کتاب راستگوترین، بیتوقع ترین، مفیدترین و همیشگی ترین رفیق برای هر انسان است

پرشینپیدی و PersianPDF.com مفاهیم اساسی در روابط بینالملل

نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی ویراستهٔ آندرو لینکلیتر ترجمهٔ علیرضا طیّب

دفتر مطالعات سياسي و بين المللي

مفاهيم اساسى در روابط بين الملل نوواقعگرایی، نظریهٔ انتقادی د مکتب برسازی ويراستة اَندرو لينكليتر ترجمة عليرضا طيّب دفتر مطالعات سياسي و بين المللي تهران \_ بهار ۱۳۸۹

#### **PersianPDF.com**

#### فهرستنویسی پیش از انتشار

سرشناسه: لينكليني اندرو، ١٩٢٩ ـم. Linklater, Andrew عنوان و بديدآور: نووافعگرايي، نظرية انتفادي و مكتب بر سازي / اندرو لينكليتر؛ ترجمه عليه ضا طيب؛ [براي] دفتر مطالعات سياسي و بين المللي (وزارت امور خارجه) مشخصات نشر: تهران: وزارت امور خارجه، مركز جاب و انتشارات، ۱۳۸۵. مشخصات ظاهري: هفت، ۶۱۱ ص فروست: مفاهيم اساسي در روابط بينالملل / دبير مجموعه و ويراستار علمي: غلامرضا على بابايي شابك: 978-964-361-352-5 ىما: ۷۲۰۰۰ بال يادداشت: فبيا. یادداشت: ص. ع. به انگلیسی: Neo-realism, Critical Theory and Constructivism يادداشت: كتاب حاضر ترجمه فصلى از كتاب International Relations: Critical Concepts in Political Science بادداشت: نمامه \_ واژ منامه. بادداشت: كتابنامه. موضوع: روابط بين المللي \_ فلسفه. شناسه افزوده: لينكليتر، اندرو، ۱۹۴۹ \_م. Linklater, Andrew شناسه افزوده: طبب، عليرضا، ١٣٣٩ - مترجم. شناسه افزوده: على بابايي، غلام ضا، ١٣٢٩ - ويراستان شناسه افزوده: ايران. وزارت امور خارجه. دفتر مطالعات سياسي و بين المللي. شناسه افزوده: ایران. وزارت امور خارجه. مرکز چاپ و انتشارات. ردهبندی کنگره: ۱۳۸۵ ۹ ن ۹ ل / ۱۳۰۵ JZ ردهبندی دیویے: ۳۲۷/۱۰۱ شماره کتابخانه ملي: ۵۰۷۲۵-۸۸ م مفاهیم اساسی در روابط بین الملل (۲-۴) دبير مجموعه و ويراستار علمي: غلامرضا علىبابايي عنوان: نوواقع گرایی، نظریهٔ آنتقادی و مکتب برسازی ويراستة أندرو لينكليتر ترجمة عليرضا طيب چاب اول: بهار ۱۳۸۶، چاب دوم: بهار ۱۳۸۹ تعداد: ۵۰۰ حلد طرح روى جلد: فرنوش دولتي صفحه آرایی، طراحی، لیتوگرافی، چاپ و صحافی: مرکز چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه دفتر مركزي: ميني سيتي، ميدان شهيد محلاتي، خيابان نخل، خيابان وزارت امور خارجه تلفن: ۵–۲۲۴۷۲۷۳۲، دورنگار: ۲۲۴۷۲۷۳۶ فروشگاه مرکزی: میدان انقلاب، اول کارگر شمالی، پاساز البرز، شماره ۱۱ تلفن: ۲۹-۲۹،۲۸ فروشگاه شماره ۲: تهران، خيابان شهيد باهنر، خيابان شهيد آقايي صندوق يستى ١٩٣٩٥/٤٧٤۶، تلفن: ٢٢٨٠٢۶۶٢

**فروشگاه شماره ۳:** تهران، انتهای خیابان شهید باهنر، میدان شهید باهنر، تلفن: ۷۱-۲۲۲۹۲۲۷۰

مجموعهٔ حاضر متضمن مقالات بسیار مهمّی در پهنهٔ ادبیات روابط بین الملل در قرن بیستم است که در طول پنجاه سال در این زمینه نگاشته شده و توسط اَندرو لینکلیتر که خود ید طولائی در این رشته دارد، تدوین و ویرایش شده است. انجام این مهمّ توسط انتشارات معروف راتلج صورت گرفته است. ویراستار متن اصلی با وسواس مثال زدنی از میان هزاران مقالهٔ موجود در این زمینه اقدام به پالایش مطالب نموده و معتبر ترین آنها را برای مجموعهٔ حاضر برگزیده است.

ديباچه

در ترجمهٔ فارسی تلاش فراوانی صورت گرفته است تا ضمن هماهنگی مترجمان با یکدیگر و رعایت امانت، مجموعهای در خور اساتید، کارشناسان و صاحبنظران فنّ فراهم آید و در اختیار آنان قرار گیرد. امید که مقبول افتد.

#### غلامرضا علىبابايي

دبیر مجموعه و ویراستار علمی

انتشار مجموعه مفاهیم اساسی در روابطربین الملل مرهون حمایت و کوشش گروهی است. جا دارد تا به سهم خود از آقای دکتر جواد منصوری مشاور وزیر و مدیرکل مرکز استاد و تاریخ دیپلماسی، آقای سید اصغر قریشی معاون مدیرکل و رئیس کتابخانه تخصصی؛ اعتضاء محترم شورای کتاب؛ مسئولان ارجمند دفتر مطالعات سیاسی و بین المللی؛ رئیس و همکاران مرکز چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه بخصوص سرکار خانم مریم افروخته که امر خطیر صفحه آرایی را برعهده داشته اند؛ همچنین از سرکار خانم دکتر حمیرا مشیرزاده عضو هیأت علمی دانشگاه تهران و آقای غلامرضا علی بابایی دبیر مجموعه و ویراستار علمی آن تسشکر و سپاسگزاری نماید.

مىخىن ناشر

فهرست مطالب

- ۳.... درآمد ..... انديشنهٔ واقعگرايي و نظريهٔ نوواقع گرايي ...... ١ كنت والتس ندروهای اجتماعی، دولتها و نظمهای جهانی .....۳۵ ۲ فراسوى نظرية روابط بينالملل رابرت کاکس 99..... ٣ فقر نوواقعگرايي .....۳ ريچارد اشلي مسئلة مرحلة بعدى در نظرية روابط بين الملل ...... ٢١١٠ ۴ از دیدگاه نظریهٔ انتقادی أندرو لينكليتر
- ۵ «از بالا تا پایین لاکپشتها روی هم سوارند» ......۲۵۳ بی شالودهانگاری، نظریهٔ انتقادی و روابط بین الملل کریس براون

- ۶ اصول واقع گرایی سیاسی هانس مور گنتاو ...... ۴۰۱..... یک صورتبندی تازهٔ زنباورانه آن تیکنر
- ۷ آیندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی ...... براندازیهای زنباورانهٔ نظریهٔ روابط بینالملل آن سیسون رانیان و اسپایک پیترسون
- ۸ پروژهٔ نوگرایی و نظریهٔ روابط بینالملل ......۸ ریچارد دیویتاک
- ۹ نوید مکتب برسازی برای نظریهٔ روابط بینالملل .....۴۵۱ .....
- ۱۰ رابطهٔ خطرناک؟ نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل و مکتب بر سازی ...... ریچارد پرایس و کریستین رئوس اسمیت

ييوستها:

| ۵۶۷ | زندگینامهٔ رجال           |
|-----|---------------------------|
| ۵۸۳ | پارەاى اصطلاحات           |
| ۵۸۹ | واژەنامە انگلىسى – فارسى  |
| ۵۹۷ | واژەنامە فارسىي – انگليسى |
| ۶۰۵ | نمايه                     |

نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی

مکتب برسازی



درآمد

نوواقع گرایسی روایتی قدرتمند از واقع گرایسی است که میگوید تا وقتی نظام بین الملل اقتدار گریز باشد کشمکش بر سر قدرت و امنیت ادامه خواهد داشت. نوواقع گرایی ریشه نگرانه ترین نقدها را بر پروژه های اصلاح طلبانه در سیاست بین الملل وارد ساخته است. از همین رو شگفت آور نیست که این مکتب آماج اصلی حملهٔ کسانی قرار گرفته است که چارچوب ذهنی شان اصلاح طلبانه یا انتقادی است.

ادعای رابرت کاکس دایر بر اینکه «دانش و آگاهی همواره برای کسی و برای مقصودی است» مرحلهٔ تازهای را در نظریهٔ روابط بینالملل مشخص می سازد. کاکس نوواقع گرایسی را رویکردی محافظه کارانه و مشکل گشا می دانست که می خواهد بغهمد دولتها چگونه می توانند نظم و ثبات را تأمین نمایند. ولی به گفتهٔ او این خواست نمایانگر اولویتهای قدر تمندترین دولتها و نیروهای اجتماعی در نظام جهانی است. کاکس از رویکردی انتقادی دفاع می کرد که به امکان برقراری نظم جهانی تازهای علاقه مند باشد که خود بتواند منافع گروههای تهیدست و به حاشیه رانده شده را به ویژه ولی نه فقط در جهان سوم برآورده سازد.

ایس احساسات تا اندازهٔ زیادی بازتاب ملاحظات مارکسیستی بود و محققان را به کندوکاو عمیق تری دربارهٔ شرایط اجتماعی تولید آگاهی و منافع بخشهایی که مورد پشتیبانی قرار می داد تشویق کرد ؛ به شک کردن دربارهٔ همهٔ تلاشهایی راه می برد که برای به دست دادن تفسیری راستین از جهان «خارج» صورت می گرفت. در چالش جدید با نوواقع گرایی و در بحث پرسابقه بر سر یافت باوری یکی از مسائل بسیار مهم، امکان پذیری یا امکان ناپذیری جدا ساختن فاعل شناسایی از جهان «خارج» است.

انستقادی را نیز دربرگرفت. از میان ایس دیدگاهها پسانوگرایی و زنباوری در گشودن مسیرهای تحقیقاتی جدیدی برای بررسی روابط بینالملل از نفوذ خاصی برخوردار بودهاند.

محرک اولیه و اصلی پیدایش نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل، نوشته های مارکسیستی بودند ولی با رشد جنبش انتقادی، نفوذهای تازهای سربر آورده اند. نظریهٔ اجتماعی فرانسوی، بر این اساس که همهٔ روایتهای تاریخی کلان، بذر شکلهای تازهای از سلطهٔ سیاسی را در دل خود دارند پروژهٔ مارکسیستی رهایی همگانی را مردود می شمرد. نظریهٔ انتقادی پساساختارگرایی هم سودای براند اختن کلیهٔ دعاوی حقیقت را داشته است که متضمن این گونه استعدادها برای برده سازی «دیگران» باشند.

رشد گونههای زن باورانهٔ نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل نیز اهمیت قابل ملاحظهای داشته است. برخی از این گونهها با پسانو گرایی همپوشیهایی دارند و برخی دیگر به سنّت مارکسیستی نزدیک ترند ولی همهٔ آنها معتقدند که در تفسیرهای سنّتی روابط بین الملل جای زنان خالی است. زنباوران مدعی اند که رویکردهای سنّتی، جنسیت زده و بیانگر تجربیات مردان هستند و نمی توان آنها را دیدگاهی قابل انتساب به تمامی اعضای نژاد بشر دانست. زن باوری معاصر وظیفهٔ اصلی خود را به نقد کشیدن انواع شناخت، مفاهیم ذهنیت و عقلانیت و ساختارهایی اجتماعی می داند که بر بسیاری از زنان غلبه دارند یا موجب به حاشیه رانده شدن آنها می گردند.

طرفداران مکتب برسازی هم نقد متفاوتی را از نوواقع گرایی و نولیبرالیسم پی ریخته اند ، مانیند ونت که گفته است «اقتدار گریزی همان چیزی است که دولتها مراد می کنیند» (نک جلد جامعه و همکاری در روابط بین الملل). رابطهٔ میان رویکردهای برسازی اجتماعی به سیاست جهان و دیدگاههای انتقادی به صورت یکی از موضوعات مهم مباحثهٔ جاری درآمده است.

# اندیشهٔ واقع گرایی و نظریهٔ نوواقع گرایی [۱]

كنت والتس

Journal of International Affairs 44 (1990):pp .21-38 :: it:

یکی از علاقه مندیهای فراوان ویلیام فاکس، جست و جوی راههای گوناگون برای پیشبرد بررسی سیاست بین الملل بود. وی در ۱۹۵۷ ترتیب برگزاری یک رشته میزگردها را داد که برخی از پژوهشگران جا افتاده مانند پاول نیتسه، هانس مورگنتاو و چارلز کیندل برگر را در کنار پژوهندگان جوان تری چون رابرت تاکر، مورتون کاپلان و مارتین وایت گرد هم میآورد تا به بحث دربارهٔ مشکلات بررسی نظریهٔ سیاست بین الملل و رابطهٔ آن با رفتار دولتها بنشینند. نتیجهٔ ملموس این نشست علمی، کتابی یک جلدی بود که فاکس جدای از ویراستار، یکی از نویسندگان آن نیز بود[۲]. من به عنوان یکی از دانشجویان و همقطاران پرشمار فاکس که از اندیشه ها، تشویقها و پشتیبانیهای او بسیار سود بردهام این مقاله را به عنوان گامی در جهت روشن ساختن برخی مشکلات موجود در راه تدوین و کاربست نظریهٔ سیاست بین الملل به او پیشکش میکنم.

در مقالـهٔ حاضر نخست نگاه خود را متوجه پیشرفت نظری به دست آمده درعلم اقتصاد بـه عـنوان یکی از رشـتههای مرتبط با سیاست بینالملل میسازم. واقعگرایان و نوواقـعگـرایان نمایـندهٔ دو رویکـرد نظری عمدهای هستند که طی حدود نیم سدهٔ گذشته محققـان سیاست بینالملل در پیش گرفتهاند.آنان با مشکلاتی شبیه همانها رو به رو شدند

که فیزیوکراتهای فرانسه در میانهٔ سدهٔ هیجدهم شروع به حل شان کرده بودند. محققان سیاست بیانالملل از لحاظ قالببندی نظری موضوع مطالعهٔ خودشان دوران فوقالعاده دشواری را سپری کردهاند. شاید آموزنده باشد که نخست به نمونهای از پشت سر گذاشتن دشواریهای مشابه در رشتهای خویشاوند با رشتهٔ خودمان نگاهی بیندازیم.

#### چگونه پرداختن نظریهٔ اقتصادی امکانپذیر شد

با بررسی یک گفتمان تازه اثر سرجوسایا چایلد که عمدتاً در سالهای ۱۹۶۸ تا ۱۹۷۰ روی کاغذ آمده است دشواریهایی که هم اقتصاددانان اولیه و هم دانشمندان علوم سیاسی سدهٔ بیستم دچارش بودهاند آشکار میشود[۳].چایلد به یک پرسش درخور توجه می پردازد. او از خود می پرسد چرا شکوفایی اقتصادی هلند بیش از انگلستان است؟ چایلد در جریان گشتن به دنبال پاسخی برای این پرسش، به نکتهای پی برد که ظاهراً واقعیتی قانع کننده بود یعنی اینکه نرخ بهره در هلند پایین تر از انگلستان بود. استدلالی که چایلد برای اثبات نقش علّی نرخ بهره ارائه می کند بر پایهٔ همبستگی آماری و پدیده های متوالی استوار است. چایلد کوشید نشان دهد که شکوفایی اقتصادی کشورهای گوناگون با نرخ بهرهٔ حاکم در آن کشورها نسبت عکس دارد. سپس با طرح این استدلال که تغییرات مورد انتظار در سطح شکوفایی اقتصادی هر کشور، تابع تغییرات نرخ بهرهٔ آن است علت و معلول را از هم مشخص ساخت.

کتاب چایلد نمونهٔ تلاشی پیشانظری است که انگیزه و دستمایهٔ لازم را برای نظریه های پس از خود فراهم می سازد. ارزشمندی این اثر در همین است. اما در عین حال نمونهٔ آشاری استت که نه می توانند تبیینی رضایت بخش به دست دهند و نه به نظریه پردازی راه برند. اگر توجه کنیم که چرا چنین است می تواند برای ما سودمند باشد. چایلد کوشش داشت رابطه ای ضروری میان نرخ بهره و سطح شکوفایی اقتصادی برقرار سازد. سایر اقتصاددانان عوامل متغاوتی \_ انباشتن شمشهای طلا و نقره، باروری

مردم یا زمینها، فعالیت مردم، سطح اجارهها ، یاعوامل دیگری – را علت گرفتند. ولی هیچ یک از آنان نتوانست نشان دهد که چرا رابطهٔ میان عامل یا عوامل مورد نظرش و شرایطی که قصد داشت تبیین کند رابطهای ضروری است . برای نمونه، چایلد نتوانست به این پرسش که اکنون برای ما بدیهی است پاسخ دهد: چرا افزایش نرخهای بهره موجب جلب سرمایه ها و در نهایت، کاهش ارزش سرمایه مانند دیگر کالاها نمی شود؟ او نمی تواند بگوید آیا رابطهای را که مدعی است یافته است رابطهای علی است یا تصادفی. نمی توانست بگوید آیا عوامل دیگری سبب تغییر نرخهای بهره و شکوفایی تصادفی. نمی توانست بگوید آیا عوامل دیگری سبب تغییر نرخهای بهره و شکوفایی اقتصادی کشور در جهت خلاف هم نشده اند. برای رابطهٔ مشاهده شده ، تبینهای بی شماری دردست بود. اقتصاددانانی که پیش از فیزیو کراتها وجود داشتند تنها قادر به جست و جوی پدیده های متوالی و همبستگیهایی بودند که ظاهراً در داخل یا میان کشورها وجود داشت. آنها حداکثر می توانستند به صورت بندی تبینهای پذیرفتنی برای نتایج خاص امیدوار باشند. آنان راهی برای مرتبط ساختن اجزای یک اقتصاد به هم و به کلیت اقتصاد نمی شناختند.

گام نخست چنان که باید، ابداع مفهوم اقتصاد به عنوان چیزی جدای از اجتماع و جامعهای سیاسی بود که بستر آن را تشکیل می داد. برخی همواره از این گله دارند که جدا انگاشتن اقنصاد از اجتماع و جامعهٔ سیاسی بستر آن ، ساختگی و از حقیقت به دور است. این دسته از منتقدان درست می گویند ولی انتقادشان بجا نیست. اصولاً نظریه یک امر ساختگی است؛ نظریه، ساختهای فکری است که به کمک آن واقعیتها را انتخاب و تفسیر می کنیم. مشکل اینجاست که نظریه باید به گونه ای با واقعیات مرتبط باشد که امکان تبیین و پیش بینی را فراهم سازد . این مهم تنها با تمایز گذاشتن میان نظریه و واقعیت امکان پذیر است. تنها در صورتی می توانیم از نظریه برای بررسی و تفسیر واقعیتها بهره جوییم که چنین تمایزی را قائل شده باشیم.

در دوران پیشانظری علم اقتصاد، اطلاعات هر چه بیشتر و بیشتری به صورت

واقعیات گزارش شده یا ادعایی دردسترس قرار گرفت و تلاشهای هر چه بیشتر و بیشتری برای تفسیر آنها به عمل آمد. ولی تبیینهای ارائه شده با هم اختلافاتی آشتی ناپذیر داشتند و تبینهایی که برای فرایندها و نتایج خاص ارائه می گشت برهم افزوده نمی شد تا شناختی از چگونگی عملکرد اقتصاد ملی حاصل آید. جوزف شومپیتر در بررسی شایان توجهی که تحول تاریخی، شرایط جامعه شناختی، و ویژگیهای علمی اندیشهٔ اقتصادی را یکجا در خود داشت بهترین نوشته های اقتصادی دوران اولیه را واجد «تازگی و ثمربخشی کامل مشاهدهٔ مستقیم» می دانست ولی اضافه می کرد که در اطلاعات بر هم انباشته می شد ولی استدلالها حتی استدلالهای هوشمندانه دربارهٔ گزاره هایی که می توانستند به نظریه هایی مبدل شوند برهم افزوده نمی شدند تا چیزی فراتر از اندیشه هایی ناظر بر اموری خاص که مناقشاتی را برمی انگیخت حاصل گردد.

چایلد اگر چه بهترین نبود ولی از بیشتر اقتصاددانان زمانهٔ خودش بهتر بود. شرایطی که شومپیتر تشریح کرد خلّاق ترین اقتصاددانان را هم ناکام می گذاشت. برای نمونه، سر ویلیام پتی، اقتصاددان سدهٔ هفدهم دچار همین ناکامی بود. به گفتهٔ شومپیتر وی« برای خودش ابزارهایی نظری ابداع کرده بود که به کمک آنها می کوشید راهی به سمت شناخت واقعیتها بگشاید.» [۵]. حذف «واقعیتهای » بی فایده و گمراه کننده کار مهمی بود ولی کافی نبود. آنچه راه پیشرفت شناخت اقتصادی را سد کرده بود اندک بودن یا زیاد بودن بیش از حد دانسته ها نبود بلکه فقدان نوع خاصی از دانش بود.

پاسخهای ارائه شده برای پرسشهای ناظر بر واقعیات ، معتماهایی را مطرح میسازد که امید حل آنها را میتوان از نظریه داشت و در عین حال، دستمایهٔ لازم را برای کار نظریه پردازان فراهم میآورد. ولی کار نظریه پرداز تنها زمانی آغاز میشود که پرسشهای نظری مطرح می گردد. نمیتوان نظریه را از پاسخهایی ساخت که به پرسشهای ناظر بر واقعیات، چون اینها داده میشود: چه چیز از پی چه چیز میآید یا با

آن همبسته است ؟..بلکه باید درصدد پاسخگویی به پرسشهایی نظری چون اینها باشیم: ایـن امر چگونـه عمـل مـیکـند؟ ایـنها همه چگونه با هم مرتبطاند؟ مطرح ساختن این پرسشها نمـی تواند فایدهای در برداشته باشد مگر آنکه دربارهٔ اینکه آن «امر» چه می تواند باشـد اندیشـهای در سرداشـته باشیم. نظریه تنها در صورتی امکان پذیر می گردد که فرض کنیم امـور و فرایندها، جنبشها و رویدادها، تنشها و تعاملات مختلف حوزهای را تشکیل می دهـند کـه مـی تـوان آن رابـه طـور مستقل به مطالعه گذاشت. کنار گذاشتن واقیعتهای بـی فـایده کافـی نـبود؛ بـاید چیز تـازهای خلـق می شد. به ابداعی نیاز بود که اجازه دهد پدیـدههای اقتصادی را فرایندهایی جداگانه بینگاریم. اجازه دهید اقتصاد را حوزهای از امور قلمداد کنیم که از زندگی اجتماعی وسیاسی جداست.

ایس چیزی بود که نخستین بار فیزیوکراتها<sup>۱</sup> به آن دست یافتند. جدول اقتصادی مشهور فرانسوا کنه تصویری است که گردش ثروت را میان طبقات مولد و نامولد جامعه نشان می دهد، ولی تصویری است از نادیدهها ونادیدنیها [۶] .برخی چرخهها از واقعیتهای شناخته شدهٔ زندگی اقتصادی هستند – چرخهٔ کاشت و برداشت ؛ چرخه معدن کاوی، تصفیه، آهنگری و تولید کالا. ولی جدول کنه چنین سادهسازی مستقیمی از فرایندهای قابل مشاهده را به دست نمی دهد بلکه کیفیات گوهری اقتصاد را به تصویر می کشد. فیزیوکراتها نخستین کسانی بودند که اقتصاد را همچون کلیتی خودبقا پنداشتند که از اجرای متعامل و فعالیتهای تکراری تشکیل می یافت. آنان برای رسیدن به چنین برداشتی باید دست به سادهسازیهای ریشهای می زدند – برای نمونه با مبنا قرار دادن نوعی روان شناسی که می گفت مردم صرفاً در پی آنند که با کمترین تلاش به بیشترین رضایت خاطر دست یابند. آنها مفاهیم مورد نیاز خودشان را ابداع کردند. مفهوم «محصول اجتماعی<sup>۲</sup>» آنان را میتوان آفرینش یک امر مشاهده ناپذیر و ناموجود، در عالم

1.physiocrats 2.social product

اندیشـه خوانـد. هـیچ کـس نمی تواند یک محصول اجتماعی را به ما نشان دهد. محصول اجتماعـی کمیـت مشخصـی از کـالا نیسـت بلکه مفهومی است که اعتبارش تنها از طریق نقش آن در نظریهای قابل احراز است که شناخت بهتری از اقتصاد به دستمی دهد.

فیزیوکراتها مفاهیمی را بسط دادند که ویژگیها و امکانهای بیشماری را در بر مــى گرفــت بدون اينكه آنها را بررسى كنند. از جملهٔ اين مفاهيم، دو مفهوم ماندگار توزيع و گردش بـود. ظاهـر غريـب و خـام برخـي از انديشـههـاي فيزيوكراتها نبايد پيشرفتي ریشهای را که نظریهٔ آنان امکانش را فراهم ساخت از نظر پنهان سازد. اقتصاددانان برخوردنظـری بـا موضـوع مطالعـهٔ خود را دشوار یافته بودند. به گفتهٔ شومییتر، در دانش اقتصاد پیش از فیزیوکراتها «جای حلقهٔ پیونددهـندهٔ علیت اقتصادی و ژرفنگری در ضرورتهای درونی وسرشت کلی اقتصاد خالی بود. امکان آن وجود داشت که کنشهای منفرد مسبادك، پديدهٔ پول، و مسئلهٔ تعرفههاي حمايتي را مسائلي اقتصادي بينگاريم ولي دیدن کل فرایندی که خود را در دورهٔ اقتصادی خاصی آشکار می ساخت ناممکن بود. پیش از پیدا شدن سر و کلهٔ فیزیوکراتها تنها عارضههای محلی پیکر اقتصاد شناخته شده بود.» تـنها بـه اجـزای اقتصاد میشد پرداخت. بنابراین باز هم به گفتهٔ شومییتر، ضروری بود که «از مجموعهٔ پیچیده و جداگانهای از واقعیات ـ طی کشمکشی بزرگ با آنها... یک اصل تبیین کننده استنتاج شود و جداکثر، امکان آن فراهم بود که صرفاً چارچوبهای کلی بزرگ را دریابیم.» [ ۷] .

## سیاست بینالملل: آن سوی پرچین نظری

کاری که فیزیوکراتها بیرای اقتصاد کردند دقیقاً همان چیزی است که رمون آرون و هانس مورگنتاو ... دو تین از واقعگرایان سنتی که از بیشترین درجهٔ خودآگاهی نظری بیرخوردار بودند ... انجام آن را برای محققان سیاست بینالملل ناممکن میدانستند. آرون میان بررسی اقتصاد و بررسی سیاست بیالملل تفاوتی ژرف قائل بود. از نظر او

سیاست بین الملل متعلق به مقولهٔ تاریخ \_ که با رویدادها و موقعیتهای بی همتا سروکار دارد \_\_\_ و جامعه شناسی \_\_ که با کنشهای غیر منطقی سر و کار دارد و به دنبال روابط کلی میان آنهاست \_\_\_ بود. به گفتهٔ آرون، سیاست بین الملل بر خلاف اقتصاد دچار مشکلات ذیل است:

- عوامل بی شیماری بر نظام بین الملل تأثیر می گذارند و نمی توان عوامل درون نظام را از عوامل بیرون آن متمایز ساخت.
- دولتها، این بازیگران اصلی صحنهٔ بینالملل را نمی توان دارای هدف واحدی
   دانست.
  - بین متغیرهای مستقل و تابع نمی توان فرق گذاشت.
- نمی توان بر ابریهای محاسباتی مانند سرمایه گذاری با پس انداز بر ابر است
   برقرار کرد.
  - برای اعادهٔ تعادلی که بر هم خورده است هیچ ساز و کاری وجود ندارد.
- امکان پیش بینی و دست ورزی با وسایل مشخصی که منجر به اهداف مشخصی شوند وجود ندارد[ ۸] .

آیا دلایل برشمرده شده در بالا میتواند امکان پرداختن نظریهٔ سیاست بینالملل را منتفی میسازد؟اگربله، در این صورت اقتصاددانان هم دچار همین مشکلات هستند. از لحاظ شرایط لازم برای نظریه پردازی،آرون تفاوتهای آشکاری میان اقتصاد و سیاست نمی گذارد. او تنها تفاوتهایی را مشخص میسازد و ایمان دارد که به دلیل همین تفاوتها نظریهٔ سیاست بینالملل امکان ناپذیر است.

مورگنتاو هم از لحاظ نظری، موضعی مشابه آرون داشت. او با مشکلات بزرگ و مسائلی که اهمیتی دیرپا داشتند برخوردی متقاعد کننده داشت. این مهارت را داشت که واقعیتهای برجسته را جدا، و پیرامون آنها تحلیلهای علّی بنا کند. درصدد بود« تصویری

از سیاست خارجی ترسیم کند» که ضمن نشان دادن «گوهر عقلانی» آن، سیاست خارجی را از شخصیت و پیشداوری وبه ویژه در مردم سالاریها از سماجتهای افکار عمومی که «عقلانیت سیاست خارجی را مخدوش میسازد» جدا کند[۹]. او « در کشمکشی بزرگ با واقعیتها» بود و میکوشید از آنها« یک اصل تبیین کننده استنتاج کند.» مانند پتی مفاهیمی ابداع کرد که میتوانست به او کمک کند تا « راه خود را ازدل واقعیتهایی که به اندازهٔ کافی رشد نکردهاند باز کند» ؛ با مفاهیمی چون «منافع ملی» و « منافع تعریف شده برحسب قدرت» . مورگنتاو و دیگر واقع گرایان هم مانند چایلد نتوانستند آن گام سرنوشت ساز را بردارند و از بسط مفاهیم فراتر روند و به پرداختن نظریهای مشخص برسند.

مورگنتاو هدف خودش را «ارانهٔ نظریه ای دربارهٔ سیاست بین الملل» اعلام می کرد[۱۰]. او عناصر یک نظریه را به دست می دهد ولی هرگز نظریه ای ارائه نمی کند. مورگنتاو در آن واحد هم به « امکان بسط نظریه ای عقلانی» باور داشت و هم عمیقاً نسبت به این امکان بدگمان بود.بدون داشتن برداشتی از کلیت سیاست بین الملل او تنها قادر بود به اجزا بپردازد. همان گونه که معمولاً پیش می آید مورگنتاو هم مسئلهٔ تبیین سیاست خارجی را با مسئلهٔ بسط نظریهٔ سیاست بین الملل اشتباه گرفت. سپس به این نتیجه رسید که پرداختن نظریهٔ سیاست بین الملل اشتباه گرفت. سپس به این زیابه رسید که پرداختن نظریهٔ سیاست بین الملل اگر نه ناممکن، دست کم دشوار است کوچکتر بود جهان غیر از اینی بود که می بینیم و سپس می پرسید « چگونه این حقیقت را به اسلوب می کشید؟» [۱۲]. درک او از نقش امور تصادفی و وقوع امور غیر منتظره در سیاست، آب سردی بود که بر آرزوهای نظریش می ریخت.

پاسخ نوواقع گرایان ایـن اسـت که هر چند دشواریهای فراوانی وجود دارد ولی ظاهـراً هولـناک تریـن آنهـا، برداشـت نادرسـت از نظـریه اسـت. روشـن است که نظریه نمـی توانـد امـور تصـادفی را تبییـن کـند یـا علـت رویدادهـای غیرمنتظره را بیان نماید.

نظریه ا با قاعده مندیها و امور تکرار شونده سر وکار دارند و تنها درصورتی امکان نظریه پردازی وجود دارد که این گونه قاعده مندیها و امور تکراری را بتوان مشخص ساخت. مورگنتاو در مقام یک واقع گرا به «استقلال سیاست» باور داشت ولی نتوانست این برداشت را بپروراند و آن را در مورد سیاست بین الملل به کار بندد [۱۳]. نظریه ، تصویری است از سازمان یک حوزه و ارتباطات میان اجزای آن [۱۴]. نظریه نشان می دهد که برخی عوامل مهمتر از عوامل دیگرند و روابطی را در میان آنها مشخص می سازد. در واقعیت ، هر چیز با هر چیز دیگر ارتباط دارد و نمی توان یک حوزه را از دیگر حوزه ها جدا کرد. نظریه برای آنکه با یک حوزه برخورد فکری کند آن را از سایر حوزه ها محزا می سازد. مجزا ساختن یک حوزه، پیش شرط بسط نظریه ای است که بتواند به ما بگوید در داخل آن حوزه چه می گذرد. سوداهای نظری مورگنتاو را ، مانند آرون این باور او بر باد داد که حوزه سیاست بین الملل را نمی توان به قصد نظریه پردازی از سایر حوزه ها جدا کرد.

همنگام بیان فشردهٔ استدلال آرون سه نکتهٔ نخست را از آن رو پشت سر هم بازگو کردم که ارتباط تنگاتنگی با هم دارند. واژهٔ « پیچیدگی» به تنهایی بیانگر مشکل اوست اگر چمنان که مطمئناً می دانیم « متغیرهای اقتصادی، سیاسی، و اجتماعی» [۱۵]. در نظام بیمن الملل دخیلند، اگر دولتها نه یک هدف بلکه اهداف بسیاری دارند، اگر جدا کردن متغیرهای تابع از مستقل و متمایز ساختن معلولها و علتها کاری غیر منطقی و نامعین است پس هرگز نمی توان امید به پرداختن نظریهای داشت.

اما پیچیدگی مانعی بر سرراه نظریه پردازی نیست . بلکه نظریه ابزاری است برای برخورد با پیچیدگی. اقتصاددانان چون مدتها پیش نخستین مشکل آرون را حل کرده اند می توانه با پیچیدگی دست و پنجه نرم کنند. آنان با توجه به مفهوم بازار – یک حوزهٔ اقتصادی محدود و محصور – توانسته انه مفاهیم بیشتری را بسط دهند و میان آنها ارتباطاتی برقرار سازند. واقع گرایان چون مشکل نخست را حل نکردند نتوانستند با دو

مشکل بعدی نیز برخورد رضایت بخشی نمایند.انسانها انگیزه های فراوانی دارند. اگر قرار بود همه یا تعداد زیادی از این انگیزه ها را مد نظر داشته باشیم نظریهٔ اقتصادی ناممکن می شد.به همین دلیل بود که «انسان اقتصادی'» ابداع شد. فرض را براین گذاشتند که انسانها موجوداتی تک اندیشند که در پی بیشینه سازی سود اقتصادی خود هستند. آنچه ضرورت دارد یک فرض یا دسته ای از فرضهاست . هنگام پرداختن فرضهایی دربارهٔ انگیزه های انسانها ( یا دولتها ) باید جهان را به طرز چشمگیری ساده دگرگون جلوه دهیم. توصیف باید درست و دقیق باشد ولی فرضها به شکل فاحشی ای نادرستند. فرضهایی که شالودهٔ نظریه ها قرار می گیرند چیزی جز ساده سازی آشکار و ریشه ای جهان نیستند و تنها چون چنین اند به کار می آیند. هرگونه ساده

دومین و سومین نکتهٔ مورد نظر آرون را باید اصلاح کنیم. اگر واقع بین باشیم نمی توانیم بازیگران را دارای هدف واحدی بدانیم ولی تنها راه کسب آگاهی این است که ببینیم آیا می توانیم به خاطر نظریه پردازی آنها را چنین فرض کنیم یا نه. بررسیهای سیاسی با سایر بررسیها در حوزهٔ امور بشری تفاوت ندارند. می توانیم فرضهای جسورانه ای دربارهٔ انگیزهها کنیم. می توانیم حدس بزنیم که از انبوه عوامل کدام عاملهای انگشت شمار برجسته اند، می توانیم به شکل دلخواه میان متغیرها رابطهٔ بستگی و استقلال قائل شویم. حتی می توان انتظار داشت که هر چه امور موضوع مطالعهٔ ما از پیچیدگی و ظرافت بیشتری برخوردار باشد «ساده اندیشی» لزوم بیشتری داشته باشد [17].

اگر سیاست بین الملل حوزهای نافرمان برای نظریهپردازی است دشواریهای

خاص آن را باید درجای دیگری غیر از سه نکتهٔ نخست مورد اشارهٔ آرون جست. آیا ممکن است در سه نکتهٔ آخری باشد؟ به عنوان چهارمین مانعی که آرون سد راه نظریه پردازی می داند به نبود «برابریهای محاسباتی » یا به گفتهٔ دیگران، نبود واحد سنجش و میانجی مبادلهای اشاره کردم که به کمک آن بتوان اهداف را ارزشیابی کرد وابزارهای تحصیل اهداف را با هم مقایسه و درجه بندی نمود. توانایی سیاسی و تأثیر سیاسی را چه صرفاً بر حسب قدرت تصور شان کنیم یا نکنیم نمیتوانیم بر حسب واحدهایی چون دلار که معنای روشنی داشته باشد و در مورد وسیله ها و هدفهای گوناگون کاربست پذیر باشد بیان نماییم. ولی برای نمونه در نظریهٔ آدام اسمیت هیچ عددی نقش گوهری ندارد. در واقع ، اصلاً درنظریهٔ او هیچ عددی و بنابراین هیچ گونه «برابری محاسباتی» وجود ندارد. برابری عرضه با تقاضا یا سرمایه گذاری با پس انداز قضایایی کلی یا بستگی به شمارش، سبک وسنگین کردن ، یا اندازه گیری چیزی ندارد.همان گونه کنه یا فرانک نایت به خوبی و درستی بیان کرده است:

چه دراقتصاد و چه در حوزه های دیگر، نظریهٔ ناب یک امر انتزاعی است؛ تنها با قالبهایی سروکار دارد که به کلی از محتوا عاری ومنتزع اند. در سطح فردی، نظریهٔ اقتصادی انسانها را با (الف)هر خواسته ای، (ب) هر گونه منابعی، و (پ) هر گونه نظام فناوری فرض می کند و سپس اصول رفتار اقتصادی رابسط می دهد. اعتبار «قوانین» آن در گرو شرایط یا دادههای واقعی ناظر بر هر یک از این سه گام مقدماتی کنش اقتصادی نیست[۱۷].

در سیاست همه چیز را نمی توان شمرد یا اندازه گرفت ولی برخی چیزها را میتوان.

شــمارش يـا سـنجش پذير بودن اين برخي چيزها مي تواند به كاربست نظريه كمك كند ولي هيچ دخلي به نظريه پردازي ندارد.

بنجمین و ششمین دشواری که آرون کشف کرده است ظاهراً بیانگر برخی حقایق اساسی دربارهٔ سیاست است ولی ربطی به قابلیت نظریهپردازی آن و موقعیت آن به عنوان یک علم ندارد. در نظریهٔ اقتصادی اصیل، هیچ ساز و کاری – یعنی هیچ عامل یا نهادی – وجود نداشت که تعادل از دست رفته را به حالت اولیه بازگرداند. اقتصاد دانان اصیل و نو اصیل، نظریه،خرد می پرداختند – روابط بازار و مبادله زادهٔ انتخاب فردی است. اقتصاد حاصل تعامل افراد و شرکتهاست ؛ نمی توان گفت اقتصاد دارای اهداف یا مقاصدی خاص خود است [۱۸] . به یقین ممکن است حکومتها برای اعادهٔ تعادلی که از دست رفته است وارد عمل شوند. همان طور که افراد یا شرکتهای تعادلی که از دست رفته است وارد عمل شوند. همان طور که افراد یا شرکتهای تعادلی که از دست رفته است وارد عمل شوند. همان طور که افراد یا شرکتهای می گوید که « هر گونه بررسی انضمامی روابط بین الملل، سرشتی جامعهشناختی دارد» امی آوید که « هر گونه بررسی انضمامی روابط بین الملل، سرشتی جامعهشناختی دارد» نیست.

آرون علم را با توانایی پیش بینی و کنترل یکی می داند[۲۰]. ولی نظریههای تکامل هیچ چیز خاصی را پیش بینی نمی کنند. ستاره شناسان به راستی چیزهایی را پیش بینی می کنند (هر چند از توانایی کنترل بیبهرهاند) ولی آنچه ستاره شناسی را شایستهٔ لقب علم می سازد نه توانایی پیش بینی بلکه توانایی مشخص ساختن علتها، بیان کردن نظریه ها و قوانینی است که مبنای پیش بینیها قرار می گیرند. نظریهٔ اقتصادی حتی زمانی که اقتصاد دانان از لحاظ قدرت پیش بینی و تجویز غیرقابل اعتماد جلوه میکنند نظریه ای گیراست. چون نظریه ، انتزاعی از جهان پیچیده با هدف تبیین آن

سه مشکل نخست آرون را می توان برطرف کرد، هر چند در قلمرو نظریه همهٔ راهحلها آزمایشمی و موقبت هستند. سه مشکل بعدی که آرون بر می شمارد مانعی بر سر راه نظریه پردازی نیست بلکه کاربست و آزمون آن را با مشکل رو به رو می کند.

## سیاست بین الملل: این سوی پرچین نظری

واقع گرایی نو برخلاف واقع گرایی کهن، کار خود را با پیشنهاد راه حلی برای مشکل متمایز ساختن عوامل درونی نظام سیاسی بین المللی از عوامل بیرون از آن آغاز می کند. نظریه، یک حوزه را از دیگر حوزه ها جدا می سازد تا با آن برخورد فکری کند. نوواقع گرایی با ترسیم تصویری کل نگر از نظام سیاسی بینالمللی که بر اساس آن سطح ساختاری و سطح واحدهای آن همزمان مجزا از هم و مرتبط با هم هستند استقلال سیاست بین الملل را محرز و بدین ترتیب، نظریه پردازی دربارهٔ آن را امکان پذیر می موضوع مطالعهٔ محققان سیاست بین الملل را مرزبندی می کندو هم آنان را قادر به درک چگونگی تأثیر گذاری ساختار نظام و انواع آن بر واحدهای متعامل و نتایج حاصل از تعامل آنها می سازد. ساختار نظام و انواع آن بر واحدهای متعامل و نتایج حاصل از تعامل آنها می سازد. ساختار نظام، برخاسته از تعامل دولتهاست و در گام بعد آنها را از اتخاذ برخی اقدامات باز می دارد و به سوی برخی دیگر سوق می دهد.

مفهوم ساختار براین واقعیت پایه می گیرد که واحدهایی که به نحو متفاوتی کنار هم چیده وبا هم تلفیق شده باشند رفتار متفاوتی خواهند داشت و با تعامل با هم نتایج متفاوتی به بار خواهند آورند. ساختارهای بین المللی نخست براساس اصل سازمان دهندهٔ نظام که درمورد نظام بین المللی، اقتدار گریزی است و دوم بر پایهٔ توزیع تواناییها میان واحدها تعریف می شوند. در یک حوزهٔ اقتدار گریز، ساختارها بر حسب واحدهای اصلی شان تعریف می شوند. ساختارهای بین المللی با تغییر چشمگیر شمار قدرتهای برزرگ تغییر می یابند. قدرتهای بزرگ نیز به واسطهٔ مجموع تواناییهایی (یا

#### PersianPDF.com

۱۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

قدرتی) که در اختیار دارند از دیگران متمایز می شوند وقتی تعداد قدرتهای بزرگ به طرز چشمگیری تغییر یابد محاسبات و رفتار دولتها و نتایج حاصل از تعاملات آنها نیز دگرگون می شود.

تلقی سیاست بین الملل چونان نظامی با ساختاری دقیقاً معین، نقطهٔ جدایی اساسی نوواقع گرایی از واقع گرایی سنتی است. ضعف تعریف ساختار بین المللی مورد انتقاداتی قرار گرفته است. رابرت کیئن مدعی است که نظریهٔ نو واقع گرایی را «می توان درجهت پیشرفت اصلاح کرد تا با واقعیت تطابق بیشتری پیدا کند» [۲۲]. بری بوزان در دلسوزانه ترین و ژرفنگرترین مقاله ای که تاکنون دربارهٔ نوواقع گرایی خوانده ام می پرسد آیا منطق نوواقع گرایی «ویژگیهای اصلی نظام سیاسی بین المللی» را به طور کامل دریافته است. پاسخ خود او چنین است:

انتقادات روگی، کیئن و دیگران حکایت از آن دارد که در نیافته است زیرا توجه آنها به عواملی چون فشردگی پویا، غنای اطلاعاتی ، تسهیلات ارتباطی و مانند آن آشکار با نظریهٔ ظاهراً «سیستمی» و التس جور در نمی آید[۲۳].

باید از خود پرسید آیا عواملی چون اینها را می توان مفاهیمی دانست که شاید به عناصر یک نظریه مبدل شوند؟ ظاهراً نویدبخش ترین نامزد، «فشردگی پویا<sup>۱</sup>» باشد. ولی فشردگی پویا جزئیی از یک نظریه دربارهٔ این یا آن نوع جامعه نیست. بلکه شرایطی است که کمابیش در درون و میان جوامع پدید می آید. اگر حجم تعاملات به اندازهٔ کافی افزایش یابد یک جامعهٔ ساده را دچار اختلال و آن را به جامعه ای پیچیده مبدل میکند. فشردگی پویا جزئی از نظریه ای دربارهٔ هیچ جامعه ای نیست. بلکه نیرویی

<sup>1.</sup>dynamic density

اجتماعی است که در شرایطی خاص در جامعه توسعه می یابد و نخست آن را دچار اختلال و سپس دگرگون می کند[۲۴]. «عواملی چون اینها» که بوزان خاطرنشان می سازد با هیچ نظریه ای جور در نمی آیند. آیا می توان تصور کرد چگونه روندهای جمعیتی، غنای اطلاعاتی، و نهاده ای بین المللی را در دل یک نظریه جای داد؟ هیچ نظریه ای نمی تواند حاوی« عواملی چون اینها» باشد ولی اگر نظریهٔ خوبی داشته باشیم به شناخت و تبیین آنها ، بر آورد اهمیت آنها و سنجش اثرات شان کمک می کند. وانگهی ، هر نظریه ای برخی چیزها را تبیین نشده می گذارد و هیچ نظریه ای ، ما را قادر نمی سازد از عالم نظر مستقیماً و به سهولت وارد حوزهٔ کاربست شویم. باید اضافه کنیم که نظریه ها تنها از آن جهت سودمند نیستند که به شناخت، تبیین وگاه نیز پیش بینی روند رویداده اکمک می کنند. نکته ای که به همان اندازه اهمیت دارد این است که به شناخت چگونگی کارکرد یک نظام مشخص هم کمک می کند.

حصول شرایطی که درآن، نظریه آن اندازه به واقعیت نزدیک باشد که با واقعیت جور درآید موجب منتفی شدن نظریه می گردد. نظریه نمی تواند با واقعیتها یا با رویدادهایی که سر تبیین شان را دارد جور باشد. نهایت نزدیکی وجور بودن را می توان با نوشتن توضیحی مشروح از جهان مورد علاقهمان به دست آوریم . با این حال، از نو واقع گرایی همچنان به خاطر از قلم انداختن برخی چیزها انتقاد می شود .نظریه پردازی تنهابا کنار گذاشتن بیشتر چیزهایی که اهمیت عملی دارند امکان پذیر می شود. این اعتقاد که بر شمردن چیزهایی که نظریه از قلم انداخته است نقد معتبری بر آن نظریه

مسئلهٔ حذفیات از آن رو بـروز مـی کـند که دومین معیار تعریف کنندهٔ ساختار را بـه توزیـع قدرت میان کشورها محدود میسازم. منتقدان دیروز و امروز گوشزد می کنند کـه جـز قـدرت می توان ازتوزیع عوامل بسیاری چون شکل حکومت یا ایدئولوژی ملی هـم سـخن گفـت. روشن است که چنین است ولی نظریه ها تنها به حکم منطق پرداخته

نمی شوند. مسئله این نیست که منطق چه چیزی را مجاز می دارد بلکه این است که ایس نظریه چه چیزی را ایجاب می کند؟ ملاحظات قدرت بر ملاحظات ایدئولوژی غلبه دارد. در یک نظریهٔ ساختاری، دولتها بسته به قدرت شان جایگاههای متفاوتی دارند و جایگاه آنها به تبیین رفتار و سرنوشت شان هر دو کمک می کند. در هر نظام سیاسی، توزیع تواناییهای واحدها کلید تبیین است. توزیع قدرت در نظامهای سیاسی مبتنی برخودیاری اهمیت ویژه ای از نظر تبیین دارد زیرا واحدهای این نظام برخلاف اجزای نظمهای سلسله مراتبی به واسطهٔ کار ویژه های متفاوتی که به اجرا میگذارند رسماً از هم متمایز نیستند.

بـری بـوزان پرسشهایی را دربارهٔ کافی بدون« تعریف ساختار در چارچوب نسبتاً محدود بخش سیاست» مطرح می سازد. [۲۵]. ممکن است بتوان با ترسیم مرزهای متفاوتسی بسرای حسوزه ای که قرار است نظریهٔ ما در مورد آن به کار بسته شود، با افزودن چیزهایمی به نظریه، با کاستن چیزهایمی از آن، یا با تغییردادن فرضها و آرایش دادن دوبارهٔ روابط میان مفاهیم نظریه، به نظریهٔ بهتری دست یافت. ولی انجام هر یک از این كارها يا همه أنها مستلزم عملياتي است كه با برشمردن صرف حذفيات كأملاً تفاوت دارد. آنچه را حذف شده است جز با بازسازی کامل نظریه و تبدیل آن به نظریه ای متفاوت نمي توان افزود. آيا بايد چشم انداز نظريهٔ سياست بين الملل را چنان فراخ ساخت كه شامل اقتصاد هم بشود؟ از قرار معلوم نظريهٔ سياست – اقتصاد بينالملل دو برابر بهستر از یک نظریهٔ سیاست بین الملل تنهاست. برای پرداختن چنین نظریه ای باید نشان دهمیم چگونه می توان حوزهٔ سیاست – اقتصاد بینالملل را از سایر حوزه ها مجزا ساخت. باید نخست ساختارهای آن را تعریف کنیم و سپس برای تبیین کنشها و نتایج درون ایس حوزه نظریه ای بپردازیم. پرداختن یک نظریهٔ سیاسی- اقتصادی گام بلندی است به سمت نظريهٔ عمومی روابط بيـن الملـل ولي هيچ کس نشان نداده است که چگونه باید این گام را برداشت.

مخالف ان تعریفی که نظریهٔ نوواقع گرایی از قدرت به دست می دهد یا خواهان نظریهٔ تازه ای هستند ولی چنین نظریه ای را ارائه نمی کنند یا به برخی مشکلات پیچیده اشاره دارند که هنگام آزمون و کاربست نظریه بروز می کند. در حالت دوم، آنان مانند آرون دشواریهای مطرح درزمینهٔ آزمون و کاربست نظریه ها را با مشکل نظریه پردازی اشتباه می گیرند. [۲۶] منتقدان نظریهٔ نو واقع گرایی نمی فهمند که نظریه حکمی دربارهٔ همهٔ امور مهم درزندگی سیاسی بین المللی نیست بلکه یک ساختهٔ تبیین کنندهٔ لزوماً جمع و جور است.افزودن عناصری که اهمیت کاربردی دارند ما را از نظریهٔ نو واقع گرایی به رویکرد واقع گرایانه بازمی گرداند. تنوع سرشار و پیچیدگی اعجاب آور زندگی بین المللی به دست می آید ولی به بهای از دست رفتن نظریه.

نوواقع گرایی از چهار جهت عمده از واقع گرایی جداست. نخستین و مهم ترین جهت را به شکل نسبتاً مستوفی بررسی کردم. سه جهت دیگر را کوتاه تر مورد بحث قرار خواهم داد. آنها نتیجهٔ اولی هستند و جهت نخست، آنها را امکان پذیر ساخته است. نو واقع گرایی از واقع گرایی سنتی به دلایل دیگری هم جداست: نو واقع گرایی روابط علت و معلولی را تغییر می دهد، تفسیر متفاوتی از قدرت ارائه می کند، و برخورد متفاوتی با سطح واحدها دارد.

نظريه و واقعيت علتها ومعلولها

نظریه پردازی براساس مفروضات متفاوت ، ظاهر کل حوزهٔ تحقیق را دگرگون می سازد .هر نظریهٔ تازه توجه ما را به موضوعات تازهٔ تحقیق معطوف می سازد، علتها و معلولها را تغییر می دهد، به جهانهای متفاوت می پردازد. وقتی جان هابسون اقتصاد را در قالب یک نظریهٔ کلان ریخت دیگر اقتصاددانان را گیج و مبهوت ساخت.هیئت بررسی به او اجازهٔ تدریس اقتصاد سیاسی را ندارد زیرا به نظر یکی از اساتید اقتصاد که

کتاب هابسون را خوانده بود این کتاب « به اندازهٔ تلاش برای اثبات کروی نبودن زمین از عقلانیت به دوربود» [۲۷].هابسون فرد خوش قریحه ای بود. نظریهٔ خُرد به عنوان خشک آیینی اقتصادی آن روز ، تصویری از جهان به دست میداد که با آنچه نظریهٔ کلان هابسون ترسیم می کرد تفاوت داشت.

بـه هميـنسان ، جهان نوواقعگرايان هم با جهاني كه واقعگرايان قديمي تر ترسيم کردهانید تفاوت دارد. از دید واقع گرایان، جهان از دولتهای در حال تعامل تشکیل یافته است....از دید نوواقع گرایان ، تنها با متمایز ساختن علتها و معلولهای ساختاری از علتها و معلولهای سطح واحدها میتوان دولتهای در حال تعامل را به شایستگی بررسی کرد. ساختار به یک موضوع تحقیق تازه و نیز مجالی برای بحث و استدلال مبدل می شود. در پـرتو نظـریهٔ نوواقــع گرایی ، وسیله ها و هدفها و نیز علتها و معلولها به طرز متفاوتی مدنظر قرار مبی گیرند. واقع گرایان علیها را یک سویه و سمت و سوی آنها را از دولـتهای درحـال تعـامل بـه نتایج حاصل از کنشها و تعاملات شان می دانند. این نکته از «اصـول ششـگانهٔ واقـع گرایـی سیاسـی» مورگنـتاو که گوهر فصلی از کتاب او با عنوان« نظريهٔ واقع گرايانهٔ سياست بيـن الملـل» را تشـكيل مي دهد به روشني پيداست[٢٨]. شایان توجـه آنکـه، در این فصل بیشتر از سیاست خارجی سخن به میان رفته و چندان بحشى دربارة سياست بين الملل صورت نگرفته است. اين اصول درجريان جست وجوی مورگنتاو به دنبال« طرح عقلایی[معروفش] ،نقشه ای که معانی ممکن سیاست خارجی را به ما نشان دهد» بسط می یابند [۲۹]. اصول یاد شده ناظر بر سرشت بشر، مـنافع و تُـروت، و مسائل اخلاقی است. واقع گرایی سیاسی دیدگاهی را پیشنهاد می کند که مطابق آن کنشهای دولتمردان را باید فهمید و به قضاوت گذاشت. کتاب مورگنتاو با دانش سیاسی در حال توسعهٔ روزگار خودش همخوانی داشت هر چند در آن زمان کسبی بـه ایـن نکته پی نبرد. پیشفرضهای روش شناختی به چگونگی انجام تحقیق شکل مبي بخشيد. بين نگرهٔ جيا افتادهٔ هر حوزه اي به ما ميگويد كه واقعيتها را بايد به دقت

بررسی کنیم و آنها چگونه با هم در ارتباط متقابلند. منطق رفتاری با بررسی اجزای تشکیل دهندهٔ نظامهای سیاسی نتایج سیاسی را تبیین می کند. وقتی آرون و دیگر سنتگرایان بر این پای می فشارند که مقولههای نظریه پردازان باید با انگیزه ها و برداشتهای بازیگران همخوانی داشته باشد بر منطق رفتاری بارز تحقیقات خودشان تأکید می ورزند[۳۰]. آنان چه در بررسی سیاست داخلی و چه در بررسی سیاست بین الملل، ویژگیها و تعاملات واحدهای رفتاری را علت مستقیم رویدادهای سیاسی می دانند. آرون، مورگنتاو و دیگر واقع گرایان تلاش دارند با بررسی کنشها و تعاملات واحدها یعنی دولتهایی که صحنهٔ بین المللی را اشخال کرده اند و کسانی که خط مشیهای آنها را هدایت می کنند نتایج بینالمللی را بشناسند و تبیین نمایند. رویکرد واقع گرایی اساساً استقرایی است. نو واقع گرایی به میزان خیلی بیشتری قیاسی و

واقع گرایان هم مانند اقتصاد دانان اصیل پیش از خودشان، نمی توانستند یک ناهـنجاری بـزرگ را توضیح دهند. نظریهٔ اقتصادی کهن می گفت عدم تعادل را عملکرد نیروهای بـازار بـدون نیازبه مداخلهٔ حکومت تصحیح خواهد کرد. نظریهٔ کلان اقتصادی هابسون و بعدها بـه شکلی کـامل تر نظریهٔ کلان اقتصادی جان مینارد کینز توضیح می داد کـه چـرا در سیر طبیعی رویدادها، پشت سر گذاشتن دوره های رکود این اندازه طول می کشد[۳]. در نظریهٔ واقع گرایی هم یک ناهنجاری بزرگ مشابه در تلاش برای تبییـن جایگزیـنهای جـنگ و صلح مشاهده می شود. واقع گرایان هم مانند بیشتر محققان سیاست بیـن الملل نـتایج را از روی ویژگیهای برجستهٔ بازیگران پدیدآورنـدهٔ نتایج اسـتنتاج می کنـند. شـکلهای حکومـت، نظامهای اقتصادی، نهادهای اجتماعی ، ایدئولوژیهای سیاسی – اینها تنها چند نمونه از چارچوبهایی است که علل جنگ و صلح را در بستر آنها جسته اند. ولی با اینکه علتها به طور مشخص تعیین شده اند میدائیم که دولتهایی بـا همه نوع نهاد اقتصادی، عرف اجتماعی، و ایدئولوژی سیاسی قابل تصور،

درگیر جنگ شده اند. اگر به نظر میرسد که شرایط مشخص شده ای علت جنگ مشخصی بوده است باید از خود بپرسیم حتی با اینکه جنگها علتهای متفاوتی دارند چه توضیحی برای تکرار پدیده جنگ وجود دارد. نه تفاوت کیفیت واحدها و نه تفاوت الگوی تعامل، پیوند مستقیمی با نتایج حاصل از رفتار واحدها ندارد. برای نمونه، بسیاری ادعا کرده اند که علت جنگ جهانی اول ،تعامل دو ائتلاف مخالف و بسیار متوازن بوده است. ولی از آن سو بسیاری مدعی اند که علت جنگ جهانی دوم، کوتاهی برخبی دولتها از تصحیح کردن عدم توازن قدرت از طریق دست به دست هم دادن برای مقابله با یک اتحادیهٔ موجود بوده است. در گذر سده ها، حتی با اینکه دگرگونیهای نتایج بین المللی است رخ داده است بافت زندگی بین المللی به شکل چشمگیر یا تأسف باری یکدست مانده است. واقع گرایان عامل تبیین کنندهٔ رفتار کشورها و نتایج بین المللی است رخ داده است افت زندگی بین المللی به شکل چشمگیر یا

نوواقع گرایسی مدعی است که سیاست بین الملل را تنها در صورتی می توان شناخت که به تبیینهای واقع گرایی سنتی که بر سطح واحدها متکی است اثرات و نتایج ساختار را نیز بیفزاییم. به عبارت کلی تر ، نوواقع گرایی پیوند علّی میان واحدهای متعامل و نتایج بین المللی را مورد بازاندیشی قرار می دهد.نظریهٔ نو واقع گرایی نشان می دهد که علتها یک سویه نیستند و از واحدهای متعامل به نتایج حاصل ختم نمی شوند. بلکه دو سویه اند . باید برخی علت های نتایج بین المللی را در سطح واحدهای متعامل بدانیم. ولی چون تغییر علتهای مطرح در سطح واحدها با تغییر نتایج مشهود نمی خواند چاره ای جز این نیست که برخی علتها را نیز در سطح ساختار سیاست بین الملل بدانیم. واقع گرایان چون ساختار را نیرویی نمی دانند که به واحدها شکل می بخشد و آنها را به کناری می اندازد نمی توانسند به علیت در سطحی بالاتر از دولتها بیردازند. علتهای مطرح در سطح ماختار تعامل دارند

و به همین دلیل تبیینهایی که تنها متکی به سطح واحدها باشند قطعاً گمراه کننده اند. اگرنظریهٔ ما امکان در نظر گرفتن هر دو دسته علل مطرح در سطح واحدها و سطح ساختار را فراهم سازد می تواند هم دگرگونیها و هم پیوستگیهای مشهود در نظام را توضیح دهد.

#### قدرت چونان وسیله و هدف

ازنظر بسیاری از واقع گرایان، تمنّای قدرت ریشه در سرشت بشر دارد. مورگنتاو اذعان داشت که با توجه به رقابت بر سر ارزشهای کمیاب در شرایط نبود هیچ داوری، کشمکش بر سرقدرت میان رقبا گریز ناپذیر خواهد بود و در نتیجه می توان کشمکش بر سر قدرت را بدون استناد به پلید بودن فطرت انسانها توضیح داد. کشمکش بر سر قدرت از آن رو پدید می آید که افراد چیزهایی را می خواهند و نه لزوماً به این دلیل که تمنّیات پلیدی دارند. از نظر مورگنتاو این یکی از دو ریشهٔ ستیزه و درگیری است ولی او حتی در جریان بحث از این ریشه نخست به سمت « دیگر ریشهٔ درگیری و شرور ملازم با آن» کشیده می شود: سائقهٔ مسلط تمنّای قدرت. او غالباً قدرت طلبی انسان را داده ای اساسی تر از شرایطی تصادفی بستر وقوع کشمکش بر سر قدرت می داند [۳۲].

این استدلالی وفادارنه به هابز است که رقابت، تردید (یعنی به اعتمادی) و افتخار جویی را سه علت منازعه می دانست. رقابت به جنگ بر سر دستاورد ها می انجامد، تردید به جنگ برای حفظ دستاوردها،و افتخار جویی به جنگ برای کسب شهرت. چون برخی افراد گرسنهٔ قدرتند دیگران هم باید اشتهای خود را پرورش دهند[۲۳]. مورگنتاو هم مانند هابز معتقد است حتی اگر قدرت فراوانی داشته باشیم و از قدرت خود مطمئن باشیم باز قدرت بیشتری می خواهیم. همان گونه که مورگنتاو می گوید:

چون تمنّای دستیابی به حداکثر قدرت، تمنّایی عام و همه گیر است همهٔ کشورها باید همواره از این بترسند که محاسبات نادرست خودشان و افـزایش قـدرت دیگـر کشـورها ممکـن است موجب فرودست قرار گرفتن خودشان شود و این چیزی است که باید به هر قیمتی از آن پرهیزکرد[۳۴].

هـم هابـز و هـم مورگنـتاو مـی دانـند کـه تبیین ستیز ودرگیری تا اندازه ای در خود هر موقعیـت نهفـته اسـت ولـی هر دو اعتقاد دارند که حتی اگرچنین نبود، غرور، آزمندی و افـتخار جویـی موجـب مـی شد که جنگ همه با همه تا ابد ادامه یابد. در نهایت، سیتز و جنگ ریشه در سرشت بشر دارند.

دلمشـغولي هـابس و مورگنتاو به کیفیات بشر با توجه به اهدافي که آن دو در سر داشـتند قـابل درک است. هر دوی آنها علاقهمند شناخت دولت بودند. هابزجویای تبیینی منطقسی بسرای پیدایش دولت بسود و مورگنتاو جویای تبیینی برای چگونگی رفتار بین المللـي أن. مورگنـتاو اعـتقاد داشت که دولتمردان «عقلایی» پیوسته مي کوشند قدرت هر چه بیشتری گرد آورند. او قدرت را هدفی فی نفسه و مستقل می داند. ممکن است کشورها گاه به دور از ملاحظات قدرت رفتار کنند. مورگنتاو تأکید دارد که وقتی دولتها بدیس گونه رفتار کنند اقداماتشان فاقد «سرشت سیاسی» است [۳۵]. این ادعا که «تمنّای دستیابی به حداکشر قبدرت» در میان کشبورها «همه گیر» است یکی از «قوانین عینی» مور گنتاو است که «ریشه در سرشت بشر دارد» [۳۶]. اما بیشتر رفتارهای کشورها با این قانون تعارض دارد. مورگنتاو روشـن نمـی سـازد که چرا سایر انگیزهها هراسی را که ممكن است دولتها از محاسبهٔ نادرست قدرت نسبی خودشان داشته باشند تعدیل نمی کنیند یا بر آن نمی چربند. نظرات او دربارهٔ قدرت با واقع گرایی سازگار است. انسان به راحتی به دام ایس نظرات می افستد زیرا تلاشهایی که واقع گرایان برای تبیین رفتار و نستایج براسساس ویژگیهای واحدها انجام می دهند آنان را به این سمت سوق می دهد که

برای این ویژگیها کیفیاتی قائل شوند که ظاهراً با رفتارها و نتایج مشاهده شده جور در بیاید. واقع گرایان چون نمی توانند سیاست بین الملل را به چشم یک نظام خود بقا ببینند روی رفتارها و نتایجی متمرکز میشوند که ظاهراً از ویژگیهایی نشأت می گیرند که خودشان برای انسانها و دولتها قائل شده اند. نوواقع گرایان به جای تلقی قدرت به عنوان غایتی فی نفسه، آن را به چشم وسیله ای احتمالاً مفید می بینند که اگر دولتها میزان بیش از حد کم یا بیش از حد زیادی از آن در اختیار داشته باشند دست به مخاطره جویی می زنند. ممکن است ضعف ما موجب حملهٔ دشمن به ما شود حال آنکه اگر توانمندتر بودیم دشمن منصرف می شد. توانمندی بیش از حد ما هم ممکن است سایر دولتها را وادارد تا جنگ افزارهای بیشتری گرد آورند و تلاشهای شان را یک کاسه کنند. قدرت احتمالاً ابزار کارگشایی است و دولتمردان خردمند می کوشند میزان مناسبی از آن را در اختیار داشته باشند. در وضعیتهای تعیین کننده، نگرانی نهایی دولتها قدرت نیست بلکه امنیت است . ایس گفته تجدید نظر مهمی در نظریهٔ واقع گرایی است.

تجدید نظر مهم تر، کاربرد مفهوم قدرت در نظریهٔ نوواقع گرایی به عنوان ویژگی تعریف کنندهٔ ساختار است. در نظریهٔ نو واقع گرایی، قدرت صرفاً به معنی مجموع تواناییهای یک دولت است. همان گونه که پیش از این گفتیم توزیع قدرت در میان دولتها و تغییراتی که در این توزیع قدرت پدید می آید به تعریف ساختارها و تغییرات پدید آمده در آنها کمک می کند. برخی از این گلایه دارند که چرا نو واقع گرایان سنجههایی عینی برای اندازه گیری قدرت به دست نمی دهند. دشواریهای احتمالی اندازه گیری قدرت هر چه باشد دشواریهایی نظری نیست بلکه دشواریهای عملی است

واحدهاي متعامل

از دیـد واقع گرایان ،اقتدارگریزی نوعی شرایط عمومی است نه اینکه ساختاری مشخص باشد. اقـتدارگریزی مشکلی را پیش می آورد که دولتها باید با آن دست و پنجه نرم کنند. یـس از جـا انداختـن ایـن مطلب، تأکید واقع گرایان متوجه واحدهای در حال تعامل می شود. دولتها از نظر شکل حکومت، سرشت حکمرانان، انواع ایدئولوژیها، و از بسیاری جهمات دیگر بما هم تفاوت دارند. هم واقع گرایان و هم نوواقع گرایان معتقدند که دولتهایسی کسه با هم تفاوت دارند رفتارشان نیز با هم متفاوت است و نتایج متفاوتی به بار مبي أورد. اما از دیـد نـو واقع گرایان، محدودیتهایی که ساختار تحمیل می کند موجب می شود دولتها کنشی شبیه هم داشته باشند و تفاوتهای اصلی میان آنها را تواناییهای شــان تعييــن مــى كــند. وانگهــى، نوواقع گرايان معتقدند ساختار، ميانجى پيدايش نتايجى است که دولتها به وجود می آورند. با دگرگون شدن شرایط درونی و بیرونی، ممکن است وزن علَّى ساختارها و دولتها بيشتر يا كمتر شود. به مسئلة اهميت نسبي سطوح متفاوت نمی تیوان پاسیخی انتزاعی یا قطعی داد. نمی توان ابهام را از پیش رو برداشت زيـرا همان گونه که واحدها بر ساختارها تأثير مي گذارند ساختارها هم واحدها را تحت تأشیر قـرار مـی دهـند. برخی گمان کرده اند که این نقص و ضعف نظریهٔ نو واقع گرایی است . اما تنها در صورتی چنین است که عوامل مطرح در سطح واحدها یا سطح ساختار، تعیین کنندهٔ نتایج باشد نه اینکه صرفاً بر نتایج تأثیر گذارد. نظریه ها نمی توانند سیاست را ابهام زدایی کنند بلکه به ما کمک می کنند آن را بفهمیم.

نوواقع گرایان هنگام بررسی سیاست بین الملل توجه خود شان را روی مسئلهای محوری متمرکز می سازند که پیش از آنها کسی بدان پاسخ نگفته است: چگونه می توان ساختار یک نظام سیاسی بین المللی را از اجزای متعامل آن متمایز ساخت؟ آنها پس از پاسخ گفتن به این پرسش ، نگاه خودشان را متوجه تأثیرات ساختار برواحدهای درحال تعامل می سازند . نظریه پردازانی که به تبیینهای ساختاری

علاقه دارند نباید بپرسند چگونه تغییرات پدید آمده در واحدها بر نتایج تأثیر می گذارد هر چند که علل نتایج به هر دو سطح ساختار و واحدها باز می گردد. نوواقع گرایان دولتها را واحدهایی مشابه هم می دانند؛ هر دولت « از این جهت که یک واحد سیاسی خودمختار است مانند همهٔ دیگر دولتهاست». خودمختاری در سطح واحدها هم ارز اقتدار گریزی در سطح ساختار است [۳۷]. نظریهٔ سیاست بین الملل می تواند گوناگونی موجود در ترکیب بیندی دولتها و منابع و فناوری تحت اختیارشان را به کناری گذارد زیرا منطق اقتدار گریزی بستگی به محتوای آن ندارد. واقع گرایان نگاه خود را به گوناگونی دولتها می دوزند زیرا معتقدند تفاوت رفتارها و نتایج، مستقیماً برخاسته از تفاوتهایی است که از نظر ترکیب بیندی میان واحدها وجود دارد. نو واقع گرایان با ساختارها بر رفتار و نتایج را تبیین می کند.

منطق اقتدار گریزی قطع نظر از اینکه نظام از قبایل، ملتها، شرکتهای چند انحصاری یا دارودسته های شرور خیابانی تشکیل یافته باشند اعتبار خود را حفظ می کند. اما نظامهای تشکیل یافته از واحدهایی که از انواع متفاوتی هستند هر چند که اصل سازمان دهنده شان یکی باشد عملکردهایی متفاوت با هم دارند. دربارهٔ موقعیت و نقش واحدها در نظریهٔ نو واقع گرایی جای سخن بیشتری هست. همچنین دربارهٔ دگرگونیهای پدیدآمده در شرایط پس زمینه ای که دولتها دربرابرآن به عمل می پردازند باید توضیح بیشتری داد. برای نمونه، تغییر فناوریهای صنعتی و نظامی موجود در دست دولتها می تواند سرشت نظامها را دگرگون سازد ولی نظریه ای که عملکردآنها را تبیین می کند تغییر نمی دهد. اینها موضوعاتی است که باید در مقالهٔ دیگری بدانها پرداخت. در این مقاله قصد من انکار ارتباطات بسیاری که میان واقع گرایی کهن و نو وجود دارد نبودبلکه می خواستم روی مهمتریین دگرگونیهای نظریه ای که موازد که نو واقع در این مقاله قصد من انکار ارتباطات بسیاری که میان واقع گرایی کهن و نو وجود دارد

نفوذ منطق واقع گرایـی و رفتار گرایی، بیش از حد در بررسی سیاست بین الملل و نیز کل علوم سیاسی بر جا مانده است.

#### يادداشتها

۱. مایلم از دیوید اشلایشر (David Schleicher) به خاطر کمکهایی که به تهیهٔ این مقاله کرد سپاسگزاری نمایم.

2. William. T.R., Fox, co- author and ed., *Theoretical Aspects of international Relations* (Notre Dame, IN : University of Notre Dame Press, 1959).

3.Josiah Child, A New Discourse of Trade, 4 th ed. (London : J. Hodges, 1740).

همچنین نک:

William Letwin, Sir Josiah Child, Merchant Economist (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1959).

4.Joseph Schumpeter, *Economic Doctrine and Method: An Historical Sketch*,R. Aris, trans.(New York: Oxford University Press, 1967) p. 24.

5.*Ibid.*, p. 30.

۶. فرانسوا کنه پیشتازترین فیزیوکرات بود. *جداول اقتصادی (Tableau Oeconomique)* این نویسنده در ۱۷۵۸ منتشر شد.

7. Schumpeter, op. cit., pp.42-44,46

8.Raymond Aron, "What is a Theory of International Reations?" Journal of International Affairs 21, no. 2 (1967) pp. 185-206

9.Hans J. Morgenthau, *Politics Among Nations*, 5 th ed.(New York:Alfred A.Knopf, 1972).

10- *Ibid*., p.3.

### اندیشهٔ واقع گرایی و... / ۳۱

11. Morgenthau, Truth and Power (New York: Praeger, 1970) pp. 253-258.

12.Morgenthau, "Intenational Relations:Quantitative and Qualitative Approaches," in Norman Palmer, ed., *A Design for International Relations Research: Scope,Theory, Methods, and Relevance* (Philadelphia:American Academy of Political and Social Science, 1970) p.78.

13.Morgenthau (1972), op. cit.,p. 12.

14.Ludwing Boltzman, "Theories, as Representations," excerpt, Rudolph Weingartner, trans., in Arthur Danto and Sidney Morgenbesser, eds., *Philosophy of Science* (Cleveland, OH:World, 1960).

15.Aron, op.cit., p.198.

۱۶.«ساده اندیشانه بودن» نخستین قانون آناتول راپوپورت برای ساختن مدلهای ریاضی است . نک:

Anatol Rapoport, "Lewis F. Richardson's Mathematical Theory of War," *Journal of Conftict Resolution* 1, no.3 (1957) pp. 275-276.

17.Frink Hyneman Knight, *The Ethics of Competition and Other Essays* (London: George Allen & Unwin, 1936) p.281.

۱۸.همچنين نک:

James M. Buchanan, "An Individualistic Theory of Political Process," in David Easton, ed., *Varieties of Political Theory* (Englewood Cliffs, NJ: Prentice- Hall, 1966)pp.25-26.

19.Aron , op.cit. ,p.198.

20.Ibid., p.201.

همچنين نک: Morgenthau (1970) , op.cit.,p.253 .

۲۱. گاه مراد از نوواقع گرایی ، واقع گرایی ساختاری است. در سراسر مقالهٔ حاضر منظورم از نوواقع گرایی ،همان صورت بندی خاص خودم از نظریهٔ نوواقع گرایی است. به ویژه نک: Theory of International Politics (Reading, MA. Adduson- Wesley, 1979), chs. 5-6.

22.Robert O.Keohane, "Theory of World Politics: Srtuchtural Realism and Beyond" in Keohane, ed., *Neorealism and Its Critics*(New York: Columbia University Press, 1986)p.191.

23, Barry Buzan, "Systems, Structures and Units: Reconstructing Waltz's Theory of International Politics," unpublished paper (April 1988)p.35.

24.John G. Ruggie, "Continutiy and Transformation in the World Polity," in Kenhane, ed., op. cit .,pp. 126-128.

25.Buzan, op.cit., p.11.

۲۶. برای نمونه ، نک:

Joseph S. Nye Jr., "Neorealism and Neoliberalism," in *World Politics* 40, no.2 (January 1988) pp.241-245;Keohane,*op.cit.*,pp.184-200;Buzan,*op.cit.*, pp.28-34.

27.John Maynard Keynes, The General Theory of Employment, Interest, and Money (London:Macmillan, 1951)pp. 365-6.

28.Morgenthau(1972)op.cit.,pp. 4-14.

29.Ibid .,p.5.

.Waltz (1979).op.cit.,pp.44,47,62

۳۱: کیـنز در *نظـریهٔ عمومی* خود افتخار مطرح ساختن مفاهیم اساسی نظریهٔ کلان اقتصادی را

تماماً متعلق به هابسون مي داند

32.Morgenthau, Scientific Man vs. Power Politics (Chicago: University of Chicago Press, 1946) p. 192.

Thomas Hobbes, Leviathan. 34

34.Morgenthau (1972) *op.cit.*,p. 208.
35.*lbid.*, p. 27.
36.*Ibid.*

# اندیشهٔ واقعگرایی و... / ۳۳

۳۷ . خود من در صفحهٔ ۹۵ کتاب *نظریهٔ سیاست بین الملل خو*دم به اشتباه «حاکمیت» را به جای «استقلال عمل» به کار بردهام. روگی خاطر نشان می سازد که حاکمیت خاص دولت در دوران نو است . نک:

Ruggie, "Continuity and Transformation," in Keohane, ed., op. cit., pp.142-148.

# نیروهای اجتماعی، دولتها و نظمهای جهانی فراسوی نظریهٔ روابط بین الملل

۲

رابرت كاكس

Millennium 10(2)(1981):126-55 :;;

طبق رسوم دانشگاهی ، شبکهٔ یکدست و به هم پیوستهٔ جهان اجتماعی به حوزههای جداگانهای تقسیم می شود که هر یک نظریه پردازی خاص خود را دارد؛ این شیوه ای ضروری و عملی برای دستیابی به شناخت است. تعمق دربارهٔ کلیتی یکپارچه می تواند به انتزاعاتی مفرط یا مکاشفاتی رمزآلود منجر شود ولی دانش عملی ( که بتوان در عمل آن را به کار بست ) همیشه درابتدا جزئی یا چند پاره است. اینکه اجزای یاد شده به صورت موارد محدود و جدا افتادهٔ دانش باقی بمانند یا مبنایی برای ساخت و پرداخت نگرشی ساختاریافته و پویا به کلهای بزرگتر شوند مسئلهٔ عمده ای است که به روش و هدف ما بستگی دارد. در هر حال، نقطهٔ آغاز کار، تقسیم واقعیت به اجزایی فرعی است که معمولاً چند و چون آن را رسم و قرارداد معین می سازد.

بجاست که به خاطر داشته باشیم این رسم فروشکستن واقعیت، حداکثر تمهیدی

۱.رابرت کاکس (Robert W. Cox) استاد دانشکدهٔ علوم سیاسی دانشگاه یورک واقع در تورنتوی کاناداست.

است که برای راحتی ذهن صورت میگیرد. اما اجزا و پارههایی که بدین ترتیب حاصل میشود مادام که برخاسته از عمل یعنی واکنش آگاهی به فشارهای واقعیت باشد رابطهٔ نامستقیمی با واقعیت دارد. بدین ترتیب ممکن است تقسیمات فرعی دانش اجتماعی با شیوههای سازماندهی امور بشر در زمانها ومکانهای خاص تطابق تقریبی داشته باشد. بر این اساس، ممکن است با تغییر رویههای عملی، این تقسیمات فرعی هر چه بیشتر دلبخواهی به نظر رسند.

روابط بینالملل نمونهٔ خوبی از این مسئله است. روابط بینالملل حوزهای از بررسی است که با روابط متقابل میان دولتها در دورانی سروکار دارد که دولتها یا به عبارت رایجتر،دولتهای ملی کانونهای اصلی قدرت سیاسی هستند . روابط بینالملل با نتایج جنگ و صلح سروکار دارد و به همین دلیل از اهمیت عملی روشنی برخوردار است. اما با دگرگون شدن رویّهٔ عملی، در مورد سرشت بازیگران دخیل( انواع متفاوت دولتها ، و واحدهای غیردولتی) سردرگمی پدید آمد، طیف ارزشهای مطرح گستردهتر شد(سیاست عالی و نیز سیاست عادی) ، اهداف مورد تعقیب تنوع بیشتری یافت، و شیوههای تعامل و نهادهایی که کنشها دربستر آنها صورت میگرفت پیچیدهتر شد.

یکی از رسمهای فکری قدیمی که به تعریف روابط بینالملل کمک کرد تمایز گذاشتن بین دولت و جامعهٔ مدنی بود.این تمایز در سدهٔ هیجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم معنای عملی داشت یعنی زمانی که دولت و جامعهٔ مدنی بر دو حوزهٔ کمابیش مجزای فعالیت یا عمل بشر منطبق بودند: از یک سو، جامعهٔ بالندهای از افراد که بر قرارداد و مناسبات بازار مبتنی بود و جای جامعهٔ منزلتْپایه را میگرفت، و از سوی دیگر، دولتی با کارویژههایی که محدود به حفظ آرامش داخلی ، تأمین دفاع خارجی و شرایط لازم برای بازارها بود. نظریهٔ سنّتی روابط بینالملل این دو حوزه را جدا از هم میانگارد به گونهای که سیاست خارجی، تجلی ناب منافع دولت به نظر میرسد. اما امروزه دولت و جامعهٔ مدنی چنان در هم نفوذ کردهاند که این مفاهیم تقریباً به طور کامل وجه نظری

یافتهاند( ناظر به جنبههایی از واقعیت پیچیده هستند که تعریف شان دشوار است) و تنها به شکلی بسیارمبهم و نادقیق، حوزههایی جداگانه از فعالیت را مشخص می سازند.

یکی از گرایشهای اخیر با تلقی دولت به عنوان عرصهٔ رقابت واحدهای دیوانسالار، وحدت مفهومی دولت را متزلزل ساختهاست حال آنکه گرایش دیگری با معرفی طیفی از فعالیتهای فرامرزی خصوصی و شبکههای فراحکومتی روابط میان بخشهای دیوانسالاریهای دولتی، از اهمیت نسبی دولت کاستهاست. دولت که همچنان کانون اندیشهورزی دربارهٔ روابط بینالملل بود باز یک مفهوم نامتعارف بود: دولت، دولت بود. درچارچوب نظریهٔ روابط بینالملل تلاش چندانی برای تلقی مجموعهٔ دولت/ جامعه به عنوان واحد اساسی روابط بینالملل صورت نگرفتهاست. درنتیجه، دربارهٔ احتمال وجود تعداد زیادی انواع دولت که معرف ترکیببندیهای متفاوتی از مجموعههای دولت / جامعه باشد دست کم در ارتباط با مطالعهٔ روابط بینالملل، بررسی چندانی به عمل نیامدهاست.

شاید برخی انتظار داشته باشند که احیای علاقه مندی مارکسیسم به دولت بتواند با فراخ تر و متنوع تر ساختن مفهوم دولت و به ویژه با بسط و تقویت ابعاد اجتماعی آن این خلأ را برطرف سازد. اما برخی از برجسته ترین نتایج این احیای علاقه مندی یا سرشتی کاملاً انتزاعی داشته است و دولت به عنوان یک «حوزه» از شیوهٔ تولید سرمایه داری که به طرز غریبی دریافت شده قلمداد گردیده است ( آلتوسه ، پولانزاس) یا اینکه نگاه ما را از دولت و ستیز طبقاتی متوجه بحرانی انگیزشی در فرهنگ و ایدئولوژی ساخته است (هابرماس). هیچ یک از این دو برداشت چندان در بررسی تفاوتهای عملی یا تاریخی موجود میان شکلهای دولت یا مدنظر قراردادن نتایج این تفاوتها برای رفتار بین المللی پیش نرفته است. برخی تاریخ دانان چه مارکسیست و چه غیر مارکسیست، کاملاً مستقل از نظریه پردازی دربارهٔ روابط بین الملل یا دولت، به شیوهٔ عملی به برطرف ساختن این خلاً کمک کرده اند. ادوارد هالت کار و اریک هابزبوم هر دو به پیوستگیهای موجود میان

نیروهای اجتماعی، سرشت متحول دولت و مناسبات جهانی توجه داشتهاند. در فرانسه، فرنان برودل درتصویر فراخی که از کل جهان به دست داد این روابط متقابل را در سدههای شانزدهم و هفدهم ترسیم کرد[۱]. گروهی تحت هدایت ایمانوئل والرشتاین با الهام گرفتن از کار برودل نظریهای دربارهٔ نظامهای جهان به دست دادهاند که آنها را اساساً برحسب روابط اجتماعی تعریف میکند: روابط تبادلی استثمارگرانه میان مرکز توسعهیافته و پیرامون توسعهنیافته که با شکلهای متفاوتی از کنترل نیروی کار ( برای نمونه، کار آزاد در مناطق مرکز و کار اجباری در مناطق پیرامونی و انواع بینابینی در مناطقی که نیمهپیرامونی خوانده میشوند) همراه است[۲]. گر چه این نظریه تندروانهترین بدیل نظریهٔ متعارف روابط بینالملل است ولی رویکرد نظامهای جهانی به دو دلیل هدف انتقاد قرار گرفتهاست: نخست، به دلیل تمایلش به کم ارزش جلوه دادن دولت به واسطهٔ اینکه دولت را تنها ازمنظر جایگاهی که در نظام جهانی دارد مد نظر قرار میدهد( دولتهای قوی در مرکز و دولتهای ضعیف در پیرامون قرار دارند)؛ دوم به دلیل جانبداری هر چند ناخواستهای که بنا به ادعا به نفع حفظ نظام دارد. این رویکرد هم مانند جامعهشناسی ساختاری – کارکردی در تبیین نیروهایی که تعادل نظام را حفظ یا اعاده میکنند موفقتر است تا تشیخص تناقضاتی که میتواند منجر به دگرگونی یک نظام شود[۳].

اما مطالب فوق کانون محوری مقالهٔ حاضر را تشکیل نمی دهد بلکه باید این مطالب را هشداری دانست که پیش از تلاش برای ترسیم روش شناخت مناسبات جهانی قدرت مطرح ساخته یم: به مسئلهٔ نظم جهانی نگاهی کلی داشته باشیم ولی از شییء انگاری نظام جهانی بر حذر باشیم[۲]. از دست کم گرفتن قدرت دولت بر حذر باشیم ولی از آن گذشته به نیروها و فرایندهای اجتماعی هم توجه شایسته داشته باشیم و ببینیم آنها چه رابطه ی با توسعهٔ دولتها و نظمهای جهانی دارند. از همه بالاتر، نظریه را نه بر نظریه بلکه بر تغییر رویه ها و نیز بررسی تجربهٔ تاریخی مبتنی سازیم که بستر

اثبات مفاهيم و فرضيهها به شمار ميروند.

#### دربارهٔ دیدگاهها و هدفها

نظریه همیشه **برای** کسی و **برای** مقصودی پرداخته میشود . همهٔ نظریهها دیدگاهی دارند. دیدگاهها برخاسته از موقعیتی زمانی و مکانی و مشخصاً زمان و مکان اجتماعی و سیاسی هستند. جهان از منظری نگریسته میشود که برحسب ملت یا طبقهٔ اجتماعی ، فرادستی یا فرودستی، افزایش یا کاهش قدرت ، احساس لختی یا وجود بحران، تجربهٔ گذشته و امیدها و انتظاراتی که در مورد آینده وجود دارد قابل تعریف است. به یقین، نظریههای موشکافانه هرگز صرفاً بیان یک دیدگاه نیستند بلکه هر چه نظریه باریکبینانهتر باشد دربارهاش تأمل بیشتری شدهاست و از حد دیدگاه اولیهاش فراتر میرود؛ ولی دیدگاه اولیه همواره در دل نظریه وجود و با توضیح نظریه سنخیت دارد. بر این اساس ، چیزی به عنوان نظریهٔ ناب که منفک از منظری زمانی و مکانی باشد نداریم. هر گاه نظریهای مدعی چنین چیزی باشد باید آن را به عنوان یک ایدئولوژی

این جهان در هم پیچیده برای هر یک از چنین دیدگاههایی موضوعاتی را مطرح میسازد؛ فشارهای واقعیت اجتماعی در سیمای مسئله، خودشان را بر آگاهی انسان عرضه میدارند. وظیفهٔ اصلی نظریه این است که از این مسائل به روشنی آگاه شود و ذهن را قادر به درگیرشدن با واقعیت پیش روی خود سازد. بر این اساس، با دگرگون شدن واقعیت ، باید مفاهیم قدیم تعدیل یا کنار گذاشته شود و در همپرسهٔ اولیه میان نظریهپرداز و جهان خاصی که تلاش برای درکش دارد مفاهیم تازهای قالبریزی گردد.

1.perspective

این همپرسهٔ اولیه به یک م*شکله'* به معنی واقعی کلمه با دیدگاهی خاص باز میگردد. نظریهٔ اجتماعی وسیاسی در خاستگاه خود، پای بند تاریخ است زیرا همواره میتوان رد پای آن را تا نوعی آگاهی مشروط به تاریخ از برخی مشکلات و موضوعات یعنی مشکله دنبال کرد و در عین حال میکوشد از خاستگاههای تاریخی خاص خود فراتر رود تا این خاستگاهها را در چارچوب برخی گزارهها یا قوانین کلی جای دهد.

نظریه که با مشکلهاش شروع می شود می تواند دو هدف جداگانه را بر آورده سازد. یکی، پاسخی ساده و مستقیم است:راهنمایی باشد برای حل مشکلاتی که در چارچوب دیدگاهی خاص که نقطه عزیمت نظریه بوده مطرح شده است. دیگری پاسخی است که با تأمل بیشتر روی خود روند نظریه پردازی آشکار می شود: آگاه تر شدن از دیگاهی که به نظریه پردازی راه برده است و رابطهٔ این دیدگاه با دیدگاههای دیگر ( دست یافتن به دیدگاهی دربارهٔ دیدگاهها)؛ و امکان پذیر ساختن انتخاب دیدگاه معتبر متفاوتی که مشکلهٔ ما از آن دیدگاه به ایجاد جهانی متفاوت تبدیل می شود. هر یک از این دو هدف به نوع متفاوتی از نظریه راه می برد.

هدف نخست به **نظریهٔ مشکلگشا<sup>۲</sup>** راه میبرد. چنین نظریهای جهان را به همان ترتیبی که در برابر خود مییابد همراه با مناسبات اجتماعی و قدرت ، و نیز نهادهایی که این مناسبات را سازمان میدهند به عنوان چارچوب بدیهی عمل میپذیرد. هدف کلی نظریهٔ مشکلگشا آن است که با برخورد مؤثر با سرچشمه های خاص مشکلات ، کاری کند که این مناسبات و نهادها بدون تلاطم جریان و فعالیت داشتهباشند. چون الگوی کلی نهادها و مناسبات مورد تردید قرار نمیگیرد می توان مشکلات خاص را در ارتباط با حوزههای تخصصی فعالیتی که بستر بروز آن مشکلات هستند مد نظر قرار داد. بدین ترتیب نظریههای مشکلگشا در چندین حوزه یا جبنه از عمل پراکندهاند و هر یک از

- 1.problematique
- 2.problem-solving theory

آنها هنگام رو به رو شدن با مشکلی که در حوزهٔ خودش بروز میکند فرض را بر ثبات معین دیگر حوزه ها می گذارد( و همین آنها را عملاً قادر می سازد تا سایر حوزه ها را نادیده بگیرند.) نقطهٔ قوت رویکرد مشگلگشا در توانایی آن برای محدود ساختن یا تحمیل پارامترها به یک حوزهٔ مشکل دار و بیان یک مشکل خاص با تعداد محدودی متغیر است که به نسبت می توان ازنزدیک و دقیق آنها را مورد بررسی قرار داد. فرض **ثابت ماندن همهٔ شرایط** که اساس نظریه پردازی را تشکیل می دهد امکان بازگویی قوانین و قانون مندیهایی را فراهم می سازد که ظاهراً اعتبار کلی دارند ولی به یقین، منظمن آن پرامترهای نهادی و مناسباتی هستند که در رویکرد مشکل گشا مفروض انگاشته شده اند.

هدف دوم به نظریهٔ انتقادی<sup>۲</sup> راه میبرد. این نظریه از آن جهت انتقادی خوانده میشود که از نظم حاکم بر جهان فاصله میگیرد و این پرسش را مطرح میسازد که نظم یاد شده چگونه تحقق یافتهاست. نظریهٔ اقتصادی بر خلاف نظریهٔ مشکلگشا، نهادها و مناسبات اجتماعی و قدرت را بدیهی نمیپندارد بلکه با پرداختن به ریشههای آنها و اینکه آیا آنها میتوانند در حال دگرگون شدن باشند و چگونه دگرگون میشوند این نهادها و مناسبات را مورد تردید قرار میدهد. این نظریه قصد ارزیابی همان چارچوب کنش ، یا مشکله را دارد که نظریهٔ مشکلگشا آن را جزو پارامترهای خود میپذیرد. نظریهٔ انتقادی به جای پرداختن به اجزای جداگانه ، متوجه کلیت مجموعهٔ اجتماعی و سیاسی است. در عمل،نظریهٔ انتقادی مانند نظریهٔ مشکلگشا به عنوان نقطهٔ رویکرد مشکلگشا به خردتر کردن و محدودتر ساختن تحلیلی موضوعی که در دست رویکرد مشکلگشا به خردتر کردن و محدودتر ساختن تحلیلی موضوعی که در دست

1.ceteris paribus 2.critical theory

که موضوعی که در آغاز برایمان مطرح بودهاست تنها جزئی از آن است و میکوشد فرایندهای تغییری را بشناسد که اجزا و کل را هر دو در کام خود فرو میبرد.

نظريهٔ انتقادی ، نظريهٔ تاريخ است به اين معنى كه تنها به گذشته علاقه ندارد بلکه نگاهش متوجه روند مستمر دگرگونی تاریخی است. نظریهٔ مشکلگشا غیرتاریخی یا ناتاریخی است زیرا عملاً نوعی فرایند مستمر را (پایداری نهادها و مناسبات قدرتی را که پارامترهای آن را تشکیل میدهند) مفروض میانگارد. نقطهٔ قوّت یکی ، نقطه ضعف دیگری است . نظریهٔ انتقادی چون با واقعیت در حال دگرگونی سر و کار دارد باید پیوسته مفاهیم خودش را با موضوعی متحولی که سر شناخت و تبیینش را دارد سازگار سازد[۵] . ظاهراً این مفاهیم و روشهای تحقیقی که با آنها همراه است فاقد آن دقتی است که نظریهٔ مشکلگشا به دلیل مفروض انگاشتن نظم ثابتی به عنوان مرجع خودش قادر به تأمين آن است . اما اين نقطهٔ قوّت نسبی نظريهٔ مشکلگشا بر فرض نادرستی پایه گرفتهاست زیرا نظم اجتماعی و سیاسی، ثابت نیست بلکه ( دست کم در چشمانداز بلند مدت) دستخوش دگرگونی میشود. وانگهی، فرض ثابت بودن اوضاع صرفاً برای تسهیل روش کار صورت نمیگیرد بلکه نوعی جانبداری ایدئولوژیک هم هست. از منظر فراخ نظریهٔ انتقادی می توان نظریه های مشکل گشا را در خدمت منافع خاص ملی، بخشی یا طبقاتی دانست که مشکلی با نظم موجود ندارند. در واقع، مقصودی که نظریهٔ مشکل گشا برآورده میسازد مقصودی محافظهکارانه است زیرا هدف این نظریه برطرف ساختن مشکلاتی است که در اجزای مختلف یک کلیت پیچیده بروز میکند که تا بدین ترتیب آن کلیت بدون فراز و نشیب به عملکرد خود ادامه دهد. این هدف تا حدودی ادعای مکرر نظریهٔ مشکل گشا را دایر بر اینکه فارغ از ارزشهاست بی اعتبار می سازد. نظریهٔ مشکلگشا از لحاظ روششناسی، فارغ از ارزشهاست زیرا متغیرهایی که مدنظر دارد به دیدهٔ موضوع شناسایی مینگرد(مانند برخورد شیمیدان با مولکولها یا برخورد فيزيكدان با نيروها و حركت )؛ اما به واسطهٔ آنكه تلويحاً نظم حاكم را به عنوان

#### **PersianPDF.com**

نیروی های اجتماعی، دولتها و... / ۴۳

چارچوب خود می پذیرد پای بستهٔ ارزشهاست. نظریهٔ انتقادی در دل خود نظریههایی مشکل گشا دارد ولی آنهارا به دیدهٔ ایدئولوژیهای مشخصی می نگرد و بدین ترتیب نه به فایدهٔ آنها به عنوان راهنمای عمل بلکه به نتایج محافظه کارانه شان اشاره می کند. نظریهٔ مشکل گشا معمولاً این نوع انتقاد را چون با مقصودی که مد نظر دارد بی ارتباط است و به هر حال چیزی از کاربست پذیری عملی آن نمی کاهد در نظر نمی گیرد.نظریهٔ مشکل گشا همهٔ توجه خودش را به دقت بیشتر معطوف می سازد و اگر اصولاً نظریهٔ انتقادی را به رسمیت بشناسد امکان دستیابی به شناخت علمی فرایندهای تاریخی را نمی پذیرد.

بی گمان نظریهٔ انتقادی نسبت به مشکلات جهان واقع بی توجه نیست. هدفهای این نظریه درست به اندازهٔ اهداف نظریهٔ مشکل گشا عملی است ولی نظریهٔ انتقادی از منظری به عمل روی می کند که درچارچوب نظم موجود نمی گنجد حال آنکه نظریهٔ مشکل گشا نظم موجود را به عنوان نقطه عزیمت خود می پذیرد. نظریهٔ انتقادی ما را مجاز می داند که به نفع نظم اجتماعی و سیاسی متفاوت با نظم موجود دست به انتخابی هنجاری زنیم ولی طیف انتخابهای ممکن را به نظمهای بدیلی محدود می سازد که گذار از جهان موجود به آنها میسر باشد. بنابراین هدف اصلی نظریهٔ انتقادی، روشن ساختن قمین طیف شقوق ممکن است. بدین ترتیب نظریهٔ انتقادی در دل خود عنصری از آرمان گرایی دارد بدین معنی که تصویری منسجم از یک نظم بدیل ارائه می کند ولی قرمان گرایی دارد بدین معنی که تصویری منسجم از یک نظم بدیل ارائه می کند ولی ترمان گرایی دارد بدین معنی که تصویری منسجم از یک نظم بدیل ارائه می کند ولی مور که پایداری نظم موجود را مردود می شمارد شقوق نامحتمل را هم رد می کند بدین ترتیب نظریهٔ انتقادی می تواند راهنمای اقدام راهبردی برای تحقق بخشیدن به یک نظم جایگزین باشد در حالی که نظریهٔ مشکل گشا راهنمای اقدامات تاکتیکی است که خواسته تا ناخواسته نظم موجود را سر پا نگه می دارد.

دیدگاهههای رایج در دورههای مختلف تاریخی اتخاذ یکی از این دو نوع نظریه

را ترویج می کند. دوره هایی که در آنها مناسبات قدرت به ظاهر پایدار یا ثابت است اتخاذ رویکرد مشکل گشا را تشویق می کنند.دوران جنگ سرد یکی از این دوره ها بود. دوران یاده شده در روابط بینالملل تمرکز روی مسئلهٔ نحوهٔ مدیریت مناسبات ظاهراً بادوام میان دو ابرقدرت را تشویق می کرد. اما شرایط بلاتکلیفی در مناسبات قدرت، چون مردم در این شرایط جویای شناخت فرصتها و مخاطرات دگرگونی هستند به نظریهٔ انتقادی اشاره دارد. بر این اساس، رویدادهای دههٔ ۱۹۷۰ نوعی احساس سیال بودن شدید مناسبات قدرت، نوعی بحران چند وجهی که از آستانهٔ بلاتکلیفی فراتر می رفت و فرصت تکوین نظریهای انتقادی را که متوجه مشکلات نظم جهانی باشد به وجود آورد. اما استدلال دربارهٔ نظمهای جهانی محتمل در آینده نیازمند است که تحقیق خودمان را از حد روابط بینالملل متعارف فراختر سازیم تا بدین ترتیب فرایندهای اساسی مؤثر در توسعهٔ نیروهای اجتماعی و شکلهای دولت و ساختار اقتصاد سیاسی

واقع گرایی، مارکسیسم و رویکرد به نظریهای انتقادی دربارهٔ نظم جهانی

جریانهای نظری که آثار باریکبینانهای را در دل خود دارند معمولاً واجد برخی ویژگیهای نظریهٔ مشکلگشا و برخی ویژگیهای نظریهٔ انتقادی هستند ولی از این دو رویکرد بر یکی بیش از دیگری تأکید دارند.در اینجا به عنوان مقدمهٔ تلاش برای توسعهٔ رویکرد انتقادی دو جریانی را مد نظر قرار میدهیم که حرفهای مهمی دربارهٔ روابط میان دولتها و نظمهای جهانی داشتهاند: واقعگرایی و مارکسیسم.

ریشهٔ نظریهٔ واقعگرایانهٔ روابط بینالملل به نوعی شیوهٔ تفکر تاریخی بازمیگردد.

فریدریش ماینکه در بررسی خود پیرامون مصلحت دولت ، آن را به نظریهٔ سیاسی ماکیاولی و دیپلماسی دولتشهرهای ایتالیا در دوان نوزایش بازمی گرداند که نمایانگر پیدایش احساس وجود منافع مشخصی برای دولتهای خاص بود که با آنچه در هنجارهای عمومی مورد تبلیغ کلیسای مسیحی به عنوان نهاد ایدئولوژیک مسلط جامعهٔ قرون وسطی مطرح بود تفاوت داشت [۶]. به واسطهٔ تلقی آموزهها و اصول اساسی رفتار دولتها به عنوان واکنشی به شرایط تاریخی مشخص، تفسیر ماینکه دربارهٔ مصلحت دولت گامی در جهت نظریهٔ انتقادی است. سایر دانشمندان متعلق به سنت واقع گرایی مانند ادوار هالت کار و لودویگ دیهایو این شیوهٔ تفکر تاریخی را پی گرفته و ترکیببندیهای خاصی را که در دورههای گوناگون چارچوب رفتار بینالمللی را تعیین کردهاند مشخص ساخته و کوشیدهاند نهادها، نظریهها و رویدادها را در بستر تاریخی شان بشناسند.

از جنگ جهانی دوم به این سو، برخی از دانشمندان آمریکایی به ویژه هانس مورگنتاو و کنت والتس، واقعگرایی را به نظریهای مشکلگشا مبدل ساختهاند. اینان گرچه آموختههای تاریخی قابلملاحظهای داشتهاند ولی معمولاً پیرو دیدگاه غیرتاریخی ثابتی دربارهٔ چارچوب عمل بودهاند که خاص نظریهٔ مشکلگشاست نه اینکه مانند ادوارد هالت کار از این چارچوب فاصله بگیرند و آن را خاص دورهای تاریخی و بنابراین قابل تغییر بپندارند. تقارن این گرایش در نظریهپردازی با دوران جنگ سرد که شرایط دو قطبی را بر روابط بینالملل تحمیل کرد و باعث توجه غالب به دفاع از قدرت امریکا به عنوان پاسدار نظم گردید تصادفی نیست[۷].

وجه مشخصهٔ این شکل تعمیم یافته از چارچوب عمل که این واقعگرایی جدید امریکایی ( که ازاین پس آن را نوواقعگرایی مینامیم و شکل ایدئولوژیک انتزاع یافته از

چارچوب تاریخی واقعی تحمیل شده به واسطهٔ جنگ سرد است مفروض میانگارد وجود سطوح سهگانهای است که هر یک از آنها را میتوان بر حسب آنچه فلاسفهٔ قدیم جوهر یا ذات یعنی شالودههای اساسی و تغییر ناپذیر نمودها یا پدیدههای متحول و تصادفی میخواندند شناخت.این واقعیتهای اساسی ازاین قرار بودند.:(۱) سرشت بشر که در اندیشهٔ آگوستین بر حسب گناه نخستین یا در اندیشهٔ هابز براساس «تمنای همیشگی و آرام ناپذیر قدرت هر چه بیشتر که تنها با مرگ آرام میگیرد» [۸] تعریف میشد؛ (۲) سرشت دولتها که از نظر قوانین اساسی داخلی و تواناییهایی که برای بسیج قدرت دارند با هم متفاوت هستند ولی از حیث دنبال کردن مفهوم خاصی از منافع ملی ( نوعی واحد اساسی ولایتجزای لایبنیتسی) به عنوان راهنمای اقداماتشان شبیه هم هستند؛ و (۳) سرشت نظام دولتها که برای تعقیب مهارنشدنی منافع ملی متعارض از طریق ساز و کار توازن قدرت محدودیتهایی ایجاد میکند.

با اتخاذ چنین دیدگاهی دربارهٔ جوهرهای بنیادی، تاریخ برای نوواقعگرایان مبدل به حوزهای میشود که مواد لازم برای اثبات دگرگونی مضامین همواره مکرر را به دست میدهد. گر چه حتی مواد به کار رفته از تاریخ برگرفته میشود ولی شیوهٔ تفکر دیگر شیوهای تاریخی نیست. وانگهی ،این نحوه استدلال حکم میکند که از نظر عناصر ذاتی، آینده همواره چون گذشته خواهد بود.[۹].

از این گذشته ، این هستهٔ نظریهٔ نوواقعگرایی به حوزههایی چون نظریهٔ بازیها هم تعمیم یافتهاست که در آن مفهوم جوهر در سطح سرشت بشر با عقلانیت بازنمایی میشود که طبق فرض، همهٔ بازیگران رقیب در آن شریکند و به همین دلیل، منافع مطرح، راهبردهایی بدیل و پرداختهای ملازم با هم را مثل هم سبک و سنگین میکنند. اندیشهٔ عقلانیت مشترک، مقوّم شیوهٔ تفکر غیرتاریخی است. دیگر شیوههای تفکر بر حسب خودشان بیربط و غیرقابل فهم شناخته و مردود شمرده میشوند( و به همین دلیل مثلاً به دشواری میتوان سر برآوردن ناگهانی پدیدهای چون یکپارچهانگاری

اسلامی را در امور بین المللی توضیح داد).

« عقلانیت مشترک<sup>ا</sup>» نوواقع گرایی برخاسته از بحث و جدل این مکتب با انتزناسیونالیسم لیبرال است. از دید نوواقعگرایی ، این عقلانیت یگانه واکنش مناسب به نظام دولتهاست که نظامی اقتدارگریز فرض شدهاست.اخلاق تنها تا جایی اثربخش است که قدرت فیزیکی پشتیبان آن باشد. این برداشت سبب می شود که نوواقع گرایی درظاهر یک نظریهٔ غیرهنجاری به نظر رسد. این نظریه به دلیل کنار گذاشتن اهداف اخلاقی (که از دید خود این نظریه، نقطه ضعف انترناسیونالیسم لیبرال هم به آن بازمیگشت) و فروکاستن مشکلات به مناسبات قدرت فیزیکی، نظریهای « فارغ از ارزشها» است. اما این غیرهنجاری بودن تنها ظاهری است. نظریهٔ نوواقعگرایی متضمن عنصر هنجاری نهفتهای است که از مفروضات آن ریشه میگیرد: امنیت در نظام مفروض دولتها بستگی به این دارد که همهٔ بازیگران اصلی درک مشابهی از این نظام داشته باشند یعنی تک تک شان عقلانیت نو واقعگرایانه را راهنمای عمل خویش قرار دهند. نظریهٔ نوواقعگرایی براساس مبانی خود این پیشبینی را مطرح میسازد که بازیگران با تکیه بر تجربیاتی که در دل نظام اندوختهاند بدين نحو تفكر گرايش خواهند داشت؛ ولي نظريهٔ يادشده جدای از اینها به دلیل هواداری از این نوع عقلانیت، نقشی تبلیغی هم بازی میکند. ازدیدنظریهپرداز نوواقعگرا این نقش تبلیغی ( که نقش هنجاری نوواقعگرایی در دل آن نهفته آست) به ویژه در دولتهایی قوی است که قدرتی بیش از آنچه برای برقراری توازن دربرابر رقبا لازم است به دست آوردهاند زيرا چنين دولتهايي ممكن است وسوسه شوند که عقلانیت نوواقعگرایی را به کناری نهند و بکوشند برداشت اخلاقی خودشان از نظم را به دیگران تحمیل کنند به ویژه اگر مانند ایالات متحده، سنت فرهنگی هم مشوق نگرشهای متفاوت خویش بینانه و اخلاقی دربارهٔ سرشت بشر، دولت و نظم جهان

- 1.Islamic integralism
- 2.common rationality

باشد[١٠].

بحث میان نوواقع گرایان و انترناسیونالیستهای لیبرال درواقع تکرارهمان بحثی است که درسدهٔ هفدهم بین فلسفهٔ مدنی هابز با نظریهٔ حقوق طبیعی گروسیوس جریان داشت البته با دستمایهای تازه و روزآمد شده. هر یک از این دو استدلال بر نگرش متفاوتی دربارهٔ ذات انسان ، دولت و نظام بینالملل پایه گرفتهاست. جدای ازاین دو مکتب ، جامباتیستا ویکو نظریهپرداز سدهٔ هیجدهم اهل ناپل به امکان فراتر رفتن از این تفابل مفاهیم غیرقابل جمع قائل بود. وی اعتقاد داشت که نباید سرشت بشر و ماهیت نهادهای انسانی را که ( دولت و نظام بینالمللی را هم باید جزو آنها دانست) همچون بیادهای انسانی را که ( دولت و نظام بینالمللی را هم باید جزو آنها دانست) همچون پیوستگی تغییرناپذیر بدانیم بلکه باید دربارهٔ آنها از منظر آفرینش مستمر قالبهای جدید بیندیشیم. در تقابل میان پیوستگی و دگرگونی ؛ در حالی که نوواقع گرایی بر استمرار و پیوستگی تأکید دارد دیدگاه ویکو بر دگرگونی و تغییر تأکید می ورزد؛همان گونه که پیوستگی تأکید دارد دیدگاه ویکو بر دگرگونی و تغییر تأکید می ورزد؛همان گونه که ویکو میگوید«…این جهان کشورها به یقین، ساختهٔ دست انسانها بودهاست و از همین رو باید هنیت آن را درقالبهای حالات ذهن انسانی خودمان بشناسیم» [۱]

نباید این سخن ویکو را بیان آرمانگرایی رادیکال بدانیم( یعنی نباید آن را به این معنی بگیریم که جهان آفریدهٔ ذهن بشر است) از دید ویکو، قالبهای پیوسته در حال تغییر ذهن را مجموعهٔ مناسبات اجتماعی شکل میبخشد که در تکوین آن ، مبارزه طبقاتی نقش اصلی را دارد و این همان چیزی است که بعدها مارکس نیز به آن قائل شد. اما ذهن، رشتهای است که حال را به گذشته پیوند میزند؛ ابزاری است که امکان دستیابی به شناخت این شیوههای درحال تغییر واقعیت اجتماعی را فراهم میسازد. سرشت بشر ( حالات ذهن) و نهادهای انسانی، همان تاریخ بشر است؛ آنها را باید درحال تکوین شناخت نه اینکه( مانند نوواقعگرایی) آنها را ذات دانست یا (مانند کارکردگرایی)نگرشی فرجامشناختی به آنها داشت. در دیدگاه ویکو هیچ کس نمیتواند

*پیشا*تاریخی تعریف نماید چنان که گویی تاریخ چیزی جز ثبت تعاملات نمودهای این جوهرها نیست. بررسی در خور امور انسانی، باید بتواند هم پیوستگی ویژگیهای ذهنها و نهادها را در دورههای گوناگون آشکار سازد و هم فرایندی را که از طریق آن یکی از این گونه الگوی پیوسته – که میتوانیم آن را یک ساختار تاریخی ٰ بنامیم – جای خود را به الگویی دیگر میدهد. پروژهٔ ویکو که اکنون نام دانش اجتماعی به خود گرفتهاست دستیابی به یک « فرهنگنامهٔ دماغی ٌ یا مجموعهای از مفاهیم مشترکی بود که به کمک آنها بتوان روند« تاریخ آرمانی ابدی» یا عمومی ترین و مشترک ترین وجوه موجود در سلسلهٔ تغییرات سرشت بشر و نهادهای انسان را شناخت[۱۲].خطایی که ویکو از آن تحت عنوان« نخوت دانشمندانی» یاد و انتقاد میکند که فکرمیکنند « آنچه میدانند به قدمت خود جهان است» چیزی نیست جز تلقی یک شیوهٔ تفکر خاص برخاسته از یک دورهٔ تاریخی خاص ( بنابراین برخاسته از ساختار خاصی از روابط اجتماعی) به عنوان شیوهای با اعتبار جهانی و عام [۱۳].این خطایی است که نوواقعگرایی هم به آن دچار است و به شکل کلیتر شالودهٔ معیوب همهٔ نظریههای مشکل گشا را تشکیل میدهد . به یقین، این به معنی منتفی دانستن فایدهٔ عملی نوواقعگرایی و نظریههای مشکلگشا در چارچوب مرزهای ایدئولوژیک خودشان نیست. برعکس ، رویکرد ویکو همان رویکرد نظرية انتقادي است.

مارکسیسم چه رابطهای با این روش یا رویکرد نظریهپردازی دربارهٔ نظم جهان دارد؟در وهلهٔ نخست، نمیتوان بدون پذیرش خطر سردرگمی، مارکسیسم را جریان فکری واحدی دانست. از لحاظ مقصدی که دنبال میکنیم باید مانند جدایی که میان واقعگرایی نو و قدیمی قائل شدیم میان دو جریان مارکسیستی متباین هم فرق بگذاریم. یک گونه از مارکسیسم هست که به استدلال تاریخی متوسل میشود و تلاش دارد

- 1.historical structure
- 2.mental dictionary

دگرگونی روابط اجتماعی را تبیین و نیز ترویج کند؛ نوع دیگری از مارکسیسم هم هست که به عنوان چارچوبی برای تحلیل دولت و جامعهٔ سرمایهداری مطرح می شود، و با پشت کردن به دانش تاریخی، برداشت ایستاتر و انتزاعیتری از شیوهٔ تولید را می پذیرد. مارکسیسم اولی را به همان نامی می خوانیم که خود برای خویشتن به رسمیت شناختهاست: مادهگرایی تاریخی. این نوع مارکسیسم را میتوان در آثار تاریخی مارکس، در آثار تاریخدانان مارکسیست معاصر مانند اریک هابزبوم، و در اندیشههای گرامشی مشاهده کرد. از این گذشته، گونهٔ اخیر از مارکسیسم برخی از کسانی هم که به معنی دقیق کلمه مارکسیست شناخته نمیشوند ( یا خودشان را مارکسیست نمیدانند) مانند بسیاری از تاریخدانان فرانسوی همکار نشریهٔ آنال' را هم تحت تأثیر قرار دادهاست. نمایندهٔ مارکسیسم دومی، مارکسیسم به اصطلاح ساختاری آلتوسه و پولانزاس است (می گوییم « به اصطلاح» ساختاری تا میان مقصود آنها از «ساختار» و منظوری که ما از تعبیر ساختار تاریخی داریم تمایز گذاریم) که بیش از همه به صورت تفسیرهایی از *سرمایه* و دیگر متون مقدس مارکسیسم جلوهگر میشود. مارکسیسم ساختاری<sup>۲</sup> دارای برخی ویژگیهای رویکرد مشکلگشای نوواقعگرایی مانند شناختشناسی غیرتاریخی و ذاتباور آن است ولی نه از لحاظ دستورزی با دادهها که دلیلش انتزاعی ماندن بررسیهای آن است و نه از نظر کاربست پذیری علمی آن در مورد مشکلات ملموس به پای نوواقعگرایی نمیرسد. به همین دلیل هم در نوشتهٔ حاضر مورد توجه ما نیست. اما مادهگرایی تاریخی یکی از مهمترین منابع نظریهٔ انتقادی است و از چهار جهت مهم، نوواقع گرایی را تصحیح میکند.

نخستین جهت به دیالکتیک باز میگردد که اصطلاحی است که مانند خود مارکسیسم به معنای گوناگونی به کار رفته که همیشه هم با هم سازگار نبودهاست و از

- 1.Annales
- 2.structural Marxism

همین رو باید برای آن تعریفی به دست دهیم. ما در نوشتهٔ حاضر دیالکتیک را در دو سطح به کار بردهایم: سطح منطق و سطح تاریخ واقعی، درسطح منطق، منظور از دیالکتیک ، همپرسهای است که با هدف دستیابی به حقیقت از طریق کشف تناقضات صورت میگیرد[۱۴]. یکی از جنبههای این همپرسه، مواجهه دادن مستمر مفاهیم با واقعیتی که بنا به فرض نمایندهٔ آنند و سازگار ساختن مستمر آنها با این واقعیت، همگام با دگرگونی مستمر آن است. جنبهٔ دیگر که بخشی از روش تعدیل مفاهیم است وقوف به این حقیقت است که هر گونه ادعایی دربارهٔ واقعیت به شکل تلویحی ضد خود را در دل دارد و آن ادعا و ضدش غیر قابل جمع نیستند بلکه حاوی بخشی از حقیقتی هستند که به دنبالش میگردیم، حقیقتی که افزون بر این همواره پویاست و هرگز نباید آن را در قالبی قطعی محبوس و محصور کنیم. در سطح تاریخ واقعی، دیالکتیک به معنی استعداد پیدایش شکلهای بدیل تکوین از دل رویارویی نیروهای اجتماعی متضاد در هر موقعیت تاریخی ملموس است.

هم واقع گرایی و هم ماده گرایی تاریخی توجه خود را به تعارض و ستیز معطوف می سازند. نوواقع گرایی ، ستیز را ذاتی شرایط بشر و عامل ثابتی می داند که مستقیماً از ذات قدرت طلب بشر ریشه می گیرد و مشکل سیاسی آن دست به دست شدن قدرت میان بازیکنان بازی با حاصل جمع صغری است که همواره مطابق قواعد ذاتی خودش اجرا می شود. ماده گرایی تاریخی ستیز را متضمن روند بازسازی مستمر سرنوشت بشر و آفرینش الگوهای تازهای از مناسبات اجتماعی می داند که قواعد بازی را دگرگون می سازد و اگر ماده گرایی تاریخی بخواهد به منطق و روش خود پای بند بماند می توان انتظار داشت که از دل آن در نهایت شکلهای تازهای از ستیز سر برآورد. به دیگر سخن، نوواقع گرایی، ستیز را پیامد مکرر یک ساختار مستمر می داند حال آنکه ماده گرایی تاریخی، آن را علت ممکن دگرگونی ساختاری می شناسد.

دوم، ماده گرایی تاریخی بامتمرکز شدن روی امپریالیسم، بعدی عمودی نیز به

بعد افقی رقابت میان قدرتمندترین دولتها میبخشد که تقریباً تمام توجه نوواقعگرایی را به خود معطوف میسازد. این بعد، همان استیلا و فرادستی مادرشهر نسبت به نقاط اطراف و مرکز نسبت به پیرامون در اقتصاد سیاسی جهان است.

سوم، مادهگرایی تاریخی با توجه کردن به مناسبات میان دولت و جامعهٔ مدنی ، دیدگاه واقعگرایی را فراختر میسازد. مارکسیستها هم مانند غیرمارکسیستها به دو دسته تقسیم میشوند: گروهی که دولت را صرفاً تجلی منافع خاصی میدانند که در جامعهٔ مدنی وجود دارد و کسانی که دولت را نیزویی خودمختار میشناسند که بیانگر نوعی نفع عمومی است. از دید مارکسیستها این همان نفع عمومی سرمایهداری است که متمایز از منافع خاص سرمایهداران میباشد. گرامشی مادهگرایی تاریخی را که تأثیر منابع اخلاقی و فرهنگی کنش سیاسی را به رسمیت میشناسد( گرچه همواره آنها را به حوزهٔ اقتصادی پیوند میزند) در مقابل آنچه خودش اقتصادباوری تاریخی یا فروکاستن همه چیز به منافع تکنولوژیک و مادی میخواند قرار میداد[۱۵]. نظریهٔ نوواقعگرایی در ایالات متحده از نو به رابطهٔ دولت و جامعهٔ مدنی روی آوردهاست البته جامعهٔ مدنی را قیدی برای دولت و محدودیتی تحمیل شده از سوی منافع خاص بر مصلحت دولت میداند که مستقل از جامعهٔ مدنی تصور و تعریف می شود[۱۶].رابطهٔ دوسویهای که گرامشی میان ساختار ( روابط اقتصادی) و روبنا (حوزهٔ اخلاقی – سیاسی ) قائل است این امکان را فراهم می سازد که مجموعههای دولت/ جامعهٔ مدنی را واحدهای تشکیل دهندهٔ نظم جهانی بینگاریم و به دنبال شکلهای تاریخی خاصی بگردیم که این مجموعه ها به خود گرفتهاند.

چهارم، مادهگرایی تاریخی نگاه خود را روی فرایند تولید به عنوان عنصری تعیینکننده در تبیین شکلهای تاریخی خاصی متمرکز می سازد که مجموعهٔ دولت جامعه به خود میگیرد. تولید کالاها و خدمات که هم برای جامعهٔ ثروت به بار میآورد و هم مبنای توانایی دولت برای بسیج کردن قدرت به پشتیبانی از سیاست خارجی

خودش است از طریق مناسبات قدرت میان کنترلکنندگان و مجریان وظایف تولید عملی می شود. ستیز سیاسی و اقدام دولت، این مناسبات قدرت تولید را یا حفظ می کند یا دگرگون می سازد. ماده گرایی تاریخی ارتباطات موجود میان قدرت در تولید، قدرت در دولت، قدرت در روابط بین الملل را به بررسی می گذارد. برعکس، نوواقع گرایی عملاً روند تولید را به فراموشی می سپارد. در همین جاست که باید جانبداری نوواقع گرایی از رویکرد مشکل گشایی را به روشن ترین وجه از رویکرد انتقادی ماده گرایی تاریخی باز شناخت. نوواقع گرایی، روند تولید و مناسبات قدرت مستتر در آن را عنصر بدیهی منافع ملی و بنابراین جزو پارامترهای خودش فرض می کند. ماده گرایی تاریخی مراقب امکانات دیالکتیکی موجود برای دگرگونی در حوزهٔ تولید است که

باً این بحث به عنوان مقدمهٔ ارائهٔ رویکردی انتقادی به نظریهٔ نظم جهانی دو گونه از نظریهپردازی ازهم مشخص شد. اکنون میتوانیم پیشگذاردههای اساسی چنین نظریهٔ انتقادی را بار دیگر برشمریم:

(۱) آگاهی از اینکه هیچ عملی هرگز به طور مطلق آزادانه نیست بلکه در دل چارچوبی صورت میگیرد که مشکلهٔ آن عمل را تشکیل میدهد. نظریهٔ انتقادی کار خود را از همین چارچوب عمل یعنی از تحقیق تاریخی یا درک تجربهٔ بشری که نیاز به نظریه را پیش میآورد آغاز میکند[۱۷]؛

(۲)توجه به این حقیقت که نه تنها عمل بلکه نظریه هم از مشکله شکل میپذیرد. نظریهٔ انتقادی از نسبی بودن خودش آگاه است ولی با تکیه بر همین آگاهی میتواند دیدگاه زمانی فراختری اتخاذ کند و کمتر از نظریهٔ مشکلگشا نسبی باشد. نظریهٔ انتقادی میداند که هرگز نمیتوان در نظامی بسته، کار نظریهپردازی را به پایان برد بلکه پیوسته باید از نو آغاز کرد؛

(۳) چارچوب عمل در گذر زمان دگرگون میشود و یکی از اهداف اصلی

نظریهٔ انتقادی، شناخت همین تغییرات است؛

(۴) این چارچوب به صورت ساختاری تاریخی و آمیزهٔ خاصی از الگوهای اندیشه ، شرایط مادی و نهادهای بشری است که بین عناصرش انسجام و پیوستگی معینی وجود دارد. این ساختارها اقدامات افراد را به شکل ماشینوار معین نمیکنند بلکه بستری از عادات، فشارها، انتظارات ومحدودیتها هستند که عمل در آن صورت میگیرد؛ (۵)چارچوب یا ساختاری را که عمل در بستر آن صورت میگیرد نه از بالا و بر حسب شرایط لازم برای تعادل یا بازتولید آن ( که خیلی زود ما را از نو به دامان رویکرد مشکلگشا میاندازد) بلکه از پایین یا بیرون و برحسب تعارضاتی باید مد نظر قرار داد که در درون ساختار بروز میکند و امکان دگرگونی آن را فراهم میسازد[۱۸].

## چارچوبهای عمل : ساختارهای تاریخی

مفهوم چارچوب عمل یا ساختار تاریخی در انتزاعیترین شکل خود، تصویری است از ترکیببندی خاصی از نیروها. این ترکیببندی به شکل مستقیم و ماشینوار اقدامات را رقم نمیزند بلکه فشارها و محدودیتهایی را برای عمل تحمیل میکند. ممکن است افراد وگروهها در اثر این فشارها به حرکت درآیند یا در برابر آنها مقاومت و مخالفت کنند ولی نمیتوانند آنها را نادیده بگیرند. افراد و گروهها هر اندازه موفق به مقاومت در برابر ساختار تاریخی حاکم شوند اقدامات خودشان را با ترکیب بندی بدیل و بالقوهای از نیروها یعنی با یک ساختار رقیب تقویت میکنند.

درهر ساختار، سه گونه از نیروها(یا قوا) با هم تعامل دارند: تواناییهای مادی،اندیشهها و نهادها. لازم نیست میان این سه قائل به جبری یکسویه باشیم؛ میتوان روابط میان آنها را دوسویه فرض کرد.این مسئله که رابطهٔ میان نیروها از کدام سو به کدام سوست همواره پرسشی تاریخی است که باید با بررسی مورد خاصی که مد نظرداریم به آن پاسخ گوییم.

تواناییهای مادی، همان قوای مولد و مخرب هستند. این تواناییها در شکل پویای خود به صورت تواناییهای فناوری و سازمانی، و در شکل انباشتی خود به صورت منابع مادی که فناوری میتواند دگرگونشان سازد، ذخایر تجهیزات (مانند صنایع و تسلیحات)، و ثروتی هستند که میتواند بر آنها فرمان راند.

اندیشه به طور کلی از دو نوع هستند. یک گونه، معانی بیناذهنی<sup>۱</sup> یا آن دسته مفاهیم مشترک دربارهٔ ماهیت مناسبات اجتماعی هستند که معمولاً به عادات و انتظارات رفتاری دوام می بخشند[۱۹]. از نمونه های این معانی بیناذهنی در سیاست جهان معاصر می توان موارد ذیل را برشمرد. این برداشت که مردم تحت سازمان دهی و فرمان دولتهایی هستند که بر قلمروهای معینی اقتدار دارند؛ این که دولتها از طریق عاملان دیپلماتیک با هم رابطه برقرار می کنند؛ این که برای حفاظت و حمایت از کارگزاران بروز تعارض میان دولتها می توان انتظار انواع معینی از رفتار مانند مذاکره ، رویارویی یا جنگ را داشت. این برداشتها با اینکه در طول دوره های زمانی طولانی پایدار بوده اند مقید به تاریخ هستند. واقعیتهای سیاست جهان همواره بدین شکل نمود نداشته است و ممکن است در آینده نیز نداشته باشد.می توان ریشههای این گونه اندیشه ها را پیدا کرد و نشانه های تضعیف برخی از آنها را نیز مشخص ساخت[۲۰].

گونهٔ دیگر اندیشههای مرتبط با یک ساختار تاریخی ، تصوراتی جمعی<sup>۲</sup> است که گروههای مختلف مردم دربارهٔ نظم اجتماعی دارند .این تصورات، دیدگاههای منفاوت دربارهٔ سرشت و نیز مشروعیت مناسبات حاکم قدرت، معانی عدالت و خیرعمومی ، وغیره هستند. در حالی که معانی بیناذهنی در سراسر یک ساختار تاریخی خاص، مشترک است و زمینهٔ مشترک گفتمان اجتماعی ( از جمله تعارض اجتماعی) را

1.intersubjective meanings 2.collective images

تشکیل میدهد تصورات جمعی میتواند متعدد و متضاد باشد[۲۱]. برخورد تصورات جمعی رقیب، شاهدی است که امکان بالقوهٔ مسیرهای بدیل تکوین را نشان میدهد و دربارهٔ بنیان مادی و نهادی ممکن برای پیدایش ساختاری جایگزین، پرسشهایی برمیانگیزد.

نهادینه کردن ، یکی از شیوههای تثبیت و دوام بخشیدن به یک نظم خاص است. نهادها بازتاب مناسبات قدرت حاکم در خاستگاه خودشان هستند و معمولاً دست کم در آغاز، تصورات جمعی همساز با این مناسبات قدرت را تشویق میکنند. و در نهایت اینکه نهادها حیات خاص خود را دارند؛ آنها میتوانند یا به صورت صحنهٔ کارزار گرایشهای متضاد درآیند یا محرک پیدایش نهادهای رقیبی گردند که آینهدار گرایشهای متفاوت باشند. نهادها آمیزههای خاصی از اندیشهها و قدرت مادی هستند که به نوبهٔ خود برتکوین اندیشهها و تواناییهای مادی تأثیر میگذارند.

میان نهادینهسازی و آنچه گرامشی چیرگی میخواند رابطهٔ نزدیکی وجود دارد. نهادها شیوههایی برای پرداختن به ستیزهای داخلی در اختیار میگذارند که کاربرد زور را به حداقل میرسانند. ( به یقین، آنها ممکن است در عین حال ظرفیت کاربرد زور در ستیزهای خارجی را به حداکثر برسانند ولی در اینجا تنها به ستیزهای داخلی نظر داریم که تحت پوشش یک نهاد قرار دارند). مناسبات قدرت مادی که شالودهٔ هر ساختاری را تشکیل میدهند متضمن نوعی استعداد تنفیذند بدین معنی که قدرتمندان میتوانند در صورتی که ضروری بدانند دمار از روزگار ضعیفترها در بیاورند. ولی تا جایی که ضعیفترها مناسبات قدرت حاکم را مشروع بشناسند و بپذیرند، برای تضمین استیلای قویترها نیازی به کار برد زور نخواهد بود. ضعیفترها در صورتی چنین برداشتی خواهند داشت که قویترها برای خود تنها رسالتی استیلاجویانه یا دیکتاتورمآبانه قائل

<sup>1.</sup> institutionalisation

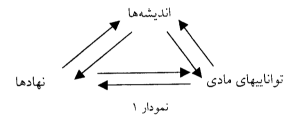
نباشند بلکه رسالت خودشان را برقراری چیرگی بدانند یعنی در صورتی که مایل باشند امتیازاتی بدهند که رضایت ضعیفترها را به رهبری خودشان تأمین کند و بتوانند این رهبری را بر حسب منافع عام یا کلی بیان نمایند نه اینکه رهبریشان صرفاً منافع خاص خودشان را برآورده سازد[۲۲]. ممکن است نهادها تکیهگاه چنین راهبرد چیرگیمحوری شوند زیرا هم به کار بازنمایی منافع متباین میآیند و هم به کار تعمیم بخشیدن به خطمشیها.

خوب است که بتوانیم میان ساختارهای چیرگی محور و ساختارهای غیرچیرگی محور یعنی بین ساختارهایی که مبنای قدرتشان معمولاً به پس زمینهٔ آگاهی رفته است و نهادهایی که در آنها مدیریت مناسبات قدرت همواره پیش چشم است تمایز گذاریم ولی چیرگی را نمی توان به بعد نهادی فروکاست . نباید اجازه دهیم که تمرکز روی نهادها چشم ما را به روی تغییراتی که در مناسبات نیروهای مادی رخ می دهد یا سر برآوردن چالشهای ایدئولوژیک در برابر یک نظم حاکم پرسابقه ببندد. اثر بخشی شان به عنوان وسیلهٔ سامان مند کردن تعارض ( و بنابراین کارکرد چیرگی زای آنها) کاهش یابد. ممکن است آنها نماد چیرگی باشند ولی نمی توان آنها را با چیرگی یکی دانست.

روش ساختارهای تاریخی ، روش بازنمایی همان چیزی است که میتوان نام کلیتهای محدود را برآنها نهاد. ساختار تاریخی نمایندهٔ کل جهان نیست بلکه حوزهٔ خاصی از فعالیت بشر را در کلیت تاریخیش نشان میدهد. از مشکل ثابت انگاشتن همهٔ امور که به دلیل پذیرش فرض ایستایی کامل، نظریهٔ مشکلگشا را بیاعتبار میسازد با کنار هم گذاشتن و مرتبط ساختن ساختارهای تاریخی در حوزههای به هم مرتبط عمل

1.limited totalities

پرهیز می شود. دیالکتیک، نخست با استنتاج تعریف یک ساختار خاص نه از نوعی مدل انتزاعی از نظام اجتماعی یا شیوهٔ تولید، بلکه از بررسی وضعیتی تاریخی که ساختار یادشده با آن ارتباط دارد و در گام بعد با جست و جوی پیدایش ساختارهای رقیبی که بیانگر امکانات بدیلی برای توسعه باشند به اجرا گذاشته می شود. سه دسته نیروهایی که در نمودار ۱ نشان داده ایم تمهیدی برای کشف و یافتن است و نه مقوله هایی که بین شان روابط سلسله مراتبی از پیش تعیین شده وجود داشته باشد.



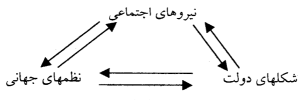
ساختارهای تاریخی مدلهایی متباینی هستند: مانند نوع آرمانی، آنها نیز به شکلی که انسجام منطقی دارد بازنمایی ساده شدهای از یک واقعیت پیچیده و بیانی از گرایشهایی به دست می دهند که کاملاً تحقق یافته نیستند بلکه کاربستپذیری زمانی و مکانی محدودی دارند.

از نظر مقصودی که در بحث حاضر دنبال میکنیم روش ساختارهای تاریخی را در مورد سه سطح یا حوزه از فعالیت به کار می بندیم: (۱) سازمان تولید، به ویژه در ارتباط با نیروهای اجتماعی زادهٔ روند تولید؛ (۲) شکلهای دولت ،که از بررسی مجموعههای دولت/ جامعه به دست آمده باشد؛ و (۳) نظمهای جهانی یعنی ترکیب بندیهای خاصی از نیروهایی که به شکل متوالی مشکلهٔ جنگ یا صلح را برای جمع دولتها تعریف میکنند. هر یک از این سه سطح را می توان به منزلهٔ سلسلهای از ساختارهای مسلط و ساختارهای رقیب بالنده به بررسی گذاشت.

این سطوح سه گانه با هم ارتباط دارند. تغییر سازمان تولید، نیروهای اجتماعی

تازهای پدید می آورند که به نوبهٔ خود، ساختار دولتها را دگرگون می سازند؛ و عمومیت یافتن دگرگونی ساختار دولتها مشکلهٔ نظم جهانی را دگرگون می سازد. برای نمونه، همان گونه که ادوارد هالت کار گفته است ورود کارگران صنعتی( یک نیروی اجتماعی تازه) به عنوان شرکت کننده در دولتهای غربی از اواخر سدهٔ نوزدهم حرکت این دولتها به سمت ملتگرایی اقتصادی و امپریالیسم( شکل تازهای از دولت)را تقویت کرد و همین موجب چندپارگی اقتصادجهانی و آغاز دورهٔ ستیزآلودتری از روابط بینالملل (ساختار تازهٔ نظم جهان) گردید[۲۳].

اما رابطهٔ میان این سه سطح ، ساده و تک خطی نیست. نیروهای اجتماعی فرامرزی از طریق ساختار جهانی، دولتها را تحت تأثیر قرار میدهند. شاهد این مسئله، تأثیر سرمایهداری توسعه طلب سدهٔ نوزدهم ( بورژواهای کشورگشا) [۲۴] بر توسعهٔ ساختارهای دولتی چه در مرکز و چه در پیرامون است. ساختارهای خاص نظم جهان شکلهایی را که دولتها می پذیرند تحت تأثیر قرار میدهند: استالینیسم دست کم تا حدودی واکنشی به احساس در تهدید بودن موجودیت دولت شوروی از جانب یک نظم جهانی دشمن بود؛ مجموعهٔ نظامی – صنعتی موجود در کشورهای مرکز امروزه با اشاره به شرایط ستیزآلود نظم جهان نفوذ خود را توجیه میکند؛ و شیوع نظامیگری تقارن خاصی از نیروهای پیرامون را میتوان براساس پشتیبانی خارجی امپریالیسم و نیز انواع سلطهای که اعمال میکنند مثلاً از طریق پیشبرد منافع یک طبقه و مانعتراشی برای دیگر طبقات ، برتوسعهٔ نیروهای اجتماعی تأثیر میگذارند[۲۵].



نمودار ۲

به طور جدا از هم، نیروهای اجتماعی، شکلهای دولت، و نظمهای جهانی را میتوان به صورت تقریبی و مقدماتی به عنوان ترکیبهای خاصی از تواناییهای مادی، اندیشه ها و نهادها ( مانند نمودار ۱) نشان داد.

و اگر آنها را در ارتباط با هم در نظربگیریم تا به بازنمایی کاملتر روند تاریخی نزدیک شویم هر یک از آنها(مانند نمودار ۲) متضمن و نیز حامل تأثیر دوتای دیگر است[۲۶].

# چیرگی و نظمهای جهانی

در برههٔ تاریخی فعلی باید چه تعبیری از این روابط دوسویه داشت؟ کدام یک از این چند رابطه برای ما گویاتر از بقیه است؟ اعتقاد به تاریخی بودن مفاهیم حکم میکند که حتی در دوران پس از وستفالی که اصطلاح «نظام دولتها» معنای خاصی دارد روابط تعیینکننده در دورههای تاریخی متوالی ثابت باقی نمیماند. رویکرد نظریهٔ انتقادی به نظم جهان که ما در نوشتهٔ حاضر خطوط کلی آن را ترسیم کردیم به صورت یک رشته فرضیات تاریخی به هم مرتبط جلوهگر می شود.

نوواقعگرایی بر فروکاستن دولتها به بعد نیروی مادی خودشان و به همین سان فروکاستن ساختار نظم جهانی به توازن قدرت به عنوان نوعی ترکیببندی از نیروهای مادی تأکید دارد. نوواقعگرایی چون به طورکلی نیروهای اجتماعی را فاقد موضوعیت می داند و کنار میگذارد چندان به شکلهای گوناگون دولت توجه ندارد ( مگر تا جایی که «انجمنهای قدرتمند» در جوامع مردمسالار لیبرال ممکن است مانع کاربرد زود توسط دولت شوند یا منافع خاصی را به زیان منافع ملی پیش برند) و معمولاً برای جنبههای هنجاری و نهادی نظم جهان ارزش چندانی قائل نیست.

یکی از تلاشهایی که برای فراختر ساختن دیدگاه واقعگرایانه و منظور ساختن گوناگونی اقتدار هنجارها و نهادهای بینالمللی صورت گرفته است نظریهٔ «ثبات مبتنی

بر چیرگی'» است که به قول رابرت کیئن«میگوید ساختارهای چیرگیمحور قدرت که تحت سلطهٔ یک کشور باشند بیش از بقیهٔ ساختارها موجب توسعهٔ رژیمهای قدرتمند بينالمللي مي شوند كه قواعدشان نسبتاً دقيق است و به خوبي رعايت مي شود» [٢٧]. نمونه های قدیمی این نظریه که کیئن دربارهشان بحث کرده است **صلح بری***تانیایی***'** میانهٔ سدهٔ نوزدهم و **صلح امریکایی**<sup>۳</sup> سالهای پس از جنگ جهانی دوم است. کاهش رعایت هنجارهای نظم سدهٔ نوزدهم که با افول نسبی قدرت دولتی انگلستان از اواخر سدهٔ نوزدهم همراه بود ظاهراً این نظریه را تأیید کردهاست. هوادارن این نظریه معتقدند که از اوایل دههٔ ۱۹۷۰ با کاهش مشابه رعایت هنجارهای پس از جنگ جهانی دوم رو به رو بودهایم و آن را با افول نسبی قدرت ایالات متحده مربوط میدانند. رابرت کیئن این نظریه را در زمینه های خاصی ( انرژی، پول و تجارت) به آزمون کشیده و مبنای کارش هم این بوده است که قدرت، یک دارایی قابل تبدیل نیست بلکه باید بسته به بسترهایی که دولت میکوشد در آنها نفوذ داشته باشند در آن تفکیک و تنوع قائل شد. او در مییابد که به ویژه در حوزهٔ پول تنها براساس تغییر قدرت ایالات متحده نمی توان دگرگونیهای یدید آمده را تبیین کرد و لازم است در کنار آن به عوامل سیاسی، اقتصادی و فرهنگی داخلی هم توجه داشته باشیم.

یک رویکرد جایگزین میتواند با تعریف دوبارهٔ آنچه میخواهیم تبیین کنیم یعنی ثبات نسبی نظمهای جهانی متوالی آغاز شود. برای این منظور میتوان ثبات را با مفهومی از چیرگی که برنوعی پیوستگی منسجم پایه گیرد یا نوعی تناسب میان ترکیببندی قدرت مادی ،تصور جمعی حاکم از نظم جهان( از جمله هنجارهای معین) و مجموعهای از نهادها که ظاهری جهانشمول دارند ( یعنی صرفاً ابزار آشکار سلطهٔ

- 1.hegemonic stability
- 2.pax britannica
- 3.pax americana

یک دولت خاص نیستند) و نظم را اداره میکنند یکی گرفت. در این صورتبندی، دیگر قدرت دولت یگانه عامل تبیینکننده نخواهد بود و به صورت بخشی از آنچه باید تبیین کرد درمیآید. این گونه صورتبندی دوبارهٔ مسئلهٔ ، دشواری عمدهای را که در روایت واقعگرایی وجود دارد و کیئن و دیگران به آن اشاره کردند یعنی اینکه چگونه باید ناتوانی ایالات متحده از برقراری نظم جهانی با ثباتی در دورهٔ میان دو جنگ را به رغم برتری قدرتش توضیح داد از میان برمیدارد. اگر سلطهٔ دولت واحدی گاهی با نظمی با ثبات مقارن میشود ولی در مواقع دیگر نه، پس ممکن است شایسته باشد که به معنای ثبات و به طور کلی تر به شرایط کافی برای ثبات نگاه دقیق تری بیندازیم. ممکن است سلطهٔ یک دولت قدرتمند، شرط لازم چیرگی باشد ولی شرط کافی نباشد.

دو دورهٔ صلع برینانیایی و صلع امریکایی نیز با تعریف جدید چیرگی همخوانی دارد. در میانهٔ سدهٔ نوزدهم، برتری جهانی انگلستان بر قدرت دریایی آن کشور پایه می گرفت که در نتیجهٔ توانایی انگلستان برای ایفای نقش توازنبخش در توازن قدرت نسبتاً سیال اروپا از چالش هر یک از دولتهای قارهٔ اروپا در امان بود. هنجارهای اقتصاد لیبرالی ( تجارت آزاد، معیار طلا، جابهجایی آزاد سرمایه و افراد) با دامنه پیدا کردن اعتبار انگلستان مورد پذیرش گسترده قرار گرفت و نوعی ایدئولوژی جهان گرا فراهم ساخت که این هنجارها را به عنوان مبنای هماهنگی منافع در خود باز می نمود. در حالی که هیچ گونه نهاد بین المللی رسمی وجود نداشت ولی جدایی ایدئولوژیک اقتصاد از سیاست بدین معنی بود که لندن می توانست همچون اداره کننده و سامان دهنده بر اساس این قواعد جهان شمول نمایان شود و قدرت دریایی انگلستان در پس زمینهٔ صحنه به عنوان تنفیذ کنندهٔ بالقوه باقی بماند.

این ساختار تاریخی از ربع آخر سدهٔ نوزدهم تا جنگ جهانی دوم در سه بعد دگرگون شد. طی این دوره ، قدرت انگلستان به طور نسبی دچار افت شد و نخست با مطرح شدن چالش آلمان و سپس با افزایش قدرت ایالات متحده برتری بلامنازع آن

کشور در دریاها از دست رفت؛ با سربرآوردن حمایتگری، امپریالیسمهای تازه و در نهایت برچیده شدن معیار طلا، لیبرالیسم اقتصادی متزلزل شد؛ و تلاش دیرهنگام و ناکام برای نهادینه ساختن روابط بینالملل از طریق جامعهٔ ملل که نه مورد حمایت قدرتی مسلط قرار گرفت و نه ایدئولوژیی رایجی از آن پشتیبانی کرد به جهانی راه برد که هرچه بیشتر در قالب ارودگاههای قدرت رقیب سازمان یافته بود.

در صلع امریکایی ترکیببندی قدرت، انعطاف ناپذیر از صلح بریتانیایی و به صورت اتحادیههایی بود که (همگی به قدرت ایالات متحده متکی بودند) و برای مهار اتحاد شوروی تشکیل شدهبودند. تثبیت این ترکیببندی قدرت، شرایط پیدایش نوعی اقتصاد جهانی را فراهم ساخت که در آن ایالات متحده نقشی شبیه نقش انگلستان در میانهٔ سدهٔ نوزدهم را بازی میکرد. ایالات متحده نیاز داشت که برای حمایت از منافع اقتصادی ملی خاص خودش مستقیماً وارد عمل شود؛ به واسطهٔ دمساز نگه داشتن قواعد نظم اقتصادی بینالمللی با لیبرالیسم تجدیدنظریافتهٔ برتون وودز، قدرت شرکتهای امریکایی که در تعقیب سود مادی بودند برای تضمین استمرار قدرت ملی کافی بود. بیشتری به وجود آورد. جدایی سیاست و اقتصاد که میراث سدهٔ نوزدهم بود به واسطهٔ بیشتری به وجود آورد. جدایی سیاست و اقتصاد که میراث سدهٔ نوزدهم بود به واسطهٔ تجربهٔ رکود بزرگ و سر برآوردن آموزههای کینزی کمرنگ شدهبود. چون دولتها نقش مشروع و لزوماً آشکاری در مدیریت اقتصاد ملی داشتند لازم شد که مدیریت اجرایی اقتصاد بینالمللی، هم چندجانبه گردد وهم کیفیتی بین حکومتی پیدا کند.

تصور چیرگی به عنوان تناسبی میان قدرت، اندیشهها و نهادها این امکان را فراهم میسازد که با برخی مشکلات مطرح در نظریهای که سلطهٔ دولت را شرط لازم هرگونه نظم بینالمللی پایدار میداند برخورد کنیم؛ چنین برداشتی اجازهٔ تأخیر و تأخر در چیرگی را میدهد. برای نمونه ، دلتنگی برای چیرگی سدهٔ نوزدهم بسیارجذاب بود زیرا بعد ایدئولوژیک **صلح بریتانیایی** مدتها پس ازآن شکوفا شد که ترکیببندی

قدرت یشتیبان آن از بین رفتهبود. در دورهٔ میان دو جنگ جهانی تلاشهای مستمرو درنهایت بی ثمری برای احیای نوعی اقتصاد جهانی لیبرال در کنار معیار طلا صورت گرفت. حتی دردورهٔ پس از جنگ جهانی دوم، سیاست انگلستان همچنان مسائل تراز پرداختها را مهمتر از توسعهٔ صنعتی کشور و ملاحظات اشتغال ملی میدانست[۲۸].دیگر نمونهٔ درجهٔ یک ، ایالات متحده است که شاخصهای رشد قدرت مادی آن در طول دورهٔ میان دو جنگ، برای پیش بینی پیدایش یک چیرگی تازه کافی نبود. لازم بود رهبران ایالات متحده خودشان را از لحاظ ایدئولوژیک به چشم تضمینکنندگان ضروری یک نظم جهانی تازه ببیننند. این گذار در دورهٔ روزولت صورت گرفت و از جمله هم چیرگی قدیمی به طرزی آگاهانه مردود شمرده شد( برای نمونه از طریق به هم زدن کنفرانس اقتصادی جهانی در ۱۹۳۳ و کنار گذاشتن معیار طلا) و هم اصول رسم و راه نو ٔ به تدریج جزو مبنای ایدئولوژیک یک نظم جهانی تازه درآمد. پس از آن ایالات متحده برای تشکیل نهادهایی به منظور مدیریت این نظم دست به ابتکاراتی زد[ ۲۹]. در این زمان نوسوداباوران ایالات متحده نسبت به خطر تکرار خطای انگلستان هشدارمیدادند و به سیاستگذاران ایالات متحده اصرار میکردند همچنان براساس آموزههایی که مناسب **صلح** *امریکایی* **بود عمل نکنند. تلاشهای متقاعدکنندهٔ آنان این** حقیقت را برجسته ساخت که در این مسائل ، ایدئولوژی حوزهٔ تعیینکنندهای از عمل است که باید آن را با نگاه به پیوندهایش با مناسبات قدرت مادی شناخت.

# نیروهای اجتماعی ، چیرگی و امپریالیسم

ممکن است به نظر رسد که چیرگی به عنوان تناسبی میان قدرت مادی ، ایدئولوژی و

1.New Deal 2.neo-mercantilists

نهادها با نظریهٔچرخهای تاریخ جور درمیآید؛ سه بعد یاد شده در برخی زمانها با یکدیگر هماهنگ میشوند و در برخی دیگر نه. این یادآور تصورات قدیمی تر دربارهٔ فضیلت یا روح جهانی است که از مردمی به مردم دیگر منتقل میشود. این تشبیه صرفاً اشاره به چیزی دارد که هنوز تبیین نشده است. چیزی که جایش خالی است نظریهای در این باره است که تناسب یاد شده چگونه و چرا تحقق مییابد و از دست میرود. ادعای من این است که شاید بتوان توضیح این مسئله را در حوزهٔ نیروهایی اجتماعی یافت که مناسبات تولید بدانها شکل می بخشد.

نباید پنداشت که نیروهای اجتماعی فقط و فقط در داخل دولتها وجود دارند. ممکن است نیروهای اجتماعی خاصی مرزهای دولتها را درنوردند و درست همان گونه که ساختارهای جهانی را میتوان ،ترکیب بندیهایی از قدرت دولت دانست میتوان برحسب نیروهای اجتماعی نیز آنها را توصیف کرد. میتوان جهان را الگویی از نیروهای اجتماعی متعامل دانست که در آن، دولتها بین ساختار جهانی نیروهای اجتماعی و ترکیب بندیهای محلی نیروهای اجتماعی موجود در کشورهای خاص نقشی میانجی و البته مستقل بازی میکند. این را میتوان نوعی دیدگاه اقتصاد سیاسی دربارهٔ جهان خواند: قدرت نه به عنوان انباشت تواناییهای مادی، بلکه برخاسته از فرایندهای اجتماعی یعنی نتیجهٔ این فرایندها انگاشته میشود (با وام گرفتن از تعبیرات مارکس میتوان دیدگاه نوواقع گرا را «بتوارگی قدرت<sup>ا</sup>» خواند)[۳۰]. برای رسیدن به دیدگاه اقتصاد سیاسی، ویژگیهای ساختاری نظمهای جهانی را به صورت ترکیب بندیهایی از تواناییهای مادی، اندیشهها و ساختارها مشخص میسازیم (نمودارا) تا خاستگاهها، رشد، و مرگ آنها را برحسب روابط متقابل سطوح سهگانهٔ ساختارها( نمودار ۲) تبین

1. fetishism of power

به یقین این کشف بزرگی نیست که بفهمیم صلح امریکایی برحسب دیدگاه اقتصاد سیاسی برتفوق یافتن سرمایهداری صنعتی در اقتصاد مبادلاتی بینالمللی که بریتانیا مرکز آن شناخته میشد و برقدرت اجتماعی و ایدئولوژیک طبقهای در انگلستان و سایر بخشهای شمال غرب اروپا مبتنی بود که ثروت خویش را از راه تولید صنعتی به دست آورده بود. بورژوازی جدید نیازی نداشت که دولتها را مستقیماً کنترل کند؛ قدرت اجتماعی بورژوازی به صورت بنیاد سیاست دولت درآمد[۳۱].

مرگ این نظم چیرگی محور را نیز می توان براساس توسعهٔ نیروهای اجتماعی تبیین کرد. سرمایه داری در پیشرفته ترین کشورها نیروی کار صنعتی را بسیج کرد و از ربع آخر سدهٔ نوزدهم کارگران صنعنتی برساختار دولت در این کشورها تأثیر گذاشتند. ادغام کارگران صنعتی در دل ملت به عنوان نیروی اجتماعی تازهای که زادهٔ سرمایه داری صنعتی بودند متضمن دامنه یافتن اقدامات دولت به صورت مداخله در اقتصاد و سیاست گذاری اجتماعی بود. این نیز به نوبهٔ خود عامل رفاه داخلی (یعنی حداقلهای اجتماعی لازم برای حفظ وفاداری کارگران) را وارد حوزهٔ سیاست خارجی کرد. در مدیریت دولتها مقتضیات رفاه در تعارض با مقتضیات انترناسیونالیسم لیبرال قرار گرفت؛ در همین حال به تدریج که حمایت گری، امپریالیسم جدید و سرانجام نیز کنار گذاشته شدن معیار طلا خبر از افول طولانی انترناسیونالیسم لیبرال می داد رفاه داخلی مدیر می بیشتری یافت [۳۲]. شکل لیبرالی دولت به آرامی جای خود را به دولت رفاه

گسترش صنعت و بسیج طبقات اجتماعی در نتیجهٔ آن، نه تنها سرشت دولتها را دگرگون ساخت بلکه ترکیببندی بینالمللی قدرت را هم دگرگون کرد چرا که رقبای تازهای جای انگلستان را در مقام رهبری گرفتند. به عنوان ابزار تقویت قدرت اقتصادی خود در مقایسه با انگلستان ، حمایتگری برای این کشورهای صنعتی نوپا متقاعدکنندهتر از نظریهٔ لیبرالی مزیت نسبی بود. امپریالیسمهای تازهٔ قدرتهای صنعتی

بزرگ، تعمیم خارجی وفاق ملتگرایانهٔ رفاهی موجود در میان نیروهای اجتماعی بود که کشورها به آن دسته یافته یا جویای آن بودند. وقتی هم برتری مادی اقتصاد انگلستان و هم جذابیت ایدئولوژی چیرگی تضعیف شد نظم جهانی چیرگیمحور میانهٔ سدهٔ نوزدهم جای خود را به ترکیببندی غیرچیرگیمحوری از اردوگاههای رقیب قدرت داد.

بنابراین امپریالیسم مفهوم نسبتاً کشداری است که در عمل باید آن را با استناد به هر دورهٔ تاریخی از نو تعریف کرد. جست وجوی هرگونه « ذات» برای امپریالیسم در ورای شکلهایی که سلطه و فرودستی در ساختارهای متوالی و متفاوت نظم جهانی به خود میگیرد بیهوده است. شکل عملی امپریالیسم را خواه دولتها محرک آن باشند یا نیروهای اجتماعی (مثلاً به واسطهٔ مدیریتهای شرکتهای چندملیتی ) یا ترکیبی از هر دو، و خواه سلطه اساساً سیاسی باشد یا اقتصادی، باید با تحلیل تاریخی و نه با استدلال قیاسی تعیین کرد.

سرمایه داری توسعه طلب میانهٔ سدهٔ نوزدهم، بخش اعظم جهان را وارد روابط مبادلهٔ نوعی اقتصاد بین المللی ساخت که مرکز آن درلندن بود. امپریالیسم لیبرالی این دوره درصورتی که قواعد اقتصاد بین المللی رعایت می شد عمدتاً نسبت به استقلال یا عدم استقلال رسمی کشورهای پیرامونی یا قرار داشتن آنها تحت کنترل سیاسی\_ اداری یک قدرت استعمارگر بی تفاوت بود [۳۳]. برای نمونه، کانادا و آرژانتین در واقع موقعیت مشابهی داشتند ولی یکی مستعمره بود و دیگری مستقل.در دورهٔ امپریالیسم لیبرال، مقامهای محلی که اغلب از حیث رابطه شان با فرایند تولید در مرحلهٔ پیشاسرمایه داری قرار داشتند( مانند حکام سنتی که پایگاه دهقانی داشتند) کشورشان را در نظام تجاری حفظ کردند. طی دورهٔ دوم یعنی دورهٔ امپریالیسم جدید کذایی که پس از ۱۸۷۰ آغاز شد کنترل مستقیم دولت به تدریج جای الگوهای غیرسمی تر دورهٔ تجاری را گرفت. مناسبات سرمایه داری تولید تحت این حمایت سیاسی به شکلی قابل تر به ویژه در زمینهٔ

## PersianPDF.com

۶۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

استخراج مواد خام و ساخت زیرساختهای لازم برای ایجاد پیوند تنگاتنگتر میان مستعمرات با مادرشهر ( جادهها، راههای آهن، بنادر و تشکیلات تجاری و حکومتی ) به کشورهای پیرامونی نفوذ یافت.

مناسبات تولید سرمایهداری ، نیروهای اجتماعی تازهای در کشورهای پیرامون به وجودآورد. خارجیان نقشهای مهمی در جامعهٔ محلی به دست آوردند: برخی به عنوان کارگزار حکومت استعماری و سرمایههای بزرگ مادرشهر، برخی دیگر در کسب و کارهای کوچکتر که شکافهای میان سرمایههای بزرگ و تولید سنتی محلی را یرمیکردند مانند چینیها در جنوب شرقی آسیا، هندیها درشرق افریقا یا لبنانیها در غرب افریقا) . اغلب نیروی کار محلی که شمارشان اندک و وضعیت مادیشان بهتر از اکثر مردم بود به کام تولید سرمایهداری کشیده شدند. این گروه که از نظر سیاسی اهمیت راهبردی داشتند در مسائل دستمزد وکار در مقابل سرمایه صف بندی میکردند ولی در خصوص توسعهٔ بخش تولید سرمایهداری با آن هم جبهه بودند. از این گذشته، خردهبورژوازی محلی هم رشد کرد. مناصب پایینتر تشکیلات حکومت استعماری و شرکتهایی را که پایگاهشان در مادرشهر بود و نیز کسب و کارهای محلی کوچک را از آن خود کرد. تحت سرپرستی استعمارگران ، یک دستگاه دولت محلی یا گرفت که با توسل به روشهای متفاوتی، از برقراری کار اجباری یا اخذ مالیات سرانه با هدف ایجاد نیروی کار گرفته تا بازتولید برخی نهادها و رویّههای مناسبات صنعتی مادرشهر در بستر مستعمره ، روابط جديد توليد را تشويق مي كرد.

وجود این نیروهای اجتماعی جدید- کارگران و خردهبورژوازی- در سرزمین مستعمره که میتوانستند روی یک برنامهٔ سیاسی ملتگرایانه با هم توافق کنند همراه با برقراری حکومت استعماری که عناصری از تشکیلات دولت مدرن را در خود داشت (و به چنگ آوردن کنترل آن میتوانست هدف آن برنامهٔ ملتگرایانه باشد) پایهٔ شورشهای ضداستعماری را گذاشت که پس از جنگ جهانی دوم سراسر مستعمرات را

دربرگرفت. این جنبش واکنشی در برابر کنترل اداری مستعمره توسط مادرشهر بود ولی با استمرار مناسبات تولید و مبادلهٔ سرمایهداری سرعناد نداشت. بر چسب ضد امپریالیستی که به نیروهایی زده شد که ساختارهای پدید آمده به دست امپریالیسم دورهٔ دوم یا جدید را برچیدند نقشی را که آنها در آغاز دورهٔ سومی از امپریالیسم داشتند از نظر ما پنهان ساخت.

جیمز پتراس وقتی مفهوم نظام امپریالیستی دولتها را به کار میبرد پرسشهای چندی را درخصوص ویژگیهای ساختاری دولتها در نظم جهانی موجود مطرح میسازد دولت امپریالیست مسلط و دولتهای فرودست تر شریک آن ساختارهایی متفاوت، و در نظام امپریالیستی کارویژههای مکمل هم دارند؛ برخلاف آنچه ممکن است در یک مدل نوواقعگرای کوچک به نظر رسد این دولتها واحدهای یکسانی نیستند که صرفاً قدرتمندتر یا ضعیفتر از هم باشند. از ویژگیهای گیرای چارچوب نظری یتراس این است که دولت امیریالیستی که وی به تُحلیل میگذارد کل حکومت ایالات متحده را دربرنمی گیرد؛ این دولت امیریالیست همان نهادهای اجرایی درون « حکومت» است که مسئولیت ترویج و حمایت از توسعهٔ سرمایه در آن سوی مرزهای دولت را برعهده دارند»[۳۴]. نظام سرمایهداری در آن واحد هم بیشتر و هم کمتر از دولت یادشده است. از این جهت بیشتر از دولت است که ساختاری فرامرزی با یک مرکز مسلط و پیرامونی وابسته است. این بخشی از حکومت ایالات متحده همراه با نهادهای بیندولتی مانند صندوق بين المللي يول و بانک جهاني که رابطهٔ همزيستي با سرمايهٔ توسعهطلب دارند در مرکز نظام ، و حکومتهای شریک( یا درهر حال بخشهایی از آنها که با نظام پیوند دارند) در پیرامون نظام قرار دادند. همچنین کمتر از دولت است زیرا ممکن است در بخشهای دیگر هر دو دسته دولتهای مرکز و پیرامون، نیروهای غیرامپریالیست یا حتی ضد امپریالیست وجود داشته باشند. یکپارچگی دولت که نوواقعگرایی آن را مسلم میگیرد در این تصویر، جای خود را به چند پارچگی میدهد و مبارزه به نفع یا بر ضد

نظام امپریالیستی می تواند هم در دل ساختارهای دولتی مرکز و نیز پیرامون جریان داشته باشد و هم میان نیروهای اجتماعی که پشتیبان یا مخالف نظام هستند. بدین ترتیب دولت مقولهای لازم برای تبیین نظام امپریالیستی است ولی کافی نیست. خود نظام امپریالیستی به نقطهٔ آغاز تحقیق تبدیل می شود.

نظام امپریالیستی نوعی ساختار نظم جهانی است که از سوی ترکیببندی خاصی از نیروهای اجتماعی ملی و فراملی و متعلق به دولتهای مرکز و پیرامون مورد پشتیبانی قرارمی گیرد. هنگام بحث از ساختارها باید مراقب باشیم که سخن ما لحن شیئ انگارانه به خود نگیرد؛ ساختارها کنشگر نیستند بلکه محدودکنندهٔ کنش هستند. نظام امپریالیستی شامل سازمانهای رسمی وغیررسمیتری در سطح نظام است که میتوانند بدون غصب کردن عملی قدرت دولت، فشارهایی را به دولتها منتقل سازند. اما رفتار دولتهای خاص یا منافع اقتصادی و اجتماعی سازمانیافته ، درکلیت نظام امپریالیستی معنا می یابد. اقدامات یا مستقیماً از فشارهایی که از طریق نظام تعمیم مییابد شکل میگیرند یا به شکل غیرمستقیم به واسطهٔ آگاهی ذهنی و شخصی کنشگران از محدودیتهای تحمیل شده از سوی نظام. بر این اساس نمی توان امید داشت که با یکی انگاشتن امیریالیسم با بازیگران، چه این بازیگران دولتها باشند یا شرکتهای چندملیتی، نظام امیریالیستی را بشناسیم؛ هم دولتها و هم شرکتهای چندملیتی، عناصر مسلط نظام هستند ولی نظام در مقام یک ساختار چیزی بیش از حاصل جمع آنهاست . از این گذشته ، باید مراقب باشیم که تأکید بیش از حد بر قدرت و انسجام یک ساختار، حتی ساختاری بسیار مسلط، ما را از اصل دیالکتیک غافل نسازد. وقتی ساختاری چیرگیْمحور باشد نظریهٔ انتقادی ما را وامیدارد تا با تعیین پایگاههای احتمالی پشتیبان آن و عناصر انسجامش ، جوياي ساختاري معارض با أن، حتى ساختاري بالقوه شويم.

دراین مرحله ترجیح دارد که به واژگان قبلیمان که ناظر بر ساختارهای چیرگیمحور و غیرچیرگیمحور نظم جهانی بود بازگردیم. به کاربردن اصطلاح

«امپریالیستی» در مورد صلح امریکایی دو خطر دارد: یکی پنهان ماندن تفاوتهای مهم میان نظمهای جهانی چیرگی محور و غیرچیرگی محور و دیگری اشتباه شدن انواع ساختاری متفاوتی از امپریالیسم(مانند امپریالیسم لیبرال، امپریالیسم نو یا استعمارگر، و نظام امپریالیستی که همین الان مطرح ساختیم). ادعای من این است که صلح امریکایی، چیرگی محور بوده است: این نظم جهانی میان دولتهای بیرون از حوزه شوروی رضایت گستردهای برقرار ساخته و قادر بود برای حفظ سکوت رضایت آمیز آنها به عناصر متحد و فرودست مزایای کافی پیشکش کند. به یقین، در کشورهای پیرامونی که عناصر زور همواره آشکارا پیش چشم بود رضایت کمتری وجودداشت و در همین پیرامون بود که نخستین بار چالش با نظام امپریالیستی نمایان شد.

در سطور بالا نشان دادیم که چگونه تناسب خاص میان قدرت ، ایدئولوژی ونهادهای تشکیل دهنده صلح *امریکایی* تحقق یافت. چون در حال حاضر مسئلهٔ عملی این است که آیا صلح *امریکایی* به شکلی علاج ناپذیر دچار فروپاشی شده است یا نه و اگر بله چه چیزی می تواند جای آن را بگیرد، دو پرسش مشخص که ارزش مطرح شدن دارد اینهاست: (۱) سازوکارهای حفظ چیرگی در این ساختار تاریخی خاص چیست؟ و (۲) چه نیروهای اجتماعی و / یا شکلهای از دولت در دل آن پدیدار شدهاند که می توانند با این ساختار به مخالفت برخیزند و در نهایت آن را دگرگون سازند؟

### بين المللي شدن دولت

پاسخ پرسش نخست تا اندازهای به بینالمللی شدن دولت بازمیگردد. اصول اساسی **صلح امریکایی و صلح بریتانیایی** شبیه هم بود- جا به جایی نسبتاً آزادانهٔ کالاها، سرمایه و فناوری و میزان معقولی از قابلیت پیشبینی نرخهای ارز. این اعتقاد کوردل هال را که تجارت آزاد در جهان، شرط لازم صلح است میتوان بافت ایدئولوژیک

**صلح امریکایی** دانست که اعتماد به رشد اقتصادی و بهرموری دمافزون به عنوان مبنای تعدیل و کنترل ستیزها آن را تکمیل میکرد. اما چیرگی دوران پس از جنگ به مراتب نهادینهتر از **صلح بریتانیایی**، و کارویژهٔ اصلی نهادهایش آشتی دادن فشارهای اجتماعی داخلی با مقتضیات اقتصاد جهانی بود. صندوق بین المللی پول بدین خاطر تشکیل شد تا به کشورهایی که دچار کسری تراز پرداختها بودند وام دهد تا آنها فرصت انجام تعدیلات را بیابند و از بروز پیامدهای رکودی شدید معیار خودکار طلا پرهیز شود. بانک جهانی هم قرار بود محملی برای کمکهای مالی بلندمدت ر باشد. به کشورهایی که اقتصاد ضعیفی داشتند خود نظام یا به شکل مستقیم از طریق نهادهایش یا توسط دیگر دولتهایی که نهادهای نظام، آنها را صالح و قابل می شناختند کمک میکرد. این نهادها ساز و کارهایی برای نظارت بر رعایت هنجارهای نظام و مشروطسازی عملی کمکهای مالی به وجود شواهدی دال بر قصد کشور برای رعایت آن هنجارها داشتند.

این تشکیلات نظارتی را در مورد متحدان غربی و متعاقباً همهٔ کشورهای صنعتی سرمایهدار، تشکیلات پرشاخ و برگی تکمیل کرد که برای هماهنگسازی سیاستهای ملی این کشورها ایجاد شد. این گونه رویهها با انتقادات متقابل از طرحهای بازسازی کشورهای اروپای غربی ( شرط ایالات متحده برای اعطای کمکهای طرح مارشال) آغاز شد و با توسعهٔ روشهای بررسی سالانه در ناتو( که ناظر بر برنامههای دفاعی و پشتیبانی دفاعی بود ) ادامه یافت و به صورت عادت اکتسابی رایزنی متقابل و بررسی متقابل سیاستهای ملی (از طریق سازمان همکاری اقتصادی و توسعه و سایر کارگزاریها) درآمد.

مفهوم تعهد بین المللی از حد چند تعهد اساسی مانند رعایت اصل دولت کاملهالوداد یا حفظ نرخ ارز مورد توافق فراتر رفت و شامل شناسایی کلی این حقیقت گردید که تمهیدات سیاست اقتصادی ملی هر کشور بر دیگر کشورها اثر میگذارد و باید پیش از اتخاذ سیاستهای ملی، این گونه پیامدها مد نظرقرار گیرد. در مقابل، سایر

کشورها هم باید مشکلات آن کشور را به اندازهٔ کافی بشناسند تا استثنائات کوتاه مدت را در مورد آن کشور بپذیرند. بدین ترتیب تعدیلات ، پاسخی به نیازهای کل نظام تلقی میشود و نه واکنشی به ارادهٔ کشورهای مسلط. براین اساس، فشارهای خارجی وارد بر سیاستهای ملی کشورها شکلی بینالمللی پیدا کرد.

به یقین پیش فرض چنین روند سیاستگذاری بین المللی ، وجود ساختار قدرتی بود که درآن نهادهای مرکزی حکومت ایالات متحده موقعیتی مسلط داشتند. ولی ساختار قدرت یادشده لزوماً ساختاری کاملاً سلسله مراتبی که در آن تنها از بالا به پایین اعمال قدرت شود یا ساختاری که واحدهای در تعاملش تمام بخشهای دولتهای ملی باشند نبود. بلکه ساختار قدرتی بود که میکوشید از طریق چانهزنی، اتفاق نظر اعضا را حفظ کند و واحدهای شرکتکننده در چانهزنی هم بخشهایی از دولتها بودند. قدرتی که در ورای مذاکرات وجود داشت از سوی شرکتکنندگان به طور تلویحی مد نظر قرار می گرفت.

رویّهٔ هماهنگسازی سیاستها به صورت چنان عادت نیرومندی درآمد که وقتی مانند دههٔ ۱۹۷۰ هنجارهای اساسی رفتار اقتصادی بینالمللی دیگر معتبر به نظر نمیرسید رویّهٔ تعدیل متقابل سیاستهای اقتصادی ملی مورد تأکید قرار گرفت. در نبود هنجارهای روشن، لزوم تعدیل متقابل سیاستها بیشتر نمایان بود[۳۵].

ساختارهای دولتی سازگار با این روند هماهنگسازی سیاستها را میتوان با ساختارهای دولت رفاه ملتگرای دورهٔ پیش از آن مقایسه کرد. ملتگرایی رفاهجو به صورت برنامهریزی اقتصادی در سطح ملی و تلاش برای کنترل تأثیرات خارجی اقتصادی بر اقتصاد ملی نمایان شد. برای اثربخش ساختن برنامهریزی ملی، در بیشتر کشورهای صنعتی پیشرفته ساختارهای رستهباور رشد یافت تا در جریان صورتبندی و اجرای سیاستها ، صنایع و نیز نیروی کار سازمان یافته طرف مشورت حکومت قرار گیرند.ساختارهای ملی و صنعتی رستهباور میتوانند دربرابر تعدیلات لازم برای سازگار

ساختن اقتصادهای ملی با اقتصاد جهانی در نظامی چیرگی محور موانع حمایت گرانه یا محدودسازندهای ایجاد کنند. رستهباوری در سطح ملی واکنشی به شرایط دوران میان دو جنگ جهانی بود؛ این رژیم در اروپای غربی به لحاظ نهادی درست در زمانی تحکیم یافت که ساختار جهانی درحال تبدیل شدن به چیزی بود با رستهباوری ملی جور در نمی آمد.

بین المللی شدن دولت باعث اولویت یافتن برخی کارگزاریهای دولت \_ به ویژه وزارت خانه های اقتصاد و دفاتر نخست وزیری – شد که کانونهای تعدیل و سازگارسازی سیاست اقتصادی داخلی با سیاست اقتصادی بین المللی به شمار می رفتند. وزارت خانه های صنایع، وزارت خانه های کار، دفاتر برنامه ریزی، که در چارچوب رسته باوری ملی تقویت شده بودند معمولاً تابع سازمانهای مرکزی سیاست عمومی بین المللی شده بودند. با ادغام هر چه بیشتر اقتصادهای ملی در اقتصاد جهانی، این شرکتهای بزرگ و با فناوری پیشرفته تر بودند که بهتر از همه با فرصتهای تازه همخوانی مشرکتهای بزرگ و با فناوری پیشرفته تر بودند که بهتر از همه با فرصتهای تازه همخوانی حکومت و شرکتهای بزرگ و بیوند می داد. این ساختار رسته باور غیر رسمی جدید، استه باوری ملی رسمی تر و قدیمی تر را تحت الشعاع خود قرار داد و مبین سلطهٔ بخشی از اقتصاد هر کشور که چشم به اقتصاد جهانی داشت بر بخش دیگری بود که نگاهش بیشتر متوجه داخل کشور بود[۳۶].

به یقین، بینالمللی شدن دولت محدود به کشورهای سرمایهداری پیشرفتهٔ واقع در مرکز نیست. به سهولت میتوان فهرستی از نمونههای اخیر در کشورهای پیرامونی را برشمرد که در آنها نهادهای اقتصاد جهانی معمولاً به عنوان شرط تمدید بازپرداخت بدهیها سیاستهایی را دیکته کردهاند که تنها به کمک ائتلافی از نیروهای محافظهکار

میتواند به اجرا درآید. ترکیه، پرو و پرتغال از جمله کشورهایی هستند که به تازگی دچار این وضع شده اند.مانند آنچه در مورد زئیر دیده شده بود کنفراسی از وامدهندگان این شرط را گذاشت که مقامهای صندوق بین المللی پول در داخل وزارتخانههای اصلی دولت به کار گماشته شوند تا بر تأمین شرایط تعیینشده برای تمدید مهلت بازپرداخت بدهیها نظارت داشته باشند[۳۷].

### بين المللى شدن توليد

بین المللی شدن دولت با گسترش تولید بین المللی همراه بوده است. این به معنی ادغام فرایندهای تولید در مقیاس فرامرزی است که طی آن مراحل متفاوت یک فرایند واحد در کشورهای گوناگون انجام می شود.در حال حاضر تولید بین المللی همان نقش سازایی را در رابطه با ساختار دولتها و نظم جهانی بازی میکند که در میانهٔ سدهٔ نوزدهم تولید صنعتی ملی و سرمایهٔ تجاری بازی میکرد.

تولید بین المللی از طریق سرمایه گذاری مستقیم گسترش می یابد حال آنکه امپریالیسم رانتخوار که هابسون و لنین درباره ش قلم زده اند اساساً به صورت سرمایه گذاری در اوراق بهادار بود. در سرمایه گذاری روی اوراق بهادار، کنترل منابع تولیدی که هزینه شان از این راه تأمین می شود همراه با مالکیت این منابع به وام گیرنده منتقل می شود. در سرمایه گذاری مستقیم، کنترل منابع عنصر ذاتی خود فرایند تولید است و همچنان در دست مبتکر سرمایه گذاری باقی می ماند. ویژگی اساسی سرمایه گذاری مستقیم، دارا بودن دانش و نه پول است که به صورت فناوری و به ویژه سرمایه گذاری مستقیم، دارا بودن دانش و نه پول است که به صورت فناوری و به ویژه سرمایه گذاری مستقیم بسیار گوناگون باشد ولی همهٔ آنها تابع همین عامل بسیار مهم کنترل فنی هستند. ممکن است این ترتیبات به صورت تملک کامل شعب فرعی، سرمایه گذاری مشترک با سرمایهٔ محلی که گاه نیز دولت کشور میزبان نیز از آن

پشتیبانی به عمل می آورد، قراردادهای مدیریت با شرکتهای تحت مالکیت دولت، یا موافقت نامه های پرداخت غرامت با شرکتهای سوسیالیستی باشد که در چارچوب آنها در مقابل تأمین فناوری، این شرکتها عناصری از تولید را در اختیار فرایند تولید سازمان یافته در سطح جهان می گذارند که طراحی و کنترل آن در دست منبع فناوری است. مالکیت رسمی، کماهمیت تر از شیوهٔ ادغام گوناگون در دل نظام تولید است.

به نظر میرسد سرمایهگذاری مستقیم متضمن سلطهٔ سرمایهٔ صنعتی بر سرمایهٔ مالی باشد. شرکتهای چندملیتی بزرگی که در نتیجهٔ سرمایهگذاری مستقیم گسترش مییابند تا اندازهای خودشان منابع مالی خود را تأمین میکنند و آن اندازه هم که به منابع مالی غیرخودی احتیاج دارند ظاهراً قادرند به شیوههای متعدد مثلاً از طریق بازارهای سرمایهٔ محلی (که برای این شرکتها اعتبار بیشتری قائلند تا برای کارآفرینان ملی)، از طریق بازارهای پولی ارویا، از طریق جذب سرمایه از دیگر شرکتهای چندملیتی در چارچوب قراردادهای فناوری و تولید، از طریق جذب پارانههای دولتی، و مانند آن، سرمایهٔ پولی لازم را برای خود تجهیز کنند. و با این حال به نظر میرسد که به ویژه از دههٔ ۱۹۷۰ به این سو سرمایهٔ مالی از طریق عملیات بانکهای چندملیتی که تنها به شیوهٔ قدیمی امپریالیسم رانتخوار که به دولتهای پیرامونی وام میپرداخت صورت نمیگیرد بلکه از آن گذشته به صورت کنترل و برنامهریزی خصوصی اقتصاد جهانی تولید بین المللی هم هست از نو دست بالا پیدا کرده است. این شبکه مخاطرات سرمایه گذاری را برآورد و سرشکن میکند و فرصتهای سرمایهگذاری را میان شرکتکنندگان در روند گسترش تولید بینالمللی تقسیم میکند؛ به دیگر سخن، همان کارویژهای را در شرایط مناسبات اوليه اواخر سده بيستم به اجرا مي گذارد كه لنين به «سرمايهدار جمعي» نسبت مىداد.

## توليد بين المللي و ساختار طبقاتي

تولید بین المللی نیروهای اجتماعی را بسیج میکند و با نگاه به همین نیروهاست که می توان پیامدهای سیاسی عمده را در ارتباط با سرشت دولتها و آیندهٔ نظمهای جهانی پیش بینی کرد. تا امروز به رغم خطابه های دل انگیز دربارهٔ همبستگی بین المللی کارگران، طبقات اجتماعی در چارچوب ترکیب بندیهای اجتماعی ملی محدود مانده اند. اما اکنون در نتیجهٔ تولید بین المللی بجاست که بر حسب یک ساختار طبقاتی جهانی که در کنار یا مافوق ساختارهای طبقاتی ملی وجود دارد بیندیشیم.

در رأس این ساختارطبقاتی جهانی بالنده، طبقهٔ مدیران فرامرزی قرار دارند. این طبقه با داشتن ایدئولوژی ، راهبرد و نهادهای خاص خودش برای اقدام جمعی، هم طبقهای در خود است و هم طبقهای برای خود. کانونهای تشکیلاتی این طبقه یعنی کمیسیون سهجانبه، بانک جهانی، صندوق بینالمللی پول و سازمان همکاری اقتصادی و توسعه هم چارچوبی برای اندیشیدن و هم رهنمودهایی برای سیاست گذاری عرضه میدارند. اقدام طبقاتی طبقهٔ مدیران فرامرزی از این کانونها از طریق روند بینالمللی شدن دولت به درون کشورها رخنه میکند. اعضای این طبقهٔ فرامرزی محدود به کسانی که در سطح جهانی کارویژههایی را به اجرا میگذارند مانند مدیران اجرایی شرکتهای چندملیتی یا مقاهای بلندپایهٔ کارگزاریهای بینالمللی نیست بلکه کسانی که مدیریت بخشهای بینالمللینگر درون کشورها را در دست دارند، مقامهای وزارت اقتصاد، مدیران محلی شرکتهای گره خورده به نظامهای تولید بینالمللی و غیر آن را نیز مدیران محلی شرکتهای گره خورده به نظامهای تولید بینالمللی و غیر آن را نیز دربرمیگیرد[7۸].

باید میان سرمایهداران ملی و این طبقهٔ فرامرزی فرق گذاشت. واکنش طبیعی سرمایهٔ ملی در برابر چالش تولید بینالمللی، رو آوردن به حمایتگری است. سرمایهٔ ملی از یک سو میل دارد از دولت به عنوان سنگری برای دفاع از اقتصاد ملی مستقل

بهره جوید و از سوی دیگر وسوسه میشود که خلاهایی را که تولید بینالمللی به جا گذاشته است با برقراری رابطهٔ همزیستی و فرودستانه با تولید بینالمللی پرکند.

کارگران صنعتی دچار چنددستگی مضاعف شدهاند. از یک سو، میان نیروی کار جاافتاده و کارگران نوپا شکافی وجود دارد. کارگران جاافتاده آنهایی هستندکه در مشاغل شان به موقعیتی نسبتاً با ثبات و ایمن دست یافتهاند و چشماندازهایی برای پیشرفت حرفهای دارند. اینان به طور کلی از مهارت نسبی برخوردارند ، برای شرکتهای بزرگ کار میکنند، و اتحادیههای کارگری مؤثری دارند. برعکس ،کارگران نوپا شغل مطمئنی ندارند، افق پیشرفت شغلی شان مسدود است، نسبتاً کممهارت ترند، و موانع بزرگی راه تشکیل اتحادیههای کارگری مؤثر توسط آنان را سد میکند. غالباً کارگران نوپا بیشتر و به شکلی نامتناسب متعلق به اقلیتهای قومی، مهاجران و زنان که منزلت اجتماعی چندانی ندارند هستند. نهادهای اقدام طبقهٔ کارگر، برای کارگران جاافتاده موقعیت ممتازی قائلند. سازمانهای تحت کنترل کارگران جاافتاده ( اتحادیهها و احزاب سیاسی) تنها زمانی کارگران نوپا را نیز فرامیخوانند و به نفع شان عمل میکند که سیاسی) تنها زمانی کارگران نوپا را نیز فرامیخوانند و به نفع شان عمل میکند که ایدئولوژی همبستگی طبقاتی قدرتمند باشد یعنی تنها در شرایط قطبی شدن ایدئولوژیک شدید و تعارض ایدرمایی و سیاسی.

دومین شکاف میان کارگران صنعتی، زادهٔ شکاف میان سرمایهٔ ملی و بینالمللی است (که در تولید بینالمللی دست دارد). کارگران جاافتادهٔ شاغل در بخش تولید بینالمللی متحدان بالقوهٔ سرمایهٔ بینالمللی هستند. این بدان معنی نیست که کارگران یادشده هیچ اختلافی با سرمایهٔ بینالمللی ندارند بلکه تنها منظور این است که سرمایهٔ بینالمللی، منابع لازم برای حل و فصل این اختلافات و جدا ساختنشان از اختلافاتی را که در آنها پای سایر گروههای کارگری در میان است در اختیار دارد و نوعی

رستهباوری شرکتی<sup>ا</sup> پدید میآورد که براساس آن هم سرمایهٔ بینالمللی و هم کارگران جاافتادهٔ یادشده نفع خودشان را در استمرار گسترش تولید بینالمللی میبینند.

کارگران جاافتادهٔ شاغل در بخش سرمایهٔ ملی بیشتر مستعد روی آوردن به حمایتگری و رستهباوری ملی<sup>۲</sup> ( به جای رستهباوری شرکتی ) هستند که براساس آن دفاع از سرمایهٔ ملی ، مشاغل و موقعیتی که کارگران در نهادهای روابط صنعتی به دست آورده اند به هم مرتبط شناخته میشود[۳۹].

کارگران نویا در گسترش تولید بین المللی اهمیت خاصی یافته اند. نظامهای تولید به گونه ای طراحی می شوند که از کارگران نیمه ماهر (و بنابراین غالباً پویا) که درصد شان در مقایسه با کارگران ماهر (وجاافتاده ) رو به رشد است بهره گیری نمایند [۴۰]. این گرایش در سازمان تولید به مرکز این امکان را می بخشد که تولید فیزیکی عملی کالاها را به نقاط پیرامونی واگذارد که در آنها ذخیرهٔ سرشاری از نیروی کار نوپا و نسبتاً ارزان وجود دارد، و کنترل روند تولید و تحقیق و توسعه ای را که آیندهٔ تولید در گرو آن است در دست خود حفظ کند.

وقتی تولید بین المللی، نیروی کار نوپای کشورهای جهان سوم را بسیج می کند حکومت این کشورها اغلب در صدد برمی آیند با تحمیل ساختارهای رسته باوری دولتی<sup>۳</sup> به این کارگران که به صورت اتحادیه های تشکیل و کنترل شده به دست حکومت یا حزب سیاسی مسلط است جلوی امکان تشکیل سازمانهای واجد آگاهی طبقاتی توسط این نیروی اجتماعی جدید را بگیرد. تمهید یاد شده از این گذشته با برقراری کنترل حکومت محلی بر نیروی کار محلی ، اهرم نفوذ دیگری در زمینهٔ شرایط سرمایه گذاری مستقیم به حکومت یادشده می بخشد. بنابراین اگر کارگران صنعتی کشورهای جهان سوم گاهی به سکوت سیاسی و اجتماعی کشیده شده اشند رسته باوری

1 enterprise corporatism 2 national corporatism 3 state corporatism

دولتی میتواند تمهیدی باشد که خودآگاهی روشنتر را به تأخیر اندازد ولی در بلندمدت نمیتواند آن را از بین ببرد [۴۱].

حتی اگر صنایع به سرعت به کشورهای جهان سوم انتقال مییافت و حکومتهای این کشورها نیز به طور کلی قادربه کنترل نیروی کار صنعتی خودشان بودند باز هم شرایط برای بیشتر مردم این کشورها بهتر که نمی شد هیچ بلکه احتمالاً بدتر هم می شد. مشاغل صنعتی جدید مدتها پس از افزایش نیروی کار ایجاد می شود و این در حالی است که تغییرات پدید آمده درکشاورزی، بسیاری از مردم روستاها را بیکار می کند. قطع نظر از سرعت گسترش تولید بین المللی، بخش بسیار بزرگی از مردم جهان در فقیرترین مناطق همچنان در حاشیهٔ اقتصاد جهانی قرار می گیرند و فاقد هر گونه شغل یا درآمد یا قدرت خرید برخاسته از آن هستند. مشکل عمدهای که سرمایهٔ بین المللی در عملی ساختن سودای چیرگی خودش پیش رو دارد این است که چگونه تأثیر این حاشیه نشینی نزدیک به یک سوم جمعیت جهان را خنثی سازد تا مبادا فقر آنان هیمهٔ

نیروهای اجتماعی، ساختارهای دولتی، و چشم اندازهای نظم جهانی آینده را به یقین، از نظر منطقی پذیرفتنی و نیز کاری سنجیده نیست که نظم جهانی آینده را براساس ملاحظات پیشگفته پیشبینی کنیم. فایدهٔ این ملاحظات در جلب توجه ما به عواملی است که میتواند نظم جهانی بالندهای را به این یا آن سو متمایل سازد. نیروهای اجتماعی زادهٔ دگرگونی فرایندهای تولید، نقطهٔ آغاز اندیشهورزی دربارهٔ آیندههای ممکن است. این نیروها میتوانند به صورت ترکیببندیهای گوناگون با هم تلفیق شوند و به عنوان یک تمرین میتوان ترکیببندیهایی فرضی را پیش چشم آورد که احتمال منجر شدنشان به سه نتیجه مختلف دربارهٔ آیندهٔ نظام دولتها بیش از دیگران باشد. به

از نیروهای اجتماعی را ممکن نمی دانیم.

نخستین نتیجه، چشمانداز برقراری چیرگی تازهای مبتنی بر ساختار جهانی قدرت اجتماعی برخاسته از بینالمللی شدن تولید است. تحقق این نتیجه مستلزم تحکیم دو گرایش قدرتمند و به هم مرتبطی است که هم اکنون وجود دارد:استمرار سلطهٔ سرمایهٔ بینالمللی بر سرمایهٔ ملی در داخل کشورهای بزرگ، و تداوم روند بینالمللی شدن دولت. چنین نتیجهای متضمن دوام پولمداری<sup>(۱</sup> به عنوان سیاست اقتصادی متعارف است که بر تثبیت اقتصاد جهانی ( سیاستهای ضدتورمی و نرخهای ثابت ارز) به زیان برآوردهسازی تقاضاهای اجتماعی– سیاسی داخلی( کاهش بیکاری و حفظ سطوح واقعی دستمزدها تأکید دارد.

ترکیببندی قدرت بین المللی که می تواند حافظ چنین نظم جهانی باشد مشروط بر آنکه دولتهای عضو آن با این مدل کنار آیند به صورت ائتلافی به مرکزیت ایالات متحده، جمهوری فدرال آلمان و ژاپن است که دیگر دولتهای عضو سازمان همکاری اقتصادی و توسعه نیز از آن پشتیبانی می کنند و تعدادی از کشورهای صنعتی تر جهان سومی مانند برزیل و برخی از کشورهای محافظه کار و برجستهٔ عضو او پک نیز به عضویت آن پذیرفته خواهند شد و احتمالاً با احیای تنشردایی امکان پیوندخوردن بیشتر حوزهٔ شوروی به اقتصاد جهانی تولید بین المللی را نیز فراهم خواهد ساخت. مشکل جدید تقسیم بین المللی کار که با تمرکز زدایی پیشروندهٔ تولید صنعتی به درون جهان سوم به دست سرمایهٔ بین المللی تحقق یافته است خواستهٔ این کشورها را برای صنعتی شدن برآورده خواهد ساخت. ستیز اجتماعی درداخل کشورهای مرکز در چارچوب رسته باوری شرکتی پیش خواهد رفت البته این مدل، بسیاری افراد به ویژه

1.monetarism

طریق تلفیقی از رستهباوری دولتی و سرکوب مهار خواهد شد.

نیروهای اجتماعی مخالف این ترکیببندی را پیش از این برشمردیم. سرمایهٔ ملی، بخشهایی از نیروی کار جاافتاده که به سرمایهٔ ملی گره خوردهاند، کارگران نوپای جهان سوم که به تازگی بسیج شدهاند و عناصر رانده شده به حاشیهٔ جامعه در کشورهای فقیرهمگی به نحوی از انحا با سرمایهٔ بین المللی و دولت و ساختارهای نظم جهانی که بیش از همه با سرمایهٔ بین المللی دمساز باشند بالقوه سرعناد دارند. اما این نیروها فاقد هر گونه انسجام طبیعی هستند و یک چیرگی مؤثر میتواند با آنها تک تک برخورد کند یا خنتایشان سازد. اگر این نیروها تحت شرایط خاصی در یک کشور ناص با هم متحد و موجب تغییر رژیم شوند در این صورت ساختار جهانی میتواند آن کشور را منزوی سازد و با آن برخورد کند. به دیگر سخن، هر گاه در داخل کشور خاصی چیرگی با شکست رو به رو شود میتواند خود را از طریق ساختار جهانی از نو تحمیل کند.

دومین نتیجهٔ ممکن، پیدایش ساختار جهانی غیرچیرگی محوری است که در آن مراکز قدرت متعارضی وجود داشته باشد. شاید متحمل ترین راه سر برآوردن چنین ساختاری، برتری یافتن ائتلافهای نوسوداباوری در درون چند کشور از کشورهای مرکز است که بین سرمایهٔ ملی و نیروی کار جاافتاده پیوند برقرار سازند و مصمم باشند که ترتیبات مروّج سرمایهٔ بینالمللی را برچینند و قدرت و رفاه خودشان را بر پایهای ملی یا براساس حوزههای نفوذ سازمان بخشند. شاید متحمل ترین علت این واکنش نوسوداباورانه، پیگیری مستمر سیاستهای پولمداری باشد. سیاستهای پولمداری که به دلیل ضدتورمی بودن مشروعیت یافتهاند مانع سرمایهٔ ملی ( به دلیل برقراری نرخهای سنگین بهره) ، باعث بیکاری( به واسطهٔ پدید آوردن رکود برنامهریزی شده) و دارای تأثیر بدی بر گروههای اجتماعی و مناطق نسبتاً محرومی شناخته میشوند که ( به دلیل کاهش هزینههای دولت با هدف متوازنسازی بودجه) به خدمات و پرداختهای انتقالی

حکومت وابستهاند.انتلاف مخالف، پولمداری را به خاطر آنکه رفاه ملی را تابع نیروهای خارجی میسازد و اعتقاد موهومی که به بازارها ( که به اعتقاد مخالفان بازیچهٔ قیمتگذاریهای شرکتهای خصوصی و دولتها هستند) دارد آماج حمله قرار میدهند. شکل ساختاری متحمل نوسوداباوری درداخل دولتهای مرکز، رستهباوری در سطح صنایع ودر سطح ملی خواهد بود با هدف تدوین و اجرای سیاستهای دولت، سرمایهٔ ملی و نیروی کار سازمان یافته را با حکومت مرتبط میسازد. مانند حالت قبلی، این بار هم دولتهای پیرامون،ساختاری بسیار شبیه کشورهای مرکز خواهند داشت ولی پیوندآنها با اقتصاد یکی از کشورهای مرکز تنگاتنگتر خواهد بود.

سومین نتیجه که بعیدتر از دو نتیجهٔ پیشین است توسعهٔ نوعی چیرگی معارض بر پایهٔ ائتلاف کشورهای جهان سوم برضد سلطهٔ کشورهای مرکز و با هدف توسعهٔ مستقل کشورهای پیرامون و پایان بخشیدن به مناسبات مرکز و پیرامون است. این چیرگی معارض،زادهٔ دیدگاهی منسجم دربارهٔ نوعی نظم جهانی متفاوت خواهد بود که تمرکز قدرت کافی برای برقرار نگه داشتن چالش با کشورهای مرکز نیز از آن پشتیبانی خواهد کرد. گرچه تقاضا برای برقراری نظم اقتصادی بینالمللی جدید از چنین نتیجهای خبر می دهد ولی اتفاق نظری که پشتیبان این تقاضاست فاقد نگرش به حد کافی روشنی دربارهٔ نوعی اقتصاد سیاسی جهانی متفاوت است که بتواند موجد چیرگی معارض شود. چشماندازهای ایجاد چیرگی معارض تا حد بسیار زیادی در گرو توسعهٔ آتی ساختارهای دولتی درجهان سوم است.

نیروی اجتماعی که کنترل امور را در این کشورها به دست دارد نوعاً همان چیزی است که «طبقهٔ دولت» [۴۳] خوانده شدهاست: ترکیبی از اعضای حزب، کارکنان دیوانسالاری و نفرات نظامی و رهبران اتحادیهها که عمدتاً ریشههای بوروژوایی دارند و دستگاه دولت را کنترل میکنند و از طریق آن میکوشند تا کنترل بیشتری بر تشکیلات تولید در کشور به دست آورند. طبقهٔ دولت را میتوان واکنشی محلی به

نیروهای زادهٔ بینالمللی شدن تولید و تلاشی برای کنترل محلی نسبی این نیروها دانست.سمت گیری دولت طبقاتی معین نیست؟ می تواند محافظهکار یا تندرو باشد. ممکن است برای به دست آوردن موقعیت بهتری دردل اقتصاد جهانی تولید بینالمللی وارد چانهزنی شود یا بکوشد برتوسعهٔ داخلی نابزابری که به دست سرمایهٔ بینالمللی پدید آمدهاست فائق آید.

طبقات دولتی که سمتگیری نخست را دارند مستعد ادغام شدن در دل یک اقتصاد جهانی چیرگی محور جدید و حفظ ساختارهای رستهباور و دولتی به عنوان همتای داخلی سرمایهٔ بینالمللی هستند. سمتگیری دوم می تواند موجب پشتیبانی از چیرگی معارض شود. اما طبقهٔ دولت تنها در صورتی احتمال اتخاذ سمتگیری تندروانه تر دوم را دارد که مردم به صورت یک جنبش مردم گرای راستین ( ونه صرفاً مردم گرایی بازیچهٔ دست رهبران سیاسی) پشتیبان آن باشند. می توان گمان کرد که این پشتیبانی به واسطهٔ برملا شدن عواقب اجتماعی تولید بینالمللی مانند بسیج شدن نیروی کار تازه و پویا و به حاشیه رانده شدن بخش فزایندهای از جمعیت شهری ، تأمین خواهد شد. این بدیل تندروانه می تواند قالب واکنش به سرمایهٔ بینالمللی در کشورهای جهان سوم باشد درست همانگونه که نوسوداباوری می تواند واکنش کشورهای جهان سوم باشد درست همانگونه که نوسوداباوری می تواند واکنش به نظم جهان موم باشد درست همانگونه که نوسوداباوری می تواند واکنش کشورهای

#### يادداشتها

1- Fernand Braudel, Civilisation materielle, Economie et Capitalisme, XVe-XVIIIe Siecle, 3 vols. (Paris:Armand Colin, 1979).

برودل نظریه و روش خود را در مقالهای مطرح ساخت که نخستین بار در ۱۹۵۸ در نشریهٔ Annales E.S.C. با عنوان "Histoire et sciences sociales.La longue duree" منتشر

شد و درکتاب ذیل نیز تجدید چاپ شده است: F.Braudel, *Ecrits sur l'historie* (Paris:Flammarion, 1969).

۲ .در حال حاضر نوشتههای فراوانی مطابق نگرش این مکتب وجود دارد. اثر اساسی در این زمینه کتاب ذیل است:

I. Wallerstein, The Modern World –System : Capitalist Agriculture and the Origins of the European World- Economy in the Sixteenth Century (New York: Academic Press, 1974).

جمع بندی فشردهٔ نظریهٔ نظامهای جهانی را می توان در مقالهٔ ذیل یافت. I. Wallerstein, "The rise and future demise of the world capitalist system :Concepts for comparative analysis", *Comparative Studies in Society and History* (vol.16,no .4, Sept. 1974),pp . 387-415.

۳. از جمله منتقدان رویکرد نظامهای جهانی به ویژه نک: Theda Skocpol, "Wallerstein's World Capitalist System:A Theoretical and Historical Critique", American Journal of Sociology (vol.82,No.5,March 1977),pp. 1075-90;

T. Skocpol, States and Social Revolutions (Cambridge: Cambridge University Press, 1979).

از اینها گذشته نک:

و به طور کلی تر بررسی اصلی او:

Robert Brenner, "The Origins of Capitalist Development: A Critique of Neo-Smithian Marxism", New Left Review(No. 104,July – August 1977),pp.25-92.

۴. شخصاً اصطلاح «نظم جهانی» را بر «نظام بین دولتی» ترجیح میهم زیرا اصطلاح نخست با همهٔ دورهای تاریخی( و نه صرفاً دورهایی که دولتها واحد تشکیلهنده بودهند) جور در میآید. همچنین آن را بر اصطلاح «نظام جهانی» هم ترجیح میدهم زیرا واژهٔ نظم بیشتر نمایانگر ساختاری است که تنها مدت معینی تداوم داشتهاست و از فرض تلویحی وجود تعامل که در

واژهٔ «نظام» مستتر است بری است. واژهٔ «جهانی» اشاره به کلیت مربوطی دارد که به لحاظ جغرافیایی طیف تعاملات احتمالی آن را محدود می سازد( در گذشته، «جهانی» به منطقهٔ مدیترانه، به اروپا، به چین و غیره محدود بوده است). «نظم» را هم به معنی شیوهٔ رخداد معمول امور ( و نه به معنی نبود آشوب) به کار می بریم؛ بدین ترتیب مفهوم نظم در دل خود شامل بی نظمی هم هست. نظام بین دولتی یکی از شکلهای تاریخی نظم جهانی است. اصطلاح مورد نظرم را برای این به شکل جمع به کار می برم که نشان دهم الگوهای خاص مناسبات قدرت را که در طول زمان دوام آورده اند می توان بر حسب ویژگیهای اصلی شان به عنوان نظمهای جهانی جداگانه از هم متمایز ساخت.

۵. به گفتهٔ تامپسون، مفاهیم تاریخی اغلب باید« انعطافپذیری فوقالعادهای داشته باشند و اجازهٔ بیقاعدگیهای بزرگ را بدهند.» این نکته در مقالهٔ ذیل از روش برخورد او با منطق تاریخی نتیجه میشود:

E.P. Thompson, "The Poverty of Theory" in *The Poverty of Theory and Other Essays* (London :Merlin Press, 1978), esp.pp.231-242.

6.Friedrich Meinecke ,*Machiavellism:The Doctrine of Raison d'Etat and its Place in Modern History*, trans.by Douglas Scott (London:Routledge and Kegan Paul, 1957).

۷. این نکته به روشن ترین شکلی در اثر ذیل بازگو شده است: A State and War (New York:Columbia University Press of the state and war (New York).

K.Waltz, Man, the State and War (New York:Columbia University Press, 1954).

8. Leviathan, Part 1, chap. Xi.

۹. کنت والتس در مقالهای که اوت ۱۹۸۰ به هیئت مباحثهای در انجمن علوم سیاسی امریکا – که من نیز نمونهٔ اولیهٔ مقالهٔ حاضر را برای همین انجمن نوشتهام – تسلیم کرد این پرسش را مطرح ساخت که «آیا آینده مانند گذشته خواهد بود؟» و خودش پاسخ مثبت داد – نه تنها احتمالاً همان الگوی روابط حاکم خواهد بود بلکه به صلاح همه نیز هست که چنین باشد. باید گوشزد کنیم که آیندهٔ مورد نظر والتس دههٔ بعد یا در همین حدود بوده است. ۱۰ نمونهٔ تازهٔ این استدلال را می توان در اثر ذیل یافت:

Stephen Krasner, Defending the National Interest: Raw Materials Investment and U.S. Foreign Policy (Princeton: Princeton University Press, 1978).

نیت هنجاری واقعگرایی جدید به آشکارترین شکل،دادن پاسخی جدلگونه به اخلاقگرایی لیبرالی است. این گفته در مورد کتاب معروف ادوارد هالت کار هم که در مقابل «آرمانگرایی» حامیان جامعهٔ ملل در انگلستان ، روشی «علمی» را برای اندیشهورزی دربارهٔ روابط بینالملل پیشنهاد میکرد صادق است:

E.H. Carr, The Twenty Years' Crisis, 1919-1939 (London:Macmillan, 1942).

دین آچسون و جورج کنان هم هنگام پیریزی بنیانهای سیاست ایالات متحده در دوران جنگ سرد خود را وامدار راینهولد نیبور میشناختند که با احیای نگرش بدبینانهٔ آگوستین به سرشت بشر به معارضه با دیدگاه خوشبینانهٔ لاک که با فرهنگ امریکایی جور بوده برخاست. کراسنر« لیبرالیسم لاک» را که به نظر خودش دفاع عقلانی از منافع ملی ایالات متحده را متزلزل ساختهاست آماج حمله قرار میدهد.

11. *The New Science of Giambathista Vico*, trans. from the third edition by Thomas Goddard Bergin and Max Harold Fisch(Ithaca and London:Cornell University Press, 1970),p.62,

*Ibid.*, p.6,para. 35; p. 22, para. 145; p. 25,para.161; p.62,para.349.
 *Ibid.*, p.19, para. 124.

۱۴. برای نمونه، توجه کنید به تمایزی که کالینگوود بین استدلال دیالکتیکی و استدلال جدلی میگذارد:

R.G. Collingwood, The New Leviathan (Oxford University Press, 1942).

کالینگوود دیالکتیک را به ریشههای یونانیش بازمی گرداند. 15.Antonio Gramsci, *Selections from the Prison Notebooks*, edited and trans, by Quintin Hoare and Geoffrey Nowell Smith (New York: International Publishers, 1971), esp.pp. 158-168.

متن کامل و انتقادی این اثر به زبان ایتالیایی حاوی صفحات بیشتری در این خصوص است: Quaderni del carcere (Torino:Einaudi editore, 1975),pp. 471, 1321,1492.

گرامشی اندیشهها، سیاست ، و اقتصاد را دارای رابطهٔ دوسویهای با هم میدانست به گونهای که آنها را به یکدیگر قابل تبدیل و در یک *اردوگاه تاریخی* به هم جوش خورده میدید. به نوشتهٔ او « مادهگرایی تاریخی از یک جهت اصلاح و بسط مکتب فکری هگل است. فلسفهای است که از قید عناصر ایدئولوژیک یکجانبه رها شدهاست، آگاهی کامل از تناقضات فلسفه است. ( چاپ ایتالیایی، ص ۴۷۱ ترجمهٔ نه چندان دقیق خود من). ۱۶ برای نمونه، نک:

Krasner, op.cit. and Peter Katzenstein (ed). Beyond power and Plenty: Foreign Economic Policies of Advanced Industrial States (Madison, Wisconsin: University of Wisconsin Press, 1978).

این نویسندگان، ایالات متحده را دولتی میدانند که در مقایسه با توانمندی جامعهٔ مدنی (یا به عبارت دقیق تر ، منافع موجود در جامعهٔ مدنی) ضعیف است حال آنکه سایر دولتها مانند ژاپن یا فرانسه در مقایسه با جوامع خودشان قویترند. بدین ترتیب آنان جامعهٔ مدنی ایالات متحده را محدود کنندهٔ کارایی دولت میدانند.

۱۷. مفهوم چارچوب عمل یادآور همان چیزی است که ماکیاولی ضرورت (necessita) میخواند، این احساس که شرایط وجود ایجاب میکند عمل موجود یا مقوم شکلی از نظم اجتماعی باشد. ضرورت ماکیاولی هم متضمن امکان پیدایی نظمی تازه است و هم تمامی مخاطرات ذاتی تغییر نظم موجود را در بردارد. «... کم هستند کسانی که از قوانین تازهای که نظم جدیدی را در دولت به وجود میآورد استقبال کنند مگر آنکه ضرورت به روشنی لزوم چنین قوانینی را به آنها نشان داده باشد؛ و چون چنین ضرورتی بدون خطر نیست ممکن است و می توانین از می دولت خوانین تازهای که مخاطرات ذاتی تغییر نظم موجود را در بردارد. «... کم هستند کسانی که از قوانین تازهای که خطر تی می دولت به وجود می آورد استقبال کنند مگر آنکه ضرورت به روشنی لزوم چنین قوانینی را به آنها نشان داده باشد؛ و چون چنین ضرورتی بدون خطر نیست ممکن است دولت خیلی راحت پیش از تکمیل شدن نظم جدید ویران گردد».

Niccolo Machiavelli, *The Discourses* (ed.) Bernard Crick (Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books, 1970), pp. 105-106.

۱۸. در این خصوص استنلی هافمن چنین نوشته است:«رشتهٔ روابط بینالملل که در امریکا زاده شده و بالیده است به قول معروف بیش از حد به آتش نزدیک است. این رشته باید از سه چیز فاصله بگیرد: باید از جهان معاصر فاصله بگیرد و به گذشته توجه کند؛ باید از دیدگاه یک ابر

قدرت (آن هم ابرقدرتی بسیار محافظه کار) فاصله بگیرد و به نگرش ضعیفترها و انقلابیان نزدیک شود ـ یعنی از تلاش ناممکن برای دستیابی به ثبات دست بردارد؛ و باید از گرایش به علم سیاست گذاری فاصله بگیرد و دوباره راه قلههایی را در پیش گیرد که پرسشهای مطرح شده در فلسفهٔ سیاسی سنتی نمایانگر آنهاست».

Stanley Hoffmann, "An American Social Science: international relations", *Daedalus* (Summer 1977), P.59.

۱۹. در خصوص معانی بینا ذهنی، نک: Charles Taylor, "Hermeneutics and Politics", in Paul Connerton (ed.)

Critical Sociology (Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books, 1965), chap VI; and Peter L. Berger and Thomas Luckman, *The Social Construction of Reality* (Harmondsworth, Middlesex: Pemguin, 1971).

۲۰- تیلور (.C. Taylor op.cit) خاطر نشان میسازد که در جهان حاضر انتظاراتی که در خصوص رفتار مذاکراتی وجود دارد به لحاظ فرهنگی با هم تفاوت دارد. گارت ماتینگلی ریشهٔ اندیشههایی را که در این بند از متن مطرح ساختهایم و به شکل تلویحی در نظام نوین دولتها وجود دارد به بررسی گذاشته است:

Garrett Mattingly, Renaissance Diplomacy (London: Cape, 1955).

۲۱. تصورات جمعی، یک کاسه شدهٔ اندیشههای پراکندهٔ افراد نیست که از طریق پیمایش و نظر سنجی گردآمده باشد؛ آنها نمونههای ذهنی منسجمی هستند که جهان نگرش گروههای مشخصی را بازگو میکنند، جهان نگرشهایی که میتوان از روی آثار تاریخ دانان و جامعهشناسان آنها را بازسازی کرد مانند آنچه ماکس ویر در بازسازی شکلهای آگاهی مذهبی انجام داد.

۲۲. گرامشی مفهوم چیرگی را در اصل در مورد مناسبات میان طبقات اجتماعی به کار می برد مثلاً برای تبیین ناتوانی بورژوارنی صنعتی ایتالیا از برقراری چیرگی خودش در پی وحدت ایتالیا و نیز بررسی چشم اندازهای برقراری چیرگی طبقاتی کارگران صنعتی ایتالیا بر دهقانان و خرده بورژوازی و تشکیل یک *اردوگاه تاریخی* تازه – اصطلاحی که در آثار گرامشی تقریباً همان معنایی را دارد که ما از ساختار تاریخی در این مقاله مراد میکنیم. اصطلاح «چیرگی» در

آتار گرامشی با مباحثاتی در پیوند است که در جنبش بین المللی کمونیستی بر سر راهبرد انقلابی جریان داشت و در این رابطه مشخصاً ناظر بر طبقات است. اما گرامشی قالب این مفهوم را از مطالعهٔ آثار ماکیاولی به دست آورده است واز همین رو مفهوم یاد شده محدود به مناسبات طبقاتی نیست بلکه کاربردهای بالقوهٔ فراختری دارد.

تعدیل اندیشه ماکیاولی توسط گرامشی و سازگار ساختن شان با واقعیتهای جهانی که خود گرامشی میشناخت یکی از نمونه های مارکسیست دیالکتیک در معنایی است که در این مقاله در نظر داریم. پیگیری مناسب روش اوست برای شناخت مارکسیست پذیری مفهوم چیرگی در مورد ساختارهای نظم جهانی، آنچه در این مقاله مطرح ساختیم. از دید گرامشی نیز مانند ماکیاولی مسئله کلی مطرح در چیرگی، سرشت قدرت است و قدرت نیمی انسانی است و نیمی وحشی؛ آمیزه ای است از زور و رضایت. نک:

Machiavelli, *The Prince*, Norton Critical Edition (ed.) Robert M. Adams (New York: W.W. Norton, 1977), PP. 49-50: Gramsci, *Selections, op. Cit.*, pp. 169-170.

23. E.H. Carr, Nationalism and After (London: Macmillan, 1945).

24. Charles Moraze, Les bourgeois conquerants (Paris: colin, 1957).

۲۵. نمونهٔ تازهٔ بحث دربارهٔ سرشت دوسویهٔ این روابط را می توان در اثر ذیل یافت: Peter A. Gourevitch, "The Second Image Reversed", International Organization (Vol 32, No. 4, Autumn 1978), pp. 881-911.

۲۶. من به همراه جعفری هرود دست به بررسی مناسبات تولید در مقیاس جهانی زدهام که از مطالعهٔ الگوهای جداگانه روابط قدرت در فرایند تولید به عنوان ساختارهای تاریخی جداگانه شروع میشود و سپس شکلهای گوناگون دولت و اقتصاد سیاسی جهان را مدنظر میدهد. منظور ساختن این دو سطح اخیر برای شناخت وجود الگوی گوناگون مناسبات تولید و سلسله مراتب روابط میان آنها ضروری است. شیوهٔ ممکن دیگر این است که شکلهای دولت یا قلمهای جهانی را نقطهٔ عزیمت بررسی قرار دهیم ولی در این روش هم در نهایت باید برای تبیین فرایند تاریخی، سایر سطوح را نیز منظور سازیم.

27. Robert O. Keohane, "The Theory of Hegemonic Stability and Changes in

International Economic Regimes, 1967-77", in Ole Holsti, Randolph Siverson, and Alexander George (eds), *Change in the International System* (Boulder, Colorado: Westview Press, 1981).

کینن از چارلز کیندلبرگر، رابرت گیلیین و استیون کراسنر به عنوان کسانی یاد میکند که در این نظریه سهم داشتهاند. کین «چیرگی» را در معنای محدود سلطهٔ یک دولت به کار می برد. این معنی را باید از معنایی که در این مقاله مدنظر داریم و آن را از گرامشی گرفته ایم متمایز سازیم یعنی چیرگی به عنوان نوعی ساختار سلطه که مشخص نمی سازد قدرت سلطه یک دولت است یا گروهی از دولتها یا تلفیقی از دولت و قدرت خصوصی که پشتیبان آن، رضایت گسترده ای است که حاصل پذیرش اید نولرژی و نهادهای دمساز با این ساختار می باشد. براین رضایت آمیزی دارد و متمایز از نظم غیر چیرگی محوری است که در آن قدرت اساساً شکل رضایت آمیزی دارد و متمایز از نظم غیر چیرگی محوری است که در آن قدرت اساساً شکل تشکارا حضور دارند وهیچ قدرتی قادر نیست مشروعیت سلطهٔ خویش را برقرار سازد. بدون چیرگی هم می توان سلطهٔ داشت؛ چیرگی یکی از شکلهای ممکن سلطه است. چیرگی نهادینه نیرومند، می خواند . نظریهٔ او را به زبان خودمان می توانیم چین بیان کنیم: سلطهٔ یک دولت قدر تمند بیش از هر چیز دیگری موجب بسط چیرگی می می و اصطلاح «سلطه » یک دولت قدر تمد بیش از هر چیز دیگری موجب بسط چیرگی می شود. در متن حاضر، اصطلاح « تیرومنده می نواند . نظریهٔ او را به زبان خودمان می توانیم چین بیان کنیم: سلطهٔ یک دولت قدر تمد بیش از هر چیز دیگری موجب بسط چیرگی می شود. در متن حاضر، اصطلاح « تمراح در مورد نظمی مبتنی بر وفاق به کار می بریم و اصطلاح «سلطه» *تنها به تفوق یک قدرت مادی اشاره دارد.* 

۲۸. دو بررسی اصیل که به ویژه در مورد دورهٔ میان دو جنگ جهانی موضوعیت دارند اینها هستند:

Karl Polanyi, The Great Transformation (Boston, Mass: Little, Brown, 1957); E.H. Carr, The Twenty Years' Crisis, op. Cit.

فصلی که استیون بلنک در کتاب کاتزنشتین نوشته و مقالهٔ استیون کراسنر به تفسیر سیاست اقتصادی انگلستان اختصاص دارد:

Stephen Blank, "Britain: The Politics of Foreign Economic Policy, the Domestic Economic and the Problem of Pluralistic Stagnation", in

Katzenstein (ed.), op. cit.; Stephen Krasner, "State Power ond the Structure of International Trade", World Politics (Vol. 28, No. 3, April 1976).

از این گذشته، نک:

R.F. Harrod, The Life of John Maynard Keynes (London: Macmillan, 1951).

۲۹. نتایج بین المللی برنامهٔ راه و رسم نو در چندین قسمت از کتاب ذیل برشمرده شده است: Arthur M. Schlesinger, Jr., *The Age of Roosevelt*, esp. Vol. II, *The Coming of* the New Deal (London: Heinemann, 1960).

چارلز مایر به بحث دربارهٔ رابطهٔ میان برنامهٔ راه رسم نو و ایدئولوژی نظم جهانی پس از جنگ جهانی دوم میپردازد:

Charles Meier, "The Politics of Productivity: Foundations of American International Economic Policy after World War II", in Katzenstein, op. Cit.

ریچارد گاردنر رابطهٔ میان اندیشههای راه و رسم نو و نهادهای اقتصاد و جهانی را که پس از جنگ جهانی دوم در مذاکرات برتون وردز تشکیل شدند نشان میدهد:

Richard Gardner, Sterling – Dollar Diplomacy : Anglo – American Collaboration in the Reconstruction of Multilateral Trade (Oxford: Clarendon Press, 1956).

۳۰. نکتهٔ اساسی که در اینجا مطرح ساختهام در عبارتی از یادداشتهای زندان گرامشی آمده است: «آیا روابط بین الملل (به لحاظ منطقی) مقدم بر مناسبات اجتماعی بنیادین است یا تالی آن؟جای شک نیست که تالی و پیرو آن است. هرگونه نوآوری انداموار در ساختار اجتماعی، از طریق تجلیات فنی – نظامیاش به شکل انداموار روابط مطلق و نسبی در عرصهٔ بینالمللی را نیز تغییر میدهد». گرامشی وصف «اندام وار» را برای اشاره به تغییرات نسبتاً بلند مدت و دانمی و متفاوت با وصف «هم آیند» به کار میبرد.

Selections, op. Cit., pp. 176-177.

. در چاپ انتقادی ایتالیایی، اصل عبارات نقل قول شده از گرامشی را میتوان در جلد سوم، صفحهٔ ۱۵۶۲ یافت.

۳۱. هابزبوم مینویسد: « مردانی که امور نظم پیروزمند بورژوایی در دوران کامیابیش را تحت

### **PersianPDF.com**

نیروی های اجتماعی، دولتها و... / ۹۳

کنترل داشتند یک نجیب زادهٔ روستایی عمیقاً ارتجاعی از پروس، یک امپراتور بدلی در فرانسه و سلسلهای از زمین داران اشراف سالار در انگلستان بودند».

E.J. Hobsbawm, *The Age of Capital*, 1843 – 1875 (London : Sphere Book, 1977), p.15.

۲۲. از جمله تحلیل گرانی که با این سخن همنظرند اینها هستند: Karl Polanyi, op. cit.; Gunnar Myrdal, Beyond the Welfare state (New Haven: Yale University Press, 1960); E.H. Carr, Nationalism and After, op. cit.; and Geoffrey Barraclough, Introduction to Contemporary History (London: Penguin, 1968).

۳۳. جورج لیشتهایم از دورههایی از امپریالیسمهای گوناگون سخن گفته است و من اصطلاح «امپریالیسم لیبرال» را از او وام گرفتهام.

George Lichtheim, *Imperialism* (New York: Praeger, 1971). 34. "The Imperial State System" paper presented to the American Political Science Association, Washington, D.C., August 1980.

۳۵. شاید ماکس بلاف نخستین کسی بوده که به سازوکارهایی اشاره کرده است که از طریق آنها مشارکت در سازمانهای بینالمللی، رویههای سیاست گذاری داخلی دولتها را تغییر می دهد.

Max Beloff, New Dimensions in Foreign Policy (London: Allen and Unwin, 1961).

کاکس و جیکوبسون و همکاران شان هم نظامهای سیاسی سازمانهای بینالمللی را شامل بخشهایی از دولتها میدانند.

R.W. Cox, H.K. Jacobson, et al. The Anatomy of Influence: Decision-making in International Organisation (New Haven: Yale University Press, 1972).

کنین و نای به فرایندهای شکلگیری ائتلاف میان بخشهایی از دستگاههای دولتهای گوناگون و شیرههای تسهیل شکلگیری گونه ائتلافها توسط نهادهای بینالمللی اشاره کردهاند.

R.O. Keohane and J.S.Nye, "Transgovernmental Relations and International Organizations", *World Politics* (Vol. 27 October 1974).

این آثار مختلف گرچه از وجود سازوکارهایی برای هماهنگ سازی سیاستها میان دولتها و رخنهٔ نفوذهای بیرونی به درون دولتها سخن میگویند ولی دربارهٔ پیامدهایی که این سازوکارها برای ساختار و قدرت درون دولتها دارند بحثی نمیکنند. همین جنبهٔ ساختاری است که من قصد دارم با به کار بردن اصطلاح در بینالمللی شدن دولت» مشخص سازم. کریستین پالوا به «بینالمللی شدن تشکیلات دولت ملی ، برخی بخشهای دستگاه دولت »اشاره میکند.

Christien Palloix, L'internationalisation du capital (Paris: Maspero, 1975), P.82.

منظور وی آن بخشهایی از دولتهای ملی است که با سیاستهایشان پشتیبان بینالمللی شدن تولید میشوند. بدین ترتیب وی مسئله دگرگونی ساختاری در دولت را مطرح میسازد. البته این مسئله را باز نمیکند. کیئن و نای متعاقب اثری که بالاتر از آن یاد شد این سازوکار بین حکومتی را به مفهوم «وابستگی متقابل» پیوند زدند.

R.O. Keohane and J.S. Nye, *Power and Interdependence* (Boston: Little, Brown, 1977).

به نظر من مفهوم وابستگی متقابل، مناسبات قدرتی را که در دگرگونیهای ساختاری دولت و نیز نظم جهانی مستقر است از نظر پنهان میسازد و به همین دلیل ترجیح میدهم آن را به کار نبرم. پیتر گورویچ ضمن حفظ مفهوم وابستگی متقابل اصرار میورزد که باید آن را با کشمکشهای قدرتی که در درون دولتها میان نیروهای اجتماعی جریان دارد پیوند زد. Peter Gourevitch, *op cit*.

۳۶. به یقین دربارهٔ استدلال مطرح شده در این بند متون بسیاری وجود دارد که اشارهٔ کوتاهی به برخی از آنها ممکن است سودمند باشد. اندرو شانفیلد توسعهٔ آن نوع ساختارهای رستهگونهای را که من با دولت ملتگرای رفاه جو ملازم میدانم نشان داده است.

Andrew Shonfield, *Modern Capitalism* (London : Oxford University Press, 1965).

گذار از رستهباوری در سطح صنایع به رسته باوری در سطح شرکتها که به رهبری شرکتهای عمومی و خصوصی بزرگ صورت گرفت در برخی آثاری که پیرامون مناسبات صنعتی نوشته

شده به ویژه آنها که به پیدایش در طبقهٔ کارگر جدیدی توجه داشتهاند حاطرنشان شده است،برای نمونه، نک:

Serge Mallet, La nouvelle classe ouvriere (Paris: Seuil, 1963).

اما آثار یاد شده عموماً آنچه را من در جای دیگری رسته باوری شرکتی خواندهام با چارچوب فراختری که در این جا مطرح ساختهام مرتبط نکردهاند. مقایسه کنید با: R.W. Cox, "Pour une etude prospective des relations de production",

Sociologie du Travail, 2, 1977.

ارهاند فرید برگ دربارهٔ تبعیت رسته باوری قدیمی از رسته باوری جدید بحث میکند: Erhond Friedberg, "L'internationalisation de l'economie et modalites d'intervention de l'etat: la 'politique industrielle' ", in *Planification et* Societe (Grenoble: Presses Universitaires de Grenoble, 1974).

تغییر اصطلاح برنامهریزی به اصطلاح سیاست صنعتی، بینالمللی شدن دولت و اقتصاد ارتباط دارد. ساست صنعتی به مسئلهٔ مورد علاقهٔ سیاست گذاران اقتصادی جهانی تبدیل شده است. مقایسه کنید با:

William Diebold, Jr., *Industrial Policy as an International Issue* (New York: McGraw-Hill for the Council on Foreign Relations, 1980) and John Pinder, Takashi Hosomi and William Diebold, *Industrial Policy and the International Economy* (Trilateral Commission, 1979).

اگر برنامه ریزی شبع ملت گرایی اقتصادی را می جنباند همان گونه که در بررسی کمیسیون سه جانبه خاطرنشان شده است به سیاست صنعتی می توان از منظر اقتصاد جهانی نگاه مطلوبی داشت و آن را وجه ضروری هماهنگ سازی سیاستها دانست: «گفتیم که برای برخورد با مشکلات ساختاری در اقتصادهای امروزی به سیاستهای صنعتی نیاز است. بنابراین اقدام بین الهللی متوجه برچیدن این سیاستها باشد. بلکه فشارها باید متوجه اتخاذ سیاستهای صنعتی مثبت و سازگاری جویانه خواه توسط کشورهای منفرد یا گروه هایی از کشورها باشد. سیاست صنعتی نه تنها از حمایت گری به دور است بلکه می توان با کاستن از مشتقات روند تعدیل به کشورها کمک کند که علت موجدهٔ حمایت گری را از میان بردارند (P.50). می توان

این ایراد را مطرح ساخت که استدلال و استنادات مطرح در اینجا بیشتر در مورد اروپا صادق است تا ایالات متحده و در واقع خود مفهوم رستهباوری با ایدئولوژی ایالات متحده بیگانه است. در پاسخ این ایراد میتوان گفت که چون اهرمهای اصلی اقتصاد جهانی در ایالات متحده است اقتصاد این کشور کمتر از اقتصاد کشورهای اروپایی و کشورهای پیرامونی نیاز به تعدیل دارد و به همین دلیل سازوکارهای تعدیل در این کشور کمتر توسعه یافته است. اما تحلیلهای ساختاری صورت گرفته دربارهٔاقتصاد ایالات متحده به تمایزی که میان یک بخش خصوصی با نگاه بینالمللی و یک بخش تجاری متوسط و کوچک با نگاه ملی وجود دارد و پارههای گوناگون دولت و سمتگیریهای متفاوت سیاستگذارانهای که با هر یک از این

John Kenneth Galbraith, *Economics and the Public Purpose* (London: Andre Deutsch, 1974) and James O'conner, *the Fiscal Crisis of the State* (New Yark: St. Martin's Press, 1973).

تاریخ دانان به وجود عناصری از رسته باوری در برنامهٔ راه و رسم نو اشاره دارند. برای نمونه، نک:

Arthur M. Schlesinger, Jr., op.cit.

۳۷. نمونهٔزیر ترتیباتی را به یاد ما میآورد که در اواخر سدهٔ نوزدهم از سوی قدرتهای غربی به امپراتوری عثمانی و مصر تحمیل شد و عملاً درآمدهای معینی را برای بازپرداخت بدهیهای خارجی تخصیص میداد. نک:

Herbert Feis, *Europe the World's Banker*, 1870 – 1914 (New York: Kelly for the Council on Foreign Relations, 1961), pp. 332 – 341, 384-397.

۳۸ . شواهد مؤید وجود یک طبقهٔ مدیران فرامرزی از شکلهای بالفعل سازمان، پرداخت ایدئولوژی، حمایتهای مالی و رفتار افراد پیداست. سایر ساختارها مانند سرمایهٔ ملی و منافعش که به وسیلهٔ ساختار دیگری از وفاداریها ، کارگزاریها و غیره حمایت میشود گرایشهای رقیب را به نمایش میگذارند. ممکن است افراد یا شرکتها و کارگزاریهای دولت در برخی مراحل فعالیتشان گاه اسیر این گرایش و گاهی اسیر گرایش دیگر شوند. براین اساس ممکن است اعضای طبقهٔ مدیران فرامرزی پیوسته عوض شوند ولی ساختار آن پابرجا

می ماند. گاه گفته می شود که اینها تنها دربارهٔ سرمایه داران امریکایی صادق است که دور خودشان هاله ای از چیرگی کشیده اند. این گفته به تلویح، امپریالیسم را یک پدیدهٔ ملی محض جلوه می دهد. در این تردیدی نیست که ارزش های مورد اعتماد و تبلیغ این طبقه ریشهٔ آمریکایی دارد ولی در این هم تردیدی نیست که بسیاری از شهروندان و کارگزاریهای غیر آمریکایی هم در آن مشارکت دارند و جهان نگرش آن، جهانی و متمایز از سرمایه داری های ملی محض است که در کنار آن وجود دارند. فرهنگ امریکایی یا نوع معینی از فرهنگ تجاری امریکا از طریق این طبقهٔ مدیران فرامرزی، چیرگی خود را در جهان گسترده است. به یقین اگر گرایش های نوسود اباورانه در مناسبات اقتصادی بین المللی حاکم شود این ساختار طبقاتی فرامرزی برباد خواهد رفت.

۳۹. به نظر میرسد برخی صنایع مثلاً صنعت خودروسازی در قبال این گرایشها دچار دوسونگری باشند. طی دورهٔ گسترش اقتصادی، جنبهٔ بینالمللی این صنعت در ایالات متحده دست بالا پیدا کرد و اتحادیهٔ کارگران خودروسازی ایالات متحده پیشتاز تشکیل شوراهایی برای شرکتهای بزرگ بینالمللی خودروسازی شد تا باب چانهزنی چند ملیتی را بگشاید. ولی وقتی صنعت خودروسازی دچار رکود شد حمایتگری دست بالا پیدا کرد.

40. R.W. Cox, "Labour and Employment in the Late Twentieth Century", in R. St. J. Macdonald, *et al*, (eds), *The International Law and Policy of Human Welfare* (Sijthoff and Noordhoff, 1978).

می توان این گرایش را دنبالهٔ همان سمت گیری بلند مدت سازمان تولید دانست که تیلوریسم مرحلهٔ آغازین آن بود و طی آن کنترل فرایند کار هر چه بیشتر از کارگران گرفته و از اجرای عملی وظایف تفکیک شده است تا در دست مدیریت متمرکز گردد. نک:

Harry Braveman, Labor and Monopoly capital (New York: Monthly Review, 1974).

۴۱. اخباری که به تازگی از برزیل میرسد گویای بیقراری و نارضایتی کارگران سائوپائولوست که از زمان روی کارآمدن رئیس جمهور وارگاس اتحادیههایشان تابع ساختار رسته باوری دولتی قرار گرفته است.

۴۲. بانک جهانی، توسعهٔ روستایی و کنترل موالید را ترویج میکند. مفهوم «خود اتکایی» را که

زمانی شعاری ضد امپریالیستی به معنی «پیوند گسستن» از نظام امپریالیستی بود خود این نظام اقتباس کرده و به آن معنی خودیاری در میان مردمان به حاشیه رانده شده۔ نوعی برنامهٔ رفاهی شخصی بخشیده است.

۴۳. این اصطلاح را از هارتموت السنهاس وام گرفتهام.

Hartmut Elsenhas, "The State Class in the Third World: For a New Conceptualisation of Periphery Modes of Production" (unpublished).

فقر نوواقع گرایی ا

T

ريجارد اشلى

liternational Organization 38(2) (1984):pp.225-286 I;

نظریهٔ معرفت، بعدی از نظریهٔ سیاسی است زیرا قدرت مشخصاً نمادین برای وضع اصول بنای واقعیت ـ به ویژه واقعیتی اجتماعی َـ بُعد عمدهای از قدرت سیاسی است

پي ير بورديو

ماکیاولی بودن خطرناک است ، ماکیاولی بیفضیلت بودن فاجعه بار. هانس مورگنتاو

۱.این مقاله حاصل بسط اندیشه های مطرح در نوشتهٔ زیر است:

"The Hegemony of Hegemony" and "Realist Dialectics" (Presented at the September 1982 meeting of the American Political Science Association, Denver, Colo.).

اندیشهٔمن در این باب به شدت مرهون نظرات و انتقاداتی است که افراد ذیل سخاوتمندانه به من پیشکش کردهاند:

Gordon Adams , Hayward R. Alker, Jr. , Albert Bergesen , Christopher Chase-Dunn , Richard Dagger , Felicia Harmer , Robert O. Keohane , Stephen D. Krasner , Ivy Lang , Dickinson McGaw , George Modelski , craig Morphy , Robert C. North , Mark Reader , John G. Ruggie , Kenneth N. Waltz , David Winter

و ویراستاران نشریهٔ سازمان بینالمللی .استدلالهای مطرح در این مقاله مناقشه برانگیز است . بنابر این بسیار شایان توجه است که به رغم اختلاف نظرهای عمیق،تبادل نظر با نمایندگان دیدگاههای ظاهراً ناهمساز ، دست کم برای من ثمربخش بوده است .از همهٔآنان سپاسگزارم و تمامی آنها را از خطاهای این مقاله مبراً می دانم .

تقریباً شش سال پیش، تامپسون نگاه انتقادی خود را روی دو سوی کانال مانش متمرکز ساخت و اجازه داد نظراتش در قالب مجادلهای پرطول و دراز با عنوان **فقر نظریهٔ** انتشار یابد [۱]. آماج فوری تامپسون، لویی آلتوسه بود. هدف راهبردی او اثبات نادرستی آن درستکیشی اروپایی بود که آلتوسه پرچمدارش به شمار میرفت: مارکسیسم ساختاری؛ دیدگاهی علمی و آگاهانه که میخواست با استفاده ازمقولههای مارکسیستی در نوعی چارچوب ساختارگرایانه به معرفت نظری دربارهٔ ساختارهای عینی واقعیت سرمایهداری دست یابد.

ایراداتس راک تامپسون مطرح ساخت نمی توان به سهولت خلاصه و جمعبندی کرد ولی می توان به اختصار به برخی از مضامین کلیدی آن اشاره نمود. تامیسون مدعی بـود آلتوسـه و ساختارگرایان از میراث مارکسیسم که ادعای پیشبردش را داشتند تفسیری آشکارا گزینشی و بسیار یکسویه به دست دادهاند. آلتوسه به نام علم، مارکسیسم را از محـتوای دیالکتیکـی غنـی خود تهی کرده و درعین حال به مفاهیمی که از آثار مارکس به سرقت برده بود نوعي قطعيت غيرتاريخي كُشنده تحميل كرده بود. تامپسون، آلتوسه را مىتھم مىيكىرد كىه بىراى توليد اين تفسير دوپھلو، با اينكە خود ماركس مدعى پشت سر گذاشـتن محدوديـتهاي يافـتباوري بود برداشتي يافتباورانه از علم را به انديشههاي او تحميل كرده است. از ايـن بدتـر، ماركسيسـم سـاختاري او چـارهاي جز ناديده گرفتن چـارچوب تاریخـی آثـار مارکس، تابع قرار دادن «مارکس جوان» دیالکتیکباور نسبت به «مارکس پختهٔ» عینیت گرای **گروندریسه**، بی اعتنایی به انگلس پیر، این «دهاتی»، و به فراموشمي سمپردن اصولي بيشتر نوشتههاي ماركسيستي كه يس از ماركس به رشتهٔ تحرير درآمد ازجمله آثار لنین نداشت. از نظرتامپسون، این قرائت از مارکس، نوعی نظریهٔ ماشینی ازجامعهٔ سرمایهداری به دست میداد ـ مدلی ماشینوار تشکیل یافته از واحدها یا بخشـهای مسـتقل و کاملی که درست مانند یک دستگاه، به هم مرتبط شده، فعال گشته و همزمان شده بودند. تامیسون این نظریه را «افلاکنمایی از خطاها» می خواند[۲].

# فقر نوواقعگرایی /۱۰۱

حملهٔ تامپسون به هیچ وجه به معنی دعوت به سرسپاری به متون اصلی مارکس نبود بلکه اساساً هدفش زنده کردن دوبارهٔ اعتنا به عمل درتاریخ بود. از دید تامپسون، مارکسیسم ساختاری نقش عمل در ساخت و پرداخت تاریخ از جمله تکوین تاریخی ساختارهای اجتماعی را نادیده گرفته بود. این مکتب، شناختی غیرتاریخی و غیرسیاسی از سیاست به دست میداد که بر اساس آن، زنان و مردان سازندهٔ شرایط خودشان نیستند بلکه از آن کنش پذیرند. و سرانجام اینکه مارکسیسم ساختاری، پروژهای تمامت خواه، یک ساختار غیرتاریخی تمامت نگر ارائه میکند که به واسطهٔ بازتولید گرایش یافت باوری به جهان شمول و طبیعی جلوه دادن نظم موجود، پروژهٔ مارکس برای دگرگونی را به شکست میکشاند.

حملات تامیسون که در چارچوب نظریهٔ اجتماعی امروز اروپا و امریکای لاتین اعم از مارکسیستی و غیرمارکسیستی تکرارشده است شاید امروز کهنه به نظر رسد. دژی که وی مورد حمله قرارداد اکنون رو به ویرانی است. دست کم در اروپا روزگار برتیری نظری بلامنازع ساختارگرایی سپری شده است. درست است که نظریهٔ اجتماعی اروپا همچنان بسیارمرهون اندیشهٔ ساختارگرایی است ـ همان مجموعه اصول و مشکلههایی که به شکلهای گوناگون مثلاً در زبان شناسی سوسور، جامعه شناسی دورکم، انسان شناسی فرهنگی لوی استروس یا روان شناسی رشد پیاژه جلوه گر شده است . و لی امروزه این دین نه با سرسپردگی غیرانتقادی به اصول ساختارگرایی بلکه با طرح پرسشهای پساساختارگرایانه دربارهٔ محدودیتهای آنها ارج گذاشته می شود.

اما در ایس سوی اقیانوس اطلس، مضامین انتقادات تامیسون همچنان ارزش یادآوری را دارد. زیرا درست درحالی که سلطهٔ اندیشهٔ ساختارگرا در نقاط دیگر کمرنگ شدهاست نظریهپردازان سیاست بینالملل و سیاست تطبیقی در امریکای شمالی مدعیاند

که سرانجام از محدودیتهای آنچه پیاژه « تجربه گرایی ذرهنگر'» میخواند خود را خلاص کردهاند. درست در هنگامی که موقعیت چیرگی ایالات متحده در اقتصاد جهان زیر سؤال رفته است نظریه پردازان روابط بین الملل در امریکای شمالی با افتخار اعلام میکنند که به « چرخش ساختار گرایانهٔ» خودشان که دیرهنگام هم صورت گرفته است دست زدهاند. هواداران این ساختار گرایای در امریکای شمالی برخی از برجسته ترین و مولد ترین نظریه پردازان روابط بین الملل و سیاست تطبیقی در دو نسل گذشته اند از جمله کنت والتس، رابرت کیئن، استیون کر اسنر، رابرت گیلپین، رابرت تاکر، جورج مودلسکی و چارلز کیندل برگر. جنبشی که اینان نمایندهٔ آن هستند به نامهای بسیاری معروف است از جمله واقع گرایی امروزی، واقع گرایی جدید، و واقع گرایی ساختاری.

Latomistic empiricism

تعریف کنندهٔ ساختارهای مسلط کلیت مورد بررسی، به اجماع دست یافته است: این مقوله ها در مورد نوواقع گرایی نه به طبقات اجتماعی و حوزه ها و ابزارهای مبارزهٔ طبقاتی بلکه به دولتهای نو، مبارزات آنها برای دستیابی به چیرگی و ابزارها وعرصه های این مبارزات اشاره دارد. و مانند مارکسیسم ساختاری آلتوسه، نوواقع گرایسی هم خیلی سریع به درست کیشی مسلط تبدیل شده است. ساختار گرایی آلتوسه در فرانسه در اواخر دههٔ ۱۹۲۰و دههٔ ۱۹۷۰ متنی محوری را تشکیل می داد که رشد فکری نسلی از فیلسوفان تندرو به آن بازمی گشت. نوواقع گرایی و نظریهٔ ساختاری آن دربارهٔ چیرگی در ایالات متحده هم در دههٔ ۱۹۸۰ گفتمان سنجیدهٔ نسلی از دانشجویان کارشناسی ارشد ودکتری سیاست بین الملل را چارچوب بندی می کند.

اکنون زمان مطرح ساختن مجادلمای دیگراست. با متمرکز شدن روی ساختارگرایی نوواقعگرا بحثی را مطرح می سازم که مضامین اصلیش بسیار شبیه حملهٔ تامپسون به مارکسیسم ساختاری است. قصدم چالش با ککیّت جنبش نوواقعگرایی است ونه معارضه با تک تک نوواقعگرایان [٤]. مانند انتقاد تامپسون، بحث من نیزهم جنبهای منفی دارد و هم وجهی مثبت: هم حملهای انتقادی است وهم متضمن اشاراتی به رویکردی که کارایی بهتری خواهد داشت. بگذارید مانند تامپسون من نیز مضامین محوری حملهٔ انتقادی خودم را عمداً به شکلی اغراق آمیز بیان کنم.

در وجه منفی، ادعای من ایس است که نوواقع گرایسی، خود «افلاکنمایی از خطاها» است؛ سرهم بندی فروبسته و حق به جانبی از پای بندیهای دولت سالارانه، فایده گرایانه، و ساختار گرایانه است. گرچه نوواقع گرایسی مدعی همصف بودن با پیروزمندان دو انقلاب نظری در امریکا – انقلاب واقع گرایسی بر ضد آرمان گرایسی، و انقلاب علمی بر ضد سنت گرایی – است ولی در واقع نسبت به هر دوی این انقلابها بی وفاست. با فروکاستن عمل سیاسی به نوعی منطق اقتصادی، به تعهد انقلاب نخست به استقلال حوزهٔ سیاسی خیانت میکند و با پذیرش قواعدی روش شناختی که علم را به

کاری کاملاً فنی تبدیل میکند قابلیتهای انتقادی انقلاب دوم را کورمیکند. نوواقع گرایی از واقع گرایی تنها توجه به قدرت، و از علم نیز تنها علاقه مندی به بسط دامنهٔ کنترل را میآموزد و با این وام گیری گزینشی، دیدگاهی نظری پدید میآورد که به امکان وجود قدرت عقلایی که هرگز نیازی به تصدیق محدودیتهای قدرت ندارد قائل است. حاصل کار، نوعی ساختارگرایی یافتباورانه است که نظم موجود را نظم طبیعی میگیرد، به جای گسترش دامنهٔ گفتمان سیاسی آن را محدود میسازد، اهمیت گوناگونی در گذر زمان و در مکانهای مختلف را نمی پذیرد یا کم اهمیت می شمارد، همهٔ اعمال را تابع و زیردست علاقهمندی به کنترل قرار می دهد، در برابر آرمان قدرت سیاسی فارغ از مسئولیت سرفرود میآورد، و بدین ترتیب تعامل سیاسی را از آن دسته ظرفیتهای عملی که یادگیری اجتماعی و دگرگونی خلاق را امکان پذیر میسازد محروم میکند.حاصل، نوعی ایدئولوژی است که پروژهٔ تمامتخواهانهای با ابعاد جهانی را پیش بینی میکند، مشروعیت میخشد و هدایت میکند: عقلانی ساختن سیاست جهانی (ایش بینی میکند)

در وجه مثبت، حرف من این است که بدیلهای نظری، محدود به انتخاب نادرست ساختارگرایی « پیشرو» نوواقع گرایی یا « واپس نشستن» به دیدگاههای ذرهنگر، رفتارگرا یا به قول والتس « تقلیل گرایانه» دربارهٔ سیاست بینالملل نیست. این دوگانگی میان کلها و اجزا که اغلب مورد استناد درست کیشی نوواقع گرایانه قرار می گیرد شکاف دیگری را که دست کم به همان اندازه اهمیت دارد از نظر پنهان می سازد. منظور، شکافی است که «مدلهای اطاعتی اس ساختارگرا برای عمل و واقعیت اجتماعی ( برای نمونه، مدلهای مادیت باوری که در آثار اولیهٔ دورکم مشاهده می شود) را در برابر «مدلهای لیاقتی ای دیالکتیکی ( ماندند آنچه طی یکی دو دههٔ گذشته در اندیشهٔ پساساختارگرایان دیده می شود) قرار می دهد[۶]. در برابرگرایش نوواقع گرایی به بازگشت سرفرازانه به

- 1.compliance models
- 2.competence models

مدلهای اطاعتی سدهٔ نوزدهم مدعی هستم که مقدمات یک مدل لیاقتی بدیل از سیاست بین الملل، مدلی که به بحثهای معاصودر نظریهٔ اجتماعی پاسخگوتر است از پیش در تحقیقات واقع گرایان اصیل وجود دارد. من با الهام گیری ویژه از آثار پی یر بوردیو نشان خواهم داد که یک مدل لیاقتی **دیالکتیکی** به ما اجازه خواهد داد تاضمن درک همهٔ آنچه نوواقع گرایی مدعی دریافتنش است از واقع گرایی اصیل هم بینشهایی را در بارهٔ عمل سیاسی برگیریم که خطر تصفیه و کنار گذاشتن شان توسط نوواقع گرایی می رود. چنین مدلی به شرط آنکه به طور کامل بسط یابد نقش نظری عمل را احیا خواهد کرد، تصویری که ازبحران جهانی جاری از جمله معماهای ره بری چیرگی محور ترسیم می شود واضح تر خواهد ساخت، و نقش ومحدودیتهای دانش از جمله نوواقع گرایی را در تولید، توجیه و تفسیر احتمالی نظم موجود روشن خواهد کرد.

انتقادی به این گستردگی لوماً از منابع متعددی الهام می گیرد. گذشته از تامپسون، باید از دو منبع پساساختارگرا هم که یکی فرانسوی و دیگری آلمانی است یاد کنم. منبع فرانسوی الهامبخش من همان گونه که پیداست اصولاً کتاب دیالکتیکی **طرح تظریمای دربارهٔ عمسل** اشر بوردیو است [۷]. منبع آلمانی الهامبخش من نیزنظریهٔ انتقادی یورگن هابرماس و با فاصلهٔ بیشتر، کل سنّت مکتب فرانکفورت است[۸]. مضمون «علمی شدن سیاست <sup>۱</sup>» هابرماس در نقد من از نوواقع گرایی به روشنی بازتاب یافته است. « بحران مشروعیت <sup>۲</sup>»که او در جامعهٔ سرمایهداری پیشرفته تشخیص داده

است مکمّل بحث من در بارهٔ شرایط تاریخی درستکیشی نوواقعگرایانه است[۹]. درعین حال، تـنگنظری مسجّل گفتمان امریکایی سیاست بینالملل این امکان را بـه راحتمی فـراهم مـیسازد کـه برای گیر انداختن، ضربه زدن و از پای درآوردن این گفـتمان، مفاهـیم بـیگانهای را از نظـریهٔ اجتماعـی اروپـا به صف کنیم. چنین راهبردی با

1 scientization of politics

2.legitimation crisis

توجه به مقاصدی که درنظر دارم محکوم به شکست است. استدلالهای من در اینجا که به عمد در قالب عباراتی برخورنده بیان شده است مانند شلیک اخطاری است که هدف از آن نه نابود ساختن دشمن ادعایی بلکه به راه انداختن بحث است. بنابر این خود را موظف می بینم که مواضع خودم را به صورتی «آشنا» یعنی به ترتیبی بازگویم که مستنداتش تجربیات جمعی محققان روابط بین الملل در امریکای شمالی باشد. همان گونه که خواهیم دید این کار چندان دشوار نیست چرا که تجربیات یادشده آن اندازه هم که پاسداران سنّت نوواقع گرایی جلوه می دهند ضعیف و فقیر نیست.

# ۱. سنّت نوواقع گرایی

هرجنبش علمی بزرگی سنّتهای خاص خود را دارد؛ اسطوره های آفرینش مورد اعتقاد جمع، برداشتهای آیینی از مبارزات عظیمی که پیش تر صورت گرفته و چالشهایی که برای برقراری و حفظ برتری آن باید برآنها غلبه کرد. اهمیت این سنّت را نباید دست کم گرفت: تا اندازهٔ بسیارزیادی انسجام هر جنبشی در گرو توانایی اعضای آن برای بازگویی این سنّت و تبیین هرگونه فعالیت خودشان برحسب آن است. بنا بر این چندان شگفت نیست که در آیینهای گذار مانند آزمونهای شفاهی، تا این اندازه بر توانایی دانشجو برای بازسازی رضایت بخش و مشخص ساختن مبارزات جاری که دانشجو به نوبهٔ خود باید پیگیر آنها باشد تأکید میشود. دو نسل پیش از این ، دانشجویان روابط بین الملل در امریکای شمالی که سودای بالیدن داشتند باید آمادگی خودشان را برای پیگیری جنگ شجاعانهٔ واقع گرایی اصیل با آرمان گرایی مستحکم امریکایی نشان میدادند. یک نسل پیش تر، آنان باید سنّت دیگری را درونی می ساختند: باید سرودهای جنگ علم رفتاری بر ضد سنّت گرایی را سرمیدادند. امروزه به واسطهٔ امریکایی نشان میدادند. یک نسل پیش تر، آنان باید سنّت دیگری را درونی می ساختند: بیدایش درست کیشی نوواقع گرایی، دانشجویان باید خودشان را آماده بازگویی و پیش

الف. پیروزی واقع گرایی علمی

سنّت نوواقع گرایسی را به شیوههای متعددی می توان بازگو کرد که در هر یک، قهرمانان متفاوتسی مسورد تأکید قرارمی گیرند ولی مضمون محوری در همهٔ آنها احتمالاً ثابت است. نوواقع گرایسی مطابق ایسن مضمون، نوعسی نجات علمی و مترقّی تحقیقات واقع گرایان اصیل است. همان منافع واقع گرایی اصیل را در شرایط جدید و پرچالش همراه با درک روشن تس مقتضیات و استعدادهای علم عینیت گرا بسرآورده می سازد. در این مقام، نوواقع گرایسی از دو جهت مبارک است. میرات خوار و حامل دو انقلاب نظری بزرگی است که پیش از نوواقع گرایی رخ داده است: واقع گرایی در برابر آرمان گرایی، و علم در برابر اندیشه سنّت گرا.

بازگویی کامل تر این سنّت با مشخص ساختن برخی خطاها در تحقیقات واقع گرایان اصیل مانند مورگنتاو، کیسینجر و هرتس آغاز می شود. از دید نوواقع گرایان و به دلایلی که در ادامه خواهد آمد این واقع گرایان اصیل و همتایان شان به درستی بر قدرت، منافع ملی، و کنشگری سیاسی مؤثر دولت در طول تاریخ تأکید داشتند. متأسفانه وقتی ایس دانشمندان واقع گرای اصیل را با معیارهای ع*امی و نو* نظریه محک می زنیم به نظر می رسد که آنان به طرز اسف باری با این معیارها فاصله دارند. می توان در میراث واقع گرایی اصیل روی چهار خطا انگشت گذاشت.

نخست، مفاهیم، استدلالها و دعاوی معرفتی واقع گرایی اصیل را می توان بیش از حد مبهم، بیش از حد غیرقابل اعتماد، بیش از حد مقاوم دربرابر صورت بندی عملیاتی، و در عمل، بیش از حد وابسته به حساسیت استادانهٔ دانشمندانی دانست که ذهنیتی تاریخی دارند و به بسترعمل توجه دارند. از نظری، مفاهیم و دعاوی معرفتی واقع گرایی اصیل هرگز کاملاً به حد «سومین جهان معرفت عینی» پوپر نمی رسند زیرا واقع گرایان اصیل معتقدند که درستی این مفاهیم و دعاوی تنها می تواند در تفسیرهای موقعیتی تحلیل گران یا دولتمردان جلوه گر شود[۱۰].

دوم، که با خطای نخست ارتباط تنگاتنگی دارد اینکه می توان گفت واقع گرایان اصیل بیس جنبه های ذهنی و عینی زندگی سیاسی بین المللی به اندازهٔ کافی تفاوت نمی گذارند و همین، ساختمان نظریه شان را متزلزل می سازد. این ملاحظه را می توان برای نمونه، در گلایه های والتس از شناخت مورگنتاو و کیسینجر از نظام بین الملل مشاهده کرد. از دید والتس ایس دو « تقلیل گرا» هستند زیرا معمولاً برای «کیفیت» برداشتهای ذهنی بازیگران نقش مهمی در ساخت و تولید «نظام» قائلند.اینان بدین ترتیب منکرآنند که نظام به عنوان یک واقعیت اجتماعی عینی، حیاتی مستقل دارد که نظریه باید آن را بشناسد[۱۱].

سوم، می توان مدعی شد که به قول گیلپین، تحقیقات واقع گرایان اصیل « پایهٔ استواری در نظریهٔ اجتماعی نـدارد»[۱۲]. می تـوان گفت که واقع گرایی اصیل با همهٔ توانایسیهایش بـه شـکل اسفباری چـیزی از بینشـهای علـم اقتصـاد، روانشناسی یـا جامعهشناسی نیاموخته است.

اما خطای چهارم بارزترین خطای دیدگاه نوواقع گرایی است زیرا هم نمایانگر فقدان اعتماد به نفسی است که واقع گرایان از خود نشان میدادند و هم ضعف برجسته نوواقع گرایی را در زمینهٔ دفاع از یکی از اصول کلیدی واقع گرایی یعنی اصل « استقلال حوزهٔ سیاسی» نشان میدهد. واقع گرایان اصیل خودشان را به حوزهٔ روابط سیاسی – نظامی محدود می ساختند یعنی همان جا که می شد توازن قدرت را یک مفهوم محوری دانست. در نتیجه، واقع گرایی در زمینهٔ فرایندها وروابط اقتصادی بی تجربه بوده و این فرایندها و روابط را به اندیشمندان لیبرال وابستگی متقابل که چشمشان به روی قدرت بسته بود و نظریه پردازان فرووابستگی و امپریالیسم که به این فرایندها و روابط با بدگمانی می نگریستند وا می گذاشت. از سدید نوواقع گرایان، این تنها به رقابت میان بمن نگرهای علمی بازنمی گشت. چون فرایندها وروابط اقتصادی در بلندمدت پیامدهای معینی از نظرقدرت سیاسی دارند و از آنجا که همین فرایندها با استناد به منطق توازن

قدرت به درستی تشریح نمیشوند بسته بودن چشم واقع گرایی اصیل به روی اقتصاد، تأثیرات مرتبط چندی داشت: باعث می شد سیاست میان دولتها نسبت به پویشهای اقتصادی، موقعیتی « روبنایی» و انفعالی پیداکند و همین، واقع گرایی اصیل را از درک بسن بستهای اقتصادی – سیاسی ناتوان، و توانایی واقع گرایی برای هدایت عملیات دولت درمیانهٔ ایس بسن بستها را محدود می ساخت. با توجه به همهٔ اینها و با توجه به دوره ای از بحران اقتصادی جهانی که هرروز بیش از پیش تواناییهای دولتها را برای موجه جلوه دادن خودشان به عنوان مدیران سوءکار کرد اقتصاد زیر سؤال می برد واقع گرایی در خطر شکست خوردن در یکی از اصلی ترین نقشهایش بود: به عنوان چارچوبی که می توانست برای مشروعیت بخشیدن و هدایت دولت به کار گرفته شود.

ایس وضع و پاسخ نوواقع گرایان به آن را می توان به شکل مشخص تری بیان کرد.در دوران بحران اقتصادی جهانی، فوران اعتراضات فراملی بر ضد محدودیتهای دیدگاه واقع گرایی، و تحولات آشکارا سیاسی که واقع گرایی قادر به درکشان نبود، سنّت واقع گرایی اصیل و مفاهیم کلیدی آن به ویژه درایالات متحده دچار بحران مشروعیت بود. تعدادی از دانشمندان امریکایی که بیشترشان نسبتاً جوان بودند و تعداد بسیار اندکی شان درسنّت واقع گرایی اصیل تبخری داشتند با احساس این بحران، کمابیش مستقل از هم اقدام به پاسخگویی به شیوهای مشخصاً امریکایی یعنی به روش عامی کردند [۱۳]. آنان مصمم بودند نظریه هایی علمی بسط دهند و آنها را از نظر تاریخی تقویت کند که ساختار ثابتی از اقتدار گریزی بین المللی را ترسیم یا فرض نمایند [۱۴]؛ مفهوم توازن قدرت را از مضامین ایدئولوژیکی که از نظر علمی مرموزند بیرایند؛ توازن قدرت را از نظر علمی تاحد یکی از خواص نظام یا نوعی منطق موقعیتی که دولتهای عقلایی، محاسبه گر، و سودجو ازآن تبعیت میکنند تنزل مقام دهند؛ و از همه مهمتر کشمکش سیاسی برسر کسب چیرگی را که در ورای پویشهای اقتصادی – که تحلیل گران لیبرال و تندرو اغلب به خطا آنها را جد از سیاست میان دولتها موقعیا مروزه که تحلیل گران لیبرال و تندرو اغلب به خطا آنها را جد از سیاست میان دولتها موتهای مروزه کردن که تحلیل گران لیبرال و تندرو اغلب به خطا آنها را جد از سیاست میان دولتها مولا مقام دهند؛ و از

بحث قرار می دهند \_ وجود دارد افشا کنند[۱۵]. از این گذشته، آنان دست به پرداختن نظریه هایی برای آشکارسازی مناسباتی ساختاری \_ ارتباطات علت ومعلولی میان وسیله ها و هدفها\_ زدند که به پویشهای ظهور وسقوط چیرگی شکل می بخشند و با توجه به آن، هرقدرت چیره ای می تواند تلاشهای خودش را در جهت تأمین چیرگی خویش و حفظ رژیمهای اقتصادی و زیست محیطی همیارانه هدایت کند. نظم سیاسی \_ اقتصادی به گفتهٔ این نظریه ها برخاسته از تمرکز قدرت سیاسی \_ اقتصادی است. قدرت، پدیدآورندهٔ نظم است. نظم به قدرت نیازدارد. تأکید واقع گرایان برنقش قدرت دولت، برجای خود باقی مانده بود.

براساس سنّت نوواقع گرایی، این پابرجا نگه داشتن سیاست قدرت واقع گرایانه به هیچ وجه کارکوچکی نبود. به هرحال کاری قهرمانانه بود. زیرا بالاتر از همه بستگی به یک حرکت جسارتآمیز داشت: حرکتی زبردستانه و جسورانه بر ضد برتریهای شدید و در مخالفت با انبوه عادات اجتماعی ـ علمی رسوب کرده. نوواقع گرایان برای به کارگرفتن علم درجهت نجات وبسط واقع گرایی باید نخست ازمحدودیتهای جزءنگری منطقی که در آن زمان درمیان رویکردهای « علمی» برای بررسی روابط بین الملل حاکم بود خود را خدلاص می ساختند. آنان بدین منظور در قبال استدلالهای « تقلیل گرایانه» یعنی استدلالهایی که « نظامها» را به تعاملات میان اجزای جداگانه فرومی کاستند موضعی انتقادی می گرفتند. نوواقع گریان به جای این گونه استدلالها، استدلالهای را

ایس حرکت ساختارگرایانه بسرای نجات سیاست قدرت واقعگرایانه توسط نوواقعگرایسی، اهمیتی تعیینکننده داشت. ظاهراً نوواقعگرایان باتوسل به ساختارهای عینی که گفته می شود رویههای میان دولتها را برمیانگیزند و محدود می سازند( به ویژه ساختار اقتدارگریز نظام نوین دولتها) پردههای ذهنیگرایی را دریدند و متافیزیک تاریک اندیشهٔ واقعگرایان اصیل را دور ریختند. به نظر می رسید آنان باچشم پوشی از متافیزیک

ه نجاری انسان ه بوط یافته، سیاست قدرت واقع گرایانه، از جمله مفاهیم قدرت وامنیت ملی را به استواری در زمین ضرورت عینی که به شیوهٔ علمی قابل دفاع بود غرس کردهاند. از سیاست قدرت واقع گرایانهای که در چنین زمینی غرس شده بود می شد در برابر منتقدان نو گرا و تندرو دفاع علمی به عمل آورد. نوواقع گرایان بی آنکه ضرورتاً چنین گرایشهایی را به عنوان وابستگی متقابل اقتصادی یا توسعهٔ ناموزون مردود شمارند می توانستند بگویند که ساختارهای قدرت سیاسی اثرات این گرایشها را به شیوهای که خود ساختارها ایمن بمانند منحرف و محدود خواهند ساخت.

اصل مطلب همین است. به یقین، حتی درسنّت نوواقع گرایی هم این چرخش ساختار گرایانهٔ انقلابی، تنها بخشی از ماجرای نوواقع گرایی است. دانشجویان کارشناسی ارشد و دکتری که آیینهای گذار نوواقع گرایان را پشت سر میگذارند باید بسیار بیشتر از این بدانه اند. همان گونه که پس از این روشن خواهد شد دانشجویی که سودای پیشرفت را درسر میپروراند از این گذشته باید دیدگاههای نوواقع گرایانه دربارهٔ تشریک مساعی بین المللی ونقش رژیمها، نقش ومحدودیتهای ایدئولوژی، و پویشهای جانشینی چیر گیها و «دگر گونی سیستمی» را فرا بگیرد. بالاتر ازهمه باید توانایی خود را برای تفسیر نوواقع گرایانهٔ اعمال دولتها به عنوان رفتارهایی محاسبه گرانه ومبتنی برعقلانیت «اقتصادی» تحت محدودیت را به اثبات رساند. بازهم چرخش ساختار گرایانه است که اهمیت تعیین کننده دارد و عنصر ضروری پیروزی نوواقع گرایی به شمار میآید. بیایید به این وجه ساختار گرایانه که بسیار دربارهاش سخن رانده اند. نگاه دقیق تری بیندازیم.

ب. نوید ساختارگرایی

همان گونه که جان روگی به عنوان یکی از نخستین اندیشمندان خاطرنشان ساخته است نویمد نوواقع گرایمی مانمند نویمد دیدگاه نظامهای جهانمی ایمانوئل والرشتاین تا اندازهٔ

بسیارزیادی به وجه ساختارگرایانه آن قابل انتساب است[۱۶]. روگی درست میگوید. در واقع میان جنبههایی از استدلال نوواقعگرایی و عناصری از استدلال ساختارگرایان ( همانگونه که مثلاً در آثار سوسور، دورکم، لوی استروس واَلتوسه پیداست) همشکلیهایی وجود دارد. باتوجه به این همشکلیها میتوان نوواقعگرایی را هم در افتخار پیروزیهای پارینهٔ ساختارگرایی در رشتههایی چون زبانشناسی، جامعهشناسی، انسانشناسی و فلسفه شریک دانست. میتوان گفت که موفقیت ساختارگرایی در دیگر

رشتهها خبر از نویدبخش بودن نوواقع گرایی برای بررسی روابط بین الملل می دهد[۱۷]. باقبول خطرسادهسازی بیش ازحد، این امکان وجود دارد که تعدادی ازعناصر کمابیش مستمراندیشهٔ ساختار گرایی را جدا سازیم. پنج تا از این عناصر که در واقع جنبههایی همپوش هستند ــــبرای مقصودی که در این مقاله داریم اهمیت ویژهای دارنـد. ایـن عناصر گویای برخی از مشابهتهایی هستند که میان استدلال نوواقع گرایی واستدلال ساختار گرایی به طورکلی وجود دارد.

۱. استدلال ساختارگرایی هرجا مطرح شده به صورت واکنشی در برابر دانش پدیدارشناسانه و اندیشهٔ گمانهزنانه و فرگشتی بوده است [۸۸]. اندیشهٔ ساختارگرایی به شکل ریشهای بادانش پدیدارشناسانه پیوند میگسلد زیرا اندیشهٔ اخیر وامدار ذهن بنیادی آگاهانه ای است که ساختارگرایی همیشه به آن مشکوک است. ساختارگرایی دقیقاً همان پرسشی را پیش میکشد که دانش پدیدارشناسانه کنار میگذارد: این دریافت آشنا از نظم موجود و بنابراین خود جامعه چگونه ممکن است؟ از این گذشت، ساختارگرایی با اندیشهٔ گمانهزنانه و فرگشتی هم پیوند میگسلد و آن را چیزی بیش از « وجه دیگر» پریدارشناسی قلمداد نمی کند. اندیشهٔ فرگشتی هم اغلب نمیتواند بفهمد که آنچه به منوان نوید تغییر، خود را جا میزند چیزی نیست مگر نمود استمرار در نظم ژرفتر موران بوید تغییر، خود را جا میزند چیزی نیست مگر نمود استمرار در نظم ژرفتر امور.

۲.استدلال ساختارگرایی هدفش ساخت و پرداخت مناسبات عینی( زبانشناختی،

اقتصادی، سیاسی یا اجتماعی) که عمل را ساختاربندی میکنند و بازنماییهای عمل ازجمله شناخت مقدماتی ازجهان آشناست[۱۹]. رفتارانسان ازجمله شناخت خود انسانها به عنوان عملی سطحی تفسیر می شود که زادهٔ منطق یا ساختار ژرفتری است که موجودیتی مستقل دارد. ساختارگرایی درتىلاش برای درک این منطق ژرفتر، از نگرشهای فردگرایانه دربارهٔ ذهن بنیادی اجتماعی مانند اصل میاندیشم دکارت پیوند میگسلد. همچنین تىلاش میکند از حد دوگانهاندیشی ذهن /عین فراتر رود. به عبارت ساده تر، از دید ساختارگرایی، آگاهی اجتماعی مانند اصل میاندیشم دکارت پیوند زادهٔ بیناذهنیت اجتماعی ژرفتری سانند قواعد زبان شناسی ساست که خودش محجون ساختارعینی جامعه قلمداد میگردد. به گفتهٔ پل ریکور است که خودش برناخودآگاه کانتی و نه ناخودآگاه فرویدی مبتنی است؛ بر ضرورتهای ساختاری که جغرافیای منطقی ذهن را می سازد پایه میگیرده[۲۰].

۳. بدین ترتیب ساختارگرایی به سمت تفسیرعمل از دیدگاهی اجتماعی، تمامتنگر یا «سیستمی» می رود. تمایزی که فردینان دوسوسور میان گفتار و زبان می گذارد این مسئله را به خوبی نشان می دهد؛ آنچه برای سوسور اهمیت داشت نه گفتار به خودی خود، بلکه شرایط منطقی فه مپذیری آن بود( نوعی علاقهمندی ذاتاً اجتماعی پا «سیستمی») [17]. آنچه برای ساختارگرایان به طورکلی اهمیت دارد نه خود عمل بلکه شرایط منطقی تبیین کنندهٔ اهمیت و دلالتگری عمل در درون یک جامعه است ( که باز هم رابطهای اجتماعی یا « سیستمی» است). سوسور پیش شرطهای منطقی خود برای فه مپذیری گفتار را در زبان قرارمی دهد: بدین ترتیب گفتار، محصول زبان می شود. ساختارگرایان به طورکلی تبیینهای خود شان را در ساختارهای نرف اجتماعی فه می بذیبری گفتار را در زبان قرارمی دهد: بدین ترتیب گفتار، محصول زبان می سود. ساختارگرایان به طورکلی تبیینهای خود شان را در ساختارهای ژرف اجتماعی می جویند: بدین ترتیب عمل، محصول ساختار می شود. از دید سوسور، زبان حاوی می خواند بدین گفتاری بود که در داخل جامعه زبانی فهمیده خواهد شد. از دید ساختارگرایان به طورکلی ساختار چیزی نیست جز نظامی از قواعد سازایی ویه آن قدرها

که امکان شکلهای خاصی از رفتار را فراهم می سازند رفتارها را سامان نمی بخشند ». ۴. ساختارگرایی همسو باتمایلات تمامتنگری که دارد نه تنها فرض را بر اولویت ساختار برعمل می گذارد بلکه از آن گذشته « برتری مطلق کل بر اجزا» را نیز مفروض می انگارد[۲۲]. ساختارگرایان بر «سیستم»نه تنها در تقابل با اجزای تشکیل دهندهٔ آن بلکه به عنوان سازندهٔ آن عناصر تأکید می ورزند. ساختار کل، موجودیتی مستقل از اجزا یا بازیگران دارد و هویت عناصر سازندهٔ آن برخاسته از کیفیت یا محتوای ذاتی خود عناصر نیست بلکه باید آن را ناشی از تنوع و تفکیک یابی آنها دانست که ساختار کل، موجب یا مسبّب آن است. بدین ترتیب واحدها هیچ گونه هویتی مستقل از ساختار کل ندارند. در اینجا هم موضع گیری سوسور نمونهای روشنگر است: به نوشتهٔ او « در زبان ندارند. در اینجا هم موضع گیری سوسور نمونهای روشنگر است: به نوشتهٔ او « در زبان آنها گذاشته می شود؛ ولی در زبان تنها تفاوتها را داریم بی آنکه واژههای مثبتی وجود آنها گذاشته ای شد».

۵. استدلالهای ساختارگرایانه در برخورد با زمان و تغییرمعمولاً فرض را بر وجود تمایز مطلقی میان دیدگاههای همزمان( ایستا) و در زمان (پویا) میگذارند و معمولاً بستگی یک سویهٔ درزمانی ( پویش) به همزمانی ( ایستایی) را برجسته می سازند.[۲۴]. از دید ساختارگرایان، تغییر را همواره باید درچارچوب مدلی از ساختار فهمید \_ مدلی پرداختیافته که عناصرش ثابت و تغییرناپذیر انگاشته می شوند با آنکه خود ساختار مقید و معدور داختی میداد.

گـرچه فهرسـت بـالا شتابزده و سرسری است ولی برخی از همسانیهای آشکاری را که میان اسـتدلال نوواقـع گـرایان و برخـی بنیادهای ساختارگرایی وجود دارد نشان میدهد.

1.diachrony

2.synchrony

« عنصر » نخست را در نظر بگیرید: انتقاد نوواقع گرایی از گرایشهای واقع گرایی اصیل به ذهنیت باوری (ازجمله گرایشهای مورگنتاو و کیسینجر به گرفتن ژست یک روش شناس قومی که جامعهای دیپلماتیک را بررسی میکند) کاملاً شبیه واکنش ساختار گرایی در برابر معرفت پدیدارشناختی است. واکنش نوواقع گرایی به نوشته های فراملت گرایان و نوگرایان نیز شبیه ایستار ساختار گرایی در قبال اندیشهٔ گمانهزنانه وفرگشتی است . معمولاً نوواقع گرایان ایس احساس را دارند که تحلیل میان تهی موجود در ورای چنین نوشته هایسی امر گذرا و ناپایدار را به جای امر ابدی میگیرد و بیش از حد مشتاق است که تغییر پدیده های جنبی را گواه دگر گونی نظام بداند.

«عناصر» دوم، سوم و چهارم هم به همین اندازه نشانگر مشابهتهایی هستند. برای نمونه می توان گفت که اهمیت اصلی اثر شناخته شدهٔ والتس در تلاشی است که برای توجه به این «عناصر» برای بررسی سیاست بینالملل به عمل می آورد. ظاهراً استدلال والتس بر ضد «نظریه های محمولی» و به نفع نظریه های «سیستمی» موضوع شایسته نظریه را نه « اجزا» و نه مناسبات بیرونی میان آنها بلکه «کلهای» عینی مستقلاً موجودی اعالام می کند که با تنظیم وهدایت خواص یک سیستم، اجزا را می سازند و روابطی را میان آنها برقرار می کنند. استدلال او به روشنی، تمامتنگر است زیرا وی توجه خود را معطوف به تبیین انواع رفتار سیاست خارجی نمی سازد( این گونه رفتارها همچنان علیتناپذیر می مانند) بلکه می کوشد ساختار عینی تعیینکنندهٔ اهمیت عمل در درون چارچوب یک نظام کل را هویدا سازد. و گرچه والتس می پذیرد که ممکن است میان « بازیگران» تفاوتهای قابل ملاحظهای وجود داشته باشد ولی تنها تفاوتهایی که در داخل ساختار کل مهم به شمار می روند یعنی توزیع تواناییها برای نظریه او اهمیت دارند.

سرانجام پنجمین «عنصر» ساختارگرایان هم که ناظر بر زمان و دگرگونی است در نوواقع گرایی بازتاب دارد: یک نمونهاش کتاب جدید رابرت گیلپین **جنگ و دگرگونی** درسیاست جهان است و نمونه دیگرش بحث مهم جورج مودلسکی در بارهٔ

«چرخههای بلندمدت» [۲۵]. در واقع به نظر می رسد که دلمشغولی به چرخههای ظهور و سقوط چیرگی، تقریباً به طورکامل نمایانگر گرایش ساختارگرایان به تأکید بر همزمانی به زیان درزمانی است. مانند آنچه در اندیشهٔ ساختارگرایان مشاهده می شود پویشهای تغییرتنها تا جایی برای نوواقع گرایان اهمیت دارد که بتوان عوامل ساختارهای تعیینکنندهٔ آنها را به شکل نظری دریافت کرد.

باتوجه به این همشکلیها به راحتی پیداست که چرا می توان نوواقع گرایی را «نوشداروی مناسبی» برای « سطحینگری شایع» بخش اعظم گفتمان روابط بین الملل دانست. دست کم نوواقع گرایانی چون پیروان والرشتاین نشان داده اند که گفتمان علمی روابط بین الملل می تواند پذیرای استد لالهای ساختار گرایانه باشد، می تواند شیفتگی به تجربه گرایی را پشت سرگذارد، و در اصل می تواند خود را از محدودیتهای جزءنگری منطقی خلاص کند. دست کم در حال حاضر برنامه های پژوهشی در این جهت واقعیت « در سطح» نیست بلکه دارای سطوحی ژرف است یا می تواند باشد، تحلیل سیاسی یا اجتماعی رضایت بلکه دارای سطوحی ژرف است یا می تواند باشد، تحلیل فروکاست و می توان درپس این ظواهر به دنبال و حدتی گشت و در عین حال تفاوتهای آشکاری ر انشان داد. نوید نوواقع گرایی همین است.

اما اگر قرار است نوواقع گرایی در افتخارات موفقیتهای ساختارگرایی سهیم گردد باید آمادهٔ تحمل انتقاداتی هم باشد که متوجه محدودیتهای ساختارگرایی است. این انتقادات از همه بالاتر روی عواقب دردسرسازی انگشت می گذارند که گرایش ساختارگرایی به «ایجاد فاصله با ساختار یک نهاد، یک اسطوره یا یک سنّت، عینی ساختن آن، و جدا ساختن آن ازمعادلهٔ شخصی محقق» ایجاد می کند[۲۶]. ساختارگرایان به قول لوی استروس در تلاش برای پرهیز از «دام ذهن بنیادی» یا «باتلاقهای تجربه»

منتفی میسازد. به یقین، چنین انتقاداتی تاحدی ناشی از بیزاری از ضدیت آشکار [ ساختارگرایی] با انسانباوری » است[۲۷]. ولی ازآن گذشته تا اندازهای هم برخاسته از نگرانی از عواقب فاجعه بار آن برای نظریهٔ سیاسی وعواقب احتمالی خطرناک آن برای عمل سیاسی است.درهرگونه انتقاد رضایتبخشی از نوواقعگرایی باید این مضامین را سط داد.

# ۲. ساختارساختارگرایی نوواقع گرایانه: افلاکنمایی ازخطاها

اما من یکی دوگام پیش تر رفته م . تا اینجا تنها از سنت نوواقع گرایی از جمله نوید ساختار گرایانه ای که غالباً نوواقع گرایی مدعی است در بردارد سخن گفته م. و کوشیده ام این نوید را بیا نشان دادن مشابهتهای موجود میان استدلال نوواقع گرایی و آنچه امروزه مواضع جا افتادهٔ ساختار گرایی شناخته می شود محک بزنم. اما این گونه مقایسه ها تا اندازهٔ مهمی گمراه کننده هستند. زیرا نوواقع گرایی در آن واحد هم کمتر و هم بیشتر از آن چیزی است که می توان از هم کلیه ایش با استدلال ساختار گرایی استنباط کرد. بیشستر است زیرا سه پای بندی دیگر جدای از ساختار گرایی هم دارد: دولت سالار است، فیایده گراست، و یافت باور است. و کمتر است زیرا به دلیل اولویت دادن نوواقع گرایی به این پای بندیها، ساختار گرایی و نواقع گرایی شکلی میان تهی و مادیت باور پیدا می کند – شکلی که در عین منتغی ساختن نوید ساختار گرایی، خطرات آن را تشدید می کند .

به اعتقاد من ساختارگرایی، دولتسالاری، فایدهگرایمی و یافتباوری در دل نوواقع گرایمی درقالب وحدتی ماشینوار و درخود فرو بسته به هم جوش خوردهاند. به نظر میرسد این به هم جوش خوردن ماشینوار پایبندیها باهدف گریختن ازانتقادات یا جای دادن همهٔ مخالفان دردل نوواقعرایی صورت گرفته است. پاسخ نوواقع گرایی به « افلاکنمای» آلتوسه همین است ــ افلاکنمایی ازخطاها. افلاکنمای نوواقع گرایی به

#### PersianPDF.com

۱۱۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

جای تردید رواداشتن درظواهر عامهپسند، آنها را مفروض میانگارد. به جای بسط دادن گفتمان سیاسی بینالمللی، همهٔ دیدگاههایی راکه محدودیتهای نظم موجود امور را برملا میسازند حذف میکند. اجازه دهید پیش ازبازگشت به مسئلهٔ « ساختارگرایی» نوواقع گرایان، به ترتیب به سایرعناصر این افلاکنما یعنی دولتسالاری، فایدهگرایی و یافتباوری نوواقع گرایی – بپردازم.

الف . دولتسالاري

نوواقع گرایمی به دولت گره خورده است. نظریهٔ نوواقع گرایمی به قول کراسنر « دولت محور» یا «دولت سالار» است[۲۸]. مدلی از جهان ارائه میکند که در آن « دولتها بازیگر هستند». اگر بخواهیم جزو نوواقع گرایان شناخته شویم باید درچارچوب همین مبدل كار كنيم. اين دست كم بدان معنى است كه از لحاظ نظرى بايد دولت را واحدى بدانیم که می تواند اهداف یامنافع معینی داشته باشد و با انتخاب از میان آنها ابزارهای مختلفی را برای برآورده ساختنشان به کارگیرد. بنا بر این باید از لحاظ نظری دولت را واحمدي غيرپيچيده دانست: واحمدي كه مميتوان موجوديت، مرزها، ساختارهاي هويستبخس، اجراى تشكيل دهمنده، منافع وتواناييهايش براى اتخاذ تصميمات سـودجویانه را مسلّم، مستقل از طبقهٔ فراملی و منافع انسانی، و بلامنازع(مگرشاید ازسوی ديگر دولـتها) قلمـداد كـرد. دولـت از همـهٔ اين جهات، كانون مفروضات بررسي نشدهٔ نظريهپرداز تلقمي مي گردد \_ موضوعي كه نظريهپردازان دربارهاش اتفاق نظردارند و نه رابطـهای پیچـیده و معمایی که اتفاقنظر دربارهاش نیازمند تبیین باشد. نظریهٔ نوواقعگرایی ایس گزاره را که **گوهسر دولت می تواند معمایی باشد یا دربارهاش اختلاف کرد** كنارمي گذارد.در واقع، نظريهٔ يادشده تنها تا آنجا حاضراست مسائل دولت را به رسميت بشناسد ک خود دولت درچارچوب توجیهات خاص خودش آماده باشد آن مسائل را بپذیرد و منابعی را برای حل آنها بسیج نماید.

ایس درست است که برخی نوواقع گرایان گاه می پذیرند که پای بندی نظری به مدل دولتهای بازیگر متضمن اعوجاج مهمی است. برای نمونه، والتس می نویسد که خودش می تواند آزادانه تصدیق کند که دولتها در واقع بازیگرانی تکبافت و هدفمند نیستند[۲۹]. گیلپین هم می تواند اعتراف کند که و به عبارت دقیق، دولتها در مقام دولت فاقد منافع یا آنچه اقتصاددانان و توابع مطلوبیت<sup>۱</sup>» می خوانند هستند؛ همچنین دیوان سالاریها، گروههای نفوذ، یا بازیگران به اصطلاح فرامرزی هم فاقد آنند». او حتی زادهٔ قدرتها و چانهزنی میان چندین ائتلافی است که جامعه بزرگ و نخبگان سیاسی را تشکیل می دهدند»[ ۳۰]. و کیئن هم به عنوان دولت را ائتلافی دانست که اهداف و منافعش زادهٔ قدرتها و چانهزنی میان چندین ائتلافی است که جامعه بزرگ و نخبگان سیاسی را تشکیل می دهدند»[ ۳۰]. و کیئن هم به عنوان یکی از نویسندگان کتاب قدرت و از جمله واقعیت مناسبات فرامرزی و فراحکومتی، با فرض واقع گرایی» مبنی بر اینکه از جمله واقعیت مناسبات فرامرزی و فراحکومتی، با فرض واقع گرایی» مبنی بر اینکه جدا میکند، فاصلهٔ بسیار دارد[ ۳۱].

اما موضوع مورد توجه ما گفتمان نظری نوواقع گرایی به عنوان یک جنبش است و نه سخنان مدافعانه ای که تک تک نوواقع گرایان برای جلوگیری یا دفع انتقادات مطرح از محدودیتهای این گفتمان ابراز داشته اند. به مجّرد وارد شدن به این گفتمان نظری میان نوواقع گرایان، دیگر نیازی به دفاع از مدل دولتهای بازیگر نیست. این مدل بدون هیچ چالشی پذیرفته می شود. می توان مانند والتس فرض کرد که دولتها موقعیت بازیگران تکبافت را دارند[۲۲]. یا مانند گیلین نگذاشت که ناهمخوانیهای موجود میان دولت به عنوان ائتلافی از انتلافها (که ازقرار معلوم در برابر خود، ائتلافهای بازنده ای را دارد که ائتلاف برنده برضد آن تشکیل شده است) و دولت به عنوان تأمین کنندهٔ مصالح عمومی،

Lutility function

حافظ رفاه شهروندان، و برطرف کنندهٔ مشکل مُفتکشی به نام هر دو دسته برندگان و بازندگان جلوی کارمان را بگیرد. در عین آگاهی از اینکه « اهداف و سیاستهای خارجی دولتها را اساساً منافع اعضای مسلط آنها یا ائتلافهای حاکم رقم میزند» بازهم میتوان با اعلام دولت به عنوان بازیگری منفرد که مجموعهٔ یکپارچهای از اهداف را به نام مصلحت جمعی دنبال میکند به صف پیروزمندان پیوست. اعلام این مطلب نقطه آغاز گفتمان نظری نوواقع گرایی است، یکی از مفروضات آزموننشدهای که گفتمان نظری یاد شده از آن شروع میشود و ادامه مییابد.

کوتاه سخن اینکه، فرض دولتها به عنوان بازیگران صحنهٔ جهانی، ازجمله پای بندیهای متافیزیکی پیشاعلمی و مصون از انتقاد علمی است. با وجود تأکید پر جنجال نوواقع گرایی برنقش آزمونه ای ابطال گرانهٔ سخت به عنوان معیار پیشرفت نظری، خود ایس مکتب پای بندیهای دولت سالارانهٔ خودش را از هرگونه ابطال مصون نگه می دارد. برای نمونه، از جمله چیزهایی که جایش خالی است این فرضیهٔ آزمون پذیر با تاریخ است که شاید مدل دولتهای بازیگر از مسلّمات دست اول زندگی سیاسی بین المللی نباشد بلکه بخشی از یک چارچوب تاریخی توجیه کننده باشد که ائتلافهای مسلط به کمک آن، شرایط متزلزل حکومت شان را مشروع جلوه می دهند و رضایت دیگران را

درایسنجا باید به دونتیجهٔ ایس «دولت محوری» که خود اصلی از اصلهای هستی شناختی نظریه پردازی در مکتب نوواقع گرایسی است تأکید کنیم. نتیجهٔ نخست آشکار است. نظریهٔ نوواقع گرایسی به عنوان چارچوبی برای تفسیر سیاست بین الملل نمی تواند آن دسته مفاهیم جمعی جهانسی را که قابل فروکاستن به ترکیبات منطقی مناسبات دولتی نیست به رسمیت بشناسد و حتی درک کند. به دیگر سخن، مفاهیم جمعی جهانسی به مانند مفهوم روابط طبقاتی فرامرزی یا منافع بشریت و را تنها تا جایسی می توان عینی دانست که بتوان آنها را به عنوان تجمیعها یی از روابط و منافعی که

دارای ریشه های منطقی و تاریخی پیشینی در دل جوامع دولت پایه هستند تفسیر کرد. بسیار شبیه «فرد» که منشوری است که فردگرایان روش شناختی، مفاهیم جمعی را از ورای آن به صورت تجمیعهایی از خواسته ها، نیازها، باورها، و اقدامات فردی می بینند، نوواقع گرایان هم همهٔ مفاهیم جمعی جهانی را از پشت منشور دولت می نگرند [۳۴]. نکتهٔ مهم است که این یعنی نظریهٔ نوواقع گرایی به طور تلویحی در میان منافع سیاسی متعارض، جانب یک طرف را می گیرد. قطع نظر از پای بندیهای شخصی تک تک نوواقع گرایان، نظریهٔ نوواقع گرایی با آن دسته منافع طبقاتی و بخشی همصف می شود و آنها را به رسمیت می شاسد و بازگو می کند که به شکل بالفعل یا بالقوه با منافع و مشروعیتهای دولت دمسازند (همان قله های سلسله مراتب داخلی والتس یا ائتلافهای پیروزمند از انتلافها که گیلیین مورد اشاره قرار می داد). نظریهٔ نوواقع گرایی، با آن دسته منافع طبقاتی و بشری که قرابل فروکاستن به زنجیره هایی از منافع دولت یا ائتلافهای منافع طبقاتی و بشری که قرابل فروکاستن به زنجیره هایی از منافع دولت یا ائتلافهای

نتیجهٔ دوم را به این سادگی نمی توان بازگو کرد زیرا به «ساختارگرایی» نوواقع گرایان ... موضع نوواقع گرایی در قبال ساختارهای نظام بین الملل – بازمی گردد. با تأمل روی چهارمین عنصر استدلال ساختار گرایی که پیش از این خاطر نشان ساختیم می توان انتظار داشت که نوواقع گرایی برای ساختار نظام بین الملل هویتی مستقل از اجزا یا واحدها ( در این مورد همان دولتهای بازیگر) قائل باشد: هویت واحدها از طریق تفکیک و تنوع یابی حاصل می شود. اما افلاک نمای خطاهای نوواقع گرایی این امیدها را بر باد می دهد. از دید نوواقع گرایان، دولت برنظام بین الملل تقدم هستی شناختی دارد. ساختار نظام، محصول تعریف دولتها به عنوان واحدهای منفرد و سپس توجه به ویژگیهایی است که هنگام تعامل چنین واحدهایی پدیدار می شود. از دید نوواقع گرایان باید ساختارهای بین المللی را بدون اینکه نخست مفهوم دولت بازیگر را بسازیم تشریح

همان گونے کے والیتس گوشیزد میںکند تشبیه مناسب، نظریهٔ اقتصادی کهن \_ نظریهٔ خـرد و نـه نظـریهٔ کلان ــــ است. به گفتهٔ والتس «نظامهای سیاسی بینالمللی هم مانند بازارهای اقتصادی حاصل اقدام مشترک واحدهای سودجوست». آنها «ریشهای فردگرایانه دارند، خودجوشند و حساب شده تشکیل نگردیدهاند» [۳۵]. سایر نوواقع گرایان هم با والتس همنظرند. برای نمونه، گیلپین با تعریف نظام به صورت « تجمیعی از واحدهای گوناگونی که به واسطهٔ تعامل منظمی که براساس شکلی از کنترل دارنید یکپارچه شدهانید» جا پای اقتصاددانانی چون رابرت ماندل و الکساندر اسوُبودا می گذارد[۳۶]. وی درگام بعد دولتها را «واحدها یا بازیگران اصلی» می خواند و کنترل برمدیریت نظام بینالمللی را تابعی از سه عامل میداند که ریشهٔ منطقی وتاریخی همگی آنها طبق برداشت او به تواناییها، منافع، وتعاملات دولتها بازمی گردد: توزیع قدرت میان دولتها، سلسله مراتب اعتبار میان دولتها، و حقوق و قواعدی که «بنیان اصلیشان در قدرت و منافع گروهها و دولتهای مسلط در یک نظام اجتماعی است»[۳۴ ]. از دیـد گیلپیـن مانند سایر نوواقعگرایان، ساختار نظام بینالمللی نه تنها کلیتی مستقل و مطلق نیست که در شاکلهٔ واحدهای بازیگر خود را نمایان سازد بلکه ویژگی بالقوهای است که حاصل به هم پیوستن واحدهایی از پیش موجود است.

بررسی ونقدی که به تازگی روگی ازکتاب **نظریهٔ سیاست بین الملل** والتس به عمل آورده است بامشخص ساختن لغزشی در « ساختارگرایی » والتس این نکته را به خوبی نمایان میسازد. روگی با آگاهی ازنوشتههای ساختارگرایان، سه مؤلفهٔ تحلیلی (یا « سطوح ژرفا» ) – اصل سازمانی، تفکیک و تنوع یابی واحدها، تمرکز یا پراکنش تواناییها – را در ساختار سیاسی والتس مد نظر قرار میدهد و مشکل نظریهٔ والتس را ازدید خودش چنین مشخص میکند:

...در مـدل والتس جای بُعد تغییرخالی است. جایش خالی است زیرا هنگام

بحث از نظامههای بینالمللی، دومین مؤلفهٔ تحلیلی ساختارسیاسی را از قلم میاندازد. و از قلم افتادن این مؤلفه نتیجهٔ تفسیر نامناسبی است که والتس از اصطلاح جامعهشناختی «تفکیک و تنوع یابی » به عمل میآورد و آن را به معنایی میگیرد که به جای تفکیک ، تفاوتها را مشخص میسازد[۳۸].

به دیگر سخن، مشکل ادعایی این است که والتس از موضع ساختارگرایی دربارهٔ هویت و تفاوت ( چهارمین عنصری که بالاتر از آن یاد کردیم) برداشت نادرستی دارد. روگی با مطرح ساختن دوبارهٔ دومین ۱ سطح ژرفایی ساختار سیاسی که اکنون اصول تفکیک و تسوع یابی ' خوانده می شود و به ما می گوید که واحدهای کنشگر ۱ برچه مبنایی » فردیت یافتهاند برای برطرف ساختن این مشکل تلاش می کند. وی مشخصاً مدعی است که از دومین سطح ژرفای ساختار، یک نوع قرون وسطایی و یک گونهٔ نو و امروزی وجود دارد: یک چارچوب نهادیسن «دگرسالار آ» برای چارچوب نهادیسن قرون وسطایی «حاکمیت » در برابر چارچوب نهادین نو آن. استدلال روگی مهم است و از دیدگاه ساختارگرایی راستین، صرف نظر ناشدنی.

درواقع، روگی استدلال خود را به صورت گامی درجهت دستیابی به ۴ همنهاد نوواقع گرایی، مطرح می سازد و آن را در قالب تفسیری فوق العاده دست و دل بازانه از نظریهٔ والتس بیان می کند. اما روگی با پیش کشیدن مشکل تفکیک و تنوع یابی در نظریهٔ والتس و تلاش برای برطرف ساختن آن، به شکل غیر مستقیم قوی ترین نقدی را که تا امروز در مورد ادعاهای ساختار گرایانهٔ نوواقع گرایی والتس به عمل آمده است مطرح می سازد. روگی با مطرح کردن مشکل تنوعیابی از منظری ساختار گرایانه ما را دعوت می کند که بپرسیم چرا نوواقع گرایان و به ویژه والتس پیش از این مشکل یادشده را مد

1.differentiation 2.heteronomous

نظر قرارنداده اند. پاسخ این پرسش ساده است: نوواقعگرایی پیش از آنکه ساختارگرا باشد دولتسالاراست. از دیدگاه نوواقعگرایی، استدلال روگی زائد است زیرا آنچه را که نوواقعگرایان اصراردارند غیرمعمایی وغیرپیچیده بینگارند ـــ هویت دولت ـــ معمایی وبنابراین نیازمند تبیین ساختاری میداند.

از دید نوواقع گرایان، تفسیر والتس ازتفکیک وتنوع یابی به هیچ وجه « نامناسب» نیست. والتس زمانی که تفکیک و تنوع یابی را برای اشاره به ویژگی «کارکردهای به اجرا گذاشته شده توسط واحدهای تنوع یافته» به کار می برد تنها تفسیر ممکن از دیدگاه نوواقع گرایی را به دست می دهد[۳۹]. نیازی به تعیین مبنایی که واحدها بر اساس آن فردیت می یابند نیست زیرا فردیت گوهری دولتها پیشاپیش مسلم انگاشته شده است. ایس فردیت درتعریفی از حاکمیت که نوواقع گرایان، مستقل از نظام برای دولتها قائلند مستتر است. از دید والتس «اینکه بگوییم دولت حاکمیت دارد بدین معنی است که خودش رأساً تصمیم می گیرد که چگونه بر مشکلات داخلی وخارجی خود فائق آید». ازدیدگیلپین « دولت از این جهت حاکمیت دارد که نباید به هیچ مرجع بالاتری درحوزهٔ بینالمللی پاسخ گوید»[۴۰]. خواه تنها و تنها یک دولت وجود داشته باشد که بر عالم سلطه داشته باشد یا چندین دولت درحال تعامل، تعریف دولت تغییر نمی کند.

انستقاد روگی ازوالستس، زنگ آشنایی دارد. موضع گیری او در برابر والتس با نقد « فـردباوری فـایدهگرایانه <sup>(</sup>» د رآثار دوریتیم که منبع الهام روگی به شمار میرود بی شباهت نیست. بـه نوشستهٔ جـان اونـیل « حرف آخر در استدلال دورکم اثبات این مسئله است که فـردباوری نـو نـه تـنها جامعـهٔ صـنعتی را نمـیسازد بلکـه تفکیک و تـنوعیابی فضای اجتماعـیــــ روانـی را کـه مفاهـیم شخصیت و خود مختاری را پدید میآورد مفروض میانگـارد»[ ۴۱]. کلام آخر در استدلال روگی، تلاشی است که وی برای نشان دادن این

<sup>1.</sup>utilitarian individualism

حقیقت به عمل می آورد که دولت برخوردار از حاکمیت نه تنها پدید آورندهٔ جامعهٔ بین المللی نو نیست بلکه بر این فرض پایه می گیرد که جامعهٔ بین المللی فضایی اجتماعی سب سیاسی پدید می آورد که دردل آن حاکمیت می تواند به عنوان مفهوم نو هویت و آزادی سیاسی بین المللی شکوفا شود.

ب. فايدهگرايي

بجا بودن ایس تشبیه تصادفی نیست. زینرا اگر پایبندی نخست نوواقع گرایی به دولت سالاری است پای بندی دوم آن آن به دیدگاهی فایده گرایانه دربارهٔ کنش، نظم اجتماعی، و دگرگونی نهادی است. منظورم ازفایده گرایی، فلسفه ای اخلاقی که با نام بنتام و میل شیناخته میشود .... فلسفهای که بیرای نمونیه میگوید معیار مناسب ارزشمندی اخلاقمی اقدامات و سیاستها را باید در ارزش عواقب وپیامدهای آنها جست نیست. معنایس که من از ایس اصطلاح در نظرم دارم فراختر و بیشتر در مفهومی جامع مشناختی است کمه دورکم، پولانیی، پارسونز، و تازهتر از اینها برایان بری، چارلز كاميك، و مايكل هكتر مراد كردهاند [۴۲]. همان گونه كه اين انديشمندان روشن ساختهاند موضع گیریهای جامعهشناختی وفایدهگرایانه دقیقاً برخلاف هم هستند. به گفتهٔ کامیک، جامعـهشناسی نو با نقد فایدهگرایی سربرآورد[۲۳]. با این حال، فایدهگرایی قصد مردن نداشته است. درواقع، دیدگاه فایده گرایانه .... کنه نخستین بار توسط هابز و مندویل مطیرح شد و به دست اقتصادانان سیاسی کهین تکامل یافت و به تازگی در نوشته های فونمیزس وهایک بیان گردیده است ... « پیوسته به قلمرویسی که جامعه شناسبی از دیرباز متعلق به خبود می دانید دست اندازی کبرده است». امروزه فایده گرایس درسیمای نظریه های خرده اقتصادی دربارهٔ سیاست ، نظریهٔ بازیها، نظریهٔ مسباداسه، و نظیریهٔ استخاب عقلایسی جلوه گر شده است. امروز هکتر می تواند بگوید که «اگر علوم اجتماعی موجبود بتواند به چیزی شبیه یک بُننگره ببالد نامزد اصلی آن

فایدهگرایی است»[۴۴]. نوواقعگرایی هم دراین « بُننگره » شریک است.

وجـه مشخصه فایده گرایـی درتعبیرکلـی، نویدهـای فردگرایانه و خردگرایانهای است که میدهد. فردگرایمی آن براولویت نظری بازیگران منفرد به جای جمعهای اجتماعـی تصـریح دارد. واحـد کنشـگر فردی، دارای گوهری خصوصی است. این واحد یـیش ازنهادهـای اجتماعـی بزرگـتر و مستقل از آنها وجود دارد و تعیینکنندهٔ خودمختار اهداف خودش شيناخته می شود. واقعیت اجتماعی ساختهٔ تعدادزیادی از این گونه کنشگران فردی شناخته می شود که درجهانی به سرمیبرندکه وجه مشخصهاش کمیابی است \_\_\_ جهانسی کـه در آن نمیتوان همهٔ هدفها را به یک اندازه متحقق ساخت و بنا بر ايـن بـايد از مـيان آنها دست به انتخاب زد. خردباوري فايدهگرايانه، عقلانيت را برحسب وسيله هـا- هدفها يا به شكل ابزاري تعريف ميكند: اقدام مؤثر درجهت برأورده ساختن اهداف جاافتادهای که ارزش یا حقیقت شان به درستی، تنها به کنشگر فردی مربوط است ونمی توان آن را از منظر عمومی توجیه کرد. عقلانیت اقتصادی، کهنْالگو و شکل آرمانی چنین عقلانیتی است. در برداشت فایده گایانه از عقلانیت، آنچه وبر « عقلانیت خودبسیاد» یا هابرماس « خرد عملی » میخواند ( و هر دوی آنها قادر به داوری در مورد اهـداف و نيز وسايل هستند) جايش خالي است. درواقع، چون عقلانيت خودبنياد' وخرد عملی ا همردو برفرض وجبود ساختارهایی هنجاری یایه می گیرند که از حد خواستها و نیازهای فردی فراتر میرود و قبابل فروکاستن به این خواستها و نیازها نیست فايدهگرايان آنها را مفاهيمي متافيزيكي ميدانند كه از نظرعلمي غيرقابل دفاعند.

براساس ایـن مقدمـات اسـت کـه فایدهگرایان، نظریههای خودشان دربارهٔ کنش، تعـامل، نظـم و دگرگونـی را بنـیاد مـینهند. بر پایهٔ نظریههای فایدهگرایانه دربارهٔ کنش، کنشـگران رفـتاری عقلانـی بـه مفهـوم محـدود اېزارگرایانهٔ آن دارند. بازیگران میکوشند

- 1.substantive rationality
- 2.practical reason

تمایلات یا اهداف ذاتی خودشان را ( محصولی زیستشناختی یا روانشناختی است) به مؤثر تریین شیوهٔ ممکن بر آورده سازند. تعامل اجتماعی را با تعمیم مستقیم می توان به صورت همکنشی یا مبادلهٔ ابزاری میان بازیگران منفردی تعبیر کرد که طی آن هرطرف درچشم طرف دیگر که کنشی عقلانی دارد همچون شییء یا ابزاری خارجی قلمداد می شود. از این گذشته نظریه های فایده گرا در اساس، **نظم اجتماعی** را رابطه ای اشتقاقی می دانند. نظم اجتماعی کلاً زادهٔ تعادلها (ی پویا یا ایستا، پایدار یا ناپایدار) در مناسبات ابزاری و انتظارات متقابل میان افراد خودپرست عقلایی است. نهادهای اجتماعی هم تیجه سامان مند شدن انتظارات متقابل قلمداد می گردند. در زمینهٔ نظریهٔ دگرگونی تیجه سامان مند شدن انتظارات متقابل قلمداد می گردند. در زمینهٔ نظریهٔ دگرگونی تواناییهای رقیب بازیگران منفرد می داند. وقتی نظم اجتماعی نتیجهٔ مناسبات ابزاری میان بازیگران منفرد باشد تغییر منافع و وسایل بازیگران منجر به تقاضای تغییر و از جمله تشکیل ائتلافهای تازه می شود.

باید اضافه کنیم که این گونه شیوه های کنش، تعامل، نظم و تغییر، ذاتاً عینی و بینیاز از دفاع همنجاری یا توجیه تاریخی انگاشته می شوند. تحقق عملی آنها گرچه همواره در طول تاریخ مشاهده نشده است گرایش گوهری، عینی و مترقی تاریخ شناخته می شود. نتیجه آنکه از دید فایده گرایان شیوه های کنش که از منطق عقلانیت اقتصادی پیروی کندند ذاتاً عینی هستند. وجود اقتصادی که بازیگرانش تابع این نوع عقلانیت باشند به عنوان تحقق عینی وجهانی حقایقی تفسیر می شود که مستقل از هرگونه مبنای اجتماعی د همجاری وجود دارند. بدیس ترتیب در چشم فایده گرایان، بازار به صورت مدل آرمانی کنش، تعامل، نظم و تغییر عقلایی و عینی جلوه می کند چارچوبی برای تفسیر زندگی سیاسی ونیزاقتصادی.

نوواقــعگرایــی از مــنظری فــایدهگـرایانه بــه نظــام بینالملل روی میکند. به یقین، تفــاوت اصــلی از دولــتسالاری نوواقعگرایان ریشه میگیرد. از دید نوواقعگرایی، دولتها

بازیگران عقلایی منفردی هستند که منافع و کنشها و همکنشیهای محاسبه گرانهشان به نظام بیـنالملـل شـکل وحرکـت مـیبخشـد. چنیـن موضعی به سهولت میتواند تحلیل انـتقادی بلـند بالایـی را موجـب شـود. از لحـاظ اهدافـی که فعلاً دنبال میکنیم به طرح مختصر نظراتم دردوگام اکتفا خواهم کرد.

گام نخست صرفاً یادآوری این مسئله است که مدل فایده گرایانه به راستی مدل مؤثر سیاست بین الملل در برنامه های پژوهشی نوواقع گرایان است. نمی گویم که نوواقع گرایان به شکل اسلوب مند، بینشها و یا فرضیه های سایر دیدگاه ها را کنار می گذارند. از جمله ویژگیهای شایان ذکر نوواقع گرایی، نوعی التقاط نامیمون است: بسیاری از نوواقع گرایان یک استدلال، یک بند، یک عبارت را تقریباً از هر منبعی که باشد تنها به شرطی که منظورشان را برآورده سازد **به کارخواهند گرفت[**۲۵]. حرف می این است که مقدمات فایده گرایانه در تلفیق با پای بندیهای دولت سالارانه، آن « من این است که مقدمات فایده گرایانه در تلفیق با پای بندیهای دولت سالارانه، آن « واژگان آشنای ایمره لاکاتوش می توان گفت که دولت سالاری فایده گرایانه « هسته اصلی» «برنامه های پژوهشی علمی» نوواقع گرایان را تشکیل می دهد. بر گرد این هسته اصلی، نوواقع گرایانه «کمربند محافظی» از « فرضیات کمکی» می کشند که از منابع بسیاری بر گرفته شدهاند[۲۶].

ایس مدعما را که به سماختار جهت دهنده یا « اصول و قواعد» رویهٔ نوواقع گرایی می خورد نمی توان در چند صفحه ثابت کرد. پس ناچار، به زدن دو مثال اکتفا می کنیم. نمونیهٔ نخست، تلقی نوواقع گرایی از قدرت است. در نوواقع گرایی، مفهومی از قدرت اجتماعی که در ورا یا سازندهٔ دولتها و منافع شان باشد وجود ندارد. بلکه قدرت به طور کلی بر حسب تواناییهایی شناخته می شود که گفته می شود **میان** دولتهای بازیگر، توزیع و تصاحب و بالقوه به کارگرفته شده است. گفته می شود که این تواناییها مستقل از آگاهی یا ارادهٔ بازیگران وجود دارند. نوواقع گرایان معتقدند که این تواناییها را در اصل

و نهایتاً می توان به سنجهٔ عینی واحدی که توزیع سیستمی یکتایی دارد تبدیل کرد(گوبی تـنها یـک دیدگاه درست برای سنجش توزیع قدرت وجود دارد). والتس مطلب را چنین بازگو میکند: « قبارت بارای آنکه موضوعیت سیاسی داشته باشد باید برحسب توزیع تواناييها [ميان كنشگران يا بازيگران] تعبريف شود: نمي توان ميزان قدرت كسي را از نتایجی که ممکن است به دست آورد یا نیاورد استنباط کرد... یک کنشگر تاجایی قدرتمند است که بیش از آنکه دیگران بر او تأثیر گذارند او دیگران را تحت تأثیر قراردهد» [۴۷]. برداشت گیلپین هم بی شباهت به این نیست. به نوشتهٔ او، قدرت « تنها ب تواناییهای نظامی، اقتصادی و فناوری دولتها اشاره دارد». وی بی درنگ می افزاید که « روشين اسبت كه اين تعريف عناصر مهم و ناملموسي مانند روحية مردم، كيفيات رهبري، و عوامل موقعیتمی را که بسر نتایج اقدامات سیاسی تأثیر میگذارند در دل خود ندارد. از این گذشته آنچه هم که ادوارد هالت کمار ( قدرت بر افکار) میخواند جایش خالی است. ایـن وجـوه روانشـناختی و غالـباً محاسبهناپذیر قدرت و روابط بینالملل ارتباط نبزدیکتری با مفهوم حیثیت و اعتبار دارد...، [ ۴۸]. این گونه دریافتها از قدرت،ریشه در برداشتی فایده گرایانه ازجامعهٔ بین المللی دارند: برداشتی که براساس آن ( الف) هیچ گونــه جامعــهمـندی، هیچ گونه مبنای وفاقآمیز بنیاذهنی مقدم بر بازیگران منفرد یا اهداف خصوصی شبان بیا سیازندهٔ آنهیا وجنود نیدارد و از همیین رو (ب) عوامیل گوهسری تعیین کنیندهٔ تأثیرات نسبی بازیگران بر یکدیگر را باید در تواناییهای سراغ گرفت که هریک از آنها در کنترل خبود دارد. تنها در چارچوب چنین دریافتی است که می توان مانند والبتس اعتقاد داشت « قدرت، وسايل حفظ استقلال عمل را در اختيارمان میگذارد». تنها در دل چنین چارچوبی است که تمایل به پیوستن به گیلپین و فروکاستن روحیه، رهبری و قدرت بر افکار به عوامل ( روان شناختی) پیدا میکنیم.

گام دوم، مفهومی نوواقع گرایانه از نظم بینالمللی است. از دید نوواقع گرایان، هیچ گونه قواعد، هنجار، استظارات متقابل یا اصول عمل مقدم بر یا مستقل از بازیگران،

اهداف گوهری آنها، و تواناییهایشان وجود ندارد. اگر نه به شکل بلافصل، دست کم در تحلیل نهایمی، سربرآوردن همهٔ قواعلد نتیجهٔ سامانمند شدن و برباد رفتن انتظارات مـتقابل مطـابق بـا بـردارهای قدرت و منافع میان دولتهای بازیگر است. نتیجه آنکه ازنظر نوواقع گرایان، جهانبی متشکل از تعداد زیادی بازیگر که قدرت نسبتاً یکسانی داشته باشند به هرج ومرج مىكشد. استعداد نظم با تشديد تمركز سلسله مراتبي قدرت افزايش مییابد. از دیمد والستس که نگران آن است که مبادا چنین تمرکزقدرتی به سلطهٔ یک قدرت منفرد تقليل يابد و بدين ترتيب اصل سازماني اساسي سياست بين الملل به هم بخبورد، بهترين شبكل تمركزقدرت، وجبود دو قبدرت مسبلط اسبت. از نظير سباير نوواقع گرایان که توانستهاند ضمن استناد به مرجعیت «ساختارگرایانهٔ» والتس به نحوی نگرانیهای اورا ندیده بگیرند شرط برقراری بیشترین میزان نظم، وجود سلسله مراتبی است که قـدرت را در دست دولت چیرهٔ واحدی متمرکز سازد که به قول کیئن و نای «آن انـدازه قدرتمند باشد که بتواند قواعد گوهری حاکم بر مناسبات میان دولتها را حفظ کند و مایل به این کار هم باشد»[ ۴۹]. حتی در تحلیل رژیمهای بینالمللی هم این تأکید مشاهده می شود. همان گونه که کراسنز می گوید ( رایج ترین حکم [ در میان نوواقع گـرایان] ایـن است که توزیع چیرگیْمحور قدرت، منجر به شکل گیری رژیمهای اقتصـادی پایدار و آزاد میشود زیرا تعقیب چنین سیاستی به نفع دولت چیره است و این دولـت منابع كافي براي تأمين مصالح جمعي مورد نياز براي عملكرد مؤثر چنين نظامي را در اختیار دارد»[۵۰]. در یک کلام، نوواقع گرایس نظم بینالمللس را یکسره رابطهای اشتقاقی میداند. نظم که برخاسته از همکنشیهای عقلانی بازیگران منفرد است در نهایت وابسته به منافع تک تک آنها و وسایل نسبی آنها برای اعمال نفوذ بر یکدیگر است[۵۱].

گام دوم ایسن اظهارنظیر دوگامیه، مطیرح سیاختن برختی ایراداتی است کیه نوواقع گرایتی بیه عنوان نمونهای از اندیشهٔ فایدهگرایانه باید با آنها دست وپنجه نرم کند. در ایسن رابطیه سه انتقاد جاافتاده از اندیشهٔ نوواقع گرایی شایان ذکر است که همگی حول

برداشت ف ایده گرایانه ازنظم دور می زنند. همان گونه که خواهیم دید، ایرادات مورد بحث خبر از وجود تناقضی دراندیشهٔ نوواقع گرایی می دهند، تناقضی که خطر فرورریختن سنتونهای دولت سالارانهٔ نظریهٔ نوواقع گرایانهٔ سیاست بین الملل را پیش می آورد.

ایسن سبه انتقاد را می تسوان به شبکل مختصر بیان کرد. ریشهٔ انتقاد نخست به جامعه شناسی بازمی گردد. این ایراد در تشخیص مشکل هابزی کذایی توسط تالکوت پارسونز (که ازدورکم و وبر الهام می گرفت) نمود می یابد: در نبود چارچوبی از همنجارها که مورد اتفاق نظر اعضا باشد امکان ایجاد دفعی یک جمع اجتماعی منظم (برای نمونه، یک « قرارداد اجتماعی » ) میان افرادی که عقل ابزاری دارند وجود دارد. اما جز در شرایط ایستایی مطلق، چنین چیزی ممکن نیست. ایراد دومی که به دریافت فایده گرایانه از نظم وارد شده، در چارچوب خود فایده گرایی بسط یافته است. این همان

بازیگران سودجوی عقلایی وقتی بتوانند از ثمرات فعالیتی که دیگران در تعقیب اهداف جمعی میکنند بهرهمند شوند برای پیگیری آن اهداف به سازمانهای بزرگ نخواهند پیوست. ایسن بدان معناست که در مدل فایده گرایانه، بازیگر خردمند هرجا فرصت پیدا کند مُفتکشی خواهد کرد. پس بر اساس مقدمات رفتاری فایده گرایی، احتمال پاگرفتن سازمان اجتماعی حتی در میان افرادی که نفع شخصی نیرومندی در بهره مندی از ثمرات فعالیت چنین سازمانی دارند بعید است[۵۳].

انـتقاد سـوم کـه بـیگمان از دو انتقاد دیگر مهم تراست متعلق به مارکس است. مارکس با سـبقت جسـتن از طـرح کلی استدلالهای پارسونز و اولسون تا آنجا پیش رفت که کوشید

آنچه را فایده گرایان در صورت پای بند ماندن به برداشتهای « قراردادباورانه» ( یعنی ابزاگرایانه یا مبادلاتی ) شان از نظم اجتماعی باید مسلم بگیرند مشخص سازد. مارکس به شکل متقاعدکننده ای اعلام کرد که افسانهٔ قرارداد اجتماعی در عمل بستگی به توانایی یک طبقهٔ مسلط برای انداختن هزینه های سرقول خود ایستادن به دوش طبقه ای دارد که فاقد آزادی قرارداد بستن است؛ بنابر این « وضعیت جنگ» هابز از طریق قدرت یک سویه دریک « جنگ طبقاتی» مهار می شود [۵۴] بدین ترتیب نظم فایده گرایانه مستلزم مناسباتی طبقاتی (و روابط سیاسی، حقوقی ونهادی ملازم با آن ) است که مفروضات فرد گرایانهٔ آگاهانهٔ آن مانع می شود تا با آن رودررو شود، آن را درک کند یا تبیین نماید.

نوواقع گرایان چگونه با این ایرادات برخورد میکنند؟ پاسخ صرفاً این است که با تردستی این انتقادات را ناپدید میکنند.نوواقع گرایی در حرکتی جسورانه این انتقادات را به عنوان اصول مورد اعتقاد خود میپذیرد. نوواقع گرایی با تبدیل معضلات تحلیل فایده گرایانه به نقاط قوت، مشکل هابزی نظم را ازنو به صورت « اصل نظم دهندهٔ» سیاست بینالملل تعریف میکند. کشمکش دولتها برسر قدرت به صورت رونند عادی دگرگونی وجانشینی منظم درمیآید. و مشکل مفتکشی در میان دولتها توجیهی « جامعه شناختی» و جهانی برای دولت چیرهای میشود که منافع خصوصی آن «مصلحت» عمومی راتعریف میکند و تواناییهای برترش او را وا میدارد تا « مصالح» بیشتری برآورده شود. در مورد انتقاد مارکس هم، نوواقع گرایی آن را هرچند با کمی بیچش میپذیرد که نظم در میان قدرتهای بزرگ، همواره بستگی به زنده بلکه میپذیرد که نظم در میان قدرتهای بزرگ، مواته گرایی آن را هرچند با کمی ناکه داشتن سلسله مراتبی از سلطه در میان دولتهای بزرگ، همواره بستگی به زنده نگه داشتن سلسله مراتبی از سلطه در میان دولتهای بزرگ وکوچک دارد.به گفته والتس، نگه داشتن سلسله مراتبی از سلطه در میان دولتهای بزرگ وکوچک دارد.به گفته والتس، نابرابری هم محاسن خود را داردکه نظم، یکی از آنهاست[۵].

باید نظریهپردازانی را که چنین ترفندی به خرج میدهند تحسین کرد و بر آنها رشک برد.آنان باید شجاعت چشمگیری داشته باشند زیرا چنین موضعگیریهایی

نوواقــعگرایان را وادار به یک دنیا وعظ اخلاقی خودبینانه میکند. نوواقعگرایان باید پُردل باشــند زیــرا تلاششان برای ناپدید کردن انتقادات وارد بر تفسیرهای فایدهگرایانه از نظم، متضـمن لافزنـی مهمـیاسـت. نوواقـعگرایـی روی ناتوانـی مـا از توجه به این حقیقت حسـاب مـیکـند که نوواقعگرایان در لحظهٔ معینی از ترفندشان دچار آرمانگراییِ متزلزلی میشوند.

لحظ به یادشده زمانی است که نوواقع گرایان ضمن تصدیق ایرادات وارد برتفاسیر فایده گرایانه، برای تشریح نظم بین المللی میان دولتها در سطح » نظام بین المللی به همان تفاسیر متوسل می شوند. ظرفه اینکه تصدیق آن ایرادات سبب می شود منتقدان برداشتهای فایده گرایانه از نظم، به طور موقت با دولت سالاری خود نوواقع گرایی همداستان شوند، همان دولت سالاری که اگر منتقدان همان ایرادات را در سطح دولت مطرح سازند زمین می خورد. به دیگر سخن، نوواقع گرایان روی این حساب باز می کنند که معمای هابزی و معمای مفتکشی که در « سطح بین المللی » فراروی ما رخ می نماید چنان ما را بهتزده سازد که مانند خود شان همان معماها را در سطح دولت نادیده بگیریم. نوواقع گرایان روی ایس حساب می کنند که متوجه نشویم ایراداتی که در سطح بین المللی پذیرفته می شود به همان اندازه در برابر مبنای متافیزیکی شییء انگاری نوعی نظام سیاسی بین المللی که به لحاظ تحلیلی قابل تشخیص از مناسبات داخلی و فرآمرزی است قابل اقامه است: مفهوم دولت بازیگر.

دریک کلام، حرکت نوواقع گرایسی گوندای تردستی است.زیرا نوواقع گرایی با وجود دولت سالار بودنش قدادر به ارائهٔ نظریهای دربارهٔ دولت نیست که بتواند فرض دولت بازیگر نظریهٔ سیاسسی بیسنالمللسی آن را برآورده سازد. برعکس، نوواقع گرایان با قبول نظریهای فدایده گرایانه دربارهٔ کنش، نظم و دگرگونی، اندیشهٔ ثابت خودشان یعنی آرمان دولت بازیگر راکه مبنای تمایزگذاری آنها میان « سطوح » مختلف قرارمی گیرد و کلیت نظریهٔ سیاست بینالملل آنها را تشکیل میدهد باطل میکنند.

ب.يافتباورى

ازجادهٔ انصاف دور نیفتیم. اینکه مانند من ادعا کنیم نوواقع گرایان حیله گری کردهاند تلویحاً به نوعی اغفال عمدی مخاطبان ساده اشاره دارد. مطمئناً این اشارهٔ نادرستی است. به این دلیل نادرست است که نوواقع گرایان به اندازهٔ مخاطبان شان قربانی حیله گری خود هستند. و نادرست است زیرا در حقیقت، مخاطبان بهتزده به هیچوجه ساده نیستند. ما مخاطبان درایجاد این توهم همدست آنان بودهایم. نه نوواقع گرایان می توانند و نه ما مخاطبان تملق گو می توانیم تصور دیگری از جهان داشته باشیم.

چراباید چنین باشد؟ برای نمونه، چرا دریافت این حقیقت چنین دشوار است که دیدگاه فایده گرایانه ای که نوواقع گرایان در «سطح بین المللی» اتخاذ می کنند مفهوم دولت بازیگر را که کل ساختمان نظری شان بر شالودهٔ آن بنا شده است از جمله تمایز میان سطوح رامتزلزل می سازد؟ هرچه باشد تاریخچهٔ اندیشهٔ فایده گرایی تا اندازهٔ زیادی داستان **مخالفت** فلسفی با مفهوم « شخصانگارانه » دولت است که نظریهٔ سیاسی اندازه ای ناشی از نور کورکنندهٔ هاله ای است. به یقین، امتناع از دریافت این حقیقت تا را فراگرفته است. ولی تا اندازه ای است که در اندیشهٔ نوواقع گرایی گرداگرد دولت نوواقع گرایی است. مظریه نوراقع گرایی گرداگرد دولت مرا فراگرفته است. ولی تا اندازه ای است که در اندیشهٔ نوواقع گرایی گرداگرد دولت نوواقع گرایی است. منظورم این است که این نظریه فوراً ما را به تصدیق وامی دارد زیرا مرفاً برخی از پای بندیهای فرانظری راکه از دیرباز تلویحاً در عادات روش یافت باوری وجود داشته است به صورت یک نظریهٔ صریح مطرح می سازد. این نظریه همان چیزهایی را به ما می گوید که در روش کارما نهفته بوده است وازدیرباز همهٔ آنها را

«یافـتبـاوری » که زادهٔ کشاکش بوده است بهیقین، اصطلاح مورد اختلافی است. بسـیاری از دانشـمندان علـوم سیاسـی امـریکا از معانـی سرشـارفعلی که این اصطلاح به

تازگی در جامعه شناسی، فلسفه و انسان شناسی اروپا، امریکای لاتین، و امریکای شمالی پیدا کرده است بیخبرند. بسیاری به غلط اصطلاح یافت باوری را با «بلغور کردن ابلهانهٔ اعداد و ارقام»، تجربه گرایی بی شعور، منطق استقرابی یا یافت باوری منطقی محدود حلقهٔ وین یکی می گیرند و بدین ترتیب با به ابتذال کشیدنش آن را از سرخود بازمی کنند. و ایس اصطلاح از دست برخی از تندروان احمق یا ساده لوحی هم که با توجه به دستورلنین، یافت باوری را مترداف با تحقیقات پشتیبان رژیم حاکم یا علوم اجتماعی بورژوایی می گیرند لطمه خورده است. بسیاری از این تندروان، خود شان یافت باورند [26]

در نازلترین سطح، یافتباوری دو معنای مکمل هم دارد. در کلیترین معنا، یافتباوری به « مدل پذیرفتهٔ » کذایی علوم **طبیعی** اشاره دارد[۵۷]. در عین حال در ارتباط با دوگانهانگاریهای ذهن – عین و انسان – طبیعت که تلویحاً در این « مدل پذیرفته » وجود دارد می توان به تأسی از میشل فوکو گفتمان یافتباورانه را از گفتمان فرجام شناختی معتمایز دانست. در گفتمان فررجام شناختی که ( پدیدار شناسی، روش شناسی قومی، و برخی علوم تأویلی نمایان است) حقیقت عینی گفتمان در خود گفتمان نهفته است و زادهٔ خود گفتمان است. برعکس، در گفتمان یافتباورانه با

به طورکلی، گفتمان یافت باوری چهار چشمداشت دارد. نخست اینکه هدف معرفت علمی درک واقعیتی است که مطابق با برخی مناسبات ساختاری یا علّی ثابتی وجود داردکه مستقل از ذهنیت انسان (و بنابراین عینی) است و از نظر درونی، هماهنگ یاعاری از تناقض است (گویسی از دیدگاه واحدی تألیف شده است). دوم اینکه علم، جویای صورت بندی معرفتی است که از نظر فنی کارگشا باشد، معرفتی که توانایی بشر را برای پیش بینی، اقدام مؤثر، و اعمال کنترل در جهت ارزشهای مشخص انسانی تقویت کند. سوم اینکه آن معرفت پرخواهان، فارغ از ارزشهاست. چهارم، و همساز با سه تای

قبلی، ایـنکه حقیقـت دعاوی و مفاهیم را باید بر اساس مطابقتشان با حوزهای از تجربهٔ بیرونـی کـه از طـریق ابـزارها یـا قواعـد تفسـیری ( معمایـی وپیچـیده) نمـود مـییـابد سنجید [۵۹].

درنگاه به علوم *اجتماعی* باید دست کم یک چشمداشت دیگر را نیز به این فهرست اضافه کرد و آن اینکه « پدیده های ذهنیت بشر... هیچ گونه مانعی در راه "عین " دانستن رفتار اجتماعی همتراز با اعیان موجود در جهان طبیعی ایجاد نمی کند»[۶۰]. روشن است که این چشمداشت آخر دردسرسازتر از بقیه است. برآورده ساختن آن مستلزم غلبه بر مشکل مضاعفی است که در ذهن بنیادی بشرمستتر است.از یک سو، ذهن بنیادی بشر مشکل مضاعفی است که در ذهن بنیادی بشرمستتر است.از یک سو، زهن بنیادی بشر مشکل مضاعفی است که در ذهن بنیادی بشرمستتر است.از یک سو، وجود دارد: همنجارها، ارزشها و دریافتهای خود تحلیل گر به شکل بالقوه، توانایی او را برای جدا ساختن خودش از جهان اجتماعی و برخورد با آن به عنوان « کلیتی زبان بسته»، عینی و خارجی همتراز طبیعت منتفی می سازد. علوم اجتماعی یافت باورانه ناچار از «حل» این مشکل مضاعف بوده است.

همان گونه که مشخص خواهد شد این « راه حلها » ارزش آن را دارد که چند دقیقه از وقتمان را صرف آنها کنیم. زیرا درهمین راه حلهاست که با پای بندیهای /جتماعی منظری مستتر در برداشتهای مسلط از خود علوم اجتماعی روبه رو می شویم. به ویژه منظورم راه حلهای یافت باورانه برای مشکل ذهن بنیادی انسان است که در پای بندی بی چون وچرا به نیروی عینی وتاریخی عقلانیت ابزاری یا فنی مستتر است. بگذارید این پای بندی را به کوتاهی تشریح کنم و سپس نقش آن را در «راه حلها» یی نشان دهم که علوم اجتماعی یافت باور برای مشکل مضاعف ذهن بنیادی تمهید کرده است. همان گونه که نشان خواهم داد نتیجه، نوعی دیدگاه فرانظری است که در روش یافت باوری تلویحاً وجودارد وجلوی انتقاد علمی را می گیرد و طیف نظریه هایی

دربارهٔ جامعه را که می توان به طور علمی پذیرفت محدود می سازد. همچنین نشان خواههم داد که این محدودیتها یافتباوران را وادار به پذیرش بی چون وچرای برداشتهای نوواقع گرایانه از نظام بینالملل می سازد.

بر اساس این پای بندی مورد بحث ما پای بندی به عینیت گوهری عقلانیت فنی است. بر اساس این پای بندی ( نوعاً باز گونشده) که در کُنه اندیشهٔ فایده گرایی هم حضور دارد عقلانیت وسیله ـ ابزار ذاتاً عینی، غیرارزشی، فارغ از محتوای هنجاری یا ماهوی است. گفته می شود که عقلانیت فنی متعلق به حوزه « هست» و نه حوزهٔ «باید» است و از همین رو نیازی به دفاع هنجاری از درستی آن نیست. در واقع، همان گونه که تسلیم شدن ماکس وبر به « عقلانی شدن» تاریخی و جهانی همهٔ شیوههای زندگی نشان می دهد عقلانیت فنی نوعی نیروی پیش روندهٔ ضروری در تاریخ انگاشته می شود. عقلانی شدن منصمن فروپاشی مرزبندیهای سنّی و جذب فزایندهٔ همهٔ نهادهای زندگی در دل شیوهٔ تفکری است که هدفش فروکاستن همهٔ جنبههای کنش بشر به مسئلهٔ کنش هدفمند ـ عقلانی است که هدفش فروکاستن همهٔ جنبههای کنش بشر به مسئلهٔ کنش هدفمند ـ عقلانی است که هدفش فروکاستن همهٔ جنبههای کنش بشر به مسئلهٔ کنش هدفمند ـ عقلانی است مارایی در خدمت اهداف از پیش معین شده. از نظر وبر، این گرایش چاره ناپذیر ، و نتیجهاش محتوم بود: «زندان آهنین» زندگی کاملاً دیوان سالارانه جبهه گیری می کند. در واقع علم، لبه بُرنده این گرایش است.

بیدرنگ می توان دید که این پای بندی، توجیه قدیمی علم یافت باور به عنوان نیرویی تعیین کننده و حتی انقلابی را به شیوه ای بدیع بازسازی می کند، نیرویی که همهٔ شکلهای شور و احساس را ابهام زدایی می کند، اسطورهٔ نیاگونه را کنارمی زند، و « پایان ایدئولوژی» را محرز می سازد. آنچه دیدنش به ویژه برای یافت باوران دشوار تر است این است که پای بندی مورد بحث، یافت باوری را به ایدئولوژی خاص خودش گره می زند. این پای بندی مؤید اعتقادی فراتاریخی به پیشرفت علمی – فنی است که خود علم یافت باورانه نمی تواند در آن تردید روا دارد. از آنجا که این پای بندی « راه حلهایی »

برای مشکل مضاعف ذهن بنیادی بشر ارائه میکند خود را به شیوهٔ فنی خاص خودش توجیه میکند و محتوای نظری روش یافتباوری را به عنوان ایدئولوژی سیاسی غنا میبخشد.پس از اشاره به موضع گیری وبر به عنوان یک نمونه، بجاست نقش این پایبندی را در راهحلهایی که خود وبر برای وجوه دوگانهٔ این مشکل ارائه میکند (و اکنون راهحلهایی متعارف است) درنظربگیریم.

دراندیشه وبر، وجه نخست مشکل مورد بحث یعنی وجهی راکه به معنادار بودن کنش اجتماعی بازمی گردد می توان چنین بیان کرد: با توجه به اینکه کنش انسان لزوما سرشتی «ذهنی» دارد چگونه می توان علوم اجتماعی طبیعت گرایانه ای داشت که معرفتی عینی به بار آورد وبتواند نتایج اجتماعی را محاسبه و پیش بینی کند ؟ وبر به این مشکل در چارچوب مشخص مکتب تاریخی آلمان برخورد کرد[۶۲]. نویسندگانی چون روشر و کنیس به این نتیجه رسیده بودند که با توجه به ذهن بنیاد بودن کنش بشر، نمی توان کنش انسان را به همان ترتیبی که رویداده ای جهان طبیعی قابل محاسبه یا پیش بینی است محاسبه یا پیش بینی کرد.از این جهت آنان نتیجه می گرفتنند که کنش بشر کیفیتی است محاسبه یا پیش بینی کرد.از این جهت آنان نتیجه می گرفتنند که کنش بشر کیفیتی منی عقلانی» دارد[۶۳]. از دید وبر، این التقاط «ذهنیت گرایی» با « عدم عقلانیت» مانعی می کند. بدین ترتیب او همنهاد اصیلی را مطرح ساخت که بخش اعظم علوم اجتماعی یافت باورانهٔ نو مرهون آن است.

همنهاد یادشده که بر عینیت ذاتی عقلانیت فنی پایه می گرفت چنین بود: اگر منطق اساساً تهی خرد فنی یک کنشگر را انتزاع کنیم و آن را دادهای عینی بینگاریم می توانیم ه نگام تفسیر کنش آن کنشگر فرض را برآن بگذاریم که از این منظر عینی، جامعه در نظر آن کنشگر منفرد به صورت مجموعهای غیرذهنی ازمحدودیتهای خارجی، نوعی طبیعت ثانوی **بی معنا** می آید. سپس می توانیم بگوییم که معنا اساساً از طریق اهداف کنشگران منفرد که مستقل از هم تعیین شدهاند وارد جامعه می شود: کنش معنادار صرفاً

کنش برانگیخته است. بدین ترتیب علوم اجتماعی عینی و طبیعت گرایانهٔ خودمان را خواهیم داشت. زیرا با دانستن اهداف از پیش معین شدهٔ یک کنشگر و محدودیتهای اجتماعی «بی معنا»ی او، مناسبات ذهنی «معنادار» و «عقلانی» قابل محاسبه، پیشبینی و تفسیر علّی میشود[۶۴].

از دید بیشتر نظریه پردازان سیاست بین الملل و تطبیقی در امریکای شمالی، راه حل وبر «اصلی روش شناختی» است که از فرط وضوح نیازی به توجیه ندارد. اما همان گونه که بازسازی ساختار اصلی وبر روشن می سازد اصل روش شناختی مستتر در این راه حل ما را ناچار از پذیرش برداشت خاصی از جامعه می سازد. می توانیم این برداشت میکنند این اصل عادی، آنان را به این سمت سوق می دهد که بازیگران تقلیل ناپذیری را میکنند این اصل عادی، آنان را به این سمت سوق می دهد که بازیگران تقلیل ناپذیری را خواهد شد. به یُمن این «اصل»، یافتباوران از وقتی شروع به تحلیل یک نظام اجتماعی مشخص سازند که تصمیمات عقلانی شان واسطهٔ تزریق معنا به درون واقعیت اجتماعی خواهد شد. به یُمن این «اصل»، یافتباوران معتقد تقریباً « به شکل غریزی» می دانند که مدهمهٔ تبیینها دربارهٔ کنش اجتماعی باید درنهایت به تفسیر مجموعهٔ منجمدی از کنشگران، عقلانیت فنی هستند؛ بازیگرانی که اهداف، ارزشها و مرزبندیهای شان با هم مسلم و مستقل از ارتباط و تعامل میان تعداد زیادی از آنها شناخته می شود که قادر به اعمال مستقل از ارتباط و تعامل میان تعداد زیادی از آنها شناخته می شود؛ بازیگرانی که به مستقل از ارتباط و تعامل میان تعداد زیادی از آنها شناخته می شود؛ بازیگرانی که به مین دلیل باید در چشم هم به طور فردی و جمعی به صورت محدودیتهای خارجی جلوه گر شوند؛ و باید در تحلیل نهایی به شکلی کاملاً ابزاری با هم ارتباط یابند.[۶۵].

راه حل وبر برای **وجه دوم** مشکل ذهن بنیادی بشر به همین اندازه اهمیت دارد. مشکل مورد بحث از وجه دوم، به شکست کشیدن بی طرفی و عینیت علمی به واسطهٔ ایسن واقعیت است که هنجارها، ارزشها، و دریافتهای خود دانشمند علوم اجتماعی پای او

1.actor model

را به درون جهان اجتماعی مورد بررسیاش میکشاند. همان گونه که وبر تصدیق کرده است حتی مقولههای تحلیلی یک فرد و معانی که وی برای آنها قائل است بستگی به پایبندیهایی دارد که او را به جهان اجتماعی گره میزند. هرگونه معرفتی دارای پیش فرضهای اجتماعی خاص خود است.

راه حل وبر برای این دومین وجه مشکل مورد بحث نیز در پای بندی به عینیت گوهرین عقلانیت فنی ریشه دارد. این راه حل متضمن جدایی کامل قائل شدن میان روند تعیین علمی اعتبار مفاهیم علمی و دعاوی معرفتی، و روندی است که دانشمندان از طریق آن به مفاهیم و دعاوی معرفتی خود علاقه مند می شوند، آنها را تولید می کنند، یا معنادار می شناسند.از دید وبر، گفتمان علوم اجتماعی حول فرایند نخست پا می گیرد فرایندی که عینیت آن تضمین شده است زیرا در انحصار منطق عقلانیت فنی است و باید هم باشد. این فرایند حول موضوعاتی دور می زند که به شیوهٔ ذاتاً عینی عقلانیت فنی می توان درباره شان تصمیم گیری کرد[۶۶].

بدیس ترتیب گرچه هنجارها، ارزشها و دریافتهای اجتماعی فرد دانشمند می تواند به تعیین سمت و سوی روشنگری چراغ علم کمک کند ولی علم **به عنوان یک پیشه** نمی تواند دربارهٔ درستی ارزشها، اخلاقیات، اهداف یا دریافتها از جمله ارزشها، اخلاقیات، اهداف یا دریافتهایی که در انتخاب موضوع بررسی توسط دانشمندان تأثیر دارند به داوری بنشیند.گفتمان علمی نمی تواند به بررسی انتقادی ساختارهای معنایی ذیمدخل در بازشناسی متقابل مفاهیم مورد استفاده دانشمندان توسط خود آنان که توضیح دهندهٔ آنها هم هست بپردازد. گفتمان علمی تنها دربارهٔ کارایی وسایل می تواند با قاطعیت سخن بگوید. در مجموع، علم به عنوان یک پیشه با حذف همهٔ پرسشهایی از قامرو کارخود، عینیت خویش را حفظ می کند که نمی توان آنها را در چارچوب منطق عقلانیت فنی که بنا به ادعا عینی است صورت بندی و حل کرد.

ایـن راهحـل را مانند راهحل نخست، امروزه به عنوان یکی از ویژگیهای تعیینکنندهٔ

حدود و ثغور علم مسلم می شمارند. همچنین مانند راه حل نخست این راه حل هم مؤید و مقوم پای بندی علوم پافت باور به مدل بازیگر است. و این کار را اساساً با محدود سازی طیف انتقادات علمی انجام می دهد. به ویژه بحث از اشکال وفاق اجتماعی را که ممکن است خود شان دارای بار ارز شمی باشند، از نظر تاریخی تصادفی و مستعد تغییر باشند، و در عین حال اعمال انسانها را هماهنگ سازند و منابع را به ترتیبی توزیع کنند که موجب باز شناسی بازیگران شناخته شده ( از جمله مرزبندیها و اهداف شان ) گردد کنار می گذارد؛ همان بازیگرانی که از نظر یافت باوران، عناصر تقلیل ناپذیر تحلیل را تشکیل می دهند.

بدین ترتیب این دو راه حل با هم گرایشی روش شناختی به وجود می آورند که به هیچ وجه در ارتباط با امکانات نظم اجتماعی بی طرف نیست. برعکس، راه حلهای یادشده طیف امکاناتی را که نظریه برای پذیرفته شدن به عنوان نظریهای عینی و علمی می تواند مد نظر قرار دهد محدود می سازند. حتی پیش از آنکه نخستین کلام نظری آگاهانه از دهان فرد خارج شود تصویری نظری که جای سخن بسیار دارد در ذهن گویندگان و شنوندگان یافتباور نقش بسته است. این تصویر که زادهٔ رویهٔ پرسابقه ای است که با راه حلهای یادشده هماهنگی دارد به عنوان نوعی طرح، انتظارات ما را دربارهٔ آنچه گفتمان نظری صریح می تواند انجام دهد و بگوید، منظم و محدود می سازد، به ویژه گویندگان از جار چار می از دربارهٔ واقعیت اجتماعی پای بند می سازد، مدلی یا کنشگران اجتماعی نیست و نمی تواند اهداف آنها را زیر سؤال برد بلکه تنها قادر است وسایل کارآمدی را به آنها توصیه کند.

ازهمین بخش از نظریهای که نوواقع گرایان به عنوان روش به ما قالب کردهاند می توانیم تاحدودی بفهمیم که چرا آنان به این راحتی قادرند خودشان و ما مخاطبان تحسین گرشان را اغفال کنند. به رغم تناقض موجود میان برداشت فایده گرایانهٔ

نوواقع گمرایان از سیاست و پایبندیهای دولت سالارانهشان، آنان قادرند توهم دولت بازیگر را در برداشتی که از نظام بینالملل دارند دوام بخشند. علت این توانایی آن است کـه مـا در مقـام افـرادی یافـتباور، از نظر روششناسی تمایل داریم دقیقاً به دنبال همان نـوع مدلـی بگـردیم کـه آنان « آشکار میسازند». بدون مدل بازیگر که درکی نسبی از آن داریم هیچ گونـه راه دستیابی علمـی به **شناخت معناداری** از نظام بینالمللی نخواهیم داشت؛ نگرانیمان این است که نظام یادشده همچون گردابی بیمعنا از « نیروهای جسمزدوده» بر ما جلوه خواهد کرد. از این گذشته توانایی یادشدهٔ نوواقع گرایان به این هـم بازمـيگردد كه ما به عنوان افرادي يافتباور با آنان همداستان ميشويم و دقيقاً همان شـيوههـاي نقّادي را كه مي تواند فريب نوواقع گرايان را برملا سازد از دايرهٔ گفتمان علمي حـذف مـیکنیم. در همـان لحظـهای که شروع به تردید کردن در این مدل دولت بازیگر مـىكنـيم ايـن احسـاس بـه ما دست مىدهد كه پا از قلمرو مشروع علم بيرون گذاشته و وارد قلمرو اخلاقيات، ارزشها، وفاداريها يا اهداف شخصي شدهايم. دچار اين احساس میشویم که گلایه های مان پایهٔ علمی ندارد. و به همین دلیل به عنوان دانشمند، پرسشهای مان را قورت می دهیم. در قبال قدرتهای موجود همان موضع بی طرفی مطلق والـتس، تقديـرباوري گيلپيـن، شـگفتزدگـي كراسـنر، يا تسليم وبري كئين را ميگيريم. شاید این را خوش نداشته باشیم ولی همین است که هست.در مقام دانشمند فکرمیکنیم پاسخی جز این از ما شایسته نیست.

ت. ساختارگرایی

اما داستان موفقیت نوواقع گرایی به همین ختم نمی شود. همان گونه که پیش تر گفتیم لحظهٔ تعیین کننده در پیروزی نوواقع گرایی، چرخش معروف آن به سوی ساختار گرایی بود. بالاتر گفتیم که این چرخش به سوی ساختار گرایی ظاهراً با نوید ژرفتر شدن گفتمان سیاسی بین المللی همراه بود. اکنون پس از بررسی سایر جنبههای افلاکنمای

### **PersianPDF.com**

فقر نوواقع گرایی /۱۴۳

نوواقع گرایی بالاخره می توانیم به ساختار گرایی نوواقع گرایان بپردازیم و بار دیگر جذابیتهای آن را مد نظر قراردهیم. می توان صدای در هم شکسته شدن محدودیتهای پیشین گفتمان سیاسی بینالمللی توسط نوواقع گرایی را شنید. می توان دید که چگونه نوواقع گرایی به زیر ظاهر معمولی نظم موجود رخنه می کند. می توان استدلالها را زیرورو و شیوه های بسیاری را پیدا کرد که این ساختار گرایی از طریق آنها مرزهای فایده گرایی، دولتسالاری و یافتباوری را درمی نوردد ـ و شاید با برملا ساختن معنا و اهمیت تاریخی ژرفترشان به آنها غنا می بخشد. می توان بیش از اینها شنید، دید و زیرورو کرد. وبه چه چیزی دست می بایم؟ اساساً نومیدی.

دليل ايهن امر الان روشن تر مي شود: نوواقع گرايان خيلي راحت بين دو برداشت از کے، اپن شاخه به آن شاخه می کنند: یکی برداشتی ساختارگرایانه به مفهومی که پیش از ایـن تشـریح شـد و دیگـری برداشـتی جزءنگر و مادیتباور. ساختارگرایان امکان وجود یک کلیت ساختاری ... نوعی ذہنیت اجتماعی ژرف را .. که موجودیتی مستقل از عناصر، مقدم برآنها و سازندهٔ آنها دارد مسلم من انگارند. ازمنظر ساختار گرایی، برای توصيف يلک کليت ساختاري نمي تلوان از اجلزاي آن به عنوان واحدهايي انتزاعي و پیشماپیش تعریف شده آغاز و به پیوند های بیرونی آنها توجه کرد و خواص بالنده میان آنها را تشریح نمود. دیدگاه کلیت ساختاری، یگانه دیدگاه عینی را در اختیار ما می گذارد. برعکس، برداشت جزءنگر، کل را دقیقاً برحسب پیوندهای بیرونی عناصر، ازجمله خواص بالندة ناشبي از اين پيوندها كه بالقوه جابهجايي يا مناسبات بيشتر ميان عناصه را محدود می سازند تعریف می کند. روشن است که در این برداشت، کل هیچ گونسه موجودیتمی مستقل از اجزایی که گردهم آمدهاند ندارد. ولی این امکان وجود دارد که از نقط ه نظر هریک از اجزا ( نقطه نظری که در چارچوب دیدگاه جزءنگر موجه و مشروع است) ممکن است کل، مستقل از آن جزء یا جابه جاییهای احتمالی آن وجود داشته باشد. از ایس منظر یعنی از منظر جزء منفرد، کل یک رابطهٔ فیزیکی خارجی است

ـــ گونـهای « طبیعت ثانوی» که در تحلیل نهایی باید تنها به شکل فیزیکی یا ابزاری با آن بـرخورد کـرد. جـز ایـن نمی تواند باشد زیرا هیچ گونه وحدت بیناذهنی جزء و کل را به هم پیوند نمیدهد[۶۷].

نوواقع گرایسی موفق شده است این دو برداشت ازکل را با هم درآمیزد، موضعی را که به غلط « موضع جامعهشناختی» خوانده شده است و بسیاری از نوواقع گرایان آن را نمونه مى دانند درنظر بگيريد: موضع والتس. همان گونه كه ييش ازاين خاطرنشان ساختیم والـتس« ساختار بیـنالمللی » را نه رابطهای درونی و ژرف که مقدم بربازیگران اجتماعـی و سازندهٔ آنهـا باشـد بلکـه همچـون پـیوندی بیرونـی میان دولتهای بازیگری می،داندکیه دقیقاً دارای همیان مرزها، اهیداف و دریافتهای شخصی هسیتند کیه نظریهپردازان براساس عقل سلیم آزمون نشده برای دولتها قائلند. درگام بعد ـــ و ضربهٔ کاري وي در همين جاست \_\_ والـتس بـراي ايـن ساختار حياتي مستقل از اجزا يعني مستقل از دولتهای بازیگر قائل میشود؛ و به شیوههای بی شماری نشان می دهد که چگونـه ایـن سـاختار، اقدامـات دولـتها را چـنان محـدود مـیسازد و برمیانگیزد که در مجمع، ساختار بازتوليد مي شود و بازيگران به سازگارشدن با مقتضبات آن وادار می گردند. ولبی استقلال ایسن کل ساختاری چگونه ثابت می شود؟ این کل، مستقل از اجزای فراهم آمده نیست زیرا هرگز چنین بیش از نتیجه منطقی فراهم آمدن اجزا نیست. همچنین استقلال کے یادشدہ با تثبیت آن در ساختار بیناذہنی ژرفی از کل نظام دولتھا محبرز نمبی شبود. در واقبع، والبتس به شکل اسلوبمند هرگونه اشارهای را دایر بر اینکه مناسبات ذهنی می تواند به اصطلاح خودش «سیستمی » باشد از میراث واقع گرایی حـذف مـيكـند؛ مطابق جزءنگري والتس، همهٔ روابط ذهني به عنوان روابط روانشناختي تعبیر، و گزارههای ناظر برآنها به عنوان گزارههایی « تقلیل گرایانه» کنار گذاشته می شود.

والـتس اسـتقلال کـل سـاختاریافته را از مـنظر آرمانی دولت بازیگر منفرد و منزوی اثـبات مـیکـند کـه بـه تنهایـی نمـیتوانـد کـل را تغییر دهد و نمیتواند برای تغییردادن

ژرفترین ساختارهای کل به کمک دیگران تکیه کند. والتس ما را تشویق میکند که بانگاهی گذرا استقلال این ساختار را به دیگر سخن از منظر انتزاعی منجمد تأیید کنیم: از منظر دولت بازیگر منفرد یا منظر هرتعداد از دولتهای بازیگر که تک تک در نظر گرفته شوند. البته اینها دقیقاً همان دولتهای بازیگری (یا به عبارت دقیق تر همان مقولهٔ ثابت و انتزاعی دولت بازیگری) هستند که این نظریه پرداز کارش را با آنها شروع کرده بود. استقلال کل نوواقع گرایان دقیقاً از منظر مفروض اجزای آرمانی شدهای اثبات می شود که ظاهر شان به عنوان واحدهایی مستقل نقطه آغاز تحلیل ، مادهٔ اساسی، وستونهایی را در اختیار می گذارد که بدون آنها ساختار فیزیکی کل را هرگز نمی توان برپا کرد. از آغاز تا انتها هرگز از ایس ظواهر گریزی نداریم و به ورای آنها دست نمی یابیم. برداشت والتس سراپا برداشتی جزءنگر از نظام بین المللی است.

درعین حال، نوواقع گرایان همین که به برداشت مادیت باور خود از ساختار دست می یابند برخی کیفیاتی را به آن نسبت می دهند که ساختار در اندیشهٔ ساختارگرایی دارد. نوواقع گرایان برای نظام سیاسی بین المللی « برتری مطلق براجزا» قائل می شوند. در نوواقع گرایی هم مانند ساختارگرایی، درزمانی تابع و زیردست همزمانی است و تغییر را تنها در چار چوب منطق ثابت نظام می توان تفسیر کرد. و نوواقع گرایان هم مانند ساختارگرایان ، ساختاری را که تشریح می کنند ویژه و غیرعادی می دانند. بدین ترتیب همان گونه که گوشزد شد بین جنبه هایی از اندیشهٔ نوواقع گرایی و اصول ساختارگرایی همریختیهایی وجود د/رد.

اما ایس سخن، تمجیدی از نوواقع گرایی نیست. زیرا منظور از آن این است که نوواقع گرایسی بدتریس وجوه ایس دو دنیا را در خود فراهم آورده است. نوواقع گرایی آمیزهای از کیممایگی جزءنگری با فروبستگی ساختارگرایی است به نحوی که به مجرد ورود به حلقهٔ نوواقع گرایی چارهای جز این نداریم که در سطح ظواهر سیرکنیم.و محفل نوواقع گرایان عجب محفیل آرمیان گرایانهای است! ساختارگرایی کذایی نوواقع گرایان

چیزی جز آرمان گرایی عوامانهٔ قدرتمندان نیست که به نحوی در مورد کل تعمیم می یابد که درآن واحد قدرت یادشده را ضروری جلوه و مورد بخشودگی قرار می دهد. آرمان گرایی دولتسالارانهای است که از منظر یک دولت ( یا به عبارت صحیحتر از منظر ائتلاف مسلط) بسط یافته است و می تواند این توّهم را ایجاد کند که گویی مدل آراستهای از دولت بازیگر است.

باپوزش از تامپسون باید بگویم که ساختارگرایی نوواقعگرایان کیفیتی « مارگونه» دارد. سراین مار، دولت بازیگر بی تأملی است که فقط به خود تکیه دارد و محدودیتهای خود يا وابستگي خويش به جهان خارج از خود را به رسميت نخواهد شناخت. اين مار فـشفـش كـنان حـول « خوديـاري» تـاب ميخورد و بي تأملي خويش را در مورد جهان تعمیم میدهد. این مار که بیتأملی خویش را به روشنی در دیگران نیزمی یابد دم خویش را در دهـان خـود فرو مي بلعد و نظام بدين ترتيب تعريف مي شود. اگر بيرسيم نظامي را کـه چنيـن تعـريف شده است توصيف کنيد مار مي گويد که خودش را بازتوليد مي کند و بخش دیگری از دم خویش را فرو میبلعد. پس ارزشها یا هنجارهای این نظام چیست؟ مار پاسخ میدهد که همان ارزشها و هنجارهایی که آینهدار قدرت و منافع قدرتمندان و صاحبان نفوذ است.بس قدرت چیست؟ مار یا آنچه از آن باقی مانده زیرا اکنون به یک نقط هٔ جنبده تبدیل شده است ــ برای این پرسش هم پاسخی دارد. قدرت ریشه در تواناییهایمی دارد کمه مبنایمی برای استقلال عمل دولت بازیگر فراهم میسازد. و استقلال عمل چیست؟ مار در بلع نهایی پاسخ میدهد استقلال عمل، امتیاز دولت بازیگر برای تـأمل نكـردن اسـت زيـرا كل جهان روى بازتابهاي تأمل نشده خودش برميگردد. «قُلُبٍ!

مار ناپدید می شود و چیزی جز پوچی و بی محتوایی نظری باقی نمی ماند.»[۶۸]. همان گونه که تامپسون دربارهٔ ساختارگرایی دیگری می گوید: «به یقین، این ساختارگرایی یک پوچی بسیار محافظه کارانه است؛ که کارویژهٔ اولیهاش حفظ تمامیت هستهاست؛ آنچه استیلا می یابد باید سلطهٔ خودش راحفظ کند». کلمات تامپسون

مناسب است. ساختارگرایی نوواقعگرایان به طرز شگفتی به نوعی پوزش خواهی و دفاع از وضع موجود تبدیل میشود، توجیهی برای سلطه ، و « پرخاشی برضد بدعت گذاران " آرمان جو" و " ناجوری " » که مسلم بودن نظم مسلط را مورد تردید قرار میدهند[۶۹].

کارل پوپر در **فقر تاریخیگری** به نتایج تمامتخواهانهٔ روایتهای پیشرو معینی از ساختارگرایی که خودش عنوان « تاریخیگری» به آنها می دهد می پردازد[ ۷۰]. در ساختارگرایی نوواقع <del>گرایان نوعی تاریخیگری *ایستا*<sup>1</sup> می یابیم. نوعی تاریخیگری که</del> نهادهای سیاسی نظم موجود جهانی را منجمد می انگارد و در عین حال برای عقلانیت فنی به عنوان دستگاه منطقی پیشرفت اجتماعی که همهٔ جنبههای این نظم از جمله دولتهای بازیگر باید در برابرش سرخم کنند استقلال مطلقی قائل می شود. نوعی تاریخیگری که تقریباً به طور کامل آینهدار شناخت هانس مورگنتاو از « ذهنیت تمام خواه» است[۷۱].

درحالی که کمالخواهی، آرمانی انتزاعی به وجود می آورد که باید کوشید زندگی سیاسی را با توسل به زور یا اندرز یا اصلاح به سطح آن ارتقا بخشید تمامتخواهی یعنی ذهنیت تمامخواه آرمان را با واقعیتهای زندگی سیاسی یکی می گیرد.آنچه هست خوب است زیرا هست، و قدرت برای فرد تمامتخواه صرفاً یکی از واقعیتهای زندگی اجتماعی نیست که باید با آن کنار آمد بلکه از آن گذشته معیاری برای داوری دربارهٔ امور انسانی و سرچشمهٔ آرمانی همهٔ ارزشهای انسانی است. فردتمامتخواه به حرص قدرت خویش پاسخ مثبت میدهد و هیچ گونه معیار برین و هیچ گونه

1.historicism of stasis

مفه وم معنوی نمی شناسد که بتواند با قراردادن آرمانی بیگانه ودشمن سلطهٔ سیاسی در برابر حرص قدرت، این آزمدی را کمرنگ و محدود سازد[۷۲].

مسلماً نتایج تمامتخواهانهٔ نوواقعگرایی تنها تا حدودی به صورت ارج گذاری قدرت مقدم بر نظم جلوه گر می شود. نتایج یادشده را از این گذشته می توان در سکوت نوواقع گرایی نیزسراغ گرفت، درآن جنبه هایی از تاریخ که نوواقع گرایی آنها را انکار، حذف یا سرکوب می کند. همان گونه که آلدوس هاکسلی به ما گوشزد می کند بزرگترین پیروزی تبلیغات تمامتخواهانه « نه با انجام دادن کاری بلکه با امتناع از انجام دادن کاری به دست آمده است. حقیقت والاست ولی از نقطه نظر عملی، والاتر از آن ، سکوت دربارهٔ حقیقت است»[ ۷۳].ساختارگرایی نوواقع گرایان سکوتی دربارهٔ چهار بُعد از تاریخ است: فرایند، عمل، قدرت، وسیاست.

نخست، ساختارگرایی نوواقع گرایان منکر **تاریخ به عنوان فرایند** است. نظریهٔ نوواقع گرایسی هم مانند سایر ساختارگراییهای ایستا دو ویژگی دارد: یکی « ثبات مقوله های نظری » به گونه ای که هریک از آنها حتی زمانی که در جمع سایر اجزای متحرک در حال تحرک است مقوله ای ایستاست؛ دیگری اینکه همهٔ حرکتها در دل حوزهٔ بسته ای محدودند که مرزهایش را ساختار از پیش داده شده تعریف میکند. تامپسون خیلی آشکار عواقب چنین برداشتی را بازگو میکند: «تاریخ به عنوان فرایند، به عنوان معلولی نامعین و تعیّن نیافته – ولی نه به این دلیل ، تهی از منطق عقلانی یا فشاره ای پیوسته از نظر تاریخی باز تعریف می شوند ولی متغیر و بی ثبات است» و پیوسته قالب و مفصل بندی آن تغییر میکند؛ اینها همگی... به ناچار مورد انکار قرارمی گیرد[۷۲].

دوم، نوواقع گرایمی از همهٔ شیوههای تاریخیگری برای انکار اهمیت تاریخی عمل، مرحلهای که درآن، مردان و زنبان با آگاهی بیشتر یا کمتری دست به کارساختن جهان خوینش میشوند بهره میگیرد. در چشم روشنفکر نوواقع گرا، زنان و مردان، دولتمردان و کارآفرینان صرفاً به صورت پشتیبان فرایند اجتماعی سازندهٔ اراده خودشان و منطق بر آورندهٔ آن اراده جلوه گر می شوند. به ویژه، مردم به نوعی انسان اقتصادی آرمانی تقلیل مییابند که تینها قیادر به عملی ساختن منطق عقلانی محدودی هستند که نظام از آنها مى خواهـد ولـي هرگـز دربـارهٔ آن تـأمل انتقادى نمىكنند. آنها در تحليل نهايي صرفاً به اشیایی تقلیل می یابند که باید در بازتولید کل مشارکت جویند وگرنه همان گونه که روشنفكر روشن انديش ميداند به حاشية تاريخ رانده خواهند شد. اين درست است كه نوواقــع گـرايان هرگز نمي پذيرند نظريه فاقد « مناسبت عملي »باشد. ولي از ديد آنان معيار مناسبت تنها در کارایمی فنی توصیهای خلاصه می شود که نظریه پرداز به عاملان قدرت می کند و کارایی فنی تنها به معنی تقویت اثربخشی وسایل تحت محدودیتهای ساختاری عینی است. در هیچ جای مقبولیه های نوواقیع گرایان مجالی برای طرح این اندیشه نمییابیم که مردان وزنانی که اشیای کنشپذیر نظریهاند خود بتوانند دربارهٔ زندگی خویبش نظیریه بیپردازند؛ در واقبع درگیر مبارزه مستمر برای شکل دادن و بازتعریف شناخت خویـش از خودشان ، شرایطشان، نهادهای کنش جمعی شان، و خود مقولههای هستي اجتماعي باشند؛ در واقع باتوجه به شناختهايشان عمل خويش را جهت می دهمند؛ و به یمن همهٔ اینها به فرایندهای نامعینی که ازطریق آنها شرایط مادی اعمالشان تكوين مىيابد، بازتوليد مىشود ودگرگونى مىيذيرد شكل ويويايى مى بخشىند زيـرا قـبول ايـنها به معنى أن است كه نظرية نوواقع گرايي خود نيز بخشي از تاریخ است و نه آن مرشد فکری تاریخ که خودش میخواهد باشد.

سوم، نوواقـعگرایـی با همهٔ تأکیدی که بر «سیاست قدرت» دارد از مبنای اجتماعی و محدودیـتهای اجتماعـی *قــدرت* هیچ گونه درکی ندارد و درواقع منکر آنهاست. همان

گونیه کیه دیدییم از نظیر نوواقیع گرایان، قیدرت باید در نهاییت به تواناییها یا وسایلی تقلیل پذیر باشد کے تحت کنترل بازیگر بی تأملی است که موقعیت آن به عنوان یک بازیگر از آغاز مسلم انگاشته شده است. احتمالاً هیچ موضع گیری دیگری در قبال قدرت با برداشتهای جزءنگر و فایدهگرایانهٔ نوواقع گرایان از نظم بینالمللی سازگار نیست. ولبی این موضع گیری **مندل لیاقتی** کنش اجتماعی را اکیداً منتفی میسازد. بر اسـاس مـدل لیاقتی، قدرت یک بازیگر و حتی موقعیت آن به عنوان عاملی ذیصلاح برای عمل به هیچ وجه به کیفیت یا داشتههای ذاتی یک واحد مشخص قابل استناد نیست. بلکسه قدرت و موقعیت هر بازیگر بستگی به شرایط ش*ناسایی* آن در داخل کل جامعه دارد و توسط آن محدود می شود. یک عامل کنشگر برای قدرت داشتن بابد نخست به عنوان عاملي قابل براي قدرت داشتن مورد شناسايي قرارگيرد و بدين منظور نخست باید لیاقت خود را برحسب ساختارهای جمعی و همتأملی (یعنی طرحهای شناختی عملي و تاريخچهٔ تجربيات) كه جامعه بر اساس آنها به انتظارات جمعي معنا و سازمان مى بخشد ثابت نمايد. بازيگران همواره از طريق عملكرد برطبق اين گونه طرحهاي زايسنده « شسناخته شده» براي جمع (كه البته لزوماً از نظر ذهني قابل دستيابي نيستند) شناسایی و **قسارت** به دست می آورند. بدین ترتیب بر اساس مدل لیاقتی، قدرتیابی همواره یک جنبه عملکردی و همتأملی دارد. همچنین قدرت یک بازیگر همواره محدودیتهای خودش را دارد.گرچه یک بازیگر می تواند طرحهای عملی مشخص را به طرزی خلاقانیه بیه اجرا گذارد و گرچه گاه می تواند با بدیهه سازیهای هنرمندانه پاستخهای هماهنگ بدیعی به شرایط تنازه بدهد ولی هرگز نمی تواند از محدودیتهای شناسایی فراتررود[۷۵]. توسیدید ایـن دیالکتـیک قـدرت وشناسـایی را مـیشـناخت. نوواقع گرایان آنچه را که توسیدید میدانست فراموش کرده و به برداشتی ازقدرت چسبیدهانـد کـه بـا ایمـان انقـلاب صـنعتی بـه نامحدود بودن دامنهٔ کنترل بشر برطبیعت همخواني دارد.

چهارم، تاریخیگری نوواقع گرایان به رغم موضع گیری پرشوری که به نفع استقلال عمل سیاسی و در مخالفت با اقتصادباوری ادعایی سایر سنّتها میکند منکر سی*است* است. به عبارت صحیح تر، توواقع گرایی سیاست را به آن جنبه هایی تقلیل میدهد که تنها و تنها در چارچوب کنش اقتصادی تحت محدودیتهای ساختاری تفسیریذیرند. نوواقع گرایس بدیس منظور، هم آن چارچوب اقتصادی را از انتقاداتی که متوجه محتوای سیاسی تلویخیاش است مصون نگه میدارد و هم سیاست را از هرگونه مبنای عملی برای تأمل مستقل دربارهٔ مطالبات اکیداً اقتصادی و مقاومت دربارهٔ آنها میزداید. نوواقع گرایمی بدین ترتیب تلویحاً با آن بخشهایی ازجامعه همداستان میشود که از چیرگی منطق اقتصادی هماهنگ با دولت سود میبرند. سیاست در نوواقع گرایی به یک فمن نماب تمبدیل ممیشمود: فمن دستیابی مؤثر به هر هدفی که برای بازیگر سیاسی تعیین شده است. راهبرد سیاسی از جنبهٔ هنرمندانه وعملکردی خود عاری می شود و در عـوض صرفاً به محاسبهٔ ابزارهای کنترل تبدیل میگردد. آنچه در مقولههای نوواقع گرایان جایش خالبی است اشاره به سیاست به عنوان کاری خلاق و انتقادی است، کاری که مردان و زنان ازطریق آن می توانند به تأمل دربارهٔ اهداف خود بنشینند و بکوشند ارادهٔ جمعی خودشان را آزادانه شکل دهند.

ت أمل دربارهٔ ابعاد چهارگانهٔ بالانشان می دهد که ساختارگرایی نوواقع گرایان نمایندهٔ هر چیز باشد نمایانگر فراخسازی و تعمیق گفتمان سیاسی بین المللی که اغلب مورد ادعای این مکتب است نیست. این ساختارگرایی کذایی نه تنها گفتمان یادشده را گسترده تر نمی سازد بلکه با یکی گرفتن ساختار با روابط خارجی میان واحدهای قدر تمند، این گفتمان را فرو می بندد. مقوله های ثابت این ساختارگرایی کذایی نه تنها به زیر سطح ظواهر نفوذ نمی کند بلکه نظم موجود را منجمد می سازد و تاریخ و آیندهٔ تحول اجتماعی را به نمود منافعی تقلیل می دهد که با ترسیم بردار قدرت میان دولتهای بازیگر رقیب می تسه از آنها را تشخیص داد [۷۶]. نوواقع گرایسی نه تسها نوعی از

ساختارگرایی که یادگیری سیاسی در مقیاس فراملی را ممکن بشناسد به نمایش نمی گذارد بلکه ساختاری را عرضه می کند که در آن ، یادگیری سیاسی تاسطح نتیجهٔ همکنشی ابزاری واحدهای زبان بسته، بی تأمل و دارای عقلانیت فنی که دگرگونیهای فناوری و اقتصادی خارج از کنترل شان آنها را محدود و مقید می سازد تقلیل می یابد.

البته باز خاطرنشان می سازیم که همهٔ اینها به معنی فقدان جذابیت «ساختارگرایی» نوواقع گرایان نیست. اولاً و در کلی ترین صورت، گونه ای از ساختارگرایی که وانمود می کند تصویری عینی و مجاب کننده از کل به دست می دهد و درعین حال کاری به نگرشهای عوامانهٔ ما از جهان و خودمان ندارد و حتی آنها را تحکیم می بخشد بسیار مطبوع و خوشایند خواهد بود. برای نمونه، در مقایسه با برداشت والرشتاین از نظام جهانی نو، ساختارگرایی نوواقع گرایان ضرورت عینی سنّت تلقی دولت به عنوان واحد تحلیل در میان محققان سیاست را بیش از پیش تحکیم می بخشد[۷۷] و بدین ترتیب این موقعیت مناسب برای تقسیم علمی بار مسئولیت تأمل دربارهٔ تاریخیگری خودش را از بین می برد. ژست بی طرفی وبری نوواقع گرایی بدین ترتیب حفظ می شود.

ثانیاً بخش اعظم جذابیت این ساختارگرایی عجیب به این باز می گردد که سه پای بندی دیگر افلاک نمای نوواقع گرایی راتکمیل و تقویت می کند. همان گونه که پیش تر گفتیم دریافت جزءنگر نوواقع گرایی از ساختار باعث اولویت یافتن \_ و سپس تحکیم \_ پای بندی به مدل دولت بازیگر می شود. از این گذشته می توان توجه کرد که نوواقع گرایی تنها شکلی از ساختارگرایی را که احتمالاً می تواند با برداشتهای فایده گرایانه ویافت باورانه اش از جامعهٔ بین المللی همساز باشد به کار می گیرد. این برداشتها که در آرمان کنش فردی عقلانی تحت محدودیتهای بی معنا و شبه طبیعی جای گرفته اند تو سط انواعی از ساختارگرایی که در دوگانگی ذهن و عین تردید روا می دارند و بنیان بیناذهنی ژرف ساختارهای عینی بین المللی را بر جسته می سازند به شکل جدی و از ریشه به چالش گرفته می شوند. نوواقع گرایی می تواند از این چالش ریشه ای بپرهیزد زیرا

برداشت خودش از ساختار را به سازوکاری چرخ دندهای محدود می سازد، همان *سازوکار* فلسفی که جای گرامی و ویژهای در قلب روشنفکران انقلاب صنعتی داشت.

# ۳. روح انقلاب قديمي

جان لوکاره مینویسد «دنیای سرّی فی نفسه جذاب است. این دنیا می تواند صرفاً با به گردش آوردن خودش آنچه را که به محکمی تثبیت نشده باشد به سمت مرکز خویش بکشد»[۸۷]. اکنون میتوانیم خاطر نشان سازیم که همین گفته را می توان دربارهٔ افلاک نمای خطاهای نوواقع گرایی صادق دانست. پس از ملاحظهٔ چرخش عناصر متعدد آن ـ دولت سالاری، فایده گرایی، یافت باوری، ساختار گرایی و دوبارهٔ دولت سالاری ـ میتوانیم نوعی وحدت غریب تضادها را در این مکتب احساس کنیم. احساس میکنیم که کل این دستگاه نوعی نیروی جانب به مرکز وارد می کند که مقاومت در برابرش دشوار است.

ب یقین، وقتی با تأنی بیشتری به بررسی عناصر یاد شده بپردازیم درمییابیم که خطاها و یاوه های فراوانی در این مکتب وجود دارد. برای نمونه درمییابیم که تفسیر فایده گرایانه از نظم بین المللی بر پیش فرض مدل دولت بازیگر مبتنی است – مدلی که فایده گرایان سر انکار آن را دارند. همچنین درمییابیم که دولت سالاری نوواقع گرایان با هر گونه درک ساختارگرایانهٔ راستین از نظام بین المللی تعارض دارد. درمییابیم که نوواقع گرایی به تفسیری وبری از روش یافت باوری متوسل می شود، روشی که با اینکه همهٔ انتقادات را تابع پای بندی به عینیت و بی طرفی عقلانیت فنی که از نظر علمی قابل دفاع نیست می سازد به عنوان پایان ایدئولوژی به نمایش گذاشته می شود. و درمییابیم که به رغم تظاهر نوواقع گرایی به هواداری از ساختارگرایی سیاسی، نظریهٔ نوواقع گرایی، اقتصادباور است.

اما هرگز منظورمان این نیست که افلاک نمای نوواقع گرایی بی حرکت است. بلکه

تنها در حرکت است که خود را نمایان میسازد. و به همین دلیل خطاهای بی شمارش حکم قاطع بی اعتباری آن را صادر نمی کند بلکه با سایر خطاها متوازن می شود و حرکت کل این افلاک نما را دوام می بخشد. محدودیتهای یافت باوری خطاهای دولت سالاری را در یک مدل دولت بازیگر از نظم بین المللی که تحلیل سیستمی را به نوعی ساختار گرایی مادیت باور تقلیل می دهد می پوشاند و این ساختار گرایی هم به نوبهٔ خود ما را درون جهان فایده گرایانهٔ خرد و ضرورت فنی می کشاند که دوباره ما را به یافت باوری می رساند. این افلاک نما همین طور می چرخد و زمینهٔ هرگونه مخالفتی را ویران و سپس از آن خود می کند. همین طور می چرخد تا اینکه سرانجام از این واقعیت غافل می شویم که جز حرکت چیزی نیست. مانند دنیای سرّی لوکاره، این افلاک نمای نوواقع گرایی اصلاً فاقد هر گونه مرکزی است.

بررسی بسیار قدیمی تری دربارهٔ پیدایش گرایشهای دولت سالارانه کلیدهایی در این باره به دست می دهد که چگونه چنین گرداب بی کانونی می تواند تا این حد قدر تمند شود. کارل مارکس در **هیجدهم برومر لویی بناپارت** می خواست روشن سازد که چگونه در فرانسه در فاصلهٔ سالهای ۱۸۴۸ تا ۱۸۵۲ این امکان فراهم شد که «یک آدم میان مایهٔ مسخره، نقش یک قهرمان را بازی کند». او به این نتیجه رسید که به قدرت رسیدن بناپارت نتیجهٔ نوعی واکنش بور ژوایی به بحران بود ولی نمی شد تنها بر اساس شرایط مادی آن را تبیین کرد. همچنین نمی شد آن را به کیفیات ذاتی لویی بناپارت نسبت داد. بناپارت تا اندازهٔ زیادی از آن رو قدرت را به چنگ آورد که قادر بود شناسایی فرانسویان را به نفع خود جلب کند و از آن رو قادر به جلب شناسایی آنان بود که در بحبوحهٔ بحران کمک کرد تا «روح انقلاب قدیمی از نو به حرکت درآید».

... فرانسویان مادام که درگیر انقلاب بودند نمی توانستند خود را از خاطرهٔ ناپلئون آزاد کنند و این در انتخابات ۱۰ دسامبر ۱۸۴۸ به اثبات رسید.

آرزوهای آنان از مخاطرات انقلاب به عشرتکدههای مصر بازگشت و ۲ دسامبر ۱۸۵۱ پاسخ آن بود. آنان نه تنها کاریکاتوری از ناپلئون قدیمی را در پیش روی خود حاضر داشتند بلکه خود ناپلئون قدیمی هم که به ناگزیر در میانهٔ سدهٔ نوزدهم کاریکاتوری به نظر می رسید حاضر و ناظر بود [۷۹].

می توان برای تبیین قدرت فوق العادهٔ افلاکنمای نوواقع گرایی هم به تفسیر مشابهی متوسل شد. مانند به قدرت رسیدن بناپارت بی گمان پیدایش نوواقع گرایی را هم باید تا حدودی واکنشی به بحران دانست. به ویژه ، تفسیر کامل و معقول نوواقع گرایی در بستر خودش نیازمند توجه به بحران مالی و مشروعیتی است که در حال حاضر دامن دولت امریکا را در نقشی که به عنوان مدیر نظام و پاسدار روند انباشت سرمایهداری دارد گرفته است. در چنین تعبیری می توان نوواقع گرایی را انتقال توجیهات ایدئولوژیک «اقتصاد باورانه» ای که تا اینجا اساساً و به نحو فزاینده در ارتباط با عملکرد داخلی دولت به اثبات رسیده است از سیاست داخلی به سیاست بینالمللی دانست. مطابق این تبیین، نوواقع گرایی همچون کمکی به «اقتصادباوری دولتسالار» و جانشین تاریخی اقتصادباوری بینالملی نظارت گریز نمایان میشود[۸۰].

بخش دیگری از تبیین موفقیت نوواقع گرایی به ورای شرایط مادی یعنی به خاطرات جمعی از گذشته بازمی گردد. نوواقع گرایی با وجود خطاهایش، آرمان گرایی و پوچ بودنش، در ایجاد توهم بزرگی خودش موفق می شود زیرا در آن واحد هم شبح انقلابهای گذشته و بویژه انقلاب رفتاری دوران جنگ سرد در بررسی روابط بین الملل را می جنباند و هم تقلیدی از آنها به دست می دهد. خاطرهٔ مدل طبیعت گرایانهٔ علم یعنی همان مدلی را زنده می کند که انقلابیون رفتاری به نام آن به صحنه آمده بودند. همچنین ایس باور انقلابی گذشته را زنده می کند که نور علم، شرایط اقدام دولت را روشن خواهد

ساخت و بدین وسیله احتمال سوء محاسبه، به گردن گرفتن تعهدات بیش از حد، و عواقب گاه فاجعهبار آنها را کاهش خواهد داد. بار دیگر احساس اضطرار تیرهترین روزهای جنگ سرد زنده میشود. عینیت، بی طرفی، بی تعصبی، «دولت بازیگر»، «فناوری صلح» اینها از جمله شعارهای آن روزها بود. نوواقع گرایی با زنده کردن خاطرهٔ این طرح انقلابی قهرمانانه به پیروان آن شرافت می بخشد. مهم نیست که ایمان به علم طبیعت گرایانه و نیروی هماهنگساز خرد که به شکل تلویحی در این خاطرهها وجود دارد با هستهٔ اصلی اندیشهٔ بین المللی واقع گرایی اصیل از جمله مقاومت دیرپای آن در اندیشههای رفتار گرایانه تعارض دارد. مهم نیست که و جه تاریک و بدبیانهٔ اندیشههای رفتار گرایانه تعارض دارد. مهم نیست که وجه تاریک و بدبیانهٔ اندیشههای مورگنتاو، کار، وایت و هرتس با خوش بینی رفتار گرایان جور درنمی آید. با تاریکی مطلق اندیشی و روشنگری بورژوایی بلکه تنها به عنوان محصول روشنگری بورژوایی به خاطر آورد:

در بیشتر علوم اجتماعی و در بررسی روابط بین الملل این باور متجلی است که نژاد بشر می تواند از طریق علم و خرد، بر سرنوشت خود کنترل پیدا کند. بشریت می تواند به اتکای پیشرفت دانش بیاموزد که بر نیروهای کور غلبه یابد و نوعی علم صلح ایجاد کند. عقلانیت بشر با شناخت سرچشمههای اقدامات ما و عواقب اعمالمان قادر خواهد بود دولتمردان را از دل بحران یک نظم جهانی رو به زوال، به یک نظم جهانی پایدار و جوان رهنمون شود. این استدلال در ادامه می گوید که مشکل بنیادی نه سوداهای کنترلناپذیر بلکه جهل است.

بـه یقیـن، واقـع گرایـی سیاسـی تجلـی همیـن ایمـان به خرد و علم است. واقـع گرایـی به عنوان فرزند علم جدید و روشنگری بر این اعتقاد است که

دول تمردان می توانیند از طریق محاسبهٔ قدرت و منافع ملی از دل اقتدار گریزی نظم بیافرینیند و بدیین وسیله ستیزهای ناگزیر دولتهای خودمختار، خودمحور، و رقیب را تعدیل کنند... ایمان به اینکه «علم روابط بین الملل » در نهایت نوع بشر را حفظ خواهد کرد در کُنه بررسیهای روابط بین الملل جای دارد[۸۱].

مانـند فرانسـویان کـه بـه لویـی بـناپارت چشـم دوخته بودند پیروان نوواقعگرایی به این کاریکـاتور انقلابهـای گذشـته بـه چشـم تصـویری مـی نگـرند که آنها را به نیکی نمایان میسازد، تصویری که بهترین تصورات دربارهٔ خودشان را به یادشان میآورد.

ولی مانند فرانسویان، این پیروان هم وقتی کل این پروژه خیلی زود تعطیل می شود به سرعت دچار شوکی ناراحتکننده می شوند. کاریکاتور نوواقع گرایانه از علم، تصورات انقلابی خودش را نه برای «برانگیختن تخیل» یا «گرامیداشت مبارزات جدید» بلکه برای مهر و موم کردن گفتمان در داخل «تقلیدی مستمر از گذشتهها» به میدان آورده است. گفتمان آن اکنون در رضایت دادن به شرایط جنگ سرد منجمد شده است: رقابت میان دولتهایی که متقابلاً برای جنگ آماده شدهاند. همان گونه که گیلین می نویسد «پیشرفت فناوری ممکن است فرصتهایی را برای سودبری متقابل بگشاید ولی شناخت بشر به این مبارزهٔ قدرت را هم افزایش می دهد پیشرفت خرد و شیناخت بشر به این مبارزهٔ قدرت را هم افزایش می دهد پیشرفت خرد و می روشن بینانه تر منافع ملی را امکان پذیر می سازد» [۲۸]. چقدر دردناک است: علم انقلابی صلح به فناوری دولت تبدیل شده است! آیا همیشه چنین بودهاست؟ اکنون که این حقیقت هولناک را فهمیده ایس دیگر برای چنین تأملاتی بیش از حد دیر است. افلاک نمای رواقع گرایی پیروانش را به درون بلعیده است. یک «میان مایهٔ مسخره» به کرسی نشسته است.

ایس گونه تأملات خبر از آن می دهد که مشکلی جدی در انتظار منتقدان نوواقع گرایی است. درست کیشی نوواقع گرایی را به رغم نقایص جدی و سرشت تمامت خواهانه ای که دارد نمی توان تنها به زور نقادی منطقی از مقام رفیع خودش به زیر کشید. زیرا قدرت نوواقع گرایی ناشی از درستی آن یا عاری از تناقض بودن منطق آن نیست بلکه تا اندازهٔ زیادی به توانایی آن برای جلب شناسایی جمعی زنان و مردان و عمدتاً دانشمندان بازمی گردد که باید به نحوی انتظارات خودشان را سازمان دهند و اعمالشان را با توجه به تجربیات مشترک به یاد آمده هماهنگ سازند. همان گونه که فاقد ضوابطی است که به آن اجازهٔ تأمل انتقادی دربارهٔ پایگاه اجتماعی عملی و محدودیتهای قدرت خود باقی از این واقع گرایی مانند هر نظریهٔ خردورزانه دیگری فاقد ضوابطی است که به آن اجازهٔ تأمل انتقادی دربارهٔ پایگاه اجتماعی عملی و محدودیتهای قدرت خود شاق را بدهد. اما این واقعیت نیز به جای خود باقی است که محدودیتهای قدرت خودش را بدهد. اما این واقعیت نیز به جای خود باقی است که محدودیتهای قدرت خودش را بدهد. اما این واقعیت نیز به جای خود باقی است که محدودیتهای قدرت خود ایقلابهای گذشته است. دست کم چنین به نظر می رسد.

# ۴. اچیای واقع گرایی سرکوبشده

و در ایس حال، متوجه شبحی در سایه ها می شویم که در زوایا و اعماق تجربیات به خاطره سپرده شدهٔ ما جا خوش کرده است. وقتی سرانجام با این اشباح واقع گرایی اصیل روبه رو شدیم به پرسشهای کوتاه و تند نوواقع گرایان از میراث شان می رسیم. نوواقع گرایان از این اشباح اصیل پرسشهای گوشه دار چندی داشتند: آیا دولت مهم ترین بازیگر است بله یا نه؟ آیا این حقیقت ندارد که مفهوم محوری شما «منافع ملی تعریف شده بر حسب قدرت» است، بله یا نه؟ نوواقع گرایان با گرفتن شهادت، موقعیت نوواقع گرایی را به عنوان میراث خوار بر حق واقع گرایی اصیل محرز ساختند.

سـپس وقتـی اشـباح یادشـده از محکمـهٔ تعیین میراث خواران برحق واقعگرایی به سـرعت خـارج شـدند بازپرسـان نوواقعگرا به ما توضیح دادند که چرا این بازپرسی باید

چنیس کوتیاه می بود. به نظر میرسد واقعگرایان اصیل اندیشههای معقول چندی داشتند که به یاد آوردنشان ارزش دارد. ولی آنان «سنتگرا شناخته می شوند ـ پژوهندگانی که ب تاریخ روی میآورند و بیشتر به سیاستگذاری علاقهمند بودند تا به نظریه و روشهای علمیی»[۸۳]. متأسفانه آثار آنان از روابط اقتصادی بی خبر بود و معیارهای علمی را بر آورده نمی ساخت. آنان اغلب اسیر «سفسطهٔ تحلیلی» و درگیر «استدلال دوری» بودند، تبیینهایشان را «پشت و رو» می کردند یا حتی « به "قطب مسلط خرده نظام" کشیده می شدند»[۸۴]. هر چند باورش دشوار است ولی بسیاری از واقع گرایان اصیل اگر نوواقع گرایان کمکشان نمیکردند حتی نمیدانستند که منطق «چارچوب نظریشان همانی است که در نظریهٔ اقتصادی نو اصیل و فرض تکاپوی شرکتها برای بیشینه ساختن سود خودشان جاری است»[۸۵]. از این هم بدتر، بسیاری از آنان همنوا با هانس مورگنتاو بر « رهایی [واقع گرایی ] از سایر معیارهای اندیشه » از جمله معیارهای اقتصاد یا می فشردند [۸۶]. برخی از آنان حتی اصرار داشتند که چرا باید «مقـولــه های نظریه پردازان با انگیزه ها و برداشتهای بازیگران همخوانی داشته باشد»[٨٧]. تحت ایس شرایط مسلماً بهتریس راه گرامیداشت میراث واقع گرایی اصیل که کمترین لطمه را به آن زند حفظ گزاره هایی از آن که به لحاظ علمی قابل دفاع باشد و گوش نکردن به حرفهای احمقانهٔ آن است. بگذارید اشباح پیر خسته در آرامش به سر برند.

اما وقتی به زاویهٔ تاریک نزدیکتر شویم غبارها کنار می رود و سیمای واقع گرایی اصیل به مراتب درخشان تر از آنچه به ما باورانده بودند آشکار می شود. وقتی صدای واقع گرایی اصیل روشن تر به گوش مان رسید متوجه می شویم که این مکتب اندیشه از انسجام معینی برخوردار است، انسجامی که زادهٔ دیدگاهی پایدار، منضبط و به خوبی بسطیافته دربارهٔ سیاست بینالملل است. در واقع برخی از مطالب واقع گرایی اصیل با آنچه از نوواقع گرایان شنیده ایم شباهت دارد. اما مطالب دیگر آن نه. اگر به این مکالمهٔ میان اشباح محترم گوش بسپاریم چیزهای بسیاری یاد می گیریم که نگهبانان نوواقع گرای

آتیش واقع گرایی فراموش کردهاند ما را متوجه آنها سازند. وقتی بیشتر گوش می سپاریم روشن می شود که علت چه بوده است.

# الف . ساختار عملی واقع گرایی اصیل

نخستین چیزی که می آموزیم از برخی جهات کاملاً بدیهی و آشکار است. واقع گرایی اصیل از لحاظ روش کارش ابدا آن سنت خردورزانه یا فن سالارانهای نیست که ساختار گرایی نوواقع گرا می خواهد باشد. بر عکس، واقع گرایی اصیل تا حد بسیار زیادی از علاقه مندی عملی به دانش جان می گیرد [۸۸]. اگر خوش دارید می توان واقع گرایی اصیل را روش شناسی قومی سنّت نو دولتمداری خواند. و در این مقام، رویکرد آن تا حد زیادی تأویلی است. واقعیت آن همان واقعیت آشنای اعضای ذیصلاح سنت دولتمداری است.خاطرات آن از امور گذشته همان خاطرات رسمی این جمع است، می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتماردان قابل -می بود. مشکله های آن همان مشکله هایی است که اعضای این سنت - دولتمردان قابل -می دولتمردانی که امیدوارند دریافتهای شان بتواند با توجه به پیشینه تجربیات به خاطر سپرده شدهٔ جمعی مورد شناسایی کل جامعهٔ دولتمردان قرار گیرد آنها را مشکله بشناسند.

آنچه مشاهدهاش به زمان بیشتری نیاز دارد این است که چنین رویکردی بالاتر از همه رویکردی سیستمی است هر چند نه از آن نوع که مادیت نوواقع گرایی قادر به درکش باشد. در واقع، وقتی مدت قابل ملاحظهای به نظرات نوواقع گرایان گوش بسپاریم و به دنبال عناصر پیوستگی و استمرار بگردیم می بینیم که تحقیقات واقع گرایان اصیل پیشاپیش واجد جنبه «ساختارگرایانه» معینی بوده است. مطمئناً این ساختارگرایی، ساختارگرایی متافیزیک خودکار و دقیق نیست. گونهای ساختارگرایی نیست که مانند

ساختارگرایی والتس در برداشتی جزءنگر از جامعهٔ جهانی ریشه داشته باشد. بر عکس، مانند مدلهای لیاقتی کنش اجتماعی، واقعگرایی اصیل پیوسته پای بند طرح زایندهٔ سادهای است، نوعی ساختار شناختی عملی که گفتمان آن را جهت میبخشد و همهٔ اعمال سیاسی با استناد به آن درک و دریافت می شود. پیش از معرفی این طرح بجاست چند تذکر کلی دربارهٔ کیفیات و موقعیت آن در استدلال واقعگرایی اصیل بدهم.

باید خاطر نشان ساخت که طرح یاد شده طرحی عملی است. این طرح که همزمان ذهنی و عینی، ضروری و احتمالی است به صورت رابطهای نانوشته، تقریباً رابطهای وضعی وجود دارد که تنها در انسجام عینی کنشهایی که پدید میآورد و در وحدت اعمالی میتوان آن را درک کرد که در غیر این صورت جدا از هم به نظر میرسند. این طرح به صورت بُنانگارهای علمی که به تعبیری بیرون از عمل می باشد ارائه نمی گردد. بلکه بسیار شبیه یاد گرفتن یک بُننگرهٔ علمی در اندیشهٔ توماس کوون از طریق انتقال عملی روابط شبهوضعی فراگرفته میشود[۸۹].آن را تنها با دوباره تجربه کردن ستیزها، آیینهای گذار، و بحرانهایی از طریق مناسک و رویّهها میتوان درک کرد بر این اساس، معنا و اهمیت این طرح در وضعیت عملی آن است و همین که آن را عینیت ببخشیم یا در دل نوعی نظام مفهومی، منطق صوری، یا مجموعهای از قواعد بیرون از عمل «اسیر کنیم» دربارهاش دچار بدفهمی میشویم[۹۰].

اما از دید واقع گرایان اصیل، این طرح زایا کاملاً حقیقی است زیرا در برابر اسیر شدن در دل یک مقولهٔ منجمد مقاومت میکند. بر عکس، آنان این طرح را «رمز ژنتیک زندگی سیاسی» میشناسند که خودش را بازسازی میکند. این طرح که در تمامی جنبه های سیاست بین الملل، از دولت برخوردار از حاکمیت گرفته تا نظام بین المللی تجلی یافته است اصلی است که [به ما] اجازه می دهد حوزهٔ سیاست را از سایر حوزه های اجتماعی بازشناسیم، [خودمان را] در هزارتوی پدیدهای عینی که این حوزه

را می سازند هدایت کنیم، و در این حوزه تا اندازهای نظم عقلانی برقرار سازیم» [۹۱]. از دید واقع گرایان اصیل، درک این طرح و شرایط کاربست موفقیت آمیز آن است که عمل سیاسی قابل قابول را امکان پذیر می سازد. طرح یاد شده عنصر لاینفک آداب دانی سیاسی بین المللی است.

در جامعـهٔ بيـن المللـي نـو، ايـن جمع كه پاي بند شناسايي وفاق آميز طرح يادشده است سنت نو دولتمداری را برای واقع گرایان اصیل تعریف میکند. با این سنت، دولـتمداری بـر خـلاف أنچه عینیتگرایی معتقد است «اجرای یک قاعده » یا عمل کردن طبق برخبی ضرورتهای عینی خارجی یا اطاعت ماشینوار از مدل بیزمانی نیست که همهٔ فرایه در آن برگشتیذیر باشد و زمان و ضرب آهنگ در آن تأثیری نداشته باشد [۹۲]. همچنیــن نمــیتـوان آن را چــنان کــه نوواقـعگرایی مدعی است به انتخاب عقلایی بازیگری تحت محدودیتها تقلیل داد که موقعیتش به عنوان بازیگر از پیش مسلم و بی چون و چرا انگاشته شده است بلکه دولتمداری اشاره به عمل دارد، به نمایش گذاشتن طـرح زایـا بـه شیوههایی مختلف، از خامدستانه و غیرابتکاری گرفته تا هنرمندانه و خلاق \_ و هممواره در حالمي كمه مراقب بازتوليد معماوار خود دولت باشيم. از يك سو امكان لغزشها، خطاها، و لحظههای ناشیانه از سوی فرد ناشبی را میدهد، از سوی دیگر متضمن بدیهه سازیهای هنرمندانهای است که بازتاب دستور کامل «هنر زیستن» می باشند و از «همهٔ منابع موجود در ذات ابهامات و بلاتکلیفیهای رفتار و موقعیت به منظور ایجاد اقدامات مناسب برای هر مورد استفاده میکند. «هیچ کار دیگری برای انجام دادن نبود»» [97]

پس ایس طرح چیست؟ یکی از راههای ممکن برای پاسخگویی به این پرسش، استناد به «قدرت»، «منافع تعریفشده به عنوان قدرت» یا بهتر بگوییم «توازن قدرت» است و من آن را **طرح توازن قدرت** خواهم خواند[۹۴]. ولی همهٔ این نامها دردسرساز است. ایسن نامها چیزی را به مفهوم میکشند که کارویژهاش از دور خارج کردن مفاهیم

است. ایس نامها نوعی بُتوارگی را در میان مفسران بیش از حد ملانقطی رواج میدهد، نوعی تقلیل غیرتاریخی طرح یادشده به شرایط و مناسبات عیانی است که این نامها بلافاصله به ذهن متبادر می سازند. ایس برای انتقال سنت واقعگرایی اصیل مشکل دشواری بوده است.

با ایس حال هنوز به پاسخی هر چند موقت و آزمایشی نیاز داریم. وقتی کورمال کورمال به دنبال پاسخ می گردیم – و می دانیم که هر پاسخ مکتوبی به یک اندازه موفق و ناکام خواهد بود زیرا چیزی را به صورت آرمانی به نمایش می گذارد که معنای راستینش در وجه عملی آن است – جسارت به خرج می دهم و طرح توازن قدرت را به عنوان «وحدت دیالکتیکی کلهای متکثر» معرفی می کنم. این طرح وضعی فوق العاده ساده، دو ایستار یا سمت گیری تفسیری متضاد را در تزاحم پویا و بی وقفه ای قرار می دهد. چون جایگزین به تری نمی شناسم اجازه دهید ایس دو جنبهٔ متضاد را «خصوصیت امر عام » و «عمومیت امر خاص » بنامم.

خصوصیت اسر عام . بر طبق این وجه از رابطهٔ دیالکتیکی، همهٔ دعاوی تعمیم بخش ۔ همهٔ ادعاها دربارهٔ درستی عام و ضرورت عینی حقوق، اخلاق، مفهوم، نظریه، یا نظم سیاسی ۔ ذاتاً مسئلهدارند. از این جهت مسئلهدارند که دیدگاههای خاص و منافع خاصی را که نمی توان با سایر دیدگاههای تصرف کننده همان کلیت آشتی شان داد باز تاب می دهند و پنهان می سازند. به عبارت دیگر، همهٔ دعاوی تعمیم بخش، پنهان کنندهٔ سلسله مراتبی تلویحی از روابط کنترل اجتماعی هستند که حول مجموعهٔ خاصی از منافع متمرکزند و سایر منافع مخالف و مشروع را زیر دست

قرار میدهند. عمومیت امر خاص . بر طبق این وجه، همهٔ دعاوی و اقدامات خاص نگر – منافع ابراز شده، اقدامات انجام شده، و تعهداتی که بر پایهٔ تجربهٔ فوری، ممکن و مشخص به گردن گرفته شدهاند – ذاتاً مسئلهدارند. مسئلهدارند زیرا حامل پروژههای تعمیم بخش تلویحی، ادعاهای تلویحی دربارهٔ اینکه کل جهان چگونه است می باشند. برای نمونه، ادعاهای ناظر بر درستی کنش یا تعهدات که بر میراثی یکتا یا دریافتهای تأمل نشده دربارهٔ منافع خُرد پایه گرفته باشد به شکل تلویحی محدودکنندهٔ این مسئله است که سایر جنبه های کلیت اجتماعی چه می تواند باشد، داشته باشد یا انجام دهد. این گونه ادعاها پای کلیت اجتماعی را به میان

باید روشن باشد که چنین طرحی به هیچ وجه متضمن فروکاستن ضروری سیاست به تعامل منطقهای ابزاری (مانند آنچه در مدلهای فایدهگرا می بینیم ) نیست. کاملاً بر عکس، ایس طرح در جمع کسانی که آن را به رسمیت می شناسند از جمله واقع گرایان اصیل، در آن واحد همهٔ اعمال را در نظامی از ساختارهای ارزش گذارانه و در عین حال شناختی تولید میکند و یکپارچه می سازد. بر خلاف همهٔ ادعاها و آرزوهایی که در مورد وجود امکان وحدتی عام مطرح است – خواه وحدت عقل نامقید، پیش بینی نظم مبتنی بر حقوق یا اخلاق، انتظار وحدت منطقی که تلویحاً در علم یافتباور وجود دارد، پیروزی امپراتوری جهانی، یا ایمانی کابدنی به نفوذ هماهنگکنندهٔ بازار – ایس طرح، شناسایی گرایشهای متعارض به سمت تکثرگرایی یا چندپارچگی را

<sup>1</sup> the universality of the particular

که در واکنش به همین آرزوهای عام نگر و وحدت بخش پا گرفته اند پسندیده می داند. به همین سان، در برابر همهٔ ادعاهای ناظر بر درستی یا حقیقت یک تجربه یا دیدگاه خاص، توجه به منظومهٔ دیدگاههای مخالفی را پسندیده می داند که ممکن است با تجربه یا دیدگاه نخست تعارض داشته باشد یا حتی آن را ابطال کند. در یک کلام، این طرح تکثر دیدگاهها دربارهٔ همهٔ روابط موجود در زندگی را مشروع می داند و به همهٔ اعمال سیاسی مخالف با هرگونه تسلاش برای فروکاستن زندگی سیاسی به وحدت عقلانی بی همتایی که هر دیدگاه واحد بر آن تحمیل می کند وحدت می بخشد.

اغراق نیست اگر بگوییم طرح توازن قدرت نه تنها رابطهای منطقی نیست که از ساختار پیشین دولتها در شرایط اقتدارگریزی استنتاج شده باشد بلکه اصل سازای نظام کشرتگرایانهٔ دولتهاست. نظم بیـنالمللی نـو را اعمالی به وجود می آورد و دگرگون میسازد که این طرح هادی آنهاست. استدلال مربوط مختصراً ازاین قرار است.

دولتمردان که در میانهٔ عوامل و نیروهای پیوسته در حال تغییر از جمله همهٔ آنچه از دیرباز «عناصر قدرت ملی» خوانده شده است به کار می پردازند هرگز به معنای حقیقی کلمه صاحب قدرت نیستند و هرگز به راستی مهار کنترل امور را در دست ندارند. بلکه دولتمردان قابل، درگیر کشاکشی بی امان برای «قدرت یافتن» هستند که در آن واحد هنرمندانه و راهبردی است. موفقیت آنان به همان اندازهای است که بتوانند بین همهٔ جنبههای قدرت – برای نمونه ظرفیت صنعتی، تقاضاهای جمعیت، توانایی نظامی، نیروهای کار ملی، بانکداران بین المللی، و رضایت و شناسایی سایر دولتمردان – توازنهایی برقرار سازند تا دست کم به تعادلی گذرا دست یابند که به نوبهٔ خود تعریف کنندهٔ دولت و منافع آن است. دولتمردان دقیقاً برای رسیدن به همین توازن نیروها – میازن قدرتی که در دولت تجلی یافته و زاینده آن است – تلاش میکنند. منافع ملی، «منافع ملی تعریف شده بر حسب قدرت» همین است و تمایز مؤثر و هر چند گذرای میان «منافع ملی تعریف شده بر حسب قدرت» همین است و تمایز مؤثر و هر چند گذرای میان

زندگی سیاسی داخلی و بینالمللی را تضمین میکند. به قول فوکو، دولت «معلول قدرت» است[۹۶].

هسنر دولستمردان نسیز تعبریف و دسستیابی بسه همیسن توازن است. هنر دولتمداری بر خلاف أنچمه نوواقع گرایس میگوید، تأمین اهداف یک دولت مشخص و بدون مسئله نیست. بلکه هنز هماهنگسازی (باز)تولید دولت در بستری فرامرزی از سایر دولتمردانی است که همین دغدغه را دارند. دولتمردان برای به نماش گذاشتن هنرشان مسلماً بايد راه خودشان را از دل هرزارتوي نفسس گير مشكلات، راه بندانها، و بنبستهایی پیدا کنند که همگیشان را می شود از دیدگاههای متعدد تفسیرهای ب مداری کرد. در انبوه همهٔ این پیچیدگیها، دولتمردان قابل «به شکل غریزی» میدانند که باید همهٔ روابط را با استناد به طرحی تفسیر کنند که وقتی نخستین دولتهای نو جای یـای مـتزلزل خودشان را در دیالکتیک منافع خاص اشرافی و منافع تعمیمبخش بورژوایی محکم ساختند بر نهادهای بینالمللی حک شد. آنان از طریق عمل طولانی، این گرایش را در خود درونی ساختند که همهٔ اعمال را با استناد به اصل محوری و طرح زایای تـوازن قـدرت سـمت و سو دهند. از دید دولتمردان، این طرح سادهٔ دیالکتیکی (هر چند مـنطق اقتصـاد نیسـت) نوعـی صـرفهجویـی واقعـی در مـنطق را در خود دارد که اعمال خودشان را در چشم سایر دولمتمردان قابل، فهمپذیر می سازد و به کمک آن میتوانند اعمال آن دولـتمردان را نيز بفهمـند. مهمتر اينكه اين طرح اگر به شكلي سنجيده توسط دولـتمردان چـيرهدسـت بـه اجـرا گذاشـته شود دريافت منافع و انجام اعمالي را كه نويد بهینهسازی قدرت را در کامل ترین معنا می دهند هدایت میکند.

ب . دریافت سیاسی از مفاهیم سیاسی

وقتمی بیشتر به مکالمهٔ میان اشباح واقعگرایی اصیل گوش می سپاریم و با طرح توازن قـدرت کـه در سراسـر گفـتمان واقـعگرایـی اصـیل جـاری است آشنا می شویم به بینش

دیگری هم دست مییابیم. اگر گاه به نظر میرسد که واقع گرایان اصیل در به کار بردن مفاهیم شان دقت به خرج نمی دهند همیشه دلیلش بی انضباطی، جانبداری قیاسی، یا ناتوانی از تفکر سیستمی نیست. نوواقع گرایان به خطا چنین برداشتی دربارهٔ واقع گرایی اصیل دارند زیرا سنتی را که سودای پیش بردنش را دارند نمی شناسند. آنان نمی فهمند که برای واقع گرایان اصیل ثمرات تلاشهای فکری بیش از نهادها و رویه هایی که به مطالعه گذاشته اند در برابر منطق طرح توازن قدرت ـ که در آن واحد ذهنی و عینی است ـ مصون نیست. آنان نمی فهمند که به دلیل پای بندی واقع گرایان اصیل به طرح توازن قدرت، نظریهٔ واقع گرایی اصیل کشمکش مستمر برای غلبه بر مشکلاتی را که پیش تر دربارهٔ نظریه نوواقع گرایی یادآور شدیم نهادینه می سازد.

به ویژه، واقع گرایان اصیل که مدتها مشغول نظریه پردازی بوده اند کوشیده اند از این گرایش بسیار مشهود در نوواقع گرایی بپرهیزند که اجازه دهند «سائقهٔ نظریه پردازی» به نوعی فروبستگی بیجان و ضدتاریخی منجر گردد. واقع گرایان اصیلی چون مارتین وایت که عمیقاً پای بند طرح توازن قدرت هستند از «نوعی سرییچی سیاست بین الملل از تسلیم شدن به نظریه پردازی» آگاه ند[۹۷]. هانس مورگنتاو هشدار می دهد که «در کنش سیاسی، عنصری عقلانی وجود دارد که سیاست را پذیرای تحلیل نظری می سازد ولی در عین حال عنصری احتمالی هم در آن هست که امکان شناخت نظری را از میان برمی دارد»[۹۸]. ایس هر دو دسته نسبت به هر گونه تلاش برای دستیابی به تفسیر کامل و طبیعت گرایانه بر حسب ساختارهای بیرونی کاملی هشدار می دهند که سرانجام جهانی سیاسی را دربرمی گیرند. همان گونه که این هر دو دسته می دانند تلاش برای تحلیل نظم مفهومی واحدی به زندگی سیاسی بین المللی حتی اگر این تلاش ملهم از طرح دیالکتیکی توازن قدرت باشد به معنی انکار حقیقت و درستی همان طرحی است که الهام بخش این تلاش شده است.

از دیدگاه واقع گرایسی اصبل و همین طور از دیدگاه دولتمردان پیرو سنت نظام نو

### PersianPDF.com

۱۶۸ / نوواقعگرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

دولتها، همه مفاهيم كليدي \_ قدرت، منافع ملي، دولت برخوردار از حاكميت، نظام دولتها، و غيره ـ را بايد با استناد به طرح توازن قدرت فهميد. طرح توازن قدرت كه تجلبي آن در همهٔ سطوح و امور جهان سیاسي دیده مي شود. همهٔ این گونه مفاهیم را نمایانگر تعادلهایم (شداید گذرا ) میان گرایشهای ضد و نقیض و منافع متضاد جلوه مــىدهــد: پادشـاه و كليسا، ملى و بين المللى، محلى و جهانى، پسرو و پيشرو،سنتگرا و خردگرا، چیندپارهکنینده و تعمیمبخش،اشرافیت و بورژوازی. حتی ساختارهای دولت نو یا نظام نو دولتها، حتی کارایی عملی خود طرح توازن قدرت را نمی توان مسلم انگاشت. ایـنها اساسـاً مفاهیمـی سیاسی هستند زیرا طبق اصطلاحات مباحثه ای که به تازگی به راه افـتاده اسـت آنهـا مفاهیمی «اساساً مورد مناقشه» یا «اساساً مورد اختلاف» هستند[۹۹]. و محل مناقشه بمودنشمان أنقدرها به عدم توافق دربارهٔ أنها باز نمی گردد بلکه دلیلش این است که در سطحی ژرفتر **توافقی برای عدم توافق** وجود دارد. نوعی تصدیق كمابـيش وفـاقآمـيز درستي طرح ديالكتيكي وجود دارد كه هم هرگونه فرويستگي نهايي دربارهٔ حقیقتی یکتا و عاری از تناقض را منتفی میسازد و هم این انتظار را به دلایلی ناگفته ایجاد میکند که همواره برای جای دادن کل در دل وحدتی کاذب فشارهایی وجود خواهد داشت.

پس برخلاف فروبستگی نوواقع گرایی ، سنت عمل که واقع گرایی اصیل نمایندهٔ آن است. (همان سنتی که در نظام نو دولتها نهادینه شده است) هرگز به راستی «کامل» نیست. بلکه در چشم هر نسلی که آن را به میراث میبرد همچون کشاکشی زنده، دشوار، مبهم و همیشه ناتمام جلوه میکند. این مبارزه مستلزم تفسیر خلاق شرایط تازه و گاه نیز نوسازی هنرمندانهٔ نظام با توجه به طرحهای سازمان بخش مورد تصدیق مشترکی است که در تجربیات گذشته تجلی و در ساختارهای اجتماعی موجود تبلور یافته است. همیشه باید از نو بین نیروهای متعارض آشتی برقرار کرد. باید همیشه توازنها را برقرار داشت. همواره باید از نو با دارودستههای مختلفی که ادعاهای ملی و

بیـن المللـی متعارضـی دارنـد اتحادهایی برقرار کرد ـ اتحادهایی که بدون آنها دولتمردان نمـیتوانند استقلال لازم را برای مشارکت شایستهٔ خودشان بر مبنای انتظارات واقع گرایی اصـیل بـه دسـت آورنـد. همیشـه و همـه جـا توازنهـا در خطـرند؛ همیشه و همه جا به هنرمندی راهبردی نیاز است.

#### پ . قدرت، شناسایی، و توازن قدرت

بالاخره داریم این طرح توازن قدرت را می شناسیم. گر چه بی گمان هنوز در به کار بردنش ناپختهایم و رفع این ناپختگی نیازمند تمرین و درک تاریخ است ـ ولی دست کم طرح یادشده ما را قدادر می سازد تا از مکالمهٔ مستمر میان واقع گرایان اصیل سر در آوریم. برای نمونه، بحثهای آنها را دربارهٔ قدرت در نظر بگیرید. اکنون می توانیم ببینیم که برداشت واقع گرایان در مقایسه با نوواقع گرایان به مراتب غنی تر و بیشتر متوجه مبنا و محدودیتهای اجتماعی قدرت است. می توانیم بفهمیم که علت این امر آن است که برداشت واقع گرایان اصیل بر نوعی مدل لیاقتی تلویحی از عمل سیاسی، مدلی که در طرح توازن قدرت تثبیت شده است پایه می گیرد. طرح یاد شده ایجاب می کند که را به عنوان جنبهٔ ضروری و تقلیل نایذیر همهٔ مناسبات قدرت اجتماعی محرز می سازد.

ایسن حقیقت زمانی روشنتر میشود که به وحدت تفسیری مطرح در ورای معنای دوگانهای توجه کنیم که واقع گرایان اصیل برای اصطلاح «قدرت» قائلند: هم به عنوان توانایی اعمال نفوذ ( «قدرت داشتن») و هم به عنوان مشخصهٔ یک شرکت کنندهٔ قابل و به رسمیت شناخته شده ( «یک قدرت بودن»). برای شناخته شدن به عنوان یک قدرت یعنی به عنوان یک دولت برخوردار از حاکمیت، هر دولت باید برخی شرایط حداقل (مانسند پاسداری مؤثر از یک قلمرو) را برآورده سازد؛ و این شرایط به طور کلی نمایانگر توانایی دولت برای اشبات ادعای خودش است دایر بر آنکه تفسیرهای نسبتاً یکتای

دولتمردانش از کل، باید به رسمیت شناخته شود و در همپرسهٔ میان دولتهایی که متقابلاً یکدیگر را به رسمیت شناختهاند به آن وقعی گذاشته شود[۱۰۰].دولتمردان برای «افزایش قدرت» باید دست به اعمالی زنند که کمک می کند دیدگاههای خودشان دربارهٔ کل را در چشم دیگر قدرتها به صورت دیدگاه «محوری» مورد شناسایی جمع – دیدگاه مرکز مدارهای سیاسی متعدد – درآورند. تبدیل شدن به یک «قدرت مسلط » به معنی تبدیل شدن به قدرت واحدی است که دیدگاهش و منافعش که از آن دیدگاه تعریف شده است مرزهای عینی امکان سیاسی و اجتماعی را رقم زند؛ یعنی مرزهایی که هیچ قدرتی نتواند بدون به خطر انداختن موقعیت خودش به عنوان یک قدرت، آنها را زیر پا گذارد.

البته قطع نظر از اینکه یک دولت، قدرتی کوچک باشد یا مسلط، قدرتش محدودیتهای خاص خود را دارد که در طرح توازن قدرت که مورد شناسایی همه اعضای قابل نظام قرار گرفته منظور شده است. حتی در جمع قدرتهای مسلط (و شاید به ویژه در جمع آنها) دولتمردان باید این ادعای خودشان را که در مفهوم نو حاکمیت به تلویح وجود دارد[۱۰۱] به اثبات رسانند که دیدگاههای خودشان دربارهٔ کُل، نامعین و مبهم است و اجازهٔ طرح تفسیرهای متعدد ممکنی را در چارچوب کلیتی می دهد که خودشان تفسیر می کنند. دولتمرد قدرتمند هنگام به اجرا در آوردن طرح توازن قدرت باید این ادعای خودش از کل، مجال طرح توازن قدرت مسلط در عوض، انتظار شاسایی خودش از کل، مجال طرح دیدگاههای مسلط در عوض، انتظار شاسایی خودش از کل، مجال طرح دیدگاههای مسلط در عوض، انتظار شناسایی خودش توسط آنها را دارد می دهد. زیرا هر اندازه مشلاً به این باز گردد که اسیر تعصب اخلاقی یا «منافع ملی» در «خودپرستانه»ترین تعبیر این اصلاح باشد ـ اعمالش وقتی با استناد به طرح توازن قدرت تفسیر شود اهمیت این اصلاح باشد ـ اعمالش وقتی با استناد به طرح توازن قدرت تفسیر شود اهمیت

جستن در همپرسهٔ سیاست بینالملل خواهد بود. دولتمرد نمایندهٔ قدرت مورد بحث بیاراده یا شاید فاقد توانایی ساختاری قلمداد خواهد شد. رویّههای دیپلماتیکش به عنوان چیزی بیش از ابزارهای «جهانگیری ملتگرایانه» شناخته نخواهد شد: تلاش جامعهای واحد برای آنکه کل جهان را تسلیم منطق و مقتضیات تجربهٔ ملی یکتای خود سازد. چنین دولتی عملاً قدرت خودش یا آنچه را میتوان «سرمایهٔ نمادین » خواند از دست خواهد داد [۱۰۲].

در واقع احساس نیرومندی دال بر حاکمیت دیالکتیک قدرت ارباب – بنده وجود دارد: دیالکتیکی که در چارچوب آن سودای دستیابی به قدرت مطلق موجب دچار شدن به ناتوانی مطلق می شود و تمنای تبدیل شدن به یک خویشتن کاملاً خرسند باعث می شود خودمان نباشیم. در حالت نهایی، دولت پرتوانی که رهبرانش عملکرد شایسته ی ندارند و اجازه می دهند دیگران معتقد شوند که آنها می خواهند تفسیرهای بی ابهام خود شان از نظم را در سطح جهان مستولی سازند مورد شناسایی هم قرار نخواهند گرفت و از همین رو کلاً موجودیت شان در دل جامعهٔ دولتها مورد انکار قرار خواهد برخوردار از حاکمیت و به ویژه رهبرانی ارزشمند شناخته نخواهد شد بلکه تهدید و برخوردار از حاکمیت و به ویژه رهبرانی ارزشمند شناخته نخواهد شد بلکه تهدید و به آنها آموخت و در صورت لزوم آنها را اخراج یا نابود کرد.

# ت . ریشه های نظریه ای دربارهٔ عمل سیاسی بین المللی

و گفت و گوی میان اشباح واقع گرایی اصیل ادامه دارد. و با ادامه یافتن آن، موقعیت واقع گرایی اصیل در گفتمان روابط بین الملل و نتایج آن برای نظریهٔ علمی به گونهای متفاوت جلوه گر می شود. روشن است که واقع گرایی اصیل به دلیل علایق عملی و اتکایش به مدل لیاقتی، چارچوب سیاسی غنی تری از نوواقع گرایی در اختیار ما

می گذارد که هم از لحاظ دامنهٔ پرسشهای انتقادی که میتواند پذیرا شود (از جمله انتقادات حاصل از تأمل دربارهٔ خودش) فراختر است، هم از لحاظ توان زاینده اش برتر است، هم از لحاظ مبانی فرضی و مفهومیش آراستهتر و کمز حمت تر است، و هم بیشتر متوجه محدودیتهای سیاسی و بن بستهای ژرف رویّه شایستهٔ بین المللی است. در عین حال، گفت و گوی اشباح واقع گرایی اصیل با هم دشواری آفرین هم هست ـ به ویژه در صورتی که آن را به عنوان گفتمانی علمی به سنجش گذاریم که شاید بتواند بدیل کارآمدی برای نظریهٔ نوواقع گرایی در اختیار ما بگذارد. واقع گرایی اصیل به دلیل پای بندی به «اولویت عمل بر نظریه» در برابر اتهام دور منطقی که از سوی نوواقع گرایان مطرح می شود آسیب پذیر است[۱۰۳]. واقع گرایی اصیل به دام «دور تأویلی» همان سنت عمل که خودش به تفسیر می گذارد می افتد.

واقع گرایس اصیل که نظریهٔ خودش را در حالی می پردازد که «از روی شانهٔ دولتمردی که دارد گزارشش را می نویسد سرک می کشد» [۱۰۴] نمی تواند نظریهاش را بیش از آن حدی پیش برد که دولتمردان قابل در جریان عمل خویش قادرند دربارهٔ خودشان و شرایط شان نظریه پردازی کنند. بدین ترتیب واقع گرایی اصیل نمی تواند پرسشهایی را مطرح سازد که حرفه ایهای قابل فعال در این سنت به رسمیت نخواهند شناخت از جمله پرسشهایی که این حرفه ایها نفع سیاسی ساختاریافته ای در عدم شناسایی آن دارند. هر جا دولتمردان قابل آمادهٔ شناسایی مشکلات باشند واقع گرایی اصیل آن مشکلات را بازگو خواهد کرد. ولی هر جا دولتمردان قابل نفع شان در سکوت باشد واقع گرایی اصیل هم سکوت پیشه خواهد کرد. از جملهٔ این مشکلات آنهایی است می گذارند، شناسایی به دست می آورند، و قدرت یابی دولتها را هماهنگ می سازند. از در دولته می را زیر سؤال می می د که در چارچوب آن دولتمردان قابل نفع می این می گذارند، شناسایی به دست می آورند، و قدرت یابی دولتها را هماهنگ می سازند. از دید واقع گرایان اصیل هم مانند دولتمردان قابل این گونه پرسشها به معنی واقعی کرای است می گذارند، شناسایی به دست می آورند، و قدرت یابی دولتها را هماهنگ می سازند. از دید واقع گرایان اصیل هم مانند دولتمردان قابل این گونه پرسشها به معنی واقعی کرام به فراموشی سپرده نشده اند، باکه متعلق به حوزه ای هستند «که نباید چیزی از آن گفت».

طرفهای قسابل بسه عسنوان شسرط قابلیست شسان این گونه پرسشها را ناگفته می گذارند و به رسمیت نمی شناسند[۱۰۵].

با بررسمی ایمن دور سمنتی در همپرسمهٔ واقعگرایان اصیل ناچاریم نتیجه بگیریم که واقمع گرایمی اصبیل نمی تواند بدیل نظری مناسبی برای افلاکنمای خطاهای نوواقع گرایی باشد. واقع گرایمی اصیل در مقمام نظریهای دربارهٔ سیاست جهان شکست میخورد زیرا اولاً چینان غیرق در سینتی است کیه بیه تفسیر میگذارد که نمیتواند معیارهای نظری مستقلی بسرای نقادی محدودیـتهای آن سـنت ارائه کند؛ و ثانیاً سکوتهای سنتی را که به تفسیر می گذارد محترم می شمارد و به همین دلیل فاقد مقوله هایی است که به ما امکان دهمد شرایط تاریخی امکانپذیری آن سنت یا ساختارهای ژرف و فراملی قدرت اجتماعی را کیه این عمیل سنت نگر در آن واحد مسلم میگیرد، بازآفرینی میکند و در هالیه ای از ابهام می پیچد مشخص می سازیم یا حتی درباره شان فرضیه هایی مطرح سازیم. سومین دلیل این شکست آن است که واقع گرایی اصیل نمی تواند دربارهٔ تحولات تاریخی مشخصی به تعمق بپردازد که سنت ناگفتهای را به خطر میاندازند که در طول تباريخ شبالودة تسبلط آن سنت بوده است و به همين دليل نمي تواند ابعاد ژرف تر بحران در جامعـهٔ سیاسـی جهانی را درک کند. و دلیل چهارم اینکه برای سر باز زدن از شناخت محدودیتهای خویش باید از درگیر شدن با نظریهها و استدلالهای مخالف (از جمله نظریههسای امپریالیسم، فراملت گرایی، و وابستگی متقابل) که این شرایط را زیر سئوال می برند و از آموختین از آنها خودداری ورزد. بدین ترتیب گر چه واقع گرایی اصیل به خوبی عمل سیاسی را می شناسد به عنوان **نظریه** ای عملی دربارهٔ سیاست بین الملل کامیاب تیر از نوواقیع گرایی نیست. گر چه واقع گرایی اصیل به شناختی نائل می شود که ب مراتب با عمل سنتی سیاست جهان همخوانی بیشتری دارد ولی به اندازهٔ نوواقع گرایی دچار فروبستگی است. گر چه به جای چیرگی منطق اقتصادی چیرگی طرح توازن قدرت را مورد تأکید قرار میدهد ولی به اندازهٔ نوواقع گرایی دچار خود درست انگاری

است.

البـته ايـن سخن كه واقعگرايي اصيل را نميتوان نظريه اي علمي خواند بدين معني نیست که باید آن را از دایرهٔ گفتمان نظری دربارهٔ روابط بینالملل بیرون راند. بر عکس، هـ گونـه نظریهٔ معقـول و کاملی دربارهٔ سیاست بینالملل باید اهمیت عملی واقع گرایی اصیل را **در خود** ملحوظ دارد. باید مطابق پای بندیهای عملی خودش، آن را در دل نظریه بـه عـنوان «خردپیشـگی سازمند» سنت فراملی دولتمداری مفهومپردازی کرد. باید آن را دسـتگاه ایدئولوژیـک جامعهای جهانی از حرفهایها، جامعه دولتمردان قابلی دانست کـه حـوزهٔ همگانـی شناخته شدهٔ زندگی بین المللی را اداره میکنند، قادرند گذشته خود را بـه يـاد أورنـد و تفسير كنند، ميتوانند از تجربيات گذشته خود درس بگيرند و دربارهٔ خودشان و عملکردشان تا حدی نظریه پردازی کنند و قادرند تا اندازهای اعمال و نهادهایشان را با توجه به خاطرات و نظریههای خود دگرگون سازند[۱۰۶]. با این تلقی نمی *ت*وان لغزشیها، دورها، سکوتها و حذفیات واقع گرایی اصیل را بهانهای برای «رد کـردن» و ســپس نــادیده گرفتــن اســتدلال واقــعگــرایان اصیل یا مانند آنچه نوواقعگرایی می کند بهانهای برای بسط روایت «تازه» اصلاح شده و از نظر علمی آزمون شده ی قرار داد. در ایــن گونــه واکنشــها فــراموش میشود که واقعگرایی اصیل و لغزشها و حذفیاتش همزمان آیـنهدار و بازتولیدکنـندهٔ ایدئولوژیـک سـنتی اسـت که جنبههای مهمی از جهان مورد بررسم ما را میسازد. در عوض باید با واقع گرایی اصیل، توان زایندهٔ آن، و محدوديتها و اعوجاجاتش به عنوان بخشي از تبييني برخورد كرد، آن را مورد تفسير قـرار داد، تبییـن کـرد و بـه مـیدان آورد کـه در چـارچوب نظریهای دربارهٔ عمل سیاسی بين المللي نو ارائه شده است.

ایس تلقی دربارهٔ واقعگرایسی اصیل نخستین گمام در فراتس رفتن از مدل لیاقتی سادهای است که در مکالمهٔ میان اشباح واقعگرایی اصیل بهشکل تلویحی وجود دارد. به معنی پیشبینی تکویس یک **ممدل لیاقتی دیالکتیکی** است ـ مدلی که ضمن غلبه بر

ضـعفهای واقـع گرایی اصیل، بدیل کارآمدی برای مدل اقتصادی انتخاب تحت محدودیت که نوواقع گرایی درست میداند ارائه میکند. در اینجا شایسته است به چند ویژگی چنین مدلی اشاره کنیم.

نخست، چنین مدلی برای تبیین پیدایش، بازتولید، و دگرگونی احتمالی یک دستگاه سیاسی عمومی مسلط بر جهان بسط مییابد: سنت یا رژیمی که در طرح توازن قدرت تثبیت شده است و نظام نو دولتها را می سازد. نباید پنداشت که این رژیم، رفتارها را در میان دولتهای بازیگر سازمان و سامان می دهد. بلکه دولتهای برخوردار از حاکمیتی را که به عنوان شرط حاکمیتشان تبلور آن رژیم هستند **پدید می آورد**. این رژیم، چنان مقید به هویت دولتهای عضو است که رعایت قواعد و انتظارات رژیم توسط آن دولتها، اطاعت آگاهانه از چیزی بیرونی نخواهد بود بلکه برای بقای خودشان رژیم را سنت دولتهای می توانیم این رژیم را رژیم توازن قدرت بخوانیم. می توانیم این رژیم را سنت دولتمان می در این حالت هم واقع گرایان اصیل «روشنفکران سازمند» این رژیم، اندیشمندان موجود حوزهٔ همگانی جهانگستر زندگی جهانی نو خواهند بود.

دوم، چنین مدلی رژیم توازن قدرت را بر حسب شرایط امکان پذیری آن ترسیم می کند: شرایط اجتماعی، اقتصادی و زیست محیطی که کارایی عملی آن را تعیین می کنند. یکی از این شرایط را می توان از سکوت رسوای واقع گرایان اصیل در خصوص فرایندهای اقتصادی و انعکاسات آنها از لحاظ قدرت سیاسی دریافت. همان سخنی را که هدلی بول دربارهٔ مارتین وایت می گوید می توان دربارهٔ واقع گرایان اصیل و دولتمداری مقید به این رژیم گفت: آنها «چندان علاقه و توجهی به بعد اقتصادی موضوع ندارند» [۱۰۸]. حفظ چنین سکوتی چگونه برای رژیم توازن قدرت امکان پذیر است؟ تحت کدام شرایط اجتماعی، اقتصادی، و زیست محیطی، رژیم توازن قدرت می تواند به عنوان حوزهٔ سیاسی همگانی جامعه جهانی در خصوص مسائل اقتصادی

سکوت پیشه کند و در عین حال رویه ها را به ترتیبی هماهنگ سازد و هدایت کند که مؤید خود رژیم باشد؟ یک پاسخ ممکن این است که رژیم مورد بحث، مناسبات تولید و مبادلهٔ سرمایه داری را مسلم فرض می کند. این رژیم مستلزم اتفاق نظری ژرف است که کنترل تولید را به حوزه ای از تصمیمات «خصوصی» می سپارد که خود مصون از مسئولیت همگانی هستند – اتفاق نظری عملی که حوزه ای از «اقتصاد» را پدید می آورد که مطابق منطق عقلانی فنی کنش عمل می کند. چنین وفاقی به نوبه خود مستلزم مناسبات کار و قابلیت سرمایه داری است. این اتفاق نظر را همراه با اردوگاه قدرت جهان گستری که سلطهٔ آن را مشخص و تضمین می کند می توان چیرگی جهانی نو خواند. رژیم تواز قدرت، سیمای سیاسی آشکار این چیرگی است. سکوت این رژیم دربارهٔ مسائل اقتصادی، همزمان مبین و مقوم کنترل آن اردوگاه مسلط قدرت بر تولید دربارهٔ مسائل اقتصادی، همزمان مبین و مقوم کنترل آن اردوگاه مسلط قدرت بر تولید فارغ از پاسخگویی همگانی است.

سوم، چنیس مدلی لزوماً تبییس کنندهٔ هدایت و هماهنگی رویههای سیاسی توسط رژیم توازن قدرت است به ترتیبی که در مجموع (و به عنوان نتیجه ای ناخواسته) معمولاً منابع را به نحوی متعهد و توسعهٔ توجیهات ایدئولوژیک را به نحوی پیش می برند که شرایط امکانپذیری رژیم تضمین شود. برای نمونه می توان نشان داد که چگونه علاقه دولتمردان قابل به انباشت سرمایهٔ نمادین یا قدرت نمادین از طریق به نمایش در آوردن طرح توازن قدرت، منجر به «یک بام و دو هوا» در کنش سیاسی می گردد. ایس یک بام و دو هوا نیز به نوبهٔ خود پیش شرطهای سیاسی استیلای جهانی ائتلاف فراملی سرمایهداران، اردوگاه قدرت مسلط چیرگی جهانی نو را برآورده می سازد.

چهارم، چنیـن مدلی توان فراگیری رژیم توازن قدرت را مشخص میسازد. به ویژه همراسـتا بـا استدلال پییر بوردیو[۱۰۹] میتواند مشخصات روند انباشت سرمایهٔ نمادین

<sup>1.</sup>modern global hegemony

را بیشتر آشکار سازد. میتواند نشان دهد که چگونه سرمایهٔ نمادین که از طریق عملکردهای مبهم و «بیغرضانهٔ» دولتمردان قابل چیره انباشته شده است نوعی «ذخیرهٔ خلاق» ، گونهای مبنای اقتدار برای راهبری هماهنگی بدیههسازیهای جمعی در پاسخ به بحران فراهم سازد.

پنجم، چنین مدلی تبینی از بحران به دست میدهد. گرایشهایی را مشخص می سازد که با خطر متزلزل سازی یا دگرگون کردن شرایط شالوده ساز کارایی عملی رژیم توازن قدرت همراه است. مشخصاً میتواند گرایشهایی را مدنظر قرار دهد که با تهدید از بیسن بردن آزادی دولتمردان برای انجام اقدامات سیاسی مبهم و ذاتاً دوپهلویی همراهند که طرح توازن قبدرت را محترم میشمارند و بلافاصله قبابل تقلیل به نمود منافع اقتصادی نیستند [۱۱۰]. می توان نشان داد که به دلیل این عدم آزادی برای عملکرد مبهم، دولتمرد قبابل از توانایش انباشت سیرمایهٔ نمادیس و به همراه آن، توان ذخیرهای برای یادگیری و تغییر در یاسخ به بحران نظام محروم می شود. چنین استدلالی حاکی از امکان بحرانی جهانی است. نه صرفاً یک بحران اقتصادی ادواری دیگر بلکه بحران دورانساز اقستدار سیاسی جهانسی، بحرانسی کسه متضسمن زوال توانایی یادگیری رژیم و در نتیجه از دست رفتين کنترل سياسي است. وقتني چنيين بحراني را در بستر چيرگي جهاني نو بشناسیم می توانیم انتظار داشته باشیم که ویژگیش اقتصادی شدن سیاست و در نتیجه از دست رفتین استقلال عمل سیاسی در برابر دگرگونی اقتصادی و فناوری باشد. چنان که گویسی سیاست بینالملل آخرین مرز گرایش جهانی و پیشرونده به سمت عقلانی شدن است کبه وبر آن را مشخص سناخت. ممکن است روید چیرگی تحت فشارهای فزاینده ای قرار گیرد تا نه با به نمایش گذاشتن دوپهلوی طرح توازن قدرت بلکه با سنجش هر حرکتی بر حسب منطق فراخردگرای اقتصاد، پایهٔ عقلانی خود را بیابد.

ششم، چنین مدلی، چیرگی جهانی نو را در انزوا مد نظر قرار نمیدهد. همچنین آن را بـه جـای *کلیـت* سیاسـت جهـان نمـیگـیرد[۱۱۱]. بلکه آن را به عنوان نظم جهانی

مسلط از میان چندین نظم جهانی متعارض که متقابلاً در هم رخنه کردهاند میداند که برخیشان میتوانند از منطق چیرگی جهانی نو بگریزند و امکانات ساختاریابی بدیلی را تحت شرایطی و از طریق راهبردهای معارضهجویانهای ابراز دارند که به طور اصولی میتوان مشخصشان کرد. برای نمونه، میتوان چیرگی جهانی نو را در رقابت با \_ و به عنوان گونهای «همبود ناامنی کثرت گرا<sup>ا</sup>» حاوی \_ نظمهای جهانی کمونیستی تمامت خواه، خوداتکایی جمع گرایانه، کمونیستی اروپایی، فراملت گرای اسلامی، اقتدارگرای رستهباور دانست[۱۱۲]. بسط چنین مدلی متضمن پژوهش در راهبردهاین است که جنبشهای مخالف نمایندهٔ این بدیلها و بدیلهای دیگر از طریق آنها از کیفیات ان بهره برداری می کند تا شرایط سلطه آن را دگرگون سازند، شرایط خودشکوفایی خودشان را فراهم کنند، و شناسایی گستردهٔ اصول نظم دهندهٔ خودشان را به عنوان اصول فعال عمل تضمین نمایند[۱۱۳].

مسلماً این پیش بینهای نظری در بهترین حالت، ابتدایی است. اما برخی امکانات برای بسط مدلی را نشان می دهد که ضمن حفظ بینشهای غنی واقع گرایی اصیل در خصوص عمل سیاسی بین المللی، شرایط، محدودیتها، و استعداد تغییر سنتی را آشکار می سازد که واقع گرایی اصیل در آن مستغرق است. چنین مدلی اگر به طول کامل بسط یابد از حد نوواقع گرایی بسی فراتر می رود. تفسیری از نوواقع گرایی به دست می دهد که واکنش تاریخی مشخصی به بحران را در آن مشخص می سازد که به دلیل ناتوانی از شناخت غنای سنتی که به خطر افتاده است از درک آن بحران سر باز می زند. به دیگر سخن، این مدل نوواقع گرایی را همچون حرکتی ایدئولوژیک به سمت اقتصادی کردن سیاست تعبیر می کند. و نتایج خطرناک و ممکن کامیاب شدن این حرکت را برجسته

<sup>1</sup> pluralistic insecurity community

می سازد. زیرا از دیدگاه چنین مدلی اقتصادی شدن سیاست بین الملل تنها می تواند به معنی حذف کردن ظرفیتهای تأملی هر چند محدودی از سیاست بین الملل باشد که یادگیری جهانی و دگرگونی خلاق را امکان پذیر می سازند؛ تنها می تواند به معنی تضعیف انگارش سیاسی و فروکاستن سیاست بین الملل به رزمگاه برخورد راهبردی کور خرد فنی با خرد فنی در خدمت منافع بی چون و چرا باشد.

# ث. بیاعتباری نوواقعگرایی در نگاه واقعگرایی اصیل

اما لازم نیست به انتظار تفسیر یک مدل لیاقتی دیالکتیکی از نقایص و خطرات نوواقع گرایی بنشینیم. چنین انتقادی پیشاپیش در دست است. آن را می توان در همان نوشته هایی یافت که نوواقع گرایی خود را از لحاظ فکری مدیون شان می داند. در متون در خور تحسین واقع گرایی اصیل مکرراً به هشدارهایی دربارهٔ همان رویه هایی برمی خوریم که نوواقع گرایی در پیش گرفته است. نوواقع گرایی به نام واقع گرایی مرتکب خطاهای مشخصی می شود که واقع گرایان اصیل مشخصاً دربارهٔ آنها هشدار داده اند.

برای نمونه به این سخنان هانس مورگنتاو در شانزده سال پیش توجه کنید که گیلپین وی را «سخنگوی برجستهٔ واقعگرایی سیاسی در دوران نو » میخواند[۱۱۴]:

وجه مشخصهٔ نظریه های معاصر روابط بین الملل، تلاش برای به کارگیری ابزارهای تحلیل اقتصادی نو به شکل تغییریافته برای شناخت روابط بین الملل است... در چنین طرح نظری، کشورها نه به عنوان واحدهای تاریخی زنده با همهٔ پیچیدگیهایی که دارند بلکه به عنوان انتزاعاتی عقلانی مانند مدل «انسان اقتصادی» با هم روبه رو می شوند.

و این هم سخنان مورگنتاو در نوزده سال پیش:

... ایس نظر به بردازی، فوق العاده انتزاعی و کاملاً غیر تاریخی است. میکوشید تیا روابط بینالملل را به منظومهای از گزارههای انتزاعی پیش بینی کننده فروبکاهد چنین منظومهای کشورها را به «بازیگرانی» کلیشهای که درگیر روابط متقارن و نامتقارنی به همان کلیشهای هستند مبدل ميسازد. أنچه استاد [مارتين ] وايت در مورد حقوق بين الملل گفته است با قوت خاصی در مورد این نظریهها صدق میکند: تباین میان خردباوری انتزاعبی آنها و ترکیببندیهای عملی سیاست جهان. اینجا با نوع دیگری از نظريه ترقبي خواه روبيهروييم. هيدف ايين نظريه قانونيي ساختن و سازماندهمي روابط بينالملل به نفع نظم و آرامش بينالمللي نيست بلكه دسـتکاری عقلانـی در روابـط بیـنالملـل ... بـه نفع نتایج پیش.بینی پذیر و کنـترلشـده اسـت. آرمانـی که این نظریهها میکوشند به آن نزدیک شوند صلح و نظم بینالمللی است که در نهایت باید از طریق دقت و پیش بینی یذیری علمی در شناخت و دستکاری در امور بین الملل حاصل شود.

و يک ربع قرن پيش :

... وجـه مشخصـهٔ صـحنهٔ سیاسی معاصر، تعامل میان حوزههای سیاسی و اقتصـادی اسـت امـا علـوم سیاسـی بیش از همه نیازمند تغییر سرفصلهای درسـی در جهـت احـیای پـایبـندی فکـری و اخلاقی به حقیقت مسائل سیاسـی نـاب است. احـیای ایـن پایبندی به همان اندازه که محیط کلی اجتماعـی و محیط خـاص دانشـگاهی گرایش به تضعیف آن دارد مبرمتر

و سی و شش سال پیش :

مى شود...

نفس ظهور فاشیسم نه تنها در آلمان و ایتالیا بلکه در میان خود ما باید ما را متقاعد کرده باشد که عصر خرد، پیشرفت و صلح، طبق برداشتی که از آموزشهای سدههای هیجدهم و نوزدهم داریم چندان تفاوتی با گذشتهها ندارد. بر خلاف آنچه میل داریم باور کنیم فاشیسم صرفاً بازپس نشینی موقت به نابخردی، احیای نیاگونهٔ حکومت خودمحورانه و وحشیانه نیست. فاشیسم از حیث تسلط بر دستاوردها و استعدادهای فناورانهٔ دوران، به راستی پیشرو است – آیا ماشین تبلیغات گوبلز و اتاقهای گاز هیملر مدلهایی از عقلانیت فنی نبود؟ \_ و از حیث انکار اخلاقیات تمدن غرب، از ثمرات فلسفهای بهرهبرداری میکند که بدون شناخت بنیانهای تمدن غرب به اصول آن میچسبد. از یک جهت،فاشیسم مانند هر انقیلاب راستینی چیزی جز دریافتکنندهٔ دوران ورشکستهٔ پیش از خود نیست[110].

می توان به استدلالهای مشهور دیگری از جمله مضمون ضد دولتسالارانهای که به عنوان بخشی از بیانیهٔ شش نکتهای مورگنتاو دربارهٔ واقع گرایی سیاسی عرضه شده است اشاره کرد: «گرچه واقع گرایان به راستی منافع را معیار همیشگی قضاوت و هدایت کنش سیاسی می دانند ولی پیوند معاصر میان منافع و دولت ملی محصول تاریخ است و بنابراین قطعاً در جریان تاریخ از بین خواهد رفت» [۱۱۶].

ایسنک به حد کافی روشن شده است که چرا بازپرسان نوواقع گرا بازپرسی از سنت

اصیل را تا این حد به سرعت به پایان می برند. این اشاره های گسترده حکایت از آن دارد کـه واقـع گـرايان اصـيل اگر بخت سخن گفتن پيدا کنند از جمله جديترين منتقدان نوواقع گرایسی خواهمند بود. همان گونه که مورگنتاو جابه جا تأکید می کرد یایبندیهای ف ایده گرایانه، یافت باورانه، و خردگرایانه \_ همان پای بندیهای موجود در نوواقع گرایی \_ معمولاً علموم اجتماعمي را به موضع گميري غيرتاريخي و غيرسياسي در قبال سياست وامیدارنید و این ایستاری است که در اغلب قریب به اتفاق موارد به شکل خطرناکی با دولت متحد است. این گونه پای بندیها با این خطر همراه است که نوعی شناخت شبهسیاسی پدید آورند کنه به خطا سرشت ذاتاً دیالکتیکی سیاست را به سمت گهری تکمایهٔ خرد اقتصادی فروکاهد، نوعبی سمتگیری که در آن همهٔ دیدگاهها حتی سـنجش قدرت و تغييرات آن در نهايت قابل تقليل به يک مقياس واحد ذاتاً همساز براي ارزشیهای قبابل تیبدیل در سراسیر جهیان پنداشیته می شود. ایس گونه یای بندیها اجازه نمیدهند درک راستینی از بنبستهای سیاسی، شناخت راستینی از استقلال عمل حوزهٔ سیاسبی پیدا کنیم. آنها معمولاً به نوعی خردگرایی یک سویه گرایش دارند، دیدگاهی که بـه خاطر عدم درک امر تراژیک به طرز اندوهباری معیوب است، حقیقت نیم,بندی که در نهایت باید سه ضد خودش تبدیل شود و در جست و جوی بیهوده برای دستیابی به گسترهای جهانبی، موجب نابودی خود خواهد شد. این پایبندیها صرفاً به لحاظ سیاسی عاميانه نيستند. بلكه مسلماً خطر ناكند.

منظورم تمجید از واقع گرایی اصیل نیست. واقع گرایی اصیل همان گونه که گفتم سنتی تراژیک است. سنتی است که سکوتهایش، حذفیاتش و عدم انتقاد از خودش آن را به همدستی پنهان با نظم سلطه گرایی میکشاند که انتظار نابرابری را به عنوان نیرویی محرک، و عدم امنیت را به عنوان اصلی یکپارچهکننده بازتولید میکند. واقع گرایی اصیل به عنوان «خردپیشگی سازمند» حوزهٔ همگانی جهان گستر جامعه بورژوایی، سکوتهای سنتی را که به تفسیر میگذارد محترم می شمارد و درمعاف داشتن «حوزهٔ خصوصی» از

مسئولیت همگانی شرکت میکند. و بدین ترتیب مسئولیت همگانی جهانی «نیروهای اقتصادی»را که به شکل ادواری حوزهٔ همگانی جهانی را دچار اختلال و چند پارگی می سازند منتفی میکند. به اعتقاد من در همین جاست که بذرهای واقع گرایی به عنوان سنتی که برای همیشه غرق در انتظار تراژدی سیاسی است وجود دارد، انتظاری که واقع گرایان تنها با حسن تعبیر و بر حسب تناقضهای انسان هبوط یافته می توانند توضیحی دربارهاش دهند.

هدف من اما، برجسته ساختن این واقعیت است که نوواقع گرایی شایستگی نامی را که برخود نهاده است ندارد. نوواقع گرایی هشدارها و احساس محدودیت واقع گرایی اصیل را به مسخره می گیرد، علاقهمندیهای آن را بد مطرح می سازد، کنایه هایش را خفه می کند، مفاهیمش را تهی می سازد، تقلید مسخرهای از بینشهای غنی آن به دست می دهد، عمل را به رشتهٔ بی پایانی از انتخابهای اقتصادی شخصیتهای تک بعدی تحت شرایط محدودیت فرومی کاهد، و کل واقع گرایی اصیل را در برابر پس زمینهٔ تاریخی بی روحی مطرح می سازد که عاری از چشمانداز، تناقض و زندگی است. باز هم عبارتی از هیچا. هم بروم به ذهن می آید: «هگل در جایی گوشزد می کند که همهٔ واقعیتها و شخصیتهای بزرگ تاریخ جهان دوبار چهره می نمایند. ولی او فراموش می کند که اضافه کند: نخستین بار به صورت یک تراژدی و بار دوم به عنوان یک نمایش فکاهی» [۱۷]

#### ۵. انتقاد از خود در پایان مقال

تامپسون کتاب **فقر نظریه** خودش را با یک *انتقاد از خود* «واجب» به پایان میبرد. من نیز این تکلیف را احساس میکنم. پس از مطرح ساختن انتقاداتم اکنون می خواهم در پایان، چند نکته را در انتقاد از خودم یاد آور شوم. بیشتر حرفهایی که تا اینجا زدم باید به نقد کشیده شود – آن اندازه که در واقع میترسم بسیاری نه فرصت و نه مجال

آن را داشته باشند که مرا آماج انتقاداتی قرار دهند که حق من است. اجازه دهید نگاه خودم را روی پنج انتقادی متمرکز سازم که به نظرم اهمیت دارند.

نخست، شاید من به اندازه کافی متوجه نباشم که وقتی استدلالم در برابر پس زمینه نبردهای بزرگ گذشته مطرح می شود چه اهمیتی پیدا می کند. به ویژه بخش اعظم بحث من از دل رزمگاه مقدسی می گذرد که زمانی در آن سربازان سنگر گرفته «سنت» با «علم» که در حال پیشروی بود رو به رو شدند و شاید جا برای این نتیجه گیری گذاشته باشم که خودم هم در زمرهٔ سربازان «سنت» بر ضد «علم» نوواقع گرایی جبهه گیری کرده م. در واقع، این نتیجه گیری خطاست. زیرا فشار بحث من نه در جهت محکوم کرده علم به نفع سنت است و نه آب بستن به معیارهای علم از طریق فراخ تر ساختن برای رسیدن به نوعی علم است که روش شناسی شاق تری داشته باشد: علمی که با نهادینه ساختن انتظار تأمل انتقادی مستمر دربارهٔ اهمیت تاریخی و شرایط امکان پذیری نهادینه ساختن انتظار تأمل انتقادی مستمر دربارهٔ اهمیت تاریخی و شرایط امکان پذیری نهادینه ساختن انتظار تأمل انتقادی مستمر دربارهٔ اهمیت در به دهم علمی می به به به به به بری نهادینه ساختن انتظار تأمل انتقادی مستمر دربارهٔ اهمیت تاریخی و شرایط امکان پذیری نهادینه ساختن انتظار تأمل انتقادی مستمر دربارهٔ اهمیت تاریخی و شرایط امکان پذیری نهادینه می از گسترده تر سازد و معیارهای کایانه به خرج می دهیم طیف نقادیهای پذیر فتنی را گسترده تر سازد و می ازمای کایت نظری را تیزتر کند. به دیگر سخن، من خواهان علمی دیالکتیکی هستم[۱۸].

دوم، به گمان من این ایراد نیز تا حدودی به من وارد است که درگیر نوعی نقادی شدهام که اگر با موفقیت همراه شود خلاً دردناکی در روح یک رشته علمی پدید می آورد. من با حمله به نوواقع گرایی نه تنها بر ضد نظریه نوواقع گرایی قد علم کردهام بلکه همچنین به مخالفت با دریافتهای مسلط از روش برخاستهام که انتقادات را منحرف می سازند و بسیاری از کاستیهای نظری نوواقع گرایی را از نظر پنهان می سازند. ولی تنها به کوتاهی دربارهٔ برخی امکانات موجود برای یک نظریهٔ بدیل سخن گفتهام و حتی گام اول را هم در ترسیم نتایجی که بحث من برای یک روش بدیل دارد برنداشتهام. من روش شناسی دیالکتیکی را که تقابل لاجرم نظریه و عمل را به رسمیت می شناسد و

می کوشد این تقابل را در روش خودش درونی سازد مشخص نساخته ام. بر لزوم رویکرد به همهٔ جنبه های نظامهای بین المللی نه تنها به عنوان تأملاتی دربارهٔ یک کلیت عینی بلکه همچنین و در عین حال به عنوان چیزی که بالقوه حاوی کلهای رقیب، اصول نظم بخش رقیبی است که برای پیدا کردن بیانی آزادانه تقلا می کنند به اندازهٔ کافی تأکید نکرده ام. به اندازه کافی پای نفشرده ام که عمل را باید نه صرفاً به عنوان هماهنگی با هنجار بلکه همچنین به عنوان مبارزه راهبردی مستمری برای پدید آوردن یا گریختن از شکلهای بدیل نظم شناخت. برای موفقیت نقدهایم باید ایس خطاها بر طرف شود [۱۱۹].

سوم، می توان به شکل معقولی مدعی شد که من به نحو غیر منصفانهای نوواقسعگرایسی را انتخاب کرده و آن را هدف انتقاداتی قرار دادهام که به راحتی دربارهٔ هر مکتب دیگری قبابل تعمیم است. نوواقع گرایی از بسیاری جهات صرفاً بخشی از یک گرایش است. برای نمونه، به گمان من آشکار است که «اقتصادی شدن» نظریهٔ سیاسی پدیدهای نیست که خاص نظریهٔ روابط بین الملل در ایالات متحده باشد. «بحران مشروعیت» فعلمی در جامعهٔ سیاسی ایالات متحده می تواند به تبیین جان گرفتن ناگهانی و دوبارهٔ نظریه های خُردهاقتصادی سیاست، نظریهٔ بازیها، نظریهٔ مبادله، نظریهٔ گزینش عقلایی، و نظریهٔ انتخاب همگانی کمک کند ولی این گونه نظریه های اقتصادی دربارهٔ سیاست داخلی همواره در نزدیکی کانون (اگر نه همواره در سطح) بررسیهای علمی سیاست در دوران پاس از جانگ بودهاند. همچنین به گمان من روشن است که حتی در میان نظریه های روابط بین الملل هم نوواقع گرایی یگانه دیدگاهی نیست که در خور تحمل چنین حملهای باشد. از جهات مهمی بیشتر گفته های من در این مقاله را می توان ب راحتمی دربارهٔ دیدگاه نظامهای جهانی ایمانوئل والرشتاین هم صادق دانست. به نظر من ساختارگرایی نومارکسیستی والرشتاین بسیاری از کیفیتهای یافتباور و مادیتباوری را از خود به نمایش می گذارد که پیشتر آنها را به نوواقع گرایی نسبت دادیم. از این

گذشته به نظر من، دیدگاه والرشتاین از برخی جهات به اندازهٔ نوواقعگرایی پای بند دولتسالاری است. خود من تمایل دارم این تکرار کاستیهای نوواقعگرایی در نگرش والرشتاین را ناشی از بازگشت تبار هر دوی آنها به وبر بدانم. (که در مورد والرشتاین واسطه اش مرتون و پارسونز بودهاند) [۱۲۰].

چهارم، همچنین در ایـن ارتـباط میتوان مدعی شد که چشم یوشی من از دیدگاه والرشتاین و سایر نگرشهای تـندرو، نقدهای مرا از درک کامل بافت معرفتشناختی -سیاسی نوواقع گرایی محروم ساخته است. این انتقاد بجایی است. انتقاد کامل تر باید بر تقـابل مـيان دگرآيينــى والرشــتاينى و درستكيشى نوواقعگرايى در برابر پسزمينهٔ بحران تأکید داشته باشد[۱۲۱]. از یک سو، نگرش والرشتاین نمونهای از دگرآیینی است، نوعی نظریه که آگاهانه با افراد تحت سلطه در یک نظام اجتماعی همصف می شود. دیدگاه والرشستاين كه معلول بحران جاري است مي كوشد چيزي را بازگو كند كه مسلطها ترجیح میدهند از حوزهٔ گفتمان سیاسی آگاهانه حذفش کنند: محتوای سیاسی مناسبات مركز - پيرامون. به اصطلاح يه ير بورديو، اين ديدگاه مي كوشد «گسترهٔ گفتمان را گسترش دهمد» و «دلبخواهمی بودن امور مسلم انگاشته شده »را بر ملا سازد[۱۲۲]. از دیگـر سـو، نظریهٔ نوواقعگرا نمونهای از درستکیشی است که به شکل تلویحی با مسلط ها همصف میشود. این نظریه تحت شرایط بحرانی سر بر میآورد که با قطع کردن تـناظر نسبتاً كاملـي كـه زمانـي بيـن نظـم عينـي و اصول ذهني سازمان أن وجود داشت بديهمي بودن نظم موجود را زير سؤال ميبرد. تحت اين شرايط و با كمك دگر آييني، اصول دلبخواه نظم حاكم مي توانيد چنيين به نظر رسد. اين ضرورت ييدا مي شود كه درست کیشیهایی بسط یابد که با «طبیعی جلوه دادن نظم موجود»، نظمی که پیش از بحران صرفاً مسلم انگاشته می شد «عقاید و آرا را اصلاح نماید». درست کیشی نوواقـع گرایـی دقنیقاً همیـن کار را میکند. «منظومهای از حسن تعبیرها از شیوههای قابل قـبول اندیشـهورزی و سـخن گفتـن دربـارهٔ جهان طبیعی و اجتماعی را بسط میدهد که

اشارات بدعت گذارانه را به عنوان کفرگویی مردود می شمارد» [۱۲۳] . همان گونه که پیش از این گفتم اساساً به محدود ساختن دامنه گفتمان کمک میکند. متأسفم که نمی توانم این شیوهٔ استدلال را به شکل کاملتری بسط دهم؛ اگر آن را پیشتر می بردیم شاید به شناخت برخی از تفاوتهایی دست می یافتیم که در بحث نوواقع گرایان و تحلیل گران مکتب نومارکسیستی نظامهای جهانی وجود دارد.

سرانجام بايد اعتراف كنم كه لحن بحث من به شكل آزارندهاي ترديد آميز است. اگر من هم از استعداد نوواقع گرایان برای نظریهپردازی برخوردار بودم مسلماً به فکر نوشـتن آن نـوع نقـدی میافتادم که با مشخص ساختن نقص منطقی نوواقعگرایی، پیروان ایس مکتب را از نظر فنبی به زانو درآورد. ولبی شخصاً از موهبت چنین استعدادی بسی به رهام و به همین دلیل ناچار شدم به این اکتفا کنم که افلاک نمای خطاهای نوواقع گرایسی را بچیرخانم و بکوشیم فروبستگی غیرتاریخی و خوددرستانگارانهٔ آن را آشکار سازم و سپس کلیت آن را در برابر چشمان سنت واقع گرایی اصیل قرار دهم که نوواقع گرایسی مدعنی است آن را بهبود بخشیده است. در این مسیر، نام برخی کسان را بردهام، آنها را دست انداختهام، برخی کلمات خشمگینانهتر مورگنتاو را برای حمله به نوواقع گرایان ربودهام، و کوشیدهام محتوای سیاسبی تلویحی این نظریه را که وانمود میکند بیطرف است برملا سازم. در عمل، حرف من این بود که این واقع گرایی فرضاً علمی، هم علم بادی است و هم واقع گرایی بدتری. من هم مانند تامیسون روی در بشکه های ساختارگرایی که به ردیف در آکادمی چیده شدهاند زدهام به این امید که شاید «نظراتسی از آن خبارج شبود». میدانم که چنین لحنی حساب شده نیست و دوستی برای مین باقبی نمبی گیذارد. بدتیر ایینکه سبب می شود پرخاشگر به نظر رسم و مرا در برابر راهبرد حساب شدهٔ «بی تفاوتی خشمگینانهٔ» دیگران بی دفاع می گذارد.

اجـازه دهـید در دفـاع از خـودم بگویـم که به دلیل آمیزهای از نگرانی و امید به هر حشیشـی متشبث شدهام. نگرانی من این است که دانشمندان علوم اجتماعی که به بررسی

روابط بين الملل مييردازند در بحبوحة بحران دردناك اقتصادي، اجتماعي و معرفستشناختی، فروبستگی ضد انتقادی نوواقعگرایی را به جای رکن به مراتب لازمتری از قطعیت، امنیت و بالاتر از همه شناخت جمعی بگیرند. از این نگرانم که قابلیتهایی که بالاتـر از همـه علـم را از غیرعلم متمایز میسازند – نقادی تأملآمیز درست در زمانی که بیش از هـر وقـت دیگـری بـه آنهـا نـیاز اسـت و بـیش از هـر وقـت دیگـری احتمال ثمربخشیشان میرود سرکوب شوند. نگرانم که در نتیجه، بررسی علمی سیاست بیــنالملـل در ایـالات مـتحده به جای آنکه نقشی در گسترش حوزهٔ گفتمان سیاسی و به همراه أن افزایش فرصتهای تكامل خلاق جامعهٔ جهانبی ایفا نماید به سمت قطب ارتجاعبی کشیده شود. و به ویژه نگران دانشجویان دورههای عالمی و پژوهشگران جـوان *تـ*ری هسـتم که گر چه به آنان **گفته می شور** اندیشه انتقادی و خلاق داشته باشند ولى آزادى انديشه انتقادى آشكار آنان تا حد بسيار قابل ملاحظهاى بستكى به اين دارد که دستاوردهای خودشان را به بنیانهای شناخته شدهٔ جمعی پیوند زنند. از آنجا که سنت نوواقع گرایسی دارد بـه صورت بنیان شناخته شدهٔ جمعی رشتهٔ ما درمی آید اصرار [آن] بر أگاهي نقادانه تنها مي تواند فريب ظالمانهاي باشد.

اما امید من را سارتر به خوبی بازگو کرده است: «واژه ها زمانی که نامی برای چیزی پیدا می کنند که تا آن زمان بی نام وجود داشته است ویرانی به بار می آورند» [۱۲۴]. امید واحساس من به می گوید که جدل فعلی چیزی بیش از به واژه کشیدن آنچه بسیاری کسان از قبل «بدون نام آن را در دل داشته اند» نیست. به گمانم من نخستین کسی نیستم که از خود می پرسد چرا استدلالهای نوواقع گرایان در چشم ما نه به صورت اندیشه هایی که مفاهیم مورد علاقه را به زور باز و برای ماجراجوییهای علمی تازه جا باز کنند بلکه به صورت تمهیدات مفهومی اسیرکننده ای جلوه می کند که برداشتهای ما را در حتمیتی فراگیر فرومی بندد. به گمانم دیگران هنگام بر خورد با این

و دراز و شیطانی هستند گرفتهاند، یک ماشین پیوسته در حال حرکت که هرگونه تلاش برای گریختین از چنبرهٔ نفوذش را به تأیید دوبارهٔ خودش مبدل می سازد. و حدس میزنم که دیگران نتوانستهاند احساس هراس انگیز کامل بودن نظریهٔ نوواقع گرایی را از خود دور سازند گویی جز دفاع از این بنای فکری و اثبات کارایی آن چیز دیگری نمی توان گفت. اگر حدس می درست باشد و امیدوارم که چنین باشد پس بیشتر محققان روابط بین الملل مدتهاست همان احساسی را دارند که من کوشیده ام بازگویش کنم.

پس بیایید مفاهیم و ادعاهای نوواقع گرایی را به هم بریزیم. اجازه دهید این اف لاک نمای خطاها را نه تحسین کنیم و نه نادیده بگیریم بلکه به جای آن گویهای این اف لاک نما را بشکنیم، آنها را باز کنیم، تکان دهیم و ببینیم چه امکاناتی در دل خود دارند. و وقتی چنین کردیم بقیهاش را دور نیندازیم بلکه آن را درون جامی بریزیم و آن جام را همراه با سایر نمونههای خطاهای گذشته در بالای قفسهٔ کتابخانهمان بگذاریم.

#### يادداشتها

1. E. P. Thompson, *The Poverty of Theory and other Essays* (New York: Monthly Review Press, 1978.

از این گذشته، نک پاسخ پری اندرسون: Perry Anderson, Arguments within English Marxism (London: New Left Books, 1980).

 ۲. اف لاک نما یا آسمان نما وسیله ی مکانیکی است که حرکت و موقعیت نسبی اجرام منظومه خورشیدی را به کمک گویهایی با اندازه های مختلف نشان می دهد.
 ۳. هنگام سخن گفتن از «جنبش نوواقع گرایی» ضروری است چند مسئله را روشن سازم. نخست، نما «نوواقع گرایی» مورد قبول تمامی کسانی که من نوواقع گرا میخوانم نیست. بی گمان برخی از آنان فکر می کنند که کارشان نمایانگر جنبش یا گرایشی بزرگتر که ناآگاهانه به راه انداخته باشند نیست؛ آنان بدین ترتیب کاربرد عناوین کلی را دربارهٔ آثارشان نمی پذیرند.

دوم، تصدیق میکنم که دانشمندانی که در اینجا نوواقعگرا خوانده ام دارای تفاوتهای جدی و اختلافات بسیاری میان خودشان هستند. سوم،تأکید میکنم که بحث من در این مقاله در مورد ساختار یک جنبش کلی در بستر خود این جنبش است و نه دربارهٔ گفتههای آشکار یا نیات آگاهانه تک تک دانشمندانی که آثارشان گاه به این جنبش کمک می کند و گاه نمی کند.

۴. همان گونه که در این مقاله بحث کرده ام نوواقع گرایی صرفاً ملغمهای از خصیصهها یا آرای پژوهسندگان مسنفرد یا نسازل تریسن مخرج مشترک میان آنها نیست بلکه ادعاهای من ناظر بر نوواقع گرایی در مقام جنبش جمعی یا پروژه ای است که از بستر مشترکی سر بر آورده است، اصول عمل مشترکی دارد، و دریافتها و هسنجارهای پیشینه ای معینی را محترم می شمارد که شرکت کنسندگان آن جنبش آنها را متقابلاً بی چون و چرا می پذیرند و پرسشهای مطرح شده سرکت کنسندگان آن جنبش آنها را متقابلاً بی چون و چرا می پذیرند و پرسشهای مطرح شده ایس خوا ی است که از بستر مشترکی سر بر آورده است، اصول عمل مشترکی دارد، و دریافتها و هسنجارهای پیشینه ای معینی را محترم می شمارد که شرکت کنسندگان آن جنبش آنها را متقابلاً بی چون و چرا می پذیرند و پرسشهای مطرح شده، پاسخهای مجساز، و هدایست گفتمان میان نوواقع گرایان را محدود می سازد و جهت می بخشد ایس خوارها ایس خوای می نظر از این واقعیت است که ممکن است شرکت کنندگان جنبش یاد شده از هنجارها و دریافتهایی که آنها را در قالب یک جنبش، یکپارچه می کند آگاه نباشند (و صرفاً درستی عام و دریافتهایی که آنها را در قالب یک جنبش، یکپارچه می کند آگاه نباشند (و صرفاً درستی عام آنها را مسلم بگیرند). طبق اصطلاح والتس که اکنون به خوبی شناخته شده است تفسیر من از نواقع گرایا را محدود می سازد و مرفاً درستی عام ایس خوای را مسلم بگیرند). طبق اصطلاح والتس که اکنون به خوبی شناخته شده است نفسیر من از نظام نوواقع گرا تفسیری سیستمی است و نه تفسیری تقلیل گرا.

۵. اصطلاح «تمامتخبواه»دست کم اصطلاحی ناراحت کننده است.همان گونه که در ادامه خواهیم دیـد معنایـی کـه مـن از ایـن اصطلاح مراد می کنم با معنای مورد نظر هانس مورگنتاو سازگار است.

۶. ایسن اصطلاحها مـتعلق بـه جان اونیل (John O'Neill) است و تمایز آنها در ادامه روشن تر خواهد شد.

7. Pierre Bourdieu, *Outline of a Theory of Practice*, trans. By Richard Nice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977).

از این گذشته، نک:

Michel Foucault, Power/ Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972 – 1977, ed. And trans. By Colin Gordon et al. (New York : Pantheon, 1980); Foucault, Language, Counter – Memory, Practice (Oxford: Blackwell, 1977) ; Foucault, The Archaeology of Knowledge (New York:

Pantheon, 1972); and Foucault, *The Order of Things* (New York : Pantheon, 1970).

8.Jurgen Habermas. *Towards a Rational Society*. Trans. By Jeremy J. Shapiro (London: Heinemann, 1971); Habermas, *Theory and Practice*, trans.by John Viertel (Boston: Beacon Press, 1974) ; Habermas, *Communication and the Evolution of Society*, trans. By Thomas McCarthy (Boston : Beacon Press, 1979).

9. Jurgen Habermas, Legitimation Crisis, trans. By Thomas McCarthy (London: Hei – nemann. 1976).

به یقین چهرههایی را که نام بردم به زحمت می توان عضو یک مکتب خواند؛ در واقع بین آنها تفاوتهای بسیار بارزی وجود دارد. برای نمونیه تامپسون از جمله آخرین کسانی بود که با شادمانی با فوکو «دانشجوی سابق آلتوسه» هم صف شد؛ خردگرایی هابرماس نیز او را از به ردیو جدا می کند. دربارهٔ مضمون «اقتصادی شدن سیاست» همچنین نک:

Hannah Arendt, *The Human Condition* (Chicago: University of Chicago Press, 1958).

10. Karl Popper, " On the Theory of Objective Mind, " and " Epistemology without a Knowing Subject, " in *Objective Knowledge* (London: Oxford University Press, 1972).

همان گونـه که مورگنتاو بارها و بارها گفته است کاربست هر صورت بندی تعمیم بخشی «باید با توجه به شرایط ملموس زمانی و مکانی صورت گیرد».

Hans J. Morgenthau, Politics among Nations : The Struggle for Power and Peace, 5<sup>th</sup> ed. (New York : Knopf, 1978), p. 8.

۱۱. نک :

Kenneth N. Waltz, *Theory of International Politics* (Reading, Mass.: Addison Wesley, 1979), pp. 62 – 64.

12. Robert Gilpin, "Political Change and International Theory" (Paper Presented at the annual meeting of the American Political Science

Association. New York, 3-6 September 1981), p. 3.

۱۳. همـان گونـه کـه در ادامـه نشـان خواهم داد نوواقعگرایی به مدل بسیار قطعی و فوق العاده محدود کننده ای از علوم اجتماعی پای بند است.

۱۴. تعدادی از نوواقع گرایان با کاربرد **واژه** اقتدار گریزی (برای نمونه در معنایی که والتس در آشارش به کار می برد) فوق العاده مخالفند هر چند نبود حکومت مرکزی (تعریف والتس از اقتدار گریزی) را به عنوان فرضی محوری می پذیرند. جورج مودلسکی «رهبری جهانی» را «مفهوم محوری» خودش می گیرد و بر این اساس می نویسد «روشن می سازیم که جهان نو را نوعی جامعه اقتدار گریز نمی شناسیم. بر عکس، تحلیل ما روشنگر اصول نظم و اقتداری است که طی پانصد سال گذشته بر این جهان حکمفرما بوده است و گر چه در هر مورد خاص برای تراریخدانان آشنا بوده ولی در گذشته به این شیوه در کنار هم قرار داده نشده و به طور کلی برای محققان روابط بین الملل ناآشنا بوده است. اقتدار گریزی چیزی است که درنگاه ناظران وجود داشته است».

George Modelski, "Long Cycles and the Strategy of U.S. International Economic Policy, "in William P. Avery and David P. Rapkin, eds., *America in a Changing World Political Economy* (New York: Longman, 1982), p. 99.

۱۵. از ایس جهت هم نوواقع گرایان با هم اختلاف دارند و یکی از اختلافات شان واژههایی است که به کار می گیرند یکی از نظم سخن می گوید، دیگری از ثبات، و سومی از رهبری . مسلماً خود واژه «چیرگی» تا حدی محل اختلاف است هر چند همه می پذیرند که چیرگی (قطع نظر از نامی که برای آن استخاب کنیم ) از قدرت یا توزیع ویژگیهای قدرت ناشی می شود.

16. John G. Ruggie, "Continuity and Transformation in the World Polity: Toward a Neorealist Synthesis," *World Politics* 35 (January 1983), especially pp. 261 – 64.

۱۷. نک :

Jonathan Culler, Structuralist Poetics (London: Routledge & Kegan Paul, 1975); Edith Kurzweil, The Age of Structuralism (New York: Columbia

### **PersianPDF.com**

فقر نوواقع گرایی /۱۹۳

University Press, 1980); Anthony Giddens, Central Problems in Social Theory (Berkeley : University of California Press, 1979), eapecially chap. 1; Paul Ricoeur, "Structure and Hermeneutics," and "Structure, Word, Event," in Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics (Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1974); and Miriam Glucksman, Structuralist Analysis in Contemporary Social Thought (London: Routledge & Kegan Paul, 11974).

18. Giddens, Central Problems, p. 9.

19. Bourdieu, Outline, p. 3.

20. Ricoeur, "Structure and Hermeneutics,"p. 79.

21. Bourdieu, Outline, pp. 23-24.

22. Bertell Ollman, Alienation: Marx's Conception of Man in Capitalist Society, 2<sup>nd</sup> ed.

(Cambridge : Cambridge University Press, 1979). P. 266.

Giddens, Cantral Problems, p. 12 : به نقل از : ۲۳ 24. Idid., p. 46.

25.Robert Gilpin, *War and Change in World Politics* (New York: Cambridge University Press, 1981); George Modelski, "The Long – Cycle of Global Politics and the Nationstate," *Comparative Studies in Society and History* 20 (April 1978), pp. 214 -35.

۲۶ پل ریکور به نقل از : Paul Rabinow and William M. Sullivan, eds., *Interpretive Social Science: A Reader* (Berkeley: University of California Press, 1979), pp. 10-11. 27. Giddens, *Central Problems*, p. 38.

۲۸. نک :

Stephen D. Krasner, Defending the National Interest : Raw Materials Investments and U. S. Foreign Policy (Princeton : Princeton University

Press, 1978).

29. Waltz, Theory of International Politics. P, 91.

30. Gilpin, War and Change, p. 18.

31. Robert O. Keohane and Joseph S. Nye, *Power and Interdependence: World Politics in Transition* (Boston : Little, Brown, 1977), especially chap. 2.

32. Waltz, Theory of International Politics, p. 91.

33. Gilpin, War and Change, p. 19.

۳۴. پوپـر فـردباوری روش شـناختی را چنیـن تعـریف مـی کـند: ایـن اصل که «همهٔ پدیدههای اجتماعـی و بـه ویژه کارکرد همهٔ نهادهای اجتماعی را همواره باید ناشی از تصمیمات، اقدامات، ایسـتارها و غـیره افـراد انسـان دانسـت... هرگـز نـباید بـه تبیینـی بر حسب «جمعهای » کذایی رضایت دهیم».

Karl Popper. The Open Society and Its Enemies, vol. 2 (London: Routledge, 1966), p. 98.

دولـتسـالاری نوواقـعگـرایانه کـه دولتها را افراد زنده حیات بین المللی تلقی میکند میتوان به همین سان شناخت.

35. Waltz, Theory of International Politics, p. 91.

36. Robert A. Mundell and Alexander K. Swoboda, eds., *Monetary Problems* in the International Economy (Chicago: University of Chicago Press, 1969), p. 343 : Gilpin, War and Change, p. 26.

37. Gilpin, War and Change, p. 25.

38. Ruggie, "Continuity and Transformation" pp. 273 - 74.

تاکید از خود روگی است

39. Waltz, Theory of International Politics, p. 93.

40. Ibid., p. 96; Gilpin, War and Change, p. 17.

41. John O'Neill, "The Hobbesian Problem in Marx and Parsons," in O, Neill ,

Sociology as a Skin Trade (New York: Harper & Pow, 1972), pp. 195 - 96.

۴۲. نک :

Brian Barry, Sociologists, Economists, and Democracy(Chicago: University of Chicago Press, 1970) ; Talcott Parsons, The Structure of Social Action (New York: McGraw – Hill, 1937); Karl Polanyi, The Great Transformation (1944; rpt. Boston: Beacon Press, 1957), and The Livelihood of Man (New York: Academic Press, 1977); Charles Camic, "The Utilitarians Revisited," American Journal of Sociology 85, 3 )1979), pp. 516 – 50 ; and Michael Hechter," Karl Polanyi's Social Theory : A Critique, "Politics & Society 10, 4 (1981), pp. 399 – 429.

43.Camic, "Utilitarians Revisited."

44. Hechter. "Karl Polanyi's Social Theory." P. 399.

۴۵. بـرای نمونـه از گونـه ای سـاختارگرایی کـه هـم ادام اسمیت و هم امیل دورکم را به عنوان مـرجع خویـش به میدان می آورد بی آنکه حتی یک بار تضادهای موجود میان این دو را در نظر بگیرد چه برداشتی می توان داشت؟

46. Imre Lakatos, "Falsification and the Methodology of Scientific Research Programmes, " in Lakatos and Alan Musgrave, eds., *Criticism and the Growth of Knowledge* (London: Cambridge University Press, 1970).

47. Waltz, Theory of International Politics, p. 192.

48. Gilpin, War and Change, pp. 13-14.

49. Keohane and Nye, Power and Interdependence, chap. 3.

از این گذشته ، نک :

Robert O. Keohane," The Theory of Hegemonic Stability and Changes in International Regimes, 1967 – 1977, "in Ole R. Holsti, Randolph M. Siverson. And Alexander George, eds., *Change in the International System* (Boulder, Colo.: Westview Press, 1980); and Keohane," Hegemonic Leadership and U.S Foreign Economic Policy in the Long Decade, of the

1950s", in Avery and Rapkin. America in a Changing World.

50. Stephen D. Krasner," Regimes and the Limits of Realism: Regimes as Autonomous Variables . "International Organization 36 (Spring 1982). P. 499.

کراسنر در این مقاله ثابت می کند که یکی از آزاداندیش ترین نوواقع گرایانی است که به انتقادات وارد بر اندیشه نوواقع گرایی وقوف دارد. او محدودیتهای نوواقع گرایی را می کاود، در واقع تا آستانه متزلزل ساختن ارکان دولت سالارانه آن پیش می رود. وی با کند و کاو در روابط مختلف موجود میان رژیمها، منافع دولت، تواناییهای سیاسی، و رویههای دولتها تا طرح این امکان پیش می رود که شاید رژیمها (اصول، هنجارها و آیینهایی که از بردارهای رفتارهای دولتها استقلال نسبی دارند) سازنده دولتها و منافع شان باشند.

۵۱. در عباراتسی که ایسنجا به کار برده ام دقت بسیار به خرج داده ام زیرا نوواقعگرایان هم مانند بیشتر اندیشه ورزان فسایده گرا در رابطه با موضعی که در واقع در قبال کنش عقلانی و پیدایش نظسم مسیگیرند بسیار حساساند. برایان بری در بررسی و نقدی که به تازگی در بارهٔ کتاب ذیل صورت داده است به نکته مشابهی اشاره می کند:

Mancur Olson, *The Rise and Decline of Nations* (New Haven : Yale University Press, 1982),

بری خاطر نشان می سازد که اولسون می تواند «تبیینی تک علتی» ، تبیینی بر حسب عامل نخستین در میان چندین عامل همگن ، یا تبیینی بر حسب عاملی به دست داده باشد که همیشه مهمترین عامل نیست ولی وقتی دیگر عوامل بیش از اندازه قوی نیستند که درباره اش چندان توضیحی داده نمی شود همیشه در صدر قرار خواهد داشت. بری می گوید که برایش اصلاً روشن نیست که خود اولسون می خواهد چه موضعی بگیرد».

Brian Barry, "Some Questions About Explanation." International Studies Quarterly 27 (March 1983).

مــن نــيز بــا تشـخيص هميــن ســه امكان در تبيينهاى نوواقعگرا دربارهٔ نظم، به هيچ وجه مطمئن نيستم كه نوواقعگرايان قصد دارند چه موضعى اتخاذ كنند. ۵۲. نك :

Mancur Olson. *The Logic of Collective Action* (Cambridge: Harvard University Press, 1965).

53. Hechter, "Karl Polanyi's Social Theory, "p. 403, note 6.

54. O'Neill. "The Hobbesian Problem."

55. Waltz, Theory of International Politics, pp. 131-32.

۵۶. به باورمن، هر علم اجتماعی که سودای نظریه پردازی داشته باشد به معنایی که در این مقاله از یافت باوری مراد کرده ام واجد جنبهای یافت باورانه است. این سخن درمورد هگل، مارکس، لنین، بوردیو، فوکو، مورگنتاو، آلکر و خودمن صدق می کند. با تأسی جستن به بوردیو باید گفت که حتی معرفت دیالکتیکی هم متضمن عینیت گرایی و یافت باوری است. اما در معنایی که من مدنظر دارم یک جنبش در صورتی «یافت باور» است که به صورت یافت باوری تک بعدی به نظر رسد. موضوع، تصفیه کردن و کنار گذاشتن یافت باوری نیست – مرحله یافت باوری مرحله گریزناپذیر هر گونه تحقیقی است – بلکه می خواهیم با ایجاد تزاحم انتقادی بی وقفه میان مرحله یافت باوری و مرحله عملی به ترتیبی که هریک پیوسته دیگری را درچار مشکل کند به دیدگاه دیالکتیکی یا «دو بعدی» رساتری دست پیدا کنیم. نوشتههای

licitation licitation of the Sciences and the Humanities (A msterdam: Rodopi , 1982); and Theodore W. Adorno et al., *The Positivism Dispute in German Sociology*, trans . by G. Adey and D. Frisby (New York: Harper Torchbooks, 1976).

مین در بحث فعلی خودم به ویژه به رگه ای توجه دارم که هنوز هم در جامعهشناسی انگلیسی – امریکایی دست بیالا را دارد و در راهحلهیای وبیری بیرای مشکل ذهنْبنیادی بشر و معنا در علوم اجتماعی طبیعتگرایانه جا خوش کرده است.

57. Giddens, Central Problems, p. 257.

58. Foucault, The Order of Things.

59. Anthony Giddens, ed., *Positivism and Sociology* (London : Heinemann , 1974), chap. I. Compare with the list in Alker, Logic, Dialectics, Politics.
60. Giddens, *Positivism and Sociology*. P. 4.

۶۱. نک :

Max Weber, From Max Weber: Essays in Sociology. Ed. And trans. By H. Gerth and C. Wright Mills (New York : Oxford University Press. 1972) pp. 44 -45.

از این گذشته، نک :

Herbert Marcuse, "Industrialization and Capitalism in the Work of Max Weber, " in *Negations: Essays in Critical Theory* (Boston : Beacon Press, 1968): Jurgen Habermas," Technology and Science as Ideology", in Towards a Rational Society, and Anthony Giddens. *Politics and Sociology in the Thought of Max Weber* (London : Macmillan. 1972).

62. Giddens, Positivism and Sociology, p. 5.

63. Max Weber, "Roscher and Knies und das Irrationalitatsproblem," in *Wissenschaftslehre* (Tubingen : J. C. B. Mohr), pp. 127 - 37, and translated as "Subjectivism and Determinism, " in Giddens, *Positivism and Sociology*, pp. 23 - 31.

64. Ibid.

۶۵ نمی گویـم کـه گـرایش بـه مدلهـای بازیگرمحور، مبین متابعت آگاهانه از یک هنجار است بلکـه مـنظورم این است که دانشمندان علوم اجتماعی آن اصل به ذهن شان خطور نمی کند زیرا

اصل یاد شده چنان مؤمنانه رعایت می شود که به طور کلی دانشمندان علوم اجتماعی نمی توانند تصور اندیشیدن دربارهٔ جهان به هیچ شیوه دیگری را به ذهن خود راه دهند. این اصل در آن واحد تمام دامنه استدلال اجتماعی فعال را دربرمیگیرد و نیز محدود می سازد. اندیشه من در خصوص کشش «مدلهای بازیگرمحور» تا اندازه زیادی حاصل گفت و گویی است که با رابرت نورث داشتم البته نمیدانم وی نیز مانند من این گرایش را دارای ریشههای روش شناختی میداند یا نه.

> Shapiro , Language and Political Understanding : نک : ۶۶ Ollman, Alienation, Appendix 2 : نک : ۶۷

68. Thompson, *Poverty of Theory*, p. 77.69. *Ibid.*, pp. 77 – 73.

70. Popper, The Poverty of Historicism (New York: Harper & Row, 1961). ۷۱. ایـن اصـطلاح چـنان خطـرناک اسـت که باید بار دیگر درنگ و تاکید کنم که موضوع مورد نظـر مـن منطق جنبش نوواقعگرایی به ترتیبی است که در نظریههای نوواقعگرا بیان شده است و نه ارزشها، نیات یا آرمانهای آگاهانه تک تک نوواقعگرایان.

من به راحتی تصدیق می کنم که کراسنر، گیلپین، کیئن، والتس و سایر نوواقع گرایان از نظر ارزشهایی که شخصاً بدانها اعتقاد دارند حامی تمامتخواهی نیستند. همچنین به سهولت تصدیق می کنم که برخی نوواقع گرایان مانند گیلپین در کتابش *جنگ و دگرگونی می* توانند در نوشتههای حرفهای شان به وعظ اخلاقی بلند بالا بپردازند و در پندهای اخلاقی شان ارزشهای کشرت گرایانه را بازگو کنند. مسئله و اتهامی که وارد می کنم این است که گفتمان نوواقع گرایی برای هنجارهای اخلاقی مطلقاً هیچ گونه مبنای علمی قائل نیست. در بهترین حالت، وعظ های اخلاقی پژوهشگران نوواقع گرا به عنوان اعلام پای بندیها ، باورها یا ایمان شخصی آنیان قلمداد می گردد و نه به عنوان استدلالی که حقیقت درونی آن را بتوان در چارچوب گفتمان علمی تعیین کرد یا در دل نظریه استوار ساخت. نتیجه، نظریه ای علمی است که به ارزشهای آشکار نوواقع گرایان نه و به انتظارات تمامتخواهانه آری می گوید – و به همین دلیل گرداگرد برخی استدلالهای نوواقع گرا هاله ای از نومیدی بی سر و صدا (ولی نه

کسنایه ای که به لحاظ نظری قابل تشخیص باشد ) وجود دارد. بدبختانه بسیاری از نوواقعگرایان تسن دادن خودشسان به چنین وضعیتی را نوعی سخت اندیشی علمی و شکلی از «واقعگرایی» می دانسند حسال آنکه در واقمع وضعیت آنها را تا اندازه زیادی می توان ناشی از پذیرش بی چون و چرای نظامی اخلاقی دانست: هنجارهای اخلاقی خود اقتصادی و علم یافت یاور.

72. Hans J. Morgenthau. "The Escape from Power, "in *Morgenthau's Dilemmas of Politics* (Chicago: University of Chicago Press, 1958), pp. 244 – 45.

73. Aldous Huxley. Brave New World (London : Vanguard, 1952). P. 14.

پیشگفتار این اثر در ۱۹۴۶ نوشته شده است.

74. Thompson. Poverty of Theory, pp. 83-84.

۷۵. به ویژه نک :

Bourdieu, *Outline*, chap. 4, Structure, Habitus, Power : Basis for a Theory of Symbolic Power.

۷۶. برخی نمونههای خوب این تأثیر ساختارگرایی نوواقع گرایان در جهت محدودسازی دستور کار را کریگ مورفی در بحثهایی که دربارهٔ دو مقاله ذیل داشته گوشزد کرده است: Stephen Krasner, "transforming International Regimes : What the Third world Wants and Why," *International Studies Quarterly* 25 (March 1981), pp. 119 – 48; and Robert W. Tucker, *The Inequality of Nations* (New York: Basic Books, 1977).

Craig Murphy," What the Third World Wants: An Interpretation of the Development and Meaning of the New International Economic Order Ideology, "International Studies Quarterly 27 (March 1983).

۷۷ همـان گونـه کـه والرشتاین، هاپکینز و دیگران اغلب اصرار دارند نظام جهانی نو، خودش را تنها به صورت یک واحد تحلیل به نمایش می گذارد.

78. Le Carre, The Little Drummer Girl (New York : Knopf. 1983).

79. Karl Marx, "The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaporte, " in Robert C. Tucker, ed., *The Marx–Engels Reader* (New York: Norton, 1972), pp.438–39.

۸۰ خود من چنین تفسیری را به شکلی مشروح تر در مقاله ذیل بسط دادمام: Richard K. Ashley, "Three Modes of Economism, " *International Studies Quarterly* 27 (December 1983).

81. Gilpin, War and Change, p. 226.

82. Ibid.

83. Waltz, Theory of International Politics, p. 63.

در عبارات نقل شده، والتس مشخسصاً به مورگنتاو و کیسینجر نظر دارد. ۸۴ عـبارات نقــل شــده همگی از والتس است . وی هم نوواقعگرایان و هم واقعگرایان اصیل را جزو آماجهای خویش قرار می دهد.

85. Krasner, *Defending the National Interest*, p. 37.
86. Morgenthau, Politics among Nations, pp. 12 – 14.

87. Waltz, Theory of International Politics, p. 62.

والتس در این ارتباط مشخصاً به آرون و سایر سنت گرایان نظر دارد. ۸۸ نک :

Richard K. Ashley," Political Realism and Human Interests." International Studies Quarterly 25 (June 1981).

۸۹ نک یادداشت پایان بخش توماس کوون بر کتاب *تقادی و رشد* لاکاتوش و ماسگریو. دانشمندان علوم اجتماعی که در برنامههای پژوهشی شان با دانشجویان دورههای کارشناسی ارشد و دکتری کار کردهاند همگی با چنین طرحهایی آشنایند. طرح زایای یک برنامه پژوهشی همان چیزی است که تیزهوش ترین دانشجویان مان ـ آنها که به راستی شایستگی دارند - ظاهرا از طریق نوعی انتزاع مبهم از رویههای پژوهشی مان دریافت می کنند. همان چیزی است که به آنان اجازه می دهد با کمترین راهنمایی، همان نوع پژوهش مستقلی را انجام دهند که ما فوراً به عنوان عین همان کاری که مایل بوده ایم انجام دهیم ولی به دلیلی هرگز راهش را یاد نگرفته ایم به رسمیت می شناسیم. همچنین طرح زایا همان چیزی است که دانشجویان عالی «درجه دوم» مان هرگز کاملاً درکش نمی کنند و زمانی که می کوشند از رویههای مان آن را یاد بگیرند به

واسطهٔ تقلید کامل روشهای ما تحت شرایط نامناسب یا به واسطهٔ پیروی بیش از حد طوطی وار از دستورالعملهای مان ما را ناراحت می کنند . همان چیزی است که ما ساعتها وقت صرف می کنیم تا با شکیبایی آن را برای دانشجویان دوره های عالی توضیح دهیم ولی می دانیم همین که به صورت یک قاعده بیان شود می میرد. ۹۰ نک :

Bourdieu's chapter," Generative Schemes and Practical Logic: Invention within Limits", in *Outline*.

91. Hans J. Morgenthau, "The Commitment of Political Science," in his *Dilemmas of Politics* (Chicage : University of Chicage Press, 1958), p. 39.
92. Bourdieu, *Outline*, p. 24.

93. Ibid, p. 8.

۹۴. در ایـن مـرحله از انـتخاب این عناوین دفاع نخواهم کرد؛ دلایل من به زودی روشن خواهد شد. با یادآوری مقاله مهم سال ۱۹۵۳ ارنست هاس :

Ernst Haas,"The Balance of Power: Prescription, Concept, or Propaganda?", *World Politics* 5, 4.

تمریـن جالـب توجهـی اسـت کـه ببینیم آیا طرح توازن قدرتی که در اینجا مورد بحث قرار داده ایـم میـتواند (تحـت شـرایط مخـتلف) هـر هشت معنایی را که هاس از متون مربوط انتزاع کرده است تولید کند یا نه.

95. Morgenthau, Politics among Nations, p., 6

96. Foucault, Power / Knowledge, pp. 73 - 74.

فوکسو در ایسن نقل قول مشخص به خود به عنوان «معلول قدرت » اشاره می کند ولی استدلال او را دربسارهٔ قسدرت یابسی یا تشکیل همهٔ عاملان ذهنی از جمله دولت هم می توان تعمیم داد. وی در «دو رساله» به رابطه میان این دو می پردازد.

97. Martin Wight, "Why Is There No International Theory ?" in Herbert Butterfield and Wight, eds. *Diplomatic Investigations* (London : Allen &

فقر نوواقع گرایی /۲۰۳

Unwin, 1967).

98. Hans Morgenthau, "The Intellectual and Political Functions of Theory ", in Morgenthau, *Truth and Power : Essays of a Decade*, 1960 – 1970 (New York: Praeger, 1970), p. 254.

۹۹. نک :

W. B. Gallie," Essentially Contested Concepts", *Proceedings of the Aristotelian Society* 56 (1955 – 56): Stuart Hampshire. *Thought and Action* (New York: Viking, 1959); Stephen Lukes, *Power: A Radical View* (London: Macmillan, 1974); K. I. Macdonald," Is Power Essentially Contested?" *British Journal of Political Science* 6 (November 1976), PP. 380 – 82; Lukes," Reply to K. I. Macdonald," *ibid.* 7 (1977), pp. 418 – 19; John Gray ," On the Contestability of Social and Political Concepts", *ibid*. (August 1977), and Shapiro, *Language and Political Understanding*.

۱۰۰. امیا پیش از آنکه کسی یکباره نتیجه بگیرد که مجموعه ثابتی از عملیات وجود دارد که از طریق آن لوازم عینی معین به کیفیات دولت بودن بازگردانده می شود باید تأکید کنیم که لوازم دولت بودن خود بستگی به شناسایی جمعی دارند ، اساساً قیابل تفسیر دوبارهاند ، محل مناقشهاند ودر گذر تاریخ سر برآوردهاند.

۱۰۱. ایسن یکی از نکاتی است که روگی و من درباره اش اختلاف نظر داریم – یا شاید لازم باشد روگی آنچه را که دست کم برای من همچنان مبهم است روشن سازد. روگی در بررسی و نقد اندیشه والـتس بیـن حقوق مالکیت خصوصی که لاک آن را مفهوم پردازی کرد و حاکمیت که توسط واتـل مفهـوم پـردازی شد مشابهتهای جالب توجهی قائل می شود. من می پذیرم که نظـرات واتـل شباهتهای نیرومندی با دیدگاههای جزءنگر و قراردادباور لاک دارد، همان گونه که کوئینسی رایت دربارهٔ واتـل می گوید وی هوادار نظریهای جزءنگر است که می گوید حقوق بین الملل تنها یک رشته پیمانها میان دولتهای کاملا مستقل است.

Quincy Wright, A Study of War (Chicago: University of Chicago Press, 1964), p. 230.

به گمان من هم این شباهتها ناراحت کننده است تحلیل روگی مرا وا می دارد تا از خود بپرسم آیا در ایـنجا چـیزی بـیش از شـباهت در میان است آیا شاید چیزی بیش از تقارن میان پیدایش مناسـبات تـازه کـارو مالکیـت کـه لاک توجـیهگر آن بود و شیوه جدید حاکمیت که واتل آن را موجه جلوه می داد. وجود دارد.

امـا بـه نظـر مـن شـايد روگى اسير استدلالى ملانقطى شده باشد كه او را به اغراق در شباهتهاى سطحي ميان استدلالهاي نظري به قيمت نشناختن تفاوتهاي راستين موجود ميان حقوق مالكيت خصوصمی و حاکمیت به عنوان اصل فعالانه عمل کشیده است. مایلم این دیدگاه را مطرح سازم کـه مفهـوم نـو حاکمیـت، مشـخص کنـنده صلاحیت شناخته شده جمعي واحدهاي تابع حقوق بیـنالملـل کـه برتر از حقوق داخلی هستند می باشد. بنابراین نه تنها متضمن منظور داشتن خود و حــذف دیگـران بلکـه همچنیـن خویشـتن داری در برابـر دیگران است زیرا اقتدار آن مستلزم شناسایی دیگرانبی است که به دلیل شناساییشان می پذیرند که حذف شوند. در عمل، حاکمیت مقولـــهای عملی اسبت کــه محـتوای عینـی آن ثابـت نیست بلکه به ترتیبی متحول می شود که بسیانگر اتفاق نظر عملی فعالانه دولستمردان همتأملی است که پیوسته می کوشند بر فشارها و محدودیـتهای داخلـی و خارجـی قـائق آیـند و اگر دولتمردانی قابل باشند اعمال خودشان را در جهمت طرح توازن قمدرت هدایمت کنمند. بدیمن ترتیمب نممی توان قاطعانه گفت که دولتهای برخوردار از حاکمیت نوعمی جامعه گرایمی از خود به نمایش می گذارند که خاص «فرد باوران انحصار طلب» است، همانها که جمعیت اجتماعی برایشان صرفاً تمهیدی قراردادی برای حفظ شیوه اساسمی تفکیک و تسوع یابی و جبران کاستیهای نظامی است که بدین شیوه سازمان یافته است از طريق تسهيل مناسبات منظم مبادل ميان اجزاي جداگانه (Ruggie, P. 278) . بايد گفت که ممکن است رویه ای چنین عادی شده با شکل خاصی از حاکمیت تحت شرایط تاريخي مشخصي همبسته باشد كه هنوز بايد أن را روشن ساخت.

۱۰۲. به ویژه نک فصل پایانی Bourdieu , Qutline

103. Martin Wight." The Balance of Power and International Order ", in Alan James, ed ., *The Bases of International Order* (London : Oxford University Press, 1973).

104. Morgenthau, Politics among Nations, p. 5

۱۰۵. باید تأکید کرد که این علاقه مندی به سکوت نه نوعی علاقهمندی ابزاری است و نه رابطه ای که دولتمردان آن را به طور آگاهانه در قالب منطق یا بر حسب وسایل – اهداف مفهوم پردازی کرده باشد بلکه چیزی است که دولتمردان لزوماً آن را به مفهوم نمیکشند، چیزی که زمانی به بهترین نحو برآورده می شود که بدون آنکه به مفهوم در آید به شکلی جهان شمول درونی شود.

۱۰۶. اصطلاح «روشینفکر سیازمند» را آنتونیو گرامشی در بررسیهای راهگشایش دربارهٔ چیرگی مطرح ساخته است. نک :

Quintin Hoare and Geoffrey Nowell Smith, eds., Selectios from the Prison Notebooks of Antonio Gramsci (New York : International Publishers, 1971), especially pp. 5 – 14.

۱۰۷. نک :

Richard K. Ashley, The Political Economy of War and Peace: The Sino Soviet American Triangle and the Modern Security Problematique (London: Frances Pinter, 1980), pp. 38 and 279 – 86.

108. Hedley Bull, "Martin Wight and the Theory of International Relations: The Second Martin Wight Memorial Lecture, "British Journal of International Studies 2 (1976), pp. 101 – 16.

109. Bourdieu, Outline, chap. 4.

۱۱۰. در ایس ارتباط برخیی گرایشها موضوعیت دارند که بیشترشان را می توان با توسعه متأخر سرمایه داری همبسته دانست. شکلهای «پساصنعتی » مشروعیت یابی دولت که بر مبنای آنها دولت خود را نه با تکیه بر دلایل سنتی بلکه هر چه بیشتر به عنوان مدیر سوء کارکرد اقتصادی مشروع جلوه می دهد، بحرانهای مالی دولتهای نوی که می کوشند خود را بر حسب این بحرانها توجیه کنند، بینالمللی شدن سرمایه و سر برآوردن کشورهای نوصنعتی که منجر به هم پیمانی نادرست توانایی صنعتی جهان با وسایل سیاسی -- قهری و نمادهای سنتی قدرت سیاسی شده است ، جهانی شدن جامعه سیاسی به نحوی که ظاهراً «مسئولیت » چیرگی ، جهانشمول است و هیچ گونه «حوزهٔ بیرونی » باقی نمی ماند که هزینه ها را به دوش آنها

بیندازیم، تناقضاتی که از طریق رو به رو شدن با «مرزهای رشد» آشکار شده است ، سر برآوردن جنبشهایی سوسیالیست که هدف شان نهادینه کردن تعیّن سیاسی عمومی تولید و میادله است ولی در عین حال تحت فشار قرار دارند تا سیاست خودشان را عقلایی سازند ، جنگ سرد که موجب نهادینگی تمام خواهانه شدن رقابت سیاسی می گردد ، و جنگافزارهای هستهای که امکان جنگ تام را نهادینه می سازند.

111. Ashley. *Political Economy of War and Peace*, pp. 294 – 98, Hayward R. Alker JR.," Can the End of Power Politics Possibly Be Part of the Concepts with which its Story Is Told ?" in Alker's *Essential Contradictions*, Hidden Unities (in progress).

۱۱۳. نک :

Hay R. Alker Jr., "Dialectical Foundations of Global Disparities", International Studies Quarterly 25 (March 1981).

۱۱۳. همان گونه که می توان از این توصیف استنباط کرد نظم سرمایه دارانهٔ توازن قدرت که ایـن مدل لیاقتی دیالکتیکی بدان می پردازد کلیت واقعیت سیاسی بین المللی را که شایان بررسی نظری است در بـر نمـی گـیرد. بـر عکس، با اینکه مسلماً شیوه مسلط نظم است ولی یکی از راههـای ورود بـه تحلـیل نظری واقعیت بین المللی است که از تعامل دیالکتیکی و رخنه متقابل چندین نظم جهانی تشکیل می گردد.

114. Gilpin, War and Change, p. 213.

115. Morgenthau," Common Sense and Theories", in *Truth and Power*, p. 244," The Intellectual and Political Functions of Theory", p. 248, "The Commitments of Political Science", p. 48, Scientific Man Versus Power Politics (Chicago : University of Chicago Press, 1946), PP. 6-7.

116. Morgenthau, Politics among Nations, p. 10.

117. Marx, Eighteenth Brumaire, p. 436.

۱۱۸. بوردیـو از سـه نـوع معرفـت سـخن می گوید: پدیدار شناختی، عینیت گرا، و دیالکتیکی . برای مطالعه بحثی دربارهٔ این سه نوع معرفت در بررسی سیاست بین الملل ، نک :

4 (1979).

Ashley," Realist Dialectics"

۱۱۹. یکی از طرحهای مهمی که در دست اجراست «دیالکتیک نظم جهانی» نام دارد که هیوارد آلکر، توماس بیرستکر، اعجاز گیلانی، و تاکاشی اینوگوشی روی آن کار می کنند برای نمونه نک:

Alker," Dialectical Foundations of Global Disparities", Alker and Thomas Biersteker, "The Dialectics of World Order, Notes for a Future Archaeologist of International *Savoir Faire* (Delivered at the September 1982 meeting of the American Political Science Association, Denver, Colo); and Alker, Biersteker, and Inoguchi, "From Imperial power Balancing to people's Wars : Searching for Order in the Twentieth Century" (Presented at the April 1983 meeting of the International studies Association, Mexico City.

می توان طرح پژوهشی مدلهای نظم جهانی را هم که تحت هدایت ریچارد فالک و شائول مندلووییتز در دست اجراست نمونه ای از روش شناسی دیالکتیکی توضیح هنجاری دانست که در چارچوب آن ساخته های فرگشتی نظم جهانی که نماینده دیدگاههای اجتماعی و فرهنگی مختلفی هستند آشکارسازی می شوند با هم مواجهه داده می شوند و پرداخت می یابند. برای نمونه ، نک:

Richard Falk, A Study of Future Worlds (New York : Macmillan, 1975). تحقیقات ارائ شده توسط ترنس هاپکینز نماینده تلاش مهمی در جهت بسط دیدگاههای دیالکتیکی در چارچوب تحلیل نومارکسیستی نظامهای جهانی است. نک: Hopkins, "World Systems Analysis : Methodological Issues", in Barbara Kaplan. Ed., Social Change in the Capitalist World Economy (Beverly Hills, Calif. : Sage, 1978); and Hopkins and Immanuel Wallerstein. "Cyclical Rhythms and Secular Trends of the Capitalist World Economy, "Review 2,

کستاب جهانهسای راستین جان گالتونگ و تازهترین نوشته او دربارهٔ روشها به نام روش شناسی و ایدئولوژی رویکرد دیالکتیکی را ترسیم می کنند و غنا می بخشند.

۱۲۰ اشـاره بـه والرشـتاین بـه یـادم آورد كـه بـاید گفـتههاي قبلیم را دربارهٔ پاي بندي تلويحي راهحلههای وبری برای مشکل ذهنبنیادی و معنا به مدلهای بازیگر را اصلاح کنم . این ادعا که دانشمندان علوم اجتماعی ریشه گرفته از ایس سنت عموماً تحلیلهای اجتماعی را که به مدل بازیگر خستم نشبوند مردود خواهند شمرد استثنایی جزئی دارد. استثنای آن تحلیلهایی اجتماعی هستند کـه بـه بـازار خـتم مي شوند. از آن رو اين استثنا را جزئي ميخوانم که بازار و مناسبات مــبادلــه بــه طور كلى در ايدلوژي بورژوايي داراي ريشه خردباورانه انگاشته مي شوند و بنابراين مدل بازیگر خمتم میشوند. اکمنون به نظر می رسد که تحلیل والرشتاین هم با همهٔ نیات تسندروانهای کمه خمود وی دارد در همیمن دسمته جمای ممی گیرد . ظاهراً مدل او از نظام جهانی سرمایهداری تلفیقی است از یک مدل بازارنگر برای تولید مناسبات مبادله (مدلی که بر سلسله مراتب بازتولید کننده تقسیم جهانبی کبار چشم فرو نمی بندد) با یک مدل بازیگر برای عمل دولـت ، تلفیقـی کـه عواقب اندوه باری دارد. والرشتاین چاره ای جز نوسان کردن بین دو قطب نیروی بازار و هدف دولت ندارد – و هرگز نمی تواند از این چنبره فراتر رود. بدتر از این آنکه وقتمي از او ميخواهيم براي لحظههاي خلاق در تحول نظام لحظههايي كه نمي توان به يويشهاي بازار در دل سلسله مراتب مرکز – پیرامون فروکاستهشان توضیحی ارائه کند. تنها دو راه برایش باقمي ممي ماند. يما (الف) اقتصاد باوري ابزارگرايانه اي كه به موجب آن دولت با يك اردوگاه قدرت مسلط یا بخشهایی از سرمایه که خودشان به دانای کل نزدیکند هم پیاله است (یا کلاً اسیر آنهاست) یا (ب ) دولت سالاری آرمان گرایانه ای که دولت را واجد آگاهی کامل از موقعیت خبودش در تباریخ و دارای اراده و توانایسی تغییر دادن نظام در عین تداوم بخشیدن به سـاختارهای گوهـری آن مـی دانـد. همـان گونـه كـه پيداسـت والرشـتاين بـه ما می گويد بين تفسیرهای اقتصاد باورانه و آنچه با بررسی دقیق معلوم می شود و چیزی جز تفسیرهای نوواقع گرایانه (کـه همـان گونـه کـه دیدیـم خودشان از یک جهت مهم اقتصاد باورانه هستند) نیست یکمی را انتخاب کنیم . به هر حال گمان نمیکنم که بتوان با حرکتی پارسونزی در زمینه تلقمی نظام دولیتها مانیند آنچه جان مییر تبلیغش را میکند از این دام گریخت. به نظر من گریز از ایـن دام نیازمـند بررسـی دوبـاره همان موضع گیری است که والرشتاین را گرفتار این دام می

سازد. یعنی موضع گیری وبر در خصوص ذهن بنیادی و معنا در واقعیت اجتماعی . با این تفاصیل اجازه دهید خودم را از شیوه ای که فعلاً در میان نوواقع گرایان باب شده است جدا سازم : سر بریدن آیینی ایمانوئل والرشتاین (که معمولاً با گرامیداشت چهره تقدس یافته اتوهینتس همراه می گردد) . مایلم آشکارا اعلام کنم که خودم را از نظر فکری مدیون کار پیشتاز والرشتاین میدانم: من نیز مانند بسیاری از نظریه پردازان امریکایی روابط بین الملل که در ده م ۱۹۷۰ درس خواندهاند نه تنها شدیداً مدیون نظریه او هستم بلکه از لحاظ جسارت مثال زدنی که کار او به نمایش می گذاشت و آمادگیش برای ایجاد رخنههایی در دیوارهای قراردادی ذهبن ما (که به شدت برای نوواقع گرایی تهدید کننده است) خود را زیر دین او می بینم. دربارهٔ

خطای والرشتاین از این جهت که تحلیل خودش را بر تبیینهای بازارنگر مبتنی می سازد، نک: Robert Brenner, "The Origins of Capitalist Development: A Critique of Neo-Smithian Marxism", New Left Review, No. 104(1977).

John W. Meyer," The World Policy and the Authority of the Nation-State," in Albert Bergesen ,ed., *Studies of the Modern World-System* (New York : Academic Press, 1980); John Boli-Bennett,

"The Ideology of Expanding State Authority in National Constitutions, 1870-1970," in Meyer and Michael T. Hannan, ed., *National Development and the World System: Educational, Economic, and Political Change*, 1950-1970 (Chicago: university of Chicago Press, 1979).

۱۲۱.ایـن شیوه برخورد با تزاحم میان دگرسالاری و درستکیشی در چارچوب بحران را مرهون بوردیو هستیم:

Bourdieu, *Outline*, pp.159-71 122.*Ibid*.,p.165. 123.*Ibid*.,p.169. 124.Jean-Paul Sartre, *L* idiot de la famille (Paris: Gallimard, 1971), 1:783.

به نقل از: Bourdieu, Outline, p.170. به نقل از

همچنين نک:



# مسئلة مرحلة بعدى در نظرية روابط بينالملل

از دیدگاه نظریهٔ انتقادی

اندرو لينكليته

Millennium 2(1)(1992): pp.77-98 : It

در پی پیشرفتهای مهمی که طی پانزده سال گذشته حاصل شده نظریهٔ روابط بینالملل به نقطه عطف رشد خود رسیده است. در اواخر دههٔ ۱۹۷۰ زمانی که واقع گرایی و خردباوری سنّتی داشتند دقیق تر و پیچیده تر می شدند دیدگاههایی چون اقتصاد سیاسی شروع به گشایش امکانات تازه ای در این رشته کردند. از آن پس بسیاری از این رویکردهای تازه، جایی برای خود در میان دیدگاههای جا افتاده باز کرده اند ولی چالش جدی تر با درست کیشی، از جانب رویکرده ای دیگری از جمله مارکسیسم، نظریهٔ انتقادی، پسانو گرایی و امروزه نیز زنباوری مطرح شده است. شارحان این دیدگاهها به نفع تجدید ساختار چشمگیر نظریهٔ روابط بین الملل استدلال کرده اند که نتیجه اش این شده است که اکنون بحث فراگیری در این خصوص جریان دارد که موضوع این نظریه چیست و چه باید باشد. مسئلهٔ مرحلهٔ بعدی در نظریهٔ روابط بین الملل که ممکن است جای بحث فعلی را بگیرد مضمونی است که در این مقاله به آن پرداخته ایم.

در حال حاضر تفسیرهای گوناگون و متعارض بسیاری دربارهٔ مرحلهٔ بعدی

رشتهٔ روابط بینالملل وجود دارد. یک نمونه از این تفسیرها که عنوان مقالهٔ حاضر نیز به آن اشاره دارد این گفتهٔ مناقشهبرانگیز مارک هافمن است که نظریهٔ انتقادی مکتب فرانکفورت مرحلهٔ بعدی نظریهٔ روابط بینالملل را نشان میدهد که در آن میتوان به پیشرفت چشمگیری در ورای بحث میان بُننگرهها دست یافت [۱]. در رویکردی دیگر، ریچارد اشلی و رابرت واکر از دیدگاهی پسانوگرا مدعیاند که باید از جست و جو به دنبال راهحلی برای اختلافات نظری بزرگ مطرح در داخل این رشته دست کشید. به گفتهٔ آنان، محققان روابط بینالملل با کنار گذاشتن این سودا میتوانند به پژوهش دربارهٔ امکانات فکری تازهای بپردازند که با پایان یافتن استیلای واقعگرایی و دامن گرفتن بحران این رشته سربرمیآورند [۲]. رابرت کیئن با تأمل روی این تفاسیر و دیگر باشند اگر برنامههای پژوهشی تجربی ملموسی که مسائل محوری سیاست جهان را روشن سازد ارائه نکنند همچنان در حاشیهٔ رشتهٔ روابط بینالملل باقی خواهند ماند [۳].

گرچه در سطح گسترده تصدیق می شود که تحولات نظری اخیر انگیزهٔ جدید و سمت و سوی تازهای به بررسی روابط بین الملل بخشیده ولی هنوز پرسشهای پیچیدهٔ بسیاری دربارهٔ مرحله بعدی نظریهٔ روابط بین الملل بی پاسخ مانده است. تصویرهای متباینی که در سطور بالا از سمت گیریهای ممکن آینده ارائه شد به پاسخهای، کاملاً متفاوتی اشاره دارند: یکی می گوید اگر نظریهٔ روابط بین الملل از نظریهٔ انتقادی مکتب فرانفورت الگو بگیرد می تواند به این رشته انسجام بخشد، دیگری می گوید نظریهٔ روابط بین الملل باید در مرحلهٔ بعد متوجه بر انداختن حاشیه قرار داشتند یا دگراندیشی قلمداد می شدند، و سومی معتقد است باید به خطر بی دقتی معرفت شناختی و روش شناختی اذعان کنیم و برای مرتبط ساختن رویکردهای تازه با مسائل مرسوم تر این رشته، تلاش بیشتری به خرج دهیم. عقیده دیگری هم که

با پاسخ اولی و آخری همپوشیهایی دارد این است که رویکردهای درستکیش واقعگرایی و بررسیهای راهبردی باید در دوران پس از جنگ سرد پذیرای روش و آرمانهای نظریهٔ اجتماعی انتقادی گردند [۴].

با توجه به این دیدگاههای ضد و نقیض به نظر مطمئن تر آن است که فرض کنیم کمک دقیق رویکردهای جدیدتر به بررسی سیاست جهان در سالهای آینده با گرمی بیشتری مورد بحث قرار خواهد گرفت. با پیش رفتن این بحث، نظریهٔ اجتماعی انتقادی، پسانوگرایی و زنباوری بر رشتهٔ روابط بینالملل تأثیری ماندگار خواهند گذاشت. فوقالعاده بعید است که بررسی روابط بینالملل به سرعت از نو دچار همان تنگنظری شود که پیش از مطرح شدن این سمت گیریهای تازه گریبانگیرش بود. ولی آیندهٔ رویکردهای تازه، یگانه یا حتی مبهمترین جنبهٔ بحثهای معاصر نیست. موضوع مهمتری که در ورای همهٔ بحثهایی وجود دارد که بر سر لزوم حاکمیت مضامین سنتی، ملاحظات فکری جاری، یا آمیزهٔ پیش بینی نشدهای از هر دوی آنها بر بررسی روابط بینالملل جریان دارد هویت کل این رشته در سالهای پیش روست.

مقالهٔ به این مسائل از دیدگاه نظریهٔ اجتماعی مکتب فرانکفورت میپردازد. استدلال محوری من از یک جهت با ادعای هافمن دایر بر اینکه نظریهٔ اجتماعی انتقادی، مرحلهٔ بعدی توسعهٔ نظریهٔ روابط بین الملل را مشخص میسازد تعارض دارد. عدم پیشرفت چشمگیر در زمینهٔ بسط نوعی نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل، ادعای هافمن را دایر بر اینکه نظریهٔ انتقادی میتواند راه را به ما نشان دهد ناپخته جلوه میدهد. یکی از مقصودهایی که در این مقاله دنبال میکنم این است که مشخص سازم چگونه میتوان نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل را از بنبست فعلی خارج ساخت.

1.inclusion 2.exclusion

بین الملل دارد زیرا دولتها و نظام دولتها خود چیزی جز نظامهایی از شمول و حذف نیستند. مسئلهٔ شمول و حذف ابعاد متعددی دارد: بعد هنجاری که به توجیهات فلسفی ارائه شده برای حذف و بیرون گذاری برخی اشخاص از ترتیبات اجتماعی خاص و پذیرش دیگران بازمی گردد، بعد جامعه شناختی که با کارکردها و حفظ نظامهای شمول و بیرون گذاری در ارتباط است، و بعد کردمان شناختی که به تأثیر نظامهای حذف و شمول بر کنش بشر باز می گردد. با کندوکاو ژرفتر در ابعاد هنجاری، جامعه شناختی و کردمان شناختی منطق شمول و بیرون گذاری در سیاست جهان می توانیم دست به کار ترسیم نقشهٔ مسیر جدید پیشرفت نظریهٔ روابط بین الملل گردیم [۵].

هدف دوم من نشان دادن این مسئله است که تحولات صورت گرفته در چارچوب نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل برای کلیت رشتهٔ روابط بینالملل حائز اهمیت است. این تلاش برای وحدت دوباره بخشیدن به روابط بینالملل تحت هدایت نظریهٔ انتقادی، بر این باور پایه میگیرد که احساس فعلی بحرانزدگی رشتهٔ ما و نامعلوم بودن سمتوسوهای آیندهٔ آن در بلندمدت به سود این رشته تمام نمی شود. هشدارهایی را که به تازگی در مورد این خطر داده می شود که با گریختن از چنگ یک نوع درست کیشی صرفاً به چنگ درست کیشی دیگری بیفتیم باید جدی بگیریم. به هیچ وجه مدعی نیستیم که نظریهٔ انتقادی از منابع یکتا یا بی حد و حصری برای نشان دادن راه به رشتهٔ روابط بینالملل برخوردار است. حرف من این است که نظریهٔ انتقادی واجد دیدگاهی در خصوص روابط بینالملل است که وقتی به شکل کاملتری بیان گردد میتواند هدایتگر کل این رشته شود. گرچه ممکن است خود نظریهٔ انتقادی مرحلهٔ بعدی نباشد ولی میتواند روشن سازد که مرحلهٔ بعدی چه باید باشد. نظریه انتقادی میتواند با مشخص ساختن توانمندیهای خاص رویکردهای مختلف و نشان دادن اینکه چگونه میتوان آنها را به هم نزدیکتر ساخت سرشت فعالیت محققانهٔ مشترکی را که دیدگاههای متفاوت با آن در ارتباطند روشن سازد.

این مقاله در چهار بخش ارائه می شود. بخش نخست به یادآوری برخی مشکلات محوری ماده گرایی تاریخی و سپس طرح این استدلال اختصاص دارد که تحلیل نظامهای حذف و شمول یکی از هدفهای محوری نظریهٔ انتقادی پسامارکسیستی است. در بخش دوم، این استدلال مطرح می شود که گرچه پر سشهای ناظر بر شمول و بیرون گذاری از دیرباز بخشی از رویکردهای سنتی به روابط بین الملل بوده ولی هیچ دیدگاهی به شکل جامع به ابعاد هنجاری، جامعه شناختی و کردمان شناختی حذف و شمول نپرداخته است. یکی از هدفهای نظریهٔ انتقادی، اصلاح این کاستی است. در بخش سوم مقالهٔ حاضر این نظریهٔ پسانوگرایان را بررسی و رد می کنیم که فراهم آوردن بخش چهارم، ابعاد اصلی نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل را تحت سه عنوان بازگو می کنیم: مسئلهٔ هنجاری دولت، مسئلهٔ جامعه شناختی همبستگی، و مسئلهٔ کردمان شناختی اصلاح.

### شمول و بیرون گذاری: یک بررسی مقدماتی

امروزه در ایس باره نوعی اتفاق نظر وجود دارد که مارکسیسم دیگر بیان اصلی نظریهٔ انتقادی نیست ولی در این باره که تحلیل انتقادی و تأمل آمیز جامعه باید به کدام سو رود بلاتکلیفی زیادی وجود دارد. در عمل همه نقّادیهای صورت گرفته دربارهٔ ماده گرایی تاریخی با ایس فرض آن مخالف بودهاند که تولید، نیروی برتر در تکامل بشر است و عملاً هرگونه چالشی با این مکتب بر ناتوانی مارکسیسم از توجه به شکلهای گوناگون سلطه که به طبقه تقلیل پذیر نیستند تأکید داشته است. در این رابطه بیش از همه از سلطهٔ نظامی، ملی یا قومی، نژادی و جنسیتی یاد شده است [۶].

هابـرماس بـا در خاطـر داشـتن ایـن مسـائل گفته است که مارکس تکامل تسخیر اجتماعـی طبیعـت را برجسـته سـاخته و نقـش منطق فرگشتی مستقل در حوزهٔ اخلاقی–

فرهنگی را دست کم گرفته است. به اعتقاد هابرماس، از همین رو هنگام بازسازی نظریهٔ انتقادی باید شناخت به مراتب روشنتری از نقشی داشته باشیم که یادگیری اخلاقی در رشد نزاد بشری بازی کرده است. هابرماس به پیروی از مضمونی کانتی معتقد بود که تکامل جامعههای بشری حاصل یادگیری این مسئله بوده است که چگونه باید از اصول اخلاقی جهان روا برای حلوفصل دعاوی متعارضی بهره جست که در مورد سازمان دهی زندگی اجتماعی و سیاسی وجود دارد. چالشهای نو با شکلهای طبقاتی، قومی، جنسیتی و نزادی حذف و بیرون گذاری، چالشهایی که بر اصل تعیین سرنوشت خود تأکید دارند نمایانگر این تحول و تکامل اجتماعی هستند [۷].

نویسندگان مختلف زنباور و پسانوگرا ضمن مخالفت با تفسیر هابرماس از پیشرفت اخلاقی مدعیاند که هیچ دلیلی برای این وجود ندارد که فرض کنیم پای بندی به جهانگرایی، برتری برداشتهای غربی از فرد، قوانین اخلاقی اروپا یا شیوههای زندگی غربی را نشان میدهد [۸]. ادعای محوری آنها این است که اخلاقیات جهانروا به اندازهٔ وفاداریها و احساسات خاصنگری که آن اخلاقیات وانمود میکند پشت سر گذاشته موجب حذف و بیرونگذاری شده است. برای نمونه، از اندیشههای پیشرفت منتقدان، مفاهیم پیشرفت اخلاقی و جهانروایی اخلاق کلاً من درآوردی هستند و نمی توانند مبنای تیلاش برای بازی ماده گرایی تاریخی یا نجات نظریه اجتماعی انتقادی قرار گیرند.

اما ایس انستقادات از جهان رواپسنداری اخلاق این نتیجه را به دست نمی دهد که دربارهٔ مسائل حذف و بیرون گذاری چیزی نمی توان گفت. اولاً فوکو تلاش داشت بدون توسل جستن به مبانی جهان شمول اخلاق، شیوه های حذف و بیرون گذاری را بشناسد و آنها را به نقد بکشد [۹]. وانگهی می شود گفت اندیشه هایی را که هابر ماس و فوکو مطرح ساخته اند می توان در دل چارچوبی واحد گنجاند. می توان هدف هابر ماس مبنی

بـر جـای دادن الگوهای یادگیری اخلاقی و فرهنگی در دل یک نظریهٔ انتقادی جدید را با تأسی جستن به تحلیل فوکو دربارهٔ نظامهای بیرونگذاری تقویت کرد.

در ایسنجا بساید بسه دو نکته اشداره کنم. نخست، هنگام تعدیل ادعاهای هابرماس دربدارهٔ یادگیری اخلاقی بدا توجه بسه تحلیل فوکو، شیوههایی که انسانها یاد می گیرند یکدیگر را بپذیرند یدا طرد کنند بداید محور پژوهش اجتماعی باشد- به همان اندازه محوری که نحوهٔ تعامل اجتماعات بشری با محیط طبیعی محوری است. دوم، علاقه به مقاومت در برابر شکلهای مختلف بیرونگذاری و حذف که هابرماس و فوکو در آن شریکند- در پایدان بسه نفع احکام عام اخلاقی تمام میشود. نوعی برداشت از تساهل یا خودمختاری - شرایط مطلوبی که در آن همهٔ افراد از حتق یکسان مشدارکت در گفت و گوی آزاد برخوردار باشند- از هر دوی این جهات برجسته است. با تکیه بر این دو نکته بداید ببینیم بازیگران اجتماعی چگونه یاد میگیرند که یکدیگر را طرد کنند یا بپذیرند و چگونه بسه معیارهای دقیق تری برای تشخیص مشروعیت رویههای حذف و شمول دست می یابند [۱۰].

اهمیت شناخت حذف و شمول از رویکرد هدلی بول در خصوص شورش جهان سوم بر غرب پیداست [۱۱]. در تحلیل بول، وقتی نظام نو دولتها بسط می یافت اروپاییان مردمان غیراروپایی را به این بهانه که از نظر اخلاقی و سیاسی کامل نیستند به عضویت نظام یادشده نپذیرفتند. اما اروپاییان ناچار بودند برای آشتی دادن موقعیت نازلتری که برای غیراروپائیان قائل بودند با اصول برابری انسان و جهان گرایی که در ذات جهان نگرش مسیحی وجود داشت راهی پیدا کنند. تلاشهای آنها برای غلبه بر این تضاد، منجر به طرح آموزه های گوناگونی چون زنجیرهٔ بزرگ هستی در سدهٔ هیجدهم و فلسفه های انگارشی دربارهٔ تاریخ و چارچوبهای فرگشتی دویست سال گذشته گردید. ولی هیچ یک از ایس آموزه ها متقاعدکننده نبوده است. در واقع، وقتی دولتهای غیراروپایی برای دستیابی به منابع اقتصادی و سیاسی که از آنها دریغ شده بود به مبارزه PersianPDF.com

۲۱۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

برخاستند اخلاق جهان شمول غرب به دست و پای خودش پیچید. دولتهای غربی مجبور شدند در پاسخ به مطالبهٔ عدالت توسط جهان سوم، ساختارهای قدیمی حذف و بیرون گذاری را از میان بردارند. ولی وقتی فرهنگهای غیرغربی شروع به کنار گذاشتن مفروضات اخلاقی و نمادهای فرهنگی غرب کردند شورش بر ضد غرب پیش تر رفت. از غرب خواسته شد تا نظم جهانی عادلانه تری برقرار سازد که تنها و تنها بر ارزشهای غربی تکیه نداشته باشد و تفاوتهای فرهنگی را حذف نکند. تفسیر بول از گسترش جامعهٔ بین المللی آشکار می سازد که چگونه اعضای اصلی این جامعه اصول شمول و بیرون گذاری را تمهید کردند و چگونه اعضای جدید کوشیدند آنها را دگرگون سازند. جامعهٔ بین المللی آشکار می سازد که چگونه اعضای اصلی این جامعه اصول شمول و بیرون گذاری را تمهید کردند و چگونه اعضای جدید کوشیدند آنها را دگرگون سازند. جوامع نو طی دویست سال گذشته ما را به این نتیجه گیری کلی تر می رساند که شمول و بیرون گذاری اجتماعی در تمامی جوامع، قطع نظر از مکان و زمان حائر اهمیت است.

جهانی بودن شمول و بیرونگذاری از بسیاری جهات مختلف آشکار است. همهٔ جوامع رویه ها و آیینهایی دارند که مشخص می سازند چه کسی به آن جامعه تعلق دارد و چه کسی ندارد. بسیاری از ایس آیینها و رویه ها شکلهای باستانی شمول و بیرونگذاری هستند که ریشه شان به پیش از شکل گیری جوامع طبقاتی باز می گردد. مارکس و انگلس گهگاه به این حقیقت اشاره کرده اند البته منتقدانی چون دبره مدعی اند که آنان ایس نکته را به حد کافی جدی نگرفته اند [۱۲]. منتقدان جهان میهنی اغلب این شکلهای حذف و شمول را شاهدی بر ژرف بودن تمایل انسان به تعلق داشتن به جوامع می گیرند که آشکارا در زمانها و مکانهای گوناگون وجود داشته و کارش حفظ تفاوتها میان اعضای جامعه و بیگانگان بوده است. مایکل والتسر و دیگر مدافعان جوامع محدود بر ایس اعتمادند که اصول شمول و بیرونگذاری در همهٔ جوامع نقشی بنیادین دارد زیرا

همه جوامع باید پیش از همه قواعد حاکم بر «توزیع عضویت<sup>۱</sup>» را تعیین کنند [۱۳]. قطع نظر از اینکه واکنش هنجاری فرد به این استدلالهای جماعتباورانه چه باشد بیگمان رویههای شمول و بیرونگذاری مثلاً به همان اندازهٔ هدف کنترل خشونت، حمایت از مالکیت و تقویت اعتماد و اطمینان که بول در **جامعهٔ اقتدارگریز** مورد تأکید قرار میدهد اساسی، مقدماتی و جهان رواست [۱۴].

در سطح خرده اجتماعی، چنین اصولی سازندهٔ نهادها و مناسبات اجتماعی بلافصل، از خویشاوندی و روابط رو در رو گرفته تا گروه بندیهای محلی و شغلی است که انسانها در زندگی روزمره خودشان آنها را فراروی خود می یابند. به طور کلی تر همان گونه که مارتین وایت در بحث از تنوع یابی فرهنگی<sup>۲</sup> در کتاب **نظامهای دولتها** تأکید کرده است اصول شمول و بیرون گذاری جایگاهی اساسی در نظامهای اعتقادی تعیین کنندهٔ اعضا و غیراعضای جوامع و تمدنهای بین المللی دارند [10]. در تمامی سطوح، پیش از کسب اجازهٔ عضویت باید معیارهای حداقلی بر آورده و شرایطی اساسی محقق شود. از روابط رو در رو گرفته به بالا، هر سطح بر دیگر سطوح تأثیر می گذارد و به نوبهٔ خود از آنها شکل می پذیرد. آنها همواره با سایر شکلهای بیرون گذاری و حذف که حول تفاوتهای طبقاتی، قومی، جنسیتی و نژادی دور می زنند در هم آمیخته شده اند.

شکلهای پیچیده و گاه متعارض حذف و شمول به تمامی سطوح جامعه و سیاست رخنه میکنند و بازیگران اجتماعی همگی میدانند که زندگی شان با آنها در هم تنیده شدهاست. از آنجا که این شکلها نه تنها جامعهٔ انتزاعی بلکه فرد و هویت جمعی را میسازند میتوان فرض کرد که بازیگران اجتماعی در همه جا از اینکه چرا چنین ترتیباتی وجود دارد تفسیری دارند، دربارهٔ مشروعیت آنها عقایدی دارند و اگر از آنها خواسته شود میتوانند شواهدی را در خصوص چگونگی تأثیر گذاری آنها بر

1.distribution of membership 2.cultural differentiation

تصمیمات مربوط به هدایت زندگی روزمره ارائه کنند. در تمامی جوامع انسانها می آموزند که چگونه با جنبههای هنجاری، جامعهشناختی و کردمانشناختی نظامهای شمول و بیرونگذاری برخورد کنند. وانگهی در جوامع نو، مبنای منطقی این نظامها پیوسته زیر ذرهبین است.

به طور کلی تحقیق اجتماعی و سیاسی بر پایهٔ این فرض صورت می گیرد که امکان اصلاح تبیینها و شیناختهای مان از زندگی روزمره وجود دارد. یکی از هدفهای تلویحی – اگر نه صریح – تحقیق هنجاری، طرح این پرسش است که آیا راههایی معتبر (و حتی جهان روا) برای انتخاب میان شیوه های شمول و بیرون گذاری وجود دارد یا نه؛ یکی از ابعاد تحلیل جامعه شناختی، تحقیق دربارهٔ ریشه ها و تحول این شیوه هاست؛ یکی از عناصر بررسی کردمان شیاختی طرح این پرسش است که آیا جوامع باید ترتیبات سنتی و نقشها و مسئولیتهای ملازم با آنها را حفظ کنند یا آنها را اصلاح یا دگرگون نمایند. این پرسشها برای همهٔ بازیگران اجتماعی مطرح است البته بدون آنکه از آیینهای اسلوب مند، انتزاعی و تأملی موجود در علوم انسانی خبر داشته باشند.

از ایس گذشته، ناظران اجتماعی هم به اندازهٔ کسانی که این ناظران به بررسی کنشهای شان می بردازند و قصد تبیین آنها را دارند درگیر نظامهای شمول و بیرون گذاری هستند. اختلافات مشهوری که بر سر تلاش برای دستابی به عینیت، بی طرفی و بی تعصبی در علوم اجتماعی وجود دارد به این مسئله باز می گردد که آیا مفروضات فرهنگی و تاریخی ، لاجرم همهٔ تحقیقات اجتماعی و سیاسی را مشوب می سازد یا نه. در ایس باره توافقی کلی وجود دارد که هیچ گونه نظرگاه ارشمیدسی وجود ندارد زیرا هر شیوهٔ تحقیق مشخصی همواره برخی ارزشها و دیدگاههای خاص فرهنگی و تاریخی را ممتاز می شناسد و بقیه را حذف می کند. پسانو گرایان که به تازگی این نکته را بسط

بیشتری دادهاند بر پدیدهٔ بیرونگذاری یا حذف فکری' تأکید دارند. به گفتهٔ پسانوگرایان، در روابط بینالملل این ادعا که تنها روش علمی میتواند معرفت عینی بزاید و این باور که رشتهٔ روابط بینالملل اساساً با مناسبات راهبردی میان دولتها سر و کار دارد دو نگرش چیرگیخواه و انحصارطلب در حوزهای هستند که به شکل دلبخواه تعریف شدهاست [۱۶].

تأکید پسانوگرایان بر حذف فکری برای بحث فعلی ما اهمیت دارد زیرا نقطهٔ مقابل تلاشهایی است که برای پدید آوردن دیدگاههایی تمامت نگر شبیه مارکسیسم صورت می گیرد. از دید پسانوگرایی، نظریهای انتقادی که هدفش دستیابی به تفسیری جهانی از رویدههای حذف و بیرون گذاری باشد لاجرم نوعی از حذف فکری و سیاسی را که خاص خودش است پدید می آورد. از یک جهت، این استدلال کاملاً بجاست زیرا هر نظریهای تا اندازهای «دریافتی ذهنی از زمانهٔ خود» است و هر دیدگاهی نیازمند آن است که پیوسته مورد تجدید نظر قرار گیرد و نو به نو شود. بسیاری از این هشدارها را ماست که پیوسته مورد تجدید نظر قرار گیرد و نو به نو شود. بسیاری از این هشدارها را هرار دادهاند[1۷]. برای پیش تر بردن بحث، می توان خاطر نشان ساخت که کار مارکس طرح پرسشهایی همنجاری، جامعه شمانختی و کردمان شمان ساخت که کار مارکس بیرون گذاری طبقاتی<sup>۲</sup> به طور کلی، و شکل سرمایه دارانهٔ آن به طور خاص بود. مسئله برای نظریهٔ استقادی معاصر این است که چگونه این شیوهٔ تحقیق را از محدودیتهای تحلیل طبقاتی آزاد سازد. رویکردی که مین در مقالهٔ حاضر هوادار آن هستم بسط

1.intellectual exclusion 2.class-based exclusion

# شمول و حذف در روابط بينالملل

ایـنک بجاست بپرسیم آیا نظریهٔ انـتقادی توانایی یکپارچه ساختن عناصر دیدگاههای مختلف موجـود دربارهٔ سیاست بینالملل را در دل چارچوبی موجز و کلی دارد. پیش از ایـن بـه طور گذرا به این حقیقت اشاره کردیم که نظامهای شمول و حذف عنصر لاینفک سیاست جهان هستند. این حقیقت مشخص تر را که دولتهای برخوردار از حاکمیت در لایـههای مختلف شـمول و حـذف غـرقهانـد میتوان دست کم به سه طریق ثابت کرد. نخستین و آشـکارترین نکته این است که دولت، خود نوعی نظام حذف و شمول است که بیـن شـهروندان و بـیگانگان تمایـزات دقیقـی میگذارد و بـر مفاهـیم حاکمیت و قلمروداری پایه میگیرد.

نکتهٔ دوم ایس است که دولتهای حذف پایه، عضو جامعهای شمول پایه از دولتها هستند که هنجارهای حقوقی و اصول اخلاقی بین المللی به آن قوام می بخشد. جوامع دولتها نیز به نوبهٔ خود می توانند با حذف آنها که برای عضویت در جامعه نامناسب قلمداد می شوند حذف پایه باشند مانند سدهٔ گذشته که دولتهای اروپایی با توسل به «معیار تمدن » جوامعی را که برای پیوستن به صفوف خودشان بیش از حد عقب مانده بودند مشخص می ساختند [۸۸]. در بر خورد بین المللی با دولتهای مطرودی چون افریقای جنوبی و عراق در دوره های جدیدتر نیز رویه های مشابهی مشهود است. همان توجیه که پیش از این گوشزد کردیم این ادعا که حذف جوامع غیرغربی را دیگر نمی توان جومیه دولتهای عار را که پیش تر از به می به می می به می می به موان بیزیر در به می می به موان در سوحی همتراز با دولتهای عضو اصلی به جمع خود بیزیرند.

نكـتهٔ سـوم، وجـود ايـن اعـتقاد اخلاقمي است كه افراد نه تنها عضو دولت حاكم

<sup>1.</sup>standard of civilization

خودشان هستند بلکه به جامعهٔ فراگیرتر بشریت - یا دست کم از طریق دولتهای شان به جامعهٔ دولتها - نیز تعلق دارند. این اندیشه، هم برای استدلال به نفع فراتر رفتن از دولتهای حذف پایه و رسیدن به نوعی نظم جهانی یکپارچه، و هم برای استدلال به نفع منظور ساختن ارزشهای جهان میهنی در جامعهٔ دولتها اهمیت محوری داشته است. منتقدان و بدبینان اغلب مدعی اند که هواداران جامعهٔ بشریت، طیف محدودی از قدرتها یا نیازهای فرهنگی مشخص و معمولاً آنهایی را که غربیها برای شان ارزش قائلند ارج می گذارند و قدرتها و نیازهایی را که دیگران گرامی می شمارند بی ارزش می دانند. این نظر که باید میان جست و جو به دنبال ارزشهای فرافرهنگی و احترام به تفاوتهای فرهنگی در روابط بین الملل نو توازنی برقرار کرد سعی در حل و فصل این تفاوت دیدگاهها دارد [۱۹].

چون جوامع به ایس حوزه های مجزا تعلق دارند و هر یک از این حوزه ها مطالبات متفاوت و حتی متعارضی از جوامع دارند آنها ناچارند تصمیم بگیرند که اولویتهای فرهنگی شان را کدام یک از ایس حوزه ها تعیین کند. دولتهای برخور دار از حاکمیت و خودپرست اغلب مجبور می شوند از مبانی اخلاقی سیاست خارجی خودشان در برابر شهروندان و خارجیان به یک اندازه دفاع کنند. وقتی رویه های داخلی به نفع گروههای قومی مسلط تمام می شود و اقلیتها را کنار می گذارد، وقتی سیاست نارجی از امنیت ملی حمایت به عمل می آورد ولی حقوق مردمان دیگر کشورها را نادیده می گیرد، و زمانی که کاربرد زور موجب می شود پیروزی نظامی بر مسئولیتهایی دول تها اغلب آماج انتقاد قرار می گیرند. ایس مسائل که دو موضوع اصل کلی و کردمان شناسی را با هم در خود دارند اغلب در جریان هدایت سیاست خارجی پیش می آیند. باز هم از نظر کردمان شناسی، دول تها در دوران نو ناچار بوده اند بینند آیا نیوآوری و دگرگونی فناوری، تعدیل هنجارهای دیپلماتیک سنتی مانند اصل حاکمی را

ایجاب میکند یا نه. لزوم زیر نظر داشتن این ابعاد سیاست جهان هرگز شدیدتر از اواخر سدهٔ بیستم به ویژه در اروپا که بسیاری در استدلالهای سنتی مؤید حاکمیت تردید روا داشتهاند نبودهاست.

مسائل هنجاری، جامعه شناختی و کردمان شناختی در نظریه های مختلف روابط بین الملل نیز جایگاهی محوری داشته است. نظریهٔ هنجاری روابط بین الملل با دلایل له و علیه اولویت قائل شدن برای دولت حذف پایه به عنوان نقطهٔ مقابل جامعه شمول پایهٔ دولتها یا جامعهٔ جهان شمول بشریت سر و کار داشته است. دیدگاههای گوناگون به این مسئلهٔ جامعه شناختی پرداخته اند که آیا دولت برخوردار از حاکمیت از تغییرات اقتصادی فناوری تأثیری نخواهد پذیرفت یا آنکه بسیاری از اختیارات خود را به نهادهای جدید منطقه ای و جهانی واگذار خواهد کرد. تا آنجا که به کردمان شناسی مربوط می شود بسیاری از رویکردها این پرسش را پیش کشیده اند که آیا هدایت سیاست خارجی بر ارزیابی کامل همهٔ امکانهای موجود پایه گرفته است یا نه. پرسش از اینکه حمایت بین المللی از حقوق بشر، مداخلهٔ بشردوستانه، و غیره چه نقشی دارند نمونه ای از این نوع آخر تحلیل است [۲۰].

بیشتر رویکردها در قبال روابط بینالملل به بررسی یک یا چند تا از این پرسشهای ناظر بر حذف و شمول در نظام دولتها میپردازند. در واقع، میتوان گفت که هویت مجزا و مشخص بررسی روابط بینالملل زادهٔ همین مسائل پایدار است و منطقی است که بپرسیم آیا امکان فراهم آوردن رویکردهای گوناگون (که تنها به یک جنبه از حذف و شمول یا به چندین سطح ولی تنها به شکل ناقص میپردازند) در دل یک دیدگاه واحد وجود دارد یا نه.

برخی رویکردهای دامنهدارتیر به هیر سهٔ ایین پرسشها پاسخ می دهند: جامعهشناختی، هنجاری و کردمانشناختی. این گفته در مورد سنتهای واقعگرا و خردگرا که به واسطهٔ دامنهدار بودنشان معیاری برای قضاوت دربارهٔ سایر دیدگاهها به دست

میدهند صدق میکند. واقع گرایی با طرح این استدلال که مبارزه بر سر قدرت و امنیت در هر نظامی از دولتها برجستگی دارد نقش برتر دولت حذف پایه و شکست دیدگاههای معتقد به وحدت بشر را تبیین میکند. این تکیهٔ تجربی با نقادی طرحها و نوشداروهای جهان مهین و با امتناع از تصدیق این مطلب همراه می شود که هواداران نظمهای بدیل جهانی، عرصهٔ والای اخلاق را در انحصار خود دارند. در سطح کردمان شناسی، واقع گرایان مدعی اند که هدایت سیاست خارجی باید تابع تعقیب حزماندیشانهٔ امنیت ملی همراه با آمادگی برای حفظ نظم بین المللی از طریق مدیریت دقیق توازن قدرت باشد.

بر عکس، خردگرایان تصویری از یک جامعهٔ اقتدارگریز ترسیم میکنند که جوامع متعددی را در دل خود دارد: دولت برخوردار از حاکمیت، جامعهٔ دولتها، و جامعهٔ نوپا ولی ملموس بشریت. جامعه شناسی روابط بین الملل آنان بر این تأکید داشته است که چگونه «ارزشهای غربی» هر جامعه را در سر جای خود میگذارد، و نظمی را پیشنهاد میکند که باید در میان آنها حاکم باشد. این ملاحظات در تحقیقات فلسفی و کردمان شناختی خردگرایان بازتاب یافته است. خردگرایان ضمن تصدیق این مطلب که احساس یگانگی با جامعهٔ بشری یکی از عناصر نیرومند فرهنگ غربی است هم با می سازند که اغلب باید نظم بر عدالت اولویت یابد. دفاع آنان از اصل عدم مداخله و بدبینی کلی آنان دربارهٔ چشم اندازهای ترویج نوعی حقوق بشر گسترده، از مضامین پایدار تحقیقات خردگرایان بوده است [17].

برخی از ایسن دیدگاههای خردگرا در دههٔ ۱۹۸۰ مورد بازنگری قرار گرفت و خردگرایان شاهد سربرآوردن فرهنگ جهانشمول نوگرایی بودند که در تمایل فزون تر دولستها بسرای دفساع از آرمانهای حقوق بشسر و عدالست توزیعسی بیسنالمللی نمود می یافت [۲۲]. سرشت سیال تر سیاست جهان با تغییرات ظریفی در خردگرایی و حذف

و هضم شدن مضامینی در دل آن همراه بود که معمولاً در انقلابی گری مشاهده می شود. استدلالهای پیشین دربارهٔ اینکه چگونه هم افراط کاریهای آرمان خواهانه و هم تعقیب کور منافع شخصی می تواند نظم بین الملل را به خطر اندازد تکرار شد. با این حال، خردگرایان معتقد بودند که دولتها به واسطهٔ وقوف یافتن بر لزوم ارزشها و نهادهای فرافرهنگی تازهای که پاسخگوی سوداهای دولت جدید و فرهنگهای غیرغربی و نیز نیازهای افراد باشند در حال پشت سر گذاشتن رویّههای پیشین حذف و بیرون گذاری هستند.

گرچه سنت آرمانگرایی به واسطهٔ باوری که به لزوم ترویج توجه به ارزشهای جهانی در روابط بینالملل دارد معمولاً از واقعگرایی متمایز میگردد ولی برخی انواع واقعگرایی نیز مدافع در هم شکستن شکلهای جعلی حذف جهانی بودند. کار در *ملت گرایی و پس از آن* مدعی بود که «راهحل انحصارطلبانه و حذفی» برای همبستگی سیاسی، دیگر در جهان نو مناسبت خود را از دست داده است. در داخل دولتهای ملی، رویهٔ منحصر ساختن موقعیت شهروندی به قدرتمندترین گروهها در سدههای نوزدهم و بیستم بی اعتبار شده بود. طی همین دوره، این گمان نیز که همبستگی بین المللی صرفاً دول قدرتهای بزرگ می چرخد از مقبولیت افتاده بود. در سیاست جهان نیز مانند قلمرو داخلی پرسش دوران نو از دید کار این است که چگونه شکلهای تازهای از همبستگی سیاسی پدید آوریم که در آنها آرمانهای آزادی و برابری در هر دو سطح فروملی و فراملی تجلی پیدا کند [۲۳].

تا جایی که به ایجاد ترکیبهای بزرگ مربوط میشود عامل دلگرمکننده این است که رویکردهای سهگانهٔ واقعگرایی، خردگرایی و آرمانگرایی از جهات مهمی با یکدیگر همپوشی یا همگرایی دارند. ولی دلایلی که برای خوشبینی در این زمینه وجود دارد بیشتر ظاهری است تا واقعی زیرا از جهات بسیاری میتوان به چالش با طرحی برخاست که نظریهٔ انتقادی برای ایجاد یک ترکیب بزرگ دارد. مروری جامعتر بر

دیدگاههای رقیب دربارهٔ سیاست جهان روشن میکند که چه اتفاق نظر ناچیزی در این باره وجود دارد که روابط بینالملل چیست و چه باید باشد. تحولاتی که در سالهای اخیر در این رشته رخ داده مسلماً پلهای ارتباطی تازهای بین «نظریههای جدا افتادهٔ» گوناگون ایجاد نکرده است. بنابراین بسیاری تردید دارند که دلایلی برای قبول این فرض وجود داشته باشد که نظریهٔ انتقادی میتواند ما را از حد مباحثهٔ میان بننگرهها فراتر برد.

برخی اشارات کوتاه به تفاوتهای موجود میان نظریهٔ انتقادی و نوواقع گرایی، آن نوع تعارضاتی را آشکار خواهد ساخت که پیش از فراهم شدن امکان تحقق چنین حرکتی باید برطرف شود. رابرت کاکس و کنت والتس به عنوان شارحان این دیدگاههای رقیب، دست کم از چهار نظر با هم اختلاف نظر دارند: هدف تحقیق اجتماعی و سیاسی؛ روش شناسی مناسب برای این رشته؛ موضوع تحلیل و دامنهٔ تحقیق؛ و چگونگی تمایزیابی یا ارتباط روابط بین الملل با سایر حوزههای تلاش فکری. از ساختن اذهان دربارهٔ محدودیتهای استقلال عمل انسان است. این هدف با هدف ادعایی نوواقع گرایی که تضمین مدیریت هرچه بی تلاطم تر روابط میان دولتها و به حداقل رساندن استعداد ستیز و درگیری است تعارض دارد [۲۴].

این اهداف متفاوت، اتخاذ رویکردهای روششناختی گوناگون را ایجاب میکند. والتس میگوید تحلیل دقیق سیاست بینالملل باید تفاوتهای موجود میان رویکردهای تقلیلگرا و سیستمی را روشن سازد و نظامهای سیاسی اقتدارگریز و سلسله مراتبی را دو قطب مقابل هم بشناسد. گرچه به اعتقاد والتس آشنایی با تحولات روششناختی حاصل در فلسفهٔ علم، اقتصاد و جامعهشناسی اهمیت اساسی دارد ولی هدف محوری او پرهیز از خطای تقلیلگرایی از طریق اتخاذ رویکردی سیستمی است که روشن میسازد چرا دولتها وادار به بازتولید نظام بینالمللی اقتدارگریز میشوند. از سوی دیگر، روش-

شناسی کاکس که روششناسی نظریهٔ اقتصادی است با اهداف رهاییبخشی که دارد جزو رویکردهای به اصطلاح تندرو– دیالکتیکی است. از این روش برای مشخص ساختن شکلهایی از ستیز و الگوهایی از توسعه استفاده میشود که میتواند به دگرگونی نظام جهانی منجر شود [۲۵] .

از دید والتس، کشمکش بر سر قدرت و امنیت، اصل پیشبرندهٔ نظام بینالملل و موضوع مناسب تحقیق است. از نظر کاکس شناخت چشماندازهای دگرگونی جهانی نیازمند نگاه فراختری است که ارتباطات میان شیوههای تولید، ساختارهای دولتها، و نظم جهانی را مد نظر قرار دهد [۲۶]. به گفتهٔ والتس، نظام بینالمللی را میتوان همچون حوزهای جداگانه تصور کرد البته خود او تصدیق میکند که واقعیت به مراتب پیچیدهتر از اینهاست. محدود ساختن دامنهٔ تحلیل، بهایی است که باید برای تیزتر کردن نگاه نظری پرداخت. والتس دستاوردهای این امر را آن اندازه با ارزش میداند که به خود اجازه میدهد از این فرض آغاز کند که بررسی سیاست جهان حوزهٔ مستقلی از تحقیق است. بر عکس، کاکس مدعی است که رویهٔ محدودسازی دامنهٔ تحقیق به حوزهٔ راهبردی، منجر به تفسیری مخدوش و ایدئولوژیک از روابط بینالملل میشود. کاکس که جویای شناخت بهتری از سیاست جهان است به نفع قبول روایت گرامشی از ماده-گرایی تاریخی استدلال میکند که فراتر از نظریهٔ اصیل روابط بینالملل دامنه دارد.

تفاوتهای موجود میان واقعگرایی و نظریهٔ انتقادی، بخش کوچکی از کل مجموعه اختلافات مطرح در رشتهٔ روابط بینالملل است. تحلیل فراگیرتر نشان میدهد که هیچ دیدگاهی در خصوص سرشت و هدف این رشته، از جمله واقعگرایی و نظریهٔ انتقادی مورد اتفاق نظر همگان نیست. دربارهٔ یک رویکرد نظری کلی توافق چندانی وجود ندارد و دربارهٔ هدف نهایی تحقیق اجتماعی، واقعیتهای تجربی اصلی سیاست جهان، مناسبترین روششناسی، و دامنه یا گسترهٔ تحقیق هم به عنوان چهار نکتهٔ مورد اختلاف میان نظریهٔ انتقادی و نوواقعگرایی توافق نظر ناچیز است. نه تنها دربارهٔ این

نکات اتفاق نظر چندانی وجود ندارد بلکه افزایش شمار رویکردهای تازه طی چند سال گذشته، دستیابی به این اتفاق نظر را دشوارتر میسازد. جست و جو به دنبال ترکیبی جامع، با بدبینی آنان که نسبت به امکانپذیر بودن چنین چیزی شک دارند و مخالفت دیگران از جمله پسانوگرایان که میپرسند آیا چنین چیزی ارزش جست و جو دارد یا نه روبه رو می شود.

### پسانوگرایان: رشتههای علمی چونان دولتها

مشکل محوری از دید پسانوگرایان، وجود ادعاهای «مطلقی» است که میخواهند وفاداریهای انسانی را شکل بخشند، تاریخهای خطی ترسیم کنند و مرزبندیهای اجتماعی و سیاسی را تحمیل نمایند در حالی که حقیقت و معنا مورد تردید است وشکلهای هویت، مشکوک. از این دیدگاه، هرگونه تلاش برای دستیابی به راهحلهای نهایی در این حوزهها به چیزی جز ترجیحات ذوقی یا انتخاب دلبخواهانه ختم نمیشود. هدف پسانوگرایی زیر سؤال بردن همهٔ راهحلهای «مطلق» است.

پسانوگرایان انتقادات خود را نه تنها متوجه قدرت مطلق دولت ملی می سازند بلکه همچنین هرگونه تلاش برای تعریف و تعیین روشن مرز رشته هایی چون روابط بین الملل را نیز نادرست می دانند. اشلی و واکر معتقدند که میان دولتها و رشته های علمی مشابهتهای مهمی وجود دارد. هر دوی آنها دارای مرزهای مشخصی هستند که معین میکنند چه چیزهایی در درون و چه چیزهایی در بیرون حوزه های ثابت قرار می-گیرد. هر دوی آنها دارای نظامهای نظارت و ابزارهایی انضباطی برای سامان بخشیدن و انتظام زندگی شهروندان، و برای مشخص ساختن اعضا و غیراعضا هستند. هر دو بر مفهوم مشخصی از زمان تکیه دارند و برای سامان مند کردن هویتهای جمعی به خاطره-های دوران پاگیری، دوره های جداگانه و نقاط عطف تعیینکننده متوسل می شوند. در ترسیم دلبخواهی و حفظ مرزبندیهای رشته های علمی و مرزهای کشورها با تکیه بر زور

هم، مشابهتهایی مشهود است. از دیدگاه پسانوگرایی، این تهدیدات هرگز عناصر حاشیهای را ریشهکن نمیسازند بلکه معمولاً نارضایتی را ترویج و شورش را تشویق میکنند[۲۷].

اشلی و واکر با تعمیم شباهتهای موجود میان دولتها و رشتههای علمی مدعیاند که هرگونه تلاش برای اعادهٔ نظم و برطرف ساختن بحرانی که اکنون دامنگیر روابط بینالملل شده است چیزی جز یک خواست مردانهٔ مطلق مانند لویاتان در دوران پس از وضع طبیعی نیست. پسانوگرایان نمیخواهند با ارائهٔ دیدگاهی تلفیقی، تنوع و گوناگونی را برطرف سازند بلکه هدفشان تیزتر کردن درک ما از بحران است تا بدین ترتیب قید و بندهای مندرآوردی موجود برای بدیههسازی بشر مورد چالش قرار گیرد و در هم شکسته شود.

از این دیدگاه، هیچ گونه مبنایی برای توافق دربارهٔ هدف و مقصود بررسی سیاست جهان وجود ندارد؛ هیچ روش مطمئن و هیچ راه مسلمی برای برطرف ساختن اختلاف نظرهای موجود بر سر دامنه یا گسترهٔ تحقیق در دست نیست. نویسندگان پسانوگرا با نظر هالستی دایر بر اینکه بحرانزدگی رشتهٔ روابط بینالملل باید موجب انجام تلاشی هماهنگ برای احیای این فعالیت فکری مشترک و نظم و هماهنگی بخشیدن به اجزای مختلف آن گردد مخالفند [۲۸]. به جای ابداع شیوههایی برای گرد هم آوردن نظریههای جدا افتاده، پسانوگرایان میکوشند در راه چنین تلاشی «مانعتراشی کنند، آن را به هم زنند یا به تعویق اندازند» [۲۹].

از نظر پسانوگرایان، این واقعیت که به قول والتس ظاهراً هرگز در بررسی روابط بینالملل مطالب روی هم انباشته نمیشوند نمیتواند دلیلی برای نگرانی و اظهار تأسف باشد[۳۰]. از یک جهت، مشکل دقیقاً همین انباشت بیش از حد مطالب است: افزایش بیش از حد راهحلهای نهایی ادعایی با هر آهنگی که صورت گیرد و درک بیش از حد ناچیز از قلمرو ناپیمودهٔ روابط بینالملل. پسانوگرایی به جزماندیشی نظری و فروبستگی

رشتهٔ روابط بینالملل معترض است و به نفع برقراری پیوندهای تازه میان دیدگاههای نظری مختلف، و میان تحقیق دانشگاهی و جنبشهای دگراندیش فعال در حاشیهٔ جامعه و سیاست استدلال میکند. پسانوگرایی در این مقام، یکی از هواداران پروپاقرص لزوم کشف شکلهای تازهٔ همبستگی و نمودهای مختلف هویت انسان است. این اندیشهها شباهتهایی با این استدلال دارد که بررسی روابط بینالملل باید هم کیفیات چیرگی طلبی را که ریشههای غربیش را برملا میسازد و هم دلمشغولی مستمرش به ملاحظات اروپامحور را به دور بریزد [۳۱].

اما این استدلالها تجویزی نیست یعنی طرحهای مشروحی برای آیندهٔ موضوع و سرنوشت مرجحی برای جامعه به دست نمیدهد. نسبتاً روشن است که پسانوگرایی با چه مخالف است: فروبستگی فکری و اجتماعی. این مکتب به این دلیل که درست-کیشیهای موجود و راهحلهای قانونی و شناختهشده، وابسته به رویّههای حذف و بیرون-گذاری هستند نسبت به آنها بدبیناند. فراتر از این، به دشواری میتوان مشخص ساخت که پسانوگرایی هوادار چیست البته از دید طرفداران این مکتب، این مسئله نشان فقر یا ضعف آن نیست بلکه دلیل قوت آن است.

این ادعا که پسانوگرایی باید از این جهت راهگشاتر باشد در تذکر بیرستکر دایر بر موظف بودن ما برای به دست دادن ابزاری برای انتخاب میان دیدگاههای رقیب مشاهده میشود [۳۲]. اشلی و واکر که سعیشان نشان دادن بیاعتباری این گمان است که پسانوگرایی معتقد به «مجاز بودن هرچیز» و «مقبول بودن همه چیز» است اخلاق آزادی را مطرح میسازند [۳۳]. گرچه آنان میکوشند این اخلاق را از همهٔ اخلاقیاتی که «مردمانی را که پا را از گلیم خودشان بیرون گذاشتهاند حذف میکنند» متمایز جلوه دهند ولی بیگمان این اخلاق هم محدودیتهای خود را دارد. اشلی و واکر یادآور میشوند که «هرجا این اخلاق به شکل جدی رعایت شود عملاً هیچکس نمیتواند قهرمانانه مدعی انحصارطلبی شود». جدی گرفتن این اخلاق در گرو پایبندی به

همپرسهای است که «مرزهای نهادین جداکنندهٔ کشورها، طبقات، گروههای شغلی، جنسیتها و نژادها» را پشت سر گذارد[۳۴].

اینجا برخی شباهتها با دفاع هابرماس از همپرسهٔ آزاد و نامحدودی به چشم می-خورد که فوکو هم گاه از آن حمایت میکند [۳۵]. با این تفاصیل، اخلاق پسانوگرایی تلویحاً فرض را بر این میگذارد که تساهل ورزیدن نسبت به گوناگونی، اصل جهان-شمول والاتری است ؛ فرضی که مسئلهٔ قدیمی درست بودن یا نبودن تساهلورزی لیبرالها نسبت به آنان که تساهل نمیورزند را پیش میکشد. ظاهراً پسانوگرایی تلویحاً به لزوم تساهل نورزیدن در این موارد اشاره دارد ولی مسئلهٔ بزرگتر این است که تا چه حد میتوان به جای تکیه بر داوری ذوقی یا امر و دستور یا زور، با استدلال بهتر مجموعهٔ گستردهتری از اختلافات بر سر هدف، کانون توجه، روش و گسترهٔ روابط بین الملل را برطرف ساخت.

از دید پسانوگرایی، در تاریخ مفروض رشتهٔ روابط بینالملل چیزی وجود ندارد که کلیدی برای آشتی دادن اختلافات فکری به دست ما دهد و مسیرهای توسعهای را که باید در آینده پیمود به روشنی مشخص سازد. نه تاریخ مباحثات بزرگ و نه تاریخچهٔ افزایش دیدگاهها روشن نمیسازد که چه چیز را باید خط زد و چه چیز را باید حفظ کرد. هیچ گونه تحول دیالکتیکی که عناصر دیدگاههای مختلف را در ترکیبی منضبطتر با هم تألیف کند امکانپذیر نیست.

پسانوگرایان درست میگویند که تاریخ روابط بینالملل دست کم در مفهوم کلی کلمه فاقد معناست یعنی اندیشههای ناظر بر سیاست جهان رشدی لاجرم و تکخطی ندارند. اما تحلیل تاریخ اخیر آن میتواند روشن سازد که مباحثات بزرگ بر سر چیست و تلاشهایی که برای بسط تفسیر کارآمدتری از روابط بینالملل صورت گرفته چه دستاوردها و زیانهایی داشته است. با بررسی اینکه دیدگاههای مختلف مدعی دست یافتن به چه چیزی هستند و سایر دیدگاهها آنها را متهم به نادیده گذاشتن چه چیزهایی

میسازند راحتتر میتوان فهمید که در یک رویکرد فراگیرتر باید چه چیزهایی را حفظ کرد. این کاری دیالکتیکی است و میخواهد نشان دهد که چگونه دیدگاههای مختلف میتوانند سهمی در یک کلیت بزرگتر داشته باشند و امکان «نظم بخشیدن و پشت سر گذاشتن گوناگونی، بدون جانشین ساختن یک درستکیشی تازه به جای درستکیشی قدیمی» وجود دارد [۳۶].

طی بیست سال گذشته در ایالات متحده پیشرفتهایی در زمینهٔ تعیین نحوهٔ نظم-بخشی به حوزههای اصلی بحث حاصل شده است. مرحلهٔ نخست زمانی آغاز شد که نظریهپردازان وابستگی متقابل، واقعگرایی را دیدگاه ناکاملی خواندند که یک جزء از سیاست جهان– مبارزه بر سر امنیت و قدرت– را به جای کل آن میگیرد حال آنکه کلیت سیاست جهان در دل خود استعداد همکاری بینالمللی در بستر وابستگی متقابل جهانی را هم دارد [۳۷].

والتس در پاسخ به این انتقاد میگفت که هرچند وابستگی متقابل پدیدهٔ ملموسی است ولی آن اندازه که تحلیل گران لیبرال می پندارند بدیع یا مهم نیست. به گفتهٔ والتس، نقطه قوت نوواقع گرایی در این است که منکر لزوم کشف پیوندهایی میان هر چیزی است که شاید در بررسی سیاست جهان مسکوت مانده باشد و به جای آن، نگاه خود را روی نیروهایی راهبردی متمرکز می سازد که بر امور بین الملل سیطره دارند، این نوواقع گرا ضمن تصدیق این مطلب که همهٔ چارچوبهای مفهومی، تصاویری مخدوش از جهان و نه بازتابی آیینه وار از آن به دست می دهند هدفش تبیین همه چیز نیست بلکه نیروهایی را مجزا می سازد که تعیین کنندگی مطلق دارند [7۸].

اما واقعگرایی در برابر انتقادات معرفتشناختی آسیبپذیر بود. این استدلال که تجربهگرایی غیرقابلدفاع است در دهههای ۱۹۷۰ و ۱۹۸۰ حامیانی پیدا کرد. پس از آن تأکیدها در تحقیقات اجتماعی روی این قرار گرفت که اگر تحقیق تجربی نمیتواند پاسخ روشنی به دست دهد و واقعیتها خود بیانگر چیزی نیستند پس چگونه میتوان

صحت و سقم هر استدلالی را دربارهٔ نیروهای اصلی زندگی سیاسی تعیین کرد. این مضمون اصلی در استدلال والتس به رسمیت شناخته شده بود که میگفت انتخاب نیروهای اصلی توسط نوواقع گرایی ریشه در نیاز به شناخت امور کنترلپذیر و کنترل-ناپذیر دارد [۳۹]. وقتی کاکس و اشلی در اوایل دههٔ ۱۹۸۰ نخستین ضربه را به نفع نظریهٔ انتقادی وارد ساختند به چالش با این ادعا برخاستند که معرفت تنها باید برخاسته از «علاقه و نفع فنی» به کنترل امور باشد. این دو مدعی بودند که معرفت جویی باید زادهٔ علاقهٔ رهاییبخش به آزادسازی انسانها از قیدوبندهای اجتماعی غیرلازم باشد [۴۰]. استدلال آنان دایر بر اینکه با نشان دادن مطابقت یافتههای هر برنامهٔ پژوهشی تجربی با یک واقعیت مستقل نمیتوان موفقیت آن برنامه را محرز ساخت اشاره به سایر راههای تشخیص کارآمدی پروژههای تجربی از طریق تحلیل منافع شناختی شالودهساز آنها داشت.

این استدلال را هابرماس به شکل مشروحتر بیان داشت. او سه شیوهٔ تحقیق اجتماعی را همراه با منافع شناختی مرتبط با هر یک مشخص ساخت: یافتباوری که معرفت اجتماعی و سیاسی را حاصل تقلید از روشهای تجربی علوم طبیعی میداند و شالودهٔ تحقیق را در علاقهمندی بشر به کنترل امور استوار میسازد؛ تأویل شناسی که از دل نیاز به شناخت بیناذهنی سر برآورده است و معتقد است علوم فرهنگی متضمن فعالیت متفاوتی در زمینهٔ تحلیل معناهایی هستند که انسانها برای اقدامات خودشان قائلند؛ و نظریهٔ انتقادی که از منظر نفع والاتری که انسانها در روشنگری و رهایی دارند به تحلیل قیدوبندهای اجتماعی و دریافتهای فرهنگی میپردازد [۲۱].

این شیوه استدلال، همهٔ تحلیلگران اجتماعی را به تأمل دربارهٔ منافع شناختی و مفروضات هنجاری شالودهساز تحقیقات خودشان فرامیخواند بیآنکه تلویحاً نتیجه بگیرد که از این پس همهٔ پژوهشها باید از منظر نظریهٔ انتقادی صورت گیرد. از این گذشته، شیوهٔ خاصی برای رویکرد به اختلافات موجود بر سر هدف، موضوع، روش و

گسترهٔ روابط بین الملل پیشنهاد می کند. نتیجهٔ نخست این است که هدف هنجاری تحقیق اجتماعی باید پیش از هرچیز دیگری مد نظر قرار گیرد. روشن شدن هدف تحقیق بر تعریف موضوع تحقیق تقدم دارد و آن را تسهیل می کند؛ وقتی موضوع تحقیق روشن شد مسئلهٔ روش را می توان مد نظر قرار داد. سرانجام، وقتی این مسائل حل و فصل شد می توان استنباطهای مختلف دربارهٔ گسترهٔ تحقیق و رابطهٔ آن با سایر حوزه-های علوم اجتماعی و علوم انسانی را محرز ساخت. با شروع کار از این منطق تحقیق اجتماعی، اکنون به نوید و استعدادی می پردازیم که نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل برای روشن ساختن موضوع تحقیق دارد.

#### نظریه انتقادی و مرحله بعدی

از دیدگاه نظریهٔ انتقادی، موضوع تحلیل را به بهترین نحو میتوان با مطرح ساختن پرسشهای هنجاری، جامعه شناختی و کردمان شناختی که از نظامهای حذف و شمول در سیاست جهان برمی خیزد مشخص ساخت. نخستین وظیفه، تشخیص و ترسیم پاسخهای ممکن به همین پرسشهاست. وظیفهٔ دوم، روشن ساختن این مسئله است که چگونه می-توان برای منسجمتر ساختن رشتهٔ روابط بین الملل و برجسته ساختن تلاش فکری مشترک، برخی رویکردهای برجسته به روابط بین الملل را حول این پروژه فراهم آوریم. در ادامه، نخست به مسئلهٔ هنجاری دولت می پردازیم و سپس به مسئلهٔ جامعه شناختی همبستگی، و در آخر نیز مسئلهٔ کردمان شناسی و اصلاح را مد نظر قرار می دهیم.

#### مسئلهٔ هنجاری دولت

چون نظریهٔ انتقادی از پای بندی آشکار به برابری انسانی آغاز میشود نخستین پرسشی که در خصوص مسئلهٔ هنجاری دولت باید مطرح ساخت به توجیه حذف هر فرد انسان

از هر ترتیبات اجتماعی بازمی گردد. یک پاسخ به این پرسش در این ادعای هابرماس وجود دارد که قوانین اخلاقی پیشرفته پای بند آنند که به هر فرد انسان حق برابری برای شرکت در گفت و گوی آزاد پیرامون پیکربندی جامعه و سیاست بدهند. نتیجهٔ تعیین-کنندهای که از این ادعا حاصل می شود این است که برای حذف پیشاپیش هیچ کس از گفت و گو هیچ دلیل معتبری وجود ندارد. هیچ یک از نظامهای حذف و بیرون گذاری از این آزمون اخلاقی سرفراز بیرون نمی آید مگر آنکه اصول سازای آن بتواند رضایت همگان به ویژه آنان را که قرار است از ترتیبات اجتماعی مورد بحث حذف شوند جلب نماید.

این نتیجهگیری، اشارات تلویحی مهمی برای نظریهٔ هنجاری دولت و روابط بین-الملل دارد. در سدهٔ هفدهم، نظریهپردازان نظریههای قرارداد اجتماعی مانند پوفندورف، برحقوق شهروندان برای برپاکردن آزادانهٔ دولتهای حاکم خودشان تأکید داشتند؛ هیچ گونه تکلیف آشکاری برای جلب رضایت کسانی که عضو دولت در دست تشکیل نبودند وجود نداشت [۲۲]. تجدیدنظر جهانمیهنی در این رویکرد ایجاب میکند که رضایت حذفشدگان جلب شود تا جدازیستی دولت مشروعیت یابد. حقوق حاکمه را نمی توان به شکل یکجانبه به خود نسبت داد و گرچه مرزهای ملی بی همیت نیستند ولی نمی توان آنها را از نظر اخلاقی فراگیر دانست.

این تأکید بر جلب رضایت حذف شدگان یادآور رویکرد قراردادباوران سدهٔ هفدهم است که بعدها به اندیشههای اجتماعی و سیاسی روسو و کانت و در نهایت رالز منتقل شد. ممکن است قراردادباوران نو بگویند مرحلهٔ بعدی استدلال باید ایجاد نوع تعدیلیافتهای از شرط اولیهٔ رالز باشد که به موجب آن از طرفهای قرارداد خواسته می-شود اصول حذف و شمول را از پس حجاب نادانی انتخاب کنند [۴۳]. اما منتقدان این رویکرد به درستی به دشواریهای مهمی چون دفاع از ترجیحاتی که به طرفهای قرارداد نسبت داده می شود اشاره می کنند [۴۴].

موضعگیری جهانمیهنان تنها ارزش آموزشی- اکتشافی دارد زیرا هیچ طرف قراردادی نمیتواند بدون شناخت قبلی حقوق و وظایف اخلاقی که تعریف کنندهٔ مناسبات آنها با هممیهنان و بقیهٔ بشریت است از بدو امر وارد گفت و گوی سیاسی شود. اندیشهٔ پاسخگویی به دیگران در چارچوب گفت و گویی عام، تاریخی خاص خود دارد؛ این اندیشه آشکارا از دل همان اخلاقیات انضمامی و حذف کنندهای بیرون می آید که خود مورد تردید قرار می دهد. در دولت نو، موقعیت اخلاقی حاکمیت از دیدگاههایی که هوادار هماهنگ ساختن دوبارهٔ حقوق شهروندان و حقوق بشریت هستند مورد تردید قرار گرفته است.

این تردید کردن در حقوق حاکمهٔ سنتی با توجه به دعاوی اخلاقی جامعهٔ بزرگ بشریت، شبیه روش نقادی درونی مکتب فرانکفورت است. به جای توسل به معیاری اخلاقی بیرون از دولت، این رویکرد از گفتمان اخلاقی عام خود دولت بر ضد رویههای خاصنگر قابل تردید دولت بهره میگیرد. در دوران نو، این گفتمان با مد نظر قرار دادن عواقبی که پویش ضدانحصارطلبانه در تکامل باز هم بیشتر شهروندی نو برای حوزه سیاست جهان دارد بر این پویش تأکید میکند. پویش ضدانحصارطلبانه به صورت روند کاهش موانعی است که جلوی گروههای حذف شده مانند طبقات فرودست، اقلیتهای نژادی و ملی، و زنان را از بهرهمندی از حقوق اجتماعی و سیاسی انحصاری گروههای قدرتمندتر میگیرند. پیشبرد این پویش در گرو اذعان به این حقیقت است که دولت ملی یکی از دژهای محدود حذف است که حقوق و ادعایش در برابر بقیهٔ جهان به ملی یکی از دژهای محدود حذف است که حقوق و ادعایش در برابر بقیهٔ جهان به

هدف هنجاری نظریهٔ انتقادی سهلتر کردن تعمیم همبستگی اخلاقی و سیاسی در امور بینالمللی است. جهاناندیشی اخلاقی، این آرمان را پیبندی میکند که جوامع ملی جداگانه، باید مسئلهٔ حاکمیت را به محکمهٔ اخلاقی نهادهای بینالمللی ارجاع کنند. ولی این گونهای جهاناندیشی نیست که ذاتاً با تنوع و تفاوت فرهنگی داشتن باشد.

آرمان هنجاری و تعمیم همبستگی تنها ایجاب نمی کند که بیگانگان یا خارجیان را در دل یک وحدت اخلاقی همگون وارد سازیم بلکه از آن گذشته مستلزم شناسایی حقوق گروههایی مانند بومیان است که در حیطهٔ صلاحیت دولت حاکم قرار دارند ولی از مشارکت کامل در جامعهٔ ملی کنار گذاشته شدهاند. این نگرش به همبستگی سیاسی جهانی، شبیه دیدگاههایی است که دربارهٔ آیندهٔ اروپا مطرح شده است: نگرشی است که از اعطای اختیارات بیشتر به وفاداریهای فروملی و فراملی در کنار هویتهای ملی قدیمی تر و البته دگرگونشده و دولتهای جداگانه و البته فاقد حاکمیت هواداری میکند [۲۵].

مسئلة جامعەشناختى ھمبستگى

این اعتقاد که مرزهای ملی اهمیتی فزونتر از آن حدی دارند که اخلاقاً باید داشته باشند یک نتیجهٔ مهم دارد: نظریهٔ انتقادی باید تفسیری تجربی از محدودیتها و چشم اندازهای موجود برای پیدایش روابط بینالملل پساحاکمیتی به دست دهد. چنین تفسیری مستلزم نوعی جامعه شناسی همبستگی و تعیین این مسئله است که آیا احتمالاً همبستگی سیاسی گسترش خواهد یافت یا محدودتر خواهد شد، همچنان با دولت حاکم گره خورده خواهد بود یا به ترتیبی دگرگون خواهد شد که وفاداریهای فروملی و فراملی اهمیت بیشتری پیدا خواهد کرد.

پایه گذاران نظریهٔ همگرایی منطقهای با اینکه رویکردشان محدود به تحلیل پیامدهای اجتماعی و سیاسی یکپارچگی اقتصادی بود گام آغازین مهمی در جهت بسط نوعی جامعه شناسی همبستگی برداشتند [۴۶]. هرگونه تلاش برای تقویت این بنیانها باید با بررسی طیف بزرگتری از مسائل و نیروها همراه باشد. جامعه شناسی همبستگی اگر چشم بر تکوین دولت، ژنوپلیتیک و جنگ ببندد چندان پیش نخواهد رفت. هیچ تفسیری اگر اثرات تجارت یا تولید را در سطوح داخلی و بین المللی نادیده بگیرد

کامیاب نخواهـد شـد. هیچ تبیینی اگر بر ابعاد فرهنگی روابط بینالملل که به نظم داخلی و بیـنالمللـی شـکل مـیبخشند و تصورات ما را از خودمان و دیگران رقم میزنند چشم بپوشد بُرد کافی نخواهد داشت.

گرچه هیچ دیدگاه واحدی وجود ندارد که کل طیف فرایندهای برجستهٔ همبستگی را تحت پوشش خود درآورد ولی دیدگاههای متعددی هستند که میتوانند سهمی در جامعه شناسی همبستگی داشته باشند. از این جهت مسلماً نظریه های همگرایی منطقه ای مطرح شده در دهه های ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ و نیز تحلیلهای بعدی دربارهٔ همبستگی میتقابل و تحولات جدیدتر نهادگرایی نولیبرال شایان توجه اند [۲۷]. در اهمیت واقع گرایی، خردگرایی و اقتصاد سیاسی بین الملل یا اهمیت متون جامعه شناختی دربارهٔ زبان، فرهنگ و ارتباطات برای جامعه شناسی همبستگی هم کمتر کسی تردید دارد. تحلیل شکل گیری مرزهای همبستگی مستلزم درآمیختین مضامین بر گرفته از جامعه شناسی و نظریهٔ اجتماعی و نیز حوزه های آشناتر روابط بین الملل است.

درآمیختن و یکپارچه ساختن چنین مطالبی امر جداگانهای است. یکی از راههای انجام این مهم را می توان در مباحثات مربوط به یادگیری اجتماعی در جامعه شناسی و روابط بین الملل یافت. اندیشهٔ یادگیری اجتماعی از مضامین مکرر روابط بین الملل از زمان پایان یافتن جنگ جهانی دوم به این سو، به ویژه در آشاری بوده است که نویسندگان نوکارکردگرایی چون ارنست هاس برای تحلیل تحول و تکامل عادات همکاری در اروپای غربی نوشته اند [۴۸]. جوزف نای و رابرت کیئن در تحلیلهای شان پیرامون رژیمهای بین المللی، همبستگی متقابل پیچیده، و همکاری هسته ای، به یادگیری اجتماعی <sup>۱</sup> استناد جسته اند و جورج مودلسکی با تمسک جستن به کانت، در ارتباط با

1.social learning

استناداتی هیچ گونـه تلاشـی بـرای بـه دست دادن نوعی طبقهبندی از شکلهای مختلف یادگـیری اجتماعـی در حـوزهٔ روابط بینالملل صورت نگرفته و هیچ گونه تحلیلی دربارهٔ چگونگـی تأثـیر تعـامل ایـن شـکلهای مخـتلف بـر شـکلگیری ترتیبات حذف و شمول موجود در جوامع مختلف ارائه نشده است.

در یکی از گونه شناسیهای سودمندتر یادگیری اجتماعی که هابرماس هنگام بازسازی ماده گرایی تاریخی مطرح ساخته سه گونهٔ ذیل مشخص شده است: یادگیری فنی - ابزاری که به بهترین شیوهٔ بهرهبرداری از طبیعت نظر دارد؛ یادگیری اجتماعی – راهبردی که به شیوه های کنترل رقبای بالفعل یا بالقوه نظر دارد؛ و یادگیری اخلاقی – عملی که به ایجاد مناسبات اجتماعی بازتولید شدنی و قوانین اخلاقی تأملی تر و عام تر نظر دارد [٥٠]. تحلیل هابرماس دربارهٔ یادگیری اجتماعی، برخی اندیشههای اساسی را مطرح می سازد که می توان آنها را در دل جامعه شناسی منطق حذف و شمول در روابط بین الملل گنجاند. به عبارت مشخص تر، شاید مفید باشد که بپرسیم آیا شیوههای حذف و شمول، نتیجهٔ تعامل میان انواع روندهای یادگیری که هابرماس مشخص می سازد هستند یا نه.

دیدگاههای متفاوت بسیاری در روابط بینالملل در بردارندهٔ بینشهایی دربارهٔ یک یا چند گونه از این انواع یادگیری هستند و تکیه بر یادگیری اجتماعی راه نویدبخشی برای فراهم آوردن مضامین مربوط آنهاست. واقع گرایی و بررسیهای راهبردی به جنبههای مختلف یادگیری نحوهٔ کنترل رقبا یا تفوق یافتن بر آنها نظر داشتهاند. خردگرایی به شیوههای یادگیری نحوهٔ برقراری نظم بینالمللی توسط دولتها و تمدنها و نحوهٔ تنظیم امور خودشان مطابق با اصول جهانشمول عدالت پرداخته است. مکتبهای گوناگون اقتصاد سیاسی بینالملل در تحلیلهایی که پیرامون قدرت و تولید به عمل می آورند و حوزهٔ تعامل با طبیعت را که اغلب به فراموشی سپرده می شود مورد توجه ما

رویکرد باید آگاهی به مراتب بیشتری از نحوهٔ تعامل تکوین دولت، ژئوپلتیک، جنگ، تولید و حوزهٔ اخلاقی – فرهنگی با هم و ایجاد نظامهای مسلط حذف و شمول در روابط بین الملل داشته باشیم. با توجه به تکیه بر فرایندهای یادگیری، هدف باید شناخت گذار از یادگیری نحوهٔ پیشبرد نفع شخصی در نظام اقتدار گریز دولتها به یادگیری نحوهٔ حفظ نظم میان دولتها و تمدنهای گوناگون و نحوهٔ تعریف ونهادینه سازی اصول جهان شمول اخلاق باشد. این نکتهٔ آخری ما را به مسئلهٔ کردمان شناسی می رساند.

### مسئلة كردمان شناختي اصلاح

مسائل کردمان شناختی به این دلیل مطرح می شود که شکلهای تازهٔ همبستگی سیاسی بدون مداخلهٔ بشر بسط نخواهد یافت. در روابط بین الملل، تحقیق کردمان شناختی همواره از طرح این پرسش آغاز می شود که آیا دولتها در بستر اقتدار گریزی برای به وجود آوردن روابط اجتماعی و سیاسی تازه آزادی انتخاب دارند یا نه. به دلیل سیطرهٔ تأکید واقع گرایان بر محدودیتهای نظام بین الملل، بر تنش میان قدرت و اخلاق، و بر خطرات کردمان شناسی آرمانی، هرگز به این مسئله به شایستگی پرداخته نشده است که چگونه دولتها و سایر بازیگران اجتماعی می توانند همبستگیها و هویتهای سیاسی تازه ای پدید آورند. دادن پاسخ شایستهای به این مسئله از نیازهای محوری نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل است.

شاید از بازیهای روزگار باشد که واقعگرایی سیاسی کار، نقطه عزیمت خوبی در این زمینه است. بهترین راه بسط آن، ادغام برخی مضامین کانتی در دل آن است که به خردگرایی راه می برند. از دید کار، تأملات ناظر بر عمل سیاسی باید ضمن وقوف به محدودیتهای سیستمی، متوجه باشند که دلمشغولی انحصاری به محدودیتها جلوی ابتکار را می گیرد و بی حاصلی را ترویج می کند [۵۱]. می توان با تکیه بر این مسئله که چگونه دولتها می توانند از طریق ایجاد نظم بین المللی از حد تعقیب شقاق انگیز امنیت

ملی فراتـر رونـد و نظـم حداقـل مـیان دولتها را به همبستگی جهانی بشریت یا سلطنت جهانگـیر عقـل کـه کانـت مـد نظـر داشـت تـبدیل کنـند از انـتخاب مـیان واقعگرایی و آرمانگرایی پرهیز کرد [۵۲].

کانت اعتقاد داشت که یک پاسخ به این مسئله در سرشت دولت نو و تأکید آن بر حقوق جهان شمول بشر مستتر است. اندیشهٔ شهروندی نو از دید کانت و نیز در دوران اخیرتر، از دید مایکل دویل و کریستوفر بروئین نتایج انترناسیونالیستی عمیقی دارد. از دید آنان دولتهای لیبرال موظفند اصول سیاسی خودشان را در سه حوزهٔ به هم مرتبط شهروندی- ملی (حقوق مدنی)، بین المللی (حقوق بین الملل) و جهانی (حقوق جهانی)- بازگو کنند [۵۳]. دولتهایی که در درون مرزهای خود با اشکال مختلف حذف مقابله کرده اند موظفند در امور بین الملل نیز مسئلهٔ حذف را زیر سؤال ببرند [۵۴]. تلاشهایی که برای ترویج اصول عدالت اجتماعی، و حقوق افراد و گروههایی چون بومیان، اقلیتهای قومی و فرهنگهای غیرغربی صورت گرفته است نمونهٔ رعایت حال هر چه بیشتر قربانیان حذف در نظام بین الملل طی سدهٔ گذشته است.

تعداد بسیار کمی از حکومتها یا جوامع، خود را پای بند نوعی سیاست خارجی اخلاقی می سازند که در چارچوب آن، وفاداری به اخلاق جهانی از لحاظ اهمیت با جست و جوی قدرت ملی و نظم بین المللی تعارض دارد. جامعه شناسی همبستگی، از آن نوع که پیش از این مطرح ساختیم می تواند روشن سازد که چرا برخی دولتها بیش از دیگران روحیه ای انترناسیونالیستی دارند. در این چارچوب، بازگشت به برخی مضامین قدیمی تر در تحلیل سیاست خارجی و بررسی سرنوشت اندیشه های مشخص انترناسیونالیستی در روند سیاست گذاری جالب توجه است. تکیه بر تصورات ملی، قوانین عملیاتی، نقشه های شناختی و ساختارهای تصمیم، نقطهٔ شروع سودمندی برای تحلیل سطوح مختلف تساهل به نفع سیاست خارجی انترناسیونالیستی به دست می دهد [04]. به همین سان می توان نهادهای بین المللی را عرصه ای دانست که در آن مضامین

#### **PersianPDF.com**

مسئله مرحلهٔ بعدی ... /۲۴۳

جهانی بازگو میشود، از آنها دفاع به عمل میآید و به اجرا گذاشته میشود. به ویژه بحث دربارهٔ سربرآوردن مقاولهنامههای بینالمللیِ ناظر بر حقوق و نیازهای اساسی بشر، میراث مشترک، امنیت مشترک، حقوق بومیان و غیره راه مهمی برای ایجاد ارتباط میان نظریهٔ انتقادی و تحلیل سیاست خارجی است. رویکرد انتقادی به تحلیل سیاست حارجی میتواند شیوههایی را برای فعلیت بخشیدن به استعداد بالقوهٔ بیشتر دولتهای نو برای انترناسیونالیسم در قالب مقاولهنامههای بینالمللیِ حاوی اصول اخلاقیِ یک نظم جهانی متفاوت مشخص میسازد.

## نتيجه گيرى

بهترین کمکی که نظریهٔ انتقادی میتواند به مرحلهٔ بعدی نظریهٔ روابط بین الملل کند از طریق کندوکاو دربارهٔ مسائل هنجاری، جامعه شناختی و کردمان شناختی مربوط به نظامهای حذف و شمول در سیاست خارجی است. این نظریه فعالیت فکری مشتر کی را مشخص می سازد که دیدگاههای گوناگون به آن تعلق دارند و راههایی را برای فراهم آوردن مضامین آنها در دل یک چارچوب مفهومی جامعتر پیشنهاد میکند. در برابر این انتقاد که چنین پروژه هایی با خطر ایجاد درست کیشی جدیدی محدودتر از درست کیشی قبلی همراه است پاسخ ما این است که نظریهٔ انتقادی نمی کو شد برای هر دیدگاه جایگاه بحقش را قائل شود. مرحلهٔ بعدی که باید برای بسط باز هم بیشتر این پروژه انجام شود رفت و آمد میان چارچوب نظریهٔ انتقادی و تک میدگاههاست. سپس چارچوب تحقیقی را که در بالا مطرح ساختیم باید هنگام مد نظر قرار دادن هر دیدگاه تعدیل کرد.

کمک مشخصی که نظریهٔ انتقادی میتواند به مرحلهٔ بعدی نظریهٔ روابط بینالملل کند از این نوید شروع میشود که باید پروژهٔ رهاییبخش، جایگاه محورتری در این رشته پیدا کند. نظریهٔ انتقادی، استدلالی به نفع احیای برنامهٔ قدیمی آرمانگرایی ارائه میکند که برای منظور ساختن تحولات فکری و مباحثات مختلف شکل دهنده به این

رشته طی شصت یا هغتاد سال گذشته باید نوسازی شود. در این چارچوب پنج ملاحظه اهمیت ویژهای دارد: آیا مسائل ناظر بر حذف و شمول که در این بحث مطرح شد آن اندازه که ما مدعی شدهایم اهمیت دارند؛ آیا این مسائل بینشهایی در زمینهٔ مباحثات ناظر بر هدف، موضوع، روش و دامنهٔ تحقیق که از دیرباز موجب چنددستگی در این رشته شده است به دست می دهد؛ آیا دیدگاههای مختلف را می توان به شیوه های مطرح شده با هم ادغام کرد؛ آیا می توان طبق شیوهٔ پیشنهادی ما میان انسجام و گوناگونی فکری توازنی برقبرار کرد؛ و سرانجام، آیا تک تک دیدگاهها مضامین مهمی را به مرحلهٔ بعدی نظریهٔ روابط بین الملل کمک می کنند ولی هیچ یک از آنها از جمله نظریهٔ انتقادی ما مکلفیم قطع نظر از نقطهٔ آغازی که اختیار می کنیم روشن سازیم دیدگاههایمان چه ما مکلفیم قطع نظر از نقطهٔ آغازی که اختیار می کنیم روشن سازیم دیدگاههایمان چه

#### يادداشتها

1- M. Hoffman, "Critical Theory and the Inter-Paradigm Debate", *Millennium* (Vol. 16, No. 2, 1987), pp. 231-49.

2- R. K. Ashley and R. B. J. Walker, "Reading Dissidence/ Writing the Discipline: Crisis and the Question of Sovereignty in International Studies", *International Studies Quarterly* (Vol. 34, No. 3, 1990), pp. 367-416.

3- R. Keohane, "International Institutions: Two Approaches", International Studies Quarterly (Vol. 32, No. 4, 1988), pp. 379-96.

4- K. Booth, "Security in Anarchy: Utopian Realism in Theory and

Practice", International Affairs (Vol. 67, No. 3, 1991), pp. 527-45.

٥- از اين گذشته، نک:

A. Linklater, "The Problem of Community in International Relations", *Alternatives* (Vol. 14, No. 2, 1990), pp. 135-53.

۱ ۶- برای نمونه، نک:

A. Giddens, The Nation-State and Violence: Volume Two of a Contemporary Critique of Historical Materialism (London: Polity, 1985).

۷- نک:

J. Habermas, *Communication and the Evolution of Society* (Boston: Beacon Press) Chapters 3-4.

۸- نک:

J. Der Derian and M. Shapiro (eds.) International/ Intertextual. Relations: Post- Modern Readings in World Politics (Lexington, MA: Lexington Bools, 1989).

۹- برای بحثی در این باره، نک:

T. Keenan, "The Paradox of Knowledge and Power: Reading Foucault on a Bias", *Political Theory* (Vol. 15, No. 1, 1987), pp. 5-37.

۱۰- نک:

A. Linklater, *Men and* Citizens *in the Theory of International Relations* (London: Macmillan, 1990), postscript on Mabermas and Foucauit.

۱۱– نک:

H. Bull and A. Watson (eds.), *The Expansion of International Society* (Oxford: Clarendon Press, 1984), Chapter 14.

12- R. Debray, "Marxism and the National Question", New Left Review (No. 105, 1977), pp. 25-41.

13- M. Walzer, Spheres of Justice: A Defence of Pluralism and Euquality (Oxford: Basil Blackwell, 1985).

14- H. Bull, The Anarchical Society: A Study of Order in World Politics (London: Macmillan, 1977), chapter 1.

15- M. Wight, *Systems of States* (Leicester: Leicester University Press, 1977), pp. 34-5.

16- Ashley and Walker, op. cit., in note 2.

17- J. Habermas, "A Philosophical- Profile", New Left Review (No. 151, 1985), pp. 94-6.

18- G. Gong, *The Standard of "Civilisation" in International Society* (Oxford: Clarendon Press, 1984).

۱۹- نک:

Bull and Watson, op. cit., in note 11

۲۰- به ویژه، نک:

R. J. Vincent, *Nonintervention and International Order* (Princeton: Princeton University Press, 1974) and *Human Rights and International Relations* (Cambridge: Cambridge University Press, 1986).

مسئله مرحلهٔ بعدی ... /۲۴۷

۲۱ - همان دو اثر مذکور در یادداشت ۲۰.

۲۲– نک:

Bull, *The Anarchical Society*, pp. 315-7, op. cit., in note 14, and *Justice in International RelationsL The Hagey Lectures*, 1983-84 (Waterloo, Ontario: University of Waterloo, 1984).

کـدام صـفحه؟ نمـیدانم. و آیا درست گفتهام که انتشارات دانشگاه واترلو در واترلوی کاناداست یا نه؟

23- E. H. Carr, *Nationalism and After* (London: MacMillan, 1945), part II.

24- R. W. Cox, "Social Forces, States and World Orders: Beyond International Relations Theory", *Millennium*, (Vol. 10, No. 2, 1981), pp. 126-55.

از برخی جهات، اختلاف کاکس و اشلی با نختستین مباحثهٔ بزرگ میان آرمانگران که پای،ند اخلاق بودند و واقعگرایان که بر لزوم قاطی نکردن هواداری اخلاقی یا خیال پروری با تحلیل عینی تأکید داشتند شباهت دارد.

25- K. N. Waltz, *Theory of International Politics* (Reading, MA: Addison Wesley, 1977), chapters 1-4; and Cox, ibid.

اصطلاح «تندرو - دیالکتیکی» را از مقاله ذیل گرفته ام:

H. R. Alker and T. J. Biersteker, "The Dialectics of World Order: Notes for a Future Archaeologist of International Savoir Faire", *International Studies Quarterly* (Vol. 28, No. 2, 1984), pp. 121-42.

در ادامـه يـادآور خواهـم شــد كـه اختلاف نظر بر سر روش، گوهر دومين مباحث بزرگ را تشكيل

مىداد.

26- Ibid.

اخــنلافهای مــیان کــاکس و والــتس یــادآور مباحــثات بــزرگ تری است که بین واقعگرایی و انواع مکتــبهای اقتصــاد سیاسی بینالمللی جریان داشتند و طی بیست سال گذشته به رشتهٔ روابط بینالملل شکل بخشیده است.

27- Ashley and Walher, op. cit., in note 2.

۲۸- نک:

K. J. Holsti, *The Dividing Discipline: Hegemony and Diversity in International Theory* (Boston, MA: Allen and Unwin, 1985).

29- Ashley and Walker, op. cit., in note 2, p. 414.

30- Waltz, op. cit., in note 25, p. 18.

31- S. Smith (ed.), International Relations: British and American Perspectives (Oxford: Blackwell, 1985), Chapter 9.

32- T. J. Biersteker, "Critical Reflections on Post- Positivism in International Relations", *International Studies Quarterly* (Vol. 33, No. 22, 1989), pp. 263-7.

33- Ashley and Walker, op. cit., in note 2, p. 391.

34- Ibid, pp. 394-5.

35- T. McCarthy, "The Critique of Impure Reason", *Political Theory* (Vol. 18, No. 3, 1990), pp. 437- 69.

36- Y. Lapid, "The Third Debate: On the Prospects of International

مسئله مرحلهٔ بعدی ... /۲۴۹

Theory in a Post-Positivist Era", *International Studies Quarterly* (Vol. 33, No. 2, 1989), p. 238.

۳۷- نک:

R. O. Keohane and J. S. Nye (eds.), *Transnational Relations and World Politics* (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1971); and *Power and Interdependence: World Politics in Transition* (Boston, MA: Little, Brown & Co., 1977).

38- Waltz., op. cit., in note 25, especially chapters 1-4.

39- Ibid., p. 6.

۴۰- نک:

Cox, op. cit., in note 24; and R. K. Ashley. "Political Realism and Human Interests", International Studies Quarterly (Vol. 25, No. 2, 1981), pp. 204-36

۴۱- نک:

R. Bernstein, *The Restructuring of Social and Political Theory* (Oxford: Basil Blackwell, 1976); and T. McCarthy, *The Critical Theory of Jurgen Habermas* (Cambridge MA: MIT Press, 1978).

۴۲– نک:

Linklater, op. cit., in note 10, chapter 4.

۴۳- برای ملاحظهٔ بحث مرتبطی در خصوص استقرار حقوق مالکیت، نک: G. A. Cohen, "Nozick on Appropriation", *New Left Review* (No. 150, 1985).

۴۴– نک:

B. Barry, *The Liberal Theory of Justice* (Oxford: Clarendon Press 1973).

۴۵- نـک: H. Bull. *Op. cit.*, in note 14, p. 267. اندیشـهٔ دولـت انترناسیونالیسـت و چندفرهنگی، جایگاهی محوری در نوشتههای مارکسیستهای اتریشی داشت. نک:

T. B. Bottomore and p. Goode (eds.) *Astro- Marxism* (Oxford: Clarendon Press, 1978), part 3.

ایس تصویر از سمتگیری هنجاری نظریهٔ انتقادی به نتیجه گیری مهمی دربارهٔ اهمیت فلسفهٔ اخلاقی و سیاسی بسرای بررسی روابط بیسنالملل دارد. در سالهای اخیر پیشرفتهایی در زمیسنهٔ بسط رویکردهای هسنجاری به سیاست جهان حاصل شده است ولی این رویکردها معمولاً جزو هستهٔ فکری ایسن رشته به شسمار نمیرود بلکه حوزهای فرعی از روابط بینالملل شناخته میشود. برای بسط نوعی فلسفهٔ اخلاقی و سیاسی روابط بینالملل که به شکل رضایت بخشی مشکل حاکمیت را حل کسند کارهای بسیاری باید صورت گیرد. نکتهٔ مهم تر شاید این باشد که معمولاً بررسی روابط بیسنالملل استکار بسط خطوط اصلی نظریهٔ تازه ای دربارهٔ همبستگی سیاسی را برای جهان نو در دست داشته است – پروژه ای که فلسفهٔ سیاسی اصیل به واسطهٔ دلمشغولی مستمرش به جهان درون دولت از آن امتناع دارد.

۴۶- این نوشته ها فراوان است. به عنوان آثار محوری، نک:

Ernst Haas, *Beyond the Nation-State: Functionalism and International Organisation* (Stanford: Stanford University Press, 1964); Karl Deutsch, *Political Community at the International Level* (New York: Archon Press, 1970); and *Political Community and the North Atlantic Area* (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1957). مسئله مرحلهٔ بعدی ... / ۲۵۱

R. O. Keohane and J. S. Nye, *Power and Interdependence: World Politics in Transition* (Boston, MA: Little, Brown & Co., 1989); and R. O. Keohane, *International Institutions and State Power* (Boulder, CO: Westview Press, 1989).

48- Haas, op. cit., in note 46.

از این گذشته، نک:

C. Pentland. *International Theory and European Integration* (London: Faber & Faber, 1973).

49- Keohane and Nye, *op. cit.*, in note 47, especially the afterward; J. S. Nye. "Nuclear Learninf' and US-Security Regimes", *International Organisation* (Vol. 41, No. 3, 1987), pp. 371- 402; and G. Modelski, (to be added) *International Organisation* (1990?).

مشخصات این منبع را از یاد بردهام.

۵۰- برای بحثی در این مورد، نک:

A. Linklater, "Rationalisation Processes in International History: Critical Theory, Post-structuralism and International History", in M. Hoffman and N. Rengger (eds.), *Beyond the Inter- Paradigm Debate*, Forthcoming.

51- E. H. Carr, *The Twenty Years Crisis*, 1919- 1939 (London: MacMillan. 1962).

۵۲- نوشته های بول (دست کم آثار متأخرش) و کانت را می توان چنین تفسیر کرد. نک:

Bull, op. cit. in notes 11 and 22; and I. Kant, *Perpetual Peace*, in M. Forsyth, et al., *The Theory of International Relations: Selected Texts from Gentili to Treitschke* (London: Allen and Unwin, 1970).

53- Kant, ibid., p. 206.

۵۴- این نکته را به شکل مستوفی تر در اثر ذیل بسط دادهام:

A. Linklater, "What is a Good International Citizen?", in P. Keal and W. Maley (eds.), *Ethics and Australian Foreign Policy*, Forthcoming.

٥٥- برخي از آثار سودمندتر از اين قرار است:

R. Axelrod, Structure of Decision: The Cognitive Maps of Political Elites (Princeton: Princeton University Press, 1976); K. Boulding "National Images and International Systems", Journal of Conftict Resolution (Vol. 3, No. 2, 1959), pp. 120- 31; and C. Jonsson (ed.), Cognitive Dynamics and International Politics (London: Frances Pinter, 1982).

# «از بالا تا پایین لاکپشتها روی هم سوارند»

بی شالوده انگاری، نظریهٔ انتقادی و روابط بین الملل

کریس براون

Millennium 23 (2) (1994) : pp . 213 - 236 : ii

روزی روزگاری نظریهٔ روابط بینالملل – یا «نظریهٔ بینالمللی » – به واسطهٔ متمایز بودن موضوعش که همان مناسبات دولتهای برخوردار از حاکمیت است و سرشت تعمیمهایش که ادعا می شد بیزمان است از دید شارحانش گفتمانی جدای از حوزهٔ فراختر اندیشهٔ اجتماعی و سیاسی انگاشته می شد. به گفتهٔ مارتین وایت «سیاست بینالملل حوزهٔ تکرار و بازآمد ... است» حوزهای که مفروضات پیشرفت باورانهای که در

 ۱. از اشتخاص ذیبل به خاطر اظهار نظرها و الهام بخشیهای شان سپاسگزارم: مالی کالرن، ریچارد دیزنی، مارک هافمن، نیک رنگر، تاریبا وایریبرن و یک داور بی نام و نشان. همچنین از برایان بری سپاسگزارم که داستان ذیل را بسرایم روایت کسرد. روزی از یک حکیم شرقی پرسید وضع و حال کائنات چگونه است. او پاسخ داد و جهان روی سنگ ینک لاک پشت بنزرگ قدرار دارده. و خدود این لاک پشت روی چیست؟ دروی یک لاک پشت دیگره. و آن یکی لاک پشت کجاست؟ داز بالا تا پایین لاک پشتها روی هم سوارنده.
 ۲. کریس براون (Chris Brown) استاد علوم سیاسی در دانشگاه ساوت همپتون است.

دیگر انواع اندیشهٔ اجتماعی حائز اهمیت فراوان است در آن هیچ خریداری ندارد [۱]. اما در نزدیک به دو دههٔ گذشته این رویکرد به نظریهٔ روابط بین الملل عملاً متزلزل شده است. برخی پژوهشگران روابط بین الملل آگاهانه با مسئلهٔ نظریهٔ به قصد برچیدن پرچینهایی برخورد کرده اند که پیش تر موضوع روابط بین الملل را مرزبندی کرده بودند. این در حالی است که از آن سوی پرچین نیز برخی از نظریه پردازان سیاسی به موضوعاتی پرداخته اند که پیش تر ملک طلق نظریهٔ «بین المللی ا مگاشته می شد. دیگر موضوعاتی پرداخته اند که پیش تر ماک طلق نظریهٔ «بین المللی » انگاشته می شد. دیگر فراست، اونورا اونیل، تری ناردین و مایکل والتسر نظریه پرداز سیاسی هستند یا نظریه پرداز اجتماعی یا نظریه پرداز روابط بین المللی – آنان آشکارا به مسائل واحدی می پردازند وبقیه اش همه تفاوتهای فردی است [۲]. نظریهٔ روابط بین الملل دیگر محدود به حوزهٔ بسته ای که خود برای خویشتن تعیین کرده بود نیست.

ولی همه چیز آن طور که باید نیست. با در هم شکسته شدن دیوارهای این حوزهٔ بسته به دست نظریه پردازان روابط بین الملل – که با کمک دوستان شان از آن سوی پرچین صورت گرفت – و پیوستن آن به مادر شهر اندیشهٔ اجتماعی و سیاسی، هر چند انتظار میرفت روابط بین الملل در زندگی این مادر شهر ادغام شود و به ترسیم آیندهٔ آن کمک کند ولی چشم انداز نومیدکننده ای پیش چشم آن نظریه پردازان پدیدار شده است. برخی از ممتاز ترین ساکنان این شهر، گریخته یا از استعداده ای خود برای حملهٔ به موطن پیشین خود شان با همدستی با بیگانگانی از دیگر شهرها و کشورها بهره مواضعی دیده اند که به مدت دو هزار و پانصد سال آسیب ناپذیر پنداشته می شد. در یک کام، ما – که زمانی نظریه پرداز روابط بین الملل خوانده می شدیم – به شهری تحت محاصره که جنگ داخلی آن را پاره پاره کرده است پیوسته ایم. وانگهی، دیگر بی طرفی ممکن نیست؛ باید جبههٔ خودمان را انتخاب و مواضع خودمان را مشخص کنیم به ویژه

به ایـن دلـیل که «روابط بینالملل » یکی از رزمگاههای اصلی است که متمردین انتخاب کردهاند.

متمردان و مهاجمان بر خودشان نامهای گوناگون مانند «نظریهٔ انتقادی» ( و «نظریهٔ انتقادی به معنی خاص کلمه»)، «پسا ساختارگرایی» ، «میانمتنیت» و «پسانوگرایی» گذاشتهاند و یکی از پیچیدهترین جنبههای وضعیت حاضر این است که هواداران و مخالفان این آموزهٔ جدید گاه این اصطلاحات را مترادف هم به کار می برند ولی گاه – و به گمانم به درستی – تفاوتهای تعیین کنندهای میان آنها قائل می شوند. گام نخست برای سردر آوردن از این وضعیت، سر و سامان دادن به این اصطلاحات است و برون هیچ راه پذیرفته شدهٔ عامی برای این کار وجود ندارد لزوماً باید صراحت داشته باشیم. قصدم ایس است که در مقالهٔ حاضر از رویکرد دو مرحلهای ذیل به ره جویم.نخست، به نظر من ویژگی مشترک رویکردهای جدید، باور به این مسئله است که همهٔ اندیشههای اجتماعی و سیاسی مختلفی که از دوران روشنگری به این سو در غرب هسهٔ اندیشاهای این است که شاید بتوان نام گفتمان نوگرایی را بر آنها نهاد – بحرانزده هستند: در اینجا عنوان «نظریهٔ انتقادی» را به صورت اصطلاحی عام برای همهٔ

اما برای غلبه بر این بحرانزدگی اندیشهٔ نو و در واقع برای تعریف این بحران، راههای چندی وجود دارد و در همین مرحله است که باید بین نظریهٔ انتقادی (به معنی خاص کلمه) و پسانوگرایی، بین «میان متنییت'» و «منطق گفت و شنودی » و غیره تمایز قائل شد. این تمایزگذاریها بیش از آنکه صرفاً مفید باشند از آن رو ضروری هستند که این گونههای متفاوت گفتمان (نمی گوییم نظریهٔ، چون اصطلاحی است که موجب مصادره به مطلوب می شود) نمایندهٔ رویکردهای کاملاً متفاوت و در واقع ضد و نقیضی

intertextuality
 dialogism

در قـبال بحـران هسـتند. یکی دقیقاً برای آن به نظریهٔ انتقادی به معنی خاص کلمه توسل مـیجویـد تـا از دامهـای پسـانوگرایی پرهیز کند؛ بر عکس، پسانوگرایی پاسخی است به کاسـتی نظـریهٔ انتقادی. نمیتوان در آن واحد یک نظریهپرداز انتقادی و یک پسانوگرا بود --.البـته بـر اساس تعریف اولیهٔ من پسانوگرایان، پیرو نظریهٔ انتقادی به معنی عام کلمه هم هستند.

از ایس تعریف چنیس بر می آید که بررسی ای هم که من قصد دارم اینجا دربارهٔ نظريهٔ انتقادي و روابط بينالملل صورت دهم بايد در دو مرحلهٔ انجام شود. نخست، به بررسی بحرانبی خواهم پرداخت که نظریهٔ انتقادی پاسخی به آن است؛ و سیس نگاهی به گلچینی از روایتهای مختلف نظریهٔ انتقادی خواهم انداخت که برای سر درآوردن از طیف وسیع پاسخهای موجود انتخاب شدهاند. روابط بینالملل یکی از کانونهای نوشتهٔ حاضر خواهمد بود ولي در راستاي ذهنيت خروج از چارچوب محدود روابط بينالملل کـه بالاتـر آن را ارج نهـادم صـرفاً بـه اين خاطر که اثري هنوز بعد «بينالمللي » آشکاري نـدارد آن را حـذف نخواهـم كرد يا اثري را كه به نظر من گوهر قابل ملاحظهاي ندارد به صرف ايـنكه هوادارانش براي أن بعدي بينالمللي قائلند منظور نخواهم ساخت – بر اين اساس به عنوان یک تذکر اولیهٔ مجادله برانگیز و برای مشخص کردن موضع خودم می گویم که ریچارد رورتی در این مقاله مورد بحث قرار می گیرد (زیرا کارهای او را واجد گوهری قابل ملاحظه میدانم هر چند او دستور کار بین المللی آشکاری ندارد) ولي از يل ويريليو بحثي نخواهم كرد (زيرا با اينكه وي به عناويني مي يردازد كه داراي بعـد بيـنالمللـي أشكاري هستند آثار او را به راستي مهم نمي شناسم). اما اين گونه پيش بردن بحث، حاکی از شتابزدگی است؛ نخست باید دید سرشت «بحران» چیست؟

كدام بحران؟

شیاید سیاده تریین راه شیروع، دسیت زدن بیه ییک رشیته مقایسههای «قبلی و بعدی» و بررسبی این مسئلهٔ باشید کیه اندیشمندان دورههای مختلف چگونیه موضع گیریهای خودشان را مطرح ساختهاند. برای نمونه، وقتی در اواخر سدهٔ هیجدهم کانت به تحقیق دربارهٔ سرشت داوری اخلاقی پرداخت مدعی شد که برای شکاکیت دیوید هیوم پاسخ شایسته ای در قالب مفهوم «فرمان قطعی» پیدا کردهاست: قانون اخلاق در اذهان همهٔ موجودات خردمند نقبش بسبته است و محتوایش جهان شمول و گریزناپذیر است. ولی یـک کانتـی امروزی مانند جان رالز ناچار است – با مقداری ناراحتی – در عین حال یک پیرو امروزی هیوم هم باشد زیرا نمی تواند برای نظریهٔ عدالت خودش چنان مبنایی دست و پاکند؛ در عـوض، وی بـرای تشریح کار خودش به توصیف هیوم از «نظریهٔ احساسات اخلاقی » (تأکید از من است) توسل می جوید [۳]. چند سالی پس از کانـت، هگل ضمن رد اندیشهٔ عقلانیت و اخلاق جهانشمول، این مفاهیم را تاریخی کرد و در عـوض، ماجـرای سـر بـر آوردن دولـت اخلاقی و عقلانی نو و فرد خصوصی بهره مند از ذهبن آزاد را بسر حسب خود آگاه شدن روح کلی بازگو کرد. هگلیهای امروزی مانسند جسان کساروت و مرویسن فراسست ماجسرای تحول مشابهی را البته با روایتی آشکارا عرضی و استطوره زدایی شده بازگو میکنند زیرا دیگر نمیتوان اندیشهٔ روح خود شکوفا را به شبکلی بازگو کنرد کنه معنا داشته باشد. یا بالاخره با فاصله گرفتن از افراد نامدار، مضامین مختلفی را کـه اصطلاح «علم» در دهههای ۱۸۹۰ و ۱۹۹۰ داشته است در نظر بگیرید. در دههٔ ۱۸۹۰ تفاوت میان معرفت علمی و سایر معرفتها روشن بود. علم از دل تمناظر و تطابق میان نظریه، مشاهده و واقعیت سربرمی آورد؛ بقیه همه خرافه بود. امروزه

1.theory of moral sentiments 2.Geist

تحت نفوذ کانت و سایرین دیگر نمیتوانیم با اطمینان بین نظریهٔ و مشاهده فرق بگذاریم و ازهمین رو تفاوت میان علم و شبه علم به شدت مورد مناقشه قرار گرفته است.

وجه مشترک همهٔ این نمونه ها، از بین رفتن شالوده های معرفت است. به نظر می رسد اندیشهٔ نو ذاتاً « بی شالوده انگار '» است. اندیشمندان «قبلی» که در بالا از آنها نام بردیم معتقد بودند که آثار شان را می توان بر معرفت معینی استوار ساخت؛ اندیشمندان «بعدی» می دانند که چنین نیست. آیا این اهمیتی دارد؟ شاید نه. ظاهراً بسیاری از متفکران کاملاً خشنودند که چون گذشته به کار شان ادامه دهند و بی شالوده بودن اندیشه شان باعث نمی شود که جز احساس دردناک و گاه و بی گاه نگرانی از خالی بودن زیر پای شان دچار احساس ناراحت کننده تری شوند. یک نظریه پرداز انتقادی خواهد گفت که چنین اندیشه ورزانی مانند آن شخصیتهای پویانمایی هستند که به خاطر حرکتی که از قبل داشته اند می توانند از پرتگاه هم جلوتر روند و روی هوا قدم بردارند ولی همین که به وضعیت خود شان واقف می شوند سقوط می کنند.

بی شالودهانگاران که احتمالاً نگرانی نداشتهاند همچنان بی دغدغه خواهند ماند زیرا ایمان دارند که قدرت خرد و عقلانیت حتی وقتی بی شالوده باشد کارگشا خواهد بود. ولی در اینجا بعد دیگری از بحران مورد توجه قرار می گیرد ظاهراً خود خرد طبق برداشت متعارف مورد تهدید است. دراینجا چند مسئلهٔ مطرح است. مسئلهٔ تا حدودی سیاسی است؛ در سدهٔ بیستم عقلانیت ابزاری <sup>۲</sup> غرب اغلب در خدمت آرمانهای قابل تردید قرار گرفتهاست و خودش از نظر سیاسی مورد بدگمانی است. و از لحاظ معرفتشناسی، یکی از معمول ترین ویژگیهای اندیشهٔ سدهٔ بیستم این نظر است که عقلانیت در بسترهای گوناگون معانی متفاوتی پیدا میکند – اینکه خرد تنها می تواند در

- 1.anti-foundationalist
- 2.instrumental rationality

چارچوب «بُسننگره های» کوونی، یا «شبکه های» فوکویی یا «افقهای» گادامری عمل کند [۴].

اما برای نگران خرد وعقلانیت بودن لازم نیست هوادار هیچ یک از این نقدها باشیم. نکتهٔ اساسی را به بهترین شکل ماکس وبرخردمند در پایان کتابش **/خلاق** پروتستان و روح سرمایهداری بازگو کردهاست[۵]. وی در آنجا نشان میدهد که چگونه «پارسامنشی این جهانی» عقلانی که پاکدینان آزادانه اختیار کرده بودند و زمانی نیرویی رهایی بخش بود اکنون جهانی پدید آورده که در آن همه چیز با قید و بندهایی به مصالح بیرونی که این «عقلانی شدن» جهانشمول را سیراب میکرد از دید پارسای پاکدین، ردای سبکی بود که هر لحظه می شد به کناری انداختش. «ولی سرنوشت این گونه رقم خورد که این ردا به قفسی آهنین تبدیل شود»[۶]. سرکوبگر جدید، همان چیزی است که ما را از سرکوب قبلی آزاد ساخت – و این داستان به اندازهٔ کافی آشنایی است. عقلانیت نو غربی، جهانی افسونزدوده آفریده است.

اندیشه وبر شدیداً تحت تأثیر آثار نیچه بود و در نوشته های این اندیشمند بزرگ می توان بسیاری از مضمونهای بحران معاصر ونظریهٔ انتقادی زادهٔ آن را تشخیص داد. تأکید نیچه بر اهمیت ژرف ولی عمدتاً ناشناختهٔ «مرگ خدا»، از بی شالودهانگاری سدهٔ بیستم خبر می دهد. بدیل دیدگاه ورزانه ای که او برای معرفت شناسی پیشنهاد می کند بخش اعظم فلسفهٔ علم رادیکال سدهٔ حاضر را پیشاپیش مشخص می ساخت – «...فیزیک هم تنها تفسیر و آرایش جهان است... و نه تبیین جهان»[۷]. وشاید بالاتر از همهٔ، ماجرای واپسین انسانها در مقدمهٔ **چنین گفت زرتشت** ویرانگرترین تفسیری است که در ادبیات جهان تحلیل رفته ای وجود دارد که به واسطهٔ وابستگی مفرط به نیروی فرضاً رهایی بخش خرد پدید آمده است.

زمیسن کوچک شده است و واپسین انسان که همه چیز را کوچک می سازد بر آن سوار است... ایسن واپسین انسانها چشمک میزنند و می گویند «ما خوشبختی را کشف کرده ایم» ... آنها هنوز کار می کنند زیرا کار سرگرمی است. ولی مراقبند این سرگرمی آنها را از پا نیندازد ... چه کسی هنوز مایل است حکومت کند؟ چه کسی اطاعت می کند؟ هر دوی اینها بار بیش از حد سنگینی هستند. یک گلهٔ بی شبان. همه یک چیز را می خواهند، همه مثل همند: هر کس جز ایس فکر کند به میل خود روانه دیوانه خانه می شود [۸].

چیزی که به روشنترین وجهی از نوشته های نیچه به دست میآید این است که بحران اندیشه ای که وی در آثارش مشخص می سازد خطری واقعی است. اگر پاسخی برای این بحران نداشته باشیم، اگر نتوانیم به ارزیابی دوبارهٔ همهٔ ارزشها بنشینیم فروریختن شالوده های نظم قدیمی جهان – در یک کلام، مرگ خدا – به نابودی هر چیز با ارزشی منجر خواه د شد. اندیشهٔ مشابهی البته نه به این روشنی در رساله ای به قلم هایدگر بازگو شده است: مسئلهٔ فناوری که در آن وی معتقد است فناوری نو در تعریف فراخ خود همه چیز از جمله انسانها را به ابزارهایی تبدیل میکند که «ذخیره ای دانمی» برای استفاده در هر جاکه مناسب باشد به وجود میآورد – در این روند، انسان نظریه پردازان انتقادی امروزی از این اندیشمندان به ارث برده اند زیرا بسیاری از نظریه پردازان انتقادی امروزی از این اندیشمندان به ارث برده اند زیرا بسیاری از نظریه پردازان انتقادی امروزی از این اندیشمندان به ارث برده اند زیرا بسیاری از نظریه پی هراس درک کرد. منتقدان

1.deconstruction

غیرمسئولانه ای بدون هدفی فراتر از خود بازی می دانند یا به نظریه پردازان انتقادی اتهام نابخردی یا نسبی گرایی می زنند ممکن است حرف شان بجا باشد ولی اگر همان گونه که گاه می بینیم از احساس اضطراب عمیقی که شالودهٔ بهترین این آثار را تشکیل می دهد سرخوشانه بی خبر باشند قوت انتقادات شان به شکل بر جسته ای کاهش می یابد [۱۰]. ممکن است راههای به تری از (برخی روایتهای ) نظریهٔ انتقادی برای مقاومت در برابر تکوین واپسین انسانها و جود داشته باشد ولی نباید منکر این حقیقت شد که در اینجا خطر راستینی و جود دارد که به پاسخی ریشه ای نیاز دارد.

برای خاطر بحث فرض کنید اندیشهٔ نو غربی بحران زده است و فرض کنید این بحران با نادیده گرفتنش از بین نخواه د رفت و غیر از پافشاری ساده بر ارزشهای قدیمی پروژهٔ روشنگری، به نوعی پاسخ مشخص نیاز دارد. چه نوع پاسخی؟ به نظر من، خوب است برخی رویکردهای مشخص را که دو دستهٔ کلی را میسازند مشخص سازیم. دستهٔ نخست بازسازی <sup>1</sup> را در برابر واسازی مطرح میسازند؛ بازسازان می کوشند شالوده های تازهای برای اندیشهٔ دست و پا کنند، واسازان به بازی آزاد اندیشهٔ بی شالوده انگارانه می بالند. اینها دو پاسخ نهایی هستند و من در ادامه خواهم گفت که معیچ یک از آنها رضایت بخش نیست. رویکردهای که در دستهٔ دوم جای می گیرند از اندازهٔ دستهٔ نخست متضادند. نسبی گرایی <sup>۲</sup>، تبارشناسی <sup>۳</sup>، تأکید بر تفاوت و دگربودگی <sup>1</sup> ویژگیهای مشترک نویسندگانی چون کانلی، باختین، فوکو، سیلوستر، و رورتی هستند ولی همینها هم این مضامین را در قالب اندیشه های بسیار متفاوتی مطرح میسازند. استدلال خواهم کرد که از دل همین اندیشه هستند که شاید بتوان به یک نظریهٔ انتقادی

1.reconstruction 2.relativism 3.genealogy 4.otherness

ماندنی دست یافت.

دست و پا کردن شالوده های تازه

مهمترین تسلاش برای غلبه بر بحران اندیشهٔ سدهٔ بیستم از طریق بازسازی را میتوان در نظریهٔ انتقادی به معنی خاص آثار مکتب فرانکفورت (که نام خود را از مؤسسهٔ پژوهشسهای اجتماعی دانشگاه فرانکفورت در سالهای میان دو جنگ گرفته است) و يورگن هابرماس مهمترين نماينده جديد آن سراغ گرفت [١١]. نظريهٔ انتقادي در جايي سر بر میآورد که پروژهٔ قرن نوزدهمی آزادی بشر – که بر مفاهیم قدرت خرد و اندیشههای پساروشنگری دربارهٔ مسیر تاریخ بشر پایه میگرفت – با نقد عقلانیت و پیشرفت در سدهٔ بیستم رو به رو میشود. متن جا افتادهٔ مکتب فرانکفورت یعنی **دیالکتیک روشنگری** تئودور آدورنو و ماکس هورکهایمر حمله ای بربیخ وبن آموزهٔ ييشرفت و نتايج فرضاً رهايي بخش علم و عقلانيت است كه به حمله بر تبليغات و «صنعت فرهنگی'» که روشنگری را دستمایهٔ فریب تودهها ساخته است ختم می شود [11]. ايس اثـر فـوق العـاده بدبينانه – كه در ١٩۴۴ يعني زماني نوشته شد كه مؤسسة ياد شده در ایالات متحده در تبعید به سر می برد متنی کلیدی برای تعریف بحران اندیشهٔ سدهٔ بیستم و نمایانگر دست شستن اندیشمندانی از پروژهٔ قدیمی آزادی است که شکل گیری اندیشهٔ خودشان ریشههای محکمی در خود این پروژه داشته است.

آشار هابرماس، این پروردهٔ مکتب فرانکفورت و برجستهترین نظریه پرداز انتقادی ربـع آخـر سدهٔ بیستم، آشکارا به قصد احیا و بازیابی همین پروژهٔ آزادی البته بدون استناد بـه مارکسیسـم است که نظریه پردازان انتقادی اولیه آن را قلب نظریهٔ انتقادی میدانستند. در کـل، هابـرماس در دورههـای «اولیه» و «میانه» نظریهٔ انتقادی خودش را در مخالفت با

<sup>1.</sup> cultural industry

برداشتهای یافت باورانه از علم و عقلانیت بسط داد که آدورنو و هورکهایمر هم بر آن حملـه أورده بودنـد. ولـي از أن گذشـته هـدف هابـرماس مخالفـت بـا تـأويلشناسـي غیررهایی بخش مثلاً هانس گئورگ گادامر هم بود [۱۳]. او میخواست مبنایی برای معرفت دست و یا کند که نه یافت باور باشد نه تأویل شناختی و غیرسیاسی و این کار را از طریق تفاوت قائل شدن میان انواع «منافع معرفتساز'»ی انجام داد که از وجوه متفاوت جامعة انساني ريشه مي گيرند. تعامل جامعة با محيط مادي خودش باعث ايجاد نفع و علاقهمـندی به پیش بینی و کنترل میشود که علوم **تجربی -- تحلیلی** یافت باور آن را برآورده می سازند. انسانها با یکدیگر به ترتیبی ارتباط می گیرند که با این علوم نمی سوان از آن سردر آورد و همین، موجب پیدایش نفع و علاقهمندی به علوم **تاریخی** *– تأویلسی* می گردد. ولی هابرماس *نظریهٔ انتقادی* را بر صدر این دو نوع آشنای علم مینشاند – نظریهٔ انتقادی زادهٔ تلقی جامعه به عنوان عرصهٔ قدرت و سلطه است که باعث ایجاد نفع و علاقهمندی به آزادی، رهایی از سلطه، و دستیابی به خودمختاری عقلایسی می گردد. دو نوع منافع معرفتساز قبلی، علومی پدید می آورند که آماج انتقادات مطرح در **دیالکتسیک روشنگری** قرار میگیرد ولی نفع سومی به صورت علاقهمندی به آزادی هم وجود دارد که نوع دیگری از علم را یدید می آورد: نظریهٔ انتقادی، و این علم صرفاً شکل تازه ای از سرکوب نیست.

ایسن مطالب پیچیده را از آن رو توانستیم بدین سرعت مطرح سازیم که از لحاظ مقاصدی که در ایسن مقاله دنسال میکنیم آنچه اهمیت دارد نه استدلال مطرح شده از سوی هابرماس بلکه شالودههایی است که وی استدلال خودش را روی آنها بنا میکند. هابرماس «متأخر» ایسن موضوع را به صراحت مطرح میسازد. هابرماس میخواهد نشان دهمد که مفهوم نظریهٔ انتقادیاش عقلاً قابل دفاع است. نظریهٔ انتقادی زادهٔ علاقهمندی به

<sup>2.</sup>knowledge-constitutive interest

رهایی است ولی این بدان معنا نیست که هر نظریه ای که مروّج رهایی باشد «درست» است و «حقیقت» دارد. از دید هابرماس رهایی به معنی دستیابی به خودمختاری عقلایسی است و این خود بدان معنی است که به نوعی معیار مستقل اعتبار – نوعی نظریهٔ حقیقت – نیاز داریم. این نظریهٔ حقیقت نمیتواند صرفاً به صورت «مطابقت با واقعیت» یا برداشت دیگری از حقیقت به صورت بازنمایی واقعیت باشد زیرا از دید نظریهٔ انتقادی، برداشتهای جاری از واقعیت میتواند سد راه رهایی گردد. هابرماس باید به مفهومی از حقیقت دست یابد که صرفاً عمل گرایانه نباشد بلکه در دامهایی که خود وی و نظریه پردازان انتقادی قبلی آنقدر کوشیده اند آنها را بر ملاسازند نیفتد.

پاسخ وی ایس است که حقیقت را اتفاق نظر عقلایی محرز می سازد. چیزی حقیقت دارد که در مورد حقیقت بودنش اتفاق نظر وجود داشته باشد ولی این اتفاق نظر باید ویژگیهای عقلایی مشخصی داشته باشد زیرا از دید هابرماس اگر هر اتفاق نظری بتواند حقیقت را محرز سازد این مفهوم، معنی خود را به کلی از دست می دهد. مسئطور هابرماس از اتفاق نظر عقلایی، اتفاق نظری است که تنها و تنها بر پایهٔ استدلال و فارغ از مداخلهٔ ملاحظات برون منطقی یا برون عقلی – مانند منزلت، روز یا تعصب – حاصل شده باشد. هابرماس بستری را که این نوع استدلال را امکان پذیر می سازد یک هابرماس، موقعیت گفتاری آرمانی <sup>(۱</sup>) می خواند. نکتهٔ تعیین کننده در این ادعا آن است که به باور هابرماس، موقعیت گفتاری آرمانی و معهوم نظری ساختگی نیست بلکه برعکس، چیزی است که در ذات خود زبان وجود دارد.

طبق استدلال هابرماس، کاربرد زبان تلویحاً به وجود عینی انواع معینی از «دعاوی اعتبار ٌ» اشاره دارد. هر جملهای که به زبان می آوریم لزوماً متضمن این ادعاست که آنچه گفته شدهاست معنادار، درست، موجه و صادقانه است – حتی اگر نیت

<sup>1.</sup>ideal speech situation

<sup>2.</sup>validity claims

آشکاری برای فریب شنونده وجود نداشته باشد کلام ما اگر به شکل عادی متضمن این ادعای «حقیقت» نباشد بی معنا خواهد بود. حرف هابر ماس این است که اگر نتوان اعتبار این ادعای «حقیقت» را – دست کم به شکل اصولی – ثابت کرد گفتار بشر بی معنا خواهد بود. ولی گفتار انسان بی معنا نیست پس باید امکان حقیقت وجود داشته باشد. گر چه دستیابی به شرایط مورد نیاز برای کاربرد کاملاً آزادانهٔ زبان در یک موقعیت گفتاری آرمانی احتمالاً امکانناپذیر است با این حال همهٔ کاربردهای بالفعل زبان همین مدف را دنبال می کند. وانگهی، موقعیت گفتاری آرمانی صرفاً توصیفی برای بستری نیست که می توان حقیقت را در آن محرز ساخت بلکه از این گذشته تصویری از نوع خاصی از جامعه هم ارائه می کند، جامعهای که در آن افراد، زندگی کاملاً آزادانه و بی قید فاسری از مانی در ارتباطات و روابطشان با یکدیگر، برابر و کاملاً آزادانه و بی قیاد هابرماس جامعهٔ انسانی کاملاً رهایی که نظریهٔ انتقادی قصد متحقق ساختنش را دارد مالا در از در می می در از سان مستتر است آلا.

برخی از نظریه پردازان انتقادی در روابط بین الملل دست کم تا حدودی مدعی اند که به معنای موردنظر من در این مقاله، نظریه پرداز انتقادی به معنی اخص کلمه اند و از برخی از ایس مفاهیم در آثارشان بهره می گیرند. رابرت کاکس برای تفاوت قائل شدن میان نظریهٔ «مشکل گشا » و «انتقادی» از اندیشه های هابرماس کمک می گیرد و رویکرد اندرو لینکلیتر به نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل هم آشکارا مفهوم منافع معرفت ساز را به استخدام می گیرد[۵۵]. بررسی مستمر مارک هافمن دربارهٔ مباحثه میان بُن نگره ها در روابط بین الملل کاملاً ملهم از اندیشهٔ هابرماس است همان گونه که مارک نویفلد هم در کارهایش پیرامون تأمل گری و نظریهٔ روابط بین الملل از هابرماس الهام می گیرد[۶۵]. اما دست کم در مورد کاکس به نظریهٔ روابط بین الملل از هابرماس الهام می گیرد[۶۵]. اما ماست کارهایش پیرامون تأمل گری و نظریهٔ روابط بین الملل از هابرماس الهام می گیرد[۶۵]. اما ماست کرامشی، نظریه می آنچه کاکس عرضه می دارد تا اندازهٔ زیادی آمیزه ای است از سیاست گرامشی، نظریه می اینینیستی دربارهٔ امپریالیسم و نظریهٔ نومارکسیستی

فرووابستگی – به طور کلی، کار وی به مراتب مارکسیستی تر است تا هابرماسی. تقریباً همین مطلب را می توان دربارهٔ بررسی اصلی لینکلیتر به نام **فراسوی واقع گرایی و** مارکسیسم : نظریهٔ انتقادی و روابط بین الملل گفت – گر چه حتی در این کتاب هم نفوذ کانت آشکار و به روشنی غیرمارکسیستی است – ولی وی در آثار جدیدترش دربارهٔ «شمول» و «حذف» و سرشت همبستگی، رگهای نظریهٔ انتقادی را باب کردهاست که رابطهٔ نزدیکتری با علائق هابرماس دارد [۱۷].

هابرماس نخستین بار این برداشتها را در مخالفت با تصورات یافت باورانه از علم بسط داد که یا منکر موضوعیت آزادی انسان بودند یا در روایت مارکسیستی، آزادی را نتیجهٔ فرعی عمل بر طبق قوانین غیرشخصی تاریخ میدانستند. امروزه دشمن تغییر کرده است و هابرماس آگاهانه نمایندگی ارزشهای عقلانیت و حاکمیت انسان شناسنده در جنبش روشنگری را به عهده گرفته است؛ ارزشهایی که هر چه بیشتر زیر حملات پسانوگرایان و پساساختارگرایان قرار دارند. وی در **گفتمانهای فلسفی نوگرایی** – سلسله درسهای او دربارهٔ همین موضوع که پروبال داده شده است – این منتقدان را غیر خردگرا و ذاتاً محافظه کار میخواند و معتقد است انتقادات شان از مفهوم عقلانیت و ذهنْبنیادی تنها به تحکیم و تقویت وضع موجود کمک میکند[۸۸].

اما این برچسبها پاسخگوی دلایل اقامه شده بر ضد موضع گیری هابرماس نیست. آیا باز بودن یک جامعه بر اساس موقعیت گفتاری آرمانی، هدفی دستیافتنی یا حتی مطلوب است؟ ظاهراً این اندیشه که مناسبات بشری را میتوان بر پایهٔ شفافیت کامل میان افراد استوار ساخت – این اندیشهٔ که ارتباطات انسانی میتواند به طور اصولی فارغ از تحریف باشد – به انکار ابهام آلودگی گوهری مناسبات میان اشخاص، به ناتوانی هر فرد از اینکه بتواند هرگز فرد دیگری را بدون خطا بشناسد میکشد. اعتقاد به مطلوب بودن شفافیت، به پای بندی به حذف تفاوت و انکار اینکه دیگران را میتوان به عنوان دیگران پذیرفت نزدیک میشود. نبود اتفاق نظر در نظریهٔ اجتماعی میتواند صرفاً بازتاب

ابه ام آلودگی گوهری وجود بشر، مناقشه پذیری ذاتی نظریه هایی که در جهان واقعی عمل سیاسی می پردازیم باشد. انتقاد کانلی دایر بر اینکه در موقعیت گفتاری آرمانی تنها می توان «گفتار آرمانی شدهای را که حاصل منجمدسازی مشارکت مؤثر در زندگی سیاسی باشد» یافت با مشارکت خود هابرماس در زندگی عمومی جور در نمی آید ولی ساختگی بودن موضع هابرماس را به درستی آشکار می سازد. [۱۹] . گفتار آرمانی چه لزوماً به شکل تلویحی از کاربرد زبان نتیجهٔ شود و چه نشود ظاهراً نمی تواند نقش بنیادینی را که اندیشهٔ هابرماس برای آن قائل است عملی سازد.

به طور خلاصه، به دشواری میتوان گفت نظریهٔ انتقادی به بحران اندیشهٔ نو که در بالا بدان اشاره کردیم پاسخی می دهد. هدف هابرماس روشن است – هدفش به دست دادن تفسیری نو از آزادی و رهایی است که بر شالودههایی استوار باشد که در برابر نقدهای بی شالودهانگارانهٔ اقامه شده توسط نیچه و میراث برانش آسیبناپذیر باشد. ولی موقعیت گفتاری آرمانی و مفهوم ارتباطات تحریفناشده نمیتواند این مهم را برآورده سازد. موقعیت گفتاری آرمانی پیش فرضش امری مورد مناقشه، یعنی معنادار بودن گفتار و کنش بشر است و مجموعه معیارهایی را مقرر میدارد که به درهم و برهمی و ابهام ذاتی وجود انسان عنایت ندارد. هابرماس پروژهٔ روشنگری را از نو تشریح میکند ولی نه به ترتببی که از انتقادات وارد بر آن پروژهٔ از جمله انتقادات مطرح شده از سوی دیگر پژوهشگران مکتب فرانکفورت در امان بماند. هابرماس معتقد است شده از سوی دیگر پژوهشگران مکتب فرانکفورت در امان بماند. هابرماس معتقد است خردستیزان پساساختارگرایی و پسانوگرایی میخواند – «محافظه کاران جوان» جدید – براز میشود. در ادامه خواهم گفت که چنین نیست ولی در عین حال آثار این نویسندگان را باید به بررسی گذاری. PersianPDF.com

۲۶۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

# روابط بينالملل پساساختارگرا

تعدادی از برجسته ترین نظریه پردازان انتقادی که در حوزهٔ روابط بین الملل کار می کنند از آثار پساساختار گرایان فرانسوی چون بارت و دریدا الهام می گیرند [۲۰]. قلم زدن دربارهٔ این آثار مشکلاتی واقعی پیش می آورد. این آثار به خودی خود دشوار نیستند؛ چون فوق العاده رنگارنگند و از همین رو خلاصه کردن شان آسان نیست *به راستی* قلم زدن درباره شان دشوار است ولی این اساسی ترین مشکل نیست. مشکل اساسی تر این واقعیت است که این نوع آثار تلاش دارند آن دسته از ویژگیهای گفتمان را آشکار سازند که معمولاً هویدا نیستند؛ از همین رو اصلاً نمی شود درباره شان جملاتی را بیان داشت که با عبارت «پساساختار گرایی (یا میان متنیت یا هر چیز دیگری» یعنی .... » آغاز شوند: تکمیل چنین جملاتی به معنی بر باد رفتن کل کار است. یکی از ویژگیهای مشوند: تکمیل چنین جملاتی به معنی بر باد رفتن کل کار است. یکی از ویژگیهای مشرخص این نوع نوشته ها آن است که متضمن آشنایی زدایی ( – تلاش برای تبدیل امور آشنا به امور ناآشنا و برعکس – هستند و روایتی که کارش روشن سازی و آشنا کردن

خود پساساختار گرایان نسبت به این مشکل معترفند. دریدا معتقد است که برخی مطالب باید «تحت محوشدگی» نوشته شوند – یعنی باید رویشان خط کشید (زیرا دقیقاً منظور ما را نمی رسانند) ولی باز هم تحت خطخوردگی خوانا و روشن هستند (زیرا راه بهتری برای بیان مقصود وجود ندارد) [۲۱] . هیچ راهی برای پرهیز از این مشکل نیست. بهترین راه فائق آمدن بر آن، وارونه ساختن رویهٔ بخش قبل و تمرکز نسبتاً شدیدتر روی نوشته های بالفعل محققان روابط بین الملل چون دردریان و اشلی است و نه توجه به استادان آنها، ولی پیش از انجام این کار باید مقدمات خلاصه و ناقصی را دربارهٔ کلیت پساساختار گرایی مطرح سازیم [۲۲] .

1.defamiliarisation

پساساختار گرایان فرانسوی همان طور که از نام شان پیداست از دل ساختار گرایی فرانسوی سر بر آوردند و خود ساختار گرایی فرانسوی هم حاصل تعمیم زبان شناسی ساختار گرایانهٔ نیمهٔ نخست سدهٔ بیستم بود که به ویژهٔ با نام سوسور شناخته می شد [۲۳] . اندیشهٔ اساسی زبان شناسی ساختار گرا این است که زبان به صورت نسبتهای تفاوت عمل می کند. واژهٔ «گربه» هیچ نسبت ضروری با چهار پای کوچک پشمالویی که می شناسیم ندارد؛ هر مجموعهای از اصوات می توانست برای نامیدن این موجود به کار گرفته شود. به جای آنکه لفظ «گربه» را نمایانگر مدلولی بپنداریم بهتر است معنای آن را زادهٔ رابطهای بدانیم که این واژه با سایر واژه های یک زبان دارد. معنا برخاسته از رابطه میان یک واژهٔ دلالت گر و مدلول نیست بلکه حاصل رابطهٔ میان

اگر این استدلال را به ورای زبان تعمیم دهیم و آن را تا آستانهٔ پوچی و یاوگی پیش بریم به نمونهای از بحران شالوده ها که در بخش قبلی همین مقاله تشریح شد می رسیم. به جای آنکه یک متن را نمایانگر موضوع خودش و از حیث متناظر بودن با این موضوع، معنادار بدانیم (همان طور که در نظریه های «همخوانی و تناظر» حقیقت مطرح می شود) موضوع معرفت \_ «مدلول استعلایی<sup>ا»</sup> - کلاً از میان برداشته می شود. در عوض تنها می توانیم یک متن را در رابطه و نسبت با دیگر متون یعنی به عنوان یک «میان متن<sup>۱</sup>» در نظر بگیریم. اما تنها موضوع معرفت نیست که با این شیوهٔ نگرش به جهان از بین می رود بلکه فعن شناسنده هم ناپدیده می شود. اگر متون را تنها می توان به صورت میان متن خواند پس چهرهٔ «نویسندهٔ» مفروض متن زائد می شود. شعار «چیزی بیرون از متن وجود ندارد» این نکته را به روشنی و شاید بیش از حد روشن بیان

1.transcendental signified

2.intertext

درک معـنای انسـان بودن – اگر معنایی داشته باشد – وجود دارد. دیگر «انسان» در کانون گفـتمان یـا هـر چـیز دیگـری جـای ندارد. بر انداختن هدف جنبش روشنگری که تبدیل انسان به سازندهٔ تاریخ و فراهم آورندهٔ آزادی بود کامل تر از این امکان پذیر نیست.

برخلاف ساختارگرایان که صرفاً نگاه خودشان را روی ویژگیهای ساختاری متنها متمرکز می سازند پساساختارگرایان محتوا را البته به شیوههایی متفاوت با نقّادی متعارف درنظر می گیرند. پیوند آنان با ساختارگرایی متضمن استمرار ناپیدایی فاعل و موضوع شناسایی است و این امکان آزادی تفسیر را فراهم می سازد که تعیین پیشاپیش مرزهای آن اگر مرزی داشته باشد دشوار است. هدف دریدا از واسازی نشان دادن این است که همهٔ متنها چندمعنایی و خودبراندازند و معنایی که می خواهند برسانند چیزی بیش از آنچه نیچه «ارتش پویای استعارهها» می خواند نیست. برای آنان که هنوز دلبسته به مفاهیم عقلانیت اندیشهٔ روشنگری هستند این سخن که این رویّه پیچیده و معمایی است تمام مطلب را بازگو نمی کند ولی در این مرحله شاید معقول باشد که بحث را عوض کنیم و به تلاشهای مشخصی بنگریم که برای بررسی این اندیشه ها در بستر بینالمللی صورت گرفته است.

میان متن، زنجیره ای از متنه است. چه متنهایی در چه بستری موضوعیت دارند؟ آشکار است که این مسئله را نمی توان پیشاپیش با استناد به پیوندی میان موضوع شناسایی و فاعل شناسایی تعیین کرد زیرا میان متنیّت، مبتنی بر انکار چنین پیوندی است. مسئلهٔ نوع ادبی یا مناسب بودن ظاهری را نمی توان مسلّم فرض کرد. برای نمونه، این اندیشهٔ که دیپلماسی را به عنوان یک فعالیت باید بر حسب تعریف از پیش داده شده دیپلمات بودن شناخت – تعریفی که بر متون فرضاً معتبری چون خاطرات دولتمردان استوار است – دقیقاً همان چیزی است که بررسی راهگشای دردریان **دربارهٔ** د**یپلماسی: تبارشناسی بیگانهنمایی غرب** می خواهد بی اعتبارش سازد[۲۵] . نقش اسطوره ای – دیپلماتیک فرشتگان در متون انجیلی به همان اندازه بایگانیهای دیپلماتیک

قدرتهای بزرگ «موضوعیت» دارد و مقوله هایی چون ضد دیپلماسی و دیپلماسی فنی از بینامتن منابع غیرمتعارف به دست می آید. بررسی همین نویسنده دربارهٔ جاسوسی و تروریسم هم از متونی با انواع ادبی گوناگون الهام می گیرد و از فرق گذاشتن مثلاً بین داستانهای تخیلی جاسوسی و منابع رسمی سر باز می زند[۲۶].

دردریان همهٔ اینها را با ظرافت طبع قابل ملاحظه و بینش چشمگیری انجام مىدهد ولى نمى توان از اين پرسش آشكار پرهيز كرد كه اگر زنجيرهٔ متون از پيش تعيين شده نیست آیا این بدان معنا نیست که **هر م**تن را می توان در پرتو متن دیگر خواند و اگر چنیس است متونسی که این میانمتن خاص را تشکیل میدهند بر چه اساسی انتخاب می شوند؟ در عمل، در اینجا چیز جالب توجهی رخ میدهد. دردریان در بررسی خودش پیرامون میانمتن «دسیسه چینی» بر این تأکید دارد که داستانهای جاسوسی از رسواییهای جاسوسمي معاصر الهمام مي گيرند و بمرعكس، ظاهراً جاسوسان واقعي هم زياد داستان تخیلمی جاسوسمی می خوانمند. این عالی است ولی به نظر میرسد با به میان آوردن یک مدلول استعلایی یعنی «جهان واقعی» ترور و جاسوسی که متون تخیلی آشکارا میخواهند این جهان را روشن سازند خودش را بیاعتبار میسازد. اگر این متون به دلیل آنكمه حقيقتمي را درببارهٔ جهمان واقعمي بيان مميكنيند جالب توجمهاند خوب است كه توجـ ممان را معطـوف أنهـا سـازيم؛ أنچه روشن نيست اين است كه چرا بايد از مفاهيم نوگرایانهای چون مشخص ساختن «نفوذ » یا «عوامل کمک کننده»سه نفع زبان پساساختارگرایانهٔ میانْمتنیّت دست بشوییم. شاید میانْمتنیّت در اینجا نقشی آموزشی ـ اکتشافی داشته باشد \_ یعنی اگر دردریان رویکرد خودش را مطرح ساخته بود نمی توانستیم این ارتباطات را ببینیم ــ ولی ادعایی که پساساختارگرایی مطرح می سازد بسمی فراتـر از اکتشـاف و آموزش است. ادعای پساساختارگرایی این است که میانْمتنیّت بدون استناد به معیارهای بیرون از میانْمتن «نتیجه میدهد» و دست کم در این موارد به نظر نمی رسد که بتوان این ادعا را درست دانست. شاید جالب توجه باشد که بدانیم

دردریـان در کارهای بعدیش – که در ض*مد دیپلماسی* گردآوری شد [۲۷] ــ تا حدودی ایـن اسـتدلال را تغییر مـی دهـد؛ بـدون ایـنکه صریحاً اندیشهٔ میانْمتنیّت را کنار گذارد نویسـندگانی چون بودریار و ویریلیو که میانْمتنیّت موضوع محوریشان نیست منبع الهام او میشوند [۲۸] .

میان متنیّت، زنجیره ای از متنها را بررسی می کند. واسازی راهی «است» برای قرائت یک متن خاص که در چارچوب آن ثابت می شود «نویسنده» نتوانسته است ساختمان منطقی – عقلانی اندیشه ای را که قصد داشته است به وجود آورد[۲۹]. ریچارد اشلی در مقالهٔ «به سربردن روی مرز: انسان، پساساختار گرایی و جنگ»[۳۰] می کوشد تا اثر جا افتادهٔ کنت والتس، *انسان، دولت و جنگ* [۳۱] را واسازی کند. وی طی یک بررسی طولانی و پیچیده استدلال می کند که کتاب والتس یک متن تک گفتاری نیست که والتس بتواند معنایش را کنترل کند بلکه یک میان متن چند معنایی است که معانی آن بین قرائتی که در آن «انسان» به عنوان تأمین کنندهٔ مطلق نظم موقعیت ممتازی پیدا می کند و قرائتی که در آن نقش ممتاز را «جنگ» به عنوان تعریف کننده و سازندهٔ انسان بازی می کند در نوسان است.

نمی توان به سادگی تفسیر خلاصهای از این استدلال به دست داد و بالاتر از آن، نقد این استدلال هم ساده نیست زیرا به واسطهٔ پیچیدگی، قابل خلاصه شدن نیست. ولی حتی بدون چنین خلاصه یا نقدی هم طرح پرسشهایی دربارهٔ موقعیت، ماهیت و هدف این قرائت امکانپذیر و موجه است. روشن است که اشلی نمی تواند ادعا کند قرائت خودش از *انسان، دولت و جنگ* قرائت «درست و حقیقی » است – این ادعا تلویحاً به قرائتی تک گفتاری از متن اشاره دارد که اشلی آن را صریحاً به عنوان ویژگی قطعی نظریهٔ اجتماعی نوگرایی کنار گذاشته است[۲۲] – ولی از سوی دیگر، آیا **میچ** قرائتی از این متن می تواند چنین ادعایی داشته باشد؟ برخی از پیروان خلاق تر دریدا که به نقد ادبیات امریکا پرداخته داند ظاهراً مایلند در برابر هر گونه محدودسازی آزادی

تفسیر مقاومت کنند ولی علاقهٔ اشلی به «تحلیل انتقادی پرزحمت» [۳۳] خبر از آن می دهد که وی نمی خواهد بپذیرد متن والتس را دربارهٔ هر چیزی که خودمان مایلیم بگیریم. باید فرض کرد گر چه اشلی مدعی درست و حقیقی بودن قرائت خودش از اندیشهٔ والتس نیست ولی می خواهد بگوید که این قرائت از جهتی بهتر از سایر قرائتهای موجود است یادست کم متن والتس را به شکل جالب توجهی روشن می سازد – اگر نمی خواست چنین ادعایی کند پس اصولاً چرا این متن را پدید آورده است. مشکل اینجاست که خوانده چگونه باید این ادعا را ارزیابی کند؟ آیا این ادعایی است که بتوان «ارزیابی»اش کرد یا اینکه صرفاً ناچاریم قرائت اشلی را بپذیریم یا کنار بگذاریم؟

اشـلی دربارهٔ «نظریهٔ اجتماعی پساساختارگرا » و گفتمان پساساختارگرایی با لحنی «نظری» قلم می زند ولی آن را متفاوت بیا نظریهٔ اجتماعی نو میداند و نقش روابط بيـنالملـل پساساختارگرا را به دست دادن جايگزيني براي نظريهٔ روابط بينالملل متعارف يعنبي نو نمي شناسد[٣۴] . نقش قرائتهاي پساساختارگرا بر ملا ساختن تناقضات موجود در نظریهٔ غیرپساساختارگراست و ایس کسار را از منظری انجام میدهد که نه درون و نه بیرون از «رژیم» نوگرایمی است – و از همین روست که در عنوان مقاله اش از «مرزها» سخن می راند. اشلی از کارکردن روی حاشیهها در برابر اتهام بیمسئولیتی دفاع میکند[ ۳۵] ولمبی از دید نظریهپردازان رهایی طلبی چون هابرماس یا چارلز تیلور، وی همچنان در برابر آتهام محافظه کاری آسیب پذیر است. به دشواری میتوان دریافت که واسازی والـتس توسط اشـلي چـه تأثيري بر سلطه نوواقعگرايي بر نظريه روابط بينالملل خواهد داشت، می تواند داشته باشد یا حتی فرضاً دارد. مقایسهٔ سرنوشت این مقالهٔ اشلی با اثر قبلی او که نقد غیرپساساختارگرایانهٔ نوواقسعگرایس با عنوان «فقر نوواقعگرایی» است می توانید آموزنیده باشید [۳۶] . این نقد، محور بحثهای گستردهای قرار گرفت که برخی چهـرهمـای کلیدی رشته روابط بینالملل – والتس، گیلیین، کیئن، روگی، کاکس – در آن شرکت جستند و می توان گفت که در جریان آن، سلطهٔ نوواقع گرایی در این رشته به

شکل ملموسی تضعیف شد [۳۷]. تـا امـروز (۱۹۹۴) نقد ساختارگرایانهٔ اشلی چنین نتیجهای به بار نیاورده است.

رویکرد های پساساختارگرا به روابط بینالملل که به شدت از مفاهیم میانمتنیّت و واسازی الهام می گیرند حکم تصویر آینهای نظریهٔ انتقادی را دارند که در بخش پیشین مورد بررسی قرار گرفت. نظریهٔ انتقادی می کوشد تا با دست و پا کردن شالودههای تازه ای بر ایس بحران فائق آید ولی نمی تواند زمین محکمی برای این طرح ساختمانی پیداکند. نویسندگانی که در ایس بخش از آنها یاد کردیم می کوشند با صرف نظر کردن از مفاهیمی چون مناسبت و بازنمایی به ایس کاستی و سایر کاستهای نظریهٔ انتقادی پاسخ گویند. اما در عمل آنان نمی توانند به محدودیتهایی که خود قائل شدهاند پای بند بمانند و اگر هم آنها را جدی بگیرند خطر اسیر شدن شان در نوعی مکتبگرایی اساسا سترون وجود دارد. ولی نباید ایس دو قطب نهایی را یگانه امکانهای نظریه انتقادی منانخت جهان بدون افتادن به دامن مفروضات نوگرایی، تلاش جدی به عمل می آورند. بخش بعدی به این رویکردها اختصاص خواهد داشت.

# خودمان و دیگران

یکی از ویژگیهای بحران نوگرایی، از دست رفتن بالقوهٔ موقعیت ممتاز و جداگانهای است که غرب در اندیشهٔ ما دارد. از جمله دستاوردهای مفروض روشنگری، جهان شمول بودن اندیشهٔ آن بود؛ علم نو در غرب پا گرفت (البته با اقتباس از ریشههای همندی و عربی) ولی روشها و یافته های آن در همه جا صادق بود؛ «فرمان قطعی» کانت را کانت که یک فیلسوف آلمانی بود مشخص ساخت ولی قانون اخلاق بر همگان و در همه جا حاکم است؛ حتی اگر تفسیر تاریخ باورانهٔ هگل از دولت عقلانی نو ایجاب می کرد که این دولت تنها در اروپا بتواند پا بگیرد خود این هم دستاورد کاربست پذیری

جهانی بود همان طور که جامعهٔ کمونیستی که مارکس آمدنش را در بازنویسی ماده گرایانهٔ اندیشهٔ هگل مشخص ساخت چنین بود. اعتقاد بر این بود که ویژگی مشخص اندیشهٔ اروپایی، سرشت غیر اروپایی آن – به دلیل جهانی بودنش – است. به همین سان، این واقعیت که این اندیشه تا اندازهٔ زیادی محصول ذهن مردان بود بی اهمیت پنداشته می شد. جنسیت آفرینندگان حقایق جهان شمول نمی تواند بر جهان شمول بودن این حقایق تأثیری داشته باشد.

ایسن احساس اعتماد به نفس تا اندازهٔ زیادی از بین رفتهاست. آگاهی ما اروپاییان از سایر فرهمنگها و از محدودیمتهای دانمشمان، موقعیت ممتاز اندیشهٔ اروپایی را متزلزل ساخته است – و بسط شناخت بهتری از جنسیت، مشخصاً مرد اروپایی را از کرسی به زیر کشیده است. این بالقوه بی ثباتی ایجاد می کند. پل ریکور این نکته را به خوبی مطرح ساخته است:

وقتی کشف می کنیم که به جای یک فرهنگ چندین فرهنگ وجود دارد و درنتیجه وقتی به پایان یافتن نوعی انحصار فرهنگی – چه توهمی باشد چه واقعی – اعتراف میکنیم این خطر هست که کشفمان ما را نابود سازد. به ناگاه این امکان رخ مینماید که تنها دیگران وجود داشتهباشند و خود ما هم «دیگرانی» در میان دیگران باشیم[۳۸].

ظاهراً تشخیص درست است ولی آیا پیش بینی هم درست است؟ آیا باید این وضعیت را تهدیدکننده بدانیم؟ اگر بلی آیا غیر از تلاش برای دفاع از خاکریزهای نظم کهن – مانند هابرماس که هنوز آشکارا پای بند این ادعای کهن اروپایی است که رهایی را تعریف کرده است – کار دیگری از دست مان برنمی آید ؟ در ادامهٔ مطلب، بین دو واکنش فرق می گذارم؛ گرامی داشت دگربودگی و ابهام در آثار باختین، تودوروف وبه

شبکلی آزمایشبی تبر در آثار فوکو و سیلوستر، و دفاع آگاهانه و پسانوگرایانه از لیبرالیسم بورژوایبی توسط ریچارد رورتی. هـنگام مطالعهٔ هردوی این واکنشها با نظریهپردازانی انبتقادی سبروکار خواهبیم داشبت کنه بنه این اکتفا میکنند که خودشان را دست کم در مسیر **نظیریه** پردازی بدانند برخلاف نویسندگانی چون اشلی که از مطرح ساختن چنین ادعایی ابا داشتند (که قبلاً مورد بحث قرار گرفت).

باختین منتقد روس، بر ارزش *انگارش گفت و شنودی* ' – که عنوان مهمترین اثرش هم هست – تأکید دارد. نکتهٔ بدیع کار او طرح بُننگرهٔ چنین انگارشی است زیرا متضمن تعامل مستمر معانی، دیدگاهها، دگربودگی، مقاومت در برابر تقلیل به یک موضع واحد، به یک تک گویی است [۳۹]. باختین مفهوم «ناهمگونی زبانی<sup>۲</sup>» را بسط میدهد؛ این گزاره که شرایط اجتماعی، تاریخی و غیرهٔ حاکم در هر زمان تضمین میکند که جملاتی که در آن زمان بر زبان رانده می شود معنایی متفاوت با جملات ادا شده در زمانی دیگر خواهد داشت. به نظر می رسد چنین برداشتی به اندیشهٔ دریدا نزدیک است ولی در مورد باختین به «منطق گفت و شنودی» راه می برد مفهومی که تا است.

اهمیتی را که این اندیشه ها می تواند برای نظریهٔ اجتماعی داشته باشد توتان تودوروف از پیروان باختین به طرز چشمگیری در بررسی فوق العاده اش **فتح امریکا** نشان داده است. این اثر، تفسیری از نحوهٔ کنار آمدن فاتحان غربی دنیای نو با «دگربودگی » است که در این دنیا فراروی خودشان یافتند[۴۰] . تمدنهایی که آنها یافتند «متفاوت» بود و داستانی که تودوروف بازگو میکند داستان دو واکنش به این تفاوت است که امکاناتی را که اندیشهٔ غربی در آن زمان مجاز میدانست دربرمی گرفتند و در

1.dialogical imagination

عین حال رویکرد سوم و بهتری را حذف میکردند. خود فاتحان اسپانیایی تفاوت را به صورت فرودستی تجربه کردند و به نام تمدنی برتر دنیای نو را فتح کردندو زیر پرچم سرکوب بیداد قربانی کردن انسان، بُننگرهٔ نوعی دگربودگی تحمل ناپذیر، دست به تجاوز به عنف، آدمکشی، غارت و گسترش بیماریها – کاهش جمعیت یک قاره – زدند. مدافعان سرخپوستان – کشیشانی چون لاس کاساس <sup>۱</sup> – از روشهای فاتحان بیزاری جستند و به نام نوعی جهان اندیشی که سرخپوستان را موجودی با روحی نامیرا شدن جایگاهی برای آنان در داخل طرحهای غرب و اعطای هویت مسیحیانی بالقوه به آنان دفاع به عمل آمد. این دو رویکرد – حفظ تفاوت در چارچوب رابطهٔ فرادست / فرودست، و ادعای برابری از طریق از میان برداشتن تفاوت – ویژگی مکرر رویارویی جوامع غربی و غیر غربی در تمام سدههای امپراتوری بوده است. افسر بخش و مبلغ مذهبی، کمپانی هند شرقی و انجمن برچیدن بساط تجارت برده، غرب از طریق این مذهبی، کمپانی هند شرقی و انجمن برچیدن بساط تجارت برده، غرب از طریق این زوجهای دوگانه بر دگربودگی فائق آمده است.

آنچه بدیس ترتیب حذف می شود امکان وجود تفاوت بدون برقراری سلسله مراتب است، نوعی برابری که تفاوت را به رسمیت می شناسد و ارج می نهد. حرف تودوروف ایس است که حتی دلسوزترین مدافعان سرخپوستان هم قادر به تصور ایس مسئله نبودند که می توان بدون حذف دگربودگی، به مخالفت با وحشیگری فاتحان اسپانیایی برخاست. چه به عنوان افرادی فرودست و چه به عنوان انسانهایی برابر با دیگران، سرخپوستان باید در دل چارچوبهای غرب گنجانده می شدند. تودوروف به ناتوانی اسپانیایها از بسط شناختی گفت و شنودی از آنچه رخ می داد اشاره می کند – نوعی ناتوانی که در سراسر تاریخ امپراتوری تکرار شد.

دربارهٔ نقش جنسیت در اندیشهٔ اجتماعی غرب و گذار از تمنّای اظهار برابری زنان در دل جهانی تحت سلطهٔ مردان به بازگویی شناختی از زنانگی که تفاوت و برابری را با هم مطرح سازد داستان مشابهی را میتوان بیان کرد – که به دلیل کوتاهی مجال این مقاله، از آن صرف نظر میکنیم.

آنچمه ایمنجا اهمیمت دارد ایمن است که ما میتوانیم بهتر از فاتحان دنیای نو رفتار کنیم. از دست رفتین موقعیت ممتاز اندیشهٔ غربی راه را برای منطق گفت و شنودی باز مبی کنند؛ مبی توانیم با مطالعهٔ تاریخ خودمان و خواندن میراث ادبی مان بدون گرایشهای تیک گویانیهای که قرانتهای پیشین به این نوشتهها نسبت دادهاند، چیزهایی دربارهٔ خودمان بیاموزیم. به نظر من هدف کار بعدی میشل فوکو همین بوده است[۴۱]. چیزی که فوکو قصـد چـالش بـا آن را داشت روایت نوگرایانهٔ «انسان» به عنوان موجودی با سرشتی بود که جامعه به آن شکل میبخشد و سرکوبش میکند. در یک سطح، این روایتی «درست و حقیقـی »اسـت – اثر او دربارهٔ انضباط و نظارت، راههایی را نشان میدهد که از طریق آنها. خویشتن انسان را قدرت / معرفت محدود می سازد – ولی در سطحی دیگر بسیار گمراه کننده است زیرا تلویحاً به وجود خویشتنی سرکوبنشده زیر لایههای قیود اشاره دارد. بررسیهای فوکو به قصد متزلزل ساختن همین تصور انجام شده است. تفسیر او دربارهٔ رویدهای جنسی یونانیان باستان تلاشی است برای بر هم زدن تصور وجود خویشـتن طبیعـی – حتمی آن جنـبههایی از خویشتن را که ما اساسی تر از بقیه می شناسیم بـايد أفـريده بدانيم. مـقولـههايي كه بنيادي ميشناسيم مانند تفاوت ميان همجنسگرايي و دگرجنس خواهمی نباید نزد یونانیان به شکلی دیگر تلقی شوند – نکته ای که با کشف ادکیسن دایر بر اینکه یونانیان دوران هومر بین روانشناسی و فیزیولوژی فرق نمی گذاشتند شـباهت دارد [۴۲] . فوکو این حمله به مفهوم سرکوب جنسی را در چارچوبی فراخ تر به

<sup>1.</sup>power / knowledge

عـنوان بخشـی از بررسـی خودش دربارهٔ «فناوریهای خویشتن» مطرح میسازد. کتاب سه جلـدی **تــاریخ جنسـیت** او دربـارهٔ هنر زیستن و تمنّای تسلط یافتن بر خود و دیگران است.

روشین است که حرف باختین و فوکو یکی نیست ولی هر دوی آنان نظریهپرداز هویت و تفاوت هستند؛ هر دوی آنان پایان برداشتی از «انسان» را مشخص می سازند که نقشی اساسی در اندیشهٔ نوگرایی داشته است، و شاید از همه مهمتر اینکه هر دو ثابت کردهاند که نظریهٔ انتقادی لزوماً نباید روی مرز به سر برد. این نویسندگان از هر جهت که بگویید پسانوگرا هستند – و دست کم فوکو را به شکل معقولی میتوان یک پسا ساختارگرا خواند – ولی آنان موفق میشوند پسانوگرایی را به نحوی با شناخت نظری و یافتباورانهای از جهان در آمیزند که ظاهراً میان متنیّت و واسازی مانع از آن میشوند. آمیزهٔ مشابهی را میتوان دستکم در نوشتههای برخی از زنباوران پسانوگرا و به ویژه

رابط هٔ میان اندیشهٔ بی شالوده انگار و زنباوری رابطهٔ پیچیده ای است. ویژگی مشخص گفتمان زنباوری تفاوت قائل شدن میان تجربه گرایی زنباورانه، دیدگاه زنباورانه، و پسانو گرایی زنباورانه است [۴۴]. تجربه گرایی زنباورانه هنجارهای پیژوهش یافتباورانه را برای جانشین ساختن علم «خوب » به جای علم «بد» به استخدام می گیرد؛ روشن است که چنین تلاشی از شالوده باوری الهام می گیرد. از سوی دیگر، دیدگاه زنباورانه آ قرابتهایی با پروژه های رهایی بخش نظریهٔ انتقادی دارد. تفکر دیدگاهی بر این تأکید دارد که همهٔ دانشها نمایانگر یک دیدگاه هستند (و بدین ترتیب جهان شمول بودن روشنگری را منکر می شود) و معتقد است که دیدگاه زنان در مقایسه با دیدگاه مردان شالودهٔ بهتری برای معرفت به دست می دهد – استدلال مطرح شده در

- 1.feminist empiricism
- 2.feminist standpoint

ایـنجا را بهـتر از همه میتوان شبیه ادعای مارکسیسم دانست که میگوید سرکوبشدگان بهـتر از سـرگوبگران قادر به شناخت سرشت مناسبات اجتماعی هستند[۴۵] . اما از لحاظ بحثی کـه در این بخش و بخش پیشین مقالهٔ حاضر دنبال میکنیم پسانوگرایی زنباورانه <sup>۱</sup> اسـت کـه جالب توجـه تریـن پرسشها را مطرح میسازد. در همین مکتب است که می توان بسیاری از فرصـتها – و اشکالات – مطرح شده در بالا را مشاهده کرد. دیدگاه پسانوگرایی بـه زنباوران اجـازه میدهد که تصورات پذیرفته شدهٔ جنسیت را واسازی کنند و تفسیرهای مردانه از جهـان را بـه زیـر کشـند ولـی در عیـن حال ایـن دیدگاه شمشیری دو دم است. همـانگونـه کـه سیلوستر بـه نقل از فرگوسن میگوید «چگونه میتوانیم زنـان را در مرکـز قـرار دهیم و همزمان همه چیز از جمله زنان را مرکززدایی کنیم؟»[۴۶]. گرایش پسانوگرایانه در اینجا مبنایی برای واسازی فراهم میسازد ولی برای بازسـازی نـه. ایـن سـخن مشـهور (بـه سـوء شـهرت) کیئن را که پروژهٔ پسانوگرایی در بررسی روابـط بیـنالملـل به بن بست ختم میشود – و دنبال کردن این سیر برای نظریهٔ

زنباورانه روابط بین الملل فاجعهبار خواهد بود» باید در همین چارچوب فهمید[۴۷]. سیلوستر در **نظریهٔ زنباوری و روابط بین الملل در دوران پسانوگرایی** ایس مشکل را به رسمیت می شناسد و با فرق گذاشتن دقیق میان پسانوگرایی زن باورانه و زنباوری پسانوگرایانه<sup>۲</sup> راه حلی احتمالی برای آن پیشنهاد میکند[۴۸]. پسانوگرایی زنباورانه همانی است که بالاتر توضیح دادیم ولی زنباوری پسانوگرایی «عناصری از شکاکیّت به ویژه نسبت به پیکربندی اجتماعی فاعلان شناسایی را با عناصری از زنباوری دیدگاهی که ما را وادار به تصدیق و تفسیر گفتههای فاعلان شناسایی میکند» در هم میآمیزد[۴۹]. این احساس به روشنی وجود دارد که این صورتبندی از مسائل

- 1.feminist post-modernism
- 2.post-modern feminism

اجازه می دهد که هم خدا را داشته باشد و هم خرما را . ولی شاید این نوع تناقض نما و ابهام، بهایی باشد که برای حفظ توانایی ادامه دادن به آنچه سیلوستر مطمئناً به درستی وظیفهٔ اصلی «تصدیق و تفسیر فاعلان شناسایی» می خواند باید پرداخت. به یقین تلقی او دایر بر اینکه کتاب **زنان و جنگ** الشتین – که همچنان گیراترین اثر تحقیقی در مکتب زن باورانهٔ روابط بین الملل است – اسیر تناقض نماهای زن باوری پسانو گرایانه است تلقی درستی است[۰۰].

سیلوستر از دیدگاه زنباوری پسانوگرایانهٔ خودش برای زیر سؤال بردن مباحثات گوناگون مطرح در رشتهٔ روابط بینالملل و بر پا کردن «جا پایی» برای خودش در حوزهٔ امنیت و همکاری استفاده میکند. او ایس کار را عمدتاً با مشخص کردن و تأیید کلی سیاست اردوگاه مشترک صلح گرینهام در انگلستان و کار تعاونیهای تولید زنان در زیمباوه انجام میدهد[۵۱] . مانند آثار فوکو، باختین و تودوروف، دیدگاهی که وی ترویج میکند آشکارا متوجه نوع تازهای از سیاست و نیز انکار اصول اصلی «لیبرالیسم بورژوایی» است. آیا ایس از ویژگیهای ضروری نظریهٔ انتقادی پسانوگراست؟ آخرین نویسندهای که در ایس مقاله مورد بررسی قرار میدهیم با مشخص کردن خودش به عنوان یک «بورژوالیبرال پسانوگرا<sup>۱</sup>» به این پرسش پاسخ میدهد.

پیشینهٔ فکری ریچارد رورتی از ریشه با دیگر نویسندگانی که بالاتر بررسی کردیم تفاوت دارد. از یک سو، او یک امریکایی عمل گرا، از پیروان ویلیام جیمز و جان دیوئی، و بی شالودهانگاری است که از تعریفی که جیمز از حقیقت به عنوان «نامی که بر هر چیزی می نهند که ثابت میکند برای باورداشتن خوب است» به دست میدهد به ایس موضع رسیده است و نه از دیدگاهورزی نیچهای – هر چند خودش مدعی است که ایس دو دیدگاه *آنقدرها* از هم جدا و دور نیستند [۵۳] . از دیگر سو، او از سبک

1.post-modern bourgeois liberal

استدلال فلسفۀ تحلیلی بهره میجوید البته برای ایجاد «فلسفۀ پساتحلیلی<sup>۱</sup>». کتاب اصلی او – فلسفه و آیینۀ طبیعت – حمله ای جانانه بر نظریههای همخوانی و تناظر دربارۀ حقیقت و در واقع بر هرگونه نظریۀ معرفت است[۵۴] .خود رورتی معتقد است این اندیشه را که معرفت «آیینۀ» طبیعت است بر انداخته است – یا به عبارت صحیحتر، معتقد است این اندیشه خودش را متزلزل می کند. رورتی در فصول پایانی کتابش فلاسفۀ «اسلوبمند» غالبی را که بر اساس شیوۀ تحقیق معرفتی دست به تعمیم می زنند و می کوشند همه دانستهها را بر اساس مدل این تحقیق مارزی کنند در مقابل فلاسفه «ارشادکننده» ای قرار می دهد. که تنها شباهت شان به هم بی اعتمادی شان به این رویههاست. ارشادکنندگان «این احساس تاریخباورانه را زنده نگه داشتند که پیروزی نهایی خود ، خرافۀ سدۀ حاضر است»[۵۵] . آنان در نهایت طفیلی فلاسفۀ اسلوبمند «هستند ولی آرای این چهرههای شکاک و نسبیت گرا سهم اصلی را در کمک فلسفه به «گفت و شنود نوع بشر» ایفا می کند: نوعی چشم بندی بلاغی اوکشاتی که رورتی بر آن مهر تأیید میزند[۵۲] .

بی شالودهانگاری رورتی ناب است ولی شیوهٔ استدلال او آشنا و برای پرورشیافتگان فلسفهٔ تحلیلی انگلیسی – امریکایی و ناخرسندان از سبک «اروپایی» پیکرهٔ اصلی پسانوگرایی، آرامشبخش است. وصف «اطمینانبخش» و «آرامشبخش» را دربارهٔ سیاست او هم می توان به کار برد. در بالا گفتیم که رورتی خود را یک بورژوا لیبرال پسانوگرا می خواند. هم او در جای دیگری خود را یک «تسخرزن لیبرال<sup>۲</sup>» می نامد [۵۷] .این عبارت چه معنایی دارد؟ دراینجا خوب است به متنی بازگردیم که پیش تر در همین مقاله به آن استناد جستیم و خود رورتی هم بسیار از آن مدد می گیرد: **دیالکتیک** روشنگری آدورنو و هورکهایمر.طبق قرائت رورتی از این اثر، کتاب یاد شده ثابت

<sup>1.</sup>post-analytical philosophy

<sup>2.</sup>liberal ironist

از بالا تا پایین ... /۲۸۳

می کند که عناصر گوناگون پروژهٔ روشنگری با هم انسجام ندارند. شالودههای نهادهای اجتماعی روشنگری لیبرال بر تفسیری از عقلانیت استوار است که دیگر کارایی ندارد و خودش را متزلزل ساخته است. رورتی این تشخیص را می پذیرد، مسئلهٔ اصلی این است که چه نتیجه ای از آن به دست میآید؟ از دید آدورنو و هورکهایمر، نتیجه بدبینی عمیق چپگرایان است؛ از نظر هابرماس تمایل به یافتن شالودههای تازهای در موقعیت گفتاری آرمانی؛ از دید بیشتر پسانوگرایان همان گونه که دیدیم سیاستی کاملاً جدید، سیاستی که در آن نهادهای دولت لیبرال به عنوان نهادهایی که امکان آزادی بشر در دل آنها وجود داشته باشد مورد انکار قرار می گیرند. رورتی همهٔ این گزینهها را رد می کند و در عوض اعتقاد دارد که می توان ضمن مردود شمردن شالودههای معرفت شناختی مفروض نهادهای اجتماعی لیبرالیسم، از خود نهادها و رویّههای اجتماعی لیبرالیسم حمایت کرد.

به گفتهٔ رورتی باید نهادهای لیبرالی را از نو توصیف کرد. باید استعارههای تازهای یافت که جای استعارههای تضعیف شده دراثر متزلزل شدن جهان نگرش روشنگری را بگیرند ولی خودش اعتقاد دارد که این لزوماً متضمن انکار یکسرهٔ لیبرالیسم نیست. بازتوصیفهای ما باید «تسخرزنانه» باشد یعنی از سرشت احتمالی شان آگاه و به بیپایه بودن شان واقف باشیم – تا بدین ترتیب از دشواریهایی که دست و پا گیر تلاش نظریهٔ انتقادی برای یافتن شالودههایی برای مواضع لیبرالی خودش شد در امان بماند – و در عین حال بتواند « لیبرالی» باشد – بر خلاف صورت بندیهای تسخرزنانهٔ مثلاً فوکو که نهادهای لیبرال را سد راه آن نوع تمنّای بی پایه خودمختاری تمام عیاری می داند که ظاهرا خودش قبول دارد. رورتی معتقد است که در چارچوب محیو مجموعهٔ قابل تصوری از نهادهای سیاسی که در آنها لزوماً دعاوی دیگران همواره محدود کنندهٔ دعوی خودمختاری یک فرد خواهد بود نمی توان موضع فوکو را متحقق

کاهش رنج و دردهاست.

رورتسی بسر خملاف اتفاق نظر گستردهای که وجود دارد مدعی است « میان از بین رفتسن قاعل شناسمندهٔ استعلایی - از بیمن رفتمن «انسمان» به عنوان چیزی با سرشتی که جامعـ مى توانـد أن را سـركوب كـند يـا بشناسد - و از بين رفتن همبستگى انسان هيچ گونـه رابطـهٔ اسـتنتاجی وجـود ندارد». وی در ادامه مینویسد «لیبرالیسم بورژوایی از نظر من بهترين نمونه از اين هميستگي است كه تاكنون بدان دست يافتهايم... » و مسلماً اين سـخن وي حتـي مناقشـمبرانگـيزتر اسـت [۵۸] . سياسـت رورتـي سياسـتي التقاطـي و جماعـتباورانـه اسـت. او بـر اندیشـهٔ اوکشـات دایر بر اینکه «عمل» چیزی است که در درون یک جامعـه نتیجه مـیبخشـد صـحه میگذارد و این موضع هگل را مییذیرد که بـيرون از جامعـه هـيچ چارچوب مرجعي، هيچ مفهوم مناسبي از انسانيت وجود ندارد كه بـه مـا اجـازه دهـد از خود بپرسيم آيا جامعهٔ خودمان جامعهاي اخلاقي است يا نه. تقابل میان منافع خصوصی ما و منافع عمومی جامعه به جای خود باقی میماند ولی «نمی توان تصور وجود چیزی را کرد که همان نسبتی را با جامعه داشته باشد که جامعهٔ من با من دارد؛ نوعب جامعهٔ بزرگتر به نام «بشریت» که سرشتی ذاتی داشته باشد»[۵۹] . این نباید مـا را مـثلاً از ترویج حقوق بشر در سطح بینالمللی باز دارد – ولی باید متوجه باشیم که آنچـه داریـم تـرویج مـیکنیم نوعی «فرهنگ حقوق بشر» است و نه حقوق به معنایی که بر هستی شناسی پایه گرفته باشد[۶۰].

رورتی می گوید وقتی متوجه باشیم که جوامع، ساختهٔ دست بشر و حاصل همهویتی ما با آنها هستند و نه امری طبیعی، این همهویتی نه ضعیف تر بلکه قوی تر خواهد شد. وی موضعی هگلی لیبرالی میگیرد که طبیعی و اسطوره زدایی شده است و به اعتقاد خودش برای بی شالوده انگار بودن نتیجه بخش تر است. بیشتر هگلیهای امروزی در برابر اتهام نسبی گرایی آسیب پذیرند و با توجه به اینکه عمدتاً اندیشهٔ **روح کلی** را مردود می شمارند نمی توانند مانند هگل از خودشان در برابر این اتهام دفاع کنند. از از بالا تا پایین ... /۲۸۵

سوی دیگر، رورتی صرفاً اتهام نسبی گرایی را جدی نمی گیرد. حرف او این است که اتهام یاد شده تنها به فرضی معنا دارد که دربارهٔ مسائلی چون حقوق بشر و ساختار مناسب نهادهای سیاسی برای یک جامعه، موضع غیرنسبی گرایانهٔ قابل هفاعی وجود داشته باشد. این فرضی است که به اعتقاد خود رورتی کاملاً نادرست است – و با توجه به حملهای که وی در کتاب اصلیش فلسفه و آیینهٔ طبیعت بر نظریههای همخوانی و تساظر دربارهٔ حقیقت وارد می کند اعتقادی به حد کافی طبیعی است. به یقین از دید وی در تأیید همبستگی با جامعهٔ خودمان هیچ گونه استدلال غیرنسبی گرایانهای وجود ندارد؛ در واقع در تأیید همبستگی با جامعهٔ خودمان هیچ گونه استدلال غیرنسبی گرایانهای وجود ندارد؛ استدلالی به امکان تشخیص «مدلولی استعلایی» اشاره دارد.

وجه پسانوگرایانهٔ لیبرالیسم رورتی نمیگذارد وی به این احساس خرسند باشد که حمایتش از مفاهیمی چون حقوق جهان شمول بشر را می توان بر تفسیری از اینکه جهان به راستی چگونه است مبتنی ساخت، تفسیری که تضمین می کند منکران حقوق اساسی اگر روش خودشان را اصلاح نکنند سرنوشتی جز مکافات دیدن نخواهند داشت [ ۱۶] .حرف او این است که چنین تضمینی وجود ندارد. تنها کاری که از دستمان برمیآید ترویج مفهوم فراخی از حس همنوع دوستی از طریق توسل به «احساسات» با داستان سرایی، نمایش دادن وهرگونه سخن سرایی دیگری است که مناسب آموزش احساسی باشد. از دید نقد و بررسی که عنوان خاطرهانگیز «آیینهٔ امریکا» را بر خود دارد می گوید، رورتی تا حد زیادی «به آرامش و آسایش می رسد»[۶۲] . از دید کانلی، صخه گذاشتن رورتی بر علم، فناوری، سرمایه داری و جامعهٔ بورژوایی غرب کلاً بیش از حد

ساکنان کرهٔ زمین بی ارتباط می داند ولی این فرضی است که همزمان این امکان را که جامعهٔ لیبرال چیزی برای ارائه به همهٔ بشریت داشته باشد و نیز این امکان را که شاید سرمایه داری دخالتی دست کم در پیدایش برخی از معضلات جهان داشته باشد منتفی می سازد. این احساس که « از [امنیت و همدردی ،] امریکاییان و اروپاییان – مردمانی که فرهنگ حقوق بشر را در ذهن خود پروراندند – به مراتب بیش از بقیهٔ انسانها بهره بردهاند» [۳7] لزوماً به خودستایی نمی انجامد ولی به راحتی می تواند چنین شود.

ایس انتقادات بجاست – به ویژه که از جانب نویسنده ای مطرح شده است که بیش از بیشتر منتقدان رورتی می توان او را یک لیبرال تسخرزن دانست – ولی موقعیت رورتی را به عنوان یکی از جالب توجه ترین نظریه پردازان انتقادی که امروزه قلم می زند متزلزل نمی سازد. او ثابت می کند که می توان بدون از دست دادن ایمان به نهادهای لیبرالیسم، با مفاهیم هویت و تفاوت کار کرد. او همراه با باختین، فوکو، و سیلوستر نشان می دهد که برای برخورداری از یک دیدگاه لزومی به دست و پا کردن شالوده های تخیلی نیست و از آن سو نیز همه بی شالوده انگاران لزوماً «محافظه کاران جوان» هابر ماسی نیستند. برخی شان «لیبرالهای جوان» هستند.

نتيجه گيرى

ایــن مقالـه بررسی فوقالعاده گلچینواری از نظریهٔ انتقادی بود. برای نمونه، مجال بررسی ایــن دیدگـاه را کــه خود من نیز تا حدودی با آن همنوا هستم نداشتیم که زیباییشناسی و معرفـتشناسـی پسـانوگرایانه را بهـتر از همـه میتوان در پرتو دگرگونیهایی که اخیراً در از بالا تا پایین ... / ۲۸۷

توليد و انباشت سرمايهداري پديد آمدهاست شناخت [۶۴] . از اين گذشته تأملات باب شدهٔ بودریار دربارهٔ فرهنگ را نیز که به ادعای او تنها از پیکرهها – مدلهایی که تنها و تمنها مدل خودشان هستند – تشکیل می یابد کنار گذاشته ام [۶۵] . اما به حد کافی انواع نظریهٔ انتقادی را به بررسی گذاشتم که تصوری دربارهٔ طیف پاسخهای ارائه شده به بحمران اندیشهٔ سدهٔ بیستم به دست آوریم – پاسخهایی که برخیشان در نظریهٔ روابط بیـنالملـل بازتابهایـی یافـتهانـد و برخـی دیگـر کـه هنوز نیافته اند ممکن است در آینده بازتاب ييدا كنند. يكبي از دلايل تأكيد بر گوناگوني پاسخها برجسته ساختن نابخردانه بودن صدور احكام بيش از حد كلي درباره نظرية انتقادي است. اكنون زمان حملة مرگبار بر - یا دفاع فراگیر از - نوعی درندهٔ اسطورهای موسوم به «نظریهٔ پسانوگرایانه (يا انتقادي ) روابط بين الملل » نيست. چنين حيواني وجود ندارد؛ تنها نظريه هايي انـتقادى در صيغهٔ جمع داريـم و حملـه بـه يک نظريه به هيچ وجه حمله به تمامي آنها نیست. اکنون زمان آن رسیدهاست که تفاوت قائل شویم، بذرهایی را که بعید است رشد کنند (به آرامی ) غربال کنیم و کنار بگذاریم و در عین حال به دیگر بذرهایی که به نظر میرسید ریشیه خواهیند گرفت رسیدگی کنیم. اینکه کدام رویکردها در کدام یک از این دسته ها جای می گیرند چیزی است که تنها در گذر زمان مشخص خواهد شد. در عین حـال بهترين كارى كه هم منتقدان و هم هواداران اين كار از دستشان بر ميآيد مقاومت در برابسر ابهام و پیچیدگی غیرضروری، توسل جستن به حس ظرافت طبع خودشان و استفاده از آن هر جابا زبان حرفهای رو به رو می شوند و البته بالاتر از همه کوشش برای پرهیز از فرویستگی زودرس است.

#### يادداشتها

1. Martin Wight, "Why is there no International Theory?" in Herbert Butterfield and Martin Wight (eds.), *Diplomatic Investigations* (London : George Allen and Unwin, 1966), p. 26.

۲- برای نمونه ، نک :

Brian Barry, Democracy, Power and Justice: Essays in Political Theory (Oxford : Clarendon Press, 1989): Charles Beitz, Political Theory and International Relations (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1979) : Mervyn Frost, Towards a Normative Theory of International Relations (Cambridge: Cambridge University Press, 1986): Onora O'Neill, Faces of Humger (London : Allen and Unwin, 1986): and Terry Nardin, Law Morality and the Ralations of States (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1983).

3- John Rawls, *A Theory of Justice* (Oxford : Oxford University Press, 1971), p. 51.

به یقین رابطهٔ میان کانت و هیوم در آثار رالز پیچیدهتر از اینهاست و مسلماً در کتاب ذیل کانت دست بالا را دارد :

Political Liberalism (New York, NY: Coiumbia University Press, 1993)

۴- آثاری مانند اینها بهترین راه آشنا شدن با همهٔ این مطالب است:
 Q. Skinner (ed), The Return of Grand Theory in the Human Sciences (Cambridge: Cambridge University Press, 1985) and Richard Bernstein, The Restructuring of Social and Political Theory (London: Methuen, 1979).

5- Max Weber, *The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism* (London: Unwin Hyman, 1989 (20<sup>th</sup>. Impression)).

6- Ibid., p. 181.

7- Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, trans, R, J. Hollingdale

#### أز بالا تا پايين ... /۲۸۹

(Harmondsworth: Penguin, 1971). p. 26.

8- Friedrich Nietzsche, *Thus Spoke Zarathustra*, trans. R. J. Hollingdale (London : Penguin , 1971), p. 46.

با اندکی تغییر در ترجمه. 9- Martin Heidegger, The Question Concerning Technology and Other Essays, trans. W. Lovitt (New York, NY: Harper Torchbooks, 1977).

این کتاب متن پیچیدهای دارد و اندکی گمراهکننده است که بگوییم ذهن شناسندهٔ بشر در نتیجهٔ «فناوری» از بین میرود زیرا از دید هایدگر جای تردید است که اصولاً ذهن شناسندهٔ بشر در وهلهٔ نخست وجود داشته باشد.

۱۰- به گمانم این سخن دربارهٔ پائولین روزناو در دو مقالهٔ ذیل صدق می کند: Pauline Rosenau, "Internal Logic, External Absurdity : Postmodernism in Political Science", *Paradigms* (Vol. 4, No. 1, 1990); and "Once Again into the Fray: International Relations Confronts the Humanities". *Millennium: Journal of International Studies* (Vol. 19, No. 1, 1990), pp. 83 – 110.

۱۱- دربارهٔ مکتب فرانکفورت به طور کلی، نک: Bernstein, op. cit., in note 4, and Martin Jay, *The Dialectical Imagination* (Boston, MA: Little Brown, 1973)

بهترین بررسیهای انتقادی دربارهٔ هابرماس که شرح مقالهٔ حاضر نیز به شدت ملهم از آنهاست عبارتند از:

Bernstein, Giddens in Skinner, *loc. cit.*, in note 4. Thomas McCarthy, *The Critical Theory of Jurgen Habermas* (London: Hutchinson, 1978) and Richard Bernstein (ed.) *Habermas and Modernity* (Cambridge : Polity Press, 1985).

کتاب اخیر که یک مجموعه مقالات است به ویژه برای شناخت رابطهٔ میان نظریهٔ انتقادی و سایر پسانوگراییها مفید است. متون اصلی نوشته شده به قلم هابرماس عبارتند از:

هابرماس اوليه Knowledge and Human Interests (London : Heinemann , 1972)

و ميانه)

The Theory of Communicative Action, Vols. 1 and 2 (Cambridge : Polity Press, 1984).

12- Theodor Adorno and Max Horkheimer, *Dialectic of Enlightenment* (London : Verso, 1979).

(هابرماس متاخر)

13- Hans – Georg Gadamer, Truth and Method (New York, NY: Seabury, 1975)

بررسی و نقدی که هابرماس دربارهٔ این کتاب به عمل آورده به شکل مناسبی در مجموعه مقالات عالی ذیل تجدید چاپ شده است:

Fred R. Dallmayr and Thomas A. McCarthy (eds.), *Understanding and Social Inquiry* (Notre Dame, IN : Notre Dame Press, 1977), pp. 334 – 363.

لب و لباب انتقاد هابرماس این است که «جانبداری گادامر از حقوق جانبداری که سنّت بر آنها صحّه میگذارد به انکار اختیار و قدرت تامل میانجامد» (p. 358) .برای آگاهی از کاربست جدید اندیشههای گادامر در بررسی روابط بینالملل ، نک:

Richard Shapcott, "Conversation and Coexistence: Gadamer and the Interpretation of International Society", *Millennium* (Vol. 23, No. 1, 1994), pp. 57 - 83.

۱۴ همین ادعای هستیشناختی است که مفهوم «موقعیت گفتاری آرمانی» هابرماس را از اندیشههای ظاهراً مشابهی که نویسندگانی چون رالز و اسکانلون مطرح ساختهاند متمایز می سازد. «وضعیت اولیه» و «حجاب نادانی» که طرفهای قرارداد رالز از ورای آن به توافق دست می یابند قرار نیست اهمیت هستی شناختی داشته باشد.

نک : John Rawls , op. cit ., in note 3, Chapter 3

به همین سان، وقتی اسکانلون از یک «نظام مقررات برای تنظیم کلی رفتار (سخن میگوید) که هیچ کس نتواند به شکل معقولی به عنوان مبنای توافق عمومی آزاد منکر آن شود» خیلی به از بالا تا پایین ... / ۲۹۱

هابرماس نزدیک می شود ولی باز هم مفروضات هستی شناختی او را ندارد. نک: T. M. Scanlon, "Contractualism and Utilitarianism " in A. Sen and B. Williams (eds). *Utilitarianism and Beyond* (Cambridge: Cambridge University Press, 1982), p. 110.

15- Robert Cox, "Social Forces, States and World Order : Beyond International Theory", *Millennium* (Volume 10, No. 2, 1981), pp. 126 – 55, and *Production, Power and World Order* (New York, NK: Columbia University Press, 1987); Andrew Linklater, *Beyond Realism and Marxism : Critical Theory and International Relations* (London: Macmillan, 1990).

16- Mark Hoffman, "Critical Theory and the Inter – Paradigm Debate", *Millennium* (Vol. 16, No. 2, 1987), pp. 231 – 49; and Mark Neufeld, " Reflexivity and International Relations Theory", *Millennium* (Vol. 22, No. 1, 1993), pp. 53- 76; and "Interpretation and the "Science of International Relations", *Review of International Studies* (Vol. 19. No. 1, 1993).

هم هافمن و هم نویفلد در عین حال به طیف وسیعتری از نظریههای انتقادی استناد میکنند ولی هر یک از آنها سودای نظریهٔ انتقادی به معنی خاص کلمه را برای ایجاد شالوده های تازه بازگو میکند.

۱۷- نک:

Andrew Linklater, "The Question of the Next Stage in International Relations Theory: A Critical – Theoretical Point of View", *Millennium* (Vol. 21, No. 1, 1992), pp, 77-98.

18- Habermas, *The Philosophical Discourese of Modernity* (Cambridge: Polity Press, 1987).

19- William Connolly, "The Critical Theory of Jurgen Habermas ", in *Politics and Ambiguity* (Madison, WI: Wisconsin University Press, 1987). p. 71.

هابرماس طی یک نسل، شرکت فعالی در زندگی عمومی آلمان داشت، نوشتههایی که وی در این نقش روی کاغذ آورده برای نمونه نک مجموعه مقالات جدید او دربارهٔ سیاست آلمان و جنگ خلیج فارس (Vergangenheit als verkunft (Zurich : Pendo Verlag, 1991) اغلب ترجمه نشده است و شاید همین باعث برداشت تحریف شدهٔ نویسندگان انگلیسی – امریکایی از این متفکر مهم شده باشد. اینجا مسئلهٔ فراختر تلون ترجمه هم مطرح است. اندیشمندان انگلیسی زبان، چون تنها آثار فلسفی هابرماس به شکل منظم ترجمه شده است او را یک فیلسوف «محض» می شناسند ولی برعکس، سایر فلاسفهٔ آلمانی که سهم قابل ملاحظهای در «اخلاق گفتمان» داشته اند آثارشان ترجمه نشده است. بدین ترتیب مجموعه آثار مهمی چون

Karl – Otto Apel, *Diskurs and Verantwortung* (Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1988) and Klaus Gunther, *Der Sinn Fur* (Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 1988).

از ماتیاس آلبرت از دانشگاه فرانکفورت سپاسگزارم که این نکته را به من گوشزد کرد. ۲۰- برخی از مطالبی را که در ادامه می آید با اصلاحات قابل ملاحظه از منابع ذیل برگرفته ام: Chris Brown, International Relations Theory New Normative Approaches (Hemel Hempstead Harvester Wheat sheaf. 1992). Chapter 8, and Chris Brown "Critical Theory and Postmodernism" in A. J. R. Groom and Margot Light (eds). Contemporary International Relations Theory (London: Pinter Publishers. 1994).

۲۱- برای ملاحظهٔ منسجم ترین شرح دربارهٔ این روش و بهترین مقدمهٔ کلی به آثار دریدا، نک: G. C. Spivak , Introduction to Jacques Derrida , *of Grammatology* (Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press, 1976).

۲۲- باید دلایلی در تأیید علت انتخاب این دو نویسنده – دردریان و اشلی – برای بررسی ارائه کنم. همانگونه که در ادامه کاملاً روشن خواهد شد حتی مجال کافی برای بررسی همین دو نویسنده هم در این مقاله وجود ندارد و روشن است که امکان بررسی آنها به همراه دیگران چون جیم جورج، برادلی کلاین، مایکل دیلون و سایمون بالدلی و آثاری چون اینها وجود

#### **PersianPDF.com**

از بالا تا پایین ... /۲۹۳

R. B. J. Walker, *Inside / Outside : International / Relations as Political Theory* (Cambridge : Cambridge University Press, 1993); Michael J. Shapiro, *Reading the Post – Modern Polity* (Minneapolis, MN: University of Minnesota Press. 1992); David Campbell, *Writing Security* (Manchester: Manchester University Press, 1992).

ندارد:

دردریان واشلی را از آن رو برگزیدهام که رویکردشان بی هیچ ابهامی پساساختارگرایانه است (برخلاف واکر که شاید بررسیهای تبارشناختیش از اندیشهٔ سیاسی بیش از آنچه خودش مایل است بپذیرد به شیوههای متعارف و مرسوم نزدیک باشد) و به دستور کارهایی میپردازند که بیش از دستورکار نویسندگان برشمرده شده در بالا به قلب روابط بینالملل نزدیک است. باید گوشزد کنم که من پساساختارگرایی را با پسانوگرایی یا نوگرایی متأخر یکی نمی دانم. پسانوگرایانی چون کریستین سیلوستر و ریچارد رورتی و نوگرایان متأخری چون ویلیام کانکی را در بخش دیگری در ادامه مورد بحث قرار خواهم داد.

۲۳- آنچه در ادامه میآید به طرز وحشتناکی نارساست؛ برای شرح کاملتر، نک:

Vincent Descombes, Modern French Philosophy, trans. L. Scott Fox and J. M. Harding (Cambridge : Cambridge University Press, 1980); C. Norris, The Contest of Faculties : Philosophy and Theory after Deconstruction (London : Methuen, 1985); J. Culler, On Deconstruction : Theory and Criticism after Structuralism (Ithaca, NY: Cornell University Press, 1982).

و به عنوان شروحی کمتر همدردانه، نک: T. Eagleton , *Literary Theory : An Introduction* (Oxford : Blackwell, 1983); and P. Dews, *Logics of Disintegration* (London : Verso, 1987).

۲۴- نوریس در (London : Fontana, 1987) مدعی است که شعار دریدا («بیرون از متن چیزی وجود ندارد») به درستی تعبیر نشدهاست. به اعتقاد نوریس « برای قرائت نادرست و سرهمبندی شدهٔ اندیشهٔ دریدا که او را همچون نوعی سولوپیست استعلایی معتقد به نبود هیچ چیز «حقیقی » در بیرون از متن نوشته جلوه دهد هیچ بهانهای پذیرفته نیست» (p. 158).

تا جایی که بتوان نیّات دریدا را تشخیص داد احتمالاً سخن نوریس درست است ولی این قرائت نادرست، چیزی است که خود دریدا به آن دامن زده است و روشن نیست چگونه میتوان بدون به میان آوردن دوبارهٔ یک مدلول استعلایی به «بیرون» از متن یا فراسوی آن دست یافت.

25- James Der Derian, On Diplomacy : A Genealogy of Western Estrangement (Oxford: Blackwell, 1987).

26- Der Derian, "Spy versus Spy: The Intertextual Power of International Intrigue", in J. Der Derian and M. Shapiro (eds.) International / Intertextual Relations: Postmodern Readings of World Politics (Lexington, MA: Lexington Books, 1989).

مقالة :

Der Derian , "The (S)pace of International Relations: Simulation, Surveillance and Speed". *International Studies Quarterly* (Vol. 34, No. 3, 1990).

و دیگر مقالههای گردآمده در کتاب: Der Derian, Antidiplomacy: Spies, Terror, Speed and War (Oxford: Blackwell, 1992).

به موضوعات مشابهی میپردازد. کنستانتینو به شکل سودمندی آثار دردریان را در مقالهٔ ذیل نقد و بررسی کردهاست:

C. M. Constantinou, "Late Modern Diplomacies", *Millennium* (Vol. 22, No. 1, 1993), pp. 89-96.

27- Der Derian, op. cit., in note 25.

۲۸- برای نمونه، نک :

M. Poster (ed), *Jean Baudrillard : Selected Writings* (Cambridge : Polity Press, 1988) ; and P. Virilio, *Speed and Politics* (New York, NY : Semiotext (e), 1986).

از بالا تا پایین ... /۲۹۵

در دریان در کتاب *ضد دیپلماسی* اندیشههای این نویسندگان را در مورد جنگ خلیج فارس به عنوان رویدادی که بر حسب فضای سیبرنتیکی و واقعیت مجازی مدنظر قرار گرفتهاست به کار می.ندد. از این شیوهٔ استدلال به شدت در کتاب ذیل انتقاد شدهاست:

C. Norris, Uncritical Theory: Postmodernism, Intellectuals and the Gulf War (London: Lawrence and Wishart, 1992).

البته وقتی نوریس این کتاب را مینوشت کتاب دردریان در دسترسش نبود که آن را آماج نقد خود قرار دهد.

۲۹- واژهٔ «است» را در اینجا داخل گیومه گذاشتهایم تا این واقعیت را برجسته سازیم که طرفداران واسازی نمی پذیرند که فعالیتشان را بتوان در قالب جملهٔ ساده ای از این دست یا در واقع از هر دست دیگری – تعریف کرد.

30- Richard Ashley, "Living on Borderlines: Man, Poststructuralism and War", in Der Derian and Shapiro, *loc. cit.*, in note 26.

ویلیام کانلی در مقاله William Connolly, "Identity and Difference in Global Politics"

نكات مشابه حرف ما را البته با لحنی همدردانه تر مطرح می سازد. از این گذشته، نک: Conolly , Identity / Difference : Democratic Negotiations of Political Paradox (Ithaca, NY: Cornell University Press, 1991)

منبع ذيل نيز شرحى عالى دربارة تحول انديشة اشلى است: Waever, Tradition and Transgression in International Relations: A Post – Ashleyan Position (Copenhagen : Centre for Peace and Conflict Research, Working Paper 24, 1989).

31- Kenneth Waltz, *Man*, *The State and War* (New York, NY: Columbia University Press, 1959).

32- Ashley, op . cit., in note 30, p. 263.

33-Ibid., p. 312.

.*Ibid.*, pp. 274 – 80 - ۳۴ - ۳۴

35- Ibid., p. 312.

36- Ashley, "The Poverty of Neorealism," *International Organisation* (Vol.38, No. 2, 1984), pp. 225-286.

۳۷- این بحث در اثر ذیل گردآوری شدهاست:

R. O. Keohane (ed), *Neorealism and its Critics* (New York, NY: Columbia University Press, 1986).

38- Paul Ricoeur, *History and Truth* (Chicago, II., Northwestern University Press, 1965), p. 278.

39- M. M. Bakhtin, *The Dialogic Imagination* (Austin, TX: University of Texes Press, T. Todorov, *Mikhail Bakhtin*, *The Dialogic Principle* (Manchester : Manchester University Press, 1984); and R. Kirschkop and D. Shepherd (eds.), *Bakhtin and Cultural Theory* (Manchester : Manchester University Press, 1989).

40- T. Todorov, *The Conquest of America*, trans. R. Howard (New York, NY: Harper Torchbooks, 1987).

۴۱– نک:

M. Foucault, The History of Sexuality, Vols. I - III, trans. R. Hurley (Harmondsworth : Penguin, 1981-1987).

۴۲– نک :

A.W. H. Adkins, *From the Many to the One* (Ithaca, NY: Cornell University Press, 1970).

۴۳- سیلوستر در تعدادی از جُنگهای مهم دربارهٔ روابط بینالملل زنباورانه و نظریهٔ پسانوگرای روابط بینالملل مقاله دارد، از جمله:

V. Spike Peterson (ed.), Gendered States: Feminist (Re) Visions of International Relations Theory (Boulder, Co: Lynne Reinner, 1992), and J. N. Rosenau (ed), Global Voices: Dialogues in International Relations (Boulder, CO: Westview Press, 1993). از این گذشته، وی ویراستاری شمارهٔ ویژه ای از نشریهٔ ذیل را بر عهده داشتهاست: Alternatives on "Feminists Write International Relations" (Vol . 18, No, I, 1993).

البته مهم ترين اثر او كتاب ذيل است:

Feminist Theory and International Relations in a Postmodern Era (Cambridge : Cambridge University Press, 1994).

وی به همراه جین بتکه الشتین مهم ترین « زن باوران پسانوگرا » در حوزهٔ روابط بینالملل هستند – البته «پسانوگرایانی زن اور» که تفاوت این دو در ادامه روشن خواهد شد. ۴۴– این تفاوت را نخستین بار ساندرا هاردینگ در کتاب ذیل قائل شد:

Sandra Harding, *The Science Question in Feminism* (Milton Keynes: Open Univesity Press, 1986).

و در کتاب ذیل آن را پر و بال داد: Whose Science ? Whose Knowledge ? Thinking From Women's Lives (Milton Keynes: Oper University Press, 1991).

ولى امروزه در سطح بسيار اى آن را به كار مبرند، براى نمونه در: Robert Keohane, "International Relations Theory : Contributions of a Feminist Standpoint", *Millennium* (Vol. 18, No, 2, 1989), pp. 245-53. Marysia Zalewski, "Feminist Theory and International Relations", in M. Bowker and R. Brown (eds.) *From Cold War to Collapse : Theory and World Politics in the 1980's* (Cambridge: Cambridge University Press, 1993).

سیلوستر هم در مقالات قبلیش و تر از همه در کتاب ذیل همین تفاوت را قائل است: Sylvester, *Feminist Theory and International Relations in a Postmodern* Era, op. cit., in note 43.

۴۵- همانگونه که هاردینگ در کتاب ذیل اذعان میدارد:

Harding, Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women's Lives, op, cit., in note 44, p. 120.

ریشهٔ این بحث به شرح هگل دربارهٔ خدایگان وبنده در کتاب ذیل باز می گردد: G. F. W. Hegel, *Phenomenology of Spirit*, trans.A. V. Miller (Oxford: Clarendon Press, 1977)

ازلحاظ نظریهٔ روابط بینالملل ، یک منبع خوب (عمدتاً) دربارهٔ نوشتههای زنباوران دیدگاهورز این است :

*Millennium* Special Issue. "Women and International Relations " (Vol. 17, No. 3, 1988).

46- Sylvester, Feminist Theory, op . cit ., in note 43. citing K. Ferguson, The Man Question: Visions of Subjectivity in Feminist Theory (Berkeley, CA: University of California Press, 1993), p. 3.

47- Keohane, op . cit ., in note 44, p. 249.

۴۸- بهترین بحث دربارهٔ این تفاوت را میتوان در منبع ذیل یافت: Sylvester , *Feminist Theory, op, cit*., in note 43, p. 52.

49- Ibid., p. 52.

50- Jean Bethke Elshtain, Women and War (Brighton : Harvester Press, 1987).

۵۱– نک:

Sylvester, Feminist Theory and International Relations in a Postmodern Era, op.cit., in note 43, Chapter 5.

52- Richard Rorty, "Postmodern Bourgeois Liberalism", in *Objectivity*, *Relativism and Truth: Philosophical Papers, Vol. 1* (Cambridge : Cambridge University Press, 1991).

53- William James, "What Pragmatism Means", Selected Papers on *Philsosphy* (London : Dent, 1917), p. 215.

54- Rorty, *Philosophy and the Mirror of Nature* (Oxford : Blackwell, 1980). 55- *Ibid.*, p. 367. از بالا تا پایین ... /۲۹۹

56- M. Oakeshott, "The Voice of Poetry in the Conversation of Mankind", in *Rationalism in Politics* (London : Methuen, 1962).

57- Rorty, *Contingency, Irony and Solidarity* (Cambridge : Cambridge University Press, 1989).

ادامهٔ مطلب تا اندازهٔ زیادی برگرفته از صفحهٔ ۵۶ همین اثر است. ۵۸- هر دو نقل قول را از منبع ذیل گرفتهام: Rorty , "Method , Social Science and Social Hope", *Consequences of* 

Pragmatism (Brighton : Harvester, 1982). 59- Rorty, op. cit., in note 57, p. 59.

۶۰– نک:

Rorty, "Human Rights, Rationality and Sentimentality", in S. Shute and S. Hurley (eds.). On Human Rights : The Oxford Amnesty Lectures, 1993 (New York, NY: Basic Books, 1993).

۶۱ تک همان منبع یادداشت ۶۰ وی در این اثر این تمنّای اطمینان یافتن را با مفهوم دلآزردگی نیچه گره میزند. « ما از این اندیشه که باید منتظر باشیم تا قدرتمندان چشمان ریز خوکمانندشان را به رنجهای ضعیفان معطوف سازند دل آزرده میشویم. نومیدانه آرزو میکنیم چیزی قویتر و نیرومندتر وجود داشتهباشد که اگر قدرتمندان چنین نکنند لطمه خواهند دید... ». ص ۱۳۰ تأکید در متن اصلی است.

۲۵ - ۲۵ - ۲۵ Connolly , *loc. cit* , in note 19, p. 116 کل این بخش از مقالهام را تا اندازه (معادی مدیون اندیشه کانلی هستم. البته او در همه موارد با نتیجه گیریهای من موافق نیست. 63 - Rorty , *op. cit.*, in note 60 , p. 128.

۶۴- برای نمونه، نک:

Frederic Jameson, Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism (London: Verso, 1991); and David Harvey, The Condition of Postmodernity (Oxford: Blackwell, 1989).

۶۵- نک:

Jean Baudrillard, *Selected Writings*, Mark Poster (ed.) (Cambridge: Polity Press, 1988).

# اصول واقع گرایی سیاسی هانس مورگنتاو یک صورت بندی تازهٔ زنباورانه

6

آن تبکنر'

Millennium 17(3) (1988) : pp. 429-40 : ji

نه در جان بخشیدن بلکه در به مخاطره انداختن جان است که انسان بالاتر از حیوان قرار می گیرد: از همین رو در میان انسانها برتری با جنسی نیست که فرزند به دنیا می آورد بلکه با جنسی است که جان دیگران را می گیرد.

سيمون دوبووار [۱]

سیاست بین الملل، جهان مردان است؛ جهان قدرت و ستیز است که در آن جنگ، برترین فعالیت شناخته می شود. از دیرباز، دیپلماسی، خدمت نظام، و علم سیاست بین الملل تا حد زیادی ملک طلق مردان بوده است. در گذشته زنان به ندرت در صفوف دیپلماتهای حرفهای یا نظامیان جایی داشته اند: از معدود زنانی که در رشتهٔ دانشگاهی

.آن تیکنر (J. Ann Tickner) استادیار علوم سیاسی در کالج هالی کراس است.

روابط بیـنالملـل تخصـص یافـتهانـد تعـداد انگشـتشـماری کارشـناس امنیت هستند. دانشـمندان زن علـوم سیاسی که در روابط بینالملل دستی دارند معمولاً روی حوزههایی چـون اقتصـاد سیاسـی بیـنالملـل، مناسـبات شـمال – جنوب و مسائل مربوط به عدالت توزیعی متمرکز هستند.

امروزه در ایالات متحده که تعداد زنانی که وارد ارتش و وزارت خارجه می شوند بیش از گذشته است آنها را به ندرت می توان در جایگاههای رهبری نظامی یا در رأس دستگاه سیاست خارجی دید [۲]. جین کرکپتریک به عنوان یک استثنای قابل ملاحظه که در اوایل دههٔ ۱۹۸۰ سفیر ایالات متحده در سازمان ملل بود خودش را «موشی در جهان مردان» خوانده است. زیرا با وجود سبک عمومی مقتدرانه و محکم و صلاحیتهای سنجیدهٔ نیرومندی که داشت خودش اذعان دارد که نتوانسته احترام یا توجه همقطاران مرد خودش را در مسائل سیاست خارجی جلب کند[۳]

سرگذشت کرک پتریک میتواند به روشن ساختن تبعیضی کمک کند که زنان اغلب هنگام ارتقا به مناصب عالی سیاست فراروی خود مییابند. اما تردیدهای موجود در ایس باره که آیا یک زن آن اندازه قوی هست که تکمهٔ شلیک جنگافزارهای هستهای را فشار دهد یا نه (موضوعی که وقتی از پاتریشیا اشرودر تصویری با چشمانی اشکآلود ترسیم شد که هتی هی کنان در حالی که به شانهٔ همسرش تکیه داده بود از رقابت انتخاباتی ریاست جمهوری ایالات متحده در ۱۹۸۸ خود را کنار کشید به میان آمد) خبر از آن می دهد که شاید برای ورود زنان به مراتب بالای ارتش یا تصمیم گیری سیاست خارجی حتی موانع اساسیتری وجود داشته باشد. راهبرد هستهای با واژگان قدرت، تهدید، زور، و بازدارندگی ش مشخصاً با هالهای مردانه احاطه شده است[۴]: از

- 1. Jeane Kirkpatrick
- 2. Patricia Schroeder

ذهبن متبادر می سازد. از این گذشته، گفته شده است که هر چند در حال حاضر زنان بیشتری وارد دنیای سیاست گذاری عمومی می شوند ولی آنان راحت ترند که با مسائل داخلی مانند رفاه اجتماعی که با مهارتهای مادرانه شان سازگاری بیشتری دارد سر و کار داشته باشند. ولی شمار چشمگیر زنان فعال در صفوف جنبش صلح حکایت از آن دارد که زنان به مسائل جنگ و صلح بی علاقه نیستند، البته مخالفت مکرر آنان با سیاست امنیت ملی موجب شده است که اغلب آنان را ساده دل، بی اطلاع یا حتی فاقد حس میهن پرستی بشناسند.

در مقالهٔ حاضر قصد بررسی این مسئله را دارم که چرا سیاست بین الملل، جهان مردان قلمداد می گردد و چرا تعداد زنان در مراتب بالایی دستگاه سیاست خارجی، ارتش، و رشتهٔ دانشگاهی روابط بینالملل تا این حد اندک است. از آنجا که معتقدم روابط بینالملل را چیزی احاطه کرده است که آن را به طور مشخص برای زنان ناپذیرا و غیرجذاب میسازد قصد دارم به جای پرداختن به راهبردهای ممکن برای از میان برداشتن موانع موجود در راه دستیابی زنان به جایگاههای عالی سیاست گذاری، نگاه خودم را روی سرشت خود راه دستیابی زنان به جایگاههای عالی سیاست گذاری، نگاه گفتم مسائل اولویتدار در سیاست خارجی همان مسائلی هستند که مردان کشش حاصی به آنها دارند. وانگهی، اگر این مردانند که مسائل یاد شده را تشریح و برای تبیین عملکرد نظام بینالملل هم دیدگاهی میپردازند آیا نمیتوان انتظار داشت که بر رشتهٔ دانشگاهی روابط بینالملل هم دیدگاهی مردانه سیطره داشته باشد؟ اگر چنین باشد پس می توان گفت که حذف زنان نه تنها به صورت تبعیض بلکه همچنین از طریق نوعی فرایـند خودگزینی' صورت می گیرد که نقطهٔ آغازش شیوهٔ آموزش روابط بین الملل به فرایـند خودگزینی' مورت می گیرد که نقطهٔ آغازش شیوهٔ آموزش روابط بین الملل به زنان است.

1.self-selection

برای تحقیق دربارهٔ صحت و سقم این ادعا که رشتهٔ روابط بین الملل – که از دیرباز ، توسط واقع گرایی تعریف شده است – بر جهان نگرشی مردانه پایه می گیرد قصد دارم اصول ششگانهٔ واقع گرایی سیاسی هانس مور گنتاو را به بررسی گذارم. برای نشان دادن اینکه شیوهٔ تشریح و تبیین سیاست بین الملل توسط مور گنتاو و تجویزاتی که از آن نتیجه می شود از دیدگاهی مردانه مایه گرفته است از برخی اندیشههای بر گرفته از نظریه زنباوری کمک خواهم گرفت.

سپس به برخی شیوه هایی اشاره خواهم کرد که نظریهٔ زنباوری می تواند از طریق آنها به در انداختن جهان نگرشی از منظر زنباوری و نیز به صورت بندی نوعی شاخت شناسی زنباورانه از روابط بین الملل یاری رساند. با تکیه بر این مطالعات، در پایان، صورت بندی تازه ای از اصول ششگانهٔ مورگنتاو به دست خواهم داد. منتقدان مرد واقع گرایی معاصر پیش از من بسیاری از همین پرسشهای مرا دربارهٔ واقع گرایی مطرح ساخته اند. ولی شخصاً امیدوارم با این بررسی، بین دیدگاه انتقادی رو به رشد دربارهٔ نظریهٔ روابط بین الملل و نویسندگان زنباوری که به مسائل جهانی علاقه نشان داده اند پیوندی برقرار سازم. افزودن دیدگاهی زن باورانه به گفتمان روابط بین الملل در عین حال می تواند سبب شود که این حوزه بیشتر در دسترس محققان و دست اندر کاران زن

## اصول واقعگرایی سیاسی هانس مورگنتاو : دیدگاهی مردانه؟

مـن از آن رو اصـول ششـگانهٔ واقـعگرایـی سیاسـی هـانس مورگنـتاو را به عنوان کانون بررسـی خـودم برگـزیده ام که این اصول نمایانگر مهم ترین بیان واقعگرایی معاصر است کـه نسـلهای مـتعددی از محققـان و دسـت اندرکاران روابط بینالملل از آن تغذیهٔ فکری

<sup>1</sup> feminist theory

کرده و بر اساس آن پرورش یافتهاند. گر چه غالباً از مورگنتاو به خاطر عدم دقت علمی و کاربرد ابه ام آلود و دو پهلوی زبان خرده گرفتهاند ولی این اصول ششگانه به شکل چشمگیری آموزشهای اکثریت محققان و دست اندرکاران غربی روابط بین الملل را دربارهٔ سیاست بین الملل از ۱۹۴۵ به بعد قواره بندی کرده است[۵].

اصول واقعگرایی سیاسی مورگنتاو را می توان به شکل زیر جمعبندی کرد:

۱. سیاست هم مانند کلیت جامعه، محکوم قوانینی عینی است که در سرشت تغییرناپذیر بشر ریشه دارند؛ از همین رو امکان بسط نظریهای عقلانی که بیانگر این قوانین عینی باشد وجود دارد.

۲. راهـنمای اصـلی واقـعگرایـی سیاسی، مفهوم منافع تعریف شده بر حسب قدرت اسـت کـه باعـث مـی شود موضوع مطالعاتی سیاست از نظمی عقلایی برخوردار گردد و بدیـن ترتیـب شناخت نظری سیاست امکانپذیر شود. واقعگرایی سیاسی بر امورعقلانی، عینی و غیر احساسی تأکید می ورزد.

۳. واقــعگرایــی، مــنافع تعـریف شــده بـر حسب قدرت را مقولهای عینی با اعتباری جهـانشــمول مـیانگارد که البته معنای آن یک بار برای همیشه ثابت نیست. قدرت یعنی کنترل انسان بر انسان.

۴. واقــعگرایــی سیاســی بــه اهمیـت اخلاقــی کنش سیاسی واقف است. همچنین از تزاحم موجود میان فرمان اخلاقی و شرایط کنش سیاسی موفق آگاه است.

۵ واقعگرایسی سیاسی از یکی گرفتن سوداهای اخلاقی یک کشور خاص با قوانین اخلاقسی حساکم بسر جهسان پرهسیز دارد. آنچه ما را از افراط اخلاقی و حماقت سیاسی در امان نگه میدارد همان مفهوم منافع تعریف شده بر حسب قدرت است.

۶. واقــعگرایان سیاسی به استقلال و خودفرمانی حوزهٔ سیاسی اعتقاد دارند. آنان می

پرسند «ایس سیاست چه تأشیری بر قدرت کشور دارد؟» واقعگرایی سیاسی بر پایهٔ برداشتی کثرتگرایانه از سرشت بشراستوار است. انسانی که چیزی جز «انسان سیاسی<sup>۱</sup>» نباشد یک حیوان وحشی خواهد بود زیرا هیچ گونه قید و بند اخلاقی نمی شناسد. ولی برای بسط نظریهٔ مستقلی دربارهٔ رفتار سیاسی، چارهای جز این نداریم که «انسان سیاسی» را از سایر وجوه سرشت بشر منتزع و جدا سازیم[۶].

در ایـنجا قصد ندارم دربارهٔ نادرست بودن تصویری که مورگنتاو از نظام بینالملل به دست می دهد بحث کنم. اما به راستی معتقدم که این تصویر، توصیف ناقصی از سیاست بیـنالملـل اسـت زیـرا بـر پایـهٔ مفروضاتی دربارهٔ سرشت بشر استوار است که نساقص هستند و مردانگی را ممتاز میشناسند. نخست باید مردانگی و زنانگی را تعریف کنیم. تقریباً به اعتقاد همهٔ نظریهیردازان زنباور، مردانگی و زنانگی نه به عوامل تعیین کنندهٔ زیست شناختی بلکه به مجموعهای از مقوله هایی اشاره دارند که در اجتماع سـاخته و پرداخـته مـیشـوند و بسته به مکان و زمان تغییر میکنند. در غرب زنباوران و غیرزنباوران به یک اندازه، از تقابلهای مفهومی مانند عینیت در برابر ذهنیت، عقل در برابس احساس، ذهن در برابر جسم، فرهنگ در برابر طبیعت، خویشتن در برابر دیگری یا استقلال در برابر ارتباط، دانش در برابر هستی، و عمومی در برابر خصوصی نوعاً برای تشریح تفاوتهای زن و مرد بهره جستهاند[۷]. در ایالات متحده آزمونهای روانشناختی صورت گرفته در میان گروههای مختلف اجتماعی – اقتصادی تأیید میکند که افراد این تقابلها و دوگانگیها را مردانه وزنانه می شناسند و هم مردان و هم زنان به یک اندازه ویژگیهای ملازم با مردانگی را والاتر و ارزشمندتر میدانند[۸]. اما باید تأکید کنیم که ایـن ویژگـیها کلیشـهای هستند؛ آنها لزوماً تک تک زنان و مردانی را که می توانند ویژگیها

- 1.political man
- 2.masculinity
- 3.femininity

و شیوه های تفکیر میلازم با جنس مخالف خودشیان را به نمایش گذارند توصیف نمی کنند.

مورگنتاو با به کارگیری واژگانی که حاوی بسیاری از واژه های ملازم با مردانگی مطابق بـا تعـريف بالاست اصرار دارد كه بسط نظريهاي عقلايي (و غير احساسي) دربازه سیاست بین الملل بر اساس قوانینی که ریشه در سرشت بشر دارند امکان پذیر است. از ۱۹۴۸ کـه مورگنتاو نخستین چاپ کتاب **سی***است در میان ملتها* **را نوشت این جست و** جو به دنبال علم عيني سياست بينالملل كه مبتني بر مدل علوم طبيعي باشد بخش مهمسی از دستور کار واقعگرایان و نوواقعگرایان را تشکیل داده است. ایولین فاکس کلر در نقد زنباورانهٔ خودش از علوم طبیعی خاطر نشان میسازد که بیشتر همبودهای علمی «ایس فرض را [قبول دارند] که جهان مورد مطالعهشان مستقیما قابل دسترسی است و به وسیلهٔ مفاهیمی بازنمایی میشود که نه زبان بلکه تنها مقتضیات منطق و تجربه به آنها شكل بخشيده است. [٩] مطابق ايهن نگرش به علم، قوانين طبيعت «به دور از نسبيت زبان» هستند. کلر نیز مانند بیشتر زنباوران این نگرش به علم را که به گفته خودش الگویسی اجبار آمیز، سلسلهمراتبی و همگونساز را به تحقیق علمی تحمیل میکند مردود می شمارد. به طور کلی زنباوران دربارهٔ امکان یافتن مبنایی جهانروا و عینی برای معرفت کم مورگنتاو بدان قائل است تردید دارند. بیشتر آنان معتقدند که معرفت ساخته و پرداخیته اجتماع است. چون دانستهها از طریق زبان منتقل می شود پیوسته باید دربارهٔ کاربرد زبان و ادعاهایی که دربارهٔ عینی بودن دارد تردید روا داشت.

به گفتهٔ کلر، عینیت مطابق تعریفی که معمولاً در فرهنگ ما برای آن ارائه میشود با مردانگی ملازم است. او عینیت را چنین مشخص میسازد: «شبکهای از تعاملات میان رشد جنیست، نظامی اعتقادی که عینی را با مردانگی یکی میگیرد، و

1.objectivity

مجموعهای از ارزشهای فرهنگی که آنچه علمی و آنچه را که مردانه تعریف می شود همزمان (وهم ردیف با هم) ارج میگذارد»[۱۰].کلر جدایی خود از دیگری را که مرحلهٔ مهمی از رشد جنسیت مردانه است با مفهوم عینیت در پیوند میداند. ترجمان این جدایی در تحقیق علمی بیه صورت تلاش برای جدا ساختن ذهن از عین، به عنوان هدف مهم علم نو در میآید، هدفی که به گفتهٔ کلر بر نیاز به کنترل پایه میگیرد؛ از همین رو، عینیت با قدرت و سلطه ملازم می گردد.

نیاز به کنترل،نیروی محرک مهمی برای واقع گرایی در دوران نو بوده است. مورگنتاو به عنوان نخستین گام در جست و جو به دنبال نظریهای عینی و عقلایی دربارهٔ سیاست بینالملل که بتواند به جهانی هرج ومرج آلود و پرستیز نظم بخشد مفهومی انتزاعی به نام انسان سیاسی میسازد که درنده ای است که هیچ گونه حد و مرز اخلاقی نمی شناسد. مورگنتاو کاملاً میدانست که انسان واقعی نیز مانند دولتهای واقعی هم اخلاقی و هم ددمنش است ولی از آنجا که دولتها از قوانین اخلاقی جهانروای حاکم بر عالم تبعیت نمیکنند آنان که رفتاری اخلاقی در سیاست بینالملل داشته باشند به دلیل اقدامات غیراخلاقی دیگران، محکوم به شکست خواهند بود. مورگنتاو برای حل این تعارض، وجود قلمرویی به نام سیاست بینالملل را فرض میکند که در آن رفتار غیراخلاقی انسان سیاسی نه تنها مجاز بلکه دور اندیشانه است. این، جهانی هابزی جدا و متمایز از جهان نظم داخلی است که در آن ممکن است دولتها مانند جانوران وحشی رفتار کنند زیرا بقا بستگی به بیشینه ساختن قدرت و تمایل و آمادگی برای جنگیدن دولتار کنند زیرا بقا بستگی به بیشینه ساختن قدرت و تمایل و آمادگی برای جنگیدن

بیشتر نظریههای زنباورانه که مدتهاست بر سیاسی بودن امور شخصی تأکید دارند فرض وجود حوزهٔ سیاسی مستقلی را که شیوههای مجاز رفتار را مرزبندی کند بی اعتبار میشناسند. همان گونه که کلر میگوید «مرزبندی میان عمومی و خصوصی، نه تـنها مرزهای امر سیاسی را تعریف و از آنها دفاع میکند بلکه در عین حال به شکل

گرفتین محتوا و سبک آن نیز کمک میکند» [11]. انسان سیاسی مورگنتاو، ساختهای اجتماعی است که بر بازنمایی ناقص سرشت بشر پایه گرفته است. جای این پرسش باقی است که زنان در وضع طبیعی هابز کجا قرار دارند؛ از قرار معلوم اگر قرار بر ادامه یافتین حیات بشر بیش از یک نسل بوده باشد آنان باید به جای جنگ به زاد و ولد و بررگ کردن بچه ها مشغول باشند[11]. تأکید مورگنتاو بر جنبههای ستیزآلود نظام بینالملل موجب بروزگرایشی در خود وی و دیگر واقع گرایان به سمت ناچیز شمردن عناصر همکاری و تجدید نسل می شود که از جنبههای مهم روابط بینالملل هستند[17].

فرض مورگتاو دربارهٔ وجود حوزهٔ غیراخلاقی سیاست قدرت بینالمللی تلاشی است برای حل تزاحمی بنیادی که خود وی میان قوانین اخلاقی حاکم بر جهان و شرایط و لوازم عمل سیاسی موفقیت آمیز در جهانی می دید که در آن دولتها از اخلاق تنها به عنوان لفاف ای برای توجیه پیگیری منافع ملی خودشان استفاده میکنند. اخلاق جهان روای مورگتاو، عالی ترین شکل اخلاق را آرمانی انتزاعی شبیه قانون زرین <sup>۱</sup> میداند که دولتها به ندرت به آن پای بندند: اخلاق دولتها، اخلاقی ابزاری است که نفع شخصی راه بر آن است. سلسله مراتبی که مورگتاو برای اخلاق قائل است با کار لارنس کولبرگ روان شناس شباهتهایی دارد. کولبرگ بر اساس بررسی رشد اخلاقی هشتاد و چهار پسر امریکایی نتیجه می گیرد که بالاترین مرحلهٔ رشد اخلاقی انسان (که خودش آن را مرحلهٔ ششم میخواند) توانایسی بازشناسی اصول انتزاعی و جهان روای عدالت و مرحلهٔ پایین ترش (مرحلهٔ دوم) اخلاقی ابزاری است که نگاهش به پیشبرد منافع شخصی خود فرد درعین اذعان به این مسئله است که دیگران هم منافعی دارند. بین این دو مرحلهٔ فرد درعین اذعان به این مسئله است که دیگران هم منافعی دارند. بین این دو مرحله

1.Golden Rule

2.interpersonal morality

توجه به نیازهای دیگران است (مرحلهٔ سوم) [۱۴].

کارول گیلیگان در نقدی که بر مراحل رشد اخلاقی کولبرگ نوشته است آنها را مبتنی بر برداشتی مردانه از اخلاق میداند. بر اساس مقیاس رشد اخلاقی کولبرگ، زنان به ندرت از مرحلهٔ سوم یا اخلاق وابسته به بستر عمل بالاتر میروند ولی گیلیگان مدعی است که این نشانهٔ پست تر بودن جنس زن نیست بلکه نشانهٔ متفاوت بودن زنان است. چون زنان در طول رشد، شیوهٔ تفکری را می آموزند که نه صوری یا انتزاعی بلکه وابسته به بستر عمل و روایی است معمولاً به جای داشتن نگاهی انتزاعی به مسائل، آنها را در بستر و چارچوب خودشان مدنظر قرار میدهند[۵۵]. در روابط بینالملل، گرایش به اندیشیدن دربارهٔ اخلاق بر حسب معیارهای انتزاعی، جهانروا و غیرقابل حصول یا به عنوان اخلاقی صرفاً ابزاری، همان گونه که از مورگنتاو میبنیم، توانایی ما را برای تساهل ورزیدن و تحمل تفاوتهای فرهنگی و جست و جوی امکان بالقوهٔ ایجاد همبستگی به رغم این تفاوتها کاهش میدهد.

من با کمک گرفتن از برخی نمونههای موجود در نوشتههای زنباوران، نشان دادم که تلاش مورگنتاو برای در انداختن نظریهای عینی و جهان روا دربارهٔ سیاست بین الملل ریشه در فرضهایی پیرامون سرشت بشر و اخلاق دارد که در فرهنگ غرب نو با مردانگی ملازم است. شواهد بیشتر در تأیید این مسئله را که اصول مورگنتاو نمی تواند مبنایی برای نظریهای جهان روا و عینی قرار گیرد می توان در اشارات مکرر وی به شکست آنچه خودش رویکرد «حقوقی – اخلاقی » یا آرمان گرایانه به سیاست جهان می خواند و آن را تاحد زیادی مسئول به راه افتادن دو جنگ جهانی می شناسند سراغ گرفت. پس از انداختن گناه جنگ جهانی دوم به گردن اخلاق گمراه مماشات با هیتلر، تجویزاتی که واقع نگری سیاسی مورگنتاو برای اقدام سیاسی موفقیت آمیز مطرح می سازد به جای آنکه کاربست پذیری همیشگی داشته باشند شبیه تجویزاتی به نظر می رسند که برای پرهیز از خطاهای دههٔ ۱۹۳۰ مطرح شده باشند.

اگر جهان نگرش مورگنتاو برخاسته از ضربهٔ جنگ جهانی دوم است آیا با دور شدن ما از این رویداد هنوز تجویزات او اعتبار دارد؟ من نیز مانند سایر منتقدان واقع گرایی معتقدم که در جهانی که به سرعت در حال دگرگونی است باید شروع به گشتن به دنبال شیوه های رفتاری باشیم که با نسخهای که مورگنتاو می پیچد تفاوت داشته باشد. با توجه به اینکه هر جنگی میان قدرتهای بزرگ احتمالاً به جنگ هستهای خواهد کشید تقویت امنیت از طریق افزایش قدرت میتواند نوعی خودکشی باشد[۶۲]. از این گذشته، دولت ملی به عنوان اصلیترین عنصر تشکیل دهندهٔ نظام بین الملل از دید مورگنتاو و سایر واقع گرایان، دیگر توانایی دست و پنجه نرم کردن با مجموعهٔ هر چه ندارد. آیا نظریهٔ زنباوری میتواند با در انداختن دیدگاه زن باورانهٔ متفاوتی دربارهٔ سیاست بین الملل که شاید به ما در یافتن راه حلهای مناسبتر کمک کند سهمی در نظریهٔ روابط بین الملل داشته باشد؟

#### نگرشی زنباورانه به روابط بینالملل

اگر شیوهٔ توصیف و تشریح واقعیت توسط ما بر چگونگی درک ما از محیط و نحوهٔ برخورد ما با محیط تأثیر دارد ممکن است دیدگاههای تازه ما را به در نظر گرفتن خطمشیهای متفاوت رهنمون شود. با داشتن چنین اندیشهای، نخست به بررسی دو مفهوم مهم روابط بینالملل یعنی قدرت و امنیت، از دیدگاهی زنباورانه میپردازیم و سپس برخی رویکردهای زنباورانه در زمینهٔ حل و فصل منازعات را به بررسی می گذاریم.

تعریفی که مورگنتاو از قدرت به عنوان کنترل انسان بر انسان به دست میدهد نمایانگر شیوهٔ نوعی و معمول تعریف قدرت در روابط بینالملل است. نَنسی هارتساک مدعبی است که این نوع قدرت به صورت سلطه همواره با مردانگی ملازم بوده زیرا

اعمال قدرت عموماً یک فعالیت مردانه بوده است؛ زنان به ندرت در حوزهٔ عمومی به اعمال قدرت پرداختهاند. به گفتهٔ هارتساک وقتی زنان دربارهٔ قدرت قلم میزنند بر انرژی، ظرفیت و توانایی تأکید دارند. او خاطرنشان میسازد که نظریهپردازان زن حتی اگر وجه مشترک چندانی نداشته باشند برای قدرت تعاریف مشابهی به دست میدهند که از اساس و گوهر با تلقی قدرت به عنوان سلطه تفاوت دارد[۱۷].

زنباورانی که دربارهٔ قدرت قلم زدهاند اغلب از هانا آرنت یاد کردهاند. او قدرت را به صورت توانایی انسان برای اقدام هماهنگ یا اقدامی تعریف میکند که در تماس با دیگرانی که ملاحظات و علایق مشابهی دارند انجام میشود[۱۸]. این تعریف از قدرت به تصویری شباهت دارد که دیوید مکللند روانشناس از قدرت زنانه به عنوان قدرت مشترک و نه قدرت از خود مطمئن ترسیم میکند[۱۹]. جین ژاکت میگوید چون زنان دسترسی کمتری به ابزارهای اجبار داشته اند بیشتر مستعد تکیه بر قدرت مجابسازی داشته اند؛ وی فعالیتهای خانگی زنان را با تشکیل ائتلاف مقایسه میکند[۲۰].

همهٔ این نویسندگان، قدرت را به صورت رابطهٔ توانمندسازی متقابل ترسیم میکنند. ژاکت با پیوند زدن تعریف خودش از قدرت با روابط بینالملل میان راهبردهای زنانهٔ مجابسازی و راهبردهای دولتهای کوچکی که در نظام بینالملل از موضع ضعف عمل می کنند مشابهتهایی قائل است. از این گذشته نمونههایی از رفتار دولتها را داریم که در بردارندهٔ عناصری از راهبرد زنانهٔ ائتلافسازی هستند. یکی از این نمونه ها، کنفرانس هماهنگی توسعهٔ جنوب افریقاست که هدف از برگزاری آن ایجاد زیرساختهای منطقهای بر اساس همکاری متقابل و خوداتکایی جمعی برای کاهش وابستگی اعضا به اقتصاد افریقای جنوبی است. نمونهٔ دیگر، جامعهٔ اروپاست که در

<sup>1.</sup>Southern African Development Coordination Conference (SADCC)

است که با نگاه به تاریخ آن چنین سیری از رویدادها را نمی شد پیش بینی کرد[۲۱]. اما نتایج همیارانه در روابط بین الملل به ندرت بدین صورت توصیف می شوند البته مفهوم همبود امنیتی کثرت گرایانهٔ کارل دویچ را می توان نمونه ای تلقی کرد که در آن قدرت با ایجاد همبستگی ملازم است[۲۲]. من منکر این نیستم که قدرت به مثابهٔ سلطه، واقعیتی شایع در روابط بین الملل است ولی گاهی نیز در روابط میان دولتها عناصری از همکاری وجود دارد که معمولاً وقتی قدرت را تنها به سلطه تعبیر کنیم از نظر پنهان می ماند. ممکن است اندیشیدن به قدرت در این معنای چند بعدی ما را قادر می سازد تا دربارهٔ استعداد همکاری و نیز ستیز یعنی همان جنبه از روابط بین الملل که واقع گرایی به طور کلی دست کم می گیرد تفکری خلّاق و سازنده پیشه کنیم.

شیوهٔ دیگری که نظریهٔ زنباوری میتواند به تفکر جدید دربارهٔ روابط بین الملل کمک کند تعریف مجدد امنیت ملی است[۲۳]. در غرب از دیرباز مفهوم امنیت ملی با قدرت نظامی و نقشی که در حفاظت فیزیکی از دولت ملی در برابر تهدیدهای خارجی دارد گره خورده است. برداشت مورگنتاو دربارهٔ دفاع از منافع ملی با تکیه برقدرت، با این تعریف همخوانی دارد. ولی این تعریف سنّتی از امنیت ملی در جهان امروز حداکثر تعریفی ناقص است[۲۲]. وقتی دولتهای پیشرفته به شدت به هم وابسته اند و به جنگافزارهایی متکی هستند که اثرات شان به یک اندازه برای برندگان و بازندگان ویرانگر است، دفاع از امنیت ملی با تکیه بر جنگ به عنوان حربهٔ نهایی دیگر چندان سودمند و کارگشا به نظر نمی رسد. وانگهی، اگر دربارهٔ امنیت به جای آنکه بر حسب مناسبات شرق و غرب بیندیشیم بر حسب روابط شمال – جنوب فکر کنیم امنیت برای بخش بزرگی از مردم جهان به همان اندازه که به تهدیدهای نظامی باز میگردد با

Lstructural violence

یوهان گالتونگ، کاهش امید زندگی به دلیل اینکه اتفاقاً در کجا به دنیا آمده باشیم شکلی از خشونت است که نتایجش میتواند به همان اندازهٔ جنگ مخرب باشد[۲۵]. برآورده شدن نیازهای اساسی، ارتباط قابل ملاحظهای با زنان دارد ولی تنها به تازگی است که نقش زنان به عنوان تأمین کنندگان نیازهای اساسی، و به شکل کلی تر نقش آنان در توسعه، به عنوان مؤلفههای مهمی در تنظیم راهبردهای توسعه نمایان شده است[۲۶]. متون توسعه از دیرباز روی جنبههایی از فرایند توسعه متمرکز بودهاند که در حوزهٔ معومی قرار می گیرند، به لحاظ فناوری پیچیدهاند و معمولاً مردان عهدهدار آنند. اندیشهورزی دربارهٔ نقش زنان در توسعه و شیوههای ممکن برای تعریف توسعه و اندیشهورزی دربارهٔ نقش زنان در توسعه و شیوههای ممکن برای تعریف توسعه و ارضای نیازهای اساسی به نحوی که نقش و نیازهای زنان را نیز در بر بگیرد از موضوعاتی است که شایسته است در دستور کار بین المللی اولویت بیشتری به آنها داده شود. اما این موضوعی است که نظریه های ستتی روابط بین الملل نوعاً به واسطهٔ اولویت دادن به نظم به جای عدالت دربارهٔ آن حرف چندانی برای گفتن ندارند.

تهدید دیگری که برای امنیت ملی در تعریف فراخ این اصطلاح مطرح است و جای آن نیز در دستور کار روابط بین الملل سنّتی خالی است به محیط زیست بازمی گردد. به گفتهٔ کرولین مرچنت، نگرش ماشین وار به طبیعت که علم جدید اتخاذ کرد سبب شده است توسعهٔ صنعتی و فناوری به ترتیبی پیش رود که به زوال محیط زیست که اکنون مایهٔ نگرانی جهانیان شده است بینجامد. مرچنت در مقدمهٔ کتاب خودش **مرگ طبیعت** مینویسد «زنان و طبیعت پیوندی دیرینه دارند – علقه ای که در سراسر فرهنگ، زبان و تاریخ پابرجا مانده است»[۲۷]. بر همین اساس وی معتقد است جنبش محیط زیست که در واکنش به این تهدیدهای زیست محیطی در حال رشد است و جنبش زنان ارتباط متقابل عمیقی با هم دارند. این هر دو جنبش به جای تأکید بر تسلط یافتن بر طبیعت، بر زیستن در حالتی متعادل با طبیعت تأکید دارند : هر دو طبیعت را به صورت موجود زنده ای غیر سلسله مراتبی می بینند که در آن هر جزء

وابستگی متقابلی با کل دارد. طرفداران محیط زیست و نیز بسیاری از زنباوران اکنون معتقدند که تنها با تغییر بنیادی نحوهٔ نگرشمان به جهان می توانیم تمهیداتی بیندیشیم که به نوع انسان اجازه دهد از خسارتی که به محیط زیست وارد می سازد جان سالم به در برد.

اندیشیدن به امنیت نظامی، اقتصادی و زیست محیطی بر حسب وابستگی متقابل به ضرورت روشهای تازه ای برای حل و فصل تعارضات اشاره دارد که به جای جست و جوی نتایج با حاصل جمع صفر به دنبال نتایجی باشند که برای همهٔ طرفها سودمند باشد. یکی از این گونه روشها از کار سارا رادیک درباره «تفکر مادرانه » به دست می آید [۲۸] به گفتهٔ رادیک «تفکر مادرانه» بر حفظ جان و رشد کودکان تکیه دارد؛ برای ترویج محیطی در خانه که مؤید این هدفها باشد باید از طریق پرهیز حتیالامکان از اختلاف، پرداختن به تعاملات غیرخشونت آمیز و احیای همبستگی درصورت از بین رفتن آن، آرامش محیط خانواده حفظ شود. در چنین محیطی، مقاصدی که اختلاف بر سرشان پیش می آید فرع، و شیوه های حل و فصل این اختلافات اصل شمرده می شود. این روش حل و فصل منازعات، متضمن قضاوت با توجه به بستر اختلاف به جای توسل به معیارهای مطلق است و از همین رو وجوه مشترک بسیاری با تعریف گیلیگان از اخلاق زنانه <sup>۲</sup> دارد.

گر چـه حل و فصل غیرخشونت آمیز اختلاف در حوزهٔ خانواده یک هنجار بسیار پذیرفـته شـده اسـت مقاومـت غـیرفعال در حـوزهٔ عمومـی یک امر غیرعادی و نابهنجار قلمـداد مـیشـود. ولـی همان گونه که رادیک می گوید حلوفصل مسالمت آمیز اختلافات توسط مـادران معمـولاً در مورد کودکان دشمنان تعمیم داده نمیشود و این از دلایل مهم آمادگـی زنـان بـرای پشـتیبانی از جـنگهای مـردان اسـت[۲۹]. بدیـن ترتیب مسئله برای

- 1.maternal thinking
- 2.female morality

رادیک تـبدیل بـه ایـن میشود که چگونه «تفکر مادرانه» را به عنوان شیوهٔ تفکری که به اعـتقاد خـود او مـی توان آن را علاوه بر زنان در مردان هم سراغ گرفت به حوزهٔ عمومی تعمیم دهـیم. رادیـک عقـیده دارد کـه یافتن انسانیتی مشترک در دشمنان مان به صورت شرط بقـا در دوران هسـتهای در آمده که طی آن مفهوم برنده و بازنده تردیدآمیز گردیده است[ ٣٠]. تصویر کـردن دشـمن بـه عنوان موجودی کمتر از انسان اغلب شیوهای بوده است کـه دولـتهای ملی بـرای جلب وفاداری و افزایش مشروعیت خودشان در چشم شهروندانشـان بـه کـار بردهاند ولی چنین رفتاری در دوران هستهای میتواند در نهایت محکوم به شکست باشد.

از ایس گذشته می توان برای یافتین دیدگاهی زن باورانیه دربارهٔ حل و فصل اختلاف به کار گیلیگان نیز مراجعه کرد. گیلیگان ضمن گزارش مطالعهای دربارهٔ رفتار پسران و دختران امریکایی در زمین بازی می گوید دختران توانایی کمتری برای تحمل سطوح بالای درگیری و تعارض دارند و نسبت به پسران احتمال بیشتری دارد که سرگرم بازیهایی شوند که به نوبت توسط افراد اجرا می شود و در آنها موفقیت یک نفر در گرو شکست دیگری نیست[۲۱]. گر چه بررسی گیلیگان شامل ایستارهای کودکان در قبال گروههای دیگر (نژادی، قومی، اقتصادی، یا ملی) نمی شود ولی به اعتبار تحقیق در ایس باره اشاره دارد که آیا دختران در جریان بزرگ شدن می آموزند که در برخورد با اختلاف از شیوههای متفاوت مشکل گشایی استفاده کنند و آیا چنین رفتاری می تواند در اندیشهورزی دربارهٔ حل و فصل منازعات بین المللی کمکی به ما کند یا نه.

## به سوی شناختشناسی زنباورانه از روابط بینالملل

مین کاملاً واقفم که یک رویکرد زنباورانهٔ واحد وجود ندارد بلکه رویکردهای بسیاری از دل رشتههای علمی و سنّتهای فکری مختلف زاده میشود. اما در این نوشتههای زنباورانیه مختلف کیه مرور کردم مضامین مشترکی وجود دارد که میتواند به ما کمک

کند تا دست به کار صورتبندی نوعی شناختشناسی زنباورانه از روابط بینالملل شویم. مورگذتاو ما را تشویق میکند تا از جهان فاصله بگیریم و نظریهپردازی را ساخت و پرداخت یک طرح کلی یا نفشه عقلایی بدانیم که کاربستهای جهان شمول داشته باشد. برعکس، نوشتههای زنباورانهای که در این مقاله بررسی کردیم بر ارتباط و امکان پذیری تأکید دارند. کلر به نفع نوعی معرفت استدلال می کند که خودش نام «عینیت پویا<sup>،</sup>» را به آن میدهد و «به جهان پیرامونمان تمامیت مستقلش را می بخشد ولی البته به ترتیبی کمه از ارتباط ما با جهان آگاه میماند و در واقع به آن تکیه میکند»[۳۲].کلر این شیوهٔ تفکر را در بررسی خودش دربارهٔ باربارا مکلیتاک به نمایش میگذارد که کارهای وی شده بود برایش جایزهٔ نوبل را به ارمغان آورد[۳۳]. مکلیتاک به گفتهٔ کلر دانشمندی بود شده بود برایش جایزهٔ نوبل را به ارمغان آورد[۳۳]. مکلیتاک به گفتهٔ کلر دانشمندی بود که به پیچیدگی، تنوع و تفاوت فردی عنایت داشت و روش شناسیش به جای آنکه که به پیچیدگی، تنوع و تفاوت فردی عنایت داشت و روش شناسیش به جای آنکه به دربارهٔ ان مای به جای آنکه میماند این اورد[۳۲]. مکلیتاک به گفتهٔ کلر دانشمندی بود شده بود برایش جایزهٔ نوبل را به ارمغان آورد[۳۲]. مکلیتاک به گفتهٔ کلر دانشمندی بود که به پیچیدگی، تینوع و تفاوت فردی عنایت داشت و روش شناسیش به جای آنکه به به یوندی را به داده این این این مول را به این این این به گفتهٔ کار دانشمندی بود که به پیچیدگی، تینوع و تفاوت فردی عنایت داشت و روش شناسیش به جای آنکه به بی به بین را به داده این تحمیل کند این امکان را فراهم آورد تا داده ایش خود سخن

تصویری که کلر از فعالیت علمی مکلینتاک ارائه میکند با آنچه ساندرا هاردینگ جهان نگرش افریقایی می خواند شباهتهایی دارد[۳۴]. به گفتهٔ هاردینگ مفهوم لیبرالی و غربی انسان اقتصادی عقلایی به عنوان موجودی فردگرا که در پی بیشینهسازی رفاه خویش است مانند مفهوم انسان سیاسی عقلایی که مبنای تحقیقات نظری واقع گرایی است در جهان نگرش افریقایی که در آن فرد، بخشی از نظم اجتماعی قلمداد می گردد که در دل آن نظم، و نه روی آن به عمل می پردازد هیچ معنا و مفهومی ندارد. هاردینگ معتقد است که این نگرش به رفتار انسان وجه مشترک بسیاری با دیدگاه زنباوری دارد. ایسن نگرش به رفتار انسان در صورت تلفیق با دیدگاه کل نگرانهٔ مرچنت که بر ارتباط

- 1 dynamic objectivity
- 2.African Worldview

#### PersianPDF.com

۳۱۸/ نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

متقابل همه چیز از جمله طبیعت تأکید دارد میتواند به ما کمک کند تا شروع به اندیشیدن از منظری جهانی تر کنیم که در عین درک و ارزشمند دانستن گوناگونی فرهنگی به وابستگی متقابل فزایندهای اذعان دارد که تفکر انحصارطلبانهای را که نظام دولتهای ملی ترویج میکند کهنه میسازد.

«عینیـت پویا»ی کلر، جهانْنگرش افریقایی هاردینگ و تفکر بومشناختی' مرچنت همگمی ما را بـه درک و ارزشـمند شـناختن «دیگری» به عنوان شخصی فرامیخوانند که دیدگاههمایش بـه انـدازهٔ دیدگاههای خود ما از مشروعیت برخوردار است، شیوهٔ تفکری کـه متأسـفانه جـایش در تـاریخ روابـط بینالملل خالی بوده است. درست همان گونه که کلر ما را از ساخت و پرداخت علم زنباورانمای برحذرمی دارد که میتواند همین ایسـتارهای انحصارطلبانه را دوام بخشد هاردینگ هم به ما در مورد طرحی که افراد را بر حسب نــژاد، جنسـیت یــا طـبقه از هــم مـتمایز سازد و از دل پروژههای سلطهٔ اجتماعی ریشــه گیرد هشدار میدهد. اندیشمندان زنباور عموماً از دوگانهانگاری و جداکردن فاعل شناسایی از موضوع شناسایی کـه بـا تفکر انتزاعی ملازم است و به اعتقاد خودشان هر دوی آنها مشوق ایستار «ما در برابر دیگران» هستند که ویژگی بارز روابط بین الملـل اسـت بـيزارند. بـه جـاي أن، ايـن نوشـتههـا ما را به پرداختن شناخت شناسيهايي فـرامـیخوانـند کـه ابهـام و تفـاوت را ارزشـمند بشناسند. و اینها کیفیاتی است که وقتی دست به کار در انداختن نظریهای انسانی یا غیرجنسیتی دربارهٔ روابط بینالملل میشویم که حاوی عناصری از هر دو شیوهٔ تفکر مردانه و زنانه باشند میتواند به درد ما بخورد.

# اصول واقعگرایی سیاسی مورگنتاو: یک صورتبندی تازهٔ زنباورانه

در بخـش نخست این مقاله با استفاده از نظریهٔ زنباوری به نقد اصول واقعگرایی سیاسی

Lecological thinking

اصول واقع گرایی سیاسی ... /۳۱۹

مورگنتاو پرداختم تا نشان دهم که چگونه نظریه و عمل روابط بینالملل دچار نوعی جانبداری مردانه است. سپس برخی کمکهایی را مطرح ساختم که نظریهٔ زنباوری می تواند به تغییر محتوای برخی از مفاهیم مهم مطرح در روابط بینالملل و اندیشه ورزی در بارهٔ نوعی شناختشناسی زنباورانه نماید. اکنون با تکیه بر این مقدمات، مقاله را با آرانهٔ صورتبندی تازهٔ زنباورانهای از اصول ششگانهٔ واقع گرایی سیاسی مورگنتاو که در آغاز همین نوشته مطرح ساختم به پایان خواهم برد. این صورتبندی تازه می تواند به ما واقعید تهای می نوشته مطرح ساختم به پایان خواهم برد. این صورتبندی تازه می تواند به ما عناز همین نوشته مطرح ساختم به پایان خواهم برد. این صورتبندی تازه می تواند به ما عناز همین نوشته مطرح ساختم به پایان خواهم مرد. این صورتبندی تازه می تواند به ما عناصر ستیز و تعازه واقع گرایی را به کار نخواهم برد. زیرا زنباوران به وجود واقعیتهای متعدد قائلند: یک تصویر به راستی واقعینانه از سیاست بینالملل باید در کنار واقعیتهای متعدد قائلند: یک تصویر به راستی واقعینانه از سیاست بینالملل باید در کنار اذعان داشته باشد و هم برای برقراری نظم بکوشد و هم برای برقراری عدالت [70]. این صورتبندی تازه می تواند به ما کمک کند تا شروع به تفکر بر حسب این ابعاد منهاوت کنیم :

۱. نگرش زنباورانه، عینیت را در تعریف فرهنگی این واژه با مردانگی ملازم میداند. بنابراین قوانین فرضاً «عینی » سرشت بشر بر نگرشی مردانه و ناقص دربارهٔ سرشت انسان پایه می گیرند. سرشت انسان هم مردانه و هم زنانه است: هم حاوی عناصر بازتولید و توسعهٔ اجتماعی است و هم دربرگیرندهٔ سلطهٔ سیاسی . عینیت پویا نگرشی دربارهٔ عینیت به ما عرضه می دارد که استعداد کمتری برای ایجاد سلطه دارد.

۲. نگرش زنباورانه،منافع ملی را چند بعدی و وابسته به چارچوب و بستر عمل میداند. بنابرایین نمی توان منافع ملی را تنها بر حسب قدرت تعریف کرد. در جهان معاصر، منافع ملی ایجاب میکند که برای مجموعهٔ مشکلات جهان به هم وابسته که شامل جنگ هستهای، رفاه اقتصادی و زوال محیط زیست می شود به جای راه حلهای با حاصل جمع صفر به دنبال راه حلهای همیارانه باشیم.

۳. نمسی توان برای قدرت معنایی جهان روا قائل شد. قدرت به عنوان سلطه و کنترل، مردانگی را در مرتبهای ممتاز قرار می دهد و امکان قدرتیابی جمعی را به عنوان جنبهٔ دیگری از قدرت که اغلب با زنانگی ملازم است نادیده می گیرد.

۴. نگرش زنباورانه امکان جدا ساختن فرمان اخلاق از کنش سیاسی را مردود می شمارد. هر کنش سیاسی اهمیت و معنای اخلاقی هم دارد. دستورکار واقع گرایی برای به حداکثر رساندن نظم با تکیه بر قدرت و کنترل، فرمان اخلاقی نظم را برتر از فرمان اخلاقی عدالت و بر آورده ساختن نیازهای اساسی ضروری برای تضمین باز تولید اجتماعی می شناسند.

۵. نگرش زنباورانـه در عیـن تصـدیق ایـن مسئله که سوداهای اخلاقی کشورهای خـاص را نمـی تـوان بـا اصـول اخلاقـی جهانروا یکی دانست میکوشد تا در سوداهای انسـانی، عناصـر اخلاقـی مشترکی را بیابد که بتواند مبنای کاستن از شدت ستیز و تقویت همبستگی بینالمللی قرار گیرد.

۶ نگرش زنباورانـه مـنکر اعتبار استقلال و خود فرمانی امر سیاسی است. از آنجا کـه در فرهـنگ غرب، استقلال وخودفرمانی با مردانگی ملازم است تلاشهای علمی برای در انداختـن جهـانْنگرشـی کـه متکـی بـر برداشتی کثرتگرایانه از سرشت انسان نباشد نـاقص و مـردانه هسـتند. مرز کشیدن حول حوزهای سیاسی که با تنگنظری تعریف شده باشد امر سیاسی را به شیوهای تعریف میکند که علایق و سهم زنان حذف میشود.

من با پرداخت این بدیل زنباورانه منکر اعتبار کار مورگنتاو نمی شوم. اما افزودن نگرشی زنباورانیه به شناخت شناسی روابط بین الملل مرحلهای است که اگر می خواهیم شروع به تفکر دربارهٔ ساختن و پرداختن نوعی علم غیر جنسیتی یا انسانی سیاست بین الملل کنیم که ضمن عنایت به هر دو دسته دیدگاههای مردانه و زنانه از آنها فراتر رود باید آن را پشت سرگذاریم. چنین تفکر فراگیری که مطابق گفتهٔ سیمون دوبوار برای به دنیا آوردن فرزند ارزشی همپایهٔ به خطر انداختن جان خود قائل باشد در جهانی

### اصول واقع گرایی سیاسی ... / ۳۲۱

که فـناوری جـنگ و محـیط زیست طبیعی شکننده، موجودیت انسان را به خطر انداخته اسـت دارد به یک ضرورت صرف نظر ناشدنی تبدیل میشود. این گفتمان غیرجنسیتی یا انسـانی تـنها زمانـی امکـانپذیـر مـیشـود که زنان به حد کافی در رشتهٔ روابط بینالملل نماینده داشته باشند و سهم زنان و مردان هر دو به یک اندازه محترم شمرده شود.

#### يادداشتها

نمون اولیهٔ این نوشته در همایش علمی «زنان و روابط بینالملل » که در ژوئن ۱۹۸۸ در مدرسهٔ اقتصاد لـندن برگـزار شـد ارائه گردید. نویسنده از هیوارد آلکر و سوزان اوکین به خاطر مطالعهٔ دقیق دستنویس این مقاله و ارائهٔ پیشنهادهای مفیدشان سپاسگزار است. ۱.به نقا, از:

Sandra harding. *The Science Question in Feminism* (Ithaca, NY : Cornell University Press, 1986) p. 148.

۲. در ۱۹۸۷ تنها ۴/۸ درصد کارمندان عالی رتبهٔ وزارت امور خارجه زن بودند. Statement of Patricia Schroeder before the Committee on Foreign Affairs, US House of Representatives, *Women's Perspectives on US Foreign Policy:* A Compilation of Views. (Washington, DC: US Government Printing Office, 1988). p. 4.

برای ملاحظهٔ تحلیلی دربارهٔ نقشهای زنان در ارتش امریکا، نک: Cynthia Enloe, Does Khaki Become You? The Militarisation of Women's Lives. (London : Pluto Press, 1983).

3. Edward P. Crapol (ed). *Women and American Foreign Policy* (Westport, CT: Greenwood Press, 1987), p. 167.

۴. برای ملاحظهٔ تحلیلی دربارهٔ نقش زبان مردانه در شکل دادن به اندیشهٔ راهبردی، نک:
 Carol Cohn, "Sex and Death in the Rational World of Defense Intellectuals"
 Signs: Journal of Women in Culture and Society (Vol. 12, No 4, Summer 1987), pp. 687 – 718.

 ۵. ادعای استیلای بُننگرهٔ واقع گرایی در مقالهٔ زیر مورد حمایت قرار گرفته است:
 Colouring it Morgenthau : New Evidence for an Old Thesis on Quantitative International Studies", *British Journal of International Studies* (Vol 5, No, 3, Oct, 1979), pp. 210- 20.

برای ملاحظهٔ نقدی بر کاربرد ابهام آلود زبان توسط مورگنتاو، نک: L. Claude Jr., *Power and International Relations* (New York : Random House, 1962), especially pp. 25 – 37.

<sup>9</sup>. این اصول را از اصول ششگانهای برگرفتهایم که در منبع ذیل آمده است: Hans Morgenthau. *Politics Among Nations : The Struggle for Power and Peace*. 5<sup>th</sup> Revised Ed. (New York : Alfred Knopf, 1973), pp. 4 – 15.

می دانم که ایـن اصـول تنها بخشی از بررسی بسیار غنی مورگنتاو دربارهٔ سیاست بینالملل را پوشـش مـیدهـند، مطالعـهای کـه شایسـته است تحلیل بسیار مشروحتری از آنچه من قادرم در اینجا ارائه کنم دربارهاش صورت گیرد.

۷. این فهرست، تلفیقی است از دوگانگیهای مردانه / زنانهای که در منبع ذیل مطرح شده است: Evelyn Fox Keller, *Reflections on Gender and Science* (New Haven, CT: Yale University Press, 1985) and Sandra Harding, *op. cit.* 

Inge K. Broverman, Susan R. Vogel, Donald M. Broverman, Frank E. Clarkson and Paul S. Rosenkranz, "Sex – Role Stereotypes : A Current Appraisal". *Journal of Social Issues* (Vol. 28, No, 2, 1972), pp. 59 – 78).

تکرار این پژوهش در دههٔ ۱۹۸۰ نشان داد که این برداشتها همچنان پابرجاست. 9. Keller, *op* . *cit* , p. 130.

10. Ibid, p. 89.

11. Ibid, p. 9.

12. Sara Ann Ketchum, "Female Culture, Woman Culture and Conceptual Change : Toward a Philosophy of Women 's Studies". *Social Theory and Practice* (Vol , 6 No. 2 , Summer 1980) pp. 151 – 62.

اصول واقع گرایی سیاسی ... /۳۲۳

۱۳. دیگران در ایـن تـردید کردهاند که آیا وضع طبیعی هابز، توصیف درستی از نظام بین المللی است یا نه. برای نمونه، نک :

Charles Beitz, *Political Theory and International Relations* (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1979) pp. 35 – 50. and Stanley Hoffmann, *Duties Beyond Borders* (Syracuse, NY : Syracuse University Press1981) ch. l.

۱۴. مراحل رشد اخلاقی کولبرگ در منبع ذیل تشریح شده و مورد بحث قرار گرفته است: Robert Kegan, *The Evolving Self : Problem and Process in Human* Development (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1982). ch 2.

۱۵. انتقاد گیلیگان از کولبرگ در منبع ذیل آمده است: Carol Gilligan, In a Different Voice : Psychological Theory and Women's Development (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1982), ch. l.

۱۶. شواهدی وجود دارد که نشان میدهد خود مورگنتاو و در پایان عمرش میدانست که تجویزاتش دارد منسوخ میشود. او در سخنرانی خود در همایشی در سال ۱۹۷۸ به این اشاره داشت که سیاست قدرت به عنوان اصل هدایتگر ادارهٔ روابط بینالملل به شکل مرگباری نارسا شده است. برای شرح این سخنرانی مورگنتاو ، نک:

Francis Anthony Boyle, *World Politics and International Law* (Durham, NC : Duke University Press, 1985), pp. 70 – 4.

17. Nancy C. M. Hartsock, *Money, Sex and Power : Toward a Feminist Historical Materialism* (Boston, MA: Northeastern University Press, 1983) p, 210.

18. Hannah Arendt, On Violence (New York : Harcourt, Brace and World , 1969), p. 44.

تعریف آرنیت از قیدرت از حییث رابطیهاش با روابط بینالملل به شکل مشروحتر در منبع ذیل مورد بحث قرار گرفته است :

Jean Bethke Elshtain, "Reflections on War and Political Discourse : Realism, Just War, and Feminism in a Nuclear Age", *Politival Theory* (Vol , 13, No. I, Feb. 1985) pp, 39 – 57.

19. David McClelland, "Power and the Femininie Role" in David McClelland, *Power The Inner Experience* (New York : Wiley, 1975), ch. 3. 20. Jane S. Jaquette, "Power as Ideology : A Feminist Analysis" in Judith H. Stiehm, *Women's Views of the Political World of Men* (Dobbs Ferry, NY: Transnational Publishers, 1984)ch. 2.

۲۱. این نمونهها در منبع ذیل آمده است:

Christine Sylvester, "The Emperor's Theories and Transformations : Looking at the Field Through Feminist Lenses" in Dennis Pirages and Christine Sylvester (eds), *Transformations in the Global Political Economy* (New York: Macmillan, forthcoming).

22. Karl W. Deutsch, *Political Community and the North Atlantic Area* (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1957).

۲۳. تفکر جدیـد اصـطلاحی اسـت کـه در اتحاد شوروی هم برای توصیف تغییر صورتبندی سیاسـت خارجـی آن کشـور در دوران گوربـاچف بـه کار میرود. نشانههایی وجود دارد دال بر

اینکه شورویها شروع به تلقی چند بعدی امنیت که در اینجا مطرح ساختهایم کردهاند. نک: Margot Light, *The Soviet Theory of International Relations* (New York : St. Martin's Press, 1988). Ch. 10.

۲۴. این استدلال در منبع ذیل آمده است:

Edward Azar and Chung – in Moon, "Third World National Security : Toward a New Conceptual Framework". *International Interactions* (Vol , 11. No 2. 1984) PP. 103 – 35.

25. Johan Galtung, "Violence, Peace. And Peace Research" in Johan Galtung. *Essays in Peace Research*, Vol.I.(Copenhagen: Christian Ejlers, 1975) ch. 1. 4.

۲۶. برای نمونه ، نک:

Gita Sen and Caren Grown, Development, Crises and Alternative Visions: Thrid World Women's Perspectives (New York : Monthly Review Press, 1987).

#### اصول واقع گرایی سیاسی ... /۳۲۵

27. Carolyn Merchant, *The Death of Nature : Women, Ecology and the Scientific Revolution* (New York : Harper and Row, 1982) p. xv.

28. Sara Ruddick, "Maternal Thinking and Sara Ruddick, Preservative Love and Militaty Destruction: Some Reflections on Mothering and Peace" in Joyce Treblicot, *Mothering : Essays in Feminist Theory* (Totowa . NJ : Rowman and Allanheld. 1984). Ch. 13 – 4.

۲۹. برای ملاحظهٔ تحلیلی مبسوطتر دربارهٔ این موضوع، نک:

Jean Bethke Elshtain, *Women and War* (New York : Basic Books, 1987). ۳۰ ایسن نموع حل و فصل تعارضات، شباهتهایی با رویکرد مشکل گشای ادوارد آذر، جان برتون و هربرت کلمن دارد. برای نمونه، نک:

E. Azar and John W. Burton, International Conflict Resolution : Theory and Practice (Brighton : Wheatsheaf Books, 1986) and Herbert C. Kelman, "Interactive Problem Solving : A Social – Psychological Approach to Conflict Resolution" in W. Klassen (ed), Dialogue Toward Inter – Faith Understanding, (Tantur / Jerusalem : Ecumenical Institute for Theoretivcal Research, 1986) pp. 293 – 314.

31. Gilligan, op. cit., pp. 9-10.

32. Keller, op . cit. ,p. 117.

33. Evelyn Fox Keller, A Feeling for the Organism : The Life and Work of Barbara McClintock, (New York: Freeman, 1983).

34. Harding . op. cit., ch . 7.

۳۵. «آرمان و واقعیت ... دو وجه علم سیاست هستند . اندیشهٔ سیاسی منطقی و زندگی سیاسی ۳۵ سآرمان و واقعیت ... دو وجه علم سیاست هستند . اندیشهٔ سیاسی منطقی و زندگی سیاسی ۳۵ سالم را تنها در جایی می توان سراغ گرفت که هر دو جایگاه خودشان را داشته باشند». E. H. Carr, *The Twenty Years Crisis*, 1919 – 1939(New York : Harper and Row . 1964) . p. 10.

# آيندهٔ سنّت شکنانهٔ واقع گرايي

براندازيهاى زنباورانة نظرية روابط بينالملل

آن سیسون رانیان و اسپایک پیترسون '

از : Alternatives 16(1)(1991): pp. 67 - 106

تسیلا آیزنشتاین که عنوان این مقالهام را تا حدودی از او الهام گرفتهام در کتاب *آیندهٔ سنّت شسکنانهٔ زنباوری لیبرال* می گوید ریشههای مردسالارانهٔ لیبرالیسم و دولت، جلوی اهداف و ادعاهای زنباوری لیبرال می گوید ریشههای مردسالارانهٔ لیبرالیسم و دولت، جلوی اهداف و ادعاهای زنباوری لیبرال را می گیرد؛ ریشههایی که زنباوری لیبرال مدعی وقتی درصدد نقّادی این ساختههای ذهنی است اسیرشان می ماند. ولی او در ادامه مدعی است که دقیقاً به خاطر همین تناقض، زنباوری لیبرال واجد نوعی «کیفیت بالقوه براندازنده» [1] یا «آیندهٔ سنّتشکنانه » است زیرا اصلاحات و چاره جوییهایی را از دولتی لیبرال طلب می کند که در نهایت «نمی تواند برابری عملی زنان با مردان را

۱. رانیان(Runyan) : دانشکدهٔ علوم سیاسی، کالج پوتسدام دانشگاه ایالتی نیویورک . پیترسون(Peterson) : دانشکدهٔ علوم سیاسی، دانشگاه آریزونا، نسخهٔ اولیهٔ این مقالهٔ تحقیقی در نشست سالانهٔ انجمن بررسیهای بینالمللی در سال۱۹۹۰ که در دانشگاه واشنگتن دی سی برگزار گردید ارائه شد. نویسندگان از نظرات و انتقادات خوانندگان استقبال میکنند.

برتابد» [۲]. وی نتیجه میگیرد که

زنباوران تا زمانی که از مداخلهٔ دولت در حفظ مردسالاری به عنوان نوعی نظام قدرت که بسیار شبیه نقش آن در حمایت از نظام سرمایهداری و نظام نژادپرستی است آگاه نشوند نخواهاند توانست بفهمند که چرا سیاست اصلاحات در عیان ضرورت داشتن نمی تواند کافی باشد. هر گونه نظریهٔ زنباورانهٔ دولت باید بفهمد که چرا چنین است[۳].

ما در ایـن نوشـته قصـد بررسی انتقادات زنباورانهای را داریم که نه تنها به دولت بلکـه همچنیـن بـه نظام بینالمللی و ایدئولوژی برجسته و مردسالارانهٔ واقعگرایی که هم سازنده و هـم آینهدار روابط بینالملل نو است وارد شدهاست. گر چه ما به محدودیتهای ایـن انـتقادات زنباورانـه کـه بـر ایدئولوژیهـای لیبرالـی، یافـتباورانه و ماهیتباور پایه می گیرند اشارہ میکنیم ولی معتقدیم که نظریہپردازان زنباور ہمگی ہمان نقشی را ایفا میکنند که نظریهپرداز سیاسی زنباور الیزابت گراس «راهبردهای براندازنده'» میخواند [۴]. ایسن استقادات زنباورانیه جانبداریها، کژتابیها و تناقضات ذاتی میتون و عمل مردسالارانهٔ واقع گرایمی را آشکار میسازند و بدین وسیله میکوشند تا سلطه و قدرت واقلم گرایمی در گفتمان روابط بین الملل را «برهم زنند». حرف ما این است که «آیندهٔ سلت شکنانهٔ» واقع گرایی در گرو بیان تفسیرهای جایگزین از «واقعیت» است که واقــعگرايــي – در شکل فعليش – قادر به ديدن آنها نيست و همين موجب محدوديت و کـممایگـی مفاهـیم و رویّـههـای واقعگرایی میشود. این گونه تفسیرهای جایگزین که از مـنظر زنبـاوری مطـرح مـیشـوند گر چه مانند واقعگرایی ناقص هستند با این حال، راه سرشارتر، پیچیدهتر و به مراتب بازتری برای بررسی بافت اجتماعی، اقتصادی و سیاسی

<sup>1.</sup>subversive strategies

آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۲۹

سیاست بین الملل در اختیار ما می گذارند.

برهم زدن واقع گرایی

ما از آن رو اصطلاح «بر هم زدن» را به کار می بریم که راهبردهای زن باورانه را نه به عنوان نظریه های رقیب واقع گرایی یا «واقعیت » بلکه به عنوان «مداخلاتی راهبردی'» معرفی می کنیم که آنچه را واقع گرایی ذاتاً ناتوان از «باز نمایی» یا «واقعی» انگاشتن اش است بر ملا می سازند. برای تبیین این گفته، از تحلیل ادبی یا تحلیل متن کمک می گیریم همان گونه که تحلیل پساساختار گرایانه <sup>۲</sup> در نظریهٔ فعلی روابط بین الملل – به عنوان یک «مداخلهٔ راهبردی» دیگر که به چالش با واقع گرایی بر می خیزد و ارتباط هر چند ناقصی با زن باوری دارد – چنین می کند[۵]. شوشانا فلمن در نقد ادبی خودش با عنوان «زنان و شیدایی »: نرینه بنیادی انتقادی» از سنت ادبی واقع گرایی که به اعتقاد ما بسیاری از همان کیفیتهای واقع گرایی در روابط بین الملل را دارد سخن می گوید. عبارات ذیل را

بدین ترتیب واقع گرایی نوعی برداشت از «طبیعت» و «واقعیت» را مفروض می گیرد که خودش قصد دارد آن را به شکلی حشو آمیز به عنوان برداشت «طبیعی» و «واقعی» جا بیندازد. در واقع این بی طرفی ظاهری کمتر از هر چیز دیگری بی طرفانه است؛ ایس مرزی که بنابه فرض «واقعی» را از «غیر واقعی» جدا می کند و در واقع تنها درون و بیرون یک محفل ایدئولوژیک را مشخص می سازد کمتر از هر چیز دیگری «طبیعی » است:

1. strategic interventions

2. post - structuralist analysis

درونـی کـه «دربرگیرندهٔ» «خرد» و مردان یعنی «واقعیت» و «طبیعت» است و بیرونـی کـه «انحصـاریِ» شـَیدایی و زنان یعنی «فوق طبیعی » و «غیرواقعی» است[۶].

ایسن اواخر نظریه پردازان پساساختارگرای روابط بین الملل [۷] مطالب بسیاری دربارهٔ ایسن مسئله «درون» و «بیرون» از لحاظ ارتباطی که با صورت بندی بُن نگرهٔ واقع گرایسی دارد نوشته اند. بُن نگره واقع گرایی فرض را بر وجود یک جامعهٔ داخلی منظم و معقول در برابر یک جامعهٔ بین المللی نابسامان، غیر عقلایی (دیوانه یا مبتنی بر نابودی متقابل قطعی) و اقتدار گریز می گذارد. گرچه ریچارد اشلی از ارادهٔ معطوف به قدرت «کشورداری به عنوان انسان داری» برای کنترل هر آن چیزی که بیرون از کنترل خودش می شناسد [۸] – اقتدار گریزی، جنگ، بحرانها، و غیره – سخن می گوید ولی تحلیل خودش را بر مناسبات مردسالارانهٔ «مرد – دولت» که سعی در کنترل «زن» دارد مبتنی نمی سازد زنی که مرد – دولت آن را نوعی «خارجی» یا «دیگری» نامعقول (شیدا) و اقتدار گریز می شناسد.

ما می گوییم همین ساختبندی مردسالارانه از «زن» است که زنان را در واقع گرایی هم ناپیدا می سازد و هم در عین حال نسبت به اصول آن در جایگاهی محوری قرار می دهد. از سوی دیگر، «زن» در روایت کلان و سیاست عالی روابط میان دولتها هیچ جایگاهی ندارد. در این قرائت، زن چهرهای اهلی شده است که حساسیتهای «زنانه» اش با «واقعیتهای » سخت و زمخت جهان عمومی مردان و دولتها هم ناهمخوان و هم بی ربط است. از سوی دیگر، ساخت بندی مردسالارانه از «زن» به عنوان شیدایی، دیگری، خارجی که با شیوه تعریف روابط بین الملل در مکتب واقع گرایی شباهت دارد به نیاز برای «رام» و «اهلی» کردن او – تحت کنترل در آوردن او به این دلیل که خودش هر گز مشتاق بهرهمندی از «خرد» نیست – راه می برد.

#### آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقع گرایی / ۳۳۱

جالب توجه اینکه به گفتهٔ فلمن «شیدایی ... دقیقاً همان چیزی است که زن<sup>۱</sup> را از زن بودن خرارج می سازد»[۹]. این بدان معنا نیست که «زن» یا «جنس مونث<sup>۲</sup>» می تواند مدعی کیفیتی عقلانی باشد که «جنس مذکر» در گفتمان مردسالاری دارد بلکه حاکی از آن است که «زن بودن» (به ویژه در مقرام زن خانهدار) کیفیتی خوددارانه است که با بی نظمی شیدایی سازگاری ندارد – شاهد آن درمانهای پزشکی پیچیدهای است که در گذر زمان برای زنان «جنونزده» تجویز شده است. همچنین تصویر دولت نفوذناپذیر و بسامان نیز با توجه به بی نظمی بینالمللی فرو می پاشد. واقع گرایی انتظار حاکم شدن عقلانیت در روابط بینالمللی را (بیش از آنچه در گفتمان مردسالاری می توان انتظار وجودش را در «زن» داشت) ندارد. از همین رو باید از اقدامات کوبنده و قهرآمیز برای ساخت بندی مردسالارانه از «زن» به عنوان کانون بی نظمی که باید درمان و رام شود تا به سراخت بندی مردسالارانه از «زن» به عنوان کانون بی نظمی که باید درمان و رام شود تا به فرمانهای «زنانگی<sup>۳</sup>» به عنوان یک هویت کنترل شده سرگذارد و صورت بندی فرمانهای «زنانگی<sup>۳</sup>» به عنوان یک هویت کنترل شده سرگذارد و صورت بندی

از بازی روزگار اینکه این نیاز به «انتظام» هویتها به «نادیده گرفتن تفاوت» به نفع «تسلطیابی و کنترل عقلانی» [۱۰] همان اتهامی است که واقع گرایان به آرمان گرایان زدهاند زیرا آنان معتقدند که باید همهٔ بازیگران و منافع بین المللی تحت اقتدار واحدی قرار گیرند که از یک نظام ارزشی و رفتارنامهٔ جهان روا تبعیت کند. همان گونه که دست کم یکی از نظریه پردازان زنباور روابط بین الملل خاطرنشان ساخته است [۱۱]آرمان گرایی به شکل جالب توجهی در بُن نگرهٔ واقع گرایی همچون یک ایدئولوژی «زنانه » تصویر می شود که برای برخورد کوبندهٔ دولتهایی که در جهان «واقع» پیگیر نفع شخصی خودشان هستند بیش از حد ملایم و آرمانی است. از دیدگاه پساساختار گرایی ،

- 1. woman
- 2. feminine
- femininity

آرمانگرایمی را از این انتقاد که میکوشد نظم واحدی (و اتفاقاً نظمی قطعاً غربی) را به جهان رنگارنگ تحمیل کند گریزی نیست. ولی از دیدگاه زنباوری، واقع گرایی هم از این انتقاد که میکوشد تفاوت را مهار و سرکوب کند گریزی ندارد. در چارچوب بُننگرهٔ مردسالارانه واقع گرایی، «زن» – دیگری، خارجی، شیدایی – آفریده و سپس به عنوان دشمنی انگاشته میشود که به هر قیمتی که شده باید مجبورش کرد و تحت کنترل مرد / دولت در آوردش.

هـدف از این کار باز هم به قول فلمن «بازشناسی<sup>۱</sup>» است [۱۲]. زن، این دیگری ، باید مرد، مرد / دولت را به همان ترتیبی «باور دارد» که ویرجینیا وولف در کتاب **سه** *گیتی خو*دش گفته است[۱۳] یعنی زنان باید همچون آینه ای برای خودانگارهٔ مرد ، او را دو برابر نشان دهند. به همین ترتیب نظریه پردازان و دست اندر کاران روابط بین الملل هم باید ایدئولوژی واقع گرایی را چونان «حقیقت» روابط بین الملل «بازشناسند» و در گفتمان و عمل روابط بین الملل به آن قدرت و برجستگی بخشند. واقع گرایی به واسطهٔ توانایی که برای تعریف و بنابر این خلق «واقعیت» دارد به این تسلط نایل می شود. در این مقام، واقع گرایسی به عنوان محرکی نه برای شناخت و آگاهی بلکه برای باورداشت و باز-شناسی ، نه برای تولید یک پرسش بلکه برای باز – تولید پاسخی از پیش معلوم طراحی شده است[۱۲].

پاسخهای از پیش معلوم واقعگرایی از فرضهایی برمیخیزد که این مکتب دربارهٔ شیوهٔ تقسیم جهان – درون – برون ، قوی – ضعیف، ثروتمند – تهیدست ، صلح – جنک، مردان – زنان – مبنا قرار میدهد. این فرضها نیز به نوبهٔ خود مفاهیمی چون قدرت ، امنیت و حاکمیت را شکل میبخشند که این مکتب آنها را هم برای تبیین و هم برای تغییر دادن این تقسیمات درانداختهاست. در بحث از انتقادات زنباوران از این مفاهیم آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقع گرایی /۳۳۳

دربارهٔ آنها بیشتر سنخن خواهمیم گفت ولی عجالتاً بگوییم که دوگانگیهای مفروض واقع گرایمی، سرشتی مردسالارانه دارنـد. آنهما «واقعمی» هستند بـه ایمن معنمی که این تقسیم. ندیها در جهان از طریق بازتولید مستمرشان در روایت و عمل «تحقق یافته» اند بسيار شببيه أنچه ساندرا هاردينگ معتقد است تمايزات ايدئولوژيک ميان مردان و زنان ، اروپایی و افریقایی، جهان اول و جهان سوم را که مردان ممتاز و امپریالستیهای غرب ساخته و پرداختهاند هنگامی «حقیقت» پیدا میکنند که سرکوبشدگان آنها را باور کنند و درونیی سازند [1۵]. بدین ترتیب ما با بازنمایی جهان در مکتب واقع گرایی به صورت جهانسی مرکب از داراها و ندارها که با هم و هر گروه نیز در میان خود درگیرند عناد نداریم ولی اصرار داریم که این تصویر صرفاً نوعی «باز - نمایی» [به معنی باز آفرینی] است که چون اسیر دور تأویلی شناختی خود است نمی تواند همان چیزهایی که خودش مدعمي است مفاهيم اصليش هستند - امنيت، قدرت، و حاكميت يا به شكل ملموس تر ايمني، كارايمي و تعيين سرنوشت خود، چه براي دولتها و چه براي مردم- را به شایستگی مفهومپردازی یا بازگو کند. از نظر ما، مشکل اصلی واقعگرایی این است که به عمنوان یک گفتمان مردسالارانه جز «باز – نمایی» و عرضهداشت واقعیتی که داراها را بر ندارها مسلط نگ می دارد – هر چند به شکلی ناقص که در نهایت نیز به زبان هر دو تمام می شود - کار دیگری از آن ساخته نیست.

به یقین، واقع گرایان اعم از «اصیل» و «نو» به خاطر آنکه مؤید وضع موجود و منافع کسانی هستند که از این وضع بهره می برند آماج انتقاد قرار گرفته اند [۱۶] و واقع گرایان نیز به نوبه خود مدعی اند که صرفاً به خاطر بازگویی واقعیت امور، هدف این حملات قرار گرفته اند[۱۷]. گر چه مسلماً ساده انگارانه و خطاست که دانشمندان واقع گرا را صرفاً ابزار دست طبقهٔ حاکم بدانیم ولی باید خاطر نشان سازیم حوزهٔ روابط بین الملل که واقع گرایی در آن به چنین چیرگی قابل ملاحظه ای دست پیدا کرده بیشتر از مردان مرفه، سفید پوست و غربی تشکیل یافته است. به همین سان، کشور داری هم که

واقع گرایی الهامبخش آن است تقریباً ملک طلق مردان است. دربارهٔ خالی بودن جای زنها در نظریه و عمل روابط بین الملل و پیامدهایی که دارد بعداً بحث خواهیم کرد. آنچه در اینجا منظور نظرمان است این است که واقع گرایی به عنوان نوعی باز ـ نمایی و عرضهداشت نه تنها زنان را در صفوف یا محتوای خودش نشان نمیدهد بلکه به عنوان گفتمانی مردسالارانه جز باز ـ نمایی [=بازآفرینی] «زنان» کاری از دستش بر نمی آید.

همانگونه که پیش از این گفتیم در ساختبندیهای مردسالارانهٔ واقع گرایی «زن» نمایـندهٔ بـینظمـی و شـیدایی اسـت کـه باید توسط مرد / دولت اهلی و رام شود. ملازم دانسـتن «زن» بـا جـنس.بارگی لجام گسیخته (و بنابراین خطرناک) و سرشت سرکش، در نظریهٔ سیاسمی غرب سابقهای طولانمی دارد [۱۸]. در ایمن معمنا، «زن» نمایمندهٔ مشکلهٔ تعییسنکنسنده و قساطع اقستدارگریزی در مکتب واقع گرایی است. زن در گفتمان واقع گرایی برای همیشه خارجمی انگاشته میشود – مانند الههٔ بخت ماکیاولی که نه می توان برایش توضیحی داد و نه رویش حساب باز کرد. چون نمی توان برایش توضیحی در بیرون داد واقع گرایمی باید دست به حرکتی مضاعف زند یعنی در داخل مرد /دولت، زن را در حوزهٔ خصوصبی به اصطلاح غیرسیاسی محبوس سازد و در حوزهٔ سیاست داخلی که واقع گرایمی مدعمی است عنایتی به آن نمدارد زن را از نظر پنهان سازد. در نتیجه، واقــعگرايــي زنــان را بــا همــهٔ تنوعي كه دارند نه به عنوان بازيگر سياسي معرفي، و نه در سیاست بیـن الملـل نمایندگـی مـیکـند. در یـک کـلام، در مـیدان دیـد واقـع گرایی که مردسـالارانه و از همین رو دچار نزدیکبینی است زنان هم در بیرون قرار میگیرند و هم ناديده گرفته مي شوند.

به یقین، زنان تنها بازیگرانی هستند که از نگاه محدود واقع گرایی حذف می شوند. از این نظر هم، بسیاری از منتقدان واقع گرایی جانبداری مرد محورانهٔ این مکتب را که سایر شکلهای سازمان سیاسی (مانند سازمانهای محلی و فراملی غیر حکومتی) را بی ارزش و اغلب مردود می شمارد هدف انتقادات خود قرار دادهاند.

#### آينده سنتشكنانه واقع گرايي /۳۳۵

واقع گرایی به واسطهٔ تأکید بر ناگزیر بودن برخورد دولتهای مسلح، امکان سیاست در معنای شکل پیچیدهای از حل و فصل اختلافات میان افراد و گروهها را تقریبا به طور کامل نادیده می گیرد. واقع گرایی که ناتوان از دیدن بالا، پایین و پشت سر دولت است خیلی چیزها را نمی بیند و کم ارزش می شمارد. ولی مشکل، تنها مشکل دید و تصور نیست بلکه واقع گرایی برای همهٔ آنان که نمایندگی شان نمی کند و حتی برای کسانی که پیوسته «نماینده » منافع شان است عواقب شومی دارد.

واقــعگرايان به خوبی میدانند که نيروهای ويرانگر موجود در جهان که در روايتها و عمل واقع گرایی پیوسته مورد استناد قرار میگیرند قادرند نه تنها سرکوبشدگان بلکه مرفّهان را نیز ریشهکن کنند. ولی ظاهراً آنان از پرداختن به تناقضاتی که این وضع در دل خـود دارد نـاتوان یا بیمیل هستند. در واقع، عجیب به نظر میرسد که آنان در چارچوبی که حتبی بسرای کسیانی که بسیش از دیگران خود را محافظت کردهاند جز ناامنی چیزی ندارد امنیت را توصیه میکنند[۱۹]. ولی دقیقاً دوگانهاندیشی حاکم در گفتمان مردسالارانهٔ واقع گرایس است که این نوع تناقضات را می پروراند و از قدرت آن برای مفهـومپـردازی، تبييـن يـا هـر نوع برخورد مؤثر ديگري با مشكلات متعددي كه خودش بـرای جهـان قـائل است میکاهد. واقعگرایی علیرغم ناکاراییش از آن رو چیرگی خود را حفيظ مبیکند که واقعیت کشورداری که واقع گرایی آینهدار آن است هنوز جذابیت دارد یا با ساخت و پرداخت مردسالارانهٔ مرد / دولت همخوانس دارد. ولس راهبردهای براندازندهٔ زنباوری دقیقاً همان طور که با مردسالاری مقابله و آن را تضعیف میکنند مى توانند به بر هم زدن قدرت ساخته مردسالارانه مرد / دولت كه علت بسيار مهم توسل به شیدا / دولتهاست کمک کنند. اگر قرار است آیندهای برای واقع گرایی و در واقع برای تیک تیک ما وجود داشته باشید باید ریشههای مردسالارانهٔ آن را بسوزانیم تا نه تنها بازنمایمی فراخ تر واقعیت بلکه شناخت واقعیتهای پرشماری که می توانند محرک و دگرگون سازندهٔ «واقعیت» به نفع همهٔ ما باشند امکانپذیر شود.

### انواع زنباوری چونان راهبردهایی براندازنده

گرچه واقع گرایی نمایندهٔ یک مکتب اندیشهٔ واحد و هر چند تا حدودی رنگارنگ و نه کاملاً منسجم است زنباوری خود را به صورت نظریه ها و روشهای عملی بسیار گوناگون و پرشماری معرفی می کند. در واقع، انواع متعددی از زنباوری وجود دارد که در اینجا ترجیح می دهیم آنها را یک رشته «راهبردهای براندازنده» بخوانیم. این راهبردها را می توان مانند الیزابت گراس به شکلهای مختلف «جنگ چریکی [تشبیه کرد] که در ضعیف ترین نقاط مردسالاری یعنی نقاط کور مردسالاری به آن حمله می کنند»[۲۰]. هدف این راهبردها بر ملا ساختن «ناقص و طرفدارانه بودن و نه جهان روا یا بازنماینده بودن موضع» [۲۱] گفتمان مردسالاری و در عین حال، گشودن «فضای گفتمان<sup>۱</sup>» است

ادعاهای زنباوری که در درون بافت نو جنبش روشنگری مطرح می شوند اغلب دارای ویژگیهای جهانیاندیشی، ماهیتانگاری، طبقهبندی و قائل بودن به تقابلهای دوگانهانگارانه هستند. اما چون به شکلی خودآگاهانه بر مبارزهٔ ملموس پایه میگیرند دارای کیفیت آگاهی جایگاهمندی هستند که در عین مخالفت با فرهنک مسلط و پرهیز از از خود متشکر بودن، توانایی محترم شمردن گوناگونی را دارد.

ایس ارزیابی از پروژه های زنباورانه را مری هوکسورت به خوبی شکافته است [۲۳]. ضمن قبول خطر شییءانگاری باز هم بیشتر انواع شناخت شناسی زنباورانه که اکنون اغلب مطرح می شود [۲۴] – تجربه گرایی زنباورانه، دیدگاه زنباورانه، و پسانوگرایی زنباورانه – برای بحث درباره پیامدهای راهبردی آنها از تحلیلی کمک می گیرند که هوکسورت از ایس چارچوبها به دست داده است. شیناخت شناسی تجربه گرایی زنباورانه و شیناخت شناسی دیدگاه زنباورانه بیش از همه با موضوع

<sup>1.</sup> discursive space

آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقعگرایی /۳۳۷

شناسنده ا <sup>۱</sup> سر و کار دارند. اولی از جانبداری مردمحورانه در درک معرفت انتقاد می کند و دومی شکلهای زن محورانهٔ معرفت را اشاعه می دهد. گر چه هر دوی آنها سعی در تصحیح ساخت بندیهای مردانه از «واقعیت» دارند ولی با به دست دادن تفسیرهای متباینی از سرشت شناسنده ها و شناخت چنین می کنند. همان گونه که هو کسورت خاطر نشان می سازد تجربه گرایی زنباورانه «اصول واقع گرایی فلسفی را (که وجود جهانی مستقل از انسان شناسنده را مفروض می انگارد) می پذیرد» و «معتقد است جنسیت اندیشی<sup>۲</sup> و مردمحوری<sup>7</sup>، جانبداریهای مشخص شناسنده های منفرد است که با کاربست دقیق تر هنجارهای روش شناختی موجود تحقیق علمی و فلسفی می توان تنها را برطرف ساخت» [۲۵]. بدین ترتیب تجربه گرایان زنباور برای باز گرداندن «عینیت» به تحقیقات علمی کوشیده اند آشکار سازند که چگونه «منشور کرتاب» منافع بازنمایی کرده است.

تجربه گرایان زنباور معمولاً همان راهبرد زنباوری لیبرال دایر بر ایجاد برابری میان مردان و زنان را در مقام محقق و موضوع تحقیق در کارهای علمی دنبال میکنند. مشکل این موضع گیری (همان گونه که در مقدمهٔ مقالهٔ حاضر به تلویح گفتیم) اتکای آن به یافتباوری غربی است که در برابر دگرگونیهای ریشهای تر لازم برای تحقق برابری مقاومت میکند. از یک سو، پای بندیهای لیبرالی نظریه پردازان غیر (ولی نه ضد) زنباور آنها را قادر میسازد تا تلاشهای زنباورانهٔ «معقول» برای تأمین برابری را بفهمند و اغلب مورد حمایت قرار دهند [۲۶]. از سوی دیگر، پای بندیهای یافتباورانه مانع از آن می شود که این نظریه پردازان «مشکل» را چیزی جز لزوم «افزودن زنان» به مقولههای جهان روا بدانه تا آنها بتوانند به «برابری» با مردان دست بیابند. اگر تحقیقات زنباوران

- knowers
- 2. sexism
- 3. and rocentrism

را صرفاً از منظر سمت گیری لیبرال – زنباورانه که تنها حکم به «افزودن زنان» می کند بشناسیم هیچ نیاز ملموسی برای جدی گرفتن زنباوری به عنوان یک پروژهٔ نظری (یا «براندازی فلسفی») وجود نخواهد داشت. جدی گرفتن زنباوری در اینجا صرفاً به صورت تلاشهای شخصی برای «منظور ساختن مسائل زنان» و / یا حمایت از اهداف لیبرال – زنباورانه خواهد بود. از این گذشته، اگر سمت گیریهای یافت باورانه حاکم شود زنباوری را تنها می توان به معنی تبلیغ به نفع «افزودن» جنس به عنوان یک متغیر گرفت (زیرا جنسیت در علوم «عینی» یک عامل نامربوط است)؛ نتایج جنسیت به عنوان یک مقولهٔ نظری غیر قابل شناخت است.

ولی سیاست اصلاح طلبانهٔ لیبرال – زنباورانه به نفع به رسمیت شناخته شدن زنان توسط دولت در نهایت مستلزم پروژه تندروانهٔ تلاش برای عملی ساختن دعوی نه چندان «معقول» حصول برابری در داخل دولت سازمان یافته است - که دقیقاً برای حمایت از مناسبت قدرت موجود سازمان یافته است. درست همان طور که این اصلاح طلبی در نهایت متضمن پروژه ای تندروانه است تجربه گرایی زنباورانه هم در نهایت جویای گونه هایی از اصلاح جانبداری مرد محورانه است که از دست یافت باوری نهایت بر نمی آید. در واقع از دیدگاه یافت باوری، یکتایی و اهمیت **نظریهٔ** زنباوری همچنان از نظر پنهان خواهد ماند بسیار شبیه آنکه مدلهای لیبرال مشارکت دولتی به واسطهٔ آنکه «به همهٔ اشتخاص اجازهٔ ورود به عرصهٔ عمومی را می دهند مشروط بر آنکه مدعی حقوق یا نیازهای ویژه ای برای خود نشوند یا تاریخ یا فرهنگ خود شان را شایستهٔ توجه خاص ندانند و سوداهای خود شان را برای خود شان را برای می در تضعیف می کنند[۲۷].

شیناخت شناسیهای دیدگاه زنباورانه نمایندهٔ آن نوع حرکت سنت شکنانهاند که برای حماییت از دعاوی تجربه گرایان زنباور دربارهٔ جانبداری مرد محورانه ضروری است؛ آنها باید حتی در عین آنکه طالب «همانندی» هستند نگاهها را متوجه تفاوت

#### آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقعگرایی /۳۳۹

کنند. هوکسورت یادآور میشود که این نظریهها که نوعا با زنباوریهای تندرو، فرهنگی، و سوسیالیستی در پیوندند پایه در «این بینش مادهگرایی تاریخی دارند که هستی اجتماعـی، تعییـنکنندهٔ آگاهی است» و با رد مفهوم حقیقت بیواسطه مدعیاند که آگاهی همواره با واسطهٔ مجموعه عواملی که با جایگاه خاص فرد در یک پیکربندی معین اجتماعی – سیاسی در نقطهٔ مشخصی از تاریخ ارتباط دارند حاصل می شود» [۲۸]. ولی همانگونے کے خود ہوکسورت توضیح میدہد آنھا «به کلی منکر حقیقت نیستند بلکہ برعکس می گویند گر چه برخی جایگاههای اجتماعی (موقعیت اجتماعی سرکوبگران) دیدگاههای ایدئولوژیک مخدوشی از واقعیت ایجاد میکند جایگاههای اجتماعی دیگر (موقعیت اجتماعی سرکوبشدگان)می تواند پرده آشفتگیهای ایدئولوژیک را بدرد » و به شناخت جامع تری از جهان دست یابد [۲۹]. بدین ترتیب شناخت شناسی دیدگاه زنباوران مبنایی برای نقادی زنباورانهٔ همان مردمحوری در اختیار ما میگذارد که تجربه گرایمی زنباورانه در پایان به واسطهٔ ارتباطش با یافت باوری لیبرالی دچار آن می شود. وانگهی، تفسیری از نوعی واقعیت زنمحورانهٔ «بدیل» و پرارزش به دست میدهد که تبلاش دارد مناسبات قدرت سرکوبگرانه را در تمامی سطوح در جهان به شکل چشمگیری دگرگون و ودر واقع ریشهکن سازد.

از نظر هوکسورت و خود ما، مشکل خاص «رامحل» دیدگاه زنباورانه تمایل آن به دوگانهانگاری جنسیت، یگانهانگاری زنان و ایمان بیپایه به دسترسی زنان به حقیقتی والاتر است[۳۰]. نظریهٔ دیدگاه به ویژه در سیمای زنباوری فرهنگی که اغلب بیبهره از شالوده ای مارکسیستی انتقادی زنباوری سوسیالیستی است به واسطهٔ فوریت کاملاً موجهی که برای متزلزل ساختن گفتمان و عمل مردسالاری قائل است معمولاً دوگانیکهای جنسیتی چون مردانه - زنانه، عمومی - خصوصی، عقل - احساس، و خشونت - آرامش طلبی را حتی در عین آنکه سعی در ارزش قائل شدن برای طرف «زنانه» این دوگانگیها دارد بازتولید میکند. از این گذشته، زنان را به مفهوم بسیط «زن»

یا «جنس مؤنث» فرو میکاهد تا دیدگاهی زنباورانه را برای حمایت از سیاست یا رابطهٔ خواهری یکپارچه اشاعه دهد. اما در اغلب قریب به اتفاق موارد همان دیدگاه زنباورانهای که برخی از نظریههای دیدگاهی میپرورانند مبتنی بر تجربهٔ زنانی است که عمدتاً غربی، سفید پوست و از طبقهٔ متوسط هستند. این وضعیت موجب طرح این انتقاد کاملاً موجه به ویژه از سوی زنباوران رنگین پوست یا جهان سومی شدهاست؛ همانها که (با طرح این پرسش که «ای دختر سفیدپوست! منظورت از ما چیست؟») در «مسلم بودن» رابطه خواهری و «جهانرواسازی» یک برداشت «خاص» از زنباوری تردید روا می دارند[۳۱].

گوناگونی موجود در میان زنان، این نوع درخویش نگری مستمر دربارهٔ تجلیات زنباوری را ناگزیر می سازد و زنباوری را از خطرات حرکتهای کل نگرانه آگاه نگه می دارد. ولی در عین حال موجب مسئله دارتر شدن شناخت شناسی دیدگاه زنباوری شده است. همان گونه که هوکسورت می گوید «مفهوم شفافیت» این باور که فرد شناسنده می تواند همهٔ پیشد اوریهای خود را بشناسد و برای مواجه شدن با واقعیت آزاد آنها را دور بریزد مورد تردید قرار گرفته است» [۳۲]با توجه به این مسئله، دعاوی حقیقت چه از جانب تجربه گرایان زنباور یا دیدگاه زنباورانه، جای خود را به مفاهیم پسانو گرایان دربارهٔ «جایگاه مندی <sup>۱</sup>» شناسنده ها و شناختی که به دست می آورند می دهد [ ۳۳]. شناخت شناسی پسانو گرایی زنباورانه اصرار دارد که «ادعاهای هر شناسنده ای بازتاب دیدگاه خاصی است که عوامل اجتماعی ، فرهنگی، سیاسی و شخصی به آن شکل بخشیده است و دیدگاه هر شناسنده ای دارای نقاط کور، پیش انگاریهای تلویحی، و پیشد اوریهایی است که خود فرد از آنها بی خبر است. ناقص و نسبی بودن دیدگاههای فردی به نوبهٔ خود حکایت از آن دارد که می توان نشان داد که هر ادعایی دربارهٔ جهان،

<sup>1.</sup> situatedness

#### آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۴۱

هـ ر تفسـیری، برخی چیزها را در توصیف موضوع خودش از قلم انداخته و حاوی برخی نکاتی است که دیگران آنها را بیاهمیت شمردهاند»[۳۴].

باتمام این احوال، هوکسورت – مانند همهٔ نظریه پردازان پسانوگرای زنباور – هشدار می دهد که صرف متزلزل بودن دعوی حقیقت به این معنی نیست که گزارشهای زنان از وضعیت سرکوب شدگی شان، هر اندازه هم که ناقص و طرفدارانه باشد جز حواب و خیال چیزی نیست. وانگهی، به این معنی هم نیست که نباید برای ادعاهای سرکوب شدگان اعتبار بیشتری از ادعاهای سرکوبگران قائل شویم. با اینکه «عینیت» تجربه گرایی زنباورانه و «ذهنیت» نظریه های دیدگاهی کاملاً محل تردید قرار گرفته است این «مستازم نفی کامل واقعیت بیرونی یا توانایی تأمل انتقادی و قضاوت را توصیه می کند که چون ایجاب می کند «تنها به شواهد باور داشته باشیم و هیچ سخنی را مصون از ارزیابی انتقادی نشناسیم» و «نکته به نکته، کاستیهای تبینهای مختلف را» نشان دهیم [77] تا بتوانیم پای بند نقادیهای زنباورانه و مبارزهٔ زنباوری با جهان

مسلماً اینکه شواهد چیست بستگی به این دارد که چه چیز مورد مشاهده قرار می گیرد و نظریه پردازی زنباورانه هنگام شکستن دیوارهای گفتمانهای مختلف مردانه در زمانهای مختلف پیوسته با محدودیت دیدگاه فوق رو به رو می شود. نفوذ نسبتا دیرهنگام زنباوری به حوزهٔ روابط بینالملل در مقایسه با علوم انسانی و سایر رشتههای علوم اجتماعی مشکلات و امکانات بالقوهای را مطرح می سازد. کنفرانس آوریل ۱۹۸۹ در دانشگاه کالیفرنیای جنوبی باعنوان «زن، دولت، و جنگ : جنسیت چه تفاوتی ایجاد می کند؟» یکی از نخستین تلاشها برای بررسی اسلوبمند انتقادات زنباوری از گفتمان روابط بین الملل بود. در این کنفرانس، بری تورن جامعه شناس گفت که به دلیل کم شمار بودن نسبی زنان نظریه پرداز و دست اندرکار روابط بین الملل، انتزاعی و غیر شخصی

بودن گفتمان روابط بینالملل، توجه دربست آن به حوزهٔ «عمومی» دولتها و اقتصادها و بی توجهی نسبی آن به جنسیت به عنوان متغیری مهم، سمت گیری عمدتاً یافت باورانه و نزدیکیش به «قدرت راستین تصمیم گیری»[۳۷] نظریه پردازی زنباورانه تنها به تازگی در روابط بینالملل به رسمیت شناخته شده است. تصادفی نیست که نظریه پردازی زنباورانه زمانی در حال پیشرفت چشمگیر است که قواعد محدود یافت باوری آماج حملات نظریه پردازان انتقادی و شمار اندک ولی رو به رشدی از نظریه پردازان پسانو گرای روابط بیسنالملل قرار گرفته است. اما نظریه پردازی انتقادی و پسانو گرایانهٔ روابط بین الملل، پایان یافتن بی بصیرتی جنسیتی را تضمین نکرده است.

ایـن وضـع پرسشـهای جالـب توجهی را مطرح میسازد که تورن در آن کنفرانس پیش کشید: «آیـا به رسمیت شناخته شدن نسبتاً دیرهنگام تحقیقات زنباورانه در روابط بیالملل این اجازه را به آن میدهد که از روی مراحل پیچ در پیچ بجهد و از بینشهای زنباوری فعلمی کارش را شروع کند؟ یا اینکه باید در هر رشته ای مراحل "زنان را اضافه كنيد و هم بزنيد"، سپس "منظور ساختن زنان به عنوان موضوع"، سپس بازشناسي نـتایج نظری "مـنظور سـاختن زنـان بـه عـنوان شناساگر" یکی پس از دیگری پشت سر گذاشته شود؟ آن هم شاید توسط هر دست اندرکاری به طور جداگانه؟»[۳۸]. به اعتقاد ما نظریه پردازی زنباورانه در مراحل مختلف رشد شناخت شناسی اش وارد حوزههای خویشاوند یا « زیرحوزه های » روابط بین الملل ( برای نمونه، بررسیهای توسعه و صلح ) شدهاست . اما نفوذ آن به «قلب» گفتمان روابط بين الملل، جايي كه واقع گرايي با سرسختی تمام حکم میراند از طریق چالش فرایافتباورانهای امکانپذیر شد که در مراحل بعمدی نقطبه نظر زنباورانیه و تحلیلهای پستانوگرایانه مطبرح گردید. گر چه دیدگاهههای پسهانوگرایانهٔ غیرزنباورانه، ابزارهایی را برای واسازی و بر هم زدن روایت واقــمگرايــي سـنتي در اختـيار مـا مـي گذارنــد ولـي بـراي زنباوران دو «خطر» همپوش همچنان بر جای خود باقی است نخست، چون در تردید قرار گرفتن «ذهنیت »

#### **PersianPDF.com**

آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۴۳

پسانوگرایی غیر زنباورانه آن را به رویکردهای هیچ انگار و نسبی گرا رهنمون می سازد «تصادفی نخواهد بود اگر قدرت همچنان در دست مردان سفیدپوستی باقی بماند که در حال حاضر نیز صاحب آن هستند»[۳۹]. در نبود پای بندیهای زنباورانه به مبارزات سیاسی آگاهانه، عملی، کوتاه مدت و بلند مدت \_ که البته لزوماً اعتبارشان در گرو توسل به آگاهی عینی یا ذهنیت مرفهان نیست \_ استعداد فرا یافت باوری در روابط بین الملل از توانایی دگرگونی آفرین خودش محروم خواهد شد. دوم، زنباوران آشکار ساخته اند که دو گانه انگاری ماهیت باورانهٔ هویتهای جنسی نه «طبیعی» و «بدیهی » است و نه غیر سیاسی بلکه نوعی ساخت بندی من در آوردی، راهبردی و سیاسی از «جنسیت چونان تفاوت » است.

گرچه تحلیل زنباورانه باید تفاوت جنسیتی را نقطهٔ آغاز خود قرار دهد ولی لازم نیست -- و در واقع نباید - آن را مسلم بینگارد. وقتی جنسیت را ذاتماً یک نابرابری بینگاریم که به صورت یک تفاوت اجتماعی مهم ساخته و پرداخته شده است تا آن نابرابری پا بر جا بماند در این صورت خود جنسیت را می توان نتیجهٔ فرایندهای اجتماعی فرودست سازی به شمار آورد و به مسائل جنسیت در روابط بین الملل می توان به عنوان مسائل سلطهٔ اسلوب مند نزدیک شد و برخورد کرد[۲۰].

گرچه انتقادات پسانوگرایانه همگی از جهت آشکارسازی پویشهای استیلایابی نوعی متافیزیک دو پایه با هم شباهت دارند ولی پسانوگرایان زنباور آشکار میکنند که گرایش ابزارگرایانهٔ ماهیتانگاری که در کنه این متافیزیک وجود دارد حاصل تجربه و دیدگاه مردانه است. بدون متزلزل ساختن دوگانهانگاری بنیادی «تفاوت جنسیتی» (هویتهای جنسی ماهوی)، پسانوگرایان غیر زنباور مشکلهٔ عام ـ خاص (هویت –

تفاوت) را تـنها و تـنها از موضـع مخالفـت دوباره جا میاندازند؛ آنان به جای پشت سر گذاشتن نظامهای سرکوبگرانه مرزبندی در متافیزیک غربی، آنها را حفظ میکنند.

اکنون نوبت به مرور مختصر نمونه های تاریخی نفوذ نظریه پردازی و عمل زنباورانه به حوزهٔ روابط بین الملل و «زیر حوزه های» آن می رسد. باید روشن سازیم که چگونه این نفوذه ا «واقعیتی » را که واقع گرایی بر آن تکیه دارد پیوسته پیچیده تر ساخته است و چگونه زنباوران به شکلی خود آگاهانه از برطرف ساختن این تنشها از طریق حرکتهای کل نگرانه پرهیز داشته اند. به جای آن، زنباوران به برخورد انتقادی و بافتاری با تفاوت، و در عین حال مقابله با ساختارهای قدرت – هر چند به شکلی ناقص یا لزوماً بافتاری – پرداخته اند.

#### راهبردهای براندازندهٔ انواع زنباوری

پرداختین به همهٔ نوشته ها و جنبشهای زن باورانه ای که به انتقاد از حوزهٔ روابط بین الملل و بُین نگرهٔ آن یعنی واقع گرایی، مفاهیم محوری آن و زیر حوزه هایش پرداخته اند امکان ناپذیر است[۴۱]. در عوض، ما در اینجا به بررسی برخی از نمونه های معاصر و چشمگیر نفوذ زنب اوری به زیر حوزه های روابط بین الملل و تحولات زن باورانه در آنها می پردازیم؛ زیر حوزه هایی چون توسعه، اقتصاد سیاسی بین الملل، و بررسیهای صلح، در واقع گرایی خواهیم پرداخت: دولتها و مفاهیم سازمان بخش محوری یعنی حاکمیت، واقع گرایی خواهیم پرداخت: دولتها و مفاهیم سازمان بخش محوری یعنی حاکمیت، تعدرت و امنیت که زاده نظام واقع گرایانه دولتها هستند. بنا به ادعای ما هر یک از این براندازیها در جنگ چریکی برای کنار زدن واقع گرایی و واقعیت ساخته و پرداخته اش ماکس در بهترین حالت ناظر بر مغلوب کردن و پیشی جستن بر اساس قواعد آن بازی نیستند بلکه دربارهٔ دگرگون ساختن خود بازی هستند. آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۴۵

#### برانداختن «توسعه »

انتقادات زنباوران از مفروضات، نظریه ها و شیوه های عملی توسعهٔ جهان سوم در چارچوب تجربه گرایی زنباورانه پا گرفت و نقطه آغاز آن اثر استر بوزراپ با عنوان *زنان در توسعهٔ اقتصادی* بود که بسیار از آن یاد می شود [۲۲]. همان گونه که جین ژاکت در نقد وبررسی خودش که در ۱۹۸۲ در نشریه *سیاست جهان* منتشر شد گفته است کتاب بوزراپ ریشه های محکمی در این سنت یافت باوری لیبرالی دارد که جنبه های شائبه آفرین تبعیض روا داشتن در حق زنان در برنامه ریزی توسعه را نشان دهد و خواستار مشارکت برابر زنان در روند توسعه گردد. «تلاش چندانی برای تعریف دوبارهٔ قدرت یا توسعهٔ اقتصادی به عمل نیامده است»[۳۳] که شاید به در تردید قرار گرفتن استراتژی «ادغام زنان<sup>ا</sup>» در پروژهٔ نوسازی منجرگردد، پروژه ای که اگر از تبعیض جنسی پاک می شد موثر تر و سودمندتر پیش می رفت.

ایس یافته که هرگونه «مزایا» یی هم که از نوسازی عاید می شد مسلماً مردان سهم نامناسبی از آن را به زیان زنان دریافت می داشتند یافتهٔ مهمی بود. وانگهی ، باعث شد زنان و مسولیت آنان در برآورده ساختن نیازهای اساسی مورد توجه سازمان ملل متحد، و آن دسته از کارگزاریهای ملی و غیردولتی توسعه قرار گیرد که با توجه به ادعاهای زنباوران دربارهٔ غیر منصفانه و ناکارا بودن فقیر و در حاشیه نگه داشتن زنان ، شروع به تأمین بودجهٔ بخش هر چند اندکی از پروژههای توسعهٔ زنان کردند. متأسفانه راهبرد تجربه گرایی زنباوری لیبرال دایر بر «ادغام زنان در روند توسعه» در حوزههای مختلف مسئلهدار از کار درآمد. همان گونه که آن ماری گوتس یادآور می شود ادغام در عمل معنی «جدایی» را می دهد، جدایی به صورت به حاشیه راندن و محصور ساختن زنان

1. integrating women

اسیر شده در «پـروژههای زنان» که در آنها زنان رأی و نظر یا تأثیری بر برنامهریزی ملی و بینالمللی توسعه ندارند[۴۴].

نظر به های دیدگاه زنیاوری دربارهٔ توسعه که از دل کاستیهای راهبرد تجربهگرایی ليبرال و وخيمتر شدن شرايط اقتصادي زنان در نتيجهٔ شدت گرفتن نوسازي و در واکنش به ایس کاستیها سبر ببرآوردند رویّههای مختلفی در پیش گرفتهاند. زنباوران فرهنگیی ٰ یا آنچه ژاکت «نظریه پردازان حوزهٔ زن» میخواند از پیشبرد مفهوم زنمحورانــهتــری از توســعه هــواداری کـردهاند که نه تنها کار زنان در زمینهٔ زاد و ولد را ارج نهد بلکه همچنین آن را به عنوان مدلی برای تجدید طراحی توسعه با هدف بر آورده ساختن نیازهای اساسی و دستیابی به عدالت اقتصادی ممتاز شمارد. گفته مه ،شهود «ارزشهای زنانه<sup>۲</sup>» مراقبت و همبستگی «برای بقا مفید»تر هستند زیرا با روند توسعهای کـه نـه بـرای مـردم به ویژه زنان و کودکان زیانبار باشد و نه برای کرهٔ زمین، همخوانی بیشتری دارنید. گر چه این دیدگاه متهم شدهاست که زنان را در «یروژههای زنــان » کــه يــروژههايــي حاشــيهاي هستند محصور ميسازد ولي اشاره به آن دارد که اگر توسیعه در راسیتایی کیل نگرتیر و کمیتر ایزارگیرایانه سیازمان سے یافیت زنیان در تصمیم گیریهای اجتماعی، سیاسی و اقتصادی محور قرار می گرفتند و به بازیگران اصلی تبديل مي شدند.

از سوی دیگر، زنباوران سوسیالیست<sup>۳</sup> مدعیاند مادام که زنان مسئول زاد و ولد شناخته شوند همچنان در حاشیهٔ اقتصادهای ملی و اقتصاد سیاسی بینالمللی باقی خواهند ماند. همان گونه که لین سیگل خاطر نشان می سازد حفظ حوزهٔ خصوصی که در آن زنان باید کار کم ارزش زاد و ولد را انجام دهند در جوامع سرمایهداری یا سوسیالیستی فعلی به نفع مردان، دولت و سرمایهداری تمام می شود.

- 1. cultural feminists
- 2. female values
- 3. socialist feminists

آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۴۷

نقش اقتصادی محوری زنان را می توان با طرح اندیشه هایی دربارهٔ حوزهٔ جداگانهٔ زنان که به عدم اهمیت ظاهری زنان در مناسبات اقتصادی سرمایه داری اشاره دارد از نظر پنهان ساخت. همین خدمت زنان به مردان و کودکان در خانه است که امکان استثمار فزون تر آنها را در محل کار می دهد و بدین ترتیب سلسله مراتب سرمایه دارانهٔ موجود کار را حفظ می کند. زندگی خانگی زنان اهمیت قاطعی در حفظ سلطهٔ مردان دارد. ولی موقعیت اقتصادی فرودست زنان در بازار کار نیز به همان اندازه برای حفظ قدرت مردان در خانه حائز اهمیت است[47].

ماریـا مـیس نـیز معـتقد است که در حاشیه نگه داشتن زنان در نظامهای اقتصادی غیررسـمی و رسمی به نفع هر دو دسته دولتهای سرمایهدار و سوسیالیست است . راهبرد نوسـازی رشـدنگر صـنعتی شـدن وجـود اقتصادی «دوگانه» را ایجاب میکند که تشکیل مییابد از یک

بخش نو ، سرمایهبر، اجتماعی و «رسمی » که در آن کار دستمزدی رابطهٔ تولید مسلط است و یک «بخش غیررسمی» ، «فرعی» ، کاربر، غیراجتماعی («خصوصی») که از نظر فناوری عقب ماندهاست و در آن نه تنها بخش اصلی غذای توده ها بلکه همچنین کالاهایی برای صدور به کشورهای سرمایهداری و سوسیالیست تولید می شود [۴۷].

چـون زنـان قسـمت عمدهٔ بخش غیررسمی را اشغال کردهاند که بخش رسمی پرهزینه و تحـت سـلطهٔ مـردان کـه رؤسـای زیادی هم دارد وابسته به آن است پس به نفع دولتها و «مـردان بزرگـی» هـم که آنها را کنترل میکنند است که تضمین کنند زنها عمدتاً از قدرت

اقتصادی و سیاسی در بخش رسمی بر کنار خواهند ماند و «مردان کوچک» هم با قدرت نسبی که در خانوادههای شان به آنها داده میشود «خریده شوند»[۴۸].

ایسن وضع به ویژه در مورد زنان جهان سومی شاغل در بخش تجارت آزاد شرکتهای چندملیتی یا مناطق پردازش صادرات که معمولاً به کار مونتاژ ریزتراشهها و رایانهها برای صنایع دفاعی مشغولند مشهود است. به گفتهٔ آنت فوئنتس و باربارا ارنرایش، ایسن کار از آن رو «کار زنان» قلمداد می شود که به نیروی کار ارزان و سازش پذیر زنان سازمانیافته نیاز دارد. اگر کارگران زن انزوا، چنددستگی و حالت بازیچه بودنی را که کارفریایان خارجی شان به آنها تحمیل کردهاند به دور اندازند و شروع به سازماندهی خود کنند کارگزاریهای بین المللی، حکومتهای ملی، کارگران مرد، و «انضباط خانوادگی <sup>۱</sup>» اغلب سعی میکنند آنها را به وضعیت فرمانبرداری قبلی شان بازگردانند[۲۹].

بدیس ترتیب همان گونه که میس گوشود میکند ایدئولوژی برتری مرد که خشونت در حق زنان در خانه را توجیه میکند و رویهٔ مجبورسازی و محدود کردن کار زنان در محلهای کار، برای روند انباشت سرمایه که ذاتی تکوین دولت نو است هر چه بیشتر ضرورت دارد.

به دیگر سخن، سرمایهداری اگر خواهان حفظ مدل انباشت خودش است باید از مناسبات مردسالارانهٔ موجود میان مردان و زنان بهرهجویی کند، آن را تقویت یا حتی ابداع کند. اگر همه زنان دنیا تبدیل به مزدبگیران «آزاد»، اشخاصی «آزاد» شده بودند استخراج مازاد دستکم به شدت دچار اشکال می شد. وجه مشترک زنان در مقام خانه دار، کارگر، کشاورز، روسپی، چه

<sup>1.</sup> family discipline

آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقعگرایی /۳۴۹

جهان سومي و چه جهان اولي همين است[۵۰].

ایس تحلیل برای تبییس آنچه ایمانوئل والرشتاین دوام تبعیض جنسی به رغم گرایشهای تعمیم بخش نظام جهانی سرمایه داری می خواند بسیار سودمند است[۵۱]. اما ایس تحلیل به خاطر آنکه گرایش به فروکاستن سرکوب زنان تنها به سرکوب جنسیتی دارد آماج انتقاد قرارگرفته است . می توان فرض کرد که زنان در سطح بین المللی در مقام یک «طبقهٔ جنسی"» در اقتصاد سیاسی بین المللی نو دارای وجوه مشترکی هستند ولی زنان جهان سومی و زنباوران رنگین پوست مدعی اند که چنین تحلیلی سایر شیوه های متعدد و مختلف سرکوب زنان – به ویژه زنان جهان سومی و رنگین پوست – به دست نژادپرستی، استعمار و امپریالیسم را کمتر از آنچه باید مورد تأکید قرار می دهد.

وانگهی، از آنجا که چنین تحلیلی تنها و عمدتاً روی ساخت بندیهای غربی از جنسیت متمرکز است «تقسیم کار جنسی را به صورت تقابل سادهٔ منافع مردان وزنان که تا اندازهای مبتنی بر فردیت یابی جنسی<sup>۲</sup> است نظریه پردازی می کند؛ نوعی از فردیت یابی که لزوماً درجوامع متفاوت صادق نیست» [۵۲]. همان گونه که گوتس خاطر نشان می سازد این منجر به رقابت ساختگی میان زنان و مردان در کشورها و بخشهای توسعه نیافته بر سرمنایع کمیابی می شود که برای بقای هر دو لازم است و اغلب موجب به حاشیه رانده شدن باز هم بیشتر «کار زنان» می شود [۵۳].

در چارچوب نظریه پردازی زنباورانهٔ توسعه، این انتقاد به شکل اسلوب مند در گزارش داون [پگاه] (شیوههای بدیل توسعه با زنان برای دورهای جدید)<sup>۳</sup> تحت عنوان **توسعه، بحرانها، و دیدگاههای جایگزین: دیدگاههای زنان جهان سومی** مطرح میشود که در ۱۹۸۵ توسط گروهی از زنان فعال در زمینهٔ توسعه، تحلیل گران سیاستها،

1. sex class

sexual individuation

<sup>3.</sup> DAWN (Development Alternatives with Women for a New Era)

و آکادمیسینها برای پایان دهه زنان ملل متحد تهیه شد. همان گونه که گزارش داون مطرح می سازد «باید انواع زنباوری وجود داشته باشد که پاسخگوی نیازها و نگرانیهای زنان مختلف باشد و خودشان آنها را برای خودشان تعریف کرده باشند. این گوناگون بر نوعی مخالفت مشترک با سرکوب و سلسله مراتب جنسیتی پایه می گیرد که با تمام این احوال تنها گام نخست در بیان و اجرای یک دستور کار سیاسی است»[۵۴]. گزارش یاد شده در ادامه مدعی است که این «دیدگاه زنان تهیدست» است که «ما را نه تنها به ارزیابی سودمند یا زیانبار بودن راه بردهای توسعه برای تهیدستتر انها بر مجموعهای سرکوب شده ترین بخشهای مردم بلکه همچنین به داوری دربارهٔ تأثیر آنها بر مجموعهای از بخشها و فعالیتهایی قادر می سازد که برای توسعه اجتماعی – اقتصادی و رفاه انسان اهمیت تعیین کننده دارند.»[۵0]

راه برد «توانمند ازی» [۵۶] که گزارش داون مطرح می سازد ابدی انگاری تقابل زنان و مردان در دیدگاههای زنباورانهٔ غربی و گرایش ماهیت باورانه ای را که در زنباوری غربی به ویژه زنباوری فرهنگی برای تقلیل دادن گوناگونی زنان به مفروضاتی بسیط و نهایتاً سرکوبگرانه (هر چند هم ارزشمند) دربارهٔ طبیعت «زن»، «جنس مؤنث» ، «ارزشهای زنانه» و غیره وجود دارد به راستی «واسازی می کند». اما گرایش آن در جهت حفظ ایمان زنباورانه به توانایی زنان است که در برخی نظریه های دیدگاهی هم مشاهده می شود هر چند که تهیدست ترین و سرکوب شده ترین زنان باید «بیاموزند» که چه چیز بهترین است و چگونه باید اولویتها و فرایندهای «توسعه» را بازسازی کرد. دیدگاههای پسانو گرایا پساساختارگرا اصرار دارند که همهٔ «فاعلان شناسایی» بر ساخته های اجتماعی تغییر پذیری هستند[۷۵] و بدین ترتیب هرگونه ادعا دربارهٔ توانایی زنان برای در انداختن «بدیلها» یی بر اساس هویت زنانه را قطع نظر از اینکه این

<sup>1.</sup> empowerment

آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۵۱

هويت تا چه حد متكثر انگاشته شود مشكوك ميدانند.

گوتس هنگام مشخص ساختن مسیرهایی برای پرهیز از خطرات ناییدای ماهیتباوری و ناتوانی سیاسی، به «بازسازی ذهنیت از طریق خودکاوی و درخودنگری [توصیه می کند] همراه با آگاهی از اینکه آگاهی هر گز ثابت نیست زیرا مرزهایش بسته به بافتهای گفتمانی فرهنگی که موضوع در آن جای داده میشود تغییر میکند»[۵۸]. این احسـاس «موقتـی بـدون هویـت» کـه نظـریهپـرداز زنباور با استناد مستمر به «هر یک از مواضعی که حتی هنگام تلاش برای افشای انسجام موهوم آن مواضع از آن موضع سخن می گویـد» [۵۹] آن را پـایدار نگـه مـیدارد نمـی گذارد تقابلهای دوتایی و سلسله مراتبی ميان مرد ـ زن ، مركز ـ پيرامون، جهان اول ـ جهان سوم، توسعه يافته ـ توسعه نيافته، و صنعتی \_ کشاورزی را که شناخت شناسیهای ضد زنباوری تجربه گرایی زنباورانه، دیدگاه زنباورانه و دیگر شناختشناسیهایی که به «توسعه» میپردازند آکنده از آنها هستند به بعد موكول و شيء انگاشته شوند. از اين گذشته، با مجبور ساختن زنان غربي سفيد يوست به تصديق اين مطلب كه كجاً و چگونه از مواضع قدرت عمل ميكنند و اجازه دادن به زنان جهان سومی برای « مبارزه برای آزادی از سرکوب شخصی در داخل خانواده و در عین حال مشارکت در پروژهٔ مشترک با مردان برای حفظ تمامیت اقتصادی سنتی» جست و جنوی کنل نگرانه به دنبال *یگانه* راهبرد «صحیح سیاسی» را متوقف می سازد [۶۰]. بدین ترتیب، سیاست هویت موقت راه را برای سیاست آنچه گایاتری اسپیواک در کنفرانس آوریـل ۱۹۸۹ کـه بـا عنوان «زنباوریها و امپریالیسمهای فرهنگی: سیاست تفاوت» در دانشگاه کورنے برگزار شد «پسا مستعمر گی'» خواند باز میکند. يسامستعمر کي در برابير «بـت سـاختن» از سياسـت قرباني شدن (که تلويحاً در بازتوليد حاشیه نشینی وجبود دارد) مقاومیت میکند و از مفهوم تفاوت، برای اثبات اعتبار و در

1. postcoloniality

عیـن حـال تجدیـد صـورتبـندی مستمر مبارزات سیاسی زنان و مردان سرکوب شدهای بهـره مـیجویـد کـه در جـبهههـای مـتعدد بـرای برانداختـن احکـام نوسـازی و ایجـاد راهبردهای «جایگزین» برای «توسعه» میکوشند.

برانداختن جنگ

باایسنکه درخواست زنباوران لیبرال برای دستیابی زنان به نمایندگی برابر با مردان در دستگاههای قدرت دولت و سازمانهای بیس المللی تاریخچهای طولانی دارد ولی این ادعا که با حضور چشمگیر زنان در این گونه نهادها بساط جنگ برچیده خواهد شد ریشههای استواری در اخلاق زنباوری فرهنگی غرب دارد. بدین ترتیب در هر دو سدهٔ نوزدهم و بیستم، شناخت شناسیهای دیدگاه زنباورانه بر انتقادات زنباوران از نظام جنگ سایه انداخته بودهاست.

همان گونه که در مورد «راهحل» تجربهگرایی زنباورانه برای مسئلهٔ «زنان در توسعه» دیدیم، زنباوران لیبرال بر اساس «یکسان بودن» مردان و زنان – یکسان بودنی که تنها به واسطهٔ تبعیض جنسی از نظر پنهان ماندهاست – معمولاً به زنان توصیه کردهاند تا وارد ساختارهای قدرت موجود دولتها (از جمله ارتشهای آنها) و سازمانهای بین المللی شوند بی آنکه دربارهٔ ماهیت این نهادها و کارهایی که انجام میدهند تردید روا دارند. از سوی دیگر، نظریههایی که دست کم بین مردان و زنان قائل به «تفاوت » مستند و افزون بر آن می گویند «شیوهٔ آگاهی» زنان، «ارزشهای زنانه» ، «حساسیتهای زنانه» یا «آگاهی بازتولیدی / مادرانه» برتر و برای بقای انسان کارسازتر است مبنایی هر

برای نشان دادن سیر تکامل نظریهپردازی دیدگاه زنباورانه برای صلح در دوران معاصر نخست به مقاله «هیچ جا امن نیست: جنگ با زنان» نوشتهٔ باربارا رابرتس می پردازیم[۶۲].رابرتس با الهام گرفتن از کار قبلی سوزان براون میلر با عنوان **برخلاف** 

#### آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقع گرایی /۳۵۳

مسیل ما: مردان، زنان و تجاوز جنسی [۶۳] که رواج و فراوانی تجاوز جنسی در طول زمان و در فرهنگهای مختلف را به بررسی می گذارد تا نشان دهد تهدید تجاوز جنسی، تحکیم بخش قدرت مردان بر زنان است سعی می کند به روشنی تجربیات زنان از فراوانی و شدت مردان را به تجربهٔ جنگ گره بزند. رابرتس با ارائهٔ یک سلسله آمارها دربارهٔ فراوانی و شدت خشونت خانگی (از جمله تجاوز جنسی و کتک زدن) در میان تمام طبقات و نژادهای موجود در ایالات متحده و کانادا ادعا می کند که بی بصیرتی جنسیتی فرضهای بسیار نادرستی دربارهٔ وجود صلح و آرامش در درون جوامع بکنند که اغلب نقطه مقابل خشونت بین کشورها قلمداد می شود. از این گذشته، بی بصیرتی جنسیتی مانع از تشخیص این واقعیت هم می شود که «معمولاً این مردان هستند که بر دیگر مردان و بر زنان هر چند به شکلی معین اعمال قدرت می کنند؟ و نیز «برای بیشتر مردان تجربهٔ مستقیم قدرت، همان اعمال قدرت بر زنان است» [۶۴]

رابرتس در مقالهٔ بعدی خود با عنوان «مرگ مرداندیشی: پژوهشهای زنباورانه و دگرگونی بررسیهای صلح» که با مقالهٔ نخست او بی ارتباط نیست چالش خودش را با تعاریف سنتی قدرت پی می گیرد. رابرتس اصرار دارد که «قدرت به مثابهٔ سلطه، نهایتاً تجلی ضعف و بی قدرتی است» [۶۵] و بدین ترتیب راه خودش را از براون میلر که تجاوز جنسی را کانون و تجلی قدرت مطلق مرد می دید جدا می کند. رابرتس با اشاره به نظریه ها و بررسیهای گوناگون زنباوران دایر بر اینکه جدایی تجربی مردان از حوزهٔ مراقبت و تغذیه کودکان به پدیدهٔ مردانگی انتزاعی<sup>۲</sup> می انجامد می گوید مردان خشونت و را ند تجاوزکاران جنسی، آنها که دست بزن دارند، و سربازان، در واقع

1. gender - blindness

2. abstract masculinity

توانایمی یا ارادهٔ قبول مسئولیت خودشان را هم ندارند چه رسد به اینکه مسئولیت پرورش دیگران را هم قبول کنند»[۶۶] وانگهی، صدور جواز تجاوز و تهدید زنان و کودکان (که اغلب تحت پوشش مرجعیت مرد در خانواده و حفاظت خانواده توسط مرد صورت می گیرد) در مقایسه با قدرت یافتن مردان به مراتب برای قدرتها تهدید کمتر در بر دارد. «ایس "حق" کنترل زن که به مرد دادهاند به جای حق کنترل زندگی خودش به او داده شدهاست»[۶۷]. بدیس ترتیب ادامه یافتن سرکوب زنان که در اغلب قریب به اتفاق موارد از طریق اعمال قهر و خشونت ورزی مردان صورت می گیرد نظام مبتنی بر سلطه و جنگ را دوام می بخشد.

بتی ریـردان با برابر قرار دادن جنگ با مردسالاری، نظامی گری با جنسیت اندیشی، و صلح ونظام جهانی با زنباوری نظریهٔ رابرتس را حتی پیش تر میبرد. به گفتهٔ ریردان، نظام جنگ نوعی نظم اجتماعی رقابت آمیز [فراگیر] است که بر اصول اقتدار گرایی پایه می گیرد و فرض را بر نابرابر بودن ارزش انسانها می گذارد و با قهر و اجبار پا بر جا می ماند» [۶۸]. افزون بر ایـن، کنترل ایـن نظام در دست مشتی از نخبگان کشورهای صنعتی است، خرده نخبگان سراسر جهان آن را بـه اجرا درمی آورنـد و آماج آن غیرنخبگان هستند تا تسلیم و تبعیت شان تضمین شود. به همین سان، پدرسالاری یا مردسالاری ،مجموعه باورها و ارزشها آنچه مناسبات شایستهٔ میان مردان و زنان، میان زنان و زنان، و میان مردان و مردان پنداشته میشود برقرار می سازند» [۶۸]. بدین ترتیب، روابط مردسالارانه بُننگرهای را می سازند که نظام جنگ بر آن پایه می گیرد و نظام جنگ هم به نوبهٔ خود مناسبات مردسالارانه را می مازند» [۶۸]. بدین ترتیب،

نظامی گـری به عنوان مؤلفهٔ جزء نظام جنگ – که به جنگ مشروعیت می بخشد، هدایـت جـنگ را مشـخص مـیسـازد و از رونـد ارتش آرایی پشتیبانی میکند – از نظر ریـردان نوعـی «نظـام اعتقادی [است] که مشروعیت کنترل ارتش بر دولت را [که] خود

بر این فرض پایه می گیرد که ارزشها و سیاستهای نظامی پدیدآورندهٔ جامعهای امن و منظم است قوام و دوام می بخشد»[۷۰]. تبعیض جنسی یا جنسیت اندیشی به عنوان «تحمیل هویت جنسی، مجموعه ویژگیهای انسانی جنسی و نقشهای اجتماعی جنسی» هم، از نظر ریردان برای هر دو جنس زن و مرد زیان بار است زیرا به حفظ نوعی نظم غیرانسانی اجتماعی و جهانی کمک می کند که بر «خشونت سازمان یافته جنگ و خشونت ساختاری استثمار اقتصادی، سرکوب سیاسی، و تبعیض اجتماعی» استوار است»[۰۷].

گرچه ریردان، زنباوری را پاسخی به این وضعیت شایع میداند ولی گوشزد می کند که نه همه زنبان و گروههای زنان زنباورند و نه همه انواع زنباوری درصد دگرگونسازی جهان. او به ویژه از محدودیتهای زنباوری لیبرال خرده می گیرد که به واسطهٔ متمرکز شدن روی دستیابی زنبان به همان «حقوق» مردان، از حضور زنان در مجموعهٔ نظامی – صنعتی حمایت میکند و مناسبات مردسالارانه و نظام جنگ را دست نخورده باقی می گذارد. از ایس گذشته ریردان از جدایش خواهی <sup>۱</sup> هم که در زنباوری تندروانه تجلی می یابد و به گفتهٔ خود او جامعه را بیش از پیش دچار چنددستگی می کند و انرژی خود را به جای مقابله با منابع ساختاری بهره کشی صرف جنگیدن با مردان می کند خرده می گیرد.

با ایس حال، ریردان از گونهٔ «فرهنگی » اندیشهٔ زنباوری تندروانه برای اثبات این نظریهٔ خود بهره میجوید که باید نظم جهانی زنباورانهای که بر «ارزشهای زنانه» مبتنی باشد جای نظم جهانی مرد باورانه و ویرانگر موجود را بگیرد. وی در این جریان، تحلیلی نسبتاً مجابکننده در ایس باره به دست میدهد که چگونه دوگانهانگاری مردسالارانه موجب تولید تجاوزات و قربانیان، متحدان و دشمنان، برندگان و بازندگان،

1. separatism

و عینیت پرستی و آرمانی گری می شود. البته متأسفانه چون در میان «جنس مؤنث» هیچ تفاوتی قائل نمی شود همین دو گانهانگاریها را بازتولید می کند چرا که سرکوب زنان و ارزشهای زنانه را در تمام تاریخ و درمیان همه فرهنگها رایج می بیند. او اذعان دارد که زنان سرکوب را به شیوه های متعدد و مختلفی تجربه می کنند و کاملا به درستی خاطرنشان می سازد که هیچ گونه ای از سرکوب بر گونهٔ دیگر برتری ندارد ولی به موضوع پیچیدهٔ مبارزه سیاسی زنان که به یک اندازه زادهٔ وجوه مشترک و گوناگونی زنان است اعتنایی نمی کند. در عوض، وی برای دگرگون ساختن جهان به دامن مفهوم ارزشهای زنانه پناه می برد که خودش آنها را بی چون و چرا به عنوان ارزشهای مراقبت و همکاری برخاسته از توانایی و تجربهٔ زنان در زمینهٔ زادآوری پذیرفته است.

بیرگیت بروک اوتن از پژوهشگران زنباور و سوسیالیست صلح در نروژ در کتاب خودش آموزش برای صلح: دیدگاهی زنباورانه به نوع مشابهی از تقلیل گرایی غیرتاریخی دست میزند. بروک اوتن در بررسی سیر ستّوی جنبش صلح زنان در دوران معاصر و عمدتاً در بافت غرب، فعالیتهای صلح جویانهٔ زنان را چون «با نگرانی دربارهٔ جان انسانها به ویژه کودکان و البته جان خودشان و دیگر زنان در پیوند است»، «از مجموعهٔ متنوعی از شیوهها، اقدامات و راهبردهای غیرخشونت آمیز بهره می گیرد»، «سرشتی فراسیاسی و اغلب فراملی دارد و هدفش رساندن پیام صلح خواهی موثری بدان نمی پردازد این است که این نوع قدرت همچنان دست کم گرفته می شود و با اندیشهٔ غربی شیء انگاری ارزشهای زنانه و رویتههای مادرانه در پیوند است که می تواند هم به نفع و هم به زیان زنان تمام شود. همچنین وی به مناسبات قدرت در میان زنان طبقات، نژادها و موقعیتهای ملی مختلف که باز در برابر وجوه مشترک موجود میان زنان طبقات، نژادها و موقعیتهای ملی مختلف که باز در برابر وجوه مشترک موجود از نظر پاسخ و راهبرد، ناچیز شمرده می شوند نمی پردازد.

بروک اوتـن بـه راسـتي بـه مشـکلات ذاتي اين مسئله اذعان دارد که زنان را در

حالبی کـه خودشـان همچـنان زیـر سـرکوب قـرار دارند از نظر اخلاقی موظف به حفظ جهان بدانیم. در نتیجه، وی برخی انتقادات اساسی دربارهٔ جنبش صلح زنان را که در کشکولی از تحقیقات زنباوران تندرو با عنوان زیر یا گذاشتن صلح مطرح شدهاست جدی می گیرد[۷۳]. این زنباوران تندرو از این ناراحتند که چرا جنبشی که قادر است برای محاصره کردن یک پایگاه نظامی ۳۰۰۰۰ زن را بسیج کند برای جلوگیری از تجاوز جنسی و کتک خوردن یک زن به دست یک مرد یا به دست آوردن حضانت کودک یک زن همجنس خواه، کاری از دستش بر نمی آید [۷۴]. اینان بدین ترتیب اساس جنبش صلح زنان را زیر سؤال میبرند. به گفتهٔ آنان اساس چنین جنبشی حکایت از «این اندیشه [دارد] که زنان طبعاً غیرخشن هستند»؛ بر «برتری اخلاقی [زنان ] برای حفاظت از خودشان در برابر مردان» تكيه دارد؛ بر «برداشتي تحميلي دربارهٔ همهٔ زنان [استوار است] که زنان باوران برای نابودیش مبارزهها کردهاند»؛ «برای تضمین بقای آیندهٔ بشریت نیازها و اهداف خود»زنان را سرکوب میکند؛ چون آنها را به مبارزه برای «موضوعی» برتس وا میدارد انرژیشان را تضعیف میکند؛ و معتقد به این تصور «سادهلوحانه مردمسالاری» و «زنباوری فرهنگی» است که اگر زنان در مقام «مادر، زن، و صلح آفرین» از مردان قدرتمند بخواهند، آنان تغییر خواهند کرد [۷۵]. همان گونه که در یکی از مقالات این کشکول آمدهاست «تا زمانی که مردان دست از سرکوب، کشتن، و اعلام جنگ به زنان نکشند من شخصاً آنها را در تعریف خودم از «زندگی » نخواهم گنجاند و برای هیچ یک از آنها آرزوی یک لحظه صلح و آرامش نخواهم کرد»[۷۶].

خود این مجموعه مقالات مورد انتقاد ویلمت براون قرار گرفتهاست. به گفتهٔ او، راه برد جدایت خواهی که زنباوران تندرویی که مردان را دشمن اصلی زنان می شناسند ما را به آن فرا می خوانند زنان سیاه پوست را وادار می کند که «بین زنان سفید پوست و مردان سیاه پوست، بین سیاه بودن و زن بودن یکی را انتخاب کنند»[۷۷]. از این گذشته، راه برد یاد شده مبارزات گوناگون و دشوار مردمان سرکوب شده بر ضد «دولت» و

«ماشین جنگ» را به مبارزه با «مرد اتاق بغلی» تقلیل میدهد[۷۸]. وانگهی، براون تصدیق میکند که نه تنها زنان بلکه سایر اقلیتها و اکثریتهای سرکوب شدهای هم که زنان در میانشان وجود دارند در مبارزات روزمره شان با نیروهای سرکوبگر از طیف وسیعی از راهبردهای همیارانه و غیرخشونت آمیز بهره میگیرند [۷۹]. اما وی به ما یادآور میشود که همه مان :

همیشه دچار میزانی از خشونت و عدم خشونت هستیم تا جایی که به دشواری می توان گفت کجا عدم خشونت پایان می یابد و خشونت آغاز می گردد. هر جنبش موفقی تعاریف تازهای از خشونت به دست می دهد و در جریان تقویت نیروها و تعریف اهدافش همهٔ تاکتیکهای ممکن را سبک و سنگین می کند[۸۰].

از ایـن گذشته بـاید سـاخت بـندی اجتماعی مرزهای میان خشونت و عدم خشونت را بشناسـیم تـا دریابـیم کـه مـردان سـفید پوست سرکوبگر اغلب در برابر خشم و خروش سـرکوبشـدگان، خودشـان را «غیرخشـن» میخوانند و بدین ترتیب خویش را بالاتر از دعـوا میدانند و مسئول این نزاع نمیشناسند و «همان وضع موجود خشونت بار را حفظ میکنند»[۸۱].

براون همچنین تصدیق میکند که همان مناسبات قدرت واقعی موجود میان زنان که تعیین میکند زنان چه اندازه میتوانند پول و وقت صرف فعالیتهای سیاسی جنبش (ونظریهپردازی جنبش) کنند میتواند مانع سازماندهی برابریخواهانهٔ جنبش شود. هرگاه زنان این شکافها را پشت سر میگذارند دلیلش این نیست که قرابتهایی «طبیعی » با هم دارند بلکه این است که «میخواهند با هم کاری» انجام دهند»[۸۲]. در واقع همان گونه که هاردینگ خاطر نشان میسازد «مبتکران و فعالان این جنبشهای رهایی طلب» کسانی نیستند که «هنوز گرفتار قید و بندهای اقتصادی، سیاسی، و فکری «زن بودن » یا

«افریقایی بودن » باشند. آنان که در مبارزات سیاسی افریقایی و زنباورانه شرکت میجویند چنان گزینه های نژادی و جنسیتی مبهمی دارند» [۸۳] که نمی توانند ائتلافهای توانمندساز تشکیل دهند.

اما سیاست ائتلاف لـزوماً متضمن دستور نوگرایانه «ادغام» منافع و هویتهای گوناگون برای دستیابی به سیاستی یکپارچه در راستای هدفی «والاتر» نیست.در واقع کریستین سیلوستر شـدیداً دربارهٔ «خطرات ادغام پروژههای زنباوری و صلحخواهی» هشـدار مـیدهـد[۸۴]. وی بـا استناد به هویتها، تجربیات، و پروژههای رزمندگان زنی که در خدمت دولت یـا انقلاب بودهاند میکوشد تا همخوانی بیش از حد آرامش بخشی را که بین ایدئولوژی زنباوران صلح جو و ایدئولوژی انساندوستانهٔ صلح – که درنهایت آن را دربرمـیگیرد – مفـروض انگاشته میشود بر هم زند. گر چه سیلوستر تصدیق میکند شـدن داشـته باشند پس از فرونشستن گرد و غبار جنگ به خواستهٔ خود نمیرسند» [۵۸] شـدن داشـته باشند پس از فرونشستن گرد و غبار جنگ به خواستهٔ خود نمیرسند» [۵۸] جنبههایی از تشکیلات انسان-اوران هستند که شاید منکر قدرت زنان باشند» و نیز ولی اصرار دارد که در نبود «هویتهای زنباورانهٔ غیرصلح جویی که الهام بخش جنگ با آن «زنباورانـی کـه در دل نظـم، نظمهایـی خطـرناک، بـینظم و تا حدودی غیرعقلانی پدید آورنـد »[۸۸] در ایـن صورت سرشت بنیانکـن راهبردهای زنباوران تضعیف و ناتوان

دربارهٔ کار تازهٔ آن تیکنر هم که در آن وی با الهام گرفتن از استدلالهای دیدگاه زنباوری همخوانی آن را با اندیشهٔ نو غربی دربارهٔ امنیت نشان میدهد نظر مشابهی میتوان داد [۸۷]. گر چه پروژههایی متوالی از این دست به خاطر آنکه میکوشند برای کاستن از شدت دلمشغولی به «امنیت ملی» که هم امنیت فردی و هم امنیت بینالمللی را تهدید میکند از بینشهای زنباورانه استفاده کنند قابل تمجیدند ولی روایتی از زنباوری را که در این پروژهها به کار گرفته شدهاست میتوان به سهولت در دل گفتمانهای امنیتی

غیر زنباورانـهای جـای داد کـه «لـزوماً نوعی از انسان باوری را که شامل زنان هم شود متحقق نمیسازند»[۸۸]

در واقع، تـازهتر از اینها سیلوستر میگوید زنباوران نه تنها باید به انتقاد از امنیت ملـی بـپردازند بلکـه همچنیـن بـاید در خـود اندیشـه «امنیـت» بـه عـنوان یـک مفهـوم مردسـالارانهٔ تمـامنگـر کـه نمـیتوانـد هـیچگونه بی نظمی، عدم انسجام یا عدم کنترل را برتابد تردید روا دارند:

هیچ گونه سیاست منسجمی وجود ندارد که همهٔ امکانات وجود ممکن را در برگیرد زیرا امنیت همواره نسبی است و راهبرد همیشه نامعین و بی سرانجام میدانیم که مادران، کشاورزان،زنان کارمند، و طبقهٔ کارگر، مصرف کنندگان به ستوه آمدهٔ مواد مخدر و ثروتمندان برخوردار از ایمنی مصرف کنندگان به ستوه آمدهٔ مواد مخدر و ثروتمندان برخوردار از ایمنی خاطر این اندازه میفهمند. در واقع از دید همهٔ این افراد، امنیت هم دست نیافتنی است و هم پیش پا افتاده. ارج گذاشتن این ویژگیها به معنی محو کردن خط فاصل جنگ از صلح و تبدیل آنها به تفاوتهای موجود در زنباوری نگاه کنیم می توانیم بینیم که این قواره دارای قالب کوبندهٔ مناسبات قدرتی است که مردسالاری خوانده می شود. بنابراین بر هم زدن عناصری از نگرش راهبردی مطمئنی که به زنان انضباط می بخشد مستازم بر هم زدن مردسالاری است [۸۹].

در واقع، در هم آمیختن «امنیت» (در هر شکلش) با «صلح» کار بسیار مشکوکی است زیرا تفاوت را تهدید جلوه میدهد. همانگونه که جین بتکه الشتین میگوید به همان اندازه که صلح «مستلزم تصدیقات هستی شناختی مختلفی است که بر تفاوتها سرپوش

می گذارند و تصویری از جهان به دست می دهند که پیوسته در حال تعادل، هماهنگی و نظم کامل قرار دارد ظاهراً برای زنان -- به ویژه زنباوران -- بسیار بهتر است که از مداهنه های آن دوری جویند»[۹۰]. در راهبرد دیدگاه زنباوری دایر بر بازتولید بی تأمل هویتهای جنسیتی آنچه الشتین «روحهای زیبا» و «جنگجویان عادل» خوانده است [۹۱] هر «صلح» و «امنیتی» هم که بتوان یافت قرار دادن «صلح » زنان در برابر «جنگ مردان» به قیمت تضعیف راهبردهای کثرت گرایانه تر زنان و مردان برای ایجاد جهانی تمام خواهد شد «که اگر صلح آمیز نیست عادلانه باشد»[۹۲].

# برانداختن «دولت» [۹۳]

در حالی که منتقدان زنباور «توسعه» و «جنگ» معمولاً به متون «به حاشیه رانده شده» توسعه و بررسیهای صلح پرداختهاند منتقدان زنباور «دولت» به «قلب » نوشتههای روابط بینالملل یورش میبرند. دولت به دلیل در اختیار داشتن «کاربرد مشروع زور» هم تهدیدکننده ترین بازیگر روی کرهٔ زمین است (به نام منافع دولت است که همه ما گروگان – اخلاقی، اقتصادی، و سیاسی – نظامی گری شده ایم) و هم قدر تمند ترین تدارککنندهٔ توجیهایی برای سلطه. دولت باید قدرت خود را تحکیم بخشد، خود را حفظ (باز تولید) کند و قدرت اجبارگر و استخراجی که در انحصارش است مشروع جلوه دهد و آن را به نام «امنیت ملی» اغلب بر ضد شهروندانش به کار گیرد. قدرت به اید نولوژیهای کندرل اجتماعی و کاربرد زور، به میدان آوردن منابع اجتماعی برای منافع عمومی که خود دولت تعریف شان کرده است، و تسلط بر راهبردهای فرهنگی، نظامی، سیاسی و اقتصادی اعمال میشود.

تنها زنباوران نیستند که نگاه انتقادی خود را متوجه دولت میسازند و پنداری لیبرالی دربارهٔ دولت به عنوان داور بیطرفی که بیغرضانه بین گروههای اجتماعی

مختلف میانجی گری می کند» را مورد حمله قرار می دهند [۹۴]. بررسیهای تاریخی – اجتماعی که به تازگی دربارهٔ دولت انجام شده است تحلیلهایی بسیار غنی دربارهٔ سازه بندی متقابل حکمرانی دولت (اقتدار سیاسی متمرکز)، نظامی گری (به راه انداختن جنگ و کنترل اجتماعی داخلی)، و انباشت (استخراج کالاها و خدمات) در اختیار ما می گذارد [۹۵]. با اینکه نظریه پردازان جدید، پویشهای اجبار گرانه و استخراجی دولتها و نظام دولتها را تا حد زیادی روشن ساخته اند ولی از آنجا که همچنان زنان را از قلم می اندازند تفسیرهای نادرست و نارسایی به دست می دهند. بدون تبیین حلف زنان را از قلم رأس کلیهٔ نظامههای اقتصادی، مذهبی، سیاسی و نظامی قدرت، شناخت نحوهٔ عملکرد قدرت در جهان امکان اپذیر است [۹۶]. این نه تصادفی است و نه بی اهمیت؛ مناسبات قدرت معاصر به حفظ برخی تصورات دربارهٔ مردانگی و زنانگی، تصوراتی در بارهٔ آنچه از زندگی مردان و زنان انتظار می رود **بستگی دارد**[۷۷]. ولی شناخت متداول از ان از زندگی مردان و زنان انتظار می رود **بستگی دارد**[۷۷]. ولی شناخت مداول از ان مساست چنین وانمود می کند که کنار گذاشته شدن زنان از قدرت، نه ساله ای سیاسی

سلطهٔ مردان از اصول سازماندهندهٔ اصلی جامعهٔ طبقاتی اقتصادی [دولتها] است آن هم نه به واسطهٔ تصادفی تاریخی که ... منبع مازاد اجتماعی را در اختیار مردان گذاشته باشد بلکه به واسطهٔ پرتاب شدن آگاهانه و اسلوب مند زنان به دست مردان به فضای خانه و مجموعهای از کارکردها که در زمان ما «خصوصی» خوانده می شوند و حذف آنان از فضای اجتماعی و مجموعه کارکردهایی که در زمان ما «عمومی» خوانده می شوند و در آنها مردان مسئولیت جان شمار هر چه بیشتری از انسانها را در دست دارند [۹۸].

زنباوران مدتهاست به مسئلهٔ تقسیم حوزههای عمومی و خصوصی پرداختهاند ولی ایستار آنان در قبال این تقسیم بندی به طرز بارزی در نوسان بودهاست. از دید زنباوران لیبرال، «مشکل» دولت اساساً تعریف مردسالارانهای است که از شهروند بودن به دست میدهد و بر اساس آن زنان را از برابری حقوقی محروم میسازد. زنباوران لیبرال هماهنگ با راهبرد تجربه گرایی زنباورانه دایر بر «اضافه کردن زنان» جویای برابری فرصت و دسترسی برابر – از میان برداشتن موانع موجود در راه مشارکت زنان به شکلی برابر با مردان – هستند. چون زنان هم از همان ظرفیتهای عقلی مردان و توانایی که آنان برای عمل به عنوان افرادی خود فرمان و جویای نفع شخصی دارند برخوردارند آزادی زنان هنگامی حاصل خواهد شد که زنان در حوزهٔ عمومی به ویژه در عرصهٔ مشاغل دستمزدی و از نظر حقوق سیاسی به عنوان افرادی برابر با مردان به رسمیت شناخته شوند.

اما تسیلا آیزنشتاین به شکلی متقاعدکننده می گوید «شکل گیری دولت، مردسالاری را نهادینه می کند»[۹۹] و «خود مفهوم شهروند، بر برتری جویی مرد پایه می گیرد »[۱۰۰]. آیزنشتاین تنها یکی از محققان زنباور بسیاری است که – در بررسهای شان پیرامون «خانواده» ، دولت، جامعهٔ مدنی، و / یا به طور کلی لیبرالیسم – مدعی اند حوزه های «عمومی» و «خصوصی» از نظر هنجاری، مفهومی و تجربی، به صورت حوزه های «عمومی» و «خصوصی» از نظر هنجاری، مفهومی و تجربی، به صورت حوزه های جنسیتی ساخته و پرداخته شده اند [۱۰۱]. شییءانگاری امر عمومی به صورت مرد و امر خصوصی به صورت زن توسط دولت، مانع از آن می شود که بتوانیم به سادگی زنبان را به عنوان افرادی «برابر» با مردان به فعالیتهای عمومی مشاغل دستمزدی و مشارکت سیاسی اضافه کنیم. این وضع در شکل معاصرش به این معنی نیست که زنبان در بیرون از حوزهٔ خصوصی هیچ گونه موجودیتی ندارند بلکه هستی اجتماعی زنان را به شکل کلی تر، مناسبات مردسالارانه قواره بندی می کند[۱۰۲].

برای نمونیه، جایگاه زنان در نیروی کار، نسخهٔ ثانی جایگاه آنان در خانه است،

تعمداد آنسان در مشماغل «مراقبتسی » و «خدماتسی» بیشستر از مردان است ،دستمزد کمتر و نامطمئین تیری دریافت می کنیند و از آنیان انیتظار می رود که مطیع، انعطاف پذیر، از نظر احساسم پشتيبان مديريت، و داراي جذابيت جنسي باشند – و همه اينها در حالي است که آنان همچنان مسئولیت اصلی برای نگهداری احساسی و فیزیکی از خانواده را بر دوش دارنـد[۱۰۳]. در ایـن دیدگـاه، «خـانواده دوسـتی» صرفاً بعدی از موقعیت زنان در حـوزهٔ داخلـی خـانواده نیسـت بلکـه یکـی از ابعـاد وجـود «زن» به شمار میرود: «ارائهٔ خدمات خانگی ، بخشی از معنای مردسالارانهٔ زنانگی و زن بودن است» [۱۰۴]. آنچه با استناد به ساختبندیهای «زنانگی » درست به نظر میرسد با استناد به اقتصاد سیاسی از نظر ساختاری «حقیقت» پیدا میکند: «انجام کارهای خانه توسط زنان ... هم وابستگی و فرودستي آنان را در ازدواج بازگو مي کند (زيرا مردان فعالانه از اين کار سود ميبرند ) و هم موقعیت آنان را در بازار کار مزدبگیر تضعیف میکند و همین موجب می شود آنان در مقام کارگر مزدبگیر، دستمزد کمتر و شرایط نامطلوب تری داشته باشند.» [۱۰۵]. بدین ترتیب کار زنان کم ارزش شمرده می شود زیرا کارهای خانه کار «واقعی» (یعنی مزدبگیر) نیست، شیریءانگاری زنان به عنوان تأمین کنندگان خدمات خانگی (کار کم ارزش) سبب میشود آنان در کم دستمزدترین و کمارزش ترین مشاغل بازار به کار گرفته شوند در مرحلهٔ بعد درآمدهای اندک آنان سبب تداوم یافتن وابستگی زنان (و بنابراین قدرت مردان ) در داخل خانواده و به طور کلی در جهان میشود.

یکی از شیوههای دست داشتن دولت در این ساختارهای اجتماعی، ترویج نظام «دستمزد خانوادگی' » در دورههای قبلتر و همدستی با این نظام در دوران معاصر است. (نظامی که ادعا میشود به کارگران مرد حقوق کافی برای حمایت از همسرشان [به عنوان مادر] را در خانه میپردازد). برستین مدعی است که نظام دستمزد خانوادگی با

1. family wage

بیشـینه ساختن بهرهوری کارگر، به منافع طبقاتی خدمت کرد و در عین حال علاقهٔ دولت بـه در اختـیار داشـتن «یـک نـیروی کار با ثبات تر و سالم تر، منبع مداومی از کارگر (زن) ارزان و ارتشـهای دائمـی بزرگـتر و سالم تر مبتنی بر سربازگیری» را برآورده ساخت. ولی مهم تر از این، نظام یاد شده

ائتلافی مردانه میان طبقات بود... که در آن دولت نقشی محوری و تعیین کننده داشت. دولت یک رشته قوانین وضع کرد که زنان را از بیشتر مبادلات و حرفه ها کنار گذاشت ... و پرداخت مزد نابرابر برای کار مشابه را نهادینه کرد و عملاً زنان کارگر را اسیر شرایط نامطلوب ساخت... از این گذشته دولت، سیاست اجتماعی را چنان قواره بندی کرد که از نظر اقتصادی و اجتماعی زنان مجبور به ازدواج شوند[۱۰۷].

از جتگ جهانی دوم، تحولات اقتصادی تضادهای موجود میان سرمایهداری، لیبرالیسم، و مردباوری را تشدید کردهاست، با توسعهٔ دولت رفاه، « مردسالاری عمومی<sup>۱</sup>» را به وجود آوردهاست که در آن کنترل کار بازتولیدی (خانگی ) زنان از تک تک مردان در خانواده به اقتصاد سیاسی دولت منتقل شدهاست[۱۰۸].ورود زنان به حوزهٔ عمومی – راهبرد زنباوری لیبرال – دارای پیامدهایی پیچیده و تناقض آمیز شناخته شدهاست؛ این پیامدها شامل افزایش کلی ... کار برای زنان، تقویت آگاهی از تفاوت مزد زنان و مردان، افزایش شمار «مادران کارگر» و زنان سرپرست خانوار، و گسترش نقش دولت به عنوان «پدر جمعی بزرگ» میشود[۱۰۹]. الگوی فراگیر اجتماعی به صورت گذار از «مردسالاری خصوصی (شوهر)» و «مردسالاری عمومی (دولت) » بودهاست و نه به

<sup>1.</sup> public patriarchy

زنباوران لیبرال چون از تردید روا داشتن در هویتهای مردانه و زنانه و به ویژه تجلي اين هويتها در حوزة خصوصي ناتوان هستند نمي توانند با اساس مردسالارانة دولت بورژوایمی به چالش برخیزند. « در نتیجهٔ نگرش کثرتگرایانهای که به سیاست حکومت دارند نتوانستهاند به مسئلهٔ طبقهٔ اقتصادی و امتیاز نژادی بیردازند» [۱۱۰]. استعداد براندازندهٔ زنباوری لیبرال هنگامی در ضعیفترین حد است که زنان را به صورت افرادی منزوی تصور میکند و هنگامی در قویترین حد که «طبقهٔ میانْاقتصادی و هویست نیژادی زنیان را چونیان طبقهای جنسی میانگارد [۱۱۱]. زنباوران در می یابند بـدون بـه چالش کشیدن مدلی که لیبرالیسم از افراد ذرهای، عقلانی، و نفعجو ارائه میکند اسیر مبارزه برای دسترسی برابر زنان به جدال یا رقابت با حاصل جمع صفری هستند که «از نقطهای عقب تبر از مردان» وارد آن می شوند . ممکن است زنان اجازهٔ رقابت بيابند. شايد برخبي افسراد جوايـزي سـاختگي هـم بـبرند؛ ولـي أنها كه قواعد رقابت را مى نويسند شرايط لازم براي مشاركت را برآورد مى كنند، بازيكنان را آموزش مى دهند. داوری بازی را در دست دارند، از موقعیتهای ممتاز برخوردارند، بازی را اعلام میکند و مراقبند برندگان، هویتهای مردباورانه (نژادیرستانه و طبقاتی) خود را حفظ کنند.

همان گونه که مری دیتس با بیانی مجابکننده گفتهاست: «دسترسی کافی نیست» اما اظهار نارسا بودن زنباوری لیبرال به معنی ادعای غیرضروری یا بیاهمیت بودن آن نیست:

بر عکس، محققان زنباور با به کار گرفتن جنسیت به عنوان واحد تحلیل، نابرابری خواهی مستتر در پشت افسانهٔ برابری فرصتها را بر ملا و ما را از ایس حقیقت آگاه ساختهاند که چگونه چنین پیش فرضهایی واقعیت اجتماعی رفتار نابرابر، تبعیض جنسی، کلیشههای فرهنگی، و فرودستی زنان هم در خانه و هم در بازار را انکار میکنند. هر اندازه این نوع تحلیل

جنسیتی به برنامه های سیاسی ایجابی بینجامد ... زنباوران کمکی صرف نظر ناشدنی به رویّهٔ لیبرال کرده اند[۱۱۲].

یا همان گونه که آیزنشتاین در زمینهٔ افشای دولت مردسالار میگوید:

هر بار تلاشی برای همساز ساختن تقاضاهای زنباوران با نیازهای مردسالارانهٔ لیبرالها صورت گیرد امکان بررسی هدفهای راستین دولت بیشتر فراهم می شود.. . تقاضای برابری زنان با مردان حتی در معنای صرفاً حقوقی و صوری، واجد این کیفیت براندازنده است که سلطهٔ مردان بر زندگی عمومی را زیر سؤال می برد[۱۱۳].

مشکل در محدودیتهایی است که پذیرش حوزههای جنسیتی توسط لیبرالها ایجاد می کند. زنان (ب عنوان تجلیات «زن») نمی توانند در حوزههای که به عنوان تجلی مردانگی ب معنای «زن نبودن» تشکیل و قورق شده است به شکل برابر شرکت جویند. نظریه پردازان دیدگاه زنباورانه با نقادی مردباوری در ساخت بندیهای سنتی سیاست و حوزهٔ عمومی از حد شناخت قدرت به عنوان دسترسی داشتن، و تلقی شهروند بودن به عنوان آزادی مدنی فراتر می روند [۱۱۴]. دیدگاه زنباورانه به انحای مختلف بیان شده است؛ در اینجا دو سمت گیری اصلی یعنی سمت گیری مارکسیستی – سوسیالیستی و سمت گیری فرهنگی – زنباورانه («مادرانه» ) را به بحث می گذاریم.

انتقادات مارکسیستی – سوسیالیستی ابعاد متعددی دارد. از لحاظ اقتصادی – سیاسی ،منتقدان دولت به شالوده های بهره کشانهٔ دولت اشاره و تأکید میکنند که دولت با همهٔ پیچیدگی، گوناگونی و حتی تناقضاتی که دارد برای تسهیل به جیب زدن و تمرکز تروت... ؛ برای حفظ این دزدی از طریق ابزارهای اجبار چه در داخل و چه در سطح بین المللی، و برای مشروع جلوه دادن این دو کارویژه به نام حفظ ثبات اجتماعی

## PersianPDF.com

۳۶۸/ نوواقعگرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

فعالیت می کند [۱۱۵]. نظریه پردازان دیدگاه زنباورانه اضافه می کنند که **دولت از نظر** س*اختاری در طول تاریخ پدرسالارانه بوده است*[۱۱۶]. شاهد این مسئله، روند انباشت در دولت نخستین ودولت نو است: غصب کار مولد و زادآوری زنان تصادفی نیست بلکه شرط تمرکز منابع اقتصادی و قدرت در دست دولت است[۱۱۸].

تشکیل دولت روند تجدید آرایش مناسبات اجتماعی است آن هم به ترتیبی که استثمار جنسیتی و طبقاتی تحکیم یابد ، نهادینه شود. مشروعیت پیدا کند و بازتولید شود. گرچه در تعاریف دولت و یا شکلبندی دولت به طور کامل بعد استثمار طبقاتی به رسمیت شناخته میشود ولی از قلم انداختن استثمار جنسیتی مصداق دیگری از ساختبندیهای مردمحورانهٔ «واقعیت» است که زنان و اهمیت مناسبات جنسیتی را نادیده می گیرند. این از قلم انداختن استثمار جنسیتی، نهادینه شدن متقابل سرکوبهای جنسیتی و طبقاتی را نیز از نظر پنهان میسازد [۱۹].

اگر نظریه های دولت به طور کلی مردمحورانه اند، تلقی دولت در روابط بین الملل از این گذشته دچار شییءانگاری واقع گرایانهٔ دولت نو، نظام دولتها، و از میان برداشتن هویت و تفاوت توسط این دولتها هم هست . در اینجا «ضعف اصلی تحلیلهای واقع گرایان، نه در دلمشغولی آنها به دولت بلکه در به حد کافی جدی نگرفتن دولت به عنوان شکل پیچیده و تاریخی زندگی سیاسی است»[۱۲۰].

تاریخی ندیدن دولت به نظریهپردازان روابط بینالملل این اجازه را دادهاست که شکل بندی دولت *اولیه*، حتی شکل بندی دولتهایی را که پیش از مدل غربی وجود داشته است نادیده بگیرند. این برخورد گزینشی ، شناخت ما را از تشکیل اقتدار سیاسی، تحکیم و حفظ قدرت دولت، رابطهٔ دولت و جامعهٔ مدنی، و مفصل بندی دولتها و نظام بین المللی محدود می سازد. به طور مشخص ما با نادیده گرفتن دولت شهر آتن اهمیتی را که این دولت شهر نه تنها در استقرار ساختارها و نهادهای دولت غربی (از جمله سلسله مراتب جنسیتی ) داشته بلکه همچنین اهمیت آن را در برپایی متافیزیک غربی و

فلسفهٔ سیاسی خاص آن از قلم میاندازیم. در چارچوب دولتشهر آتین بود که ساختبندیهای مشخصاً غربی دولت، امنیت، نمایندگی، حاکمیت و «تبعهٔ حاکم» ، عمومی و خصوصی، و «آنچه امر سیاسی را میسازد» استقرار یافت؛ این ساختبندیها --- و متافیزیکی که پیشفرض آنهاست -- عمیقاً در شکل دادن به پیکربندی دولت نو نقش داشتهاند و همچنان به روابط بینالملل «انضباط می بخشند».

ادعای مردسالار بودن دولت، با استناد به بعد جنسیتی دگرگونیهای ملازم با تحکیم قدرت دولت، یعنی تغییر مناسبات اجتماعی، تقویت نظامی گری و استخراج مازاد اجتماعی، دگرگون شدن کیهانشناسیها / جهان نگرشها ، و تمرکز منابع اقتصادی و قدرت اثبات میشود [۱۲۱]. در چکیدهای که ما در اینجا عرضه میداریم نگاهمان روی شکل بندی اولی دولت که در مورد دولت نو هم صدق میکند متمرکز است زیرا فرض مبنایی ما این است که نهادها – و نیز جهان نگرشها – ی تشکیل دهندهٔ دولتهای (مدنی) غربی در جریان شکل بندی دولت شهر آتن استقرار یافت و در دورهٔ شکل گیری دولت نو تا اندازهٔ زیادی باز تولید شد. وانگهی، شکل بندی اولیه دولت بینشهایی به ما می بخشد که – از منظر محدود شکل بندی دولت از ویایی به دست نمی آید و شناخت ما را از دولتهای پسااستعماری یعنی همان جا که ساختارهای دولتی اروپا به جوامع غیر صنعتی تحمیل شد غنا می بخشد.

از لحاظ دگرگونی مناسبات اجتماعی، کنار زده شدن جوامع نامتمرکز و مبتنی بر خویشاوندی به دست دولت نخستین، عواقب مشخصی برای زنان و به ویژه دعاوی اقتدار آنها دارد. در شبکههای خویشاوندان هیچ رابطهای از لحاظ اقتدار کاملا خنتی و بی طرفانه نیست ولی تجلی عملی اقتدار به هیچ بعد واحدی از اشخاص (مانند جنسیت، سن و مهارت) بستگی ندارد بلکه به *تعامل* ابعاد و روابط (مانند خویشی سببی، پدر و مادربزرگی، یاخواهاری و برادری ) در داخل یک چارچوب نهادی مشخص وابسته است.

روابط خویشاوندی (واقعی یا پنداری) در پیوند با جنسیت و سن نه تنها کاری را که فرد انجام میدهد معین میکند بلکه تعیین میکند که وی با چه کسی، برای چه کسی و چه هنگام آن کار را خواهد کرد. پیچیدگی و همزمانی ایسن روابط به هیچ کس اجازه نمیدهد که موقعیتی روشن داشته باشد. شبکهٔ نقشها میتواند توسط همهٔ طرفها به داوری گذاشته شود زیرا هر طرف دربارهٔ دیگرانی که میتوانند میانجی حرمتگذاری یا وظایفی باشیند که در میان است ادعاهایی دارد بدیس ترتیب هیچ کس نمیتواند مدعی اقتدار نامحدود باشد؛ هیچ کس هم فاقد اقتدار نیست [۱۲۲].

تحکیم یافتین قدرت دولت، مستلزم خارج ساختن منابع (به ویژه نیروی کار) جوامع خویشاوند از دست آنها، محدود ساختن استقلال عمل شان، و از میان برداشتن دعاوی معارضی است که در مورد اقتدار دارند. «زنان به واسطهٔ درگیر بودن شان در کار معیشتی و توانایی فرزندآوری » نمایندهٔ هر دو جنبهٔ زیستشناختی و اجتماعی «بازتولید اجتماعی<sup>۱</sup> » یک جامعهٔ خویشاوندپایه یعنی «توانایی آنها برای بازتولید نوعی سبک زندگی» هستند[۱۲۳]. برای مال خود کردن این «توانایی دوگانه» ، هم ساختارهای دولت و هم جوامع خویشاوندی (که ناچار از رقابت با ساختارهای دولت هستند ) میکوشند تا استقلال عمل و اقتدار زنان را کنترل کنند. با تحکیم یافتن قدرت دولت \_ که مالکیت و نه ادعاهای خویشی آن را ساختاربندی میکند – در حوزهٔ «عمومی» ، همزمان حوزهای «خصوصی» از روابط خویشاوندی میثله شده و مألوف که تنها روی بازتولید اجتماعی متمرکز است پدید میآید[۱۲۴]. بر خلاف شبکههای بزرگتر خویشاوندی که

<sup>1.</sup> social reproduction

تجلی اقتدار چند وجهی، متقاطع و گوناگون بود در حوزهٔ نوپای «داخلی / خانگی» ، «کارویژه های بازتولیدی محدود، شکل انتزاعی پیدا می کند زیرا نمایندهٔ کنترل بر کارگران حال وآینده و فرع قرار گرفتین بازتولید گروه خویشاوند محلی نسبت به بازتولید جامعهٔ طبقاتی در حال پیدایش است» [۱۲۵]. مردان به عنوان رؤسای پدرسالار خانواده ها و شهروندانی که در حوزهٔ عمومی جدید و پراعتبار مشارکت دارند به منزلت، اقتدار، و منابع دست مییابند. زنان هم به دلیل جداشدن از اقتدار پراکندهٔ شبکههای خویشاوندی بزرگتر و تکیه انحصاری روی تواناییهای زیستشناختی و بازتولید اجتماعی شان در حوزهٔ خصوصی که حالا درجه دو تلقی میشود انواع دعاوی خود را در خصوص منزلت، اقتدار و منابع از دست میدهند. با برتر شمرده شدن پیوند زن و شروهری و وفاداریهای داخلی / خانگی نسبت به تعهدات گروه خویشاوندی بزرگتر و مروس میوندی بزرگتر و مروس میوندی بزرگتر و مایع از دست میدهند. با برتر شمرده شدن پیوند زن و شروهری و وفاداریهای داخلی / خانگی نسبت به تعهدات گروه خویشاوندی بزرگتر و مروس سدن ازدواج بر اساس «زادآوری، چرا که به ارث رسیدن عنوان، موقعیت یا شروت به مسئلهٔ اصلی یک گروه نخبهٔ نازا تبدبل میشود» [۱۲۶] ـ قدرت مرد خانواده افزایش مییابد.

نظریه پردازان زنباور دولت، رابط هٔ میان شکل بندی دولت («مردم سالار») (گسترش مشارکت سیاسی به نفع مردان صاحب مال و منال) و «سربرآوردن واحد نسبتاً هستهای خانه / خانواده» (محدودشدن مشارکت سیاسی برای زنان در مقام یک طبقه ) را به شکل مستند ثابت کردهاند [۱۲۷].به دیگر سخن، «خانواده» – و فرودستی زنبان در داخل آن- مقدم بر تحکیم یافتن قدرت دولت نیست بلکه در طول تاریخ به واسطه تحکیم قدرت دولت ایجاد می شود. دولتها خانوارهای پدرسالار را همزمان به عنوان مبنایی برای دعاوی شهروندی و نیز واحد احتماعی – اقتصادی اساسی (که تسهیل کنندهٔ بسیج نیروی کار، استخراج منابع، سربازگیری برای ارتش و تأمین نیرو برای خدمات عمومی، تنظیم مالکیت – از جمله مالکیت بر زنان – و به طور کلی تر کنترل حقوقی است) نهادینه می سازند.

بدین ترتیب گرچه عرفهای یدر سالارانه مقدم بر شکل گیری دولت است ولی همراه با دولت است که مناسبات پدر سالارانه نهادینه می شود - بهره کشی از زنان به عنوان يک طبقة جنسي در اين مرحله، از يشتيباني قدرت قهرآميز دولت بهر ممند مي شود [۱۲۸]. در ایـنجا نگاهی گذرا به دگرگونیهای در هم بافتهای که شکل گیری دولت تحمیل کردهاست و پیامدهای این دگرگونیها برای سلسله مراتب جنسیت میاندازیم. همهٔ آنچه در ذیل مورد اشاره قبرار می گیرد در تعامل با هم این سرکوب مردسالارانه را جا میاندازند و «طبیعی جلوه میدهند». همانگونه که پیش از این گفتیم هنگام تعارض يافتىن بازتوليد همبستگى خويشاوندى با مناسبات طبقاتى بالنده، توانايى مضاعف زنان (برای کار تولیدی و زادآوری) از هویتهای چندوجهی کمه آنان در مناسبات گروه خویشاوندی دارند منتزع میشود، زنان ادعاهایی را که براساس خویشاوندی دربارهٔ اموال داشتند میبازند، به انتقال دهندهٔ مالکیت تبدیل می شوند و خودشان به چشم یک دارایسی نگریسته میشوند. استقرار واحدهای نسبتاً ذرهای خانه / خانواده تحت کنترل فرد پدرسـالار، زنــان را در برابــر پــدران و شــوهرانشــان آســيب يذيرتــر و بــه آنــان وابستهترمي سازد ودرعين حال دسترسي زنبان رابيه قيدرت وحمايت شبكههاي بزرگترخویشاوندی که می تواند چون وزنهای توازن بخش به کارآید محدود و تضعیف مىىكىند«.أنچە زمانىي [ درجوامىع خويشاوندى] حوزة بازتولىيد اجتماعى تام شناختە میشد» [۱۲۹] اکنون به ساختارهای خانوادگی منفرد منتقل وبه دوش زنان گذاشته میشود؛ بدیس ترتیب کنارهگیری مردان از این کارضروری برای اجتماع، با استناد به حـوزههـای جداگانـهای كـه خـاص جنسـیتهای متفاوتـی هسـتند نهادیـنه مـیشـود و مشروعتر جلوه مي كند.

نقشهای بازتولیدی و زادآوری زنان \_ که پیش تر صرفاً بخشی از فعالیتهای زندگی و «هویت » اجتماعیشان بود \_ مورد تأکید قرار می گیرد و بدین ترتیب معنای «زن » در مفهوم زیست شاختی محدودش «تثبیت می شود». «زن» به عنوان

«زیست شناسی» / طبیعی» / از اد آور» از طریق کنترل روابط جنسی زنان توسط دولت. بیش از پیش نهادینه می شود. به واسطهٔ اهمیت بالندهٔ دعاوی ( موروثی) دربارهٔ مالکیت خصوصی و حقوق شهروندی، روابط جنسی درکانون مقررات دولت جای می گیرد؛ برای نمونه، زناکاری زنان ( به جای یک تخطی شخصی ) به صورت جرمی بر ضد دولت درمی آید و مجازات آن مشخصاً امری عمومی قلمداد می گردد[ ۱۳۰]. آنچه از مقررات مولت دربارهٔ روابط جنسی زنان تفکیکناپذیراست ترویج و مدون ساختن تفاوتهای منزلتی در میان زنان توسط دولت است. عرف وقوانین بین زنان « پاک» و «محترم» و آنها که « ناپاک» بودند (یعنی از حمایت پدریا شوهر بهره ای نداشتند) فرق می گذاشت. «پاکدامنی» زنان به سن ازدواج رسیده به صورت یک دارایی مالی درآمد و همین، انگیزهٔ بیشتری برای کنترل روابط جنسی این زنان به ویژه نهادینه ساختن تمایز میان آنان وزنان ناپاک فراهم ساخت.[۱۳].

مشروط ساختن موقعیت شهروندی به داشتن مال ومنال و / یا خدمت در ارتش، مانع ازمشارکت زنان در حوزهٔ هرچه با اهمیت ترفعالیتهای عمومی و غیرخویشاوندی شد.زنان، مسئول حفظ بازتولید یازادآوری اجتماعی شناخته می شدند که پیش شرط ضروری وجود حوزهٔ عمومی بود. بدون این «کار زنان» مردان آزادی لازم برای فعالیتهایی که بیرون ازعرصهٔ تولید معیشتی و بازتولید اجتماعی به عهده داشتند یعنی برای فعالیتهایی که بیرون ازعرصهٔ تولید معیشتی و بازتولید اجتماعی به عهده داشتند یعنی جرای فعالیتهایی که بیرون ازعرصهٔ تولید معیشتی و بازتولید اجتماعی به عهده داشتند یعنی مرای فعالیتهای سیاسی در حوزهٔ عمومی،آموزش و خدمت نظام، و غیبت طولانی برای جهان گرشهای دگرگون شده ای مشروعیت می بخشید که دولت با پشتیبانی از «مذاهب» جهان گرشهای دگرگون شده ای مشروعیت می بخشید که دولت با پشتیبانی از «مذاهب» خداهای زن و بارآوری زنانه می شدند) ونیز «فلسفه» مردباور ( باامتیاز قائل شدن برای « عقل» ، انتزاع، استقلال عمل وغیره که متعلق به مردان شمرده می شدند به عنوان وجه تمیز « کنشگری بشر» از هستی حیوانی و «طبیعی »صرف) آنها را تحمیل می کرد[۱۳۲].

کاتریـن مکیـنون دولـت را موجودیتی مردباور میشناسد که نظمی حقوقی برقرار میسازد که نگرش مردانه را به عنوان نگرش دولت نهادینه میسازد:

شیوهٔ نگرش و برخورد قانون بازنان همان شیوهٔ نگرش و برخورد مردان بازنان است. دولت لیبرال باتوسل به جبر و اقتدار، ازطریق هنجارهای مشروعیت بخش خودش، روابطش با جامعه، و سیاستهای گوهری، نظم اجتماعی را درجهت منافع مردان برقرار می سازد. دولت لیبرال با متجلی ساختن و تضمین کنترل مردان برروابط جنسی زنان درتمامی سطوح، به این هدف دست مییابد.

دولت رسماً نرینه است زیرا عینیت ، هنجار آن است. عینیت، برداشتی است که قانونگرایی لیبرالی ازخودش دارد. قانونگرایی لیبرالی با تعمیم بخشیدن به نگرشی که دربارهٔ جامعه موجود دارد ـ همان جامعهای که خودش براساس نگرش خودش ساخته و می سازد و با نامیدن آن نگرش و آن رابطه به نام عقلانیت عملی، خودش را مشروع جلوه می دهد. اگر معیار عقلانیت، نداشتن دیدگاه باشد عقل همان مطابقت داشتن با چگونگی بودن اشیاء خواهد بود. شناخت شناسی عینیت گرایانه، قانون همهٔ قوانین است... چنین قانونی نه تنها بازتاب جامعهای است که در آن مردان برزنان حکم می رانند بلکه شیوهٔ حکم راندن شان هم مردانه است[۱۳۳].

ایسن برداشت از دولت به عنوان موجودی نرینه، زنباوران را به بررسی همدستی دولت با خشونت مینظم مردان وا میدارد: همدستی از طریق ترویج ایدئولوژی و رویههای نظامی گرایانه، از طریق قانونمند ساختن تجاوز جنسی به جای ممنوع کردن آن؛ از طریق رازورزی دربارهٔ خشونت داخلی ، و از طریق افسانهای که دربارهٔ برقراری

امنیت می بافد. آنچه در پنهان ساختن اجبارگری دولت نقش بسیار موثری داشته افسانهٔ لیبرالی قرارداد اجتماعی و مفاهیم مرتبط با آن یعنی حقوق، منافع، فردباوری، و نمایندگی بوده است. نظریه پردازان دیدگاه زنباورانه از حد تقاضاهای زنباوران لیبرال برای حقوق برابر و حق رأی فراتر می روند. کسب حق رأی گامی مهم و ضروری برای ابراز وجود زنان به عنوان افرادی بهر مند از حقوق مدنی « خاص خودشان» است. ولی این گونه سخن گفتن سبب می شود که آسیر حقوق لیبرالی، سنت قرارداد اجتماعی، و ساخت بندیهایی که از « مالکیت » ـ به ویژه « مالکیت انسان به عنوان دارایی» ـ دارد بمانیم. از منظر دیدگاه زنباورانه، مردانگی « تبلوریافته» در حوزهٔ عمومی را باید افسا و دگرگون کرد تا زنان بتوانند به مشارکت برابر دست یابند.

کارول پیتمین حقوق برابر قراردادی را یک تقاضای زنباورانهٔ ناکافی میداند؛ این تقاضا فرد به عنوان « "مالک" [را که] پاشنهای است که مردسالاری نو برآن می گردد» به چالش نمی کشد[۱۳۴]. نظریه پردازان قرارداد اجتماعی، به نام آزادیهای جدید، استقرار بردگیهای تازه را در هاله ای از رمز و راز می پیچند؛ قراردادهای ناظر بر «مالکیت فرد انسان» همیشه دربارهٔ فرمانبری و فرودستی است بدین ترتیب پیتمن اول ازهمه ازخود سنت قرارداد به خاطرآنکه فرودستی را در هاله ای از رمز و راز می پیچد زبان به انتقاد می گشاید. ولی او « فرودستی و تناقض بردگی» را با اثبات مردباورانه بودن ذاتی قرارداد برملا می سازد. قرارداد اجتماعی از آن رو مرد باورانه است که پیش فرضش قرارداد مردان است که به صورت هویتهای جنسی مردانه و زنانه ماهوی انگاشته شده و تجسم مردان است که به صورت هویتهای جنسی مردانه و زنانه ماهوی انگاشته شده و تجسم یافته اند. از این جهت هم ساختبندیهای مردانگی و زنانه ماهوی انگاشته شده و تجسم و خصوصی دخالت دارند.

آزادی مدنسی یسک ویژگسی مسردانه اسست وبه حق مردسالارانه بستگی دارد.

پسران به تنها برای به دست آوردن آزادی خودشان بلکه برای به چنگ آوردن زنان، قانون پدر را زیرپا می گذارند... پیمان نخستین، قراردادی جنسی و نیز اجتماعی است: در معنای پدرسالارانه جنسی است – یعنی این قرارداد حق سیاسی مردان را بر زنان تثبیت می کند و نیز به این معنی جنسی است که دسترسی منظم مردان را به پیکرزنان تثبیت می کند... قرارداد به هیچ وجه مخالف پدرسالاری نیست؛ بلکه وسیلهای است که پدرسالاری نو از طریق آن ایجاد می شود[۱۳۵].

بانقد پیتمین می بینیم که برداشت زن باوران لیبرال از « اضافه کردن زنان» به حوزه عمومی در نهایت تناقض آمیز است: وقتی تعریف حوزه ای متضمن حذف زنان باشد نمی توان آنها را در آن حوزه ادغام و یکپارچه کرد. سایرنظریه پردازان دیدگاه زن باورانه به نفع امتیاز قائل شدن برای خود تجربهٔ **زنان** استدلال می کنند. این گروه دوم که زن باوران فرهنگی یا « مادر باوران<sup>۱</sup>» نام دارند « پای بند برداشتی از آگاهی سیاسی زنانه هستند که در نقاط قوت حوزهٔ خصوصی زن پایه دارد» [۱۳۶]. این زن باوران با مواضع لیبرالها و مارکسیستها که هردو ساخت بندیهای مرد باورانه از فرد انسان ( به صورت بازیگر خود مختار، عقلانی و نفع جو) را بی اشکال می دانند به چالش برمی خیزند؛ آنها معتقد به این موضع گیری تندروانه ترهستند که دامنهٔ سیاست فراتر از عقلانیت ابزاری

دیدگاههای زنباوران فرهنگی به شیوههای گوناگون بیان شدهاست: به صورت مطالبهٔ حق رأی برای زنان براساس این فرض که اعطای حق رأی به آنان عمل سیاست را واجـد سـمتگـیریهای زنانـه، صـلحجویانـه، و پرورشی میسازد؛ به صورت فضیلت

1.maternalists

مدنی مبتنی بر« رویه های مادرانه» و همبستگیهای خویشاوندی؛ به صورت اتحادهای زیست محیطی \_ زنباورانه با سایر منتقدان ابزارگرایی دولت؛ و به صورت برداشتهای بدیل از قدرت و اخلاق سیاسی [۱۳۷]. گرچه بسیاری ازاین نگرشها بی حاصل بودن ساختبندیهای مردباورانه، مارکسیستی، و لیبرالی را برملا و بازاندیشی در مسلمات سیاسی ( به ویژه معنای « شهروند بودن ») را برای ما آسان می سازند ولی معمولاً (دوباره) نوعی دوگانهانگاری تفاوت جنسی ماهوی را جا می اندازند و سلسله مراتب جنسیت و ممتاز شمردن سمت گیریهای جنسیتی را نه دگرگون بلکه وارونه می سازند.

دراین زمینه مقالهٔ اخیر رابرت کیئن که به ارزیابی کاربست شناختشناسیهای زنباورانه در مورد« قلب» گفتمان روابط بینالملل اختصاص دارد جالب توجه است. کیئن به ایس بینش تجربه گرایی زنباورانه اشاره میکند که « زنان قربانیان دولتهای مردسالاربودهاند و جنبههای مهمی از روابط بین الملل نو نهادینه کردن جنگ و تقویت حاکمیت دولت \_ تأثیرات زیانبار و اغلب فاجع باری بر زندگی زنان به جا گذاشـتهاسـت»[۱۳۸]. وی کـاملاً بـه درسـتی مـیگویـد که این انتقاد زنباوران از روابط بيـن الملـل ضـروري اسـت ولـي كافـي نيسـت. او خاطر نشان ميسازد كه خطراين گونه پروژههای ناقص، گرایش به ترویج شیئی انگاری به جای برنامههای پژوهشی انتقادی است[۱۳۹]. اما نکتهٔ جالب توجه، دفاع جانانهٔ او از نظریههای دیدگاه زنباورانه است که مى توانىند نـه تـنها درمـورد دولـتها بلكـه همچنين دربارهٔ زنان دچار همين شيئيانگاري باشـند. به یقین، صورتبندی تازهای که دیدگاه زنباورانه اززندگی اجتماعی و سیاسی به دست میدهد و آنها را دارای ارتباط متقابل میشناسد پروژهٔ جانشین ارزشمندی است و همان گونه که کیئن گوشزد میکند ظاهراً با « نگرش نهادگرایی دربارهٔ روابط بین الملل» هم سماز گاری دارد« زیمرا بر قدرت به عنوان توانایی انجام اقدام هماهنگ، رابطهٔ متقابل پراکنده ولبي مشخص، و نقش شبکهها و نيز سلسله مراتب تأکيد دارد»[۱۴۰]. با اين حال، زنباوران بايد پرسشهايي را که کريستين سيلوستر در کنفرانس «زن ، دولت و

جنگ» مطرح ساخت جدی بگیرند:

در بافت روابط قدرت نابرابری که جنسیت در طول تاریخ پدید می آورد رابطهٔ متقابل چه معنایی می تواند داشته باشد؟ وقتی موضوعاتی که در میان است به مسائل سلطهٔ اسلوب مند و فرایندهای اجتماعی فرودستی بازمی گردد بازی نوعی این به آن در به چه می ماند؟ و مسلماً هویتهای چندگانه، تجربیات طبقاتی، و دیدگاههای نظری زنانی را که در قالب نوعی دیدگاه زنباورانه ممتاز نمودی ندارند دیدگاه چه کسی نمایندگی می کند و به شکل مصنوعی همگون می سازد[۱۴۱]؟

وابسـتگی مـتقابل بـرای زنـان اغلـب به صورت شبکههای سرکوبگرانهٔ مسئولیت درآمـدهاسـت کـه در حفـظ وابستگیهای زنان به مردان و دولت و فرودستیشان نسبت به آنها نقش داشتهاند.همان گونه که لین سیگل میگوید

مقررات دولت در تمامی اشکالی که می شناسیم... هر گز تاکنون به چالش با این اندیشه برنخاسته است که زن به عنوان یک جنس باید مسئولیت اصلی مراقبت از دیگران را برعهده داشته باشد؛ خدمتی که زنان در ازای آن هیچ گونه جبران یا حمایت تضمین شده ای دریافت نمی کنند. از همین رو، مقررات یادشده به جای تضعیف سلطهٔ مردان آن را تحکیم و تقدس بخشیده است؛ کمک کرده است تا زنان از هرگونه جایگاه محوری قدرت در زندگی عمری برکنار بمانند و برآورده ساختن نیازهای انسان از سازمان محل کارجدا بماند. و هرگونه راهبرد اقتصادی هراندازه هم که اهدافش « سوسیالیستی» باشد ولیی مانند خود بازار سرمایه داری از تحلیل و

ارزشگذاری مادی کاری که در بیرون از دایرهٔ تولید برای کسب سود انجام میشود ناتوان باشد نمی تواند جامعهای پدید آورد که به استثمارکسانی که فرزند می آورند و وظیفهٔ مراقبت از دیگران به دوششان است نپردازد [۱۴۲].

برایین اساس، هر اندازه هم که « ارزشهای زنانه» برای پروژهٔ نولیبرالی جذاب باشد زنان واقعی که با زندگی واقعی دست و پنجه نرم میکنند از نظام اقتصادی و سیاسی « به هم وابستهای »که قلوبشان را میرباید ولی از نیروی کارشان بهرهکشی میکند سود چندانی نخواهند برد. در واقع اگر ارزش زنباوری را به ارزشها و ساختارهای «جایگزینی» فرو بکاهیم که زنباوری برای اثبات دعاوی نولیبرالی و چالش آنها با مشکلهٔ نوواقع گرایانهٔ اقتدارگریزی درجهان دولتهای برخوردار ازحاکمیت عرضه میدارد دوگانگی خصوصی – عمومی که جزو ذات پیکربندی دولت لیبرال نو و اقتصاد سرمایهداری جهانی است دست نخورده باقی میماند.

درعوض، مامعتقدیم ارزش نظریه پردازیهای زنباورانه دربارهٔ روابط بین الملل در تلاشهایی است که این نظریه ها برای متزلزل ساختن شناخت متداول از دولتها، حاکمیت، و نظام بین الملل به عمل می آورند. جین الشتین دربحتی که در کنفرانس « زن ، دولت ، و جنگ» مطرح ساخت آنگاه که به دو گونه مضمون قدرت \_ پوتستاس <sup>'</sup> و پوتنشیا<sup>۲</sup> \_ اشاره نمود به خوبی انگشت روی همین نکته گذاشت. «پوتستاس اصطلاحی برای کنترل، برتری، سلطه است و پوتنشیا، قدرت در معنای توانایی، کارایی، توانمندی به ویژه از نوع «غیررسمی» و احتمالاً شوم \_ که با تهدید اقتدار گریزی، بی نظمی، زوال

- 1.potestas
- potentia

بـرخوردار از حاکمیـت) اغلب میتواند پوتنشیا ( قدرت غیررسمی وسازمان نیافتهٔ زنان و سـایرگروههای سـرکوبنشـده) را درهم کوبد ولی پوتستاس دربرابر راهبردهای بنیانکن متعدد پوتنشیا آسیبناپذیرنیست[۱۴۴].

اگر بینشهای پسانوگرایانهٔ زنباورانهای که کیئن به عنوان« بن بست » مردودشان میشمارد[۱۴۵] وجودنداشته باشد ذهنیتهای کثرتگرایانه و متحولی که دلایل متعددی برای مبارزات زنبان در جهت متزلزل ساختن پوتستاس به دست میدهند به باد میرود. « منضبط ساختن » زنباوری به قصد پذیرفتنی ساختن آن برای یک گفتمان خاص، هدف نظریهپردازی زنباورانه دربارهٔ روابط بینالملل نیست.

زنباوران پسانوگرا این حرکت انضباطبخش و به طور کلیتر مرزبندیهای رشته های منضبط علمی را نمی پذیرند. آنان گرچه کمکهایی راکه زنباوران لیبرال ـ تجربه گرا و زنباوران دیدگاهی کردهاند ارج مینهند ولی قادرند با اشاره به شالودههای فرانظـرى گفـتمان يافـتبـاورى و واقـع گرايـي، دريافـتهاى« ريشـهنگـر» تـرى ( دگرگونکنینده تیری) بیه دسیت دهند: آنها مرزبندیهای تعریفکنندهٔ رشتههای علمی را واسازی میکنیند. آنها دوگانهانگاری ماهوی مرد در برابر زن را که در متافیزیک شـالودهسـاز فلسفهٔ غرب به طورکلی و فلسفهٔ سیاسی آن به طورخاص نقشی بنیادی دارد افشـا میکنند[۱۴۶]. آنها نشان میدهند که ساخت بندیهای نوگرایانه از هویت« فردی»» و هويت دولت ملي، حاكميت، نظامي گري، و امنيت به خاطر مبتني بودن بر همين متافیزیک، به طرزی ناگشودنی مردباورانه است. درحالی که نقدهای پسانوگرایانه آشکار مسیسازد که روابط سلطه بر دوگانگیهای سلسله مراتبی پایه میگیرد، پسانوگرایان زنباور نشان میدهند که خود این حرکت دوگانهانگاری برخاسته ازتجربهٔ مرد باورانه است. به دیگرسخن، زنباوران پیوندهای موجود میان تجربهٔ مردانهٔ ملموس ( شکلبندی هویت جنسیتی، تقسیم کارجنسی، حوزههای جنسیتی عمومی و خصوصی، و غیره) و مقسولسه پردازیهای مردباورانهٔ انتزاعی ( عقلانیت ابزاری، خودمختاری، قدرت) که این

متافیزیک دوگانهانگار را میسازند روشن ساختهاند.

همگان قبول دارند که فراتررفتن از این متافیزیک، مستلزم «غیرطبیعی نشان دادن» دعاوی طبیعی نما و ماهوی نمای آن است. به دیگر سخن، باید این متافیزیک را تاریخی ببینیم، آن را ساخته و پرداختهٔ اجتماع بدانیم و شرایط تاریخی مشخص و ممکنی را که بستر تثبیت آن است مشخص سازیم. وقتی دست به کار این پروژهٔ تاریخی شویم **رابطهٔ** متقابل متافیزیک غیرب و تکوین دولت غربی را کشف میکنیم. درمی یابیم که ابزارگرایی متافیزیک غربی از پویش انباشت، نظامی گری، و مشروعیت یافتن مناسبات جدید اقتدار که در شکل بندی دولت نخستین نهادینه گردید جداشدنی نیست. همان گونه که بالاتر گفتیم این متافیزیک و مناسبات اجتماعی دولت نیز از سلطهٔ مرد باورانه تفکیکناپذیراست.بازشناسی این پیوندها گامی ضروری برای فراتررفتن از مقتضیات درهم بافتهٔ نظامی گری، تبعیض جنسی، نخبه گرایی، و نیز امپریالیسمی است که آنها به وجود می آوردند، هاله ای از رمز و راز به دورش میکشند و آن را مشروع جلوه میدهند.

در مقام مرور استدلالهایی که در این مقاله مطرح ساختیم باید بگوییم که نمی توان انتقادهای درست کیشی یافت باورانه و ابزارگرایی نوگرا را که اکنون چشمها را خیره می سازد نادیده گرفت؛ برعکس باید مواضع روش شناختی خودمان یعنی فرضهای هستی شناسانه و شاخت شناسانه ای را که معمولاً «مسلم» می گیریم با نگاه انتقادی از نو بررسی کنیم. این فرضها شناخت ما را از «عقلانیت» و «مردانگی» و نیز ساخت بندیهای ما را از « قدرت»، « دولتها»، « امنیت» و «حاکمیت» شامل می شوند. این ساخت بندیها ریشه در متافیزیکی احتمالی و ساخته و پرداختهٔ اجتماع دارند که اگر قصد فراتر رفتن از روندهای عینی گری مشروعیت بخش به آن را داشته باشیم باید آن را تاریخی ببینیم.

تحقیقات زنباوران اکنون بسیار فراتر از سمتگیریهای لیبرالی، یافتباورانه، و دیدگاهمی دامنه یافتهاست. پسانوگرایان زنباور مدعمیانمد کمه متافیزیک غربمی و

ساخت بندیهایی که تولید می کند جنسیتی هستند؛ آنها برخاسته از تجربهٔ مردباورانهای هستند که درمناسبات مردسالاری ساخته و پرداخته شدهاست. بنابراین ساخت بندیهای آن دربارهٔ «عقلانیت» ، « بی طرفانه» نیست بلکه در تجربه های خاص تاریخی ( مردباورانه ) ریشه دارد؛ بازنگری ما در « مسلّمات» ناقص و مخدوش است اگر نتواند به این جانبداری مردباورانه که در دعاوی آگاهی معاصر نفوذ کردهاست بپردازد. اگر یافت باوری چنان که برخی از زنباوران می گویند مردباورانه است پس فراتررفتن از یافت باوری و متافیزیک آن مستلزم جدی گرفتن زنباوری و نقدهای آن است. به طور مشخص باید در دوگانه انگاری تفاوت مرد \_ زن که در کُنه این متافیزیک جای دارد تردید روا داریم.

در نوشـتههـای غـیرزنباورانـه دربارهٔ دولت، رویکردهای انتقادی، میانْرشتهای و تاریخی همچنان عملاً از جنسیت به عنوان یکی از متغیرهای ابعاد سیاسی، اقتصادی یا اجتماعی \_ فرهنگی دولت سخنی به میان نمی آورند: شالوده های مردسالارانهٔ دولت یـنهان نگـه داشـته مـیشـود. در روابـط بیـنالملـل، تکـیه روی دوران نـو دو نتیجهٔ مهم داشــتهاسـت. نخسـت، از لحـاظ« مباحـثهٔ سـوم »[۱۴۷] محققـان روابـط بيــنالملـل در یافتباوری تودید روا میدارند ولی نمی توانند متافیزیک پرسابقه تری را که پیش فرض آن است به ديدة تاريخي بنگرند. دوم، ازلحاظ دولتها، حاكميت، امنيت، و نمايندگي، نظریههای روابط بیـنالملل اهمیتی را که نوشتههای آتن وچارچوب دولتشهر آتن در جا انداختن «مسلّمات» سیاسی سنت غرب داشته است نادیده می گیرند. آن بینش گزینشسی که ایسن « صافیهای» مردمحورانه ، علمی و نوگرایانه به ما تحمیل میکنند نمى گذارد متوجه **سازەبندى متقابل** شكل دولت (آتنى)، بُعد جنسبتى، فلسفة سياسى (غـرب) و متافـیزیک دوگانهانگار شویم.نگرش زنباوری پسانوگرایانه دربارهٔ دولت به ما اجـازه مــیدهـد تا ـ هم به شکل تجربی و هم به شیوه مفهومی ـ « شالودههای» مشترک دولتها، مناسبات جنسي مردسالارانه، « سياست» و يافتباوري را ببينيم. آينده سنتشكنانه واقع گرايي /۳۸۳

نتىجەگىرى

راهـبردهای زنباورانـه، راهبردهایـی برای برانداختن «همان آوای راهبردی» هستند که نه تمنها در گفتمان روابط بیمن الملل بلکه همچنین در سراسر جهان که اکثریت زنان ومردان مجبورند مطابق فرمانهای آن زندگی کنند و بمیرند طنین انداختهاست. راهبردهای زنباورانه راهبردهایی برای آفرینش نه تنها یک« راه چاره» بلکه راههای متعددی برای سوزاندن پيکر بےجان دولتسازي، حاکميت دولت، و ستيز دولت هستند. گرچه بيشتر انــواع زنبـاوری از دل فرایندهای نوگرایی سربرآوردهاند ولی پروژههای زنباورانه از این جهت که هرگز به نام به دست گرفتن قدرت دولت توسط زنان مطرح نشدهاند بر مانسندند. ایس بدان معینا نیست که راهبردهای زنباورانه در گذر زمان و در بسیاری كشورها متضمن مشاركت زنان درجنبشهايي انقلابي نبودهاست كه درصدد به دست گرفتین قیدرت دولیت بیودهانید.همچنیین بدان معنا نیست که زنان مترصد دسترسم، ییدا کر دن به قدرت دولت نبودهاند. اما به جز توسل گاه و بیگاه زنباوران به نمادگان جوامع مادرسالار گذشته یا آینده، مبارزات زنباوران در دوران نوگرایسی و پسانوگرایی را نمی توان در دل گفتمانهای دولت محور طبقهبندی کرد، چه این گفتمانها بر ثبات دولت تأکید داشته باشند یا بر دگرگونسازی انقلابی دولت، چه بر اقتدارگریزی بین المللی تأكيد داشته باشند يا برهمكاري بينالمللي.همان گونه كه رابين مورگن مي گويد« احترام گذاشتن [ زنباورانه] به تفاوتها بدین معنی است که نمی خواهیم چندگانگی را یکدست سازیم، ( اشخاص، منابع، کشورها) را به خاطر نوعی سنت قدیمی یا کارایی جدید «کنترل کنیم»[۱۴۸]. زنباوران درست همان طورکه از جعل قوانینی «خشک و انتزاعی» که درخدمت انحصاری کردن قدرت دولت به نفع روشن سازی و اعتباربخشی به واقعیتهای « سیالتر و مشخص تر» باشد پرهیز دارند به نارساییهای« گردونهٔ انقلاب» هم کـه میان آنچه مورگن انسانهای« دولت موجود» و انسانهای« دولت مطلوب» میخواند در

گردش است اذعان دارند[۱۴۹]. مورگن برای ایجاد جایگزینیهای متعددتر از مفهوم « دگرگونی» کمک میگیرد:

دگرگونی مستلزم آن است که خشم بجای خودمان را چنان دامنهدار بدانیم که خشونت صرف نتواند پاسخگوی آن باشد. دگر گونی مستلزم چیزی به مراتب فراتر از دیدن صرف است: مستلزم همهٔ شکلهای دریافت، از جمله یادآوری، تخیل، شهود، توهم، رؤیا، و تأکید است.و مستلزم آن است که «عمل کنیم» ، که گردونه را کلاً بیرون از مرزهای تجویزشده به گردش درآوریم»[۱۵۰].

تلاشهای نظریه پردازان روابط بین الملل برای درنوردیدن مرزها، انکار یافتباوری، ترویج جنبشهای اجتماعی انتقادی، و/ یا گسترش دادن فهرستهای مطالعه برای گنجاندن « موضوعات زنان» هراندازه هم که درخور ستایش باشد مادام که مفهوم « مردبودن» و « زن برودن» بلاتردید، طبیعی ، بلامنازع و غیرسیاسی بماند – و در یک کلام، مادام که هویتهای جنسی ماهوی پابرجا بماند به معنی واقعی کلمه با مرزها تنها «بازی میکنیم» و بیاغراق « مسلمات» – و تفنگها – را دست نخورده میگذاریم. در شرایط بی توجهی به مشکلهٔ جنسیت، بیگانگی اندیشه با تجلی یافتگی و تثبیت شدگی انسانها – که حرکتهای دوگانهانگار اندیشهٔ مردسالارغربی و شکل بندی دولت غربی موجد آن است و مردانه را برتر از زنانه ، عقل ابزاری را برتر از مناسبات عاطفی، و کنترل /یقین/ استعلا/ را برتر از اقتدار گریزی/ پیش بینی ناپذیری/ احتمال می شناسد – در « کُنه» اندیشهٔ روابط بین الملل باقی خواهد ماند. انکار دعوی « واقع گرایی» اندیشه ازخود بیگانه به معنی انکار کل تحقیق اسلوبمند، پرداختن شناخت تطبیقی یا « نوعی معیار کمینه گرای عقلانیت» نیست[10]. برعکس، زنباوران با تشریح و نشان دادن

اعتبار تجربیات گوناگون زنان از سرکوب ، و اصرار بر اینکه هرگونه دعوی« واقعیت» که زنان را انکارکند،به درستی نمایندگی نکند، یا صرفاً باز ـ نمایی کند باید به کلی مورد مخالفت قـرار گـیرد و بدیـن وسـیله سـنتشـکنی شـود جانـبداری پرهزیـنهٔ اندیشـهٔ ازخود بیگانه را برملا میسازند.

#### يادداشتها

1. Zillah R. Eisenstein, *The Radical Future of Liberal Feminism* (Boston : Northeastern University Press, 1981) p. 11.

2. Ibid.,p. 222.

3. *Ibid*, pp. 223 – 224.

4. Carole Paterman and Elizabeth Gross, eds, *Feminist Challenges: Social* and Political Theory (Boston : Northeastern University Press, 1986).

۵. نک:

Christine Sylvester," The Emperors Theories and Transformations : Looking at the Field Through Feminist Lenees", in Dennis Pirages and Christine Sylvester. eds. *Transformations in the Global Political Economy* (London : Macmillan, 1988).

6. Shoshana Felman," Women and Madness: The Critical Phallacy", *Diacritics* 5 (Winter, 1975): 6.

۷. برای نمونه، نک:

Richard K. Ashley," Living on Borderlines : Man, Poststructuralism, and War", in James Der Derian and Michael J. Shapiro, eds. *International / Intertextual Relations* (Lexington, Mass.: Lexington Books, 1989), pp. 259 – 322 and R. B. J. Walker," Realism, Change and International Political Theory", *International Studies Quarterly* 31 (1987): 65 – 86. 8. Ashley, note 7.

9. Felman, note 6, p. 8.

۲۰. در سخنان فلمن (Felman, note6, p. 10) در بحث از نویسندگان واقع گرا. 11. Sarah Brown, "Feminism, International Theory, and International Relations of Gender Inequality ", *Millennium* 17 (Winter 1988) : 461 – 476. 12. Felman, note 6, p. 9. 13. Virginia Woolf, *Three Guineas* (London : Hogarth Press, 1938, Middlesex : Penguin Books, 1977).

14. Felman, note 6. p. 10.

15. Sandra Harding, *The Science Question in Feminism* (I thaca, N. Y. : Cornell University Press, 1986).

۱۶. برای نمونه، نک: Richard , K. Ashley, "The Poverty of Neorealism", *International* Organization 38 (Sping 1984): 225 – 286.

۱۷. برای نمونه نک:

Robert Gilpin ," The Richness of the Tradition Tradition Political Realism", International Organization 38 (Spring 1984): 287 – 317.

۱۸. برای نمونه نک:

Lorenne Clark and Lynda Lange, *The Sexism of Social and Political Theary* : Women and Reproduction from Plato to Nietzsche (Toronto : University of Toronto Press, 1979) Susan Moller Okin, Women in Western Political Thought (Princeton, N. J. : Princeton University Press, 1979), Jean Bethke Elshtain, Public Man, Private Woman: Women in Social and Political Thought (Princeton, N. J. : Princeton University PRESS, 1981): Jean Bethke Elshtain, Women and War (New York : Basic Books, 1987), Diana H. Coole, Women in Political Theory : From Ancient Misogyny to Contemporary Feminism (Boulder, Colo, : Lynne Reinner Publishers, 1988); and V. Spike Peterson, An Archeology of Domination : Historicizing Gender

and Class in Early State Formation (Ph. D. dissertation, The American University, 1988).

19. Christine Sylvester, Feminist Postmodernism, Nuclear Strategy, and International Violence, paper presented at the Internatioal Studies Association Annual Meeting, London England, March 1989.

20. Pateman and Gross, note 4.

21. Ibid., p. 197.

22. Ibid., p. 204.

23. Mary E. Hawkesworth, Knowers, "Knowing, Known: Feminist Theory and Claims of Truth", *Signs* 14 (Spring 1989) : 533 – 556.

۲۴. روش هاردینگ تنها یکی از شیوههای متعدد طبقه بندی زنباوری است؛ هویتهای تعریف شده با خط تیره (مانند زنباور سفید پوست – زن همجنس خواه – سوسیالیست) به کثرت شده با خط تیره (مانند زنباور سفید پوست – زن همجنس خواه – سوسیالیست) به کثرت تفاوتها میان زنباوران اشاره دارند، نک: Harding, note 15.
 ۱۹۵۵ برای نمونه Keller 1985 ) ابعاد مختلف پروژههای زنباورانه را دسته بندی می کنند. نک: Evelyn Fox Keller, *Reflections on Gender and Science* (New Haven, Conn. : Yale University Press, 1985).

25. Hawkesworth, note 23, p. 535.

۲۶ همان گونه که در منبع ذیل مطرح شدهاست: V. Spike Peterson, "Shifting Ground : Gender, States, Militatism", in Peace, World Order and Conflict Resolution Studies: Problems, Challenges, Prospects: Proceedings of the Symposium in Newark, N. J. December 5. 1989, (New York : World Order Models Project, 1990).

27. Iris Young ," Impartiality and the Civic Public : Some Implications of Feminist Critiques and Moral and Political Theory", in Seyla Benhabib and Drucilla Cornell, eds., *Feminism as Critique* (Minneapolis : University of Minnesota Press. 1987), p. 75.

28. Hawkesworth, note 23, p. 536.

به ويژه نک:

Nancy Hartsock, *Money, Sex and Power: Towards a Feminist Historical Materialism* (New York : Longman , 1983) and Nancy Hartsock "The Feminist Standpoint : Developing the Ground for a Specifically Feminist Historical Materialism", in S. Harding and M. Hintikka, eds. *Discovering Reality* (Dordrecht, Netherlands: Reidel, 1983). 29. *Ibid.* 

۳۰. نظریه پیردازان دیدگاه زنباوری تفاوتهای قابل ملاحظهای با هم دارند، بسیاری از آنان از گرایشی که در اینجا مورد انتقاد قیرار گرفیت آگاهند و پرهیز کنند. از این گذشته،نک بحث مطرح در منبع ذیل:

Sandra Harding, "The Instability of the Analytical Categories of Feminist Theory", *Signs* 11 (Summer 1986): 645 – 664.

هاردیـنگ همچنیـن بـه شکل متقاعد کنندهای می گوید هوکسورت به خطا زنباوریهای فرهنگی و سوسیالیسـتی را در هـم می آمیزد و بدین واسطه روند ضروری، مشروع و عینی تر آغاز کردن اندیشـه از زندگـیهای سـرکوب شـدگان را با تفسیرهای ماهیت باور و تقلیل گرایانه از تجربیات زنان اشتباه میگیرد (گفت و گوی شخصی، ۱۶ ژوئیه ۱۹۹۰).

31. Maria Lugones and Elizabeth Spelman. "Have We Got a Theory for You!" *Women's Studies International Forum* 6 (Fall 1983) : 573 – 581 ; Bell Hooks , *Feminist Theory : From Margin to Center* (Boston: South End Press , 1984) : Gloria Joseph and Jill Lewis. *Common Differences: Conficts in Black and White Feminist Perspectives* (Garden City , N. Y. : Anchor, 1981) : Cherrie Moraga and Gloria Anzaldua. eds., *This Bridge Called My Back : Writings by Radical Women of Color* (Watertown. Mass. : Persephone. 1981).

32. Hawkesworth, note 23, p. 550.

33. Donna Haraway. "Situated Knowledes: The Science Question in

Feminism and the Privilege of Partial Perspective", *Feminist Studies* 14 (Fall 1988): 575 – 599.

34. Hawkesworth . note 23 . p. 554.

35. Ibid., p. 556.

پسانوگرایی لـزوماً متضمن نسبیگرایی (به معنی هیچ انگاری) نیست؛ پسانوگرایی متضمن قبول مسئولیت از بابت پیامدهای دعاوی معرفت خودمان است. برای ملاحظهٔ مباحثاتی در این رابطه، نک:

Norman Jackson and Hugh Willmott, "Beyond Epistemology and Refiective Conversation : Towards Human Relations", *Human Relations* 40 (1987) : 361 – 380 ., Richard Roty , "Solidarity or Objectivity?" In J. Rajchman and C. West , eds. *Post – Analytic Philosophy* (New York : Columbia University Press . 1985) Hara way note 33; and Susan Hekman, "The Feminization of Epistemology", *Women and Politics* 7 (Fall 1987) : 65 – 83.

36. Hawkesworth , note . pp. 556 - 557.

37. V. Spike Peteson, Clarification and Contestation : A Conference Report on Woman the State and War: What Difference Does Gender Make? Los Angeles: University of Southern California, 1989, p. 20.

38. Ibid.

39. Hawkesworth, note 23, p. 557.

40. Brown, note 11, p. 471.

از این گذشته، نک:

Linda Alcoff, "Cultural Feminism versus Post Structuralism", Signs 13 (1988): 405-436.

۴۱. به همین خاطر از مشتاقان شناخت زنباوری دعوت می کنیم برای آشنا شدن با نظریه و عمل زنباوری مطالعات گستردهای انجام دهند و برنامه فعالانهای در پیش گیرند. مرجع شناسی برگزیدهای از تحقیقات زنباوران را که ارتباط خاصی با عناوین روابط بین الملل داشته باشند

می تیوان از اسپایک پیترسیون بیه دسیت آورد (ایین مرجع شناسی از نوشتههای جدید استقبال میکند).

42. Ester Boserup, *Woman's Role in Economic Develoment* (New York : St. Martin's Press, 1970).

43. Jane S. Jaquette, "Women and Modernization : A Decade of Feminist Criticism", *World Politics* 34 (January, 1982) : 272.

44. Anne Marie Goetz, "Feminism and the Limits of the Claim to Know : Contradictions in the Feminist Approach to Women and Development", *Millennium* 17 (Winter 1988), 477 – 497.

45. Jaquette, note 43, p. 282.

3

46. Lynne Segal, Is the Future Female? Troubled Thoughts on Contemporay Feminism (London : Virage Press, 1987), p. 234.

47. Maria Mies, Patriarchy and Accumulation on a world Scale : Women and the International Division of Labour (London : Zed Books, 1986), p. 197;

از این گذشته، نک:

Maria Mies, Veronika Bennhold Thomen, and Claudia von Werlhof, *Women* : *The Last Colony* (London and New Jersey : ZED Books, 1988).

48. Mies, Ibid., p. 199.

49. Annette Fuentes and Barbara Ehrenreich ,*Women in the Global Factory* (Boaton : South End Press , 1983) pp. 36 – 37.

50. Mies, note 47, pp. 170 – 171.

51. Immanuel Wallerstein, "Introduction", in Joan Smith, Jane Collins, Terence H. Hopkins, and Akbar Muhammad, eds., *Racism, Sexism, and the World System* (New York : Greenwood Press, 1988).

52. Goetz., note 44 . p. 483.

53. Ibid, p. 484

54. Gita Sen and Caren Grown, Development, Crisis, and Alternative

آينده سنتشكنانه واقع گرايي / ۳۹۱

Visions: Third World Women's Perspectives (New Delhi : DAWN, Institute for Social Studies Trust, 1985) p. 13. 55. Ibid, p. 17.

۵۶. نک: Goetz., note 44, p. 481

57. *Ibid.*, p. 489.
 58. *Ibid*, p. 491.
 59. *Ibid*.
 60. *Ibid*. p. 492.

<sup>91</sup>. بسرای بحث مبسوط تر دربارهٔ این نوع نظریه پردازی زنباورانه دربارهٔ صلح ودیگر انواع آن، نک:

Anne Sisson Runyan, "Feminism, Peace, and International Politics : An Examination of Women Organizing Internationally for Peace and Security" (Ph. D. dissertation, The American University, 1988).

62. Barbara Roberts ," No Safe Place : The War Against Women," *Our* Generation 15(1983): 7-26.

63. Susan Brownmiller, Against Our Will, Men, Women, and Rape (New York: Simon and Schuster, 1975).

64. Roberts, note 62, p. 20.

65. Barbara Roberts, "The Death of Machothink : Feminist Research and the Transformation of Peace Studies", *Women's Studies International Forum* 7 (1984): 197.

66. *Ibid*.

67. Ibid.

68. Betty Reardon, Sexism and the War System (New York : Teachers College, Columbia University, 1985), p. 10.

69. Ibid, p. 15.

70. Ibid, p. 14.

71. Ibid, p. 20.

72. Birgit Brock – Utne, *Educating for Peace: A Feminist Perspective* (New York: Pergamon Press, 1985).

73. "Collection of Radical Feminist Papers", in *Breaching the Peace* (London: Only women Press, 1983).

74. Ibid, p. 10.

75. Ibid, pp, 12. 14, 20, 35.

76. *Ibid*, p. 10.

77. Wilmette Brown, *Black Women and the Peace Movement* (London : Falling Wall Press 1984). p. 74.

78. *Ibid*, pp. 73 – 74

- 79. Ibid, p. 76
- 80. Ibid.
- 81. Ibid, p. 75
- 82. Ibid, pp. 79-80.

83. Harding, note 15, pp. 188-189.

84. Christine Sylvester, "Some Dangers in Merging Feminist and Peace Projects". *Alternatives* 12 (October 1987): 493 – 509.

85. Ibid, p. 506.

86. Ibid, p. 497.

87. Ann Tickner, "Redefining Security : A Feminist Perspective", unpublished. Paper December 1989.

88. Sylvester, note 84. p. 508.

89. Sylvester, note 19, p. 28.

90. Jean Bethke Elshtain. "The Problem with Peace," *Millennium* 17 (Winter 1988): 447.

91. Elshtain, note 18.

#### **PersianPDF.com**

آيندهٔ سنت شکنانهٔ واقع گرایی /۳۹۳

92. Sylvester, note 84. p. 508.

۹۳. اشارهٔ ما به «دولت » هماهنگ با شیئ انگاری آن در گفتمان واقع گرایی است فرمانهای دولت ساختههای تاریخی ممکن و بی ضرورتی با پیچیدگی فوق العاده و تغییرپذیری زمانی – مکانی هستند. اما بحث ما دراینجا حول مناسبات الگودار جنسیتی و طبقاتی دور می زند که درطول تاریخ توسط دولتهای غربی / متمدن (و اکنون جهانی شده) ایجاد شده و این دولتها را ساخته است.

94. Varda Burstyn," Masculine Dominance and the State," in R. Miliband and J. Saville, eds, *The Socialist Register* (London : Merlin Press, 1983), p. 46.

95. Charles Tilly, ed., *The Formation of Natioanal Stated in Western Europe* (Princeton, N. J. : Princeton University Press, 1975); Charles Tilly, "War Making and State Making as Organized Crime", in Peter B. Evans. Dietrich Rueschemeyer, and Theda Skocpol, eds, *Bringing the State Back In* (New York : Cambridge University Press, 1985) and Michael Mann. *States, War and Capitalism* (New York: Basil Blackwell, 1988).

96. Burstyn, note 94.

97. Cynthia Enloe, Bananas, Beach and Bases: Making Feminist Sense of International Politics (Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1990), p. 4.

98. Burstyn, note 94, p. 56.

99. Eisenstein, note l, p. 25.

100. *Ibid*, p. 5.

۱۰۱.نک:

Elshtain, note 18; Linda J. Nicholson, *Gender and History* (New York : Columbia University Press, 1986); Carole Pateman, "Feminist Critiques of the Public / Private Dichotomy", in S. Benn and G. Gaus, eds. *Public and Private in Social Life* (New York : St. Martin's Press, 1983) and J. Siltanen

and M. Stanworth, eds. *Women and the Public Sphere* : A Critique of Sociology and Politics (London : Hutchinson, 1984).

102. Joan Kelly, *Women, History and Theory* (Chicage : University of Chicago Press, 1984).

103. Laura Balbo, "The Servicing Work of Women and the Capitalist State", in Maurice Zeitlin, ed, *Political Power and Social Theory*, vol. 3 (Greenwich Conn. : JAI Press, 1982).

104. Carole Pateman. *The Sexual Contract* (Stanford, Calif.: Stanford University Press, 1988), p. 126.

105. Maureen Mackintosh, "Gendrer and Economics : The Sexual Division of Labour and the Subordination of Women," in Kate Young, Carol Wolkowitz and Roslyn McCullagh, eds., *Of Marriage and the Market: Women's Subordination Internationally and its Lessons* (London : Routledge & Kegan Paul, 1984), p. 13.

106. Burstyn, note 94, p. 60.

107. Ibid, pp. 60-61.

از این گذشته،نک:

Pateman, note 104; and M. Barrett and M. McIntosh, "The Family Wage," *Capital & Class* I (Summer 1980).

108. Carol Brown, "Mothers, Farthers, and Children : From Private to Public Patriarchy", in Lydia Sargent, ed., *Women and Revolution* (Boston : South End Press, 1981).

109. Burstyn, note 94, p. 64.

110. Eisenstein, note l, p. 223.

111. Ibid, p. 253.

112. Mary G. Dietz, "Context is All : Feminism and Theories of Citizenship", in Jill Conway, Susan C. Bourque, and Joan W. Scott, eds, *Learning About* 

#### آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقعگرایی /۳۹۵

Women (Ann Arbor: University of Michigan Press, 1987), pp. 6-7.

113. Eisenstein, note l, p. 229.

114. Dietz, note 112, p. 7.

115. Burstyn, note . 94, pp. 46 - 47

116. Burstyn, note 94; Eisenstein, note 1, Catherine A, Mackinnon, "Feminism Marxism: Method, and the State: An Agenda for Theory," Signs 7 (Spring 1982): 515 – 544: Catherine Mackinnon." Feminism. Marxism, Method and the State: toward feminist Jurisprudence," Signs 8 (Summer 1983):635 – 658: Gerda Lerner, The Creation of Patriarchy (New York : Oxford University Press, 1986); Ruby Rohrlich." State Formation in Sumer and the Subjugation of Women", Feminist Studies 6 (Spring 1980): 76 – 102; Stephanie Coontz and Peta Henderson, eds., Women's Work, Men's Property (London : Verso, 1986) V. Spike Peterson, "An Archeology of Domination : Historicizing Gender and Class in Early Western State Formation" (Ph. D. dissertation, The American University, 1988): and Christine Ward Gailey. Kinship to Kingship (Austin : University of Texas Press, 1987).

Peterson, note 26 : برخی از مطالب این بخش تکرار مطالب طرح در منبع روبه روست 117. Anthony Giddens, *The Nation – State and Violence* (Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1987), p. 2.

118. Peterson, note 116; Gailey, note 116.

119. Coontz and Henderson. Note 116, p. 37.

120. Walker, note 7, p. 84.

Fred Halliday, "State and Society in International Relations : A Second Agency." *Millennium* 16 (1987) : 215 – 230. 121. Giddens. Note 117, p. 2.

از این گذشته،نک:

122. Gailey, note 116, p. 7.

123. Ibid, p. x.

124. Nicholson, note 101, p. 106.

125. Gailey, note 116,p. 20.

126. Ibid ,p. 19.

127. Nicholson, note 101, pp. 226 – 227.

از این گذشته ، نک:

Marilyn Arthur, "Liberared Women in the Classical Era", in R. Bridenthai and C. Koonz, eds, *Becoming Visible* (Boston: Houghton Mifflin. 1977).

۱۲۸. برای جزئیات این ادعاها و بحث مبسوط تری دربارهٔ شالودههای مردسالارانهٔ دولت، نک: Peterson, note 116, 129. Rayna Rapp, "Gender and Class: An Archeology of Knowledge Concerning the Origin of the State", *Dialectical Anthropology* 2. no. 4 (1977), p. 309 – 316.

130. Lerner, note 116,

۱۳۱. نک:

Nicole Chevillard and Sebastien Leconte . "Slavery", in Stephanie Coontz and Peta Henderson. eds. *Women's Work*, *Men's Property* (London : Verso. 1986): Lerner. Note 116.

#### آيندهٔ سنتشکنانهٔ واقعگرایی /۳۹۷

همراه است) استعداد چیرگی آفرین این نظامهای اعتقادی «جدید» را به شکل بارزی تغییر می دهد.

133. Mackinnon, "Feminisms. Marxism, Method and the State". note 116. pp. 611 – 645.

134. Pateman . note 104, p. 14.

135. Ibid.

136. Dietz, note 112, p. 9

۱۳۷. نک:

Dietz. Note 112; Irene Diamond and Nancy Hartsock, "Beyond Interests in Politics", *American Plolitical Science Review* 3 (1981): 717 – 721; Irene Diamond, ed., *Families, Politics, and Public Policy : A Feminist Dialogue on Women and the State* (New York and London : Longman, 1983); Adrienne Harrris and Ynestra King, eds., *Rocking the Ship of State* (Boulder, Colo. : Westview, 1989); and Sara Ruddick . *Maternal Thinking* (Boston, Mass .: Beacon Press, 1989).

138. Robert O. Keohane, "International Relations Theory : Contributions of a Feminist Standpoint ", *Millennium* 18 (Fall 1989): 248.

139. Ibid.

140. *Ibid*, p. 250.

141. Christine Sylvester, "Woman, the State, and War", paper presented at the conference "Woman, The State, and War: What Difference Does Gender Make ?" University of Southern California, Los Angeles, Calif, April 1989, p. 7.

142. Segal, note 46, p. 240.

143. Jean Bethke Elshtain." Feminist Themes and International Relations Discourse," Paper presented at the conference "Woman, the State and War: What Difference Does Gender Make ?" University of Southern California,

Los Angeles, Calif., April 1989. p. 12.

144. Ibid.

145. Keohane, note 138, p. 249.

146. Hekman, note 35; Hartsock, note 28, Money, Sex and Power.

147. Josef Lapid, "The Third Debate : On the Prospects of International Theory in a Post positivist Era", *International Studies Quarterly* 33 (September 1989): 235 – 254.

148. Robin Morgan, The Demon Lover, The Sexuality of Terrorism (New York : W. W. Norton & Company, 1989), p. 326.

149. *Ibid.* pp, 326-328.

150. *Ibid* , p. 328.

۱۵۱. به ترتيب ، نک:

Harding, note 15; Haraway, note 33; and Hawkesworth, note 23, p. 557.

# پروژهٔ نوگرایی و نظریهٔ روابط بین الملل

ريجارد ديويتاک

از: Millenium 24 (1) (1995) : pp · 27- 51

جملهٔ آغازین کتاب مشهور کال هالستی به نام رشتهٔ *ازهم گسیخته* بالحنی تأسف بار اعلام می کند که « نظریهٔ روابط بین الملل دچار درهم ریختگی است»[۱]. اتفاق نظر دیرپایی که تا همین اواخر دربارهٔ اهداف و روشهای بررسی روابط بین الملل وجود داشت اکنون از هرسو به شکل قابل ملاحظهای به چالش کشیده شده است. از دید برخی، تعدد دیدگاههای نظری مشکلاتی جدی برای آیندهٔ این رشته پیش می آورد[۲]. از نظر دیگران، باید آن را فرخنده دانست [۳]. و برخی دیگرهم با کندوکاو دربارهٔ ملاحظات مضمونی مشترکی که در این کثرت نظری وجود دارد این بن بست ظاهری را بشت سر گذاشته اند[۴].

«مباحثهٔ سوم »کذایی یکی از نمودهای همین بحرانزدگی رشتهٔ روابط بینالملل است[۵]. در ایـن مباحـثه پای مسائل بسیار مهمی در میان است که برای معنا و آیندهٔ این رشـته پیامدهایی دارد. ازجمله مسائلی که در این مباحثه مطرح شدهاست مسئلهٔ نوگرایی

1.Third Debate 1.modernity

است. هنوز روشین نیست که نوگرایی به چه اشاره، و با بررسی روابط بین الملل چه ارتباطی دارد. باایی حال، همچنان نگاهها را به سوی خودجلب میکند. مدعای من درمقالهٔ حاضر ایین است که یک رویکرد سودمند به مسئلهٔ نوگرایی و « مباحثهٔ سوم» آن است که روی پروژهٔ نوگرایی تکیه کنیم. تمرکز روی پروژهٔ نوگرایی به نظریهٔ روابط بین الملل ایین امکان رامی بخشد که هم دربارهٔ اهداف هنجاری تحقیق سیاسی تأمل کند وهم دو رویکرد نظری برجسته برای بررسی روابط بین الملل رامدنظر قراردهد: نظریهٔ انتقادی و پساساختار گرایی [۶].

تازگیها باب شده است که بر « بحران نوگرایی <sup>۱</sup> » و دست داشتن نوگرایی در « مناسبات سلطه، کنترل و قدرت» تأکید میکنند[۷]. وجه تاریک نوگرایی را نه تنها تجربهٔ جنگهای جهانی، کشتار یهودیان، و گولاکها بلکه همچنین نقدهایی به خوبی برملا ساخته است که از جمله نیچه، وبر، هایدگر، هورکهایمر، آدورنو و فوکو بر نوگرایی وارد ساخته اند. محدودیتهای نوگرایی به روشنی آشکارشده است. اما آنچه همچنان روشن نیست این است که آیا باید «بکوشیم پای بند نیات جنبش روشن روشنگری<sup>۲</sup> بمانیم ...یا... کل پروژهٔ نوگرایی را آرمانی بربادرفته اعلام کنیم؟»[۸]. آیا منتقدان نوگرایی چنان ضربهٔ مرگباری به آن زده اند که دیگر ارزشی ندارد بکوشیم نیات، مفاهیم و شیوههای استدلالی راکه نشانهٔ گفتمان فلسفی نوگرایی بود بازسازی کنیم؟

گرچه مضمون کلی نوگرایسی دررشتهٔ روابط بینالملل به شیوههای گوناگونی موردبحث قرارگرفتهاست ولی انگشتشمارند متفکرانی که مایل به جدی گرفتن تلاش هابرماس درجهت بازسازی روشنگری برای دستیبابی به **پروژهٔ احیا شدهٔ نوگرایی** باشند. درواقع هیچگونه تحقیق مستمری دربارهٔ پیوندهای موجود میان پروژهٔ نوگرایی و روابط بینالملل صورت نگرفتهاست. درمقالهٔ حاضر به جای تلاش برای تعیین دقیق

- 1.crisis of modernity
- 2.Enlightenment

چیستی روشنگری و اینکه در جهان معاصر چه مسئولیتی دارد به بررسی دوبارهٔ برخی از مسیرهای انتقادی که جنبش روشنگری گشود وهمچنان جای تأمل انتقادی، بسط وکاربست بیشتری دارند میپردازیم.

کانون بررسی ما در این مقاله رابطهٔ تنگاتنگی با آگاهی نوگرایی از دوران جدید و به ویژه با تلاش نوگرایی برای درانداختن اصول سیاسی و اخلاقی عملی دارد که با وجود بیبهره بودن آشکارشان از بنیانهایی جهان شمول، بتوانند مورد تأیید خرد قرارگیرند. همان گونه که هابرماس توضیح داده است این نتیجهٔ مستقیم مشروعیت زدایی ازسنت است: « نوگرایی دیگر نمی تواند و نمی خواهد معیارهای تعیین کننده سمت گیریش را از مدلهایی که متعلق به دوران دیگری است برگیرد؛ **نوگرایی باید منجارمندی خودش را خودش بیافریند»[۹]**. پروژهٔ نوگرایی برجسته ترین تجلی این تلاش خلق است. مسئله این است که آیا پروژهٔ نوگرایی را می توان مورد بازاندیشی انتقادی قرارداد یا نه و این کار چه کمکی می تواند به بررسی روابط بین الملل کند.

ازایین گذشته، مقالهٔ حاضر به دو پرسش دیگر هم میپردازد: نخست، آیا نظریهٔ استقادی مکتب فرانکفورت و پساساختارگرایی با هم سازگارند؟ [۱۰]. دوم، آیا پساساختارگرایی برابرنهاد پروژهٔ نوگرایی است؟ این دو گرچه راهبردهای نظری متفاوتی را ایجاب میکنند ولی هر دو عنوان نظریهٔ اجتماعی انتقادی را میپذیرند و به کار میبرند. این حاکی از وجود زمینهٔ مشترکی است که این دیدگاههای نظری ظاهراً متباین در آن به هم میرسند.استدلال ما در مقالهٔ حاضر این است که گذشته از بازشناسی تفاوتهای تعیینکننده، باید ارتباطات میان این دو نوع نظریهٔ اجتماعی را هم بازشناسی و بسط دهیم. وانگهی، پروژهٔ نوگرایی خود را کانونی مهم – هرچند نه بازشناسیم و بسط دهیم. وانگهی، پروژهٔ نوگرایی خود را کانونی مهم – هرچند نه ایر معارض – برای این رشتهٔ ازهمگسیخته معرفی میکند. مدعای مقالهٔ حاضر این است که پروژهٔ نوگرایی نمایندهٔ «مرحلهٔ بعدی» نیست ولی میتواند کانون توجه نظریههای

نوگرایی را ثابت یا حدوحصریافته بینداریم بلکه این پروژه پرسش بیجوابی را مشخص میسازد که پاسخهای متعارضی بدان داده خواهد شد.نباید معنا و اندیشهٔ پروژهٔ نوگرایی را از پیش تعیین یا مصادره کنیم بلکه باید پیوسته آن را نوبه نو سازیم. تکیهٔ ما در مقالهٔ حاضر چیزی جرز طرح برخی پرسشها دربارهٔ شرایطی نیست که رهایش درسیاست جهان تحت آن شرایط امکانپذیرمیشود.

مقالمهٔ حاضر را با مروری بر ویژگیهای اصلی بیان اولیهٔ پروژهٔ نوگرایی درجنبش روشنگری آغاز میکنیم. سپس نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل و نظریهٔ پساساختارگرایانهٔ ووابط بینالملل را به قصد برجسته ساختن مضامین وعلائق مشترکی که دارند بررسی میکنیم. دربخش پایانی هم ازهر دو رویکرد یادشده کمک میگیریم تا نشان دهیم آنها تا چه حد دربارهٔ پروژهٔ نوگرایی به هم نزدیک میشوند. همان گونه که خواهیم گفت بهترین تلقی این است که آنها را تدارککنندهٔ پروژهٔ نوگرایی بدانیم.

### بازسازی پروژهٔ نوگرایی

ایس بخش حاوی شرح مختصری دربارهٔ پروژهٔ روشنگری و تلاشی است که هابرماس برای زیروروکردن اندیشههای سازندهٔ آن وانتخاب اندیشههایی انجام میدهد که بتوان ازنو کنار هم گذاشت شان و پروژهٔ نوگرایی را بازسازی کرد. برخلاف آنکه اغلب روشنگری را جنبشی یکپارچه و یکدست جلوه میدهند هابرماس بر تجزیه و تحلیل باریک بینانه تر و افتراقی هر دو دسته نیّات و نتایج روشنگری تأکید دارد[۲۲]. او نسبت به ایس خرافه که یک جنبش روشنگری واحد وجود دارد که مسؤل فجایع و رویدادهای اندوه بار نوگرایی است همچنان بدبین است. پروژهٔ نوگرایی هنوز به طور کامل متحقق برای پیگیری پروژهٔ نوگرایی، روشنگری را برضد خودش به کارگرفت. وی برای پرای پیگیری « هدف آگاه ساختن روشنگری از کوته بینی خودش »، از « گفتمان معارض ۲۰۰

سالهای که در ذات خود نوگرایی وجود دارد» بهره میگیرد[۱۳]. روشنگری نمایندهٔ نوعی نقط و عطف فرهنگی و اجتماعی است. این رویداد چندوجهی سدهٔ هیجدهم تغییر سمتگیری جهاننگرش اروپا را که با نوزایی و اصلاح مذهب آغاز شده بود تکمیل کرد[۱۴].برای شناخت پروژهٔ نوگرایی، دو ویژگی روشنگری اهمیت قاطع دارد: فرهنگ نقّادی وروح جهان میهنی .

عصرنقًادى

دوران ما تا اندازهٔ خاصی دوران نقادی است وهمه چیز راباید به نقادی گذاشت[۱۵]. کانت درمقالهٔ معروفی این پرسش رامطرح می سازد: روشنگری چیست؟[۶۹]. این پرسش از بسیاری جهات نقطه عزیمت پروژهٔ نوگرایی را مشخص می سازد. در دعوتی که کانت به روشنگری می کند دفاع از استقلال خرد وجست وجوی نفس استقلال عمل جایگاهی محوری دارد[۱۷]. از دید کانت، مشکل بشریت تا امروز این است که به فکر خودش نیست. بشریت با تسلیم شدن به جزمها و سنّتها در وضعیت « عدم بلوغ میشگی <sup>7</sup> باقی می ماند[۱۸]. این عدم بلوغ و نیختگی نشانهٔ وابستگی فرد به دیگران برای مجاز و مشروع شناختن تصمیمات و اقدامات است. از همین « قیمومیت خودخواسته» ( که کانت آن را دگرسالاری هم میخواند) است که بشریت باید به کمک فرایند روشنگری بگریزد. تنها « تهورخرد» است که میتواند با به نقد کشیدن همه چیز،

درپایان سدهٔ هیجدهم که کانت قلم میزد این باور سنّتی که نوگرایی نمایانگر افـول یا دور افتادن مستمر از رحمت الهی است به خوبی و به درستی توسط اندیشمندان

- 1.ethos of critique
- 2.spirit of cosmopolitanism
- 3.permanent immaturity

روشنگری که نوگرایی را نمایندهٔ بهبود مستمر شرایط انسان میدانستند به چالش کشیده شده بود. این بهبود شرایط بشر باید به کمک قدرت آزادی بخش خرد ( لوگوس<sup>۱</sup> ) که قیدوبندهای سنّت ( میتوس<sup>۲</sup> ) را به دورافکنده بود تحقق مییافت. انسان با به دوش کشیدن بیچون وچرای سنّت، اسیر گذشته ها می ماند. برعکس، نوگرایی « بر کارکردهای عادیکنندهٔ سنّت میشورد» [۲۰]. در برابر سنّت به عنوان چیزی فی نفسه درخور پیروی یا مشروع قد علم میکند. نوگرایی با تردید روا داشتن در اعتبار و مشروعیت سنّت، نمایانگر مرحله ای است که دیگر سنت بدون چون وچرا« دست به دوض نمایانگر مرحله ای است که دیگر سنت بدون چون وچرا« دست به شکل جزمی سعی داشت خود را بلامعارض نشان دهد. کانت تلاش هر مرجعی را که « بخواهد دوران بعدی را دچار وضعی کند که تعمیم و تصحیح آگاهیش برایش ناممکن شود» به باد انتقاد میگرفت[۲۲].

کانت اعتقاد داشت که کاربرد انتقادی خرد بر قیدوبندهایی که سنت تحمیل کرده است غلبه خواهد کرد و امکانات تحقق نیافته ای رابرای آینده خواهد گشود. این تلاش نو گرایانه برای گسستن از گذشته، نمایانگر گذاری همیشگی به تازگی است. نوعی « **نویه نمو شدن مستمر**» [۲۲]. است که متضمن « زوال[ مستمر] نمونهٔ گذشته» [۳7] و آغوش گشودن به روی آنچه کانت «آیندهٔ بی کران» [۲۴] می خوانده است. نو گرایی با پذیرش ایس رابطهٔ جدید با آینده، میان آنچه کوزلک « فضای تجربه آ» و « افق امید <sup>\*</sup> خوانده است شکافی پدید می آورد [۲۵]. از آن پس، دیگر آیسنده در چارچوب پارامترهایی که تجربهٔ گذشته وضع کرده است مفهوم پردازی نمی شود بلکه چونان افقی دیده می شود که نیروها و اندیشه های تجربه نشده می تواند به آن شکل بخشد. در واقع،

- 1.logos
- 2.mythos
- 3.space of experience
- 4.horison of expectation

« افت امید» سرچشمهٔ پروژهها وبرنامههایی است که آینده را مدنظر دارند. پروژه به شیوهٔ مشخص نوگرایی تبدیل میشود: شیوهای که آینده را مد نظردارد، روی آینده کار می کند و به آن اشاره دارد. روشنگری به جای جستوجوی مشروعیت اجتماعی وسیاسی در تجربیات گذشته، روایتی نو می پروراند که هدفی آینده را مد نظر دارد: هدفی که معمولاً اندیشهٔ رهایی یا آزادی خوانده شده است [۲۶]. درنوشتههای تاریخی و سیاسی کانت، مانند دیگر اندیشمندان جنبش روشنگری، احساس نیرومندی وجود دارد دال بر اینکه نوگرایی راه را برای « هیئت سیاسی بزرگ آینده که سابقهای درگذشته ندارد» هموار می سازد[۲۷].

#### دربارهٔ جهان میهنی

« هئیت سیاسی بزرگ آینده» که کانت مد نظر دارد جهان میهن خواهد بود: « یک موجودیت جهان میهن جهان شمول»را مستقرمی سازد[۲۸]. به یقین، جهان میهنی مورد نظر کانت یگانه نوع جهان میهنی نیست. دست کم می توان دو رگه را دراندیشهٔ جهان میهنی از هم باز شناخت. ما کانت و منتسکیو را به عنوان نمایندگان این دو خط به بررسی خواهیم گذاشت.

هـدف، همانگونـه كـه كانت در پنجميـن گـزارهٔ انديشـهٔ تاريخ جهان شمول با مقصـودی جهـان ميهن» خودش میگويد دست يافتن به «**جامعه ای مدّیی** است كه بتواند عدالـت را در سراسـر جهـان بـه اجـرا گذارد»[۲۹]. برای اجرای عدالت در سراسرجهان كانـت لازم مـیديـد كـه بسـاط جنگ برای هميشه برچيده شود. اما اين « صلح ابدی» را تـنها بـه كمـك يـك اتحاديـهٔ فـدرال مـیشـد تضـمين كـرد. كانـت علاقهای به ادغام و

یکپارچهسازی دولتها به قصد تشکیل یک دولت بینالمللی فراگیر ( دولت عمومی <sup>۱</sup> ) نداشت بلکه علاقهمند تشکیل فدارسیونی از دولتهای خودمختار بود. وی می گفت چنین فدراسیونی هدفش «حفظ و تأمین *آزادی* تکتک دولتها» خواهد بود[۳۰]. این «فدارسیون دولتهای گوناگون» چارچوبی برای « همبستگی دائمی و آزادانه» فراهم خواهد ساخت[۳۱]. زیرا به گفتهٔ کانت، هر دولت تنها با همبستگی با دیگر دولتها می تواند به توسعهٔ کامل دست یابد. حرکت به سمت « صلح ابدی» تنها از طریق و حدت درعین کثرت امکان پذیر خواهد بود.

گرچه استدلال کانت باهدف حفظ استقلال عمل دولتها درانداخته شدهاست ولی به روشنی پیداست که اندیشهٔ « هئیت سیاسی بزرگ آینده» و « ملکوت غایات<sup>۲</sup>»[۳۲] او وجود میزان معینی ازهمسانی میان مردمان گرداگرد جهان را ایجاب میکند. حداقل، تشکیل جمهوریهای قانونی در سراسر جهان و پذیرش برخی «وظایفی » را ایجاب میکند که « خرد عام انسانی در مقام یک قانونگذار اخلاقی به انسان تحمیل میکند» [۳۴].

آنچه پیوندی ذاتی با این شرایط و لوازم دارد برداشت خاصی از تاریخ یا به عبارت صحیحتر، از پیشرفت است. گرچه کانت می پذیرد که نمی توان قائل به پیروی بشریت از یک مقصود عقلانی مستقل شد ولی به گفتهٔ او وظیفهٔ فلسفه « تلاش برای کشف مقصودی درطبیعت، در ورای این سیر بی معنای رویدادهای بشری»است[۳۵]. یعنی مشخص ساختن اینکه آیا با آنکه انسانها « بدون داشتن برنامهای مستقل به عمل می پردازند» تاریخ واجد سمت گیری، معنا یا مقصودی کلی است یا نه[۳۶]. خود کانت اعتقاد دارد که نشانههایی در دست است که نه تنها جهتمند بودن تاریخ بلکه همچنین پیشرفت اخلاقی مستمر بشریت را، نشان می دهد. به گفتهٔ کانت برخی «نشانههای

- 1.civitas gentium
- 2.kingdom of ends

تاریخیی» وجود داردکه نوعی «دلالت اجمالی» بر « وجود گرایشی در درون کل نژاد بشر» برای پیشرفت دارد[۲۷]. ازدید کانت، چنین پیشرفتی حاکی از تمایل بشریت به دور شدن از « آزادی وحشی و بیقانون» وضع طبیعی و رفتین به سمت مدنیت است[۸۸]. این برداشت ازپیشرفت تاریخی به تفاوتهای فرهنگی گستردهٔ موجود وگوناگونی مسیرهای تاریخی که فرهنگهای مختلف در پیش میگیرند توجه چندانی ندارد. علت این امر آن است که از دید کانت، استدلال اخلاقی فراتر از فرهنگ است: او فاعل اخلاق را نه «انسان» بلکه « موجودات عقلایی »میداند[۳۹]. او قصد ندارد منظومهای از استدلال اخلاقی بپردازد که در مورد موجودات فرهنگی کاربست پذیر باشد و از همین رو به تحقیق دربارهٔ مشکلات اخلاقی و سیاسی پیچیدهای که از تفاوت فرهنگی پدید میآید نمیپردازد. دربارهٔ سایر اندیشمندان روشنگری که مسائل مطرح شده به واسطهٔ وجود تنوع فرهنگی را جدی میگرفتند همین سخن را نمیتوان گفت. مرور کوتاهی بر نظرات منتسکیو این تفاوت را ثابت خواهد کرد[۴۰]

ب گفتهٔ تودوروف، **نامههای ایرانی** منتسکیو از نخستین نمونههای **داستان** رشک وکمال ( داستان تربیت وخودشناسی ) است[۴۱]. در داستان منتسکیو، دو نفر ایرانی که درست نمی دیدند آگاهیشان محدود به مرزهای زادگاهشان باشد ( نامهٔ ۱ ) دست به سفری در اروپا زدند. گرچه این داستان حاوی طیف گستردهای ازموضوعات اجتماعی و سیاسی است ولی برجستهترین مضامین آن مضمون هویت و رویارویی فرهنگی است. نتیجه اینکه **نامههای ایرانی** نقدی هرچند ابتدایی برقوم محوری<sup>۱</sup> است. دراین داستان توجه ما پیوسته به خاص بودن ارزشها و این فرض نابجا جلب می شود که ارزشها و رسوم دودمان عادی یا برتر از ارزشها و رسوم دیگران است.

1.ethnocentrism

گوناگونی به امری عادی یا «طبیعی» تبدیل می شود زیرا هر جامعهای به شیوهٔ خاص خودش با وضعیت خویش کنار می آید. ولی خود این شیوه باید « موافق ودمساز با عقل» باشد ( نامهٔ ۸۰). خرد بسته به بستری که در آن قرارمی گیرد شکلهای مختلفی پیدا می کند[۴۲].

منتسکیو درنامهای که یکی از این مسافران ایرانی در آن اذعان میکند« همهٔ داوریهای مان با استناد پنهان به خودمان صورت میگیرد» برمشکل قوم محوری انگشت میگذارد. مسافر یادشده درادامه می افزاید که جای تعجب ندارد « که سیاه پوستان، شیطان را به رنگ سفید درخشان و خدایانشان را به سیاهی ذغال میکشند... گفته شده است که اگر مثلثها خدایی داشتند آن را به شکل مثلث تصور میکردند» (نامهٔ ۵۹). باتوجه به اینکه مسافر یادشده دربیرون از زادگاه خودش به این حقیقت پی برد این نتیجه به دست میآید که پیشداوریهای قوم محورانه باتجربهٔ غیریت و دگربودگی متزلزل می شود. در واقع تنها پس از مواجهه و تجربه کردن دیگران امکان شناخت کامل خودمان را به دست میآوریم. سفر خودشناسی باید با رفتن به سوی دیگران آغاز شود. تنها بدین ترتیب آگاهی به جهان روایی نزدیک و از قید قوم محوری خلاص می شود.

ازاینها گذشته **نامه های ایرانی** حاوی تأملاتی در بارهٔ عدالت، قانون و حکومت هم هست [۲۳] و جالب توجه تر از همه تأملاتی است که دربارهٔ حقوق بین الملل، امپراتوریها و فتح و غلبه مطرح می سازد. منتسکیو از زبان شخصیت داستانی خودش ازبک، ناخرسندی خویش را از وضع موجود حقوق بین الملل ابراز می دارد. وی از این شکایت دارد که « تقریباً چنین به نظر می آید که دو نوع کاملاً متفاوت از عدالت وجود دارد: یکی که سامان دهندهٔ امور افراد خصوصی است... و دیگری که به اختلافات میان کشورها سامان می بخشد». این اندیشه که خودش آن را « اندیشه ای و حشتاک » می خواند از آنجا که به رهبران اجازه می دهد ببینند « تا کجا می توانند بدون لطمه دیدن منافع خودشان عدالت را زیر پا گذارند» صرفاً « بی عدالتی را سامان می بخشد»(نامهٔ ۹۴).

حرف منتسکیو ایس است که عدالت خاص وفردی است حال آنکه باید عام وجهان شمول باشد. او اصرار دارد که « اصول» عدالت باید چه در حقوق داخلی و چه در حقوق بین الملل یکسان باشد. (نامه ۹۵). بنابر این منتسکیو فردی نسبی گرا نیست. به رغم کثرت **روحیهٔ کشورها** ضروری است دست کم به یک اصل جهان شمول قائل باشیم و ایس اصل از نظر خود منتسکیو، تساهل است[۲۴]. منتسکیو ضمن ابراز بیزاری آشکار از استبداد که مبتنی بر روحیهٔ ارعاب و عدم تساهل است از موضع تساهل لیبرالی به عنوان تنها راه تضمین عدالت جهان شمول دفاع می کند. به روشنی پیداست که مسئلهٔ متوازن ساختن گوناگونی مردمان با وحدت بشریت از نظر منتسکیو مسئله است

هم کانت وهم منتسکیو ازنوعی موجودیت جهان میهن جهان شمول» دفاع می کنند البته آنها ازراههای بسیار متفاوتی به این موضع گیری می رسند. هدف یک چیز است: آوردن عدالت و استقلال عمل به جهان هویتها و تفاوتها. این یعنی اندیشهٔ جهان میهنی عملاً چیزی جز پروژهٔ سیاسی دستیابی به عدالت همگانی از طریق برطرف ساختن تیزاحم میان یگانگی و چندگانگی، میان وحدت و کثرت نیست. جهان میهنی به امکان فراتر رفتن از این دوگانهانگاریهای معمول اشاره دارد.

فرهنگ نقّادی و روحیهٔ جهان میهنی با هم ویژگیهای محوری پروژهٔ نوگرایی را تشکیل می دهند. این اعتقاد وجوددارد که آنها رهایی را امکان پذیر می سازند. شاید برخی بگویسند که پروژهٔ نوگرایی دقیقاً چیزی جز همین دلمشغولی به اندیشه، معنا و دامنهٔ رهایش نیست. همیس گسستن ازگذشته، از شکلهای گذشتهٔ بی عدالتی، و لزوم ترسیم مسیر هنجاری جهان روایی برای آیسنده است که پروژهٔ نوگرایی را تعریف میکند. به دیگر سخن، پروژهٔ نوگرایی درگرو آن است که نگاه خودمان را از «فضاهای تجربه» که آکسنده ازقیدوبسندهای سنتی، تنگاندیشانه و افسانهای است روی « افقهای امید» که امکان ایجاد یک موجودیت جهان میهن جهان روا را فراهم می سازند متمرکز سازیم.

دربخش بعد تلاش میکنیم تاعلاقه به رهایی را در نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل تشریح کنیم. رهایی همگانی عملاً به *آرمانی سامان بخش* تبدیل میشود وهمین آرمان است که تـوأم با میراث روشنگری، نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل را تدارککنندهٔ پروژهٔ نوگرایسی می سازد. نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل به جای دست شستن از فرهنگ نقّادی و جهان میهنیِ جنبش روشنگری پا جای پای هابرماس میگذارد و سعی در احیای پروژهٔ نوگرایی به عمل می آورد.

نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل : دفاع از پروژهٔ نوگرایی و تعمیم آن

نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل، پروژهٔ نوگرایی را که جنبش روشنگری آغازگر آن بود برمی گیرد، اصلاح می کند و تعمیم می بخشد. این نظریه، با حفظ هنجارمندی جهان روای روشنگری ، بر تأکید جهانی آن می افزاید. نظریهٔ یادشده منابعی برای تحقیق انتقادی دربارهٔ محدودیتهای مفهومی و مادی موجود برای رهایی جهانی در اختیار ما می گذارد. به خصوص ، دو ویژگی اندیشهٔ روشنگری را که در این مقاله روی آنها انگشت گذاشتیم استمرار می بخشد: فرهنگ نقادی و روحیه جهان میهنی. گرچه عنصر نقادی جزء لاینفک نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل است ولی در نوشته های دیگر به شکل مناسبی بررسی شده است[۲۵]. شاید آنچه کمتر شناخته شده است روحیهٔ جهان میهنی باشد که در چارچوب آرمان سامان بخش رهایی جهانی مورد بازاندیشی قرارمی گیرد. به این دلایل، دربارهٔ رهایی جهانی به مراتب دامنه تر از فرهنگ انتقادی بحث خواهیم کرد.

نقًادى

موفقیت نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل تا اندازهٔ زیادی درگرو توانایی آن برای به دست دادن نظریهای است که خودنگرانهتر از انواع سنتی نظریهٔ روابط بینالملل است. این

نظریه باتوسل به شیوهٔ نقدی که ازجمله کانت ، هگل، مارکس و هابرماس به کار بردهاند نوید آگاهی از قیدوبندهایی را میدهد که در جهان نو ما را از دستیابی به آزادی بازمیدارند. ازهمه مهمتر، رابطهٔ میان آگاهی و ارزشهاست که نظریهٔ انتقادی روابط بیسنالملل سعی در شکافتن آن دارد. برخلاف رویکردهای سنتی، نظریهٔ انتقادی روابط بیسنالملل به تحقیق در این باره میپردازد که چگونه منافع یا ارزشهای خاص، آگاهی را هدایت میکندند: آگاهی هرگز خنتی و بیطرفانه نیست. باتوجه به این امر، نظریهٔ انتقادی روابط بیسنالملل میکوشد چهارچوبی نظری بپردازد که راهبر آن، علاقهمندی به رهایی همگانی باشد. معرفتی که ایس نظریه جویای آن است بیطرفانه نیست. نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل میکوشد خودآگاهانه دارای بار هنجاری است.

علاقه مندی هنجاری نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل به این معنی است که نه تنها می خواهد تبیینهایی برای واقعیتهای موجود سیاست جهان به دست دهد بلکه قصد نقدی آنها را به منظور دگرگون ساختن شان دارد.علاقه مند است بداند که دگرگونی سیاسی چگونه و تا چه اندازه امکان پذیر است. « نظریهٔ تغییر ناپذیری <sup>۱</sup>» را که می گوید شرایط اقتدار گریزی در روابط بین الملل لزوماً جوامع سیاسی را به مصیبتهای سیاست قدرت محکوم می سازد نمی پذیرد[۶۶]. شکل حاکم روابط بین الملل واجد هیچ چیز طبیعی یا ضروری نیست. نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل درعین تصدیق این حقیقت که انسانها تاریخ خود شان را رقم میزند به گفتهٔ کاکس قائل به « اختیار انتخاب نظم اجتماعی و سیاسی متفاوتی با نظم حاکم» هم هست[۲۷]. نظم حاکم مینی بر سیاست قدرت، طبق برداشت کاکس نوعی نظم جهانی چیرگی محوراست که شکلهای معینی از سلطه سیاسی و اقتصادی را پدید می آورد. در یک کلام، نظم حاکم راه حل نارسایی برای

1.immutability thesis

را ترويج کند.

رهایی همگانی

نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل پیگیر علاقهٔ جنبش روشنگری به جهانمیهنی است. تلاش ایـن نظـریه بـرای بازگویـی مجـدد ایـن اندیشـهٔ جنبش روشنگری دو بُعد دارد: استقلال عمل' وهمبستگی' ، که به ترتیب آنها را بررسی خواهیم کرد.

نخست به مسئلهٔ استقلال عمل می پردازیم. بدین منظور توجه به کار ریچارد اشلی سودمند خواهد بود. اشلی نیز در توافق با استدلال کاکس تصدیق می کند که حفظ نظم حاکم متضمن مناسبات سلطه است[۴۸]. بنابراین نظریه پرداز انتقادی روابط بین الملل باید **حتی زمانیی که اعضای یک نظام از وجود منافع متعارض یا جایگزینهای ممکن برای نظم موجود بی خبر یا شاید منکر آنند** به جست وجوی مناسبات سلطه بپردازد»[ ۴۹]. جدای از این اقدام آگاهی بخش، نظریه پرداز یاد شده باید با مشخص ساختن شرایطی تاریخی که تحت آن شاید نظم مسلط جای خود را به « ائتلافهای مخالف جایگزین» بدهد به تحقیق دربارهٔ امکانهایی بپردازد که برای فراتر رفتن از نظام فعلی وجود دارد[ ۵۰]. موضوع مورد علاقهٔ اشلی امکانات موجود برای توسعهٔ نیروهای مخالف چیرگی در درون و علیه نظم مسلط است که قادر به راهبری به استقلال عمل بیشتر باشند.

این علاقه شناختی به رهایش، پاسخی است به علاقهمندی انسان به **استقلال** عمل ، و ظرفیتی که برای آن دارد[ ۵۱]. کندوکاوی است دربارهٔ چشماندازهای «گستردهترساختن ظرفیت انسان برای رقم زدن سرنوشت خودش» [۵۲]. جست وجوی

- 1.autonomy
- 2.community

استقلال عمل به معنی تقّلا برای فراهم ساختن این امکان است که انسانها آیندهای آزاد از قیدوبندهای غیرضروری را برای خود رقم زنند. اشلی این پایبندی را به این صورت بیان می کند: علاقهٔ شناختی رهاییبخش به « تضمین آزادی ازقیدوبندهای از یاد رفته، مناسبات سلطه، وشرایط ارتباط و شناخت کژتافتهای که انسانها را از توانایی رقم زدن آیندهٔ خودشان با آگاهی وارادهٔ کامل محروم می سازد» [۵۳]. وی این علاقه را در برابر نظم سلطهٔ موجود که در نظام دولتها ریشه دارد مطرح می سازد. گرچه او هرگز منظور خودش را از سلطه به طور کامل نمی شکافد ولی روشن است که خود نظام دولتها نمایانگر یکی از شکلهای سلطه در چارچوب گستردهتر مناسبات سلطه است. اشلی دریکی از پانوشتهای اثرش از نظام دولتها به عنوان« رابطهٔ اجتماعی پرمسئلهای » یاد می کند که متضمن «مناسبات نامتقارن سلطه و فرودستی» است[۵

استدلال اشلی ما را به یاد استدلال کانت میاندازد. اشلی هم مانند کانت نظام حاکم دولتها را شکلی از سلطه میداند نه تنها به این خاطر که جنگ، ویژگی ذاتی آن است و دولتهای قدرتمند به مقهور ساختن و استثمار دولتهای ضعیف ترادامه میدهند بلکه از آن گذشته به این دلیل که نظام یادشده با انواع نظامهای اجتماعی که تهدیدی جهانی برای استقلال عمل انسان هستند در پیوند است. درنتیجه، اشلی نظام موجود دولتها را نشانگر « حوزهٔ عمومی یک همبود ناامنی کثرت گرایانه » میداند[۵۵]. نظام دولتها را نشانگر « میان استان هستند در پیوند است. درنتیجه، اشلی نظام موجود نظامی میان از استقلال عمل انسان هستند در پیوند است. درنتیجه، اشلی نظام موجود نظامی می خواند[۵۵]. نظام عمل وامنیت راستین است. نقد اشلی از نظام دولتها تلویحاً حاوی سودای رفتن به سوی نظامی مشابه نظام مورد نظرکانت است که آن را « نظام جهان میهن *امنیت سیاسی* عمومیی» می خواند[۶۵]. روشن است که کانت هنگام به کاربردن عبارت «امنیت سیاسی عمومی <sup>()</sup>» تنها به مفهوم « امنیت مشترک » یا «همبودهای امنیتی» اشاره ندارد بلکه اشارهٔ

او به اندیشهٔ فراختر امنیت است که به جای دولتها انسانها را موضوع امنیت بداند[۵۷]. دربرداشت کانت نمی توان امنیت را از استقلال عمل و همبستگی جدا کرد. وانگهی، نمی توان آن را به یک سطح منحصر ساخت بلکه باید به تمامی سطوح مناسبات بشری تعمیمش داد. تنها با تحقق چنین ترتیباتی برای امنیت سیاسی عمومی است که انسان می تواند از روابط دگر سالاری و سلطه آزاد گردد و وحدت در کشرت را در قالب موجودیتی جهان میهن وجهان شمول تضمین نماید.

شاید بتوان گفت که اندیشهٔ لینکیتر در مورد رهایی همگانی انسانها هم تلویحاً متضمن چنین برداشتی از امنیت سیاسی عمومی است. از دید لینکیتر، رهایی به معنی برچیده شدن قیدوبندهای غیرلازمی است که برای آزادی انسان و دستیابی او به استقلال عمل وجود دارد. علاقهٔ اصلی او، اقامهٔ استدلالی به نفع فائق آمدن بر محدویتهایی است که نظام بین المللی بسرای رهایی ایجاد کرده است. به ویژه، او « احساس بیگانگی بینااجتماعی <sup>۱</sup>» را ویژگی نظام دولتها میداند که به شکل غیر ضروری جلوی آزادی انسان را می گیرد. [۸۵]. نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل با دوری جستن از خاص نگری ملازم با دولت از « آرمان وحدت نوع انسان» دفاع میکند[۵۹]. نظریهٔ یاد شده « نوعی موضع گیری نظری که پای بند هدف رهایی انسان است» عرضه میدارد و ریشه در

ازدیـد نظـریهٔ انتقادی روابط بینالملل، آزادی و جهانیاندیشی را دیگر نمیتوان به مرزهای دولـت یا کشور محدود ساخت. تحقق «زندگی مطلوب» را نباید به این مرزهای خـاصنگـرانه محدود ساخت بلکه باید آن را در مورد همهٔ بشریت تعمیم داد. پایبندی بـه جهانـیاندیشـی از دیـد نظـریهٔ انـتقادی روابـط بیـنالملـل بـه معنـی سـر باز زدن از «هـمهویتـی کـامل بـا جامعهای که فرد به آن تعلق دارد» و به رسمیت شناختن بشریت و

<sup>1.</sup>intersocietal estrangement

نیز شهروندی است[۶۲]. جهانی اندیشی متضمن «باز تعریف تکالیف در قبال خارجیان» به ترتیبی است که تمایز شهروند/ انسان ازمیان برداشته شود[۶۳]. دیگر نمی توان شهروندان را به طور خودکار در تمامی مسائل اخلاقی و سیاسی برتر از دیگران دانست. بنابر این آنچه برای امکان دستیابی به رهایی اهمیت اساسی دارد گذار از مقولهٔ شهروند به مقولهٔ انسان به عنوان کنشگر اخلاقی وسیاسی اصلی است. این تغییر کانون تهدید لزوماً متضمن بازاندیشی در مفه وم همبستگی است؛ زیرا سمت گیریهای ارزشی جهان گرایانه اگر در دولت یا کشور ریشه نداشته باشند امروزه بر کدام همبستگی دیگری می توانند پایه گیرند؟[۶۴].

دومین بُعد تلاش نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل برای بازگویی دوبارهٔ روحیهٔ جهان میهنی روشنگری به مسئلهٔ همبستگی بازمی گردد. مسئلهٔ همبستگی از دیرباز یکی از مضامین فلسفی مکرر در روابط بین الملل بوده است [۶۵]. این مسئله تا حد زیادی با دولت یا کشور که نمایندهٔ شکل کمال مطلوب همبستگی انگاشته می شود در پیوند است [۶۶]. گرچه واقع گرایسی معمولاً برداشتهای رقیب از همبستگی را مردود شمرده است ولی این برداشتها همچنان مطرح هستند. نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل پروژهٔ نوگرایسی را که به تحقیق دربارهٔ هزینه های حاکمیت دولت می پردازد و برداشتهای رقیب از همبستگی را جدی می گیرد تسهیل می کند.

نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل از تردید کردن در مشروعیت آن دسته نهادها و رویّههایی آغاز میشود که هویتها یا همبستگیها را **در برابر** دیگران تعریف میکنند و در نتیجه به شکل تلویحی خارجیان را بی ارزش جلوه میدهند. دولت برخوردار از حاکمیت، به عنوان مصداق تمام عیار این حذف و طرد، لزوماً آماج اصلی نظریهٔ انتقادی قرارمی گیرد. دولت حاکم به عنوان یکی از قویترین نیروهای انحصارطلب در سیاست جهان مانع قابل ملاحظهای در برابر رهایی همگانی است. ریشهٔ این مشکل همان طور که مارک هافمن می گوید به این باز می گردد که دولت برخوردار از حاکمیت بر این فرض

پایه می گیرد که « سیاست بدون فروبستگی امکان ناپذیراست » . هافمن می افزاید که از همین رو باید آن را «کنار گذاشت زیرا این امکان را نادیده می گیرد که شاید شکلهایی از همبستگی سیاسی وجود داشته باشد که فروبستگی را برنتابند یا فروبستگی، آنها را سرکوب کند» [ ۶۷]. این گونه فروبستگی، توسعهٔ همبستگی را محدود می سازد و بدین وسیله جلوی رهایی را می گیرد. رهایی همگانی مستلزم آن است که این گونه مناسبات اجتماعی انحصاری جای خود را به مناسبات غیرانحصاری و فراگیر بدهد.

اگر ظاهراً اندیشهٔ قبلی لینکلیتر به واسطهٔ دلمشغولی به بازگویی دیدگاهی فراگیر، مسئلهٔ تفاوت را کنار می گذاشت مسلماً اندیشهٔ جدیدتر او چنین نیست. روایتی که او از نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل به دست می دهد به قول واکر « جهانی اندیشی » ساده را که « قرائتی از تاریخ به صورت حرکت از چندپارچگی به یکپارچگی به دست می دهد» نمی پذیرد[۶۸]. نظریهٔ او به زیان گوناگونی برای جهان گرایی اولویت قائل نمی شود. برعکس، تصدیق می کند که «جهان گرایی هم باید مرزی داشته باشد درست همان طور که برای تفاوت هم باید مرزی وجودداشته باشد »[۶۹]. هافمن براین سخن صحّه می گذارد و استدلالی مطرح می سازد که « اندیشهٔ **جهان شهر** را به عنوان تجلی و تبلور گوناگونی ادعای وجود تفاوت، در قالب دیدگاه نظری واحدی با هم آشتی داد[ ۱۷]. ازدیدگاه نظریهٔ استقادی روابط بین الملل به این مسئله تنها می توان در چارچوب یک « موجودیت جهان میون در چارچوب یک « موجودیت جهان میون در قالت دیدگاه نظری واحدی با هم آشتی داد[ ۱۷]. ازدیدگاه

پس وظیفهٔ سیاسی نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل تعمیم چارچوب هنجارمندی در ورای مرزهای دولت یا همان گونه که لینکیتر می گوید «سهل ترساختن تعمیم

همبستگی اخلاقی و سیاسی در امور بین الملل است، [۷۷]. این کار لزوماً مستلزم بازاندیشی در دو اندیشهٔ استقلال عمل و همبستگی، و دست و پنجه نرم کردن با مشکلات عملی برطرف ساختن تعارض میان هویت و تفاوت، و حدت و کثرت است.نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل برای پروراندن این د موجودیت جهان میهن جهان شمول » باید از نو پروژهٔ نوگرایی را چارچوب نظریهٔ روابط بین الملل قرار دهد. از شرایطی است که تحت آن بتوان از رهایی همگانی در سیاست جهان سخن گفت. اینجا مسئله این است که تحت آن بتوان از رهایی همگانی در سیاست جهان سخن گفت. اینجا مسئله این است که تحت آن بتوان از رهایی همگانی در سیاست جهان سخن گفت. اینجا مسئله این است که تحت آن بتوان از رهایی همگانی در سیاست جهان سخن گفت. اینجا مسئله این است که چگونه بدون افتادن به دامن ساده باوری یا سطحی نگری که ادوارد در غلتیدن به دامن واقع گرایی اولیه تشخیص داد و به باد انتقاد گرفت و بدون اینکه با در غلتیدن به دامن واقع گرایی، منکر هنجارمندی شویم نگرش جهان میهن از سیاست جهان را تصور و به شکل پذیرفتنی بیان کنیم. همان گونه که هاچینگز یادآور می شود این، کارفوق العاده د سواری است زیرا متضمن تلاش برای غلبه کردن بر شکاف ظاهراً برطرف نشدنی میان اخلاق وسیاست است (۲۳].

دربخش بعد باتکیه روی مضامینی که پروژهٔ نوگرایی را سیراب میکند به بررسی نظریه های پساساختارگرایانه روابط بین الملل می پردازیم. این بخش شرح مختصری که از شیوه نقّادی واسازانهٔ پساساختارگرایی به دست می دهد وسپس برخی شیوه های کمک رساندن پساساختارگرایی به پروژهٔ نوگرایی راتشریح میکند. به یقین، علایق و نتایج پساساختارگرایی به هیچ وجه محدود به پروژهٔ نوگرایی نمی شود بلکه مانند نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل، راهبردهایی برای ژرف اندیشی دربرخی مشکلات مفهومی که به طور کلی تر در روابط بین الملل وجود دارد در اختیار ما میگذارد.

#### PersianPDF.com

۴۱۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

### نظرية پساساختارگرايانة روابط بينالملل

در أغاز بايد خاطر نشان سازم كه در اينجا پساساختارگرايي را مترادف با يسانوگرايي، یـا بـرای مشـخص سـاختن شـرایط اجتماعـی ـ فرهنگـی یا دورهٔ یس از نوگرایی به کار *نمسیبرم.* ازهمه مهمتر اینکه نباید پساساختارگرایی را ضد پروژهگرایی یعنی ضد نوگرایسی یا ضد روشنگری فرض کنیم. مطمئناً پساساختارگرایی به هیچ مفهوم سادهای موافق یا مخالف پروژهٔ نوگرایی نیست زیرا چنین چیزی تلویحاً حاکی از آن است که پساساختارگرایی یا پروژهٔ نوگرایس معنایس قطعسی و نهایس داشتهاست. ایستار پساساختارگرایی به نوعی موضع گیری دوگانه راه میبرد: به گفتهٔ ژاک دریدا میکوشد تا « بـ آرمان روشنگری یعنی آگاهیبخشی ، روشناندیشی مومن بماند ودرعین حال برای پرداختین روشینگری این زمانیه کیه زمانهٔ ما \_امروز \_ است محدودیتهای روشنگری را بازشناسـد»[۷۴]. نتیجهٔ ایـن موضع گیری دو گانه آن است که پساساختار گرایی از پذیرش یر وژهٔ نوگرایسی به صورت مجموعهٔ ازییش معینی از اندیشهها که بتوان آن را مانند یک سنت صرفاً برای آیندگان به ارث گذاشت سر باز میزند. پروژهٔ نوگرایی به صورت پروژهای خاتمه نیافته و جاری میماند که هنوز با آن مخالفت می شود و می توان آن را زیـر ذرهبیـن گذاشـت. پـروژهٔ نوگرایـی بـاید نوعـی روشـنگری **بـرای امروز** باشـد نه روشـنگری برگرفـته *از گذشـته*. در این معنا، پروژهٔ نوگرایی نوعی «نوبهنوشدن مستمر» وآغـوش گشـودن بـه روی« آيـنده بيكران » است كه با جنبش روشنگري سدهٔ هيجدهم آغاز شدهاست؛ پیگیری مهم پروژهٔ نوگرایی است ازطریق بازاندیشی کلی درفرهنگ نقّادی و نیز روحیهٔ جهانْمیهنی. به عبارت مشخصتر، مفاهیم سیاسی حاکمیت، هویت

- 1.post-structuralism
- 2.Aufklarung
- Illuminismo

وتفاوت را به نقد می کشد.

#### واسازى چونان نقّادى

پساساختارگرایی کار خود را با اندیشهٔ واسازی آغاز میکند که شیوهٔ کلی به هم ریختن مفاهیم و تقابلهای مفهومی است که در غیر این صورت پا برجا انگاشته می شدند. نکتهٔ اصلی واسازی، تلاش برای نشان دادن و کنار زدن نتایجی است که تقابلهای جاافتاده به وجود آوردهاند. به گفتهٔ دریدا، تقابلهای مفهومی بی طرف نیستند: آنها سلسله مراتبی هستند. یکی از دو اصطلاح، ارزشمند یا حاکم بر اصطلاح دیگر انگاشته می شود. بنا به فرض، اصطلاح برتر مشخص کنندهٔ حضور، شایندگی یا هویتی است که اصطلاح دیگر فاقد آن است. واسازی تلاشی است برای نشان دادن اینکه چنین تقابلهایی غیرقابل دفاعاند. اصطلاح پایین تر هرگز کاملاً متفاوت با اصطلاح بر ترنیست. هر یک از آنها همواره به دیگری وابسته و آمیخته به آن است[۷۵].

بدیس ترتیب چون مرزی که بنا به فرض، دو اصطلاح را از هم جدا و متمایز نگه می دارد همواره پیشاپیش فروریخته است، اصطلاح برتر هرگز به آن درجه از خلوص یا تمامیت که آرزویش را دارد دست نمی یابد. تمامیتها (ی مفهومی و اجتماعی) همواره ناخالص و ناقص هستند. همیشه به مکملی نیاز دارند و هرگز از آغاز به درستی استقرار نخواهند یافت. درنتیجه، این شعار ژان فرانسوا لیوتار که برضد تمامیتها اعلام جنگ کنید»[۷۶] بیش از آنکه کارگشا باشد گمراه کننده است زیرا چنین جنگی بر فرض امکان پذیر بودن تمامیت پایه می گیرد که پساساختار گرایی پیوسته امکان ناپذیری آن را گوشزد می کند. ممکن است دریابیم که هیچ تمامیتی وجود ندارد که بر ضدش اعلام جنگ کنیم. همچنین نظامهای روشن و سرراستی برای تمامیت آفرینی و حذف وجود

- 1.deconstruction
- 2.conceptual oppositions

ندارد.پس مطابق این برداشت، پساساختارگرایی بیش ازهمه علاقهمند به فروبستگمهای *ناموفق* است؛ معتقد به این است که چارچوبهای نظری یا امور محدود، خودبسنده یا بسته نیستند بلکیه در برابرفشارهایی که بیرون ازآنها یا مکمل آنها به شمارمی روند آسیب پذیرند. بهترین برداشت دربارهٔ پساساختارگرایی این است که آن را راهبردی برای تفسیر و نقّادی نظریهها و مفاهیمی بدانیم که به طرزی ناموفق سعی درایجاد فروبستگی یـا تمامیـت دارند. در برابر تمامیتسازی، پساساختارگرایی میکوشد تا نوعی روش برهم زدن یا « مرکززدایی'» را به میدان آورد که هیچ مرکزی را ممتاز و برتر نمی شناسد[۷۷]. ایـن روش نتایجی برای مسائل هستیشناختی ناظر بر چگونگی تشکیل یافتن کنشگران و کنش پذیبران در روابط بین الملل و نیز مسائل اخلاقی و سیاسی دارد. حکایت از« نوعی تفکر» دارد که «در آن تشکیک در مرزها جای جستوجوی تمامیت را می گیرد» [۷۸]. استدلال خواهيم كردكه انديشة يساساختارگرا معمولاً روى مسائل مرزبنديها و فروبسـتگي تکـيه دارد. ازهمين رو، اين مسئله که مرزبنديها چگونه عمل ميکنند، چگونه تشکیل مے شوند، حاکمی از چه هستند، چه چیز را فرو می بندند و بنابر این چه چیز را حـذف مـيكنـند، و چـه نـتايج كلـي و خاصـي بـه بارمـي آورنـد جـزء لايـنفك تحقيق پساساختارگرایانه است.اما جـزء لایـنفک دیگـر آن نیز بازشناسی این حقیقت است که مرزبندیها نمی توانیند تمامیتی را به شکل مطلق مرزبندی کنند و بسازند؛ زیرا با اینکه ييوسته براي ايجاد فروبستگي تبلاش مي شود ولي همواره نيز اين تلاش به شكست مرانجامد. باهمهٔ اینها، این تلاش برای ایجاد فروبستگی یک ساختیار سیاسی تعیینکننده است[۷۹].

دربخش بعد خواهیم دید که چگونه نقد پساساختارگرایانه از تمامیت به نقادی حاکمیت در بررسی روابط بیـنالملل راه میبرد. همان گونه که اشلی و واکر به درستی

<sup>1.</sup>decentering

ادعا می کنند آنچه مطرح است چیزی کمتراز مسئلهٔ حاکمیت نیست» [۸۰]. از نظرهستی شناسی و اخلاقی ـ سیاسی، نظریهٔ پساساختار گرایانهٔ روابط بین الملل دربرابر امتیاز قائل شدن برای مرکز حاکمی که همه چیز را کنارهم نگه می دارد مقاومت می کند. این نظریه در برابر فروبستگی و تمامیت آفرینی ملازم با حاکمیت مقاومت می کند. تکیهٔ اصلی این نظریه روی اثبات امکان ناپذیری کشیدن مرزهای همیشگی به دور مرکزهای حاکم و نشان دادن این مسئله است که همیشه حاکمیتهای رقیب و دعاوی متعارضی در مورد حاکمیت وجود دارد که حاکمیت را به ناکامی خواهد کشید. فروبستگی مطلق، پیوسته شکست می خورد.

## پس از حاکمیت : جهان میهنی در عین ناهمسانی

باید به خاطربسپریم که نظریهٔ پساساختارگرایانهٔ روابط بین الملل تنها به چالش با دولت برخوردار از حاکمیت برنمی خیزند بلکه در خود مفهوم حاکمیت تردید روا می دارد: ازهمین روست که جین بتکه الشتین می پرسد سیاست **بدون** حاکمیت: آیا چنین چیزی امکان پذیر است؟» [۸۸]. هدف او از طرح این پرسش به چالش کشیدن این فرض است که چه فرد حاکم و چه دولت حاکم «پدیده هایی بی مشکل، یکپارچه و با مرزهای روشن»هستند [۸۲]. هدف، نه جست وجو به دنبال کنشگر به راستی حاکمی است که جای دولت را بگیرد بلکه هدف، نه ور به دنبال کنشگر به راستی حاکمی است که چنین کنشگری را می توان برای مقاصد اخلاقی یا سیاسی مشخص ساخت یا پیدا کرد. هدف، تردید کردن در خود مفهوم حاکمیت و رفتن به سوی چیزی است که لینکلیتر « روابط بین الملل پساحاکمیتی<sup>(</sup>» می خواند [۸۳]. همان گونه که کلود لوفور هشدار

<sup>1.</sup>post-soverign international relations

میدهد اساید عزم خود را جزم کنیم و اندیشهٔ سیاست را... که بر جهانی که در آن به سرمی بریم سایه افکنده و اجازه می دهد صاعقه های روز قیامت برفرق آن فرود آید کنار گذاریم»»[۸۴]. دیگر نباید صاعقه های مطلق داوری نهایی خداوندی را با سطحی واحد و تمامیت آفرین از ذهنیت ملازم بدانیم. هیچ کنشگر واحدی از جمله و شاید به ویژه دولت را نمی توان از نظر اخلاقی و سیاسی حاکم و مطلق انگاشت و موقعیتی ممتاز برایش قائل شد.

درنتیجه، توجه پساساختارگرایی به مرزبندیها وفروبستگی، نتایج مهمی نه تنها برای مفاهیم محوری بررسی سنتی روابط بینالملل همچنین برای رویکردهای انتقادی دارد. اگر دیگر نتوان به کنشگر حاکم به عنوان اساس همبستگی یا داوری اخلاقی استناد کرد این مسئله مطرح میشود که آیا اصولاً پیگیری پروژهٔ نوگرایی امکانپذیر است یا نه. ولی فرض اساسی نظریهٔ پساساختارگرایانهٔ روابط بینالملل این نیست که از دست رفتن حاکمیت، شکستی برای پروژهٔ نوگرایی است بلکه این است که از دست رفتن حاکمیت عملاً قیدوبندی جدی را از پای این پروژه می گشاید. بحث مختصری دربارهٔ نتایجی که پساساختارگرایی برای مفهوم همبستگی دارد کمک می کند تا دریابیم چگونه

### مسئلهٔ همبستگی: فراسوی هویت و تفاوت

شاید برخی بپندارند که چون پساساختارگرایی در حاکمیت، هویت و تفاوت تردید روامی دارد و از ناهمسانی و «مرکززدایی» هیواداری می کند لزوماً باید ضد همبستگی باشد. شاید حتی پساساختارگرایی را به هیچانگاری، اقتدارستیزی یاحتی بدبینی واقع گرایانه متهم کنند. ولی چنین اتهاماتی نادرست است. پساساختارگرایی تنها تا جایی به نقد همبستگی می پردازد که همبستگی بکوشد بر مرزبندیهای ثابت و خشک فروبستگی صخه گذارد؛ یعنی تا جایی که همبستگی مدعی یا موجد حاکمیت باشد.

آماج حملهٔ نظریهٔ پساساختار گرایانهٔ روابط بین الملل، برداشت سنتی از همبستگی است که با مفاهیم تمامیت، کران مندی و هویت که همگی در دل مفهوم حاکمیت جای دارند در پیوند است. بنابر این وظیفهٔ فلسفی این نظریه باطل کردن حاکمیت از طریق تردید کردن در مشروعیت همبستگی فروبستهٔ آن و تشکیک در مرزبندیها و هویت آن است. ساختیار اخلاقی – سیاسی موجود درپساساختار گرایی ادعا یا تحمیل کران مندی مطلق را نمی پذیرد[۸۵]. به جای ملازم دانستن همبستگی با یک فضای اجتماعی دقیقاً مرزبندی شده ( سرزمین) که مدعی حاکمیت باشد پساساختار گرایی موضع گشودگی را ترجیح می دهد: نه تنها گشوده نگه داشتن مرزهای همبود بلکه بازنگه داشتن مسئلهٔ همبستگی. مسئله، استقرار نوعی همبستگی حاکم نیست بلکه اندیشیدن دراین باره است که همبستگی بدون حاکمیت چه معنایی می تواند داشته باشد.

پساساختار گرایی جدای از امتناع از شییءانگاری ساختیار حاکمیت، هویت یا تمامیت به عنوان شالودهٔ همبستگی، در تقابل میان هویت و تفاوت هم تردید روا می دارد. معمولاً دیده می شود که پساساختار گرایی را (هم منتقدان و هم هوادارانش) به عنوان رویکردی معرفی می کنند که هدفش صرفاً باژگون سازی سلسله مراتب هویت/ تفاوت و فرخنده داشت تفاوت است. اما پیام اصلی واژهٔ نوساختهٔ ناهمسانی' دریدا، مقاومت در برابر مطلقانگاری تفاوت یعنی تبدیل نکردن تفاوت به یک ارزش پرارج یا مایهٔ حقارت است. باید به خاطر داشته باشیم که پیام پساساختار گرایی ارجمند شمردن تفاوت به عنوان یک ارزش اخلاقی یا سیاسی نیست بلکه تردید روا داشتن در تقابلهای دو گانه است. این خطر وجود دارد که تفاوت به ارزشی فی نفسه تبدیل شود و موقعیتی ویژه و برتر از هویت پیداکند. پساساختار گرایی نمی تواند صرفاً تفاوت را بر هویت ترجیح دهد زیرا بدین ترتیب « همان چارچوب قبلی که در آن هویت و تفاوت در

1.differance

تقـابل بـا هم و جمعناپذیر انگاشته میشدند» برجای خود باقی میماند[۸۶]. کار دشواری کـه بـاید انجـام داد همـان گونه که واکر نیز دریافتهاست مقاومت در برابر تمایل شدید به تعریف نسبیگرایانهٔ تفاوت و مقابل هویت قراردادن آن است.

واکرضمن مقاومت دربرابر پیش فرضهای سنتی دربارهٔ همبستگی، براین نکته پای می فشارد که « همبستگی هرمعنایی که پیدا کند لزوماً متضمن بازشناسی هر دو دسته دعاوی ناظر بر هویت و تفاوت است» [۸۷].همبستگی «باید ریشه دراحترام یکسان گذاشتن به هر دو دسته دعاوی ناظر بر گوناگونی و همگونی داشته باشد»[۸۸]. همبستگی را نه باید به هویت تقلیل داد و نه به نفی هویت. درنتیجه، نظریهٔ پساساختار گرایانهٔ روابط بین الملل نوعی بازاندیشی در همبستگی را تجویز می کند که محدودیتهای مفاهیم و برداشتهای سنتی، دست و پای آن رانبسته باشد. درعوض، این نظریه امکان اتخاذ نگرشی جهان میهن را فراهم می سازد که هم از حاکمیت و هم از برداشتهای رایج حاکمیت ازهویت و تفاوت بری است.

ایسن نگرش جهان میهسن را می توان بر حسب آنچه کانلی ایستارهای « تسخرزن <sup>(</sup> » در قبال همبستگی می نامد مضمون پر دازی کرد. همان گونه که کانلی می گوید ایس گونه همبستگی حتی هنگام تصدیق خودش در چیستی خویش تشکیک یا تردید می کند[۹۸].ایس گونه همبستگی از احتمالی بودن و نقص خود آگاه است. این ایستار بر شیناخت این حقیقت پایه می گیرد که همبود بر سر هویتش با خودش تعارض بنیادی دارد. دریدا در بحثی که پیرامون هویت فرهنگی اروپا دارد استدلال مشابهی را مطرح می سازد. وی در آنجا تأکید می کند که « برای هر فرهنگی شایسته آن است که باخودش هم هویت و یکسان نباشد»[۹۰]. این، هم حکمی هستی شناختی است و هم ادعایی اخلاقی. تلویحاً اشاره به آن دارد که همبستگی هرگز به طور کامل « با خودش

یکی» نیست ولی درعین حال حاکی از آن هم هست که این ناهمخوانی برای حفظ روابط اخلاقی با آنچه بیرون از همبود وجود دارد اهمیت اساسی دارد. در واقع، این بدان معناست که همبود هرگز موجودیتی روشن یا مشخص نیست زیرا فاقد مرزهای ثابت یا دائمی است که درون همبود را از بیرونش متمایز سازد. بدون وجود یک مرکز مطلق، هیچ مرز مطلقی وجود نخواهد داشت[۹۱]. این سیاست پساحاکمیتی با تأملات زنباورانهٔ کریستین سیلوستر دربارهٔ هویت وهمبستگی شباهت دارد. سیلوستر بر اساس بازشناسی هویتهای چندگانه و به هم جوش خورده، مفهوم « خانهٔ بی خانمان <sup>۱</sup>» را می پروراند. این مفهوم به جای آنکه مرز یا گوهر ثابتی را از پیش برای هویت و همبستگی مفروض انگارد قائل به « روند [مستمر] کاهش هویت» است[۹۲]. به اعتقاد سیلوستر، این با خود یکی نبودن، امکان همکاریهای همدلانهٔ بیشتری را فراهم می سازد.

چیزی که پساساختارگرایی در پی آن است سیاستی عاری از حاکمیت است: سیاستی بلون مرکزی که سودای سرجای نگه داشتن هرچیز را در سرداشته باشد. پساساختارگرایی دست کم مخالف حاکمیت است زیرا به عنوان توصیفی هستی شناختی آن را گمراه کننده و به عنوان تجویزی اخلاقی، زیان بار می داند. اگر پروژهٔ نوگرایی نگاهش متوجه تحلیل شرایطی است که تحت آن امکان سخن گفتن از رهایی در سیاست جهان فراهم می شود نظریه پردازان پساساختارگرایی بر این تأکید دارند که برای تشریح ایس شرایط باید با مسائل حاکمیت، فروبستگی و تمامیت آفرینی روبه رو شویم. از منظر پساساختارگرایی، یکی از شرایط حتمی برای رهایش در سیاست جهان، مقاومت در برابر حاکمیت، فروبستگی و تمامیت اردیش در معانی این است که موجودیت جهان میهن وجهان شمول در این شرایط پیدا می کند.

## مسئلهٔ فروبستگی: پساساختارگرایی و نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل

تا اینجا مقالیهٔ حاضر وجبود مضامین مشترکی را نشیان داد که میان روشینگری و نظر يههاي انتقادي و يساساختارگرايانهٔ روابط بينالملل پيوند سستي ايجاد ميکند. اين وجـه مشـترک ناشی از تکیه روی مسئلهٔ رهایی در سیاست جهان است. هم از دید نظریهٔ انـتقادي روابـط بيـنالملـل وهـم از ديـد نظـريهٔ پساساختارگرايانهٔ روابط بينالملل مسئلهٔ رهایی مسئلهای است که همنوز یاسخ قطعی و نهایی خود را پیدا نکردهاست ولی باید ييوسـته آن را ازنـو مطرح ساخت. گرايش به مطرح ساختن دوبارهٔ مسئله و نپذيرفتن اين فرض که پاسخ آن پیدا شدهاست برای بازاندیشی در پروژهٔ نوگرایی اهمیت بنیادی دارد. همان گونه که کانت می گفت درعصرنقّادی باید همه چیز از جمله« پاسخهای» خودمان برای مسئلهٔ رهایی را به نقد بکشیم. باید معنای « "رهایی" را کشف کنیم نه اینکه ییشاییش معنایمی به آن نسبت دهیم» [۹۳]. باید همواره آمادهٔ بازاندیشی در گرامیترین تصوراتي كه دربارهٔ آينده داريم باشيم. همانگونه كه فوكو تأكيد دارد همواره بايد آماده باشیم که ازنو شروع کنیم[۹۴].بنابراین، پروژهٔ نوگرایی مستلزم « فعالسازی دوباره وهمیشـگی» ایسـتار انـتقادی اسـت[۹۵] . دلایل خوبی برای این کار وجود دارد. درحالی که اندیشمندان روشنگری در سدهٔ هیجدهم فکر می کردند که موفق شدهاند از میتوس [ سنت] پیوند بگسلند و به **لوگیوس** [ خرد] بپیوندند نظریه پردازان انتقادی و پساساختارگرا در روشن یا کامل بودن این گسست تردید دارند. همان گونه که از جمله هوركهايمر و آدورنو، كادامر، و دريدا با قاطعيت گفتهاند گريختن از چنگال افسانه، سنت یـا متافـیزیک کـار آسـانی نیسـت[۹۶]. گرچه هرگز نمی توانیم بدون مشکل ازسنت فراتر رويم بايد ييوسته دربارهٔ محدوديتها به تأمل بپردازيم[٩٧]. با اتخاذ چنين« ايستار محدودیتنگری» به قول فوکو، دیگر به روشنی یا سادگی در دل سنت قرار نداریم.

#### مرزبندیها و رهایی

نظریهٔ پساساختارگرایانهٔ روابط بین الملل روی مسئلهٔ تمامیت سازی و حاکمیت تکیه دارد و در این بین، پرسشهایی را دربارهٔ مرزبندیها مطرح می سازد. نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل هم به مسئلهٔ مرزبندیها به ویژه در ارتباط با همبستگی می پردازد. نقطهٔ همگرایی این دونظریه دقیقاً همین جاست: مسئلهٔ تشکیل مرزبندیها و رابطه شان با رهایی . همانگونه که اشلی و واکر خاطرنشان می سازند مسائل مرزبندیها از مسائل رهایی جدایی ناپذیر است زیرا « با سخت و محکم شدن مرزبندیها حیطهٔ آزادی خود فرد هم محدود تر می شود» [۹۸]. «تفسیر تندروانه و ریشه نگرانه ای که این دو نظریه از فروبستگی بافتاری واجتماعی» به دست می دهند نه تنها کانون توجه آنها را یکسان می سازد بلکه آنها را دردل پروژهٔ واحدی جای می دهد [۹۹].

اگر پروژهٔ نوگرایی هدفش گسستن از گذشته و شکلهای گذشته بی عدالتی به منظور ترسیم یک مسیر هنجاری جهان روا باشد پس باید بُعد هنجاری خودش را با ابعاد تاریخی، تجربی و عملی سیاسی خودش درهم آمیزد[۱۰۰]. در واقع، پروژهٔ نوگرایی باید «تفسیری تاریخی و انتقادی از اینکه **ما چگونه ما شدیم**» به دست دهد یعنی به « تأمل دربارهٔ ویژگیهای روندی که از طریق آن به خودمان شکل دادیم» بپردازد[۱۰۱]. باید ریشهها، توسعه و نتایج هنجاری شکل بندیهای هویت را به تحلیل و نقد گذارد.لینکلیتر بدین منظور دست به دامان فوکو می شود که با تمرکز روی رویهها ی « حدف و طرد، منابعی را برای تبیین این مسئله در اختیار می گذارد که برداشتهای ما از «خود»مان چگونه در گذر تاریخ شکل گرفتهاند [۱۰۲]. از نظر لینکلیتر، در اندیشهٔ فوکو دو نکته جالب توجه است: نخست، تحلیل او در این خصوص که چگونه جوامع به اصول خاصی در بارهٔ شمول و حذف دست پیدا میکنند؛ و دوم، تحلیل او در این باره

کلی نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل، تحقیق در بارهٔ شکل گیری تاریخی اشخاص به عنوان کنشگران سیاسی و اخلاقی است؛ یعنی مضمون پردازی دربارهٔ اندیشه ها و رویه های حذف که خود ما را متفاوت با دیگران نشان می دهد. هدف، شناخت این مسئله است که چگونه ما به صورت همان چیزی در آمدیم و به صورت همان چیزی خودمان را بازشناختیم که رویه های حذف و جدایش از ما ساخته اند. نظریهٔ انتقادی دیگر صرفاً تأملی دربارهٔ ویژگیهای ا روندی که از طریق آن به **خودمان** شکل دادیم» نیست بلکه به همان اندازه تأملی دربارهٔ فرایندهایی هم هست که همزمان **دیگران** را و شمول و به قبول جان جرارد روگی به اصول جدایی پذیری شده است[۱۰۳]. این گرایش، تحقیق را به سمت راههایی که جوامع از طریق آنها معنا و اهمیت جدایی خودشان از دیگران را می فهمند و به تاریخی دیدن جدابودگی آنها معنا و اهمیت جدایی خودشان از دیگران را می فهمند و به تاریخی دیدن جدابودگی آنها مینا و اهمیت جدایی

لینکلیتر معتقد است که هدف باید شناخت این مسئله باشد که «چگونه جوامع تشکیل می شوند و تغییر می یابند، چگونه مرزهای شان باز و بسته می شود، و چگونه در گذر زمان برداشتهای متفاوتی ازخود و دیگران پدید می آید».[۱۰۴]. مسئلهٔ مرزها از آن رو اهمیت می یابد که همین مرزها یا به قول دریدا «جداگریهای مهیب» [۱۰۵]. است که تفاوت میان آنها که در دایرهٔ شمول حقوق، وظایف یا تکالیف قرارمی گیرند و آنها را که از این دایره بیرون می مانند مشخص می سازند. باید به مسئلهٔ شکل گیری و مشروعیت یابی مرزها درطول تاریخ که فضای اخلاقی و سیاسی را فرو می بندند پرداخت.

ازنظر لینکلیتر، بدین منظور باید به بررسی شرایطی پرداخت که تحت آن، شکلهای ساختگی حذف و شمول در نقاط معینی از زمان سر برآورده و مشروعیت یافتهاند و از آن مهم تر، ببینیم چگونه در برابر آنها مقاومت به عمل آمدهاست، مشروعیتزدایمی شدهاند یا فروپاشیدهاند.نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل سر مشخص

ساختن گذارهایی تاریخی را دارد که مرزبندیهای جداکنندهٔ درون از بیرون، ما از آنها،قدرتمندان ازمحرومان، عمومی از خصوصی را شکل و تعیّن بخشیدهاند. وانگهی به تحقیق دربارهٔ اصول حاکم بر روابط میان این مرزبندیها و شیوههای دگرگون شدن این اصول در گذر زمان می پردازد. پس مسئلهٔ نظریهٔ انتقادی برخلاف بررسی سنتی روابط بین الملل تنها این نیست که چگونه جوامعی که از پیش تشکیل گردیده و مرزبندی شدهاند با هم به تعامل می پردازند بلکه از آن گذشته این است که چگونه با ترسیم مرزها جوامع سیاسی جداگانه تشکیل می شوند.[۱۰۶].

مرزها و مرزبندیها به خودی خود نه ذاتاً خوبند و نه ذاتاً بد. آنها گرچه گاهی «مهیب» به نظرمی رسند ولی احتمالاً گریزی از آنهان یست. همان گونه که ریچارد برنشتاین می گوید مسئله « این نیست که می توانیم بدون مرزهای جداکننده به سربریم بلکه این است که هیچ گونه " مرزبندی ثابتی " وجود ندارد که به خودی خود نتوان در آن تشکیک کرد»[۱۰۷]. باید اضافه کنیم که منزلت و اهمیتی هم که به مرزها داده می شود به همان اندازه مهم است. نمی توان بدون مرزبندیها سرکرد ولی شاید بتوانیم معانمی و منزلت متفاوتی برای آنها قائل شویم. موضوع رهایی همین است: انعطافناپذیری مرزبندیها ( آن هم نه صرفاً مرزهای سرزمینی) و اعتمادی که به عنوان خطوط فاصل تشکیکناپذیر به آنها داریم.

نتيجه گيري

بسنابر ایس پروژهٔ نوگرایسی باید هم به دلایل هستی شناختی و هم به دلایل اخلاقی – سیاسسی، به بازاندیشی دربارهٔ مرزها و مرزبندیها بپردازد. باید به « مسئلهٔ روابط میان تعلیق داشتن و گشودگی» بپردازد که دریدا از آن تحت عنوان « مسئلهٔ فروبستگی» یاد میکند[۱۰۸]. ایس مسئلهٔ فروبستگی برای پروژهٔ نوگرایی اهمیت قاطع دارد نه صرفاً از

آن رو که فروبستگی ناشی از این مرزبندیها، فروبستگی همبود را به زیان دیگران و دگربودگی تسهیل میکند بلکه همچنین به این دلیل که مسئلهٔ فروبستگی ما را به آنچه لوفور مسئلهٔ اصلی سیاست میخواند میرساند: « اصولی که جامعه را پدید می آورند» [۱۰۹]. استدلال ما در مقالهٔ حاضر این است که برقراری مرزبندیها اقدامی سیاسی به معنی اتم کلمه است. به مرزها و هویت واحدهای سیاسی شکل میبخشد و نقطهٔ جدایی میان درون و برون، پیوستگی و گسستگی ، وابستگی و ناوابستگی، و بیان اصول تعلق و جدایی است. از این مسئلهٔ سیاسی یک سلسله پرسشهای اخلاقی مهم دربارهٔ روابط میان مرزبندیها نتیجه میشود[۱۱۰]. برای این پرسشها پاسخ آسانی وجود ندارد اختیار ما می گذارد. در واقع، این مقاله مدعی است که نظریههای اجتماعی انتقادی را نمی توان به سادگی برای بررسی روابط بینالملل به کاربست مگر آنکه نخست به پروژهٔ نوگرایی ادای احترام کنیم هر چند این ادای احترام تنها به صورت بازاندیشی یا بازسازی ویژگیهای محوری آن یعنی فرهنگ نقّادی و روحیهٔ جهانْمیهنی باشد.

گرچه بستر حاضر (« مباحثهٔ سوم») پرسشهای مهمی در بارهٔ روش شناسی مطرح ساخته ولی هنوز هیچ گونه سمت گیری روشنی به ما عرضه نداشته است. این مباحثات تنها بر سر تصحیح روش شناسی نیست. مسیر حرکت جهان نو نیز در این مباحثات مطرح است. هدف از مقالهٔ حاضر، جلب توجه به پروژهٔ نوگرایی به عنوان تلاشی برای ترسیم این مسیربود. به طور مشخص تر، پروژهٔ نوگرایی به تحقیق دربارهٔ شرایطی می پردازد که تحت آن، سخن گفتن از رهایی در سیاست جهان امکان پذیر می شود. این تحقیقی است که روشنگری، نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل و نظریهٔ پساساختار گرایانهٔ روابط بین الملل در آن شرکت جسته اند و از همین رو مدعی هستیم که همهٔ آنها در پروژهٔ نوگرایی سهم دارند. این مقاله تلاشی بود برای مشخص ساختن اینکه آنها چگونه در پروژهٔ نوگرایی به هم می رسند و به آن کمک می کنند.

نباید اجازه دهیم دامنهٔ گوناگونی نظریههای روابط بین الملل که «مباحثهٔ سوم » ما را متوجه آن ساخته است همپوشی قابل ملاحظه ای را که از لحاظ مضمون میان آنها وجود دارد از نظرینهان سازد.دست کم زنباوری، تأویل شناسی فلسفی، نظریهٔ انتقادی مکتب فرانکفورت و پساساختار گرایی درعین اینکه شیوههای جداگانه ای برای تفسیر هستند همگی به نقد شیوههای سنتی نظریه پردازی دربارهٔ روابط بین الملل پرداخته اند. به عبارت مشخص تر، آنها به درجات مختلف به تأمل دربارهٔ ساختارها ورویّههای حذف و طرد، و مضمون کلی نوگرایی پرداخته اند. « مباحثهٔ سوم » ما را به اندیشیدن جدی نه نیها دربارهٔ آینده پروژهٔ نوگرایی فرامی خواند. برای پاسخ مثبت گفتن به هریک از این فراخوانها باید ایستاری انتقادی اتخاذ کنیم. نه برای رشتهٔ روابط بین الملل بلکه همچنین دربارهٔ آینده پروژهٔ نوگرایی معین شده ای قرایی قطعی شان معنی معنی ما ما ما به باید ایستاری انتقادی معین شده ای قائل شویم بلکه باید آنها را مسائلی بدانیم که تکلیف قطعی شان معین نشده است و باید پیوسته مورد بررسی دقیق انتقادی قرار گیرند.

#### يادداشتها

1- Kal J. Holsti: The Dividing Discipline (Boston, MA: Allen and Unwin, 1987), p.1.

2- Kal J. Holsti, "Mirror, Mirror on the Wall, Which are the Fairest Theories of All?", *International Studies Quarterly* (Vol. 33. No. 2, 1989), pp, 255-61.

3- Richard K. Ashley and R. B. J. Walker, "Speaking the Language of Exile: Dissidence in International Studies", *International Studies Quarterly* (Vol. 34, No. 3, 1990), pp. 259-68, and Jim George, *Discourses of Global Politics: A Critical (Re) Introduction to International Relations* (Boulder, CO: Lynne Rienner, 1994).

4- Andrew Linklater, "The Question of the Next Stage in International

Relations Theory: A Critical- Theoretical Point of View", *Millennium: Journal of International Studies* (Vol. 21, No. 1, 1992), pp. 77-98.

۵- دربارهٔ «مباحثهٔ سوم»، نک:

Yosef Lapid, "The Third Debate: On the Prospects of International Theory in a Post-Positivist Era", in the special issue of *International Studies Quarterly* (Vol. 33, No. 3, 1989), pp. 235-54; Albert Paolini, "A Post-Positivist International Relations for Australia? Catching Up with the Third Debate", *Melbourne Journal of Politics* (Vol. 21, 1993), pp. 23-54.

۶- ایس هر دو عنوان مورد مناقشهاند و به شیوههای گوناگونی به کار رفتهاند. همان گونه که روشی خواهد شد در ایسنجا از دو عنوان نظریهٔ انتقادی و نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل برای اشاره به رویکردهایی بهره می جوییم که از مکتب فرانکفورت تأثیر پذیرفتهاند. نظریهٔ اشاره به رویکردهایی بهره می جوییم که از مکتب فرانکفورت تأثیر پذیرفتهاند. نظریهٔ اشاره به دریدا و فوکو و تأثیر پذیرفتهاند از ایساساختار گرایانهٔ روابط بین الملل را نیز در این مقاله با اندیشهٔ دریدا و فوکو و تأثیر پذیرفته از از ایس خواه در پیوند می دوان نظریهٔ اختادی را هم چونان مقوله ای اندیشهٔ دریدا و فوکو و تأثیر پذیرفتگان از ایس دو در پیوند می دانیم. عنوان نظریهٔ اجتماعی انتقادی را هم چونان مقولهای گسترده تر به کار می دریم که هم نظریهٔ انتقادی و پساساختار گرایی، و هم نمونه ای آنها را در حوزهٔ نظریهٔ روابط بین الملل در برمی گیرد.

7- George, op. cit., in note 3, p. 160.

#### تأكيد از هابرماس:

8- Jurgen Habermas, "Modernity versus Postmodernity", *New German Critipue* (Vol. 22, Winter, 1981), p. 9.

تأکید از هابرماس:

9- Jurge Habermas, *The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures*, trans. F. Lawrence (Cambridge: Polity Press, 1987), p. 7.

از این گذشته، نک مروری بسیار سودمند بر اندیشه های سه گانهٔ نوگرایی در:

Peter Osborne, "Modernity is a Qualitative, Not a Chronological, Category", *New left Review* (No. 192, 1992), pp. 65-84.

۱۰- این پرسش را در اصل، پولانیی مطرح ساخته است:

Paolini, op. cit., in note 5, p. 35.

۱۱- دربارهٔ مسائل «مرحلهٔ بعدی»، نک:

Linklater, op. cit., in note 4, and Mark Hoffman, "Critical Theory and the Inter-Paradigm Debate", *Millennium* (Vol. 16, No. 2, 1987), p. 244.

12- Jurgen Habermas, The Theory of Communicative Action, Vol. 2: Lifeworld and System: A Critique of Functionalist Reason, trans. T. McCarthy (Cambridge: Polity Press, 1987).

13- Habermas, op. cit., in note 9, p. 302.

14- Peter Gay, The Enlightenment, an Interpretation: Vol. 2, the Science of Freedom. (London: Wildwood House, 1969). P. 84.

برای ملاحظهٔ تفسیرهای بیشتری دربارهٔ روشنگری، نک:

Norman Hampson, *The Enlightenment* (Harmondsworth: Penguin Books, 1968), and Geoffrey Hawthorn, *Enlightenment and Despair: A History of Social Theory*, Second Edition (Cambridge: Cambridge University Press, 1987).

برای ارزیابیهای انتقادیتر، نک:

Max Horkheimer and Theodor Adorno, *Dialectic of Enlightenment* (New York, NY: Seabury Press, 1973), and Alasdair MacIntyre, *After Virtue* (London: Duckworth, 1987).

15- Immanuel Kant. *Critique of Pure Reason*, trans. N.K. Smith (London: St. Martin's Press, 1970), p. 7.

16- Immanuel Kant, "What is Enlightenment?", in Hans Reiss (ed). *Kant's Political Writings*. Teans. H. Nisbet (Cambridge: Cambridge University Press, 1970). Pp. 54-60.

۱۷ - واژهٔ آلمانی Mundigkeit که کانت به کار میبرد به استقلال عمل، بلوغ و مسئولیت اشاره دارد.

18- Kant, op. cit., in note 16. p. 55.

19- Immanuel Kant, *Fundamental Principles of the Metaphysic of Morals*, trans. T.K. Abbott (New York, NY: Prometheus Books, 1987). P.62.

20- Habermas, op. cit., in note 8, p. 5.

21- Kant, op. cit., in note 16, p. 57.

اما باید به خاطر داشت که گرچه کانت نقادی را در برابر جزماندیشی مطرح می سازد ولی لزوماً نقادی نقطه مقابل «روش جزمی راه بردن عقل» نیست. بلکه نقطهٔ مقابل عدم تحقیق دربارهٔ دلایل قبلی جزماندیشی برای ادعای مشروعیت است. «روش جزمی راه بردن عقل» را که کانت بر آن اصرار دارد امروزه می توان دقت و سخت گیری خواند. نک:

Kant, op. cit., in note 15, p. 32.

تأکید از هابرماس. 22- Habermas, op. cit., in note 9. p. 7. تأکید از هابرماس

23- Ibid., pp. 19-20.

24-Kant, "The Contest of Faculties", in Reiss (ed), op. cit, in note 16, p. 185.

25- Reingart Koselleck, Futures Post: On the Semantics of Historical Tine, teans. K. Tribe (Cambridge, MA: MIT Press, 1985).

26- Jean- Francois Lyotard, *The Postmodern Explained to Children*, trans. J. Pefanis *et al.*, (Sydney: Power Publications, 1992), p. 61.

27- Kant, "Idea for a Universal History", in Reiss (ed). op. cit, in note 16, p. 51.

تأكيد از كانت , Ibid.

براي ملاحظة تفسيرهايي سودمند از تأملات كانت دربارة روابط بين الملل، نك:

Chris Brown, International Relations Theory: New Normative Approaches (London: Harvester Wheatsheaf, 1992), pp. 28- 44; Andrew Linklater, Men and Citizens in the Theory of International Relations, Second Edition (London: Macmillan, 1990). Chapter 6; Michael C. Williams, "Reason and Realpolitik: Kant's 'Critique of International Politics'". Canadian Journal of Political Science (Vol. 25, No. 1, 1992), pp. 99-119; and Kimberly Hutchings, "The Possibility of Fudgenent: Moralizing and Theorizing and Theorizing in International Relations", Review of International Studies (Vol.

18, No. 1, 1992), pp. 51-62.

29- Kant, op. cit, in note 27, p. 45. تاکید از کانت

30- Kant, "Perpetual Peace: a Philosophical Sketch", in Reiss (ed.), op. cit., in note 16, p. 104.

31- Ibid., p. 127, Emphasis in original.

32-Kant, op, cit., in note 19, p. 62.

33- Kant, op. cit., in note 30, p. 99.

34-Ibid., p. 115.

تأكيد از كانت. 35- Kant, op. cit., in note 27, p. 42. تأكيد از

36- Ibid.

تأكيد از كانت Kant, op. cit., in note 24, p. 181 تأكيد از كانت

به یقین، کانت انقلاب فرانسه را «رویدادی» میدانست که به پیشرفت اخلاقی مستمر بشریت اشاره داشت. اساس استدلال او این است که ناظران (بیرونی) «آشکارا با یکی از دو جناح که در انقلاب روبهروی هم ایستادهاند ابراز همدردی جهان شمول و البته بی غرضانه میکنند». توانایی ناظران خارجی برای ابراز همدردی با جنبشی سیاسی که خودشان نفعی شخصی در آن ندارند از دید کانت گواه این است که بشریت «سرشتی اخلاقی» دارد. Ibid. p. 182 از این گذشته، نک بحث لیوتار دربارهٔ کانت در کتاب ذیل:

Lyotard, *The Differend: Phrases in Dispute*, trans. G. Van Den Abbeele (Manchester: Manchester University Press, 1988), pp. 161-71.

38- Kant, op. cit., in note 30, p. 105

Kant, op. cit., in note 19, second section.:نک: ۲۹-۳۹

کانت در این بخش از اثر خود بر اهمیت عدم استنتاج اصول اخلاقی از «ویژگیهای خاص سرشت بشر» تأکید میکند. نباید استدلال اخلاقی را با استدلال انسان شناختی اشتباه گرفت و قاطبی کرد. از ایمن گذشته، نک مقالهٔ ذیل از دریدا که از جهتی ملهم از تأملات کانت پیرامون کنشگر اخلاقی است:

Derrida "The Ends of Man" in *Margins of Philosophy*, trans, A. Bass (Chicago, IL: University of Chicago Press, 1982), especially pp. 121-22.

۴۰- برای توجیه گنجاندن منتسکیو در زمرهٔ اندیشمندان جنبش روشنفکری، نک:

Hawthorn, op. cit., in note 14, Chapter 1, and Judith N. Shklar, *Montesquieu* (Oxford: University Press, 1987).

41- Montesquieu, *Persian Letters*, trans. C.J. Betts (Harmondsworth: Penguin Books, 1973).

شمارهٔ نامه ها در متن مطابق شماره های اثر ذیل است:

Tzvetan Todorov, on Human Diversity: Nationalism, Racism, and Exoticism in French Thought, trans. C. Porter (Cambridge, Ma: Harvard University Press, 1993).

۴۲– منتسکیو به این مسائل در روحالقوانین به شکل اسلوبمندتری میپردازند:

Montesquieu, *The Spirit of the Laws*, trans. A. Cohler, B. C. Miller and H.S. Stone (Cambridge: Cambridge University Press, 1989), Book 19.

۴۳- برای تأملات بیشتر، نک:

Ibid., especially Books 1-8.

44- Todorov, op. cit., in note 41, p. 359.

۴۵– بـرای آگاهـی از نخستین نمونههای بیان هدف نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل، روح انتقادی آن، و تحقیق آن دربارهٔ پیوند میان آگاهی و ارزش، نک:

Richard K. Ashley, "Political Realism and Human Interests", *International Studies Quarterly* (Vol. 25, No. 2, 1981), pp. 204- 36; Robert W. Cox, "Social Forces, States and World Orders: Beyond International Relations Theory", *Millennium* (Vol. 10, No. 2, 1981), pp. 126-55; John Maclean, "Political Theory, International Theory, and Problems of Ideology", *Millennium* (Vol. 10, No. 2, 1981), pp. 102-25; and Hoffman, *op. cit* in note 11.

برای ملاحظه بیان مختصر رابطهٔ زنباوری با نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل، نک:

Sarah Brown, "Feminism, International Theory, and the International Relations of Gender Inequality", *Millennium* (Vol. 17, No. 3, 1988).

دقسیقتریس و اسلوبمندترین بیان دربارهٔ نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل و علاقهٔ آن به رهایش را میتوان در آثار ذیل یافت:

Linklater op. cit., in note 28, and Beyond Realism and Marxism: Critical Theory and International Relations (London: Macmillan, 1990); Linklater. "The Achievements of Critical Theory", in Ken Booth, Steve Smith and Marysia Zalewski (eds.), International Political Theory: Positivism and After (Cambridge: Cambridge University Press, Forthcoming).

46- Linklater uses the Phrase "immutability thesis" in "The Achievements of Critical Theory", op. cit., in note 45. In a similar vein, Ashley uses the phrase "impossibility theorem", *op. cit.*, in note 45.

47- Cox. Op. cit., in note 45, p. 130.

48- Richard K. Ashley, "Three Modes of Economism", *International Studies Quarterly* (Vol. 27, No. 4, 1983), p. 477.

تأكيد از اشلى: .49- Ibid

50-Ibid., p. 492.

تاکید از اشلی::.51- Ashley, op. cit., in note 45, p. 227

52- Linklater, Beyond Realism and Marxism, op. cit., in note 44, p. 10.

لینکلیتر اندیشهٔ استقلال عمل را در کار قبلیش تشریح کرده است: «آزاد بودن ... یعنی خودمان سرنوشت خودمان را رقم بزنیم یا توانایی مبادرت به عمل را داشته باشیم».

op. cit, in note 28, p. 135.

53- Ashley, op. cit., in note 45, p. 227.

54- Ibid., p. 231

تأكيد از اشلي. Ashley, op. cit., in note 48, p. 491.

تأكيد از افزوده.Kant, op. cit., in note 27, p. 49. تأكيد از افزوده

۵۷– اندیشـهای که کانت مطرح می سازد کاملاً همان چیزی نیست که هدلی بول از «نظم جهانی» مراد میکند و آن را در برابر «نظم بینالمللی» قرار میدهد:

Hedley Bull, The Anarchical Society: A Study of Order in World Politics (London: Macmillan, 1977), p. 22.

در حالـی کـه بـول نظـم مـیان دولـتها و نظـم میان افراد را کمابیش ناهمساز میداند مفهوم نظام جهـانْمیهـنِ امنیـت سیاسی عمومی کانت آمیزهای از هردوست. برای ملاحظهٔ برداشتی از امنیت که بیشتر با اندیشه کانت نزدیک است، نک:

Ken Booth, "security and Emancipation", *Review of International Studies* (Vol. 17, No. 4, 1991), pp. 313-26.

58- Linklater, op. cit., in note 28, passim.

59- Linklater, Beyond Realism and Marxism, op. cit., in note 45, p. 26.

60-Ibid., p. 166.

61- Ibid., Chapter 1.

62- Linklater, op. cit., in note 28, p. 49.

63-Ibid., p. 116.

۶۴- این بیان دیگری است از مسئلهای که هابرماس مطرح میسازد:

Habermas, op, cit., in note 9. p. 366.

۶۵- برای ملاحظهٔ دو بررسی نسبتاً متفاوت دربارهٔ همبستگی، نک:

Andrew Linklater, "The Problen of Community in International Relations", *Alternatives* (Vol. 15, No. 2, 1990), pp. 135-53, and Chris Brown, "International Political Theory and the Idea of World Community", in Kan Booth and Steve Smith (eds.), *International Relations Theory Today* (Cambridge: Polity Press, 1995), pp. 90-109.

۶۹- نک بحثهای مطرح شده در:

Christian Reus-Smit, "Realist and Resistance Utopias: Community, Security and Political Action in the New Europe", *Millennium* (Vol. 21, No. 3, 1992), pp. 14-18, and R.B.J. Walker, Inside/Outside: *International Relations as Political Theory* (Cambridge: Cambridge Unibersity Press, 1993), Chapters 6 and 8.

67- Mark Hoffman, "Agency, Identity and Intervention", in Ian Forbes and Mark Hoffman (eds.), *Political Theory, International Relations, and the Ethics of Intervention* (London: Macmillan, 1994), pp. 201-2.

68- R.B.J. Walker, One World, Many Worlds: Struggles for a Just World Peace (Boulder, CO: Lynne Rienner, 1988), p. 102.

69- Linklater, op. cit., in note 28, p. 209.

از ایس گذشته، به عنوان نمونههایی از تلاش برای بیان آشکار نوعی موضع گیری جهانشمول که

از گوناگونی دفاع و حمایت کند، نک:

Linklater, "The Question of the Next Stage", op. cit., in note 4: "Community, Citizenship and Global Politics", *Oxford International Review* (Vol. 5. No. 1, 1993), pp. 6-9; and "The Achievements of Critical Theory", *op. cit.*, in note 45.

70- Hoffman, op. cit., in note 67, p. 199.

71- Linklater, op, cit., in note 28, p. 216.

72- Linklater, op. cit., in note 4, p. 93.

73- Hutchings, op. cit., in note 28, passim.

74- Jacques Derrida, The Other Heading: Reflections on Today's Europe, trans. P. Brault and M. Naas (Indianapolis, IN: Indiana University Press, 1992), p. 79.

#### ۷۵– نک:

Jacques Derrida, *Of Grammatology*, trans. G. Spivak (Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press, 1974), and *Positions*, trans. A. Bass (Chicago, IL: University of Chicago Press, 1981).

برای ملاحظه اظهار نظرهایی عالی نک:

Geoffrey Bennington, "Derridabase", in G. Bennington and J. Derrida, Jacques Derrida (Chicago, IL: University of Chicago Press, 1993); Geoffrey Bennington, Legislations: the Politics of Deconstruction (London: Verso,

### **PersianPDF.com**

پروژهٔ نوگرایی و... /۴۴۳

1994); Kevin Hart, The Trespass of the Sign: Deconstruction, Theology and Philosophy (Cambridge: Cambridge Unibersity Press, 1989); and Simon Critchley, The Ethics of Deconstruction: Derrida and Levinas (Oxford: Basil Blackwell, 1992).

76- Jean- Francois Lyotard, *The Postmodern Condition: a Report on Knowledge*, trans. G. Bennington and B. Massumi (Minneapolis, MN: University of Minnesota Press 1984), p. 82.

77- Michel Foucault, *The Archaeology of Knowledge*, trans. A. Sheridan Smith (New York, NY: Pantheon Books, 1972), p. 205.

78- Michel Foucault, "A Preface to Transgression", in Donald F. Bouchard (ed.), Language, *Counter-Memory, Practice*, trans. D. Bouchard (New York, NY: Cornell University Press, 1977), p. 50.

از این گذشته، نک منبع ذیل که از واسازی با عنوان «فلسفهٔ محدودیت» یاد میکند:

Drucilla Cornell, The Philosophy of the Limit (New York, NY: Routledge, 1992).

۷۹- بـرای آگاهـی از تلاشـهای صورت گرفته به منظور پرداختن به مسائل فروبستگی در ارتباط با سازواری (ناقص) دولتها نک:

David Campbell. Writing Security: United States Foreign Policy and the Politics of Identity (Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, 1992); Bradley Klein, Strategic Studies Studies and World Order: The Global Politics of Deterrence (Cambridge: Cambridge University Press, 1994); Cynthia Weber, Simulating Sovereignty: Intervention, the State and Symbolic

*Exchange* (Cambridge: Cambridge University Press, 1995); and Richard Devetad, "Incomplete States Theories and Practices of Statecraft", in Andrew Linklater and John MacMillan (eds.), *Boundaries in Question: New Directions in International Relations* (London: Pinter, 1995), pp. 19-40.

تأكيد از اشلى و واكر: 80- Ashgey and Walker, op. cit., note 3, p. 267 in

از این گذشته، نک تفسیر فوکو دربارهٔ حاکمیت و « لزوم جدا کردن سرشاه » به ترتیب در:

Colin Gordon (ed.), *Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings*, 1972-1977 (New York, NY: Pantheon, 1980), pp. 96-105, and p. 121.

81- Jeane Bethke Elshtain, "Sovereignty, Identity, Sacrifice", Social Research (Vol. 58, No. 3, 1991), p. 560.

82- Ibid.

83- Linklater, op. cit., in note 4, p. 94.

84- Claude Lefort, The Political Forms of Modern Society: Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism (Cambridge: Polity Press, 1986), p. 266.

٨٥- دربارهٔ مرحلهٔ اخلاقی - سیاسی در پساساختارگرایی، نک:

Jacques Derrida, "Violence and Metaphysics: an Essay on the Thought of Emmanuel Levinas", in Jacques Derrida, *Writing and Difference*, trans. A. Bass (London: Routledge and Kegan Paul, 1978), pp. 79-153, and his "Force of Law: The 'Mystical Foundation of Authority", trans. M. Quaintance, in Drucilla Cornell, Michel Rosenfeld, and David Gray Carlson (eds.),

Deconstruction and the Possibility of Justice (New York: Routledge, 1992), pp. 3- 67, Jean- Francois Lyotard. "The Other's Rights", trans. C. Miller and R. Smith. In Stephen Shute and Susan Hurley (eds.), On Human Rights: the Oxford Amnesty Lectures (New York, NY: Basic Books, 1993), pp. 135-147; Cornell. Op. cit., in note 78, pp. 135- 47; Richard J. Bernstein, The New Constellation: the Ethico-Political Horizons of modernity/Postmodernity (Cambridge: Polity Press, 1991); and David Campbell and Michael Dillon, "Postface", in David Campbell and Michael Dillon (eds.). The Political Subject of Violence (Manchester: Manchester University Press, 1993), pp, 161-78.

86- Walker, op. cit., in note 66, p. 123.

87- Walker, op. cit., in note 68, p. 106.

88- Ibid., p. 5.

89- Willian Connolly, "Identity and Difference in Global Politics", in James Der Derian and Michael Shapiro (eds.), *International/Intertextual Relations: Postmodern Readings in World Politics* (Lexington, MA: Lexington books, 1989), p. 331.

تأكيد از دريدا.90- Derrida, op. cit., in note 74, p. 9. تأكيد از دريدا

۹۱- اگر مجال کافی وجود داشت خوب بود که در اینجا به مضمون قرون وسطاباوری نو بـپردازیم. مـنظور از مفهـوم قرون وسطاباوری سیاسی نو جامعهای است که کمتر به سمت ایجاد یـک کنشـگر مطلق جدید و بیشتر به سرهمبندی سطوح متعدد، همپوش، و همزیست همبستگی میپردازد. در این نگرش جهانمیهن، هیچ همبود واحد و حاکمی و هیچگونه تمایز روشنی بین

درون و بـرون سـطوح گونـاگون همـبودها وجود ندارد. از جمله اندیشمندانی که به این نگرش اعتقاد دارند، به ویژه نک:

Joseph A. Camilleri and Jim Falk. *The End of Sovereignty? The Politics of a Shrinking and Fragment ed World* (Aldershot: Edward Elgar, 1992), Chapters 8 and 0, in connection with Bull's comments in The Anarchical Society. *Op. cit.*, cit., in note 57, pp. 254-55.

92- Christine Sylvester, *Feminist Theory and International Relations in a Postmodern Era* (Cambridge: Cambridge University Press, 1994), p. 62. and "Empathetic Cooperation: A Feminist Method for IR", *Millennium* (Vol. 23, No. 5, 1994), pp. 315-35.

93- Walker, op. cit., in note 68, p. 31.

94- Michel Foucault, "What is Enlightenment?", trans. C. Porter, in Paul Rabinow (ed.), *The Foucault Reader* (New York, NY: Pantheon, 1984), p. 47

95-Ibid., p. 42.

96- Horkheimer and Adorno, op. cit., in note 14, Chapter 1: Hans- Georh Cadamer, *Truth and Method*, Second Edition, trans. J. Weinsheimer and D. Marshall (London: Sheed and Ward, 1989), pp. 270- 85, and Derrida, *Positions, op. cit.*, in note 75. pp. 12-14.

بـه یقیـن، کانت معتقد نبود که در دوران روشناندیشی زندگی میکند بلکه تنها خود را در دوران روشنفکری میدید. نک:

Kant, op. cit., in note 16, p. 58.

97- Foucault, op. cit., in note 94, p. 45.

98- Richard K. Ashgey and R.B.J. Walker, "Reading Dissidence/Writing the Discipline: Crisis and the Question of Sovereignty in International Studies", *International Studies Quarterly* (Vol, 34, No. 3, 1990), p. 394.

99- Andrew Linklater, "Rationalisation Processes and International History: Critical Theory, Post- Structuralism and International Relations", in Mard Hoffman and Nick Rengger (eds.), *Beyond the Inter-Paradigm Debate: Critical Theory and International Relations*, (Hemel Hepstea: Harvester/Wheatsheaf, forthcoming).

۱۰۰- در ایس خصوص، لینکلیتر معتقد است که نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل باید به سه دسته مسائل بپردازد: مسائل هنجاری، جامعهشناختی و کردمانشناختی، نک:

Linklater, "The Question of the Next Stage", *op. cit.*, in note 4, p. 92, and previously in Beyond Realism and Marxism, *op. cit.*, in note 45, pp. 171-72.

او به نفع نوعی «فلسفهٔ تساریخ تجربی با محتوای انستقادی» (Ibid.,p.164) یا آنچسه خسودش جامعسه شناسسی انستقادی روابط بیسن الملسل مسی خوانسد (Rationalisation Processes", op. cit., in note. 99) استدلال می کند. در ایس رابطه، آثار ذیل از هابرماس برای لینکلیتر اهمیت خاصی دارد:

Jurgen Habernas, The Theory of Communicative Action, Vol. 1: Reason and the Rationalization of Society, trans.

T. McCarthy (Cambridge: Polity Press, 1984), Part II, and Communication

and the Evolution of Society, trans. T. McCarthy (Boston, MA: Beacon Press, 1979), Chapters 3 and 4.

تأكيد افزوده:

101- Thomas McCarthy. *The CriticalTheory of Jurgen Habermas* (Cambridge, MA: MIT Press, 1978), pp. 269-70

۱۰۲- نک:

Linklater. *Op. cit.*, in note 99, and "Postscript on Habermas and Foucault", in Men and Citizens, *op. cit.*, in note 28.

به یقین، فوکو تفسیری تاریخی از نوعی کنشگر جهان شمول به دست نمنی دهد. تحلیلهای تاریخی (یا به عبارت صحیحتر، *تبار شناسیهای*) او همواره در این باره بود که چگونه کنشگران *خاص* از نظر اجتماعی و تاریخی تشکیل می یابند، برای نمونه: مجرم، دیوانه، منحرف جنسی. او همچنین علاقه مند بود که بفهم د چگونه افراد، خودشان را «به صورت یک انجمن، به صورت بخشی از یک موجودیت اجتماعی، به صورت بخشی از یک ملت یا دولت» تلقی میکنند. نک:

"The Political Technology of Individuals", in Luther H. Martin, Huck Gutman, and Patrick H. Hutton (eds.). *Technologies of the Self* (London: Tavistock, 1988), p. 146.

در این باره، نک مقالهٔ بسیار سودمند ذیل:

Etienne Balibar, "The Nation Form: History and Ideology" in E. Balibar and I. Wallerstein, *Race, Nation. Class: Ambiguous. Identities* (London: Verso, 1991), pp. 86-106.

۱۰۳- دربارهٔ منطق حذف و شمول، نک:

Linklater, op. cit., in note 4; and Hoffman. Op. cit., in note 67.

دربارهٔ اصول جدایی پذیری، نک:

John Gerard Ruggie, "Contionuity and Trans Formation in the World Polity: Toward a Neo-realist Synthesis", *World Politics* (Vol. 35, No. 2, 1983). Pp. 261-85.

104-Linklater, op. cit., in note 99.

105- Derrida, op. cit., in note 74, p. 5.

۱۰۶- در این باره، نک:

Richard Devetak, "Incomplete States", op. cit., in note 79, and Campbell, op. cit., n note 79.

برای آگاهی از چگونگی تأثیرگذاری جنسیت بر این گونه مسائل، نک:

V. Spike Peterson. "Security and Sovereign States: What is at Stake in Taking Feminism Seriously?", in V. Spike Peterson (ed.), *Gendered States: Feminist (Re) Visions of International Relations Theory* (Boulder, CO: Lynne Rienner, 1992), pp. 31-64.

107- Bernstein, op. cit., in note 85, p. 184.

108- Derrida, "Violence and Metaphysics", op. cit., in note 85, p. 110, emphasis in original.

109- Claude Lefort, *Democracy and Political Theory*, trans, D. Macey (Cambridge: Polity Press. 1988). P. 217.

دربارهٔ اندیشیههای لوفیور دربارهٔ مفهوم امر سیاسی (Le politique) به ویژه به مقدمه و فصل نخست کتاب فوق مراجعه کنید. به طور مشخص تو دربارهٔ روابط بین الملل، نک:

R.B.J. Walker. "International Relations and the Concept of the Political", in Steve Smith and Ken Booth (eds.), *op. cit.*, in note 65, pp. 306-27.

نوشـتههـای زنباورانه متعددی برداشتهای جنسیتی از سیاست و شیوههای حذف «زنان» از حوزهٔ سیاسی را برملا ساختهاند. برای نمونه، نک:

V. Spike Peterson and Anne Sisson Runyan, *Global Gender Issues* (Boulder, CO: Westview Press, 1993).

۱۱۰- بـرای آگاهـی از کاربست مفهـوم اخـلاق گفـتمان هابرماس در رابطه با این گونه مسائل، نک:

Linkgater, "The Achievements of Critical Theory", op. cit., in note 45: and Hoffman op. cit., in note 68. p. 206.

رویکرد تأویل شناسی فلسفی در مقالهٔ ذیل مطرح شده است:

Richard Shapcott, "Conversation and Coexistence: Gadamer and the Interpretation of International Society", *Millennium* (Vol. 23, No. 1. 1994), pp. 57-83.

در مقالهٔ ذیل نیز میتوان رویکرد زنباوری را یافت:

Kimberly Hutchings. "Borderline Ethics: Feminist Morality and International Relations" *Paradigms* (Vol. 8. No. 1, 1994), pp. 23-35.

# نويد مكتب برسازى براى نظرية روابط بينالملل

تد هو يف

liternational Security 23 (1) (1998) : pp. 171 - 200

مکتب برسازی را که به چالش با تداوم استیلای نوواقع گرایی و نهادگرایی نولیبرال در بررسیهای روابط بین الملل در ایالات متحده برخاسته است محققان متعارف با شک و بدبینی قابل ملاحظه ای تلقی میکنند [۱] . گرچه این گونه تلقی دلایل بسیاری دارد ولی سه دلیل محوری آن، برداشت نادرست محققان متعارف از مکتب برسازی به عنوان مکتبی لزوماً پسانو گرا وضدیافت باور ، دودلی خود مکتب برسازی در این خصوص که آیا میتواند بدون فدا کردن تشخص نظری خود جزو روشهای متعارف علوم اجتماعی درآید یانه ، و در ارتباط با همین دودلی ، ناتوانی مکتب برسازی از پیش نهادن یک برنامهٔ پژوهشی بدیل است. من در مقالهٔ حاضر ادعاهای مکتب برسازی را روشن میسازم ، تفاوتهای میان نوع «متعارف» و گونهٔ «انتقادی» برسازی را مشخص خواهم میسازم ، تفاوتهای میان نوع «متعارف» و گونهٔ «انتقادی» برسازی را مشخص خواهم میاخت و دستور کاری برای پرژوهش عرضه می دارم که هم برداشتهای متفاوتی از معماهای روابط بین الملل متعارف به دست می دهد و هم نمونه همای جندی از دستاوردهای بی همتایی را که مکتب برسازی میتواند برای شناخت سیاست جهان به ارمغان آورد مشخص می سازد.

مکتب برسازی از برخی مضامین محوری نظریهٔ روابط بین الملل برداشتهای متفاوتی به دست می دهد از جمله ، معنای اقتدار گریزی و توازن قدرت ، رابطهٔ میان هویت و منافع دولت ، تشریح قدرت ، و چشماندازهای دگرگونی در سیاست جهان. خود مکتب برسازی را باید دارای دو گونهٔ متعارف و انتقادی دانست که دومی پیوند تنگاتنگ تری با نظریهٔ اجتماعی انتقادی دارد. تمایل مکتب برسازی متعارف به ارائهٔ جایگزینی برای نظریهٔ اجتماعی انتقادی دارد. تمایل مکتب برسازی متعارف به ارائهٔ جایگزینی برای نظریه مورت بندیهای جدید و برسازانه ای زنطریهٔ توازن تهدید ، معمای امنیت ، نظریهٔ نولیبرالی همکاری ، و صلح مردم سالارانه را شامل می شود . این برنامهٔ پژوهشی برسازانه معماهای خاص خود را دارد که حول مسائل هویت در سیاست جهان و گنجاندن سیاست داخلی و فرهنگ در دل نظریهٔ روابط بین الملل دور می زند .

### برسازی متعارف و مسائل نظریه های غالب روابط بین الملل

از آنجا که بهترین شیوه برای تعریف مکتب برسازی این است که آن را در ارتباط با موضوعاتی تعریف کنیم که این مکتب مدعی فهمشان است در اینجا مواضع مکتب برسازی را در خصوص برخی از مهمترین مضامین مطرح در نظریهٔ روابط بینالملل امروز بازگو میکنیم .

# بازیگران و ساختارها یکدیگر را میسازند

ساختارها تا چه حد مانع و مؤید اقدمات بازیگران هستند و بازیگران چه اندازه می توانیند از قید و بیندهای ساختار فاصله بگیرند؟ در سیاست جهان ، ساختار مجموعهای است از قید وبندهای نسبتاً تغییرناپذیری که برای رفتار دولتها وجوددارد[۲]. گرچه ایس قید وبیندها می توانیند به صورت منظومههایی از عوامل مادی دلگرم/ دلسردکننده مانیند توازن قدرت یا بازار باشند ولی آنچه از دید مکتب برسازی به همان نوید مکتب برسازی... /۴۵۳

اندازه اهمیت دارد این است که یک کنش چگونه هم کنشکر وهم ساختاررا بازتولید می کند یا نمی کند [۳] برای نمونه ، به همان اندازه که مماشات گری ایالات متحده در ویتنام به دلیل هویت ایالات متحده به عنوان یک قدرت بزرگ غیر قابل تصور بود مداخلهٔ نظامی،ایالات متحده را به عنوان یک قدرت بزرگ می سازد. مماشات گری،یک اقدام غیرقابل تصور بود . ایالات متحده با دست زدن به کنش «توانمندساز» مداخله ، هویت خودش به عنوان یک قدرت بزرگ و نیز ساختاری را که به کنش آن معنا می بخشید بازتولید کرد . بدین ترتیب ، مداخلهٔ ایالات متحده در ویتنام ، برداشت بیناذهنی بین المللی از قدرته ای بزرگ را به عنوان دولتهایی که از قدرت نظامی بر ضد دیگران استفاده می کنند دوام بخشید .

رفتار معنادار ، یا کنش [۴] ، تنها در داخل بافت یک ذهنیت مشترک اجتماعی امکانپذیر است. کنشگران مناسباتشان را با دیگران و شناخت خودشان از آنها را با واسطهٔ هنجارها و رویهها بسط میدهند . در نبود هنجارها ، اعمال قدرت یا کنش بی معنا خواهد بود . هنجارهای اساسی با مشخص ساختن کنشهایی که دیگران را به بازشناسی یک هویت و پاسخگویی مناسب به آن واخواهد داشت آن هویت را تعریف میکنند [۵] . چون بدون وجود مجموعهای بیناذهنی از هنجارها و رویهها ساختار بی معناست اقتدارگریزی به عنوان مهمترین مؤلفه ساختاری در نظریههای غالب روابط بین الملل بی معناست. نه اقتدارگریزی یعنی نبود هیچ گونه مرجعی بالاتر از دولت، و نه توزیع تواناییها ، می تواند در نبود مجموعهای از هنجارها و رویههای منادار ، دولتها را

داستانی که بسیاری در دروس سال اول روابط بین الملل برای نشان دادن وضعیت حدی ساختار یعنی وضعیتی که در آن هیچ گونه کنشگری قابل تصور نیست نقبل میکنند منظور ما را روشن میسازد . این داستان ، ماجرای آتش گرفتن یک سالن نمایش است که در جریان آن همه شتاب دارند زودتر از محل خارج شوند [۷]. ولی در

نبود آگاهی از رویّههای اجتماعی یا هنجارهای اساسی، ساختار حتی در این وضعیت که ظاهراً فوقالعاده معین است باز نامعین است . حتی در سالن نمایشی که تنها یک در داشتهباشد در شرایطی که همه شتاب دارند زودتر از محل خارج شوند چه کسی نخست خارج میشود . آیا قویترها یا ناتوانان ، زنان یا کودکان ، سالمندان یا معلولان ، یا اینکه تنها شاهد هجوم دیوانهوار مردم خواهیم بود؟ برای تعیین نتیجه باید بیشتر دربارهٔ وضعیت بدانیم تا دربارهٔ توزیع قدرت مادی یا ساختار اقتدار . باید از فرهنگ ، هـنجارها ، نهادها، آیینها، قواعد ، و رویّههای اجتماعی که به یک اندازه سازندهٔ کنشگران و ساختار هستند آگاهی داشته باشیم .

## اقتدار گریزی چونان یک همبود تصوری

اگر اقتدارگریزی ، ساختاری باشد باید متقابلاً توسط کنشگرانی ساخته شده باشد که قواعد اساسی و رویه های اجتماعی را به کار می بندند و این تلویحاً اشاره به آن دارد که اقتدارگریزی به اندازهٔ آتش سوزی آرنولد و ولفرز نامعین است. الکساندر ونت نقدی برسازانه از ایس رکس ساختاری اساسی نظریه های غالب روابط بین الملل به دست داده است [۸] . ولی از آن اساسی تر این است که این حرکت ، امکان تلقی اقتدارگریزی به عنوان چیزی را فراهم می سازد که برای کنشگران مختلف بر اساس شناختهای بیناذهنی و رویه های مشتر کشان معانی گوناگونی پیدا می کند . واگر امکان برداشتهای متعددی از اقتدارگریزی و جود داشته باشد پس می توان کار را از نظریه پردازی دربارهٔ حوزه ها و موضاعات مختلف سیاست بین الملل که کنشگران آنها را بیش و کم اقتدارگریز می شناسند آغاز کرد .

خودیاری یا ایس استنباط نوواقع گرایان که همهٔ دولتها هر گاه امکانش باشد استقلال امنیتی را ترجیح میدهند تنها تا جایی رفتاری معین شده توسط ساختار است که برداشت واحد و خاصی از اقتداگریزی حاکم باشد [۹] . اگر اقتدارگریزی مدلولهای نوید مکتب برسازی... /۴۵۵

ثابتی در همهٔ مناسبات و موضاعات سیاست بینالملل نداشته باشد در این صورت طیف پیوستهای از اقتدارگریزیها امکانپذیر است . هر جا نتوان بر توانایی خودمان برای تنفیذ یک موافقتنامه مانند موافقتنامهٔ کنترل تسلیحات در جهانی که برتری با آفند نظامی است تکیه کرد مفهومپردازیهای نوواقعگرایانه از اقتدارگریزی مناسبتر از همه است . ولی هر جا کنشگران چندان نگران هزینههای بالقوهٔ واگذاشتن کنترل برنتایج به دیگر دولتها یا نهادها مثلاً در تنفیذ موافقتنامههای تجاری نباشند با حوزهای از سیاست جهان روبهروییم که در آن برداشتهای نوواقعگرایانه از اقتدارگریزی صرفاً وهم وخیال

### هويتها و منافع در سياست جهان

هویتها چه درسیاست بین الملل وچه در جامعهٔ داخلی برای آنکه دست کم سطح حداقلی از پیش بینی پذیری و نظم تضمین گردد ضروری هستند [۱۰] انتظارات ماندگار میان دولتها وجود هویتهای بیناذهنی را ایجاب میکند که آن اندازه پایدار باشند که الگوهای رفتاری پیش بینی پذیری را تضمین نمایند. جهان عاری از هویتها جهانی هرج و مرج زده است ، جهانی آکنده از بلاتکلیفی چاره ناپذیر است ، جهانی که به مراتب خطرناک تر از اقتدار گریزی است . هویتها در هر جامعه ای سه کارویژهٔ ضروری دارند : به خودتان و دیگران می گویند که شما کیستید و به شما می گویند که دیگران کیستند [۱۱] . هویتها وقتی به شما می گویند که کیستید قویاً دلالت بر مجموعهٔ خاصی از منافع یا ترجیحات در ارتباط با گزینه های اقدام در حوزه های خاص و در ارتباط با کنشگران خاص دارند.

هویت هر دولت تلویحاً گویای ترجیحات و کنشهای بعدی آن دولت است [۱۲]. هر دولت براساس هویتی که به دیگران نسبت میدهد آنها رامی شناسد و همزمان از طریق عمل اجتماعی روزمرهاش هویت خودش را بازتولید میکند. نکتهٔ مهم در اینجا

ایـن است کـه آنکـه هویتی را میسازد بر معنایی نهایی که آن هویت برای دیگران پیدا میکـند کنترلی ندارد ؛ داور نهایی معنا ، ساختار بیناذهنی است . برای نمونه ، در جریان جـنگ سـرد ، یوگسـلاوی و دیگـر کشـورهای اروپـای شرقی اغلب اتحاد شوروی را به عـنوان روسیه میشـناختند بـه رغـم ایـن واقعیت که آن کشور به سختی میکوشید این هویـت را از خـود بـزداید . کنترل شوروی برهویت خودش را به لحاظ ساختاری نه تنها برداشت کشـورهای اروپـای شرقی بلکه همچنین عمل روزمرهٔ شوروی که مسلماً شامل گفت وگو با اروپاییان شرقی به زبان روسی هم میشد محدود میساخت .

در حالی که مکتب برسازی هویت را مسئلهای تجربی می داند که باید در یک بافت تاریخی به نظریه کشیده شود نوواقع گرایی فرض را برآن می گذارد که تمامی واحدهای سیاست جهان تنها هویت معنادار یعنی هویت دولتهای نفعجو را دارند . مکتب برسازی تأکید دارد که این گزاره دقیقاً شالوده های زندگی سیاسی بین المللی یعنی سرشت کنشگران را از نظریه پردازی کنار می گذارد .فرض نوواقع گرایی دربارهٔ نفع جو بودن دولتها به ایس معنی است که پیشاپیش می دانیم هویت دولت چیست. به دیگر سخن ، دولت در سیاست بین الملل در طول زمان و مکان واجد یک معنای همیشگی پنداشته می شود. بر عکس ، مکتب برسازی فرض را بر آن می گذارد که خودها یا هویتهای دولتها متغیر است ؛ آنها احتمالاً به بافت تاریخی ، فرهنگی ، سیاسی و اجتماعی بستگی دارند.

مکتب برسازی و نوواقع گرایسی در ایس فرض شریکند که منافع ، دلالت بر گزینه ها دارند ولی نوواقع گرایی افزون برآن فرض میکند که دولتها دارای منافع پیشینی واحدی هستند . چنیس قرض همگونکننده ای تنها در صورتی امکان پذیر است که منافع را محصول رویه های اجتماعی ندانیم که متقابلاً کنشگران و ساختارها را می سازند [۱۳] با توجه به اینکه منافع محصول هویت هستند ، یعنی هویت «قدرت بزرگ» دلالت بر مجموعهٔ خاصی از منافع دارد که متفاوت با منافعی است که هویت «عضو اتحادیهٔ نوید مکتب برسازی... /۴۵۷

اروپـا» دلالـت بـر آنهـا دارد و بـا توجـه به اینکه هویتها متعددند ، منطق برسازی مانع از پذیرش منافع از پیش معلوم می شود [۱۴] .

مکتب برسازی با تلقی منافع به عنوان متغیری محوری ، نه تنها به بررسی چگونگی تکوین منافع خاص می پردازد بلکه از آن گذاشته می خواهد بفهمد چرا بسیاری از منافع تکوین نمی یابد. تبیین حشو آمیز که در عین حال رایج ترین تبیین غیر رضایت بخش نیز هست این است که هر جا دلیلی برای وجود منافع نباشد ، هر جا دستاوردهای نوید داده شده بیش از حد ناچیز باشد منافع وجود نخواهد داشت . مکتب برسازی برعکس دربارهٔ معنای منافعی که وجود ندارد نظریه پردازی می کند . درست همان طور که هویتها و منافع از طریق رویه های اجتماعی تولید می شوند طرفداران مکتب برسازی منافعی را که جای شان خالی است غیبتهایی تولید شده میداند ، حدفیاتی که محصول قابل درک رویه ها و ساختار اجتماعی هستند. رویه های اجتماعی سازندهٔ هویت نمی توانند دلالت بر منافعی داشته باشند که با رویه های اجتماعی آن هویت همساز نیست . در نهایت ، یک کنشکر نمی تواند منافع فیاب را حتّی اگر به آن هویت همساز نیست . در نهایت ، یک کنشکر نمی تواند منافع غایب را حتّی اگر به

نتایج این تلقی از منافع و هویتها در همان راستای تفسیر مکتب برسازی از ساختار ، کنشگری ، و اقتدارگریزی است : انتظار می رود که دولتها(۱) با رشته ی از گزینه های عملی بالقوه روبه رو باشند که به مراتب دامنه دارتر از آن حدی است که نوواقع گرایی مفروض می داند ، و (۲) این گزینه ها را ساختارهایی اجتماعی محدود سازند که از طریق رویه های اجتماعی، متقابلاً توسط دولتها و ساختارها ساخته شده اند . به دیگر سخن ، در چارچوب مکتب برسازی ، دولتها کنشگری بیشتری دارند ولی این کنشگری به هیچ وجه بی قیدوبند نیست . برعکس ، گزینه ها را شبکه هایی از شناخت رویه ها ، هویتها ، و منافع دیگر بازیگرانی به شدت محدود می سازند که در بافته ای تاریخی خاص حاکمند .

قدرت عمل

قدرت از عناصر نظری محوری هر دو دسته رویکردهای غالب و برسازانه به نظریهٔ روابط بيـنالملـل اسـت ولي مفهـوميردازيهاي أنهـا از قدرت بسيار باهم تفاوت دارد. نوواقع گرایم و نهادگرایم نولیبرال فرض را براین می گذارند که قدرت مادی ، چه نظاممی ، چـه اقتصادی و چه هردو، یگانه منبع مهم نفوذ و اقتدار در سیاست جهان است [18] . مکتب برسازی معتقد است که برای هر گونه شناخت امور جهان ، هم قدرت مـادی و هـم قـدرت گفتمانـی ضـروری اسـت . برهـر دو قـدرت تأکـید دارم زیرا غالباً طرفداران مكتب برسازي را به خاطر اعتقاد داشتن به قدرت آگاهي ، انديشهها ، فرهنگ ، ايدئولوژي و زبان يعني گفتمان ، افرادي غيرواقع بين مي شمارند [١٧] . اين تصور كه اندیشه ها شکلی از قدرت هستند ، قدرت چیزی بیش از زور جسمانی است ، و قدرت مادی و گفتمانسی باهم ارتباط دارند تصور تازهای نیست . مفهوم شبکهٔ قدرت آگاهی میشل فوکسو ، نظریهٔ چیرکسی ایدئولوژیک آنتونیو گرامشی و تمایزی که ماکس وبر میان اجبار و اقتدار میگذارد همگی طلایهدار موضع گیری مکتب برسازی دربارهٔ قدرت در زندگی سیاسی هستند [۱۸] . هم در حوزهٔ نظریهٔ روابط بیمنالملل وهم در حوزهٔ بررسیهای امنیت کارهایی تجربی صورت گرفتهاست که لزوم درک هر دو جنبهٔ مادی و گفتمانسی قـدرت را ثابـت مـیکـند [۱۹] . باتوجـه به آشنایی خوانندگان با عملکرد وجه مادی قدرت از مطالعهٔ متون نظریهپردازان غالب ، من در اینجا روی وجه گفتمانی ، قدرت عمل در مکتب برسازی متمرکز می شوم .

قـدرت رویّـههـای اجتماعـی در ظرفیتی است که برای بازتولید معانی بیناذهنی سـازندهٔ ساختارهای اجتماعی و کنشگران دارند. مداخلهٔ نظامی ایالات متحده در ویتنام با تعـدادی از هویـتهای آن کشـور همخوانـی داشـت: قدرت بزرگ ، امپریالیست ، دشمن ، مـتحد و غـیر آن . دیگرانی که ناظر ایالات متحده بودند نه تنها هویت ایالات متحده را از

#### نوید مکتب برسازی... /۴۵۹

روی اقدام اتش در ویت نام استنباط می کردند بلکه از آن گذشته شبکهٔ بیناذهنی معانی ناظر بر اینکه آن هویت دقیقاً چیست را نیز بازتولید می کردند . برای نمونه، به همان اندازه که گروهی از کشورها هویت امپریالیست را به ایالات متحده نسبت می دادند مداخلهٔ نظامی ای الات متحده معنای یک دولت امپریالیست بودن را بازتولید می کرد . بدین ترتیب ، رویه ه ای اجتماعی نه تنها کنشگران را از طریق هویت بازتولید می کنند بلکه از آن گذشته از طریق رویهٔ اجتماعی، یک ساختار اجتماعی بیناذهنی را بازتولید می کنند . یکی از مهم ترین قدرتهای عمل ، ظرفیت آن برای تولید پیش بینی پذیری و بنابراین نظم است . رویه های اجتماعی تا حد زیادی از بلاتکیفی میان بازیگران در داخل یک همبود اجتماعی ساختاریافته می کاهند و ازاین طریق بر این اطمینان می افزایند که اقداماتی که می آورد [۲۰].

یک کنشگر حتی قادر به عمل به صورت هویت خودش نخواهد بود مگر زمانی که به قول کارل دویچ[۲۱] جامعهٔ معنایی مربوطه،مشروعیت آن کنش توسط آن کنشگر را در آن بافت اجتماعی به رسمیت شناخته باشد . قدرت عمل، قدرت تولید معنای بنیاذهنی در دل یک ساختار اجتماعی است . از روا دانستن قدرت عمل تا شناخت عمل به عنوان راهی برای مقید یا منضبط ساختن تفسیر و نامختمل تر ساختن وقوع یا حاکم شدن برخی تفاسیر از واقعیت در دل یک همبود خاص، تنها یک گام کوچک فاصله است [۲۲]. معنای کنشهای اعضای یک جامعه و نیز کنشهای دیگران از قدرت نهایی عمل بازتولید و انتظام بخشی به یک واقعیت بیناذهنی است [۳۳]. قدرت نهایی عمل بازتولید و انتظام بخشی به یک واقعیت بیناذهنی است [۳۳]. وریه های اجتماعی به همان میزان که روا میدارند . منضبط می ازند و انتظام می بخشند قدرت بازتولید کل همبودها از جمله همبود بین المللی و نیز بسیاری همبودهای هویتی را که در آن یافت می شود دارند [۲۲].

کنشهای دولت در حوزهٔ سیاست خارجی را رویّههای اجتماعی حاکم در داخل و خارج کشور محدود می سازند وقدرت می بخشند. برای نمونه ، ریچارد اشلی به گونه ای دربارهٔ گزینش سیاست خارجی قلم میزند که گویی نوعی عمل اجتماعی است که همزمان دولت را محدود می سازد و قدرت می بخشد ، صلاحیت اجتماعی شناخته شدهٔ آن را تعریف می کند ، و مرزهای متمایز کنندهٔ حوزه های اقتصادی و سیاسی داخلی و بین المللی و به همراه آنها حوزه های مناسبی را که در آنها کنشگران مشخص می توانند جلب شناسایی کنند و چنان که باید و شاید دست به عمل زنند تضمین می نماید . در پایان ، اشلی نتیجه می گیرد که عمل سیاست خارجی به وجود «سوابق [بیناذهنی] و مواد نمادین مشترک – برای خوراندن تفسیرهایی به رویدادها، خاموش کردن تفسیرهای بدیل ، ساختاربندی رویّه ها ، و هماهنگسازی تاریخسازی جمعی » بستگی دارد [۲۵] .

گرچه من به ضرورت در این بخش نگاه خودم را روی این مسئله متمرکز ساختهام که چگونه قدرت گفتمانی عمل میکند ولی قدرت کنترل شناخت بیناذهنی یگانه شکلی از قدرت نیست که در رویکرد برسازی به سیاست جهان موضوعیت دارد. تقریباً همیشه بخش دیگری از ماجرا در اختیار داشتن منابعی است که به کنشگر اجازهٔ به میدان آوردن قدرت گفتمانی را میبخشند- امکانات اقتصادی و نظامی برای سر پا نگهداشتن نهادهای لازم برای بازتولید رسمی رویّههای اجتماعی .

## دگرگونی در سیاست جهان

مکتب برسازی در قبال مسئلهٔ دگرگونی در سیاست جهان لاادریگری پیشه میکند [۲۶] . این مکتب از نو تنوع و تفاوت را به امور جهان باز میگرداند و انگشت خود را روی رویههایی میگذارد که نظم بیناذهنی از طریق آنها حفظ میشود ولی بیش از نوواقعگرایی امید به تغییر در سیاست جهان ندارد. برای نمونه ، این بینش مکتب برسازی که اقتدارگریزی همان چیزی است که دولتها از آن میفهمند تلویحاً اشاره به

### نوید مکتب برسازی... /۴۶۱

وجود برداشتهای گوناگون و فراوانی از اقتدار گریزی در جهان دارد و بنابر این کنشهای دولت باید گوناگون تر از صرف خودیاری باشد . ولی این حکم ناظر بر واقعیتی از پیش موجود یا به عبارت دقیق تر ، ناظر بر مجموعهای از فرضیه ها دربارهٔ چنین واقعیتی است. این برداشتهای متفاوت از اقتدار گریزی باز هم ریشه در ساختارهای اجتماعی دارند ، قدرت عمل آنها را حفظ میکند و کاملاً در برابر تغییر مقاوم هستند. آنچه مکتب برسازی عرضه می دارد تفسیری از نحوه و مکان وقوع دگرگونی است.

یک جنبه از قدرت برسازانه ، قدرت بازتولید ، منضبطسازی و انتظام بخشی است . وقتی چنین قدرتی واقعیت یابد تغییر در سیاست جهان به راستی بسیار دشوار می شود. این ساختارهای بیناذهنی گرچه به چالش کشیدن شان دشوار است ولی شکستناپذیر نیستند . کنشگران دیگری با هویتها و رویههای متفاوتی و با منابع مادی کافی، از لحاظ نظری قادر به ایجاد تغییر خواهند بود. برای نمونه ، تفسیر رابرت کاکس از تفوق انگلستان و امریکا شاید به بهترین شکلی قدرت فوق العاده تثبیت کنندهٔ چیرگی ایدئولوژیک قوامیافته را نشان می دهد ولی از آن گذشته مرگ احتمالی آن را هم نشان می دهد . و واکر هم به درستی می گوید که مکتب برسازی به همان اندازه که تنوع ، تفاوت ، و خاص بودن را برملا می سازد دست کم بدیله ای باقوهای را برای ساختارهای حاکم موجود امکان پذیر جلوه می دهد [۷۲] . مکتب برسازی ، سیاست هویت را نوعی کشمکش مستمر بر سر کسب کنترل بر قدرت لازم برای تولید معنا در یک گروه اجتماعی می داند . تا زمانی که تفاوت هست استعداد دگرگونی هم وجود دارد .

بدیـن ترتیب بـرخلاف نظـر برخـی منتقدان [۲۸] که مدعیاند مکتب برسازی وقـوع دگرگونـی در سیاست جهـان را آسان میداند و معتقد است تنها باید ساختارهای نوواقـعگـرایانه و « نـامطلوب» را پشـت سرگذاشت در واقع مکتب یاد شده دست کم به ایـن دلـیل کـه فسرض را بـر این میگذارد که کنشگران از طریق عمل روزمرهٔ خویش هر

روزه قیدوبسندهای خودشسان را بازتولید میکنسند بسه قسدرت سساختار ادغسان دارد. مفهوم پردازی مکتسب برسازی از رابطهٔ میان کنشگری و ساختار باعث طرح این نگرش می شسود که دگرگونی اجتماعی هم امکان پذیر و هم دشوار است . این حکم نوواقع گرایی که همهٔ دولتها به شکل معناداری هم هویت و همسان هستند ساختار نظری این مکتب را از پذیرش امکان میزان قابل ملاحظهای تغییر محروم می سازد .

در مجموع ، نوواقع گرایی و مکتب برسازی علائق اساسی مشابهی دربارهٔ نقش ساختار در سیاست جهان ، نتایج اقتدارگریزی برای رفتار دولت ، تعریف منافع دولت ، سرشت قدرت، و چشماندازهای دگرگونی دارند ولی در هر مورد با هم اختلاف نظر اساسی دارند.برخلاف نوواقع گرایی ، مکتب برسازی فرض میکند کنشگران و ساختارها متقابلاً یکدیگر را میسازند ، اقتدارگریزی را باید تفسیر کرد تا معنا پیدا کند ، منافع دولت جزو روند ساخت و پرداخت هویت است ، قدرت هم مادی وهم گفتمانی است، و دگرگونی در سیاست جهان هم امکان پذیر و هم دشوار است .

## مکتب برسازی : دو گونهٔ متعارف و انتقادی

هر اندازه مکتب برسازی از لحاظ نظری و شناختشناسی ، از ریشههایی که در نظریهٔ انتقادی دارد فاصله گیرد به گونهٔ «متعارف» مکتب برسازی تبدیل می شود. گرچه مکتب برسازی در عناصر اساسی با نظریهٔ انتقادی شریک است در عین حال به جای دنباله روی تمامعیار از نظریهٔ انتقادی در تمام مسیر انتقادی و پسانو گرایانه ای که این نظریه دارد با در پیش گرفتن قواعد تجربی دفاع یا رسمهایی، برخی مسائل را حل و فصل می کند [۲۹] . من از آن رو مکتب برسازی را چنین عرضه می دارم تا هم وجوه مشترک آن را بانظریهٔ سنتی روابط بین الملل بر جسته سازم وهم تفاوتهای آن را با نظریهٔ انتقادی که گاه به خطا با آن در آمیخته می شود [۳۰] . در ادامه با مشخص ساختن جنبه هایی از نظریهٔ انتقادی که در مکتب برسازی محفوظ مانده وهم آن جنبه هایی که

مکتب برسازی آنها را متعارف ساخته است رابطهٔ میان مکتب برسازی متعارف و نظریهٔ اجتماعی انتقادی را نشان خواهم داد. در نتیجه ، مکتب برسازی متعارف مجموعه اصولی است که از نظریهٔ اجتماعی انتقادی گرفته شده است البته بی آنکه از روش نظری یا شناختشناسانهٔ آن به شکل دربست تبعیت شده باشد . هم گونهٔ انتقادی و هم نوع متعارف مکتب برسازی در یک طرف خاکریزی قرار دارند که یوسف لاپید برای مشخص ساختن منطقهٔ نبرد مورد اشاره قرار داده است : در یک طرف (نظریهٔ غالب روابط بین الملل) تثبیت شده ، طبیعی ، تکبافت ، پایدار و گوهرین ، ودر طرف دیگر (نظریهٔ برسازی) بالنده، ساخته و پرداخته شده، مورد مناقشه، تعاملی، و روندگونه [۳۱] .

نوع متعارف و گونهٔ انتقادی مکتب برسازی در شالوده های نظری باهم شریکند. هدف هر دو «طبیعتزدایی» از جهان اجتماعی است یعنی کشف و برملاسازی تجربی این مسئله که چگونه نهادها ، رویّهوها و هویتهایی که مردم آنها را طبیعی ، مسلم و واقعیت میانگارند در واقع محصول کنشگری و زادهٔ ساخت و پرداخت اجتماعی هستند [۳۲] . هردو گونهٔ انتقادی و متعارف مکتب برسازی معتقدند که واقعیت و معانی بیناذهنی داده های تعیینکننده ای برای شناخت جهان اجتماعی هستند [۳۳]. هر دو اصرار دارند که همهٔ داده ها را باید «بافتمند» ببینیم یعنی باید آنها را با محیطی اجتماعی که بستر گردآوری داده ها بوده مرتبط سازیم و در دل آن قرار دهیم تا محیطی اجتماعی که بستر گردآوری داده ها بوده مرتبط سازیم و در دل آن قرار دهیم تا معنای شان را دریابیم [۳۳] . هردو به ارتباط میان قدرت و آگاهی ، قدرت عمل منضبط سازنده و معنابخش قائلند [۳۵]. همچنین هر دو اعادهٔ کنشگری به افراد بشر را می پذیرند . سرانجام ، هر دو بر واگردندگی خود و جامعه یعنی اینکه کنشکر و ساختار یکدیگر را می سازند تأکید دارند [۳۶] .

شاید متعارفتریین وجه مکتب برسازی حوزهٔ روششناسی و شناختشناسی باشد. بیرای نمونیه ، نویسندگان مقدمیهٔ نظری کتاب **فرهنگ امنیت ملی** به شدت و شاید بیه شکل قیابل دفاعی منکر آنند که نویسندگان همکارشان در این کتاب از «هیچ

روش شناسی تفسیری خاصی» استفاده کرده باشند [۳۷] . نویسندگان مقدمه یاد شده به دقت تأکید دارند که در این کتاب از «علم به نجار» فاصله نگرفتهاند و هیچ یک از نویسندگان همکارشان از این علم منحرف نشده یا موضوعیت آن را مورد تردید قرار ندادهاند [۳۸]. این موضع گیری نزد نظریهٔ انتقادی که به عنوان بخشی از شناخت شناسی اساسی خودش ادعانامهٔ بلندبالایی را علیه یافتباوری اقامه میکند مطرود است .

مكتب برسازي متعارف در عين حال كه اميد برملا ساختن تفاوتها ، هويتها و برداشتهای متعدد را دارد باز فرض را بر آن میگذارد که میتواند مجموعه شرایطی را مشخص سازد که تحت آن شرایط انتظار دیدن این یا آن هویت را می توان داشت . این همان چیزی است که مارک هافمن از آن چنین یاد کرده است : «شالودهباوری حداقل ، که می پذیرد جهانی اندیشی بخت آورد هم امکان پذیر است و هم می تواند ضروری باشد». برعکس ، نظریهٔ انتقادی هم امکان و هم مطلوب بودن شالودهباوری حداقل یا بخت آورد را انکار می کند [۳۹] . اشلی از همهٔ رویکردهای غیرانتقادی گلایه دارد که چرا «فروبسته شدن تحليل را پيشبيني ميكنند». تحليل گر با مجاز دانستن چنين فروبستگی زودهنگامی، در عادی یا طبیعی جلوه دادن امر مورد مشاهده مشارکت میکند و خطر پنهان ساختن الگوهای سلطهای را به جان میخرد که تنها با به تعویق انداختين فروبستگي ممكن بيود برملا شيود [۴۰] . بيراي رسيدن به نقطهٔ فروبستگي رضایت بخش ، مکتب برسازی رسمهای یافت باوری در مورد مشخصات نمونه ، روشهای افتراق ، دنباله گیری روندها ، و حذف روابط بی پایه را می پذیرد . به اعتقاد نظر یهیر داز انتقادی ، مکتب برسیازی با چنین انتخابی میتواند شناختی از واقعیت اجتماعـی به دست دهد ولی نمیتواند به انتقاد از مرزهای شناخت خودش برخیزد و این دقيقاً همان چيزي است كه نظريه انتقادي قصدش را دارد [۴۱] .

بدیسن ترتیب بـرای نمونه توماس برگر ادعاهایی را دربارهٔ هویتهای ملی ژاپنیها و آلمانـیها مطـرح مـیسـازد کـه تلویحـاً به نتیجهٔ معینی برای دورهٔ نامعینی از زمان آینده

اشاره دارد [۴۲] . طرح چنین ادعایمی مستلزم فرض عدم وجود امور غیرقابل مشاهدهٔ مربوط و نیز قبول این فرض است که رویّهها ، نهادها ، هنجارها و مناسبات قدرت شالودهساز تولید این هویتها ، تا اندازهای ثابت یا تثبیت شدهاند. نظریهپرداز انتقادی این را توهیم کنترل میدانید ؛ هیچ یک از این عوامل را به سهولت نمیتوان برای تحلیل یا پیشبینی به راحتی از پویایی انداخت .

این تفاوت ، خود را در نحوهٔ درک هویت در مکتب برسازی انتقادی و متعارف نیز نمایان می سازد . برسازان متعارف خواهان کشف هویتها و رویه های اجتماعی بازتولیدکنندهٔ آنها، و در مرحلهٔ بعد به دست دادن تفسیری از این مسئله هستند که چگونه هویتها به کنشهای معینی اشاره دارند . ولی نظریه پردازان انتقادی هدف دیگری دارند . آنها از این گذشته خواهان برملا ساختن هویتها ، نه بیان نتایج آنها بلکه تشریح این مسئلهاند که چگونه افراد به روایت واحدی از حقیقت طبیعی جلوه داده شده اعتقاد می یابند . به دیگر سخن ، هدف نظریهٔ انتقادی نابود ساختن افسانه ای است که دربارهٔ شکل گیری هویت وجود دارد ولی برسازان متعارف مایلند این هویتها را علل احتمالی بینگارند . بدین ترتیب ، نظریهٔ انتقادی مدعی نوعی از علاقهمندی به تغییر و توانایی ترویج دگرگونی است که از عهدهٔ مکتب برسازی متعارف برنمیآید .

از ایس گذشته ، در ارتباط با مسئلهٔ قبلی ، نظریه پردازان انتقادی به شکل خودآگاه به مشارکت خودشان در بازتولید ، ساخت بندی و تثبیت واحدهای اجتماعی مورد مشاهده شان ادغان دارند [۳۳] . آنان می دانند که کنشگر و مشاهده گر را هرگز نمی توان از هم جدا ساخت . برسازان متعارف این حکم را نادیده می گیرند و درعین حال تا اندازهٔ زیادی برداشتهای تفسیر گرایانه از ارتباط موضوعات باهم در داخل شبکه ای از معانی بیناذهنی را می پذیرند . مشاهده گر هرگز به همان موضوعی تبدیل نمی شود که در تحقیق خودنگرانهٔ انتقادی هست .

افسزون برایسن ، برسسازان متعارف و انتقادی در مورد خاستگاههای هویت هم با

یکدیگر اختلاف نظر دارنـد [۴۴] . برسـازان مـتعارف تفسـیری شـناختی از هویت را می بذیرند یا اصلاً هیچ تفسیری از آن به دست نمی دهند حال آنکه برسازان انتقادی به احـتمال بیشـتر قـائل بـه نوعـی از خـود بیگانگی هستند که از نیاز به هویت برمیخیزد . همان گونیه که بالاتیر خاطرنشان ساختیم مکتب برسازی متعارف وجود هویتها را می پذیرد و درصدد شناخت بازتولید آنها و اثراتشان بر می آید ولی برسازان انتقادی از نظر یهٔ اجتماعی انتقادی برای رسیدن به نوعی شناخت از خاستگاه هویت مدد می گیرند. بـرای نمونـه ، تسوتان تودوروف و آشیس ناندی معتقدندکه هویتهای اروپایی تازمانی که بـه ترتیـب بـا مردمانی در قارهٔ امریکا و هند روبهرونشده بودند کامل نبودند (در واقع هر خودی بدون دیگری ناقص و ناکامل است)[۴۵]. ضرورت تفاوت داشتن با دیگری برای تولید هویت خودمان را می توان در داستان خدایگان و بندهٔ هگل هم یافت . در داستان هگل، خدایگان قدرتمندتر نه می تواند هویت خودش را بشناسد و نه قدرت برتر خودش را اعمال كند مكر آن زمان كه بندهاش ، او را در ساخت و پرداخت آن هویت از طریق عمل یاری رساند. شاید برسازی متعارف بتواند این فرض را بیذیرد: نیاز دیگران برای ساختن خودمان ؛ ولی برسازی انتقادی به کمک نیچه ، فروید و لاکان از ایـن هم فراتر میرود [۴۶] . برسازی متعارف حاکم شدن تفاوت را مجاز می داند حال آنکه برسازی انتقادی به حذف و هضم دیگری در صورتی که برابر انگاشته شود یا سرکوب او اگر یست تر شمرده شود اشاره دارد [۴۷].

رویکرد نظریهٔ انتقادی در قبال هویت ، ریشه در فرضهایی دربارهٔ قدرت دارد [۴۸] . نظریه پرداز انتقادی قائل به اعمال قدرت در کلیهٔ تبادلات اجتماعی و وجود یک بازیگر مسلط در هر تبادلی است. بر ملاساختن این مناسبات قدرت ، بخش مهمی از دستور کار گوهری نظریهٔ انتقادی است ؛ از سوی دیگر ، برسازی متعارف دربارهٔ موضوع مناسبات قدرت «به لحاظ تحلیلی بی طرف» می ماند . گرچه برسازان متعارف هم مانند برسازان انتقادی به حضور همه جایی قدرت اعتقاد دارند زیرا معتقدند

رویه های اجتماعی، روابط اساسی قدرت را بازتولید میکنند ولی لزوماً علاقه ای به زیر سئوال بردن این مناسبات قدرت ندارد . این فرض نظریهٔ انتقادی که تمامی مناسبات اجتماعی مصادیق سلسله مراتب ، فرودستی ، یا سلطه هستند به شکل خنده داری شبیه انتظاراتی به نظر میرسد که واقع گرایان دربارهٔ سیاست جهان دارند [۴۹] . مفهوم پردازیهای متفاوت از قدرت ، دلالت بر دستورکارهای نظری متفاوتی دارد . در حالی که هدف برسازی متعارف به دست دادن شناخت و بینشهای تازه ای مبتنی بر برداشتهای بدیع است «نظریهٔ انتقادی محدودیتهای اجتماعی و برداشتهای فرهنگی را از منظر نفع والایی که بشر در روشنگری و رهایی دارد به تحلیل می گذارد» [۵۰] .

گرچه گونـههای متعارف و انتقادی مکتب برسازی در برخی موضع گیریها – اعتقاد به ساخت و پرداخت متقابل کنشگران و ساختارها، تلقی اقتدارگریزی به عنوان یک ساختهٔ اجتماعی ، قائل بودن به قدرت در هر دو وجه مادی و گفتمانی آن ، و تلقی هویتها و منافع دولت به عنوان متغیر – شریکند ولی برسازی متعارف اندیشههای نظریهٔ انتقادی را در خصوص نقش خودش در ایجاد دگرگونی نمی پذیرد و به برداشت اساساً متفاوتی از قدرت می چسبد [۵۱] .

# یک دستورکار پژوهشی برسازانه

هدف ما در این بخش آن است که با مطرح ساختن نوعی برنامهٔ پژوهشی – در تعبیر نسبتاً لاکاتوشی این اصطلاح [۵۲] – برای بررسی روابط بین الملل از منظر مکتب برسازی ، این مکتب را از حاشیه به متن آوریم [۵۳] . این دستورکار پژوهشی را در سه بخش ارائه میکنیم . گام نخست ، نشان دادن این حقیقت است که مکتب برسازی برداشتهایی از برخی معماهای کلیدی نظریه های غالب روابط بین الملل به دست می دهد که می تواند رقیب برداشتهای خود این نظریهها باشد . گام بعدی ، این است که بینیم خود مکتب برسازی نوید مطرح ساختن چه معماهای تازه و بدیعی را می دهد . و گام

## PersianPDF.com

۴۶۸ / نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

آخر این است که مکتب برسازی را به اقرار به ضعفهای خودش واداریم .

#### معماهای قدیمی ، راه حلهای برسازانه

مکتب برسازی می تواند تفسیرهای متفاوتی از توازن تهدید ، معماهای امنیتی ، تبیینهای نهادگرایی نولیبرال برای همکاری در شرایط اقتدارگریزی ، و نظریهٔ لیبرالی صلح مردمسالارانه به دست دهد.

تسوازن تهدید . نوواقع گرایی به ما می گوید که دولتها در برابر قدرت با هم متحد می شوند. استیون والت به درستی معتقد است که این حکم به لحاظ تجربی خطاست . او در عوض می گوید که دولتها در برابر تهدید با یکدیگر متحد می شوند . راه حل نافر جام این بود که ادعا کنیم دولتها نه در برابر قدرت بلکه در برابر انواع خاصی از قدرت، موازنه برقرار خواهند ساخت . این نوع خاص قدرت ، قدرت تحت اختیار یک دولت نسبتاً توانا و از لحاظ جغرافیایی نزدیک است که تواناییهای نظامی آفندی و نیات نظامی آفندی را پیشاپیش می توان محرز ساخت ولی نیات خصمانه بوی حشو می دهد . برخی از محققان برسازی به توازن تهدید به عنوان یکی از تفسیرهای غالب که بیش از بقیه استعداد کنار زده شدن با تفسیری برسازانه را دارد اشاره کردهاند [۵۵] . آنچه جایش خالی است نظریهای دربارهٔ ادراک تهدید است و این دقیقاً همان چیزی است که تفسیر برسازانه از هویت در اختیار ما می گذارد.

توزیع قدرت نمی تواند الگوهای اتحادی را که پس از جنگ جهانی دوم پیدا شد توضیح دهد ؛ توازن باید نه در برابر اتحاد شوروی بلکه در برابر ایالات متحده ایجاد میشد . اما موضوع این است که چگونه فرانسه ، انگلیس ، آلمان و ایالات متحده تواناییهای نظامی و مجاورت جغرافیایی اتحاد شوروی را برای خود تهدیدکننده دیدند .

تفسیر نوواقع گرایان این است که اتحاد شوروی با رفتار خودش ثابت کرد که تهدیدی عینی برای اروپای غربی است . تفسیر مکتب برسازی این است که هویتهای دولتی اروپای غربی، ایالات متحده ، و اتحاد شوروی که هر یک ریشه در محیط اجتماعی فرهنگی داخلی خودشان داشت در آنها برداشتهایی را از یکدیگر ایجاد کرد که مبتنی بر تفاوت هویت و عمل شان بود. برتری بالقوهٔ این رویکرد آن است که در مقایسه با رویکرد نوواقع گرا که برای رفتار شوروی معنایی عینی قائل است احتمال بیشتری دارد که تفاوتهای موجود در زمینهٔ نحوهٔ ساخت و پرداخت تهدید شوروی در نقاط مختلف را آشکار سازد.

برای نمونه ، بیایید تصور کنیم که ایالات متحده از آن رو در برابر اتحاد شوروی دست به ایجاد موازنه زد که شوروی هویت کمونیستی داشت و این معنای خاصی برای ایالات متحده داشت. اگر این تصور درست باشد بدان معناست که سایر هويـتهاي ممكـن شـوروي مانـند تهديـدي آسـيايي ، استالينيستي ، روس يا اقتدارگرايانه تأثيري نداشتهاست . نتيجه ؟ نخست ، نحوهٔ تلقى ايالات متحده از تهديد شوروي به عنوان تهديدي كمونيستي نبه تنها سمت گيري ضدكمونيستي اقدامات ايالات متحده را درطول جنگ سرد توضيح ميدهد بلكه ازآن گذشته به ما مي گويد كه ايالات متحده خودش را به چشم حامی ضدکمونیست مجموعهٔ خاصی از ارزشها هم در داخل وهم در خارج می دید . دوم ، باید نحوهٔ ساخت و پرداخت تهدید کمونیستی شوروی توسط ایالات متحده را در ارتباط با چگونگی برداشت کشورهای اروپای غربی از این تهدید شناخت. برای نمونیه ، اگر فرانسیه تهدید شوروی را یک تهدید روسی و به عنوان مصداقی از قدرت برتر روسیه در اروپا می دید در آین صورت آن کشور به سهولت با ماجراجوییهای ضدکمونیستی ایالات متحده برضد اتحاد شوروی همراه نمیشد . به ويــژه در حالــي كــه ايـالات مـتحده در جريان جنگ سرد ، جهان سوم را به چشم عرصهٔ نسبرد بسا کمونیسم ممثلاً در ویتسنام میدید اروپاییان به ندرت چنین برداشتی داشتند و در

عـوض دولـتهای جهـان سـوم را بـه دیـدهٔ بازیگرانی اقتصادی یا مستعمرات پیشین خود میدیدند .

معماهای امنیت . معماهای امنیت، زادهٔ بلاتکلیفی مفروض هستند [26] . بنابه فرض آنها جزو امور عادی سیاست جهان هستند زیرا از قرار معلوم دولتها نمی توانند با قطعیت یا اطمینان کافی از نیات دیگران با خبر باشند. ولی به همان اندازه که معماهای امنیت برای شناخت مناسبات ستیزآلود میان دولتها اهمیت دارد شواهد چندانی از وجود معماهای امنیت میان بسیاری از زوج دولتها یا گروههایی از دولتها به چشم نمی خورد : اعضای یک اتحادیه، اعضای یک نهاد اقتصادی ، شاید دو دولت مسالمت جو یا دو دولت بی طرف ، و غیره. در بررسی سیاست جهان شاید بهتر از همه این باشد که بلاتکلیفی را نه یک ثابت بلکه یک متغیر بینگاریم . مکتب برسازی می تواند از آنچه در بیشتر مواقع در مناسبات میان دولتها شاهدیم یعنی نبود هیچ امر تهدیدکنندهای برداشتی به دست دهد. هویتها با تمهید معنا ، از بلاتکلیفی می کاهند [20]

دولتها برداشتهای متفاوتی از دولتهای مختلف دارند . تواناییهای هستهای شوروی و فرانسه برای تصمیم گیران انگلیسی معانی گوناگونی داشت . ولی مسلماً یقین همیشه سرچشمهٔ امنیت نیست . آگاهی از اینکه دولت دیگری تجاوزپیشه است معمای امنیت را از میان برمی دارد ولی به جای آن ناامنی قطعی را می گذارد: اطمینان فزون تر از اینکه آن دولت در واقع ما را تهدید میکند . همان گونه که ریچارد اشلی با عرض ادب سخاو تمندانه به پیشگاه کارل دویچ خاطرشان می سازد در نبود «پیشینهای از برداشتهای متقابل و رویه های عادت شدهای که ادرک متقابل رویه ها ، معنای کنش اجتماعی را سمت و سو بخشند و محدود سازند» خود سیاست امکان ناپذیر می شود [۸۵]. رسالت تجربی مکتب برسازی برملا ساختن «پیشینه»ای است که بلاتکلیفی را به جای ثابتی که باید مغروضش انگاشت به متغیری تبدیل میکند که باید آن را شناخت .

همکاری نولیبرالمی. نولیبرالیسم استدلالهای مجابکنندهای دربارهٔ نحوهٔ دستیابی دولتها

به همکاری در میان خودشان ارائه میکند . تعامل مکرر ساده میان دولتها حتی زمانی که ترجیح دهند از یکدیگر بهرهکشی کنند بازهم میتواند به نتایج همیارانه راه برد. کمترین شرایط لازم برای چنین نتایجی شامل اینهاست: شفافیت عمل، توانایی زیر نظر داشتن هرگونه رفتار غیرهمیارانه و مجازات آن به شیوهای قابل پیش بینی ، به حد کافی پایین بودن نرخ کمشماری دستاوردهای آیندهٔ حاصل از رابطه (ارجگذاری چشمگیر این دستاوردها) ، و این امید که رابطه تا آیندهٔ قابل پیش بینی یایان نخواهد یافت [۵۹].

نهادهای بین المللی، به صورت رژیمها ، قوانین ، معاهدات یا سازمانها به فراهم شدن این شرایط لازم برای همکاری کمک میکنند . نهادها با داشتن قواعدی درباره اینکه نقض یک رابطه چیست به بالا رفتن اعتماد هر دولت از اینکه مورد بهره کشی قرار نخواهد گرفت و حرکت همیارانهٔ خودش پاسخ مشابهی خواهد گرفت کمک میکنند . نهاد ها با برقراری سازوکارهای رسمی برای نظارت و مراقبت ، دولتها را قادر می سازند تا ببینند سایر دولتها مشغول انجام چه کاری هستند واز این طریق هم، این اطمینان را تقویت میکنند که عهدشکنی پنهان نخواهد ماند و اقدام همیارانه در پی خود اقدامی میتوانند اطمینان بیشتری داشته باشند که هیچ نقضی بی مجازات نخواهد ماند. نهادها با رسمیت بخشیدن به این مناسبات کمک میکنند تا نرخ کم شماری دستاوردهای آینده برای هر دولت کاهش یابد و در عین حال انتظار هر دولت را دراین مورد که رابطه درآینده ادامه خواهد یافت تقویت میکنند [۶۰]

مکتب برسازی هم مانند نولیبرالیسم نتیجه میگیرد که همکاری در شرایط اقتدار گریزی امکان پذیر است ولی تفسیری که از چگونگی سربر آوردن همکاری به دست میدهد بسیار متفاوت است . را برت کیئن این دو فرض اساسی را قلب نولیبرالیسم میداند: توافقات بالقوه سودمندی میان دولتها وجود دارد که هنوز حاصل نشده است ، و دستیابی به آنها دشوار است [۶۱] . رویکرد برسازی را میتوان با تحقیق

در ایـن بـاره آغـاز کـرد کـه دولتها چه برداشتی از منافع خودشان در یک موضوع خاص دارنـد . سـپس توزیـع هویـتها و منافع دولتهای مربوط کمک میکند تا ببینیم آیا همکاری امکـانپذیـر اسـت یانه . فرض وجود منافع برونزا مانعی بر سر راه بسط نظریهای دربارهٔ همکاری است .

دور هم نشستن دوستان برای مذاکره دربارهٔ یک توافق تجاری ( برخلاف گرد آمدن دشمنان یا ناآشنایان) بر تمایل یک دولت برای در پیش گرفتن حرکتی همیارانه تأثیر می گذارد . شاید دولت یاد شده دیگر نفع خودش را در بهره کشی یکجانبه از دولت دیگر نبیند . شاید به جای آن خودش را با دیگران در تعقیب ارزشی جز نفع راهبردی تنگبینانه شریک ببیند . منکور اولسون درکتاب **منطق کنش جمعی** وضعیتهایی را مشخص ساخته است که در آنها به رغم بالا بودن شمار بازیگران ، نبود گروهی به آن اندازه بزرگ که نوعی مصلحت عمومی ایجاد کند ، ولی وجود گروهی به آن اندازه کوچک که بتواند مشکلات هماهنگی را برطرف سازد ، نبود هیچ گونه رهبر چیرهای ، و غیره همکاری نسبتاً آسان است . اینها وضعیتهایی است که درآنها نوعی مسانی هویت وجود دارد به گونه ای که بازیگران دروهلهٔ نخست در یک بازی غیرهمیارانه قرار ندارند . این ژرفاندیشی چندان مورد توجه قرار نگرفته است . تفسیر برسازانهٔ همکاری، این گونه همبستگیهای بیناذهنی را به عنوان امری مسلم بازسازی

وقتی یک نولیبرال در بارهٔ دشواری حصول توافق قلم میزند معمولاً یک مشکل خاص را مد نظر دارد : بلاتکلیفی یا عدم اطمینان . بسیاری ازسازوکارهای نهادی که در بالا برشمردیم هدفشان کاهش بلاتکلیفی در میان دولتهاست : تأمین شفافیت؛ تسهیل تکرار ؛ ایجاد امکان برهم زدن توافق ، و مسلماً ایجاد قواعد ، تواناییهای نظارتی، و آیینهای داوری . طرفداران مکتب برسازی اهمیت همهٔ اینها را میپذیرند ولی می گویند باید پیش از همهٔ اینها یک مسئله را مطرح ساخت : آیا احتمال ندارد که

سطح اطمینان، متغیری همبسته با هویت و عمل باشد و به فرض ثابت ماندن سایر امور هرچه اطمینان کمتری داشته باشیم برای ایجاد همکاری به تمهیدات نهادی بیشتری نیاز باشد، حصول همکاری دشوارتر باشد ، و احتمال بیشتری وجود داشته باشد که همکاری از هم بپاشد؟

نولیبرالیسم به ایس نتیجه رسیده است که بخش مهمی از تضمین متابعت از توافقات، به ایجاد شهرت درمورد قابل اعتماد بودن بازمی گردد [۶۲] . یکی از مهم ترین مؤلفه های قدرت گفتمانی ، توانایی بازتولید نظم و پیش بینی پذیری در شناختها و انتظارات است . ازاین جهت ،هویتها نوعی شهرت انعقادیافته هستند یعنی نزدیک ترین وضعیتی که فرد در زندگی اجتماعی میتواند با موقعیتی داشته باشد که در آن با اطمینان انتظار تکرار کنشهای یکسانی از بازیگر دیگری می رود . هویتها شهرت را دل خود دارند ؛ یک هویت خاص کافی است تا اطلاعات تشخیصی لازم دربارهٔ اقدامات اجتماعی یک دولت را درقبال دولتهای دیگر در حوزه های خاص به دست آوریم [۶۳] .

در طرف دیگر چرخه زندگی ، نولیبرالها معتقدند مرگ نهادها هنگامی فرا می رسد که اعضای شان دیگر «انگیزهای برای حفظ آنها نداشته باشد» [۶۴] . ولی یکی از معماه ای جان سخت تری که برای نولیبرالها مطرح است این است که چرا این نهادها پس از آن هم که قدر ته ای بزرگ نفع آشکاری در بقای آنها ندارد باز دوام می آور تد . پاسخهایی که آنه اداده اند شامل تأخیرهای ناشی از مقاومت سیاسی داخلی در برابر تغییر ، تثبیت شدگی ترتیبات نه ادی ، و هزینه های تعامل برای تجدید مذاکره درباره توافق ت و برقراری نظمی تازه بوده است [۶۵] . فرضیهٔ جایگزینی که مکتب برسازی مطرح می سازد این است که اگر هویتهای باز تولید شده توسط رویته های اجتماعی تشکیل دهندهٔ یک نهاد، فراتر از واحدهای خودپرستی رود که نولیبرالها آنها را در حال اجرای بازی راهبردی فرض میکنند و باعث شود اعضای نهاد ، یکدیگر را به چشم شرکای یک اقدام بزرگ مشترک ببینند در این صورت حتی اگر قدرت و منافع آشکاری

که شالودهٔ آن نهاد بوده است دگرگون شود باز آن نهاد پایدار خواهد ماند [۶۶] دانکن اسنایدل در شرح ریاضی واری که دربارهٔ آنچه بیش از همه احتمال دارد با تضعیف قدرت چیره پیش آید به دست میدهد یکی از متغیرهایی را که به نظریه کشیده نشده است «نفع و علاقه مندی به رژیم» میداند که نسبت مستقیم آشکاری با تمایل به صرف منابع برای حفظ رژیم پس از افول قدرت چیره دارد [۶۷] . پژوهش برسازانه از طریق کندوکاو در سرشت هنجارها ، رویه ها ، و هویتهای سازندهٔ اعضای یک نهاد می تواند به این متغیر ، متحوای گوهرین قابل سنجشی ببخشد .

گرچه برسازان و نولیبرالها دراین نکته همنظرند که اقتدارگریزی مانع همکاری دولـتها بـاهم نمـیشـود ولی نحوهٔ درک آنها از پیدایش و بازتولید همکاری به تفسیرها و دستورکارهای پژوهشی بسیار متفاوتی راه میبرد .

صلح مردم سالارانه . ایس حکم که دولتهای مردمسالار با یکدیگر به جنگ برنخاستهاند یکی از قواعد تجربی درجست وجو به دنبال نظریه است . در این زمینه نه تفسیرهای ساختاری و نه تفسیرهای هنجاری چندان کامیاب نبودهاند [۸۸] . تفسیرهای ساختاری برایسن فرض پایه می گیرند که قوهٔ مجریهای را که پیوسته جنگ طلب باشد مردم صلحدوست و نهاده ای متشکل از نمایندگانی که به درستی انتخاب شده باشند – البته تنها زمانی که دشمنان ، دولتهایی مردمسالار باشند – محدود خواهند ساخت . توسط آنها – بازار ، حل و فصل مسالمت آمیز اختلافات، حق رأی ، متمم اول قانون اساسی ایالات متحده – غیرقابل دفاع و این فرض اساسی آنها که این هنجارها عملاً برای تصمیم گیران دولتهای مردمسالار وقتی میان جنگ و صلح با دیگر مردمسالاریها دست به انتخاب میزنند اهمیت دارد به آزمون کشیده نشده است.

مکتب برسازی کاملاً برای آزمون و تجدیدنظر اساسی درصلح مردمسالارانه مناسب است [۶۹] . رویکرد برسازی هدفش درک این مسئله است که چگونه رویّههای

اجتماعی و هنجارهای دولتها هویتها و منافع آنها را میسازد . بناء علیهذا، اگر مردمسالاریها به جنگ هم نمی روند باید دلیلش برداشتی که از هم دارند ، تفسیرهای بیناذهنی از یکدیگر ، و رویّههای اجتماعی ـ بین المللی ملازم با این تفسیرها باشد[ ۷۰]. ولی مکتب برسازی میتواند تفسیر کلیتری از پهنههای صلح به دست دهد که محدود به مردمسالاریها نباشد . دورههای مختلف تاریخ افریقا و امریکایی لاتین شاهد سالهای متمادی از نبود جنگ یا ندرت جنگ میان دولتها بوده است . این دورههای صلح جویانه آشکارا نشان از هیچ گونه شاخص «عینی» مردمسالاری نداشتهاند. شاید با تحقیق دربارهٔ اینکه دولتهای افریقا و امریکای لاتین چگونه برداشتی از خود و دیگران دارند بتوان این پهنههای فراموش شده از «صلح اقتدار گرایانه» را شناخت .

## معماهای مکتب برسازی

مکتب برسازی تفسیری از سیاست هویت به دست میدهد [۷۱] . راهی برای شناخت این مسئله پیشنهاد میکند که چگونه ملتگرایی ، قومیت ، نژاد، جنسیت ، مذهب و جنسمایگی ، و سایر همبستگیهای بیناذهنی یک به یک درتفسیر سیاست جهان نقش دارند . درک این که چگونه هویتها ساخته میشوند ، چه هنجارها و رویّههایی با بازتولید آنها همراه است و چگونه آنها یکدیگر را میسازند بخش مهمی ازبرنامهٔ پژوهشی مکتب برسازی را تشکیل میدهد .

گرچه ملت گرایی و قومیت در نظریه های غالب روابط بین الملل مورد توجه بیشتری قرار می گیرند ولی به جنسیت ، جنس مایگی ، نژاد ، و مذهب توجه به مراتب کمتری شده است و به یقین، هیچ یک از آنها در تفسیر های نوواقع گرایانه یا نولیبرالی از نحوهٔ عملکرد جهان جایی ندارد . [۷۲] . مکتب برسازی نوید پرداختن به این مسائل را می دهد نه صرفاً از آن روکه آنها باب روزند یا تا پیش از این کم ارزش شمرده شده اند بلکه به این دلیل که آنها به عنوان انواعی از هویت ، جایگاهی محوری در نحوهٔ شناخت

پدیـدههـای اجتماعـی در مکتـب برسـازی دارنـد . مکتب برسازی مقدمتاً فرض را براین مـیگـذارد که هویتها بالقوه بخشی از رویّههای سازندهٔ دولت و بنابراین مولد کنشهای آن در داخل و خارج هستند [۷۳] .

یکی از مهم ترین نتایجی فرعی این توجه به سیاست هویت ، احیای تفاوتها میان دولتهاست. یک دولت واحد عملاً در سیاست جهان در چهرهٔ بازیگران مختلفی جلوه گر می شود و دولتهای گوناگون براساس هویتهای هر یک از دولتهای دیگر، رفتار متفاوتی در قبال آنها دارند. اگر این گفته درست باشد پس باید الگوهای متفاوتی از رفتار را از گروههای مختلف دولتها که هویتها و منافع گوناگونی دارند انتظار داشته باشیم . [۷۴] . گرچه وسوسه می شویم که بگویم شباهت، همکاری آفرین است ولی نمی توان پیشاپیش چنین ادعا کرد . هویتها برای هر دولت معنایی به مراتب فراتر از یک برچسب صرف را دارند. هویتها به هر دولت برداشتهایی از دیگر دولتها ، سرشت ، انگیزهها ، منافع، اقدامات احتمالی ، ایستارها و نقشهای شان در هر بافت سیاسی مشخص می دهند .

اینکه دولت دیگری را به عنوان فلان هویت و نه هویتی دیگر بشناسیم پیامدهایی برای کنشهای ممکن خودمان و آن دولت دیگر دارد . برای نمونه ، مایکل بارت این گمانه را مطرح ساخته است که علت شکست بازدارندگی در برابر عراق در کویت در سال ۱۹۹۰ این بود که عراق ، عربستان سعودی رانه به چشم یک دولت «حاکم» بلکه به دیدهٔ یک دولت «عرب» می دید . برداشت عراق دربارهٔ عربستان سعودی به عنوان یک دولت عرب تلویحاً دلالت برآن داشت که ریاض هرگز اجازهٔ استقرار نیروهای ایالات متحده را در سرزمین اعراب نخواهد داد . اگر عراق ، عریستان سعودی را بانگاهی واقع گرایانه ، یک دولت حاکم می شناخت دراین صورت شاید این انتظار برایش مطرح می شد که سعودیها در برابر اقدمات عراق در کویت دست به ایجاد موازنه زنهند و از جمله اجازهٔ مداخلهٔ نظامی ایالات متحده را بدهند و از همین رو از تجاوز به

کویت باز داشته می شد [۷۵] . به دیگر سخن ، پیش بینی واقع گرایان دربارهٔ توسل دولتها به برقراری توازن مانند آنچه عربستان سعودی کرد مبتنی بر هویت خاص و واحدی است که عراق به آن کشور نسبت می داد . ولی اگر همان گونه که مکتب برسازی می گوید هویتهای گوناگون امکان پذیر باشد ، جهان نوواقع گرایان کوچکتر از آن چیزی خواهد بود که خود آنان ادعا می کنند .

یا ممکن است دولت دیگر اصلاً به چشم یک «دولت» دیگر دیده نشود بلکه یک متحد، دوست، دشمن ، تضمین کنندهٔ مشترک ، تهدید ، یک مردمسالاری و غیره تلقی گردد [۷۶] . سرانجام انتظار مکتب برسازی در مورد وجود هویتهای چندگانه برای بازیگران سیاست جهان بر توجه به بافتهای تاریخی محلی پایه می گیرد . این پذیرش هویتها که به جای آنکه بر فرضهای از پیش مسلم انگاشته شده مبتنی باشد به شیوه تجربی ایجاد و بازتولید شده است بررسی سیاست جهان را به روی واحدهای اساساً متفاوتی می گشاید [۷۷]. فرضیهپردازی دربارهٔ تفاوتهای میان دولتها امکان فراتر رفتن از مشخصههای دوگانه در روابط بینالملل مانند مردمسالار \_ غیرمردمسالار ، قدرت بزرگ \_ قدرت غیربزرگ ، شمال \_ جینوب و جز آن را فراهم می سازد. درحالی که این محورهای مشترک تحلیل ، مسلماً موضوعیت دارند ولی مکتب برسازی نوید تبیین بسیاری همبستگیهای هویتی معنادار دیگری را در سیاست جهان می دهد .

سومین نوید مکتب برسازی ، بازگرداندن فرهنگ و سیاست داخلی به نظریهٔ روابط بین الملل است . چون مکتب برسازی درباب هستی شناسی لاادری گری پیشه می کند – یعنی هیچ متغیر خاصی را به عنوان متغیر معنادار منظور یا حذف نمی کند – قائل به هیچ گونه جدایی بین رشتهٔ روابط بین الملل و رشته های فرعی مقایسهای (یا درواقع هیچ حوزهای) نیست . مکتب برسازی هیچ گونه تکیهٔ ذاتی روی تفسیرهای مبتنی بر «تصویر دوم» از سیاست جهان ندارد . درواقع ، یک انتقاد بجا این است که مکتب برسازی برای مدتی بیش از حد طولانی در سطح تحلیل سیستمی باقی مانده

است [۷۸] . با این حال ، مکتب برسازی رویکرد نویدبخشی را برای آشکار ساختن آن ویژگیهایی ازجامعه ، فرهنگ و سیاست داخلی دراختیار ما میگذارد که برای هویت دولت و اقدام دولت در سیاست جهان تعیینکنندهاند. تفسیر مکتب برسازی میتواند به شیوههای مختلفی در سطح داخلی عمل کند که من در اینجا تنها چندتایی از آنها را برمی شمارم.

هـ گونه هويـت دولـت درسياسـت جهـان تا اندازهاي زادهٔ رويّههايي اجتماعي است که آن هویت را در داخل میسازند [۷۹] . بدین ترتیب ، سیاست هویت در داخل محدودكننده و مؤيد هويت ، منافع و اقدامات دولت در خارج است. آشيس ناندي دربارهٔ رابطهٔ نیزدیک هویتهای نسلی و جنسیتی که در دوران ملکه ویکتوریا در داخل انگلیس وجـود داشـت بـا استعمار هند قلم زده است . در انگستان دوران ویکتوریا خط فاصل بسیار دقیقی میان دوجنس و نیز میان نسلها کشیده شده بود و نسلهای مختلف را به ترتیب به جوان و پیر ، مولد و نامولد تقسیم میکرد. سلطهٔ استعماری انگستان سلطهای مردانه در رابطه با تسلیم زنانهٔ هند قلمداد می گردید و فرهنگ هند فرهنگی کودکانه و ابتدایمی شناخته میشد. بدین ترتیب برداشتهای انگلستان عصر ملکه ویکتوریا از خودش موجد دریافت خاصی از هند در انگلیسیان شد [۸۰] . در حالی که تفسیرهای مرسوم از استعمار و امپریالیسم برای تبیین مناسبات سلطه و فرودستی بر نابرابریهای موجود از لحاظ قدرت مادی تکیه می کنند طرفداران مکتب برسازی اضافه می کنند که بدون کندوکاو در این باره که چگونه هویتهای امپریالیستی هم در داخل و هم در ارتباط با دیگران فرودست در خرارج سراخته و پرداخته می شوند هیچگونه تفسیری از چنین نا البح سلسله مراتبی کامل نیست [۸۱] . حتی اگر قدرت مادی برای ایجاد امپریالیسم لازم باشـد بازتولـيد آن را بـدون تحقـيق در رويّـههـاي اجتماعـي مـلازم با امپرياليسم و قدرت گفتمانی به ویژه به صورت هویتهای مربوطه که در اختیار دارند نمی توان فهمید . ممکـن اسـت در داخـل خود دولت هم حوزههایی از عمل فرهنگی وجود داشته

باشد که از طریق نهادینهسازی و اعتباربخشی ، آن اندازه قدرت پیدا کنند که نفوذی اساسبی یا علّی برسیاست دولت اعمال نمایند [۸۲] . نیاز مفروض دولت به ساختن و يرداختان هويتلى ملى باراى خلود در داخل كله اقلتدار استخراج منابع توسط دولت را مشـروعیت بخشد برهویت دولت در خارج تأثیر دارد. تفسیر برسازانهٔ انتقادیتر میتواند از مفروض انگاشتن نیاز دولت به دیگران در سیاست جهان برای توجیه حکومت خودش در داخل آغاز شود [۸۳]. آخرین نوید مکتب برسازی آن اندازه که به راهبرد پیژوهش باز می گردد ربطی به موضوعات پژوهش ندارد. مکتب برسازی رویکردی پژوهشی را عرضه میدارد که به سهولت با حوزهها و رشتههای علمی مختلف درمیآمیزد. خبود مکتب برسازی محصول در آمیختن زبانشناسی ساختاری ، نظریهٔ سیاسی پسانوگرا ، نظریهٔ انتقادی، بررسیهای فرهنگی و رسانهای، نقادی ادبی، و بیشک حـوزههـا و رشـتههـاي ديگري است. مكتب برسازي به هيچ وجه خود را برترين نظريهٔ سیاست بین الملل نمی داند بلکه دست همکاری به سوی دیگر رویکردها چه در داخل حبوزهٔ علبوم سیاستی و چنه در بنیرون از آن دراز منیکند. منتون نوشنته شنده دربنارهٔ تصـمیمگـیری، فرهـنگ سیاسی، جامعهپذیری، و روانشناسی شناختی و اجتماعی تجربی ظاهراً نويدبخش ترين همكاران مكتب برسازي در اين زمينه هستند.

## مشكلات مكتب برسازى

برنامهٔ پژوهشی مکتب برسازی هم مانند هر برنامهٔ پژوهشی دیگری ناهنجاریهای تبییننشدهای در دل خود دارد ولی وجود این ناهنجاریها ایجاب نمیکند که در صدد حمایت کور از آن برآییم. مکتب برسازی متعارف یک مشکل بزرگ دارد که خود به اجیزای متعددی قابل تقسیم است. فریدریش کراتوکویل معتقد است که هیچ نظریهٔ فرهنگی نمیتواند جای نظریهٔ سیاست را بگیرد [۸۴]. پل کوورت و جفری لگرو خاطرنشان ساختهاند که هیچ یک از نویسندگان کتاب کاتزنشتاین نظریهای علّی دربارهٔ

ساخت و پرداخت هویت عرضه نکردهاند [۸۵]. هر دوی این انتقادات به همان اندازه که با هم تفاوت دارند و چارههای متفاوتی را میطلبند بجا هم هستند.

سخن کراتوکویل این نکته را برجسته میسازد که برسازی نه یک نظریه بلکه یک رویکرد است. و اگر هم نظریه باشد، نظریهای دربارهٔ روند است و نه دربارهٔ نتیجهٔ گوهری. برای دستیابی به چنین نظریهای، برسازی باید نظریهای دربارهٔ سیاست را قبول کند که آن را فعال سازد. از این لحاظ، نظریهٔ انتقادی به مراتب پیشرفتهتر از برسازی متعارف است ولی این پیشرفت بهایی داشته است که ممکن است بسته به منافع تجربی، نظری، و یا زیباشناختی، مایل به پرداخت آن باشیم یا نباشیم. پیش از این نشان دادم که چگونه برخورد مکتب برسازی انتقادی و متعارف با خاستگاههای هویت و سرشت قدرت با هم تفاوت دارد.

در همین جاست که نظریهٔ انتقادی، نظریهٔ برانگیزندهٔ خودش را دربارهٔ سیاست مییابد. نظریه پردازان انتقادی با مبنا قرار دادن این فرض که هویتهای خود و دیگران به طرز ناگشودنی در نوعی رابطهٔ قدرت به هم گره خورده است و دولت ابزار برقراری سلطه است میتوانند تفسیرهای نظری جاندارتری از سیاست هویت به دست دهند: دست کم در ابعاد مشخص شدهٔ سلسله مراتب، فرودستی، سلطه، رهایی و کشمکش دولت- جامعه.

اما بهایی که برای چنین نظریه هایی دربارهٔ سیاست پرداخته می شود طبیعی جلوه دادن برخی «واقعیتها»، ممتاز دانستن مناسبات اجتماعی سلطه و سلسله مراتب است. به یقین، نظریهٔ انتقادی مدعی بالاترین درجهٔ پذیرش گوناگونی و دگرگونی است ولی نکته این است که نظریهٔ سیاست آن پیشاپیش فروبسته تر از نظریهٔ سیاست برسازی متعارف است که به کمویژگی شماری نظری متهم شده است. مشکل کمویژگی شماری از آن رو پدید می آید که برسازی متعارف به عنوان نظریه ای دربارهٔ روند، حتی وجود عناصر اصلی علّی/ سازندهٔ خودش را مشخص نمی سازد چه رسد به مشخص ساختن سرشت

یا ارزش دقیق این عناصر: هویتها، هنجارها، رویّهها، و ساختارهای اجتماعی. در عوض، مکتب برسازی مشخص می سازد که این عناصر به لحاظ نظری چه موقعیتی نسبت به هم دارند و بدین ترتیب برداشتی از یک روند و یک نتیجه به دست می دهد ولی هیچ گونه پیش بینی پیشاپیشی نمی کند. مزیتهای چنین رویکردی در غنای بی نظیر شرحی که دربارهٔ سازوکارهای علّی/ سازنده در هر بافت اجتماعی مشخص به دست می دهد و پذیرشی است که نسبت به کشف دیگر عناصر نظری اساسی فعال از خود نشان می دهد (که بر خلاف نظریهٔ انتقادی صرفاً در تحلیل نهایی صورت نمی گیرد). اما هزینه اش، خالی ماندن جای نظریهای علّی دربارهٔ هویت است.

معمایمی کے وجبود دارد این است که ہر چه برسازی متعارف بیشتر برای ارائۂ چنین نظریهای تـلاش میکند امکان یذیرش هستیشناختی روشهای تفسیریش را بیشتر از دست میدهد. ولی این معما به صورت یک طیف پیوسته است و نه به شکل یک تقابل دوتایی. طرفداران مکتب برسازی متعارف در عمل می توانند عناصر نظری خودشان را از پیش مشخص سازند و چنین هم میکنند. تنها به عنوان یک نمونه، حتی یکسی از نویسندگانی که در کتاب کاترنشتاین قلم زدهاند در تحلیلهایشان به ارزیابی جنسیت، طبقه، یا نژاد نپرداختهاست. غرض از مطرح ساختن این حقیقت (و نه انتقاد) برجسته سباختن این مسئله است که چگونه برسازان متعارف بر اساس نفع تجربی و مقدمات نظری، دامنه های نظری پیشینی خودشان را محدود می سازند. وانگهی، برسازان متعارف اگر بخواهند می توانند دست به پیش بینی بزنند. تنها محدودیتی که دارند این است که ساختارهای اجتماعی را که خودشان نشان دادهاند محدودکنندهٔ بازتولید هویتها، منافع، هنجارها و رویّهها در نوعی بافت اجتماعی هستند تا چه حد بادوام میدانند. برای نمون، وقتبي ريس كاپن ميگويد اعضاي سازمان پيمان آتلانتيک شمالي (ناتو) يكديگر را به چشم متحدان لیبرال و نه به عنوان دولتهای واقع گرایی میبینند که در برابر تهدید دست به ایجاد توازن بزنیند در واقع پیشبینی میکند: اگر اعضای ناتو یکدیگر را به

چشم متحدان ليبرال ببينند ناتو حتى پس از برطرف شدن تهديد هم دوام خواهد آورد. یکی از موانع توسعهٔ مدلی علّی از هویت، سکوت برسازی متعارف دربارهٔ موضوع وجود قصد و نیت است. نظر یه دازان انتقادی، قرص و محکم بی تفاوتی خودشان را نسبت بـه ایـن موضـوع اعـلام میکنند: احراز رابطهٔ علت و معلولی، هدفی فریبینده و فریبکارانه است. کوورت و لگرو یادآور میشوند که تمامی نویسندگان مقالات کتاب کاتزنشتاین چیزی بیش از وجود رابطهٔ همبستگی را میان یک هویت و یک نتیجهٔ محرز نساختهاند. ولی در واقع این نویسندگان کاری به مراتب فراتر از این مـیکنـند: آنهـا تبیینهای جایگزین را کنترل میکنند و رابطهٔ میان هنجارها و منافع و نتایج را نشبان میدهند. ولی آنچه جایش خالی است تصمیمگیری بر اساس هویت است. در ایـنجا هـم زودجـوش بـودن مکتب برسازی امکان تلاش برای دستیابی به یک راهحل را فراهم میسازد. ممکن است پاسخ، در تلاش برای درآمیختن روند برسازانه با روند روانشناسانه نهفته باشد. کوورت و لگرو به بحث دربارهٔ این امکان بر حسب کارهایی مییدردازند که مرلیـن بروئر و جاناتان ترنر در زمینهٔ روانشناسی اجتماعی تجربی انجام دادهاند [۸۶]. اگر امکان احراز پیوندی علّی میان یک هویت خاص مانند نظامی ستیزی ژاپنـیها و علاقـه بـه مخالفـت با هزینههای نظامی ژاپن (یا میان اعتقاد به یک هنجار مانند مداخلهٔ بشردوستانه و اقدام برای عملی ساختن آن هنجار وجود داشته باشد شاید بتوان از طریق کار مستمر روی رابطهٔ میان هویت و رفتار در روان شناسی اجتماعی بدان دست ىافت.

آخریسن مشکل مکتب برسازی در واقع بیش از آنکه یک معضل باشد یک مزیت است. نظریهٔ روند مکتب برسازی و پای بندی آن به توصیف تفسیر گرایانهٔ پرمایه، فشار فوقالعادهای به محقق وارد می آورد تا کوهی از دادههای تجربی پر شاخ و برگ را گرد آورد. بازسازی عملکرد سیاست هویت حتی در حوزهای محدود و برای دورهای کوتاه مستلزم خواندن هزاران صفحه مطلب، ماهها مصاحبه و زیرورو کردن بایگانیها، ومشتی

فعالیتهای کمتر مرسوم مانند سوار شدن بر وسایل حمل و نقل همگانی، ایستادن در صفها و رفتن به میخانه ها و قهوه خانه ها برای شرکت جستن در رویه های محلی است. (که البته این آخری لزوماً چندان طاقت فرسا نخواهد بود). نکته ای که در اینجا مطرح است این است که شواهد لازم برای شناخت یک هویت ملی، رابطهٔ آن با هویتهای داخلی، رویه های سازندهٔ هر دوی آنها، منافع تلویحی مستتر در آنها، و ساختار اجتماعی کلی ضرور تا گسترده و متنوع است. مکتب برسازی یک راه میان بر نیست.

## نويد مكتب برسازى

فرضهایی که شالودهٔ مکتب برسازی را تشکیل میدهد برداشت متفاوت آن را از سیاست جهان توضیح میدهد. چون کنشگران و ساختارها یکدیگر را می سازند در صورت عدم بازسازی معنای بیناذهنی این ساختارها و کنشگران، نمی توان رفتار دولت در برابر توزیعهای متفاوت قدرت یا اقتدارگریزی را فهمید. از آنجا که کنشگران هویتهای متعددی دارند و این هویتها دلالت بر منافع متفاوتی دارند نمی توان از پیش و از بیرون، منافغ یکسانی را به همهٔ دولتها نسبت داد. چون قدرت، هم مادی و هم گفتمانی است رفتار الگودار در گذر زمان را باید به چشم نتیجهٔ قدرت مادی یا اقتصادی که هماهنگ با ساختارهای ایدئولوژیک، رویته های اجتماعی، هنجارهای نهادینه شده، و شبکههای بنیاذهنی معنا در کار است شناخت. بزرگترین قدرت، قدرتی است که کنشگران را و گفتمانی را باز تولید می کنشهایی را متصور بدانند که ترتیبات اساسی قدرت مادی و گفتمانی را بازتولید می کنند. چون ساختارهای اجتماعی از دید مکتب برسازی هم می مادی دا از روی طبع، تنها کنشهایی را متصور بدانند که ترتیبات اساسی قدرت مادی و گفتمانی را بازتولید می کنند. چون ساختارهای اجتماعی از دید مکتب برسازی هم و گفتمانی را بازتولید می کنید. در سیاست جهان هم دشوار و هم امکان پذیر قلمداد

تفسیر تازهای که برسازی متعارف از معماهای نظریههای غالب روابط بینالملل به دست میدهید بیر نتایج مفروضات این مکتب پایه میگیرد. چون هرگز نمی توان از

پیش و به شکل همیشگی و ثابت گفت که چه چیزی تهدید است باید آن را به عنوان نوعی برسازی اجتماعی از دیگران تلقی کرد و در همان سطح به نظریه کشید. چون هویتها، هنجارها، و رویه های اجتماعی از بلاتکلیفی میکاهند نباید معمای امنیت نقطه آغاز تحلیل مناسبات میان دولتها باشد. از آنجا که دولتها در بافتهای اجتماعی متعددی جای دارند هرگونه تفسیر از (عدم) همکاری میان آنها باید از کندوکاو در این باره آغاز شود که چگونه برداشتهایی که دولتها از هم دارند منافع مربوطهٔ آنها را پدید میآورد. چون انتظار وجود همسانیهای هویتی می دود الگوهای رفتاری که محققان را وامی دارد قائل به صلح مردم سالارانه شوند باید ما را به در نظر گرفتن پهنههای صلح کلی تر

تفسیر برسازی متعارف از سیاست در حد فاصل نظریه های غالب روابط بین الملل و نظریهٔ انتقادی جای می گیرد. برسازی متعارف این پیش فرض نظریه های غالب را که سیاست جهان چنان همگون است که می توان انتظار داشت با نظریه پردازی دربارهٔ آن به قوانین عمومی معتبری دست یابیم مردود می شمارد. همچنین این موضع گیری برسازی انتقادی را هم نمی پذیرد که سیاست جهان چنان ناهمگون است که به ناچار باید تنها در جست و جوی امور یکتا و وجوه افتراق بگردیم. بر خلاف هر دوی اینها، برسازی متعارف فرض را بر آن می گذارد که باید به دنبال ذهنیتهای مشترک در سیاست جهان باشیم، به دنبال حوزه هایی که در آنها کنشگران برداشتهای مشابهی از یکدیگر دارند و به همین واسطه در یک بافت مشخص الگوهای عمل قابل پیش بینی و بازسازی پدید می آید.

نظریه های غالب روابط بین الملل سیاست جهان را به چشم کل یکپارچهای مینگرند که نه زمان و نه مکان در آن تنوع و تمایز پدید می آورد. نظریهٔ انتقادی، سیاست جهان را چونان رشته ای از اجزایی می داند که هرگز نمی توانند با هم جمع شوند و کلیت واحدی را بسازند، و تلاشهایی را هم که برای ساختن چنین کلیتی

صورت می گیرد به چشم حرکتی سیاسی برای تحمیل نوعی نظم خردباورانهٔ به ظاهر طبیعی بر تفاوتهای مهارنشدنی می بیند. از سوی دیگر، برسازی متعارف جهان را همچون رشته ای پیچیده و گسترده از حوزه های متفاوت می داند که حتی با شناخت همه آنها هم نمی توان به تصویر کاملاً منسجمی از سیاست بین الملل دست یافت. اما تبیین نشده گذاشتن هر یک از این حوزه ها قطعاً باعث شناختی از جهان می شود که از لحاظ نظری رضایت بخش نخواهد بود. در عمل، نوید مکتب برسازی، باز گرداندن نوعی نظم و پیش بینی پذیری نسبی به سیاست جهان است که نه زادهٔ همگونی تحمیل شده بلکه محصول درک تفاوتهاست.

#### يادداشتها

۱. مهمترين اثر نوواقع گرايانه همچنان كتاب كنت والتس است:

Kenneth N. Waltz, *Theory of International Politics* (Reading, Mass,: Addison-Wesley, 1979).

بحث میان نوواقعگرایی و نهادگرایی نولیبرال در کتاب ذیل مطرح و جمع بندی شده است:

David A. Baldwin, ed.. *Neorealism and Neoliberalism* (New York: Columbia University Press, 1993).

چالشگریهای برسازان را می توان در کتابهای ذیل سراغ گرفت:

Nicholas Greenwood Onuf, World of Our Making: Rules and Rule in Social Theory and International Relations (Columbia: University of South Carolina Press, 1989), Peter J. Katzenstein, ed., The Culture of National Security: Norms and Identity in World Politics. (New York: Columbia University

Press, 1996), and Yosef Lapid and Friedrich V. Kratochwil, eds., *The Return* of *Cuture and Identity in IR Theory* (Boulder. Colo: Lynne Rienner, 1996).

Waltz, Theory of International Politics.

۳- فىرىدرىش كىراتوكويل مىى گويىد كىه علىت ايىن تفاوت در شىناخت ساختار آن است كه ساختار گرايى نىه از طريق جامعه شناسى زبان بلكه از طريق اقتصاد خُرد وارد حوزهٔ نظريهٔ روابط بين الملل گرديده است.

Friedrich V. Kratochwil, "Is the Ship of Culture at Sea or Returning?" in Lapid and Kratochwil, *The Return of Culture and Identity*, P. 211.

۴- تمایز انتقادی میان کنش و رفتار در مقالهٔ ذیل گذاشته شده است:

Charles Taylor, "Interpretation and the Sciences of Man," in Paul Rabinow and William M. Sullivan. eds,. *Interpretive Social Science: A Second Look* (Berkeley: University of California Press, 1987), pp. 33-81.

5- Ronald L. Jepperson, Alexander Wendt. And Peter J. Katzenstein, "Norms, Identity, and Culture in National Security,"in Katzenstein. *The Culture of National Security*, p. 54.

6- David Dessler, "What is at Stake in the Agent – Structure Debate?" *International Organization*, Wol, 43, no, 3 (Summer 1989), pp. 459-460.

7- Arnold Wolfers, Discord and Collaboration (Baltimore, Md: Johns Hopkins University Press 1962).

8- Alexandr Wendt, "Anarchy is What States Make of it: The Social Construction of Power Politics," *InternationalOrganization*, Vol. 46, No. 2 (Spring 1992), 391-425.

۹- بسرای نمونسه، الیزابست کی یو نشان میدهد که نمی توان بر اساس توتیبات ساختاری بیرونی و «عینیِ» واحدی از قدرت، راهبرد نظامی فرانسه در میان دو جنگ جهانی تبیین کرد.

Elizabeth Kier, "Culture and French Military Doctrine Before World War II," In Katzenstein, *The Culture of National Security*, pp. 186-215.

۱۰- تکیه روی هویت به معنی عدم درک و بی ارزش شمردن سایر عناصر مطرح در رویکرد برسازی مانند هنجارها، فرهنگ و نهاده انیست. چون هویتها نزدیک ترین علل انتخابها، ترجیحات و کنش هستند به همین خاطر نگاه خودم را روی آنها متمرکز می سازم ولی در عین حال کاملاً آگاهم که هویتها را نمی توان شناخت مگر آنکه همزمان تفسیری از بافت هنجاری، فرهنگی و نهادی داشته باشیم.

11- Henri Tajfel, Human Groups and Social Categories: Studies in Social Psychology (Camridge, U,K: Cambridge University Press, 1981), p, 255.

گرچه تفسیرهای بسیاری دربارهٔ ریشه و خاستگاه هویت وجود دارد شخصاً تفسیری شناختی از آن بـه دسـت میدهم زیرا چنین تفسیری متضمن کمترین انتظارات پیشینی است و تنها فرض را بر این میگذارد که هویتها برای کاستن پیچیدگیها تا سطح قابل اداره مورد نیازند.

۱۲- برای نمونه، دانا ایر و مارک شومن درمی یابند که کشورهای جهان سوم ضمن کنترل نیازهای راهبردی عقلانی، سیاست ائتلافی داخلی، و دستکاریهای ابرقدرتها، به دلیل شناختی که از معنای «نو» بودن در سدهٔ بیستم دارند برخی سیستمهای تسلیحاتی را بر سیستمهای دیگر ترجیح میدهند.

Dana P. Eyre and Mark C. Suchrnan, "Status, Norms, and The Proliferation

of Conventional Weapons: an Institutional Theory Approach," In Katzenstein, *The Culture of National Security*, pp. 73-113.

سایر نمونه های پژوهش تجربی که هویتهای خاص را به مجموعه های خاصی از اولویتها و ترجیحات پیوند زده اند از ایس قرارند: هویتهای «متمدنانه» که محرک ایستارها در قبال جنگ افزارهای نابودی جمعی هستند؛ تصورات در این باره که چه چیز «بشردوستانه» است که تصمیم گیریها برای مداخله در دیگر دولتها را رقم میزنند؛ هویت یک دولت «بهنجار» که به سیاستهای خارجی خاص شوروی اشاره دارند؛ و هویتهای «ضدنظامی گرایانه» در ژاپن و آلمان که به سیاستهای خارجی ایس دو کشور پس از جنگ جهانی دوم شکل بخشیده است. این استدلالها را می توان در مقاله های ذیل یافت:

Richard Price and Nina Tannenwald, "Norms and Deterrence: the Nuclear and Chemical Weapons Taboos," pp. 114- 152, Martha Finnemore, "Constructing Norms of Humanitarian Intervention," pp. 153- 185, Robert Herman, "Identity, Norms, and National Security: The Soviet Foreign Policy Revolution and the End of the Cold War," pp. 271- 316, And Thomas U. Berger, "Norms, Identity, and National Security In Germany and Japan,"pp, 317-356.

تمامی مقالات یاد شده در کتاب Katzenstein, The Culture of National Security وجود دارد. دربارهٔ هویت و فهمپذیری متقابل، نک:

Roxanne Lynn Doty, "The Bounds of Race in International Relations," Millennium: Journal of International Studies, vol, 22, no. 3 (Winter 1993), p. 454.

۱۳– رابـرت کیئـن بافـتاری ندیـدن منافع را یکی از صفتهای اصلی نظریههای غالب روابط بین-الملل میداند.

Robert O. Keohame, "International Institutions: Two Approaches," International Studies Quatterly, vol, 32, no, 4.

۱۴- بـرای نمونـه، جفـری لگـرو نشـان داده است که چگونه ترجیحات قدرتهای بزرگ پیش از جـنگ جهانـی دوم و در جـریان ایـن جنگ در زمینهٔ توسل یا عدم توسل به بمباران راهبردی و جـنگ شـیمیایی و زیردریایـی غـیرقابلفهـم اسـت مگر آنکه نخست هویتهای سازمانهای نظامی مسئول شکل دادن به این ترجیحات را بشناسیم.

Jeffrey W. Legro, "Culture and Preferences in The International Cooperation Two-Step," *American Political Science Review*, Vol, 90, No. 1 (March 1996), pp. 118-137

۱۵- برای نمونه، نک:

Tannenwald, "Norms and Deterrence," And Kier, "Culture and French Military Doctrine Bertore World War II. p. 203."

Jane K. Cowan, "Going Out for Coffee? Contesting The Grounds of Gendered Pleasures in Everyday Sociability," In Peter Loizos and Evthymios Papataxiarchis, eds., Contested Identities: Gender and Kinship In Modern Greece (Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1991), pp. 196-197.

Judith Goldstein and Robert O. Keohane, eds., *Ideas and Foreign Policy* (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press, 1993).

۱۷- همانگونمه کمه واکر روشن سماخته است «گفتن اینکه فرهنگ و ایدئولوژی برای تحلیل

سیاست جهٔ ان اهمیت قاطع دارد لزوماً به معنی اتخاذ موضعی آرمانگرایانه نیست... . بر عکس، بـاید توجـه داشته باشیم که اندیشهها، آگاهی، فرهنگ، و ایدئولوژی با انواع نمایانتری از قدرت سیاسی، نظامی و اقتصادی گره خورده است»:

R. B. J. Walker, "East Wind, West Wind: Civilizations, Hegemonies, and World Orders," In Walker, ed., *Culture, Ideology, and World Order* (Boulder, Colo: Westview Press. 1984). p. 3.

از ایــن گذشــته، نـک: Onuf, *World of Our Making*, p. 64 . مفهوم پردازی جوزف نای از قدرت «نرم» را به شکل مفیدی می توان مظابق تفسیر برسازانه تعبیر کرد. نک:

Joseph S. Nye, Jr., *Bound to Lead: The Changing Nature of American Power* (New York: Basic Bools, 1991), esp. pp. 173-201.

18- Colin Gordon, ed., Power/Knowledge: Selected Interviews and other Writings, 1972- 1997, By Michel Foucault (Brighton, Sussex, U. K.: Harvester Press, 1980), Antonio Gramsci, Selections From The Prison Notebooks, Trans. And ed., Quinton Hoare and Geoffrey Nowell Smith (New York: International Publishers, 1992), And Max Webr, From Max Weber, ed,.Hans Girth and C. Wright Mills (New York: Oxford University Press, 1946).

۱۹- پـرایس و تنـنوالد نشان میدهند که قدرتی بسیار مادی چون موشکهای هستهای و زرادخانه شیمیایی را هم پیش از آنکه اهمیتی بدانها نسبت داده شود باید شناخت و تفسیر کرد:

Price and Tannenwald, "Norms and Deterrence,"

رابسرت کاکس با بررسمی دقیق تعامل میان قدرت مادی و قدرت گفتمانی، تفسیری از ظهور، بازتولید و افول برتسری انگلیس در سدهٔ نوزدهم و ظهور و بازتولید استیلای ایالات متحده در

سدهٔ بیستم به دست داده است.

Robert W. Cox, "Social Forces, States. And World Orders: Beyond International Relations Theory." *Millennium: Journal of International Studies*. Vol. 10. no, 1 (Spring 1981), pp. 126-155.

۲۰ - آنوف این الگوهای بازتولیدشوندهٔ کنش را «خودرایانی بازتافتی» ( -reflexive self) ( -۲۰ آنوف این الگوهای ( -regulation) می خواند که از طریق آنها کنشگران هنگام تصمیم گیری برای عمل به کنشهای گذشته و آیندهٔ خودشان و دیگران استناد می جویند.

Onuf, World of Our Making, p. 62.

21- Karl W. Deutsch, Nationalism and Social Communication: an Inquiry Into the Foundations of Nationality (New York: MIT Press, 1953), pp. 60-80.

دویج مدتها پیش از زمانه خودش دیدگاهی برسازانه داشته است زیرا معتقد بود که افراد نمی-توانـند در غـیاب ذهنیـت مشـترکی کـه کـل جامعه را در برگیرد به کنش معنادار دست زنند. اثر دیگری که گوهر برسازانه دارد کتاب ذیل است:

Robert Jervis, The Logic of Images in International Relations (Princeton. N. J.: Princeton University Press, 1970).

جرویس بـا بـه کاربسـتن نظـریهٔ خودعرضهداشت ایروینگ گوفمان در مورد سیاست بینالملل خاطـر نشـان سـاخت کـه کنشـهای دولتها مانند دیپلماسی کشتی توپدار جز در چارچوب نوعی ذهنیت مشترک بزرگتر دربارهٔ رویّههای دیپلماتیک بیمعناست.

۲۲ - نک:

Doty, "The Bounds of Race," p. 454, And Carol Cohn, "Sex and Death In

The Rational World of Defense Intellectuals," Signs: Journal of Women in Culture and Society. Vol. 12, no. 32 (Summer 1987), pp. 687-718.

۲۳- برای ملاحظه بحثی دربارهٔ این روند، نک:

Richard K. Ashley. "Untying the Sovereign State: a Double Reading of The Anarchy Problematipue," Millennium: Journal of International Studies. Vol. 17. no. 2 (Summer 1998), p. 243.

24- Richard k. Ashley, "The Geopolitics of Geopolitical Space: Toward a Critical Social Theory of International Politics," Alternatives, Vol. 12, No. 4 (October- December 1987), p. 409.

25- Richard K. Ashely, "Foreign Policy As Political Performances," International Studies Notes (1988), p. 53.

۲۶- برسازی انتقادی به شدت منکر چنین چیزی است.

27- R. B. J. Walker, "Realism, Change, and International Political Theory," International Studies Quarterly, Vol. 31. no. 1 (March 1987), pp. 76-77.

۲۸- برای نمونه، نک:

John J. Mearsheiimer, "the False Promise of International Institutions," *International Security*, Vol. 19, No. 1 (Winter 1994/1995), pp. 5-49, esp, 37-47.

۲۹- جپرسون، ونت و کاتزنشتاین نوعی از تحلیل «جامعهشناختی» را که خودشان به کار می-برند از «موضع برسازی تـندروانهٔ» ریچارد اشلی، دیوید کمبل، واکر و سینتیا وبر متفاوت می-دانند. نک:

## **PersianPDF.com**

نوید مکتب برسازی... /۴۹۳

Jepperson, Wendt, and Katzenstein, "Norms, Identity, and Culture," p. 46, notes 41 and 42.

۳۰ بسرای نمونیه در Institutions, "The False Promise of International برسازی، و پساساختارگرایی Institutions," p. 37, nots 128. همگی به «نظریهٔ انتقادی» فرو کاسته شدهاند.

31- Yosef Lapid, "Cultures Ship: Returns and Departures in Internationl Relations Theory," in Lapid and Kratonhwil, *The Return of Culture and Identity*, pp. 3-20.

32- Mark Hoffman, "Criticall Theory and the Inter- Paradigm Debate," *Millennium: Journal of International Studies*, Vol, 16, No. 2 (Summer 1987), pp. 233-236.

33- Ashley, "The Geopolitics of Geopolitical Space," p. 403.

۳۴ از ایس جهست مسی سوان، هسم برسسازی انتقادی و هم برسازی متعارف را به شکل کلی تر در شناخت شناسی تفسیرگرا سهیم دانست. نک:

Taylor, "Interpretation and the Sciences of Man."

35- James Der Derian, On Diplomacy: A Genealogy of Western Estrangement (Oxford, U. K.: Basil Blackwell. 1987), p. 4.

36- R. B. J. Walker, "World Politics and Western Reason: Universalism, Pluralism, Hegemony," in Walker, *Culture, Ideology, and World Order*, p. 195, and Ashley, "The Geopolitics of Geopolitical Space," pp. 409-410.

37- Jepperson, Wendt, and Katzenstein, "Norms, Identity, and Culture," p. 67.

۳۸. تنها استثناهای حتی ناقص و جزئی از این قرارند:

Price and Tannenwald, "Norms and Deterrence," and Michael N, Barnett, "Institutions, Roles, and Disorder: The Case of the Arab States System," *International Studies Quarlerly*, Vol. 37. No. 3 (September 1993), pp. 271-296.

39- Mark Hoffman, "Restructuring, Reconstruction, Reinscription, Rearticulation: Four Voices in Critical International Theory," *Millennium: Journal of International Studies*, Vol, 20, No. 1 (Spring 1991), p. 170.

David Campbell, "Violent Performances: Identity, Sovereignty, Responsibility, "in Lapid and Kratochwil, *The Return of Culture and Identity*, pp. 164-166."

از این گذشته برای ملاحظهٔ بحثی در این باره، نک:

Stephen J. Rosow, "The Forms of Internationalization: Representation of Western Culture on a Global Scale," *Alternatives*, Vol, 15, No. 3 (July-September 1990), p. 289.

40- Ashley, "The Geopolitics of Geopolitical Space," p. 408.

41- Hoffman, "Restructuring, Reconstruction, Reinscription, Rearticulation," p. 232.

42- Berger, "Norms, Identity, and National Security in Germany and Japan."

۴۳. سـینتیا وبــو ایــن امـر را وجــه تمایز بسیار مهمی میداند که بین رویکرد خودش به دولت و رویکـردهای نوگراتر وجود دارد. به همین ترتیب وبر هواداران برسازی متعارف را نیز از نظریه-پردازان انتقادی جدا میداند.

Cynthia Weber, *Simulating Soverignty: Intervention, the State, and Symbolic Exchange* (Cambridge, U. K: Cambridge University Press, 1995), p. 3.

۴۴. برای ملاحظهٔ بررسی و نقد این موضوع، نک:

Friedrich Kratochwil, "is the Ship of Culture at Sea or Returning?" pp. 206-210

۴۵. بحث دربارهٔ کار تودوروف و ناندی را می توان در اثر ذیل یافت:

Naeem Inayatullah and David L. Blaney, "Knowing Encounters: Beyond Parochialism in International Relations Theory," in Lapid and Kratochwil, *The Return of Culture and Identity*, pp. 65-84.

۴۶ برای ملاحظهٔ تفسیری از هویت برمبنای نظرات این سه نظریه پرداز، نک:

Anne Norton, *Reflections on Political Identity* (Baltimore, Md,:Johns Hopkins University press, 1988).

47- Inayatullah and Blaney, "Knowing Encounters," pp. 65- 66.

بـرای ملاحظـهٔ تحلیلـی بسـیار سودمند در این باره که چگونه تفسیرهای گوناگون از هویت، راه خود را به حوزهٔ نظریههای زنباورانه باز کردهاند، نک:

Allison Weir, Sacrificial Logics: Feminist Theory and the Critique of Identity (New York: Routledge, 1996)

۴۹. نک:

Arturo Escobar, "Discourse and Power in Development:Michel Foucault and the Relevance of His Work to the Third World," *Alternative*, Vol. 10. No. 4 (October- December 1984), esp. pp. 377- 378.

Andrew Linklater, "The Question of the Next Stage in International Relations Theory: A Critical- Theoretical Point of Viw," *Millennium: Journal of International Studies*, Vol. 21. No. 1 ((Spring 1992), p. 91.

برای ملاحظهٔ نگرشی دربارهٔ قدرت رهایی بخش نظریهٔ انتقادی، نک:

Chris Brown, "Turtles All the Way Down': Anti-Foundationalism, Critical Theory, and International Relations," *Millennium: Journal of International Studies*, Vol. 23, No. 2 (Summer 1994), p. 219.

Richard K. Ashley, "Three Modes of Economism," International Studies Quarterly, Vol. 27. No. 4 (December 1983), pp. 477-491.

به ویژه دربارهٔ ساخت و پرداخت اقتدارگریزی، نک:

Ashley, "Untying the Sovereign State," p. 253.

از ایـن گذشـته برسـازی متعارف هنگام نظریهپردازی تمایل بیشتری به پذیرش موقعیت هستی-شـناختی دولـت دارد حـال آنکه نظریهٔ انتقادی میخواهد دولت همچنان حوزهای مورد منازعه و مناقشـه بمـاند و اصـرار دارد کـه بـاید آن را چنیـن شـناخت؛ نـباید موجودیت مستقل دولت را پذیرفت.برای آگاهی از نگرش برسازی متعارف، نک:

Alexander Wendt, "Constructing International Politics," *International Security*. Vol. 20. No. 1 (Summer 1995), p. 72.

برای آگاهی از نگرش انتقادی به دولت، نک:

Ashley, "Untying the Sovereign State," pp. 248-251.

۵۲– ایـن اقتباس سستی است زیرا اگر چه معیار لاکاتوش را دربارهٔ اینکه گذار پیشرو و تباهیزا در بـرنامهٔ پژوهشـی چیست اقتباس کردهام ولی معیارهای او را دربارهٔ ابطالگری یا «کمربندهای حفاظتی» ساخته شده از فرضیههای فرعی را برنگرفتهام. نک:

Imre Lakatos, "Falsification and the Methodology of Scientific Research Programmes," in Imre Lakatos and Musgrave, eds., *Criticism and the Growth of Knowledge* (Cambridge, U. K.: Cambridge University Press, 1970), pp. 91-196.

۵۳ بسرای آگاهمی از چالشی که فراروی برسازان وجود دارد که یا یک برنامهٔ پژوهشی ارئه کنند یا به حاشیه رانده شوند، نک:

Keohane, "International Insitutions," p. 392.

Thomas J. Biersteker, "Critical Reflections on Post- Positivism in International Relations," *International Studies Quarterly*. Vol. 33, No. 3 (September 1989), p. 266.

54- Stephen M. Waitz, *The Origins of Alliances* (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press 1987, p.5.

با اعتراف به اینکه «نمیتوان از پیش تعیین کرد... که کدام منابع تهدید در هر مورد مشخص از همه مهمترند؛ تسنها می توان گفت که احتمالاً همهٔ آنها نقش خواهند داشت». (p.26) والتس شیوهای حشو آمیز برای مشخص ساختن تهدید به دست می دهد.

۵۵– نک:

Thomas Risse- Kappen, "Collective Identity in a Democratic Community: The Case of NATO," in Katzenstein, *The Culture of National Security*, pp. 361- 268, Barnett, "Identity and Alliances," pp. 401- 404, Peter J. Katzenstein, "Introduction: Alternative Perspectives on National Security," in Katzenstein, *The Culture of National Security*, pp. 27- 28, Jepperson, Wendt, and Katzenstein, "Norms, Identity, and Culture, p. 63, and Wendt, "Constructing International Politics," p. 78.

56- Robert Jervis, "Cooperation under the Security Dilemma," *World Politics*, Vol. 30, No. 2 (March 1978), pp. 167-214.

۵۷- از ماریـا فنـیس کـه مرا متوجه اهمیت این گونه اندیشهورزی دربارهٔ سیاست جهان ساخت سپاسگزارم.

58- Ashley, "Three Modes," p. 478.

نوید مکتب برسازی... /۴۹۹

#### از این گذشته، نک;Ashly, "Geopolitics of Geopolitical Space," p. 414

59- Kenneth A. Oye, "Explaining Cooperation under Anarchy: Hypotheses and Strategies," in Kenneth A. Oye, ed., *Cooperation under Anarchy* (Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1986), pp. 1-24.

Stephen D. Krasner, ed., International Regimes (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press, 1983).

بحث دربارهٔ منطق نارسای بازار را می توان در اثر ذیل یافت:

Robert O. Keohane, *After Hegemony* (Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1984).

61- Keohane, "International Institutions," p. 386.

۶۲- دربارهٔ اهمیت تعیینکنندهٔ نظریهٔ شهرت برای تبیین تعاملات اقتصادی مانند قراردادها، نک:

David M. Kreps, "Corporate Culture and Economic Theory," in James E. alt and K enneth A. Shepsle, eds., *Perspectives on Positive Political Economy* (Cambridge, U. K.: Cambridge University Press, 1990), pp. 90-143.

کارهایی که در چارچوب نظریهٔ صوری بازیها دربارهٔ شهرت صورت گرفته است پیوسته نشاندهاندهٔ اهمیت داشتن آن البته تابها در مواردی است که چنین فرض شده باشد. کارهای تجربی در حوزهٔ روابط بینالملل نشان میدهد که بیشتر نظریههای روابط بینالملل تأثیر شهرت را در نظر نگرفتهاند. نک:

Jonathan Mercer, *Reputation and Internationl Politics* (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press, 1996); Ted Hopf, *Peripheral Visions: Deterrence Theory and American Foreign Policy in the Third World, 1965- 1990* (Ann Arbor: University of Michigan Press, 1994); Richard Ned Lebow, *Between Peace and War: The Nature of International Crisis* (Baltimore, Md.: Johne Hopkins University Press, 1981): and Jervis, *Logic of Images in International Relations*.

۶۳- بـرای ملاحظهٔ اعتراف به اینکه آنچه توماس شلینگ «نقاط کانونی مشترک» میخواند وجوه مشـترک بسیاری با واقعیت بنیاذهنی و ظرفیت آن برای ترویج راهحلهای همیارانه برای بازیهای مکرر دارد، نک:

Geoffrey Garrett and Barry R. Weingast, "Ideas, Interests, and Institutions: Constructing the European Community's Internal Market," in Goldstein and Keohane, *Ideas and Foreign Policy*, pp. 173-206.

64- Keohane, "International Institutions," p. 387.

۶۵- دربارهٔ تأخیرها و تثبیت شدگیها، نک:

Stephen D. Krasner, "State Power and the Structure of International Trade," *World Politics*, Vol. 28, No. 3 (April 1976), pp. 317-343.

دربارهٔ هزینه های تعاملات، نک:.Keohane, After Hegemony.

۶۶- ایـنجا یکـی دیگر از فرضیههای برسازانه رخ مینماید: هر اندازه هویتهای اعضای یک نهاد، مشـترک انگاشـته شـود و رشـتهٔ پـرمایهای از رویـههـای اجتماعی آنها را بازتولید کند همکاری نهادیـنه احتمال استمرار بیشتری خواهد داشت. اینجا با یک طیف رو به روییم که در یک سرش مـنافع شخصـی تـنگبینانه قرار دارد و در وسط آن نهادینه شدن نولیبرالیِ همکاری برای پیشبرد نوید مکتب برسازی... /۵۰۱

منافع شخصی، پس از آن اشتراک هویتها، و در سردیگرش هماهنگی و همنوایی.

67- Duncan Snidal, "The Limits of Hegemonic Stability Theory," *International Organization*, Vol. 39, No. 4 (Autumn 1985), esp. pp. 610-611.

برای ملاحظ ه مروری جامع بر جدیدترین نوشتهها دربارهٔ صلح مردمسالارانه و آزمونی تجربی که نشان می دهد خرسندی از وضع موجود (متغیری که قابل تفسیر برسازانه است) مهم ترین عامل واحدی است که بر توسل هر دو دسته دولتهای مردمسالار و اقتدارگرا تأثیر می گذارد، نک:

David L. Rousseau, Christopher Gelpi, and Dan Reiter, "Assessing the Dyadic Nature of the Democratic Peace, 1918- 1988," *American Political Science Review*, Vol, 90, No. 3 (September 1996), p, 527.

۶۹– بـرای ملاحظـهٔ یک طرح پژوهشیِ به خوبی بسط یافته برای آزمودن تفسیرهای برسازانه از صلح مردمسالارانه در برابر تفسیرهای رایج، نک:

Colin Kahl, "Constructing a Separate Peace: Constructivism, Collective Liberal Identity, and the Democratic Peace," *Security Studies* (forthcoming).

۷۰- بـرای آگاهـی از تفسیرهایی دربارهٔ صلح مردمسالارانه که روی ویژگیهای بنیاذهنی بافتاری آن تکیه دارند، نک:

Ido Oren, "The Subjectiveity of the 'Democratic' Peace: Changing U. S. Perceptions of Imperial Germany," *International Security*, Vol, 20, No. 2 (Fall 1995), pp. 147- 184; Thomas Risse- Kappen, *Cooperation Among Democracies*, p. 30; and Risse- Kappen, "Collective Identity in a Democratic Community," pp. 366- 367.

۷۱- قصد ندارم مجموعهٔ جامعی از پرسشهای مطرح برای طرفداران مکتب برسازی را در اینجا گرد آورم بلکـه صـرفاً مـیخواهم مضامین کلی برای پژوهش را که جایگاه درخوری در نظریه-های غالب و رایج روابط بینالملل ندارند مطرح سازم.

۷۲- بسرای ملاحظهٔ دیدگاهمی انستقادی دربسارهٔ تلاشهای دیرهنگام نولیبرالیسم برای پرداختن به ملت گرایی، نک:

Yosef Lapid and Friedrich Kratochwil, "Revisiting the 'National': Toward an Identity Agenda in Neorealism?, in Lapid and Kratochwil, *The Return of Culture and Identity*, pp. 105-126.

Daniel Deudney, "Ground Identity: Nature, Place, and Space in Nationalism," in *ibid.*, pp. 129-145;

Roxanne Lynn Doty, "Sovereignty and the Nation: Constructing the Boundaries of National Identity," in Thomas J. Biersteker and Cynthia Weber, eds., *State Sovereignty as Social Construct* (Cambridge, U. K.: Cambridge University Press, 1996) pp. 121-147.

۷۳– بـرای نمونـه، آن تیکنر میگوید برداشتهای مردانهٔ معاصر غربیها از خودشان منجر به ترسیم تصویری زنانه از جنوب به صورت کشورهایی «احساسی و پیش،بینیناپذیر» میشود.

Tickner, "Identity in International Relations Theory; Feminist Perspectives," in Lapid and Kratochwil. *The Return of Culture and Identity*, pp. 147-162.

نوید مکتب برسازی... /۵۰۳

۷۴- برای نمونه، ریس کاپن هویت مشترکی را در داخل سازمان پیمان آتلانتیک شمالی مییابد:

Risse Kappen, "Collective Identity in a Democratic Community."

از ایــن گذشــته، برای آگاهی از یک بررسی دربارهٔ دولتهای «مسیحی» و «اروپایی» در برابر ترکیهٔ «مسلمان» و «آسیایی»، نک:

Iver B. Neumann and Jennifer M. Welsh. "The Other in European Selfdefinition," *Review of International Studies*, Vol. 17. No. 4 (October 1991). Pp. 327-348.

75- Michael N. Barnett, "Institutions, Roles, and Disorder: The Case of the Arab States System," *International Studies Quarterly*, Vol. 37, No. 3 (September 1993), pp. 271-296.

۷۶- برای نمونه، نک:

Risse- Kappen, "Collective Identity in a Democratic Community." And Michael N. Barnett, "Sovereignty, Nationalism, and Regional Order in the Arab System," *International Organization*, Vol. 49. No. 3 (Summer 1995), pp. 479- 510.

۷۷- بـرای نمونـه، یـیل فرگومسن و ریچارد منزباخ از انواع بسیار گوناگونی از «جوامع سیاسی» یـاد مـیکنـند مانـند دولـتشـهرها، تمدنهـا، امـپراتوریها، پادشـاهیها، خلافتها که هر یک از آنها هویتهای معناداری در سیاست جهان داشتهاند و برخیشان هنوز هم دارند و خواهند داشت.

Ferguson and Mansbach, "Past as Prelude," pp. 22- 28, and Suata Chakrabarti Pasic. "Culturing International Relations Theory," both in Lapid and Kratochwil, *The Return of Culture and Identity*, pp, 85- 104.

۷۸- کیئن این مطلب را دربارهٔ تحقیقات ژرفاندیش مطرح ساخته است:

Keohane, in "International Institutions," p. 392.

براي ملاحظة اظهار تأسف مشابهي، نك:

Dessler, "What's At Stake," p. 471; and Barnett, "Institutions, Roles, and Disorder," p. 276.

الکسـاندر ونت تصدیق میکند که عوامل داخلیَ را «به شکل اسلوبمند در یک طبقهٔ مجزا جای داده است»:

Wendt, "Anarchy Is What States Make of It," p. 423.

۷۹- دو اثـر ذيـل ارتـباط ميان ساخت و پرداخت هويت داخلي در درون كشور و هويت دولت را آشكار ساختهاند:

Audie Klotz, Norms in International Relations: The Struggle Against Apartheid (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press, 1995); and Peter J. Katzenstein, Cultural Norms and National Security (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press, 1996).

80. Inayatullah and Blaney, "Knowing Encounters," pp. 76-80.

۸۱- بـرای نمونه، این را با تفسیر بسیار جالب ریچارد کاتم از تصوراتی که امپراتوری انگلیس از مصـر داشـت مقایسـه کنـید. تفـاوت تعییـنکنندهٔ این دو آن است که کاتم برسازی انگلیسیان از خودشـان یـا بخشـهایی از جامعـهٔ خودشـان را بـرای شناخت تصورات انگلیس دربارهٔ مصریان واجد اهمیت نمیداند.

Richard Cottam, Foreign Policy Motivation: A General Theory and Case

#### نوید مکتب برسازی... /۵۰۵

Study (Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1977).

۸۲- می توان این مطلب را دربارهٔ ارتش فرانسه در فاصلهٔ میان دو جنگ جهانی صادق دانست. نک:

Kier, "Culture and French Military Doctrine before World War II,"

۸۳- این کاری است که در دو کتاب ذیل صورت گرفته است:

David Campbell, Writing Security: United States Foreign Policy and the Politics of Identity (Minneapolis: University of Minnesota press, 1992) and Jim George, Discourses of Global Politics: A Critical (Re) Introduction to International Relations (Boulder, Colo,: Lynne Rienner, 1994).

84- Kratochwil, "Is the Ship of Cuture at Sea or Returning?" p. 206.

85- Paul Kowert and Jeffrey Legro, "Norms, Identity, and Their Limits: A Theoretical Reprise," in Katzenstein, *The Culture of National Security*, p. 469.

برای آگاهی از سایر بررسیهای انتقادی پیرامون برسازی و سیاست جهان، نک:

Jeffrey T. Checkel, "The Constructivist Turn in International Relations Theory," *World Politics*, Vol, 50, No, 2 (January 1998). pp, 324- 348, and Emanuel Adler, "Seizing the Middle Ground: Constructivism in World Politics." *European Journal of International Relations*, Vol. 3, No. 3 (1997), pp, 319- 363.

86- Ibid., p. 479.

# رابطة خطرناك؟

# نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل و مکتب برسازی

ریچارد پرایس و کریستین رئوس اسمیت

European Journal of International Relations 4(3)(1998), pp. 259-94; ji

دهه ۱۹۹۰ شاهد پیدایش رویکرد «برسازی» به نظریه و تحلیل روابط بینالملل بوده است. مقالهٔ حاضر به رابطهٔ میان مکتب برسازی و نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل در تعریف فراخ کلمه می پردازد. برخلاف ادعاهای برخی از نظریه-پردازان انتقادی برجسته ای که در مباحثهٔ سوم حضور چشمگیری دارند، ما معتقدیم که ریشه های فکری مکتب برسازی به نظریهٔ اجتماعی انتقادی بازمی گردد و پروژهٔ مکتب برسازی در زمینهٔ تشریح مفاهیم و تحلیل تجربی لزوماً تعارضی با اصول اساسی شناخت شناسانه، روش شناسانه یا هنجاری نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل ندارد . وانگهی، به ادعای ما مکتب برسازی با پیش نهادن بینشهای تعیین کننده دربارهٔ جامعه شناسی همبستگی اخلاقی در سیاست جهان، می تواند کمک مهمی به توسعهٔ نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل کند. بنابراین باید ظهور مکتب برسازی را تحول فرخنده ای دانست که نه تنها نظریه پردازان انتقادی را قادر می سازد به شکل جدی به چالش با نظریه های خردباورانهٔ مسلط برخیزند بلکه از

آن گذشته، نوید پیشبرد خود نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل را هم با خود دارد. مقدمه

دهه ۱۹۹۰ شاهد سربر آوردن رویکرد جدید «برسازی» به نظریه و تحلیل روابط بین الملل بوده است [۱]. طرفد اران مکتب برسازی ضمن رد اصول خردباور انه نوواقع گرایی و نولیبر الیسم، تأکید خودشان را متوجه اهمیت ساختارهای هنجاری و نیز مادی، نقش هویت در ساخت و پرداخت منافع و کنشها، و نیز این مسئله می سازند که کنشگران و ساختارها متقابلاً یکدیگر را می سازند. آنان این مفروضات را در چار چوب مجموعه هرچه پیچیده تری از گزاره های نظری دربارهٔ روابط بین الملل جای داده اند که به کمک حجم سریعاً در حال رشدی از پژوهشهای تجربی به اثبات رسیده اند.

مقالهٔ حاضر به رابطهٔ میان مکتب برسازی و نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل در تعریف فراخ آن می پردازد [۲] سرشت و میزان این رابطه موضوع بحثهای قابل ملاحظهای بوده است. از یک سو چهره های برجستهٔ طرفدار مکتب برسازی صریحاً خودشان را جزو نظریه پردازان انتقادی می دانند و ریشه های فکری خودشان را به مباحثهٔ سوم دههٔ ۱۹۸۰ و چهره های معتبر نظریهٔ اجتماعی انتقادی به ویژه آنتونی گیدنز، یورگن هابرماس، و میشل فوکو و اسلاف آنان مانند مارکس ونیچه می رسانند. از دید این محققان، مکتب برسازی جزو «خانوادهٔ» گسترده تر نظریه های انتقادی روابط بین الملل است، «خانوادهای» که پسانو گرایان، نومارکسیستها، زنباوران، و دیگران نیز عضو آندند. از سوی دیگر، این معرفی با برداشتی که نظریه پردازان انتقادی برجستهٔ حاضر در مباحثهٔ سوم از مکتب برسازی دارند چندان جور درنمی آید. این نظریه پردازان گاه واکنشی خصمانه به مکتب برسازی دارند چندان جور درنمی آید. این نظریه پردازان ایفت باوری پنهان مکتب برسازی می دانند محکوم ساخته (اکه خودشان خردباوری و اولفت باوری پنهان مکتب برسازی می دانند محکوم ساخته (اکه خودشان خردباوری و یافت باوری پنهان مکتب برسازی می دانند محکوم ساخته (اکه خودشان خردباوری و

انگاشتهاند (Linklater 1996).

در صفحات آینده سه استدلال اساسی را مطرح می سازیم. نخست به اعتقاد ما ریشه های مکتب برسازی به نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم باز می گردد و طرفداران این مکتب برای درانداختن دیدگاه تحلیلی و تبیینی جدیدی دربارهٔ روابط بینالملل به شکلی آگاهانسه و گاه نیز به شکلی تلویحی تیر از بینشسهای مفهومی، نظری و روش شناختی نویسندگان پیشین اقتباس کردهاند. طرفداران این مکتب گرچه در مقایسه با نظريه پردازان مباحثه سوم به عنوان هسته پژوهشهاى شان كمتر دلمشغول موضوعات زبرنظري و نقد علمي هستند با مفروضاتي هستي شناختي، چارچوبهايي مَفهومي، و رویکردهایسی روششسناختی کار میکنند که ریشه در نظریهٔ اجتماعی انتقادی دارند. دوم، ما سخن منتقدانی را که می گویند مکتب برسازی اصول کلیدی نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم را زيـريا ميگذارد نميپذيريم و اين انتقاد را يا نابجا ويا مبالغهآميز ميدانيم. بررسي خواهیم کرد که چگونه طرفداران مکتب برسازی کوشیدهاند از نظریههای غالب روابط بیــنالملـل در مسـائل تفسـير و شـواهد، تعمـيمات، تبييـنهاي جايگزيـن و تغييريذيري و قیاس پذیری مدد بجویند و نتیجه می گیریم که مکتب برسازی به رغم این حرکتها همچنان با نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل سازگار است. سرانجام، این ادعا را مطرح میسازیم که مکتب برسازی میتواند با پیش نهادن بینشهای تعیین کنندهای در خصوص جامعه شناسی همبستگی اخلاقی در سیاست جهان، کمک مهمی به توسعهٔ نظریهٔ انتقادی روابط بیـنالملـل کـند. بنابراین باید پیدایش مکتب برسازی را تحول فرخندهای به شمار آوریم که نه تنها به نظریه بردازان انتقادی امکان آن را می بخشد که به شکل جدی تری به چالش با نوواقع گرایس و نولیبرالیسم برخیزند بلکه نوید پیشبرد خود نظریهٔ انتقادی روابط بين الملل راهم ميدهد.

این مقالله بله چهار بخش تقسیم می شود. کار را با تجدید دیدار با نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل آغاز می کنیم، ادعاهای اصلی آن را مشخص می سازیم و تفاوتهای

موجود میان گونه های نو و پسانوی آن را بازگو میکنیم. در بخش دوم به بررسی پیدایش مکتب برسازی در اوایل دههٔ ۱۹۹۰ می پردازیم. طبق استدلال ما، طرفداران مکتب برسازی از گزاره های هستی شناختی، راه بردهای تحلیلی و رویکردهای روش شناختی مطرح در دل نظریهٔ اجتماعی انتقادی که در گرماگرم مباحثهٔ سوم تا حد زیادی به فراموشی سپرده شدند اقتباس کردهاند. در بخش چهارم هم کمکهای مثبتی را شرح خواهیم داد که مکتب برسازی به رویکردهای انتقادی درقبال سیاست جهان پیشکش میکند.

به طور کلی مقالهٔ حاضر کندوکاوی در رابطهٔ میان چالشهای زبرنظری مطرح شده در جریان مباحثهٔ سوم و تحقیقات اخیر طرفداران مکتب برسازی است. پرسش ما این است که آیا این تحقیقات از پس این چالشها برمیآیند یا نه، و آیا تلاشهایی که برای گذار به گونهٔ تجربی تری از تحقیقات انتقادی صورت می گیرد همان گونه که برخی منتقدان مدعی اند انحرافی از پروژهٔ انتقادی یا به معنی خیانت به این پروژه است. هدف ما در این مقاله آن نیست که به طور جامع و مانع یا قطعی مشخص سازیم کدام محققان را می توان انتقادی یا طرفدار مکتب برسازی انگاشت؛ بی شک بسیاری از محققان را از قلم می اندازیم و در عین حال برخی از تفاوتهای موجود میان محققان گوناگونی را هم صرفاً تأمل در این مسئله است که چگونه محققان تأثیر پذیرفته از بینشهای مباحثهٔ سوم عملاً حقایقی را دربارهٔ سیاست جهان بازگو میکنند.

### نظرية انتقادى مباحثة سوم

نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل دارای دو گونهٔ نو و پسانو است. این دو گونه را چهار سمتگیری فکری مشترک با هم متحد میسازد. از لحاظ شناخت شناسی، نظریهپردازان انتقادی در رویکردهای یافتباوران به شناخت تردید روا میدارند، و از تلاشهایی که

برای صورت بندی احکام عینی و قابل وارسی تجربی دربارهٔ جهان طبیعی و اجتماعی صورت می گیرد زبان به انتقاد می گشایند. از لحاظ روش شناسی، آنان منکر چیرگی روش علمی واحدی هستند و ضمن برجسته ساختن اهمیت راهبردهای تفسیری، از تکثر رویکردها در قبال تولید دانش هواداری می کنند. از لحاظ هستی شناسی، آنان به چالش با برداشتهای خردباورانه دربارهٔ سرشت و کنش انسان برمی خیزند و به جای آن بر ساخت و پرداخت اجتماعی هویتهای کنشگران و اهمیت هویت در ساخت و پرداخت منافع و کنشها پای می فشارند. و از لحاظ هنجاری هم نظریه پردازی فارغ از ارزشها را محکوم می کنند و نفس امکان چنین چیزی را قبول ندارند و خواستار بسط نظریه هایی می شوند که پای بندی آشکاری به افشا و از میان برداشتن ساختارهای سلطه داشته باشند (George and Campbell 1990, Hoffman 1991, Lapid 1989).

نظریه پردازان انتقادی نوگرا و پسانوگرا به واسطهٔ این سمتگیریهای کلی، یکپارچه در برابر نظریه های خردباورانهٔ مسلط نوگرایی و نولیبرالیسم به مخالفت برمی خیزند. اما تفاوتهای مهمی این دو دیدگاه انتقادی را از هم جدا می سازد. مارک هافمن (Hoffman 1991:170) ضمن مرور برخی از مهم ترین آثاری که در چار چوب نظریهٔ انتقادی نوشته شده است به شکل سودمندی میان «تفسیرگری انتقادی» رویکردهای نوگرا و «تفسیرگری تندروانه» رویکردهای پسانوگرا فرق می گذارد. پسانوگرایان هر گونه شالوده باوری را مردود می شمارند و از بابت تلاشهایی که در اعتبار دعاوی معرفتی تحلیلی و اخلاقی پرداخت صورت گرفته است اظهار تأسف میکنند و مدعی اند که چنین تلاشهایی تجربیات و دیدگاههای بدیل را به سکوت و میکنند و مدعی اند که چنین تلاشهایی تجربیات و دیدگاههای بدیل را به سکوت و میکنند و مدعی اند که چنین تلاشهایی تجربیات و دیدگاههای بدیل را به مکوت و میکنند و مدعی اند که چنین تلاشهایی تجربیات و دیدگاههای بدیل را به مکوت و میکنند و مدعی اند که چنین تلاشهایی تجربیات و دیدگاههای بدیل را به مکوت و مواشیه می کشاند واین نیز به نوبهٔ خود روابط سلطه را تولید و بازتولید می کند[۳]. آنان به نفع موضع دگراندیشانهٔ برملاسازی، از موضع حاکم داوری برائت می جویند ( addition) به نوری دوری

می جویند و به قول هافمن نوعی ژست «شالودهباوری حداقل» می گیرند ( Hoffman ۱۹۹۱:170). آنان ضمن اعتراف به احتمالی بودن هرگونه دانشی و تصدیق ارتباط میان اخلاق و قدرت، معتقدند که برای تمیز دادن تفسیرهای معقول از زندگی اجتماعی از تفسیرهای نامعقول، به معیارهایی نیاز است و برای کنش سیاسی رهایی بخش و معنادار باید اصول اخلاقی حداقلی وجود داشتهباشد که مبتنی بر اجماع نظر باشد ( Biersteker باید اصول اخلاقی حداقلی وجود داشتهباشد که مبتنی بر اجماع نظر باشد ( Biersteker باید اصول اخلاقی حداقلی وجود داشتهباشد که مبتنی بر اجماع نظر باشد ( roberties دارند نسبت به انکار قدرت در پروژهٔ انتقادی بدبیناند و هوشیارانه جهانی اندیشیهای پنهان و نه چندان پنهان را به عنوان نمونههای دیگری از پروژهٔ تمامتنگر مردود می شمارند. جورج با گفتن اینکه قدرت در تمامی سطوح عمل می کند و نمی توان با آزاد می شمارند. جورج با گفتن اینکه قدرت در تمامی سطوح عمل می کند و نمی توان با آزاد می شمارند. جورج با گفتن اینکه قدرت در تمامی سطوح عمل می کند و نمی توان با آزاد می خده درت جزء لاینفک تمامی رویههای گفتمانی، شیوهٔ اندیشیدن و کنش ما، نحوهٔ تعریف شدن ما به عنوان اندیشه گر و کنشگراست»(Ceorge 1994:157).

به رغم این مباحث مناقشه امیز، شکاف میان نظریهٔ انتقادی نو و پسانو همیشه آن اندازه که گاه پنداشته می شود فراخ نیست. این تا حدودی بدان دلیل است که پسانوگرایان نمی توانند از درگیر شدن در سیاست ایجابی پرهیز کنند، هرچند برخی از آنان این برداشت موجه را در ما ایجاد می کنند که به خطا از انجام چنین چیزی سر باز می زنند. شکاف میان سیاست فوکویی «مقاومت» و سیاست «رهایی» در واقع شکاف ظریفی به نظر می رسد (Linklater1990a:290). همچنین دلیل دیگرش به ایس بازمی گردد که دراندازندگان اخلاق گفتمان چگونه به دفاع از جهانی اندیشی شکلی واسطه پای بند شیوهای تفکری است که تفاوت را در دل یک موجودیت تمامت خوا جای می دهد بجانیست. از دید لینکلیتر (E-Linklater1990a:292) حصول توافق با

#### رابطة خطرناك... /٥١٣

پروژهٔ نظریهٔ انتقادی نوگرا، پسانوگرا، زن باوری، و تأویل شناسی را تشکیل میدهد. نظریهٔ استفادی مباحثهٔ سوم سیمای زبرنظری یا شبهفلسفی مشخصی داشت. هم نظريه پردازان استقادی نوگرا و هم پسانوگرا تمايل به تکيه روی مفروضات و نتايج شناخت شناسانه، روش شناسانه، و هنجاری نظریهٔ خردباور مسلط داشتند. بر عکس، تـلاش چندانـی برای کاربست دستگاه مفهومی و روششناختی نظریهٔ انتقادی نو یا پسانو برای تحلیل تجربی مستمر مسائل سیاست جهان به خرج نمیدادند. به یقین، این گرایش کلبی استثناهای قابل ملاحظهای داشت که در آن میان باید به ویژه از کار رابرت كاكس (Cox 1987)، جميز دردريان (Der Derian 1987)، أن تيكنز (Tikner 1992). استيون گيل (Gill 1988)،و نويسندگان متعددي كه در كتاب دردريان و شيايبرو( DerDerian and Shapiro 1989) قلسم زدهانسد يساد كرد. البته نظرية انتقادى مباحثة سوم. در اساس، پیروژهای زبیرنظری بود؛ صحّت آن به نقادی مفروضات حاکم دربارهٔ آگاهی مشروع، سرشت جهان اجتماعی و همدف نظریه باز میگشت و نه به تحلیل گوهری روابط بیـنالملـل. نظـریهٔ انـتقادی مباحثهٔ سوم نظریهای دروننگر بود و اساساً به متزلزل ساختن شالوده های گفتمانهای مسلط روابط بین الملل علاقه داشت. از این جهت، نظریهٔ یاد شده به پیشبرد هدف ارزشمند شکستن و بی ثبات کردن چیرگی خردباوری/یافت باوری کمک کرد که نخستین گام ضروری برای آفرینش دیدگاه تازهای دربارهٔ سیاست جهان بود.

اما این فرض گسترده که بین گفتمان نظریهٔ روابط بین الملل و عمل روابط بین الملل در سالهای پس از ۱۹۴۵ پیوند اساسی و محکمی وجود داشته است مانع از فراتر رفتن از نقد زبرنظری شد. چیرگی نظریه های مشکل گشا و خردباور با استمرار نهاد ستیز آلود جنگ سرد و ساختارهای اقتصادی جهانی نابرابر در پیوند بود. به گفتهٔ ریچارد اشلی (Ashley1986:270) «نظریهٔ نوواقع گرا با آن طبقات و موضوعات بخشی متحد است، آنهارا به رسمیت می شناسد و بازگو می کند.... که به شکل بالفعل یا بالقوه با

منافع و مشروعیتهای دولت همخوان باشد». بدین ترتیب نوواقع گرایی به عنوان نظریهٔ خردباور مسلط نه تنها از این لحاظ که نظریهٔ روابط بین الملل را قواره بندی می کرد بلکه همچنین از آن رو که عمل روابط بین الملل را ساختار بندی می کرد چیر گی محور قلمدادمی شد. همان گونه که به تازگی جورج بارها خاطرنشان ساخته است «تصویر یافت باورانه واقع گرایانه از جهان «خارج» به واقعیت تبدیل ، و رویکرد شالوده باوری به معرفت به یگانه شیوهٔ مشروع برای شناخت جامعهٔ انسانی جهانی مبدل شده است» از منظر این گونه تلقی نظریه به عنوان عمل، کندوکاو دربارهٔ گفتمان مسلط نظریهٔ روابط بین الملل نه مقدمهٔ تحلیل گوهری بلکه گوهر چنین تحلیلی شناخته می شود.

«چرخش برسازی»

اگر محور اصلی بحث در طی دههٔ ۱۹۸۰ بین خردباوران و نخستین نظریه پردازان انتقادی بود در حال حاضر مناقشهٔ اصلی میان خردباوران و برسازان است. از دید نظریه پردازان اتنقادی برجستهٔ مباحثهٔ سوم این تغییر، مایهٔ تأسف و نمایانگر احیای چیرگی رویکردهای خردباور و یافتباور به روابط بین الملل است. متأسفانه این تفسیر بیش از آنکه روشنگر باشد ابهام آفرین است و پیوندهای بسیار مهمی را که میان نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل در مباحثهٔ سوم و مکتب برسازی وجود دارد و نیز امکان بالقوهٔ ازدواج ثمر بخش آن دو، و البته تاثیر آنها بر یافتباوری/رفتارگرایی را که مورد بحث ما متفاوتی از تغییر مباحثهٔ یاد شده می انجامد. به اعتقاد ما، پیدایش مکتب برسازی نه تنها با نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل در می ماده ان به وجود این پیوندها به تفسیر بسیار منفاوتی از تغییر مباحثهٔ یاد شده می انجامد. به اعتقاد ما، پیدایش مکتب برسازی نه تنها نظریه می دهد. همان گونه که پیش تر گفتیم نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم بر نقد شناخت شناسانه، روش شناسانه و هنجاری تکیه داشت ولی از تشریح مفاهیم و تحلیل تجربی مستمر غفلت می ورزید. طرفداران مکتب برسازی این ابعاد فراموش شدهٔ پروژهٔ انتقادی رابطة خطرناك... / ٥١٥

را برگرفته و گزارههای هستی شناختی، چارچوبهای مفهومی و روشهای نظریهٔ اجتماعی انـتقادی را بـرای روشـن ساختن بسیاری از جنبههای سیاست جهان به ویژه جنبههایی به کار گرفتهاند که با پارامترها و پویشهای همبستگی اخلاقی در ارتباط است.

# نیروهای دگرگونی

در هفت سال گذشته سه عامل که متقابلاً یکدیگر را تقویت میکنند موجب تغییر سمتگیری نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل و ایجاد «چرخش برسازی» شده اند. عامل نخست، واکنش نولیبرالها ونو واقعگرایان به انتقاداتی بود که نظریه پردازان انتقادی مطرح می ساختند. رابرت کیئن در یکی از نامه های مشهورش تصدیق کرد که بسیاری از جنبه-های روابط بین الملل تن به تحلیل خردگر ایانهٔ تنگ بینانه نمی دهند و موضع «تأمل گرایانه» نظریه پردازان انتقادی نوید بینشهای مهمی را در خصوص مبانی بیناذهنی روابط بین الملل به ویژه ساخت و پرداخت نهادها می دهد (۲4:209 Kahane ای بابته وی در ادامه ادعا می کرد که نظریه پردازان انتقادی «بیش از آنکه برای توسعهٔ نظریه های خاص خودشان که واجد محتوایی فرضیه بنیاد باشد بکوشند روی جنبه های از قلم افتاده در نظریهٔ خردباورانه انگشت می گذارند».به گفتهٔ او «حامیان این برنامهٔ پژوهشی باید نظریه های آزمون پذیری بسط دهند و دربارهٔ دامنهٔ کارشان صراحت داشته باشند». کیئن بعدها همیسن دیدگاه را بار دیگر با حودیست گلدشتاین مطسرح ساخت

اعتراف بسی پردهٔ کینن به محدودیتهای خردباوری نمایانگر گشایش بالقوهای برای رویکردهای غیرخردباور بود ولی راب واکر (Walker1989) در پاسخ نمادین خودش خاطر نشان ساخت که نظر کیئن در ایس باره که پژوهش تجربی باید چه شکل و شمایلی داشته باشد تلاشی است برای زورچپان کردن نظریهٔ انتقادی در داخل دیوارهای تنگ و خفقان آور مدل مسلط لاکاتوشی برای ساخت نظریه. واکر به درستی میگفت

که آزمون کردن نظریههای ابطال پذیر یگانه مدل برای پژوهش تجربی نیست ولی بنیان جامعه شناختی اساسی به سهولت متزلزل نمی شد – نظریه پردازان انتقادی باید از نقادی فراتر می رفتند و دستورهای مفهومی و روش شناختی خودشان را برای تفسیر جنبههایی از سیاست جهان به کار می بستند والاً هر چه بیشتر از موضوعیت می افتادند. بدین ترتیب چالش کیئن هم نوعی راهگشایی بود وهم گونه ای نقادی، چالشی بود که بعدها طرفداران مکتب برسازی آن را در پیش گرفتند. همان گونه که در مقالهٔ حاضر نشان می دهیم انتقاد اولیهٔ نظریههای غالب روابط بین الملل دایر بر اینکه «تأمل گرایان به پژوهش تجربی دست نمی زنند» نمی تواند بجا باشد و در واقع دیگر این انتقاد را از زبان کسی نمی شنویم . مکتب برسازی تا اندازهٔ زیادی واکنشی بود به این احساس که «زمان فراتر رفتن از مقدمات و رفتن به سراغ کاربستهای ملموس، ..... اثبات قطعی معقول بسودن برسازی بدیلیی از برخسی موضوعات یا مسائل» فرارسیده است Biersteker 1969:266).

عامل دوم، پایان یافتن جنگ سرد بود. گرچه نظریه پردازان انتقادی مدتها پیش از آن دعوی خود را مطرح ساخته بودند ولی ثابت شد که دگرگونی بین المللی بیش از تعامل جدلی دیدگاههای نظری رقیب، دگرگونی نظری را تسهیل میکند. فروپاشی نسبتا مسالمت آمیز اردوگاه شوروی و متعاقباً فروپاشی شوروی، شالودههای نظریهٔ روابط بین الملل را به لرزه درآورد و برای توسعهٔ نظریهٔ انتقادی دو پیامد مشخص به بار آورد. نخست، چیرگی نظریه های خردباور مسلط به ویژه نو واقع گرایی را در عرصهٔ تبیین متزلزل ساخت. نظریه پردازان انتقادی که ناتوانی خردباوران از پیش بینی رویدادها به آنان قوت بخشیده بود به حملات خود ادامه دادند[۴]. به گفته فریدیش کراتوکویل ( تبیین دگرگونی بین المللی بود، آزمونی قاطع» برای توانایی نوواقع گرایی در زمینهٔ تبیین دگرگونی بین المللی بود، آزمونی که نوواقع گرایی از آن سرفراز بیرون نیامد. نه تنها تغییر چشمگیر نظام بدون تغییر چشمگیری در توزیع تواناییها رخ داده بود بلکه این رابطة خطرناك... /٥١٧

دگرگونی تا اندازهٔ زیادی محصول تغییراتی بود که در نظامهای سیاسی داخلی رخ داده-بود. ایس تغییر همان گونه که بعداً خواهیم دید مجال بیشتری به نظریه پردازان انتقادی داد و در عین حال موجب شد نسلی از محققان با دیدن بی ثمر بودن آموزشهای متعارفترشان در سنّتهای غالب علوم اجتماعی روابط بین الملل، به مکتب برسازی روی آورند (Katzenstein 1996).

از بـازی روزگـار، پایان جنگ سرد محدودیتهای نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم را نیز برملا ساخت و بدين ترتيب دومين نتيجة خود را به بار أورد. ييوندسازايي كه نظريه بردازان انتقادى بين گفتمان مسلط نظرية روابط بين الملل و عمل بين المللي قائل بودنىد أشكارا به أن اندازه كه گفته مىشد پيوند محكمى نبود. اگر نوواقع گرايى يک گفتمان چیرگی محور بود پایان جنگ سرد ثابت کرد که تأثیر سازای آن به اندازهای که اغلب گفته می شد تمامتخواهانه نبودهاست. معلوم شد حوزههای مهمی از عمل سیاسی حتبی عمل بین المللی در تعریف محدودش دارای استقلال قابل ملاحظهای از گفتمان سیاست قدرت است. به طور کلی گشایش فضای تحلیل به واسطهٔ ناتوانی نظریه های خرد باورانیهٔ مسلط از تبیین دگرگونیهای بین المللی و به هم خوردن پیوند سادهای که بین نظریه و عمل مفروض انگاشته شدهبود بسیاری از نظریه پردازان استقادگرای روابط بینالملل را واداشت تا تأکید خودشان را از نقد رشتهٔ روابط بینالملل به سمت تحلیل گوهری متوجه سازند. سومین عامل، تغییر نسلها بود. از دید بسیاری از محققان جوانمی کمه به بینشهای نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم در عرصهٔ روابط بینالملل خو کردهبودند مجال برای نوآوری، بیشتر در حوزهٔ تشریح مفاهیم، بسط نظریهها و تحلیل تجرب اساسی وجود داشت تا در حوزهٔ نَقد زبرنظری. این تا حدودی واکنشی به چالش خبردباورانهای بود که کیئن و دیگران مطرح ساخته بودند و از بی میلی به تن دادن به برترى تحليلي نوليبرالها و نوواقع گرايان حكايت ميكرد. اين گرايش را البته گشايش تازه رشته روابط بين الملل تا اندازه زيادي تقويت كرد. با يايان يافتن جنگ سرد مجال

PersianPDF.com

۵۱۸/ نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

بیشتری برای صورت بندی چارچوبهای نظری و دیدگاههای تحلیلی جدید وجود داشت. و شاید از این مهم تر، سرشت متحول سیاست جهان، پرسشهای تازه و جالب توجههی را مطرح ساخت پرسشهایی دربارهٔ مسائلی تازه، از توسعهٔ هنجارهای ضد نیزادپرستانه گرفته تا ظهور و سقوط ادعایی نظام دولتهای برخوردار از حاکمیت. اکنون نیسل تازهای از محققان سربرآوردهاند که به شکل آگاهانه از نظریهٔ اجتماعی انتقادی تأثیر پذیرفتهاند و محرک شان تمایل به مطرح ساختن دوبارهٔ مسائل قدیمی و جست و جو به دنبال مسائل جدید است. (به عنوان مشتی نمونهٔ خروار: Weber 1995; Wendt به به دنبال مسائل جدید است. (به عنوان مشتی نمونهٔ خروار: Kendt 1992; Thomson 1994; Reus-Smit 1992,1997; Price 1995,1997;Litfin 1994; مکتب برسازی دین به نظریهٔ اجتماعی انتقادی کمتر آگاهانه و صریح است ولی این گروه هستهای به شکل حساب شده در صدد بودند تا نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل را به سسمت توسعهٔ مفاهیم و تحلیل تجربی مستمر سوق دهند ودر مقالهٔ حاضر نیز اساساً

مکتب برسازی

ایـن نسـل جدید از نظریه پردازان انتقادی عنوان«طرفدار مکتب برسازی» را گرفتهاند زیرا توجـه خـاص آنهـا سـاخت و پرداخـت اجتماعی سیاست جهان است. طرفداران مکتب برسـازی، چـه نوگـرا باشند و چه پسانوگرا، در صدد تشریح و کندوکاو دربارهٔ سه گزارهٔ هسـتی شـناختی اصلی ناظر بر حیات اجتماعی و تأثیر آنها بر جنبههایی از سیاست جهان بودهاند.

نخستین گزاره بیانگر اهمیت ساختارهای هنجاری یا اندیشهای در کنار ساختارهای مادی است (Adle 1997) . اهمیت این ساختارها از آن روست که طرفداران مکتب برسازی معتقدند نظامهای معنایی تعیینکنندهٔ چگونگی تفسیر کنشگران از محیط

خودشان است. همانگونه که ونت می گوید(Wendt 1995:73) «منابع مادی تنها از طریق ساختار آگاهی مشترکی که در آن لانه کردهاند برای کنش بشر معنا پیدا می کنند». از این گذشته طرفداران مکتب برسازی از آن رو بر ساختارهای اندیشهای تأکید دارند که معتقدند نظام نهادینه شده، هویتهای اجتماعی کنشگران را رقم می زند و همان گونه که بعداً خواهیم دید هویتهای اجتماعی نیز سازندهٔ منافع کنشگران و شکل دهندهٔ کنشهای آنان قلمداد می گردد. به گفته ونت و دووال(Wendt 1989:60) و شکل دهندهٔ کنشهای نهادها بعدی *ساختاری* دارند که از یک یا چند رابطهٔ درونی یا *اصل سازا* تشکیل می بابد که کنشگران دولتی واجد قدرت اجتماعی و نفع جو را به صورت تابعی از تصرف مواضع تعریف شده توسط آن اصول به وجود می آورند».

دومین گرارهٔ هستی شناختی طرفداران مکتب برسازی که پیش از آنان نیز برخی بدان قـائل بودند می گوید که هویتها سازندهٔ منافع و کنشها هستند. نو گرایان و نولیبرالها آگاهانه مسائل مربوط به شـکل گیری منافع را کنار می گذارند و ترجیحات را به چشم مستـلماتی تعییـن شـده از بـیرون مـینگـرند کـه پیش از تعامل اجتماعی وجود دارند. در مقابل، طـرفداران مکتب برسازی شناخت چگونگی ساخته و پرداخته شدن منافع را کلید تبییـن طـیف وسیعی از پدیده های بین المللی می دانند که خردباوران یا به درستی آنها را نفهمیده یـا نادیده گرفتهاند. برای نمونه، به اعتقاد اودیک کلوتس(Hott 2095a,195b) نمـی تـوان بـدون اسـتناد به اینکه چگونه منافع دولتهای برجسته به ویژه ایالات متحده در نوادی افرادی اسـتناد به اینکه چگونه منافع دولتهای برجسته به ویژه ایالات متحده در نوادی افرادی اسـتناد به اینکه چگونه منافع دولتهای برجسته به ویژه ایالات متحده در نروی او دهـهٔ ۱۹۸۰ تعریف تازهای یافت برقراری مجازاتهای بینالمللی برضد رژیم جدایی نـزادی افـریقای جنوبی را تبیـن کـرد. برسازان برای تبیین شکل گیری ترجیحات، روی هویـتهای اجتماعـی کنشـگران تکـیه میکنـند. همـانگونـه کـه ونـت ادعـا میکـند (Wendt1992:398) های خـردباوری در شـرایط اقـتدارگریزی بهـره می گیرد، کلوتس آن را بـرای تبیین هـای خـردباوری در شـرایط اقـتدارگریزی بهـره می گیرد، کلوتـس آن را بـرای تبیین بازتعـریف مـنافع امـریکا در قـبال افـریقای جنوبی بـه کـار میگیرد، و کوزلوفسکی و

کـراتوکویل(Koslowski and Kratochwil 1995) از آن بـرای روشــن ساختن تأثیر تفکر جدید شوروی بر پایان جنگ سرد استفاده می کنند.

بر اساس سومین گزارهٔ هستی شناختی برسازان، کنشگران و ساختارها یکدیگر را مىسازند. همان گونىه كه ديديم طرفداران مكتب برسازى بر اين تأكيد دارند كه چگونه ساختارهای هنجاری یا اندیشهای «معنای هویت تکتک کنشگران والگوهای فعالیت مناسب اقتصادی، سیاسی و فرهنگی را که کنشگران یاد شده در پیش می گیرند تعریف مى كنىند» (Boli et al. 1989:12). ولى برسازان با وجود قدرت سازندة قابل ملاحظهاي که برای چنیسن ساختارهایی قائلمند تأکید دارند که آنها موجودیت مستقلی از رویّههای قرابل فهم کنشگران اجتماعتی ندارنید. آنهان به تأسی از آنتونی گیدنز و سایر طرفداران مکتب ساختاریابی مدعبیاند که ساختارهای اجتماعی چیزی بیش از رویّههای گفتمانی و فیزیکسی عـادی شدهای نیستندکه در گسترهٔ زمانی و مکانی گستردهای دوام میآورند. به گفتهٔ ونت (Wendt1992:406)«از طریق تعامل متقابل است که ساختارهای اجتماعی نسبتاً پایداری را سیآفرینیم و مصداق میبخشیم و بر حسب همانها هویتها و منافع مان را تعريف مي كنيم». گرچه ثابت شدهاست كه بررسي اين رابطه دشوار است (Checkel1998) ولي طرفداران مكتب برسازي مدعبي اند كه شناخت غني ترى از کنشگری دولت و برداشت پویاتری از ساختارهای سیستمی بینالمللی بهدستمیدهند.

مکتب برسازی هم مانند نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم دارای گونههای نوگرایانه و پسانوگرایانه است.ولی با دور شدن از بحثهای شناخت شناسانه، روش شناسانه و هنجاری و نزدیکتر شدن به فعالیتهای تحلیلی، ظاهراً اختلافات زبرنظری گذشته میان این دو سمت گیری از بین رفته است. تفاوت اصلی میان برسازی نوگرا و پسانوگرا معمولاً تفاوتی تحلیلی است به گونه ای که اولی روی ساخت و پرداخت زبان – جامعه شناختی کنشگران و کنش پذیران در سیاست جهان متمرکز می شود و دومی روی رابطهٔ میان قدرت و آگاهی. در این سطح، علاقهٔ هنجاری هر دو تا حد زیادی یکسان است:

گشایش مجال برای طرح بدیلها به جای مشخص ساختن آن بدیلها و بنابراین تکرار برخوردهای بالقوهای در سطح نظریه پردازی تجویزی که بین سنّتهای نوگرایانه و پسانوگرایانه وجود داشت. این از رویکردهای متفاوتی پیداست که آنها برای بررسی همنجارهای اجتماعی در سیاست جهان در پیش میگیرند. برای نمونه، تأکیدی که نظریهٔانستقادی بر عقلانیت ارتباطی دارد در بررسیهایی چون تحلیل کراتوکویل (Kratochwil1989:15-16) تکرار میشود، تحلیلی در این خصوص که چگونه ستیزهای اجتماعی از طریق پیدایش «دیدگاهی اجتماعی» در چارچوب کنش ارتباطی راه حلههای غیرخشونت بار و هنجارنگر پیدا میکنند. برعکس، بررسیهایی که بیشتر تحت تأثیر تکیهٔ پسانوگرایان روی رابطهٔ میان هستجارها و قدرت قرار دارند این پرسش را پیش میکشند که چگونه به نوعی موقعیت گفتاری هابرماسی میرسیم که در آن هنجارها نقش دلایل مجاب کننده را بازی میکنند و به تحقیق دربارهٔ روابط قدرتی میپردازند که چنین ساختارهایی را میسازند و در آنها دستدارند.

برسازی نوگرا دو شکل اصلی به خود گرفته است: «برسازی سیستمی» و «برسازی کل نگر». اولی علاقهٔ نوواقع گرایان به نظریهٔ سیستمی را می پذیرد ولی دومی دیدگاه فراگیرتری اتخاذمی کند که میخواهد پدیده های داخلی و بین المللی را در دل خود جای دهد. ونت اصلی ترین – و به اعتقاد برخی یگانه – شارح برسازی سیستمی است و این واقعیتی است که منتقدان برسازی اغلب آن را در نمی یابند. همان گونه که دیدیم ونت معتقد است هویت دولت منافع آن و منافعش نیز به نوبهٔ خودکنشهای آن را می سازد. اما وی میان هویت جمعی دولت (ویژ گیهای انسانی، مادی و اید نولوژیک داخلی آن) و هویت اجتماعی دولت («معنایی که کنشگر وقتی از درون چشم دیگران نگاه کند برای خودش قائل می شود») فرق می گذارد (1994:385). ونت به دلیل پای بندی به نظریهٔ سیستمی، منابع جمعی هویت دولت را کنار می گذارد و به طور پای بندی به نظریهٔ سیستمی، منابع جمعی هویت دولت را کنار می گذارد و به طور

که وی برداشت نسبتاً تینگبینانهای از روند ساختاریابی پیدا کند و صرفاً ادعا نماید که ساختارهای نهادین بین المللی دولتها را در مقام کنشگران بین المللی مشروع می سازند و رویه های دولتها نیز به خود چنین ساختارهایی را باز تولید می کنند. مادام که در پی تبیین دگرگونیهای اساسی در هویت دولت و ساختارهای اجتماعی نباشیم این تمرکز روی روندهای سیستمی کافی است. برسازی سیستمی بدون آن که در مرحله ای منابع غیر سیستمی هویت دولت – مانند فرهنگ سیاسی داخلی – را در روند ساختاریابی منظور سازد برداشتی آشکارا ایستا از دولت و نظام بین المللی ارائه می کند و هیچ گونه سرنخی در مورد چگونگی تغییر کنشگران یا ساختارها به دستنمی دهد.

برعکس، برسازی کلنگر دارای سرشتی انضمامی و تاریخیتر است و آگاهانه از نظريهيردازي سيستمي ابا دارد. دو تسن از هواداران برجستهٔ اين مكتب- كراتوكويل و روکس – که به یویش های دگرگونی بین المللی علاقه دارند ساختارها و فرایندهای داخلی و بيـنالمللـي را دو چهـرهٔ يـک نظم اجتماعي جهاني واحد قلمدادميکنند و سيس رابطهٔ سازای متقابلی را که بین این نظم و دولت وجود دارد به بررسیمیگذارند. این بدان معنی نیست که آنان منکر وجود حوزههای داخلی و بیـنالمللی هستند بلکه این جداسازی حوزهها را یک ساختهٔ تاریخی بی همتا و نتیجه و ویژگی اصلی نظم سیاسی نوگرایانهٔ مشخصی می دانند که حول دولتهای سرزمینی برخوردار از حاکمیت بریاشده است. ایس نگرش کلی، به دو گونه تحلیل مجزا ولی مکمل دربارهٔ دگرگونی بینالمللی راه بردهاست که یکی روی تغییرات بزرگ میان نظامهای بین المللی تکیهدارد و دیگری روی تغییراتی که به تازگی در دل نظام نو یدیدآمدهاست. نمونهٔ تحلیل های نخست بررسی های روگی (Ruggie 1986, 1993) دربارهٔ گذار از نظام حکمرانی قرون وسطی به نظام حکمرانی نو است که در آن حاکمیت جای شیوهٔ قدیمی و دگرسالارانهٔ تفکیک و تنوعیابی واحدها را گرفتهاست. نمونهٔ تحلیلهای دوم هم کارهای اخیر کراتوکویل (Kratochwil 1993 ; Koslowshi and Kratochwil 1995) دريارة ايس مسئلة محدودتر رابطة خطرناك... /۵۲۳

و هرچند شاید به همان اندازه غامض و مناقشهبرانگیز است که چرا بنبست جنگ سرد میان ابرقدرتها چنین ناگهانی پایانیافت و از جمله بدون تبدیل شدن به یک جنگ استیلاجویانه منجر به فروپاشی خود اتحاد شوروی گردید. هم روگی و هم کراتوکویل روی این مسئله تکیهدارند که چگونه پدیدههای اجتماعی داخلی و بینالمللی در تعادل با هم قواعدی را تعیینمیکنند که نظمهای بینالمللی را قوارهبندی میکنند، و از این دیدگاه برسازانهٔ کلنگر برای تبیین نظامها و نیز دگرگونی نظامها استفادهمیکنند.

برسازان پسانوگرا ضمن حفظ علاقهمندی به ساخت و پرداخت زبان-جامعه شناختی یا گفتمانی کنشگران وکنش پذیران در سیاست جهان، توجه خودشان را روی شرایط اجتماعی- تاریخی که تحت آن، زبان، معنا و قدرت اجتماعی با هم تعامل میکنند «به ویژه پرسش از **چگونگی** در رابطه با شرایط اجتماعی- زبانی ساخت و پرداخت قالبهای مسلط آگاهی و انضباط بخشی و بازنمایی آنها در زندگی معاصر» متمرکزمی سازند (George 1994:156). این تأکید بر چگونگی پیدایش معانی و شیوههای مختلف عملکرد آنها، پرسش های انواع تحلیل های برسازانه دربارهٔ سیاست جهان را شکل می بخشد و روشهای این تحلیلها را تغذیه می کند از جمله (bot 1996) ای کرچه برخی شکل می بخشد و روشهای این تحلیلها را تغذیه می کند از جمله (bot 1996). گرچه برخی از پسانو گرایان از نفس تلاش برای دسته بندی کارهای پسانو گرایانه و ارزیابی دستاوردهای آنها خرده می گیرند (Ashley 1996:248) روشن است که برخی آثار منتشر شده است که به آسانی و با موفقیت دست به کاری زده اند که کاملاً شبیه کارهای تجربی است و در موضوعات مختلف از پیمانهای زیست محیطی تا مداخله جویی ایالات

جنیس تامسون (Thomson1994:18-19) ضمن بررسمی ازمیانرفتین سپاهیان مزدور، دزداندریایمی وشرکتهای تاجرپیشهٔ سوداباور، معمایی که برایش مطرح است این است که چگونه و چرا مرزهای میان حوزههای داخلی و بینالمللی، اقتصادی و سیاسی،

دولتی و غیردولتی اقتدار به ترتیبی از نو ترسیم شد که خشونت غیردولتی از نظام بيـنالمللـي حـذف گـرديد- «چـه توضيحي براي اين دگرگوني اساسي نهاد حاکميت در سدهٔ نوزدهم وجود دارد؟» تامسون با لحنبی که مشکلهٔ پسانوگرایی را بهیادمی آورد مى پرسىد (Thomson1004:13) «ايىن مىرزھا چگونىھ تولىدمى شود، بازتولىدمى گردد، مشروعیت مییابد، به معارضه کشیدهمیشود، دگرگون میگردد و طبیعی جلوهمیکند؟» سينتيا وبىر (Weber1995:3) در ادامـه ايـن علاقهمندي به حاكميت مي يرسد «چگونه معنای حاکمیت در طول تاریخ از طریق عمل نظریه پر دازان روابط بین الملل و رویه های مداخلهٔ سیاسی تثبیت یا ثابتمی شود؟» وی برای پاسخگویی به این پرسش پیشىنهادمىكىند «بـه ردگـيرى تاريخـى تشـكيل و تفسير معيارهاى جامعه براى رويّههاى مداخلهٔ مشروع و اثرات آنها بر برداشتهای جمعی از حاکمیت دولت بیردازیم». این فهرست را میتوان همین طور ادامه داد ولی چنین آثاری از لحاظ روشن ساختن ساخت و پرداخت اجتماعی کنش یذیران (جنگ افزارهای شیمیایی)، کنشگران (هویت دولت)، رویدادها (جـنگ سرد)، نهادها (حاکمیت) و غیره و تحقیق دربارهٔ نتایجی که برای نظریه و عمل روابط بینالملل دارند به طور کلی به همشبیهاند

# برسازی چونان نقض پروژهٔ انتقادی

محققان انتقادگرا چون کمبل و جورج خیلی زود برخی از طرفداران مکتب برسازی را به خاطر آنکه نشانه های گویایی از بدعتهای خردباورانه و یافتباورانه از خود به نمایش می گذارند هدف حمله قرار داده اند. جورج (George1994:15) به بحث دربارهٔ تحقیقات «بدیلی» می پردازد که محدودیت های گفتمانی درست کیشی را تقویت می کنند و از پژوهشگرانی چون روگی و بیرستکر یادمی کند که به واسطهٔ پای بندی به «هستی شناسی یافت باورانه دربارهٔ معنای واقعی» ... دیدگاه شان آکنده از تنشهایی است که بین تمایلات لیبرالی «آشکار» شان و فرو بسته بودن آموز شهای یافت باورانه شان وجود

دارد». کمبل (13 :Campbel1996) هم روگی را «نمونهٔ دیگری از غلبه ایمان خردباورانه بر استعداد پسانوگرایانه» میخواند. از دید کمبل، استفادهٔ روگی از اصطلاحاتی چون «پیشانظری»، «دستور کار پژوهش» و «پرسشهای اسلوبمند» که برای مشخص ساختن سمتوسوی جستوجویش به دنبال واژگان تازهای برای سیاست جهان صورتمیگیرد «آشکارا بوی پایبندی به خردباوریمیدهد».

ما نیز از اشارات ضمنی اینکه کارمان را «پژوهش تجربی»، یافتههایمان را «داده»، گزاره های مان را «فرضیه» و ... بخوانسند ناخرسندیم. ولی گرچه این راهبرد مشخص ساختن ردیای اصطلاحات خردباورانه و یافت باورانه در نوشته های طرفداران مکتب برسازی و استفاده از آن بـرای محکـوم سـاختن کـل پـروژهٔ برسـازی، مناقشات جدی برمیانگیزد ولی در بهترین حالت، راهبردی خطرناکاست- میتواند به سهولت بر ضد خود منتقدان بهکارگرفتهشود یا در صورت انکار منتقدان روشن نیست که آنان چه چیزی می توانیند دربارهٔ اصلاحاتی که پیشنهادمی کنند بگویند. می توان برخی ازنظریه پردازان انتقادی را با کاربرد همین روش محکومسازی از روی تداعی واژهها، به گناه مشابهی محکوم شناخت. برای نمونه، این سخن کمبل (Campbell1993:3) را درنظربگـیرید کـه در کتابش دربارهٔ جنگ خلیجفارس اظهار امیدواری میکند که در تأیید ادعاهایش بتواند «شواهدی» عرضه نماید. یا این ادعای جورج (George1994:23) را که مىيگويىد أثار انتقادى «براي شناخت جهان پيچيده، چارچوب مرجع پيشرفتهتر، فراگيرتر و رساتری» عرضیهمی دارند و فرصت طرح «دستور کار جامعتر و بصیرانهتری را می-گشایند که به کمک آن می توان به پرسشها پاسخ گفت و مشکلات را «حل کرد»». «شواهد»، «چارچوبهای مرجع»، «فراگیر»! میتوان این انتقاد را مطرح ساخت که کاربرد این اصطلاحات نشان از اتکای گویا و هر چند پنهان بر تجربهگرایی یا نظریههای تطابق و همسازی در زمینه حقیقت دارد.

واقعیت ایسن است کـه هـرگونه ارزیابی جدی تحقیقات برسازانه و رابطهٔ آنها با

نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم باید فراتر از واژگان بهکاررفتهرود و به منطق اساسی تحلیل توجـهكـند زيـرا در همينجاست كه مي توان رويكردهاي رقيب را به شكل جالب توجه و ثمربخشی با هم درآمیخت. طرفداران مکتب برسازی با در پیش گرفتن مسیر توسعهٔ مفاهـيم و تحلـيل تجربـي در واقـح، تحقـيقات غالب در زمينة روابط بينالملل را به كار گرفتهاند، گاه پاسخهایی را برای پرسشهای فراموش شده در رشتهٔ روابط بین الملل عرضهمی دارند، گاه یاسخهای تازهای به پرسشهای قدیمی می دهند که اغلب با تحلیل دقیقتر در مقایسه با ادعاهای مطرح شده در مباحثهٔ زبرنظری به مراتب سنجیده تر و مجاب کننده ترند. از دید برخبی، نفس اندیشهٔ این آمیزش، ناقض پروژهٔ انتقادی است (Ashley1996:248) ولبي همان گونيه کيه اوله ويور مي گويد از اين موضع گيري افراطي حتمى بر اساس ضوابط خودش نمى توان دفاع كرد. انتقاد از به كارگيرى تحقيقات غالب، به معنی دعوت به فروبستگی است که با فرهنگ و روحیهٔ آزادی گفتمانی و همیرسهٔ ارتباطی تعارض مستقیم دارد. مسئلهٔ واقعی این نیست که آیا این به کارگیری صورت می گیرد یا نه بلکه این است که آیا طرفداران مکتب برسازی با به کارگیری تحقیقات غالب از برخبي از اصول نظرية انتقادي روابط بين الملل دست شسته يا أنها را زير باگذاشتهاند.

در بخش حاضر به بررسی این مسئله میپردازیم که چگونه طرفداران مکتب برسازی کوشیدهاند بینشهای زبرنظری نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل را به صورت ادعاهای تجربی درآورند و در نتیجه به استفاده از تحقیقات غالب روابط بینالملل دست زدهاند. این تبدیل و بهکارگیری، برسازان را با چهار موضوع کلیدی رودررو ساخته است: استفاده از شواهد و محدودیتهای تفسیر، امکان صدور احکام کلی و قدر و منزلت آنها، استفاده از تبیینیهای جایگزین، و مشکلات تغییرپذیری و قیاس پذیری. از آنجا که این موضوعات جایگاهی محوری در علوم اجتماعی سنّتی دارد بررسی نحوهٔ برخورد طرفداران مکتب برسازی با آنها ما را از هزینه ها و مزایای به کارگیری تحقیقات غالب رابطة خطرناك... / ۵۲۷

آگاه میسازد.

#### شواهد و محدودیتهای تفسیر

یکسی از نقباط جدایسی اصبلی نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل از یافتباوری، این دیدگاه است که از مرحلهٔ تفسیر، گریزی نیست. همانگونه که جورج می گوید ( :George 1994 24) «جهـان همیشـه یـک «امـر» تفسـیر شـدهاسـت و همیشـه در شـرایط اختلافنظر و تعارض شديد يا خفيف تفسيرمي شود». به همين دليل «امكان وجود ييكرهٔ مشتركي از دادههای مشاهداتی یا آزمون شدهای که برای شناخت بیطرفانه و عینی جهان بتوان دست به دامانشان شد وجودندارد. برای نمونه هیچگونه شناخت نهایی که عملاً با خود واقعیت تطابق داشته باشد ممکن نیست». طرفداران مکتب برسازی که به سختی میکوشیند امکیان طرح ادعای یافتن حقیقت دربارهٔ جهان را ردکنند و عمداً از قائل شدن چنین موقعیتی برای یافته های شان ابا دارند از ته دل بر این گزاره صحه گذاشته اند. با این همه، برسازان یس از دست زدن به تحلیل تجربی مستمر دربارهٔ جنبههایی از سیاست جهان مدعبي دستيابي به حقيقت نسبي كنشگراني كه به تحقيق گذاشتهاند مي شوند. به ديگر سخن، أنان مدعمي دست يافتن به تفسيرهايي منطقي و به لحاظ تجربي يذيرفتني دربارهٔ اقدامات، رویدادها یا فرایندها می شوند و برای تأیید ادعاهای شان از وزن شواهد کمیک می گیرند. برایس (Price 1995, 1997) ضمن تصدیق این مطلب که ادعاهای آنان همواره تفسيرهايي احتمالي و نسبي از يک جهان پيچيده است مدعي مي شود که تبارشناسی خبودش بهترین تفسیری را بهدستمیدهد که تا امروز در مورد ناهنجاریهای ییرامون کاربرد جنگافزارهای هستهای ارائه شدهاست و رئوس اسمیت ( Reus- Smith 1997) ادعا می کند که دیدگاه فرهنگباوری بهترین تبیین را در مورد تفاوتهای نهادی موجود ميان جوامع تاريخي دولتها به دست ميدهد.

آیا چنیـن ادعاهایـی بـا فرهـنگ تفسـیری نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل تعارض دارد؟ بـه دو دلیل معتقدیم که نه. نخست، فرهنگ تفسیری نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل

تا اندازهٔ زیادی برخاسته از انکار هنجاری گفتمانهای تمامتخواه یا چارچوبهای نظری کلـی ای اسـت کـه برخـی دیدگاههـا را برتـر از دیدگاههای دیگر میدانند. اما زیر و رو كىردن تحقيقات برسازان بـراي يافتـن ايـن گونـه گفـتمانها بـيثمرميماند. جز احتمالاً دلبستگی مسئلهساز ونت به نظریهٔ عمومی سیستمها و پایبندی آشکارش به «علم»، پژوهشهای برسازان هنگامی در بهترین حالت خود قرار دارد که پرسش نگر باشد و آگاهانیه ادعاهایمی احتمالی مشخصاً در خصوص پدیدههای خاص، در زمانی خاص، بر اساس شواهدی خاص، و همواره پذیرای تفسیرهای جایگزین را مطرح سازد. دوم، انکار گفتمانهای تمامتخواه مبتنی بر دعوی دست یافتن به حقیقت مطلق مانع از امکان یا جتبی ناگزیر بودن طرح ادعاهایی دربارهٔ دستیافتن به حقیقت نسبی نمی شود. در واقع، بـه اعـتقاد مـا، بـه مجـرد مشـاهدهٔ جهان و تعامل در آن، چه در مقام فردي درگير زندگی روزمـره یـا بـه عـنوان یک پژوهشگر، طرح چنین ادعاهایی اجتنابناپذیر است. همان گونه که نیچه مدتها بیش خاطرنشان ساختهاست از طرح ادعای دست یافتن به حقیقت جهان گزیری نیست. فردی که چنین ادعاهایی مطرح نسازد قادر به عمل نخواهـد بـود و يـک نسبیگرای به راستی بیریا خواهد بود که نمیتواند چیزی بگوید یا بنویسد. در یک کلام، اگر طرفداران مکتب برسازی گفتمانهایی تمامتخواهانه مطرح نمیسازند و اگر هـنگام سـخن گفتن از چگونگی عملکرد جهان، طرح ادعاهای نسبی دربارهٔ حقیقت جهان اجتناب نایذیر است پس احتمالاً مکتب بر سازی بیش از خود نظریهٔ انتقادی، فرهنگ تفسیری نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل را زیر یا نمی گذارد.

همچنین شایان توجه است که وقتی منتقدان مکتب برسازی، خود دست به تحلیل گوهری سیاست جهان میزنند از طرح ادعاهایی دربارهٔ دستیافتن به حقیقت نسبی گریزیندارند. برای نمونه، بررسیهای کمبل در خصوص سیاست خارجی ایالات مستحده و جسنگ خلیجفارس را در نظر بگییرید. کمیبل در بررسی نخست (Campbell 1992:248) از مطرح ساختن ادعاهایی دربارهٔ رویدادهای «راستینی» که در

جهان رخ دادهاست ابایی ندارد و به «شواهدی» چون اسناد شورای امنیت ملی ایالات متحده استناد می جویند هنر چند به آنها کسوت «متن» می یوشاند. همچنین در اثری که دربارهٔ جنگ خلیجفارس به رشتهٔ تحریر درآوردهاست (Campbell1993:17) به «بررسی آن گفتمان سیاسی واجد وثوق اخلاقی که ائتلاف تحت رهبری ایالاتمتحده را برانگیخت و ایـنکه سیاسـتهای پیش از جنگ، هدایت جنگ، ومیراثهای پس از جنگ تا چه حد این ترکیب بندی از ستیز را توجیه میکنند، می پردازد. کمبل گرچه به شکلی غیرمتقاعدکننده این مسئله را ردمی کند ولی برای نشان دادن اینکه مرز عراق و کویت تصادفی و دلبخواه ترسیمشده است به «واقعیتهای تجربی» ماجرا استناد میکند و عواملی را درنظرمی گیرد که این تهاجم را بافتمند، و تفسیرهای غالب را ابهام آمیزترمی سازند. مسلماً قصداو انكبار وجبود این گونه رویدادها، سیاستها، و عوامل به عنوان یدیدههایی واقعــى نيسـت بلكــه صرفاً مىخواهد نشاندهد كه آنها بسته به روايتى كه شكل مىگيرد، پسنهان و يـا برجسـتهسازىمىشوند. در واقع، كمبل (Campbell 1993:79) تا آنجا پيش-میرود که مدعی می شود گزارهٔ محوریش نشاندادن این مسئله است که چگونه مسائلی که سیاه یا سفید نشان داده شدهاند **در عمل** سایه روشن و خاکستری هستند. بنابراین مى توان موضع تفسيري كمبل را شبيه بيشتر برسازان دانست و به رغم انكار مكتب برسازی توسط وی کاملاً مناسب به نظر می رسد که نوشته های تجربی او را جزو نوشته های برسازانه دستهبندی کنیم. برسازان منکر این نیستند که می توانیم به دریافتهایی که از جهان داریم- همان که با تساهل، «شواهد» میخوانیم- استناد کنیم بلکه اصرار دارند که این «واقعیتها» در قالب یک تبیین بدیهی واحد که یگانه تبیین عینی ممکن باشد آرایس نمی یابند. کمبل این دیدگاه را تا نتایج کوبنده و بنیان برافکنش پیش می برد. وی بـا تجدیـد آرایـش بازگویـی رویدادها در یک روایت متفاوت، نتایج سیاسی ناشی از روایت رسمی و نیز این مسئله را روشن میسازد که چگونه این روایت رسمی شرایط پذیـرش خـودش و بنابرایـن توجیه و بهراهانداختن خود جنگ را مشروعیت میبخشد و

به وجودمي آورد.

صدور احکام کلی

نظریهپردازان انتقادی مدتهاست که از جست و جو به دنبال احکام کلی قانون مانند دربارهٔ سرشت سیاست بین الملل زبان به انتقاد گشوده و مدعی اند که چنین جست وجویبی برخی تفسیرها از زندگی بین المللی را برتر از تفسیرهای دیگر قرار میدهد، به شییءانگاری بازیگران و نهادهای اجتماعی منجر می شود، و احتمال تاریخی و خصوصیت فرهنگی را انکار میکند. طرفداران مکتب برسازی نیز پا جای پای نظر یه به دازان مباحثهٔ سوم گذاشته و به انکار امکان و مطلوبیت صورتبندی احکام کلی قانونمندي پرداختهاند كه اعتقاد به علم يافتباورانهٔ سياست بين الملل را توجيه ميكنند. ولى أنان از مطرح ساختن احكام كلي احتمالي ترى دربارة برخى جنبه هاي سياست جهان ابایمی نداشتهانمد. برسازان با تکیه بر تحلیلهای خودشان دربارهٔ روندهای تاریخ، رویّــهای فرهنگی، معانی بیناذهنی و صورتبندی هنجارها، احکامی کلی دربارهٔ سرشت و یویشهای دگرگونی بین المللی، توسعهٔ نهادها، و همبستگی اخلاقی صادر کردهاند. روگے با آگاہے از گذار از دگرسالاری قرون وسطی به حاکمیت نو میگوید که محرک تغييرات أينده به سمت نوعي نظام بينالمللي پسانوگرايانه احتمالاً تغييراتي خواهد بود کـه در محیطهای مادی، رفتار راهبردی، و از همه مهمتر، در شناختشناسی اجتماعی رخ مىيدهـد (Ruggie 1993). رئـوس اسميت (Reus- Smith 1997) احكاميي كلي دربارة ساختارهای قانونی جوامع بین المللی صادر می کند و می گوید که نظامهای متفاوت آرمان.های گوناگونی در زمینه هدف اخلاقی دولت و عدالت شکلی دارند که به توسعهٔ نهادهای اساساً متفاوتی میانجامد. کلوتیس (Klotz 1995a: 151-64) ضمن بررسی توسعهٔ هـنجارهای ضدنژادپرسـتی و تأثـیری کـه بـر فرویاشـی رژیـم جدایی نژادی در افريقاي جنوبسي داشـتند نتـيجهگيريهايـي دربـارهٔ كاربست عملي مجازاتهاي اقتصادي و

فرهنگی در سیاست بینالملل میکند. و پرایس (Price1997:174-6;1998) پس از دنبال کردن سیر تکامل تابوهای موجود بر ضد کاربرد جنگافزارهای شیمیایی و مینهای زمینی، گزارهای چندی را دربارهٔ شرایط مؤثر بر آفرینش موفقیتآمیز و قوت هنجارهای اجتماعی بینالمللی مطرحمیسازد.

احتمالي بودن اين احكام كلي از سه جهت مشهود است و همينها توأم با هم ادعاهای برسازان را متفاوت با تعمیمات قانونمانندی میسازد که یافت باوران در جست وجويش هستند. نخست، وقتبي روگي تغييرات پديد آمده در محيطهاي مادي، رفستار راهسردی و شسناختهای اجتماعسی را سه عسنوان عوامل تسهیل کنندهٔ احتمالی تغییر نظام بيــنالملل برميشمارد اين نيروها را عوامل بيزماني نميداند كه زندگي اجتماعي و سیاسی بشیر را رقبم زنند. در واقع، از دید روگی آنها چیزی بیش از مقولههایی تحلیلی نیستند که محتوایشان لزوماً از نظر تاریخی و فرهنگی، احتمالی و تصادفی است. بدین ترتيب او منكر امكان بسط نظرية كلاني دربارة دگرگونی بين المللی است و صريحاً اظهار میدارد که شناخت دگرگونی های تاریخی «مستلزم اتخاذ نوعی موضع شیناختشناسیانه اسبت کیه کیاملاً بیا دعیاوی مغیرورانهٔ بیشتر نظریههای جاری روابط بيسن الملل تفاوت دارد» (Ruggie 1993: 169). دوم، وقتى رئوس اسميت ( Reus-Smoth 1997) احكامي كلي دربارة ساختارهاي قانوني جوامع بين المللي صادر ميكند هدفش پنهان ساختن ویژگی.های فرهنگی و تاریخی آن نظامها نیست بلکه میخواهد آنها را برجسـته سـازد و روایتی از انقطاع تاریخی به دست دهد که مستقیماً در تعارض با تفسیر واقع گرایانهٔ متعارف از تاریخ بین المللی قرار دارد. سوم، وقتی طرفداران مکتب برسازی دربارهٔ شکل گیری هنجارها، بقا و دگرگونی نتیجه گیریهای کلی میکنند عوامل مورد توجـه خودشـان را بـه چشم متغیرهای مستقلی نمی.بینند که غیر بافتاری باشند و بی هیچ دشواری بتوان آنها را به تکتک و همهٔ موقعیتها تعمیم داد تا به نتیجهای لازم و ضروری رسید. در واقع، تحلیل شناسی آنان قابل تعمیم است ولی نتیجهگیریهای اسلوبمندی که

در سطح انتزاع و به صورت جبر علّی، مطلوب پروپاقرص ترین هواداران میراث یافتباوری باشد از دل مکتب برسازی بیروننمی آید.

از ایـن دیدگاه، احکـام کلی صادر شده توسط هواداران مکتب برسازی تفاوت بارزی با تعمیمات مطلـوب یافـتباوران دارنـد و نوعـاً شبیه تعمیماتی هستند که نظـریهپردازان انـتقادی برجستهٔ مباحثهٔ سوم مطرح ساختهاند. باید یادآوری کنیم که فوکو و دیگـر نظـریهپردازان اجتماعی انتقادی با صدور احکام کلی مخالفتی نداشتهاند. این ادعا کـه «بشـریت تـا زمانی کـه بـه مقابله به مثل جهانی نرسد از یک کارزار به کارزار دیگر پیشـرفت تدریجی نمیکند» بلکه «از سلطهای به سلطه دیگر میرود» ( :Foucault 1984 یک بافت یگانـه بـه تحلیل گذاشت پس چیست؟ در نوشتههای نظریهپردازان انتقادی یک بافت یگانـه بـه تحلیل گذاشت پس چیست؟ در نوشتههای نظریهپردازان انتقادی ترجیعبـندی یاد کـرد که نظریهپردازان انتقادی پسانوگرا به شکلی وردگونه آن را تکرار میکنـند: انسان هویتهایی چـندگانه و سیال، و نـه هویتی واحد و ثابت دارد. اگر این حکمی کلی دربارهٔ سرشت اجتماعی – روانشـناختی نفس بشر نیست که کمتر از هر این

سخن اصلی ما در ایسنجا ایس است که انکار جستوجوی تعمیمات قانونمانند ایجاب نمی کند که همزمان منکر تعمیمات احتمالی تر شویم. در واقع، هرگونه تلاش جدی برای شناخت سلطه و مقاومت، و حذف وشمول در سیاست جهان و نیز استعداد وقوع دگرگونیهای معنادار، مستلزم صدور چنین احکام کلی است. مسئله این نیست که یا احکامی کلی صادر کنیم یا نکنیم بلکه ایس است که باید از میزان انتزاعی بودن احکامان دربارهٔ سیاست و اینکه به چه میزان ادعاها و روایتهای خودمان را از یک بستر خاص و به لحاظ تاریخی تصادفی به بستری دیگر تعمیم می دهیم آگاه باشیم.

تبيينها و تفسيرهای جايگزين

هـنگام صـدور احكـام كلي دربارهٔ جنبههايي از سياست جهان، طرفداران مكتب برسازي ناگزیـر از پاسـخگویی بـه مسـئلهٔ تبیینیها و تفسیرهای جایگزین بودهاند. در بیشتر موارد، پاسخ آنان همکاری حساب شده و صریح بودهاست البته سرشت دقیق این همکاری از یک محقق به محققی دیگر تفاوت میکند. این راهبرد با پرهیز کلی و گاه مخالفت أشكارنظريه بردازان انتقادي مباحثة سوم با اينكه ادعاهاي كوهري خودشان دربارة سیاست جهان را در نسبت با تفسیرهای جایگزین مطرح سازند تفاوت آشکار دارد. این نظریهپردازان سبک و سنگین کردن یک تبیین یا تفسیر در برابر تبیین یا تفسیری دیگر را تلويحـاً بديـن معنـي مـيدانـند كه يكي از آنها در نهايت، يگانه تبيين علّي راستين دربارهٔ جهمان واقعمی است حال أنکه در واقع دستیافتن به نظرگاهی ارشمیدسی که از آنجا به داوری دربارهٔ تفسیرهای بدیل بنشینیم امکاناپذیر است. هرگونه تلاش برای دست یافتین بـه چنیـن نظرگاهـی صـرفاً باعـث قـدرت گرفتن یک دیدگاه اجتماعی و سیاسی خـاص خواهدشـد. وانگهی، آنان معتقدند مطرح ساختن تفسیرهای نظریهپردازان انتقادی در تقرابل با تفسیرهای محققان متعارف، چون تفسیرهای متعارف را محک مشروعیت تحقیقات قبرار میدهند و نظریهٔ انتقادی را به زور اسیر روش تحلیل علمی که مطلوب محققان متعارف است مي سازد موجب تقويت چيرگي خردباوري/ يافت باوري مي شود. بنابرایس طرفداران مکتب برسازی با رو در رو ساختن استدلالها و تفسیرهای متفاوت، عمداً خطر نقبض موضع شيناختشناسيانه پيكره اصلى نظريهٔ انتقادي و كنار نهادن سیاست مقاومت را که مورد پذیرش نظریه پردازان انتقادی پسانوگرای «پایبندتر» است به جان می خرند.

طرفداران مکتـب برسـازی در آثار تجربی خودشان چارچوبهایی پیچیده و دارای حساسـیت تاریخـی را در مـورد موضوعات ملموس سیاست جهان به کار بستهاند. بدین ترتیـب بسـیاری از این گونه آثار با مشخص ساختن چگونگی نسبت تفسیرهای خودشان

با تبیینهای متعارف، شناخت ما را پیش میبرند خواه این نسبت به صورت جانشین شدن به جای تفسیرهای متعارف باشد یا دربرگرفتن آنها، یا تکمیل آنها، یا یر داختن به مسائلی کالاً متفاوت (Katzenstein1996:37). راهبرد نخست را می توان در بررسی ريس کايسن دربارهٔ نساتو (Risse-Kappen1997) و بررسمی های پسرایس و تنسنوالد (Price and Tannenwald 1996; Price 1995) سراغ گرفت که ناقص بودن، نامعین بودن، یا خطای تفسیرهای متفاوتی را که دربارهٔ جنبههای خاصی از تابوهای موجود بر ضد کاربرد جنگافزارهای هستهای و شیمیایی ارائه شدهاست نشان میدهند. راهبرد دوم در آثـار برسـازانی هویداسـت کـه تفسـیرهای خودشـان را چـون در ساختههای تحلیلی کلیدی مسلم انگاشته شده در دیگر رویکردها تردید روا میدارند در برگیرنده یا مکمل تبیینهای خردباورانه می دانند. نویسندگان مقالات کتاب **فرهنگ امنیت ملی** (Katzenstein 1996) و نویسندگان دیگری چون فینه مور (Finnemore 1996)، کلوتس (Klotz 1995 a, 1995b) و هـاس و آدلـر درنوشته های شان دربارهٔ همبودهای دانش بنیاد، همگی روش تاریخی دیـدن و سیاسی دیـدن «منافع» دولتها را در پیش میگیرند که در مدلهـای خـردباورانه بـه عـنوان عواملی برونزا تلقی میشوند. این گونه کاملگری تبیینی متضمن این حرکت انتقادی است که نشان دهیم جهان پیچیدهتر از آنی است که نظریه-های سادهانگار به ما نشان میدهند. به عبارت مشخص تر، این نوشتهها نشان میدهند که چگونـه مـنافع یا ترجیحات دولتها که در تبیینهای خردباورانه همچون عواملی برونزا، بی چـون و چـرا، بـر خاسـته از شـرايط مـادي و/ يـا عيني تلقي ميشوند در واقع ساخته و پرداخـته اجتماعـند. در راهبرد سوم، برسازان در صدد این نیستند که تبیینهای خردباورانه را در دل تبيينهاي خودشان جاي دهند يا به معارضه با آنها برخيزند بلكه قصد پاسـخگویی بـه پرسشـهایی را دارنـد که با پرسشهای مطرح شده توسط محققان متعارف تفاوت دارد. بارای نمونه، سینتیا وبر (Weber 1995: 30,31) ادعای به دست دادن تبیین متفاوتی را برای اینکه «چرا» مداخلهای خاص صورت گرفتهاست ندارد بلکه برای

پرسشهایی دربارهٔ «چیستی» و «چگونگی» ساخت و پرداخت یک گفتمان پاسخهایی ارائهمیکند و این برای آنان که گرایش پسانوگرایانهٔ قویتری دارند صورتبندی آشنایی است (نک:Doty 1996a,1996b). به همین ترتیب بارتلسون (Bartelson 1995:4) قصد تبیین سرشت حاکمیت، مشخص ساختن کیفیات گوهری آن در مقایسه با سایر تلاشهای تعریفی و تحلیلی را ندارد بلکه میپرسد «چگونه در سراسر یک دورهٔ زمانی از حاکمیت سخن رفته و شناخته شدهاست» و «چرا امروزه سخن گفتن و شناختن آن

از دیـد یـک نظریه پرداز انـتقادی سازش ناپذیر جز راهبرد سوم، دو راهبرد دیگر احتمالاً رضایت بخش نیست – اولی بدیـن خاطـر که (با قبول تلویحی همان نظرگاه ارشمیدسی کـه نظـریه پـردازان انـتقادی مـنکرش هسـتند) مدعـی برتـری یک تفسیر بر تفسیرهای دیگـر است، و دومی از آن رو که (با پذیرش اینکه سیاست چیزی جز تعقیب منافع نیست) بـرای خـردباوری یا (با پذیرش اینکه هدف، دست یافتن به تبیینهای علّی است) بـرای یافـتباوری جایگاه رفیعی قائل میشود، و هر دو به این دلیل که سعی در برقـراری گفتو گو میان دیدگاههای شناختشناسانه و روش شناسانه قیاس ناپذیر دارند که کاری ناممکن است.

پاسخ ما به نخستین مورد این انتقادات شبیه همان چیزی است که پیش از این دربارهٔ دعاوی حقیقت و صدور احکام کلی در مکتب برسازی گفتیم. هر زمان ادعایی میکنیم یا حکمی کلی صادر مینماییم تلویحاً یا آشکارا برتری منطقی و تجربی آن را بر سایر ادعاها یا تعمیمات ناظر بر همان مسئله اعلام میداریم. نقطه قوّت بزرگ تحقیقات برسازانه این است که در بیشتر موارد، دعاوی تبیینی یا تفسیری نویسندگان، آشکارا بازگو و برتری ادعایی آنها بر تبیینها یا تفسیرهای بدیل به بحث گذاشته و ثابت شده است نه اینکه صرفاً به شکل تلویحی مطرح شده باشد.

یکی از شیوههایی که برسازان به این مهم پرداختهاند بررسی این مسئله است که

یرسشهای تفسیری از «چگونگی» یک امکان چه نسبتی با پرسشهای متعارفتر از «چراپسی» در تبیینهای علّی دارد (Price 1994). برای نمونه، گرچه پرسش اصلی کتاب یرایس این است که «چگونه از میان نوآوریهای تکمنولوژیک وحشیانهای که در تسليحات بشري صورت گرفتهاست، جنگ افزارهاي شيميايي به صورت سلاحي متمايز و فاقد مشروعيت اخلاقي بدنام شده است» (Price 1997:1). ولي او نشان مي دهد كه چگونـه پاسـخ وي به اين پرسش، به تبيين مجابكنندهاي در اين زمينه كه چرا طي جنگ جهانسی دوم یا جـنگ خلیجفارس از جنگ افزارهای شیمیایی استفاده نشد کمک میکند کسه در تعارض مستقیم با تفسیرهای مادهگرایانه قرار دارد. طرفداران مکتب برسازی با انجام چنین حرکتی به جای آنکه قاچاقی استدلالی تلویحاً علّی را (دایر بر اینکه گفتمان در مقمام گفتمان اهمیت دارد) در مورد دیگر پدیدها مطرح سازند صریحاً دلالت علّی (به معنسی معلـول داشتن) گفتمانها را اعلام میدارند. این با روش برخی از نظریهیردازان انتقادى مباحثهٔ سوم تفاوت دارد. براى نمونه، تبارشناسي فاضلانهٔ دردريان دربارهٔ ديپلماسي (DerDerian 1987) در واقع روايت بديلي از داستان ديپلماسي است ولي به شکل متقاعد کنندهای ثابت نمیکند که چرا داستان معمول دیپلماسی چنان دچار مشکل است که تفسیر خودش را ضروری میسازد. اگر عملاً می توان بی نهایت داستان مختلف را بازگو کرد پس چرا باید خواننده تفسیر خاص دردریان را بر تفسیری دیگر ترجیح دهـد؟ وانگهـی، مقایسهٔ تفسیرهای رقیب یا مکمل در نقاط راهبردی به نوعی مدل عملی سقراطی از پیشرفت دانش از طریق حذف تفسیرهای کمتر پذیرفتنی راه میبرد. مزایای پرداختـن بـه مسـئلهٔ تبییـنهای بدیـل شـامل خودآگاهـی بیشـتر دربارهٔ موقعیت ادعاهای خودمان (و از ایـن طـریق، تقویت تأمل) و ناگزیر شدن از بیان روشن علت جالب بودن تفسير خودمان براي تحقيق عالمانه (جداي از ذائقة عجيب شخصي) و مهم بودن آن برای سیاست جهان میشود [۵]. در واقع، تلاشها برای پرداختن به مسئلهٔ تبیینهای بدیل- حتبی اگر پاسخ اساساً نشان دهندهٔ این باشد که چگونه یک اثر تفسیری/ بر سازانهٔ

مشخص، در واقع «تبیین» «بدیلی» به دست نمی دهد بلکه تفسیری از یک مسئلهٔ متفاوت و فراموش شده ارائه می کند – دعوت مکتب برسازی را هر چه مجاب کننده تر می سازد. برای اثبات اهمیت مکتب برسازی تنها و تنها نشان داده می شود که چگونه پیدایش و دوام یافتن نهاد سیاسی مسلط زمانهٔ ما – حاکمیت دولت – به شیوه هایی صورت گرفته است که دیدگاههای موجود نتوانسته اند آن را دریابند (برای آگاهی از مرور خوبی در این زمینه نک: Biersteker and Weber 1996).

در ارتباط با انتقاد دوم، اعتراف میکنیم که رویکرد تقسیم کار میان مکتب برسازی و خبردباوری با این خطیر همیراه است که خبردباوری از موقعیت برتری بـرخوردار گردد ولی به اعتقاد ما این راهبرد نمایانگر یکی از داد و ستدهایی است که در کـندوکاو مسائل صریحتر کنشگری، تغییریذیری و تبیین علّی مطرح است. همانگونه که پیش از این گفتیم تعدادی از طرفداران مکتب برسازی پروژههای برسازی و خردباوری را با هم سازگار میدانند: اولی هوینتها و منافع کنشگران را توضیح میدهد و دومی تعقيب راهـبردي چنيـن منافعـي را تبييـن ميكند. كلوتس (Klotz 1995a, 1995b) براي اثبات ایـنکه رویکـردهای تفسیری، مجموعـهای از مفروضات نظری قبلی و نه بدیل را عرضه می دارند که شرایط سودمند ساختن یا نامناسب شدن مدلهای راهبردی رفتار را تبیین میکند از مدل کامل گری کمک میگیرد. این شبیه موضعی است که آدلر و هاس ( Adler and Haas 1992:369) می گیرند. به گفته آنان، در تبیین هماهنگسازی سیاستها رویکـرد همـبودهای دانش ْبنیاد، پیش نیازهای ضروری برای نظریهٔ انتخاب عقلایی را در اختیار ما میگذارد. گرچه اینگونه یارهیاره کردن پروژهٔ تحلیلی، آراستگی معینی دارد و نمایانگر تلاشی دلیذیر برای ایجاد پیوند (و نه کشیدن حصارهای جدا کننده) است با خطر عرضهداشت نادرست رابطهٔ اساسی اجتماعی موجود میان باورهای بیناذهنی، هويةهاي اجتماعي، منافع و رفتارها همراه است. همان گونه كه رئوس اسميت ( -Reus Smit 1997) نشان میدهد ارزش های بیناذهنی نه تنها به هویت دولت شکل میدهند

بلکه از آن گذشته عقلانیت راهبردی و نهادی را مشروط میسازند.ممکن است در آمیختن شیوههای برسازانه و خردباورانهٔ تبیین به شیوهٔ پیشنهاد شده، متضمن پیوند زدن تفسیری اجتماعی از ساخت و پرداخت هویت و شکلگیری منافع به تفسیری غیر اجتماعی از رفتار راهبردی باشد و این حرکتی است که منتقدان به درستی آن را برسازی «نحیف» می خوانند (Laffey and Weldes 1997).

از سوی دیگر، گرچه شاید تلاشهایی که برای درآمیختن بینشهای برسازانه با سایر شیوههای تبیین صورت میگیرد تا حدودی شبیه یاورچین رفتن از دل یک میدان مین علمی باشد مکتب برسازی هم که از هرگونه گفتوگو دربارهٔ نتایج، علتها، رفتارها، کنشـگری و انتخاب به عنوان نوع نابجایی از همدستی با پروژهٔ خردباوری سر باز میزند مشكلاتي دارد. ليتفيس (Litfin 1994: 119) با داشتن جساسيت به اين گونه علائق و همنوا با منتقدان بحث مذکور دربارهٔ کنشگری،می کوشد برای جدی گرفتن کنشگری دست به «اقدام توازن بخش [مسلماً] پرخطری» بزند. صورتبندی او شاید به شکل مشخصبی بیا تفاوت نسبتاً ظریفی پایان می یابد که بین تکیهٔ او بر نقش دانشمندان در چارچوببندی علم و تکیهٔ آشکارا خردباورانهٔ متون ناظر بر همبودهای دانشبنیاد روی پیشبرد سیاستها مشاهده میشود. گرچه محققانسی چون کمبل مسائل تبیین علّی را معارض با راهبرد تفسير ميدانند ولي شناخت علت دست بالا ييدا كردن يك ييكربندي گفتمانسی می توانید مسئلهای جالب توجیه و مهم باشد، مسئلهای که به نوعی توجه به مفاهـیم علیـت و تغییرپذیری را می طلبد. به آنان که مانند کلاین در تحقیقی که ییرامون بررسیهای راهبردی دارد چنین توجهی نکنند این انتقاد وارد است که نتوانستهاند به شايسىتگى تأثيرات سازاى صورتبنديهاى گفتمانى را بازگو كنند (Dessler 1995: 806). نمی گوییم که همهٔ آثار باید به این مسائل بیردازند بلکه حرف ما این است که آن دسته از آثـار برسـازانه که چنین تلاشی به عمل می آورند لزوماً اصول کلیدی نظریهٔ انتقادی را نقض نمى كنند.

به همین ترتیب این نگرانی وجود دارد که تلقی پدیدههای اندیشهای به عنوان پاسخهایی به پرسشهایی از چرایی به جای پرسشهایی از چگونگی به معنی تلقی آنها به عـنوان علـل انسـاني و نـه علل اساسي، و تلويحاً متضمن انكار كارايي باورهاي اجتماعي باشد (Laffey and Weldes 1997: 14). اما هر چه بیشتر چنین حرکتی صورت گیرد مکتب برسازی بیشتر دچار نوعی جبر باوری ساختاری غیر رضایت بخش می شود که هـرگونه مجـال سـخن گفتن از کنشگری و مسئولیت اخلاقی را از این مکتب میگیرد. و سرانجام، چنین چیزی با پروژهٔ انتقادی تعارض دارد زیرا نتیجهٔ اصلی این اندیشه که جهان ساخته و پرداختهای اجتماعی است مفروض پنداشتن مسئولیت چگونگی ساخته و پرداخته شدن جهان است. نه می گوییم که تفسیرهای برسازانه باید شکل خاصی داشته باشند و نه تحقیقاتی که تلاشی برای پرداختن مستقیمتر به سایر رویکردها و پرسشها به عمل نمی آورند از نظر خودشان کاملاً موجّه نیستند. بلکه حرف ما این است که یکی از نقاط قوت بزرگ مکتب برسازی توانایی یکیارچهسازی و برقراری پیوند آن برای توجه هم به ساختار و هم به کنشگری و بدین ترتیب پرهیز از لغزشگاههایی است که با پذیرش دربست کلنگری جامع یا فردگرایی بدون احساس پیش یای محققان قرار مي گير د.

در پاسخ به انتقاد سوم – امکان ناپذیری برقراری گفت و گوی تبیینی و تفسیری میان دیدگاه های شناخت شناسانه و روش شناسانهٔ قیاس ناپذیر – بر اهمیت مسئلهٔ پژوهش پرسش نگر و گفت و گوی عالمانه تأکید می روزیم. دربارهٔ سیاست جهان می توان پرسشهایی هم تاریخی و هم معاصر را مطرح ساخت. گاهی برسازان و خردگرایان در صدد پاسخگویی به پرسشهای یکسانی بر می آیند و در همین جاست که می توان در ارتباط با پرسش مطرح شده دربارهٔ ارزش دیدگاههای متبایس شناخت شناسانه، روش شناسانه استدلال کرد. در مواقع دیگر، محققان پرسشهایی از

پرداختین به پرسشیهای ناظر بر «چگونگی» به زیان پرسشهای متعارف از «چرایی» قائلند پیداست. در ایینجا هم باید دربارهٔ ارزشمندی دیدگاههای خاص شناختشناسانه و روش شناسانه در ارتباط با ایین گونههای مختلف پرسشها بحث کنیم. قبول پرسشها به عنوان نقطهٔ آغاز کار، آنچه را به راستی در رشتهٔ روابط بینالملل اهمیت دارد – شناخت جنبههایی از سیاست جهان – در اولویت قرار میدهد و چارچوب مرجعی برای بحث دربارهٔ مناسب بودن، قیاسپذیری و همسازی رویکردهای مخلتف شناختشناسانه و روش شناسانه فراهم میسازد. اگر جز این بگوییم مکتب برسازی را محکوم به همان خطایی کردهایم که برخی از هواداران روشهای کمی در علوم اجتماعی مرتکب شدهاند، همانها که می گویند نباید آنچه را نمی توان اندازه گیری کرد بررسی نمود. این موضع گیری دلیل اصلی غفلت از بررسی هویتها، هنجارها و فرهنگها در رشتهٔ روابط بیینالملل است و ایین گونه کرتابی روشی چیزی است که نباید به شکل وارونه تکرار شود.

در مجموع، گاهی ظاهر و شدت مباحثات زبرنظری موجب شدهاست اعتقاد یابیم که رویکردهای بدیلی که در جناحهای مختلف رودرروی هم صفآرایی کردهاند با توجه به پیشفرضهای هستیشناختی، شناختشناسانه وروششناختی نادرستی که دارند نمی توانند کمک ارزشمندی به شناخت سیاست جهان کنند. چنین انکارهایی از کسانی که از منظر دیدگاهباوری نیچهای الهام بخش پیکرهٔ اصلی نظریهٔ انتقادی استدلال میکنند پذیرفتنی نیست. پیروان سنت انتقادی نمی توانند به طعنه بگویند که رسالتشان کنار زدن کلی سایر سنتهای تحقیق و انواع تبیین است زیرا چنین چیزی صرفاً به معنی جانشین ساختن یک گفتمان تمامتخواه به جای گفتمان تمامتخواه دیگری است. همهٔ و ناقص هستند و بهترین ادعایی که دربارهٔ آنها میتوان مطرح ساخت این است که آنها جنبههایی از یک رویداد یا پدیده را که برای شناخت شایستهٔ امر مورد بحث ضروری رابطهٔ خطرناک... / ۵۴۱

است روشن میسازند.

ایس نتیجه گیری برای نحوهٔ دریافت ما از دعوت مکرر نظریه پردازان انتقادی مباحثة سوم به ايـنكه تحقيقات روابط بينالملل بايد توجه بيشتري به تاريخي و مبهم بـودن جهـان پیچـیده داشته باشند و چگونگی پاسخگویی ما به این دعوت نتایجی دارد ( George 1994; Campbell 1996: 7-31). برای نمونه، واکسر (Walker 1989) از دلمشغولی خبردباورانه به ساختار و فضا خرده می گیرد و معتقد است که ما به رویکردی تأملی/ تفسیری نیاز داریـم کـه با فراز و نشیبهای تاریخ، عمل و زمان دمساز باشد. این درخواست تـا حـدودي الهامبخش به راه افتادن موج تازهاي از تحقيقات برسازانه شد و مسلماً بر یژوهشهای نویسندگان حاضر نیز تأثیر گذاشتهاست. ولی اگر این رویکردهای تازه را به گفتو گو با دیدگاههای ساختارگرایانه وا نداریم نتیجه، پیدا شدن نوع دیگری از فروبستگی خواهمد بود. فراخوان به «پیچیدگی بیشتر» فراخوانی میان تهی است مگر آنک چارچوبهای بدیل عملاً با هم درآمیزند- جهان به راستی پیچیده است ولی میزان انـتزاع، سـادهسـازی یا پرداختن به جزئیات مشروح در هر تفسیر مشخص بستگی به این دارد که علاقهمند به چه چیزی هستیم. ممکن است کسی اعتقادی به توانایی نظریه-یـردازی کـلان جمع و جور برای به بارآوردن آن نوع «نظریه»ای که وعده میدهد نداشته باشد همان طور که ما اعتقادی به آن نداریم یا شاید پرسشهایی را که چنین تلاشهایی را بر می انگیزند چندان جالب نداند. ولی اعتقاد به لزوم برتر شمردن تاریخ نسبت به ساختار، بیش از اعتقاد معکوس آن به ویژه از موضعی یسانوگرایانه که منکر برتر بودن هر دیدگاهی است از لحاظ نظری قابل اثبات نیست. این اعتقاد صرفاً بستگی به مسائلی دارد که مطرح میسازیم.

دربارهٔ تغییر پذیری و قیاس پذیری

آخريس موضبوعي كبه موضوعات قبلبي را تحبتالشبعاع قبرار دادهاسبت ببه مسئلة

تغییرپذیری و قیاس پذیری بازمی گردد. حملهٔ نظریهٔانتقادی به یافتباوری بر دشواریهای تعمیم مدل تبیین آماری علوم طبیعی به جهان انسان تأکید داشت. مدل یاد شده فرض را بر ایسن مسی گذارد که برای مجزا ساختن متغیرهایی که موجب تغییر متغیر تابع میشوند می توان تعداد کافی از متغیرهای مستقل را ثابت گرفت. نظریهٔانتقادی این گونه سخن گفتس از تغییرپذیری را بـه معنی انکار ویژگی تاریخی و بافتاری و نیز این مسئله میداند که پدیـدههـای سیاسی متقابلاً یکدیگر را میسازند. ولی روش برسازی تجربی با مردود شمردن مدل آماری تغییرپذیری، بر خلاف آنچه اغلب در بحثهای نظری به تلویح گفته می،شود لـزوماً از مفهوم تغییرپذیری و قیاسپذیری به طور دربست چشم نمی پوشد۔ و به اعتقاد ما نمی توانید چنین کند. برای نمونیه، سینتیا وبر با وجود حملاتی که به رفتارگرایمی می کند بیرای به هم پیوند زدن بررسیهایش دربارهٔ مداخله چارهای جز مفروض انگاشتن نوعبی معیار قبیاسپذیری برای انتخاب موارد بررسی خود ندارد ( Weber 1995: 32-3). گرچه ما با نظریه پردازان انتقادی در ایس زمینه همنظریم که تفکیک متغیرهای مستقل و تیابع برای تبیین تغییریذیری به عنوان مدلی از علم دقیق دربارهٔ زندگی انسان کاملاً بعید است ولی تصدیق میکنیم که انگیزهٔ اساسی از این کار بـرای برخــی مقاصـد به حد کافی قابل درک است. اگر علاقهمند به جلوگیری از مرگ و میرهای ناشمی از تصادفات رانندگی باشیم باید بدانیم کدام علل این گونه مرگ و میرها قـابل جلوگـیری است و کدام یک نیست. از آنجا که منابع محدودی در اختیار داریم باید بفهميم آيا بهترين كار اين است كه تلاشهايمان را متوجه بهبود طراحي خودروها كنيم یـا متوجه بهبود پیش.بینی وضعیت آب و هوا، جلوگیری از رانندگی در حال مستی، بهبود بخشیدن به خدمات آمبولانس، طالع بینی، برنامههای آموزش رانندگی، یا رقص باران. به همین سان، در خصوص موضوعاتی چون جنگ و گرسنگی، آیا بهتر از همه آن است که از میان انبوه شرایطی که چنین مصیبتهایی را امکان پذیر و متحقق می سازند نگاهمان را مـتوجه كـدام شرايط كنيم؟ به دلايل پسنديدهاي چون اينهاست كه نظريهيردازان روابط

## **PersianPDF.com**

رابطة خطرناك... /۵۴۳

بینالملل میخواهند نه تنها بدانند که کدام عوامل نتیجهٔ خاصی (همکاری در زمینهٔ محیط زیست، پرهیز از جنگ شیمیایی، مداخله) را امکان پذیر می سازند بلکه از آن گذشته مایلند بدانند که عوامل تحلیل شده توسط محققان در ایجاد عملی رویّه یا رویداد مشخص مورد بحث چه اندازه اهمیت دارند.

به یقین، دیدگاه اساسی طرفداران مکتب برسازی دربارهٔ جهان سیاسی، تصور ثابت نگه داشتن متغیرهای مستقل از چارچوب ساخت و پرداختها و تقارنهای تاریخی و فرهنگی یکتایشان را مردود می شمارد. با این حال، می توان تحلیل برسازانه را به پاسخگویی به پرسش دشوار و خوبی وادار ساخت که قطعاً محققان سنّتی مطرح می سازند: «به ما نشان دهید گفتمان شما اهمیت دارد و چه اندازه اهمیت دارد». این مسئله از آن رو مطرح می شود که «تقریباً همواره می توان پس از وقوع رفتار مشخصی، هنجاری را برای تبیین آن مشخص ساخت» (1996 Kowert and Legro). از ایس گذشته، منتقدان نسبت به کاربرد گفتمانها و ساختههای فرهنگی برای تبیین ایستایی و دگرگونی بدگماندند و خاطرنشان می سازند که غالباً به عوامل برونزایی چون «بلاتکلیفی» و «تکانها» استنادجسته می شود.

عنایت به مسئلهٔ خلاف واقعیت در اینجا به طرز سودمندی طرفداران مکتب برسازی را به در نظر گرفتن و مشخص ساختن آنچه ممکن را بالفعل می سازد وامی دارد و این خود نقش و دامنهٔ تحلیل برسازانه را روشن می سازد. برای نمونه شاید گفته شود آنچه پیدایش و تحکیم هنجارهای منع کنندهٔ بردهداری را امکان پذیر ساخت دگر گونی ه نجاری در مجموعهٔ پیچیده ای از معانی بیناذهنی در خصوص منزلت انسان بود که تحت تأثیر اندیشه های مسیحی در مورد فرد و مفاهیم غربی حقوق بشر و مانند آن صورت گرفت. شاید چنین باشد ولی اگر کسی این گونه برداشتهای جمعی را به عنوان علت ه نجارهای منع کنندهٔ برده داری بزشمرد پس به شکل موجهی می توان پرسید که چرا همین ساختارها موجب برچیده شدن رویته های غیر انسانی دیگری چون پابند زدن،

ختـنهٔ زنـان، شـکنجه و غـیره نشـد[۶]. اگر تغییر امکانپذیر باشد پس حرکت بسیاری از طـرفداران مکتـب برسـازی بـرای بـرملا سـاختن تحلیل امر خلاف واقعیت که در برخی انـواع تحلـیل گفتمانـی به شکل تلویحی وجود دارد تنها میتواند موجب پیشرفت پروژه انتقادی شود.

وقتمی میگوییم عوامل گوناگونی متقابلاً یکدیگر را میسازند تلاش برای سنجش وزن علَّى متغيرهاي مستقل ظاهراً به همان ثمربخشي تلاش براي دليل أوردن در اين مـورد اسـت کـه بـرای یک دوندهٔ شرکت کننده در دو ماراتون آیا زانو بند مهمتر است یا زردیـی یـا ششـها. به جای کلنجار رفتن با این مسئله که «چه اندازه» یک هنجار یا نهاد یا ساختار اندیشه ای اهمیت دارد استدلالهای برسازانه اغلب سعی در نشان دادن این مسئله دارنید کے یک پدیندۂ مشخص شنرط لازم صرفنظر ناشدنی برای مجموعۂ خاصی از رویّـها یا رویدادهاست و روی روندهای **جگونگی اهمیت داشتن آن** تکیه میکنند. ایـن بـه معنـي طـرح ايـن ادعا نيست كه وجود چنين ساختارهايي بايد نتيجهٔ خاصي به-بارآورد ولي متضمن «جـدا سـاختن [نسبي] يک متغير مستقل» هست به اين معنى که فـرض مـیکنیم در نبود آن، امور شکل متفاوتی پیدا میکرد. در پایان تنها تبیینهایی پس از وقـوع داريـم كـه محققـان بـا وقـوف به نتايج ديدگاه تجويزي خودشان أنها را بر اساس معقـول و پذیرفتنـی بـودن و شواهد مستند زیر ذرهبین میگذارند. یکی از کمکهای عمدهٔ مکتب برسازی، دقیقاً به دست دادن همین نوع تفسیرهای کاملاً تحقیق شدهای است که منـتقدان بـالقوه را وادار بـه انجام تحليلهاي حتى جامعتري خواهد كرد. و اين دقيقاً همان چـیزی اسـت کـه رخ دادهاسـت. در واکنش به موج نخست پژوهشهای برسازانه منتقدان دوست که بیشتر دلبستهٔ موضوعات سیاست تطبیقی بودهاند تا نظریهٔانتقادی در صدد بـرآمدهانـد تـا مكتـب برسازي را در زمينهٔ مشكلهٔ تغيير پذيري پيش تر برند تا موضوعاتي يرون ايسنكه چرا و چه زمان هنجارها اهميت مي يابند روشن تر مشخص شود ( Chechel .(1998;Legro 1997

رابطهٔ خطرناک... /۵۴۵

حرکت طرفداران مکتب برسازی در جهت دقیق تر مشخص ساختن تأثیر سازای معانبی بنیاذهنی بر سرشت، توانمند شدن و رفتار کنشگران عرصهٔ سیاست جهان به پروژهٔ انتقادی تردید کردن در ابعاد «مسلّم آنگاشته شدهٔ» نظم بینالمللی موجود و شناخت پویشهای نظامها و دگرگونسی سیستمی، و نیز به پروژههای مشکل گشایی چون مدیریت برخورد و همكاري، حفاظت از محيط زيست جهاني، و حمايت از حقوق بشر كمك می کند. در مورد نخست، رئوس اسمیت (Reus- Smit 1997) از تاریخ تطبیقی برای مشخص ساختن عوامل برجستهای مدد می گیرد که بین جوامع گوناگون دولتها تفاوتهای نهادی به وجود میآورند و نقش تعیین کنندهٔ باورهای بینادهنی موجود دربارهٔ کشورداری مشروع و کنش برحق دولت روی عوامل مادی و مفاهیم انتزاعی عقلانیت نهادی را ثابت می کند. در خصوص دگرگونی سیستمی، هرمان (Herman 1996)، كوزلوفسكى و كراتوكويل (Kasłowski and Kratochwil 1995)، ريس كاين ( -Risse)، ريس كاين ( Kappen 1995) و برخبی دیگیر نشیان دادهانید که تغییر اندیشهها و بازیگران غیر دولتی نقس قاطعمی در یایان یافتین جینگ سیرد داشتهاند و به طور مشخص، بی اهمیت بودن نسبی آن «متغیرهایی» را که مورد تأیید نوواقعگرایان و نولیبرالهاست آشکار ساختهاند. در زمینهٔ مشکل گشایی، طرفداران مکتب برسازی مانند نظریه پردازان انتقادی کمکهای مختلفي كردهانيد. همان گونيه كه ديديم آدلر (Adler 1992)، كلوتس ( Klotz 1995a, 1995b)، يرايس (Price 1995, 1997)، ليتغيبن (Litfin 1994) و ديگران به ما مطالب بسیاری درسارهٔ کنترل جنگافزارهای نابودی جمعی، مبارزه با نژاد پرستی در سطح جهان، و حفاظت از محيط زيست آموختهاند. بنابراين، برسازان از طريق نظريه در مقام عمل نقش مهمي به عنوان يديدآورندگان تغيير بازي كردهاند.

مکتب برسازی و توسعهٔ فزونتر نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل

در بخشهای پیشین دو استدلال اصلی را مطرح ساختیم: اینکه مکتب برسازی به حق به

عنوان فرزند نظريهٔ انتقادي مباحثهٔ سوم قلمداد مي گردد، و اينكه با وجود حركت طرفداران ایمن مکتب برای همکاری با نظریه های غالب روابط بین الملل از طریق انجام تحليلهاي تجربي دربارة سياست جهان، برسازي لزوماً با توسعهٔ نظريهٔ انتقادي روابط بیمنالملل در تعریف گستردهٔ این اصطلاح، تعارضی ندارد. طرفداران مکتب برسازی در تـالاش بـرای شـناخت طـيف وسـيعي از جنـبه هـای سياسـت جهـان از مفروضـات هستی شناختی، چارچوبهای مفهومی، و فنون روش شناختی بهره گرفتهاند که ریشه شان به نظریهٔ اجتماعی انتقادی باز میگردد. ولی گذر از نقد رشتهٔ روابط بین الملل به تحلیل گوهـرى، أنـان را ناگزيـر از همكارى با جريان غالب انديشهٔ روابط بينالملل كرده و اين نیز به نوبهٔ خود آنان را از مسائل مربوط به شواهد، صدور احکام کلی، استدلالهای جایگزیـن، و تغییریذیری و قیاسیذیری آگاهتر ساختهاست. برخلاف ادعاهای برخی از مدافعان پرو پا قرص مباحثهٔ سوم، این همکاری لزوماً مکتب برسازی را یافتباور یا خردباور نمیسازد و در واقع موجب قوّت گرفتن تحقیقات برسازانه و در عین حال، بیشتر شدن گفتوگوها در درون رشتهٔ روابط بینالملل شدهاست. در این بخش پایانی یا را فراتـر مـیگذاریـم و کمـک مثبتـی را مطـرح مـیسازیم که مکتب برسازی میتواند به نظریهٔانستقادی روابط بیسنالملل کسند، کمکسی کسه حسول بینشسهای برسسازانه در مسورد جامعەشناسى ھمبستگى اخلاقى دور مىزند.

لینکلتیر در یک رشته مقالهٔ برنامهدار (Linklater 1990b, 1992) دیدگاهی را در ایـن خصـوص مطرح ساختهاست که چگونه نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل باید کل رشتهٔ روابط بیـن الملـل را مـتحول سـازد و از نـو شـکل بخشـد. دیدگاه وی به کلی عاری از برتـرانگاری بُـن نگرهٔ خودش است. بر خلاف هافمن (Hoffman 1987) لینکلتیر منکر آن است کـه نظـریهٔ انـتقادی روابط بین الملل به عنوان بُن نگرهٔ مسلط جدید جای نظریه های دیگـر را میگیرد. بـر عکس، بـه اعـتقاد او نظـریهٔ انـتقادی روابط بیـن الملل می تواند چارچوبی راهـنما در اختیار ایـن رشـته گـذارد، یـک رشته پرسشهای به هم مرتبط که

### رابطهٔ خطرناک... / ۵۴۷

می توانند «مسیر جدیدی پیش پای نظریهٔ روابط بین الملل گذارند» (79 :299 Linklater 1992). ). ایس پر سشها به سیاست حذف و شمول باز می گردند یعنی همان مسائلی که لینکلیتر به حق مدعی است از آغاز نقشی محوری در بررسی روابط بین الملل داشته اند و به کنه پدیدهٔ دولت برخوردار از حاکمیت و نظام دولتها رخنه می کنند. نظریهٔ انتقادی با بازگو کردن روشن ایس پر سشها و دفاع هسنجاری از جایگاه محوری آنها «می تواند با آشکار ساختن توانمندیهای خاص رویکردهای مختلف و نشان دادن اینکه آنها را چگونه می-توان به هم نزدیکتر ساخت سرشت پیشهٔ محققانهٔ مشتر کی را که دیدگاههای مختلف با آن در ارتباطند روشن سازد» (27 ایو: 1992). نقطه قوت بزرگ این دیدگاه در نحوهٔ در آمیختن انسجام فکری با تنوع نظری و گفت وگوی محققانه است. به گفتهٔ نینکلیتر، نظریهٔ انتقادی باید پر سشهای محوری برانگیزندهٔ این رشته را مطرح سازد ولی رابطهٔ میان ایس «چارچوب نظری انتقادی» برای تحقیق و دیدگاههای نظری و رویکردهای روش سازدی و اید بر سازدی» را که دیدگاههای مختلف با نحوهٔ در آمیختن انسجام فکری با تنوع نظری و گفت وگوی محققانه است. به گفتهٔ رابطهٔ میان ایس «چارچوب نظری انتقادی» برای تحقیق و دیدگاههای نظری و رویکردهای روش شناختی خاص باید باز بماند تا آنها بتوانند متقابلاً یکدیگر را تعدیل کنند (8-8) دو: (Linklater 1992).

لینکلیتر برای هدایت توسعهٔ بیشتر نظریهٔ انتقادی روابط بین الملل سه مسئلهٔ اصلی را مطرح می سازد که هر یک از آنها به یک جنبه از سیاست حذف و شمول بازمی گردد. مسئلهٔ نخست، مسئلهٔ هنجاری دولت است، مسئلهای که به توجیهات فلسفی تعریف کنندهٔ دولت برخوردار از حاکمیت به عنوان نظامی سرزمینی برای حذف و شمول بازمی گردد، همان نظامی که به برخی افراد همه نوع حقوق و مزایای عضویت را اعطا می کند و از برخی دیگر دریغ می دارد (3-92 :1992 Linklater). همچنین به صورت بندی توجیهات جدیدی باز می گردد که ممکن است نظامهای حکمرانی بدیل و کمتر بسته و انحصاری را مجاز سازد. مسئلهٔ دوم، مسئلهٔ جامعه شناختی همستگی است. اینجا مسئله «تعیین این است که آیا همود سیاسی احتمالاً گسترش خواهد یافت یا کوچکتر خواهد شد، پا بستهٔ دولت حاکم خواهد ماند یا چنان تغییر خواهد کرد که

وفاداریهای فروملی و فراملی اهمیت بیشتری پیدا میکنند» (Linklater 1992: 94). سومین مسئله، مسئلهٔ کردمان شناختی اصلاحات است. تغییر جهانی زادهٔ تغییر رویّههای بشر خواهد بود ولی نظریههای سنتی هر اندازه هم که دربارهٔ رویّههای بشر توصیههایی کرده باشند عمدتاً نگاه شان متوجه رویّههای راهبردی و هنر بقا و مدیریت در نظم بین المللی جا افتاده بوده است. نظریهٔ انتقادی با فراختر ساختن مسئلهٔ کردمان شناسی، فرصتها و تنگناهای موجود برای اقدام سیاسی رهایی بخش، اقدام در جهت دگرگون ساختن نظم موجود و تحقق آزادی و رفاه بیشتری برای انسان را هم منظور می سازند. انتقادی جدیدی پیدا کند و همزمان گسترهٔ رشتهٔ روابط بین الملل، فرهنگ و هدف شالوده های همنجاری و جامعه شناختی نظام بین الملل را هم که از قدیم آنها را مسلم انگاشته ایم در برگیرد.

شش سال پس از انتشار دیدگاههای لینکلیتر، در واقع رشتهٔ روابط بینالملل در همان جهتی پیش رفته است که وی می گفت. بررسی بنیانهای توجیهی دولت برخور دار از حاکمیت و نظام بینالمللی نو، اکنون در صدر مسائل قرار گرفته و تحلیلهای فراوانی دربارهٔ الگوهای متحول همبستگی اخلاقی صورت گرفته است. البته جای شگفتی دارد که نظریه پردازان انتقادی برجستهٔ مباحثهٔ سوم چندان سهمی در ایجاد این تغییر نداشته اند. مسلماً کارهای کاکس (Cox 1986, 1987)، در دریان (DerDerian 1987) و تیکنر (Cox 1986, 1987) طلایه دار بخش اعظم آثاری بود که بعدها منتشر شدند و کار تیربی کمبل (Tickner 1992) هم کمک ارزشمندی کرده است ولی ظاهراً استادات شناخت شناسانه و روش شناسانهٔ قدیمی خودشان از رشتهٔ روابط بین الملل اکتفا کرده اند. به یقین، لینکلیتر گامهای مهمی به سمت صورت بندی دفاعی هنجاری از نوع پسا حاکمیتی و غیر سرزمینی همبستگی اخلاقی برداشته است (Linklater 1998) ولی

گشت و گذارهای او در جامعه شناسی همبستگی اخلاقی در واقع چندان پر مایه نیست. برای نمونه، تحلیل او را دربارهٔ شهروندی و دولت پسا وستفالیایی در نظر بگیرد (Linklater1996a). وی در این تحلیل تنها با استناد به نوشته های معتبرترین نظریه پردازان سیاسی، سیر تحول هنجارهای نوی شهروندی و حاکمیت را ترسیم می کند و بدون عنایت به سایر تفسیرهای شکاکانه تری دربارهٔ دگرگونی اروپا که بر انعطاف ناپذیریهای حاکمیت دولت و حذف پایگاههای ملت گراییهای بازگشت نگر تأکید دارند الگوهای گسترش همبستگی اخلاقی در همگرایی اروپا در دوران معاصر را مشخص می سازد.

بدون اينكه بخواهيم خط فاصل أشكاري بين طرفداران مكتب برسازي و نظریه پردازان استفادی بکشیم باید بگوییم که به طور کلی این برسازان بوده اند که از جایسی که نظریه پردازان استقادی کمنار کشیده اند کار را ادامه داده و تحلیل شالوده های هسنجاري نظم بيسنالمللسي حساكم و جامعته شناسي همبستكي اخلاقي را در صدر مسائل رشتهٔ روابط بینالملل قرار دادهاند و بدین ترتیب آثارشان نوید بخش آن است که کمک ارزشمندی به توسعهٔ نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل کند. بارکین و کرونین ( Barkin and Cronin 1994)، بارتلسون (Bartelson 1995)، بیرستکر و وبسر ( Biersteker and Weber 1996)، هال (Hall 1997)، جكسون (Jackson 1990)، رئوس اسميت ( Reus-Smit 1997)، روگی (Ruggie 1986, 1993)، تامسون (Thomson 1994)، وبر ( Smit 1997 1995) و ونت (Wendt 1994) به شیوههای مختلف تلاش بسیاری برای روشن ساختن تحول مبانمي توجيه كننده حاكميت نه تنها در نظام بينالملل نو بلكه همچنين در طلایـهداران تاریخـی آن بـه عمل آوردهاند. این آثار تنها بخشی از کند و کاوهای برسازانهٔ دامنهدارتری است که در جامعهشناسی همبستگی اخلاقی، به ویژه سیاست حذف و شمول در جهان نو صورت گرفتهاست. مسئلهٔ کنشگری و اقدام اجتماعی و سیاسی مشروع در قلب این پروژه جای دارد زیرا حذف و شمول در نهایت ناظر بر این است

که چه کسی در یک حوزهٔ اجتماعی مشخص به عنوان بازیگر مشروع به رسمیت شناخته می شود و ایس گونه بازیگران حق چگونه رفتاری را دارند. به رسمیت شناخته نشدن به عنوان شرکتکنندهٔ بر حق زندگی اجتماعی و سیاسی به معنی حذف شدن از همبستگی اخلاقی است؛ به رسمیت شناخته شدن فرد به عنوان یک بازیگر مشروع ولی محدود بودن حوزهٔ اقدام مشروع وی در شرایطی که دیگران دچار همین محدودیتها نباشند به معنی قرار داشتن در مرز خطرناک میان حذف و شمول است؛ به رسمیت شناخته شدن به عنوان عضو بر حق جامعه و بهرهمندی از تمامی حقوق و مزایای این عضویت، نشانهٔ شمول راستین است و سرشت و دامنهٔ ایس حقوق و مزایای این گستردگی و بافت همبستگی اخلاقی فرد را آشکار میسازد.

بررسیهای برسازانه دربارهٔ کنشگری مشروع در جهان نو به دو گروه تقسیم میشوند. گروه نخست با کنشگران دولتی سر و کار دارند. از آنجا که برسازان به طور کلی دولت را نه به عنوان یک بازیگر بلکه به عنوان یک ساختار اجرایی و نهادین تعریف میکنند به بررسی این مسئله می پردازند که چگونه معانی بنیاذهنی که در سطوح جامعة داخلي و بين المللي مطرحند واحدهاي سياسي حاكم و سرزميني را مجاز مـیدارنــد و تعییــن مـیکنند و چگونه تعیین این گونه واحدها برخی بازیگران سیاسی به ويـژه حكومـتها را مـي سـازد و قـدرت مي بخشد. آثار قابل توجهي كه در اين گروه جاي می گیرند از این قرارند: کار جکسون دربارهٔ رابطهٔ میان ایجاد حاکمیت قضایی و استمرار دولتهای ضعیف جهان سومی (Jackson 1990)؛ کار بارکین و کرونین در این باره که چگونـه برداشـتهای مـتفاوت از«حاکمیـت دولـت» به انواع کاملاً متفاوتی از ماندگاههای بیـنالمللـی در دورهٔ پس از جنگ راه برده و پیکربندیهای گوناگون دولت را مجاز ساخته است. (Barkin and Cronin 1994)؛ و کمار ونیت و بارنیت دربیارهٔ آرمانهای بینالمللی کشورداری مشروع و الگروهای همگرون نظامی گری در جهان سروم (Wendt and Barnett 1993). گروه دوم بررسیها حول کنشگران غیر دولتی متمرکزند

البته در این مسیر اغلب ابعادی از کنشگران دولتی را هم روشن می سازند. این گروه نیز برایس تأکید دارند که چگونه هنجارهای بین المللی به انواع خاصی از بازیگران – این بار بازیگران غیر دولتی – قدرت می بخشد. این بازیگران همین که قدرت می یابند اغلب برای تغییر دادن تعریف همنجارهای نظام بین الملل تلاش می کنند و شرایط کشور داری مشروع را دگرگون می سازند و به رویه همای دولت در هر سطح داخلی و بین المللی شکل می بخشند. نمونه های ایس کارها شامل بررسیهای کک و سیکینک دربارهٔ تأثیر «شبکه های موضوعی اصولی» فراملی دربارهٔ توسعه و اجرای هنجارهای بین المللی حقوق بشر (Sikkink 1993 ; Keck and Sikkink 1998 )، کار فینه مور دربارهٔ نقشی که سازمانهای بیسن المللی در اجتماعی ساختن منافع و رفتار دولت بازی می کنند (Pinnemor 1996) و تحلیل پر ایس دربارهٔ نقش جامعهٔ مدنی فراملی در ممنوع ساختن کاربرد مینهای زمینی (Price 1998) می شود.

به رسمیت شناخته شدن به عنوان یک کنشگر اجتماعی و سیاسی مشروع، پیش نیاز ضروری شمول دردل همبود اخلاقی است ولی هنجارهای این همبود، سرشت و میزان کنش اجتماعی و سیاسی مشروع را تعیین میکند. به رسمیت شناخته شدن ، هرگز آزادی عمل مطلق نمی بخشد؛ از شهروندان انتظار میرود تا در چارچوب کنش مشروع که هنجارهای اجتماعی و سیاسی داخلی آن را مشخص می سازد عمل کنند، و از دولتهای برخوردار از حاکمیت نیز انتظار میرود تا در چارچوبی که جامعهٔ بین المللی مجاز می شناسد به اقدام بپردازند. با پیشرفت روند جهانی شدن، این چهارچوبهای اقدام مشروع هر چه ابهام آلوده تر می شود و این برای کنشگران دولتی و غیردولتی پیامدهایی دارد. پژوهشهای برسازانه در زمینهٔ تبیین چگونگی سربرآوردن هنجارهای اجتماعی و سیاسی در هر دو سطح داخلی و بین المللی، و چگونگی تأثیرگذاری این هنجارها بر اقدامات حکومتها و افراد پیشرفت قابل ملاحظهای ایجاد کردهاند. از حقوق بشر و

ساختارهای هانجاری تعاریف کناندهٔ جامعهٔ بینالمللی نو و تعیین کنندهٔ کنشهای افراد و دولتها را تا حد زیادی روشن ساختهاند.

اگر نظر به بردازان انتقادی درست بگویند که تحقیقات نظری و تجربی ما باید نه صر فاً برای شیناخت جهیان بلکه همچنین برای دگرگون ساختن جهان صورت گیرد در این صورت به ناگزیر مسائل عمل، مسائل مربوط به استعداد ساختارها و فرایندهای معاصر برای اصلاحات معنادار پیش کشیده می شود. منطق موجود در ورای سومین دسته از مسائل لینکلیتر همین است. ولی همان گونه که کاکس (Cox 1986) در مقالهٔ تأثير گذار خويش خاطر نشان ميسازد حل موضوع عمل لزوماً ايجاب مي كند ميان نوعي از تحقیق همنجاری که نمونهاش کارهای لینکلیتر است و تحلیل سیستمی نظم بینالمللی حاکم که مکتب برسازی در زمینهٔ آن حرفهای زیادی برای گفتن دارد گفتوگویی مـتقابلاً سـازنده برقـرار شود. تنها با برقراري هميرسهاي ميان تأملات هنجاري خودمان و تفسيرهاي تجربيمان دربارهٔ محدوديتهاي امكان ميتوانيم به رويّههايي دست ياييم كه ما را به الگوهای فراگیرتر و کمتر خشونتآمیز هویتیابی و تعادل همبایی برسانند. براین اساس، جای تأسف است که در جهت برقراری چنین همپرسهای کار چندانی صورت نگرفتهاست. نظریه پردازان انتقادی مباحثهٔ سوم به جای همکاری، یا مکتب برسازی را دور از دسترس دانسته و محکوم کردهانید یا صرفاً آن را نادیده گرفتهاند. از آنجا که چنین واکنشهایی ریشه در این اعتقاد دارد که مکتب برسازی، خرد باور یا یافت باور است در اینجا تلاش کردیم نشان دهیم که چنین نگرانیهایی دست کم نابجاست.

ایـن امکـان وجـود دارد که نادیده گرفتن لینکلیتر و دیگران، نتیجهٔ نگرانی از بابت سـمتگـیری هـنجاری نظـریهٔ برسـازی باشـد، چیزی که برسازان به ندرت دربارهاش به طـور مسـتوفی بحـث مـیکنند. ولی این نگرانی هم – اگر موجب انکار یا عدم همکاری شـود- ایـن خطـر را دارد کـه پـروژهٔ انـتقادی را از یـک ابـزار بُـرنده محـروم میسازد. همـانگونـه کـه کاکس میگوید سمتگیری هنجاری نظریههای خرد باور –پای،بندیشان رابطهٔ خطرناک... /۵۵۳

به وضع موجود- مبتنى بـر مفروضات هستىشناختى اساسى آنها (كه به شيء انگارى کنشگران و ساختارها راه میبرد) و موضع شیناختشناسانه و روش شناختهشان (که برخمی شکلهای آگاهی و شیوههای تحقیق را برتر از دیگران میداند)است. همانگونه که دیدیـم مکتب برسـازی بـر صـورتبـندیهای هسـتیشـناختی و شـناخت. متفاوتسی پایسه مسیگیرد و از این جهت مجال بیشتری برای طرح مسائل— و روشهایی– به وجـود مـىآورد كـه يافـتبـاورى و خـردباورى پيشـاپيش آنها را منتفى مىدانند. مكتب برسازی هم به کنشگران و هم به ساختارها نگاهی پرسشگرانه دارد، به کند و کاو دربارهٔ پویشهای دگرگونمی و ضرباهنگ ایستایی می پردازد، در برداشتهای جا افتاده دربارهٔ سیاست جهان تردید روا میدارد، و از نظر تحلیلی گشوده و نه فرو بسته است. به این دلایل، مکتب برسازی در تعبیر هابرماس و کاکس ضرورتاً «انتقادی» است. مکتب یاد شده در مقام نظریهای اجتماعی متضمن هیچگونه فلسفهای دربارهٔ زندگی خوب یا نظم سياسمي كمال مطلوب نيست (Adler 1997:323;Finnemore 1996:27-8) ولي مفروضات اساسمي هستي شناختي و شناخت شناسانه آن به لحاظ هنجاري متمايل به مسائل دگرگونسی (بـه ویـژه مسائل حذف و شمول اخلاقی) است درست همانگونه که مفرضات متفاوتمي نظريه هاي خردباورانه را به لحاظ اخلاقي اسير محدوديتهاي معيني میسازد. در مقیام راهبردی تجربی که به تاریخی و تصادفی بدون زندگی سیاسی توجه دارد نتیجه گیریهای مکتب برسازی از پیش معین شده نیست -آشکار ساختن سرچشمه های دیگر سیاست مانند هویت و فرهنگ که خرد باوری از آنها غافل بوده است به ایسن معناست که چنین پدیدههایی همیشه تأثیراتی رو به پیشرفت دارند و این چیزی است که مردم یو گسلاوی سابق می توانند گواه آن باشند. همچنین به این معناست که تحلیل ما باید به این نتیجه ختم شود که تمامی این گونه سرچشمههای سیاست ضرورتاً كمتر تغییر پذیرند(نک:Johnson 1995 ؛ زیر چاپ Wendt) و این چیزی است که برای نمونه از تلقی بدبینانهٔ تأکید پسانوگرایی بر ضرورت وجود تفاوت / دیگری

برای شکل گیری خود حاصل می شود. ولی نکته اینجاست که بدون چنین کلیدی تنها چیزی که برای گشودن درهای امکان برای مان باقی می ماند بولدوزر و طرحهای خام است. کوتاه سخن، دلیلی وجود ندارد که نتوان نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی را به همپرسهای تمربخش و سازنده واداریم و این همکاری می تواند دستاوردهای بسیاری داشته باشد. حتی می توان گفت که پیش از امکان هر گونه پیشوفت در جبههٔ کردمان شناسی باید کسانی که روی جبهه های هنجاری و جامعه شناختی حذف و شمول اجتماعی تکیه دارند وارد گفت و گو با هم شوند.

# نتيجه گيرى

از آنجا که برسازان بسیاری وجود دارند شاید انواع متعددی از مکتب برسازی هم وجود داشته باشد. توجه ما در مقالهٔ حاضر چندان معطوف به دستهبندی دقیق انواع محققان گذشته و حال نبود بلکه بیشتر سعی در ارزیابی ایـن مسئله داشتیم که آیا تحقیقات تجربی برسازان معاصری که تبحری در نظریهٔ انتقادی مباحثهٔ سوم دارند لزوماً ناقض اصول کلیدی پروژهٔ انتقادی است یا نه. به اعتقاد ما پاسخ منفی است و در واقع تحقيقات برسازانه مي توانيد بيه تحقيق نويدهاي نظرية انتقادي ياري رساند. غالباً از پیدایش مکتب برسازی با عنوان «چرخش» یاد میکنند و مسلماً چنین وصفی دربارهٔ کسانی که به دلیل سرخوردگی از آموختههای خودشان در سنّتهای رفتارگرایانه به مکتب برسازی روی آوردهاند درست است. ولی برای بسیاری از برسازانی که خودآگاهانه ملهم از نويلد نظرية انتقادي روابط بينالملل هستند بررسي تجربي اسلوبمند نه چـرخش بلكـه ادامـه منطقـي نظـريه انتقادي مباحثه سوم است. چنين بررسيهايي اهميت فـوقالعـادهای داشـته و ارزش تحلیل فرهنگی و گفتمانی در سیاست جهان را به شیوهای دقسیق و اصبولی آشکارا ثابت کردهاند. این اتهام ابتدایی که «تأمل گرایان» بررسی تجربی انجام نمیدهمند دیگر شنیده نمیشود و این اتهام هم که هنجارها یا گفتمانها بیاهمیت

هستند اکنون تنها از دهان اقلیتی کوچک(هرچند جنجالی) بیرون می آید. پاسخگویی به این چالشها تنهامی تواند منجر به قوت یافتن بازهم بیشتر تحقیقات برسازانه شود و این نیز به نوبهٔ خود توسعهٔ نظریهٔ انتقادی روابط بینالملل را تقویت میکند. اینها همه لزوماً تنشهایی را در انواع صورتبندیهایی که از برنامهٔ برسازی و در پاسخ به آن ارائه می شود پدید می آورد- و برای رشتهٔ روابط بینالملل چه بهتر از این!؟

#### يادداشتها

۱. نویسندگان مایلند از اشخاص ذیل به خاطر بحثهایی که دربارهٔ موضوعات مطرح در مقاله داشتهاند و یا اظهار نظرهای سودمندی که دربارهٔ پیش نویسهای قبلی آن کردهاند سپاسگزاری نمایند: روبین اکرسلی، امی گوروویستز، پیشر کاترنششاین، مارک لافی، مارک لینچ، هیتر ری، ریچارد شاپکات، کاترین سیکینک، شرکتکنندگان در همایشهای دانشگاه ملی استرالیا، دانشگاه کورنل، دانشگاه مینه سوتا، و داوران بی نام و نشان نشریهٔ اروپایی روابط بین الملل.

۲. اصطلاح «نظریهٔانستقادی روابط بیسنالملل» را برای اشاره به طیف گستردهٔ کارهای «فرایافت باورانه» و «فراخـردباورانه» دربـارهٔ روابـط بینالملل به کار میبریم که نخستین بار در جریان مباحثهٔ سوم دههٔ ۱۹۸۰ بـرای بـه چـالش کشـیدن سـلطهٔ نوواقـعگرایـی و نولیبرالیسـم سربرآوردند. این طیف شامل آثار محققان پسامارکسیست تأثیر پذیرفته از مکتب فرانکفورت و نیز آثار پسانوگرایان میشود.

۲ استفادهٔ ما از مـقولـــههـای کلی «نو» و «پسانو» تنها برای آموزش است و به معنای ادعای وجود خط فاصل روشنی بین این دو گروه کلی، یا همگون بودن هر یک از این دو گروه نیست.

۲. نمیگویسیم که معیار اصلی توفیق در نظریه پیردازی از دیـد ما پیشیینی است؛ صرفاً خاطر نشان میسازیم کـه رویکـردهای خـردباور حتی معیار پیشیینی را که خودشان برای توجیه تلاش فکری خـردباورانه مطـرح سـاختهانـد بیرآورده نمیسازد و از همیـن رو حتی بر اساس منطق درونی خودشان مشکوک هستند.

۵ البته چون تبیینهای بدیل اصلی همیشه تبیینهایی خردباورانه است و عمدتاً برسازان هستند که دست به چنین مقایسههایی میزنند، پس شاید تأمل گری جادهای یک طرفه باشد و همان گونه که مارک نویفلد می گوید (79 – Neufeld 1993:53) جریان اصلی اندیشهورزی دربارهٔ روابط بین الملل در نتیجهٔ مباحثهٔ سوم تأمل گرانه تر نشده باشد.

۶. از کاتریسن سیکینک بـرای مطـرح سـاختن ایـن مـثال و از سیکینک و لگرو به خاطر برجسته ساختن اهمیت چنین تفاوتی سپاسگزارم.

منابع

Adler, Emanuel (1992) "The Emergence of Cooperation: National Epistemic Communities and the International Evolution of the Idea of Nuclear Arms Control", *International Organization* 46 (1): 101-45.

Adler, Emanuel (1997) "Seizing the Middle Ground; Constructivism in World Politics", *European Journal of International Relations* 3(3): 319-63.

Adler, Emanuel and Haas, Peter M. (1992) "Conclusion: Epistemic Communities, World Order, and the Creation of a Reflective Research Program", *International Organization* 46(1): 367-90.

Ashley, Richard (1986) "The Poverty of Neorealism", in Robert O. Keohane (ed). *Neorealism and Its Critics*, pp. 255- 300. New York: Columbia University Press.

Ashley, Richard (1996) "The Achievements of Post- Structuralism", in Steve Smith, Ken Booth and Marysia Zalewski (eds), *International Theory: Positivism and Beyond*, pp. 240- 53. Cambridge: Cambridge University Press.

Ashley, Richard and Walker, R. B. J. (1990) "Reading Dissidence/ Writing the Discipline: Crisis and the Question of Sovereignty in International Studies", *International Studies Quarterly* 34(3): 367-416.

Barkin, J. Samuel and Cronin, Bruce (1994) "The State and the Nation: Changing Norms and the Rules of Sovereignty in International Relations",

#### رابطهٔ خطرناک... /۵۵۷

International Organization 48(1): 107-30.

Bartelson, Jens (1995) *A Genealogy of Sovereignty*. Cambridge: Cambridge University Press.

Biersteker, T. J. (1989) "Critical Retlections on Post- Positivism in International Relations", *International Studies Quarterly* 33(3) 263-7.

Biersteker, T. J. and Weber, Cynthia (eds) (1996) *State Sovereignty as Social Construct*. Cambridge: Cambridge University Press.

Boli, John, Meyer, John and Thomas, George (1989) "Ontology and Rationalization in the Western Cultural Account", in George Thomas et at. (eds): *International Structure: Constituting State, Society, and the Individual*, pp. 10-25. London: Sage.

Campbell, David (1992) Writing Security: United States Foreign Policy and the Politics of Identity. Minneapolis; University of Minnesota Press.

Campbell, David (1993) Politics Without Principle: Sovereignty, Ethics, and the Narratives of the Gult War. Boulder: Lynne Rienner.

Campbell, David (1996) "Political Prosaics, Transversal Politics, and the Anarchical World", in Michael Shapiro and Hayward R. Alker (eds), *Challenging Boundaries: Global Flows, Territorial Identities*, pp. 7- 32, Minneapolis: University of Minnnesota Oress.

Checkel, Jeffrey (1997) "International Norms and Domestic Politics: Bridging the Rationalist- Constructivist Divide", *European Journal of International Relations* 3(4): 473-95.

Checkel, Jeffrey (1998) "The Constructivist Turn in International Relations Theory", *World Politics* 50(1): 324-48.

Cox, Robert W. (1986) "Social Forces, States and World Orders: Beyond International Relations Theory", in Robert O. Keohane (ed), *Neorealism and Its Critics*, pp. 204- 54. New york: Columbia University Press.

Cox, Robert W. (1987) *Production, Power and World Order: Social Forces in the Making of History.* New York: Columbia University Press.

Der Derian, James (1987) On Diplomacy. Oxford: Basil Blackwell.

Der Derian, James and Shapiro, Michael (eds)(1989) International/ Intertextual Relations: Postmodern Readings of World Politics. Lexington: Lexington Books.

Dessler, David (1995) Book review of Bradley Klein, *Strategic Studies and World Order, American Political Science Review* 89(3): 805-6.

Deudney, Daniel (1995) "The Philadelphian System: Sovereignty, Arms Control, and Balance of Power in the American States- Union, Circa 1787-1861", *International Organization* 49(2): 191-228.

Doty, Roxanne Lynn (1996a) "Immigration and National Identity: Constructing the Nation", *Review of International Studies* 22(3): 235-56.

Doty, Roxanne Lynn (1996b) *Imperial Encounters*. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Finnemore, Martha (1996) National Interests in International Society. Ithaca: Cornell University Press.

Foucault, Michel (1984) "Nietszche, Genealogy, History", in Paul Rainbow (ed), *The Foucault Reader*, pp. 76-100. Harmondsworth: Penguin Books.

George, Jim (1994) Discourses of Global Politics: A Critical (Re) Introduction to International Relations. Boulder: Lymme Rienner.

George. Jim and Campbell, David (1990) "Patterns of Dissent and the Celebration of Difference: Critical Social Theory and International Relations", *International Studies Quarterly* 34(3): 269-94.

Gill, Stephen (1988) *The Global Economy: Perspectives, Problems, and Policies.* New York: Harvester.

Goldstein, Judith and Keohane, Robert O. (eds) (1993) Ideas and Foreign

Policy. Ithaca: Cornell University Press.

Hall, Rodney Bruce (1997) "Moral Authority as a Power Resource", *International Organization* 51(4): 591-622.

Herman, Robert G. (1996) "Identity, Norms, and National Security: The Soviet Foreign Policy Revolution And the End of the Cold War", in Peter J. Katzenstein (ed), *The Culture of National Security: Norms and Identity in World Politics*, pp. 271-317. New York: Columbia University Press.

Hoffman, Mard (1987) "Critical Theory and the Inter- paradign Debate". *Millennium: Journal of International Studies* 16(3): 231-49.

Hoffman, Mark (1991) "Restructuring, Reconstruction, Reinscription. Rearticulation Four Voices In Critical International Theory", *Millennium: Journal Of International Studies* 20(2): 169-85.

Jacdson, Robert h. (1990) Quasi-States: Sovereignty: International Relations and the Third World. Cambridge: Cambridge University Press.

Johnston, Alastair Iain (1995) Cultural Realism: Strategic Culture And Grand Strategy In Chinese History. Princeton: Princeton University Press.

Katzenstiein, peter j. (ed) (1996) The Culture of national Security: Norms and Identity in World Politics. New York Columbia University Press.

Keck, Margaret and Sikkink, Kathryn (1998) Activists Beyond Borders: Advocacy Networks in International Politics. Ithaca: Cormell University Press.

Keohane, Robert O. (1989) Internations Institutions and State Power. Boulder: Westview Press.

Klots, Audie (1995a) Norms In International Relations. Ithaca: Cormell University Press Klotz Audie (1995b) Norms Reconstituting Interests: Global Racial Equality And US Sanctions Against South Africa" International Organization 49(3): 451-78.

Koslowski, Rey And Kratochwil, Friedrich (1995) "Understanding Change In International Politics: The Soviet Empire's Demise And The International System", In Richard Ned Lebow And Thomas Risse- Kappen (Eds), *International Relations Theory And The End Of The Cold War*, pp. 127-66. New York: Columbia Yniversity Press.

Kowret, Paul And Legro, Jeffrey (1996) "Norms, Identity, And Their Limits: A Theoretical Eeprise", In Peter J. Katzenstein (Ed), *The Culture of National Security: Norms And Identity In World Politics*, pp. 451-97. New York: Columbia University Press.

Kratochwil, Fredrich (1989) Norms, Rules, And Decisions: on The Conditions of Practical and Legal Reasoning in International Relations And Domestic Affairs. Cambridge: Cambridge University Press.

Kratochwil, Fredrich (1993) "The Embarrassment Of Changes: Neo- Realism As The Science of Realpolitik without Politics", *Review of International Studies* 19(1): 63-80.

Laffey, Mark And Weldes, Jutta (1997) "Beyond Belief: Ideas And Symbolic Technologies In The Study Of International Relations", *European Journal Journal of International Relations* 3(2): 193-237.

Lapid, Uosef (1989) "The Third Debate: On the Prospects of International Theory In A Post- Positivist Era", *International Studies Quarterly* 33(3): 235-54.

Legro, Jeffrey (1997) "Which Norms Matter? Renisiting The'Failure' Of Internationalism", *International Organization* 51(1): 31-63.

Linklater, Andrew (1990a) Men and Citizens in The Theory of International Relations, 2<sup>nd</sup> Edn. London: Macmillan.

Linklater, Andrew (1990b) "The Problem of Community In International Relations", *Alternatives* 15(2): 135-54.

رابطهٔ خطرناک... / ۵۶۱

Linklater, Andrew (1992) "The Question of The Next Stage In International Relations Theory: A Critical Theoretical Point Of View", *Millennium: Journal of International Studies* 21(1): 77-98.

Linklater, Andrew (1996a) "Citizenship and Sovereignty In The Post-Westphalian State", *European Journal of International Relations* 2(1): 77-104.

Linklater, Andrew (1996b) "The Achievements of Critical Theory", In Steve Smith, Ken Booth And Marysia Zalewski (Eds), *International Theory: Positivism And Beyond*, pp. 279- 300. Cambridge: Cambridge University Press.

Linklater, Andrew (1998) The Transformation of Political Community: Ethical Foundations of the Post-Westphalian Era. Combridge: Polity Press.

Litfin, Karen (1994) Ozone Discourses. New York: Columbia University Press.

Neufeld, Mark (1993) "Reflexivity and International Relations Theory", *Millennium: Journal of International Studies* 22(1): 53-76.

Price, Richard (1994) "Interpretation and Disciplinary Orthodoxy in International Relations", *Review of International Studies* 20: 201-4.

Price, Richard (1995) "A Genealogy of The Chernical Weapons Taboo", International Organization 49(1): 73-104.

Price, Richard (1997) *The Chemical Weapons Taboo*. Ithaca: Cornell University Press.

Price, Richard (1998) "Reversing The Gun Sights: Transnational Civil Society Targets Land Mines", *International Organization* 52(3).

Price, Richard and Tannenwald, Nina (1996) "Norms And Deterrence: The Nuclear And Chemical Weapons Taboos", In Peter J. Katzenstein (Ed), *The Culture of National Security: Norms And Identity In World Politics*, pp. 114-

53. New York: Columbia University Press.

Reus- Smit, Christion (1992) "Realist And Resistance Utopias: Community, Security And Political Action In The New Europe", *Millennium: Journal of International Studies* 21(1): 1-28.

Reus- Smit, Christian (1997) "The Comstitutional Structure of International Society and the Nature of Fundamental Institutions", *International Organization* 51(4): 555-89.

Risse- Kappen, Thomas (1995) "Ideas Do Not Float Freely: Transnational Coalitions, Domestic Structures, and the End of the Cold War", In Richard Ned Lebow And Thomas Risse- Kappen (Eds), *International Relations Theory And The End of the Cold War*, pp. 187-22. New York: Columabia University Press.

Risse- Kappen, Thomas (1997) "Between A New World Order And None: Explaining The Reemergence of The United Nations In World Politics", In Keith Krause And Michael Willians (Eds), *Critical Security Studies*, pp. 255-97. Minneapolis: University Of Minnesota Press.

Ruggie, John Gerard (1989) "Continuity And Transformation In The World Polity: Toward A Neorealist Synthesis", In Robert O. Keohane (Ed), *Neorealisn And Its Critics*, pp. 131- 57. New York: Columbia Unibersity Press.

Ruggie, John Gerard (1993) "Territoriality And Beyond: Problematizing Modernity In International Relations", *International Organization* 47(1): 139-74. Sikkink, Kathryn (1993) "Human Rights, Principled Issue-Networks, And Sovereignty In Latin America", *International Organization* 47(3): 411-42.

Thomson, Janice (1994) *Mercenies, Pirates, And Sovereigns*. Princeton: Princeton University Press.

Tichner, J. Ann (1992) *Gender In Tntermational Relations*. New York: Columbia University Press.

Waever, Ole (1996) "The Rise And Fall of The Inter- Paradigm Debate", In Steve Smith, Ken Booth And Marysia Zalewski (Eds), *International Theory: Positivism And Beyond*, pp. 149- 85. Cambridge: Cambridge University Press.

Walker, R. B. J. (1989) "History And Structure In The Theory of International Relations", *Millennium: Journal of International Studies* 18(2): 163-83.

Weber, Cynthia (1995) Simulating Sovereignty: Intervention, The State And Symbolic Exchange Cambridge: Cambridge University Press.

Wendt, Alexander (1992) "Anarchy Is What States Make of It: The Social Construction of Power Politics, *International Organization* 46(2): 391-426.

Wendt, Alexander (1994) "Collective Identity Formation And The International State", *Anerican Political Science Review* 88(2): 384-95.

Wendt, Alexander (1995) "Constructing International Politics", International Security 20(1): 71-81.

Wendt, Alexander (Forthcoming) Social Theory of International Politics. Cambridge: Cambridge University Press.

Wendt, Alexander And Barnett, Michael (1993) "Dependent State Formation And Therd World Militarism", *Review of International Studies* 19(4): 321-48.

Wendt, Alexander And Duvall. Raymond (1989) "Institutions And International Order", In Ernst- Otto Czenpiel And James N. Rosenau (Eds), *Global Changes And Theoretical Challenges: Approaches To World Politics For The 1990s*, pp. 51-74. Lexxington: Lexington Books.

پيوستھا

· ·

زندكينامة رجال

آدورنو، تئودور (۱۹۶۹– ۱۹۰۳)

Adorno, Theodor

فیلسوف آلمانی که در ۱۹۳۴ از دست حکومت نازیها به انگلستان گریخت. از ۱۹۳۸ برای مدت ده سال در ایالات متحده زندگی کرد. سپس به زادگاه خود فرانکفورت بازگشت و به تدریس پرداخت و ریاست مؤسسهٔ فرانکفورت برای پژوهش اجتماعی را بر عهده گرفت. او به خاطر کتابها و مقالههای خود در زمینهٔ فلسفه، ادبیات، روانشناسی، جامعهشناسی و موسیقی شهرت دارد. از نظر آدورنو وظیفهٔ مهم موسیقی، ادبیات و هنر مدرن گرا زنده نگهداشتن بدیلهای اجتماعی ممکن برای سرمایهداری است، کاری که دیگر نمیتوان تصور کرد فلسفه و نظریهٔ سیاسی بتواند انجام دهد. او یکی از هدایت کنندگان مکتب فرانکفورت بود. وی به نقد ادراک عصر روشنگری از خرد، آرمانگرانی هگلی و مکتب اصالت وجود پرداخت. آدورنو تلاش فیلسوفان برای یافتن یک نقطهٔ آغاز مطلق در شناختشناسی و مابعدالطبیعه را نادرست میداند و یافتن یک نقده را نادرست می درارد.

آرنت، هانا (۱۹۷۵–۱۹۰۶)

Arendt, Hannah

نظریه پـرداز سیاسی و فیلسوف آلمانیالاصل آمریکایی که آثار گستردهای در زمینهجامعهٔ دوران مدرن نظیر، توتالیتاریسم، خشونت و انقلاب دارد.

آرون، رمون (۱۹۸۳– ۱۹۰۵)

### Aron, Raymond

جامعـهشیناس، مـورخ و دانشـمند علوم سیاسی فرانسوی. در جنگ جهانی دوم به دولت

## PersianPDF.com

۵۶۸/ نوواقع گرایی، نظریهٔ انتقادی و مکتب برسازی

فرانسهٔ آزاد پیوست و ویراستاری روزنامهٔ آن را بر عهده داشت (۴۴– ۱۹۴۰). او معتقد به اومانیسم خردگرا بـود، با بدبینی به ایدئولوژی چپ فرانسه مینگریست و با اصالت وجـود مارکسیسـتی ژان پـل سـارتر مخالفـت مـیکـرد. یکـی از مضـمون.های همیشگی نوشتههای او موضوع خشونت و جنگ بود.

آلتوسر، لوئي (١٩٩٠- ١٩١٨)

### Althusser, Louis

فیلسوف مارکسیست که یکی از طرفداران اصلی دانشگاهی حزب کمونیست فرانسه بود. استدلال های او پاسخ به تهدیدهای متعدد نسبت به شالوده های ایدئولوژیک برنامهٔ سوسیالیستی بود. از جملهٔ این تهدیدها تأثیر تجربه گرائی بود که بر اقتصاد و جامعه شناسی مارکسیستی اثر می نهاد. تهدید دیگر رشد توجه به سمت گیری های سوسیالیستی انسان باورانه و مردم سالارانه بود. این عوامل به تدریج احزاب کمونیست اروپا را از هم جدا می ساخت. معمولاً از او با عنوان مارکسیست ساختار گرا یاد می کنند.

استالین، ژوزف (۱۹۵۳– ۱۸۷۹)

#### Stalin, Joseph

سیاستمدار و دیکتاتور اتحاد شوروی. به عنوان عضو حزب بلشویک نقش مؤثری در انق لاب اکتبر ۱۹۱۷ روسیه داشت. در ۱۹۲۲ به دبیرکلی کمیتهٔ مرکزی رسید. در پایان دههٔ ۱۹۲۰ قدرت خود را تثبیت کرد و به طور عملی به رهبر شوروی بدل شد. در دههٔ ۱۹۳۰ به قلع و قمع مخالفان خود پرداخت. در جنگ جهانی دوم ابتداء بر اساس پیمان عدم تجاوز با آلمان عمل کرد. اما هنگامی که در ۱۹۴۱ هیتلر شوروی را مورد حمله قرار داد، استالین در جبههٔ متفقین قرار گرفت و در جهت شکست دادن آلمان اقدام کرد. استالین همچنین نقش مؤثری در شکل گیری ترتیبات مربوط به نظام بینالملل پس از حنگ داشت.

## زندگینامهٔ رجال / ۵۶۹

باختين، ميخائيل (١٩٧٥–١٨٩٥)

#### Bakhtin / Mikhail

یکی از بزرگتریـن نظریه پردازان ادبیات در قرن بیستم که دامنهی تاریخی نوشتههای وی و اوضـاع سیاسـی زمـان نگـارش آنهـا (سـرکوب سیاسـی دوران اسـتالینی) از او یـک فیلسوف اجتماعی گرانقدر ساخته است.

فرویدیسم و مارکسیسم و فلسفهی زبان؛ روش صوری (فرمال) در پژوهش ادبی؛ نقدی بر آثار شعری داستایفسکی؛ و رابله و دنیای وی؛ از جمله آثار وی هستند.

بارت، رولان (۱۹۸۰–۱۹۱۵)

### **Barthes**, Roland

نشانه شناس و منتقد معروف فرانسوی که در سال ۱۹۷۷ به مقام استادی کولژ دو فرانس رسید. از آشار وی می تیوان از: اسطورها؛ درجه صفر نوشتار؛ نظام مد؛ س/ ز (S/Z) و لذت متن نام برد.

برک، ادموند (۱۷۹۷–۱۷۲۹)

### Burke, Edmund

سیاستمدار، نویسنده، نظریه پرداز سیاسی و فیلسوف انگلیسی. به خاطر حمایت از مستعمرات آمریکا در مبارزه علیه جورج سوم پادشاه انگلستان، که به انقلاب آمریکا انجامید و مخالفتش با انقلاب فرانسه شهرت دارد. وی از لغو تجارت بینالمللی برده حمایت به عمل آورد.

بنتام، جرمي (۱۸۳۲–۱۷۴۸)

### **Bentham**, Jeremy

فیلسوف انگلیسی؛ اصلاحطلب حقوقتی و اجتماعتی و بنیانگذار سودمندیگرایتی. نظاماخلاقتی و فلسفی وی مبتنی بر این عقیده بود که انسان ها عقلاً آفریده های خودخواه

وخودنفع هستند و لذت و درد را بر حسب سودمندی محاسبه میکنند. بنتام با استفاده ازاصل بیشترین شادمانی اقتصادیات لسهفر را توجیه کرد.

بورديو، پي ير (۲۰۰۱–۱۹۳۰)

#### **Bourdieu Pierre**

جامعه شناس فرانسوی، وی گرچه به عنوان استاد فلسفه از اکول نورمال سوپریور فارغ التحصیل شده بود ولی در واکنش به آن چه خود جهتگیری فکری اقتدار طلبانه و استالینیستی این نهاد می دانست، از نوشتن رسالهٔ دکترا خودداری کرد. جامعه شناسی الجزایریان (۱۹۵۸)، منطفق کردار (۱۹۸۰)؛ و به عبارت دیگر (۱۹۹۰)؛ از جمله آثار وی هستند.

یویر، کارل (۱۹۹۴ – ۱۹۰۲)

## Popper, Karl

فیلسوف اتریشی – بریتانیائی در زمینهٔ علوم طبیعی و اجتماعی. او درک سنتی مبتنی بر استقراء را رد کرد که معتقد بود میتوان فرضیهٔ علمی را از راه انباشت مشاهدات تجربی وارسی نمود و در مقابل استدلال نمود که در بهترین حالت فقط میتوان فرضیه ا را ابطال نمود. پوپر همچنین تاریخ گرائی یعنی اعتقاد به وجود قوانین عام تاریخ را رد کرد. زیرا به نظر او تاریخ تحت تأثیر رشد شناخت قرار دارد و از آن جا که شناختن، موضوعی مربوط به بصیرت غیرقابل پیش بینی است نمیتوان رشد شناخت و آثار تاریخی آن را نظام مند ساخت. در عرصهٔ سیاسی اعتقاد داشت که کمونیسم و فاشیسم با هم پیوند دارند.

یباژه، ژان (۱۹۸۰–۱۸۹۶)

#### Piaget, Jean

از عمده متفکران ساختارگرای سوئیسی در حوزههای روان شناسی و شناخت شناسی

زندگینامهٔ رجال / ۵۷۱

است. به نظر پیاژه، انسانها سازندهی راهحلهایی هستند که، اگر به عمل درآیند، الزاماً به لحاظ ساختاری با قوانین ذهن آدمی و در نهایت، با قوانین طبیعی در ارتباط خواهند بود.

دریدا، ژاک (۲۰۰۴–۱۹۳۰)

Derida, Jacque فیلسوف فرانسوی و از پیروان اندیشههای ساختارگرا و درسخواندهٔ اکول نورمانسوپریور پاریس. وی نماینده پیشتاز ساختزدایی است که هدف اولیهٔ آن جلب توجهماهیت اجتناب ناپذیر متن همهٔ نوشتههای فلسفی است که به نظر وی بیشتر فلاسفه سعی درانکار آن دارند و در عوض آنها را استدلال ناب می بینند. آثار مهم وی عبارتند از: نوشتار و تفاوت به آوا و پدیدار؛ گراماتولوژی؛ حاشیههای فلسفه؛ کارت پستال: از سقراط تانیچه.

دوبووار، سیمون (۱۹۸۶–۱۹۰۸)

#### **De Beauvoir, Simon**

فیلسوف، رمان نویس و از نویسندگان با نفوذ و بحث انگیز چپ فرانسه و مظهر زن روشنفکر قـرن بیسـتم است. اشتهار او بیشتر متکی بر انبوه آثار او به عنوان یک نویسنده و فعـال اجتماعـی است. وی بیش از ۲۵ کتاب به رشتهٔ تحریر در آورد. برخی از آثار وی عبارتند از:

اخـلاق ایهـام (۱۹۴۷)، جـنس دوم (۱۹۴۹)؛ ماندارینها (۱۹۵۴)؛ زن ویران (۱۹۶۸)، بهار زندگی (۱۹۶۰)؛ و همهٔ گفتهها و کردارها (۱۹۷۲).

## دوركم، اميل (١٩١٧–١٨٥٨)

#### Durkheim, Emil

جامعـهشـناس فرانسـوی و از بنـیانگذاران جامعـهشناسـی علمـی. وی درصدد آن بود که

بتواند به فرانسه برای چیرگی بر بحران اخلاقی که دست به گریبان آن بود، غلبه کند. فرانسه بعد از انقلاب به لحاظ کشمکش بین سلطنتطلبان و ضدسلطنتطلبان، کاتولیکها ومخالفان غیرمذهبی آنها و تعارض بین سرمایه و کار، رنج و عذاب فراوانی را تحمل میکرد.

سوسور، فردینان دو (۱۹۱۳–۱۸۵۷)

Saussur, Ferdind de زبان شانس سوئیسی و استاد این رشته در دانشگاه ژنو که همعصر مستقیم امیل دورکیم و زیگموند فروید بود. گرارش در نظام ابتدایی مصوتها در زبان هند و اروپایی؛ و دوره زبانشناسی عمومی، از آثار اصلی وی هستند.

فوكو، ميشل (۱۹۸۴–۱۹۲۶)

### Foucault, Michel

فیلسوف پساساختارگرای فرانسوی که در اکول نورمال سوپریور به تحصیل پرداخت وتحت تأثیر مارکس، نیچه و هایدگر بود. پس از ۱۹۶۸، بیاعتمادی عمیقی نسبت به قدرتنهادهای حاکم و تمایل آنها به کنترل کامل و آشکار فردی از خود نشان داد. آثار مهم وی: دیوانگی و بی عقلی؛ دیوانگی و تمدن؛ و نظم چیزها.

کانت، امانوئل (۱۸۰۴-۱۷۲۴)

Kant, Immanuel

فیلسوف آلمانی، یکی از متفکران مؤثر اروپای مدرن و آخرین فیلسوف مهم دوره روشـنگری. برابـر نهـادهٔ او از خردگرایـی و تجـربهگرایـی آغـاز آرمـانگرایـی محسوب مـیشـود. بر اساس این برابرنهاده، خرد ابزار تبدیل پدیدار تجربه به درک است. نظرهای وی معـروف بـه فلسـفهٔ انـتقادی اسـت. افکـار او بـر فلسفههای رومانتیک و آرمانگرائی

## زندگینامهٔ رجال / ۵۷۳

آلمان اثر قطعی داشت.

کبدن، ریچارد (۱۸۶۵–۱۸۰۴)

#### Cobden, Richard

صنعتگر و سیاستمدار انگلیسی. او حامی تجارت آزاد و مخالف حمایت گرائی بود. در عرصهٔ سیاست خارجی طرفدار عدم مداخله در اروپا و خاتمه بخشیدن به سیاست گسترش امپراتوری بود.

کیسینجر، هنری ( - ۱۹۲۳)

## **Kissinger**, Henry

سیاستمدار و سیاست شناس آلمانی – آمریکانی. مشاور امنیت ملی (۱۹۷۵ – ۱۹۶۹) و وزیر امورخارجه (۱۹۷۷ – ۱۹۷۳) در دوره های ریاست جمهوری ریچارد نیکسون و جرالد فورد.

گادامر، هانس – گئورگ (۲۰۰۲ – ۱۹۰۰)

## Gadamer, Hans-Georg

فیلسوف آلمانی که سهم مؤثری در مباحث مربوط به هرمنوتیک دارد. او معتقد بود که وضعیت خود مورخ در تعیین محتوای تفسیر او از رویداد تاریخی نقش دارد و بنابراین تمایل مورخ یک شرط لازم برای درک تاریخ است.

گرامشی، آنتونیو (۱۹۳۷–۱۸۹۱)

Gramsci, Antonio روشنفکر و بنیانگذار حزب کمونیسیت ایتالیا که در دانشگاه تورین به تحصیل تاریخ وفلسفه پرداخت. در سال ۱۹۲۱ وی به همراه تنی چند از روشنفکران دیگر از حزبسوسیالیست کناره گرفت ولی سرانجام به دست فاشیستها گرفتار آمد و به زندان افتاد ومدتی کوتاه بعد از آزادی درگذشت. کتاب نامههای زندان و سایر آثار وی در

زمینه نقشروشنفکران در فرایند سیاسی از مهمترین آنها هستند.

گروسیوس، هوگو (۱۶۴۵–۱۵۸۳)

#### **Grotius**, Hugo

سیاستمدار، متأله و حقوق دان هلندی که حقوق بین الملل را بر پایهٔ حقوق طبیعی بنیانگذاری کرد. گرچه جنگ به مثابه ابزار سیاست ملی را تقبیح نکرد، معتقد بود مبادرت به جنگ، جز در پارهای از موارد، اقدامی جنایتکارانه است. با وجود آنکه بنیانگذار حقوق بین الملل تلقی می شود اما دین بسیاری به پیشینیان خود، به ویژه جنتیلی، دارد.

#### گوبلز، يوزف (۱۹۴۵–۱۸۹۷)

### Gobbels, Joseph

رئیس تبلیغات حـزب نـازی و وزیر تبلیغات آلمان از ملّی گرایان پرشور بود. علی رغم ناتوانـیهـای جسـمی، مدرک دکترای خود را در رشته زبان شناسی از دانشگاه هایدلبرگ دریافت کرد (۱۹۲۱).

وی مبـتکر عـبارت «هایل هیتلر» (درود بر هیتلر) بود و آن را در میان اعضای حزب رایج سـاخت. گوبلـز ناطقی بسیار زبردست بود و از دستگاه رادیو استفاده مؤثری در پیش برد اهداف نازیها کرد. وی در اواخر جنگ خود کشی کرد.

گیدنز، آنتونی ( – ۱۹۳۸)

Giddens, Anthony

جامع هشناس انگلیسی و رئیس مدرسه علوم اقتصادی لندن (۱۹۹۷) که سهم شایان توجهی در علم روابط بین الملل دارد. نقش گیدنز در هیات زندگی تبلور معنی در حال رشدی در دوران پسامارکسیم است. وی جهانی شدن را تغییر شکل زمان می داند (کتاب فراسوی چپ و راست). آشار مهم: سرمایه داری و نظریه اجتماعی مدرن؛ زندگینامهٔ رجال / ۵۷۵

سیاست جامع مشناسی در اندیشه ماکس وبر؛ نقد معاصر ماتریالیسم تاریخی؛ نتایج مدرنیته؛ فراسوی چپ و راست.

لاكاتوش، ايمره (۱۹۷۴-۱۹۲۲)

## Lakatos, Imre

فیلسوف در زمینهٔ ریاضیات و علم. او تـلاش کـرد کـه تعارضـی را حل کند که میان ابطـالگرائـی پوپـر و سـاختار انقلابـی علـم کوهـن مشاهده شده است. برای این منظور مفهوم «برنامههای پژوهشی» را ارائه داد.

لنين، ولاديمير ايليچ (١٩٢۴– ١٨٧٠)

# Lenin, Vladimir Ilyich سیاستمدار و انقلابی روسیه. در جریان انشعاب در حزب سوسیال دموکرات کارگران روسیه در سال ۱۹۰۳ رهبری جناح اکثریت (بلشویک) را برعهده داشت. او انقلاب ۱۹۱۷ در روسیه را رهبری کرد و تا آخر عمر کنترل کامل سیاسی بر اتحاد شوروی را حفظ کرد. به عنوان یک نظریهپرداز معتقد بود که کارگران نمی توانند بدون هدایت یک حزب پیش آهنگ آگاهی طبقاتی را بسط دهد.

لوی - استروس، کلود ( - ۱۹۰۸)

### Levi- Strauss, Claude

انسان شناس فرانسوی که در سال ۱۹۳۰ از سوربون لیسانس گرفت و برای فردر از آزاد نازی ها به امریکا گریخت. در سال ۱۹۴۱ با رومن یا کوبسن آشنا شد که تأثیر سازندهای در چرخش زبان شناختی و ساختار گرایانهی انسان شناسی پس از جنگ استروس داشت.

ساختارهای ابتدایـی خویشاوندی، مقدمهای بر آثار مارسل موس، گرمسیریان اندوهگین، و خام و پخته، از آثار وی هستند.

مارکس، کارل (۱۸۸۳ – ۱۸۱۸)

#### Marx, Karl

فیلسوف سیاسی، نظریه پرداز اقتصادی و انقلابی آلمانی. وی بنیانگذار مکتب مارکسیسم یا آن چیزی بود که خود سوسیالیسم علمی مینامید. او آرمانگرائی هگل را رد کرد و نظریهای مادیگرایانه تر از تاریخ به مثابه علم به دست داد. همچنین پیش بینی کرد که پیروزی طبقهٔ کارگر امری ناگزیر است. وی همراه با انگلس در ۱۸۴۸ مانیفست کمونیست را منتشر ساخت. نوشته های او تأثیر زیادی بر سوسیالیسم مدرن بر جا گذاشت. او همچنین به عنوان بنیانگذار تاریخ اقتصاد و جامعه شناسی شناخته می شود.

ماکیاولی، نیکولو (۱۵۲۷–۱۴۶۹)

Machiavelli, Niccolò فیلسوف سیاسی و شاعر فلورانسی. او یکی از شخصیتهای اصلی نظریهٔ واقع گرائی سیاسی است. البته نبوغ سیاسی او تحت الشعاع شهرتی قرار گرفت که به واسطهٔ درک نادرست از دیدگاههای سیاسی وی، به طور غیرمنصفانه برایش به وجود آمد. ماکیاولی در تمام عمر در پی برقرارساختن وحدت ایتالیا بود.

مورگنتاو، هانس (۱۹۸۰–۱۹۰۴)

#### Morgenthau, Hans

از مهمتریین متفکران واقعگرای آلمانی الاصل آمریکایی روابط بینالملل که همراه با ای. اچ. کار و جرج کنان به عنوان اندیشمندانی به خاطر سپرده میشوند که در صدد بسط نظریهای جامع در خصوص «سیاست قدرت» بر مبنای اصول واقعگرایی طبیعت انسانی، جوهرهٔ قدرت موازنه قدرت و نفس اخلاق در سیاست خارجی بودند. مشهورترین کتاب وی «سیاست میان ملتهاست» که برای نخستین بار در سال ۱۹۴۸ منتشر شد. زندگینامهٔ رجال / ۵۷۷

میل، جان، استوارت (۱۸۷۳–۱۸۰۶)

#### Mill, John Stuart

فیلسوف و اقتصاددان انگلیسی و خالق اثر معروف در باب آزادی (۱۸۵۹) که در آن بهدفاع از لیبرالیسم میپردازد. وی بین سالهای ۱۸۶۶ تا ۱۸۶۸ نمایندهٔ رادیکال مجلس عوامبود. سایر آثار وی عبارتند از: اصول اقتصاد سیاسی، در باب حکومت نمایندهٔ مردم، رقیتزنان، و دربارهٔ مذهب. بخش عمدهٔ آثار میل درباره موضوع و دفاع از آزادی فردی است.

نايلئون اول (۱۸۲۱–۱۷۶۹)

# Napoleon I نظامی، دولتمرد و امپراتور فرانسه (۱۸۱۴–۱۸۰۴). در طول حکومت خود، بخش اعظماروپا را فتح کرد، ولی در جنگ با روسیه شکست خورد و ناچار به عقبنشینی شد (۱۸۱۲).در سال ۱۸۱۴ ناگزیر به استعفاء شد. در مارس ۱۸۱۵ از جزیره الب فرار کرد و بار دیگرقدرت را بدست آورد ولی در نبرد واترلو شکست خورد و به سنتهلن تبعید شد و در آن جادرگذشت.

ناپلئون سوم (۱۸۷۳–۱۸۰۸)

## **Napoleon III**

ملقب به لویی ناپلئون، دولتمرد و امپراتور فرانسه (۱۸۷۰–۱۸۵۲)<sup>؟</sup> پس از دو بار ارتکاب به کودت (۱۸۳۶ و ۱۸۴۰) زندانی شده و به تبعید رفت. در ۱۸۴۸ رئیس جمهوری دوم فرانسه شد. بیسمارک صدراعظم آلمان لویسی ناپلئون را به جنگ پروس کشانید و در سدان وی را وادار به تسلیم کرد.

نیچه، فردریش (۱۹۰۰-۱۸۴۴)

## Nietzsche, Friedrich

فیلسوف آلمانی و اندیشـمندی بسـیار اصـیل بـود که به انتقاد شدید از فلسفه پرداخت. ویبـه طـور مـداوم بـر ایـن باور حمله میکند که ساختار جهان واقعی مستقل و مجزا از ادراکبشـری وجـود دارد. آثار عمده وی عبارتند از: زایش تراژدی، تأملات نابهنگام، علم شاد،چنین گفت زرتشت، آن سوی خیر و شر، تبارشناسی اخلاق و نیچه در برابر واگنر.

وبر، ماکس (۱۹۲۰–۱۸۶۴)

## Weber, Max

جامع ه شناس معروف آلمانی و از اصیل ترین چهرههای تفکر اجتماعی. نگرش وبرنسبت بـه جایگـاه و وضعیت دانش، نگرشی ارادهگرا بود. به عقیده وی مناسب ترین صورتهای دانـش بـه وسـیله مجـامع علمـی اجتماعی که از قوانین ارادی و معیارهای تحلیل انتقادی، بحث و ادله می گیرند، تولید می شود.

وولف، ويرجينيا (۱۹۴۱–۱۸۸۲)

Woolf, Virginia نویسندهٔ زن باور انگلیسی و خالق آثاری چون: خانم دالووی؛ به سوی فانوس دریایی؛ اورلاندا؛ خیزابها، میان پرده؛ و جایی از آن خود؛ اتاق یعقوب و سه گینی. تمایل وولف به پیچیده گویی به همان اندازه که مبنای فن بیانی و زیبا شناسانه داشت، به تصدیق خود او ناشی از آداب فرهنگی و فرهیختگی دوران ویکتوریایی نیز بود.

هابرماس، يورگن ( – ۱۹۲۹)

#### Habermas, Jürgen

فیلسوف آلمانسی متعلق بـه مکتـب فـرانکفورت. از نظر هابرماس حقیقت مطلق نیست، یعنـی بـرای همـهٔ مردم در همهٔ جوامع و در همهٔ زمانها معتبر نیست. از نظر او برقراری زندگینامهٔ رجال / ۵۷۹

ارتباط، برخلاف دیگر اشکال کنش انسانی، به جای سمتگیری در جهت «موفقیت»، سمتگیری به سوی «رضایت» دارد. یعنی هدف آن دستیابی به تفاهم است به جای تغییر دادن برخی از جنبههای جهان یا غلبه بر این جنبهها. ایجاد چنین تفاهمی مستلزم آن است که هر فرد قسمت اعظم گفتههای طرف دیگر را حقیقت بداند و دیگری بتواند در حمایت از بیان خود دلیل ارائه دهد. هابرماس جوامع صنعتی مدرن را به خاطر تأکید بیش از حد بر کنش ابزاری مورد انتقاد قرار می دهد.

هابز، توماس (۱۶۷۹–۱۵۸۸)

#### Hobbes, Thomas

فیلسوف انگلیسی که کتاب مشهور او موسوم به **لویاتان Leviathan (۱۶۵۱)** دستور کار تقریباً همهٔ فیلسوفان سیاسی بعدی غربی بود. گرچه او امروزه به خاطر سهمش در فلسفهٔ سیاسی مشهور است، در زمینه های گوناگون مانند تاریخ، اخلاق، فلسفه به طور عام و آنچه علم سیاست خوانده می شود نیز سهم دارد. به علاوه شرح او در بارهٔ طبیعت بشر به مثابه مبنای یک همکاری مبتنی بر نفع طلبی، نظریه ای پایدار در انسان شناسی فلسفی بوده است.

هگل، گئورگ ویلهلم فردریش (۱۸۳۱–۱۷۷۰)

#### Hegel, Georg Wilhem Friedrich

فیلسوف آلمانسی که بر نویسندگان زیادی اثر گذاشته است. از جمله کسانی که از او الهام گرفتهانسد می توان به برادلی، سارتر و برونوبائر اشاره کرد. کیرکگارد، شومپتر، هایدگر و شسلینگ کسانی بودنسد که از او جدا شدند. او یک هستی شناسی نظام مند از نقطهٔ آغازین منطقی ارائسه داد و لقب آرمانگرای مطلق را یافت زیرا در نظام مابعدالطبیعهٔ او حقیقت نتیجهٔ یک فرایند تاریخی است که هدف غائی آن درکِ ذات هستی یا «امر مطلق» است. این فرایند را دیالکتیک می خواند.

هورکهایمر، ماکس (۱۹۷۳– ۱۸۹۵)

#### Horkheimer, Max

فیلسوف و نظریه پرداز اجتماعی آلمانی. در ۱۹۳۰ مدیریت مؤسسهٔ تازه تأسیس یافتهٔ پرژوهش اجتماعی را برعهده گرفت. در این زمان آرایهٔ فوق العاده ای از فیلسوفان و جامعه شناسان شامل تئودور آدورنو، اریش فروم و هربرت مارکوزه به مؤسسه اشاره شده جذب شدند که همراه با خود او به مکتب فرانکفورت معروف گشتند. او در مخالفت با چیزی که سمت گیری از لحاظ اجتماعی همنوا شوندهٔ فلسفهٔ سیاسی سنتی و علوم اجتماعی تلقی می کرد به مارکسیسم انتقادی شکل داد، رویکردی که به عنوان نظریهٔ انتقادی شناخته می شود. وی در اثر مشترکی با آدورنو در نقد اثبات گرائی علمی، سر منشأهای فاشیسم و دیگر اشکال حکومت تمامیت خواه را در مفهوم خرد ابزاری عصر روشنگری جست وجو می کرد. او در نقد مارکسیسم مبتنی بر حتمیت استدلال می کرد که فرهنگ و آگاهی تا حدی مستقل از اقتصاد هستند.

هومر (۹ ق م)

#### Homer

شاعر معروف یونانی و صاحب آثار حماسی ایلیاد و اودیسه.

## هيتلر، آدولف (۱۹۴۵–۱۸۸۹)

#### Hitler, Adolf

دولـتمرد و صدراعظم آلمان نازی (۱۹۴۵–۱۹۳۳)؛ وی با اتخاذ یک سیاست توسعه طلبانه، همسایگان خود را مورد تجاوز قرار داد و موجد جنگ دوم جهانی شد(۱۹۴۵–۱۹۳۹). کتاب معروف وی نبرد من(Meinkampf) نام دارد.

هیملر، هاینریش (۱۹۴۵–۱۹۰۰)

### Himmler, Heinrich

از سردمداران آلمان نازی و رهبر اس اس از ۱۹۲۹ که در پایان جنگ به دست نیروهای انگلیسی اسیر و با زهر خودکشی کرد.

## هيوم، ديويد (١٧٧٧–١٧١١)

## Hume, David

فیلسوف انگلیسی که فلسفه وی تأثیر بزرگی در رشد تفکر فلسفی غرب پس از نیمهٔ قرن هجدهم میلادی بر جای گذاشته است. فلسفهٔ وی عمیقاً مبتنی بر شکاکیت و نشأت گرفته از این اصل تجربی است که هر آنچه در ذهن انسان وجود دارد، پیش تر در حواس او بوده است، از آثار وی می توان از: رساله ای درباره طبیعت بشر؛ تحقیقی درباره عقل و فهم بشر؛ چهار رساله؛ و زندگینامهٔ من؛ نام برد.

## پارهای اصطلاحات

بانک جهانی

## **World Bank**

اساسنامهٔ ایس بانک در سال ۱۹۴۴ در کنفرانس «برتون وودز» تنظیم گردید و بانک، کار خود را در سالهای ۴۷-۱۹۴۶ آغاز کرد. اعضای بانک آن عده از کشورهای عضو صندوق بیسنالمللی هستند که اساسنامهٔ بانک بینالمللی ترمیم و توسعه را پذیرفتهاند. منظور از تاسیس ایس بانک، کمک به کشورهایی بود که در اثر جنگ جهانی دوم ویران و دچار گرفتاریهای مالی شدهبودند.

روشنگري

#### Enlightenment

جنبش فرهنگی قرن هجدهمی که اقتدار و مرجعیت سنت، به ویژه کلیسا و دولت را تحت لوای کاربرد عام عقل مورد حمله قرار داد. کانت روشنگری را به عنوان «برون شدن آدمی از نابالغی خود خواستهی خویش» تعریف کرده و شعار، «جسارت فکر کردن را داشته باش» را سرلوحهی آن دانست. روشنگری پدیدهای دامن گستر در اروپا، و مقارن با زوال فئودالیسم، توسعهی صنعت چاپ و قدرت اقتصادی و اجتماعی روز افزون طبقات بورژوا بود.

سازمان پیمان آتلانتیک شمالی (ناتو)

North Atlantic Treaty Organization (NATO) تشکیلاتی نظامی که پیمان آن در آوریل ۱۹۴۹ میان کشورهای بلژیک، کانادا، دانمارک، فرانسه، انگلستان، ایسلند، ایتالیا، لوگزامبورگ، هلند، نروژ، پرتغال، آمریکا، یونان و ترکیه (۱۹۵۱) آلمان غربی (۱۹۵۵) و اسپانیا (۱۹۸۲) به امضاء رسید. تعداد اعضاء در آوریل ۲۰۰۶ میلادی به ۲۶ کشور رسید.

سازمان همکاری و توسعهٔ اقتصادی (۱۹۶۱)

## **Organization for Economic Cooperation and Development** (OECD)

تشکیلاتی است منشعب از سازمان همکاری اقتصادی اروپا (OEEC). OECD سـه کنشـگر اقتصـادی عمـده کـه از OEEC خـارج شـدهانـد را نـیز در بر میگیرد: ایـالات مـتحده آمـریکا، ژاپن و کانادا. OECD به موجب پیمانی که از طرف ۲۰ دولت

در ۱۲ نوامبر ۱۹۶۰ در پاریس امضاء شد، بوجود آمد.

صندوق بينالمللى پول

#### **International Monetary Fund (IMF)**

صندوق بیـنالمللـی پـول همراه با بانک بینالمللی ترمیم و توسعه (بانک جهانی) توسط کـنفرانس مالـی و پولـی سـازمان ملـل مـتحد و با شرکت ۴۴ کشور در ایالات متحده در ژوئیه ۱۹۴۴ تاسیس گردید.

مفاد قسرارداد صندوق از ۲۷ سپتامبر ۱۹۴۵ به اجرا درآمد. گسترش تجارت بینالمللی، بالا بردن سطح اشتغال و تثبیت نرخ ارز از هدفهای عمدهٔ صندوق مذکور میباشد.

طرح مارشال

#### **Marshall Plan**

برنامهای کـه توسط جـورج مارشـال وزیر خارجهٔ آمریکا پیشنهاد شد (ژوئن ۱۹۴۷). به موجـب ایـن بـرنامه آمـریکا بـرای بازگرداندن ثبات اقتصادی اروپا و بازسازی آن تمامی تلاش خود را در چارچوب «طرح بازسازی اروپا» به کار میگرفت.

## مكتب فرانكفورت

#### Frankfurt School

مکتب فرانکفورت یا نظریهٔ انتقادی که جزئی از مارکسیسم غربی است، از دل «موسسه

پارهای اصطلاحات / ۵۸۵

تحقیقات اجتماعی» برخاست. این موسسه که بعداً به مکتب فرانکفورت معروف شد، در سال ۱۹۲۳ در دانشگاه فرانکفورت تاسیس شد. بنیانگذاران این موسسه گرایشات مارکسیستی داشتند ولی بیشتر به کار نظری میپرداختند تا کار سیاسی.

واژه نامه

واژەنامە انگلىسى - فارسى

abstract masculinity affiliation African Worldview age-old association amoral realm anarchy androcentrism animus dominandi anit-fundationalism approach attitude broadly defined cause and effect cloak conflict resolution constitutive link constructivism constructivists core group critical interpretivism critical phallacy

مردانگی انتزاعی علقه جهاننگرش آفریقایی ييوند ديرينه حوزة غيراخلاقي اقتدار گريزي مرد محوري سائقة نظامى بی شالودہ انگاری رويكرد ايستار تعريف فراخ علت و معلول لفافه حل و فصل منازعات پيوند سازايي مکتب بر سازی طرفداران مكتب برسازي گروه هستهای تفسیر گری انتقادی نرينه بنيادي انتقادي

| critical project                    | پروژهٔ انتقادی        |
|-------------------------------------|-----------------------|
| cultural feminists                  | زنباوران فرهنگي       |
| cultural industry                   | صنعت فرهنگی           |
| Death of Machothink                 | مرگ مرد اندیشی        |
| Death of Nature                     | مرگ طبیعت             |
| deconstruction                      | واسازى                |
| dependent and independent variables | متغیرهای تابع و مستقل |
| desire for power                    | تمنای قدرت            |
| dialogical imagination              | انگارش گفت و شنودی    |
| dialogism                           | منطق گفت و شنودی      |
| different supposition               | مفروضات متفاوت        |
| discursive space                    | فضاي گفتماني          |
| distributive justice                | عدالت توزيعي          |
| dominant discourse                  | گفتمان مسلط           |
| dynamic density                     | فشردگی پویا           |
| dynamic objectivity                 | عينيت پويا            |
| ecological thinking                 | تفكر بومشناختي        |
| emblematic reply                    | پاسخ نمادین           |
| epistemology                        | شناختشناسی            |
| exclusion                           | حذف                   |
| female morality                     | اخلاق زنانه           |
| female values                       | ارزشهای زنانه         |
| femininity                          | زنانگى                |
|                                     |                       |

واژەنامة انگليسى – فارسى / ۵۹۱

feminism feminist alternative feminist empiricism feminist perspective feminist post-modernism feminist standpoint feminist subversion feminist theory forces of change free wage earners geist gender blindness gendered genealogy Gold Rule heteroglessia Hobbesian World ideal speech situation inclusion inhospitable instrumental rationality interaction interchanging units

زنباوري بديل زنباورانه تجربه گرایی زنباورانه نگرشی زنباورانه يسانو گرايي زنباورانه ديدگاه زنياورانه براندازيهاي زنباورانه نظرية زنباروانه نېږو هاي دگر گونې مزد بگران آزاد روح کلی ہی ہصیر تی جنسیتی جنست زده تبار شناسي قانون زرين ناهمگونی زبانی جهان هابزي موقعبت گفتاری آرمانی شمول نايذيرا عقلانيت ابزاري تعامل واحدهاي متعامل

| inter-personality morality      | اخلاق بين اشخاص           |
|---------------------------------|---------------------------|
| intertext                       | میان متن                  |
| intertextuality                 | میان متنیت                |
| ironically                      | از بازی روزگار            |
| justify                         | توجيه                     |
| knowers                         | شناسندهها                 |
| knowledge constitutive interest | منافع معرفت سازي          |
| legalistic-moralistic approach  | ے<br>رویکرد حقوقی- اخلاقی |
| liberal ironist                 | تسخرزن ليبرال             |
| madness                         | شيدايى                    |
| male's domain                   | ملک طلق مردان             |
| marginalized groups             | گروههای به حاشیه راندهشده |
| masculine dominance             | سلطة مردانه               |
| masculine perspective           | ديدگاه مردانه             |
| masculine ring                  | هالهٔ مردانه              |
| masculinity                     | مردانگى                   |
| maternal thinking               | تفكر مادرانه              |
| maternalists                    | مادرباوران                |
| mechanism                       | سازوكار                   |
| mechanistic view                | نگرش ماشينوار             |
| meta-theoretical                | زبرنظرى                   |
| methodological                  | روششناسانه                |
| militarization                  | ارتش آرایی                |

## PersianPDF.com واژهنامهٔ انگلیسی - فارسی / ۵۹۳

misguided modes of behaviour morality of appeasement mytho-diplomatic role national security nature of community normative opposite sex otherness overlap paradigm patriarchial state political domination political man positive development post-analytical philosophy postcoloniality post-modern bourgeoise liberal post-modern feminism post-structuralist potentially subversive quality power-as-dominance power as means and end

گمراه کننده شيو دهاي رفتاري اخلاق مماشات نقش اسطور واي دبيلماتيك امنیت ملی سرشت همبود هنجاري جنس مخالف دگر بو دگی همپوشي ين نگر ه دولت مردسالار سلطة سياسى انسان سياسى تحول فرخنده فلسفة يساتحليلي يسامستعمر كي بورژوا ليبرال يسانو گرا زنباوري يسانو گرا يساساختار گرا كيفيت بالقوه براندازنده قدرت به مثابه سلطه قدرت چونان وسبله و هدف

| power-knowledge             | قدرت- معرفت         |
|-----------------------------|---------------------|
| praxeological question      | مسئلة كردمان شناختى |
| public patriarchy           | مردسالاري عمومي     |
| pure theory                 | نظرية ناب           |
| quasi-philosophical profile | سيماي شبه فلسفى     |
| radical future              | آينده سنت شكنانه    |
| radical interpretivism      | تفسيرگري تندروانه   |
| rapist                      | تجاوزكار جنسى       |
| rational essence            | گوہر عقلانی         |
| Realpolitik                 | واقعنگری سیاسی      |
| reconstruction              | بازسازى             |
| recognition                 | بازشناسی            |
| reformation                 | صورتبندي            |
| relativism                  | نسبیت گراہی         |
| re-presentation             | بازنمایی            |
| restoration of equilibrium  | اعادة تعادل         |
| security community          | همبود امن           |
| self-selection              | فرايند خودگزيني     |
| separatism                  | جدایش خواهی         |
| sexual individuation        | فرديتيابي جنسى      |
| sex class                   | طبقهٔ جنسی          |
| sexism                      | جنسيت انديشي        |
| single aim                  | هدف واحد            |

واژەنامة انگليسى - فارسى / ۵۹۵

situatedness socialist feminists social product social reproduction state of nature state-that-is state-that-would be stereotypical structural violence subversive strategies tautologically theoretical pale theory of moral sentiments the poor third debate Third World transcendental signified transpolitical unattractive universalistic morality unpatriotic validity claims wheel of revolution

جابگاهمندی زنباوران سوسياليست محصول اجتماعي بازتوليد اجتماعي وضع طبيعي دولت موجود دولت مطلوب كليشهاي خشونت ساختاري راهبردهای براندازنده حشوآميز يرچين نظري نظرية احساسات اخلاقي گروەھاي تھىدست مباحثة سوم جهان سوم مدلول استعلايي فراسياسي غبر جذاب اخلاق جهان واي فاقد حس ميهن يرستي دعاوي اعتبار گردونهٔ انقلاب

**v** 

will to power

worldview

ارادهٔ معطوف به قدرت جهاننگرش واژەنامة فارسى - انگليسى

radical future inter-personality morality universalistic morality female morality morality of appeasement will to power militarization female values ironically restoration of equilibrium anarchy national security political man dialogical imagination attitude social reproduction reconstruction recognition re-presentation feminist alternative feminist subversion

آينده سنت شكنانه اخلاق بين اشخاص اخلاق جهان رواي اخلاق زنانه اخلاق مماشات ارادة معطوف به قدرت ارتش آرابی ارزش های زنانه از بازی روز گار اعادة تعادل اقتدار گريزي امنیت ملی انسان سياسي انگارش گفت و شنودی ايستار بازتوليد اجتماعي بازسازى بازشناسي بازنمايي بديل زنباورانه براندازى هاى زنياورانه

| paradigm                       | بننگره                 |
|--------------------------------|------------------------|
| post-modern bourgeoise liberal | بورژوا ليبرال پسانوگرا |
| gender blindness               | بی بصیر تی جنسیتی      |
| anit-fundationalism            | بىشالودە انگارى        |
| emblematic reply               | پاسخ نمادین            |
| theoretical pale               | پرچين نظري             |
| critical project               | پروژهٔ انتقادی         |
| postcoloniality                | پسا مستعمرگى           |
| post-structuralist             | پساساختار گرا          |
| feminist post-modernism        | پسانوگرایی زنباورانه   |
| age-old association            | پيوند ديرينه           |
| constitutive link              | پيوند سازايي           |
| genealogy                      | تبار شناسى             |
| rapist                         | تجاوزكار جنسى          |
| feminist empiricism            | تجربهگرايي زنباورانه   |
| positive development           | تحول فرخنده            |
| liberal ironist                | تسخرزن ليبرال          |
| interaction                    | تعامل                  |
| broadly defined                | تعريف فراخ             |
| critical interpretivism        | تفسیر گری انتقادی      |
| radical interpretivism         | تفسيرگرى تندروانه      |
| ecological thinking            | تفكر بومشناختي         |
| maternal thinking              | تفكر مادرانه           |

# واژەنامە فارسى – انگليسى / ۵۹۹

| desire for power      | تمناي قدرت        |
|-----------------------|-------------------|
| justify               | توجيه             |
| situatedness          | جابگاەمندى        |
| separatism            | جدایش خواهی       |
| opposite sex          | جنس مخالف         |
| sexism                | جنسیت اندیشی      |
| gendered              | جنسیت زدہ         |
| Third World           | جهان سوم          |
| Hobbesian World       | جهان هابزي        |
| worldview             | جهاننگرش          |
| African Worldview     | جهاننگرش أفريقايي |
| exclusion             | حذف               |
| tautologically        | حشو آميز          |
| conflict resolution   | حلّ و فصل منازعات |
| amoral realm          | حوزۂ غیر اخلاقی   |
| structural violence   | خشونت ساختاري     |
| validity claims       | دعاوی اعتبار      |
| otherness             | دگرېودگې          |
| patriarchial state    | دولت مردسالار     |
| state-that-would be   | دولت مطلوب        |
| state-that-is         | دولت موجود        |
| feminist standpoint   | ديدگاه زنباورانه  |
| masculine perspective | ديدگاه مردانه     |

| subversive strategies          | راهبردهای براندازنده |
|--------------------------------|----------------------|
| geist                          | روح کلی              |
| methodological                 | روششناسانه           |
| approach                       | رويكرد               |
| legalistic-moralistic approach | رويكرد حقوقي-اخلاقي  |
| meta-theoretical               | زبرنظرى              |
| femininity                     | زنانگی               |
| socialist feminists            | زنباوران سوسياليست   |
| cultural feminists             | زنباوران فرهنگي      |
| feminism                       | زنباورى              |
| post-modern feminism           | زنباوری پسانوگرا     |
| animus dominandi               | سائقة نظامى          |
| mechanism                      | سازوكار              |
| nature of community            | سرشت همبود           |
| political domination           | سلطة سياسى           |
| masculine dominance            | سلطة مردانه          |
| quasi-philosophical profile    | سيماي شبه فلسفى      |
| inclusion                      | شمول                 |
| epistemology                   | شناختشناسي           |
| knowers                        | شناسندها             |
| madness                        | شيدايى               |
| modes of behaviour             | شيوههاي رفتاري       |
| cultural industry              | صنعت فرهنگی          |

واژەنامە فارسى - انگلىسى / ۶۰۱

reformation صورتبندى sex class طبقة جنسى constructivists طرفداران مكتب برسازي distributive justice عدالت توزيعي instrumental rationality عقلانيت ابزاري cause and effect علت و معلول affiliation علقه dynamic objectivity عينيت يويا unattractive غير جذاب unpatriotic فاقد حس ميھن يرستي transpolitical فراسياسي self-selection فرايند خو دگزينې sexual individuation فردیت یابی جنسی dynamic density فشردگی یو یا discursive space فضاي گفتماني post-analytical philosophy فلسفة يساتحليلي Gold Rule قانون زرين power-as-dominance قدرت به مثابه سلطه power as means and end قدرت چونان وسبله و هدف power-knowledge قدرت – معرفت stereotypical کلیشهای potentially subversive quality كيفيت بالقوه براندازنده wheel of revolution گر دونهٔ انقلاب

| core group                          | گروه هستهای               |
|-------------------------------------|---------------------------|
| marginalized groups                 | گروههای به حاشیه راندهشده |
| the poor                            | گروەھاي تھيدست            |
| dominant discourse                  | گفتمان مسلط               |
| misguided                           | گمراه کننده               |
| rational essence                    | گوهر عقلانی               |
| cloak                               | لفافه                     |
| maternalists                        | مادرباوران                |
| third debate                        | مباحثة سوم                |
| dependent and independent variables | متغیرهای تابع و مستقل     |
| social product                      | محصول اجتماعي             |
| transcendental signified            | مدلول استعلايي            |
| androcentrism                       | مرد محوري                 |
| masculinity                         | مردانگی                   |
| abstract masculinity                | مردانگی انتزاعی           |
| public patriarchy                   | مردسالاري عمومي           |
| Death of Nature                     | مرگ طبيعت                 |
| Death of Machothink                 | مرگ مرد اندیشی            |
| free wage earners                   | مزد بگیران آزاد           |
| praxeological question              | مسئلة كردمان شناختي       |
| different supposition               | مفروضات متفاوت            |
| constructivism                      | مكتب برسازى               |
| male's domain                       | ملک طلق مردان             |
|                                     |                           |

واژەنامە فارسى - انگلىسى / ۶۰۳

knowledge constitutive interest dialogism ideal speech situation intertext intertextuality inhospitable heteroglessia critical phallacy relativism theory of moral sentiments feminist theory pure theory mytho-diplomatic role mechanistic view feminist perspective forces of change masculine ring single aim security community overlap normative interchanging units deconstruction

منافع معرفت سازي منطق گفت و شنودی موقعیت گفتاری آرمانی ميان مترز منان متنبت نايذيرا ناهمگونی زبانی نرينه بنيادي انتقادي نسبیت گرایی نظرية احساسات اخلاقي نظرية زنباروانه نظرية ناب نقش اسطورهاي دييلماتيك نگرش ماشين وار نگرشی زنياورانه نيروهاي دگر گونې هاله مردانه هدف واحد همبود امن هميوشى هنجارى واحدهاي متعامل واسازى

•

Realpolitik

state of nature

واقعنگری سیاسی وضع طبیعی

نمايه

•

الف آچسون، ۸۷ آدل، ٥٣٤، ٥٣٧، ٥٤٥ آرون، ۱۰، ۱۱، ۱۳، ۱۶، ۱۵، ۱۲، ۱۷، 11. 77. 1.7 آلتوسه، ۳۷، ۵۰، ۱۰۰، ۱۰۲، ۱۰۲، ۱۹۱ آلمان، ۲۲، ۸۱، ۱۳۸، ۱۸۱، ۲۷٤، ۲۹۲، 273, 273, 173, 173 ادوارد هالت کار، ۱۲۹، ٤١٧ اردوگاه تاريخي، ۸۹ اشرودر، ۳۰۲ اشلی، ۹۹، ٤١٢، ٤١٣، ٤٢٠، ٤٢٧ اصول ششگانه، ۳۰۵، ۳۲۲ الشتين، ٣٧٩، ٤٢١ أميرياليسم، ٩٣، ٩٧، ١٠٨ انسان، دولت و جنگ، ۲۷۲ انقلاب، ۸۰، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۵۰، ۱۵۳، ۱۵۳ 301, 001, 101, 111, 177, 90%, 5% انقلاب قديمي، ١٥٣ انگلستان، ٦، ٦١، ٢٢، ٢٢، ٢٣، ٤٤، ٢٦، ٨٧ 19. 79. 177. 173. 773

اولسون، ۱۳۱، ۱۹۲، ٤۷۲ اونیل، ۱۲٤ ایالات متحده، ۸۸، ۹۲، ۹۷، ۱۰۲، ٤٥۳، ۵۸۸

ب

ايتاليا، ٨٩

بارتلسون، ٥٣٥، ٥٤٩ بارنت، ٥٥٠ بانک جهانی، ۹۷ بر انداز نده، ۳۲۷، ۳۲۸، ۳۳۳، ۳۳۷ براون، ۲۵۳، ۲۵۳، ۳۵۳، ۲۵۳، ۸۵۳ برگر، ٤٦٤ يرودل، ٣٨، ٨٤ یری، ۱۲۵، ۲۲٤ بناپارت، ١٥٤، ١٥٥، ١٥٧ بورديو، ۹۹، ۱۰۵، ۲۰۹ بورژوایی، ۹۲، ۱۳۵ بوزان، ۱۸، ۱۹، ۲۰ بوزراب، ۳٤٥

بول، ١٧٥، ٢١٧، ٢١٩، ٢٥٦، ٤٤٠

| پ                           | تودوروف، ۲۷۵، ۲۷۲، ۲۷۷، ۲۸۱،  |
|-----------------------------|-------------------------------|
| پارسونز، ۱۲۵، ۱۳۱، ۱۸۲، ۲۰۸ | ٤٩٥، ٢٢٦، ٤٠٧                 |
| پسانوگرایانه، ۳۸۰، ۳۸۲      | تورن، ۳٤۱، ۳٤۲                |
| پوپر، ۱۰۷، ۱۵۷، ۱۹٤         | توزيع قدرت، ١٢٢، ١٢٩          |
| پوتستاس، ۳۷۹، ۳۸۰           | تيکنر، ۳۰۱                    |
| پوتنشیا، ۳۷۹                | 5                             |
| پولانزاس، ۳۷، ۵۰            | جامعهٔ ملل، ۲۳، ۸۷            |
| پیاژه، ۱۰۱، ۱۰۲             | جنگ سرد، ٤٤، ٤٥، ٤٦، ٨٧، ١٥٥، |
| پيترسون، ٣٢٧                | ۱۵۷، ۲۰۲، ۳۱۳، ۲۰۵، ۲۹، ۳۱۵،  |

ت

تاریخ به عنوان فرایند، ۱٤۸ تاریخیگری ایستا، ۱٤۷ تاکر، ۱۰۲ تامسون، ۵۲۳، ۵٤۹ تنوالد، ۴۹۰، ۵۳۵ ۵۳۱، ۲۲۱، ۳۲۱، ۵۲۰، ۲۲۱، ۲۲۱، ۱۷۷، ۱۷۸، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۱۷۵

ξ

TIO, VIO, . 70, 770, 370, 030

چایلد، ۲ چیرگی محور، ۹۱

ح

حاکمیت، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۵، ۱۲۵، ۷۷۳، ۹۷۳، ۸۸۰، ۸۸۱، ۲۸۳، ۳۸۳، ۲۵۱، ۸۱۵، ۸۱۵، ۲۱۵، ۲۱۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۵۱، ۲۲۷

137. 737. 007. 707. 777. 377. TAT. 117, TIT. VIT. ATT. . TT. ۱۳۲، ۲۳۳، ۲۳۳، ۵۳۳، ۸۳۳، ۱۳۴ 737, A37, YOY, 30T, YOT, FA 117 777 377, 077, 777, 777, NTT, PTT, 1VT, 1VT, TVT, TVT, 377 777 777 977 • 77 177 ۲۸۳, ۳۸۳, <u>3</u>۸۳, ۳۹۳, ۲**۹**۳, ۲۰3، 313. 013. 713. 173. 833. 703. 103, 003, 703, 903, 173, 173, 113. 773. 173. 173. 173. 173. 173. 143, 743, 743, 743, 443, 443, 48 713, 113, 093, 493, 300, 310, P10, . 10, 170, 170, 370, . MO VT0, 030, V30, A30, •00, 100 ديالكتيكي، ١٠٠، ١٠٤، ١٠٥

ر

رانیان، ۳۲۷ راه نو، ۲۵، ۲٤۰ خردباوری، ۱۲۲ خودیاری، ۹۸، ۱٤۲

Ż

۵

دگرگونی سیستمی، ۱۱۱ دوبووار، ۳۰۱ دورکم، ۱۰۱، ۱۰٤، ۱۱۲، ۱۲٤، ۱۲۵ دولـــت، ٢٦، ٢٧، ٢٩، ٣٣، ٣٦، ٣٧، ٨٨، 33, 03, V3, A3, +0, Y0, A0, P0, +7, ۱۲. ۲۲. ۳۲. ۵۲. ۲۲. ۷۲. ۸۲. ۹۶. ۰۷. IN TY TY IN ON TY ON PN . N 12 12 TA TA 32 02 A .P. 1P. 3P. ٥٩، ٢٩، ١٠٠، ٩٠٠، ١١٠، ١١٨، ١١٩، 171, 371, 071, 17, 171, 771, 771, 101 . 101 . 127 . 128 . 127 . 101 . 101 701 301 001 VOL 100 10E 10M ۱۲۲، ۵۲۱، ۲۳۱، ۸۳۱، ۹۳۱، ۱۷۰، 146 146 746 796 7.75 7.75 0 · Y, A · Y, 0 / Y, YYY, 3YY, 0YY,

TTT, PTT, 077, TTT, VTT, ATT,

طرح مارشال، ۷۲

ژ ژاپن، ۸۱، ۸۸، ۲۲٤، ۲۸۲، ٤۸۸

زن باوری، ٤

ع عقلانیت ابزاری، ۱۳٦، ۳۷٦، ۳۸۰

ف

ط

س ساختارگرایانه، ۱۰۰، ۱۰۳، ۱۱۰، ۱۱۱، فراست، ۲۵٤، ۲۵۷ 111. 311. 711. 771. 731 فرگوسن، ۲۸۰، ۵۰۳ ساختارگرایی، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰٤، فقر تاریخیگری، ۱٤۷ 111. 111. 111. 311. 111. 111.

فلمن، ۳۲۹، ۳۳۱، ۳۳۲، ۳۸۲ <sup>- ۳</sup>۸۲ فوکو، ۱۳۵، ٤٠٠، ٤٢٦، ٤٢٧

#### ق

قدرت، ۳، ۱۲، ۱۵، ۱۲، ۱۸، ۱۹، ۱۱، ٥٢, ٢٦, ٧٢, ٣٣, ٨٣, ٩٣, ٠٤, ١٤, ٢٤, 33, 03, 73, 73, 10, 70, 00, 70, 70, (۲. ۲۲. ۳۲. ٤٢. ٥٢. ٢٦. ٧٢. •٧. ١٧. ۹۱۱، ۲۲۱، ۸۲۱، ۳۰۱، ۳۳۱، ۲۳۱، ۶۱۱ V31, A31, P31, 101, 301, 001, 17V 177 170 177 100 100 111 111 111 111 111 111 ٥٧١، ٦٧١، ٧٧١، ٦٨١، ٦٩٢، ٦٠٦، 0 · 7, A · 7, 0 77, A 77, P 77, TT • 37, 137, 737, AOY, 777, TTY, ۸۷۲، ۹۹۲، ۲۰۳، ۲۰۳، o.۳. ۲۰۳ ۸۰۳، ۹۰۳، ۱۱۳، ۲۱۳، ۳۱۳، ۹۱۳، MO MT M. AT. AT. AT. אידה דידה דביה שביה בביה סביה

#### ک

کاکس، ۳، ۳۵، ۹۳، ۲۱۱، ۲۱۱، ۲۱۲ کامیک، ۱۲۵ کانت، ۲۰۳، ٤۰۶، ۵۰۵، ۲۰۲، ۶۰۹، ۱۱۵، ۲۲۵ کراسنر، ۹۱، ۲۰۱، ۱۱۸، ۱۳۰، ۱۶۲ کوزلک، ۲۰٤ کیئن، ۹۱، ۹۶، ۲۰۲، ۱۱۹، ۱۱۴، ۱۳۰۰، ۳۷۷،

مارکسیستی، ۳، ٤، ۱۰۰، ۱۰۱، ۳۷۷ مارکسیسم، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۳ ماکیاولی، ۸۸، ۹۰، ۹۹ مدل لياقتي، ١٠٥، ١٥٠ مرچنت، ۳۱٤، ۳۱۷ مردسالارانه، ۳۳۰، ۳۳۱، ۳۳۲، ۳۳۳، 377, 307, 007, 777, 777, 077, 344 مصلحت دولت، ٤٥، ٥٢ مفاهیم سیاسی، ٤١٨ مکتب برسازی، ۱، ٤ مکتب فرانکفورت، ۱۰۵، ٤٠۱، ۲۰۵ مكنون، ۳۷٤ منتسکیو، ٤٠٥، ٤٠٧، ٤٠٨، ٤٠٩ منزباخ، ٥٠٣ مورگن، ۳۸۳ ن ناپلئون، ١٥٤ . نامه های ایرانی، ۲۰۷، ۶۰۸ نای، ۹۳، ۹٤، ۱۳۰ نای کیسینجر، ۱۰۲، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۱۵ گ گادامر، ۲۵۹، ۲۲۳، ۲۹۰، ۲۹۲ گراس، ۲۰۸، ۳۲۲ گردونهٔ انقلاب، ۳۸۳ گروندریسه، ۱۰۰ گوبلز، ۱۸۱ گوتس، ۲۵۵، ۳۵۹، ۳۵۱ گیلپین، ۹۱، ۱۰۲، ۱۰۲، ۱۱۵

## J

لاکاتوش، ۱۲۸ لگرو، ۷۹۹، ۸۲۲، ۵۸۹، ۵۵۹ لنین، ۱۰۰ لوفور، ۲۱۱، ۵۳۰، ۵۵۹ لینکلیتر، ۶۱۱، ۲۱۱، ۲۷۱، ۲۷۹

#### ٢

مارکس، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۲

١

واقع گرایی، ۳، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰٤، ۱۰۵، 110 11. 1.9 1. 1. 1. 1. 1. 111, 331, 711, 127, 317, 013, 221 214 واكر، ٢٦٦، ٢٠٤، ٢٤٤ ٤٢٤، ٢٢٤ والت، ٤٦٨ . والتس، ٥، ٤٥، ٨٦، ١٠٢، ١٠٤، ١٠٨، 011. 111. 171. 771. 771. 371. ۱۲۱، ۱۳۴، ۱۳۲، ۲۹۱، ۱۶۱، ۱۶۱، ۱۲۱، ۸۲۲، ۳۳۰، ۳۳۲، ۲۳۲، ۸<u>۶</u>۲، ۲۷۲، TVT. 0A3. FA3. AP3 والتسر، ۲۱۸، ۲۵٤ والرشتاين، ١١١، ١١٦، ١٥٢، ٢٠٩ وبر، ۸۹ ۱۲٦، ۱۳۱، ۱۳۷، ۱۳۸، ۱۳۹، ·31. 701. VVI. 711. 191. A. 029 ,027 ,072 ولفرز، ٤٥٤ وولف، ۳۳۲

ويتنام، ٤٥٩

نظریهٔ انتقادی، ۱، ٤، ٤٠٠، ٤٠١، ٤٠٢، • ١٤، ١١٤، ٢١٤، ٤١٤، ٥١٤، ٢١٤، 113. 573. 773. 773. 773. 973. ٤٨٤ ،٤٨٠ ،٤٧٩ نظم اجتماعی، ۸۸ ۱۱٦، ۱۲۵، ۱۲۷، 211 121 377 121 377 نظم جهانی، ۳، ۵۳، ۹۰، ۹۱، ۹۲، ۹۲، ۹۲، ٤١١ نوواقعگرایی، ۱، ۳، ٤، ۹۹، ۱۰۲، ۱۰۳، ۲ 31. 0.4 4.4 4.4 4.6 4.6 1116 7116 016 716 716 716 716 ۱۹۱، ۲۰۱، ۲۱۱، ۳۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۵۰، ··· TTIS YTIS ATTS + TTIS ITTIS 1716

۲۲۱، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۲، ۱۶۲، ۱۶۲، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۸۸، ۱۹۹، ۱۰۱، ۱۰۲ نیبور، ۱۰۲

نيچە، ٤٠٠

واسازی، ۲۸۰، ٤١٩

و

٥

هابرماس، ۳۷، ۱۰۵، ۱۲٦، ۱۹۱، ۱۹۱، ۲۱۵ רוז, יוז, וזז, זיזי, זיזי, ייזי, .117, 777, 377, 077, 777, 777, ٧٢٢، ٣٧٢، ٥٧٦، ٣٨٦، ٢٨٦، ٩٨٢، .2.1 .2.1 .2.1 .797 .791 .79. .13, 113, 273, 073, 133, 133, 007 .071 .0.1 .293 .20. هایز، ۲۵، ۲۲، ۴٫۵، ۸۵، ۱۲۵، ۱۳۲، ۲۲۳ ۳۰۹ ۳۰۸ هابزبوم، ۳۷، ۵۰، ۹۲ هابزی، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۳ هابسون، ۲۱، ۲۳، ۳۲، ۷۵ هاکسلی، ۱٤۸ ھالستى، ۳۹۹ هرتس، ۱۰۲، ۱۰۷، ۱۵۲ هگل، ۸۸، ۱۸۳، ۱۹۷، ۲۵۷، ۲۷۶، ۲۸۶ 277 .211 .797 هند، ٦٨، ٢٧٤، ٢٧٧، ٢٦٦، ٨٧٤ هومر، ۲۷۸



In the Name of God

International Relations Critical Concepts

# Neo-realism, Critical Theory and Constructivism

Edited by Andrew Linklater

Translated by

Alireza Tayyeb

The Institute for Political & International Studies