

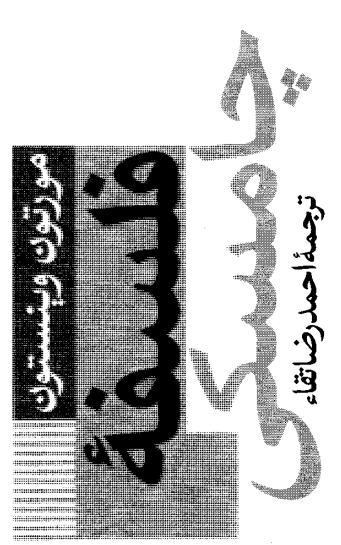




.

•









# انتشارات طرح نو خیابان خرمشهر (آپادانا) - خیابان نوبخت - کوچه دوازدهم - شماره ۱۰ - تلفن:۸۸۷۶۵۶۳۴ - صندوق پستی: ۷۷۱۳ - ۱۵۸۷۵

| <b>⊕</b> ۶ | <ul> <li>نویسنده:مورتون وینستون مترجم:احمدرضاتقا</li> </ul> | ىىڧۇچامسكى                             | ⊕ فك       |
|------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------|------------|
|            | ران فرهنگ ، سرپرست مجموعه: خشایار دیهیمی                    | جموعةنام آو                            | Δ 🚯        |
| •          | رام اسدیان . مدیرهنری: پرویز بیانی                          | دستيار:به                              | 0          |
| <b>6</b>   | نحهآرایی:فرحنازرسولی ﴿ چاپوصحافی: واژه                      | وفچينىوصن                              | <br>⊛ حر   |
| <b>®</b>   | ا الله الله الله الله الله الله الله ال                     | ويتحاب                                 | ئ<br>ش     |
| <b>Q</b>   | همهٔ حقوق محفوظ است                                         |                                        | <b>***</b> |
| 0          | ISBN 964-489-054-X                                          | علم استشارات طرح نو                    |            |
|            | اینکتاب ترجمهای است از:                                     | IIII III III III III III III III III I |            |

#### ON CHOMSKY Morton Winston / Wadsworth 2002

: وینستون، مورتن ایمینوئل Winston, Morton سرشناسه

Emanuel

عنوان و پدیدآوران : فلسفه چامسکی/ مورتون وینستون؛ ترجمه احمدرضا تقاء

: تهران طرح نو:۱۳۸۵ مشخصاتنشر

مشخصات ظاهرى : ٢٣٨٠

: مجموعه نام آوران فرهنگ؛ ٧ فروست

شماره استانداردبین... : 964-489-054-x

:۲۵۰۰۰ ریال شرايط تهيه و بها

بادداشت

: فهرست نویسی براساس اطلاعات فییا On chomsky,c2002:

يادداشت

: كتابنامه بادداشت

بادداشت

:چامسکی، نوآم، ۱۹۲۸ – م موضوع

: زبانشناسی موضوع

ب. : علوم سياسي –– فلسفه موضوع

: تقاء احمد رضا، ۱۳۵۲ – مترجم شناسه افزوده

> ۸۵: رده بند*ی* کنگره

نشانهاثر : ۱۲۸۵ و کچ/

> 41./97: ردەبندىديويى

شماره کتابخانه ملی : ۱۸۵۶۷ - ۸۵م

# پیشگفتار مجموعه

باز هم یک مجموعهٔ دیگر؟ این سؤال طبیعتاً پیش میآید که پس از انواع و اقسام مجموعه ها که از دههٔ هفتاد منتشر شدهاند، باز چه ضرورتی برای انتشار یک مجموعهٔ تازه هست؟ و این مجموعه در پاسخ به کدام نیاز منتشر می شود؟ و چه فرقی با سایر مجموعه ها دارد؟

مجموعههای قبلی، هر کدام با محاسن و معایب خاص خودشان، توفیقها و شکستهای خاص خود را داشتند. امّا همه در یک شکست مشترک بودند: هیچیک به صورت «مجموعه» خوانده نشدند و در نتیجه کارکردی را که «مجموعه» دارد نتوانستند داشته باشند: یعنی تقویت پایههای دانش و فرهنگ عمومی. تکتک کتابهای یک مجموعه چون دانههای تسبیحی هستند که رشتهای از میانشان میگذرد و مجموعهها به هدف خود دست نمییابند مگر اینکه خواننده به آنها به همین چشم بنگرد و گزینشی به مطالعهشان نیردازد.

نام مجموعهٔ حاضر در اصل Wadsworth Philosophers Series است و سرویراستار آن دنیل کولاک (Daniel Kolak). هدف مجموعه آشناكردن خوانندگان با مهمترين فيلسوفان و مسائل فلسفی از آغاز تا به امروز است و مهمتر و فراتر از آن ترغیب خوانندگان به تفکر فلسفی و درگیرشدن با مسائل فلسفی. به عبارت دیگر، این کتابها میخواهند شوق خواندن، فکرکردن، و آموختن را برانگیزند و هراسی را که خوانندگان معمولاً از «فلسفه» دارند برطرف كنند. با خواندن اين كتابها شما فيلسوف یا متخصص فلسفه نخواهید شد، امّا اگر خودتان را درگیر بحثهای این کتابها کنید، قطعاً درخواهید یافت که «فلسفه»، آنگونه که تاکنون به ما القا شده است، امری انتزاعی و تجریدی نیست که فقط به کار پراتهتکردن کلام و مرعوبکردن مخاطبان بیاید، بلکه دانشی است که به کار زندگی و پاسخدادن به اساسى ترين سؤالات بشرى مى آيد و نگاه ما را به مسائل ازلى و ابدی «وضع بشری»، از زندگی روزمره گرفته تا مسائل اجتماعی و سیاسی و روانشناختی، غنی تر و عمیقتر می کند.

کتابهای این مجموعه به زبانی ساده نوشته شدهاند و اصطلاحات فنّی دشوار در آنها بسیار اندک و در حد ضروری است و همین اندک هم، هر جا ضرورتاً به کار رفته، با توضیحی قابل فهم برای همگان همراه شده است. بنابراین خواندن کتابهای این مجموعه نیازی به اطلاعات خاصّ قبلی و آشنایی با فلسفه

ندارد. امّا این بدان معنا نیست که رسیدن به عمق مطلب و درگیرشدن در بحثها به صورت فعّال، و نه انفعالی، نیازمند جدّ و جهدی از سوی خواننده نیست، به عکس، این کتابها فقط زمانی می توانند سودمند باشند که خواننده هم تلاش لازم را به خرج دهد.

این مجموعه با نگاه «تحلیلی» نوشته شده است و حتّی آثار فیلسوفان غیرتحلیلی یا آثار کسانی که به فیلسوفبودن شهره نیستند با نگاه تحلیلی مورد بررسی قرار گرفته است. نویسندگان کتابها البتّه نظر خاص خودشان و تفسیر خاص خودشان را ارائه کردهاند که طبیعتاً کلام آخر و یگانه تفسیر ممکن نیست. این نکته را خواننده باید در نظر داشته باشد. حتی مترجمان کتابها هم با همهٔ تفسیرهای عرضه شده در کتابها موافقت نداشته اند.

در ترجمه ها سعی شده است همان سادگی و روانی که در کتابهای اصل هست محفوظ بماند و دشواری بیشتری برای خوانندهٔ فارسی زبان پیش نیاورد. امید آنکه این مجموعه پاسخگوی نیاز طالبانش باشد و به هدفش که تقویت پایههای دانش و فرهنگ عمومی است برسد.

# فهرست

| ١١ . | ديباچه                          |
|------|---------------------------------|
| ١٧ . | ۱. پیدایش یک ناراضی۱            |
| ۴۳ . | ۲. چرخش چامسکیایی در زبانشناسی  |
| 111  | ٣. انتقاد از سیاست خارجی امریکا |
|      | ۴. فلسفهٔ سیاسی چامسکی          |
|      | كتابشناسي                       |
| 740  | نمایه                           |

#### ديباچه

خیل عظیم دوستان و طرفداران نوام چامسکی به مناسبت هفتادمین سالروز تولد او برایش پیام تبریک ارسال کردند و مقالاتی را که به افتخار او نوشته بودند به او تقدیم داشتند. تقدیم یادنامه به دانشمندان برجسته به پاس عمری فعالیت در عرصهٔ علم غیرمعمول نیست، اما سبک و محتوای خاص یادنامهٔ چامسکی گویای تأثیر بسیار گسترده و متنوع آرا و نظرات اوست. تنوعی که از حیطهٔ بحث مقالات یادنامه بهخوبی پیداست: معناشناسی، علوم شناختی، فلسفه، آواشناسی، واژشناسی، روانشناسی زبان، زبانشناسی رایانهای، نحو، و سیاست. در لابه لای تعریف و تمجیدهایی نیز که پشت جلد کتابهای او درج می شود معمولاً این عبارتِ برگرفته از بخش معرفی و نقد کتاب روزنامهٔ نیویورکتایمز دیده می شود که از او با عنوان: «محتملاً مهمترین روشنفکر در قید حیات» یاد کرده است. گواینکه خود

چامسکی در سخنرانی ها و مصاحبه هایش در اظهار نظری رندانه می گوید طراحان این جلدها به ندرت این جملهٔ پس از تعریف را هم ذکر می کنند که «پس با این حساب او چطور می تواند چنین مطالب و حشتناکی دربارهٔ سیاست خارجی امریکا بنویسد؟» ۱

چامسکی در طول دوران فعالیتش که هماینک از مرز چهل و پنج سال میگذرد هم شمار زیادی هوادار و علاقه مند پروپاقرص برای خود دست و پا کرده، هم جمع کثیری منتقد و خرده گیر. باید گفت ماهیت نامتعارف و غالباً جنجالی آرای چامسکی دربارهٔ بسیاری از موضوعات اغلب مانع از آن می شود که خوانندگان آثارش به دیدگاهی صادقانه دربارهٔ اندیشهٔ او نایل شوند. به هزار مقاله باید حضور در فیلمهای مستند و مصاحبههای هزار مقاله باید حضور در فیلمهای مستند و مصاحبههای رادیویی فراوان و ایراد سخنرانی های بسیار در امریکای شمالی، اروپا، امریکای جنوبی و استرالیا را نیز افزود. در نمایهٔ استنادهای حوزههای هنر و علوم انسانی بیش از چهارهزار نقلقول از نوشتههای او فهرست شده و او یکی از ده نویسندهٔ طول تاریخ است که بیش از همه به سخنانش استناد شده است.

با توجه به این دشواری ها، رویکرد من در کتاب حاضر بیشتر ارائهٔ تاریخچه ای از حیات فکری چامسکی است تا شرح تحلیلی مفصل و نظام مند آرای او. چامسکی فیلسوفی است که

هنوز در قید حیات است و اندیشهاش همچنان در حال تـحول و پیشرفت. در نتیجه مایل بودهام بیشتر به ترسیم رشد فلسفهٔ چامسکی و توضیح پارهای از پیوندهای موجود میان دغدغهها و افكار گوناگون برانگيزندهٔ اين فلسفه بپردازم تا اينكه آن را به صورت كليتى تمامشده ارائه دهم. من هرچند كوشيدهام در ارائه آرای چامسکی دربارهٔ موضوعات مهم جانب امانت را نگاه دارم، بناچار از پرداختن به ظرایف صرفنظر کردهام. اما بهمنظور اجتناب از رویکرد بیش از حد ساده انگارانهٔ «چامسکی در ۹۰ دقیقه» تلاش کردهام سیر تحول اندیشهٔ او را در افقی انتقادی قرار دهم و خوانندگان علاقهمند را به منابع دیگر ارجاع دهم. این کتاب صرفاً حکم مدخلی به دنیای وسیع چامسکی را دارد و دعوتی است به ژرفکاوی در خود مجموعه آثار پرشمار چامسکی و آثار ثانویهٔ بهمراتب پرشمارتری که دربارهٔ آنها نوشته شده است.

کار تحقیق و نوشتن این کتاب کوتاه را در حین گذران فرصت مطالعاتی کالج نیوجرزی در سال تحصیلی ۱۹۹۹ ۱۰۰۰ به پایان بردم. افتخار داشتم که چند ماهی از این دوره را در سمت پژوهشگر ارشد فولبرایت برنامهٔ حقوق بشر و توسعهٔ اجتماعی دانشکدهٔ مطالعات تکمیلی دانشگاه ماهیدول بانکوک در تایلند بگذرانم. جای آن دارد که مراتب قدردانی ام را از پشتیبانی کمیتهٔ حمایت از فعالیتهای پژوهشی کالج نیوجرزی

ابراز دارم و از بنیاد آموزشی تایلند - امریکا، شورای تبادل بین المللی پژوهشگران، کمیتهٔ فولبرایت امریکا و وزارت امور خارجهٔ امریکا بابت حمایتهایشان از فعالیتهایم در تایلند سپاسگزاری کنم. تشکر ویژهام را تقدیم میدارم به دکتر سریپراپها پتچارامسری<sup>۶</sup>، مدیر برنامهٔ حقوق بشر و توسعهٔ اجتماعی دانشگاه ماهیدول که اقامت در تایلند از برکت الطاف ایشان بسیار لذت بخش و پربار بود، و همچنین دانشجویان دورههای تحصیلات تکمیلیِ شرکت کننده در دو سمینار بنده که چیزهای زیادی دربارهٔ مبارزه در راه حقوق بشر در جنوب شرقی آسیا از آنان آموختم.

همچنین بسیار ممنونم از نوام چامسکی که به بنده افتخار مصاحبه داد. نوار مصاحبه را پیاده کردهام و بخشهایی از آن را به صورت پراکنده در خلال متن آوردهام. قسمتهای مربوط به مصاحبه کاملاً مشخص است چون به همان شکل مصاحبه در متن آمده؛ «و» نشانهٔ پاسخگوست. موضوعات مورد بحث در مصاحبه طیف وسیعی را شامل میشوند، ازجمله آثار اخیر او در حوزهٔ زبانشناسی، بررسی مسئلهٔ فراگیری زبان بر اساس برنامهٔ کمینهگرا، مسائل سیاسی روز، مانند تجمعات برپاشده در واشینگتن در اعتراض به عملکرد بانک جهانی و صندوق بینالمللی پول، آرای او دربارهٔ رسانه ها، جنگ ناتو در کوزوو، مسئلهٔ خاورمیانه و مسائل دیگر.

منابع نقلقولهای برگرفته از نوشتههای مهم چامسکی در متن با حروف اختصاری مشخص شدهاند و برای اطلاع از عنوان کامل آنها می توان به فهرست آثار چامسکی در انتهای کتاب مراجعه کرد.

در انتها مایلم تشکر کنم از کسانی که برخی از آرای درجشده در این کتاب را با آنها در میان گذاشته و از راهنماییهایشان بهرهمند شدهام، بهویژه از: جان بندیت  $^{V}$ ، جولیا بوگوئوا $^{\Lambda}$ ، دن کولاک  $^{P}$ ، گری مارکوزه  $^{V}$ ، و نانسی نرسیسیان  $^{V}$ .

مورتون وينستون

سيتامير ٢٠٠٠

#### ۱۶ فلسفهٔ چامسکی

#### پینوشتهای دیباچه

1. The Noam Chomsky Archive.

- 2 . Arts and Humanities Citation Index
- 3. College of New Jersey
- 4. Fulbright
- 5. Mahidol
- 6. Sriprapha Petcharamesree
- 7. John Benditt
- 8. Julija Bogoeva
- 9. Dan Kolak
- 10. Gary Marcuse
- 11. Nancy Nersessian

# پیدایش یک ناراضی

فلاسفه تنها دنیا را به طرق مختلف تعبیر و تفسیر کردهاند، حال آنکه موضوع تغییردادن آن است. کارل مارکس، تزهایی در باب فوئرباخ، بخش ۱۱ (۱۸۴۵)

#### شرايط رشد

نوام چامسکی فیلسوفی زبانشناس، و منتقدی اجتماعی است که آثارش حول محور مسائل مربوط به دانش انسان و آزادی او دور میزند. او متعلق به سنت دانشمند ـ سیاستورزان است ـ سنتی که افرادی چون کارل مارکس، جان دیویی، آلبرت آینشتاین، و برتراند راسل را شامل میشود. چامسکی استعداد و توانش را نه تنها صرف کوشش برای درک شالودههای دانش و خلاقیت در درون نهاد آدمی، که مصروف تغییر شرایط خلاقیت عصر با هدف رهاسازی استعدادهای خلاقانهٔ انسان

نیز کرده است. تعقیب این آرمان انسانگرایانه هم در عرصهٔ علمی و هم در عرصهٔ سیاستورزی در طول دوران فعالیت چامسکی ثابت مانده و کلید فهم وحدت و انسجام اندیشهٔ اوست.

چامسکی در فعالیتهای علمی و پژوهشیاش در زمینهٔ زبان شناسی و حوزههای وابسته بر مسئلهٔ درک توانایی انسان در فراگیری زبان طبیعی تمرکز داشته و در نوشتههای سیاسی اش کوشیده اشکال خاص سلطه و سرکوب را که ویژگی هژمونی جهانی امریکا در نیمهٔ دوم قرن بیستم بوده افشا کند. درک رابطهٔ میان این دو جنبه از کار او گاه دشوار است. چامسکی خود متذکر شده که لزوماً نباید پنداشت که بین این دو رابطهای قوی وجود دارد. اما به باور من دارد. خود چامسکی در سال ۱۹۷۱ در سيخنراني هايش در بيزرگداشت راسيل در كالج ترینیتی کیمبریج به همین نوع پرسش پرداخت. او گفت راسل (که عکسهایش زینتبخش دفتر کار چامسکی است) فیلسوفی بوده که «هدفش علاوه بر تفسیر جهان تغییر آن هم بوده»، و سپس این پرسش را مطرح ساخت: «آیا بین مطالعات فوقالعاده متنوع راسل که در مجموع هر مسئلهٔ واجد کمال اهمیت انسانی را دربر میگیرند رشتهٔ مشترکی وجود دارد؟ بهخصوص آیا بين اعتقادات فلسفى و سياسى او ييوندى هست؟» [PKF x-xi] چامسکی در سخنرانی دومش حلقهٔ مفقودهٔ بین معرفتشناسی

تجربه گرایانهٔ راسل و عقاید سیاسی او را در تلقی انسان گرایانهٔ او از طبیعت ذاتی و قوهٔ خلاقهٔ آدمی سراغ می گیرد.

در مورد چامسكى حلقهٔ اتصال دو جنبهٔ فلسفهٔ او در برداشت خاص خردگرایانهٔ او از هوش انسان نهفته است، که البته با نگرش تجربهگرایانهٔ راسل کاملاً متفاوت است. خردگرایی چامسکی بر انحصاری بودن و ریشههای بیولوژیک شناخت [معرفت] انسان تأكيد دارد، ضمن آنكه اذعان مىكند تواناييهاى شناختی \* فطری ما انسان ها نیز شالودهٔ رشد خلاقانهٔ درک ما از جهان و خودمان را فراهم می آورند. در سال ۱۹۷۰ می نویسد: «هنگام کاوش دربارهٔ برخی از آشناترین دستاوردهای هوش انسان \_ مثل استفادهٔ معمولی از زبان \_ ما بهناگاه به ماهیت خلاق انسانها و ماهیت خلق آزادانه در چارچوب نظامی از قواعد یی میبریم. راسل معتقد بود که نگاه انسانگرایان به کودک همچون نگاه باغبان است به نهال، یعنی موجودی با یک طبیعت ذاتی خاص که چنانچه خاک و هوا و نور مناسب داشته باشد هيأتي ستودني مي يابد» [PKF 50-51] . بر پايهٔ استلزامات همین استعارهٔ باغبانی تلاش چامسکی در آثار علمیاش معطوف بوده است به درک و فهم این خصوصیات ذاتی ذهن انسان که رشد شناختی خلاقانه را امکانپذیر میسازند. اما او در عین به پیشبردن یک برنامهٔ پژوهشی علمی نقش باغبانی دلسوز را هم ایفا کرده، آن هم از طریق مخالفت با نظامهای نامشروع کنترل سیاسی و اقتصادی که به باور او انسانها را از شرایط مناسب برای حفظ کرامت انسانی و از قوه به فعل درآوردن قابلیتهایشان محروم میسازند. در مورد خود چامسکی باید گفت که پیشینهٔ خانوادگی، دوران کودکی و تحصیلات دانشگاهیاش تأثیری بسزا بر رشد فکری او داشته و تا حدی به ما میفهماند که چرا نوام چامسکی به جایگاه منحصربهفرد معروفترین روشنفکر ناراضی امریکایی دست بافته است.

## دوران رشد و اثر پذیریهای نخستین

پدر نوام چامسکی، دکتر ویلیام چامسکی، در سال ۱۹۱۳ از زادگاهش روسیه به امریکا مهاجرت کرد و در بالتیمورِ مریلند اقامت گزید و در دانشگاه جانز هاپکینز به تدریس زبان عبری مشغول شد. او پس از ازدواج با الزی سیمونوفسکی نمادر چامسکی، به فیلادلفیا نقل مکان کرد و در آنجا هر دو به تدریس زبان عبری در مدرسهٔ مذهبی میکوه ایزرییل مشغول شدند. آورام نوام چامسکی فرزند اولشان بود؛ او و برادر کوچکش دیوید در خانهای بزرگ شدند که پر بود از بحثهای پرشور روشنفکری. هدف اصلی والدینش در زندگی کمک به

تربیت افرادی بود «برخوردار از انتصباط و آزادی و استقلال فکری، دلمشغول بهبود و پیشرفت اوضاع دنیا، و مشتاق افسزودن بسر ارزش و مسعنای زندگی تکتک انسانها.» از موفقیتهایی که پسر بزرگشان بعدها به دست آورد میتوان نتیجه گرفت که آنان در این راه به توفیقی ستودنی دست بافتهاند.

نوام تحصیلات رسمیاش را پیش از دوسالگی آغاز کرد. والدينش او را در مدرسهٔ روزانهٔ اوک لين کانترين^ ثبتنام کردند؛ این مدرسه زیر نظر دانشگاه تمیل<sup>۹</sup> بود که سخت متأثر از فلسفهٔ آموزشی جان دیویی بود. به گفتهٔ چامسکی در این دورهٔ تحصیلات ابتدایی «اهمیت فوقالعادهای برای خلاقیت فردی قائل بودند، آن هم نه به معنای کاغذ سیاهکردن، بلکه بهمعنای انجامدادن آن نوع کار و تفکری که خود آدم بدان علاقه داشت.» ۱۰ نوام از همان عنفوان کودکی علاقهای وافر به کتاب داشت و آثار كلاسيك ادبيات جهان مثل آثار ديكنز، داستایفسکی، تالستوی و دیگران را با ولع میخواند. سر كلاسهاى عبرى والدينش هم مرتباً حاضر مىشد و از همان عنفوان کودکی ادبیات عبری را مطالعه میکرد. محفل دوستان و بستگان خانوادهٔ چامسکی عمدتاً متشکل بود از «دموکراتهای معمولی طرفدار روزولت»، ولی او این فرصت را هم داشت که صهیونیستهای دو آتشه، سران اتحادیههای کارگری، چیهای

موافق بولشویکها، سوسیالیستهای مخالف بولشویکها، و آنارشیستها را هم ببیند. دوران بلوغ نوام مصادف بود با دوران رکود اقتصادی در امریکا و او از روزهایی یاد میکند که «مردم می آمدند دم در قالیچه و سبیب بفروشند» و از نزدیک شاهد برخورد شدید پلیس ضدشورش با کارگران اعتصابی صنایع پوشاک بوده؛ وقایعی که به گفتهٔ خودش سهمی بسزا در رشد شعور سیاسی و اجتماعی او داشتهاند. ۱۱

اولین اثر چاپشدهٔ چامسکی کمی پس از سالروز دهسالگی او درآمد؛ مقالهای دربارهٔ سقوط بارسلون در جریان جنگ داخلی اسپانیا که برای روزنامهٔ مدرسه نوشته بود. او بعدها گفت این اتفاق «آن موقع مسئلهٔ بزرگی در زندگیام بود» و بعید نیست وجود گرایشهای اختیارگرایانه و آنارشیستی در فلسفهٔ سیاسی آیندهٔ او نیز ناشی از همین اتفاق بوده باشد. ۱۳ قیام مردم اسپانیا او را متقاعد ساخت که تجلی خودجوش و دموکراتیک ارادهٔ مردم بر ضد نظامهای ستمگر، بدون تبعیت از هرگونه ایدئولوژی رسمی یا پیروی از نخبگان حزبی، امکانپذیر است. اما سقوط بارسلون به او آموخت که امکان سرکوب بیرحمانهٔ این قبیل جنبشهای سیاسی مردمی خودجوش به دست قدرتهایی که خواهان استفاده از زور در حلوفصل مسائل قدرتهایی که خواهان استفاده از زور در حلوفصل مسائل سرکوبهای سیاسی بیرحمانه منقلب میشد و وجدانش به درد

مى آمد و «همیشه جانب بازندگان ـ مثلاً آنارشیستهای اسیانیا ـ را میگرفت.» ۱۳ چامسکی در نوجوانی با اندیشههای رودولف روکر۱۴، آنارشیست یهودی و نویسندهٔ کتابی اثرگذار دربارهٔ جنگ داخلی اسپانیا با نام تراژدی اسپانیا ۱<sup>۵</sup>، و آثار ماركسيستهاى سوسيالدموكرات مانند كارل لييكنشت ١٤، روزا لوگزامبورگ۷۰ و کارل کُورش۸۸ آشنا شد. چامسکی جوان همچنین دو کتاب از جورج اورول خواند: قلعهٔ حیوانات ۱۹، تمثیلی سیاسی که به نظرش اثری «جالب ولی کمعمق» آمد و درود بر كاتالونيا ٢٠، روايت اورول از جنگهاى داخلى اسپانيا. اين دومى اثری عمیق بر چامسکی جوان گذاشت و باور او به امکان موفقیت انقلاب آنارشیستی یا آزادی خواهانهٔ چپ، در صورت سركوبنشدنش به دست فاشيسم، را تأييد كرد. چامسكي قطعاً مخالف فاشیسم بود، ولی هیچ چیزی دال بر این وجود ندارد که كمترين گرايشي به لنينيسم يا استالينيسم داشته است، چراكه به باور او دیکتاتوری اقتدارگرایانهٔ حزب کمونیست هم قسمی از اقسام استبداد بود. از سوی دیگر، با آنکه غرب سرانجام با فاشیسم نازی وارد جنگ شد، او هیچگاه آنچنان تحت تأثیر ليبراليسم دموكراتيك بورژوايي نيز قرار نگرفت، چون در مورد ایالات متحده معتقد بود در کشورهایی که سرمایهداری دولتی بر آنها حاکم است جامعه زیر سلطهٔ شرکتهای چندملیّتی است. چامسکی از همان آغاز با اندیشههای سیاسی آنارشیسم، سوسیالیسم اختیارگرایانهٔ چپ، یا دموکراسی رادیکال همدلی داشت، که همگی طرفدار گونههایی از سازمانمندی سیاسی هستند که در آنها مردم فارغ از استیلای هر گونه طبقهٔ نخبهٔ حاکم زمام امور خود را در دست دارند. به گفتهٔ دیوید بارسکی<sup>۲۱</sup>، نویسندهٔ زندگینامهٔ چامسکی، «دلیل روی آوردن چامسکی به اندیشههای اختیارگرایانهٔ چپ یا آنارشیستی سرخوردگی از اندیشههای لیبرالی نبود، بلکه او ابتدا به ساکن از همین اندیشهها شروع کرد.»<sup>۲۲</sup>

چامسکی پس از اتمام تحصیل در مدرسهٔ روزانهٔ اوک کانتری وارد دبیرستان سنترال<sup>۲۲</sup> فیلادلفیا شد و در آنجا بود که مطمئن شد دانش آموز خوبی است، چون برای اولین بار در امتحانات شرکت کرد و نمرههای خوبی هم گرفت. بااینحال تجربهٔ دبیرستان برایش عذاب آور بود و از تأکید بر رقابت میان دانش آموزان برای کسب نمره و آنچه به نظرش نظامی تلقینی و بازدارندهٔ تفکر خلاقانه و مستقل می آمد نفرت داشت. چامسکی به شوق رویارویی با اندیشههایی پربارتر آخر هفتهها به نیویورک می رفت؛ شوهرعمهاش آنجا در خیابان ۲۷ غربی یک دکهٔ روزنامهفروشی داشت که به نوعی پاتوق روشنفکران یهودی چپ محسوب می شد. چامسکی در این روزهایی که در نیویورک می گذراند با افکار فروید، باطن پُردوزوکلک نیویورک می مارکسیستی، جنبش کارگری طبقهٔ کارگر در

امریکا و مسلماً خیلی چیزهای دیگر آشنا شد. سرمشق دیگر چامسکی در این دوره برتراند راسل بود که آثارش در حوزههای منطق و فلسفهٔ زبان بر تفكرات آيندهٔ چامسكي در زمينهٔ دستور زبان شناختی اثرگذار بود (بهخصوص نک ساخت منطقی نظریهٔ زبانی ۲۴)، و ورود در فعالیتهای سیاسی هم چامسکی را به این باور رساند که همبستگی با ستمدیدگان، ولو آنکه مستلزم ازخودگذشتگی در عرصههای شخصیی و حرفهای باشد، انتخاب درست روشنفکران شرافتمند و اخلاق مدار است. چامسکی در اواخر دوران نوجوانی تحت تأثیر افکار دوایت مکدانلد۲۵، منتقد ادبی و سردبیر نشریهٔ چپ پالیتیکس۲۶ بین سالهای ۱۹۴۴ و ۱۹۴۹، قرار گرفت. سالها بعد چامسکی تعریف کرد که مقالهای از مکدانلد با موضوع مسئولیتپذیری جمعی مردم آلمان و ژاپن به سبب جنایات جنگی حکومتهایشان او را با این سؤال مواجه کرد که آیما نباید همین نوع مسئولیت را به سبب بمباران غیرنظامیان و نابودی اتمی هیروشیما و ناگازاکی به پای مردم امریکا نوشت: «برای هر کسی که تکوین شعور سیاسی و اخلاقیاش متأثر از وقایع هولناک دههٔ ۱۹۳۰، جنگ در اتیویی، پاکسازی در روسیه، "واقعهٔ چین"، جنگ داخلی اسیانیا، فجایع نازیها، واکنش غرب به این وقایع و دستداشتنش در بعضی از آنها بود این پرسشها پرسشهایی بس پراهمیت و تألمبرانگیز بودند.» ۲۷ جامسکی در همان اوایل اعتمادش را به تبلیغات جنگی

حاکم بر رسانه های جریان اصلی امریکا از دست داد. او در پی یافتن دیدگاه های سیاسی بدیل به سراغ تفکر چپ رفت و این عادت را در خود پروراند که برای ارزیابی تمامی حکومت ها، صرف نظر از اینکه خودشان یا ایدئولوژی شان را قبول داشته باشد یا نه، معیار اخلاقی واحدی به کار بندد و آن اینکه کرده های آنها را ملاک قرار دهد نه گفته هایشان را.

#### تحصیل در دانشگاه پنسیلوانیا

چامسکی تحصیلاتش در مقطع لیسانس را در سال ۱۹۴۵ که شانزده سال بیش نداشت در دانشگاه پنسیلوانیا<sup>۲۸</sup> شروع کرد. او خوابگاه نگرفت و برای آنکه خرج تحصیلش را درآورد شبها و آخر هفته ها زبان عبری تدریس می کرد. زمینهٔ تحصیل او ابتدا دروس عمومی هنر، علوم انسانی، علوم طبیعی و علوم اجتماعی بود، ولی چندی نگذشت که به استاد فلسفه اش، سی. وست چرچمن ۲۹، و استاد عربی اش، جورجو لوی دلا ویدا ۲۰، گرایش یافت. این دومی به خصوص این باور را در او پدید آورد که همکاری مییان اعراب و یهودیان بر پایهٔ نوعی الگوی سوسیالیستی اختیارگرایانه در سرزمین فلسطین امکان پذیر است. نارضایتی از فرهنگ نخبه گرا و رقابت حاکم بر فضای دانشگاه پنسیلوانیا چامسکی را به این فکر انداخت که درس و تحصیل را رها کند و به فلسطین برود و به یکی از کیبوتصهای

آنجا ملحق شود. اما در سال ۱۹۴۷ دو اتفاق او را به ماندن در فیلادلفیا ترغیب کرد: علاقه مندشدنش به دوست دوران کودکی و همسر آیندهاش، کرول دوریس شاتس<sup>۳۱</sup> و ملاقات با زلیگ هـریس<sup>۳۱</sup>، زبانشناسی که تأثیر فکری تعیین کنندهای بر فعالیتهای دانشگاهی و پژوهشی چامسکی داشت.

هریس که از آشنایان پدر چامسکی بود از هر جهت شخصیتی کاریزماتیک به حساب می آمد. چامسکی دربارهٔ او میگوید «او انسان واقعاً خارقالعادهای بود و آن موقع خیلی از جوانها به شدت تحت تأثیرش بودند.» شهرت هریس بیشتر به سبب کارهایی است که در زمینهٔ زبانشناسی ساختگرا و تحليل گفتمان \* "انجام داده، ولى دامنه موضوعات مورد علاقه او بسیار وسیع بود، ازجمله روان کاوی و اندیشههای سیاسی صهیونیستی چپ. یکی از دلایل جذبشدن چامسکی به حلقهٔ هریس این بود که سبک فکری آزادانهٔ او را با تفکرات خودش همسو مى يافت. دانشجويان هريس بهطور مرتب خارج از محيط دانشگاه دور هم جمع میشدند و با شور و حرارت به بحثهای فکری بسیار متنوعی میپرداختند که بعضی از آنها چند روز طول میکشید؛ بحثهایی که به گفتهٔ چامسکی «از نظر فکری جالب و از نظر شخصی تجربههایی بسیار پربار بودند.»

در سال ۱۹۴۷ هریس از چامسکی درخواست کرد که کتاب روشهای زبان شناسی ساختگرا۳۳ را نمونهخوانی کند. چامسکی بعدها گفت که «مطالب کتاب برایش بسیار جذاب بوده و پس از بحث و تبادلنظر با هريس تشويق شده كه در رشته زبانشناسی دانشگاه پنسیلوانیا در مقطع لیسانس ادامه تحصیل دهد.» ۳۴ چامسکی که نزد پدرش زبان شناسی تاریخی و دستور زبان عبری میانه خوانده بود تصمیم گرفت روشهای هریس برای تحلیل ساختاری را در مورد آن زبان به کار بندد. میگوید در سال ۱۹۴۹ برای تز لیسانس «سعی کردم نظامی از قواعد برای تولید صورتهای آوایی جملات بسازم، یعنی همان چیزی که الان به دستور زبان زایشی معروف است. فکر میکردم بشود نظامی از قواعد تکراریذیر برای توصیف صبورت و ساخت جملات درست کرد، آن هم از راه تغییر شکل ابزارهایی که در کتاب روشهای هریس برای این منظور آمده بود، و بدین ترتیب شاید بتوان به آن نوع قدرت تبیینی که از دستور تاریخی در خاطرم مانده بود رسید.» ۳۵ نسخهٔ مبسوط این کار، «نظام واژ ـ واجی عبری جدید»۳۶، در سال ۱۹۵۱ به تز فوقلیسانس او در رشتهٔ زبان شناسی تبدیل و بعدها با همین عنوان منتشر گردید.۳۷

در اینجا برای آنکه بفهمیم چامسکی در این مقطع از فعالیتهایش چه میکرد لازم است به برخی مفاهیم فنی زبان شناسی نظری اشاره کنیم. در بخش اعظم قرن نوزدهم تلقی

رایج از زبانشناسی عمدتاً عبارت بود از بررسی روابط تاریخی يا "ژنتيک" گونههاي متوالي يک زبان طبيعي مثل انگليسي، چيني، روسیی و غیره، و کوشش برای ردگیری تاریخ تکامل خانوادههای زبانی مانند زبانهای هندواروپایی، زبانهای رمانس، زبانهای سامی و غیره به قصد رسیدن به یک زبان نياكاني واحد. زبانهايي كه امروز متمايز قلمداد ميشوند، مثلاً انگلیسی و آلمانی، هم در سطح صورت و هم در سطح معنا شباهتهای بسیار دارند، مثلاً واژههای son و mother ،Sohn و seven Mutter و sieben این رویکرد عام به زبانشناسی رویکرد «درزمانی» شنام دارد، چون هدف آن توصیف و تبیین سیر تحول زبانهای بشری در گذر تاریخ است. رویکرد تاریخی قرن نوزدهم تا حدی واکنشی بود به رویکرد نظریردازانه و فلسفی به مقولهٔ دستور زبان که پیشتر رایج بود، یعنی رویکرد مدرسیان و وارثان آنها، دستوریان پورت رویال ۳۸ قرن هفدهم، که اندیشه شان را چامسکی بعدها بازیابی و احیا کرد و اعتباری نظری به آن بخشید. پیروان زبانشناسی تاریخی در قرن نوزدهم، مانند بسیاری از اصحاب حوزههای نوظهور علوم اجتماعی، قویاً متأثر از پوزیتیویسم اوگوست کنت بودند که تأكيدش بر تقدم روشهاى تجربى مشاهده و تحليل بر نظرپردازی فلسفی بود، و نیز داروین که نظریهٔ تکاملش استعارهای پربار برای درک سیر تحول بسیاری از صورتهای اجتماعی انسانی، از جمله زبان، فراهم می آورد. اما در اوایل قرن بیستم رویکردی کاملاً بدیع به مطالعهٔ زبان پدیدار شد.

پایهریزی زبانشناسی جدید را عموماً به فردینان دو سوسور ۳۹، زبانشناس سوییسی، نسبت میدهند. او در دروس زبان شناسی همگانی ۴۰ خود (مجموعه یادداشتهای سخنرانیهای او که دانشجویانش جمع آوری و در سال ۱۹۱۵ پس از مرگ او منتشر کردند) به توصیف کلی اصول یایهٔ رویکردی به بررسی زبان انسانی پرداخت که به ساختگرایی \* معروف شد و در نیمهٔ نخست قرن بیستم بر این حوزه حاکم بود. سوسور معتقد بود که زبانها را باید به شکل «همزمانی» \*\* و به عبارتی در یک مقطع زمانی واحد، و به صورت نظامهایی از روابط صوری انتزاعی بین اجزای ساختاری بررسی کرد. همچنین معتقد بود که بررسی زبان گفتاری باید مقدم بر بررسی زبان نوشتاری باشد، و اینکه دستور زبان مقولهای است توصیفی نه تجویزی. به باور او هدف زبانشناس باید عبارت باشد از تدوین نظریهای علمی در خصوص ساختار کلیهٔ زبانهای انسانی که در آن دادههای مشاهدهپذیر زبانها به مدد نظریهای عمومی در خصوص

ساختار زبان انتظام یابند و تفسیر شوند، نه تشخیص درست و غلطبودن گفتار مردم بر پایهٔ نوعی معیار تجویزی مرجح. گاه ادعا می شود که تمایز مورد نظر سوسور بین دو مقولهٔ "langue" و "parole" (تقریباً معادل زبان و گفتار) همان تمایز مورد نظر چامسکی بین دو مقولهٔ توانش و کنش \*\* (تقریباً معادل دانش زبان در برابر کاربست آن دانش) است. ۱۲ اما صرف نظر از صحت و سقم این ادعا، رویکرد اولیهٔ خود چامسکی به زبان شناسی کاملاً ساختگرایانه بود.

زبانشناسان ساختگرای امریکایی، مانند لِنِرد بلومفیلد<sup>۲۴</sup>، به پیروی از همین الگوی عام معتقد بودند که صورت زبانی را میتوان و باید مستقل از معنا و کاربست زبان بررسی کرد، روشهای تحلیل مورد استفاده را میتوان در مورد همهٔ زبانهای طبیعی به کار گرفت و زبانشناسی را میتوان به شکلی مؤثر به عنوان علمی مستقل دنبال کرد که نیازی به وامگیری اصول تبیینی پایهاش از دیگر حوزههای پژوهشی وامگیری اصول تبیینی پایهاش از دیگر حوزههای پژوهشی همچون روانشاسی بایماش نداشته باشد. همچون روانشاسی باومفیلدی همچنین از حیث روششاسی قابل درفتارگرا»\*\*\* بود، به این معنا که بر استفاده از دادههای قابل

\* competence

\*\* performance

مشاهدهٔ مستقیم و قابل اندازهگیری فیزیکی تأکید داشت، و «نهنگرایی» یعنی اعتقاد به غیرفیزیکی بودن علل و عوامل رفتار را رد میکرد. زبانشناسی بلومفیلدی به «معنا» به دید سوءظن نگاه میکرد و زبانشناسی امریکایی مسیری را ترسیم میکرد که در آن خصوصیات صوری زبان به عنوان نظامی مستشکل از اجزا و روابط، جدای از کاربست آن به عنوان ابزاری برای انتقال فکر و اندیشه، محوریت داشت. تأکید بر ایجاد روالهایی بود که بتوان با بهرهگیری از آنها اجزا و روابط صوری اصلی موجود در نحو و نظام آوایی کلیهٔ زبانهای طبیعی را مستقل از معنای بیانشده به وسیلهٔ آنها مشخص کرد.

روشهای زبانشناسی ساختگرا که چامسکی از استادش، زلیگ هریس، آموخت در چارچوب این سنت تکوین یافت. این روشها قرار بود به کار پیروان زبانشناسی توصیفی بیاید. «این روالها که مبنا را گفتههای\*\* حادثشده در یک اجتماع زبانی خاص در یک مقطع زمانی خاص قرار میدهند، مشخص میسازند که چه چیزهایی را میتوان در بخشهای مختلف گفتههای مختلف یکی دانست و روشی به دست میدهند که به مدد آن تشخیص دهیم که همهٔ گفتهها عبارتاند از آرایشهای

معین نسبتاً معدودِ اجزای معین نسبتاً معدود. "۴۳ اما همانطور که هریس دریافت این روشها و روالهای تحلیل ساختاری «عدم انحصار توصیفهای زبانی را از بین نمیبرند»، چون امکان دارد «زبانشناسان مختلفی که روی دادهای واحد کار میکنند اجزای واجی و واژی شمناسان مختلف که روی دادهای واحد کار میکنند اجزای واجی و واژی شمناوتی به دست دهند، واجها را به مؤلفههای همزمان تقسیم کنند یا نکنند، دو توالی تکواژ را از نظر امکان جانشینی متقابل برابر بدانند یا ندانند. "۴۴ اهمیت نظری «عدم انحصار توصیفهای زبانی» بعداً در ارتباط با کوششهای اولیهٔ چامسکی در تدوین یک روال ارزیابی برای دستورها معلوم خواهد شد.

چامسکی در تز لیسانس خود تلاش کرد با استفاده از روشهای هریس یک دستور زبان عبری مشروح و مفصل بسازد. ولی طبعاً دریافت که راههای مختلف فراوانی برای ارائهٔ دستور زبان وجود دارد و به این فکر افتاد که شاید بشود نوعی مفهوم «سادگی» \*\*\* برای دستورها پدید آورد که به مدد آن بتوان «تعمیمهای دارای اهمیت زبانی» را از میان دیگر مجموعههای ممکنِ قواعد دستوری جدا کرد. او بعدها در کتاب ساختهای نحوی ۴۵ (۱۹۵۷) بر این نوع معیار سادگی «روال

<sup>\*\*</sup> morphemic

<sup>\*</sup> phonemic

<sup>\*\*\*</sup> simplicity

ارزیابی» نام نهاد و گفت این هدف معقولی برای نظریهٔ زبانی نیست که به دنبال یافتن روشی قوی تر از این برای انتخاب از میان دستورهای مختلف برود، و مشخصاً امکان وجود روال کشف یا روال تصمیمگیری برای دستورها را رد کرد. او در سال ۱۹۵۱ که مشغول بسط تز لیسانسش به تز فوقلیسانس بود بار دیگر به این مسئله پرداخت. آن طور که خودش بعدها تعریف کرد «کاری که خود من روی زبان عبری انجام دادم، هرچند فقط کمی فراتر از سطح واژواجی بود، کافی بود که به من بفهماند که این وسط جای یک چیز اساسی و محوری خالی است. من هرچقدر بیشتر روی این مسئله کار میکردم ضعف روالهای استقرایی مبتنی بر داده پردازی در سطح نحوی برایم روشن تر می شد» [LSLT 30].

## انجمن فرهيختگان دانشگاه هاروارد

شرایط عضویت در انجمن فرهیختگان ۴۶ دانشگاه هاروارد برای چامسکی، پس از اتمام تز فوق لیسانسش در دانشگاه پنسیلوانیا، مهیا شد و در سال ۱۹۵۱ به کیمبریج مسهچوستس نقلمکان کرد و همچنان در آنجا به فعالیتهایش ادامه می دهد. آنجا محیطی ایده آل برای چامسکی بود چون میدانی برایش فراهم می آورد تا بتواند آزادانه به تفکرات خلاقانه اش ادامه دهد.

چامسکی در هاروارد و امآیتی به اشخاصی چند برخورد که چنانکه پیداست کارشان تأثیری تعیینکننده بر رشد تفکر او گذاشته است. او با موریس هال $^{4}$ ، زبانشناس و شاگرد رومان یاکوبسون<sup>۴۸</sup>، آشنا شد و رابطهٔ کاری نزدیک و یایداری با او برقرار كرد (آن دو مؤسسان گروه زبانشناسى و فلسفه دانشگاه ام آی تی بودند و هنوز در آنجا هماتاقاند). همچنین با پهوشوا بار-هیلل<sup>۴۹</sup> منطقدان آشنا شد، که از شاگردان رودولف کارناپ<sup>۵۰</sup> بود، و نیز پیتر الیاس<sup>۵۱</sup> نظریه پرداز اطلاعات که مانند خود چامسکی عضو جونیور انجمن فرهیختگان هاروارد بود. او هـمچنین به کندوکاو عمیقتر در فلسفه و منطق پرداخت، به خصوص در آثار فیلسوفانی چون نلسون گودمن<sup>۵۲</sup>، که زمانی که در دانشگاه پنسیلوانیا بود چامسکی را نامزد عضویت در انجمن فرهیختگان کرده بود و بعد تقریباً همزمان با انتشار اثر تاریخ سازش ساختار پدیداری ۵۳ در سال ۱۹۵۱ به بوستن نقل مکان کرد، و نیز ویلارد فان اورمن کواین<sup>۵۴</sup> که آن موقع در هاروارد بود و سخنرانی هایی ایراد می کرد که حاصلشان انتشار آثار تاریخسازی همچون «دو اصل جزمی تجربهگرایی»<sup>۵۵</sup> بود.<sup>۵۶</sup> این فیلسوفان تحلیلی متنفذ در حال پروردن نقدهای خود بر تجربه گرایی منطقی بودند و آثارشان در زمینهٔ منطق و معرفتشناسی بر تردیدهای روزافزون چامسکی درخصوص كارايى روشهاى زبانشناسى توصيفى مهر تأييد نهاد: انتقاد مداوم گودمن از استقرا ظاهراً جهتی کمابیش متفاوت را نشانه رفته بود و ناظر بر عدمکارایی اصولی رویکردهای استقرایی بود. تحقیقات گودمن دربارهٔ سادگی نظامها همچنین (برای من یکی لااقل) حاکی از امکان تکوین رویکردی غیرطبقهای به نظریهٔ زبانی بود. انتقاد کواین از تجربهگرایی منطقی نیز دلیلی بود بر این اعتقاد که این خط کاوش احتمالاً درست است. کواین معتقد بود اصول نظریههای علمی در مواجهه با تجربهها به شکل مجموعهای نظاممند ظاهر میشوند که میتوانند در هر موضعی در صورت حفظ شرط سادگی هرچه بیشتر با آنها تطبیق یابند. پس چه بسا ملاحظاتی مشابه در مورد مسئلهٔ بنیادی نظریهٔ زبانی نیز مادق باشد. [LSLT 33]

آن «مسئلهٔ بنیادی نظریهٔ زبانی» که چامسکی در اینجا بدان اشاره میکند در اصل مسئلهٔ روششناختی زبانشناس در انتخاب یک بازنمود از میان چندین بازنمود دارای کارایی توصیفی از دستور هر زبان طبیعی خاص بود؛ یعنی موردی خاص از مسئلهٔ کلی گزینش نظریه در عرصهٔ علم اما در پی «چرخش چامسکیایی» او به این مسئلهٔ روششناختی از دید

متفاوتي نگاه كرد، يعني همچون مسئلهٔ تشخيص اينكه كودكان چگونه می توانند دانش یک زبان طبیعی را کسب کنند. چامسکی در چهار سالی که به عنوان عضو جونیور انجمن فرهیختگان هاروارد روی دستنویس طولانی مطلبی کار میکرد که بعداً به صورت ساخت منطقى نظرية زباني منتشر شد متوجه شباهتهاي میان این دو مسئله شد. آنطور که خودش میگوید «در این کتاب در مورد "نظير رواني" مسئلهٔ روششناختي ساختن نظريهٔ زبانی بحثی نشده، ولی این موضوع پس ذهنم وجود داشت. آن موقع به نظرم مطرح کردن این موضوع خیلی دل و جرأت مىخواست» [LSLT 35]. چامسكى كه بىشك براى تىمامكردن تزش زیر فشار بود تصمیم گرفت تکمیل متن ساخت منطقی نظریهٔ زبانی را به بعد موکول کند و فصل نهم آن را، با عنوان «تحلیل گشتاری» ۵۷ که به مقولههای بدیعی مانند سطوح زبانی و قواعد گشتاری میپرداخت در سال ۱۹۵۵ به عنوان تز دکتری خود در رشتهٔ زبانشناسی دانشگاه پنسیلوانیا ارائه کرد. یاییز همان سال با کمک دوستش موریس هال به تدریس در امآیتی مشغول شد.

اکنون چهلوپنج سال از آن زمان میگذرد و او هنوز در ام آیتی ـ با سمت یونیورسیتی پروفسور ۵۸ ـ مشغول به کار

## ٣٨ فلسفة چامسكي

است. او ابتدا در گروه زبانهای جدید و آزمایشگاه تحقیقات الکترونیک کار میکرد. در سالهای ۱۹۵۶ و ۱۹۵۷ چامسکی دستنویس طولانی ساخت منطقی نظریهٔ زبانی را بازنویسی کرد و برای چاپ به انتشارات دانشگاه ام آی تی داد که قبول نکردند. مقالهای هم برای یک نشریهٔ زبانشناسی تهیه کرد که آن هم به تعبیر خودش «برگشت خورد». از قرار تفکرات این زبانشناس جوان و گمنام آنچنان خریدار نداشت. ولی چندی نگذشت که ورق برگشت.

# پینوشتهای فصل اول

۱. چامسکی گفته: «کاش می شد، که مسلماً نمی شود، از دریافتمان از طبیعت انسان استنتاج کنیم که مرحلهٔ بعدی تکامل اجتماعی حتماً چنین است یا چنان است. اما این کار شدنی نیست و نهایتش بتوانیم به رشته های ارتباطی باریک خیلی سستی برسیم که برای افراد معنا و مفهومی داشته باشد.» [LP 245] نقل شده در:

McGilvray, Chomsky: Language, Mind, and Politics. Malden, MA: Polity Press, 1999, p. 10.

- 2. Trinity College
- 3. Johns Hopkins
- 4. Elsie Simonofsky
- 5. Mikveh Israel

۶ دکتر چامسکی، پدر نوام، پژوهندهٔ برجستهٔ زبان عبری بود که سیوهفت سال ریاست هیأت علمی کالج گراتس را بر عهده داشت و استاد زبان عبری کالج دراپسی، مرکز تحصیلات تکمیلی یهودشناسی و سامی شناسی بود. او نویسندهٔ کتابهایی است چند، ازجمله شیوهٔ تدریس عبری در مقاطع ابتدایی (۱۹۴۶) و عبری زبان جاوید (۱۹۵۷).

۷. برگرفته از مصاحبهای با دکتر ویلیام چامسکی اندکی پیش از درگذشت وی در سال ۱۹۷۷. از:

Carlos Otero. "Chomsky and Libertarian Tradition: a Renewed Egalitarian Vision, a Coherent Social Theory and Incisive, Up-to-Date Analysis", p. 5.

در:

Carlos P. Otero Ed. Noam Chomsky: Critical Assessments. 4

## ۴٠ فلسفهٔ چامسكى

volumes. London: Routledge, 1994.

نقلشده در:

David Barsky, Noam Chomsky: A Life of Dissent. Cambridge, MA: MIT Press, 1998, p. 11.

- 8. Oak Lane Country
- 9. Temple University

۱۰. مصاحبه با جیمز پک در:

James Peck Ed., *The Chomsky Reader*. New York: Pantheon Books, 1987, p. 5.

- 11. Barsky, Noam Chomsky. Op.cit., p. 15.
- 12. Barksy, Noam Chomsky. Op.cit., pp. 17-19.
- 13. Peck, The Chomsky Reader, Op.cit., p. 13.
- 14. Rudolf Rocker
- 15. The Tragedy of Spain
- 16. Karl Liebknecht
- 17. Rosa Luxemburg
- 18. Karl Korsh
- 19. Animal Farm
- 20. Homage to Catalonia
- 21. David Barsky
- 22. Barsky, Noam Chomsky. Op.cit., pp. 25-26.
- 23. Central High School
- 24. The Logical Structure of Linguistic Theory
- 25. Dwight MacDonald

# پیدایش یک ناراضی ۴۱

- 26. Politics
- 27. Chomsky, APNM, p. 324

نقلشده در:

Barsky, Noam Chomsky. Op.cit., p. 35.

- 28. University of Pennsylvania
- 29. C. West Churchman
- 30. Giorgio Levi Della Vida
- 31. Carol Doris Shatz
- 32. Zellig Harris
- 33. Methods of Structural Linguistics
- 34. LSLT, Introduction, p. 25.

۳۵. همان.

- 36. The Morphophonemics of Modern Hebrew
- 37. Noam Chomsky, The Morphophonemics of Modern Hebrew. New York: Garland, 1979.
- 38. Port Royal
- 39. Ferdinand de Saussure
- 40. Cours de linguistique générale

۴۱. برای سوسیور langue عبارت بود از «نظام زبان و زبان بهمثابه نظامی از صورتها، درجالیکه parole عبارت بود از گفتار عملی و عمل گفتار که به واسطه زبان تحقق می باید. langue عبارت است از آنچه فرد هنگام آموختن یک زبان جذب میکند؛ مجموعه صورتهایی «که به وسیلهٔ انجامدادن گفتار در ذهن سخنگویان متعلق به یک جامعه زبانی جای میگیرد؛ نظامی دستوری که عملاً در ذهن هر سخنگو وجود دارد».

# ۴۲ فلسفهٔ *چامسکی*

نقلشده در:

Jonathan Culler, Ferdinand de Saussure. New York: Penguin Books, 1976, p. 22.

- 42. Leonard Bloomfield
- 43. Zellig Harris, *Structural Linguistics*. Chicago: University of Chicago Press, 1951, p. 1.

۴۴. همان، ص ۲.

- 45. Syntactic Structures
- 46. Society of Fellows
- 47. Morris Halle
- 48. Roman Jakobsen
- 49. Yehoshua Bar-Hillel
- 50. Rudolf Carnap
- 51. Peter Elias
- 52. Nelson Goodman
- 53. The Structure of Appearance
- 54. Willard Van Orman Quine
- 55. Two Dogmas of Empiricism

۵۶. نک:

- W. V. O. Quine, From a Logical Point of View. Cambridge, Harvard University Press, 1953.
- 57. Transformational Analysis

University Professor .۵۸، استادی که اجازهٔ تدریس در چندین رشته را در دانشگاه دارد. ــ م.

# چرخش چامسکیایی در زبانشناسی

Colorless green ideas sleep furiously.

اندیشههای سبز بیرنگ بهشدت میخوابند.

نوام چامسکی

# مسیر خردگرایی

نلسون گودمن جایی گفته است که «هرگز نمی توانم بحثهایی را دنبال کنم که از تفاوتهای جالب بین گروههای مشابه مثل دنبال کنم که از تفاوتهای جالب بین گروههای مشابه مثل easer to please و eager to please شروع می شوند و می گویند این تفاوتها مربوط به «ژرفساخت» است نه «روساخت» و بعد بحث فطری بودن \*\*\* را مطرح می کنند.» اهدف من در این فصل تبیین این نکته است که چگونه چامسکی ابتدا به این فرضیهٔ خود رسید که انسان ها به یک قوهٔ نطق فطری نوع انسان مجهزند

deep structure

\*\* surface structure

\*\*\* innateness

که فراگیری دانش دستوری لازم برای تکلم به یک زبان طبیعی اول و درک آن زبان را ممکن میسازد، و بعد اینکه این فکر چگونه بسط یافت و به صورت یک معرفتشناسی و فلسفهٔ ذهن «نوخردگرایانهٔ» مامتر درآمد و سیس به رویکرد «اصول و یارامترها» \*\* تبدیل شد که مشخصهٔ جدیدترین تفکرات او دربارهٔ این مسائل است. نگرش کلیای که از آن دفاع خواهم کرد این است که «چرخش چامسکیایی» در زبانشناسی محصول تلاشهای چامسکی در ترکیب خلاقانهٔ رویکرد بدیعش به زبانشناسی توصیفی با بینشهای مربوط به ماهیت نظریههای علمی بوده است؛ بینشهای خاص فلسفهٔ علم پساپوزیتیویستی که آن زمان در حال تکوین بود. بهخصوص «فرضیههای فطریبودن» چامسکی ماحصل قیاسی نظاممند بوده است بین کار فراروی زبانشناس در ساختن یک دستور دارای کارایی توصیفی برای یک زبان طبیعی و کار فراروی کودی در کشف قواعد پنهان زبانش که ساختار دستوری آن زبان را تعیین میکنند. آدر مورد اول زبانشناس در تلاش برای ساختن یک «نظریهٔ زبان» است، به همان معنایی که دانشمندان دربارهٔ دیگر پدیدههای طبیعی نظریههای توصیفی میسازند. اما پس از چرخش چامسکیایی او مورد دوم، یعنی موفقیت کودک در فراگیری یک زبان اول، را «نظیر روانی» فرآیند ساختن دستور زبانها توسط زبانشناسان و به عبارتی فرآیندی «مشابه نظریهسازی» در نظر گرفت. مقالهٔ ۱۹۶۰ چامسکی با عنوان «انگارههای تبیینی در زبانشناسی» نخستین بحث عمومی او دربارهٔ این «قرائت روانشناختی» از دستور زبان بود، اما مقدمات این چرخش قبلاً در اولین آثار مهم او در اواخر دههٔ معنی ساختهای نحوی و نقد اثرگذارش بر کتاب رفتار کلامی بی بی بی بافی ساختهای نحوی و نقد اثرگذارش بر کتاب رفتار کلامی بی بافی اسکینر مهیا شده بود. برای درک مفهوم «چرخش چامسکیایی» نخست باید کوششهای راهگشای او در زمینهٔ اهداف نظریهٔ زبانی در این آثار اولیه را درک کنیم.

# ساختهای نحوی

در ساختهای نحوی چامسکی قصد داشت نشان دهد که هر دستور دارای کارایی توصیفی یک زبان طبیعی، مثلاً انگلیسی، باید دستکم دربردارندهٔ سه سطح توصیف باشد: سطح واژ ـ واجی که تعیینکنندهٔ ترکیبهای آوایی و ساختارهای واژگانی پذیرفتنی است، سطح ساخت گروهی\* که تعیینکنندهٔ گروههای ساخت ساخت ساخت ساخت ساخت و سطحی جدید،

یعنی سطح گشتاری نه تعیین کنندهٔ چگونگی امکان ساخت جملات دستوری از آرایش مجدد اجزای ساخت گروهی است. در ساختهای نحوی، چامسکی ظاهراً در زبان شناسی برای معناشناسی، یعنی بررسی معنای واژهها، گروهها و جملات، مرز قایل می شود و معتقد است که برای مشخص کردن مقولهٔ «دستوری بودن»، معنا ضرورتی ندارد. او این بحث را با این مثال معروف پی می گیرد:

- (1) Colorless green ideas sleep furiously.
- (2) Furiously sleep ideas green colorless.

اهل زبان انگلیسی میتوانند تشخیص دهند که جملهٔ نخست جملهای دستوری ولی بیمعناست، در حالیکه جملهٔ دوم نه دستوری است نه معنادار. البته پیش از آن هم خارجدانستن «معنا» از قلمرو زبانشناسی جزو سنت توصیفگرایی امریکایی بود. اما برای چامسکی هدف اصلیِ تحلیل زبانی ارائهٔ شرح یا تبیینی از مقولهٔ «جملهٔ دستوری» در یک زبان خاص (L) است. چامسکی میگوید این تبیین باید قادر باشد که نهتنها آن جملاتی را که عملاً تولید یا مشاهده شدهاند، بلکه «تعداد نامحدودی از جملات جدید» را هم که اهل زبان آنها را دستوری

تشخیص میدهند توضیح دهد [SS 15]. به تعبیر دیگر دستور آرمانی یک زبان طبیعی L را میتوان دستگاهی برای «زایش» مجموعهٔ نامحدودی از جملات دستوری L دانست. تأکید بر جنبهٔ «خلاق» دستور زبان با اصول بلومفیلدی همسویی نداشت، ولی دیگر زبانشناسان ساختگرا همچون سوسور و رومان یاکوبسون دربارهاش بحث کرده بودند. من در مصاحبه با یاکوبسون دربارهاش بحث کرده بودند. من در مصاحبه با چامسکی نظر او را دربارهٔ تفاوت مفهوم «خلاقیت» زبانی که او در ساختهای نحوی قصد توضیحش را داشته با مفهوم آشناتر خلاقیت علمی، هنری و فرهنگی جویا شدم:

چ: ... این سطح پایینی از خلاقیت است. همان چیزی که متفکران قرن هفدهم خلاقیت عادی مینامیدند نه خلاقیت فوقعادی. هیچکس نمیداند که دامنهٔ دسترسی شناختی ما چقدر است، ولی به هزارویک دلیل میدانیم که درک خلاقیت فوقعادی و نبوغ آمیز از دسترس ما خارج است. دوهزار سال است که هیچ پیشرفتی در این خصوص حاصل نشده است. هیچ به معنای واقعی کلمه. یک فکر حتی بهدردنخور هم در این زمینه نداریم.

و: پس منظور شما از «خلاقیت» در اینجا صرفاً جنبهٔ خلاق

دستورهاست که به سخنگویان امکان میدهد که شمار نامحدودی از زنجیرههای میمکن را در زبان خودشان دستوری تشخیص دهند؟

چ: معمولاً میگویند که هدف دستور زبان درک این نکته است که سخنگویان چگونه شمار نامحدودی از زنجیرههای ممکن را دستوری تشخیص میدهند. اما این فقط پرسشی برای گشودن باب بحث و ایجاد انگیزه بود و بلافاصله گفته شد که مسئله این نیست. در ساختهای نحوی فوراً گفته میشود که دلیلی ندارد که به وجود این مقوله معتقد باشیم. همه این نکته را بد می فهمند. ساختهای نحوی عمدتاً دربارهٔ آن چیزی است که بقیه اسمش را میگذارند معناشناسی و من اسمش را میگذارند معناشناسی و من اسمش را نهن آدم را با جهان بیرون ربط بدهد. هیچکس دربارهٔ این قضیه حرف نمیزند. همهٔ آن چیزی که به آن معناشناسی میگویند درون ذهن است و مربوط می شود به نمادپردازی، و می شود به نمادپردازی، و می شود به کاربست زبان. فرض ما این است.

و: پس این رویکردی بهشدت درونگرایانه است.

چ: بله. شامل معناشناسی صوری، معناشناسی جهان ممکن و

کلی چیزهای دیگر هم میشود؛ همهٔ اینها دقیقاً طوری عمل میکنند که انگار بحثمان بحث مغز در خمره است. به این مثالها دقت کنید:

"John is easy to please."

و

"Flying planes can be dangerous."

اینها مسائل معناشناختی است، به این مفهوم که با معنای اشیا سروکار دارند، ولی همهٔ آنها معناشناسی درونگرایانه است، که یعنی نصو. هدف دستورزبان ارائهٔ ساختی است که زیر سطح تفسیر و کاربست و بیان وجود دارد. است که زیر سطح تفسیر و کاربست و بیان وجود دارد. تخصیص ساخت درست به ".John is eager to Please" و "John is easy to please." آدم نباید این را با خلاقیت و اقعی، با خلاقیت هنری و علمی، با آن چیزی که افلاطون سنجهٔ جنون می داند اشتباه کند.

از این سخنان پیداست که از همان ابتدا چامسکی مایل بوده زبان شناسی را به سمت معنا سوق دهد، آن هم معنا به مفهوم روابط بین نشانه ها و مفاهیم یا تفسیرهای ذهنی، نه به مفهوم روابط بین واژگان و اشیا در جهان. چامسکی در ساختهای نحوی برای توصیف توانایی معمولی سخنگویان زبان در تخصیص ساخت نحوی درست، شامل تفسیر، به جملات

پیچیده، آن هم به نحوی معتبر و خلاقانه، این رویکرد را در پیش گرفت که مفاهیم صوری ریاضی برگرفته از منطق، نظریهٔ آلتهای خودکار محدود\* و نظریهٔ تابعهای بازگشتی\*\* را در مورد مسئلهٔ ساختن یک دستورِ دارای کارایی توصیفی از یک زبان طبیعی به کار بندد. او به خصوص میخواست نشان دهد که این روشهای صوری چگونه معرفی سطح جدیدی از تحلیل زبانی سطح گشتاری را تأیید میکنند. روش کلی او برای این زبانی بود از رساندن «یک صورت بندی دقیق، ولی بدون کارایی، به یک نتیجه گیری غیرقابل قبول» به منظور «آشکار کردن منبع دقیق عدم کارایی» [5 کا]. این روش از قضا دکارتی است و دیگر کاربستهای آن را می توان در اندیشهٔ سیاسی چامسکی بافت.

چامسکی به پیروی از این راهبرد ابتدا به فکر ساختن یک دستورزبان برای زبان انگلیسی با استفاده از یک زبان دارای مراحل محدود\*\*\* افتاد، یعنی زبانی که قواعدش مشخصکنندهٔ گذرهای مجاز از جزئی به جزء دیگر و از چپ به راست است. او ثابت کرد که دستورهای مرحلهای محدود اصولاً نمی توانند توضیح دهندهٔ این نکته باشند که مثلاً در زبان انگلیسی در

# finite automata theory

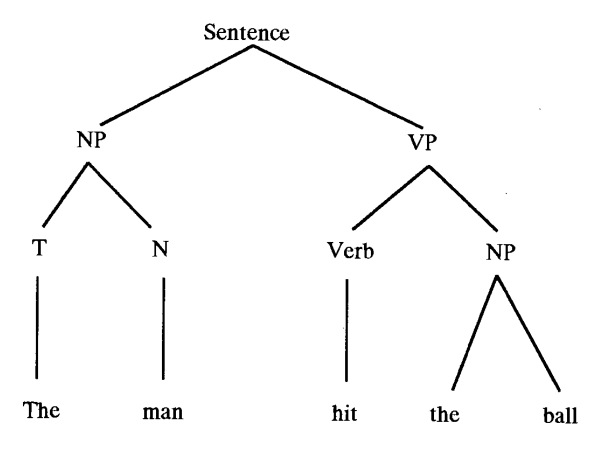
\*\* recursive function theory

<sup>\*\*\*</sup> finite state language

جمله ای مانند جملهٔ زیر میان واژه های غیرمجاوری همچون واژه های Anyone و Anyone رابطه ای وجود دارد:

Anyone who says that candy bars are good for you is either lying or misinformed.

او سیس به تحلیل رویکردی بهمراتب قوی تر برای ساختن دستورزبان پرداخت، یعنی دستورهای ساخت گروهی \* که آنها را معمولاً با نمودارهای درختی مانند شکل ۱ نشان می دهند. البته پیش از چامسکی هم قواعد ساخت گروهی در تحلیلهای زبانی به کار میرفت، ولی چامسکی با استفاده از صوریسازی خود توانست نشان دهد که دستورهای ساخت گروهی اصبولاً درخصوص دادههای زبان انگلیسی کارایی دارند، ولی درعین حال معتقد بود «هر دستوری که بتوان برحسب این نظریه ساخت فوقالعاده پیچیده، خلقالساعه و "ناروشنگر" خواهد بود و برخی راههای بسیار سادهٔ توصیف جملات دستوری با آن فراهم شدنی نیستند...»؛ به عبارت دیگر ساختن دستورهایی که کاملاً بر قواعد ساخت گروهی تکیه داشته باشند امكانپذير است، ولى اين دستورها ساده نخواهند بور [SS 34] .



شکل ۱. گروهساخت

آن نوع جملاتی که چامسکی را از این مطلب مطمئن ساخت جملاتی بودند مثل:

- (3) The man hit the ball.
- (4) The ball was hit by the man.

در جملهٔ ۴ ساختن حالت مجهول از حالت معلوم جملهٔ ۳ به وسیلهٔ آن چیزی انجام می شود که چامسکی قاعدهٔ گشتاری می نامید و اسم گروه فعلی را به ابتدای جمله و گروه فاعلی را به انتهای جمله منتقل و was hit by را جانشین hit می کند. به لحاظ

صسوری یک گشتار دستوری (T) «روی یک زنجیره (یا مجموعهای از زنجیرههای) خاص با یک ساخت سازهای خاص عمل میکند و آن را به زنجیرهای جدید با یک ساخت سازهای اشتقاقی جدید تبدیل میکند» [44 SS]. چامسکی آن اوایل که روی زبان عبری کار میکرد و بعدها هنگام نگارش ساخت منطقی نظریهٔ زبانی اطمینان یافته بود که برای دستیابی به «تعمیمهای دارای اهمیت زبانی» که با دستورهای ساخت گروهی صرف فراهم شدنی نیستند وجود این نوع قواعد گشتاری ضروری است. در نتیجه برای توجیه این نوع دادهها فرض وجود سطح سومی از قواعد زبانی – گشتارها\* برا مطرح کرد و براساس این فرضیه تفاوت بین ساخت گروهی زیربنایی و ساخت این فرضیه تفاوت بین ساخت گروهی زیربنایی و ساخت گشتاری جدید را به عنوان ژرفساخت در برابر روساخت مشخص ساخت.

برای درک این تمایز برگردیم به محور گلایهٔ گودمن، یعنی حملات:

- (5) John is easy to please.
- (6) John is eager to please.

این جملات درظاهر شاید چنین به نظر برسند که ساخت سازهای بنیادی یکسانی دارند. ولی حال به این دو جمله توجه کنید:

- (7) It is easy to please John.
- (8) It is eager to please John.

از آنجا که اشتقاق جملهٔ دستوری (۷) به وسیلهٔ یک گشتار از جملهٔ (۵) امکانپذیر است، ولی اشتقاق (۸) از (۶) ممکن نیست، پس دو جملهٔ اصلی باید ژرفساختهای متفاوتی داشته باشند. چامسکی با ارائهٔ مثالهای فراوان از این دست توانست دلایلی قانعکننده برای پذیرش این نوع قاعدهٔ زبانی جدید، یعنی گشتارها، و مفهوم مرتبط سطوح زیربنایی و روبنایی توصیفهای زبانی به دست دهد، آن هم بر این اساس که آنها ارائهٔ دستور را فوقالعاده ساده میسازند.

اما احتمالاً مهمترین بحث در ساختهای نحوی فصل ۶ کتاب با عنوان «دربارهٔ اهداف نظریهٔ زبانی» است که او در آن مسئلهٔ بنیادی نظریهٔ زبانی را «مسئلهٔ توجیه دستورها» میداند [85 کا]. همانطور که قبلاً گفته شد هریس قبول داشت که روشهای تحلیلی زبانشناسی توصیفی رافع مسئلهٔ عدم منحصربه فردبودن \*\* دستورها، یعنی امکان ارائهٔ راههای بدیل، ولی ناهمساز، برای مشخص کردن جملات دستوری زبان له نیست. چامسکی هنگام کار بر روی ساخت منطقی نظریهٔ زبانی به نیست. چامسکی هنگام کار بر روی ساخت منطقی نظریهٔ زبانی به

<sup>\*</sup>On the Goals of Linguistic Theory

<sup>\*\*</sup> non-uniqueness

این مسئله اندیشیده بود و سرانجام آن را موردی خاص از مسئلهٔ کلی تر انتخاب نظریه در علم در نظر گرفت که گودمن و کواین دربارهاش اندیشیده بودند. به اعتقاد کواین انتخاب نظریه در علم به واسطهٔ شواهد فراهم آمده از طریق مشاهدات تجربی همواره دچار تعین ناقص است و ازهمین رو نمی شود توضیح داد که چرا دانشمندان نظریههای خود را فقط به وسیلهٔ شواهد فراهم آمده از طریق روشهای استقرایی میپذیرند، زیرا همواره برای محدودکردن دایرهٔ انتخاب نظریه به چیز دیگری نیاز است؛ چیزی مثل مقولهٔ سادگی^. انتقاد گودمن از استقرا این نظر را تقویت میکند، زیرا نشان میدهد چطور مشاهدات یکسان را میتوان مؤید فرافکنی محمولهای متفاوت \_سبز در یک مورد، و آبز \*\* در مورد دیگر ــان موارد مشاهدهشده به موارد مشاهدهنشده تفسیر کرد.<sup>۹</sup> چامسکی از قرار معلوم این انتقاد کلی از تجربهگرایی منطقی را پذیرفت و به این باور رسید که «... گزینش بهترین فرضیه در علوم تجربي نهتنها در ابعاد محلى دچار تعين ناقص است، يعني به واسطهٔ نمونه هایی خاص از داده های اصولاً در دسترس، بلکه در ابعاد جهانی نیز چنین است؛ یعنی حتی به فرض درنظرگرفتن

#### \* underdetermined

\*\* grue صفتی ساختگی که نلسون گودمن برای تشریح آنچه معمای جدید استقرا می خواند از تلفیق دو واژهٔ green (سبز) و blue (آبی) وضع کرد. ــم.

"تمامى دادهها" فرضيههاى گوناگونى وجود دارد كه با آن دادهها سازگارند» [LSLT, p. 351]. ازهمین روست که او در ساختهای نحوی بر لزوم «تعیین معیار انتخاب دستوری درست برای هر زبان» تأکید کرد [SS 49] و به فکر ایجاد یک روال ارزیابی کلی متشکل از مقولهای کاملاً معین و مشخص به اسم سادگی افتاد که امکان ارزیابی دستورهای پیشنهادی مختلف را به زبانشناس بدهد. او مراقب بود که میان هدف معطوف به ایجاد مقولهٔ «سادگی زبانی» و اهداف دشوارتر و احتمالاً غیرممکن معطوف به ایجاد یک روال کشف یا یک روال تصمیمگیری " برای دستورها مرز روشنی ترسیم کند و خاطرنشان میسازد که «در كمتر حوزهاى از علم واقعاً مىشود براى انتخاب از ميان چندين نظریه که جملگی با دادههای در دسترس سازگارند یک روش کلی عملی ماشینی به دست داد» [53 SS]. بااین حال چامسکی با عطف توجه خود به حتى هدف فروتنانهٔ ايجاد مقولهاى دقيق به اسم سادگی زبانی درواقع نخستین گام را به سوی خردگرایی و فرضيهٔ ذاتی بودن برداشته بود.

# انتقاد از رفتارگرایی

دومین گام را او چند سال بعد و زمانی برداشت که نقدی گزنده

بر کتاب بلندپروازانه، ولی از دید چامسکی پرخطای، روانشناس رفتارگرای برجستهٔ امریکایی، بی. اف. اسکینر، به چاپ رساند. اسکینر در کتاب رفتار کلامی تلاش داشت نظریهٔ یادگیری خود را که بر مفاهیمی چون محرک، تقویت، عادت، شرطیسازی و پاسخ استوار بود و بهمنظور تبیین صورتهای نسیتاً سادهٔ یادگیری در حیوانات ساخته شده بود در خدمت توضیح و حتی كنترل صورتي پيچيده از رفتار انسانها، يعنى استفاده از زبان، بگیرد. چامسگی در نقد خود استدلال کرد که تلاش اسکینر برای به خدمت گیری مفاهیم تبیینی نظریهٔ یادگیری رفتارگرا به منظور تبیین زبان انسانی این اصطلاحات را از هرگونه معنای معینی تهی میسازد، زیرا «اگر اصطلاحات او را به معنای واقعیشان بگیریم توصیف مربوطه تقریباً هیچ جنبهای از رفتار کلامی را پوشش نمس دهد و اگر معنای مجازی آنها را در نظر بگیریم توصیف مربوطه هیچ مزیتی بر دیگر صورتبندیهای سنتی گوناگون ندارد.» ۱۰ استدلالهای مفصل او در رد اجزای گوناگون نظریهٔ اسکیس، گرچه جداجدا نیز تأثیرگذار و قانعکنندهاند، در پرتو نکتهٔ جامع تری ارائه می شوند که چامسکی در ابتدای مقالهاش برآن تأكيد مي كند وآن نامعقول بودن اين تصور است که به وسیلهٔ روابط کارکردی ساده بین رویدادهای بیرونی، یعنی محرک و پاسخ، که در نظریهٔ یادگیری رفتارگرا ارائه میشود مستوان رفتار پیچیدهای مانند یادگیری زبان در

انسانها را تبیین کرد. اسکینر مدعی بود که نشان داده نقش موجود زنده بی اهمیت یا بسیار کم اهمیت است، ولی چامسکی در یاسخ گفت «با مطالعهٔ دقیق این کتاب (و تحقیقی که مبنای آن است) آشکار می شود که این قبیل ادعاهای شگفتانگیز و گزاف به هیچروی موجه نیستند.» بلکه به گفتهٔ او «طبعاً انتظار میرود که برای پیشبینی رفتار یک موجود (یا دستگاه) پیچیده علاوه بر اطلاعاتی دربارهٔ تحریک بیرونی به دانشی دربارهٔ ساختار درونی آن موجود و روشهای مورد استفادهٔ آن موجود براي يردازش اطلاعاتِ واردشده و تنظيم رفتار خود نیز نیاز باشد. این خصایص موجود زنده بهطورکلی محصول پیچیدهٔ ساختار فطری آن موجود، سیر رشد آن که به صورت ژنتیکی تعیین می شود و تجربه های گذشتهٔ آن موجود است.» مشاهده میشود که در همین مراحل اولیه نیز چامسکی یادگیری زبان را عملی میدانست که به وسیلهٔ نوعی نظام يردازش اطلاعات بايك ساختار فطرى پيچيدهٔ خاص انجام مى شود.

نقد و بررسی نظریهٔ اسکینر علاقهٔ چامسکی به مسئلهٔ فراگیری زبان را تقویت کرد. در نظریهٔ اسکینر از هر گونه توضیع پذیرفتنی دربارهٔ دانش زبانی و بهطور خاص آن چیزی که چامسکی نحو مینامید نشانه ای دیده نمی شد؛ یعنی آن بخش از دانش زبانی سخنگو که او را قادر می سازد که ساختارهای

تعداد نامحدودی از جملات را تشخیص دهد و آن ساختارها را با الكوها و معانى درست مطابقت دهد، مثلاً آن دانش زبان فارسى که الآن دارید از آن استفاده میکنید تا زنجیرهها یا نمادهایی را که هماکنون دارند از برابر چشمانتان عبور میکنند و این جملهٔ بسیار طولانی را میسازند رمزگشایی کنید. چامسکی، همانطور که دیدیم، به این باور رسیده بود که دستورهای زایشی یا زایا مجارتاند از دستگاههایی برای زایش مجموعه جملات دستوری زبان ۱، برخوردار از سادگی که به تشخیص تعمیمهای دارای اهمیت زبانی کمک میکند. اما در این مقطع تعمق دربارهٔ مسئلهٔ تبیین یادگیری زبان او را به این نتیجه رساند که «کودکی که زبانی را می آموزد به یک معنا دستور آن زبان را بر پایهٔ مشاهدهٔ جملات و ناجملات (یعنی تصحیحهای اجتماع كلامى) براى خودش ساخته است. بررسى توانايى واقعى و مشاهده شدهٔ سخنگو در تشخیص جملات از ناجملات، سردرآوردن از ابهامات و غیره بهواقع ما را مجبور به این نتیجهگیری میکند که این دستور ماهیتی فوقالعاده پیچیده و انتزاعی دارد و کودک موفق به انجامدادن آن چیزی شده که از منظر صورى دستكم بهمنزلهٔ شكل قابل توجهي از نظريه سازى است.» ضمن اینکه این عمل «در مدت زمانی فوقالعاده کوتاه

#### ٤٠ فلسفة چامسكي

انجام می شود، تا حد زیادی ربطی به هوش ندارد و همهٔ کودکان آن را به صورتی مشابه انجام می دهند.» این واقعیات نشان می دهد (و البته ثابت نمی کند) که «انسان ها به نوعی برای این کار به طور خاص طراحی شده اند و به یک توانایی داده پردازی یا نفرضیه پردازی ناشناخته و پیچیده مجهزند.» بدین ترتیب این دو مسئله، یعنی مسئلهٔ روش شناختی محدود کردن دایرهٔ انتخاب نظریه در زبان شناسی و مسئلهٔ تبیین یادگیری زبان به هم نزدیک شدند و سرانجام زمانی که چامسکی استلزامات نظری «نظیر روانی» را در نظریهٔ دستور خود پیاده کرد به هم پیوند خوردند.

# نظرية معيار

برای پیگرفتن «چرخش چامسکیایی» فهم ابهام نظام مندی که چامسکی عمداً در این گفته گنجانده ضروری است: دستور زبان L اساساً نظریهای دربارهٔ زبان لاست. اگر معنای تحتاللفظی این جمله را بگیریم اصطلاحات دستور و نظریه به آن نظامهایی از قواعد صوری آشکار اشاره دارند که زبان شناسان حرفهای برای توصیف ساختار زبانها به کار میبرند. اما از حدود سال ۱۹۶۰ تا حدود سال ۱۹۶۰ تا حدود سال ۱۹۶۰ تا حدود سال ۱۹۶۰ تا معروف شده، جامسکی این اصطلاحات را در اشاره به دانش درونی زبان سخنگو یا توانش

زبانی او نیز به کار می گیرد. توانش یا دانش دستور با کاربست زبان یا کنش فرق دارد، همانگونه که دانستن یک نظریهٔ علمی، مثلاً شیمی آلی، با استفاده از آن دانش برای انجام پیشبینیهایی در موارد خاص یا تولید ترکیبات مفید متفاوت است. توانش زبانی مفهومی است آرمانی و منتزع از گفتار عملی، با این تلقی که «شرایطِ بی ارتباط با دستور مانند محدودیتهای حافظه، حواسپرتی، منحرف شدن توجه، و علاقه و خطا (چه اتفاقی چه عادی) در به کارگیری دانش زبان در کنش واقعی، تأثیری بر آن [دستور] ندارد» [ATS 3]. بنابراین یک نظریهٔ مربوط به توانش سخنگو تنها بخشی از یک نظریهٔ کامل مربوط به استفاده از زبان است، اما بخش بسيار تعيين كنندهٔ آن، چون به اين واقعیت بنیادی دربارهٔ رفتار زبانی مربوط میشود که «سخنگو بر اساس تجربهای محدود و کمابیش تصادفی از زبان می تواند گفته هایی تولید کند که هم برای خودش و هم برای سایر سخنگویان جدید باشد، اما شنوندگان آنها را بی درنگ گفته هایی متعلق به زبان موردنظر تشخیص دهند» [LSLT 113]. در دستورهای زایشی ـ گشتاری\* تجسم این توانایی را در استفاده از قواعد بازگشتی \*\* می توان دید؛ مانند قاعده ای که به ما امکان

<sup>\*</sup> transformational generative grammars

<sup>\*\*</sup> recursive rules

میدهد صفاتی مثل very را در عباراتی مانند عبارت زیر تکرار کنیم:

This is potentially a very, very, very, very, very,... etc., long sentence.

این جنبهٔ خلاقانهٔ زبان این تصور را یکسر نامعقول میسازد که در یادگیری یک زبان تنها کاری که شخص انجام داده جذب مجموعه جملاتی بوده که در معرضشان قرار گرفته است. بلکه باید گفت زبان آموز «همچنین از این مجموعه جملات الگوی ساختاری مشخصی را بهنوعی منتزع کرده و آموخته؛ الگویی که این جملات با آن جورند و او می تواند با ساختن جملات جدید سازگار با این الگوی ساختاری عناصر جدیدی به نخیرهٔ زبانی اش اضافه کند.» توانش زبانی، مثل نظریه، شخص را قادر می سازد که از آنچه مشاهده شده «فراتر برود». توانش آن «نظریهٔ تلویحی» زبان است که سخنگویان بهنصوی آموخته اند و همان چیزی است که چامسکی هنگام به کاربردن این اصطلاح به معنای روان شناختی اش از آن با عنوان «دستور زبان لی یاد

پیشتر دیدیم که دیدگاه چامسکی دربارهٔ نظریهها تحت تأثیر انتقادهای گودمن و کواین از تجربهگرایی منطقی بود. بهخصوص چامسکی این نظر را قبول داشت که هرگز با تجربه نمی توان نظریهای علمی را به شکلی قطعی به نظریهٔ علمی دیگر ترجیح

داد. این واقعیت کلی دربارهٔ نظریهها به «برهان کمبود محرک» \* هم معروف است. براساس دیدگاه خردگرایانهٔ چامسکی دربارهٔ دانش، توضیح توانایی انسانها در ایجاد آن نوع نظامهای غنی و پیچیدهٔ دانش معمولی که از آنها برخوردارند، از قبیل توانش زبانی، بر یایهٔ این فرض که انسانها آن نظامها را به نحوی از شواهد تجربي محدود و ناقص استنتاج ميكنند غيرممكن است. برای حل این مسأله که جیمز مگیلوری ۱۱ آن را «مسئلهٔ افلاطون» مىنامد (بر اساس حكايت معروف آن غلامكِ مكالمهٔ منون۱۲ كه هندسه را «ذاتاً بلد بود») چامسکی به این فرضیه رسید که کودکان از همان بدو تولد به چیزی مجهزند که مانند یک نظریهٔ فطری زبان عمل می کند و ساختار بنیادی همهٔ زبانهای انسانی را تعیین می کند. احتمالاً او چند نظر دیگر را هم دربارهٔ نظریهها قبول داشت: مثل این نظر که مشاهده بهنوعی «نظریهسیاد» \*\* است، به این معنا که شخص باید نوعی نظریه یا فرضیهٔ پیشینی دربارهٔ آنچه در جستجوی آن است داشته باشد تا آن را ببیند؛ و این نظر که هیچ نوع «منطق کشفی» وجود ندارد که دانشمندان را قادر سازد که به مدد روالی ماشینی به حقیقت اشیا پی ببرند. آرای مبتنی بر شعور عام دیگری هم دربارهٔ ماهیت نظریهها

<sup>\*</sup> poverty of the stimulus argument

<sup>\*\*</sup> theory-dependent

هست که چهبسا بر شکلگیری تفکر او در آن زمان بی تأثیر نبودهاند، مثل این آرا: نظریهها دربارهٔ انواع خاصی از اشیا یا وقایع هستند، مثلاً دربارهٔ عامل بیماری ایدن، نه دربارهٔ «اشیا بهطورکلی»؛ نظریهها گاه باعث می شوند دید ما به اشیا عوض شود، مثلاً «برآمدن خورشید» تبدیل می شود به «چرخش زمین»؛ نظریهها متشکل اند از فرضیه هایی که از مرز مشاهدات مستقیم فراتر می روند، مثلاً: «جهان پر است از مادهٔ سیاه»؛ و اینکه نظریه ها گاه تلویحی یا ناخود آگاهند، مثلاً «آدم نمی تواند چیزی را که هیچ وقت نداشته از دست بدهد.» (که شاید نکته ای باشد که به آن معتقدید، ولی هیچگاه به این صراحت بیانش نکرده اید).

چامسکی با بیان این جمله که دستور زبان L اساساً نظریهای دربارهٔ زبان L است میخواست قیاسی صورت دهد بین کار زبان شناس در ساختن دستور زبان و کار کودک در یادگیری زبان اول و هر دو را کارهایی از سنخ «نظریهسازی» میدانست. ولی این قیاس واقعاً چقدر درست است؟ زبانشناس برای یادگیری آنچه تعمیمی ارزشمند دربارهٔ زبانِ مورد مطالعهاش محسوب میشود باید روندی طاقتفرسا و طولانی از «گمانهزنی و گمانهشکنی» را طی کند، درحالی که کودک بیهیچ یا اندکی آموزش آشکار و در مدت زمانی فوقالعاده کوتاه بر دستور زبان اولی که در معرضش قرار میگیرد تسلط مییابد. چنین قیاسی ظاهراً وارد نیست، زیرا کودکان در فراگیری

دستور زبان L قطعاً موفق می شوند (به معنای روان شناختی) درحالی که زبان شناس در ساختن دستور زبان L شاید موفق شود، شاید نشود (به معنای علمی). اما از دیدگاه چامسکی این تفاوت نه تنها قیاس موردنظر را از اعتبار ساقط نمی کند، بلکه به انگیزهٔ اصلی طرح «فرضیهٔ فطری بودن» بدل می شود: ۱۳

واضح می نماید که فراگیری زبان مبتنی است بر پی بردن کودک به آنچه از منظر صوری نظریه ای است ژرف و انتزاعی دستور زایای زبان او که بسیاری از مفاهیم و اصول آن ارتباط چندانی با از سرگذراندن سلسله ای طولانی و پیچیده از مراحل شبه استنتاجی ناخود آگاه ندارد. با در نظرگرفتن ماهیت دستور فراگرفتهشده، کیفیت نازل و دامنهٔ بسیار مصحدود داده های در دسترس، یک دستی اعجاب آور دستورهای به دست آمده و عدم وابستگی آنها به هوش، انگیزش و وضعیت عاطفی، آن هم در گستره ای وسیع از تنوع و گوناگونی، نمی توان انتظار داشت که بخش عمدهٔ ساختار زبان را موجودی بتواند بیاموزد که در ابتدا هیچ اطلاعی از زبان را موجودی بتواند بیاموزد که در ابتدا هیچ اطلاعی از زبان را موجودی بتواند بیاموزد که در ابتدا هیچ اطلاعی از ماهیت کلی آن ندارد. [ATS 58]

به عبارت دیگر، برای توضیح فراگیری زبان اول، اگر فرض کنیم آنچه فراگیری می شود نوعی «نظریه» است، نامعقول نیست

اگر این فرضیه را مطرح کنیم که کودکان دارای نـوعی دسـتگاه فراگیری زبان ( LAD) فطری و نوع ـ ویژهاند که برای یادگیری «دستورزبان L» بهنوعی آن را به کار میاندازند. دستگاه فراگیری زبان (LAD) همان کارکردی را برای کودک دارد که روال کشف برای زبانشناس (اگر اصلاً کارکردی برای روال کشف متصور باشد)، چون روش قابل اعتمادی برای رسیدن به «دستور زبان L» برمبنای قرارگیری در معرض پیکرهای از گفته های زبان L فراهم می کند. زبان شناس هیچ تصور اولیه ای دربارهٔ ماهیت این دستگاه ندارد، اما منطقاً میتواند بپذیرد که این دستگاه برای همهٔ زبانهای طبیعی به یک نسبت خوب عمل می کند، چون کودکان را به یادگیری موفقیت آمیز دستور هر زبان طبیعیای که در اوان کودکی در معرضش قرار میگیرند قادر میسازد. بسیار بعید است که میان گونههای انسانی، از لحاظ ساختار این استعداد فطری خاص چندان تفاوتی باشد، چون مثلاً کودک ژاپنی تباری که در لندن بزرگ شود انگلیسی یاد میگیرد و کودک انگلیسی تباری که در ژاپن بزرگ شود ژاپنی می آموزد. برای توضیح این واقعیات پایه معقول مینماید اگر تصور کنیم که دستگاه فراگیری زبان دارای نوعی طرح شناختی کلی برای همهٔ زبانهای انسانی است.۱۴

<sup>\*</sup> language acquisition device

این شیوهٔ استدلال چامسکی را ناچار کرد به کار تعیین نوعی ملاک سادگی زبانی برای انتخاب یک دستور زبانی از میان دستورهای زبانی پیشنهادی، به چشم جستجوی اصول یک دستور همگانی شنگاه کند. در چارچوب نظریهٔ معیار (که از جنبههای نظریهٔ نحو<sup>۱۵</sup> به این سو مطرح شد) هدفِ معطوف به ایجاد یک سنجهٔ ارزیابی بازتعریف و تبدیل میشود به هدفِ معطوف به کشف همگانیهای زیان \*\*، یعنی «فرضهای عام دربارهٔ طبیعت زبان... که از آنها بتوان ویژگیهای خاص دستور هر زبان را استنتاج كرد» [ATS 46]. دستور همكاني [UG] عبارت است از «نسظامی از اصسول، شسرایط، و قواعد که اجزا یا خصوصیات همهٔ زبانهای انسانیاند، آن هم نه فقط بر حسب تصادف بلكه برحسب ضرورت ـ البته منظور ضرورت زيستي است نه ضرورت منطقی» [29 RL]. از آنجا که دستور همگانی بیانگر «گوهر زبان انسانی» است میتواند در حکم توصیفی هم باشد از آنچه «یادگیری زبان باید به آن دست یابد» و بدین ترتیب سرنخی برای فهم ساختار دستگاه فراگیری زبان به دست خواهد داد. به خصوص اینکه اگر برای ساده سازی بحث فرض را بر این بگذاریم که یادگیری زبان آنی انجام میگیرد، آنگاه هر «فرضیهٔ فطری بودنی» که به ساختار دستگاه فراگیری زبان

انسانی مربوط باشد متشکل خواهد بود از «اصول تحلیل مقدماتی و پیشانظریهایِ دادهها بهمثابه تجربه ...؛ خصوصیات دستور همگانی که تعیینکنندهٔ ماهیت آن چیزی است که فراگرفته می شود ... و چه بسا اصول دیگر» [34]. بدین ترتیب چامسکی این فرضیه را مطرح کرد که رویارویی اولیّهٔ کودک با یک زبان قاعدتاً بر نوعی «نظریهٔ زبانِ» فطریِ پیشینی متکی است و نیز اینکه اصول دستور همگانی را می توان خصوصیت فطری دهن انسان تعبیر کرد.

بااینهمه او تأکید میکند که چنین فرضیهٔ به غایت آرمانی ای تنها سرآ غازی برای پژوهشهای بیشتر است، چون اصلاً شاید مشخص شود که لازم است در این فرض که فراگیری زبان آنی است بازنگری صورت گیرد و در نتیجه مجبور شویم این فرض را که برخی خصوصیات دستور همگانی در مرحلهٔ آغازی وجود دارند اصلاح کنیم. همچنین شاید مشخص شود که دستگاه فراگیری زبان تنها می تواند به کمک دیگر قوای ذهن عمل کند، مانند قوای سازندهٔ «درک مبتنی بر شعور عامِ» ما از جهانهای طبیعی و اجتماعی. درواقع راههای زیادی برای ابطال فرضیهٔ پژوهش آغازی وجود دارد؛ همین بس که همهٔ اینها مستلزم انواع خاصی از شواهد تجربی است. پس این هم نمونهٔ

commonsense understanding

دیگری است از اتکای روششناسی علمی چامسکی بر رسانیدن صورتبندی دقیق، ولی ناکارآمد به نتیجه ای غیرقابل قبول. او درواقع با این کار جامعهٔ علمی را به تلاش برای اثبات درستی یا نادرستی نظراتش دعوت کرد. دعوتی که بسیاری از پژوهندگان پذیرای آن شدند و بدین طریق انقلابی علمی در زبانشناسی و حوزههای وابسته پدید آوردند. ۱۶

از این نظر مهمترین نقش چامسکی در زبانشناسی و حوزههای تحقیقاتی وابسته را میتوان طراحی یک برنامهٔ پژوهشی\* دانست؛ برنامهای که مطالعهٔ زبان و ذهن را بتوان در چارچوب آن به سوی کسب بینشهایی عمیق و مهم دربارهٔ ماهیت خاص استعداد شناختی انسان پیش برد. بیشتر حوزههای علوم اجتماعی در قرن بیستم متأثر از تجربهگرایسی منطقی در فلسفه، رفتارگرایی در روانشناسی و توصیفگرایی در زبانشناسی بودند؛ نگرشهایی که بنیان همگیشان بر آن بود که مطالعهٔ ذهن انسان نه امکان دارد و نه ارزش علمی. پیشنهادهای چامسکی برای ایجاد «علم ذهن» \*\* با استفاده از بررسی دستورزبان بهمثابهٔ نقطهٔ ورود برای بسیاری از بررسی دستورزبان بهمثابهٔ نقطهٔ ورود برای بسیاری از پژوهشگران گزینهای جدید و چالشی فکری به شمار میرفت.

گاه ادعا میشود که فعالیتهای چامسکی در دهـهٔ ۱۹۶۰

«انقلابی علمی» در زبانشناسی و روانشناسی به وجود آورد، اما خود چامسکی با آن تواضع خاص خود در تأیید این ادعاها احتیاط به خرج میدهد<sup>۱۷</sup> و به جای طرح ادعای بدیع یا انقلابی بودن دیدگاههایش دربارهٔ دستور همگانی و فطری بودن با استناد به تاریخ فلسفه و زبانشناسی استدلال میکند که دیدگاههایش را درواقع بهتر است احیای آرایی دانست که چندین قرن وجود داشته، ولی فلسفه و علم در قرن بیستم آنها را تا حد زیادی فراموش کرده بود.

# زبانشناسی دکارتی

نظریهٔ «انقلابی» چامسکی همچون تیری بود که بر قلب پارادایم تجربهگرایی حاکم بر دههٔ ۱۹۵۰ نشست. از دید اکثر پژوهشگرانِ این دوره «دلیلی برای تردید در این اعتقاد لنرد بلومفیلد، برتراند راسل، و بهطورکلی زبانشناسان، روانشناسان، و فیلسوفان اثباتگرا وجود نداشت که بهزودی چارچوب روانشناسیِ مبتنی بر محرک و پاسخ تا آنجا گسترش خواهد یافت که تبیینی قانعکننده و رضایت بخش برای اسرارآمیزترین تواناییهای انسان به دست خواهد داد» [2 LM]. توسعهٔ فناوری کامپیوتر و نظریهٔ اطلاعات نیز به خیلیها باورانده بود که فقط چند قدم تا «ترجمهٔ ماشینی» گفتار انسان باقی است. اما در پایان این دهه اعتماد به این رویکرد تجربهگرایانه به مطالعهٔ دانش انسانی رو

به کاستی گذاشت و چامسکی با نشاندادن ناکارآمدی این رویکرد سهم عمدهای در این جریان داشت. اما خود چامسکی در اینباره میگوید «به نظرم اتفاقی را که در دههٔ ۱۹۵۰ افتاد می توان نوعی هم آمیزی و تلاقی دانست بین نظراتی با رنگوبوی سنتی که مدتها فراموش شده بودند و دریافتی نو که امکان آن را به وجود آورد که لااقل به برخی از مسائل سنتی به شیوه هایی جدی تر از قبل نگاه شود» [PP 8].

چامسکی خاطرنشان میکند که «من تا اوایل دهه ۱۹۶۰ در زمینهٔ تاریخ اندیشه دست به قلم نبردم.» ۱۸ اما به محض آغازکردن این کار سوایق تاریخی رویکردش را در تفکر پیشینیان یافت؛ در فلسفهٔ افلاطون ( ۲۷۰-۳۴۲ ق.م.) که معتقد بود دانش بهیادآوردن است؛ در آثار رنه دکارت (۱۵۹۶-۱۶۵۰) ریاضی دان و فیلسوف بزرگ قرن هفدهم؛ در آثار پیروان دکارت مانند دستوریان پورت رویال؛ و در اندیشههای ویلهلم فون هومبولت<sup>۱۹</sup> (۱۷۶۷–۱۸۳۵) زبانشناس قرن نوزدهم و چارلز سندرز يرس ۲۰ (۱۸۲۹–۱۹۱۴) فيلسوف عملگراي امريكايي. جدی شدن علاقهٔ چامسکی به رهگیری تبار تاریخی آن نوع خردگرایی که مورد توجه او بود به سال ۱۹۶۴ برمیگردد که عضو شورای انجمنهای فرهیختگان امریکا بود و نشانههای این علاقه را می توان در سخنرانی های او در همان سال در دانشگاه پرینستون مشاهده کرد. مطالعات او دربارهٔ تاریخچهٔ

آرا و نظرات خردگرایان در خصوص زبان انسانی و دانش انسانی بعداً در کتاب زبان شناسی دکارتی: بابی در تاریخ تفکرات خردگرایانه ۲۱ (۱۹۶۶) منتشر شد و پس از آن بخشهایی از این پژوهش تاریخی در بسیاری از نوشتههایش آمد.

از دلایل جلب توجه چامسکی به افکار دکارت عالقهٔ آن اندیشمند به پدیدهٔ خلاقیت انسانی بود. دکارت امکان تبیین یا پیشبینی فعالیتهای ذهنی انسان، بهخصبوص استفاده از زبان و إعمال اراده را به وسيلهٔ قوانين مكانيكي مردود ميدانست. چامسکی از کشف محدودیتهای تبیین فیزیکی توسیط دکارت با عنوان «نخستین انقلاب شناختی» یاد میکند. مثلاً دکارت مىنويسىد «اين واقعيتِ بس در خور ملاحظهاى است كه آدمى، هرچقدر زایل عقل و کندذهن و حتی سبفیه، می تواند کلمات را کنار هم چیده کلامی بهر ابراز مافی الضمیر خویش بسیازد، حال آنکه حيوان، هرچقدر كامل و برخوردار از بهترين شرايط، از انجام این معنی عاجز است» [CL 116-117]. از دید دکارت جیوانات دیگر جز انسان چیزی نیستند جن «آلتهای خودکار» که رفتارشان اصولاً بر همان اساس قابل توضیح است که رفتار ماشینها و درواقع همهٔ اشیای فیزیکی، یعنی به وسیلهٔ قوانین فیزیکیای که فرض را بر این میگذارند که همهٔ نیروها از راه تماس منتقل می شوند. اما دکارت می گوید که توانایی های انسان برای «اندیشیدن»، «تصمیمگیری» و استفادهٔ خلاقانه از زیان را

نمی توان به این شیوه توضیح داد. تبیین این توانایی های خاص انسان از دید دکارت مستلزم اعتقاد به وجود «تصورات فطری» است که در «نفس» غیرمادی یا به اصطلاح res cogitans منزل دارند؛ «شیء اندیشنده»ای که به باور او و پیروانش به کل جدای از جسم فیزیکی است.

البته چامسکی ثنویت متافیزیکی دکارت را قبول ندارد و معتقد است کیه آن «تصورات فطری» که زبان انسانی را امکانپذیر می سازند در ساختار زیستی یا بیولوژیک ما جای دارند و به نوعی داخل مغز ما سیمکشی شدهاند، گرچه اعتقاد دارد که روان شیناسی دکارتی، حتی «با وجود همهٔ ضعفها و کاستی هایش ویچثی است که باید جدی اش گرفت» [7 LM]. این بحث از آن رو چوی است که دلالت بر این واقعیت دارد که برخی خصوصیات قلهرو شناختی انسان، از قبیل خلاقیت، رهایی از شربه گرایانی و پیچیدگی را نمی توان با اصول یادگیری «تجربه گرایانی» تبیین کرد. چامسکی از این نظر با دکارت هم عقیده است که «چین خلاقانهٔ استفادهٔ معمولی از زبان یکی از عوامل بنیادین متمایز گینندهٔ زبان انسانی از هر گونه نظام شناخته شدهٔ ارتباطی در هیان حیوانات به حساب می آید» [LM 100].

اما جنبهٔ دیگری از «دکارتگرایی» جامسکی هم هست که کمتر دربارهاش اظهارنظر شده و آن استفادهٔ او از روشهای صوری و دیانی و مفروضات آرمانی کننده است که یادآور

همان فنون و مفروضاتی اند که دکارت در آثار معروفش دربارهٔ روش علمی یعنی گفتار در روش ۲۲ (۱۶۳۷) و قواعدی برای هدایت ذهن ۲۳ (۱۶۲۸) به آنها پرداخته است. دکارت معتقد بود که ذهن آدمی را خداوند به «فروغ طبیعی خرد» مجهز کرده و آدمی به مدد آن می تواند به معرفتی معتبر از جهان طبیعی نایل شود. بااین حال ما باید راه استفادهٔ صحیح از این موهبت ذاتی را که به «شبعور عام دكارتي» نيز معروف است بياموزيم و اين كار هم نیازمند پیروی از برخی قواعد مربوط به روش است. از جملهٔ مهمترین قواعدی که دکارت توصیه میکرد میتوان به این موارد اشاره کرد: در تحقیق دربارهٔ هر مسئلهٔ پیچیدهای کار را باید با تقسیم مسئله به بخشهای سادهتر شروع کرد و ابتدا مسائل ساده را حل کرد و بعد به سراغ مسائل پیچیدهتر و دشوارتر رفت؛ از اصطلاحات نظری کلیدی باید تعاریف دقیق به دست داد؛ و تلاش کرد تا حد امکان از روشهای ریاضی و صبوری استفاده شود. چامسکی بعدها در نظریهپردازیهایش دربارهٔ استعداد علمسازی انسان از وجود نوعی فهم شهودی از «سادگی» یا «طبیعی بودن مفاهیم» شنخن می گوید که راهنمای ساختن نظریهٔ علمی است و شامل اصولی است همچون کمکوشی \*\*، تقارن، و حشونبودن \_ خویشاوند امروزی شدهٔ شعور عام دکارتی. ۲۴

چامسکی به ییروی از این توصیهٔ روششناختی پیوسته بر امکان پیشرفت در بررسی علمی زبان و ذهن در چارچوب برخی «انتزاعها» یا مفروضات آرمانی کننده تأکید کرده؛ مانند فرض امکان بررسی توانش جدای از کنش، یا فرض امکان بررسی مــؤثر نــحو (بــه مـعنای درونگرایانهٔ وسیع آن) جدای از معناشناسی (یعنی مطالعهٔ ارتباط زبان با جهان)، یا فرض امکان آنی دانستن یادگیری زبان، و از این قبیل. اینها را چامسکی «فرضیههای کاربردی»ای میداند که فقط براساس «موفقیت حاصل شده هنگام استفاده» [LM 111] توجیه شدنی اند. او معتقد است که این مفروضات آرمانی کننده فعلاً توجیه پذیرند، زیرا «نتایج فراوان کاملاً روشن و دقیقی بر پایهٔ این انتزاع[ها] به دست آمده است.» اما اصلاً انكار نمىكند كه شايد درنهايت مجبور شویم برای حصول پیشرفتهای بیشتر در زمینهٔ بررسی زبان و ذهن آنها را وانهیم [LM 112]. این روش، یعنی حداکثر بهرهبرداری از نظریهای دقیق، ولی ناکارآمد، برای کشف دلایل ناکارآمدی آن، از محورهای اصلی رویکرد چامسکی به علم است و به کمک آن به دلایل عبور زبانشناسی از یک سلسله مراحل که فیلسوفان علم به آنها «چرخشهای تدریجی مسئله» میگویند پی میبریم؛ مراحلی که از نظریهٔ معیار در دهههای ۴۰ و ۷۰ آغاز میشود و به رویکرد اصول و پارامترها در دههٔ ۱۹۸۰ و سپس برنامهٔ کمینهگرا شدر دههٔ ۹۰ میانجامد.

و: کار شما خیلی دکارتی است، نه؟ منظورم به طور مشخص رویکرد روششناختی شما به علم است.

چ: همهاش دکارتی است. نه فقط در زمینهٔ روشها. حتی نتیجه گیریها هم دکارتی است. فرض بگیرید مظلاً دریافت دکارتی از نحوهٔ سازمانیافتگی ذهن. درست است که فیزیک او خیلی سریع فروپاشید، ولی آن روانشناسی و آن چیزی که تبدیل شد به نوروفیزیولوژی، اینها به قوت خود باقی است و نسبتاً صحیح به نظر می رسد.

و: ولی من منظورم روشهای دکارتی بود، قواعدش برای هدایت ذهن، تقسیم یک مسئلهٔ پیچیده به بخشهای ساده تر، اینکه در وهلهٔ اول به مسائل ساده تر پرداخته شود، اینکه حتی المقدور از مدلهای ریاضی صوری استفاده بشود و از این قبیل، در مقایسه با مثلاً تلاش برای تقلیل همه چیز به فیزیک.

چ: خب علم یعنی همین. تقلیل کرایی که جزو علم نیست. اگر به

تاریخ علم نگاه کنید جسته گریخته به تقلیل برمیخورید، ولی نه آنقدرها. شیمی و فیزیک را در نظر بگیرید. تا دههٔ ۱۹۳۰ شیمی را نمی شد به فیزیک ربط داد و شیمی هیچ وقت به فیزیک کلاسیک تقلیل پیدا نکرد. اتفاقی که افتاد این بود که فیزیک مجبور شد به انقلابی شدید تن بدهد انقلاب نظریهٔ فیزیک مجبور شد به انقلابی شدید تن بدهد انقلاب نظریهٔ کوانتوم ـ تا بتواند با شیمی که تغییر نکرده بود یکی شود. همین قضیه در مورد بررسی ذهن هم می شود که اتفاق بیفتد. و: ولی این تصور خیلی عجولانه است که داریم به آنجا می رسیم که بتوانیم روان شناسی را به نوروساینس تقلیل می رسیم که بتوانیم روان شناسی را به نوروساینس تقلیل دهیم، نیست؟

چ: نه فقط عجولانه، بلکه احمقانه است. اگر به علوم دقیقه \*\*
نگاه کنید می بینید قضیه این طورها هم نیست. علوم پایه
یک به یک باید به شدت متحول شوند تا بتوانند با علوم سطح
بالا که تغییر نکرده اند یکی شوند.

و: با این حساب اگر این تجربه را به نوروساینس و روانشناسی شناختی منتقل کنید در آن صورت فکر میکنید که حتی قبل از اینکه به فکر تقلیل روانشناسی بیفتیم تحولی عظیم در شناخت ما نسبت به مغز رخ می دهد؟

چ: ببینید، در دههٔ ۱۹۲۰ اصلاً نمی شد پیشبینی کرد که شیمی

و فیزیک با هم مرتبط خواهند شد و چگونه. ضمن اینکه آنها حوزههایی هستند که به مراتب شناخته شده تر از اینها هستند. به چند قرن قبل تر هم برگردید همین است. آن موقع هم نمی شد پیشبینی کرد که نظریهٔ الکترومغناطیس به علم مکانیک تقلیل پیدا میکند. بعداً دیدیم که کرد، ولی آن موقع نمی شد پیشبینی کرد. در این موارد که عملاً هیچ چیز دربارهٔ مغز نمی دانیم. گمانه زنی می توانیم بکنیم، ولی زیاد فایده ندارد.

جای جای تاریخ علم پر است از نظریههای ردشده که با مطالعهٔ آنها می توان به نگاهی واقع بینانه رسید و فهمید که پیشرفت واقعی در زمینهٔ شناخت انسان چه اندازه دشوار است. چامسکی نیز در پژوهشهای تاریخی خود در زمینهٔ تاریخ زبان شناسی دستور پورت رویالِ رایج در سال ۱۶۶۰ را از نخستین گامها در جهت استوار کردن بررسی زبان بر اصول و مبانی دکارتی قلمداد کرده است. دستوریان پورت رویال علاقه مند به تدوین یک «دستور فلسفی» بودند که اصول زیربنایی مشتر کِ ساختار تعابیر در زبانهای محلی مثل فرانسه را آشکار کند و در نتیجه با سنت مدرسی که تقریباً فقط بر لاتین تمرکز داشت قطع پیوند کردند. چامسکی این دانشمندان را می ستاید که به اهمیت گروهها به عنوان اجزای کلیدی ساخت

دستوری پی برده بودند و بهنوعی از همان تمایز موردنظر خود او بین «ژرفساخت» و «روساخت» سخن میگفتند، از این نظر که بین جنبهٔ فیزیکی گفتار، الگوی آوایی، و آن معانی یا گزارههای زیربنایی بهگفتاردرآمده تمایز قایل بودند.

او همچنین آثار زبانشناس آلمانی، ویلهلم فون هومبولت، را مطالعه کرد که مانند دکارتی ها بر جنبهٔ خلاق کاربست زبان تأکید داشت و کسی بود که در اوایل قرن نوزدهم به تعمق در اینباره پرداخت که «استفادهٔ نامحدود از وسایل محدود» چگونه برای زبان ها ممکن است. اما فون هومبولت هرچند بهدرستی توضیح خلاقیت را مسئلهٔ کلیدی نظریهٔ زبانی تشخیص داد، واقعاً نظریهای برای توضیح این موضوع نداشت. اما به گفتهٔ چامسکی:

چ: ... این مسئله کلاً در مورد مسائل مربوط به انسان صادق است. هیچ نظریهای وجود ندارد. خیلی سخت است دیگر. نظریهها را در حوزههای خیلی باریک و محدودی میشود تولید کرد. حتی در فیزیک که الآن به حداقل پیچیدگی رسیدهایم، چنین کاری حالاحالاها شدنی نیست. به همین خاطر است که زبانشناسی نتیجهبخش است. آن هم در حوزههای خیلی خاص. مسئلهٔ خلاقیت را در نظر بگیرید. برگردیم سر این مسئله. این تصور هومبولتی را در نظر

بگیرید که داریم استفادهٔ نامحدود از وسایل محدود را بررستی میکنیم. ولی ما این مسئله را بررسی نـمیکنیم. ما داریم وسایل را بررسی میکنیم. استفاده را بررسی نمیکنیم كه. بررسى استفاده از وسايل نامحدود حالاحالاها شدني نیست. خیلی خیلی سخت است. هیچ نظریهای دربارهٔ استفاده وجود ندارد. همین طور است در مورد مثلاً روباتشناسی یا اینکه حرکت را چطور سازماندهی میکنید. مثلاً اینکه من چطور برای برداشتن فنجان دستم را دراز میکنم. الآن معلوم شده که این مسئلهٔ خیلی سختی است. سیکنال می رود به آرنج من؛ یک نوع برنامهٔ موضعی در کار است؛ خیلی پیچیده است. نظرات جالبی در این باره هست، مخصوصاً در مورد سوسکها. ولی اگر بپرسید که مثلاً سوسک چرا دارد سمت چپ میرود کسی نمیداند. حتی از این سؤالها هم نمیکنید. هیچ چارچوبی وجود ندارد که اصلاً بتوان این سؤال را در آن مطرح کرد. این اصلاً مسئلهای نیست که بدانیم چطور با آن برخورد كنيم.

چامسکی همچنین حین پژوهشهای تاریخیاش به مقالهای مهجور از عملگرای امریکایی، چارلز سندرز پرس، برخورد با عنوان «منطق گمانهزنی» ۲۵ که در آن بحث کرده که تاریخ علم نشان میدهد که باید نوعی «غریزهٔ گمانهزنی» ذاتی وجود داشته

باشد که انسانها را قادر میسازد گمانههای صحیحی دربارهٔ قوانین طبیعت بزنند: «ذهن بشر دارای نوعی سازش طبیعی برای تجسم انواع و اقسام نظریات صحیح است... اگر بشر از موهبت داشتن ذهنی متناسب با نیازهایش برخوردار نبود توان کسب هيج دانشي را نميداشت» [LM 91]. يرس اين قابليت استدلال برای رسیدن به بهترین فرضیه را «گمانهزنی» نام مینهد و آن را از «استقرا»ی صرف که به گفتهٔ او «هیچ نو آوری و ابتکاری در خود ندارد و فقط پیشنهادی را که قبلاً مطرح شده می آزماید» متماین میسازد. چامسکی پس از اطلاع از این نظر به این فکر میافتد که شاید بتوان یک «منطق گمانهزنی پرسی» درست کرد که استعدادهای ذاتی سازندهٔ هوش انسان، و در کنار آن محدودیتهای ذاتی آن، را توصیف کند. با پیگیری همین خط فکری بود که در دههٔ ۱۹۷۰ او یک برنامهٔ پژوهشی کلی برای توسعهٔ روانشناسی شناختی و تبدیل آن به یک علم ذهن واقعی پیشنهاد کرد.

## زبان و ذهن

همزمان با شکلگیری نظریهٔ معیار رفته رفته مشخص گردید که رویکرد چامسکی به مسئلهٔ بررسی زبان را میتوان در حکم

#### ۸۲ فلسفهٔ چامسکی

الگویی برای رویکردی کلی تر به روان شناسی در نظر گرفت. این فرض هم در کتاب زبان و ذهن ۲۶ (۱۹۶۶) آشکار است که در آن چامسکی ادعا می کند که «... بررسی زبان باید جایگاهی محوری در روان شناسی عمومی داشته باشد» [99 LM] و هم در دیگر نوشته های او در این دوره، مثلاً آنجا که می گوید:

هم دستوریک زبان خاص و هم یک نظریهٔ عام زبان در وهلهٔ نخست بهلحاظ بینشی مورد توجهند که دربارهٔ ماهیت فرآیندهای ذهنی، سازوکارهای ادراک و تولید، و سازوکار فراگیری دانش به دست میدهند... کاملاً بدیهی مینماید که پژوهش زبانی در درون این چارچوب کلی است که توجیه فکریاش را پیدا میکند.

اما این دیدگاه واضحتر از هر جا در فصل نخست کتاب تأملاتی دربارهٔ زبان ۲۸ بیان میشود که او میکوشد توضیح دهد چگونه با بررسی خصوصیات زبانهای طبیعی «میتوانیم امیدوار باشیم که شناختی از ویژگیهای خاص هوش بشری حاصل کنیم.»

یک دلیل برای بررسی زبان ـو برای من شخصاً قانعکنندهترین دلیل ـ آن است که انسان وسوسه میشود که زبان را به

اصطلاح قدما «آیینهٔ ذهن» بداند. منظور من از این گفته فقط این نیست که مفاهیم بیانشده و تمایزهای ایبجادشده در کاربست معمولی زبان به ما بینشی دربارهٔ الگوهای تفکر و عالم «شعور عام» که ساختهٔ ذهن انسان است میدهد. آنچه، برای من لااقل، بیشتر کنجکاویبرانگیز است این امکان است که با بررسی زبان به کشف آن اصول انتزاعیای نایل شویم که به ضرورت زیستی و نه تصادف تاریخی صرف جهانیاند و ریشه در ویژگیهای ذهنی نوع بشر دارند. [RL 4]

او به نقل گفتهای از برتراند راسل از اثر کلاسیک او با عنوان دانش انسان: دامنه و حدود آن ۲۹ (۱۹۴۸) میپردازد که راسل در آن پرسیده: «چگونه است که انسانها که تماسهایشان با جهان تماسهایی مختصر، شخصی، و محدود است، بااینحال قادرند آنقدر که میدانند بدانند؟» و در ادامه هم پاسخهای شکاکان و هم پاسخهای تجربهگرایان به این پرسش را رد میکند تا راه را برای بحثی در مورد رویکرد زیستی ـ خردگرایانهٔ خودش هموار سازد. شکاکان در پاسخ به این پرسش انکار میکنند که ما انسانها واقعاً از دانش مهمی برخورداریم و تجربهگرایان میگویند ما دانشمان را از طریق استقرا از تجربههای حسی کسب میکنیم. اما از دید چامسکی پاسخ پرسش راسل در این واقعیت نهفته است که:

نظامهای باور ما آن نظامهایی است که ذهن، به عنوان ساختاری زیستی، برای ساختن آنها طراحی شده است. ما به دلیل طرح خاصی که ذهنمان دارد تجربه ها را آن طور تفسیر میکنیم که میکنیم. ما زمانی کسب دانش میکنیم که «ایده های درونی خود ذهن» و ساختارهایی که می آفریند با ماهیت اشیا سازگار باشند. [8-7 RL]

ظاهراً این هماهنگی ازپیشبرقرار یا پیشبنیاد بین ذهن انسان و طبیعت نتیجهٔ میلیونها سال تکامل زیستی نوع بشر است. اما چامسکی تبیینهای تکاملگرایانه را شتابزده و تا حدی بى ربط مى داند، چون اعتقاد دارد كه ما دربارهٔ سير تكامل خود در گذشته فقط مىتوانىم به حدس و گمان بىپردازىم. از طرف دیگر محصول نهایی، یعنی ذهن/ مغز انسان، حی و حاضر در اختیارمان است، بنابراین «چرا نباید فراگیری ساختی شناختی همچون زبان را کمابیش همانطور که اندامی پیچیده را بررسی مىكنىم بررسى كنيم؟» [RL 10]، يعنى در حين رشد و بالندگى آن از طفولیت تا بزرگسالی. او خاطرنشان میکند «مسئلهٔ عجیبی که در مورد تاریخ تفکر در چند قرن گذشته وجود دارد این است که در قبال رشد فیزیکی و رشد ذهنی رویکردهایی یکسره متفاوت اتخاذ شده است» [RL 9]. در اوایل قرن بیستم نظر غالب در روان شناسی اعتقاد به وجود نوعی «نظریهٔ عام

یادگیری شمسترک بین انسان و سایر گونهها بود که تبیین میکرد چرا صاحب آن نوع دانشهایی که داریم هستیم. حال آنکه در زیستشناسی «این نکته بدیهی فرض می شود که ساختار فیزیکی موجود زنده به صورت ژنتیکی تعیین می شود، گرچه البته تفاوت در زمینهٔ ابعادی چون اندازه، میزان رشد، و غیره تا حدی به عوامل خارجی بستگی خواهد داشت» [9 RL]. چرا همین تصور را در مورد رشد شناختی نداشته باشیم؟ اعتقاد به وجود یک نظریهٔ عام یادگیری «نسبتاً عقیم از کار درآمده» و «اوضاع طوری نیست که بتوان آن را براساس شواهد تجربی یا باورپذیری ذاتی یا قدرت تبیینی توصیه کرد» و هماینک «حکم مانع و سدی عبورناپذیر را در مسیر تحقیقی ثمربخش پیدا کرده، درست همانطور که جزمیات مذهبی در قدیم سد راه علوم طبیعی بود» [RL 12].

چامسکی در این مرحله سخنان قبلی خود دربارهٔ مشابهت فراگیری زبان با فرآیند ساختن نظریه را تا حد زیادی کنار میگذارد و به سراغ استعارهای آشکارا زیستی، یعنی استعارهٔ رشد اندامهای بدن، میرود تا دربارهٔ پدیدهٔ زبان و دانش انسانیِ کلی تر صحبت کند. این استعارهٔ زیستی خاص اواخر دورهٔ کلاسیک اوست که گاه نظریهٔ معیار گسترده\*\* (EST) نامیده میشود. البته او بعداً دوباره تغییر مسیر میدهد و رویکرد

«اصول و پارامترها» را در پیش میگیرد که در آثار جدیدترش دربارهٔ آن بحث کرده است. او در کتاب تأملاتی دربارهٔ زبان (۱۹۷۵) در بحث از نظریهٔ معیار گسترده از ما میخواهد به این نکته دقت کنیم که یک «دانشمند بی طرف» چگونه به تدوین یک «نظریهٔ یادگیری» برای نوع خاصی مهارت شناختی می پردازد:

اولین قدم طبعاً عبارت است از انتخاب یک موجود زنده، O، و یک قلمرو شناختی با حد و مرز مناسب و معقول، D، و تلاش برای ساختن نظریهای که میتوانیم آن را «نظریهٔ یادگیری بسرای موجود زنده O در قلمرو D» بنامیم. این نظریه بسرای موجود زنده O در قلمرو D» بنامیم. این نظریه سازوکار، یا یک کارکرد دانست که یک «درونداد» خاص و یک «برونداد» خاص دارد (به ترتیب قلمرو و دامنهٔ آن). «درونداد» نظام (O,D) تحلیل دادههای موجود در D بهوسیلهٔ O خواهد بود و «برونداد» (که البته نمود درونی دارد، نه نمود آشکار و در معرض دید) نوعی ساختار شناختی خواهد بود. این ساختار شناختی یک جزء از حالت شناختی بهدست آمده توسط O محسوب می شود. [RL 14]

با این حساب دانشمند بی طرف ما که نظام مند و منطقی پیش می رود باید پس از آن در تحقیق خود مراحل زیر را طی کند: تعيين قلمرو شناختي D.

تعیین اینکه O چگونه دادهها را در D «به صورت پیشانظریهای» مشخص میکند و بدین ترتیب چیزی را میسازد که می توانیم «تجربهٔ O در D» بنامیم.

تعیین ماهیت ساختار شناختی به رست آمده: یعنی تعیین آنچه O در قلمرو D فرامی گیرد به بهترین نحو ممکن.

تعیین (LT (O,D، نظامی که تجربه را به آنچه فراگرفته می شود ربط می دهد. [RL 15]

D انتخابشده باید حد و مرز مناسب و معقولی داشته باشد تا رشتهٔ کار از دست ما خارج نشود؛ ما نباید از روی مراحل ۲ و ۳ بپریم چون «کوشش برای ارتباطدادن دو نظام در این مورد تجربه و آنچه فراگرفته می شود بدون شناخت نسبی ماهیت آنها کار عبثی است.» [RL 16] تنها پس از تدوین (O,D) برای انواع موجودات زنده در انواع قلمروهای شناختی خاص در موقعیتی هستیم که این پرسش معنادار کلی تر را بپرسیم که «نظریهٔ یادگیری چیست؟» یا به عبارت بهتر: «آیا نظریهای با عنوان نظریهٔ یادگیری وجود دارد؟» [RL 17]. مشخصاً می توانیم دو پرسش مطرح کنیم:

آیا هرطور که O یا D را انتخاب کنیم باز به یک (O,D) LT میرسیم؟

آیا ویژگیهای مهمی هست که در همهٔ (C,D) LT ها مشترک باشد؟

چامسکی میگوید حتی با توجه به اندک دانستههایی که در حال حاضر داریم پاسخ پرسش اول یقیناً «یک نه قاطع» است، چون اگر O را انسانها (H) بگیریم و O را موشها، D را زبان را طیکردن مسیرهای تودرتو (M)، فرضیهٔ ۱ متضمن (L) و D' و (L) آن است که انسانها «همان اندازه بر موشها در یادگیری توانایی طیکردن مسیرهای تودرتو برتری دارند که در توانایی یادگیری زبان. اما این فرضیه آنقدر غلط است که پرسش مزبور را نمى توان جدى گرفت.» پرسش ۲ لااقل بهاصطلاح «استارت كار را مىزند»، ولى مسئله در اينجا اين است كه اين پرسش «بسيار عجولانه» است. ما اصلاً كارى را كه بايد مفصلاً در خصوص O ها و D های مهم انجام دهیم انجام ندادهایم که الان در موقعیت پاسخدادن به این پرسش باشیم. او از این بحث نتیجه میگیرد که بنابراین «در حال حاضر ظاهراً دلیلی ندارد که تصور کنیم نظریهای در مورد یادگیری وجود دارد» [RL 19-20]. ولی با وجود تردید و ناباوری او آنچه از این بحث به دست می آید طرح یک برنامهٔ پژوهشی علمی برای علوم شناختی است؛ برنامهای که بهطور نظام مند ماهیت استعداد شناختی انسان را واكاوى كند، يعنى از طريق مشخصكردن محصول: آنچه فراگرفته می شود، درون داد: تجربهٔ موجود زنده، و تدوین LT های کاملاً خاص و مفصل که یکی را به دیگری ربط دهند. در درون این چارچوب کلی می توانیم پرسش نوع سومی را هم مطرح کنیم:

 $D_n ... D_1$  اینکه آیا نوعی مجموعهٔ جالبتوجه از قلمروهای  $LT(O,D_i) = LT(O,D_j)$  یا وجود دارد به طوری که  $LT(O,D_i) = LT(O,D_j)$  دارد.  $LT(O,D_j)$  شباهتهای جالبتوجهی با  $LT(O,D_j)$  دارد. [RL 20]

چامسکی بار دیگر در مورد وجود این قلمروهای یادگیری مشابه در انسانها ابراز تردید میکند، ولی اذعان میدارد که «امکانش منتفی نیست». میتوانیم تلاش کنیم قلمروهای خاصی از استعداد شناختی انسان را کشف کنیم که از جهاتی مهم شبیه به یادگیری زبان انسانی باشند، ولی به عقیدهٔ او «هیچ دلیل خاصی ندارد که انتظار وجود چنین قلمروی را داشته باشیم». بااین حال کاری که میتوانیم بکنیم این است که علوم شناختی را در راستای خطوط بیان شده بپروریم و در قلمروهای گوناگون به بررسی استعدادهای فطری انسانها (و دیگر موجودات زندهٔ روان شیناختی) «بررای سیاختن سیاختن سیاختی یعنی یعنی یادگیری» [RL 22] بپردازیم.

این چارچوب روششناختی کلی را «رویکرد حوزهای» \* نامیدهاند و بخش اعظم آن چیزی که در طول بیستوپنج سال گذشته به «علوم شناختی» معروف بوده دنباله رو همین رویکرد موده است. ۳۰ بر اساس این رویکرد برای بررسی پدیدهٔ پیچیدهای همچون دانش انسانی بهترین کار آن است که ذهن را به «قوا» 💏 یا «حوزهها» \*\* پی کمابیش مستقل تقسیم کنیم و قبل از تلاش برای تعیین نحوهٔ تعامل آنها با دیگر نظامهای شناختی به بررسی دقیق ساختارهای آنها بپردازیم. با این حساب مثلاً بهلحاظ روششناسی درست آن است که بکوشیم نحو را جدای از آواشناسی از یکسو و کاربست زبان را از سوی دیگر بررسی کنیم، چون دلایلی وجود دارد برای آنکه دستور زبان را یک «حوزه» بدانیم که کیفیّات کاملاً خاص خود را دارد. همین طور است در مورد بازشناسی چهرهٔ افراد، حافظهٔ اپیزودی، حافظهٔ موسیقایی و دیگر استعدادهای شناختی خاص. اگر ابتدا كوششى نظاممند براى بالابردن شناخت خود از كيفيّات دقيق حوزههای شناختی خاص صورت دهیم و تازه آنگاه درصدد درک ارتباط کارکردی آنها در چارچوب نظام شناختی به صورت کلی برآییم میتوانیم به پیشرفت در فهم و شاید تبیین

**\*** modular approach

نحوهٔ عملکرد اندامی به پیچیدگی ذهن مغز انسان امیدوار باشیم.

اما هیچ تضمینی برای حصول پیشرفت در چنین کاری وجود ندارد. چامسکی در ادامهٔ بحث چنین حدس میزند که شاید درک نحوهٔ عمل ذهن انسان خارج از «استعداد علمسازی انسان» باشد. همچنین به گمان او مسلماً (LT(H,D هایی وجود دارند که «گسترهٔ وسیع و خیره کنندهٔ شناخت علمی» ناشی از وجود آنهاست، ضمن آنکه «طبقهٔ علوم قابل دسترسی برای انسان را شدیداً محدود مىكنند» [RL 25]. اين نظر كلى كه محدوديتهايي براي شناخت انسانها وجود دارد عقیدهای قدیمی است و بههیچوجه هم دور از عقل نیست ـ وقتی سگ و گربه قادر به یادگیری علم جبر نیستند، چرا نباید تصور کنیم که ما هم قادر به یادگیری بعضی چیزها نیستیم؟ واقعیت آن است که «اگر انسانها را موجوداتی زیستی در جهان طبیعی تلقی کنیم، اینکه استعداد شناختی آنها تصادفاً با حقیقت علمی در حوزهای جور درآمده چیزی جز خوششانسی محض نیست» [RL 25]. در مورد موضوعاتی که خارج از استعداد علمسازی انسان قرار دارند پاسخ پرسشهایی که ما میپرسیم «همواره در هالهای از ابهام قرار خواهند داشت». پرسش دربارهٔ محدودیتهای دانش انسانی، بهخصوص دانش مربوط به ریشههای زیستی رفتار اجتماعی و سیاسی انسان، ازجمله پرسشهایی بود که من در مصاحبه با چامسکی از او پرسیدم: و: شما این اعتقاد خود را که عناصر نیرومندی، حدود زبان بشر و نیز فهم او را معین میکند چطور با تردید و ناباوری خود در خصوص عملیبودن ایجاد فرضیههای مشابه در حوزههای رفتار اقتصادی، اجتماعی و سیاسی انسان آشتی میدهید؟

چ: من اصلاً این فرض را بدیهی میگیرم که هر کاری که ما میکنیم، در قضاوتهای اخلاقیمان، رفتارمان، نظامهای اجتماعیمان و غیره و غیره عمدتاً منشاء فطری دارد. بهجز این هیچ راه دیگری برای کسب فرهنگ وجود ندارد. حال این وسط شک و تردید چیست؟ شک و تردید درخصوص آن چیزی است که آدمها دربارهٔ آن طرح فطری میگویند. چیزی که آدمها در اینباره میگویند این است که خب مثلاً شما دوست دارید اعتقاد داشته باشید که جامعه باید خودکامه باشد و برای همین میگویید انسانها خودکامهاند. حرفهای [استيون] پينكر ٢١ و [ئي. أ.] ويلسون ٢٦ هم بر همين مبناست. با مهندسی معکوس که کاری از پیش نمی رود. حتی یک دستگاه را هم نمی شود مهندسی معکوس کرد. یک نگاه به انسانها بیندازید. اطلاعات محدودی را که سبارهٔ زبان داریم در نظر بكيريد. ساختار كوش تصادفاً با زبان فوقالعاده سازگار است و همهٔ استخوانها درست همان جایی که باید قرار گرفتهاند. بعد مى آييد مهندسى معكوس مى كنيد. مشكل

اینجاست که قضیه ۱۶۰ میلیون سال قبل با موشها شروع شد که بخشی از آروارهٔ فوقانی خزندگان در پستانداران تبدیل شد به استخوانهای گوش. به همین خاطر است که زیست شناسان از این حرفها خنده شان می گیرد. نمی شود دیگر.

و: پس به نظر شما بررسی بنیانهای زیستی فرهنگ بشری به شسیوهٔ علمی امکان ندارد و فقط می شود در این مورد گمانه پردازی کرد؟

چ: حتی علمِ گمانهپردازانه هم نیست. فقط یک مشت نوشته است، آن هم نوشتههایی گنگ و کسلکننده... جالب است بدانیم که تاریخچهٔ این موضوع از چه قرار است. بنیانگذار زیستشناسی اجتماعی کروپوتکین ۳۳ بود. همه چشمشان را بسه روی ایسن مسوضوع میبندند چون او از این قضیه نتیجه گیریهایی کرد که آنها خوششان نمی آید. مثلاً میگفت ما برای کمک متقابل در یک جامعهٔ آنارشیست ساخته شدهایم. آقایان میگویند حال که نتیجه گیری ایشان این است ما از خیر کل موضوع میگذریم. هیچ مهندسی معکوسی هم در کار نبود. درواقع او کار را از راه درستش انجام داد. او متخصص تاریخ طبیعی بود. فهمید که شواهد تکاملی زیادی وجود ندارد و به همین خاطر به سراغ شواهد انسانی رفت.

بررسی جامعهٔ انسانی و عناصری از کمک متقابل است که در جوامع پیدا میکنید. به همین دلیل معتقد بود که نامعقول نیست اگر تصور کنیم که انتخابی برای این مسئله در بین است. پس چرا اسمش را زیست شناسی اجتماعی یا روان شناسی تکاملی نمیگذارند؟ چون به نتیجه گیری غلطی رسید.

و: پس اساساً فرضیههای خاصی که افراد دربارهٔ این مسئله سر هم میکنند عمدتاً بازتاب ایدئولوژیهای سیاسیشان است؟

چ: قطعاً. مسلماً بازتاب چیزی نیست که در علوم فهمیده میشود.

و: پس به نظر شما انواع عالی رفتار انسانی کاملاً جزو اسرار است؟

چ: چیزی که من آن را جزو اسرار می دانم چیزی است که خارج از استعداد یک موجود زنده باشد. یعنی به نسبت یک موجود زندهٔ خاص جزو اسرار است. خیلی از چیزهایی که برای ما جزو اسرار است برای کبوترها نیست. مثلاً کبوترها می توانند طوری جهت یابی کنند که آدمها نمی توانند. حشرات می توانند فقط با استفاده از موقع سال و موقع روز محل خورشید را در آسمان تشخیص بدهند، حتی اگر نتوانند آن را ببینند. ولی ما نمی توانیم. برای ما جزو اسرار است، ولی حشرات از پسش برمی آیند.

ظاهراً کلام آخر این است که برای این پرسش هنوز پاسخی وجود ندارد که آیا ما میتوانیم دربارهٔ بنیانهای زیستی دانش انسانی و رفتار اجتماعی به دانش علمی معتبری دست پیدا کنیم یا نمیتوانیم و تنها راه برای یافتن پاسخ این پرسش هم پیروی از روش علمیای است که در اختیار داریم. یعنی طرح برنامهای منطقی برای پژوهش، انتخاب قلمروهایی جالب برای بررسی مفصل، و تلاش برای تدوین نظریههایی دقیق، ولی در ابتدا ناکارآمد، و سپس حداکثر بهرهبرداری از آنها به امید کشف این نکته که کجا غلط از آب درمیآیند. این درست همان کاری است که چامسکی و دانشجویان زبانشناسیاش در اواخر دههٔ ۱۹۷۰ انجام میدادند؛ دورهای که آغاز شکلگیری رویکردی کمابیش متفاوت به شناخت زبان و فراگیری زبان بود.

# برنامة كمينه كرا

در نظریهٔ معیار دههٔ ۱۹۶۰ و انواع آن که به نظریهٔ معیار گسترده معروف اند بین اهداف نظریهٔ زبانی، یعنی کارایی توصیفی و کارایی تبیینی \*\*، نوعی تنش وجود داشت. گفته می شد که دستور یک زبان طبیعی خاص زمانی دارای کارایی توصیفی است که «توصیف صحیحی از توانش ذاتی اهل زبان آرمانی به دست

دهد» و یک نظریهٔ زبانی زمانی دارای کارایی توصیفی است که «یک دستورِ دارای کارایی توصیفی برای هر زبان طبیعی ارائه دهد» [ATS 24]. از سوی دیگر «چنانچه یک نظریهٔ زبانی در انتخاب یک دستورِ دارای کارایی توصیفی براساس دادههای اولیهٔ زبانی موفق شود می توانیم بگوییم که شرط کارایی تبیینی را احراز کرده است» [25 ATS]. برای کسب کارایی تبیینی، یک نظریهٔ زبانی باید به تبیین نحوهٔ اکتساب دانشی بپردازد که اهل زبان در جریان یادگیری زبان دربارهٔ زبانش به دست می آورد، زبان در جریان یادگیری زبان دربارهٔ زبانش به دست می آورد، کودک برای پروردن یک نوع نظریهٔ خاص تا از عهدهٔ شواهدی که کودک برای پروردن یک نوع نظریهٔ خاص تا از عهدهٔ شواهدی که به او عرضه می شود برآید» [26 ATS]. او در ادامه توضیح می دوم همی در این برههٔ زمانی (اواسط دههٔ ۱۹۶۰) هدف دوم همی دفیال پردازانه است» و اینکه «حصول کارایی تبیینی در مقیاس وسیم فعلاً مقدور نیست.»

در جریان «چرخش چامسکیایی» که پیشرفتهایی در زمینهٔ پژوهشهای زبانشناختی حاصل گردید زبانشناسان دست به کار شدند و برای زبانهای مختلف بشری که با هدف ساختن دستورهایی با کارایی توصیفی برای هر یک از آنها بررسی میکردند انبوهی از قواعد خاص ساخت گروهی و گشتاری پیشنهاد کردند. ولی هرچقدر که بر جزئیات و تنوع این قواعد دستوری افزوده می شد گویا می بایست تصویر آن دستگاه

فراگیری زبان هم که در حال پدیدارشدن بود پیچیده تر شود و «کارایی تبیینی بیش از پیش دست نیافتنی می شد چون نظامهای زایشی یکسر به دنبال کارایی توصیفی بودند، آن هم به شیوه هایی کاملاً متفاوت برای زبان های متفاوت» [5 PM]. ولی در اوایل دههٔ ۱۹۶۰ با پیدایش رویکرد اصول و پارامترها، نظریهٔ ایکس - تیره "، و نظریه های حاکمیت و مرجعگزینی "" پیشرفتی در این زمینه به وجود آمد. در همان مراحل اولیهٔ این تحول چامسکی در مقالهٔ «برخی مفاهیم و پیامدهای نظریهٔ حاکمیت و مرجعگزینی» رجعگزینی» مرجعگزینی» (۱۹۸۲) چنین نوشت:

امیدواریم که درنهایت از طریق تعیین پارامترهای نظریهٔ زبانی عام (دستور همگانی) به یکی از شیوههای مجاز امکان استنتاج خصوصیات پیچیدهٔ زبانهای طبیعی خاص و حتی تعیین دستور کانونی کامل یک زبان با همهٔ پیامدهای تجربیاش فراهم آید. گرچه این هدف قطعاً همواره هدفی بدیهی بوده، تازه این اواخر است که این کار را میتوان جدی گرفت، و این تحولی است که به اعتقاد من نشانهٔ پیشرفتی ارزشمند در زمینهٔ نظریهٔ زبانی محسوب میشود. [p. 3]

البته در این کتاب مجال پرداختن به جنزئیات فنی رویکرد اصول و پارامترها نیست، ولی میتوانم تصویری کلی از ایدهٔ اصلی این رویکرد به شما بدهم. ۳۵ همهٔ زبانهایی که تاکنون شناخته ایم دارای اصول مشترک خاصی هستند که نحوهٔ رفتار با حالتهای اسم (فاعلی، مفعولی، متممی) را تعیین میکنند یا نوع «مقید» پودن ضمایر به عبارتهای ارجاعی را در جمله تعیین میکنند؛ مثلاً در جملهٔ John washed his car ضمیر مقید است که به هرکس که John به او ارجاع دارد برگردد. اما در سطح کارایی توصیفی گویا این ششهزار و اندی زبان انسانی با این مسائل به شیوههای بسیار متفاوت و با استفاده از اصولی ظاهراً كمابيش متفاوت برخورد مىكنند. فرض رويكرد اصول و پارامترها آن است که این تنوع را میتوان به این صورت توضیح داد که دستگاه فراگیری زبان را دارای تعدادی «کلید» بینگاریم که امکان «تنظیم» آنها به صورتهای گوناگون وجود دارد. کلید متناسب با دادههای زبان اولی که کودک در معرضشان قرار میگیرد تنظیم میشود و مجموعههای مختلفی از قواعد دستوری پایه برای جملات آن زبان تولید میکند. تصور بر آن است که در سطح ژرف و انتزاعی دستور همگانی فقط اصول بسيار كلي مربوط به ساختمان گروه و حركت اجزاى جمله

وجود دارد و قواعد خاص ساخت گروهی و گشتاری پیشنهادشده در دستورها برای زبانهای خاص صرفاً مصنوعات طبقه شناختی اند: «اصول همگانی و مجموعهٔ محدودی از گزینههای مربوط به نحوهٔ کاربست آنها (پارامترها) وجود دارد ولی هیچ قاعدهٔ زبان ـ ویژه و سازهٔ دستوری از نوع سنتی در درون زبانها یا از زبانی به زبان دیگر وجود ندارد» [MP 6]. رویکرد اصول و پارامترها «راهی طبیعی برای رفع تنش میان کارایی توصیفی و کارایی تبیینی است»، چون هم کار ارائهٔ دستورهای دارای کارایی توصیفی برای زبانهای خاص را راحت میکند و هم شالودهای برای طرح جدی آن نوع پرسشهای مربوط به کارایی تبیینی فراهم می آورد که چامسکی در سال ۱۹۶۵ آنها را خیالپردازانه میدانست. در چارچوب رویکرد اصول و پارامترها «مسئله این میشود که چگونه از راه تجربه برای مجموعهای محدود، ولی وسیع، از پارامترهای همگانی تعیین ارزش صورت میگیرد، که بههیچوجه مسئلهٔ بیاهمیتی نیست، و درعین حال لااقل مسئله ای است که می توان به شکل سازندهای آن را دنبال کرد» [MP 7].

با پیشرفت این برنامه «صورتبندی انگارهٔ اصول و پارامترها به کشف و دستکم شناخت ناقص گسترهٔ وسیعی از مواد تجربی جدید انجامید که حال دیگر متعلق به انواع و اقسام زبانهایی از ردههای متفاوت بودند» و باعث شد فکر اولیهٔ نوعی

معیار سادگی زبان ـ ویژه برای ارزیابی انتخاب دستوری از میان دستورها جایش را به پرسشی عمیقتر دربارهٔ بهینگی یک نظریهٔ زبانی دهد. برخلاف مفهوم قبلی، یعنی سادگی زبانی، مفهوم بهینگی مربوط می شود به سطح مشترک قوهٔ زبان و دیگر حوزههای شناختی، درون نظام ذهن/ مغز که باید با آنها تعامل کند، یعنی نظامهای آواشناختی [PHON] و معناشناختی (SEM]:

به نظر می رسد که محاسبات زبانی باید به معنایی دقیقاً تعریف شده و خاص بهینه باشد. فرض بگیرید فرآیند ساختن یک عبارت را مشتمل بدانیم بر انتخاب واژگان از دایرهٔ لغات درون ذهن، ترکیب آنها و انجامدادن عملیاتی خاص بر روی ساختهایی که بدین صورت تشکیل شدهاند و ادامهٔ این روند تا ساخته شدن یک عبارتِ واجد آوا و معنا. به نظر می رسد که برخی از این قبیل فرآیندها، حتی اگر در هر مرحله مجاز باشند، به این دلیل که فرآیندهای دیگر بهینه ترند متوقف می شوند. اگر چنین باشد یک عبارت زبانی تنها شیئی نمادین نیست که ساختهٔ نظام محاسباتی باشد، بلکه شیئی است که به شیوه ای بهینه ساخته شده است. [29-28 PP]

جستجو به دنبال شرایط دقیق لازم برای بهینگی منجر به ظهور انواع و اقسام «فرضیهها و ردیهها» دربارهٔ ماهیت صورت بنیادی دستورها و اصول و پارامترهای ممکنِ دستگاه فراگیری زبان شده است. هر نظریهٔ جدیدی که مطرح می شود با واقعیات تجربیِ شناخته شده محک می خورد و ملاک سنجش آن عبارت است از «ملاحظات کلی مثل انسجام درونی، طبیعی بودن مفاهیم و از این قبیل و "سادگی" به معنای ظاهری آن» [9 MP]. هدف رسیدن به نظریهای است که در ارائهٔ پاسخ به دو مسئلهٔ بنیادی پژوهش زبان شناختی حالت «کمینه» داشته باشد: «(۱) آن شروط کلی ای که باید از قوهٔ نطق انسان انتظار برآورده کردنشان را داشت کدامند؟ و (۲) قوهٔ نطق تا چه حد درگرو این شروط و بی ارتباط با ساخت خاصی است که در زیر آنها نهفته است؟» [1 MP].

## ميراث فكري چامسكي

برنامهٔ پژوهشیای که جامسکی در حوزهٔ زبانشناسی و علوم شناختی رواج داد هنوز دارد قوت میگیرد و آگاهی ما از این رشته مسائل بسیار بغرنج را افنزایش میدهد. اگرچه خود چامسکی مطابق معمول در اینکه اعتبار این تحولات را از آنِ خود بداند یا نام موفقیت بر آنها بگذارد بسیار ملاحظه کار است، بیشک وی نقشی عمده در شکلدادن به جهتگیریهای کنونی پژوهش در این حوزه ها داشته است. از «چرخش چامسکیایی» به

بعد ما دیگر نتوانستهایم درمورد انسانها براساس مدل موشهایی که در درون راهروهای تودرتو میدوند یا کبوترهایی که برای دریافت پاداش به دکمه ها نوک می زنند، یعنی به صورت روباتهایی روانشناختی که رفتارشان با نظریههای یادگیری سادهانگارانه بهراحتی قابل تبیین است، اندیشه کنیم. ما انسانها موجودات پیچیدهای هستیم با طبیعت بسیار خاص و متمایزی که هم ویژگیهای فیزیکی و هم ذهنی ما را بهطور دقیق تعیین مىكند. مسائل زيادى دربارة رفتار ما وجود دارد كه كاملاً مبهم و اسرار آمیزند، حتی برای خودمان. میتوان فکر کرد که روزی علم ما را به درک و تبیین اینکه چه هستیم و که هستیم و اینکه چرا آنطور عمل میکنیم که میکنیم توانا سازد. ولی چامسکی به ما گوشزد میکند که نباید خودمان را گول بزنیم که هماکنون از آن نوع دانش نظری عمیق و معتبر دربارهٔ انسان برخورداریم. اگر همهٔ آن ادا و اصولهای روشنفکری را که بر جهلمان پرده انداخته کنار بگذاریم آنچه میماند بهت است و حیرت از این واقعیت حیرتزا که ما وجود داریم و توانستهایم دربارهٔ جهان، اینکه چگونه با یکدیگر زندگی کنیم و اینکه چگونه آن نوع تمدن تکنولوژیک را که به آن رسیدهآیم بسازیم به این اندازه که یاد گرفتهایم چیز بیاموزیم. مثل سقراط که میگویند عاقلترین فرد در آتن باستان بوده چون به جهل خود اعتراف میکرد، نوام چامسکی هم بیش از دوهزار سال بعد از آن دوران آنقدر عاقل بوده که این نکته را به ما گوشزد کند که هنوز هم وضعیت تا حد زیادی همان طور است، به خصوص در رابطه با تحقق شعار حکشده بر سردر معبد دلفی: «خود را بشناس».

اما او درعین حال این را هم به ما گوشزد می کند که نباید امیدمان را به پیشرفت در زمینهٔ شناخت انسان از دست بدهیم. ما شاید در طبقه بندی موجودات همردیف نخستی ها باشیم، اما مى توانىم نخستى هاى حسابى باهوشى باشيم. شايد اين تيزهوشي شگفتانگيز \_نه فقط خلاقيت معمولي ما بلكه استعداد چشمگیرمان در اکتشاف و اختراع، پرداختن به علم، تولید هنر و موسیقی و همهٔ صورتهای «عالی» خلاقیت انسانی \_ شالودهٔ طبیعی و جهانی آن ارزش نهادیای باشد که «کرامت انسانی» مینامیمش. اگر به قول کانت ارزش نهادی حیات آدمی مبتنی بر داشتن «خرد و وجدان» است، پس باید با آن نظامهای اجتماعی، اقتصادی و سیاسی که با هجمههای نامشروع به آزادی، امنیت و رفاه انسانها جلو رشد قوای خلاقهٔ انسان را مىگيرنديا آن قوارا در نطفه خفه مىكنند مخالفت كرد، آنها رااز اعتبار انداخت و در نهایت بساطشان را برچید تا زمینه برای رشد و شکوفایی انسانها فراهم شود. در هر دورهٔ تاریخی کــرامت انســـانی بــا تــهدیدهای جـدی روبــهرو بــوده است ـــ بردهداری، تبعیض نژادی، آزار و اذیتهای مذهبی و تبعیض جنسی که تازه اینها مشتی است نمونهٔ خروار ـ تهدیدهایی که

#### ۱۰۴ فلسفهٔ چامسکی

برای رفعشان چارهای جز مبارزهٔ سیاسی نبوده است. در ایس میان، قرن بیستم از نظر وحشی گری و درندهخویی گوی سبقت را از هدمهٔ اعدمار گذشته ربود و جنگها، انقلابها و نسلکشی هایی که در طول این قرن به وقوع پیوست جان صدها میلیون انسان را گرفت. هیچ انسانگرای راستینی، هرچقدر هم که خود را وقف فعالیتهای حرفه ای اش کرده بود، نمی توانست منفعلانه نظاره گر چنین بی عدالتی هایی باشد و دم برنیاورد. و چامسکی قطعاً از قماش منفعلان نبود.

#### چرخش چامسکیایی در زبانشناسی ۱۰۵

## پینوشتهای فصل دوم

1. Nelson Goodman, "The Emperor's New Ideas."

در

Sidney Hook Ed., Language and Philosophy: A Symposium. New York: New York University Press, 1969, p. 138.

۲. رویکرد من مبتنی بوده بر آثار جدید در حوزهٔ فلسفهٔ علوم شناختی که با نقش انگاره ها و قیاس ها در فرآیند صورت بندی اولیه نظریات علمی سروکار دارد. نک:

Nancy Nersessian, "How do scientists think? Capturing the dynamics of conceptual change in science."

در

Cognitive Models of Science, R. Giere, Ed. Minnesota Studies in the Philosophy of Science 15 (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1992), pp. 3-45.

- 3. Noam Chomsky and Jerrold Katz, "Waht the linguist is talking about." *Journal of Philosophy*. 71 (1974): 347-67, p. 349.
- 4. "Explanatory Models in Liguistics"
- 5. Verbal Behavior
- 6. B.F. Skinner

۷. نک:

Noam Chomsky, "Explanatory Models in Linguistics."

E. Nagel, P. Suppes, and A. Tarski (Eds.), Logic, Methodology and the Philosophy of Science: Proceedings of the 1960 International Congress of the Philosophy of Science Association. Palo Alto CA: Stanford University Press, 1962, pp. 528-550; Noam Chomsky. Syntactic Structures. The Hague: Mouton, 1957; and N. Chomsky. "A Review of B. F. Skinner's Verbal Behavior." Language 35, no. 1 (1959), pp. 26-58.

۸ نک:

W. V. O. Quine, "Two Dogmas of Empiricism."

در

W. V. O. Quine. From a Logical Point of View. Cambridge, Mass: Harvard University Press, 1953, pp. 20-46.

۹. قس:

Nelson Goodman, "The New Riddle of Induction."

در

- N. Goodman. Fact, Fiction, and Forecast. New York: Bobbs-Merrill, 1955. pp. 59-83.
- 10. Noam Chomsky, "Review of B. F. Skinner's Verbal Behavior" تجدید چاپ در:

Jerry A. Fodor and Jerrold J. Katz Eds., The Structure of Language: Readings in the Philosophy of Language. Englewood Cliffs NJ: Prentice-Hall, 1964, p. 574.

- 11. James McGilvray
- 12. Meno

۱۲. چامسکی خودش از اصطلاح «فرضیهٔ فطریبودن» خوشش نمی آید و به ندرت به کارش می برد. من هم فقط به خاطر رواج این اصطلاح در اشاره به این وجه از اندیشهٔ او از آن استفاده می کنم.

۱۴. چامسکی در بسیاری از نوشتههای بعدیاش قیاسی را که در آن امر یادگیری زبان به صورت فرآیندی مشابه ساختن نظریه تصویر میشود رها میکند و مفهومی زیستی تر را اتخاذ میکند که فراگیری زبان را به رشد اندامهای بدن تشبیه میکند. علی رغم این تغییر موضع، شواهد متنی به دست آمده از نوشتههای اولیهٔ او آنقدر هست که نشان دهد او از راه قیاس مقولهٔ یادگیری زبان با ساختن نظریه به «فرضیهٔ ذاتی بودن» خود رسید، هرچند بعدها این شیوهٔ ارائه را کنار گذاشت.

15. Aspects of the Theory of Syntax

۱۶ نک:

Gilbert Harman (Ed.), On Noam Chomsky: Critical Essays. Garden City: Anchor Books, 1974.

۱۷. چامسکی درخصوص «انقلاب شناختی» میگوید، «به نظر من آنقدرها هم انقلاب نبوده.» [PP 1]

- 18. Barsky, Noam Chomsky. Op.cit., p. 107.
- 19. Wilhelm von Humboldt
- 20. Charles Sanders Peirce
- 21. A Chapter in the History of Rationalist Thought
- 22. Discourse on Method
- 23. Rules for the Direction of the Mind

۲۴. برای مثال نگاه کنید به اظهارنظرهای او در فصل MP 1.

25. "The Logic of Abduction"

- 26. Language and Mind
- Noam Chomsky. "The Current Scene in Linguistics." College English 27 (1966), p. 591.
- 28. Reflections on Language
- 29. Human Knowledge: Its Scope and Limits

۰۳. برای مطالعهٔ بحثی کمابیش مورد قبول عام دربارهٔ این رویکرد به علوم شناختی نک:

Jerry A. Fodor, *The Modularity of Mind*, Cambridge, MA: MIT Press, 1983.

- 31. Steven Pinker
- 32. E. O. Wilson

۳۳. Kropotkin (۱۸۴۲ ـ ۱۹۲۱)، شــهرت پـرنس پـیوتر آلکسـیویچ، جغرافیادان، فیلسوف اجتماعی، آنارشیست، و انقلابی روس. ۳۴. اشارهٔ چامسکی به آثار پرنس پـیوتر آلکسـیویچ کـروپوتکین است، بهخصوص:

Mutual Aid: A Factor of Evolution. 2nd Edition. London: Heineman, 1904.

۳۵. خوانندگان علاقهمند به کاوش در این جزئیات فنی رجوع کنند به: McGilvray's Chomsky: Language, Mind, and Politics. Op.cit., N. Chomsky and H. Lasnik, "The theory of principles and parameters."

در

J. Jacobs, A. von Stechow, W. Sternefield, and T. Venneman, eds. Syntax: An International Handbook of Contemporary Research.

### چرخش چامسکیایی در زبانشناسی ۱۰۹

Berlin: de Gruyer, 1993;

يا

Chomsky's The Minimalist Program

که گرچه ارائه کنندهٔ مرحلهٔ بعدی سیر تکوین این رویکرد است، بااین حال بحث خوبی دربارهٔ تحولات خاص منجر به آن به دست میدهد.

۳۶. نقلشده در:

McGilvray, Op.cit., p. 148.

# انتقاد از سیاست خارجی امریکا

و هر نوع حکومتی قوانین را به فراخور منافع خود مقرر می دارد. دموکراسی قوانین دموکراتیک وضع می کند، استبداد قوانین خودکامه و قسعلی هذا، و با این شیوهٔ تقنین اعلام می دارند که خیر اتباعشان در آن چیزی است که به نفع آنان حاکمان باشد... این است آنچه من اصل عدالتی می دانم که در همهٔ دولت ها حکمفر ماست سنفع حکومت مستقر.

افلاطون، جمهور، دفتر اول

#### جنگ ويتنام

دههٔ ۱۹۶۰ «دوران کلاسیک» چامسکی بود. او در سال ۱۹۶۱ در سن ۳۳ سالگی استاد زبانشناسی و زبانهای خارجی دانشگاه ام آیتی شد. همچنین او و همسرش کمکم خانوادهای برای خودشان تشکیل دادند. چامسکی با یادآوری آن ایام میگوید «روزهای پرجوش و خروشی بود. زیاد می شد که در یک روز کلی

سخنرانی سیاسی اینور و آنور میکردم، بازداشت میشدم، در جلسههای مربوط به مقاومت و اینها شرکت میکردم، تدریس مىكردم، با بچەها بازى مىكردم و از ايىن قبيل كارها. حتى توانستم كلى بوته و درخت و اينها بكارم. الان كه نگاه مىكنم اصلاً نمی توانم تصور کنم که چطور این کارها را کردهام.» ۱ همانطور که از این نقلقول برمی آید چامسکی در دهه ۱۹۶۰ علاوه بر بسیاری کارهای دیگر در زمینهٔ سیاست هم فعال بود و خیلی زود نامش به عنوان یکی از منتقدان صریحاللهجه جنگ امریکا در ویتنام بر سر زبانها افتاد. چامسکی برخلاف بیشتر استادان دانشگاههای نخبهٔ امریکا که از تظاهراتهای دانشجویی دههٔ ۱۹۶۰ دوری میجستند به صف دانشجویان پیوست و سخنرانیهای متعددی ایراد کرد. چامسکی برای نشریهٔ نیویورک ربویو او بوکس و دیگر نشریات معتبر مقاله مینوشت و در جلسات بحث مخالفان جنگ شرکت میکرد.۳ خیلی ها اولین بار بود که اسم این روشنفکر چپ رکگوی ام آی تی به گوششان میخورد.

در آوریل سال ۲۰۰۰ به مناسبت بیستوپنجمین سالگرد سقوط سایگون و پایان جنگی که امریکا بازندهاش بود موجی از تطیلها دربارهٔ جنگ ویتنام به راه افتاد. امروزه صاحبنظرانِ وابسته به جریان اصلی در «اشتباه» دانستن آن جنگ متفقالقولند، ولی در درسهایی که از آن میگیرند عمدتاً به

بیراهه میروند. بعضیها میگویند جنگ ویتنام نشان داد که «امریکا هرگز نباید خود را درگیر جنگی کند که قصد پیروزشدن در آن را ندارد» یا اینکه «ما نمی بایست همین جوری سرمان را مسىانىداخىتىم پايىن و وارد ھىندوچىن مىيشدىم»، يا ايىنكە سیاستگذاران آن دوره یا «درخصوص جاذبهٔ پایدار و ماندگاری کمونیسم دچار اشتباه محاسبه شدند» یا به نظریهٔ مزخرف دومینو معتقد بودند، یا اینکه مردم امریکا مایل نیستند شاهد بازگشت فرزندانشان به میهن در کیسههای جنازه باشند و «حاضر به تحمل تلفات نیستند». اما این قبیل نکتهها هیهگاه جزو نگرش چامسکی نبود، بلکه او از جنگ امریکا در هندوچین به این سبب انتقاد میکرد که آن را غیراخلاقی و نامشروع مىدانست. او عقيده داشت كه تهاجم امريكا به ويتنام و همچنين لائوس و کامبوج در دهههای ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ اعمالی تجاوز کارانه و بهمنزلهٔ مداخلهٔ نامشروع در امور داخلی دیگر کشورهای مستقل بوده است. در سال ۱۹۷۰ نوشت:

خارج از جنبش دانشجویی هیچ گروه مهمی سراغ نداریم که موضعی اصولی در قبال جنگ گرفته باشد. منظورم مخالفت با جنگ است اما نه به دلیل پرهزینه بودنش، یا چون شکست

خورد یا چون مغایر منافع ملی بود، و حتی نه به علت وحشیانه بودنش، بلکه مخالفت بر پایهٔ همان ملاحظاتی که به اعلام انزجار جهانی از تجاوز روسیه به چکسلواکی منجر شد: ... یعنی مخالفت براساس این اصل که هیچ قدرت بزرگی حتی قدرتی به نیکوکاری و ازخودگذشتگی ایالات متحده حق و صلاحیت آن را ندارد که بهزور دربارهٔ ساختار اجتماعی و سیاسی ویتنام یا هر کشور دیگری تصمیم بگیرد و حق ندارد در نقش قاضی و مجری بینالمللی ظاهر شود. [PKF 85-86]

هدف از تدوین منشور سازمان ملل (۱۹۴۵) پیشگیری از تکرار بلای جنگهای تجاوزکارانه در جهان از طریق وضع محدودیتهای شدید قانونی بود؛ محدودیتهای در این خصوص که کشورها چه هنگام حق استفاده از نیروی نظامی علیه سایر کشورها را دارند. براساس مفاد این منشور مرجع ذی صلاح در زمینهٔ تصویب کلیهٔ اقدامات بین المللی، ازجمله اعمال تحریمهای اقتصادی و اقدام نظامی به وسیلهٔ قوای زمینی، دریایی یا هوایی (اصول ۴۱ و ۴۲) به منظور پاسخگویی به تهدیدهای موجود علیه صلح و اقدامات تعرضی، غیر از اقداماتی که کشورهای عضو بلافاصله در دفاع از خود انجام دهند (اصل ۵۱) شورای امنیت است. چامسکی با تأکید اکید بر این الزام

حقوقی دشوار برای احترام به حاکمیت ملی کشورها، از زمان جنگ ویتنام تا جنگ کوزوو حرفش این بوده که ایالات متحده درواقع «کشوری قانونشکن» است، چون به کرات این اصل بنیادین قوانین بینالمللی را، هرگاه که سردمدارانش مقتضی دانسته اند، زیر یا گذاشته است. ۵

این حرف که دولت ویتنام جنوبی از ایالات متحده «دعوت کرد» که بیاید و جنگلهای آن کشور را با مواد برگزدا تخریب كند و محصولات زراعى اش را نابود سازد و شهرها و روستاهایش را بمباران کند و مردمش را بکشید ارزش جدی گرفتن ندارد و مثل این میماند که بگوییم مردم افغانستان هم در اوایل دههٔ ۱۹۸۰ از شوروی «دعوت کردند» بیاید و بالهایی از هــمین دست بــر سـرشان بیاورد: «... هـمانطور کـه نشـریهٔ اكونوميست چاپ لندن در مورد افغانستان اذعان كرد (كه البته در مورد ویتنام اصلاً این طور نبود) "متجاوز متجاوز است مگر آنکه از جانب دولتی که ادعای مشروعیت دارد دعوت شده باشد"، و خارج از عالم دروغ پراکنی دولتها رژیم دستنشاندهٔ ایالات متحده همان اندازه فاقد مشروعیت است که رژیم دستنشاندهٔ شوروی در افغانستان» [CR 225]. تنها تفاوت این موارد در آن است که تبلیغات دولتی در ایالات متحده در مقایسه با تبلیغات دولتی در شوروی موفقیت بیشتری در قبولاندن این نکته به مردم امریکا داشته است که این جنگهای تجاوزکارانه درواقع به

دلایل مشروع و در جهت «دفاع از خود» صورت گرفته، حال آنکه در هیچ کدام از این موارد جنگ در خاک آن کشورهایی که درصدد دفاع از خود بودهاند انجام نگرفته است.

چامسکی در چندین کتاب از نقش امریکا در ارتکاب اعمال تجاوزگارانه و حمایت از نقض حقوق بشر در هندوچین، امریکای مرکزی و لاتین، ترکیه، اسرائیل/ فلسطین، پاکستان، ایران، تیمورشرقی، اندونزی، فیلیپین، کره و دیگر نقاط جهان انتقادهای شدیدی را مطرح میکند. لحن او در این انتقادها طعنه آمیز (و به عقیدهٔ برخی نیشدار) است و غلیان خشم اخلاق مدارانهاش بهروشنی از لابهلای کلمات و جملهها هیویداست. ۶ او در صحبت از مقولهٔ موسوم به «سندروم ویتنام» که از قرار معلوم مانع از آن شد که ایالات متحده پس از رسوایی جنگ ویتنام به خارج از امریکا نیرو گسیل دارد، آن را چنین توصیف میکند:

... نوعی بیماری با نشانههای منحوسی همچون مخالفت با تـجاوزکاری، تروریسم، و خشونت و حتی همدردی با قربانیان این اعمال. تصور می شد این علایم که نورمن پادارتس<sup>۷</sup>، روشنفکر طرفدار ریگان، از آنها با عنوان «بازدارنده های تهوع آور علیه به کارگیری نیروی نظامی» یاد کرد با پیروزی شکوهمند ایالات متحده بر گرنادا که به قول رئیس جمهور بار دیگر «مایهٔ سرافرازی» ایالات متحده گردید برطرف شده باشد؛ یعنی پس از موفقیت شبش هزار نیروی زبده در شکست مقاومت یک مشت کارگر ساختمانی کوبایی که مورد حملهٔ آنها قرار گرفته بودند و چند شبه نظامی گرنادایی، که هشت هزار مدال افتخار نصیب این و آن کرد. [WOON 94]

همین نوع سخنان است که باعث شده خیلیها چامسکی را یک چپ خلوچل تلقی کنند و به حرفهایش وقعی ننهند. اما حقیقت آن است که در نتیجهٔ مستقیم تجاوزگریهای امریکا در هندوچین هنوز در ویتنام و لائوس و کامبوج انفجار مینها و مهمات عملنکردهای که نیروهای امریکایی بیش از یک ربع قرن بیش بر این مناطق فروریختهاند قربانی میگیرد. چندین میلیون تن از مردم غیرنظامی ویتنام در آن جنگ کشته شدند و حتی پس از خاتمهٔ جنگ هزاران کودک با نواقص مادرزادی عجیبوغریب به دنیا آمدند که علتش استفادهٔ نیروهای امریکایی از مواد شیمیایی برگزدا موسوم به عامل نارنجی برای لخت کردن جنگلهایی بود که کاروانهای نفرات و تجهیزات ویتنام شمالی با که برای مبارزه با نیروهای امریکایی به سمت هوشیمین

حرکت میکردند از دید مخفی میکردند. ایالات متحده هیچگاه مسئولیت کشتار غیرنظامیان و کشته شدن قریب به سه میلیون ویتنامی در آن جنگ را نپذیرفته است. هیچگاه نه به نامشروع و غیراخلاقی بودن آن جنگ اعتراف کرده و نه به دروغ بودن بهانههایی که برای آن تراشیده شد، مثل واقعهٔ خلیج تونگن؛ هیچ وقت هم نه از کشورهای جنوب شرقی آسیا که بر اثر بمبهای امریکایی ویران شدند عذرخواهی کرده، نه بابت آن قضایا قبول مسئولیت کرده و نه به آن کشورها غرامتی پرداخته است. مفسران وابسته به جریان اصلی به جای همهٔ اینها بیشتر به فاجعهٔ قربانی شدن ۵۸ هزار امریکایی به پای جنگی «اشتباه» که باید در آن برنده می شدیم می پردازند و تصور می کنند درس درستی که باید از آن جنگ بگیریم این است که امریکا نباید خود را درگیر جنگی کند که قصد پیروزشدن در آن را ندارد. تقریباً هیچکس نمیگوید که جنگ ویتنام نمونهای از تجاوزگریهای امريكا بوده:

من در طول بیستودو سال گذشته همهٔ نشریات یا تحقیقاتِ وابسته به جریان اصلی را زیرورو کردهام تا بلکه اشارهای هرچند جزئی به مداخلهٔ امریکا در مسائل داخلی ویتنام جنوبی در سال ۱۹۶۲ (یا هروقت) یا حملهٔ امریکا به ویتنام جنوبی یا تجاوزگریهای امریکا در هندوچین پیدا کنم، ولی

به جایی نرسیدم. انگارنه انگار که چنین واقعه ای در تاریخ رخ داده. آنچه اتفاق افتاده دفاع امریکا از ویتنام جنوبی در برابر تروریستهای مورد حمایت اجانب (یعنی ویتنام) بوده؛ البته دفاعی به زعم صلح دوستان نابخردانه. [CR 225]

چامسکی فعالیتهایش در زمینهٔ کالبدشکافی دقیق و جامع اظهارات کذب، نیمه کذب و تحریف شدهٔ دولت امریکا، رسانه ها و توجیه گران دانشگاهی به منظور پنهان کردن چهرهٔ واقعی جنگ ویتنام از چشم مردم امریکا را بعدها در قالب «مدل تبلیغات» رسانه های امریکایی و نظریهٔ «تولید رضایت» شارا به کرد (نگاه کنید به فصل چهارم). او که اصرار دارد استانداردهای امروزی حقوق بشر که در قوانین بین المللی قید شده در مورد سیاست خارجی امریکا قویاً اعمال شود در این باره چنین می گوید:

چ: اصول حقوق بشر که در سطح جهان پذیرفته شده استانداردی مفید و ضابطهای عملی و بهدردبخور برای ارزیابی سیاستها، چه داخلی و چه خارجی، به دست میدهد. ولی اینها بههیچوجه معیار نهایی نیست. این اصول منعکسکنندهٔ سطحی از شعور اخلاقی است که در نیم قرن

گذشته حاصل شده، هرچند اکثراً از حد حرف فراتر نرفته این قدمی رو به جلو است، ولی مطمئناً قدم نهایی یا چیزی شبیه به آن نیست. ما باید با همین استانداردِ حداقلی، ولی مفید، تصمیمهایی را که در عرصهٔ سیاستگذاری گرفته میشود به قضاوت بنشینیم. مثلاً امریکا صراحتاً با محورهای اصلی نظام بینالمللی حداقلی حقوق بشر مثل اعلامیهٔ جهانی مخالفت میکند.^

در اینجا چامسکی شاید اشاره دارد به اقدام سنای امریکا در عدم تصویب «میثاق بین المللی حقوق اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی» میکسی از دو پیمان تشکیل دهندهٔ «لایسجهٔ جهانی حقوق» آکه برگرفته از اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر و مبتنی بر آن بود، و نیز عدم تصویب چندین معاهدهٔ بین المللی مهم دیگر در زمینهٔ حقوق بشر، از جمله «کنوانسیون حقوق کودک» آ، که به تصویب همهٔ کشورهای روی کرهٔ زمین رسیده، الا دو کشور سومالی و ایالات متحدهٔ امریکا. ولی شاید هم منظورش این نکتهٔ کلی تر است که در موارد بی شمار سیاستهای خارجی امریکا در جهت حمایت از رژیمهای خودکامه و فاسدی بوده که حقوق اساسی شهروندانشان را به طور نظام مند نقض میکنند. امریکا به اسم حفاظت از «منافع ملی» حیاتی خود در امور داخلی کشورها دخالت کرده است؛ آن هم با تعبیری محدود از این

عبارت، یعنی منافع قدرت مستقر، که دولت ایالات متحده باشد، و منافع شرکتهای امریکایی که دولت نمایندهٔ آنهاست. ایالات متحده بارها و بارها از آن اصل بنیادین نظام حقوق بینالملل که خود در گیرودار جنگ جهانی دوم به ایجادش کمک کرد، یعنی اصل برخورداری کشورهای مستقل از حق ادارهٔ امور داخلی خود بدون دخالت سایر کشورها، تخطی کرده است. به گفتهٔ چامسکی:

امرپکا از زمانی که شالودههای مدرن حقوق بینالملل در سال ۱۹۴۵ به ابتکار خودش پایه ریزی شد مخالفت شدید خود را با آن به نمایش گذاشته است. در آن اوایل بیان این مخالفت محدود میشد به اسناد داخلی (که اکنون از طبقه بندی خارج شده این این مانند اولین یادداشت نهاد تازه تأسیس شورای امنیت ملی (۱/۵ کاره)، مانند اولین یادداشت نهاد تازه تأسیس شورای امنیت ملی (۱/۵ کاره)، مبنی بر ضرورت اقدام نظامی علیه ایتالیا در صورت پیروزی چپگرایان... اما با روی کارآمدن دولیت کندی نگاه تحقیرآمیز به حقوق بینالملل حالتی نسبتا آشکار به خود گرفت، به خصوص در سخنرانیهای مشاور ارشد کندی، دین آچسون ۱۲. ولی به یمن روی کارآمدن دولتهای ریگان و کلینتون این قضیه دیگر کاملاً علنی شده. دولتهای ریگان و کلینتون این قضیه دیگر کاملاً علنی شده مینی بر لزوم پایبندی کلیهٔ کشوری است که قطعنامهٔ شورای امنیت مینی بر لزوم پایبندی کلیهٔ کشورها به قوانین بینالمللی را

وتو کرده است ــقطعنامه ای که در آن اسمی از کشور خاصی برده نشده بود، ولی همه فهمیدند منظور کدام کشور است. ۱۳

سیاست خارجی امریکا به جای پایبندی به اصول حقوق بین الملل که تقریباً همهٔ کشورها آنها را پذیرفته اند و کشورهای ضعیف را تا حدی از شر همسایگان قوی شان محفوظ می دارد معمولاً تابع این اصل بوده که «حق با طرفی است که سنبه اش پرزورتر است.» بارزترین گواه پایبندی به این اصل سیاستهای امریکا در قبال همسایگانش در امریکای مرکزی و لاتین است.

#### امریکای مرکزی

روشنترین مصداق الگوی کلی حمایت امریکا از رژیمهایی که به طور نظام مند حقوق شهروندان خود و حقوق بشر را نقض می کنند سیاستهای امریکا در قبال نیکاراگوئه، السالوادور، گواتمالا، هندوراس، کلمبیا، شیلی، و دیگر کشورهای امریکای لاتین است. چامسکی می گوید با لارس شولتس ۱۴٬ استاد دانشگاه و صاحبنظر در سیاستهای امریکا در قبال امریکای لاتین، هم عقیده است که هدف از این سیاستها عبارت بوده است از «رفع همیشگی تهدید فرضی علیه ساختار امتیازات اجتماعی - اقتصادی از راه حذف مشارکت سیاسی اکثریت عددی» [96 PP].

زمین در میان روستاییان فقیر، بهبود وضعیت آموزش و بهداشت برای مردم محروم، و توزیع دموکراتیکتر قدرت سیاسی بود میبایست ناکام شوند، مبادا این نوع «رژیمهای ناسيوناليستى» معتقد به توسعهٔ اجتماعى و اقتصادى كه پاسخگوی نیازهای جمعیت محلی بودند به عنوان بدیل عملی سرمایهداری وابسته به شرکتهای بزرگ مطرح شوند و این برای دیگران «بدآموزی» داشته باشد. چامسکی برای تکتک این سیاستها و اثراتش بر مردمان امریکای مرکزی و لاتین سند و مدرک می آورد. او در دیباچهٔ کتاب فرهنگ تروریسم<sup>۱۵</sup> می نویسد: «نتیجهٔ محوری ـ و نهچندان عجیبی ـ که از بررسی مدارک مستند و تاریخی به دست می آید آن است که سیاست بین المللی و امنیتی امریکا که ریشه در ساختار قدرت در داخل دارد، هدف اولیهاش حفاظت از آن چیزی است که می توانیم آن را "آزادی پنجم" بنامیم که به تعبیری بیپرده، ولی نسبتاً صحیح، یعنی آزادی در دزدی، استثمار و سلطه گری و انجام هر گونه اقدامی به منظور حفظ و ارتقای امتیازات موجود» [CT 1]. ۱۶

نقطهٔ آغاز تاریخ جدید مداخلهٔ ایالات متحده در امریکای مرکزی کودتای ۱۹۵۴ به طراحی سیا بود که موجب سرنگونی خاکووو آرونس<sup>۱۷</sup> شد و سپس به تحریک امریکا برنامه ای برای مقابله با شورشیان به راه افتاد که در جریان آن یگانهای شبه نظامی تعلیمی و تجهیزی امریکا چپگرایان را به اصطلاح

خودشان «تارومار کردند» و پس از بازجویی از آنها زیر شکنجه اجسادشان را از هلی کویتر به دریا ریختند. در طول دو دههٔ ١٩٧٠ و ١٩٨٠ ايالات متحده به تأمين مالي و آموزش ارتش گواتمالا و حمایت سیاسی از آن ادامه داد و تا انتهای این برنامه در دههٔ ۱۹۹۰ طبق آمار کمیتهٔ حقیقتیاب سازمان ملل میزان تلفات به حدود ۲۰۰ هزار تین رسید. ۱۸ در السیالوادور نیز در دوران زمامداری کارتر خطمشی مشابهی در پیش گرفته شد که در نتیجهٔ سیاست خارجی «عملگرایانهٔ» دولت ریگان ابعاد گستردهتری به خود گرفت و به صورت برنامهای درآمد مبتنی بر تروریسم دولتی برضد مردم آن کشور با مجری گری «یک ارتش مزدور امريكا كه ايالات متحده وظيفهٔ آميوزش، تأمين و هدایتش را بر عهده داشت» [CT 26]. چامسکی در سال ۱۹۸۲ در مقالهای به گزارش یک هیئت تحقیق و تفحص کنگره در ژانویهٔ ۱۹۸۱ استناد میکند که اعضایش با آوارگان السالوادوری در طول مرز هندوراس مصاحبه كرده بودند. از جمله فجايعي كه این آوارگان به چشم دیده بودند میتوان از اینها یاد کرد: «بمباران و آتشزدن روستاها، قتلعام غیرنظامیان در حال فرار، شلیک به روستاییان بی پناه از هلی کویتر، و اعمال بسیار قساوت آمیز و وحشیانهای از قبیل مثله کردن، سربریدن، تجاوز به کودکان هفتهشت ساله و سیس لتوپارکردن آنها به وسیلهٔ سرنیزه، تکهتکهکردن آدمها و ریختن سوپ و قهوه در شکمبهٔ

آنها محض تفریح. آنها شکم یک زن حامله را دریدند و بچهاش را بیرون کشیدند، انگار دارند تخم ایگوانا \* درمی آورند.» این افراد مصاحبه شونده در پاسخ به سؤالی دربارهٔ اقدامات چریکها گفته بودند: «ما اصلاً از آنها شکایتی نداریم. آنها اصلاً از این کارها نمیکنند. همهاش کار ارتش است. فقط ارتش» [CR 340-341]. در السالوادؤر ميزان تلفات فقط در سال ١٩٨٠ به حدود ۱۰ هزار نفر رسید، ولی همانگونه که در گزارشهای مربوط به سال ۱۹۸۶ میخوانیم «میزان تلفات در دورهٔ ریگان در السالوادور از مرز ۵۰ هزار تن گذشته و در گواتمالا شاید به ۱۰۰ هزار نفر برسد. در نیکاراگوئه ترور کمتر موفق بوده و در دورهٔ ریگان فقط حدود ۱۱ هزار غیرنظامی کشته شدهاند...» چامسکی دلیل این اختلاف رقم را چنین ذکر کرد: «در نیکاراگوئه مردم صاحب ارتشی هستند که در برابر نیروهای تـروریستِ مـورد حمایت امریکا از خود دفاع کنند، درحالیکه در السالوادور و گواتمالا ارتش همان نیروی تروریستیای است که به مردم غيرنظامي حمله ميكند» [CT 29].

چامسکی با نقل اسناد محرمانهٔ شورای امنیت ملی امریکا که در آنها فلسفهٔ این سیاستها آمده فاش میسازد که دولتهای امریکا، پیاپی، از ترومن گرفته تا ریگان، همّوغمّشان عبارت بوده

<sup>•</sup> نوعى بزمجة امريكايي. ــم.

از حفاظت از تجارت و سرمایهگذاریهای امریکا در منطقه و مقابله با «رژیمهای ناسیونالیستی پاسخگوی "تقاضای روزافزون مردم" برای بهبود فوری اوضاع نابسامان معیشتی تودهها» [CT 173]. براى حصول اطمينان از عدمصرف «منابع ما» درجهت منافع مردم کشورهای واقع در «حیاط خلوت» امریکا «کسب "نفوذ چشمگیر" بر ارتشهای امریکای لاتین با هدف فهماندن اهداف امریکا به آنها و سوقدادنشان به آن سمت» ضرورى قلمداد مىشد، كه البته مراد از اهداف امريكا عبارت بود ان حفظ منافع شرکتهای امریکایی سرمایهگذار در منطقه و منفعت کلی ترویج تولید صادرات محور در کشورهای با درآمد پایین که، علاوه بر حفظ سطح بالای سود آن شرکتها، کالاهای مصرفی ارزانقیمت در اختیار امریکاییها قرار میدهد. این نگرانی دربوق و کرناشده که مبادا امریکای مرکزی به پایگاهی برای تجاوز ارتشهای مورد حمایت شوروی به خاک امریکا بدل شود دروغی در پوشش حقیقت برای فریب مردم زودباور امریکا بود، ضمن اینکه تصادفاً به پیشبرد یکی دیگر از محورهای «دکترین ریگان» نیز کمک میکرد: «گسترش بازار حمایتی دولت برای ضایعات تولیدی در بخش فناوری عالی و در نتیجه تزریق یارانهٔ دولتی به بخشهای پیشرفتهٔ صنایع؛ اقدامی که برای آنکه زهرش را بگیرند اسمش را گذاشتهاند "صرف بودجهٔ دفاعی"» [CT 26]. اما «ریشهٔ اصلی منافع امریکا در

امریکای لاتین "ریشه اقتصادی" و ازجمله تجارت و سرمایهگذاری بود» [CT 173].

نیکاراگوئه برای دولت ریگان موردی پردردسر بود، چون تا قبل از انقلاب ساندینیستا در سال ۱۹۷۹ امریکا قادر بود به آلت دستش، سوموزا <sup>۱۹</sup>، تکیه کند که مراقب منافع اقتصادی امریکا در آنجا باشد. در یی سقوط سوموزا دولت ریگان با بهراهانداختن جنگی تبلیغاتی دولت ساندینیستا را به عدمپایبندی به تعهدات بین المللی اش، سانسور مطبوعات، بدرفتاری با سرخپوستان میسکیتو، و حتی پهودستیزی متهم کرد و به موازات آن با اجرای عملياتي موسوم به «عمليات حقيقت» \* دست به تحريف اهداف انقلاب ساندینیستا زد و این ادعای کذب را مطرح ساخت که آنها قصد «صدور انقلاب» به کشورهای همسایه را دارند [CT 219-221]. دولت ريگان با تشديد اين حملات لفظي وارد يک جنگ چریکی تمامعیار با کمک نیروهای وابسته به خود، موسوم به «کنتراها»، شد و سپس هنگامی که کنگره کمک مستقیم امریکا به کنتراها را (که به نقض فاحش حقوق بشر شهرت داشتند) ممنوع كرد ازطريق معاملة تسليحاتي بين ايران و اسرائيل به طراحی سرهنگ آلیور نورث٬۲ مخفیانه به حمایت مالی از آنها ادامه داد. هدف سیاست امریکا عبارت بود از «نشاندن دولتی به

جای دولت ساندینیستا که همسویی بیشتری با استانداردهای سنتی امریکا برای منطقه داشته باشد» و «توقف و معکوسکردن روند اصلاحات اجتماعی و صرف منابع بهمنظور تأمین نیازهای اکثریت فقیر...» و «واداشتن نیکاراگوئه به اتکا بر شوروی برای ادامهٔ بقا و در نتیجه تراشیدن توجیهِ بعد از عمل برای حملهٔ صورتگرفته علیه آن کشور به جرم انجام اصلاحات اجتماعی» [CT 27]. چامسکی اقدامات امریکا برای تحقق این هدف آخر را مشتمل مىداند بر مخالفت با درخواست اوليهٔ ساندينيستا براي دریافت اسلحه و آموزش، جلوگیری از کمک نهادهای بینالمللی وامدهنده به آنها، و اعمال فشار بر متحدانش برای انجام همین کار، و بدین وسیله حصول اطمینان از اینکه «نیکاراگوئه، بی بهره از هر منبع دیگری، کاملاً به سلاحهای شوروی وابسته خواهد شد» و در نتیجه فراهمشدن این امکان که در اقدامی وارونه تحریم تحمیلی علیه نیکاراگوئه در سال ۱۹۸۶ برای دفاع از نیمکرهٔ غربی دربرابر امپریالیسم شوروی ضروری جلوه داده شود (تحریمی که به حکم دیوان عدالت بینالمللی، که امریکا ردش کرد، غیرقانونی بود).

اگرچه بخش عمدهٔ این برنامه در آن موقع جزو اسرار سربه مهر بود، انتقادهای فراوانی بر ضد سیاستهای امریکا در امریکای مرکزی از داخل خود ایالات متحده مطرح میگردید و همین امر به گفتهٔ چامسکی «عامل اصلی زیرزمینی شدن

تروریسم دولتی در دهه ۱۹۸۰ بود و وقتی در جریان رسواییهای سال ۱۹۸۶ [ایران ـ کنترا] گوشههایی از آن در معرض افکار عمومی قرار گرفت منجر به بروز مشکلاتی گردید» [CT 7]. به باور چامسکی نقطهٔ روشن همهٔ اینها آن است که از این وقایع چنین برمی آید که «حتی در جامعهٔ عمدتاً سیاست زدایی شده ای همچون ایالات متحده که هیچ حزب سیاسی یا مطبوعات مخالفی خارج از طیف محدود اجماع شرکتمدار وجود ندارد، باز هم اقدام مردمی می تواند تأثیری چشمگیر بر سیاستها داشته باشد، ولو غیرمستقیم» [CT 7].

اما پیدایش جنبش همبستگی با امریکای مرکزی در داخل امریکا گرچه شاید موجب مخفیانه شدن تجاوزکاریهای مورد حمایت امریکا شد، در جلوگیری از کشتار صدها هزار غیرنظامی به دست نیروهای نظامی و شبه نظامیِ مورد حمایت امریکا توفیقی حاصل نکرد. چامسکی در سال ۱۹۹۲ در مطلبی که به «پیروزی» ایالات متحده در جنگ سرد علیه شوروی و علیه «خرابکاریهای کمونیسم» در امریکای مرکزی میپردازد نتایج به دست آمده را چنین جمع بندی می کند:

اکنون پس از گذشت یک دهه ایالات متحده و همپیمانان محلیاش میتوانند ادعا کنند که موفقیت چشمگیری کسب کردهاند. چالشی که متوجه نظم سنتی بود عملاً مهار شده است. بدبختی اکثریتی وسیع عمیقتر شده، درحالیکه قدرت ارتش و بخشهای صاحبامتیاز در پس ظاهری دموکراتیک فزونی گرفته است. حدود ۲۰۰۰ هزار انسان کشته شدهاند و تعداد بیشماری معلول، شکنجه، «تارومار» و از خانه و کاشانه شان رانده شدهاند و خسارتهایی جبران ناپذیر بر انسانها و جوامع و محیط زیست وارد آمده است. الحق که عجب پیروزی عظیمی. [DD 216]

ولی آیا مردم امریکا واقعاً از این تجربه درسهایی را که باید دربارهٔ دولت خودشان آموختند؟ واقعیات شرم آوری که در جریان رسوایی ایران ـ کنترا از پرده بیرون افتاد عملاً لاپوشانی شد و خیلی زود فراموش گردید و دوروبریهای ریگان توانستند زمینههای «انکاری موجه» را برایش مهیا کنند و بدین وسیله مانع از استیضاح او به سبب ارتکاب «جرم بزرگی» نقض مستقیم قانون مصوب کنگره شوند. اما طبق معمول واقعیات مهم مربوط به نقش امریکا در این فجایع در «چاه حافظه» دفن شد و اکثریت مردم امریکا آن درسهای تاریخی مهمی را که میبایست در اینباره میگرفتند که ایالات متحده در صحنهٔ جهانی واقعاً مظهر و مدافع چیست، نگرفتند. به باور چامسکی آن نکتهٔ مهم فیراموشده به رساترین شکل ممکن از زبان کشیشی به قتار رسیده بیان شده است؛ کشیشی به نام پدر ایگناسیو بهقتار رسیده بیان شده است؛ کشیشی به نام پدر ایگناسیو

الاکوریا<sup>۲۱</sup>، رئیس دانشگاه امریکای مرکزی، که در نوامبر ۱۹۸۹ به دست نیروهای زبدهٔ دولتی در سانسالوادور ترور شد. او چند روز قبل از مرگش به علت العلل درگیری در امریکای مرکزی پرداخته و خطاب به غربیان گفته بود: «شما زندگیتان را حول محور ارزشهای غیرانسانی سامان دادهاید.» او گفته بود این ارزشها «غیرانسانیاند، چون نمیتوانند جهانی شوند. سیستم موجود متکی است بر گروهی قلیل که از بخش اعظم منابع استفاده مىكنند، درحالىكه اكثريت حتى در تأمين مايحتاج اوليه شان درماندهاند. باید نظامی ارزشی و هنجاری برای زندگی تعریف کرد که در آن تکتک انسانها به حساب بیایند.» چامسکی سخنان او را این طور پی می گیرد: «در کشورهای تحت الحمایهٔ ما چنین افکاری براندازانه است و جوخههای مرگ را فعال میکند. در داخل گاه ریاکارانه بیان می شوند و بعد در عمل راهی زباله دانی می شوند. اما شاید آخرین حرفهای این کشیش به قتل رسیده شایستهٔ سرنوشتى به از اين باشند.» [DD 248].

## اندونزی و تیمور شرقی

به عقیدهٔ چامسکی تجاوز اندونزی به تیمور شرقی، این مستعمرهٔ کوچک پیشین پرتغال، در ۷دسامبر ۱۹۷۵ «بهروشنی تمام از مسائلی چون ژست ریاکارانهٔ حقوق بشری غرب، اشک تمساح ریختن از بابت وقوع دسته ای خاص و تعریف شده از

فجایع هولناک (یعنی آنهایی که چون مرتکبانشان دشمن رسمی محسوب می شوند از نظر ایدئولوژیکی بهدردبخورند)، پذیرش راحت اعمالی که اگر خودمان مسئولش نبودیم نسلکشی تلقی میشد، و ترفند پوشاندن تجاوزگری در لفاف دفاع از خود پرده برمىدارد» [CR 303]. ماجرا مثل ساير موارد با طرحى براى ایجاد یک سیستم نظم جهانی پس از جنگ جهانی دوم آغاز می شود که مقرر میداشت کشورهای توسعه نیافتهٔ جهان سوم در حکم منبع مواد خام، نیروی کار ارزان و بازار اقتصادهای ممالک صنعتی باشند و ایالات متحده هم در رأس سیستم قرار گیرد. هنگامی که به نظر رسید اندونزی، چهارمین کشور یرجمعیت دنیا، که به سبب قرارگرفتن در محل یک کانال آبی عمیق مهم بین دو اقیانوس آرام و هند و نیز برخورداری از ذخایر نفتی در گذرگاه تیمور از موقعیتی استراتژیک برخوردار است، احتمال دارد با جاهطلبیهای ملیگرایانهاش در مسیر اجرای این طرح اخلال ایجاد کند، سازمان سیا در سال ۱۹۵۸ تلاشی برای سرنگونی سوکارنو۲۲، رئیسجمهور وقت آن کشور، صورت داد که ناکام ماند، اما بعداً در سال ۱۹۶۵ با اجرای موفقیت آمیز کودتایی نظامی سوهارتو را به قدرت رساند و در نتیجه حمام خونی به راه افتاد که حدوداً ۵۰۰ هزار نفر در جریان آن کشته شدند. ۲۳ البته سوهارتو اندونزی را به مکانی مناسب برای سرمایه گذاری امریکا تبدیل کرد و خودش و خانوادهاش و

اطرافیانش از قِبَل معاملات انجامشده پولهای هنگفتی به جیب زدند، تا اینکه در سال ۱۹۹۸ تظاهراتهای دموکراسیخواهانهٔ مردم منجر به سرنگونی او شد.

در سال ۱۹۷۴ شهروندان تیمور شرقی به رهبری حزب ملیگرای متمایل به چپ فرتیلین ۲۴ در پی احقاق حق خودمختاری ملى خود وكسب استقلال از اربابان سابق پرتغالى شان برآمدند، اما بر اثر اقدامات ارتش اندونزی، که آن موقع هم مثل الان حجم عسمدهٔ تسلیحاتش را از ایالات مستحده دریافت مسیکرد، تلاشهایشان بی ثمر ماند. در سال ۱۹۷۵ که تجاوز اندونزی به وقوع پیوست ایالات متحده کوشید خود را بی طرف جا بزند، اما «برخلاف دروغهای رسمی مشتاقانه وارد معرکه شد» [CR 306]. چامسکی مینویسد «در سال ۱۹۷۷ اندونزی بر اثر این جنگ علیه کشوری ۷۰۰ هزار نفری، دیگر عملاً خزانهاش از تجهیزات نظامی خالی شده بود، بنابراین دولت کارتر جسندصباحی دست از شعارهای اخلاقی و ادعاهایش در خصوص التزام به حقوق بشر \_ "روح سياست خارجي ما" \_ برداشت و اقدام به افزایش همهجانبهٔ حجم فروش جنگافزار به اندونزی کرد، آن هم با یقین به اینکه از آن سلاحها برای قتل عامی استفاده خواهد شد که دست کمی از نسل کشی نداشت» [CR 306]. تا سال ۱۹۷۹ جنگ چان حدود ۲۰۰۰ هزار تن از اهالی تیمور شرقی را گرفت و آن کشور را به تلی ویرانه بدل کرد. اشغال تیمور شرقی توسط اندونزی که سازمان ملل آن را تقریباً بیدرنگ غیرقانونی اعلام کرد همچنان ادامه یافت، تا سال ۱۹۹۹ که برگزاری انتخاباتی تحت نظارت بینالمللی به مردم تیمور شرقی فرصت ابراز موافقت یا مخالفت با استقلال کشورشان را داد. رأی قاطع مردم آری بود، ولی بااینحال چند روز قبل و بعد از برگزاری همهپرسی شبهنظامیانی که از ارتش اندونزی سلاح و دستور میگرفتند دور جدیدی از خشونتها را آغاز کردند و خرابیهایی به بار آوردند. ۲۵ در جریان مصاحبه با چامسکی در آوریل ۲۰۰۰ از او پرسیدم که آیا به اعتقاد او سیاست امریکا در قبال تیمور شرقی تغییر کرده:

چ: هیچ شاهدی در دست نیست که نشاندهندهٔ تغییر موضع امریکا باشد... واقعیت آن است که امریکا در تمام مدت وقوع این فجایع از اندونزی حمایت میکرد و تازه پس از خاتمهٔ این فجایع، یعنی اواسط ماه سپتامبر، بود که بالاخره کلینتون از آنها خواست دست بردارند. دیگر خبری نبود که. هیچکس هیچ کاری نکرد. تازه سنگاندازی هم میکردند. اصلاً دیدید برای مردم گرسنه بستههای مواد غذایی بریزند؟

و: استرالیا که یک کارهایی کرد.

چ: تیمور شرقی استرالیا را از حملهٔ ژاپن نجات داد و در دههٔ هماری دفاع از چند صد کماندوی استرالیایی ۴۰ هزار تا

کشته داد. مدرسههای آنجا در مورد این قضیه چیزی به بچهها یاد نمیدهند، ولی مردم خودشان میدانند. بههرحال عمویی، پدربزرگی، کسی هست که این چیزها را به آنها بگوید. اینها جزو فرهنگ است. مردم تیمور شرقی برای حفظ ما از شر ژاپنیها از جانشان مایه گذاشتند و حالا ما داریم آنها را به اندونزی میفروشیم؛ خیلی با اخلاق جور درنمی آید.

چامسکی تجاوز اندونزی به تیمور شرقی با حمایت امریکا در سال ۱۹۷۵ را نمونهٔ بارز گزینشی بودن گزارشهای رسانههای وابسته به شرکتها و اظهارنظرهای روشنفکران حکومتی مىداند. اين مورد نمونهٔ اعلاى آزمايشى كنترلشده براى آزمودن کارایی مدل تبلیغات رسانههای امریکایی که چامسکی مطرح کرد (نگاه کنید به فصل چهارم) به شمار میرود، چون در ۱۷ آوریل همان سال خمرهای سرخ کامبوج با تصرف پنومپن آغاز سیاهترین دوران از تاریخ جدید و شوم آن کشور را رقم زدند که حاصلش نوعی «خودنسلکشی» و کشته شدن دومیلیون انسان بود. در ۳۰ آوریل همان سال سرنوشتساز نیروهای ویتنام شمالی کنترل سایگون را (که بعداً به هوشیمین تغییر نام داد) به دست گرفتند و به جنگ ویتنام خاتمه دادند. به گفتهٔ چامسکی تجزیه و تحلیل حجم ستونهای اختصناصیافته در روزنامههای مهم امریکا به اخبار مربوط به قتلعامهای کامبوج

و قتلعامهای تیمور شرقی نشان میدهد که رسانههای امریکایی «برای "کمکردن از حجم اخبار و گزارشهای مربوط به تیمور" محتاج بخشنامهٔ وزارت امور خارجه نبودند». برای مـثال در روزنامهٔ نیویورکتایمز «حجم اخبار و گزارشهای مربوط به تیمور در سال ۱۹۷۵ حجم قابل توجهی بود، اما پس از حملهٔ اندونزی تنزل یافت و با به اوجرسیدن خشونتها به صفر رسید...» درحالی که در همان موقع مطبوعات غیربی «به دلیل اعمال شقاوتبار خمرهای سرخ در کامبوج در آتش خشم و غضنب می سوختند» [CR 306-307]. جامسكي در توضيع اين تفاوتِ برخورد خاطرنشان میکند که تفاوت اساسی بین این دو مورد آن بود که «در مورد کامبوج خشم و نفرتِ به وجود آمده به لحاظ ایدئولوژیکی بهدردبخور بود و به همین سبب حدت و شدت داشت» ولی با این حال «هیچ کس راهی برای بایاندادن به آن فجایع پیشنهاد نمی کرد»، حال آنکه در مورد تیمور شرقی «سکوت واجب بود»:

برای آنکه کشتاری که آنجا جریان داشت به مانع برنخورد بی خبر نگهداشتن افکار عمومی از ماوقع اهمیت حیاتی داشت. برای پایاندادن به آن فجایع [در تیمور شرقی] نیازی به مداخله نبود و فقط کافی بود سگهای دست آموزمان را صدا بزنیم و برشان گردانیم. این نمونه ماهیت وجدان غرب و دغدغههای اخلاقی شرا گاملاً نشان می دهد... [CR 310]

موضوع دیگری که آن زمان تقریباً هیچ بازتابی در رسانه ها نیافت نقش امریکا در ایجاد شرایط به قدرت رسیدن خمرهای سرخ در کامبوج بود، یعنی تجاوز به آن کشور در آوریل ۱۹۷۰، بمباران شدید آن کشور و بعد خالی کردن پشت دولت ضعیف دستنشاندهٔ لون نول<sup>۲۶</sup> در سال ۱۹۷۳ که نهایتاً به سقوط آن در سال ۱۹۷۵ انجامید. ۲۷ با آنکه دولت امریکا فجایع صورتگرفته توسط خصرهای سرخ را محکوم میکرد (بی آنکه کمترین کوششی برای توقف آنها به خرج دهد) در ژانویهٔ ۱۹۷۹ که سرانجام حملة ويتنام به اين كشتارها خاتمه داد امريكا برآن شد که ائتلاف کامپوچی دموکراتیک\* به رهبری حزب مخلوع خمرهای سرخ را به عنوان یگانه «دولت مشروع» کامبوج در سازمان ملل به رسمیت بشناسد. سیاستگذاران امریکا اشغال كامبوج توسط ويتنام را جنايتي فجيعتر از نسلكشي خمرهاي سرخ که ویتنام به آن پایان داد میدانستند. چامسکی در سال ۱۹۸۰ با لحقی طبعنه آمین در این باره می گوید دیگر از «آن " ناهمخوانی" که بین مخالفت ما با کشتارهای خمرهای سرخ و حمایت از کشتارهای مشابه صورتگرفته توسط اندونزی وجود داشت» خبرى نيست «چون الان ايالات متحده هم حامى بوليوت است هم آدمكشهاى اندونزى» [CR 311]. نتيجة اخلاقی این ماجرای فاشنشده، مثل موارد دیگری که چامسکی به افشای آنها کمک کرده، این است که «ما تحت حاکمیت زور زندگی میکنیم، نه حاکمیت قانون، به این معنا که قدرتهای بزرگ بدون کمترین توجهی به قانون و اصول دهن پرکن هر کاری دلشان بخواهد انجام میدهند و بقیه هم اگر در توانشان باشد همین طور عمل میکنند» [PP 205-206 PP]. در عمل پای منافع امریکا که در میان باشد اصول قیدشده در منشور سازمان ملل مبنی بر ممنوعیت تجاوز پشیزی ارزش ندارد.

#### اسرائيل/فلسطين

چامسکی علاقهٔ زیادی به نقل این گفتهٔ جورج بوش پس از پیروزی امریکا بر صدام حسین در جنگ خلیج فارس دارد که با افتخار تمام اظهار داشت دیکتاتورها و خودکامگان بدانند «هرچه ما بگوییم همان است» و آن را اعترافی صادقانه در مورد شرایط موجود میداند. چامسکی دربارهٔ فرازونشیبهای درگیری اسرائیل/فلسطین هزاران صفحه تحلیل و تفسیر نوشته است. او نظراتش را متناسب با روند وقایع پیوسته بهروز کرده و مدارک و اسناد زیادی برای تحلیلهایش ارائه داده است. ۲۸ من شاید نتوانم در اینجا حق مطلب را درخصوص این حجم عظیم نوشته ادا کنم، اما مایلم تصویری اجمالی از محورهای دیدگاه او در اینباره به دست دهم.

به عقیدهٔ چامسکی هدف اصلی سیاست امریکا در خاورمیانه بهدستگرفتن کنترل ذخایر نفتی دارای ارزش استراتژیکِ نهفته در زیر شبه جزیرهٔ عربستان بوده و هست؛ ذخایری که وزارت امور خارجهٔ امریکا از آنها با عنوان «پربهاترین جایزهٔ اقتصادی دنایا» [WOON 190] باد کرده است. اقادامات اماریکا در خاورمیانه در طول نیم قرن گذشته، از کودتای ۱۹۵۳ به طراحی سيا عليه مصدق در ايران و حمايت از يک «اسرائيل اسپارتگونه»، تا حمایت از صدام حسین در سرکوب کردها در عراق و تحریمهای فعلی مورد حمایت امریکا علیه عراق، همه و همه ناظر به همین هدف جامع و فراگیر بوده است. استراتری دستیابی به این جایزه هم عبارت بوده از انتقال غنایم امپریالیسم انگلیس به امریکا در عین «قبول این واقعیت که امکان استعمار مستقیم دیگر وجود ندارد» [WOON 198]. راه این کار عبارت بود از ایجاد نما و دکوری «متشکل از دیکتاتوریهای خانوادگی كه مطيع اوامر باشند و منافع ايالات متحده و وابستهٔ انگليسي اش و شرکتهای انرژی آنها را تضمین کنند.» حفاظت از منافع امریکا در منطقه باید بر عهدهٔ «مـجریان مـنطقهای و تـرجـیحاً غیرعرب (ترکیه، اسرائیل، ایران زمان شاه، پاکستان)» باشد ولی «منباب احتیاط انگلیس و امریکا هم در قالب پایگاههای نظامی از جزایر آزور تا شمال افریقا و اقیانوسهای هند و آرام زور بازویشان را به رخ میکشند» [WOON 198]. میهمترین

تهدیدهای لازمالاجتناب هم عبارت بودند از «ناسیونالیسم اقتصادی» عربی و «سوسیالدموکراسی» که امکان داشت موجب تلاش مردم منطقه برای بهدستگرفتن کنترل منابع خود و کوتاهکردن دست امریکا و انگلیس از نفت ارزانقیمتِ موردنیاز آنها برای سریا نگهداشتن اقتصادهایشان گردد.

رابطهٔ خاص امریکا و اسرائیل در این بستر استراتژیک کلی به وجود آمد. توان نظامی اسرائیل که اولبار در مقابل انگلیس در جنگ استقلال ۱۹۴۸ (یا به قبول اعراب «النکبه» به معنای فاجعه) و بار دیگر در سالهای ۱۹۶۷، ۱۹۷۳ و ۱۹۷۲ جلوهگر شد موجب گردید که ایالات متحده به این دریافتکنندهٔ شماره یک کمکهای خارجی اش به چشم مجری ای قابل اعتماد در منطقه و ستون اصلی استراتژی منطقه ای کلی خود نگاه کند: «ائتلاف امریکا ـ اسرائیل در وهلهٔ اول بر این دریافت استوار بود که اسرائیل "سرمایهای استراتژیک" است که در ائتلاف مخفی با دول عرب خلیج فارس (همان دکور کذایی) و دیگر حافظان منافع امریکا در منطقه می تواند اهداف امریکا را در منطقه محقق کند» امریکا در منطقه می تواند اهداف امریکا را در منطقه محقق کند» معضلی دایمی و تهدیدکنندهٔ «ثبات» منطقه بود و لذا باید به آن رسیدگی می شد.

روایت جامسکی از این کشمکش با روایت رسمی رسانههای امریکایی تفاوتی چشمگیر دارد و لذا در همین ابتدا درک

مفروضیات تشکیل دهندهٔ مبنای رویکرد او ضروری است: «اولین فرض عبارت است از این اصل که هر دو گروه یهودیان اسرائیلی و اعراب فلسطینی انسانند و از حقوق انسانی برابر برخوردار؛ به عبارت دقیقتر آنها در درون سرزمین فلسطین سابق دارای حقوقی اساساً برابرند. هر گروه از حق مسلم خودمختاری ملی در این سرزمین برخوردار است. فرض بعدی این است که دولت اسرائیل در محدودهٔ مرزهای پیش از ۱۹۶۷ خود از همهٔ آن چیزهایی که حقوق حقهٔ هر کشور در چارچوب نظام بینالمللی موجود قلمداد مى شود برخوردار بوده و هست» [CR 372]. او در ادامه توضیح میدهد که اصطلاح اطرادگری \* بهطور متداول در اشاره به موضع آن کسانی به کار میرود که «یا منکر موجودیت دولت اسرائیل هستند و یا منکر حق یهودیان برای خودمختاری ملی در درون فلسطین سابق». او این دیدگاه را رد می کند، اما بااین حال «این تصور نژادپرستانه که یهودیان از حقوق فطری خاصى برخوردارند كه اعراب فاقد آنند» نيز از ديد او محكوم است. بنابراین وقتی از عبارت اطرادگری استفاده میکند تعبیر فراگیر آن را مدنظر دارد که نظرات آنهایی را هم که «منکر حق خودمختاری ملی برای اعراب فلسطینی هستند» دربرمیگیرد. براساس این تعبیر مساوات طلبانه از اطرادگری، چامسکی این

اتهام را مطرح می کند که از سال ۱۹۴۸ و بعد از پایان جنگ ۱۹۶۷ تا به امروز اطرادگری امریکا و اسرائیل سند راه دستیابی به توافقی عملی و جامع برای حلوفصل درگیری موردبحث گردیده است؛ توافقی که در آن حقوق برابر یهودیان اسرائیلی و اعراب فلسطینی برای خودمختاری ملی به رسمیت شناخته شده باشد. مبنای دیگر موضع چامسکی اجماع بینالمللی در قالب قطعنامهٔ شمارهٔ ۲۴۲ سازمان ملل مصوب سال ۱۹۶۷ است که اسرائیل را به بازپسدادن کلیهٔ اراضی متصرف در جنگ ۱۹۶۷ در ازای تضمین امنیت مرزهایش و دیگر تدابیر درنظرگرفته شده برای برقراری صلح در منطقه ملزم میکرد ـ یعنی «زمین در برابر صلح». به عقیدهٔ چامسکی اجرای قطعنامهٔ ۲۴۲ به دلیل خودداری اسرائیل از بازگشت به مرزهای پیش از ۱۹۶۷ خود که با حمايت امريكا هم توأم بوده دايماً به مانع برخورده است. اما این سیاست چندین مرحله را از سر گذرانده است. در اینجا نسخهٔ نسبتاً مجملی از روایت اصلی چامسکی ارائه میشود. از سال ۱۹۶۷ تا سال ۱۹۷۳ امریکا درظاهر از قطعنامهٔ ۲۴۲ حمایت مى كرد، كه نمونهٔ آن ارائهٔ طرح راجرز \* در سال ۱۹۶۹ بود، اما درخفا موضعی اطرادگرانه را دنبال میکرد که مورد حمایت هنری کیسینجر و هدف از آن ایجاد یک «اسرائیل بزرگ» بود که

حكم سرمايهٔ استراتژيك امريكا در منطقهٔ مستعد درگيري ولي نفتخیز خاورمیانه را داشته باشد. اما انور سادات، رئیسجمهور مصر، در فوریهٔ ۱۹۷۱ محورهای قطعنامهٔ ۲۴۲ را پذیرفت و «به اسرائیل پیشنهاد یک معاهدهٔ صلح جامع بر پایهٔ مرزهای پیش از ۱۹۶۷، همراه با تضمینهای امنیتی و مرزهای به رسمیت شناخته شده و از این قبیل را داد» و با این کار دست آنها را رو کرد. در نتیجه اسرائیل چنان به هراس افتاد که بیدرنگ پیشنهاد را رد کرد و به اجرای برنامهٔ احداث یهودینشینها در اراضی اشغالی شدت بخشید تا با ادامهٔ این «سندسازی»ها هر گونه احتمال بازگردانیدن سرزمینهای غصب شده را از بین ببرد. در سال ۱۹۷۲ نیز اسرائیل با پیشنهاد ملک حسین، شاه اردن، مبنی بر تشکیل کنفدراسیونی متشکل از اردن و کرانهٔ باختری با تأکید بر حاکمیت اسرائیل بر یهودیه و سامریه (نامهای توراتیای که اطرادگران مذهبی داخل اسرائیل به كرانهٔ باخترى اطلاق مىكنند) مخالفت كرد. سادات بارها هشدار داده بود که اگر تلاشهایش برای دستیابی به توافقی مسالمت آمیز به جایی نرسد مجبور است به جنگ متوسل شود و ازهمینرو در سال ۱۹۷۳ «تصمیم به آزمودن یک گزینهٔ نظامی محدود گرفت که پیشبینی می شد اگر با تحریم نفتی همراه شود منجر به عقبنشینی چشمگیر اسرائیل از سرزمینهای اعراب خواهد شد» [CR 393] . گرچه اسرائيل فوراً بهلحاظ نظامي در

جنگ پیروز شد، زمانی که عربستان سعودی هم به تحریم نفتی مصر و سوریه پیوست ـ «نخستین مورد عمدهٔ استفاده از "سلاح نفت" که پیامدهای بلندمدت قابلتوجهی در صحنهٔ ىين المللى به دنبال داشت» ـ واشينگتن متوجه شد كه «رد اقدامات یا کنترل مصر و دیگر کشورهای تولیدکنندهٔ نفت به این سادگیها نیست» و استراتژیاش را عوض کرد [CR 394]. هدف اینک عبارت بود از «پذیرش مصر به عنوان کشوری وابسته به امریکا» و بدین ترتیب خارج کردن آن کشور از درگیری، و در همان حال دادن اجازه به اسرائیل برای پیگیری سیاستهای خود مبنی بر انضمام اراضی اشغالی به اسرائیل بزرگ. در طول این مرحله نه اسرائیل و نه ایالات متحده حاضر نشدند فلسطینیان را به عنوان طرفهای قانونی مذاکره به رسمیت بشناسند و با زدن انگ «سازمان تروریستی» به سازمان آزادیبخش فلسطین از ملاقات با اعضای آن سر باز زدند. امریکا همچنین تصریح کرد که مایل به مداخلهٔ اروپا یا شوروی در حوزهٔ اختیاراتش نیست و بارها از حق وتو خود در شورای امنیت برای جلوگیری از حصول توافق صلح در چارچوب قطعنامهٔ ۲۴۲ سازمان ملل استفاده کرد.

در نوامبر ۱۹۷۷ که انور سادات سفر تاریخیاش را به اورشلیم انجام داد رسانه های امریکایی از او تجلیل کردند که بالاخره با پذیرفتن حق موجودیت اسرائیل به حقیقت پی برده

است. اما سادات از همان سال ۱۹۷۱ اصولاً این موضوع را پذیرفته بود و لذا ضروری بود که سوابق پیش از سال ۱۹۷۷ او، يعنى طرح صلح ابتكارى قبلى اش كه با مخالفت اسرائيل و امريكا روبهرو شده بود، نادیده گرفته شود. قرارداد صلح کمپدیوید که در سال ۱۹۷۸ منعقد گردید چندین هدف استراتژیک امریکا را محقق می کرد: باعث حذف اروپا و شوروی از صحنهٔ دیپلماسی مى شد؛ با منزوى ساختن فلسطينيان سلطة اسرائيل بركرانة باختری و غزه را تحکیم می بخشید؛ و با خارج ساختن مصر و اردن از صحنهٔ درگیری در جبههٔ متحد اعراب گسست ایجاد مىكرد و در نتيجه اسرائيل مى توانست با دشمنان شمالي اش، سوریه و سازمان آزادی بخش فلسطین در لبنان، جداجدا دستوینجه نرم کند. تجاوز اسرائیل به جنوب لبنان، ابتدا در سال ۱۹۷۸ و سپس ۱۹۸۲، نیز در همین چارچوب معنا می یابد. به گفتهٔ چامسکی «دلایل واقعی تجاوز ۱۹۸۲ در خود اسرائیل هيچگاه پوشيده نبوده است، ولي در ايالات متحده جزو ناگفتنی هاست» [WOON 214]. چامسکی به نقل از اسحاق شامیر، نخستوزیر وقت اسرائیل، میگوید «اسرائیل وارد جنگ شد چون "با خطری هولناک" مواجه بود... خطری که البته بیشتر جنبهٔ سیاسی داشت تا نظامی» و آن خطر این بود که سازمان آزادى بخش فلسطين با رعايت آتشبس و اعلام ترجيح مذاكره بر تروریسم «داشت اعتبار کسب میکرد» و رفته رفته به شکل یک طرف مذاکرهٔ قانونی جلوهگر میشد. چامسکی خاطرنشان میکند که «همهٔ اینها در خبررسانی به افکار عمومی امریکا کاملاً تحریف میشود» و در روایتهای رسمی دلیل تجاوز اسرائیل حفاظت از جمعیت غیرنظامی شمال آن کشور از راکتها و آتش توپخانهٔ فلسطینیان اعلام میشود؛ هدفی که هیچگاه حاصل نشد، حتی پس از عقبنشینی اسرائیل به منطقهٔ امنیتی فعلی خود (که البته چندان طول نکشید) و تغییر دشمن از گروه بهاصطلاح «اصلاحشدهٔ» سازمان آزادی بخش فلسطین به حزباالله.

انتفاضه نقشههای امریکا و اسرائیل برای تداوم بنبست در مذاکرات صلح را نقش بر آب کرد، چون کاری کرد که از اسرائیلیان تصویر ستمگرانی ددمنش ارائه شود. مقاومت مردمی موجب حرکت اجماع جهانی به سمت پذیرش یک سازمان آزادی بخش فلسطین تعدیل شده و تضعیف شده (و به قول بعضیها سازشکار) به عنوان نمایندهٔ قانونی خواست ملت فلسطین و قبول چیزی درظاهر مشابه راهحل «ایجاد دو دولت اسرائیلی و فلسطینی» در آن سرزمین شد؛ راهحلی که در همان سال ۱۹۴۸ هم ارائه شده بود، ولی از آن زمان تاکنون دایماً با مخالفت امریکا و اسرائیل روبهرو شده است. در راستای هدایت این جدیدترین مرحله از درگیری، جنگ خلیج فارس موجب تقویت چشمگیر موضع امریکا شد:

پس از جنگ خلیج [فارس] اروپا موضع امریکا را پذیرفت که دكترين مونرو "عملاً در خاورميانه به اجرا درآيد و اروپاييان از آن به بعد از ابتکارعملهای مستقل پرهیز و خود را به کمک به اجرای دکترین اطرادگرانهٔ امریکا محدود کنند، کمااینکه نروژ در سال ۱۹۹۳ واقعاً همین رویه را در پیش گرفت. شوروی از صحنه کنار رفته بود و بقایایش حال به وابستگان وفادار واشینگتن بدل شده بودند. سازمان ملل عملاً به سازمانی امریکایی تبدیل شده بود. همان اندک فضایی هم که جدال ابرقدرتها برای کشورهای غیرمتعهد ایجاد کرده بود از بین رفته بود و فاجعهٔ سرمایهداری که حوزههای استعماری سنتی غرب را در دههٔ ۱۹۸۰ درنوردیده بود جهان سوم را در هالهای از یأس و نومیدی فروبرده و تحت انضباط نیروهای بازار هدایتشده درآورده بود. ناسیونالیسم عربی هم به واسطهٔ شیطنتها و تجاوزگریهای صدام و بی کفایتی های بیش از پیش تاکتیک های سازمان آزادی بخش فلسطین باز هم متحمل ضربهٔ کوبندهٔ دیگری شده بود و در نتیجه حاکمان عرب کمتر از گذشته مجبور بودند برای مقابله با فشار افكار عمومى مردمشان ژست دفاع از فالسطينيان بگیرند. بنابراین شرایط برای امریکا مهیا بود که برنامهٔ اطرادگرانهاش را راحت و بیدردسر به پیش برد و به سمت راهطی حرکت کند که جیمز بیکر، وزیر وقت امور خارجهٔ امریکا، همان قبل از بحران خلیج [فارس] اصول کلیاش را ترسیم کرده بود، یعنی ضرورت قراردادن هر گونه توافقی بر مبنای طرح ۱۹۸۹ دولت اسرائیل که به صراحت ناقض حقوق ملی فلسطینیان است.

هدف از سیاست کنونی عبارت است از «تضمین کنترل اسرائیل بر اراضی اشغالی و ایجاد یک دولت فلسطینی محلی به صورت کانتونهای پراکنده»؛ چیزی شبیه به «بانتوستان» ۱۳های افریقای جنوبی، با این تفاوت که این دومی از یارانههای افریقای جنوبی برخوردار بود «در حالی که نقشهٔ امریکا/ اسرائیل آن است که دست و پنجه نرم کردن با اثرات ناگوار اشغال نظامی را که جلو هرگونه امکان توسعهٔ اقتصادی را گرفته به خود کانتونهای فلسطینی واگذار کنند.» ۱۳ در واقع درست همانند وابستگی سفیدپوستان افریقای جنوبی به نیروی کار کارگران وابستگی سفیدپوستان افریقای جنوبی به نیروی کار کارگران ارزان فلسطینیان است. این راه حل با موافقت یاسر عرفات روبه رو شد که با خیانت به ملتش برای کسب قدرت شخصی روبه رو شد که با خیانت به ملتش برای کسب قدرت شخصی در قرارداد که امریکا و اسرائیل می توانند با او وارد معامله شوند. در قرارداد که امریکا و اسرائیل می توانند با او وارد معامله شوند.

فلسطینیان برای دستیابی به خودمختاری ملی خیانت شد، آن هم در ازای یک «مکانیسم خودمختاری محدود» که براساس آن فلسطینیان از خودمختاری در ادارهٔ امور خود زیر نظر اسرائیل برخوردار مىشوند و تشكيلات خودگردان فلسطينى نقش مجری لازم برای کنترل تودههای سرکش را ایفا میکند و بدین ترتیب ارتش اسرائیل را از نقشهٔ مستقیمش در حفظ شرایط سرکوب دور میسازد. بهترین نتیجه از دید واشینگتن «حصول توافقی است که برداشت استراتژیک سنتی را تقویت کند و به آن شکل و شمایل علنی بدهد و تفاهمات ضمنی را تا سطح معاهدهای رسمی بالا بیرد. اگر نوعی سازوکار برای "خودمختاری محلی" بتواند مسئلهٔ فلسطینیان را رفع و رجوع کند که چه بهتر. چون در همین حال می توان ترتیبات امنیتی میان اسرائیل، ترکیه، مصر و امریکا را گسترش داد و چهبسا دیگران را هم اگر نقش وابسته را قبول کنند وارد بازی کرد.» ۳۳ حقوق بشر فلسطینیان همواره برای سیاستگذاران امریکایی در درجهٔ دوم اهمیت قرار داشته، چه این سیاستگذاران در این مورد هم مثل همهٔ موارد دیگر در درجهٔ اول به فکر حفاظت از حق شرکتهای امریکایی برای استخراج نفت بودهاند.

### كوزوو

در ۲۴ مارس ۱۹۹۹ نیروهای ناتو به رهبری امریکا و انگلیس

شروع به بمباران صربستان كردند. هدف اعلامشده عمليات بمباران توقف برنامهٔ شنیع و رذیلانهٔ ارتش و یگانهای شبه نظامی جمهوری فدرال یوگسلاوی برای یاکسازی قومی مسلمانان آلبانیایی تبار، یعنی اکثریت جمعیت کوزوو بود. از این اقدام ناتو به عنوان «نقطهٔ عطفی در مناسبات بینالمللی» و نمایانگر یک «انسانگرایی جدید» در سیاست خارجی امریکا تجلیل شد که براساس آن «دیگر سرکوب وحشیانهٔ هیچ یک از گروههای قومی تحمل نخواهد شد» و «هیچ جای پنهان شدنی براى مسئولان چنين جناياتى» باقى نمىماند [NMH 2]. عمليات بمباران در ۳ ژوئن پس از موافقت ناتو و صدربستان بر سر قرارداد مسلح كوزوو پايان يافت. از اين عمليات با عنوان پیروزیای بزرگ برای نیروهای خیر و حقیقت یاد شد و هزاران آوارهٔ کوزوویی که در جریان عملیات بمباران خانه و کاشانهشان را رها کرده و به اردوگاههای کمیساریای عالی سازمان ملل در امور پناهندگان در کشورهای همسایه پناه برده بودند زیر نگاه ناظر یک نیروی اشغالگر تحت فرماندهی ناتو شروع به بازگشت به خانهها و روستاهای سوخته و ویران و بمباران شدهٔ خود کردند. گردوغبار جنگ فروننشسته چامسکی نقدی کوبنده بر این تنها جنگ ناتو به چاپ رساند.

چامسکی در کتاب انسان گرایی نظامی جدید: درس هایی از کوزوو ۳۴ با استفاده از حربه های فکری آشنای خود، یعنی آمیزه ای از یک

خردگرایی پیگیر و درکی حیرت آور از حقایقِ (غالباً پنهان) موضوع، صحت این ادعا را که عملیات نظامی ناتو در وهلهٔ اول به دلایل انسان دوستانه انجام شد به بوتهٔ آزمون میگذارد. او تحلیلش را با یاد آوری چند «اصل اخلاقی بدیهی» آغاز میکند:

نخست اینکه انسانها اصولاً مسئول عواقب احتمالی اقدام یا عدماقدام خود هستند. دوم اینکه داشتن دغدغهٔ مسائل اخلاقی (جرم و جنایت و از این قبیل) قاعدتاً متناسب با توان تأثیرگذاری تغییر میکند (هرچند که این تنها عامل موجود نیست). نتیجهٔ منطقی آنکه هرچقدر فرصتها و امکانات و آزادی فرد در اقدام کردن بدون پرداخت هزینهٔ جدی بیشتر باشد مسئولیتش هم بیشتر است. بر این اساس افراد صاحب امتیاز در جوامع آزادتر مسئولیتشان بهمراتب بیش از افراد فاقد امتیاز یا کسانی است که چنانچه در اعمالشان صداقت و درستکاری به خرج دهند مجازاتهای شدیدی در انتظارشان است. [NMH 39]

چامسکی میگوید این ادعا را زیر سؤال نمیبرد که اسلوبودان میلوسویچ، رئیسجمهوری فدرال یوگسلاوی، که در دههٔ ۱۹۹۰ مردمش را درگیر سه جنگ فاجعهبار علیه استانهای جداشدهٔ کرواسی، بوسنی و بالاخره کوزوو کرد که در نهایت هم

به شکست انجامید، مرتکب جنایات فجیع عدیده شده است. اما پرسشی که دارد این است که آیا نمی شود پاسخ امریکا و انگلیس و متحدانشان در ناتو به اوضاع کوزوو در اوایل ۱۹۹۹ را هم مصداق جنایت دانست، نه آن طور که در رسانه ها تصویر شد پیکاری شکوهمند و انسان دوستانه.

او خاطرنشان میسازد که در هر بحران انسانی ای که با جنایات جنگی یا نقض گستردهٔ حقوق بشر همراه باشد، نظاره گران (یعنی نه عاملان جنایات موردبحث و نه قربانیان آن جنایات) سه نوع اقدام از دستشان برمی آید: «(الف) اقدام در جهت تشدید ابعاد فاجعه، (ب) دست روی دست گذاشتن، (ج) تلاش برای تخفیف ابعاد فاجعه» [48 HMM]. او در اواخر کتاب به نتیجه گیری زیر می رسد:

به گمان من قضاوت معقول و منطقی آن است که امریکا اقدامی را برگزید که ـ چنانکه پیشبینی میشد ـ باعث بالاگرفتن خشونتها و فجایع گردید؛ اقدامی که به رژیم قوانین بینالمللی که لااقل تا حدودی از کشورهای ضعیف در برابر کشورهای چپاولگر حمایت میکند ضربهٔ دیگری وارد می آورد، به روند تحولات دموکراتیک در درون یوگسلاوی و شاید هم مقدونیه آسیب میرساند، و تحقق آرمان خلع سلاح و کنترل تسلیحات هستهای و دیگر سلاحهای کشتار جمعی را

به تعویق می اندازد و درواقع شاید برای سایرین «هیچ چارهای» جز «تلاش برای دستیابی به سلاحهای کشتار جمعی» به منظور دفاع از خود باقی نگذارد. از این سه گزینهٔ منطقاً ممکن، امریکا گزینهٔ (الف) یعنی «اقدام در جهت تشدید ابعاد فاجعه» را برگزید و دو گزینهٔ دیگر، یعنی (ب) «دست روی دست گذاشتن» و (ج) «تلاش برای تخفیف ابعاد فاجعه»، را رد کرد. [NMH 155]

«انترناسیونالیسم جدید پخش مجدد همان نوارهای قدیمی و گوشخراش است» و نشانی از ترک سیاستهای گذشته در آن به چشم نمیخورد. اینگونه است که تنها ابرقدرت دنیا در نقش ژاندارم دنیا به اتفاق وردست باوفایش، امپراتوری سابق (ملقب به بریتانیای کبیر)، با نادیده گرفتن مفاد منشور سازمان ملل درخصوص فرایط توسل به زور دست به کار یک عملیات بمباران بزدلانه از ارتفاع بالا بر ضد صربستان میشوند، آن هم فقط چون «درستش را این میدانند.»

چامسکی به نقل این ادعای رابرت هایدن ۳۵ میپردازد که «تلفات غیرنظامیان صرب در سه هفتهٔ اول جنگ بیش از مجموع تلفات هر دو طرف درگیری در کوزوو ظرف سه ماهِ منتهی به جنگ بود که تازه آن سه ماه مثلاً فاجعهٔ انسانی محسوب می شد» و که تازه آن سه ماه مثلاً فاجعهٔ انسانی محسوب می شد» (NHM 20). ۳۶ به عقیدهٔ چامسکی عملیات بمباران ناتو مثل این

بود که «... آدم توی خیابان شاهد وقوع جنایتی باشد و احساس کند که نمی تواند ساکت بماند و برای همین اسلحه بردارد و جانی و قربانی و رهگذر همه را از دم بکشد» که جای دیگر این روش را «راه حل کارتاژی» مینامد [NMH 156].

در طول یک سال منتهی به عملیات بمباران، شورای امنیت سازمان ملل چندین بار به جمهوری فدرال یوگسلاوی تذکر داده بود که از عملیات «ضدتروریستی» خود علیه ارتش آزادی بخش کوزوو دست بردارد و هربار هم در پایان تهدید کرده بود که به مفاد فصل هفتم منشور سازمان متوسل معيشود كه به کشورهای عضو اجازهٔ توسل به زور برای مقابله با تهدیدات موجود علیه صلح و ثبات بینالمللی را میدهد. در ژانویهٔ ۱۹۹۹ کشتاری در روستای راتساک ۳۷ کوزوو به وقوع پیوست که ظاهراً در جریان آن حدود ۴۵ نفر به دست نیروهای شبهنظامی وابسته به جمهوری فدرال یوگسلاوی کشته شدند. این واقعه در رسانههای مهم دنیا بازتابی گسترده یافت و بعداً ادعا شد که نقطهٔ عطف تعیینکنندهای که متحدان را به فکر تدارک عملیات نظامی انداخت همین واقعه بوده است. اما هنوز تالاشی دیپلماتیک در قالب مذاکراتی در شهر رامبویهٔ ۳۸ فرانسه میان امریکا، متحدانش در ناتو، جمهوری فدرال یوگسلاوی، و سازمان امنیت و همکاری ارویا، که یک نیروی ناظر داوطلب به منظور نظارت بر موارد نقض حقوق بشر و جلوگیری از خشونتهای بیشتر در کوزوو مستقر

کرده بود، در جریان بود. بااین حال گفتگوهای رامبویه به شکست انجامید و کمی پیش از آغاز عملیات بمباران به ناظران مزبور دستور خروج از منطقه داده شد. طبق روایت رسمی دلیل شکست مــذاکــرات خودداری صـربستان از قبول «شـروط مـنطقی» ارائه شده در توافق نامهٔ پیشنهادی بوده که برای «ممالک فهمیده و آگاه» چارهای جز توسل به نیروی نظامی برای متوقف ساختن اقدامات رذیلانهٔ جمهوری فدرال یوگسلاوی در پاکسازی قومی و جلوگیری از «تکرار وقایع بوسنی» باقی نگذارده است.

چامسکی خاطرنشان میکند که «شروط توافقنامهٔ (رامبویه) به آگاهی افکار عمومی نرسیده» و میگوید برای فهم حقیقت ماجرا «اطلاع از آنها الزامی است» [۱۸۵ ۱۸۳]. او با نقل بخشهایی از توافقنامهٔ (ردشده) موسوم به «قرارداد موقت صلح و خودگردانی کوزوو» ۲۹ که بهطور خصوصی روی اینترنت قرار گرفت (نگاه کنید به فصل پنجم کتاب انسانگرایی نظامی جدید با عنوان «سوابق دیپلماتیک» ۴، پینوشت ۶ بخالی و داز «اشغال نظامی کامل و کنترل سیاسی اساسی کوزوو به وسیلهٔ ناتو که کوزوو را استان جمهوری فدرال یوگسلاوی میداند، و اشغال نظامی مؤثرِ سایر قسمتهای جمهوری فدرال یوگسلاوی یوگسلاوی به صلاحدید ناتو» [۱۸۵ ۱۸۳]. بند حساسِ مربوط یوگسلاوی به اشغال صربستان در ضمیمهٔ ۵ قرار دارد:

۸. ... نفرات ناتو به همراه خودروها، شناورها، هواگردها و تجهیزات خود از حق عبور آزادانه و بی قیدو شرط و دسترسی نامحدود در سرتاسر خاک جمهوری فدرال یوگسلاوی، ازجمله حریم هوایی و آبهای سرزمینی وابسته، برخوردار خواهند بود. این حق حق اردوزدن، اجرای مانور، اسکان و بهرهبرداری از هرگونه ناحیه یا تأسیسات لازم برای پشتیبانی، آموزش و انجام عملیات را شامل خواهد شد، ولی به این موارد محدود نمی شود. [NMH]

چامسکی میگوید «این فرضیه مطرح شده که نوع جملهبندی و انتخاب کلمات قرارداد با این هدف بوده که حتماً بها مخالفت مواجه شود. بعید هم نیست. دشوار می توان تصور کرد که کشوری جز در حالت تسلیم بی قیدو شرط پذیرای شروطی این چنینی شود.» مجلس شورای ملی صربستان نیز همان طور که پیشبینی می شد در ۲۳ مارس مخالفتش را با این شروط ابراز کرد و از سازمان امنیت و همکاری اروپا و سازمان ملل خواست راه دستیابی به راه حلی دیپلماتیک را هموار سازند. اما امریکا/ انگلیس و متحدانشان در ناتو با این روند مخالفت کردند و تصمیم به بمباران گرفتند.

به عقیدهٔ چامسکی دولتمردان واشینگتن و لندن قطعاً پیشبینی میکردند که بمباران صربستان موجب خواهد شد که

جمهوری فدرال یوگسلاوی بر شدت خشونتهای خود علیه جمعیت بی پناه غیرنظامی کوزوو بیفزاید، که غیر از این هم نشد و نتیجهاش هم هزاران کشته و جمع کثیری آواره بود. اما طبق روال همیشگی در اثنای بمباران تبلیغات چیهای ناتو تلاش داشتند این طور جلوه دهند که تشدید خشونتها در داخل کوزوو قبل از آغاز بمباران و در چارچوب طرحی شریرانه با عنوان «عملیات نعل اسب» \* برنامهریزی شده بوده است. لاپوشانی بى دردسى بود: «كلينتون، بلر و اذناب آنها اگر (آنطور كه الان ادعا میکنند) واقعاً میدانستند که فجایعی عظیم در جریان یا در شرف وقوع است و بااین حال کمترین تدارکی برای سیل آوارگانی که پیشبینیاش را میکردند ندیدند گناهشان نه فقط جهل مرکب، که جرم مسلم است و اگر ژنرال فرمانده عملیات، وزلی کلارک<sup>۴۱</sup>، را هم طبق ادعای خودش در جریان امر قرار نداده باشند جرمشان دوچندان است» [NMH 36]. یک ماه پس از آغاز عملیات بمباران ناتو، ژنرال کلارک به مطبوعات گفت که طرحهای مربوط به عملیات نعل اسب «هیچگاه به اطلاع من نرسیده است» و افزود عملیات ناتو،

... هدفش متوقف ساختن پاکسازی قومی صربها نبود. هدفش

به راه انداختن جنگ علیه نیروهای صرب و وزارت امور داخلهٔ صربستان نبود. به هیچوجه. مطلقاً چنین قصد و نیتی در کار نبود. اصلاً برنامه این نبود.

چامسکی در ادامه میگوید اگر این شهادت دلیل کافی در رد این ادعا به حساب نمی آید که تنها جنگ ناتو که ازقضا عنوان حقبه جانب «عملیات دلیل موجه» ۲۲ را به آن داده بودند بنا به «دلایل انسان دوستانه» صورت گرفته، «خیلی راحت میشود صحت و سقم این تز پرطمطراق را فهمید: فقط کافی است بپرسیم همین کشورهای فهمیده در جاهای دیگر چه رفتاری از خود نشان میدهند» [38 HMM]، به خصوص وقتی برمیخورند به «خشونتهای مشابه یا فجیعتری که تخفیف یا توقفشان نه دشوار است و نه پرهزینه؛ فقط کافی است پایشان را از ماجرا بیرون بکشند» [48 HMM].

چامسکی با استناد به سوابق تاریخیِ حمایت نظامی امریکا از کلمبیا، کشوری که در طول سال ۱۹۹۹ برپایهٔ گزارشهای سازمانهای غیردولتی مدافع حقوق بشر و حتی خود وزارت امور خارجهٔ امریکا صحنهٔ کشتار و اعدام غیرقانونی تعداد ۱۹۰۰ الی ۳۰۰۰ نفر عمدتاً به دست ارتش کلمبیا و واحدهای شبه نظامی وابسته بود، خاطرنشان میکند که امریکا به جای اقدام درجهت تخفیف ابعاد این فاجعه حجم کمکهای نظامیاش

را به کلمبیا در سال ۱۹۹۹ (و بار دیگر در سال ۲۰۰۰) به بهانهٔ مبارزه با «دادوستد مواد مخدر» و شورشیان کمونیست به نحو چشمگیری افزایش داد [51-49 NMH]. به همین نحو، ترکیهٔ عضو ناتو دهههای متمادی است که علیه اقلیت کُرد خود اقداماتی صورت میدهد که دستکمی از یک برنامهٔ رذیلانهٔ «پاکسازی قومی» ندارد و واشینگتن هم هیچ کاری برای جلوگیری از این اقدامات صورت نداده، جز آنکه مرتب برای فروش تانکهای ام ۶۰ و جنگندهبمبافکنهای اف ۱۶ و هلی کویترهای شکاری کبرا و هلی کویترهای بلکهاوک<sup>۴۳</sup> و دیگر تجهیزات نظامی پیشرفتهٔ ساخت امریکا به دولت ترکیه مجوز صادر کرده؛ تجهیزاتی که به گفتهٔ سازمان عفو بینالملل برای ارتكاب اعمال ناقض حقوق بشر عليه كردها به كار رفتهاند [NMH 51-62]. جـامسكي خاطرنشان مـيكند كـه «فـجايع صورت گرفته (در این موارد) هرچند کاملاً با جدول زمانی تعیین شده مطابق است و درواقع همین الان هم ادامه دارد، ربطی به اصول انسانگرایی جدید پیدا نمیکند، بلکه چون فجایع را در این موارد "دوستان ما" مرتکب میشوند باید به آنها شتاب بخشید» [NMH 62]. او می گوید اتهاماتی مثل إعمال «معیار دوگانه» «کاملاً غلط است: ما در اجرای "ارزشهایمان" اصلاً تناقض آميز عمل نميكنيم» [NMH 57]. هيچ دليلي هم وجود ندارد که فکر کنیم ماجرای کوزوو نشان از ترک سیاستها و

## ۱۶۰ فلسفهٔ چامسکی

اعمال گذشته دارد که براساس آن «ابرقدرت سرکش» دنیا هرگاه امنیت یا منافع اقتصادیاش را در معرض تهدید ببیند به زور متوسل میشود.

پس بمباران صربستان اگر برای جلوگیری از پاکسازی قومی نبود با چه انگیزهای صورت گرفت؟ طبق تحلیل چامسکی:

در طول بحران، سران ناتو یک صدا تأکید می کردند که تصمیم به بمباران در ۲۴ مارس به دو دلیل الزامی بود: (۱) توقف پاکسازی قومی خشونت باری که همان طور که پیش بینی می شد بسمباران ناتو بر شاب آن افزود و (۲) تثبیت «اعتبارناتو». دلیل اول که هیچ، ولی دلیل دوم معقول است. [NMH 134]

چامسکی به نقل اظهارات چندین و چند شخصیت نخبه میپردازد که نظراتشان بر افکار عمومی تأثیرگذار است و علناً از این تفکر که حفظ اعتبار ناتو در آستانهٔ پنجاهمین سالگرد تأسیس آن در اول آوریل ۱۹۹۹ دلیل واقعی عملیات بمباران علیه صربستان بوده دفاع کردهاند و سپس تفسیر خود را از چنین سخنانی اینگونه بازگو میکند:

وقتی کلینتون، بلر و بقیه از «اعتبار ناتو» سخن میگویند از

را به کلمبیا در سال ۱۹۹۹ (و بار دیگر در سال ۲۰۰۰) به بهانهٔ مبارزه با «دادوستد مواد مخدر» و شورشیان کمونیست به نحو چشمگیری افزایش داد [51-49 NMH]. به همین نحو، ترکیهٔ عضو ناتو دهههای متمادی است که علیه اقلیت کُرد خود اقداماتی صورت میدهد که دستکمی از یک برنامهٔ رذیلانهٔ «یاکسازی قومی» ندارد و واشینگتن هم هیچ کاری برای جلوگیری از این اقدامات صورت نداده، جز آنکه مرتب برای فروش تانکهای ام ۶۰ و جنگندهبمبافکنهای اف ۱۶ و هلی کوپترهای شکاری کبرا و هلی کوپترهای بلکهاوک۴۳ و دیگر تجهیزات نظامی پیشرفتهٔ ساخت امریکا به دولت ترکیه مجوز صادر کرده؛ تجهیزاتی که به گفتهٔ سازمان عفو بینالملل برای ارتكاب اعمال ناقض حقوق بشر عليه كردها به كار رفتهاند <sup>44</sup>.[NMH 51-62] چـامسکی خاطرنشان مـیکند کـه «فـجایع صورتگرفته (در این موارد) هرچند کاملاً با جدول زمانی تعیین شده مطابق است و درواقع همین الان هم ادامه دارد، ربطی به اصول انسانگرایی جدید پیدا نمیکند، بلکه چون فجایع را در این موارد "دوستان ما" مرتکب میشوند باید به آنها شتاب بخشید» [NMH 62]. او میگوید اتهاماتی مثل اِعمال «معیار دوگانه» «كاملاً غلط است: ما در اجراي "ارزشهايمان" اصلاً تناقض آمیز عمل نمی کنیم» [NMH 57]. هیچ دلیلی هم وجود ندارد که فکر کنیم ماجرای کوزوو نشان از ترک سیاستها و اعمال گذشته دارد که براساس آن «ابرقدرت سرکش» دنیا هرگاه امنیت یا منافع اقتصادیاش را در معرض تهدید ببیند به زور متوسل می شود.

پس بمباران صربستان اگر برای جلوگیری از پاکسازی قومی نبود با چه انگیزهای صورت گرفت؟ طبق تحلیل چامسکی:

در طول بحران، سران ناتو یک صدا تأکید می کردند که تصمیم به بمباران در ۲۴ مارس به دو دلیل الزامی بود: (۱) توقف پاکسازی قومی خشونت باری که همان طور که پیش بینی می شد بمباران ناتو بر شتاب آن افزون و (۲) تثبیت «اعتبارناتو». دلیل اول که هیچ، ولی دلیل دوم معقول است. [NMH 134]

چامسکی به نقل اظهارات چندین و چند شخصیت نخبه می پردازد که نظراتشان بر افکار عمومی تأثیرگذار است و علناً از این تفکر که حفظ اعتبار ناتو در آستانهٔ پنجاهمین سالگرد تأسیس آن در اول آوریل ۱۹۹۹ دلیل واقعی عملیات بمباران علیه صربستان بوده دفاع کردهاند و سبیس تفسیر خود را از چنین سخنانی اینگونه بازگو می کند:

وقتی کلینتون، بلر و بقیه از «اعتبار ناتو» سخن میگویند از

دغدغهٔ خود در مورد اعتبار ایتالیا یا نروژ که حرف نمیزنند، بلکه منظورشان اعتبار ابرقدرت حاکم و سگ دست آموزش است. معنای «اعتبار» را همهٔ سرکردههای مافیا میتوانند توضیح دهند. وقتی مغازهداری باج نمیدهد، گردن کلفتهایی که مأمور زورگیری میشوند فقط پول نمیگیرند، بلکه چنان بلایی سر او و مغازهاش می آورند که بقیه حساب کار دستشان بیاید. سرکردههای مافیای جهانی هم استدلالشان همین است، که البته تعجبی هم ندارد. (136-135 NMH)

بنابراین دلیل مجازات متمردانی نظیر اسلوبودان میلوسویچ و صدام حسین نه کارنامهٔ آنها در زمینهٔ نقض حقوق بشریا ارتکاب جنایات دیگر، بلکه تندادنشان به درخواستهای واشینگتن و همسونشدنشان با سیاستهای امریکاست. این سیاست اصولی از سال ۱۹۱۷ که شوروی به «بدآموزی» معروف شد در جریان است، ولی «روشنفکران طرفدار کندی» به سمتوسوی سیاستهای امریکا مشروعیتی بیش از پیش بخشیدند. آنان معتقد بودند که کارهای کاسترو «بدآموزی» دارد واین آدم اگر در روندی که مستقل از کنترل واشینگتن، آن هم در «حیاط خلوت» امریکا، در پیش گرفته موفق شود حکم «بزگر»ی را دارد که گله را گر میکند. از همین رو عملیات (ناموفق) خلیج خوکها را طراحی و اجرا کردند و متعاقب آن کوبا را مورد

تحریم اقتصادی مطلق قرار دادند. بنابراین در راستای سیاست امریکا مبنی بر تنبیه کشورهای غیرهمسویی که بر استقلال اقتصادی و سیاسی خود اصرار دارند، «مادام که صربستان به انضمام حوزههای زیر سلطهٔ امریکا درنیاید تنبیه آن به دلیل همسونشدن الزامی است ـ آن هم تنبیهی کاملاً محسوس تا آن دیگرانی هم که تنشان میخارد حساب کار دستشان بیاید» دیگرانی هم که تنشان میخارد حساب کار دستشان بیاید» (NMH 137).

علاوه بر خسارات مستقیم ناشی از عملیات بمباران بهلحاظ تلفات غیرنظامی، چه از اهالی کوزوو و چه صربها، عملیات ناتو بر عمق بی اعتمادی روسیه و چین به انگیزههای امریکا/انگلیس افزود و موجب تضعیف مهمترین اصل قوانین بین المللی گردید، يعنى آن بخش از مفاد منشور سازمان ملل كه استفاده از زور در صحنههای بین المللی را به موارد دفاع از خود یا موارد مصوب شورای امنیت سازمان ملل برای پاسخگویی به تهدیدهای موجود عليه صلح و ثبات بين المللي محدود ميكند (فصل هفتم). امریکا برای بمباران ناتو حتی درصدد کسب مجوز شورای امنیت هم برنیامد، چون بی تردید انتظار آن را داشت که روسیه و چەبسا چین آن را وتو کنند و خواستار درپیشگرفتن راهحلی ديپلماتيک شوند. امريکا و انگليس به پيروی از همان الگوی همیشگی بی احترامی به قوانین بین المللی در هنگام مغایرت آن قوانین با منافعشان به راحتی منشور سازمان ملل را نادیده

گرفتند. رسانههای امریکایی اشارهٔ چندانی به «خارج از منشور» و در نتیجه غیرقانونی بودن بمباران نکردند، ولی این موضوع موجی از نگرانی و اضطراب در میان «کشورهای بیاهمیتی» مثل هند ایجاد کرد و روزنامههای ملی مهم آن کشورها ضمن انتقاد شدید از عملیات ناتو آن را «مظهر قانونشکنی، خودخواهی، تكبر و هرجومرج» دانستند و محكوم كردند و نوشتند امريكا تبدیل به کشوری شده «یاغی تمامعیار که به دفعات احکام بین المللی، چه احکام دادگاه جهانی و چه قطعنامههای سازمان ملل، را وقتى به نفعش نبوده نقض كرده است» (NMH 143). بنابراین تعجبی ندارد که از دید بیشتر کشورهای جهان امریکا و ناتو با این کار «جواز مداخلهگری در سرتاسر جهان» را برای خود صادر کردهاند، بهخصوص در مواردی که بتوانند سیاستهای واقعی خود را زیر لوای انسان دوستی پنهان سازند. اما منتقدان چامسکی به راحتی قانع نخواهند شد که کاری که ناتو در کوزوو انجام داد تنها نمونهای دیگر از تجاوزگریهای امریکا بوده است. چطور باید برای توقف پاکسازی قومی در نقطهای از جهان دست به مداخله زد اگر یکی از اعضای دایم شورای امنیت بتواند بنا به دلایل متعصبانهٔ خود جلو این کار را بگیرد؟ سازمان ملل با وجود همهٔ محاسنی که دارد نهادی به شدت معیوب است و کدام مشخصه از مشخصات سیستم فعلی سازمان ملل معیوبتر از این که شورای امنیت دارای پنج

عضو دایم است که قادرند با استفاده از حق وتو خود جلو هر اقدامی را بگیرند؟ نمونهاش امریکا که مرتباً با استفاده ان حق وتو خود مانع ان هر گونه اقدام علیه اسرائیل میشود. روسيه تلويحاً گفته بود كه با استفاده از حق وتو خود جلو هرگونه اقدام سازمان ملل علیه صربستان را خواهد گرفت. ناتو که همچنین شامل کشورهایی مانند کانادا، هلند، ایتالیا، و آلمان است که معمولاً قوانین بینالمللی را زیر یا نمیگذارند واقعاً بر سریک دوراهی اخلاقی قرار گرفته بود: آنها می توانستند با رعایت نص صریح قوانین بینالمللی منفعلانه کنار بایستند و نظارهگر ادامهٔ روند پاکسازی قومی در جنوب اروپا باشند، یا اینکه شورای امنیت را دور بزنند و کاری برای جلوگیری از این روند انجام دهند. در این مورد ناتو پس از دادن مهلت بسیار زیاد (و شاید زیادی) به روند دیپلماتیک تصمیم گرفت که وارد عمل شود. یعنی سبک و سنگین که کرد دید چشم بستن به روی نابودی یک قوم در اروپا اصلاً اخلاقی و انسانی نیست. برنامه ريزان ناتو احتمالاً انتظار انتقام جويى جمهورى فدرال يوگسلاوي از اهالي كوزوو را داشتند، ولي ظاهراً به اين نتيجه هم رسیده بودند که توسل به زور از سوی یک ناتو متحد منجر به تسلیم فوری صربستان میشود. درست است که این فرض دوم آنها غلط از آب درآمد، اما نمىتوان آنها را به دليل تلاش برای توقف فاجعهای حقوق بشری مقصر دانست. هنگامی که

چامسکی را در مورد این نکته به چالش گرفتم نظوش را چنین بیان کرد:

چ: مطمئن نبودند، ولی میدانیم که انتظارش را داشتند. کلارک، فرمانده ناتو، همان روز شروع بمباران به مطبوعات گفت که تشدید خشونها کهاملاً قابل پیشبینی است. میدانستند که احتمالش خیلی زیاد است.

و: ولی بمباران را که شروع گردند تصورشان بر این بود که میلوسویچ تسلیم میشود

چ: گیریم که درست. دلیل ضعی شود که. قبلش چه خبر بود؟ تصور نمی کنم آن موقع گه کتاب را نوشتم خیلی مشخص بوده، ولی الآن کلی سند و هدی داریم که به ما می گوید قبل از بمباران ناتو در کوزوو چه خبر بوده. پنتاگون، سازمان امنیت و همکاری اروپا و ناتو همگی بررسی هایی برای تقویت دلایل و توجیهات بمباران انجام داده اند، ولی اسناد و مدارک توجیهات آنها را کاملاً بی اعتبار می کند. چیزی که این اسناد فترار بوده که کوماندوهای ایتش آزادی بخش کوزوو حمله قرار بوده که کوماندوهای ایتش آزادی بخش کوزوو حمله می کردند (اتفاقاً هم از آن طرف مرز) و تعدادی از نیروهای پلیس و غیرنظامی های صرب را می کشتند و بعد صربها به پلیس و غیرنظامی های صرب را می کشتند و بعد صربها به واکنشی بی تناسب با آن همله دست می زدند که آنها (ارتش

آزادی بخش کوزوو) سعی می کردند جواب دهند. بعد یک حملهٔ دیگر. پس بله، پاسخهای صربها بی تناسب بوده، ولی نه به بدی مثلاً کارهایی که اسرائیل می کند یا به فرض خود ما می کنیم. پس بمباران کردنشان دیگر چه بود؟ حتی اگر خیال می کردند که تسلیم می شوند. نتیجه اش فقط تثبیت کنترل امریکا بود. وانگهی اگر بخواهید اقدام نظامی انجام دهید باید یک عالمه سند و مدرک رو کنید. اینکه من مطمئن نباشم که اوضاع با این کاری که می کنم بهتر می شود یا خراب تر می شود که نشد استدلال. با این حرف هر کاری قابل توجیه است. پس به نظر من ثابت شده که این کار جنایت محض بوده است.

وقایع بعدی در چچن و واکنش ضعیف امریکا و ناتو در مقایسه با واکنش آنها در قضیهٔ کوزوو ظاهراً نکات اصلی تحلیل چامسکی را تأیید میکند. وقتی مسئلهٔ اقدام امریکا برای توقف پاکسازی قومی مطرح است مهمترین موضوع این است که ببینیم طرف «دوست» ماست یا دشمن ما.

### اخلاق چامسكى

از این انتقادهای گوناگون از سیاست خارجی امریکا چنین برمی آید که کشورها، حتی کشورهای قدرتمندی چون ایالات

متحدهٔ امریکا، باید برای اقدامات خود در عرصهٔ بینالمللی به ملاک و ضابطهای اخلاقی پایبند باشند. بههرحال اینطور نیست که حق با کسی باشد که سنبهاش پرزورتر است، حال هرچقدر که واقعگرایان سیاسی طراح سیاستهای امریکا بخواهند عکسش را به ما ثابت کنند. واقعگرایان حداقل این صداقت را دارند که به امریکا توصیه کنند از قدرتش در جهت حفظ و پیشبرد منافع ملیاش، با تعریفی هرچقدر محدود، استفاده کند. بااینحال در جامعهٔ دموکراتیکی مثل جامعه امریکا برای کسب محبوبیت عمومی برای سیاستهای مرجح نخبگان طراح سیاست خارجی امریکا باید واقعیت عریان سیاست قدرت را در پس ظاهری از اعتبار اخلاقی قرار داد. چامسکی به نقل از راینهولت نیبور ۴۵ میگوید «شاید بارزترین خصیصهٔ اخلاقی جامعهٔ ما ریاکاری باشد»:

به نکتهٔ خوبی اشاره کرده. ما یک ملاک ساده برای ریاکاری داریم که درست و حسابی در مورد دشمنانمان به کار میبندیم. وقتی گروههای حامی صلح، شخصیتهای دولتی، رسانهها و روشنفکرانی که در حوزهٔ نفوذ شوروی هستند اقدامات وحشیانه و سرکوبگرانهٔ ایالات متحده و اقمارش را محکوم میکنند این طور صداقتشان را میسنجیم که از آنها دربارهٔ مسئولیتهای خودشان سؤال میکنیم. بعد که پاسخ

آنها را گرفتیم اظهاراتشان را در محکومیتمان، هرچقدر هم که درست باشند، رد میکنیم و مصداق تمامعیار ریاکاری میدانیم. حداقلِ صداقت حکم میکند که ما همین ملاک و معیار را در مورد خودمان هم به کار ببندیم. [NI 123]

انگیزهٔ اصلی انتقادهای چامسکی از امریکا همین میل او به صداقت داشتن امریکا در مورد نقشش در مسائل جهانی طی ينجاه سال گذشته بوده است. مالك اخلاقي مورد استفاده او هم آنقدرها افراطى نيست و مشتمل است بر مفروضات اخلاقى نسبتاً سرراستی از قبیل: نباید درقبال کشورهای دیگر مرتکب تجاوزگری شویم؛ نباید درصیدد مداخله در امور داخلی آنها برآییم؛ نباید سعی در غارت منابع طبیعی ملتهای دیگر کنیم؛ نباید اقدام به نقض حقوق بشر یا حمایت از نقض حقوق بشر كنيم؛ بايد حقوق بشر بين المللي و قوانين بشردوستانه (مثل کنوانسیونهای ژنو و اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر) را رعایت کنیم؛ باید با موارد مشابه رفتاری مشابه و با موارد متفاوت رفتاری متفاوت در پیش گیریم؛ باید اگر در توانمان هست در جهت جلوگیری از صدمات و آسیبها یا تخفیفشان بکوشیم؛ اگر بهناحق آسیبی به دیگران وارد کردیم (مثلاً روی سرشان بمب ریختیم) باید به قربانیان غرامت پرداخت کنیم؛ نباید در مورد کاری که داریم میکنیم دروغ یگوییم؛ باید مسئولیت اثرات

اعمالمان را بپذیریم، و از این قبیل اصول اخلاقی مبتنی بر شعور عام.

در دیدارم با چامسکی از او پرسیدم که آیا مفروضات اخلاقی اش را از نظریهٔ اخلاقی خاصی وام گرفته است:

ج: مثل صددرصد باقى افراد نوع بشر من هم نظرية اخلاقى ندارم. شما نظریهٔ اخلاقیای سراغ دارید که در مورد مسائل موردبحث ما كاربرد داشته باشد؟ نظریههای اخلاقی خیلی سختٍ إند. دربارهٔ مسائلی هستند که بسیار سخت اند. ما یک شناختی داریم؛ یک شم اخلاقیای داریم. می شود یک ترتیب و سازماني بهشان داد. مىتوانيد چند تا اصل پيدا كنيد كه به عنوان اصول بدیهی و مسلم معتبرند. میتوانید اگر دلتان خواست اسمش را نظریهٔ اخلاقی بگذارید، ولی خیلی مصداق لفظ «نظریه» نیست... عملگراها که میگویند همان کاری را بكنيد كه جواب مىدهد. فايده كراها ـ همان اول همهاش وارد یک ابهامی می شود که مثلاً منظورتان از خیر و خوبی چیست؟ برای همین فوراً از هم می پاشد. کانت متفکر جالبی است: فرمان قاطع «با انسانها طوری رفتار کن که انگار خود فرمان قاطع «با انسانها طوری رفتار کن که انگار خود فرمان قاطع هدف اند نه وسیله.» ولی اینها به زبان که می آید حالت بدیهی و مسیلم پیدا میکند و با شرایط واقعی که سروکار دارید به دردتان نمیخورد.

این از آن نوع اعتراف به جهلهای صادقانهٔ خوشایند است که بخش عمدهٔ افکار چامسکی را تشکیل میدهد. چامسکی هم مانند دكارت معتقد است كه چيزى با عنوان «شعور عام اخلاقى» هست که راهنمایی معتبر و معقول برای بیشتر انسانها در قضاوت اخلاقی به حساب می آید. شاید حتی مثل توانش زبانی چیزی هم با عنوان «توانش اخلاقی» داشته باشیم که برای شکلدادن به قضاوتهای اخلاقی معمولی و اعمال خود بر آن تکیه میکنیم و كمابيش همانطور كه قواعد زبانمان را «بلديم» آن را هم بهطور درونی و پنهانی «بلدیم.» ۴۶ اما با این حال برای آن (LT(H,D که به این نوع خاص از دانش انسانی موسوم به اخلاقیات مربوط است در نهایت دقیقاً نمی دانیم که چه چیز را بلدیم و از توانش اخلاقیمان تصویر دقیقی که دارای کفایت توصیفی هم باشد نداریم. می توانیم از این دانش برای انجام قضاوتهای اخلاقی استفاده كنيم، ولى واقعاً نظريهٔ علمىاى در مورد آن، نحوهٔ پرورش و رشد آن و ریشههای زیستیاش در مغزمان در دست نداریم. پس حالا که نظریهٔ علمی مناسبی در مورد خودمان نداريم بايد در اين مسير از تمام توانمان مايه بگذاريم. البته همين كار را هم مىكنيم، مخصوصاً وقتى دستكم تلاشمان اين است که در قضاوتهای اخلاقیمان حداقلی از منطق و صداقت را به خرج دهیم، بهخصوص در مورد رفتار خودمان که تنها رفتاری است کے کے نترلش مستقیماً دست خودمان است؛ و توسعاً

شهروندان جوامع دموکراتیک که دستکم مقداری کنترل بر سیاستها و اقدامات حکومتشان دارند و درنتیجه در مقایسه با شهروندان حکومتهای خودکامه مسئولیتشان درقبال آن سیاستها و اقدامات بیشتر است. وقتی آن سیاستها و اقدامات غیراخلاقی باشد شهروندان باید صراحتاً از آنها انتقاد کنند و بکوشند که تغییرشان دهند. و این اساساً همان کاری است که چامسکی سعی در انجامش داشته است.

## بىنوشتهاى فصل سوم

- 1. David Barsky, Noam Chomsky. Op.cit. p. 103.
- 2. New York Review of Books

۳. چامسکی در مصاحبه اش با جیمز پک دربارهٔ تصمیم خود برای پیوستن به جنبش ضدجنگ صحبت میکند. نک:

The Chomsky Reader, Op.cit., "Interview," esp. pp. 54-55.

۴. چامسکی هنگام فارغالتصیل شدن من از کالج اسراتمور در ماه مه ۱۹۷۰ سخنران مراسم فارغالتحصیلی بود، یعنی اندکی پس از به بازان کامبوج توسط امریکا و چند روز پس از آنکه یکی از دوستان دوزان کودکی ام به نام الیسون کراوزه در دانشگاه ایالتی کنت به ضرب گوله گارد ملی اوهایو کشته شد. سخنان او را درست به یاد ندارم اما خاطر مه هست که سخنرانی او آن موقع تأثیری عمیق بر من و همدور هایم در دنشجویی ضدجنگ گذاشت.

۵. چامسکی معتقد نیست که حاکمیت به خودی خود هدف به شمار می رود. او اخیراً نوشت: «حاکمیت فی نفسه ارزش نیست و صرفاً ثا آنجا ارزش محسوب می شود که به آزادی و حقوق مربوط شود و موجب تقویت یا تضعیف آنها شود. من می خواهم مسئله ای را که شاید بدیهی بنماید، اما واقعاً بحث انگیز است، مسلم فرض کنم و آن اینکه هنگام سخنگفتن از آزادی و حقوق ما انسانها را در نظر داریم؛ یعنی اشخاصی از گوشت و خون، نه سازه های سیاسی و حقوقی انتزاعی ای همچون شرکته ایا دولته ایا سرمایه.» از:

"Control of Our Lives" Kiva Auditorium, Albuquerque, New Mexico, February 26, 2000. Online ZNET Chomsky Archive.

تاريخ مراجعه ٧١/٥/٥٥٥٠٠.

۶. به گفتهٔ جیمز مگیلوری چامسکی در نوشتههای سیاسیاش، و نه در آثار علمیاش، «بهکرات از صنعت بدیعی تهکم (irony) بهره میجوید... تهکم مستلزم آن است که شخص از امکانات شناختی لازم برای تشخیص این مسئله برخوردار باشد که آنچه گفته میشود وجه درست ماجرا نیست. بنابراین پیشفرض تهکم آن است که اولاً شخص مفاهیم مربوطه را دارا باشد و ثانیاً بتواند آن مفاهیم را به کار بندد و آنقدر از ماوقع سردربیاورد که تشخیص دهد آنچه گفته میشود نادرست، گمراهکننده یا چهبسا دوپهلوست.»

McGilvary, Chomsky, Op.cit., p. 19.

7. Norman Podhoretz

۸ منظور او اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر (۱۹۴۸) است که سند مبنای جنبش حقوق بشری امروز محسوب میشود و جزو قوانین عرفی بینالمللی است. چامسکی دربارهٔ موضع ریاکارانهٔ امریکا در قبال مقولهٔ حقوق بشر بحثهای مفصلی دارد. نک: مقالهٔ او با عنوان Lexington"

در:

Lies of Our Times, June 18, 1993. ZNET Comsky Archives.

- 9. International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights
- 10. International Bill of Rights
- 11. Convention on the Rights of the Child
- 12. Dean Acheson
- 13. Noam Chomsky, "Answering Some Queries about Moral Principles and International Law." ZNET Daily Commentaries,

May 9, 1999. Online: http://zena.secureform.com/zdaily/.

تاريخ مراجعه ۸/۵/۰۰۰۸.

#### 14. Lars Schoultz

### 15. The Culture of Terrorism

۱۰.این هم جزو همان گفته های تهکم آمیز (آیرونیک) چامسکی است؛ اشارهٔ او به نطق معروف «آزادی های چهارگانهٔ» فرانکلین دلانو روزولت در ژانویهٔ ۱۹۴۱ است که او در آن هدف از جنگ در اروپا را پاسداشت «چهار آزادی» دانست: آزادی بیان، آزادی عبادت، آزادی از ترس، و آزادی از احتیاج.

### 17. Jacobo Arbenz

۱۸. برای مطالعهٔ اسناد این قضیه نک:

Nick Cullather, Secret History: The CIA's Classified Account of Its Operations in Guatemala, 1952-1954. Palo Alto: Stanford University Press, 2000.

کتاب دیگری که مطالعهاش به سبب تحلیل آن از سیر تکوین دکترین ضدشورش امریکا به شدت توصیه می شود:

Michael McClintock, Instruments of Statecraft: U.S. Guerrilla Warfare, Counterinsurgency, Counterterrorism 1940-1990. New York: Pantheon, 1992.

- 19. Somoza
- 20. Oliver North
- 21. Ignacio Ellacuría
- 22. Sukarno

٢٣. چامسكى به شهادت مأمور پيشين سيا، رالف مكى، استناد مىكندكه از

سوابق (همچنان) محرمانهٔ عملیات ۱۹۶۵ اندونزی مطلع بود [CR 305]. چامسکی در کتاب زیر اسناد و مدارک فراوانی درخصوص این و قایع و و قایع بعدی ارائه میکند:

The Washington Connection and Third World Fascism: The Political Economy of Human Rights Volume 1 (with Edward Herman). Boston: South End Press, 1979.

#### 24. Fretilin

۲۵. برای اطلاع از دیدگاههای چامسکی دربارهٔ نقش ارتش اندونزی در فجایع ۱۹۹۹ رجوع کنید به صحبتهای او در:

"East Timor Retrospective" ZNET Chomsky Archives.

تاریخ مراجعه ۲۰۰۰/۴/۱۰ برای مطالعهٔ استناد مؤید نقش ارتش اندونزی رجوع کنید به گزارش کمیتهٔ حقیقتیاب سازمان ملل دربارهٔ این وقایع، منتشرشده در ژانویهٔ ۲۰۰۰.

26. Lon Nol

۲۷. جهت اطلاع از كل تاريخچهٔ دلخراش و اسفبار این وقایع نک: Henry Kamm, Cambodia: Report from a Stricken Land. New York: Arcade Publishing, 1998.

۲۸. برای مطالعهٔ مبسوطترین بحث چامسکی دربارهٔ این مسائل نک: The Fateful Triangle: The United States, Israel and the Palestinians, Boston: South End, 1983.

اما به موازات وقوع وقایع مزبور بحثهای متعدد دیگری هم مطرح شده است.

۲۹. ارتش اسرائیل در ژوئن ۲۰۰۰ از جنوب لبنان خارج شد. 30. "The Israel-Arafat Agreement" Z Magazine, October 1993. Chomsky Archives on ZNET.

- 31. Bantustan
- 32. "Israel, Lebanon, and the 'Peace Process'", April 23, 1996. Chomsky Archives on ZNET.

٣٣. همان.

- 34. The New Military Humanism: Lessons from Kosovo
- 35. Robert Hyden

77. در تاریخ ۷ فوریهٔ ۲۰۰۰ سازمان دیدهبان حقوق بشر ادعا کرد که «در نتیجهٔ بمباران یوگسلاوی توسط نیروهای ناتو حدود پانصد غیرنظامی در نود حادثهٔ جداگانه کشته شدهاند.» بنا به گفتهٔ کنت رات، مدیر اجرایی سازمان دیدهبان حقوق بشر «ناتو زمانی که تصمیم به حمله به یوگسلاوی گرفت میبایست تالاش بیشتری برای حفاظت از جان غیرنظامیان انجام میداد.»

- 37. Racak
- 38. Rambouillet
- 39. Interim Agreement for Peace and Self-Government in Kosovo
- 40. The Diplomatic Record
- 41. Wesley Clark
- 42. Operation Just Cause
- 43. Blackhawk

۴۴. نک:

"Amnesty International Calls for a Halt to Helicopter Transfers" AI Index EUR 44/06/96

(http://www.amnesty.org/news/1996/44400696.htm

# انتقاد از سیاست خارجی امریکا ۱۷۷

تاریخ مراجعه ۲۱/۲/۹۹).

### 45. Reinhold Niebuhr

۴۶. در خصوص مقولهٔ «توانش اخلاقی» نک:

Susan Dywer, "Moral Competence."

در:

Philosophy and Linguistics. Kumiko Murasuji Ed. Boulder CO: Westview Press, 1999.

# فلسفهٔ سیاسی چامسکی

به آن آدم پشت پرده توجه نکن.

ال. فرانک باوم <sup>۱</sup>، جادوگر شهر اُز<sup>۲</sup>

# آرمانگرایی دموکراتیک

خیلی ها انتقادات چامسکی را (از اسرائیل که انتقاد میکند) چرندیات یک «یهودی ازخودبیزار» و یا (به سیاست خارجی امریکا که می تازد) مزخرفات یک «امریکایی خائن» می دانند و بر همین اساس رد میکنند. رسانه های وابسته به شرکتهای بزرگ هم اغلب تصویری نادرست از او به دست می دهند و او را «لیبرال افراطی» یا مارکسیست معرفی میکنند. ولی او هیچ کدام از اینها نیست. او فلسفهٔ سیاسی اش را «سوسیالیسم اختیارگرایانه» پا

نوعى «سنديكاليسم آنارشيستى» \* توصيف مىكند، ولى اينها اصطلاحات ناآشنایی است و ممكن است باعث سوءتفاهم شود. او در مقام یک منتقد اجتماعی آشکارا تعهدی عمیق به آن چیزی دارد که خودش آن را «آرمانگرایی دموکراتیک» \*\* مینامد، یعنی این دیدگاه بسیار بسیار رادیکال که مردم عادی چنانچه از چنبرهٔ ایدئولوژیهای سیاسی کاذبی که نظامهای مسلط قدرت بر آنها تحمیل میکنند رهایی یابند توان حکومت بر خود را دارند. چامسكى به هرحال يك «دموكرات راديكال» است، چون به آرمانهای روشنگری سنتی (و اصالتاً امریکایی) همچون آزادی فردی، خودمختاری دموکراتیک و حقوق بشر معتقد است و از دورشدن امریکا از این آرمانهای اصیل روشنگری با هدف دستیابی به قدرت و سود ناخرسند. بخش اعظم نوشته های سیاسی او معطوف است به افشای حاشیههای نظام قدرت سیاسی غیریاسخگوی تحت کنترل شرکتها که به وسیله و برای «اغنیای حاکم بر دنیا» ایجاد میشود و تشویق مقاومت مردمی در برابر تداوم استیلای آن قدرت، هم در امور داخلی و هم خارجی.

چامسکی نمونهٔ نوع خاصی از منتقدان «درونی» فرهنگ سیاسی مدرن امریکاست که مایکل والزر تصویری روشن از آنان ترسیم کرده است:

دشوار است، ولی می توانیم به روشنی و سهولت شاهد رویش نقد سیاست امریکا از بطن روایتی غلیظ از آرمانگرایی دموکراتیک باشیم. نقدی که معطوف به دو جنبه است. نخست افشای مهمترین نوع تجاوزگری توزیعی در جامعهٔ امریکا: تجاوز و تهاجم اشخاص ثروتمند يا صاحبان ثروت شركتها به حوزهٔ سیاست... قدرتِ ثروت مسلماً مشخصهٔ امریکای امروز است ـو به سبب همین مشخصه توجیهات ایدئولوژیک مخصوص به خودش را دارد. بنابراین تفکر دموکراتیک باید با در نظرداشتن این موارد و بر ضد آنها بیان شود و به طرق مشخص و با شواهد عینی نشان دهد که قدرت دولت چگونه کسب و حتی به کار بسته میشود، بی آنکه هرگز رضایت کسانی که در معرض این قدرت قرار میگیرند در نظر گرفته شود. دومين هدف انتقاد دموكراتيك معطوف است به بازنگری در حدود و ثغور درونی جامعهٔ امریکا ـافشای اعمال چیزی بسیار شبیه به قدرت سیاسی در خارج از حوزهٔ سیاسی به رسمیت شناخته شده و ورای کسترهٔ اصل رضایت. در این عرصه هدفهای متفاوت چندی و جود دارد که هر یک استحکامات ایدئولوژیک خاص خود را دارند و باید تکتک به انها پرداخت: حكومت مطلقة مديران كارخانجات و شركتها، خودكامكى رؤساى دانشكاهها، استبداد پدرسالارانهٔ مردان «رئیس خانواده» و نظایر آن. ً

چامسکی وقت و توان بسیار زیادی صرف پرداختن به برخی از این هدفهای مهم و برچیدن استحکامات ایدئولوژیک آنها کرده، آن هم به مدد استدلالهای بسیار منطقی و مبتنی بر واقعیات و درکی قابل توجه از روندهای کلان موجود در سوابق تاریخی. او در پیچوخم جزئیات گم نمیشود. اما فلسفهٔ سیاسی چامسكى در واقع «ضدايدئولو ژيك» است ـاو هيچ «نظام فكرى» یا «نظریهٔ سیاسی» خاصی ندارد که ادعا کند بر پایهٔ نظریهای عميق دربارهٔ سرشت انسان بنا شده و مكرر هم در خصوص اين قبیل نگرشها هشیدار می دهد، با این استدلال که «مطمئناً شناخت ما نسبت به طبیعت آدمی همچون شناخت ما نسبت به گسترهٔ صورتهای اجتماعی عملی بهقدری ناچیز است که با هرگونه آموزهٔ جامع و فراگیری باید با شک و تردید بسیار برخورد کرد»، بهخصوص «وقتی میشنویم که "طبیعت انسان" یا "مقتضیات کارآمدی" یا "پیچیدگی زندگی مدرن" فلان نوع ستمگری یا حاکمیت خودکامه را ایجاب میکند» [FRS 152]. او مدافع برنامهای سیال و عملگرایانه برای تحول اجتماعی است که هدفش عبارت باشد از «جستجوی راههایی برای رهاسازی انگیزهٔ خلاق نه برقراری صورتهای جدید اقتدار» [PKF 54].

از میان فیلسوفان سیاسی گذشته او ظاهراً پیش از همه دلبستهٔ متفکران آنارشیستی چون میخاییل باکونین و رودولف روکر است. او مقدمهاش بر کتاب دنیل گوئرین با

عنوان آنارشیسم: از نظریه تا عمل  $^{\vee}$  را با نقل گفته ای از روکر آغاز میکند که ظاهراً به دیدگاه خود او نزدیک است:

آنارشیسم یک نظام اجتماعی ثابت و محصور در خود نیست، بلکه روندی معین در تحول تاریخی بشر است که برخلاف قیمومیت فکری همهٔ نهادهای روحانی و حکومتی در پی شکوفایی آزادانه و بیمانع تمامی قوای فردی و اجتماعی در زندگی است... برای آنارشیست آزادی نه یک مفهوم فلسفی انتزاعی که عبارت است از این امکان عینی و حیاتی که هر انسانی تمامی نیروها، قابلیتها و استعدادهایی را که طبیعت بدو ارزانی داشته به نهایت و اوج کمال و بالندگی رساند و آنها را به صورت اعتبار اجتماعی درآورد. [FRS 151]

او در ادامهٔ همین مقاله میپردازد به شرح تمایز میان سوسیالیسم اختیارگرایانه که درصدد انحلال اقتدار متمرکز، خواه از آنِ حکومتهای قدرتمند و خواه از آنِ شرکتهای قدرتمند، و واگذاری قدرت به افراد در جوامع اجماعی است، و سوسیالیسم اقتدارگرایانه، یعنی لنینیسم و مائوییسم، که درصدد تصاحب و کنترل قدرت سیاسی و اقتصادی و انتقال آن به یک دستگاه حزبی نخبه بود. چامسکی همهٔ صورتهای و اقتدارگرایی غیردموکراتیک، اعم از «کمونیسم دولتی» و

«سرمایه داری دولتی»، را رد میکند و به دفاع از نوعی «کنترل دموکراتیک» در محل کار و اجتماع میپردازد که آن را «سندیکالیسم آنارشیستی» یا «سوسیالیسم اختیارگرایانه» مىنامد. اختيارگرايى نوع چامسكى را نبايد با ليبراليسم کلاسیک جان لاک که امروزه گاه «اختیارگرایی راست» نیز نامیده می شود اشتباه گرفت. اختیارگرایان راست تأکید را بر تعرضناپذیربودن حقوق مالکیت میگذارند، زیرا معتقدند مالكيت خصوصى، كه مقصود لاك از آن عمدتاً ملك و زمين بود، وسیلهای ضروری برای دفاع از حریم زندگی و آزادی شخص است. اختیارگرایان راست این روزها با مداخلهٔ دولت در زندگی اجتماعی و اقتصادی مخالفند تا راه انباشت آزادانه و نامحدود دارایی و ثروت توسط اشخاص حقیقی و شرکتهای خصوصی باز شود. اما چامسکی با رد صریح این آرمان خاطرنشان ميكند:

واقعیتی است که تفکر اختیارگرایانهٔ کلاسیک مخالف مداخلهٔ دولت در زندگی اجتماعی است، که البته این نتیجهٔ مفروضات عمیقتری دربارهٔ نیاز انسان به آزادی، تنوع و تضارب آراست. بر پایهٔ همین مفروضات مناسبات سرمایه دارانهٔ تولید، کارگران مزدبگیر، رقابت، ایدئولوژی «فردیت مالکانه» — هـمه و هـمه را باید از اساس ضدانسانی دانست.

سوسیالیسم اختیارگرایانه را بهحق باید میراثبر آرمانهای لیبرالی عصر روشنگری به شمار آورد. [FRS 157]

آن آرمانهای عصر روشنگری که چامسکی از آنها سخن میگوید آرمانهای متفکران پیشاسرمایهداری قرن نوزدهم نظیر آدام اسمیت است که به گفتهٔ او «برخاسته از همدلی و احساس همبستگی با نیاز [کارگران] به کنترل کار خودشان بود» [CW 20]. آدام اسمیت شاید قهرمانی دورازدهن برای چامسکی به نظر آید، ولی این احساس فقط ازآنروست که بيشتر افراد اصلاً اثر كالسيك او، ثروت ملل (١٧٧٤) را نخواندهاند. درحالی که همه از نظرات او دربارهٔ تقسیم کار و «دست نامریی» بازار باخبرند، انگشتشمارند کسانی که «صد صفحه آنطرفترش را هم خوانده باشند که میگوید تقسیم کار آدمیان را تعباه میکند و آنها را به موجوداتی در نهایت بلاهت و نادانی بدل میسازد» [CS 20]. اسمیت از «بازار آزاد» (آن هم به شرط آزادی کامل) دفاع میکرد، ولی معتقد بود که انگلستان روزگار او کمترین نشانی از «آزادی کامل» ندارد. او نگران قدرت روزافزون «بازرگانان و تولیدکنندگان» انگلستان در زمینهٔ کنترل سیاستهای دولت بود و از سیاستهای استعماری انگلیس، متلأ در هند، سخت انتقاد میکرد. اختيارگرايان اقتصادى دستراستي قرن بيستم مانند فريدريش

فون هایک ۹ و اقتصاددانان نولیبرال مکتب شیکاگو ذکری از نگرانیهای اسمیت ازبابت تأثیر عدمتوازنهای قدرتِ مستحکمشده بر بهاصطلاح «بازار آزاد» به میان نمی آورند و درعوض می کوشند مانع از دخالت دولت در کنترل شرکتها بر تمامی جنبههای حیات اقتصادی و تداوم استیلای نخبگان عالم تجارت بر سیاستهای امریکا شوند. این دراصل همان کارکرد سیاسی حزب جمهوری خواه است. بیل کلینتون و «دموکراتهای جديدِ» همقطار او تسليم قدرت كنترلى شركتها شدهاند و مىكوشند با استفاده از قدرت دولت اقتصاد تحت سلطة شرکتها را اندکی سامان بخشند، کمی ثروت را در میان فقرا توزیع مجدد کنند، اندک چیزی را که از محیط زیستِ طبیعی ماقی مانده حفاظت کنند، و از کارگران در برابر بخشی از بدترین سوءاستفادههای قدرت اقتصادی متمرکز شرکتهای بزرگ محافظت کنند. تلاش آنها معطوف به کاهش بخشی از آسیبهای اجتماعی و زیستمحیطی ناشی از سرمایهداری لجامگسیخته است، بی آنکه اصل نظام حاکمیت شرکتها را به چالش بگیرند.

اما برای سوسیالیستهای اختیارگرا یا آرمانگرایان دموکراتی همچون چامسکی نه استیلای سرمایهٔ خصوصی راهحال مسئلهٔ تصمین آزادی انسانهاست و نه سامان بخشیهای یک دولت مرکزی قوی. راهحل بلندمدت این

مسئله برچیدن کلیهٔ نظامهای قدرت متمرکز (اعم از خصوصی و دولتی) و واگذاری کنترل مؤثر اکثر تصمیمگیریهای سیاسی و اقتصادی به مردمی است که زندگیشان بیشترین تأثیر را از آن تصمیمگیری ها می پذیرد. چامسکی آن محتومیت نهفته در شعار «دموکراسی تا پشت در کارخانه ها بیشتر نمی آید» را رد میکند و مانند برتراند راسل، که چامسکی دیدگاههایش را دربارهٔ این موضوع میستاید، جامعهای را مجسم میکند که در آن «افرادی که در یک کسبوکار مشغول کارند کنترل مدیریت آن را هم بر عهده دارند» [PKF 61]. او میگوید «سوسیالیسم تنها زمانی تحقق می یابد که کلیهٔ نهادهای اجتماعی، بهخصوص نهادهای اصلی صنعتی، تجاری و مالی یک جامعهٔ مدرن تحت کنترل دموکراتیک قرار گیرند...» به عبارت دیگر تمامی سهامداران یک كاروكسب، يعنى همه آن كسانى كه منافعشان متأثر از تصمیمات آن کاروکسب است، باید در اتخاذ آن تصمیمات نقش و حق اظهارنظر داشته باشند. ولى با توجه به نهادهاى عمدهٔ سیاسی و اقتصادی نظم معاصر جهانی ما هنوز تا تحقق این آرمان فاصلهٔ زیادی داریم:

به نظر من رویکرد کلی راسل به این دسته موضوعات بسیار معقول و منطقی است و ـ پس از نیم قرن تراژدی ـ به همان اندازهٔ همیشه از هرگونه احتمال تحقق به دور. به اعتقاد راسل

«موانع واقعی در قلب آدمی نهفته و چارهٔ آنها امیدی است واثق که از فکر و اندیشه مایه و قوت گیرد.» شاید به جهتی حق با او باشد اما آن موانع هنوز عظیم و ابزارهای غلبه بر آنها همچنان سست و شکننده است. [PKF 62]

به دنبال فروپاشی شوروی و پایان جنگ سرد در سالهای ۱۹۸۹ تا ۱۹۹۱ سرمایه داری دولتی به سرکردگی ایالات متحده و دیگر اعضای گروه هفت به نیرویی بهمراتب قوی تر از گذشته در صحنهٔ جهانی بدل شده است. آگاهی از این مسئله جنبشی را در درون جامعهٔ مدنی جهانی با هدف افزایش مسئولیت پذیری شرکتهای بزرگ در برابر جامعه و «چهرهٔ انسانی بخشیدن» به پدیدهٔ جهانی شدن به سردمداری شرکتها به وجود آورده است. واداركردن دولت به فراهم آوردن يك وزنهٔ تعادل مسئوليت پذير و دموکراتیک در برابر قدرت شرکتها شاید هدفی کوتاهمدت باشد، اما هدف غایی آزادی خواهان چپ و آنار شیستها نه تحقق دولتى قوى، بلكه الغاى نهايى كليهٔ نظامهاى قدرت متمركز و غیرمسئول و واگذاری اختیار و کنترل ارگانهای اصلی سیاسی و اقتصادی جامعه به خود مردم است که در نظریهٔ دموکراتیکِ كلاسيك حاكمان واقعى محسوب مىشوند. هستة اصلى فلسفة سیاسی چامسکی نوعی آرمانگرایی دموکراتیک رادیکال است و این تفکر به راستی انقلابی که به قیاس کلام معروف لینکلن ب

حکومتها باید «ساختهٔ مردم، برای مردم و از مردم» باشند نه «ساختهٔ شرکتها، برای شرکتها و از شرکتها.»

به عقیدهٔ چامسکی در امریکا آرمانهای دموکراتیکِ اصلیل روشنگری با ظهور شرکتهای مدرن در نیمهٔ دوم قرن نوزدهم به شکلی نظاممند از مسیر اصلی خارج شدند و این امر باعث دگرگونی نظام سیاسی امریکا و تبدیل آن به نوعی از حکومت گردید که او آن را «سرمایه داری دولتی» مینامد، ولی دیگران گاهی اسمش را میگذارند «توانگرسالاری». به عقیدهٔ چامسکی بذر این تحول از قبل در افکار و آثار تنی چند از بنیانگذاران امريكا وجود داشته، بهخصوص فدراليستهايي كه خواهان تضمین حاکمیت «باکفایت ترینها» بر جمهوری جدید بودند و ترتیبی دادند که قانون اساسی امریکا در چارچوب فرمولبندی جان جی۱۱ و جیمز مدیسون۱۱ و بهگونهای نوشته شود که «حافظ منافع اقلیت ثروتمند در برابر اکثریت باشد» [PP 47]. برای تحقق این امر نه تنها زنان، سیاهیوستان و سرخیوستان را به كل از حق رأى محروم ساختند، بلكه، ازطريق وضع شرط برخورداری از اموال دولتی برای رأی دادن، حق مشارکت سیاسی «افراد بیزمین» را نیز سلب کردند.۱۲ آن پنجاهوینج نفری که در تابستان ۱۷۸۷ در فیلادلفیا گرد آمدند اکتراً زمینداران ثروتمندی بودند که میخواستند از منافع اقتصادی خود محافظت کنند و لذا نگران جنبشهای مردمی اقشار فقیر

بودند؛ جنبشهایی مثل شورش شیی۱۳ (۱۷۸۶-۱۷۸۷) که در آن صاحبان مزارع کوچک در غرب مسهچوستس در اعتراض به وامهای سنگین که به حکومت جدید امکان میداد منزارع خانوادگی کوچک آنها را مصادره کند قیام کردند. اما حلقهٔ افراد صاحبمال فقط زمینداران بزرگ را دربرنمی گرفت، بلکه طبقهٔ نوظهور صاحب صنعتان ثروتمند راهم که دوتو کویل بعدها لفظ «اشرافسالاری تولیدکنندگان» را برای آنان به کار برد و در حال رقمزدن انقلاب صنعتی در امریکا بودند شامل میشد. الگزاندر همیلتون ۱۴، اولین وزیر خزانه داری امریکا، معتقد بود که آیندهٔ اقتصادی جمهوری جدید در گرو منافع این طبقهٔ تولیدکننده است و برنامههایی برای گسترش اعتبارات و افزایش تعرفه ها به منظور حمایت از صنایع نوپای امریکا ترتیب داد (یعنی همان که امروزه اقدامات «حمایتی» نامیده میشود و حال که سایر کشورها نیز برای حمایت از اقتصادهای در حال توسعه شان اقدام به بریایی آنها میکنند امریکا مخالفت میکند). این قبیل اقدامات با مخالفت دموکراتها و ازجمله تامس جفرسون<sup>۱۵</sup> روپهرو گردید که سالها بعد:

... بین «آریستوکراتها» و «دموکراتها» تمایز قایل شد. طبق تعریف او «آریستوکراتها» کسانی اند که «از مردم می ترسند و به آنها اعتماد ندارند و مایلند همهٔ اختیارات را از آنها سلب

و به طبقات بالا واگذار کنند.» برعکس، دموکراتها «با مردم احساس همدردی میکنند، به آنها اعتماد دارند، آنها را گرامی میدارند و به آنها به چشم امانتداران صادق و امین منفعت عمومی نگاه میکنند»، ولواینکه همیشه عاقلترین افراد نباشند. آریستوکراتهای زمانهٔ او مدافعان دولت سرمایهدار جدیدالتأسیس بودند که جفرسون از آن بیزار بود و از تناقض فاحش میان دموکراسی و سرمایهداری \_یا به عبارت دقیقتر «سرمایهداری و اقعاً موجود» که رابطهٔ تنگاتنگی با قدرت دولت داشت \_آگاه بود [PP 88].

اما درست همان اتفاقی که جفرسن از آن بیم داشت به وقوع پیوست و در طول قرن نوزدهم قدرت شرکتها و آریستوکراسی سرمایهدارانه مدام افزایش یافت. احکام دادگاههای فدرال و ایالتی درجهت تشویق رشد شرکتهای با مسئولیت محدود بود کله سلمداران را از مسئولیت شخصی دیون شرکتشان میرهاند. در همین حال ایالات پروانههای بیشتر و بیشتری برای تأسیس شرکت صادر میکردند و مجالس ایالتی مقادیر هنگفتی از بودجهٔ عمومی را صرف احداث کانالها، راهآهنها، بزرگراهها و دیگر زیرساختهای عمومی که منافع اقتصادی عظیمی برای تولیدکنندگان و بازرگانان به همراه داشتند میکردند. به واسطهٔ تولیدکنندگان و بازرگانان به همراه داشتند میکردند. به واسطهٔ تخصیص این قبیل یارانههای دولتی به شرکتها مشارکتی بین

دولت و صاحبان سرمایهٔ خصوصی به وجود آمد که مشخصهٔ دموکراسی سرمایه دارانهٔ خاص امریکایی است که چامسکی آن را «سرمایهداری دولتی» مینامد. به گفتهٔ یک تاریخدان «در اواسط قرن نوزدهم نظام حقوقی به گونهای تغییر شکل یافته بود که به نفع صاحبان تجارت و صنعت و به ضرر کشاورزان، كارگران، مصرفكنندگان، و ديگر اقشار ضعيف جامعه عمل میکرد...» ۱۶ در نیمهٔ دوم قرن نوزدهم دیوان عالی امریکا حکم داد که شرکتها «اشخاص حقوقی» محسوب می شوند و لذا مانند اشخاص حقیقی (یعنی انسانها) میتوانند بر اساس متمم چهاردهم قانون اساسی مدعی حمایت قانونی شرند، به این معنا که بدون سیر مراحل قانونی مقتضی نمی توان آنها را از داراییشان محروم کرد و بدین ترتیب دامنهٔ اختیارات دولتها در كنترل مؤثر شركتها محدود گرديد. از ميان پروندههای مشمول متمم چهاردهم که در فاصلهٔ سالهای ۱۸۹۰ و ۱۹۱۰ به آنها رسیدگی شد «۱۹ پرونده مربوط به سیاهان می شد و ۲۸۸ پرونده مربوط به شرکتها بود.»۱۷ تجربهٔ دموکراتیک امریکا کمابیش به همان شکلی رشد یافت که کارل مارکس پیشبینی كرده بود؛ حكومت وانمود مى كرد كه بى طرف و نمايندهٔ منافع «مردم» است، حال آنکه در حقیقت روزبهروز بیشتر حالت «کمیتهٔ اجرایی بورژوازی» را پیدا میکرد؛ کمیته ای که وظیفه اش حصول اطمینان از این مسئله بود که صرفنظر از اینکه چه

کسی قدرت سیاسی را در دست دارد منافع سرمایه مورد حسمایت باشد. درواقع همین نظام «حکومتهای مطلقهٔ خصوصی» مورد حمایت رسمی دولت است که تا به امروز در امریکا تداوم دارد و البته امروز بهمراتب ثروتمندتر و قوی تر هم شده است.

## نظم «نوین» جهانی

در قرن بیستم که گاه بدان «قرن امریکا» اطلاق میشود «بخش صنعتی ـ مالی ـ تجاری امریکا که حالتی متمرکز و به هم پیوسته داشت و سه شدت طبقه آگاه بود و گسترهٔ برنامه ریزی ها، مدیریت، و فعالیتهایش روزبهروز بیشتر فراملیتی میشد» حوزهٔ نفوذش را تا آن سوی آبها گسترش داد تا جهان را به مکانی امن برای سرمایه داری شرکتهای امریکایی تبدیل کند [WOON 1]. البته سياستمداران نهتنها چنين چيزي نمي گفتند، بلکه پیکار امریکا در جنگ جهانی اول را مبارزهای در جهت «تبدیل جهان به مکانی امن برای دموکراسی» جلوه می دادند؛ عبارتی که به عقیدهٔ چامسکی فقط زمانی معنی میدهد که منظور از دموکراسی «دموکراسی از نوع امریکایی» باشد، یعنی «نظامی سیاسی با انتخابهای مرتب ولی بدون هیچ گونه چالش جدید در برابر حاکمیت شرکتها...» [DD 331]؛ از سوی دیگر چنانچه منظور از «دموکراسی» نظامی حکومتی باشد که در آن

«شهروندان بتوانند نقشی معنادار در مدیریت امور عمومی ایفا کنند»، آنگاه «ایالات متحده مادام که فضای فعالیت برای شرکتها فراهم باشد، هیچ مخالفت اصولیای با جلوههای دموكراسى ندارد؛ ... تنها زمانى كه آنچه معمولاً "كمونيسم" نامیده می شود این فضا را تهدید کند اقدام درجهت "اعادهٔ دموكراسي" صورت مي گيرد» [NI 111]. همهٔ اينها در چارچوب زبان اورولی امریکا معنا میابد یعنی «وقتی تعبیرمان از "دموكراسي" استيلاي عناصر داخلي حساس به نيازهاي شركتها بر اقتصاد و حيات اجتماعي و سياسي باشد» [NI 108]. همان پرزیدنت وودراو ویلسونی ۱۸ که بیشتر به سبب اصول چهاردهگانهاش و حمایت لفظیاش از دکترین خودمختاری ملی و نقشش در تشکیل جامعهٔ ملل از او یاد میکنند دستور تجاوز به هاییتی و جمهوری دومینیکن را صادر کرد؛ اقدامی که «موجب کشته شدن هزاران تن، احیای بردهداری به معنای واقعی کلمه در هاییتی و برچیده شدن نظام پارلمانی آن کشور گردید، آن هم به دلیل خودداری قانونگذاران هاییتی از پذیرش قانون اساسی "مترقى" نوشته شده در واشينگتن كه آن كشور را به ملك طِلق سرمایهگذاران امریکایی بدل میکرد...» [PP 97]. تــاریخ عــمدتأ فاشنشدهٔ امپریالیسم امریکا علی رغم ضربه های سیاسی داخلیای که براثر رکود اقتصادی و سیاست نیودیل۱۹ روزولت بر استیلای شرکتها وارد آمدتا پایان جنگ جهانی دوم به سیر

خود ادامه داد. پس از جنگ جهانی دوم ایالات متحده به صورت بزرگترین قدرت دنیا درآمد و سیاستگذاران امریکا با علم به این واقعیت به تکاپو افتادند تا برنامه ای برای تضمین حفظ و گسترش سلطهٔ نظامی و اقتصادی امریکا در سطح جهان در دوران پس از جنگ طراحی و تدوین کنند.

فرض بنیادینی که مطرح است این است که یک نظم بینالمللی باثبات وجود دارد که ایالات متحده باید از آن دفاع کند. خطوط کلی این نظم بین المللی را برنامه ریزان امریکا در جریان جنگ جهانی دوم و پس از آن ترسیم کردند. آنان با آگاهی از ابعاد فوق العادة قدرت امريكا پيشنهاد ايجاد نظامي جهاني به سردمداری ایالات متحده و در راستای حفظ و پیشبرد منافع شرکتهای امریکایی را مطرح کردند. براساس این پیشنهاد هر مقدار ممكن از دنيا يك بهاصطلاح حوزهٔ كلان را تشكيل مىداد كه تابع نيازهاى اقتصاد امريكا بود. در درون اين حوزهٔ کلان ایجاد جوامع سرمایهداری دیگر نیز تشویق می شد، ولی بدون ابزارهای حمایتیای که با اختیارات ویژهٔ امريكا تداخل پيدا مىكرد. بهطور اخص تنها ايالات متحده حق سلطه بر نظامهای منطقهای را میداشت. ایالات متحده به راه افتاد تا کنترل مؤثر حوزهٔ تولید انرژی در دنیا را به دست گیرد و نظامی جهانی ترتیب دهد که در آن مؤلفههای مختلف نقش خود را به عنوان مراکز صنعتی، بازارها و منابع مواد خام، یا به عنوان کشورهای مستقلی که «منافع منطقهای» خود را در «چارچوب کلی نظمِ» تحت مدیریت ایالات متحده دنبال میکنند ایفا کنند. [NI 25]

در همین چارچوب کلی بود که طرح مارشال ۲۰ با هدف کمک به قدرتهای صنعتی بازندهٔ جنگ، یعنی ژاپن و آلمان، برای بازسازی اقتصاد و دولت خود بر اساس الگوی سرمایهداری شرکتی امریکا تدوین گردید. ممالک «سوسیالیست»، یعنی شوروی و جمهوری خلق چین، تهدیدهای مرگباری برای منافع تجاری و امنیتی امریکا قلمداد می شدند که میبایست «مهار» شوند و این سرآغاز جنگ سرد بود. در صحنهٔ اقتصادی، سیاستهای تجاری و پولی نولیبرال که توافق فعلی موسوم به «اجماع واشینگتن» ۲۱ بر پایهٔ آنها شکل گرفته نوعی عقبنشینی از آن نظام اقتصادی «لیبرال» برپاشده به وسیلهٔ قدرتهای پیروز در پایان جنگ جهانی دوم محسوب میشوند. طراحان سیاستهای امریکا در ابتدای ارائهٔ این سیاستها متوجه ضرورت حمایت از کشورهای کوچک در مقابل قدرت بازار و سرمایهٔ کشورهای قوی بودند. مثلاً دستور کار اولیهٔ صندوق بین المللی پول اعطای وامهای کوتاهمدت برای تثبیت پولی بود، ولی از آن پس این دستور کار گسترش یافته و به صورت اعطای

وامهای بلندمدت با شروط معین درآمده که کشورهای دريافتكنندهٔ وام را به حذف تعرفه ها و الغاى برنامه هاى اجتماعی وادار میکند. این شروط که به برنامههای تعدیل ساختاری معروف است کشور وامگیرنده را ملزم به قطع یارانههای خدمات اولیهٔ دولتی مانند آموزش، بهداشت و تغذیه با هدف خصوصى سازى دارايي هاي دولتي، افزايش نرخ بهره براي جذب سرمایه گذاران بین المللی، و رفع موانع موجود بر سر راه تملک خارجی داراییهای مملکت میکند. بانک جهانی هم که از همان بدو تأسیس کارش اعطای وامهای بلندمدت بوده و از ابتدا تأکیدش بر سرمایهگذاری در پروژههای زیرساختی عظیم مانند راهسازی، پلسازی، احداث نیرهگاه، سیدسازی و کشاورزی صنعتی بوده تا برنامههای اجتماعی. قراردادهای اجرای این يروژهها هم نصيب شركتهاي غربي مي شود كه دولتهايشان به این دو صندوق کمک میکنند، بنابراین وام اعطایی درواقع پوششی برای رفاه این شرکههاست و در این میان مردم کشورهای در حال توسعه زیر بار قرضهایی میروند که در اصل معدودی افراد فاسد در درون حکومتهای خودشان بالا آوردهاند؛ کسانی که سهمشان را از بذل و بخششهای غرب برمی دارند تا حسابهای مخفی خود در بانکهای سوییس را پر کنند.

مؤسسات برتن وودز٢٢ شامل بانک جهانی و صندوق بین المللی یول برمبنای این فرض ایجاد شدند که مشخصات جهان پس از جنگ «تجارت آزاد» و درعین حال «سرمایهٔ تنظيم شده» خواهد بود. اما هستهٔ اصلی اصلاحات نوليبرال انــجامشده در زمــینهٔ سـیاستهای اقـتصادی در دهـهٔ ۱۹۷۰ ازبینبردن هرگونه امکان وضع مقررات چه در زمینهٔ تجارت و چه انتقال سرمایه توسط کشورهای معامله کننده بود. به عقیدهٔ چامسکی شرکتهای امریکایی به این دلیل خواهان حذف این مقررات بودند که «تنظیم سرمایه به حکومتها اجازه میداد بی واهمه از فرار سرمایه به اجرای سیاستهای پولی و مالیاتی و ایجاد اشتغال کامل و اجرای برنامههای اجتماعی بپردازند» [PP 150]. اقتصاددانان نوليبرال كه از ديد چامسكي در اصل توجیهگران دانشگاهی استیلای شرکتها بر اقتصاد جهان هستند از این قبیل محدودیتها دل خوشی نداشتند و از زمانی که دولت نیکسون تصمیم به خارج کردن امریکا از نظام پولی طلاپایه گرفت این عده شروع به الغای تدابیر حفاظتی تعبیه شده در درون نظام برتن وودن کردند که با هدف دفاع از کشورهای دارای اقتصاد ضعیف در برابر قدرت سرمایه کشورهای برخوردار از اقتصاد قوی تنظیمشده بود. ما نتیجهٔ این وضع را در دههٔ ۱۹۹۰ شاهد بودیم. بدون وجود کنترل بر انتقال سرمایه به آن سوی مرزها و با ظهور پدیدهٔ معاملات اینترنتی یک

«مجلس سنای مجازی» متشکل از گمانهزنان پولی می تواند سیاستهای اجتماعی خود را بر کشورهای بی میل تحمیل کند و حکومتهای خاطی را با فرار سرمایه مجازات کند» [PP 150]، که نمونهاش را در سال ۱۹۹۷ در بحران اقتصادی آسیا با مرکزیت تایلند شاهد بودیم.

با این حال کوششهای مردمی در دههٔ ۱۹۹۰ علیه «قرارداد چندجانبهٔ سرمایهگذاری» ۲۳ کسه به شکست آن انجامید، تظاهراتهای پیرامون نشست سازمان تجارت جهانی در سیاتل در نوامبر ۱۹۹۹ و تظاهراتهای برگزارشده در شهر واشینگتن در آوریل ۲۰۰۰ پیرامون نشستهای سالانهٔ بانک جهانی و صندوق بینالمللی پول از شکلگیری مقاومت مردمی در برابر این سیاستها حکایت دارد. آگاهی از استیلای شرکتها بر اقتصاد جهانی و مقاومت در برابر آن رو به رشد است و شاید وقتی تعداد کافی از مردم بتوانند «پشت پرده را ببینند» و به ماهیت واقعی فعالیتهای سالطین دنیای تجارت و متحدان ماهیت واقعی فعالیتهای سالطین دنیای تجارت و متحدان دموکراتیک به وجود آید.

البته چامسکی اذعان میکند که حتی در یک نظم اقتصادی بین المللیِ اصلاح شده هم باید سهمی برای شرکتها به منظور دفاع از منافع شان قایل شد، ولی به عقیدهٔ او منافع سرمایه باید با آرا و نظرات صاحبان منافع متضاد تعدیل شود. وضعیت

هماکنون به گونهای است که هر نظر غیر همسو با منافع شركتها از گردونه خارج مىشود و فعل و انفعالات واقعى اين نظام قدرت از چشم عموم مردم پنهان است. البته این عدمشفافیت درست همان چیزی است که ثروتمندان حاکم بر جهان میخواهند: «به بیان صریحتر بقای دموکراسی در گرو تنزل مردم عادی به همان سطح بی تفاوتی و اطاعت سینتی و بيرون راندن آنها از صحنه بحث و عمل سياسي است» [NI 3]. معترضان به استیلای شرکتها در سیاتل و واشینگتن اقلیت کوچکی از مردم امریکا هستند که همصدا با همتایان خود در کشورهای در حال توسعه، بعنی نمایندگان واقعی مردم آن كشورها نه نخبگان آنها، همچنان بر این عقیده پایدارند كه کسانی که بر مسند قدرت تکیه دارند باید برای رأی و نظر آنها اهمیت قایل شوند. تظاهراتهای انجامشده علیه بانک جهانی و صندوق بین المللی پول در واشینگتن در تاریخ ۱۶ آوریل ۲۰۰۰ درست چند روز قبل از دیدار من با چامسکی صورت گرفت و لذا نظرش را در اینباره جویا شدم:

و: بعضی از تظاهر کنندگان می گفتند بانک جهانی باید تعطیل شود. شما هم نظرتان این است که بانک جهانی باید تعطیل شود؟ و اگر پاسختان مثبت است چه چیزی باید جانشین آن شود؟

چ: من فکر نمیکنم که باید همین طوری تعطیل شود. تعطیلش کنید که فاجعه است. به عقیدهٔ من شرکتها هم نباید وجود داشته باشند، چون نامشروعند، ولی اگر همین طوری تعطیلشان کنید فاجعه است. بلشویسم هم به نظر من نباید میبود، ولی تعطیل کردنش فاجعه بود. تعطیل کردن نظام بلشویکی همان بود و کشته شدن میلیون ها نفر همان، که همین طور هم شد. به میزان مرگومیر در دههٔ ۹۰ [در شوروی سابق] دقت کنید؛ خارج از حد تصور است. یک نظام نامشروع را که تعطیل کنید فقط فاجعه به بار می آورید. چون جامعه دارد و یک طور خاصی عمل میکند. حالت یکیارچه و منسجم دارد و یک طور خاصی عمل میکند. خیر این را من برمی دارم و بقیهٔ قسمتها یک جوری به خیر این را من برمی دارم و بقیهٔ قسمتها یک جوری به کارشان ادامه می دهند. این طوری نیست که.

### و: پس باید اصلاحش کنید؟

چ: بله، باید سیستم را تنوع داد و زیربخشهایی برایش تعریف کرد که هرکدام منعکس کنندهٔ یک منفعت خاص باشند که با بقیه، مثلاً سازمان بینالمللی کار که کاملاً حق دارد جزوی از سیستم باشید، در تعامل باشند و به دغدغههای ده قانان سرخ پوسیت و کسانی که نگران تداوم بقای نسل بعدی هستید و طرفداران محیط زیست و امثالهم توجه کرد. سازماندهی کل نظام حول یک مسئیهٔ واحد اصلاً مشروعیت ندارد حیطور

#### ۲۰۲ فلسفهٔ جامسکی

میتوانید حداکثر سود را به شرکتهای مستبد خصوصی اختصاص دهید... پس این شعار خوبی برای سازماندهی است، ولی باید در موردش فکر کرد... ولی در کل این اعتراضاتی که با قرارداد چندجانبهٔ سرمایه گذاری شروع شده و اعتراضات سیاتل و غیره خیلی دلگرمکننده بوده.

نکتهٔ قابلتوجه حضور انبوه مردم در این تظاهراتهاست، چون «جدای از نخبگان تحصیلکرده بیشتر مردم هم ظاهراً حکومت را ابزار قدرتی ورای نفوذ و کنترل خود میدانند» [NI 4]. درواقع «شهروندان نگران و دلسون» بسیار زیادی هستند که فعالانه به کسب اطلاع در مورد مسائل دنیا و مباحث سیاسی روز میپردازند، ولی آن بهاصطلاح «اکثریت خاموش» چنین نیستند.

### تولید رضایت

چرا بیشتر امریکاییها زحمت رأی دادن به خود نمی دهند؟ چرا اکثریت «خاموش» می مانند و تلاش نمی کنند در روند شکل گیری سیاستهای خارجی یا داخلی امریکا مشارکت کنند؟ چرا افراد بیشتری از حکومت شان نمی خواهند که در تعامل با دیگر کشورها اخلاقی رفتار کنند؟ پاسخ چامسکی به این پرسشها و ویژگی فلسفهٔ سیاسی او که احتمالاً بیشترین معروفیتش مدیون

آن است انتقاد او از رسانههای شرکتی و بهطور اخص دیدگاههایش دربارهٔ «کنترل فکر در جوامع دموکراتیک» است.

اصطلاح «تولید رضایت» را چامسکی درست نکرده و خودش آن را به روزنامهنگاری به اسم والتر لیپمن ۲۴ نسبت می دهد که منظورش از آن نوعی «انقلاب» متحولکنندهٔ تجربهٔ دموکراسی بود [CR 136]. یکی از بنیانگذاران صنعت روابط عمومی به نام ادوار برنیز ۲۵ نیز مفهومی مشابه این با عنوان «مهندسی رضایت» مطرح کرده است. به عقیدهٔ چامسکی در جوامع سرمایه داری دولتی که اسماً دموکراتیک هستند، مانند جامعهٔ امریکا، نخبگان حاکم می دانند که باید عموم مردم را به مرتبهٔ بی تفاوتی و اطاعت تنزل داد و آنان را در مورد دلایل واقعی تصمیمگیری های سیاسی گمراه کرد. چامسکی تفاوت تلقی نظامهای دموکراتیک از کنترل فکر با روشهای ساده و آشکار نظامهای دموکراتیک از کنترل فکر با روشهای ساده و آشکار مورد استفادهٔ دولتهای توتالیتر را این گونه شرح می دهد:

در نظام دموکراتیک توهمات لازم را نمیتوان به مردم حقنه کرد و برای فروکردن آنها در کلهٔ مردم باید به راههایی ظریفتر متوسل شد. حکومت توتالیتر ممکن است به مراتب نازل وفاداری مردم به حقایق مقتضی رضایت دهد. فقط کافی

#### ۲۰۴ فلسفهٔ جامسکی

است که مردم اطاعت کنند و اینکه در کلهشان چه میگذرد در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارد. ولی در نظام سیاسی دموکراتیک همواره خطر تبدیل شدن تفکرات مستقل به اقدام سیاسی وجود دارد و بنابراین تهدید را باید در نطفه خفه کرد [NI 48].

«مدل تبلیغات» رسانه های امریکایی که چامسکی ترسیم می کند متضمن آن نیست که واقعاً توطئه ای برای پنهان سازی و تحریف حقیقت وجود دارد، بلکه او می گوید در محدودهٔ رسانه های مهم و اصلی خودسانسوری به شکلی نظام مند و نهادینه عمل می کند. شگردهای عمدهٔ این خودسانسوری عبار تند از حذف واقعیاتی که به رسم و آیین دولت برمی خورد و محدود کردن مباحث عمومی به طیفی از گزینه های «قابل تصور» و «معتدل» که همگی مؤید «آیین سرمایه داری دولتی» هستند.

لازم است چارچوبی برای افکار ممکن این اد کرد که در محدودهٔ اصول آیین دولت باشد. لزومی هم به تصریح این اصول نیست و بهتر است بدیهی و مسلم فرض شوند، یعنی به بصورت چارچوبی اعلامنشده برای افکار مجاز. منتقدان هم با پذیرش ضمنی این آموزهها و محدودکردن انتقادهایشان به مسائل تاکتیکی مطرحشده در محدودهٔ آن آموزهها به

تقویت این سیستم کمک میکنند. آنان برای کسب اعتبار و پذیرفته شدن در حوزهٔ بحث باید بیچون وچرا این آموزهٔ بنیادین را بپذیرند که دولت خیرخواه است، والاترین نیات ممكن را در سر مىپروراند، و موضع دفاعى اتخاذ مىكند، یعنی در صحنهٔ جهانی بازیگر نیست و فقط به جنایات سايرين واكنش نشان مي دهد كه البته اين واكنش گاه نابخردانه است، آن هم به دلیل ناکامیهای شخصی، خامی و بىتجربكى، پيچيدكى تاريخ يا ناتوانى از درك ماهيت پليد دشمنان ما... این سیستم کنترل فکری است که در مخیلهٔ اورول هم نمى گنجيد و از قوهٔ درك ديكتاتورها هم خارج است، چون دیکتاتورها نمی توانند بفهمند که بازگذاشتن دست طبقهای از منتقدان که با وجود محکومکردن اشتباهات و شکستهای حاکمیت مفروضات اساسی آیین دولت را به طور ضمنی قبول دارند چه فایدهها که برای شستشوی مغزی مردم ندارد [CR 132].

«نظرسازان» پعنی آن کسانی که افکار عمومی را شکل میدهند علاوه بر اینکه شواهد را مخفی میکنند و فقط به انتقادات «مسئولانه» آن هم در محدودهٔ «افکار قابلقبول» اجازهٔ

ورود به «بازار اندیشهها» را میدهند، با روشهای خاصی سوابق و اسناد تاریخی را هم بازنویسی میکنند، ازجمله ازطریق «ایجاد و جاانداختن خاطراتی از گذشته که حالتی بسیار گزینشی یا تغییرشکلیافته دارند یا از بیخوبن مجعولاند» [CR 124]. آقایان کارشناس از واقعیتهای زمان حال هم با مغلطه بازی های اورولی تصویری مخدوش ارائه می دهند، به این شکل که مثلاً تجاوزگریهای امریکا در امریکای مرکزی را «تدافعی» مینامند و مخالفت امریکا با راه حلی واقعی برای درگیری اسرائیل/فلسطین، یعنی ایجاد دو دولت اسرائیلی و فلسطینی در آن سرزمین، را «روند صلح» نام مینهند. نصیب مردم از اخبار، بهخصوص اخبار تلویزیون، مخلوطی است از یک مشت شعار و کلیشه و یک سری «نظرات قابل قبول» پر از «سادهانگاریهای بیشازحد و بهلحاظ عاطفی قوی» که در فواصل هفت دقیقه ای بین آگهی های بازرگانی قطار می شود. این نوع خبررسانی گزینشی دربارهٔ اقدامات گذشته و حال دولت امریکا «سازوکار کنترلی ارزشمندی است، چون واقعاً نمیگذارد مردم بفهمند در دنیا چه خبر است.»

بخش عمدهٔ نوشتههای سیاسی چامسکی را میتوان تلاشی دانست در جهت تصحیح این تصویر گزینشی و مخدوش از سیاستهای امریکا در داخل و خارج و ارائهٔ واقعیات فاشنشده تا خوانندگان آثارش تصویری واقعی تر از رفتار و عملکرد تنها

ابرقدرت دنیا داشته باشند. برای بیشتر این خوانندگان اسناد و مدارک واقعیت بنیاد مفصلی که او ارائه میکند شگفت انگیز و آموزنده است، ولی برای بسیاری هم آن تصویر ناخوشایندی که او از سیاستهای امریکا ترسیم میکند شاید تکاندهنده و باورنکردنی باشد. اکثر کسانی که آثار چامسکی را میخوانند میگویند نظرات او به نظرشان برانگیزاننده می آید، ولی با آن نظرات موافق نیستند. اگر آنگونه که او ادعا میکند رسانهها اصــول و عـقاید آیـین دولت را درستوحسایی در کلهٔ اکـثر امریکاییها فرو کرده باشند و آنها را شستشوی مغزی داده باشند واکنشی هم غیر از این انتظار نمی رود. آیین دولت می گوید که امریکا هرگز تجاوزکار نیست (بلکه همیشه در حال مقاومت در برابر تجاوزگری است)؛ فجایع و اعمال ناقض حقوق بشر کار «دشمنان» ماست نه «دوستان» ما که صرفاً در حال دفاع از خود در برابر تروریسم هستند؛ و اینکه مردم سایر ممالک برای دستیابی به «آزادی» و «دموکراسی» از نوع امریکاییاش لهله مىزنند و لذا اين وظيفة شرافتمندانة كشور ماست كه اين اصول و ارزشها را در سرتاسر جهان گسترش دهد. اما واقعیت این است که هدف واقعی سیاستهای خارجی امریکا آن است که جهان را به مکانی امن برای شرکتهای امریکایی بدل سازد تا این شرکتها با انتقال سرمایه و محصولاتشان به هر کجا که دلشان خواست جیبهایشان را پر کنند؛ «نظام امریکا متشکل

است از یک حزب سیاسی واحد با دو جناح که تحت کنترل بخشهای متغیر جامعهٔ تجاریاند» [NI 22]. نقش رسانههای شرکتی این است که مردم امریکا را در جریان اختلافنظرهای جاری در میان نخبگان قرار دهند، ولی بهندرت استیلای این نخبگان بر گفتمان عمومی را زیر سؤال میبرند، چون بزرگکردن این قضیه این «توهم لازم» را که ادارهکنندگان واقعی مملکت مردماند، نه نخبگان وابسته به شرکتهای دولتی، نیست ونابود میکند.

جان دیویی نیز مانند چامسکی نگران کنترل فزایندهٔ رسانههای شرکتی بر آگاهی عمومی بود و بر لزوم تحقیق در این زمینه تأکید میکرد ـ تحقیق «در مورد تأثیر محتوم نظام اقتصادی کنونی بر کل نظام تبلیغات، بر قضاوت در این باره که اخبار چیست، بر گزینش و حذف مطالب منتشرشده و بر پردازش اخبار، هم در ستونهای سردبیری و هم ستونهای خبری» [89 WOON]. اما از زمان دیویی اوضاع بهتر که نشده بدتر هم شده، به طوری که بر رسانههای امریکا و در نتیجه «بازار اندیشهها»ی موجود دردسترس اکثر امریکاییها دیدگاههای طبقات بالا و بهخصوص شرکتها حاکم است. در دههٔ ۱۹۹۰ که عصر وقوع ادغامهای بزرگ در میان شرکتها بود رسانههای جهانی به زیر سلطهٔ نُه شرکت بزرگ در آمدند: تایم وارنر (سیانان) ۲۶، دیزنی (ایبیسی) ۲۷، برتلزمن ۲۸، وایاکام ۴۹،

نیوز کورپریشن (فاکس) "، تیسیآی "، جنرال الکتریک (انبیسی) "، سونی (کلمبیا پیکچرز) " و سیگرمز (یونیورسال استودیوز) " بسیاری از این شرکتهای بزرگ رسانهای برخی از سهامداران اصلی شان یکیاند، بخشهایی از یکدیگر را در تملک دارند، یا اینکه اعضای هیئتمدیرههایشان مشترکاند. کار این شرکتهای رسانهای عبارت است از تحویل محصولی بهنام مخاطب به تبلیغات چیان خود که شرکتهای دیگر باشند:

خلاصه اینکه رسانههای بزرگ بهخصوص رسانههای نخبه که دستور کاری را تعیین میکنند که معمولاً الگوی بقیه می شود شرکتهایی هستند که مخاطبان ممتاز را به دیگر شرکتها «می فروشند». پس تعجبی ندارد اگر تصویری که آنها از جهان عرضه میکنند منعکسکنندهٔ دیدگاهها و منافع فروشندگان، خریداران، و خود محصول باشد. [NI 8]

شرکتهای مسلط بر رسانهها برای گزینش اخبار و اطلاعاتی که در اختیار عموم مردم قرار میگیرد به شیوهای نظام مند و ساختار مند عمل میکنند. این طور نیست که نتیجهٔ دلخواه از راه معاملات محرمانه در اتاقهای پردود حاصل شود، بلکه ماجرا از این قرار است که بسیاری از تصمیمگیرندگان مستقل نیز با همان جهان بینی و در چارچوب همان ارزشها و با

همان هدف اصلی عمل میکنند \_یعنی کسب سود برای شرکتهای مادرشان. رسانههای تحت کنترل شرکتها رفتارشان کمابیش شبیه به رفتار یک دسته ماهی (یا شاید كوسه) است، طورى كه مىتوانند همسو و همجهت با هم بچرخند و دور بزنند، بی آنکه طرحی برای هماهنگی رفتارشان در کار باشد و مسیرشان را فقط بوی خون و حساسیت به نیازهای شركتهاى غذادهندهشان مشخص مىكند. او با ارائهٔ مثالهايي نشان میدهد که چگونه پروژههایی که برای دریافت حمایت مالی از شرکتها واجد شرایط تشخیص داده نمی شوند «زمین مے مانند»، چگونه متلاً ایستگاههای تلویزیونی گرفتار خودسانسوری می شوند مبادا درآمد حاصل از تبلیغاتشان را از دست بدهند، و چگونه همان اندک روزنامهنگارانی هم که جرئت لگدپرانی علیه سیستم را به خود راه میدهند غربال میشوند. نفوذ تبليغات چيان بر محتواى اخبار و اطلاعات اغلب غيرمستقيم است. «پروژههایی که برای دریافت حمایت مالی از شرکتها واجد شرایط نیستند معمولاً زمین میمانند»، ولی گاهی هم، چنان که از مقاله ای در روزنامهٔ اکونومیست لندن دربارهٔ واکنش شرکت گالف پلاس وسترن ۳۶ به یخش فیلمی مستند از شبکهٔ «دابلیو انئیتی» ۳۷ با عنوان «ولع سود» ۳۸ برمی آید، این نفوذ ممكن است كاملاً مستقيم و بى واسطه باشد. در مورد مذكور مدیر عامل شرکت گالف در نامهای به این ایستگاه تلویزیونی

عمومی پخش این برنامه را، که تصویرگر حرص شرکتهای چندملیتی برای خرید تمامی اراضی جهان سوم بود، «بهشکل خصمانهای ضدتجاری» و حتی «ضدامریکایی» دانست. بعد هم گالف از حلقهٔ پذیرهنویسان این ایستگاه خارج شد. «خیلیها معتقدند که این شبکه امروز دیگر آن اشتباه را تکرار نمیکند.» آن افرادی که مسئولیت رسانههای بزرگ را به دست می گیرند از این واقعیتها آگاهند و درواقع «به همان گروه نخبگان ممتاز تعلق دارند و دور از انتظار نیست که همان برداشتها، آرزوها و نگرشهای شرکا و همکارانشان را داشته باشند، ضمن آنکه منعكسكنندهٔ منافع طبقهٔ خودشان هم هستند. روزنامهنگارانی که وارد این سیستم می شوند بعید است پیشرفت کنند، مگر آنکه با این فشارهای ایدئولوژیک سازگار شوند، که این کار هم عموماً از طریق درونی کردن ارزشهای مربوطه انجام میشود؛ ... سازگارنشوها هم معمولاً بهوسیلهٔ سازوکارهایی که همه با آنها آشنایی دارند وجین می شوند» [NI 8].

هرچقدر میگذرد از حجم اخبار واقعی تلویزیون، رسانهای که اکثر امریکاییها خبرهایشان را از آن میگیرند، بیشتر کاسته میشود. آنچه این روزها عمدتاً از این رسانه پخش میشود «اخبار تفننی»ای است که در یک چیز خلاصه میشوند: تشویق مردم به مصرف انبوه فیلمها و مدها و لوازم آرایشی و تعطیلات لوکس و همهٔ چیزهای فروختنی دیگر، و نیز دامنزدن به «تب

چهرهیرستی» که عمدتاً شامل تعریف و تمجید از زندگیهای فرامصرفی افراد ثروتمند و معروف است. این قبیل «اخبار سبک» را هم میچپانند توی همان درز هفت دقیقهای بین آگهیهای بازرگانی که به هرحال دلیل واقعی پخش برنامه محسوب می شوند. چامسکی هدف رسانههای گروهی را تخدیر تودههای ازهمه جابی خبر و سوق دادن آنها به سمت بی تفاوتی سیاسی مى داند. راهكار اين رسانه ها براى نيل به اين هدف درستكردن مشغولیتهای لذت بخش \_ خواب و خیالهای مصرف گرایانه، دلبستگی به ورزشهای حرفهای بیمعنی، و روایتهای بهشدت سروتهزده و مخدوش از وقایع روز ـو بدین وسیله القای نوعی «فلسفهٔ پوچی» و بی هدفی در زندگی است و برای این کار توجه مردم را بر چیزهای کممایهای که بخش عمدهٔ کالاهای مصرفی مدروز را تشكيل مى دهند متمركز مى كنند. اگر بتوان از عهدهٔ اين کار برآمد، مردم «به همان زندگیهای بیمعنی و پستی که برایشان در نظر گرفته شده رضایت میدهند و از فکر اندیشههای براندازانه که به در دستگرفتن سررشتهٔ زندگیشان مربوط میشود بیرون می آیند.» ۳۹ در اجرای این وظیفه «رسانهها حکم نگاهبانان هوشیار و بیداری را دارند که امتیازات را از خطر درک و مشارکت عمومی در امان نگاه مىدارند» [NI 14]. آنها با ايجاد «فضاى سرگرمى ملى» حواس تودهها را پرت میکنند و مانع از توجه خیلی دقیق آنها به

تصمیماتی که از طرف آنها گرفته می شود می گردند. هر وقت هم که آگاهی مردم این حصارها را درهم می شکند، می توان به اتکای رسانه های جریان اصلی تصویری غلط و مخدوش از ماهیت و هدف اعتراضات ارائه داد. نمونه اش برخورد این رسانه ها با تظاهرات مردمی نوامبر ۱۹۹۹ در اعتراض به نشستهای سازمان تجارت جهانی در سیاتل است که مطبوعات جریان اصلی معترضان را ارازل و اوباش و «کهنه اندیشان» مخالف جهانی سازی و «تجارت آزاد» لقب دادند. برای اطلاع از هر گونه روایت صحیح تر از ماهیت واقعی و دلایل وقایع سیاتل می بایست به مطبوعات به اصطلاح متفاوت مراجعه کرد. \*\*

با توجه به استیلای شرکتها بر رسانههای اصلی عجیب نیست که اکثر مردم از وقایع دنیا و ماهیت واقعی نظام قدرتِ تحت رهبری ایالات متحده اطلاع درست و کافی ندارند. ولی نخبگان تحصیلکرده چطور؟ چامسکی تحقیرآمیزترین انتقادها و گزنده ترین طعنه و کنایه هایش را برای روشنفکران امثال خود نگه میدارد که غالباً دیگر استادان شاخص دانشگاههای تحقیقاتی بزرگ هستند که با طیب خاطر و اعتقاد کامل در خدمت منافع قدرت متمرکز شرکتها قرار دارند. نقطهٔ شروع این رشته از کار چامسکی مقالهٔ «مسئولیت روشنفکران» ۴۱ بود که در سال ۱۹۶۶ آن را نوشت و در آن توجیه گران دانشگاهی را که از سیاستهای امریکا در ویتنام دفاع میکردند به باد انتقاد گرفت

[CR 59-82]. اين جيملهٔ معروف چامسکي که «مسئوليت روشنفکران بیان حقیقت و افشای دروغ است» مربوط می شود به همان مقاله. او در بسیاری از نوشته های بعدی اش دامنهٔ حملاتش را به متفکران و کارشناسان طرفدار سیاست اطرادگرانهٔ امریکا/ اسرائیل در خاورمیانه، کسانی که در برابر تجاوزگریهای امریکا در امریکای مرکزی سکوت کرده بودند، و کسانی که حکم توجیه گران آیین دولت در بسیاری موارد دیگر را داشتند گسترش داد. او میگوید با نظر کسانی که «روشنفکران مسئول» را آنهایی می دانند که «حقیقت را به قدرت بگویند» مخالف است، چون «مخاطب به کل اشتباه انتخاب شده... گفتن حقیقت به هنری کیسینجر، یا مدیرعامل جنرال موتورن یا دیگر صاحبان قدرت در نهادهای سرکوبگر اتلاف وقت و بیمعنی است ـ آنهم حقایقی که اکثراً خودشان از آن باخبرند» [61 PP]. به عقیدهٔ او نویسنده مسئول آن کسانی را طرف خطاب قرار میدهد که در موقعیتی هستند که کاری در خصوص شرایط افشاشده انجام دهند، آن هم به این صورت که به جای حرفزدن برای آنها باید به عنوان عضوی از جامعهٔ جهانی که دغدغهٔ بیان حقیقت و تأمین عدالت اجتماعی برای افراد ناتوان و ستمدیده را دارد حرف دل این افراد را بزند. ولی اکثر دانشگاهیان اصلاً از این جور كارها نمى كنند. روشنفكران حكومتى خود را با منافع طبقات حاکم نزدیک میدانند و با تلاش برای نگهداشتن آگاهی و شعور

سیاسی مردم در محدودههای قابلقبول حکم متحدان ایدئولوژیک حاکمان را دارند. چامسکی در مقالهای با عنوان «روشنفکران و دولت» ۲۲ (۱۹۷۷) به تحلیل ظهور طبقه روشنفکران علمی و تکنولوژیک میپردازد و این طبقه را نوعی «روحانیت سکولار» میداند که هدفش خدمت به قدرتهای رسمی (به قیاس دین رسمی) در دموکراسیهای سرمایهدارانه در اعمال «کنترل ایدئولوژیک» بر تودههاست [67 TNCW]. به اعتقاد او این کارکرد برای اطمینان از اینکه آگاهی یا برانگیختگی سیاسی تودهها از حد مجاز فراتر نرود ضروری است.

آن دسته از روشنفکران نادری همچون دیویی، راسل و البته خود چامسکی که از این صورت استاندارد ریاکاری روشنفکری فاصله میگیرند و میکوشند حقیقت را دربارهٔ نظام قدرت برملا کنند کسانی که زمانی کمیسیون سه جانبه ۴۳ آنان را «روشنفکران ارزشمدار»ی نامید که «خود را وقف بی آبروکردن حاکمان، به چالشگرفتن قدرت، و نقابافکنی و مشروعیتزدایی از نهادهای مستقر میکنند» اغلب در مظان انواع اتهامات قرار میگیرند، طرد میشوند و به آنها انگ میزنند که افکارشان «مال نپتون» است یعنی دیدگاههایشان خارج از محدودهٔ نظرات مجاز است رسانه ای و سیاسی حکومتی بوده است.

منتقدان آرا و عقاید چامسکی دربارهٔ رسانه ها اغلب به این

نکته اشاره میکنند که تصویری که او ارائه میکند غلو آمیز است و اینکه او این را ذکر نمی کند که چقدر امکان دسترسی به اخبار و اطلاعات واقعی وجود دارد، به شرطی که شخص بداند کجا به دنبالشان بگردد. هرچه نباشد در امریکا از نظر تعداد «مطبوعات متفاوت و دگراندیش» فضای پرجنبوجوشی وجود دارد و مجلات و نشریاتی مانند نیشن <sup>۴۴</sup>، زیمگزین <sup>۴۵</sup>، و مادر جون<sup>۴۶</sup> بهطور مرتب مقالاتی در انتقاد از سیپاستهای امریکا و شرکتهای امریکایی منتشر میکنند. بعضی از این مجلات خبری متفاوت گاه حتی برخی از نوشتههای چاهسکی را هم به چاپ میرسانند. كمااينكه كتابها و فيلمهاي مستقل فراواني هم وجود دارد كه ماجراهای مربوط به مثلاً ډلایل شورش زایاتیستا۴۷ در چیاپاس۴۸، نابرابریهای طبقاتی و نژادی در مدارس امریکا، تلاشهای پیگیر برای تساوی حقوق زنان با مردان، و بسیاری از مسائل روز دیگر مرتبط با عدالت اجتماعی را بازگو میکنند. حتى در درون همان رسيانه هاى جريان اصلى هم گهگاه گزارشها و فیلمهای مستندی هست که حکومت امریکا و سیاستهایش را شدیداً به باد انتقاد میگیرند: باب هربرت۴۹ برای نیویورکتایمز مقالاتی در محکومیت نیزادیسرستی و وحشی گری های پلیس میی نویسد، مایک والس ۵۰ برای سے ہے اس ۵۱ گزارشی دربارۂ ناتوانی سربازان نیروی ایجاد ثبات<sup>۵۲</sup> از دستگیری متهمان به جنایات جنگی در بوسنی تهیه

میکند، و کریستین امانپور درحالیکه بمبهای امریکایی بر بغداد فرومیریزند برای سیانان گزارش میدهد. حتی هالیوود هم گاهی میکوشد حقیقت را دربارهٔ نفوذ شرکتها بر محتوای اخبار بگوید، که نمونهاش فیلم خودی ۵۳ است.

اما شاید واضح ترین نقصان تصویری که چامسکی از کنترل اطلاعات ترسیم میکند پدیدهٔ اخیر کاربرد وسیع اینترنت در میان گروههای غیردولتی فعال در زمینههایی چون حقوق بشر، كمكهاي خبيريه، مسئوليت درقبال محيط زيست، كنترل دموكراتيك شيركتها، عدالت اجتماعي، و انواع و اقسام مسائل ترقی خواهانهٔ دیگر باشد. برای نمونه پس از آنکه متن قرارداد چندجانبهٔ سرمایه گذاری در سال ۱۹۹۵ درز کرد و روی اینترنت قرار گرفت؛ پهسرعت یک جنبش غیردولتی بینالمللی در مخالفت با آن شکل گرفت و در انتقاد به عدمقید هرگونه شرطی درخصوص محیط زیست و حقوق بشر در آن پیامهای ایمیلی به سرعت برق در سطح جهان ردوبدل شد و حرکتی مردمی سازمان یافیت، قِا اینکه بالاخره ناگزیر از قرارداد صرفنظر شد. الان حول محور دیگر آرمانهای ترقیخواهانه نیز بهسرعت شبکههای اقدام جهانی مشابهی شکل میگیرد. به کمک اینترنت و سیستم تلفن و فاکس جهانی اخبار مربوط به گروه هفت، صندوق بین الهللی پول، بانک جهانی، سازمان تجارت جهانی و ديگر بازيگران عمدهٔ عرصهٔ قدرت به سرعت به اطلاع فعالان

تقريباً همه كشورها مهرسد. هماكنون حتى هستند وبسایتهایی مثل The Media Channel که مختص انتشار انتقادهای چامسکی از رسانههای گروهیاند. چامسکی برای اثبات اینکه اخبار و گزارشهای رسانهای اصلی امریکا چقدر حقیقت را میپوشانند و واقعیات مهم و حساس را نادیده میگیرند و وقایع جاری و تاریخی را مخدوش جلوه میدهند اسناد و مدارک مفصل و مشروحی به دست میدهد، اما کمتر می شود به مواردی که رسانه ها راستش را میگویند اذعان کند و به خصوص، به گمان من، فرصتهای تازهای را که اینترنت برای فعالیت و ایجاد شبکههای سیاسی معنادار به وجود آورده دستكم مى گيرد. البته از اين نكته هم نبايد گذشت كه اينترنت هم دارد به سرعت به اندازهٔ رادیو و تلویزیون تجاری می شود و اکثر درگاههای وب مورد استفادهٔ بیشتر وبگردها دقیقاً همان مطالب شرکتیای را گزارش میکنند که در شبکههای تلویزیونی و مجلات پرزرقوبرق یافت میشود. ولی همانطور که بینندگان سریال پروندههای مجهول<sup>۵۴</sup> میدانند «حقیقت وجود دارد» ـ منتها در یک جاهای عجیبوغریبی باید به دنبالش بگردید.

### چه بایدکرد؟

صفحات نسبتاً معدودی از نوشتههای چامسکی به توصیف تصور ایجابی او از یک جامعهٔ دموکراتیکِ شایسته اختصاص

دارد. ولی او علی رغم انتقادهای غالباً گزندهاش به جامعهٔ امروز امریکا، رسانه هایش و فرهنگ سیاسیِ تحت کنترل شرکتهایش همچنان معتقد است که «فرصتهای فراوانی برای کمک به برپایی جهانی انسانی تر و شایسته تر وجود دارد، به شرطی که از آن فرصتها استفاده کنیم» [135 NI]. نظام کنترل سیاسی قادر مطلق نیست؛ «انسانها توان مقاومت را دارند و گاهی هم این قادر ما این کارشان تأثیری شایان بر جای کار را میکنند و با این کارشان تأثیری شایان بر جای میگذارند» [134 NI]. با وجود همهٔ معایبش:

ایالات متحده در مقایسه با بیستوپنج سال پیش مکانی به مراتب متمدنانه تر است. بحران دموکراسی و استقلال فکری که آنقدر مایهٔ هراس نخبگان بود کاملاً واقعیت داشته و اثرات عمیقی بر جامعه گذاشته و روی همرفته مفید بوده است. این تأثیر را می توان به وضوح در طیف وسیعی از مسائل مشاهده کرد، از جمله نژادپرستی، محیط زیست، فمینیسم، مداخلهٔ قهرآمیز و بسیاری مسائل دیگر؛ همچنین در رسانه ها که طی سالیان اخیر فضایی نسبی برای طرح آرای مخالف و گزارشهای انتقادی گشوده اند؛ فضایی که حتی در اوج تبوتاب دههٔ شصت هم قابل تصور نبود، چه برسد به قبل از تبوتاب دههٔ شصت هم قابل تصور نبود، چه برسد به قبل از آن. [135 NI]

این پیشرفتها به سمت آزادیها و عدالت اجتماعی بیشتر عمدتاً حاصل تلاشهای کسانی بوده «که راههایی برای فرار از سیستم تلقین یافته و شهامت و صداقت عملکردن را داشتهاند» و این چنین برای دامنهٔ عمل نخبگان نوعی محدودیت درونی به وجود آوردهاند، ریا و تزویر و دغلکاریشان را برملا ساختهاند و از میزان خشونتِ موردحمایت دولت کاستهاند. این نوع «محدودسازی درونی در درون دولتی قدرتمند نوعی حاشیهٔ بقا برای قربانیان آن دولت فراهم می آورد و این واقعیتی است که نباید فراموش کرد» [NI 134].

پیشروی بیشتر به سمت تحقق آزادی و عدالت اجتماعی مستلزم «برداشتن گامهای جدیدی به سمت دموکراسی معنادارتر است [که] هدفش عبارت باشد از رفع تجمع و تمرکز قدرت تصمیمگیری که در جامعهٔ ما عمدتاً در شبکهٔ دولت ـ شرکت منزل دارد» و ایجاد یک «سیاست ارتباطی دموکراتیک» که «بکوشد ابزارهای بیان و تعاملی بپرورد که منعکسکنندهٔ منافع و دغدغههای عموم مردم باشند و آنان را به خودآموزی و اقدام فردی و جمعی تشویق کنند» [136]. اعتقاد چامسکی به قابلیت مردم عادی برای خرد اخلاقی او را به چشمانداز اصلاحات دموکراتیک معنادار خوشبین میکند. دو فیلسوف سیاسی به نامهای جاشوا کوهن دموکراتیک عصر روشنگری را چنین توصیف کردهاند:

هیچ بخشی از دانسته های ما دربارهٔ طبیعت انسان با این استدلال مسنافات ندارد که طلب آزادی و شایستگی از ویرژگی های بنیادین آن طبیعت است؛ و هیچ بخشی از دانسته های ما دربارهٔ نظم اجتماعی این امید را ناامید نمی کند که تلاش برای برآوردن این طلب بهبودی چشمگیر در شرایط انسانی پدید می آورد. این واقعیت که چنین امیدواری ای سازگار با شواهد است فرزندان روشنگری را قادر می سازد که به دل خوش بین باشند، بی آنکه عقل خود را بابت غیر منطقی بودن ملامت کنند. ۵۷

برای توصیف این نوع برداشت انسانگرایانه از دموکراسی شاید حتی لفظ بارها سوءاستفاده شدهٔ «محافظه کار» نیز، چنانچه گفتمان سیاسی معاصر معنایش را تحریف نمی کرد و از آن «محافظ منافع شرکتهای بزرگ» را مراد نمی داشت، شایسته می بود، کمااینکه معنای اصطلاح «لیبرال» که در اصل «متصف به آزادی» است نیز اکنون به چیزی در مایه های «حافظ منافع حکومتهای بزرگ» تبدیل شده است. مادام که مباحث سیاست ملی را در چارچوب این الفاظ محدودِ اورولی دنبال کنیم از فهم نکتهٔ اصلی درمی مانیم و آن عبارت است از بازگرداندن نهادهای اجتماعی اصلی، اعم از حکومتی یا شرکتی، به زیر کنترل دموکراتیک مردمی، از راه انحلال و تقسیم قدرت فوقالعاده

#### ٢٢٢ فلسفة جامسكي

متمرکز نخبگان سیاسی، اقتصادی و نظامی کنونی و بازسپاری قدرت سیاسی و اقتصادی مؤثر به مردم. این گزینهٔ سیاسی ای است که ما در اخبار شبانگاهی چیزی دربارهاش نمی شنویم، که البته «با توجه به خطر آن برای امتیازات مستقر تعجبی هم ندارد» [NI 136].

چامسکی از دامها و خطرات این نوع روند پوپولیستی غافل نیست، ولی اعتقادش به کرامت انسانی، دموکراسی، و امکان پیشرفت اخلاقی او را به این نتیجهگیری سوق میدهد که چنین روندی امیدوارکننده ترین روند برای آیندهٔ تمدن بشری است:

نوع بشر تنها گونهای است که گذشته دارد. اما خیلی معلوم نیست که آینده هم داشته باشد. این در گرو جنبشهای مردمیای خواهد بود که ریشههای محکمی در میان تمامی اقشار مردم دارند و وقف ارزشهایی باشند که در نظم اجتماعی و سیاسی موجود یا سرکوب شده و یا به حاشیه رانده شدهاند؛ یعنی اجتماع، همبستگی، نگرانی دربارهٔ محیط زیستی شکننده که باید جوابگوی نیازهای نسلهای آتی باشد، کار خلاقانهٔ تحت کنترل داوطلبانه، اندیشهٔ مستقل، و باشد، کار خلاقانهٔ تحت کنترل داوطلبانه، اندیشهٔ مستقل، و مشارکت دموکراتیک حقیقی در جنبههای گوناگون زندگی.

ما انسانها از میزانی ولو اندک از استعداد شناختی خلاق برخورداریم که علم و فناوری بیافرینیم، طبیعت را بشناسیم و از آن شناخت در جهت بهبود شرایط بشر بهره گیریم. ما همچنین از این استعداد برخورداریم که صورتهای نامشروع قدرت سیاسی، اقتصادی و نظامی را کنترل کنیم و حکومتها و اقتصادهای خود را بهگونهای بازسازی کنیم که در خدمت حفاظت از حقوق بشر و تأمین نیازهای بشر قرار گیرند و درعینحال به ما امکان دهند که، تا بیشمار نسل آینده، با دیگر گونه ها و کرهٔ زمین در هماهنگی زندگی کنیم. کسانی که در راه آزادی، عدالت اجتماعی و تداومپذیری بومشناختی تلاش میکنند «قوى ترين سلاحشان» سازمان يافتكى و مبارزهٔ مردم عادى است. رؤیسای دنسیایی شایسته و آزاد را نباید به وادی آرمانشهرها و تصورات غیرممکن کشاند \_این رؤیا میتواند به واقعیت بپیوندد و خواهد پیوست، اگر تعداد کافی از انسانها خواستار آن باشند.

اما تغییر تنها از طریق مبارزهٔ سیاسی علیه انواع قدرت متمرکزی حاصل خواهد شد که هماینک مسیر حرکت به سمت جلو را سد کردهاند. هیچ ضرورت تاریخیای برای ادامهٔ روند جهانی سازی شرکتی وجود ندارد؛ وجود این روند به خاطر انتخابهای است که ما انجام میدهیم و اگر ما انتخابهای متفاوت و انسانی تری انجام دهیم مسیر آن را می توانیم تغییر

دهيم؛ بهخصوص ما اعضاى نسبتاً صاحب امتيان، تحصيل كرده و مرفه جامعهٔ مدنی جهانی. ۵۸ ما به عنوان بهرهوران از سیاستهای اجراشده به اسم ما که موجب ایجاد و گسترش نابرابری در سطح جهان است مسئولیت خاصی برای حمایت از اعضای کمتر ممتاز جامعهٔ بشری در برابر بیعدالتی هایی داریم که به اسم ما بر آنها میرود. و ما به دلیل مزایای اجتماعی و تكنولوژیک نسبیمان همچنین فرصتی برای ایجاد تغییر در اختیار داریم که بسیاری افراد دیگر که همچنان به یوغ محرومیت اقتصادی و ظلم سیاسی گرفتارند و رنج میبرند از آن بی بهرهاند. آن عده از ما که اکنون از آزادی هایی برخورداریم که حاصل تلاش و مبارزات نياكانمان است هماينك متقابلاً مسئولیت اخلاقی داریم که از بخشی از آزادیمان برای کمک به دیگران برای کسب آزادیشان استفاده کنیم \_ یعنی درواقع زكات آزادى را با نشر آن بدهيم. هرچه دانش و آگاهى ما دربارهٔ عملکرد نظام قدرت غیرپاسخگوی کنونی بیشتر باشد این مسئولیت سنگینتر میشود. برای آن کسانی که مایلاند مسئولیت تحقق آزادی، عدالت و کرامت برای همگان را بپذیرند \_ بعنی برای همهٔ آن فیلسوفانی که فقط نمی خواهند جهان را تفسير كنند بلكه ميخواهند آن را تغيير هم بدهند ـ زندگي و آثار نوام چامسكي منبع الهام، آموزش و دعوت به عمل است. در انتهای مصاحبه مان این سؤال را از او پرسیدم:

و: امروز که به دوران فعالیت طولانی و پربار خود نگاه میکنید به چه کارهایی بیشتر افتخار میکنید و مایلید شما را بهخاطر آنها یاد کنند؟ چه پیامی را بیشتر مایلید به خوانندگان کتاب من دربارهٔ زندگی و آثارتان بدهید؟

چ: این را بقیه باید جواب بدهند.

و: فکر میکردم این را بگویید. ولی من میخواهم بدانم که خودتان چه فکر میکنید.

چ: من به آن کارهایی فکر میکنم که باید انجام میدادم و ندادم.

و: بسیار خب، اصرار نمی کنم. ولی شما خیلی کارها کرده اید و خیلی ها را تحت تأثیر قرار داده اید.

چ: (لبخند مىزند).

#### ٢٢۶ فلسفة جامسكي

# پینوشتهای فصل چهارم

- 1. L. Frank Baum
- 2. The Wizard of OZ
- 3. Michael Walzer
- Michael Walzer, Thick and Thin: Moral Argument at Home and Abroad. Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1994, pp. 57-58.
- 5. Mikhail Bakunin
- 6. Daniel Guerin
- 7. Anarchism: From Theory to Practice
- 8. The Wealth of Nations
- 9. F. A. von Hayek
- 10. John Jay
- 11. James Madison

Charles Beard. An Economic Interpretation of the Constitution.

Howard Zinn. A People's History of the United States, New York: Harper Collins, 1995 (esp. pp. 89-101).

- 13. Shay
- 14. Alexander Hamilton
- 15. Thomas Jefferson

## فلسفهٔ سیاسی چامسکی ۲۲۷

16. Morton Horwitz. The Transformation of American Law.

نقلشده در:

Howard Zinn. A People's History of the United State, Op.cit., p. 235.

- 17. Zinn, Op.cit., p. 255.
- 18. Woodrow Wilson
- 19. New Deal
- 20. Marshall Plan
- 21. Washington Consensus
- 22. Bretton Woods
- 23. Multilateral Agreement on Investment
- 24. Walter Lippman
- 25. Edward Bernays
- 26. Time Warner (CNN)
- 27. Disney (ABC)
- 28. Bertelsman
- 29. Viacom
- 30. News Corporation (FOX)
- 31. TCI
- 32. General Electirc (NBC)
- 33. Sony (Columbia Pictures)
- 34. Seagrams (Universal Studios)

۲۵. نک:

Robert W. McChesney, "The New Global Media." The Nation

November 29, 1999.

- 36. Gulf+Western
- **37. WNET**
- 38. Hunger for Profit
- 39. Noam Comsky, "Taking Control of Our Lives", Op.cit.

۴۰. برای مطالعهٔ یکی از این نوع گزارشهای دستاول نک:

Paul Hawkin, "N30: Journal of the Uninvited." Whole Earth Magazine. 100 (Spring 2000): 28-37.

- 41. The Responsibility of Intellectuals
- 42. Intellectuals and the State
- 43. Trilateral Commission
- 44. The Nation
- 45. Z Magazine
- 46. Mother Jones
- 47. Zapatista Rebellion
- 48. Chiapas
- 49. Bob Herbert
- 50. Mike Wallace
- 51. CBS
- 52. Stabilization Force
- 53. The Insider
- 54. The X-Files
- 55. Joshua Cohen
- 56. Joel Rogers

## فلسفهٔ سیاسی چامسکی ۲۲۹

۵۷. نقل شده از وی. کی. راماچاندران در:

V. K. Ramachandran. "An Unjust War". Frontline Interview, March 2-15, 1991. Online ZNET Chomsky Archives.

تاريخ مراجعه ١١/٥/٥٠٥٢.

۸۸. چامسکی اسم این عقیده را که پدیدهٔ جهانی شدن به سردمداری شرکتها به نوعی اجتناب ناپذیر است گذاشته Tinere Is No) TINA شرکتها به نوعی اجتناب ناپذیر است گذاشته Alternative مضحک از مارکسیسم عوامانه» و «فریب و دغل برای تأمین منافع خود» می داند.

# كتابشناسي

# آثار چامسکی

- Syntactic Structures, The Hague: Mouton, 1957. [SS]
- Current Issues in Linguistic Theory. The Hague: Mouton, 1964.
  [CILT]
- Aspects of the Theory of Syntax. Cambridge, Mass: MIT Press, 1965. [ATS]
- Cartesian Linguistics: a Chapter in the History of Rationalist Thought. New York: Harper & Row, 1966. [CL]
- Topics in the Theory of Generative Grammer. The Hague: Mouton, 1966. [TTGG]
- Language and Mind. New York: Harcourt, Brace Jovanovich, 1968. [LM]
- American Power and the New Mandarins. New York: Pantheon, 1969. [APNM]

- At War with Asia. New York: Pantheon, 1970. [AWA]
- Problems of Knowledge and Freedom: The Russell Lectures. New York: Pantheon, 1971. [PKF]
- Studies on the Semantics of Generative Grammar. The Hague: Mouton, 1972. [SSGG]
- For Reasons of State, New York: Pantheon, 1973 [FRS]
- The Logical Structure of Linguistic Theory. New York: Plenum, 1975. [LSLT]
- Reflections on Language. New York: Pantheon, 1975. [RL]
- Language and Responsibility. New York: Pantheon, 1979 [LR]
- The Washington Connection and Third World Fascism. With Edward S. Herman. Boston, Mass: South End Press, 1979. [WCTWF]
- Rules and Representations. New York: Columbia University Press, 1980. [RR]
- Towards a New Cold War: Essays on the Current Crisis and How We Got There. New York: Pantheon, 1982. [TNCW]
- The Fateful Triangle: The United States, Israel and the Palestinians. Boston, Mass: South End Press, 1983. [FT]
- Turning the Tide: U.S. Intervention in Central America and the Struggle for Peace. Boston, Mass: South End Press, 1985.
  [TT]

- On Power and Ideology: The Managua Lectures. Boston, Mass: South End Press, 1987. [PI]
- The Culture of Terrorism. Boston, Mass: South End Press, 1988.

  [CT]
- Manufacturing Consent: The Political Economy of the Mass Media. With Edward S. Herman. New York: Pantheon, 1988. [MC]
- Necessary Illusions: Thought Control in Democratic Societies.

  Boston, Mass: South End Press, 1989 [NI]
- Deterring Democracy. New York: Verso, 1992. [DD]
- Year 501: The Conquest Continues. Boston, Mass: South End Press, 1993. [Y501]
- World Orders Old and New. New York: Columbia University Press, 1994. [WOON]
- The Minimalist Program. Cambridge, Mass: MIT Press, 1995.
  [MP]
- Power and Prospects: Reflections on Human Nature and the Social Order. Boston, Mass: South End Press, 1996. [PP]
- Profit Over People: Neoliberalism and Global Order. New York: Seven Stories Press, 1999. [POP]
- The New Military Humanism: Lessons from Kosovo. Monroe, Maine: Common Courage Press, 1999. [NMH]

## دیگر منابع

- Barsky, Robert F. Noam Chomsky: A Life of Dissent. Cambridge.

  Mass: MIT Press, 1998.
- Harman, Gilbert Ed. On Noam Chomsky: Critical Essays.

  Garden City NY: Anchor Press, 1974.
- Lyons, John. Noam Chomsky. New York: Viking Press, 1970.
- Maher, John and Judy Groves. *Introducing Chomsky*. New York: Totem Books, 1997.
- McGilvray, James, Chomsky: Language, Mind, and Politics.

  Cambridge UK: Polity Press, 1999.
- Otero, Carlos. Ed. Noam Chomsky: Critical Assessments, 4 volumes. London: Routledge, 1994.

## نمايه

آرونس، خاکووو ۱۲۳ «انگارههای تبیینی در آنارشیسم از نظریه تا عمل (کوئرین) زبانشناسی» (چامسکی) ۴۵ ١٨٣ اورول، جورج ۲۳، ۱۹۲، ۵۰۲، آينشتاين، آلبرت ١٧ 771,708 اچسون، دین ۱۲۱ بارسکی، دیوید ۲۴ اسکینر، بی. اف. ۴۵، ۵۷، ۵۸ بار ـ هیلل، پهوشوا ۳۵ اسمیت، آدام ۱۸۵، ۱۸۶ باكونين، ميخاييل ١٨٢ افلاطون ۴۹، ۶۳، ۷۱، ۱۱۱ باوم، ال. فرانک ۱۷۹ اکونومیست (نشیریه) ۲۱۰،۱۱۵ «برخی مفاهیم و پیامدهای إلاكوريا، ايكناسيو ١٣١ نظرية حاكميت و الياس،پيتر ٣٥ مرجعگزینی» (چامسکی) ۹۷ امانپور، کریستین ۲۱۶ برنیز، ادوار ۲۰۲ انسان گرایی نظامی جدید: در سهایی بلر ۱۵۷، ۱۶۰ از کوزوو (چامسکی) ۱۵۰، ۱۵۵ بلومفیلد، لِنِرد ۳۱، ۳۲، ۴۷، ۷۰

### ۲۳۶ فلسفهٔ جامسکی

ثروت ملل (اسمیت) ۱۸۵ بندیت، جان ۱۵ جادوگر شهر أز (باوم) ۱۷۹ بوش، جورج ۱۳۸ جفرسون، تامس ۱۹۱، ۱۹۱ بوگوئوا، جوليا ١٥ جمهور (افلاطون) ۱۱۱ بیکر، جیمز ۱۴۸ جنبههای نظریهٔ نحو (چامسکی) ۶۷ بىيرد، چارلز ۲۲۶ جی، جان ۱۸۹ پادارتس، نورمن ۱۱۶ چامسکی، دیوید ۲۰ بالبتيكس (نشريه) ٢٥ چامسکی، ویلیام ۲۰، ۳۹ پتچارامسری، سریپراپها ۱۴ پرس، چارلز سندرز ۷۱، ۸۰، ۸۱ چرچمن، سی. وست ۲۶ خودی (فیلم) ۲۱۷ پرونددهای مجهول (سریال داروین ۳۰ تلویزیونی) ۲۱۸ داستایفسکی ۲۱ یک، جیمز ۴۰، ۱۷۲ دانش انسان: دامنه و حدود آن يول پوت ۱۳۷ (راسل) ۸۳ پینکر، استیون ۹۲ «دربارهٔ اهداف نظریهٔ زبانی» تالستوی ۲۱ (ساختهای نحوی) ۵۴ تأملاتی دربارهٔ زبان (چامسکی) ۸۲، درود بر کاتالونیا (اورول) ۲۳ 18 دروس زبان شناسی همگانی «تحلیل کشتاری» (چامسکی) ۳۷ (سیوسیور) ۳۰ تراژدی اسپانیا (روکر) ۲۳ دکارت، رنه ۵۰، ۲۰، ۷۴، ۷۶ ۸۸۸، ترومن ۱۲۵ تزهایی در باب فوئرباخ (مارکس) ۱۷ 100 دلا ویدا، جورجو لوی ۲۷ توکویل، آلکسی دو ۱۹۰

زىمگزين (نشريه) ۲۱۶ ساختار پدیداری (کودمن) ۳۵ ساخت منطقى نظرية زباني (چامسکی) ۲۵، ۳۸ـ۳۷، ۵۲-۵۳ ساختهای نحوی (چامسکی) ۳۳، 07.27, 70, 30 سادات، انور ۱۲۳\_۱۲۵ سقراط ۲۰۲ «سوابق ديپلماتيک» (انسانگرايي نظامی جدید) ۱۵۵ سوسور، فردینان دو ۲۰-۳۱، ۴۱، 47 سوکارنو ۱۳۲ سوموزا ۱۲۷ سوهارتو ۱۳۲ سيمونوفسكي، الزي ٢٥ شاتس، کرول دوریس ۲۷ شامیر، اسحاق ۱۴۵ شولتس، لارس ۱۲۲ شیوهٔ تدریس عبری در مقاطع ابتدایی (ویلیام چامسکی) ۳۹ صدامحسین ۱۳۸ ۱۳۹، ۱۴۷، ۱۶۱

«دو اصل جزمي تجربه كرايي» (كواين) ٣٥ دیکنز ۲۱ دیویی، جان ۱۷، ۲۱، ۲۰۸، ۲۱۵ رات، کنت ۱۷۶ راجرز، جوئل ۲۲۰ راسل، برتراند ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۵، ۰۷، ۲۸، ۷۸۱، ۵۲۱ راماچاندران، وي. كي. ۲۲۹ رفتار کلامی (اسکینر) ۴۵، ۵۷ روزولت، فرانكلين دلانو ٢١، 194,174 «روشنفکران و دولت» (چامسکی) ۲۱۵ روشهای زبانشناسی ساختگرا (هریس) ۲۸ روکر، رودولف ۲۳، ۱۸۲\_۱۸۳ ریکان ۱۱۶، ۱۲۱، ۱۲۷\_۱۲۷، ۱۳۰ زبان شناسی دکارتی: بابی در تاریخ تفکرات خردگرایانه (چامسکی) زبان و ذهن (چامسکی) ۸۲

#### ۲۳۸ فلسفهٔ چامسکی

عبری زبان جاوید (ویلیام چامسکی)

3

عرفات، یاسر ۱۴۸

فروید ۲۴

فرهنگ تروریسم (چامسکی) ۱۲۳

قلعهٔ حیوانات (اورول) ۲۳

قواعدی برای هدایت ذهن (دکارت)

74

کارتر ۱۲۴، ۱۳۳

کارناپ، رودولف ۳۵

کاسترو ۱۶۱

کانت ۱۶۹، ۱۶۹

كراوزه، اليسون ۱۷۲

كروپوتكين، پيوتر آلكسيويچ ٩٣،

۱۰۸

کلارک، وزلی ۱۵۵، ۱۶۵

کلینتون، بیل ۱۲۱، ۱۳۴، ۱۵۷،

١٨۶،١۶٥

کنت، اوگوست ۲۹

کندی ۱۲۱، ۱۶۱

كواين، ويلاردفان اورمن ٣٥-٣٤،

۵۵، ۲۶

كُورش، كارل ٢٣

کولاک، دن ۱۵

کوهن، جاشوا ۲۲۰

کیسینجر، هنری، ۱۴۲، ۲۱۴

گفتار در روش (دکارت) ۷۴

گوئرین، دنیل ۱۸۲

گودمن، نلسون ۳۵-۳۶، ۴۳، ۵۳،

۵۵، ۲۶

لاک، جان ۱۸۴

لوگزامبورگ، روزا ۲۳

لون نول ۱۳۷

لیپکنشت، کارل ۲۳

لييمن، والتر ٢٠٣

لینکلن ۱۸۸

مادر جونز (نشریه) ۲۱۶

مارکس، کارل ۱۹۲، ۱۹۲

مارکوزه، گری ۱۵

مدیسون، جیمز ۱۸۹

«مسئوليت روشنفكران»

(چامسکی) ۲۱۳

مصدق ۱۳۹

مكدانلد، دوايت ٢٥

نیوبورک ربویو او بوکس (نشریه) 111 والزر، مایکل ۱۸۰ والس، مایک ۲۱۶ «ولع سود» (فیلم) ۲۱۰ ويلسون، ئى. أ. ۹۲ ویلسون، وودراو ۱۹۴ هال، موریس ۳۵، ۳۷ هایدن، رابرت ۱۵۳ هایک، فریدریش فون ۱۸۶ هربرت، باب ۲۱۶ هریس، زلیگ ۲۷\_۲۸، ۳۳\_۳۳، ۵۴ هميلتون، الكزاندر ١٩٥ هوشیمین ۱۱۷ هومبولت، ويلهلم فون ۷۱، ۷۹ یاکوبسون، رومان ۳۵، ۴۷

مگی، رالف ۱۷۴ مگیلوری، جیمز ۶۳، ۱۷۳ ملکحسین ۱۴۳ «منطق گمانهزنی» (پرس) ۸۰ منون (افلاطون) ۶۳ میلر، ماترسی رندل ۱۶ میلوسویچ، اسلوبودان ۱۵۱، 180,181 نرسیسیان، نانسی ۱۵ «نظام واژ - واجی عبری جدید» (چامسکی) ۲۸ نورث، آليور ١٢٧ نيبور، راينهولت ۱۶۷ نیشن (نشریه) ۲۱۶ نیکسون ۱۹۸ نیویورک تایمز (نشریه) ۱۱، ۱۳۶، 418



هدف این مجموعه آشنا کردن خوانندگان با مهمترین فیلسوفان و مسائل فلسفی از آغاز تا امروز است و مهمتر و فراتر از آن ترغیب خوانندگان به تفکر فلسفی، این کتابها می خواهند شوق خواندن، فکرکردن، و آموختن را برانگیزند و هراسی را که خوانندگان معمولاً از «فلسفه» دارند برطرف کنند و نشان دهند «فلسفه» آنگونه که تاکنون به ما القاشده است دانشی انتزاعی و تجریدی نیست که فقط به کار برابهت کردن کلام و مرعوب کردن مخاطبان بیاید، بلکه دانشی ست که به کار زندگی و پاسخ دادن به اساسی ترین سوالات بشری می آید

در نظام دموکراتیک توهمات لازم را نمی توان به مردم حقنه کرد و برای فرو کردن آنها در کلّهٔ مردم باید به راههایی ظریف تر متوسل شد. حکومت توتالیتر ممکن است به مراتب نازل وفاداری مردم به حقایق مقتضی رضایت دهد. فقط کافی است که مردم اطاعت کنند و اینکه در کلّه شان چه می گذرد در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارد، ولی در نظام سیاسی دموکراتیک همواره خطر تبدیل شدن تفکرات مستقل به اقدام سیاسی وجود دارد و بنابراین تهدید را باید در نطفه خفه کرد.

