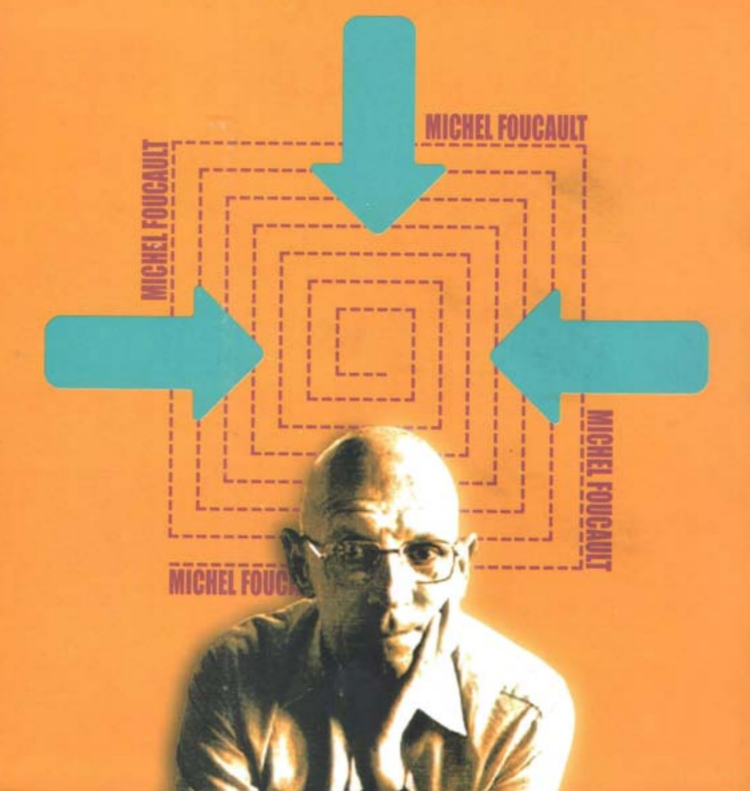


دكتر عباس محمدى اصل

دكتر عباس المناسي



# جامعه شناسي ميشل فوكو

دكتر عباس محمدى اصل

## جامعه شناسي ميشل فوكو

محمدی اصل، عباس (۱۳۴۶ \_\_) تهران: گلآذین، ۱۳۹۱، ۲۸۸ص. شناسه: کتابنامه، جدول، نمودار وضعیت فهرست نویسی: فیپا

جامعه شناسان فرانسه. فوکو، میشل، Foucault, Michel) م جامعه شناسان فرانسوی. فلسفه جدید، قرن ۲۰ م شابک: ۲ ـ ۲ - ۶۴۱۴ ـ ۶۰۰ ـ ۹۷۸ رده بندی کنگره: ۱۳۹۱ ۳م ۹۴ف/۲۹۱ اسلام رده بندی دیویی: ۳۰۱/۰۹۲

ردهبندی دیویی: ۱۰۱/۰۹۱ شماره کتابشناسی ملی: ۲۶۸۴۷۷۱

D \_\_\_\_\_ D

# جامعه شناسي ميشل فوكو

ذكتر عباس محمدي اصل



1441



O \_\_\_\_\_\_ O

# ■ جامعەشىناسىي مىشىل فوكو ■

نویسنده: دکتر عباس محمدیاصل

چاپ اول : فروردین ۱۳۹۲

چاپ دوم : آبان ۱۳۹۲

شمارگان: ۱۰۰۰ نسخه

قیمت: ۱۴۰۰۰ تومان

حروفنگاری و صفحه آرایی: کارگاه نشر گل آذین

طرح جلد: نعيمه افتخاري

لیتوگرافی، چاپ و صحافی: جهان کتاب

ISBN 978 - 600 - 6414 - 07 - 2

E-mail: GOL\_AZIN @ YAHOO.COM

WWW.GOLAZINPUB.COM

تهران: خ انقلاب، خ ابوریحان، خ لبافی نژاد، پ۱۴۶ تلفکس: ۷ – ۶۶۹۷۰۸۱۶

تقديم به

ميشل فوكو

که به من آموخت:

علم چیزی جز چشماندازی تاریخی نیست.

عباس محمدىاصل

# فهرست مطالب

| گفتار                    |            |
|--------------------------|------------|
| گفتار                    | ٠,         |
| · زندگی                  | <b>– Y</b> |
| ١-٢- زندگى نامه          |            |
| ٢-٢- منابع فكرى          |            |
| ۱-۲-۲- منابع فکری بینشی۶ |            |
| ۲-۲-۲ منابع فکری روشی ۲  |            |
| ٣-٢- خاستگاه اجتماعي٩٠   |            |
| ۲-۴ آثار برجای مانده۱۰   |            |
| بینش                     | -4         |
| ۱-۳- قدرت و معرفت۳       |            |
| ۲-۳- تکنولوژی انضباطی۷   |            |
| ۳-۳- تدبير سكسواليته۴    |            |
| روش                      | -4         |
| ۱-۴-دیرینه شناسی ۴-۱     |            |
| ۲-۴- تبارشناسی۹۰         |            |
| ٣-٣ تحليل تعبيري ١۶      |            |
| ۴-۴- صور تبندی گفتمانی   |            |

|            | ۸ 🗆 جامعهشناسی میشل فوکو |
|------------|--------------------------|
| 101        | ۵- حوزههای علوم اجتماعی. |
| گیگی       | ۱-۵- جامعهشناسی دیوانگ   |
| 10V        | ۲-۵- دیرینهشناسی دانش.   |
| انسانی     | ۳-۵- دیرینهشناسی علوم ا  |
| انگاهانگاه | ۴ – ۵ – جامعهشناسی درم   |
| ن          | ۵ – ۵ – جامعهشناسی زنداه |
| سواليته٧٠٧ |                          |
| YY1        |                          |
| YYV        |                          |
| 740        |                          |
| ۲۴۵        |                          |
| Y49        |                          |
| YOV        |                          |
| YAY        | ۱-۹- کاربردهای نظری      |
| Y&A        | ۲-۹-کاربردهای عملی       |
| YVO        | ١٠-خلاصه                 |
| YA¥        | منابع:منابع              |

### ييشكفتار

میشل فوکو (Michel Foucault, 1926-1984)، رشد و تکوین فردیت در صور مدرن زندگی را خصوصاً در شبکه روابط قدرت تحلیل میکرد. تعلق خاطر او به تعاطی صور قدرت و معرفت اما با تحلیل تاریخی شیوههای تکوین آدمیان در فرهنگ غرب به منزله سوژهها و ابژههای معرفتی غنا می یابد. تأمیل فوکو در روابط تجاربی چون دیوانگی و بیماری و قانون شکنی و سکسوالیته و هویت شخصی با قدرت (کنترل فرد در نهادهای روانپزشکی و کیفری و مدرسه و بادگان و کارخانه و اداره) و معرفت (روان پزشکی، پزشکی، جرمشناسی، دانش جنسی و روانشناسی) متوجه تکوین سوژه مدرن چونان واقعیتی تاریخی فرهنگی و صور اعمال قدرت بر زندگی و مدیریت افراد و جمعیتها و کفنفس می شود. فوكو با نهادن مسئله قدرت در كانون آسيب شناسي وضعيت جاري انسانی ـ اجتماعی جوامع مدرن به حیطه پساساختگرایی گام نهاد. او در ایس پرتو ضمن تحلیل بیرونی گفتمان چونان حوزهای مستقل، درصدد تنوصیف اشکال تاریخی رویه ها و کردارهای گفتمانی به جای وضع نظریه ای عمومی در این باب برآمد و پس از مطالعه کردارهای اجتماعی مکون نهادها و گفتمانها، به تأمل در کردارهای زبانی پرداخت و بواسطه منطق درونی شان به عرضه تعبیری عینی راجع به شیوه قاعدهمندی دست یافت که گفتمان از آن طریق به خبود و

کردارها و نهادهای اجتماعی سازمان میبخشد. در عین حال فوکو با نقد توهم گفتمان مستقل، تأثر خود گفتمانها از کردارهای محاط بر گفتمان و پژوهشگر را نیز گوشزد کرد.

فوکو به روش دیرینه شناسی، موضوعاتی نظیر دیوانگی و مرگ و سکسوالیته را چونان بنیاد گفتمان غرب، عواملی مقاوم در مقابل ضبط و برداشت زبانی می پنداشت. دیرینه شناسی فوکو ضمن حفظ حالت فاصله اندازی مربوط به ساختگرایی اما به تبارشناسی و تحلیل تعبیری متکی است که بینشی تأویلی از حضور همواره مقید پژوهشگر به اوضاع و ضرورت یافتن معنای کردارهای فرهنگی خودش از درون آنها را مؤکد می دارند. فوکو با این روش توانست مبرهن دارد علوم انسانی تنها با فهم عمیق ترین معانی مندرج در فاعل شناسایی و سنتش می تواند به نحو موجهی عمل کند و نشان دهد آدمیان چگونه در فرهنگ مبدل به ابره -سوژهای قابل کشف و تحلیل برای سنن بینشی -روشی ساختگرایی و هرمنوتیک شدند و قالب خاصی از قدرت را بر خود و آنها مستولی ساختند.

عباس محمدی اصل دانشگاه علامه طباطبایی

#### 1 \_مقدمه

فوكو به نسبت قدرت با حقیقت و خود توجه داشت. قدرت چونان كانون سیاست متکثر و البته نه در حکومت که در نهادهای اجتماعی، از یک سو با حقیقت و تجلی معرفتی آن در حوزههای علم و دانش ربطی وثیق داشته و از طرفي با اخلاق چونان محور خود التقا مي يابد. از اينرو درک قدرت معاصر و نهشآفرینی آن در تشکیل ما و تصویر و درکمان از خود و چگونگی تأثیرش بر تكوين متعاملين مان نمي تواند از دريافت علم و دانش و خصوصاً علوم انساني مبرا باشد. پیگیری تکوین درک انسان و علوم جدید از حقیقت چونان مبنای تكوين جهان بيني و خود پنداره وي نشان مي دهد ما تصوير خود را از طريق درك دریافتی از این علوم به عنوان حقیقت می سازیم و دیگران را به عنوان آماج رفتارها و تعاملات اجتماعی خود مشخص کرده و موضوعیت پیژوهشی مى بخشيم. كاركرد تشكيل هويت افراد و تصاوير ويژه و موضوعات تعامل شان توسط نیروهای بیرونی قدرت و حقیقت، همزمان با نیروی درونی اخلاق تکمیل شده و در این محور نه نقش دانش در تکوین ما و نه نبقش قبدرت در قالبریزی افراد که نقش خود و اخلاق در ایجاد هویت و شخصیت ویژه آدمیان کانون توجه فوکو را می سازد تا وی بتواند در این پرتو ارتباط شخص با خود در بستر مسایل اخلاقی مؤثر بر خویش را مطالعه نماید.

فوکو سؤال خود از عصر حاضر و نوع پاسخگویی بدان را به پـرسوجوی کانت در باب چیستی روشنگری مانند میکرد. این سؤال متوجه ارتباط انسان با

عصر خود و نحوه وجود تاریخیاش بوده و پاسخ آن نه از طریق نهادن عمصر مورد سؤال در کلیتی تاریخی (هگل) یا در پیوند با آینده (ویکو) کمه بر پایه تفاوت آن باگذشته قابل جستجو مي نمايد. فوكو در تاريخ نويسي متمايز ماهيت زمان معاصر، به انقطاع عادات عملی و ذهنی مألوف و تزلزل آفرینی در اعتقادات بدیهی و سنن مستقر علمی و فکری عصرینه متوسل شد؛ زیرا می پنداشت آغشتگی تاریخنویسی سنتی به فروض فلسفههای تاریخ قبرن ۱۹ میلادی در مورد تحولات تاریخی (تمامیتگرایس و غایتگرایس و انسان شناسی و انسانگرایی) جایی برای مطالعه مسایلی چون دانش و گفتمانهای علمی باقی نمیگذارد. این تاریخ مانع درک و فهم واقعیات تاریخی در تفرد خاصشان است؛ زیرا منظری فراتاریخی مطرح میکند که کارکردش ترکیب گونههای تقلیل یافته نهایی زمان در تمامیتی کاملاً در خود بسته و تشویق شناساییهای فاعلی و اعطای شکلی از بازسازگاری به کل جابجایی های گذشته است تا بر این سیاق هدف تمامیت سنت تاریخی (غایتگرا یا عقلانیتگرا) را مبنی بر انحلال حادثه منفرد در تداومی آرمانی و به شکلی فرجامگرایانه یا فرایسندی طبیعی برآورد. تاریخ سنتی از نظر فوکو تمامیتگرا است، یعنی در گستره زمان و مکان میکوشد رخدادها و تحولات تاریخی را در چهارچوب کلیتی پیوسته و منسجم جای دهد؛ لیکن از نظر زمانی نتیجه این تمامیتگرایی ترسیم خط واحدی از نقطه فرضی در ابتدای تاریخ تا پایانش به منظور شیرازهدارسازی حوادث حول این خط و در طول آن است. وجود نهادها و نظامها و ساختها در این تصویر انكار نمى شود؛ بلكه وحدتشان عليرغم كثرت و تنوع در ذيل مفاهيم واحدى نظیر روح زمان و روح قومی و جهانبینی به کژدیسهنمایی تاریخ میکشد. با این دید نمی توان حوادث تاریخی را در تفرد و ویژگی تاریخی خاص شان دریافت و حتى هر حادثه پيش از دريافت در زمان و مكان خاص خويش و بـه عـنوان حادثهای منحصربه فرد، در پوشش معنایی پیشاتحمیلی مستقر شده و لذا جایی برای انقطاع و گسیختگی در تاریخ باقی نمی ماند. تاریخ سنتی بواسطه این دید و

ساری و جاری دیدن کل تاریخ در پرتو این وحدت، نسبت به درک چرخشهای تاریخی و حوادث مخل این کلیت ناتوان است و حال آن کمه تاریخ در ایس گسستگی ها خود را نشان می دهد و تفرد و ویژگی معناداری می یابد. تاریخ سنتی میراثدار غایتانگاری فلسفه های تاریخ سنتی مینماید و در این چشمانداز مفروض میگیرد کل تاریخ به سمتوسوی خاصی چونان نقطه فرجامیناش روان است. غایتانگاری مانع تحلیل تنوعات تاریخی و گسلها و پیدایسی مسیرهای تازه تاریخی یا دیدن موجودیتاش همانگونه که هست و انگاشتن آن در شمار رخدادهای قادر به آغاز تاریخی جدید است. دید تمامیتگرا و غایتگرای تاریخی در همراهی با اومانیسم محور انگار آگاهی و عامل انسانی برای تاریخ و بلکه انسانشناسی، هر حادثه را نهایتاً به افراد و آگاهی تحویل میکند و با انسداد راه برآمدن هر رخداد نامنتظره و بیرون از حدود آگاهی و عمل فردی، کل تاریخ و حوادثاش نمایشی می شود پیش چشم کنشگر و غیرقابل عبور از حدود آگاهی او. دانشمندان و نوابغ در این پرتو به صحنه گردانان تاریخ دانش موصوف شده و لحظه لحظه این تاریخ، حادثهای تلقی میگردد برآمده از آگاهی و عمل آگاهانه آنان که در این صورت درک جهشهای نظامهای معرفتی در گسستهای غیرمترقبه را هم برای تاریخنگاری سنتی علم و معرفت ناممکن می سازد.

روش فوکو معطوف به مسایل معرفت شناختی چون حدود معرفت انسانی و نقش دانش و علوم انسانی در تکوین جهان معاصر و انسان است؛ زیرا به گمانش اینک فلسفه های ترکیبی و جامع، ممتنع شده و نظرورزی در قلمروهای محدود و عینی الزامی گردیده است. فوکو با تأکید بر لزوم تاریخنویسی زمان حاضر می خواهد توضیح دهد بشر غربی کنونی چیست و چگونه موجودیتی است و تحت تأثیر چه شرایط و عواملی چنین شده است؟. تعبیر تاریخ حال اما چون می تواند گویای آن باشد که آنچه اکنون هست، می توانست صورتی دیگر داشته باشد؛ تاریخ چگونه متفاوت بودن هم هست. تاریخنویسی

حال برای پاسخ به چگونگی ما شدن ما و صورت متفاوت به خود گرفتن کنونی مان، از نامألوف کردن مأنوسات و غیرطبیعی نشان دادن بدیهیات سود می جوید.

## ۲ - زندگی

مرور زندگی نامه فوکو با جمع بندی منابع فکری بینشی دروشی او می تواند تقارن خاستگاه اجتماعی اش با دیدگاه های باقیمانده در آثار بر جای مانده از وی را تصویر کند.

# ۱-۲- زندگینامه

میشل فوکو در سال ۱۹۲۶ میلادی در پواتیه فرانسه به دنیا آمد و پس از طی تحصیلات مقدماتی، در سال ۱۹۴۸ میلادی به اخذ درجه لیسانس فلسفه و در سال سال ۱۹۵۰ میلادی به دریافت مدرک لیسانس روان شناسی نایل آمد و در سال ۱۹۵۷ میلادی موفق به کسب درجه فوقلیسانس آسیب شناسی روانی گردید. فوکو طبی سالیان ۵۳–۱۹۵ میلادی، ضمن بالیدن در میانه چالشهای اگریستانسیالیسم و پدیدار شناسی و میارکسیسم، اندکی به عضویت حزب کمونیست فرانسه تن داد و سپس در دانشگاههای سوئد و لهستان و جمهوری فدرال آلمان به کار پرداخت و در سال ۱۹۶۱ میلادی، دکترای خود را با نوشتن میلادی اولین کرسی استادی فلسفه را در دانشگاه کلرمون فران به دست آورد و میلادی اولین کرسی استادی فلسفه را در دانشگاه کلرمون فران به دست آورد و میلادی اولین کرسی استادی استاد تیاریخ عقاید و دستگاههای فکسری کولؤ دوفرانس شد. فوکو در همه این ادوار به مطالعه انتقادی نهادهای ذهنی عینی جوفرانس شد. فوکو در همه این ادوار به مطالعه انتقادی نهادهای ذهنی عینی جامعه نظیر روان پزشکی، پیدایی علوم انسانی و زندان و درمانگاه و حالات و رفتارهایی چون جنون و عقل و سکسوالیته پرداخت و لذا

آراء او درباره قدرت دانش و گفتمان و سوبژکتیویته از نفوذ گستردهای برخوردار مانده است.

فوکو پس از رویدادهای ماه مه ۱۹۶۸ میلادی فرانسه، مسئله نقش سیاسی روشنفکر را با نقد سیاستهای مارکسیستی معطوف بسه واقعیات زندگی در جوامع سوسیالیستی زمانه و حمایت از مشارکت در فعالیتهای سیاسی رادیکال جدی تر گرفت. وی ضمن حمایت از تشکیل گروه اطلاعات مربوط به زندان ((GIP) در سال ۱۹۷۱ میلادی چونان مدافع «ایجاد شرایطی که به زندانیان اجازه دهد خودشان سخن گویند» (206: 1977, 1978)؛ در دهه ۱۹۸۰ میلادی انقلاب اسلامی ایران را علیرغم تجدیدنظر بعدی، گفتمانی جدید در واکنش سیاست معنوی به سیاستهای دنیوی جهان انگاشت. به گفته فوکو نقش یا تعهد سیاسی شایسته روشنفکر مدرن «دیگر این نیست که در جایی جلوتر و در حاشیه جهت آشکارسازی حقیقت منکوب و مسکوت جماعت جای گیرد؛ بل باید با صوری از قدرت تبدیل کننده اش به ابژه و ابزار خویش در حوزه معرفت، حقیقت، صوری از قدرت تبدیل کننده اش به ابژه و ابزار خویش در حوزه معرفت، حقیقت، گاهی و گفتمان مبارزه نماید. لذا نظریه نه به معنای بیان و ترجمه یا کمک به کارسازی عمل که خود عمل است». (8-20 نهره عرفت) (Bouchard, 1977: 20-18)

فوکو در این گیرودار با بر جای نهادن دیدگاهی مترقی و نواندیشانه در عرصه علوم انسانی ماجتماعی و تدوین آرایی بدیع در کتب متعدد خود، به سال ۱۹۸۴ میلادی از بیماری ایدز درگذشت.

# ۲-۲- منابع فکری

مهم ترین منابع فکری فوکو را می توان در دو بخش منابع فکری بسینشی و روشی مورد تأمل قرار داد.

# ۱-۲-۲- منابع فکری بینشی

کانت قواعد بازی را با ادعای وضوح برای صورت اندیشه و عمل و اعلام

وجود تحصیل حداکثر ممکن وضوح محتوای آنها به دست می دهد: «تفکر استعلایی در شکل مدرنش... ضرورت بنیادی خود را... در وجود گنگ و ابا این حال گویای... آن حوزه نادانستهای می یابد که انسان دائماً به دور از آن به سوی شناخت خود فراخوانده مي شود». (Foucault, 1973: 323) مع هذا كانت يي برده بود رسیدن به وضوح کامل در خصوص محتوا ناممکن است و «کل اندیشه مدرن مشحون از ضرورت تفکر درباره امر نااندیشیده است، تنفکر در محتوای امر في نفسه به شكل امرلنفسه، لزوم پايان بخشيدن به بيگانگي انسان از طريق سازش دادن او با ذات خویشتن و روشن ساختن افقی که پیش زمینه تجربه را به دست می دهد...». (Foucault, 1973: 327) فوکو در نقد تاریخ مدرنیته با ریشههای كانتيانيستى آن عقيده داشت علوم انسانى معاصر در واكنش به پديدارشناسى ضمن سیر در دو مسیر روش شناختی ساختی و تأویل گرایی، از رای کانتی جدایی ذهن عین فراتر رفته است. ساختگرایی با یافتن قوانین عینی حاکم بر كل فعاليت انساني، معنا و فاعل شناسايي راكنار نهاد؛ اما تأويل گرايي ضمن دست کشیدن از کوششهای پدیدارشناسانه بسرای فهم انسان چونان فاعل شناسایی معنابخش، حافظ معنا شد و آن را در کردارهای اجتماعی و متون ادبى محصول انسان باز يافت. پديدارشناسي استعلايي هوسرلي بزعم ساختگرایی، انسان را موضوع و فاعل شناسایی دانسته که در معنابخشی من استعلایی نسبت به همه موجودات و از جمله بدن و شخصیت خودش و فرهنگ و تاریخ هیاتبخش نفس تجربی خویش تفحص میکند. «در تحلیلهای هوسرل، امر نااندیشیده، امر ضمنی، غیربالفعل، رسوب یافته و اجرا نشده و در هر حال دوگانگی مفهومی غیرقابل استهلاکی بود که خود را به عنوان بیازتاب تیره و تار انسان در حقیقت خویش، به تفکر عرضه می دارد؛ اما همچنین نقش زمینه مقدماتی و اولیه او را ایفا میکندکه انسان در متن آن خود را سامان میدهد و به یاد می آورد تا بتواند به حقیقت خویش دست یابد». (Foucault, 1973: 327) هوسرل «ژرف ترین کارکرد عقل غربی را تجدید کرد، یعنی آن را در انعکاسی که

به معنای رساندن فلسفه ناب به نهایت خودش و ایجاد بنیادی برای فلسفه تاریخ خود فلسفه، بر خودش بازتاباند». (Foucault, 1973: 325) هوسرل مي گفت مي توان فهم پذیری جهان را توسط تحلیل تجلیات سوژه اعاده کرد و به نظرش کل تجربه آشکار و مستقیم اشیا و امور متضمن فرض وجود پیشزمینهای از کردارها و روابط با امور و اشیا دیگر است موسوم به افق بیرونی شی یا امر تجربه شده که می توان آن را برای قابل فهمسازی تجربه انسانی، موضوع تحلیل قرار داد و مسلمات و مفروضات مؤثر بر تشکیل عینیت را به عنوان موضوعی عینی بررسید. وی مدعی است پدیدارشناس می تواند از طریق تحویلی استعلایی و مستقرساز خود او در خارج از افق اندیشه، آن پیشزمینه ظاهراً نــاانــدیشیده و نااندیشدنی را چونان نظامی عقیدتی، هشیارانه تحلیل کند. گرچه پدیدارشناسی هوسرل مدعى اثبات امكان بررسى نفس كردارهايي مركب از دادهها و عقايد است که نمایشناپذیری شان پیش زمینه کل اندیشه را تشکیل می دهند؛ اما ادعای امکان استقرار همزمان محقق در درون و بسیرون حوزه فسرهنگی ادراکی خویش،به ثنویت «پیدایش پدیدارشناس چونان نظاره گر تمام عیار و حضور خالص و درگیری خودش در جهان می انجامد». (Husserl, 1960: Sec 15) پدیدارشناسی تجربه زیسته مرلوپونتی میانگاشت نه من استعلایی که جسم در تجربه زیسته خود، کل تجربه را سامان بخشیده و لذا جسم به عنوان مجموعه یکپارچه مهارتها نمی تواند موضوع تحلیل روشنفکرانه باشد. پدیدارشناسی اگزیستانسیالیستی هایدگر تأکید داشت انسان چونان فاعل شناسایی به موجب کردارهایی تاریخی فرهنگی تکوین و رشد یافته و این پیشزمینه را نمی توان كاملاً آشكار ساخت و شناخت و وفق عقايد فاعل شناسايي معنابخش فهميد. کردارهای نهفته در پیش زمینه متضمن معنا و شیوهای از فهم و برخورد با اشیا و افراد و مؤسسات اند و این معنای نهفته در کردارها چونان تعبیر را می توان بسه روش تأویلی یا فن عرضه تعبیری از تعابیر مندرج در کردارهای روزمره یا روش عمومی فهم انسانها در تمایز از آراء شلایرماخر (تعبیر معنای نهفته در متون

مقدس) و دیلتای (تعبیر معنای نهفته در تاریخ) آشکار نمود. «دازاین خود را در فعالیت هر روزهاش تعبیر میکند» (۲۶: ۱۹62 با Heidegger, ۱۹62) و همین فهم اساسی و اولیه در کردارهای و گفتارهای روزمره که افراد خود آن را نادیده میگیرند و در صورت گوشزد به آنها مورد بازشناسی ایشان واقع می شود؛ به کار فهم فهم روزمره (Taylor, 1979) و زندگی سیاسی (Taylor, 1979) و فرهنگهای دیگر (Geertz, 1973) و ادوار متنوع تاریخی در فرهنگی معین (Kuhn, 1977) می آید.

«نوع بودنِ دازاین... مستلزم این است که هر تعبیر هستی شناختی معطوف به نمایش پدیده ها در شکل اولیه و اساسی می باید بودن این پدیده را برغم تمایل خود این پدیده به استتار امور دریابد. لذا تحلیل اگزیستانسیالیستی همواره دارای خصلت عدم ادای حق مطلب خواه نسبت به دعاوی تعبیر روزمره یا نسبت به سهل انگاری آن و واضح نمایی آسایش طلبانه اش است». (Heidegger, 1962: 359) هایدگر مدعی است حقیقت زرف نهفته در کردارهای روزمره، بی بنیادی اضطراب آور شیوه ای از بودن در قالب نوعی تعبیر است؛ اما ندای وجدان مرجعی است که پیشاپیش حقیقت را دیده و پیروان را نیز به دیدن آن ره می نماید. در هر دو مورد فرد حقیقت این تعبیر عمیق را از طریق تصدیق آن تأیید میکند و به جهت برآیند درد و رنج از مکانیسمهای دفاعی سرکوبگر در هر مورد، مواجهه با حقیقت به نوعی رهایی اعم از انعطاف پذیری فزاینده حاصل از دریافت بی بنیادی همه چیز و فقدان هر خط راهنما یا قدرت برخاسته از تصدیق استثمارشدگی طبقاتی یا بلوغ منتج از مواجهه با رازهای ژرف حیات جنسی مى انجامد. هرمنوتيك عمق نگر جونان روش بازيافت فهم عميق بودن، بواسطه اندراج در کردارهای زبانی، یگانه امید باقیمانده در برابر نیهیلیسم بواسطه بازتعبیر چنین حقیقت رهایی بخشی است. (Gadamer, 1975) هایدگر می گوید منشاء یا منبع زمان مندی را تنها می توان با فهم ساخت دازایـن چـونان مـدخل استعلایی و انتزاعی وقوع وقایع تاریخ و مواجهه با اشیا فهمید؛ زیرا انسان عرصه افتتاحی است شامل بر همه موجودات جزیی و موجب دسترسی بمه آنها و لذا او را

نمی توان با هیچچیز متظاهر در این عرصه افتتاحی برآمده از کردارهایش یکسان دانست. از این حیث «گرچه در نظم تجربی، اشیا همواره از انسان چنان فاصله دارند که در نقطه صفرشان غیرقابل فهمند؛ اما انسان خود را اساساً در رابطه با این فاصله گیری و عقب نشینی اشیا، فاصله دار و عقب نشسته می بابد و بدینوسیله [اشیا] می توانند با قدمت سنگین خود بر روی بی فاصلگی تجربه اصلی سنگینی كنند». (Foucault, 1973: 332) مع هذا اصل و منشاء به محض بازيافت چونان کردارهای تاریخبخش انسان، باز فاصله میگیرد و عقب مینشیند؛ زیرا همین کردارها برای عاملان دسترسناپذیر مینمایند. گرچه انسان حسب کبردارهای فرهنگی موجد عرصه افتتاحی تعریف می شود که درونش می توان با اشیا مواجهه کرد و این زمان مندی به لحاظ عین انسان بودن، نسبت به انسان از حیث پیشاهستی شناسانه نزدیک است؛ اما انسان نمی تواند به جهت نزدیکی بیش از حدشان به خودش و لذا فراگیری بیش از حدشان، درباره ماهیت این کردارها تفكر كند. لذا زمان مندى اوليه و قديمي انسان از لحاظ هستي شناسانه دورترين فاصله را با فهم انسان دارد و به همین دلیل هم چون هایدگر عرصه افتتاح را با هستی به مفهوم درستش یکی میدانند، مندعی است هستی دورتر از همه موجودات و در عین حال نزدیک تر از هر موجودی به انسان است و عرصه افتتاح ممكنساز تاريخ نخست توسط پرسشهاي فلاسفه افتتاح مي شود. «افشاي اوليه هستی به طور کلی، پرسش درباره موجودات و آغاز تاریخ غرب همه یکی هستند: آنها با یکدیگر در زمانی اتفاق میافتند که خود غیرقابل سنجش است؛ لیکن عرصه باز شده را برای هر اقدامی افتتاح میکند» (Foucault, 1973: 129) و این اصل و منشاء حتى وقتى هايدگر آن را در قرن ۶ پيش از ميلاد باز مي يابد، نه تنها غیرقابل سنجش است که به درون گذشتهای دورتر عقب مینشیند. گرچه هایدگر دانست فهم غربی از بودن و حقیقت مورد نظرش پیشاپیش در آثار هومر یافت می شود؛ اما پرسش این است که «اگر عقب نشینی اصل و منشاء بعدین سان در واضح ترین شکلش عرضه می شود، آیا این خودِ اصل نیست که آزاد گردیده و به

عقب می رود تا اینکه دوباره در دودمان قدیمی خود به خودش می رسد؟». (Foucault, 1973: 334) کوشش برای انگشت گذاشتن بر کردارهای آغازگر تاریخ ما بجای توضیح منابع فرهنگی مان نشان می دهد کردارهای مزبور عمدتاً در گذشته دور عقب می نشینند و نه اینکه به قول هایدگر به راز اصلی تبدیل شوند. هایدگر ها توجه به منطق تحليل محدوديت الزاماً به اين نتيجه ميرسدكه انسان محكوم به کوششی بی حاصل برای نیل به وضوح درباره اصل و منشاء است و این کوشش در این مورد به اقدام برای نامگذاری هستی و کشاندن عرصه افتتاح در معرض نظر بالغ می شود. به نظر هایدگر همین خطای هستی شناسانه، شاخص و معرف انسان است؛ زیرا «انسان در خطا است. انسان صرفاً به راه خطا منحرف نسمی شود. وی هسمواره در خسطا سسرگردان است». (Foucault, 1973: 135) فراموشی ناگزیر پوشیدگی ناگزیر هستی همراه با کوشش انسان برای کسب وضوح درباره محدوديت و تناهى انسان وفق نظر هايدگر منجر به اين مي شودكه انسان اساساً در پریشانی و اضطراب سرگردان باشد. «دازاین گردشی در نیاز است». (Foucault,1973: 137) مع هذا منبع معنای انسان دستنیافتنی است و خود این حقیقت را تنها می توان با جستجو برای یافتن هر منبع ناکامی در این جستجو آموخت. در این مرحله بواسطه ناکامی انسان در یافتن این منبع در گذشته، امید بستن به آینده باب می شود و به عبارتی چون منشاء یا مبنای تاریخ انسان نمی تواند واقعهای تجربی در گذشته الستی یا حوزه زمانی خالی یا رخدادی اولیه مانند سخنان فلاسفه پیشاسقراطی موجد کردارها باشد؛ لذا معنای اصل و منشاء انسان همواره فهم ناشده می ماند. «اصل و منشاء که سه چیزی تبدیل می شود که اندیشه باید در آینده بیندیشد... برای همیشه در آیسندهای همواره نزدیک تر ولیکن اصلاً دست نیافتنی و تحققناپذیر وعده داده می شود. در آن صورت اصل و منشاء همان است که باز میگردد،... بازگشت آنچه همواره پیشاپیش آغاز شده است، نزدیکی نوری که از آغاز زمان در حال تابش بوده است». (Foucault, 1973: 332) به نظر ها يدگر ذات انسان اصلاً در آينده ذاتي انسانيت

تاریخی، مورد تفکر نبوده است؛ در حالی که اندیشه مترصد فیهم آینده ما، رهیدگی آهسته و آرامی است. «بدینسان... اصل از مجرای زسان قبابل رویت است؛ اما اینبار بازگشت به درون آینده است، حکمی که اندیشه دریافت میکند و بر خودش تحمیل میکند تا به سرعت گامهای کبوتران به سوی آنچه هیچگاه از ممكن ساختن آن [یعنی اندیشه] باز نایستاده است، قدم بردارد و پیش رود». (Foucault, 1973: 332) انسان با محفوظ ماندن منطق تحليل محدوديت در مي يابد منبع هستی خودش نیست و هیچگاه نمی تواند به سرآغاز تاریخ خودش بازگردد و در عین حال می کوشد نشان دهد این محدودیت نبه مجدودساز، بل منبع استعلایی همان تاریخی است که سرآغازش قابل پژوهش تجربی نیست. به گمان فوکو در معرفت شناسی عصر مدرن اما جایگاه سوژه و ابـژه مـعرفت چـونان جایگاه تکوین علوم انسانی در میانه تأملات فلسفی و علوم ریاضی ـ فیزیک و علم زبان علم زیستی علم تولید پدیدار شد و از همین رو علوم انسانی به سرمشق گیری از روشها و مفاهیم صوری زبان شناسی (تفسیر، افشای معنای پنهان، توضیح نظامهای دلالتگر) و زیستشناسی (تحلیل کارکردی) و اقتصاد (مفهوم پردازی تضاد فعالیت ها و روابط) گرایید و به تفکر راجع به نمایندگارهای تجربی وجهی از وجود آدمی تا جایگزینی ساخت ناخودآگاه و اعتباری (هنجار، قاعده، نظام) بجای فرایندهای آگاهانه دلالت و کارکرد و تضاد پرداخت که درخور تحلیلهای فلسفی بود و البته دمی از اولویت بازنمود رخ برنتافت. «عدم قطعیت [علوم انسانی] در مقام علم، نزدیکی خطرناک به فلسفه، اتکای نامعین به سایر حیطه های دانش، خصلت همواره ثانوی و فرعی و نیز داعیه جهان شمولی آنها... نه به لحاظ پیچیدگی مفرط موضع یا شان متافیزیکی ـاستعلایی انسان مورد بحثشان که به خاطر پیچیدگی هیأت معرفت شناختی محاط بر آنها است». (Foucault, 1973:348) علمهای تجربی زبان شناسی تاریخی و زیست شناسی و اقتصاد، زبان و زندگی و کار را مطالعه میکنند؛ ولی علوم انسانی به معانی این فعالیتها و صوری پیچیده می پردازند که این فعالیتها در قالب آنها بازنمایی

می شوند. به عبارت دیگر «علوم انسانی نه به بررسی زندگی انسان و کار و زبان **در شفاف**ترین صورت و وضعیت آنها، بل در لایهای از کردارها و رفستارها و گرایشها و اداهای بالفعل و جملات گفته و نوشته شده می پردازد که به زندگی و كار و زبان عاملان، رفتاركنندگان، مبادله گران، كماركنان و سخنگويان تعلق می گیرد. [لذا] در سطح دیگری... همیشه امکان دارد بسه سبک و سیاق علوم انسانی (روانشناسی، جامعه شناسی و تاریخ فرهنگ یا عقاید یا علم) به بررسی این واقعیت بپردازیم که برای برخی افراد یا جوامع چیزی نظیر معرفت گمان پرداز [غیرتجربی] درباره زندگی، تولید و زبان وجود دارد». (Foucault, 1973: 354) موضوع تحلیل علوم انسانی و شرط امکانی آن، انسانی است موجد نمایندگاری و لذا این علم برخلاف علوم تجربی مستقیم به زبان و زندگی و کار انسان نمی پردازد؛ بل به بازنمودهایی توجه دارد که انسانها با و از طریق آنها میزیند. علوم انسانی چونان اپیستمه خاص عصر مدرنیته، گویای نظامهای نمایندگاری است که خصوصاً جوامع غربی با و از طریق آنها به تنظیم موجودیت خویش خوکرده و با این روشها، خود و دیگران را وفق نظامهای قانونگذاری و قضاوت، هدایت و اداره نمودهاند. بدینسان «فرهنگ غرب موجودی به نام انسان خلق کرده... که باید قلمرو معرفت مثبت دانسته شود و نمی تواند ابژهای برای علم به شمار آید». (Foucault, 1973:367)

فوکو کشف تعبیر روزمره نهفته انسان از خود را مایه سردرگمی و غفلت از شناخت امر واقع و جاری انگاشته و باور ندارد وجود حقیقت نهفته ژرفی، علت سوء تعبیر مستور در تعبیر روزمره ما از خودمان باشد. علیرغم مناسبت سطح انتزاعی این مواضع نظری، اما تفسیر (Commentary) چونان بازیافت معانی و حقایق از درون کردارهای روزمره خودمان یا از درون کردارهای سایر اعصار و فرهنگها مبین «بازیافت معنای دیگری از طریق معنای آشکار گفتار است که در عین حال ثانویه و اولیه و البته نهانی و اساسی تر است». (Foucault, 1973: 373) چنین برداشتی از تعبیر «ما را به انجام وظیفهای لایتناهی محکوم میکند...،

[؛ زيرا] فرض مي گيرد كلام، كنش "ترجمه "... [يا] تفسير متن است كه به كلام خدا گوش فرامی دهد... [، کلامی که] همواره رازناک و فراسوی خویش است» (Foucault, 1975: XVI) و این در حالی است که ضمناً «ما قرنها بیهوده چشم به راه تصميم كلام (خدا] بودهايم». (Foucault, 1975: XVII) لذا فوكو در مطالعه علوم انسانی تدریجاً از تأویل و تفسیر و جستجوی حقیقتی عمیق و عمداً مختلفی در گذشت و ضمن اجتناب از تحلیل ساختی غافل از مفهوم معنا یا معتقد به ترداف چهارچوب صوری رفتار انسان با تحولات قانون مند عناصر بی معنا، از رای پدیدارشناسانه پیگیری منشاء کل معانی در فعالیت معنابخش فاعل شناسایی خودمختار و استعلایی پرهیخت و به تفسیرگرایی معنای ضمنی کردارهای اجتماعی و تأویلگرایی معنای متفاوت و عمیق تر و مبهم کارگزاران اجتماعی نسبت به آنها وقعی ننهاد. او ضمن تمرکز بر تمایز کردارهای گفتمانی (Discursive Practices) از کنش های کلامی (Speech acts) زندگی روزمره، صرفاً بر کنشهای کلامی جدی یعنی کلام کارشناسان در موضع کارشناسی یا شاخههای علوم انسانی عطف توجه نمود. خلوص تحلیل گفتمانی با تعلیق موقت تحلیل نهادی در علوم انسانی بدان روی دست دادنی است که این علوم، نظامهای گفتمانی مستقلی تصور شده و قادر به مشاهده تأثیر نهادهای اجتماعی بر كردارهای گفتمانی اند. فوكو بجای استدلال راجع به حقیقت مباحث و معناداری گزارههای علوم انسانی، آنها را چونان گفتمانهای خودتنظیم و خودمختار درونی تحليل مسيكند؛ زيسرا تسلقي مباحث علوم انساني چونان ابره گفتماني (Discourse-object) روشن می سازد روش حفظ بی طرفی نسبت به حقیقت و معنای نظامهای گفتمانی نه نظریه دیگری درباره رابطه کلمات و اشیاء که نظریهای در باب گفتمان است و به همه شاخههای دانش مدعی عرضه حقیقت و مفاهیم مقبول و موضوعات جاافتاده و اهداف فرضاً مسلم و روشهای مقبولشان از بالا (Orthogonal) مي نگر د.

فوكو بر اين اساس ديدگاه نيچه را متوجه رابطه حقيقت و نظريه و ارزشها با

نهادها و کردارهای اجتماعی چونان ظرف وقوع آنها ساخت. تشریح رابطه قدرت و بدن و علوم انسانی، تشخیص ابژه های گفتمانی را از طریق دورنماسازی و آشنایی زدایی رایج و کاذب ما از گفتمان جدی علوم انسانی الزام آورد و سه موضوع چگونگی کاربرد این گفتمانها و نقشهای اجتماعی آنها کشید. فوکو در پرسش از پیکربندی قدرت بر مبنای معرفت و معرفت بر مبنای قدرت، وامدار رای نیچه مبنی بر انعکاس اراده معطوف به قدرت در صور تفکر و معرفت است و با آموختن پیوند ناگسستنی معرفت و شبکه های قدرت از او، آن را در مطالعه دیوانگی و پزشکی و نیز شیوههای عینی کردن و تبدیل آدمیان به سوژهها تحقق بخشیده است. معقولیت و فهمپذیری قدرت نه ناشی از عزم و تصمیم سوژه فردی که ناشی از محاسبه و اهداف و مقاصد روابط قدرتاند و از این جهت تحلیل قدرت نه «در پی قرارگاههای مسئول عقلانیت قدرت یا کاست حاکم یا گروههای کنترلکننده دستگاه دولت یا تصمیمگیرندگان مهم اقتصادی یا گردانندگان کل شبکه قدرت جامعه، بل مشخص کننده عقلایت قدرت با تاکتیکهایی است که در سطح محدودتری حک و تعبیه می شوند و در این سطح اغلب كاملاً واضح و صريحاند .... تاكتيكهايي متصل كه تكيه گاه و شرط آنها جای دیگری است و به تکوین نظامهای فراگیر میانجامند و غالباً منطق کاملاً روشن و مقاصد قابل فهم شان را نمی توان به کسی نسبت داد». (Foucault, 1980:95) فوکو بر مبنای مفهوم پردازی رابطه میل و معرفت توسط فروید امید داشت نقد تأویلگرایی از زاویه تکوین اعتراف جنسی و پیوندش باکردارهای معطوف به سلطه اجتماعی ممکن شود؛ زیرا اهمیت کردارهای اعتراف جویانه مانند روان درمانی یا شیوه های درمان پزشکی در رشد چشمگیر علاقه به روح و روان در حوزههای زندگی منعکس است. چنین کردارهایی با معنای ظاهراً عمیق و نیازمند تعبیر و رمزگشایی، از منظر فوکو مولدگفتمان رو به گسترش سوژههای سخن (Speaking subjects) مي نمايد؛ اما نمي توان به لحاظ القاي تصوري فرهنگي فرض کرد معانی عسمیقی برای تفحص در کار است و لذا ابنعاد تنعیینکننده

کردارهای کلیت بخش در حال تکوین، نه تنها انسان را چونان موضوع و فاعل شناسایی تولید میکنند که هر دو تصور را در جامعه دلنگران معنا و شیئیت یافته معاصر باقی نگه می دارند. لذا می توان به تشخیصی کلی در باب فرهنگ جاری امروزین رسید و نشان داد سازمان فراگیر جامعه مبین قدرت ابزاری مشرف بر حیات (Bio-power) است و قدرت مشرف بر حیات (Bio-power) نیز معرف تنظیم فزاینده امور در همه حوزه ها به بهانه پیشبرد رفاه فرد و جمعیت است. هیچکس هادی این نظم معطوف به افزایش صرف قدرت و نظم نیست؛ ولی همه به نحو فزاینده در آن گرفتار می شوند. بدن در این چشمانداز متفاوت از قرائت تاریخ، مکانی است که در آن ظریف ترین و جزیی ترین کردارهای اجتماعی به سازمان گسترده قدرت می پیوندد.

جستجوی پیوند سازمانی کردار و قدرت، فوکو را به سوی وبر کشاند. در آثار وبر فرایند عقلانی شدن حیطه های زندگی اجتماعی در فرهنگ مدرن غرب و صور زندگی اقتصادی ـ اجتماعی ذیربط با دنیوی شدن کلی زندگی در قالب افسزونزدایی از جهان جهادویی اسطورهای عرفانی بواسطه جهایگزینی روشهای علمی فنی محاسباتی در کنترل طبیعت و فرهنگ پیوند داشته و شواهد عقلانی شدن فرهنگ غربی در رشد دستگاه سیستماتیک و سازمانیافته معرفت علمی با اعتبار جهانی در عرصه های هنری و فنی و اقتصادی و قضایی و حقوقی و بورکراتیک و مدیریت دیده می شود. فرایند عقلانی شدن با محصولاتی چون بورکراسی و صنعتگرایی گیرچه کیاراً مدترین ابیزارها و روشهای دستیابی به نتایج یا اهدافی خاص اند؛ اما این دستاوردها با غمض عین از ارزشهای غایی و بنیادین مکون هدف کنش یاکردار انسان حاصل آمده و لذا عقلانی شدن فزاینده از نظر وبس پارادوکسی است متضمن افنزایش چگالی ناعقلانیت وگسترش بیگانگی از وضعیت بشری که تا حد اسارت تمدن در قفس آهنین بورکراسی بواسطه رسوخ این فرایند تاریخی عـام در تـمامیت روابـط و فعالیتهای اجتماعی تمدن غربی پیش می رود و بدین قرار در جوامع صنعتی

آتی غرب، خلاقیت و خودمختاری فردی و ارزشهای دمکراتیک توسط صور متمرکز و بورکراتیک مدیریت و کنترل به زیر کشیده می شود. معهذا فوکو به تحلیل عقلاتیتهای خاص و جزیی و نه بیشرفت کلی عقلاتیت توسل جست تا نشان دهد ما چگونه در مواردی نظیر تکوین سوژه یا سکسوالیته اسیر تاریخ خود شدهایم. فوکو از صورت مطلق عقلانیت برای نقد جلوههای تاریخی موجود بهره نمیگیرد؛ زیرا بجای ترسیم عقلی آرمانی و ناب در تقابل با انحرافات تاریخی، مترصد تحلیل صور عقلانیت و فرمول بندی ها و ابداعات و تعدیل و تصحیحهایی است موجد عقلانیتها و تعارض و توالیهای آنها. وبر فرایسند عقلانی شدن را منتهی به نتایج مقاومتناپذیر و برگشتناپذیری مى انگارد كه به سلطه فىزايىنده خىصوصاً بىه صورت مىدىرىت هاى اجىرايى بوركراتيك و متمركز رخ مي نمايند؛ اما به نظر فوكو اعمال قدرت همراه با صور عقلانیت، نیازمند حضور دایمی مقاومت و لذا امکان و نه وعده برافتادن نمودهای خاص سلطه است. گرچه وبر جریان عقلانی شدن را در بستر توسعه اجتماعی عصر سرمایه داری مورد توجه قرار داد و بورکراسی و شهر و حقوق و دین و معماری و هنر را دستخوش عقلانیت عام و واحدی شمرد که صور و ساختهای ویژه جامعه و فرهنگ غربی را پدید آورده؛ اما فوکو به پیدایش عقلانیتهای خاص در چند بخش اصلی جامعه مدرن نظر کرد و در تحلیل شیوههای بنیادی سازماندهی فکر، از سوژگی آدمیان در نقطه التقای قدرت و معرفت دم زد. وبر با تأکید روی سلطه عقلاتیت ابزاری (هدف وسیلتی) برکل زندگی اجتماعی تا حد تحقق ضروری قفس آهنین عقلانیت، قدرت را توان کنشگران در فعلیت بخشی اراده یا منافع شان به رغم اراده یا منافع دیگری و نیز تحقق نظامهای سلطه چونان خاصیت یا نتیجه ساختهای اجتماعی انگاشت؟ ولی فوکو امکان و احتمال مقاومت در برابر تکنولوژیهای قدرت برآمده از عقلانیت را پذیرفته، مدعی شد هستی بشر هنوز اسیر قفس آهنین مورد پیشبینی وبر نشده و بل از طریق صور مقاومت در برابر اعمال قدرت همیشه از

انقیاد و فرمانبرداری تام و تمام گریخته است.

فوكو طبق تشخيص ماركس از رابطه صور انديشه و افكار با قدرت اقتصادى و ریشه یابی قدرت در ساخت اقتصادی، مؤکد داشت «اکنون امکان نگارش تاریخ بی استفاده از کل مفاهیم مربوط به نفکر مارکس به اشکال مستقیم یا غيرمستقيم وجود ندارد». (Gordon, 1980: 53) قدرت اما به نظر فوكو نه مشتق از تضاد متقابل طبقات حاکم و محکوم که با نوعی اثر مویینگی (Capillary Fashion) از پایین به بالا نظیر حرکت رو به بالای مایعات در مجاری بسیار باریک مثل مویرگها عمل کرده و لذا کشمکشهای ناشی از صفبندیهای دو طرفه صرفاً حالت موقت و استثنایی انباشت انشعابات و اختلافات و مقاومتهای ناشی از كثرت روابط قدرت در پيكر اجتماعي است. به نظر فوكو تحليلهاي ماركسيستي «به هنگام بحث از مبارزه طبقاتی، معنای مبارزه را مسکوت گذاشتهاند». (Gordon, 1980: 208) رابطه مجازات و زندان و تکنولوژی سیاسی بدن را اما او نه چندان از تاریخ که از شورشهای زندانیان معاصر و مقاومت تنانه در بسرابس سكسواليته أموخت و مثلاً در مورد اخير اعلام داشت «بايد از عامليت جمنس فاصله گیریم تا با وارونهسازی تاکتیکی مکانیسمهای سکسوالیته با چنگالهای قدرت گشوده بر روی بدنها و لذایذ و معارف به همه کثرت و امکان مقاومت موجود در آنها مقابله كنيم. نقطه شروع ضدحمله عليه صف بندى سكسواليته نه ميل جنسي كه بدنها و لذايذ است». (Foucault, 1980: 154) فوكو با نقطه عزيمت مقاومت و مبارزه و نه تحلیل روابط قدرت مفروض گرفت در جوامع مـدرن غربی تضادهایی غیرقابل انتساب به پویش مبارزه طبقاتی، روابط قدرت مردان و زنان یا والدین و فرزندان یا روان پزشک و بیمار روانی یا پزشکی و جمعیت یا قوه مجریه و روشهای زندگی مردم پدید آمده است. ایس صور غیرطبقاتی مبارزه یا مقاومت به ملت یا ریختار اقتصادی ـ سیاسی خاصی محدود نشده و علیرغم بیگیری تأثیرگذاری قدرت بر بدنها و زندگی مردمان، مقاومت و مخالفت محلى مردمان سوژه اعمال مستقيم آن تا حد نفي راه حلهاي جهاني

قابل تحقق در آیندهای دور نظیر آزادی و رهایی و انقلاب و ختم مبارزه طبقاتی را در بر دارد و علاوه بر مواجهه صرف با حکومتهای فردیتبخش به مقابله با نظام معرفتی صلاحیت بخش یا مخفی کاری و تحریف و بازنمایی تحمیلی به مردم مخالفت نموده و سؤال از هویت مغفول یا جبراً تحمیلی به شخص توسط خشونتهای اقتصادی و سیاسی و ایدئولوژیک یا تجسس و تفتیشهای علم و قوه مجریه را پیش می آورد. این مبارزات خاص جوامع مدرن در تمایز از مبارزه سرمایه داری با صور قومی اجتماعی سلطه و بهره کشی عصر فنودالیسم، در برابر فنون خاص قدرتی می ایستند که زنـدگی روزمـره را در نـوردیده، افـراد را مقولهبندی کرده، فردیت داده، به هویتشان الصاق نموده و مبدل به سوژههایی تابع کنترل و وابستگی دیگری یا دارای هویت متصل به وجدان و خودشناسی مى سازد. شناسايي مبارزه با صور انقياد متضمن ختم مبارزه با سلطه و بهره كشي نبوده؛ بل وجود روابط پیچیده و متقابل مکانیسمهای سلطه و استثمار و انقیاد و فنون فردیتساز قدرت به تعینپذیری صور انقیاد و سوبژکتیویته از ساختهای طبقاتی ـ ایدئولوژیک (دولت و روابط تولید و تضاد طبقاتی) تحویل نمی پذیرد و تأمل در صور متکثر اعمال قدرت را همراه با مقاومت در برابر آنها و پیامدهای چنین وضعی الزام می آورد.

فوکو برای تمیز گفتمان از مفهوم ایدئولوژی مورد نظر مارکسیسم مدعی بود علیرغم اختفای چیزهای واقعی توسط ایدئولوژی، اما همین چیزها از طریق تفسیر درون گفتمان ظهور می یابند. فوکو همسو با مکتب فرانکفورت، مسئله پیدایی و رشد صور عقلانیت در فرهنگ غرب و آثار و نتایج آن را مهم سافت (Smart, B., 1983)؛ اما در مطالعه دیوانگی و بیماری و جرم و سکسوالیته بی توسل به هر مفهوم بنیادی عقل و شناسایی مبداه و منشاه تمایز بنیادی عقلانیت و ناعقلانیت یا تشخیص لحظه تاریخی پیدایش عقل ابزاری، وجود تاریخی صور عقل به عقلانیت را با مبانی و نتایج و مناسبات گوناگون کاویدن گرفت. چون عقل به معنای کلیت و تمامیت صوری از عقلانیت (معرفت و فنون و شیوههای

حكومت مسلط) نبوده و هيچ جلوه معيني از عقلانيت فينفسه مترادف با عقل نیست؛ لذا برنامه فوکو تحلیل صور عقلانیت و شرایط تباریخی مکون سوژه انسانی و ابژهساز او برای صور معرفت است تا شکلها و شرایط و پیامدها و هزینه هایی را دریابد که سوژه ها حقیقت نفس را در قالب دیوانه و بیمار و مجرم و موجود جنسی تدوین و تقریر کردهاند. دستاورد این امر علاوه بر ثبت مشروح و مستند رویدادها و فرایندهای مغفول، نسبیتبخشی به عقلانیتها است و نشان می دهد نه فقط صور گذشته که صور کنونی عقلاتیت نیز تاریخ پیچیده و ناهمواری دارند و روابط قدرت یکی از عناصر اصلی و تعیین کننده فرایندهایی است که سوژه انسانی را قادر می سازند حقیقت نفس خویش را در صور معرفت تدوین و تقریر سازد. مسارکوزه که با الهام از وبسر راجع به سلطه نباشی از گسترش عقلانیت هدف وسیلتی در هدایت زندگی، انتشار و گسترش عقلاتی شدن یا عقل ابزاری را تحذیر می داد؛ به جای تأکید وبری بر توقف ناپذیری عقلانى شدن چونان سرنوشت محتوم تمدن غربى عقيده داشت سلطه محاط برافراد و جامعه در نتیجه گسترش عقل ابزاری، پیوند لاینفکی با تشکل تاریخی معینی دارد که همانا سرمایه داری و «سلطه محاسباتی و تکنولوژیک بس آدمیان» (Marcuse, 1927: 215) در همایندی با دورنسمای لایستناهی سمیطره از طریق پروراندن عقل رهایی بخش است. هورکهایمر و آدورنو هم ریشه تسمدن غسربی در نبقطه التقای عقلانیت و سلطه را در عصر روشنگری و انگاره محاسبه پذیری و بهرهبرداری و کنترل طبیعت و فرهنگ می دانستند (Horkheimer and Adorno, 1973:4-5) و همچون سایر اصحاب مکتب فرانکفورت، عقلانیت را فرایندی کلی می دیدند که جامعه و فرهنگ مدرن را جز هنر و نظریه انتقادی تقریباً به صورتی یکسان و لایقف در برگرفته است. این دیدگاه ها علیرغم اشتراک با آراء فوکو اما در پروراندن تحلیلهای انتقادی از تنجربیات و صنور اجتماعي مدرن متفاوت مينمايند.

قدرت از منظر پارسنز نه خاصیت گروهها و افراد، بل منبعی عام و جاری در

نظام سیاسی و متبلور در اشکال درونماند (Inertia) چونان پرهیز از کنش یا تصمیمگیری و اخفاء (Concealment) به منزله جایگزینی منافع واقعی تابعان قلارت با منافع مسهل تعاون و توافق و ضمناً دال بر فقدان قدرت ظاهری است. در نظر فوکو اما قدرت امری رابطهای و اعمال پذیر از نقاط گوناگون پیکر اجتماعی و نه چیزی به دست آمدنی و تصاحب شدنی یا تقسیم پذیر و تحمیلی از سطوح فوقانی سلسله مراتب اجتماعی است و لذا روابط قدرت نه فرع بر سایر مناسبات اقتصادی و معرفتی و جنسی که از عناصر ثابت و درونی آنهایند. قدرت از منظر فوکو برخلاف آراء ساختگرایان و پساساختگرایان، همچون هر گفتمان دیگر، نظامی قاعده مند نبوده و خود مختار و خود مرجع نمی نماید.

فوکو بواسطه غیرقابل فهم بودن قدرت تعیین کنندگی منتسب به قواعد حاکم بر نظامهای گفتمانی و نامفهوم گذارنده نوع نفوذ و تأثیر نهادهای اجتماعی، متوجه رای هابرماس شد. هابرماس با تلقی و تحلیل عقلانیت چونان فرایندی هام و جهانی یا عقلانی شدن جامعه، انگارهای بنیادی درباره دوشاخگی تاریخی عقل از عصر روشنگری پی افکند. فوکو این انگاره و تلاش برای تفکیک این دوشاخگی تاریخی عقل را زیر سؤال برد و نشان داد در تاریخ تمدن غرب، کثرتی لایتناهی از انشعابات تاریخی عقل وجود داشته و هابرماس علیرغم تمیز سلطه و ارتباط و توانایی کامل اما آنها را نه در سه حوزه مجزا که در قالب سه امر و آثار و نتایج آنها در حوزههای خاص و جزئی است و به عبارتی تلاش وی نه در پی دستیابی به کلیت و عمومیتی جهان شمول است و به عبارتی تلاش وی نه در پی دستیابی به کلیت و عمومیتی جهان شمول که محدود به کشف انواع عقلانیتهای موجود در حوزههای جزیی و مشخص است.

## ۲-۲-۲ منابع فکری روشی

«كسار فسوكو تسركيبي از تسفكر فسلسفي بسه عمالي ترين معنا و عمنايتي

دقیق و وسواس آمیز نسبت به جرئیات زندگی تجربی است». (Dreyfus and Rabinow, 1982: 57) فوكو توصيف وضع جارى در قالب فرمولهاى كلى را تهی با توجیه تحریف واقعیت براکندگی و بیچیدگی و خصلت تـصادفی و لایهبندی کردارهای اجتماعی دانست و با توجه به مسئلهدارسازی اندیشه روشنگری با جستجوی شرایط امکان و محدودیتهای تحلیل عقلانی توسط کانت، ضمن رد کوشش برای یافتن بنیادی کلی و عمومی در اندیشه و بودن، نوع خاصی از تاریخ معطوف به کردارهای فرهنگی مقوم ماهیت انسان را جانشین هستی شناسی ساخت تا نشان دهد ما چیزی جز تاریخ خودمان نیستیم و لذا هیچگاه تصویری کامل و بی طرف از هویت و تاریخ خود بهدست نخواهیم آورد. فوکو مدعی بود «با دو چهارچوب تحلیلی متکی بر سوژه منفرد جنزئی و مبتنی بر تعین اقتصادی و اید ثولوژی و تعاطی زیربنا و روبنا پرورده شده است». (Gordon, 1980:116) در این راستا پدیدارشناسی اگزیستانسیالیستی هوسرل، تجربهی فکری فوکو را در باب اولویت سوژه وجودی با حساسیت نسبت به فلسفه و سیاست مبتنی بر ماتریالیسم تاریخی آمیخت تا او با تعلیق و حذف دعاوی معطوف به حقیقت و کوشش برای توجیه یا بنیادیابی هر فعالیت جدی جهت کشف نظریهای عینی، پدیدارشناسی را پیش برده و با تعلیق و حذف معنای خود فاعل شناسایی از تجربیاتش، پدیدارشناسی را پشت سر نهد.

ناتوانی جامعه از سازماندهی تاریخی و اعمال انضباط بر خویش در صورت بسی ثباتی پسیکر جسمانی انسان، فوکو را به تأمل در مفهوم پسیکر کامل (Lo corps proper) یا بدن واجد تجربه زیسته یا زیستمند (Lived body) چونان توضیح کل ادراک انسانی وفق نظام تطابق وجوه کنش و حوزههای حسی در تمایز از پیکر جسمانی در اندیشه مرلوپونتی کشاند. مرلوپونتی حوزه ادراکی (تداوم و ثبات در مقوله اندازه و روشنایی و عدم تقارن بالا و پایین) و نیز ساختهای پایدار اجتماعی (واکنش به حرکات معنادار و حالات چهره و اشارات جنسی دارای ساخت هایی بینافرهنگی و غیرتاریخی) را متناظر و

مطابق با ساختهای بدن زیستمند موسوم به مشترکات بیناپیکری (intercorporeality) مى دانست. مع هذا فوكو اين ساخت هاى لايتغير را براى فسهم خصوصیت تاریخی روشها و ابزارهای بیکرساز (body-molding) در عین کاربرد در حوزه تکنیکهای انضباطی، بسیار کلی و نامناسب یافته؛ زیرا «بدن هم مستقیماً **در** حوزهای سیاسی درگیر است... روابط قدرت بر آن سلطهای مستقیم دارند و احاطهاش میکنند، بر رویش نشان میگذارند، بر آن نظارت میکنند، تربیت و شکنجهاش می نمایند و به انجام وظایف و اجرای مراسم و ارسال علایم وادارش مى سازند». (Foucault, 1979: 26) اين موضوع مستقيماً با نظام اقتصادى هم ارتباط دارد؛ زیرا تن آدمی سودمند و مولد است. معهذا بدن انسان وقتی به نیرویی سودمند تبدیل می شود که بدنی مولد و منقاد و مطیع باشد. علیرغم درگیری این بدن در فرایندها و پویشهای سیاسی اعصار پیشامدرن اما نقش آفرینی آن در نظامهای مدرن جزء لاینفک بسط قدرت و کاربردهای موردی گردید. «ممکن است دانشی درباره تن آدمی موجود باشد که دقیقاً دانش کارکرد آن نباشد و یا غلبهای بر نیروهایش بدست آیدکه بیش از توانایی تسخیر آن نیروها است: چنین دانش و غلبهای چیزی موسوم به تکنولوژی سیاسی بدن آدمی را تشکیل مى دهند». (Foucault, 1979: 26) بدن انسان چونان يكي از جلوههاي مناسبات زیست شناسی (موضوع پژوهش علمای طبیعی) و قدرت مدرن (مضمر در نهادهای خاص اجتماعی) مبین تکنولوژی سیاسی بدن است که در نهاد یا دستگاه قدرت واحدی مانند دولت یافت نمی شود؛ زیرا خود به دولت دست یازیده و برخی روشهایش را به کار برده و برگزیده و تحمیل مسیکنند. رشسد تکنولوژیهای قدرت از این حیث محور تحلیل نهادی است؛ زیرا کارکرد دستگاهها و نهادها متضمن فیزیک خرد قدرت با حوزه اعتباری حد فاصل این عملکردهای کلان و خود بدنهای حائز مادیت و نیروهای خاص خویش است. آیینها و مراسم دقیق و سختگیرانه قدرت معرف مکانیسمهای کارکردی آن به شمار می آید که در تکنولوژی سیاسی بدن چونان شیوه تجلی موردی و محلی

قدرت نمودار شده و نشانگر چگونگی عملکرد قدرت و پویشهای آن چونان فیزیک خرد قدرت است. دانش درون سوء نیات حقیرانه مسدرج در بسرخورد سلطه ها گرفتار است و شناخت بجای پیشنهاد راه برونرفت از این مخمصه بر مخاطرات می افزاید. دانش به تدریج خود را از ریشه های تجربی چونان نیازهای اولیه خاستگاه اش نگسست تا به تفکر ناب تبدیل شود و تنها تابع خواستهای عقل باشد. جایی که مذاهب زمانی خواستار قربانی کردن بدن ها بودند؛ دانش خواستار انجام آزمایش و تجربه بدن ها و قربانی سازی فاعل شناخت و دانش است. گرچه همه عرصه ها بالقوه در معرض پژوهش علمی و گرفتار در شبکه قدرتی مرتبط با پیشرفت علم و دانش اند؛ لیکن امروز ما در شرف قربانی کردن خود در مقابل ژرف ترین دروغ خود مان یعنی اعتقاد دروغین به وجود دانش مجزا از قدرت ایم.

از آنجا که قدرت و دانش نسبت به یکدیگر نه خارجی بل در طول تاریخ متقابلاً مولد و سازنده یکدیگر بودهاند؛ لذا «شاید هم ما باید کل این سنت فکری را رها کنیم که به موجب آن می اندیشیم دانش تنها در نقطه توقف روابط قدرت می تواند وجود داشته باشد یا تنها خارج از عرصه فرامین و خواستها و علایق قدرت مسیگسترد». (37 : 1979: 1979) «قدرت و دانش مستقیماً متضمن یکدیگرند؛ هیچ رابطه قدرتی بدون تشکیل حوزهای از دانش مربوطه وجود ندارد و هیچ دانشی هم نیست که ضمناً متضمن و موجد روابط قدرت نباشد. بنابراین چنین روابط قدرت دانشی را نه بر اساس فاعل شناختی فارغ یا غیرفارغ از نظام قدرت که برعکس، فاعل شناخت و موضوعات شناخت و اسلوبهای شناخت را می باید به عنوان اثرات و نتایج چنین تضمنهای متقابل قدرت و دانش و تغییر صور تاریخی آنها تحلیل کرد. خلاصه فعالیت فیاعل شیاخت نیست که دانشی مفید به حال قدرت یا مقاوم در برابر آن را تولید می کند؛ بسلکه قدرت دانش و فرایدهای و مدایدها و مسازعات درونی آن چونان عناصر تشکیل دهندهاش، اشکال و حوزههای ممکن دانش و شناخت را تعیین می کنند».

(Foucault, 1979: 27-28) تحليل تكنولوژي سياسي بدن وفق تشخيص نسبت عملکرد زیست شناسانه آن با دستگاه های نهادی زور و اجبار تا پافتن روابط علمی دانش قدرت پیش می رود؛ جنانکه روابط فیزیک نظری یا شیمی آلی با ساختهای اقتصادی ـ سیاسی جمامعه را پیش میکشد و مناسبات عملم روان پزشکی با جامعه را از حیث پیوند کارکردی با مجموعه نهادها، مقتضیات اقتصادی جاری، فوریتهای سیاسی و قواعد اجتماعی برجسته میسازد تا با قطعیت بیشتر در هم پیچیدگی پیامدهای دانش و قدرت را دریابد. نه تنها توجه به مفاهیم و قوانین فیزیک و نه کاربردهای تکنولوژیک آن مانع از درک رابطه این علم با جمامعه است؛ بل كردارهاى فرهنگى هر دوران خاص تعيينكننده موضوعات پروهش جدی به تفکیک علوم آزاد از کردارها (فیزیک) و موضوعات برآمده از کردار آزاد (علوم انسانی) هستند که حتی به سوی وضع علم قاعدهمند یا نسرمال هم پیش نمی روند. برای رهایی از مضیقه نسبت دانش ـ معرفت، نگریستن به هر صورتبندی گفتمانی خاص و تاریخ و جایگاهاش در بستر گسترده تر قدرت می تواند محک ارزیابی ادعای آن در توصیف واقعیت باشد. با تعیین جایگاه قضایای علمی درون این صورتبندی گفتمانی، معنایی متفاوت از فهمپذیری تحلیلی شان بدست می آید؛ اما بواسطه تعليق و حذف حقيقت و معنا نمى توان بر استبداد مصداق غلبه كرد و لذا پرسش ازنقشهای تاریخی ـ سیاسی این علوم ضرورت می یابد تا مثلاً فیزیک به معنای واقعگرایانه، حقیقی ننماید و علوم انسانی به دلیل تأثر اجتماعی، کاذب. پس از تسمیز کسارکردهای گفتمانها و مکانیابی شان، امکان دسته بندی کسارکردی صورت بندی های گفتمانی رقم می خورد تا نشان دهد حقیقت، خارج از قدرت و یا خود فاقد قدرت نبوده؛ بلکه مربوط به این جهان و برآیسند مسحدودیتها و اجبارهای چندگانه جوامع است و نبرد حقیقت یا پیراموناش تا ادامه تلقی آن چونان قواعد تمیز حقیقت از کذب و انتساب وینژگی های خیاص قدرت به حقیقت و نه قلمداد حقیقت چون امور راستین منتظر اکتشاف، استمرار می یابد.

لذا در نگره فوکو قدرت نمی تواند چیزی باشد که گروهی دارای آن و گروهی فاقدش باشند و دانش نیز نه صرفاً عینی یا ذهنی که عنصری اساسی در تحول تاریخی رژیمهای قدرت و حقیقت مینماید. مرلوپونتی خاطر نشان می ساخت انسانها به عنوان داننده ضرورتاً مقيد به موقعيتاند؛ زيرا شناخت از درون ادراك زاده می شود و ادراک نیز کار مدرک صاحب جسم و لذا ذاتاً موقعیت مند است. فوکو با فراگیری جسم مندی فاعل شناسایی از مرلوپونتی توانست نشان دهد یژوهشگر هم خواه ناخواه مقید به موقعیت است و جسم مندی و موضوعات مورد مطالعه او بوسیله تکنولوژی دخل و تصرف خاصی تولید شدهاند. چنین نگرشی به فوکو فهماند پژوهشگر موضعی داردکه بیش از صرف نفی غیرعقلانی عقلاتیت، از آن چشمانداز کردارها را نقد میکند. مرلوپونتی میگفت پیکر زیست مند آدمی، عقلی نوظهور است و کوشش آن برای تسخیر جهان هم مولد نظریه و عینیت یافتگی است و هم پنهانکننده این رابطه علی و تولیدی. فوکو اما در پی کشف حقیقت بر اساس پیکر جسمانی انسان میانگاشت اگر پیکر جسمانی و زیست مند آدمی چیزی بیش از محصول تکنولوژی های انتضباطی اعمالی بر آن باشد، احتمالاً می توان چشماندازی به نقد کردارها گشود و راهی برای توضیح گرایش به سوی عقلانیت و گرایش این گرایش به پنهانسازی خود

هایدگر با تفحص در شرایط وجودی و غیرتاریخی و بینافرهنگی خودآگاهی و خودفهمی انسان، کوشش عصر جدید برای بنیادیابی استعلایی در فاعل شناسایی را به مضیقه افکند و با تحلیل ساختهای عمومی موقعیت مندی انسانها نشان داد نگرش نیچه ظاهراً تنها امکان جریان آزاد تعبیر و تفسیرهایی دلبخواهانه را باقی گذاشته و این تنها در صورتی ناگزیر می نماید که فراموش کنیم به دلیل اینکه ما چیزی جز تاریخ خودمان نیستیم، می توانیم در هر زمان تنها طیف محدودی از امکانات را پذیرفته و لذا خواه ناخواه تاریخ خودمان را حسب کردارهای جاری خویش قرائت کنیم. هایدگر معتقد است معناداری چونان کلیت

سازمان یافته آمادگی روزمره، مبنای فهمپذیری و کملام است و در معناداری همواره آشنای دازاین شرطی وجودشناسانه امکان میدهد چیزهایی چون مفاد و معنا را افشاکند و وجود کلمات و زبان نه مبتنی بر این موارد که وجودش جوهر اولیه حقیقت است. با افول پدیدارشناسی استعلایی اما هایدگر علم هرمنوتیک را تجدید بناکرد تا مبرهن دارد «گرچه آدمیان در پدیدارشناسی در مقام سوژههای معناآفرین، مفهوم پردازی می شدند و لذا اولویت اصلی به سوبژکتیویته چونان جایگاه یا سرچشمه معنا داده می شد؛ اما جایگاه معنا در هرمنوتیک علاوه بسر تأکید تحلیلی روی آن، کردارها و مـتن و زمـینههای اجـتماعی و تــاریخی و فرهنگی و خلاصه در شکل و صوری است که به مفهوم سوژه معناآفرین تحویل نمی پذیرند». (Smart, B., 1988: 16) معهذا فوکو در تمایز از پدیدارشناسی، جویای معنا با فرض فعالیت معنابخش سوبژکتیویته خودمختار نبود و در تمایز از هرمنوتیک، مفهومی از حقیقت غایی یا ژرف منتظر کشف را مدنظر نداشت. فوکو با اقرار به وجود محتوای پراگماتیستی در تاریخنگاری، به نگارش تاریخ زمان حال گرایید تا مبرهن دارد گرچه تحلیل کردارهای زمان حاضر و تحول تاریخی آنها روش قابل اثبات انضمامی و منضبطی چونان مبنای برنامهای يژوهشي است؛ اما تأكيد بر موضوعيت اصلي سازمان يابي فزاينده امور و اشياء در زمانه ما تنها تعبير اثبات ناپذير تجربي است. فوكو بـا تـحويل نـقش فـاعل شناسایی به نقشی تابع گفتمان و با تلقی گفتمان جدی به عنوان نظامی خودمختار و قاعدهمند اعلام داشت روشش «با أنچه تحليل ساختي خوانـده می شود کاملاً بیگانه نیست». (Foucault, 1972: 15) وی مدعی جستجوی قوانسین غیرتاریخی عمومی نبود؛ لیکن اندیشه ساختگرایی را از لحاظ تاریخی در متن کردارهای منزوی ساز و نظم آفرین و نظام بخش چونان ویژگی تکنولوژی انضباط بخش نهاد و کاربرد روش ساختگرایانه تمرکز برگفتمان و گیوینده به مسنزله موضوعاتی مصنوع جهت پرهیز از تلقی گفتمانها و کردارهای جامعه موجود چونان تجلی واقعیت امور ضروری دانست. فوکو پیش از این بواسطه پیروی از

سنت وجودشناختی تأویلی هایدگر با عطف توجه از معانی نهفته کردارهای روزمره به تأثیرات اجتماعی آنها، مسائل و علایق نظریه هرمنوتیک را پشت سر نهاد و سپس با نگاهی نیچهوار دوباره متوجه ضرورت و خطرات روش تعبیری شد.

علوم انساني مدعى مطالعه فعاليتهاي انسان برخلاف علوم طبيعي همان فعالیتهای انسانی را توضیح میدهند که خود آن علوم را ممکن میسازند. عليرغم امكان و مطلوبيت تأسيس علم قاعدهمند و بلامعارض تعريف و حل مسائل ساخت جهان طبيعي در علوم طبيعي، اما در علوم اجتماعي وجود چنين علم بهنجار بلامعارضی به معنی استقرار آیینی جزمی نه از طریق دستاوردهای علمی که بواسطه نادیده گیری کردارهای پیشزمینهای و حذف آیینهای رقیب توسط آن تا حد منع تفحص در پیشزمینه کردارها و معنای شان است. علوم طبیعی به عنوان علوم بهنجار ممکناند و علم بهنجار برای پذیرش اندیشههای جدید پذیرای امکان انقلابهای علمی چونان کشمکش در تعابیر و تفاسیر و عدم اجماع درباره مسائل مهم و روشهای توجیه آنها تا حد ممانعت از پیشرفت علم بهنجار می گردند. معهذا بهنجاری هر علم اجتماعی خاص به معنی توفیق کامل آن در غفلت از پیشزمینه اجتماعی ممکنساز موضوعات و روشهای علمی خود است. چارلز تیلور بواسطه توان این علم خود محدودکننده در ارائه قواعد پیش نگرانه بسیار محدود می گوید علم سیاست عینی با شبکه منظم مقولات اقتصادی ـ اجتماعی اش پیشاپیش متضمن کردارهای فرهنگی است که انسان را به عنوان افرادی منفرد و منزوی تولید کردهاند؛ افرادی که بسرای رفع نیازهای خود و تشکیل اجتماعات وارد روابط قراردادی با سایرین میشوند و علم اجتماعی عینی با مسلم گرفتن چنین کردارهای پیش زمینهای ناچار عاجز از پیش بینی و توضیح پدیدهای مانند جنبش هیپیها و شورش فرهنگی گستردهای است که بعضاً در آن جنبش تجلى يافتهاند و لذا علمالاجتماع تنها با فهم معناى کردارهای فرهنگی پیش زمینهای از نظر افراد درگیر می تواند چمنان پدیدهای را

پیش بینی کند و یا لااقل معنی پساوقوعی آن را دریابد. به نظر تیلور علمالاجتماع تأویلی برای فهم جنبشهایی شبیه جنبشهای اواخر دهه ۱۹۶۰ میلادی اروپا بر علوم اجتماعی عینی برتری دارد؛ اما از دیدگاه فوکو علوم تأویلی یا علوم روابط بیناذهنی حاوی میحدودیتهای ذاتی و درونی مهم و جدی در حد محدودیتهای علوم اجتماعی عینی هستند. فوکو مدعی است کارگزاران اجتماعی نظیر هیپی ها حتی بیش از علمای اجتماعی عینیتگرا از روند فزاینده سوژگی انسان در جامعه خبر دارند؛ اما ممکن است در ارزیابی اهمیت خود نیز خطاكنند و لذا نظريه تأويلي مترصد رسوخ بـ ديمدگاه آنـ ها و تشـريحشان، ضرورتاً به همان میزان بر خطا خواهد بود. طبق تحلیل فوکو کردارهای پیش زمینهای را نمی توان به شیوهای تأویلی بر حسب معنای بیناذهنی آنها فهمید و همچنان که موضوعات علوم اجتماعی محصول نظمبخشی فزاینده به اشیاء هستند؛ معانی بیناذهنی یا مشترک مبنایی تحلیل تیلور هم محصول روندهای درازمدت سوژهسازی انسان در فرهنگانید. کیوشش تأویلی تیلور برای درج پیش زمینه کردارها در تحلیل، قدم مهمی در اصلاح علوم اجتماعی عینیت گرایی است که آن کردارها را از چهارچوب معرفتی خود حذف میکنند؛ اما نظر او در خصوص اهمیت اجتماعی جنبش ضدفرهنگ رایج چونان نتیجه کوشش برای لحاظ و فهم نقطه نظر كارگزاران اجتماعي نشان مي دهد نسمي توان فرض كرد کارگزاران اجتماعی به صورتی روشن یا مبهم از معنای فعالیت خود آگاهاند و یا لااقل به لحاظ معنای مورد نظر فوکو معلوم نیست چگونه فعالیت آنها در پیشبرد وضعیت استراتژیکی پیچیدهای در جامعه خاصی مؤثر است. لذا فوکو میکوشد لااقل پس از وقوع واقعه دریابد چگونه جنبش ضدفرهنگ رایمج به سمهولت حاضر به همکاری با نظام مستقر شد و به همان جریاناتی در فرهنگ (جریانات مولد علوم اجتماعی عینیتگرا و ذهنیتگرا) و البته ناتوان از دریافتشان خدمت کرد که به مخالفت با آنها برخاسته بود.

علاوه بر فوكو، مورخان علمي مانند توماس كوهن بواسطه تأكيد

برگسستها با مسئله توضیح وحدت و استمرار در متن دگرگونیها روبهرو بودهاند. کوهن بواسطه عرضه مفهوم پارادایم به مثابه نمونه کوششهای فکری كارآمد كوشيد وحدت و استمرار جامعه علمي و موضوعات و روشهاي آن را نه حسب وفاداری به عقایدی خاص که وفق پایبندی به یک پارادایم توضیح دهد. فوكو به توصيف پارادايمي كوهن نظر دارد؛ زيرا چنين توصيفي مستقيماً به مسئله توضیح وحدت و استمرار مجموعهای از معارف، بدون نیاز به کوششی تأویلی برای یافتن مصداق مشترک نهایی یا کوششی صوری در جستجوی شرایط لازم و کافی وحدت و یکسانی مربوط می شود. فوکو با تلقی پارادایم چونان عقاید و چهارچوبهای مفهومی عام و مشترک میان مجریان هر رشته علمی خاص مجبور شد یکسانی سنتی رشتههای دانش را وفق مجموعه قواعد مشترک و تنها تفسیر ممکن برای موضوع مورد اتفاق نظر مجریان دانشها بپذیرد. رشته های دانش در تولید گفتمان، نظامی کنترلی ایجاد نموده و حدودش را از طریق کنش استمرار و وحدتی متظاهر به شکل احیا و تجدید مستمر قواعد تثبیت میکنند. جدی بودن در اینجا نه متضمن ادعای امکان نظریه عینی که مبین علاقهای جدی نسبت به نقش ایفا شده نظریههای مدعی عینیت چونان بعدی تحلیلی است. در علوم طبیعی پیش زمینهای مرکب از تکنیکها، ترجیحات یکسان و برداشت مشترکی از ربط و ارتباط مفروض بوده است؛ یعنی مجموعه مهارتهایی که از طریق تعلیم و تربیت فراگرفته می شوند و بخشی از «چهارچوب انصباطی (disciplinary matrix) علم هستند». (Kuhn, 1970: 182) نوع معنای دریافتی بر این سیاق به اهمیت گسترش و انتشار علوم اجتماعی عینی گرا مربوط می شود و مشخص ساختن این معنا متضمن تعبیر است. گرچه به لحاظ تمایز برقراری پارادایم مشترک از برقراری قواعد مشترک، می توان قواعد را از پارادایمها استخراج کرد و آنها را حتی در غیاب قواعد، راهنمای پژوهش انگاشت؛ اما فوكو بواسطه تغييرپذيري همين قواعد هنجاري نميگويد قواعمد هنجاری ظاهراً خودسامان و معرف دانش برای مجریانش بـتوانـند اسـتمرار و

تداومی را طی تغییرات حادث در موضوعات و روشها توضیح دهند. معهذا وی وقتی برای تبیین وحدت درون گسستها در پی پیشنهاد اصلی نامرتبط به نیت افراد برمی آید؛ بجای توجه به امکان برآیند وحدت و استمرار درون دانشها از کردارهای مشترک ناخودآگاه فرض میکند وحدت و استمرار در سطح گفتمان قاعده مند قابل پیگیری است. فوکو برای توصیف اصول وحدت و استمرار مستقل کنش های کلامی جدی خصوصاً در عرصه علوم انسانی بدواً به عنوان استراتژی موقت از طرفی گفتمان علوم انسان را تحلیل میکند، یعنی «حوزهای که در آن روابط [گفتمانی]، متعدد و متراکم و نسبتاً به سادگی توصیف پذیر بوده» (Foucault, 1972: 29) و هنوز در آن دانش به مرحله قالببندی صوری نرسیده تا احكام خاستگاه مقولات انسان شناختي به موضوعيت فاعل گفتمان براي حوزه شناختشان را تحلیل کند و سپس به مقایسه و مقابله مقولات جدید برای توصیف مجموعه کنشهای کلامی جدی مدام با اشکال نوین اجزاء ثنوی استعلایی ـ تجربی یا به عبارتی کاربرد مقولات تـجربی در تـوضیح سـخنان و گفته ها و مقولات استعلایی جهت تحلیل قضایا می پردازد. از دید کوهن پارادایم چونان مهمترین نوع مدل متعین، پژوهشی متعین است که مجریانش آن را به عنوان نمونه شیوه درست اجرای پژوهش می پذیرند. پارادایمها مستقیماً از طریق کردارهای کسانی اجرا می شوند که به موجب تربیت خود بر حسب آنها فكر و مشاهده و عمل كردهاند و لذا به عنوان موردي متعين و بي قرار گرفتن در معرض تحلیل نظری، گزینشهای نظری و استراتژیهای ممکن دیگر را محدود می سازند. پارادایم ها حاوی «شیوهای از شناختاند و در صورت بازسازی این شناخت وفق قواعد منتزع از پارادایمها و عامل به جای آنها، بی معنی می شود». (Kuhn, 1970: 192) پارادایمها فعالیت آزمایشگاهی و گفتمان جمدی را همدایت و محدود میکنند؛ لیکن خود چهارچوبهای مفهومی نیستندکه بتوان آنها را طبق قواعد استعلایی یا پیشداوری هایی قابل تحلیل به عنوان عقاید درونی و فردی تبیین کرد. به نظر فوکو تعبیر کوهن فقط برای علوم قاعده مند مانند فیزیک به کار

می آید که در آنها دانشمندان در خصوص ماهیت پیژوهش درست و مطلوب موافقت کلی دارند؛ لیکن در علوم انسانی همواره مکاتب متعارض برای خود شبه بارادایسی دارند که عرضه تعبیری نظری از این مکاتب متعارض و استراتژیهای متضاد آنها به ورود شکل دیگری از فهمپذیری متفاوت از شکل گزینش استراتژیهای تبیینی علوم طبیعی می انجامد. استراتیژیهای گفتمانی مقبول نتیجه پارادایم علمی عموماً مقبول نیستند؛ زیرا در علوم انسانی چنین بارادایمی وجود ندارد. لذا فوکو می پندارد در علوم انسانی، قواعد گفتمانی شبه ساختگرایانهای وجود دارد که مجریان از آن بی خبرند و در عین حال در برهه خاصی برگفتمانی خاص حاکم شده و طیف انواع استراتژیهای جدی (مورد پذیرش برخی مکانب و مورد مخالفت جدی برخی دیگر) را تعیین میکنند. کوهن اشاره میکند گرچه فیزیک ارسطویی بدواً مبهم و توجیهناپذیر بـه نـظر مى رسد؛ اما زيست شناسى و سياست ارسطويى متنفذ و ژرف مى نمايد. دليل توفیق این احیای تأویلی شیوه نگرش ارسطو به طبیعت اما این است که بسیاری مهملات أشكار عرصه را خالي كردند. (Kuhn, 1977: XI, XII, XIII) چنين كوششي برای احیای معنای از دست رفته از طریق ایجاد افق معنا و فهمپذیری آن نقطه مقابل روش فوکو است. کوهن می گفت کردارهای غیرزبانی اساس علمانند و شناسایی شباهت کاری پژوهشی با پارادایم مستلزم نوعی مهارت غیرزبانی است؛ زیرا علیرغم توان دانشمندان برای پی بردن به این شباهت ولی نمی توانند به این پرسش پاسخ گویند که مشابه از چه حیث؟ به نظر کوهن علم وقتی نرمال می شود که مجریانش در حوزه خاصی به توافق رسند کار پـژوهشی و عـلمی خاص و مسائل مهم آن کدام است و چگونه می توان در حل برخی از این مسائل موفق شد. كوهن چنين توافقي را نظير اصول نيوتن، پارادايم خواند كه علم نرمال را به عنوان فعالیتی معطوف به کشف برخی پدیدههای گیجکننده و بدواً مقاوم در قبال ادغام در نظریه برقرار مى سازند؛ لیكن علم نرمال مآلاً حسب مفاهیم خودش آنها را توضیح میدهد و آرمانش اثبات سازگاری این ناهنجاریها بما

نظریه آن است. «شاید چشمگیرترین ویژگی... مسائل پژوهشی [در علم] نرمال این است که اصلاً در پی تولید بدایع مفهومی یا پدیداری نیستند... و نایج حاصله در پژوهش [به شیوه علم] نرمال لااقل برای دانشمندان به دلیل افزایش دامنه و دقت کاربرد پارادایم اهمیت دارند». (36-35 :Kuhn, 1970) تکنولوژیهای بهنجارسازی هم ساخت تقریباً یکسانی دارند و با عرضه تنعریف مشترکی از اهداف و روشهایی متظاهر در شکل بیانیهها و نمونههای مورد توافق درباره چگونگی سازماندهی عرصه بسیار منظمی از فعالیت انسانی شروع به کار می کنند. این نمونه ها و پارادایم ها، امر نرمال و کردارهایی را تعریف می کنند که به عنوان رفتار انحرافی و نیازمند بهنجارسازی، خارج از چهارچوب آن نمونهها قرار می گیرند. پارادایم علمی -اجتماعی علیرغم فقدان اعتبار درونی اما با تعریف مسائل قابل حل و تعیین راه حلشان، علم نرمال و جامعه بهنجاری را به عنوان حوزههای کلیت مند عمل برپا می دارد که دائماً طیف پیش بینی و کنترل خود را میگسترد. در حالی کمه علم نرمال در پی جذب و حل نهایی کل نابهنجاری ها است؛ تکنولوژی انضباطی درصدد تأسیس و حفظ مجموعه پیچیده و فزایندهای از نابهنجاری ها است و لذا دانش و قدرت خود را درون قلمروهای وسیعتری بسط می دهد. علم نرمال وسیله مؤثری برای انباشت دانش درباره جهان طبیعی شده؛ اما جامعه بهنجارساز شکل نیرومند و زیانباری از سلطه از کار در آمده است. فوکو متفطن آن است که چگونه پارادایمهای گذشته و آینده، علایق مهم فرهنگ مربوطه را بی مقدرسازی پیشاپیش واکنشهای ظاهراً مناسب و مقتضی به شیوهای بهنجارساز، متمرکز میسازند. با دریافت اهمیت پارادایمها برای فهم فرهنگ، اهمیت روششناختی آنها برای فسهم جامعه نیز روشن شده و می توان آنها را به شیوهی کوهن به نحوی تأویلی به عنوان راهی برای نیل به درون معانی جدی مورد نظر پژوهشگرانی به کار برد که رفتارشان بر حسب پارادایم مورد نظر معنی میدهد یا به منظور افشای بعد خاصی از رفتار دانشمند به کار برد که وی از آن مستقیماً و تلویحاً آگاه نیست و با این حال بعدی

است که در فهم معنای فعالیت او اساسی می نماید. علمای طبیعی بی باور به این امكان، از اعتبار فعاليت علمي چونان نتيجه اجماع و وفاق و نه محصول تطابق نظراتشان با واقعیت بحثی به میان نمی آورند. به نظر کوهن اهمیت علم طبیعی نرمال محصول شیوهای است که پارادایمها رفتار دانشمندان عامل بر حسب خویش را ایجاد و هدایت مینمایند و لذا وی کوشش برای دستیابی به درون اندیشه هر مکتبی را تأویل خواند و هیچ عنوانی برای تحلیل ساخت وضع نرمال علمی و وضع انقلابی علمی به کار نبرد. فوکو اما گفتمان را تشخص تاریخی پارادایم تعریف کرد که به تشخیص و توصیف پارادایمهای اجتماعی و کاربردهای علمی آنها بستگی دارد و لذا تحلیل گفتمان بر حسب قواعد تشکیل اپیستمه تنظیم نمی شود. فوکو با این گفته کوهن موافق است که «قواعد از پارادایم ناشی می شوند؛ اما پارادایمها می توانند حتی در غیاب قواعد، پژوهش را هدایت كنند». ( Kuhn, 1970: 42) لذا وى پس از تحليل اوليه موقعيت ممتاز روش گفتمان و ساخت سیستمی انتزاعی حاکم بر آن، گفتمان را جزیی از عرصه وسیع تری از قدرت و کردار دانست که روابطشان بوسیله پارادایمها و به شیوههای گوناگونی شكل داده مى شود. مع هذا مطالعه پديده هاى اجتماعى به لحاظ فقدان اجماع در باب پارادایمهای سامانبخش اصلی فرهنگ رایج یا ابهام چگونگی ارزیابی تأثیرشان حتی در صورت امکان توافق درباره اصلی بودن برخی پارادایسها، نیازمند بعدی تعبیری است که نه مبین نسبی سازی اخلاقی یا امری مربوط به ترجیحات فردی، بل مبتنی بر اتخاذ موضعی عملی بر پایه نوعی برداشت مشترک اجتماعی درباره امور جاری توسط معبر جسهت رهایی از احساسات شخصی و دلبخواهی در عین توجه به تأثیر گروههایی با برداشتهای متفاوت از نظم اشیاء بر تکوین جزمیتی اجماعی و نه نیل امور به منزلت حقایق عینی و نیز تشخیص منضبط و منظم رخدادهای اجتماعی توسط پژوهشگر برای توضیح احساس مشترک غم و اندوه یا نشاط و رفاه با مطالعه بایگانی ها و آزمایشگاه ها جهت فهم گفته ها و کرده های کنشگران با توجه به مغفول ماندن چهارچوب

هملی دانش و متن گسترده تر اجتماعی مفروض و مسلم در این تلاش است. این پژوهشگر احساسات محرکش در امر پژوهش را برای مخاطب توضیح میدهد؛ اما توسل به نظریهای عینی درباره سرشت انسان جهت توضیح نوع نظام اجتماعي مولد اين احساسات، ناقض عينيت چنين تحليلي مينمايد. چون نمی توان چنین گفتمانی را با توسل به عصر طلایی گذشته یا اصول حاکم بسر جامعه ایدهآل آینده مشروعیت بخشید؛ توجه به چیزی درون کردارهای تاریخی ضروری می گردد که لااقل عجالتاً ما را به عنوان موجوداتی تعریف و تعیین کرده تا در صورت حساسیت بتوانیم از پیشبرد یا تسلیم به نوع نظم کلیت بخش چونان ویژگی کردارهای فرهنگی رایج خودداری کنیم. دریافت فوکو از این مسئله آنجا معلوم مى شودكه به گفته او گفتمان عملگرا و شاعرانه تمدن اوليه يونان در نتيجه پیدایش نظریه ویران شد و سوفسطاییان شکست خوردند و از زمان پیدایش ثنویت بزرگ افلاطونی، اراده معطوف به حقیقت افلاطونی دارای تاریخ خاص خود و متکی بر حمایت نهادینه بوده و این تحول، کل ابعاد زندگی اجتماعی یونان را دگرگون ساخت؛ چنانکه «مشاهده با تبدیل علم پنزشکی به نظامی منسجم توسط هیپوکرات، متروک و فلسفه وارد پزشکی گردید» (Foucault,1975:56) و این دیدگاه «توانست... زندگی جنسی را [چنان] به حوزهای از عقلانیت الحاق كند... [كنه] منا بنه چنين فتوحاتي از زمان ينونانيان عنادت كنردهايسم». (Foucault, 1980:79) فوكو بجاي بهره گيري مستقيم از يونان ماقبل سقراط اما بواسطه مطالعه شکل جامعه رایج دوران سوفسطاییان پیش از دوران سلطه متافیزیک و تکنولوژی، به تشخیص آغاز انتظام اشیاء یا جستجوی کردارهای اجتماعی در فراغ کلیتسازی تکنولوژیک پرداخت تا امکان کردارهای گریخته از چینگال قدرت مشرف بر حیات برای مقاومت در برابرش را گوشزد کند. به ننظر فوکو مقایسه گسترش تکنیکهای انضباطی در قرن ۱۸ میلادی با پیدایی تکنیکهای قضایی بازجویی در قرون میانه نشان میدهد این تکنیکهای قضایی مستقل و یک جانبه تعیین حقایق در دادگاههای تازه تأسیس قرون ۱۲ و ۱۳ میلادی از آن

یس در جهات مختلف گسترش یافتند. «شاید این گفته درست باشد که در یونان، علم ریاضیات از درون تکنیکهای اندازه گیری زاد؛ اما به هر حال علوم طبیعت در پایان قرون میانه تا اندزهای از درون کردارهای بازجویی و بازرسی سر زد». (Foucault, 1979: 226) بازجویی دوران تفتیش عقاید، الگوی عملی خود را یافت و عالمان طبیعی گرچه روش تحقیق علوم طبیعی را پالودند و از این نوع پیوندهای اولیه با قدرت جدا ساختند؛ اما تکنیکهای تحقیقی مشاهده و توصیف و اثبات در چهارچوب قدرت سلطنتی و کلیسایی زادند. علوم انسانی که اما «یک قرن به بشریت این همه شادی و مسرت بخشیدهاند [و] جزیبات کوچک و موذیانه دستگاههای انضباطی و شیوههای بازجویی در آنها چهارچوب تکنیکی شان را تشكيل مي دهند» (Foucault, 1979: 226) هنوز نتوانستهاند از زادگاه خود بگسلند و ناظر بزرگی همسنگ گالیله در علوم طبیعی نداشتهاند. روشهای معاینه و ثبت و ضبط همچنان اگر نه کاملاًکه لااقل از نزدیک با قدرت انضباطی خاستگاه نشو و نمای شان در پیوندند و علیرغم تحولات عمده و پیشرفتهای تکنیکی، بـروز روشهای انضباطی جدید و پیوند پیچیده این روشها با قدرت؛ اما این تحولات صرفاً تعديل و تلطيفهايي سطحي در غياب استقلال موعود و نيل آنها به آستانه علمي مستقل هستند. موضوعات اين علوم بىواسطه مشاهده بالایش یافته ویژهای تولید می شوند؛ زیرا «هر پدیده جدید یافتنی درون یکی از حوزههای علم آن قدر پالایش می شود تا درون چهارچوب همبسته و عینی و هنجاری نظریه مورد نظر به راحتی جای گیرده (Heidegger, 1977: 169) و دانشمندان مدرن بتوانند خصوصیات امور را از متن انسانی مربوطه تجرید و سپس این خصوصیات بی معنای تجریدی را به موجب قوانین دقیق به یکدیگر ربط دهند. کردارهای مشروط کننده امکان علوم طبیعی مانند هر مهارت دیگر متضمن نوعی خبرگی فراتر از قواعد و قوانین دقیق و بلکه مبتنی بر مهارتیابی از طریق سر و كار داشتن عملي با مسائل نمونهاي غيردرسي و البته آغشته به ترجيحاتي روزمره در متن زندگی به دست می آید. لذا کردارهای دانشمندان را نمی توان

تحت همان نوع قواعد و قوانین آشکاری بررسی کرد که همین کردارها تنظیم و عرضه آنها را ممکن می سازند؛ بل کردارهای مزبور «شکلی از شناختاند که کمتر الا دانش مندرج در قواعد و قوانین و معیارهای تشخیص و بازشناسی، منظم و تحلیل پذیرند». (۱۹۵: ۱۹۷: ۱۹۳۰ (Кинл, 1970: ۱۹۷) گرچه علم طبیعی تا آنجا موفق است که این کردارهای پیشزمینهای امکانی علم، مسلم انگاشته شده و بوسیله دانشمندان نادیده گرفته شوند؛ اما علم انسانی با اقتباس حذف هر ارجاع به پیشزمینه کردارها از علم طبیعی امید دارد با دستیابی به توافق و اجماع بر سر محتویات مطالعه و ایجاد مهارتهای مشترک در مشاهده پدیده ها، کردارهای پیشزمینه ای علوم اجتماعی را به همان شیوه علوم طبیعی مسلم و نادیده گیرد. به نظر فوکو علوم اجتماعی و ایم بنماید؛ اما این کار را تنها با حذف مهارتها و نهادهای قواعد صوری خود را علم بنماید؛ اما این کار را تنها با حذف مهارتها و نهادهای اجتماعی و ساختهای قدرت امکان بخش تجرید ویثرگیها و خصوصیات اجتماعی و ساختهای قدرت امکان بخش تجرید ویثرگیها و خصوصیات

تفسیر در کاربرد تأویلی به معنی بازگویی و تشریح معنای سطحی متن یا کردارهای مورد تعبیر یا توضیح معنای روزمره امور و کنشهای کلامی کاربردی مردم در بستر معنایی مشترک است. به نظر فوکو این شرح و تفسیر بدون هستیابی به جریان واقعی امور صرفاً بر کثرت و ازدیاد گفتار افزوده و لذا فرایند حصر و تنظیم گفتمان جدی متبوع نظامهای قواعد گفتمانی متغیر، سطح تحلیل درست را تشکیل می دهد؛ زیرا نکته نه طرح گفتاری تازه که کشف قواعدی است تعیین و مهارکننده گفتمان موجود. علیرغم فهم عاملان کردارهای اجشماعی از تغیین و امهرکننده گفتمان موجود. علیرغم فهم عاملان کردارهای اجشماعی از تأثیر اعمال مزبور، معانی بنیادی مشترک کارگزاران را توضیح بیشتر می دهد. بر این سیاق تلاش نیچه در فهم استخدام توهم معنا توسط قدرت، فوکو را به نقل این سیاق تلاش نیچه در فهم استخدام توهم معنا توسط قدرت، فوکو را به نقل شکل تعبیر تأویلی از زندگی و تفسیر نقش پوششی آن بر کردارهای روزمره و اتخاذ موضع رمزگشایی (Dechiffrement) کشاند؛ زیرا از این لحاظ کردارهای

اجتماعی، مفهوم و معنای قابل ادراک و متفاوتی با موضوعات در دسترس فهم کارگزاران کردارهای اجتماعی دارند و این کارگزاران به جهت تأویلی، کردارهای اجتماعی را دارای معنای سطحی یا ژرف و حتی عمیقاً بی معنا می دانند. اعترافات دینی در مسیحیت و روانکاوی یا نظام سراسر بین ( Panopticon ) زندان نشان میدهند چگونه فرهنگ می کوشد افراد را با کاربرد ابزارهای عقلانی، بهنجار و مبدل به فاعلان معناپذیر و سوژههای مطیع کند. فوکو به منظور طرح مسئله حدود شناخت انسان از هستی خویش و ثغور و کارکردهای علوم انسانی بجای جستجوی مرز هستی شناسانهای معرف وضعیت و ضرورتاً خارج از دسترس، ضمن انگشت نهادن بر اندیشمندان واقف به راز عمل خطیر ناعقلی (Sovereign Enterprise of Unreason) میں کوشد میانی هستی شناسانه کردارهای تاریخی را محتوا و موضوعی ملموس و متعین بخشد. از ایس حیث گرچه تأویلگرایی روش مقبول و مشروع علوم انسانی است؛ اما در پی بازنمایی معنایی عمیق در پس ظواهر چونان مجموعه سازماننیافته کردارهای تباریخی موجد موضوع علوم انسانی نیست. فوکو در نمایش تحولات تاریخی جامعه از ذکر علل و توسل به روشهای مرسوم تاریخ و علوم اجتماعی می پرهیزد؛ زیرا مى انگارد هر توضيح و تبيين در اپيستمه خاصى معنى مى يابد و لذا هسر توضیحی در تبیین تحول از عصری به عصر دیگر نمی تواند چیزی بر فهم ما نسبت به سرشت اساساً ناگهانی و نامنتظره این تحولات بیافزاید. او با تکیه بر دریافت نیچه از تأویل وجود تضاد منافع و قدرت تحت ظواهر سطحی وضعیت کل بشریت استدلال می کرد تاریخ بشری از جنگ و درگیری و زورگویی به سمت نظام انسانی تر حکومت قانون پیش نرفته؛ بلکه از شکلی از سلطه به شکلی دیگر رسیده و لذا مفهوم پردازی تغییر تاریخی متضمن توجه به نهادینگی مستمر صور خشونت در نظامهای قواعد یا جایگزینی وجهی از سلطه بجای وجهی دیگر است. نظامهای قواعد، مجوز مشروعیت ارتکاب به خشونت علیه خشونت نظیر ظهور صور مقاومت همارز روابط قدرت می شوند. توالی و جایگزینی

تاریخی امری است مربوط به مبارزات بر سر نظام قواعد و پیروزی از آن «کسانی است که می توانند... قواعد را در قبضه اختیار خویش گیرند... تا معنای آنها را وارونه کنند و علیه کسانی نشانه گیرند که این قواعد را ابتدا هم آنان تحمیل کرده بودند». (Bouchard, 1977: I51) فوكو تصرف نظام قواعد را شكلي از تفسير دانسته و لذا رشد و گسترش بشریت را رشتهای از تفاسیر می انگارد. هشدار نیچه در حذر از تباهى و انحطاط نهفته در عقل محض و معرفت في نفسه و فاعل شناسنده ناب و بیاراده و بیدرد و بیزمان یا تأکیدش بر وجود صرف شناخت دیدگاهی یا پرسش وی از ارزش حقیقت و ایمان به علم مدرن، در آثار فوکو تأثیر داشته است. حضور و اهمیت برداشتهای نیچهای از سلطه و انقیاد و حقیقت و خطایا پیکربندی تاریخ روی بدن و صورتبندی روابط قدرت و معرفت در مطالعه فوكو از مجازات و حبس كيفري و خصوصاً تأكيد وي بر دستافزار بودن معرفت برای قدرت و همایندی افزایش قدرت و معرفت عیان است. تاریخ از دید نیچه داستان شرارتها و کینه توزیهای حقارت آمیز، تعابیر تحمیلی، نیات نادرست و پلید و روایت خوشنمایی هایی است که بر پست ترین انگیزه ها سرپوش نهاده و لذا بنیاد اخلاق لااقل از زمان افلاطون نبه در حقیقت آرمیانی و میثالی کنه در سرچشمههای پست ( Pudenda Origo). منازعات بدخواهمانه و محیلاته، خشونتهای بچگانه و در برخورد بی پایان و نکبتبار ارادهها نهفته است. تاریخ، داستان تصادفات و پراکندگی ها و وقایع اتفاقی و دروغها است و نه قصه تکامل متعالى حقيقت يا تجسم انضمامي و عيني آزادي. تاريخ حقيقت از ديد نيچه نه شها تاریخ خطا و خودسری است؛ بل «ایمانی که اعتقاد ما به علم بر آن استوار است هنوز ایمانی متافیزیکی است... ایمان مسیحی که ایمان افلاطونی هم بود [اعلام مىدارد] خدا، حقيقت است و حقيقت، الهي است... اما اگر اين مسئله كمتر وكمتر باوركردني شود، اگر آن جيزهايي كه ممكن است هنوز الهي تلقي شوند، خطا و گمراهی و دروغ باشند؛ اگر خود خدا [حقیقت] طولانی ترین دروغ ما از كار در آيد؟ [ أنگاه چه؟]». (Foucault,1956:288) فوكو برخلاف نيچه به جاي

عصبانیت از کشف نقاب بودن ادعای عینیت بر انگیزشهای ذهنی، عالاقمند است بداند چگونه عینیت علمی و نیات ذهنی با هم درون فضایی نه فردی که برقرار توسط کردارهای اجتماعی پیدا می شوند. فوکو در پی شکستن اولویت اصل و منشاء و تخریب حقایق ثابت با نفی نظریههای توسعه و تـرقی و نـیز توجه به نقش ارادهها با تخریب معانی آرمانی و حقایق اولیه، در همه جا انقیاد و سلطه و مبارزه می بیند و در هر سخن از معنا و ارزش و فضیلت و نیکی به جستجوى استراتژى هاى سلطه مى پردازد. عليرغم جستجوى غالب بنياد اخلاق و نهادهای اجتماعی در تاکتیکهای بازیگران فردی توسط نیچه، اما فوکو روش روانشناسی را کنار نهاده و انگیزشهای روانشناسانه را نه سرچشمه که نتیجه استراتژیهای فاقد کارگزار در نظر میگیرد و به جای اصول و معانی نهفته و یا نیت مندی آشکار، روابط زور و اجباری متظاهر در رخدادهای خاص و حرکات تاریخی و تاریخ می یابد. در این راستا توجه به حضور ثابت حقیقت یا خبود قمدرت چمونان نمتیجه انگیزشهای روانشمناسانه نمابسنده است؛ زیمرا آنمها استراتژی هایی هستند نه راجع به بازیابی حقیقت که معطوف به گرایش ها، حركات، تاكتيكها، ابزارها و كاركردهاي منسوب به قدرت و البته واقع در شبکهای از روابط دائماً در حال تنش و فعالیت و قابل کشف. از اینرو هیچکس مسئول ظهور رخدادی نیست و نمی تواند بدان مباهات کند؛ زیرا هیچ ذهن شناساگر فردی ـ جمعی وجود ندارد که تاریخ را به حرکت آورد. عملکرد نیروها در اوضاع خاص تاریخی بوسیله فضای تعریف و تعیینکننده آنها ممکن می شود و این حوزه افتتاح یا فضای گشوده تا آنجا از وجه متقدم و اولیه برخوردار است که فاعلان و موضوعات شناسایی در فضای افتتاح یاگشودگی بروز میکنند؛ اما فضا به عنوان حوزهای تابع و وابسته به مجموعه قواعدی فاقد معنا و فهمپذیری و پیوستگی، نتیجه کردارهای درازمدت و حوزه عیملکرد آن کیردارها است و وقایعاش صرفاً تغییر شکل و تبدل کنشهای کلامی جدی بی معنا نیست. این تغییر صور اما چون مانورهای اجتماعی بسیار مهمی برای افراد درگیرند؛ لذا

فوكو به جاى كشف مقولات ماهوى مانند اذهان سوژه، فضائل، نيروها و روابط چنین مقولاتی با مقولات مشابه دیگر از پیدایش جنگ و ستیزی بازگشاینده فضا و معرف آن سخن میگوید. فاعلان نخست وجود قبلی نداشته و سپس وارد نزاع یا وفاق با هم نمی شوند؛ بلکه در حوزه نبرد ظاهر گردیده و نقش ایفا مىكنند. جهان نه نمايشي صرفاً پنهانساز واقعيتي حقيقي تر در پشت صحنه، بل آن چنان است که مینماید و این رای علیرغم مخالفت با اندیشه آهنگ ترقی و غایات تاریخ نشان می دهد نمایش تکراری و بی پایان سلطه تنها نمایش واحد روی صحنه در این نامکان است. این نمایشنامه نه نمایشی از معانی و نه صرفاً درگیری در جنگ سوژه ها که تاریخ به معنی ظهور حوزه ای ساختی برای برخوردها است. جنگ سلطه در این صحنه نه صرفاً رابطه حکام و اتباع و یما سلطه گران و افراد تحت سلطه؛ بل رابطه سلطه به همان معنى رابطه تاريخي متجلی در شعایر و مراسم و آیینهای دقیق واضع حقوق و تعهداتی است مستقل از اذهان فردی و لذا صرفاً مجموعهای از روابط نبوده و نمی توان آنها را در مکانهای خاصی یافت و روند تکاملی مشخصی در ورای تکوینشان سراغ گرفت. تاریخ نه داستان ترقی عقل کلی که عرصه عملکرد مراسم قدرت است و لذا بشریت از نوعی سلطه به نوع دیگر میرسد. چون قواعد فینفسه خالی و میان تهی و خشونت بار و غیرنهایی و غیرشخصی و کاربردی برای نیل به هـر هدفی هستند؛ گروهها با تحمیل تعبیری خاص از آنها بهره میبرند و لذا نگارش تاریخ بالفعل (Wirkliche Historie) مخالف نگرشی ماوراء تاریخی با هدف کلی سازی تاریخ و پیگیری روند تکامل درونی آن و بازشناسی ساده انسان در گذشته و عرضه نظری موثق درباره پایان تاریخ است. تاریخ تاریخ نگار، شواهد پشتیبان خود را خارج از زمان می جوید و به اتکای داوری های خود به عینیتی مُنزل و وحیانی وانمود میکند؛ اما تاریخ بالفعل همه چیز را در روند حبرکت تساریخی مسی بیند. کل آرمانهای حقیقت و زیبایی، پیکرها، غراین و احساسات مان ممكن است وراى نسبيت به نظر برسند؛ اما تاريخنگار بالفعل در

پی نفی چنین توهم آرامش بخشی درباره هویت و استحکام و انسجام است. از دید نیچه امور ثابت و پایدار وجود ندارند و در انسان هیچ چیز حتی جسمش به اندازه ی کافی پایدار نیست که مبنایی برای خودشناسی و یا شناخت دیگران باشد؛ زیرا می توان جسم را به شیوههای مختلف به کار برد و تجربه کرد و شاهد دگرگونی خواستهای انسان بوسیله تعابیر فرهنگی بود و هر بعد بدن را در صورت وجود روشها و ابزارهای مناسب کاملاً دگرگون کرد. پیکر جسمانی انسان حتی نمی تواند مبنای خودشناسی باشد؛ زیرا بدن چونان جایگاه تلاقی کردارهای اجتماعی با سازمان قدرت، فاقد ساخت و نیازهایی ثابت بوده که معدودی نظام فرهنگی آنها را بیان و برآورده کنند. دریافت نیچهای فوکو از تاریخ معدودی نظام فرهنگی آنها را بیان و برآورده کنند. دریافت نیچهای فوکو از تاریخ با فکر پیشرفت در تاریخ ضدیت دارد.

فضای معاصر برآمده از تثبیت رابطه پرشک بیمار چونان محور شناسایی و معالجه بیمار، فروید را مبتکر جایگزینی فنون اقرار و اعتراف بیمار به جای نظم سکوت و مشاهده پیشین در تیمارستان نشان داد. او در تأویل وجود تضاد منافع و قدرت تحت ظواهر سطحی روان فردی مبرهن داشت گرچه تأویل وظیفهای لایتناهی است؛ اما هیچ موضوع یا واقعیت ذاتی وجود ندارد که حتی چونان تأویل رؤیای بیان شده توسط بیمار روانی منتظر تأویل باشد. فروید معنای تخیلات و رؤیاها را نه تنها جدی و نمادین که قابل تعبیر و تفسیر انگاشت و در ورای ریشه یابی روان رنجوری و علت عینی این کنشها، به تعبیر و تفسیر برای فهم قضیه نیات نهفته کارگزاران عقیده داشت. کشف و تعبین معنای کردارهای منسجم و سازمان دانش و قوانین عینی و قواعد دیگر اما توسط فوکو در قالب مجموعه فاعلان دانش و قوانین عینی و قواعد دیگر اما توسط فوکو در قالب شبکه معنا صورت پذیرفت تا نشان دهد مثلاً سکسوالیته چونان واقعیت تاریخی بنیادینی حائز معنای جدی و حقیقی است که محقق نیز خارج از آن تبوده و لذا علاوه بر علل عینی روان رنجوری جنسی و نیات نهفته بیمار می توان نبوده و لذا علاوه بر علل عینی روان رنجوری جنسی و نیات نهفته بیمار می توان به سازمان و انسجام و معنای کردارهای پژوهشی در علت یابی عینی این کنشها

و تعبیر روانکاوانه آنها نیز دست یافت. روابط جدید با دیوانگان در فردای انقلاب فرانسه چنان بود که «هر روانپزشک و تاریخنویسی در آغاز قبرن ۱۹ میلادی گرفتار حس رنجش یکسانی شد و در همه جا نیز همین احساس خشم از بي عدالتي و سرزنش پرهيزگارانه ديده مي شد». ( Foucault,1961:221) اين احساس خشمارنج معطوف به درک جدید واقعیت غیر انسان دوستانه نگهداری دیوانگان و بزهکاران و تهیدستان و تبهکاران درون مراکز حبس و توقیف واحدی چونان خلط ناروای گروههای اجتماعی مینمود. چنین تحولی نه مبین پیشرفت ساده رفتار انسان با دیگران تحت لوای هدایت علم؛ بل معرف «عمق و شدت تجربه حبس و توقیف بود که چنین پدیدهای را موجب شد و به عبارتی توضیح این آگاهی تازه راجع به دیوانگی را باید در خود تجربه حبس و توقیف جست». (Foucault, 1961:224) از یک سو اعتراضات روشنفکران و برجستگان بنزهکار و محبوس باعث جلب توجه به آمیختن بزهکاران و دیوانگان و مطالبه جداسازی آنان شد؛ زیرا تصور می رفت این همنشینی سبب ازاله عقل بزهکاران بواسطه معاشرت با دیوانگان شود و «حضور دیوانگان [در جمع چنان افرادی] ظلم و بي عدالتي تلقى گرديده؛ اما ظلمي در حق ديگران» (Foucault, 1961: 228) و ضمنا فقر و تهی دستی نه چونان تباهی و خطری اجتماعی که مزیتی برای کار و تولید ثروت ملی در نظر آمد مکون ایده جمعیت و سازمان دهی تولیدی رفاهی آن توسط قدرت مشرف بر حیات چونان منبعی اقتصادی ـ جـمعیتی و مـصر بـر جداسازی دیوانگان از آنان؛ زیرا در صورت احتساب جمعیت بالقوه چونان یکی از اجزای تأمین شروت ملی، «حبس و توقیف خطایی فیاحش و اشتباهی اقتصادی بود». (Foucault, 1961: 232) لذا حبس و توقیف وجه مشخص و علمی و انسانی ترگرفت و نه تنهاگروههای مختلف دیوانه و بزهکار را جدا ساخت که حتى نويد سالمسازي و اصلاح آنان جهت بازگرداندنشان به جامعه را سر داد. در این دوران از یک سو محبوس یا بیمار را حسب برقراری میناسباتی نهادینه و استقرار در پایینترین سلسله مراتب نظم زندان و تیمارستان و آگاهسازی از

جایگاهشان چونان فاعل و کارگزار و مسئول افعال، به پذیرش مسئولیت جرم و بیماری خود وا می داشتند تا درمان و مراقبت وجه مجازات گون گیرد و با این درونی سازی بهبود رخ نماید. پزشک چونان شخصیت اصلی تیمارستان، قدرت صدور اجازه ورود و خروج بیماران در تیمارستان را یافت و توانست فیضای درونی تیمارستان را به محیطی پزشکی مبدل سازد و این همه را نه به اتکای علم که بواسطه قابل اعتماد بودن اخلاقی کسب کند و به عبارتی «مداخله پزشک به حكم مهارت يا قدرت پزشكى وى كه احتمالاً حسب مجموعهاى از معارف عینی قابل تایید است، صورت نمی گیرد. انسان درمانگر (homo medicus) [ یعنی پرشک] در تیمارستان نه به عنوان دانشمند که به عنوان حکیم... و پشتوانهای حقوقي و اخلاقي... قدرت و سلطه دارد». (Foucault,1961:270) از طرف ديگر چون تیمارستان «ابزار همگونی اخلاقی و افشاگری اجتماعی... و مسئله، تحمیل اخلاقیاتی به شکل عمومی [بود]...» (Foucault,1961:259)؛ دیوانگان می بایست به مسئله سرپیچی خویش از ملاکهای اخلاقی عمومی بشریت پی برند و لذا با روشهای بازپروری و تغییر خودآگاهی و انضباط بندنی و روانسی مجدداً بنه وضعیت تأیید ملاکها و معیارهای اجتماعی بازگردند. کارآمدی و عقلانیت این روش تحت الشعاع اهمیت شخصیت پزشک (medical personage) قرار گرفت که تا مواضع فروید راجع به رابطه بیمار ـ پزشک پیش آمد؛ زیرا نظامهای شناخت انسان و دانشمندان مجری آنها نقشی اساسی در تکوین سیاختهای حبس و توقیف و سلطه در تمدن جدید ایفا کردند و بواسطه پزشک، دیوانگی به بیماری روخی مبدل و به عنوان موضوع پژوهش در حوزه امور پزشکی وارد و «با شأن تازهای که شخصیت پزشک به خود گرفته، معنای عمیق حبس و توقیف به کناری نهاده شد: پیدایش بیماری روانی با معنایی که اکنون یافته، ممکن گردید». (Foucault, 1961: 270) بسياري از ايسن شيوهها (اقرار و اعتراف اجباري و سازماننیافته) چونان پیامد تحول فراگیر روابط تاریخی قدرت وگفتمان، متوجه تكوين انسانها چونان فاعل شناسايي و برخبورد بنا أنبان بــه مــنزله مـوضوع

شناسایی و رابطه مجازات و نظارت و مراقبت بود و این تحولات اجتماعی م فرهنگی نه تنها در سطح نهادهای خاص که در سطح جهانبینی و فرد همچون جنون و عقل و علم نیز تعمیم یافت.

فوکو ضمن به ارث بردن نگرانی وبر از روند عقلانی شدن و عینی شدن چونان جریان عمده فرهنگ معاصر و مهم ترین مسئله زمانه، اما روش تحلیل براگماتیستی منسجمی عرضه داشت که نه نافی علم بل متوجه اهمیتش به هنوان جزء ضروری تفکر است. به نظر فوکو نمونه نظری وبر ابزاری است که ملاحظات تاریخی را با رجوع به گذشته فراهم آورده و پدیدههای پراکنده را به منظور تبیین درون الگوی معناداری جای می دهد. فوکو به تشخیص برنامههای أشكاري چون طرح جامعه سراسربين بنتام چونان برنامه عملي اصلاح علاقهمند است که نه پنهان و پوشیدهاند و نه مورخان اختراعش کردهاند تا سپس به توضیح و تبیینش بنشینند. مثلاً انضباط نه بیان نمونه نظری انسان تحت انضباط که عبارت از تعمیم و ارتباط تکنیکهایی است واکنشی به اهداف محدود و موردی مانند شاگردی در مدرسه و تشکیل لشکریان قادر به حمل سلاح. این برنامههای صریح و آشکار نه به لحاظ عدم تبعیت واقعیت از آرمان که به جهت وضعیت درون نهادها و وجود برنامههای مخالف و منازعات محلی و استراتیژیهای رقيب اما مستقيماً و كاملاً تحقق نيافتهاند. فوكو ميكوشد حتى الامكان در سطح امور باقی ماند و از رجوع به معانی آرمانی و نمونههای عام و جوهر پدیدهها بهرهیزد و به لحاظ توافق با وبر در برخورد تاریخی و نه متافیزیکی بیا مسئله عقل، پس از تحدید واژه عقلانی شدن در معنای ابزاری و نسیبی به تیماشای چگونگی تجسم اشکال عقلانی شدن درون کردارها یا نظامهای کردارها بنشیند. وبر با اعتقاد به تبدیل عقلانیت دامنگستر در دل بورکراسی و اندیشه محاسباتی به شیوه اصلی فهم واقعیت معاصر، در پی عرضه تعبیری عقلانی و عینی از چگونگی گسترش استیلای این نوع اندیشه بر کردارها و خودفهمی ما برآمد و دریافت حذف افسونزدایی از جهان چونان محصول تفکر محاسباتی بهای

سنگینی داشته است. او حتی معتقد بود نظریه پردازی خودش جزیی از همین تحول است؛ لیکن روش علمی وی نمی توانست این برداشتش را توجیه کند که هزینه عقلانیت، عظیمتر از سودآوری ممکن آن بوده است. تحلیل انضمامی و متعین کردارهای تاریخی خاص از این نگره در کانون نسبت حقیقت و قدرت متمرکز است تا نشانگر چگونگی کارکرد تاریخی عقلانیت باشد. فوکو ضمن عنایت به مسئله بی طرفی ارزشی وبر، پژوهشهای خود را بر عملکرد حقیقت در رژیمهای قدرت مدرن متمرکز ساخت.

ساختگرایان می کوشیدند فعالیت انسان را از طریق کشف علمی عناصر اساسی آن نظیر مفاهیم و کنشها و مجموع واژگان یا قواعد و قوانین ترکیبشان توضیح دهند. علیرغم تشخیص عناصر ساخت در تیمایز از نقششان در کیل مربوطه توسط ساختگرایی ذرهای (Atomistic structuralism)؛ اما ساختگرایی کلنگر یا تحلیلی ـ تاریخی (Holistic / Diachronic Structuralism) در تشابه بیشتر با دیدگاه فوکو مدعی بود عناصر محتمل هر ساخت، جدا از کل نظام اجزاء تعریف شده و عناصر بالفعل تابعي ازكل نظام تمايزاتي اندكه عناصر مزبور جزئي از آنها به شمار می آیند. روش ساختگرایی کلنگر شامل عملیات زیر است: « ۱. پدیده مورد مطالعه را چونان رابطه دو یا چند موضوع واقعی یا مفروض تعریف کنید. ٢. جدولي از كل روابط متحول ممكن ميان اين موضوعات ترسيم نماييد. ۳. این جدول را به عنوان موضوع کلی تحلیل در نظر بگیرید؛ زیرا تحلیل در این مرحله تنها می تواند ارتباطات ضروری را به دست دهد و پدیده تجربی مشاهده شده در آغاز تنها یک رابطه یا ترکیب ممکن در میان کثیری روابط و ترکیبات ممكن است و نظام كامل اين روابط و تركيبات مى بايست پيشاپيش ساخته شود». (Levi-Strauss, 1963: 16) بواسطه وابستگی کل روش به معیارهای جداسازی مفاهیم یا عناصر، کل موضوعات ممکن جدای از هر نظام یا مجموعهای خاص، تعریف و شناسایی شده و سپس نظام موضوعات خاص مورد نظر تعیین میکند کدام یک از موضوعات ممکن عملاً از عناصر نظام محسوب می شوند. مثلاً در

فرهنگ تغذیه، خام و پخته و گندیده به عنوان عناصری ممکن شناسایی شده و سپس هر نظام یا مجموعه بالفعلی تعیین میکند درونش چگونه این سه عنصر ممكن تفريد و تشخيص مي يابند؛ چنانكه ممكن است به صورت تقابل هاي دوتایی مانند خام در مقابل پخته و گندیده یا خام و گندیده در مقابل پخته دستهبندی شوند و یا هر یک از این سه عنصر جداگانه در نظر آیند. (Levi-Strauss, 1969) وقتى فوكو مى گويد هدف ساخت گرايى «تعريف عناصر متكرر همراه با اشكال تقابل و معيارهاى تعين بالفعل آنها است [كه] ...وضع قواعد ترکیب بندی، ترادف ها و قواعد تبدیل و تغییر شکل را ممکن می سازند» (Foucault, 1972: 201)؛ انواع ساختگرای کلی را در نظر دارد که در آن هر عنصر ممكن تابع سيستم است. از آنجاكه عناصر مورد نظر فوكو، احكام ياكنشهاي کلامی جدی هستند؛ در صورت پیروی از چنین روشی، مجموعه کنشهای كلامي جدى ممكن به صورتي مجزا از هر نظامي خاص تعريف يا مشخص شده و امر تعیین کنشهای کلامی جدی ممکن و بالقوه عملاً و بالفعل جدی را سه عهده هر سیستم خاص کنشهای کلامی میگذارد. فوکو دریافت عناصر یعنی احكاماش را علاوه بر تعين بالفعل از كيل سيستم مي توان به عنوان عناصر سیستمی خاص بازشناخت که درونش معنی میدهند. گرچه کنشهای کلامی از دید فوکو دارای نوعی محتوای اطلاعاتی یا معنای جمله هستند؛اما معنای پکسان کنش کلامی یعنی تعیین کنندگی شان برای شرایط صدق یکسان نه تنها به کلمات تعیینکننده محتوای اطلاعاتی، بل به متن و بستری بستگی دارد که درونش ظاهر می شوند. از دید معطوف به کنشهای کلامی روزمره، این متن و بستر پیش زمینه کردارهای روزمره است؛ اما از نظر معطوف به کنشهای کلامی جدی فوکو، هرکنش کلامی خاصی درون سیستم کنش های کلامی جدی دیگریا همان صورت بندی های گفتمانی، معنای جدی می یابد. تعین بالفعل حکم بسته **به ح**بوزه مبربوط بنه آن است و «در صبورت یکسیانی منحتوای اطبلاعاتی و کاربردهای احتمالی اش می توان گفت در هر مورد حکم یکسانی وجمود دارد».

(Foucault, 1972: 104) هویت حکم بستگی به استفادهاش داشته و «نه تنها هویت حکم را نمی توان یک بار و برای همیشه در رابطه با هویت جمله نبهاد؛ بل خودش نسبی است و بر حسب استفاده از حکم و شیوه کاربردش نوسان دارد». (Foucault, 1972: 104) فوکو مدعی است کل، تعیینکننده چیزی است که حتی ممکن است به عنوان عنصری ممکن به شمار آید و لذا زمینه زبان کل بنیادی تر از اجزاء و چیزی بیش از جمع اجزاء است؛ زیرا هیچ جزئی نیست مگر درون حوزهای که آن را تعین و تفرد می بخشد. همچنانکه نمی توان هنگام توصیف کنشهای کلامی جدی، عناصر ممکن را از سیستم عناصر بالفعل تجرید کرد؛ ارائه فهرست انتزاعی کل تنوعات و اشکال ممکن احکام ناممکن است و تنها می توان قواعد خاص تغییر و تبدیل شکل را توصیف کرد.

ساختگرایی و خصوصاً زبانشناسی ساختی اندیشمندانی نظیر بارت و لکان از حیت تأکید بر تحلیل نظامهای خویشاوندی و ادبیات و اسطوره با ظاهر ضدانسانگرایانه و ضدسوژه باور خویش، اما عهدهدار رویکرد ساختی به پدیدههای اجتماعی فرهنگی بودند و لذا فوکو علیرغم خارج کردن مفاهیم معنا و سوبژکتیویته از کانون توجه و عرصه تحلیل، اولویت و ارجحیت برساختن مسدل صوری و قساعدهمند از رفتار انسان را فرو نمیگذارد. فوکو برای جانشینسازی تحلیل ساختی بجای تفسیر، روش دیگری میجوید که مترصد معنای عمیقتر و حقیقت اساسی تر گفتمانها از طریق افزودن گفتمان دیگری می نوان دیگری می توان از طریق در پی اثبات آن است که گفتمان و کردار و تجربه پنرشکی را می توان از طریق دیگری چون نشان دادن ساخت منظمشان قابل فهم ساخت. همی توان از طریق دیگری جون نشان دادن ساخت منظمشان قابل فهم ساخت. طی سالیانی محدود سر و کار نداریم. پیدایش تجربه پنرشکی بالینی چونان شکلی از دانش مستلزم تجدید سازمان حوزه بیمارستان، عرضه تعریف جدیدی از جایگاه شخص بیمار در جامعه و برقراری رابطه خاصی میان مساعدت عمومی و تجربه پزشکی یا یاریگری و دانش بود؛ بیمار میبایست در فضایی عمومی و تجربه پزشکی یا یاریگری و دانش بود؛ بیمار میبایست در فضایی

جمعی و همگون درافکنده شود... همین ساخت که درونش، فضا و زبان و مرگ تشخص می یابند و به عنوان روش تشریحی درمانی شناخته شده، شرایسط تاریخی علم طبی را تشکیل می دهد که به عنوان مقوله ای مثبت و عینی پذیرفته شده است». (Foucault, 1975: 196) این روش نشان می دهد جایگزینی ساخت مدرن هانش یزشکی با ساخت طب کلاسیک، مقارن تغییر شکل دستور زبان و نه محتوای معانی بود. «اشکال درد از طریق بهرهگیری از منجموعه معارفی بی طرفانه از نظر ناپدید نمی شوند؛ بل به شیوه جدیدی در فضای برخورد بدنها و چشمها توزیع می گردند. آنچه دگرگون شده، صورتبندی صامتی است که یشتوانه زبان را تشکیل می دهد». (Foucault, 1975: XI) فوکو از مطالعه کردارهای اجتماعي جهت كشف معنا وكنترل تجربه عميق ذهني و عمومي جنون دست کشید و به بررسی کردارهایی پرداخت که انسانها وفق آنها خود را چونان ابژه در ناب ترین معنا می انگارند. وی به جای مشاهده گفتمان و کردارهای انتظام بخش عمیق ترین و دیریاب ترین عرصه های تجربه انسانی، به تحلیل بىدن چمونان جسمی در پیش چشم پزشک توجه کرد که جسمانیت شی گونه آن جایی برای جستجوی معنایی نهفته باقی نمینهد. «بی شک یکی از واقعیات تعیینکننده فرهنگ ما این واقعیت خواهد بود که نخستین گفتمان علمی آن درباره فبرد می بایست از این مرحله مرگ بگذرد. انسان غربی می توانست خود را در چشم خویش به عنوان موضوع علم در آورد .... تنها از مدخل ورود به این مرحله یعنی حذف خودش از تجربه ناعقلي، روانشناسي پديد آمد... از ادغام مرگ در انديشه پرشکی، علم طبی زاد که به عنوان علم فرد ظاهر می شود». (Foucault, 1975: 197) كوشش فوكو دركشف ساخت صامت پشتوانه كردارها و گفتمان و تجربه اداركي با روش نگاه خیره (The Gaze) و فعال شناسایی و موضوعاتش، اما با دیدن فرق دارد؛ زیرا «در پایان قرن هجدهم... دیدن عبارت است از وانهادن عظیم ترین ابهام و تیرگی مادی تجربه به خود تجربه ابهام و غلظت اشیاء فروبسته در خود، قدرتهایی برای حقیقتگویی دارند که آن را مدیون روشنایی نیستند».

(Foucault, 1975: XIII) گرچه او «نمی توانست... از توسل مکرر به تبحلیل ساختی بیرهیزد» (Foucault, 1972: 16)؛ اما بنجای جستجوی ساختهای بیرزمان و «ساختهای عمیق» (Foucault, 1975: 90)، شرایط امکان... تاریخی را در نظر داشت». (Foucault, 1975: XIX)

به نظر ویتگنشتاین موضوعات مختلف را با تشخیص خصلت یا فهرستی از خصال ذاتی آنها طبقه بندی نمی کنیم؛ بل «شبکه پیچیدهای از شباهاتی می بینیم که با هم تداخل و تقاطع دارند: این شباهات گاه کلی و گاه در جزئیاتند». (Wittgenstein, 1953: 32) در این صورت «مفاهیم همانند رشته هایی مرکب از الیافند. قوت یک رشته نه ناشی از تداوم یکی از الیاف در سراسر آن رشته که به تداخل الیاف بسیار بستگی دارد. لذا این شباهت خانوادگی را به جای ارائه تعریف، از طریق گزینش مثالی روشن و سازماندهی موارد دیگر به طور کمابیش مشابه با استفاده از مثال برگزیده به دست می آوریم». (Wittgenstein, 1953: 49) از دید متفكراني مانند ويتكنشتاين كردارهاي غيرگفتماني بايه كردارهاي مواجهه با جهان اشیاء و سخن گفتن دربارهشان هستند. ویتگنشتاین که بدواً منبع فهم پذیری و رفتار معنادار را به شکل مشترکی از حیات متشخص و متعین توسط زبان نسبت می داد؛ نهایتاً با تسری تعبیر رفستار معنی دار بسه کسودکان و پستانداران معتقد شد منظور او چیزی اساسی تر از زبان بوده که زبان خود از درونش برخاسته و لذا میگویدگفتار ما معنی خود را از بقیه کردارهای میا میگیرد. این سراغاز توجه فوکو به ساختهای غیرگفتمانی زاینده ساختهای گفتمانی بود.

سیرل علیرغم رأی اولیه مبنی بر استقلال و قاعده مندی رفتار زبانی، اما بعداً عقیده یافت گفته ها و سخنان، شرایط صدق را در زمینه ای از کردارهای غیرزبانی تعیین میکنند. کردارهای اجتماعی نه عوامل حصر بیشتر مجموعه پسیشاپیش محصور احکام قابل قبول قبلی که موجد عمل و گفتمان حاکم بر آنهایند و محتوایی جدی به گفتمان می بخشند. در این دید تأویلی، قواعد کردار گفتمانی

علیرغم تأثیر و نفوذ اما طبق فهم اهداف کارکردی کردارهای گفتمانی خاص در فعالیتهای روزمره معنی دار انسان ها قابل فهم و توضیح می شوند. او استدلال می کند ملاحظات علمی، تعیین کننده جدی گرفته شدن استراتری های نظری هستند؛ اما فوکو در بررسی رابطه کردارهای غیرگفتمانی و گفتمانی به تشکیل و استراتزيهاي وحدت صورتبنديهاي گفتماني چونان حافظ فعاليت مزبور برداخته تا بسط خصلت و نقش استراتزیها مبین مسئله نقش و نفوذ نسبی کردارهای گفتمانی در مقابل کردارهای غیرگفتمانی شود. سیرل استدلال می کرد فعالیتها در بستر و زمینه کردارها معنی میدهند و این افق معنای مشترک را نمی توان نمایش داد یا عینیت بخشید. چنین تعبیری «پیوسته خود را... در نوعی هستى شناسى امر ناانديشيده حل مىكندكه فىنفسه اولويت من انديشنده را منتفی می سازد». (Foucault, 1973:326) فوکو پیش زمینه گفتمان جدی را فیضایی متعین به وسیله قواعد گفتمانی تلقی کرد؛ چنانکه علوم انسانی از اینکه، «خود را در وضعی می یابند که شرط حقیقی امکانشان را به عنوان موضوع خود تلقی مىكنند. لذا أنها همواره وفق نبوعي تبحرك استعلايي زنيده و برانگيخته می شوند... و از آنچه در معرض نمایش قرار می گیرد به آنچه نمایش را ممکن مي سازد وليكن در عين حال نسمايش است، بسر مسي روند». (Foucault, 1973: 364) تحلیل قواعد و هنجارهای خارج از دسترس سخنگویان طبق آنها، نوعی علم انسانی نهایی شده یا به نهایت منطقی خود رسیده است؛ زیرا در علوم انسانی نظام ناآگاه معانی توسط آگاهی بازیابی می شود. «می گوییم... علم انسانی وجود دارد، نه آنجاکه انسان مورد سؤال است؛ بل آنجاکه تحلیلی... از هنجارها و قواعد وکلیتهای معنی بخش و آشکارکننده شروط صور و موضوعات آن بر آگاهی در كار است». (Foucault, 1973: 364) همين بازيابي و اعاده امر ناانديشيده بـه وسيله اللایشه به بازیابی و اعاده نظام غیرآگاهانه قواعد به صورت نظریهای آشکار تبدیل می شود تا فوکو با جایگزینی نظامهای پراکندگی و قواعد تغییر شکل به جای کلیات معنابخش و قواعد استعلایی، در پی شرایط وجود صور و محتوای

گفتمان جدی و نه شرایط صور و محتوای آگاهی بگردد. اگر همه از موضعی بیرونی و عمودینگر نسبت به گفتمان جدی سخن میگفتند، سخن گفتن از چنان موضعی دیگر معنی نمی داد یا استغراق ناگزیر در کردارهای روزمره و عصرینه و در عین حال درون و بیرون گفتمان جدی دوران، ناظر به عرضه نظریهای اخلاقی نیست. پایبندی به اعتقادات عصرینه نافی بی طرفی ناظر کل كنشهاى كلامى جدى نيست و حذف و تعليق مسئله حقيقت و معناى گفتارها و احكام جدى متمايز از توهمات سخنگويان جدى، اظهارنظر در باب اينكه كدام موضوعات اجتماعی باید جدی گرفته شوند یا اقدامات ممکن در خصوص آنها را ناممکن می سازند. مطالعه بی طرفانه آثار و پیکرههای صامت وارد مباحثات جاری پیرامون آنها نمی شود؛ زیرا این پیکرهها و منازعات سازنده و منبعث از آنها، نتیجه این توهم ناگزیرند که مسائلی می توانند وجود داشته باشند که ارزش بحث و گفتگو دارند تا دفع شان کرد. «نقش گفتمان جهل زدایی و کشف لحظه تولد در اعماق چیزهای گفته شده و مکان سکونت چیزها نبوده اس هدف ایس نیست که به یادآوری اصل و یا تذکار حقیقت بپردازد». ( Foucault, 1972: 205) گفتمان فوكو از جستجوى منبعى معنى دار براى انسان جهت بازيابي و دريافت تحقق تاریخ پراکنده خودش خودداری میکند و در پی اصل مولد تاریخ و در عین حال دائماً گریزان از تحلیل تاریخی با عقبنشینی به گذشته و پرواز به آینده نیست؛ بلكه از انكار اهميت هستى شناسانه گفتمان بالفعل علوم انسان در اشكال تصور تاریخ چونان اجرا و تحقق مضامین کلمهای اصلی به منزله منبع غیرقابل حصول و تشخیص واضح تاریخ و اعتقاد به واقعیتی غیرزبانی می پرهیزد. نبود معنای عمیق و اصل پنهانی در تاریخ یا خارج از آن مبین غیرتاریخی بودن این گفتمان است؛ زیرا معنای جدی ندارد و هیچگونه ادعای حقیقتی جدی عنوان نمیکند. این گفتمان، گفتمان زندگی نیست و زمانش زمان کسانی نیست که در تاریخ زندگی میکنند و پیشرفتها و کشمکشها و افول آن را جدی میگیرند. فوکو درگیر عصر خویش است و سخنش به موجب حوزههای تاریخی تعیینکننده

گفتمانهای روزمره و جدیاش پراکنده شده است. زبان ظاهراً فیاقد تیاریخ او چونان مجموعه واژگان فنی شفاهی عرضه می شود که دقیقاً برای توضیح پدیده مورد نظر وضع شده است. این گفتمان توجیه خود را در تعبیری از بارآوری و تولیدکنندگی گفتمان می یابد که پیش از تاریخ پا گرفته و در پایان تاریخ هم دوباره رونق خواهد يافت. چون ايان دانش داراي زباني فني غيرتاريخي می تواند به دلیل بیرون بودگی از تاریخ، تاریخ را وارسد و بدان نظم بخشد؛ فوکو در پی نشان دادن حدود مشروعیت و مقبولیت دعاوی معرفتی کردارهای گفتمانی محدود بود تا تصویر کلی روشنی از این کردارها به عنوان علومی موضوع معرفت ( science-objects) عرضه دارد و این تصویر را از چشماندازی فارغ از نفوذ آن دعاوی معرفتی به دست دهد. از این حیث گفتمان جدی تابع قواعدی است مورد كشف و توصيفاش كه توليد و ايجاد موضوعات، فاعلها و غيره را تعیین میکنند. مشارکت در عرضه نظریهای عام درباره نحوه تولید موضوعات و فاعلان، گفتمان فوكو را با اجتناب از دعاوى حقیقت یا جدیت از بررسي مسائل برآمده از این نظریه کلی معاف می دارد. لذا علم انسانی فرامدرن معهود، علاوه بر ابتلا به بی ثباتی های ذاتی اندیشه مدرن، نشان می دهد گفتمان عمودنگر نه مستقل که نسبت به زمان خویش تبیین می شود. هر چند نمایش دهنده در نمایش موجودات عصر کلاسیک در تصویر کلی جمعی بسته روی صفحهای معین هنوز ظاهر نشده بود؛ اما مكان مقرر ظهورش به عنوان انسان چونان موضوعي دشوار و فاعل حاكم و مسلط بركل شناخت ممكن، پيشاپيش در انتظارش بود و پس از پیدایش عصر انسان، ناظر محقق همزمان درگیر و گسیخته از نظامهای گفتمانی مورد مطالعهاش شد. در این مراحل پیشااندیشه مدرن، نظریههای مختلف درباره انسانها نظری پایدار درباره امکان گفتمان مستقل خود آنها و اشکال محقق و متعین گفتمانی برای برقراری گفتمان ممکنسازشان نداشتند. این نظریههای معطوف به انسان لزوماً به شکست انجامید؛ زیرا کوشش برای دریافت تصویر کلی مستلزم این است که چنین نظریههایی به شرایطی عینیت بخشند که

عینیت بخشی را ممکن می سازند. هر کوشش فکری و نظریه ای برای توضیح و تبیین اندیشه مدرن به اقتضای پرهیز از عرضه گفتمان دیگری که جهان را به عنوان تصویری فرض می کند و خود را در آن تصویر درگیر نمی داند، نمی تواند نظریه کلی و بی طرفانه نمایش و بنیاد استعلایی و یا تولید گفتمان باشد؛ بلکه باید بتواند از درون زبان و تاریخ توضیح دهد چرا این سه شیوه تصویر جهان، پدیدار و روشنگر علوم انسان شدند. فوکو در بررسی این امکان که شاید روش او همان دانش با ثبات و مستقل از کار در نیاید، یادآور می شود در ایس صورت مسائل و ابزارهای عرضه شده اش ممکن است بعدها در جا و به شیوه دیگری در سطحی بالاتر یا با بهره گیری از سایر روش مورد ملاحظه مجدد قرار گیرند.

رد تعبیر کارگزار از معنای کنشهایش اما فوکو را به پذیرش روش تأویل معطوف به بدگمانی ریکور نمی کشاند که مدعی است کارگزاران به معنای گفتار و کردارهای خود دسترسی مستقیم ندارند و فهم روزمره ما از امور، سطحی و مخدوش است یا واقعیت امور را به انگیزه خاصی میکاهد. فرض روشی وجود استمراری ماهوی میان معنای روزمره و نوع عمیقتر معنای سرپوش نهاده شده توسط نگرش روزمره بدان معنا است که بواسطه بروز کژتابی در سطح معنای روزمره از سوی معنای عمیق تر می توان از روی این خدشه به آن حقیقت محرک رسید. علیرغم راهگشائی برخی تجربیات خاص مثل آسیبهای عاطفی ـروانی يا اضطراب هستي شناسانه، اميا چون معناي عميق برانگيزنده خيدشهها و کژنابی ها است؛ کارگزار هنگام اجبار از سوی مرجع قدرت در مواجهه با چنین معنایی بدان رسیده و از بیرون تجربهاش میکند. آخرین مرجع قدرت هم خود كارگزار است؛ زيرا شناسايي او حقيقت تعبير عميق را برقرار مي سازد و وي با بازشناسی این حقیقت، حقیقی یا آزاد می شود. فوکو تأکید می کرد کارگزاران کنش کلامی جدی دقیقاً معنای گفتار خود را به یکی از معانی آشکار معنی دانسته و برخی رفتارهای سطحی را می توان به عنوان کرنمایی معانی مورد دریافت کنشگر فهمید که وی آنها را بنا به انگیزهای نادیده می انگارد. ایراد اصلی فوکو به

نظریه ریکور این است که چنین رازهای احتمالاً مورد مواجهه کنشگر از طریق اعمال اجبار را نمی توان معنای حقیقی و عمیق رفتار سطحی او پنداشت؛ بسل معنای عمیق تر هادی کنشگر به سوی کشف آن توسط مرجع قدرت است که معنای مهم تر مستقیماً دور از دسترسش را پنهان می سازد.

مارکس در پی تأویل وجود تضاد منافع و قدرت در زیر ظواهر سطحی ریختارهای اجتماعی بود و تأویل تلقی بورژوایی از تبولید را به تفکیک کارفرمایان و کارگران و خودش چونان محقق این وضعیت مد نظر داشت. به نظر فوکو علیرغم دریافت استثمار در قرن ۱۹ میلادی پس از طرح آراء مارکس، اما مسئله قدرت عمدتاً مغفول ماند و به عبارتی «مسئله قدرت همچنان راز و معمای کاملی بود چه کسی قدرت را اعمال میکند؟ و در کدام حوزه؟. ما اکنون با اطمینان معقولی میدانیم چه کسی دیگران را استثمار میکند و چه کسی نفع می برد و چه کسانی متضرر می شوند... اما در مورد قدرت... باید... درباره حد و میرزهای تحمیلی به کاربست قدرت بایگاههای مبنایی عملکرد قدرت و دامنه تأثیر و نفوذش بر جوانب غالباً بی اهمیت سلسله مراتب و صور کنترل و نظارت و ممنزعیت و محدودیت تحقیق کنیم. هر جا قدرت باشد؛ اعمال هم خواهد شد. به بیان دقیق، هیچکس حق و امتیاز رسمی قدرت را در اختیار ندارد؛ ولی باز هم قدرت همیشه در جهت خاصی اعمال می شود که بعضی در یک سمت و باز هم قدرت همیشه در جهت خاصی اعمال می شود که بعضی در یک سمت و برخی هم در سمت دیگر آنند». (Bouchard, 1977: 213)

بسه نسظر آدورنو نسمی توان تعبیری کساملاً عینی از کردارهسای فرهنگی پیش زمینهای و اولیهای عرضه داشت که نفس پیدایش نظریه را ممکن می سازند و لذا مجبور نیستیم در تحلیلهای خود روند عینی سازی علم را پیش بسریم و بدان کمک کنیم. از آنجا که انسان همواره پیشاپیش در موقعیت تاریخی خاصی قرار دارد؛ لذا تعبیر ما از اهمیت و معنای کردارهای فرهنگی خودمان نه خالی از داوری ارزشی که همواره متضمن تعبیر و نظری است. فاعل شناسایی نه خارج از متن بل محصول کردارهایی تاریخی است که در پی تحلیل معرفتی آنها است.

فوکو بر این سیاق تأکید میکند پیشزمینه تاریخی کردارها بعنی کردارهای امکانی علم اجتماعی عینی، بوسیله نظریه عینی فارغ از متن و ارزشگذاری قابل مطالعه نیستند و بلکه آن کردارها خود، پژوهشگر را تولید میکنند و عرضه تعبیری از پژوهشگر و جهاناش را لازم می آورند.

آلتوسر با هدف رهایی مارکسیسم از استالینیسم و اومانیسم یا ترور و سوژه، تأثیری بی بدیل بر آراء فوکو نهاد. از این لحاظ فوکو رویدادها را وفق چندین فرایند و عامل و نه طبق عامل تعیینکننده غایی و منفردی چون اقتصاد تحلیل و تبیین می نماید. تحلیل های فوکو متوجه رویدادهای محلی یا خاص و تبیینهای چندعلی و چندفرایندی و نه فرایندهای جهان شمول بوده تا از ایس طریق در بازیابی و نجات معرفت در بند و نه برساختن دستگاهی از نظریه نظام آفرین قوی دست گردد.

## ٣-٢- خاستگاه اجتماعی

به باور فوکو در قرن ۱۸ میلادی چونان نقطه عطف مطالعه انسانها، همزمان آدمیان فاعل و مفعول شناسایی خود تلقی شدند؛ چنانکه مثلاً انسان از نظرکانت موجود بی همتایی گردید کاملاً درگیر در طبیعت (جسم) و جامعه (روابیط تاریخی و اقتصادی و سیاسی) و زبان (یادگیری و کاربرد زبان مادری) و مترصد بنیادی مرصوص در فعالیت معنی بخش و سامان ساز خود برای تنمام این درگیری ها. فوکو به برآوردن انتظاراتی پرداخت که پدیدار شناسی و ساختگرایی و هرمنو تیک در نگاه به نسبت انسان و دانش برانگیختند و نتوانستند از آن در روش مطالعه انسان و بازشناسی وضع فعلی جامعه بشری سود جویند. بینش روش مطالعه انسان و بازشناسی وضع فعلی جامعه بشری سود جویند. بینش ناخرسندی از جامعه مدرن را نیز باز نماید.

فوکو مانند سایر متفکران فرانسوی که تلقی شان از تجدید ساخت ناگهانی و اساسی جامعه مصادف با انقلاب فرانسه بود، انتظار داشت این ساخت به شیوه گسسته و منقطع در برخی برهههای حساس دستخوش تحول شود؛ چنانکه مثلاً مرز تاریخی حذف ناپذیری میان عصر کلاسیک و مدرن انسان کشیده شده است. فوكو به جای كاوش حقیقتی ژرف در ورای تجربه، در یی اثبات ایس بود كه «اشكال معرفت و زبان... تابع قواعد عميقاً يكسانند». (Foucault,1975:198) ايسن قواعد چونان ساخت زیربنایی نظریات و گفتمانها و کبردارها و حساسیت عصرینه، فهمی علمی از معنای انسان بودن به دست می دهند و لذا تفسیر، زمینه پابی هستی شناسانه عمیق نهفته در گفتمان و تلاش برای تجدید و احیای معنای از دست رفته هر دانشی است که در عصر دیگری جدی گرفته می شد. فاصله گیری از حقیقت و معنی و بل کل گفتمان و معرفت و بنویژه معرفت خودمان نشان می دهد مثلاً نظرات طبی قدیم از منظر مبتنی بر ادراک دقیق و توصیف بی طرفانه چشمانداز پزشکی مدرن، نه تنها نادرست که غیرقابل فهمند. وقتی زبان و عملکرد شاخهای از دانش مربوط به عصری دیگر را چونان موضوعات صرفاً بی معنا تلقی کنیم، به سطحی از توصیف میرسیم که نشانگر برخورداری امر فهمناپذیر از نظم و انتظامی درونی است و نظرورزان هر عصر ناخودآگاه تحت سيطره «قواعد شناخت ساختي دقيقي» (Foucault, 1975: 90) عمل میکنند. پس از حوادث ماه مه ۱۹۶۸ میلادی اما علایق فوکو با فاصله گیری از مسئله گفتمان، به قدرت نزدیک شد و مسئله رژیم گفتمانی و تأثیر قدرت بسر حوزه و عملکرد بیانی را در تمایز از نظام و صورت نظری یا چیزی شبیه پارادایم پیش کشید.

فوکو اخلاق در عصر انسان را در نقطه التقای شدرایسط اجسماعی خدویش، اگاهی فزاینده نسبت به نیروهای مبهمی میداند که در جامعه (رای مدارگس و هابرماس) یا ناخودآگاه (نظر فروید و مرلوپونتی) انگیزه عمل اند. «تفکر، عمل آگاهی، توضیح گنگی و سکوت، زبان کاربردی در مورد امرگنگ و مبهم، روشن ساختن عنصر ظلمت گسلنده انسان از خودش، احیای مجدد امر بی حرکت دهمه اینها و تنها اینهایند که محتوا و شکل حوزه اخلاقی را تشکیل دادهاند».

(Foucault, 1973: 328) همچنان که مارکی دو ساد و نیچه دریافتهاند اندیشه، «عمل مخاطره آمیزی است، (Foucault, 1973: 328)؛ زیرا بواسطه فعال بودن به نوعی عمل سیاسی بدل می شود و برخلاف تصور سوژهباوران، نوید رهایی می دهد و لذا با فرض نیروهای تاریک نهفته در ناخودآگاه و یا موضوعات آشکار مورد تنفکر آگاهانه چونان منابع متصور انگیزش عمل، محتاج وضوح نظری سرچشمههای اعمال خود مي شويم.مع هذا ارزشهاي عينيت يافته حاصله تبديل به موضوعاتي می شوند قابل انتخاب و رد دلخواه و بدینسان آن قدرت برانگیختن ما را از دست می دهند. چنانکه سارتر دریافت هرکس بواسطه دستیابی به وضوح کامل درباره خود و جامعه، گزینشگر و مختار حاکمی خواهد بود فاقد دلیل برای انتخاب؛ زيرا ما يا موضوعاتي هستيم برانگيخته عوامل اجباركننده مبهم يا فاعل شناسایی شفافی هستیم که اصلاً نمی توانیم عمل کنیم و لذا «از دیدگاه اندیشه مدرن، هیچ اخلاقی ممکن نیست». (Foucault, 1973: 328) مىع هذا كوشش بىراى بازیافت این پیشزمینه به سرخوردگی میانجامد: اولاً توضیح پسیشزمینه بمه عنوان مجموعه بی انتهای عقاید معنادار در مقایسه با پسش زمینه دیگر مشل کوشش برای تلقی انسان همچون «سیستم پردازش اطلاعات... اما کاری است که در بهترین شکل به یکنواختی مسافرتی می ماند بدون احتمال پایان و امیدی محتمل در آن». (Foucault, 1973: 314) ثانياً حتى عليرغم توضيح و نامايش و عینیت بخشی پیش زمینه، غلبه بر تقید و تعصب غالباً بمه معنی پایان عمل معنى دار تا حد ياسى نيهيليستى است؛ چنانكه در زمينه عقبنشيني و بازگشت اصل اما «اینک به کوششی برای تصور اصلی دائماً فرّار و گریزان برای رسیدن به جایی که هستی انسان همواره در رابطه محفوظ با خود انسان در غربت و فاصله تشكيل دهندهاش قرار دارد، مي رسيم». ( Foucault, 1973: 326) ثالثاً دوگانگي مفهو مي برآمده از تحلیل تناهی در شیوه بودن انسان و علوم انسان وقتی پدید می آید که زبان شفافیتاش را از دست دهد و تماس با سرا غاز و اصلش راگم کند؛ در حالی که منشاء و اصل زبان نه رونوشت صرف صداهای طبیعی، بل مسئلهای واقعاً

تاریخی است و لذا علیرغم عقبنشینی سرآغاز و خاستگاه پیوشیده زیان در مقابل پژوهشهای تجربی به درون گذشته، اما «همواره در متن پیشزمینه قبلاً آغازیدهای است که انسان می تواند درباره آنچه ممکن است به عنوان اصل و منشاء برای او عمل کند، تفکر نماید». (Foucault, 1973: 330) از آنجا که وی کشف مىكند همواره پيشاپيش در جهان و زبان و جامعه و طبيعت بوده؛ «انسان از اصل و منشائي كه ممكن بود او را با وجود خودش همعصر و همزمان سازد، گسيخته شده است: در میان همه اشیاء و اموری که در زمان زاده شده و بی شک در زمان هم می میرند، انسان به صورتی گسیخته از اصل و منشاء، پیشاپیش موجود است». (Foucault, 1973: 332) زبان همچنین به چگونگی امکان غلبه بر عقبنشینی اصل و منشاء اشارت دارد و انسان نمی تواند برای شرح عینی چگونگی آغاز زبان و عملکردش به ورای زبان خود رود. با این حال چون وی زبان را به کــار می برد، پیشاپیش آن را می فهمد و انسان زبان مادری را فراگرفته و به کار می برد، «بدون آنکه آن را بشناسد و با این حال باید [زبان] به شیوهای شناخته شود؛ زیرا بواسطه همین زبان است که انسانها به عرصه ارتباط گام مینهند و خود را در شبكه از پيش ساخته فهم مي يابند». (Foucault, 1973: 331) روش تحليل محدوديت با تعميم انديشه امتناع شناخت عيني زبان به لحاظ تلقى همواره بيشاپيش آن چونان نوعی فن کسب معلومات، می کوشد کل تاریخ را با اثبات این نکته بازیابد كه انسان همواره تا حد سامانبخشي حتى الامكان حوادث و از جمله حوادث تاریخی فرهنگ از طریق کردارهای اجتماعیاش، همیشه پیشاپیش دارای تاریخی است. ضمناً نفس توانایی انسان به فهم خویش و اشیاء از طریق پروردن طرحها و اندیشه ها بر اساس پیش داده های موجود، ساختی سه لایه دارد منطبق **باگذش**ته و حال و آینده. بدین سان فن کسب معلومات انسان عرصهای زمیانی می گشاید که در آن زمان و تاریخ ممکن می شوند و «در او است که اشیاء (همان اشیاء معلق در اطرافش) سرآغاز خود را می بابند: انسان به جای آنکه گسستی باشد حادث در لحظهای از استمرار زمان، خود همان سراغازی است که از

درونش کلاً زمان بازسازی می شود، استمرار زمان جریان می یابد و اشیاء در لحظه مناسب و مقتضی، ظهور خود را اعلام میکنند». (332 :500 Foucault, 1973)

روایت دیدگاه فوکو با همه خودآگاهی و مستندات پیراستهاش آنگاه حظی وافر از حقیقت شفاف می برد که خاستگاهش را در کردارهای تاریخی سیازمان نیافته جست؛ زیرا همین کردارها، ساختهای گفتمانی رسمی و رایج عصرینه را ممكن ساخته و به آنها معنى بخشيده و در بسترى سياسي مينهند. فوكو بر اين بنیان معتقد است قدرت نه خاصیت یا دارایی طبقه مسلط و دولت و شاه که در حکم نوعی استراتژی است و آثار سلطه چونان ملازم قدرت نه از تسصاحب و كاربست قدرت بدست سوژه كه از مانورها و تاكتيكها و عملكردها نشات می گیرد. به علاوه رابطه قدرت نمه موجد اجمبار یا ممنوعیتی تحمیلی بر بی قدرتان که متراکم در این اجبارها و ممنوعیتها است و از مجرای آنها منتقل می شود. فوکو قدرت را به صورت وضعیت پیچیده استراتژیک و تنوع روابط انرژیکی می انگارد که همزمان نیتمند و غیرسوبژکتیو است و از این رو هر جا قدرت هست، مقاومت هم وجود دارد و بواسطه وابستگی قدرت به نـقاط مقاومت عدیده، کثرت مقاومتها را نمی توان به اردوگاه واحدی برای قیام یا شورش فروكاست. گرچه از منظر ليبراليسم قضايي متفكران فرانسوي عصر روشنگری، قدرت نوعی حق و دارایی کالاوار و قابل معامله و انتقال و واگذاری قراردادی به دیگری بود و مارکسیسم اقتصادگرا نیز قدرت را حسب کارکردش در حفظ روابط تولید و سلطه طبقاتی مفهوم پردازی مینمود؛ اما به نظر فوکو در مورد نخست با قدرتی سیاسی روبروئیم که مدل صوری آن در گردش اقتصادی كالاها قابل كشف است و در مورد دوم، علت وجودي تاريخي قدرت سياسي و اصل حاکم بر صور انضمامی و کارکرد این قدرت سیاسی در اقتصاد جای دارد. معهذا گرچه در رویکرد غیراقتصادی و چهارچوب سلطه ـ سرکوب، قدرت برای ویلیام رایش به معنای سرکوب است و برای نیچه متضمن رابطه نیروها است و روابط قدرت در این طرح بر اساس نبرد و نیرو و مکانیسمهای اعتمال

سرکوبگرانه قدرت مفهوم پردازی می شود؛ اما فوکو نشان می دهد رهیافت مبتنی پر نبرد و سرکوب در مطالعه قدرت برای دستیابی به فهم روابط قدرت مدرن بدان روی نارسا است که طرح سلطه سرکوب با تحویل مکانیسمها و آثار و عواقب قدرت به سرکوب، خصائص مثبت و مولد روابط قدرت چونان عناصر احتمالاً سازنده جوامع نوین را مغفول می نهد.

## ۲-۲- آثار برجای مانده

مهم ترین آثار فوکو شامل کتابهایی چون "جنون و تمدن: تاریخ دیوانگی در عصر عقل (Foucault, 1972)، "دیرینه شناسی دانش" (Foucault, 1961)، "نظم اشیاء: دیرینه شناسی علوم انسانی" (Foucault, 1973)، "تولد در مانگاه: دیرینه شناسی ادراک پزشکی (Foucault, 1975)، "انضباط و تنبیه: تولد زندان" (Foucault, 1980-90) و "تاریخ سکسوالیته" (Foucault, 1980-90) است.

## ٣-بينش

فوکو به لحاظ بینشی در پی کیفیت تبدیل آدمیان به سوژه های قدرت از طریق ابژه سازی معرفتی آنان است و لذا به تحلیل کیفیت حکومت انسان ها بر خود و دیگران وفق استقرار نظام های حقیقت می پردازد که با هدف تحلیل چگونگی نهادینه سازی همزمان قواعد و روش های انجام امور و نیز گفتمان های حقیقی ناظر بر دلایل و اصول مشروعه فعالیت ها توسط نظام عقلاتیت خاصی تحقق می بابد. تأمل در مناسبات گفتمان و قدرت، صور کنترلی را باز می نماید که نظیر واژه های ممنوع و تفکیک جنون و عقل یا خواست حقیقت، حاکم اجتماعی تولید گفتمانند.

# ۱-۳-قدرت و معرفت

فوکو مستعاقب تشخیص کشمکشها و رویاروییها و روابط قدرت گفتمانهای شرکتکنندگان در تعاملات اجتماعی، به مقایسه شکنجه و اعدام در ملاءعام در قرن ۱۸ میلادی و قواعد ناظر بر فعالیتهای روزانه دارالتادیب پاریس پرداخت تا امحای نمایش عمومی مجازات جسمانی و استقرار اصلاح زندانیان را در نظام کیفری توصیف کند. این دگرگونی چونان بازنمود تغییر هدف تنبیه و شکنجه و عذاب و مجازات از بدن به روح یا روان مجرم در مواردی چون محرومیت از ثروت و حقوق آزادی فردی؛ اما باز هم بدن را بواسطه حبس و اجبار به کار و محرومیت جنسی و اعمال مقررات کنترلی، آماج غیرمستقیم رژیم

کیفری ساخته و البته در این «تعویض مفعول و هدف عملیات کیفری» (Foucault, 1979: 16) از شدت درد و سنگدلی کاسته شد. با دگرگونی نظام کیفری در قرن ۱۹ میلادی، قضات نه جرائم که چیستی و بایستگی فرد را محاکمه میکردند و قضاوت به مقامات دیگری چون پزشک و مددکار اجتماعی هم اعطاگردید و حکم کیفری راهی برای اصلاح مجرم قلمداد شد. علیرغم تداوم تنبیه اما معالجه و درمان نیز مد نظر بود و لذا در این دوران نه شاهد افزایش روند نرمخویی مجازات که ناظر تغییر شکل مجازات و کاربست آن در مواردی چون ظهور عرصه تازهای از ابژه ها و نظام نوین حقیقت و قواعد جدید اجرای عدالت کیفری مبانی و توجیهات و قواعد قدرت مجازات و نیز درک چگونگی این فرایند بوده مبانی و توجیهات و قواعد قدرت مجازات و نیز درک چگونگی این فرایند بوده و نشان می دهد «شیوه خاصی از انقیاد توانسته انسانی پدید آورد ابژه معرفت برای گفتمانی با شان علمی». (Foucault, 1979: 23-4)

فوکو بدن را نه طبیعی که سازهای برآمده از التقای تاریخ با فرهنگ دید و آن را یکی از مؤلفههای اصلی عملکرد روابط قدرت انگاشت. پدیده بدن به عنوان ابژه معرفت و هدف اعمال قدرت در عرصه سیاسی، انباشته از روابط قدرتی است که نیروهایش را به اتکای تکنولوژی سیاسی، تسخیر و رام و مولد و لذا به لحاظ اقتصادی ـ سیاسی، مفید و سودآور میکند. تکنولوژی سیاسی مزبور مقوم «دانشی از بدن است که دقیقاً نه دانش عملکرد بدن، بل مقوم چیرگی و سلطه بر نیروهای بدن است که چیزی بیش از توانایی غلبه بر آنها می نماید». (Foucault, 1979: 26) چیون تکنولوژی سیاسی بدن با همه محاسبات و سازماندهیها و فنون پیونددهنده روابط قدرت و معرفت و بدن یا امکان استفاده برخی نهادها از آن و روشهایش اما قرارگاه نهادی مشخصی ندارد؛ لذا تحلیل فوکو از روابط قدرت و معرفت و بدن نه در سطح نهادهای اجتماعی که در پراکنش و توزیع تکنولوژیهای قدرت و مناسباتشان با پیدایش صور معرفت خصوصاً علوم انسانی معطوف به فرد ـ ابژه متمرکز شد. تأمل فوکو درباره

خصلت روابط قدرت مدرن با پرسش از چگونگی اعمال و نسبت قدرت و معرفت، آغاز و به سکسوالیته و چرخش کانون توجه و مطالعه سوژه و سوبژکتیویته در تمدن غرب از فنون سلطه به فنون ضمیر نفس انجامید. روابط تاریخی صور اعمال قدرت و وجوه معرفت بی صورتبندی یا تعمیم کلی و تنها به فرض پیوند لاینفک معرفت با شبکههای قدرت از این حیث به پرسش گرفته شدند تا بیان دارند «قدرت، معرفت را تولید میکند (و نه فقط با تشویق و ترغیب به تولید معرفت بل به لحاظ خدمت معرفت به قدرت یا باکاربست معرفت به لحاظ سودمندیاش)؛ قدرت و معرفت مستقیماً دال بر یکدیگرند؛ هیچ رابطه قدرتی نیست که حوزهای از معرفت همایند خود ایجاد نکند و هیچ معرفتی نیست که همزمان مستلزم و بانی روابط قدرت نباشد». و هیچ معرفی استقرار نفس این تمایزگذاری در حوزه سیاسی است.

مرجع چگونگی اعمال قدرت برای فوکو گفتمان حق چونان حد رسماً مشروع اعمال قدرت در غرب وسطایی و نیز آثار تولیدی و انتقالی توسط این قدرت تا حد بازتولید صور قدرت است. چون در هر جامعه روابط قدرتی وجود هارد که پیکره اجتماعی را تأسیس و در مبادی آن نافذ افتاده و استقرار و کارسازی شان با تولید و گردش گفتمان حقیقی همبستگی مستقیم دارد؛ لذا هستگاه قضایی غرب به ابتنای گفتمان حق بدواً خادم پیکربندی قدرت مطلقی بود که در مقام شاه جمع آمده و سپس در راستای وضع حدود و ثغور مشروعیت اعمال قدرت وی بسط یافت. در این موارد فنون و گفتمان حق به نامریی شدن اسلطه ذاتی قدرت جهت تجلی قدرت به صورت حقوق مشروع سلطنت و نیز اجبار قانونی اطاعت از آن یاری رساند. راههای عیانسازی روش مند روابط قدرت نامریی توسط گفتمان حق عبارت بودند از: تمرکز تحلیل قدرت بر فنون متجلی در نهادهای مادی و منطقهای و محلی و نه صور متمرکز و مشروع متجلی در نهادهای مادی و منطقهای و محلی و نه صور متمرکز و مشروع متبری توجه به عمل یا اِعمال قدرت و حوزه کاربرد و نتایجش و نه پرسش از

تملک یا قصد آگاهانه به منظور روشنگری شیوه گردش امور در سطح متداول انقیاد و فرایندهای مستمراً رامکننده بدنها و حاکم بر قیافه و ادا و رفتارها بجای توجه به انگیزش یا منافع گروهها و طبقات و افراد جهت انکشاف فرایندهای تكوين سوژهها به صورت محصول قدرتهای ابژهساز؛ تلقی قدرت نه چونان ثروت و مایملک فرد یا گروه یا طبقهای خاص که به منزله روابط در گردش پیکره اجتماعی و عامل به صورت زنجیره و اعمال از طریق سازماندهی شبکهای همگانی جهت دریافت برآمدن همزمان فرد و برخی ظرفیتها و استعدادهایش از قدرت و پیکربندی آن و به عبارتی تأمل در نقش قدرت برای ایجاد بعضی پیکرها و قیافهها و گفتمانها و امیال فردی بجای تلقی افراد به مثابه عاملان و كارگزاران و صاحبان قدرت يا مطيعان و تابعان و از خودبيگانگانش؛ تغيير نقطه عطف تحلیل اشاعه قدرت از سطح کلان نهادی مثل دولت تا سراسر نظم اجتماعی به تحلیل قدرت از سطح خرد جهت کشف تواریخ و فنون و تاکتیکهای خماص عملکرد آن و نیز تشریح تصاحب و استعمار و بسط مكانيسمهاى قدرت توسط صوركلي وجهاني ترسلطه تا دريافت بهصرفه شدن اقتصادی و سودمندی سیاسی مکانیسمهای خاص قدرت در برهههای بحرانی براي طبقه يا دولتي معين و بالاخره همراهي همواره مكانيسمهاي قدرت با تولید ابزارهای مؤثر تکوین و انباشت معرفت اعم از روشهای مشاهده و فنون ثبت و ضبط و رویههای پژوهش و کاوش و تجهیزات کنترل تا حد تکوین قرارگاه تشکیل و چرخش آن. بدین قرار قدرت موردنظر فوکو از نظریه قضایی ـ سیاسی قدرت حاکمیت و تحلیل دولت، دور و به فنون مادی قدرت و سلطه در شکل قدرت انضباطی نزدیک می شود تا مکانیسمهای نظام اعمال نظارت و پاییدن از طریق شبکه اجبارهای مادی بر بندنها و افنزایش مؤثر و كنترلشده فايده مندي بدنهاي منقاد وفق اصل حداقل هزينه ـ حداكثر فايده را در همایندی با تأسیس جمامعه مبتنی بر سرمایهداری صنعتی و نیز تکوین دستگاههای خاص معرفتی نظیر علوم انسانی عیان سازد.

## ۲-۳- تکنولوژی انضباطی

با انباشت روابط قدرت و معرفت در بدن آدمیان، تکنولوژی انتضباطی سیاست بواسطه ابژهسازی آنان اعمال می گردد تا ایشان از این راه به سوژهها (تبهكار، بزهكار، شهروند خوب) و ابژههای علوم انسانی مبدل شوند. جرقه تعلق مجازات و زندان به تکنولوژی سیاسی بدن نه با مطالعه تاریخ که بنا بمه شورشها و مقاومتهای زندانهای جهان در دهه ۷۰–۱۹۶۰ میلادی علیه اوضاع و شرایط، کارکنان و اعمال، طرز برخوردها و در مجموع تکنولوژیهای قدرت خاص اعمالی روی جسم و جان افراد در ذهن فوکو زده شد. چرخش كانون تأكيد در تاريخ كيفرى از بدن همچون مفعول مستقيم و بى واسطه اعمال قدرت مجازات به روح یا انسان ذی شعور قابل مفهوم پردازی وفق روان و سوبژکتیویته و شخصیت و آگاهی و فردیت، نشانگر تکوین تکنولوژی نـوین قدرت و انضباط و تولید واقعیت نوینی به نام فرد و معرفت نوینی نسبت به فرد از طریق کارسازی همین شکل نوین قدرت است. شکنجه و عذاب کیفری و اصلاح انسان دوستانه و حبس کیفری از عمده ترین روشهای تاریخی سازماندهی قدرت مجازاتند. شکسنجه و عـذاب خشــن و آیــینی و عــمومی و نمایشی چونان نخستین رویه و سازمان مجازات، به قوانین پادشاهی و اعمال قدرت ملوكانه مربوط مي شدكه در آن نقض قانون، بي حرمتي به خواست و اراده شاه قلمداد می گردید و اعاده و جبرانش به صورت مکافات بر بدن متخلف وارد می آمد و به عبارتی هر «مجازات جدی حاوی عنصری از شکنجه و عذاب می شد». (Foucault, 1979: 33) شکنجه و عذاب کیفری هم «نوع گنزند جسمانی و کیفیت و شدت و مدت درد را به سنگینی جرم، شخص مجرم و رتبه قربانیانش مربوط می ساخت». ( 34: Foucault, 1979) گرچه شکنجه در فرایند قضایی وسیلهای برای اقرار متهم در زمینه اتهاماتی بود که اسناد و مدارکش در تحقیق اولیه و در غیاب وی جمع آوری شده بود؛ اما اعتراف موید حقیقت تحقیق مکتوب و

محرمانه اولیه مینمود و مجرم با اعتراف به گناه در زیر شکنجه، به شکنجه و اتهام مشروعیت می داد و لذا در شکنجه های کیفری، روابط قدرت و حقیقت روی بدن مجرم نقش می بست. خصلت عمومی و آیینی شکنجه و اعدام کیفری، نمایشی از نیروی پادشاه به پاکرده و «پیش چشم همگان آشکار می شد تا همه، رابطه قدرت تفویض کننده نیرویش به قانون را ببینند». (Foucault, 1979: 50) گرچه هدف مجازات، عبرت همگان و آشكاري بي مكافات نماندن كوچكترين تخلف و برانگیختن و تشویق جـماعت بـه مشـارکت در اذیت و آزار مـجرم و همدستی نمادین با کین خواهی شاه بود؛ اما مردم کشانده شده به این نمایش می توانستند برای ابراز مقاومت یا مخالفت با قدرت کیفری در این وضعیت دست به طغیان زنند. لذاگاه از اجرای اعدام ممانعت به عمل می آمد و مجرمان محكوم آزاد گرديده و با اعمال فشار جماعت طرفدار مجرم بر جلادان و قضات، حکم عفو گرفته می شد. در قرن ۱۸ میلادی اما فرودستانی چون ولگردان و گدایان و تهیدستان و جیببران و مالخران بواسطه همدلی با مجرمان بینوا از برخی مجازاتهای کیفری حمایت نکرده و اعدام در ملاءعام بجای ایجاد رعب و وحشت اغلب با مقاومت و طغیان و آشوبهای اجتماعی همراه شده و لذا نمایش مجازات با بیم و خطراتی سیاسی توأم گردید. «احساس همدردی مردم با مكافات ديدگان هيچ جا بيش از مراسمي نبود كه اعمال بدون شفقت و بی محابایش به قصد نمایش کراهت و دهشت جرم و ابهت شکستناپذیر قدرت... به یا شده بود» ( Foucault, 1979: 63 ) مصلحان با نقد خشونت مفرط و تفرقه افکنانه روشهای کیفری و بی اثر دانستن اعدام در ملاءعام برای ممانعت از جرم و بلکه زمینه سازی آن برای آشفتگی اجتماعی، درصدد لغو قوانین افراطی مجازات و مرتبط با اعمال قدرت شاهانه بر آمدند. صور مطلوب مجازات مصلحان نه مترقی و انسانی و ملایم ترکه در ارتباط با اقتصاد نوین مجازات و کارسازی کارآمدتر مجازاتها و نهادینگی تجدید سازماندهی یا بازآرایی قدرت مجازات در راستای بهرهوری بالاتر و نظم و قاعدهمندی و ثبات بیشتر، بخشی از

«گرایش و روند عمومی به سمت عدالت کیفری ظریف تر و دقیق تر و الگومند تر و نظارت کیفری فشرده تر بر پیکره اجتماعی بود» (Foucault, 1979: 78) تا بدینسان «افزایش اثربخشی آن با کاهش هزینههای اقتصادی... و سیاسی قرین گردد». (Foucault, 1979: 80) جرم دیگر نه بی احترامی به جسم یا خواست شاه که تخلفی عليه جامعه و ميثاق اجتماعي پيونددهنده افرادش تلقى مى شد و لذا هدف مجازات بر جبران و ترميم تخلف عليه جامعه و نيز اعاده متخلف به آن تمركز یافت؛ زیرا اهمیت برقراری دقیق تناسب جرم و مجازات برای دفاع از جامعه بر ضرورت مداخله علني قـدرت عـليه جـرم جـهت پـيشگيري از تكـرار تـخلف مى چربيد. قاعده قدرت ترميمي جديد، همسنگي آسيب يا محروميت تحميلي مجازات به مجرم با عواید و فوائد جرم بود تا تنبیه چیزی بیش از تسرغیب به خودداری از ارتکاب جرم نباشد. تلازم اثربخشی مجازات با محرومیت مکنونش با بازنمود درد و نه تحمیل آن از طریق مجازات همایندی یافت و بازنمود مكافات و نه واقعیت مادی و جسمانیش بیشینه شد. به علاوه مجازاتها وفق تأثیر بر ذهن و روح مجرمین انتخاب می شدند تا «به لحاظ اقتصادی، مجازات ایدهآل... برای مجازات کننده، کمترین... و برای مجازات شونده، بالاترین هزینه را داشته باشد». ( Foucault, 1979: 95) لازمه این مهم قطعیت و صراحت فرایند قضایی و کیفری، تدوین روشن و نشر مکتوب قوانین جرایم و مجازات ها جمهت دسترس عمومی به آنها، حتمیت پیوند ارتکاب جرم با تعقیب قضایی و دستگیری و مجازات متخلفین و بالاخره جایگزینی پژوهش تجربی در این زمینه به جای نظام پیشین اخذ شواهد قضایی از تفتیش عقاید با شکنجه و اعتراف گیری و استفاده از بدن و نمایش عمومی برای بازتولید حقیقت بود. پس کارکردهای کیفری تابع «قواعد پیچیدهای [شدند]که در آن عناصر ناهمگون اثبات علمی و شواهد حسی و مبتنی بر عقل سلیم جهت رهنمونی قاضی به عقیدهای راسخ گرد آمدند». (Foucault, 1979: 98) همزمان فرایند کیفری از صافی چند گفتمان علمي گذشت تا تشخيص و طبقهبندي و مقولهبندي قانون شكني ها و

مجازاتها با توجه به شخص متخلف و خصائص شخصيتياش و نيز فردیت یابی حکم مجازات ممکن گردد. علاقه و توجه به متهم و سرشت و روش زندگی و گرایش و زندگی نامه وی به تدریج سبب شد «دانش روان شناسی در کار جزاء نقش احتجاجات قضایی را عهدهدار گردد». (Foucault, 1979: 99) بواسطه بسط و ترقی فردیتسازی در رویه کیفری، جرم همچون واقعیتی اثبات پذیر بر طبق نظام هنجارهای عمومی و مجرم همچون فردی قابل شناسایی بر طبق معیارهایی مشخص در نظر آمد. این عینی سازی ها اما تواریخ متفاوتی یافتند و مثلاً گرچه عینی سازی جرم پیوند مستقیم تری با تجدید سازماندهی قدرت مجازات داشت و سریع تر پیش رفت؛ لیکن عینی سازی مجرم منتظر حوزه معرفتی علوم انسانی جدید ماند. تالاقی این صور عینی سازی با تکوین كالبدشناسي سياسي نوين و سياست نوين بدن در ارتباط با پيدايش علوم انساني عینیت بخش رخ داد. حقوق دانان قرن ۱۸ میلادی فاقد تنصور امکان مجازات همشکل بوده و در غیاب حبس چونان یکی از صور مجازات و تنبیه، زندانی کردن را نشانگر یکی از صور مجازات خصوصاً مناسب برای نقض یا سوءاستفاده از آزادی (آدمدزدی، اغتشاش، خشونت) میدانستند. بسیاری از مصلحان هم کیفر زندان را علیرغم هزینهبری نمه مناسب جرم و مؤثر بر عبرتگیری مردم که بی فایده و مضر به حال جامعه و مشدد تبهکاری زندانیان مى ينداشتند.

اواخر قرن ۱۸ میلادی و اوایل قرن ۱۹ میلادی حبس کیفری به شکل اصلی مجازات بر مبنای الگوبرداری از زندانهای تنبیهی هلند و انگلستان و امریکا و نیز تلاقی آن با رشد دانش جدید افراد در باب انسان و اصلاحش از طریق تکنولوژی انضباطی قدرت در آمد. تکنولوژی نوظهور و سریعاً پیشرونده انضباطی قدرت در این قرون نه محدود به زندان که مشمول دیرها و صوامع و پادگانها و کارگاهها هم شد و تا تبدیل به ضوابط کلی سلطه پیش آمد. گرچه کلیت بدن در همه جوامع دستمایه اعمال قدرت بود؛ اما یکایک حرکات و

ظواهر و توانایی های آن با ظهور تکنولوژی های انضباطی مطمح نظر قدرت و خصوصاً کالبدشناسی سیاسی و انضباط قرار گرفت تا هدف به صرفه بـودن و بهرهوری و انسجام درونی حرکات، تأمین و اعمال قدرت ثابت و منظم بر فرایند فعالیتها ممکن گردد. انتضباط از این حیث تکنیک قندرتی است که وفق بكارگيري ابزارهايي چون نظارت سلسله مراتبي و قضاوت بهنجارساز و وارسي و معاینه ( Examination )، رویههایی برای تادیب یا رام کردن بدنها در سطوح فردی و جمعی در می افکند. نظارت سلسله مراتبی دال بر پیوستگی رویت پذیری و قدرت، القای برآمدن رژیم طراحی شده نظارت و مراقبت از قدرت و مربی شدن افراد در معرض ابزار جبری و قهری قدرت (دیده بانی ناظر بر رفتارهای منضبط و قابل اصلاح طبق طراحی هندسی فضا مکان) بود تا مشخص شود قدرت اعمالی از طریق نظارت سلسله مراتبی، دارایی یا دستگاه یا ماشین مولد قدرت و وازع افراد در حوزههای ماندگار و پایدار نیست. قضاوت بهنجارساز متضمن و جود مجازاتهای فراقضایی (Infra-penalty) ناظر بر انبوه رفتارهای پاییدنی در قالب نظارت سلسله مراتبی است که در بطن نظام انضباطی قیدرت نهفته و مجازات ناهمنوایی را نه به صرف تنبیه و جریمه که با تشویق و پاداش و امتیازدهی بر حسب توزیع و رتبهبندی مدرج پایگانها نیز پیش می برد؛ چنانکه از این نگره «در کارگاه و مدرسه و ارتش شدیداً مجموعه بی نقصی از خرده محازات های زمانی (تأخیر، غیبت، وقفه کاری)، شغلی (بی مبالاتی، سهلاانگاری، بی همتی)، رفتاری (بی ادبی، نافرمانی)، گفتاری (پرحرفی، كستاخي)، بدني (گرايشهاي نادرست، اداهاي نامربوط، بينظافتي) و سكسواليته (بي نزاكتي، بي حيايي) اعمال مي گردد». (Foucault, 1979: 178) وارسي و معاینه مرکب از فنون نظارت سلسله مراتبی و داوری بهنجارساز جهت تکوین نگاه خیره بهنجارساز به افراد وفق طبقهبندی شان بر حسب گردآوری پروندهها و اسناد و مدارک ثبتی و ایجاد پروندههای فردی (بایگانی) و قضاوت در باب آنان تا حد تبدیل میدان دید به قلمرو قدرت و مربی شدن قربانیان بی انتصباطش

علیرغم نامریی شدن آیین و تشریفات نمایشگر قدرت شاه است. با تبدیل فرد به معلول و ابژه توأمان قدرت و معرفت، نشانههای زایش علوم انسانی طالع شد؟ چنانکه از این حیث حصار انضباطی (Discipline-blockade) چونان نهادهای بسته و اعمال قدرت منفی و بازدارنده (انگاره سراسر بین بنتام برای نظارت نامحسوس) در مکانیسم انضباط چونان توزیع و انتشار رویههای انتضباطی به فراسوی مرزهای محصور نهادهای بسته (مراقبت و نظارت سلسله مراتبی در قالب ابلاغیه و بخشنامه تا حد منقادسازی فردی و راهاندازی آزمایشگاه معرفت و تجربه و تعلیم برای قدرت)، تکامل و غنا یافت. از اینرو توزیع و انتشار مکانیسمهای انضباطی در پیکر اجتماعی از رهگذر گسترش نهادهای انضباطی (بوركراسي، بيمارستان)، ظهور انتضباط مثبت و مولد (توليد كارگران و دانش آموزان مفید در کارخانه و مدرسه)، نفوذ مکانیسمهای انضباطی به فضاها و جمعیتهای غیرنهادینه (تبدیل درمانگاه و کلیسا و خیریه به بایگانی ناظر بر احوال مردمان) و سازماندهی رژیم پلیسی (کارگزار نسبتاً مستقل از دولت در پایش و گزارش و ثبت بی وقفه رفتار افراد کل جامعه) رخ می نماید؛ زیرا «انضباط نه نهاد یا دستگاهی خاص که نوعی قدرت و شیوه اعمال قدرت و حاوی مجموعه ابزارها، فنون، رویهها، سطوح کاربرد و آماج یا نوعی فیزیک یا کالبدشناسی قدرت و نوعی تکنولوژی است و امکان دارد برخی نهادهای تخصصی (ندامتگاه و کانون بازپروری) یا نهادهای بکارگیرندهاش چونان ابزار اصلی برای نیل به هدفی معین (مدارس، بیمارستانها) یا سازمانهای از پیش موجود و استفاده كننده از آن چونان ابزار تقويت يا سازماندهي دوباره مكانيسمهاي قدرت دروني شان، عهده دار انضباط شوند». (Foucault, 1979: 215) انضباط بانی مکانیسم قدرت خاص و نوعی کالبدشناسی سیاسی است که طی قرن ۱۸ میلادی، سازماندهی مجدد همه نهادها اعم از زندانها و بیمارستانها و مدارس و کارگاهها را تسهیل و موجب تبدیل آنها به دستگاههایی شد که از یک سو قدرت و معرفت در چهارچوبشان متقلابلاً مقوم یکدیگر گردند و بستره

تکوین شاخه های جدید دانش نظیر جرم شناسی و روان پزشکی و علوم تربیتی را بگسترند و از طرفی به اقتضای اداره جمعیت های بزرگ و متراکم و دگرگونی های فنی شیوه سوداگرانه تولید و ورود مخفیانه انضباط به ساخت های قضایی و سیاسی و علمی برای منقادسازی خرده فرهنگها و بدن ها و معارف ضدقانون و ضدسلطه و ضدجهان شمولی، تشکیل جامعه انضباطی را طلایه داری کنند و علیرغم همه مقاومت ها در برابر اعمال قدرت نظیر جنبش جوانان و زنان یا هیامدهای ناخواسته کنش نظیر شکست زندان در کاهش جرم اما انضباط را به ضابطه کلی سلطه مبدل سازند.

شالوده قضایی ـ اقتصادی و فنی ـ انضباطی زندان از آغاز قرن ۱۹ میلادی رمینه ساز محاسبه زمان محرومیت آدمیان و نیز توجیه اخلاقی تربیت مجددشان توسط حبس کیفری بود. اتوپیای نظارت و پایش و امنیت و معرفت و فردیت و تمامیت و جدایی و شفافیت در نقطه التقای توقیف مبتنی بر مجازات سلب آزادی با استحصال و کارسازی معرفت جهت اصلاح مجرم در نهاد زندان تجلی تام یافت. در کنار تأکید بر نقش اصلاحی زندان، متخلف نیز مجرمی نمود قابل تبدیل به شخصی جدید و لذا موضوعی تازه برای معرفت و ابژهای جدید برای قدرت. توجه به اصلاح عمل مجرمانه و نه خود مجرم از طریق فنون انضباطی بهنجارساز و نه مجازات، التفات به زندگینامه بزهکاران جهت تشخیص هویت آنان را مستقل از جرم ارتکابی شان لازم آورد و گفتمان جرم شناسی را در نقطه التقای غرایز و سایقها و تمایلات و منشهای مجرم با جرم به منصه ظهور رساند. رعایت فنون انضباطی قدرت برای بهنجارسازی مجرمان نامنضبط اما از **قوانین حبس و مجازات کیفری نهاد زندان بر رفته و در نهادها و سازمانهای دیگر** چونان شبکه حبسی (Carceral Network) کیفری (دارالتادیبها و کانونهای اصلاح و تربیت نوجوانان) و غیرکیفری (دارالایتامها و انجمنهای خیریه و سازمانهای مددکاری) تحقق می یافت. شبکه حبسی بواسطه پیوند صور قضایی مجازات و اصلاح و تربیت، ضمن خنثی سازی قدرت قنضایی تنبیه اما قدرت فنی

منضبط سازی را برای ریشه دواندن قدرت بهنجارساز در پیکره جامعه با اشاعه روشها و تکنولوژیهای انضباطی و تکوین شبکه حبسی، قضایی کرد. قضاوت و ارزیسابی و تشخیص امور بهنجار و نابهنجار یا روشهای بازپروری و بازگرداندن حالت بهنجار از سوی نهادها و سازمانها و انجمنها و افراد در این پرتو بالید و روابط خاص معرفت بویژه قضاوت و امتحان چونان عنصر ذاتی رشد قدرت بهنجارساز تا آنجا به ابژهسازی رفتار انسان توفیق یافت که شرط لازم پیدایی علوم انسانی بر آمد. شبکه حبسی «یکیی از استخوان بندی های این قدرت ـ معرفت است كه علوم انساني را به لحاظ تاريخي ممكن ساخته است. انسان قابل شناخت (موسوم به روح، فردیت، آگاهی، کردار)، نتیجه و ابژه این حصر تحلیلی و این سلطه مشاهده است». (Foucault, 1979: 305) اعمال قدرت منتج از فنون انضباطی و مکون معرفت ملازمش از قرن ۱۸ میلادی از یک سو مبتنی بر فنون و روشهای انضباطی زیست قدرت یا قدرت حاکم بر زندگی جهت بهینهسازی مؤثر توانایی های بدن و فایدهافزای اقتصادی آن با تضمین فرمانبری سیاسی و از طرفی متکی به اعمال زیست ـ قدرت بر ابدان نوع بشر و نیروهای حیاتی اش (تولیدمثل، مرگومیر، تندرستی) یا حکومت و امرفرمایی بر جمعیتها بود.

#### ٣-٣- تدبير سكسواليته

سکسوالیته در میانه مناسبات قدرت و معرفت با بدن فرد و جمعیت متشکل از افراد، محور کل تکنولوژی سیاسی زندگی شد و تبیین بسر آمدن سوژه از حکومت مرکزی و حکومت معطوف به نفس را سامان داد. سکسوالیته نه تاریخ فعالیتها و کردارها و رفتارهای جنسی و نه تحلیل بازنمایی آن در آراء و متون دینی و فلسفی و علمی که فهم تشکیل و رشد و اشاعه تجربه کردار جنسی در جوامع مدرن غربی و فرایندهای بازاندیشی افراد راجع به خویش در مقام ابرژههای جنسی است. سکسوالیته نه ویژگی عام طبیعی یا واقعیتی

ریست شناختی، بل چونان برساختهای تاریخی منتضمن «درونی ترین عنصر **آرایش** گرایش جنسی است که با تمسک قدرت به بدنها و مادیت و نیروها و احساسات و لذايد أنها سازماندهي ميي شود». (Foucault, 1980: 155) از قرن ۱۷ میلادی و خصوصاً عصر ویکتوریایی بسر طبق فسرضیه سسرکوب (Repressive Hypothests)، منهیاتی متوجه افراد و بدنها شد و سکسوالیته در میانه عقد مشروع زناشویی و افراطهای مجاز عشرتکدهها، محدود و سانسور و ضابطه مند گردید. بدن و لذت اما با تحقق سرمایه داری جهانی و به اتکای سرکوب ناشی از شیوه های تولید سوداگرانه و روابط طبقاتی آن و ضرورت ابژهسازی سکسوالیته برای مدیریت و حکومت، مفهوم پردازی جدیدی وفق قواعد رفتارهای پسندیده و ارزش حیا و نزاکت رقم زد و ممنوعیت و سانسور و مسکوتگذاری امور جنسی را با گفتمان جدیدی از تحلیل علی و توصیف آماری و طبقه بندی کمی جمعیت شناسانه تو أم نمود. از یک سو اقتضای پرداختن حکومتها به مسایل اقتصادی و سیاسی و بهداشتی و اخلاقی و رفاهی جمعیتها از قرن ۱۸ میلادی سبب شد سن ازدواج، فراوانی مقاربتها، میزان باروری و نرخ موالید مشروع و نامشروع چونان زمینه تکوین شبکه کامل مشاهدات مربوط به سكسواليته مورد تحليل قرار گيرد و از طرفي با تحديد سكسواليته در حريم خصوصي خانه و زناشويي، اين موضوع به مسئلهاي حکومتی میان فرد و دولت و نیزگفتمانی معرفتی (پزشکی، روانپزشکی، علوم تربیتی، عدالت کیفری، مددکاری اجتماعی) مبدل شد. وجه تمایز جوامع مدرن غربی نه در وجود صور سرکوب و سکوت و تغافل جنسی که در تبدیل سکسوالیته چونان راز هستی به موضوع گفتمانی بیپایان و قابل بـهرهبرداری میان دیدگاه های قضایی و پزشکی و اخلاقی و تربیتی جهت تمهید شالوده امر و نهی های ناظر بر حذف صور نامولد رابطه جنسی با هدف پرورش جمعیت سالم و سرزنده و بازتولید توان تولید و حفظ نظم موجود روابط اجتماعی جلوه میکند. معهذا گفتمانهای ناظر بر حذف لذایذ بی ثمر از سکسوالیته در قرن ۱۹

میلادی بواسطه پاگرفتن گرایشهای جنسی گوناگون و بروز انحرافات متفاوت در آن به شکست انجامید؛ زیرا خصوصی بودن و حرمت و عفت و حیای منسوب به تک همسری ناهمجنس خواه و مرتبط با تکثیر و تزاید گفتمانهای سکسوالیته در قرون ۱۸ و ۱۹ میلادی، بازپرسی ها و اقرارگیری های گرایش ها و احساسات جنسي غيرطبيعي يا نابهنجار را چونان نقطه مقابل گرايش جنسي متداول ازواج مشروع در بر میگرفت و لذا گرایش های جنسی غیرنکاحی و غیرتک همسری از سوی قدرت نه ممنوع یا حذف که برانگیخته و تکثیر شدند. قدرت منقادکننده بدن و جنس اما «حد و مرزی برای سکسوالیته تعیین نکرد؛ بلکه صور آن را بر اساس اقسام مقاربت گسترد. این قدرت، سکسوالیته را نه حذف که به عنوان وجهی از مشخصات و خصوصیات افراد در بدنشان نشاند. این قدرت درصدد اجتناب از آن نبود؛ بل تنوع آن را با نیروی گردابی به سوی خود کشاند که در آن امواج لذت و قدرت مقوم هم شدند. بنابراین سکسوالیته چندگانه ـگرایشهای متظاهر در سنین مختلف (نوزاد یا کودک)، گرایشهای تثبیت شده در تمنیات با کارکردهای خاص (همجنسگرایی، پیردوستی، آلت دوستی)، گرایشهای مشتمل بر بعضی روابط (سکسوالیته پزشک و بیمار، معلم و شاگرد، روانپزشک و بیمار روانی) یا گرایشهای جاری در برخی مكانها (سكسواليته خانه، مدرسه، زندان) ـ جملكي همايند روشهاي قدرتند». (Foucault, 1980: 47) صور منحرف سكسواليته نيز همچون نتيجه ياكاربست نوعي اعمال قدرت غیرحقوقی روی بدنها و شیوههای کردار و جنس و لذت، نه عامل سرکوب که موجب انگیزش و تکثیر و تزاید سکسوالیته های نامرسوم شد و به عبارتی با رشد و توسعه جوامع صنعتی مدرن، سکسوالیته نه سرکوب که حتى در قرن ١٩ ميلادي موجد دانش جنسي با هدف توليد گفتمانهاي حقيقي جنسی یا حقیقت جنس و رابطه جنسی از طریق تکنیک یا روش تولید حقیقت سكسواليته يعنى اقرار و اعتراف ( Confession ) گرديد. تكنولوژي اعتراف مبين روشهای ترغیب فرد به بیان حقیقت سکسوالیتهشان بنا به فرض امکان تأثیر

این امر بر خود در نزد کشیش تا روانپزشک به منظور ملاکین شده حقیقت برای معرفتی جدید راجع به سوژه است. تکنولوژی اعتراف چونان مؤثرترین روش فردیت سازی به اتکای پروتستانتیسم و جریان ضداصلاح طلبی و آموزش و پرورش قرن ۱۸ میلادی و طب قرن ۱۹ میلادی، از اردوگاه مسیحی ـ تشریفاتی وارد روابط اجتماعی (مناسبات والدین و فرزندان و معلمان و شاگردان و روانپزشکان و بیماران) شد و بایگانی هایی از حقیقت سکسوالیته رقم زد که در گفتمانهای پزشکی و روانپزشکی و علوم تربیتی ثبت شده بود. تلاقی تكنولوژي اعتراف با تحقيق و گفتمان علمي در جوامع مدرن اما موجب مسئله داری سکسوالیته شد و نیاز به تفسیر و درمان و بهنجارسازی آن با هدف افشای حقیقت سکسوالیته و توضیح اسرار مخفیش جهت بنای معرفتی نسبت به افراد و علل رفتارها و ناخوداً گاه و حقیقت حال ایشان را پیش کشید. سکسوالیته موضوع دیگری برای معرفت شد و به جایگاه ممتازیا راز هستی یا همان حقیقت وجودمان مبدل گردید که جستجوی حقیقت و یافتنش را نیز در جوامع مدرن تداعی می کرد. قدرت پس از حبس کیفری به منضبط سازی قانونمند امیال و مکانیسمهای فعالیتهای بدن زنده با گفتمان معرفتی راجع به حق و خشونت، قانون و عدم مشروعیت، آزادی و اختیار گرایید؛ اما بـواسـطه تکیه بر تلقی شاهانه از آمریت و بی توجهی به پخش نهادینه آن، بجای حق و قانون و کنترل از تکنیک و بهنجارسازی و مجازات سود جست. تلقی تعاملی ـ وضعیتی از قدرت اما تحلیل سکسوالیته و گفتمانهای حقیقت را نـه مبتنی بر تجسس در ملزومات این احوال برای دانش جنسی یا گمانهزنی منافع قابل حصول با تولید گفتمانهای حقیقی درباره سکسوالیته که با تحلیل مناسبات پیچیده گفتمانهای فزاینده در این زمینه و چندگونگی روابط قدرت ملازم با آنها توأم نمود. در کنار تولید و تکثیر گفتمانهای سکسوالیته در قرن ۱۹ میلادی، وحدت استراتژیک هیستریکسازی بدن زنان، تنمشیت سکسوالیته کودکان، جامعه پذیری رفتار تولیدمثل و موضوعیت لذت همجنس گرایانه برای

روان پزشکی هم به ترتیب با تأکید بر سوژههایی جنسی چون زن هیستریک، كودك استمناگر، زوج مالتوسى و بالغ همجنس خواه ممكن گرديد كه نمه نمایندگار مکانیسمهای کنترل یا تنظیم صور موجود سکسوالیته، بل مبین تبلور سوژههای جنسی جدید از آرایش سکسوالیته بر و درون بدنهای زنان و کودکان و مردان بواسطه پیوند قدرت و معرفت در گفتمان پزشکی و علوم تربیتی و روان پزشکی و اقتصاد بودند. از قرن ۱۹ میلادی نظام قواعد و فعالیتهای معرف روابط مجاز و ممنوع شرکای سکسوالیته (ازدواج، خویشاوندی، ارثبری نام و ثروت) با آرایش سکسوالیته هایی همراه شد که نه از طریق نظام قواعد، بل بسه اتکای تکنیکهای قدرت و اقتصاد (پرورش بدن مستعد تولید و مصرف) عمل کرده و تدریجاً به خانواده یای نهادند و آن را ملجا استراتریهای جنسی ساز نمودند. سکسوالیته بدواً در خانواده بورژوا یا اشرافی، وجه معمایی و جنبه پزشکی یافت و جنسی شدن ( Sexualization ) زن بیکار و عصبی و کودک استمناگر را برای روانپزشکی موضوعیت بخشید تا هدف تکوین بدن و سکسوالیته مختص بورژوازی و توانمندی و عمر دراز و موالید طبقات حاکم و نه سرکوب سكسواليته طبقات تحت استثمار تضمين گردد. توزيع نوين لذايذ و گفتمانها و حقایق و قدرتها بدواً در پی تأیید نفس بورژوازی با انتظامبخشی سیاسی به زندگی توسط تکنولوژی سکسوالیته و نه بی اعتبارسازی یا سرکوب سکسوالیته بود. بورژوازی از اواسط قرن ۱۸ میلادی در یویه هویتسازی «از رهگذر خلق سكسواليته و تشكيل بدني خاص و طبقاتي با تندرستي و بهداشت و مواليد و نسراد مختص خمویش بر پایه آن بود و این یعنی جنسی کردن بدن و جسمیت بخشی به سکسوالیته در بدن خویش و پیوند یگانه سکسوالیته و بدن». (Foucault, 1980: 124) خودپنداره اشرافیت از صفات و تفاوتهایش با سایر طبقات وفق خون و قدمت تبار، هم ارز خودپنداره بورژوازی از بدن قوی و سکسوالیته سالمی بود که طبق گفتمانهای زیست شناختی و پزشکی و اصلاح نیزادیاش تأیید و تحکیمکننده خاص بودگی حال و آینده وی مینمود. در طبقه کارگر به

ازای عدم تأثیر تکنولوژی مسیحی جسم روی حساسیت زمخت و بی پروای آنان، جناحبندی های سکسوالیته نیز مدتی از جناحبندی مزبور مصون ماند؛ اما از قرن ۱۸ میلادی به موازات تحولاتی چون تعریف شکلی خاص از خانواده به منزله ابزار ضروری کنترل اقتصادی ـ سیاسی پرولتاریای شهری و شناسایی مسایل کنترل موالید و بسط روشهای قضایی ـ پزشکی برای حفظ جامعه و نژاد هسایل کنترل موالید و بسط روشهای قضایی ـ پزشکی برای حفظ جامعه و نژاد الا جریانات انحرافی سکسوالیته، مکانیسمهای جنسی شدن در اجتماع اشاعه بافت و عمدتاً طبقه کارگر را تابع صفبندی و آرایش سکسوالیته کرد. سکسوالیته طبقه کارگر و بورژوا همسان نشد و عملکردش در غرب نوین نه جمعی و تک خطی که وفق کاربرد ابزارهایی مثل اقتدار پزشکی و قضایی، جمعی و تک خطی که وفق کاربرد ابزارهایی مثل اقتدار پزشکی و قضایی، تأثیراتی است که صفبندی و آرایش ناشی از تکنولوژی سیاسی منسجمی در تأثیراتی است که صفبندی و آرایش ناشی از تکنولوژی سیاسی منسجمی در آرایش، قرینه طبقات اجتماعی ایجاد میکند؛ باید پذیرفت این صفبندی و آرایش، قرینه طبقات اجتماعی عمل نکرده و لذا تأثیراتی یکسان در آنان بر جای نمی نهد». (Foucauth, 1980: 127)

قلمرو سکسوالیته چونان یکی از مهمترین آرایشهای عینی با اعمال قدرت (رژیم نظارت و اداره و مداخله سوژه فردی و صور مراقبت و تأمین و رفاه همومی جمعیتها) و معرفت (مطبعسازی محاسباتی ببرنامهای پدیدههای پیچیده هستی بشر) بر زندگی جوامع غربی، روابط اقتصادی سرمایهداری را در زندگی اجتماعی تحقق بخشید؛ زیرا پیدایش و گسترش و تثبیت قدرت زیستی چونان عرصه اعمال قدرت بر زندگی، «عنصر ضروری و حتمی توسعه سرمایهداری بود و این نظام بی وارد کردن کنترل شده بدنها در ماشین تولید و انطباق پدیدههای جمعیتی با فرامین اقتصادی هرگز ممکن نمی شد». تولید و انطباق پدیدههای جمعیتی با فرامین اقتصادی هرگز ممکن نمی شد». گردیدند که بجای نمایش آیینی قدرت مطلق شاه یا اختتام زندگی به نام او گردیدند که بجای نمایش آیینی قدرت مطلق شاه یا اختتام زندگی به نام او پیوانند علاوه بر هدایت و تدبیر پایدار روندهای زندگی، فواید اقتصادی بسیاسی

خود را بهینه سازند. تمشیت کالبدی (Anatoma-politics) بدن (اعمال قدرت بر حیات بدن با تجلی در اصول و فنون بهینه و بالفعل سازی نیروها و ظرفیتهای جسمانی) و تمشیت زیستی (Bio-politics) جمعیت (اعمال قدرت بر زندگی و مدیریت و تنظیم جمعیتی یعنی بدن نوع بشر و ویژگیهای جمعیتی آن نیظیر میزان باروری و مرگومیر و تندرستی و امید به زندگی)، دو شکل اعمال قدرت بر زندگی از قرن ۱۷ میلادی به اینسو بودند. تحول تنوسعه اعتمال قندرت و معرفت بر زندگی در ابعاد جسمانی ـجمعیتی منجر به افول و سقوط نهایی فضای معرفتی کلاسیک در تقارن با ظهور انسان چونان ابژه معرفت، حصر بدن و تندرستی و شیوههای معاش و سکونت و شرایط زندگی و کل حیطه هستی توسط تکنولوژی های سیاسی رو به تکثر و شکوفایی و اوجگیری مکانیسمهای تنظیمی و اصلاحی معطوف به بهنجارسازی زندگی و نه مجازات قضایی تخلفات گردید. مسئله سیاسی سکسوالیته در نقطه التقای اعمال قدرت بر زندگی (انضباط بدن و تنظیم جمعیتها) علاوه بر تمهید امکان دسترسی به زندگی بدن و زندگی نوع بشر، جستجوی حقیقت سکسوالیته در رؤیاها و رفتار و کودکی و بزرگسالی و حتی جستجوی حقیقت و ماهیت بشر در جنسی بودگی را موضوع معرفت ساخت. از طریق این ابره سازی و روابط قدرت و معرفت، آدمیان به سوژه تبدیل شده و روابط مزبور به لحاظ تاریخی بر بدن حک و تعبیه گردید. اینک سکسوالیته نه مبتنی بر جنس زیستشناسی کمه خودمختاری منسوب به جنس نیز نتیجه و معلول همین آرایش و صف بندی سکسوالیته مىنمود؛ زيرا زيستشناسي و تاريخ پيوندى لاينفك يافته و اين پيوند با پيدايي تکنولوژیهای مدرن قدرت معطوف به زندگی آشکارتر شد. نفس مادیت بدن به محاصره روابط قدرت و معرفت در آمد و تاریخ ابدان و خصایص جسمانی، رژیم ها، بیماری های نوعی و اوضاع و شرایط تمایزیابی وضعیت اجتماعی و تاریخی و فرهنگی امکانپذیر گردید. مقوله جنس نوپدید از طریق آرایش سكسواليته در قرن ۱۹ ميلادي از يكسو عناصر كالبدشناختي و وظايف

زیست شناختی و رفتارها و احساسات و لذاید را چونان علت بنیادی نمودهای رفتاری و رازهای قابل بحث و تفسیر، متحد کرد و به عبارتی العقوله جنس با نمودارسازی خویش چونان جمیع خصایص واحد در حکم كالبدشناسى و نيز در حد كاركرد پنهانى در حكم غريزه و معنا توانست خط تماس دانش خصوصیات جنسی بشر و علوم زیستی تولیدمثل را مشخص کند» (Foucault, 1980: 154-55) تـا دانش سكسواليته با تقريب بـه زيستشناسي و فیزیولوژی بتواند شان شبه علمی یافته و در توسعه بهنجارسازی سکسوالیته انسان و تعیین امر جنسی حقیقی یا طبیعی و هممایندهای آسیبشناختی آن سهیم شود و از طرفی مفهوم جنس چونان نیروی پنهان و محرمانه سرکوفته درونی، امکان مفهوم پردازی قدرت را به منزله قانون و تابو و زمینه کتمان رابطه مثبت قدرت و جنس فراهم ساخت تا آزادی و رهایی آدمی باکشف و ابراز اسرار سكسواليته در قالب اصطلاحاتي چون ارضاء و اكتشاف و فعليت و برونريزي یکی شود و جنس بتواند آدمیان را به سوژه مبدل سازد؛ زیرا «هر فرد باگذر از معبر جنس به معقولیت مختص خویش (درک جنس به عنوان جنبه پنهان و اصل مولد معنا) و تمامیت بدن خود (جنس چونان بخش واقعی و در معرض تهدید بدن و در عین حال نماد تمامیت آن) و هویتش (پیوند نیروی سایق به یگانگی تاریخ) نایل می آید». (Foucault, 1980: 155-56) اعمال قدرت بر زندگی از طریق صف بندی و آرایش جنس و بر ساختن سکسوالیته در حکم راز قابل کشف و بیان گفتمانی هستی یا نیرویی قابل آزاد شدن و فعلیتیابی و مترداف نهایی نفس بودن ما مقدور شد. سایق جنسی نه بری از قدرت که نتیجه صف بندی سکسوالیته و کارسازی تکنولوژیهای قدرت بر زندگی گردید و جنس نه واقعیت باطنی سکسوالیته، بل سکسوالیته مبین ریختار تاریخی خاصی نمودکه مفهوم جنس چونان عنصر محوري در كاركرد قدرت زيستى از بطنش بزاد.

تحلیل روابط قدرت معرفت در راستای بنای شیوههایی از ابژهسازی جهت تبدیل آدمیان به سوژه، متضمن پیگیری دلایل تاریخی اجتماعی ظهور علوم

انسانی برای تثبیت تکنولوژیهای نوین قدرت و قادر به ابره مسورهسازی است. نهادهایی چون تیمارستان و بیمارستان و زندان و مطب روانپزشک علاوه بر تكوين متن و زمينه تشكيل و اعمال روابط قدرت، آزمايشگاه مشاهده و ثبت متراکم پیکرههای معرفت درباره دیوانه و بیمار و مجرم و سوژه جنسی شدند و پسیدایش و گسترش تکنولوژیهای قدرت کنترلکننده زندگی و خصوصاً تکنولوژی های انضباط و اعتراف و همراه با آن روش های آزمایش و معاینه و فنون انقیاد و ابژهسازی و رویههای فردیسازی، بستر مناسبی برای پیدایش علوم انسانی گسترد. لذا علوم انسانی با توسل به انگارهای از بهنجاربودگی و انشقاق از علوم زیستی و پزشکی، شأن علمی یافت و در تقویت و پالایش تکنولوژیهای قدرت سهیم گردید و از خلال رشد آنها در کنار بسط اعتمال تكنولوژي های قدرت بر زندگی، مسایل سیاسی اجتماعی نظیر جرم و بزهکاری، بهنجارسازی و طبقهبندی و کنترل شد تا معرفت بیشتر و دقیقتر و فنون مداخله كاراً مدتر منادي حل اين مسايل فني گردند. معهذا چون هستي بشر كاملاً در حصر فنون قدرتي نيست كه از طريق آنها تحت كنترل و هدايت قرار گیرد؛ لذا جوامع انضباطی جدید، جوامع منضبطی نیستند و مثلاً نظام زندان در آنها کارآیی مورد انتظار را نداشته و پیامدهای تکنولوژیهای قدرت برای زندگی و برنامهریزی های آن غیرمترقبه بوده است. ناکامی نسبی تکنولوژی های قدرت در بهنجارسازی جمعیتها ممکن است مؤلفهای کارکردی در اشاعه آنها قلمداد گردد؛ اما هر قدر ناهمنوایی ها و مسایل بیشتری باقی ماند، نیاز بیشتری به گسترش فنون بهنجارسازی و تقاضای بیشتری برای شناخت نابهنجاری ها و پالایش و اصلاح تکنولوژیهای قدرت جهت تقویت اثربخشی مداخله وجود خواهد داشت. با استقرار قدرت زیستی در جوامع مدرن غربی (استقرار قدرت هادی تودهها در زمینه تنظیم و مدیریت و رفاه جمعیتها)، ناکامی در نیل به اهداف برنامهای موجب تایید و تصویب نیاز به کنترل و مدیریت بهتر و گسترش اعمال قدرت بر زندگی و راه حل یابی فنی برای مسایل فنی و نه سیاسی شد.

ابژهسازی و تبدیل آدمیان به سوژه از طریق آنها به اتکای روشهای کاوش ظاهراً علمی نظیر عینی سازی سوژه ناطق و مولد و زنده در زبانشناسی و زبانشناسی تاریخی و تحلیل ثروت و اقتصاد و تاریخ طبیعی یا زیستشناسی، کارکردهای تفکیکی تبدیل سوژه به ابژه تحقیق و فنون قدرت در صور خاص نهادی نظیر تیمارستان و بیمارستان و زندان برای مرزبندی دیوانه و عاقل و بیمار و سالم و مجرم و درستکار و روشهای دستیابی آدمیان به خودپندارهای از خویش به منزله سوژه و خصوصاً سوژههای جنسی صورت پذیرفت. تحلیل شیوههای ابژهساز و مبدل آدمیان به سوژه (اعم از آلت دست و تابع کنترل و وابستگی یا هویت پذیر از وجدان خودآگاهش)، وفق صور گفتمانی ناظر بر پیکربندی معرفت و اعمال قدرت از خلال روابط و استراتژیها و فنون عقلای تا تبدیل معرفت و اعمال قدرت از خلال روابط و استراتژیها و فنون عقلای تا تبدیل در مقام سوژه ای برای ارتباط با خودش و هویت یابی فردی و بازشناسی خویش در مقام سوژه بدینسان ممکن شد.

نگهداری و حبس در تیمارستانها و نهادهای کیفری با کارکردهای تفکیکی بیرونی نسبت به افراد، سوژهای را شکل دادند که تا تشکیل فنون ضمیر نفس چونان طرق تأثیر بر بدن و روح و فکر و کردار توسط خود افراد و دگرگونی اخلاقی آنان پیش رفت. این فنون در جوامع مسیحی با الزامات حقیقت خصوصاً در حقیقی پنداشتن بعضی متون و عقاید و تصمیمات مقامات و مراجع خاص و ضرورت کشف ضمیر و روح و قلب خویش و نیز نقل حقیقت نفس برای خود و دیگران در هم تنید و وظایف بیکرانی بر دوش فرد نهاد؛ زیرا به ازای افزایش شناخت خویش در پرتو عقل و ایمان محفوظ در متون و مناسبات مقدس، شناخت خویش در پرتو عقل و ایمان محفوظ در متون و مناسبات مقدس، لفزشها و وساوس بیشتری یافته و به عرصه فراخ تر انکار نفس رسیده و این یعنی «هر چه بیشتر درصدد انکار نفس برآییم، نیاز بیشتری به عیانسازی یعنی «هر چه بیشتر درصدد انکار نفس برآییم، نیاز بیشتری به عیانسازی حقیقت و نفی واقعیت نفس در مسیحیت متضمن پیوند سوبژکتیویته به سکسوالیته و مسئلهدار شدنش است. در این مراحل می توان به تاریخ متحول سکسوالیته و مسئلهدار شدنش است. در این مراحل می توان به تاریخ متحول

بهرهگیری از لذت و دغدغه خود و اعترافات جسم توجه نمود و مثلاً دریافت در عهد باستان و اوان مسیحیت «چرا رفتار جنسی و فعالیتها و لذایذ مربوطه، موضوع نگرانی اخلاقی شد و چرا این دغدغه اخلاقی لااقل گاه یا در بعضی جوامع و گروهها، مهمتر از توجه اخلاقی به حوزههای دیگر به همان نسبت ضروری و اساسی برای زندگی فردی و جمعی به نظر رسید؟...». (Foucault, 1985: 15-16) مسئله آمیزی رفتار و فعالیت و لذت جنسی در عهد باستان شاید یکی از نخستین فصول تاریخ عمومی تکوین حس هستی و بسط فنون ضمير نفس باشد؛ فنونى كه بعدها «همراه مسيحيت با اعمال قدرت شبانوار و سپس با کارکردهای تربیتی و پزشکی و روان شناختی آمیخت». (Foucault, 1985: 17) مسئله داری فعالیت جنسی در گفتمان های تعلیمی فلاسفه و اطبای یونان قرن ۴ پیش از میلاد و متون یونانی ـ لاتین قرن نخست میلادی و تشکیل آموزهها و تجویزات مربوط به جسم، متضمن عرضه قواعدی رفتاری است ممد افراد در پایش و تشکیل و ساختن خود در مقام سوژهای اخلاقی. متون صدر مسيحيت همين اصول الحادي نظير «پيوند معين فعاليت جنسي و پلیدی، قاعده تک همسری مولد، نکوهش روابط همجنس خواهانه و ستایش یرهیزگاری» ( Foucault, 1985: 21) را از یونان اقتباس کردند؛ اما وجود مضامین و دغدغهها و دقت نظرهای مشترک در اخلاق مسیحی جوامع مدرن غربی و تفکر یونانی درومی در باب ابراز ترس از مثلاً خودارضایی و افراط در فعالیت جنسی یا الگوهای رفتار مثلاً در زمینه فضیلت نکاح و وفاداری یا تنصویرپردازی از عقاید کلیشهای منفی مثلاً درباره همجنسگرایان و ترسیم مدل ریاضت مثلاً با تجلیل پاکدامنی و عصمت و دسترسی ممتاز آن به حکمت و حقیقت، بواسطه فقدان برخورداری برخی مضامین و اصول دیگر از همین موقعیت یا ارزش در گفتمان مزبور صرفاً نشانگر رگهای از استمرار و تداوم است. به عنوان نمونه گرچه در مسیحیت، اصول و باورهای اخلاقی عامل محدودیت عام بوده و هیچ امتیازی به تفاوتهای منزلتی داده نشده یا جنبشهای مستقل رهبانی و زاهدانه

مردود می نماید؛ اما در تفکر یونان باستان، زهد و پارسایی پراکنده و نه متحد در دستگاه منسجم و تمامیتخواه اخلاقی و مطاع همگان به یکسان بود و علاوه بر تدوین و تقریر در جنبشهای دینی فلسفی متفاوت، نه تحمیلی که معرف وصایای اخلاقی به اعتدال و فرمانبرداری مینمود. لذا نمی توان نتیجه گرفت «اخلاق جنسی مسیحی... در تفکر عصر باستان بالید؛ بل در عوض... مضمونی از زهد جنسی با چهار محور حیات بدن، نهاد ازدواج، روابط مردان و خردمندی در ملاحظات اخلاقی عصر باستان ساخته و پرداخته شد که علیرغم فراز و نشیبهای بسیار اما در نهادها و پند و اندرزها و مراجع نظری گوناگون از ثبات معینی در طول زمان برخوردار بود». (Foucault, 1985: 28) توجه به مضمون زهد جنسی شاید ویژگی ثابت و مشترک مستدام از عصر باستان و از طریق متون مسیحی تا دوره مدرن باشد؛ اما زبان ابراز و اظهارش مرتباً بـ شـیوههای نـو صورتبندی گردید. گرچه در تمدن غرب گرایش به ربط مضمون پرهیزگاری جنسی با تابوها و منهیات اجتماعی و مدنی و دینی وجود داشت؛ اما در عصر باستان ملاحظات اخلاقي وضعيت جنسي تابع عدم تقارن جنسيتي بنياديني بود و نظام اخلاقی برساخته مردان آزاد برای خودشان، زنان و کودکان و بردگان را محذوف می داشت و بجای کوشش در تعریف حیطه کردارها و قواعید معتبر روابط مردان و زنان، «شرحی از کردار مذکر از دید مذکر فراهم ساخت تا به کردار آنان سر و سامان بخشد» (Foucault, 1985: 29) یا بجای وضع تابوها و منهیات بنیادین در باب صور پرهیزگاری، درصدد ارائه کردارهای پسندیدهای برای مردان بود که شایسته حق و قدرت و مقام و آزادی آنان باشد. این دریافت موید تغییر كانون تحليل از تابوها و منهيات به ملاحظه فرايندهاي تبديل فعاليتها و روابط و لذایذ جنسی به اسباب دغدغه و اضطراب و مجادله و تأمل و نگرانی اخلاقی بود. فوكو بيش از تاريخ اخلاقيات چونان مطالعه رابطه كنشها و قواعـد و ارزشها بر اساس میزان انطباق شان و تاریخ قوانین اخلاقی به منزله تحلیل نظامهای قواعد و ارزشها و مراجع و مکانیسمها، به تاریخ سوژهسازی اخلاقی

و کارکردهای ضمیر نفس پرداخت تا علیرغم وجود قواعد رفتار و صور سوژهسازی در نظامهای اخلاقی، تفاوت تأکید بر قانون اخلاقی و توان آن برای انطباق خویش با همه موارد ممكن و اشتمال همه حوزه های رفتار (حالت تبدیل سوژهسازی به صورت شبه قضایی) و نوع دیگری از نظام اخلاقی را در نظر گیرد که عنصر نیرومندتر و پویاتر آن در صور سوژه سازی و فعالیت های ضمیر نفس و نه در قوانین یا قواعد کردار یافتنی است. تأکید اصلی این نسظام اخلاقی نه چندان بر رعایت دقیق قواعد اخلاقی، بل «روی صور رابطه با خویشتن،... روشها و فنون ساخت و پرداخت این صور، فعالیتهای ممد آدمی در بنای خویش همچون ابژه قابل شناخت و کارکردهای تمهیدکننده امکان تغییر مرتبه وجودي آدمي [است]». (Foucault, 1985: 37) مثلاً در متون يونان باستان يا فرهنگ يوناني ـرومي معمولاً در زمينه ملاحظات اخلاقي، «تأكيد اصلي متوجه نحوه رابطه با خویشتن است و این یعنی فرد به خود اجازه نمی دهد آلت دست شهوات و لذایذ باشد و باید عنان اختیار و سروری شان را در دست گیرد و احساساتش را موقر نگه دارد و از قید بندگی درونی و شور و شهوت آزاد باشد و به مرتبه متعارف وجودي برآمده از تصاحب كامل يا حاكميت مطلق بر خويش رسله. (Foucault, 1985: 38) قانون و پرهيز در اخلاق جنسي متمايزند؛ زيسرا اولی پایدار و بادوام و متحد حول محور چند اصل نسبتاً ساده و معدود بوده و دومی حاوی تاریخ غنی روشهای تکلیف فرد به تلقی خویش مثلاً در حکم «سوژه اخلاقی سکسوالیته... [و] چگونگی تعریف و تغییر این سوژهسازی از تفكر كلاسيك يونان باستان تا... ارشاد و هدايت مسيحي جسم است». (Foucault, 1985: 39) عليرغم پذيرش و جرح و تعديل مضاميني از فلسفه الحادي يونان توسط اخلاقيات مسيحي اما ظهور اين اخلاقيات با تكوين نوع جديدي از رابطه جنس و سوبژکتیویته مقارن بود؛ چنانکه صرفنظر از تفاوت مسایل لذت عام و لذت جنسي خاص، يونانيان كردار جنسي را همچون دغدغه خود ما در باب مسایل سوژه و سکسوالیته به منزله مسئلهای اخلاقی و موضوعی مربوط

به کنترل و حکومت بر خویش قلمداد می کردند. مسئله داری رفتار جنسی چونان امری اخلاقی از نظر یونانیان به تعیین صور مطلوب میانهروی و تقریر اصول كردار زاهدانه مربوط مى شد و لذا تعديل يا تنظيم غريزه نه از طريق قوانين عام تجویزی یا ناهی اعمال، بل توسط افراد خویشتندار میسر می گردید؛ زیرا «سلطه خویش بر خویش... نمی تواند منفک از رابطهای ساختی، ابزاری و هستى شناحتى با حقيقت باشد». (Foucault, 1985: 105-6) رابطه با حقيقت جونان شرط تکوین فرد در مقام سوژه خویشتنداری و پیشهسازی زندگی متعادل، او را در مقابل رابطهای متفاوت با اخلاق مسیحی مینهد که در آن «فرد، خویشتن را در فردیتش به عنوان سوژهای دارای امیال نفسانی بازمی شناسد... به نحوی کمه می توانید خبود را از آلودگی خبواهشهای نیفسانی منتظاهرش مینزه کند». (Foucault, 1985: 103) جريان يابي تاريخي \_فرهنگي مضامين خاص تزهد جنسي در متون سبک پرداز گفتمان طبی \_فلسفی قرن ۴ قبل از میلاد درباره سکسوالیته در تغذیه صحیح و سالم (رابطه فرد با بدنش)، اقتصاد یا تدبیر منزل (کردار رییس خانواده یا خانوار) و اروتیسم (روابط مردان و پسران) تجلی یافت و «هر یک از سه هنر رفتاری یا سه فن ضمیر نفس ـ تغذیه، اقتصاد، اروتیک ـ تکوین و بسط یافته در تفکر یونانی، علیرغم عدم تجویز اخلاق خاص جنسی اما لااقل نوعی تنظیم و تعدیل رفتار جنسی را توصیه می کردند» (Foucault, 1985: 275) تا هدف تعریف بهره گیری از لذایذ و نه صرفاً سازماندهی رفتار یا تمایز کردارهای بهنجار ـنابهنجار یا آسیب شناسانه را برآورند. این توصیهها متوجه مردان آزاد جهت هدایتشان به تداوم شیوههای زندگی و رفتار و کامجویی وفق اصول پاکدامنی و ابراز نگرانی نسبت به نتایج فعالیت جنسی مینمود؛ چنانکه مثلاً در فرهنگ یونان باستان به محوریت آفرودیسیا و به منزله یکی از کانونهای مهم كردار اخلاقي و تهديدكننده فرد در مقام سيوژه اخلاقي بيواسطه كوتاهي در میانه روی و کنترل گرایش جنسی، نگرانی عمده این بود که «عمل جنسی... عامل اختلال و تهدید رابطه فرد با خویشتن و ساخته شدن او در مقام سوژهای اخلاقی

باشد». (Foucault, 1985: 154) عليرغم وجود دغدغه فعاليت جنسي در چين باستان و آموزه مسیحی جسمانیت اما در آموزه مسیحی نوعی تدوین حقوقی ـاخلاقی اعمال و اوقات و نیات وجود دارد که نفس فعالیت جنسی را حامل ارزشهای منفی می شمارد و با این حال در یونان علیرغم مضامین مشابه در این خصوص، نه قاعده گذاری برای رفتار که تدوین فن زندگی و آن هم نه با هدف کاستن و افزودن لذایذ جنسی بل جهت توزیع آنها به اقتضای طبع مطمح نظر است و دغدغه اصلی متضمن «رابطه فرد با کلیت این فعالیت و توانایی چیرگی بر آن و تحدید و تقسیم بندی صحیحیش است. در این فن چون مسئله امکان تکوین سوژهای مطرح است که کنترل کردار خویش را در دست داشته باشد... می توان درک کرد چرا این همه روی نیاز به کنترل آفرودیسیا تأکید می گردد؛ در حالی که چندان حرفی درباره دردسرها و معضلات ناشی از سوءاستفاده و باید و نبایدها به میان نمی آید. از آنجا که فعالیت جنسی سرکش ترین لذتها است و از بیشتر فعالیتهای جسمی پرهزینه تر است ... عرصه ممتازی برای رشد اخلاقی سوژه به شمار مي آيد» (Foucault, 1985: 156) مرور تاريخ اخلاق جنسي از يونان باستان به این سو نشانگر چرخش توجه از رابطه جنسی با پسران به سکسوالیته مردان و زنان، اهمیت بکارت و ازدواج و زندگی زناشویی و روابط دوطرفه و متقارن زوجین، مسئله برانگیزی سکسوالیته کودکان و مناسبات رفتار جنسی و بهنجاری و تندرستی و تحول در نحوه معمایی شدن کردار جنسی از توجه به لذت و هنر استفاده از آن تا میل و تأویل پالایندهاش است. این دگرگونی چونان «معلول مجموعه کاملی از تغییرات... ریشه در دوران پیشامسیحیت و تأملات اخلاقیون و فلاسفه و اطباء در دو قرن اول میلادی دارد» (Foucault, 1985: 278) چنانکه در همه این دوران، دغدغه خود (Le Souci de Soi) متضمن سوءظن به لذایذ جنسی است که چونان ابراز نگرانی از کردار جنسی تجلی می کرد.

تشدید معماگونگی سوءظن به لذایذ و نگرانی از عواقب سوءاستفاده آنها برای جسم و جان در آراء فلاسفه و اطبای دو قرن اول میلادی بیش از وجه قانونگذارانه ـبرنامهای، جنبه ترغیب افراد به زهد داشت؛ چنانکه تأکید بر پرهیز جنسی در تفکر اخلاقی این دو قبرن «نبه بنه صنورت سنختگیری در قبانون ممنوعیتها، بل به شکل تقویت رابطه با خود است که فرد را به سوژه اعمال خویش مبدل می سازد». (Foucault, 1986: 55) تأکید فزاینده بر زهد جنسی در عصر امیراطوری، همایند «بسط و تکوین چیزی است که می توان فرهنگ خود (Culture of Self) یعنی فرهنگی نامید که روابط ضمیر نفس با خود را تشدید و تشجیع کرد». (Foucault, 1986: 57) فرهنگ خود تدریجاً از هنر زیستن در ارتباط با مضمون دغدغه خود در متون فلسفى و تربيتى و طبى يونان باستان سر بر آورد تا نشان دهد اصل توجه به خود رفته رفته معنا و اهمیتی کیلی برای عمل اجتماعی یافته و با تأثیر بر نظام اخلاقی لذت، سوژهای اخلاقی پرورده که بما تأكيد بر ضعف و شكنندگي در برابر لذت جنسي اما بايد قوي باشد و بـر آن مسلط گردد. دعوت به اینکه فرد خویشتن را مکلف به فن و هنر زیستن با ملاکهای متعارف خیر و نیکی و اخلاقش کند؛ اما بجای خطاب به مردان آزاد، مبدل به تقریر اصول عام مبتنی بر طبیعت یا عقل شد که همگان در هر مقام و مرتبه مكلف به گردن نهادن بودند. بالاخره «تعريف كار لازمالاجراء بر خويش نيز دستخوش... تعدیل و تصحیح شد: از طریق ممارست در پرهیز و کنترل فراهم کننده تهذیب لازم، فضای گشوده شده برای معرفت به نفس اهمیت بیشتری می یابد: وظیفه آزمون و سنجش و کنترل خویشتن از طریق فعالیتهای مشخص، مسئله حقیقت ـحقیقت چیستی آدمی و کاری که میکند و آنچه قادر به انجام آن است \_ را محور تشكيل سوژه اخلاقي مي سازد». (Foucault, 1986: 85) گرچه این تغییرات در لحن و تأکید از اخلاقیات مسیحی فاصله داشت؛ اما می توان در آنها شاهد «چگونگی آغاز تأثیر مسئله شر روی مضمون قدیمی قوت و نیرو و چگونگی آغاز تأثر مضمون هنر و فن از مسئله قانون و چگونگی رشد و تکوین مسئله حقیقت و اصل معرفت به نفس در فعالیتهای انضباطی بود» (Foucault, 1986: 82) و رد پای مضامینی مثل شر بودن سکسوالیته و اطاعت از

قانون و اقتدار شبانوار و تکوین تأویل میل و فرایندهای رمزگشایی از ضمیر نفس را چونان محور اخلاق جنسی مسیحیت در فلسفه عصر امیراطوری یافت. چون اخلاق جنسی فرایند تاریخی ساده و پیوستهای داشته که به عصر باستان مىرسد؛ مى توان اصول پرهيز جنسى را تا تفكر يونانى قرن ۴ قبل از ميلاد پى گرفت و در این پیگیری دریافت «انگار مدیدی است عمل جنسی، خطرناک و زیانبار با کنترلی دشوار شمرده می شود». (Foucault, 1986: 271) فالاسفه قرون اولیه ضمن تمرکز بر مضمون پرهیز جنسی، فحوای اخلاقی آتی را با همه تفاوت در سبک پردازی کردار جنسی و تکوین سوژه اخلاقی کوک کردند و لذا تقویت مضمون زهد جنسی در دو قرن اولیه میلادی، خطوط کلی اخلاقیات آینده را ترسیم کرد. سبک کردار جنسی توصیه شده در گفتمانهای اخلاقی و طبی و فلسفی این دوره با سیاق مطروحه در قرن ۴ قبل از میلاد و فحویات مذکور در مسیحیت تفاوت دارد؛ چنانکه علیرغم مشابهاتی در «قواعد تدبیر و تنظیم لذایذ و وفاداری به ازدواج و روابط مردان اما تفاوتهای مهمی از نظر تكوين خويشتن خويش در مقام سوژه اخلاقي كردار جنسي وجود دارد». (Foucault, 1986: 274) ریشه های اخلاق جنسی مدرن به عصر باستان می رسد که سپس با ظهور مسیحیت، رابطه مردم با فعالیت جنسی خود چونان سوبژکتیویته هم دگرگون شد و ضرورت کشف حقیقت نفس خویش از طریق تأویل ضمیر نفس موجودی جنسی به جای نیاز به چیرگی بر خویش و کنترل خویشتن نشست. تدوام مناسبات سكسواليته و سوبرْكتيويته و حقيقت پاگرفته در مسیحیت چونان تبلور مسئلهداری فعالیت و کردار جنسی با استمرار تا امروزه دنیوی تر، نه فقط بر فرایند اعمال و اشکال تشکیل تاریخ مند سوژه که بر روشهای علمی تحلیل و تحقیق مثلاً در گفتمان اقرار نیوشی (Confessional Practices) روانکاوی یا هنر و فن حکومت در جوامع مدرن هم مؤثر افتاد.

فوكو به لحاظ روشيي در پي تشريح رابطه پيدايي علوم انساني و تكنولوژیهای قدرت سوژه ابژه ساز است. از این نگره علوم انسانی درون شبكه روابط قدرت شکل گرفته و به پیشبرد تکنولوژیهای انتضباطی قدرت یاری رسانده است. لذا پیدایش و گسترش تکنولوژیهای قدرت مشرف بر حیات و تکنیکهای انضباط و اعتراف و معاینه و ابژهسازی و منفردسازی، شرایط لازم تكوين علوم انساني را تشكيل دادهاند. تفكيك و طبقهبندي معرفت وفق ملاك علمی بودن و تسلط نظریههای کلی بر صور دیگر معرفت، از ویژگیهای عمده تمدن مدرن است که در نتیجه آن اشکال غیرعلمی معرفت، نامشروع تلقی شدهاند. فوكو اما در بي ايجاد فرصت ابراز اشكال تحت سلطه معرفت و آرايي است که بواسطه سلطه نظریههای عام به سکوت کشانده شدهاند تا مرکززادیی از تولید نظری، امکان شورش معارف منقاد را فراهم آورد. احیای تجارب منکوب توسط نظریه پردازی های عام، نه نافی معرفت که گسترنده دامنه شناخت به فراسوی علوم رایج و رسمی است. هدف ستیز با اثرات ناشی از قدرت متمرکز در پیوند با علوم رایج نه نفی نفس دانش و معرفت که تأمل در قدرت گفتمانی علم است. این تحلیل نقادانه با در هم شکستن برداشتهای رایج از امور و اشیاء اما تجویزی نیست و به روشنفکر مصلح و مهندس اجتماعی و رهبر انقلابی جایی نمی دهد. موضوعیت برنامه ریزی های انضباطی چونان تکنولوژی های قدرت برای فوکو یاور مقامت کنندگان در برابر اوضاع جاری نه برای برنامه ریزی که صرفاً برای رد و نفی و انکار است. روش فوکو به پیوند انتشار تکنولوژیهای

انضباطی قدرت با پیدایش علوم اجتماعی ابروساز (پوزیتیویستی) و انتشار تکنولوژیهای اعتراف با پیدایش علوم اجتماعی سوژهساز (تأویلی) معطوف است. روش انتقادی فوکو در پی کشف معنای پنهان یا عمیق تر مکنون در ورای تعابیر افراد از خودشان است و در این راستا روابط قدرت را ذاتی دستگاههای دانش و تجزیه معرفت و قدرت را ناممکن می شمارد. روابط قدرت از این حیث عنصر تعیینکننده فرایندهایی بوده که به موجب آنها انسان توانسته حقیقت را درباره خود در اشکال دانش و معرفت وضع کند. حقیقت چون ملتقای رخدادها و برخورد نیروها است و طی تاریخی غیرقطعی و شکننده ایبجاد شده؛ پس می توان شبکه رخدادهای منجر به تکوین و ویرانیش را به نحو روشمند بازیافت و بازشناخت.

## ۱-۲- دیرینه شناسی

دیرینه شناسی (Archaeology) چونان تأمل در شرایط امکانی علوم انسانی، مترصد کشف قواعد تشکیل و الگوهای منظم و شیوههای سازماندهی تفکر به منزله بستره شاکلههای خاص معرفتی است که در عین بنیادی بودن برای تأسیس معرفت و گفتمان علمی اما در آگاهی دانشمند نمی گنجند. فوکو در پی تدوین شرح و تعبیر منسجم دگرگونی های معرفت تاریخی از منظر گفتمان بر می آید که هدفش «افشای اصول و پیامدهای تحولات حادث در معرفت تاریخی است». (Foucault, 1972: 15) چون در این حوزه «پرسشهای مربوط به انسان، آگاهی و منشاء و سوژه پدید آمده و با هم تلاقی کرده و آمیخته و منفک می شوند» (Foucault, 1972: 16)؛ فوکو علیرغم تحلیل متمایل به حفظ «حاکمیت سوژه و شمایل دو قلوی انسان شناسی و اومانیسم» (192: 1972) و نگرنده به تاریخ شمایل دو قلوی انسان شناسی و اومانیسم» (21: 1972 (ما در اینجا سوژه خودمختار را از مرکز صحنه بیرون و بر تحلیل قواعد تشکیل گزارههای منسجم علمی و متحد در قالب نظریه یا متن تأکید می کند تا تاریخ تفکر نه مبین استمرار

مفروضات سوژه خودمختار که حاکمی از گسستگی ها و جابجایی ها و دگرگونی های عدیده باشد. پیش از این کار عبور از مفاهیمی دال بر پیوستگی چون سنت، اثرگذاری، توسعه و تکامل و روح یا مقولات قسام گفتمانها به صورت انواع مثل علم و ادبيات و فلسفه و تاريخ و داستان يا حتى تلقى وحدت در کتاب و مجموعه آثاری معین ضروری است. استمرار و پیوستگی، منتجه قواعد تشكيل و تكويني اندكه تعيين ارزش نقد و تحليل مفاهيم و مقولات شان منوط به کشف قواعد مزبور با نفی بداهت ظاهری وحدتشان مینماید. تعلیق استمرار و وحدت چونان تنقیح حیطه وسیعی ازگزاره ها یا رویدادهای گفتمانی، در پی ایجاد امکان آشکارگی وقوع فوران تاریخی گزارهها برای شناسایی نخستین نشانه های یک گزاره و نفی رابطه وقوع این گزاره درویداد با کنارکردهای روانشناختی نظیر قصد مؤلف و تأکید بر درک نسبت گزاره رویداد با صوری چون اقتصاد و سیاست و جامعه و بالاخره توصیف گفتمانها در استقلال از وحدت طبیعی و بلافصل و عام چونان مبنای متعارف طبقه بندی گفتمانهای مزبور و کشف و توصیف احتمالی سایر وحدتها است. فوکو برای کشف و توصیف روابط گزاره ها، وحدت آنها را در پرتو ارجاع به موضوع مشترک تحلیل و وجود شيوه ارجاع معين يا شيوه بيان وكاربست نظام مفاهيم ثابت و منسجم و همسانی و پایداری مضمون نظری مد نظر آورد. نه اشتراک در موضوع و سبک و مفاهیم و گزینشهای مضمونی که نوعی پراکنش و توزیع نظام مند مبین وحدت گزارههای طب و اقتصاد و گرامر است؛ زیرا یافتن نظم و همایندی و اشتراک فضایی و اثر دو طرفه و تغییر صور مرتبط موضوعات و گزاره ها و مفاهیم و گزینشهای مضمونی است که الگوی منظم یا نظام پراکنش را تشخص بخشیده و شاکلهای گفتمانی را قابل شناسایی میسازد. نظام قواعد و روابط حاکم بسر شکل بندی گفتمانی و عناصرش همچون موضوعات و گزارهها و مفاهیم و گزینه های نظری، نه هم تراز قیود و حدود و شروط ناشی از آگاهی یا افکار سوژه خودمختار است و نه تعینی بر آمده از نهادها یا روابط اقتصادی ـ اجتماعی؛ بل

این نظام شکل بندی در سطح پیشاگفتمانی بوده و مکون شرایطی به شمار مى آيدكه وجود گفتمان درون و تحت آنها ممكن مى گردد تا پس از تعيين وجود و عدم وحدت گزاره ها نوبت توضیح مفاهیم مربوط به تعریف گزاره و روابط شان تا حد تكوين گفتمانهاي مرتبط رسد. گزاره (Statement) نه ساختي متضمن جمله (Sentence) و قضیه (Proposition) و کنش گفتاری (Speech act). بل «تابعی از وجود است که جزو نشانه ها است و پس از ورود به حیطه ساختها و وحدتهای ممکن با محتوای انضمامی خویش به لحاظ زمانی و مکانی آنها را آشكار مى سازد». (Foucault, 1972: 86-7) گفتمان (Discourse) اما متضمن گزارههاى متعلق به شکل بندی گفتمانی واحدی است که توصیف شکل وحدت مزبور با توجه به مفاهیمی چون معنا و قصد و لحظه صورت نمی پذیرد؛ بل موضوع این تحلیل «پرداختن به عملکردهایی کلامی در سطح گزارهها و شکل پوزیتیویته معرف آنها است و خلاصه این کار به معنای تعریف نوع پوزیتیویته یک گفتمان است». (Foucault, 1972: 25) پوزیتیویته گفتمان مبین وحدت گروهی از گزاره ها بر فراز و ورای کتب و متون و مؤلفین در جریان زمان و مستقل از اعتبار معرفت شناختی و علمیت و حقیقت شان است تا معلوم شود در بطن گفتمان، ارجاع به چیز واحدی در حوزه مفهومی و سطح واحدی صورت میپذیرد. در این میان بایگانی (Archive) مبین نظام گزاره های معرف شیوه وقوع گزاره و قابلیت بیانش است. «بایگانی، نظام کلی شکل بندی و تغییر شکل سخنها است». (Foucault, 1972: 130) که توصیفش هرگز کامل نگردیده و با نزدیکی و همجواری تاریخی، دشوارتر می شود؛ تا جایی که بایگانی خودمان یعنی قواعد ناظر بر حرف زدن و موضوع گفتمان ما و امثالهم، پیچیده ترین بایگانی های غیرقابل درک و توصیف برای ما هستند. دیرینه شناسی مبین سطوح توصیف و تحلیل حیطه های گزاره ها و بایگانی و شکل بندی های گفتمانی و پوزیتیویته های گفتمانها است و به جای توجه به تاریخ افکار و عقاید، ملتفت شرایطی است که در آن سوژهای مثل دیوانه و بیمار و بزهکار چونان ابژه ممکنی برای معرفت در

می آیند؛ زیرا هدفش نه تشریح مستند تاریخی زایش علم از زهدان ایدئولوژی یا مدح پیشرفت علمی که پروراندن فهمی از زمانه کنونی با تحلیل شرایط امکانی تکوین علم انسان و کارکردها و آثار مرتبط است. روابط گفتمانی، کارکردهای فیرگفتمانی (نهادها و فرایندهای اقتصادی ـاجتماعی و الگوهای رفتاری) را هم می پوشاند؛ زیرا تکوین موضوعات گفتمان بر حسب روابط واقعی مستقل از هر گفتمان (نهادها و فنون و صور اجتماعی)، روابط انعکاسی صورتبندی شده در متن گفتمان (توضیحات مربوط به بزهکاری و خسانواده) و روابط گفتمانی ممکنکننده و حافظ موضوعات مزبور صورت می بندد.

دیرینه شناسی، تحلیل تاریخی نظامهای تفکر یا گفتمان با مصادیقی جون بایگانی به منزله نظام کلی تشکیل و تطور گزارههای اجتماعی در تاریخ و فرهنگی خاص است. بایگانی علاوه بر تعیین نظام قابلیت بیانیگزاره ـ رویداد و نظم کارکردی آن، مجموعه قواعد حدود و صور قابلیت بیان و حفاظت و حافظه و باز فعالسازی و تصاحب را تعریف میکند. موضوع تحلیل دیرینهشناسی، توصیف بایگانی و گزاره های آن با مصداق عمده سخن یعنی چیزی است که در گفتمانی می توان از آن سخن گفت. از این حیث می توان پرسید چه سخنانی ادامه حیات می دهند یا ناپدید شده و مورد استفاده مجدد قرار می گیرند یا سرکوب و سانسور می شوند، شرایط معتبر و نامعتبر سخنگویی کدام است، روابط نظام سخنان کنونی و گذشته یا گفتمانهای فرهنگ بومی و بیگانه چیست و چه افراد و گروهها و طبقاتی به انواع خاص گفتمان دسترسی دارند؟. هدف تحلیل گفتمان نه عیانسازی معنای پنهان یا حقیقتی ژرف یا جستجوی خاستگاه و ریشه گفتمان در ذهنی خاص یا منویات سوژهای بانی که ثبت شرایط وجود گفتمان و عرصه عملی کاربستش است. چون تاریخ افکار، رشتهای نامعین و غیردقیق در پرداختن مضامین کلی تکوین و رشد و استمرار و کلیت و تحول نظامهای تفکر است؛ دیرینه شناسی متمایل به «دست شستن از تاریخ افکار، امتناع نظام مند از اصول متعارف (Postulates) و روشهایشان است و میکوشد تباریخ کهاملاً متفاوتی از گفته های آدمیان بنگارد». (Foucault, 1972: 139)

از این لحاظ اولاً در حالی که تاریخ عقاید و افکار از طریق قوالبی چون تفکر اصیل مبتذل و تازه کهنه و انقلابی عادی به بررسی گفتمانها می پردازد و تواریخ ابداع و اختراع را در کنار تواریخ سکون و انباشت و رسوبگذاری بـر مى سازد؛ ديرينه شناسى اما با فرض اصالت ـ ابتذال يا نوآورى ـ سنت نه چونان مفاهیم ممیز تحلیلی که به منزله جوانبی از الگوهای منظم گزارههای مورد مطالعه، به شناسایی الگوهای منظم کارکردهای گفتمانی و شرایط زمینهساز عملكرد بياني در آن يا معرف و ضامن وجودشان مي پردازد. ثانياً در تاريخ افكار، تناقض را پدیدهایی ظاهری و ساتر انسجامهای زیرین یا اصل سازماندهنده پیدایی گفتمان میانگارند؛ در حالی که در دیرینه شناسی همین تناقضات موضوع توصیف و تحلیل اند. ثالثاً تاریخ افکار از طریق تـوصیفات تـطبیقی در پی آشکارسازی صور عام و خصایص کلی فرهنگی بواسطه تحلیل برخی شکل بندی های آن است و می کوشد پیوستگی و استمرار فرهنگی و تفکیک مكانيسمهاى على را عيان سازد؛ ولى ديرينه شناسى به جاى تحويل تنوع با عیان کردن کلیت متحدساز صور مختلف می خواهد «حیطه وجود و کارکرد عملي گفتماني را تحليل و توصيف كند... و كيل قيلمرو نهادها و فيرايندهاي اقتصادی و روابطی اجتماعی را کشف کند که شکل بندی گفتمانی معینی مى تواند بر مبناى آنها تدوين شود ... و سطح خاصى را برملاكند ... كه در آن تاریخ می تواند جایی به انواع معین گفتمان با تاریخیت مختص خودشان دهد و به کل مجموعه تاریخیتهای گوناگون مربوط شود». (5-164:Foucault, 1972: 164) رابعاً توالی زمانی یا روند رویدادها تحلیل پذیر بر حسب برداشتهای تکاملی چونان یکی از شاخصهای روش سنتی تاریخ افکار ظاهراً در دیرینه شمناسی غمایب است؛ زیرا دیرینه شناسی به زمانمندی یا فرایندهای در زمانی محاط بر کارکردها و روابطگفتمانی و البته نه با فرض روند واحد و ناگزیر آنها توجه میکند تا نشان دهد صور متنوعی از توالی های گفتمان وجود دارد و «به جای پیگیری خط

تقویم راستین و اصیل تعیینکننده گاهشماری رویدادهای متوالی یا همزمان یا فرایندهای زودگذر و پاینده و پدیدههای موقتی و ماندگار می کوشد نشان دهد توالی چگونه ممکن می شود و در چه سطوح متفاوتی می توان توالی های متمایزی یافت». (Foucault, 1972: 169) دیرینه شناسی گفتمان از تاریخ افکار و عقاید مشتمل بر برداشتهایی چون جریان آگاهی یا روند خطی زبان متمایز است؛ زیراگسستها و شکافها و انشعابات و تکوین صور نوین پوزیتیویته را مدنظر آورده و سیمای تفاوتها را بی هیچگونه تحولی ترسیم می دارد و برداشتهای تطوری از تغییر و توالی را به چالش میکشد. صور تکراری و پیوسته همچون چندگانگی تفاوتهای ناشی از دگرگونی های تابع قواعد تشکیل پوزیتیویته ها در این چشمانداز مغفول نمی مانند؛ زیرا هدف دیرینه شناسی انشان دادن چگونگی تشکیل امر پیوسته و مستمر وفق همان شرایط و قواعد تشکیل پراکندگی و گسستگی و نیز چگونگی ورود امر پیوسته و مستمر نه بیشتر و نه کمتر از تفاوتها، اختراعات، نوآوریها یا انحرافات ـ به عرصه عمل گفتمانی است». (Foucault, 1972: 175) پس برخلاف تاریخ افکار که تغییر و تفاوت را به تبیینهای به کار گیرنده الگوهای آفرینش و آگاهی و تطور تحویل میکند ؟ دیرینه شناسی انواع چندگانه دگرگونی هایی را تحلیل مینماید که به برداشت نامتمایزی از تغییر ختم می شوند. به عبارت دیگر تحلیلهای دیرینه شناسی می کو شند «نظام دگرگونی های تغییرآفرین را بر رسند». (Foucault, 1972: 173)

فوکو دیرینه شناسی را متوجه موضوع خاصی از گفتمانها یعنی علم و بویژه علوم انسانی می سازد. ابژه های تحلیل دیرینه شناسی یعنی کارکردهای گفتمانی، نه علوم و پیش نمونه های علم بودگی (Prefiguration of Scientificity) و صور معرفت بدیل علم که شکل بندی ها منتج از عمل گفتمانی چونان بانی شالوده پیدایسی پیکره معرفت و شکوفایی ممکن گفتمانی علمی از آنند. لذا «پیکرههایی از معرفت وجود دارد که مستقل از علوم (نه پیش نمونه های تاریخی یا محصولات ثانوی عملی آنها) بوده ؛ اما هیچ معرفتی نیست که فاقد عمل گفتمانی مختص

خود باشد و هر عمل گفتمانی معینی را می توان با معرفت منتجهاش تعریف کرد». (Foucault, 1972: 183) علم صرفاً یکی از نواحی قلمرو دیرینه شناسی گفتمانهای معرفتی با شکل و دقت و جدیت و موضوع تحلیل و شیوه بیان و مفاهیم و استراتژیهای نظری خاص متمایز از افسانه ها و تاملات و روایات و مقررات نهادی و تصمیمات سیاسی می نماید. معهذا علم نیز در بستر شکل بندی گفتمانی و حوزه معرفتی کلی ریشه دارد که با پیدایش گفتمانی علمی ناپدید نمی شود؛ چنانکه ازاین منظر «دانش نه سکوی معرفت شناسانه که مستحیل در علم به پرواز در آمده از این سکو می نماید. علم در حوزه ای از معرفت جای می گیرد و نقش خود را درون آن ایفا می کند». (Foucault, 1972: 184)

دیرینه شناسی نشان می دهد چگونه علمی در اقلیم معرفت عمل می کند و در این بین ظهور گفتمانی علمی از بطن شکل بندی گفتمانی فقط یکی از صور مادیت یا تجسد وجودی است که گفتمانی می تواند به آن نایل آید. آستانههای (Threshold) پیدایی یا گذر شکل بندی های گفتمانی بر حسب گاهشماری ناهموار و نامنظمشان شامل آستانه پوزیتیویته چونان برهه فردیت پابی عملی گفتمانی به لحاظ كاربست نظام واحدى براى تشكيل گزارهها، آستانه معرفت شناختى شدن ( Epistemologization ) چونان تدوین داعیه های اعتبار بخشی و هنجارهای وارسی و انسجام به کمک مجموعه گزارههای تشکیل دهنده مدلی برای معرفت، آستانه علم بودگی ( Scientificity) چونان انطباق پیکره معرفت شناسانه برساخته با معیارهای صوری یا قوانین حاکم بر برسازی گزارهها و آستانه صوری شدن (Formalization) چونان تعریف اصول موضوعه و عناصر و ساختهای گزارهای و تبدلات شان توسط گفتمانی علمی است. لذا پیدایی علم نه نتیجه یا معلول ساده انباشت خطی حقایق یا نشانه تکامل عقلی، بل همایند عناصر شکل گرفته از عمل گفتمانی بانی پیدایش علم مزبور مینماید. تاریخ نظامهای تفکر علمی را می توان وفق سنخ شناسی آستانه های موجد شکل بندی های گفتمانی، در سطوح صوری شدن با مصداقی چون ریاضیات و رشد آن از طریق بازیابی و جایگذاری

پیوسته رویدادهای گذشته و تلقی گذشته مزبور به منزله موردی خاص و مدلی ناشیانه و طرحی ناقص و تعمیم نیافته از نظریهای انتزاعی تر و نیرومندتر، علم بودگی چونان خط سیر پیدایی علم از شالوده هایی غیرعلمی یا شرایط سایق و مانع رشدش بر مبنای تضادهایی نظیر حقیقت خطا و عقلاتیت ناعقلاتیت و علم خیرعلم و بالاخره معرفت شناختی شدن مستقر در شکاف شکل بندی های گفتمانی تعریف پذیر با پوزیتیویته مختص خود و پیکره های معرفت شناسانه گاه فیرعلمی مورد تأمل قرار داد. همین سطح اخیر مبین تحلیل دیرینه شناسی با هدف عیان سازی کارکردهای گفتمانی موجب پیدایی معرفت به شمار می آید.

## ۲-۲- تبارشناسی

تبارشناسی (Genealogy) عبارت است از تنجسم اراده معطوف به معرفت چسونان برآیند «روابط شکل بندی های گفتمانی و حیطه های غیرگفتمانی (نهادها، رویدادهای سیاسی، کارکردها و فرایندهای اقتصادی و اجتماعی)». (Foucault, 1972: 162) فوکو در پی «تبارشناسی سوژه مدرن به مثابه واقعیتی تاریخی و فرهنگی» (Foucault and Sennett, 1982: 9)؛ از زاویه روابط شکل بندی های گفتمانی و حیطه های غیرگفتمانی به مجازات و زندان و سکسوالیته نگریسته و تلقی جدیدی از تناسب قدرت و معرفت عرضه داشت. از این نگره مثلاً تولد زندان، تفکیک مجرمان و بزهکاران و بچه های خوب را چونان موضوع علوم انسانی به دنبال آورد؛ زیرا کانون این تحلیل در میانه کارکردهای گفتمانی و غیرگفتمانی متوجه «روابط قدرت و معرفت است که در بدنهای آدمیان انباشته شده و با تبدیل شان به ابژه های معرفت، هم اینان را به بند می کشند». (Foucault, 1979: 28) فوکو سپس عملکرد تکنولوژی های انضباطی قدرت و رابطه آنها با علوم ابژه ساز فرد را در پرتو سکسوالیته پی گرفت تا روابط قدرت و معرفت و کاربست تکنولوژی های قدرت بر بدن را تحلیل کند. تکنولوژی های انضباطی قدرت و ابژه سازی سوژه فردی و بسط علوم انسانی مربوطه با تأمل در انشباطی قدرت و ابشه با تأمل در انشباطی قدرت و ابژه سازه فردی و بسط علوم انسانی مربوطه با تأمل در انشباطی قدرت و ابژه سازی سوژه فردی و بسط علوم انسانی مربوطه با تأمل در

صور قدرت و مناسک معرفتی تکمیل می شود که از طریق آن «آدمی خویشتن را به سوژه-مبدل می سازد» (Dreyfus and Rabinow, 1982: 208) و این امر زمینهای است برای رشد فنون مرتبط با علوم انسانی تفسیری و سوژه کننده.

فوکو «دیرینه شناسی را چسونان روش تفکیک و تنجزیه و تنحلیل وجسوه گفتمانی خاص، مکمل تبارشناسی شمرد». (Gordon, 1980: 85) تبارشناسی همچون دیرینه شناسی، اولویت خاصی به علم نمی دهد و تاریخ را همچنان متنوع و پراکنده و گسسته مدنظر می آورد؛ اما موضوعی متفاوت یعنی سكسواليته را پيش ميكشد. در اين عرصه «به جاي مطالعه سكسواليته مردان در عهدی خاص (و جستجوی قانون مبین آن در ساخت اجتماعی، ناخودآگاه جمعی یا گرایش اخلاقی معین) یا توصیف تصور مردان از سکسوالیته (تفاسیر دینی آنها از سکسوالیته، میزان تایید یا انکارش و تعارضات عقیدتی و اخلاقی حاصله)، از خود می پرسیم آیا در سکسوالیته به گونه مشهود در بازنمودهایش، عمل گفتمانی یکپارچهای دستاندر کار نیست: آیا سکسوالیته... دستهای از موضوعاتی نیست که می توان درباره شان صحبت کرد (یا موضوعاتی که صحبت کردن راجع به آنها ممنوع است) یا حوزهای از اظهارات ممکن ... یا خوشهای از مفاهیم... یا مجموعه گزینشها است... این دیرینه شناسی... شیوه سخن گفتن معینی را برملا میکند، البته نه به عنوان حقیقت غایی سکسوالیته بل چونان بعدی از ابعاد توصیف سکسوالیته بر اساس آنها و نشان دادن اینکه چنین شیوه سخن گفتنی چگونه در نظام منع و ارزش جای میگیرد نه در گفتمانهای علمی». (Foucault, 1972: 193) در حالی که تحلیل تاریخی سنتی در جستجوی منشاء چیزها به نتایجی چون تلاش برای دستیابی به ذات هر چیز یا لحاظ برهه پیدایش چونان نقطه اوج فرایند تحول هر چیز و تأسیس حسوزهای از معرفت با خاستگاهی فرضی و لاجرم قابل بازیافت مینماید؛ تبارشناسی آشکارکننده اختلاف و پراکندگی در پس یکسانی مصنوعی منشاء واحد است و نشان می دهد آغازگاههای تاریخی اهمیتی ندارند و بلکه ذیل «حقیقت قطعی، زاد و ولد

باستانی خطاها را عیان می سازد». (Bouchard, 1977: 143) تبارشناسی، تحلیل تبار و ظهور نیست؛ زیرا تحلیل تبار، وحدت و یکسانی راکنار میزند تا چندگانگی رویدادهای نهفته در پس آغازهای تاریخی را آشکار کند و لذا چنین تحلیلی فرض كاهلاته استمرار پيوسته پديدهها را باطل و به جايش حافظ تفاوت رویدادها می گردد و تصدیق کننده «تصادفات، انحرافات ریز و ظریف... خطاها، قضاوتهای ناروا و محاسبات نادرستی است که موجب زایش همه چیزهای هنوز موجود و ارزشمند برای ما شدهاند؛ این تحلیل عیان میسازد در بن دانسته ها و کیستی ما نه حقیقت و وجود که تصادفات بیرونی نهفته اند». (Bouchard, 1977: 146) این دیدگاه «چیزی را که پیش از این ثابت و بی حرکت پنداشته می شد، بر آشفته و چیزی راکه یکپارچه و متحد بود، تکه تکه کرده و ناهمگونی چیزی را عیان می سازد که همگون و در آشتی با خویش تصور مى شد». (Bouchard, 1977: 147) تبارشناسى به عنوان تحليل شجره تاريخى، خط بطلان بریبوستگی ها و استمرارهای ناگسسته و صور ثابت و پایداری جنونان ویاگی تاریخ سنتی میکشد تا پیچیدگی و شکنندگی و محتمل بودگی رویدادهای تاریخی را آشکار کند. فوکو موضوع اصلی این تحلیل را ابتدا طبیعی ترین و فیزیولوژیک ترین هستار یعنی بدن میدانست تا پیکربندی بدن و تاریخ یا حک تاریخ روی بدن و دستگاه عصبی و خلقوخو و هاضمه و خوراک و نظایر آن از این منظر تحلیل شود و مشخص گردد هیچ چیز ثابت نیست و حتی فیزیولوژی ما دستخوش نیروهای تاریخی است. تبارشناسی با تحلیل ظهور و حدوث تاریخی نه در شکل مفهومپردازی آن بر مبنای پیشرفت تدریجی رویدادها یا چونان نقطه پایان فرایند رشد و توسعه که مههوم پردازیش به صورت تجلی موقتی و خاص فعل و انفعال خطرزای سلطه گریها یا مرحلهای از نبرد نیروها سروکار دارد تا مبرهن سازد صور نوظهور صرفا صحنههایی گذرا در رشتهای از انقیادها یا تجسماتی از روابط پویای تعارضند. این جنبه تبارشناسی، مواجهات و تضادها و نظامهای سلطهایی را در بر میگیرد که صور نوظهور

تاریخی، جلوههای موقتی آنهایند و در چنین چهارچوبی جایی برای سوژه بـه مثابه فاعل شناسنده وجود ندارد؛ زيرا هيچكس مسئول ظهور و حدوث تاريخي نیست و این ظهور و حدوث فقط معلول فعل و انفعال نیروهای سلطه است. تبارشناسی چونان تحلیل اسلاف و تکوین نه تنها با تاریخ سنتی فرق دارد که منتقد آن است؛ زیرا در پی افشای تاریخ مندی کیفیات و ویژگی هایی است که چون فیزیولوژی بدن، لذات جسمی، احساسات و اخلاق یا فاقد تاریخ انگاشته شده یا نادیده گرفته شدهاند. این تحلیل با تأکید بر چشماندازی بودن معرفت، دانستهها را زمان مکانمند مینماید و خاستگاه معرفت را در سوداها و ترجیحات مورخان میکاود و علیرغم گرایش تاریخ سنتی به انقیاد رویدادها از ساختها و فرایندهای فراتاریخی یا غفلت از آنها در پی توجه به یگانگی رویدادها است تا چندگانگی عوامل سازنده رویدادی راکشف کند. بداهت ذاتی منسوب به رویدادها چونان برآیند انتساب خصایل انسان شناسانه بـه آنـها یما ناشی از کاربست ثوابت تاریخی، با تلاش جهت رویدادوارسازی ( Eventalization ) چونان اثبات فقدان وجود ضرورتی در تاریخ یا الزام تلقی دیوانگان به عنوان بیماران روانی یا زندانی کردن مجرمان یا جستجوی علل بیماری در معاینه بدنها بر می آشوبد تا بداهت مبانی معرفت و اعمال در هم شکند و مجموعه عوامل، پیوندها، استراتژیها و نیروهای مسبب و محرک رویدادها و دستیابی آتی شان به منزلت بداهت و ضرورت را مجدداً کشف نماید. کثرت علل چونان نتیجه عملی این امر نشان می دهد رویدادها محصول فرایندهایی چندگانهاند محاط در متن روابطی پیچیده و لذا تحلیل یا در جهت تجزیه فرایندهای سازنده هر رویداد معین و ضمناً بر ساختن روابط بیرونی انسجام یا معقولیت آنها در پی توصیف چند شکلی فزاینده عناصر مرتبط به روینداد مورد نظر یا روابط مذکور و حیطه های ارجاع پیش می رود یا انواع روابط مربوط به انتقال مدل های فنی مثل معماری فضاهای نظارتی و تاکتیکهای طراحی شده در واکنش به وضعیت خاصی مانند بی نظمی های ناشی از اعدام و شکنجه در ملاءعام یا کاربست

طرحهای نظری همچون نگاه سودباورانه به رفتار مورد توصیف قرار میگیرد و سرانجام حوزههای مرجع متعددی اعم از جهشهای فنی در زمینه جزییات تا استقرار فنون نوین قدرت در اقتصاد سرمایهداری در پاسخ به نیازهای فوری و مبرم و البته مشتمل بر فرایندها و روابط متعدد به کار می آید.

تبارشناسی برخلاف تحلیلهای تاریخی سنتی، یگانگی رویدادها را ثبت و تحت لوای وحدت ساختگی چیزها نه وفق منشأیی واحد که طبق تـفاوت و براكندگي و اختلاف و سلطه جويي برملا ميكند. در اين تفسير لايتناهي، معنا يا شالودهای پنهان در زیر رویدادها و چیزها وجود ندارد و بل فقط لایههای شکافتنی دیگری از تفسیر هست که بواسطه رسوبگذاری به شکل حقیقت و بداهت و ضرورت در آمدهاند. موضوع اصلی تحلیل این است که آدمیان چگونه با تولید حقیقت چونان استقرار حوزههای انتظام و تناسب عمل قضاوت توامان درباره درست و غلط و حق و باطل در آنها، بر خود و دیگران حکومت میکنند. تبارشناسی با جستجوی منشاء واحد و ایده حقایق ابدی و جهانشمول و پندارههای پیشرفت و ترقی بی وقفه بشریت تعارض دارد و فعل و انفعال ابدی سلطهجوییها و قلمروهای خشونت و انقیاد و ستیز و کشمکش را بـر آفـتاب مى افكند؛ زيرا در اينجا هيچ امر عام و چيز ثابتي وجود ندارد تا بنيان مستحكمي برای درک و فهم فراهم سازد و بیل با ورود مفهوم نیاپیوستگی و گسست در حوزههای بدیهی انگاشته زندگی و طبیعت نشان می دهد حتی موضوعی چون بدن آدمی نیز دستخوش تاریخ است، بدنی که «ضرباهنگهای کار و استراحت و تعطیلات آن را خسته و رنجور کردهاند... و غذاها و ارزشها از طریق عادات خوردن یا قوانین اخلاقی مسمومش ساختهاند». (Bouchard, 1977: 153) تبارشناسی متوجه رویدادها و ویژگی ها و نمودهای مختص به آنها نه چونان محصول تقدیر یا مکانیسمهای ناظم یا خواست فاعلی خالق که به منزله نتیجه آشفته بازار تضادها و تصادفات و خطایای روابط قدرت و پیامدهای منظور نشدهشان است. موضوع این تحلیل برخلاف تاریخ سنتی نه ادوار طلایی، اشکال متعالی، انتزاعی ترین اندیشه ها و ناب ترین فردیت ها که صور مغفول دست پایین یا عمومی تر وجود و معرفت مثل بدن یا سکسوالیته است و در این راستا می کوشد بر چشماندازی بودن معرفت به منظور رفع محدودیت های تحلیل دیرینه شناختی صحه می نهد.

گرچه دیرینه شناسی علم مثلاً «با تلاش برای تعریف موقعیت های مختلف سوژهای یحتمل نهفته در گزارهها و فاقد ارجاع به سوبژکتیویته روانشناختی یا فاعل مؤثر، به مسئلهای می پردازد که امروزه از سوی روانکاوی نیز مطرح است» (Foucault, 1972: 207)؛ اما در تبارشناسي علم اين موضوع متوجه پيدايش و نقد علوم انسانی میگردد. تبارشناسی بجای تفکیک صور معرفت و رتبهبندی علمی آنها تا حد بی اعتباری صور حایز معیارهای متنازل علم بودگی و نیز سیطره نظريات عام خواهان تابعيت نظريات محلى ظاهراً فرودست ميكوشد بـيان و تجلی صور معرفت منقاد و تواریخ صامت را مقدور سازد. تضمین آسیبپذیری نظریات جهان شمول در قبال مسکوت ماندن نظریات محلی، تبارشناسی را وامی دارد بیان انتقاد محلی از آنها را تسهیل کند. این نظریه خودمختار و نامتمرکز اما نه نافی قیام معرفت مقید که در تلاش پیوستگی و وحدت دانش فرهیخته و خاطرات محلی و نیز رفع تضاد از معارف تاریخی فرادست و فرودست است. تبارشناسی متوجه «قیام معارفی است که مخالفت اساسی آنها نه با محتوا، روشها یا مفاهیم یک علم؛ بل مقابله با آثار و نتایج قدرتهای متمرکزی است که با نهاد و کارکرد گفتمان علمی سازمان یافته در جامعه... پیوند داشته باشند». (Gordon, 1980: 84) مخالفت با آثار گفتمان نظری واحد و صوری و علمی، تبارشناسی را ضدعلم و در نبرد با «آثبار و عبواقب قیدرت گفتمانی عیلمنما» (Gordon, 1980: 84) جلوه مى دهد. نقد تبارشناختى علم با تشريح فقدان عامليت جهانی متفکران و روشنفکران، محیی معارف محلی یا فرعی بوده و لذا در تبارشناختی، نقدها مقدمه قیاسی نیستند متوجه استنتاج اینکه «اکنون چنین باید کرد». این نقد دست افزار جنگاوران است و در برابر آنچه هست مقاومت و طغیان

می نمایند و لذا نقد تبارشناسی مخالف سلسله مراتب علمی معرفت به انسان و روابط اجتماعی و نتایج ذاتی تکنولوژی قدرت وابسته به آنها است و برخلاف پژوهشهای علومانسانی به جای جهتگیری تکنوکراتیک یا مهندسی اجتماعی و تبعیت از برنامه ریزی رفتار انسان، به تأمل در این موارد می پردازد.

به گمان فوکو گرچه علومانسانی مبنا و زمینه فهمپذیری خودشان را بدست می دهند؛ اما خود آگاهی بینشی ـ روشی آنها نسمی توانید توضیح دهـ د چـرا در زمانهای خاص، انواع خاص علومانسانی رایج شده و استمرار یافته و موضوعات، فاعلان شناسایی، مفاهیم و استراتژیهای خاص خود را از کجا و چگونه حاصل کردهاند. گرچه این دیدگاههای بینشی دروشی نمی توانند چهارچوب نهادهایی را توضیح دهند که درون آن، علوم انسانی شکوفا شده و زوال مى يابند؛ اما با بررسى جزييات علومانسانى مى توان كليد فهم واقعيات جاری را بدست آورد. لذا فوکو با مطالعه نظریات رایج علومانسانی به منزله گفتمان موضوع بررسی (discourse-objects) از طریق روش حذف و تعلیق دوگانه عمودینگر، کوشید تاریخ این علوم را حسب قواعدی قابل فهم سازد که کنش های کلامی جدی کنشگران را بی شناخته بودن نزد آنان تنظیم و هدایت می کنند. کردارهای اجتماعی و نهادی مؤثر بر علوم انسانی وفق انطباق با قواعد معرفتی حاکم، قابل فهم و متنفذند و لذا کردارها و نظریات علمای انسانی تابع ساختی نظری مینماید که حاکم بر آنها است. کار فوکو در توصیف نظری قواعد حاكم بركردارهاي گفتماني، با حذف و تعليق حقيقت و جديت مدعى وصول به سطحی است فارغ از تأثیر نظریات و کردارهای مورد مطالعه و یابنده معانی در میان موضوعاتی که وی در آنها درگیر و دخیل نیست؛ زیرا معنا و فهمپذیری علوم انسانی را نمی توان در نظریات خود آن علوم یا نظام قواعد گفتمانی یا در افق معنای مشترک میان دستاندر کاران علوم انسانی یافت. فوکو علومانسانی را بخشی از مجموعه وسیعتر کردارهای سازمان یافته و سازمان بخشی در می یابد که علوم انسانی در توسعه و بسط آنها نقش تعیینکننده دارند. پژوهشگر دیگر نه ناظر بی طرف پیکره های گفتمانی صامت و گنگ که خود همانند هر پژوهشگر دیگری درگیر کردارهای اجتماعی مورد مطالعه خود و خود عمدتاً محصول آن کردارها به شمار می آید. فوکو تبارشناسی را به عنوان روش تشخیص و درک معنای کردارهای اجتماعی از درون عرضه می دارد. دیرینه شناسی به عنوان ابزار دستیابی به میزانی از جدایی و کناره گیری از کردارها و نظریات علوم انسانی بدینسان تابع تبارشناسی می شود تا سطح تازهای از معنا و فهم پذیری کردارها را بگشاید که بوسیله نظریه قابل توصیف و بیان نیست و البته رمزبرداری از معنای این کردارها به نحو روشمند ممکن است. در این روش تازه، نظریه نه تنها تابع کردار که یکی از عناصر مهمی است که بواسطه آن کردارهای سازمان بخش عمل می کنند.

## ۳-۲- تحلیل تعبیری

فوکو با تأمل در رابطه دیرینه ـ تبارشناسی مدعی شد توصیفات انتقادی دیرینه ـ تبارشناسانه متوالیاً یکدیگر را پشتیبانی و تکمیل میکنند. بعد انتقادی تحلیل بواسطه ارتباط با گفتمان فراگیر میکوشد اصول تنسیق و طرد و حذف و محصوریت گفتمان را مشخص سازد و نوعی کناره گیری و بی طرفی اعمال کند. بعد تبارشناسانه تحلیل اما با رشته پیوسته تشکیل بالفعل گفتمان سروکار دارد که میکوشد قدرت اثبات و تأیید گزارههای آن را نه در مقابل نفی دریابد. بدینسان فوکو محصوریت احکام مبتنی بر قواعد دیرینهشناسی و تشکیل بالفعل گفتمان بوسیله کردارهای غیرگفتمانی را مکمل دانست. در یک سوی این آمیزه چیزی است بی معنی که دیرینهشناس آن را کاملاً جدی میگیرد و از طرفی چیزی داریم معنادار و جدی که تبارشناس به آن سهلگیرانه می نگرد. در این فاصله گیری مضاعف، دیرینهشناس به قواعد صورت بندی گفتمانی نوعی استقلال مضاعف، دیرینهشناس با نشان دادن بی بنیادی ظواهر و به پایان رسیدن متافیزیک ظاهراً به این نتیجه می رسد همه چیز بی معنی و عاری از جدیت است.

لذا جدى گرفتن جهان گفتمان جدى بدان روى الزامى مىگردد كه جدى نگرفتن جهان ما به گسستن پر زحمت از آن و بی بنیادیش ارجاع می یابد. تبارشناس اگر اهل تمیزی است متمرکز بر روابط قدرت و دانش و پیکر انسان در جامعه مدرن؛ اما دیرینه شناس در پس استمرار درازمدت کردارهای فرهنگی مورد مطالعهاش نقش تصفیه گر را ایفا می نماید. نمایش عدم استمرار و جابجایی معنا وظیفه مهمی است که دیرینه شناس با عقبنشینی از گفتمان مورد بررسی می تواند آن را به عنوان موضوع گفتمان بررسد؛ ولى وى بر خصلت قراردادى و دلبخواهانه افق تأویلی معنا انگشت نهاده و نشان می دهد فرایند ظاهراً مستمر معنا بوسیله صورتبندی های گفتمانی گسیختهای فاقد غایات یا معانی نهفته بنیادین یا مسلمات ماوراءطبیعی منقطع می شود. تبارشناسی بسرای تسحلیل قدرت به پشتیبانی و تکمیل دیرینه شناسی نیاز دارد؛ زیرا هدفش برخلاف روش تاریخ سنتی، ضبط و ثبت خصلت یکتای وقایع خارج از هر غایت یکدست است و در پی یافتن گسست حوزههایی که دیگران در آنها چیزی جز روند تکامل مستمر و پیشرفت و ترقی و جدیت نیافتهاند، ماهیات ثابت و قوانین بنیادین و غایات متافیزیکی راکنار مینهد. تبارشناسی از جستجوی اعماق به سطح وقایع و جزییات کنوچک و جابجایی های جزیی و خطوط ظریف بسنده میکند. تحلیلهای تعبیری (interpretive analytics) از این حیث عمق یابی کلی و رمزگشایی جزیی است و رمزآمیزی امور را به چیزی نمیگیرد. از این نگره نه عشق نیرویی عمیق و مرموز به نظر می رسد که تنها سرایندگان و پیامبران توان رمزگشایی سرچشمههای رازناک اشتیاق و انگیزش آن را بسرای آدمی به عهده داشته باشند و نه غریزه جنسی به عنوان ژرف ترین ابزار رهیابی به معنای کثیری کردارهای انتظامی مدیریتی مدرن پنداشته می شود. فاصله گیری عصمیق از اعستقادات فسرهنگی رایسج با تأمل تعبیری در نسبت دیرینه شناسی ـ تبارشناسی و نه تأکید بر درونبینی به پدیداری نهفتگیهای ظاهری و البته فاقد بواطن مرموز یاری میرساند. فلسفه با حدف ماهیت از

اشیاء به پایان میرسد؛ زیرا تعبیر نه کشف معنایی نهفته بل پایان ناپذیریش به این جهت است که چیزی برای تعبیر وجود ندارد و هر چیز اساساً پیشاپیش تعبیر است. با تعبیر نه به معنای متن یا جهان که به تعابیر دیگری می رسیم برساخته خودسرانه و تحمیلی سایر مردمان و نه بسرخاسته از سسرشت واقعی اشسیاء. بی بنیادی امور و اشیاء از این حیث یعنی در نبود چیزی برای تعبیر، هر چیزی قابل تعبير است و تنها حدود متصور، دلبخواهانه وضع مي شوند. اگر تاريخ عبارت از ضبط خشونت بار و نهانی نظامی از قواعد فینفسه فاقد معنای ذاتی برای تعیین جهت یا منقادسازی آن نسبت به ارادهای جدید یا وارد بازی جدید كردن اجباريش وفق قواعد ثانويه تحميلي بر آن باشد؛ روند تكامل بشريت مجموعهای از تعابیر مینماید و قاعده و اصل نیز دال بر نظم و هنجارها و محدوديتها و شرايط و رسوم است و كاربرد هنجارها و قواعد و نظامها چونان شاخص علوم انساني با يافتن قواعد قالبريزي صوري انديشه و دانش فرق دارد. تبارشناسی به ثبت تاریخ این تعابیر می پردازد تا مبرهن دارد مقولات کلی علوم انسان چونان نتیجه پیدایش تصادفی تعابیر تحمیلی آشکار می شوند. فوکو می گوید «می خواهم تاریخ زندان را همراه با کل حصرهای سیاسی بدن در درون بنای بسته زندان بنویسم. چرا؟ چون فقط به گذشته علاقمندم؟ اگر منظور نوشتن تاریخ گذشته حسب زمان حاضر باشد، پاسخ منفی است؛ ولی اگر منظور نوشتن تاریخ زمان حال باشد، پاسخ مثبت است» (Foucault, 1979: 31) وی مترصد دستیابی به معنی یا اهمیت عصری سپری شده و کسب تصویر کاملی از دوران یا شخصیت یا نهادی مربوط به گذشته یا یافتن قوانین بنیادی تاریخ یا فرافکنی علایق و نهادها و سیاست امروز به درون تاریخ گذشته و اعصار دیگر و کشف معنای تاریخی نهادها نظیر معنای جاری آنها نیست. این رویکرد می توانید از یکسو به اکنونگرایی و قوم محوری در تحلیل تاریخی چونان تـعمیم الگـو و مفهوم و نهاد و احساس و نمادي از زمان حال به گذشته و از طرفي به غایتگرایی چونان نوعی تاریخنویسی معطوف به دریافت جوهر زمان حال در

نقطهای دوردست در گذشته و سپس اثبات ضرورت کاملاً محقق تحول از آن نقطه به زمان حال بیانجامد. نوشتن تاریخ حال اما با تشخیص وضعیت جاری آغاز می شود و تاریخنگار مظاهر حاد مراسم دقیق قدرت یا تکنولوژی سیاسی بدن را از حیث مبداء پیدایی و تشکیل و اهمیتیابی میجوید. این روش تبارشناسانه نه جویای وحدت معنا پاکارکرد ساده یا معنای ثابت درکل جامعه گذشته که نشانگر تفاوت پذیری آنها طی زمان است و بیان میکند پدیدهای تاریخی چگونه به عنصر و جزیی حیاتی از قدرت مدرن مبدل شده و ما چگونه به اینجا رسیدهایم. از این حیث «طرح و اندیشه تبدیل سکسوالیته به گفتمان مدتها قبل در فضایی ریاضتکشانه و راهبانه آماده شده بود. قرن ۱۷ میلادی آن را به صورت قاعدهای همگانی در آورد. چنین به نظر میرسید این اندیشه به ندرت جز در مورد گروه برگزیده کوچکی کاربرد یافته باشد... [؛ اما سپس] حكمى برقرار شد... و كشيشان مسيحى وظيفه گذرانندن هنر چنيز منربوط بنه سكسواليته را از درون دستگاه وقفهناپذير گفتار به عنوان وظيفهاي اساسي تجويز كردند». (Foucault, 1980: 20-21) در اينجا نه روايت تاريخ قرن ۱۷ ميلادي و نـه اهمیت حکم معطوف به سکسوالیته که تشخیص و حصر اجزای اصلی تکنولوژی سیاسی امروز و جستن رد پایش در گذشته ارجحیت دارد. اتخاذ این موضع مبتنی بر رهایی از سوژهبانی و خود سوژه یعنی نیل به تحلیلی است که بتواند سوژه را درون تعبیری تاریخی توضیح دهد. موضوع محوری تبارشناسی توضیح روند پیدایش و گسترش تکنیکهای قدرت معطوف به فردند و لذا چون مثلاً «فردیت نه هسته واقعی و ذره بنیادی جامعه و نه توهم ایدنولوژیک اقتصاد لیبرالی که محصول تاریخی بسیار طولانی و پیچیدهای است» (Foucault, 1979: 194)؛ می توان تبارشناسی گرایش های عینیت بخش یا موضوع ساز در فرهنگ و تبارشناسی کردارهای ذهنیت بخش یا سوژه پردازی مهم معاصر و مؤثر بر تشکیل انسان مدرن به عنوان موضوع و فعال شناسایی را دنبال کرد. استراتژی تحلیل کردارهای فرهنگی در ملتقای قدرت و دانش و ناظر به

تكوين فهم امروزين از فرد و جامعه و نيز علومانساني در بطن آنها با مطالعه علوم مشکوک غرقه در کردارهای فرهنگی و ناتوان از نیل به وجه نبرمال بواسطه تأكيدات جزمي شان آغاز و با تأمل روشمند در برآمدن اين علوم و بلكه خود حقیقت چونان عنصری اساسی از قدرت مدرن تداوم می یابد. این تعبیر تاریخی و معطوف به عمل در شبکه معنا ( Dispositif ) مشتمل بر روش مورخ تاریخ بالفعل و ساخت كردارهاى فرهنگى محقق مى شود. شبكه معنا برخلاف اپيستمه، حاوی کردارهای غیرگفتمانی و گفتمانی است و به عبارتی حوزه ناهمگنی از گفتمانها، نهادها، معماري، قواعد، قوانين، امور اداري، احكام عملي، قضاياي فلسفى و اخلاقى، انسان دوستى را مىپوشاند كــه روابـطى مـنعطف داشــته و می توان آنها را برای تشخیص مسئله تباریخی خیاصی درون دستگاه واحدی متضمن قدرت و دانش چونان شبکه تحلیلی خاصی آمیخت. با تشخیص استراتژی های روابط نیروهای حامی انواع دانش و برعکس، شبکه معنایی صورت می بندد که چونان شبکه تحلیلی خودساخته تاریخنگار، خود کردارها نیز بوده و دستگاه یا ابزار مکون و سازماندهنده انسان به عنوان فاعل شناسایی مینماید. فوکو تحلیل کارکردهای مجری این کردارها را رمزگشایی یا همان تحليليات تعبيري مي خواند كه عليرغم پوشش مجموعه علايم ظاهراً بي معنا، اساس كردارها و انسجامشان هستند.

فوکو بدان روی تأویل را به نفع تعبیر کنار می نهد که کنشگر می تواند معنای رفتار روزمره خود را دریابد و به ملاحظه معانی عمیق تر مستور در پس رفستار روزمرهاش هدایت پذیرد. معنای نهفته، حقیقت نهایی امور نبوده و لذا یافتنش نیز ضرورتاً رهایی بخش نیست و کشف این معنای نهفته می تواند کنشگر را از نوع فهم احتمالاً یاریگر وی در پایداری بر ضد کردارهای سلطه گرانه جاری دور سازد. فهم تعبیری بوسیله کسی قابل حصول است که همچون کنشگر درگیر است و ضمناً از آن درگیری فاصله می گیرد و وظیفه دشوار تاریخی تشخیص و تحلیل تاریخ و سازمان کردارهای فرهنگی جاری را متحمل می شود. در نتیجه تعبیری از

انسجام کردارهای جامعه با انگیزهای عملگرایانه رخ مینماید که نه مدعی تطابق با معانی روزمره مشترک کنشگران، بل کاشف معنای درونی و ذاتی کردارها است. فوکو با ترکیب دیرینه ـ تبارشناسی و در عین جدی گرفتن مسایل به فراسوی نظریه و تأویل می رود؛ زیرا به منزله مجری تحلیلیات تعبیری می داند خود محصول همان چیزی است که مطالعه میکند و لذا نمی تواند بیرون از آن قرار گیرد. تبارشناس می داند کردارهای فرهنگی اساسی تر از صور تبندی های گفتمانی و هر نظریه دیگرند و جدی بودن این گفتمان ها را می توان چون بخشی از تاریخ جاری جامعه فهمید. این کردارها نه بی معنا که بر حذر دارنده محقق از درگیری کامل در محصولات و کردارهای مورد بازشناسی خصوصاً در تشابه با کردارهای خودش هستند. در اینجا نمی توان نظریهای پرداخت یا به جستجوی معنای عمیق و نهفته برخواست؛ ولی جدی گرفتن مسایل فرهنگ خودی به روش تعبیری نه به درون سنتی ناموجه واپس مینشیند و نه با تحلیل عمل آزاد اذهان معنابخش یا تحلیل خواستها و امیال سروکار دارد. شراکت ما در کردارهای فرهنگی با دیگران و تعیین کنندگی این کردارها برای هویت مان، ضرورتاً مبدع موضع مشترکی چونان مبدأ حرکت و فهم و عمل ما می گردد که گرچه پایگاه عمومی، تضمینی، مؤید و مبنادار نظریه علمی را ندارد؛ اما نشانگر تلاش برای دریافت کردارهای فرهنگ خودمان همانند تعابیری تاریخی است.

فوکو در تحلیل کردارهای اجتماعی، اجزایی از تفسیر فراگیرش درباره تجدد را در قالب فرضیه سرکوب و قدرت و تکنیک مشرف بر حیات بدست می دهد. فرضیه سرکوب، حقیقت را ذاتاً ضدقدرت انگاشته؛ اما طرح تعبیر متفاوتی از روابط سکسوالیته و حقیقت و قدرت و بدن و فرد، مبدع فرضیه قدرت و تکنیک و قدرت مشرف بر حیات می گردد. تاریخ اروپا به موجب فرضیه سرکوب شاهدگذار از دورانی از آزادی و صراحت نسبی در خصوص بدن و کلام آدمی به دوران دیگری از سرکوب و دورویی فزاینده می نماید. قرن ۱۷ میلادی «دوران حرکات و اشارات آشکار و مستقیم، گفتار خالی از شرم و گهنکاریهای آشکار

بود، دورانی که در آن بدنها نمایش داده می شدند و آزادانه با هم اختلاط می کردند و کودکان آگاه [از امور جنسی] در میان خنده بزرگسالان می پلکیدند». (Foucault, 1980: 3) معهذا از قرن ۱۹ میلادی این خنده جای خود را به شبهای بی سروصدای بورژوازی عصر ویکتوریا داد و سکسوالیته و بقایایش، خالی از شور و لذت و فایده گرایانه شد و به کار تولیدمثل در خانواده هستهای تخصیص یافت. اعمال و گفتارها و خواستهای ناهماهنگ با قواعد سختگرایانه و سركوبگرانه و رياكارانه، حذف و سركوب شدند و قانون و يست ترين لذات غلبه یافتند. هرزگی و عیاشی تدریجاً و به اکراه مورد اغماض قرار گرفت و به تجارت تحت نظارت و سودآور فحشا چونان استثنایی بر قاعده زندگی خانوادگی مجوز داده شد. با تکوین سرمایه داری اما گرچه «تاریخچه کوتاه سکسوالیته و مصایب آن به درون تاریخ پر تشریفات وجوه تولید انتقال می یابد [و] بعد حقارت آمیزش از نظر محو مى شود» (5: 1980, Foucault)؛ اما اين بار سركوب سكسواليته بواسطه ناسازگاری با اخلاق کاری و استخدام همه نیروهای تولیدی موردنظر نظام قدرت سرمایه داری صورت می پذیرد. از قرن ۱۹ میلادی سخن صریح و جسورانه درباره سكسواليته، حمله عليه سركوب و عملى ذاتاً سياسى تلقى شد و رهايى جنسی و سرنگونی سرمایهداری، اجزای برنامه سیاسی واحدی قلمداد گردید؛ زیرا گفتمان سکسوالیته، نافی قدرت مستقر بوده و اجازه می دهد «بر ضد قدرتهای موجود سخن گوییم، حقایق را بیان کنیم و وعده سعادت و خوشی دهیم؛ روشنگری و رهایی و لذات گوناگون را به هم بپیوندیم و گفتاری بیاوریم آمیزنده شبور میعرفت، عیزم تغییر قوانین و تمنای بهشتی زمینی». (Foucault, 1980: 7) قدرت از این حیث نه صرفاً محدودیت و نفی و اجبار که مقاومتی منظم در مقابل واقعیت چونان ابزار سرکوب و مانع حقیقت از تشکیل دانش و معرفت یا لااقل مخدوشسازی آن است. علیرغم دسترسی قدرت به ابزارهایی چون سرکوب امیال و ایجاد آگاهی کاذب و ترویج نادانی برای نـفی حقیقت مورد وحشتش اما قدرت سرکوبگر را حقیقت اعتراض برای رهایی به

چالش میکشد؛ زیرا قدرت حقیقت در خدمت صراحت و صحت به منزله نوعی خير والا است. قدرت و حقيقت كاملاً نسبت به هم بيروني نبوده؛ زيرا قدرت با تولید محدودیت و کمبود از طریق قانونگذاری و سیس حصرش با گفتمان حقوقی و ضمانتش با مجازات نافرمانی، علاوه بر سلطه می تواند مقاومت انگیزد. قدرت «طبق مکانیسمهای ساده و بینهایت مکرر قانون و محرمات و سانسور عمل مىكند» (Foucault, 1980: 84) تا به سلطه و منع و انقياد از طريق سرکوب قانونی رسد. پذیرش این رأی در باب قدرت در گفتمان معاصر از یکی سو ناشی از استقرار گوینده در موضع روشنفکر همه چیزدانی است که بسرای بشریت سخن گفته و به آیندهای موعود و سعادتمندانه اشاره داشته و حضورش خارج از قدرت و درون حقیقت، اندرزگویی ها و مواعظش در خصوص ظلم و ستم و وعده نظمی نوین را برای وی لذت آور و برای دیگران پذیرفتنی ساخته و از طرفی تحمل قدرت مدرن کارآمد در نتیجه اختفای چهرهاش باز میگردد. به لحاظ بیرونی نبودن حقیقت و قدرت نسبت به یکدیگر، نفع گوینده و دیگر بازیهای مربوطه جزء شیوههای اصلی عملکرد قدرت مدرن خواهند بود و لذا قدرت مدرن، خود را با توليد گفتماني ظاهراً ضدقدرت و البته جزيي از كاربرد وسيع تر قدرت مدرن پنهان مي سازد؛ چنانكه «قدرت چونان حد ناب وضع شده بر آزادی...، شکل کلی پذیرفتنی بودن آزادی است». (Foucault, 1980: 8) قدرت به لحاظ تاریخی پیش از هدفگیری سکسوالیته با ایجاد محدودیت و ممنوعیت همل می کرد؛ اما گفتمان قانون امروزین چونان نظام مشروعیت بخش به شکلی است که حتی مخالفین رژیمی سیاسی به گفتمان خود رژیم در خصوص قانون سخن ميگويند.

به اتکای تحلیلهای تعبیری می توان دریافت اجزای فرضیه سرکوب از لحاظ تاریخی به دولت ـ شهر یونانی، ارتش و جمهوری و امپراطوری روم و بنیادهای شرقی مسیحیت باز میگردند تا در قرن ۱۷ میلادی قدرت مشرف بر حیات را به سنوان تکنولوژی سیاسی منسجمی پدیدار سازند. در این دوران اعمال

سرپرستی بر زندگی و رشد جمعیت و مراقبت از آن، یکی از علایق اصلی دولت شد و نوعی تازه از عقلانیت و کردار سیاسی را متظاهر ساخت. گرچه در علوم طبیعی، آزادسازی اشیاء و امور از ساختهای معرفت سنتی مبین تحولی نظری بود؛ اما فلاسفه در عرصه سیاسی همچنان به نظریات سنتی حاکمیت و حقوق طبیعی و قرارداد اجتماعی اعتقاد داشتند و همین گفتمان، دگرگونیهای کردارهای فرهنگی را پنهان می ساخت؛ زیرا «قدرت [مدرن] تنها به این شرط قابل تحمل است که بخش مهمی از خود را بپوشاند. پیروزی آن با توان پنهانسازی مكانيسمهايش رابطه مستقيم دارد». (Foucault, 1980: 86) در ميانه قرن ۱۷ ميلادي پژوهشهای منظم و تجربی در اوضاع تاریخی و جغرافیایی و جمعیتی به پیدایش علوم اجتماعی جدید در بستر ملاحظات اداری و البته گسسته از شیوههای تفکر اخلاقی و عملی قدیم و حتی روش اندرزگویی ماکیاولی به حكام سياسي انجاميد. علوم اجتماعي جديد برخلاف علوم طبيعي نه علومي جهان شمول و مستقل از زمینه اجتماعی و کلی و مستعد قالببندی صوری، بل عبارت از شیوه فهمی بودند همچون علوم طبیعی ناظر به جزییات و منشعب از نظریه سیاسی سنتی حکمت عملی و نظریه عام هابز درباره جامعه. اعتلاف علوم انسان و ساختهای قدرت، برخی علوم اجتماعی را با تکنولوژیهای قدرت مشرف بر حیات پیوستند؛ چنانکه «قدرت مشرف بر حیات، زنـدگی و مکانیسمهای آن را به درون حوزه محاسبات آشکار آورد و دانش قدرت را عامل تغییر شکل حیات انسانی ساخت... انسان مدرن حیوانی است که سیاست او هستی اش را مورد سوال قرار می دهد». (Foucault, 1980: 143) قدرت مشرف بر حیات از آغاز قرن ۱۹ میلادی حول دو قطب پیوسته علاقه سیاسی به مقولاتی علمى مثل نوع و جمعيت بجاى مقولات حقوقى جهت كنترل و تنظيم تحرك حیات و نیز تلقی بدن نه چونان ابزار بازتولید انسان که بیشتر به عنوان موضوع دخل و تصرف تكنولوژيك در قالب قدرت انضباطي رايج دركارگاهها، پادگانها، زندانها، دانشگاهها، مدارس و بیمارستانها با هدف تولید بدنی رام و مولد تبلور

یافت. کنترل انضباطی و ایجاد بدنهای رام و مطیع با پیدایش سرمایه داری پیوند خورد؛ زیرا تحولات اقتصادی منجر به انباشت سرمایه و تحولات سیاسی منجر به انباشت قدرت نه کاملاً جدا از یکدیگر که دارای گسترشها و پیشرفتهای همایندند. مثلاً «تسری روشهای نظامی به درون سازمان اقتصادی در مقیاسی گسترده نمونهایی از الگوبخشی به تقسیم کاری بود تابع الگوی برقرار بوسیله اشكال قدرت كه البته اين اشكال قدرت در بخشهاى اقتصادى پديدار نشدند و به آن حوزه نیز محدود نبودند». ( Foucault, 1979: 221) تکنولوژیهای انتضباطی اساس رشد و گسترش و پیروزی سرمایه داری به عنوان جنبشی اقتصادی شدند؛ زیرا نیازهای جدید سرمایهداری بی حضور افراد منظم و منضبط درون دستگاه تولید برنمی آمد و سرمایه داری بدون تمرکز و کنترل و توزیع عقلانی جمیعتها در مقیاسی وسیع ناممکن بود. تکنیکهای انضباطی، تحولات سازمان تولید را پشتیبانی می کردند و حتی برآیند رشد آهسته تکنولوژی انضباطی به لحاظ تاریخی و منطقی پیش از پیدایش سرمایه داری لااقل در فرانسه نشان می دهد این تکنولوژیها نه علت پیدایش سرمایهداری که زمینههای تکنولوژیکی پیروزی آن به شمار می رفتند. تکنولوژی های انتضباطی ضمن اختفای نسبی در هنگام گسترش اما به سادگی گفتمان نظریه سیاسی، قانون، حقوق، مسئولیتها و عدالت را از میان برنداشتند. مجریان تکنولوژیهای انتضباطی چندین نظریه قدیمی در باب دولت به کار بردند که می توانستند در جایگاههای ظهور قدرت همزیستی کنند. «انضباطهای واقعی و بدنی، اساس آزادیهای صوری و حقوقی را تشكيل مى داد. شايد [قرارداد] اجتماعى بنياد آرمانى قانون تلقى مى شد؛ اما تکنولوژی انضباطی، تکنیک اجبار و انقیاد در سطحی گسترده را تشکیل می داد». (Foucault, 1979: 222) این تکنولوژی سیاسی از عقلانیت سیاسی جدیدی برخوردار بود. تفكر سياسي باستان دغدغه زندگي عادلانه و سعادتمندانه را داشت و عقل عملی می کوشید منش فردی و زندگی اجتماعی ـسیاسی را طبق فهم متافیزیکی نظم جهان سامان دهد و لذا سیاست چونان غایتی برتر، بر نظمی کلی تر و قابل

شناخت اتكا داشت. تفكر سياسي وسطايي اما فني شدكه چونان اقـتباسي از حکومت خدا بر طبیعت در جهانی ناقص، آدمیان را به زندگی سعادتمند ره مینمود و عقلانیت سیاسی رنسانس به سردمداری ماکیاولی در غیاب نگاهی متافیزیکی صرفاً به شهریار اندرز می داد چگونه دولت را به نحو کاربردی نگاه دارد تا قدرت منسجم و نه آزادی یا سعادت و صلح و آرامش شهروندان را بیفزاید. نظریه مصلحت دولت، سیاستهایی برای کاربرد عملی، وضع و تكنيكهايي براي تحميل نظم و انضباط بر افراد عرضه كرد و سنت انديشه سیاسی پنهانسازی روشهای عملی خاص خود را به کار برد. ارائه تدابیر چنین نظریهای در حفظ مصلحت دولت، این پدیده را هدفی فینفسه میانگاشت که سرنوشتش از نظم اخلاقي عام و تقدير شهرياران جدا مينمود و خواستار گسترش عرصه قدرت بخاطر خودش از طریق اعمال انضباط سخت تر بر ابدان اتباع دولت بود. غایت عقلانیت سیاسی جدید، خود دولت و نه قوانین حاکم بر انسانها یا طبیعت مینمود و لذا موضوع فهم دانش اداری را نه حقوق مردم و مشیت الهی یا خواست انسانی قانون، بل خود دولت مینگاشت تا نه به بسط نظریهای عمومی که به تعریف و تعیین ماهیت ویژه هر دولت تاریخی خاص به اتكاى گردآورى اطلاعات درباره محيط پيرامون دولت و جمعيت و منابع و مسایل مربوط به آن با روشهای جدید پژوهش تجربی نایل آید. لذا مطالعه تاریخ، جغرافیا، اقلیم و جمعیت هر کشور از کنجکاوی نظری فرارفت و به عنصری در ترکیب جدید قدرت دانش تبدیل شد. کارآمدی حکومت و دستگاه اداریش نیازمند دانشی عینی و مشخص و سنجیدنی بود تا حکومت بر این پایه بتواند وضع نیروهای خود را معین کند و نقطه ضعفهای خود و چگونگی برطرف کردنشان را دریابد. با پیوند عقلانیت سیاسی جدید قدرت مشرف بر حیات با علوم اجتماعی تجربی و نوپا، مطالعه جمعیت به علم محاسبه سیاسی تبدیل شد و کارگزاران دولتی نیازمند دانش تطبیقی ملی بین المللی گردیدند. ضمناً چون رفاه و بقا نه نتیجه فضیلت که محصول قوت و توانایی به شمار

مى رفت؛ دانش تجربي جايگزين نظريه اخلاقي شد و سياست به سياست مشرف بر حیات ( Bio-Politics) تبدیل و با پدیداری آن زندگی جمعیتها و نابودی شان تابع گزینش های سیاسی گشت. توجه دولت به این جمعیت ها به خاطر خودش بود و لذا می توانست به مقتضای منافع خود آنها را جابجا یا از دم تیغ بگذراند و در این پرتو می توان دخالت فزاینده دولت در حیات فرد را در گذار از اندیشه سرشت و غایت مندی خاص دولت به اندیشه ناظر بر انسان چونان موضوع واقعی قدرت دولت از حیث تولید قدرت و ثروت و حیات و کلام و تشكيل جامعه و جمعيت مشاهده كرد. با افزايش اهميت زندگي به لحاظ مسايل مربوط به قدرت سیاسی، نوعی حیوانسازی انسان از طریق تکنیکهای سیاسی صورت پذیرفت که پیدایش همزمان امکان علوم انسانی ـ اجتماعی و حفظ حیات ـ قتل عام را در صحنه تاریخ رقم زد. در این عقلانیت سیاسی، رابطه جدید سیاست و تاریخ نمی گذارد مقنن دانیا و مدبر بنجای تمهید عناصر و ارکان هماهنگ و کامل دولت، ناظر بر مجموعه نیروهای متغیری بیاشد کنه متناوباً بوسیله تصمیمگیریهای سیاسی رژیم تقویت یا تضعیف میشوند. در نبود اصل تعادل یا حد خارجی، حدی درونی بر قوت و قدرت احتمالاً قابل کسب توسط دولت بوجود نیامد و قدرت فارغ از محدودیتهای طبیعت و مذهب وارد جهانی تاریخی شد که لااقل اصولاً قادر به گسترش یا ویرانی بی حد و حصر در رابطه با سایر نیروهای مادی مینمود. پیدایش چنین دورانی در زندگی سیاسی با تحولات عمده اقتصادی ـجمعیتی و بویژه پیدایش سرمایهداری پسیوند دارد؛ چنانکه توجه نسل جدید کارگزاران دولتی به جمعیتها، تعریف اداری نوینی از سیاست و فرد رایج ساخت که در آن انسانها در هر حوزه به عنوان یکی از منابع تلقى مىشدند و التفات و علاقه به ايشان متناسب با سهمشان در تقويت دولت بود. اهمیت زندگی، مرگ، فعالیت، کار، بدبختی و خوشی های افراد با سودمندی سیاسی دولت آمیخت و وظیفه پلیس در راستای تنظیم و اجرای تکنیکهای قدرت مشرف بر حیات جهت افزایش نظارت دولت بر جمعیت، برخورد با افراد

را نه به مثابه سوژههای قضایی که به منزله موجودات زنده درگیر در کار و تجارت تسهیل نمود. انسانها و اشیاء در رابطه با مالکیت، تولید، همزیستی سرزمینی، مبادلات بازاری موضوع نظارت پلیس شده و کل شیوه زندگی انسانهای زنده و فعال، بیماریها و حوادثشان را در برگرفت. سابقاً قدرت دولتی بر انسانها به عنوان افراد دارای حقوق و تکالیف اعمال می شد؛ اما اینک پلیس با انسانها در فعالیتهای روزمره به عنوان عناصر اصلی قوت و فعالیت دولت سر و کار یافت تا به همراه سایر عمال اداری، مسئولیت بهبود و رفاه را تحت لوای تأمین نیازها و سعادت مردم برآورد. نیازهای آدمی نه به عسوان غایاتی فینفسه یا موضوعات فلسفی که وسیله تجربی افزایش قدرت دولت به شمار آمد و لذا برداشت اداری جدید از رفاه انسان در تعاطی با گسترش قدرت مشرف بر حیات سبب شد کارگزاران دولتی برداشت خود از رفاه انسان و دخالت دولت برحسب مقولاتی زیست شناسانه همچون تولیدمثل، بیماری، کاریا درد و رنج را توجیه کنند. اقطاب جدای قدرت مشرف بر حیات یعنی اعمال کنترل بر بدن و نوع انسان در قبرن ۱۸ میلادی بنر این سیاق در قبرن ۱۹ میلادی در چهارچوب توجه فزاینده به سکسوالیته آمیخت و علاوه بر دولت، اشکال دیگری از قدرت نیز وارد عمل شدند تا در راستای کنترل سکسوالیته، روشها و گفتمانی جدید به کار گیرند. قدرت، فعالیت حیاتی بدن را از طریق ساخت سكسواليته به فعاليت حياتي نوع انسان پيوست و معنايش به مجراي اصلي گسترش قدرت مشرف بر حیات تبدیل گردید. انتشار سکسوالیته درون شبکه تعبیری قدرت مشرف بر حیات نه به کاهش علاقه نسبت به سکسوالیته، بل به پیدایش گفتمان و علاقه نسبت به فعالیت حیاتی بدن انجامید؛ زیرا مسئله اهمیت بدن و طرح سلامت و نحوه تأمین آن «عرضه تکنیکهایی بیشینه ساز عمر به حداکثر ممکن بود. موضوع مورد علاقه اصلی... بدن، تندرستی، درازی عهر، زاد و ولد و اصل و نسب طبقاتی بسود کمه حکومت می کردند». (Foucault,1980:123) با وديعت معنا و قدرت و دانشي جديد درون سكسواليته،

طبقات متوسط پس از انتشار اجتماعی کاربرد عمومی سکسوالیته در قرن ۱۹ میلادی خود را از طبقات کارگری در حال جذب به درون شبکه سکسوالیته و قدرت مشرف برحیات متمایز ساختند و اخلاقیون بورژوا با توجه دادن هم طبقهای هایشان به ابعاد نهفته سکسوالیته و خطراتش، سرکوب و اختفای اخلاقیش را توصیه کردند. «سکسوالیته نه تنها... راز و رمز بزرگی است و نه تنها مى بايد حقيقتى مختفى در پس آن را بيابيم؛ بل اگر اين همه خطر در بر دارد به این علت است که ما مدتها درباره آن سکوت کردهایم (خواه به علت ملاحظات اخسلاقی یا احسساس شدید گناه یا دورویی و یا هر علت دیگر)». (Foucault, 1980: 128-29) پس از انتشار جنسی سازی افراد و جمعیتها در سراسر جامعه، اشتغال خاطر بورژوایی به سکسوالیته نمی توانست علامت تمیز طبقات باشد و لذا سكسواليته به عنوان معنا به سكسواليته به عنوان كنترل اداري تسری یافت و در این مرحله از گسترش و انتشار قدرت مشرف بر حیات، برنامههای تأمین رفاه اجتماعی رسماً متظاهر شد. بسط شبکه انضباطی بدین شیوه به نام حفظ بهداشت عمومی و از ترس فساد و انتحطاط نسل صورت می گرفت و اشاره به سرنوشت نسل و نژاد و ملت عمدتاً مبتنی بر عملکردهای جنسی آن بود. سپس روانکاوی چونان مظهر اوج و کمال فرضیه سرکوب برای مصرف بورژوازی دست به کار پیوند امیال و قانون و معانی محرمانه به مثابه درمان سرکوب اعمالی توسط تمدن گردید تا در گفتمانی حقیقت یاب، طرح سكسواليته را با جايگزيني اعتراف به جاي صحبت از منهيات قدرت، بي خطر سازد. در قرن ۱۹ میلادی و همزمان با اعلام علمی عمومیت تابوی محرم آمیزی درکل جوامع، دستگاه اداری دولت کوشید زنا با محارم را در روستاها و طبقات کارگر ریشه کند و روشنفکران نیز به اتکای علم روانکاوی متقاعد شدند با سخن گفتن از این تابو در مقابل سرکوب مقاومت مینمایند. با تبدیل فرضیه سرکوب به مبنای پیشرفت قدرت مشرف بر حیات، گفتمان انتقادی جزیی اساسی از قدرت شد و فرضیه سرکوب را در برگرفت و این مهم را تحلیل تعبیری دریافت.

خلاصه چون از نظر فوکو روابط قدرت نابرابر و متحرکند؛ لذا هدف «ایس است که کمتر به سوی نظریه قدرت و بیشتر به سمت تحلیلیات قدرت حرکت كنيم: يعنى به سمت تعيين عرصه خاصى كه بوسيله روابط قدرت شكل گرفته و یا به سوی تعیین ابزارهایی که تحلیل آن را ممکن می سازند». (Foucault, 1980: 82) قدرت به نهادهای سیاسی محدود نیست و نقش مستقیماً مولد و چندجانبهای ایفا میکند که در نهادهای خرد متجلی میشوند. قدرت، چهارچوب کلی روابط اجباری در زمان و جامعهای خاص است. گرچه قدرت از پایین ناشی میشود و درون شبکه آن قرار داریم؛ اما منظور این نیست که سلطه ای از بالا در کار نیست یا سلطه جوهر قدرت است. بدین معنا قدرت در سراسر جامعه جاری است و روابط قدرت، نیتمند و فاقد فاعلند و معنایشان ناشی از همین نیتمندی است. «آنها سراسر مشحون از حسابگری اند و هیچ قدرتی نیست که بی مجموعه اهداف و مقاصد اعمال شود». (95: Foucault, 1980) این واقعیت که افراد درباره خط مشی های خاصی تصمیم میگیرند و یا گروه های خاص بر سر منافع و مزایای خود رقابت میکنند به این معنی نیست که فعالیت و جهت مندی روابط قدرت در جامعه مسبوق به وجود فاعلى است. در تحليل وضعيت سياسي، «منطق وضعيت كاملاً أشكار است، اهداف قابل تشمخيص انمد و با ايمن حال اغلب هیچکس آنها را نیافریده و یا نمی توان گفت کسانی تنظیمشان کردهاند». (Foucault, 1980: 95) جهت مندی بی فاعل و استراتژی بی سازنده آن در خود کردارها نهفته است؛ زیرا این کردارهای متمرکز در تکنولوژیها و محلهای جمداگانه بی شمار، موضوع مورد فهم تحلیلگر را در خود متجسم میکنند. به منظور دستیابی به «شبکه معنایی نظم اجتماعی... بی شک باید لفظ گرا بود: قدرت یک نهاد و یا یک ساخت نیست؛ همچنین قدرت نه قوت بل نامی است که ما به رابطه استراتژیکی پیچیدهای در جامعه خاصی میدهیم». (Foucault, 1980: 93) کردارها، منطقی در بردارند و فشاری به سوی هدفی استراتژیک وارد می آورند؛ اما هیچکس چنین فشاری وارد نمیکند و این هدف در تاریخ پدید آمده، صور

خاصی یافته و با موانع و شرایط و مقاومتهای خاصی روبرو شده است. مردم می دانند چه می کنند و اغلب هم می دانند چرا چنین می کنند؛ اما نمی دانند تبعات آنچه می کنند چیست؛ زیرا به لحاظ نبود سیستم در وضع تعادل، در سطح کردارها، جهت مندی حسابگری های خرد و کوچک یا برخورد اراده ها و آمیزش منافع جزیی موجبات ثباتی ناپایدار را رقم زد.

## ۴-۴- صورتبندی گفتمانی

گرچه فوكو مدعى است علوم انسان همانند اسلاف كلاسيكشان نمي توانند نظریه جامعی در باب انسان داشته و لذا همچون آنها محکوم به ابطالند؛ اما این امر نه نافی کوشش برای نیل به فهمی نظری در باب انسان که منبع توجه به امكان تفحص توفيق آميز علوم مزبور در اين عرصه حسب شناخت تسنگناها و محدودیتهای انسان شناختی و چگونگی تکوینشان است. این روش تازه در تحلیل فروپاشی علوم انسان، دیرینه شناسی دانش بر مبنای نظریه گفتمان است که عرصه گسترده و ناشناخته تحویل ناپذیر به تعابیر و اشکال صوری معرفت و غیرقابل دسترس برای تأویلگرایی معناکاو و ساختگرایی معناگریز را در عطف متوالی صورت بندی های گفتمانی و گزاره ها گشود. گزاره یا حکم (enonce) چونان موضوع اصلی این تحلیل و نوعی نقش و کارکرد زبانی، امر روان شـناختی و منطقی یا واقعه و صورتی آرمانی یا سخن و قضیه و جمله اخباری نیست؛ زیرا جمله واحد با معناي واحدي ممكن است متضمن گزارهها و احكام متفاوتي بوده و بسته به احكام خاستگاه تظاهر جمله مزبور احتمال دارد شروط حقیقت متفاوتی داشته باشد. «ماهیت حکم و گزاره، نسبی است و حسب استفاده و شيوه كاربردش، نوسان مي يابد... در مقياس تاريخ كلان مي توان گفت حكمي مانند "نوع تكامل مي يابد"كه حكم يكساني در نظريه داروين و سيمپسون است؛ در سطحی مشخص تر و با توجه به حسوزههای محدود تر استعمال مثلاً نئوداروینیسم در برابر خود نظام داروینی مواجه با دو حکم و بیان متفاوت

است. ثبات و یکدستی گزاره، حفظ و استمرار ماهیتش در طی اشکال بی نظیر بیان و تنوعات همراه با حفظ هویت اشکال آن، به موجب کارکرد حوزه کاربردی محاطش تعيين مي شود». (Foucault, 1972: 104) چندين گفته مختلف ممكن است صور مکرری از گزاره و حکم واحدی باشند و حتی یک حکم نه موضوعی گرامری محدود به جملات که گزارهها و احکام، نوعی کنش کلامی اند. فوکو ضمن تأکید بر معناداری لفظی کنشهای کلامی قطع نظر از دیگر سطوح ممکن تعبير برآن است احكام، كردارهايي اندكه مي توان صورت ظاهرشان را صرف نظر از ابهام احتمالی جملات به کار رفته در قاعده بندی آنها چونان موضوع تفاسیر متن و عوامل علی مندرج در ادای شان چونان موضوع تأویل روانکاوی زندگی روزمره پذیرفت. «تعدد معانی ( Polysemia ) چونان توجیه گر تأویل و کشف معنایی دیگر و مرتبط با جمله و حوزههای معنایی مورد استفاده جمله مبین آن است که دستهای از کلمات ممکن است معانی و ساختهای متفاوتی به دست دهند و لذا معانی درهم تنیده یا متناوب مختلفی بر مبنای بیانی واحدی جاری باشند. ممانعت از نوعی عملکرد لغوی توسط عملکردی دیگر یا جانشینی یکی به جای دیگری و تداخل آنها، پدیده هایی اند متعلق به سطح قاعده بندی ... اما گزاره فینفسه سروکاری با این دوگانگی و ممانعت ندارد». (Foucault, 1972: 110) وجود معنای لغوی، جستجوی معنای عمیق را به کناری نهاده و دیرینه شناس جهت تشخیص و یافتن گزاره به پذیرش صورت ظاهر و نهادنش در متن واقعی خود مرکب از دیگر احکام و گزارههای سطحی نیاز دارد. فوکو به کنشهای کلامی علاقه دارد که از موقعیت مشخص ادای سخن و پیش زمینه مشترک روزمره جدا باشند تا بتوانند حوزه نسبتاً مستقلي را تشكيل دهند و لذا آنها بـا طـي نـوعي آزمون نهادی مانند قواعد گفتگو و استدلال متقابل یا بازجویی برای تفتیش عقاید یا تایید تجربی استقلال می یابند. فوکو می گوید همواره ممکن است از حقیقت در خلأ سخن گوییم؛ اما وقتی بر حقیم که از قواعد نوعی "پلیس" گفتمانی از نو احضار شونده در هر دور سخنگویی ما اطاعت کنیم. احکام با گذراندن

آزمونهای مناسب ممکن است بوسیله شنونده آگاه، حقیقی تلقی شوند؛ به نحوی که نیازی به مراجعه به بستر روزمره ادای آنها نباشد. این کنش کلامی در يونان حدود ساليان ٣٠٠ قبل از ميلاد يعني هنگامي رواج يافت كه افلاطون علاقمند قواعدی گردید که به موجب آنها گویندگان جدی گرفته شده و با استنباط استقلال کلی این کنشهای کلامی از زمینه اجتماعی آنها و قیاس ایس استقلال با استقلال نسبی آن کنشها، نظریه ناب را آفرید. هر فرهنگ دیگری هم که در آن روشهای رایج به گویندگان ممتاز اجازه دهند ورای محدوده موقعیت و قدرت صرفاً شخصی خود با اقتدار سخن گویند، می تواند مورد مطالعه دیرینه شناسانه قرار گیرد. در چنین کنشهای کلامی، فرد مختار چیزی را اعلام می نماید یا مینویسد و نقاشی میکند و میگوید که بر اساس روشسی مقبول، ادعای حقیقتی جدی است. این توجیه منظم و نهادینه داعیه برخی کنشهای کلامی نسبت به حقیقی بودن در متن و زمینهای پیدا می شود که در آن صدق و کذب یا بطلان، تبعات اجتماعی جدی در بر دارد. کنش کلامی جدی آن است که بتوان در موردش آپینهای لازم ارزیابی و اعتبارسنجی و گروهی از کارشناسان لازم برای این هدف ایجاد کرد. فرهنگ به تبدیل هر چه بیشتر کنشهای کلامی روزمره به کنشهای کلامی جدی متمایل است و آن را مظهر اراده معطوف به حقیقت می داند که هر روزه بر قبوت و عبمق و سبرسختی اش افنزوده می شود. روش تصدیق و تکذیب به این کنشهای کلامی جدی داعیه معرفت (savoir) می بخشد و آنها را به صورت موضوعاتی قابل مطالعه و تکرار و انتقال بـه دیگـران در می آورد. این اظهارات جدی در بین همه چیزهایی که گفته یا طراحی یا سرسری نوشته می شوند، نادرند و لذا همین کمیابی و مدعی معنای جدید بودن هم گرامی داشته می شود. احکام نه تنها از طریق نسخه برادری و ترجمه بل از طریق تفسیر و تعبیر معانی درونی از نسلی به نسل دیگیر منتقل و حفظ و تکثیر می شوند و افراد به لحاظ ارزشمندی جنویای بندست آوردن آنهایند. افنزودن چیزی به تفسیر کنش های کلامی جدی در عهده نوع خاصی از علم شرح و تفسیر

است و گردآوری و صورت بندی اظهاراتی را که داعیه حقیقت شان تصدیق شده، وظیفه فلاسفه علمی است مترصد توجیه رشتههای جا افتاده دانش. معهذا فوكو به جای دریافت چگونگی فهم متکلمان و مخاطبان جدی یکدیگر را در مواقع خاص، فهم مشخص کنشهای کلامی مشخص را متضمن زمینه مشترک و فرضاً مسلم کردارها میداند؛ زیرا هیچکس نمی تواند منظور خود راکاملاً و با رفع هر سوءفهم پیشاپیش بیان کند. فوکو بواسطه علاقه به کنشهای کالامی جدی و قواعد آشکار روابطشان با دیگر کنشهای کلامی از همان نوع یا از انواع دیگر موسوم به صورت بندی های گفتمانی و تحولات تدریجی و گاه ناگهانی ولیکن منظماً حادث در این صورتبندیهای گفتمانی، روشی عرضه میکند فارغ از شرايط دروني حاكم برفهم كنش كلامي و متمركز برگفته ها و نوشته هاي بالفعل و چگونگی جایگیری مناسبشان درون صورتبندی گفتمانی. صورتبندی گفتمانی، نظام نسبتاً مستقل کنشهای کلامی جدی است که گفته یا نوشته مورد نظر درونش تولید شده و در مطالعه آن، دعاوی حقیقت کنشهای کلامی جدی مورد بررسی و نیز دعاوی معنای کنشهای کلامی مورد تفحص، تعلیق یا حذف گردیده تا حقیقی بودن دعاوی و معنا و اعتبارشان مستقل از متن و زمینه، بی طرفانه مبرهن شود. وی کل معنی را حذف نمیکند تا چیزی جز صداهای بی معنا باقی نماند؛ بلکه داعیه کنشهای کلامی جدی در خصوص معنای جدی داشتن یعنی دور رس و عمیق بودن آنها را حذف مینماید و با معلق اعلام کردن داعیه کنشهای کلامی جدی به داشتن حقیقتی آزاد از بستر و پیشزمینه یا معناداری و نیز تلقی مصداق و معنا به عنوان ظواهر، مؤکد می دارد «در بررسی زبان می باید نه تنها نقطه نظر مفاد و مدلول که همچنین نقطه نظر دال معنی دهنده را معلق و تعطیل کنیم». (Foucault, 1972: 111) فوکو در پی توصیف چگونگی پیدایش دعاوی حقیقت جدی اما بجای استواری اعتبار کنشهای کلامی جدی بر ادارک پس از بنیادیابی آن و اثبات اولویتش میگوید «مقصود ما در اینجا نه خنثی سازی گفتمان و تلقی آن به عنوان نشانه چیزی دیگر و رسوخ در غلظتش به

منظور دستیابی به چیز پیشینی نهفته در آن که بر عکس هدف، حفظ گفتمان به شکل یکپارچه و بروز دادنش با تمام پیچیدگیها است». (Foucault, 1972: 47) فوکو به جای بحث از وابستگی گفتمان به امور و اشیایی ماتقدم، ضمن حفظ بي طرفي نسبت به حقيقت هر ادعاي حقيقت جدي، از ضرورت عرضه توجيهي استعلايي براي امكان دعاوى حقيقت جدى جهت توصيف رخدادهاى گفتماني نیز فاصله میگیرد و بجای تشریح افق معنا و فهمپذیری صرفاً فضای منطقی بازی را وصف میکند که در آن نوعی گفتمان اتفاق می افتد و برای تأمین دسترسی به این فضای منطقی بجای تفسیر آثار معنی دار بازمانده از انسان، مفهوم مجموعه عناصری فاقد معنا را میگذارد. «در آن حوزهای که در گذشته، تاریخ در آنجا از آثار باقیمانده از انسان کشف رمز می کرد، تاریخ اینک انبوهی از عناصر را به کار می برد که می باید... مرتبط به یک دیگر شوند تا کلیت هایی تشکیل دهند. زمانی در گذشته، باستان شناسی به عنوان رشتهای معطوف به بررسی آثار تاریخی صامت،... اشیاء بدون متن... خواهان نیل به مقام تاریخ بود و تنها از طریق اعاده گفتمانی تاریخی، معنا به دست می آورد؛ ولی می توان با قدری بازی با کلمات گفت تاریخ معاصر ما خواهان رسیدن به وضعیت باستان شناسی [یعنی] توصیف درونی آثار است». (Foucault, 1972: 7) بدین قرار «تحلیل گزارهها و احکام پس تحلیلی تاریخ است؛ اما تحلیلی که از هر تعبیری مى پرهيزد: اين تحليل استفسار نمي كند گفته ها چه چيزى را مي پوشانند، معناي واقعى آنها برغم ظاهرشان چه بوده و عنصر ناگفتهشان چيست...؛ بل برعكس از وجه هستی آنها می پرسد... [یعنی اینکه] پیدایش آنها در زمان و مکانی که پیدا شدند چـه مـعنایی برایشان دارد \_ [چرا پیدا شدند] و نه غیر از آنها». (Foucault, 1972: 109) فوكو مترصد تسخير تحليلي تجربيات فرد درگير درون افــق تجربه نیست و «شاید باید به جای [مفهوم] بیرون بودن از [عرصه معنا] از بي طرفي سخن گوييم؛ اما حتى اين كلمه به راحتى دلالت بر تعليق اعتقاد... [و] در پرانتز گذاشتن هر گونه موقعیت هستی میکند، در حالی که مسئله، بازیابی

نگاهی بیرونی است... که در آن رخدادهای کلامی در فضای متفرق خود توزیع مي شوند». (Foucault, 1972: 121) فوكو به لحاظ حساب كردن روى جديت درگيران عملی گفتمان و گزینش و مشخص سازی کنشهای جدی عصرینه و دفاع و نقد و تفسيرشان جهت مطالعه احكام جدى نادر و دقيقاً محفوظ و انبوه تفاسير آنها مدعی است «اگر با گذاشتن تحلیل ندرت و محصوریت [گزارهها] به جای جستجوی کلیات و توصیف روابط نگاه بیرونی به جای بررسی بنیاد استعلایی و تحلیل اشکال متراکم [احکام و گزاره ها] به جای جستجوی اصل، اثباتگرا مى شوم، در آن صورت كاملاً خرسندم اثباتگرا باشم». (Foucault, 1972: 125) فهم و توضیح پدیده علوم انسانی بدون درگیری در مشاجرات و تناقضات جدی برآمده از این توضیحات علمی در مورد رفتار انسان ممکن است؛ زیرا برخی کنشهای کلامی تنها درون شبکه کنشهای کلامی دیگر ممکن می شوند و لذا در بحث از نقش بیانی (Enunciative Function) چونان جوهره جدی ساز احکام به نظر مى رسد «ويژگى نقش بيانى ... اين است كه نمى تواند بدون وجود حوزه مرتبطى عمل كند». (Foucault, 1972: 96) حوزهاي كه درونش مي توان كنش هاي كسلامي را جدی گرفت نه رمز و راز و وحدت معنایی نهایی یا شکلی عام و بینظیر که نظامی قاعده مند است و در صورت وحدت یابی و انسجام پذیری احکام درون نظامهای قاعدهمند، قواعد و مبانی و عناصری برای ایجاد وحدت و پیوند هم وجود دارند. فوكو انديشه تجزيه كل به اجزاء و وجود روابط منظم آنها را مبناي تحلیل شبکه پیوسته کنشهای کلامی جدی به عنوان منظومه عناصری منتظم وفق قواعد تبدیل و دگرگونی ساخته و میگوید «هدف من کشف اصول و پیامدهای تحول درونی و بومی است که اینک در حوزه معرفت تاریخی در حال وقوع است. ممكن است اين تحول همراه با مسائلي كه برمي انگيزد و ابزارهايي که به کار می گیرد و مفاهیمی که از آن برمی خیزد و نتایجی که از آن بدست می آید كاملاً نسبت به تحليل ساختى بيگانه نباشد». (Foucault, 1972: 15) معهذا متذكر مي شود گرچه روش او مغاير تحليل ساختي نيست؛ اما «اين نوع تحليل

مشخصاً به كار برده نشيده است». (Foucault, 1972: 15) بنه نظر او «روشها و مفاهیم دیرینه شناسی را اصلاً نباید با ساختگرایی خلط و مشتبه کرد» (Foucault, 1972: 204)؛ زيرا وي «هيچيک از روشها، مفاهيم يا اصطلاحات اصلي تحلیل ساختی را به کار نبرده است». (Foucault, 1973: xiv) فوکو بدواً به تحلیل جزءگرایانه و عناصر اولیه مستقلاً تعریف شده در آن میپردازد و میگوید «در نگاه اول، حکم [مورد نظر] همچون عنصری غایی و تجزیهناپذیر به نظر میرسد که می توان آن را مجزا و درون مجموعه روابطی با دیگر عناصر مشابه وارد نمود... [همچون] ذرهای گفتاری» (Foucault, 1972: 80) اما دیرینه شناس نهایتاً حوزه کنشهای کلامی جدی را از حوزههایی مانند دستور زبان تمیز میدهد که در آنها عناصر قابل تشخیص و تمیز نظیر مجموعه های کلمات بر حسب قواعد صوری انتزاعی درون واحدهای بزرگتر جمع میشوند. «در حالی که ساخت دستور زبانی برای عملکرد خود تنها نیازمند عناصر و قواعد است... هیچگونه حکم کلی و آزاد و بی طرفانه و مستقلی وجود ندارد؛ بلکه یک حکم همواره متعلق بمه مسجموعه يا كليتي است ... همواره جزيي از شبكهاي از احكام است». (Foucault, 1972: 99) کنشهای کلامی جدی از بقیه شبکه بیانی قابل تجزیه نیستند و به موجب قواعد جاری بازی حقیقت خاصی که درونش نقشی دارند، جدی به شمار می روند. از این نگره رشته عناصری زبانی تنها در صورت استغراق در حوزهای بیانی، حکم به شمار رفته و در آن حوزه به صورت عنصری یکتا ظاهر می شوند. فوکو معتقد است می توان قواعد موردی و متغیری را یافت که در دورهای مشخص درون صورتبندی گفتمانی خاصی احکام معنی دار یکسان را تعریف میکنند؛ زیرا اگر یک قاعده عبارت از اصلی صوری است تعین بخش شرایط لازم و کافی جدی تلقی شدن کنشی کلامی، در آن صورت اصلاً هیچ قاعدهای وجود ندارد و قواعد حاکم بر سیستم احکام چیزی جز شیوه ارتباط بالفعل احكام نيست: «يك حكم متعلق به يك صورت بندى گفتماني است؛ همچنان که یک جمله به یک متن تعلق دارد و یک قضیه به یک مجموعه

استدلالی متعلق است. معهذا در حالی که قاعدهمندی یک جمله به موجب قواعد یک زبان و قاعدهمندی یک قضیه به حکم قوانین منطق تعیین و تعریف می شود، قاعده مندی احکام به موجب خود صورت بندی گفتمانی تعیین می گردد. واقعیت تعلق [حکم] به یک صورت بندی گفتمانی و قواعد حاکم بر آن عيناً امر واحدي هستند...». (Foucault, 1972: 116) در نبود سيستمي كامل، راهي نيز برای تعیین پیشاپیش شرایط امکان وجود ندارد که سیستم مزبور یک نمونه ممکن آن به شمار رود و تنها می توان سیستمهای خاص را وصف کرد و گفت چه انواعی از احکام جدی، بالفعل اتفاق میافتند. دیرینه شناسی کاملاً توصیفی است؛ «توصيف احكام، توصيف نقش بياني كه أن احكام حاملش هستند، تحليل شرایطی که در آن این نقش عمل میکند، بررسی حوزههای مختلفی که این نقش متضمن آنها است و شيوه تشخص يافتن آن حيوزهها...». (Foucault, 1972: 115) دیرینه شناس می تواند تعیین کند چه احکام جـدی مـی توانـند عـملاً صـورت پذیرند و چه احکامی باید عملاً وقوع یابند. «لذا حکم نه ساخت (یعنی مجموعه روابط عناصر متغير و موجد بروز شماري بالقوه بينهايت از الكوهاي انضمامی و متعین)، بل تابعی از امر موجودی است که به درستی متعلق به نشانهها است و بر اساس آن مي توان تصميم گرفت... آيا نشانهها معني مي دهند یا نه، به موجب چه قاعدهای آن نشانهها به دنبال یکدیگر می آیند، نشانه چیستند و چه نوع کنشی به موجب قاعدهبندی (شفاهی یا نوشتاری) آنها صورت می گیرد». (Foucault, 1972: 86-7) گرچه فوکو در پی وصف «شرایط پیشینی ظهور احكام است» (Foucault, 1972: 127)؛ ليكن «هيچ چيز دلپذيرتر يا غيردقيق تر از اين نیست که این مقوله پیشینی تاریخی را به عنوان مقوله پیشینی صوری تصور کنیم که برخوردار از تاریخ است: چیزی عظیم، بی تحرک و تهی که روزی در صحنه زمان ناگهان فوران کرد و ظاهر شد و بر اندیشه آدمیان سلطهای اعمال کرد که هیچکس را از آن گریزی نبود و سپس ناگهان... در ظلمتی کاملاً غیرمنتظره ناپدید شد». (Foucault, 1972: 123) همچنان که هیچ عنصر اساسی بالفعل یا

ممكنى نيست كه در آن تحليل به انتها برسد؛ هيچ قاعده استعلايي هم وجود ندارد که به شیوهای غیرتاریخی اصول حاکم بر دگرگونی ها در فاصله ادوار تاریخی را توصیف کند. دیرینه شناسی علیرغم رد شرایط امکان و کشف شرایط هستی بواسطه نفی مراجعه به جهان درونی سوژه آگاه و منفرد و معنیبخش و بی علاقگی به انتساب معنایی جدی به پدیده ها از سوی متعاملین شان، منکر لحاظ پیش زمینه کردارهای مشترکی است که در مطالعه کردارهای زبانی آنها را قابل فهم می سازند. دیرینه شناس مجموعه های احکام را مجزا و مشخص مى سازد «تا أنها را از بيرون تحليل كند، [شيوه تحليلي] كه ممكن است معمايي بنماید؛ زیرا به هیچ امر متناظری در درون اشاره نمیکند. [همچنین] آنها را در حالت ناپیوستگی بسر می رسد بی آنکه لازم باشد... به گشودگی یا تمایز بنیادی تری ربط شان دهد». ( Foucault, 1972: 121) فوکو مدعی کشف حوزه تازهای از احکام جدی است که گرچه اهالی اش آنها را چونان احکامی وابسته به کردارهای غیرگفتمانی تجربه میکنند؛ اما دیرینه شناس می تواند آنها را به عنوان حوزهای مستقل توصیف و تبیین سازد. از این جهت نمی توان کنشهای کلامی جدی ممكن يا بالفعل فردي را جدا از هم مطالعه كرد؛ اما مي توان مجموعهها يا سیستمهای چنین احکامی را مجزا از پیشزمینه عملی بررسی نمود. حتی متن و بستر به کردارهای پیش زمینهای نیاز ندارند؛ زیرا وفق سیستم احکامی جدی تعیین می شوند که درونش حکم خاصی به کار میرود. «تأثیر متن و بستر را در افق پیش زمینه رابطه کلی تری میان قاعده بندی ها [یا] پیش زمینه یک شبکه زبانی كلى مى توان تعيين كرد». (Foucault, 1972: 98) بدينسان ديرينه شناس مى تواند شبکه کردارهای گفتمانی را مطالعه و آن را به عنوان مجموعه عناصری پیوسته تلقى و در عين حال بافته ضخيم روابط غيرگفتمانى تشكيل دهنده پيشزمينه معنا و فهم پذیری برای افراد عملاً درگیر در گفتار را حذف کند. چون کنشهای كلامي جدى، تشكيل دهنده سيستماند؛ ديرينه شناس مي تواند از خارج به مطالعه نقش بیانی بپردازد و عوامل مؤثر بر جدی گرفتن کنش های کلامی خاصی توسط

مردمان برههای معین را برشمارد. احکام در نگاه درونی، در بستر و زمینه کردارهای علمی یا غیرعلمی حائز معنای جدی میگردند؛ اما در نگاه بیرونی، این زمینه مشترک کردارها در معناداری جدی کنشهای کلامی در برهه خاصی نقشی ندارد و بل جایگاه کنش ها درون شبکه کنش های کلامی جدی دیگر است که به کنشهای کلامی خصلت جدیت بخشیده و آنها را مبدل به احکام میکند. فوكو دريافت ابتناى صدق معانى احكمام در قالب صورتبندى گفتمانى يا وابستگی به متن و بستر نتیجه نمی دهد و جمدیت کنشهای کلامی جمدی، مدیون این شبکه کردار گفتمانی است و لذا برای آزمون امکان وجود دانشی فیمابین کردارهای غیرگفتمانی روزمره و دانشهای قاعدهمند مانند ریاضیات و برخى علوم طبيعى به ديرينه شناسى احكام تشكيل دهنده علوم انسان پرداخت تا با تحلیل و تبیین علوم انسانی به عنوان عرصه مستقلی مبتنی بر توصیف محض و نامتوسل به معنا و قالبریزی صوری، دانش نوینی پی افکند. فوکو در این تجربه، مجموعه کنشهای کلامی جدی را در برهه تاریخی خاصی به عنوان دادههای خام برگزید که پیشاپیش بوسیله کتابداران کتابخانه ملی فرانسه درباره جدی بودنشان تصمیم گرفته شده بود تا بر پایه کردارهای گفتمانی و غیرگفتمانی خود، نوع طبقهبندی شان را بر مجموعه حاصله اعمال کنند. دیرینه شناس به ارزش ظاهری این مجموعه اصلی و اولیه احکام و طبقهبندی دانشها نظر ندارد و بلکه احکام موردنظر صرفاً دادههای خاصی برای تنظیم و تحلیل مستقل بدست می دهند. چون با تعلیق و حذف مضاعف کنشهای كلامي جدى نمي توان به معنا و حقيقت آنها متوسل شد و به فرايندهاي فكرى اندیشمندان بزرگ یا پیشرفت علوم به سوی شناخت استناد کرد؛ در این صورت نیازمند شیوه تازه تنظیم گفتمانیم. به نظر فوکو هویات و وحدتهای مرسوم در موضوعات علوم حتى طبق معيارهاي خودشان تداوم ندارند و ويژگيهاي ذاتي رشته های دانش به مفهوم سنتی در طی تغییرات یکسان باقی نمی ماند.

موضوعات و سوژهها و مفاهیم و استراتژیها، مقولات توصیفی جدید

برای تحلیل صورتبندی های گفتمانی در نگره فـوکو بـه شــمار مــیروند. اولاً مدیهی ترین شیوه صورتبرداری از صورتبندی های گفتمانی عبارت از نهادن كنشهاى كلامى جدى راجع به موضوعى مشترك در يك طبقه است. دیرینه شناسی «روشی است که دیگر، گفتمانها را به عنوان مجموعه نشانه هایی دال بر عناصری راجع به موضوعات یا نمایشها نمیگیرد؛ بل گفتمانها را كردارهايي ميداندكه موضوعات سخنان را منظماً شكل مي بخشند و می سازند». (Foucault, 1972: 49) میجموعه کردارهای گفتمانی و کردارهای اجتماعی غیرگفتمانی به مشترکین در این کردارها امکان می دهد موضوعات را مجزا و مشخص و انتخاب كنند و با اعطاى واقعيت عمومى به آنها دربارهشان سخن گویند. «این روابط در بین نهادها، فرایسندهای اقتصادی و اجتماعی، الگوهای رفتاری، مجموعه هنجارها، تکنیکها، شیوههای طبقهبندی و اشکال توصیف برقرارند... این روابط در موضوع حضور ندارند و هنگام تحلیل موضوع به کار برده نمی شوند... آنها نه شکل و هیات درونی موضوع که امکانات ظهور موضوع تا حد استقرار در حوزه خارجیت را تعریف میکنند». (Foucault, 1972: 45) روابط گفتمانی «به یک معنی در حد نهایی گفتمان قرار دارند: آنها بدان موضوعاتی عرضه می دارند که [گفتمان] می توانید از آنها سیخن گوید... و مجموعه روابطي را تعيين ميكنندكه گفتمان مي بايد آنها را برقرار سازد تا بتواند از موضوعاتی سخن گوید، موضوعات را بر رسد و نامشان نهد، طبقهبندی و توضیح شان کند و غیره». (Foucault, 1972: 46) روابط گفتمانی ممکن کننده مراجعه جدی به موضوعات نه عینی ـ ذهنی اند و نه مبین روابط اولیه (روابط مستقل از گفتمان و موضوعاتش چونان روابط نهادها، تکنیکها، اشکال اجتماعی) و روابط ثانویه (روابط موجود در طریقه تعریف انتعکاسی رفتار توسط اذهبان کارگزارانشان). «وقتی ما از مجموعه صورتبندی سخن میگوییم منظورمان نه تنها در کنار هم قرار گرفتن، همزیستی یا تعامل عناصر ناهمگن مثل نهادها، تکنیکها، گروههای اجتماعی، دستگاههای فکری و روابطگفتمانهای مختلف؛

بل ضمناً رابطهای است که به شکل دقیقاً معین بوسیله کردار گفتمانی میان آنها برقرار می شود». (Foucault, 1972: 72) با توضیح چگونگی تعاطی روابط گفتمانی با روابط اولیه و ثانویه، «فضایی گشوده می شود که گفتمان های محتملی چون مجموعه روابطی اولیه یا واقعی، فضایی از روابط انعکاسی و مجموعه روابطی دقیقاً گفتمانی در بردارد. مسئله، آشکار ساختن خصلت ویژه این روابط گفتمانی و تعامل آنها با دو نوع دیگر است». (Foucault, 1972: 45-6) بدین منوال «حوزه احکام... عرصهای کرداری است مستقل و هر چند وابسته که می توان آن را در سطح خودش توصیف کرد هر چند می باید بر روی چیز دیگری جے خودش تشخص و تعین داده شود». (Foucault,1972: 121-22) در این صورت گرچه گفتههای بالفعل، وابسته على به بسياري عوامل غيرگفتماني است؛ اما براي توضيح و قابل فهم ساختن مسئله چرایی ادای انواع معینی کنشهای کلامی جدی، نیازی به ورود عوامل بیرونی غیرگفتمانی نیست و یافتن و عرضه قواعد کردار گفتمانی بسنده است. لذا «ما نهایتاً دوباره به برقرارسازی روابط ویژه خود کردار گفتمانی باز فرستاده می شویم و آنچه کشف میکنیم... مجموعه قواعدی است که در کردار مندرجند و خصلت ویژه آن را تعریف میکنند». (Foucault, 1972:46) بدینسان «اگر در گفتمان پزشکی، پزشک در عین حال حاکم و مفتش مستقیم و چشم ناظر و دست لمسكننده و كاشف نشانه ها و رمزها و نقطه تركيب توصيفات قبلى و کارشناس آزمایشگاه است، به این جهت است که مجموعهای از روابط در اینجا درگیرند: روابط فضای بیمارستان به عنوان محل مساعدت و نظارت ناب و منظم و درمانهای بعضاً اثبات شده و بعضاً تجربی... روابط نقش درمانی پزشک، نقش آموزشی او، نقش او به عنوان واسطه توزیع معارف پنزشکی و مسئول بهداشت عمومي در فضاي اجتماعي ... طب باليني نتيجه تكنيك جديد مشاهده یعنی کالبدشکافی رایج در پیش از قرن ۱۹ میلادی... یا محصول نهاد جدید بیمارستان آموزشی نیست. چنین نهادهایی طی دهههای گذشته در اتریش و ایتالیا تأسیس شده بود و به علاوه [طب بالینی] نتیجه طرح مفهوم بافتها در

كتاب رسالهاى درباره غشاء اثر بيشا نبود؛ بل نتيجه برقرارى رابطهاى در گفتمان پزشکی بود که میان چندین عنصر مجزا پیدا شد. برخی از این عناصر به جایگاه پزشکان و برخی به موقعیت نهادی و تکنیکی که پزشکان از دریچه آن سخن میگفتند و برخی هم به مقام پزشکان به عنوان فاعل ادراک، مشاهده، توصیف و تعليم و غيره مربوط مي شد ... لذا مي توان گفت اين رابطه ميان عناصر مختلف كه برخى تازه و برخى قبلاً هم وجود داشتهانىد؛ بــوسيله گــفتمان پــزشكى ايــجاد مي شود. همين [گفتمان يرشكي] به عنوان كردار است كه ميان همه آنها منظومهای از روابط برقرار می کند... و اگر وحدتی وجود دارد، اگر اسلوبهای بیانی که به کار می برد و یا ایجاد میکند صرفاً به موجب مجموعه احتمالات و حوادث تاریخی کنار هم قرار نگرفتهاند به این دلیل است که [گفتمان پزشکی] دائماً از این مجموعه روابط استفاده می کند». (Foucault, 1972: 53-4) گفتمان، كردارها را وحدت مى بخشد تا وفق اين وحدت گفتمانى عوامل اجتماعى، سیاسی، اقتصادی، فنی و آموزشی گرد آیند و یکپارچه عمل کنند. نهادها و کردارهای جاری از این حیث پشتیبان گفتمان مدنظر می آیند. «دیرینه شناسی روابط صورتبندی های گفتمانی و حوزه های غیرگفتمانی را نیز آشکار مي سازد...» (Foucault, 1972: 162) و البته در اين ميان چيزي موجود هست تــا بــر روی آن گفتمان تشخص و تعین یابد. چگونگی تأثیر این عوامل اولیه برگفتمان صرفاً مبين رابطه معنا و رابطه عليت عيني نيست. «مقصود از اين روابط نزديك، كشف رشتههاى تداوم و استمرار فرهنگى يا تشخيص مكانيسمهاى عليت نیست. دیرینه شناسی در قبال مجموعهای از حقایق اعلام شده و نیز انگیزه پیدایش این حقایق چیزی نمی پرسد و در جستجوی زمینه های تشکیل و کشف مسجدد مسحتوای ابسراز شسده در آنسها چونان وظیفه تأویل هم نیست». (Foucault, 1972: 162) ديرينه شناسي «تعيين مي كند چگونه قواعد گفتماني حاكم بر [حكم] ـ مشخص كننده شكل محقق و متعين [گفتماني] راكه حكم بدان متعلق است \_امکان دارد با نظامهای غیرگفتمانی مرتبط باشند: [دیرینه شناسی] اشکال خاص تشخص و تعین را تعریف میکند». (Foucault, 1972: 162) «آشکارسازی فضای وقوع وقایع به شکل کاملاً خالص به معنی کوشش برای استقرارش در حالت انزوایی نیست که هیچ چیز بر آن فایق نیاید و به معنی حصر درون خودش هم نیست؛ بل به معنی آزادی ما در توصیف تعامل روابط درون و بیرون آنها است». (Foucault, 1972: 29) مقصود دیرینه شناسی «از حذف تحلیل علی و اجتناب از رابطه ضروری بواسطه سخنگو، نه تضمین استقلال کامل و صرف گفتمان که کشف حوزه وجود و عملکرد کردار گفتمانی است». (Foucault, 1972: 164)

ثانیاً در زمینه سوژهها فوکو دریافت همچنانکه حوزه گفتمانی را نمی توان با يافتن موضوعات ثابتش مجزا و مشخص كرد؛ ضمناً نمي توان باكشف برخي اشكال ثابت بيان احكام و شيوههاي اساسي گفتار سخنگويان مثلاً مراحل ثابت و هممگون عملم پسزشكى را مشخص كرد و به عملاوه همچنانكه تحليل صورت بندی گفتمانی حاکی از وجود مجموعه متراکم کاملاً مشخصی از موضوعات و نيز جا افتادگي ها و جايگزيني ها و تغيير شكلها نيست؛ بــه همینسان کوشش برای تعریف گروه خاصی از احکام تشکیل دهنده متن پیوسته بزرگی می بایست جای خود را به توصیف حوزه انواع ناهمگن احکام دهد. دیرینهشناس جهت درک تنوع سبکها و احکام، سایر کردارهای گفتمانی منظماً در حال تغییر را در نظر میگیرد. مثلاً فوکو چون دریافت تحلیلش در زمینه مطالعه گزارهها و موضوعات آنها وی را به حدود نهایی کردار گفتمانی رسانده، می بایست «تصدیق کند گفتمان پزشکی همچون هر مجموعهای از توصیفها، رشتهای از فرضیات درباره زندگی و مرگ، گزینشهای اخلاقی، تصمیمگیریهای درمانی، نظمهای نهادی و شیوههای آموزش بوده است». (Foucault, 1972: 33) کردارهای اخلاقی و آموزشی و درمانی در عین وجود پیشاپیش مفروض در کنشهای کلامی جدی مندرج در توصیف پزشکی اما وفق روابط گفتمانی ممكن شده و كردارهاى آموزشى غيرگفتمانى مثلاً نقش فراگيرى شاگردان در انتقال مطالب از تصورات پزشکی درباره مرگ و زندگی تا مهارت در خواندن

نتایج عکسبرداری، نادیده گرفته میشوند. معهذا «احکام پزشکی را هر کسی نمی تواند صادر کند؛ ارزش و کارآیی و حتی قدرت درمان آنها و کلاً وجودشان به عنوان احكام پزشكي را نمي توان از شخص [پزشكي]كه بوسيله قانون معين شده و حق دارد حکم صادر کند و برای احکام خود قدرتی در غلبه بر درد و مرگ قائل شود جدا کرد». ( Foucault, 1972: 51 ) اجتناب از ردیابی دانش پزشکی در عمل بنیانگذارانه فاعل خودآگاه و خوداندیش اندیشه یا شناخت و سخن، از کردارهای يزشكي روزمره و مشترك انتقال يابنده بوسيله الكوهاي آموزشي و آموخته شده در سطحی پایین تر از خوداندیشی آشکار بوسیله کارآموزان با جمایگزینی قاعدهبندى معيارهاي صلاحيت سخن بجاي الكوهاي أموزشي غيركفتماني نشان می دهد «شأن پرشک متضمن معیارهای صلاحیت و دانش، نهادها، نظامها، هنجارهای آموزشی، شرایط حقوقی موجد حق... طبابت و توسعه دانش خویش است». (Foucault, 1972: 50) حوزه بیانی نه مبین فاعل شناسایی فردی و نوعی آگاهی جمعی و ذهنیتی استعلایی که صور ذهنیت فاعل سخن معرف آثار حوزه بیانی اند. مهارتهای غیرگفتمانی متغیر، شیوههای صدور حکم و اسلوب بیانی و فاعلهای شناسایی ممکن تغییرپذیر را تایید و تقویت مىنمايند. اين سطح از كردار مستقيماً در دسترس آگاهى خودانديش فاعلان شناسایی تجربی قرار ندارد و نمی تواند به عنوان نظام عقیدتی نهفته در خوداًگاهی استعلایی دوباره فعال شود. لذا شناسایی اهمیت سرچشمه گفتمان به معنی درغلتیدن به اندیشه احیا و فعالسازی دوباره تاریخ ذهنیت پزشکی نیست. فوکو در رد فلسفه های سنتی فاعل شناسایی و تالاش بر بنا نهادن اسلوبهای بیانی روی قانونی «که در ورای همه این احکام گوناگون عسمل مسىكند» (Foucault, 1972: 50)؛ مسى گويد «پسيش تر نشان داديم تنظيم موضوعات خاص و مناسب یک صورت بندی گفتمانی نه بوسیله واژگان مشخص و تعریف می شود و نه بوسیله چیزها و به همینسان باید اینک تصدیق کرد نه با توسل به فاعل شناسایی استعلایی و نه با رجوع به ذهنیتی

روان شناختی است که نظم بیان احکام [صورت بندی گفتمانی] مشخص و تعریف می شود». (Foucault, 1972: 55)

ثالثاً عدم كفايت نظريه سنتي در تعين وحدت صورتبندي گفتماني خاص وفق كاربرد مجموعه ثابت مفاهيم بواسطه آن صورتبندي هم نـمود مـيكند. معهذا جابجایی مفاهیم، همپوشی مفاهیم ناهماهنگ و امکان بروز انقلابهای مفهومی از قواعد درونی موجد مفاهیم در دسترس فاعل شناسایی به مفهوم روانشناختی آن بر رفته و توصیفی کاملاً بسیرونی عـرضه مـیکند. جـسـتجوی سطحی از تحلیل ناظر بر مفاهیم، تداوم، جابجایهای محدود و تغییر جهت بنیادی آنها بی توسل به عقلانیت ذاتی و درونی یعنی انتخاب نظریهای بجای دیگری وفق برتریش بر حسب برخی اصول عقلانی کلی «... در نوعی سطح پیشاادارکی، با حوزهای که در آن مفاهیم توان همزیستی دارند و با قواعد حاکمهاش سر و کار دارد». (Foucault, 1972: 60) «سطح پیشاادارکی موصوف بجای ترسیم افقی برخماسته از اعماق تماریخ و حمافظ خمود در طی تماریخ اما در سطحی ترین سطح یعنی در سطح گفتمان، مجموعه قواعدی است که در حقیقت درونش عمل مىكنند». (Foucault, 1972: 62) در تحليل اشكال سخن بر پايه قواعد تعیینکننده سبک بیان سخنگویان در عین دسترسناپذیری شان به آنها، «قواعد گفتمانی نه تنها در ذهن یا آگاهی افراد که در خود گفتمان نیز عمل میکنند و لذا این قواعد به موجب نوعی بی نامی یک دست همشکل روی همه افراد مترصد سخنگویی در این حوزه گفتمانی عمل مینمایند». (Foucault, 1972: 63) اصول محصورسازی (rarefaction) اعم از قواعد مورد استفاده گویندگان و البته چونان روابط وقایع بی معنای بیرونی یا قابلیت کشف قانونی ورای پدیدارها و کــاملاً متفاوت از قواعد موجود در اذهان گویندگان و تنها به موجب مشاهده دیسرینه شناسانه هستند. دیرینه شناس با جدی نگرفتن کنشهای کلامی جدی، غلظت و صلابت گفتمان چونان محصول كوشش در بـيان حـقايق مـوضوعاتي اعـتبارأ واقعی یا نتیجه تعبیر گفته های گویندگان جدی درباره این موضوعات را به عنوان

سخنی محدود به حوزهای کوچک فاش میکند.

رابعاً فوكو در حوزه استراتزيها نشان ميدهد مجموعه كنشهاي كلامي جدی وفق نقاط گزینش معروض توسط هر صورتبندی گفتمانی یا امکانات برآمده از صورتبندی گفتمانی برای فعالسازی دوباره موضوعات موجود و تحریک استراتژیهای مغایر جهت ایجاد علایق سازشناپذیر و ایسجاد امکان انجام بازی های مختلف با مجموعه خاصی از مفاهیم مشخص و متعین می شود. لذا هر صورتبندی گفتمانی موجد فضای خاصی برای جولان چونان حوزه گزینشهای ممکن گردیده و در همین فضای متغیر برخی امکانات عملی مورد بهرهبرداری و سپس وانهادن چونان جانشین مفاهیم فرجام شناسانه تکامل موضوعات یا نظریات پیدا می شوند. جستجوی قبواعد تکوین گزینشهای نظری نشان می دهد «...صورت بندی گفتمانی در صورتی مشخص و متعین می گردد که بتوانیم نظام تشکیل استراتژی های کاربردی در آن را تعریف کنیم یا بستوانیم نشان دهیم جملگی ... ناشی از مجموعه واحدی از روابطاند». (Foucault, 1972: 65-68) دیرینه شناس با دریافت تحدید فیضای گزینشهای قابل تسفحص مبتنی بسر اصول ندرت و محصوریت از نگاه بیرونی به چنین استراتژیهایی بی میبرد گرچه «این گزینشها... شیوههای تعیین شده... اجرای امكانات گفتمانند» (Foucault, 1972: 70)؛ اما «نظام تشكيل [استراتژىها] نسبت به زمان بيگانه نيست». (Foucault, 1972: 74) تحليل محدوديت موجد فضايي مي گردد مبین استراتژیها و آمیزنده حوزههای پژوهش که پس از جهشها و تحولات درونی مبانی قابل جذب در کردار گفتمانی و البته بی تغییر شکل کلی قاعدهمندی، جای خود را به استراتژیهای دیگر میدهند. با درک شیوه تغییر نظامهای تشکیل گفتمانها پی میبریم «انواع مشخص گفتمان... دارای نوعی تاریخیت خاص خودند» (Foucault, 1972: 165) و لذا گفتمان جدی موردنظر دیرینه شناس، قواعد حاکم بر دگرگونی منظمش را آشکار می سازد و «کرداری است دارای اشکال توالی و ترتب خاص خویش». (Foucault, 1972: 169) او در

مقابل مورخ جدی معتقد به توسعه و استمرار به شیوه زیست شناسانه ادعما مى كند «گفتمان، حيات نيست و زمان آن زمان شما نيست». ( Foucault, 1972: 211) «دیرینه شناسی آنچه راکه به عنوان امر متوالی یا پیامد مطرح شده، به عنوان امر همزمان و مقارن نمی گیرد و نمی خواهد زمان را متوقف سازد و به جای جریان وقایع آن همبستگیها و رابطی را قرار دهد کمه وضعی بی حرکت را تبرسیم میکنند. آنچه دیرینه شناسی متوقف و موقوف می سازد این اندیشه است کمه توالی، امری مطلق است یعنی تسلسل تاریخی اساسی و انحلالناپذیری در کار است کمه گمفتمان بمه مسوجب قماعده مسحدودیت خمود تابع آن است». (Foucault, 1972: 169) دیرینه شناس به چگونگی جایگزینی صورت بندی های گفتمانی یعنی به این موضوع علاقمند است که چگونه «روابط مشخص کننده خمصلت تاریخی و زمانمند صورتبندی های گفتمانی را می توان آشکار ساخت». (Foucault, 1972: 167) این روابط بر توالی و تسلسل فضاهایی حاکمند که درون آنها انواع تفحص در انواع اصول و مبانی و برداشتها از زمان و تاریخ و نظایر آن تعین می یابند. بدینسان «نشان میدهیم چگونه توالی ممکن است و در چه سطوح مختلفی می توان توالی های مشخص را یافت». (Foucault, 1972: 169) «نقش چنین گفتمانی این نیست که... در اعماق آنچه گفته شده... لحظه تولدشان راكشف كند (خواه اين [ تولد] به عنوان أفرينش تجربي أنها و يا عملي استعلايي تلقى شود كه به آنها اصل منشاء مى بخشد)؛ [اين گفتمان] نمى خواهد تجديد خاطرهای از امر اصلی و اولیه و یا تذکاری از حقیقت باشد. برعکس وظیفه آن ایجاد تمایزها است: پیریزی این تمایزات چونان موضوعات، تحلیل و تعریف مفهوم أنها است». (Foucault, 1972: 205) ديرينه شناس «تحليل تغيير شكلها را جانشین اشاره کلی و بی تمیز به [مقوله] تغییر می سازد» ( Foucault, 1972: 172) و به عبارتی «دیرینه شناسی در پی برقراری نظام تغییر صوری است که تغییر شکل می دهند». (Foucault, 1972: 173) «تحلیل گسستهای دیرینه شیناسانه... در پی برقراری شباهتها و تفاوتها، سلسله مراتب، روابط تکمیلی و جابجاییهای

بسیاری تغییرات و دگرگونی ها و خلاصه در پی توصیف شیوه توزیع و پراکندگی خود گسستها است». (Foucault, 1972: 175) بدین قرار «موضوع تحلیل نــه قــطعاً وضعیات نهایی گفتمان، بل وقایع پیشانهایی است که در رابطه با آن وضع نهایی ... توسط اشکال مختلف گفتمان تعریف می شود». (Foucault, 1972: 76) از این حیث «تحلیل دیرینه شناسانه، صورت بندی های گفتمانی را مجزا و متفرد و توصیف میکند، یعنی ... آنها را بر اساس خصلت خاص شان به کردارهای غیرگفتمانی مربوط می سازد که آنها را احاطه می کنند و به عنوان محیط عمومي شان عمل مي نمايند». (Foucault, 1972: 157) عوامل غيرگفتماني (حيوزه نهادی، مجموعه وقایع، کردارها و تصمیمات سیاسی، فرایندهای اقتصادی مشتمل بر نوسانات جمعیتی، روشهای همیاری عمومی، نیازهای نیروی کار، سطوح مختلف بیکاری)، عوامل گفتمانی را پشتیبانی و احاطه و فهمپذیر کرده و حتى در صورت عدم تأثير عملى بر آنها مكمل قواعد گفتماني مينمايند. استقلال گفتمان در تحلیل عوامل مؤثر و قدرتمند خارجی محدودکننده گزینش كردارهای غيرگفتمانی هیچیک نسبت به وحدت، خصلت و قواعد تشكيلش جنبه خارجی ندارد». (Foucault, 1972: 78) کردارهای غیرگفتمانی نه محیط یا فضای وقوع کردارهای گفتمانی بل ظاهراً مبانی و محیط هایی هستند که کردارهای گفتمانی آنها را برمیگیرند و تغییر شکل میدهند. این مبانی و محیط های خارجی ذاتاً قدرت مولدی برای ورود موضوعات و مفاهیم و استراتژیهای تازه ندارند و اتفاقاً گفته ها را صرفاً آشفته و مغشوش نمی سازند؛ بلکه «...پایه ها و محیطهای صورت بخش گفتمانند» ( Foucault, 1972: 68) و ضمن عمل درون فضای تأمین شده به موجب اصول جاری محصورسازی، حوزههای بیشتری را طرد و اخراج میکنند.

## ۵- حوزههای علوم اجتماعی

جامعه شناسی دیروانگی، دیرینه شناسی دانش و علوم انسانی و جامعه شناسی درمانگاه و زندان و سکسوالیته؛ از مهم ترین حوزه های مورد التفات فوکو به شمار می آید.

## ۱-۵- جامعه شناسی دیوانگی

به نظر فوکو، تکوین تاریخی عقل و بی عقلی چونان مراتب متمایز تجربه و سکوت جنون در اوج منولوگ عقل، به شرایط تاریخی تکوین تسمایز عقل و بی عقلی در قرن ۱۷ میلادی و پیدایی و رشد علوم روانپزشکی و روانشناسی و افول حبس نهادینه و ظهور تیمارستان در قرن ۱۸ میلادی خصوصاً در محدوده فرانسه مرتبط است. تا پیش از قرن ۱۷ میلادی و آغاز عصر کلاسیک، پدیدههای جنون یا دیوانگی و بی عقلی با عقل و خردمندی نسبتاً یکپارچه بودند و دیوانگی نوعی بصیرت تقدس آمیز می نمود. در عصر روشنگری اما عقل به دیوانگی علومی چون آسیب شناسی روانی، سلطه بر تجارب بشری و از جمله دیوانگی را در تمایز از خردمندی پیش گرفت.

طرد و حبس جذامیان طی قرون وسطی در حواشی شهرهای اروپا مبین آن است که نگهداری جذامیان در این مراکز ضمن بیان گرایشی خصمانه اما با نظارت و مراقبت شهر چونان نماد دلسوزی برای آنان همراه بود. جذامیان اشراری خطرناک شمرده میشدند که به کیفر الهی گرفتار آمده و تکلیف

دستگیری مسیحیان راگوشزد می کردند. در پایان قرون وسطی اما مراکز جذامیان در سراسر اروپا تخلیه و مبدل به محبس تهیدستان گردید. در دوران رنسانس دیوانگان را برکشتی هایی بسته و در رودخانه های اروپا روانه می کردند تا عقل و خرد جویند. آنان چونان موجوداتی فرهنگی، جای مرگ را در حوزه نظم و معنا گرفتند و با ساده لوحان و میخوارگان و عیاشان و تبهکاران و معشوقه بازان نسه بواسطه بیماری و نقص جسمانی که به لحاظ زیادهروی و بی تربیتی منجر بسه بی نظمی همانند شمرده شدند. تباین عقل و جنون حتی تا به روزگار جدید در قالب غیریت محض (Pure otherness) تغییر چهره می دهد که اشکال فرهنگی را به دنبال یافتن و استتار و سرکوبش گسیل داشت. استمرار حبس و طرد در همه این گسستگی های فرهنگی ، نشانگر نقش قدرت در تعیین هویت گروههای اجتماعی چونان گفتمانی فرهنگی است. بسط نظام حبس و توقیف و نگهداری توسط شاه فرانسه تا سال ۱۶۷۶ میلادی، مبین «حساسیت اجتماعی مشترکی در کل فرهنگ اروپا بودکه آهسته و پیوسته طی سالیان دراز تکوین یافته و ناگهان خود را در قرن ۱۷ میلادی آشکار ساخت و همین حساسیت بود که ناگهان گروههای محکوم به زندگی در مراکز حبس و توقیف را منزوی ساخت». (Foucault, 1961: 45) لذا تكوين شكل تازهاي از گفتمان و نهاد اجتماعي «مبين وحدتي نظري است كه فوریت و ضرورت آن را تـوجیه مـیکرد» (Foucault, 1961: 45) و تـوقیف بـزرگ «حساسیت جدید نسبت به نهیدستی و تکلیف دستگیری همراه با واکنشهایی تازه راجع به مسایل اقتصادی بیکاری و بیماری و اخلاق کاری جدید و رویای پیدایش جامعه نوین چونان نقطه التقای تکلیف اخلاقی با قانون در بطن اشکال تـــمامیت خواهانه قدرت را درون وحدتی پیچیده سامان می دهد». (Foucault, 1961:46) پیدایش مراکز حبس و توقیف به عواملی چون ضرورت کار چونان امری اخلاقی ـ اجتماعی در قبال تأکید بر مخاطرات گدایی و تنآسانی برای شهر باز میگشت. سلطه اصناف با پیدایی اشکال جدید سازمان اقتصادی زوال یافت و تحولات و جابجایی هایی اجتماعی چون تأسیس مراکز توقیف و

حبس درون دیوارهای شهر بجای گماشتن پاسدارانی بر دروازههای آن در ادوار بیکاری گسترده برای حراست شهر در مقابل دسته های ولگردان و بی خانمان ها به منصه ظهور رسید. «فرد بیکار دیگر نه طرد یا مجازات که به خرج ملت و به بهای آزادی فردیش مورد مراقبت قرار می گرفت. میان او و جامعه تعهدات ضمنی مستقابلی برقرار میشد: وی حق خورد و خوراک داشت؛ اما میبایست محدودیتهای جسمانی و اخلاقی زندگی در حبس و توقیف را بیذیرد». (Foucault, 1961: 48) نتيجه پيوند رفاه فرد و گروههاي اجتماعي از اين حيث باكنترل اداری دولت چونان نتیجه فشارهای اقتصادی ـ اجتماعی چنان شد که از یک سو «در سراسر اروپا حبس و توقیف لااقل از لحاظ منشاء معنای واحدی داشت، یعنی یکی از واکنشهای قرن ۱۷ میلادی به بحرانی اقتصادی بودکه برکل غرب تأثير گذاشته و موجب كاهش دستمزدها و افزايش بيكاري و كمبود يول و نظاير آن شده بود» (Foucault, 1961: 49) و از طرفی نمود این مقتضیات در تصمیمگیری قمدرت شاهانه تبلور يافت. حبس تهيدستان و بيماران در نوانخانهها و بیمارستانهای جدید علاوه بر برنامههای بورکراتیک ساختمانسازی یا عملیات رفاهی، نشانگر گفتمانی تازه از قدرت بود. این ساختمانهای سابقاً انبار مهمات یا استراحتگاه افسران بازنشسته در پاریس، به نگهداری تهیدستان و دیوانگان و بى خانمانها اختصاص يافتند؛ زيرا طبق فرمان شاه همه تهيدستان را «از هر جنسی، در هر سن و سالی، از هر منطقهای، با هر اصل و نسبی و در هر وضعی اعم از سالم و معلول، بيمار و بهبوديافته، قابل علاج يا لاعلاج را مي بايست خوراک و پوشاک و سرپناه داد و کلاً از ایشان مراقبت کرد». ( Foucault, 1961: 39) این وضع «نمونه... نظم بورژوایی و شاهانهای مینمود که در این دوران در فرانسه در حال تأسیس بود» (Foucault, 1961: 40) و طبق آن منصوبان شاه برای نظارت بر امور تهیدستان محبوس در ساختمانها و شهر «کل قدرت لازم برای ولایت، هدایت، اداره امور، رسیدگی به مسایل تجاری و پاسبانی و امنیت و حقوقی، اصلاح اخلاقی و تنبیه و مجازات کل تهیدستان پاریس چه در درون و چه در بیرون از بسیمارستان عمومی را در اخستیار دارند». (Foucault, 1961:40) علیرغم تکلیف پزشکان در سرکشی به مراکز مختلف نگهداری و حبس اما آنها نه صرفاً مؤسسات درمانی که محل گردآوری تهیدستان و طاغیان و ولگردان و دیوانگان بود. پیدایش ناگهانی حبس و توقیف بزرگ اجتماعی و تفکیک گروههای عمده مردم و نظارت بر آنها نه شکل پیشاعلمی و سازماننیافته بیمارستانهای روانی و درمانگاههای امروز که در راستای تکوین علوم پزشکی و روان پزشکی و علوم انسانی و رشدشان در حوزه نهادهای حبس و توقیف است. این علوم علیرغم نقش قاطع و تعیینکننده در ردهبندی و کنترل انسانها اما حقیقت نابی عرضه نداشتند.

ریشه کنی جذام در اروپای قرون وسطی پیرو جداسازی نهادینه جذامیان در جذام خانهها بواسطه حبس و حذف از اجتماع، موجبات تكرار مجدد سنت تفکیک و طرد بینوایان و مجرمان و معلولین ذهنی را در قرون ۱۷ و ۱۸ میلادی فراهم آورد. تأسیس مراكز حبس و نگهداري فاقد تأسیسات پزشكي و سرگردان میان کارگاه و زندان، بخشی از نظام نظارت و مراقبت حکومتی بر بیکارگان و بینوایان و گدایان و تنبلان و مجرمان و دیوانگان جهت استقرار نظم اجتماعی به شمار می آمد. به علاوه هدف آن بود «به کسانی که در این محل نگهداری می شدند، کاری داده شود... تا در سعادت همگان سهیم شوند». ( Foucault, 1961: 51) برآیند اصلاح اخلاقی و کف نفس از کار و زحمت عملی، رفع بی انتضباطی و بطالت را بر ملاحظات اقتصادی حبس و نگهداری «پدران عیاش و ولخسرج، پسران تباهکار، کفرگویان...، بی بند و بارها...، بی خردان و دیوانگان کامل» (Foucault, 1961: 65) در نوانخانهها چونان شهرهای اخلاقی رجحان داد. در این اماكن رفته رفته فقراى لايق و نالايق و بيكارگان منقاد نظام كار اجبارى، از دیوانگان ناتوان از کار و مخل جریان زندگی جمعی و نافی ادب و احترام عمومی جداگشتند و برنامهریزی عقلانی متفاوتی را در طول قرن ۱۸ میلادی طلبیدند. این برنامه مبتنی بر برخورد خشن با خوی بهیمی دیوانگان برای منضبط سازی

قهری شان بود و بواسطه تلاش برای پاکسازی نهاد حبس و نگهداری و حفاظت شهرها در برابر شرارت و امراض واگیر، تولد نظارت پزشکی را از نزدیکی اخلاقی بی عقلی و بیماری نوید داد. تبرای تدریجی دیوانگان از گناه مجرمیت و پیدایی تیمارستان برای اسکان تحت مراقبت و معالجه آنها در این پرتو نه تابع انسان دوستی یا پیشرفت علمی پرشکی کمه متضمن نفی سنت حبس بی محاکمه به حکم شاهان فرانسه پیشاانقلاب یا نارسایی نظام کار اجباری محابس می نمود و آزادسازی دیوانگان را از غل و زنجیر با نشاندن مجدد در موضع پذیرندگان قدرت و ابژههای معرفت در تیمارستان خیصوصاً در حیوزه علوم آسیب شناسی روانی تداعی می کرد تا هدف استفاده از روشهای نظام مند کنترل، فعالیتهای روال مند و استفاده از تهدید مجازات برای تقویت و درونی سازی ارزشهای اخلاقی و قواعد رفتاری معینی در آنان و نه به بند کشیدن خشن دیوانگان چونان حیواناتی وحشی برآید. با تعبیه خویشتنداری در دیوانگان از طریق رام و مطیع کردنشان در چهارچوب نظام پاداش و تنبیهات، گذار از «دنیای نکوهش [دیوانگی] به دنیای قضاوت [درباره دیوانگی]... از طریق روانشناسی دیوانگی ممکن شد... دیوانگی تحت نظارت قرار میگیرد... و فقط حسب اعمالش قضاوت می شود. دیوانگی دیگر وجود ندارد، مگر به صورت مریی. در آن قسم همجواری که تیمارستان بنیادش را مینهد، رابطه نزدیکی که نه زنجیرها و نه میلهها دیگر مانعش نمی شدند، هرگز رابطه دو طرفهای نیست؛ فقط نزدیکی برای مشاهده است که در می نگرد، می پاید و نزدیک و نزدیک تر می شود تا بهتر ببیند... علم بیماری روانی به شکلی که در تیمارستان رشد و گسترش یافته، همیشه فقط از جنس مشاهده و طبقهبندی است». (Foucault, 1961: 250) تکنولوژی پاییدن و قضاوت به عهده مراقبانی اعم از روان پرشک و پرشک چونان واسطه نگهبان و بیمار نهاده شد تا اقتدار عقل در سرکوب جسم با مشاهده و زبان علمی شکستناپذیری به میدان حبس و نگهداری تیمارستان و بیمارستان وارد شود. روان پزشک و پزشک در این عرصه قبل از اکتساب علم و

مهارت، منزلت انتسابی خویش به عقل و فضیلت را دریافت کردند و لذا پیش و بیش از معالجه و درمانگری، به اقتدار اخلاقی مشروعیت بخش پادرمیانی نگهبان و بیمار مستظهر بودند. پزشک می توانست از طریق اعمال «اقتدار مطلق در دنیای تیمارستان [معالجهای در پیش گیرد].. مادامی که از همان اول او در حکم پدر و قاضی خانواده و قانون بود، کارکردهای پزشکی او مدیدی چیزی بسیش از مکسمل مناسک کسهن نسظم و اقستدار و مسجازات نسمی نمود». (Foucault, 1961: 272) برآیند قدرت معالجه و درمان پزشک از ساختها و ارزشهای اثباتی جامعه بورژوایی «از همان آغاز نوعی شی وارگی جادویی بود که فقط با همدستی و همکاری خود بیمار می توانست سرانجام گیرد و البته بدواً فقط عمل اخلاقي روشني بودكه پس از تحميل افسانه عينيت علمي اثباتي رفته رفته به دست فراموشی سیرده شد و در عین حال ریشه ها و معنای آن همیشه حى و حاضر ماند و بـه كـار آمـد». (Foucault, 1961: 276) تكـوين پـوزيتيويسم، پوششی بر توضیح واقعی قدرت درمانی است که در پس عینیت نهفته و کارآیی اصحابش نه در کارا یی عملکرد بل در ساخت شخصیت شان نهفته بود که در گفتمان مدرن، از قدرت و وثبوق بسرخبوردار شده ببودند. گسرچه «روانکاو مى توانست برخى اشكال جنون را شرح دهد، اما همچنان نسبت به عمل خطير ناعقلی بیگانه مانده بود». (Foucault,1961: 278) یکی از اشکال اساسی غیریت مستقر در ورای ادراک عقل و علم، به شیوه مبهمی امکان پیدایش عقل و دانش را ایجاد کرد و این در پرتو اندیشه متفکرانی رخ نمود که به نحوی از دام حبس و توقیف اخلاقی رهیده و تجربه اساسی ناعقلی را با دعوتش به فراسوی حدود جامعه در یک نظر دیدند و یحتمل با همین غیریت به انکار سراسری فرهنگ غرب هم گراییدند. غیریت مطلق و مؤسس تاریخ و درگذرنده از چنبرش چونان عقبنشینی و بازگشت اصل و منشاء نمودار می شود و جستجوی تجربهای خارج از حدود تاریخ و ضمناً بانی آن را یکی از اشکال اساسی و ضمناً محکوم به شكست انديشه مدرن جلوه مي دهد.

فوکو به مطالعه معنای کردارهای گفتمانی و وابستگی نسبی آنها به نهادهای اجتماعی جهت توضیح استراتژیهای درازمدت شرطی سازی از طریق کنترل پرداخت. او دریافت تجربه نامحصور جنون مرتبط با اشکال مقدس معرفت بواسطه ظهور عقل منولوگی و مرتبط سازی جنون و بیماری سرکوب شد و با تلقی تهدیدآمیز بودن گروههای نامعقول برای نظم و امنیت و اخلاقیات رایج به لحاظ فقر و تنبلی و جنون و بیماری و فساد اخلاقی، تکوین ساختهای نهادی اخراج جهت کنترل سامان یافت. ساخت های غیریت و توقیف و حبس و حصر و تبعید، بانی شهرهای اخلاقی شدند و در تیمارستان نه تنها دیوانگان چونان ابژه قدرت و سوژه دانش بازسازی گردیدند که پزشک به منزله مرجع قدرت برای اعمال تکنیکهای سلطه نظیر نظارت و مراقبت پزشکی ظاهر شد و فضاهای پزشکی و مراسم اعتراف ابژه قدرت شکل گرفتند. اشکال جدید دانش با ظهور تمایز عقل و ناعقل و ساختهای نهادی طرد و اخراج پدید آمد و در تقویت خصال ابژهساز نهادهای توقیف و حبس و تداوم سوژههای دیوانه به ایفای نقش پرداختند. تکوین پزشکی و روانپزشکی به برکت یکی شدن جنون و بیماری رخ نمود.

## ۲-۵- دیرینهشناسی دانش

فوکو در تفسیر دیرینه شناسانه جامع تحولات حوزه معرفت تاریخی، بجای حفظ حاکمیت سوژه و تصویر تاریخ اندیشه چونان تداوم پیوسته آگاهی مسلط انسانی، از سوژه حاکم بر تاریخ به نفع تأکید بر تحلیل قواعد گفتمانی تشکیل اندیشه تمرکززدایی کرد. از آنجاکه در هر عصر احکامی به عنوان علم یا نظریه به وحدت میرسند؛ لذا در اینجا سخن نه از استمرار و تداوم که از گسستها و تغییر شکلها است تا اصول تحول درونی و ذاتی حوزه معرفت تاریخی کشف و نفس تداوم تاریخی از این دید محصول قواعدی گفتمانی بنماید که نفی بداهتشان مستلزم کشف و بررسی است. با تعلیق استمرار تاریخی، ظهور هر

حكم و گزاره قابل تشخيص مي شود؛ زيرا ظهور احكام با نيات صادركننده شان ارتباط ندارد. توصیف روابط احکام و گزارهها ممکن است بر پایه وحدت موضوع احكام، شيوه بيان، نظام مفاهيم و بنيان نظري شان برقرار شده و وحدتي کلی را چونان زمینه ساز پیدایی صورتی گفتمانی تشکیل دهد. قواعد و روابط حاکم بر صورتبندی گفتمان و اجزایش نه از نوع تعینات ناشی از آگاهی سوژهای واحد و نهادها و روابط اقتصادی ـ اجتماعی که بازیابی نظام صورت بندی گفتمانی در سطح پیشاگفتمانی موجد شرایط امکانی پیدایش گفتمان گردد. هدف فوكو توصيف و تعريف شكل عينيت يا محقق گفتمان در ميان ساير اشكال ممكن چونان وحدت مجموعه احكام قطع نظر از اعتبار معرفت شناختی، علمی بودن و حقیقت داشتن آنها بوده و به معنی وجود وحدت موضوع، حوزه مفهومی و سطح درون گفتمان است. در اینجا بایگانی چونان نظام احکام و فرایند تشکیل و تغییر شکل شان معنا می بابد و ایس در حالی است که با توجه به دشواری توصیف بایگانیها به موازات کمتر بودن فاصله تاریخی ما با آنها، کمترین دسترسی را به قواعد سخن یا بایگانی خود داریم که درون آن سخن میگوییم. دیرینهشناسی شیوه تحلیل قواعد نهفته و ناآگاهانه تشکیل گفتانها در علوم انسانی با هدف توصیف بایگانی احکامی است که در عصر و جامعه ای خاص رایجند؛ زیرا بایگانی موجد قواعدی است که اشکال بیان، حفظ و احیای احکام را مشخص میکنند. هدف دیرینهشناسی توصیف قلمرو وجود و عملکرد کردارهای گفتمانی و نهادهایی است که صورتبندی گفتمانی بـر روی آنـها تشخص و قـطعیت مـی یابد و تـاریخی پیوسته گسسته و نه متکامل یا مبتنی بر توالی های ناگزیر دارد. موضوع تحلیل دیرینه شناسانه، رویه های گفتمانی است که بنیاد بدنه ای از معرفت را چونان خاستگاه احتمالی گفتمانی علمی تشکیل میدهند. صورتبندی گفتمانی مى تواند در جلوهها يا مراحلي شامل تشخص و عينيت و قبطعيت يافتكي (تشخصیابی رویه گفتمانی خاصی به موجب اعمال نظام واحدی برای تشکیل

احكام)، معرفت شناختي (تنظيم دعاوي اعتبار و معيارهاي تابيد و اثبات به موجب مجموعه احكام)، علمي (انطباق و هماهنگي شكل معرفت شناختي با معیارهای شکلی و قوانین حاکم بر ایجاد قبضایا) و صوری یا شکلی شدن (تعریف اصول موضوعه و ساخت قضایا و قواعد تحولات گفتمان علمی توسط خودش) ظاهر شود. خودمختاری و استقلال رویههای گفتمانی موید آن است که حرکت تکاملی و تراکمی در کار نیست و لذا قواعد حاکم برگفتمان عناصر درونی خود را دارا می باشند. لذا گرچه دیرینه شناسی ، کردارهای غیرگفتمانی و اجتماعی و سیاسی و نهادی و نقش آنها را در تشکیل گفتمانها نادیده می گیرد؛ اما روابط صورت بندی های گفتمانی و حوزه های غیر گفتمانی، کانون اصلی روش تبارشناسی را تشکیل می دهد. گرچه در هر دو شیوه به جای منشاء، از تفرق و تفاوت و پراکنش سخن می رود؛ اما گذر از دیرینه شناسی به تبارشناسی با پشت سر نهادن گفتمان و توجه به روابط دانش و قدرت و پیوندهای صورتبندی های گفتمانی با حوزه های غیرگفتمانی توام می شود. تبارشناسی، پیدایش علوم انسانی و شرایط امکانی آنها را با تکنولوژیهای قدرت مندرج در کردارهای اجتماعی می پیوندد و در پی کشف منشاء و جوهر اشياء نيست و لحظه ظهور را نقطه عالى فرايند تكامل نمى داند؛ بلكه از هويت بازسازی شده اصل و براکنشهای نهفته در پس آن و تکثیر باستانی خطایا سخن می گوید و بجای منشاء از تحلیل تبار و ظهورات صحبت می کند. تبارشناسی، وحدت شکن است و تنوع و تکثر رخدادهای نهفته در پس اَغاز و منشاء تاریخی را برملا می سازد و فرض تداوم ناگسسته پدیده ها را نفی می کند و از رویدادها، انحرافات کوچک، خطایا، ارزیابیهای نادرست و استنتاجات غلطی سخن می گوید که به پیدایش چیزهای ارزشمند برای انسان انتجامیدهاند. موضوع مختفی در بنیاد دانش و هویت ما نه حقیقت که تـنوع رویندادها است و لذا تبارشناسی، یکپارچگی و تداوم را متلاشی و ناهمگنی همگنی و احتمال ظهورات تاریخی انسان را برملا میسازد؛ زیرا از این منظر هر لحظه تاریخ نه

اثبات رویدادهای گذشته و نه مرحلهای در خط تکامل که لحظه خاصی است نشانگر تعامل خطیر سلطه ها و نبرد نیروها چونان مرحله گذرایی در مجموعه انقیادات. در این حال جایی برای سوژه تاریخی باقی نمی ماند؛ زیرا هیچکس مسئول ظهورات احتمالی نیست و بلکه انسان بواسطه تعبیر تاریخ چونان نهادینگی مستمر اشکال سلطه و خشونت در قالب قواعد از شکلی از سلطه به شکلی دیگر می رسد. تبارشناسی، تاریخیت پدیده ها و اموری ظاهراً فاقد تاریخ تبارشناسی به منظور کشف کثرت عوامل مؤثر بر رویدادها با اجتناب از تحمیل ساختهای فراتاریخی به آنها، بی همتایی و عدم ضرورتشان را موکد می دارد. تبارشناسی کاشف کثرت عوامل و استراتژی ها و نیروهای ضرورت بداهت تبارشناسی کاشف کثرت عوامل و استراتژی ها و نیروهای ضرورت بداهت تبیر می داند که شکل حقیقت یافته است. از آنجا که انسان ها علیرغم فقدان اصل تعبیر می داند که شکل حقیقت یافته است. از آنجاکه انسان ها علیرغم فقدان اصل و منشاء و حقیقت جهانشمول و بی زمان، با تولید حقیقت و ضرورت بر خود و دیگران حکم می رانند؛ لذا نه از ترقی و پیشرفت که تنها می توان از عملکرد دیگران حکم می رانند؛ لذا نه از ترقی و پیشرفت که تنها می توان از عملکرد دیگران حکم می رانند؛ لذا نه از ترقی و پیشرفت که تنها می توان از عملکرد دیگران صاحه و انقیادات سخن گفت.

کردارها بواسطه برقراری فضای آزادسازی موضوعات سخن جهت تعیین برخی موضوعات و سوژه ها یا امکانات خاص عمل شناسایی، موضوعات و سوژه ها را آزاد می سازند. روابط اولیه علیت طبیعی ـاجتماعی یا روابط ثانویه علیت نظری ـفکری نمی توانند شیوه آزاد ـ ممکنسازی امور توسط کردارها را توضیح دهند. فوکو می گوید کردارهای گفتمانی از دیدگاهی بیرونی ـبی طرفانه موجد فضای بی معنایی از تغییر شکلهای قاعده مندند که در آن احکام و سوژه ها و موضوعات و مفاهیم بوسیله مشارکت کنندگان معنی دار انگاشته می شوند. مجموعه های قواعد گفتمانی، قواعد صوری استعلایی و قوانین انتزاعی تجربی نیستند. «این مجموعه های قواعد گفتمانی را نباید به عنوان... اشکال ایستایی تصور کرد که از بیرون بر گفتمان تحمیل می شوند و یکبار و برای همیشه همه

خصلتها و امكانات آن را تعریف میكنند. آنها محدودیتهایی نیستند كه ریشه در اندیشههای آدمیان و یا در عملکرد نسمایشهای اندیشههای مربور داشته باشند؛ اما تعیناتی هم نیستند که در سطح نهادها یا روابط اجتماعی و اقتصادی شکل گرفته، خود را به زور بر سطح گفتمانها منعکس کنند». (Foucault, 1972: 73-74) در این میان «مجموعههای سخنان و ادای کلام شفاهی در سطح حکم به هم مرتبط می شوند ... به این معنی که می توان مجموعه کیلی قواعد حاکم بر موضوعات... [یعنی] نظام حوزههای مرجع آنها را تعریف کرد؟ ... به این معنی که ما مجموعه کلی قواعد حاکم بر وجوه و اشکال بیانی مختلف و نیز توزیع ممکن مواضع ذهنی و نظام تعریف و تجویزکنندهشان را تعریف میکنیم اس به این معنی که مجموعه قواعد مشترک همه حوزه های وابسته به آنها و صور توالى ينا همزماني ... راكه آنها مي توانند صورت دهند و نظامي پیونددهنده کل این حوزههای همزیستی را تعریف و معین میکنیم و سرانجام... مي توان مجموعه كلي قواعد حاكم بر جايگاه اين احكام، شيوه نهاديابي، دریافت، کاربرد، کاربرد مجدد و ترکیب و نیز شیوه تبدیل آنها به موضوعات فهم و برداشت، به ابزارهای خواست و منفعت و یا به پایههای یک استراتری را تعریف کرد». (Foucault, 1972: II5) گویندگان از قواعد پیروی نمیکنند؛ زیرا «حوزه احکام به عنوان ترجمان عملکردها یا فرایندهایی محقق در جایی دیگر (مثلاً در اندیشه، آگاهی یا ناخودآگاه افراد و یا در حوزه بنیادهای استعلایی) توصیف نمی شوند... [این حوزه] در همان وضع میانمایگی تجربیش به عنوان کانون رخدادهای خاص، قاعدهمندیها، روابط، دگرگونیهای محدود و تغییر شكلهاى منظم پذيرفته مى شود». (Foucault, 1972: 121) اين قواعد به پديدهها نظم بخشیده و احکام به موجب آنها انسجام می یابند و «خود این پراکنندگی را ـبا شكافها، گسستها، پیچیدگیها، ناسازمندیها، جایگزینیها و جابجایی هایش ـ در صورتی می توانیم در عین بی نظیری و بی همتایی آن توصیف کنیم که بتوانیم قواعد خاص شکلگیری موضوعات، احکام، مفاهیم و

گزینشهای نظری را تعیین سازیم». ( Foucault, 1972: 72) تأثیر علی این قواعد علاوه بر ارزش توصیف شان از آنجا است که «اگر واقعاً وحدتی در کار است، این وحدت نه مستقر در انسجام مشهود و افقى عناصر تشكيل شده؛ [بل]كاملاً پيش از تشکیل آنها در نظام امکانی فرایند تشکیل و حاکم برآن نهفته است». (Foucault, 1972: 72) عملكرد اين قواعد روى پديده ها چنان است كه «كـل حـوزه بیانی هم منظم و هم هشیار است: هرگز معطل و در خواب نیست؛ کوچک ترین حکم و گزاره اعم از ظریف ترین و معمولی ترین، مجموعه قواعدی را به عمل در مى آوردكه بر حسب آنها موضوع، اسلوب، مفاهيم به كار رفته و استراتژي كلي و در برگیرنده [گزاره] تشکیل می شوند». (Foucault, 1972: 146-47) همچنین «منظور از نظام تشكيل گفتمان مجموعه پيچيده روابطي است كه به عنوان قاعده عمل میکنند: [این نظام] در هر کردار گفتمانی خاص، گفتههای لازم برای صورت گرفتن هر نوع بیان و کاربرد مفاهیم و سازماندهی استراتژی مربوطه را تجویز مىكند». (Foucault,1972:74) فوكو وقتى از «يافتن قواعـد مـختلف مـورد پـيروى [احكام]» (Foucault, 1972: 108) سخن به ميان مي آورد؛ معتقد است اصول مولد و محصورسازى مكشوفش عليرغم توضيحناپذيرى شيوه عملكرد با قوانين عینی \_ قواعد ذهنی صرفاً توصیفی نیستند و لذا برای دیرینه شناس پایبند روش تحويلي، توضيح معنى وفق موضوعات گفتماني، هيچ توضيحي طبق آفاق معنا و فهم پذیری مجاز نیست. فوکو قبول دارد «تعریف نظام قواعد گفتمانی در فردیت خاص آن، بدینسان به معنی توصیف گفتمان و یا مجموعه احکام به موجب قاعده مندی کردار است» (Foucault, 1972: 74)؛ اما قواعد صوری سازنده علم را دوباره به عنوان شرایط آن علم به درونش نـمیفرستد و مـدعی است نـظام قوانین مورد توصیفش در سطحی عمیق تر از سطح شکلگیری صوری علم یعنی در سطح امکان شکلگیری صوری عمل میکنند. توصیف دیرینه شناسانه «فهم گفتمانها بر اساس قانون تكوين و پيدايش بالفعل آنها را ممكن مي سازد. [چنين توصیفی این واقعیت را در نظر می گیرد که چنین گفتمانی در لحظه ای خاص

ممکن است این یا آن ساخت صوری را بپذیرد یا به عمل در آورد و یا برعکس حذف و فراموش كند يبا نباديده گذارد». (Foucault, 1972: 128) در ديرينه شناسي «مقولات پیشاتجربی صوری و مقولات پیشینی تاریخی به سطح واحدی متعلق فیستند و سرشت یکسانی ندارند و برخورد متقاطع آنها به این لحاظ است که دو بعد متفاوت را اشغال ميكنند». (Foucault, 1972: 128) ديرينه شناس ضمن حذف و تعلیق مصداق و معنی، نیازمند توصیف کردارهای گفتمانی متغیر و مصداق و معنای ظاهری آنها چونان تفاسیر متظاهر همراه این کردارها است و بسواسطه استقرار در خارج از دعاوی صدق و معنای جدی علوم مورد مطالعهاش، بسرای خود مدعی معنا و قدرت تبیینی جدی نیست و برای اجتناب منطقی از تعارض فقط توصیف خالصی از واقعیت گفتمان مینماید. به علاوه «تحلیل احکام و صورتبندی های گفتمانی ... در پی تعیین اصلی است که وفق آنها تنها مجموعههای [سخنان] معنی بخش بیان شده ممکن است ظاهر شوند. [این تحلیل] در پی کشف قانون محصوریت و ندرت است». (Foucault, 1972: 118) ديرينه شناس عملكرد قواعد منظم كردارهاي گفتماني راكشف ميكندكه ظهور و زوال فرهنگی گفتارها را تعیین نموده، دارای قدرت تشکیل موضوعات و فاعلان شناسایی هستند. بواسطه ورود عوامل غیرگفتمانی به شکل کردارهای نهادی و اجتماعی، مهارتها، کردارهای آموزشی و الگوهای متعین در این تحلیل، یافتن قدرت مولد افشاگر كردارهاي گفتماني در قواعد خودشان ضرورت مي يابد و لذا فوكو به قواعدى مى رسد كه به خود قاعده مى دهند. از آنجا كـ قاعده مندى كردارهای گفتمانی ظاهراً نتیجه قاعده مندی، تعین و انتضباط و استقلال آنها است؛ انتساب اثر و کارآیی علی به قواعد واصف نظام مندی این کردارها لازم ميآيد.

دیرینه شناسی در نگاه بیرونی به صورت بندی های گفتمانی و موضوعات و فاعلان و مفاهیم و استراتژی های معنادار و کوشش آنها برای کشف حقیقت، «چیزی جز بازنویسی نیست: یعنی تغییر شکل قاعده مند آنچه پیشاپیش نوشته

شده، با استمرار نگاه از بیرون است... [دیرینه شناسی] توصیف منظم گفتمان به عنوان موضوع است» (Foucault,1972: 140) و لذا فوكو مي گويد «كوشيدهام اين فضای خالی راکه از درونش سخن میگویم و بتدریج درگفتمانی شکل میگیرد كه هنوز احساس مىكنم لرزان و نامطمئن است تعريف كنم». (Foucault, 1972: 17) گاه فوکو هنگام خوداندیشی جدی به عنوان یکی از کارگزاران جدی، با تأکید بر سخن گفتن در حوزهای مانند حوزه معنا و حقیقت مورد تبوصیف و حذف و تعلیقش میکوشد اهمیت گفتمانش را حفظ کند و این بدان جهت است که مثلاً «برای ما ممکن نیست بایگانی خود را توصیف کنیم؛ زیرا از درون چنین قواعدی است که سخن میگوییم و همین بایگانی همان چیزی است که به گفتههای مان... شیوههای ظهور، اشکال زیست و همزیستی، نظام تراکم، تاریخیت و ناپدیدی آن را میه بخشد». (Foucault, 1972: 130) «کشیف نیاتمام... بایگانی، افسق عامی را تشکیل می دهد که توصیف صورت بندهای گفتمانی، تحلیل اشکال قطعی و مستعین [گفتمانها و] تسرسیم حوزه بیانی متعلق به آن است» (Foucault, 1972: 131)؛ زيرا بواسطه استقرار در فراسوی علوم انسان می توانيم نظام تغییر شکلهای آنها را توصیف کنیم. «تبوصیف بایگانی، امکانات خبود را... براساس همان گفتمانهایی که دیگر گفتمانهای ما نیستند به صحنه می آورد، آستانه وجود آن به موجب گسستی بىرقرار مىي شود كـه مـا را از آنـچه ديگـر نمی توانیم گفت و از آنچه خارج از کردار گفتمانی ما قرار می گیرد، جدا می سازد». (Foucault, 1972: 130-31) بدينسان ما از تفسير حقيقت به عنوان تناظر نظريه با هستی فینفسه اشیاء و نیز از تلقی رشته های دانش به عنوان کوشش هایی برای تقریب به این حقیقت بر حذر می مانیم. بایگانی جدید «ما را از رشتههای پیوندمان محروم می سازد ؟... رشته فرجام شناسی های استعلایی را می گسلد و در جایی که زمانی اندیشه انسان شناسی، هستی یا ذهنیت انسان را مورد سؤال قرار می دهد، دگری و بعد بیرونی را باز میگشاید ؛... معلوم می دارد که ما تمایزیم، عقل ما تمايز گفتمانها است، تاريخ ما تمايز زمانها است، نفس [يا هويت] ما

تمايز نقابها است». ( Foucault, 1972: 131) از اين ديد «تعبير، نوعي واكنش به فقر و كمبود بانى و شيوه جبرانش از طريق تكشير معنا است اما تحليل صورت بندی گفتمانی به معنی جستجوی قانون همین کمبود و نقصان... و تعیین شكل خاص آن است. لذا به يك معنى [تعبير] سنجش ارزش گزارهها و گفتهها است؛ ارزشی که به موجب حقیقی بودن آن گفته و حضور معنا و محتوای نهایی، تعریف و سنجیده نمی شود؛ بلکه خود، جایگاه و توانایی آنها برای نشر و دست به دست شدن و امکان تغییر شکلشان را نه تنها در نظام گفتمان که کلاً در نظام اداره منابع كمياب توصيف ميكند». (Foucault, 1972: 120) ديرينه شناس با اعتقاد به ثانوی و تبعی بودن معنا، استقرار در خمارج از همر صورتبندی گفتمانی پیا ضرورت شقاقافکنی در نفس خود جهت نگرش به عنوان ناظری بی طرف بیه همان پدیده های مورد توجه انسان یا سخنگو به عنوان خود تجربی ذیعلاقه، نمی تواند از درگیری در آنها بپرهیزد. دیرینهشناس برای اجرای دانش خود در متن روزمره گفتمان مورد مطالعهاش سهیم و درگیر می شود؛ زیرا درون و بسیرون گفتمانهای مورد مطالعه خود بوده و لذا ضمن پذیرش دعاوی حقیقت معنادار گفتمانهای مزبور، آنها را موقوف و معلق می سازد. دیرینه شناسی، دانش گوش فرادادن به آثار و پیکرههای صامت است؛ زیرا اگر دعاوی حقیقت معنی دار، تنها نوع جدیت در دسترساند، فوکو چونان دیرینه شناسی ثابت قدم و فارغ از تعارض، پیوند خود را با کل مقوله جدیت می گسلد. فوکو تمایل داشت از تبعات پوچ انگارانه موضع عمودنگر (Orthogonal) با نگاه از بمیرون خود بمیشترین بهرهبرداری را بکند و در پاسخ به منتقد خیالی خود که به جـد مـی پرسد «آیـا پیشاپیش راه خروجی را تدارک می بینید که شما را در کتاب بعدی قادر سازد از جای دیگری سر در بیاورید و همچون الان اعلام کنید نه من در جایی که شمار منتظرم هستید نیستم و بلکه در آنجای دیگر هستم و به شما میخندم؟» (Foucault, 1972: 17)؛ پاسخ می دهد «خیال می کنید برای چه این قدر در نموشتن زحمت کشیدم و اینقدر از آن لذت بردم... جز برای اینکه با دستی نسبتاً لرزان دخمه هزارتویی را تدارک ببینم که بتوانم در آن قدم بگذارم... و خود را گم کنم و سرانجام در نزد چشمانی ظاهر شوم که هیچگاه مجبور نخواهم بود آنها را دوباره ببینم... از من نپرسید کیستم و از من نخواهید همان کس باقی بمانم: بگذارید مقامات دولتی و پلیس درستی مدارک هویت مرا وارسی کنند». (Foucault, 1972: 17) چون «سخن گفتن به معنی انجام دادن چیزی است؛ چیزی جز بیان آنچه آدمی می اندیشد؛ چیزی جز ترجمه کردن آنچه آدمی می داند و چیزی غیر از بازی کردن با ساختهای زبان» ( Foucault, 1972: 209)؛ لذا دیرینه شناس هرگز معنا و دعاوی موردی حقیقت فرضاً مسلم در گفتمان روزمره را حذف نکرده و علایق جدی مندرج در کردارهای فرهنگی خود را چون دیگران می پذیرد. گرچه علوم انسان طی دو قرن کوشید اعلام دارد از یک سو انسان، داننده محدود و فناپذیری است تابع قوانین زیستشناسی و اقتصاد و زبانشناسی و از طرفی به خود اختیار می دهد «از طریق تعامل همین قوانین آنها را بشناسد و در معرض توضیح کامل قرار دهد» (Foucault, 1972: 310)؛ اما دیرینه شناس خبود را به ورای کنشهای کلامی جدی یعنی به جایی پرتاب میکند که از چشمانداز آن کردارهای گفتمانی متغیر علوم انسان موضوع تحلیل بی طرفانه واقع می شوند و لذا در حالی که علوم انسان باکوشش در بررسی حقیقت ضرورتاً در دریایی از کردارهای گفتمانی و اجتماعی متموج غرق میشوند و نمی توانند خود را از آنها خلاصی بخشند و یا آنها را توضیح دهند، دیرینه شناسی باکنار زدن مسئله حقیقت و معنا یعنی حذف و تعلیق دوگانه می تواند مطالعه انسانها را در زمره کوششهایی برای رسیدن به نظریه پایدار و مستقلی قرار دهد که در تحلیل نمایش و محدودیت بدست نیامده بود. دیرینه شناسی مدعی است قبواعد واصف مجموعه گفتمان جدی، روند تولید آن را نیز تعیین مینمایند و لذا هم پذیرا و هم منکر معنای جدی است که انگیزه تولید کلیت و انواع گفتمان مورد مطالعه او است . دیرینه شناس در این باور هم عقیده علمای علوم انسان نیست که حقیقتی عمیق در انسانها وجود دارد که همواره در عین نزدیک و در دسترس بودن، اما از

وست می گریزد و لذا از گفتمان انسان شناسانه علوم انسان با ادعای دارا بودن مقولات معرف حوزه کل تجربه ممکن و بنیادیابی شرایط چنین امکانی در فعالیت سازنده ذهنی استعلایی فراتر می رود و جایگاه آن گفتمان را مشخص می سازد. فوکو فرجام شناسی عقل مهتزز میان طرحی در گذشته و اجرایسی در آینده راکنار نهاده، میگوید «هدفم این بود که... تاریخ را در گسستی که هیچگونه فرجام شناسی نمی تواند آن را پیشاپیش فتح و ضبط کند تحلیل کنم؛ آن را در ، شکل پراکندهای ترسیم کنم که هیچ افق از پیش برقراری نتواند آن را یک جا در بر گیرد؛ آن را درگمنامی و مجهولیتی نمایش دهم که هیچ قانون و بنیاد استعلایی بر آن شکل فاعل شناسایی را تحمیل نکند؛ درهای آن را به روی زمانمندی پایداری باز کنم که بازگشت هیچ آغازی را وعده نکند». (Foucault, 1973: 203) از آنجا که دوگانگی های علوم انسان حسب حقیقتی نهانی که انسان به عبث می کوشد بدست آورد تعریف نمی شوند، بل به فرض یکسانی و تفاوت امر محقق و متعین و حوزه بنیادی تعیین میگردند؛ لذا هر گفتمان مترصد برقراری بنیاد و زمینهای برای امکان خویش و شناختی تنها در خود، موضوع دوگانگی یا تقابل «آن فاصله کوچک و اما غلبه ناپذیری است که در جرف ربط "و" در عبارات "عقبنشيني و بازگشت"، "انديشه و ناانديشيده"، "تجربي و استعلايي"، "متعلقات حوزه اشكال محقق و متعين و نيز متعلق به حوزه بـنيادها" است». (Foucault, 1973: 340) ديرينه شناسي با توجه به همين يكي شمردن اشكال محقق و متعین در علوم انسانی می کوشد از تجزیه آنها به تحلیل هایی برسد که زمینه امکان روش و موضوعات خودش را بدست می دهد و کردارهای گفتمانی را به مطالعه گیرد محدود و احتمالی و تصادفی و با این حال تابع قوانین نــدرت و محصورسازی خود. در توصیف فوکو «از یک سوی تجربه تا سوی دیگر [گفتمان] به خود پاسخ می دهد؛ [گفتمان] وحدت و تفاوت اشکال محقق و متعین [گفتمان] و بنیادهای آنها درون مقوله یکسانی است». (Foucault, 1973: 315) می توان در تعبیر فوکو از تحلیل محدودیت، گفتمان را جانشین انسان کرد: «در

بنیاد همه اشکال متعین و محقق تجربی و همر چیزی که خود را به عنوان محدوديت متعين وجود [گفتمان] بازنمايد، محدوديتي كشف ميكنيم... ايس محدودیت به عنوان محدودیتی که از بیرون [برگفتمان] تحمیل شده باشد ظاهر نمی شود... بلکه به عنوان محدودیتی بنیادی نیمایان میگردد که مبتنی بر هیچچیز دیگر جز وجود خودش به عنوان امر واقع نیست و در اشکال محقق و متعین هرگونه محدودیت عینی و متعین نمایان می شود». (Foucault, 1973: 315) بر اساس این جانشین سازی ها و با نهادن گفتمان به جای انسان در می یابیم گفتمان دیرینه شناسانه «در روش تحلیل محدودیت، دوگانگی تجربی ـاستعلایی غریبی است؛ زیرا چیز است که در آن شناخت از آنچه کل شناخت را ممکن می سازد به دست می آید». (Foucault, 1973: 318) در این چشمانداز کردارهای گفتمانی جدی به عنوان شرط وقوع خود عرضه شدهاند و مجموعه آنها حاوى نوعى نظم و قاعده مندى اندكه فضاى كنشهاى كلامي جدى محتمل الوقوع را تعيين نمى كنند و صرفاً شرایط و قوع گفتارها را عرضه می دارند. دیرینه شناس از اشکال محقق و متعین گفتمان پساتجربی به بنیادهای پیشاتجربی میرسد، به ایس معنی که «گفتمانی است که سرشتی دوگانه دارد: [از یک سو] معطوف به سطح مشخص اما مبهمی است، سطحی که به اندازه کافی متعین و مشخص است تا بتوان بر آن زبانی دقیق و توصیفی را اعمال کرد؛ لیکن [از طرف دیگر] بیش از آن از تعین و قطعیت اشیاء به دور است تا بتوان از آن نقطه عزیمت، از آن ساده لوحی گریخت، آن را مورد بحث قرار داد و بنیادهایی برای آن یافت». ( Foucault, 1973: 321) گذار از توصیف و کشف قواعد و تجزیه تجربی به تجویز و قاعده بخشی و تحلیلهای دبرینه شناسانه و ادعای کشف مقولات پیشاتجربی تاریخی حاوی چیزی بیش از صرف شباهتی سطحی به مطلبی است که فوکو، «تاخوردگی [میخواند که در آن] بعد استعلایی به نحوی تا میخورد که با شبکه فراگیر خود فضای راکد و بی رنگ و تجربه مندی را می پوشاند». (Foucault, 1973: 341) نشانه های بسنیادیابی برای حوزه نااندیشیده در من اندیشنده سبب می شود دیرینه شناسی بر این نظر

رود که قواعد حاکم بر صورتبندی های گفتمانی از دسترس مجریان بالفعل گنش کلامی جدی خارج است. این قواعد آن قواعدی نیست که مجریان سخن از آنها متابعت می کنند، یعنی قواعدی که بر ایشان معلوم می دارد چه کسی حق ادای معنای جدی دارد و چه چیزی به گفتن و جدی گرفتن می ارزد؛ بل قواعد مکشوف دیرینه شناس قواعد درجه دوم ندرت و محصوریتی هستند که تعیین می کنند کدام قواعد درجه اولی در خصوص جدی گرفتن فاعلان و موضوعات و مفاهیم و استرانژی ها، در هر زمان مورد متابعت قرار می گیرند. چنین قواعدی شسبت به مجری سخن بیگانه اند و لذا وظیفه دیرینه شناس تحلیل کردارهای گفتمانی حسب اعتقاد سخنگویان به جدیت شان در بیان حقایقی جدی درباره انسان و جامعه یا افشای اندیشه های نهفته صاحبان چنین حقایقی اند.

## ۳ - ۵ - دیرینه شناسی علوم انسانی

فوکو پس از تفکیک عقل و جنون و ظهور مفهوم دیبوانگی بنه منعنای آسیب شناسی فسردی و بسط علم روان بنا تأکید بر کارکردهای گفتمانی دغیرگفتمانی یا اجتماعی نهادینه سازنده شرایط تاریخی ظهور روان شناسی و روان پزشکی؛ با سؤال از مقتضیات امکان ظهور انسان در مقام ابژه معرفت، به شرایط تاریخی امکان تکوین علوم انسانی پرداخت و تکوین علوم انسانی بنا به جهشهای پیوسته در تلقی و درک طبی تا الگو شدن علوم زیستی و خصوصاً پزشکی برای رشد و توسعه علوم انسانی در این راستا را پیگرفت. دیرینه شناسی علوم انسانی با اولویت تحلیل قواعد و روابط درون گفتمانی و تشکیل و تغییر آن، به قواعد سازماندهی و تکوین (قواعد موجد ساخت و تمایزیابی شیوه های تفکر) معطوف است و به روابط غیرگفتمانی احتمالاً پیوسته بنا سناختهای معرفتی نمی پردازد. توضیح قوانین و الگوهای منظم و قواعد تشکیل نظامهای معرفتی نمی پردازد. توضیح قوانین و الگوهای منظم و قواعد تشکیل نظامهای فکری علوم انسانی چونان دستاورد اپیستمه قرن ۱۹ میلادی، امنا در مقایسه فکری علوم انسانی چونان دستاورد اپیستمه قرن ۱۹ میلادی، امنا در مقایسه به به شرهای گسسته معرفتی اعصار تاریخی رنسانس و کلاسیک و مدرن نه به

عنوان مراحل فکری تدریجی و پالوده و مترقی صور پیشین که به منزله مراتب فکری متفاوت در شناخت وجود پی گرفته می شود. فوکو با تمرکز بر گفتمان و استقلال تحولات گسیختهاش در راستای تفکیک گفتمان از بستر اجتماعی و کشف قواعد عمل مستقلش گام برداشت و از روش تحلیل گفتمان برای پژوهش در علوم انسانی و بررسی شیوه فهم انسانها نسبت به خود در فرهنگ رایج بهره گرفت؛ زیرا «قواعد اساسی فرهنگ یعنی قواعد حاکم بر زبان، شیوههای ادراک، روشهای مراوده، ابزارها، ارزشها و سلسله مراتب کردارهای آن فرهنگ، از آغاز برای هر فردی نظمهای عینی و تجربی برقرار میکنند که وی همواره با آنها سر و کار خواهد داشت و درون آن احساس راحتی خواهد کرد». ( Foucault,1973: 195 ) وی پس از نشان دادن شیوه عمل تمدن غربی در تعبیر غیریت انسانها، به مطالعه نظامهای خودفهمی اعم از معانی اجتماعی و فردی و مشترک چونان موضوعات دانشهای معطوف به کار و زندگی و زبان روی آورد که اندیشه غربی از طریق تأمل در جوانب و وجوه قابل دستیابی زندگی انسانی ایجاد کرده است. موضوع دیرینه شناسی علوم انسانی پس مطالعه ساخت گفتمان های دانشهای مدعی عرضه نظریاتی درباره جامعه و افراد و زبان است و «چنین تحلیلی نسبتی با تاریخ اندیشه ها یا تاریخ علم ندارد؛ بل پژوهشی است با هدف كشف اين مطلب كه بر چه اساسى شناخت و نظريه ممكن شد؛ در درون چه فضایی از نظم دانش بنیاد یافت؛ بر اساس چه مقولات پیشینی تاریخی ... اندیشهها پدید آمدند، علوم تأسیس شدند، تجربه در فلسفهها بازتابید، عقلانیتها شکل گرفتند تا اینکه پس از مدتی کوتاه احتمالاً منحل و ناپدید شوند». (Foucault, 1973: XXI, XXII) فوكو در اجراي اين طرح به مفهوم اپسيستمه توسل جست که متضمن «کل مجموعه روابطی است که در هر دوره معینی به کارکردهای گفتمانی وحدت میبخشد، کارکردهایی که موجب پیدایش صور معرفت شناختی، علوم و یحتمل نظامهای صوری می شوند... اپیستمه نه شکلی از معرفت ( connaissance ) ... و نه نوعی عقلانیت ناظر به درنوردیدن مرزهای علوم

گوناگون، وحدت سوژه یا روح یا دوره بل کلیت روابطی است که می توان در هر در هر معین بین علوم آن دوره کشف کرد؛ مشروط به آنکه این علوم در سطح الگوهای منظم گفتمانی مورد تحلیل قرار گیرند». (Foucault, 1972: 191) تحلیل ایستمه شامل «... طرح پرسشی است که واقعی بودن علم را فقط به این منظور می پذیرد تا بپرسد علم بودن آن علم به چه چیزی است، ... نه حق علم بودن آن علم که واقعیت وجود داشتن آن». (Foucault, 1972: 192) ایس تحلیل نه مرسم علم که واقعیت وجود داشتن آن». (192: 1972, 1972) ایس تحلیل نه مرسم پیشرفت عقل که در پی شناسایی تغییر شکل و شیوههای وجودی چیزها و پیشرفت عقل که در پی شناسایی تغییر شکل و شیوههای وجودی و بیزها و اجرای این طرح، سه اپیستمه شباهت و بازنمایی -آموزش بنیادی اجرای این طرح، سه اپیستمه شباهت و بازنمایی -آموزش بنیادی و مدرن در اندیشه تاریخ غرب می انگارد تا جایگاه انسان را در علوم انسانی و مدرن در اندیشه تاریخ غرب می انگارد تا جایگاه انسان را در علوم انسانی جونان نوع خاصی از فاعل کلی (total subject) و موضوع کلی (total object) شناخت

از این منظر عصر کلاسیک به دنبال برساختن روش تحلیل عامی بود معطوف به طبقهبندی نمایندگارها (Representations) و نشانهها (Signs) در قالب جدولی مرتب از همه تفاوتها بر اساس پیچیدگی و نیز انعکاس در نظم چیزهای جهان. نشانهها «ابزارهای تحلیل علایم همسانی و تفاوت و نیز اصولی بودند که با آنها بتوان چیزها را به نظم تحویل کرد و از این رو نشانهها کلید طبقهبندی به شمار می آمدند». (Foucault, 1973: 58) فوکو راجع به پیدایش بازنمایی طبقهبندی به شمار می آمدند». مدعی است «اپیستمه کلاسیک را می توان در عام ترین شکل حسب نظام مرتبط و منسجم [مرکب از] آموزش بنیادی، ردهبندی و تحلیل تکاملی تعریف کرد. علوم همواره درون خود حامل طرح نظم بخشی کامل و سراسری به جهان حتی به شکل نهانند. همچنین علوم همواره معطوف می دهند نمایشگر معرفت به صورت یک نظام. در خصوص مشاجرات بزرگی

که ذهن انسان را مشغول می داشت، اما آنها به صورتی طبیعی در چهارچوب این سازمان گنجانده می شوند». ( Foucault, 1973: 74-5) به نظر فوکو عصر کلاسیک طرح ایجاد روش تحلیلی عامی را در برداشت که از طریق انتظام نمایشها و نشانهها برای بازتاب نظم جهان و نظام هستی، یقین آور بود؛ زیرا هستی در عصر کلاسیک نظمی عمومی و جهانی داشت و این نظم و انتظام درون لوحه و فهرستی قابل نمایش بود. در آن عصر روش عمومی تحلیل می توانست به شیوهای روشن و پیشروانه تجسماتی را عرضه دارد که تصویری از نظم حقیقی جهان بدست می دهند. علوم خاص بر روی چنین لوحهای جایگاه خود را مى يافتند؛ اما مسئله امكان وجود چينين فهرست و لوحهاي عمومي ترين ساختهای اپیستمه را مشخص می سازد. مثلاً دکارت در پی نیل به یقین از طریق جستجوی روشی ضامن قطعیت، از مفاهیمی چون مقایسه و نظم سود بر گرفت. مقایسه، روشی با محتوای تعمیمگرایانه و مبتنی برکشف ماهیات ساده و بسیط در موضوع مورد مطالعه و تأسیس نظرات بر اساس آنها بود و تجزیه و تشخیص درست امور بسیط و اطمینان از روش بنای استدلال بر آنها سبب حرکت متیقن از بسیط ترین به مرکب ترین امور می شد. «روش و پیشرفت آن را مى توان درست بدين صورت تعبير كرد: تقليل كل سنجشها (يعنى هر گونه تعینی بر حسب برابری یا نابرابری) به نظمی سلسلهوار که از بسیط ترین امور آغاز می شود و همه تفاوتها را به عنوان درجاتی از پیچیدگی باز مینماید». (Foucault, 1973: 54) در ایسن میان نشانه، ابرار اصلی و علمه انتظام اشیاء در یک فهرست (table) با کاربرد روش تجزیه و تحلیل است. «مجموعهای قراردادی از نشانهها می باید تجزیه اشیاء به بسیط ترین عناصر آنها را ممکن سازد؛ چنین مجموعهای باید بتواند اشیاء را به اصل اولیه آنها بازگرداند؛ اما این مجموعه باید همچنین نشان دهد چگونه تلفیق و ترکیب آن عناصر ممكن است و چگونه تركيب نهايي اشياء تكوين مي پابد...». (Foucault, 1973: 26) در عصر كلاسيك انسان نه سازنده و خلاق اصلى يا خداكه

چونان موضع توضیح، تنها یک سازنده و خلاق بود. جهانی آفریده خدا وجود داشت که فی نفسه موجود بود و نقش آدمی در توضیح نظمش خلاصه می شد و وی این کار را از طریق عرضه اندیشههای روشن و قطعی انجام می داد. مسئله اصلى اما قابليت اعتماد و شفافيت وسيله بازنمايي نظم جهان و نقش انديشمند یعنی انسان در عرضه توصیفی دست دوم از نظمی پیشاپیش موجود مینمود. وی جهان و نشانه های بازنمایی آن را نمی آفرید و تنها زبانی مصنوعی و منظومهای قراردادی از نشانهها ساخته بود که با ایجاد محتوای معانی این زبان و منظومه توسط وی فاصله داشت. در عصر کلاسیک نظریهای برای معنابخشی وجود نداشت و لذا انسان معانی را نه خلق که توضیح می داد. فعالیت خاص فاعل شناسایی یا من اندیشنده، تحصیل وضوح درباره مفاهیم بود و لذا طبیعت و طبع بشر می پیوستند؛ زیرا طبع بشر نقش ویژهای نسبت به طبیعت داشته که همان فعالیت انسان برای دانستن است. «در شکل عمومی اپیستمه عصر كلاسيك، طبيعت و طبع بشر و روابط آنها عناصر كاركردي مشخص و پیشبینی پذیری هستند» (Foucault, 1973: 310) که به قدرت گفتمان با هم پیوند دارند. بازنمایی و هستی در گفتمان یعنی در زبان بازنما به هم پیوست و لذا «زبان عصر كلاسيك به عنوان گفتمان مشترك بازنمايي و اشياء و چونان نقطه التقاي طبیعت و طبع بشر، هیچ شکلی از علم انسان را مطلقا در خود راه نمی دهد. تا هنگامی که آن زبان در فرهنگ غرب به کار می رفت، امکان زیر سؤال بردن في نفسه هستي انسان وجود نداشت؛ زيرا وجود انسان حاوي سلسله بـ هـم پیوسته نشانه و هستی است». (Foucault, 1973: 311) نقش انسانها به فرض توان زبان در بازنمایی توفیق آمیز، در پیوند نشانهها و اشیاء مسئله قابل بحثی به شمار نمی رفت و حتی فهرست سازی او از اشیاء، قابل نمایش نبود؛ زیرا جایی برای آن روی این جدول وجود نداشت. معهذا علیرغم وجود جایی برای انسان شناسنده چونان حیوانی ناطق و عاقل در رأس سلسله مراتب مخلوقات خدا اما انسان چونان نمایشگر جایی نداشت؛ زیرا به منزله موجودی خاص و متفاوت و

فاعل شناسایی نظم بخش نمی توانست بر روی جدول خود سازمان دادهاش جایی بیابد.

در عصر كلاسيك، تنسيق چيزها در جدولي از طريق نظام نشانهها، «تشکیل دهنده همه صور تجربی معرفت به عنوان معرفت مبتنی بر همسانی و تفاوت بود» (Foucault, 1973: 57) و نشانه ها همچون دوره رنسانس نه ناظر به تناظر واژهها و چیزهاکه مبین پیوند نشانه و مدلول آنها یا پیوند «تصور چیزی و تصور چیزی دیگر بودند». ( Foucault, 1973: 63) فلسفه روشنگری فضایی ایجاد کرد که در آن اشیاء و نشانه ها با یکدیگر انطباق یابند و لذا در عصر بازنمایی، جهان نشانه ها و نمایش ها منظماً روی جدول یا لوحهای عرضه می شد و موضوع نمایش، كاركردهاى بازنمايي بود؛ ولى آنچه نمايش داده نمي شد فاعل شناسايي واحد و وحدت بخشی بود که این نمایشها را وضع و مطالعه می کرد. این فاعل شناسایی با پیدایش انسانی در فلسفه کانتزاد که الگویی بود در کانون توجه و ضمناً و اتفاقاً به معنى موضوع نمايش بودن. به همين ترتيب كسى كه صحنه را به خود نمایش می داد تماشاگری شد فاقد نقش تماشاگری که موضوع منفعل کنشگری یا نظاره گر جهانش نیست. «نمایش... می تواند خود را چونان نمایش در شكل ناب أن عرضه كند». (Foucault, 1973: 16) وجوه ناب أن عرضه كند». (Foucault, 1973: 16) کنشگری در اشخاص یا اشکال کنشگری پراکند و بازنمایی آنها در خود زندگی پخش شد. این وجوه عبارت بودند از: تولید نمایش (کارکنشگر)، موضوعات بازنمایی شده (الگوهای کنشگر و نگاههای آنها) و نظاره نمایش (کار ناظرین کنشگر). پراکندگی نمایشها از آنجا ضروری شد که همه این کارکردها در جدولی سازمان یافته عرضه شدند و بهای این توفیق آن بود که فعالیت نمایش دادن چونان بروز کارکردهای نمایش به نحو یکپارچه و در طی زمان را نمی شد روی جدول نمایش داد. معمای اصلی صحنه زندگی، امتناع نمایش عمل نمایش است و توفیق اصلی عصر کلاسیک، عرضه نمایشهای منظم بر روی جدول بود؛ ولى نمايش فعاليت خودش بر روى چنين جدولي غير قابل دستيابي

می نمود. از این رو کارکردهای نمایش به شیوه موفقی در زندگی تصویر می شد؛ اما نفس فعالیت نمایش، نمایش نیافت. نه تنها کنشگر واضع کنشگری نمی توانست در عمل نقش آفرینی نمایش داده شود، بل مدلهای کنشگری در عين ابهام اما الكوى كنشكران شدند؛ زيرا موضوع اصلى زندكى، نمايش است و کنشگر می بیند زندگی در حال استمرار است و آن را نمایش به عنوان نمایش می بیند؛ اما خود موضوعی منقوش است و زندگی ما را چون کنشگرانی نگرنده به زندگی در حال زندگی کردن منعکس نمیکند و الگوها را نشان نمی دهد و از این رو عمل تماشا کردن نیز به عنوان عمل نمایش نمی یابد. در نمایش زندگی پس همانند همه نمایشهای دیگر «...رؤیتناپذیری عمیق آنچه میبینیم، برغم همه آینهها، بازتابها، تقلیدها و تصاویر، از رؤیتناپذیری بیننده جداییناپذیر است». (Foucault, 1973: 113) بیننده فقط کارکردهای نمایش روی صحنه زندگی را می بیند؛ ولی نمایش به عنوان فعالیت و روشنگری دستگاه فکری امکانی آن عميقاً نامريي است و اين دو به لحاظ نمايشناپذيري در هيچجا نمايش نمی یابند. رؤیت پذیری همه راههای صورت پذیری نمایش و رؤیت ناپذیری عمیق نشان دادن نمایش در حال انجام، مکمل یکدیگرند. فاعل شناسایی، تماشاگری است که کنشگری دیگری و جریان زندگی را می بیند و بی دیدن خویش در پس کنشگرانی پنهان می ماند که به الگوهای کنشگری زندگی خیره شدهاند. چنین بینندهای چونان تماشاگر واقعی خارج از تصاویر، نامریی است و قابل نمایش در زندگی نمی نماید. جریان زندگی در این پرتو حستی اگر بستوان پیروزمندانه کل کارکردهای مقتضی برای نمایش و امتناع تلفیق آنها در نمایش یکپارچهای از نقش آفرینی کارکردهای مزبور را نشان دهد؛ اما همه چیز به نقطه واحدی ارجاع می شود که حسب منطق درونی زنندگی و منطق عنصرینه آن، کنشگر و الگوی کنشگر و ناظر کنشگر باید آنجا باشند. در این حال چیزی اساسی نمایش نیافته و این به معنای شکست کنشگر نیست؛ زیرا وظیفه وی نمایش چیزی قابل نمایش است.

گفتمانهای گرامر زبانی و تاریخ طبیعت و ثروت اقتصادی در اپیستمه رو به اضمحلال كلاسيك در مواجهه با جهش نظم و ترتيبهاي معرفت شناختي، دیگر نمی توانستند نمایندگار واژهها و موجودات و نیازها باشند. لذا پایان دستور زبان، تاریخ طبیعی و علم ثروت «با افول نمایندگار یا به عبارت بهتر با رهایی زبان، موجود زنده و نیاز از قید نمایندگار» (Foucault, 1973: 209) قرین شد تا نمایندگار دیگر شالوده معرفت نباشد. در دوره تفکر کلاسیک، نظرورز بافنده تار و پود نمایندگارها در جدولی منظم، در خود این جدول حضور نداشت و حتی علیرغم حیاتی بودن گرامر و زیست شناسی و اقتصاد برای انسان، اما جایی برای او به عنوان ابژه معرفت و حتی «هیچگونه آگاهی معرفت شناسانه از خود انسان» (Foucault, 1973: 309) جونان اساس امکانپذیری علوم انسان نبود؛ زیرا انسان در مقام سوژه و ابژه پیچیده معرفت یافت نمی شد. «رابطه اشکال محقق و متعین [گفتمان] با محدودیت، بازآوری متوالی بعد تجربی و بعد استعلایی، رابطه همیشگی من اندیشنده با امر اندیشیده نشده [و] عقبنشینی و بازگشت اصل، برای ما وجه هستی انسان را تعریف میکند. تفکر از قرن ۱۹ میلادی در تحلیل این شیوه هستی، جویای بنیادی فلسفی برای امکان دانش بوده است؛ نه در تحلیل نشانه و نمایش». ( Foucault, 1973: 335 ) ناگهان در پایان قرن ۱۸ میلادی یکی از آن تحولات معرفت شناسانه مهیج رخ داد که حاکی از پایان عصر کلاسیک و امکان ظهور انسان بود. بازنمایی و نمایش ناگهان به ابهام گرایید؛ زیرا تا وقتی گفتار وسیله شفافی برای نمایش بود که عناصر زبانشناختی آن عناصر اولیه در جهان تناظر داشت، نمایش مشکلی به شمار نمی رفت. خدا سلسله هستی را سامان داده و زبان را پیشاپیش در تناظر و تطابق با آن قرار داده بود. انسانها اتفاقاً توان کاربرد نشانههای زبانی را داشتند؛ اما چونان حیوانات ناطق عاقل، صرفاً نوعی دیگر از مخلوقات بودند که سرشتشان با تعریف درست آن به نحوی قابل فهم بود که بتوان سرشت مزبور را در جای درستش بر روی جدول موجودات جای داد. نیازی به وجودی فانی و محدود نبود که نمایش را ممکن سازد و در

تصویر جایی برای واضع آن وجود نداشت. «در اندیشه کلاسیک شخصی که نمایش برای او وجود دارد و خود را درون آن نمایش می دهد... کسی که کل رشتههای در هم آمیخته نمایش به شکل تصویر یا جدول را می پیوندد، هرگز خودش در آن جدول یافت نمی شود». (Foucault, 1973: 308) در اپیستمه کلاسیک نمی توان تصور کرد انسان هم کل تصویر را در می بابد و هم وارد تصویر می شود. «در چهارچوب کلی اپیستمه کلاسیک، طبیعت و سرشت انسان و روابط آنها، دقایق کارکردی قابل پیشبینی و مشخصی هستند و انسان چونان واقعیتی اولیه با سرنوشت خاص خویش یا موضوع دشوار شناسایی و فاعل حاکم کل معرفت ممكن در آن جایی ندارد». (Foucault, 1973: 310) با روشن شدن اینكه گفتمان کلاسیک دیگر وسیله اصلاح پذیری نیست که اجزای طبیعی آن نمایشگر عناصر طبیعی جهان باشند، رابطه نمایش خود به صورت مسئله ظاهر شد. انسان در این تحول چونان مفهومی امروزین ظهور می یابد و مقیاس و معیار همه چیز می شود. همین که نظم جهان دیگر نظمی خداداد و قابل نمایش در یک جدول به شمار نمى آيد؛ رابطه پيوسته متصلكننده انسان با ديگر موجودات جهان گسست.انسان که زمانی خود موجودی در میان موجودات دیگر بود؛ اینک مبدل به فاعل شناختی در میان موضوعات شناخت شد. معهذا انسان چون تنها فاعل شناختی در میان موضوعات نیست؛ دریافت نه تنها در جستجوی فهم موضوعات جهان که درصدد فهم خویشتن نیز هست. انسان با تبدیل شدن به فاعل و موضوع شناخت و فهم خود، بواسطه وابستگی بـه زبـانی غـیرشفاف چونان شبکه متراکمی با تاریخ مرموز خاص خویش دچار محدودیت شد. بدون حوزهای از روشنایی موجد امکان دسترسی مستقیم به ساخت اشیاء و جهان، انسان چونان فاعل شناسایی و محدود به زبان، دیگر تماشاگری صرف نسبود. انسان گرفتار اشیاء و موضوعاتی شدکه در پی شناخت آنها بود و فهم او بواسطه همان موضوعات دچار ابهام شد. «همه این موضوعاتی که شناخت او به عنوان موضوعاتی بیرون از او و مقدم بر تولد خودش بر وی آشکار میسازد، بــر او

پیشی دارند [و] با تمام صلابت بر سرش سنگینی میکنند و او را چنانکه گویی صرفاً شی طبیعی است، در هم می نوردند... در اشکال متعین دانش، از محدودیت انسان آن هم با جلال و شکوهی خاص، خبر داده می شود...». (Foucault, 1973: 313)

کانت پیشینی بودن زبان و نقش آن در تعیین جایگاه انسان در جدول زندگی را پایه کل معرفت عینی نهاد. «این محدودیت نه چونان تحمیلی از خارج بر انسان (به علت مثلاً دارا بودن سرشت یا تاریخ)؛ بل به عنوان محدودیت بنیادینی بیان می شود که مبتنی بر هیچ چیز دیگری جز خودش به منزله امر واقع نیست و بر اساس عینیت کل محدودیتهای متعین استوار است». (Foucault, 1973: 315) معهذا در مدرنیته چون زبان از کارکرد نمایش برای تحقق شناخت آسود، کارکرد نمایش به مشکلی مبدل شد و این کارکرد به عهده انسان افتاد. «تحلیل شیوه هستی انسان به نحوی که از قرن ۱۹ میلادی پدید آمده، در چهارچوب نظریه نمایش نمی گنجد. وظیفه این تحلیل، بر عکس نشان دادن این موضوع است که چگونه و تحت چه شرایطی و به چه دلیل اشیاء کلاً در معرض نمایش قرار داده می شوند». (Foucault, 1973: 337) اینک تحلیل (analytic) بـه جـای تجزیه (analysis) نمایشها نشست و از کانت به این سو مبین کوشش برای نشان دادن این موضوع شد که به چه دلایلی نمایش و تجزیه نمایشها، ممکن و چقدر موجهاند. «تجزیه پیشاانتقادی ذات انسان به تحلیل در هر چیزی تبدیل می شود که بتواند کلاً در معرض تجربه انسان قرار گیرد». ( Foucault, 1973: 341) «همانجا که سابقاً همبستگی و مناسبات متافیزیک نمایش و حوزه نامتناهی و تجزیه موجودات زنده و خواستهای انسانی و واژگان زبان انسان وجود داشت، اینک تحلیل محدودیت و هستی انسان پیدا شده است». (Foucault, 1973: 317) کو شش در تلقی محدودیتهای واقعی به عنوان پایانناپذیری (finitude) و سپس تلقی آن چونان شرط امکان کل امور واقع (facts) برداشتی کاملاً نوین است. «این اندیشه نوین که فردی که وفق قوانین اقتصاد و زبان شناسی و زیست شناسی زندگی

میکند و سخن میگوید و کار میکند، به موجب نوعی پیچش و تداخل درونی و از طریق مناسبات همان قوانین حق یافته آن قوانین را بشناسد و آنها را در معرض توضیح کامل نهد. چنین اندیشهای که برای ما امروز چنین آشنا است و به وجمود عملوم انسمانی پمیوند دارد؛ در اندیشه کملاسیک یمافت نمی شود». (Foucault, 1973: 310) انسان نه تنها چون فاعل و موضوع شناخت، بل بـ عـنوان سامان بخش چشماندازی تلقی شد که خود درونش ظاهر گردید. «انسان در جایگاه ابهام آمیز خود چونان موضوع شناخت و فاعلی که می شناسد ظاهر مى شود» (Foucault, 1973: 312) و ديگر صرفاً مدعى توان شناخت قوانين جهان ظاهراً محدودكننده او و معرفتش نيست. اين محدوديتها بواسطه موقعيت میانی انسان در جدول بزرگ موجودات، دیگر نه تحمیلی بر انسان که به نحوی بوسیله او مقرر و تحمیل شدهاند. انسان با واژگونسازی موضوع به شیوهای تکان دهنده به دلیل محدودیت های معرفتی خودش مدعی شناخت کلی و کامل شد. «بدنی در معرض تجربه انسان قرار داده شده که بدن خود او است، همچون پارهای از فضای مبهم که فضامندی اختصاصی و تقلیل ناپذیرش با این حال بر روی فضای اشیاء تشخص می یابد؛ در معرض همین تجربه انسان، خواست و طلب به عنوان تمایلی اولیه و ازلی قرار داده شده است که حسب آن کلیه اشیاء ارزش یا ارزش نسبی می یابند. زبانی نیز به همین تجربه داده شده که گفتمانهای همه قرون و اعصار، نسلهای متوالی و متقارن در تار و پودش حضور می یابند. منظور این است که هر یک از این صور متعین و مشخص گفتمان چونان عامل آگاهی آدمی از محدودیتهایش تنها در پیشزمینه محدودیت خود آن بر تجربه انسان وارد می شوند. به علاوه این محدودیت خالص ترین جوهر شکل متعین و قطعی گفتمان نیست؛ بل بر اساس آن است که قطعیت، امکان ظهور می یابد». (Foucault, 1973: 314)

مدرنیته با اندیشه غیرممکن موجودی آغاز شد که به دلیل اسارت و گرفتاری، حاکم و فرمانروا است؛ موجودی که نفس محدودیت و پایانپذیری او

به وی مجال داد جانشین خدا شود. فوکو اندیشه کانت را مبنی بر اینکه «حدود شناخت، بنیادی قطعی برای امکان دانستن به دست می دهد (Foucault, 1973: 317)؛ تحلیل محدودیت می خواند، «تحلیلی ... که در آن هستی انسان می تواند بنیادی برای قطعیت و تعین همه اشکالی ایجاد کند که محدود و متناهی بودن او را به وى نشان مى دهند». (Foucault, 1973: 315) فوكو در توضيح اين حركت ناممكن چونان نشانه ویژه انسان و عصر جدید معتقد است «فرهنگ ما از آستانهای گذر کرد که در فراسوی آن، ما تجدد خودمان را وقتی باز می شناسیم که محدودیت، در ارجاع مجدداً مكرر پایانناپذیری به خودش تصور شود». (Foucault, 1973: 318) انسان ساخته اندیشه مدرن است و لذا محدودیتهای واقعی انسان در اشکال متعین و قطعی به سه طریق هم از شرایطی امکانی دانش متمایز می شوند و هم با آن شرایط یکسان تلقی می شوند. «محدودیت از یک سمت نهایی تجربه تا سمت نهایی دیگر به خود پاسخ میدهد؛ این همان وحدت و تفاوت اشکال متعین و قطعی بنیاد آنها درون مقوله یکسانی است... در درون همین فیضای گسترده اما باز یکی که بواسطه تکرار امر متعین درون امر بنیادی پیدا شده به کل تحلیل محدودیت (که با آینده اندیشه مدرن پیوند تنگاتنگی دارد) بسط می یابد؛ در آنجا است که یکی پس از دیگری می بینیم بعد استعلایی، بعد تجربی را تکرار می کند، من اندیشنده، امر اندیشیده نشده را تکرار می کند، بازگشت اصل، عقبنشینی خود را تکرار میکند...». (6-315:317) چون آنچه حقیقت به شمار می رود بوسیله نظام مفهومی یا کردارهای گفتمانی دانش خاصی تعیین می شود؛ لذا نظریه خاصی در علوم انسانی نمی تواند درست یا نادرست باشد. تعارضات گفتمان علوم انسانی مبین نادرستی آن نبوده یا انسجامش معرف درستی و حداقل احتمال تأیید و تصدیق علوم مزبور نیست و بل تنها مفروضات چنین گفتمانی می تواند منجر به پیدایی اشکال باژگونی از تفکر شود که با فروپاشی و تبدیل تدریجی شور و هیجان به بیزاری و دلسردی و اختلافات و تعصبات گروهی، قابل شاخص بندی است. در نتیجه کوشش انسان برای اثبات

و تایید کامل محدودیت خود و در عین حال انکار کاملش، فضایی گفتمانی برقرار شد که در آن تحلیل محدودیت از ابتدا محکوم به زوال یا بواسطه استراتژی های بیهوده، مخدوش و معوج مینمود و لذا هر کوشش تازه، مدعی یکسانی و تفاوت میان محدودیتها به عنوان پایانپذیری و محدودیت به عنوان منبع کل حقایق یعنی میان بعد متعین و بعد بنیادی شد. انسان در پرتو این نگاه دو سویه یا به عنوان واقعیتی در میان دیگر واقعیات به نظر میرسید شايسته مطالعه تجربي و با اين حال به عنوان شرط استعلايي امكان كل شناخت یا به عنوان موجودی با من اندیشنده بالقوه هشیار و روشن بین و سرچشمه کل معنا و فهم پذیری و ضمناً محاط در حوزه نااندیشیده تبلور یافت و بالاخره به عنوان محصول تاریخی طولانی که آغازش همواره از ادراک او خارج، ولی وجودش منوط به او است، ترسيم يافت. روش تحليل محدوديت «با نشان دادن اینکه هستی انسان تعیین شده، میخواهد نشان دهد بنیاد این تعیین شدگیها همان هستی انسان در محدودیتهای اساسی خویشتن است؛ این روش همچنین نشان میدهد موضوعات تجربه پیشاییش شرایط امکان خود آن موضوعند و اندیشه از همان آغاز در حوزه نااندیشیدهای که از آنها می گریزد، ساری و جاری است و همواره می کوشد اعاده گردد؛ [این روش] نشان می دهد چگونه آن خاستگاهی که انسان هیچگاه معاصرش نیست، هم عقب رانده می شود و هم به عنوان امری نزدیک، قریب الوقوع عنوان می گردد: خلاصه این روش همواره درصدد نشان دادن این است که چگونه دیگری و امر بعید همچنین قريب و خودي است». (Foucault, 1973:339) با تحقق كامل و لايتناهي اشكال محتمل این نظام اندیشه انسانگرایانه، انتظار میرود دوگانگیهای مفهومی استعلایی ـ تجربی و من اندیشنده ـ نااندیشنده و عقبنشینی ـ بازگشت، چونان شاخص شیوه هستی انسان و گفتمان علوم انسانی راغب به عرضه نظریهای در باب این شیوه دوگانه هستی پدیدار شوند و هر یک از دوگانگیها هم به شکل مدرن قرن نوزدهمی و هم به شکل معاصر قرن بیستمی ظاهر گردند. «آستانه

تجدد ما نه بوسیله کوشش در کاربرد روشهای عینی برای مطالعه انسان، بل به موجب تكوين موجود دووجهي تجربي استعلايي موسوم بهانسان مشخص می گردد». (Foucault, 1973: 319) امکان تبدیل حضور درهم و برهم سوژه در جهان واقعی زبان و زندگی و کار، به بستر ناب معرفت و نیز تبدیل امر پسینی به امر پیشینی، نخستین تجلی خود را در تمیز امر تجربی استعلایی در فلسفه کانت یافت که میکوشد از طریق احاله کل حوزه احتمال و تصادف و ابهام به حوزه محتوای معرفت، شکل ناب شناخت را از چنبر تاریخ و فعلیت رهایی بخشد. معهذا این تمایز ساده مسئله شکل متعین و محقق معرفت را حل نمیکند؛ زیرا به زودی آشکار شد نه تنها محتواکه شکل معرفت تجربی را نیز می توان متأثر از عوامل تجربي انگاشت. ماهيت شكل معرفت مورد مطالعه انديشمنداني قرار گرفت جویای بعد استعلایی در حوزه تجربی. انواعی از این تخیل طبیعتگرا و تقلیلگرا وجود داشت که همر یک کمل معرفت را در نظریه تجربی ادارک بنا مینهند. اندیشمندان دیگری که به همین مسئله علاقمند بودند با پیروی از نظریه دیالکتیک استعلایی کانت کوشیدند با تشریح تاریخ اندیشه انسان در پی جذب و حل بعد استعلایی در بعد تاریخی برآیند، به این منظور که تاریخ معرفت بشری تأسیس و صورش را تجویز نمایند. فرض اینگونه مواضع فکری، وجود حقیقتی فینفسه و قابل دسترس از طریق ادراک و احساس یا تاریخ و نیز ملحق بودن برخی علوم و دانشها به گفتمانی بی طرفانه و قادر به آشکارسازی آن حقیقتند. «موقعیت همین گفتمان درست و حقیقی است که مبهم باقی مانده است». (Foucault, 1973: 320) يا اين كه ما حقيقت مقولات مورد كاربرد را بر حقیقت طبیعتی یا تاریخی مستقل از گفتمان خودمان استوار میسازیم که در این صورت به اثباتگرایی غیرانتقادی روی آورده ایم؛ چنانکه از این حیث «حقیقت ابره، حقیقت گفتمانی توصیف کننده تکوین آن موضوع را تعیین مینماید» (Foucault, 1973: 320) و يا مثل ماركس مي بينيم گفتمان ما اعتبار و ارزش خود را با تأسیس حقیقتی فرجام شناسانه تضمین می کند. این دو روش مکمل، «نوسانی

منضم در هر تحلیل است که ارزش بعد تجربی را در سطح استعلایی روشن می سازد... کنت و مارکس هر دو این واقعیت را تأیید می کنند که فرجام شناسی (چونان حقیقت عینی منتج از گفتمان انسان) و اثباتگرایی (چونان حقیقت گفتمانی تعریف شده بر اساس حقیقت ابره)، از حیث دیرینهشناسی جدایی ناپذیرند: گفتمانی که بکوشد هم تجربی و هم انتقادی باشد تنها می تواند هم اثبات گرا و هم فرجام شناسانه باشد؛ انسان در درون این گفتمان به عنوان حقیقتی ظاهر می شود که هم [به وضع موضوع قابل توصیف] تقلیل یافته و هم فرجامش نوید داده می شود. ساده اندیشی پیشاانتقادی به طور یکپارچه [در هر دو مورد] غلبه دارد». ( Foucault, 1973: 320) تنشهای ناپایدار نظریهای در باب انسان بر پایه سرشت او و نظریهای دیالکتیکی معطوف به تاریخی بودن ذات انسان، به جستجوی تحلیلی نو در سوژه می انجامد؛ جستجوی دانشی با محتوای تجربی استعلایی و مترصد امر پیشینی انضمامی و متعینی قادر به تفسیری از انسان به عنوان منبع خودجوش و خلاق ادراک و فرهنگ و تاریخ. این نگرش کامل ترین شکل خود در قرن ۲۰ میلادی را در تحلیل تجربه بالفعل یا پدیدارشناسی اصالت وجودی می یابد که «حقیقتاً وسیله ارتباطی فضای حضور بدن و زمان فرهنگ [یا] میان تعینات طبیعت و میراث سنگین تاریخ را تأمین مىكند». (Foucault, 1973: 321) از اين حيث «تحليل تجربه بالفعل گفتماني است ماهيتاً مخلوط و دوگانه. اين گفتمان معطوف به سطحي مشخص و با اين حال مبهم است. مشخص و انضمامی است تا بتواند زبانی دقیق و توصیفی را در مورد آن به کار برد و با این حال از شکل محقق و متعین امور دور می شود تبا بتواند از چنین نقطه عزیمتی، از آن سادهاندیشی بگریزد و با آن معارضه کند و برای آن بنیادهایی بجوید». ( Foucault, 1973: 321) لذا «آنچه در تجربه ظاهر می شود و آنچه تجربه را ممکن می سازد، در روند نوسانی بی پایان با یکدیگر تـناظر و تطابق مى يابند». (Foucault, 1973: 336) همين تكميلناپذيري نشان مي دهد تحليل تجربه بالفعل با فرض بدن و محدویتهای آن چونان شرایط وجود هـر گـونه

شناختی، «کاری جز این نمیکند... که با دقتی بیشتر خواست شتاب آلود معرفان بعد تجربی در انسان به جای بعد استعلایی را ایفا کند». ( Foucault, 1973: 321) هیچ راهی برای غلبه بر نایایداری دوگانگی مفهومی استعلایی ـ تجربی وجود ندارد و مشكلات ذاتي اين دوگانگي با كنار نهادن گفتمان انسان شناسانه، حل يا منحل می شود. «نفی و انکار واقعی اثباتگرایی و فرجام شناسی در بازگشت به تجربه بالفعل انجام نمي شود؛ بلكه تجربه با ريشه بخشيدن به آنها اثبات و تاييدشان را ممكن مى سازد. معهذا اگر بتوان چنين نفى و انكارى را عنوان كرد، از نقطه عزیمت پرسشی قابل طرح است که به نظر بسیار نابجا می آید؛ زیرا چنین پرسشی با آنچه کل اندیشه ما را از نظر تاریخی ممکن ساخته، مغایرت دارد. يرسش اين است: آيا انسان واقعاً وجود دارد؟». (Foucault, 1973: 322) در حوزه من اندیشنده و حوزه نااندیشنده، «انسان نتوانسته خود را چون شکل مشخصی در اپیستمه توصیف کند بدون آنکه اندیشه در درون و خارج از خودش، هم در مرزهای خود و هم در درون تار و پود خودش عنصری از تاریکی کشف کند، غلظتی ظاهراً بی حرکت که خود در آن مستقر و محاط است، حوزه نااندیشیدهای که اندیشنده خود کاملاً حاوی آن است؛ لیکن با این وجود در درونش گرفتار مانده است». (Foucault, 1973: 326) همين كه انسان خود را درگير جهان و لذا مسلط و حاکم بر آن می بیند، وارد رابطه غریبی با درگیری ها و اشتغالات خود می شود. کاربرد زبانی که انسان بر آن تسلط ندارد، حضور او در ارگانیسم زندهای که وی نمی تواند با اندیشه خود کاملاً به درونش رسوخ کند و امیالی که کیاملاً تبحت نظارت انسان نیست؛ همگی مبنای توانایی او در اندیشیدن و عمل کردن تلقی می شوند. اگر انسان بخواهد برای خود قابل فهم شود، این حوزه نااندیشیده مى بايد سرانجام در دسترس انديشه و تحت سلطه عمل او باشد؛ اما تا أنجاكه این حوزه نااندیشیده در ابهام و تیرگی خود، شرط امکان اندیشه و عمل است، هرگز نمی تواند کاملاً درون من اندیشنده جذب شود. بدینسان «من اندیشنده مدرن... بیش از آنکه کشف حقیقتی آشکار باشد، وظیفه پایانناپذیری است که

مدام از سر گرفته می شود». ( Foucault, 1973: 324)

## ۴ - ۵ - جامعه شناسی درمانگاه

فوکو ضمن تأکید بر شرایط ساختی امکان کردار و گفتمان، از درگیری در مسئله معنا می پرهیخت و روشها و پیامدهای علوم انسانی عینی را دستمایه تحدید دعاوی ساختگرایانه می ساخت. دیرینه شناسی چونان تفحصی تاریخی و شرط امکان تحقق علوم اجتماعی، اوضاعی را کاویدن می گیرد که در آن سوژه اعم از دیوانه یا بیمار چونان موضوع ممکن شناخت، ایجاد و ظاهر می گردد. ظهور و تشکیل بدن به منزله موضوع معاینه و تحلیل علم پرشکی، می گردد. ظهور و تشکیل بدن به ماننده موضوع معرفت اثباتی را در راستای تکوین علوم انسانی با تصور انسان به مثابه سوژه و ابرژه معرفت رقم زد. در مراحل اولیه علم پزشکی، مرگ حد نهایی بود و با آن همه چیز اعم از زندگی و مرض و درمان پایان می گرفت؛ اما با تحول دانش پزشکی و پیدایی آناتومی معطوف به جسد صامت، مرگ مبدل به مبداء معرفت نسبت به جسد و مرض گردید. در نتیجه تغییر نگاه به مرگ، امکان گفتمان علمی راجع به فرد و زندگیش فراهم آمد؛ چنانکه روانشناسی از تجربه بی عقلی و پزشکی از تأمیل در مرگ فراهم آمد؛ چنانکه روانشناسی از تجربه بی عقلی و پزشکی از تأمیل در مرگ

فوکو پس از تشریح همایندی بروز دانش مستقل روانپزشکی با تعمیم روش پاییدن و قضاوت در تیمارستان توسط پزشک، مبرهن می دارد تکوین نبهاد بیمارستان و کارکردهای انضباطی پزشکی توام با علوم بالینی، موجد تولد علوم انسان به منزله برقراری نسبت جدید قدرت و معرفت شد. وی در اینجا علاوه بر گفتمان پزشکی و تغییر درک پزشکی همراه با تحول پنداشتهها و ساختها و صور سازمانی معرفت پزشکی، به کیفیت تکوین فرد یا بدنش چونان موضوع معاینه و تحلیل پزشکی علمی پرداخت تا نشانگر تکوین علوم انسانی از ایس نخستین گفتمان علمی در باب فرد باشد؛ زیرا به گمان او فرد بدواً در گفتمان نخستین گفتمان علمی در باب فرد باشد؛ زیرا به گمان او فرد بدواً در گفتمان

پزشکی است که موضوع دانش اثباتی گردید و درکی از انسان چونان سوژه و ابژه معرفت صورت بست.

طبقهبندی بیماری در پزشکی قرن ۱۸ میلادی «حاوی سازمانی است با سلسله مراتبی متشکل از خانواده و جنس و نوع». (Foucault, 1975:4) بدن انسان در این اپیستمه صرفاً محمول یا مکان استقرار بیماری است و لذا بیمار فضای متصرف بیماری است که پزشک بی حضورش هم می تواند علایم و عوارض را شناسایی نماید. نگاه پزشک بدواً نه متوجه همین پیکر ملموس و کلیت مربی و توده واقعی پیش رویش به مثابه بیمار بل «متوجه علایمی است که یک بیماری را از بیماری دیگر و سلامت را از ناخوشی متمایز می سازد». که یک بیماری را از بیماری دیگر و سلامت را از ناخوشی متمایز می سازد». گونهای اختلال می نماید و لذا بواسطه امکان تغییر عوارض بیماری حسب خصایص سنی و روش زندگی، می توان بیمار را از محاسبات تشخیصی خارج خصایص سنی و روش زندگی، می توان بیمار را از محاسبات تشخیصی خارج

تبدیل طب طبقهبندی و انواع به طب عوارض و بافتها تا مرحله تولد طب کالبدی بالینی، از قرن ۱۸ میلادی و به موازات برآیند آسیب شناسی کالبدی و کالبدشکافی از گرایش تاریخ پزشکی به عینیت و درک و دقت فیزاینده و جستجوی حقیقت بیماری، به این واقعیت باز میگردد که علیرغم تلقی طب طبقهبندی از مرگ چونان پایان زندگی و بیماری و نیز حدومرز حقیقت بیماری، اما پزشکی بالینی دکالبدی مرگ را ملاک بررسی و معاینه زندگی و بیماری و وابستگیهای اندامی و مراحل آسیبشناختی قلمداد نمود.

در این برهه بواسطه مربی شدن مرگ و دگرگونی مناسبات دیدن و شناختن یا تحول سازمان بیمارستان و نوآوری در گفتمان طب، پزشکی بالینی حول محور فضای ملموس و مربی بدن تجدید ساخت یافت و جایش را به پزشکی کالبدی بالینی و مفهوم پردازی نوین بیماری داد. اگر تجربه بی عقلی موجد روان شناسی بود؛ آمیزش مرگ با تفکر پزشکی سبب بروز پزشکی چونان علم

انسان شد که در آن انسان می توانست خود را به چشم موضوع علم بنگرد و خود را در قالب زبان خویش بگنجاند و به خویشتن موجودیتی گفتیانی دهد.

در قرن ۱۹ میلادی تناسب بیماری و زندگی بر اساس مرگ فهمیده شد و لذا «بیماری مکان مند گردید و فردیت یافت». (Foucault, 1975: 159) بخشی از این توفیق که از نگاه پزشکی اثباتی در تفکیک ناپذیری تجربه کلی فردیت فرهنگی از مسرگ نشأت مسی گرفت؛ ضمناً تکوین و رشد علوم انسانی را به لحاظ وجودشناختی و هستی شناختی با استقرار انسان در مقام ابژه دانش اثباتی و تمیز امر بهنجار و مرضی متأثر ساخت.

## ۵ - ۵ - جامعه شناسی زندان

فوکو با توضیح مناسبات تکنولوژی انضباطی و علم اجتماعی هنجاری، تبارشناسی انسان مدرن را چونان بدنی سر به راه و صامت عرضه کرد که قدرت داوری جدیدی درون شبکه تاریخی گسترده تری از قدرت مشرف بر حیات دارد. لاتبارشناسی مجموعه علمی حقوقی موجودی است که قدرت انضباطی از درون آن مبانی، توجیهات و قواعد خود را استخراج و بوسیله آن اثرات خود را منتشر و خصلت بی نظیری و غرابت گزاف خود را پنهان می سازد». (Foucault, 1979:23) توامانی مفاهیم انسان مدرن و جامعه به معنای موردنظر در علوم اجتماعی اما نه به معنای اختتام پیدایش علم جامعه به خودمختاری فزاینده فرد و عینیت رو به گسترش جامعه، بل مبین پیدایش علم عینی جامعهای بود که پدیدههای اجتماعی را چون اشیا می شمرد و همگام با جمود صامت بود که پدیدههای اجتماعی را چون اشیا می شمرد و همگام با جمود صامت مجازات نه صرفاً مجموعه ابزارها و نهادهای قضایی سرکوب، بیل چونان کارکرد اجتماعی پیچیدهای است بازتاب ساختهای اجتماعی که با عطف به کارکرد اجتماعی پیچیدهای است بازتاب ساختهای اجتماعی که با عطف به بازشناسی شیوه تکوین تکنیک قدرتی خاص نشان می دهد مجازات، حقوقی بیارشناسی است. او درباره تکنولوژی انضباطی می گوید «در کتاب تولد زندان و سیاسی است. او درباره تکنولوژی انضباطی می گوید «در کتاب تولد زندان

موضوع بحث چیست؟ جامعه فرانسوی دوران خاصی؟ خیر، جرم در قرون ۱۸ و ۱۹ میلادی؟ خیر، زندانهای فرانسه در فاصله سالیان ۱۷۶۰ و ۱۸۴۰ میلادی؟ خير، بلكه چيزي ظريف تر مدنظر است: يعني نيات آشكار شده، نوعي محاسبه گری و عقلانیتی که در زمان برقراری عمل حبس به معنای قدیمی آن در شکلی تازه و در اصلاح امور زندانها پیدا شد. خلاصه این کتاب فصلی از تاریخ عقل کیفری است». موضوع مطالعه فوکو کردارهای ابژهپرداز فرهنگ و متبلور در این دستورالعمل است که «تکنولوژی قدرت را اصل انسانی ساختن نظام کیفری و دانش انسانی بشمارید». (Foucault, 1979: 23) در این استراتژی، بدن هدف اصلی است و لذا فوكو «تكنولوژي سياسي معطوف به بدني [را تحليل ميكند] كه در آن می توان تاریخ مشترک روابط قدرت و ابژه گونه را بازخواند». (Foucault, 1979: 24) تولید متقابل و پیوندهای تاریخی و تبارشناسی همین روابط پیچیده، موضوع بحث انضباط و مجازات است و لذا مي توان تاريخ روابط قدرت و ابره گونه را در توصیف تحول نگرش فرهنگی به انضباط مبتنی بـر زنـدان بـا تـلخیص صـور مجازاتی چون شکنجه به عنوان سلاحی در دست حاکم، نمایش درست به مثابه رؤیای اصلاح طلبان انسانگرای عصر کلاسیک و زندان و نظارت و مراقبت به منظور بهنجارسازی چونان تجسم تکنولوژی مدرن قدرت انضباطی عرضه کرد. نوع مجازات در هر مورد بیانگر برخورد جامعه با مجرمان به عنوان موضوعاتی قابل دستكاري و دخل و تصرف با هدف اصلى، تغيير تعادل روابط قدرت دركل جامعه و هدف فرعى تغيير حال مجرم است.

شکنجه در ملاء عام چونان نوع اصلی مجازات بوسیله حاکم، آیین و مراسمی سیاسی بود؛ زیرا قانون بیانگر اراده پادشاه مینمود و ناقض آن میبایست در مقابل خشم پادشاه پاسخگو باشد و او باکاربرد زور و قهری بیرحمانه بر بدن متخلف، نفس قوت و عظمت قدرت پشتوانه قانونش را به عامه مردم نمایش دهد تا قدرت و تمامیت قانون بار دیگر برقرار و بی حرمتی ناشی از کجروی جبران شود. «بدنی که نابود می شد و خاکسترش به باد می رفت،

بدنی که به موجب قدرت بی پایان پادشاه قطعه قطعه و نابود می گشت، خود نه تنها حد آرمانی،بل حد واقعی مجازات را تشکیل میدهد».(Foucault, 1979: 50) در این نبرد تشریفاتی دو طرف، پادشاه قطعاً پیروز می شد؛ اما بدن یاره یاره با برملا ساختن حدود قدرت شاه انتقام میگرفت. گرچه قدرت پادشاه فراگیر بود؛ اما با هر نقض و چالش از نو تجدید و اعمال شده و در صورت ناکامی این نمایش قدرت، نمایشی عظیمتر نظیر برخی آیینهای رسمی حقوقی لازم میآمد تا قدرت و هیبت پادشاه از نو برقرار گردد. «بازجویی کیفری برای کسب شواهد و دلایل موردنیاز، به صورت مکتوب و محرمانه و تحت قواعد منضبط و دقیق، وسیلهای برای رسیدن به حقیقت در غیاب شخص متهم بود». (Foucault, 1979: 37) دستگاه قانونی بجای توقف پس از مذاکرات و رسیدگی حقیقت یاب اتهامات وارده اما اخذ اعتراف را نیز قانونمند نمود و به عبارتی «اعتراف چونان عمل انسان تبهكار و مسئول و سخنگو، مكمل بازجويي مكتوب و محرمانه اوليمه بود» (Foucault, 1979: 38) و از طریق مراسم عمومی شکنجه گرفته می شد. «شکنجه مبتنی بر فن کمی ایجاد درد است... شکنجه مرگ آور، فن حفظ حیات درون درد و رنج است و این کار را با تکه تکه کردن مرگ به هزاران مرگ و با ایجاد وحشتناك ترين عذابها قبل از مرگ انجام مي دهد». (Foucault, 1979: 33-4) پيدايش "این فن بسیار دقیق و منظم مستقیماً با قوانین پیوند داشت؛ زیـرا انـواع خناص جرایم نیازمند درجات خاص شکنجه بود و تناسب درد و عذاب جسمانی با جرم رعایت می شد. شکنجه چونان مراسمی حقوقی، مجازات قربانی را روی بدنش حک می کرد و در این مورد تنها قدرت پادشاه در قالب مناسک و مراسم ظاهر نمی شد؛ بلکه حقیقت اتهام با شکنجه منجر به اعتراف ثابت میگردید. بدین منوال تا پیش از قرن ۱۸ میلادی ایجاد و عرضه حقیقت بدین شیوه بسه صورت مراسم پایداری در آمد؛ چنانکه مجرم در اثنای شکنجه وادار به اعتراف و همزمان با منقوش شدن قدرت قانون بر بدنش مجبور به تصديق حقيقت عادلانه بودن شکنجه و اتهام می شد و تا اعدام چونان ستیغ مراسم و مناسک بازجویی و

محاكمه چونان نقطه التقاى حقيقت و قدرت پيش مىرفت. مجازات شكنجه مجموعه پیچیدهای از قدرت و حقیقت و پیکرهای جسمانی را گردآورده و سبعیتش به معنی اجرای قدرتی افشاگر حقیقت بود. اجرای شکنجه بر بدن مجرم، فن و عملى انتقام جويانه مي نمود؛ اما قدرت پادشاه در اين مظاهر به شكلي كسسته اعمال مي كرديد. عليرغم ظهور محل اعمال شكنجه يعني بدن و جایگاه عمومی اجرای آن با هر عمل نقض قدرتی از نو به صورت تماشاگاه اما مراسم اعتراف به حقیقت در تعاقب و تکمیل اجرای قدرت، آسیبپذیر بود؛ زیرا اعتراض و مقاومت و شورش حضار را در این قدرت نمایی علاوه بر ایجاد رعب و هراس در آنها برانگیخته و تا آزاد کردن و فراری دادن مجرم در صورت تـلقی ناعادلانه بودن اعدام وی توسط توده پیش می رفت. گرچه مجرم هنگام عمل اعتراف اغلب خود را بی گناه می خواند و مقامات دولتی را محکوم می کرد؛ اما در این مراسم نمایشی همواره عنصری از جشن و سرور وجود داشت که ناشی از شکستن قوانین و ریشخند اقتدار دولتی و تبدیل مجرمان به قهرمان بود. حتی پس از اعدام، خطابه و سخنرانی هنگام تشییع و تدفین هم عرصهای از قدرت و مقاومت را تعیین می کرد؛ زیرا قدرت به عنوان یکی از شرایط اصلی اعمال و اجرای خود نیازمند مقاومت است و از این طریق ضمن اختلال در قدرت در سراسر حوزه اجتماعي نيز انتشار مي يابد.

با این همه اما گروهی از مصلحان انساندوست در اثنای قرن ۱۸ میلادی گفتمانی تازه در نقد افراط در خشونت و نمایش قدرت پادشاه و تمجید و تحسین از کینخواهی و انتقامکشی دستهجمعی آوردند و تذکر دادند اعدام در ملاءعام کمتر موجب هراس گردیده و بیشتر موجب تحریک به شورش شده و لذا ضمن محکومیت شکنجه چونان مانع دستیابی به عدالت و توزیع عقلانی تر قدرت، خواستار انتظام و تناسب مجازاتها با جرایم و تخصیص اعدام به قاتلین و لغو شکنجه شدند. بنا به گفتمان مزبور «در این خشونت...، جور و استبداد با مقاومت روبرو می شود؛ هر یک دیگری را به همراه می آورد... عدالت

کیفری به جای انتقام می باید تنها مجازات کند». (Foucault, 1979: 74) به علاوه افراط از هر دو طرف مانع تأثیر و کارایی نظام مجازات شده و لذا مصلحان خواستار سبک جدید مجازات ملایم و کارآمد گردیده و طبق نظریه قرارداد اجتماعی استدلال می کردند جرم نه حمله به پادشاه بل نقض عهدی بود که در آن جامعه قربانی می شد و جامعه حق داشت جرم را از روی وظیفه مجازات کند. ملاک اجرای عدالت دیگر نه قدرت پادشاه و حقیقت برخاسته از اعتراف بل انسان بود که چون علاوه بر خودش کل جامعه نیز در ارتکاب چنین جسرمی مشاركت داشتند؛ لذا مجازات لازمالتعديل مينمود تا حتى المقدور مجرم به جایگاه مناسب و مفیدش در جامعه بازگرداننده شود. مجازات مؤثر و کارآمد نه خودسرانه که «عطف به جرم مورد مجازاتش روشن و صریح است» (Foucault,1979:105) و بواسطه تداعی ماهیت خود جرم و درمان اصلاحی در ذهن تماشاگران، بلافاصله برای مجرم و جامعه به عنوان عامل بازدارنده و درس عبرت و جبران خسارت وارده به جامعه قابل فهم مي نمود. اين مجازات نه ناشي از اراده خودسرانه پادشاه که هماهنگ با نظم واقعی جامعه بوده و از ایـنرو در قوانین کیفری سال ۱۷۹۱ میلادی آمده «میان ماهیت جرم و ماهیت مجازات مى بايد نسبت دقيقى وجود داشته باشد؛ مجرمي كه خشونت به كار برده مي بايد مورد خشونت جسمانی قرار گیرد؛ کسی که تنبل و تنآسا بوده می باید به اعمال شاقه محکوم شود؛ کسی که به طریق شرمآوری عمل کرده می باید رسوا شود». (Foucault, 1979: 105) عملكرد تكنولوژي جديد نمايش معطوف به كاهش امكان تکرار جرم و بازدارندگی اجتماعی از جرم و اصلاح مجرم چونان فاعل عملی حقوقی و بازگرداندنش به جامعه بواسطه کاربرد مجازاتهای متناسب با ریشهها و انگیزههای متصور جرم در شخص مجرم بود. مجازات مؤثر یا به سرچشمه و منبع دروني جرم و جنايت حمله ميبرد و انجام جرم را از لحاظ محاسبه لذتها و دردهای حاصل از آن برای مجرم نامطلوب و ناخوشایند میساخت یا به شیوهای ابزاری موجد نیرویی میگردید که انجام جرم موجب نقض غرض آن

می شد و لذا مجموعه نمایشهایی پیدا شدکه در آنها عمل نیک در ذهن مجرم بر عمل بد غلبه می یافت؛ زیرا «مجازات موجد علایم ثابت و مشهود می باید به علاوه "اقتصاد" سود و زیان و علم قوه و حرکت امیال و شهوات را از نو سر و صورت بخشد». (Foucault, 1979: 107) اعمال درست چنین مجازاتی نیازمند دانش دقیقی بود و لذا اصلاح طلبان قرن ۱۸ میلادی در پی تنظیم جدولی بودند که در آن هر جرمی با مجازات مقتضی مناسبت داشته باشد. «فردیسازی [ویژگی جرم هدف نهایی قوانین بودکه به دقت تنظیم شده بودند». (Foucault, 1979: 99) تأکید بر فردی سازی موجب شد جرایم و بزهکاران به صورت موضوع مشاهده در آیند و کاربرد درست مجازاتی مناسب و مقتضی، مستلزم وجود موضوعی ثابت و دقیقاً شناخته شده بود. این دیدگاه «نوعی نسخه عمومی برای اعمال قدرت بر آدمیان [ایجاد کرد]: ذهن باید سطحی برای نقشگذاری به وسیله قدرت [باشد] و نشانه شناسی ( Semiology) ابزار آن [باشد]؛ اعمال قدرت بر بدنها از طریق سلطه بر اندیشهها [صورت گیرد]». (Foucault,1979:102) شکل آرمانی مجازات از دیدگاه این مصلحان نه شکنجه مجرمین در ملاءعام و نه حبس رایج در دوران بعد، بل انجام خدمات عمومي بود و مجرم مي بايست در ساختن راهها و كانالها و میادین عمومی کشور به کارگرفته شود و در عین رؤیت پذیری با حمل نشانهای جرم و جنایت خود رفت و آمد کند تا جامعه نیز از کار مجرم و از درس عبرت وی بهره برد. «بدینسان محکوم دو بار حساب پس میدهد: یکبار بوسیله کاری که انجام می دهد و بار دیگر بوسیله علایمی که تولید می کند... شخص محکوم کانون بهرهبرداری و معنا است». (Foucault, 1979: 109) چون بهرهبرداری اخلاقی از این مجازات بهتر از بهرهبرداری مادی آن بود؛ مجازات به نبوعی درس اخلاق عمومی تبدیل شد و جامعه با نمایش محکومان در سراسر کشور این نوع نظام اعمال مجازات را تقویت می کرد. با اجرای هر چه بهتر قانون، راه حلهای مناسب تری ایجاد می شد و همگان در این میان سود می بردند؛ زیرا هر چه درس عبرت بهتری داده می شد، گمراهان و مجرمان احتمالی آینده و بلکه کل جامعه

منتفع تر می گردیدند. «عمومیت مجازات بجای ایجاد هراس و وحشت می باید کستاب عبرتی بسرای خواندن بگشاید». (Foucault, 1979: 111) در ایس روند، مقاومتهای عامه سابقاً متمایل به ستایش از مجرمان نیز از میان می رفت؛ زیرا اگر شخص مجرم خود منبعی برای آموزش و راهنمایی و درس اخلاقی بسرای همگان بود و این همه در ملاءعام نمایش می یافت، گفتمان عمومی درباره اعمال او درسهای عبرت مقرر برای فراگیری را از لحاظ نظری تایید می کرد و درس اخلاقی آن همگانی می شد و در صورت استفاده ماهرانه از نشانههای درست ایجاد عادات صحیح در مردم، جامعه به نمایش خانه مجازات تبدیل گردیده و هدف مجازات یعنی اصلاح روحی و اخلاقی کردن جامعه فراهم می آمد؛ زیرا «بنیادهای تزلزلناپذیر پایدارترین امپراطوریها بر روی بافتهای نرم مغز انسان استوار است». (Foucault, 1979: 103)

تا پیش از نیمه قرن ۱۸ میلادی بسیاری از مراکز اصلاحی یا زندانها در هلند، نظام اعاده حیثیت و بازپروری اجتماعی و فردی خاصی وفق الزامات اقتصادی ایجاد کردند و گردآوری و واداشتن مجرمین به کار در این مراکز موجب کاهش ترس و واهمه هلندیان نسبت به اشاعه جرم و جنایت شد و علاوه بر صرفه جویی، کارگرانی تازه برای یاری به بارآوری و رفاه اجتماعی پرورد و حتی جوانان سرکش و نافرمان به لذت کار و فعالیت پی برده و در مقابل کار در زندان وفق آموزه پروتستانی پرداخت مزد در قبال کار، به آنها دستمزد پرداخت می شد. با این حال مصلحان فرانسه نسبت به توقیف و بازداشت بدین شیوه بمدگمان بودند و مصلحان انگلیسی با تعدیل این الگوی هلندی اصولی در زمینه اصلاح امور زندانها نظیر تأکید بر اهمیت انزوا و انفراد زندانی عرضه داشتند. از ایس منظر زندانی «در اعماق وجدان خویش، صدای خیر را کشف خواهد کرد؛ کار انفرادی نه تنها موجب فراگیری مهارت خواهد شد بل تجربهای در تحول روحی نیز خواهد بود و چنین کاری نه تنها مجموعه علایق و منافع مربوط به انسان به عنوان موجودی اقتصادی که مقتضیات انسان به عنوان کارگزاری اخلاقی را نیز از

نو سامان خواهد داد». ( Foucault, 1979: 123 ) هدف از اعمال این تکنیکها نه ذهنی، بل استقرار زندانی در وضعیت اعمال اصلاحات موردنظر بر رفتار خویش بود. در امریکا مهمترین دستاوردهای دو نظام هلندی و انگلیسی درون نهادی یکپارچه تلفیق شد؛ چنانکه هزینه زندان در الگوی فیلادلفیا باکار زندانیان تأمین می شد، هر زندانی دقیقاً مورد سرپرستی و نظارت قرار می گرفت، ساعات روز او به کارآمدترین شکل ممکن سازمان می یافت و بمه بخشهای مفیدی تقسیم می شد، هر زندانی از لحاظ روحانی راهنمایی و ارشاد میگردید و مجازات جرم، محرمانه و غیرعلنی در پشت دیوارهای زندان تحقق می گرفت. عامه حق مجازات جرایم را به مناسبترین مقامات واگذاردند تا آزادانه در تبدیل فرد سرکش به موجودی وظیفهشناس و نیز بازپروری وجوه زندگی زندانی دخالت نمایند. رمز این کار گردآوری اطلاعات و مشاهدات دقیق و پروندههای کامل و طبقهبندی منضبط آنها بود. استنطاق دقیق شرایط وقوع جرم و رفتار مجرم و پیشرفتش در زمان بازداشت همراه با شناخت بیشتر مجرم و مجرمیت در کنار توجه به الزامات اصلاح اقتصادی اخلاقی، عناصر اصلی این نوع جدید از مجازات را تشکیل دادند. پیدایش و پذیرش سریع بازداشت به عنوان اقدامی بازدارنده به صورت شکل اصلی مجازات کیفری پدیدهای چشمگیر گردید تما هدف مجازات از نمایش موضوع در ملاءعام یا آموزش نکات اخلاقی به ایجاد تغییرات رفتاری در بدن و روح مجرم از طریق کاربرد دقیق تکنیکهای اداری دانش و قدرت عبور کند. توفیق مجازات در تکوین بدنهای مطیع و سر به راه خلاصه می شد و اعمالش بر بدن نهبرای شکستن وگسیختن و مغلوب ساختن که با هدف تربیت و آموزش و سرپرستی آن واقع می گردید. اعمال این انضباط در مواردي چون پذيرش دقيق مسئوليت براي بدن وساعات روز محكوم، تنظيم حركات و رفتار او بوسیله دستگاه اقتدار و دانش، بازپروری منظم و مرتب محکومین و اعمال مستقل این قدرت از پیکره جامعه و قدرت قضایی به ایجاد دستگاه جدید نظارت و مراقبت کامل و مستمر و کارآمدی به شکل پنهان نیاز داشت.

گرچه در شهر قرنطینه، «انضباط وسیله طبی و سیاسی اصلاح بیماری به عنوان نوعی در عین حال واقعی و واهمی از بی نظمی بود [و] در ورای نظام انضباطی می توان خاطرات عذاب آور سرایت بیماری، بیماری های سراسری، شورشها، جنایات، آوارگیها، فرارها و مردمانی را که درون بینظمی می آیند و می روند، زندگی میکنند و می میرند دید» (Foucault, 1979: 128)؛ اما در قرون ۱۸ و ۱۹ میلادی علاوه بر زندانها و رسایل مربوط به شکل آرمانی مجازات جونان مظاهر کردارهای کلی تر معطوف به اعمال انضباط بر افراد و جمعیتها، این تاکتیکها به بخشهای دیگر جمعیت و مراکز اصلاحی و سایر دستگاههای اعمال کنترل مانند بیمارستان و مدرسه یا ارتش و دانشگاه توسط پرشکان و معلمان و امرای ارتش و اساتید تسری یافت. معهذا انضباط نه صرفاً جانشین اشکال دیگر قدرت موجود در جامعه که محاصره کننده و بهره کش و پیوندزننده آنها جهت بسط سیطره و تشدید کارآیی و تسری بخش تأثیرات قدرت بر ریزترین و دورترین عناصر بود. انضباط لااقل در مراحل اولیه انتشار عمدتاً روی بىدن عمل میکرد و آن را همچون موضوعی قابل تجزیه به اجزای تشکیل دهنده نظیر دست و پاها در نظر می آورد و سپس جدا جدا تحت تربیت دقیق و حساب شدهای قرار می داد تا کارآمدی و کنترل اجزاء و بلکه کل بدن تحقق یابد. هدف تکنولوژی انضباطی ایجاد «بدنی مطیع و سر به راه است که مورد انقیاد، بهرهبرداری، تغییر و اصلاح قرار گیرد». (Foucault, 1979: 136) مثلاً در مشتهای نظامی ارتشها، بزرگترین و دقیقترین و کارسازترین و جامعترین نظام کنترل انسانها بر روی خردترین و ریزترین مبانی تأسیس شد. در اثنای عصر کلاسیک و رواج توجه به کاربرد درست نشانهها و اعتراف در ملاءعام چونان اوج مراسم قدرتنمایی پادشاه، دستگاههای انتضباطی بنویژه ارتش و مندرسه تندریجاً تکنیکها و روشهایی را ایجاد کردند که آدمیان نه به عنوان سخنگو و پا نشانه هایی قابل قرایت، بل به منزله موضوعاتی شکل دادنی و کنترل پذیر تلقی می شدند. دیگر بدن به عنوان حامل معنا مهم به نظر نمی رسید؛ چنانکه مىثلاً

شجاعت نظامی چونان جلوه بدنی عظمت و افتخار افول کرد و بر سازماندهی صوري و عكس العمل منضبط اجزاي تشكيل دهنده بدن و واكنش ارتجالي دست و پاها و چشمان تأکید شد. در مشقهای نظامی نیز تمرین بدنی به یکی از اجزای جدایی ناپذیر عملکرد قدرت تبدیل شد؛ زیرا عمدتاً بر کنترل هماهنگی درونی حرکات بدنی سربازان تمرکز داشت. قاعده معمول در اینجا عبارت از انتخاب واحدهای کوچک و تهی سازی شان از ذهنیت و معنا و نیز تبدیل عملکردهای پیونددهنده این واحدها به قواعد رسمی و کاربردشان در مقیاس وسیع بسود. قدرت خرد معطوف به کاربرد زمان به صورت متفاوتی است؛ چنانکه قدرت انضباطی یا دست آموزی (dressage) برای عملکرد کارآمد و مؤثر نیازمند اعمال مستمر بر بدنهایی است که مقرر است مطیع و سر به راه شوند. آمیزش هدف موردنظر و تکنیکهای لازم برای دستیابی به آن مستلزم رسیدن به قاعده مندی رؤیای اطاعت و فرمانبرداری کامل و سراسری و افزایش قدرت توامانش در کل ابعاد فضا و زمان و حرکت و بهرهبرداری بلاوقفه از آنها بود. لذا در سراسر عصر كلاسيك تكنيكهاي انضباطي هر چه صرفهجويانه تر، تجزيه كننده تر، فني تر، مشخص تر و فایده جویانه تر شدند. «لحظه تاریخی انضباطها و قتی فرارسید که فن بدن آدمی پیدا شد، فنی که نه تنها معطوف به رشد مهارتها و یا تشدید انقیاد آن بل ناظر به تشکیل رابطه ای بود که بدن آدمی را هر چه سودآورتر و مطیع تر می کرد و متقابلاً... بدن آدمی وارد دستگاهی از قدرت می شود که آن را می کاود، فرو می شکند و از نو باز می سازد... انضباط... بدن های مطیع و سر به (136) 1979 اعمال كنترل بر فضا يكي از عناصر اصلي تشكيل دهنده اين تكنولوژي بود؛ چنانکه پیشرفت انضباط بواسطه سازماندهی افراد درون فضا و شبکه منظم كنترل مثلاً در بيمارستان و مدرسه و پادگان، نيازمند حصر خاص فضا است. با تشکیل این شبکه، توزیع مطمئن افرادی که میباید تحت انضباط و سرپرستی قرار گیرند ممکن می گردد تا تبدیل توده خطرناک و ولگردان و بی خانمان ها به

افرادی مطیع و مستقر تحقق یابد. تکنولوژی انضباطی سازماندهی درونی فضا منوط به اصل تقسیمبندی اولیه افراد میان واحدهای منظم است. این فضا مبتنی بر اصل حضور و غیاب است و در این نظام علامتگذاری به هر حفره شبکه موردنظر ارزشی داده می شود که اعمال تکنیکهای انضباطی بر بدن را تسهیل کنند. با برقراری شبکه کنترل برای تغییر و نظارت، «هر فرد مکانی داشته و هر مکانی دارای فرد خاص خود است». (Foucault,1979:145) برای تأمین کاراَ مدترین و بارآورترین عملکرد نیز پیشاپیش ماهیت عناصر مورد استعمال تعریف شده، افراد منطبق با این تعریف مشخص و در فضای منتظم قرار گرفته و کارکردها در ساخت فضایی محل تحقق عملکرد افراد میانشان توزیع می گردید. «در انضباط، عناصر قابل معاوضهاند؛ زيرا هر عنصر به موجب فضاى اشغالي در يک مجموعه و به موجب فواصل تفکیکیاش از دیگر عناصر تعریف می شود». (Foucault, 1979: 145) لذا موقعیت فضاهای منضبط بستگی به علامتگذاری چنین ساختی داشت. بیمارستان نخست بر اساس کنترل از طریق دارو عمل میکرد و پس از گسترش کنترل، شناسایی و طبقه بندی بیماران مثلاً طبق سن و بیماری و نظارت بر آنها را نیز عهده دار گردید. «به تدریج فضای اداری و سیاسی با فضای درمانی پیوند خورد و با تمرکز روی آن، بدنها و بیماریها و عوارض و زندگی و مرگ را فردیت بخشید... از درون انضباط، فضایی سودمند بسرای پنزشکی زاده شد». (Foucault, 1979: 144) در پایان عصر کلاسیک سازماندهی فضا و عملکردها در كارخانهها ييچيدهتر شد؛ زيرا مسئله علاوه بر اعمال انضباط بر جمعيت كاركنان و تقسیم کار آنان، پیوند کنترل با امر تولید بود. از این نگره «نیروی کار پخشیده به شیوهای کاملاً مشهود در بین مجموعه کاملی از بدنها، قابل تجزیه به واحدهای فردی است. به هنگام پیدایش صنعت بزرگ می توان در پشت نظام تقسیم کار تولیدی، تجزیه فردیت بخش نیروی کار را یافت؛ تقسیمبندی فضای انضباطی اغلب ضامن هر دو بود». (Foucault, 1979: 145) در چنین نظامی، کارگر یا بسیمار و شاگرد مدرسه مورد نظارت و مقایسه با سایرین قرار میگرفت و این روش

انضباطی در اعمال بر بدن به صور گوناگون و دقیق، همزمان برای انتظام موفقیت آمیز کل جمعیت قابل اجرا بـود. ایـنک «انـضباط، افـراد را مـیسازد و تکنیک خاص قدرتی است که افراد را به عنوان موضوعات و ابزارهای اجرای خود مى بيند». (Foucault, 1979: 170) انضباط اين كار را نه از طريق درهم شكستن افراد و درس اخلاق دادن به آنهاکه بواسطه روشهای متواضعانه تربیت و توزیع انجام داده و وفق برآیند معاینه از آمیزه نظارت سلسله مراتبی و احکام معطوف به بهنجارسازی عمل می کرد. نظارت سلسله مراتبی چونان یکی از عناصر اصلی معاینه مترصد تبدیل مراقبت و نظارت به جزء لاینفک تولید و کنترل شد و عمل نظارت کردن و نظارت شدن چونان یکی از وسایل اصلی پیوند افراد در فضایی انضباطی، متکی بر اعمال کنترل بر بدنها از طریق قوانین بینایی قدرت (optics of power) و نگاه کردن مثلاً در یادگانهای نظامی و زندانها و مدارس و حتی مساکن انبوه کارگران و پروژههای شهری گردید. تجویزاتی چون «بدنهای قوى پرورش دهيد: دستورالعمل تأمين سلامتي چنين بود؛ افسران لايـق و شایسته را به کارگیرید: دستورالعمل تضمین صلاحیت و استحقاق چنین بود؛ سربازانی مطیع پرورش دهید: دستورالعمل سیاسی چنین بود؛ از عیاشی و هسمجنس بسازی جملوگیری کسنید: و این هم دستورالعمل اخلاقی بود» (Foucault,1979: 172) ؛ تا حدى توسط شكل ساختمان اجرا مى شد. مقايسه ايـن دستورالعمل با دستورالعملي ديگر اهميت دارد: «با جذاميان به عنوان قربانيان مرض برخورد کنید، اجزای ظریف انضباط را بر فضای مغشوش بازداشتگاه اعمال کنید، آن را با روشهای توزیع و تجزیه مقتضی قدرت بیامیزید، مطرودین را منفرد سازید: این بود آنچه منظماً بوسیله قدرت انـضباطبخش از آغساز قبرن ۱۹ میلادی در آسیایشگاههای روانی، زندانهها، دارالتادیبها و قىدرى در بىيمارستانها اجرا مىشد». (Foucault, 1979: 199) بىدىن مىنوال درون فضاهای ساختی مدارس و زندانها و خصوصاً کارگاههای صنعتی، منفردسازی و مراقبت به هم می پیوست تا تقلب و تنآسایی و خرابکاری و ناکارآیی و

بسیماری و بسی لیاقتی، خسسارت بسه بار نیاورد. مکانیسم معکوسسازی رؤیت یذیری ( reversal of visibility ) در «جامعه سراسربین، الگوی عملکرد قابل تعمیمی است، شیوهای برای تعریف و تعیین روابط قدرت برحسب زندگی روزمره انسانها است... طرح دستگاه قدرتی است که به شکل آرمانی خود رسیده باشد... در حقیقت شکلی از تکنولوژی سیاسی است که ممکن است و باید از هر گونه کاربرد خاص تجزیه شود... [زیرا] از لحاظ کاربردهایش مرکب و چندبعدی است». ( Foucault, 1979: 205) قدرت با گذر از صافی مراقبت و نظارت، به پدیده چندبعدی و خودکار و خودمختاری تبدیل گردید و فضا و تولید بواسطه علم نظارت و مراقبت مرتبط شد. معیار نظام انضباطی برای وحدتبخشی به عسملكردها و تعيين دقيق مجازاتها عبارت بود از داوري بهنجارسازي (normalizing judgement) به موجب این «خرده مجازاتهای مربوط به زمان ( تأخیر، غيبت، وقفه در انجام كار)، فعاليت (بي توجهي، غفلت، بي حالي)، بدن (شكل ایستادن یا راه رفتن، حرکات و اشارات نامنظم، عدم رعایت نظافت) و سكسواليته (ناپاكي، جلفي)» (Foucault, 1979: 198) بخشهاي فنزاينده و حتى مسكوت مقررات قانوني به لحاظ عدم اهميتشان توسط قدرت تسخير شدند. با تشخیص جزیی ترین وجوه رفتار روزمره تقریباً هر چیزی بالقوه قابل مجازات شد و فرد ناساز و خودمختار حتى در صورت تن زدن موقت از معيارهاي رايج به موضوع توجه انضباطی تبدیل گردید. بدینسان رفتار افراد میان دو قطب خوب و بد تقسیم شد که مابین آنها مجموعه ای از مراحل مشخص و مدرج قابل شناسایی وجود داشت. بواسطه قابلیت ارزیابی کمی و درجهبندی حتی هر خلاف و خطای کوچک، حسابداری کیفری صورت بست و با استفاده از این روشهای تجزیه کمی، امکان تشکیل پروندهای عینی در مورد هر فرد متصور شد؛ زیرا اینک «انضباط با ارزیابی دقیق اعمال، در حقیقت درباره افراد داوری مسى كند؛ مسجازات اعمالي درون دايس دانش دربياره افراد ادغام مي شود». (Foucault, 1979: 181) بدينسان سلسله مراتبي عيني بسراي تنوجيه تنوزيع افسراد و

کارآمدی قابل تصور بود. مجازات بهنجارسازی افراد ناشی از اصل اولیه برابری صوری افراد است که خود به همگنی و تجانس اولیه منتج به اصل همنوایس (conformity) مى انجامد. يس از راه افتادن دستگاه انضباط، تفكيك و تفريد هر چه جزیمی تر و دقیق تری صورت پذیرفت که عیناً افراد را از هم متمایز ساخت و آنها را در سلسلهای از مراتب نهاد. معاینه، روش تلفیق مراقبت و نظارت با مجازات بهنجارسازی شد که در مراسم آن شکل جدید قدرت و دانش با عطف هر دو به افراد، در تکنیک واحدی با هم جمع شدند. معاینه ماهیتاً «انقیاد افراد متصور به عنوان موضوع و موضوع سازی منقادان را آشکار می سازد». (Foucault,1979:185) مثلاً در قرن ۱۷ میلادی پزشک به بیمارستان سرکشی میکرد؛ اما چندان دخالتی در اداره آن نداشت. معهذا وی به موجب ماهیت دانش مورد جستجویش و روشهای دستیابی به آن تدریجاً در موضع درگیری و دخالت فزاینده در امور بیمارستان قرار گرفت. با تبدیل تدریجی بیمارستان به کانون آموزش و دانش آزمایشی ـ تجربی، پزشک نقش بیشتری در امور آن یافت و دستیارانش بیشتر شدند و حتى شكل بيمارستان نيز دگرگون شد تا معاينات پزشك چونان محور اصلی اداره امور بیمارستان به آسانی صورت گیرد. معاینه در بیمارستان و نهادهای دیگر برخلاف قدرت رؤیت پذیر و نمایشی پادشاه در ملاءعام که با دور داشتن توده از مشارکت در این فرایند، خود جویای ناپیدایی بود و موضوعات قدرت راکه قدرت بر روی آنها عمل میکرد مربی میساخت؛ از طریق گردآوری پروندههای جزییات زندگی روزمره و شرح حال افسراد، همر فسرد را بمه مموردی برای مطالعه تبدیل کرد. «آنچه زمانی وسیله تمجید قهرمانان بود، یعنی بزرگداشت زندگی ایشان در قالب مطالب مکتوب اینک معکوس می شود. پیش یا افتاده ترین فعالیتها و افکار اینک به دقت ثبت و ضبط می شوند. بدین وسیله نقش و کارکرد فردیت بخشی دگرگون می گردد. در رژیم هایی مانند رژیم فنودالی فردیت به صورت بسیار بارزی در رأس نظام مشخص بود. هر چه قدرت بیشتری اعمال می کرد بیشتر به عنوان فرد مشخص و شناخته می شد؛ این فردیت در

افتخارات و حیثیت و مقام و حتی نوع مدفن فرد ظاهر میگشت. در رژیم انضباطی اما فردیت در پایین ظاهر می شود؛ به همه کسان معروض و موضوع کنترل از طریق مراقبت و نظارت دایمی، فردیت داده می شود. کودک، بیمار و مجرم به صورت بىنهايت دقيق ترى از فرد برزگسال، سالم و تابع قانون بازشناخته میشوند. بدینسان پرونده جانشین حماسه میگردد. نه تنها قدرت، فردیت را به حوزه مشاهده و نظارت وارد میکند؛ بل این فردیت عینی را در نوشته ها و اسناد نیز تثبیت می نماید. سازمان گسترده و دقیق اسناد و مدارک به یکی از عناصر اساسی رشد و گسترش قدرت قدرت تبدیل می شود. پروندها این امکان را به مقامات دولتی می دهند که نظامی از علامت گذاری عینی برقرار سازند. همین انباشت اسناد و مدارک فردی به شکیلی منظم، «اندازهگیری یدیده های کلی، توصیف گروه ها و واقعیت های جمعی، محاسبه فواصل افراد و نحوه توزیع آنها میان جمعیت را ممکن می سازد». (Foucault,1979:190) چنین فرد مدرنی چونان موضوعی تجزیه و تثبیت شده، دستاوردی تاریخی است. هیچ فرد کلی و عام و غیرتاریخی در کار نیست که قدرت بر روی او عملیات و پژوهشهای خود را اجرا کرده باشد؛ بل فرد موردنظر محصول و موضوع تلاقی و ترکیب خاص قدرت و دانش است. وی فرآورده تحولات استراتژیکی پیچیده در حوزه قدرت و بسا دگرگونی های عمده در علوم انسانی است. با پیدایش علوم درمانی گامی عمده در جهت تکوین علوم انسان به مفهوم امروزین برداشته شد. گردآوری اطلاعات و تکثیر پروندهها و گسترش مستمر حوزههای جدید پژوهش به چنین شیوه گستردهای همزمان و همراه با تنقیح و ترویج تکنیکهای انضباطی لازم برای نظارت و تجزیه پیکر انسان صورت میگرفت تا بدن آدمی در معرض دستکاری و دخل و تصرف و کنترل بیشتری قرار گیرد. «علوم انسان... احتمالاً درون... بایگانی های شرم آوری تولد یافتند، یعنی همان جایی که اعمال اجــبار بــه شــيوه مــدرن بـر پـيكرها و حـركات و رفـتار آدمـي آغـاز شــد». (Foucault,1979:191) پیوند نزدیک تعریف علوم انسانی با گسترش تکنولوژیهای انضباطی سبب شد علوم اجتماعی (روانشناسی، جمعیتشناسی، آمار، جرمشناسی، بهداشت اجتماعی و نظایر آن) نخست درون نهادهای خاص قدرت (بیمارستانها، زندانها، دستگاههای اداری) برقرار شده و نقش تخصصی یابند. نهادهای مزبور نیازمند گفتارها و کردارهای اجرایی و منقح تر جدیدی بودند و همین گفتمان، قواعد خاص گردآوری شواهد، اشکال خاص درج و حذف موضوعات و تخصصهای علمی خاص خود را درون متن گسترده تکنولوژی انضباطی ایجاد کردند. البته علوم انسان نه بازتاب مستقیم زندان، بل در قالب تاریخ مشترکی با زندان پیدا شدند و هنوز خود را از تکنولوژیهای قدرت برای ایجاد پیکرهای مطبع و مفید «تکنیکی جهت تلفیق و ترکیب انقیاد و تحویل ایجاد پیکرهای مطبع و مفید «تکنیکی جهت تلفیق و ترکیب انقیاد و تحویل افردت دانش را تشکیل می دهد که علوم انسانی را از نظر تاریخی ممکن ساخته قدرت دانش را تشکیل می دهد که علوم انسانی را از نظر تاریخی ممکن ساخته است. انسان دانا و عالم (خواه روح یا فردیت یا آگاهی یا شیوه ادارهی هر چیز دیگری خوانده شود) نتیجه همین محاصره تحلیلی، همین سلطه مشاها، دیگری خوانده شود) نتیجه همین محاصره تحلیلی، همین سلطه مشاها، دیگری خوانده شود) نتیجه همین محاصره تحلیلی، همین سلطه مشاها، دیگری خوانده شود) نتیجه همین محاصره تحلیلی، همین سلطه مشاها،

خلاصه اینکه فوکو مدعی است موضوع تبارشناسی عبارت از دریافت چگونگی تبدیل انسانها به سوژه ابژه بواسطه استقرار در شبکه روابط قدرت و دانش است. در زندان می توان شاهد روند تکوین تکنولوژی جدید قدرتی شدنه بواسطه آن انسانها به سوژه ابژه مراقبت و تنبیه مبدل می شوند. رابطه دانش و قدرت و بدن آدمی و نیز تکنولوژیهای سیاسی بدن با دانشهای مربوط به پیر آدمی و اشکال قدرتهای اعمال شده بر آن نشان می دهد دانش نمی تواند برای تبدیل شدن به تفکر ناب، خود را از ریشههای تجربیش بگسلد؛ بلکه با روابط قدرت درآمیخته و همپای پیشرفت در اعمال قدرت پیش می رود و هر جا قدرت اعمال شود، دانش نیز تولید می شود و سوژه و ابژه و شیوه شناخت، فرآورده مناسبات دانش قدرت و تحول تاریخی آنها هستند. موضوع تبارشناسی تحلیل

شرایط تاریخی پیدایش و وجود علوم انسانی، روابط آنها با تکنولوژیهای قدرت و آثار سوژه ابره ساز آنها یا به عبارتی تحلیل اشکال خاص موضوع شدگی و اشکال دانش و روابط قدرتی است که از طریق آنها انسانها تحت سلطه قرار میگیرند و از طریق تأسیس رژیمهای حقیقت بر خود و دیگران حکم می رانند. فوکو باگره زدن کردارهای گفتمانی با حوزههای غیرگفتمانی (وجه تولید و روابط اجتماعی و نهادهای سیاسی) و گفتمانی (تحولات درون گفتمانی و بیناگفتمانی)، به مسئله حبس و تحول اشکال مجازات و پسیدایش زندان و تمایز منجرمان و مردم عادی پرداخت و نهادهای اجتماعی و کنردارها و روابط غیرگفتمانی و روابط پیچیده قدرت با دانش و بندن چنونان موضوع تکسنولوژی های قدرت را کانون بحث قرار داد. بدن از این حیث چونان موضوع بلاواسطه عملكرد روابط قدرت در جامعه جديد ظاهر شده و روابط قدرت دانش ضمن محاصره بدنها و تبديل آنها به موضوعات دانش، مطيع و منقادشان می سازند. با تحول کردارهای مجازات و محو تنبیه بدنی در ملاءعام و ایجاد نظام جزایی جدید، روح چونان موضوع اصلی مجازات به جای بدن علیرغم محوریتش برای حبس و مجازات و مراقبت نشست. از اوایل قـرن ۱۸ میلادی بواسطه واگذاری داوری درباره مجرمان به مقاماتی چیون پیزشک و روان پزشک، درمان هدف اصلی مجازات شد و در اجرای عدالت جزایی، ابژهها و نظامی تازه از حقایق و نقشهای جدیدی ظاهر گردید. تبارشناسی ایس مجموعه علمي ـ حقوقي پيچيده، خاستگاه برآمدن و توجيه و قواعد اعمال مجازات توسط قدرت بودكه با پيدايش شيوه خاصي از انقياد، انسان و خصوصاً پیکرش را موضوع دانش و اعمال قدرت نمود. روابط قدرت بواسطه تکنولوژی سیاسی، بدن را مطیع و مولد و از لحاظ سیاسی و اقتصادی منقاد و مفید ساخت. تکنولوژی سیاسی بدن چونان تکنیکهای رابط قدرت و دانش و بدن نمی توانست بی پیدایش اشکال خاصی از دانش یعنی علوم انسانی موجبات انتشار تکنولوژیهای قدرت را رقم زند. روابط تاریخی اشکال دانش و اعمال

قدرت از این حیث نشان می دهد قدرت، مولد معرفت و دانش است و درست و نادرست یعنی مفهوم حقیقت و خطا در حوزه سیاسی شکل میگیرد. قدرت نه مايملک نهادينه ـ ساختي طبقه يا شخص حاكم كه وضعيت استراتژيكي برآمده از کثرت روابط نیروها است و چون بی مقاومت کنشگران آزاد در انتخاب گزینه های عملی مستقر نمی شود؛ در تمایز از خشونت به علوم انسان برای سوژه - ابژهسازی آنها نیاز دارد. تحلیل قدرت با تأمل در تکنیکهای متجسم در نهادها بجای قبضه یا تصاحب قدرت به اعمال و حوزه اجرا و اثراتش، فرایندهای مؤثر بر تکوین افراد چونان قدرت ابژهساز را بجای تمرکز بر انگیزهها و منافع گروهها یا طبقات در اعمال سلطه پی میگیرد؛ زیرا قدرت چونان شبکه شامل بر همه کنشگران، آنان را به مجرای تحقق قدرت و نه مالک و کارگزارش مبدل می سازد. جون فرد محصول قدرت و وسیله تشخص و تبلور آن است؛ برای شناخت تاریخ و تکنیک و تاکتیکهای قدرت از سطح فردی (فیزیک خرد قدرت) آغاز و پس از شناخت مکانیسمها و تکنیکهای قدرت می توان فوایند اقتصادی یا سیاسی آن را دریافت. از آنجا که مکانیسمهای قدرت متضمن تولید ابزارهای مؤثر برای ایجاد و انباشت دانش نظیر مشاهده، ثبت وقایع، تحقیق و بررسی هستند؛ اعمال قدرت ضرورتاً دستگاههای دانش را تحریک و فضاهایی ایسجاد میکند که درون آنها دانش شکل میگیرد. مکانیسمهای قدرت مدرن یعنی قدرت انضباطی در قرون ۱۷ و ۱۸ میلادی پیدا و از طریق نظامهای مراقبتی و شبکه اجبارهای مادی بر بدنها اعمال گردیدند و با پیدایش دستگاههای خاص دانش (علوم انسانی) پیوند یافتند تا به برکت روابط قدرت دانش، انسانها سوژه عینی و موضوع دانش شوند. در این راستا حبس و مجازات چونان یکی از تکنیکهای قدرت یعنی تکنولوژی سیاسی بدن با تحول از مجازات بدنی به مجازات روانی، پیدایی شکل جدیدی از قدرت دانش را طلایه داری کرد که وفق تکوین و اعمال این شکل جدید قدرت انضباطی، واقعیت جدید فرد رقم خورد. هدف اصلاحات جزایی و ترک رویه مجازات همراه با شکنجه در ملاءعام، ایسجاد

تکنیک کارآتر و منظمتری مثل نظام حبس و زندان بود که بر ذهن افراد مجرم و غيرمجرم مؤثر باشد و لذا اين تكنولوژي قدرت به گفتماني علمي نظير آناتومي سیاسی بدن یا علوم انسانی برای تشخیص، طبقهبندی، تعیین انواع مجازات و شناخت خصایص مجرمان و روحیات شان نیاز داشت. این تکنولوژی نوظهور علاوه بر زندان ریشه در صوامع و پادگانها و کارگاهها نیز داشت؛ لیکن مقیاس و شیوه اعمال قدرت بر بدن از طریق این تکنولوژی به اتکای تکوین علوم انسانی دگرگون گردید. در اعمال قدرت مستمر و منظم تا حد تبدیل بیدن آدمی بیه موضوع آناتومی سیاسی، نظارت و مراقبت از بالا (رؤیت پذیرسازی موضوع قدرت و نظارت فضایی برای اعمال مراقبت) و بهنجارسازی (مجازات و نمه سرکوب هر نابهنجاری یا بی قاعدگی مثل تأخیر و غیبت و بی توجهی و بی ادبی و حركات ناشايست در كارخانهها و مدارس و يادگانها) و معاينه (تكوين نگاه بهنجارساز علمی از تلفیق دو روش قبلی برای طبقهبندی و ارزیابی افراد چونانی راهی برای رویت پذیری سوژه ها در عین رویتناپذیری خود از طریق گردآوری پرونده ها و اسناد و مدارک و منفرد و منزوی سازی افراد) به وسایل اجبرای انضباط چونان تکنیک تعلیم و تربیت بدنها مبدل شدند. تکنیک گردآوری پرونده و اسناد و مدارک چونان اولین علامت ظهور علوم انسانی ـ اجــتماعی، توصیف و طبقهبندی و تحلیل افراد و گروهها را ممکن میسازد و ضمناً فرد در معرض رویت یا در فضای تحت نظارت ناظری نامریی، از رویت پذیری مستمر خود آگاه شده و همین آگاهی ضامن عملکرد ارتجالی قدرت انضباطی غیرفردی میگردد؛ زیرا فرد خود تحت نظارت، روابط قدرت را بر پیکرش حک کـرده و عامل انقياد خويش مي شود. بدين قرار انضباط چونان نوعي مكانيسم قدرت يا آناتومی سیاسی در قرن ۱۸ میلادی، مجموعهای از نهادها را به دستگاههایی تسبدیل کرد که در درون آنها قدرت دانش متعاطی شوند و از درونشنان دانشهایی چون جرمشناسی و روانپزشکی شکل گیرد. باگسترش مکانیسمهای انضباطی به اقتضای نیاز انباشت سرمایه به اداره جمعیت و تأمین کارآیی شسیوه های تولید، تسعبیه تکنولوژی های انسضباطی درون ساختهای حقوقی دسیاسی جهت بسط شبکه ای از قدرت های کوچک ضامن اطاعت و بسط روش های علمی گردآوری و ایجاد اطلاعات جهت کاربرد دانش برای اعمال سلطه بود که جامعه انضباطی پدیدار شد.

از آنجاکه هیچ انضباط و قدرتی بی مقاومت پیش نمی رود؛ منظور از جامعه انضباطی نه جامعه تحت انضباط پاکاملاً انضباط پافته، بل جامعهای است که در آن مکانیسمهای انضباط نظیر نظارت، مراقبت، ایجاد امنیت، کسب دانش و اطلاعات و منفردسازی در سراسر پیکر جامعه مانند شبکه حبس، زندانها و مؤسسات خیریه و پرورشگاهها و مراکز تربیت اخلاقی، پخش و منتشر است تا هدف بهنجارسازی از طریق دانش مربوط به تشخیص بهنجار و نابهنجار و نیز معاینه و نظارت برآید. با تحقق قدرت مشرف بر حیات از طریق کارکردهایی چون اعمال تکنیکهای قدرت بر حیات فرد جهت افزایش تواناییها و سودمندی اقتصادی بىدن فرد و تضمین فرمانبرداری سیاسی و نیز اعتمال تکنیکهای قدرت بر پیکر جامعه از طریق نظارت بر بهداشت و اخلاقیات و توليدمثل و اداره جمعيت، روابط قدرت ضرورتاً از حدود نهاد دولت فرا مي رود؛ زیرا این نهاد برغم دستگاههای عریض و طویلش نمی تواند کل حوزه روابط قدرت بالفعل را اشغال كند و تنها بر پايه ديگر روابط قدرت قبلي عمل مي نمايد و لذا نسبت به شبكه هاى قدرت محيط بربدن و سكسواليته و خانواده و دانش، وجه روبنایی دارد. تحلیل اصلی قدرت اما در زمینه تحول در شکل اعـمالش است که طی آن قدرت نخست در قرون ۱۷ و ۱۸ میلادی از شکل حاکمیت با موضوع سرزمین و اطاعت مردم از قانون، به شکل قدرت مشرف بر حیات با موضوع مجموعه پیچیده اشخاص و اشیاء و روابط افراد و شیوه زیست آنها در آمد و سپس در قرن ۱۹ میلادی به شکل آناتومی سیاسی بدن ظاهر شد.

از آنجا که قدرت مشرف بر حیات، یکی از اجزای تکنولوژی مشرف بر حیاتی بود رعیت پرور با هدف تأمین رفاه جمعیت و اعمال نظارت و مراقبت بر

آن از طریق عمل آمار؛ لذا جمعیت به سوژه نیازها و خواستها و ابژه قدرت مشرف بر حیات تبدیل شد. چنین قدرتی در مقابل سلطه اجتماعی خاص عصر فثودالیته و نیز در مقابل استثمار چونان شیوه سلطه عصر سرمایه داری در قرن ۱۹ میلادی و یا همراه با آنها، نیازمند تکوین دانش جدیدی برای شناخت جامعه و جمعیت و فرایندهای درونی اش با تکنیک منفردسازی بود و لذا علیرغم خاستگاهش در قدرت روحانیت مسیحی، اما کارکرد قدرت روحانی در عصر مدرن را به شکلی غیردینی به ساخت دولت انتقال داد تا به اتکای شناخت اذهان افراد و وجدانیات آنها از طریق مراسم اعتراف جدید و به کارگیری همه نهادها اعم از خانواده و طب و آموزش، ضامن رستگاری دنیوی (تأمین سلامت و رفاه فرد و جمع در این جهان) باشد.

## ۶ - ۵ - جامعه شناسی سکسوالیته

به نظر فوکو سکسوالیته نه پدیدهای تجربی ـ زیستشناختی که محصولی تاریخی است و حتی تصور غریزه جنسی نیز درون گفتمان تاریخی خاصی درباره سکسوالیته پیدا شده است؛ چنانکه از قرن ۱۸ میلادی، سکسوالیته و از شرقرن ۱۹ میلادی، غریزه جنسی داشته ایم و پیش از آن فقط شهوت مدنظر بود. در طی این قرون سکسوالیته نه تنها موضوع پژوهش علمی و کنترل اداری و توجه اجتماعی شد و از نظر پزشکان و مصلحان و علمای اجتماعی، رمز سلامت و بیماری و هویت فردی به شمار آمد؛ بلکه بورژوازی خود را از طریق تنظیم دقیق نمادهایش، از نمادهای اصل و نسب اشرافی و طبقات کارگر چونان حاملین خطرات جنسی مجزا کرد. در این دوران گرچه سکسوالیته نسبتاً آزاد و لاینفک از زندگی روزمره به سوی سکسوالیتهای تحت نظارت شتافت؛ اما با اعمال چنین مراقبتی، گفتگو و تفکر درباره غریزه جنسی را افزود و لذا تاریخ چند قرن اخیر نه تاریخ افزایش سرکوب سکسوالیته که در این دوره هدایتی فزاینده، «تحریک و تشویقی منظم به اشکال گوناگون برای گفتگو [در باب سکسوالیته] صورت

گرفت». (Foucault,1980:34) در این گفتمان، کنترل غریزه جنسی به عنوان انگیزهای نیرومند و غیرعقلانی، مستلزم پیدایش اشکال عمده نظارت فرد بر خود و نظارت جمعی بود و لذا قدرت مشرف بر حیات از طریق انتشار سکسوالیته و به اتکای تکنولوژی اعتراف فرد به شکل خوداندیشی یا در قالب کلام، سیطره خود را تا کوچک ترین حرکات بدن و روح گسترد. به نظر فوکو جنبشهای آزادی جنسی نه جزیی از مقاومت سیاسی معنی دار در مقابل اشکال جاری قدرت که اشکال سلطه مرتبط با هویت جنسی مین تحولات اخیر در جامعهاند.

مفهوم تاريخي سكسواليته چونان گفتماني مشخص و مرتبط باگفتمانها و کردارهای قدرت در آغاز قرن ۱۸ میلادی به چنین گفتمانها و کردارهایی پیوست و تحریک و تهییج گفتگوی فنی از غریزه جنسی، ضمیمه و مکمل علایق اداری برای رفاه و زندگی جمعیت بر پایه طبقهبندی های تجربی علمی چندی از فعالیت جنسی شد. برغم طبقهبندی های ملهم از گفتمان مذهبی پیشین در زمینه پیوند شهوت و گناه و اخلاق مسیحی، اما تدریجاً جمعیت شناسان و مقامات پلیس دست به تفحص تجربی در خصوص مسایلی چون فحشاء و آمارهای جمعیتی و نحوه انتشار بیماریها زدند. «زندگی جنسی چیزی نبود که انسان تنها دربارهاش داوری کند، بل چیزی بود که اداره و کنترل می شد؛ چیزی همانند توانایی عمومی بود که اتخاذ روشهای مدیریتی را ایجاب میکرد و میبایست در گفتمانهای تحلیلی به آن پرداخته شود. در قرن ۱۸ میلادی زندگی جنسی به صورت موضوعي در آمد كه به يليس مربوط مي شد». (Foucault,1980:24) لذا جمعیت شناسی و حوزههای وابسته در این قرن تدریجاً به صورت رشتههای علمی در آمدند و در پرتو نگاه کارگزاران دولتی به جمعیت همچون چیزی قابل شناخت و مراقبت و توجه و پرورش، «لازم بود میزان زاد و ولد، سن ازدواج، تعداد کودکان مشروع و نامشروع، روابط جنسی زودرس، کثرت وقوع روابط جنسی، شیوههای عقیمسازی یا بارورسازی، تأثیرات زندگی مجردانه، اثرات [منع روابط جنسي] و پیشگیری آبستنی مورد تحلیل قرار گیرد».

(Foucault,1980:25-6) كارگزاران دولت به تدريج از بيان سخنان اندرزآميز درباره اهمیت جمعیت به تعبیه روشهایی برای مداخله در زندگی جنسی مردم رسیدند و پس از بیوند سکسوالیته و قدرت حول مسایل جمعیتی طی قرن ۱۸ میلادی، اما در قرن ۱۹ میلادی این موضوع وارد گفتمان پزشکی جامعه بورژوایی شد؛ زيرا نقطه عطف تفكيك علم پزشكى راجع به سكسواليته از علم پزشكى راجع به بدن بر اساس کشف و تشخیص «غریزهای جنسی [صورت گرفت]که می توانست وجوه نامتعارف، انحرافات اكتسابي، بيماريها و روندهاي آسيب شناختي را باز نماید». (Foucault,1980:117) سکسوالیته با این پیشرفتهای علمی به دانش پیوند خورد و رابطه فرد، گروه، معنا و مراقبت را برقرار کرد و در مقابل زندگی جنسی قرار گرفت. چون «روابط جنسی در هر جامعه به گسترش وصلت و قرابت سببی مى انجامند» (Foucault,1980:166)؛ لذا زندگى جنسى امرى بود مربوط به خانواده و قوانین قرابت و ارث و مبادله و انتقال ثروت و مالکیت و قدرت که خویشاوندی را به شئون و مراتب اجتماعی و معروفات و منهیات ذیربط ملحق می کرد. سكسواليته اما موضوعي فردى بود مرتبط با لذات خصوصي پنهان، زیادهروی های خطرآفرین برای بدن و تخیلات مخفی و محرمانه که به عنوان ماهیت اصلی فرد و هسته هویت شخصی او قابل رمزگشایی بدنی و فکری بوساطت پزشکان و روانپزشکان و دیگر اعتراف نیوشان اندیشهها و اعمال نهانی و خصوصی می نمود. فوکو فرایند شخصی و طبی و رمزدار شدن تاریخی زندگی جنسی در گفتمان تولید و تکثیر آن موسوم به انتشار سکسوالیته (deployment of sexuality) را متضمن اتحاد استراتریک قدرت دانش در زمینه هیجان پذیر شمردن بدن زنان، تلقی آموزش پذیری زندگی جنسی توسط کودکان، استقرار زاد و ولد در کسانون تسوجه جسامعه و دولت و مسئولیتهای طبی ـ اجتماعی زن و شوهر نسبت به آن و تلقی لذات ناشی از انحرافات جنسی به عنوان بیماری روانی دانست. در هیجانپذیر شماری بدن زنان چونان نخستین استراتژی حاصل از پیشرفت پزشکی، این بدنها علاوه بر اسیبهای درونی در ارتباطی ارگانیک با پیکر جامعه یعنی پیکری که «[بدن زن] ضامن بارآوری منظم آن بود» (Foucault,1980:106) قرار داده شد و بدین سان هویت شخصی زن و سلامت آینده جمعیت با دانش و قدرت و مادیت بدن پیوند مشترکی یافتند. در زمینه تلقی آموزشپذیری زندگی جنسی توسط کودکان، روشهای معمول مبارزه با استمناء مبتنی بر باور برخورداری آنان از سکسوالیته طبیعی ـخطرناک بود و لذا مصلحت فردی ـ جمعی اقتضای اعمال مراقبتهایی بر چنین توانمندیهای مبهمی نظیر مراقبت دقیق، فنون نظارت، گستردن دامهای بی شمار، نصایح اخلاقی بی پایان، اخطارهای فراوان در خصوص هوشیاری و مواظبت، تحریک مستمر احساس گناه، بازسازی ساختمان خانه جهت اعمال نظارت، توسل به شرف خانوادگی و استناد به پیشرفتهای پزشکی را داشت. پیامد تلقی استمنای کودکان به عنوان بیماری همه گیر «این بود که در این مبارزه کلی که بزرگسالان را در رابطه با زندگی جنسی کودکان بسیج می کرد، چنین لذات ساده و بی پایهای به صورت تکیه گاه مرموزی در می آمدند». ( Foucault,1980:43) استقرار موالید در کانون توجه جامعه و دولت و اعطای مسئولیتهای طبی ـ اجتماعی به زن و شوهر سبب شد دولت خود را موظف بداند جامعه را از تأثیر عوامل بیماریزای ناشی از سكسواليته بي بند و بار مصون دارد و ضمن توجه به تنظيم امر زاد و ولد، جمعیت را محدود یا به آن نیرویی تازه بخشد تا فساد اخلاقی یا لغزش در مراقبتهای جنسی منجر به انحرافات جنسی، دگرگونیهای ناگهانی توارثی و فول سلامت و تندرستی خانواده و جامعه را در پی نیاورد؛ چنانکه تا آخر قرن ۱۹ میلادی، «کردار اجتماعی تام و تمام متظاهر در شکل نژادگرایی خشن ولیکن منسجم و تحت هدایت دولت، به تکنولوژی جنسی قدرتی عظیم و پیامدهایی بسيار گسترده بخشيد». (Foucault,1980:119) بالاخره در حوزه تلقى لذات ناشى از انحرافات جنسی به عنوان بیماری روانی، زندگی جنسی تا پیش از پایان قرن ۱۹ میلادی به عنوان پدیده یا غریزهای مجزا و در عین حال مرتبط با سرشت فرد تشخص یافته بود و تصور می رفت این انگیزه غریزی ضمن عملکرد در سطوح

طبیعی و سالم زیستی ـ روانـی مـمکن است مـنحرف، مـخدوش، مـقلوب و مغشوش گردد. علم جنسی بدینسان تصویری وسیع از انواع ناهنجاریها، کژرویها و سکسوالیتههای مخدوش ترسیم کرد و روانپزشکان برای تسهیل توصیف و تشریح علمی ویژگیهای افراد، به نوعشناسی انتحرافات جنسی پرداختند که در آن «اختلاط دوستان، مردنماها، دوستداران پیرزنان، مبتلایان به انحراف در مرکز حس جنسی و زنان مبتلا به حزن جنسی، هر یک جایگاهی داشتند» (Foucault,1980:43)؛ زيرا بواسطه رسوخ سكسواليته در كل ابعاد و وجوه زندگی فرد منحرف، شناخت کل ابعاد زندگی وی نیز ضروری مینمود. در حالی که «لواط در گذشته انحرافی موقتی به شمار میرفت، اینک همجنس بازی به صورت نوعى [از بيماريها] ظاهر مي شد» (Foucault,1980:43) و أنحه زماني منجموعه اعتمال منمنوعه بنود، بنه صنورت عنوارض ترکیب منعناداری از زیست شناسی و عمل در آمد؛ زیرا «هدف دستگاه قدرت متمرکز بر کل این عارضه بیگانه نه سرکوب آن که اعطای واقعیتی تحلیلی، مشهود و پایدار بدان بود». (Foucault,1980:44) طبقهبندی کل رفتار فرد بر حسب میزان بهنجار شدن یا بیمارگونگی غریزه جنسی بدان معنا بود که پس از اثبات علمی تشخیص پزشکی انحراف، تکنولوژیهای اصلاحی به نفع فرد و جامعه اعمال شده و لذا علم شکستهبندی جنسی (orthopedics of sex) برای پیوستن بدن، علم جنسی جدید و خواست تنظیم و مراقبت رقم خورد. تلقی بدن چونان کانون سکسوالیته و ضرورت مشاهده آنها، علم را به شناخت دقیق رموز زیستی ـروانی بدن کشاند و پیشرفت علم از این حیث با شهوانی ساختن قدرت و کسب لذت و حتی تبديل انگيزه پيشرفت علمي به لذت دروني خود علم همايندي يافت. معاينه به عنوان اصل و هسته روشهای جدید فرصتی بود که در آن گفتمان جنسی در قالب واژگان طبی مقبول بیان شود؛ اما بـواسـطه پـنهان بـودن مشکـل طـبی، اعتراف بیمار نیز به آن آمیخت. «معاینه مستلزم تماس و صمیمیت... و مبادله سخنان از طریق پرسشهایی بود که به اخذ اعتراف اجباری می انجامید و

صمیمیتهایی را برمیانگیخت که از حد پرسشهای مطروحه فراتر می رفت». (Foucault,1980:44) به علاوه فرد مورد معاینه از شکل خاصی از لذت یعنی توجه مراقبت آمیز و اعترافگیری به شیوهای نوازشگرانه درباره خصوصی ترین جزییات زندگی هم برخوردار می شد. «معاینه پزشکی، تحقیق روان پرزشکانه، گزارش و شرح حال و مراقبت خانوادگی ممکن است همگی دارای این هدف کلی و ظاهری باشند که هرگونه سکسوالیته منحرف یا نامولد را نفی کنند؛ اما در واقع آنها همچون دستگاههایی عمل میکنند که دو محرک دارند: یکی لذت و دیگری قدرت». (۲۵ :Goucault, 1980)

رواج معاینه پزشکی در قرن ۱۹ میلادی همانند دیگر اشکال اعتراف، عمیق ترین تخیلات و نهانی ترین کردارهای جنسی فرد را در معرض دید مقامات صاحب قدرت نهاد و ضمناً از این رهگذر به فرد القا شد از طریق چنین اعترافی مثلاً در زمینه زندگی جنسی می تواند خود را بشناسد. «تأثیرات روش اعتراف گسترش بسیار یافته است. اعتراف در نظام قضایی، پزشکی، آموزش و پرورش، روابط خانوادگی و روابط عشقی، در معمولی ترین امور زندگی روزمبره و در پرهیبت ترین مراسم و شعایر نقشی بازی میکند؛ ما به جرایم خود، گناهان، افکار و امسیال، بسیماری ها و مشکلاتمان اعتراف می کنیم... آدمی در لذت و درد چیزهایی را به خودش اقرار میکند که گفتن آنها به هیچکس دیگر ممکن نخواهد بود، چیزهایی که مردم درباره آنها کتابها می نویسند... انسان غربی به حیوانی اعتراف كننده تبديل شده است». (Foucault,1980:59) اعتراف و به ويره اعتراف درباره سکسوالیته چونان یکی از اجزای عمده تکنولوژیهای رو به گسترش اعمال انضباط بر بدنها، جمعیتها و کل جامعه موجب تفحص فوکو در تاریخ اعتراف و روابطش با مذهب، قدرت سیاسی و علوم پزشکی و نیز شناخت تطبیقی فرهنگهای متمایل به شناخت زندگی جنسی از طریق هنر و ادبیات عاشقانه (art erotica) یا علم زندگی جنسی (scienta sexualis) گردید و تفطن وی در روند تكامل روش اعتراف، تكنيكها و انواع خاص گفتمان اعترافي يونانيان و

رومیان و مسیحیان اولیـه و پـروتستانتیسم را تـا تأمـل در نسبت اعـتراف و سكسواليته و تكنولوژي كفنفس و خواست مختفي قدرت در اين گفتمانها گسترد. علاقه فوكو به نقش علم در مناسبات اعتراف و حقیقت و قدرت صرفاً به این دلیل نبود که هنجارها و گفتمان تحلیل علمی بی طرف خصوصاً گفتمان پزشکی در غرب به قدر امری مقدس مسلط شده و بواسطه بسط روشهای علمی، فرد برای خود و دیگران به صورت موضوع دانشی گویای حقیقت درباره خودش یا خودشناسی و دیگرشناسی خودشناسی چیونان زمینه تغییر خبود درآمده؛ بلکه وی متامل این معنا بود که خواست فرهنگی دانستن حقیقت درباره خود، فرد را به گفتن حقیقت برمی انگیزد و به عبارتی همین به گفتار در آوردن (mise en discours) در اعترافات مکرر به خود و دیگران، فرد را درون شبکه روابط قدرت با دیگران می نهد که خودشان را واجد ابزارهای تعبیر و تفسیر لازم برای استخراج حقیقت از درون این اعترافات می دانند. این تکنیکهای پیوسته در تكنولوژيهاي معطوف به خود باگفتمان علمي، شبيه تكنولوژيهاي انضباطي هستند که در آنها صاحبان قدرت تغییراتی در بدنهای صامت و سر به راه ایجاد میکنند؛ اما سخنگو بودن انسان مدرن و نه گنگ و صامت بودنش فوکو را بسه تحليل رابطه اين تكنولوژيها جهت اثبات كيفيت پيوندشان درون ساختهاي پیچیده سلطه و استیلا واداشت. قدرت نه صرف خشونت یا اجبار ناب که عبارت از تعامل تکنیکهای انضباطی و تکنولوژیهای پنهانتر معطوف به خود است؛ زیرا تکنولوژی معطوف به خود باور دارد آدمی می توانید با کیمک کارشناسان علوم پزشکی و روان پزشکی و همچنین در حوزه حقوق و آموزش و پرورش و زندگی عشقی، حقیقت خود را بداند و بگوید و به اتکای شناخت ریشه داری تلقی طبیعی بودن کشف حقیقت از طریق وارسی و معاینه و اعتراف راه رهاییش باز شود. قوی ترین تجلی باور به آشکاری حقیقت با اعتراف در سكسواليته نهفته؛ زيرا اين اعتقاد مفروض مي گيرد بدن و اميالش، عميق ترين شكل حقيقت درباره فرد و انسانها را تشكيل مي دهند. به لحاظ تاريخي، اميال و

خواهشهای جسمانی از دوران توبه و انابه مسیحی در کانون اعتراف بوده و از قرون وسطی و عصر پروتستانتیسم تا زمان حاضر، زمینهای عمومی برای تبدیل به گفتار گردیده است. «پیشوایان مسیحی، وظیفه گذراندن هر چیز مرتبط به زندگی جنسی را از درون دستگاه وقفهناپذیر گفتار به عنوان وظیفهای اساسی تجویز می کردند». (Foucault,1980:21) فرد تحریک و تشویق می شد نطق جامعی درباره وضع روانی و خواستها و شهوات جسمانی خود ایراد کند تا توسط نماینده منصوب دستگاه قدرت یعنی کشیش مورد استنباط و داوری قرار گیرد. در قرن ۱۶ میلادی تکنیکهای اعتراف از بستری صرفاً مذهبی گسیخت و به سایر قلمروها نظیر حوزه آموزش و زندانها و دیگر نهادهای مربوط به حبس و توقیف رسید و در قرن ۱۹ میلادی به حوزه پزشکی اشاعه یافت تا جزیی ترین لذات فردی و جنبشهای روحی، تنظیم و اندازه گیری و قابل استنباط و شناخت شود. در تمدنهای غیرغربی با زندگی جنسی همچون ادب و هنر عاشقانه برخورد می گردد که در آن «حقیقت از خود لذت ناشی می شود و به عنوان کرداری فهمیده و به عنوان تجربهای انباشته می گردد». (Foucault,1980:57) در این تمدنها، لذت هدف لذت است و تابع و متفرع فايده و اخلاق و حقيقت علمي تلقى نمى شود و لذا سكسواليته نه رمز نفس فردى بل مجموعهاى از كردارها و آیینهای عاشقانه مینماید که استاد به مبتدی می آموزد و این مراسم و شعایر «تسلطی مطلق بر بدن، سعادتی بی نظیر، بی خبری نسبت به زمان و حدود آن، اکسیر زندگی، از پیش پا برداشتن مرگ و تهدیدهای آن را وعده میدهند». (Fouczult,1980:58) معهذا غرب با استقرار در راه علم سكسواليته و تنظيم و تبيين كامل اميال و خواهشها نه در پي تشديد و افزايش لذت، بل جوياي تحليل دقيق و منضبط هر انديشه و عملي است مرتبط به لذت تا حد توليد دانش ظاهراً حاوی رمز سلامت و روانی و جسمانی فرد و رفاه جمع و معطوف به غایت فایده و اخلاق و حقیقت. در قرن ۱۹ میلادی بواسطه تداخل گفتارهای مربوط به سكسواليته با علوم جديد انسان تـدريجاً بـايگاني بـزرگ لذت سـاخته شـد و

پزشکی و روان پزشکی و علوم آموزشی، میل و خمواهش را به گفتار علمی منظمی تبدیل کردند. گرچه علوم پزشکی سکسوالیته منشعب از علوم زیست شناسی دارای «محتوای ضعیفی از نقطه نظر اصول اولیه عقلانیت بودند، بگذریم از این که علمیتی هم نداشتند، همین خود برای آنها جایگاهی مجزا در تاریخ دانش ایجاد کرد» (Foucault,1980:54)؛ اما علم پنزشکی جنسی همچنان مستغرق علایق و کردارهای سیاسی بود. علیرغم بهرهبرداری این گفتارها درباره سكسواليته از پيشرفتهاى علم زيستشناسى بمه عنوان پوشش و وسيله توجیهی، اما میان آنها تداخل مفاهیم اندکی وجبود داشت؛ چنانکه «گویی مقاومتی اساسی، تکوین و تکامل گفتمانی عقلانی درباره زنبدگی جنسی و عوامل همهبسته و آثارش را سد می کرد. تغایری از ایس نوع حاکی از آن بود که هدف چنین گفتمانی نه بیان حقیقت که جلوگیری از بروزش بود». (Foucault, 1980:55) مجریان گفتمانهای پزشکی سکسوالیته در قرن ۱۹ میلادی این شبه علم را با گفتمان معطوف به حقیقت قدرت در عرصه زندگی جنسی آمیختند؛ چنانکه «حقیقت زندگی جنسی به چیزی اساسی، سودمند یا خطرناک، ارزشمند یا مهیبت تبدیل شد. خلاصه... سکسوالیته به عنوان مسئله حقیقت ظاهر گردید». (Foucault,1980:56) از این به بعد غریزه جنسی «نامی است که مى توان به فرآوردهاى تاريخى بخشيد؛ [غريزه جنسى] واقعيتى نهانى نيست كه فهمش دشوار باشد، بل شبکه سطحی عظیمی است که در آن انگیزش بدنها، تشدید لذات، تحریک به گفتار، تشکیل دانشهای خاص و تحکیم سلطهها و مقاومتها حسب برخی استراتریهای قدرت و دانش با هم می پیوندند». (Foucault, 1980:105-6) غـــريزه جـنسى چــونان اسـطورهاى تــاريخى، عــلوم زیست شناسی و کردارهای هنجاربخش قدرت مشرف بر حیات را ملحق کرد و با تعبير چونان كاركردي اساساً طبيعي و احتمالاً غيرفعال، انديشه مهار و كنترل و هدایت انگیزه جنسی را پدیدار ساخت. «غریزه جنسی، فکرآمیزترین و آرمانی ترین و درونی ترین عنصر در انتشار سکسوالیته است که قدرت در اعمال سلطه خود بر بدنها و مادیت آنها و بر نیروها، انرژیها، شهوات و لذاتشان بدان سازمان می دهد». (Foucault,1980:155)

به موازات پدیداری علوم اجتماعی ابره ساز انسان همراه با گسترش دستگاههای انضباطی، کثیری از علوم طبیعی همراه با انتشار تکنولوژی اعترافی پدید آمد. چون ساخت و پرداخت غریزه جنسی به عنوان معنایی بنیادی و ایجاد سكسواليته به عنوان شبكه مفاهيم وكردارها، بيشتر نيازمند و مرتبط با مجموعهای از روشها و آیینهای سوژهساز برای تعبیر اعترافات بود تا مجموع روش های ابره ساز برای اعمال کنترل بسر بدن ها؛ لذا معاینه و اعتراف، تکنولوژیهای اصلی علوم سوژهساز شدند و از طریق روشهای بالینی درمانی معاينه و استماع، سكسواليته به صورت حوزه رمزدار و معنابخشي با تکنولوژیهای خاصش در آمد. معاینه مستلزم سخنگویی سبوژه برای تعبیر مقامی معنون بود و لذا در این روش تأویلی، تغییری در جایگاه اعتراف صورت گرفت؛ چنانکه پنزشک با آمیختن اعتراف و تکنیکهای معاینه در محیط درمانگاه، نتایجی از حیث ابژهسازی ایجاد کرد و سپس ساخت و پرداخت روشهای معاینه انتظام بخش و ناظر برگفتار دنبال شد. در حالی که مداخلات اعمالی بر بدنهای صامت و مطیع اساساً اصلاحگرانه بودند؛ مداخلات اعمالی بر انسان به عنوان سوژه ذاتاً درمانگرانه می نمودند؛ چنانکه «حقیقت وقتی به موقع به طرف ذیربط و از جانب شخصی گفته می شد، به شنونده و مسئول آن شها می بخشید». (Foucault,1980:67) مسئله اما این بود که «آیا می توان توليد حقيقت را وفق الكوى حقوقي مسذهبي قديمي اعتراف، بيان و اخذ اجباری اطلاعات محرمانه را بر حسب قواعد گفتار علمی مشخص کرد؟». (Foucault,1980: 64) نیاز به ایجاد ساختی علمی برای توضیح زندگی جنسی بدین معنی بودکه تنها دانشمندان تربیت شده می توانند گفته های مربوطه را دریابند نه خود فرد گوینده. در چهارچوب اعتراف، با سخنگویی هر چه بیشتر سوژه گوینده یا وادار شدن بیشتر به سخن گفتن نه تنها علم به شناخت بیشتری

مى رسيد كه با گسترش بيشتر عرصه معاينه مشروع درباره آگاهي، شبكه تكنولوژی اعترافی دقیق تر و گسترده تر می شد. با گسترش چنین قدرتی آشكسار شد فاعل گفتار خود نمی توانست داور نهایی گفتار خودش باشد؛ زیرا راز و رمز زندگی جنسی برای فاعل سکسوالیته قابل وقوف نبود و معنی استنباطی آن در محیط درمانگاه تنها بوسیله پزشک مستمع گفتار و موظف به رمزگشاییاش ظاهر می شد. روی دیگر سکه تبدیل دیگری به متخصص معنایاب و تعبیر، شنوندهای بود منصرف به استاد حقیقت با نقشی تحلیلی و تأویلی و نه داوری و اندرزگویی اخلاقی. «در اعتراف، قدرت دیگری نه تنها در این بود که پیشاپیش خواستار انجام اعتراف شود یا در مورد پیامدهای آن تصمیم گیرد، بل به علاوه وی می توانست گفتمان حقیقتی بر اساس رمزگشایی از آن ایجاد کند؛ قرن ۱۹ میلادی با تبدیل سکسوالیته به چیزی قابل تعیبر، امکان راهاندازی روشهای اعتراف درون صورتبندي منظم گفتمان علمي را براي خود ايجاد كرد». (Foucault,1980:67) بدينسان علم تأويل يعنى علم معطوف بـ معناى عـميق و ضرورتاً مختفی بر فاعل گفتار و در عین حال قابل تغییر و تفسیر، قطب دیگر علوم انسان را طی مراحل امکان اعتراف گفتاری امیال و خواهش ها از سوی متکلم و بنا به تحریک و داوری و دلداری مخاطب در عین انحصار معنی اصل گفتار در نزد خود متکلم و نیز تعبیر کارشناسی این مولفههای نامفهوم برای وی توسط مفسری موثق اشغال کرد تا در نقطه التقای فردیت و گفتار و حقیقت و اجبار، تعبیر و انسان به عنوان سوژه مدرن متضمن یکدیگر شوند. اطنز به کارگیری [علوم تأویلی] در این است که به ما می قبولانند امکان رهایی ما نامعلوم است» (Foucault,1980:159)؛ زيرا اين علوم در جستجوى حقيقتي عميق و با فرض دسترسی صرف مفسر بزرگ به معنا، علیرغم اصرار بسر استقرار حقایق مکشوفه در خارج از حوزه قدرت اما به تقویت استراتری های آن یاری مى رسانند.

خلاصه اینکه فوکو در بررسی قدرت مشرف بر حیات و تبعاتش متوجه

عملکرد تکنولوژیهای انضباطی قدرت و رابطه آنها با علوم ابرهپرداز بود تا روابط قدرت دانش و اعمال تكنولوژی های انضباطی قدرت بر بدن و ابژه سازی سوژه فردی و تکامل علوم انسانی را با توجه به اشکال قدرت و مراسم دانشی تكميل كندكه انسان از طريق آنها خود را به سوژه مبدل مي سازد و تكامل تکنیکهای علوم انسانی تأویلی و سوژهساز را رقم میزند. سکسوالیته محور تشکیل تکنولوژیهای سیاسی حیات در حول آنند و می توان این امر را از توضيح فرايند تكوين و توسعه تجربه سكسواليته در جوامع غربي و خصوصاً فرایندهایی که افراد از طریق آنها خود را سوژه جنسی تلقی کردهاند، دریافت. با استقرار سکسوالیته در رابطه با قدرت و دانش، شیوه های موضوع شدگی که از طريق آنها انسانها به سوژه تبديل شدهاند، بسط مي يابد. قدرت موجب توليد انواع سكسواليته هايي شدكه مظهر مقاومت در مقابل قدرتند و حتى هدف علم جنس شناسی (Sexology) تولید گفتمان هایی درست و حقیقی درباره سکسوالیته با استفاده از تكنيك اعتراف چونان نقطه التقاى حقيقت و سكسواليته بود. روابط قدرت و دانش متعین در گفتمانهای پرشکی و آموزشی و روانپزشکی و اقتصادی موجب انتشار سکسوالیته شدند و از درون شان سوژههای جنسی جدید سر برکشیدند. سکسوالیته عنصر مهمی در پیدایش دستگاههای نظارتی و اداری دولت رفاهی بود و پیدایش همین قدرت مشرف بر حیات جزء لاینفک توسعه سرمایه داری شد. نیاز به افزایش کارایی اقتصادی و کنترل سیاسی بدنها و جمعیتها، فرایندهای زندگی نظیر سکسوالیته را به محاصره قدرت مشرف بر حیات در آورد و لذا افول اپیستمه کلاسیک، ظهور انسان به عنوان موضوع دانش در قالب مکانیسمهای بهنجارسازی زندگی ممکن گردید تا روابط قدرت دانش بر بدن حک شوند و از طریق آنها انسانها به سوژه تبدیل گردند و نفس مادیت بدن تحت محاصره روابط قدرت و دانش قرار گیرد و امکان نوشتن تاریخ بدن آدمی متصور شود. سوژگی با سکسوالیته در فرایند تشکیل و تنظیم حقایق فرهنگی درباره خود ارتباط یافت. در تمدن بشر، زهد جنسی با تابوهای

اجتماعی و مذهبی پیوند یافته و کردارها و روابط جنسی، موضوع نگرانی و تفکر اخلاقی چونان مکانیسمهای تسلط خود بسر خود، مقاومت در مقابل شهوات، حفظ آرامش و رهایی از نفس سرکش و رابطه خود با خویشتناند و از این رو تاریخ سکسوالیته همان تاریخ اخلاق است که تا تدوین قوانین حقوقی پیش می آید. همین رابطه سکسوالیته و فردیت و حقیقت در عصر مدرن ادامه یافت و بر تشکیل سوژه فردی و روشهای پژوهش علمی تأثیری ژرف نهاد.

## ٦-ديدگاه کلي

فوکو برای پیوند سوژگی و معرفت با تولید معنا در متن گفتمانها چونان منبع امکانپذیری و تنظیم هویت، از علایق نظری و رهیافتهای تنجربی متفاوت برخودار و منتفع می نماید. (McNay, 1994) به نظر او گفتمان شامل قواعد امکانی صور درست کلام و کنش در محدوده مرزهای خودش است و لذا نقش مهمی در تولید معنا و سوژگی و معرفت داشته و به لحاظ عدم اختفای واقعیت از ایدئولوژی متمایز می شود. این رویکرد به گفتمان علاوه بسر متن، شرایط مفصل بندی و بیان (Articulation) آن را چونان عاملی دخیل در تولید معانی توسط گسفتمان مدنظر می آورد. شکل و معنای گفتمانها در پیوند با شرایط تاریخی مادی مکنون آنها است و این رابطه از طریق تمرکزی تبارشناختی بسر برهههای دگرگونی درون گفتمانها و شرایط مفصل بندی شان مورد بررسی قرار می گیرد.

تجربه چالشهای سیاسی فاقد مفصل بندی قبلی در عرصه سیاسی و محرک مسائل و معضلات جدید در روابط اجتماعی دهه ۱۹۶۰ میلادی، متضمن تحلیل جدیدی از قدرت توسط فوکو بود. «از دل این تجربیات مختلف و از جمله تجربه خود من، تنها یک واژه همچون پیامی که با جوهر نامریی نوشته شده باشد و به محض اضافه کردن ماده شیمیایی درست در صفحه کاغذ ظاهر شود، ظهور کرد و این واژه قدرت بود». (۴و-۱45:1991:145-19) فوکو به جای تحویل قدرت به دولت و روابط مادی اقتصادی، پویاییهای مختلف آن را در سطوح مختلف جامعه و میان انواع گوناگون کنشگران نگریستن گرفت.

فوكو در نظريه انضباط و همهبيني مدعى است با تبديل قدرت خودكامانه فرد حاکم به قدرت دمکراتیک مدرن طی قرن ۱۸ میلادی در اروپای غربی، سازماندهی قدرت دولتی، دگرگون و اقتدار محلی و فراگیر جایگزین حاکمیت زور شد. تاکتیک اصلی انضباط، روش اصلی نظارت و کارگزار اصلی آن کنشگر منفرد است. تحلیل تغییرات نظامهای کیفری و رویکردهای جرمشناختی و روشهای تنبیه مبین کیفیت ظهور فنون خرد قدرتند که انسان و جسمش را به موضوع معرفت و این معرفت را به شیوه کنترل و ساماندهی مبدل میکنند. تكنيكهای نوظهور معطوف به عملكرد دقيق حركات و اطوار (gestures) نشان مى دهند «انضباط نوعى كالبدشكافي سياسي جزييات است». ( Foucault, 1979: 139 ) در قرن ۱۹ میلادی نهادهای جدید پزشکی و حقوقی و روان پیزشکی تــدریجاً کارکردهای جسم را طبقهبندی کردند تا مشکلاتش را محاسبه و تحت نظارت آوردند. احداث زندانها و بیمارستانها و تیمارستانها نیز برای حصر و حبس جستمهایی طبقهبندی شده ذیل مقوله بد و بیمار و دیوانه صورت گرفت. خطر و هراس از طبقهبندی فرد به این شکل، نظارتی بر خود ایجاد کرد که در دوره معاصر در قلب انضباط نشسته و این انتظار قدرت از فرد در جهت خودانضباطی موجد جسم مولد و سر به راهی میگردد. فنون نظارت برکنش فردی معاصر در قرن ۱۹ میلادی در زندگی روزمره ادغام شدند. طراحسی فیضای کیارخیانهها و مدارس و بیمارستانها حول ایجاد اطمینان از مشهود بودن افراد و آگاهی شان از این مشهود بودن ساخت یافت. فردیت بخشی با ایجاد فنون قدرت فردی ناظر بر خویش توفیق یافت؛ زیرا این فرایند مولد فردی شد که هم موضوع و هم ابزار اعمال قدرت بود. نظارت به اتکای سراسربینی آنگاه به نقطه اوج رسید که امکان «دیدن مستمر همه چیز در یک نگاه فراهم آمد». (Foucault,1979: 163) در طراحی معماری زندان توسط بنتام، هر سلول در معرض دید برجهای دیدهبانی مستقر در مرکز ساختمان قرار میگرفت و برج دیدهبانی نیز در معرض دید زندانی بود تا مشهود بودن و آسیب پذیریاش را متذکر گردد. در سراسربینی «مشهود بودن یک

تله است» (Foucault,1979:200) و نکته مهم در اینجا نه صرف استفاده از نظارت زندان که چگونگی تلقی سراسربینی چونان استعارهای برای کلیت نظارت در الگوهای مدرن قدرت اجتماعی است؛ زیرا جامعه از طریق سراسربینی و پاسخ افراد به آن است که در خودش انضباط آفرین (disciplinary) می گردد.

قدرت از منظر فوکو امری رابطهای و برآمده از صورتبندی مناسبات و گفتمانهای خاص و نه خصوصیتی قابل تصاحب و تملک است که بتوان آن را مال خود دانست. قدرت همه جا هست، نه به این لحاظ که همه چیز را در بسر می گیرد؛ بل به این جهت که از همه جا نشأت می گیرد و به عبارتی «قدرت تنا می گیرد؛ بل به این جهت که از همه جا نشأت می گیرد و به عبارتی «قدرت تنا جایی که دائمی و تکراری و راکد و خودزا است، صرفاً محصول فراگیری است که از همه این تحرکات ریشه می گیرد». (Foucault,1980:93) قدرت محلی است و می تواند از همه سطوح جامعه نشأت گیرد و به عبارتی قدرت بخشی از روابط روزانه ما است و بر ما اعمال نمی شود. قدرت مولد است؛ زیرا به جای نفی دائم امکانات و فرصتها، روزنههایی به اشکال خاصی از روابط و مواضع و تجارب اجتماعی می بندد و می گشاید. مقاومت هم درون قدرت و جود دارد، یعنی روابط قدرت موجد فضاها و فرصتهایی هستند که مقاومت در آنها اینجاد می شود؛ چنانکه مثلاً کاربرد احکام حقوقی و گفتمانهای روان پزشکی برای بر ساختن هویات خاصی به عنوان هویات نادرست نظیر همجنس گرایی مولد ساختن هویات خاصی به عنوان این برساخته را به چالش کشید.

جامعه میانجی معرفت (شناخت یا دانش) است و معرفت چونان محصول گفتمان با ارزشگذاری در این عرصه همراه است. گفتمانهای مختلف چیزهای متفاوتی را به عنوان معادل دانش ارزشمند میانگارند و پذیرش انواع شناخت بیش از بیان کیفیت ذاتی یا حقیقی ببودنشان، معرف مشروعیت و قدرت گفتمانهاییاند که شناخت درونشان قرار دارد. به نظر فوکو رشد معرفت نه خطی و مترقیانه که تاریخ شعب شناخت، «رابطهای پیچیده از جایگزینیهای متوالی است». (Burchell, et al.,1991:53) فوکو به جای عنایت به تحقیقات علمی

مدعی وجود جهانی طبیعی و توان تولید شناختی صادق درباره آن، شناخت را حایز قدرتی زایا و مولد می انگاشت و می پنداشت شناخت با ارائه نظریهای برای عملکرد جهان طبیعی، آن را تولید می کند. شناخت از قدرت و تضاد با آن جدا نیست و «هیچ رابطه قدرتی بی تکوین میدانی از شناخت در پیوند با آن وجود ندارد و همچنین شناختی وجود ندارد که مبتنی بر روابط قدرت نباشد و در آن واحد به این روابط قوام نبخشد». (Foucault,1979:27) معرفت به نظر فوکو بی طرف نیست؛ تا جایی که در روشنگری هم «نوعی اراده معطوف به شناخت» بی طرف نیست؛ تا جایی که در روشنگری هم «نوعی اراده معطوف به شناخت» به شناخت خود و ایجاد نوعی تمایل به شناخت خود راستین ما از طریق نهادها و گفتمانهای روان پرشکی و حقوق و پرشکی، بخشی از شیوههای کنترل و انضباطی است که قدرت متجدد از طریق آنها عمل می کند.

هدف بررسی تولید سوژگی توسط فوکو «عبارت بود از خلق تاریخ شیوههای مختلفی که در فرهنگ ما انسانها از طریق آنها به سوژه تبدیل شدهاند» شیوههای مختلفی که در فرهنگ ما انسانها از طریق آنها به سوژه تبدیل شدهاند» (Dreyfus and Rabinow,1982:208) سوژه حاکم محصول اجتماعی شیوههای شناخت و گفتمانی متکون در عصر روشنگری است. خود فرد از منظر فوکو «تنها یک تقلید است؛ متکثر است؛ ارواح بی شماری مدعی تملک آنند؛ نظامهای متعددی با هم تداخل و رقابت دارند». (Rabinow,1984:161) سوژه حاکم از شمناخت او جدایی ناپذیر است و لذا ما به عنوان سوژه مهار شده ایم؛ زیرا به نظر فوکو «گرفتار تاریخ خاص خودیم». (Dreyfus and Rabinow,1982:210) دانش بما تولید مفاهیمی چون چون و ثوق ( «علامی می کند تا سرشت راستین و یگانه خود ما را مقید به نهادهایی چون روان پزشکی می کند تا سرشت راستین و یگانه خود را تفسیر و کشف نماییم و با تحدید گستره مواضع ممکن سوژگی توسط نیروی حاکم گفتمانها، سوژگی توسط نیروی حاکم گفتمانها، سوژگی انضباط بخش می گردد. سوژه تولید و منضبط شده به شکل اجتماعی، نه سوژهای متعین و منفعل که فعالانه درگیر فرایندهای سوژهسازی انضباط بخش

خویش است. ما با برگرفتن مواضع موجود سوژگی و منضبط شدن، نوعی حس مثبت از خود چونان زمینه مشارکت در جهان می یابیم. ما در نقش خلاق ساختن منحصر به فرد خود از عاملیت و کارگزاری (agency) برخورداریم و از طریق برگرفتن الگوهای خاص محدودکننده به خودهای منفرد بدل می شویم. قدرت بر سوژههای آزاد اعمال می شود و چونان رابطه مشارکتکنندگان، درون زمینهای عمل می کند که در آن هر یک از مشارکتکنندگان از فضای پاسخگویی و عمل برخوردارند؛ زیرا در غیاب آزادی عمل کنشگر، زور و خشونت شکل گرفته و نه قدرت.

هستی شناسی بدیل فوکو میکوشد بنیادی برای چهارچوبی اخلاقی باشد و قدرت انضباط بخش را به چالش کشد. (Foucault,1985,1986) او در بی یافتن بدیلی برای چهارچوبهای اخلاقی عام دینی و علمی تحمیلی از بالا به اشخاص، با بررسی یونان باستان به تأمل در رویهها یا فنون خود پرداخت که سوژهها از طریق آنها می توانند خلاقانه به سوژگی خویش راه یابند. به نظر فوکو رویکرد زیباشناختی با تمرکز بر مراقبت و لذت به نفی حقیقت می انتجامد و «اراده معطوف به گذران زندگی زیبا و برجاگذاشتن خاطراتی از وجود زیبا برای دیگران، جایگزین حقیقت می شود». (Rabinow,1984:341) چهارچوب اخلاقی یونانیان در بررسی زیباشناسی بدن خود با تأکید بر آزادی و استقلال عمل به جای قواعد و معیارهای آسمانی، در مورد اشخاص بر این اساس قضاوت می کرد که چگونه خویش را با خطوط راهنمای اخلاقی چونان نقاط عزیمت تشکیل زندگی اخلاقی فردی انطباق دهند و بر آن اساس زندگی کنند. به باور فوکو «سوژهای که برای خود اهمیت قایل است، با زندگی و جسم خود به عنوان اثری هنری برخورد میکند» (Rabinow,1984:350) و این با جسم مطیع و پذیرنده منفعل نصوص موجود فرق داشت. گرچه فوکو تعمیم نظام یونانی به زندگی معاصر را بواسطه غلفت از موضوعاتی چون نقش و پایگاه زنان معتبر نسمی شمرد؛ اسا شیوههای ممکنی از زندگی اخلاقی را ترسیم داشت که فاقد ساخت انضباط

۲۲۶ 🗆 جامعه شناسی میشل فوکو

بخش چهارچوبهای اخلاقی عقلانی بوده و بل زیربنای شان را اعتقاد به سوژگی موثق مرد دانسان تشکیل می دهد.

# ٧- نظريه سوژه و سوژگي

هدف فوكو نه تحليل پديده قدرت يا ايجاد مباني أن كه پرداختن تاريخي از شیوه های تبدیل فرهنگی -عینی انسان های معاصر به سوژه شامل شیوه های پژوهشی مترصد اعطای شان و مقام علمی به خویش مثل موضوع سازی متکلم در دستور زبان و علم تکامل زبان و زبان شناسی یا موضوع سازی مولد یا کارگر در تحلیل ثروت و علم اقتصاد یا موضوع سازی صرف واقعیت زنده بـودن در تاریخ طبیعی و زیستشناسی یا موضوعسازی سوژه در کردارهای شکاف انداز برای تجزیه سوژه درون خود یا از دیگران و تبدیلش به موضوع مثل دیوانمه و عاقل یا بیمار و تندرست یا مجرمین و بچههای خوب و بالاخره شیوه تبدیل انسان به سوژه توسط خودش مثل فراگیری شیوه تبدیل خویش به فاعل سكسواليته توسط آدميان بود. سوژه و نه قدرت، موضوع اين پــژوهش است؛ زیرا دریافت انسان همزمان در روابط تولید و مبادله و نیز روابط قدرت قرار دارد و مطالعه این موضوع به ابزارهای تحلیلی مکمل سازههای روابط تولید و مبادله معانى برساخته تاريخ و نظريه اقتصادى و زبان شناسى و نشانه شناسى نيازمند است. علم سیاست نیز بی خبر از شرایط تاریخی محرک مفهومسازی و با برداختن صرف به الگوهای حقوقی نظیر مبانی مشروعیت قدرت یا الگوهای نهادی نظیر چیستی دولت نمی تواند متضمن روند موضوع سازی سوژه بر مبنای آگاهی و تجربه تاریخی از اوضاع و احوال موجود خود و وارسی نوع واقعیت مورد مطالعه باشد. از این نگره فاشیسم و استالینیسم چونان وجوه آسیب شناسانه قدرت بدان روی علم سیاست را به حیرت می افکنند که به رغم

یکتایی و بیهمتایی تاریخی خود چندان هم بیسابقه نبوده و بل با بهره گیری و گسترش مکانیسمهای موجود اجتماعی و کاربرد اندیشهها و ابزارهای عقلاتیت سیاسی به توفیقاتی دست یازیدند. برای رفع این ابهام اما به اقتصاد جدید روابط قدرت در ابعاد نظری و عملی نیاز است. از کانت به این سو نقش فلسفه عبارت از منع عقل در فرا رفتن از حدود تجربه و همزمان اعمال نظارت بـر قـدرتهای افراطی عقلانیت سیاسی از زمان پیدایش دولت مدرن و اداره سیاسی جامعه بوده؛ اما عقل چونان برساختهای تاریخی فرهنگی نمی تواند به نحو پیشینی یا اخلاقی، رابطه عقلانی شدن و زیادهروی های قدرت سیاسی را تا زمان تنحقق بورکراسی یا اردوگاههای کار اجباری آشکار کند و این بدان جهت است که حوزه عقل ربطی به مسئله گناه و بی گناهی ندارد و رجوع به عقل به عنوان پدیده مغایر و مباین ناعقل، بی معنی است. لذا فوکو برای تفحص مناسبات عقلاتی شدن و قدرت چونان مکمل بررسی عقلگرایی خاص تمدن مدرن و ریشهیابی آن در عصر روشنگری توسط مکتب فرانکفورت، روند عقلانی شدن فرهنگ و جامعه را نه به شکل کلی که در حوزه هایی مثل جنون و بیماری و جرم و سکسوالیته چونان تجاربی اساسی در نظر آورد. واژه عقلانی شدن از این حیث ناظر به تحلیل عقلانیت های خاص و نه بررسی فرایند کلی پیشرفت عقلانی شدن است و علیرغم اهمیت مرحله تاریخی روشنگری برای تکامل تکنولوژی سیاسی نشان می دهد دریافت چگونگی اسارت انسان مدرن در دام تاریخ خویش نیازمند ارجاع به فرایندهای بسیار دورتری است. راه مقتصدانه و تجربی و به روزتر نیل سريع به اقتصاد جديد روابط قدرت با لحاظ وضعيت جاري انسان و جامعه و مناسبات نظریه و عمل، متضمن اتخاذ نقطه عزیمت صور مقاومت در مقابل انواع قدرت به منظور بازشناسی روابط قدرت و تشخیص وضعیت آنها و نقاط کاربرد و روشهای مورد استفاده است. در این طریق، تحلیل روابط قبدرت از روی برخورد و معارضه استراتژیهای مقاومتکننده و خواهان گسیختن ایس روابط، جایگزین تحلیل قدرت از نقطه نظر عقلانیت درونی آن میگردد و

مخالفتهای معاصر نسبت به اعمال قدرت مردان بر زنان و پدر و مادر بر کودکان یا اعمال قدرت روانپزشکی بر بیماران روانی و پزشکی برکل جمعیت یا اعمال قدرت دستگاه اداری بر شیوه های زیست مردم به عنوان نقطه عزیمت برگزیده می شود. این مبارزات عالمگیر ضدقدرت با نظر به اشرات فی نفسه قدرت، منتقد اعمال قدرت بلاواسطه بر افراد و جویای دشمن بلافصل آنان و نه دشمن اصلی و مورد انتظار و راهحل یابی آتی مشکلاتند و موقعیت افراد را زیر سوال میبرند و در نفی تجلی اثرات پیوسته قدرت با دانش و صلاحیت و امتیازات، حول مسئله کیستی هویت می گردند. این مبارزات آشوب طلبانه و اقتدارگریز منتخب به عنوان نقطه عزیمت تحلیل قدرت اولاً محدود بـه یک کشور نیستند و علیرغم تجلی این مبارزات در برخی کشورها با سهولت بیشتر و به میزان گسترده تر، اما به شکل سیاسی ـ اقتصادی خاصی از حکومت محدود نشده و در بر آوردن هدف نقد فینفسه قدرت مثلاً حرفه پزشکی را نه به لحاظ انتفاعی بودن که بواسطه اعمال قدرت کنترل نشده بر بدنها و تندرستی و زندگی و مرگ مردم به مخالفت می گیرند؛ ثانیاً در این مبارزات بلاواسطه و فراتر از نگاه دو قطبی مورخ به اوضاع انقلابی از یک سو مردم موارد اعمال قدرتی را به انتقاد می گیرند که نزدیکترین موارد به خود آنها چونان موارد اعمال قدرت بسر افراد است و از طرفی در این مبارزات مردم در جستجوی دشمن بلافصل و نه دشمن اصلی بوده و انتظار ندارند مثل جنبشهای رهایی بخش و انقلابات ناظر به پایان مبارزات طبقاتی، راه حلی برای مشکل خود در آینده یابند؛ ثالثاً این مبارزات از طرفی موقعیت فرد را به سوال میگیرند و به جای موضعگیری لهوعلیه فرد با حکومت منفردسازی مقابله می نمایند و بر حق متفاوت بودن فرد و هر آنچه فرد را واقعاً فرد میسازد تأکید میگذارند و به هر چیزی که فرد را مجزا میسازد و بیوندهایش را با دیگران میگسلد و زندگی جمعی را پاره پاره میکند و فرد را دوباره بر خودش تحمیل می نماید و وی را به شیوهای محدودکننده به هویت خودش پایبند می سازد، حمله می برند و در مخالفت با اثرات قدرت پیوسته و

دانش و صلاحیت یا امتیازات ناشی از دانش تجلی میکنند و در سوال از رژیم دانش به رابطه اشاعه آن با قدرت می پردازند و با پنهانکاری ها و کژسازی ها و نمایش های توهمزای تحمیلی بر مردم مخالفند و در این تعارض نه به ارزش دانش علمی باور جزمی داشته و نه نافی بدبینانه یا نسبی گرایانه کیل حقیقت اثبات شده اند و سرانجام رابعاً این مبارزات جاری با گشتن حول مسئله "ما کیستیم"، این انتزاعیات و نیز خشونت اقتصادی ـ اید تولوژیک دولت در غلفت از فسردیت و تعین پذیری هیویت از نظام تفتیش عقاید علمی ـ اداری را نفی می نمایند؛ زیرا هدف اصلی این مبارزات نه حمله به نهاد خاص قدرت یا گروه یا نخبگان یا طبقه ای معین، بل حمله به تکنیک در شکل قدرتی است که خود را با اعمال بر زندگی روزمره بلاواسطه هویت بخش به فرد و نهادن نشان خویش بر اعمال بر زندگی روزمره بلاواسطه هویت بخش به فرد و نهادن نشان خویش بر وی که فردیت خاص او مشخص می سازد و در پر تو تحمیل قانونی حقیقتی بر وی که خود نیز باید آن را تصدیق کند و دیگران هم آن را در وجودش بازشناسند، وی را به هویت خودش می پیوندد.

این نوع قدرت، افراد را مبدل به سوژه میکند. واژه سوژه متضمن دو معنی منقاد دیگری بودن به موجب کنترل و وابستگی یا مقید به هویت خود بودن بواسطه آگاهی یا خودشناسی است که هر دو حاکی از وجود نوعی قدرت منقاد و مسخرکننده می نماید و لذا سه نوع مبارزه تاریخی جدا یا مرکب علیه اشکال سلطه (قومی و اجتماعی و مذهبی)، استثمار (جداکننده فرد از تولیدش) و هر چیز مقیدکننده فرد به خودش چونان اساس تسلیمسازی وی به دیگران (مبارزات علیه انقیاد و صور سوژگی و تسلیم) روی می دهد. انبواع انقیاد صرفاً پیامدهای دیگر فرایندهای اقتصادی داجتماعی اند؛ چنانکه نیروهای تولید و مبارزه طبقاتی و ساختهای ایدئولوژیک، شکیل سوژگی دانقیاد (نمی توان (Subjectivity-Subjection) را تعیین میکنند. گرچه مکانیسمهای انقیاد را نمی توان بیرون از رابطه شان با مکانیسمهای استثمار و سلطه مطالعه کرد؛ اما آنها نه صرفاً وجه خارجی یا روبناهای مکانیسمهای بنیادی تر که پذیرای روابط دور و

پیچیدهای با اشکال دیگر هستند. غلبه ایس نوع مبارزه در جامعه معاصر تابع بسط شکل سیاسی تازهای از قدرت موسوم به دولت است که تصور می شود افراد را نادیده می گیرد و تنها به منافع کلیت و یا منافع طبقه یاگروهی از شهروندان مینگرد. قدرت دولت، فردیتبخش و کلیتبخش است؛ زیرا دولت مدرن، تکنیک قدرت قدیمی را درون شکل سیاسی جدیدی ادغام کرده که ریشه در نهادهای دینی داشته و لذا می توان این تکنیک قدرت را قدرت روحانی (Pastoral Power) خواند. گرچه اخلاقیات مسیحیت متفاوت از اخلاقیات دنیای باستان بود؛ اما روابط قدرت جدیدی در قالب سازمان کلیسا، پیشنهاد و آن را در دنیای باستان گسترد تا خدمت دینداران به دین یاران در تمایز از بادشاهان، حكام، پيامبران، طالعبينان، خيرين و آموزشگران ممكن گردد. هدف غايي اين شکل از قدرت، تأمین رستگاری اخروی فرد است و قدرت روحانی صرفاً نــه شکلی از قدرت حکمران که در تمایز از قدرت سلطانی خواهان فداکاری اتباع برای نجات تاج و تخت، آماده است خود را به خاطر زندگی و رستگاری رعایایش فداکند. این قدرت علاوه برکل جامعه، هر فرد خاصی را نیز در سراسر زندگیاش مراقبت میکند و نمی تواند بی آگاهی از باطن و اذهان مردم یا تجسس در روح آنها و بی واداشتنشان به افشای باطنی ترین رازهای درونی اعمال شود. این قدرت متضمن شناخت وجدانیات و توانایی هدایت آن برعکس قدرت سیاسی، معطوف به رستگاری است و برعکس اصل حاکمیت، به خدا قربانی تقدیم میکند و برعکس قدرت حقوقی، منفردساز است و بواسطه استمرار و امتداد و حضور در سراسر زندگی، با تولید حقیقت و خصوصاً حقیقت خود فرد پیوند دارد. گرچه قدرت روحانی جزیی از تاریخ گذشته است و لااقبل بخش عمده كارآيي خود را از دست داده؛ اما اين اضمحلال متوجه نهاد كليسا است و نه کارکرد قدرت روحانی منتشر و منکثر در خارج از نهاد کلیسا. در قرن ۱۸ میلادی توزیع تازه و سازماندهی مجددی از این قدرت منفردساز رخ داد و لذا دولت مدرن پدیدهای نوظهور بر فراز جامعه نمی نماید که هویت کنشگران و حتی نفس

هستی آنها را نادیده گرفت؛ بل ساختی بسیار پیچیده بود که درونش افراد به شرط تجدید شکل تازه فردیت و تسلیم به مجموعه الگوهایی بسیار خاص، امکان همبستگی می یافتند. می توان دولت را به عنوان چهارچوب مدرن منفردسازی یا شکل جدیدی از قدرت روحانی تلقی کرد که هدفش نه هدایت مردم به سوی رستگاری اخروی که تأسیس رستگاری این جهانی مثل تندرستی و رفاه (ثروت کافی، افزایش سطح زندگی) و امنیت و حمایت در مقابل سوانح تا حد حمایت از نقش پزشکی و کارکرد رفاه بخشی آن توسطکلیساهای کاتولیک و پروتستان بود. همزمان اما مقامات قدرت روحانی افزایش هم یافتند که گاه این شکل از قدرت بوسیله دولت و یا نهادی عمومی مانند اداره پلیس اعمال می شد و این در حالی است که در قرن ۱۸ میلادی نیروی پلیس علاوه بر حفظ نظم و قانون و یاری حکومتها در مبارزات علیه دشمنان به کار تأمین تدارکات شهری و بهداشت و حفظ استانداردهای لازم برای صنایع دستی و تجارت نیز می آمد. همچنین گاه این قدرت بوسیله شرکتهای خصوصی، انجمنهای رفاه، خیرین و انسان دوستان اعمال می شد؛ اما نهادهای قدیمی مثل خانواده نیز در این زمان برای انجام کارکردهای قدرت روحانی به کار گرفته شدند. قدرت بوسیله ساختهای پیچیدهایی چون نهاد پزشکی اعمال می شد که شامل فعالیتهای خصوصی برای فروش خدمات وفق اصول اقتصاد بازاری بود؛ اما نهادهای عمومی مانند بیمارستانها را نیز در بسر میگرفت. ازدیاد و تکثیر اهداف و كارگزاران قىدرت روحانى، تىوسعە و تكامل دانش آدمى را حول دو نىقش کلیت بخش و کمی معطوف به جمعیت و نقش تجزیه گر معطوف به فرد تمرکز بخشیان قدرت روحانی پیوسته با نهاد مذهبی مشخصی طی یک هزاره ناگهان درون کل پیکر اجتماع انتشار یافت و مورد حمایت کثیری نهادها قرار گرفت و به جای قدرت روحانی و سیاسی کسابیش پیوسته و رقیب، تاکسیکهای منفردسازی پدیدار شد که ویاگی قندرت در نبهادهای خانوادگی، پازشکی، روان پزشکی، آموزشی و کارفرمایی بود. از این رو علیرغم پــرسش دکـــارتی از

کیستی "من" چونان سوژهای بی همتا و جهانی و غیرتاریخی و اندیشیدن آن به مثابه موجودیتی حاضر در همه جا و هر لحظه، اما سوال کانت متوجه چیستی در برهه دقیقی از تاریخ و به صورت تحلیلی از ما و زمان حال ما ظاهر می شود؛ چنانکه وی علاوه بر تفحص در نظام ماوراءالطبیعی و مبانی معرفت علمی به بررسی رخداد تاریخی اخیر یعنی چیستی روشنگری پرداخت تا دریابد در زمانهاش چه میگذرد و چه بر سر آدمیان می آید و این جهان و برهه زندگی نوین چیست و روشنگر کیست؟ این جنبه فلسفه یعنی تحلیل نقادانه جهان و کشف مسئله زمان حاضر و چیستی ما خصوصاً برای نفی و جایگزینی هستی مزبور چونان راه رهایی از بن بست دوجانبه و همزمان سیاسی ویژگیهای منفردسازی و کلی سازی ساختهای قدرت مدرن در هگل و نیچه و فلاسفه بعدی اهمیت یافت؛ زیرا مسئله سیاسی و اخلاقی و اجتماعی و فلسفی معاصر نه کوشش برای رهاسازی فرد از دست دولت و نهادهای دولتی که رهایی خود از دست دولت و نوع دولتی منفردسازی آن است و لذا توجه فلسفه به اشکال جدید دولت و نوع دولتی منفردسازی آن است و لذا توجه فلسفه به اشکال جدید

پرسش درباره چگونگی قدرت به صرف توصیف تأثیرات و بی عنایت به سرشت بنیادین و علی این پدیده، ترجیح عدم سؤال از ماهیت قدرت را چونان تقدیری لایتغیر عمده می نماید. چنین نگاه نامدلل و ناموجهی حاکی از سه کیفیت متمایز قدرت در باب منشاء و سرشت بنیادین و نمودهای آن است. تأمل در مسئله چگونگی قدرت، چیستی و چرایی آن را نیز در خود دارد؛ امیا آغیاز تحلیل با مسئله چگونگی قدرت مبین این نکته است که قدرت بدین معنی اصلا و جود ندارد. مسئله چگونگی قدرت نشان می دهد کاربرد چنین مفهوم بسیار وجود ندارد. مسئله چگونگی قدرت نشان می دهد کاربرد چنین مفهوم بسیار فراگیر و شیئیت بخشی از چه محتوایی برخوردار بوده؛ در حالی که تمرکز بر دریافت چیستی قدرت و منشاء آن، درک مجموعه بسیار پیچیدهای از واقعیات را ناممکن می سازد. مع هذا سوال از پیامدهای اعمال قدرت، به شکل تجربی از نگاه متافیزیکی یا اغوای هستی شناختی قدرت دور است و تفحص انتقادی

موضوعات ریشهای قدرت را تداعی میکند. چگونگی قدرت سه به معنای كيفيت أشكارگي قدرت توسط خودش كه متضمن وسيله و پيامدهاي اعمال أن است. بحث قدرت چونان توانایی نه تنها اعمال آن را بر اشیاء که توان تنغییر، کاربرد، مصرف و تخریبشان را از طریق توانایی های مستور بدن یا ابزارهای بیرونی تداعی میکند و این قدرت مبین روابط افراد یا گیروهها است. تبحلیل ساختها یا مکانیسمهای قدرت با فرض اعمال قدرت برخی افراد بر دیگران ممكن است؛ زيرا مفهوم قدرت به روابط افراد درگير با هم نه در قالب بازي برد ـ باخت کامل که صرفاً حاوی مجموعه اعمالی محرک و منتج از یکدیگر اشاره میکند. روابط قدرت از ارتباطاتی مبتنی بر انتقال اطلاعات بـوسیله زبـان یـا مجموعه نشانه ها و سایر وسایل نمادین متمایز است؛ زیراگرچه برقراری ارتباط همواره نوعی انجام عمل بر روی اشخاص دیگر است، اما ممکن است هدف یا پیامد تولید و انتشار مولفههای معنی، حصول برخی نتایج در حوزه قدرت باشد و لذا نمی توان روابط قدرت و روابط ارتباطی و توانایی های عینی را خلط کرد. کاربرد توانایی های عینی بدواً مستلزم وجود روابط ارتباطی (خواه در شکل اطلاعات پیشتر مکتسب یا در شکل کار مشترک) در پیوند با روابط قدرت (اعم از وظایف الزامی، حالات و حرکات محصول سنت یا آموزش یا تقسیمات و توزیع کمابیش اجباری کار) است. گرچه روابط ارتباطی حاکی از توانایی کامل و نهایی معناساز بوده و بواسطه ایجاد تغییراتی در حوزه اطلاعات میان افراد دیگر، موجب بروز آثار قدرت می شوند؛ اما این روابط را نسمی توان از تسوانایی ها و فعالیتهای نایل به شکل کامل و نهایی خود اعم از اعمال ممکنکننده قدرت مانند تکنیکهای تربیتی،روندهای سلطه، وسایل جلب اطاعت و یا فعالیتهای فراخواننده روابط قدرت برای یاریگری در تکمیل توان بالقوه خود مانند تقسیم كار و سلسله مراتب وظايف جدا ساخت. هماهنگي اين روابط، ناهمسان و نامستمر است؛ زیرا در جوامع نه شکل عمومی تعادلی میان توانایی های کامل و نهایی و نظامهای ارتباطی و روابط قدرت، بل شکلها و مکانهای و شرایط یا

موقعیتهایی وجود دارند که در آنها این روابط خود را حسب الگوی خاصی برقرار میسازند. معهذا مجموعههایی نیز موجودند کنه در آنها تنظیم و هماهنگی توانایی ها و منابع ارتباطی و روابط قدرت، نظامهای قاعده مند و منظمی را تشکیل می دهند. مثلاً در موسسهای آموزشی، کنترل و اداره فیضا و قواعد دقیق حاکم بر زندگی درونی و فعالیتهای سازمان یافته در آن با افراد مختلف ساکن و متعامل در آنجا باکارکردهای خاص و منش و شخصیت روشن و معین، جملگی مجموعه توانایی ـ ارتباط ـ قدرت خاصی را تشکیل مىدهند. فعاليت ضامن فراگيرى و كسب توانايي ها يا انواعي از رفتار بوسيله مجموعه كاملى از ارتباطات منتظم (درسها، پرسشها و پاسخها، دستورها، اندرزها، علایم اطاعت، نشانه های تشخیص ارزش افراد و سطوح دانش) و نیز مجموعه کامل فرایندهای قدرت (دیوارکشیها، مراقبت و پاداش و منجازات، سلسله مراتب هرمی) پیش برده می شود. این منجموعه ها که در آنها اعتمال توانایی های تکنیکی و بازی ارتباطات و روابط قدرت بر حسب اصول منقح و مدونی هماهنگ و همساز می شوند، انتضباط را تشکیل می دهند. تحلیل تجربی ـ تاریخی برخی اشکال انضباطی در قالب نظامهای ظاهراً روشن نشان می دهند چگونه نظامهای متعین و کاملاً محقق و نیظامهای ارتباطی قیدرت ممكن است با هم جوش خورده و الگوهای تركیب و تعین این سمه عنصر را نمایش دهند. در این تجلیگاه روابط قدرت و اطاعت مثلاً در نظام انتضباطی صوامع و زندان ها اولی شده؛ گاه فعالیت های متعین و متحقق مشلاً در نظام انضباطی کارگاه ها یا بیمارستان ها رجحان گرفته؛ گاه ارتباطاتی مثل نظام انضباطی استاد ـ شاگردی مزیت یافته و گاه تحقق کامل هر سه نوع رابطه مثلاً در نوع انضباط ارتشى دقيقاً ارجاعى به علايم روابط قىدرت بىراى تكوين نىتايج محاسباتی مورد اشاره است. پس مراد از منضبط سازی جوامع اروپایی از قرن ۱۸ میلادی نه مطیع و سر به راه شدن فزاینده اعضاء یا گرد آمدنشان در بادگانها و مدارس و زندانها، بل کشف فرایندی برای هماهنگی فعالیت تولیدی و منابع

ارتباطی و عملکرد روابط قدرت است که به نحو متزایدی مورد مراقبت کامل تر قرار گرفته و هر چه بیشتر عقلانی -اقتصادی می شود. بررسی مسئله قدرت از دیدگاه تحلیل چگونگی آن موجب می شود جابجایی های چندی در زمینه فرض وجود قدرتی بنیادین پیدا شود؛ چنانکه در اینجا موضوع تحلیل، روابط قدرت چونان روابطی متمایز از توانایی های عینی و مناسبات ارتباطی و نه خود قدرت بوده تا بتوان روابط متنوع قدرت را در توالی منطقی و توانایی ها و مناسبات آنها در بافت.

اعمال قدرت نه صرفاً متضمن رابطه افراد یا گروهها، بل مبین شیوهای است که در آن برخی اعمال، اعمال دیگری را تغییر میدهند. چیزی به نام قدرت فرضاً عمومی و متمرکز یا پراکنده وجود ندارد؛ بلکه موجودیتش منوط به تحقق عملی حتی در صورت ادغام با حوزه امکانات متفاوت مرتبط با ساختهای قدرت دایمی و مؤثر بر آنها می نماید. قدرت ربطی به رضایت ندارد و فی نفسه به معنی نفی و انکار آزادی یا انتقال حقوق یا واگذاری قدرت همگان به قلیلی نيست. رضايت قبلي يا مستمر ممكن است شرط وجود يا حفظ قدرت باشد؛ اما این پدیده ماهیتاً حاکی از اجماع نیست. قدرت وجهی از عمل است که نه مستقیماً و بلاواسطه بر روی دیگران، بل روی اعمال موجود و حال و آینده آنها عمل میکند. گرچه رابطه خشونت بر روی بدن یا شی عمل میکند، زور به کار مى برد، به تسليم و انفعال مىكشد، متوقف مى نمايد، ويران مى سازد، درها را به روی امکانات می بندد و در صورت مواجهه با هر گونه مقاومت، راه دیگری جز کوشش برای کمینگی آن ندارد؛ اما رابطه قدرت بر مبنای شناخت کامل دیگری چونان سوژه و عامل اعمال قدرت و بروز پاسخ و واکنش و نتایج و تندابسر ممكن در مقابل رابطه قدرت تبلور مي يابد. اعمال رابطه قدرت به معنى حذف کاربرد خشونت و نفی امکان رضایت چونان ابزارها و پیامدهای آن نیست؛ لیکن خشونت و اجماع تشکیل دهنده اصل یا سرشت بنیادی قدرت به شمار نمی آیند. قدرت شامل ساخت کلی و مجموعه اعمالی است که بر اعمال ممکن دیگر اثر

میگذارد، بر می انگیزد، ترغیب و اغوا و تسهیل و دشوار می سازد، محدودیت ایجاد میکند یا مطلقا مانع و ناهی است. قدرت همواره شیوه انجام عمل بر روی فاعل عمل است؛ زيرا او عمل ميكند يا قادر به انجامش است. روابط قدرت مترداف راهبری ( Conduct ) چونان هدایت دیگران بر حسب مکانیسمهای اجباری به مراتب دقیق و اکید و نیز شیوه عمل درون حوزه کمابیش گسترده امکانات رفتاری است. راهبری به معنای هدایت ـ سوق دادن و نظارت بر رفتار خود ـ مدیریت بر خود، با اعمال قدرت چونان هدایت به سوی یکی از امکانات رفتاری و نظم بخشی به نتیجه حاصله ممکن مترادف مینماید. قدرت بیشتر به مسئله حکومت ارتباط دارد تا به مواجهه دو دشمن و یا ارتباط آنها. مفهوم حکومت نه تنها دال بر ساختهای سیاسی یا اداره امور دول که متضمن شیوه هدایت رفتار افراد و گروهها و حکمرانی بسر کودکان، روان صردم، جماعات، خانواده ها و بیماران هم هست و علاوه بر پوشش اشکال مشروع انقیاد و تبعیت سیاسی \_ اقتصادی، شامل اشکال عمل کمابیش حساب شدهای است که روی امكانات عمل ديگران اعمال ميگرديد. حكمراني معرف تعيين ساخت حوزه ممكن عمل ديگران بوده و لذا رابطه قدرت، رابطه خشونت يا مبارزه و ارتباط داوطلبانه نیست؛ زیرا ممکن است آنها تنها ابزارهای قدرت باشند، ولی رابطه خاص قدرت در شیوه عمل بی نظیری قابل جستجو است که نه خشونت آمیز و نه قضایی است. تعریف قدرت به عنوان شیوه انجام عمل بر روی اعمال دیگران تا حد حکومت افرادی بر افراد دیگر، عنصر آزادی را نیز در بر دارد؛ زیرا قدرت تنها بر افراد و گروههای آزاد تنها تا جایی که آزادند، اعمال می شود. این افراد یا گروهها مواجه با حوزهای از امکاناتند که ممکن است در آن شیوههای رفتار و واکنشها و کردارهای متنوعی صورت بندند. با اشباع این حوزه امکانات از عوامل تعیینکننده، رابطه قدرت نفی می شود؛ زیرا بردگی چونان اسارت آدمی در غل و زنجیر نمی تواند رابطه قدرت باشد. در این رابطه مبتنی بر اجبار جسمانی، هیچ مواجهه رو در رویی میان قدرت و آزادی وجود ندارد که در آن

یکی به سود دیگری حذف شود یا به عبارتی بواسطه اعمال قدرت، آزادی ناپدید گردد. در این بازی، آزادی ممکن است به عنوان شرط اعمال قدرت ظاهر شود و ضمناً پیش شرط آن نیز باشد؛ زیرا اعمال قدرت بی آزادی ممکن نیست و به علاوه آزادی ممکن است پشتوانه دائمی قدرت باشد؛ زیرا بدون امکان سرکشی و نافرمانی، قدرت با اجبار جسمانی یکی می شود. چون رابطه قدرت و امتناع آزادانه از تسلیم بدان گسیختنی نیست، مسئله اساسی قدرت هم مسئله بردگی داوطلبانه نیست؛ زیرا چگونه ممکن است ما به دنبال برده شدن باشیم بنافرمانی ارادی و سازش ناپذیری آزادانه در بطن رابطه قدرت نهفته و همواره آن را بر می انگیزد و لذا به جای سخن گفتن از آزادی اساسی و ماهوی می توان از اصطلاح مبارزه جویی و هماورد طلبی (Agonism) استفاده کرد که در آن رقبا و فق تحریک و انگیزش دوجانبه و مستمر و نه مواجهه رو در روی ناتوان کننده یکدیگر، استراتؤی متقابلی برای واکنش تنظیم می کنند و به کار می گیرند.

چون این نهادها زاویه مشاهده برتری به تنوع و تمرکز و نظم میگشایند و بالاترین درجه کارآیی را عرضه می دارند، می توان ظهور شکیل و منطق مکانیسمهای اولیه آنها را تقریباً مشاهده کرد. تحلیل روابط قدرت همچون تظاهرش در برخی نهادهای محدود و مشخص، اما مشکلاتی دارد: اولاً این واقعیت که بخش مهمی از مکانیسمهای اجرایی هر نهاد ضامن حفظ تداوم خود آن است؛ خطر خلط روابط قدرت با کارکردهایی را در بسر دارد که اساساً بازتولیدکننده روابط قدرت نهادهایند. ثانیاً با تحلیل قدرت از چشمانداز نهادها، بیم جستجوی توضیح و منشاء روابط قدرت در خود نهادها و توضیح قدرت با قدرت می رود. ثالثاً تا آنجا که نهادها با اجرایی کردن قواعد حقوقی آشکار یا ضمنی و تنسیق دستگاهی برای این مهم عمل میکنند، امکنان دارد در روابط قدرت به یکی از این دو عنصر به نحوی اغراق آمیز مزیت و برتری داده شود و لذا قدرت به یکی از این دو عنصر به نحوی اغراق آمیز مزیت و برتری داده شود و لذا ورابط قدرت تنها اشکالی از قانون یا اجبار تلقی گردند. لذا علیرغم اهمیت نهادها در برقراری روابط قدرت تحلیل کنیم و

نه بالعكس؛ زيرا لنگرگاه اصلى روابط قدرت حتى در صورت تجسم و تبلور روابط مزبور درون نهادها، در خارج از نهادها یافت می شود. در تعریف قدرت چونان شیوه ساخت بخشی و تحدید برخی اعمال بر حوزه اعمال ممکن دیگر، چیزی متعلق به رابطه قدرت وجود دارد که وجهی از انجام عمل بر روی اعمال باشد و در این صورت روابط قدرت عمیقاً ریشه در تار و پود جامعه دارنید و ساختشان اضافی یا بر فراز جامعه تشکیل نمی شود تا بتوان نابودی کامل و اصلاح منتزع از جامعه شان را آرزو کرد. زیست اجتماعی یعنی زیستن به شیوهایی که در آن انجام عمل بر روی اعمال دیگر، ممکن و واقعاً جاری است و لذا جامعه فاقد روابط قدرت، تصوري انتزاعي مينمايد. جنين مهمي، تحليل روابط قدرت در جامعه و تكوين تاريخي و منابع قوت يا ضعف آنها و شرايط لازم برای تغییر یا الغایشان را از لحاظ سیاسی ضروری تر می سازد؛ زیرا تلقی امتناع جامعه در غیاب روابط قدرت نه به معنای ضرورت روابط مستقر یا امتناع نابودی قدرت چونان تقدیری در بطن جامعه، بل متضمن تحلیل و تفصیل و بررسی روابط قدرت و مبارزه جویی روابط قدرت و محدودیت آزادی چونان وظیفه سیاسی همیشگی و مستمری است که در موجودیت اجتماعی نهفته است. تحلیل عینی و ملموس روابط قدرت مستلزم اثبات نظام تمایزات حاصله از قانون یا شئون و امتیازات سنتی و تمایزات اقتصادی در کسب ئروت و کالاها و جابجایی فرایندهای تولیدی و تمایزات زبانی یا فرهنگی و تمایز در مهارت و صلاحیت، اهداف و مقاصدی چون حفظ امتیازات و انباشت سبود و اعتمال اقتدار قانونی و اجرای کارکرد و یا حرفهای خاص، وسایل برقراری روابط قدرت بر حسب اجرا یا عدم اجرای قدرت بواسطه تهدید کاربرد وسایل قهریه و اثرات ترغیبی کلام و استفاده از نابرابری های اقتصادی و کاربرد وسایل کمابیش پیچیده کنترل و کاربرد سیستمهای مراقبتی و بکارگیری بایگانیها و قواعد آشکاریا ضمنی و ثابت یا متغیر و کاربرد وسایل تکنولوژیکی لازم برای اجرای همه اینها یا بدون کاربرد این وسایل، اشکال نهادمندی آمیزنده گرایش های سنتی و

ساختهای حقوقی و پدیدههای مربوطبه رسوم و شیوهای رایج مثل خانواده یا چهارچوب بسته نهادهای مدرسی یا نظامی باکانونهای دقیق و قواعد و ساختهای سلسله مراتبی و مشخص و استقلال نسبی کارکردی یا نظامهای پیچیده واجد دستگاههای چندگانه باکارکرد اعمال سیطره بر همه امور و ایجاد نظام مراقبت سراسری و تحقق اصل تنظیم و نظارت و تا حدودی توزیع همه روابط قدرت درون نظام اجتماعی مانند دولت و بالاخره درجات عقلانی شدن یعنی اجرای روابط قدرت به عنوان عمل در حوزهای از امکانات احتمالاً پیچیده و مفصل تر به نسبت تاثیرگذاری ابزارها و قطعیت نتایج (ابزارهای تکنولوژیکی بزرگ و کوچک کاربردی در اعمال قدرت) و هنزینه احتمالی (خواه هزینه اقتصادی وسایل مورد استفاده یا هزینه به مفهوم مقاومت برانگسیخته) است. اجرای قدرت نه واقعیتی عریان یا حقی متعلق به نهاد خاص یا ساختی مقاوم یا قابل شکستن؛ بل عملی است که ورز دادنی و تغییر شکل و سازمان یابنده و موجب فرایندهای کمابیش متناسب با وضع موجود برای خود و لذا نمی توان تحلیل روابط قدرت درون جامعه را به مطالعه مجموعه نهادها یا صرفاً نهادهای سیاسی آن کاست. مراد از تأکید بر ریشه داری روابط قدرت در شبکه جامعه نه اصرار روی وجود اصل قدرت اولیه و بنیادین مسلطی بسر کموچکترین اجزای جامعه، بل تعریف صور قدرت با لحاظ نقاط عزیمتی مانند امکان عمل بر روی اعمال دیگران در ترداف با هر رابطه اجتماعی، اشکال گوناگون تفاوت فردی، انواع اهداف و مقاصد، جلوههای اعمال قدرت بر خود و بر دیگران، شیوههای نهادمندی محدود و عمومی و درجات سازماندهی آگاهانه است. اشکال و موقعیتهای خاص حکومت افراد بر هم در جامعهای معین، متنوع و همپوش و متداخلند و در عین خود تعیینکنندگی،گاه ملغیکننده و زمانی مقوم یکدیگرند. دولت در جوامع معاصر با همه اهمیت شکلی و موقعیتی نه صرفاً یکی از اشکال یا موقعیتهای خاص اعمال قدرت که مرجع همه اشکال دیگر رابطه قدرت است. این بدان جهت نیست که این اشکال مشتق از دولتند؛ بل بدین لحاظ است

که روابط قدرت تحت کنترل فزاینده دولت، شکل یکسانی در نظامهای آموزشی و قضایی و اقتصادی و خانوادگی ندارند و در عین حال روابط قدرت به نحوی فزاینده، حکومتی یعنی پیچیده تر و عقلانی تر و در شکل نهادهای دولتی و یا تخت نظارت آنها متمرکز شدهاند.

استراتژیهای قدرت از این حیث تنوع می جویند. استراتژی مبین وسایل کاربردی دستیابی به مدفی خاص یا عملکرد عقلانی برای نیل به مقصدی معین، شیوه عملی مورد اجرای یکی از طرفین بازی خاص جهت برتری بر دیگری با لحاظ آنچه به گمان او دیگری انجام خواهد داد و یا آنچه به گمان او دیگری کمان میکند وی انجام خواهد داد و بالاخره روشهای معمول در وضعیت مواجهه و رقابتی است که در آن یکی با دستیابی به وسایل لازم پیروزی میکوشد رقیب را از وسایل مبارزه محروم و او را وادار به دست کشیدن از مبارزه کند. این معانی در اوضاع مواجهه و برخورد اعم از جنگ و بازی تلفیق می شوند؛ زیرا هدف آنها اقدام بر علیه رقیب به شیوهای است که ادامه مبارزه را برای او ناممکن سازد. معهذا تعریف استراتژی بر پایه گزینش راههای پیروزی مبین کلیه معانی آن نیست؛ چنانکه مثلاً می توان استراتژی قدرت را عبارت از کل وسایلی دانست که برای اجرای مؤثر و حفظ قدرت به کار برده شده یا می توان از استراتژی مناسب روابط قدرت به معنای وجوه انجام عمل بر اعمال ممکن یعنی عمل دیگران سخن گفت. لذا مناسبات روابط قدرت و استراتژی های مواجهه و برخورد، مهمتر از مکانیسمهای کاربردی در روابط قدرت بوده؛ زیرا در صورت صحت حضور نافرمانی و مقاومت سرسختانه از جانب اصول آزادی در قبلب روابیط قدرت چونان شرط همیشگی وجودشان، هیچ رابطه قدرتی فاقد وسایل فیرار احتمالي از خود أن نخواهد بود. هر رابطه قدرتي لااقل بالقوه منتضمن وجبود استراتژی مبارزهای است که در آن نیروهای درگیر در هم منحل و ادغام نشده و سرشت خاص خود را از دست نداده یا خلط نمی گردند؛ بلکه هر یک برای دیگری نوعی حدومرز همیشگی و نقطه عقبنشینی احتمالی را تشکیل

می دهند و با جایگزینی مکانیسمهای ثابت به جای عملکرد آزادانه واکنشهای خصنمانه، رابطه مواجهه و برخورد به حد خود يعني لحظه نهايي يا پيروزي يكي از دو رقیب میرسد. از طریق چنین مکانیسمهایی می توان به شیوهای نسبتاً ثابت و با درجه معقولی از اطمینان و یقین، رفتار دیگران را هدایت کرد؛ زیرا برای هر رابطه برخورد و موجههای، تثبیت رابطه قدرت به هدف آن برخورد تبدیل شده و این به معنای تکمیل و تعلیق آن بوده و استراتژی مبارزه را نیز حدومرزی برای رابطه قدرت می نماید که در آن به جای تحریک و انگیزش اعمال به شیوهای حساب شده، صرف نشان دادن واکنش به اعمال پس از وقوع شان کفایت میکند. روابط قدرت نمی توانند بی وجود نقاط نافرمانی و مقاومت چونان وسایل فرار متعارف از آنها وجود داشته باشند و لذا هرگونه تشدید و تعمیم روابط قدرت برای واداشتن سرکشان به تسلیم، تنها می تواند با حدود قدرت برخورد کند . حدومرز نهایی این حدود در نوع عملی است که رقیب را بواسطه جانشین سازی اعمال قدرت بر رقیب به جای پیروزی بر او، به ناتوانی و بي قدرتي محض كشانده يا متضمن برخورد با افراد تحت حكومت و تبديل آنها به دشمنان است. هر استراتژی برخوردی در آرزوی تبدیل به رابطه قدرت است و هر رابطه قدرتی تمایل دارد در صورت طی خط پیشرفت خود و مواجهه با رودررویی مستقیم، حتی الامکان به استراتژی موافق تبدیل گردد. میان رابطه قدرت و استراتژی مبارزه، جاذبهای متقابل و پیوندی دایمی و تنافری همیشگی وجود دارد؛ زيرا رابطه قدرت در هر لحظه ممكن است به برخورد دو دشمن تبدیل شبود یا رابطه اجتماعی رقبا و دشمنان جای خبود را به عملکرد مکانیسمهای قدرت دهد. نتیجه این بی ثباتی، امکان و توانایی کشف وقایع و تحولاتی یکسان از درون تاریخ مبارزه یا چشمانداز روابط قدرت است. از آنجا که تعابیر حاصله علیرغم اشاره به بافت تاریخی یکسان و ارجاع به یکدیگر، اما مرکب از عناصر معنایی و پیوندها و انواع معانی یکسان نیستند؛ لذا پدیدههای بنیادی سلطه اجتماعی تمایز میجویند. سلطه از یک سو ساخت عمومی

قدرتی است که متفرعات و پیامدهای آن را می توان گاه در نافرمان ترین بافتهای جامعه یافت و از طرفی وضعیت استراتژیکی کمابیش مسلم انگاشته شدهای را می نماید که بواسطه برخوردهای درازمدت دشمنان تحکیم یافته است. سلطه از یک سو ممکن است نظیر ساخت سیاسی ناشی از تهاجم، اقتباسی از مکانیسم قدرت حاصله از برخورد و تبعات آن باشد یا از طرفی رابطه مبارزه دو دشمن نتیجه روابط قدرت و منازعات و شکافهای برآمده از آنها باشد. عامل تبدیل سلطه گروه یا کاست یا طبقه به پدیده اصلی تاریخ جوامع با همه مقاومتها و شورشهای مورد مواجهه، این است که سلطه و مقاومت در سطح کل پیکر جامعه به شیوهای فراگیر و عمومی، پیوستگی روابط قدرت و روابط استراتژی و نتایج حاصل از تعامل شان را آشکار می سازند.

#### ٨ - انتقادات

فوکو با تحلیل قدرت در مسیرهای جدید به تأمل در تولید سوژگی و دانش و مقاومت پرداخت. اینکه چنین امکانی تا چه حد برای تحقیق درباره موضوعاتی جدید چون هویت و جنسیت مناسبت دارد یا سوژگی معرفتی جدیدی برای قدرت فراهم می آورد و مقاومتهایی تازه اقتضاء میکند؛ با جمعبندی نقاط قوت و ضعف و کاربردهای نظری و عملی آنها ممکن است.

## **١-٨- نقاط قوت**

اگر به نقد فرض پیشرفت مستور در برنامهریزیهای رفتاری توسط فوکو توجه نشود شاید بتوان انگاشت گویا مثلاً در در تحلیل نسبت جنون و تمدن، «ارزشهای انسان دوستانه و دستاوردهای روشنگری قرن ۱۸ میلادی به غفلت برگزار شده و جداسازی و حبس دیوانگان نتیجه دسایس حرفهای پزشکی قلمداد گردیده است» (424:850 به 500)؛ در حالی که از نگره او رویدادهای تاریخی تحت کنترل یا مدیریت سوژههای آگاه و توانایی دانسته نمی شوند که قدرت سرکوبگرشان را بر آنها اعمال کنند. مطالعه رویدادهای تاریخی از دید فوکو اما متضمن توجه به علل متعدد، تکوین سوژههای انسانی در گفتمانهای پیچیده تاریخی وفق کارکردهای اجتماعی و زایندگی مثبت قدرت است و لذا مسئله وی تاریخی وفق کارکردهای اجتماعی و آغاز اجتماعی شدن که چگونگی تکوین آدمیان به صورت سوژهها و ابژهها به لحاظ جایگاه شان در شبکه روابط مثبت و مولد قدرت معرفت است.

فوکو در نقد مطالعات قبلیاش (Foucault,1972:14-17) به این نتیجه می رسد که شاید در تحلیل جنون و تیمارستان یا مجازات و زندان، «بیش از حد بر فنون سلطه تأکید کرده و فنون ضمیر نفس (techniques of the solf) را [چونان فنون ناظر به تکوین فرد و آگاهی یابی از خویش به منزله سوژه] از دیده فرو نهاده است». (Foucault and Sennett, 1982: 10) در عبین حال پاسخ فوکو به این انتقاد که دیرینه شناسی، ناپیوستگی و محدودیت را وارد تاریخ تفکر می کند و لذا اساس مداخله سیاسی مترقی را متزلزل می سازد؛ این بود که چگونه سیاست استوار بر میضامین معنا و منشاء و سوژه سیازنده و پیوسته با استعارات تکاملی می توان مترقی گفت؛ در حالی که تحلیل کارکردهای گفتمانی و شأن و منزلت شرایط وجودی و عملکرد و نهادینگی گفتمان علمی برای درک پیوند گفتمان علمی و عمل سیاسی بسیار حایز اهمیت است؟.

نظریات فوکو درباره سکسوالیته از سوی فمینیستها با اولویت بخشی به جنسیت و لحاظ نابرابریها و مسایل مادی حول محور حقوق به عنوان بخشی از بحث تولید ابعاد جنسی و سوژگی، مغتنم دانسته شده؛ زیرا مشوق توجه به سرچشمههای انضباط در جامعه و روابط فردی، درونینگی نظارت از سوی زنان، نقش گفتمانها در تولید هویت، عرصه سیاست دانش و دعوی حقیقت و رویههای مقاومت در درون روابط روزانه بوده و ضمناً بی توجهی وی به جنسیت و ترتیبات سیاسی و نابرابریهای اقتصادی و کنشگری در کنار گفتمانورزی را مرتفع می دارد.

## ٧- ٨- نقاط ضعف

هدف طرح مفهوم قدرت در آراء فوکو فهم چگونگی عملکرد کردارهای اجتماعی بدون غلتیدن به دامن نظریه سنتی درباره تاریخ است؛ اما جایگاه این مفهوم مسئلهساز است. قدرت از دید فوکو همچون زمینهای متافیزیکی عمل

نمی کند؛ اما در صورت تبدیل به نام، توضیح دهنده نمی گردد. قدرت صرفاً نیروی خارجی سازمان بخش تعاملات موردی و محلی نبوده و نمی توان آن را به کلیات تعاملات فردی کاست؛ زیرا خود مولد تعامل و افراد بوده و سودمندیش در آن است که بتوان مطلب مشخصی درباره جایگاه و شأن آن گفت. در این صورت چگونه قدرت می تواند از سویی اصل مولدی نهفته درون خود کردارها و از طرفی اصلی باشد که ما صرفاً آن را برای معنی بخشی به کردارها با عطف به گذشته می یابیم و به کار می بریم؟.

تفاوت علوم طبیعی و انسانی در تـناظر بـا حـقیقت و تـلقی آنـها چـونان صورتبندی گفتمانی در کجا است و آنها جقدر مستقل و فارغ از روابط اجتماعی هستند و به چه معنا علومی حقیقی به شمار می آیند. به عملاوه آیما وظیفه اصلی فلسفه، محتوابخشی به پیکر طبیعی ـغیرتاریخی است یا این نظریه ناظر بر ساختهای غیرتاریخی و بینافرهنگی در پیکر جسمانی انسان برخطا است. اگر چنین ساختهایی وجود دارند آیا می توان به آنها بدون بازگشت به مکتب طبیعتگرایی رجوع کرد و آیا یکی از پایگاههای مقاومت در مقابل قدرت مشرف به حیات را باید در بدن جست و آیا بدن انسان به وسیله تكنيكهاى انضباطي كامل قابل تغيير است. اگر بدن فرجامي معطوف به عقلانیت و آشکارگی دارد؛ چرا قدرت و عقلانیت سازمانی در دیگر فرهنگها ندرتاً پیوند دارند. اگر قدرت و عقلانیت بر پایه نیاز بدن به دستیابی به حداکثر فهم درباره جهان استوار نیستند، پس رابطه توانایی های بدن و قدرت از چه قرار است. چقدر و چگونه تاریخ حال حاضر مسئول واقعیات مربوط به گذشته است. گذشته از این آیا هر تحلیل برخاسته از علایق عملگرایانه، به یک میزان معتبر است و یا اینکه معیارهای دیگری برای اعتبار وجود ندارد. رابطه تجزیه و تحلیل و حقیقت از چه قرار است و نقش تأیید تجربی و نفی تجربی چیست؟. فوکو مخالف طرح فراروایتهای کلی و نظریات جهانشمول و سیستمانیک و تقرير دستورالعملها و تجويزات عام بود؛ اما همين امكان چونان نظريهاي كلى

می تواند به روش اعمال قدرت و روابط سلطه روی سوژه بشری از طریق علوم انسانی تبدیل شود. تأکید فوکو بر فردیت یافتن سوژه بشری در مطالعه دیوانگی و بیماری و جرم و مجازات و سکسوالیته، فصولی از تاریخ جامعه شناسانه عقلانیتند که با در افکندن عقلانیت فهم و کنشگری در مجرای فرایندهای اجتماعی عصر مدرن یا پسامدرن، سوژه مزبور را مبدل به ابر صور ممکن معرفت و قدرت میسازد.

بررسی شباهات و تمایزات دیرینه شناسی و گرامر صرف و تغییر شکا کلمات، برداشت فوکو از وابستگی متقابل کردارهای اجتماعی غیرگفتمانی و صورتبندی های گفتمانی مستقل را روشن و قابل فهم می سازد. [دیرینه شناسی ۱ با انتخاب و کاربرد حکم یاگزاره به مفهوم... کارکرد ادای کلمات، از درون تودهای از گفتهها، كار خود را از كوشش براي جستجوي ... صلاحيت زباني جدا ميكند: در حالى كه چنين توصيفي موجد الگويي زاينده است؛ اما ديرينه شناسي به منظور تعریف و تعیین قابلیت پذیرش احکام و گزارهها می کوشد قواعد تشکیل گفتمان را مشخص و برقرار سازد تا بتواند شرایط تحقق آنها را معین سازد و لذا میان این دو شیوه تحلیل چندین شباهت برقرار است و البته تفاوتهایی نیز (بویژه در رابطه با سطح ممکن قاعدهمند شدن) میان آن دو وجود دارد». (Foucault, 1972: 207) طبق نظر چامسکی قواعد عامی در هر زبان حاکمند که به موجب آنها ردیف کلمات به عنوان جملات کامل، تولید یا پذیرفته می شوند. معهذا قواعد تشكيل كلمات يا صلاحيت زباني مكشوف از جستجوى همشکلی های قاعده مانند در آنچه مردم میگویند یا به عنوان قواعد زمانی می پذیرند، صرفاً برای توضیح تولید عملی نوع جملات و مقبولیتشان به عنوان جملات منطبق با قواعد زبان كافي نيست. چامسكي براي توضيع اين مطلب که همه اشکال ممکن جملات منطق با قواعد زبان، هیچگاه ادا نمی شوند و اگر هم ادا شوند قابل فهم نخواهند بود به محدودیتهای فرازبانی پردازش ذهنی انسان مانند ظرفیت حافظه و خستگی و محدوده تمرکز تـوجه مـتوسل

می شود که بر روی گوینده تأثیر می گذارند و ادای کلماتش را به جملات منطبق با قواعد زبانی محدود می سازند که گوینده می تواند بگوید یا بفهمد. ديرينه شناسي با توجه به حوزه ادا و بيان زباني نشان مي دهد چرا انواع خاصي از کنشهای کلامی غیرقابل قبول به دلایل زبانشناختی، اما در عصر خاصی به دلیل جدی گرفته نشدن، تولید نمی شوند. این محدودیت بر اجرا و ادای زبان به موجب قواعد دیرینه شناختی معطوف به صلاحیت جمدی زبان توضیح داده مي شود. اين قواعد صلاحيت حاكم بركردار گفتماني همانند قواعد موجد نحو، مستقل و بی معنا و محدودکنندهاند و تنهاکارکردشان حذف برخی احکام ممکن به عنوان احکامی احتمالاً غیرجدی و ایجاد فضایی خالی و بی تفاوت و فاقد معنای درونی و آینده است. چنین محدودیتی بر صلاحیت جدی زبان مستلزم عرصه تعبیری دیرینه شناسانه از مفهوم ادای کلمات است. در آن صورت کردارهای غیرگفتمانی به عنوان عوامل تعیینکننده یا متغیرهای ادای کلمات همچون متغیرهای روان شناختی چامسکی وارد می شوند تبا بیازده گفتمان را محدودتر سازند. چنین عوامل و متغیرهای اجتماعی تنها نقش محدودکنندهای دارند و بر قواعد عصرینه تعین احکام جدی مؤثر نمی افتند. تنها کارکرد آنها محدودتر ساختن حصر يا ايجاد ندرت ناشي از اين قواعد تشكيل گفتمان است. فوكو براى تحليل ديرينه شناختي در حدودي معين، معنا و ارزش حقيقت قایل است. یکی از این حدود مربوط به امتناع توصیف کامل بایگانی یک دوره و جامعه و فرهنگ و تمدن و حد بعدی، دسترسیناپذیری بایگانی خود ما برای كندوكاو ديرينه شناختي است؛ زيرا «ما درون همين قواعد سخن مي گوييم... همین قواعدند که شیوههای اظهار و شکلهای بودن و همبودی... آنچه را مسى گوييم ـ و خسودشان را چسونان ابره بسحث مان ـ تسعيين مسي كنند». (Foucault,1972:130) لذا تحليل ديرينه شناختي به گفتمانهايي مي پردازد كه درون بایگانی «ما ـآن» جای نداشته و معنا و ارزش حقیقت این تحلیل از واقعیت فراتر بودن ناگزیر بایگانی محیط بر تحلیل دیرینه شناسی نسبت به دامنه تحلیلش اخذ

می شود. لذا معانی و عقاید و حقایق گذشتهای معین فقط تفاسیری متعدد و نه تقریب به واقعیت اشیای فی نفسه بوده و لذا از چنین تحلیلی به درک تفاوت زمان كنونى خويش مى رسيم؛ درك اينكه «عقل ما همان تفاوت گفتمانها است، تاریخ ما تفاوت زمانها است و ضمیر نفس ما تفاوت نقابها است». (Foucault,1972:131) گرچه تحلیل دیرینه شناسی به عنوان توصیف محض وقایع گفتمانی تعریف می شود؛ در ما بسیاری از ارجاعات فوکو به نظام قواعد «شکلگیری موضوعات، گزارهها، مفاهیم و گزینههای نظری» (Foucault,1972:72) حاكي از عليت است. در ديرينه شناسي دانش، مسئله عليت چندان مورد توجه نیست و تأکید بر خودمختاری کارکردهای گفتمانی، عوامل حاکم برگفتمان را از عناصر درونی خود گفتمان مینماید؛ تا جایی که عوامل سهیم در تشکیل گفتمانها و کارکردهای علومانسانی و اجتماعی و نهادی تقریباً یکسره در ایس تحلیل مغفول می مانند. در مورد تعلیق حقیقت و معنا در تحلیل دیرینه شناسی نیز مسئله این است که آیا دیرینه شناس عملاً می تواند از پرسشهای مربوط به حقیقت و معنا بیرهیزد و آیا لازم نیست میان تنوصیفات یا تنفاسیر درست و حقیقی و تحریف شده تمایز نهاده و بالاخره آیا مفسر می تواند بی توسل به معنا، توضیح کافی درباره کاربرد سخن دهد؟.

جامعه حاوی نظام حبس چه ایرادی دارد؟ تبارشناسی، هبر گونه موضع مخالفی را که بر مبنای حقوق طبیعی و یا حیثیت انسانی با چنان جامعه ایسی مخالفت میکند نابود می سازد؛ این مبانی هر دو متضمن مفروضات فلسفه سنتی اند. همچنین تبارشناسی، مخالفت با جامعه واجد نظام حبس را بر اساس ترجیحات ذهنی و فردی و یا الهامات شخصی و یا حسب وانمود کردن برخی از گروههای اجتماعی به عنوان حاملین ارزشهای انسانی مخالف چنان جامعهای از بنیاد نفی میکند. ما بر اساس چه امکاناتی می توانیم موضع نقادانه ای داشته باشیم. از آنجا که تبارشناسی حقیقت و بدن اینک عمیقاً به درون تاریخ فرهنگی بسط یافته است؛ آیا قدرت هم باید به همینسان بسط یافته و در این صورت

چگونه و در غیر این صورت چرا؟.

فوکو «فرزند سرکش ساختگرایی است» (Poster,1975:334)؛ زیرا در عین اشاره بسه تحلیل ساختی گفتمانها یا مفاهیم دال و مدلول چونان اقتباسی از زبان شناسی ساختی، اما بویژه پس از دیرینه شناسی دانش، ساختگرایی خویش را انکار میکند و احتمالاً به جناح پساساختگرا می پیوندد؛ زیرا ساختهای مورد توجهاش را نه خصایص عام و بی زمان که شرایط تاریخی امکان پدیدههای مغفول و مسکوت از ساختهای مربی و نامریی زمانمند تشکیل می دهد.

درک فرایند توامان تبدیل آدمیان به سوژه در انواع روابط قدرت (تکوین و بسط تکنولوژیهای انضباطی) و معرفت (تکوین و بسط علوم انسانی اجتماعی ابژه ساز جمعیت و جرم و تربیت یا سوژه ساز اعترافگیری روانکاوی و روان شناسی و پزشکی)، متضمن فرض دسترسی ممتاز و بسرتر پیژوهشگر مفسر به تبیین و تفسیر و حقیقت مستقل از روابط قدرت است. در این صورت علوم انسانی ـ اجتماعی رویکردی غیرانتقادی نسبت به آدمیان پیش میگیرد و تعابیر و تفاسیر آنان از خویش یا خواص عینی شان را چون واقعیتی در حال حدوث در جهان می انگارد. معهذا تأمل و تحلیل انتقادی بسیشتر به صورت جستجوی معنای عمیق تر یا پنهانی نهفته در وراه یا زیر تعابیر و تفاسیر افراد بوده یا ساختها و فعالیتهای بنیادین پایه برای نظریه اجتماعی و ابژه سازی را می توان مدنظر داشته و لذا انتقاد به انگاره های فوکو تن نمی دهد و تنها از این راه می توان به امکان پذیری علوم مربور اندیشید.

با نهادن جنون به جای نص مینوی می توان نقد خود فوکو بر هرمنوتیک موسوم به تفسیر (exegesis) از نظر خودش را در مورد نظر خودش به کار برد و نشان داد جنون چونان تجربه رازناک عمیق از معنای انسان بودن، مستور در پوششی از عقلانیت و گفتمان است. بدینسان تفسیر فوکو از دیوانگی به عنوان غیریتی عمیق، به تفسیری شباهت می یابد که «از طریق محرمات، ممنوعیتها، نمادها، تصاویر عینی و کل دستگاه و حی و الهام، به [جنونی]گوش می دارد که نمادها، تصاویر عینی و کل دستگاه و حی و الهام، به [جنونی]گوش می دارد که

همواره رمزآمیز و فراسوی خویش است». (Foucault,1975:XVII) بیدینسان فیوکو دریافت شیوه بهرهبرداری سیطحی او از هرمنوتیک عیمقی، جنزیی از سینت هرمنوتیکی بود که خود در پی غلبه بر آن بر آمده بود. حتی کل تحلیل دیوانگی و تمدن درباره کردارهای عمومی و ملموس و آثار آنها است و نه درباره مینابه مختفی هستی شناسی از تحلیل مزبور، استدلالش تقویت می شد.

فقدان تأمل فوكو راجع به تحليل جنسيت و نابرابري زنان و مردان از حيث ساخت مادی قدرت، مانع از ادعای حقی برای زنان شده و بلکه به قضاوتهای اخلاقی و زیبایی شناختی در باب لطمه و بدی میکشد و از این حیث جذب آرای وی به درون فمینیسم ناممکن می نماید. اولاً مسئله جنسیت (Gender) در آثار فوكو غايب است (O'brien, 1978)؛ چنانكه وي عمدتاً از ضمير مذكر استفاده کرده و حتی در بررسی سکسوالیته به این موضوع نیرداخته است. «تحلیل فوکو داستانی است سروده ظفرمندان فرهنگ غیرب پیعنی صاحبان قیدرت کسه در صورت قرایت این داستان به عنوان تجویز یا یک روایت اسطورهای پایه از غرب، برداشت مرد مدارانه چونان یگانه برداشت از فرهنگ غرب مشروعیت مي يابد». (Buker,1990:828) اين كبور رنگي جنسيتي نقاط ضعف بنياديني در استدلالهای او رقم میزند که به شکل سطحی نمی توان به صرف وارد کردن متغیر مزبور در آن به رفعشان مبادرت ورزید. ( Braidotti,1991) مثلاً تحلیل وی از زیبایی شناسی خود چونان بدیل انضباط بخشی به خود راستین نمی تواند پویایی های جنسیتی ذیربط را دریابد یا کاربرد استعاراتی چون خوداربابی (self-mastery) و مردانگی (virility) توسط وی برای تموصیف رویمه زیساشناختی يونان، اهميت امر زنانه را كسمينه مينمايد. رويكرد ملذكر فوكو به جسم (McNay,1994) تا آنجا پیش می رود که مثلاً «تنها فرایندهای خودسامان بخش مذکر (masculine self-regulation) در يونان باستان برايش جذاب مينمايد» (masculine self-regulation) 41) و این جاذبه «نشانگر مردمداری پنهانش به شمار می آید». (Soper, 1993b: 29)

اگر فوکو اهمیت جنسیت را برای کارکرد و تشکیل و تحول مفاهیم مدرن سوژگی در تجدد تشخیص می داد، روایت متفاوتی از سرکوب و آزادی جنسی قرون ۱۹ و ۲۰ میلادی مطرح می کرد که در این تحلیل جنسیت، امکان ترسیم مدلی از مردانگی ویروسی و کنترل شده در خلال تکوین و تحول هنجارها و همویات مدرن وجود داشت؛ اما «چشمگیرترین قصور فوکو اولویتی است که به مسایل مرتبط با سلطه و انضباط نسبت به مسایل مربوط به عاملیت و مقاومت در تحليل قدرت مي دهد». (Dean,1994:277) ثانياً قدرت موردنظر فوكو تعين كرا است و در آن نهادهای قدرت می توانند به سوژههای ظاهراً بی قدرت یعنی بدنهای مطيع صدمه زنند. ( Cain,1993) قدرت انضباط بخش، يكپارچه و تك جهتى است و به «پیامدهای مشکل آفرینی برای فهم رابطه جسم و هویت جنسیتی مى انجامد». (McNay,1991:134) تمركز فوكو بر نهادهاى قدرت انتضباطي فتضاي چندانی برای بررسی پاسخهای سوژهها به این نهادها باقی نمی نهد و نمی توان به سایر سرچشمههای کارکردی قدرت از این زوایه نگریست. در این تحویلگرایی غافل از تأثیر ساختهای حقوقی و اجتماعی و روانی، بـرداشـتی از قـدرت متمرکز شکل می گیرد که «تأثیر آن عبارت است از هل دادن و عقب راندن زنان به موضع انفعال و سكوت». (McNay,1992:47) در اين صورت، همايند برگرفتن اين مدل برای فمینیسم عبارت است از «ناگزیری ظاهری فرودستی و سلطه: گریزناپذیری نابرابری». (Cooper,1994:445) فرض امتناع فرارفتن از روابط قدرت مسلط جهت اینجاد جامعهای باکیفیت بهتر و بسرابرتر، نیهیلیستی است (Hartsock,1990) و به علاوه «نباید به دامن دیدگاههای تقدیرگرایانه درباره حضور همه جایی قدرت بلغزیم». (Deveaux,1994:233) نبود مقاومت در این تصویر علیرغم تأکید بر مکملیت آن برای قدرت، مانع می شود فوکو ببیند چگونه هویات جنسیتی مستمراً به چالش و هجمه کشیده می شوند. (Soper,1993a) او تجارب واقعی مقاومت را جهت تصویر بدنهای مطیع نادیده میگیرد و لذا نمی توان در این کانون به «تشخیص ستم بر زنان و تحول انضمامی جامعه چنونان اهداف

اصلى يرداخت». (Deveaux,1994:233-4) امكان بروز مقاومت از روابط قدرت مسلط بدین معنا است که مقاومت می تواند از «مجموعه ارزش ها یا خواست های بلندمدت سر بر آورد» (Cooper,1974:443) و این نشانگر آن است که موجودیت پدیده های مزبور صرفاً منوط به روابط قدرت خاص مورد مناقشه یا ملذاکره نیست. مشروطیت قدرت سیال به مقاومت مبین کاذب بودن هر برداشتی از قدرت ساختی نظیر مرد ـ بدرسالاری است و ضمناً دوری از تحلیل قدرت مادی اقتصادی به معنای انکار توانایی فمینیسم برای بحث از سرشت نظام یافته سستم بسر زنسان است. (Moi,1985) تأکسید بسر روابط آزاد قدرت میان کارگزاران آزاد به معنای آن است که نمی توان وجود گروهها و افراد و ساختهای قدرتمندتر را استنتاج کرد. چون «قدرت نه بی طرف و پراکنده و در هسترس آزاد که صاحبان قدرت و کارگزاران آنها قویا به حفظش می پردازند» (MacCannell and MacCannell,1993:205)؛ فوكو نمى تواند نقش جىنس مىذكر را در موقعیت اجتماعی زنان و استثمار فراگیر آنها مشخص سازد. تحلیل مادی نشان می دهد برخورداری زنان بر این اساس از آزادی در تولید و واکاوی قدرت در سکسوالیته، توهمی بیش نیست و بروز روابط قدرت در بستری ناظر به امکان قدرتمندی بیشتر برخی کنشگران بواسطه حضور در جایگاهی ممتاز، متضمن آن است که نابرابری های موجود در توانایی عمل قدرتمندانه در ساریکه های قدرت موردنظر فوکو به اندازه کافی موشکافی نشود. «ممنوعیتی که او برای تاریخ ستیزه جویی قایل می شود، امکان حتی صحبت زنان از زن هراسی عام تاریخی که رنج شان داده و علیه آن مبارزه کردهاند را میگیرد و به نظر می رسد کوررنگی جنسی مردی را نشان می دهد که تداوم مردسالاری را چنان مسلم گرفته که حتی نمی تواند آن را ببیند». (Balbus, 1987: 120) فوکو بنه جنهت منتکی سازی روابط قدرت به کارگزاران آزاد نمی تواند فرایندهای ذهنی مادی مانع از دستیابی برخی گروهها و خصوصاً زنان به فضایی جهت دگردیسی به کارگزاران آزاد را بر رسد و لذا به انسداد بحث رابطه زور و قدرت می رسد. گرچه رابطه نزدیک کاربرد

زور مردانه و وجود قدرت مردانه به بروز فنون فرودستسازي خاصي مى انجامد (Bell,1991)؛ ولى فوكو نمى تواند تشخيص دهد آزادى برخى كارگزاران گاه مستلزم عدم آزادی دیگری است. (Plaza,1978) تأکید بر موقت و اقتضایی بودن عملكرد محلى قدرت، منتج به دريافت اجباراً ميزتر بودن برخى رويههاى قدرت نسبت به برخی دیگر نشده و با جای دادن دانش و حقیقت و اخلاق و هر چیزی در بطن قدرت، جای چندانی برای قضاوت هنجاری یا تقاضای حقوقی نمی گذارد. ادعای آغشتگی هر دعوی به مبادلات قدرت، تناقض آمیز است؛ زیرا در حالی که مثلاً فوکو خود صریحاً در صحبت از سلطه و انضباط و انقیاد به قضاوتهای هنجاری نامشخص در میانه مارکسیسم یا لیبرالیسم دست میزند، اما منکر حق دیگران برای طرح چنین دعاویی می شود. (Fraser, 1989) به عـلاوه توجه فوکو به زیبایی شناسی خود حاکی از عرصه سیاستی است که کانونش را آزمایش فردی تشکیل می دهد؛ ولی معلوم نیست این روایت از کارگزاری فردی چگونه با مسایل و استراتژیهای گستردهتر سیاسی پیوند خورده و چطور در غیاب چهارچوب هنجاری وسیم تر، تمرکز بر فرد می تواند از فردگرایی صرف بپرهیزد؟. ثالثاً تحلیل زیبایی شناسی فوکو «به همان خودی گره خورده که درصدد نقدش بر آمده است». (Fraser,1997:30) تأكيد بر خودآفريني فرد نوعي عقبنشيني رمانتیک از عرصه سیاست همبستگی است و مبین «عرصه سیاست ذرهای شده درونگرایی ( introversion) است». (McNay,1992:158) تأکید بر خلاقیت و اهمیت خود چونان بدیل مدلهای انضباطبخش اخلاقیات هنجاری و آمرانه و از بالا به پایین، شیوه های اخلاق و مراقبت مبتنی بر رابطه و عمومیت همگانی را نمی بیند؛ زیرا با غلبه توجه به خود و مراقبت از خویش بر توجه به دیگران و مراقبت از آنها در رویکرد اخلاقی فوکو، مردمسالاری پنهانش به ناتوانی در تصور وجود امكانات بديل اخلاقي ميكشد. قطع ارتباط فوكو با استدلالش در باب زمینه های زیبایی شناسانه بودن افراد از این حیث رخ می دهد که تحلیل سازه بودن اجتماعی سوژگی در نزد وی نشان میدهد تشکیل آن در ارتباط با سایر

مواضع سوژگی، انحرافی تر و غیرعادی تر تلقی می شوند؛ اما او تشخیص نمی دهد بدنهای خاصی در قبال کمارزش تلقی کردن و کمتر زیبا دانستن سایر بدنها، ارزشمند شده و مورد تجلیل قرار میگیرند. بدین قرار زیبایی شناسی خود چونان رویکردی اخلاقی ناقص است؛ زیرا «ارزش منسوب به هر بدن به مثابه اثری هنری، از طریق مقایسه با دیگری و معمولاً بدنام کردنش صورت مي پذيرد». (Diprose,1994:31-2) اين در حالي است كه نمي دائيم «چگونه ميي توان رویکردهای مترقی نسبت به خود را از رویکردهای امکانی بیا مشوق حفظ سلسله مراتب اجتماعی متمایز ساخت؟». (McNay, 1992: 77) تشبویق زنان به خــودآزمایی جـنسی شان و کـاوش در آن و مشـخص سازی زنـدگینامه و خواستهای جنسی خود می تواند چونان نوعی انضباط بخشی و اجبارآفرینی به شمار آید و به عبارتی گفتمان زن به منزله کارگزار جنسی، «نقش درون مایه ها و تصویرسازی های کهنه در مورد ابعاد جنسی زن و مرد را در تشکیل مرزها و بیان کاوش جنسی زنان نادرست مینماید». (Forbes, 1996: 182) آزادی زنان برای تلذذ از پورنو و مشارکت در آن چونان شکلی از بیان خواست فردی و آزادی و رهایی از مدلهای انتضباطبخش زنانگی نباب به دامی میافتد که پروژه خودازمایی فوکو قادر به تشخیص آن نیست؛ زیرا زیبایی شناسی خود از تشخیص وی راجع ایجاد و تنظیم توامان هویات توسط گفتمان جدا می افتد. در این صورت چگونه می توان مقاومت در مقابل قدرت مشرف بر حیات را تقویت كرد؟ استدلالهاى ديالكتيكى معتقد به فهم نظرى درست انسانها و جامعه نمی توانند کثیری از مردم را به حرکت آورند و خود جزیی از مسئله جاریند. اگر بپذیریم برداشت افلاطونی از حقیقت، مستدام ترین دروغ تاریخ بوده آیا باید به بازی لفظی گفتمانی عملگرایانه به مفهوم افلاطونی یعنی به معنی صرف مغالطه محکوم شویم و یا اینکه آیا هنر و فن تعبیری وجود دارد که می تواند از منابع دیگر استفاده کند و امکانی برای به کارگیری گفتمان جهت مخالفت در برابر سلطه ایجاد نماید.

## ۹ -کاربود

فوکو به لحاظ تحلیلی ـ سیاسی، سهم مهمی در تفکر رادیکال ـ انتقادی داشته است. از این رو کاربردهای دیدگاه فوکو از دو بعد نظری و عـملی قابل تأمل مینماید:

## ۱ - ۹ - کاربردهای نظری

مطالعه آراء فوکو، سرشار از بسیرتهای مفهومی برای علوم انسانی - اجتماعی در باب صور تجربه بشری و معرفت و روابط قدرت است و نشان می دهد امور آشکار و بدیهی برآمده از جریانات تاریخی شکننده و متزلزل و سیال، حاصل مصافها و فرصتهایند. ضرورتهای خودنهاده عقل و عقلانیت از این نگره تاریخی مختص خویش یافته که می توان اتفاقات موجدشان را دنبال کرد. این صور عقلانیت نه ناعقلانی که مبتنی بر عمل و تاریخ انسان و برساخته شرایط انسانی - اجتماعی اند و لذا به شرط دانستن چگونگی ایجادشان از میان رفتنی اند.

نظریه گفتمان که از آثار فوکو وارد مباحث جامعه شناسی گردیده، می تواند نشانگر تحلیل ماتریالیستی تکوین فردیت در برخی نهادهای قدرت جیوامع مدرن و نه صرفاً دولت و مصادیق آن نظیر ارتش و پلیس و زندان و دادگاه باشد. این نظریه بدون هیچ تأکیدی بر برتری مارکسیسم و تبارشناسی و دیرینه شناسی نسبت به یکدیگر، مکمل تحلیل طبقاتی و اقتصادی با قدرت نه صرفاً در قالب

دولت نمایندگار طبقه حاکمه که با سایر نهادهای هم ارز آن در بازتولید و توزیع قدرت قانونی و غیرسرکوبگر نظیر بدن و سکسوالیته، خانواده و خویشاوندی، معرفت و تکنولوژی و امثالهم مینماید. (Poulantzas, 1978) قدرت گفتمانی اما درونمانا نیست و مقاومت در برابر مثلاً تکنولوژی زیستی می تواند ریشه در روابط تولید استثماری اعم از تولید معیشتی و اطلاعاتی و منزلتی داشته باشد. با مطالعه شماری از رژیمهای اعمال قدرت دولتی مثل آسایشگاهها و بیمارستانها و باشگاههای ورزشی می توان نقش قانون و خشونت را در پی ریزی قدرت پی گرفت. قدرت صرفاً در دولت و سیاست متمرکز نیست و مثلاً آن را می توان یکی از گره گاههای تاریخی قدرت متمرکز و تمرکز بخش و معطوف به اشخاص حقوقی یافت که به هیچ وجه کمتر از قدرت شبان وار مسیحیت چونان قدرت معطوف به افراد حقیقی و حکومت درونی پایدار بر آنان با وعده تضمین و حفظ و ارتقای زندگی هرکس و همه کس نیست؛ تکنولوژی قدرتی که دولت رفاه را هموازه به دردسر افکنده است.

فوکو در تبارشناسی صور عقلانیت و فنون قدرت سازنده تاریخ زمان حال، به جای تظریه پردازی کلی به بررسی مناسبات صور تجربه انسانی و روابط قدرت و معرفت می پردازد و چرخش تاریخی شکل اعمال قدرت را از سیطره حاکمیت ـ قدرت ـ سرکوب به رشد و گسترش صور ظریف و مقتصدانه تر قدرت اعمالی بر زندگی افراد و جمعیتها را مبرهن می دارد. همایندی قدرت انضباط بخش بدن و بهینه ساز فایده اقتصادی و فرمانبرداری سیاسی آن با فنون حکومتی معطوف به پیکر نوع بشر یا جمعیت و تنظیم نیروی حیاتی آن در مواردی چون سکسوالیته، نافی پایههای قضایی قدرت مدرن یعنی قانون و حاکمیت یا منع و آزادی نیست. در این صورت رهیافت فوکو مکمل تلقی اعمال قدرت بر اساس دولت و حاکمیت و قانون صوف است.

به نظر فوکو حکومت جدید دنیوی برگفتمانهایی چون حکومت بر نفس و قواعد رفتار، حکومت شبانوار دینی بر روح و زندگی مردم، حکومت برکودکان

و مدیریت عمومی متکی است که مستلزم نوعی از معرفت راجع به افراد و نیازها و کنشها و وجدانیات و سلوک آنان و نمیز تمعمیم روش خودکاوی و هدایت وجدان در میان ایشان مینماید که تا پیوند اطاعت محض و معرفت به نفس و اعتراف نزد دیگری مقدور شد و تسمرکز دول اجسرایس ـ استعماری و مخالفتهای دینی با دنیوی شدن را به همراه آورد. حاکمیت اما مترصد حفظ اقتدار قانونمند خویش حسب نگهداری تمامیت ارضی و فرمانبری مردمان از قانون در عین علاقه به اعمال قدرت بر واحدهای در هم بافته انسانها و امور اجتماعی به منظور مدیریت یا تسهیل تأمین بهینه نیازهای اتباع حکومت با توجه به تولید و توزیع ثروت و منابع، روشهای زندگی و آسیبهایی نظیر حوادث و بیماری های واگیر و خشکسالی است. الگوی خانوادگی این حکومت چونان اداره دولت به شکلی از مراقبت و کنترل و نظارت رییس خانواده بر اعضاء و گردش مالی و تنسیق تصمیمات و جهتگیری ها اما بواسطه تکوین مسئله جمعیت رو به تکاملی متحول نهاد. در این احوال رشد و گسترش علم حکومت موجب تغییر انگاره اقتصاد از اداره عاقلانه خانواده در جهت رفاه و سمعادت مشترک همه اعضاء به امر اقتصادی امروزین در حد توجه آماری به مدیریت مسایل جمعیت نظیر میزان ازدواج و موالید و مرگومیر و مایه کوبی و بیماری های خاص و نمودارهای سنی و جنسی و گروهبندی های اجتماعی و نیز خروج حکومت از صرف چهارچوب قضایی حاکمیت گردید کمه به سطح خانواده تحویل نمی پذیرفت و وجه شبان وارش خصوصاً در اقدامات دولت رفاهی برای تقویت نیروی حیاتی و ارتقای سلامتی و افزایش ثروت پررنگ تر می شد. به این ترتیب حکومت متوجه اوضاع و شرایط جمعیت چونان سوژه نیازها و ابژه اقتدار و نه قدرت حاکم یا پادشاه گردید تا این امر زمینهساز تکوین تاکتیکها و فنون نوین قدرت در قالب اقتصاد سیاسی شود. معهذا این دگرگونی ها مبین طرح تکاملی حاکمیت ـ انضباط ـ حکومت یا جابجایی و نشستن جامعه انضباطی به جای جامعه حاکمیتی و جامعه حکومتی به جای

جامعه انضباطى نيست؛ بل طرح حاكميت ـ انضباط ـ حكومت مثلثى ايجاد می کند که هدفش جمعیت و مکانیسمش رژیم تأمین اجتماعی است. اولویت و استيلاى تاريخي حكومت برانواع قدرت نظير حاكميت وانضباط تاحد تكوين دستگاه و معرفت خاص دولتی مبین حکومتی شدن دولت نوین است که این دولت نه از وحدت و فردیت در کارکرد قدرت برخوردار است و نه بر جامعه سلطه دارد. بدفهمی به نظر فوکو اما در آنجا است که تحلیل قدرت از مدل شبانی گری مسیحی با تأکید بر تضمین رستگاری فردی در آخرت و فرماندهی در عین آمادگی برای قربانی شدن برای زیردستان و مراقبت از کل اجتماع و نک تک افراد و معرفت به وجدان و اسرار و جزییات ذهنی ـرفتاری آنان چونان توانایی هدایت و ارشادشان اخذ شده و لذا دولت را فقط وفق اعمال قدرت کلیتبخش مورد مفهوم پردازی قرار داده و نه تنها طیفی از قدرتهای جاری در خانواده و پزشکی و روان پزشکی و آموزش و پرورش و مدیریت کارفرمایان نادیده گرفته؛ بلکه فنون فردیت بخشی حتی در همین ساخت سیاسی را مثلاً در حوزه رستگاری دنیوی فرد از حیث تأمین سلامتی و رفاه و امنیت و حمایت از مردم و افزایش متصدیان قدرت در نهادهای عمومی نادیده گرفته است. این رویکرد فوکو به قدرت چونان منتجه تأملش بر چگونگی اعمال قدرت اما ریشه آن را در نظام شبکه های اجتماعی کاملاً نشان نمی دهد و از این مزیت برخوردار می ماند که مؤکد می دارد روابط قدرت را نمی توان به تحلیل های نهادی کاست و بلکه صور چندگانه و متکثر قدرت درکنار نظارت بر ساخته و پرداخته شدن عقلانی و متمرکز دولتی آنها را مؤکد می دارد. فوکو مبرهن می دارد قدرت قرارگاه اصلی قدرت نیست؛ اما مطالعه ریشه های نهادینه قدرت در خرده نظام های اجتماعی و نیز درون آنها می تواند موجبات پیشبرد این دیدگاه را فراهم آورد.

مبارزه طبقاتی به فرض اتکای شالوده قدرت بر روابط طبقاتی می تواند الگوی مقاومت در برابر قدرت باشد و ختم تضاد و مبارزه طبقاتی مبین اتمام روابط قدرت است. معهذا تکثر صور قدرت و ریشهداریش در نظام اجتماعی

نشانگر اجتماعی بودن قدرت و نفی مقاومت در برابر آن یا حداکثر اجتماعی بودن خود مقاومت است؛ زيرا از اين منظر مقاومت فاقد بنياد ياكارگزار يگانه و متحد تغییر اجتماعی مینماید. همایندی قدرت و مقاومت به معنی وجود كثيري صور مقاومت به موازات شبكه روابط قدرت است؛ اما مقاومت هميشه مورد استفاده قدرت قرار نمی گیرد یا درون قدرت تنعبیه نشده و منحکوم بنه شكست نيست. قدرت و مقاومت هر دو اجتماعي اند و عليرغم تغيير چهره اما جامعهای بیروابط قدرت و صور مقاومت یافت نمی شود. اعمال قدرت صرفاً وفق رابطه کارگزاران فردی ـ جمعی یا رابطه خشن و وفاق آمیز قابل درک نیست؛ بل در حکم کل ساخت کنشهایی است که همه تعاملات را در بر گرفته و تحریک و تلقین و اغوا و منع و تجویز کرده و راهی برای تأثیر بر سوژه به لحاظ امكان كنش يا توان كنشگرى آنها مىنمايد. مفهوم مخالفت يا مقاومت متضمن اعمال قدرت روی سوژههای دارای امکان و انتخابی آزاد است و این امر می تواند مبین سرکشی های اراده و اصرار بر آزادی نهفته چونان محرک مستمر رابطه قدرت در خود قدرت باشد. از این حیث کاربرد خشونت و دستیابی به وفاق كاملاً از حوزه روابط قدرت حذف نشده و اما اصل اساسى قدرت نيز به حساب نمی آید؛ بلکه شالوده و شرط همیشگی وجود قدرت در رابطه دایمش با تحریک آزادی و مبارزه با آن نهفته است. لذا در غیاب نافرمانی یا روشهای گریز یا امکان فرار، روابط قدرت نیز از میان رخت بر بسته و این حدوموزی است بر قدرت. هر رابطه قدرت مبین استراتژی مبارزه بالقوه است و امکان دارد مکانیسمهای نسبتاً ثابت قادر به هدایت رفتارها و تنظیم نتایج در جریان اعمال قدرت در بازی آزادانه واکنشهای متخاصم از صحنه خارج شوند. یکسی از حمدود همر رابطه قدرتی، رویارویی و تخاصمی است یحتمل تضعیفکننده یا نافی آن و متقابلاً حد رابطه تخاصم، استقرار و تحکیم رابطهای از قدرت است که مکانیسمهای تأثیر برکنشهای دیگران در آن جای بازی آزاد نیروها و واکنشها را میگیرد. كنشها در روابط قدرت از طريق محاسبه دقيق و مداخلات سنجيده هدايت و

کنترل میشوند؛ در حالی که در تخاصم صرفاً واکنشهای بیبرنامه در بـرابـر رویدادها از هر دو طرف سر میزند. حدومرز دیگر قدرت همنگامی است که سوژه فردی ـ جمعي موضوع اعمال قدرت، به عجز و ناتواني محض افتاده و در این صورت قلع و قمع یا غلبه بر نافرمانی و آزادی او پایان دهنده رابطه قدرت است. لذا روابط قدرت به شرط لازم مقاومت در انواع مبارزه و نافرمانی، چنان در میان حدومرزهای تخاصم و پیروزی کامل و مطلق بر خصم قرار میگیرد که سوژه هیچگونه آزادی عمل نداشته باشد. بدینسان تحلیل قدرت از مرزهای اقتصاد سیاسی میگذرد؛ اما می توان آن را از زاویه نظام اجتماعی غنی تر ساخت. بادشاهی متمرکز از درون هزاران سال سازش و ستیز محلی، امکان کلی وضع قواعد و داوری و تعیین حدود یافت و ضمناً با در هم شکستن سنن و رسوم فئودالی کوشید مهار تیولداری های پراکنده را به سامان سازد. «چنین اشکال عظیمی از قدرت مواجه باکثیری نیروهای ستیزهگر، به عنوان اصل و اساس حقی عمل میکردند که از همه دعاوی فراتر میرفت و ویژگیهای سهگانه رژیمی متمرکز و متحد را آشکار می ساخت: یکسان شماری اراده صاحب قدرت با قانون، اقدام از طریق مجاری تحریم و ایجاد ممنوعیت و اعمال مجازات». (Foucault,1980:87) معهذا قدرت نوپدید نه یکپارچه بود و نه علیرغم کاربرد سلاحهای بسیار، از زبان قانون بهره می برد. قانون، پادشاه را برای خود و اتباعش، موجه و مشروع مي ساخت. واقعيات تاريخي دقيق مربوط به اينگونه مشروعیت بخشی قانونی به قدرت، بیش از حد پیچیدهاند و لذا ژرژ دوبی (Georges Duby) و شاگردانش در خصوص تاریخ این دوران به مطالعه پرداختهاند. آراء فوکو گرچه راهگشای بازاندیشی فمینیستی در باب مفاهیمی چون جنس و جسم و قدرت و سوژگی و نیز نقد میضامین عیصر روشینگری نیظیر حقیقت و فرد و عقلانیت و انضباط می نماید (Aladjem, 1991)؛ اما می توان به اتكساي هسمين بسازانىديشي تبا نبوسازي فسمينيسم فبوكويي پيش آميد. اولاً فمینیستهای ساختگرا از منظر انضباط و نظارت فوکویی به تبیین پویشهای

جنسیتی قدرت در جامعه معاصر با تأکید بر زنانگی و جسم و طرح تکنیکهای زنانگی پرداختند. از یک سو گرچه «فوکو با جسم چنان برخورد میکند که گویا یکی بوده و تجربیات بدنی مردان و زنان تفاوتی نداشته و انگار آنان رابطهای یکسان با نهادهای متمایز زندگی مدرن متحمل می شوند» (Bartky, 1988: 63)؛ اما مي توان فهمي جنسيتي از قدرت انضباط بخش را به اين تحليل افزود. مثلاً در مورد اعمال قدرت انضباطبخش برجسم زنانه از طریق رژیم غذایی و صنعت آن می توان گفت «پروژههای معطوف به جسم زنان، آنها را در وضعیتی ناممکن مینهد؛ زیرا اهداف موردنظر این پروژهها نه دست نیافتنی اند و تلاشهای زنان هم دلیل دیگری برای اثبات سرشت بی خاصیت شان است. زنان را بخاطر صرف وقت برای خصوصیات جسمی شان مورد انتقاد قرار می دهند؛ اما این خصوصیات در جامعه مصرفی غربی همانهاییاند که مدام از کودکی در گوش دختران خوانده می شوند و همینها نیز آنها را زنانه و متفاوت با مردان می سازند. پروژه انضباطبخش زنانگی چونان وضع خاص بندنی، مستلزم چنان تنحول جسمی وسیع و عمیقی است که تقریباً هر زن متمسک به آن محکوم به شکست است. لذا فهم هر زن از خود همراه با میزانی شرمندگی از این است که جسم مورد استقرارش ناقص است و می بایست بیشتر به خود می رسید و راهی که قرار بود تا آخر بدود مى دويد [تا به اندازه كافي لاغر شبود]». (Bartky,1988:71) زناني كه بـا گفتمانهای جسم کامل زنانه به خود شکل میبخشند، جسمشان را دشمن یا چیزی بیگانه از خود می بینند و این فرایندهای نامشهود فردیت یافته و خبود انضباطبخش، جایگزین صور قدیمی کنترل اجتماعی مذکر شدهاند و ایس به همان شکلی است که فوکو استدلال میکند اشکال سلطه از سطح جمعیت به سطح فرد حرکت کرده و خود را جذب عملکردشان ساختهاند. از طرف دیگر زنان با مرتبط سازی جسم به نیازهای جسمی خود چونان چیزی قابل کنترل و نطارت و تعنیر، در انقیاد خود نقش ایفا مینمایند. قدرت پایدار و منعطف انضباط بخش به اکثر زنان صرف نظر از نژاد و سن و طبقه و رویکرد

جنسی شان دسترسی دارد و از این رو رهیافت فوکو به جسم را با لحاظ عدم جستجوی علت یا عامل مسئول تولید قدرت و تشخیص تکوین سوژهها و جسمها در چهارچوب عملكرد قدرت و تشخيص لحظات توقف مقاومت می توان در راستای غنای فمینیسم به کار گرفت. «کارکرد انضباط از این حیث در كامل ترين شكل آن در اختلالات جسمى قابل مشاهده است كه زنانگى در آن به شکل آزارنده و ملموس و اغراق آمیزی تولید می شود». (Bordo,1993:16) مثلاً بررسی بی اشتهایی روانی ناشی از خود چاق پنداری (anorexix) چونان وضعیتی شامل تقلیدی مجازی اما ترازیک از سازههای قرن بیستمی زنانگی نشان میدهد با شروع احتمالی بیاشتهایی از رژیمی غذایی بواسطه فشار خانواده یا همالان «از دل آنچه در عصر ما رویه متعارف زنانه است سر بر می آورد». (Bordo, 1993: 23) الگوی قالبی زنانگی متضمن شامل این باور است که زنان، دیگران و نه خود را تغذیه میکنند و لذا گرسنگی و مهار نفس زنانه در نمادهای فرهنگی موجود حول محور زنان تجلیل می شود. ضمناً زنان در کمند فرهنگ تناسب اندام و کنترل مستمر شکل بدن خود گرفتارند و فرد گرفتار بی اشتهایی روانی این تسلط بر نفس را به سطحی جدید یعنی ترادف امتناع از خوردن با قدرت بر جسمش ارتقا می بخشد. علیرغم احتمال تغییر مدلهای سنتی زنانگی نا حد تشویق جنس دوم معاصر برای استقلال و خودمختاری؛ اما چنین استقلال و قدرتی معطوف به تضمین جسم کامل زنانه یا همان جسم مهار شده است. شاید بتوان حتی امتناع فرد دچار بی اشتهایی روانی را اعتراضی ناخودآگاه علیه زنانگی انگاشت که با حک و ثبت هزینه های آن در درد و جسم او صورت میگیرد و از طریق این اقدام همه رگههای زنانگی را از جسمش محو میکند. در این صورت بواسطه رژیم سوژه و امتناع از تن دادن به تقاضاهای دیگران، کسنترل صمورت مى پذيرد و اراده بيان مى شود. با تبديل اعتراض به ضدش، نتايج اقدام به تضعیف قدرت و امکانات می کشد و اعتراض به «شکست کامل و تسلیم سوژه به جهان قراردادی زنانه تبدیل می شود». (Bordo,1993:21) همه بینی نیز موید نقش

نگاه خیره مذکر در تولید نظارت بر خود توسط زنان است؛ چنانکه مجلات زیبایی و تصاویر زنانگی، نگاه خیره انضباطبخشی را تولید میکنند که به نظر زنان می رسد در چهارچوبشان مورد وارسی و ارزیابی قرار می گیرند. قدرت نگاه خیره انضباطبخش از طریق نظارت زنان بر خود با نگاه خودشان بر اساس الگوهای قالبی موجود صورت می پذیرد و لزومی نندارد شنخص و گروه و ساختی پشت قضیه باشند یا برآیندهای خاصی در ذهن حاصل آید تا به تهدید هویت زنان بکشد؛ بل قدرتمندی تصاویر ناشی از جذب و درونینگی آنها توسط خود زنان است. علیرغم برخورد تحلیل مزبور با زنان «چونان مظروف ماشینی فرهنگ» (Deveaux, 1994: 227) و نه توجه به دلایل و تمایلات زنان هنگام رژیم گرفتن یا ورزش کردن؛ همچنان به نظر میرسد زنان، ربوتهای منفعلی نباشند که نتوانند نیروهای انضباط بخش پیرامونی را به چالش نیفکنند. گرچه افزودن جنسیت به تحلیل فوکو از قدرت انضباط بخش می تواند تکرار همان اشتباه فوکو با ایجاد «برداشتی به غایت ساده شده از جنسیت چونان تأثیری تحمیلی و بسر جای مانده از فرایندی پویا باشد» (McNay, 1992: 12)؛ اما می توان احتیاطاً موضوعاتی فوکویی چون سوژگی و مقاومت و قدرت مولد را بازبینی و فرایندهای غایب از تحلیل وی نظیر ارزشهای فمینیسم و استلزامات مقاومت سیاسی را وارد بحث نمود. ثنانیاً علیرغم رأی فمینیستهای سوسیالیست و رادیکال مبنی بر تعلق ذاتی قدرت به مردان و همچنین برتری قدرت میردان سیاه پوست و کارگر نسبت به زنان سفید پوست و طبقه متوسط اما می توان مقاومت هویات مستقل زنانه در برابر قدرت مسلط را حاکی از قدرت زنان انگاشت. در غیر این صورت توضیحات فمینیستی ضمن ناتوانی در تشخیص عملکرد و تأثیرات قدرت، تقصیر را هم به اشتباه به گردن افراد یا گروههای خاص افكنده (Morris, 1988) و لذا به جاي صحبت از رويه ها يا گروه هاي صاحب قدرت می توان به چگونگی اختتام برخی روابط به تفاوت در قدرت تا حد فرودستی بعضی زنان از این طریق در زمینه هایی خاص اندیشید. مثلاً به جای تلقی از

قدرتمندی ذاتی ناهمجنسگرایی و مردانگی می توان آنها را رویههایی برساخته جامعه انگاشت که قدرتشان مشروط و موقت است (Bailey, 1993) و می توان در برابرشان مقاومت كرد (Cooper, 1994) و تغييرشان داد. (Sawicki, 1991a) گرچه چالش علیه این موارد در تلاش برای ابداع سپهری خارج از نفوذ آنها نیست و این یعنی باقی ماندن در چهارچوب موجود معنایی که آنها را تولید کرده؛ اما فمینیستها می توانند به بررسی تحقق ناهمجنس خواهی و مردانگی در روابط افراد بر حسب نابرابریهای قدرت موجد آنها بیردازند. (Linder, 2001) توجه به رگههای قدرت مورد توجه فوکو، به تشخیص الگوهای قدرت در متن روابط روزمره چونان بدیل فهم ستم به منزله «تضاد نیرویی هژمونیک و سرکوبگر با طبقه بسيار فرودست صاحب حقيقتي ناگفته ميانجامد». (Phelan, 1990: 427) تـلقي از قدرت چونان پدیدهای محصور در رویههای خاص و مشوق و نه اجبارکننده ما در انجام کارهای معین، نقطه عزیمت مناسبی برای مقاومت است. ( Barrett,1991) مدل رابطهای قدرت با نشان دادن اینکه «هر جا رابطه قدرت وجود دارد، می توان سلطه را تعدیل کرد» (Sawicki, 1991a: 437)؛ راه بر مقاومت گشوده و استراتیژی «تحقق مقاومت در مبارزات محلى عليه اشكال مختلف قيدرت و اعتمالي در سطح روزمره روابط اجتماعي» (Sawicki, 1991b: 222) را ساز ميكند. به نظر فوكو نرسیده زنان بدنهای مطیعی در مقابل روابط قدرت نیستند و لذا فمینیسم با رهایی از یافتن یا مشخص ساختن سوژه انقلابی می تواند کانون تمرکز را رویههای مقاومت روزانهای قرار دهد که زنان مدتها است در آن مشارکت دارند. فمینیستها در ورای شانوده شکنی روابط و گفتمانهای موجود، بدیلها یا اشکال سیاسی واقعگرایسانهای را فعراتسر از آراء فعوکو منظرح مسیسازند؛ زیسرا نمي خواهند بفهمند چيزها چگونه هستند تا چيزها از اين حيث متفاوت شوند. بلکه هدف عام شالوده شکنی رویکردهای موجود عبارت از گشایش راههایی برای تحقق استراتژیهای بدیلی جهت مقاومت در برابر روابط قدرت ستمگرانه است. (Martin, 1982) دانش مي تواند بخشي از مبارزات سياسي را پوشش دهد؛ اما

به صرف خودشناسی زنانه و بی خبری از تعاطی آن با کلیت شرایط زندگی انسانی ـ اجتماعی و سیاستگذاری عملی در مواجهه با این اوضاع، رهایی از قدرت و ابهام ممكن نمى شود. در این صورت فمینیسم درصدد یافتن چهارچوبهای جدیدی برای اعتدال حقوق بر آمده و در این میان به سادهانگاری تغییر جهان از طریق صرف آگاهی یا گشودگی در برابسر گسروههای مدعى دارا بودن حقايق جهان شمول تن نمى دهد. (Phelan, 1990) ثالثاً بعد جنسى مى تواند قطب تقارب آراء فوكو از حيث نقد و كاربرد به شمار آيد؛ زيرا فمينيسم در تبیین تحدید حقوق زنان از طریق برداشتهای جنسی برآمده از طریق گفتمان و هویت نیازی به فوکو ندارد. در عین حال می توان از منظر فوکو به بررسی گفتمانهای حقوقی در حوزههایی نظیر تنفروشی و طلاق و پورنو برداخت تا دریافت چگونه قانون وسیلهای برای تعریف بعد جنسی درست و نادرست زنانه بوده و در شکلی مکمل، با فرا رفتن از شالوده شکنی متون حقوقی به بسررسی زندگی زنانی پرداخت که این قوانین آنها را متأثر می سازند (Smart,C.,1992) یا تولید الگوهای قالبی ناظر بر ضرورت ناهمجنس گرایی برای زنان و مردان از گفتمان مسلط و پراکنده ناهمجنسگرایی اجباری چگونه صورت میگیرد و مثلاً پیامدهای مادی ناهمجنسگرایی اجباری بر زنان نظیر کاهش حقوق اقتصادی ـ قانونی زنان متأهل چگونه است؟. (Rich, 1986) در این بازنگری به زنان نقشی به عنوان کنشگرانی قادر به مقاومت داده می شود تا نبود امکان مقاومت آنان در نظریه فوکو جبران شود. به علاوه موضوعاتی چون منابع مادی و نقش آنها در چالش و پوشش جنبشهای اجتماعی وارد بحث میگردد تا عدم توجه فوکو به ابعاد مادی مرتفع شود. فمینیستهای مایل به بررسی انقلاب جنسی، همانند فوکو به فرایندهای پنهان تنظیم و تحدید محفوظ در شعارهای رهایی و آزادی می پردازند تا مشخص دارند تغییر در هنجارها و هویات جنسی در جامعه بسی بررسی جنسیت راه به جایی نمی برد. از این حیث می توان به چگونگی تأثیر پویایی های جنسیت و روابط قدرت در تکوین آزادی پرداخت (Segal, 1994) یــا

نشان داد چه سان «انقلاب جنسی به آزاد شدن زنان از موانع و تلذذ از سکسوالیته» (۴۰ نامی نامی (۴۰ نامی ۱۹۶۰) وابسته بود. همچنین تمهید امکان تجربه و استقلال جنسی توسط قرصهای ضدبارداری برای زنان اما حامل فروضی راجع به امکان دسترسی جنسی به زنان نیز بوده یا ناهمجنسگرایی و مردانگی در فرایندهای محلی -اجتماعی، تعیینکننده شکل و گستره ممکن آزادی مینماید. ضمناً انقلاب جنسی، صوری از مقاومت را بواسطه آگاهی بیشتر از محدودیتهای موجود در گزینههای جنسی زنان بوجود آورد که عمدتاً در موج دوم فمینیسم در دهه ۱۹۷۰ میلادی بروز یافت.

## ۲-۹-کاربردهای عملی

دانیزلوت بسا الهام از تحلیل فوکو راجع به تفاوت کاربست و تأثیر تکنولوژیهای قدرت در طبقات بورژوا و کارگر، به مطالعه صور پیچیده کنترل و مداخله فزاینده بر خانوادههای قرن ۱۸ میلادی پرداخت و نشان داد سکسوالیته فی نفسه فقط یکی از مضامینی فرعی است که در ترسیم خطوط کلی پیدایش بخش اجتماعی مرکب از نهادها و پرسنل ماهر و کارشناس نظیر مددکاران اجتماعی و هنجارهای پزشکی و آموزشی و رابطهای و تغییر قوانین ناظر بر دگرگونی خانوادههای طبقات مزبور نمودار می شود. (Donzelot, 1980)

بازیافت تبارشناختی محتویات تاریخی و معارف منکوب پیشین مسمکن است در گفتمانهای مستحدی که پیش از ایس آنها را بی اعتبار یا مغفول می ساختند، دوباره تدوین و استعمار شوند. لذا آثار فوکو چونان نوعی سهم و دست داشتن در فهم تاریخ دیوانگی، پزشکی، سکسوالیته و مجازات قرائت شدهاند که نتیجه آنها جلب توجه به توصیفات و تعابیری از تولد تیمارستان و بیمارستان و زندان به بهای رنگ باختن اهمیت انتقادی کل این آثار است. مثلاً با اینکه تحلیل مراقبت و تنبیه، مجازات را به عنوان عمل و زندان را به عنوان نهاد بر می رسد؛ اما هدف اصلی، ردیابی پیدایش تکنولوژیهای قدرتی نوین یعنی

انضباط و مراقبت و صور معرفتی ملازم با آن (علوم انسانی معطوف به تبدیل آدمیان به سوژه و ابژه) است. تبارشناسی کلاف علمی ـ حقوقی ملازم با قدرت مجازات به روابط بدن و معرفت با آن نیز ناظر است تا مسئله تکنولوژیهای سیاسی بدن از میانه تعاطی معارف و بدنها (جسم و روح و روان و ضمیر نفس) و قدرتهای اعمالی بر آنها سر بر آورد. معرفت، بریده از ریشههای تجربی خویش و نیازهای اولیه منتج از آنها نیست تا نظرورزی نابی باشد که فقط تابع ملزومات عقل است. معرفت از روابط قدرت تفکیک ناپذیر است و پیشرفتهای آنها ضرورتاً در هم تنیده است و لذا «هیچ رابطه قدرتی وجود ندارد مگر اینکه حوزهای از معرفت همبسته با آن نیز در کنارش تأسیس یافته باشد و هیچ معرفتی هم نیست که روابط قدرت را همزمان پیش فرض نگیرد و تأسیس نکند». (Foucault,1979:27) در این صورت جایی برای عینیت و بی طرفی ارزشی در علوم انسانی نیست و دقت و صحت روشی و فنون کاربردی در این علوم بی ثمرند؟ زیرا «سوژه شناسنده و ابژه مورد شناخت و وجوه معرفت جـزو آثـار و نـتایج پرشمار این دلالتهای بنیادی روابط قدرت معرفت و دگرگونیهای تاریخی آنهایند. خلاصه اینکه فعالیت سوژه شناخت نیست که پیکرهای از معرفت يشتيبان يا مخالف أن توليد ميكند؛ بل قدرت معرفت و فرايندها و مبارزات حامل و تشکیل دهندهاش، صور و حیطه های ممکن معرفت را تعیین می نمایند». (Foucault,1979:27-8) فوكو بيشتر بر علوم انساني بواسطه شفافيت مناسبات شان با نهادهای اجتماعی و خصوصاً کارکردهای قدرت متمرکز می شود؛ زیرا می پندارد آنها از مرحله معرفت شناختی شدن گذشته و هنوز در آستانه علم بودگی اند. علوم انسانی هنوز عملم نیستند؛ زیرا «منظومه تعیین کننده پوزیتیویته و نشاننده ریشههایش در بستر فضای معرفتی مدرن، علم بودنشان را ناممکن میسازد». (Foucault, 1973:366) روشنفكر اما موظف به نقد مدعيات نظريات جهاني در مقایسه با معارف محلی و ناپیوسته و نامجاز و نامشروع در رابطه با موضوعاتی خاص به جای عرضه حقیقت به مردمان و بر پایی عقل و عدالت چونان وجدان

بیدار توده ها است؛ زیرا هر جامعه از نظام حقیقت و خط مشی کلی حقیقی خود بسرخوردار است و مسبارزه بسر سسرشان حقیقت و نسقش آن در نسظم اقتصادی ناجتماعی، هویتی سیاسی به او نیز اعطا می نماید. در غیر این صورت روشنفکر به کارگزار رژیم تولید حقیقت مبدل شده و معارف محلی را در راستای تمهید شرایط سلطه بر دیگران و خودمان، منع و بی اعتبار می سازد. وظیفه روشنفکر مدرن تفکیک قدرت حقیقت از صور هرمونی اقتصادی نفرهنگی چونان متن عملکرد قدرت حقیقت و برساختن افقهای جدیدی از سیاست نوین حقیقت است.

پیدایش و بسط تکنولوژیهای فردیتساز قدرت را می توان برای جامعه پذیری و کنترل اجتماعی به کار گرفت؛ چنانکه مثلاً شرایط تاریخی امکان ظهور علم جامعه در نقطه التقای قدرت و معرفت مدرن می تواند مبین مسئله پیدایش فضای معرفتی مدرن و ایجاد سیمای مبهم و دوپهلوی انسان در مقام ابژه معرفت و سوژه شناسنده باشد. توجه به تشکیل و اشناعه تکنولوژیهای انضباطی قدرت در رابطه با تعمیم علوم اجتماعی ابژهساز چونان مطالعه شی واره دورکیمی واقعیات برون فردی در عین مقیدسازی شان و نیز تکوین و بسط تکنولوژی اعتراف چونان زمینه رهیافتی تفسیری یا سوژهساز در بروهشهای اجتماعی می تواند زمینه ساز مطالعات تلفیقی و غنی تر در حوزه پژوهشهای اجتماعی می تواند زمینه ساز مطالعات تلفیقی و غنی تر در حوزه جامعه شناسی گردد. همچنین تفطن در بسط و گسترش معرفت پزشکی از و بالاخره مسکن و عادات چونان هسته اصلی اقتصاد اجتماعی و جامعه شناسی قرن ۱۹ میلادی بود؛ می تواند در حوزه برنامه ریزی و خصوصاً برنامه ریزی اجتماعی مفید فایده باشد.

در گمفتمان سیاستهای رفساهی مسی توان به نظارت و ساماندهی و انضباطبخشی زنان خصوصاً به عنوان ارباب رجوع کارگزاران تأمین اجتماعی در ملل مترقی و جهان سومی اندیشید. تأثیر نظام رفاه بر زندگی زنان علاوه بر نقش

آن در تأمین مزایا و جریمههای مالی و مادی، متوجه تولید گفتمانهای خاصی درباره افراد مستحق و غيرمستحق، حقوق و مسئوليتها و بمار تكفل، امور خصوصی عمومی و خانواده بهنجار در رابطه با جنس دوم است. (Levitas,1986) این گفتمانها با تأثیر بر تکوین سیاستها و سازماندهی حمایتها، زندگی زنان را متأثر مي سازند. (Pringle and Watson, 1992) الگوهاي گفتماني معنا در كل عملكرد نظام رفاه از طراحی سیاستهای مرکزی تا اجرا در سطح محلی قابل مشاهده است. مثلاً نظام رفاهی در ایالات متحده امریکا چونان مکانیسمی موجد نیازهایی خاص عمل میکند که خود بعداً درصدد تأمینشان بر می آید و بدینسان بی قدرتی و وابستگی با توان نظام رفاهی در تفسیر نیاز به شکیلی خصوصا فردیتبخش و نازلکننده بعد سیاسی داجتماعی آن، تحکیم می شود و لذا می توان نمادهای استراتژیک در تفاسیر نظام رفاهی از نیاز را «در دستگاه دولتي حقوقي ـ اداري ـ درماني (JAT/juridical- administrative-therapeutical) ملاحظه نمود». (Fraser, 1989: 154) از این حسیث اولاً نیاز را می توان به حبوزه حقوقی هدایت کرد تا نظیر احاله تنفروشی به محاکم، به مسئلهای قانونی مبدل شود و ثانیاً نیاز را می توان به عرصه اداری و تلقی آن چیونان مسئلهای در حیوزه تأمین کارآمد نظیر میزان مستمری قابل تخصیص به زنبان سبرپرست خانوار واگذاشت و ثالثاً در عرصه درمانی، نیاز را حاصل شکست فردی انگاشت که تنها با مشاوره دادن به فرد بیمار قابل معالجه مینماید. عرصه رفاه از طریق تفسیر معضلات اجتماعی و تعریف ملزومات و مقومات نیاز می کوشد بحث را از زیر سؤال بردن خود نظام دور کند. رویههای تأمین رفاه، برخی هویات و ادراکات خاص از نیاز را حمایت مینماید و بقیه را مسایلی خصوصی یا انتحرافی مى انگارد (Fraser and Gordon, 1994)؛ چنانكه مثلاً دليل مشروعي براي حمايت از مادر مجرد چونان نماد انحراف وجود ندارد. در عرصه سیاستهای رفاهی سه گفتمان مستفاوت بسه تسعریف و تسفسیر نسیاز مسی پردازند: اولاً گفتمان بازخمصوصی سازی ( Reprivatization ) مدعی است عرصه رفاه در پی تأمین

نیازهایی است مستقر در جایگاه درست عرصه خصوصی و درون خانواده و به عبارتی خانواده، سازمان طبیعی ناظر بر مراقبت و مسئولیت است و در صورت وانهادگی به خود طبیعتاً مکلف به برآ وردن نیازهایی می شود که نظام رفاهی به شکل ناموجهی می کوشد عهده دار تحقق شان گردد و این همه یعنی برخی نیازها باید به عرصه خصوصی یعنی جایگاه تعلق شان عودت گردد. ثنانیاً گفتمان مخالف (Oppositional) به کار بی ثبات سازی مرزهای خصوصی عمومی با تأکید بر سیاسی کردن نیازها از طریق فهم آنها به مثابه اموری قابل معارضه آمده و حال آنکه خانواده، بدنهای سیاسی قلمداد می گردد که می توان تغییرش داد و به نقدش کشید. ثالثاً گفتمان کارشناسی (Expert) می کوشد برای مشروعیت بخشی به مباحث خصوصی سازی و سیاسی سازی به کار آید؛ بویژه که مزیت استفاده از کارشناسان و گفتمانهای آن در تفوق و عینت ظاهری زبان و استدلال دانشمندانه اشان نهفته است.

در این پرتو مساعدت رفاهی به خانواده های نیازمند برای مراقبت از فرزندان توسط خودشان یا سایر بستگان، کمک به آنان جهت کاریابی و استقلال شغلی و ازدواج، تشویق تداوم خانواده با حضور هر دوی پدر و مادر یا منع روابط نامشروع بیرون از چهارچوب خانواده؛ با مفروضاتی سیاسی اداری چون انتظام بخشی به خانواده چون نهاد طبیعی و محق برآوردن فرزندان یا دسترسی به مواهب اجتماعی از طریق اشتغال درآمدزا چونان حق شهروندی و مسئولیت نیازمندان در انجام مقدمات این امر نظیر تلقی به عنوان ارباب رجوع کارگزاران تأمین اجتماعی و شرکتشان در آموزشهای لازم توام می نماید. با محرومیت تأمین اجتماعی و شرکتشان در آموزشهای لازم توام می نماید. با محرومیت ارباب رجوع نظام رفاهی از محق بودن، هویتی منفعل و وابسته به آنان اعطا شده که سپس باید منزلت شهروندی خود را احقاق کنند. لذا نظام رفاهی، مفسر شهروندی بر حسب اشتغال می شود و نه صرف کار که اشتغال درآمدزا و نه مثلاً بچهداری را ذاتاً خوب معرفی می کند و حق نظارت فزاینده بر ارباب رجوع را به بچهداری را ذاتاً خوب معرفی می کند و حق نظارت فزاینده بر ارباب رجوع را به کارگزاری های دولتی می دهد و مسئولیت شخصی آگاهی از حقوق مدنی و

مشارکت در نظارت بر آن را بدیهی می گیرد. اکثر گیرندگان این کمکها زنانی از اقلیتهای قومی و تک سرپرست خانوادهاند و بی ثباتی محق بودن آنان بـرای دریافت مساعدتهای مزبور منجر به ورودشان به مشاغل کم درآمد و استثماری و نیازمند به مهارت اندک و بلکه خدمات رسانی مراقبتی به طبقات متمکن متوسط و بالا می گردد. طرحهای رفاهی ناظر به حفظ شکافهای جنسیتی، سلسله مراتب طبقاتی را در پس شعار مشارکت مدنی بازنمایی و بازتولید میکند و تشویق هم می شود. حتی در پس این نقاب می توان مدعی شدن كارگزاران رفاهي را هم مشاهده كرد كه وفق أن گويا عادت به حمايتهاي مزبور موجب تنبلی و افزایش توقع و بی رغبتی برای بهبود وضعیت و عدم تمایل به خروج از چرخه حمایتی و انتقال این گرایش به سایر اعضای خانواده و خصوصاً فرزندان مینماید. گفتمانهای جاری رفاه در مبورد وابستگی «در خدمت تقلنس بخشی به تفاسیر خاصی از حیات اجتماعی به عنوان تفاسیر معتبر و مشروعیتزدایی از سایر تفاسیر یا ابهامبخشی به آنها است و این امر عموماً به نفع گروههای مسلط جامعه و به زیان گروههای فرودست است». Fraser and) (Gordon, 1997 وابستگی در گفتمان های جاری رفاه به نقاط ضعف اخلاقی ـ روانی فردی اشاره دارد و تسلط این تفسیر تحقیرآمیز و فردی از وابستگی در بحث از رفاه نشانگر آن است که یک گفتمان معنادار خصوصی سازی در حال شکل دادن به سیاستهای رفاهی است. کاربرد تحقیرآمیز وابستگی با تشکیل گفتمانهای مختلف كارشناسي تبيين كننده ناكامي هاي رواني كيرندگان كمكهاي رفاهي تقویت می شود. آنگاه روان پزشکی و روان شناسی، اختلالات شخصیتی این وابستگان را مکشوف داشته و تنها مانع در راه موفقیت آنان را خودشان انگاشته و این همه با تأثیر بر ادراک متقاضیان این کمکها، مشکلات را خصوصی کرده و جایی برای بحث از نابرابری و توزیع نابرابر قدرت باقی نمیگذارد. مثلاً در رویکردهای روان پزشکی نسبت به این وضع، «روابط اجتماعی وابستگی کاملاً در شخصيت فرد وابسته ناپديد مي شود». (Fraser and Gordon, 1997: 137-8) اين

نسخه پیچی آسان و ارزان برای مشکلات اجتماعی به منزله مسایل فردی، رافع نگرانی های فرهنگی و البته پیچیده کننده و معوق دارنده حل و فصل آنها می نماید. بدین سان چهارچوب فمینیستی منطبق با رویکرد فوکو به تحلیل گفتمان در زمینه سیاستهای رفاهی متضمن التفات به مسایلی چون خاستگاههای سیاستهای جدید، چگونگی امکان تغییر معانی اصطلاحات کلیدی رفاهی، نقش گفتمانهای کارشناسی در تفسیر گیرندگان کمکهای رفاهی و سرشت اجتماعی و برساخته مفاهیمی چون شهروندی و حقانیت و مسئولیت خصوصی و عمومی گشته و مؤکد می دارد حتی در این تدقیق باز هم توجه به نکاتی چون اولویت های اقتصادی موجود در ورای سیاستها و اصلاحات رفاهی، تأثیرات اقتصادی تبدیل شخص به گیرنده کمکهای رفاهی، فرایندهای عملی و طراحی و اجرایی سیاست و استفاده از گفتمانهای فرایندهای عملی و طراحی و اجرایی سیاست و استفاده از گفتمانهای کارشناسی جهت چالش با کارکرد و آثار سیاستهای رفاهی همچنان مکتوم می ماند. (کستاسی جهت چالش با کارکرد و آثار سیاستهای رفاهی همچنان مکتوم

میشل فوکو در پواتیه فرانسه به دنیا آمد و در سال ۱۹۴۸ میلادی از دانشگاه سوربن لیسانس فلسفه گرفت. وی در سال ۱۹۵۱ میلادی اندکی پس از پیوستن به حزب کمونیست فرانسه از آن انشعاب کرد. در دهه ۱۹۵۰ میلادی لیسانس روانشناسی و دیپلم آسیبشناسی روانی گرفت. سپس به سوئد و لهستان و آلمان رفت و علاوه بر تدریس در دانشکدههای فرانسوی زبان آنها، با نوشتن رسالهای در باب جنون به اخذ دکترا از دانشگاه هامبورگ نایل آمد. فوکو در سال ۱۹۶۴ میلادی استاد فلسفه دانشگاه کلرمون فرانسه شد و بنه تندریس تاریخ نظامهای اندیشه در کلژدوفرانس پرداخت. همچنین وی ضمن تدریس در اکثر دانشگاههای دنیا، مدیر انستیتو فرانسه در هامبورگ و انستیتوی فلسفه در دانشکده ادبیات دانشگاه کلرمون فرانسه در هامبورگ و انستیتوی فلسفه در روشنفکران فرانسه به همه جهان پر کشید و چشماندازهای جدیدی فراروی فلسفه و تاریخ و جامعهشناسی گشود.

مهمترین دستاورد فوکو تحلیل روابط قدرت معرفت است که معرف نگاه بیرونی او به علوم اجتماعی مینماید. برای این کار او به آراء مارکس (نسبت اندیشه و قدرت) و فروید (نسبت امیال و معرفت) و نیچه (نسبت دانش و اراده معطوف به قدرت) متکی بود؛ زیرا به نظرش آنها فضایی برای خلق اندیشه مدرن و خصوصاً هرمنو تیک جدید ایجاد کردند که نشان می داد تأویل، امری بیکرانه است و هیچ واقعیت ماهوی و بنیادین بیرونی به ازای آن نمی توان یافت و لذا می شد با تلقی این سه تعبیر تنها تعبیرهایی از تعابیرند، به خلق تعابیری

جدید نیز پرداخت. او به ترکیب پدیدارشناسی و اگزیستانسیالیسم و هرمنوتیک و ساختگرایی و مارکسیسم دست زد. پدیدارشناسی و اگزیستانسیالیسم به عنوان گرایش مسلط با تأکید بر آگاهی و آزادی سوژه فردی با مارکسیسم تعارض داشت. لوی استراوس و لویی آلتوسر از ماتریالیسم تاریخی و پدیدارشناسی فاصله گرفتند و تحلیلی ساختی عرضه داشتند. با افول پدیدارشناسی استعلایی هوسرل، نظریه هرمنوتیک بر اساس اندیشه هایدگر رواج یافت تا نشان دهد انسان را چونان منشاء معنا، سوژه معنابخش میانگارد و منشاء معنا را در متن كردارهاي اجتماعي، تاريخي و فرهنگي ميجويد. فوكو برخلاف پديدارشناسي به فعالیت معنابخش سوژه خبودمختار و آزاد متوسل نمی شود و برخلاف هرمنوتیک قایل نیست حقیقت غایی یا عمیقی برای کشف وجود دارد و برخلاف ساختگرایی در یی ایجاد الگوی صوری قاعدهمندی برای رفتار انسان نیست و برخلاف مارکسیسم بر فرایندهای عمومی تاریخ تأکید ندارد و بلکه خصلت منفرد و پراکنده وقایع تاریخی را در نظر دارد. فوکو در نتیجه علاقه به روندهای پیدایش عقلاتیتهای خاص و پراکنده در حوزههای گوناگون جامعه و اعمالشان بر سوژه انسانی جهت تبدیل آنها به موضوع وجموه مختلف دانش می پنداشت صور اساسی شاکله افکار و اندیشههای مبتنی بر روابط قدرت و دانش، انسانها را به سوژه مبدل می گرداند. از آنجا که علوم انسانی - اجتماعی خود جزیی از فرایند اعمال قدرت و روابط اعمال سلطه بر انسانند؛ فوکو می پرسد چگونه اشکال مختلف گفتمان علمی به عنوان نظامی از روابط قدرت تکوین می یابد. در این پرتو فوکو به دیرینه شناسی و تبارشناسی انسان مدرن چونان واقعیتی تاریخی ۔فرهنگی پرداخت.

کسمپوزیسیون نسقاشی نسدیمگان (Las Meninas) اثر بسلاسکس (Velazquez, کسمپوزیسیون نسقاشی نسدیمگان (Las Meninas) اثر بسلاسکس (1660-1660) منطهر (1660-1690) نقاش اسپانیایی به لحاظ خودآگاهی موجود در بازی آینهای، منظهر مدرنیته است. در این بازی ما چونان تماشاگرانی قاعدتاً ایستاده در جایگاهی که قبلاً خود نقاش در آنجا ایستاده بود، در می یابیم بلاسکس در نقاشی اش نقاشی

دیگری را نیز گنجانیده که در مقابل نگاه ما، او نیز ما را مینگرد: این نقاشی همان سطح بوم عظیمی است که برای ما نامریی است. در برابر این باژگونگی، کانون ظاهری نقاشی یعنی شکل درخشان شهدخت اسپانیایی (Infanta) با رُست ظاهراً نشانگر او به عنوان سوژه اصلی نقاشی، ناگهان جابجا می شود و اینک ظاهراً خود ما سوژه نقاشی هنرمندی هستیم که در تابلو مستقر است و زندگی میکند؛ اما لحظه ثانوی باژگونگی هنگامی فرا میرسد که نگاه ما به آینهای آویخته در انتهای اتاق و درست روبروی ما می افتد. انتظار ما وفق منطق مکانی نقاشی این است که در آینه انعکاس چهره خود را ببینیم؛ اما آینه انتهای اتاق نمایشگر تصویر پادشاه و ملکه اسپانیا است. پس آیا این زوج سلطنتی سوژه حقیقی نقاشی اند؟ این سؤال هنگامی شکل میگیرد که دیدگاه بار دیگر تغییر می یابد، چون آیسنه منعکس کننده تصویر یادشاه و ملکه چنان در اثر گنجانده شده که به جای دیدن تصویر خودمان در آن، بازتابنده جایگاهی است که کل تابلو حسب آن انسجام و كانونيت يافته است. آيا كسى كه بايد در اين آينه تصويرش را ببينيم خود بلاسکس نیست؟ در این جابجایی های خلاقانه، تبابلوی ندیمگان تمارن سه دیدگاه را پدید می آورد که مبین منطق بازنمایی (Logic of Representation) است: دیدگاه نقاش، سوژه نقاشی شده و تماشاگر نقاشی. ظاهراً برای تأکید بر بنهان سازی های باراد و کسیکال پرسپکتیو، نگاه ما نهایتاً به شکل مرموزی کشانده می شود که در انتهای اتاق قرار دارد و از پاشنه پر نور دری مشرف به مکانی کاملاً مجزا، کل صحنه نقاشی را زیر نظر گرفته است. نقاشی بلاسکس نمونه بارزی است از مسئله محوری فوکو در باب مدرنیته یعنی خودآگاهی بازنمایی (Self-consciousness of Representation) چونان آگاهی یا حساسیت نسبت به نگاه و توجه دیگران به خویش. مفهوم بازنمایی پس از روشن شدن پیشفرضهایش، ناگزیر به جایگاه بازنمایی ناشدهای باز میگردد که کنش بازنمایی در مستن آن مهکن می شود. در تابلوی ندیمگان «بازنمایی درصدد است خویش را بازنماید... تمامی عناصرش را، با تمامی تصاویرش، با چشمانی نظارهگر

بازنمایی، چهرههایی که مربی میسازد و حرکاتی که آن را به حوزه هستی و هست بودن در میکشند. آنجا اما در میانه این انتشار و پراکندگی که همزمان در مقابل دیدگان ما هم گردآوردن است و هم پخش کردن که ناگزیر نشانش از هر سو پیدا است، خلأیی ذاتی وجود دارد: ناپیدایی ضروری آنچه شالوده اثر است». (Foucault,1973;16) نقاشي بلاسكس اين بعد ضرورتاً بازنمايي نشده چونان شرط هر بازنمایی را تجسم می بخشد. بر این مبنا دغدغه عمده فوکو درگستره دانش (Knowledge) در عصر مدرن، بررسی نحوه مجاورت اندیشه در کنار قلمرو ناندیشیده (Unthought) چونان شرایط متنوعی است تعیینکننده در ساخت اندیشه بی آنکه خود طعمه تعمق و اندیشه شود. «می اندیشم مدرن ( The modern cogito ) (و لذا است كه اين مى انديشم بيش از آنكه كشف حقيقتى مشهود باشد، کار بی پایانی است که مدام باید از سر گرفته شود)، باید به شکلی روشن بیان اندیشه را در مورد آنچه درون و اطراف و زیرش قرار دارد و اندیشه نیست داما نمی توان گفت با اندیشه بیگانه و کاملاً ناهمسنخ است و به طرزی رفع ناشدنی بیرون از آن است ـ درنوردد و تكرار و دوباره فعال كند. لذا در این شکل و قالب، می اندیشم مدرن به این کشف ناگهانی و روشنی بخش که کل عرصه اندیشه همان اندیشه است نمی انجامد؛ بل به سوالی ختم می شود که پیوسته از نو طرح میگردد: چگونه اندیشه می تواند در جایی غیر از اندیشه و در عین حال بسیار نزدیک به اندیشه قرار داشته باشد؟ اندیشه چگونه می تواند صور نااندیشه داشته باشد؟ می اندیشم مدرن بدون شاخه شاخه کردن هستی اندیشه تا شبکه ساکن آنچه نمی اندیشد، کل هستی اشیا را به اندیشه تقلیل نمی دهد». (Foucault, 1973:324) به مدد مضمون امر نااندیشیده، بشر معنای جدیدی میگیرد. مدرنیته برای بازیافت وحدت و ثبات در رویارویی با ناهمگنی امر نااندیشیده به مقوله بشر متوسل می شود. لذا «بشر و زمینه نااندیشیده به لحاظ تباریخ و پیشینه شان مفاهیمی هم عصر و معاصرند». (Foucault,1973:326) معهذا به رغم أنکه مفهوم بشر مجالی برای رهایی از ماهیت اقیانوس وار امر نااندیشیده به دست

می دهد، ناهمگنی عرصه ماورای می اندیشم، عاملی است که کل وحدت و ثابت تعریف را تعریف میکند و «مانند چهرهای است که در کنار دریا بر سطح ماسه نقش شده باشد». (Foucault, 1973: 387) لذا علوم انساني مدام موضوع تحقيق خود را به محو شدن تهدید میکنند. تمامی این علوم بر پایه تنشی پـر تب و تـاب استوارند، وفاداری به شرایط اندیشهای که در موردش تحقیق میکنند از یکسو و مطالبه سوژهای منسجم که کار تحقیق را انجام میدهد از طرف دیگر. مـثلاً پدیدارشناسی همواره میان دو مسئله مردد و در نوسان است: پافشاری بر واقعیت گشوده شدن درب آگاهی به روی افقی نامعین و وسوسه تثبیت دوباره جایگاه سوژه شناسا در قالب مفهوم خودی استعلایی. در این میان «روانکاوی ـ بالعكس علوم انساني كه حتى وقتى بر آگاهي معطوفند، همواره در داخل فضاي پدیده های قابل بازنمایی باقی می مانند ـ پیش می رود و از روی عرصه بازنمایی جسته و از حدومرز آن فراتر می رود و به این ترتیب آنجا که انتظار داشته ایسم كاركردهايي زيرسلطه هنجارها، تعارضاتي تحت استيلاي قوانين و دلالتهايي شكل دهنده نوعى سيستم وجود داشته باشد، درست عكس انتظارمان نشان مى دهد ممكن است در آن عرصه، سيستم (و به تبع آن دلالت)، قانون (و به تبع آن تعارض) و هنجار ( و به تبع آن كاركرد) وجود داشته باشد. در اين حوزه آنجاكه کنش بازنمایی در حال تعلیق و بر سر مرز خویش باقی و به عبارتی در برابر مرز بسته تناهی گشوده می ماند، طرح کلی سه شکل را می یابیم که به مدد آنها زندگی با کارکرد و هنجارهایش، شالوده خود را در گشودگی بسرهنه و عسریان میل، و معانی و سیستمها شالوده خود را در زبان می یابند، زبانی که همزمان قانون (Foucault, 1973: 374) .

فوکو با تحدید روش در کوشش معقول جهت کشف قواعد ساختی حاکم بر گفتمان، از شرایط امکان پیدایی انسان چونان موضوع دانش دم زد و پس از روابط غیرگفتمانی (نهادی ـ اجتماعی)، به روابط گفتمانی (قواعد تشکیل شیوههای تفکر) پرداخت تا قواعد و روابط درونی و روند تشکیل و تغییر

گفتمانها یا نظامهای فکری در علوم انسانی نوظهور قرن ۱۹ میلادی را در مقایسه ادوار رنسانس و کلاسیک و مدرن بکاود. اپیستمه خاص هر یک از این ادوار چونان مجموعه روابط وحدتبخش به کردارهای گفتمانی موجد دانشها و علوم و نظامهای فکری در عصری تاریخی، نه تکاملی که خاص و انقلابی مى نمايد و تعمق در بودن اشياء و امور و سازمانها قبل از فهم شان، نافى انديشه ترقی عقلی است و گسستگیهای عصرینه ایستمهها را گوشود می کند. روش عمومی تحلیل در عصر کلاسیک مبتنی بر طبقهبندی نشانهها در جدولی از تفاوتها است که به میزان پیچیدگی، سامانیافته و نظم اشیاء را در جهان مىنمايانند. نشانهها چونان ابزار تحليل و معرف تشابه و تفاوت يا اصول تحميل نظم بر اشياء و وسيله طبقهبندي، برخلاف عصر رنسانس مقيد به رابطه شباهت واژگان و چیزها نبوده و بلکه رابطه نشانه و مدلول، خود به جزء درونی دانش مبدل می گردد. با افول نمایشها و نشانهها، عصر کلاسیک پایان گرفت و نشانه و نمایش در عصر مدرن، بنیاد دانش به حساب نیامد. در عصر کلاسیک، داننده یا سوژه بیننده نمایشها و نشانهها، آنها را در جدول منظمی گرد می آورد؛ ولی خود جایی در جدول مزبور نداشت و این بدان معنا بود که انسان خود موضوع دانش نبوده و آگاهی معرفت شناسانه نسبت به انسان وجود نداشت و لذا امكان علوم انساني منتفي بود. انسان در اپيستمه كلاسيك به منزله ابره و سوژه دانش جایی نداشت و تنها در عصر مدرن، جایگاه سوژه و ابده دانش را اشغال كرد و بدين قرار امكان تكوين علوم انساني رقم خورد. اپستمه عصر مدرن برخلاف عصر کلاسیک، در سه بعد علوم طبیعی ـ ریاضی و تأملات فلسفی و علوم زیست شناختی و زبانی و اقتصادی تجزیه شد. معضلات روشی ـ بینشی علوم انسانی نظیر ماهیت درجه دوم و غیرقطعی آنها نه ناشی از پیچیدگی موضوع تحلیل که محصول ضروری موقعیت معرفت شناختی شان است؛ زیرا از هر سه جنبه فوق مفاهیم و الگوهایی به عاریت گرفت. مثلاً در قرن ۱۹ میلادی نخست الگوی زیست شناختی با الگوی بقای انسب در علوم انسانی حاکم شد و

سپس الگوی اقتصاد با تأکید بر مفهوم رقابت سیطره یافت و سرانجام الگوی زبان شناختی با تکیه بر مفهوم تعبیر و کشف معنای نهفته تسلط پیدا کرد و خصوصاً در این پرتو، فرایندهای موضوع آگاهی مانند کارکرد و ستیزه و معنا جای خود را به ساختهای ناخودآگهاه میدهند. عبلوم انسانی معطوف به نمایشها و نشانههایند و در این میان انسان چونان مجموعه نشانههایی محل بحث است و به عبارتی موضوع این علوم نه زیست و کار و زبان انسان، بل نشانههایی است که از طریق آنها انسان زندگی کرده و به وجود خود و اشیاء نظم مى بخشد. تحليل ديرينه شناسانه شرايط امكان علوم انساني، قواعد گفتماني نهفته در پس صورتبندی های خاص دانش و بیرون از عرصه آگاهی دانشمندان و البته مؤثر بر تكوين علم و گفتمان را مكشوف مـــىدارد. در آغـــاز فــــلاسفه و علمای علوم انسانی درگیر کوشش هایی شدند تا با نشان دادن امکان یکسانی و در عین حال تفاوت حوزه استعلایی و حوزه تجربی، بنیادی برای معرفت برقرار كنند؛ اما دريافتند در صورت تحويل انسان به بعد تجربي اش نمي توان امكان معرفت و شناخت را تبیین کرد و یا با تأکید بر بعد استعلایی نمی توان مدعی عینیت علمی شد و یا ابهام و عدم قطعیت طبیعت تجربی انسان را توضیح داد. بدینسان در اثنای زمانی که این مسئله، اندیشمندان جدی نظیر کنت اثباتگرا و هگل و مارکس فرجام شناس را به خود مشغول می داشت، «نظام دوگانه ارجاع [به یکدیگر] مستمراً در آمد و شد بود». (Foucault, 1973: 316) معهذا اندیشمندان بعدی در پی «گفتمانی برآمدند که نه به سبک تحویلگرا و نه از نوع وعده بخشی باشد؛ گفتمانی که تنش و تعارض آن بعد تجربی و بعد استعلایی را مجزا نگه دارد و ضمناً معطوف به هر دو باشد». (Foucault, 1973: 320) بدين سان كل معضل به موجب نوع متفاوتی از دوگانگی مبتنی بر تبوازن و همزیستی طبیعتگرایسی تجربی و استعلاگرایی، در وضع خود ثابت نگه داشته شد: هـوسرل نگـرش طبیعی ـ استعلایی را کنار هم نهاد؛ هایدگر دازاین یا کردارهای انسانی را به عنوان امر واقع و شرط امکان موجودشناختی ـ هستی شناختی بدون تضادی متضمن

راه حل یابی انگاشت؛ مرلوپونتی بدن را صرفاً بدیدهای مبهم و در عین حال امرى واقع و ممكنكننده كل امور واقع دانست. معهذا «ايسنك مسئله... نه امکان فهم که امکان بدفهمی اولیه و نه مسئله ماهیت توضیحناپذیر نظریههای فلسفى در مقابل علم بل مسئله بازيابي آگاهي فلسفي روشني از آن حوزه كلي تجربه های توضیح داده نشده ای است که در آن انسان خود را باز می شناسد». (Foucault, 1973: 323) این روش که مسئله آن دیگر نه تقابل علم و فلسفه بل تقابل ابهام و وضوح است، بوسیله هگل و مارکس و فروید به کار رفت؛ اما تا زمان پیدایش پدیدارشناسی هوسرل به موضوع اساسی فلسفه تبدیل نشد. سرانجام تأویلگرایی با جستجوی معنا در تاریخ، روشهای عبث بازگشت کامل به اصل و عقبنشینی کامل از اصل را پیش برد و پس از حداکثر بهرهبرداری رهایشان کرد. از یک سو هگل و مارکس و اشپنگلر تاریخ را حرکتی به سوی نوعی فرجام و تحقق هدف واقعی انسانیت می دانستند که به انجامی نیک یا بد می رسد و لذا در پایان تاریخ، بازگشت به حقیقت اولیه و اصلی را می دیدند و معتقد بودند اندیشه نهایتاً اصل خود را باز یافته و به کمال رسیده و با تخریب انگیزه خودش ناپدید می شود. از طرف دیگر هولدرلین و نیچه و هایدگر معتقد بودند گرچه در گذشته های اساطیری، فهم عمیق تری از انسان ممکن بود؛ لیکن اینک انسان تنها با آگاهی از آنچه از دست داده یعنی با آگاهی از اصل چونان امری مفقود و غایب مى تواند با اين فهم اوليه تماس و ارتباط يابد. اصل تنها به نسبت رنج حاصل از فرط عقب نشینی آن، نزدیک و در دسترس است و در پایان اصل و انسان ممکن است کلاً فراموش شوند. هر دو نظر خواه در خرسندی یا در نومیدی به امحاء انسان و تاریخ میرسند؛ زیرا انسان علیرغم نیاز به دریافت اصلش برای فهم خود اما باگریز ناگزیر این اصل مواجه است و لذا به جای تحویل یکی به دیگری و واضح سازی به تأویل نیازمند می افتد.

راه دیگر مقاومت در برابر جامعه انتظاطی جنز فیهم شیوه عملکرد و کارشکنی ممکن در سازمان آن جهت مثبت ساختن مقاومت یعنی حرکت به

سوى اقتصاد جدید بدنها و لذات، آشكارسازی شفاف حقیقت بوسیله روشنفكر مدرن است. اين بدان معنى نيست كه مترصدين فهم انسان و تنغيير جامعه، خارج از قدرت قرار دارند یا فاقد قدرتند؛ بل دانش یکی از عناصر تعیین کننده عملکرد قدرت در جهان جدید است. معهذا قدرت و دانش با هم یکسان هم نیستند. قدرت و دانش متقابلاً یکدیگر را تبولید میکنند و چون روشنفکر این نکته را در نمی یابد در بازی قدرت درگیر است. منظور فوکو این نیست که کل کردارهای فرهنگی ما انضباطی یا اعترافی هستند و یا هر گونه تولید دانشی فورا به عنوان محصول و اثر قىدرت عمل مىكند. گرایش بىه سىوى بهنجارسازی، در کلیت بخشی به همه کردارها توفیق نیافته است. با توجه به این گرایش و موضع فوکو در این خصوص که حقیقت رابطهای بیرونی با قدرت ندارد، وی نتیجه می گیرد سؤال فلسفه، پسرسش در ایس باره است که ما خبود چیستیم و لذا فلسفه معاصر کلاً سیاسی و تاریخی است. فلسفه، سیاست حال و حاضر در تاریخ و تاریخ ضروری و ناگزیر برای سیاستها است. ما به قوانین عینی، ذهنیت محض وکلیت بردازی های نظری دسترسی نداریم و تنها کردارهای فرهنگی خود را داریم که ما را چنان که هستیم ساختهاند. برای فهم خود باید به بررسی تاریخ حال حاضر بپردازیم. در نتیجه وظیفه ما آزادسازی حقیقت از چنگال قدرت نیست؛ زیرا در علوم انسانی چنین کوششهایی صرفاً نیروی تازهای به گرایشهای انضباطی و تکنولوژیک در جامعه می بخشند. وظیفه ما این است کاری کنیم این تعبیر نظری به نحو متفاوتی درون حوزه قدرت عمل کند.

#### منابع:

- Aladjem, T. K. (1991). "The Philosopher's Prism: Foucault, Feminism and Critique". Political Theory, 19(2): 277-91.
- Bailey, M. E. (1993). "Foucauldian Ferninism: Contesting Bodies, Sexuality and Identity". In C. Ramazanoglu (ed.). Up Against Foucault. London: Routledge.
- Balbus, I. D. (1987). "Disciplining Women: Michel Foucault and the Power of Feminist Discourse". In S. Benhabib and D. Cornell (eds.). Feminism as Critique. Minneapolis: University of Minneapolis.
- Barrett, M. (1991). The Politics of Truth: From Marx to Foucault. Cambridge: Polity Press.
- Bartky, S. L. (1988). "Foucault, Femininity and the Modernization of Patriarchal Power". In I. Diamond and L. Quinby(eds.). Feminism and Foucault: Reflections on Resistance. Boston: Northeastern University Press.
- Bell, V. (1991). "Beyond the Thorny Question-Feminism, Foucault and the Desexualisation of Rape". International Journal of the Sociology of Law, 19(1): 83-100.
- Bordo, S. (1993). "Feminism, Foucault and the Politics of the Body". In C. Ramazanoglu (ed.). Up Against Foucault. London: Routledge.
- Bouchard, D. F. (ed.)(1977). Language, Counter-Memory, Practice: Selected Essays and Interviews by Michel Foucault. Oxford: Blackwell.
- Braidotti, R. (1991). Patterns of Dissonance. Cambridge: Polity Press.
- Buker, E. A. (1990). "Hidden Desires and Missing Persons: A Feminist Deconstruction of Foucault". The Western Political Quarterly, 43 (December): 811-32.
- Burchell, G. et al. (eds.)(1991). The Foucault Effect: Studies in Governmentality. London: Harvester/Wheatsheaf.
- Cain, M. (1993). "Foucault, Feminism and Feeling". In C. Ramazanoglu (ed.). Up Against Foucault. London: Routledge.
- Cooper, D. (1994). "Productive, Relational and Everywhere-Ciceptualizing Power and Resistance within Foucauldian Feminism". Sociology, 28(2): 435-54.
- Dean, C. J. (1994). "The Productive Hypothesis-Foucault, Gender and the History of Sexuality". History and Theory, 33(3): 271-96.

- Deveaux, M. (1994). "Ferninism and Empowerment: A Critical Reading of Foucault". Ferninist Studies, 20(2): 223-47.
- Diprose, R. (1994). The Bodies of Women: Ethics, Embodiment and Sexual Difference.

  London: Routledge.
- Donzelot, J. (1980). The Policing of Families: Welfare versus the State. London Hutchinson.
- Dreyfus, H. L. and Rabinow, P. (1982). Michel Foucault: Beyond Structualism and Hermeneutics. Chigao: The University of Chicago Press.
- Forbes, J. S. (1996). "Disciplining Women in Contemporary Discourses of Sexuality". Journal of Gender Studies, 5(2): 177-89.
- Foucault, M. (1956). Friedrich Nietzche: The Genealogy of Morals. New York: Deubleday/Anchor Bookes.
- Foucault, M. (1961). Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of Reason. New York: Vintage Books.
- Foucault, M. (1972). The Archaeology of Knowledge. New York: Harper Colophon.
- Foucault, M. (1973). The Order of Things: An Archaeology of Human Sciences. New York: Vintage Books.
- Foucault, M. (1975). The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. New York: Vintage Books.
- Foucault, M. (1979). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage Books.
- Foucault, M. (1980). The History of Sexuality. Vol. I: An Introduction. New York: Vintage Books.
- Foucault, M. (1985). The History of Sexuality. Vol. II: The Use of Pleasure. Harmondsworth: Penguin.
- Foucault, M. (1986). The History of Sexuality. Vol. III: The Care of the Self. Harmondsworth: Penguin.
- Foucault, M. (1990). The History of Sexuality. Vol. IV: Confessions of the Flesh. New York: Vintage Books.
- Foucault, M. (1991). Remarks on Marx. New York: Semiotext.
- Foucault, M. and Sennett, R. (1982). "Sexuality and Solitude". In D. Rieff(ed.). Humanities in Review. Vol. 1. London: Cambridge University Press.
- Fraser, M. (1989). Unruly Practices: Power, Discourse and Gender in Contemporary Social Theory. Minneapolis: University of Minnesota.
- Fraser, M. (1997). "Feminism, Foucault and Deleuze". Theory, Culture & Society. 14(2): 23-37.
- Fraser, N. and Gordon, L. (1994). 'Dependency Demystified: Inscriptions of Power in a

Keyword of the Welfare State". Social Politics, Spring: 4-31.

Fraser, N. and Gordon, L. (1997). "A Genealogy of Dependency: Tracing a Keyword of the U.S. Welfare State". In N. Fraser (ed.). Justice Interruptus: Critical Reflections on the Postsocialist Conditions. London: Routledge.

Gadamer, H. G. (1975). Truth and Method. New York: Seabury Press.

Garfinkel, H. (1967). Studies in Ethnomethodology. Engelwood Cliffs. N.J.: Prentice-Hall.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Harper & Row.

Gordon, C. (ed.)(1980). Michel Foucault: Power/Knowledge: Selected Interviews and their Writings, 1927-77. Brighton: Harvester Press.

Hartsock, N. (1990). 'Foucault and Power: A Theory for Women?". In L. J. Nicholson(ed.). Ferninism/Postmodernism. London: Routledge.

Heidegger, M. (1962). Being and Time. New York: Harper & Row.

Heidegger, M. (1977). The Question Concerning Technology. New York: Harper & Row.

Horkheimer, M. and Adorno, T. (1973). The Dialectic of Enlightenment. London: Penguin Press.

Husserl, E. (1960). Cartesian Meditations. New York: The Hag ue, Martinus Nijhoff.

Kuhn, T. S. (1970). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press.

Kuhn, T. S. (1977). The Essential Tenison. Chicago: University of Chicago Press.

Levi-Strauss, C. (1963). Totemism. Boston: Beacon Press.

Levi-Strauss, C. (1969). The Raw and the Cooked. New York: Harper & Row.

Levitas, R. (ed.)(1986). The Ideology of the New Right. Cambridge: Polity Press.

Linder, F. (2001). "Speaking of Bodies, Pleasures and Paradise Lost: Eotic Agency and Situationist Ethnography". Cultural Studies, 15(2): 352-74.

MacCannell, D. and MacCannell, J. F. (1993). "Violence, Power and Pleasure". In C. Ramazanoglu (ed.). Up Against Foucault. London: Routledge.

Marcuse, H. (1972). Negations: Essays in Critical Theory. Harmondsworth: Penguin Books.

Martin, B. (1982). 'Feminism, Criticism and Foucault". New German Critique, 27: 3-30.

McLaughlin, J. (2003). Feminist Social and Poloitical Theory: Contemporary Debates and Dialogues. London: Palgrave Macmillan.

McNay, L. (1991). "The Foucauldian Body and the Exclusion of Experience". Hypatia, 6(3): 125-39.

McNay, L. (1992). Foucault and Feminism: Power, Gender and the Self. Cambridge: Polity Press.

McNay, L. (1994). Foucault: A Critical Introduction. Cambridge: Polity Press.

Moi, T. (1985). "Power, Sex and Subjectivity: Feminist Reflections on Foucault". Paragraph,

5:95-102.

- Morris, M. (1988). The Pirate's Fiancee: Feminism, Readings, Postmodernism. London: Verso.
- O'brien, P. (1978). "Crime and Punishment". Journal of Social History, 23: 508-20.
- Rabinow, P. (ed.) (1984). The Foucault Reader. London: Penguin Books.
- Rich, A. (1986). Blood, Bread and Poetry: Selected Prose 1979-1985. London: Virago.
- Plaza, M. (1978). "Phaltomorphic Power and the Psychology of Woman". Ideology and Consciouseness, 4: 4-36.
- Phelan, S. (1990). "Foucault and Feminism". American Journal of Political Science, 34(2): 421-40.
- Poster, M. (1975). Existential Marxism in Postwar France: From Sartre to Althusser.

  Princeton: Princeton University Press.
- Poulantzas, N. (1978). State, Power, Socialism. London: New Left Books.
- Pringle, R. and Watson, S. (1992). "Women's Interests and the Post-Structuralist State". In
   M. Barrett and A. Philips(eds.). Destabilising Contemporary Feminist Debates.
   Cambridge: Polity Press.
- Sawicki, J. (1991a). Disciplining Foucault: Feminism, Power and the Body. London: Routledge.
- Sawicki, J. (1991b). "Foucault and Feminism: Towards a Politics of Difference". In M. L. Shanley and C. Pateman(eds.). Feminist Interpretations of Political Theory. Cambridge: Polity Press.
- Sogal, L. (1994). Straight Sex: The Politics of Pleasure. London: Virago.
- Smart, B. (1983). Foucault, Marxism and Critque. London: Routledge and Kegan Paul.
- Smart, B. (1988). Michel Foucault. London: Routledge.
- Smurt, C. (1992). Regulating Womanhood: Historical Essays on Marriage, Motherhood and Sexuality. Cambridge: Cambridge University Press.
- Soper, K. (1993a). "Postmodernism, Subjectivity and the Question of Value". In J. Squires(ed.). Principled Positions. London: Lawrence and Wishart.
- Soper, K. (1993b). "Productive Contradictions". In C. Ramazanoglu (ed.). Up Against Foucault. London: Routledge.
- Stone, L. (1983). "An Exchange with Michel Foucault". In The New York Review of Books, 30, 5: 42-4.
- Taylor, Ch. (1979). "Interpretation and the Sciences of Man". In P. Rabinow and W. Sullivan. (eds.). Interpretive Social Science. Berkeley: University of California Press.
- Wittgenstein, L. (1953). Philosophical Investigations. Oxford: Basil Blackwell.

## نشر کل آذین منتشر کرده است: (علوم اجتماعی)

■ تاریخ انسان شناسی (از آغاز تا امروز)

نوشته: توماس هايلند اريكسون، فين سيورت نيلسن

ترجمه: على بلوكباشي

چاپ اول ۱۳۸۷ / وزیری / ۴۵۰ صفحه /گالینگور ۱۰۰۰۰ تومان

### مردمشناسی هنر (هنر ابتدایی)

نوشته: فرانتس بواًس

ترجمه: دكتر جلال الدين رفيعفر

چاپ اول ۱۳۹۱ / رقعی / ۴۹۰ صفحه / ۲۲۰۰۰ تومان

■ آزادی زنان (مسایل، تحلیلها و دیدگاهها)

نوشته: ایولین رید ترجمه: افشنگ مقصودی

چاپ سوم ۱۳۸۶ / رقعی / ۲۱۶ صفحه / ۴۰۰۰ تومان

■ آرایش، مُدو بهره کشی از زنان (مسایل، تحلیلها و دیدگاهها)

نوشته: جوزف هنسن، ایولین رید، ماری آلیس واترز

ترجمه: افشنگ مقصودی چاپ دوم ۱۳۸۶ / رقعی / ۲۴۰ صفحه / ۳۰۰۰ تومان

**ع فمینیسم و مردم شناسی** (زن در تحلیل ها و دیدگاه های انسان شناختی)

نوشته: ایولین رید ترجمه: افشنگ مقصودی

چاپ اول ۱۳۸۴ / رقعی / ۳۲۸ صفحه / ۴۰۰۰ تومان

■ فمینیسم و زیبایی شناسی (زن در تحلیل ها و دیدگاه های زیبایی شناختی)

نوشته: کارولین گرس میر ترجمه: افشنگ مقصودی

جاب اول ۱۳۸۶ / رقعی / ۳۲۸ صفحه / ۵۰۰۰ تومان

**ترنان و تبعیض** (تبعیض جنسی و افسانه فرصتهای برابر)

نوشته: كيت فيگزترجمه: اسفنديار زندپور، بهدخت مال اميري

چاپ سوم ۱۳۸۹ / رقعی / ۳۱۲ صفحه / ۴۰۰۰ تومان

■ جنسیت و زبان شناسی اجتماعی

نوشته: عباس محمدی اصل چاپ اول ۱۳۸۹ / رقعی / ۲۵۶ ص / ۶۴۰۰ تومان

■ جنسیت و خشونت

نوشته: عباس محمدی اصل چاپ دوم ۱۳۹۰ / رقعی / ۱۸۴ ص / ۴۰۰۰ تومان

هجنسیت وجغرافیا عباس محمدی اصل چاپ اول ۱۳۹۰ ارقعی /۲۷۲ ص /۲۰۰۰ تومان

■ جنسیت و سلامت

نوشته: عباس محمدی اصل چاپ اول ۱۳۹۰ / رقعی / ۱۳۶ ص / ۶۰۰۰ تومان

■ تالکت یارسنز و نظریه کنش

نوشته: عباس محمدی اصل چاپ اول ۱۳۹۰ / رقعی / ۱۵۶ ص / ۳۵۰۰ تومان

# MICHEL FOUCAULT

فوکو میخواست بداند قدرت و معرفت چه رابطهای با هم دارند و تاریخ حقیقت چکونه از تعاملات اجتماعی زاده شده است. او چنین مسائلی را محصول رشد فردیت عصر مدرن میدانست که آدمیان را در این حوزه فرهنگی به منزله سوژهها و ابژههای معرفتی تکوین بخشیده است. بدینسان تأمل فوکو درباره موضوعاتی نظیر جنون و بیماری و جرم و هویت شخصی و علوم جدید، متوجه تکوین سوژه مدرن چونان واقعیتی تاریخی فرهنگی میشود و او را به آنجا میرساند که شکلهای مختلف اعمال قدرت بر زندگی اخلاقی و مدیریت افراد و جمعیتها را موشکافی کند.

کتاب حاضر که می کوشد دیدگاه جامعه شناسی میشل فوکو را به اجمال معرفی کند، علاوه بر مخاطبان عام و علاقمندان به اندیشه های پسامدرن، می تواند برای گذراندن واحد درسی "نظریه های جامعه شناسی" در دوره های کارشناسی و کارشناسی ارشد علوم اجتماعی مورد استفاده واقع شود.



