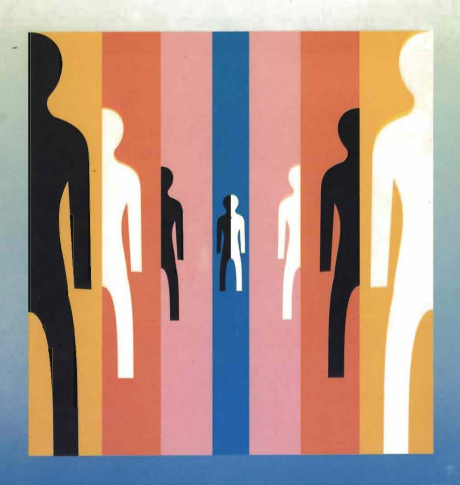


شناخت

# طبيعت انسان

ازدیدگاه روان شناسی

نويسنده: آلفرد آدلر



مترجم:طاهره جواهرساز





# شناخت

# طبيعت انسان

از دیدگاه روانشناسی

نویسنده: آلفر د آدلر

ترجمه از ألماني بهانگليسي: وي، بران وُلف

مترجم: طاهره جواهرساز

ویراستار: وجیهه داودآبادی



تهران ۱۳۷۹

Adler, Alfred

أدله، آلفرد، ١٨٧٠ ـ ١٩٣٧.

شناخت طبیعت انسان / نویسنده آلفرد آدار؛ ترجمه از آلمانی به انگلیسی وی بران ولف؛ مترجم طاهره جواهرساز. ــ تهران: رشد، ١٣٧٩.

ISBN 964 - 6115 - 69 - 1

19۸ ص.

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

Menschenkenntnis = Understanding human nature.

عنوان اصلي:

و اژهنامه.

١. روانشناسي. ٢. شخصيت. ٣. روانشناسي أدلري. ٢. روانشناسي عملي. الف. ولف، والتر بران، ١٩٠٥ ـ ١٩٣٥. Wolfe, Walter Beran، مترجم. ب. جواهرساز، طاهره، ١٣٥٠ \_ ، مترجم. ج. عنوان.

100/T BF ATT / 14 , 29

۱۹۹۳۱ - ۲۸م

كتابخانه ملى ايران

### شناخت طبيعت انسان

نويسنده: الفرد أدار مترجم: طاهره جواهرسار و داستار: وجیهه داردآبادی حروفچيني: حروف رشد، ليتوگرافي: گلشيد چاپ اول: ۱۳۷۹ \_ تيراژ: ۳۰۰۰ نسخه چاپ: نورتکس، صحافی: کهنمویی،زاده مدير توليد: مختار صحرايي

شابک ۱ - ۹۶۹ - ۱۱۵ - 69 - ۱ مابک ۱ - ۹۶۹ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱۱۵ - ۱

كلية حقوق محفوظ است.



#### مركزنشرو يخش آثار روان شناسي وتربيتي

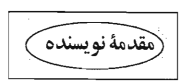
ساختمان مرکزی:خیابان انقلاب-خ دانشگاه -خ شهدای ژاندارمری،شماره ۸۹ クともというリークト・スト・シェンタに فروشكاه: خيابان انقلاب روى دانشكاه جنب سازمان بازنشستكي

شعاره ۱۳۶۶–شکن:۲۹۸۲۸۶

# فهرست مطالب

| У.        | مقدمه تويستده                                                           |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٩.        | دیباچهٔ مترجم انگلیسیدیباچهٔ مترجم انگلیسی                              |
| 11        | ديباچهٔ تويسنده                                                         |
| 19        | حیب بـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                |
| 19        | الف ـ مفهوم و اساس زندگی روانی، ب ـ وظیفهٔ اندام روانی                  |
| ۲.        | ج ـ هدفمندی در زندگی روانی                                              |
| ۲۵        | ۲. جنبه های اجتماعی زندگی روانی، الّف حقیقت محض                         |
| 48        | ب ـ نیاز به زندگی گروهی                                                 |
| 2         | ج ـ امنیّت و انطباق                                                     |
| 49        | ۳. کو دک و جامعه، الف موقعیت کودک                                       |
| ۲۱        | ب تأثیر مشکلات                                                          |
| ٣۵        | ج ـ انسان موجودی اجتماعی                                                |
| ٣٧        | ۴. دنیایی که در آن زندگی میکنیم، الف ـ ساختار هستی                      |
| ٣٩        | ب عناصر دخیل در هستی ۱-ادراک                                            |
| ۴.        | ۲ـ حافظه، ۳ـ تخيّل                                                      |
| ۴۵        | ج ـ خيالپردازي                                                          |
| ۴٧        | د ـ رؤیاها: بررسیهای کلی، ه ـ احساس همدلی و همانندسازی                  |
| 49        | و ـ هیپنوتیسم و تلقین                                                   |
| ۵٣        | ۵. احساس خُودكم بيني و تلاش براي بازشناسي، الف موقعيت دوران اوليه كودكي |
| ۵۵        | ب ـ جُبران احساس حقارت؛ تلاش برای بازشناسی و بر تری                     |
| ۶۰        | ج ـ نمودار زندگی و تصویر هستی                                           |
| ۶۷        | ع. اقدامات مقدماتی برای زیدگی، الف بازی                                 |
| ۶۸        | ب ـ دقت و بیدقتی                                                        |
| ٧٠        | ج ـ مسامحهٔ خلاف قانون و فراموشکاری                                     |
| Υ١        | د ـ ضمير ناخوداً گاه                                                    |
| ۷V        | هـ رؤياها                                                               |
| 14        | و ـ استعداد                                                             |
| ۸Y        | ۷. جنسیَت، اُلف ـ دوگانگی جنسی و تقسیم کار                              |
| ۸۸        | ب ـ برتری مرد در فرهنگ کنونی                                            |
| ۹۳        | ج ـ ادعای حقارت زنان                                                    |
| ۹۶<br>د ۲ | د ـ ترک حس زنانگی                                                       |
| ۲.۰۱      | هـ تسل شيال ميسل سائر و موت بايانا بايانا بايانا بايانا                 |
| ۱۰۵       | و ـ تلاش برای اصلاح                                                     |

| ۱ ۰ ۷ | مجموعة خانواده                                                                | ۸, ۱   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 115   | ب دوم: علم منششناسی ۱ بررسیهای کلی، الف ماهیت و ریشهٔ منش                     | کتا    |
| 118   | ب اهمیت احساس تعاون (اجتماعی) در رشد شخصیت                                    |        |
| 119   | ج ـ مسير رشد شخصيت و منش                                                      |        |
| 170   |                                                                               |        |
| 178   | هـ مزاج و ترشحات غدد درون ریز                                                 |        |
| 171   | و ـ تکرآر رئوس مطالب                                                          |        |
| ١٣٣   | صفات منش پرخَاشُگر، الف ـ تكبر و جاهطلبي                                      | ۲      |
| 101   | ب ـ حسادت                                                                     |        |
| 104   | ج _ رشک                                                                       |        |
| ۱۵۶   | د - طُمع                                                                      |        |
| ۱۵۷   | هـ تنفر                                                                       |        |
| 181   | صفات منش غير پرخاشگر، الف ـ انزواطلبي                                         | ۳,     |
| 188   | ب ـ اضطراب                                                                    |        |
| ۱۶۵   | حـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        |        |
| ۱۷۰   | د ـغریزههای رامنشده بهمنزلهٔ کاهشِ انطباق                                     |        |
| ۱۷۳   | سابر حالات منش، الف ـ شور و اشتياق                                            | ۴.     |
| 174   | - '<br>ب ـ فرآیندهای تفکر و راههای بیان، ج ـ عدم رشد و بالندگی کودکان مدرسهای |        |
| ۱۷۵   | د. فضا فروشان و افراد معتقد بهاصول اخلاقي                                     |        |
| ۱۷۶   | ه ـ سلطه پذیری                                                                |        |
| ۱۷۸   | و ـ سلطهجویی                                                                  |        |
| ۱۷۹   | ز ـ حالت و مزاج، ح ـ بدشانسی                                                  |        |
| ۱۸۰   | طً ـ دينداري                                                                  |        |
| ۲۸۳   | انفعالات و احساسات                                                            | ۵.     |
| ۱۸۴   | ١_ انفعالات انفصالي، الف ـ خشم                                                |        |
| ۱۸۶   | ب ـ افسردگی                                                                   |        |
| ١٨٢   | ج ـ سوءاستفاده از احساس                                                       |        |
| YY    | د ـ بیزاری                                                                    |        |
| ۱۸۹   | ه ـ ترسّ و اضطراب                                                             |        |
| 190   | ٢_انفعالات عطفي، الف ـشادي                                                    |        |
| 191   | ب_همدردی                                                                      |        |
| 198   | ج ـ تواضع ً                                                                   |        |
| ۱۹۳   | رست: اظهارات کلی در خصوص تعلیم و آموزش                                        | پیر    |
| 197   | جه گیری                                                                       | تي     |
| 181   |                                                                               | -<br>ض |



هدف از تألیف این کتاب، آشناساختن عموم مردم با اصول روانشناسی فردی است.

در عین حال، کاربرد عملی این اصول را هم در برقراری روابط روزمرهٔ انسانها با یکدیگر و در برابر جهان و هم در سازماندهی زندگی شخصی آنها نشان میدهد. پایهٔ این کتاب سخنرانیهایی است که طی یک سال در برابر اقشار مختلف مردم از تمام گروههای سنی و از تمام حرفهها در «موسسهٔ مردمی وین» ایراد شده بود. هدف از نگارش آن، یادآوری این نکته است که چگونه رفتار نادرست هر فرد برآهنگ زندگی اجتماعی و گروهی انسانها تأثیر میگذارد؛ همچنین به فرد آموزش میدهد که علاوه بر تشخیص اشتباهات خود، به چه نحوی در زندگی گروهی با انسانها سازگاری پیداکند.

اشتباهاتی که انسان در داد و ستد یا دانش مرتکب می شود، پرهزینه و رقّت بار است، اما خطاهایی که در متن زندگی و در ادارهٔ آن مرتکب می شود، زندگی را با خطر روبه رو می کند.

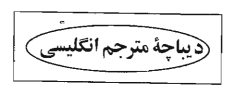
این کتاب را بهنوع بشر، بهمنظور روشنگری و نشان دادن راه پیشرفت انسانها در شناخت ماهیتشان تقدیم میکنم.

آلفرد آدلر

اسرار تهفتهٔ ذهن انسان در این کتاب خارقالساده افشا مىشود.

دکتر آدلر ماهیت انسان را از نزدیکترین و دفیقترین راه میکن شناسایی کرده است. احتمالاً هيج نويسندهٔ ديگري نتوانسته بــا جنين تكتهسنجي ماهيت وشخصيت بشر را درک کسند و جنزین ترین عناضر آن را کاملاً مورد کنکاش قرار دهد.

كتاب آدار، كيتابي است منطقي، شايستة بشدر و بسرانگهزانندهٔ احساسات، کشاب فسناخت مباهيت انسبان، تبنها توضيح تكنيكي شخصيت بشبر نيست، بلكه مجموعة اي است از نصايح براي هر انسان عادي.



طی سالها، یکی از بحثهای آلفرد آدلر این بود که آموختههای علمی هرگز نباید مختص افرادی باشد که در سایهٔ آموزشهای ویژهٔ خود قادر به درک حقایق جدیدی دربارهٔ انسان هستند. تمام دانشها زمانی ارزشمند هستند که برای انسان سودمند باشند. در کتابهایی که دربارهٔ آسیبشناسی سرشتی و بدن نوشته شده، علم روان شناسی فردی ریشه دارد و از مشکلترین مسایل پزشکی است.

تعداد اندکی قادرند تا اولین کتاب تاریخساز آدار را که با عنوان مطالعه درباره حقارت اعضا انوشته شده، بخوانند و درک کنند. اکنون هم که پانزده سال از چاپ این کتاب گذشته، آلفرد آدار و دانشجویان پیرو او، با تلاشی وقفهناپذیر، خط به خط نوشتههای این کتاب را به کار گرفته اند، به طوری که امروز «روان شناسی فردی» به یک علم مستقل، یک روش روان درمانی، یک سیستم منش شناسی و همزمان با آن به یک «جهان بینی» آو رویکردی برای درک و شناخت رفتار انسان تبدیل شده است. با وجود پیچیدگی موضوع روان شناسی فردی، روش درک رفتار انسان که ثمرهٔ پانزده سال تجربه و مطالعهٔ مداوم می باشد، در حوزهٔ ذهن هر فرد بالغ و هوشمندی نهفته است.

بنیانگذاران مکتب «روانشناسی فردی» با برپایی کلینیکهای رایگان راهنمایی کبودکان در مدارس و مؤسسات شهر وین توانستند ریشهٔ بیماریهای عصبی و بزهکاری را در دوران کبودکی شناسایی کنند. دانشجویان فدایی و صبور آدار که بدون دریافت حقوق و اغلب تحت ناخوشایندترین شرایط فیزیکی دراین کلینیکها کار میکردند، با نتایج درخشانی که از روان درمانی افراد بیمار بهدست آوردند، مرارتهای خود را جبران کردند.

الفرد ادار با فرض این مطلب که هر فرد بالغ با روش و بینشی که از روان شناسی فردی و درک خود دارد، زندگی را پرمعناتر و روابط با دوستانش را بهتر میکند و فرد کاملتری می شود، به درخواستهای متعدد پاسخ داد و هر هفته سخنرانیهایی را در جمع عظیمی از حاضران مؤسسهٔ مردمی وین ایراد کرد. محور سخنرانیهای وی شناخت انسان و روش زیستن بود. او در مقابل صدها زن و مرد و از همه گروههای سنی این سخنرانیها را ایراد می کرد. بعد از هر سخنرانی بحث و تبادل نظر آزاد صورت می گرفت و دکتر آدار، با پرسشهای کتبی با ملایمت و دلگرمی پاسخ می داد.

<sup>1.</sup> Studie Über Dieminder Wertigkeit Von Qrganen.

<sup>2.</sup> Weltanschauung

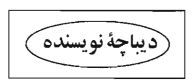
متن سخنرانیهای آدلر که در طول یک سال در انستیتوی مردمی وین ایراد کرده بود، در کتاب شناخت مامیت انسان گرد آمده است. عیب مسلّم کتاب این است که بهزبان گفتار است، نه نوشتار کتاب شناخت مامیت انسان منهای حرکات دست و اشارات آدلر به هنگام سخنرانی، هوش، ذکاوت و نکته سنجی او و منهای نمودار فی البداههای که روی تختهٔ سیاه می کشید، به سایهای ادبی از یک حقیقت زنده و بارز تبدیل شده است. با وجود این، طیف وسیعی از رفتار انسان به طور کامل در این کتاب آمده است و نکات بسیاری را که در بحثهای اخیر مکاتب مختلف روان درمانی به آنها پرداخته نشده، در کتاب حاضر روشن می سازد، به گونهای که ترجمهٔ این اثر برای تمام دانشجویان علاقه مند به شناخت انسان، بسیار بااهمیت است. پزشکان، روان پزشکان و روان شناسان با مطالعهٔ این کتاب پی خواهند برد که کتاب شناخت مامیت انسان «فقط» جزوهٔ کاملی دربارهٔ آسیب شناختی نیست، بلکه در می یابند نویسندهٔ آن با هوشیاری تلاش کرده تا شمار زیادی از مشکلات چندجانبهٔ بیماریهای عصبی را از میان بردارد، به گونهای که تمام افراد تحصیلکرده قادر به درک مطالب کتاب باشند.

دانشجویانی که دربارهٔ مشکلات خاص تحقیق و مطالعه میکنند و به این کتاب نگاهی گذرا دارند، نمی توانند از کل مطالب این کتاب استفاده کنند، بلکه تصور میکنند در این کتاب بعضی پیشنهادها و انگیزشها نوشته شده است. شاید معلمان و جامعه شناسانی هم که از یافته های علم روان شناسی بهره می گیرند، چنین برداشتی داشته باشند. تمام افراد بالغ، با هوشِ متوسط، مجذوب مطالب کتاب شناخت انسان می شوند. متأسفانه افراد در نوشته های خود که دربارهٔ این دانش اظهارنظر کرده اند، از پند اخلاقی سقراط، با عنوان «خویشتن را بشناس» پیروی نکرده اند. قرنها بعد از درگذشت این فیلسوف آتنی، دانشمندی متفکّر، پزشکی بزرگ و آگاهترین فرد به ماهیت انسان، ثمرهٔ تجربیات او را گردآوری کرد و به صورت دستورالعمل و جزوهٔ راهنما در اختیار همنوعانش قرار داد.

مجموعهای از شرایط مساعد موجب شد کار پرزحمت و طاقت فرسای ترجمهٔ مناسب این سخنرانیها، با توجه به طرز فکر پیچیدهٔ سخنران آلمانی، امکان پذیر شود. تهیّه دستخطها و تصحیح مدارک چاپ اول، مدیون تلاشهای بی شائبهٔ خانم «الیزابت ورالوئب» استاد دانشگاه «هانتر» است. تحقیق و مطالعه شخصی درازمدت همراه با دکتر آدلر، حضور در سخنرانیها، شرکت در کارهای عملی کلینیکهای راهنمایی کودک در شهر وین و نیز کاربرد شیوهٔ روان شناسی ـ چه به صورت نظری و چه عملی ـ در درمانگاههای نیویورک، مترجم کتاب را قادر ساخت تا نه تنها جملات کتاب را بدرستی ترجمه کند، بلکه روح و احساس علم روان شناسی فردی را با پویاترین و رایجترین اصطلاحات آمریکایی ترجمه و به خواننده منتقل سازد. دوستی و رفاقت با نویسندهٔ کتاب، مساعی و مرار تهای مترجم را جبران کرد و خستگی را از تن وی زُدود.

وی، بران. ولف. شهر نیویورک، نوامبر ۱۹۲۷

<sup>1.</sup> Elizabeth Veraloeb



#### «سرنوشت انسان در روان او نهفته است.»

#### «هر دوت»

شناخت انسان، علمی نیست که بتوان با حدس و گمان و تکبّر بدان دست یافت. برعکس کسانی که با تواضع ویژهای به دنبال این شناخت هستند، آن را بهتر درک میکنند. در حال حاضر، مسألهٔ شناخت انسان، از امور مهمی است که ارائهٔ پاسخی برای آن از سالها پیش جزو اهداف فرهنگ ما بوده است. چنین دانشی را نمی توان با بهرهبرداری از دانش متخصصان یک برههٔ زمانی، دنبال کرد.

تنها هدف شایستهٔ این دانش، آن است که هر فردی خودش درصدد شناسایی خویشتن باشد. اما محققان تحصیلکرده که تحقیقاتشان را فقط مختص دانشمندان و پژوهشگران میپندارند، بهاین مسأله حساست دارند.

آدمیان از هم دور افتادهاند، از این رو هیچ یک ماهیت بشر را به درستی نمی شناسند. در گذشته این نوع زندگی جداگانه غیرممکن بود، اما امروزه، از همان سالهای اولیه کودکی ما تماس محدودی با انسانها داریم و خانواده ما را منزوی کرده است. روش کلی زندگی ما، مانع ایجاد ارتباط صمیمی لازم با همنوعانمان است. در حالی که برقراری این ارتباط، باعث دانش بیشتر ما نسبت به ماهیت انسان می شود. نتیجه آنکه، چون نمی توانیم ارتباط کافی با همنوعان خود برقرار کنیم، دشمن یکدیگر می شویم.

ما تنها بهاین دلیل که همنوعان خود را بخوبی نمیشناسیم، رفتار نادرستی با آنها میکنیم و قضاوتهای ما دربارهٔ آنها، پیوسته اشتباه از آب در می آید. حقیقت این است که انسانها از کنار یکدیگر می گذرند ولی با هم صحبت نمی کنند و چون نه تنها در جامعه، بلکه در دایرهٔ محدود تر خانواده نیز، مانند غریبه ها با هم رفتار می کنند، بنابراین نمی توانند با یکدیگر ارتباط برقرار نمایند.

بیشترین شکایتها یا مربوط بهوالدینی است که نمی توانند فرزندان خود را درک کنند یا مربوط به فرزندانی است که والدینشان شناخت کافی از آنها ندارند. نگرش کلی ما نسبت به همنوعان خود، بستگی به شناخت ما از آنها دارد، ضرورت محضی که در شناخت انسان وجود دارد، پایهٔ و برقراری

روابط اجتماعی است. اگر انسانها بهاندازهٔ کافی یکدیگر را میشناختند، آنوقت راحت تر در کنار هم زندگی میکردند. بعدها هم می توان مانع از ایجاد اخلال در روابط اجتماعی شد، چراکه می دانیم وقتی همدیگر را نشناسیم، نمی توانیم با هم سازگاری پیدا کنیم و به این ترتیب فریب ریا کاریهای ظاهری انسانها را می خوریم.

اکنون توضیح می دهیم که چرا سعی می کنیم تا از دیدگاه علم پزشکی و قرار دادن پایه های علمی دقیق برای این حوزهٔ گسترده، به این شناخت دست پیدا کنیم. همچنین مشخص می کنیم که مقدمات شناخت طبیعت انسان چه باید باشد، کدام مشکلات را باید حلّ کند و انتظار چه نتایجی از آن می رود.

امروزه شناخت گستردهٔ طبیعت انسان یکی از مسایل ضروری در علم روانپزشکی است. روانپزشک باید بدقت و تا حد ممکن، به حقیقت روح بیمار روانرنجور خود آشنا شود. در این زمینهٔ خاص پزشکی، روانپزشک با اشراف کامل به ذهن بیمار خود، می تواند او را خوب بشناسد و درمان کند. علم روانپزشکی به گونهای نیست که با داشتن اطلاعات سطحی بتوان آن را دنبال کرد. اگر روانپزشک نتواند بیماری را درست تشخیص دهد، مجازات می شود، اما با شناخت صحیح بیماری فرد، موفقیت درمان به اوج می رسد.

به عبارت دیگر، روان پزشک در آزمونی شرکت می کند که میزان شناخت خود از ماهیت انسانها را نشان دهد. در زندگی روزمره، عدم شناخت صحیح انسان، حتماً نباید عواقب عجیبی به دنبال داشته باشد، چرا که ممکن است عواقب آن مدتها بعد از اینکه اشتباهی صورت گرفت، بروز یابد. در نتیجه نمی توان گفت که میان آنها رابطهٔ قطعی وجود داشته است. در بیشتر موارد با مشاهدهٔ بدبختیهای عظیمی که سالها بعد از عدم شناخت صحیح همنوعانمان بروز می یابد، متعجب می شویم. چنین اتفاقات ناگواری به ما می آموزد که هر فرد موظف و ملزم به شناخت مقدماتی از انسان است.

بررسی بیماریهای عصبی نشان می دهد که نابهنجاریهای روانی، عقده ها و اشتباهاتی که در این افراد مشاهده می شود، از لحاظ ساختار، تفاوت اساسی با فعالیت افراد سالم ندارد. همان عناصر، همان فرضها و همان تحرکات مدنظر هستند. تنها تفاوتی که وجود دارد این است که این عناصر در بیماران عصبی بارزتر است و براحتی قابل تشخیص. مزیّت این یافته، این است که می توانیم از وضعیت بیماران نابهنجار مطالبی را فرا بگیریم و تلاش کنیم تا حرکات و ویژگیهای مربوط به آن را در زندگی افراد بدقّت ببینیم. مهم، آموزش، اشتیاق و حوصله ای است که لازمهٔ این گونه حرفه هاست.

اوّلین کشف بزرگ ما این بود: مهمترین عوامل تعیین کننده در ساختار زندگی روانی، از همان اوان کودکی شکل می گیرد. شاید کشف این مسأله اهمیت چندانی نداشته باشد؛ و بیشتر دانشجویان آن

زمان بهمشابه این مسایل پی برده بودند؛ تازگی مسأله بهایت دلیل بود که توانستیم تجربهها، برداشتها و نگرشهای دوران کودکی را ـ تا آنجاکه در تعیین آنها نقش داشتیم ـ در یک الگوی قطعی و متوالی با پدیدهٔ جدید زندگی روانی پیوند دهیم. ما با این روش توانستیم تجربهها و نگرشهای دوران کودکی را با تجربهها و رویکردهای همان فرد در دوران بلوغ مقایسه کنیم؛ و در این زمینه، این کشف مهم تأکید داشت که نمودهای منفرد زندگی روانی هرگز نباید بهعنوان جوهرههایی کامل در نظر گرفته شود. دریافتیم که تنها زمانی می توانیم نسبت به این نمودهای منفرد زندگی روانی، شناخت پیداکنیم که آنها را بهمنزلهٔ بخشهایی از یک کلِّ تقسیمناپذیر در نظر بگیریم و اینکه ارزشمندی آنها را در گرو تعیین جایگاهشان در جریان کلی فعائیت و الگوی رفتار بدانیم ـ و تنها، زمانی که بتوانیم سبک زندگی آنها را کشف و هدف نهفتهٔ رویکرد دوران کودکی فرد را که شبیه بهنگرش دوران بلوغ است، روشنتر کنیم.

خلاصهٔ کلام اینکه، حقیقت باورنکردنی آن است که از دیدگاه تحرکات روانی، هیچ تغییری رخ نداده است. ممکن است شکل بیرونی، ملموسسازی و به لفظ درآوردن پدیدهٔ روانی خاص دچار تغییر شود، اما پایه ها، اهداف، تحرکات و هر چیزی که زندگی روانی را به سمت هدف نهایی سوق می دهد، به همان صورت باقی می ماند. ذهن بیمار بالغی که منش عصبی دارد، مملو از تردیدها و بی اعتمادیه است و تمام تلاش او معطوف گریز از جامعه است.

او در سالهای سوم و چهارم زندگی، صفات مَنِشی و تحرکات روانی مشابهی نشان میدهد، گرچه سادگی کودکانهٔ او، تعبیر آنها را آسان میکند. بنابراین، همین مسأله را بهصورت قانون درآوردیم تا بخش بزرگی از تحقیقاتمان را دربارهٔ دوران کودکی بیماران انجام دهیم و این چنین هنر آشکارسازی ویژگیهای فرد بالغ را بهنمایش گذاشتیم؛ یعنی قبل از آنکه دربارهٔ دوران کودکی او چیزی بهما بگویند، آن را میدانستیم، آن را میدانستیم، آن در میکنیم، فرافکنی کامل تجربیات دوران کودکی است.

وقتی بیمار خاطرات دوران کودکی خود را برای ما بازگو میکند و ما شیوهٔ تعبیر صحیح آنها را میدانیم، بدین ترتیب می توانیم الگوهای منش او را با دقت بازسازی کنیم برای انجام این کار، توجه داریم که فرد نمی تواند رفتار دوران کودکی خود را که با آن بزرگ شده است، براحتی تغییر دهد. گرچه افراد در زندگی دوران بلوغ در موقعیتهای کاملاً متفاوتی قرار می گیرند، اما عدهٔ کمی می توانند الگوی رفتار دوران کودکی خود را تغییر دهند. تغییر نگرش انسان در دوران بلوغ نشانگر تغییر رفتار او نیست. زندگی روانی (حیات روحی) شالودهٔ آن را تغییر نمی دهد، فرد همان خط فعالیت را که از دوران کودکی در پیش گرفته، در دوران بلوغ ادامه می دهد و بدین ترتیب تصور می کنیم که هدف فرد هم در زندگی تغییر نکرده است.

اگر بخواهیم الگوی رفتار را عوض کنیم، باز هم دلیل دیگری برای توجه کردن به تجربیات دوران کودکی او داریم. تغییر تجربیات و برداشتهای بیشمار، باز هم در دوران بلوغ فرد تفاوت چندانی ایجاد نمی کند؛ اصل آن است که الگوی فطری رفتار بیمارانمان را کشف کنیم. وقتی این مطلب را بفهمیم، می توانیم منش واقعی بیمار را شناسایی و بیماری او را درست تعبیر کنیم.

بررسی زندگی روانی کودکان، محور اصلی دانش شناخت انسان است و در این خصوص بسیاری از محققان سرشناس، به تحقیق و مطالعهٔ سالهای اول زندگی افراد پرداختند. در این زمینه، مسایل بسیاری وجوددارد که هرگز به آنها پرداخته و مطالعه نشده است. از جمله اینکه تمام انسانها از موقعیتی برخوردارند که اطلاعات جدید و ارزشمندی که در مطالعه ماهیت انسان بسیار سودمند است ـ کشف کنند. از آنجا که هدف ما از انجام تحقیقات سودرسانی بهنوع انسان است، همزمان با آن روش پیشگیری از صفات بدمنش نیز، ظهور یافت. تمام تحقیقات ما ـ بدون هیچگونه قصد قبلی ـ زمینه ای از تعلیم و تربیت را در خود دارد، که ما هم سالها در این زمینه همکاری داشته ایم. تعلیم و تربیت برای هر فرد که خواهان کسب تجربه در این زمینه است و میخواهد آموختههای ارزشمند خود را در مورد ماهیت انسان به کار گیرد، گنجی واقعی به حساب می آید، چرا که این دانش همانند علم شناخت ماهیت انسان تنها از راه مطالعهٔ کتب به دست نمی آید، بلکه باید در مدرسهٔ عملی زندگی آن را آموخت.

درست همان طور که یک نقاش ماهر در نقاشی خود، ویژگیهای منحصر به فردی را که در موضوع نقاشی خود احساس کرده به تصویر می کشد، ما نیز باید خود را با تمام نمودهای زندگی روانی همانند سازیم، با آنها زندگی کنیم و شریک غم و شادی همنوعانمان باشیم. تصور می شود که دانش شناخت انسان، هنری است که وسایل بسیاری در اختیار دارد؛ هنری که با تمام هنرها ار تباط کامل دارد و برای آنها سودمند است. بویژه در ادبیات و شعر، این دانش از اهمیت فوق العاده ای برخوردار است. اولین هدف آن، باید افزایش آگاهی انسانها نسبت به انسانهای دیگر باشد، به عبارت دیگر این دانش باید امکان باروری (پرورش) رشد روانی بهتر و کاملتری را برای ما فراهم کند.

یکی از مشکلات بزرگ ما این است که با انسانهایی روبهرو میشویم که برای شناخت همنوعان خود و انسانهای دیگر، فوقالعاده حساسیّت نشان میدهند. کم هستند افرادی که حتی با وجود داشتن مطالعات مقدماتی اندک دربارهٔ انسان، نیازِ کسب دانش بیشتر در مورد ماهیت انسان را در خود احساس کنند. کمتر از آنها، تعداد کسانی است که در صورت درخواست از آنها برای شرکت در آزمونِ تعیینِ میزانِ دانش نسبت بهماهیت انسانهای دیگر، ناراحت نمیشوند. تنها افرادی تمایل واقعی برای شناخت ماهیت انسان را دارند که در سایهٔ همدلی، ارزش و ماهیت همنوعان خود را دریافتهاند، یعنی بحرانهای زندگی روانی را تجربه کرده و کاملاً قادر به تشخیص این بحرانها در زندگی همنوعان خود بودهاند.

همین شرایط باعث شد تا به ضرورت پیدا کردن راهبرد و تکنیکی دقیق برای بهره گیری از دانش خود پی ببریم. هیچ چیز نفرتانگیزتر و انتقاد آمیزتر از این نخواهد بود که حقایق محضی را که دربارهٔ ماهیت افراد می دانیم، با خشونت به آنها گوشزد کنیم، پس توصیهٔ این نکته بجاست که هر فرد خواهانِ محبوبیّت باید در این مورد، بسیار مراقب باشد. بهترین راه بدنامی این است: آنچه را که دربارهٔ دیگران می دانیم، با بی دقتی برملا سازیم و از آنها سوءاستفاده کنیم؛ برای نمونه، سرِ میز شام بخواهیم نشان دهیم که تا چه حد همسایه مان را می شناسیم. همچنین در مورد آموزش اشخاصی که دانش ماهیت انسان را به عنوان مجموعه درک نکرده اند، خطرناک است که بگوییم داشتن اطلاعات ابتدایی از این انش به منزلهٔ درک کل آن است. حتی کسانی که احاطهٔ کاملی براین علم دارند احساس می کنند با این شیوه به آنها اهانت می شود. مطالبی را که پیش از این گفته ایم، مجدداً تکرار می کنیم: در شناخت انسانها باید متواضع باشیم. نباید بدون ضرورت خاص یا بی صبرانه دانسته های خود را بیان کنیم، فقط کودک است که خود را به رخ دیگران می کشد و تمام کارهایی را که بلد است به دیگران نشان می دهد. این کار برازندهٔ افراد عاقل و بالغ نیست.

ما به تمام افرادی که در پی شناخت روان انسان هستند، توصیه میکنیم که ابتدا در پی شناخت خود باشند. هیچ فردی هرگز نباید نتایج آموختههایی را که در راه خدمت بهبشر بهدست آورده است، در مقابل فرد قربانی بروز دهد. با این کار فقط مشکلات تازهای برای این دانش در حال پیشرفت می تراشد و از هدف خود دور می شود! ما مجبور هستیم اشتباهاتی را تحمل کنیم که پژوهشگران جوان و بی تجربه در اثر بی فکری در این عرصه مرتکب شدهاند. بهتر است مراقب و متوجه این حقیقت باشیم که قبل از نتیجه گیری در مورد ابعاد مختلف دانش ماهیت انسان، آن را بهصورت یک مجموعه در نظر بگیریم و دید کلی نسبت به آن پیدا کنیم، به علاوه، تنها زمانی می توانیم این نتایج را اعلام کنیم که از سودمندی آنها برای انسانها کاملاً مطمئن باشیم. اگر شخص نتایج صحیحی را که در مورد ویژگیهای فرد دیگری بهدست آورده، به طریق نادرست یا در زمان نامناسبی برزبان بیاورد، مرتکب اشتباه بزرگی شده است.

در حال حاضر، پیش از ادامهٔ کار، باید ایراد مسلّمی را که از سوی برخی خوانندگان اظهار شده، مدّنظر قرار دهیم. جملهای که پیش از این گفتیم و در آن سبک زندگی انسانها را غیرقابل تغییر دانستیم، برای بسیاری از خوانندگان غیرقابل درک است؛ چرا که انسانها در زندگی تجارب مختلفی را کسب میکنند که باعث تغییر نگرش آنها نسبت بهزندگی میشود. باید به خاطر داشته باشیم که از هر تجربه، تعابیر مختلفی میشود. هیچ دو انسانی را پیدا نمیکنیم که از یک تجربهٔ مشابه، نتیجهٔ یکسانی بگیرند. این مسأله نشاندهندهٔ آن است که تجربیات، همیشه ما را هشیار تر نمیکند. درست

است که فرد چگونگی دوری از مشکلات و داشتن نگرش فلسفی در زندگی را می آموزد، اما الگوی رفتاری او تغییر نمی کند. در بررسیهای بعدی خواهیم دید که تمام انسانها از کل تجربیات خود برای دستیابی به اهدافشان استفاده می کنند. بررسیهای دقیقتر نشان می دهد که تجربیات انسانها باید متناسب با سبک و الگوی زندگی آنها باشد.

تصور عمومی این است که انسانها تجربیاتشان را شکل میدهند و هر فرد خودش تعیین میکند که چه تجربهای راکسب خواهد کرد و چگونه در واقع انسانها در زندگی روزمره خود، نتایج دلخواهشان را از تجربیات و آموختههای خود میگیرند. در نظر بگیرید فردی را که مکرر یک اشتباه خاص را مرتکب میشود. اگر بتوانید او را متقاعد کنید که اشتباه میکند، واکنشهایش تغییر خواهد كرد. ممكن است با خود بگويد كه وقت آن رسيده كه ديگر اين اشتباه را مرتكب نشوم، البته اين مورد بسیار کم اتفاق می افتد اما بیشتر احتمال دارد اعتراض کند که آنقدر مرتکب این اشتباه شده که دیگر نمی تواند این عادت را ترک کند. او یا والدین و مدرسه را مسئول اشتباه خود می داند یا ممکن است لب بهشکایت باز کند که هیچگاه کسی مراقب او نبوده یا زیادی او را لوس کردهاند یا با او بدرفتاری شده است. با همهٔ این اوصاف، فرد مذکور با آوردن بهانهها، از اشتباه خود عذرخواهی می کند. او با استناد به این بهانه ها، می خواهد مسئولیت کارهای بعدی را از دوش خود بردارد. به این ترتیب توجیه آشکاری دارد و همهٔ انتقادات وارد را رد میکند. این فرد هرگز خود را مقصر نمی داند و با آوردن دلایل مختلف اظهار می کند که همیشه دیگران باعث انجام این کارها بودهاند و او هرگز مطابق میل خود و با رضایت خاطر آن کارها را انجام نداده است. اینگونه افراد اصلاً برای رفع اشتباهاتشان تلاش نمی کنند. بدآموزی در مدارس را عامل خطاها و اشتباهات خود تصور می کنند و درصدد رفع این خطا نیستند. و تا زمانی که میخواهند در اشتباه خود باقی بمانند این بهانهها کارساز است. با تعابیر احتمالی مختلف و نتایج متفاوتی که از یک تجربه میتوان داشت، متوجه میشویم که چرا انسانها حاضر به تغییر الگوی رفتاری خود نمی شوند، بلکه آن قدر در تجربیات تغییر و تحریف ایجاد میکنند تا متناسب با رفتارشان شود. دشوار ترین کار برای انسانها، شناخت خود و تغییر ویژگیهای رفتارشان است. هر فردی که با تئوری و فن شناخت انسانها آشنا نباشد، در تلاش برای آموزش آنها برای بهترشدن، با مشکلات بزرگی روبهرو میشود. این فرد فقط بهجنبههای ظاهری توجه دارد و با مشاهدهٔ تغییر ماهیت بیرونی اشیا، بهاشتباه تصور میکند کار مهمی انجام داده است. نمونههای عملی بهما نشان میدهد که این تکنیک، ویژگیهای رفتاری فرد را تغییر چندانی نمیدهد و تا زمانی که الگوی رفتاری او تغییر نکند، تغییرات، ظاهری، سطحی و بیارزش هستند.

امر تغییر رفتار انسان، فرآیند سادهای نیست. چون فردی که قرار است رفتارش تغییر یابد،

نیازمند خوش بینی، صبر و بالاتر از همه تواضع شخصی است که باید داشته باشد، همچنین نباید وسیلهٔ غرور و تکتر دیگران هم قرار گیرد. بسادگی قابل درک است که اگر غذای خوشمزهای را درحالت نامناسب به کسی تعارف کنیم، از خوردن آن امتناع خواهد کرد.

جنبهٔ دیگر دانش شناخت انسان، وجه اجتماعی آن است. بدون شک، اگر انسانها یکدیگر را خوب بشناسند، بهتر با هم زندگی میکنند و ارتباط صمیمانه تری با یکدیگر دارند. در چنین شرایطی، آنها هرگز یکدیگر را مأیوس و ناامید نمیکنند و فریب نمیدهند. بزرگترین خطری که جامعه را تهدید میکند، همین فریبکاری و تزویر است. آن دسته از همکاران ما که مسئولیت بررسی و تحقیق دربارهٔ انسانها را بهدوش گرفتهاند، باید بهاین خطر واقف باشند. همکاران ما آموختههای خود را در صورد گروهی از افراد نمونه بررسی میکنند و باید بتوانند ارزش نیروهای ناآگاه و ناشناختهای را که درون انسانها فعالیت میکنند، به آنها بشناسانند؛ همکاران ما برای کمک به این افراد باید از تمام حیله و ترفندهای منفور، پنهان و تحریف شدهٔ رفتار انسانی باخبر باشند. برای نیل به این هدف، باید دانش شناخت انسان را فرا بگیریم و جنبهٔ اجتماعی این دانش را باآگاهی به کار بندیم.

چه کسی می تواند این مطالب را به بهترین شکل گردآوری کند و از آنها بهره بگیرد. پیش از این هم گفتیم که به کارگیری دانش شناخت انسان تنها به صورت تئوری، امکان پذیر نیست. قوانین و داده های آن به تنهایی کافی به نظر نمی رسند. باید تحقیقات و بررسیهای خود را عملی سازیم و آنها را به گونه ای به هم مرتبط کنیم که نسبت به گذشته دید عمیقتری به آن پیدا کنیم. هدف اصلی جنبهٔ نظری دانش شناخت ماهیت انسان، همین مسأله است. اما با به کارگیری این علم درمتن زندگی روزمره وبررسی نظرهای به دست آمده و بهرهمندی از آنها می توانیم این دانش را احیا کنیم. دلیل مهمی هم برای این امر داریم. در طول دوران تحصیل و مدرسه اطلاع چندانی دربارهٔ شناحت انسانها پیدا نمی کنیم و به دلیل ناتوانی معلمان و آموزگاران در ارائهٔ شناخت صحیح از روان انسانها، بیشتر آموخته هایمان نادرست است.

تمام کودکان به حال خود گذاشته می شوند تا تجربیات خود را به طور صحیح مورد ارزیابی قرار دهند و محدود به کارهای کلاسی و معلم نباشند. هیچ قانون رسمی برای اکتساب دانش صحیح از روان انسانها وجود ندارد. امروزه دانش شناخت انسان با شرایطی روبه روست که علم شیمی در دوران کیمیاگری با آن مواجه بود.

ما دریافتیم افرادی که بهواسطهٔ هرج و مرج پیچیدهٔ نظام آموزشی از برقراری روابط اجتماعی عاجز ماندهاند، بهتر میتوانند بهمطالعه و بررسی دربارهٔ انسانها بپردازند. در تجزیه و تحلیل نهایی بررسیهای خود، با افرادی روبهرو میشویم که یا خوشبین هستند یا بدبینانی هستند که بدبینی آنها مانع از انجام تحقیق و بررسی درباره شناخت انسانها شده است. اما ارتباطداشتن با انسانها بتنهایی

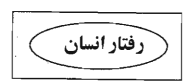
کافی نیست، باید تجربه را هم با آن همراه ساخت. امروزه باتوجه بهنظام آموزشی نامناسب ما، تنها یک گروه از انسانها در شناخت ماهیت بشر بهما کمک می کنند.

اینها گناهکاران پشیمانی هستند که در گرداب زندگی غوطه ور بوده و همواره اشتباه و خطا کردهاند، اما توانسته اند خود را از این گرداب بیرون بکشند و نجات یابند. بعضی افراد، بویژه وقتی که توانایی همانندسازی و همدلی با انسانهای دیگر را داشته باشند، می توانند روان انسانها را درک کنند. کسی می تواند روح بشر را بخوبی درک و انسانها را شناسایی کند که خودش با احساسات و عواطف زندگی کرده باشد. در عصر و دورهٔ ما، گناهکاران نادم به همان اندازه باارزش هستند که در روزگار شکل گیری مذاهب ارزشمند بوده اند. مقام این افراد حتی از هزاران فرد پرهیزکار هم بالاتر است. چگونه این اتفاق می افتد؟ فردی که خود را از مشکلات زندگی رها کرده و از باتلاق زندگی آزاد شده است، از تجربیات تلخ و بد بهره می گیرد و راه ترقی را می پیماید و جنبه های خوب و بد زندگی را درک می کند. در درک و شناخت انسانها هیچ کس، حتی افراد پرهیزکار را نمی توان با آنها مقایسه کرد.

وقتی می بینیم الگوی رفتاری فردی مانع از شادمانی او در زندگی شده است، آگاهی ما از ماهیت انسانها، ما را موظف می کند به او در انطباق با دیدگاههای نادرستی که او را در زندگی سرگردان کرده کمک کنیم. وظیفهٔ ما ارائهٔ دیدگاههای بهتری است که مناسب با عرف جامعه هستند و حصول شادمانی در زندگی را ممکن می سازند. ما باید نظام فکری جدیدی به فرد بدهیم که سازندهٔ الگوی دیگری باشد که در آن احساس تعاون و آگاهی جمعی نقش بسیار مهمی داشته باشد. ما قصد نداریم ساختار ایده آلی از حیات روحی او بسازیم.

دیدگاه جدید در نوع خود، نسبت به دیدگاه گذشته از ارزش بالایی برخوردار است، چرا که فرد با این دیدگاه جدید می داند که با ارتکاب اشتباهات بهبیراهه رفته است. به نظر ما، جبرگرایان ـ که کل فعالیّت بشر را سلسلهای از علت و معلول تصور می کنند ـ در اشتباه هستند. تا زمانی که نیروی خودآگاهی و انتقاد از خود در انسان وجود دارد، اصل علیّت تبدیل به علیّت دیگری می شود و تجربیات به دست آمده ارزشمند خواهند شد و به صورت درون مایه ای روشن باقی می مانند. وقتی فرد بتواند نتایج فعالیتهای خود و پویایی روحش را تعیین کند، بیشتر خود را می شناسد. از زمانی که او به این موضوع پی ببرد، انسانی متفاوت می شود و دیگر نمی تواند از عواقب گریزناپذیر دانش خود بگریزد.

## کتاب اول



### ۱. روان

#### الف. مفهوم و اساس زندگی روانی

ما تنها برای جانداران زنده و دارای حرکت، قایل به روح هستیم. داشتن روح، رابطه ای ذاتی با تحرّک دارد. آن دسته از موجودات زنده که ریشه های محکمی دارند، نیازمند به روح نیستند. پس نسبت دادن احساسات و افکار به گیاهی که در عمق زمین ریشه دوانیده است، چقدر باید فوق العاده باشد! در نظر داشته باشید که شاید گیاه بتواند متحمّل رنجی شود که راه گریزی از آن ندارد یا از یک حس پیش بینی وقایع بد برخوردار باشد، بدون آنکه بتواند جلوی بروز این اتفاقات را بگیرد. پس ضمن آنکه می گوییم گیاه صاحب شعور و اراده است، به این نتیجهٔ مسلّم هم معتقدیم که گیاه قادر به استفاده از هیچ یک از آنها نیست! در چنین شرایطی، گیاه با آنکه صاحب اراده و خرد است، اما نمی تواند از آنها بهره بگیرد.

پیامد قهری تحرک و زندگی روانی، همان وجه تمایز میان گیاه و حیوان است. بنابراین در تکامل تدریجی حیات روحی ما باید آنچه را که با این حرکت در ارتباط است، مذنظر قرار دهیم. برای حل تمام مشکلاتی که در رابطه با تغییر مکان و تحرک داشتن وجود دارد، نیاز به روحی است که قادر به پیشگویی، کسب تجارب و رشد حافظه باشد تا موجود زنده برای مقابله با گرفتاریهای زندگی آماده گردد. از همان ابتدا در می یابیم که رشد زندگی روانی (حیات روحی) در گروداشتن تحرک است و تطوّر و پیشرفت ارگانیسمهای صاحب روح، مشروط به حرکت موجود زنده است. این تحرک باعث رشد حیات روحی می شود. شخصی را تصور کنید که هم می توان او را در حال حرکت دید و هم در حال سکون. داشتن ازادی محض، گیاهانی را با تنه بزرگ به بار می آورد. فقط اجبار و الزام است که می گشد و ویران می کنده.

#### ب. وطيفة اندام رواني

اگر از این دیدگاه، کارکرد اندام روان را در نظر بگیریم، متوجه خواهیم شد که تطوّر، قابلیّتی موروثی است، وسیلهای برای تهاجم و دفاع، یکی از واکنشهای موجود زنده، بنا بر موقعیتی که در آن

قرار میگیرد. حیات روح، وابسته بهانجام فعالیتهای تهاجمی و تدافعی است که در نهایت حیات موجودات زنده را تضمین می کند و آنها را قادر می سازد تا با امنیت خاطر به کمال رشد خود برسند. با تصدیق این فرض، ملاحظات بیشتری به دست می آید که بظاهر برای شناسایی کامل روان باید به آنها توجه شود. وما قادر به تصوّر حيات روحي مستقل نيستيم، چنين تصوّري تنها با وجود محيط اطراف آن ممکن است که محرک را از بیرون دریافت کند و تا حدودی به آن پاسخ دهد، این محرکها چنین قدرت و توانایی ندارند که بتوانند امنیّت موجود زنده را در مقابل اثرات تخریبی دنیای بیرون تأمین کنند و تا حدودی او را بهاین نیروها وابسته کنند. از این گونه روابط، بسیار وجود دارد و با خود موجود زنده، ویژگیهای آنها، طبیعت فیزیکی، امتیازات و نواقص آنها سروکار دارند. این مفاهیم کاملاً نسبی هستند و بههمین دلیل نسبیبودن آنها، چه کل نیروی بدن و چه عضوی از آن را باید بهعنوان نوعی دارایی و استعداد در نظر بگیریم. این ارزشها زمانی تجلّی مییابند که فرد خود را بشناسد. از قدیم نقل است که پای انسان همان دست او میباشد که تغییر شکل پیدا کرده است. در مورد حیوانی که مجبور است بالای درخت برود، این مسأله یک نقص است، اما در مورد انسان که باید روی سطحی هموار حرکت کند، پا، نعمت و مزیت محسوب میشود، طوری که تمام انسانها پای تبدیل شده رابهدست معمولی ترجیح می دهند. ما نیز در زندگی خود و همنوعانمان، نباید حقارتها را منبع شرّ و بدی تصور كنيم. تنها با توجه بهموقعيتي كه فرد در آن قرار مي گيرد، موهبت بودن يا الزامي بودن اين حقارت و خود کمبینی مشخص می شود. وقتی به خاطر می آوریم که روابط میان جهان هستی باگردش شب و روز، سلطهٔ خورشید و حرکت اتمها در آن و نیز زندگی روانی انسان چقدر متنوّع هستند، آنگاه بهمیزان تأثیرگذاری آنها در زندگی روانی پی میبریم.

## ج. هدفمندی (غایتشناسی) در زندگی روانی

اولین چیزی که می توانیم در مجموعه تمایلات روحی خود آن را کشف کنیم، هدفمندی همهٔ تحرکات است. بنابراین نمی توان روح بشر را مجموعهای ایستا تصور کرد. با وجود این انسان مجموعهای از نیروهای در حال جنبش است که همه در نتیجهٔ علت واحدی به حرکت در می آیند و در تلاشند تا به کمال نهایی نایل شوند. این مفهوم غایت شناسی و تلاش مداوم برای نیل به هدف، با مفهوم انطباق (سازگاری) همراه است. تنها زمانی می توان قایل به حیات روحی بود که تمام تحرکات موجود زنده در زندگی به سوی هدفی واحد در جریان باشد.

زندگی روانی انسان در گرو هدف اوست. بدون تعیین، ادامه، اصلاح و هدایت این فعالیتها، انسان نمی تواند در مورد هدف جاودانی خود بیندیشد، احساس کند، اراده کند و بخوابد. وجود هدف جاودانی، خود نتیجهٔ ضرورت سازگاری جاندار با محیط اطراف و واکنش در مقابل آن است. پدیدهٔ جسمانی و روانی زندگی انسان براساس اصولی است که توضیح دادهایم. تنها با وجود الگوی هدف جاودانی که بهواسطهٔ تحرکات موجود در زندگی تعیین میشود، تصور تطوّر روانی امکانپذیر است. هر هدفی ممکن است متغیر باشد یا ثابت. براین مبنا ممکن است تمام پدیدههای زندگی روانی موجود، مقدماتی برای دستیابی بهبرخی موقعیتهای آتی باشند. بهرسمیّتشناختن هر چیز، غیر از نیروی فعال هدفمند در اندام روانی - روح - بسختی امکان پذیر است و روانشناسی فردی، هدفمندی تمام جلوههای روح بشر را مدّنظر قرار میدهد.

با شناخت هدف فرد و درک بعضی مسایل محیط اطراف، ما باید تحرکات و تعابیری فرد که از زندگی دارد و ارزش آنها را بهعنوان مقدماتی برای رسیدن به هدف، بشناسیم. بعلاوه باید بدانیم که فرد با انجام چه تحرکاتی باید به هدفش نزدیک شود، درست همان طور که می دانیم وقتی سنگی را به به زمین بیندازیم کدام مسیرها را طی می کند. اگرچه روان، هیچ قانونمندی طبیعی را نمی پذیرد و هدف جاودانی آن همیشه در حال تغییر و دگرگونی است، با وجود این، اگر فرد هدف جاودانهای را در نظر داشته باشد، پس تمام گرایشهای روانی او باید در پی این هدف باشد، چنان که گویی قانون طبیعی آن چنین است. به یقین، قانونی وجود دارد که حیات روحی را اداره کند، اما این قانون را خود انسان وضع کرده است. اگر فردی تصور کند مدرک کافی برای تأیید صحبت خود درباب نوعی قانون روحی در اختیار دارد، فریب ظواهر را خورده است. زیرا او در حالی که تصور کرده شرح کاملی از طبیعت غیرقابل تغییر و تعیین شرایط ارائه داده، در واقع یک جانبه عمل کرده است. اگر فرد نقاشی مایل به کشیدن تصویری باشد، قبل از دیده های او، دیدگاههای او در مورد اهداف شخصی است که در آن اثر تجلّی می یابد. با علم به عواقب گریزناپذیر آنها، تمام حرکات لازم را انجام خواهد داد، چنان که گویی قانون این کار چنین است. اما آیا او مجبور به کشیدن این تصویر است؟

میان تحرکاتی که در طبیعت رخ می دهد و تحرکات زندگی روانی انسان، تفاوتهایی وجود دارد. تمام مسایل مربوط به آزادی عمل، به این نکتهٔ مهم بر می گردد. امروزه تصور براین است که انسان فاقد اختیار است. اما در واقع این پایبندی بشر برای دستیابی به هدفی خاص است که ارادهٔ او را محدود می کند و از آنجا که بیشتر، شرایط مربوط به عالم هستی، حیوانات و روابط اجتماعی فرد است که هدف او را تعیین می کند، تعجبی ندارد که حیات روحی را نیز، تحت سلطهٔ قوانین غیرقابل تغییر ببینیم. اما اگر یک انسان، روابط خود را با جامعه انکار و علیه آنها مبارزه کند یا از تطبیق و سازگاری با حقایق زندگی سرباز زند، آنگاه تمام قوانین ظاهری نفی می شود و هدف جدید، فرآیند قانون نوینی را تعیین زندگی سرباز زند، آنگاه تمام قوانین ظاهری نفی می شود و هدف جدید، فرآیند قانون نوینی را تعیین

میکند. به همین ترتیب، قانون زندگی اجتماعی، شخص را که در زندگی حیران و سرگردان است و سعی دارد تا احساس نوع دوستی خود را سرکوب کند، محدود نمی نماید. بنابراین، نتیجه می گیریم که تحرّک حیات روحی، تنها در گرو تعیین یک هدف مناسب است.

از طرف دیگر، فعالیتهای کنونی فرد، مبین هدف اوست و این امر از اهمیت بسیاری برخوردار است؛ چرا که تعداد بسیار اندکی میدانند هدفشان بهطور دقیق چه چیزی است. این شیوه همان روشی است که باید با پیروی از آن، انسانها را بشناسیم. از آنجا که تحرّکات هر انسان معانی متفاوتی دارد، بنابراین شناسایی آنها همواره میسر نیست. با وجود این، برای نمونه می توانیم بعضی حرکات انسان را در نظر بگیریم و آنها را با هم مقایسه کنیم و به کمک نمودار نشان دهیم؛ در این شیوه با الحاق دو نقطهٔ نمودار در جایی که رویکرد قطعی فرد نسبت به حیات روحی ابراز شده و تفاوت زمانی بهواسطهٔ یک منحنی نمایان شده است، می توانیم انسان را بشناسیم. از این روش برای برداشت مشابهی از کلّ زندگی استفاده می شود. یک مثال به ما نشان خواهدداد که چگونه ممکن است الگوی دوران کودکی فرد را با همهٔ شباهتهای حیرت آورش در بزرگسالی او مشاهده کنیم.

یک مرد ۳۰ ساله که منش فوق العاده پرخاشگرانه ای دارد، با وجود مشکلات موجود در مسیر رشد خود، بهموفقیتها و افتخاراتی نایل آمده است. او با مراجعه به پزشک از افسردگی شدید خود برای دکتر می گوید و اظهار ناراحتی می کند که هیچ علاقه ای به کار و زندگی ندارد و در ادامه توضیح می دهد که قصد دارد با فردی ازدواج کند، ولی نسبت به آینده بسیار بدگمان است. حسادت شدید سراسر وجودش را فراگرفته و احتمال به هم خوردن نامزدی اش می رود. دلایلی که او در اثبات گفته هایش به آنها اشاره می کند، قانع کننده نیست. از آنجا که کسی نمی تواند زن جوان را سرزنش کند، بدگمانی آشکار این فرد، او را در مظان اتهام قرار می دهد. او یکی از چندین مردی است که وقتی به فرد دیگری نزدیک می شود، احساس می کند مجذوب طرف مقابل شده، اما به طور ناگهانی نگرش پرخاشگرانه ای پیدا می کند که باعث قطع رابطهٔ دلخواه آنها می شود.

اجازه دهید با در نظر گرفتن یکی از اتفاقات زندگی این مرد و رابطهٔ این اتفاق با نگرش فعلی او، منحنی سبک زندگی او را ترسیم کنیم. مطابق با تجربیاتمان، از شخص میخواهیم خاطرات دوران کودکیاش را برای ما بازگو کند، گرچه میدانیم همیشه نمیشود ارزش این خاطرات را بهطور عینی بررسی نمود. خاطرهای که او از دوران کودکی خود برای ما نقل کرد، چنین بود: یک روز او با مادر و برادر کوچکترش بهفروشگاه رفته بودند. بهدلیل ازدحام و شلوغی، مادرش بهاشتباه او را که برادر بزرگتر بود، در بغل گرفت. وقتی متوجه اشتباهش شد، دوباره او را بهزمین گذاشت و فرزند کوچکتر را

بغل کرد و این بیمار ما را به حال خود گذاشت تا ازد حام جمعیت به او فشار آورد و او مات و مبهوت به این طرف و آن طرف می رفت. در آن زمان بیمار ما چهار سال داشت. در بازگویی خاطره اش متوجه می شویم که توضیحات او کاملاً شبیه به شکایت و گلایه هایی است که امروز می کند. او مطمئن نیست که فرد مطلوب و مورد توجه دیگران باشد و نمی تواند بیندیشد که می تواند به شخص دیگری علاقه مند شود یا نه. زمانی که این رابطه برای بیمار ما مشخص می شود، بلافاصله و در کمال حیرت متوجه این ارتباط می گردد.

آن دسته از عوامل مؤثر که کودک از محیط دریافت میکند، هدف او را تعیین مینماید. هدف نهایی هر فرد بهاحتمال قوی، در ماههای اولیهٔ زندگی وی شکل میگیرد. حتی در این زمان هم احساسات ویژهای در برانگیختن حس شادمانی یا ناراحتی کودک ایفای نقش میکند. در اینجا اولین علایم فلسفهٔ زندگی، بههمان سبک ابتدایی دیده میشود. عوامل ابتدایی که بر زندگی روانی انسان تأثیر میگذارد، از همان دوران طفولیّت وی تعیین میگردد. براساس این پایهها، روبنایی ایجاد میشود که قابل اصلاح و تأثیرپذیر است و میتوان آن را تغییر داد. کثرت عوامل مؤثر موجود ضمن آنکه کودک را مجبور میکند تا رویکرد مشخصی نسبت به زندگی داشته باشد، نوع واکنش ویژهٔ او را نیز در مقابل مشکلات زندگی تعیین میکند.

نظر محققانی که معتقدند ویژگیهای فرد از دوران کودکی او محسوس است، چندان هم نادرست نیست، این نظریه دلیلی برارثیبودن منش انسان است. اما، این نظر که فرد منش و شخصیت را از والدین خود بهارث میبرد، مسألهساز است، چراکه در کار معلم فرد، اخلال ایجاد و اعتماد بهنفس او را سلب میکند. عامل اصلی که دلیل ارثیبودن منش میباشد، در امر دیگری است. چراکه با این ترفند، معلم می تواند تنها با مقصردانستن اصل وراثت در ناکامیها و شکست دانش آموزان، از مسئولیت خود شانه خالی کند و البته این کار برخلاف هدف تعلیم و تربیت است.

تمدن، سهم مهمی در تعیین هدف ما دارد و با ایجاد محدودیتها باعث می شود کودک به هر زحمتی که شده، در پی راهی برای تأمین امنیّت و انطباق با زندگی باشد. در ارتباط با واقعیتهایی که کودک از شروع تولد با آنها روبهرو می شود، به چه میزان امنیّت نیاز دارد؟ منظور از امنیّت، تنها امنیّت داشتن از خطر نیست. مقصود ضریب اطمینانی است که تداوم حیات موجود زنده را در مناسبترین شرایط تضمین می کند. درست همان طور که در مورد کارِ یک دستگاه خوب طراحی شده، از ضریب اطمینان سخن به میان می آوریم. کودک با درخواست یک عامل اضافی امنیّت را به دست می آورد که بیشتر از میزان لازم برای ارضای غرایز در رشد اوست. بدین ترتیب در حیات روحی (زندگی روانی) او، حرکتی نو آغاز می شود.

بدیهی است که فرد با تحرّک جدید خود، بهدنبال برتری است. کودک همانند افراد بالغ، خواهان پیشی گرفتن از رقیبانش است، تلاش او برای دست یافتن بهنوعی برتری است که ضمن تضمین امنیت او، با هدف از پیش تعیین شدهاش نیز مطابقت داشته باشد. بدین ترتیب، در حیات روحی (زندگی روانی) او بی قراری خاصی ایجاد می شود که با گذشت زمان شدت پیدا می کند. حال تصور کنید دنیا به واکنش متمرکز از جانب انسانها، نیاز دارد. اگر کودک هنگام نیاز، در توانایی خود در غلبه بر مشکلات ایمان نداشته باشد، شاهد طفره رفتنهای مکرّر او خواهیم بود. کودک با توسل به بهانههای مختلف در صدد نمایش عطش خود برای رسیدن به افتخار است.

در این شرایط هدف کودک این است که از زیر بار عظیم مشکلات، شانه خالی کند. این کودک برای فرار از مشکلات، به نیازهای طبیعی خود در زندگی هم پاسخ نمی دهد. درک این نکته لازم است که عکس العملهای روح انسان مطلق و قطعی نیستند: هر پاسخ، واکنشی نسبی است و به طور موقّت ارزشمند، که به هیچ وجه نباید آن را راه حل قطعی مشکل تصور نمود. یادآوری می کنیم که کودک در رشد روانی خود، جلوههایی از هدفمندبودن را نشان می دهد. نمی توان از همان معیاری که برای روان سنجی فرد بزرگسال استفاده می شود، برای روان سنجی کودک هم استفاده کرد. در مورد کودک باید به سالهای جلوتر زندگی او نگاه کنیم و تحرک و فعالیتهایی را که در نهایت باعث هدایت و دستیابی او به هدفش می شود، مورد بررسی قرار دهیم.

اگر قادر به شناسایی روان او شویم، می توانیم پی ببریم که چگونه ابراز نیروهای درونی او متناسب با ایده آل زاییدهٔ ذهن اوست و انطباق (سازگاری) او با زندگی در این نیروها متجلّی می شود. اگر بخواهیم علت کارهایی را که کودک انجام می دهد بدانیم، باید از دیدگاه وی آگاه باشیم. مایهٔ احساسی مربوط به دیدگاه کودک، او را به مسیرهای متفاوتی می کشاند. کودک خوشبینانه تصور می کند که براحتی می تواند مشکلاتی را که با آنها روبه رو می شود، از میان بردارد. در چنین شرایطی، شکل گیری ویژگیهای فردی او به گونه ای است که احساس می کند قادر به انجام وظایف عمدهٔ زندگی است. در این حیال، صفات شجاعت، صداقت، مسئولیت پذیری، تلاش و عشق، در او شکوفا می شود.

نقطهٔ مقابل این مسأله، حس بدبینی در کودکان است. تصور کنید کودک بدبینی که در حل مشکلاتش به خود اعتماد ندارد، چه هدفی را دنبال میکند! دنیا برای این کودک چقدر دلتنگ کننده خواهد بود! در این حال، کودک کمرو، درونگرا، فاقد اعتماد به نفس و واجد تمام ویژگیهایی می شود که فردی ضعیف برای دفاع از خود نشان می دهد. هدف او غیرقابل دستیابی خواهد بود، ولی از جبههٔ زندگی فاصله چندانی ندارد.

### ۲. جنبههای اجتماعی زندگی روانی

به منظور آگاهی از چگونگی تفکر انسان، باید رابطهٔ او با همنوعانش را بررسی نماییم. ار تباط میان افراد از یک سو با طبیعت هستی تعیین می شود و از این رو متغیر است؛ و از سوی دیگر عرفهای ثابت، مانند رسوم سیاسی جامعه یا ملّت، این ارتباط را مشخّص می کند. بدون درک همزمان این ارتباط اجتماعی، نمی توانیم فعالیتهای روانی انسان را درک کنیم.

#### الف. حقيقت محض

روح انسان، بنا بهضرورت حل مشکلاتی که همواره در حال بروز است و مسیر فعالیتهای آن را مشخص میکند، نمی تواند آزادی عمل داشته باشد. این مشکلات با منطق زندگی گروهی انسانها آمیخته شده و شرایط ذاتی این گروه برافراد تأثیر میگذارد. با وجود این، حقایق زندگی گروهی، بندرت تحت تأثیر یک فرد قرار میگیرد و آن هم تنها بهمیزان معیّنی. اگرچه شرایط موجود اجتماعی هنوز نمی تواند مطلوب نهایی ما باشد، اما تعدّد و قابلیت تغییر و تبدیل آنها بسیار است. ما بسختی می توانیم فرصتی بهدست آوریم که بتوانیم زوایای تاریک زندگی روانی خود را روشن کنیم و این واقعیت تا زمانی که ما در شبکهٔ ارتباطی با دیگران هستیم، وجود دارد.

تنها راه نجات از این گرفتاری، این است که منطق زندگی اجتماعی را به شکل موجود در این سیاره پذیرفت، چنان که گویی این منطق حقیقت محضی بوده که پس از غلبه بر اشتباهات و خطاهای ناشی از محدودیت تواناییها به عنوان انسان، می توانیم قدم به قدم به آن نزدیک شویم.

ما با جستوجو در تاریخ و آگاهی از زندگی انسانهای دیگر (یعنی، روانشناسی فردی) میبینیم که گاه دادن پاسخ نادرست در بعضی موقعیتهای ضروری اقتصادی، به صلاح افراد است. فرد برای شانه خالی کردن از موقعیت اقتصادی پیش آمده، در دام واکنشهای نادرست خود گرفتار می شود. ما نیز برای رسیدن به حقیقت مطلق باید اشتباهات بی شماری از این قبیل را پشت سر بگذاریم.

#### ب. نیاز بهزندگی گروهی

قوانین زندگی گروهی، همانند قوانین هواشناسی که باعث می شود افراد اقدامات خاصی را برای محافظت از سرمای زمستان، خانهسازی و غیره انجام دهند، روشن و بینیاز از توضیح می باشد.

جبر جامعه و زندگی اجتماعی در بعضی عرفها بهاشکال مختلفی بروز می کند که نیازی نیست ما تمام آنها را بشناسیم. برای مثال، در مذهب، تقدیس نظم اجتماعی به عنوان عاملی برای پیوستگی اعضای جامعه به کار می رود. اگر از همان ابتدا، عوامل هستی شرایط زندگی ما را تعیین کند، بعدها نیز زندگی اجتماعی و گروهی انسانها و قوانین و مقرراتی که به طور خود جوش از زندگی گروهی نشأت می گیرد، تعیین کنندهٔ این شرایط می باشد. تمام روابط میان انسانها براساس نیاز اجتماعی است. زندگی اجتماعی و گروهی انسانها بر زندگی اختماعی در زیست اجتماعی و گروهی بود. هیچ بشری، جز می کنیم که پایههای تمام اشکال زندگی اجتماعی در زیست اجتماعی و گروهی بود. هیچ بشری، جز در میان جوامع انسانی به چشم نخورده است. توضیح این مسأله بسیار ساده و آسان است.

در قلمرو حیوانات، این قانون بنیادی نشان داده میشود که تعدادی از گونههای حیوانات برای محافظت از خود، قادر بهمبارزه نیستند و قدرت حیات را از طریق زندگی گروهی بهدست می آورند.

غریزهٔ زندگی گروهی حیوانات برای هدف انسانیت نیز، سودمند است. روان انسان ابزار درخور توجهی است که با وجود سختگیری محیط اطراف، رشد می کند و ضرورت زندگی گروهی، جوهرهٔ آن را در بر می گیرد. سالها قبل، دداروین، آتوجه انسانها را به این حقیقت جلب کرد که هیچ وقت حیوان ضعیفی را نمی بینید که بتنهایی زندگی کند؛ ما هم مجبوریم انسان را در زمرهٔ این حیوانات ضعیف قرار دهیم، چراکه او قدرت کافی برای تنها زندگی کردن را ندارد. انسان نمی تواند در مقابل طبیعت زیاد دوام بیاورد. او برای ادامهٔ حیات در این سیاره، باید جسم ناتوان خود را به کمک ماشینهای مصنوعی کامل کند. تصور کنید فردی تنها و بدون داشتن هیچ وسیلهای در زمین بایری ایستاده است تاکشت و زرع کندا انسان ناتوانتر از تمام موجودات زنده است. نهسرعت حیوانات دیگر را دارد و نه قدرت آنها را برای زنده ماندن و مبارزه با زندگی، نه دندان حیوانات گوشتخوار را دارد و نه شنوایی و چشمان تیزبین آنها را بشر برای تضمین حیات خود به ابزار زیادی نیازمند است. چگونگی تغذیه، ویژگیها و سبک زندگی او، مستلزم برنامهٔ محافظتی متمرکز است.

حال می توانیم درک کنیم که چرا انسان تنها زمانی می تواند زنده بماند که در شرایط مطلوب قرار گرفته باشد. این شرایط مطلوب را زندگی اجتماعی به او اعطا می کند. زندگی اجتماعی امری ضروری

<sup>1.</sup> Darwin

است، چرا که بهواسطهٔ زندگی گروهی و تقسیم کار ـ که براساس آن فرد، خود را تابع گروهی می داند ـ تداوم زندگی امکان پذیر است. تقسیم کار (که معنای ویژهٔ آن تمدن است) می تواند آن دسته از وسایل تهاجمی و دفاعی را که در اختیار دارد، در دسترس بشر قرار دهد. انسان پس از فراگیری اصل تقسیم کار، می آموزد که چگونه ابراز وجود کند. تصور کنید هنگام به دنیا آمدن یک نوزاد چه مشکلاتی وجود دارد و برای زنده ماندن او از همان روزهای اول چه احتیاط کاریهایی صورت می گیرد. اعمال این مراقبتها و احتیاطها، تنها در گرو وجود تقسیم کار است. تصور کنید کودکی را که با داشتن انواع بیماریهای ارثی پا به این دنیا می گذارد. شما می دانید که این کودک، چه میزان مراقبت احتیاج دارد و نیز ضورت زندگی اجتماعی را درک می کنیدا زندگی گروهی بهترین ضامن تداوم حیات انسانه است.

#### ج. امنيّت و انطباق

از توضیحات پیشین بهاین نتیجه می رسیم که انسان از دیدگاه طبیعت، خود را موجودی پست و زبون می بیند. این احساس حقارت و ناامنی همواره در باطن انسان وجود دارد. این عوامل به صورت محرکی دایمی برای به دست آوردن روشی بهتر و راهی جدید برای تطابق فرد با طبیعت عمل می کنند. این محرک، انسان را وادار می کند تا به دنبال موقعیتهایی باشد که در نقشهٔ زندگی، نقاط ضعف خود را از میان بردارد یا کمتر کند. در اینجا نیز ضرورت وجود اندام روانی احساس می شود که می تواند فرایندهای امنیت و انطباق را به اجرا درآورد. بسیار سخت است که یک انسان حیوان گونهٔ ابتدایی قادر شود تا با اندام دفاعی مثل شاخ، پنجه و دندان، برای زنده ماندن با طبیعت بجنگد. اندام روانی بتنهایی می تواند کمکهای اولیه را بسرعت به انسان برساند و نقص ارگانیک او را جبران کند. احساس بی کفایتی دایمی، محرکی برای انسان بود تا فردی پیش بینی کننده و محتاط بار آید و باعث شود روان او بی کفایتی دایمی، محرکی برای انسان بود تا فردی پیش بینی کننده و محتاط بار آید و باعث شود روان او بی کفایتی دایمی، محرکی برای انسان بود تا فردی پیش بینی کننده و محتاط بار آید و باعث شود روان او نقش بسیار مهمی داشته، اندام روانی را باید از همان ابتدا، جزو شرایط زندگی اجتماعی به حساب آوریم. منطق زندگی گروهی، شالوده و پایهٔ مشترک رشد تمام قابلیتهای اندام روانی است.

در اصل منطق و اقتضای ذاتی آن برای به اجرای عمومی در آمدن، بدون شک ما باید به دنبال گام دیگری برای توسعهٔ روح انسان باشیم. منطقی بودن تنها چیزی است که برای عموم سودمند است.

ابزار دیگر برای زندگی گروهی، قدرت فن بیان و تکلّم است، معجزهای که انسان را از سایر حیوانات ممتاز می کند. پدیدهٔ تکلم نیز که اشکال مختلف آن بیانگر ریشههای اجتماعی این پدیده است، برای همگان سودمند می باشد. برای موجود زندهای که تنها زندگی می کند، تکلم غیرضروری است. قدرت بیان تنها در جامعه و اجتماع توجیه می شود و ثمرهٔ آن پیوند انسان و جامعه است. صحت این نظر را

باید در آن دسته از افراد جستوجو کرد که در شرایطی بزرگ شدهاند که ارتباط با سایر انسانها برای آنها مشکل یا ناممکن بوده است. بعضی از این افراد به دلایل شخصی از هر گونه ارتباط با جامعه رو برگرداندهاند و برخی دیگر نیز قربانی این شرایط هستند. در هر دو مورد، آنها از ناتوانی در تکلم رنج می برند و هرگز استعداد یادگیری زبانهای خارجی را کسب نمی کنند. گویی این ارتباط زمانی شکل می گیرد که انسان احساس امنیت داشته باشد.

قدرت تکلم در رشد روان انسان بسیار ارزشمند است. تفکر منطقی فقط براساس فرضیهٔ تکلّم میشر میباشد که امکان پرورش مفاهیم و درک ارزشهای متفاوت را بهما می دهد؛ شکلگیری مفاهیم امری شخصی نیست، بلکه به تمام جامعه مربوط است. تمام افکار و احساسات انسان فقط زمانی قابل درک هستند که برای عموم سودمند باشند؛ برای مثال لذّتی که از زیبایی می بریم، وابسته به شناسایی، درک و احساس زیبایی است که میان همهٔ انسانها وجود دارد. به دنبال این حقیقت، افکار و مفاهیمی مانند خرد، درک، منطق، علم اخلاق و زیبایی شناسی در زندگی اجتماعی بشر ریشه دارند؛ در عین حال، میان افرادی که هدفشان جلوگیری از فروپاشی تمدن است، پیوستگی ایجاد می کند.

میل و اراده نیز می تواند بیانگر جنبههایی از موقعیت فرد بهعنوان انسان باشد. اراده امّا گرایشی است که انسان در صورت احساس بی کفایتی از خود نشان می دهد و وسیله ای است که فرد به واسطهٔ آن به سازگاری مطلوب دست می یابد. داراده، کردن به معنای احساس این گرایش و تحریک آن است. انسان وقتی احساس بی کفایتی می کند، به طور ارادی دست به عمل می زند و به سوی موقعیتی گام برمی دارد که رضایت خاطر او تأمین شود.

جامعه، خواهان انجام وظایف بخصوصی از جانب ما انسانهاست تا هنجارها و اشکال زندگی و رشد فکری ما را تحت تأثیر خود قرار دهد. جامعه اساسی ارگانیک دارد. عامل دوگانگی جنسی نقطه مماس میان انسان و جامعه است. انسان به واسطهٔ حشر و نشر با جنس مذکر و مؤنث و با جداشدن از آنها، می تواند از زندگی راضی باشد و آرامش کسب کند و شادمانی خود را تضمین نماید. با مشاهدهٔ حرکت کند رشد کودک، اطمینان می یابیم که بدون وجود جامعهای که از انسانها محافظت کند، امکان تکامل انسانها وجود ندارد. در تعهدات مختلف زندگی، ضرورت تقسیم کار وجود دارد که نه تنها انسانهارا از یکدیگر جدا نمی کند، بلکه باعث پیوستگی بیشتر میان آنها می شود. هر فردی باید به کمک انسانهاش بشتابد و خود را وابسته به همنوع احساس کند. از همین جاست که ارتباطات ضروری میان انسانها شکل گرفته است. اکنون، دربارهٔ بعضی از این روابط که کودک از ابتدای تولد با آنها می روبه روست، به طور مفصل بحث می کنیم.

#### الف. موقعیت کودک

تمام کودکان بهدلیل نیازمندی به کمک جامعه، خود را در مقابل دنیایی می بینند که می دهد و می گیرد و انتظار انطباق دارد و او را از زندگی راضی نگاه می دارد. کودک به واسطهٔ موانعی که غلبه برآنها برای او در دسرساز است، نمی تواند استعدادهای خود را شکوفاکند. از همان سنین کودکی در می یابد که بعضی افراد می توانند امیال خود را کاملاً ارضا کنند و آمادگی بهتری برای زندگی دارند. می توان گفت که در دوران کودکی ـ بنا به ضرورت وجود یک اندام کامل ـ روان فرد شکل می گیرد که وظیفهٔ آن ممکن ساختن یک زندگی عادی است. وظیفهٔ روان آن است که با حداکثر ارضای امیال و حداقل اصطکاک، تمام موقعیتها را ارزیابی و موجود زنده را به موقعیت دیگری هدایت کند. بدین روش فرد می آموزد که رشد خود را به اندازه ای برساند که قادر شود خودش دری را باز کند. اجسام سنگین را بلند نمی آموزد که رشد خود را به اندازه ای برساند که قادر شود خودش دری را باز کند. اجسام سنگین را بلند

قویتر از همه بودن در روان او شکل میگیرد. هدف اصلی کودک در زندگی تبدیل بهبرتری یافتن برانسانهای اطرافش می شود. گرچه بزرگترها با فرزند خود همانند یک موجود پست رفتار می کنند، اما به دلیل ضعف و ناتوانی کودک در مقابل او متعهد هستند. دو امکان برای او وجود دارد. یا فعالیتها و روشهایی را که می بیند بزرگترها از آنها استفاده می کنند، ادامه دهد، یا ضعف خود را برملا سازد تا بزرگترها این ضعف را نیاز بی چون و چرایی برای کمک خودشان به او احساس کنند. ما باید دسته بندی استعدادهای روانی را در کودکان جست وجو کنیم.

از همین دوران کودکی دستهبندی کودکان آغاز می شود. در حالی که بعضی کودکان به دنبال قدرت و انتخاب روش متهورانه ای هستند که منجر به رسمیت یافتن آنها می شود، به نظر می رسد که کودکان دیگر در ضعفهای خود تعمق می کنند و سعی دارند آن را به اشکال مختلف نشان دهند. برای اینکه بدانیم کدام گروه با کدام گروه سازگارند، باید نگرش و اظهارات و حالات کودکان تک فرزند خانواده ها را بدانیم. وقتی از رابطهٔ هر گروه با محیط اطراف آگاهی داشته باشیم، می بینیم که هر دسته منظور خاصی دارند. باز تابهای محیط معمولاً در رفتار تمام کودکان مشهود است.

اساس تعلیم پذیری براین است که کودک سعی دارد بدین وسیله ضعفهای خود را جبران کند. وقتی احساس بیکفایتی در کودک بهوجود بیاید، صدها استعداد و توانایی در او بروز مینماید. اما موقعیت کودکان تکفرزند، بسیار متفاوت است. در یک مورد با محیطی سروکار داریم که در تخاصم با کودک است و این احساس را در او ایجاد می کند که دنیا دشمن اوست. دیدگاههای ناقصی که در مورد فرآیند تفکر کودک وجود دارد، این برداشت را توضیح می دهد. اگر در امر تعلیم و تربیت در جهت رفع این برداشت نادرست، اقدامی صورت نگیرد، کودک در سالهای آتی همیشه طوری رفتار خواهد کرد که گویی دنیا دشمن اوست و در صورت رویارویی با مشکلات عظیم زندگی، این احساس دشمنی بیشتر می شود. در کودکان ناقص الخلقه و معلول این اتفاق بارها به چشم می خورد.

نگرش این کودکان در رویارویی با محیط اطراف، کاملاً متفاوت با نگرش آن دسته از افرادی است که وضعیتی طبیعی دارند. از مشکلات حقارت اعضا می توان به مشکل در تحرک، نقص یکی از اعضا و یا اندامها و مقاومت ضعیف کل ارگانیسم ـ که به دفعات منجر به بیماریهای مختلف می شود ـ اشاره کرد. نقص عضو صرفاً باعث بروز مشکلات در رویارویی با محیط اطراف نمی شود. در خواستهای غیر معقول که محیط از کودک دارد (یا حالت ناخوشایندی که کودک در رویارویی با این درخواستها با آن مواجه می شود) با مشکلات واقعی که کودک در محیط با آنها روبه روست، قابل مقایسه است. کودکی که تمایل به انطباق با محیط اطرافش دارد، یکباره با انبوهی از مشکلات مواجه می شود. بویژه در مواردی که کودک در طول سنین رشد با افراد بزدل و بدبینی روبه رو می شود که بدبینی آنها بسرعت به او انتقال می یابد.

#### ب. تأثير مشكلات

با توجه بهموانعی که از هر سو به کودک نزدیک می شود، تعجبی ندارد اگر کودک همیشه نتواند عکس العمل مناسبی در برابر آنها نشان دهد. عادت روانی کودک در مدت زمان کوتاهی شکل می گیرد و او می بیند مجبور است خود را با شرایط تغییرنا پذیر موجود تطبیق دهد، در حالی که در بسیاری موارد، این تطبیق ناشیانه است. هرگاه تعداد پاسخهای نادرستی را که به محیط داده ایم بررسی کنیم، متوجه می شویم که ما همواره درصددیم تا در مقابل شرایط محیط اطراف خود پاسخ مناسبی داشته باشیم و در طول زندگی پیشرفت کنیم.

چیزی که بویژه در بیان الگوی رفتار کودک مشاهده میکنیم، نوع پاسخی است که بزرگسال در موقعیت مشخص و دورهٔ بلوغ نشان میدهد. رویکرد پاسخ او، ما را قادر به شناسایی روان او میکند. در عین حال باید این واقعیت را نیز بپذیریم که پاسخهای هرشخص را نمی توان همانند واکنشهایی که جامعه دارد، براساس یک الگو مورد قضاوت قرار داد.

موانعی که کودک در رشد روانی خود با آنها روبهروست، معمولاً منجر بهانحراف یا مانع از رشد احساس تعاون او میشود. این موانع بهدو دسته تقسیم میشوند، یک دسته موانعی که بهواسطهٔ کمبودهای محیط فیزیکی او بروز میکند ـ همانند مواردی که ریشه در روابط نابهنجار کودک در موقعیتهای اقتصادی، اجتماعی، نژادی یا فامیلی دارد ـ دستهٔ دوم موانعی هستند که ناشی از نقص اعضای فرد است. سلامت و کفایت تمام اندام بدن انسانها، باعث شکل گیری فرهنگ و تمدن میشود. بنابراین کودکی که از نقص عضو در اندامهای اصلی رنج میبرد، عاجز از حل مشکلات زندگی است. از جملهٔ این کودکان می توان به کودکانی اشاره کرد که دیر راه میافتند، در حرکت کردن مشکل دارند، دیر زبان باز میکنند و بهدلیل کندبودن رشد مغزی آنها از دیگران ناشیانه رفتار میکنند و دست و پاچلفتی هستند. همه میدانیم که چگونه این کودکان بهخودشان ضربه میزنند، کند و دست و پاچلفتی هستند و باری از غم و غصههای فیزیکی و روانی را بهدوش میکشند.

رشد نامناسب این کودکان، مشکلات زیادی برای آنها پیش میآورد. البته همیشه این امکان وجود دارد که فرد بهمرور زمان، بهطور خودکار بهجبران کمبودهایش برخیزد، بیآنکه ردّی از خود برجا بگذارد. اگر کودک تلخی نیاز روانی را نچشد و سالهای بعد احساس نومیدی نکند، ممکن است کارهایش پیچیده تر شود و از لحاظ اقتصادی درمانده گردد. کاملاً طبیعی است که کودکان ناقص الخلقه نمی توانند قوانین ثابت جامعهٔ بشری را درک کنند. بهفرصتهای پیشآمده با بدگمانی و تردید نگاه میکنند و دوست دارند خود را از دیگران جدا سازند و از زیر بار وظایف شانه خالی

میکنند. آنها به طور غریبی از حس دقیق و اغراق آمیزی برخوردارند. توجه آنها بیشتر معطوف به جنبهٔ تلخ و تاریک زندگی است تا جنبهٔ شاد و روشن آن. هر دوی این جنبه ها را بیش از حد بزرگ میکنند و همواره نگرش خصمانه ای نسبت به زندگی دارند. آنها دوست دارند دیگران بیش از حد به آنها توجه کنند والبته بیش از دیگران به فکر خودشان هستند. مقررات ضروری زندگی را بخشی از مشکلات می دانند تا محرکی برای ادامهٔ زندگی. دیری نمی گذرد که به دلیل عدم سازگاری با همنوعانشان، شکاف میان آنها و محیط اطرافشان بیشتر و بیشتر می شود. در چنین وضعی، آنها با احتیاط اغراق آمیزی دست به تجربه می زنند و با هر ارتباطی، از حقیقت و واقعیتهای موجود دور تر و دور تر و دور تر و می شوند و فقط مشکلات تازه ای برای خود می تراشند.

همچنین اگر میزان محبت والدین نسبت بهفرزندانشان در حد شایستهای نباشد، ممکن است باعث ایجاد مشکلاتی از این دست شود. بدین ترتیب کودک در دوران رشد خود با پیامدها و عواقب وخیم این مشکلات روبهرو میگردد. بهدلیل عدم شکوفایی میل بهمحبتکردن در کودک، دیدگاه او چنان ثابت میشود که نه می تواند (دوست داشتن، (عشق) را بشناسد و نه استفادهٔ صحیحی از آن داشته باشد. اگر کودک در خانوادهای بزرگ شود که به هیچ وجه اعضای خانواده نسبت به هم مهربان نباشند، این کودک در آینده قادر بهمحبتکردن نخواهد بود. رویکرد اصلی او در زندگی فرار از عشقورزی و محبت کردن است. پدران و مادران، معلمان و بزرگسالان بیفکر دیگری که بهفرزندان خودگفتهاند عشق و مهربانی کاری نادرست، مضحک و غیرمردانه است، باعث میشوند تاکودک تحت تأثير اين شعارها قرار بگيرد و نگرش او نسبت بهعشق و محبّت تغيير كند. بسيار ديده شده است كه کودک تحت تأثیر آموزش نادرست، محبت را اهرمی مضحک میپندارد. این رویکرد بویژه در میان کودکانی که مورد تمسخر دیگران قرار گرفتهاند، بیشتر مشهود است. این کودکان از بروز احساسات و عواطف خود واهمه دارند؛ چراکه احساس میکنند میل بهابراز عشق، عملی ضعیف و مضحک است. با افرادی که بهطور عادی به آنها محبت می کنند سرِ جنگ دارند، گویی محبت وسیلهای است که آنها را غلام حلقهبه گوش دیگران می کند و ارزش آنها را پایین می آورد. بنابراین حدود عشق به زندگی از همان اوان کودکی تعیین میشود. کودک زمانی که با بدرفتاری دیگران مواجه می شود و طعم محبت را نمی چشد، بتدریج خود را از محیط اطراف عقب می کشد و تماسهایی را که برای او بسیار بااهمیت هستند، از دست میدهد.

گاهی اوقات وقتی یک فردِ تنها، فرصت و امکان سازگاری پیدا میکند، رابطهای صمیمی با دوست خود برقرار میکند. این امر در مورد کسانی درست است که روابط اجتماعی آنها فقط محدود به یک نفر

است و هرگز نمی توانند با بیش از یک نفر رابطهٔ اجتماعی برقرار کنند. نمونهٔ زندهٔ این مسأله، در مورد پسری است که مادرش فقط بهبرادر کوچکتر او مهربانی می کرد و او با دیدن این امر، احساس می کرد نا نادیده گرفته شده و بنابراین در زندگی سرگردان شد و سعی کرد تا آن گرمی و محبتی را که در دوران طفولیّت از آن محروم بوده است، پیدا کند. همین مورد نشان می دهد که چنین فردی با چه مشکلاتی روبه روست. بدیهی است چنین افرادی تنها با اعمال زور و فشار آموزش پذیر هستند. تعلیم و آموزشی که با محبّت بیش از حد همراه باشد، بهاندازهٔ تعلیم و آموزش تحت فشار و زور خطرناک است. کودکی که نازپرورده است، درست بهاندازهٔ کودکی که مورد تنفر والدین بوده، با مشکلات عظیمی مواجه است. با چنین محبتهای بیجا، میل به محبّت بی حد و حصری در کودک رشد می کند. در نتیجه کودک نازپرورده تنها با چند نفر از تباط برقرار می کند و اجازه نمی دهد که دیگران او را تنها بگذارند. کودک با کسب تجربیات نادرست و متفاوت آن قدر برای محبّت ارزش قایل می شود که تصور می کند عشقی که نازپرورده تنها دارد، آنها را مجبور می کند بی چون و چرا قبول مسئولیت کنند. این قضیه بسادگی صورت می گیرد: کودک بهوالدینش می گوید: «به دلیل اینکه من شما را دوست دارم، شما باید این کار یا آن کارها را برای من انجام دهید، این همان تعصّب اجتماعی است که در دایرهٔ خانواده شکل می گیرد. طولی نمی کشد که کودک در می یابد باید به دیگران محبت کند و برای اینکه آنها را بیشتر به خود وابسته نماید، رأفت و مهربانی خود را نسبت به آنها بیشتر می مناید.

شعلهٔ چنین محبت و عشق ورزی نسبت به یک فرد خاص در خانواده، باید همیشه در ذهن او روشن بماند. بیشک تأثیر چنین تربیتی، به آیندهٔ کودک آسیب وارد می سازد. او در زندگی در تلاش است تا با اعمال خوب یا بد، محبت دیگران را به خود جلب کند. برای انجام این کار، شهامت به کارگیری تمام ابزار ممکن را دارد و ممکن است بکوشد رقیب خود یعنی خواهر یا برادرش را مطبع خود سازد و یا علیه آنها سخن چینی کند. چنین کودکی برای اینکه در نظر والدین خود انسان درستکاری جلوه نماید، برادر و خواهرهایش را تحریک خواهد کرد تا اعمال ناشایست انجام دهند. برای اینکه پدر و مادرش فقط به او توجه کنند، فشار اجتماعی ویژه ای را به آنها وارد می کند. برای انجام این کار، از هر وسیلهٔ ممکن استفاده می نماید تا توجه همگان را به خود جلب کند و خود را با اهمیّت تر از دیگران جلوه دهد. چون والدین بیشترین وقت خود را صرف او می کنند، این کودک نیز تنبل و بد می شود و الگویی برای دیگران، وقتی اطرافیان به او توجه می کنند، آن توجه را نوعی جایزه و پاداش می داند.

بعد از بحث در خصوص این مکانیسمها، می توان به این نتیجه رسید که با ثابت شدن الگوی فعالیت روانی، هر چیزی ممکن است وسیله ای برای دستیابی به هدف باشد. این کودک ممکن است در

راه دستیابی به هدف گمراه شود یا اینکه تبدیل به یک کودک الگو گردد. در خانواده هایی که دارای فرزندان متعدد هستند، شاهد هستیم که یکی از آنها با نافرمانی خاص خود میخواهد مورد توجه دیگران قرار بگیرد، در حالی که خواهر یا برادر دیگر برای نیل به هدف مشابه متوسل به خوبی و شرافت (اعمال شرافتمندانه) می شود.

همراه با دستهبندی کودکان نازپرورده، می توانیم کودکانی را هم که مجبورند هر مشکلی را از سر راه خود بردارند، گروهبندی کنیم. چنین کودکانی ـ که تواناییهای آنها، از راه دوستانه، کمارزش می شود ـ هرگز فرصت پرداختن به مسئولیتهای خود را نمی یابند. این کودکان تمام موقعیتهای پیش آمده را که برای آیندهٔ آنها ضروری می نماید، رد می کنند. آمادگی ار تباط با افرادی را که تمایل به دوستی با آنها دارند را پیدا نمی نمایند و فکر می کنند این افراد به دلیل مشکلات و خطاهایی که در دوران کودکی مرتکب شده اند، موانعی بر سر راه تماس و ار تباط انسانها ایجاد می کند. چنین کودکانی آمادگی زندگی کردن را ندارند؛ چرا که فرصت غلبه بر مشکلات را نداشته اند. به محض اینکه آنها از محیط گرم خانواده بیرون می روند و دیگر شازده کوچولوی خانه نیستند، مجبور به تحمل شکستهای می شوند، چرا که هیچ کس راضی نمی شود وظایف و مسئولیتهایی را که آنها در دوران نازپروردگی از معلمان سرخانهٔ خود انتظار داشتند، بپذیرد.

تمام پدیدههای این دسته یک نقطه مشترک دارند: آنها قصد دارند تاکودک منزوی شود. کودکانی که دچار ناراحتی معده و روده هستند، نگرش خاصی در مورد تغذیه پیدا میکنند و در نتیجه، فرآیند رشد آنها باکودکان عادی و سالم کاملاً متفاوت است. کودکان ناقص الخلقه سبک خاصی برای زندگی دارند که در نهایت آنها را منزوی میکند. کودکان دیگری هم هستند که به دلیل عدم درک صحیح از ارتباط با محیط اطراف، سعی در جداشدن و دوری از آن دارند. آنها قادر به دوستیابی نیستند، به همین دلیل با دوستان خود بازی نمی کنند یا به علت حسادت به همنوعان یا تنقری که از بازیهای همسالان خود دارند، به بازیهای تکنفره روی می آورند. کودکانی هم که تعلیم و آموزش آنها با سختگیری و اجبار انجام شده، ممکن است به انزواکشیده شوند. هر لحظه انتظار عواقب ناخوشایند را میکشند و به همین دلیل زندگی به کام آنها شیرین نیست. چه بخواهند مشکلات را تحمل کنند ـ و در میکسند و به همین دلیل زندگی به کام آنها شیرین نیست. چه بخواهند مشکلات را تحمل کنند ـ و در مال اندوه ناشی از آن سر خم کنند ـ و چه خودشان را قهرمان تصور نمایند و آمادهٔ مبارزه با محیط اطراف باشند، همیشه با خصومت مواجه شده اند. چنین کودکانی، زندگی و مسئولیتهای آن را بیش از حد بزرگ میکنند. براحتی می توان پی برد که چنین کودکانی، زندگی و مسئولیتهای آن را بیش از شد برزگ میکنند. براحتی می توان پی برد که چنین کودکی از ترس اینکه دچار شکست شخصیتی شود دفاع میکند. انتظار می رود که

همیشه تصویر خصمانهای نسبت بهدنیای بیرون داشته باشد. بهدلیل احتیاط اغراق آمیز بهجای رویارویی با خطرات شکست احتمالی، سعی دارد از تمام مشکلات طفره برود.

یکی از ویژگیهای مشترک کودکان نازپرورده که مبین عدم رشد کامل آنها میباشد، در این مسأله است که این کودکان بیش از دیگران به فکر خودشان هستند. با مشاهدهٔ همین رفتار می توانیم به فلسفهٔ بدبینانهٔ آنها نسبت به دنیا پی ببریم. تا زمانی که درصدد اصلاح الگوی نادرست رفتاری خود نباشند، محال است که روی خوش زندگی را ببینند.

#### ج ـانسان موجودی اجتماعی

برای نشان دادن اینکه چگونه می توانیم شخصیت افراد را با توجه به موقعیتهایی که دارند، درک کنیم و دربارهٔ موقعیت خاصی که آنها در دنیا دارند به قضاوت بنشینیم، کمی بحث به درازا کشید.

منظور از موقعیت، جایگاه فرد در هستی و نگرش او نسبت به محیط و مشکلات زندگی، همچون تلاش برای یافتن شغل، رابطه و همبستگی با همنوعان است که جزو جدایی ناپذیر وجود اوست. بدین ترتیب می توانیم بگوییم که از ابتدای تولّد چه تصوراتی در ذهن کودک نقش می بندد و رویکرد او را در طول زندگی تحت تأثیر قرار می دهد.

بعد از چند ماه که از تولد کودک می گذرد، می توان تعیین کرد کودک چه رابطهای با زندگی دارد. وقتی دو کودک را که همزمان با رشد خود، الگوی کاملاً تعریف شدهٔ جداگانهای را نشان می دهند، بعد از چند ماه ببینم، بی هیچ اشتباهی براحتی می توانیم رفتار هردو را تعیین کنیم؛ چرا که هریک الگوی جداگانهای دارند و با بزرگترشدن آنها، این الگوها مشخصتر می شود. الگوها هیچگاه تغییر نمی کنند. فعالیت روانی کودک بیشتر تحت تأثیر روابط اجتماعی اوست. کودکی که از ابتدا در پی محبت کردن و جلب محبت دیگران و نزدیک شدن با بزرگسالان است، نشان می دهد که احساس اجتماعی شدن به طور ذاتی در او وجود دارد. به گفتهٔ فروید، عشقی که کودک برای زندگی دارد نه به خاطر دیگران، بلکه به خاطر جسم فیزیکی خودش است. این تلاشهای شهوانی از لحاظ شدت و تجلی که به خود فرد بستگی دارد، با هم متفاوت می باشد. در کودکان دو سال به بالا، این تفاوتها به هنگام صحبت کردن، آشکار می شود. در چنین زمانی احساس تعاون (اجتماعی شدن) در روان تمام کودکان شکل گرفته است و تنها تحت فشار سخت ترین آسیب روانی، کودک را رها می نماید.

این احساس اجتماعی همزمان با ارتباط فرد با اعضای خانواده، قوم و قبیله، ملت و سایر انسانها در طول عمر او باقی میماند، تغییر می یابد؛ رنگ میبازد و رنگ می گیرد، بعضی مواقع محدود می شود و در موارد دیگر گسترش می یابد. حتی ممکن است این احساس از این مرزها نیز فراتر برود و نسبت به حیوانات، گیاهان، اشیای بی جان و بالاخره جهان هستی بروز کند.

نتیجهٔ اصلی تحقیقات ما، ضرورت برقراری ارتباط با انسانها بهعنوان موجودی اجتماعی است. زمانی که بهاین واقعیّت پی بردیم، جزء مهم دیگری برای شناخت رفتار انسان بهدست آوردیم.

# ۴. دنیایی که در آن زندگی میکنیم

#### الف. ساختار هستی

نظر به ضرورت هماهنگ شدن هر مخلوق انسانی با محیط اطراف خود، مکانیسم روانی او نیز به گونه ای طراحی شده که توانایی این تأثیر پذیری از محیط اطراف را داشته باشد. بعلاوه، مکانیسم روانی، مطابق با تفسیر ویژه ای که فرد از جهان دارد و در امتداد خطوط الگوی رفتاری مطلوبی که به دوران کودکی او بر می گردد، هدف خاصّی را دنبال می کند. گرچه نمی توانیم این تفسیر هستی و این هدف را با واژهٔ دقیق و مشخصی بیان نماییم، اما می توانیم آن را هاله ای جاودانی و آنچه همواره به صورت احساس بی کفایتی تشخیص داده می شود، در نظر آوریم. تحرکات روحی فقط زمانی می توانند رخ دهند که دارای هدفی ذاتی باشند.

همانطور که میدانیم، مقدمه شکل گیری هدف، قابلیت تغییرپذیری و میزان برخورداری از آزادی عمل است. استغنای روحی ناشی از آزادی عمل، نباید کمارزش جلوه داده شود. کودکی که اولین بار خودش از زمین بلند میشود، بهدنیای نوینی قدم میگذارد و از اینرو، در بار دوم او فشار محیط اطراف خود را به گونه ای خصمانه احساس میکند. او در اولین تلاش خود برای تحرّک ـ بویژه زمانی که میخواهد روی پای خود بایستد و راهرفتن را یاد بگیرد ـ با مشکلات زیادی روبه رو میشود که بسته بهنوع مشکلات، امید به آینده در کودک تقویت یا تضعیف میگردد. برداشتهایی که به نظر بزرگسالان کماهمیت و پیش پا افتاده جلوه میکند، ممکن است تأثیر عظیمی بر روان کودک برجای بگذارد و برداشت او را نسبت بهدنیایی که در آن زندگی میکند، شکل دهد. بدین صورت، کودکانی که در تحرک، مشکل دارند، ایده آلشان انجام حرکتهای سریع و عجولانه است و این امر را می توان با پرسش از نوع بازیهای مورد علاقهٔ این کودکان یا اینکه دوست دارند در آینده چه کاره شوند، فهمید. معمولاً کودکان در پاسخ به این پرسشها میگویند که آنها دوست دارند در آینده چه کاره شوند، فهمید، مهندس لوکوموتیو یا مانند اینها شوند. این پاسخها، برای ما ثابت میکند که تمایل آنها غلبه بر تمام مهندس لوکوموتیو یا مانند اینها شوند. این پاسخها، برای ما ثابت میکند که تمایل آنها غلبه بر تمام

از بین اندامهایی که کودک بهواسطهٔ آنها می کوشد بر محیط خود غلبه کند، حواس پنجگانه مهمترین نقش را در تعیین روابط ضروری با محیط اطراف فرد، ایفا می کند. تمام انسانها بهواسطهٔ حواس پنجگانه خود تصویری از دنیای اطرافشان را بهدست می آورند. بویژه، چشم، اندامی است که با محیط تماس برقرار می کند و این دنیای بصری است که توجه هر مخلوق انسانی را بهخود جلب مینماید و افراد بخش مهمی از تجربیات خود را از راه این عضو بهدست می آورند. تصویر بصری از دنیایی که در آن زندگی می کنیم، در مقایسه با دیگر حواس (شنوایی، بینایی، چشایی، لامسه) که فقط در برابر محرکهای موقّت حساس هستند، با شالودهای غیرقابل تغییر و جاودانهای سروکار دارد که از اهمیّت غیرقابل قیاسی برخوردار است. هرچند اشخاصی وجود دارند که گوش، عضو و اندام برتر بدنشان به حساب می آید، در اینجا، ذخیرهٔ روانی اطلاعات، براساس ارزشهای شنیداری شکل می گیرد. در این مورد شاید بتوان گفت که روح بیشتر جنبهٔ شنیداری دارد و در این میان کمتر می گیرد. در این مورد شاید بتوان گفت که روح بیشتر جنبهٔ شنیداری دارد و در این میان کمتر بهافرادی برمی خوریم که محرک فعالیّت در آنها برجسته باشد.

علاقهٔ فراوان بهمحرک بویایی یا چشایی نوع دیگری از انسانها را مشخص میکند و در این میان، نوع اول که بهبو حساس هستند، در فرهنگ ما دارای عیب نسبی محسوب میشوند. در بعضی از کودکان عضلات بدن نقش هدایتکننده دارد. مشخصهٔ این کودکان از ابتدای تولد «بیقراری زیاد» است و این مشخصه آنها را وادار میکند تا در دوران کودکی همیشه تحرک داشته باشند و در دوران بلوغ تحرکشان بیشتر و بیشتر میشود. چنین افرادی فقط بهفعالیتهایی علاقهمند هستند که در آن، ماهیچههای عملکنندهٔ بدن نقش اصلی را بازی میکنند. آنها حتی بههنگام خواب هم فعالیتشان را بروز میدهند، جابهجاشدن زیاد آنها در تختخواب، بیانگر این موضوع است. باید آن دسته از کودکان بری قراره که جنب و جوششان، عادت بد آنها بهحساب می آید، در این مقوله قرار دهیم. بهطور کلی میتوانیم بگوییم کودکی که بهیکی از اعضا یاکل اندامهای خود ـ چه اندام حسی، چه حرکتی ـ علاقهٔ فراوانی ندارد، بسختی در این دنیا زندگی میکند. هر کودک بهواسطهٔ برداشتهای حواس پنجگانهٔ خود

از محیط اطراف، تصویری از دنیایی را که در آن زندگی می کند، برای خود شکل می دهد. بنابراین فقط زمانی می توانیم یک فرد را بشناسیم که بدانیم با کدام یک از حواس پنجگانه یا اندامهای خود با دنیا ارتباط برقرار می کند، چرا که تمام روابط او تحت تأثیر این حقیقت است، ارزش کنشها و واکنشهای او، بسته به آگاهی ما از تأثیر نقص عضو او در تصویری که او از عالم هستی در دوران کودکی و بعدها در دوران بلوغ دارد، می باشد.

### ب عناصر دخیل در هستی

داشتن هدف جاودانی، علاوه بر تعیین نوع فعالیتهای ما، برانتخاب، جدیّت و فعال شدن آن دسته از استعدادهای روانی خاصی هم که به تصویر هستی شکل و معنا می بخشد، تأثیرگذار است. این امر بیانگر این حقیقت است که همهٔ انسانها، تنها بخش مشخصی از زندگی یا حادثهای خاص یا در واقع بخشی از کل دنیایی را که در آن زندگی می کنیم، تجربه می نمایند. در نظر ما، تنها چیزی ارزشمند است که مناسب هدفمان باشد. بدون درک درست از هدف نهفتهای که تمام انسانها در پی دستیابی آن هستند، شناخت واقعی رفتار فرد غیرممکن است و تا زمانی که کل فعالیت او تحت تأثیر هدفش باشد، نمی توانیم همهٔ جنبههای آن را ارزیابی کنیم.

### ۱. ادراک

حواس پنجگانهٔ انسانها، احساسات و محرکهایی را که در محیط بروز می کند به مغز انتقال می دهد و در آنجا اثرات خاص این محرکها حفظ و نگهداری می شود. براساس این حفظیات، دنیایی از تخیل و خاطره شکل می گیرد. اما هرگز نباید یک مشاهدهٔ عینی را با یک تصویر عکاسی مقایسه کرد؛ چرا که تصور و برداشت فرد مسألهای شخصی و مربوط به خود فرد است. او نمی تواند آنچه را که می بیند، درک کند. عکس العمل دو فرد در مقابل یک تصویر مشابه یکی نیست؛ اگر از آنها بپرسیم که چه در کی از تصویر داشته اند، هر یک جواب متفاوتی خواهند داد. کودک در محیط خود تنها چیزی را درک می کند که باالگوی رفتاری از پیش تعیین شدهٔ او منطبق است. مشاهدات کودکانی که میل تصویری آنها خوب رشد کرده باشد، دارای منش تصویری است. ادراک بیشتر انسانها از راه دیدار و تصویر است. بقیه افراد از راه ادراک شنیداری، دنیا را برای خود به تصویر می کشند. این ادراک حتماً نباید شبیه به واقعیت باشد. هر فردی قادر است تا با دنیای بیرون ار تباط مجدد برقرار کند و آن را به شکل و ترتیبی درآورد باشد. هر فردی قادر است تا با دنیای بیرون ار تباط مجدد برقرار کند و آن را به شکل و ترتیبی درآورد می کند و «چگونه ادراک می کند، می باشد. ادراک تنها یک پدیدهٔ فیزیکی ساده نیست، بلکه تابعی می کند و «چگونه ادراک می کند، می باشد. ادراک تنها یک پدیدهٔ فیزیکی ساده نیست، بلکه تابعی

#### ۲ حافظه

براساس حقایق ادراک، رشد روح مربوط به ضرورت فعالیت آن است. تحرک موجود زنده دلیل بر وجود روح است و اینکه نوع فعالیتهای روح براساس هدف این تحرک، مشخص می شود. برای فرد، انتخاب و ترتیب محرک و روابط، در دنیایی که او زندگی می کند، ضروری است و روان او به عنوان اندامی که عمل انطباق را ممکن می سازد، باید تمام قابلیتهایی را که در دفاع از خود و تداوم حیات او ایفای نقش می کنند، گسترش دهد. بدیهی است که پاسخهای روح در مقابل مشکلات زندگی، در شکل گیری آن مؤثر است. ضرورت انطباق فرد، کارکردهای حافظه و ارزیابی را تحت تأثیر قرار می دهد. اگر فرد خاطرهای در ذهن خود نداشته باشد، در آینده هم برای انجام کارها احتیاط لازم را می کنند. فرد با یادآوری گذشته و خاطرات، هدف ناخوداً گاهی را دنبال می نماید. آنها پدیدههای اتفاقی نیستند، بلکه با زبان تشویق و هشدار انسان را راهنمایی می کنند.

هیچ خاطرهای بیاهمیت و بیمعنی نیست. وقتی فرد بداند که با بیان خاطره چه هدف و مقصودی دنبال میشود، میتواند آنها را ارزیابی کند. چندان مهم نیست که بدانیم اچراه انسان بعضی چیزها را بهخاطر میسپارد و بعضی چیزها را از یاد میبرد. ما آن اتفاقاتی را که یادآوری آنها برای گرایش روانی خاص با اهمیت است، بهخاطر میآوریم؛ چرا که این خاطرات حرکتی بنیانی را پیش میبرند، بههمین ترتیب، ما تمام وقایعی را که در اجرای یک طرح، خلل ایجاد میکنند فراموش میکنیم. همچنین در می یابیم که حافظه، تابعی برای سازگاری هدفمند است و هر خاطره تحت تأثیر میکنیم. همچنین در می یابیم که حافظه، تابعی برای سازگاری هدفمند است و هر خاطره حافزات خاطرات دفران کودکی ـ احتی در صورت ناسرهبودن، اگر وجودشان برای دستیابی به هدف مطلوب ضروری باشد، دوران کودکی ـ احتی در صورت ناسرهبودن، اگر وجودشان برای دستیابی به هدف مطلوب ضروری باشد، ممکن است به ضمیر آگاه فرد منتقل شود و به صورت رویکرد یا مایهٔ هیجانی یا حتی دیدگاه فلسفی درآید.

منحصر بهفردبودن هر فرد، در هیچ جا بهاندازهٔ خیالبافیها و رؤیاپردازیهای او بروشنی نشان داده نمی شود. تخیّل یعنی بازآفرینی ادراک، بدون وجود خارجی شیء. به عبارت دیگر، تخیّل یعنی بازآفرینی ادراک که گواه دیگری برای قابلیّت خلاق بودن روح است. ثمرهٔ تخیّل، نه تنها تکرار ادراک یک چیز است (که خود زاییدهٔ قدرت خلاقهٔ روح می باشد)، بلکه نتیجهٔ نوین و منحصر بهفردی است که براساس ادراک شکل گرفته، درست همانند ادراک که براساس احساسات فیزیکی به وجود می آید.

در حال حاضر، تخیلاتی وجود دارد که در حواس تیزبین، از اوهام معمول فراتر میرود. طرح کلّی این تصاویر، آنقدر دقیق است که نه تنها زاییدههای تخیّلی باارزشی را بهوجود میآورد، بلکه بررفتار فرد نیز تأثیر میگذارد، چنانکه گویی شیء محرک غایب، حضور دارد. زمانی که رؤیاها بهواسطهٔ محرک واقعی تجلّی پیداکنند، آنها را «اوهام» گویند. شرایط لازم برای ظهور اوهام با شرایطی که رؤیاهای روزانه را شکل میدهد، متفاوت نیست. هر توهم ابداع هنرمندانهٔ روح است، که مطابق با اهداف فرد مشخصی شکل میگیرد. اجازه دهید با ذکر مثال این مسأله را روشن کنیم:

دختر جوانی، برخلاف توصیههای والدینش ازدواج کرد. والدینش آنقدر از ازدواج اشتباه او ناراحت بودند که با وی قطع رابطه کردند. دخترک بهمرور زمان متوجه شد که والدینش رفتار خوبی با او نداشته اند، اما به دلیل غرور و یکدندگی هر دو طرف، اطرافیان نتوانستند آنها را با هم آشتی دهند. در نتیجهٔ این ازدواج، زن جوان که فرزند خانوادهٔ آبرومند و متموّلی بود، کمکم از لحاظ مالی در مضیقه قرار گرفت. با وجود این، در روابط زناشویی خود هیچ ناراحتی از خود بروز نمی داد. این حقیقت قابل قبول است که او توانسته بود بخوبی خود را با این شرایط تطبیق دهد، اما این تطبیق بهدلیل ظهور این پدیدهٔ خاص در زندگی او نبود. این دختر عزیزدردانهٔ پدرش بود و بهدلیل همین روابط صمیمی بود که اختلاف فعلی شان بیشتر به چشم می آمد. هرچند از دواج او باعث شد تا پدرش با او بدر فتاری کند. و شکاف میان آن دو عمیقتر شود: حتی وقتی که صاحب فرزند شد، والدینش راضی نشدند که او و نوهشان را ملاقات كنند؛ زن جوان بهدليل روحية جاهطلبانة خود، اميدوار بود كـه والديـنش بـا او مهربان میشوند، اما در این شرایط که والدینش باید ملاحظهٔ حالش را میکردند، با بی توجهی خود، او را رنجیده خاطر کردند. باید به خاطر داشته باشیم که روحیهٔ این زن تحت تأثیر جاه طلبی اش بوده است. همین ویژگی رفتاری او نشان میدهد که کدام دلایل باعث تأثیر زیاد این مسأله بر روحیهٔ او شد. مادر او، زن عبوس و پرهیزکاری بود که ویژگیهای خوبی داشت، با این حال با دخترش ناشیانه رفتار کرده بود. او می دانست که چگونه در ظاهر و در مور د بعضی مسایل، بدون از دست دادن موقعیت خود، نظر شوهرش را بپذیرد و تسلیم او شود.

در حقیقت با غرور خاص خود به حرفهای شوهرش احترام می گذاشت. اکنون این خانواده صاحب فرزند پسری شده بودند که شبیه پدرش بود و وارث آیندهٔ خانواده محسوب می شد. توجه بیش از حد والدین به این پسر، انگیزه جاه طلبی را در دختر آنها تحریک کرده بود. مشکلات و فقری که زن جوان در حال حاضر در زندگی زناشویی خود تجربه می کرد، باعث شد تا با ناراحتی روزافزون همیشه به بدرفتاری والدینش فکر کند، چرا که قبلاً در یک محیط آرام و صمیمی به تحصیل مشغول بود.

یک شب قبل از اینکه بخوابد، در اتاق باز شد و دمریم مقدس، کنار تختش ایستاد و گفت: دبرای اینکه خیلی دوستت دارم، باید به تو بگویم که اواسط ماه دسامبر از این دنیا بال خواهی گشود،

میخواهم آمادگی مرگ را داشته باشی، زن جوان از این توهم دیداری نه تنها وحشت زده نشد، بلکه شوهرش را بیدار کرد و همه چیز را برای او گفت. روز بعد نیز به پزشکی مراجعه کرد و جریان را برای او بازگو نمود. این یک توهم بود. زن جوان در صحبتهایش گفت که همه چیز را کاملاً روشین دیده و شیده بود. در نگاه اول، این مسأله غیرممکن بهنظر میرسد، با این حال وقتی از دانش و اندوخته هایمان بهره می گیریم، می توانیم آن را بخوبی درک کنیم. وضعیت او چنین است:

بررسیها و معاینات به عمل آمده روی زن جوان نشان می دهد که او به دلیل بلند پروازی و روحیهٔ جاه طلبانه ای که دارد، می خواهد بر تمام انسانهای اطراف خود مسلط شود، روابطش با خانواده قطع می شود و فقر و فلاکت گریبان او را می گیرد. قابل درک است که انسان در تلاش برای غلبه بر همه چیز در این دنیای فیزیکی که در آن زندگی می کند، باید به خدا نزدیک شود و با او در ارتباط باشد. اگر همریم مقدس در حال دعا و نماز)، هیچ همریم مقدس در حال دعا و نماز)، هیچ کس چیز جالب توجهی در این رویداد نمی دید. اما این زن جوان، به دلایل محکمتری احتیاج داشت.

وقتی می فهمیم که روح قادر به انجام چه ترفندهایی است، دیگر چنین پدیدهای را مرموز نخواهیم دانست. اما آیا همهٔ انسانهایی که خیالبافی می کنند در موقعیتی مشابه قرار دارند؟ تفاوت موجود اینجاست که زن جوان توانسته بود در حالت بیداری، رؤیا ببیند. همچنین باید اضافه کنیم که احساس نومیدی، جاه طلبی او را دچار تنش شدیدی کرده بود. حال از این حقیقت آگاه می شویم که مادر دیگری نزد او می آید، «مادری» که از نظر عامهٔ مردم، «مریم مقدس»، مادر همهٔ مادران است. در مقایسه این دو مادر با یکدیگر می بینیم چون مادر زن جوان به سراغ او نیامد، «مریم مقدس» بر سر بالینش ظاهر شد. این توهم دیداری و ظهور مریم مقدس، مادر زن جوان را متهم می کند که به فرزندش علاقه مند نیست.

زن جوان هم اکنون سعی دارد ثابت کند که والدینش اشتباه کردهاند. اواسط ماه دسامبر، موعد مقرر است. آن وقت سال که مردم روابط دوستانه تری با یکدیگر دارند، فرا رسید؛ زمانی که صمیمیّت و اُلفت میان انسانها بیشتر است و به یکدیگر هدیه می دهند. آن زمانی که احتمال مصالحه و آشتی بیشتر می شود، قابل درک است که آشتی نکردن زن جوان با والدینش چقدر برای او سخت و مشکل است.

به نظر می رسد، تنها مطلب عجیب دربارهٔ این توهم، نزدیکشدن مریم مقدس به او بود که اخبارِ ناگواری در مورد زمان مرگ زن جوان با خود آورده بود. زن جوان در حالی که خوشحالی از آهنگ صدایش مشخص بود، رؤیای خود را برای شوهرش تعریف کرد. پیشگویی «مریم مقدس» بین همهٔ فامیل پخش شد و روز بعد هم، پزشک معالجش از آن با خبر گردید: همین خبر براحتی باعث شد تا مادرش به دیدار او بیاید.

چند روز بعد امریم مقدس» دوباره ظاهر شد و همان جملات را تکرار کرد. وقتی از زن جوان دربارهٔ ملاقات با مادرش پرسیده شد، در جواب گفت که مادر نمی تواند اشتباه خود را قبول کند. بنابراین داستان قدیمی تکرار شد. او هنوز هم میخواست بر مادرش مسلط شود.

در این زمان، افراد فامیل سعی می کردند تا به پدرِ زن جوان بفهمانند که واقعاً در زندگی دخترشان چه می گذرد و بالاخره موفق شدند تا ترتیب ملاقات دوستانهای را بین پدر و دختر بدهند. صحنهٔ ترحم انگیزی اتفاق افتاد. امّازن جوان راضی نشده بود؛ چرا که گفت پدرش تصنّعی رفتار کرده و از این مسأله گِلهمند بود که پدرش او را برای مدت طولانی در انتظار گذاشته است! او حتی در این حالت که طعم پیروزی و کامیابی را چشیده بود، باز تمایل داشت نشان دهد غیر از خودش همه اشتباه می کنند.

از این بحث چنین نتیجه میگیریم که در لحظهٔ اوج تنش روانی و زمانی که دستیابی بههدف ناممکن مینماید، فرد به توهم رو می آورد. توصیف تخیلات در نوشتههای مسافران مشهود است. افرادی که در بیابان راه را گم میکنند و از فرط تشنگی و گرسنگی سراب می بینند، دچار نوعی تخیل می شوند. انسان در رویارویی با خطر، دچار تنشی می شود که او را وادار میکند تا موقعیت جدید و خوشایندی برای خود ایجاد کند و از ستمی که محیط براو روا داشته است، بگریزد. سراب، موقعیت جدیدی جدیدی است که فرد خسته را تشویق و در او تجدید نیرو میکند، او را قویتر و حساستر میکند و از سوی دیگر همچون مخدر و آرامبخشی است که می تواند غصههای او را رفع نماید.

توهم، پدیدهٔ تازهای برای ما نیست، چراکه نظیر این پدیده در ادراک، مکانیسم حافظه و در تخیل مشهود است. همچنین وقتی رؤیا میبینیم، با این فرآیندها روبهرو می شویم. فرد به واسطهٔ ضرورت یا احساس خطر و تحت فشار موقعیتی که نیروی او را تهدید می کند، سعی دارد به وسیلهٔ این مکانیسم احساس ضعف خود را از بین ببرد و برآن غلبه کند. هرچه تنش بیشتر باشد، به قابلیتها و استعدادهای حیاتی کمتر توجه می شود. در چنین شرایطی و با شعار ه تا آنجا که می توانی به خودت کمک کن افرد با ذره ذرهٔ انرژی روانی خود قادر می شود تخیّل را به صورت توهم در آورد.

خطای ادراک به توهم نزدیک است، تنها تفاوت آنها در تماس بیرونی است، و همان طور که در مورد یکی از داستانهای «گوته» هم دیدیم، تعبیر نادرستی از آن می شود. موقعیت اساسی، احساس خطر روانی یکسان است.

مثال دیگر نشان خواهد داد که چگونه قدرت خلاقهٔ روح در مواقع لزوم، می تواند دچار خطای ادراک و توهم شود. یکی از اعضای یک خانواده که بهجهت بدآموزی، یک فروشندهٔ سادهٔ فروشگاه شده بود، امیدی نداشت که درآینده کسی بشود. ناامیدی بر دوشش سنگینی می کرد، بعلاوه، بهدلیل

سرزنشهای دوستانش، تنش روانی او بیشتر شده بود. در این شرایط بهالکل رو آورد و بلافاصله بعد از نوشیدن آن، فراموشی خوشایندی بهاو دست می داد که بهانه و توجیهی برای شکستش بود. بعد از مدتی، به دلیل هذیان الکلی راهی بیمارستان شد. هذیان الکلی رابطهٔ نزدیکی با توهم دارد و در هذیان ناشی از مسمومیّت الکلی، فرد مکرراً حیوانات کوچک مانند موش و حشرات و خزندگان را می بیند. توهمات دیگر هم که مربوط به شغل بیمار می شود، رخ می دهد.

بيمار ما به پزشكاني مراجعه كرده بود كه همه از مخالفان سرسخت مصرف الكل بودند. آنها طي دورهٔ سختی او را تحت معالجه قرار دادند که باعث شد نوشیدن الکل را ترک کند و پس از بهبودی كامل از بيمارستان خارج شد و بعد از آن بهمدت سه سال لب بهالكل نزد. اين بار با شكايت ديگرى به پزشکان بیمارستان مراجعه کرد و گفت مردی را میبیند که موذیانه به او نگاه می کند و لبخند میزند. او، در آن زمان، روزها به کارهای ساختمانی مشغول بود. یکبار وقتی دید آن شبح بهاو مى خندد، بشدت عصبانى شد وكلنگش را به طرف او پر تاب كرد تا ببيند كه أيا آن شخص، واقعاً انسان است یا یک شبح (توهم دیداری). شبح جاخالی داد و بهطرف مرد حمله کرد و او را بشدت کتک زد. اینجا دیگر نمی توانیم پای روح را بهمیان بکشیم، چون مرد خیالی واقعاً مشت می زد. توضیح این مسأله ساده است؛ این فرد عادت به توهم داشت، اما آزمایش خود را به روی یک فرد واقعی انجام داد. این مورد نشان می دهد که گرچه پزشکان بیمارستان موفق به ترک اعتیاد او به الکل شدند، اما بعد از مرخصی از بیمارستان، اعتیادش بیشتر شد. شغلش را از دست داد، او را از خانهاش بیرون کردند و حال با کار در ساختمان که هم خودش و هم دوستانش آن را جزو پستترین کارها میدانند، امرار معاش می کند. تنش روانی درونی او کمتر نشده است. گرچه این روش درمانی برای او بسیار سودمند بود و توانست الكل ١١ ترك كند، اما به دليل اين دلگرمي فقيرتر شـد. زماني كـه الكـل مي نوشيد، کارهایش خوب انجام میشد و وقتی اطرافیان در منزل، او را بهدلیل بیعاری ملامت و سرزنش می کردند، براحتی و بی هیچ شرمی خود را دایم الخمر نشان می داد تا اینکه از او انتظار نداشته باشند کارش را به گونهای شایسته انجام دهد. بعد از بهبودی دوباره با واقعیّت روبه رو شد و در موقعیتی قرار گرفت که دشوار تر از موقعیت قبلی او بود. آیا او باید بهدلیل اینکه چیزی برای دلخوشی ندارد یا او را سرزنش میکند، شکست بخورد؟

در موقعیتی که فرد پریشانخاطر گردد، توهمات دوباره ظاهر می شوند. او خودش را با موقعیت قبلی همانند می کند و به گونهای به دنیا نگاه می کند که گویی هنوز هم دایم الخمر است و با حرکات خود بروشنی می گوید که با نوشیدن الکل تمام زندگی اش را به باد داده است و حالا هم هیچ کاری نمی تواند بکند. امیدواری او به این بود که به دلیل بیماریش، دیگران احترام بیشتری به او بگذارند و بنابراین

بی هیچ فکر و تصمیم قبلی، به شغل ناخوشایند چاه کنی مشغول شد. این توهم تا زمان انتقال و بستری شدن مجدد در بیمارستان ادامه داشت. حالا او می تواند با این تصور خودش را تسلّی دهد که کارهای زیادی انجام داده و نوشیدن الکل زندگی او رابه باد نداده است. این مکانیسم او را قادر می سازد تا خود را بسیار با ارزش تلقی کند.

مسألهٔ مهم برای او این بود که کارکردن، ارزشمندی او را پایین نیاورده بود. از او خواسته شد تمام هم و غمّ خود را به کار بندد تاکارهای بزرگی انجام دهد و بدشانسی هم نیاورد. این مسأله مدرکی است که رابطهٔ قوی او را با دیگران حفظ می کند و این احساس را در او ایجاد می نماید که دیگران بهتر از او نیستند. زمانی که سعی داشت عذر موجّهی برای خود پیدا کند، شبح مردی را خلق کرد که موذیانه به او نگاه می کرد. همین شبح، ناجی عزّت نفس او بود.

یکی دیگر از قابلیتهای خلاق روان، خیالپردازی است. در پدیدههای مختلفی که تا به حال توضیح

### ج ـخيالپردازي

دادهایم، نشانههایی از این فعالیت دیده میشود. فرافکنی بعضی خاطرات خاص در کانون ضمیر آگاه یا ارائهٔ روساختهای عجیب تخیّل، خیالپردازی و روز رؤیایی، همه بهعنوان بخشی از فعالیت خلاّقهٔ روان هستند. پیشبینی و پیشداوری، از قابلیتهای ضروری هر موجود زندهٔ متحرک و عامل مهمی در خیالپردازی است. خیالپردازی وابسته به تحرک اندامهای بدن انسان است و چیزی جز روشی برای پیش بینی و پیشگویی نیست. گاه خیالپردازیهای کودکان و بزرگسالان را روز رؤیایی مینامند که بیشتر دربارهٔ آینده است. افراد در عالم خیالات، مدلهایی را میسازند که در واقعیت از آنها استفاده میکنند. بررسیهای به عمل آمده در مورد خیالپردازیهای دوران کودکی، بروشنی نشان می دهد که دستیابی بهقدرت، عامل اصلی چنین خیالپردازیهایی است. کودکان در روز رؤیاهایشان بههدف بلندپروازی و جاهطلبی خود می رسند. بسیاری از خیالپردازیهای آنها، با جملهٔ «وقتی من بزرگ شوم» و جملههایی از این قبیل شروع میشود. بسیاری از بزرگسالان به گونهای زندگی میکنند که گویی هنوز هم باید رشد کنند. تأکید صریح بر تلاش برای کسب قدرت، بهما نشان می دهد که رشد زندگی روانی وابسته بهداشتن هدف مشخصی در زندگی است. در تمدن ما، این هدف، هدف بازشناسی و داشتن اهمیت و ارزش اجتماعی است. هیچ فردی برای هدف پیچیده، وقت طولانی صرف نمی کند؛ چرا که زندگی اجتماعی انسانها با خودارزیابی دایمی همراه است که میل به برتری را در آنها بیشتر می کند و امید بهموفقیت فرد در رقابت با دیگران را افزایش می دهد. کودکان در خیالپردازیهای خود، بیشتر به دنبال موقعیتی هستند که قدر تمندی خود را نشان دهند. البتّه تعمیم این مسأله صحیح نیست، چرا که نمی توانیم برای خیالپردازی و تخیلات درجه و میزان تعیین کنیم. این مسأله در خصوص مواردی که قبل گفتیم، نمود دارد، اما برای بعضی موارد دیگر هم قابل اعمال نیست.

آن گروه از کودکان که رویکرد متخاصمی به زندگی دارند، نیروی تخیل خود را بیشتر پرورش خواهند داد؛ چراکه همین رویکرد آنها را برمیانگیزد تا محتاطانه رفتار کنند. کودکان ضعیفی که هرگز روی خوش زندگی را ندیدهاند، به دنیای اوهام و خیالپردازی روی می آورند و خود را با این کار سرگرم مینمایند. در دوران خاصی از رشدِ این کودکان، توانایی خیالپردازی آنها تبدیل به مکانیسمی می شود که به کمک آن از موقعیتهای زندگی می گریزند. در واقع ممکن است به اشتباه، از خیالپردازی برای محکوم کردن واقعیت استفاده کنند. در چنین مواردی خیالپردازی تبدیل به قدرت زدگی فرد می شود که به کمک اهرم، تخیلات خود را پرورش داده تا از ننگ زندگی نجات یابد.

احساس تعاون به همراه قدر تطلبی، نقش مهمی در زندگی خیالی ایفا می کند. در خیالپردازیهای کودکانه، قدر تطلبی فرد بدون اعمال این نیرو برای وصول به اهداف اجتماعی است. این خصیصه را در خیالپردازیهایی می بینیم که فرد تصور ناجی بودن و شوالیهٔ خوب بودن را دارد و اینکه در غلبه بر عوامل شیطانی پیروز است. یکی از تخیلات رایج این است که کودک تصور می کند متعلق به خانوادهٔ خودش نیست. بسیاری از کودکان معتقدند که اصل و ریشهٔ آنها در یک خانوادهٔ دیگر می باشد و روزی پدر واقعی آنها در که شخصیتی مهم است دخواهد آمد و آنها را با خود خواهد برد. افزایش احساس حقارت، تشدید محرومیتهای اعمال شده در زندگی و عدم رضایت از مهربانی و محبّت والدین و اطرافیان، از جمله عوامل مؤثر در تشدید این تخیّل در کودکان است.

بزرگنمایی کودکان زمانی بروز میکند که کودک همانند بزرگترها رفتار مینماید. گاهی اوقات می توان نمودهای آسیب شناختی این خیالپردازی را دید. برای مثال، پسربچههایی که می خواهند مردشدن خود را نشان دهند، کلاههای خشن بر سر می گذارند و ته سیگارها را جمع می کنند، یا دختران جوانی که می خواهند مرد شوند، بیشتر شبیه مردها لباس می پوشند و رفتار می کنند. گفته می شود که بعضی کودکان فاقد قوهٔ تخیل هستند. این گفته کاملاً اشتباه است. این کودکان تخیل خود را نشان نمی دهند و دلایلی وجود دارد که آنها را مجبور می سازد جلوی تخیلاتشان را بگیرند. کودک ممکن است تصور کند که به واسطهٔ سرکوبی تخیل خود، به قدرت و نیروی خاصی دست می یابد. این کودکان که عاجزانه سعی دارند با واقعیات زندگی کنند، براین باورند که خیالپردازی کار بچه هاست و از خیالپردازی خودداری می کنند. البته در بعضی موارد اکراه آنها به حدی است که به نظر می رسد قوهٔ تخیل آنها کاملاً از بین رفته است.

### د ـ رؤیاها: بررسیهای کلّی

علاوه بر رؤیاهای روزانه که در قبل توضیح دادیم، باید فعالیت مهم و چشمگیر شبرؤیایی (خواب شبانه) را نیز توضیح دهیم، بهطور کلی گفته میشود که رؤیاهای شبانه تکرار همان فرایند صورت گرفته در رؤیاهای روزانه است. روانشناسان با تجربه و ماهر معتقدند که از طریق رؤیاهای روزانهٔ افراد، براحتی می توان شخصیت آنها را شناخت. در واقع رؤیاها از روز ازل، افکار انسانها را تا حد زیادی بهخود مشغول کرده است. در رؤیاهای شبانه، با فعالیت ارگانیسمی روبه رو هستیم که سعی دارد زندگی آینده را در جهت رسیدن به امنیت و آرامش، طرح، ترسیم و هدایت کند. تفاوت مهم و بارز اینجاست که رؤیاهای روزانه به آسانی درک می شوند، در حالی که رؤیاهای که به هنگام خواب می بینیم، بندرت قابل درک هستند. گاه به دلیل قابل فهم نبودن بعضی رؤیاها، به اشتباه تصور می کنیم که رؤیاها بی معنی و بی ربط هستند اجازه دهید از همین فرصت کوتاه استفاده کنیم و بهشما بگوییم که قدرت طلبی فرد و تلاش برای غلبه بر مشکلات و تثبیت موقعیت آتی او، در رؤیاهایش منعکس می گردد. رؤیاهایی که باعث می شوند مشکلات زندگی افراد را درک کنیم.

#### هداحساس همدلی و همانندسازی

روح انسان، استعداد و قابلیت آن را دارد که علاوه بر درک واقعیات موجود، اتفاقات آینده را نیز پیشبینی و احساس کند. برای تمام موجودات زنده که در پیداکردن سازگاری با محیط اطراف خود همواره با مشکل روبهرو هستند، فرایند پیشبینی نقش مهمی دارد. این قابلیت را ۱همانندسازی یا همدلی، مینامیم. این قابلیت در انسانها فوق العاده رشد یافته و گستردگی حدود آن بهقدری است که فرد تمام زوایای زندگی روانی خود را با آن روبهرو میبیند. شرط اصلی بهوجودآمدن این قابلیت، ضرورت فرایند پیشبینی است. اگر مجبور هستیم پیشبینی و پیشداوری کنیم و حدس بزنیم که در صورت پیدایش موقعیت ویژه، چه کار باید انجام دهیم، باید بیاموزیم که بهواسطهٔ همبستگی میان تفکر، احساس و ادراک دربارهٔ موقعیتی که در قبل اتفاق نیفتاده، قضاوت صحیحی داشته باشیم. پس ضروری است که نسبت به آن موقعیت دیدگاهی پیداکنیم که یا با مساعی بسیار بتوانیم به آن نزدیک شویم یا اینکه بااحتیاط فراوان از آن دوری کنیم.

لحظه ای که فرد با شخص دیگری صحبت می کند، همدلی اتفاق می افتد. در صورت عدم درک فرد مخاطب، همانندشدن هم با او محال است. نمایش، بیان هنرمندانهٔ عمل همدلی می باشد. از نمونه های دیگر همدلی، احساس دلواپسی شدید به هنگام در خطرافتادن فردی دیگر است. این همدلی آن چنان قوی و شدید است که گرچه خطری برای خود فرد ندارد، اما او به طور غیرارادی اقدام

به حرکات دفاعی میکند. همه می دانیم که وقتی عینک فردی می افتد، کدام عکس العمل مشخص را نشان می دهد! در بازی بولینگ بازیکنانی را می بینیم که با حرکات بدنشان خط و مسیر توپ را دنبال می کنند، چنان که گویی می خواهند با حرکات بدنشان مسیر توپ را عوض نمایند. همانند این مسأله، در بازی فوتبال است، دسته های مردم در جایگاه تماشا چیان در جهت تیم دلخواهشان، فشار وارد می کنند با وقتی توپ در اختیار تیم مقابل است، مقاومت نشان می دهند.

یکی از ابراز احساسات معمول این است وقتی سرنشینان یک ماشین احساس می کنند در خطر هستند، به طور غیرارادی ترمزهای خیالی می گیرند. خیلی کم پیش می آید که فردی بتواند از جلوی ساختمان بلندی که یک نفر بدون رعایت اصول ایمنی، در حال شستن پنجره ها و تمیزکردن آنهاست، عبور کند و دچار وحشت نشود. یا وقتی یک سخنران، در حال سخنرانی حضور ذهن خود را از دست می دهد و دیگر نمی تواند به صحبتهایش ادامه دهد، حاضران در جلسه همه ناراحت و نگران هستند. یا وقتی برای تماشای تئاتر می رویم، بسختی می توانیم خودمان را به جای یک از شخصیتهای نمایش نگذاریم و در درون خود به ایفای نقشهای مختلف نیردازیم. کل زندگی ما براساس قابلیت همانندسازی است. اگر به دنبال منشأ این توانایی و چگونگی کار و اساس آن باشیم، به این نکته می رسیم که توانایی همانندسازی به صورت فطری در احساس تعاون همه انسانها قرار داده شده است. در حقیقت، این استعداد یک احساس عمومی و نشان دهندهٔ پیوستگی موجودات هستی و دنیای درونی ماست؛ این خصیصهٔ غیرقابل گریز هر انسانی می باشد و ما را قادر می سازد تا با چیزهایی که درونی را بدن ما هستند، همانند شویم.

درست همانطور که درجههای احساس تعاون متفاوت است، درجه و میزان همدلیها هم مختلف میباشد. حتی در دوران کودکی هم این اختلاف مشهود است. بعضی از کودکان با عروسک خود مثل انسان رفتار میکنند، در حالی که بعضی کودکان هم علاقه مند هستند تا ببینند چه چیزی داخل بدن عروسکهاست. وقتی که روابط گروهی از انسانها را به کمارزشترین و بیجان ترین موجودات تنزل میدهیم، رشد انسان کاملاً متوقف میشود. بدرفتاری کودکان نسبت به حیوانات در اثر عدم وجود احساس اجتماعی و عدم همانندسازی آنها با دیگر موجودات زنده است. از عواقب این نقصان، اینکه کودکان به چیزهای کمارزش و بیاهمیّت علاقه مند میشوند که تأثیری در رشد آنها همراه با دیگر همنوعانشان ندارد. آنها فقط به فکر خودشان هستند و به شادی و غصهٔ دیگران اصلاً اهمیت نمی دهند. همهٔ این نمودها به کمبود میزان همدلی مربوط می شود. ناتوانی فرد، در همانندسازی خود با دیگری تا آنجاست که از همکاری با همنوع خود خودداری می کند.

### و ـهيپنوتيسم و تلقين

روان شناسی در پاسخ به این پرسش که «چگونه ممکن است فردی بر رفتار فرد دیگر تأثیر بگذارد»، می گوید: این پدیده یکی از نمودهای زندگی روانی ماست.

کل زندگی گروهی ما غیرممکن بود، مگر اینکه فرد می توانست بر دیگری تأثیر بگذارد. در بعضی موارد تأثیر متقابل بیشتر بهچشم می آید، برای مثال در روابط میان معلم و دانش آموز، والدین و کودکان و زن و شوهر. در سایهٔ وجود احساس تعاون، فرد تا میزان مشخصی آمادگی دارد که از اطراف خود تأثیر پذیری داشته باشد و میزان آمادگی فرد، برای تأثیر پذیری بستگی به میزانی دارد که فرد اعمال کنندهٔ این نیرو حقوق او را مدّنظر قرار می دهد. غیرممکن است که بتوان بر یک فرد آسیب دیده، به طور دایمی تأثیر گذاشت. وقتی فرد احساس کند که حقوق او تضمین شده، تأثیر پذیری بیشتری دارد. این مسأله در امر آموزش و پرورش بسیار مهم است. شاید کار تعلیم و آموزش چندان هم سخت نباشد و به شکلهای دیگری هم انجام شود، امّا آن نظام آموزشی که به این مسأله توجه داشته باشد، مناسبتر خواهد بود چرا که با ابتدایی ترین غریزهٔ وجودی بشر یعنی احساس وابستگی او به همنوع و هستی در ارتباط است.

زمانی که فرد آگاهانه نمیخواهد تحت تأثیر جامعه باشد، دیگر نمی توان بر او تأثیر گذاشت. این عقبنشینی فرد، به طور اتفاقی نیست. در طول مدتی که روابط او با دنیای اطرافش قطع می شود، بتدریج جنگی دایمی اتفاق می افتد و بالاخره فرد آشکارا در مقابل احساس تعاون می ایستد و دیگر براحتی نمی توان بر رفتار او تأثیر گذاشت. در حال حاضر، هر نوع تأثیر گذاری بر دیگران یا امکانپذیر نیست یا بسختی ممکن است؛ چرا که فرد با مخالفت خود، در واقع به ضد حمله می پردازد. ممکن است ما انتظار داشته باشیم کودکانی که احساس می کنند مورد ستم محیط اطراف واقع شده اند، چندان از آموزشهای معلمان خود راضی نباشند. هرچند در مواردی فشار بیرونی آن چنان زیاد بوده که تمام موانع را از میان برداشته و تأثیر مقتدرانه و زیادی برجای گذاشته، طوری که فرد مجبور به اطاعت و پیروی شده است. براحتی می توان ثابت کرد که این اطاعت به نفع جامعه نیست. گاه این فشار به سبک بسیار عجیبی خود را بروز می دهد که افراد مطیع را ناتوان از زندگی می کند. در اثر حالت بنده واری که این افراد دارند، دیگر نمی توانند بدون دستورگرفتن از دیگران کاری انجام دهند. بزرگترین خطری که این نوع تسلیم و بندگی به همراه دارد، این است که کودکانی که با این روش بزرگ شده اند، از فرامین افراد دیگر اطاعت می کنند، حتی اگر این فرمان، ار تکاب جرم باشد.

نمونههای جائبی از این افراد در دستههای باند تبهکاران بهچشم میخورد کسانی که از دستورات

رئیس باندی اطاعت میکنند، به این دسته تعلق دارند، در حالی که سردستهٔ باند، خودش را از صحنهٔ عمل دور نگه می دارد. در بیشتر جنایتهای مهم که از سوی باندهای تبهکاری صورت گرفته است، این افراد سرسپرده و زبون، آلت دست بوده اند و اطاعت کورکورانه و محض آنها، آن چنان ریشههای باورنکردنی دارد که گهگاه انسانهایی را می بینیم که به این بردگی خود افتخار میکنند و مباهات می ورزند و آن را راهی برای ارضای میل بلند پروازی خود می دانند.

اگر فقط جنبههای طبیعی روابط و تأثیر متقابل را در نظر بگیریم، با افرادی روبه رو می شویم که تأثیر پذیری بیشتری دارند و تابع عقل و منطق هستند و احساس تعاون آنها کمتر دچار تحریف شده است. در مقابل تأثیرگذاری بر آن دسته از افرادی که تشنهٔ برتری هستند، بسیار سخت است. مشاهدات امروزه این حقیقت را بهمانشان می دهد.

بندرت پیش می آید که والدینی شکایت داشته باشند فرزندشان از حرفهای آنها اطاعت کورکورانه میکند، بلکه بیشترین موارد شکایت آنها از نافرمانی فرزندشان است. بررسیها نشان می دهد این کودکان، در جریانی گرفتار شدهاند که آنها را برتر از محیط اطرافشان می سازد و تلاش می کنند تا دیوارهای بلندی را که سد راه عمر کوتاه آنها شده است، درهم بشکنند. به دلیل همین رفتار نادرستی که در خانه با آنها می شود، این کودکان در تأثیر پذیری از معلمان هم بدقلقی می کنند.

قدرتطلبی شدید فرد، رابطهٔ معکوسی با میزان تعلیمپذیری او دارد. با وجود این حقیقت، تعلیم و تربیت خانوادگی ما به گونهای است که کودک رابیشتر بهجاه طلبی تحریک میکند و میل بهبر تربودن را در ذهن او بیدار می سازد. این دلیل بی فکری ما نیست، بلکه در تمام فرهنگ ما، این پندارهای متکبرانه رایج است. علاوه بر آن، در کانون خانواده نیز، فرد بزرگتر، بهتر و زیباتر، بیشتر از دیگران مورد توجه است. در فصلی که در مورد تکتر صحبت میکنیم، با موقعیتهایی روبهرو می شویم که نشان می دهد چگونه تعلیم جاه طلبی، با زندگی اجتماعی ناسازگاری دارد و چگونه مشکلات ناشی از جاه طلبی و بلند پروازی رشد ذهن را متوقف می سازد.

هر واسطه در موقعیتی شبیه بهموقعیت افرادی است که بهدلیل اطاعت بی قید و شرطی که از دستورات دیگران میکنند، تحت تأثیر محیط هستند. تصور کنید که برای مدتی کوتاه، با تمام هوسهای یک فرد موافقت کنند! برای انجام عمل هیپنوتیسم هم باید آمادگیهای مشابهی صورت بگیرد. ممکن است فردی ادعاکند که هیپنوتیسم نخواهد شد، اما آمادگی روانی او باعث شود تا تمام درخواستهای هیپنوتیسمکننده را قبول کند. فرد دوم ممکن است آگاهانه مقاومت نشان دهد، اما ذاتاً میل به تسلیم داشته باشد. در هیپنوتیسم نگرش روانی واسطه، بتنهایی، رفتار او را تعیین میکند.

گفتار و اعتقادات او بی اهمیت و بی ارزش هستند. در هیپنوتیسم، فرد معمولاً باافرادی سروکار دارد که بظاهر تلاش می کنند تا در برابر هیپنوتیسم مقاومت کنند، اما ذاتاً میل به تسلیم در برابر خواستهای هیپنوتیسم کننده در آنها وجود دارد. آمادگی افراد، مرزهای مختلف و متفاوتی دارد؛ به طوری که نتایج هیپنوتیسم در هر فردی فرق می کند. در تمام موارد، میزان آمادگی فرد برای هیپنوتیسم شدن بستگی به خواست هیپنوتیسم کننده دارد و فقط نگرش روانی واسطه است که آمادگی او را تعیین می کند. هیپنوتیسم در اصل و جوهرهٔ خود، شبیه به خواب است. تنها به این دلیل مرموز و پنهانی می باشد که به دستور فرد دیگری صورت می گیرد و تنها زمانی دستور به اجرا در می آید که فرد میل به تسلیم شدن داشته باشد. طبق معمول، عوامل تعیین کننده عبار تند از: ماهیت و طبیعت واسطه یا فاعل. تنها فردی که تمایل دارد بدون انتقاد، از خواستهای دیگران اطاعت کند، هیپنوتیسم می شود، هیپنوتیسم تنها خواب عادی و معمولی نیست و فرد را چنان بی حرکت می کند که حتی مراکز حرکتی می آورد که فرد هیپنوتیسم کننده از حرکت می ایستد. در هیپنوتیسم این است که قوهٔ انتقادی می آورد که فرد هیپنوتیسم کننده می خواهد. مهمترین عامل در هیپنوتیسم این است که قوهٔ انتقادی ما که ظریفترین تولیدات روان ماست ـ در طول خلسهٔ هیپنوتیسمی از کار می افتد. به عبارت دیگر، ما در هیپنوتیسم شده با دست هیپنوتیسم کننده که روی بدن او می کشد، تبدیل به وسیله ای برای فراهین او می شود.

بیشتر افرادی که می توانند بر دیگران تأثیر گذارند، این توانایی را نیروی مرموزی می دانند که فقط به آنها تعلق دارد. در بعضی موارد، این نیرو برای دیگران آسیب رسان است و افراد تله پاتی کننده و هیپنوتیسم کننده ها فعالیتهای خطرناکی انجام می دهند. این آقایان محترم چنان جنایتهایی علیه بشر مر تکب شده اند که می توانند از تمام ابزارهای مناسب برای اهداف شوم خودشان بهره بگیرند. اما این مسأله بدان معنا نیست که همه کارهای خود را با کلاهبرداری و دوز و کلک انجام داده اند. متأسفانه این حیوان انسان شکل، لایق چنین اطاعتی است که خود را قربانی کسی کند که وانمود می کند از نیروی ویژهای برخوردار است. وقتی فرد از هر دستوری اطاعت می کند و از لحاظ منطقی آن را نمی سنجد، باعث می شود که این دستورها هیچ منفعتی برای زندگی گروهی او نداشته باشد و تنها او نمی سنجد، باعث می شود که این دستورها هیچ منفعتی برای زندگی گروهی او نداشته باشد و تنها او را از افرادی که براو تحمیل شده اند، منزجر می کند. هیچ فرد تله پات کننده و هیپنوتیسم کننده ای نتوانسته آزمایشها و تجربیات خود را در زمان طولانی مورد استفاده قرار دهد. در بسیاری از موارد، این فرد است که به سراغ چنین واسطه هایی می رود و سزای چنین فردی آن است که از راه همین واسطه ها مورد استهزای دیگران قرار گیرد.

در موارد دیگری درستی و نادرستی این مسأله دیده می شود، به عبارت دیگر، واسطه یک فریب خوردهٔ فریبکار است و در عین حال که تا حدودی خود را تسلیم هیپنوتیسم کننده می کند، او را فریب می دهد. در اینجا، این نیرو و توان هیپنوتیسم کننده نیست که اعمال می شود، بلکه واسطه همواره آمادهٔ تسلیم است و هیپنوتیسم صورت می گیرد. هیچ نیروی جادویی وجود ندارد که واسطه را تحت تأثیر قرار دهد، مگر اینکه هیپنوتیسم کننده بتوانند بلوف بزند. کسی که عاقلانه زندگی می کند و خود در مورد کارهایش تصمیم می گیرد و حرفهای دیگران را بدون نقد و انتقاد قبول نمی کند، به طور طبیعی هیپنوتیسم نمی شود و بنابراین قادر نخواهد بود که نیروی تله پاتی از خود نشان دهد. هیپنوتیسم و تله پاتی تنها نمودهای بندگی و اطاعت محض هستند.

در اینجا باید به مسألهٔ تلقین هم اشاره کنیم. وقتی تلقین را در مقولهٔ احساسات و محرک قرار می دهیم، بهتر آن را درک می کنیم، بدیهی است که هیچ فردی به طور تصادفی تحریک نمی شود و همهٔ ما تحت نفوذ افکار و برداشتهای بی شمار دنیای بیرون هستیم. هیچگاه اتفاق نیفتاده است که یک محرک را فقط درک کنیم، بلکه هر نوع برداشت ما از آن، آن قدر ادامه پیدا می کند که اثر خود را بگذارد. تلقین، یعنی اینکه این برداشتها شکل درخواست و خواهشهای انسان دیگری را به خود بگیرد و تلاش شود تا باورها و نظرات او به اجرا درآید. تغییر شکل و تقویت دیدگاه یک فرد با القائات و تلقینهای دیگران صورت می گیرد.

مشکل بسیار پیچیده این است که تمام انسانها بسته به محرکی که از بیرون دریافت می کنند، واکنشهای مختلفی نشان می دهند. درجهٔ تأثیرپذیری فرد به استقلال و عدم وابستگی او مربوط است. به خاطر داشته باشید که انسانها دو دسته اند، یک دسته همواره به عقاید همنوعان خود، چه درست و چه نادرست، بیش از حد اهمیت می دهند و بنابراین برای نظر خود، ارزش قایل نیستند. دیگران را بیش از حد بااهمیت جلوه می دهند و با طیب خاطر خود را با نظر آنها، منطبق می سازند. این افراد فوق العاده مظنون به هیپنو تیسم شدن و تحت تأثیر تلقین دیگران قرارگرفتن هستند. دستهٔ دوم، افرادی هستند که هر محرک یا تلقین را به عنوان یک توهین تلقی می کنند. آنها نظر خود را صحیح می پندارند و نگران درست بودن یا نادرست بودن آنها در عمل نیستند. به عقاید و نظر دیگران اهمیت نمی دهند. هر دو دسته، یک نقطه ضعف دارند. ضعف دستهٔ دوم این است که قادر نیستند چیزی را از همنوع خود دریافت کنند. اعضای این دسته به طور معمول اشخاص متخاصمی هستند، اگرچه به آزادی عقیده افتخار می کنند. آنها این اخلاق خود را عین صریح بودن و عاقلانه بودن می دانند، گرچه این کار آنها فقط برای تقویت موقعیت منزوی آنهاست.

## ۵. احساس خود کمبینی و تلاش برای بازشناسی

#### الف \_ موقعیت دوران اولیهٔ کودکی

اکنون آمادگی پذیرش این حقیقت را داریم که فرزندخواندههای بعضی خانوادهها در مقایسه با کودکانی که در خانه خودشان بهدنیا آمدهاند و بزرگ شدهاند، دیدگاه متفاوتی نسبت بهزندگی و همنوعانشان دارند. قانون کلی این است که کودکان مبتلا بهنقص عضو، از همان اوان کودکی برای زندگی و حیات سخت تلاش میکنند و محدودیت احساس تعاون آنها باعث این تلاش میشود. این کودکان بهجای ایجاد و پرورش انگیزهٔ نوعدوستی در خودشان، پیوسته با خود درگیرند و به تأثیری که بر دیگران میگذارند، فکر میکنند. آنچه در مورد حقارت اعضا خوب و مناسب بهنظر می رسد، در مورد ظرفیت اجتماعی و اقتصادی همچون باری اضافی است که رویکرد فرد را نسبت به دنیا خصمانه میکند. این روند سرنوشتساز، از همان سنین کودکی تعیین میشود. این کودکان از ابتدا، احساسات خود را بروز می دهند. همانند همبازیهایشان آمادهٔ مبارزه در زندگی نیستند و احساس میکنند شهامت انجام بازیها و تفریحات معمولی را ندارند. کودک در نتیجهٔ محرومیتهای گذشتهٔ خود، احساس میکنند دیگران بهاو اهمیت نمی دهند و با نگرش اضطراب الودی که نسبت به آینده دارد، این مسأله را آشکار می سازد. باید به خاطر داشت که تمام کودکان در زندگی دچار حقارت می شوند و چون احساس تعاون کمتر در محیط خانواده باعث بروز این احساس می شود، فرد موجودی وابسته بار می آید.

وقتی ضعف و درماندگی کودک را مشاهده میکنیم، در مییابیم که شروع هر زندگی مملوّ از احساس حقارت و خود کمبینی عمیق است. کودک دیر یا زود آگاه میشود که نمی تواند یکّه و تنها با مشکلات زندگی مبارزه کند. این احساس حقارت نیروی محرّ کی است که تمام تلاشهای کودک از این نقطه نشأت میگیرد. این نیرو، راه و رسم دستیابی به آرامش را به کودک نشان می دهد، هدف او را از زندگی، تعیین می کند و راه را برای وصول به این هدف هموار می سازد.

اساس تعلیمپذیری کودک در این موقعیت ویژه نهفته است و ارتباط نزدیکی با استعدادهای ارگانیک او دارد. در اصل دو عامل، مانع از تعلیمپذیری کودک می شود. یکی از این عوامل، احساس حقارت بیش از حد و عامل دیگر برتری بر دیگران است که برای رسیدن به آن، هم به امنیت، آسایش و توازن اجتماعی، نیاز است و هم به تلاشی که با آن بر محیط غلبه کند. کودکانی که چنین اهدافی در ذهن می پرورانند، همیشه به آسانی شناخته می شوند. آنها کودکان «مشکل آفرین» هستند؛ چراکه هر تجربه را به منزله شکست می دانند و تصور می کنند که انسانها و طبیعت برای همیشه آنها را فراموش کرده اند و نسبت به آنها تبعیض قایل شده اند. فرد باید تمام این عوامل را در نظر بگیرد تا ببیند چه ضرورتی باعث رشد نادرست، نامناسب و اشتباه در زندگی کودک می شود. تمام کودکان در معرض ضرورتی باعث رشد نادرست قرار دارند و با موقعیتهای خطرناکی روبه رو می شوند.

از آنجاکه هر کودک باید در محیط بزرگسالان رشد کند، خود را فردی ضعیف، کوچک و ناتوان از تنها زندگی کردن می بیند و حتی در انجام کارهای جزیی و بی اهمیت هم به خود اعتماد ندارد. وجود بسیاری از اشتباهات در امر آموزش هم، ناشی از همین مسأله است. اگر از کودک بیشتر از توانش، درخواست شود، احساس درماندگی می کند. بعضی کودکان حتی آگاهانه خود را مجبور به داشتن احساس کهتری، درماندگی و عجز می کنند. بعضی دیگر از کودکان همانند اسباب بازیها و عروسکهای متحرک هستند و با بعضی دیگر از کودکان همون اموال باارزشی رفتار می شود که باید بدقت از آنها مراقبت کرد؛ و برخورد با بعضی از کودکان به گونهای است که خود را موجودی بیفایده تصور می کنند. ترکیب نگرشهای والدین و بزرگسالان باعث می شود کودک باور کند که اختیار دو چیز در دست اوست؛ رضایت یا نارضایتی از بزرگترهایش. فرهنگ ما هم به گونهای است که احساس حقارتی را که والدین در کودکان به وجود آوردهاند، بیشتر می کند. مسألهٔ جدی نگرفتن فرزندانمان هم به این مورد مربوط می شود. کودک تصور می کند او کسی است که هیچ حق و حقوقی ندارد و دیگران باید ببینند که او فردی باادب، ساکت و دوست داشتنی است.

واهمهٔ بسیاری از کودکان در طی دوران رشد از این است که مورد تمسخر دیگران قرار بگیرند. مسخره کردن کودکان یک جنایت است. این کار بر روح کودک تأثیر میگذارد و در عادات و رفتار او در بزرگسالی نمود می یابد. فرد بزرگسالی که همه به چشم کودک به او نگاه می کنند و می خندند، براحتی قبول می کند که نمی تواند خود را از واهمهٔ مورد تمسخر واقع شدن، رها سازد.

جنبهٔ دیگر این موضوع که کودکان را تحویل نمی گیریم این مسأله است که آشکارا به آنها دروغ می گوییم و در نتیجهٔ همین کار، کودک نه تنها نسبت به اطراف خود شکاک می شود، بلکه جدی بودن و واقعیت زندگی را زیر سؤال میبرد. مواردی از کودکانی ثبت شده که بی هیچ دلیلی مدرسه را مورد تمسخر قرار می دادند، وقتی علّت این کار را از آنها جویا شدیم، اعتراف کردند که والدینشان مدرسه را مضحکهٔ خود می دانستند و ارزشی برای آن قایل نبودند.

### ب ـ جبران احساس حقارت؛ تلاش برای بازشناسی و برتری

هدف زندگی هر فرد براساس احساس حقارت، بیکفایتی و ناامنی مشخص می شود. کودک از همان ابتدا مایل است تا مورد توجه دیگران باشد و نظر والدین را به خود جلب کند. اولین علایم این میل بیدار برای بازشناسی خود، تحت تأثیر احساس حقارت سر بر می آورد و هدف و قصد فرد این است که بر محیط اطراف خود برتری پیدا کند.

میزان و کیفیت احساس تعاون، برتری طلبی فرد را تعیین می کند. ما نمی توانیم در مورد افراد ـ چه کوچک، چه بزرگ ـ قضاوت کنیم، مگر اینکه هدف فرد را از برتری طلبی با مقدار احساس تعاون او مقایسه کنیم. هدف فرد به گونهای است که دستیابی به آن، به او احساس برتری و تعالی شخصیت می دهد، تا آن درجه که زندگی را شایسته، زیستن می بیند. همین هدف احساسات ما را ارزشمند و هیجانات و عواطف ما را به هم مربوط می کند و تخیل ما را شکل می دهد و نیروهای خلاقه ما را هدایت می کند و معین می سازد که چه چیزی را باید به خاطر بسپاریم و چه چیزی را فراموش کنیم. حال می توان فهمید که ارزشهای جامعه، هیجانات، احساسات، تظاهر و تخیل چگونه به هم مربوط هستند؛ حتی وقتی که این عناصر کمیتهای مطلق نباشند، تحت تأثیر هدف مشخصی قرار دارند که سوگیری تصورات ما به واسطهٔ آن است و به هدف نهایی فرد اشاره دارند. ما خودمان را با نقطهٔ ثابتی که ساختهٔ خودمان است و به صورت تخیلی و در واقعیت وجود ندارد، تطبیق می دهیم. به علت کاستیهای موجود در زندگی روانی، وجود این فرضیه لازم است و همانند تخیلاتی می باشد که در سایر علوم کاربرد دارند؛ برای مثال می توان به تقسیم کرهٔ زمین با نصف النهار خیالی ـ اما فوق العاده مفید ـ اشاره کرد.

در تمام تخیلات روانی، با اصول ذیل سر و کار داریم: نقطهٔ ثابتی را تصور میکنیم که با وجود مشاهدهٔ آن از فاصلهٔ نزدیک، ناچار قبول میکنیم که وجود خارجی ندارد. تنها هدف این فرضیه این است که در هرج و مرج هستی، بتوانیم به گونهای هدفمند بعضی ارزشهای نسبی را شناسایی کنیم. مزیّت این امر اینجاست که ما میتوانیم با تصور نقطهٔ ثابت و پذیرش آن، احساسات و هیجانات خود را مطابق با آن دستهبندی کنیم.

بنابراین روان شناسی فردی سیستم و روش اکتشافی برای خود خلق میکند. رفتار انسان را مورد بررسی قرار میدهد، چنان که گویی رفتار انسان مجموعهٔ نهایی از روابط است که تحت تأثیر تلاش ۵۶ سناخت طبیعت انسان

برای نیل به هدف مشخص شکل می گیرد ـ که این هدف براساس استعدادهای بالقوهٔ ارثی موجود زنده قرار دارد. به هرحال، تجربیات ما نشان می دهد که فرضیهٔ تلاش برای رسیدن به هدف، چیزی بیش از یک قصهٔ صِرف است. این فرضیه خود را به گونه ای نشان داده که در اصول خود منطبق با حقایق است، چه این حقایق در ضمیر آگاه یا ناخود آگاه زندگی باشد. در تلاش برای رسیدن به هدف، سودمندی حیات روحی نه تنها فرضیه ای فلسفی بلکه حقیقتی اساسی است.

وقتی از خود می پرسیم چگونه می توانیم به طور سودمند با گسترش فرهنگ قدرت طلبی مقابله کنیم، با مشکل روبه رو می شویم؛ چرا که این تلاش زمانی شروع می شود که نتوان براحتی با کودک ارتباط برقرار کرد. فرد در سالهای بعد زندگی، تلاش خود را برای بهبود و رفع ابهام، آغاز می کند. اما زندگی با کودک در این زمان، به او فرصت می دهد تا احساس تعاون را در خود پرورش دهد؛ به گونه ای که دیگر به فکر قدرت طلبی نیست. مشکل دیگر این حقیقت است که کودکان نمی توانند آشکارا بگویند در پی قدرت هستند، بلکه با بلندنظری و مهربانی این میل خود را بیان می کنند و کار خود را بر پشت پرده انجام می دهند. آنها متواضعانه از افشای این روش طفره می روند. قدرت طلبی بی پروا و صویح در رشد روانی کودک انحطاط ایجاد می کند و کشانندهٔ اغراق آمیزی از امنیت و قدرت است که برای غلبه بر دنیا، شجاعت را به گستاخی و بی شرمی، اطاعت را به بزدلی، و مهربانی را به ریاک اری هوشمندانه تبدیل می کند. انسانها در بروز احساسات و حالات طبیعی باز فکر ریاکارانه ای در سر می پرورانند که هدف نهایی آن، تحت انقیاد در آوردن محیط است.

در امر آموزش، بهموجب میل آگاه و ناخودا گاه، کودک برای جبران ناامنی خویش، تحت تأثیر قرار می گیرد، روش زندگی را می آموزد، درک و شناخت پیدا می کند و احساس اجتماعی (تعاون) نسبت بههمنوعانش در او بهوجود می آید. تمام این اقدامات را با هر هدفی که دنبال کند، ابزاری هستند که به کودک در حال رشد کمک می نماید تا خود را از احساس حقارت و ناامنی رها سازد. برای اطلاع یافتن از آنچه در طول این مرحله در روح یک کودک اتفاق می افتد، باید صفات منش او را که آیینهٔ تمامنمای فعالیتهای روانی کودک است، بررسی نمود. احساس حقارت واقعی کودک آنچنان که برای اقتصاد روانی او مهم است، معیار اهمیت احساس حقارت یا ناامنی او نیست؛ چرا که این امر بشدت بستگی به برداشت فرد از خودش دارد.

نمی توان انتظار داشت که کودک در موقعیتهای ویژه، برآورد صحیحی از خود داشته باشد و حتی از بزرگترها نمی توان این انتظار را داشت! حقیقت این است که مشکلات با سرعت زیادی در حال افزایش است. کودک در موقعیت بسیار پیچیدهای رشد خواهد کرد که به طور حتم نمی توان میزان

حقارت او را با اطمینان تعیین کرد. کودک دیگری بهتر می تواند موقعیت خود را تفسیر کند. اما در مجموع، اگر تفسیری را که کودک از احساس حقارت می کند، در نظر بگیریم، می بینیم که تعبیر او روزبه روز تغییر می کند تا زمانی که این تعبیرها به صورت واحدی در می ایند و کودک ارزیابی خود را به طور صریح بیان می دارد و در کردار خود این ارزیابی «دایمی» را حفظ می کند. مطابق با این هنجار متبلورشده یا «خودارزیابی جاودانی»، روندهای جبران که کودک برای رفع احساس حقارت خود به کار می گیرد، به سمت این هدف و اهداف دیگر هدایت خواهد شد. مشابه این مکانیسم جبران کننده که روان انسان به کمک آن سعی در خنثی کردن احساس زجرآور حقارت دارد، در مورد اندامها و اعضای بدن نیز به چشم می خورد. برای مثال وقتی یکی از اعضای حیاتی بدن انسان دچار آسیب می شود، اعضای دیگر رشد بی رویه پیدا می کنند و بیش از حد کار می کنند. از این رو، اگر قلب در جریان گردش خون دچار مشکل شود، برای به دست آوردن نیروی جدید از تمام اعضای بدن کمک گیرد و به همین خون دچار مشکل شود، برای به دست آوردن نیروی جدید از تمام اعضای بدن کمک گیرد و به همین دلیل اندازهٔ آن از یک قلب معمولی بزرگتر می شود. به همین شکل، وقتی فرد احساس حقارت می کند دقارت به کار می گیرد.

زمانی که احساس حقارت تا آن درجه شدت پیدا کند که کودک واهمهٔ شکست در مقابل این احساس و عدم جبران را پیدا کند، در زمان توانایی برای غلبه براین احساس هم راضی نمی شود و خواستار فوق جبران خواهد بود. ممکن است قدرت طلبی و برتری جویی فرد آن چنان زیاد شود و تشدید یابد که به شکل یک بیماری آسیب شناسی درآید. وقتی این اتفاق می افتد، دیگر فرد از روابط عادی زندگی راضی نخواهد شد. تحرکاتی که در این موارد انجام می شود و حالت متکترانهٔ خاصی که نسبت به آنها نشان می دهد، کاملاً در جهت سازگاری با اهدافشان است.

در مواردی که با نیروهای کشانندهٔ آسیبشناسی سر و کار داریم، با اشخاصی روبه رو میشویم که بدون ملاحظهٔ دیگران، با تلاش فوق العاده، شتاب زیاد و انگیزههای آنی شدید، میخواهند موقعیت خود را در زندگی حفظ کنند. اینها کودکانی هستند که افعال آنها، به دلیل حرکات اغراق آمیزشان برای نیل به هدف بر تری بردیگران، بسیار محسوس است؛ اینان با تجاوز به حقوق دیگران سعی دارند از حیات و زندگی خود دفاع کنند. آنها در مقابل دنیا ایستاده اند و دنیا در مقابل آنها.

این مسأله لزوماً هم نباید با قبح معانی آن که در کلام وجود دارد، اتفاق بیفتد. قدرتطلبی بعضی کودکان به حدی است که در تعارض با دیگران قرار نمی گیرند و جاه طلبی آنها نابهنجار به نظر نمی رسد. با وجود این، وقتی فعالیتها و موفقیتهای آنها را بررسی می کنیم، متوجه می شویم که جامعه از پیروزیهای آنها بهرهای نمی برد؛ چراکه جاه طلبی آنها امری غیراجتماعی است. جاه طلبی آنها همیشه

۵۸ شناخت طبیعت انسان

باعث خواهد شد آنها به عنوان عناصر آشوبگر، بر سر راه انسانهای دیگر قرار بگیرند. اگر تمام روابط انسانها را در نظر بگیریم، بتدریج منش و ویژگیهای دیگر آنها را هم خواهیم شناخت، که هرکدام یک مُهر ضداچتماعی برخود خواهد داشت.

مهمترین این ویژگیها، تکتر، نخوت و میل غلبه بر دیگران به هر قیمت ممکن است. فرهیختگی نسبی فرد و تقبیح تمام کسانی که با آنها در ارتباط است، ویژگی آخر یعنی برتری بر دیگران را نشان می دهد. در مورد آخر، مهمترین چیز «فاصله» است که او را از همنوعانش جدا می سازد. محیط و اطرافیان فرد از نوع رویکرد او ناراحت هستند؛ چراکه پیوسته جنبهٔ تاریک زندگی را می نگرد و از هر شادی و شادمانی محروم است. بعضی کودکان با میل افراطی که برای کسب قدرت دارند، می خواهند اعتبار خود را در محیط پیرامون تثبیت کنند و این میل آنها را وادار می کند تا در مقابل وظایف و تکالیف زندگی روزمره مقاومت نمایند. همین انسان را که تشنه قدرت است، با فردی عادی مقایسه کنید، شاخص اجتماعی فرد تا درجهای است که خود را از همنوعانش دور می کند. قضاوت صحیح کنید، شاخص اجتماعی فرد تا درجهای است که خود را از همنوعانش دور می کند. قراوت صحیح دربارهٔ ماهیت بشر، چشم انسان را برروی عیوب و حقارتهای فیزیکی باز می کند، هرچند که می داند دربارهٔ ماهیت منش، بدون وجود مشکلات پیشین در تطور حیات روان او غیرممکن است.

شناسایی مشکلاتی که در رشد روان رخ می دهد، به ما امکان می دهد تا دانش صحیحی در مورد ماهیت انسان کسب کنیم و چنانچه احساس اجتماعی ما کاملاً رشد کرده باشد. این دانش هرگز به وسیلهای برای آسیبرساندن تبدیل نمی شود، بلکه با همان می توانیم به همنوعانمان کمک کنیم. بناید کسی را به دلیل نقص فیزیکی و داشتن صفات ناخوشایندش ـ که خود نیز از آن ناراحت است سرزنش نماییم. او در قبال این مسایل مقصر نیست. باید به او حق بدهیم که برای محدودیتهای همیشگی اش ناراحت باشد و باید آگاه باشیم که ما هم در ایجاد وضعیّت کنونی او مقصر هستیم. این ماییم که سزاوار سرزنش هستیم؛ چرا که در مقابل بدبختی اجتماعی که فرد گرفتار شده است، محتاطانه رفتار نمی کنیم. با داشتن این رویکرد، بالاخره می توانیم این موقعیّت را بهبود بخشیم. ما نباید به چشم یک انسان بدبخت، بی کس و آواره به او نگاه کنیم، بلکه باید بدانیم که او هم انسان است، همنوع خودمان؛ و برای او جوّی فراهم کنیم که احساس کند امکانات و فرصتهای برابر با انسانهای دیگر برای او هم وجود دارد. تصور کنید دیدن فردی که حقارتهای فیزیکی و ارگانیک او واضح است، دیگر برای او هم وجود دارد. تصور کنید دیدن فردی که حقارتهای فیزیکی و ارگانیک او واضح است، به به ارزشهای اجتماعی دست پیدا کنید، و خودتان را باحقیقت احساس اجتماعی آشنا نمایید. در آینده هم می توان قضاوت کرد که وجود چنین افرادی برای تمدن و فرهنگ ما چقدر ضروری است.

برای همه روشن است فردی که با نقص عضو پا بهاین دنیا میگذارد، از همان روزهای اولیه

احساس میکند باری بهدوش هستی است و طبیعی است که نسبت به کل جهان هستی، بدبین شود. کودکانی که بهدلایلی، احساس حقارت آنها تشدید شده است، گرچه نقایص عضوی آنها چندان هم بهچشم نمیخورد، باز خودشان را در موقعیت مشابه میبینند. احساس حقارت آنها بهطور مصنوعی چنان تشدید می شود که در نتیجه کودک تصور میکند افلیج بهدنیا آمده است. برای نمونه، در طول دوران بلوغ، آموزشهای سخت و شدید براین نتیجهٔ ناخوشایند تأثیر میگذارد. باری که هستی از همان روزهای اولیه بهدوش گذاشته، هرگز برداشته نمی شود و گوشه گیری او باعث می شود تا از نزدیک شدن و ایجاد ارتباط با همنوعانش عاجز باشد. آنها خودشان را باور دارند، اما در دنیای عاری از عشق و عاطفه، هیچ نقطهٔ اشتراکی برای تماس و رابطه با دیگران ندارند.

برای مثال، یک بیمار، از آنجا که پیوسته در مورد وظیفهاش بهما می گوید و اینکه تمام اعمال و رفتار او از اهمیت خاصی برخوردار است و بدترین رابطهٔ ممکن را با همسرش دارد، جالب توجه است. در اینجا دو انسان وجود دارند که از هر اتفاقی، حتی بهاندازهٔ یک سر سوزن، برای انقیاد طرف مقابل خود، بهره می گیرند. در نتیجه، داد و بیدادها، اهانتها و سرزنشها باعث جدایی زن و شوهر از یکدیگر می شود. می بینیم که چقدر احساس تعاون این شوهر در مقابل همنوعش، دست کم در برابر همسر و دوستانش کم است و عطش برتری وجودش را فراگرفته است. ما از داستان زندگی او به این حقایق رسیدیم: او تا قبل از هفده سالگی رشد کامل فیزیکی نداشت. صدایش همچون صدای یک پسربچه بود و در بدن و صور تش مو در نیامده بود و جزو کوتاه قد ترین پسربچه های مدرسه به حساب می آمد. اکنون او سی وشش ساله است. در ظاهر او هیچ نشانه ای از مردبودن، به چشم نمی خورد و بظاهر اکنون او سی وشش ساله است. در ظاهر او هیچ نشانه ای از مردبودن، به چشم نمی خورد و بظاهر هشت سال از اینکه هیچ رشدی نداشته، زجر کشیده است و در آن زمان او هیچ تضمینی نداشت که طبیعت نابه نجاریهای او را جبران کند. در تمام این مدت، این فکر او را عذاب می داد که باید همیشه طبیعت نابه نجاریهای او را جبران کند. در تمام این مدت، این فکر او را عذاب می داد که باید همیشه یک کودک باقی بماند.

از همان سنین پایین و نوجوانی او هم می توان صفات کنونی منش او را تشخیص داد. او به گونهای رفتار می کرد که گویی شخص بسیار مهمی است و هر رفتارش از اهمیت خاصی برخوردار می باشد. با انجام این کارها می خواست توجه دیگران را به خود جلب کند. در آن زمان بود که ویژگیهای فعلی اش شکل گرفت. بعد از ازدواج، با همسرش جر و بحث داشت که او بزرگتر و مهمتر از هر چیزی است که همسرش تصور می کند، در حالی که همسر وی پیوسته سعی می کرد تا به او نشان بدهد ادعاهایی که او در مورد ارزشمندی خود می کند، حقیقت ندار دا در چنین شرایطی، روابط زناشویی آنها ـ که علایم از

همپاشی آن حتی از دوران نامزدی هم مشهود بود ـ بهبود نیافت و در پایان به مصیبت اجتماعی (طلاق) انجامید. در حال حاضر، این بیمار به پزشک مراجعه کرده و شاکی است که از زمان جدایی، عزّت نفس خود را از دست داده است. حال برای معالجه، ابتدا باید از پزشک بیاموزد که چگونه خود را بشناسد، او مجبور است راه ارزیابی اشتباهی را که در زندگی مرتکب شده، یاد بگیرد. همین اشتباه و ارزیابی نادرستی که از حقارت خود داشت تا زمان معالجه و درمانش، گریبان او را گرفته بود.

## ج. نمودار زندگی و تصویر هستی

وقتی مواردی از این قبیل را مشاهده میکنیم، بهتر است رابطهٔ میان تصورات دوران کودکی و شکایتهای کنونی بیمار را با یک منحنی که فرمول ریاضی دارد، نشان دهیم. خط اتصال این دو نقطه، این توازن را نشان میدهد. ما در بسیاری موارد، موفق بهترسیم این منحنی زندگی خواهیم شد، منحنی روانی در امتداد تحرکات یک فرد شکل میگیرد. الگوی رفتاری که فرد از تولد تا آخر عمر آن را دنبال میکند توازن نمودار است. شاید برداشت بعضی خوانندگان این باشد که ما سعی داریم سرنوشت انسان را با ساده سازی بیش از حد آن، بی اهمیت جلوه دهیم یا تمایل داریم که حق اختیار فرد را در زندگی نادیده بگیریم و اراده و آزادی عمل او را نفی کنیم.

تا آنجاکه بهارادهٔ آزاد مربوط میشود، این اتهام حقیقت دارد. در حقیقت ما الگوی رفتاری فرد را در شکل نهایی آن و پس از انجام بسیاری تغییرات، مشاهده میکنیم، اما محتوای اصلی آن، یعنی توانایی و هدفمندی، عامل تعیینکنندهای است که از دوران کودکی بهطور ثابت باقی مانده است، گرچه، روابط فرد با محیط بزرگسالان که ادامهٔ روابط دوران کودکی است، در بعضی موارد آن را تغییر میدهد. در معاینهٔ این بیماران، ابتدا باید از دوران کودکی افراد شروع کنیم؛ چرا که برداشتهای آن دوران، مسیر رشد و واکنش و پاسخ کودک را در چالش با هستی و زندگی سالهای آتی نشان میدهد. کودک در چالش با هستی، از تمام موهبتهای فکری رشد یافته که او را تا بهاین مرحلهٔ زندگی رسانده است، بهره میگیرد و فشار خاصی که کودک در دوران طفولیت احساس و تحمل میکند، نگرش آیندهٔ او را نسبت به هستی، تعیین میکند.

شاید تعجب آور باشد اگر بگوییم نگرش بعضی افراد، بعد از طفولیّت به طور ثابت باقی می ماند، گرچه تجلّی و نمود رویکرد او در سالهای نوجوانی متفاوت با نگرش دوران کودکی است. بنابراین مهم است که از ابتدای تولد کودک، چنان رابطه ای با او برقرار کنیم که هیچگاه تصور و برداشت نادرستی از زندگی نداشته باشد. قدرت و مقاومت جسمانی کودک، عامل بسیار مهمی در این مرحله است. موقعیت اجتماعی فرد و ویژگیهای افرادی که مسئولیت آموزش او را به عهده گرفته اند، از اهمیت

یکسانی برخوردار است. گرچه در سالهای اولیه، واکنشهای فرد غیرارادی و خودکار میباشد، اما در سالهای بعد، واکنشها و پاسخهای او هدفدار و بامنظور است. در طفولیت، نیازهای شخصی و غم و شادی، زندگی کودک را رقم میزند، اما بزرگتر که میشود، قادر است تا از فشار این نیازهای ابتدایی خود را رها سازد و آنها را از سر راه خود بردارد. این پدیده در زمان «خودیابی» رخ میدهد، یعنی از زمانی که کودک در مورد خود صحبت میکند و میگوید «من».

بعلاوه در طول همین دوران است که کودک پی میبرد رابطهٔ ثابتی با اطراف خود دارد. این رابطه بسیار مؤثر است، چرا که کودک را وادار میکند تا نگرش متفاوتی داشته باشد و روابط خود را با نیازهایی که مربوط بهدنیای اطراف او میشود، تطبیق دهد. اگر آنچه را که در مورد هدفمندی زندگی روانی انسان گفته شد، دوباره تصدیق کنیم، برای ما روشن خواهد شد که الگوی رفتاری فرد دارای یک نشان ویژه، بهنام واتحاد تباهی ناپذیره است. وقتی میبینیم انسانها رفتار متضادی از خود بروز میدهند، پی میبریم که باید با هر فرد بهصورت شخصیتی مستقل رفتار کنیم. درست همان طور که بزرگسالان آنچنان خصوصیات رفتاری متناقضی نشان میدهند که نمی توانیم آنها را بشناسیم، بعضی کودکان هم رفتارشان در خانه متفاوت با مدرسه است. بههمین صورت، حرکات و صحبتهای دو فرد ممکن است به ظاهر شبیه به یکدیگر باشند، اما وقتی الگوهای زیرین و نهفتهٔ رفتار آنها را مورد بررسی قرار دهیم، مطمئن می شویم هیچ شباهتی میان آنها وجود ندارد. وقتی دو فرد بظاهر یک کار مشابه را انجام می دهند، در واقع هریک در حال انجام کاری کاملاً متفاوت و جداگانه از یکدیگر هستند، و در مقابل انجام می دهند، در واقع هریک در حال انجام کاری کاملاً متفاوت و جداگانه از یکدیگر هستند، و در مقابل وقتی دو نفر در ظاهر کار متفاوتی انجام می دهند، ممکن است در عمل کار مثابهی بکنند.

بهدلیل وجود تعابیر مختلف در مورد یک کار، هرگز نمی توانیم زندگی روانی را به منزلهٔ پدیدهٔ منفرد و جدا تصور کنیم؛ برعکس، باید آنها را مطابق با هدف واحدی که به سوی آن در حرکت هستند، مورد ارزیابی قرار دهیم. وقتی که ارزش پدیدهای را در متن زندگی فرد بدانیم، پی به معنای اصلی و واقعی اعمال فرد می بریم. تنها زمانی می توانیم زندگی او را درک کنیم که حالات فرد را در زندگی، نشان دهندهٔ جنبه ای از الگوی رفتاری او بدانیم.

بالاخره زمانی که تمام حالات و رفتار انسانها را میشناسیم و میبینیم که اساس این رفتارها، دستیابی به هدفی خاص است و آغاز و انجام آن تعیین کنندهٔ رفتار آنهاست، آنگاه می توانیم پی ببریم که فرد کجا ممکن است دچار اشتباه شود. منبع و منشأ این اشتباهات در این موضوع است که هریک از ما، مطابق الگوی رفتاری ویژهٔ خود، از پیروزیها و موهبتها بهرهمند می شود.

دلیل ممکنبودن این مسأله، نه در امتحان کردن تمام چیزها، بلکه در دریافت، تغییر و

همانندسازی تمام برداشتهایی است که بهواسطهٔ ضمیر ناخودآگاه کسب میکنیم. با داشتن دانش صِرف و محض می توان این فرآیند را روشن و آن را قابل فهم ساخت. از نمونهای که بهآن اشاره خواهیم کرد، چنین نتیجه گیری می شود که تجزیه و تحلیل هر پدیده بهواسطه مفاهیم «روان شناختی فردی» است که در قبل آن را آموختهایم.

خانم جوانی به عنوان بیمار به مطب آمده بود و از نارضایتی خود از زندگی برایم تعریف کرد. او تصور می کرد که ریشهٔ این نارضایتی در انجام وظایف اوست. فردی عجول به نظر می آمد، چشمان بیقراری داشت و شکایت می کرد که هر وقت قرار است کارهای ساده و حتی ابتدایی را انجام دهد، بشدت مضطرب و نگران می شود. با توجه به صحبتهای خانواده و دوستانش دریافتیم که او هرچیزی را جدی می گیرد و زیر بار کار، خود را خرد می کند. تصور کلّی ما از چنین فردی که هر چیزی را جدی می پندارد، این است که این خصوصیت مشترک بسیاری از افراد است. یکی از اعضای خانواده اش، ضمن صحبتهایش گفت: و او برای هر مسأله ای وسواس و دقت زیاد به خرج می دهدا حال اجازه دهید با بررسی میل به مهم و دشوار جلوه دادن افراطی مسایل ساده بر یک گروه یا رابطهٔ زنائمویی، جست وجویی در خصوص این رفتار وی داشته باشیم. ما نمی توانیم این احساس را به وجود آوریم که چون این زن قادر به انجام وظایف ابتدایی خود نیست، محیط هم، وظایف بیشتری به او تحمیل نکند.

ما شخصیت این زن را بدرستی و به طور کامل نشناخته ایم. پس باید او را تحریک کنیم که بیشتر در مورد خودش صحبت کند و ما نیز بررسیها و معاینات خود را با دقت زیادی انجام دهیم و سعی نکنیم که بر بیمار خود غالب شویم؛ چراکه این کار فقط باعث پرخاشگری او می شود. وقتی به ما اعتماد کرد، به او فرصت صحبت کردن می دهیم و به این نتیجه می رسیم که او فقط برای دستیابی به یک هدف تلاش می کند. رفتار او نشان دهندهٔ این است که سعی دارد به شخصی، احتمالاً شوهرش، بگوید که تحمل وظایف و مسئولیتهای بیش از حد توانش را ندارد و همسرش باید با او مهربانتر باشد. به تصور و گمان ما ریشهٔ این اتفاقات در گذشته است. بالاخره موفق شدیم او را ترغیب کنیم. او گفت که در گذشته، اگر کسی از او درخواستی داشت، این تقاضا را با مهربانی می گفت. حالا بهتر می توانیم رفتار او را درک کنیم. او با این کار می خواهد، بیشتر مورد توجه دیگران قرار بگیرد و در همهٔ موقعیتها عطش محتت و عاطفهٔ او رفع شود.

هر توضیح او، مهر تأییدی بر یافتههای ما بود، او تعریف کرد که با یکی از دوستانش در بیشتر مسایل اختلاف نظر دارد و این دوستِ او، ازدواج ناموفقی داشته که حال تصمیم به فرار گرفته است. یک بار دوستش را دید که کتاب به دست ایستاده بود و با صدای خسته ای به شوهرش می گفت که واقعاً

نمی داند آن روز می تواند برای ناهار غذا درست کند یا نه. همین مسأله شوهر او را آزرد، به حدّی که با الفاظ خشن همسرش را بهباد انتقاد گرفت. بیمار ما ضمن صحبتها ادامه داد: «وقتی در مورد این اتّفاق فکر می کنم، به نظرم می آید که روش من خیلی بهتر است. هیچ کس نمی تواند من را این طور سرزنش و ملامت کند. چون من از صبح تا شب فقط جان می کَنَم و کار می کنم. اگر وقتی خانه هستم ناهار آماده نباشد، هیچ کس حق ندارد چیزی به من بگوید؛ چرا که من نمی توانم همیشه عجول و مضطرب باشم. حالا شما می گویید من این روش را کنار بگذارم؟

حال می توان دریافت که در روان او چه می گذرد؟ او با روشی غیرمغرضانه سعی می کند نسبت به دیگران برتری داشته باشد، اما به خاطر این میل به خوشرفتاری دایمی با خودش، هیچ کس نمی تواند او را سرزنش کند. از آنجا که این مکانیسم موفقیت آمیز است، منطقی نیست که از او بخواهیم این روش را کنار بگذارد. تقاضای او برای محبّت (که در عین حال تلاش برای غلبه بر دیگران است) هرگز آن قدر شدید نبوده است. در این رابطه، شاهد تناقضات گوناگونی هستیم. برای مثال باید همه چیز گم شود تا او جار و جنجال راه بیندازد؛ از فشار کار، دایم سردرد بگیرد و به دلیل لزوم سر و سامان دادن به اوضاع هرگز نتواند خواب آرام و راحتی داشته باشد. یا وقتی برای امر مهمی از او دعوت می شود، برای پذیرش آن هزار و یک شرط و نکته تعیین کند. هرکار کوچک و بی مقداری برای او مهم جلوه می نماید و شب و روز برای انجام آنها وقت تلف می کند. احساس اجتماعی در زندگی چنین فردی از محدوده های خاصی فراتر نمی رود.

در زندگی زناشویی، بعضی روابط از اهمیت ویژهای برخوردارند و نیاز بهمهربانی در آنها بیشتر است. برای مثال قابل درک است که شوهر بهدلیل ضرورت شغلی، در خانه نباشد و شرکت در جلسات و ملاقات با دیگران باعث شود که کمتر در خانه حضور داشته باشد. اگر او در چنین مواقعی همسرش را ترک میکند، باید بگوییم که با همسرش مهربان نیست و بهاو توجهی ندارد؟ در وهلهٔ اول و در مورد این بیمار می توانیم بگوییم که در امر ازدواج، تأکید بر آن است که مرد تا آنجا که ممکن است در خانه باشد. این اجبار تا حدودی خوشایند بهنظر می رسد، اما برای افراد شاغل، مشکلات غیرقابل تحملی باشد. این اجبار تا حدودی خوشایند بهنظر می رسد، اما برای افراد شاغل، مشکلات غیرقابل تحملی پیش می آورد. در چنین مواردی، همانند این مسأله، ناسازگاریها آیی بوجود می آید. شوهر گهگاه سعی میکرد که شبها آخر وقت و بدون اینکه باعث ناراحتی همسرش بشود، به تختخواب برود. اما با همسرش روبه رو می شد که هنوز بیدار بود و با نگاههای ملامتبار او را نظاره می کرد. حال نیازی نیست تا تمام موقعیتهای زندگی این مورد را به تصویر بکشیم. اما نباید این حقیقت را نادیده بگیریم نیست تا تمام موقعیتهای زندگی این مورد را به تصویر بکشیم. اما نباید این حقیقت را نادیده بگیریم که تنها زنان نیستند که شرار تهای کوچک به بار می آورند، بلکه مردانی هم وجود دارند که افکارشان

همینگونه است. در موردی که ما با آن روبه رو بودیم، این اتفاقات خواهد افتاد: اگر در بعضی مواقع شوهر مجبور است بعداز ظهر بیرون از خانه باشد، همسرش به او می گوید چون بندرت در اجتماع هستی، مجبور نیستی زودتر به خانه برگردی. گرچه این حرفها را به شوخی می گفت، اما در بیان آنها جدی و قاطع بود. بظاهر با این جمله مفهوم جملهٔ قبلی را رد کرده بود، اما اگر با دقت به آن توجه کنیم، متوجه ار تباط آنها می شویم. زن آن قدر باهوش است که زیاد سخت گیری نمی کند و بظاهر هم خیلی مؤدبانه صحبت می کند. در منش او هیچ عیبی وجود ندارد و فقط به کمک شیوههای روانی، ما را به خود علاقه مند می سازد. ماهیت واقعی حرفهایی که به همسرش گفت، در این حقیقت است که او زنی است که به شوهرش اولتیماتوم می دهد. حالا از وقتی که زن اجازه داده است، شوهر می تواند تا دیروقت بیرون باشد، در حالی که اگر مرد به دلایل شخصی و برای کارهای خودش بیرون باشد، زن بشدت می ترسد و ناراحت می شود. حرفهای او کل موقعیت وی را مخفی و پنهان کرد. او شریک جهت دهنده و راهنما در زندگی می شود؛ و شوهرش گرچه فقط وظایف اجتماعی خود را انجام می دهد، باز تحت اراده و خواست همسرش است.

اکنون اجازه دهید تا عطش مهربانی او را با مفهوم و برداشت جدیدی که داریم، در نظر بگیریم ما معتقدیم که این زن فقط زمانی می تواند موقعیتی را تحمل کند که فرامین او به اجرا در بیاید. بناگاه، متوجه شدیم که در طول زندگی او، یک ضربه باعث شده بود تا هرگز حُقه و کلک نزند، همیشه بر تری خود را حفظ کند و سرزنش و ملامت دیگران باعث نشود او موقعیت خوب خود را از دست بدهد. بعلاوه پی بردیم که در تمام موقعیتها، این حرکات را از خود نشان می دهد، برای مثال وقتی یک خدمتکار جدید می گیرد، بسیار هیجان زده و عصبی است. واضح است که نگرانی او از این جهت می باشد که آیا می تواند همانند خدمتکار قبلی، بر او هم بر تری داشته باشد. به همین دلیل وقتی می خواهد به قصد پیاده روی خانه را ترک کند، فضایی ایجاد می کند که به هیچ عنوان به بر تری او آسیبی وارد نشود و وقتی هم وارد دنیای بیرون می شود، در خیابان، دیگر چیزی زیر سایهٔ بر تری او قرار ندارد، او باید به دنبال هر ماشینی بدود و نقش زیر دست را ایفاکند. با توجه به رفتار مستبدانهٔ او در خیابان دچار تنش شود، علت آن را بخوبی درک می کنیم.

این ویژگیها ممکن است در چنان الگوی خوشایندی بروز کند که با نگاه اول هیچکس متوجه نشود که او از چیزی رنج میبرد. از سوی دیگر این رنج می تواند بهبالا ترین میزان برسد. فقط تصور کنید که این هیجان و تنش او بیشتر شود و گسترش یابد. افرادی هستند که هنگام رانندگی اختیار خود را از دست می دهند، به همین دلیل، همواره از رانندگی کردن واهمه دارند و همین ترس تا آنجا پیش

میرود که اصلاً از خانهٔ خود بیرون نمی آیند. با تحقیق بیشتر بر روی بیماران، می توان تأثیر برداشتهای دوران کودکی فرد برروی کل زندگی را مشاهده کرد. ما نمی توانیم دیدگاه این زن را در مورد محقّبودن خودش رد کنیم؛ اگر نگرش فرد و کل زندگی او تحت فشار بی سابقهای برای صمیمیت، احترام، آبرو و مهربانی با دیگران باشد، پس به گونهای عمل می نماید که همیشه پرکار و خسته نشان دهد، و این امر وسیلهٔ بدی برای رسیدن به مقصود نیست. هیچ روشی برای رفع انتقاد محیط اطراف و همزمان با آن مهربان کردن آن با فرد و دور کردن چیزهایی که باعث تزلزل توازن روانی فرد بشود، وجود نخواهد داشت.

اگر بهمهمترین دوران زندگی بیمارمان برگردیم، متوجه میشویم که حتی در مدرسه هم، هرگاه تکالیفش را انجام نمی داد، بشدت مضطرب می شد و به این طریق معلمش را وادار می کرد تا با او مهربان باشد. او در تعریف این ماجرا، اضافه می کند که او فرزند ارشد خانواده و بعد از او، برادرش به دنیا آمد و برادرش در جنگی دایمی با او، همواره پیروز میدان بود. بیمار ما چون می دید که اطرافیان به تکالیف مدرسهٔ برادرش بیشتر توجه می کنند و تکالیف او (که دانش آموز خوبی هم بود) کمتر مورد توجه قرار می گرفت، از دست خودش عصبانی بود. بسختی می توانست تحمل کند و همیشه غُر می زد که چرا برای تکالیف او ارزش مساوی با برادرش قایل نمی شدند.

بنابراین قابل درک است که این دختر جوان برای تساوی و برابری تلاش میکرد و از همان دوران کودکی سعی میکرد براحساس حقارتی که داشت غلبه کند. همین تلاش باعث شد تا دانش آموز بدی بشود. او سعی میکرد براحساس حقارتی که داشت غلبه کند. همین تلاش باعث شد تا دانش آموز بدی بشود. او سعی میکرد تا با گزارش کارهای بدی که در مدرسه انجام داده بود، از برادرش پیشی بگیرد. از لحاظ اخلاقی کار او درست نبود، اما او با برداشتهای کودکانهای که داشت، تصور میکرد عاقلانه رفتار میکند؛ چراکه گمان میکرد از این راه بیشتر می تواند توجه والدینش را جلب کند. اما پدر و مادر باید در مورد بعضی ترفندهای او هشیار تر میبودند، چراکه او بروشنی اعلام کرده بود میخواهد یک دانش آموز بد شودا

به هر حال، پدر و مادر او حتی به خودشان زحمت ندادند که دست کم شکستهای او را در مدرسه، مورد بررسی قرار دهند. و حالا یک اتفاق جالب افتاده بود: او به طور نا گهانی موفقیتهایی در درسهایش نشان داد، چرا که حالا خواهر کوچکترش با نقش جدیدی وارد صحنه شده بود! این خواهر کوچکتر همیشه در کلاس نمرههای پایینی می گرفت و مادرش همان قدر که نگران موفقیت پسرش بود، در مورد دختر کوچکش هم ناراحت بود و به همین دلیل مشخص، بیمار ما در حالی که خودش فقط از لحاظ نمرات درسی ضعیف بود، خواهرش هم از لحاظ درسی، و هم از لحاظ اخلاق و رفتار وضعیت

خوبی نداشت. از آنجا که گزارش رفتار و کردار بد در مدرسه تأثیر اجتماعی متفاوتی با گزارش بدبودن درس دارد، او قادر شده بود تا توجه مادرش را بهخود جلب کند. گاه موقعیتهای اضطراری پیش می آمد که والدین را مجبور می کرد تا بیشتر با فرزندشان مشغول باشند.اما اصلاً نتوانستند رفتار یکسانی با همهٔ فرزندانشان داشته باشند. اکنون هم، همین مشکل مانع از آن آرامشی است که باید بر خانه حاکم باشد. هیچکس دیگر تحمل این موقعیت را ندارد. از این رو ما باید بهطور پیوسته در پی گرایشها و فعالیتهای جدیدی باشیم که شخصیت او را شکل دهد. حال می فهمیم که چرا او هیاهو راه انداخته بود و در کارها همیشه عجله داشت و دوست داشت که همیشه خود را تحت فشار قرار دهد. این بدان معناست که مادرش بهاو توجه نداشته و او به این صورت قصد داشته است پدر و مادرش را مجبور کند که بهاو و خواهر و برادرش توجه کنند؛ در عین حال پدر و مادرش را به دلیل رفتار بدی که با او بیشتر از سایر خواهر و برادرها داشته اند، سرزنش می کند. نگرش اولیه که آن زمان شکل گرفته تا حال حاضر باقی مانده است.

ما می توانیم به سالهای پیشتر زندگی او برگردیم. یکی از خاطرات دوران کودکیش بوضوح در ذهن او مانده است و آن اینکه در هنگام به دنیاآمدن برادرش، می خواست با تکه چوبی او را برند، ولی مادرش او را از انجام این کار خطرناک منع کرده بود. در این زمان او سه ساله بود، این دختر کوچک (حتی در آن سنّ) متوجه شده بود که پدر و مادرش به او توجه نمی کنند و چون دختر بود، ارزش کمتری برای او قایل می شدند. بوضوح به یاد دارد که آن موقع هزاران بار آرزو کرده بود که کاش پسر می بود. با آمدن برادر کوچکتر، هم صمیمیت و محبت پدر و مادر به او کم شد و هم مورد توهین قرار گرفت. او هم برای جبران این مشکل، به طور اتفاقی متوجه شد که باید بیش از اندازه کار کند.

اجازه دهید رؤیایی را برای شما تعبیر کنیم که نشان میدهد این الگوی رفتار چگونه در عمق روان او شکل گرفت. این زن در رؤیا دید که در خانه با همسرش صحبت میکند اما همسرش هیچ شباهتی بهمردان ندارد، بلکه ظاهراً مثل یک زن است. معنای رؤیا این بود که او با شوهرش مساوی است. شوهرش دیگر مثل برادرش نبود که زمانی جنس غالب و برتر به حساب می آمد و فعلاً او هم مثل یک زن است و بر او هیچ برتری و مزیتی ندارد. او در رؤیایش به آنچه که از کودکی همیشه آرزویش را داشته، رسیده است.

بهاین طریق به دو نقطهٔ مشترک در زندگی روان یک انسان دست یافتیم و آنها را به هم پیوند دادیم. ما سبک و نمودار زندگی و الگوی رفتار او راکشف کردیم و از همین راه توانستیم تصویر واحدی از زندگی او به دست آوریم که خلاصهٔ آن چنین است: ما با فردی سروکار داریم که سعی می کند با ابزار خوشرویی و خوش خلقی، نقش غالب و برتر را ایفاکند.

# ۶. آمادگی برای زندگی

یکی از اصول روان شناسی فردی این است که کلّ پدیدهٔ روانی را می توان به منزلهٔ مقدمات برای دستیابی به یک هدف مشخص در نظر گرفت. در ترسیم زندگی روانی ـ که به آن اشاره شد ـ مشاهده کردیم که فرد دایم در حال تدارک برای آینده است تا آرزوهایش را محقّق سازد. این همان تجربهٔ عمومی است که ما و همهٔ انسانها باید آن را پشت سر بگذاریم. در تمام اسطورها، افسانها و داستانهایی که از آینده صحبت میکند، هم به این مسأله پرداخته شده است. بیشتر انسانها اعتقاد دارند که بهشتی وجود دارد و بازتاب این عقیده باعث می شود تا انسانهایی که میل به آینده دارند، بتوانند بر تمام مشکلات غلبه کنند.

#### الف-بازى

در زندگی کودک، پدیدهٔ مهمی وجود دارد که مرحلهٔ آمادگی او را برای آینده بروشنی نشان میدهد. این پدیده دبازی، است. نمی توان گفت که بازیهای کودکانه بهطور اتفاقی بهدهن والدین و معلمان خطور کرده است، بلکه بازی یک وسیلهٔ کمک آموزشی و محرکی برای روان، خیال و روش زندگی کودک است. حالتی که کودک در بازی دارد و انتخاب او و اهمیتی که برای این انتخاب خود قایل میشود، مبین نگرش و رابطهٔ او با محیط اطرافش است و نشان میدهد که کودک با همنوعان خود چگونه ار تباط برقرار می کند. خشن یا مهربانبودن، و بویژه تمایل برای رهبرو فرمانده شدن در بازی او به چشم می خورد؛ وقتی کودکی را در حال بازی مشاهده می کنیم، می توانیم دریابیم که نگرش کلّی او نسبت به زندگی چیست. بازی برای هر کودک از اهمیت بسیار زیادی برخوردار است. براساس نظر نسبت به زندگی چیست. بازی برای هر کودک از اهمیت بسیار زیادی برخوردار است. براساس نظر آقای «گراس» (استاد آموزش که متوجه گرایشهای مشابه در بازی حیوانات شده بود)، بازی کودکان مقدمهای برای آینده است.

اما ما نباید تمام دیدگاهها را با مفهوم تدارک برای آینده، در ماهیت بازی خلاصه و تمام کنیم. علاوه براینها، بازیها، تمرینات گروهی هستند؛ آنها کودک را قادر میسازند تا احساس اجتماعی خود

را ارضاکند و تحقق بخشد. کودکانی که از بازی کردن طفره می روند، همیشه متهم به ناسازگاری با زندگی هستند. این کودکان هیچ میل و رغبتی به بازی کردن ندارند و وقتی هم در زمین بازی هستند، شادی دیگران را برهم می زنند. غرور، عزت نفس پایین و ترس از بد بازی کردن، دلایل عمدهٔ رفتار این کودکان است. به طور کلی وقتی کودکی را در حال بازی می بینیم، باید بتوانیم مقدار احساس تعاون او را با اطمینان کامل تعیین کنیم.

برتری، عامل دیگری است که در بازی کودکان به چشم می خورد، و کودک تمایل دارد تا فرمانده و حاکم باشد. با مشاهدهٔ چگونگی تلاش کودک برای پیش انداختن خود و میزان اهمیتی که او برای بازیهایی که بتواند در آنها نقش رهبر را ایفا کند قایل می شود، می توان این گرایش را دریافت. تعداد بازیهایی که دست کم یکی از این عوامل، یعنی تدارک برای زندگی، احساس تعاون یا برتری طلبی در آنها نباشد، بسیار کم می باشد.

عامل دیگری هم در بازی وجود دارد. این عامل امکان ابراز وجود کودک در بازی است. کودک نقش خود را در بازی ایفا میکند و طرز بازی او تحت تأثیر رابطهٔ او با دیگر بچههاست. در بعضی بازیها، براین توانایی خلآق تأکید می شود. در انتخاب شغل آینده، آن بازیها از اهمیت زیادی برخوردارند، که فرد فرصت باروری روحیّهٔ خلاق خود را دارد. زندگی بسیاری از انسانها نشان می دهد آنها که در دوران کودکی برای عروسکهایشان لباس می دوختند، بعدها که بزرگ شدهاند به شغل خیاطی رو آوردهاند. بازی جزء جدانشدنی روان است. به طور کلی بازی نوعی حرفه است و نباید آن را چیزی غیر از این بدانیم. بنابراین برهم زدن بازی کودک مسألهای کم همیت نیست. بازی هرگز نباید روشی برای وقت کُشی در نظر گرفته شود. با توجه به هدف تدارک برای آینده، همهٔ کودکان تصوری از بزرگسالی خود دارند، از این رو در ارزیابی یک فرد، اگر اطلاعاتی هم در مورد دوران کودکی او بدانیم، راحت تر می توانیم نتیجه گیری کنیم.

## ب ـ دقت و بىدقتى

دقت، یکی از ویژگیهای روان و از مهمترین مهارتهای انسان است. وقتی حواس پنجگانهٔ خود را معطوف اتفاق خاصی در بیرون یا درون خودمان میکنیم، تنش خاصی بهما دست میدهد که فقط محدود به یک اندام حسی بدن، مثلاً چشمانمان میشود. احساس میکنیم که چیزهایی در حال پدیدآمدن هستند. در مورد چشم، جهتِ محورِ دید، احساس خاص اضطراب را در ما ایجاد مینماید. اگر دقتکردن به چیزی، بخشی از روان و ارگانیسم حرکتی ما را به کارگیرد، مانع از بروز تنش در نقاط دیگر بدن میشود. از این رو، به محض توجه به چیزی، همهٔ آشفتگیهای دیگر را فراموش میکنیم.

بعضی انسانها، هر نوع تغییری را میبینند، می شنوند و درک می کنند، بعضیها فقط با چشمانشان به زندگی نگاه می کنند، برخی دیگر فقط با دستگاه شنوایی خود این کار را انجام می دهند. بعضیها هم چیزی نمی بینند، به چیزی توجه نمی کنند و حتی به دیدن اشیا هم علاقه ندارند. ممکن است فردی حتی در هنگام رویارویی با موقعیت دلخواهش هم بی توجهی نشان دهد، دلیل این بی توجهی تحریک شدن اندامهای حسی و دریافت کننده های اوست.

مهمترین عامل در برانگیختن توجه، علاقهٔ عمیق و ریشهدار بهدنیاست. علاقه در لایهٔ روانی عمیقتری از توجه قرار دارد. اگر بهچیزی علاقهمند باشیم، واضح است که باید به آن توجه کنیم؛ و جایی که علاقه وجود دارد، دیگر لازم نیست معلم نگران توجه و دقت دانش آموز باشد. توجه و دقت تبدیل بهوسیلهٔ سادهای میشود که فرد به کمک آن دانشی راکسب می کند تا به هدفی که می خواهد برسد. همهٔ افراد در این مرحله اشتباه کردهاند و بزرگ شدهاند. وقتی بعضی نگرشهای نادرست در ذهن فرد ثابت می شود، توجه نیز فقط به آنها معطوف می گردد و بدین ترتیب ما تنها به چیزهایی توجه می کنیم که در آمادگی ما برای زندگی چندان مهم نیستند.

وقتی فرد بهبدن خود علاقهمند می شود یا دوست دارد که قدر تمند شود، هرکجا پای منافع و علاقهمندیهای او در میان باشد و هرکجا که باید برنده باشد یا قدرت او مورد تهدید قرار گرفته، متوجه و مراقب است. تا زمانی که علاقه به چیز جدیدی را جانشین علاقه بهقدر تمندی نکند، هرگز نمی تواند

به چیزهای بی ارتباط با قدرت توجه پیدا کند. در مورد کودکان هم شاهد هستیم که وقتی شناخت و اهمیّت آنها زیر سئوال می رود، بلافاصله دقیق می شوند. از سوی دیگر به محض اینکه ببینند مسألهٔ «چندان مهمی نبود»، دیگر به آن مورد توجه نمی کنند.

کم توجهی چیزی نیست مگر اینکه فرد در موقعیتی که انتظار توجه از او می رود، ترجیح دهد خود را عقب بکشد. بنابراین درست نیست بگوییم که فرد نمی تواند حواس خود را متمرکز و جمع کند. خیلی راحت می توان ثابت کرد که او خیلی خوب هم تمرکز حواس پیدا می کند، اما نه در خصوص موضوع مدنظر، بلکه چیزهای دیگر. وقتی فرد در فکر قدرت بدنی و انرژی باشد، تمرکز حواس خود را از دست می دهد. در این موارد نوعی میل به لجاجت در ما ایجاد می شود و انرژی رامنشدنی ما به طرق مختلفی نشان داده می شود. در مان چنین فردی کار آسانی نیست. باید کل سبک زندگی او را تغییر دهیم. به هرحال فقط به این دلیل که فرد مورد نظر به دنبال هدف دیگری است، می توان حتم داشت که نقصی در کار است.

استمرار بی توجهی، بتدریج تبدیل به یک ویژگی ثابت در فرد می شود. گاه با اشخاصی روبه رو می شویم که یک وظیفهٔ مشخص به آنها واگذار شده است و آنها از انجام آن سرباز می زنند، و به طور ناقص آن را انجام می دهند، یا از زیر آن شانه خالی می کنند و در نتیجه همیشه زحمت آنها به گردن دیگران است. بی توجهی دایمی آنها یک خصوصیت ثابت در منش آنهاست و به محض اینکه در موقعیت ضرورت انجام کاری که از آنها درخواست می شود، قرار می گیرند، این ویژگی را بروز می دهند.

## ج. مسامحة خلاف قانون و فراموشكاري

وقتی به واسطهٔ مسامحه، اهمال کاری و نداشتن احتیاط لازم، امنیت و سلامت فرد به خطر می افتد می گوییم مسامحهٔ خلاف قانون اتفاق افتاده است. مسامحه و قصور جنایی پدیده ای است که در منتهادرجهٔ بی توجهی تجلّی پیدا می کند. این نوع کم توجهی در سایهٔ عدم علاقه به همنوع است. وقتی در بازی کودکان قصور و اهمال کاری را ببینیم، می توانیم بگوییم که آیا این کودکان فقط به فکر خودشان هستند یا به حقوق دیگران هم احترام می گذارند. این پدیده ها، معیارهای مشخص و قطعی برای آگاهی اجتماعی و احساس تعاون یک فرد است. وقتی احساس تعاون فرد به طور کامل رشد یافته باشد، فرد حتی در برخورد با بزرگترین مشکل و تهدیدی که برای تنبیه و مجازات او در نظر گرفته شده است، اگرچه بسختی، ولی باز هم می تواند به همنوع خود علاقهٔ کافی داشته باشد، ضمن آنکه باید گفت در صورت آگاهی اجتماعی بالا، این علاقه مشهود است.

بنابراین، مسامحهٔ خلاف قانون بهمعنای احساس تعاون ناقص است. با وجود این، نباید کمصبر و بی تحمّل باشیم و کار بررسی علت بی علاقگی قابل انتظار او نسبت به همنوعانش را به فراموشی بسپاریم. با محدودکردن و در چارچوب قراردادن توجه و دقت خود باعث می شویم بعضی چیزها را فراموش کنیم، همان طور که گاه اشیای قیمتی را گم می کنیم. با وجود امکان تنش بیشتر ـ که علاقه است ـ این علاقه ممکن است به واسطهٔ نارضایتی کاسته شود که باعث خدشه یا خطایی در حافظه می گردد یا دست کم آن را تسریع می کند. این مثال در میان کودکانی که کتابهای درسی خود را گم می کنند، مشهود است. براحتی می توان اثبات کرد که آنها هنوز به محیط مدرسه عادت نکرده اند. خانمهای خانه دار که دایم کلید شان را گم می کنند یا جای آنها را فراموش می کنند، معمولاً خانمهایی هستند که هیچوقت از خانه داربودنشان راضی نبوده اند. افراد فراموشکار ترجیح می دهند که انزجار و نفرت خود را نشان ندهند، با این حال فراموشکاری آنها، بیانگر عدم علاقهٔ آنها به شغلشان است.

## د. ضمير ناخو دآگاه

در بیان مطالبی که تا به حال گفته شد، افرادی به تصویر کشیده شدند که از معنای پدیدهٔ زندگی روانی خود ناآگاه بودند. یک فرد بی توجه، بندرت قادر است که به شما بگوید چرا همه چیز را فقط یک بار می بیند. قابلیتهای ویژهٔ روانی را فقط نمی توان در قلمرو ضمیر ناخودآگاه جست وجو کرد؛ گرچه می توانیم به طور آگاهانه توجه خود را تا حد خاصی متمرکز کنیم، اما محرکی که «توجه و دقت؛ در آن نهفته است، در ضمیر ناخودآگاه ما نیست، بلکه در علایق ما نهفته است و باز هم، این علایق بخش بزرگی از ضمیر ناخودآگاه ما را در برگرفته اند. «توجه و در وسیعترین مقیاس خود، جنبه و عامل مهمی در زندگی روانی به شمار می آید. الگوی رفتار فرد را می توان در ضمیر ناخودآگاه او جست وجو و پیدا کرد. در زندگی آگاهانه فرد، با نوعی باز تاب منفی روبه رو هستیم. یک زن متکتر در زمان بروز غرور و تکتر خود از این حالت مغرورانه آگاه نیست و در عمل کاملاً برعکس رفتار خواهد کرد، به طوری که همه او را فردی متواضع می پندارند. ضرورتی ندارد که این زن خود پسند بداند که خود پسند است. در حقیقت به دلیل اهدافی که این زن دنبال می کند، برای او مهم نیست که بداند فردی مغرور است، دیگر نمی توانست مغرور باقی بماند. وقتی به چیزهای نامربوط که این فرایند به گونهای است که کسی از آن آگاهی نمی یابیم که دیگر خود را مغرور نمی بینیم. همکارگیری کلّ این فرایند به گونهای است که کسی از آن آگاهی نمی یابید.

اگر بخواهید با فرد مغروری در مورد تکبر و غرورش صحبت کنید، متوجه میشوید که صحبتکردن دربارهٔ این موضوع چقدر مشکل است. فرد نمیخواهد در این مورد حرفی زده شود که همین کار ما را از درستی نظرمان، بیشتر مطمئن میکند. آنها میخواهند در این بازی کوتاه، شرکت کنند و هرکس که سعی کند آگاهانه دست آنها را رو کند، بلافاصله حالت دفاعی بهخود میگیرند.

انسانها بهدو دسته تقسيم مي شوند؛ يك گروه آنها كه بيش از حد معمول دربارهٔ حيات ناخودآگاه خود می دانند و دستهٔ دوم آنها که اطلاعات کمتری دارند؛ یعنی بهاندازهٔ ظرفیت ضمیر آگاهشان. در بسیاری از موارد بهطور تصادفی متوجه خواهیم شد که یک فرد از دستهٔ دوم توجه خود را متمرکز فعالیت محدودی می کند، در صورتی که افراد دستهٔ اول با قلمروهای چندجانبه ای در ارتباط هستند و بهانسانها، اشیا، حوادث و عقاید، علاقهٔ زیادی دارند. آن دسته از افراد که در موقعیت نومیدکنندهای قرار دارند، بهطور طبیعی خود را بهبخش کوچکی از زندگی قانع خواهند کرد، چون با زندگی بیگانه هستند و با آن شناخت روشنی که افراد دیگر با مشکلات زندگی روبه رو می شوند و مطابق با اصول با آنها رفتار میکنند، نمی توانند مشکلات را درک کنند. آنها هم تیمیهای خوبی در بازی نیستند و هرگز قادر بهدرک نکات ظریف زندگی نخواهند بود. بهدلیل محدودیت علاقهمندیهایشان در زندگی، تنها بخش کماهمیت مشکلات زندگی را می بینند و عادت آنها این است که می ترسند اگر دیدگاه گستردهای نسبت بهزندگی پیداکنند، نیرو و قدرتشان را از دست بدهند. با توجه بهاتفاقاتی که در زندگی هریک از ما رخ میدهد، می توانیم دریابیم که فرد چون خود را کمارزش می داند، قابلیتها و استعدادهایش را درک نمی کند. بعلاوه در می یابیم که او توجه چندانی به کمبودهای خود ندارد؛ گاه خود را فردی خوب تصور خواهد کرد، در حالی که تمام کارهایش را از روی خودخواهی انجام میدهذ، یا برعکس، در مواردی خودش را فردی مغرور و خودخواه تصور خواهد کرد ولی با تجزیه و تحلیل عمل، خوببودن او ثابت می شود. مهم نیست که شما در مورد خود چه فکری میکنید یا دیگران در مورد شما چه نظری دارند، مسألهٔ مهم نگرش عمومی بهجامعهٔ بشری است؛ چرا که این مسأله تمام آرزوها، علایق و فعالیتهای فرد را تعیین می کند.

اینجا دوباره با دو دسته از انسانها سروکار داریم: گروه اول افرادی که آگاهی زیادی از زندگی دارند و بدون غرض خاصی، چشمانشان را به روی مشکلات زندگی نمی بندند. دستهٔ دوم نگرش تعصب آمیزی دارند و فقط بخشی از زندگی را می بینند و رفتار و گفتارشان از روی ناآگاهی است. دو انسانی که با هم زندگی می کنند و هر کدام متعلق به یک دسته هستند، با طرف مقابل خود مشکل دارند؛ چرا که یک طرف همیشه مخالف است و این یک اتفاق غیر معمول نیست. شاید تعجب آور نباشد که هر دو گروه با هم مخالف باشند. هیچ یک از آنها اطلاع درستی از یکدیگر ندارند، خودشان را بر حق می دانند و استدلال می کنند که طرفدار صلح و سازگاری هستند. با این همه، حقایق موجود، خلاف گفته هایشان را نشان می دهد. برای آنها غیر ممکن است که بتوانند بدون بیان جملات منفی، مخالفت خود را با طرف مقابل اعلام کنند، گرچه حمله آنها بظاهر چندان جالب توجه نیست. در یک بررسی دقیقتر طرف مقابل اعلام کنند، گرچه حمله آنها بظاهر چندان جالب توجه نیست. در یک بررسی دقیقتر متوجه می شویم که چنین فردی، نگرش خصمانه ای نسبت به زندگی پیدا می کند.

انسانها تواناییهایی را در خود بوجود می آورند که پیوسته از آنها استفاده می کنند بی آنکه چیز زیادی دربارهٔ این تواناییها بدانند. این قابلیتها در ضمیر ناخود آگاه انسان به صورت بالقوه وجود دارد و زندگی آنها را تحت تأثیر قرار می دهد و گهگاه که این نیروها و استعدادها کشف شوند و به فعل درنیایند، عواقب و خیمی به بار می آورند.

«داستایوفسکی» در ژمان خود بهنام آبله این مورد را بسیار زیبا توصیف کرده که از آن زمان تا به حال مایهٔ اعجاز روانشناسان شده است؛ در طول مدتی که افراد در مکانی اجتماعی حضور داشتند، خانم جوانی رو به دوکی ـ که قهرمان داستان است ـ با لحن طعنه آمیزی هشدار می دهد که مراقب گلدان گرانبهای چینی که در کنار اوست، باشد. دوک به خانم اطمینان می دهد که مواظب است، اما چند لحظه بعد، گلدان به زمین افتاد و تکه تکه شد. افرادی که آنجا بودند فقط به چشم یک اتفاق صِرف، آن را ندیدند، بلکه به تصور آنها این حادثه نتیجهٔ یک رفتار بوده و مرد جوان نیز احساس کرده بود که آن زن جوان به و توهین کرده است.

وقتی میخواهیم دربارهٔ فردی قضاوت کنیم، نباید صرفاً اعمال و حرکاتی که از ضمیر آگاه او برمیخیزد، ملاک داوری خود قرار دهیم بیشتر اوقات اگر جزئیاتی هم در مورد تفکر و رفتاری که فرد از آن آگاه نیست، داشته باشیم، سرنخ خوبی برای شناخت ماهیت واقعی او در دست خواهیم داشت. برای مثال، افرادی که کارهای ناخوشایندی انجام میدهند، مانند اینکه ناخن خود را میجوند، یا انگشت در بینی میکنند، ناآگاهانه نشان میدهند که در انجام این کار، انسانهایی یکدنده و لجباز هستند، زیرا نمیدانند که چه روابطی باعث بروز این صفات در آنها شده است. با وجود این برای ما روشن است کودکی که بهدلیل این صفات دایم مورد سرزنش قرار میگیرد، اگر بعدها با وجود سرزنشهای دیگران، این عادت خود را ترک نکند، فردی لجباز میشود! اگر کمی در مشاهدات خود ماهرانه تر عمل کنیم، با نگاه به کوچکترین جزئیات ـ که کل ماهیت وجود انسان را منعکس میکند می توانیم به نتایج جامعی در مورد انسان برسیم.

دو مورد ذیل نشان خواهد داد که چقدر از لحاظ اقتصاد روانی مهم است که بگذاریم افعالی که ناآگاهانه صورت می گیرند، در ضمیر ناخود آگاه باقی بمانند. روان انسان قابلیّت هدایت ضمیر باطن را دارد. یعنی، از نقطه نظر بعضی تحرکات روانی، آگاهسازی امری بسیار ضروری است و بالعکس، هرگاه که چیزی برای حفظ الگوی رفتار فرد معقولانه به نظر می رسد، اجازه دهیم تا در ضمیر ناخود آگاه باقی بماند یا خودمان آن را ناآگاه کنیم. مورد اول مربوط به مرد جوانی است که فرزند اول خانواده است و با خواهر کوچکترش بزرگ شده. وقتی او ده ساله بود، مادرش را از دست داد، و از آن زمان به بعد، پدرش

که فردی بسیار باهوش، خیرخواه و خوش اخلاق بود، مجبور شد وظیفهٔ تعلیم او را برعهده بگیرد. بیشترین تلاش پدر براین بود که روحیهٔ بلندپروازی را در پسر بهوجود آورَد و او را بهفعالیت زیاد تشویق کند. پسر نیز سعی می کرد همیشه نمایندهٔ کلاس باشد، در مجموع خود را فوق العاده خوب پرورش داد و تا آنجا که بهویژگیهای اخلاقی و علمی او مربوط می شد، از همان ابتدا برای شادمانی پدر کوشید، پدری که از او انتظار داشت نقش مهمی را در زندگی ایفاکند.

بهمرور ایّام، این جوان صفات ویژهای را بروز داد که پدرش را غمگین نمود و سعی کرد تا آنها را تغییر دهد. خواهر این جوان رقیب سرسختی برای او بود. او هم خیلی خوب بزرگ شده بود، گرچه ضعف او باعث کسب بعضی پیروزیها شد و اهمیّت خود را بهبهای کماهمیتشدن برادرش بهدست آورد. او در انجام کارهای خانه استعداد چشمگیری داشت که رقابت را برای برادرش مشکل می کرد. برادرش بهعنوان یک پسر متوجه شد که با تلاش و کوشش می توان بهبازشناسی و مهمشدن در حیطههای مختلف رسید، اما در امر خانهداری این گونه نیست. طولی نکشید که پدر متوجه شد پسرش صاحب زندگی اجتماعی ویژه شده است که با نزدیک شدن به دوران بلوغ این زندگی بیشتر جلوه می کند.

در حقیقت او هیچ زندگی اجتماعی نداشت. با همهٔ آشنایان خصومت داشت و هرجا که صحبت با دخترها و آشنایی با آنها بهمیان می آمد، پا به فرار می گذاشت. پدرش اول فکر می کرد که این مسأله عادی است، اما با گذشت زمان در واکنشهای اجتماعی پسر چنان جنبه هایی نمایان شد که بسختی می توانست از خانه بیرون برود، و حتی به جز هنگام غروب و تاریک شدن هوا دوست نداشت از منزل خارج شود. شخصیت او آن قدر بسته شد که حتی از ملاقات با آشنایان قدیمی هم خودداری می کرد، و باز هم از دست مدرسه و پدرش شاکی بود.

در نهایت پدرش مجبور شد او را به پزشک ببرد. طی چندین جلسه مشاوره، دکتر متوجه مشکل او شد. این پسر فکر می کرد که گوشهایش کوچک هستند و به همین علّت همه او را بسیار زشت می پندارند. در حقیقت علت این نبود. وقتی به او گفتند که اعتراضش وارد نیست و گوشهایش هیچ فرقی با گوش پسربچه های دیگر ندارد و این مسأله را بهانه کرده تا با دیگران ار تباط برقرار نکند، او دلایل دیگری آورد، از جمله اینکه دندانها و موهایش هم زشت هستند که البته باز هم این علّت گوشه گیری او نبود.

از سوی دیگر همه می دانستند که او بیش از اندازه جاه طلب است. او از جاه طلبی خودش بخوبی آگاه بود و اعتقاد داشت پدرش که دایم او را برای کار بیشتر و کسب موقعیت اجتماعی بهتر تحریک کرد، مستب این صفات در او بوده است. منتهای آرزوی او برای آینده، نایل شدن به مقام برتر علمی بوده است. اما به دست آوردن این مقام آن قدرها هم مهم نبود که در مقابل همنوعانش احساس وظیفه

نکند. چرا این پسر از استدلالهای کودکانهای استفاده می کند؟ آیا درست است که فرد با این استدلالها، با احتیاط و اضطراب خاصی به زندگی نگاه کند؟ چرا که بدون شک در این عصر و دوره، یک فرد زشت با مشکلات زیادی روبه رو می شود. بررسیهای بیشتر نشان داد که این پسر با جاه طلبی فراوان خود، هدف خاصی را دنبال می کرد. در گذشته، همیشه در مدرسه شاگرد اول می شد و دوست داشت که همیشه اول باقی بماند. برای رسیدن به چنین هدفی بعضی ابزار خاص همچون تمرکز، مهارت و غیره را در اختیار داشت، اما اینها برای او کافی نبودند. سعی می کرد هر چیز غیر ضروری را از زندگی خود بیرون بکشد. شاید هم به خودش می گفت و چون می خواهم مشهور شوم و وجودم را وقف مشاغل بیرون بکشد. شاید تمام روابط اجتماعی غیر ضروری را کنار بگذارم.

او هرگز فکر نکرده بود که مایل است برای به کرسی نشاندن حرف خود، هر چیز دیگری را در زندگی فداکند. اگر او این مسأله را به ضمیر آگاه خود منتقل می کرد و برای رسیدن به مقام علمی همه چیز را در زندگی محصور می کرد، نمی توانست به خودش اطمینان داشته باشد که با صِرف گفتن اینکه زشت است و جرثت واردشدن به جامعه را ندارد به هدف خود نایل شود؛ بعلاوه هر فردی که علنی بگوید می خواهم همیشه اول و بزرگ باشم و مایل است تا تمام روابط انسانی را قربانی هدف خود کند، خودش را در چشم دیگران مضحک جلوه می دهد. تصور این فکر وحشتناک است، و کسی جرثت تصور آن را ندارد. بعضی عقاید و افکار وجود دارند که فرد هم برای دیگران و هم برای خودش، نمی تواند آنها را براحتی ابراز کند. به همین دلیل فکر هدایت و راهنمایی این فرد در ضمیر ناخود آگاه او باقی می ماند. اگر ما انگیزه های اصلی زندگی چنین شخصی را برای او روشن کنیم و گرایشهایی را که او به دلیل واهمهٔ از دست دادن الگوی رفتاری خود، جرثت نگاه کردن به آنها را در خود ندارد به او نشان دهیم، بطور طبیعی کل مکانیسم روانی او را مختل کرده ایم. آن چیزی را که فرد قصد دارد با سعی فراوان بطور طبیعی کل مکانیسم روانی او را مختل کرده ایم. آن چیزی را که فرد قصد دارد با سعی فراوان جلوی آن را بگیرد، حالا اتفاق افتاده است! فرآیندهای تفکر ضمیر ناخود آگاه او روشن و آشکار جلوی آن را بگیرد، حالا اتفاق افتاده است! فرآیندهای تفکر ضمیر ناخود آگاه او روشن و آشکار جلوی آن را بگیرد، حالا اتفاق افتاده است! فرآیندهای تفکر ضمیر ناخود آگاه او روشن و آشکار

می شود! افکاری که تصور آنها نمی رفت، عقایدی که فرد جرئت به خاطرسپردن آنها را نداشت و گرایشهایی که اگر در ضمیر آگاه بودند. کل رفتار را مختل می کردند، آشکار می شوند. این پدیده ای عمومی و بشری است که هر فرد افکاری را که نگرش او را تصدیق می کند، می پذیرد و هر ایده ای که مانع از پیشرفت او می شوند رد می کند. انسانها تنها شهامت انجام کارهایی را دارند که در تعبیر آنها از دنیا، برایشان ارزشمند باشد. ما هر آنچه را که سودمند ببینیم در ضمیر آگاه خود زنده می کنیم و هر چیزی را که به نظرمان آسیب رسان باشد و استدلالهای ما را برهم زند، در ضمیر ناخود آگاه قرار می دهیم.

مورد دوم، سرگذشت پسر جوان مستعدّی است که پدرش معلم بود و دایم او را تشویق می کرد تا در کلاس شاگرد اول شود. او در دوران کودکی موفقیتهای زیادی کسب کرده بود. هرکجا که می رفت، همیشه فاتح و پیروز بود و از اعضای موفق و جذاب جامعهٔ خودش به حساب می آمد که دوستان صمیمی زیادی داشت. در سن هیجده سالگی تغییر عمدهای در زندگی او رخ داد. نسبت به زندگی بی علاقه شد و فردی افسرده و پریشان گردید و مدت طولانی از جامعه کناره گیری کرد و گوشه نشین شد. در مدت زمان کوتاهی دوست می شد و دوستی اش را برهم می زد. همه متوجه وجود مشکلی در رفتار او شده بودند. با این وصف، پدرش امیدوار بود که درون گرایی او باعث می شود تا درسش را بهتر بخواند و وقتش را برای در سخواندن اختصاص دهد.

در طول مدت درمان، این پسر، پیوسته شکایت داشت که پدرش نگذاشته است لذّت زندگی را بچشد وآن قدر در اعتماد به نفس و شجاعت نداشت که به زندگی ادامه دهد و از آن روزهای گوشه نشینی، چیزی جز اندوه و غصه، برای او نمانده بود. پیشرفت او در درسها کمتر و در دانشکده مردود شد. او برای ما توضیح داد که تغییر وضعیت زندگی اش از زمانی شروع شد که در حضور جمعی نتوانسته بود به پرسش ادبیات پاسخ دهد. حاضران و دوستانش او را مورد تمسخر قرار دادند. تکرار تجربیات مشابه باعث شد تا به گوشهای پناه ببرد و از جامعه کناره گیری کند. او گمان می کرد که پدرش می شب بدبختی اوست و رابطهٔ آنها روزبه روز بدتر می شد.

دو مورد بالا (بیماران) در بسیاری جهات شبیه به یکدیگر هستند. در مورد اول، بیمار ما چون با خیواه سرش جنگ و دعوا داشت خودش را تباه کرد، در حالی که در مورد دوم، پسر نگرش ستیزه جویانه ای نسبت به پدرش داشت و او را مقصر می دانست. هر دو بیمار، یک ایدهٔ مشترک داشتند که بنا به عادت، آن را هایده آل قهرمانی امینامیم. هردو آن قدر سرمستِ ایده آل قهرمانی خود بودند که ارتباط با زندگی و انسانها را قطع کردند و از همه چیز بریدند و ناامیدی وجودشان را فراگرفت و هیچ چیز، برای آنها بهتر از آن نبود که از تلاش و مبارزه در زندگی، خود را عقب بکشد. اما نمی توانیم

باور کنیم که در دومین مورد، پسر به خودش گفته باشد که: «زمانی که نتوانم به این زندگی قهرمانی ادامه بدهم، باید خودم را از دیگران جدا کنم و عقب بکشم و بقیهٔ عمرم را در تنهایی بسر ببرم البته که کار پدر اشتباه بوده و آموزشی که به فرزندش داده، بد بود. روشن بود که او به هیچ چیز علاقه نداشت، پیوسته از چگونگی آموزش بد پدرش شکایت می کرد. به همین علت با این تصور که روش تعلیم آن قدر بد بوده که دوری گزیدن از جامعه تنها راه حل ممکن برای این مشکل است، عقب نشینی خود را توجیه می کرد. با این روش به موقعیتی دست یافت که دیگر شکستهای زیادی را متحمل نشد و قادر شد تا به پدرش اطمینان بدهد که او عامل بد بختیهایش بوده است. تنها از این راه توانست بخشی از عزت نفس خود را حفظ کند و تلاش خود را برای بازشناسایی ارضا نماید. او گذشتهٔ درخشانی داشت و فقط به خاطر روش بد آموزشی پدرش، از دستیایی به موفقیتهای آتی عاجز ماند و مهار تهایش شکوفا نگردید.

از برخی جهات می توانیم بگوییم که این سلسله افکار در ذهن او و در ضمیر ناخودآگاهش باقی مانده بود: «چون حالا در متن مشکلات زندگی قرار دارم و چون می دانم که دیگر از این به بعد اول شدن کار آسانی نیست، پس باید تمام تلاشم را بکنم تااز جامعه و مردم عقب بکشم، با وجود این، داشتن چنین عقیده ای غیرقابل تصور است. هیچ کس نمی تواند چنین چیزی بگوید، اما چون در وجود خود به این مسأله اعتقاد دارد، در عمل این گونه رفتار می کند. البته این کار را با استفاده از استدلالهای بیشتری انجام می دهد و خودش را با اشتباهاتی که پدرش در تعلیم مرتکب شده است مشغول و از گرفتن تصمیمهای ضروری زندگی خودداری می کند. وقتی این سلسله افکار به ضمیر آگاه او هجوم می آورند، رفتار پنهانی او مختل می شود. بنابراین به صورت ناخود آگاه باقی می ماند. چطور شخصی می تواند بگوید که وقتی چنین گذشته ای داشته، پس بی استعداد بوده است؟ اطمینان داشته باشید که با مشاهدهٔ شکستهای فعلی او، نمی توان او را مقصر دانست ا

نباید تأثیر سوء آموزشهایی راکه پدر بهاو داده بود، از نظر دور نگه داریم. پسر خواهان و مدّعی زندگی و شخصیت خودش است. آیا باید این موقعیت خوب را از دست بدهد؟ او بخوبی میدانست که پدرش تا وقتی مقصر است و می تواند از اهرمی که در دستانش است، استفاده کند که پسر بخواهد.

## ه.رؤياها

سالهاست که گفته می شود از رؤیاهای یک فرد می توان کل شخصیت او را شناخت. «لیچن برگ  $^{1}$ معاصر  $^{2}$ گوته  $^{1}$ گفته است که «شخصیت و جوهرهٔ انسانها را می توان از آرزوها و رؤیاهای آنها حدس زد

تا از افعال و کلام و صحبتهای آنهاه دیدگاه ما این است که انسان باید تمام پدیده های زندگی را با دقت بسیار و فقط در ارتباط با دیگر پدیده ها به کار بندد. بنابراین وقتی بتوانیم مدارک بیشتری دال بر وجود دیگر خصوصیات فرد پیدا کنیم که از رؤیاهای او، در مورد شخصیتش نتیجه گیری کنیم؛ بدین ترتیب، که از رؤیاهای او داشتیم برای ما ثابت می شود.

تعبیر رؤیاهای انسانها به زمانهای ماقبل تاریخ برمی گردد. تحقیقات انجام شده در دورانهای مختلف، و وجود فرهنگی که روزبه روز رشد می کند - بویژه آن طور که در افسانه های کهن آمده است - ما را به این نتیجه رهنمون می سازد که در زمان گذشته، انسانها بیشتر از امروز دغدغهٔ تعبیر رؤیاهایشان را داشتند. بعلاوه در حال حاضر، رؤیاهای افراد را بهتر از گذشته تعبیر می کنیم و درک بهتری از آنها داریم. در اینجا لازم است یادآوری کنیم که رؤیاها چه نقش عظیمی در زندگی مردم یونان قدیم داشتند، یا اینکه اسیسرو ای در مورد آنها چه نوشته است، یا بسیاری از رؤیاها که در انجیل آمده است، در تأیید مطلب ماست، بویژه رؤیاهایی که در انجیل آمدهاند هم با دقت تعبیر شدهاند و هم آنقدر واضح هستند که هر فردی می تواند آنها را بدرستی تعبیر کند و بفهمد. یکی از این موارد رؤیای حضرت یوسف بود که برای برادرانش تعریف کرد. بعلاوه کتاب «نیبل اونگِن آی هم که به یک و هناه دارد، نشان می دهد که از رؤیاها به عنوان مدرک و شاهد استفاده می شد.

<sup>1.</sup> Cicero

رؤیایی ببیند؛ ما میبینیم که هیچ معجزهای در کار نبود. فردی که به شغل خاصی بشدت علاقهمند است، بهجهت ضرورت حل مشکل خود حتی شبهنگام هم درصدد رفع آن بر میآید.

بعضی افراد، شبها خوابشان نمی برد و تا زمانی که بیدارند دایم در فکر حل مشکلشان هستند، اما برخی دیگر می خوابند ولی در خواب با نقشه های خود مشغول می شوند. این پدیدهٔ ویژه که در طول خواب، افکار ما را به خود مشغول می سازد، چیزی نیست مگر پُلی که از دیروز به فردا زده می شود. اگر بدانیم که نگرش کآی فرد نسبت به زندگی چیست و چگونه از دامروز» به دفردا، پل می زند، قادر خواهیم شد تا ویژگیهای ساختار پل او را در رؤیاهایش بدانیم و نتایج صحیحی از آن بگیریم. به عبارت دیگر، نگرش کلی فرد به زندگی براساس رؤیاهای او شکل می گیرد.

رؤیای یک زن جوان را در اینجا آوردهایم: او خواب می دید که شوهرش سالروز ازدواجشان را فراموش کرده است و او به دلیل همین مسأله شوهرش را ملامت می کند. این رؤیا چند معنی دارد. اگر به هر شکلی این اتفاق رخ می داد، بلافاصله متوجه می شویم که در این ازدواج مشکلات ویژهای وجود دارد: زن احساس می کند نادیده گرفته شده است. به هر حال او تعریف کرد که خودش هم سالگرد ازدواجشان را فراموش کرده، اما بالاخره باز این اوست که سالروز ازدواجشان را به شوهرش یادآور می شود. او نیمهٔ بهتر است.

او در پاسخ به پرسشهای بعدی ما گفت در حقیقت تا به حال چنین اتفاقی نیفتاده و شوهرش همیشه سالگرد از دواجشان را به خاطر داشته است. بنابراین از رؤیای او متوجه شدیم که او نگران آینده است؛ چیزی شبیه به این مورد که احتمال وقوع آن وجود دارد. بعلاوه می توانیم چنین نتیجه بگیریم که او شوهرش را برای چیزی که «احتمال» وقوع آن وجود دارد، سرزنش می کند و با دلیل و استدلال برای او غرولند می کند. اگر مدرکی در دست نداشته باشیم که نتایج ما را تأیید نماید، هنوز هم نمی توانیم به تعبیر خودمان اطمینان کنیم.

وقتی که از خاطرات دوران کودکی او پرسیدیم، داستانی را برای ما تعریف کرد که بهقول خودش برای همیشه در ذهن او حک شده بود. وقتی کودک سهسالهای بود عمهاش بهاو یک قاشق چوبی کنده کاری شده نشان داد که خیلی آن را دوست داشت و به آن افتخار می کرد؛ اما یک بار که این دختر کوچک با آن بازی می کرد، از دستش افتاد و آب رودخانه آن را با خود برد. چندین روز از این اتفاق ناراحت بود؛ طوری که هر کسی او را می دید، متوجه ناراحتیاش می شد.

رؤیای وی ممکن است ما را بهاین گمان بیندازد که در حال حاضر او به تکرار این اتفاق در ازدواجش فکر میکند. اگر شوهرش سالگرد ازدواجشان را فراموش کند، چه اتفاقی میافتد؟ یک بار

دیگر خواب دید که شوهرش او را بهساختمان بلندی برده است؛ که شیب پلههای آن بیشتر و بیشتر میشد. وقتی تصور کرد که باید تا آن بالا برود، بهطور وحشتناکی سرش گیج رفت، بشدت مضطرب شد و غش کرد. فردی ممکن است در حالت بیداری هم، چنین احساسی داشته باشد، بویژه، اگرکسی باشد که در ارتفاعات دچار سرگیجه میشود و ترس او از ارتفاعات بیشتر از ترس از جاهای عمیق و گود است. وقتی رؤیای دوم را بهرؤیای اول و هردوی آنها را با فرایند تفکر، احساس و محتوای این رؤیاها پیوند میزنیم، تصویر روشنی بهدست میآوریم مبنی براینکه این زن از سقوط کردن نگران است و از بدجنسی و مصیبت واهمه دارد.

می توانیم تصور کنیم که افول و کمشدن عشق شوهرش نسبت بهاو یا چیزی شبیه به این اتفاق، مسبب چنین مصیبت و فاجعه ای است. اگر شوهرش با او سازگاری نمی کرد چه اتفاقی می افتاد؟ اگر زندگی زناشویی آنها به هم می خورد چه اتفاقی می افتاد؟ ممکن بود این صحنه ها رخ می دادند و جنگ و دعواهای زن و شوهر بالا می گرفت و در نهایت هم با غش کردن زن که مانند مرده روی زمین می افتاد، این جنگ و دعواها تمام می شد. و واقعاً هم یک بار در یک مشاجرهٔ خانوادگی این اتفاق افتادا در حال حاضر بهتر می توانیم معنای خواب او را بفهمیم. این رؤیا بی تفاوتی کامل مرد را نشان می دهد. در این رؤیا، مشکل زندگی یک فرد به صورت تمثیل نشان داده می شود. همان طور که این زن اظهار داشته است، دان قدر بالا برو که وقتی افتادی، فاصله و ارتفاعت با زمین زیاد نباشد، این شاید هم یادآوری رؤیایی است که در شعر «سرود از دواج» اثر «گوته» آمده است. شوالیه ای بعد از جنگ به طرف خانه اش راه افتاد و دید که قصرش متروکه شده است. آن قدر خسته بود که روی تختخوابش به طرف خانه اش راه افتاد و دید که قصرش متروکه شده است. آن قدر خسته بود که روی تختخوابش خود را در میان کوتوله ها اعلام می کند. او از رؤیایش خیلی خوشش آمده بود، چنان که گویی می خواست در افکار خودش نیاز به از دواج و تشکیل خانواده را نشان بدهد. آنچه را که در رؤیا دیده می خواست در افکار خودش نیاز به از دواج و تشکیل خانواده را نشان بدهد. آنچه را که در رؤیا دیده بود، بعدها به واقعیت پیوست و او از دواج خود را جشن گرفت.

در این رؤیا، چند عنصر شناخته شده به چشم می خورد. در وهلهٔ اول دغدغهٔ خاطری که شاعر از از دواج خود دارد و در این شعر در لفافه آمده است. بعدها می توانیم ببینیم که چگونه فرد صاحب رؤیا با نشان دادن موقعیت فعلی خود، رویکرد رؤیاهایش را آشکار می سازد. در این موقعیت او به از دواج نیاز دارد. در رؤیای خود با مشکل از دواج مشغول می شود و از فردای آن روز تصمیم می گیرد که از دواج کند.

حال اجازه دهید رؤیای یک مرد بیست و هشت ساله را ببینیم. حرکت رؤیای او با صعود و سقوطی که دارد، همانند منحنی درجهٔ حرارت بدن به هنگام تب بالا و پایین می رود و آشکارا

به تحركات رواني اشاره ميكند كه زندگي فرد مملو از آنها شده است. براحتي قابل فهم و تشخيص است که تمایلات فرد، احساس حقارت او را بروز می دهد و تلاش می کند به قدرت و برتری برسد. او می گوید: دمن به همراه افراد بسیاری به یک سفر دسته جمعی رفتیم. کشتی ای که ما را به سفر می برد، خیلی کوچک بود و مجبور شدیم در یک بندر پیاده شویم و تمام شب را در این شهر کوچک بمانیم. در طول شب خبر رسید که کشتی در حال غرق شدن است و از مسافرانی که همراه من بودند خواسته شد تا با تلمبهزدن آب را از کشتی بیرون بکشند. یک دفعه خاطرم آمد که در کوله پُشتی ام چیزهای باارزشی دارم، بسرعت بهطرف کشتی رفتم و دیدم همه در حال پمپزدن هستند. من نمیخواستم این کار را بکنم و دنبال اتاقی بودم که وسایل و کوله پشتی ام در آن بود. موفق شدم که از راه پنجره، كوله پشتى ام را بيرون بكشم و در همان زمان چشمم به چاقوى جيبى افتاد كه كنار كوله پشتى ام افتاده بود. آن را در کوله پشتی ام گذاشتم. همان طور که کشتی پایینتر و پایینتر می رفت، همراه یکی از آشنایان، از کشتی به دریا پریدیم و شناکنان به طرف خشکی رفتیم چون ارتفاع اسکله خیلی زیاد بود، در اطراف آن سرگردان ماندیم و بهطرف صخرهٔ شیبداری رسیدیم که باید از آن بالا می رفتیم. من مرتب سر میخوردم و دیگر دوستم را که همراه هم از کشتی بیرون آمدیم، نمی دیدم. از ترس هلاکشدن تندتر و تندتر رفتم. بالاخره در قسمت پایین صخره روی زمین نشستم و دیدم که همراهم جلوی من است. او هم یکی دیگر از جوانان ناشناختهای بود که در اعتصابات شرکت داشت و خیلی آرام میان اعتصاب کنندگان کار می کرد و من از او خوشم می آمد. وقتی من را دید شروع کرد بهسرزنش کردن من. انگار می دانست که من بقیه را درکشتی جاگذاشتهام. از من پرسید اینجا چه کار می کنی؟، من فقط دنبال راهی بودم که از عمق خوفناک این صخرههای شیب دار که اطراف مرا احاطه كرده بودند و از هركدام يك طناب أويزان بود، فرار كنم. جرئت نداشتم از آن طنابها استفاده كنم، چون خیلی نازک بودند. هرقدر تلاش میکردم خودم را از این شکاف بالا بکشم، بیشتر سر میخوردم. بالاخره بهبالا رسيدم، امّا چطور، نمى دانم. خودم بهعمد نمى خواستم اين قسمت از خوابم را تصوير كنم، كويي فقط ميخواستم با سرعت و بدون تأمل از آن قسمت رد شوم. در قسمت بالاي شكاف جادهای بود که با حفاظ از شکاف جدا شده بود. افرادی به آنجا می آمدند و با من خوش و بش می کردند. اگر بهزندگی بینندهٔ رؤیا نگاهی بیندازیم، اولین چیزی که در مییابیم این است که او تا پنج سالگی همواره از یک بیماری سخت رنج میبرده و بعد از آن سالها، گهگاه مریض میشده است. در نتیجهٔ همین ضعف و ناتوانی، والدین مراقب و نگران او بودند. با بچههای دیگر و همسن و سال خود رابطهٔ کمتری داشت و وقتی میخواست با بچههای بزرگتر از خودش دوست شود، پدر و مادرش

همواره بهاو می گفتند که می تواند بچه ها را ببیند، ولی نباید به حرف آنها گوش بدهد. او از همان سنین کودکی نتوانست تماس و ارتباطی را که برای زندگی اجتماعی او ضروری می نمود، با دیگران بر قرار کند و ارتباط او فقط محدود به داشتن رابطه با پدر و مادر بود. پیامد دیگر این مسأله آن بود که او از همسالان خود عقب ماند، و نتوانست به آنها برسد. همهٔ اینها باعث شد که بچه های دیگر او را احمق بدانند و او را مضحکهٔ خود قرار دهند. همین وضعیت، مانع جدیدی در دوست یابی او شد.

این شرایط، احساس حقارت او را فوق العاده شدت بخشید. پدر بینهایت غضبناک و نظامی، اما نیک اندیش، و مادرِ ضعیف، کمفهم و بسیار مستبد او، آموزش و تعلیم تحمیلی او را برعهده داشتند. اگرچه والدین دایماً نیت خوب خود را به زبان می آوردند، اما در کار تحصیل و آموزش او بسیار سختگیر و جدی بودند. البته دلسردی و نومیدی او نقش مهمی در این فرایند داشت. یکی از خاطرات ماندگار دوران کودکیش که بر ذهن او حک شده بود، این بود که وقتی سه سال داشت، مادرش او را مجبور کرد تا مدت یک ساعت روی تخودها زانو بزند. علّت تنبیه مادر، نافرمانی فرزندش بود؛ کودک از یک مرد اسب سوار ترسیده بود و از دادن پیغام او بهمادرش اجتناب کرده بود. در حقیقت، بندرت در خانه تنبیه میشد، مادر همیشه با شلاقی که از دم سگ درست شده بود، به پشت او چند ضربه می زد و هرگز تا وقتی که کودک از مادر طلب بخشش نمی کرد و به علت تنبیه شدنش اعتراف نمی کرد، شلاق زدن مادر تمام نمی شد. پدرش می گفت: ببچه باید بداند که چه کار بدی انجام داده است، ایک بار پدر و مادرش با بی انصافی او را کتک زدند و این تنبیه تا وقتی که او به کارهای بد خودش اقرار نکرده بود و نتوانست بگوید چرا این همه کتک خورده ادامه داشت.

بنابراین از همان دوران کودکی، احساس ستیزهجویانهای نسبت بهوالدینش پیدا کرده بود. احساس حقارت و خودکمبینی او چنان ابعادی داشت که حتی نمی توانست تصور بر تربودن خودش را بکند. زنجیرهٔ شکستهای پی در پی، زندگی او را، چه در دخانه، و چه تمدرسه، احاطه کرده بود. حتی تصور پیروزی هم نمیکرد. در طول دوران تحصیل تا هیجده سالگی دیگران همیشه به او می خندیدند. حتی یک بار هم معلمش او را مورد تمسخر قرار داد، به این ترتیب که متنی را با صدای بلند برای کلاس خوانده و در آن جملات تمسخرآمیزی به او گفته بود.

هریک از این اتفاقات، او را بیشتر و بیشتر مجبور می کرد تا به تنهایی پناه ببرد و طولی نکشید که بنا به میل خود، از دنیا و جامعه عقب نشینی و کناره گیری کرد. او در جدال با والدینش به روش مدافعی بسیار مؤثر اما پرهزینه ای دست یافت؛ یعنی با خودداری از حرف زدن، رابطهٔ خود را با دنیای بیرون قطع کرد. و وقتی از حرف زدن ناتوان شد، منزوی گردید. اطرافیان او دچار این سوء تفاهم شده بودند که او با هیچکس حتی با والدینش صحبت نمی کند؛ و از این رو، هیچکس هم با او هم صحبت نمی شد.

هرچه سعی کردند تا او را وارد اجتماع کنند، بیهوده بود و همانطور در سالهای بعد زندگیاش هم نتوانست رابطهٔ دوستانه و عاشقانهای با همسرش داشته باشد. زندگی او تا بیست و هشتسالگی به همین ترتیب گذشت. عقدهٔ خودکمبینی تمام وجودش را پر کرده بود و در نتیجه فرد جاهطلب و بلندپروازی شد، او تلاش مهارنشدنی را برای مهمبودن و برتریطلبی شروع کرد که پیوسته احساس همنوع جویی را در او از بین میبرد. اگرچه بسیار کم صحبت می کرد، اما روز و شب او پُر شده بود از رؤیاهای کامیابی و پیروزی.

به این ترتیب، او یک شب خوابی را دید که ما آن را توضیح دادیم، و در آن بخوبی می توانیم حرکت و الگوی رشد زندگی روانی را مشاهده کنیم. در پایان، اجازه دهید تا رؤیایی را که تسیسرو، نقل کرده بود، یادآور شویم، رؤیای او یکی از مشهور ترین رؤیاهای پیش گویانه در ادبیّات است.

اسیمونیدوس، شاعر، زمانی جسد مرد ناشناختهای را در خیابان پیدا کرده بود و نگران مراسم خاکسپاری او بود. روح جسد به او که در حال تدارک برای سفر دریایی بودگفت اگر به این سفر دریایی برود، کشتی غرق می شود، دسیمونیدوس، به این سفر نرفت ولی تمام مسافران آن کشتی غرق شدند. براساس این داستان، تصور می شود که این رؤیا با گذشت صدها سال، تأثیر بسیار عمیق و غیرمعمولی برافراد به جامی گذارد.

اگر بخواهیم این رویداد را تعبیر کنیم، باید بگوییم که در آن زمان بارها و پشت سرهم کشتیها غرق می شدند و به همین علت، بسیاری از افرادی که شبهنگام به سفر دریایی می رفتند، رؤیای غرق شدن کشتی را می دیدند و از میان این رؤیاها، این رؤیای بخصوص به واقعیت درآمد و چنان قابل توجه بود که خاطرهٔ آن برای نسلهای آتی، زنده باقی ماند. قابل درک است که آن دسته از افرادی که می خواهند روابط اسرارآمیز راکشف کنند در مقابل چنین وقایعی ضعف خاصی دارند، در صورتی که ما بسیار آرام و معقولانه رؤیا را به شرح ذیل تعبیر می کنیم: شاعر ما به علت اینکه اهمیت زیادی برای سلامت و وضعیت جسمانی خودش قایل بود، هرگز تمایل چندانی به این سفر نداشت هرچقدر که ساعت تصمیم گیری نزدیکتر می شد، او بسختی می توانست عذر موجهی برای این تردید خود پیدا کند. به همین علت جسد فردی را که می خواست مراتب امتنانِ خود را نسبت به خاکسپاری خودش نشان دهد، به صورت یک پیشگو تجسم کرد و دیگر تصمیم گرفت که به آن سفر نرود. اگر کشتی به این نمی رفت، چیزی دربارهٔ رؤیا و این داستان یاد نمی گرفتیم؛ چرا که ما فقط چیزهایی را تجربه سفر نمی رفت، چیزی دربارهٔ رؤیا و این داستان یاد نمی گرفتیم؛ چرا که ما فقط چیزهایی را تجربه می کنیم که ذهن ما را به خود مشغول سازند و نشان دهند که میان زمین و آسمان، خِرد نهفته ای

<sup>1.</sup> Simonides

وجود دارد که قادر به تصوّر آنها نیستیم. ما طبیعت پیشگویانهٔ رؤیاها را تا آنجا در می یابیم که بدانیم هم رؤیا و هم واقعیّت مرکّب از نگرش مشابهی هستند که فرد نسبت به زندگی دارد. مسألهٔ دیگری که باید به آن توجه داشته باشیم، این حقیقت است که تمام رؤیاها براحتی قابل درک نیستند. در حقیقت تنها بعضی از آنها را می توان تعبیر کرد. وقتی رؤیا، آن تأثیر ویژهٔ خود را از دست بدهد، بزودی آن را فراموش می کنیم و نمی دانیم که پشت این رؤیا چه مسألهای بوده است، مگر اینکه در تعبیر رؤیاها با باتجربه و ماهر باشیم. با این حال، رؤیاها بازتاب نمادین و استعاری فعالیت و الگوی رفتاری یک فرد هستند. هدف اصلی از تشبیه یا مقایسه امکان دسترسی به موقعیتی است که ما خود خواهان شناسایی آن هستیم، اگر فقط یک فکر در سر داریم و در پی حل یک مشکل هستیم، پس تنها فشار محرکی لازم است تا ما را به سوی آن سوق دهد. رؤیا به طور خارق العاده ای برای تشدید یک احساس مناسب است و شور و هیجان لازم را برای حل یک موقعیت ایجاد می کند. از آنجا که بینندهٔ رؤیا نمی تنها نمی دریابد، خود رؤیا شاهدی بر فرآیند تفکر بینندهٔ رؤیاست و الگوی رفتاری فرد بینندهٔ رؤیا را نشان دریابد، خود رؤیا شاهدی بر فرآیند تفکر بینندهٔ رؤیاست و الگوی رفتاری فرد بینندهٔ رؤیا را نشان خواهد داد. رؤیا شبیه ستونی از دود است که نشان می دهد در جایی آتش روشن شده است. یک خواهد داد. رؤیا شبیه ستونی از دود است که نشان می دهد در جایی آتش روشن شده است. یک جنگلبان با تجربه می تواند دود را ببیند و بگوید که چه نوع چوبی می سوزد، درست همان طور که یک

خلاصهٔ کلام اینکه، می توان گفت که رؤیا نه تنها نشان می دهد فرد بینندهٔ رؤیا مشغول حلّ یکی از مشکلات زندگی خویش است، بلکه نشان می دهد که او چگونه به این مشکلات نزدیک می شود. بخصوص دو عامل احساس تعاون و قدرت طلبی که برار تباط فرد با دنیا و واقعیّت تأثیر می گذارد، در رؤیای او آشکار تر خواهند شد.

# و. استعداد

از میان آن دسته از پدیدههای روانی که ما را قادر بهقضاوت در مورد یک فرد میکند، یکی از مسایلی را که به توانهای فکری فرد مربوط می شود، مورد توجه قرار نداده ایم. ما برای آنچه شخص دربارهٔ خودش می گوید یا فکر میکند، ارزش کمتری قایلیم و پذیرفته ایم که همهٔ ما ممکن است اشتباه کنیم و این ضرورت را در خودمان احساس می کنیم که دیدگاه خودبینانهٔ خود را نسبت به همنوعانمان اصلاح نماییم. به هر حال، ما می توانیم از فرایندهای فکری خاص و به کلام درآوردن آنها، نتایج مشخصی بگیریم، اگرچه این مسأله تاحدودی امکان پذیر است. اگر مایلیم تا قضاوت صحیحی دربارهٔ یک فرد داشته باشیم، نباید در بررسیهای خود، افکار و صحبتهای او را نادیده بگیریم.

آنچه ما «استعداد» مینامیم، توانایی ویژه در قوهٔ تمییز و داوری است که موضوع بسیاری از تحقیقها، تجزیه و تحلیلها و آزمونهاست که در میان اینها، آزمون هوش و استعداد کودکان و بزرگسالان معروفترین آنها بهشمار میآید و بهاصطلاح «تستهای استعداد» نامیده میشود. تا این زمان این آزمونها ناموفق بودهاند. معمولاً با انجام این آزمونها بر روی دانشآموزان تنها بهنتایجی دست پیدا می کنیم که خود معلم هم بدون انجام این آزمونها، می توانست آنها را تعیین کند. در ابتدا روان پزشکان تجربی بهانجام این روش بسیار مباهات میکردند، اگرچه در همان زمان هم باید روشن می شد که این آزمونها تا چه درجه خاصی ضروری، و بعد از آن غیرضروری بودند. مخالفت دیگری که با آزمونهای هوش و استعداد شده، این حقیقت است که فرایندهای تفکر و داوری و تواناییهای کودکان به طور مرتب رشد نکرده و شکل نمی گیرد، به طوری که بسیاری از کودکانی که نتایج آنها در این آزمونها ضعیف بود، بعد از چند سال ناگهان هوش و استعداد فوق العادهای نشان دادند. عامل دیگری که باید مدنظر قرار دهیم این است که کودکان شهرهای بزرگ و کودکانی که در محدودهٔ اجتماعی ویژهای قرار دارند، بهواسطهٔ زندگی گستردهای که دارند، آمادگی بیشتری برای این آزمونها نشان میدهند. هوش ظاهری بالای آنها فریبنده است و کودکان دیگری را که از چنین آمادگی برخوردار نیستند، تحت تأثیر قرار میدهد. گفته میشود که کودکان هشت تا دهسالهٔ خانواده های متمول و ثروتمند، در مقایسه با کودکان همسن و سال خود از خانوادههای فقیر، تیزهوشتر هستند. این بدان معنا نیست که فرزندان خانوادههای متمول بااستعدادتر هستند، بلکه به این مفهوم است که علت این تفاوت بهشرایط زندگی آنها برمیگردد.

تاکنون، زیاد از تستهای هوش استفاده نکردهایم، چراکه نتایج تأسفبار آزمونهای انجامشده در برلین و هامبورگ نشان میداد که کودکانی که در این آزمونها استعداد بسیار زیادی نشان داده بودند، در سالهای تحصیل و دوران مدرسه دچار شکستها و افتهای تحصیل شدیدی شدند. این پدیده بظاهر ثابت میکند که با دیدن نتایج آزمون ذهنی کودک نباید مطمئن شویم که در آینده رشد سالمی خواهد داشت. تجربیات دروانشناسی فردی، که درست در نقطهٔ مقابل قرار دارد، از این آزمونها بهترین استفاده را کرده است؛ چراکه با انجام این آزمونها بهجای تعیین میزان خاصی از رشد فرد، عوامل مثبت در زیربنای این رشد را تشخیص دادند.

این مشاهدات مشابه هرگاه که لازم مینمود، تأکید میکرد که ابزار مناسب برای اصلاح، در دسترس کودک قرار بگیرد. اصل روانشناسی فردی براین است که تفکر و قوهٔ تشخیص و توانِ داوری کودک را نباید خارج از ساختار زندگی روانی او برطرف ساخت، بلکه آنها را باید فقط در ارتباط با فرایندهای دیگر روانی، مورد بررسی قرار داد.



# الف. دو گانگی جنسی و تقسیم کار

از بررسیهای پیشین دریافتیم که پدیدهٔ روانی تحت تأثیر دو گرایش عمده قرار دارد. این دو گرایش عبارتند از احساس تعاون، قدرتطلبی و بر تری طلبی افراد، که فعالیت آنها را تحت تأثیر قرار می دهد و نگرش فرد را نسبت به امنیت و تحقق سه اصل مهم زندگی، یعنی عشق، کار و جامعه شکل می دهد. در داوری در مورد پدیدهٔ روانی، اگر می خواهیم روان انسان را بشناسیم باید خودمان را عادت دهیم که روابط کمی و کیفی این دو عامل را بررسی کنیم. ارتباط این عوامل با یکدیگر، میزان درک انسان را از منطق زندگی تعیین می کند و از این رو، میزان اطاعت فرد از قانون تقسیم کار، از ضرورت زندگی اجتماعی نشأت می گیرد.

تقسیم کار، باعث حفظ جامعهٔ بشری می شود که نباید آن را نادیده گرفت. هرفرد، در هر جا یا هر زمانی که باشد، باید سهم خود را دریافت نمیکند و ارزش زندگی اجتماعی را نفی می نماید، تبدیل به یک موجود ضداجتماعی می شود، و نمی خواهد همنوع زندگی اجتماعی را نفی می نماید، تبدیل به یک موجود ضداجتماعی می شود، و نمی خواهد همنوع انسانها باشد. در موارد ابتدایی از این نوع، صحبت از افراد خود پرست، شیطان و شرور، خودمحور و مزاحم است. در موارد پیچیده تر، شاهد افراد نامتعارف، آواره و بزهکاران هستیم. عموم مردم این ویژگیها و منشها را محکوم می کنند و این امر ناشی از اصالت آنهاست؛ چرا که می دانند با این صفات و ویژگیها و منشها را محکوم می کنند و این امر ناشی از اصالت آنهاست؛ چرا که می دانند با این صفات و او با مسألهٔ تقسیم کار که برای زندگی نیستند. بنابراین نگرش فرد نسبت به همنوع و میزان همکاری او با مسألهٔ تقسیم کار که برای زندگی گروهی لازم است، ارزش او را تعیین می کند. در صورت تصدیق زندگی اجتماعی، نزد همنوغانش باارزش می شود و با زنجیر محکمی به جامعه می پیوندد، زنجیری که آشدی جامعهٔ انسانی، باعث پاره شدن آن هم می شود. تواناییهای هر فرد، جایگاه او را در ایجاد جامعهٔ بشری معین می کند. اما این حقیقت ساده و صریح را براحتی نمی توان دریافت؛ چرا که قدرت طلبی، حرص و برتری داشتن بر دیگران، ارزشهای نادرستی در تقسیم عادی کار هستند. این بر تری جویی کل ارزشها را و برتری داشتن بر دیگران، ارزشهای نادرستی در تقسیم عادی کار هستند. این بر تری جویی کل ارزشها را

۸۸ شناخت طبیعت انسان

خنثی و با مانع روبه رو میسازد و باعث می شود در قضاوت ارزشها، مبنای نادرستی داشته باشیم.

افراد بهواسطهٔ خودداری از سازگاری با جایگاهی که باید در آن قرار بگیرند، تقسیم کار را با مشکل روبهرو میسازند. بعلاوه مشکلات ناشی از جاه طلبی و قدر تطلبی اشخاص باعث می شود آنها در پی منافع خود پرستانهٔ خود باشند و در زندگی اجتماعی و کار گروهی اختلال ایجاد کنند. به همین تر تیب اختلاف طبقاتی در جامعه موجب درگیریها می شود. قدرت شخصی یا منافع اقتصادی، حوزهٔ تقسیم کار را تحت تأثیر قرار می دهد و موقعیتهای بهتر به افراد طبقات خاصی که قدرت بیشتری دارند، اعطا می شود و افراد طبقات دیگر از این موقعیتها محروم می گردند. شناسایی عوامل بیشماری که در ساختار جامعه نقش دارند، ما را قادر می سازد تا بدانیم چرا تقسیم کار هرگز به آرامی پیش نرفته است. عوامل بیرونی که پیوسته در مسألهٔ تقسیم کار دخالت داشته اند، برای یک فرد موقعیت و امتیاز به ارمغان می آورد و برای دیگری بردگی.

دوگانگی جنسی نژاد بشر، بخش دیگری از تقسیم کار را مشخص میکند. زن بهموجب ساخت فیزیکیای که دارد از بعضی فعالیتهای خاص مستثنا میشود، در حالی که از سوی دیگر، شغلهای ویژهای هستند که بهمردها داده نمیشود؛ چرا که مرد در مشاغل دیگر بهتر کار میکند. تقسیم کار باید طبق یک معیار غیرمتعصبانه صورت بگیرد و تمام تلاشها و جنبشهایی هم که برای رهایی زن انجام میشود، تا بدانجاست که در اوج کشمکشها هم نباید از اصول منطقی پا را فراتر گذاشت. تقسیم کار، زنانگی زنها را از آنها سلب نمیکند و روابط میان زن و مرد را برهم نمیزند. هرکدام صاحب فرصتهای شغلی میشوند که برایشان مناسبتر است. در دورهٔ تکامل بشر، رخداد تقسیم کار، به گونهای فرصتهای شغلی میشوند که برایشان مناسبتر است. در دورهٔ تکامل بشر، رخداد تقسیم کار، به گونهای است که زن بخش مشخصی از کار دنیا را تحویل میگیرد (که در غیر این صورت، بهمرد داده میشود) و برای هر مرد موقعیتی پیش می آورد که از نیرو و توان خود برای دستیابی بهنتایج بهتر، استفاده کند. تا زمانی که از نیروهای کاری سوءاستفاده نشود و توان فیزیکی و روحی در مسیر بدی قرار نگیرد، نمی توانیم تقسیم کار را امری بیمعنا بدانیم.

## ب. برتری مرد در فرهنگ کنونی

پیامد رشد فرهنگ در جهت تواناکردن فرد، بویژه بهواسطهٔ تلاشهای افراد خاص و طبقات مشخصی از جامعه که خواهان امنیّت منافع خود هستند، باعث می شود تقسیم کار در مجاری ویژهای قرار بگیرد که تمدن ما را تحت تأثیر قرار می دهد. در نتیجه، در فرهنگ امروزه، براهمیّت مرد بسیار تأکید شده است. تقسیم کار چیزی است که منافع طبقهٔ ممتاز، یعنی مردها را تضمین کرده است و بدین ترتیب در تقسیم کار، مردان بر زنان بر تری یافته اند. از این رو مردان بر تر، بعضی منافع را برای

خود می انگارند و فعالیت زنان را بهجهتی هدایت می کنند که اشکال خوشایند زندگی همیشه بهمردان اختصاص یابد. در حالی که فعالیتهایی به زنان واگذار می شود که مردها می توانند در صورت سودمندنبودن آن فعالیتها، از انجام آنها اجتناب کنند.

همان طور که مشاهده می شود، مردها دایم در تلاشند تا برزنان برتری یابند، و زنان از برتری مردان ناراضی هستند. از آنجا که ارتباط میان دو جنس مذکر و مؤنث بسختی صورت می گیرد، به آسانی می توان فهمید که این تنش مداوم منجر به ناسازگاریهای روانی و اختلالات فیزیکی زیادی می شود که فوق العاده برای هر دو جنس آسیب رسان است. شواهد نشان می دهد که عرف قوانین، رویکردهای سنتی، اخلاق و رسوم ما تحت سلطه و ارادهٔ افراد ذکور ثروتمند قرار دارد و این خود دلیل برتری مردان است.

در مهد کودکها هم این تفکّر حاکم است و تأثیر زیادی بر روان کودک به جا میگذارد. نیازی نیست که کودک شناخت وسیعی نسبت به این روابط داشته باشد، ما باید قبول کنیم که قسمت اعظم زندگی عاطفی تحت تأثیر این روابط است. برای مثال وقتی از پسربچهای میخواهیم که لباس دخترها را بپوشد و او با اوقات تلخی واکنش نشان می دهد، آن وقت بهتر می توانیم این روابط را مورد بررسی قرار دهیم. اگر یک بار اجازه دهید که قدرت طلبی یک پسربچه به سطح خاصی برسد، به یقین خواهید دید که او در پی نشان دادن بر تری خودش است؛ چرا که می داند امتیاز مردبودن در همه جا، بر تری او را تضمین می کند. در قبل هم این حقیقت را خاطرنشان کردیم که امروزه خانواده ها چنان تعلیم یافته اند که قدرت طلبی را امری باارزش تلقی می کنند.

یکی از پیامدهای قدرتطلبی این است که تبدیل بهنماد قدرت در خانواده می شود. رفت و در آن مبالغه می کند و در نتیجه، این پدر است که تبدیل بهنماد قدرت در خانواده می شود. رفت و آمدهای پنهانی پدر، علاقهٔ کودک را به حضور دایمی مادر بیشتر می کند، کودک سریع بهنقش برجستهٔ پدر پیمی برد و دقت می کند که پدر چگونه تمام برنامه ها را ترتیب می دهد و در همه جا، همانند یک فرمانده عمل می کند. می بیند که چطور دیگران از اوامر پدر پیروی می کنند و مادر از او راهنمایی می خواهد. کودک از هر زاویه که می نگرد، پدر را قویتر و قدر تمند تر می بیند. بعضی از کودکان، با می می می از کودکان، با مشاهدهٔ رفتار پدران خود، حرفهای آنها را مقدس می دانند و صحت دیدگاه خود را با این گفته ثابت می کنند که دپدرم گفته چنین کاری را انجام بده ه. حتی در مواردی که تأثیر پدرانه چندان هم به چشم می آید، کودکان باز پدر را برتر خواهند دانست؛ چراکه تمام بار خانواده بردوش پدر است، در حالی که این نمی آید، کودکان باز پدر را قادر ساخته تا از تمام نیروی خود، برای برتربودن استفاده کند.

تا جایی که به تاریخ ریشهٔ بر تری مرد و جنس مذکر مربوط می شود، باید به این حقیقت هم توجه کنیم که این امر پدیده ای طبیعی نیست و این را می توان از قوانین بسیاری که برای تضمین قانونی بر تری مرد وضع شده است، به اثبات رساند. این قوانین همچنین دال بر این مدّعاست که قبل از إعمال بر تری مرد به طور قانونی، دورانی بوده که امتیاز و بر تری مرد چندان قطعی و مشخص نبوده است. تاریخ ثابت می کند که چنین دورانی در روزگار مادر سالاری وجود داشته است، عصری که زن، مادر، نقش مهمی را در زندگی ایفا می کرد، بویژه در مورد فرزندانش. در آن زمان تمام مردان قبیله، باید به مقام شامخ مادر احترام می گذاشتند. هنوز هم بعضی رسوم، از این آیین قدیمی پیروی می کنند. به عنوان مثال ما، افراد غریبه را با عنوان دایی و وعموه، به کودک معرفی می کنیم.

جنگ سختی باید صورت میگرفت تا دورهٔ مادرسالاری بهدورهٔ برتری جنس مذکر تغییر می یافت. مردانی که معتقدند، طبیعت امتیازات و حقوق قانونی آنها را تعیین کرده است وقتی که پی ببرند از ابتدا مالک این حقوق نبوده، ولی برای بهدست آوردن آنها مجبور بهمبارزه بودهاند، متحیر خواهند شد ایپروزی مردان همزمان بود با انقیاد زنان، و مدرکی بود که فرایند طولانی انقیاد زنان را نشان می داد. برتری مردان، امری طبیعی نیست. شواهد نشان می دهد که جنگهای دایمی میان انسانهای اولیه برتری مردان را بهارمغان آورده است؛ یعنی در زمانی که مرد همچون یک جنگجو نقش برتر را داشت، برای ابقای سردستهبودن خود و دستیابی بهاهدافش، از این برتری تازهٔ بهدست آورده، استفاده می کرد. همراه با تحقق یافتن برتری مرد، حقوق مربوط بهارث و مالکیت او هم مطرح شد و پایهای برای برتری مردها گشت تا آنجا که مرد مالک اموال نیز گردید.

بههر حال لازم نیست که نوجوانان کتابهایی در اینباره بخوانند. با وجود اینکه کودک چیزی دربارهٔ تاریخچهٔ این مسأله نمی داند، اما بخوبی این حقیقت را دریافته که مرد عضو برتر خانواده است. حتی وقتی پدر و مادرها مایل بودند برای تساوی بیشتر هر دو طرف امتیازاتی را که از روزگاران قدیم بهارث برده ایم نادیده بگیرند، این اتفاق رخ می دهد. براحتی نمی توان به کودک تفهیم کرد که مادر خانه هم، با انجام وظایف خانه همانند پدر ارزشمند است.

تصور کنید وقتی کودک از همان روزهای اولیهٔ کودکی، امتیاز برتری مرد را در مقابل چشمانش میبیند، چه برداشتی از این مسأله دارد. نوزاد پسر در مقایسه با نوزاد دختر، از همان ابتدای تولد، مورد تشویق و تحسین بیشتری قرار میگیرد. بین مادرها و پدرها، بسیار دیده میشود که فرزند پسر

۱. تعریف بسیار مناسب این رشد را می توان در کتاب زن و سوسیالیسم تألیف اگوست ببل جست وجو
 کرد. همچنین در کتاب جنس برتر اثر ماتیاس و ماتیلدا وارتبنگ نیز به این موضوع پرداخته شده است.

را ترجیح می دهند. فرزند پسر در هر مرحله احساس می کند درست همانند پدرش از امتیازات ویژه و ارزش اجتماعی بالایی برخوردار است. صحبتهایی که بدون منظور خاصی دربارهٔ او گفته می شود، توجه او را پیوسته به این حقیقت جلب می کند که مردان نقش مهمتری دارند.

همچنین برتری مرد، زمانی برای او روشن می شود که می بیند بیشتر خدمتکارهای خانه، زن هستند و کارهای یک مستخدم را انجام می دهند و بالاخره، وقتی نارضایتی زنان اطراف خود را از عدم تساوی با مردان می بیند، برتری بیشتری احساس می کند. مهمترین پرسشی که تمام زنها قبل از از دواج از شوهر آیندهٔ خود می کنند، این است که: ونظر شما در مورد برتری مرد، بویژه در روابط خانوادگی چیست؟ همان پرسشی که هرگز به آن پاسخ داده نمی شود. زن، از یک سو برای تساوی با مرد تلاش می کند و از سوی دیگر تسلیم برتری طلبی مردان می شود.

در مقابل پدری را میبینیم که از همان دوران نوجوانی بهاین باور رسیده است که نقش مهمی را باید ایفاکند. به تصور او، این کار یک وظیفهٔ مطلق است و بهواسطهٔ امتیاز مردبودنِ خود، باید بتنهایی در مقابل چالشهای زندگی واکنش نشان دهد.

کودک تمام شرایطی را که در سایهٔ این رابطه بهوجود می آید، تجربه می کند. او در می یابد که تصاویر مربوط بهماهیت زن او را در نقش یک شخصیت غمناک نشان داده است. بهاین طریق، رشد فرزند پسر، یک رنگ متمایز مردانه دارد. آنچه که او در قدرتطلبی خود اهداف ارزشمندی می پندارد، فقط ویژگیها و نگرشهای مردانهٔ اوست. یک هنر مردانهٔ واقعی از این روابط قدرت، که آشکارا ریشههای آن را بهما مینمایاند، شکل میگیرد. برخی صفات منش، بهعنوان صفات مردانه و برخی دیگر به عنوان صفات زنانه به حساب می آیند، اگر چه این ارزش گذاری هیچ پایه و اساسی ندارد. اگر حالت روانی پسربچهها و دختربچهها را مقایسه کنیم و حتی دلیلی هم برای تأیید این دستهبندی پیدا کنیم؛ با یک پدیدهٔ طبیعی سروکار نداریم، بلکه فقط حالات انسانهایی را توضیح میدهیم که در یک کانال ویژه قرار گرفتهاند و بعضی مفاهیم خاص قدرتطلبی، سبک زندگی و الگوی رفتاری آنها را محدود کرده است. این مفاهیم قدرت، با نیروی جذاب و گیرایی که دارند، موقعیت و مکان شکل گیری آنها را نشان می دهد. هیچ دلیلی وجود ندارد که صفات ویژهٔ مردان را از صفات ویژهٔ زنان تفکیک کنیم. ما باید هرگروه و صفات آنها را ببینیم و بعد قضاوت کنیم که کدام دسته توانایی بیشتری برای کسب قدرت دارند. بهعبارت دیگر، فرد می تواند با صفات شناخته شده برای زنان، همانند اطاعت و بردگی، قدرت خود را ابراز کند. مزیّتهایی که کودکِ مطیع دارد، او را بیش از یک کودک نافرمان، مورد توجه قرار میدهد، گرچه هر دو کودک در پی دستیایی بهقدرت هستند. وقتی میبینیم که کودک بهشیوههای مختلف در حال تلاش برای کسب قدرت است، بینش ما نسبت به زندگی روانی دشوار تر و پیچیده تر می شود. همچنان که کودک رشد می کند، مردانگی او تبدیل به یک وظیفهٔ مشخص و بارز می گردد، جاهطلبی، قدرتطلبی و کسب برتری، به طور مسلّم به وظیفهٔ مردانگی مربوط می شود و با آن تعیین می گردد. برای بسیاری از کودکانی که میل به قدر تمندی دارند، آگاهی صرف از مردانگی برای آنها، کافی نیست؛ آنها باید با دلیل و مدرک نشان دهند که مرد هستند و باید حقوق ویژهٔ خودشان را داشته باشند. آنها این کار را از یک سو، با تلاش برای برتری و به موجب آن ارزیابی خصلت مردانهٔ خود انجام می دهند و از سوی دیگر، ممکن است با رفتار مستبدانه ای که از هر طریق ممکن، علیه زنها انجام می دهند، به این هدف برسند. این پسربچه ها، برحسب میزان مقاومتی که با آن روبه رو می شوند، برای نیل به اهدافشان به یکدندگی و تمرد و دُوز و کلک متوسل می شوند.

از آنجا که هر انسان مطابق با معیار یک مرد برتر ارزیابی می شود، تعجبی ندارد که فرد پیش از آنجا که یک پسر باشد، همواره این معیار را حفظ کند. طبیعی است او خودش را مطابق با این معیار می سنجد و نگاه می کند و می پرسد که آیا فعالیتهایش کفایت «مردبودن» را می کنند و آیا او «یک مرد کامل» است، یا نه امروزه برداشت ما از «مردانگی» همان چیزی است که همه آن را می شناسند. در مجموع، مردانگی که تمام ویژگیهای فعال مانند شجاعت، قدرت، وظیفه، کسب تمام پیروزیها، بویژه برتری بر زنان، به دست آوردن موقعیت خوب، احترام، عنوان و میل به ایستادگی در مقابل گرایشات به اصطلاح «زنانه» و شبیه به آن، آن را شکل می دهد، امری خودخواهانه است که خودشیفتگی را ارضا و احساس برتری بر دیگران را ایجاد می کند. همواره یک جنگ دایمی برای برتری فرد وجود دارد؛ چرا که فضیلت مردانگی همان غالب شدن بر دیگران است.

در این حالت، تمام پسربچهها ویژگیهایی راکه در یک فرد بزرگسال، بویژه در پدرشان وجود دارد، برای خود تصور میکنند. منشأ عواقب و پدیدههای این توهم ساختگی از عظمت را می توانیم در نمودهای گوناگون جامعه مشاهده کنیم. پسربچه از اوان کودکی تحت فشار است تا حافظ قدرت و امتیازات خود باشد. این همان چیزی است که «مردانگی» نامیده می شود. مردانگی در موارد ناپسند، به گستاخی و بیرحمی اطلاق می شود، مرزیتهای مردبودن در چنین شرایطی بسیار وسوسهانگیز است. بنابراین وقتی که می بینیم، دختران بسیاری ایده آلهای مردانه را هم به منزلهٔ میل ارضانشدنی و هم به عنوان معیاری برای قضاوت در مورد رفتارشان اتخاذ می کنند، نباید متعجب شویم؛ این ایده آل ممکن است به شکل الگوی رفتار و در ظاهر آنها بروز یابد. به نظر می رسد که در فرهنگ ما، همهٔ زنها می خواهند یک مرد باشند! در این دسته با دخترانی روبه رو می شویم که میل غیرقابل کنترلی برای می خواهند یک مرد بازیها و فعالیتها دارند که به واسطهٔ فیزیک بدنی متفاوت پسرها، بیشتر برای مناسب است. آنها از هر درختی بالا می روند، بیشتر با پسربچه ها بازی می کنند تا با دخترها و

فعالیت وزنانه و را امری شرمآور می پندارند و از آن دوری می جویند. فقط به فعالیتهای مردانه، علاقه مند هستند. وقتی پی می بریم که چگونه ثلاش برای بر تری طلبی، بیش از اینکه به فعالیتهای زندگی مربوط باشد به نمود امور بستگی دارد، تقدّم و ارجحیت مردانگی این پدیده ها قابل درک می شود.

# ج. ادعای حقارت زنان

مرد عادت کرده است نه تنها به واسطهٔ اعلام طبیعی بودن برتری خود، بلکه با گفتن این مطلب که برتری او ناشی از حقارت زنان است، برتری و غالب بودن خود را ثابت کند. این مفهوم حقارت زن آن چنان گسترده است که بظاهر خصیصهٔ مشترک تمام نژادهای بشری است. همراه با این تعصب مردان دچار تشویشی هستند که ممکن است ریشه در عصر مبارزه با مادرسالاری داشته باشد؛ همان زمانی که زن منبع تشویش و اضطراب به حساب می آمد. نمود و نشانه های این مسأله را به طور مداوم در ادبیات و تاریخ می بینیم. یک نویسندهٔ لاتین می نویسد وزن مایهٔ آشفتگی مرد است و دالشجویان آن رشته مسیحی پرسشی مطرح می شد به این مضمون که آیا زن دارای روان است و دانشجویان آن رشته می آموختند که آیا زن واقعاً یک انسان است یا یک شیء. دوران طولانی سحر و جادو، شاهد اشتباهات، بی اعتمادیها و تشویش عصر فراموش شده بود.

همان طور که در انجیل آمده، زن منبع گناه است یا در ایلیاد هومر، غالباً زن را منبع تمام شرها میداند. داستان هلن نشان میدهد که چگونه یک زن توانست تا تمام انسانها را در بدبختی بیندازد. افسانهها و داستانهای جن و پری نیز بهنوعی حقارت زنان را نشان داده است و شرارت، ریاکاری، تظاهر و هوسران بودن او را توصیف کردهاند. نظر «حماقت زنانه»، حتی در قانون و امر قضاوت هم اعمال می شود. همزمان با این تغصبات، قابلیّت، جدیّت و توانایی او تحقیر می شود. استعارات، داستانهای کوتاه، اشعار و لطیفه هایی که در ادبیات تمام ملل و میان مردم وجود دارد، مملوّ از انتقادات تحقیر آمیز زنان است. زن به واسطهٔ کینه توزی، تنگ نظری، حماقت و همانند این صفات مورد سرزنش قرار می گیرد.

گاه بعضی از افراد از نبوغ خود، برای صحه گذاشتن و تأکید بر حقارت زنان استفاده کردهاند. تعدادی از مردان، همچون استریندبرگ  $^{1}$ ه، هموبیس  $^{2}$ ه، هموپنهاور  $^{7}$ ه و هوینینگر  $^{3}$ ه، این نظریه را ارائه کردند و بهدلیل تسلیم تعداد قابل توجهی از زنان، تعداد آنها بیشتر شد و بر حقارت زن صحّه گذاشتند. آنها رقیبان اطاعت زن بودند. تحقیر زن و کار زنانه، زمانی بیشتر مشخص می شود که بدون درنظر گرفتن ارزش برابر برای کار زن با مرد، مزد کمتری به آنها می دهند.

<sup>1.</sup> Strindberg

<sup>2.</sup> Moebius

<sup>3.</sup> Schepenhaver

<sup>4.</sup> Weininger

در مقایسهٔ نتایج آزمونهای هوش و استعداد، محققان متوجه شدند که پسرها استعداد بیشتری برای درس ریاضیات دارند، در حالی که دختران در دروس دیگر همچون فراگیری زبانهای خارجی، مستعدتر هستند. پسرها، در مقایسه با دخترها، برای درسهایی که آنها را برای شغل مردانهای که در آینده خواهند داشت و آماده می کند، استعداد بیشتری نشان می دهند، اما بظاهر این فقط به استعداد مربوط می شد. اگر موقعیت دختران را از نزدیک مورد بررسی قرار دهیم، پی می بریم که داستان کم قابلیت بودن زن، یک اسطورهٔ ملموس است.

یک دختر شاهد است که در مورد توانایی زنها کمتر از مردها، بحث و گفت و گو می شود و اینکه زنها فقط می توانند فعالیتهای غیرضروری را انجام دهند. پس تعجبی ندارد که وقتی سرنوشت تغییرناپذیر و تلخ یک زن و بی سوادی او را ببینند، به نا توان بودن خود یقین پیدا کنند. دختری که در پی این مسایل ناامید و مأیوس شده است، اگر فرصت و مجال دستیابی به شغلهای مردانه را به دست آورد، به آنها نزدیک می شود، البته این نتیجه مسلم و قابل پیش بینی را گرفته است که علاقهٔ لازم را به این شغلها پیدا نخواهد کرد. اگر هم علاقه مند شود، بزودی آن را از دست می دهد و بنابراین آمادگی روحی و جسمی برای انجام آن کار را پیدا نمی کند.

اثبات ناتوانی زنان، در چنین شرایطی معتبر است، دو دلیل برای این مسأله وجود دارد. در وهلهٔ اول، زمانی بر اشتباه تأکید میشود که ارزش یک انسان فقط از دیدگاههای شغلی سنجیده شود و یا با خودخواهی و یکسویهنگری این کار را انجام دهند. با وجود این تعصبات بسختی می توان درک کرد که چگونه عملکرد و توانایی فرد، همزمان با رشد روانی او پیش می رود. این مسأله ما را به دومین عامل اصلی رهنمون می کند که تفکّر نادرستِ کم توان بودن زن، مدیون هستی زن است. حقیقتی که همیشه نادیده گرفته می شود این است که دختر از زمانی که پا به دنیا می گذارد، این تعصب در گوش او طنین انداز است و عقیدهٔ او را به ارزشمندی از او می ژباید، اعتماد به نفس او را متزلزل می کند و امید او به در سازها را از بین می برده واری به زنان تعصب به طور مداوم تقویت شود و اگر دختر بارها و با برها ببیند که چگونه نقشهای برده واری به زنان تحمیل می شود، براحتی قابل فهم است که چگونه شجاعت خود را از دست می دهد، در رویارویی با تعهداتش ناتوان می گردد و در حل مشکلات زندگی با پشت به زمین می خورد. پس در واقع او موجودی بی فایده و ناتوان است با وجود این، اگر به انسانی نزدیک شویم و تا آنجا که او با جامعه در ارتباط است، عزت نفس او را پایین آوریم، در واقع باعث شده ایم تا او تمام امیدی را که برای انجام کار و اتمام چیزی پیدا کرده بود از دست بدهد و ترسو شود، و بعد هم که متوجه شویم او به چیزی دست نیافته است، جرئت آن را نداریم که مسئولیت آن را به بگردن بگیریم؛ چراکه باید بپذیریم که ما باعث تمام ناراحتیهای او هستیم!

در حالی که در تمدن ما، یک دختر بهسادگی شجاعت و اعتماد به نفس خود را از دست می دهد. این واقعیت وجود دارد که آزمونهای ویژهٔ هوش که روی دستهای از دختران ۱۴ تا ۱۸ ساله انجام شد در مقایسه با دیگرگروهها و بویژه پسرها نشان از استعداد بیشتر آنها می داشت. تحقیقات بیشتر نشان داد که همه این دخترها، فرزندان خانواده هایی بودند که مادرشان تنها نان آور خانه بود یا دست کم مشارکت و سهم زیادی در حمایت مالی خانواده داشت. یعنی این دخترها در خانهای بزرگ شده بودند که تعصبی در مورد کم توان بودن زن وجود نداشت یا این تعصب بسیار کم بوده است. آنها می توانستند با چشم خود ببینند که چگونه مهارت و کارهای مادرشان سزاوار پاداش می شود، در نتیجه آنها بسیار آزادانه رشد می کردند و مستقل از دیگران بودند و در مقابل، محدودیتهایی که تصور کم توان بوده بود، تحت تأثیر قرار نمی گرفتند. دلیل دیگری که در مقابل این تعصب آورده می شود این است که تعداد زنانی که در حیطههای مختلف، بویژه ادبیات، هنر، صنایع تعصب آورده می شود این است که تعداد زنانی که در حیطههای مختلف، بویژه ادبیات، هنر، صنایع دستی و پزشکی نتایج عظیمی بهبار آوردند، قابل توجه و چشمگیر است و در مقایسه با مردانی که در مستی و پزشکی نتایج عظیمی بهبار آوردند، قابل توجه و چشمگیر است و در مقایسه با مردانی که در نمونه مشابه (البته همین حیطهها کار کردهاند، ارزش توانمندی زنان بیشتر است. بعلاوه، مردان بسیاری وجود دارند که نمتنها مهارت ندارند، بلکه ناتوانی آنها به حدّی است که براحتی می توانیم چند نمونه مشابه (البته نه تنه با په داختی است که براحتی می توانیم که در نمونه مشابه (البته نادرست) پیداکنیم که نشان دهد مردان جنس پست تر هستند.

یکی از پیامدهای تلخ تعصب مربوط به حقارت زنان، تقسیم رده بندی مفاهیم، مطابق با یک طرح است: از این رو «مردانگی» بر ارزشمندی، قدرتمندی، پیروزی و توانایی دلالت می کند. در حالی که وزن بودن مترادف است با فرمانبرداری، بردگی و اطاعت. این طرز فکر آن چنان در فرایندهای تفکر انسان ریشه دوانیده است که امروزه، هر چیزی که رنگ «مردانه» داشته باشد، قابل ستایش و تمجید، و هر چیزی که وزنانه شناخته شود، کم ارزش و موهن است. همه می دانیم که اگر به مردانی بگوییم که آنها در قبل زن بودهاند، دیگر توهینی بیشتر از این نمی توانیم به آنها کرده باشیم، اما اگر به دختری بگوییم که او مرد است آن را توهین تلقی نمی کند. همواره چیزهایی که یادآور زن و صفات زنانه هستند، حقیر و پست به نظر می رسند.

صفات رفتاری، که بهنظر باید بحث سفسطه آمیز حقارت زن را اثبات کند، در یک مشاهدهٔ دقیقتر مشخص می سازد که آن، چیزی بیش از تجلی سرکوب رشد روانی در یک فرد نیست. نمی توانیم اظهار کنیم که می توانیم هر فرد «بااستعداد» را از بین کودکان بیرون بکشیم، بلکه ما می توانیم او را از بچههای «بی استعداد» تشخیص دهیم، که البته خوشبختانه، هرگز این کار را انجام نداده ایم. به هر حال، تا آنجاکه می دانیم، بعضی افراد به چنین توفیقی دست نیافته اند. واضح است که در عصر و دوران

ما، چنین سرنوشتی بیشتر در مورد دختران صادق است تا پسرها و بعضی فرصتها پیش آمده و دیده این بچههای بی استعداد یکباره آنچنان بااستعداد شدهاند که اطرافیان فقط آن را یک معجزه دانستهاند.

## د. ترک حس زنانگی

امتیازاتی که برای مردبودن وجود دارد باعث شده رشد روانی زنان دچار اخلال شود و در نتیجه نارضایتی عمومی از نقش زن وجود داشته باشد. زندگی روانی زن در همان کانالها و تحت همان قوانین پیش میرود، و بهدلیل موقعیتی که در طرح چیزها دارند، احساس حقارت شدیدی میکنند. تعصبی که در مورد حقارت ادعاشدهٔ او بهمنزلهٔ یک زن وجود دارد، یک مسألهٔ ناراحتکنندهٔ دیگر است. اگر شرایط جبران احساس حقارت برای تعداد زیادی از دخترها فراهم شود، از آن برای رشد مَیْش، هوش وگاه برای مزیتهای اکتسابی ویژه استفاده میکنند. این مسأله بسادگی نشان می دهد که چگونه اشتباه یک فرد، زمینهٔ پیشرفت دیگران را فراهم میکند. این امتیازات، معافیتهای ویژه ای برای افراد هستند، معافیت از تعهدات، تجمّلات که بااین برتری ظاهری، آنها نشان می دهند که تصوّر آنها از درجهٔ بالای احترام به زنان چیست.

در این مورد، میزان خاصی از ایده آل بودن هم وجود دارد، اما این ایده آلیست بودن، همواره ایده آلی است که مردها برای بر تربودن خود به وجود آورده اند. وجرج سند این بسیار بجا گفته است که وضیلت زن، اختراع ظریف مرد است. به طور کلی، در مبارزه علیه نقش زنان، آنها را با تقسیم به دو گفته از یکدیگر متمایز می کنیم. یک دسته: دختری که در مسیر فعال و «مردانه» رشد می کند، به طور فوق العاده ای پر تحرک و جاه طلب است و پیوسته در حال جنگ با زندگی است. تلاش می کند تا از برادرها و دوستان مُذکّرش پیشی بگیرد، فعالیتهایی را انتخاب می کند که به واسطهٔ ارجحیت و تقدّم، فعالیتهای مردانه به حساب می آیند و به ورزش و چیزهایی از این قبیل علاقه مند است. بیشتر اوقات از روابط عاشقانه و ازدواج می گریزد. اگر در وادی این روابط وارد شود، چون تلاش می کند بر شوهرش برتری داشته باشد، ممکن است نظم زندگی را بر هم زندا ممکن است نسبت به خانه داری بی میلی وحشتناکی پیدا کند. این بی میلی را یا مستقیم و به طور صریح اظهار می کند یا استعداد خود را در انجام وظایف خانه داری نفی می کند و پیوسته دلیل و مدرک می آورد که ثابت کند استعداد خانه داری ندارد. اینها دسته ای از دخترانی هستند که در صددند تا به دلیل شقاوت نگرش مردانه، آن را با یک

<sup>1.</sup> George Sand

«پاسخ مردانه»، جبران کنند. او با تمام وجود از زنانگی دفاع می کند. و او را در قبل «دختر پسرگونه»، یا فرن مردانه» نام نهادهاند. به هرحال، این نامگذاری براساس یک برداشت نادرست بوده است. افراد زیادی براین باورند که در چنین دخترانی، یک عامل ارثی وجود دارد، یک ماده یا ترشّح هورمون «مردانه ویژهای که مستب نگرش مردانه آنان می شود. به هر حال فرهنگ نشان می دهد که فشار اعمال شده بر زنان و محدودیتهایی که امروزه، او باید به آنها تن در دهد، از سوی انسانها بوجود نیامده است؛ آنها همیشه در معرض تغییر بودهاند. اگر این تغییر و دگرگونی در مسیری قرار بگیرد که آن را «مردانگی» می گوییم، تنها دلیل آن وجود نقش دو جنس مؤنث و مذکر است. فرد باید با یک یا دو الگو، یک زن ایده آل یا یک مرد ایده آل، خود را تطبیق دهد.

نتیجهٔ واگذاری و ترک نقش زن، تنها، مردانگی است و بالعکس. این مسأله در نتیجه بعضی تراوشات مرموز اتفاق نمی افتد، بلکه در آن زمان و مکان معین، دیگر چارهای غیر از این وجود ندارد. مشکلاتی راکه در سایهٔ رشد روانی یک دختر رخ میدهد، هرگز نباید از نظر دور نگه داریم. تا زمانی که نمی توانیم تساوی او را با مردان تضمین کنیم، نمی توانیم از او بخواهیم که با زندگی، عوامل فرهنگ و اَشکال زندگی اجتماعی، سازش کند.

زنی که نگرش او در زندگی تسلیمشدن است، اطاعت و فروتنی زیادی نشان می دهد و به دستهٔ دوم که در قبل ذکر کردیم، تعلق دارد. بظاهر در همه جا تطبیق و سازگاری نشان می دهد، در هر موقعیتی که قرار بگیرد ریشه می دواند. اما آن چنان ناشی گری می کند که به نظر می رسد، لیاقت انجام هیچ کاری را ندارد! ممکن است علایم عصبی از خود بروز دهد که نشانهٔ ضعف او و نیازمندی او به توجه دیگران است؛ و بدین وسیله به طور واضح نشان می دهد که چگونه به آموزش تن در داده و طرز نادرست زندگی، او را به بیماریهای عصبی گرفتار ساخته و او را از زندگی اجتماعی باز داشته است. او در خانواده بزرگ شده، اما متأسفانه مریض است و نمی تواند خود را به درجهٔ رضایت بخشی از زندگی برساند. همیشه نمی تواند اطرافیان را از خود راضی کند. تسلیم، فروتنی و واپس رانی او براساس همان انزجاری است که خواهرش از نوع اول دارد، و آشکارا، انزجار خود را با این جمله نشان می دهد: این زندگی خوبی نیسته.

زنی که در مقابل نقش زنانگی، از زنبودن خود دفاع نمیکند، بلکه عذاب وجدان دارد که چرا محکوم شده است تا موجود حقیر و پستی باشد و نقش زیردست را ایفاکند، دستهٔ سومی از زنان را بهوجود می آورد. او متقاعد شده که کارهای ارزشمند را فقط مردها انجام می دهند. پس او هم موقعیت برتر مرد را تصدیق میکند. از این رو در ستایش و

تمجید مرد که انجام دهندهٔ کارهاست، با دیگران همصدا می شود و خواهان موقعیت ویژه و برتر برای مرد است. به همان اندازه که می خواهد موقعیت مرد مشخص شود، خود احساس حقارت می کند و به همین دلیل احساس می نماید به حمایت بیشتری نیاز دارد، اما این نگرش آغاز شورش و تغییری است که از سالها پیش زمینهٔ آن فراهم شده است. برای انتقام گرفتن از مرد، مسئولیتهای زناشویی را با لحنی شاد به شوهرش واگذار می کند و می گوید «فقط یک مرد است که می تواند این کارها را انجام دهد». اگرچه به چشم موجودی پست به او نگریسته می شود، اما قسمت بزرگ آموزش هم بر دوش او گذاشته شده است. اجازه دهید تا با توجه به این وظیفهٔ مهم، هر سه دسته از این زنان را برای خود تصویر نماییم. با این روش بهتر می توانیم این سه دسته را از هم متمایز کنیم.

زنان دستهٔ اوّل، نگرش «مردانه» دارند؛ مستبدانه رفتار خواهندکرد، حق مجازات و تنبیه دارند و از این رو فشار زیادی بر فرزندان خود وارد می کنند که البته کودکان در مقابل آن واکنش نشان می دهند. در صورت مؤثربودن این نوع تعلیم، بهترین نتیجهٔ ممکن آن، نوعی آموزش نظامی است که فاقد ارزش می باشد. کودکان، مادران خود را که متعلق به این دسته هستند، معلمان بدی می پندارند. سروصدا و جاروجنجال همیشه تأثیر بدی داشته است و این خطر وجود دارد که دختران هم تحریک شوند تا از مادرانشان تقلید کنند، و این در حالی است که در مورد ادامهٔ زندگی پسرها، واهمه وجود دارد. میان مردانی که تحت سلطهٔ چنین مادرانی بودهاند، به تعدادی بر می خوریم که از زنها دوری می جویند، چنان که گویی تلخکامی وجودشان را پر کرده است و نمی توانند به یک زن اعتماد کنند. در می حبویند، چنان که گویی تلخکامی وجودشان را پر کرده است و نمی توانند به یک زن اعتماد کنند. در خلاف نظر بعضی از محققانی که معتقدند ، قوای زنانه و مردانه به گونه ای ناقص تقسیم شده است، خلاف نظر بعضی از محققانی که معتقدند ، قوای زنانه و مردانه به گونه ای ناقص تقسیم شده است، براحتی می توان درک کرد.

مادران دسته های دیگر هم، همانند معلمان ناموفق هستند. آنها در کار تعلیم چنان شکّاک هستند که بچه ها خیلی سریع به عدم اعتماد به نفس آنها، پی میبرند و در مواردی نیز پا را از این فراتر می گذارند. در این مورد، مادر تلاشهای خود را از سر میگیرد و غُرزدنها و توهینهایش نیز شروع می شود و کودک را تهدید می کند که جریان را به پدرش خواهد گفت، و وقتی از یک معلم مرد دعوت می کند تا به فرزندش آموزش دهد، نشان می دهد که به موفقیت خود در تعلیم، یقین ندارد. او از خط مقدم آموزش عقب نشینی می کند، چنان که گویی وظیفه اش این است که نشان دهد تنها مرد قادر به آموزش می باشد و بنابراین حضور مرد در امر آموزش، اجتناب ناپذیر است! چنین زنانی برای آموزش و تعلیم هیچ تلاشی نمی کنند و بی آنکه احساس گناه کنند، و ناراحتی وجدان داشته باشند،

مسئولیت خود را به شوهرانشان و معلمان سرخانهٔ فرزندان خود واگذار میکنند، چراکه خود را در انجام این کارها ناتوان میبینند.

حتی در میان دخترانی که بهدلایل بهاصطلاح «مهم» خود، از زندگی فرار میکنند، نارضایتی از نقش زنانه مشهود است. راهبهها و دیگر زنانی که تصور میکنند بنا بهاقتضای شغلشان، باید مجرد زندگی کنند، شاهد این مدّعا هستند. نارضایتی آنها، از نقش خود به منزلهٔ یک زن، در رفتار و حرکات آنها نمایان است. نمونهٔ دیگر دخترانی هستند که از سنین کودکی مشغول کار می شوند؛ چراکه می دانند با کارکردن استقلال خود را به دست می آورند و دیگر نیازی به از دواج ندارند که این امر خود ناشی از نارضایتی آنها از تصور نقش زنانه است.

آن دسته از افرادی که فکر میکنند ایفای نقش زنانه امری اختیاری است، در امر ازدواج چگونه برخورد میکنند؟ دریافتیم که ازدواج بهاین مفهوم نیست که دختر باید نقش زنانهٔ خود را ایفا کند. یک زن سی و شش ساله، نمونهای از مورد بالاست. او به پزشک مراجعه کرد و از بیماریهای مختلف عصبی شکایت داشت. وی اولین ثمرهٔ ازدواج یک مرد مسن و یک زن جوان مستبد بود. مادر بسیار زیبا و جوان او با یک پیرمرد ازدواج کرده بود و ازدواج این دو، این شبهه را پیش آورد که دختر از نقش زنانگی خود متنفر شود. پدر و مادر او از اولین روز ازدواج، یک روز خوش نداشتند. مادر او با هیاهو و جنجال در خانه حکمفرمایی میکرد و اصرار داشت که فرامین او بدون چون و چرا، اجرا شود، بی آنکه بهرضایت شوهر و دخترش هم توجه داشته باشد. شوهر او در هر کاری در تنگنا قرار داشت. دختر تعریف میکند که مادرش حتی اجازه نمیداد، پدرش برای استراحت روی کانایه بخوابد. تمام هم و غم مادرش این بود که داصول اقتصاد خانواده، را حفظ کند و از انجام این کار احساس رضایت میکرد. اینها، اصول مطلق خانواده بودند.

بیمار ماکه پدرش او را بسیار لوس کرده بود، فردی با لیاقت بار آمد. از سوی دیگر، مادرش هیچگاه با او مهربان نبود و در واقع با او دشمنی داشت. بعدها که مادرش، پسری بهدنیا آورد بهدلیل علاقهٔ بیش از حد مادر نسبت بهفرزند پسر، روابط مادر و دختر غیرقابل تحمل شد. دخترک میدانست که تحت حمایت پدری است که قطع نظر از تواضع و گوشه گیری که در امور دیگر داشت اما وقتی منافع دخترش را در خطر می دید، همه را به باد فحش و ناسزا می گرفت. از این رو بشدت از مادرش متنقر شد.

در مبارزهٔ سختی که میان مادر و دختر بود و هر دو لجبازی میکردند، دختر وسواس مادرش به پاکیزگی را بهانهای برای مبارزه با او قرار داده بود. مادر نسبت به مسألهٔ تمیزی و پاکیزگی آنقدر خشک و مقرّراتی بود که حتی به مستخدم زن خانه هم اجازه نمی داد به دستگیرهٔ در دست بزند، مگر اینکه بلافاصله با دستمال آن را پاک کند. کودک از وسواسی بودن مادرش لذت خاصی می برد و تا آنجا

٠ / شناخت طبيعت انسان

که می توانست لباسهای کثیف می پوشید و از هر فرصتی استفاده می کرد تا خانه را کثیف و خاکی کند. درست خلاف رفتاری را که مادرش از او انتظار داشت، بروز می داد. این حقیقت درست برخلاف نظریهٔ ارثی بودن ویژگیهای رفتاری است. اگر کودکی تنها ویژگیهایی را بروز دهد که دست آخر مادرش از شدت عصبانیت از دست او، به مرگ خود راضی شود، معلوم است که در وجدان و ضمیر ناخود آگاه خود نقشه می کشد. تنقر مادر و دختر از یکدیگر تا امروز هم ادامه پیدا کرده است و چنان میان آن دو وجود دارد که غیرقابل تصور است.

وقتی این دختر کوچک، هشتساله بود، این اتفاقات زیر برایش پیش آمد: پدرش همیشه جانب دختر را نگه میداشت؛ مادرش اوقات تلخی میکرد، اخمهایش در هم کشیده میشد و با حرکاتش نشان میداد که فرامین او اجرا شود و دخترش را مورد سرزنش قرار میداد. دختر با ناخرسندی و پرخاشگری کارهای مادرش را بهباد تمسخر میگرفت، عامل دیگری که وضع را وخیمتر میکرد، بیماری دریچهٔ قلب برادر کوچکش بود. کودکی که عزیز دردانهٔ مادر بود و چون بسیار لوس بار آمده بود، برای جلب توجه بیشتر مادر، خودش را مریض نشان میداد. مشهود بود که پدر و مادر این دو کودک با کارهای خود، بر سر راه فعالیتهای فرزندشان، مانع ایجاد میکردند. این دختر کوچک در چنین شرایطی بزرگ شد. بعدها او مبتلا به یک بیماری عصبی شد که هیچ کس نمی توانست آن را شخیص دهد. بیماری او ناشی از این واقعیت بود که افکار شیطانی که نسبت بهمادرش داشت، او را شکنجه داده بود و در نتیجه احساس میکرد مادرش مانع تمام فعالیتهای او بوده است. بالاخره بهطور ناگهانی بشدت بهمذهب روی آورد ولی اصلاً موفق نشد. بعد از گذشت مدت زمانی، این افکار شیطانی ناگهانی بشدت بهمذهب روی آورد ولی اصلاً موفق نشد. بعد از گذشت مدت زمانی، این افکار شیطانی زیادی می رفت که مادرش حالت دفاعی به خود بگیرد. تنها چیزی که از این بیماری و جنگ اعصاب زیادی می رفت که مادرش حالت دفاعی به خود بگیرد. تنها چیزی که از این بیماری و جنگ اعصاب برای او باقی ماند، ترس از رعد و برق و صاعقه بود.

این دختر کوچک معتقد بود که عذاب وجدان باعث شده بود تا از رعد و برق بترسد و شاید هم روزی باعث مرگ او شود. حال می توان درک کرد که این کودک چگونه تلاش می کرد تا خود را از نفر تی که نسبت به مادرش پیدا کرده بود، رها کند. کودک بزرگتر می شد و آیندهٔ درخشانی انتظارش را می کشید. معلمش جمله ای گفته بود که تأثیر زیادی بر او گذاشت، جمله این بود: «این دختر کوچولو هر کاری را که بخواهد، می تواند انجام بدهده. این جملات به خودی خود بی اهمیت بودند، اما برای این دختر بسیار پرمعنا جلوه کردند، اینکه اگر آرزو بکنم می توانم بعضی چیزها را انجام دهم. و در جنگ با مادرش این مسأله بیشتر تحقق پیدا می کرد.

دوران نوجوانی از راه رسید. و او دوشیزهٔ جوان زیبایی شد؛ دختر دمبختی که خواستگاران زیادی

داشت، اما بهدلیل تندبودن لحن گفتارش، فرصتهای خوب ازدواج را، از دست میداد. او احساس میکرد که فقط می تواند به یک مرد دل ببندد، مرد مستی که در همسایگیاش زندگی میکرد، و واهمهٔ خانوادهٔ او از این بود که این دختر روزی با او ازدواج کند. اما بعد از مدتی، این مرد از آنجا اسباب کشی کرد و دختر ماند، تا زمانی که بیست و شش ساله شد و هیچ خواستگاری نداشت. در محافلی که شرکت میکرد، این امر بسیار نمایان بود و چون کسی سرگذشت او را نمی دانست، هیچ کس نمی توانست رفتار او را توضیح دهد. مبارزهٔ تلخی که از زمان کودکی با مادرش داشت، بشدت او را عصبی و در نتیجه غیرقابل تحمل کرده بود. جنگ و دعوا نوعی پیروزی برای او بود. رفتار مادرش به طور مداوم این کودک را آزرده کرده بود و باعث شد کودک در پی کسب پیروزیهای جدیدی باشد. هر دعوای این کودک را آزرده کرده بود و باعث شد کودک در پی کسب پیروزیهای جدیدی باشد. هر دعوای لفظی شدیدی که مادرش میکرد بهترین دلخوشی او بود و تکبر خود را با این کار نشان می داد. طوری دعوا می کرد که نگرش «مردانداش» مشهود بود و بدین ترتیب می توانست برمخالفش پیروز شود.

زمانی که بیست و شش ساله بود، با مرد بسیار محترمی آشنا شد که حتّی شخصیت تهاجمی دختر، باعث انزجار او نمی شد و از ته دل او را دوست داشت و بالاخره هم از او خواستگاری کرد. او در نگرش خود، بسیار متواضع و فروتن بود. خانواده و آشناهای دختر بهاو اصرار می کردند که با این مرد ازدواج کند و او هم همیشه می گفت که او مرد چندان جالبی نیست و نمی تواند به ازدواج با او فکر کند. وقتی که شخصیت این دختر را بشناسیم، براحتی می توانیم این مسأله را درک کنیم. با وجود این، بعد از گذشت دو سال مقاومت، بالاخره دختر با این ازدواج موافقت کرد در حالی که در قلب خود ایمان داشت که باید مرد را تحت سلطهٔ خود درآورد و هر کاری را که دلش می خواهد با این مرد انجام دهد. البته در دل آرزو می کرد که کاش او هم، همانند پدرش باشد که هر وقت چیزی خواست، برایش فراهم کند. بزودی متوجه شد که اشتباه کرده است. چند روز بعد از ازدواجش شوهرش در اتاق می نشست و پیپ می کشید و با خونسردی روزنامه می خواند. صبحها به محل کارش می رفت، درست موقع ناهار به خانه می آمد و اگر غذایش آماده نبود، شروع می کرد به غُرزدن. مرد خواستار تمیزی، مهربانی، به خانه می آمد و تمام آن چیزی بود که همسرش آمادگی انجام آنها را نداشت.

رابطهٔ او با این مرد، هیچ شباهتی با رابطهٔ پدر و مادرش نداشت. همهٔ آرزوهای این زن برباد رفت. هرچقدر که درخواستهایش بیشتر میشد، شوهرش کمتر بهخواستههای او اهمیت میداد و بیشتر وظایف خانهداری را بهوی گوشزد می کرد و کارهایی را هم که انجام میداد، بهچشم شوهرش نمی آمد. خانم از هر فرصت استفاده می کرد و به شوهرش یاد آور می شد که حق ندارد این درخواستها را از او بکند، و به گونهای صریح به او گفت که دوستش ندارد. حرف او هیچ تأثیری روی مرد نگذاشت. مرد با سنگدلی به درخواستهای خود ادامه داد و باعث شد تا زن چشم انداز خوشایندی نسبت به آینده

۱۰۲ شناخت طبیعت انسان

نداشته باشد. این مرد پرهیزکار و وظیفهشناس با وجد و شعف خاصّی از این خانم خواستگاری کرده بود، اما بهمحض اینکه او را بههمسری خود درآورد، شور و شعف او از بین رفت.

تولد فرزند هم نتوانست هیچ تغییری در ناسازگاری میان آنها بهوجود آورد. برعکس، مجبور شد وظایف جدیدی را هم برعهده بگیرد. در این میان، رابطهٔ او با مادرش، که بشدت از دامادش دفاع میکرد، بدتر و بدتر میشد. جنگ و جدال دایمی در خانه، آنچنان بشدت ادامه داشت که در چنان موقعیتی نه بدرفتاری شوهر عجیب مینمود و نه بعضی شکایتهای بحق زن، غیرطبیعی بود. رفتار شوهرش نتیجهٔ مستقیم بدقلقی و ناسازگاری او با نقش زنانهاش بود. اوایل تصور می کرد که می تواند همیشه نقش ملکه را بازی کند، با داشتن بردهای که تمام خواستههای او را جامهٔ عمل بیوشاند و زندگی را بهخوشی بگذراند. فقط در چنین شرایطی، زندگی برای او امکان پذیر بود. حال چه کار می توانست بکند؟ آیا باید از شوهرش طلاق می گرفت و نزد مادرش باز می گشت و شکست خود را اعلام میکرد؟ او قادر نبود که زندگی مستقلی را اداره کند؛ چراکه هرگز برای آن آمادگی پیدا نکرده بود. طلاق بهغرور و تکبر او لطمه می زد. زندگی او سراسر بدبختی بود، از یک سو، شوهرش او را بهباد انتقاد می گرفت و از سوی دیگر، مادرش برای او شاخ و شانه می کشید و دایم از تمیزی و نظم می گفت. او به یکباره فرد منظم و پاکیزهای شد! تمام روز را بهشستوشو و تمیزکردن می گذراند. بهنظر مى رسيد كه بالآخره انعطاف نشان داده و هرچه مادرش طى سالها در گوش او خوانده بود، ياد گرفته و به کار بسته است. در ابتدا مادرش بهاجبار لبخند زد، و شوهرش هم برای این تغییر ناگهانی که در کارهای همسرش مشاهده میکرد و میدید که او قفسهٔ لباسها و کابینتها و کشوها را خالی و تمیز میکند، راضی شد. اما هیچ کس دیگری نمیتوانست با این سرعت این کارها را انجام دهد. او آنقدر می شست و یاک می کرد که هیچ خرده ریزهٔ نشسته ای در خانه باقی نمی ماند و اشتیاق او آن چنان آشکار بود که کارهایش اطرافیان او را ناراحت میکرد؛ و از این همه شور و اشتیاق او ناراحت میشدند. اگر چیزی را میشست و شخص دیگری به آن دست میزد، باید دوباره آن را میشست و فقط هم خودش میبایست این کار را انجام میداد.

میان زنانی که از «زنبودن» خود ناراضیاند و سعی دارند تا با پاکیزگی که برای آنها حُسن محسوب میشود، خود را با ارزش جلوه دهند، در مقایسه با زنانی که چندان اهل شستوشو نیستند، یک رویداد فوق العاده رایج وجود دارد و آن نوعی بیماری است که با شستوشو و تمیزی مداوم بروز میکند. کارهایی که آنها میکنند، به طور ناآگاهانه برای از اعتبارانداختن کارهای خانه و بیاهمیت ساختن آنها، هدفمندی شده است. در مقایسهٔ خانمهای خانهدار میبینیم که آنها بینظم تر هستند. هدف او این بود که نه تنها پاکیزگی، بلکه نارضایتی خود را از خانهداری نشان دهند.

زنان بسیاری وجود داشتهاند که از زنبودن راضی بودند و فقط «بظاهر»این رضایت وجود داشته است. آن مریض ما، با هیچ زنی دوست نبود و نمی توانست با کسی همقدم شود، بهافراد دیگر اعتنایی نمی کرد و با همان الگویی که از او انتظار داشتیم، تناسب داشت. ما باید روشهای آموزش دختران را در سالهای آتی بهتر کنیم، به طوری که از آمادگی کامل برای سازش با زندگی برخوردار شوند. گهگاه در مطلوبترین شرایط هم، سازش با زندگی غیرممکن مینماید، همانند موردی که دیدیم.

در حال حاضر، عرف و قانون هم حقارتی را که در مورد زن ادّعا میشود، قبول دارد، گرچه هر فرد صاحب بینش روانی درست، مخالف این امر است. پس ما باید درصدد باشیم که کلّ رفتار نادرست جامعه را در این ارتباط تشخیص دهیم و با آن مخالفت ورزیم. باید بهاین مبارزه ادامه دهیم، نه بهاین علّت که نوعی احترام بیمارگونی برای زن قایل هستیم، بلکه دیدگاه نادرستی که کل منطق زندگی اجتماعی ما را انکار میکند، باعث این مبارزه میشود.

اجازه دهید از این فرصت استفاده کنیم و در مورد رابطهٔ دیگری که برای کم ارزش جلوهدادن زن به کار میرود، بحث کنیم: دوران معروف به «عصر خطرناک»، دورهای است که حدود پنجاه سال قبل اتفاق افتاد و بر بعضی صفات منش، تأکید داشت. تغییرات فیزیکی در دوران یائسگی، تلخترین دوران برای زن است؛ چراکه در این زمان، باید اهمیت و اعتباری راکه با زحمت بسیار، در طول دوران زندگی به بدست آورده است، برای همیشه از دست بدهد. در چنین شرایطی، تلاشهای او مضاعف می شود تا وسیله ای بیابد که در حفظ موقعیت او سودمند افتد، و حال آنکه در این دوران تلاشهای او ناپایدار تر و کمتر از گذشته شده است.

اصلی که برتمدن ما غلبه پیدا کرده است، عمل و رفتار را تنها منبع ارزش می شمارد؛ هر زن پا به سن گذشته ای، بویژه خانمهای مسن، با مشکلات زیادی روبه رو هستند. آسیبی که تحلیل رفتن ارزش یک زن مسن بر او وارد می کند، هر انسانی را تحت تأثیر قرار می دهد، تا آنجا که از همان روزها و اوایل زندگی نمی توانیم ارزش خودمان را تعیین کنیم. آنچه فرد در دوران اوج فعالیتهایش انجام می دهد، باید برای او در طول سالهایی که نیرو و فعالیت او کاهش پیدا می کند، نبوعی اطمینان را به ارمغان آورد. درست نیست که شخصی را فقط به دلیل پیرشدن، از روابط مادی و معنوی جامعه، مستثنا کنیم، در مورد یک زن، این مسأله به معنای کم ارزشی و بردگی اوست. خشم و عصبانیت دختر بالغی را تصور کنید که به این دوران زندگی خود که ریشه در آینده دارد، فکر می کند. خصوصیات زنانگی تا ۵۰ سالگی ادامه خواهد داشت. افتخار و ارزش یک انسان، فراتر از این عصر، تغییر پیدا می کند و باید از آن حمایت کرد.

#### ه تنش میان جنس مذکر و مؤنث

پایههای این نمودها ریشه در اشتباهاتی دارد که در تمدن ما صورت گرفته است. اگر تعصبی در تمدن ما مشهود باشد، این تعصب تمام جنبههای تمدن را در بر میگیرد و ملموس است و در هر نمود تمدن به چشم می خورد. تصوّر باطل حقارت زن، بر تری مرد و پیامدهای آن، به طور پیوسته هماهنگی میان جنس مذکر و مؤنث را برهم می زند. در نتیجه، در تمام روابط جنسی، یک تنش غیرمعمول وجود دارد، و از این رهگذر سعادت میان زوجها را تهدید می کند و از بین می برد. به واسطه این تنش، کلّ عشق ما به زندگی آلوده شده، تغییر کرده و تحلیل رفته است. این مسأله توضیح این پرسش است که چرا فرد به ندرت می تواند در از دواج خود با همسرش سازگاری داشته باشد، دلیلش این است که بسیاری از کودکان با این احساس رشد می کنند که از دواج کاری بسیار مشکل و خطرناک می باشد. تعصباتی که در قبل توضیح دادیم، در یک مقیاس وسیع، مانع از فهم و درک مناسب کودکان از تعصباتی که در مورد دخترانی که از دواج را به منزلهٔ خروج اضطراری از زندگی می دانند و نیز آن دسته از زندگی می شود. در مورد دخترانی که از دواج می پندارند فکر کنید. مشکلاتی که در سایهٔ تنش میان جنس مذکر و مؤنث پدید آمده، امروزه نسبتهای عظیمی یافته است. با افزایش تمایل مرد برای ایفای نقش بر تر، و نقش جنسی که جامعه ایفای آن را برعهدهٔ او نهاده است، و افزایش تمایل مرد برای ایفای نقش بر تر، و برخلاف منطق نادرستی که در چنین رفتاری وجود دارد، تنشهای میان دو جنس بیشتر می شود.

رفاقت و دوستی نمایهٔ ویژگی یک مصالحهٔ واقعی با نقش جنسی است و نیز توازن جاودانی میان جنس مذکر و مؤنث را نشان می دهد و به همان اندازه، وابستگی یک فرد به فرد دیگر در روابط جنسی، در زندگی افراد غیرقابل تحمل است. وقتی نگرش نادرست هریک از زوجین سبب بروز مشکلاتی شود، فرد باید این مشکلات را با دقت بسیار زیاد مورد بررسی قرار دهد. این جنبه از زندگی ما، آن چنان وسیع و مهم است که همهٔ ما با آن درگیر هستیم. در دوران ما کودک مجبور شده الگوی رفتاری را از خود نشان دهد که لازمهٔ آن نفی و کهارزش جلوه دادن، جنس دیگر است.

یک نظام آموزشی درست، میتواند براین مشکلات غلبه کند، اما گذشت سریع روزها، کمبود روشهای آموزشی ثابت و تحت آزمون قرار گرفته، و بویژه طبیعت رقابتجویانه کل زندگی ما که حتی به مهدکودکها هم کشیده شده است - تنها گرایشهای بعدی زندگی را تضمین میکند. واهمهٔ عمدهای که باعث میشود بسیاری از انسانها از ایجاد و برقراری هرگونهٔ رابطهٔ عشق ظاهری شانه خالی کنند، در نتیجهٔ فشار بیهودهای است که هر انسانی را وادار میسازد تا در هر شرایطی، مردانگی خود را ثابت کند حتی اگر برای این کار، مجبور به ریاکاری و خباثت و زور شود.

رفتار انسان: جنسيّت

بدیهی است که بهمردبودن خود شک دارد و درصدد است تا با مدرک دیگری برتری و تسلّط خود را نشان دهد. بیاعتمادی میان جنس مذکر و مؤنث بهقدری عمومی شده است که مانع از صداقت طرفین دهد. بیاعتمادی میان جنس مذکر و مؤنث بهقدری عمومی شده است که مانع از صداقت طرفین میشود و در نتیجه کل شخصیت فرد آسیب میبیند. تمایل به تعدد زنها در مرد، بر یک چالش دایمی دلالت می کند، محرکی دایمی و نوعی بی قراری که نتایج آن به طور حتم تکبر و خودباوری است؛ حفظ نگرش «ممتاز آبودن است و البته همهٔ این موارد برخلاف زندگی اجتماعی سالم می باشد. هیچ دلیلی ندارد که با اهداف پیشین جنبشهای آزادی زنان مبارزه کنیم. وظیفهٔ ما حمایت از تلاش آنها در دستیابی به آزادی و برابری است؛ چرا که بالاخره شادمانی تمام انسانها در گرو فراهم شدن شرایط دستیابی به آزادی و برابری است؛ چرا که بالاخره شادمانی تمام انسانها در گرو فراهم شدن شرایط مصالحه و سازگاری زنها با نقش خودشان می باشد، همان طور که امکان پاسخ مناسب مرد در برقراری رابطه با زن بستگی به همین مسأله دارد.

### و. تلاش برای اصلاح

از بین تمام قوانینی که برای ایجاد روابط بهتر میان دو جنس مذکر و مؤنث وضع شده، نظام آموزش مختلط بهترین آنهاست. عموم افراد این قانون را نپذیرفتهاند؛ برخی مخالف و برخی دیگر موافق این قانونند. موافقان آن استدلال میکنند که در نظام آموزشی مختلط هر دو جنس مذکر و مؤنث مجال مییابند که از همان روزهای اول با یکدیگر آشنا شوند و با این آشنایی می توان از تعصبات مغالطه آمیز و عواقب مصیبتبار آنها جلوگیری کرد. دلیل گروه مخالفان این است که پسرها و دخترها در زمان ورود بهمدرسه بسیار متفاوت هستند و آموزش مختلط این تفاوتها را تشدید می کند، چون پسرها احساس میکنند که تحت فشار قرار دارند. علت این است که در طی سالهای تحصیل و مدرسه، رشد روانی دختران با سرعت بیشتری از پسرها صورت می گیرد. این پسرها که بهضرورت داشتن این مزیّت آن را نشانهٔ شایسته تر بودن خود می دانند، باید بسرعت بفهمند که این امتیاز حبابی است که براحتی می ترکد. محققان دیگر اظهار می دارند که در نظام آموزش مختلط، امتیاز حبابی است که براحتی می ترکد. محققان دیگر اظهار می دارند که در نظام آموزش مختلط، پسرها جلوی دخترها نگران و مضطرب می شوند و عزت نفسشان را از دست می دهند.

بدون شک، استدلال آنها تا حدودی هم واقعیت دارد، اما فقط تا زمانی معتبر است که ما درقابت میان دختر و پسر را در نظام آموزش مختلط مدنظر قرار دهیم، رقابتی که در آن بهاستعداد و توانایی بالای هر دو دسته جایزه تعلّق میگیرد. اگر آموزش مختلط فقط برای معلمان و دانش آموزان هم، همان معنی و مفهوم را داشته باشد، پس این نوع تعلیم آسیبرسان است. اگر معلمی پیدا نکنیم که نظر مساعدی نسبت به آموزش مختلط داشته باشد، یعنی نشان دهد که امر آموزش و تدارک برای

۱۰۶ شناخت طبیعت انسان

آینده در سایه همکاری دختر و پسر میشر می شود، آن وقت نظام آموزش مختلط موفق نخواهد بود. مخالفان این نظام آموزشی فقط نظر معلمانی را که به عدم موفقیت این نظام اشاره دارند، تصدیق می کنند. شاید قدرت خلاق یک شاعر لازم است که تصویر درستی از این موقعیت به دست بدهد. ما فقط باید نکات اصلی را مذنظر قرار دهیم. یک دختر نوجوان به گونه ای رفتار می کند که گویی پست و حقیر است، و هرآنچه که در مورد حقارتهای اعضا گفتیم، در مورد او درست است. تفاوت اینجاست که اینبار، محیط، احساس حقارت را به او تحمیل کرده است و چنان در رفتار او منعکس شده که حتی محققانی که دارای بینش و آگاهی بالایی هستند، گاه در مورد حقارت او باور غلطی پیدا می کنند. نتیجه کلّی این تصور غلط این است که هردو جنس مذکر و مؤنث بناچار در وادی سیاست می افتند و سعی می کنند نقشی را که برای آن مناسب نیستند، ایفا کنند. چه اتفاقی می افتد؟ زندگی هردو طرف پیچیده و مشکل می شود، صداقتِ روابطشان از بین می رود، مملو از تعصبات و تصورات غلط می شوند

بیشتر ما بهاین حقیقت معتقدیم که قبل از قضاوت در مورد شخصی، می بایست موقعیت و شرایطی را که فرد در آن رشد کرده و بزرگ شده است، در نظر بگیریم. مهمترین نکته، موقعیت فرد در کانون خانواده است. بیشتر بعد از اینکه در این مورد به شناخت کافی دست یافتیم، می توانیم انسانها را دسته بندی و فهرست بندی کنیم، و تشخیص دهیم که فرد موردنظر، فرزند اول است، تک فرزند است یا کوچکترین فرزند خانواده یا غیره.

سالهاست که انسانها میدانند کوچکترین فرزند خانواده، یک نمونهٔ ویژه است. در افسانههای پریان، اسطورههای بی شمار و داستانهای کتاب مقدس، فرزند کوچک همیشه در همان نمود، معرفی شده است. او در موقعیتی متفاوت با دیگر انسانها رشد می کند و از نظر پدر و مادر، او یک فرزند مخصوص است و چون کوچکترین فرزند است والدینش پیوسته نگران و دلواپس او هستند. چون هم کمسنترین و هم آخرین فرزند خانواده است، در نتیجه به کمک بیشتری احتیاج دارد. خواهرها و برادرهایش تا حدودی استقلال در خو صمیمانهای بزرگ دارند و در دورانی که او کوچک و ضعیف بوده، بزرگ شدهاند، بههمین دلیل در جو صمیمانهای بزرگ میشود که دیگر خواهر و برادرهایش آن را تجربه نکرده بودند.

با وجود این، بعضی ویژگیهاست که نگرش او را نسبت به زندگی به طور قابل توجهی تغییر می دهد و باعث می شود شخصیت چشمگیری پیدا کند. بهتر است یکی از شرایطی را که بظاهر متناقض با نظریهٔ ماست ذکر کنیم. هیچ کودکی دوست ندارد که کوچکترین فرزند باشد، چرا که در این صورت هیچ کس به او اعتماد نمی کند و خود او نیز اعتماد به نفس ندارد. کودک با آگاهی از این مسأله تحریک می شود تا ثابت کند از عهدهٔ انجام هر کاری بر می آید. قدر تطلبی او بسیار شدید می شود و وقتی هم بزرگتر شد، مایل است تا بر دیگران غلبه کند و فقط با بهترینها راضی می شود.

این نمونه غیرمعمول نیست. گاه برخی از این فرزندان کوچکتر بر دیگر اعضای خانواده پیشی می گیرند و لایقترین عضو خانواده می شوند. اما گروه دیگری از همین کودکان بسیار بدشانس هستند، چرا که آنها هم مایلند تا براعضای خانواده پیشی بگیرند. اما در نتیجهٔ رابطهای که با خواهر و برادر

بزرگترشان دارند، اعتماد بهنفس خود را از دست می دهند و قادر به انجام فعالیتهای لازم زندگی نیستند. اگر فرزندان بزرگتر نخواهند که در خانه ممتاز و بر تر باشند، فرزند کوچکتر از کارهای خود شانه شرمنده می شود و دایم بزدلانه شکایت می کند و پی بهانه ای می گردد که از زیر وظایف خود شانه خالی کند. جاه طلبی او کمتر نمی شود، اما جاه طلبی او از نوعی است که او را مجبور می کند تا آرام و قرار نداشته باشد و برای حل مشکلات زندگی اش بیش از حد فعالیت کند و تا آنجا که می تواند نگذارد توانایی او در معرض آزمون قرار بگیرد.

بدون شک برای بسیاری از خوانندگان هم این مسأله اتفاق افتاده و دیدهاند که فرزند آخر به گونهای رفتار میکند که گویی دیگران او را نادیده گرفته و در او نوعی احساس حقارت ایجاد کردهاند. ما در بررسیهایمان همیشه می توانیم این احساس حقارت را کشف کنیم و با وجود این احساس شکنجه آور، ویژگی و شیوهٔ رشد روانی او را به دست آوریم. در این میان فرزند آخر همانند کودکی است که با حقارت اعضا (ناقص الخلقه) پا به دنیا گذاشته است. آنچه کودک واحساس می کند، در واقع همان مورد نیست. اهمیتی ندارد که چه اتفاقی افتاده است، چه فرد حقیر باشد و چه نباشد، آنچه اهمیت دارد، و تعبیر آکودک از موقعیت اوست. همه می دانیم که در سنین کودکی مرتکب اشتباهات بسیاری شده ایم. در آن زمان کودک با پرسشها، احتمالات و پیامدهای زیادی روبه روست.

وظیفهٔ یک معلم چیست؟ آیا او هم باید با یک محرک دیگر احساس غرور این کودک را تحریک کند؟ آیا باید دایم او را مورد توجه قرار دهد، طوری که همیشه اول شود؟ در چالش زندگی این واکنش، یک پاسخ ضعیف است. تجربه بهما آموخته که اول بودن یا نبودن فرد تفاوت چندانی ایجاد نمی کند. بهتر است بهموضوع مهمتر دیگری توجه کنیم و بگوییم که اول شدن یا بهترین بودن مسأله مهمی نیست. دیگر از داشتن اولینها و بهترینها خسته شده اید. تاریخ و تجربه بهما نشان می دهد که شادمانی در اولین و بهترین بودن خلاصه نشده است. آموزش این اصول به کودک او را یک جانبه بار می آورد؛ و روی هم رفته او را از همنوع خوب بودن محروم می کند.

اولین پیامد چنین نظریاتی این است که کودک فقط به خودش فکر می کند و اینکه کس دیگری از او پیشی نگیرد. حسادت و تنفر از همنوعان و نگرانی برای حفظ موقعیت خود فرد در روان او ریشه می دواند. موقعیت او در زندگی، از او یک دوندهٔ دوی سرعت می سازد، که سعی دارد از همه، حتی از کوچکترین افراد هم سبقت بگیرد. این دونده، که از دید خود دوندهٔ ماراتن است، با تمام رفتارش خود را لو می دهد، بویژه اشارات و حرکات ظریف او برای کسانی که هنوز یاد نگرفته اند در تمامی رفتارهایشان، حیات روحی خود را ملاک قضاوت قرار دهند، شناخته شده نیست. برای مثال این کودکان همیشه در اول صف راه می روند و تحمّل ندارند که شخص دیگری جلوی آنها بایستد. بیشتر کودکان همان نگرش دونده را دارند.

گهگاه این دسته از فرزندان آخر خانوادهها را میبینیم که با وجود کمی تفاوتها، این موضوع در مورد همهٔ آنها صدق پیدا میکند. در میان همین ته تغاریها، اشخاص فعال و باعرضهای هستند که کل خانوادهٔ خود را نجات میدهند. داستان حضرت یوسف را که در انجیل آمده، در نظر بگیریدا موقعیت این فرزند به طور شگفت انگیزی در انجیل آمده است. چنان که گویی سالها پیش انجیل هدفی داشته و این موضوع را برای ما بیان کرده که امروز هم شاهد این ماجرا هستیم. در طول قرنها، این موضوع را بهفراموشی سپرده بودیم که باید سعی کنیم آن را دوباره به یاد آوریم.

نمونهٔ دیگری که فرع نوع اول است، اغلب دیده شده است. دوندهٔ ماراتن را در نظر بگیرید که ناگهان با مانعی روبهرو می شود، در حالی که به خود اطمینان ندارد که بتواند از روی آن بپرد، پس سعی می کند با دورزدن مانع، آن را پشت سر بگذارد. وقتی کوچکترین فرزند از این دسته نیز شجاعت خود را از دست می دهد، بزدلترین فردی می شود که می توان آن را تصور کرد. دیده می شود که با اول شدن خیلی فاصله دارد و بیش از حد توانش سعی می کند، «استاد بهانه تراشی» می شود و جز تلف کردن وقت، کار دیگری انجام نمی دهد. در مبارزه شکست می خورد. این فرد بدقت به دنبال حیطه های فعالیتی است، اما شانس موفقیت ندارد. همیشه بهانه هایی برای ناکامیهای خود دارد. بر ضعیف بودن و فعالیتی است، اما شانس موفقیت ندارد. همیشه بهانه هایی برای ناکامیهای خود دارد. اگر دچار نقص ناتوانی خود اقرار می کند و می گوید که خواهر و برادرهایش به او مجال رشد نداده اند. اگر دچار نقص جسمانی باشد، سرنوشت او تلختر می شود و در این مورد سعی می نماید تا بر ضعف خود فایق غلبه کند. هردو دسته، همنوع چندان خوبی برای انسانهای دیگر نیستند. دستهٔ اول در دنیایی زندگی می کند که رقابت در آن ارزشمند است. افراد این نوع، فقط به بهای دیگران، توازن روحی خود را حفظ می کنند که رقابت در آن ارزشمند است. افراد این نوع، فقط به بهای دیگران، توازن روحی خود را حفظ خواهند کرد، در حالی که افراد دستهٔ دوم، احساس حقارت توانفرسایی می کنند و تا زمانی که زنده اند زناسازگاری با زندگی رنج می برند.

فرزند ارشد، ویژگیهای مشخصی دارد. در هر چیزی موقعیت بهتر و برتر بهاو تعلق دارد و رشد روانی او بهتر صورت میگیرد. تاریخ بهما میگوید که فرزند پسر ارشد، بهترین موقعیت را دارد. در بیشتر افراد و طبقات مختلف جامعه، موقعیت ممتاز فرزند ارشد، صورت سنتی بهخود گرفته است. برای مثال، جای سئوال نیست که چرا میان کشاورزان اروپایی، فرزند پسر ارشد از همان طفولیت، موقعیت خود را میداند و درک میکند که روزی کشاورز خواهد شد و از این رو، در مقایسه باکودکانی که میدانند روزی باید زمین پدرشان را ترک کنند؛ خودشان را در موقعیت بهتری میبینند. در طبقات دیگر جامعه عقیده براین است که فرزند پسر ارشد، سرپرست آتی خانوادهاش میباشد. حتی در میان خانوادههای بورژوازی ساده و پرولتاریایی، فرزند ارشد صاحب قدرت و عقل سلیم است و عصای دست والدینش خواهد بود. برای کودکی که اطرافیانش بهاو اعتماد دارند و مسئولیتهایی را

بهدوش او می گذارند، این اعتماد بسیار ارزشمند است. می توانیم تصور کنیم که فرایندهای تفکر او به به به این ترتیب است: «تو بزرگتر هستی، مسن تر و بنابراین باید باهوشتر از دیگران باشی».

اگر در این مسیر، در رشد او خللی ایجاد نشود، یک فرد پایبند به قانون و منظم بار می آید. چنین اشخاصی بر توانمندی خود اهمیت بسیاری قایل هستند. این ارزشگذاری تنها مربوط به توانمندی آنها نیست، بلکه مفاهیم قدرت و توانمندی را به طور کلی ارزیابی می کند. فرزند ارشد قدرت و مفهوم آن را به طور کامل می داند، چیزی که ارزشمند است و باید به آن احترام گذاشت. تعجبی ندارد که این افراد آشکارا، محافظه کار هستند.

قدرتطلبی فرزندان دوم خانواده، تفاوتهای ظریف خاص خود را دارد. آنها بهدلیل برتریطلبی فرزند بزرگتر، همواره در فشار هستند: در زندگی نگرش زمین مسابقهٔ دو را دارند و فعالیتهایی که میکنند از اعمال و رفتار آنها مشهود است. وقتی این کودک میبیند کسی جلوتر از او هست که قدر تمند شد، تحریک میشود. اگر بتواند نیروی خود را افزایش دهد و بهمبارزه با فرزند ارشد برخیزد، تا زمانی که فرزند ارشد که صاحب قدرت است به طور نسبی احساس امنیّت کند، او با شور و اشتیاق پیش خواهد رفت تا اینکه فرزند دوم تهدیدی به حساب آید که قصد پیشی گرفتن دارد.

این مورد، به سبکی جالب توجه در کتاب مقدس انجیل و داستان حضرت یعقوب و عیصو آمده است، در این داستان مبارزهٔ بیرحمانهای میان هردو برادر ادامه دارد و هدف از مبارزه، خود قدرت نیست، بلکه نمود قدرت میباشد. در مواردی چنین مبارزهای با اجبار خاصی ادامه پیدا میکند تا اینکه فرزند ارشد غالب می شود و به هدف خود می رسد. وقتی دعوا تمام می شود و هر دو عقب نشینی می کنند، هردو دچار بیماریهای عصبی می شوند. نگرش فرزند دوم خانواده همانند حسادت افراد فقیر نسبت به افراد متمول است. فرد احساس میکند که به او بی احترامی می شود و دیگران او را نادیده می گیرند. فرزند دوم آن قدر هدف خود را عالی میکند که در تمام زندگی از آن هدف رنج می برد و متعاقب آن، نمی تواند با حقایق جاودانهٔ زندگی، سازش درونی پیدا کند.

وتنها فرزند خانه که زندگی را مانند زمین مسابقه می داند، خود را در یک موقعیت ویژه می بیند. بهترین و عالی ترین آموزشها را از محیط خود دریافت می کند. به بیان دیگر، والدینش هیچ نقشی در تعیین موضوع این مسأله ندارند. آنها تمام تلاش خود را برای آموزش تنها فرزندشان می کنند. این کودک بسیار وابسته بار می آید، همیشه منتظر کسی است تا راه را به او نشان دهد و از او حمایت کند. او ناز پرورده بارآمده و چون همواره کسی مشکلات را از سر راهش برداشته، عادت به مشکلات ندارد.

١. برادر حضرت يعقوب (ع). (م)

همواره مورد توجه دیگران بوده و احساس می کند که فرد ارزشمندی است. چنان موقعیت پیچیدهای دارد که بیشتر افراد نگرش نادرستی نسبت به او پیدا می کنند. اگر والدینش خطراتی که موقعیت او را تهدید می کند بدانند، می توانند جلوی بسیاری از آنها را بگیرند، اما باز یک مشکل پیچیده باقی می ماند.

ووالدین، تکفرزندها فوق العاده محتاط هستند، با علم به مخاطره آمیزبودن زندگی، با نگرانی مفرطی مراقب فرزندشان هستند. در مقابل، کودک توجهات و گوشزدهای پدر و مادر را نوعی منبع فشار و محدودیت برای خود می پندارد. توجه دایم به سلامت کودک، بالاخره او را تحریک می کند که دنیا را مکانی متخاصم تصور کند. همیشه از مشکلات واهمه دارد و چون فقط اتفاقات خوشایند زندگی را تجربه کرده است، در هنگام رویارویی با مشکلات ناشیانه برخورد می کند و ناراحت است. در هنالیتی که به طور مستقل انجام دهد، با مشکلات روبه رو می شود و دیر یا زود، زنده ماندن خود را بیهوده می انگارد. در ورطهٔ زندگی بکلی خود را می بازند. همچون انگلی هستند که هیچ کاری انجام بیهوده می برند.

اگر چندین خواهر و برادر با هم جنسان خود یا جنسهای مخالف با یکدیگر به رقابت برخیزند، مجموعه های مختلفی درست می شود. به این ترتیب، براحتی نمی توان در مورد هر یک از آنها قضاوت کرد و آنها را مورد ارزیابی قرار داد. موقعیت فرزند پسر خانواده میان چند دختر، شاهدی برای این مدعاست. نقش زنانگی، همچون امر خانه داری، در خانه حاکم است و پسر، بویژه اگر فرزند ته تغاری باشد، بالاجبار در این محیط بزرگ می شود و خود را رو در روی جبه فرنان می بیند. او در تلاش برای بازشناسی، با مشکلات عظیمی روبه روبه روست. از همه سو، مورد تهدید قرار می گیرد و هرگز نمی تواند به امتیازی که در فرهنگ مردانهٔ ما به تمام مردها اعطا شده است، با اطمینان خاطر دست پیدا کند. یکی از بارز ترین صفات منش او، احساس ناامنی دایمی است و اینکه از ارزیابی خودش، ناتوان است. با یکی از بارز ترین صفات منش او، احساس ناامنی دایمی است و اینکه از ارزیابی خودش، ناتوان است. با یکی از بارز ترین صفات منش او، احساس ناامنی دایمی است و اینکه از ارزیابی خودش، ناتوان است. با یک از بارز ترین صفات منش او، احساس می کند که مردبودن معادل است با داشتن موقعیت کم ارج تر. از یک یک سو، شجاعت و اعتماد به نفس او تحت تأثیر قرار می گیرد، و از سوی دیگر احتمال دارد، محرک آن چنان شدید باشد که پسر جوان خود را مجبور به کسب موفقیتهای بزرگ کند. هردو مورد از یک موقعیت نشأت می گیرند. سایر پدیده های هم آیند و به هم وابسته، در نهایت تعیین می کنند که عاقبت برای این انسانها چه اتفاقی می افته.

از اینرو، می بینیم که موقعیت هر کودک در خانواده، تمام غرایز، گرایشها، قابلیتها و چیزهایی را که کودک با آنها پا به دنیا گذارده است، تحت تأثیر قرار می دهد. تصدیق این مسأله، ارزش نظریههای ارثی بودن بعضی صفات و استعدادها را از آنها می گیرد، البته همین نظریه ها برای آموزش و پرورش هم آسیب رسان است. بدون شک موقعیتها و مواردی وجود دارند که می توان نقش عامل وراثت را

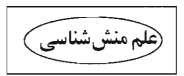
بروشنی در آنها دید؛ برای مثال، کودکی که از پدر و مادر خود جدا شده است، باز هم صفات مشابه خانوادگی و مربوط به والدینش را نشان می دهد. اگر به خاطر آوریم که رشد نادرست صفات ویژه در کودک چه ارتباط نزدیکی با اعضای معیوب مادرزادی او دارد، این مسأله بیشتر قابل فهم می شود. یا کودکی را در نظر بگیرید که با بدنی ضعیف به دنیا آمده و علّت ضعف او، تنش فوق العاده ای است که برای نیازها و خواسته های زندگی و محیط اطرافش نشان داده است. اگر پدر او با همان اندام معیوب به دنیا می آمد و در ارتباط با دنیا دچار تنش می شد، تعجبی نداشت که همان اشتباهات و صفات منش را تکرار می کرد. وقتی از این دیدگاه به مسأله نگاه می کنیم، به نظر می رسد که نظریهٔ ارثی بودن صفات اکتسابی، اساس و پایهٔ محکمی ندارد.

با توجه به توضیحات قبلی، می توانیم پی ببریم که کودک در مسیر رشد خود، مرتکب چه اشتباهاتی می شود، میل او بهبرتری از همنوعان، و قدرتطلبی ای که او را بر همنوعانش مقدم سازد، چه عواقب خطرناکی دارد. در فرهنگ ما، کودک مجبور است مطابق با الگوی ثابتی رشد کند. اگر می خواهیم که مانع از رشد زیانبار شویم، باید مشکلاتی را که کودک با آنها روبه روست بدانیم و از آنها آگاهی داشته باشیم. فقط یک دیدگاه اساسی وجود دارد که به ماکمک می کند تا بر تمام موانع و مشکلات فایق آییم، و آن نظریهٔ رشد احساس تعاون (اجتماعی) است.

اگر احساس تعاون رشد پیداکند، موانع بی اهمیت جلوه می کند، اما وقتی مجال رشد این احساس بسیار کم باشد، مشکلاتی که سر راه کودک است، بسیار مهم به نظر می رسد. از دیدن افرادی که تمام زندگی خود را صرفِ مبارزه برای زندگی خود و دیگران کردهاند و زندگی شان اقیانوسی از غم و غصه است، نباید متعجب شویم. باید بدانیم که آنها قربانیان رشد نادرست هستند که پیامد تأسفبار آن نگرش نادرست به زندگی است.

پس اجازه دهید در داوری و قضاوت دربارهٔ همنوعانمان تواضع بیشتری داشته باشیم و هرگز بهخودمان اجازه ندهیم که دربارهٔ آنها قضاوت اخلاقی کنیم؛ یعنی دربارهٔ ارزش اخلاقی یک فرد قضاوت نکنیم! در مقابل، دانش و آگاهی ما از این حقایق، باید از لحاظ اجتماعی ارزشمند باشد. باید دلسوزانه بهچنین فردی که درک نادرستی از زندگی دارد و راه خود راگم کرده است، نزدیک شویم، چراکه ما بیشتر از درون او خبر داریم و فکرمان بهتر کار میکند. این مسأله بهنظریههای جدید در مورد آموزش اهمیت بیشتری می دهد. شناسایی منبع اشتباه، ابزار مؤثری برای بهبود این اشتباهات بهدست می دهد. به واسطهٔ تجزیه و تحلیل ساختار و رشد روانی هر فرد، نه تنها گذشته و کودکی او را در می یابیم، بلکه آیندهٔ احتمالی او را هم حدس می زنیم. از این رو با دانش خود، در می یابیم که انسان جیست. او تبدیل بهموجود زندهای برای ما می شود؛ نه فقط یک تصویر بی جان. در نتیجه نسبت به آنچه امروز معمول است، می توانیم درک بیشتر و بامعناتری از ارزش او به عنوان یک انسان داشته باشیم.

# کتــاب دوم



## ۱. بررسیهای کلی

### الف ماهیت و ریشهٔ منش

أنچه ما صفت و ویژگی منش مینامیم، نمود بعضی حالات خاص است که فرد می کوشد خود را با دنیایی که در آن زندگی می کند، وفق دهد. تنها زمانی می توان در مورد منش یک فرد صحبت کرد که روابط او را با محیط اطراف مدنظر قرار دهیم. این تعریف با آنچه رابینسون کروزوئه اگفته، کمی متفاوت است. «منش نگرشی روانی است، کیفیت و ماهیت رویکرد فرد است نسبت به محیطی که در آن زندگی می کند. الگوی رفتاری فرد است که مطابق آن تلاش انسان برای بازشناسی، بر حسب احساس تعاون (اجتماعی) توضیح داده شده است.»

هنوز هم شاهد هستیم که چگونه هدف، قدرتطلبی و غلبه بر دیگران، عمده فعالیتهای انسانها را جهت می دهد. این هدف، فلسفهٔ جهان و الگوی رفتار را اصلاح و حالات مختلف روانی فرد را به کانالهای مشخصی هدایت می کند. صفات منش تنها تجلی ظاهری سبک زندگی و الگوی رفتار هر فرد است، چنان که ما را قادر می سازد تا نگرش فرد را نسبت به محیط، همنوع و جامعه ای که در آن زندگی می کند، دریابیم و ببینیم که او در زندگی چگونه تلاش می کند. صفات منش ابزار هستند، ترفندهایی که هر فرد برای یادگیری و مهم شدن به کار می برد، شکل بندی صفات در شخصیت فرد به معنای «روشن» زندگی آنهاست.

با اینکه بیشتر افراد، دارای صفات منشی هستند، اما این صفات نه ارثی هستند و نه عطیهای ذاتی. این صفات باید شبیه بهالگوی حیات در نظر گرفته شوند، که انسانها را قادر میسازد تا به زندگی خود ادامه دهند و بدون اینکه بنشینند و فکر کنند، بتوانند در هر موقعیت ابراز وجود نمایند. صفات منش نه توصیف تواناییهای مادرزادی است و نه خصیصهها، بلکه افراد برای حفظ یک عادت ویژه آنها را کسب میکنند. برای مثال، یک کودک، بالفطره تنبل بهدنیا نمی آید، اما تنبل است؛ زیرا تنبلی

بهترین وسیله برای اوست که زندگی را برایش راحت تر سازد و در عین حال احساس مهم بودن کند. در الگوی تنبلی، فرد اختیار دارد. ممکن است فردی توجه انسانها را به نقص مادرزادی خود جلب کند و بدین ترتیب شکست خود را در کارها توجیه نماید. فرد بعد از این درون نگری با خود می گوید: «اگر این نقص هستم!»

فرد دوم برای تلاش بدون برنامهٔ خود به منظور کسب قدرت، دایم در حال جنگ با محیط اطراف است و جلوههای قدرتی را که تصور می کند در این مبارزه مؤثر هستند، بروز می دهد، از جمله: جاه طلبی، حسادت، سوءظن، و غیره. ما معتقدیم که این صفات منش نه تنها با شخصیت فرد آمیخته شده و غیرقابل تشخیص از شخصیت است، بلکه اکتسابی و قابل تغییر نیز می باشد. مشاهدات بیشتر نشان می دهد که این صفات برای الگوی رفتار ضروری و مناسب هستند و از اولین روزهای زندگی برای نیل به همین هدف کسب می شوند، درست است که آنها عوامل اولیه نیستند، اما عوامل ثانویه ای به به شمار می آیند که هدف پنهانی و نهفتهٔ شخصیت آنها را به وجود می آورد و از دیدگاه غایت شناسی باید در مورد آنها قضاوت کرد.

اجازه دهید بر توضیحات پیشین مروری کنیم، ما نشان دادیم که چگونه سبک زندگی یک فرد، افعال او، رفتارش و دیدگاه او نسبت بههستی، همه و همه رابطهٔ نزدیکی با هدف او دارد. اگر هدف مشخصی را در ذهن خود تعیین نکنیم، نمی توانیم دربارهٔ چیزی بیندیشیم و حرکتی را آغاز نماییم، این هدف همواره در پس زمینهٔ روان کودک وجود دارد و از روزهای اولیه تولد رشد روانی او را هدایت میکند. این هدف بهزندگی او شکل و منش می دهد و اینکه هر انسان یک واحد دقیق و محتاط و متفاوت با سایر انسانهاست. پس مسئول است و تمام حرکات و حالات او بهسوی یک هدف مشترک و منحصر بهفرد هدایت می شود. برای درک این مسأله باید بدانیم که وقتی الگوی رفتار یک فرد را بشناسیم، می توانیم خود آن انسان را نیز شناسایی کنیم، و در این میان، هر رفتاری که از او سر میزند، کلیدی برای این شناسایی است.

تا آنجاکه بهپدیدهٔ روانی و صفات منش مربوط است، وراثت نقش بهنسبت کمی را ایفا میکند. در عمل، هیچ موردی مشاهده نشده است که از نظریهٔ اکتسابیبودن صفات ارثی حمایت کند. اگر بخواهید هر پدیدهٔ ویژه را در زندگی روانی فرد بررسی کنید، بهروزهای اول تولد او میرسید، چنان که گویی تمام صفات او ارثی هستند. دلیل اینکه بعضی صفات منش میان کل فامیل یا یک ملت یا نژاد، مشترک هستند، در این حقیقت است که فرد صفات منشی را بهواسطهٔ فرایند همانندسازی خود با فعالیت دیگران، کسب میکند. در زندگی فیزیکی و روانی واقعیتهای خاص و ویژگیهای بخصوص و

حالات و اشکالی وجود دارند که در تمدن ما برای همهٔ بزرگسالان از اهمیت ویژهای برخوردارند. خصوصیت مشترک آنها این است که تقلید میکنند. از این رو عطش دانش ـ که گاهی بهصورت میل بهدیدن اشیا بروز میکند ـ کنجکاوی را بهصورت صفت منش چنین کودکانی در میآورد که دچار اشکال بینایی هستند، اما هیچ الزام و ضرورتی برای رشد این صفت وجود ندارد. اگر الگوی رفتار نیازمند این صفت باشد، باز همان عطش دانش یا صفت منشی متفاوتی شکل میگیرد. اینبار کودک با بررسی اشیا و جداکردن آنها از یکدیگر و یا خردکردن آنها میل و عطش خود را ارضا میکند، یا ممکن است در بعضی شرایط، به کتابخوانی بشدت علاقهمند شود. بیاعتمادی و سوءظن افرادی راکه دچار مشکل شنوایی هستند نیز بههمین روش میسنجیم.

در حال حاضر، این افراد با خطرهای عظیمی روبهرو میباشند و با تیزبینی ویژهای این خطر را احساس میکنند. افراد دیگر آنها را بهباد استهزاء میگیرند، خوار و خفیفشان میکنند و بهچشم علیل به آنها مینگرند. همین عوامل در بدگمانشدن فرد، بسیار مؤثر است. وقتی فرد ناشنوا از بسیاری لذتها محروم می شود، با آنها دشمن می گردد. اما نباید تصور کرد که آنها از ابتدای تولد بدگمان به دنیا آمدهاند.

نظریهٔ مادرزادی بودن صفات منشِ جنایتکاری هم نادرست است. گاهی می بینیم در یک خانواده، چند مجرم وجود دارد، آن موقع باید به این حقیقت توجه کنیم که در چنین مواردی، رسم و عرف و نگرش به دنیا و وجود یک مورد بده در یک خانواده دست به دست هم داده اند و باعث جنایتکارشدن چند عضو خانواده شده اند. فرزندان این خانواده ها از همان دوران کودکی می آموزند که دزدی کردن راهی برای امرار معاش است. تلاش برای بازشناسی و بااهمیتشدن را به همین صورت در نظر می گیریم. تمام کودکان در زندگی با موانع بسیاری روبه رو می شوند، که هیچ کدام از آنها را نمی توان بدون تلاش بازشناسی کرد.

چگونگی تلاش کودکان متغیّر است و هریک با روش خاص خود با مشکل برخورد میکنند. اینکه میبینیم کودکان در بعضی صفات منش شبیه بهوالدینشان هستند، درست میباشد، کودک برای مهم جلوه کردن بهنمونهای از افراد محیط خود اقتدا میکند که از اهمیت خاصی برخوردار است و دیگران بهمنزلهٔ یک فرد ایدهآل بهاو احترام میگذارند. بهاین ترتیب هر نسل از اجداد خود میآموزد و فرا میگیرد که قدرتطلبی سبب بروز چه مشکلات زیادی میشود. برترییابی یک هدف نهفته است. وجود احساس تعاون (اجتماعی) مانع از رشد آشکار و بروز هدف برتریطلبی میشود. این هدف باید بهطور مرموز و پوشیده نگه داشته شود و ماسک دوستانه بهخود بزند! بههر حال باید دوباره تصدیق کنیم که این هدف آنچنان شدید رشد نمی کند که ما دیگری را بهتر از خود بدانیم. اگر می توانستیم تا

آنجا پیش برویم که چشمانمان را بهتر باز کنیم و شخصیت همنوع خود را مورد شناسایی قرار دهیم، آنگاه نه تنها می توانستیم بهتر از خودمان محافظت کنیم، بلکه همزمان به فرد مقابل خود اجازه می دادیم که قدرت طلبی خود را ابراز کند. در چنین شرایطی قدرت طلبی فرد از بین می رود. بنابراین، بهاین روابط از نزدیک نگاه می کنیم و از مدرک تجربی که در دست داریم، بهره می گیریم.

در حال حاضر، ما در چنین شرایط پیچیدهٔ فرهنگی زندگی می کنیم که تربیت صحیح برای زندگی را مشکل می سازد. مهمترین ابزار برای رشد هشیاری روانی، نقش افراد را انکار کرده و نقش مدارس هم تاکنون تنها این بوده است که اطلاعات خام را در اختیار کودکان قرار می دهد و به آنها اجازه می دهد تا هر آنچه را که می توانند و می خواهند از آن اطلاعات خام کسب کنند، بی آنکه علاقهٔ آنها را برای این اطلاعات تحریک کرده باشند. تاکنون که مهمترین اصل برای کسب شناخت ماهیت انسان نادیده گرفته شده است. همچنین در مدارس قدیمی فراگرفتیم که برای سنجش انسانها چه معیارهایی داشته باشیم. در اینجا آموخته ایم که خوب را از بد جدا کنیم و بین آنها تمایز قابل شویم، آنچه ما نیاموخته این است که چگونه در مورد عقاید خود تجدیدنظر کنیم، در نتیجه، این نقص وارد زندگی ما شده است و تا امروز هم تحت فشار آن هستیم. ما به عنوان افراد بزرگسال. هنوز هم از تعصبات و تصورات نادرست دوران کودکی خود استفاده می کنیم، چنان که گرویی آنها قوانین مقدسی هستند. هنوز هم آگاه نیستیم که در مورد فرهنگ پیچیدهٔ خودمان سر درگم شده ایم و اینکه دیدگاههایی را فرض کرده ایم که شناخت صحیح از اشیا، و همچنین موجود را غیرممکن می سازد. در تجزیهٔ نهایی، هر چیزی را از نقطه نظر بالابردن عزت نفس خودمان تعبیر می کنیم تا فرد قدر تمندی شویم.

## ب. «اهمیت احساس تعاون (اجتماعی) در رشد شخصیت»

احساس در اولین تمایلات روانی کودک، بویژه در میل او بهبرقراری ارتباط با دیگران و مهربانی کردن دیده می شود، همانند تلاشی که برای باهمیت شدن می کند. در گفتار قبل دریافتیم که احساس دیده می شود، همانند تلاشی که برای باهمیت شدن می کند. در گفتار قبل دریافتیم که احساس تعاون (اجتماعی) در چه شرایطی رشد می کند، و اینجا تنها آنها را به طور خلاصه یادآوری می کنیم احساس تعاون (اجتماعی) تحت تأثیر احساس حقارت و تلاش جبرانی است که فرد برای کسب قدرت می کند. انسانها واسطهٔ بسیار حساسی در مقابل رشد انواع عقده های حقارت هستند. فرایند حیات روحی، یا اضطراب برای جبران، که لازمهٔ آن امنیت است، برای معنابخشی بهمفهوم سعادت و آرامش دایمی در زندگی، مطرح شده است. قوانین رفتاری که باید در برابر کودک داشته باشیم، زمانی عملی است که بدانیم کودک احساس حقارت می کند. البته باید تذکر دهیم که در اتخاذ این قوانین،

زندگی را به کام کودک تلخ نکنیم و جنبهٔ تاریک هستی را سریع بهاو نیاموزیم، و بهاو فرصت دهیم تا لذت زندهبودن را تجربه کند. در اینجا شرایط دستهٔ دومی ظهور می کند که ماهیت اقتصادی دارد. متأسفانه بیشتر کودکان در شرایطی بزرگ می شوند که تلخ نیستند، سوءتفاهم و فقر و نیاز، پدیدههایی هستند که می توان جلوی آنها را گرفت. نقص جسمانی نقش مهمی ایفا می کند؛ چراکه آن می تواند در روال عادی زندگی مانع ایجاد کند و به کودک می آموزد که برای بقای هستی خود به امتیاز خاص و قوانین ویژهای نیاز دارد. حتی اگر همهٔ این چیزها را در اختیار داشته باشیم، باز هم نمی توانیم مانع از این شویم که کودک زندگی را تجربهٔ تلخی بداند و در عوض، امکان از بین رفتن احساس اجتماعی آنها افزایش پیدا خواهد کرد.

ما نمی توانیم با استفاده از مفهوم احساس تعاون، به عنوان معیار و سنجش و ارزیابی تفکر و رفتاری که فرد براساس آن دارد، در مورد او قضاوت کنیم. ما باید این دیدگاه ۱٫ حفظ کنیم، چرا که تمام انسانها باید خود را جزیی از پیکرهٔ جامعه بدانند. نیاز و ضرورت باعث می شود تا بدانیم که چقدر بههمنوع خود مدیون هستیم. ما در میانهٔ زندگی هستیم و منطق زندگی گروهی ما را تحت تأثیر قرار داده است. این مسأله نشان می دهد که ما به یک معیار شناخته شده برای ارزیابی همنوعانمان احتیاج داریم. میزان رشد اجتماعی شدن هرفرد تنها معیار ارزش انسانهاست که اعتبار همگانی دارد. ما نمی توانیم وابستگی روانی خودمان را به احساس تعاون (اجتماعی) انکار کنیم. هیچ انسانی وجود ندارد که قادر باشد بدون احساس تعاون (اجتماعی) زندگی کند، و با هیچ جمله و کلمهای نمی توانیم از زير بار وظايفي كه نسبت بههمنوع خود داريم، فرار كنيم. احساس تعاون، پيوسته با صدايي هشدار دهنده در گوش ما طنین انداز است. این بدان معنا نیست که احساس تعاون را همواره در ضمیر آگاه خود داشته باشیم، اما معتقدیم که باید باتوان و نیروی خاص آن را تغییر دهیم. بعلاوه، ضرورت عمومي آن بههيچ فردي اجازه نمي دهد كه بدون تأييد انجام يك عمل توسط اين احساس اجتماعي دست به کار شود. ضرورت تأیید هر رفتار و تصوری، ریشه در ضمیر ناخودآگاه واحد اجتماعی دارد. دستکم این حقیقت را تعیین میکند که ما باید بارها در یی علل مخففهای برای اُعمال خود باشیم. در اینجا، روش خاصی از زندگی، یعنی تفکر و عمل، شکل می گیرد که باعث می شود ما خواهان تماس دایمی با احساس اجتماعی باشیم، یا دست کم خود را با نمودی از پیوستگی اجتماعی دلخوش کنیم. خلاصه اینکه، این توضیحات نشان می دهد که چیزی شبیه به سراب احساس تعاون (اجتماعی) وجود دارد و همچون حجابی گرایشهای خاص را میپوشاند. کشف این گرایشها، بتنهایی، ارزیابی صحیحی از یک رفتار یا یک فرد بهما می دهد. در صورت امکان بروز این فریبها، ارزیابی احساس تعاون مشکلتر میشود؛ و همین مشکل، شناخت انسان را بهصورت یک دانش در می آورد.

حال باید چندین نمونه را نشان دهیم که چگونگی سوءاستفاده از احساس تعاون (اجتماعی) را روشن میسازد. یکبار مرد جوانی تعریف میکرد که با چند تن از دوستانش در آبهای جزیرهای شنا میکردند و مدتی آنجا بودند. اتفاقاً یکی از آنها که بهطرف لبه صخره خم شده بود، مقاومتش را از دست داد و بهدریا افتاد. مرد جوان ما هم به پایین خم شده بود و با کنجکاوی زیاد رفیقش را که در حال سقوط بود، نگاه میکرد. مرد جوانی که بهدریا افتاده بود، توسط افراد نجات داده شد، اما تا آنجا که بهبازگوکنندهٔ داستان مربوط است، باید قبول کنیم که احساس تعاون او باید بسیار ضعیف و کم بوده باشد. اگر بگویند که او در تمام طول زندگی حتی بهمورچهای هم آزار نرسانده و همیشه روابط دوستانهای با رفقایش داشته، باز نباید این باور غلط در ذهنمان شکل بگیرد که احساس تعاون او رشد کرده است.

عوامل دیگر و بیشتری این پندار بدیع و متهورانه را تقویت خواهد کرد. این جوان در روز رؤیاییهای خود مکرر خودش را می دید که به دور از همهٔ انسانها در یک خانهٔ قشنگ وسط جنگل زندگی می کند. این تصویر مضمون اصلی و مطلوب خیالات اوست. هرکسی که از خیالات او سر در بیاورد و از سرگذشت او خبرداشته باشد، خیلی راحت متوجه احساس تعاون ناقص او در رؤیاهایش خواهد شد. اگر ما، بدون هر قضاوت اخلاقی، فقط بگوییم او قربانی رشد نادرستی بوده که در تکامل احساس اجتماعی او خلل ایجاد کرده است، در حق او بی عدالتی کرده ایم.

داستان دیگری که در ذیل می آید، تفاوت میان احساس تعاون درست و نادرست را بسیار خوب نشان می دهد. یک پیرزن به هنگام سوارشدن به ماشین شر خورد و روی برفها افتاد. او نمی توانست بلند شود و مردم بی تفاوت از کنار او می گذشتند، تا اینکه مردی ایستاد و بهاو کمک کرد تا بلند شود. در همین لحظه فرد دیگری که همان اطراف پنهان شده بود، جلو آمد و کنار پیرزن ایستاد و رو بهفردی که پیرزن را نجات داده بود، گفت: وخدا را شکره! وبالاخره یک انسان محترم پیدا شد. پنج دقیقه است اینجا منتظر ایستاده ام تا ببینم آیاکسی پیدا می شود که به این پیرزن کمک کند یا نه. شما اولین کسی هستید که این کار را کردید! این حادثه نشان می دهد که چگونه ممکن است از نمای احساس تعاون (اجتماعی) استفادهٔ نادرستی شود. با همین ترفند محسوس، فردی کنار ایستاده، خود را قاضی دیگران می کند تا آنها را تحسین و تشویق کند یا مورد ملامت قرار دهد، اما خودش برای موقعیتی که شاهد آن است، قدمی بر نمی دارد.

موارد پیچیدهٔ دیگری هم وجود دارد که تصمیمگیری دربارهٔ کم یا زیادبودن احساس تعاون را مشکل میسازد. پس فقط باید آنها را بهطور اساسی مورد تحقیق و بررسی قرار دهیم. اگر یک بار این کار انجام شود، دیگر در جهل و نادانی نمیمانیم. برای مثال، یک مورد دربارهٔ ژنرالی است که با وجود آگاهی از شکست در میانهٔ جنگ، هزاران سرباز را مجبور میکند تا خودشان را به کشتن بدهند. این

ژبرال با قاطعیت گفت که برای میهنش این کار را می کند و بسیاری از مردم با او موافق هستند. با وجود این، هر دلیل و احتمالی که برای توجیه کارش بیاورد، مشکل است که او را یک همنوع واقعی در نظر بگیریم. در چنین مواردی که دچار تردید هستیم، برای قضاوت صحیح و عادلانه، باید نقطهنظر و دیدگاهی وجود داشته باشد که قابل اجرا باشد. این دیدگاه را می توانیم در مقولهٔ سودمندی اجتماعی و رفاه عمومی بشر در، وخیر همگانی، پیدا کنیم. اگر این دیدگاه را داشته باشیم، در داوری و تصمیم گیری برای موارد ویژه، با مشکل کمتری روبه رو می شویم. درجهٔ احساس تعاون، در فعالیت افراد خود را نشان می دهد. حتی می توان از حالات ظاهری فرد، مثل طرز نگاه به دیگران، حالت تکان دادن دست یا طرز صحبت کردن هم به این مسأله پی برد. تا حدودی می توان حدس زد که شخصیت او تأثیر ماندگاری بر اطرافیان دارد. گهگاه از رفتار یک فرد، ناآگاهانه نتایج بزرگی می گیریم که رویکرد ما را نسبت به آن شخص شکل می دهد. در این مباحث، دانش فکری خودمان را به حیطهٔ ضمیر آگاه می آوریم و قادر به ارزیابی آن می شویم و ممکن است بتوانیم از بروز اشتباهات بزرگتر جلوگیری کنیم، ارزش انتقال دانش نظری به ضمیر آگاه در این است که تعصب کمتری پیدا می کنیم، جلوگیری کنیم، ارزش انتقال دانش نظری به ضمیر آگاه در این است که تعصب کمتری پیدا می کنیم، (وقتی در ضمیر ناخود آگاهمان دربارهٔ افراد به قضاوت می نشینیم و نمی توانیم بر فعالیت خود کنترل داشته باشیم یا فرصت بازنگری را هم نداریم، این تعصبات فعال می شوند.)

اجازه دهید دوباره این امر را تأیید نماییم که ارزیابی شخصیت فرد در گرو شناسایی محیط اطراف اوست. اگر فقط یکی از پدیده های زندگی او را بیرون بکشیم و به طور جداگانه دربارهٔ آن قضاوت کنیم، به عنوان مثال فقط ظاهر فیزیکی، یا فقط محیط تحصیل را مدّنظر قرار دهیم، به طور حتم نتایج نادرستی میگیریم. این نظریه ارزشمند است؛ چراکه بار سنگینی را از دوش انسانها برمی دارد. با شناخت بهتر از خودمان و روشی که در زندگی داریم، باید الگوی رفتاری اتخاذ کنیم که مناسب نیازهایمان باشد. با به کارگیری روش خود قادر به تأثیرگذاری بر دیگران و بویژه کودکان هستیم و نمی گذاریم که سرنوشت تغییرناپذیر و نامشخص آینده، آنها را تحت تأثیر قرار دهد. بعد از این دیگر نباید هیچ شخصی به دلیل رشد کردن در یک خانواده بدبخت، یا به دلیل عامل توارث و موقعیت، محکوم به داشتن سرنوشت بدی شود. اجازه دهید همین روش را تکمیل کنیم و تمدن ما یک گام مشخص شده به جلوبرداردا نسل جدید متهورانه آگاه خواهد شد که سرنوشت او به دست خودش استا

## ج. «مسیر رشد شخصیت و منش»

تمام صفات منش که در یک فرد برجسته هستند، باید مناسب مسیر رشدی باشد که فرد از دوران کودکی آن را پیش گرفته است. ممکن است این مسیر، یک خط صاف یا پر از مسیرهای انحرافی باشد.

در مورد اول، کودک برای تحقق اهداف خود، در امتداد یک خط راست تلاش میکند و شخصیتی تهاجمی و دلیرانه را پرورش میدهد.

منش انسان از همان ابتدا با صفات تهاجمی و فعال شکل میگیرد. اما براحتی می توان مسیر این خط را عوض یا اصلاح کرد. مخالفان کودک با حملهٔ صریح و مستقیم خود، مانع از دستیابی کودک به همدف بر تری جویی او می شوند و مشکلات زیادی به بار می آورند. کودک با راههای مختلف سعی خواهد کرد تا این مشکلات را از سر راهش بردارد. راه غیرمستقیمی که کودک در پیش می گیرد، بعضی صفات مشخص منش را تعیین خواهد کرد. رشد ناقص اندامهای بدن و واپس رانی و شکستهایی که فرد از محیط خود می بیند، مشکلاتی را در رشد منش او به وجود می آورد که تأثیر مشابه بالا را روی او می گذارد. بعلاوه، تأثیر محیط بزرگی چون دنیا معلمی که نمی توان از آن دوری کرد اهمیت بسیاری دارد. زندگی در تمدن ما، آن چنان که در نیازها، تردیدها و احساسات معلمان یک کودک بیان می شود، در نهایت بر منش او تأثیر می گذارد. امر آموزش و تعلیم براین نگرش استوار است که کودک را بداند.

هر نوع مانعی که در مسیر رشد منش در یک خط مستقیم وجود دارد، خطرناک است. هرجا که این موانع باشد، راههایی که کودک برای نیل به هدف قدرت، به آنها متوسل خواهد شد، از مسیر مستقیم منحرف می شود. در مورد اول، نگرش کودک تغییر نمی کند و خود به طور مستقیم با مشکلات برخورد خواهد کرد، در حالی که در مورد دوم، تصویر یک کودک کاملاً متفاوت را داریم، کودکی که یاد گرفته آتش می سوزد و در زندگی مخالفانی وجود دارد که باید با وجود آنها بسیار مراقب باشد. او تلاش خواهد کرد تا در امتداد راههای غیر مستقیم روانی و به واسطهٔ ترفندهایی که به کار می گیرد، به طور غیر مستقیم به هدف بازشناسی و بااهمیت شدن و قدر تمندی نایل آید. رشد او در گرو میزان انحرافات غیر مستقیم به هدف بازشناسی و بااهمیت شدن و قدر تمندی نایل آید. رشد او در گرو میزان انحرافات ندهد و از این احتیاجات دوری کند. کودکانی که به طور مستقیم با وظایف و مشکلاتشان روبه رو نمی شوند و ترسو و بزدل هستند، از چشم دوختن در چشم دیگران یا بیان حقیقت خودداری می کنند، اینها تنها نوع دیگری از کودکان هستند، هدف اینها همانند یک کودک شجاع است. گاه دو گروه افراد با رفتارهای متفاوت، ممکن است دارای هدف مشترکی باشند.

ممکن است یک فرد تا میزان خاصی صاحب هردو منش باشد. بویژه این مسأله زمانی اتفاق میافتد که کودک نتوانسته گرایشهای خود را سریع نشان دهد، اصول او هنوز هم انعطاف پذیر است و هرگز نمی تواند راه مشابهی را در نظر بگیرد، اما این کودک آنقدر مبتکر است که اگر ببیند تلاش او ناکافی است، دیدگاه دیگری پیش می گیرد.

اولین اصل برای انطباق با نیازهای جامعه، زندگی مشترک اجتماعی است. تا زمانی که کودک دیدگاه خصمانهای نسبت بهاطراف خود پیدا نکرده است، براحتی می توان این سازگاری را بهاو آموخت. زمانی که معلمان و مربیان انسانها در پی قدرت طلبی نباشند و خیال کودک آسوده باشد، دیگر میان اعضای خانواده جنگ و کشمکش وجود نخواهد داشت. بعلاوه اگر والدین اصول رشد کودک را بشناساند، نمی گذارند صفات منش در یک خط مستقیم و به شکل مبالغه آمیز و افراطی رشد کند و بهعنوان مثال شجاعت، شکل گستاخی و استقلال، شکل خودخواهی بگیرد.

بههمین ترتیب، کودکان هم باید بتوانند ضمن آنکه از هر گونه اعمال خشونت بیرونی اجتناب میکنند، بهصورت بردهوار، مطیع نباشند. از جهات دیگر، این نوع آموزش مخرب، کودک را در فضای بسته ای قرار می دهد تا از حقیقت و عواقب صداقت بهراسد. اعمال فشار در امر آموزش و تعلیم همانند یک شمشیر دولبه است؛ یعنی باعث می شود شخص تظاهر به سازگاری و انطباق کند. در اطاعت اجباری، فرد به ظاهر اطاعت می کند. انعکاس روابط کلی کودک با اطرافیان در روان او نمایان است. اگر تمام موانع قابل در کی که احتمال وجود آنها می رود، به طور مستقیم یا غیرمستقیم علیه او عمل کند، در شخصیت او منعکس خواهد شد. کودک به طور معمول نمی تواند از عوامل بیرونی انتقاد کند و وقتی که بزرگ شد، چیزی دربارهٔ این عوامل نمی داند و یا نمی تواند آنها را بشناسد. مجموعهٔ مشکلاتی که دارد، به اضافهٔ واکنشی که در مقابل موانع موجود بر سر راهش نشان می دهد، شخصیت او را به وجود می آورد.

طرح دیگری وجود دارد که می توانیم انسانها را مطابق با آن دسته بندی کنیم. معیار ما در این طرح، حالت رویارویی افراد با مشکلات زندگی است. دستهٔ اول انسانهای خوشبینی هستند که رشد منش آنها، با احتساب محاسن و معایب، در یک خط مستقیم بوده است. آنها با شجاعت تمام به مشکلات نزدیک می شوند و آنها را چندان جدی نمی گیرند. باورهایشان را به خود القا می کنند و با آرامش تطبیقی نگرش خوبی نسبت به زندگی دارند. خودشان را بخوبی ارزیابی کرده اند و به همین دلیل تقاضای زیادی از زندگی ندارند و خودشان را فراموش شده یا کم اهمیت نمی دانند. از این رو آنها قادرند مشکلات زندگی را خیلی راحت تر از کسانی تحمل کنند که در رویارویی مواجهه با مشکلات فقط دنبال مدرک و دلیل بیشتری برای اثبات ضعف و ناتوانی خود هستند. در سخت ترین شرایط و موقعیتهایی که مشکلات زیادی وجود دارد، افراد خوشبین، آرام به خود می گویند که اشتباهات همیشه قابل اصلاح و جبران می باشد.

افراد خوشبین را بلافاصله می توان از حالت آنها تشخیص داد. آنها واهمه ندارند و آشکارا و بی پرده صحبت می کنند، نه زیاد متواضع هستند و نه زیاد کمرو. اگر بخواهیم با مواد پلاستیکی آنها را نشان

دهیم، آنها را با دستان باز و گشاده نمایش میدهیم که برای درآغوش گرفتن همنوعانشان آماده هستند. آنها براحتی با دیگران ارتباط برقرار میکنند و چون بدگمان نیستند، در دوستیابی مشکلی ندارند. کسی مانع صحبت آنها نمی شود؛ نگرش، وضع بدن و حالت راه رفتن آنها طبیعی و راحت است. نمونه های محض و صِرف این گونه افراد بندرت پیدا می شود، به جز در سالهای اولیهٔ کودکی که بیشتر انسانها این گونه هستند. به هر حال درجاتی از خوشبینی و توانایی برای ایجاد برقراری روابط اجتماعی با آنچه ما را بهتر می تواند راضی کند، وجود دارد.

درست نقطهٔ مقابل این دسته، افراد بدبین هستند، همین افراد هستند که بزرگترین مشکلات آموزشی را با آنها داریم. این دسته در نتیجهٔ تلاشها و تجربیات دوران کودکی دعقده حقارت و خودکمبینی، پیداکردهاند و به واسطهٔ مشکلاتی که داشتهاند، احساس حقارت آنها تثبیت شده است و تصور میکنند زندگی کردن، آسان نیست. در نتیجهٔ این فلسفهٔ بدبینانه که بدرفتاری دوران کودکی مستب آن است همیشه جنبهٔ تاریک زندگی رامینگرند. به نسبت افراد خوشبین، از مشکلات زندگی آگاهی بیشتری دارند و براحتی شجاعت خود را از دست می دهند. از احساس ناامنی عذاب می کشند و پیوسته خواهان حمایت دیگران هستند. فریاد کمک خواهی آنها از رفتار ظاهری شان به گوش می رسد؛ چرا که هیچگاه نمی توانند تنها بمانند؛ اگر کودک باشند به اصرار مادرشان را می خواهند یا به محض جداشدن از مادر، گریه سر می دهند. گاه این گریه برای مادر حتی در دوران پیری و کهنسالی هم دیده می شود.

احتیاط غیرمعمول این نوع را میتوان در جلوهٔ ظاهری ترس و بزدلی آنها دید. آنها همواره در اندیشهٔ خطرات احتمالی هستند که تصور میکنند در آینده اتفاق میافتد. اینگونه افراد بدخواب هستند. در واقع خوابیدن، معیار خوبی برای ارزیابی رشد یک فرد است. چرا که ناراحتیها و ناآرامیها در خواب، نشانههای خوبی برای احساس ناامنی فرد است. چنان که گویی این افراد، برای محافظت خود از خطرات احتمالی زندگی، همواره در حال آمادهباش هستند. لذت زندگی این افراد چقدر کم است و چه درک کمی از زندگی دارند! فردی که خوب نمیخوابد، روش زندگی و گذران عمر او چندان خوب نیست. اگر در افکار درست هم نتیجه گیری کرده باشد، باز جرئت خوابیدن ندارد. اگر زندگی بههمان اندازه که او تصور میکند تلخ بود، پس خواب تدارک بسیار ضعیفی است. افراد بدبین آمادگی رویارویی و برقراری ار تباط با پدیدههای طبیعی زندگی را ندارند. لازم نیست که خواب فرد آشفته شود. وقتی فردی را میبینیم که دایم در حال بازرسی قفل بودن در اتاقهاست یا همیشه خواب افراد ولگرد و دزد را میبیند، بهبدبین بودن او مظنون می شویم. در حقیقت از حالت بدن آنها به هنگام ولاب، می توان این افراد را تشخیص داد. بیشتر افراد متعلق به این دسته خود را در فضایی بسیار خوب می چپانند یا به هنگام خواب لحاف را روی سرشان می کشند. علاوه براین افراد، انسانها به دو

گروه مهاجم و مدافع تقسیم می شوند. نگرش گروه مهاجم از حرکات خشن آنها مشخص است. افراد متهاجم برای اینکه قابلیتهای خود را با شور و هیجان به دنیا ثابت کنند، شجاعتی را که دارند به حد گستاخی می رسانند و از این رو احساس ناامنی عمیقی را که بر آنها حاکم شده است، نمایش می دهند. اگر عصبی باشند، سعی می کنند تا خود را علیه ترس نیرومند تر نمایند. آنها نقش مردانه و خود را در حد مضحکی ایفا می کنند. بعضی دیگر از این افراد بسیار سعی می نمایند تا احساسات مهربانی و عطوفت خود را سرکوب کنند؛ چراکه به نظر آنها این احساسات نشانهٔ ضعف است. بیرحمی و سنگدلی از صفات افراد پرخاشگر و متهاجم می باشد و آنها افراد بدبینی هستند که به دلیل ناتوانی از همدلی و همکاری با دیگران، تمام روابط آنها با محیط تغییر می کند و با همهٔ دنیا دشمن می شوند. در عین حال ممکن است آنها به درک بالایی از ارزش خودشان برسند. با همین غرور و تکبر و احساس ارزشمندی که دارند، بادی در غبغب می اندازند و چنان تکبری نشان می دهند که گویی فاتح چیزی هستند. این صراحت و حرکات غیرضروری که در کارهای آنها وجود دارد، نه تنها باعث ناسازگاری در روابط با دنیا می شود، بلکه کل شخصیت آنها را روبنایی ظاهری نشان می دهد که برپایهای متزلزل و ناپایدار استوار استوار است نگرش پرخاشجویانهٔ آنها که احتمال دارد مدت زمانی طولانی دوام داشته باشد ناشی از است. نگرش پرخاست باست.

طوری عمل میکنند که گویی عقبنشینی به نفع آنهاست و در این کار موفق هم می شوند. از این رو وقتی خاطراتشان را به یاد می آورند و در عالم خیال سیر میکنند، فقط درصدد آنند که از واقعیتی که آنها را تهدید میکند، دوری نمایند. بعضی از آنها تا زمانی که از قوهٔ ابتکار خود بهره می گیرند، کارهایی انجام می دهند که برای همه افراد جامعه سودمند و مفید است. بسیاری از هنرپیشگان به این دسته تعلق دارند. آنها خودشان را از واقعیت جدا میکنند و در قلمرو خیال و ایده آلها دنیای دومی برای خود می سازند که هیچ مانعی برای این دنیای آنها نیست. این هنرپیشگان از چنین قانونی مستثنا هستند. افراد این دسته به طور معمول در مقابل مشکلات تسلیم می شوند و متحمل شکستهای پی در پی می گردند. از همه چیز و همه کس می ترسند، فوق العاده بدگمان می شوند و در انتظار چیزی نیستند مگر دشمنی و خصومت.

متأسفانه در تمدن ما نیز به واسطهٔ تجربیات بد دیگران، این نگرش آنها مرتب تقویت می شود، بزودی آنها تمام باورهای خود را در مورد جنبههای مثبت حیات انسانی و بخش روشن زندگی از دست می دهند. یکی از معمولی ترین صفات منش چنین افرادی، نگرش انتقادی بیرونی آنهاست. عیوب دیگران را خیلی زود تشخیص می دهند و خود را قاضی همهٔ انسانها می دانند، بدون اینکه خود کمترین کار مفیدی برای کسانی که با آنها زندگی می کنند، انجام دهند. سرگرمی آنها انتقاد و خرده گیری از کار دیگران است، بدگمانی آنها باعث می شود تا دایم در اضطراب و تردید باشند. وقتی وظیفه ای به آنها واگذار می شود، طولی نمی کشد که در حالت شک و دودلی قرار می گیرند و به نظر می رسد که در دل آرزو می کنند که از تصمیم گیری خودداری نمایند. اگر بخواهیم این دسته را بمصورت نمادین به تصویر در آوریم، تصویر مردی را می کشیم که یک دستش را برای دفاع از خودش به صورت نمادین به تصویر در آوریم، تصویر مردی را می کشیم که یک دستش را برای دفاع از خودش به نمورت نمادین به تصویر در آوریم، تصویر مردی را می کشیم که یک دستش را برای دفاع از خودش به نمورت نمادین به تصویر در آوریم، تصویر مردی را می کشیم که یک دستش را برای دفاع از خودش به نمورت در دو با دست دیگر چشمانش را پوشانده است تا خطر را نبیند.

### د. «اولین مکتب روان شناسی»

هر فرد می تواند تلاش کند تا بدون آگاهی دقیق از مسیری که در پیش گرفته است، ماهیت انسان را شناسایی کند. روش معمول این است که فقط یک نکته را از متن رشد روانی بیرون بکشیم و «گونهها» را طوری تنظیم کنیم که فرد بتواند خودش را با آن تطبیق دهد. برای مثال انسانها را می توان بهدو گروه تقسیم کرد، یک دسته کسانی که اهل تأمّل و مکاشفه هستند، در عالم خیال زندگی می کنند و نسبت به واقعیتهای زندگی بیگانهاند. افراد این دسته در مقابل دستهٔ دیگر که بدون فکر کار می کنند و یکباره به انجام کاری دست نمی زنند، قرار دارند.

افراد دستهٔ دوم بندرت اندیشه و تأمل می کنند و با مشکلات روزمرهٔ زندگی خود را مشغول میسازند و آنها را کار روزانهٔ خود می پندارند. این دسته افراد وجود دارند. با وجود این، اگر این مکتب روان شناسی را تأیید کنیم، طولی نمی کشد که به پایان تحقیقات و بررسی هایمان می رسیم و مجبور میشویم همانند دیگر روان شناسان قبول کنیم که در یک دستهٔ از افراد، نیروی تخیل و در دستهٔ دیگر توانایی کارکردن بهتر رشد یافته، موضوعی که در عالم واقع، بندرت قابل مشاهده است. ما نیازمندیم تا از ،چگونگی، رخداد اتفاقات و ،الزام، در اتفاق افتادن آنها یا قابلیت جلوگیری و تخفیف آنها، تصور و برداشتهای بهتری داشته باشیم. بههمین دلیل، برای انجام یک تحقیق معقولانه در مورد ماهیت بشر، اینچنین فهرستبندی و دستهبندیکردنهای مصنوعی و سطحی اعتبار چندانی ندارد. روان شناسی فردی، مسیر رشد روان را که حالات مختلف روانی را آشکار میسازد و ریشه در دوران کودکی دارد، درک کرده است. در مجموع، این حالات چه بهطور کلی، چه تکتک، یا در اثر كثرت احساس تعاون (اجتماعي) شكل مي گيرد يا قدرت طلبي، آنها را تحت تأثير قرار داده است. براساس این عقیده، روان شناسی فردی خود را مالک کلیدی می داند که قادر به شناخت انسان براساس یک نظریهٔ ساده و قابل اجرا برای عموم مردم است. تمام انسانها طبق این مفهوم کلیدی که کاربرد گستردهای نیز دارد، دسته بندی می شوند. بدیهی است که هر روان شناس در هر مورد، باید آن احتیاط و مهارت راکه برای تحقیق مناسب است، داشته باشد. با این مقدمه و فرض بدیهی، معیاری بهدست میآوریم که قادریم با استناد بهآن بگوییم که آیا پدیدهٔ روانی در مضمون خود احساس تعاون را بههمراه دارد که در آن احساس قدرتطلبی و پرستیژ اجتماعی هم عجین شده باشد، یا اینکه این پدیدهٔ روانی، عمدتاً خودبینانه، جاهطلبانه و فقط برای ابراز تکبر فرد مغرور مفید است.

براین اساس، براحتی می توان صفات ویژهٔ منش را که پیش از این مورد سوءاستفاده قرار گرفته، درک کرد و طبق جایگاه آنها در کل شخصیت انسان، آنها را مورد ارزیابی قرار داد. همزمان، ما صفت یا الگوی رفتاری فرد را تشخیص می دهیم و اهرمی به دست می آوریم که به کمک آن می توانیم رفتار فرد را اصلاح کنیم.

## ه «مزاج و ترشحات غدد درونریز»

مقولهٔ قطبع و مزاج، اولین دستهبندی از پدیدهٔ روانی و صفات است. درک اینکه طبع و مزاج بهطور دقیق به چه معنی است، کار مشکلی مینماید. آیا سرعت کلام، تفکر و رفتار فرداست؟ یا نیرو یا ضرباهنگی است که فرد با آن به کارش می پردازد. بررسیهای انجام شده ثابت کرده که توضیحات روان شناسان دربارهٔ جوهرهٔ طبع و مزاج ناکافی است. ما باید قبول کنیم که علم نتوانسته است نظریهٔ وجود طبیعت چهارگانه را نادیده بگیرد. این نظریه بهدوران باستان بر می گردد، زمانی که انسانها برای اولین بار به مطالعه دربارهٔ زندگی روانی پرداختند.

تقسیم طبیعت چهارگانهٔ خونی (دموی)، صفرایی، سودایی و بلغمی به زمان یونان قدیم بر می گردد، تصور می شود بقراط این تقسیم بندی را پدید آورده است، که بعدها هم رومیها از آن استفاده کردند و امروزه هم، یادگاری محترم و مقدس در روان شناسی کنونی به شمار می رود. افراد خونی مزاج (دموی)، افرادی هستند که شادی خاصی در زندگی نشان می دهند و زندگی را چندان جدی و سخت نمی گیرند و نمی گذارند زمانه، گرد سپیدی به موهای آنها بنشاند، همواره تلاش می کنند تا خوشایند ترین و زیباترین جنبهٔ هر اتفاق را ببینند، به هنگام ناراحتیهای بجا، بدون آینکه از پا در بیایند، غمگین هستند، و در مواقع شادی، بدون اینکه چشم انداز و دید خود را از دست بدهند، شادمانی می کنند. توضیح دقیقتر برای این افراد فقط این است که افراد سالمی هستند و عیوب آنها چندان به چشم نمی آید. در مورد دستههای دیگر نمی توانیم این ادعا را داشته باشیم.

افراد صفراوی، در یک اثر شاعرانهٔ قدیمی، به این صورت توصیف شده اند که اگر سنگی را سر راهشان ببینند، وحشیانه آن راکنار می زنند، در حالی که افراد خونی (دموی) خیلی راحت از کنار آن رد می شوند. اگر از زبان روان شناسی بگوییم، فرد صفراوی کسی است که قدرتطلبی او آن چنان شدید است که حرکات محکم و خَشنی از خود نشاق می دهد و احساس می کند که پیوسته مجبور است تا مدرکی برای قدر تمندی خود نشان دهد. او با نگرش پرخاشجویانهٔ مستقیم و صریح فقط علاقه مند است تا بر همهٔ موانع غلبه کند. در واقع، حرکات شدید این گونه اشخاص از همان دوران اولیهٔ کودکی آغاز می شود؛ یعنی آن زمانی که فاقد احساس قدر تمندی هستند و باید خود را قدر تمند نشان دهند و اینکه از قدر تمند بودن خود را شدر تمند نشان

افراد سوداوی برداشت متفاوتی دارند. با درنظر گرفتن تشبیهی که در قبل گفتیم، فرد سوداوی بادیدن آن سنگ، تمام گناهانش را به یاد خواهد آورد و در مورد زندگی گذشتهاش، خودخوری می کند. روان شناسی فردی، روان رنجوری آشکاری را در این فرد تشخیص می دهد که برای غلبه بر مشکلات و پیشرفت، اعتماد به نفس لازم را ندارد و ترجیح می دهد که در هیچ حادثه ای خطر نکند و برای رسیدن به هدف، ثابت بماند و قدمی به جلو برندارد، اگر هم چنین فردی به رفتن ادامه دهد، با احتیاط فراوان حرکت خواهد کرد. تردید در زندگی او نقش اصلی را ایفا می کند. این دسته از افراد بیشتر از دیگران به فکر خودشان هستند و سرانجام همین کار مانع از ارتباط کافی او با زندگی و همنوعانش می شود. فرد چنان نگران خودش است که فقط به گذشته ها می اندیشد، و یا وقت خود را صرف درون نگریهای بیهوده ای می کند.

به طور کلی، فرد بلغمی مزاج، با زندگی غریبه است. او نتایج مناسبی از برداشتهایی که از زندگی دارد، نمی گیرد. هیچ چیز تأثیر عمیقی بر او نمی گذارد و بندرت به چیزی علاقه مند می شود. هیچ دوستی ندارد و خلاصه اینکه هیچ ارتباط و پیوستگی با زندگی ندارد.

بنابراین نتیجه میگیریم که تنها فرد دَمُوی، انسان خوبی است. با این حال، بندرت می توان این طبایع را، با چنین ویژگیهای روشنی که برشمردیم، در افراد مشاهده کرد. بیشتر انسانها یک یا چند طبیعت را با هم دارند و همین وضعیت، علم طبایع، را از همهٔ دانشها عاری می کند. نه این «گونهها» و نه قطبایع مزاجی، هیچ کدام ثابت نیستند. بارها دیده ایم که شخص صاحب مزاج ثابت، مزاج دیگری پیدا می کند، همان طور که کودک در ابتدا صفراوی است، اما بعدها سوداوی می شود و در آخرین تصویر زندگی و دوران کهنسالی، عادات بلغمی پیدا می کند. فرد دموی مزاج بظاهر شخصی است که در دوران کودکی، احساس حقارت کمتری کرده است و عیوب جسمانی کمتری دارد و دچار حساسیتهای شدید نیست، در نتیجه به آرامی رشد می کند و عشق خاصی به زندگی دارد که او را قادر می سازد تا زندگی را یک پایه محکم ببیند.

در اینجاست که علم وارد صحنه میشود و میگوید: امزاجها براساس ترشحات غدد داخلی بهوجود میآیند. ۱

یکی از جدیدترین دستاوردهای علم پزشکی، تشخیص اهمیت ترشحات غدد داخلی (درونریز) است. تیروئید، هیپوفیز، آدرنال، پاراتیروئید، و جزایر لانگرهانس در لوزالمعده، غدد بینابین بیضهها و تخمدانها و نیز ساختارهای ویژهٔ دیگر بافتشناسی از غدد ترشحکنندهٔ درونی هستند، اما فهم عملکرد آنها مبهم است. این غدد، هیچ مجرای خروجی ندارند، بلکه ترشحات خود را بهطور مستقیم وارد خون میکنند.

برداشت عمومی این است که رشد و فعالیت اعضا و بافتهای بدن تحت تأثیر ترشحات غدد درونی است که از راه خون وارد تک تک یاختههای بدن می شود. این ترشحات، مانند فعال کنندهها و یادتنها

كتاب منش و مزاج تأليف كرشمر، برلين ١٩٢١

عمل می کند و برای حیات ضروری است، اما اهمیت واقعی این غدد درون ریز هنوز پوشیده مانده است. دانش کلی ترشحات غدد درون ریز تنها در آغاز راه است و حقایق مثبت در مورد عملکرد ترشحات درون ریز، اندک می باشد. اما از آنجا که این دانش نوپا به شناسایی نیاز دارد و تلاش می کند خط تفکر روانی را با توجه به شخصیت و مزاج هدایت کند، ما باید بیشتر در مورد آن صحبت کنیم.

برای شروع، اجازه دهید تا یک نظریهٔ مهم را مطرح کنیم، اگر مراحل یک بیماری واقعی مثل کرتنیسم (عقبماندگی همراه باکوتولگی) را که در آن غدد تیروئید کمکار است، ببینم، طبیعی است که در مقایسه با فرد بلغمی، شاهد جلوههای روانی آن باشیم، صرفنظر از این واقعیت که چنین اشخاصی صورت متورم و پفکردهای دارند و رشد موهایشان نیز بیمارگونه است و پوست زمختی دارند و کندی و خمودی در حرکات آنها دیده میشود، حساسیت روانی آنها بروشنی کاهش می یابد و تا حدودی ابتکار عملشان را از دست می دهند.

حال اگر این مورد را با مورد دیگری که بلغم مزاج مینامیم، مقایسه کنیم، گرچه هیچ تغییر و دگرگونی آسیبشناختی در غدد تیروثید او وجود ندارد، اما با دو انسان متفاوت که صفات منش آنها شباهتی به یکدیگر ندارند، روبه رو میشویم. از این رو می توان گفت که در ترشح غدهٔ تیروئید چیزی وجود دارد که به حفظ عملکرد روانی مناسب فرد کمک میکند. به هر حال نمی توانیم بگوییم که طبیعت و مزاج بلغمی، در صورت فقدان ترشح غدهٔ تیروئید بروز می کند. افراد بلغمی مزاج، از لحاظ آسیبشناسی، با تعریف متداولی که دربارهٔ آنها میشود تفاوت دارند، یعنی از لحاظ روانشناسی منش و مزاج فرد بلغمی مزاج، ـ باتوجه به پیشینهٔ روانی که دارد ـ از گونهٔ بلغمی بیمارگونه متمایز شده است. گوندهای بلغمیمزاج که ما روانشناسان به آنها علاقهمند هستیم به هیچ وجه اشخاص ثابتی نیستند. ما از مشاهدهٔ عکسالعملهای شدید و خثین حیرتآوری که نشان میدهند، متعجب میشویم. هیچ فرد بلغمیمزاجی وجود ندارد که در تمام زندگی، خونسرد باشد. مزاج او فقط یک پوستهٔ مصنوعی و یک مکانیسم دفاعی است (که یک گرایش ذاتی معیّنی نیز باید در زندگی داشته باشد) که فرد فوق العاده حساس برای خودش ایجاد میکند؛ سدی که میان خود و دنیای بیرونی درست میکند. طبیعت بلغمی مزاج یک مکانیسم دفاعی در تلاش برای زندهماندن است و با این مفهوم، با کندی احمقانه و تنبلی و ناتوانی یک فرد کرتین که غدهٔ تیروئید او کمکار است، بکلی تفاوت دارد. حتی در مواردی که بهنظر میرسید تنها بیمارانی که در قبل از کمکاری غدهٔ تیروئید رنج میبردهاند، بلغمیمزاج شدهاند، این نظریهٔ عمده و بااهمیت رد نمیشود. نقطهٔ اوج و اصل قضیه این

نیست. آنچه در میان است، ترکیب کلی دستهای از علل و اهداف میباشد؛ سیستم کلی فعالیت اندام

بهاضافهٔ عوامل بیرونی که سبب بروز احساس حقارت می شود. فرد به دلیل احساس حقارت، سعی می کند که طبیعت بلغمی را در خود به وجود آورد، و از اهانتهای ناخوشایند و آسیبهایی که از این راه به عزت نفس او وارد می شود، خود را محفوظ بدارد. اما این تنها به آن معناست که در اینجا ما با افرادی سروکار داریم که در قبل کلیاتی در مورد آنها گفته شده بود. اینجا کم کاری غدهٔ تیروئید، حقارت مربوط به یکی از اندامهای خاص است و عواقب آن نقش بارزی دارد. حقارت این اندام، نگرش تصنعی به زندگی را بیشتر می کند و به واسطهٔ آن، فرد سعی می نماید از ترفندهای روانی برای جبران حقارت خود به ره گیرد و عادتهای طبیعت بلغم مزاج، نمونه ای معروف و شناخته شده است.

وقتی میخواهیم بینظمیهای ترشحات داخلی دیگر و طبیعتهای وابسته به آنها را بررسی قرار نماییم، باید در پی تأیید نظریهٔ خود باشیم. از این رو، افرادی هستند که غدهٔ تیروئید آنها بسیار پرکار است و دچار بیماری ببیسدوه ایا گواتر می شوند. علایم فیزیکی این بیماری عبار تند از، پرکاری قلب، شدت ضربان بالا، اگزافتالمی یا چشمان بیرون زده، تورم غدهٔ تیروئید و لرزش نوک انگشتان. عمل تعریق در این بیماران در سطح بالایی است و دستگاه گوارشی معده و رودهٔ آنها در نتیجهٔ تأثیر ثانوی ترشح غدهٔ تیروئید برروی لوزالمعده، مشکلات زیادی دارد. این افراد مریض، بسیار حساس و زودرنج هستند، فعالیت آنها عجولانه، ملتهب و مضطرب گونه است و حالات عصبی دارند. تصویر بیماری که گواتر او برآمده است، بی چون و چرا و به طور حتم متعلق به یک فرد بسیار عصبی می باشد.

بههر حال می توان گفت که این تصویر، شبیه تصویر فرد مضطربی است که ما را به اشتباه می اندازد. پدیدهٔ روانی که در یک گواتر برآمده به چشم می خورد، حالات عصبی، ناتوانی در انجام کارهای مشخص جسمانی و فکری، خستگی زودرس و ناتوانی زیاد، هم علل روانی دارند و هم اندامی، و در مقایسه با فردی که از اضطراب و شتابزدگی رنج می برد، تفاوت بسیاری را نشان می دهد. در یک مقایسهٔ آشکار باکسانی که فعالیت شدید روانی آنها نتیجهٔ پرکاری غده تیروئید است و منش آنها دچار مسمومیت مزمن شده، به طور کلی ترشح بیش از حد غدهٔ تیروئید در افراد، آنها را عصبی، عجول و مضطرب می سازد که این دسته در مقوله متفاوتی قرار می گیرند و تجربیات روانی پیشین آنها، موقعیت آنها را تعیین می کند. فردی که دارای غدهٔ تیروئید پرکار است، شباهتهایی در رفتارش موقعیت آنها را تعیین می کند. فردی که دارای غدهٔ تیروئید پرکار است، شباهتهایی در رفتارش می خورد، اما فعالیتهایی که او انجام می دهد، بدون طرح و نقشه و فاقد هدف است که شاخص اصلی منش و مزاج آنهاست.

غدد دیگر که ترشح داخلی دارند، باید در اینجا مورد بحث و بررسی قرار گیرند. ارتباط میان رشد

<sup>1.</sup> Basedow

غدد ترشحکنندهٔ داخلی و رشد بیضهها و تخمدانها بسیار مهم است ا بحث حاضر که تبدیل به یکی از اصول اساسی تحقیق بیولوژیکی شده، این است که نابهنجاریهای غدد جنسی سبب نابهنجاری ترشح غدد داخلی می شود. وابستگی ویژه و دلیل ظهور همزمان این حقار تها، هرگز به طور کامل معیّن و مشخص نشده است. در مورد نقصهای ارگانیک در این غدد هم، همان نتایجی را می گیریم که باعث شدند تا تصور کنیم که اندامهای دیگر هم دچار حقارت هستند. زمانی که غدد جنسی ضعیف عمل کنند، با فردی روبه رو می شویم که وجود مشکلات ارگانیک خود را مانعی در راه سازگاری با زندگی می داند و برای ایجاد چنین سازگاری به ترفندهای روانی بسیار و مکانیسمهای دفاعی متوسل می شود. محققانی که با شور و اشتیاق درمورد غدد داخلی تحقیق می کردند، ما را به این امر رهنمون محققانی که با شور و اشتیاق درمورد غدد داخلی تحقیق می کردند، ما را به این امر رهنمون

ساختند که تصور کنیم منش و مزاج، کاملاً وابسته به ترشحات داخلی و درون ریز غدد جنسی است. به هر حال، بهنظر می رسد که بهبارها نابهنجاریهای شدیدی در ترشحات بیضه ها و تخمدانها اتفاق میافتد. در آن دسته از مواردی که آسیبهای روانی بهچشم میخورد، بهموارد استثنایی برمى خوريم هيچ ملكه رواني مشخصي وجود ندارد كه مستقيماً بهعملكرد ناقص غدد جنسي مربوط باشد، و بیماریهایی بخصوص غدد جنسی هم صددرصد باعث این عملکرد ناقص نیستند. ما هم براساس تحقیقات غددشناسان و محققانی که دربارهٔ غدد درون ریز مطالعه میکنند، نمیتوانیم پایهٔ طبی ثابتی مبنی بر درون ریز بودن منش پیداکنیم. اینکه این محرک مشخص، که برای نشاط روحی ارگانیسم لازم و ضروری است، از غدد جنسی نشئت میگیرد و ممکن است موقعیت کودک را در محیط اطرافش تعیین کند، امزی غیرقابل انکار است. با وجود این، دیگر اندامها هم این محرک را به وجود می آورند و الزاما اساس یک ساختار روانی مشخص نیستند. از آنجا که ارزشگذاری انسان کاری مشکل و ظریف است و یک اشتباه ممکن است تعیین کنندهٔ مرگ و زندگی باشد، باید هشداری بهانسانها بدهیم. کودکانی که بهطور مادرزادی دچار نقص عضو هستند، بسیار وسوسه می شوند تا بهترفندها و نیرنگهای روانی متوسل شوند و این حقارت خود را جبران کنند. اما این وسوسه یک ساختار روانی بخصوصی را به وجود می آورد که می توان بر آن غالب شد. هیچ عضو و عاملی تحت هیچ شرایطی نمی تواند الزاما و قطعا فرد را مجبور کند که نگرش مشخصی در زندگی داشته باشد ۳. ممکن است او را مأیوس و افسر ده کند، اما آن موضوع دیگری است و مسأله فرق میکند. دیدگاههای مشابهی یا مواردی که در قبل ذکر کردیم، وجود دارد و تنها علت وجود آنها این است که هیچ فردی سعی نمی کند تا مشکلاتی را که در زندگی کودکان مبتلا به جقارتهای اعضا وجود دارد، از میان بردارد. یکی

آلغرد آدل، حقارت اعضا و جيران رواني آن؛ آدل، كتاب مطالعه درباره حقارت اعضا.

می گذارد تا آنها همچنان در اشتباه باقی بمانند و انجام اشتباهات را به حقارتهای اعضایشان نسبت دهند، دیگری آنها را مورد امتحان و معاینه قرار می دهد، اما هیچ تلاشی برای کمک به آنها نمی کند یا حتی وانمود به کمک هم نمی کند! روان شناسی نوین دمکانی، که براساس تجربیات روان شناسی فردی به وجود آمده است، صحت خود را در نتیجهٔ تعلیماتی که داده شده ثابت خواهد کرد و روان شناسی فعلی «خلقی» و دسر شتی» را وادار خواهد کرد تاگیرایی و جذبهٔ خود را حفظ نماید.

#### و \_ تكرار رئوس مطالب

قبل از اینکه بهبررسی تک تک صفات مَنش بپردازیم، اجازه دهید تا نکاتی را که پیش از این دربارهٔ آنها بحث کردیم، بهطور خلاصه مرور کنیم. بحث ما دربارهٔ این مسأله بود که شناخت ماهیت انسان با بررسی پدیدههای منزوی که خود را از متن زندگی روانی و روابط اجتماعی کنار کشیدهاند، هرگز میشر نخواهد بود. برای شناخت انسان لازم است تا دو پدیده را که زمان، آنها را از هم جدا کرده است، با هم مقایسه کنیم و در یک الگوی رفتاری بههم پیوند دهیم. این وسیلهٔ مخصوص، که سودمندی خود را ثابت کرده است ـ، ما را قادر میسازد تا بخش عظیمی از برداشتها را با هم جمع کنیم و بهواسطهٔ سلسله مراتب سیستماتیک و برای ارزیابی صحیح شخصیت فرد، آنها را با هم تلفیق کنیم.

اگر بخواهیم در مورد یک پدیدهٔ جداگانه قضاوت کنیم، باید خود را با مشکلاتی که دیگر روانشناسان و آموزشیاران را بهستوه آورده بود، روبه رو ببینیم. به هر حال اگر ما بتوانیم به نکاتی دست پیدا کنیم که قوّت نظام ما را بیفزاید و در یک الگوی واحد سامان دهد، آنگاه به نظامی دست یافته ایم که دارای نقاط قوت برجسته ای است و ارزیابی روشنی از انسان ارائه می دهد. تنها در چنین شرایطی باید پایه های علمی دقیق برای دیدگاههای خود پیدا کنیم. آشنایی نزدیک با یک شخص باعث می شود تا نظر خود را در مورد او تغییر دهیم یا اصلاح کنیم. قبل از اینکه بخواهیم تغییرات آموزشی ایجاد نماییم، باید تصویر روشنی از شخصی که مطابق با این نظام تعلیم دیده است، داشته باشیم.

در مورد روشها و ابزاری که می توان با آنها چنین نظامی را پیاده کرد، بحث شده است و از نمونه هایی که خودمان تجربه کرده ایم یا احتمالاً از یک انسان عادی انتظار داریم، استفاده کرده ایم. علاوه براین، تأکید ما براین است: نظامی که ما به وجود آورده ایم، نباید فاقد عامل اجتماعی باشد. بدون وجود این عامل، بررسی پدیده های زندگی روانی به طور جداگانه کافی نیست. ما باید به ارتباط آنها با زندگی اجتماعی احترام قایل شویم و آنها را مد نظر داشته باشیم. مهمترین و با ارزشترین تئوری بنیادی برای زندگی گروهی، عبارت است از اینکه هشخصیت یک انسان هرگز نباید اساس یک قضاوت اخلاقی باشد، بلکه شاخصی است از نگرش فرد به محیط اطراف خود و رابطهٔ او با جامعه ای که در آن زندگی می کنده.

در توضیح این نظرها به دو پدیدهٔ عمومی رسیدیم: پدیدهٔ اول، موجودیت عمومیِ احساس تعاون است که انسانی را به انسان دیگر پیوند می دهد؛ این احساس اجتماعی، پایه و اساس تمام پیشرفتهای عظیم تمدن ماست.

احساس تعاون تنها معیاری است که به کمک آن می توانیم پدیدهٔ زندگی روانی را به طور مؤثری ارزیابی کنیم؛ این پدیده ما را قادر می سازد تا مقدار احساس اجتماعی موجود در هر فرد را پیش بینی کنیم، وقتی می فهمیم که فرد چگونه در مقابل جامعه می ایستد، چگونه همنوع جویی خود را بیان می نماید و چگونه موجودیت خود را مثمر ثمر و حیاتی می سازد، برای روح، نقشی انعطاف پذیر قایل می شویم.

پس دومین معیاری که برای ارزیابی منش به کار می رود، کشف کرده ایم: گرایشها و تمایلات قدر تطلبی و بر تری نیروهایی که تخاصم شدیدی با احساس اجتماعی دارند. با در نظر گرفتن این دو دیدگاه، می توانیم درک کنیم که چگونه رابطهٔ میان انسانها تحت تأثیر میزان نسبی احساس اجتماعی آنهاست و در مقایسه با تلاشهایی که برای قدر تمندی می کنند، این دو گرایش همیشه در تضاد با یکدیگر هستند. این یک بازی و کار پویاست، متوازی الاضلاعی از نیروها و توانهایی که شخصیت و منش افراد را شکل می دهد.

#### الف. تكبر و جاهطلبي

به محض اینکه فرد هدف اصلی خود را تلاش برای بازشناسایی قرار می دهد، تنش شدیدی در زندگی روانی او به وجود می آید. در نتیجه، هدف قدر تطلبی و بر تری یافتن بر دیگران در او بیشتر می شود و با خشونت و فشار بیشتری به دنبال اهداف خود می رود و زندگی او تبدیل به انتظار برای یک پیروزی بزرگ می شود. چنین فردی نمی تواند واقعیت را درک کند؛ چرا که ارتباط او با زندگی قطع می شود، و دغدغه خاطر دایمی او این است که دیگران در مورد او چه فکر می کنند و بیشتر نگران تأثیری است که می گذارد. با این سبک زندگی، آزادی عمل او تااندازه زیادی محدود می شود و تکبر، با رزترین صفت منش او می گردد.

این احتمال وجود دارد که تمام انسانها تا حدودی مغرور باشند؛ با وجود این، نشاندادن تکبر صورت خوبی ندارد. بنابراین، تکبر آنچنان پنهان و در لفافه است که با اشکال بسیار متفاوت ظاهر میشود. به عنوان مثال نوعی تواضع وجود دارد که ذاتاً تکبر است. ممکن است فرد چنان مغرور باشد که هرگز به داوری دیگران اهمیت ندهد؛ دیگری ممکن است با وجود غرور، بشدت در پی تحسین عموم باشد و به نفع خود از آن بهره مند شود.

اگر تکبر از یک سطح خاص فراتر رود، فوق العاده خطرناک می شود. بدون در نظرگرفتن این حقیقت، که تکبر فرد را به سوی کار بیهوده و تلاشی که برای صورت ظاهری امور است، راهنمایی می کند و بدون در نظرگرفتن اینکه تکبر باعث می شود فرد دایم به فکر خویش و یا نظر دیگران در مورد خودش باشد، بزرگترین خطر تکبر این است که فرد را وادار می کند دیر یا زود رابطهٔ خود را با واقعیت از دست بدهد که نتیجهٔ آن عدم درک روابط انسانها با یکدیگر و ناتوانی در ایجاد ارتباط مناسب با زندگی است. تمام تعهدات زندگی را از یاد می برد و بویژه کمکهایی را که طبیعت هر فردی نیازمند آن است، تشخیص نمی دهد. هیچ شرارت و بدی به این خوبی طراحی نشده که مانع از رشد

آزادانهٔ انسان شود، چنان که تکبر شخصی او را وادار می کند وقتی حادثهای را می بیند یا می خواهد به شخصی نزدیک شود، این پرسش برای او مطرح شود که اچه کار کنم از شرّ این خلاص شومه.

افراد مایلند تا با جایگزینی لفظ مناسبتر هجاه طلبی، بهجای تکبر و خودپسندی، بهحل مشکلات خود کمک کنند. بسیاری از انسانها آنقدر مغرورند که بهما می گویند چه انسانهای جاهطلبی هستند. مفهوم «پرانرژی» و «فعال» را زیاد به کار میبرند. البته تا آنجاکه انرژی برای جامعه استفاده شود، ارزش آن را قبول داریم، اما قانون معمول این است که تمام واژههای قصنعت؛، وفعالیت،، وانرژی، و «جاهطلبی» اصطلاحاتی هستند که میزان نامتعارف تکبر را پنهان میکنند. تکبر خیلی زود فرد را از اجرای نقش خود باز میدارد. تکبر بیشتر باعث میشود تا فرد مزاحم دیگران باشد، بـهطوری کـه افرادی که از ایفای نقش تکبر محروم شدهاند، نمی گذارند دیگران سرگذشت زندگی آنها را بازگو کنند. کودکانی که تکبر آنها در مرحلهٔ رشداست، در موقعیتهای خطرناک تهور خود را بهنمایش میگذارند و دوست دارند تا بهبچههای ضعیف نشان دهند که چقدر قوی هستند. نمونهٔ زنده برای شجاعت آنها، بدرفتاری با حیوانات است. کودکانی هم که تا حدودی مأ پوس هستند، سعی خواهند کرد تا با مهربانی غیرقابل درکی، تکبر خودشان را ارضاکنند. آنها از کارکردن خودداری میکنند و سعی دارند تا با ایفای نقش قهرمان در بعضی جهات زندگی، نیاز خود را برای اهمیت یافتن اقناع نمایند. افرادی که دایم از سختی زندگی شکایت دارند و میگویند که سرنوشت با آنها بَد تاکرده است، بهاین دسته تعلق دارند. آنها، همانهایی هستند که بهما نشان می دهند تا بدانیم که اگر آموزش نادرست و بدی نمی دیدند و یا بدشانسی نداشتند، رهبران امروز بودند. این افراد برای اینکه در بحبوبهٔ مشکلات زندگی قرار نگیرند. همیشه بهانه تراشی میکنند، تنها راهی که باعث ارضای تکبر آنها میشود، رؤیاهایی است که برای خودشان خلق میکنند.

هر شخص در برخورد با این افراد، مشکل پیدا می کند؛ چرا که نمی داند چگونه از آنها انتقاد نماید و یا به آنها احترام بگذارد. فرد متکبر همیشه می داند که چگونه بار مسئولیت کار خود را به دوش دیگران بیندازد. همیشه حق به جانب اوست و دیگران اشتباه می کنند. در حالی که در زندگی چندان فرقی نمی کند که حق به جانب چه کسی است و چه کسی اشتباه می کند، تنها چیزی که مهم است، تحقق هدف فرد است و کمکی که به دیگران می کند، فرد مغرور به جای کمک به دیگران، دایم با شکایتها و عذر و بهانه ها خود را مشغول می کند. در اینجا با ترفندهای مختلف روان انسان سروکار داریم، با تلاشهای افراد برای بر تری به همواره تکرار شده، این است که انسان بدون وجود جاه طلبی و بلند پروازی توهین، نظریه ای و بلند پروازی

هیچگاه به پیشرفتهای عظیمی دست نخواهد یافت، اما این دیدگاه اشتباه، در یک چشمانداز نادرست است. چون هیچ کس عاری از تکبر نیست و هر فردی تا حدی مغرور است، اما به تعیین آن چیزی که مسیر فعالیت فرد را در سودمندی همگانی تعیین می کند، و دستیابی بهموقعیتهای عظیم را برای او هموار می سازد، تکبر نیست! فقط محرک احساس تعاون، باعث موفقیت و کامیابی افراد می شود. نبوغ و استعداد فقط با معنای ضمنی آن ارزشمند است. فرد متکبر با کارهای خودخواهانهٔ خود، نبوغ و استعداد خود را کمارزش می کند.

بههر حال، در جو اجتماعی حاضر، نمی توانیم اصلاً غرور نداشته باشیم. درک این حقیقت، بهخودی خود یک امتیاز بزرگ است. با درک این مسأله، ما بهنقطهٔ دردناک تمدن خود می رسیم، عاملی که دایم باعث ناراحتی بسیاری از افراد می شود. و مصیبت و شرارت بهبار می آورد. اینها همنوعان ضعیفی هستند که هدفشان فقط این است که خود را بیشتر از آنچه که هستند، نشان دهند. بههمین دلیل نمی توانند با کسی کنار بیایند و قادر بهسازگاری با زندگی نیستند. این افراد بهدلیل آنکه فقط و فقط نگران شهرت و آبروی خود در میان افراد هستند، بسرعت با دیگران درگیر می شوند. در پیچیده ترین درگیریهایی که میان افراد پیش می آید، مشکل اصلی ناکامی فرد در ارضای تکبر و باعظلبی اوست. ما بهسهم خود، وقتی برای شناسایی شخصیت پیچیدهٔ فردی، تلاش می کنیم، باید بتوانیم، میزان غرور، مسیر فعالیت آن و ابزاری را که در نیل به اهداف آن تأثیرگذار هستند، تعیین کنیم. این درک و شناسایی نشان خواهد داد که تکبر چقدر برای احساس اجتماعی مضر است. تکبر و احساسی که در قبال همنوعانمان داریم، با هم، قابل تصور نیستند. این دو صفات منش، هرگز با هم جمع نمی شوند؛ چراکه فرد متکبر بهخود اجازه نخواهد داد تابع اصول جامعه باشد.

تکبر سرنوشت خود را در خودش پیدا می کند. گرفتن ایرادهای منطقی که ناشی از زندگی گروهی است، پیوسته رشد تکبر را با تهدید روبه رو کرده است. زندگی اجتماعی و گروهی اصول مطلقی هستند که شکستناپذیرند. به هر حال فرد متکبر از همان ابتدای شکل گیری تکبر خود نباید آن را آشکار کند و می بایست برای نیل به اهداف خود از راههای جانبی کمک بگیرد. فرد متکبر، همواره به تواناییهای خود شک خواهد داشت که آیا به پیروزیهایی که برای غرور او لازم است، دست خواهد یافت؛ و در حالی که در رؤیا با خود مشغول است و فکر می کند، فرصتها را از دست می دهد و وقتی که زمان گذشت، به بانه فرد متکبر این است که هرگز مجال آن را پیدا نکرد که استعدادها و قابلیتهای خود را نشان دهد.

در یک مورد معمولی، سلسله مراتب اتفاقات چیزی شبیه بهاین است: فرد مشخص در پی موقعیتهای ممتاز و برتر است، خود را از جریان زندگی جدا میکند، و کنار میایستد، همنوعانش را دشمن خود می پندارد و با بدگمانی خاصی فعالیت آنها را نظاره می کند. افراد متکبر در موقعیتهای تهاجم و دفاع قرار می گیرند. بیشتر می بینیم که دچار تردید عمیقی هستند، با بعضی ملاحظات مهم که به به نظر آنها منطقی است، دست به گریبان می شوند، و خود را برحق می دانند؛ اما به واسطهٔ همین ملاحظات، فرصتهای اصلی را از دست می دهند، و ارتباط خود را با زندگی و جامعه قطع می کنند و وظایفی را که باید انجام می دادند، نادیده می گیرند.

با مطالعه و بررسی دقیقتر و مشاهدهٔ زمینهٔ غرور در افراد، متوجه شدیم که میل غلبه بر همهٔ افراد، و بلندپروازی، بهصدها شکل مختلف ظاهر می شود؛ تکبر در نگرش، نوع لباسپوشیدن، نوع صحبت و ارتباط با انسانهای دیگر. خلاصه اینکه، به هر طرف چشم می چرخانیم، تصویر افراد متکبر و جاه طلبی را می بینیم که در ابزاری که آنها را بهبرتری می رساند، حق انتخاب ندارند. از آنجا که نمود بیرونی این نوع صفت چندان خوشایند نیست، افراد متکبر اگر باهوش باشند و بتوانند فاصلهٔ خود و جامعه را که انکار می کرده اند، تشخیص دهند، طوری در گفتار و رفتار خود عمل می کنند که علایم بیرونی و ظاهری تکبر، آشکار نشود.

از این رو با افرادی روبهرو می شویم که در ظاهر متواضع هستند، و برای اینکه نشان دهند مغرور نیستند، ظواهر بیرونی این صفت خود را فراموش می کنند و نادیده می گیرند! گویند روزی سقراط به فردی که با لباسهای مندرس و کهنه در جای بلندی ایستاده بود و برای مردم صحبت می کرد، گفت: مای جوان آتنی، غرور تو از تمام سوراخهای لباس گشادت بیرون می زند و پیداست! بعضی افراد وجود دارند که اطمینان دارند فرد مغروری نیستند. آنها فقط ظواهر امر را می نگرند، غافل از اینکه غرور در باطن آنها نهفته است. برای مثال تکبر ممکن است به این شکل ظاهر شود که فرد بخواهد یک جایگاه و درجهٔ مشخص در محدودهٔ اجتماعی داشته باشد. اشخاص دیگر از همین دسته هرگز وارد جامعه نمی شوند و تا آنجا که بتوانند بارهای مختلف از جامعه دوری می کنند. از جمله ترفندهایی که فرد مغرور به کار می گیرد، اینکه دعوت دیگران را قبول نمی کند، دیر به مهمانی می رود یا میزبان را مجبور می کنند تا در مقابل مهمانان چاپلوسی کند.

دستهٔ دیگر فقط در شرایط خاصی وارد اجتماع می شوند و با یک روش امنحصر به فرده تکبر خود را نشان می دهند. آنها تکبر خودرا یک صفت تحسین برانگیز تلقی می کنند. بعضی دیگر هم با نشان دادن تمایل برای حضور در تمام همایشهای اجتماعی، تکبر خود را بروز می دهند.

هیچکس نباید این توضیحات را بیاهمیت و بیمعنا بداند، آنها بطور عمیق در روان فرد ریشه دواندهاند. در حقیقت فردی را که می توان در اینجا محکوم کرد، کسی است که احساس اجتماعی (تعاون) در شخصیت او وجود ندارد. او بیشتر می تواند مخرّبِ جامعه و اجتماع باشد تا دوست آن. نویسندهٔ چیره دستی لازم است تا این گروه از افراد را با تمام تفاوتها و گونا گونیهایشان به تصویر بکشد. ما تنها می توانیم طرحی کلی از آن به دست دهیم.

انگیزهٔ مشترک در همهٔ افراد متکبر این است که فرد مغرور برای خود هدفی در پیش می گیرد که وصول به آن دراین زندگی ناممکن است. هدف او بر تری یافتن بر تمام افراد دنیاست، و این تفکر ناشی از احساس بی کفایتی می باشد. ممکن است تصور کنیم که هر فردی که تکبر او بسیار مشخص و آشکار است، کمتر ارزش خود را می داند. اشخاصی وجود دارند که ممکن است آگاه باشند که شروع تکبر آنها زمانی است که احساس بی کفایتی کنند، مگر اینکه از دانش و آگاهی خود بیشترین استفاده را ببرند؛ چراکه آگاهی صرف، بیهوده است.

از همان روزهای اول زندگی، تکبر رشد می کند. تکبر به هر نوعی که باشد، به طور معمول چیزی بوچگانه است و در نتیجه، افراد متکبر همیشه با رفتار کودکانهٔ خود ما را تحت تأثیر قرار می دهند. موقعیتهایی که ممکن است رشد تکبر را تعیین کند، متفاوت هستند. در یک مورد کودک در نتیجهٔ تعلیم ناکافی، خود را فراموش شده می بیند، و اندک بودن دانش خود را ستمی غیرقابل تحمل می داند. کودکان دیگر در نتیجهٔ سنّت خانوادگی خود، متکبر هستند. والدین آنها وضع «اشرافی» دارند و همین مسأله آنها را از بقیه ممتاز کرده و آنها را مغرور بار آورده است. اما ورای این نگرش، چیزی نیست مگر تلاش فرد برای منحصر به فرد کردن خود، و متفاوت شدن با دیگران؛ او در خانواده ای بددنیا آمده که به آن تعلق دارد، باید امتیاز ویژه ای در زندگی داشته باشد. نیاز به این امتیاز، مسیر زندگی را نشان می دهد و نوع رفتار و شکلهای بر وز آن را تعیین می کند. از آنجا که زندگی چندان مطلوب رشد این افراد نیست، و از آنجا که به دلیل خواستن امتیازات ویژه مورد تمسخر و استهزا قرار می گیرند، بسیاری از آنها بزدلانه خود را عقب می کشند و فردی گوشه نشین و غیرعادی می شوند. تا زمانی که خانه نشین بزدلانه خود را عقب می کشند و فردی گوشه نشین و غیرعادی می شوند. تا زمانی که خانه نشین دیگری بود، می توانستند به هدف خود برسند.

گهگاه بعضی انسانهای مهم و بالیاقت را در این دسته میبینیم که خودشان را تا بالاترین درجه رساندهاند. اگر استعداد آنها را درمقایسه، میبینیم که چندان با استعداد نیستند، اما آنها برای دلخوشی، از تواناییهای خود حداکثر استفاده را میکنند. برای همکاری با جامعه شرط و شروطی میگذارند که این شرایط چندان هم مورد قبول جامعه نیست. شرایط سنتی را تعیین میکنند و

میگویند که به انجام این کارها عادت کرده اند یا تحت فشار و اجبار این مطالب را فرا گرفته اند و در موقعیتهای مختلف بنا به سیستم وجودیشان دوباره بهانه می آورند که دیگران این کار را کرده یا نکرده اند. هر لحظه دلیل و علت تازهای می آورند و به همین دلیل شرایط آنها غیر قابل اجراست. برای مثال، خواهند گفت اگر مردها واقعاً مرد بودند و زنها غیر از آنچه که هستند، می بودند، شرایط آنها تحقق پیدا می کرد. اما حتی با وجود خلوص نیت این افراد، باز هم نمی توان شرایط آنها را به اجرا در آورد. پس نتیجه می گیریم که آنها افراد تنبلی هستند که بهانه هایشان همچون قرصهای خواب آور یا قرصهای سرحال کننده، نمی گذارد به زمان از دست رفته بیندیشند. این افراد خصومت زیادی دارند، و کمتر به غم و غصهٔ دیگران اهمیت می دهند. همین مکانیسم باعث شده است که احساس بزرگی کنند.

لاروجفوکالد از عالمان بزرگ شناخت ماهیت انسان، درباره بیشتر انسانها می گوید: «آنها مرار تها و آلام دیگران را براحتی تحمل می کنند.» تخاصم اجتماعی، بیشتر در یک حالت خشن و انتقادی بروز می یابد. این دشمنان جامعه و اجتماع، همیشه دنیا را سرزنش می کنند، از آن ایراد می گیرند، مورد استهزاء قرار می دهند، دربارهٔ آن به قضاوت می نشینند و آن را محکوم می کنند و از همه چیز ناراضی هستند. اما فقط تشخیص بدبودن و محکوم کردن آن کافی نیست! هر فردی باید از خود بپرسد که «چه کار می توانم بکنم تا اوضاع بهتر شود؟» منش فرد متکبر زمانی ارضا می شود که با ترفندهای خاصی، خود را بر دیگران بر تری بخشد و با انتقاد شدید، منش دیگران را جریحه دار کند. عجیب نیست که این افراد گهگاه از روش ظریفی استفاده می کنند که فوق العاده روی آن تمرین کرده و آموزش دیده اند. در بین این افراد، اشخاصی وجود دارد که دارای هوش و ذکاوت سرشاری هستند و حاضر جوابی آنها به چشم می آید. فرد می تواند با هوش و ذکاوت ادراک خود شیطنت کند و همانند طنزنویسان زمینهٔ تفریح و شوخی را ایجاد نماید.

از ویژگیهای مشترک این افراد این است که نمی توانند از دیگران انتقاد کنند و به همین دلیل شوخیهایشان سبک توهین آمیز و ناپسندی دارد. ما این صفت را عقدهٔ کم ارزش شمردن می نامیم. این عقده نشان می دهد که فرد متکبر فقط ارزش شخصیتی همنوعانشان را هدف قرار می دهد. گرایش به دحقیر شمردن و روشی است برای خلق احساس بر تری، به واسطه خفیف کردن همنوعان. وقتی برای شخصیت افراد احترام یا ارزش قایل باشیم، در واقع به شخصیت فرد متکبر توهین می کنیم. تنها از همین نکته به نتایج گستردهای می رسیم و در می یابیم که چگونه احساس ضعف و بی کفایتی در شخصیت یک فرد به طور عمیق ریشه دوانیده است.

I. Larochefoucauld

از آنجاکه این لکه بر روی همه ما قرار دارد، با استفاده از این بحث می توانیم معیار درستی برای خودمان انتخاب کنیم و به کار گیریم، گرچه در مدت زمان کوتاه، نمی توانیم چیزی را که ستت هزارساله آن را در ما به وجود آورده است، از ریشه بر کنیم، اگر نگذاریم که تعصبات و رسوم خشکی که زیانباربودن آنها، روزی ثابت خواهد شد، ما را فریب دهند، آنگاه یک گام به پیشرفت نزدیک می شویم، ما دوست نداریم که از انسانهای دیگر متفاوت باشیم و در پی انسانهای متفاوت هم نیستیم، با وجود این، احساس می کنیم که قانون طبیعی نیازمند آن است که ما دست به دست هم دهیم و با همنوعانمان همکاری کنیم. در عصر ما، که نیاز به همکاری بیشتر احساس می شود، دیگر جایی برای تکبر شخصی باقی نمی ماند. در چنین دورانی است که نگرش دوگانه و متناقض فرد متکبر به زندگی، آشکارا و محض است. به همین دلیل هر روز شاهد هستیم که تکبر چگونه فرد را شکست می دهد، و آشکارا و محض است. به همین دلیل هر روز شاهد هستیم که تکبر چگونه فرد را شکست می دهد، و همانند دوران ما، تکبر و غرور چنین زجرآور نبوده است. کمترین کاری که می توانیم انجام دهیم این است که در پی اشکال و نمودهای بارزتر تکبر باشیم، و بدین ترتیب اگر روزی مجبور به متکبر بودن شویم، دست کم تکبر خودمان را در جهت آسایش همگانی اعمال خواهیم کرد!

این نمونه عالی از پویاییهای تکبر است. یک خانم جوان، بهدلیل اینکه کوچکترین دختر خانواده بود، از همان کودکی بسیار لوس بار آمده بود. مادرش شب و روز بهاو می رسید و هرچه که می خواست برایش فراهم می کرد. مادر بشدت نگران درخواستهای دختر کوچکش بود که جسمی نحیف و لاغر داشت. یک روز این دختر متوجه شد که هر وقت مریض است، مادرش بیشتر بهاو توجه می کند و نسبت به دیگران بیاعتنا می شود؛ طولی نکشید که او پی برد بیماری او یک موهبت بسیار ارزشمند است.

اکراهی راکه افراد سالم و عادی نسبت بهاین بیماری احساس میکردند، او بهروی خود نمی آورد و گاه حتی تمام ناملایمات برای او ناخوشایند نبودند. طولی نکشید که آنچنان در مریض شدن مهارت پیدا کرد که هرگاه میل بهمریضی پیدا میکرد و بویژه وقتی از شیء خاصی خوشش می آمد و میخواست آن را به دست بیاورد، براحتی بیمار می شد. متأسفانه او همواره خواهان چیز خاصی بود و در نتیجه، دست کم از نظر اطرافیان، او به طور مزمنی بیمار می شد. نمودهای این اعقدهٔ بیماری در نتیجه، دست کم از نظر اطرافیان، او به طور مزمنی بیمار می شد. نمودهای این اعقدهٔ بیماری در کودکان و بزرگسالانی دیده می شود که احساس می کنند، نیروی آنها رشد یافته است، و می توانند توجه خانواده هایشان را بیشتر به خودشان معطوف کنند و بر افراد زیادی که به دلیل بیمار بودنشان؛ اطراف آنها گرد آمدهاند، سلطهٔ بی حد و مرزی اعمال کنند. زمانی که با افراد ضعیف و حساس سروکار داریم، احتمال کسب قدرت از این راه، بیشتر است. چنین افرادی از این راه برای کسب قدرت استفاده میکنند، چراکه می دانند وقتی بیمار هستند، دوستان و آشنایان نگران سلامتی آنها می شوند.

در چنین موقعیتی، فرد برای نیل به اهدافش به ترفندهای جانبی خاصی متوسل می شود. برای مثال، در آغاز فرد غذای کافی نمی خورد؛ نتیجه اینکه ظاهر بدی پیدا می کند و افراد خانواده باید برای این عضو بیمار خانواده غذاهای خوشمزه بپزند. اینها افرادی هستند که تحمل تنهایی را ندارند. فرد فقط با احساس بیماری یا قرارگرفتن در موقعیت خطرناک می تواند توجه معشوقه اش را به خود جلب کند. یعنی فرد براحتی خود را با یک موقعیت خطرناک یا بعضی بیمارها، همانند می کند.

توانایی همانندسازی فرد با یک چیز یا یک موقعیت را «همدلی» مینامیم. این مسأله در رؤیاهای ما، بروشنی نشان داده می شود، احساس ما آن چنان است که گویی بعضی موقعیتهای خاص به عمد اتفاق افتاده است. زمانی، قربانیان «عقدهٔ بیماری»، تصور می کردند که این روش، شیوهای برای دستیابی به قدرت است و آن چنان با دقت، احساس کسالت و رخوت داشتن را نقش بازی می کردند و خود را بهمریضی می زدند که هیچ کس نمی توانست بگوید آن فرد دروغ می گوید یا خیالبافی می کند. ما می دانیم که همانندی فرذ با موقعیت، همان عواقب و تأثیری را دارد که گویی این واقعیتها اتفاق افتاده است. می دانیم که این اشخاص می توانند هر وقت که بخواهند استفراغ کنند یا نگران شوند، درست همان طور که حالشان به هم می خورد یا در خطر قرار گرفته اند. آنها خود را در حالتی نشان می دهند که این علایم را بروز دهند؛ زن جوانی که در مورد او صحبت کردیم، می گفت گاهی اوقات و همه دارد، «مثل اینکه هر لحظه سکتهٔ مغزی خواهم کرد».

افرادی وجود دارند که می توانند چیزی را آن چنان واضح مجسم کنند که در عمل تعادلشان را از دست بدهند، و نمی توانند در مورد تخیلی و ساختگیبودن آن چیزی بگویند. دانستن این نکته ضروری است که هرکدام از این افراد بیمار، فقط یکبار می توانند با تمارض اطرافیان را تحت تأثیر قرار دهند و یا علایم بیماریهای بهاصطلاح (عصبی) را نشان دهند. هر فردی که یکبار تحت تأثیر تمارض این افراد قرار گرفت، بعد از آن باید کنار (مریض) بماند، از او مراقبت کند، و برای بهبودی او تلاش نماید. هر انسانی با دیدن همنوع بیمار خود، احساس تعاون و همدردی می کند. افرادی که دربارهٔ آنها صحبت کردیم، از این مسأله سوءاستفاده می کنند و آن را اساسی برای احساس قدر تمندی خود قرار می دهند.

در چنین شرایطی، با قوانین جامعه و زندگی گروهی که نیازمند ملاحظات گستردهای از طرف همنوع انسان است، آشکارا مخالفت میشود و باید شاهد آن باشیم که اشخاص وصف شده، نتوانند غم و شادی همنوع خود را درک کنند. براحتی، حقوق همسایگانشان را تضییع خواهند کرد، و علاقهای برای کمک به همنوع خود نخواهند داشت. گاه در نتیجهٔ سختکوشیها و مجهزبودن به سلاح تحصیل و فرهنگ، ممکن است در زندگی موفقیتهایی کسب کنند و بیشتر تلاش می کنند تا در ظاهر خود را

علاقه مند به رفاه همنوعانشان نشان دهند. اساس رفتار آنها خودشیفتگی و تکبر است نه چیز دیگر.

این مسأله در مورد زن جوانی که در مورد او توضیح دادیم، مصداق پیدا می کند. کناره گیری او از خویشاوندان بیش از حد بود. اگر مادرش ـ که هر روز صبحانهاش را بهاتاق می برد ـ یک ساعت دیر می کرد، او نگران و دلواپس می شد؛ در چنین شرایطی راضی نمی شد و شوهرش را بیدار می کرد و او را مجبور می ساخت تا ببیند که چه اتفاقی برای مادرش افتاده که دیر کرده است. در این مدت، مادر، خودش را عادت داده بود که صبحانهٔ زن جوان را هر روز بیاورد. شوهرش تاجر بود و مشتری و مراجعه کنندهٔ زیاد داشت و زمان زیادی لازم بود که به هر کدام از آنها جواب بدهد، با وجود این، هر وقت چند دقیقه دیر تر به خانه می رسید، همسرش را می دید که بشدت عصبی است و خیس عرق شده و غرولندش شروع می شد که خیلی نگران شدم و دلشوره داشتم، شوهر بیچاره باید مثل مادرش وقت شناس می بود و سر موقع در خانه حاضر می شد.

ممکن است بسیاری از افراد اعتراض کنند که با این اعمال هیچ سودی عاید این زن نمی شود و در حقیقت کامیابیهای چندان مهمی نیستند. باید به خاطر داشت که ما فقط جزئی از کل را گفتیم؛ بیماری او علامت خطری است که می گوید: دمراقب باش ا نمایهای از دیگر روابط او در زندگی است. او با همین وسیلهٔ ساده به همهٔ اطرافیانش آموزش می دهد. ارضای میل تکبر او در ارضای میل نامحدودش در غلبه بر محیط، نقش اساسی ایفا می کند. تصور کنید که چنین فردی تا چه حد باید تلاش کند تا به هدف خودش برسدا وقتی می بینیم او با چه بهای گزافی آنها را به دست آورده، باید نتیجه بگیریم که این نوع نگرش و رفتار برای او بسیار ضروری و ارزشمند است! زمانی که بی چون و چرا و بموقع از حرفهای او اطاعت نشود، زندگی آرامی نخواهد داشت. اما ازدواج تنها منوط به داشتن یک شوهر وقت شناس نبود. کردار آمرانهٔ این زن، با هزاران رابطهٔ دیگر مشخص می شد، و او یاد گرفته بود که چطور با بروز حالات عصبانی و خشمناک حرفهای خود را به کرسی بنشاند. بظاهر بشدت نگران رفاه حال دیگران است، با این حال همه باید بدون چون و چرا خواستهای او را انجام دهند. ما فقط می توانیم یک نتیجه بگیریم: انزوای او، وسیلهای برای ارضای تکبر اوست.

طبیعی است که نگرش روانی چنین طبیعتی، تناسبهایی را در نظر میگیرد که در آن تحقق ارادهٔ فرد، بیشتر از چیزی که دوست دارد، اهمیت پیدا می کند. با ذکر یک مثال، مسأله را روشنتر و ساده تر می کنیم، این مثال در مورد دختر شش سالهای است که خودپزستی او به قدری بی حد و مرز است که هر هوسی را که در یک لحظه به ذهن می آورد، می خواهد تحقق یابد. رفتار او تحت تأثیر این خواستهٔ او بود که می خواست تواناییهایش را در پیروزی بر دوستانش نشان دهد. این غلبه و استیلا، با جدیت او نتیجه می داد. مادر او هم که همیشه نگران روابطش با دخترش بود، یک بار سعی کرد که با دِسر

۱۴۲ شناخت طبیعت انسان

خوشمزهای فرزند خود را غافلگیر کند. وقتی که دسر را می آورد، به دخترش گفت: «چون می دانستم این دسر را خیلی دوست داری، آن را برایت آوردم، ه دختر کوچک بشقاب را زمین انداخت، و در حالی که با پایش کیک را لگدمال می کرد، فریاد زد: «اما چون تو خواستی که دسر را بیاوری، من نمی خواهم، من فقط زمانی کیک می خورم که خودم خواسته باشم، یک بار دیگر همین مادر از دختر کوچکش پرسید که آیا برای ظهر، قهوه را با شیر می خورد یا بدون شیر. دختر کوچک در راهرو ایستاده بود و چیزهایی را بلندبلند زیر لب می گفت، «اگر او بگوید قهوه، من شیر خواهم خورد، و اگر او بگوید شیر، من قهوه خواهم خورد، و اگر او بگوید شیر، من قهوه خواهم خوردا»

این کودک افکار خود را براحتی و صادقانه می گوید، اما کودکانی هستند که افکار خود را به این راحتی به زبان نمی آورند. شاید هر کودکی واجد چنین خصلتی بوده، و تنها در به کارگیری آن اختلاف وجود داشته باشد، حتی اگر چیزی عایدشان نشود یا در نتیجهٔ داشتن چنین روشی، زجرکشیده و ناراحت هم بشوند. این کودکان بیشتر متعلق به آن دسته از کودکانی هستند که به آنها اجازه داده شده است تا به میل خودشان بزرگ شوند. امروزه براحتی می توان این امکانات را به دست آورد. در نتیجه در میان بزرگسالان با افرادی روبه رو می شویم که بیشتر علاقه دارند به میل خود رفتار کنند تا اینکه میکن به همنوعان خود برسانند. تکبر آنها، آن قدر زیاد است که لیاقت انجام کارهایی را که دیگران به آنها می گویند، ندارند، گرچه این مسأله عادی ترین کار در این دنیاست و حقیقتاً شادی آنها را معنا می کند. اینها افرادی هستند که نمی توانند منتظر بمانند تا فرد دیگری برای اعلام اعتراض و مخالفت می خواهند «بله» بگویند، «نه» می گویند!

فرد فقط می تواند در محدودهٔ خانوادهٔ خود به دلخواهش رفتار کند و نه در همه جا اشخاصی را هم می بینیم که وقتی با غریبه ها برخورد می کنند، خوشرو و متواضع هستند. به هر حال این ار تباط و برخورد زیاد دوام نمی آورد، و زود قطع می شود. از آنجا که زندگی انسانها به همین گونه است و انسانها دایم با یکدیگر در ار تباط هستند، با بعضی اشخاص روبه رو می شویم که محبت خودشان را در دل افراد می اندازند، اما وقتی که فرد را وابستهٔ خود کردند، به یکباره آنها را رها می کنند. بسیاری از افراد دایم در تلاشند تا فعالیتهایشان را در چارچوب زندگی خانوادگی محدود کنند. این فرایند در مورد دایم در تلاشند تا فعالیتهایشان را در چارچوب زندگی خانوادگی محدود کنند. این فرایند در مورد بیمار ما اتفاق افتاد. به واسطهٔ شخصیت جذابی که داشت، در بیرون همه او را به عنوان یک فرد شادمان و خوشرو می شناختند، همه عاشق او بودند، اما هر وقت که خانه را ترک می کرد، سریع به خانه باز می گشت و این میل به خانه بازگشتن را به شکلهای مختلف نشان می داد. اگر به مهمانی می رفت، می گشت و این میل به خانه بازگشتن را به شکلهای مختلف نشان می داد. اگر به مهمانی می تواند این سردرد می گرفت، (چراکه آن قدر که در خانه می تواند قدرت خود را نشان دهد، در جمع نمی تواند این

کار را بکند)، و مجبور می شد تا برگردد. از آنجا که نمی توانست مشکل و مسأله بزرگ ارضای غریزهٔ غرور و تکبر خود را جز در خانوادهاش، حل کند، مجبور می شد برنامهاش را طوری ترتیب دهد که هر وقت لازم باشد به خانه برگردد. او آن قدر این کار را انجام داد که هر وقت در میان جمع غریبه ها قرار می گرفت، عصبی و هیجان زده می شد. طولی نکشید که دیگر نتوانست به تئاتر برود، و بالاخره چون در بعضی موقعیتها احساس می کرد دنیا بر وفق مرادش نیست، دیگر به خیابان هم نمی رفت. او موقعیتی را که می خواست، غیر از خانوادهٔ خود در جای دیگری پیدا نمی کرد و بویژه در خیابان غیرممکن بود؛ در نتیجه غیر از زمانی که اشخاص برای وخواستگاری، در خیابان او را هم راهی می کردند، دوست داشت به خیابان برود. این همان موقعیت ایده آل و دوست داشتنی او بود. اطرافیان او که فقط به ثروت نداشت به خیابان برود. این همان موقعیت ایده آل و دوست داشتنی او بود. اطرافیان او که فقط به ثروت او اهمیت می دادند، اطرافش را می گرفتند. همان طور که بررسی نشان داد، وی از روزهای اولیه کودکی این الگو را با خود به همراه داشته است.

او کوچکترین، ضعیفترین، و بیمارترین فرد خانواده بود و بهدلیل ضرورت و ناچاری، بیشتر از اعضای دیگر خانواده مورد نوازش قرار می گرفت و از او مراقبت می شد. او موقعیت یک فرزند نازپرورده را داشت و در تمام زندگی خود نیز این نازپروردهبودن را بههر صورت ممکن نشان می داد و شرایط محتوم و تغییرناپذیر زندگی که بشدت مخالف این نوع رفتار بود، او را مضطرب نمی کرد. حالات بیقراری و عصبی او آنقدر واضح بود که هیچ کس نمی توانست آنها را رد کند و این حقیقت را نشان می داد که او در حل مشکل تکبر خود تعصب به خرج می دهد. راه حل او به جایی نرسید؛ چرا که او نمی خواست خود را تحت انقیاد شرایط زندگی اجتماعی درآورد، و از این رو آن چنان در حل این مسأله ناتوان شد که از یک پزشک کمک خواست.

حال لازم بود تا از تمام ظواهر و مسایل روبنایی زندگی که طی سالهای طولانی برای خود ساخته بود، پرده بردارد. گرچه بظاهر از پزشک کمک خواسته بود، ولی چون آمادگی تغییر را نداشت، بههمین دلیل مقاومت زیادی نشان می داد. در واقع چه لذتی داشت که باز هم مثل سابق بر خانواده اش حکمفرمایی کند، بی آنکه به حالات روحی شکنجه آوری که در خیابان به او دست داده بود، اهمیت بدهد. اما هیچ یک بدون دیگری نمی شدا خانواده و اطرافیان به او نشان دادند که چگونه زندانی رفتار ناخود آگاه خود شده است و از مزیتهای آن لذت می برد و از موانع آن دوری می جوید.

این نمونه، روشن میکند که چگونه تکبر زیاد ـ همانند باری که میبایست در تمام زندگی به دوش کشید ـ مانع از رشد کامل انسان می شود، و بالاخره او را شکست می دهد. تا زمانی که بیمار به جنبه های خوب و سودمند تکبر توجه میکند این مسایل را درک نمی کند. به همین دلیل، بسیاری از افراد متقاعد شده اند که بلندپروازی آنها، که لغت مناسبتر آن تکبر است، یک ویژگی ارزشمند است؛

چرا که آنها نمی فهمند این صفت منش، همواره موجب نارضایتی انسان می شود و آرامش و استراحت را از او سلب می کند.

اجازه دهید برای اثبات این نظریه، مثال دیگری بیاوریم. مرد جوان بیست و پنج سالهای به این دلیل که در زمان برگزاری امتحانات نهایی، به یکباره علاقهٔ خود را نسبت به درسخواندن از دست داده بود، نتوانست خودش را برای امتحان آماده کند. حالت ناخوشایندی داشت، ارزش خود را پایین آورده بود و دایم بهخودش تلقین می کرد که نمی تواند از عهدهٔ امتحاناتش برآید. خاطرات برجای مانده از دوران کودکی و سرزنشهای شدید پدر و مادر، بهدلیل عدم درک آنها از رشد او، مانع از پیشرفت وی شد. در حالی که گرفتار این حالت بود، تصور می کرد هیچ کس برای او ارزش و احترام قایل نیست و علاقه ندارد؛ به همین دلیل به تنهایی و انزوا رو آورد.

ثابت شده که تکبر، نیروی محرکهای است که همواره فرد متکبر را آماده نگه می دارد تا برای خودداری از هرگونه زورآزمایی با دیگران، دلیل تراشی کند و بهانه بیاورد. حال، درست قبل از امتحانات نهایی افکار وسواسی بهاو هجوم آورده بود و بی علاقگی او به خواندن درس شکنجهاش می داد و ترسی که داشت، باعث شد تا نتواند در امتحانات شرکت کند. این مسأله برای او بسیار بااهمیت بود؛ چرا که او چیز زیادی به دست نیاورده بود، ولی احساس باشخصیت بودن و آگاهی از ارزشمندی هنوز هم در او وجود داشت. تمام مدت مراقب زندگی اش بودا تکبر به او امنیت می داد و با این افکار که بیماری و سرنوشت بد، باعث بی استعدادی او شده است، به خودش تسلی می داد. نوع دیگر تکبر در این نگرش است که فرد نمی گذارد مورد آزمون قرار بگیرد. این امر او را قادر می سازد تا در ست در همان لحظه ای که نزدیک است در مورد توانایی و استعدادهای او تصمیم گیری شود، اذهان را منحرف کند. او به افتخاری می اندیشد که با شکست در امتحان، آن را از دست می دهد، کم کم به توانایی خود شک می برد؛ حالا دیگر می داند که چرا بعضی افراد برای تصمیم گیری در کارها هر گزندی توانایی خود شک می برد؛ حالا دیگر می داند که چرا بعضی افراد برای تصمیم گیری در کارها هر گزندی توانایی خود شک می برد؛ حالا دیگر می داند که چرا بعضی افراد برای تصمیم گیری در کارها هر گزندی توانایی خود شک می برد؛ حالا دیگر می داند که چرا بعضی افراد برای تصمیم گیری در کارها هر گزندی تواناید به خودشان اعتماد کنندا

بیمار ما هم از این دسته است. در حقیقت، چیزهایی که او دربارهٔ خودش می توید نشان می دهد که او هم همیشه یکی از آنها بوده است. هر بار که مجبور به تصمیم تیری در مورد کاری می شد، مردد می مانند و خودش را می باخت. با توجه به دانش مطالعهٔ حرکات و الگوی رفتار، معلوم می شود که او میل دارد بایستد و پیشرفتی نکند.

او بزرگترین فرزند خانواده و تنها پسر در میان چهار خواهرش بود؛ بعلاوه تنهاکسی بود که شغل دانشگاهی داشت. به عبارتی فرد مهم خانواده بود و آرزوهای زیادی برایش داشتند. پدرش از هر فرصتی استفاده میکرد تا فرزندش را بلندپرواز بار آورد و دایم بهاو میگفت که می تواند از عهدهٔ انجام

کارهای بزرگ برآید. تنها هدف این پسر هم این بود که سرآمدِ همهٔ مردم دنیا باشد و حالاکه بزرگ شده، اضطراب و تردید وجودش را فراگرفته و در حیرت است که آیا از عهدهٔ انجام کارهایی که از او انتظار مي رود، برخواهد آمد يا نه؟ اما تكبّر بهنجات او آمده و راه عقبنشيني را بهاو نشان داده است. این مسأله نشان میدهد که چگونه تکبرِ یک فرد جاهطلب، راه پیشرفت او را میبندد. تکبّر نقطهٔ مقابل احساس اجتماعی است و وجود یکی وابسته بهنبود دیگری است. با وجود این حقیقت ممکن است شاهد أن باشيم كه افراد متكبر از كودكي، بتدريج احساس تعاون خود را از دست بدهند و تنها زندگی کنند. آنها یادآور کسانی هستند که در خیال خود، شهر عجیبی را تصور می کنند، در آن شهر راه می روند و در طرح خیالی خود به دنبال خانه هایی هستند که خود در آن زندگی می کنند. طبیعی است که هرگز چیزی را که دنبالش هستند، پیدا نمیکنندا و همیشه هم تقصیر با واقعیت بیچاره است. سرنوشت یک فرد خودپرست و مغرور بهاین صورت است. او تلاش میکند تا در برقراری هر نوع رابطهای با همنوعش، چه با قدرت و چه با ترفند و حیله بهاصول خود دست یابد. منتظر فرصت است تا بهدیگران نشان دهد که آنها اشتباه میکنند. وقتی در انجام این کار ـ دست کم در نشان دادن بهخودش ـ موفق میشود، خوشحال است و بهاین باور میرسد که باهوشتر و بهتر از همنوعانش میباشد. اما همنوعانش بهاو اهمیت نمیدهند و با او دعوا میکنند. جنگ آنها از شکست بهپیروزی میانجامد، اما وقتی تمام میشود، دوست متکبر ما از برحق بودن خود و برتری بر دیگران خوشش می آید. اینها ترفندهای پیش پا افتادهای هستند که فرد بهواسطهٔ آنها میتواند چیزهایی را که دوست دارد باور کند و در ذهن خود به تصویر بکشد. همانند مواردی که شاهد بودیم، ممکن است فردی که ژمجبور بهدرس خواندن و کسب علم است، یا باید پیرو تعلیمات باشد، خود را تسلیم دیگران کند تا آنها ارزش واقعی او را بیازمایند و خود او هم از کاستیهایی که در دیدگاه خود دارد، آگاه شود. او این موقعیت را زیاد می سنجد و بالاخره باور می کند که شادمانی و موفقیت زندگی او در معرض خطر است. بههمین دلیل، دچار حالت تنش و هیجانی میشود که هیچ انسانی نمی تواند تحمّل کند.

هر رابطهای را که دیگران با او برقرار میکنند یا هر حرف و کلمهٔ آنها را از دیدگاه شکست و پیروزی ارزیابی میکند. همین مبارزهٔ دایمی است که بالاخره باعث میشود تا فردی که تکبر، جاهطلبی و آرزوهای بیجا را الگوی رفتاری خود در زندگی قرار داده بود، با مشکلات جدیدی روبهرو شود و شادی واقعی زندگی از او سلب گردد. او فقط وقتی شادمان است که دیگران شرایط زندگی او را بپذیرند، اما وقتی این شرایط واقعی و غیرقابل اجتناب را قبول نمیکنند، در واقع راههای شادمانی را بهروی خود میبندد و نمی تواند باعث شادی و خرسندی دیگران شود. بهترین کاری که می تواند انجام دهد، این است که در رؤیا و خیالات خود بهبرتری نایل شود، اما وقتی در واقعیت قرار می گیرد، این مسأله تحقق پیدا نمیکند.

اگر به چنین بر تری دست بیابد، دیگر در جلب رضایت افرادی که با او هستند، مشکلی پیش نمی آید. اما هیچ راه حلّی برای این مسأله وجود ندارد. هیچ کس را نمی توان مجبور کرد که بر تری فرد دیگری را بپذیرد. تنها کار فرد ضعیف این است که در مورد خود به طور مرموز و نامعلومی قضاوت کند. وقتی فرد این الگوی زندگی را پیش بگیرد، بر قراری ار تباط با همنوع برای او مشکل می شود و براحتی بهموفقیّت دست نمی یابد. در این بازی هیچ کس برنده نیست! بازیکنان زندگی همیشه با شکست و ناکامی روبه رو هستند. وظیفهٔ سخت و ناگوار آنها این است که همیشه بر تر و بزرگتر به نظر آیند!

وقتی خدمات و کارهای یک فرد باعث شهرت او میشود، مسأله کاملاً متفاوت است. او بهخود افتخار میکند و در صورت مخالفت دیگران به آنها اهمیتی نمیدهد. نقطهٔ تعیین کننده، نگرش خودبینانه است. فرد دایم در تلاش است تا شخصیت خود را بالا ببرد. فرد متکبر عادت دارد، همیشه انتظار بکشد و چیزی یاد بگیرد. یک فرد مغرور را با شخص دیگری که احساس تعاون در او رشد یافته است، مقایسه کنید. او همیشه از خود می پرسد، وجه می توانم بدهم آه و شما بلافاصله متوجه تفاوتهایی در شخصیت و ارزش آنها می شوید.

به این ترتیب، به دیدگاه افرادی می رسیم که هزاران سال این مسأله را می دانستند. در یک جملهٔ معروف که در انجیل آمده، این مسأله وجود دارد، جمله این است: «دادن، مقدس تر از گرفتن است». اگر به مفاهیم این کلمات توجه کنیم، می بینیم که منظور از دادن نگرش و حالتِ دادن است. حالت اعطای چیزی به دیگران یا کمک کردن به آنها ـ که نوعی جبران و سازگاری روانی در آن وجود دارد ـ همانند موهبتی الهی هستند که در انسان رشد می کند و ریشه می گیرد! از سوی دیگر افراد مال اندوز، همیشه ناراضی هستند و فکر و ذهنشان فقط به دست آوردن چیزهایی است که آنها را راضی می کند. فرد مال اندوز، هرگز به ضرور تها و نیازهای دیگران توجه نمی کند و از بدبختی دیگران خوشحال می شود، سرصلح و سازش با زندگی را ندارد. دوست دارد هرچه را که دیکته می کند، دیگران بی چون و چرا اطاعت کنند. می خواهد به شت او، متفاوت با به شتی باشد که وجود دارد، احساس و طرز فکر او فرق می کند، خلاصه اینکه نارضایتی و گستاخی بیشتر از صفات دیگر در او به چشم می خورد.

ابتدایی ترین مشکل تکتر، این است که افراد مغرور لباسهایی می پوشند که بیشتر در چشم بزند یا خودشان را انسانهای مهمی تصور می کنند، درست مثل زمانی که انسان ابتدایی، وقتی به غرور و افتخار می رسید، یک پر بلند به موهایش می بست، بعضی افراد هم وجود دارند که دلخوشی آنها پوشیدن لباسهای زیبا و مد جدید است. زیورآلات مختلفی که به خودشان می بندند، غرور و تکبر آنها رانشان می دهد، به همان اندازه که تجهیزات جنگی و سلاحها دشمنان را می ترسانند. گاه تکبر خود را

با علایم سکسی و خالکوبیهایی که روی نقاط مختاف بدنشان کردهاند، نشان میدهند. در بعضی موارد، احساس میکنیم که فرد متکبر میخواهد بر دیگران تأثیر بگذارد، حال این تأثیرگذاری با هر قباحت و بی شرمی که باشد، تفاوتی نمیکند. بعضی افراد با رفتار بی شرمانهٔ خود احساس بزرگی و برتری میکنند، اما برخی دیگر، با سختگیری، وحشیگری، یکدندگی و گوشه گیری احساس بزرگی و برتری دارند. در واقع ممکن است این افراد مهربان هم باشند، و این وحشیگری ظاهری آنها فقط نوعی تظاهراست. پسرانی که بظاهر احساس ندارند، احساس تعاون را بد می پندارند و با آن دشمن هستند. افرادی که این گونه متکبرند و مایلند تا دیگران را در زحمت بیندازند، اگر از آنها خواهشی شود، آن را توهین تلقی میکنند. مواردی را دیدهایم که والدین بهفرزندشان نزدیک شده و درد آنها را پرسیدهاند، در حالی که فرزندان اندوه و ناراحتی خود را نشانهٔ برتری می دانند.

پیش از این توضیح دادیم که تکبر بهصورت آشکارا و ظاهری وجود ندارد. افراد مغروری که دوست دارند بر دیگران حاکم باشند، برای اینکه آنها را بهخود وابسته کنند، باید دلِ آنها را بهدست آورند. بنابراین نباید بهخودمان اجازه دهیم که خوشخلقی، دوستی و رغبتی که فرد برای برقراری ارتباط نشان میدهد، ما را فریب دهد، و یا باور کنیم که او نمی تواند متجاوزِ جنگطلبی باشد که در پی فتح و غلبه است و میخواهد بر تری خود را حفظ نماید، در طیف اول مبارزه، فرد متکبر بهطرف مخالف خود، باید اطمینان دهد و چاپلوسی کند تا آنجا که فرد احتیاط خود را از دست بدهد. در همین مرحله است که افراد، بسیار راحت فریب دیدگاه دوستانهٔ فرد مغرور را میخورند و باور میکنند که فرد مهاجم به آنها کسی است که احساس تعاون زیادی میکند. در مرحلهٔ دوم، فرد مغرور، پرده از چهرهٔ واقعی خود بر میدارد و اشتباهاتمان را بهما نشان میدهد. این افراد، ما را دلسرد و نومید میکند، ما معتقدیم که آنها صاحب دو روح هستند، اما دو روح در یک روح، که اول نگرش آنها را دوستانه جلوه میدهد و بعد پایان تلخی برجای میگذارد.

روش آنها، تا آنجا پیش می رود که برای آنها نوعی بازی می شود: جلب روح این افراد دایم از بشریّت و ارزشهای انسانی دَم می زنند و در ظاهر نشان می دهند که به همنوعان خود علاقهمند هستند. با وجود این، آنچنان احساساتی رفتار می کنند که اگر فردی ماهیت انسان را شناخته باشد، در مورد رفتار آنها محتاط می شود.

یک روان شناس جنایی ایتالیایی می گوید: «وقتی دیدگاه مطلوب فرد از یک میزان مشخص فراتر برود و بشردوستی و همنوع خواهی نسبتِ قابل توجهی پیدا کند، بهتر است که به او مطنون شویم، ه ما این جمله را براحتی قبول نمی کنیم و باید نسبت به صحت نظر او یقین پیدا کنیم. به طور کلی این

اشخاص را خیلی زود می توانیم بشناسیم. هیچ کس چاپلوسی و تملّق را دوست ندارد. شخص خیلی زود از تملّق ناراحت می شود و هوشیار و آماده می گردد تا فریب این گونه چاپلوسیها را نخورد. نباید این روش را به افراد جاه طلب و بلند پرواز هم نسبت دهیم. بهتر است که نگرش متفاوتی داشته باشیم و از روش جالبتری استفاده کنیم!

در بخش اول این کتاب با موقعیتهایی آشنا شدیم که به طور مکرر باعث انحرافاتی در رشد روانی عادی در فرد می شود. از دیدگاه آموزش و پرورش، در چنین مواردی با کودکانی روبه رو هستیم که نسبت به محیط اطراف خود، نگرش خصمانه ای دارند و معلمان را در کار تعلیم با مشکل روبه رو می سازند. گرچه معلم به وظایف خود که در منطق زندگی ریشه دارد، آشناست، اما نمی تواند این منطق را با اجبار به کودک بیاموزد. تنها راه ممکن برای انجام این کار، این است که تا حد ممکن، نگذاریم کودک با موقعیت تخاصمی روبه رو شود و با او نه مانند «هدف» آموزش بلکه «فاعل» آموزش رفتار کنیم؛ چنانکه گویی او فرد بزرگی است که همانند معلم در یک جایگاه ایستاده است. در این روش، کودک دیگر براحتی این باور غلط را نمی پذیرد که تحت فشار و تنبیه درس یاد بگیرد یا معلمش به او بی اعتنایی کند و در مواقع لزوم نیز با معلمانش به جنگ بر می خیزد. با توجه به این موقعیت خصمانه، جاه طلبی نادرست فرهنگ ماکه تفکر، اعمال و صفات شخصیتی را تا درجه زیادی شخصیت را فراهم می آورد و در نهایت شخصیت فرد را ویران می کند.

داستانهای افسانهای، که هرچه ما درباره ماهیت انسان آموختهایم، در سایهٔ این داستانهاست، نمونههای زیادی از خطر تکبر را بهما نشان میدهند. اینجا یکی از داستانهای افسانهای راکه در آن نشان داده شده که چگونه رشد بیرویه و مهارنشدهٔ تکتر باعث ویرانی شخصیت میگردد، مرور میکنیم.

این داستان، داستان شیشهٔ سرکه اثر دهانس کریستین اندرسون، است؛ داستان ماهیگیری که یک ماهی را که گرفته بود، آزاد کرد و ماهی برای سپاسگزاری از مرد بهاو گفت که می تواند یک آرزوی او را برآورده کند. ماهی آرزوی ماهیگیر را برآورده کرد. همسر جاهطلب و ناراضی مرد ماهیگیر از او خواست که آرزوی دیگری بکند و از ماهی بخواهد که اول همسرش یک دوشِس، بعد یک ملکه و بالاخره الهه شودا و شوهرش را بارها در پی ماهی فرستاد تا اینکه ماهی عصبانی شد و برای همیشه مرد ماهیگیر را تنها گذاشت و رفت.

تکبر و جاهطلبی محدودیتی ندارد. جالب است که بدانید چگونه در داستانهای افسانهای، تلاش فراوان ٔفرد متکتر و قدرتطلبی افراد مطرح می شود و میل بهنوعی خداگونه بودن دارند. هیچ فرد متکتری را پیدا نمیکنید که به طور علنی بخواهد نشان دهد که خداست (در موارد بسیاری جدی اتفاق می افتد)، یا طوری رفتار کند که گویی جانشین خدا می باشد، یا آرزوها و امیالی را بگوید که فقط خدا می تواند آنها را برآورده کند. این نمود و تلاش برای خداشدن، در فعالیتهای او مشهود است و میلی را در او به وجود می آورد که می خواهد خودش را با مرزهای شخصیتی خود تطبیق دهد.

در عصر ما نمونههای بسیاری از این گرایش وجود دارد. آن دسته از افرادی که بهارواح، جستوجوی روانی، تلهپاتی و تحرکات مشابه اعتقاد دارند، افرادی هستند که میخواهند پا از بشریّت صِرف فراتر بگذارند و علاقهمندند صاحب نیروهایی باشند که افراد دیگر فاقد آنها هستند. دوست دارند با ارواح تماس برقرار کنند و از زمان و فضا پیشتر بروند. اگر اندکی بیشتر تحقیق و بررسی کنیم، با نسبت زیادی از افراد روبرو میشویم که میخواهند در قلمرو خداوند، سرپناه کوچکی هم برای خود داشته باشند. حتّی در بعضی مکاتب هم، خداگونهشدن را بهپیروان آن مکتب، آموزش میدهند. در حقیقت در زمانهای گذشته، خداگونهشدن از موضوعات مطلوب و خوبی بود که باید بهافراد آموزش داده میشد.

در حال حاضر، فقط با ترس و وحشت، نتایج این آموزش را نگاه میکنیم و از ایده آل بودن آن اطمینان نداریم. اما این میل آنچنان در بشر ریشه دوانیده که قابل درک و مشهود است. جدا از دلایل روانشناسی که وجود دارد، حقیقت این است که تصوّر و برداشت افراد از ماهیّت انسان نمود یکی از عبارات انجیل در مورد انسان است که میگوید: «انسان بهصورت خدا آفریده شده. می توانیم تصور کنیم که این برداشت، چه نتایج احتمالی قابل توجه و خطرناکی را در روان کودک برجای میگذارد. مطمئن باشید که انجیل یک اثر خارقالعاده است که هر فرد بعد از اینکه صاحب قوهٔ تمییز و داوری شد، می تواند پیوسته آن را بخواند و با ذکاوت خود، مطالب آن را درک کند. اما اجازه دهید که این مسأله را به کودکان نیاموزیم و دست کم برای آنها شرح و تفسیر نکنیم؛ چراکه آنوقت کودک به زندگی خود قانع نمی شود و فکر میکند چون به صورت خدا آفریده شده است، پس باید همه بنده و برده او باشند! کمال مطلوبی که افراد در کنار خداگونه بودن طلب میکنند، افسانهٔ آرمان شهر و مدینهٔ فاضله ایی این تصاویر افسانه ای حساب باز کنند. با وجود این، اگر کودکان علاقهٔ زیادی به سحر و جادو داشته باشند، آن وقت دیگر هرگز نمی توانیم شک ببریم که چگونه به این راحتی فریب می خورند و بدون داشتن هیچ دغدغه ای خود را غرق این اوهام و تخیلات میکنند. بعضی افراد به سحر و جادو و تأثیر داشتن هیچ دغدغه ای خود را غرق این اوهام و تخیلات میکنند. بعضی افراد به سحر و جادو و تأثیر داشتن هیچ دغدغه ای خود را غرق این اوهام و تخیلات میکنند. بعضی افراد به سحر و جادو و تأثیر داشتن هیچ دغدغه ای خود را غرق این اوهام و تخیلات میکنند. بعضی افراد به سحر و جادو و تأثیر داشتن هی دود را غرق این او هاد و تخیلات میکنند. بعضی افراد به سحر و جادو و تأثیر

از یک سو، شاید هیچ فردی را پیدا نکنید که عاری از این احساس خرافاتی باشد و بگوید که زنها

۱۵۰

تأثیر جادویی بر مردان ندارند. مردان زیادی را می بینیم که طوری رفتار می کنند که گویی تحت تأثیر شریک زندگی خود بودهاند. بهتر است به زمانی برگردیم که به این خرافه ها بیشتر از زمان حاضر، اهمیت می دادند. در آن روزها منتظر کوچکترین بهانه بودند تا زنی را ساحره و جادوگر بنامند، همهٔ مردم اروپا، این تعصب را نسبت به زن پیدا کرده بودند و این تفکر چندین دهه ادامه داشت. اگر کسی هم خاطرنشان کند که یک میلیون زن قربانی این اوهام شدهاند، دیگر هیچکس نمی تواند بسادگی بگوید که اشتباهات بی ضرری بودهاند، اما باید تأثیر این خرافات را با ترس و وحشت دادگاه تفتیش عقاید یا جنگ جهانی مقایسه کرد.

فرد متکبر زمانی ارضا می شود که از میل خود به رضایت و اقناع مذهبی، سوءاستفاده کند و تلاش کند خداگونه شود. اینجا باید گوشزد کنیم که برای فردی که از لحاظ روانی در حال غرق شدن است، چقدر مهم است که خودش را از دیگران کنار بکشد و فقط مشغول صحبت با خداوند شود و بهراز و نیاز با او بیردازد! چنین فردی خودش را مقرب درگاه خداوند می پندارد، خدایی که به دلیل نماز و دعاهای آیین ارتدکسی بندگانش، رفاه و سلامتی بهآنها عنایت میکند. این نیرنگها و خدعههای مذهبی آن چنان از مذهب واقعی فاصله دارند که باعث میشود دچار آسیب روانی شویم. شنیدیم که مردی مى گفت، اگر شبها چند دعاى مشخص را نخوانم، خوابم نمىبرد، چون من این دعا را به آسمان میفرستم همان جایی که بعضی فکر میکنند بداقبالیشان از آنجاست. برای درک این منطق غیرقابل قبول، باید پیامد قهری و منفی این جمله را ببینیم و آن را تفسیر کنیم. جملهٔ اگر من دعا بخوانم، هیچ آسیبی بهاو نمی رسد، از همین نمونه است. همین روشها باعث می شود قدرت سحر و جادوی زیادی پیدا کند. با همین ترفند ساده و جزیی، فرد می تواند زندگی یک شخص را در زمان مشخصی بهبدبختی بکشاند. ما میبینیم این افراد مذهبی در رؤیاهای روزانهٔ خود، حرکات مشابهی دارند که خارج از توان بشر عادی است. حرکات و اشارات در روز رؤیاهایی این افراد توخالی است و اعمال جسورانهای انجام میدهند که در اصل نمی توانند ماهیت چیزها را دگرگون کنند، اما باعث می شوند فرد صاحب رؤیا تصور کند که می تواند از واقعیت دور شود. در تمدن ما، فقط یک قدرت جادویی وجود دارد و آن پول است. بسیاری از مردم براین باورند که هرکاری را بخواهند، می توانند با پول انجام دهند. بنابراین تعجبي ندارد که جاهطلبي و تکبر اين افراد بهوسيلهٔ مال و اموال نمايان شود. اين افراد ـ که تعداد آنها در حال افزایش است ـ دایم در تلاشند تا تمام چیزهای خوب دنیا را بهدست آورند. بهنظر ما، این مسأله، یک مسأله آسیبشناسی است. انباشتن ثروت، که نوعی قدرت ظاهری مسحورکننده دارد، خود شکلی از تکتر است. یکی از افراد متموّلی که پولش از پارو بالا می رفت، باز در پی کسب مال بود و

وقتی در این مورد از او پرسیده شد، در جواب گفت، الله، هیچ می دانید که پول قدرتی است که پیوسته مرا اغوا می کنده این مرد قدرت پول را فهمیده بود، اما بسیاری جرئت درک آن را نداشتند. امروزه تصاحب قدرت چنان با تصاحب پول همراه شده و به دست آوردن مال و منال چنان طبیعی به نظر می رسد که دیگر هیچ کس توجهی نمی کند که تکتر بسیاری از افراد ـ که هیچ کساری انجام نمی دهند ـ عامل تلاش آنها برای کسب هرچه بیشتر ثروت است.

در خاتمه، بهموردی اشاره خواهیم کرد که تک تک جنبههای صفاتمنش را که پیش از این توضیح دادیم، نشان می دهد و در عین حال به ماکمک می کند تا پدیدهٔ دیگری را که تکبّر در آن نقش عمدهای ایفا می کند، در ک کنیم، این پدیده بزهکاری است. مورد ما، مربوط به یک خواهر و برادر است. برادر که از خواهر کوچکتر است، خود را فرد بی استعدادی می پندارد. در حالی که خواهر بزرگتر به خاطر توانایی فوق العادهٔ خود شهرت دارد. وقتی برادر نتوانست با خواهرش رقابت کند، احساس کرد مسابقه را باخته است. اگرچه همه سعی داشتند مشکلات را از سر راه او بردارند، اما این کار باعث شد تا او خود را عقب بکشد. در عین حال بار سنگینی به دوش او بود که باعث شد به بی استعدادی خود اعتراف کند. از کودکی دیده بود که خواهرش براحتی بر همهٔ مشکلات غلبه می کند، در حالی که او فقط می تواند کارهای ناچیز و بی اهمیتی انجام بدهد. به همین دلیل، دیگران به دلیل موقعیت بهتری که خواهرش داشت، او را بی کفایت می دانستند، در حالی که این گونه نبود.

با این بار سنگین که روی دوش او گذاشته شده بود، راهی مدرسه شد. بدبینی او باعث شد تا از هر راه ممکن، از شناخت و بازشناسی خود سرباز زند. همان طور که بزرگتر می شد، میلی در او رشد کرد که نمی خواست مجبور به ایفای نقش یک پسر احمق شود، بلکه دوست داشت تا مثل آدم بزرگها با او رفتار کنند. وقتی چهارده ساله بود، در گروههای نوجوانان شرکت می کرد، اما احساس حقارت عمیق او مثل خاری که در چشم فرو رفته باشد، او را مجبور می نمود تا فکر کند چگونه می تواند نقش یک فرد متشخص را ایفاکند.

راهی که او در پیش گرفته بود، به فحشا انجامید که تا امروز هم در دام آن گرفتار است. از یک سو برای اعمال خلاف خود به پول احتیاج داشت، اما چون دوست داشت نقش آدم بزرگها را بازی کند، نمی خواست از پدرش پول بگیرد، به همین دلیل، آن مقدار پولی را که لازم داشت، خودش از جیب پدرش می دزدید. البته او از این کار خود، ناراحت نبود، چراکه با خود فکر می کرد من یک آدم بزرگ هستم که صاحب پولهای پدرش است. این جریان ادامه داشت تا اینکه یک روز در مدرسه شکست سختی خورد. بتازگی چنین اتفاقاتی رخ داده بود: او عذاب وجدان و احساس گناه شدیدی پیدا کرده بود که مانع

از درسخواندن او می شد. با این ترفند موقعیت او بهتر شده بود؛ چرا که حالا اگر شکست می خورد عذر و بهانه موجّهی داشت. احساس پشیمانی و گناه او آنقدر زیاد بود که هرکس دیگری هم اگر در موقعیت او بود، نمی توانست درس بخواند. در عین حال، به هنگام درس خواندن، حواسش پرت می شد و به چیزهای دیگر فکر می کرد. یک روز به این ترتیب گذشت، شب شد و او آماده می شد برای خوابیدن، در حالی که می دانست او تلاش خود را برای درس خواندن کرده بود، اگرچه در واقع او از جملهٔ کسانی بود که کمترین توجهی به کار خودش نداشت. هراتفاقی که بعد از این رخ داد، در ایفای نقش به او کمک کرد.

او مجبور شد که صبحها یک ساعت زود بیدار شود، در نتیجه تمام روز را خواب آلود و خسته بود و نمی توانست به کارهای خود رسیدگی کند. هیچ کس انتظار نداشت که او با خواهرش رقابت کند! گناه او کم استعدادی نبود، بلکه پدیدهای که به طور همزمان اتفاق افتاد و او را نابود کرده بود، پشیمانی و عذاب وجدانی بود که او را از رسیدن به آرامش مطلوب باز می داشت. بالاخره آماده و مجهز شد و دیگر احتمال اتفاق هیچ چیزی نمی رفت. اگر او در مدرسه مردود شد، عوامل دیگری پشت این شکست بود و هیچ کس آن را به بی استعداد بودن او نسبت نمی داد. اگر او موفق می شد، دلیلی قطعی بر توانمندی او بود. وقتی این ترفندها را می بینیم، اطمینان پیدا می کنیم که تکتر علت آنها بوده است. این مورد، شاهد خوبی است که ببینیم یک فرد چه قدر می تواند خود را در معرض خطر بزهکاری قرار دهد تا نگذارد دیگران به کم استعدادی او پی ببرند. جاه طلبی و تکتر را می توان عامل چنین مشکلات و عوارض جانبی در زندگی دانست. صداقت و لذتهای واقعی، شادمانی و شعف زندگی فرد را به یغما می برد. اگر بدقت بررسی کنیم، متوجه می شویم فقط یک اشت اه احمقانه، عامل این مسایل بوده است.

# ب. حسادت

حسادت یکی از صفات منش می باشد که به دلیل تکرار فوق العاده اش جالب است. حسادت نه تنها در روابط میان عاشق و معشوق، که در تمام روابط انسانها به چشم می خورد. از این رو، کودکانی را می بینیم که با بر تری یافتن بر دیگری، حسادت خود را نشان می دهند؛ همین کودکان ممکن است جاه طلب هم باشند، و وجود این صفت در آنها دال بر نگرش خصمانهٔ آنها نسبت به دنیاست. حسادت خواهر جاه طلبی است؛ یکی از صفات منش که در تمام عمر با انسان همراه است. آنجا که فرد احساس می کند دیگران به او اهمیت نمی دهند یا مورد تبعیض قرار گرفته است، حسادت بروز می کند. بین همهٔ کودکانی که صاحب خواهر یا برادر کوچکتر شده اند و والدین بیشتر مراقب آنها هستند، حسادت دیده می شود و کودک احساس می کند همچون پادشاهی است که از سلطنت خلع شده است.

کودکانی که زیر سایه محبت پدر و مادرشان بودهاند، با بهدنیاآمدن فرزند کوچکتر، حسود می شوند. یک مورد، مربوط بهدختر کوچکی است که وقتی هشتساله بود، این احساس را بروز داد و محکوم بهقتل سه نفر شد. این دختر کوچک تا حدودی عقبمانده بود و چون مریضاحوال بود نمی گذاشتند به هیچ کاری دست بزند. در نتیجه خود را در موقعیتی ناخوشایند می دید. در شش سالگی و با اضافه شدن یک خواهر کوچکتر به جمع خانواده، این موقعیت خوشایند، به یکباره دگرگون شد. روحیّه او بکلی عوض شد و با نفرت بیرحمانه ای خواهر کوچکترش را بهقتل رساند. پدر و مادرش که از رفتار او سر در نیاوردند، نسبت به او سختگیری کردند و سعی کردند به او نشان دهند که درقبال هرکاری مسئول است. یک روز هم جسد دختر کوچکی در برکهٔ روستای محل سکونت این خانواده پیدا شد.

بعد از مدتی جسد دختر غرق شدهٔ دیگری نیز کشف شد و بالاخره درست وقتی که بیمار ما در حال مگردادن سومین دختر به آب بود، دستگیر شد. او به قتلهای خود اعتراف کرد و برای معاینه به تیمارستان فرستاده شد. در این مورد حسادتی که دختر کوچک نسبت به خواهرش داشت، نسبت بهبچههای دیگر هم پیدا کرد، نکتهٔ قابل توجه این است که او نسبت به پسربچهها احساس خصمانه نداشت و در مورد دو دختری که آنها راکشته بود، بظاهر تصویر خواهر کوچکش را در آنها دیده بود و سعی کرده بود تا باکشتن آنها، احساس انتقام جویی خود را به دلیل کم توجهی که به او شده بود، ارضا کند. نمودهای حسادت را حتی می توان میان خواهر برادرها هم مشاهده کرد. در فرهنگ ما یک دختربچه سرنوشت جالبی ندارد؛ وقتی می بیند برادر کوچکترش که تازه به دنیا آمده است، بشدت مورد علاقه و توجه دیگران قرار می گیرد، احترام و مراقبت زیادی از او می شود و تمام مزیتهایی را که دختر از آنها مستثنا شده، برای برادر کوچک فراهم است، زود ناامید می شود. روابطی از این قبیل دختر از آنها مستثنا شده، برای برادر کوچک فراهم است، زود ناامید می شود. روابطی از این قبیل خیلی دوست دارد، با وجود این از لعاظ روان شناسی این مورد هم چندان فرقی با مورد بالا ندارد. اگر خواهر بزرگتر نسبت به بچههای کوچکتر، مانند مادر رفتار کند، پس باز هم می تواند از موضع قدرت، خواهر بزرگتر نسبت به بچههای کوچکتر، مانند مادر رفتار کند، پس باز هم می تواند از موضع قدرت، به میل خود عمل نماید و می تواند یک موقعیت مطلوب برای خود ایجاد کند.

رقابت شدید بین خواهرها و برادرها، از علل دایمی حسادت در خانواده است. دختر احساس می کند در خانه به او توجه نمی شود و سعی می کند تا پیوسته بر برادرانش غلبه نماید. به دلیل مهارت و توانایی بیشتری که دارد، موفق می شود تا بر برادرش پیشی بگیرد و طبیعت هم به کمکش می آید. یک دختر در دوران نوجوانی از لحاظ روحی و فیزیکی سریعتر از یک پسر رشد می کند، گرچه در سالهای بعد این تفاوت کمتر می شود و هر دو به طور مساوی رشد می کنند. برای اینکه به طور دقیق بگوییم

۱۵۴ شناخت طبیعت انسان

کدامیک از نمودهای حسادت بروز میکند، باید توجه کنیم که فرد خود را چگونه برای زندگی اجتماعی آماده کرده است. یک نوع حسادت به صورت خود تخریبی است، نوع دیگر لجاجت و یکدندگی زیاد می باشد. برهم زدن تفریح دیگران، مخالفت بی دلیل، محدودیت آزادی دیگران و انقیاد متعاقب آن، بعضی از اشکال متغیّر و بی ثبات این صفت منش هستند.

دستوردادن به دیگری و اینکه چگونه رفتار کند، یکی از ترفندهای مطلوب حسادت است. این ویژگی الگوی روانی است که فرد همراه با آن حرکت میکند؛ آنجا که میخواهد قوانین خاص دوست داشتن را به همسر خود تحمیل کند و اطراف معشوقهاش دیواری بسازد و به او بگوید که به کجا باید نگاه کند، چه کاری انجام دهد و چگونه باید فکر کند. بعلاوه، هدف حسادت، کمارزش کردن و ملامت کردن فرد دیگر است و هدف همهٔ افراد حسود یکی است؛ سلب آزادی ارادهٔ فرد، یکنواخت کردن و به زنجیر کشیدن افراد. بنابراین در می یابیم که حسادت یک شکل بسیار مشخص از قدرت طلبی است. نمونهٔ بارز این رفتار را در یکی از رمانهای دا «داستایوفسکی» می بینیم، در این ژمان، فردی در طول زندگی زناشویی فقط همسرش را سرکوب می کند و با استفاده از ترفندی که گفتیم، برتری خود را به همسرش نشان می دهد. بنابراین در می یابیم که حسادت بهترین شکل قدرت طلبی فرد است.

## ج \_رَشک

هرجاکه فرد در حال تلاش برای کسب قدرت و برتری باشد، صفت رشک هم بهچشم میخورد. فاصلهٔ میان فرد و هدفِ والای او، بهشکل عقدهٔ حقارت و خود کمبینی بروز میکند. این عقده فرد را سرکوب میکند و برکل رفتار و نگرش او نسبت بهزندگی، تأثیر میگذارد، بهطوری که تصور میشود با هدفش بسیار فاصله دارد. ارزیابی پایینی که فرد از خود دارد و نارضایتی دایمی او از زندگی، شاخصهای همیشگی و ثابت آن هستند. فرد وقت خود را صرف ارزیابی موفقیت دیگران میکند و دغدغهٔ خاطرش این است که دیگران در مورد او چه فکر میکنند یا دیگران چه کارهایی را بهاتمام رساندهاند. این فرد همیشه قربانی بیاعتنایی است و احساس میکند بین او و دیگران تبعیض قایل میشوند. چنین شخصی ممکن است بواقع چیزهای بیشتری از دیگران داشته باشد.

نمودهای مختلف این احساس نادیده گرفته شدن، نمایههای یک تکبر ارضانشده، میل بهداشتن همسایگان بیشتر یا داشتن همه چیز است. افراد رشکبرنده از این دسته، هیچ وقت نمی گویند که آرزو دارند همه چیز داشته باشند؛ چرا که وجود واقعی نوعی احساس تعاون مانع از تصور چنین

<sup>1.</sup> Netotschka Njewsanowa

افکاری می شود. اما طوری رفتار می کنند که «گویی» می خواهند صاحب همه چیز باشند. احساس رشک که همزمان با ارزیابی دایمی موفقیت دیگران، بهانسان دست می دهد، به شادمانی نمی انجامد. عمومیت داشت با ارزیابی دایمی موفقیت دیگران، بهانسان دست می دهد، به شادمانی نمی انجادی عمومیت داشت با وجود این، تعدادی هم هستند که نمی توانند رشک نداشته باشند. هیچ کدام از ما عاری از رشک نیستیم. حتی ممکن است که در کوره راه زندگی این صفت مشخص نباشد، با وجود این، وقتی فردی از چیزی رنج می برد، احساس می کند مورد ستم قرار گرفته است یا زمانی که بی پول، بی غذا، بدون لباس و جای گرم و راحت باشد و زمانی که امید به آینده را از دست بدهد و هیچ مفتری از این موقعیتهای ناخوشایند زندگی پیدا نکند، آن زمان است که صفت رشک بروز می کند.

امروزه ما انسانها در ابتدای تمدن قرار داریم. اگرچه اخلاق و مذهب ما، صفت رشک را قدغن کرده است، اما هنوز از لحاظ روانی به طور کافی رشد نکرده ایم که بدون آن زندگی کنیم. رشکی که یک فرد مفلس با دیدن فرد متموّل می برد، براحتی قابل درک است. آنچه قابل درک نیست دیدن فردی است که در چنین موقعیتی قرار بگیرد و بتواند صفت رشک را از خود بروز ندهد. تنها چیزی که در این خصوص می خواهیم بگوییم این است که این عامل را باید در موقعیت همزمانی که برای افراد پیش می آید، بسنجیم حقیقت این است که به محض محدودشدن فعالیت انسان، صفت رشک در فرد یا در گروهی از افراد بروز می کند. اما هرگاه رشک در ناخوشایند ترین شکل خود ظاهر شود که هرگز نتوانیم آن را تأیید کنیم، در واقع نمی دانیم که با چه ابزار و وسایلی این رشک، و نفر تی را که از پی آن به وجود می آن را تأیید کنیم، در واقع نمی دانیم که در جامعهٔ ما زندگی می کنند یک مسأله روشن است و آن اینکه فرد نباید گرایشهای خود را به آزمون بکشد یا آنها را تحریک کند و باید آن قدر کاردان باشد که حالاتی را که انتظار می رود صفت رشک را تشدید کند، بروز ندهد. حقیقت این است که در این مرحله حیزی بهتر نمی شود. دست کم چیزی که می توان از یک فرد خواست این است که بر تری خود را به رخ حیگران نکشد؛ چراکه با این عمل براحتی افراد دیگر را ناراحت می کند.

در این صفت، رابطهٔ ناگسستنی میان فرد و جامعه وجود دارد. هیچ فردی نمی تواند خود را بالاتر از دیگران ببیند و قدر تمندی خود را به همنوعانش نشان دهد، بدون اینکه مخالفت و اعتراض مخالفانش را برانگیزد و آنها مانع از موفقیت او شوند.

رشک ما را وادار می کند تا تمام اقدامات و قوانینی را که هدف آنها تساوی میان انسانها باشد، وضع کنیم و به اجرا درآوریم. سرانجام به طور منطقی به نظریه ای می رسیم که از قبل به ما الهام شده بود: قانون برابری تمام انسانها. بدون مخالفت آنی دیگران، احتمال ندارد که این قانون نقض شود. این قانون یکی از قوانین اساسی جامعهٔ بشری است. با نگاه بهفرد براحتی می توان نمودهای رشک را در او تشخیص داد. رفتارهای رشک آمیزی که مردم در طرز صحبت و کلام خود، آنها را بروز می دهند، نوعی همخوانی فیزیولوژیکی دارد. زمانی رشک شکل «حسادت» می گیرد که بر جریان گردش خون فرد تأثیر گذاشته باشد. نمود ارگانیک رشک به این صورت است که شریان مویرگها منقبض می شوند.

تا آنجاکه بهاهمیت آموزشی رشک مربوط می شود، فقط یک رشته دربارهٔ این مسأله داشته ایم، از آنجا که نمی توانیم این صفت را به طور کامل از بین ببریم، باید آن را به شکل سودمندی در آوریم، با ایجاد مجرایی برای این صفت ـ بی آنکه آسیب زیادی بر زندگی روانی وارد آید ـ می توانیم آن را به صورت مفیدی در آوریم، این کار هم برای فرد و هم برای دستهای از انسانها خوب است. در مورد فرد، حرفهای را به او توصیه می کنیم که عزت نفس او را در بین افراد جامعه بالا ببرد؛ و نمی توانیم کار دیگری انجام دهیم، مگر اینکه راههای جدید بروز نیروهای ذاتی و بالقوه را به آن دسته از افرادی که خود را فراموش شده احساس می کنند، نشان دهیم، هر فردی که در تمام عمر خود به موهبتهای دیگران رشک برده است، نفعی برای همنوعانش ندارد. تنها علاقهٔ او این خواهد بود که چیزی را از دیگران رشک برده است، نفعی برای همنوعانش ندارد. تنها علاقهٔ او این خواهد بود که چیزی را از خواهد داشت تا برای اهدافی که به آنها دست نیافته، بهانه هایی بتراشد و دیگران را عامل ناکامیهایش بداند. این فرد یک انسان سرسخت خواهد بود که هیچ علاقه ای به بروابط خوب و دوستانه با دیگران ندارد و نمی خواهد خیری به اطرافیان برساند. چون بندرت خود را در زحمت می اندازد که با دیگران همدردی کند، نمی خواهد خیری به اطرافیان برساند. چون بندرت خود را در زحمت می اندازد که با دیگران همدردی کند، فهم چندانی از ماهیت بشر ندارد. اگر اعمال او باعث آزار فرد دیگری شود، اهمیت نخواهد داد. رشک ممکن است تا آنجا پیش رود که باعث شود فرد به هنگام گرفتاری همسایه اش، احساس شادمانی کند.

## د\_طمع

صفت طمع وابسته بهرشک و بهطور معمول با آن همراه است. منظور ما از طمع نه تنها حرص و ولعی است که برای به دست آوردن پول وجود دارد، بلکه بیشتر، منظور شکل عمومی طمع است که فرد در این حالت نمی تواند دیگری را شادمان سازد و در نگرش خود نسبت به جامعه و افراد دیگر، طمعکار است. فرد طماع، پیرامون خود دیواری بنا می کند تاکسی به گنجهای بدبختی او دستبرد نزند. از یک سو می توان به رابطهٔ میان تکبر و جاه طلبی پی برد و از سوی دیگر، رابطهٔ آن را با صفت رشک تشخیص داد. مبالغه و اغراق نیست که بگوییم تمام صفات منش به صورت همزمان بروز می کند و از این رو، وقتی فرد یکی از این صفات راکشف می کند، پیش بینی عجیبی نیست اگر بگوید دیگر صفات هم در آن شخص وجود دارد.

در تمدن امروزهٔ ما، در بیشتر افراد، دست کم نشانههای طمع به چشم می خورد. بهترین روشی که هر فرد معمولی با آن طمع خود را پنهان می کند، بخشندگی بیش از حد است که به بهای کمک به به دیگران خود را ارزشمند سازد. وقتی که صفت طمع تحت بعضی شرایط به سمت اشکال خاصّی از زندگی سوق پیدا می کند، در واقع یک صفت ارزشمند است. ممکن است فردی نسبت به زمان یا شغل طماع باشد و در این میان کارهای زیادی هم انجام دهد. در حال حاضر، یک گرایش علمی و اخلاقی وجود دارد که عطمع به حفظ زمان و را در معرض توجه قرار می دهد، حتی پافشاری می کند که افراد نسبت به شغل و وقت خود مقتصد باشند. این مسأله در مرحلهٔ تئوری بسیار خوب به نظر می رسد، اما هرجا که به کار گرفته شود، همواره با اشخاصی روبه رو می شویم که هدفشان بر تری جویی و قدر تطلبی است. از این تئوری که از لحاظ نظری پذیرفته شده است، همواره سوءاستفاده می شود؛ در طمعی که فرد برای حفظ وقت و شغل خود نشان می دهد، بار واقعی کار برروی دوش دیگران در طمعی که فرد برای حفظ وقت و شغل خود نشان می دهد، بار واقعی کار برروی دوش دیگران گذاشته می شود. تنها به واسطهٔ معیار سودمندی همگانی این صفت است که می توان دربارهٔ این فعالیت به همانند هر فعالیت دیگری - قضاوت کرد.

از ویژگیهای عصر تکنیکی ما این است که با انسانها مانند یک دستگاه رفتار می شود و همان قوانینی که برای فعالیتهای تکنیکی وضع می شود، در مورد قوانین زندگی هم اعمال می گردد. در مورد اول، این قوانین موجه هستند، اما در مورد انسانها، منجر به گوشه گیری، تنهایی و انزواطلبی و از بین رفتن روابط انسانها می شود. بنابراین بهتر خواهد بود که زندگی خودمان را به گونهای سازمان دهیم که بیشتر بدهیم تا اینکه نگه داریم و ذخیره کنیم. این قانونی است که نباید آن را از زمینهٔ آن جدا کرد، براساس این قانون فرد نباید به خود اجازهٔ اذیت کردن دیگران را بدهد. در واقع، اگر فردی به فکر سودمندی همگانی باشد، به واسطهٔ این قانون نمی تواند به دیگران اذیت و آزاری برساند.

## ه. تنفّر

میبینیم که تنفر یکی از ویژگیهای افراد جنگجوست. امیالی که برای تنفر وجود دارد (که در دوران کودکی مکرر دیده می شود) در حالت خیلی شدید ممکن است به شکل کج خلقیهای مزاجی نشان داده شود، در حالی که در همان زمان در شکل خفیفتر آن با سوءنیّت و آزارندگی ظاهر شود. میزان تنفّر و آزارندگی فرد، شاخص خوبی برای شخصیت اوست. وقتی که این حقیقت را می دانیم، روان فرد را بهتر می شناسیم؛ چرا که تنفّر و سوءنیت به شخصیت فرد، رنگ می دهد.

تنفّر، از راههای گوناگون خود را نشان میدهد. فرد.ممکن است در مقابل وظایف مختلفی که مکلّف بهانجام آنهاست، در مقابل یک فرد، یک ملّت، طبقه، نژاد یا جنس مخالف، این صفت را از خود نشان دهد. تنفّر به صورت آشکار وجود ندارد، بلکه همانند تکبّر خود را در لفافه نشان می دهد، برای مثال در لفافهٔ یک رویکرد انتقادی سربسته ظاهر می شود. تنفّر ممکن است آن قدر توسعه یابد که باعث شود فرد تمام روابط احتمالی خود با دیگران را از دست بدهد. گاهی اوقات، میزان تنفّر فرد با یک جرقّه روشن می شود. گفته می شود بیماری که از خدمت سربازی معاف شده بود، وقتی گزارش کشتارهای بیرحمانه را در روزنامه ها می خواند، بسیار خوشحال می شد.

در جنایات مکتر، شاهد این مسأله بودهایم. گرایشهای تنفّر در شکل خفیفتر، نقش مهمی در زندگی اجتماعی ایفا میکند که در این صورت توهین آمیز و خوفناک نیست. «انسان بیزاری» شکلی از تنفّر است که تخاصم شدید با انسان را نشان می دهد و یکی از آشکال پنهان تنفّر می باشد. بعضی از مکاتب فلسفی موجود که تخاصم و انسان بیزاری در آنها به حدی است که نوعی سبعیّت و وحشیگری در اعمال آنها به چشم می خورد. گاه می بینیم که در زندگینامهٔ افراد مشهور پردهٔ تنفر به کنار زده می شود. اشاره به تنفّر و بی رحمی گه گاه ممکن است در وجود هنرمندی باشد که اگر در آرزوی خلق هنری متفاوت است، می بایست مظهر انسانیّت باشد، مهمتر آن است که ما به کُنه واقعی این موضوع بیندیشیم. نمودهای تنفّر در همه جا به چشم می خورد. اگر ما تمام شاخه های تنفّر را در اینجا بررسی نمی کنیم، علت این است که برای نشان دادن تمام روابط از تک تک صفات منش تا انسان بیزاری کآی، از مسأله بسیار دور خواهیم شد.

برای مثال، برخی از مشاغل و حرفههای بخصوص را نمی توان بدون پیش زمینهٔ ذهنی انسان بیزاری انتخاب کرد. «گریل پارزر» آگفته است: «غرایز بیرحمانهٔ انسان در شعر او نمود رضایتبخشی پیدا می کند». این گفته بیشک بدین معناست که این مشاغل را بدون وجود نفرت نمی توان انجام داد. کاملاً برعکس. در لحظهای که فرد بیزار از انسانها تصمیم می گیرد که شغلی همانند شغل نظامی داشته باشد، تمام امیال متخاصم او به گونهای هدایت می شوند که دست کم در ظاهر با طرح اجتماعی مطابقت دارد. در نتیجهٔ سازگاری فرد با نهاد خود، و ضرورتی که برای ارتباط با افراد دیگر وجود دارد و شغل و محسوب می شود، این امر اتفاق می افتد.

یکی از آشکالی که نشان می دهد احساسات خصمانه بخوبی در لفافه پنهان می شوند، اعمالی است که عنوان «اهمال کاریهای جنایی» دارند. وقتی فرد مسامحه کار تمام ملاحظاتی را که احساس تعاون خواهان آنهاست، نادیده می گیرد «اهمال کاری جنایی» مشخص می شود. ابعاد قانونی این مسأله باعث طرح بحثهای دنباله داری شده است، اما هرگز به طور کلی و رضایت بخشی برطرف نشده است. بدیهی است که هر عملی که عنوان «اهمال کاری جنایی» می گیرد، مشابه و همانند جرم نیست. اگر گلدان گلی

را نزدیک لبهٔ پنجره قرار دهیم طوری که کوچکترین لرزش باعث سقوط آن به سر رهگذران شود، همانند این نیست که ما گلدان گلی را برداریم و آن را به سر فردی پرتاب کنیم. اما رفتار اهمال کاری جنایی، بعضی افراد، به طور قطع به جرم مربوط است و کلیدی برای شناخت انسانهاست.

در قانون، این موضوع که رفتار یا عمل «اهمال کارانهٔ جنایی» عمل ناآگاهانه به حساب نمی آید، یک علت مخقفه است، با وجود این شکی نیست که رفتار متخاصم فرد حتی اگر ناآگاهانه صورت گرفته باشد، براساس همان میزان تخاصمی است که فعل مغرضانهای به صورت آگاهانه انجام می شود. به هنگام مشاهدهٔ بازی کودکان، همواره توجهمان به این مسأله جلب می شود که برخی کودکان به رفاه دیگران بسیار کم توجه هستند. حتی می توانیم اطمینان داشته باشیم که آنها نسبت به همنوعان خود مهربان نیستند. باید منتظر ماند تا فردی مدارک بیشتری برای اثبات این مسأله بیاورد، اما اگر فردی دریابد که هنگام بازی این کودکان، حتماً برخی اتفاقات ناگوار رخ می دهد، باید بپذیریم که این کودک در ذهن خود نسبت به حفظ راه همبازیهای خود عادت نکرده است.

در اینجا اجازه دهید تا بهداد و ستد در زندگی توجه خاصی بکنیم. تجارت و داد و ستد ما به گونه ای تنظیم نشده است که ما را از شباهتی که میان مسامحه و تخاصم وجود دارد، برکنار دارد. تجارت پیشه گان کمتر نگران رفاه رقیبان خود هستند یا علاقهٔ زیادی به آن احساس تعاون که امری طبیعی است، دارند. تعدادی از شرکتها و بنگاههای تجاری بر مبنای این نظریه ساخته می شود که سودبردن یک تاجر وابسته به شکست تاجر دیگری است. گرچه این تصور نیتی شرورانه است، اما هیچ مجازاتی برای به کار برندگان این شیوه وجود ندارد. در روشهای داد و ستدی که امروزه وجود دارد، احساس تعاون نقش کمتری ایفا می کند، درست همانند اینکه مسامحهٔ جنایی وجود دارد، و کل زندگی اجتماعی ما را تباه می کند. حتی آن دسته از کسانی که بهترین مقاصد و نیّات را دارند باید تحت فشار و ضرورت داد و ستد تا آنجا که ممکن است خودشان را محافظت کنند. البته این مسأله را نادیده می گیریم چرا که این محافظت فردی در گرو آسیب دیگری است. ما توجه شما را به این موضوعها جلب می کنیم، چرا که در آنها توضیح داده شده که تحت فشار رقابت تجاری، اعمال احساس تعاون دشوار است. به طوری که امروزه می بینیم، همکاری افراد در جهت خیر و سودمندی همگانی بسیار مشکل است، به همین دلیل باید بعضی راه حقها ارائه شود تا این مشکل آسانتر گردد.

در حقیقت، روان انسان به منظور محافظت از خود به بهترین شکل ممکن، به طور خودکار نظم بهتری را در کارها پیش می آورد. روان شناسی باید در زمینهٔ شناسایی این تغییرات دست به کار شود و همکاری کند تا ضمن شناسایی روابط تجاری، ابزار روانی را که همزمان نقش خود را ایفا می کند،

۱۶۰ شناخت طبیعت انسان

بشناسد. تنها با این روش است که می توانیم از انتظاراتی که از فرد و جامعه می رود، اطلاع داشته باشیم. اهمال کاری و بی توجهی در خانواده، محیط مدرسه و زندگی ما متداول شده است. در بیشتر نهادهای ما این مسأله به چشم می خورد. گهگاه برخی افراد به هیچ وجه به همنوعان خود اهمیت نمی دهند و خود را برتر از همه می دانند. به طور طبیعی چنین فردی مجازات نمی شود. رفتار فرد بی توجه، عاقبت خوشایندی برای او ندارد. گاهی اوقات، بعد از چند سال به مکافات اعمال خود می رسد. وجوب خدا صدا ندارده ممکن است این مکافات سالها بعد اتفاق بیفتد و فرد که هرگز سعی در کنترل رفتار خود نداشته و رابطهٔ علت و معلول را ندانسته است، به رابطهٔ این مکافات با اعمالی که انجام داده، پی نبرد و از این رو، از بختِ بد خود شکایت می کند.

با وجود اینکه فعلی که براثر اهمالکاری و بی توجهی انجام شده، بظاهر تأیید می شود، اما در بررسی دقیقتر متوجه خواهیم شد که آنها نمود انسان بیزاری ذاتی هستند. برای مثال رانندهای که بیشتر از سرعت معیّن رانندگی می کند و شخصی را زیر می گیرد، عُذر کارش این خواهد بود که یک قرارِ مهم داشته است. بدین تر تیب در می یابیم او فردی است که امور شخصی خود را، مقدم بر رفاه دیگران می داند، به طوری که خطراتی را که بر سر راه او وجود دارد، نادیده می گیرد. اختلاف میان امور شخصی فرد و رفاه جامعه، شاخص تخاصم او با انسانهاست.

# ٣. صفات منش غير پرخاشگر

آن دسته از صفات منش که در تخاصم آشکارا با انسان نباشد، بلکه انسان را به گونهای خصمانه منزوی کند، در زمرهٔ صفات منش غیر پرخاشگر قرار می گیرد. بهنظر می رسد که این جریان تخاصم، به صورت یک جانبه است و ما متأثر از نوعی انحراف روانی هستیم. در اینجا فردی هست که آسیبش به کسی نمی رسد، اما از زندگی و انسانهای دیگر فاصله می گیرد و از هر گونه تماس و ارتباط دوری می نماید و به دلیل همین انزوا نمی تواند با همنوعانش همکاری کند. به هر حال بیشتر کارهای زندگی با مشارکت و به طور گروهی انجام می شود. فردی که خودش را از جامعه جدا می کند، به اندازه همان فردی که رفاه اجتماعی را به مخاطره می اندازد، مظنون به تهاجم و خصومت است. یک تحقیق وسیع و گسترده، این امر را برای ما آشکار و روشن می کند و به این منظور ما باید چندین نمود برجسته تر را شرح دهیم، اولین صفتی که مذنظر قرار می دهیم، ترسویی و انزواطلبی است.

# الف. انزواطلبی

انزواطلبی و گوشهنشینی بهشکلهای مختلفی وجود دارد. افرادی که از صحبت با مردم جامعه خودداری میکنند، بههنگام صحبت با دیگران، بهچشمان آنها نگاه نمیکنند، بهحرفهای آنها گوش نمیدهند و بیاعتنا هستند. حتی در ساده ترین روابط اجتماعی، دچار تشویش خاصی هستند که باعث می شود خودشان را از همنوعانشان جدا کنند. حالت دستدادن، آهنگ صدا بههنگام صحبتکردن و طرز سلام و احوالپرسیکردن یا احوالپرسینکردن، سردی آنها را نشان می دهد. به نظر می رسد که با هر حرکت و اشاره بین خود و همنوعانشان فاصله ایجاد می کنند.

در تمام این مکانیسمهای انزواطلبی، با نوعی گرایش نهفتهٔ جاهطلبی و تکبر روبه رو می شویم. این افراد تلاش دارند تا با متمایز کردن خود از جامعه، بر تری خود را نشان دهند. و البته به تنها چیزی که دست می یابند، یک افتخار خیالی است. یک دشمنی خصمانه در نگرش بظاهر غیر مغرضانهٔ این افراد تبعیدی مشهود است. بسیاری از افراد، دارای صفت انزواطلبی هستند، هر فردی می داند که هیچ

۱۶۲ شناخت طبیعت انسان

راهی برای تماس با زندگی دیگران وجود ندارد. تخاصم آنها، تکبر آنها، و عقیدهٔ آنها مبنی براینکه از دیگران بهتر و شریفتر هستند، وجود دارد. انزواطلبی یکی از صفات گروهها، مذاهب، نژادها و ملّتها میباشد و گاه تجربهٔ جالبی است که در یک شهر غریب راه برویم و ببینیم که چگونه حتی شکل و ساختار ساختمانها و سرپناهها متعلّق به یک قشر اجتماعی مشخصی و از دیگر خانهها جداست.

یک روند ریشه دارِ فرهنگ ما به افراد اجازه می دهد تا خودشان را از ملّتها، مذاهب و طبقات جدا کنند. تنها نتیجهٔ آن، تعارضی است که در رسوم قدیمی پیش می آید. بعلاوه باعث می شود تا اختلافات نهفته و کهنه سرباز کند و گروهی به مبارزه با گروه دیگر برخیزد تا تکبر شخصی خودشان را ارضاکنند. چنین گروه یا شخصی خود را بهترین می داند، برای خود ارزش بسیاری قایل است و بیشتر سعی می کند تا بدیهای دیگران را نشان دهد. حامیان این صفت، سخت در تلاشند تا مشکلات میان طبقات و ملتها را تشدید کنند و بدین ترتیب تکبر شخصی خود را بالا ببرند. اگر اتفاقات ناخوشایندی، همانند جنگ جهانی و عواقب آن، رخ بدهد، آنها آخرین اشخاصی هستند که برای شروع جنگ مورد سرزنش قرار می گیرند. این افراد مشکل آفرین سعی می کنند به بهای ناامن کردن محیط برای دیگران، خود به حسّ برتری و استقلال برسند. انزواطلبی یعنی سرنوشت غمبار و دنیای محیط برای دیگران، خود به حسّ برتری و استقلال برسند. انزواطلبی یعنی سرنوشت غمبار و دنیای کوچکی که فرد دارد. بدیهی است که افراد منزوی نمی توانند در فرهنگ ما رشد و پیشرفتی داشته باشند.

#### ب. اضطراب

منش یک فرد انسان گریز، تحت تأثیر اضطراب است. اضطراب یکی از صفات فوق العاده متداول میباشد که از اولین روزهای کودکی تاکهنسالی همراه فرد است و زندگی را به کام او تلخ می کند و مانع از تماس او با دیگران می شود، امید به زندگی آرام را از او سلب می کند و نمی گذارد همکاری مؤثری با دنیا داشته باشد. فرد تمام فعالیتهای خود را با اضطراب انجام می دهد و از دنیای بیرون و درون خود واهمه دارد. فرد به دلیل ترس از جامعه، از آن دوری می کند یا ممکن است از تنهابودن بترسد. در میان افراد مضطرب گاه با فرد سرشناسی روبه رو می شویم که خود را برتر از همنوعانش می داند. اگر یک بار به فرد اجازه دهیم تا از تمام مشکلات دوری کند، متوجه می شویم که در زمان لازم باز اضطراب وجودش را فرا می گیرد. بعضی افراد وقتی می خواهند برای اولین بار کاری را شروع کنند، حتی برای اینکه بخواهند از خانه خارج شوند، از دوستی خداحافظی کنند یا شغلی بیابند و عاشق کسی شوند، مضطرب می شوند. وابستگی آنها به همسر و همنوعانشان به حدی کم است که هر تغییر موقعیت در آنها واهمه ایجاد می کند.

این صفت منش، مانع از رشد شخصیت و تواناییهای هر فرد میشود. لازم نیست که فرد واهمه داشته باشد و فرار کند! ممکن است فرد آهسته تر گام بردارد، ولی به دنبال عذر و بهانه های مختلفی

است. در بیشتر موارد، خود فرد هراسان و ترسو نمی داند که به هنگام روبه روشدن با موقعیت جدید، نگرش مضطربی پیدا می کند. در اثبات آنچه گفته شد ـ جالب است بدانیم که گاه ما با انسانهایی روبه رو می شویم که دایم به فکر گذشته یا مرگ هستند. اندیشیدن به گذشته، وسیلهای بی سر و صدا برای سرکوبی خویشتن است. از ویژگیهای کسانی که می حواهند از زیر بار وظایف و تعهدات شانه خالی کنند این است که از مرگ یا بیمارشدن می ترسند. آنها اصرار دارند که به خود به باورانند همه چیز بی ارزش و بی فایده است، زندگی چند روزی بیش نیست و هیچ کس هم خبر ندارد که چه اتفاقی خواهد افتاد.

اشخاص دسته اول از اینکه مورد آزمون قرار بگیرند دوری می کنند، چون جاه طلبی آنها مانع از آن می شود که به آزمونی که ارزش واقعی آنها را افشا می کند، تن در بدهند. در مورد دسته دوم به واسطه روشنگری ذهن ما، این همان خداوند است، همان هدف بر تری داشتن بر دیگران که افراد برای دستیابی به آن تلاش می کنند و همان بلند پروازی است که زندگی عادی را برای آنها نامناسب می سازد. ابتدایی ترین شکل اضطراب را می توان در کودکانی که تنها در خانه می مانند، مشاهده کرد. این کودکان، حتی با حضور دیگران در کنار خود نیز راضی نمی شوند؛ و از همراهی آنها برای اهداف دیگر استفاده می کنند. اگر مادری، چنین کودکی، را تنها بگذارد، با اضطراب زیادی او را صدا می کند تا برگردد. این حرکت نشان می دهد که هیچ چیز تغییر نکرده است. فرقی نمی کند که مادر آنجا باشد یا نباشد. کودک بیشتر دوست دارد که مادر در خدمت او باشد و بر او حاکم شود. این مسأله نشان می دهد که کسی اجازه نمی دهد کودک از لحاظ روحی استقلال پیدا کند، اما به واسطهٔ همین رفتار اشتباه، کودک فرصت می یابد تا بر همنوعانش حاکم شود.

اضطرابهای کودکانه برای همه شناخته شده است. وقتی ترس از تاریکی یا شب، ارتباط با محیط یا شخص محبوب کودکان را مشکلتر میکند، اضطرابها بیشتر بهچشم می آیند. به عبارت دیگر، فریاد ناشی از اضطراب، پلی را که تاریکی شب باعث به وجود آمدن آن شده بود، کاملتر میکند. در این حالت، باید کسی باشد که به سوی کودک بشتابد. کودک به کسی احتیاج دارد که چراغها را روشن کند، کنارش بنشیند، با او بازی کند و او را سرگرم سازد. تا زمانی که فرد به حرف کودک گوش می دهد، کودک آرام می شود، اما وقتی که کودک احساس کند بر تری او مورد تهدید قرار گرفته است، دوباره مضطرب می شود و با این اضطراب خود، موقعیت فرماندهی خود را تقویت می نماید. همین پدیده ها در زندگی افراد بزرگسال هم مشهود است. افرادی وجود دارند که دوست ندارند تنها بیرون بروند. این گونه افراد با حالات و حرکات اضطراب آمیزی که در خیابان از خود نشان می دهند، و با نگاههای اضطراب آلودی که به اطرافیان می کنند، براحتی نگرانی درونی خود را آشکار می سازند.

بعضی افراد اصلاً بیرون نمی روند و برخی دیگر چنان که گویی کسی در خیابان آنها را تعقیب می کند در خیابانها شروع به دویدن می کنند. گاهی اوقات، خانمی که چنین صفتی دارد، به افراد نزدیک

می شود و از آنها می خواهد تا او را به آن طرف خیابان ببرند. آنها نه معلول و مریض هستند و نه ضعیف ا آنها براحتی می توانند راه بروند و از سلامت جسمانی معمولی برخوردارند، اما در چهرهٔ آنها نوعی مشکل مهم به چشم می خورد که ترس و اضطراب آنها را نشان می دهد. گاه به محض اینکه پا را از خانه بیرون می گذارند، اضطراب و احساس ناامنی آنها شروع می شود. «آگورا فوبیا»، یا «ترس از مکانهای باز»، به همین علت جالب است. در روان افرادی که از این بیماری رنج می برند، این احساس وجود دارد که آنها قربانی اذیّت دیگران هستند و این احساس هرگز از بین نمی رود. آنها معتقدند که چیزی وجود دارد که آنها را از دیگران متمایز می کند. آنها می گویند که می ترسیم بیفتیم (معلوم است که آنها خودشان را بسیار متعالی می دانند). در شکلهای پاتولوژی ترس، باز هم هدف بر تری جویی و قدرت طلبی به چشم می خورد. به عقیدهٔ بسیاری از افراد، اضطراب وسیلهای است که افراد دیگر را مجبور می کند تا به آنها نزدیک شوند و آنها را مشغول کنند. در چنین شرایطی فرد از اتاق بیرون نمی رود تا مبادا فرد مضطرب دوباره دچار اضطراب شود! هر فرد باید خودش را تسلیم فرد مضطرب کند و تحت انقیاد او درآید. اضطراب فرد باعث می شود تا قانون خود را بر کل محیط تحمیل نماید.

فرد بیمار، پادشاهی میشود که به دیگران امر و نهی میکند. ترس از انسانها فقط زمانی از بین می رود که فرد مضطرب به دیگر انسانها بپیوند و با آنها رابطه برقرار کند. تنها آن دسته از افراد در زندگی دچار اضطراب نمی شوند که از تعلق خود به همنوعانشان آگاه باشند. بگذارید، با نمونهٔ جالبی از دوران انقلاب ۱۹۱۸ اتریش این مسأله را توضیح دهیم. آن روزها تعدادی از افراد مضطرب بناگاه اظهار می داشتند که نمی توانند در جلسه های مشاوره شرکت کنند. وقتی علت را از آنها جویا شدیم، بیشتر آنها گفتند که اینها زمانهای نامشخصی هستند که شخص هرگز نمی تواند بگوید در آن زمانها در خیابان با چه کسانی روبه رو می شود و اگر یک نفر بهتر از دیگران لباس بپوشد، فرد هرگز نمی تواند بگوید که چه اتفاقی خواهد افتاد.

دلسردی و نومیدی که در آن روزها وجود داشت، بسیار مهم بود چراکه فقط تعداد مشخصی این نتیجه را گرفته بودند. چرا فقط این افراد به این مسأله فکر می کنند؟ آنها این کار را به طور اتفاقی انجام نمی دهند. این افراد به دلیل ار تباطنداشتن با انسانها از آن واهمه داشتند. بنابراین به دلیل شرایط نامتعارف انقلاب احساس امنیت کافی نمی کردند، در حالی که دیگران که خود را متعلق به جامعه می دانستند هیچ اضطرابی نداشتند و کارهایشان را طبق معمول انجام می دادند.

ترسویی اگر چندان قابل توجه هم نباشد، شکل خفیفی از اضطراب است. تعریفی که برای اضطراب میکنیم، معادل ترسویی هم است. اجازه دهید تا روابط میان کودکان رادر حد فهم عموم ساده تر کنیم، ترسویی همیشه مانع از برقراری ارتباط آنها با دیگران می شود. احساس حقارت و متفاوت بودن با دیگران، نمی گذارد که چنین کودکانی در برقراری ارتباط با افراد احساس شادی کنند.

## ج ـبزدلی (ترس)

بزدلی از ویژگی آن دسته از افرادی است که با هر وظیفه و کاری که روبهرو شوند، آن را مشکل بردلی از ویژگی آن دسته از افرادی است که با هر وظیفه و کاری که روبهرو شوند، آن را مشکل از می پندارند و افرادی که در انجام کارها به تواناییها و توان خود اطمینان ندارند، این صفت در شکلی از حرکات کُند بروز می کند. از این رو فاصلهٔ میان فرد و وظیفه یا آزمونی که در معرض آن قرار گرفته، نه تنها کمتر نمی شود، بلکه ممکن است تغییر نکند. افراد این گروه، هرگاه قرار است در رویارویی با شکل خاصی از زندگی در جایی حضور داشته باشند، همیشه در جای دیگر هستند. چنین افرادی یک دفعه متوجه می شوند شغلی را که انتخاب کردهاند متناسب با روحیاتشان نیست و یا با انتقاداتی روبهرو می شوند که منطق آنها را انکار می کند. علاوه بر گندبودن این افراد، بزدلی آنها باعث می شود تا بیش از حد به امنیت خود بیندیشند و خود را آماده کنند و تنها هدف آنها این است که از زیر بار مسئولیتها شانه خالی نمایند.

روانشناسی فردی مجموعهای از مسایل را که برای این پدیدهٔ فوقالعاده رایج و گسترده به کار مى رود مشكل فاصله، نام نهاده است. از اين مشكل ديدگاهي شكل گرفت كه به كمك أن مي توانيم در مورد یک شخص قضاوت قطعی کنیم و فاصلهٔ او را از حل سه مشکل عمدهٔ زندگی مشخص کنیم. این سه مشکل عبارتند از: حل مسئولیتهای اجتماعی او، رابطهٔ میان «من» و «شما»، اینکه آیا او ارتباط میان خود و همنوعانش را درست انجام میدهد یا مانع از انجام این ارتباط است. مشکلات و پرسشهای دیگر، مسألهٔ شغل و حرفه و مسألهٔ عشق و ازدواج است. با توجه بهمیزان شکستی که فرد متحمل شده و فاصلهای که این فرد با حل مشکل خود دارد، می توانیم در مورد شخصیت او بهنتایج گستردهای برسیم. در عین حال، می توانیم اطلاعاتی را که به این طریق کسب کرده ایم، گرد آوریم و در شناخت طبیعت انسان از آن استفاده کنیم. مواردی از بزدلی که توضیح دادیم ممکن است براساس میلی باشد که فرد برای جداکردن و دورکردن کمتر یا بیشتر خود از وظایفش دارد. بههر حال، روی دیگر سکه خوش بینی، جنبهٔ بدبینی شدیدی است که شرح آن را داده ایم. ممکن است تصور کنیم که بيمار ما موقعيت خود را فقط بهاين دليل انتخاب كرده كه جنبهٔ روشن و خوش بينانهٔ آن را در نظر گرفته است. اگر او دست به کاری بزند که آمادگی انجام آن را ندارد، در انجام این کار شکست بخورد و به حس شخصیتی و تکبر او خدشهای وارد نیاید، پس علل مخفّفهای در کار بوده است. موقعیت او بسیار بسیار امن می شود و او همانند بندبازی راه می رود که می داند در پایین یک تور وجود دارد و اگر بیفتد روی آن خواهد افتاد. اگر او بیفتد به آرامی می افتد و اگر به شغلی دست یابد که آمادگی انجام آن را نداشته و در آن شکست بخورد، حس ارزش فردی او بهخطر نمی افتد، چراکه می تواند بگوید دلایل مختلفی مانع از انجام درست کار شده است. اگر کارها را دیرتر شروع نکرده بود و یا آمادگی کامل برای انجام آن را پیدا کرده بود، کسب موفقیّت حتمی بود.

بههمین دلیل، این مسأله نقص شخصیت او را نمیرساند، بلکه وجود بعضی شرایط، که او هیچ نقشی در قبال آنها نداشته است، باعث این کار میشود. اگر در این کار موفق شود، موفقیّت او بسیار درخشانتر است؛ چرا که اگر کسی با جدیّت وظایفش را انجام دهد هدف نهایی او نیز برای هیچکس غیرمنتظره نخواهد بود و بدیهی بهنظر میرسد. از سوی دیگر، اگر او کارش را دیرتر شروع کند، کمتر کار کند یا آمادگی انجام آن را پیدا نکرده و همچنان در حال حل مشکل خود باشد، آنوقت در نقطه مقابل مورد قبل قرار میگیرد. به عبارت دیگر، او دوچندان قهرمان میشود؛ چرا که آنچه دیگران می توانند با دو دست انجام دهند او با یک دست انجام می دهد.

اینها مزایای روشهای غیرمستقیم روانی است. با وجود این، در روش غیرمستقیم نه تنها جاهطلبی وجود دارد بلکه تکبر هم وجود دارد و بهاین مسأله اشاره میکند که انسان دوست دارد دستکم برای خودش، نقش قهرمان را بازی کند، طوری که ممکن است بعضی نیروهای مشابه قهرمان را هم داشته باشد. افرادی که قبلاً گفتیم، از مشکلات فرار میکنند در واقع کار خودشان را سخت میکنند و با شکست و تردید با مشکلات روبهرو میشوند. و بهروشهای غیرمستقیم روانی بعضی رفتارهای عجیب مثل خمودی، تنبلی، تغییر مداوم شغل، بزهکاری و همانند آنها می اندیشند. بعضی افراد نگرش نسبت به زندگی را در شکل ظاهری خود نشان می دهند، طرز راهرفتن آنها چنان نرم و انعطاف پذیر است که گویی می خزند. البته این سیأله تصادفی و اتفاقی نیست. با کمی قید و شرط می توان ار بایی کرد که آنها می خواهند به کمک روشهای غیرمستقیم از سیایل و مشکلات زندگی دوری کنند.

در زندگی واقعی از این نمونهها وجود دارد. یک مورد واقعی، این مسأله را روشنتر خواهد کرد. این مورد مربوط بهمردی است که بهطور علنی می گفت از زندگی ناراضی است، و چون از زندگی خسته شده بود، فقط به خود کشی فکر می کرد. هیچ چیزی او را راضی و خوشنود نکرده بود. و زندگی خود را تمام شده، تصور می کرد. در جلسهٔ مشاوره متوجه شدم که او در میان سه برادر، فرزند بزرگتر خانواده و پدری فوق العاده بلندپرواز و جاهطلب بود که با شور و اشتیاق بی وقفه عمرش را بهسر آورده بود. انتظار می رفت بیمار ماکه در خانوادهٔ حود بسیار عزیز بود، جای پدرش را بگیرد. در اوان کودکی، مادرش را زدست داده بود اما چون پدرش همیشه از او حمایت می کرد. رفتارش با نامادری اش هم خوب بود.

بهعنوان فرزند ارشد خانواده، قدرت و نیروی زیادی داشت. تمام رفتار و حرکاتش رنگ امپریالیستی داشت. در مدرسه همیشه شاگرد اول کلاس بود و بعد از اتمام تحصیلات نیز حرفه پدرش را در پیش گرفت و بهافرادی که با آنها در ارتباط بود کمک مالی میکرد. همیشه با الفاظ دوستانه صحبت میکرد، با کارگرهایش رفتار خوبی داشت و حقوق زیادی به آنها می داد و در مقابل درخواستهای معقولی که از او میکردند، مخالفت نمیکرد.

بتازگی ـ بعد از انقلاب ۱۹۱۸ اتریش ـ تغییری در رفتارش بهوجود آمده است. از رفتار کارگران

نافرمانش ناراحت می شود. آنچه را که در قبل کارگرها درخواست می کردند و چند روز بعد دریافت می کردند، حالا فقط در حد درخواست باقی مانده، به این فکر افتاده بود که شغلش را کنار بگذارد. از این رو حالا می بینیم که راه دیگری برای خود انتخاب کرده است. مدیر خیرخواهی بود، اما به محض اینکه روابط مقتدرانهٔ او زیر سئوال رفت، دیگر نتوانست ادامه بدهد. فلسفهٔ جدید او، رفتارش را نه تنها در کارخانه، بلکه در زندگی هم تغییر داد. اگر آن قدر جاه طلبی نمی کرد که رئیس بودن خودش را در خانه ثابت کند، اطرافیان هم مانع از دسترسی او به این هدف نمی شدند، اما تنها چیزی که او میخواست برتری با قدرت شخصی خودش بود و چون رشد منطقی روابط اجتماعی و تجاری، عملاً رسیدن به این برتری شخصی را ناممکن می کرد، در نتیجه از شغلش ناراضی بود. روزی که می خواست کارش را کنار بگذارد، همان روزی بود که کارگران کارخانه او را مضروب کردند و او از دست کارگران عصانگر خود شکایت داشت.

حال، تکبر او می توانست او را به نقطهٔ مشخصی برساند. وجود تناقض در موقعیتهایی که به طور ناگهانی پیش می آمد، بلافاصله رفتار او را تحت تأثیر قرار می داد و او به دلیل اینکه همیشه یک جانبه فکر می کرد، نمی توانست رفتار دیگری متناسب با موقعیت خود نشان دهد. تنها هدفش قدر تمندی و برتری بود، به همین دلیل دیگر نتوانست پیشرفت بیشتری داشته باشد. به این ترتیب، تکبر اولین صفت منش او شد. اگر مناسبات او را در زندگی مورد بررسی قرار دهیم، متوجه می شویم که روابط اجتماعی او با اطرافیانش مناسب نبود. همان طور که انتظار داشتیم، او فقط با افرادی نشست و برخاست می کرد که از برتری او مطلع بودند و از اوامر او پیروی می کردند. در عین حال او فرد بسیار برخاست می بود و به دلیل هوش و ذکاوت خود، می دانست که چگونه باید صحبت کند که بر دیگران تأثیر بگذارد، و حتی گهگاه با لحن توهین آمیز صحبت می کرد. طولی نکشید که گوشه، کنایه های او دوستانش را متفرق کرد و دیگر حتی یک دوست هم نداشت، پس سعی کرد آنچه را که پیش از این از ارتباط با انسانها به دست می آورد، با انواع دیگر سرگرمیها جبران کند.

اما شخصیت او فقط زمانی خرد شد که در عشق و زندگی به مشکل برخورد و به سرنوشتی دچار شد که دیگران پیش بینی آن را کرده بودند. چون لازمهٔ عشق، پیوستگی و پیوند عمیق و صادقانه است، اعمال مستبدانهٔ او مورد تأیید طرف مقابلش قرار نمی گرفت. حالا از آنجا که همیشه نقش فرمانده را داشته، انتخاب شریک زندگی هم باید مطابق میل او انجام می شد. فرد متکبر و بر تری طلب هرگز یک فرد ضعیف را شریک عشق خود نمی کند، بلکه به دنبال کسی است که بارها بر او غلبه کند و هر فتح و غلبه را یک پیروزی جدید برای خود بیندارد.

به این ترتیب دو فرد که افکار مشابهی دارند، از دواجشان زنجیرهٔ بی وقفه ای از جنگ و منازعه است و هر کدام سعی دارد، این زنجیر را به طرف خود بکشد. این مرد، زنی را به همسری انتخاب کرد که در

بسیاری جهات از او مغرور تر بود. هردو مطابق اصولی که داشتند مجبور بودند از تمام سلاحها استفاده کنند تا بر تری خودشان را حفظ کنند. از این رو، از هم دور تر و دور تر می شدند، اما جرئت نداشتند از یکدیگر طلاق بگیرند و هریک امیدوار بود که به پیروزی نهایی دست می یابد.

در این زمان، بیمار ما رؤیایی دید که مبیّن حالات او بود. او در رؤیا دید که با زن جوانی صحبت میکند که شبیه به یک خدمتکار بود و او را به یاد دفتردارش میانداخت. در خواب خطاب به زن جوان گفت: هاما تو می دانی که من یک نجیب زاده هستم».

براحتی می توان دریافت که چه فرآیندهای فکری در این رؤیا رخ داده بود. اول اینکه، این رؤیا بخوبی نشان داده است که تلقّی او از انسانها چگونه است. او تمام انسانها را به چشم خدمتکار، افرادی بی فرهنگ و حقیر می دید. باید به خاطر داشته باشیم که چون در زمان منازعه با همسرش این خواب را دیده بود، پس می توانیم تصور کنیم همسرش همان تصویری بود که در رؤیایش وجود داشت. هیچ کس حال بیمار ما را درک نمی کرد و فقط خودش بود که حال خودش را می فهمید و دایم باد در دماغ می انداخت و با غرور راه می رفت. کناره گیری او از دنیا موازی بود با به رسمیت شناخته شدن اصالت و نجیب زاده بودن او، گرچه این مسأله غیرقابل قبول بود. در عین حال دیگران را بی ارزش می کرد. این فلسفهٔ زندگی اوست که عشق و دوستی در آن جایی ندارد.

دلایلی که برای اثبات چنین روشهای غیرمستقیم روانی به کار می رود اختصاصی اند. این دلایل در نوع خود منطقی و قابل فهم هستند، ولی برای موقعیتها و موارد دیگر به کار می روند و با مورد حاضر مطابقت ندارد. برای نمونه، بیمار ما متوجه می شود که باید با جامعه دوست شود، و بیشتر تلاش کند. در حال حاضر به یک انجمن پیوسته است و وقت خود را صرفِ نوشیدن مشروب و ورق بازی کردن و کارهای بی فایده می کند. او فکر می کند که تنها از این راه است که می تواند دوستانش را دور خود جمع کند. شبها آخر وقت به خانه می آید و صبح روز بعد خسته و خواب آلود است و به این حقیقت اشاره می کند که اگر کسی می خواهد جامعه را اصلاح کند، دست کم نمی تواند همیشه به کلوپ یا جاهای مشابه برود. بهتر بود این دلیل تراشی و توجیه منطقی به صورت جمعی می شد و خود او هم از این توجیه بهره می جست و بیشتر کار می کرد. در عوض همان طور که انتظار داشتیم به واسطهٔ تربیت اجتماعی که داشت، باکسی منازعه نمی کرد. گرچه او دلایل درستی بیان می کرد، اما آشکارا در اشتباه است ا

این مورد بروشنی ثابت میکند که این اهداف نظری ما نیستند که ما را در مسیر رشد پیش میبرند، بلکه دیدگاه و ارزیابی ما از رویدادها و حالتی که در آن حوادث را میسنجیم، باعث رشد ما میشوند. در اینجا باید به کل اشتباهات بشر بپردازیم. این مورد و موارد مشابه دیگر، زنجیرهای از اشتباهات و امکان خطاهای بیشتر را بهما نشان میدهد. ما باید تلاش کنیم که با توجه بهاین دلایل،

الگوی کلی رفتار فرد را مورد بررسی قرار دهیم تا اشتباهات او را درک کنیم و با آموزشهای صحیح درصدد رفع آنها برآییم. این مرحله بسیار شبیه به آموزش علم است، هدف از آموزش و تحصیل علم چیزی نیست مگر رفع اشتباهات. برای این کار لازم است بدانیم که چگونه رشد نادرست در یک مسیر غلط و براساس یک تعبیر نادرست، به یک تراژدی می انجامد. ما باید عقل و خرد مردمان باستان را مورد تمجید و تحسین قرار دهیم؛ چرا که وقتی از «نِمسیس» ۱، انههٔ انتقام، صحبت می کردند، هم این مسأله را می دانستند و هم آن را پیشبینی کرده بودند.

بدبختیهایی که فرد در اثر رشد نادرست متحمل می شود، این نتیجه را بروشنی نشان می دهد که فرد به جای اینکه به رفاه همگانی علاقه مند شود، قدر تمندی خود را می ستاید. پرستش قدرت شخصی، فرد را وادار می کند تا بدون توجه به علایق همنوعان خود به هدفش نزدیکتر شود. در این مرحله از رشد، فرد دچار بیماریهای عصبی می شود که به معنای ناتوانی فرد در انجام وظایفش است. بروز این علایم و بیماریها، همان طور که خود فرد نیز می داند. به او نشان می دهد که در راه پیشرفت با خطرات عظیمی روبه روست. در جامعه جایی برای افراد فراری وجود ندارد. فرد برای زندگی و ادامهٔ حیات باید سازگاری نشان دهد و از دستورات دیگران هم اطاعت کند و فرمانده بودن را فقط در امرکردن به دیگران خلاصه نکند. حقیقت این قانون را در صورد خود و افراد اطراف مان، مشاهده می کنیم، ما افرادی را می شناسیم که ممکن است با دیگران ملاقات کنند، رفتار خوبی داشته باشند و دیگران را ناراحت نکنند، امّا به دلیل روحیهٔ قدرت طلبی قادر نیستند با دیگران صمیمی شوند.

تعجبی ندارد که دیگران هم نمی توانند با آنها گرم بگیرند. فردی که از این دسته است آرام پشت میز خواهد نشست، در ظاهر هیچ نشانهای از یک فرد خود ساخته، دیده نمی شود. او ترجیح می دهد به به جای اینکه بحث و استدلال کند، یک گفت و شنود انجام دهد و با چیزهای بی اهمیت منش واقعی خود را آشکار کند. برای مثال، مدتهای طولانی سعی خواهد کرد تا برحق بودن خودش را ثابت کند، حتی اگر برحق بودن او از نظر دیگران اهمیت نداشته باشد. تا وقتی که این اثبات وجود دارد که او برحق است و دیگران ناحق، دیگر حتی بحث دربارهٔ این مسأله هم برای او بی ارزش است. باز هم براثر روشهای غیرمستقیم و کارهای عجیبی که از خود نشان می دهد، خسته می شود. بدون اینکه بداند پوشهای غیرمستقیم و کارهای عجیبی که از خود نشان می دهد، خسته می شود. بدون اینکه بداند چرا، چنان شتابی به خرج می دهد که نه می تواند پیشرفت کند و نه می تواند بخوابد، تمام نیرو و توانش را نیز از دست می دهد. از همه چیز شکایت دارد. خلاصه اینکه ما غیر از گله و شکایت، از او چیزی نمی شنویم، البته برای شکایتهایش هم دلایل کافی ندارد. به نظر می رسد که مریض است، وعصبی است». در حقیقت تمام اینها وسایل و عواملی هستند برای انحراف ذهن او، از توجه کردن به نشانه هایی در حقیقت تمام اینها وسایل و عواملی هستند برای انحراف ذهن او، از توجه کردن به نشانه هایی

<sup>1.</sup> Nemciss

که حالت واقعی اموری هستند که او از آنها واهمه دارد. او به طور اتفاقی این سلاحها را انتخاب نکرده است. در مورد لجاجت سرکش یک مرد که از یک پدیدهٔ طبیعی مانند شب می ترسد، فکر کنید! وقتی چنین مواردی را می بینیم، می توانیم به دیگران اطمینان دهیم که او نتوانسته خود را با وظایفی که در زندگی موظف به انجام آنهاست، سازش دهد. هیچ چیز نمی تواند خویشتن او را راضی کند، مگر اینکه شرّ شب را از سر او بِکَنند! او می خواهد با تعیین بعضی شروط، با زندگی روزمره، سازگاری پیداکند. اما با تعیین این شرایط ناممکن مقاصد و نیّات بدِ خود را نشان می دهد. او با زندگی مخالف است!

ریشهٔ تمام علایم عصبی از این نوع، در این نقطه است که فرد عصبی از مشکلاتی که باید حل کند، واهمه دارد و آن مشکلات چیزی نیستند جز تعهدات و وظایف زندگی روزمره، وقتی امکان وقوع این مسایل و وظایف روشن می شود، او به دنبال بهانه ای است که هم با کُندی و هم در شرایط مخفّفه به آنها نزدیک شود یا به دنبال عذری است که از آنها دوری کند. بدین ترتیب او، به طور همزمان از انجام تعهداتی که برای حفظ جامعهٔ انسانی لازم است، و نه تنها بر محیط اطرافش آسیب وارد می کند، بلکه در بُعد وسیعتر به افراد هم لطمه می زند. اگر انسان را بهتر می شناختیم و نتایج اسفنا کی که این حادثهٔ وحشتناک در این مدت برجای می گذارد، به خاطر می سپردیم، سالها پیش می توانستیم مانع از بروز این علایم شویم و دیگر به قوانین منطقی و متعالی جامعه بشری آسیب وارد نمی شد. به دلیل عنصر زمانی طولانی و مشکلات زیادی که احتمال دارد اتفاق بیفتد، بندرت قادر هستیم که ارتباط دقیقی میان جرم و عقوبت ایجاد کنیم و نتایج روشنی از آنها بگیریم. فقط زمانی که الگوی کلی رفتار زندگی را برای خود تشریح کنیم و سرگذشت انسان را بدقت مورد مطالعه قرار دهیم، قادر هستیم تا به این رابط عنور برام خود تشریح کنیم و سرگذشت انسان را بدقت مورد مطالعه قرار دهیم، قادر هستیم تا به این رابط ها بی ببریم و نشان دهیم که اشتباه اوّل کجا صورت گرفته است.

# د. غرايز رامنشده بهمنزلهٔ كاهش انطباق

افرادی وجود دارند که یک صفت منش را نشان می دهند که می توانیم آن را «بی نزاکتی» یا «کمبود فرهنگ» بنامیم. افرادی که ناخنهایشان را می جوند یا دایم انگشت در بینی خود می کنند و افرادی که در موقع غذاخوردن، آن چنان خود را روی غذا می اندازند که گویی اختیار خوردن دست آنها نیست، به این گروه تعلق دارند. این نمودها مشخص هستند و وقتی که به چنین فردی نگاه می کنیم، می بینیم که همانند یک گرگ گرسنه به غذا حمله ور می شود و چون می داند که کسی نمی تواند جلوی او را بگیرد، از نشان دادن گرسنگی خود خجالت نمی کشد. چه قدر با سر و صدا غذا می خوردا چه لقمه هایی که معلوم نیست کجای شکمش جا می کندا چقدر تند تند غذا می خوردا چقدر زیاد! چند دفعه اتا به حال افرادی را دیده اید که اگر دهانشان دایماً نجنبد، ناراحت می شوند.

نمونهٔ دیگر بینزاکتی، کثیفی و نامرتببودن است. البته این بیان ما شامل افرادی نمی شود که

به علت کار زیاد تشریفاتی و رسمی نیستند یا نوعی بی نظمی طبیعی در کارشان وجود دارد. مورد ما، به کسانی اشاره دارد که کار نمی کنند و از انجام کارهای مفید باز می مانند، اما با وجود این، باز هم همیشه کثیف و نامنظم هستند. این اشخاص بظاهر در پی تهاجم و ویرانی هستند و ما نمی توانیم آنها را بدون صفات اختصاصیشان تصور کنیم. اینها بعضی از ویژگیهای یک فرد بینزاکت است. آنها بهطور صریح بهما نشان دادند که نمیخواهند بازی کنند و میخواهند خودشان را از دیگران جدا کنند. چنین افرادی ما را وادار میکنند تا باور کنیم که آنها فایدهٔ چندانی بـرای هـمنوعان خـود نـدارنـد. عـمدهٔ بینزاکتیها از دوران کودکی شروع میشود. اگرچه بسیار بندرت اتفاق افتاده است که یک کودک در مسیر درست و مستقیم رشد کند، اما نوجوانانی وجود دارند که هرگز براین صفات بچه گانه غالب نشدهاند. براساس این نمودها، افراد بینزاکت در رویارویی با همنوعان خود کراهت نشان میدهند. آرزوی هر فرد بی نزاکت این است که از زندگی جدا باشد و میلی به همکاری با دیگران ندارد. قابل درک است که آنها دوست ندارند بهموعظه و اندرز دیگران در خصوص ترک بینزاکتی گوش فرادهند، و وقتی که فردی راضی نیست و دوست ندارد مطابق اصول رفتار کند، پس حق دارد که ناخنهایش را بجود و یا بعضی حرکات مشابه نشان دهد. یک راه خیلی بهتر برای دوری جستن از افراد وجود دارد که نه یقهٔ کثیف میخواهد و نه لباس لکهدار و با انجام آن کار راحت تر می توانیم به هدفمان برسیم. چه چیزی باعث میشود تا دیگران از او انتقاد کنند و چه راهی بهتر است تا بهآن طریق از عشق و ازدواج سر باز زند. در حقیقت او در رقابت عقب میکشد و در عین حال همیشه بهانهای دارد که آن را عامل بی نزاکتی خود نشان دهد. به عنوان مثال او می گوید: «اگر این عادت بد را نداشتم چه کار که نمی توانستم انجام بدهمه. اما در خلوت با خودش می گوید ببه هرحال، متأسفانه این عادت بد را دارم، اجازه دهید تا موردی را برای شما بازگو کنیم که وحشی گری کودک تبدیل بهوسیلهای دفاعی شده بود و برای حاکم شدن بر اطرافش از آن استفاده می کرد. مورد مربوط به دختر بیست و دو سالهای است که شبادراری داشت. او در خانوادهٔ خود فرزند یکی مانده به آخر بود و بهعلت ناتوانی و بیماری که داشت از نگرانی مادرش نسبت بهخود لذت میبرد، و بشدت بهمادرش وابسته بود. رفتار او طوری بود که مادرش را شب و روز گرفتار خودش کرده بود. هنگام روز، حالات عصبی بروز می داد و شبها، هم می ترسید و هم شبادراری داشت. اوایل در کار خود موفق بود. با بدرفتاری با خواهر و برادرهایش موفق شده بود تا مادرش را در اختیار خود نگه دارد.

این دختر یک استثنا بود و وقتی وارد جامعه شد، نه توانست دوستی پیداکند و نه وارد مدرسه شود. بویژه وقتی که مجبور بود از خانه خارج شود و حتی وقتی که بزرگتر شد و مجبور بود بعد از ظهر

دنبال کار سفارششده ای برود، بیرون رفتن از منزل برای او بسیار ناراحتکننده بود. خسته و عصبی به خانه باز می گشت و اتفاقات و حشتناکی را که برایش رخ داده بود، تعریف می کرد. می بینیم که چگونه این صفات فقط زمانی بروز می کند که این زن جوان می خواست کنار مادرش باشد، اما چون شرایط مادّی این اجازه را به او نمی داد، به همین دلیل باید برای خودش شغلی پیدا می کرد. بالاخره توانست کاری پیدا کند، اما بعد از دو روز کار فشرده و سخت، بیماری مزمن او، یعنی شبادراری دوباره به سراغش آمد و چون کار فرمایان از دست او به خشم آمده بودند، مجبور شد کارش را ترک کند. مادر او که مفهوم دقیق بیماری او را نمی دانست، به تندی او را مورد سرزنش قرار داد. بعد از آن، زن جوان سعی کرد دست به خودکشی بزند، خودکشی او نافرجام ماند و او را راهی بیمارستان کرد و حال مادرش سوگند خورده است که هرگز دخترش را تنها نخواهد گذاشت.

همهٔ این موارد، شبادراری، ترس از شب، ترس از تنهایی و اقدام بهخودکشی فقط برای نیل به به بیک هدف بود. به نظر ما، مفهوم آنها این بود که، «من باید به مادرم نزدیک باشم، یا، مادرم باید دایم به من توجه کنده ا به این ترتیب یک عمل بی نزاکت ـ عادت شبادراری ـ مفهوم و معنای موجهی داشت. اکنون می توانیم تشخیص دهیم که یک انسان ممکن است مطابق با این عادات بدِ خود، مورد قضاوت قرار بگیرد. در عین حال می دانیم زمانی می توان از این اشتباهات جلوگیری کرد که فرد بیمار و زمینهٔ اطراف او را بخوبی بشناسیم.

روی هم رفته، وحشیگری کودکانه و عادات بد کودکان، به طور معمول برای جلب توجه افراد بزرگسال انجام می شود. کودکانی که می خواهند نقش یک بزرگتر را داشته باشند، یا بهبزرگسالان خود نشان دهند که چقدر ضعیف و ناتوان هستند، به این کارها متوسل خواهند شد. صفت مشترک همهٔ آنها این است که با دیدن یک غریبه بدرفتاری می کنند، که این بدرفتاریها فقط یک معنی مشابه دارد. گاهی اوقات کودکان خوش رفتار به محض اینکه مهمانی وارد خانهٔ آنها می شود، بدرفتار می شوند. کودک می خواهد نقشی ایفاکند و برای این کار از هیچ تلاشی فروگذار نیست تا به هدف خود برسد. چنین کودکانی وقتی بزرگ می شوند، تلاش خواهند کرد تا با بعضی اعمال خشونت آمیز، نیازها و خواستهایی را که جامعه از آنها دارد، از سر خود باز کنند و یا تلاش خواهند کرد تا با سخت گرفتن زندگی به دیگران، آنها را از خیر همگانی نومید کنند. در لفافهٔ این نمودها، یک تکتر آمرانه و جاه طلبانه نهفته است. این موضوع که نمودها متفاوت هستند و بخوبی در لفافه قرار دارند، باعث می شود به دنبال شناسایی علت آنها و ماهیت هدف غایی آنها، نباشیم.

# الف. شور و اشتياق

پیش از این، توجه خوانندگان را به این مسأله جلب کردیم که براساس میزان خدمت فرد به دیگران و کمک رسانی و شادی بخشیدن به همنوعان، براحتی می توانیم احساس تعاون او را ببینیم. استعداد شادمان کردن دیگران، فرد را جذّابتر می کند. افراد شاد، خیلی راحت با ما ار تباط برقرار می کنند و ما از لحاظ احساسی آنها را افرادی دلسوز می پنداریم. به نظر می رسد که ما این صفات را شاخصه هایی برای احساس تعاون بالا و رشدیافته فرد تصور می کنیم. افرادی هستند که در ظاهر خوشحال و شادمان به نظر می رسند، هیچگاه پریشان و مضطرب نیستند و ناراحتی خود را سر دیگران خالی نمی کنند، بالیاقت هستند، وقتی با کسی همراه می شوند توان آن را دارند که شادمانی خود را به دیگران نیز منتقل کنند و زندگی را زیباتر و پرمعناتر سازند. رفتار و حالتی که با آن به دیگران نزدیک می شوند، طرز صحبت، توجه به علایق دیگران و همچنین از لحاظ شکل ظاهری، سبک پوشش لباس، حرکات طرز صحبت، توجه به علایق دیگران و همچنین از لحاظ شکل ظاهری، سبک پوشش لباس، حرکات دست و حالت احساسی و خنده هایی که می کنند، همه نشان می دهد که آنها انسانهای خوبی هستند. داستایوفسکی، روان شناس آینده نگر می گوید: شخصیت و منش یک فرد را با خنده او بهتر می توان داساخت تا اینکه یک آزمون روان شناسی خسته کننده انجام دهیم.»

خنده، هم می تواند باعث برقراری روابط و هم قطع آن گردد. همه شنیده ایم در اشخاصی که به دلیل به بدبختیهای دیگران می خندند، رگههای تهاجمی وجود دارد. بعضی افراد هستند که به دلیل دوربودن از پیوستگی ذاتی میان انسانها، قادر به خنده نیستند و نمی توانند اطرافیان خود را شادمان کنند. گروه کوچک دیگری وجود دارد که تا زمانی که در تمام موقعیتها نگران تلخکامیهای زندگی هستند، از کمترین شادی بخشی به دیگران عاجزند. آنها چنان راه می روند که گویی می خواهند همهٔ چراغها را خاموش کنند. به دیگران نمی خندند، مگر اینکه مجبور به انجام این کار شوند یا اینکه بخواهند وانمود کنند انسانها شادی آفرینی هستند. بدین گونه راز عواطف همدردی و بیزاری آنها قابل درک است.

در گروه مقابل، انسانهای دلسوز، انسانهایی هم هستند که شادی را از بین می برند و در کار دیگران دخالت می کنند. آنها دنیا را در آهای از در دها و غمها می پندارند. بعضی اشخاص چنان زندگی می کنند که گویی بار عظیمی کمرشان را خم کرده است. هر مشکل کوچک را بزرگ می بینند، آینده برای آنها تاریک و ناامید کننده است و به هنگام شادمانی دیگران پیشگوییهای غمبار را دربارهٔ آیندهٔ آنها فراموش نمی کنند. هم نسبت به خود و هم نسبت به دیگران بدبین هستند. اگر فردی در همسایگی آنها خوشحال باشد، بیقرار و ناآرام می شوند و سعی می کنند تا جنبهٔ اندوهباری برای این اتفاق پیدا کنند و نه تنها با کلمات و صحبتهای خودشان این کار را انجام می دهند، بلکه با رفتار اضطراب آلود خود باعث می شوند که دیگران هم زندگی شادی نداشته باشند و از بودن با همنوعان خود لذت نبرند.

# ب. فرایندهای تفکر و راههای بیان

فرایندهای تفکر و حالت بیان احساسات بعضی اشخاص گاه یک برداشت را چنان متغیّر میکند که نمی توانیم به آن پی ببریم. بعضی افراد طوری فکر و صحبت میکنند که گویی افق ذهن آنها با شعارها و ضرب المثلها محصور شده است. هر فرد می تواند از پیش بگوید که آنها چه خواهند گفت. حرفهای آنها همانند رمانهای کوچه بازاری است و تکیه کلام خود را از مبتذلترین روزنامه ها گرفته اند و گفتارشان پر از اصطلاحات و عبارتهای تکنیکی است. این گونه حرف زدن، آنها را بهتر به ما می شناساند. چنین فردی راه استفاده از بعضی افکار و کلمات را بلد نیست یا نمی تواند آنها را به کار بندد. سبک عامیانه و بی ادبانهٔ کلامشان که در هر جملهٔ آنها منعکس است و گاه خود گوینده را هم می ترساند. همین مسأله شاهدی براین مذعاست که گوینده در زمان پاسخ به پرسشهای دیگران که از تکیه کلام یا اصطلاح استفاده می کند و مطابق با مطالب کلیشه ای روزنامه ها و فیلمها فکر می کند و حرف می زند، در امر قضاوت و انتقاد از دیگران هیچ احساس همدلی نمی نماید. لازم به توضیح نیست که بگوییم می زند، در امر قضاوت و انتقاد از دیگران هیچ احساس همدلی نمی نماید. لازم به توضیح نیست که بگوییم بسیاری از افراد که نمی تواند گونه دیگری فکر کنند، نشانه ای از عقب ماندگی روانی خود را بروز می دهند.

# ج. عدم رشد و بالندگی کودکان مدرسهای

بارها شده است که با دیدن بعضی افراد تصور کردهایم رشد آنها در دوران مدرسه متوقف شده و قادر نیستند که فراتر از «مرحلهٔ پیش دبستانی» رشد کنند. آنها در خانه، محل کار و در جامعه همانند بچه مدرسه ایها رفتار می کنند، با اشتیاق به حرفهای دیگران گوش می سپارند و منتظر فرصت هستند تا اظهار نظر کنند. همواره نگران پاسخهایی هستند که باید در میان جمع به دیگران بدهند. گویی می خواهند مطمئن شوند که همه از آگاهی آنها در مورد موضوع مورد نظر مطلّع هستند و منتظرند تا

با یک گزارش خوب همانند دوران مدرسه، آن را ثابت کنند. راه حل این افراد این است که تنها زمانی احساس امنیت میکنند که زندگی شکلهای ثابت و مشخصی داشته باشد. هرگاه در موقعیتی قرار بگیرند که نتوانند رفتار بچهمدرسهایها را داشته باشند و آن رفتار متناسب با موقعیت آنها نباشد، نگران می شوند و احساس ناامنی میکنند. بسیاری از اندیشمندان هم این صفت را دارا هستند.

در مواردی که دلسوزی کمتری بهچشم میخورد، فرد خشک، عاقل و بدقلق بهنظر میرسد و سعی مینماید نقش فردی را ایفاکند که از اصول ابتدایی تمام موضوعات آگاهی دارد و هر چیزی را بلافاصله درک میکند و طبق قوانین و فرمولهای از پیش تعیینشده آن را بهصورت فهرست در میآورد.

# د. فضل فروشان و افراد معتقد بهاصول اخلاقي

نمونهٔ بارز این دسته افراد، کسانی هستند که هر فعالیت و هر اتفاق را مطابق با بعضی اصولی که برای تمام موقعیتها معتبر میدانند، ردهبندی میکنند. آنها بهاین اصل اعتقاد دارند و اگر نتوانند چیزی را مطابق با این اصل تعبیر و تفسیر کنند، ناراحت میشوند. آنها فضل فروشان متحجّر هستند. آنها چنان احساس ناامنی مینمایند که فکر میکنند باید زندگی و معیشت را در چند قانون و فرمول خاصی برای خلاصه کرد تا ترس از آن کمتر شود. در رویارویی با موقعیتی که آنها هیچ قانون و فرمول خاصی برای آن وضع نکردهاند، جا میزنند و فرار میکنند. اگر بازی بکنند و در آن ماهر و با تجربه نباشند، احساس میکنند به آنها توهین شده است و بههمین دلیل ناراحت میشوند. بدیهی است که فرد با استفاده از این روش می تواند بخش عظیمی از قدرت و نیروی خود را به کار بندد. برای نمونه به شمار بسیاری از مخالفان جنگ که غیراجتماعی هستند، فکر کنید. همهٔ ما واقف هستیم که این افراد مخالف، تحت تاثیر تکتر عنان گسیخته و میل بی حد و حصر خود برای فرمانروایی عمل میکنند.

با وجود اینکه کارکنان و افراد کاری خوبی هستند، اما نگرش فضل فروشانه و ملال آوری دارند. هیچ ابتکار عمل نشان نمی دهند و فقط در چارچوب علایق خود محدود می شوند و هوسباز و دمدمی مزاج هستند. برای نمونه، به خودشان عادت داده اند که همیشه از نرده های پله بالا بروند یا روی شکاف پیاده روها راه بروند. بعضی دیگر از این افراد هر کاری که بکنند نمی توانند یک عادت مشخص خود را ترک نمایند. تمام این افراد از واقعیتهای زندگی ناخشنودند. برای اجرای اصولی که به آن معتقدند بیشتر وقت خود را تلف می کنند و دیر یا زود هم با خودشان و هم محیط اطرافشان ناسازگار می شوند. به هنگام روبه روشدن با موقعیت جدیدی به آن عادت نکرده اند، شکست می خورند؛ چرا که آمادگی حل آن مسأله را ندارند و یقین دارند که بدون قوانین و فرمولهای جادویی خودشان هیچ کاری نمی توانند انجام دهند. به جهت اعتقاد به بعضی مسایل مذهبی مانع از همهٔ تغییرات خواهند شد.

برای مثال، نمی توانند خودشان را به فصل بهار عادت دهند، چرا که بیشتر به فصل زمستان عادت کرده اند. بازشدن پنجره ها در فصل گرما، این واهمه را در آنها به وجود می آورد که ارتباط بیشتری با افراد خواهند داشت و در نتیجه احساس بدی پیدا می کنند. اینها افرادی هستند که دایم شکایت دارند در فصل بهار احساس بدی به آنها دست می دهد. از آنجا که در رویارویی با موقعیت جدید، خود را با مشکلات زیادی روبه رو می بینند، نمی توانند ابتکار عمل به خرج دهند.

تا زمانی که خودشان را تغییر ندهند، هیچ کارفرمایی نخواهد توانست آنها را در موقعیت دیگری قرار دهد. این صفات، نه ارثی هستند و نه نمودهای غیرقابل تغییر، بلکه نگرش نادرستی بهزندگی است که روح آنها را تسخیر میکند و بر شخصیت آنها غالب می شود. بالاخره اینکه فرد نمی تواند خود را از تعصبات درونی رهاکند.

#### ه. سلطهپذیری

افرادی که روح بندگی دارند، در موقعیتهایی هم که بهقوهٔ ابتکار عمل نیاز است، سازگاری ندارند. این افراد وقتی از دستورات دیگران اطاعت میکنند، احساس راحتی و آسایش دارند. فرد ذلیل با قوانین و مقرّرات دیگران زندگی میکند و بناچار در پی موقعیتهای ذلیلکننده است. در بسیاری از روابط مختلف زندگی این نگرش بنده وار بهچشم میخورد. وجود این صفت در شخص، او را در حالتی خمیده و قوزکرده نشان می دهد. آنها را می بینیم که در مقابل دیگران خم و راست می شوند و به حرف آنها بدقت گوش می دهند، بدون آنکه حرفهای آنها را بسنجند و یا مورد بررسی قرار دهند، فقط آن دستورات را اجرا می کنند و احساسات آن افراد را بروز می دهند و تأیید می نمایند. آنها گاه سلطه پذیری را به طرز باورنکردنی برای خود افتخار می دانند. این افراد، وقتی تحت انقیاد دیگران هستند، احساس رضایت دارند. قصد نداریم که بگوییم افراد سلطه جو، افراد ایده آلی هستند، اما ما می خواهیم تا جنبهٔ تاریک زندگی کسانی را که تنها راه گشایش مشکلات خود را در سلطه پذیری می دانند، نشان دهیم.

شاید گفته شود که بعضی سلطه پذیری را قانون زندگی تصور می کنند ـ البته منظور ما طبقهٔ خدمتکاران نیست. ما دربارهٔ جنس زن صحبت می کنیم. قانون ریشه دار و نانوشته ای که بسیاری از افراد برآن صحّه گذاشته اند این است که زن باید سلطه پذیر باشد. آنها معتقدند زنها تنها از لحاظ سلطه پذیربودن معنا پیدا می کنند. با وجود اینکه همین افکار و تعصبات روابط انسانها را تیره و تار کرد و از بین برد، اما نمی توان آنها را از اذهان خارج ساخت. حتّی بسیاری از زنان هم بر همین عقیده اند و آن را قانون جاودانی و ازلی می دانند که باید از آن اطاعت کنند. اما تا به حال ندیده ایم که

کسی با داشتن این دیدگاه به چیزی دست یافته باشد. دیر یا زودکسی پیدا می شود که شکایت کنداگر زن این قدر سلطه پذیر نباشد، همه چیز بخوبی پیش می رود و بهتر می شود.

جدا از اینکه روان انسان تحمّل سلطه پذیری را ندارد، یک زن سلطه پذیر نیز دیر یا زود وابسته می گردد و همانند موردی که در پایین آمده است، از لحاظ اجتماعی عقیم می شود. این مورد مربوط به زنی است که عاشق مرد سرشناسی شد و با او ازدواج کرد. هم زن و هم شوهر این تعصّب را تأیید کردند. او در خانه فقط یک دستگاه بود که دایم کار می کرد و از خودش استقلال نداشت. اطرافیان او هم به سلطه پذیری او عادت کرده بودند، اما سکوت او هیچ نفعی برای اطرافیان نداشت. این مورد مشکلات بزرگتری را پیش نیاورد؛ چراکه زن در خانواده و فامیل به نسبت فرهنگی زندگی می کرد. اما اجازه دهید بخش بزرگتری از انسانها را در نظر بگیریم که سلطه پذیری زن را سرنوشت محتوم و بارز او می پندارند؛ به طوری که می توان تصور کرد عدم سلطه پذیری او چقدر باعث بروز اختلافات می شود. وقتی شوهر سلطه پذیری زن را امری طبیعی می داند، در بعضی موارد که با مخالفت زن روبه رو می شود.

تصور براین است که روحیهٔ زنان آنقدر از سلطهپذیری اشباع شده که به دنبال مردان بظاهر متکبر و بیرحم هستند. طولی نمی کشد که رابطهٔ غیرطبیعی این دو فرد به یک جنگ آشکارا کشیده می شود. گاهی اوقات ممکن است فرد تصور کند که این زنها می خواهند سلطه پذیری زنان را مضحک بنمایانند و احمقانه بودن آن را ثابت کنند!

پیش از این فراگرفتیم که راه فرار از این مشکلات چیست. وقتی زن و مردی با هم زندگی می کنند، باید تقسیم کار بین آن دو چنان دوستانه باشد که هیچ کدام دیگری را مقهور خود نکند اگر در همین زمان کوتاه، این اصل به صورت ایده آل درآید، معیاری به ما می دهد که با آن پیشرفت فرهنگی فردی را می سنجیم مسألهٔ سلطه پذیری نه تنها در روابط هر دو جنس مؤنث و مذکر ایفای نقش می کند و باری از مشکلات را به دوش جنس مذکر می گذارد که از حل آنها عاجز می ماند، بلکه در زندگی و حیات ملتها هم نقش بازی می کند.

موقعیت اقتصادی تمدن قدیم براساس بردگی بود. شاید بیشتر افرادی که در حال حاضر زندگی می کنند فرزندان خانوادههای برده هستند و صدها سال از آن زمان می گذرد که دو طبقه از مردم در غرابت و مقابل یکدیگر زندگی می کردند. در حال حاضر، امروزه نیز نظام طبقاتی در میان دستهٔ خاصی از مردم باقی مانده است و اصل سلطه پذیری و بردگی یک گروه از گروه دیگر هنوز هم وجود دارد و ممکن است زمانی به طبقهٔ مشخصی برتری دهد. در زمانهای قدیم، براساس باور عمومی، شغلهای یست و حقیر به طبقهٔ بردگان اختصاص داشت و کارفرما نه تنها به این دلیل که این تنها او بود

۱۷۸ شناخت طبیعت انسان

که فرمان میداد، بلکه چون تمام صفات ارزشمند در شخصیت او جمع شده بود، خود را با کارگران عادی و کثیف آلوده نمی کرد. طبقهٔ حاکم مرکّب از «بهترینها» و «اشراف» بودند. حکومت اشرافی تحت سلطهٔ «بهترینها» بود، اما این «بهترینها»، فقط به واسطهٔ قدرت تعیین شده بودند و فضایل و صفات مدّنظر نبوده است. بررسی و دسته بندی فقط در میان بردگان انجام می شد، اشرافی کسی بود که قدرت داشت.

در حال حاضر این دیدگاه تحت تأثیر وجود طبقهٔ اشراف و بردگان در زمانهای قدیم بوده است. اما ضرورت برقراری ارتباط انسانها با یکدیگر، این آیین و رسوم را بیارزش میکند. دنیچه، از طبقهٔ اشراف حمایت میکند و معتقد است که همه باید تحت انقیاد آنها باشند. امروزه براحتی نمی توانیم دودستگی انسانها و تقسیم طبقهٔ حاکم و برده را از ذهنمان خارج کنیم و همهٔ انسانها را برابر بپنداریم. با وجود این، اگر دیدگاه جدیدی نسبت بهبرابری انسانها داشته باشیم، بهما کمک میکند و باعث میشود تا در رفتار اجتماعی خود دچار اشتباه نشویم. افرادی وجود دارند که آنچنان پست و زبون شدهاند که تنها وقتی از دیگران تشکر میکنند، رضایت دارند و خوشحال هستند، بظاهر آنها برای خود در دنیا، همواره شرمنده هستند. البته ما نباید فریب بخوریم که آنها این کار را با خوشحالی انجام می دهند. در بسیاری موارد آنها خودشان هم احساس ناراحتی می کنند.

## و.سلطهجویی

در مقابل فرد پست و سلطه پذیر که در بالا توضیح دادیم، فرد متکبر و سلطه جو هم وجود دارد که باید همیشه نقش بهتر را داشته باشد و دوست دارد نقش برتر را ایفا کند. تنها فکر او در زندگی این است که «چگونه می توانم از دیگران بر تر باشم؟» این نقش با نومیدیهای بسیاری همراه است. اگر نقش آمرانهٔ او رنگ تهاجمی و خشونتی زیادی نداشته باشد و در یک میزان معین باشد، سودمند است. هرجا که بهمدیری نیاز باشد، یکی از این افراد سلطه جو را خواهیم دید. این افراد به دنبال موقعیتی هستند که دستورات آنها به اجرا در بیاید. وقتی ملّتی انقلاب می کند و ناآرام می شود، این ماهیتهای مستبدانه و سلطه جویانه ظاهر می شوند و قابل درک است که همین افراد به جهت حرکات و نگرشها و امیال مناسب، و نیز آمادگی بیشتر برای ایفای نقش رهبری، سر کار بیایند. آنها به دستوردادن در خانه های خود عادت کرده اند. در بازی هیچ نقشی آنها را راضی نمی کند، مگر اینکه نقش پادشاه، فرمانده یا ژنرال داشته باشند.

در میان این افراد، تعدادی هم هستند که اگر کسی چیزی به آنها دیکته نکند، نمی توانند کاری انجام دهند و به هنگام الزام اطاعت از دستورات دیگران نیز هیجانزده و عصبانی می شوند. در دورانی که جنگ و ناآرامی در میان نباشد، چنین افرادی یا در زمینهٔ تجارت یا در جامعه، رهبری گروههای کوچک را عهده دار می شود. تا زمانی که قوانین زندگی را برهم نمی زنند، نمی توانیم به آنها اعتراض

کنیم و با وجود اینکه جامعه ارزش زیادی برای این افراد قایل است، نمی توانیم بر ارزشمندی آنها صحّه بگذاریم. در تمام زندگی همّ و غمّ آنها در این است که بهبالاترین درجه برسند و تا زمانی که برتری خود را ثابت نکنند به تلاش ادامه می دهند و آرام و قرار ندارند.

## ز. حالت و مزاج

اگر علم روان شناسی براین باور باشد که نگرش بعضی افراد نسبت به زندگی و وظایف آن، وابسته به حالات و خلق و خوی آنهاست، و این نگرش را ارثی بداند، به اشتباه رفته است. حالت و مزاج ارثی نیست. در افراد بسیار جاه طلب و بسیار حساس که با انواع طفره رفتنها، نارضایتی خود را از زندگی نشان می دهند، این مسایل اتفاق می افتد. حساسیت بیش از حد همانند محک گسترده ای است که قبل از نزدیک شدن به هر موقعیت جدید، آن را امتحان می کنند.

به هر حال به نظر می رسد بعضی افراد همیشه شادمان هستند. تمام تلاش خود را می کنند که جو دوستانهای در زندگی داشته باشند و آن را اساس اصلی زندگی تصور بیشتر به جنبههای روشن زندگی تأکید می نمایند. درجات شادمانی آنها متفاوت است. بعضی از آنها شادمانی کودکانهای دارند و در شادمانی آنها چیز رقت انگیزی وجود دارد. این افراد از زیر کار در نمی روند، بلکه با شادمانی کودکانه خاصی به کارشان می پردازند و مشکلاتشان را طوری حل می کنند که گویی بازی می نمایند یا پازِل حل می کنند شاید نگرش هیچ دسته و گروهی، داسوزانه تر و جالبتر از آنها نباشد.

اما در بین آنها، افرادی هستند که آنقدر شادمانی میکنند که در موقعیتهای جدی هم، همان حالت کودکانه را دارند گاه این شادمانی آنها آنقدر برای یک زندگی، صمیمانه است که ما برداشتهای بدی از آن پیدا میکنیم وقتی کسی آنها را در حال کارکردن ببیند، شک میکند، چون فکر میکند که آنها انسانهای بی مسئولیتی هستند؛ چرا که آنها میخواهند براحتی برهمهٔ مشکلات غلبه کنند و کارشان را انجام دهند. در نتیجه، آنها خود را از وظایف سنگین دور نگه می دارند و از روبه روشدن با آنها خودداری میکنند. با وجود این، ما می توانیم بدون یک تعریف مشخص برای این گروه، آنها را نادیده بگیریم. کارکردن با این نوع افراد خوشایند است و در مقایسه با دیگر دسته هایی که چهرههای گرفتهای دارند، تفاوتهای جالبی را نشان می دهد. افراد شادمان نسبت به افراد بدبینی که با افسردگی و نارضایتی، در رویارویی با هر موقعیتی فقط جنبهٔ تاریک آن را می بینند، راحت تر به پیروزی می رسند.

## ح . بدشانسی

یکی از نکات روان شناسی این است که هر کسی که با حقیقت صرف و منطق زندگی گروهی با مشکلات برخورد می کند، دیریا زود بازتاب آن را در زندگی خود احساس خواهد کرد. افرادی که

مرتکب این اشتباهات شدید میشوند، درس عبرت نمی گیرند بلکه بدبختی را بدبیاری شخصی غیرمنصفانهای میدانند که برای آنها پیش می آید.

این افراد، تمام زندگی خود را صرف این می کنند که نشان دهند چه بدشانس بودهاند و ثابت کنند که هیچ وقت در کاری موفق نشدهاند؛ چرا که انگشت روی هر کار گذاشتند، به شکست انجامیده است. بیشتر افراد بدشانس بهبدشانسی خود افتخار می کنند، چنان که گویی بعضی نیروهای ماورای طبیعی باعث شکست آنها شده است. اگر این دیدگاه را بدقت مورد بررسی قرار دهید، متوجه خواهید شد که در اینجا هم، تکتر نقش شیطانی خود را ایفا می کند. آن افراد چنان رفتار می کنند که گویی الهه بدبینی وقت خود را صرف اذیت و آزار آنها کرده است. آنها نگران این هستند که دزد وارد خانهٔ شخصی آنها خواهد شد. اگر هر اتفاق بدی بیفتد، مطمئن هستند که آنها، اولین کسانی هستند که پایشان گیر است.

تنها فردی می تواند مبالغه و اغراق کند که خود را محور همهٔ اتفاقات و حوادث بپندارد. بظاهر فرد باید بسیار متواضع باشد که بدبیاری همیشه به سراغ او بیاید. اما وقتی احساس کند که نیروهای متخاصم تمام کاسه کوزه ها را سر او می شکنند، تکبر و یکدندگی نشان می دهد. اینها اشخاصی هستند که کودکی خود را با این باور تلخ پشت سر گذاشته اند که قربانی سارقین و دیگر اشراف ناخوشایند همچون ارواح و جنیان هستند، چنان که گویی اشخاص و اشباح هیچکاری جز اذیت و آزار ندارند. می توان دیدگاه این افراد را از وضع ظاهری آنها دریافت. طوری راه می روند که گویی زیر فشار هستند و آنچنان پشتشان خمیده است که همه فکر می کنند بار سنگینی روی پشت آنها گذاشته شده است. آنها ما را به یاد دکاریاتیدها می اندازند که از معبد یونانیها محافظت می کردند و تمام زندگی خود را صرف حمایت و حفاظت از رواق آن معبد نمودند. این افراد هر چیزی را جدی می گیرند و نسبت بههمهٔ اتفاقات بدبین هستند. براحتی می توان دریافت که چراکارها را اشتباه انجام می دهند. آنها محکوم به بدشانسی هستند؛ چراکه نه تنها زندگی را به کام خود بلکه به کام دیگران هم تلخ می کنند. ریشهٔ بدشانسی آنها تکبر است. بدشانس بودن یکی از راههای مهم بودن است!

#### ط. دینداری

بعضی افراد که کجفهمی آنها به صورت مزمن درآمده است، به مذهب رو می آورند و همان کارهایی راکه در قبل انجام می دادند، ادامه می دهند. از دست خودشان شاکی اند و برای خود افسوس می خورند و گناهان خود را به گردن خدا می اندازند. فقط برای خودشان کار می کنند. در این مرحله معتقدند که خداوند شایستهٔ ستایش و احترام، شاهد اعمال آنها و مسئول رفتارشان است. آنها تصور می کنند با ابزارهای مصنوعی همچون خواندن دعاهای پرشور و انجام مناسک مذهبی به خداوند

نزدیکتر میشوند و خلاصه اینکه، خداوند عزیز بینیاز است و دلبستگی ندارد، اما به گرفتاریهای بندگان خود واقف است و به آنها عنایت کافی دارد. در ستایشی که این گونه افراد مذهبی می کنند، بدعت وجود دارد که در روز بازخواست همین افراد، اولین کسانی هستند که در آتش جهنم می سوزند. آنها طوری به خدا نزدیک می شوند که گویی با همنوع خود ارتباط برقرار می کنند، از خدا شکایت دارند و ناله می کنند و برای کمک به خودشان و داشتن شرایط بهتر، هیچوقت خودشان اقدام نمی کنند. احساس می کنند که همکاری فقط وظیفهٔ دیگران است.

سرگذشت یک دختر هیجدهساله نشان میدهد که این خودخواهی تا چه حد پیش می رود. او دختر خوب و پرکاری بود، گرچه جاه طلبی اش هم زیاد بود، و این بلند پروازی او در دینش متبلور شد، به طوری که هر عبادتی را با پرهیزکاری بیش از حد انجام می داد. روزی خودش را سرزنش کرد که چرا عقاید ار تدکسی ندارد و دستورات الهی را نقض می کند و گهگاه افکار گناه آلودی به ذهن او متبادر می شود. نتیجه این شد که یک روز خودش را آن چنان با شدت متهم کرد که همه تصور می کردند او دیوانه شده است. روزها در گونهای زانو می زو و خودش را بشدت ملامت می کرد، در عین حال هیچکس نمی توانست حتی برای چیزهای جزیی او را سرزنش نماید. یک روز کشیشی سعی کرد به او توضیح بدهد که او گناهکار نیست و به این ترتیب، بار گناه را از دوش او بردارد و به او اطمینان دهد که رستگار است. روز بعد، دختر جوان در خیابان جلوی کشیش را گرفت و سر او داد زد که او لیاقت واردشدن به کلیسا را ندارد؛ چرا که کشیش بار گناهان او را بردوش گرفته است. نیازی نیست که در این مورد زیاد بحث کنیم، اما همین توضیحات نشان می دهد که چگونه جاه طلبی او باعث مشکلات اعتقادی شد و چگونه تکبر باعث شد تا فرد دربارهٔ فضیلت خوبی، شرارت، پاکدامنی، فساد و خیر و شر، قضاوتی کسان داشته باشد.



### ۵. انفعالات و احساسات

انفعالات و احساسات تأکید چیزهایی است که پیش از این به آنها، عنوان صفات منش را داده بودیم. احساسات به طور ناگهانی تخلیه می شوند (تحت فشار ضرور تهای ضمیر خود آگاه و ناخود آگاه) و همانند صفات منش، هدف و مسیر معینی را دنبال می کنند. می توانیم آنها را تحرک روانی بنامیم که محدودهٔ زمانی مشخصی دارند. انفعالات پدیده های مرموزی نیستند که برداشتها را نقض کنند؛ آنها هرجا که سبک مشخص زندگی و الگوی رفتاری از پیش تعیین شدهٔ فرد اقتضا کند، اتفاق می افتند. هدف آنها اصلاح موقعیت فرد است که بروز آنها به نفع او باشد. این تحرکات تشدید شده و پرشور در مود شخصی اتفاق می افتند که مکانیسم دستیابی به هدفش را فراموش کرده یا اعتمادش را نسبت به امکانات موجود در راه نیل به هدفش، از دست داده است.

باز هم با فردی سر و کار داریم که احساس حقارت و بیکفایتی، او را وادار میکند تا تمام نیروهایش را متمرکز نماید، بشدت تلاش کند و حرکات شدیدی بیش از آنچه که لازم است انجام دهد. او براین باور است که می تواند با اتکا بهاین تلاشهای طاقت فرسا، خود را کانون توجه دیگران قرار دهد و پیروزی خود را بهاثبات برساند. همان طور که بدون وجود دشمن نمی توانیم عصبانی شویم، بدون در نظر گرفتن اینکه هدف فرد پیروزی بر دشمنش است نیز نمی توانیم احساس خشم او را درک کنیم. در فرهنگ ما هنوز هم فرد می تواند به وسیلهٔ این تحرکات تشدید شده به اهداف خود نایل شود. اگر می بینیم که به کمک این روش نمی توانیم انسان را شناسایی کنیم، نباید عصبانی شویم.

افرادی که به تواناییهای خود، در نیل به هدف اعتماد کافی ندارند، نباید برای این احساس ناامنی، هدف خود را کنار بگذارند، بلکه باید سعی کنند که با اتکا به تلاشهای فراوان و به کمک انفعالات و احساسات جانبی به هدفشان نزدیکتر شوند. این همان روشی است که احساس حقارت فرد را بر می انگیزد و او با رفتار وحشیانه و ناشایست تمام هم و غم خود را جمع می کند تا به هدف مطلوبش دست یابد.

از أنجاكه انفعالات و احساسات با جوهرهٔ شخصيت آميخته شده است، بههمين دليل نمي توان

۱۸۴ شناخت طبیعت انسان

آنها را صفات انحصاری افراد خاصی دانست، بلکه همهٔ افراد، کم و بیش دارای این انفعالات و احساسات هستند. اگر هر فردی در شرایط مناسب قرار بگیرد، احساسات خاص آن موقعیت را نشان می دهد. ما این حالت را «قابلیّت ابراز احساس ، می نامیم. احساسات جزو جدانشدنی زندگی به حساب می آیند که همه می توانیم آنها را تجربه کنیم، با به دست آوردن آگاهی عمیق در مورد انسان، بهتر می توانیم انفعالات و احساسات معمول او را تصور کنیم، بدون اینکه به آنها لطمه ای وارد سازیم. تأثیرگذاری پدیدهٔ عمیق و ریشه داری همچون احساس و انفعال بر سیستم بدن انسان، امری طبیعی است؛ چراکه جسم و روح با هم آمیخته شده است. پدیدهٔ فیزیکی که با انفعالات و احساسات همراه می شود، به شکل تغییرات گوناگون در رگهای خونی و دستگاه تنفسی یا با تغییرات ظاهری همچون سرخ شدن، ضربان تند قلب و تغییر میزان تنفس، نمود پیدا می کند.

#### ١. انفعالات انفصالي

#### الف. خشم

خشم انفعالی است که مظهر و تجلی جاودانیِ قدرتطلبی و برتری جوبی به شمار می آید. این احساس بروشنی نشان می دهد که هدفش از بین بردن سریع و باقدرتِ موانعی است که بر سر راه فرد عصبانی قرار دارد. در تحقیقات پیشین آموختیم که یک فرد خشمگین کسی است که با جدیّت نیرو و توان خود را به کار می گیرد تا بر دیگران برتری پیدا کند. تلاش فرد برای بازشناسایی، گاه به شکل قدرتطلبی جاودانی در می آید. وقتی این اتفاق می افتد، با افرادی روبه رو می شویم که به کمترین محرکها که حس قدر تمندی آنها را تحریک می کند با خشم زیاد پاسخ می دهند. آنها معتقدند (شاید در نتیجهٔ تجربیات قبلی) که خیلی راحت می توانند، به میل و دلخواه خود عمل کنند و به واسطهٔ این روش بر مخالفان خود غالب شوند. این روش پایه و اساسِ عقلی صحیحی ندارد، با وجود این در بیشتر موارد، به آن متوسل می شوند. بیشتر افراد براحتی به خاطر می آورند که چگونه با خشم این در بیشتر موارد، به آن متوسل می شوند. بیشتر افراد براحتی به خاطر می آورند که چگونه با خشم خودشان موقعیت شان را حفظ کنند.

در برخی مواقع، عصبانیّت کاملاً بجاست، اما ما در اینجا بهاین موارد اشاره نمیکنیم. وقتی از خشم صحبت میکنیم، از افرادی سخن بهمیان میآوریم که این انفعال همیشه در آنها وجود دارد و

<sup>1.</sup> Affektbereitschaft

برای واژهٔ Affektbereitschaft که آلمانی است، معادل انگلیسی مناسبی وجود ندارد که بر مسئولیت و تعهد روان دلالت کند؛ این لغت میگوید که روح امکان بروز مجموعههای احساسی جدید را مناسب بـا هـر موقعیت، دارد. (م)

عکسالعمل آنها همواره با این روش بوده است. بعضی افراد با عصبانیّت خود، سیستمی را از کار میاندازند، چون برای روبهروشدن با مشکلشان راه دیگری نمیشناسند. آنها افرادی مغرور و آنقدر حساس هستند که نمی توانند افراد بالاتر یا هم سطح خود، را تحمّل کنند و تنها زمانی خوشحالند که خودشان بالاتر از همه باشند. در نتیجه چشمانشان همیشه تیز است و حالت دفاعی دارند تا مبادا کسی زیاد به آنها نزدیک شود یا قصد برابری کردن باارزش بالای آنها را داشته باشد. بدگمانی یکی از صفات منش آنها میباشد که همواره با حساسیّت زیاد آنها همراه است. افرادی که نمی توانند به همنوع خود اعتماد کنند. صفات دیگر منش که ارتباط تنگاتنگ با هم دارند، همزمان با خشم، حساسیت و بدگمانی آنها، بروز مى يابد. در موارد پيچيده، مى توان تصور كردكه يك فرد فوق العاده جاه طلب چگونه از هر وظيفة جدی واهمه دارد و از این رو نمی تواند خود را با محیط سازگار کند. اگر او همه چیز را رد کند، فقط از یک روش پاسخ استفاده مینماید. او مخالفت خود را در حالتی نشان میدهد که دردسر زیادی برای محیط اطرافش پیش می آورد. برای مثال، آینه را خرد می کند یا یک گلدان قیمتی را می شکند. اگر بعد از این کار، بهانه بیاورد که او خودش هم نمی داند چه کار کرده است، هیچ کس حرف او را باور نمی کند. میل بهآسیبواردکردن بهمحیط در او مشهود است؛ چرا که همیشه یک شیء قیمتی را خراب خواهد کرد و هرگز خشم خود را با شکستن اشیای بی ارزش، فرو نمی نشاند. در اعمال و حرکات او یک نقشهٔ از پیش طراحی شده، بهچشم میخورد. هرچند که این افراد در دایرهٔ کوچکتر موفقیت ویژهای بهدست می اورند، اما بهمحض اینکه در دایرهٔ بزرگتر قرار می گیرند، تأثیر خود را از دست می دهند. بنابراین افرادی که بهطور عادی خشمگین هستند، از هر جهت با دنیا درگیری پیدا میکنند.

نگرش بیرونی که با انفعال خشم همراه میشود، آنچنان عادی است که ما برای تصور خشم، تصویر یک انسان تندمزاج را در ذهنمان میآوریم. نگرش خصمانهٔ او نسبت بهدنیا، آشکار میباشد. انفعال خشم احساس تعاون را نفی میکند. شخص، قدرتطلبی خود را آنچنان با تلخکامی نشان میدهد که هر آن انتظار میرود طرف مقابل جان خود را از دست بدهد. از آنجا که انفعالات و احساسات بارزترین نشانههای یک منش است، ما می توانیم تا با حل احساسات و انفعالات مختلفی که با آن روبهرو میشویم، از دانش خودمان نسبت بهماهیت انسان بهره بگیریم؛ چراکه احساسات و انفعالات روشنترین مشخصههای منش هستند. باید بهتمام افراد تندخو و عصبی و خشن، عنوان دشمنان جامعه و دشمنان زندگی را اطلاق کنیم.

ما باید دوباره توجه خود را بهاین حقیقت جلب کنیم که قدرت طلبی آنها براساس احساس حقارت بروزدادن این حرکات حقارت بوده است. هر انسانی که قدرت خود را شناسایی میکند، تحت ضرورت بروزدادن این حرکات

و رفتارهای تهاجمی و خشن قرار دارد. هرگز نباید این حقیقت را نادیده گرفت. در غلیان خشم، گستره و طیف حقارت بروشنی تمام دیده میشود. ترفند مبتذل و پیش پاافتاده ایناست که فرد بالارفتن ارزش خود را در گرو بدبختی دیگری میداند.

الکل هم یکی از مهمترین عواملی است که عصبانیت و خشم فرد را تسریع میکند. حتی با نوشیدن مقدار بسیار کمی از الکل، این تأثیر مشهود است. گفته می شود تأثیر الکل قیود تمدن را از بین می برد یا سست میکند. فردی که دچار مسمومیت الکلی شده، طوری رفتار میکند که گویی هرگز متمدن نبوده است. بدین ترتیب، کنترل خود را از دست می دهد و نسبت به دیگران بی توجه است. وقتی هم که مسمومیت الکلی ندارد، خصومت خود نسبت به انسانها را پنهان میکند و با تلاش فراوان گرایشها و امیال خصمانهٔ خود را فرو می نشاند. و بعد از نوشیدن الکل، ماهیت واقعی خود را بروز می دهد. افرادی که با زندگی همخوانی و سازگاری ندارند، به نوشیدن الکل رو می آورند. این مسأله به طور تصادفی و اتفاقی نیست؛ چراکه با نوشیدن آن نوعی احساس آرامش و فراموشی به آنها دست می دهد. همچنین دلیل دیگری براین واقعیت است که آنها به آنچه می خواسته اند، دست نیافته اند.

عصبانیت و کجخلقی میان کودکان بیشتر از بزرگسالان است. گاه یک حادثهٔ جزیی کافی است که کودکی را عصبانی و کجخلق کند. دلیل این تندمزاجی، این است که کودکان در نتیجهٔ احساس حقارتی که دارند، قدرتطلبی خود را بروشنی نشان می دهند. یک کودک خشمگین برای بازشناسی خود، تلاش می کند. وجود هر مانع برطرف نشدنی بر سر راه او، یک مشکل استثنایی تلقی می شود. از نتایج عصبانیت این است که وقتی از حد معمول فراتر رود، به فرد عصبانی لطمه وارد می کند. در این رابطه، بهتر است بهماهیت خودکشی هم اشاره نماییم. در خودکشی، فرد سعی دارد با کشتن خود، انتقام شکستهایی را که متحمل شده است، از خویشان و دوستان خود بگیرد.

#### ب. افسر دگی

وقتی فردی نتواند برای شکست یا محرومیّتی که متحمل شده است خود را دلداری بدهد، انفعال افسردگی اتفاق میافتد. افسردگی همراه با دیگر انفعالات، احساس نارضایتی یا ضعف را جبران میکند و هدف آن دستیابی بهموقعیت بهتر است. در این خصوص، ارزش آن همانند غلیان خشم است. تفاوت اینجاست که افسردگی در نتیجهٔ یک محرک دیگر رخ میدهد، بهوسیلهٔ یک نگرش متفاوت بهره میگیرد.

همانند سایر انفعالات، در اینجا هم، برتری طلبی وجود دارد؛ در حالی که فرد خشمگین سعی دارد، ارزش خود را بالا ببرد و مخالفانش راکم ارزش و خفیف کند و علیه حریف مقابل خود خشمگین

می شود. در افسردگی فعالیت روانی فرد کاهش می یابد و رضایت فرد در گرو افزایش محدود فعالیت روان است. اما این رضایت نوعی رهایی است، حرکتی که مخالف محیط است، اگرچه حالت آن متفاوت با حالت فرد عصبانی است. فرد افسرده شکایت می کند و با شکایت خود، خویشتن را در مقابل همنوعانش قرار می دهد. افسردگی به طور طبیعی در ماهیت انسان وجود دارد و نمود بیش از حدّ آن، نشانگر حالت خصمانه در مقابل جامعه است.

ارتقای فرد افسرده وابسته بهنگرش جامعه نسبت بهاوست. همه می دانیم که وقتی دیگران بهافراد افسرده خدمت می کنند، با آنها همدردی می کنند، حامی آنها هستند، آنها را تشویق می کنند یا در راه سعادت آنها گام بر می دارند، این افراد نیز، دستیابی موقعیت خود را راحت تر می پندارند. اگر تخلیه روانی با گریه و زاری همراه باشد، روشن است که فرد افسرده با داور قرار دادن خود و انتقاد از دیگران و اعتراض بهنظم اشیای موجود، بر تری خود را بر محیط اطرافش افزایش می دهد. هرچقدر که فرد، به واسطهٔ افسردگی، خواسته های بیشتری از جامعه داشته باشد، شکایات و گلهمندیهای او هم، واضح تر می شود. افسردگی بحث غیرقابل انکاری می شود که وظیفهٔ الزام آوری را به دوش همسایگان فرد افسرده می گذارد. این انفعال بروشنی دلالت بر تلاش فرد برای رهایی از ضعف و ناتوانی برای رسیدن به برتری دارد و تلاشی است که فرد به واسطهٔ آن موقعیت خود را حفظ می کند و احساس رسیدن به برتری دارد و تلاشی است که فرد به واسطهٔ آن موقعیت خود را حفظ می کند و احساس ناتوانی و حقارت را دفع می نماید.

### ج. سوءاستفاده از احساس

در گذشته هیچ کس ارزش و معنای واقعی انفعالات و احساسات را نمیدانست تا اینکه محققان پی بردند که انفعالات و احساسات، ابزاری گرانمایه برای غلبه براحساس حقارت و بالابردن شخصیت و شناسایی خویشتن هستند. استعداد بروز احساس، کاربرد وسیعی در زندگی روانی دارد. وقتی کودک بیاموزد که با خشم، افسردگی، گریستن و احساس اینکه بهاو کم توجهی شده است، می تواند بر محیط اطرافش حاکم شود، بارها از این روش برای بر تری یافتن، استفاده خواهد کرد. در این روش به آسانی الگوی رفتاری پیدا می کند که بهاو اجازه می دهد تا با پاسخهای احساسی ابتدایی نسبت به کوچکترین و کماهمیت ترین محرکها، عکس العمل نشان دهد. هرکجا که نیاز باشد، احساساتش را بروز می دهد. فکرکردن بهاحساس و دل مشغولی با آن، عادت بدی است که گه گاه بیمارگونه می شود. وقتی در دوران کودکی این اتفاق می افتد، همان فرد در بزرگسالی دایم از احساسات خود سوءاستفاده می کند. ما دیده ایم افرادی را که با روی خوش و به شوخی، خشم، اندوه و دیگر انفعالات خود را بروز می دهند، چنان که گویی این انفعالات، عروسکهای خیمه شب بازی هستند. این ویژگیهای کم ارزش و ناخوشایند، برنش واقعی احساسات را از بین می برند.

هرگاه که چنین فردی همه چیز را رد شده میبیند یا هرگاه برتری شخصیت او با تهدید روبهرو میشود، بروز بعضی احساسها، یک پاسخ عادی میگردد. ممکن است فرد اندوه خود را با چنان فریادهای وحشتناکی بیان کند که برای دیگران ناخوشایند باشد. افرادی را دیده ایم که آنچنان افسردگی خود را ابراز میکنند که گویی در درجه و میزان بروز افسردگی با خود رقابت میکنند.

همین سوءاستفاده می تواند به صورت فیزیکی هم نمود داشته باشد. گفته می شود افرادی وجود دارند که اجازه می دهند خشم آنها چنان در دستگاه هاضمهٔ آنها تأثیر بگذارد که هنگام خشمگین شدن حالت تهقع به آنها دست می دهد. این مکانیسم، تخاصم آنها را بروشنی نشان می دهد. احساس افسردگی با خودداری از خوردن غذا همراه است، به طوری که فرد افسرده وزن کم می کند و به تمام معنا و تصویر افسردگی، را به نمایش می گذارد.

اینگونه سوءاستفاده از احساسات نمی تواند برای ما بی اهمیت باشد؛ چرا که آنها احساس تعاون همنوعان دیگر ما را بر می انگیزد. لحظه ای که همسایه، با فردی که انفعالات شدید نشان داده است، همدردی کند، آن انفعالات تمام می شود. به هر حال افرادی وجود دارند که هرگز دوست ندارند غم و اندوهشان پایان پذیرد؛ چرا که فقط در این حالت می توانند احساس تعالی شخصیت کنند و همدردی و دوستی همسایه هایشان را دلیلی برای تعالی می دانند. اگرچه ما با افراد عصبانی و افسرده کم و بیش همدردی می کنیم، اما این احساسات به دلیل انفعالی بودن ما را از یکدیگر جدا می سازد و در حقیقت نمی تواند ما را به آنها نزدیکتر کند. آنها با آسیب واردکردن به احساسات اجتماعی، در عمل از سایر انفعالها جدا می شود. در حقیقت افسردگی بر یک مجموعه تأثیر می گذارد، اما این مجموعه به طور طبیعی وجود ندارد؛ چراکه هر دو طرف در آن شرکت ندارند. افسردگی احساس تعاون را از شکل طبیعی خارج و آن را منحرف می کند، طوری که دیر یا زود، همنوع دیگر سهم بزرگتر و بیشتر را برای خود برمی دارد.

#### د . بیزاری

احساس بیزاری، نوعی از احساسات انفصالی است، گرچه این احساس بخوبی سایر انفعالات شناخته شده نیست. از لحاظ فیزیکی، زمانی بیزاری اتفاق میافتد که دیوارهٔ معده با روش خاصی تحریک میشود. بههر حال، گرایشها و تلاشهایی وجود دارند که فرد با آن میخواهد موضوع را از حیطهٔ زندگی روانی خود ببیرون بریزده. اینجاست که جنبهٔ انفصالی یک انفعال آشکار میشود. حوادث آتی عقیدهٔ ما را تأیید و برآن تأکید میکند. بیزاری حالتی از تنفر است. اداهایی که فرد همراه با این حالت از خود نشان میدهد، دلالت بر خوارشمردن محیط و حل یک مشکل و تلاش برای دوری جستن از آن دارد. خیلی راحت می توان از این انفعال سوءاستفاده کرد و به کمک آن برای

دورکردن خودمان از یک موقعیت ناخوشایند بهانه بیاوریم، وانمودکردنِ استفراغ و حالت تهوّع کاری آسان است و وقتی بنا بهضرورت این حالت بروز کند، فرد باید از جمع دوستان و آشنایان فرار نماید و خودش را راحت سازد. هیچ انفعال دیگری را نمی توان بسرعتِ حالت بیزاریِ ساختگی، بروز داد. فرد با آموزش خاصّی خود را تعلیم می دهد که سریع حالش به هم بخورد؛ در این روش، یک انفعال بی ضرر تبدیل به سلاحی علیه جامعه می شود یا بهانه ای برای کناره گیری از آن.

#### ه ترس و اضطراب

اضطراب یکی از بارزترین پدیده های زندگی بشر می باشد. این انفعال بسیار پیچیده است؛ چراکه نه تنها یک احساس انفصالی نیست، بلکه مانند افسردگی، می تواند به طور یکجانبه بر همنوعان انسان تأثیر بگذارد. یک کودک به واسطهٔ ترسی که دارد، از موقعیت پیش آمده می گریزد و برای محافظت خود به سوی شخص دیگری می شتابد. مکانیسم ترس، برتری را به طور مستقیم نشان نمی دهد ـ در حقیقت به نظر می رسد که نوعی شکست را نشان می دهد. شخص مضطرب سعی می کند تا آنجا که می تواند خود را کوچک کند، اما همینجاست که جنبهٔ عطفی این انفعال ـ که در عین حال قدرت طلبی را با خود به همراه دارد ـ آشکار می شود. افراد مضطرب برای محافظت از خود به موقعیت دیگری گریز می زنند و سعی می کنند با این روش خود را تقویت کنند تا اینکه بتوانند با خطراتی که سر راهشان می رویه رو شوند و به پیروزی نایل آیند.

در این انفعال با پدیدهای روبهرو هستیم که از لحاظ ارگانیکی بسیار ریشهدار و بازتابی از ترس ابتدایی است که بر تمام موجودات زنده مستولی می گردد. انسان بویژه بهجهت ضعف و ناامنی خود در طبیعت در معرض این ترس است. دانش ما از مشکلات زندگی آنقدر ناکافی است که کودک هرگز نمی تواند خود را با آن سازش دهد. دیگران باید هر آنچه را که او فاقد آنهاست فراهم کنند. کودک زمانی این مشکلات را در می یابد که پا به دنیا گذارده و وارد عرصهٔ زندگی شده است و شرایط زندگی بتدریج او را تحت تأثیر قرار می دهند. در تلاش او برای جبران احساس ناامنی، همواره خطر شکست وجود خواهد داشت و در نتیجه فلسفهٔ بدبینانهای پیدا می کند. بنابراین، صفت و خصوصیت غالب منش او تبدیل به عطش ویژه ای می شود که خواهان کمک محیط است و اینکه به او توجه شود. هرچقدر که از مشکلات زندگی بیشتر فاصله می گیرد، احتیاط او بیشتر و بیشتر می شود. اگر چنین کودکانی مجبور شوند که قدم پیش بگذارند و با مشکلاتشان روبهرو شوند، حالات و برنامه هایی که پیاده می کنند حاکی از عقب نشینی است. آنها همیشه برای عقب نشینی آماده هستند و به طور طبیعی پیاده می کنند حاکی از عقب نشینی است. آنها همیشه برای عقب نشینی آماده هستند و به طور طبیعی بارز ترین و معمولی ترین صفت منش آنها، ترس و اضطراب است.

شروع این مخالفت در حالتی که این انفعال بروز می یابد، همانند حالت تقلیدی است که در نوزادان دیده می شود، اما این مخالفت نه به صورت پرخاشگرانه است و نه به صورت مستقیم. زمانی که این احساس بیمارگونه، استحاله میشود، ما میتوانیم بینش صریح و دقیقی نسبت به آن پیدا کنیم. در این موارد، آشکار میبینیم که چگونه فرد مضطرب از دیگران یاری و استمداد میطلبد و به دنبال فردی است تا او را به خود وابسته سازد. علاوه براین، مطالعه و تحقیق دربارهٔ این پدیدهٔ منجر می شود تا مواردی را که با عنوان صفت منش مضطرب بررسی کردیم، مذنظر بگیریم. در این موارد، با افرادی سروکار داریم که نیاز به حمایت فرد دیگری دارند و کسی باید همیشه به آنها توجه داشته باشد. در حقیقت این چیزی نیست مگر قانون رابطهٔ حاکم و برده؛ چنانکه گویی کسی باید همیشه حاضر و آماده باشد تا بهاو کمک و از او حمایت نماید. اگر دقیقتر بهاین مسأله بنگریم، با افراد بسیاری روبهرو میشویم که در زندگی خواستار شناسایی و توجه هستند. آنها تا آنجا استقلال خود را از دست مي دهند (در نتيجهٔ تماس ناكافي و ناصحيح با زندگي) كه با خشونت فوق العاده أي خواستار مزايا و امتیازات اضافی می گردند. مهم نیست که آنها چقدر با دیگران همراهی می کنند، ولی احساس تعاون اندكى دارند. اما اجازه دهيد آنها ترس و اضطراب خود را بروز دهند تا دوباره بتوانند موقعيت برتر خود ۱٫ انجاد کنند. اضطراب به آنها کمک می نماید تا از نیازها و درخواستهایی که زندگی از آنها دارد، شانه خالی کنند و تمام اطرافیان را بهخدمت خود درآورند. در پایان اینکه، اضطراب در تمام روابط روزانهٔ این افراد بهچشم میخورد و تبدیل بهمهمترین ابزار برای اعمال برتری آنها میشود.

#### ٢. انفعالات عطفي

#### الف شادي

شادی، انفعالی است که فاصلهٔ میان دو انسان را با پُلی به هم پیوند می زند. در شادمانی، انزوا و گوشه گیری معنا ندارد. حالات شادمانی در پی دوستیابی، و در انسانهایی که می خواهند با هم بازی کنند، بروز می کند. این نگرش، یک نگرش عطفی است. به بیان دیگر، با این انفعال دست خود را به سوی همنوعانمان دراز می کنیم. همانند اینکه محبت از طرف فردی به طرف فرد دیگر ابراز می شود. تمام عناصر پیوند دهنده در این انفعال وجود دارد. به طور قطع، دوباره با انسانهایی سروکار داریم که تلاش می کنند تا براحساس نارضایتی و تنهایی غلبه نمایند، به طوری که ممکن است در امتداد خطی که از پایین به بالاکشیده ایم، به معیار بر تری دست یابند. در حقیقت احتمال دارد که شادمانی به ترین راه غلبه بر مشکلات باشد. خنده با انرژی آزاد کننده و نیروهای آرامش دهنده، همراه با شادمانی می آید و به طور کآی کلید اصلی این انفعال به شمار می رود. این شادمانی از شخصیت فرد فراتر می رود و در همدلی کردن با دیگران خود را نشان می دهد.

حتی ممکن است از این خنده و شادمانی هم برای نیل به اهداف شخصی سوء استفاده شود. از این رو، بیماری که به واسطهٔ رفتار نادرست، احساس بی اهمیت بودن کرده و ترسیده بود، با شنیدن خبر یک زلزلهٔ مرگبار هم شادمان شده بود. وقتی او غمگین بود، احساس ناتوانی می کرد. بنابراین از افسردگی گریخت و سعی کرد براحساس مقابل آن، یعنی شادمانی رو بیاورد. سوء استفادهٔ دیگری که از شادمانی می شود، بیان شادی به هنگام غم و غضّهٔ دیگران است.

شادی که در زمان نامناسبی یا در مکان نامناسبی، ابراز شود احساس تعاون را انکار و آن را از بین میبرد و چیزی نیست مگر یک انفعال فصل کننده و وسیلهای برای پیروزی.

#### ب. همدر دی

حس همدردی بیان احساس تعاون محض است. هر وقت که ببینیم فردی همدردی میکند، به بطور کآلی می توانیم اطمینان داشته باشیم که احساس تعاون او بهطور کامل رشد کرده است؛ چرا که این احساس به او اجازه می دهد تا قضاوت کنیم که یک فرد چقدر می تواند خود را همانند همنوعش سازد. شاید مسألهٔ معمولتر از این احساس، سوءاستفادهٔ قراردادی است که از آن می شود.

وقتی میگویند شخصی دارای احساس تعاون بالایی است، این مبالغه در احساس تعاون فرد نوعی سوءاستفاده است. از این رو، افرادی وجود دارند که وقتی خبر فاجعهای را می شنوند در صحنه حاضر می شوند تا اینکه اسم آنها در روزنامه ها نوشته شود و با این کار به شهرت کاذبی دست بیابند، و تنها علت حضور آنها نیز همین منظور است نه کمک به فاجعه دیدگان. بعضی دیگر از این افراد عشق به بدبختی دیگران دارند. افراد همدرد و دلسوز، که در این کار حرفه ای هستند، و افراد صدقه دهنده، هیچوقت نمی خواهند دست از فعالیت خود بردارند؛ چرا که وقتی افراد بدبخت و فقرزده از آنها درخواست کمک می کنند، احساس بر تری به این افراد دست می دهد. «لاروشه فوکالد» آ، از متفکرینی می باشد که ماهیت انسان را بخوبی شناخته بود. وی می گوید: «ما همیشه آماده ایم تا با بدبختی دوستانمان، به حدّی از رضایت دست پیدا کنیم».

یک تلاش نادرست که در ارتباط با این پدیده صورت میگیرد، باعث می شود که ما از دیدن نمایشنامه های غمناک شادمان شویم. گفته می شود که تماشاچی بیشتر از شخصیتهای روی صحنه، احساس تقدّس می کند.این مسأله در مورد بیشتر افراد صحیح نیست، ما هم به دلیل میل به خودشناسی و خود آموزی، به این نمایشنامه های تراژدی علاقه مند هستیم. نباید فراموش کنیم که جیزی که می بینیم فقط یک نمایش است و با تماشای این نمایش می توانیم محرّک دیگری جهت آمادگی برای زندگی به دست آوریم.

#### ج. تواضع

تواضع انفعالی است که در یک زمان یا به طور همزمان، هم انفصالی و هم عطفی است. بعلاوه این انفعال بخشی از ساختار و بنای احساس تعاون ماست و از زندگی روانی ما جدا نیست. وجود جامعهٔ بشری بدون حضور این احساس ممکن نیست. هرجا به نظر برسد که ارزش شخصیت انسان در حال سقوط است یا نمی تواند آگاهانه خود را مورد ارزیابی قرار دهد، این اتفاق رخ می دهد. این انفعال با شدت به درون بدن منتقل و با انبساط مویرگهای اطراف آن همراه می شود. با انقباض مویرگهای زیر پوست، فرد سرخ می شود. این امر در صورت فرد نمایان می گردد، اما بعضی افراد، تمام بدنشان سرخ می شود. رویکرد برونی و خارجی آن، عقب نشینی است. حالت انزوایی که با افسردگی خفیفی همراه است و به فرد آگاهی می دهد تا یک موقعیت ترسناک را رهاکند. نگاه کردن به پایین و نازکردن فرد از علایم فرار هستند و نشان می دهد که تواضع یک انفعال انفصالی است. همانند دیگر انفعالات، ممکن است از تواضع هم سوءاستفاده شده باشد. بعضی افراد چنان زود سرخ می شوند که این صفت انفصالی در تمام روابط آنها با همنوعانشان تأثیر می گذارد. سوءاستفاده از این انفعال، به شکل انزوا و گوشه گیری است.

## اظهارات کلی در خصوص تعلیم و آموزش

در اینجا، اجازه دهید اظهارات چندی را که بهبررسیهای پیشین ما دلالت دارد،اضافه کنیم. این مسأله تأثیر آموزش و تعلیم کودکان در کانون خانواده، مدرسه و زندگی است و اینکه این آموزش چه تأثیری بر رشد و روان کودک میگذارد. شکی نیست که خانوادههای امروزی، قدرتطلبی و تکبر را تا حد زیادی بهفرزندان خود تعلیم میدهند. همه میتوانند از تجربیات خودشان در این رابطه درسی یاد بگیرند. بهیقین خانه و خانواده مزایای بسیاری دارد و هیچ مؤسسه و کانونی را پیدا نمیکنید که بهاندازهٔ خانواده مراقب کودک باشد و او را آموزش دهد. بویژه وقتی که فرزند خانوادهای بیمار شود، والدین و اعضای خانواده ثابت میکنند که بهترین حافظ سلامت کودک هستند.

اگر والدین، معلمان خوبی هم بودند و مانع از رشد نادرست فرزندانشان میشدند و بعلاوه اگر می توانستند با تعلیم صحیح، جلوی این اشتباهات را بگیرند، پس باید از پذیرفتن این نکته خرسند باشیم که هیچ کانونی بهتر از خانه برای حفظ اعتبار انسانها مناسب نیست. به هر حال متأسفانه والدین نه روان شناسان خوبی هستند و نه معلمان خوبی. امروزه، خودخواهی ـ که به درجات مختلف در تمام خانواده ها وجود دارد ـ نقش اصلی را در تعلیم و آموزش کودکان ایفا میکند. لازمهٔ این خودخواهی این است که کودکان تمام خانواده ها، باید به طور خاصی پرورش یابند و خودشان را بسیار ارزشمند تصور کنند. بنابراین آموزشهایی که والدین به کودک می دهند، موجب بد ترین اشتباهات روانی می شوند و ذهن کودک را با این باور غلط پر میکنند که آنها باید خودشان را بر تر و بهتر از دیگران بپندارند. این امر، بدون استثنا، در میان تمام خانواده هایی که «پدر» را رییس و رهبر خانواده می دانند، وجود دارد.

حال بدبختی از اینجا شروع میشود. این پدرسالاری کمترین میزان اهمیت را بهجوامع انسانی و اجتماعی میدهد. فرد را ترغیب میکند تا در آشکار و نهان در مقابل احساس تعاون قرار بگیرد. این تغییر هرگز بهصورت آشکارا نیست. بزرگترین عیب تعلیم آمرانه این است که قدرتطلبی را بهصورت آرمان و ایده آل کودک در می آورد و لذتهایی را که با کسب قدرت می تواند بدست آورد، به او نشان می دهد. تیمام

کودکانی که حرص و طمع زیادی برای برتری دارند، در مورد مسألهٔ قدرت هم جاهطلب هستند و بهطور غیرعادی مغرور میشوند. آرزوی کودک این است که بهاوج برسد، تمام کودکان میخواهند صورد احترام دیگران باشند و دیر یا زود کودک خواهان آن اطاعت و تسلیمی است که افراد در مقابل قدر تمندترین فرد محیط اطرافشان دارند. در نتیجهٔ همین فرض و گمان نادرست است که کودک نسبت به والدین و بقیه افراد متخاصم می شود.

تحت عوامل آموزشی که به صورت پیوسته و متداول در کانون خانواده ها وجود دارد، کودک نمی تواند در عمل به بر تری و بر ترشدن نیندیشد، کودکان خردسالی را می بینیم که از همان دوران طفولیت دوست دارند تا نقش یک «مرد بزرگ» را ایفاکنند، حتی بعدها هم که بزرگتر شدند، افکار و یادمانهای ضمیر ناآگاه دوران کودکی آنها بروشنی نشان می دهد که آنها به گونه ای رفتار می کنند که گویی دنیا خانهٔ آنهاست و اگر کسی مانع از نگرش آنها شود، خودشان را از این دنیایی که به نظر نفرت آور است، عقب می کشند.

درست است که والدین در خانه، به گونه ای رفتار می کنند که احساس تعاون را هم رشد دهند، اما اگر تأثیر قدرت طلبی و حضور سیستم آمرانه ای پدر را در خانواده به خاطر آوریم، متوجه می شویم که این احساس تعاون فقط تا میزان محدودی رشد کند. گرایشهای ابتدایی که برای عشق و مهربانی وجود دارد، به رابطهٔ کودک با مادر مربوط می شود. شاید این مهمترین تجربه ای است که کودک می تواند داشته باشد، چرا که کودک در این تجربه می آموزد که در خانه شخص دیگری هم وجود دارد که قابل اعتماد است، او فرق میان «من» و «شما» را فرا می گیرد. نیچه گفته است که «هر فردی تصویر معشوقه اش را از روی رابطه ای که با مادرش دارد، ترسیم می کند». جامعهٔ «پستالوزی» انشان می دهد که مادر چگونه ایده آلی است که رابطهٔ کودک را با دنیای آینده تعیین می کند. در واقع نوع رابطه با مادر، تمام فعالیتهای جدّی را معیّن می نماید.

وظیفهٔ مادر این است که احساس تعاون را در فرزند خود به وجود آورد. شخصیتهای عجیب و غریب که در میان کودکان می بینیم، به دلیل رابطه ای است که با مادرشان داشته اند و مسیر رشد این کودک شاخص و نمایهٔ رابطهٔ میان مادر و فرزند است. هرجا که رابطهٔ مادر و کودک دچار انحراف می شود، بعضی عیوب و نقصهای اجتماعی را در او می بینیم. دو دسته از اشتباهات، معمولترین آنهاست. اولین اشتباه ناشی از این مسأله است که مادر وظیفهٔ خود را در قبال فرزندش انجام نمی دهد و کودک هیچ نوع احساس تعاون را یاد نمی گیرد. این اشتباه از عواقب بارز و ناخوشایندی است که از آن ناشی شده است. کودک همانند غریبه ای در کشور دشمن رشد می کند. اگر کسی مایل باشد به چنین کودکی کمک کند هیچ چاره ای ندارد مگر اینکه نقش مادر را برای او ایفا کند، همان نقشی که کودک در بعضی مراحل رشد خود جای خالی آن را احساس کرده بود. به طور کلی این تنها روشی است که با آن همنوعانمان را درک می کنیم.

I. Pestalozzi

اشتباه دوم که احتمال تکرار آن بیشتر است؛ عبارت است از اینکه مادر وظیفهٔ خود را میداند، اما آن چنان با حالت مبالغه آمیز و با تأکید این وظیفه را انجام میدهد که انتقال فرافکنی احساس تعاون کودک برای فرد دیگری غیر از مادر ناممکن است. این مادر به کودک اجازه میدهد تا احساس تعاون خود را فقط در مقابل او تخلیه کند. به عبارت دیگر، چنین کودکی فقط به مادرش علاقه مند است و بقیّه افراد را محروم میکند. بدیهی است که چنین کودکی انسانی اجتماعی بار نمی آید.

نکات بسیار مهم و مؤثر دیگری در کنار این رابطه وجود دارد که نقش بسیار مهمی در تعلیم و آموزش دارد. مهدکودکهایی که اوقات شادی را برای کودکان فراهم می آورند، آنها را قادر میکنند تا با سهولت خاصی راه ار تباط خود با دنیا را پیدا کنند. اگر کسی به یاد داشته باشد که بیشتر کودکان با چه مشکلاتی دست به گریبان هستند، چه تعداد کمی از آنها در سالهای اولیهٔ زندگی خودشان را با دنیا وفق می دهند یا آن را اقامتگاه و مأمنی مطلوب می بینند، آن وقت می تواند بفهمد که برداشتهای اولیهٔ دوران کودکی چقدر برای کودک دارای اهمیت است. بعضی علایم و نشانه های راهنما وجود دارد که مسیر پیشرفت کودک را در دنیا نشان می دهد. اگر بعضی از کودکان بیمار را که همیشه دردمند و غمگین هستند و بیشتر کودکانی را که در مهدکودکهای مفرح و شادیبخش نبودهاند، به این مسأله اضافه کنیم، می توانیم بروشنی درک کنیم که چرا بیشتر کودکان با زندگی و جامعه خصومت دارند و احساس تعاون آنها به شکلی که برای جامعهٔ انسنانها مناسب باشد رشد نکرده و شکوفا نشده است.

بعلاوه ما باید تأثیر مهمی را که اشتباهات در امر آموزش و تعلیم کودک (بدآموزی) بهجا می گذارد، بهمورد ارزیابی قرار دهیم. وقتی پدر و مادر به طور مستبدانه به کودک آموزش می دهند، شادمانی را از او و زندگی اش سلب می کنند، درست همان طور که آموزش تمام موانع را از سر راه کودک بر می دارد و به طور کآی کودک را در فضای «گلخانهٔ» کانون زندگی قرار می دهد؛ به طوری که وقتی بزرگ شد، هوای اطراف را طوفانی و متلاطم تر از گرمای خانه، تصور می کند.

بنابراین دیدیم که آموزش و تعلیم در خانواده، جامعه و فرهنگ ما به گونهای تنظیم شده است که ارزشهای همنوع جویانه مطلوب فرد را پرورش دهد. والدین فقط جاهطلبی و میل به سودجویی شخصی را به فرزندان خود تعلیم دادهاند. آیا هنوز هم امکان دارد که بتوان اشتباهاتی را که در رشد کودک اتفاق افتاده است، جبران کرد و وضعیّت او را بهبود بخشید؟ جواب «مدرسه» است. اما یک بررسی دقیق نشان می دهد که مدرسه، در شکل موجود، نیز برای این امر مهم مناسب نیست. امروزه بندرت معلمی پیدا می شود که بخواهد بپذیرد که او می تواند اشتباهات و بدآموزیهایی را که دیگران برای کودک به ارمخان آوردهاند، بخواهد و در شرایط موجود مدارس، آنها را رفع کند. معلّم برای این وظیفه آمادگی ندارد. وظیفهٔ او تدریس

می کند اهمیتی بدهد علت این امر، این است که درهر کلاس آن قدر دانش آموز است که مانع ازانجاموظیفهٔ درست معلم می شود. آیا مؤسسه یا کانون دیگری وجود دارد که کاستیهای بدآموزی خانواده را برطرف سازد؟

احتمال دارد کسی بگوید زندگی، مؤسسه و کانون مورد نظر است. اما زندگی هم محدودیتهای خاص خودش را دارد. زندگی بهخودی خود به گونهای نیست که فرد را تغییر دهد، گرچه گاهی به نظر می رسد که چنین کاری را می کند، اما تکبر و جاه طلبی انسانها، مانع از این تأثیرگذاری است. مهم نیست که یک انسان چقدر مر تکب اشتباه می شود، او سایرین را مقصر خواهد دانست و احساس خواهد کرد که موقعیّت او برگشت پذیر است. بندرت پیش می آید فردی را پیدا کنیم که مخالف زندگی باشد، مر تکب اشتباهات شود و برگشت پذیر است. بندرت پیش می آید فردی را پیدا کنیم که در فصل گذشته دربارهٔ سوءاستفاده از تجربه آوردیم، این مسأله را ثابت می کند.

زندگی به خودی خود تغییر اساسی ایجاد نمی کند و این از لحاظ روان شناسی قابل فهم است؛ چرا که در زندگی با انسانهایی سروکار داریم که دیدگاه مشخص و روشنی دارند و همه برای دستیابی به قدرت تلاش می کنند. درست نقطهٔ مقابل آن، زندگی، بد ترین معلم و آموزگار است. هیچ ملاحظهای ندارد، به ما هشدار نمی دهد، چیزی به ما نمی آموزد؛ فقط ما را رد می کند و می گذارد تا جان خود را از دست بدهیم. ما فقط یک نتیجه می توانیم بگیریم: تنها مؤسسه ای که در انسان تغییر ایجاد می کند و او را متحوّل می سازد، مدرسه است! اگر از مدرسه استفادهٔ نابجایی نشود، احتمال دارد که بتواند از عهدهٔ این وظیفه برآیید. تا به حال که هر فردی به مدرسه رفته، آن را وسیله ای برای نیل به اهداف و طرحهای متکبّرانه و جاه طلبانهٔ خود کرده است. هیاهو و جار و جنجالی که در حال حاضر به گوشمان می رسد، حاکی از این است که سیستم خود کرده است. هیاهو و جار و جنجالی که در حال حاضر به گوشمان می رسد، حاکی از این است که سیستم قدیمی دیکتاتوری، دوباره در مدارس به اجرا درآید. آیا سیستم قدیمی دیکتاتوری نتایج خوبی از این نوع سیستم گرفته است؟ یک فرد مسئول در مدرسه که همواره مورد تنقر دانش آموزان بوده، چگونه می تواند به طور ناگهانی به صورت فرد ارزشمندی درآید؟ چرا وقتی که قدرت و اقتدار را در خانه می بینیم، تصور می کنیم که وجود یک فرد مقتدر در مدرسه هم باید خوب باشد؟ هر فرد مقتدری که نتواند خود را به دیگران بشناساند، بلکه با زور و اجبار بخواهد این کار را بکند، مقتدر واقعی نیست.

بسیاری از کودکانی که پا بهمدرسه میگذارند، در این فکر هستند که معلم فقط یک کارمند دولت است. هیچ معلمی نمی تواند بدون اینکه باعث ایجاد عواقب ناخوشایند در رشد روانی کودک شود اجبار را بهدانش آموز تحمیل کند. این قدرت و اقتداری که معلم میخواهد، نباید براساس زور و اجبار باشد، بلکه باید فقط برپایهٔ احساس تعاون قرار بگیرد. مدرسه مکانی است که هر کودکی در مراحل رشد روانی، به آنجا می رود و باز می گردد. بابراین، این مکان باید جوابگوی خواستههای رشد سالم روانی کودک باشد.

تنها زمانی می توانیم بگوییم محیط مدرسه خوب است که با ضرورتهای رشد سالم روانی هماهنگی داشته باشد. تنها با وجود چنین مدرسهای است که قادر خواهیم بود، أنجا را جایگاه شکل گیری زندگی اجتماعی کودک تصور کنیم. در این کتاب سعی ما براین بود تا نشان دهیم که روح از یک مادهٔ موروثی شکل میگیرد که هم از لحاظ فیزیکی و هم روانی انجام وظیفه میکند. رشد روان مشروط بهعوامل و نیروهای اجتماعی است. از یک سو باید نیازهای جانداران تحقّق پیداکند و از سوی دیگر، نیازهای انسانها و جوامع انسانی ارضا شود. در این کتاب مراحل رشد روان مشخص میشود و در سایهٔ چنین شرایطی رشد آن حتمی است.

در مورد رشد روان تحقیقات بسیاری انجام دادیم و دربارهٔ استعدادها و قابلیتهای ادراک، یادآوری، احساس و تفکر بحث کردیم و بالاخره صفات منش و انفعالات را مورد بررسی قرار دادیم. ما نشان دادیم که تمام پدیدهها با زنجیرهای ناگسستنی بههم پیوند خوردهاند؛ بهطوری که از یک طرف در معرض قانون زندگی اجتماعی و گروهی هستند و از سوی دیگر، قدرتطلبی و برتریجویی افراد، آنها را تحت تأثیر قرار میدهد. آنچنانکه این پدیدهها در یک الگوی جداگانه و منحصر بهفرد تجلّی پیدا میکنند. ما نشان دادیم که چگونه احساس تعاون فرد، برتری طلبی او را، مطابق با درجهٔ رشد آن، در موقعیتهای واقعی، اصلاح میکند و بعضی صفات منش را شدت می بخشد. چنین صفاتی پدهیچ وجه ارثی نیستند، بلکه بهطریقی به وجود می آیند و شکل میگیرند که مناسب با الگوی موزاییکی ای که ریشهٔ رشد روانی موجب بشکل گیری آن شده است، باشد و آن را به سمت مسیر معیّنی که به هدف فرد می انجامد، هدایت کند.

در مورد تعدادی از این صفات منش و انفعالات که شاخصهای ارزشمندی بیرای شناخت انسیان هستند، بحثهایی انجام دادهایم، اما دیگران هیچ وقعی به آنها نگذاشتهاند. ما مطابق با قدرتطلبی فرد، میزان معیّنی از جاهطلبی و تکبّر او را نشان دادیم. در این حالت ما می توانیم قدرتطلبی فرد را بیروشنی ببینیم و نوع فعالیت او را تشخیص دهیم. همچنین در این کتاب توضیح دادیم که چگونه رشد اغراق آمیز جاهطلبی و تکبّر مانع از رشد منظم فرد می شود.

بعلاوه، عواملی هم مانع از رشد و پرورش احساس تعاون می شوند و یا آن را ناممکن می کنند. به دلیل تأثیر مخرب این دو صفت، تکامل احساس تعاون نه تنها محدود نیست، بلکه قدرت طلبی فرد (عطش دستیابی به قدرت) باعث هلاکت او می گردد. به نظر ما، این قانون رشد روانی، انکارناپذیر است. مهمترین راهنما و شاخص برای هر انسانی که می خواهد سرنوشت خویشتن را آگاهانه رقم بزند به حساب می آید و نمی گذارد قربانی گرایشهای مبهم و مرموز شود. این تحقیقات و پژوهشها در زمینهٔ دانش انسان شناسی و شناخت ماهیت او انجام شده و دانشی است که نمی توان آن را تدریس نکرد و پرورش نداد. شناخت ماهیت انسان برای هر فرد، من و شما، لازم است و مطالعهٔ این علم مهمترین فعالیت ذهنی بشر به شمار می آید.

# ضميمه

| Absolute                  | مطلق               | Individual                 | فردی                        |
|---------------------------|--------------------|----------------------------|-----------------------------|
| Action                    | کنِش               | Inferiority                | حقارت                       |
| Adaptation                | انطباق             | Isolation                  | گوشه گیری                   |
| Affect                    | انفعال             | <b>J</b> ealousy           | حسادت                       |
| Avarice                   | طمع                | Memory                     | خاطره                       |
| س مذکر و مؤنث Bisexuality | دوگانگی جنسی ـ جن  | Modesty                    | تواضع                       |
| Character                 | منش                | Negligence                 | مسامحه ـ اهمالکاری          |
| Cammunal                  | جمعی ۔گروھی        | Pathologically             | بیمارگونه _ آسیب شناختی     |
| Conjunctive               | عطفي               | Pedant                     | فضل فروش                    |
| Consciousness             | آگاهی              | Perception                 | ادارک                       |
| Criminal                  | جنائي              | Prejudement                | پیشداوری                    |
| <b>D</b> aydream          | روزرۇپاي <i>ى</i>  | Projection                 | فرافكنى                     |
| Disgust                   | بیزار <i>ی</i>     | Psychic                    | روانی                       |
| Disjunctive               | انفضالي            | Psychotherapeutic          | روا <i>ن</i> درمان <i>ی</i> |
| Division                  | تقسيم              | Purposiveness              | هدفمندي                     |
| Emotion                   | هيجان              | Scheme                     | طرح ـ نقشه                  |
| Emotional                 | هیجان <i>ی</i>     | Self-discovery             | خودیابی                     |
| Empathy                   | همدلی              | Self-measurement           | خودارزیاب <i>ی</i>          |
| Envy                      | رشک                | Social aspect              | جنبه اجتماعي                |
| Evolution                 | تطوّر ـ تكامل      | Social dogma               | تعصّب اجتماعي               |
| Fantasy                   | خیالپرداز <i>ی</i> | Social feeling             | احساس تعاون (اجتماعی)       |
| Feeling                   | احساس              | Studie uber Die            | minder Wertigket Von        |
| Fund                      | ذخيره              | Organen                    | مطالعه درباره حقارت اعضاء   |
| Habitus                   | عادات              | Submissiveness             | اطاعت بندهوار               |
| Hallucination             | وهم                | Talent                     | استعداد                     |
| Hypnosis                  | هيپئوتيسم          | Teleology                  | غايتشناسي                   |
| Identification            | همانندسازى         | $\mathbf{V}_{	ext{anity}}$ | تكبر                        |
| Imagination               | تخيَل              | Wettanschauung             | جهانبينى                    |