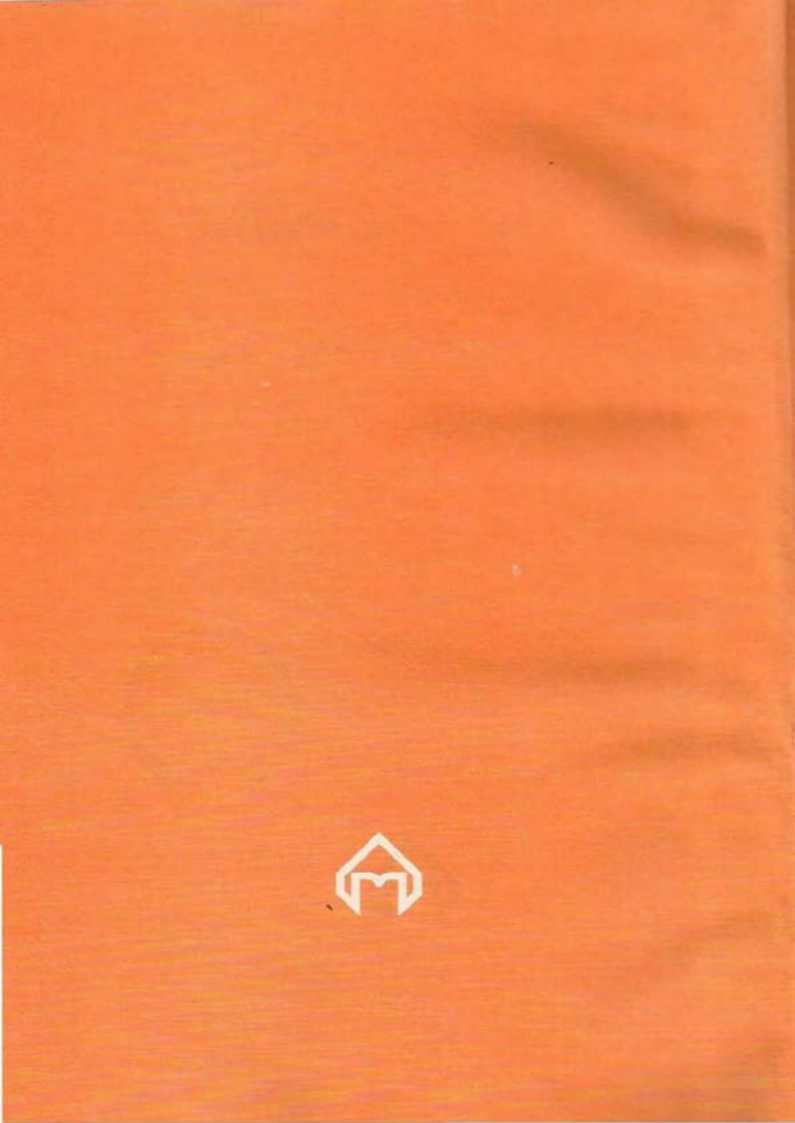
## پیرگنجه در جستجوی ناکجاآباد دربارهٔ زندگی ، آثار و اندیشهٔ نظامی

دكتر عبدالحسين زرين كوب



پيرگنجه،

## در جستجوی ناکجا آباد

دربارهٔ زندگی، آثار، و اندیشه نظامی

عبدالحسين زرين كوب





LISBN 978 - 964 - 372 - 470 - 2 9VA\_984\_TVT\_FV. T 2

## مقدمه

پیر گنجه، در جستجوی ناکجا آباد! بیست سالی پیش که در خلوت یک فراغت تابستانی مرور مجددی بر آفاق پنج گنج داشتم، شاعر قصدپرداز گنجه از ورای قرنها فاصله با چنین صورت حالی در پیش نظرم مجسم شد.

از همان مخزن که غرق در تصویرهای خیالانگیز و اندیشههای زهد آمیز بود، احساس کردم که شاعر، حتی در آن سالهای جوانی، دلی شادمانه ندارد. از بیرسمیهایی که در محیط و در عصرش هست رنج میبرد، و گویی با قیافهیی خسته و مبهوت دنبال راه فرار، راه کوچ و راه سفر می گردد. در آثار بعد هم که راهش از عشقهای ناکام و کامیاب، از زندگیهای مستغرق در فقر یا در تجمل، و از اندیشههای عبرتانگیز یا هوس آمیز می گذرد گویی هیچ جا طالب درنگ نیست. همه جا از آنچه هست می گذرد، و آشکارا به دنبال چیزی که نیست تکاپو دارد.

در گنجه، در دیار اران که او از آغاز تا پایان زندگی تقریباً همه عمر شهربند آنست از آنچه می گذرد رنج میبرد و در برابر بیرسمیهایی که مشتی غریبان، غازیان و جنگبارگان برای استقرار یک نظام بینظم بر شهر وی تحمیل می کنند، نفرت خودرا باسکوت و، استمداد خویش برای دهایی را با مدیحههای مبالغه آمیز در خطاب به فرمانروایان دور و نزدیک اظهار میدارد و در عین حال ناخرسندی و آشتیناپذیری خود را با زمانه یی که روی به انحطاط دارد، در موسیقی شعر و قصه ظاهر می کند. با این حال در پایان یک عمر جستجو که خود او نیز، مثل خوانندهٔ امروزینهٔ آثارش سرانجام دنیا را همانند یک گنجه در سراسر عالم گسترده مییابد، و با نومیدی و بیزاری از کر و فر مشتی جنگباره و مستبد که با خونریزی و خودرایی خواستهاند به هر گونه بیرسمی که درین گنجه جهانی هست خاتمه دهند، احساس ملال می کند، خاطرنشان می کند که آن دنیای عاری از بیرسمی، آن قلمرو عدالت و کمال انسانی جز با تعاون افراد انسانی، جز با مساوات واقعی آنها در قدرت و ثروت و جز با اعتماد بر فطرت مایل به خیر و مبنی بر نیکخواهی حاصل شدنش ممکن نیست و لاجرم یادآوری می کند که فقط با خاتمه دادن به خشونت های حیوانی ناشی از بازماندهٔ حیات جنگل و با دست کشیدن از اندیشهٔ دگرگونی های خونین و بیفایدهٔ دفعی که ناشي از خشم و بیصبري جاهلانه است، سواد اين ناكجا آباد انساني را بايد در روند یک تکاپوی آرام و نستوه در عرصه ناپیداکران تربیت و اخلاق جست. از این روست که زندگی و اندیشهٔ این تصویر پرداز ناکجا آباد جهانی را باید از تأمل در سلوک فکری، و از ارتباط آن با محیط گنجه آن عصر و اندیشهها و آرمانهای رايج در روزگار او جست، با زبان و بيان او، با شيوه شاعريش، و با مجموعه دانشهای رایج عصرش آشنایی باید یافت و با توجه به اوج متعالی پرواز اندیشهٔ او در آفاق این ناکجا آباد مبنی بر تربیت و اخلاق. پیداست که این مطلوب به جستجویی می ارزد و اگر با وجود پژوهشهای گونه گون بسیار، که مخصوصاً در این سالهای بزرگداشت، درین زمینه انجام شده است نگارش این مختصرهم خالی از فایده به نظر نیامده است، از آنروست که گمان رفته است نمایش این دیدگاه، هنوز هم مثل عصر شاعر گنجه شاید دلنواز، امیدانگیز و مایه تسلی خاطر کسانی باشد که از حال و هوای این گنجهٔ در سراسر عالم گسترده، راه گریزی می جویند \_ و کیست که به اندازه نظامی و قصههای رنگارنگ و دل انگیز او انسان را درین گریز آرمانی یاری تواند کرد؟

با آنکه اینجا در طی مروری درنگ یاز، که بر دنیای نظامی و بر گنجهٔ در خاک اران پیرشدهٔ او، رفت گه گاه چیزهایی از گنجهٔ در سراسر عالم گستردهٔ او نیز مجال تصویر یافت، اما نویسنده در روایت رویدادهای عصر او، هرچند گه گاه عصر و محیط او را در امتداد زمان و مکان ماوراء، گسترش داده است عمداً از واقعیتهای تاریخ عصر وی تجاوز نکرده است و بدینگونه آنچه را در خارج از محیط او به صورت رویداد مشابه در نظر آورده است غالباً فقط همچون پی آمد رویدادهای واقعی عصر وی تلقی کرده است \_ نه امری بیگانه از عصر و محیط او. ازینرو درین جستجو هرچند گنجه نظامی به اقتضای تأثیر عوامل ناپیدا گه گاه تصویر یک توسعه یا استمرار را القاء می کند خود نظامی در همان محدوده یی که آن را یک عمر شهربند میداشته است زیسته است و هر گز از حصار آنچه نقد متون و واقعیت تاریخ بر گرد وی می کشد تجاوز نکرده است. لاجرم تصویر او در تمام این جستجو تصویر واقعی او است \_ با همان در گیریها و با همان ناخرسندی هایش. جز آنکه در گیریها و ناخرسندیها چون بیماری واگیر از منطق ارسطوبی علت ومعلولی بسنده است به تعلیم هگل و مارکس و یونگ و وبر منطق ارسطوبی علت ومعلولی بسنده است به تعلیم هگل و مارکس و یونگ و وبر حاجت نیست.

در کار ویرایش این اثر، که اصل آن از بیستسالی پیش آغاز شد و طی چند سال دوام یافت، بدان سبب که اجزاء نسخههایش در مسافرتهای گونه گون دستخوش جابهجایی و ناهمخوانی شد کار ویراستار دشواری و رنج بسیار داشت و اگر علاقه بیشائبهٔ دخترگرانمایه و پرمهرم خانم فاطمه زندی نبود طبع آن بدین صورت که هست \_ و امیدست که مطلوب یا مقبول خواننده عزیز افتد \_ در دسترس طالبان نمی بود. سعیش مشکور باد!

شيراز آبانماه ۱۳۷۲

|                  | فهرست                      |
|------------------|----------------------------|
| ۷ – ۵            | مقدمه                      |
| ۷ - ۳٦           | ۱ ـ شهربند گنجه            |
| <b>m</b> v - v1  | ۲- رار گنج                 |
| ۷۳ – ۱۰۹         | ۳_ قصه خسرو و شیرین        |
| 111 - 188        | ٤ ـ عشق و جدائي            |
| 180 - 124        | ۵۔ گنبد پریان ہفت پیکر     |
| 179 - 200        | ٦ ـ رد پای قهرمان          |
| 4 - 1 - 444      | ۷_ نغمه در خلو <b>ت</b>    |
| 222 - 25V        | ۸ ـ زبان و قصه             |
| 7 2 9 - 7 1 1    | ۹ _ اندیشه                 |
| YAT - T.Y        | ۱۰ <sub>–</sub> ناکجا آباد |
| T.T - TTV        | یادداشتها                  |
| <b>444 - 444</b> | فهرستها                    |
| ٣٤١ - ٣٤٦        | كتابنامه                   |
| ۳٤٧ - ۳۵۹        | راهنما                     |

شهربند گنحه

شهر گنجه در خاک اران ـ و در سرزمين واقع بين کنار ارس تا رود کر ـ پايگاه متعبدان، توبهفرمايان و غازيان سختگير و جنگ آزمای بود. چون در

سرحد قسمتی از دنیای اسلام با دنیای مسیحیت واقع بود، «یک ثغر» - یک مرز - محسوب میشد و طالبان جهاد برای دفاع از قلمرو اسلام، از همه جا بدانجا جلب می شدند. در سالهایی که فلسطین و شام و مصر با هجوم صلیبیهای فرنگ در گیر بود مسیحیهای بلاد روس و گرج وارمن هم از جوش تعصبات دینی یا به تحریک بیزانس - روم شرقی - نواحی اران و سرزمینهای اسلامی معاور را عرضهٔ تهدید می کردند و گنجه و شمکور و بیلقان و بردع و تفلیس . ۲۰

ضرورت دفاع از مرزهای اسلامی، مسلمانان این نواحی را دایم آمادهٔ مقابله با این هجومها میساخت و از نواحی دیگر هم کسانی را که طالب جهاد «کفار» بودند به یاری مسلمانان این نواحی میکشاند. سلجوقیان عراق که از

دوران ملکشاه این نواحی را نیز به قلمرو خویش افزوده بودند، در سالهای ضعف <sup>۱۵</sup> و انحطاط خویش دفاع از این سرزمین را، با عواید و املاک و خراج این نواحی، به اتابکان خویش ـ اتابکان آذربایجان ـ واگذار کرده بودند، آنها نیز با گرفتاریهایی که در عراق و آذربایجان داشتند گنجه را به حکام محلی سپرده بودند و وجود منازعات داخلی و برخوردهای نژادی و طبقاتی، این حکام را هم از به وجود آمدن قدرتی بیتزلزل در مقابل مهاجمان مانع میآمد و بارها لازم شد غازیان شهر و طالبان جهاد که از نواحی اطراف به کمک آنها میآمدند، به جای حکام محلی، در مقابل مهاجمان، از شهر دفاع نمایند.

اقوام گونه گون از کرد و دیلم و ترک و عرب در بین این طالبان جهاد، درطی زمان به این شهر جلب شده بودند و با خود کینههای دیرینه و آداب و عادات غریب و ناشناختهٔ سرزمینهای خوبش را نیز همراه آورده بودند. در بین این عناصر غریبه که از خارج خاک اران بدانجا آمده بودند طوایف کرد و دیلم و ترک، نسبت به اعراب که زودتر از دیگران درین نواحی استقرار یافته بودند تعدادشان نمایانتر بود. با این حال هنوز مردم بومی درین حدود اکثریت ۱۰ داشتند. این مردم که ارانیان خوانده می شدند زبانشان ایرانی بود و لهجه ارانی شان هم مثل لهجههای آذری که در جنوب ارس در سرزمین آذربایجان رایج بود ظاهراً گونهیی از زبان پهلوی محسوب می شد.

از وقتی بردع تختگاه قدیم ولایت اران به دنبال هجوم دزدان دریایی و چریکهای غارتگر «روس» ویران شده بود (۳۳۳ ه.)، این گنجه که در سر ۱۵ راه بردع و تفلیس بنا شده بود (ح ۲۶۰ ه.)، به تدریج رونق بیشتر یافته بود. یکچند به جای بردع تختگاه شدادیان کردنژاد گشته بود (ح ۳۶۰ ه.) و تا هنگام غلبهٔ سلجوقیان بر اران (۲۸ ٤ ه.) که از آن پس این ناحیه «تیول» یک تیره از فرزندان ملکشاه شد، همچنان تختگاه شدادیان اران باقی مانده بود. چون بردع هم بعداز تاراج شدنش بر دست «روس»ها دیگر قدراست نکرده بود و ۲۰ غلبهٔ اوباش و تنازع فرمانروایان مانع از تجدید عمارت آن گشته بود گنجه هر روز بیش از پیش رونق یافته بود. در مدت فرمانروایی شدادیان رفته رفته ثروت و

جمعیت بیشتری را جلب کرده بود و مرکز بازرگانی سرحدی قابل ملاحظهیی شده بود.

هوای شهر، مخصوصاً در تابستانها، ناسالم و تبخیز بود از اینرو به ۲۵ هنگام غلبهٔ گرما، مردم غالباً به نقطهیی ییلاقی در یک منزلی شهر، در جانب بردع میرفتند که قلعهٔ هرگ (= هیرک) خوانده میشد و آبدانها و درختهای بسیار داشت. در غیر ایام تابستان گنجه هوایی خوش داشت و

X

گنجه رود (= گنجه چای) که از کوهستان های گرجستان می آمد از میان شهر می گذشت و تاحدی به آن طراوت می داد. این رود که شش ماه بیشتر جریان نداشت شهر را به دو بخش تقسیم می کرد و عناصر گونه گون اهل شهر را که همزیستی آنها دشوار بود در دوسوی بستر خود از یکدیگر جدا می کرد. خاک شهر به رغم هوای متغیر آن، برای پرورش گل و گیاه مساعد بود و توسعهٔ کشت و برز و کثرت درختان میوه را موجب می شد. درخت تود، بیش از هر درخت دیگر مجال رشد داشت و به قدری فراوان بود که اینجا نیز مثل بردع و تاحدی به جای آن، به زودی مرکز عمدهٔ صنعت ابریشم گشت. حتی ابریشم گنجه از ابریشم بردع که در گذشته شهرت بسیار داشت مرغوب تر بود و همه گونه جامعهای ابریشمین از آنجا به شهرهای اطراف صادر می گشت.

دیدها و زمینهای کشتمند پیرامون شهر در محدودهٔ یک نظام شبه فئودالی عصر سلجوقی از جانب شاهزاده صاحب اقطاع که از اولاد محمدبن ملکشاه بود، یا از جانب اتابک او که ادارهٔ خزانه و سپاه شاهزاده هم در دست او بود، به عنوان «نانپاره» بین سرکردگان لشکری یا دیوانیان محلی توزیع شده

بود و سپس به مرور زمان دست به دست گشته بود. بعضی از این اراضی درطی ۱۵ انقلابات زمان متروک و بایر مانده بود و به خاطر جنگهای دایم سوخته و ویران رها شده بود. روستائیان در خدمات لشکری زندگی و خانمان خود را از دست داده بودند و زندگی روستایی از تأثیر اقتصاد شهری و جزر و مد آن غالباً آسیب دیده بود.

۱۸ اهل شهر ، بهرغم آنکه نژاد و تبار گونه گون داشتند تقریباً همگی به ۲۰ مذاهب اهل سنت وابسته بودند \_ حنفی و شافعی. در عقاید خود نیز سختی و استواری بسیار نشان میدادند. حتی کسانی را که بر مذهب و اعتقاد ایشان نبودند در میان خود راه نمی دادند. با این حال در بین طوایف دیلم عناصر شیعی هم وجود داشت و کسانی نیز، بوسیله مخالفان، راست یا دروغ به مذهب الحاد و باطنی گری متهم بودند \_ و لاجرم مورد نفرت و آزار عوام. بیشترینه جوانان برای مقابله با تهدیدهای دایم روم و ابخاز (گرجستان) اوقاتشان در سلاحداری، سواری، و تمرینهای جنگی می گذشت. القاب و عنوانهائی همچون هزیرالدین،

٩

1.

مؤیدالدین، داعیالحق، قاصمالبدعه که دریاره نامداران شهر بکار میرفت، اهمیت نقش غازیان و سر کردگان عوام را در زندگی هر روزینه مردم نشان میداد.

این غازیان که سر کردگان آنها با زاهدان و دستاربندان شهر همدست بودند، از همان آغاز بنای گنجه، بویژه در دنبال برقراری دودمان شدادیان، از سرزمینهای دور و نزدیک به اینجا جلب شده بودند. ورود آنها هم مخصوصاً وقتی بصورت ورود دسته مای چریک و شبه نظامی بود همواره بی نظمی هایی را بدنبال داشت که فقط قدرتهای منظم و تمرکز یافته می توانست آنها را مهار کند. نمونه این بی نظمی ها را که گاه به غارت و مصادره مال و خواسته مردم نیز ۱۰ منجر می شد غازیان خراسان به عهد آل بویه، نه در اران بلکه در خاک ری، بوجود آوردند و پیداست که در نواحی دورافتاده یی چون گنجه و شمکور و

بوجود اوردند و پیداست که در نواحی دوراف ده یی چون کنجه و شمکور و بیلقان و تفلیس اینگونه بینظمیها از آنچه در ری روی میداد بهتر نبود. در واقع غیر از گنجه سایر شهرهای اران و ارمنیه نیز، طی قرنها همواره

محل تردد دایم کاروانهای تجارت و دستههای غازیان بود و «غریبان» بسیار از

- ۱۵ هر جانبی بدین نواحی روی می آوردند. غازیان اطراف، سکونت درین نواحی را که غزای کافران \_ روم و ابخاز \_ لازمهٔ آن بود به چشم نوعی عبادت و مایهٔ نیل به «مثوبات» تلقی می کردند. حتی سالها قبل از ورود تر کمانان سلجوقی به این نواحی شاهزادگان دیلمی نیز گه گاه بخاطر دریافت «مثوبات» به این حدود می آمدند. امیر کیکاووس بن اسکندر شاهزاده زیاری و مؤلف کتاب پر آوازه
- ۲۰ قابوسنامه از کسانی بود که به همین نیت غزو روم به اران آمدند. وی یکچند در گنجه به در گاه امیر ابوالسوار از دودمان شدادیان به همین منظور سر کرد. بسیار بودند کسانی مانند او که روزهای پیری را در این «تُخر» روم سر می کردند و غازیان جوان را در مقابله با مهاجمان یاری می دادند ـ به شمشیر یا به مال.

تاخت و تاز ترکمانان سلجوقی در سرزمین اقوام گرجی (ح ۲۹ ۲ ۵۰) ۲۵ واکنش این طوایف را به دنبال آورد و از وقتی گرجیهای مسیحی در مقابل غازیان اران دست بهنوعی جنگ صلیبی زدند ناتوانی قدرتهای محلی در مقابله با آنها موجب جلب غازیان بیشتر به این نواحی شد و درپی آن هرج و مرج فلج کننده یی که از تعدد اجتناب ناپذیر مراکز قدرت ناشی می شد بر تمام این نواحی سایه گسترد. تفلیس به دست ابخازیان افتاد و به یک پایگاه جنگی برای صلیبیهای قفقاز تبدیل گشت. در زلزله یی مهیب که در همین ایام در گنجه روی داد (۵۳۳ ه.) بیش از یکصد هزار و بقولی نزدیک سیصد هزار کس در این شهر تلف شد. دیمتری فرمانروای گرجی هم بلافاصله از تقلیس به گنجه تاخت و آنچه را در آنجا از آسیب زلزله در امان مانده بود بباد غارت داد. وی حتی دروازه آهنین شهر را هم بغنیمت به تقلیس برد و ظاهراً مسلمین هر گز به استرداد آن موفق نشدند - هرچند که در این باره شایعه هایی در افواه انداختند.

از آن پس نیز ادامه این کشمکش ها گنجه را از یکسو بشدت معروض تهدید مسیحی های ابخاز و روم ساخت و از سوی دیگر به دخالت های فضولانه ازیان، عیاران و کسانی که هر گونه هرج و مرج را در شهر مایه تحکیم سلطه خویش بر متعصبان عوام تلقی می کردند میدان داد. اینکه حکمرانی ولایت، از دست احمدیلیان مراغه به دست ایلد گزیان اردبیل . اتابکان آذربایجان افتاد شهر را نه از تهدید گرجیان رهایی داد و نه دخالت ناروای غازیان و سر کردگان عوام را در آنچه به کار حکومت مربوط بود متوقف ساخت.

اختلافات داخلی فرمانروایان و اشتغال دایم آنها به عشرت جوبی و خوش باشی هم از اسبابی بود که آنها را از مقابله جدی با دشمنان مانع میآمد. اتابک ایلدگز و پسرانش جهان پهلوان و قزل ارسلان که اران هم مثل آفربایجان قلمرو فرمانروایی آنها محسوب میشد فقط تا وقتی در عراق و جبال با مدعیان داخلی درگیر نبودند، در حدود گنجه یا در حوالی نخجوان و «آنی» ۲۰ برای دفع هجوم گرجیان مسیحی اقدام به لشکرکشی میکردند. اما وقتی در داخل محروسه ملک خویش با مخالفان مواجه بودند غالباً دفاع ازین مرزها به سالاران سپاه یا غازیان نواحی واگذار میشد و این امر خود مهاجمان را در فجوم باین «تغر»ها جسورتر میکرد. منظرهٔ بسیج دستههای پراکنده و نامتجانس این غازیان برای رویارویی با هجوم «کفار» دراینجا هم مثل بسیاری از ولایات مرزی دیگر غالباً هیجان انگیز بود. آهنگ «رجزها» و اشعار حماسه آمیز ایشان که به قصد تجهیز کردن داوطلبان جهاد و آماده ساختی عناصر شهری و ایشان که به قصد تجهیز کردن داوطلبان جهاد و آماده ساختی عناصر شهری و روستایی اطراف برای دفع مهاجمان در سراسر شهر طنین میافکند احیانا موسیقی پرشوری به وجود می آورد که پارسایان شهر آن را با نظر تأیید تلقی نمی کردند اما فقیهان، به خاطر مصلحت، سماع آن را جایز می شمردند و سابقه فتوای کسانی چون امام غزالی را دستاویز تجویز آن تلقی می کردند اما شکل بسیج غازیان و طنین سرودهایشان از نظر گام اخلاق و ادب خالی از ایراد به نظر نمی آمد. فقط گه گاه شرکت مشاییخ شهر و ائمهٔ ولایت این اردوهای پرغوغا را آرام می ساخت.

در عهد ایلدگز، خاتون او که مادر ارسلان بن طغرل سلجوقی نیز بود در تجهیز سپاه برای مقابله با مهاجمان غالباً شور و علاقه بیشتری نشان میداد حتی

- ۱۰ گاه با تشویق کردن مشایخ و امامان عصر به شرکت درین جنگها مبارزه با ابخازیان را بصورت جنگی مقدس در می آورد، یک بار هم که تاخت و تاز مهاجمان سلطنت طغرل سوم و قدرت اتابک جهان پهلوان را بشدت تهدید کرد در دفع این تهدیدها لشکر سلطان سپاه ابخاز را شکست سخت داد معهذا مقابله با این مهاجمان غالباً در حد یک انتقامجویی متوقف می شد. در مقابل تاخت و
- ۱۵ تاز ابخازیان لشکر اتابک یا سلطان، یک شهر سرحدی آنها را میسوخت و غارت می گرد و دیری نمی گذشت که باز غیبت سپاه اسلام، مهاجمان را به تاخت و تاز مجددوامیداشت وبازتغر گنجه یا مرز نخجوان و «آنی» مورد تجاوز واقع می شد و باز دفاع ازین شهرها بعهدهٔ غازیان می افتاد \_ و هر گونه نظم و عدل و انضباط نادیده گرفته می شد.

۲۰ بینظمی و بیرسمی از جانب سپاه اتابک و سلطان هم مکرر پیش می آمد و حتی بلاد عراق و «جبال» نیز مثل این نواحی بارها معروض غارت و تجاوز سپاه سلطان و امرای وی می گشت. تاخت و تاز دایم و مکرر «تامار» ملکه ابخاز به نواحی گنجه حیثیت فرمانروای محلی را که از مقابله با وی عاجز ماند بقدری موهون کرد که اهل ولایت هر گونه اعتماد و امیدی را در مورد وی از دست دادند و تنها به کر و فر بی بنیاد غازیان خویش امید بستند.

غازیان هم که مقابله جسورانه اما غالباً ناموفق آنها گهگاه شهر را به قدرت ایشان دلخوش میساخت در کشمش دایم با یکدیگر و با سرکردگان

خویش آن را هر روز بیش از پیش تسلیم هرج و مرج و بیسامانی می کردند. این هرج و مرج که زاهدان و فقیهان شهر هم آن را عمداً دامن میزدند چنان بیرسمی و بیدادی در شهر بوجود آورد که مردم برای رهایی از تجاوز و جور غازیان یسا که هجوم دشمن را به دعا میخواستند. گرفتاریهای اتابکان آذربایجان بامخالفان داخلی و خارجی خویش هم گنجه و تمام اران را بیشتر مرضه توطئهها و تعدیهای این ماجراجویان شهری میساخت و قدرت فرمانروائی را بین گروههای نژادی و مذهبی عوام تقسیم می کرد. آنچه اذهان روشن و خیراندیش را درین ایام بیشتر به خود مشغول میداشت جستجوی الگوئی تازه برای حکومت و جامعه یی بود که اینگونه ماجراجوییهای عناصر غیرمسؤول در آنجا مجال خودنمایی تتواند یافت.

در تمام این سالها برغم بیسامانیها و پریشانیها گنجه هنوز مثل عهد شدادیان کرد یک کانون عمدهٔ رواج شعر و ادب فارسی محسوب میشد. مکتب شعر و شاعری رایج در شروان که خاقانی و فلکی و مجیر پیشروان آن بودند وجود خود را تا حد زیادی به ابوالعلاء گنجوی شاعر پر آوازه این شهر مدیون بود. آنچه از مشاعرهها و مغازلههای پورخطیب گنجه با مهستی گنجوی شاعر و خنیاگر دربار سنجر نقل میشد و شاید ظرفای گنجه هم در ایجاد و ابداع پارمیی از آنها دست داشتند این شهر را، همچنان یک مهد بزرگ شعر فارسی نشان میداد.

با اینهمه اگر رهگذری کنجکاو درین روزها در گنجه سراغ «شاعر ۲۰ شهر» را می گرفت به احتمال قوی او را به خانه الیاس بن یوسف هدایت می کردند - به خانهٔ نظامی گنجوی، دراین خانه شاعر بزرگ اما جوان گنجه تقریباً بحالت عزلت و انزوا میزیست، عمرش هنوز به چهل سالگی نرسیده بود اما هیبت و وقار پیران در گفتار و رفتارش جلوه داشت. با آنکه در هنر شاعری شیوهیی متعالی، فاخر و تقلیدناپذیر داشت برخلاف شاعران عصر، از حرفه شاعری - که لازمهاش قصیده سرایی و ستایشگری درباری بود ... به شدت پرهیز داشت.

12

1.

در عزلت پرباری که حصار آزادی و استقلال او محسوب می شد به مطالعه در «دقیقه» های علوم و تفکر در مباحث حکمت و کلام اوقات می گذاشت و شعر را هم وسیله یی برای تقریر لطیفه های وعظ و تحقیق تلقی می کرد و جز گه گاه اما به حکم ضرورت آن را وسیلهٔ جلب توجه بزرگان عصر نمی ساخت، مدیحه یی هم اگر برای آنها می فرستاد، نزد آنها همچون هدیه یی دوستانه تلقی می شد و دام گدایی نبود، بزرگان عصر هم در او به چشم یک شاعر ستایشگر نمی دیدند به دیدهٔ خردمندی وارسته و بی نیاز می نگریستند که نصیحت و دعای او آنها را از لغزش و گناه درامان می داشت و مدح و ستایش او برای آنها نشانهٔ تصدیق کفایت و لیاقت حساب می شد.

با وجود پژوهشهای گونه گون که طی سالهای اخیر دربارهٔ نظامی گنجوی انتشار یافته است زندگی او هنوز پر از نقطههای ابهام است. اقوال تذکرهنویسان درین باره غالباً آکنده از اشتباه و تناقض و مشحون از خلط و خطاست. اشارات اندک و پراکنده یی هم که در آثار خود شاعر درین باب الا هست برای رفع این همه ابهام بسنده نیست. متن انتقادی درست و قابل اعتمادی هنوز از مجموعهٔ آثار او در دست نیست و پارهیی سخنانش هنوز تفسیرهای دقیقتری را طلب می کند. بهعلاوه، هم شعر و هنر او هنوز محتاج ارزیابی عمیقتری است، هم محتوا و مأخذ اندیشه و تعلیم او به بررسی بیشتری نیازدارد. با اینهمه، تصویر رنگ رو باخته و تاحدی از هم گسیختهیی که هم برای درک برخی جزئیات از هنر و اندیشهٔ او خالی از فایده نیست. برای درک برخی جزئیات از هنر و اندیشهٔ او خالی از فایده نیست.

نا ایمی در گنجه، در سرزمین اران به دنیا آمد - سال ۵۳۵ هجری یا یک دو سانی پیش و پس. انتساب او به «قمستان شمر قم» بیشک اختراع ۲۵ نسخه نویسان و تذکره پردازان متأخرست و در آثار خود او هیچ چیز آن را تأیید نمی کند. نام او الیاس بود و اینکه بعضی تذکره نویسان اویس هم گفته اند مبنایی ندارد و از عدم غور در فمم درست قول خود او ناشی است. پدرش یوسف نام

داشت \_ به قول خود او: يوسف پسر زكي مؤيد. مادرش را هم خود او رئيسة کرد میخواند و از نام این زن و برادرش خواجه عمر \_ که نیز نام او در کلام شاعر با محبت یاد می شود \_ شاید بتوان حدس زد که این خانوادهٔ کرد در گنجه فاقد بعضی امتیازات اجتماعی نبودهاند. بازرگان بودهاند یا آب و ملکی داشتهاند و به هرحال در شهر با نظر حرمت نگریسته می شدهاند. دربارهٔ اصل و تبار پدرش يوسف تقريباً هيچ چيز دانسته نيست به نظر مي آيد بومي اراني يا مهاجر آذری بوده باشد. با این حال پیوند او با یک خانوادهٔ کرد در گنجه از سابقهٔ ارتباط او با عنصر کرد حاکی به نظر میرسد. و آنچه کرد بودن خود او را غیرمحتمل میسازد عدم تصریح اوست \_ که این سکوت خلاف آن را بیشتر محتمل میسازد. طرز یاد کرد شاعراز عنصر کرد هرچند خالی از محبت و همدردی نیست حاکی از غرور و احترام هم نیست اگر پدر شاعر هم کرد می بود به احتمال قوی در طوز یاد کرد وی ازین قوم لحنی غرور آمیزتر و محترمانهتر به کار میرفت در انتساب به عنصر ترک هم دعویها ظاهرا اصلی ندارد. یادکرد ازین قوم هم حاکی از انتساب نیست. اینکه در خسرو و شیرین، فرزند خود محمد را به خاطر مادرش آفاق، «ترک زاد»، میخواند نشان میدهد که او خود و فرزندش را ترک نمیشمرد. عنصر کرد در آن ایام در گنجه و حتی در تمام اران و قسمتی از ارمنستان و گرجستان نوعی برتری اشراف گونه داشت. در بردع و تفلیس هم اکراد حیثیت قابل ملاحظه یی داشتند. در تفلیس، که مقارن این سالها به دست گرجیها افتاده بود (ح ۵۱۵ ه) تعداد آنها قابل ملاحظه بود کردان تغلیس،نژاد

خود را به قوم عاد میرساندند. در بردع، تختگاه متروک اران تعداد آنها چندان بود که یک دروازهٔ شهر به نام آنها خوانده میشد ـ باب الاکراد که طی سالها یک بازار هفتگی هم در آنجا برپا بود.

در گنجه از سابقهٔ فرمانروایی بالنسبه طولانی شدادیان کرد، این قوم همچنان به چشم یک عنصر اشرافی نگریسته میشد. خانوادهیی هم که رئیسه ۲۵ کرد کودک خود را در آنجا به دنیا آورد، و یوسف پسر زکی مؤید سرسلسلهٔ آن بود به احتمال قوی «کفو» این خاندان کرد و هم مثل آن خانوادهیی ممتاز

1.

۱۵

۲.

بود. در غیراینصورت الیاس جوان به دشواری میتوانست با فراغت خاطر سالهای کودکی را صرف درس و بحث کند و به کار و پیشهیی که ضرورت زندگی ممکن بود او را بدان وادارد الزام نشود. ازین سالهای نخست عمر شاعر تقریباً هیچ اطلاعی به ما نرسیده است. اینکه در لیلی و مجنون از مرگ پدر و مادر ۵ خود و از وفات خالش خواجه عمر با نوعی درد و تأثر آشکار یاد می کند نشان میدهد که تا نزدیک سالهای نظم این منظومه (ح ۵۸۶ ه.) آنها هنوز حیات داشتهاند و شاعر تا مدتها بعد از آغاز شاعری از شفقت و حمایت آنها بهره مند بوده است. اینکه در آثار خود بارها به آشنایی با دانشهای عصری اشارت داد و اینکه غیر از نشان آشنایی با شعر و نشر پارسی و تازی، آثاری از آگاهی بر معلوم میدارد که بخش عمدهیی از سالهای آموختگاری او باید در صحن

مدرسهها یا در صحبت استادان عصر گذشته باشد. در بین آثاری که ظاهراً از همین سالهای نخست عمر توجه او را جلب کرد به نظر می آید شاهنامهٔ فردوسی، ویس و رامین فخر گرگانی و کلیله و ۱۵ دمنهٔ (ظاهراً) بهرامشاهی را باید نام برد. نشان آشنایی با این کتابها در جای جای آثارش پیداست. از دقیقههای علوم خاصه فلسفه و نجوم نیز در همین سالها معلومات قابل ملاحظه به دست آورد. اشتیاق به مطالعه،و بی نیازی از اشتغال به حرفهیی که برای اداره معیشت ضرورت داشت، او را از همان سالهای جوانی به عزلت و انزوا کشانید. مطالعه درینگونه دانش ها نیز، او را به ریاضتهای فکری

۲۰ و جسمی علاقهمند کرد ـ چنانکه شیخ اشراق هم درین ایام از همین گرنه دانشها به زهد و ریاضت علاقه یافته بود. آنچه شاعر ما را گه گاه ازین عزلت نیمه زاهدانه و نیمه فلسفی بیرون می آورد به احتمال قوی ذوق تفرج در کوه و صحرا و علاقه به صحبت دوستان جانی بود ـ که غالباً هم مثل او با وجود جوانی از قیل و قال دعویداران عصر کناری گرفته بودند.

با آنکه به حکم شواهد، در سالهای جوانی و به هرحال قبل از چهل سالگی علاقه به زهد و ریاضت و عشق به مطالعه و تفکر، شاعر را به عزلت و خلوت کشانیده بود قراین دیگر \_ ازجمله کثرت امثال و آداب و رسوم عامیانه

در کلام او \_ نشان میدهد که شاعر قبل از التزام عزلت باید با عام خلق نیز فرصت انس و مصاحبت طولانی حاصل کرده باشد و دربارهٔ احوال و عقاید طبقات مردم معلومات و تجارب ارزنده بی آموخته باشد چراکه جز با این نصور، کثرت فوقالعاده به فرهنگ عامه را که در کلام او هست نمیتوان توجیه کرد.

این مایه احاطه بر فرهنگ عامه را ظاهراً در بازار، از راه داد و ستد و نشست و خاست با سوداگران و پیشهوران باید آموخت اما درین باره که او یک چند درمیان بازرگانان و اهل فن و حرفه عمر سر کرده باشد خبر قابل اعتمادی در دست نیست. بعضی نذ کرهنویسان برادری به نام قوامی مطرزی برای وی ذکر کردهاند که برحسب نقل آنها «مطرر» بود و طراز جامه می ساخت. در باب این قول که در صورت صحت میتوانست ارتباط شاعر را با محیط بازار نشان دهد بای تردید بسیارست. اگر نظامی برادری داشت ـ که شاعر نیز بود ـ بدون شک در طی کلام وی جایی به این نکته اشارتی می دفت. درست است که تجارت ابریشم از دیرباز درین نواحی رونقی داشت و ذکر «طراز» و «مطرز» هم تدارت ابریشم از دیرباز درین نواحی رونقی داشت و ذکر «طراز» و «مطرز» هم نذ کرهنویسان هم درین باب چیزی در همین حدود بوده باشد ـ احتمال صحت این دعوی را تأیید نمی کند.

این هم که شاعر با اخیان عصر \_ جوانمردان شهری و اهل فتوت \_ مربوط بوده باشد شاید تا حدی انس کمنظیر او را با فرهنگ عامیانهٔ عصر قابل توجیه سازد اما درین باره هم نمیتوان بر فحوای اقوال تذکرهنویسان اعتماد کرد. بر وفق این اقوال نظامی به اخی فرج زنجانی از مشایخ اهل فتوت ارادت داشته است و تربیت یافتهٔ او بوده است البته زمینهٔ تربیت اخیان و انتساب به اخی فرج زنجانی میتوانسته است شاعر را با اصناف اهل بازار \_ که اخیها غالباً از میان آنها برمیخاستهاند \_ مانوس کرده باشد اما اخی فرج زنجانی از معاصران هجویری مؤلف کشف المحجوب بوده است و بر وفق روایات در سال ٤٥٢

وفات یافته است این تاریخ، هشتاد سالی قبل از ولادت نظامی است پس ارادت ۲۵ وی به شیخ چگونه ممکن باشد؟ بهعلاوه آیین فتوت و رسم و راه اخیان صحبت و مراودهٔ دایم با خلق را الزام میکرده است و این با طرز زندگی

عزلت آمیز نظامی نمیخواند و در سراسر آثار شاعر نیز هیچ جا به این معنی اشارت نیست و حتی در باب احوال قتیان و اخیان هم در کلام او چیزی به نظر نمی آید ـ و قبول روایت به کلی غیرممکن است.

- شاید تربیت سواری و سلاحداری، در مصاحبت جوانان گنجه، وی را با ۸ این گنجینه فرهنگ عامه آشنا کرده باشد! این امری است که احتمالش بعید به نظر نمی رسد. ظاهراً الیاس جوان در سالهای آموختگاری غیراز درس و بحت از سر گرمی های عادی جوانان عصر بی بهره نمانده باشد و شک نیست که زندگی در گنجه، و ضرورت آمادگی جوانان برای مقابله با هجوم دشمنان صلیبی، آشنایی با این فنون مربوط به جنگ را هم از آنها طلب می کرده است.
- ۱۰ در واقع در جای جای آثار شاعر حرکات اسب و سوار و آیین نیزهداری و شمشیربازی با چنان دقت و علاقه بی تصویر و توصیف می شود که در آشنا بودن شاعر با فنون سلاحداری جای تردید باقی نمی ماند. گنجه بدان سبب که درین ایام در نقطهٔ سرحدی بین مسلمین و نصارای گرجستان واقع بود یک «تغر» دنیای اسلام محسوب می شد و جوانان آن که تعداد زیادی از آنها غازیان و
- ۱۵ مجاهدان محلی بودند به علت در گیری دایم با هجوم گرجیهای مسیحی، خود را ناچار به آمادگی دایم برای مقابله با دشمن می دیده اند. به همین جهت چنانکه در بعضی مآخذ تصریح هست غالباً به آمرزش سلاحداری و تمرین جنگ و سواری الزام می شده اند. به احتمال قوی، این تمرین ها باید فرصتی به شاعر داده باشد تا قسمتی از اوقات خود را با جوانان اصناف به سر برده باشد و ۲۰ لاجرم به وسیلهٔ آنها با فرهنگ عامیانه آشنایی پیدا کرده باشد.

توجه به شاهنامهٔ فردوسی هم، اگرنه برای تمام جوانان لااقل برای کسانی از آنها که قریحهٔ پهلوانی و ذوق شعر داشتهاند، قسمتی از همین تربیت سلاحداری بوده است و علاقهیی که نظامی به شاهنامه نشان میدهد حاکی از سابقهٔ این انس و آشنایی است.

۲۵ البته مطالعهٔ شاهنامه که ظاهراً وی از همان اوان نوجوانی مفتون آن بود در لحظههایی که از درس و بحث ملالتی حاصل می شد خاطر شآعر جوان را نوازش میداد. اما وی به پارهیی قصههای آن ظاهراً علاقه یی بیشتر نشان می داد ـ

فصهٔ اسکندر، قصهٔ بهرام گور و قصه خسرو و شیرین. این قصهها در روایت شاهنامه با آنچه در روایات قصه گویان عصر او نقل می شد تفاوت داشت و او که صلابت اندیشه و قدرت بیان فردوسی را با دیدهٔ تحسین و اعجاب مینگریست از همان سالهای جوانی این اندیشه را که او نیز در نظم کردن این قصهها طبع آزمایی کند برای خود شوقانگیز مییافت. اینکه فردوسی به عشق خسرو و 7 شیرین نیرداخته بود در نظر وی ناشی ازین معنی بود که او به هنگام نظم داستان پادشاهی خسرو پرویز سالهای پیری را می گذرانید و از شور و هیجان سالهای جوانی فاصله گرفته بود. در مورد قصههای بهرام گور و داستان اسکندر هم هر کس با سبک بیان فردوسی آشنایی داشت می دانست که اشتغال به نقار آنگونه داستانها به وحدت و تمامیت و تجانس محتوای شاهنامه لطمه میزده و 1. فردوسی اگر هم به آنگونه روایات که در عصر و محیط نظامی در باب آنها نقل میشد دسترس میداشت به نظم و نقل آنها نمی پرداخت. اما نظامی درین قصهها نکتههایی مییافت که نظم کردن روایت عصری تازهیی را از آنها جالب میدید و چیزی که مخصوصاً او را به این کار میخواند غیراز جذبهٔ عِشْق که در آن ایام به سراغش آمده بود و زهد و عزلت وی در 15 مقابل آن پارای مقاومت نداشت جلوههای گونه گون حیثیت و عظمت گوهر انسانی بود که در سرشت و سرنوشت نام آوران این قصهها اندیشه را خیره می کرد و عصر و محیط او، در ابتذال منحط و ناروایی که از تفوق جهال و ریاگاران رنگ گرفته بود هیچ نشانی از آن نداشت. شاعر جوان شاهنامه را خوانده بود با پهلوانانش آشنا بود و در لحظههایی که از مطالعه در دقیقههای ۲. علوم احساس ملالی می کرد به قصهها و قصهنامههای دیگر نیز علاقه نشان میداد و در مطالعهٔ آنها غرق لذت هی شد. نه فقط در ویس و رامین فخر گر گانی به رغم جنبههای تاریک اخلاقی

نه فقط در ویس و رامین فخر کر کانی به رغم جنبههای تاریک اخلاقی که در آن بود جاذبهای خیالانگیز مییافت و قصهیی را که بعدها، تذکرهنویسان، به خطا به خود او منسوب کردند در شناخت زوایای نهفتهٔ روح انسانی شامل نکتههای آموزنده میدید بلکه شیوهٔ بیانش را با وجود سادگی فوقالعادهاش که با سلیقهٔ او چندان سازگار نبود برای نظم قصهٔ خسرو و شیرین الگوی جالبی میشناخت. در کلیله و دمنهٔ بهرامشاهی، در سیاستنامهٔ خواجه نظام الملک، و در اسکندرنامه های رایج عصر نیز که بارها آنها را در مطالعه گرفته بود، اندیشه های جالب سراغ جسته بود و اینهمه، به او امکان می داد تا ضمن انصراف از ابتذال محیط عصر با نمونه های کمال انسانی که جامعهٔ عصری وی روز به روز از آن فاصله می گرفت آشنایی پیدا کند و خود را برای جستجوی آنچه می تواند کمال مطلوب انسانی و الگوی انقلاب واقعی دراین

«مدینهٔ جاهله» باشد آماده سازد.
«مدینهٔ جاهله» باشد آماده سازد.
سیمای نظامی درین سالهای عمر سیمای متفکری آرمان گرای را به
تصویر می آورد. عزلت جویی او ظاهراً از استقلال طبع ناشی می شد و از اینکه
دوست داشت همواره چنانکه می نمود باشد و به خاطر پسند و ناپسند اهل عصر
هر روز خود را به شکل دیگر درنیارد. گرایش به زهد هم که تا آخر عمر شیوهٔ
سلوک او را از آنچه معمول عصر بود جدا می کرد به احتمال قوی از تأثیر
تربیت خانوادگی یا عکس العمل نسبت به ریاکاری رایج در عصر و محیط ناشی
بود. این عزلت گزینی زاهدانه و عاری از تظاهر که او را از هماهنگی با
نارواییهای عصر مستقل می داشت و آزادی فردیش را از آزار بداندیشان تاحدی
ایمن می کرد، درعین حال به حیثیت اجتماعی او درنظر اهل عصر هیبت و

با این حال آنکه دایم در اشعارش از حاسدان و مدعیان بینام و گمنام شکایت داشت در واقع جریمهیی بود که او برای همین فاصله گیریش از جریانهای مبتذل و منحط محیط میپرداخت. با این حاسدان و مدعیان چنان بیگانه میزیست که گویی از دنیای دیگری آمده بود یا به دنیای دیگری تعلق داشت. نه از آنها نام میبرد، نه طعن و قدح آنها را در خور جوابگویی مییافت. با این عزلت گرایی نه فقط از اینکه خود را تا حد این مشتی تملق گوی حریص سفله و غالباً فاقد حیثیت انسانی برابر فرود آورد میماند بلکه از ابتذال دنیایی سفله و غالباً فاقد حیثیت انسانی عوام آنها آن را هدایت می کردند نیز رهایی

مے پافت، اما این عزلت گرایی مانع از شهرت او نشد و شعر او که از همین گوشهٔ

انزوا به همهجا می رفت در اندک مدت دوستان نادیده و ستایشگران صمیمی و يرشوري برايش حاصل كرد.در شاعري شيوه او غريب بود، و او خود بدين م نازید و آن را وسیله بی برای رهایی از ابتذال محیط تلقی می کرد. عزلت جویی، او را نازک خیال و باریکاندیش کرده بود. طرز دید او، به شعرش حال و هوای یک هنر غیرعادی میداد. در این عزلت رهیده از ابتذال در هرچه میدید ۸ چیزهایی می یافت که آن چیزها بهندرت ممکن بود به چشم دیگران بیاید. همه چیز درنظر او از ورای پرده یی از ایمام روی می مود. نگاه نافذ او جزئیات ناشناختهم، را در مظاهر طبيعت كشف مي كرد. زبان و ذهن تصويرساز او به آنها رنگ و حیات می داد و آنگاه قافیه می آمد و به این ناشناخته ها بال و پری برای پرواز مهداد ـ پرواز بر فراز سر انسانهایی که شاعر از ابتذال دنیای آنها ۱. فاصله گرفته بود و با این حال دوست داشت پیوند خود را با آنها استوار سازد. طرز غریبی که در شعر داشت هم اندیشهاش را تازگی میداد هم زبانش را زیبایی خاص میبخشید. به خاطر همین تازهجویی در بیان بود که او به استعاره بیش از تشبیه و به تشبیه بیش از توصیف عادی گرایش داشت. تخیر خلاق او، تعادلی به اجزاء شعرش میداد که نظیر آن در کلام معاصرانش بسیار 10 نبود. اينكه چيزي از آن درسخن خاقاني، مجير، و فلكي هم انعكاس داشت سلیقهٔ رایج در عصر و محیط او را تصویر می کند. تأثیر سنایی هم که غیر از او در کلام خاقانی شروانی، ظهیر فاریابی، و کمال اسمعیل اصفهانی نیز انعکاس داشت، توجه اهل عصر را به آنچه خاقانی آن را شیوه وعظ و تحقیق می خواند نشان می دهد. بر خلاف اکثر این شاعران که در جستجوی ممدوح، دایم از یک ۲. ولایت به ولایت دیگر می فتند و از یک دربار به دربار دیگر سرک می کشیدند وی ازین دربار گردی ها خود را بر کنار میداشت. با این حال به خاطر قصایدی که گه گاه، ر ظاهراً به جهت تأمين فراغت و عزلت خويش، ناچار مىشد براى بعضی از پادشاهان اطراف بفرسند هدایای ارزنده یی برای او میرسید و شاعر که خود هر گز با دیوان و در گاه آشنایی نداشت از قیاس این هدیههای محبت آمیز ۲۵ که گاه با نامه او دلنوازیهای شاهانه دربارها همراه بود دربارهٔ این بادشاهان تصورهای مبالغه آمیز پیدا می کرد و از دور به آنها علاقه می ورزید.

این پادشاهان اطراف، با دربارهای کوچک و قدرتهای «تقسیم شده» خویش در آینهٔ خیال شاعر گنجه هم جلال و شکوه پادشاهان باستانی را جلوه میدادند هم نمونههای دادگری و دانش پروری به نظر میرسیدند و علاقهٔ آنها به عشق و شراب و موسیقی در نزد وی به صورت ذوق شعر و شناخت سخن تعبیر

- ۵ میشد. ناخرسندی نظامی هم از هرج و مرج حاکم بر گنجه و از غلبه اوباش و جهال که یاد آن نیز خاطر وی را مشوش میداشت صورت قدرت و هیبت شاهانهٔ آنها را در خاطر وی نقش آرمانی میداد. اگر او به دربار آنها میرفت بیشک این نقش آرمانی از خاطرش زدوده میشد اما او به هیچ یک ازین دربارها نرفت و لاجرم در مورد آنها در اشتباه رویاانگیز خویش باقی ماند. از
- ۱۰ اینرو هر کتابی را که به نام آنها نظم کرد یا به خاطر آنها دست به نظم کردنش زد از چنان امیدها و خوش باوریهایی آکند، که فقط با صورت آرمانتی این ممدوحان تناسب داشت و با حقیقت حال موافق نبود.

حقیقت حال این پادشاهان اظهار قدرت نسبت به رعایا و اظهار تبعیت در مقابل قدرتهای بزرگتر بود. از بین آنها، شاید ملک فخرالدین

- ۱۵ پادشاه ارزنجان نوعی استثنا بود. دینپروری و پارسایی او غیر از نظامی، عدمیی از صوفیان و واعظان و شاعران دیگر را هم ظاهراً جذب کرده بود. معهذا اینکه نظامی او را در حد یک پادشاه نمونه و همچون یک تن از اولیاء عصر می ستود مبالغهیی شاعرانه بود. اما علاقهیی که شاعر در مورد اتابک پهلوان و اتابک قزل نشان می داد ناشی از خوش بینی و زودباوری ذهن شیفتهیی بود که از حقیقت
- ۲۰ حال ممدوح خبر نداشت. هر دو برادر پادشاهان جبار، طماع و بدنام و ستمگر بودند و با این حال نظامی که جز نیکی از آنها نشنیده بود آنها را با چنان لحنی میستود که گویی نجسم اوصاف حکیم حاکم و انسان الهی بودهاند.
   دربارهٔ شاه اخستان، فرمانروای شروان و دارای ولایت دربند هم که با شاعر نوشت و خواند داشت و یک بار نیز کنیزک زیبایی آفاق نام که از ترکان قبچاق ۲۵
   ۲۵ را به شاعر هدیه کرد نیز ستایش شاعر حاکی از شیغتگی از شیغتگی بود نه از شناخت

اما با این هدیه که شروانشاه برای نظامی فرستاد عشق هم به خانهٔ شاعر

در ست .

راه یافت و آفاق که نظامی او را به همسری بر گزید، چندی بعد پسری برای وی به دنیا آورد که محمد خوانده شد \_ و روشنی چشم و مایه امید پدر گردید (ح ۵۷۰ ه.) آفاق هم که در چشم شاعر، همایون پیکری نغز و خردمند، بود نه فقط كدبانوى خانة نظامى بود بلكه درعين حال محبوبة دلبند او نيز گشت با آنكه در منظومهیی تعلیمی که در همان ایام، با عنوان مخزنالاسرار نظم کرد دربارهٔ این کنیزک و این عشق سکوت خود را نشکست سالها بعد که این محبوبهٔ کوته زندگانی چشم از جهان بربست (ح ۵۷۶ ه.) یاد کرد نظامی از خاطرهٔ او در قصهٔ خسرو و شیرین، عاشقانه، شوق آمیز و آکنده از درد و نیاز بود. نظامی داستان خسرو و شیرین را، اگر نه به یاد او لااقل تحت تأثیر خاطرهٔ دوران وصال او سرود و به هرحال چیزی از عشق و شوری را که او در وی برانگیخته بود در 1 -عشق خسرو و در شور و شيدايي فرهاد منعكس كرد.

دوران وصال آفاق، به ویژه از آن پس که نوزاد آنها محمد هم چشم به جهان گشود، برای نظامی دوران جشن و شادمانی بود \_ چیزی که عزلت خانهٔ او را به صورت یک بهشت خلوت و یک دولت بی دردسر و خالی از دغدغه

- در آورده بود. مقارن آن اوقات پادشاه ارزنجان روم، ملک فخرالدین بهرامشاه از 10 آل منگوجک هم که مخزن الاسرار به او اهدا شده بود تحفه های ارزنده برای نظامی فرستاد \_ پنج هزار دینار نقد، پنج سر استرره وار، پنج سراسب با طوق و افسار با تمام آنچه مناسب آنها بود از خلعتهای فاخر و لباسهای گرانمایه.با این هدیههای کرامند که درباریان بهرامشاه را خیره کرد، نظامی از هر گونه تنگنا<u>ی</u>
- مالی هم رهایی یافت و خود را، بی آنکه ضرورتی به ترک عزلت و خروج از ۲. انزوا بيابد به جاذبهٔ عشق، جاذبهٔ شعر و جاذبهٔ كتاب تسليم نمود با اين حال مثل گذشته، و تا پایان عمر نیز برخلاف آیین شاعران بیبند و بار عصر هر گز لب به شراب نزد. شکوه زهد را پاسدار حیثیت و وقار عالمانهٔ خویش ساخت و عشق خانگی را از آلایش به طرز زندگی بیدردان خرابات مستغنی یافت.
- مخزنالاسرار که اولین ثمره عزلت و ریاضت شاعر بود درعین حال ۲۵ اولین تجربه عمدهٔ شاعرانه عصر وی در پیوند شعر با شرع بود. درین اثر که به شیوهٔ حدیقهٔ سنایی نظم شد، شاعر، شعر را «از مصطبه» آزاد کرده بود و آن را

به صومعه و دنیای زهد و ریاضت کشانده بود. برخلاف الگوی خود با آنکه بهزهد و تشریح علاقه نشان میداد اصراری در تعلیم تصوف رسمی عصر نداشت. گویی طالب آن بود تا با الزام شرع و سعی در تقبیح بیشرعی و بیرسمی جهال متعصب عصر، جامعه بی را که از بیم تجاوز کفار معروض غلبهٔ جهال گشته بود، از گرایش به فسق آشکار که خط سیر فساد عصر ناچار به آنجا منتهی می شد،

- می از کرایش به قسق اسکار که خط سیر قساد عصر تاچار به انجا مسهی هی سد. نجات دهد. سراسر آن، فریاد اعتراضی بود بر آنچه ناظران شرع به نام آن انجام میدادند \_ و بیرسمی و بیدادی جهال یک نتیجهٔ اجتناب ناپذیر آن بود.
- معهذا مخزن الاسرار در واقع فقط یک مرحله از جستجویی بود که ذهن شاعر در تکاپوی وصول به یک مدینهٔ فاضله در پیش گرفته بود و البته ادامهٔ این ا جستجو در همان امتداد دیگر ضرورت نداشت. به علاوه این منظومهٔ کوتاه زهد آمیز، با آنکه مورد تحسین شعرشناسان عصر واقع شد آن شهرت و قبولی را که شاعر انتظار داشت، در محافل صوفیه پیدا نکرد. زبانش با وجود زیبایی دشوار و محتوایش با وجود اشتمال بر وعظ و تحقیق از جنس آنچه در حدیقهٔ سنایی توجه خاص اهل خانقاه را برمیانگیخت نبود. گوینده هم مثل شاعر
- ۱۵ معروف پر آوازه عصر خویش خاقانی شروانی «شعر وعظ» را در همان حدی که اشتغال به شاعری آن را اجازه میداد تلقی می کرد و چون با مشایخ عصر و سلاسل خانقاه هم ارتباط نداشت التزام عزلت را داعی عمده یی برای ادامهٔ آن گونه شعر نیافت. پس، این نکته که گویندهٔ مخزنالاسرار در دنبال آن همه وعظ و تحقیق زاهدانهٔ مندرج در آن کتاب به نظم کردن هوسنامه یی مثل خسرو و
- ۳۰ شیرین دست بزند آن اندازه که برای یاران ملامتگرش غریب و دستاویز اعتراض مینمود، با طرز دید و شیوهٔ فکر خود او مغایرت نداشت. او قبل از هرچیز شاعر بود و طبع آزمایی در شیوههای شعر بیش از هرچیز دیگر برایش جالب بود خاصه که این طبع آزمایی به او امکان میداد تا برای رهایی از محدودیت مدینهٔ جاهلهٔ واقعی، تصویر مدینهٔ فاضلهیی را که از دروغ و فریب و میا مراه می در یای شاعرانه محدودیت مدینهٔ جاهلهٔ واقعی، تصویر مدینهٔ فاضلهیی را که از دروغ و فریب و میا مراه می در یایش محدودیت مدینهٔ جاهلهٔ واقعی، تصویر مدینهٔ فاضلهیی را که از دروغ و فریب و معر و افسانه و در پهنهٔ آفاق خیال شاعرانه جستجو کند و در عین حال «آفاق» کوته عمر از دست رفتهٔ در کوچ گاه فنا
  - مجمعی میں وادر عین عال (۲۹۷)، طوری عمر از دست رک در گمشدهٔ خود را در تصویر شیرین «کم زندگانی» سراغ گیزد.

از همان پایان نظم مخزنالاسرار که طغرل بن ارسلان - طغرل سوم آخرین سلطان سلجوقی عراق - در دنبال آن، فرمانروایی اسمی خود را که رسم آن با اتابک وی محمد پیهلوان - جیهان پیهلوان - بود آغاز کرد (۵۷۱ ه.)، نظامی طرح داستان خسرو و شیرین را به نام او ریخت. این آخرین بازماندهٔ

- سلجوقیان عراق که در کامجویی، عشرت طلبی و هوسبازی یاد خسرو پرویز ۵ پادشاه ساسانی را در خاطر شاعر زنده کرده بود به شعر دوستی و شاعری هم شهرت داشت و درهمان آغاز سلطنت خویش که در نواحی اران با هجوم ابخازیان و در حدود عراق با شورش یک مدعی خانگی مواجه شد توانست با تدبیر و جلادت اتابک پهلوان و برادرش قزل ارسلان قلمرو خود را از تجاوز
- خصمان حفظ کند و همین نکته در اران که معروض هجومهای دایم ابخازیان ۱۰ بود نظامی را به سلطنت او و اینکه سرانجام با دفع هجوم ابخازیان به هرج و مرج ناشی از غلبه غازیان در گنجه هم پایان دهد امیدوار ساخت. گرفتاریهایی که وی در آغاز سلطنت با آنها مواجه شد و از آنها پیروز بیرون آمد احوال وی را که در جوانی و کامطلبی و عشق به موسیقی و سرود به خسرو میمانست در
- خاطر نظامی یاد آور احوال خسرو و گرفتاریهای او با شورش بهرام چوبین و ۱۵ آشوب دشمنان کرد و اینکه شاعر در همان آغاز فرمانروایی او طرح این قصه را به نام او ریخت از توجه وی به این مایه شباهت حاکی مینماید و شیرین هلکهٔ ارمن هم که زیبایی عشقانگیز او برای شاعر خاطرهٔ آفاق صحراپرورد ناگهان کوچ کرده از دنیا را زنده می کرد، وسوسهٔ اقدام به نظم کردن این قصه را در وی
- می افزود. مرگ بی هنگام این کنیزک نغز و خردمند که پروردهٔ صحراهای ۲۰ وحشی بود و مثل شیرین در زادگاه خویش از قید برقع و پرده هم آزادی داشت و در هوای عزلت کدهٔ شاعر، چون غنچهیی که از گلبن جدا مانده باشد به اندک زمان پرپر شده بود، خاطر نظامی را چنان دچار حسرت و اشتیاق ساخته بود که ذکر هرگونه زیبایی و دلربایی زنانه، خاصه آنچه در کسانی چون شیرین و شکر و مریم سراغ داشت، در طی این قصهبرایش مایهٔ تسلی بود و لاجرم ۲۵
- ر محرو می و معلم می باطرح قصهٔ خسرو و شیرین، خاطرهٔ آفاق در خاطر وی چنین زنده شد که او برخلاف میل و آیین، سر عشق خویش را فاش کرد و برخلاف رسم عصر حتی

نام این عشق خانگی را که حرم او محسوب میشد در طی یادکرد خاطرهٔ وی بر زبانها انداخت.

در اقدام به این کارمنظامی دوستان زاهد را که بر اشتغال وی به احیاء قصههای آتش پرستان اعتراض زاهدانه می کردند با خواندن ابیاتی از این کتاب به سکوت و تسلیم واداشت. بعداز پنج سال کار، نسخهیی از آن را به طغرل اهدا 5 کرد (۵۷٦ ه.) و سلطان آن را در خور تحسين يافت. اما اتابک پهلوان که يرداخت صلهيى شاهانه فقط از او انتظار مىرفت و خزينة سلطان هم مثل سلطنتش تحت نظارت او بود به اندازهٔ ملک ارزنجان و دارای دربند گشادهدستی و بخشنده طبعی نداشت. با آنکه مثل آن ممدوحان شاعر را به وعدههای رؤیا انگیز و هدیدهای افسانهیی امید داده بود آنچه از انتظار بیمودهٔ گنج و مال و 1. خلعت بسیار عاید وی ساخت فقط دو پاره دیه نیمه ویران بود که ظاهراً دخل آنها هم گفایت خرجشان را نداشت. تحویل دادن این دو ویرانه ده هم آنقدر مدت گرفت و آن قدر با خردهبینیها و چانه زدنهای محاسبان دیوان و سجل لویسان دربار مواجه شد که تا پنج سال بعد از اهداء کتاب هنوز چیزی از آنجمله عاید شاعر مسکین نشده بود. مرگ اتابک پهلوان هم در پایان این مدت 10 (۵۸۱ ه.) چنان بی سامانی در کارها پدید آورد که امکان تصرف در آن املاک برای وی غیرممکن گشت.

درین سالها نظامی مرزهای چهل سالگی را پشت سر گذاشته بود اما خاطرهٔ آفاق را در وجود محمد همچنان زنده و شوقانگیز مییافت. محمد ۲۰ میبالید، رشد می کرد و تا نظامی به خود آمد یازده ساله شد. (۵۸۱) درین مدت که شاعر پرورش کودک بیمادر را بر عهده داشت اندیشههایی در باب تربیت و اصول و حدود آن نیز در خاطرش می شگفت و در کنار تأملات اخلاقی و فلسفی دیگر ذهن روشن و نکتهیاب او را به خود مشغول میداشت. محمد یادگار عشقش بود و کنجکاوی کودکانهٔ او پدر را به آیندهٔ وی امید ۲۵ فراوان می داد و دیدارش محنت فراق آفاق را برایش قابل تحمل می کرد.

مقارن این احوال در خارج از دنیای عزلت و انزوای شاعرانهٔ او قلمرو اتابک پهلوان در معرض تهدید تجزیه و تفرقه قرار داشت. قزل ارسلان که بعد از

برادر عنوان اتابک یافت، به هر سبب بود اعتماد سلطان خویش طغرل بن ارسلان - طغرل سوم - را نتوانست جلب کند. تحریک فتنه جویان بین آنها اختلاف انداخت و اران و تمام آذربایجان معروض آشوبهای احتمالی داعیه داران یود. درهمین احوال موکب اتابک جدید، از آذربایجان به حدود اران رسید - سی فرسنگی گنجه.

در دیداری که نظامی به دعوت اتابک در اینجا از او کرد قزل ارسلان چنان حرمت و علاقهیی نسبت به وی اظهار کرد که شاعر درهمان دیدار شیفته دلنوازیهای او گشت و به رغم طغرل که مسلطان عصر بود به ستایش این معارض و مدعی وی لب گشود. اتابک در طی این دیدار، به هنگام ورود نظامی، بلافاصله دستور داد تا اسباب عیش و نوش را از مجلس بیرون برند، ساقی و مطرب را هم مرخص کرد. خود وی نیز در پیش پای مهمان از جای برخاست او را در کنار گرفت و تمام روز را به صحبت با او اختصاص داد. بعد هم، از برادرش اتابک پهلوان به عنوان صلهٔ خسرو و شیرین به شاعر وعده داده بود تا این هنگام (ح ۵۸۲ ه) هنوز به وی عاید نگشته بود در تدارک عذر کوشید و به جای آن دو پاره دیه که جز وعده یی چیز دیگری از آنها به نظامی نرسیده بود یک پاره دیه به نام حمدونیان به عنوان ملک طلق به وی داد و بدینگونه وی را خرصند کرد.

از آن چهار دیه معمور که بر وفق روایت تذکرهنویسان قزل ارسلان به

نظامی بخشید در گفتهٔ خود شاعر سخنی نیست او فقط از بخشیدن ده حمدونیان یاد می کند اما از فحوای گفتارش برمی آید که ممدوح حاضر بود چندین پاره دیه دیگر نیز به وی ببخشد و شاعر به همان حمدونیان که دیه ویرانهیی نزدیک سرچشمههای فرات بود خرسند شده بود و خود را به دردسر افزون طلبی گرفتار نساخته بود. به هرحال این بزر گداشت شاهانه، نظامی را در گنجه و درنمام اران مورد توجه بزرگان عصر و محسود مدعیان ولایت ساخت.

در همین ایام که سرانجام خاطر شاعر تا حدی از سوگ آفاق تسلی پافته بود به خاطر رفع تنهایی خویش یا برای مراقبت و تربیت فرزند، خود را به

Δ

تدارک اسباب یک ازدواج دوباره ناچار یافت محمد نظامی هم سالهای کودکی را پشت سر میگذاشت و وقتی چهارده ساله شد آن اندازه رشد و تمیز داشت که با صحبت دلنواز خویش خاطر پدر را خرسند دارد و با سازگاری با نامادری، خانهٔ محنت زدهٔ پدر رااز غمزدگی و خاموشی بیرون آورد.

۵

وقتی در این روزها نامهٔ شاه اخستان فرمانروای شروان و دربند به شاعر رسید محمد چهارده ساله بود (٤ ۵۸ ه.) و نظامی نزدیک پنجاه سال داشت . اندکی کمتر یا بیشتر. نامه به خط پادشاه بود که طی ده پانزده سطر از وی درخواسته بود تا داستان عشق لیلی و مجنون را به نام او به رشته نظم کشد و دوباره ائری همانند خسرو و شیرین به وجود آورد . تا گوهر قیمتی شود جفت.

- ۱۰ درخواست پادشاه شروان رد کردنی نبود قبولش هم برای شاعر گنجه تعهد کاری غیرممکن به نظر میرسید. سختی زندگی بادیه و تنگی محیط بیابان عاری از آبادی را نظامی مانع هنرنمایی شاعرانه در نظم قصه میدید و در پذیرفتن دعوت شاه شروان مردد بود. با این حال به الزام و اصرار محمد که از وصول دستخط شاهانه به شوق آمده بود و علاوه بر آن اشتغال به کاری تازه را موجب دفع
- ۱۵ تنهایی و ملال پدر مییافت دعوت و درخواست پادشاه را پذیرفت و در مدت چهار ماه، که پایان آن سلخ رجب سال پانصد و هشتاد و چهار میشد، آن را به پایان آورد.

این بار هم یک انگیزهٔ عمدهٔ نظامی در اقدام به نظم این قصه، جستجوی یک مدینهٔ فاضلهٔ احتمالی در یک محیط دیگر بود \_ در قلمرو سنتها و تقالید ۲۰ اعراب بادیه، طرز خطاب شاعر با همدوح هم که پایان قصه را رنگ تعلیم میدهد لحن پدرانه،مشتاقانه و دولتخواهانه دارد و اینکه شاه را از اشتغال به شرب خمرنهی می کند ظاهراً اشارت گونهای به احوال طغرل، سلطان عصر باشد که استغراق در این کار وی را از تدبیز درست در کار ملک مانع آمده بود و نظامی که به خاطر قزل ارسلان با او قطع ارتباط کرده بود در عین حال برآنچه ازین ۲۵ بادهپرستی عاید او شده بود تأسف داشت. درست است که قزل ارسلان هم درین کار افراط می کرد اما اشتغال او به باده و ساده مانع از رسیدگی به کار ملک و سپاه نبود و نظامی که شیفتهٔ جوانمردی و بخشندگی او نیز بود، در حق او بدگمانی نداشت. از آنچه در پایان نظم این قصه، از خزانه شروانشاه عاید شاعر شد هیچ چیز دانسته نیست اما اینکه تا سالها بعد و حتی بعداز مرگ شاه اخستان نیز نظامی با خاندان شروانشاهان ارتباط داشت معلوم میدارد پادشاه عرب نژاد شروان و دربند باید به خاطر نظم این قصه، هدیهٔ ارزندهیی به شاعر گنجه داده باشد.

مقارن پایان این قصه، نظامی دومین همسر خود را نیز که فقط چند سالی قبل از آن به ازدواج در آورده بود از دست داد (۵۸٤ ه) و باز یکچند مونس او ورای مطالعه و تفکر، صحبت محمد بود که به قول خودش «یک لالهٔ آخرین صبوح» او محسوب می شد. با آنکه نظم کردن داستان لیلی و مجنون چهار ماه

- بیش مدت نگرفت در پایان آن نظامی چنان خسته بود که تا چند سال بعد ۱۰ دیگر دست به کار تازهیی نزد. مرگ دومین همسر و شاید ضرورت مراقبت و سرکشی به ملک حمدونیان عامل عمدهیی درین فترت بود. نظارت در تربیت محمد هم که درین سالها تجربهٔ بلوغ را در پیش داشت خاطر شاعر را از توجه به کار منظم دیگر منصرف میساخت.
- آیا مرگ ناگهانی قزل ارسلان هم که درین ایام به تحریک طغرل و با 10 توطئه زنش کشته شد (۵۸۷ ه) و شاعر در کشمکش های او با طغرل به رغم پادشاه سلجوقي او را دعا و ستايش كرده بود وي را درين روزها عمداً به التزام سکوت وانداشته بود؟ در واقع در آن ایام هیچ بعید به نظر نمی آمد که تحریک و توطئه دشمنان اتابک مقتول، او را نیز معروض خشم طغرل و دستخوش آزار ایادی او در اران و گنجه سازد. ازین رو تا مرگ طغرل (۵۹۰ ه) که در همین ۲. مدت در جنگ با مخالفان کشته شد شاعر خود را از جانب مخالفان قزل ارسلان در تهدید میدید. شاید اقدام او به نظم قصهٔ هفت پیکر هم که چند سال بعد به علا الدين كرب ارسلان خداوند مراغه اهدا شد در همان روزهاى بلافاصله قبل از مرگ طغرل و تا حدی به منظور جلب حمایت او در تأمین از خشم و قهر او انجام شده باشد. درحقیقت این فرمانروای مراغه در کشمکشهای طولانی ۲۵ قزل ارسلان با طغرل به حمايت سلطان جوان سلجوقي برخاسته بود و طغرل نيز او را نواخته بود و عنوان اتابک داده بود .. با واگذاری فرزند خویش بر کیارق به

او.

درست است که نظم هفت پیکر، سه سالی بعد از مرگ طغرل به پایان آمد (۵۹۳ ه) اما تصنيف چنان اثري با آن همه ريزه كاري و شگرف انديشي نمی توانست کمتر از چهار سال یا بیشتر مدت گرفته باشد و پیداست که درین صورت آغاز نظم آن باید با آخرین سال حیات طغرل اما هم در مدت حیات ۵ او، مقارن بوده باشد، اینکه علاالدین خود از شاعر نظم کردن این قصه را درخواست کرده باشد نیز ممکن است مبنی بر ارادهٔ او به جلب علاقهٔ شاعر به جرگهٔ هواخواهان طغرل بوده باشد \_ و تجربهٔ رقابت قزل ارسلان و برادرش جهان پهلون در جلب توجه و حمايت شاعران خويش اثيراخميكتي و مجیربیلقانی این سعی کردن علا الدین را در جلب علاقهٔ نظامی خالی از غرابت 1. نشان میدهد. به هرحال اینکه حتی بعداز مرگ طغرل و ایمنی از تحریکات مخالفان قزل ارسلان، شاعر گنجه رابطهٔ خود را با علاءالدین مراغه حفظ کرد تا حدی نیز، مبنی برین معنی بود که قدرت خداوند مراغه در آن نواحی آذربایجان، در آن ایام هنوز از قدرت بقایای خاندان ایلد گز در اران محکمتر و مطمئن تر بەنظر مىرسىد. 10

البته در چنان احوالی لحن شوخ و شنگ این منظومه و ریزه کاری های ظریف صنعتی که در ساختار و گنتار آن رعایت شده بود از شاعری که در آن ایام به مرزهای شصت سالگی نزدیک رسیده بود، نوعی معجزه ادبی محسوب میشد و از حدت طبع و قوت قریحه حاکی به نظر می رسید معجزه بزرگ ثر میشد و از حدت طبع و قوت قریحه حاکی به نظر می رسید معجزه بزرگ ثر بعد معتیف قصه اسکندر بود که در همین سالها همراه یا به دنبال نظم هفت پیکر خاطر شاعر را به خود مشغول می داشت. آیا همدلی و دلنوازی سومین ممسر که ظاهراً در همین ایام خانهٔ شاعر را دوباره حال و هوایی شادمانه داده بود در توفیق شاعر به انجام دادن این دو معجزه ادبی نیز تأثیر ارزنده یی داشت ؟ بدون شک این سومین ازدواج شاعر، که قبل از پایان اسکندرنامه با مرگ این بدون شک این سومین ازدواج شاعر، که قبل از پایان اسکندرنامه با مرگ این ایجاد این دو اثر باید نقش قابل ملاحظه یی داشته باشد. ایجاد این دو اثر باید نقش قابل ملاحظه یی داشته باشد.

آىندە

سالها بعد و ظاهراً چندی بعداز اتمام نظم اسکندرنامه، چشم از دنیا بست و شاعر پیر را به سوگ خود نشاند. از مرئیهیی که عوفی مولف لباب الالباب در باب این پسر به وی نسبت داده است برمیآید که او درهنگام مرگ جوانی نوخط بوده است و پیداست که مراد محمد نظامی نیست:

ای شده هسمدم خوبان بهشت آن چنان عارض و آنگه برخشت؟ ۵ خط نیاورده به تو عسر هسوز این قضا بر مرت آخر که نوشت؟

اما محمد هم درین سالها به احتمال قوی یک مایهٔ دلنگرانی پدر بود. مقارن پایان اسکندرنامه (ح ۵۹۷ ه) وی بیست و هفت ساله بود و به رغم آرزوهای دلنواز پدر هنوز مثل سالهای کودکی ظاهراً در سایهٔ شخصیت پدر سر می کرد. کاری اگر داشت سرکشی به ملک و مزرعهٔ پدری در حمدونیان یا سرپرستی ملکی بود که ظاهراً از جانب یک ممدوح نظامی به خود وی واگذار شده بود. حیثیت و استقلالی نداشت و گویی این معنی، خاطر پدر را در باب

محمد نظامی بادگار آفاق خردمند، و پروردهٔ نظارت و مراقبت خود

- شاعر بود و او نمی توانست این بی حاصلی او را با نظر «بی تفاوت» بنگرد. در ۱۵ چهارده سالگیش که تازه شکفته بود و با پدر در باب کارهایی که به او پیشنهاد می شد گفت و شنود داشت، شاعر برای آیندهٔ او چه آرزوها در دل پروده بود! در آن سالها او را به کسب هنر، به آموختن هر گونه مهارت فنی تشویق کرده بود. بی هیچ الزام و اجبار به جستجوی علم ابدان یا علم ادیان توصیه کرده بود. از او خواسته بود فرزند خصال خویشتن باشد و فرزندی نظامی را برای خود هایه ۲۰
- بر و سو سرو سرو انکاء نسازد. اما او حتی در پایان نظم اسکندرنامه نیز همچنان فرزند نظامی مانده بود.

درست است که پدرش در همان سالهای کودکی او را از اشتغال به شعر و شاعری منبع کرده بود اما اگر او قریحهٔ شاعری داشت منبع پدر مانعی برای

ظهور چنان قریحه یی نمی شد. اگر هم آنگونه که پدر از وی خواسته بود از علم ۲۵ ابدان وعلم ادیان چیزی آموخته بود در بیست و هفت سالگی چیزی از آن بوی طیب که نظامی در نفس فقیه یا طبیب نشان داده بود، از احوال وی دانسته میشد. خود شاعر در همین سن در دانش و هنر عصر مرتبهیی قابل ملاحظه داشت. در سنی کمتر ازین خاقانی شاعر شروان با وطواط شاعر بزرگ خراسان مبادلهٔ شعر می کرد. کمال اسمعیل حتی زودتر از آن، با مرئیهیی که در سوگ پدر خویش ساخت خود را شاعر ارزندهیی همانند پدر نشان داده بود. نظامی بسیاری فقیهان، طبیبان و حکیمان عصر را می شناخت که در همین سالهای جوانی به شهرت و اعتبار رسیده بودند و محمد، درین سن هنوز نه طبیب بود نه فقیه، نه شاعر بود و نه دبیر و به هر حال هرچه بود نوید آیندهیی ممتاز را نمی داد.

وقتی اولین نسخهٔ داستان اسکندر رانظامی به دربار مصدوح هدیه کرد (ح ۸۹۷ ه) محمد را عهده دار عرضه داشت این هدیه کرد. برای عروسی چنین آراسته که به یک پادشاه عصر تقدیم می شد کدام پرده داری بهتر از برادر میتوانست همراه باشد؟ محمد در واقع برای هرچه زادهٔ طبع پدربود حکم برادر را داشت و شاعر به این بهانه او را با هدیهٔ شعر به دربار ممدوح می فرستاد. اگر خود او هم، فقیهی، طبیبی، شاعری یا دبیری بود بدون شک نظامی در نقل اوصاف او کوتاه نمی آمد با اعزام او به دربار ممدوح، نظامی ظاهراً می خواست وسیله یی برای آشنا کردن او با بزرگان عصر به دست آرد اما جز فرزندی خویش و الزام ممدوح به رعایت حق خود در مورد او، تقریباً هیچ دستاویزی برای توصیهٔ او نداشت و این دردی بود که اظهار آن برای شاعر پیر از خود درد ظاهراً نا گوارتر بود.

با این حال دردهای دیگری هم بود، که سالهای پیری شاعر را تاحدی با ناخرسندیها و دلنگرانیها همراه می کرد. با آنکه اران و آذربایجان در دست اتابک نصرةالدین ابوبکر پسر جهان پهلوان واقع بود کارها به نحو تأسف آوری روی به پریشانی و بیسامانی داشت. در گنجه و سایر «تغر»های اران این پریشانی بیشتر محموس و بیشتر مایه تشویش بود. شاعر درین سالهای بعد از شصت سالگی هر روز شاهد ضعف فرمانروایان رسمی و غلبهٔ اشخاص غیرمسوول بر کارها بود. از اینکه تاخت و تازهای دایم ابخازیان، و دستبردهای مکرر ملکهٔ طامار (= تامارا) آنها، هر روز اران و نواحی مجاور را دچار وحشت

Δ

٩.

۱ ۵

۲ -

20

و تزلزل میداشت رنج میبرد از اینکه میشنید اتابک ابوبکر برای رهایی از فشار «کفار» ابخاز ناچار شده بود با خاندان فرمانروایان قوم وصلت نماید متأثر بود. از اینکه شایع بود یک شاهزادهٔ مسلمان در نواحی ارزروم برای ازدواج با ملکهٔ گرجیها به آیین عیسی گرویده بود احساس شرم و ناخرسندی می کرد. به غازیان و سر کردگان آنها هم که منفعت جویی و ریاست طلبیشان آنها را در مقابل دشمن ناتوان می کرد امیدی نداشت. از اینکه اکثر پادشاهان عصر، در عصری چنین پر خطر، جز به کامجویی و شادخواری به چیزی نمیاندیشیدند متأسف بود و اینهمه او را در جستجوی جامعهیی برتر، مدینهیی فاضله راسختر می کرد.

- اسکندرنامه که سرگذشت اسکندر رومی و ذوالفرنین قرآنی را در دو بخش جداگانه اما به هم پیوستهٔ ـ شرفنامه و اقبالنامه ـ تقریر می کرد، آخرین مرحلهٔ جستجوبی بود که نظامی آن را از سالهای نظم مخزن آغاز کرده بود. جستجوی او که از آن پس در اقالیم دنیای خسرو و شیرین، لیلی و مجنون و هفت پیکر دنبال شده بود درین منظومهٔ دوگانی به مقصد نهایی رسید. مدینهٔ
- فاضلهیسی که او از عهد «مخزن» تا دوران اسکندرنامه، در مدت بیست و هفت ۱۵ سال (۵۹۷ – ۵۷۰) برای نیل به آن تکاپو داشت سرانجام اینجا در عرصهٔ شهر نیکان در گذرگاه موکب ذوالقرنین مجال ظهور و شهود پیدا کرد و با ورود به دروازه آن هم جستجوی شاعر گنجه به هدف رسید هم قصهٔ پرگشت و گذار اسکندر معنی خود را یافت.
- در اشتغال به نظم این آخرین اثر خویش نیز، نظامی با وجود پیری و ۲۰ نالانی ملال انگیزی که لازم اطوار شیب بود همچنان شور و نشاط سالهای جوانی را پشتوانه کار سنگین و دشوار خویش یافت. اینکه درین اثر خیلی بیش از هفت پیکر و هم خیلی بیش از خسرو و شیرین، چالش نامریی اما اجتناب ناپذیر او ضرورت مییافت این کار را برایش دشوارتر و حتی کسالت انگیزتر می کرد. اما او با شور و علاقه یی در خور یک شاعر جوان و پر حوصله کار سنگین مبر آزمای خود را دنبال کرد.
  - صبحگاهان همراه بانگ خروس برمیخاست و کار پرمحبت خود را

آغاز می کرد. شامگاهان تا نیمه شبها اوقاتش در مطالعه و تفکر، در نظم شعر و احیاناً در کار عبادت می گذشت. زمستان در کنار شعلههای گرم و نوازشگر آتش لحظههای فراغت را صرف شعر و شاعری می کرد و بهاران به محض آنکه فرصت مییافت راه صحرا پیش می گرفت و در آرامش سکرانگیز طبیعت گوش جان را به گفتار سروش خویش می سپرد. یاد ایام جوانی درین ایام خاطرش را خوش می کرد و ذوق قصه و عجایب آن عبور پرتانی و ملال آور ساعتهای کار را در نظرش سریع جلوه می داد مطالعهٔ فلسفه و تأمل در مباحث فلسفی هم که او را درین ایام با فلاسفهٔ بزم اسکندر همعنان کرده بود بیش از پیش او را از جامعهٔ عصری و از قیل و قال بیحاصل و ملالانگیز آن دور ۱۰ می کرد.

در همین ایام بود که در میان آنهمه دل مشغولی، یک روز وقتی که صورت خود را در آینه نگریست یکه خورد و از ردپایی که پیری و خستگی بر اطراف صورت وی گذاشته بود دچار بأس و حیرت شد. آنچه دبد صورت زردی گرفته، موی به سپیدی نشسته، چشمهای خسته و تشنهٔ خراب بردکه ۱۵ قامت خمیده گونهیی هم در ورای آنها در آینه، آنها را تصویری از نالانی، از پیری و از پایان عمر نشان میداد. آنچه آن روز در آینه دید خاطر مرد را خسته تر کرد، و از اینکه پیری بدینگونه دیدار او را دگرگون کرده بود و با این حال کار او همچنان ناتمام مانده بود به بیم و اندیشه انداخت: نظر چون در آیینه انداختم درو صورت خویش نشناختم ۲۰ دگرگونه دیدم در آن سبز باغ که چون پرنیان بود در پر زاغ ندیدم جران سرو شاداب را ز نرگس تـهـی یـافـتـم خـوا*ب* را گل سرخ را زردی آزرده بود سمن، بر بنفشه کمین کرده بود خجل گشتم از روی بیرنگ خویش نوایی گرفتم به آهنگ خویش هراسیدم از دولت تیزگام که بگذارد این نقش را ناتمام این بیم و هراس، در شصت سالگی دلش را لرزاند اما آنچه را پیری به او 10 هدیه کرده بود، با رضایت خاطر، پاداش رنجها و اندیشههایی یافت که سالها اشتغال بدان برایش مایهٔ لذت بود \_ و به خاطر اشتغال بدان، از ابتذال صحبت

جان فرسای اهل عصر گریخته بود. در حقیقت شاعر گنجه درین سالها حتی در شهر خویش تا حدی احساس غربت می کرد. در بین این آمیزهٔ عجیب عناصر انسانی از ترک و فارس و کرد و دیلم و عرب و ارمنی که زادگاه او را هر روز بیش از پیش قیافهیی نا آشنا میداد خود را غریبه می افت. گویی شهروند گنجه نبود شهر بند گنجه بود. با وجود علاقهٔ ملکی که در خارج شهر داشت به ده نشینی الزام نشده بود. هیچ نشانهیی که حاکی از ترک کردن زندگی شهری باشد در کلام او نیست. معهذا با چنان انسی از طبیعت و آسمان و کوه و رود و باغ و صحرا یاد تصویرهایی که او در جای جای آثار خویش از زندگی روستایی، از کوچهای شبانی و از مناظر باغ و صحرا عرضه می کند بدون شک از تجربهٔ واقعیت طرانی و از مناظر باغ و صحرا عرضه می کند بدون شک از تجربهٔ واقعیت

تا آخر عمر همچنان شهربند گنجه بود.برخلاف خاقانی که بیش از یکبار به 10 حج رفت و در روضهٔ پیغامبر شعر سرود، دیدار تربت رسول برای وی، تا پایان عمر یک آرزوی دلانگیز باقی ماند. التزام عزلت که از جوانی برایش موجد فرصتها و افتخارها بود، درین سالهای پیری گه گاه حوصلهاش را سر میبرد. بااین حال به این عزلت، که او را از صحبت گرانان و از گرفتاری به تردد دربارها در امان میداشت بیش از آن خرسندی باطنی داشت که به خاطر هیچ ۲۰ مسافرتی خود را از لذت استغراق در آن محروم کند.

در همین عزلت آرام و بیدغدغه بود که سالها بعد چشم از جهان فرو بست. هنگام مرگ بنا بر مشهور شصت و سه سال یا قدری بیشتر از عمر او می گذشت (ح ۵۹۸). اگر نسخهیی از اسکندرنامه که به عزالدین مسعود زنگی فرمانروای موصل (از ۲۰۷ به بعد) اهداء شد به وسیلهٔ خود او نزد این پادشاه ارسال شده باشد، باید تا سالها بعد از ختام اسکندرنامه هم زیسته باشد، درینصورت عمر وی از هفتاد هم ظاهراً در گذشته باشد و لاجرم لوح مزاری را

1.

Y۵

هم که در گنجه شامل تاریخ وفات او پنداشتهاند نمیتوان قابل تأیید یافت. بنای یادگاری که بعدها بر گور جای او ساخته شد رواقی بلند و ایوان و باغچهیی دلپسند داشت. ضریح و موقوفات و خدام آستان هم پیدا کرد تا عزلت و تنهایی ایام حیاتش را جبران کند. بدینگونه گنجه دیرینه سال که او را در همه عمر شهربند خویش کرده

۵

بود سرانجام در مرقدی که برایش ساخت او را تختهبند کرد. پیرمرد در دنبال سالها پویه و تلاش، مدینهٔ فاضلهیی را که همه عمر جسته بود در پایان عمر کشف کرد اما گنجه که خود شهربند غازیان و ریا کاران و گرانجانان بود همچنان از آفاق این مدینهٔ فاضله دور ماند. همهٔ دنیا هم، با گنجه و مثل گنجه محرص و ریایی که حیات عامه را دستخوش اهوا و رؤسای عوام میداشت - حرص و ریایی که حیات عامه را دستخوش اهوا و رؤسای عوام میداشت انسانهای سادهلوح و زودباور را از کشف این آفاق ناشناخته محروم نگهداشت. مثل دنیای عهد نظامی دروغ می گوید و باز از دروغ منمت می کند، حرص تا وقتی انسان در هرجا هست و در هر مرحلهیی از تاریخ سر می کند مثل دنیای عهد نظامی دروغ می گوید و باز از دروغ منمت می کند، حرص از افقهای روشن این مدینهٔ فاضله فاضله بسیار دارد. نظامی، اما، مرحله به مرحله از افقهای روشن این مدینهٔ فاضله فاضله بسیار دارد. نظامی، اما، مرحله به مرحله در جستجوی این مدینهٔ فاضله، خود را برای نیل بدان تزکیه کرد. آماده گشت و پیش رفت. از دنیای مخزن تا دنیای اسکندرنامه. هیچ کس هم بهتر از خود او

- منزلهای این سلوک فکری را با زیان شعر، اما با رمزی که در پردهٔ ایهام دارد، ۲۰ نتوانست یاد کند:
- سوی مخزن آوردم اول بسیچ که ستی نکردم در آن کار هیچ و زو چرب و شیرینی انگیختم به شیرین و خسرو در آمیختم وز آنجا مرابرده بیرون زدم در عشق لیلی و محنون زدم وزین قصه چون باز پرداختم سوی هفت پیکر فرس تاختم ۲۵ کنون بربساط سخن پروری زنم کوس اقبال اسکندری

هم که این کتاب و قسمتی از دیوان قصاید و غزلیات سنایی سرمشق والهام بخش آن بود مقارن این ایام، به وسیله شاعران عصر و محیط وی چون افضل الدین خاقانی و ظهیر الدین فاریابی دنبال میشد و حتی خاقانی که در قصاید حکمت آمیز خود این شیوه را به اوج کمال ممکن رسانیده بود، به خاطر تبحر ۵ درهمین شیوه خود را بر متقدمان نامدار گذشته - مثل عنصری ملک الشعرای

دربار غزنه - برتر می شمرد و درین دعوی هم هیچ کس او را انکار نمی کرد. مخزن الاسرار نظامی پژواگ غریب و پرطنطنهیی از این حدیقهٔ سنایی بود و «بحر سریع» آن هم که آهنگ تازهیی به شعر شاعر گنجه می داد آن را از «بحر خفیف» خالی از طنطنه و حتی عاری از شور حدیقه، که در اشعار قدما «بحر خفیف» خالی از طنطنه و حتی عاری از شور حدیقه، که در اشعار قدما ا سابقهیی بیشتر از بحر سریع داشت، به نحو جالبی متمایز می ساخت. شور و تحرک خاصی به کلام نظامی می داد که از لحاظ مجرد شعر هم مخزن را به همان اندازهٔ حدیقه قابل توجه و خیلی بیشتر از آن شورانگیز می ساخت. این بحر جدید که در نظم مشوی بالنسبه کم سابقه بود با وزن پوینده و پر شکوه و موقر خویش به سبک بیان مطنطن و پر تصویر او به نحو بارزی جان می داد.

- با آنکه در مجموع تقلیدی از سنایی به نظر میرسید و از همه حیث اصالت نداشت مخزن الاسرار، در مرتبهٔ خود شاهکاری در شیوهٔ تحقیق و بنای استواری در زمینهٔ شعر تعلیمی بود. فاتحهٔ آن غیر از تحمید و نعت که آکنده از دقایق توحید و لطایف ایمان بود ـ شامل تفصیل دقیق اما غالباً مبهم و پیچیده یی در بناب خلوت های مرتاضانه شاعر و توصیف ریاضت کشیها و در بناب خلوت های مرتاضانه شاعر و توصیف ریاضت کشیها و عزلت گزینی های او در حرم دل بود. در طی این خلوت های رازناک شبانه هاتف خلوت وی را با تعلیم و تلقین سرد و زهد آمیز دل آشنا می کرد. تعلیم ریاضت آمیزی که وی نیز مثل معاصر بزرگتر خویش خاقانی آن را از مراقبت باطن، و از آنچه حاصل مکتب «سرزانو» محسوب می شد عاید می کرد.
- ۳۵ شامل میشد، غیراز آنچه ورای تحمید و نعت برسبیل درآمد در باب سبب نظم کتاب و ماجرای خلوتهای شبانه در دنبال فاتحهٔ کتاب به نظم آمده بود متضمن بیست مقالت تعلیمی می شد که در طی آنها معانی اخلاقی و عرفانی به

صورت خطاب به نفس به بیان می آمد در پایانهٔ هر مقالت هم حکایتی نقل میشد که تمام یا بخش عمده یی از مضمون آن مقالت را به مناسبت، تأیید یا

می کند ک دیام یا بعض عمادین از سممون ان معانی را به مناسبت، کاییه یا توجیه می کرد و بدینگونه مضمون مقالات را به افهام عام نزدیک می نمود. اینکه شیخ عطار هم تقریباً در همین ایام یا قدری دیرتر، در نقطهیی

مقالات و حکایات مخزنالاسرار با بیانی آکنده از تصویرهای شاعرانه و مشحون از تلمیحات و اشارات مربوط به دین و حکمت، لطایف اخلاقی جالبی را که شاعر آن را از الهام دل تلقی میکرد و به نحو بارزی جنبهٔ فردی و شخصی

- داشت ارائه می کرد. نظامی که درین ایام حدود سالهای پانصد و هفتاد هنوز شاعری نوخاسته محسوب می شد و با این حال خود را از شاعران نام آور و سالخورده عصر از هیچ حیث کمتر نمییافت در طرز تازهیی که از لحاظ شیوه بیان به وجود آورده بود و خود نیز آن را شیوهیی غریب و بی سابقه مییافت دانسته یا ناخود آگاه می خواست استعداد فوق العادهٔ هنری خود را همراه با احاطهٔ بیمانندی که در همان سالهای جوانی بر دقایق حکمت و ادب عصر داشت
- بیمانندی که در همان سالهای جوانی بر دقایق حکمت و ادب عصر داست ۲۵ عرضه کند و در آنچه به عنوان شیوهٔ تحقیق نزد معاصران بزرگ خویش ـ امثال خاقانی و ظهیر و جمال الدین اصفهانی ـ مایهٔ امتیاز محسوب میشد برتری خود

پیر گنجه

را به اهل عصر معلوم دارد. اما افراط درین نو آوری که احیاناً کلام او را در پیچ و خم استعارات غریب و تعبیرات بی سابقه به تعقید و ابهام کشاند، فهم دقیق پارهیی از معانی و اغراض وی را دشوار ساخت و بدینسان، مخزان الاسرار با وجود فخامت بیان و به رغم اشتمال بر مقالات و حکایات جالب و غالباً پرمعنی، شهرت و قبولی را که سزاوار آن بود در نزد صوفیه و زهاد پیدا نکرد.

معهذا بزرگان و نام آوران عصر آن را باعلاقه و تحسین استقبال کردند و از اینکه شاعر نوخاستهٔ گنجه اثری از الهامات خود را به نام آنها اهدا کند دولت خود را جاوید تصور می کردند. وقتی شاعر نسخهیی از مخزن را به فخرالدین بهرامشاه از سلالهٔ منگوجک هدیه کرد پادشاه ارزنجان که آن را

- ۱۰ وسیلهیی برای نیل به دولتی جاوید مییافت جایزه یی کرامند برای وی به گنجه فرستاد. این جایزه که به قول ابن بیبی مورخ معروف آن ایام شامل «پنج هزار دینار و پنج سراستر رهوار و پنج سر اسب با طوق و سرافسار» با «تشریف فاخر و ملبوس گرانمایه» بود در نظر درباریان تنگ چشم وی، بیش از حد ضرورت و تا حدی متضمن اسراف جلوه کرد اما پادشاه، که گذشته از هرچیز سخن شناس
- ۱۵ نیز بود، در جواب اعتراض یا حیرت چاپلوسانهٔ آنها افزود که «اگر میسر شدی دفاین خزاین در (ین) قضیه، عطیه فرمودمی زیرا که نام من بدین کتاب در جهان مخلد ماند». اهداء کتاب به این پادشاه پر آوازهٔ عصر که باوجود قلمروی بالنسبه محدود حیثیت و اعتبار قابل ملاحظهیی در بین فرمانروایان عصر داشت برای او مایهٔ شهرت و حیثیت بیشتر شد و شاید چنانکه خود او به درستی ۲.
- ې، درواند بور، نو این کتاب به دم، و کی که دریا ۲۰ و د . سپرده بود.

اما چیزی که نظامی را واداشت تا اثر خود را به این پادشاه بالنسبه بینام و نشان عصر هدیه کند روایات و شایعات فراوانی بود که در آن ایام از عدالت دوستی و رعیت پروری او نقل میشد و او را در نظر شاعر گوشه گیر گنجه نمونه ۲۵ یک فرمانروای نمونه جلوه میداد. آنگونه که از روایات مورخان عصر برمی آید در آن ایام «در ارزنجان هیچ سور و ماتم واقع نشدی که از مطبخ او آنجا برگ و نوا نبودی یا خود تشریف حضور نفرمودی و در موسم دی \_ فرمودی که

Δ

حبوب را به گردون (= گردونه) در کوه و هامون بردندی و پاشیدندی تا طیور و وحوش را از آن طعمه مرتب بودی». نظامی هم که در گنجه آوازهٔ این مایه عدل و شفقت را شنیده بود بهقدری دلباختهٔ این فرمانروای ممتاز و نمونه شده بود که بعد از ختم مخزن درصدد بر آمد که به تن خویش به تختگاه وی سفر کند و این مخزن اسرار الهی را به دست خود بدان پادشاه اهدا نماید و هرچند این سفر بهخاطر جنگهای مستمر و ناامنی راهها برای وی ممکن نشد در مدح و خطاب پادشاه از نثار هیچ مدیحهٔ مبالغه آمیزی مضایقه نکرد.

چنان مینماید که این مدیحهها را شاعر، نه از روی تملق بلکه از طریق اخلاص و اعتقاد مبنی بر شایعات متواتر می گفت و چون هر گز به ارزنجان قدم نگذاشته بود قلمرو این فرمانروای عادل و رووف را نادیده، قلمروی میپنداشت ١. که شریعت و عدالت در آنجا به هم جمع بود و میتوانست یک مدینهٔ فاضلهٔ واقعى را در آنجا تحقق دهد، البته بهرامشاه ارزنجان فرمانروايي عادل و عاقل بود، شفقت و عدالت او شامل حال پیروان ادیان دیگر نیز بود اما قلمرو کوچک او که ظاهراً گاه تا نواحی مجاور گنجه هم میرسید،قلمرو شریعت که نظامی در رویای یک ناکجا آباد خالی از عیب طالب تحقق یافتن آن بود محسوب 15 نمیشد. بیشترینهٔ اهل آن چنانکه یاقوت خاطرنشان میسازد در آن ایام ارامنهٔ مسیحی بودند. مسلمین هم که در آن بودند اعیان ولایت محسوب میشدند و لاجرم اينكه شرب خمر و فسق و عشرت در آنجا رايج باشد خلاف عادت نبود. این نکتهیی بود که سالها بعد نجمالدین دایه هم، در عهد داوودشاه پسر بهرامشاه آن را درین شهر معاینه بازیافت و شک نیست که اگر نظامی هم در ۲. جستجوی یک شهر آرمانی به آن سرزمین رفته بود، مثل همین نجمالدین دایه و مولانا بها ولد پدر مولانای روم که بعدها بکچند در آنجا اقامت گزید قلمرو این پادشاه محبوب خود را آن سرزمین موعود که جستجوی آن خاطرش را برانگیخته بود نمییافت. اما فخرالدین بهرامشاه، که اهداء مخزن بدو، نام و آوازهٔ او را از بهرامشاه غزنه در گذرانید، اگر مقایسهٔ خود را با آن پادشاه غزنه در ۲۵ آن ایام مایه خرسندی مییافت از آنجا ناشی بود که در باب سلطنت آن پادشاه

٤)

را برای خود موجب خرسندی می پنداشت. مخزن الاسرار غیر از خاتمه یی کوتاه که شاعر در آن از توفیق خویش در اتمام کتاب اظهار رضایت خاطر می کند، وفاتحه ( = در آمد) یی بالنسبه طولانی که در طی آن از سبب نظم کتاب و ماجرای خلوت های روحانی خویش و آنچه مضمون معانی کتاب مأخوذ از آنست یاد می کند شامل مقالات و حکایاتی است که هدف عمده شاعر در نظم کتاب نقل و تقریر آنها بوده است ـ مقالات و حکایات. در طی توالی بیست مقالت که شاعر در اینجا آنها را برسبیل تحقیق و موعظه تعلیم می کند منظرمهٔ وی غیراز تقریر دقایق اخلاقی و ملکات عالی، شامل توصیف معایب جامعهٔ عصری و تصویر اوضاع واحوالی هم که به اعتقاد او م برازد نیز هست.

ازین رو سخنان او در شیوهٔ تحقیق که شاعر معاصرش افضل الدین خاقانی و پیروان مکتب او نیز بدان شیوه رغبت خاص دارند مثل آنچه در نزد سنایی هم ظاهرست غیر از تقریر حکمت و موعظه، متصمن نقد جامعهٔ فساد آلود

۱۵ عصری و جستجوی جامعهیی آرمانی و خالی از هر گونه عیب و فساد نیز هست. بدینگونه از همان اولین مقالت مخزن شاعر خود را طالب نوعی نا کجا آباد -مدینهٔ فاضله - نشان میدهد و چنان مینماید که تا پایان عمر - پایان عمر ادبی که ظاهراً با خاتمهٔ اسکندرنامه مقارن باشد - فکر او همه سعی در تحقیق و تعلیم طریقهیی است که جامعهٔ انسانی را از هر طریق ممکن است به آنچه مایهٔ کمال . ۲

مقالات او شامل بیست مقالت است که در ذیل یا اثنای هریک حکایتی به مناسبت نقل مینماید و قسمتی را از آنچه در مضمون مقالت هست تا حدی تأیید یا توجیه می کند. و بدین گونه مضمون مقالات را به افهام عام نزدیک مینماید. ازین جمله، مقالت اول در تقریر مرتبهٔ آدم و اهمیت مقام او در عالم آفرینش است. اینجا ضمن اشارت به مرتبهٔ خلافت الهی وی، از گناه آدم و از توبهٔ او یاد می کند و هرچند از شجرهٔ ممنوعه که آدم را از عالم عشق و اتحاد جدا کرد و به عالم علم و اجتهاد انداخت به صراحت یاد نمی کند اما حسادت ابلیس را که وسوسهٔ او آدم را به آنچه ترک اولی خوانده شد دچار کردیاد مینماید و هوسناکی آدم را مینکوهد و خاطرنشان میسازد که او به شومی همین هوسناکی بود که از اوج افلاک هبوط کرد و ـ مُقطع این مزرعهٔ خاک شد.

- با این حال نظامی توبهٔ آکنده از صدق و اخلاص آدم را موجب نجات وی مییابد، که او با این توبه خویش برخلاف ابلیس، گناه خود را که فقط ترک اولی بود به خود نسبت کرد، عذر خواست و هم به خدا و در خدا گریخت. داستان «پادشاه نومید» هم که آمرزش یافت و از عقوبت گناه رهایی جست در ذیل این مقالت، تقریری است از آنکه بازگشت به خدا، جایی برای نومیدی باقی نمی گذارد و لازمهٔ مرتبهٔ آدم ندامت از گناه است، و گناه هم با خنانکه از دنبالهٔ حکایت برمی آید در مورد پادشاه عبارتست از ظلم - در حق ناتوانان، یتیمان، بیوهزنان و امثال آنها. برای امان یافتن از آفت ظلم هم آنچه نظامی توصیه می کند آنست که مخاطب از جهان گوشهیی گیرد و تا ممکنش هست نگذارد ذمهاش به حق از دست رفتهٔ ضعیفان مشغول بماند.
- محافظت عدل و رعایت انصاف که این گوشه گیری هم به خاطر آنست ۱۵ موضوع گفتار بعدست \_ مقالت دوم. اینجا نیز رعایت انصاف و پاس عدالت را لازمه مرتبة رفيم إنساني ميداند و او را به همين سبب الزام به بلندنظري مي كند و هر گونه تجاوز و تعدی به سایر خلق را دون مرتبهٔ انسانی وی نشان میدهد. بالاخره برای آنکه خرابی عالم را ناشی از ظلم نشان دهد حکایت انوشیروان عادل و گفت و شنود او را با دستور خویش یاد می کند که او را به اجتناب از ۲. ظلم و توجه به دادگری توصیه مینماید و شاعر ازین گفت و شنود نتیجه می گیرد که خشنود کردن دلها مایهٔ رستگاریست و آنکه میخواهد شایستهٔ نام انسان باشد باید مثل اولیاء و اهل ریاضت، رنج خود و راحت یاران را طلب کند و با تحمل ریاضت در کائنات قدرت تصرف و تسخیر پیدا کند. و بدینسان آلام کسانی را که ازین رهگذر دچار سختی هستند بکاهد. انمانی که به این ۲۵ مرتبه نایل آید در تمام عالم مقام فرماندهی دارد و این مرتبه یی است که بدون نیل به آن حفظ عدالت و رعایت انصاف ممکن نیست \_ و خلافت المی که

سلیمان و یوشع و اولیاء را به حکم کردن بر باد یا به توانایی تسخیر شمس قدرت داده است احراز همین مرتبهٔ متعالی است.

از آنجا که تعلیم نظامی در این مقالات ثمرهٔ خلوتهای شبانه، و انعکاس صدای دل در گوش جان اوست در توالی این مقالات رابطهٔ منطقی و هندسهٔ عقلی را که ورای طور دل و خود حاصل تفکر برهانی است نباید توقع داشت ازین رو در مورد مقالات مخزن که به احتمال قوی هریک جداگانه و در پی احوال و تجارب خاص به وجود آمدهاند نباید نظم و انسجام از پیش طرح شدهیی را که همواره مقالت تالی را نتیجهٔ مقالت سابق سازد انتظار داشت.

- شاعر، که با وجود هوسهای عشرت جوی جوانی و در طی سالهایی که ۱۰ هنوز عمرش به چهل سالگی نرسیده است گوشه گیری را بر آمیزش با اهل عصر ترجیح میدهد، در خطاب به نفس گوشههایی از نارواییهای عصر را طرح می کند، آنچه را در جای جای احوال جامعهٔ عصر در خور انتقاد مییابد ضمن این خطاب عنوان می کند و با ناخرسندی که از مورد به مورد احوال عصر اظهار میدارد کمال مطلوب مورد نظر را که تصویر یک ناکجا آباد و یک مدینهٔ فاضله
- ۱۵ است بدون تصریح و بدون الزام و اصرار عرضه مینماید و اینکه مقالاتش ترتیب منطقی و رابطهٔ علت و معلول رادر ترتیب و توالی خویش شامل نیست غیر از آنکه این مقالات مبتنی بر الهام قلبی و فارغ از الزام عقلی است تا حدی هم متضمن اشارت به آنست که در عالم آنچه فی الواقع حاکم است بی نظمی و بی عدالتی است و از همین روست که باید طرح تازه یی برای عالمی دیگر \_ یک ۲۰ مدینهٔ فاضله واقعی \_ در انداخت.

در مقالت سوم، انقلاب عالم و اختلال حوادث آن را منشاء خطاب تازهیی می سازد که از انسان مطالبه می کند تا بر همه عالم آستین بیفشاند و از صحبت گیتی که از وفا و ثبات خالی است خود را کنار بکشد. اینکه دریاره گیتی خاطرنشان می کند که صحبت آن را نباید تمنا کرد و گیتی خود ـ با که وفا کرد که با ما کند، در واقع آنچه را زهاد و صوفیه در باب فریب جهان یاد کردهاند و به همان سبب او را سحاره خواندهاند به خاطر القاء می کند. این قول به تفصیل بیشتر در کلام زاهدانهٔ امام غزالی نیز هست اما این طرز تلقی از دنیا را

تباید با کوتهنظری معمول در نزد مدعیان روشنفکری روزنامههای ما مسؤول عقبماندگی شرق از خط سیر کاروان علم و تمدن عالم تلقی کرد. نظیر این قول در غرب هم در کلام متشرعه معمول بوده است و بی آنکه موجب انصراف آن قوم از عالم صورت باشد موجب تنبه آمها از استغراق در صورت و عدم توجه به عالم معنى شده است، توجه به سود و بازار را آدام اسميت ۵ انگلیسی (وفات ۱۷۹۰ م.) به فرهنگ غرب هدیه نکرده است نفرت و مخالفت قديسان كليما هم مانع از توسعهٔ آن \_ كه حاصل انقلاب اقتصادى و طبيعت منفعت جوى انسان است \_ نشده است. اظهار وحشت از دنيايي كه لذت و زيبايي آن عمر انسان را مصروف جمتجوی آن میدارد و وی را به ارتکاب هر گونه خطر و هر گونه تجاوزی تشویق می کند، تقریباً در کلام تمام وعاظ و تمام حکما ۱۰ و پیامبران عالم هست و البته ناظر به الزام انسان در رعایت تعادل در حیات زميني اوست. در ادبيات مسيحي قرون وسطى در اروپا هم اين طرز تلقي از دنيا هست. آنچه در کلام زهاد و صوفیه ما در باب «عجوز جهان» و فریبندگی و بیوفایی او هست در ادبیات آلمانی قرون وسطی در باب «بیبی دنیا» نیز آمده است و به همان اندازه معمول در ادبیات زاهدانه ما از صحبت آن تحذیر نیز شده 14 است. این بیبی دنیا که در ادبیات قرون وسطی و حتی در آثار حجاری اروپای آن عهد نیز نشانش هست تصویری است از زنی که چون آن را از روبهرو بنگرند زیبا و دلرباست و چون از پشت نظر کنند زشت و نفرتانگیزست و پيداست كه هركس به صحبت او دل ببندد جز فريب حاصل ندارد و لاجرم آنچه هاتف دل به نظامی درین زمینه تلقین میکند چیزی جز تحذیر از صحبت ۲. دنيا و همان اقوالي كه زهاد و قديسان تمام عالم از يهود و نصاري و هنود نقل کردهاند نیست.

در تقریر همین معنی است که شاعر در مقالت سوم با تأکید بسیار خاطرنشان می سازد که از صحبت اهل دنیا هم باید گریخت و به حاصل دسترنج خویش، در گوشه عزلت، قناعت باید نمود. حکایت سلیمان با پیر برزگر در ۲۵ ائنای این مقالت ناظر به تقریر همین معنی است و از آن برمی آید که درین عالم هرکسی شایستهٔ بهرهیی است که دارد و \_ هر شکمی حاملهٔ راز نیست.

پير گنجه

الزام حسن رعایت خلق بر پادشاه که در مقالت بعد ... مقالت چمارم ... مى آيد البته لازمة تأمل در احوال عالم و انقلابات آن نيز هست با اينهمه اگر هیچ رشتهٔ منطقی ر**وش**نی هم این گفتار را به مقالت سابق مربوط نمی کند جای تعجب نیست. اینجا شاعر مخاطب را از اینکه غره به ملکی که بقائیش نیست گردد تحذیر می کند و او را از همت مظلومان .. که دعا و نیاز آنها را برای رفع ۸ ظلم وی شامل میشود برحدر میدارد. وی قبل از نقل داستان پیرزن با سنجر که متضمن تهدید سلطان و شکایت از عمال اوست و درین مقالت شاهد مدعا محسوبست اشارت به تأثير همت آن چند هندوی آلوده به كفر می كند كه گویند یکچند با همت و دعای خود سلطان محمود را در یک سفر جنگی از نیل به مراد مانع آمدند. اینگونه وهم انگیزی و افسونخوانی که همت درین اشارت نظامی ناظر به آنست از احوال هندوان بسیار نقل شده است و این شیوه که در نزد صوفیه هم حاصل ریاضت محسوبست در تسخیر اعیان نزد هندوان سابقهیی دراز دارد و اشارت نظامی درینجا ناظر به تحذیر سلطان از همت و دعای مظلومان و الزام وي به حسن رعايت در احوال رعيت است. داستان پيرزن و سنجر هم بهانه بی است برای شکایت از بیدادی عصر، و شاعر با اشارت به 10 آنکه سنجر در تظلم پیرزن ننگریست و زیان کرد، به مناسبت ناله سر میدهد که برین احوال باید گریست از آنکه دیگر درین عصرما - شرم درین طارم ازرق نماند.

جالب آنست که در مقالت پنجم با آنکه عمر اوهنوز با سنین چهل ۲۰ سالگی فاصلهیی قابل ملاحظه دارد، شاعر، سخن از پیری می گوید که - روز خوش عمر به شب خوش رسید. آیا سر زدن چند تار موی سپید در میان موهای سیاهش او را چنین به اندیشهٔ پیری انداخته است یا التزام گوشه گیری و ترک ارتباط باخلق که در آن سالهای جوانی انسان را در مرتبهٔ پیران قرار میدهد؟ هرچه هست در خطاب به آن کس که عهد جوانی برایش به سر آمده است ۲۵ خاطرنشان می کند که وقتی عمر به این مرحله نزدیک شد باید از منت خلق کناری گرفت و به آنچه از دسترنج خویش حاصل میتوان کرد قناعت ورزید داستان پیر خشتزن را هم به همین مناسبت بر سبیل تمثیل شاهد می آورد که در جواب جوان ملامتگر گفت بدین محنت و سختی از آن دست میزنم ـ تا نکشم پیش تو یک روز دست، اما آیا این تحذیر از منت پذیری شامل حال جوانان نیست یا آنکه شاعر نظر به الزام پیران دارد که حتی در سالهای پیری دست به کاری بزنند و منت پذیر فرزندان خویش نباشند ؟

لعبتهایی را که برین پردهٔ عالم بستهاند و بدان وسیله آن را درنظر انسان آرایش و جاذبه دادهاند، شاعر در مقالت ششم نشان این میداند که پس لاجرم ـ لعبتبازی پس این پرده هست، از این معنی هم ضرورت تأمل در انقان صنع و لزوم تفکر در احوال جهان را نتیجه می گیرد. معهذا در تقریر این معنی توجه به احوال دل را توصیه می کند و لازمهٔ این توجه را نیز تسلیم به محنت و اندوه عالم میداند با این بشارت تسلیتبخش که ـ شحنه غم پیشرو شادی است. می آورد خود وی به دنبال نقل حکایت نیل به توکل و یقین میداند که با آنچه می آورد خود وی به دنبال نقل حکایت نیل به توکل و یقین میداند که با آنچه در صدر مقالت در باب لعبتبازی که پس این پرده هست نقل می ماید توافق دارد و این از جمله مواردیست که تمام مقالت به نحوی از انحاء گرد محور اندیشه یی واحد حرکت می کند.

با وجود آنچه در اولین مقالت مخزن در باب علو مرتبهٔ آدم و مقام خلافت المهی او به بیان می آورد، موضوع مقالت هفتم که باز متضمن ذکر فضیلت آدمی بر دیگر حیوانات است خالی از غرابت نیست و پیداست که در توالی مقالات، نظام فکری به هم پیوستهیی در کار نیست و این نکته باز مؤید این احتمال است که شاعر مقالات مخزن را بدون ترتیب و توالی، و هریک را در فرصتهایی خاص به نظم کشیده است و سپس، بعداز خاتمهٔ کار آنهمه را به ترتیب کنونی در رشتهٔ توالی در آورده است. اختصار نسبی و ایجاز عمدی نیز که در تقریر مقالات و نقل حکایات کتاب تقریباً همه جا مشهودست خود موید دیگر این دعوی است و برای اثری که گویندهاش ناظر به تقلید یا نظیره گویی حدیقهٔ سنایی است این مایه اختصار خالی از غرابت نیست.

به هرحال مقالت هفتم که ناظر به بیان برتری انسان بر سایر جانورانست توجه خاص به تقریر این معنی دارد که لازمهٔ این فضیلت توجه به عالم دل و سعی در ریاضت نفس است که بدون آن برتری انسان بر سایر خلق نحقق پذیر نیست. اما از حکایتی که درضمن این مقالت در باب فریدون و آهویی که داغ او را دارد می آورد نتیجه یی که حاصل می آرد نه حاکی از فضیلت انسان بر سایر جانوران است نه مبتنی بر الزام ریاضت. فقط به حاصل این ریاضت که التجاء به حق است نظر دارد و این معنی را نشان می دهد که حمایت و عنایت مقبلان، درع پناهنده روشندلان است و همین حمایت و نظر آنهاست که ایشان را از آفات در پناه نگه می دارد

سخن در حسن آفرینش و سبق حال عالم هم که موضوع مقالت هشتم است به نحو ضرورت دنبالهٔ مقالهٔ پیشین واقع نیست اما شاعر درینجا آفرینش را

- ۱۰ قطرهیی از دریای «فیض» میخواند که در زبان عرفان مفهوم فلسفی است و بدینگونه آنچه را دل از زبان هاتف خلوت به وی الهام می کند به بیان اصحاب قال در می آورد. وی دنیایی را که انسان هنوز در آن مجال ظهور نیافته بود برای عالم آفرینش دوران آرامش می خواند و تمام شور و مشغلهٔ عالم را از وجود انسان ناشی می داند و به وی توصیه می کند که در زندگی از حرص و آز دوری جوید
- ۱۵ و پیداست که آنچه را از جانب انسان موجب پریشانی عالم مییابد از همین
   حرص و آز ناشی میداند لیکن حکایت بقال و روباه که در ضمن این مقالت
   نقل می کند مؤید این دعوی نیست فقط این قول او را که در جایی در همین
   مقالت می گوید که هر بد و نیکی درین محضر هست از یکدیگر رنگ
   می نیرنده تأیید می کند و نتیجه ی هم که خود ازین حکایت می گیرد هیچ رابطه
   ۲۰ منطقی با مفهوم حسن آفرینش و نقشی که انسان درین عالم متعهد آنست

در مقالت نهم که رعایت بلندهمتی و ضرورت ترک شوونات دنیوی را توصیه می کند مخاطب را به عاقبت اندیشی و آمادگی برای آیندهٔ احوال توجه میدهد و او را به این نکته متوجه می سازد که عالم جای قرار نیست بادیدیی که ۲۵ در پیش روی انسان هست و طی کردنش هم به اختیار نیست مرکبی لازم دارد که باید آن را جستجو کرد و \_ مرکب این بادیه دین است و بس. از حکایت آن زاهد از مسجد به خرابات افتاده هم که وی آن را در طی این مقالت در الزام

عذر و توبه می آورد همین معنی برمی آید و چنان مینماید که آنچه لازمهٔ بلندهمتی است در نظر شاعر ترک شؤونات دنیوی و توبه از آلودگی به آن است. با این تمهید پیداست که شاعر عصری را که انسان در آن در امور دنیا استغراق دارد عصری محکوم و در خور ملامت مییابد و آنچه وی آن را مدینهٔ فاضله تلقی می کند جز جامعهٔ اهل زهد و ریاضت نیست.

از آنچه در نمودار آخرالزمان در مقالت دهم طرح می کند نیز هویداست که وی دنیای عصر خود را به عنوان دنیایی که به آخر رسیدنش قطعی و درعین حال ناشی از اشاعهٔ ظلم و فسادست در خورد طعن و ملامت مییابد و آنچه درین مقالت به بیان می آورد توجیه اصراریست که در مقالت نهم در ضرورت ترک شؤونات دنیوی و ترجه به تدارک اسباب آخرت داشت. از قراین برمی آید که این مقالت به هرنحو بوده است دنبال مقالت نهم و در واقع بلافاصله بعداز آن نظم شده است. این هم که در ذیل مقالت داستان عیسی علیهالسلام به مناسبت به بیان می آید حاکی از آنست که اندیشهٔ شاعر در پایان مقالت هم مثل آغاز آن به علایم آخرالزمان که ظهور عیسی هم از علامات

- آنست توجه دارد و اشتغال اهل عصر را در بدبینی و در عیب جوبی از یکدیگر به <sup>1۵</sup> طور ضمنی از نشانه های آخرالزمان تلقی می کند. نشانه های یک فاجعهٔ عظیم گیهانی که در آن ایام و از مدتها پیش همه جا اذهان ساده اندیشان را نگران می داشت. از جمله زمین لرزه یی که در آن روزها هنوز در خاک گنجه گه گاه وحشت می براکند و احکام منجمان در باب طوفانی مخرب در سالهای نزدیک
- که از همین ایام صحبت از وقوع آن همه جا ورد زبانها بود، و شیوع ظلم و فساد که اشارت بدان در تمام مخزنالاسرار وجود داشت همه جا متشوعه را نگران پایان دنیا میداشت. سالها قبل این وحشت دنیای غرب را هم درنوردیده بود و مردم را به ترک دنیا و آمادگی برای استقبال آخرت کشانده بود.

نظامی دنیایی را که نمودار آخرالزمان از پایان آن خبر میدهد در مقالت یازدهم کشتی غم میخواند و مشقت آن کس را که در این کشتی سفر میکند ۳۵ ناشی از ترس و دغدغهیی میداند که هر صاحب کالایی در کشتی و در تلاطم دریایی که عرضهٔ طوفان است دارد. برای رهایی از هلاک و فنا در چنین واقعهیی

البته انسان بار کالا را به دریا رها می کند و با سبکباری خود را از امواج طوفان می دهاند. داستان موبد صاحبنظر که در همین مقالت می آید سرمشقی برای این کشتی طوفان زده است. وی که توالی خزان را در دنبال بهار مشاهده می کند دنیایی راکه در آن همه چیز روی به فساد و فنا دارد درخور دلبستگی نمی یابد و به ترک آن می گوید و به شاعر فرصت می دهد تا مخاطب را به پیروی از موبد هندو بخواند، و در الزام تقلید از او به وی هشدار دهد که ... ترک جهان گیر و جهان گو مباش.

آمادگی برای ترک جمان وداع این منزل را بر انسان الزام میکند که موضوع مقالت دوازدهم محسوبست. اینجا نیز شاعر انسان را در بین کاینات

- ۱۰ عالم به کلی تنها مییابد و چون هیچ چیز را در عالم محرم حال وی نمی بیند بالحن ناصحی راه شناس به وی خاطرنشان می سازد که در چنین عالمی - جز به عدم رای زدن روی نیست. با این حال در داستان دو حکیم متنازع که شاعر می خواهد در طی آن نشان دهد انسان دشمن را با گل هلاک کند بهترست تا به زهر، آنچه از تمثیل حاصل می شود با الزام وداع این منزل ساز گاری ندارد و
- ۱۵ گویی شاعر هیچ نیندیشیده است در عالمی که وداع این منزل تنها راه نجات از مفاسد و مخاطر آنست دیگر این تنازع دنیاجویانه چه معنی دارد. آن هم بین دو حکیم که به اقتضای حکمت هردو طالب حق و هردو جویای نجات هستند؟

اینکه مقالت بعد - مقالت سیزدهم - نیز به تجرید و ترک علایق اختصاص دارد بیشتر تنازع این دو حکیم راکه به قصد جنایت میانجامد در ۲۰ عرصهیی که ناظر به وداع این منزلست غریب و خارج از موضع و مقام نشان میدهد. الزام ترک علایق البته ناظر به آمادگی برای وداع این منزل هم هست و اینکه شاعر دراین خطاب چشمهٔ دنیا را سرابی فریبنده میخواند و حتی دسته گلی راکه از جانب او هدیه شود مسموم و سوزنده نشان میدهد ضرورت ترک علایق را برای آن کس که طالب نجات ازین تنگناست امری اجتناب ناپذیرفرا-۴۵ مینماید. البته در طی چنین مقالت که ترک تعلق بر مخاطب الزام میشود هیچ چیز غریب تر و نامعقول تر از علاقه به زر و زرپرستی نیست و این نیز چیزیست که نظامی درینجا در آن باب تأکید بسیار دارد داستان حاجی با

صوفی هم که بر وجه تمثیل در تقریر این نکته می آورد متضمن همین معنی است اما صوفی که نباید بیشتر از حاجی به زر ـ و لوازم آن که عیاشی و خوشباشی است ـ علاقه نشان دهد ودیعتی را که حاجی بدو سپرده است درین راه به باد می دهد و حاجی را ناچار می سازد که با ملاحظهٔ تهی دستی وی از مطالبه آن خودداری کند. اینجا میتوان پرسید که آیا جستجوی لذت از جانب صوفی که منجر به ضایع کردن امانت حاجی می شود خود نوعی تعلق به عالم نیست و میتوان او را هم مثل حاجی، برای ترک تعلق ـ هرچند در مظنه نوعی عسر و حرج ـ آماده تصور کرد؟

پیداست که صوفی و حاجی هنوز این اندازه «بیداری» نیافتهاند تا

بیداری که ترک موونات لازمهٔ آنست موضوع مقالت چهاردهم است. شرط این بیداری که ترک موونات لازمهٔ آنست موضوع مقالت چهاردهم است. ترک غفلت، ترک خواب و مخصوصاً توجه به خطرهایی که در پیش راه جویندهٔ نجات است مخاطب را متوجه این معنی می سازد که التزام صدق و راستی، و اینکه انسان خود و غیر را با القاء دروغ گمراه نسازد یک نشان بیداریست. اما داستان پادشاه ظالم و زاهد که وی آن را در تقریر فواید راستی نقل می کند هرچند حکایتی لطیف و پرمعنی است و طرز بیان گستاخ و بیپروای پیر را نشانهیی از ترک علایق در نزد وی فرا می نماید آنچه را شرط بیداری و لازمهٔ سلوک راه آخرت است درین ماجرای مربوط به نهی از منکر به معنی واقعی منعکس نمی کند و داستان پیر و پادشاه را نمونهای از احوال جهان تصویر می کند \_ و لازمهٔ وظایف عادی در ملک داری.

از اینکه در دنبال اینهمه بحث در الزام وداع این منزل و ضرورت بیداری و ترک علایق، شاعر در مقالت پانزدهم دربارهٔ حسد نو آمدگان و شگایت از اهل دنیا و تفضیل طایفهیی بر طایفه دیگر یاد می کند جای حیرت است. در دنیایی که نظامی مخاطب را به ترک تعلقات آن تحریض می کند خود او چگونه به سرزنش مدعیان می اندیشد و با آنکه در این سنین جوانی دعوی همسری با پیران را دارد بازبرین پیران طعنههای سخت میزند و گویی یک باره لزوم وداع این منزل و ضرورت ترک این علایق را که دعوی همسری با پیران نیز جزوی

51

Δ

از آنست \_ از خاطر میبرد. حکایت پادشاهزاده هم که به عنوان شاهد درین مدعا نقل می کند بی هیچ منطقی بر فرمانروای عصر الزام مینماید که پیران ملک را هلاک نماید و جز به نوخاستگان اعتماد نکند. شاعر زهدپیشه و آخرت جوی که تا اینجا همواره از ضرورت زهد و عزلت سخن می گفت اینجا نا گهان به دنیای نفس و دعوی بازمی گردد و با زبانی تند و پرنیش از پیرسگانی که مثل شیران می چرند و گرگ صفت تاف غزالان می درند، شکوه می کند و اگر درین سخن تعریضی به امثال ابوالعلاء گنجوی دارد چقدر در مقایسه با خاقانی، حرمت قول و عفت بیان را رعایت کرده است! حتی سنایی هم که حدیقهاش سرمشق اوست مینانش در طعن بر مدعیان در مقام قیاس با کلام وی، تلختر و زهر آلودترست و از وقاحت و رکاکت رسواکننده یی مشحون است.

مقالت شانزدهم هم که در چابک روی و سلوک طریقت است در دنبال آن همه مقالات مبنی بر وداع این منزل و ترک تعلق، تا حدی حشوو تکرار بیجا و خالی از ضرورت به نظر میرسد. درینجا شاعر، مخاطب را که تصویر

۱۵ اهل عصر و نمونه جامعهیی را که نزد وی محکوم است ارائه می کند از دعوی و غروری که دارد سرزنش می کند، از گذشتگان که عمر را در طلب جاه به سر بردهاند و سودی جز زیان عاید نکردهاند یاد می کند و سرانجام به مخاطب خاطرنشان می کند که نباید آنچه را گناه خود اوست به دیگران منسوب دارد.
 ۲۰ باید برای خطایی که خود می کند از دهر شکایت کند و نباید از اینکه خود نباید از اینکه خود می باده می خده و ناساز گاری بخت و طالع را باده می خدم را در باید از اینکه خود می نزد و ناساز گاری بخت و طالع را باده می خود و یه جاذبه گناه دل می سپارد، زمانه و ناساز گاری بخت و طالع را مول بشمرد. اما این سرزنش خود او هم در حق مخاطب گم کرده راه، ناروا به نظر می آید چراکه وقتی به قول او درین راه، کار به دولت نه به تدبیر ماست، دیگر چابک روی که چیزی جز تدبیر ما نیست چه فایده دارد.

به علاوه داستان کودک مجروح هم که وی برسبیل تمثیل در توجیه ۲۵ مقالت خویش می آورد به هیچ وجه متضمن اثبات ضرورت چابک روی نیست فقط این دعوی ضمنی او را توجیه می کند که بر دوست نادان اعتماد نمی توان و دشمن دانا که مایهٔ ناخرسندی انسان است به هرحال ـ بهتر از آن دوست که

نادان بود.

البته از الزام چابک روی و اثبات آنکه دشمن دانا از دوست نادان بهترست الزام تجرید و خلوت لازم نمی آید اما مقالت هفدهم که الهام دل است و هیچ گونه ضرورت عقلی هم آن را از مقالت پیشین استنباط نمی کند در باب خلوت و تجرید و ریاضت است. اما اینجا نیز مثل مقالات ریاضت آمیز گذشته که در لزوم وداع این منزل و ضرورت ترک تعلق بود، شاعر ما باز با همان لحن پیرانه مخاطب را از دل بستن به جهان تحذیر می کند و در جزر و مد لجهیی که موج هلاک است توصیه می نماید که سبکبار باش و سبک تر بشتاب و - جان بیر و بار درافکن به آب.

- در دنبال این تنبیه هم مخاطب را با تعبیرات شاعرانه به کمخوری و قناعت اندرز میدهد اما حکایت پیر و مرید که درطی این مقالت می آورد هرچند برای این دعوی او که می گوید - ناز بزرگانت بباید کشید - شاهدی محسوبست اما هیچ رابطهیی با الزام تجرید و خلوت ندارد و خواننده از خود می پرسد که این پیر اگر از مریدان خلوت گزیده بود آیا به خاطر آنچه ضبط آن برایش غیرممکن بود مورد نفرت و کراهت آنان واقع می شد و آیا اگر به
- ان برایش عیرممکن بود مورد نفرت و قراهت این واقع می منا و این افر به سر لازمهٔ تجرید که تعادل در اکل و اجتناب از پرخوری است عمل کرده بود باز در بین جمع مریدان آنچه را مایهٔ نفرت اکثر این پیروان وی شد، بیپروا به «امینان خاک» امانت میداد؟

اینکه باز در دنبال این همه تأکید و توصیه در باب چابک روی و ترک

- تعلقات هستی یک بار دیگر در مقالت هژدهم شاعر از وحشت حاسدان و ۲۰ بیوفایی اهل روزگار یاد میکند حاکی از نوعی وسواس و دغدغه نسبت به جامعهٔعصر به نظر میرسد و چنان مینماید که آنچه خاطر او را مشغول میدارد ناخرسندی از جامعهٔ عصرست و آشکاراست که وی جامعهیی را که بتواند با آن کنار آید در ورای جامعهٔ حاضر عصر خویش میجوید. درینجا وی ازین
- «قلب زنی چند» که در اطراف وی «قالب» خود را به دروغ و ریا آراستهاند و ۲۵ باطنشان با ظاهر تفاوت بسیار دارد شکایت میکند و صلح آنها را ناشی از ناداشتی و دوستی آنها را دشمنیانگیز میخواند. ازین رو خاطرنشان میسازد که

آنها را دوست نباید گرفت و محرم راز نباید شناخت. آیا این نکته متضمن اشارت به احوال کسانی از اطرافیان که در گنجه با او دم از دوستی میزدهاند و در همه جا راز دل او را بدون دستوری او فاش می کردهاند نیست ؟ دلستان صاحب سر جمشید که در ضمن این مقالت هی آید می کردهاند نیست ؟ دلستان صاحب سر جمشید که در ضمن این مقالت هی آید در واقع این نکته را تقریر می کند که در صحبت خلق زبان را یاید منگاه هاشت و جز دل خویش به هیچ محرم نباید اعتماد کرد. ظاهر آنست که این قلب زنی چند بر گرد او، با آنکه در ظاهر دم از دوستی میزدهاند، آنچه را وی در محفل خاصان به زبان می آورده است و موجب ناخر سندی بعضی از اهل عصر می شده است به آنها می دساندهاند و با این کار - که نزد وی ناشی از حسد و غرض می کردهاند.

استقبال آخرت و اعتبار موجودات که موضوع مقالت نوزدهم مخزنالاسرار است در دنبال آن همه شکایت که در مقالتهای گذشته از حاسدان و بدسگالان دارد باز نوعی اخطار به نفس به نظر میرسد. گویی اشتغال

۱۹ به شور و شر اهل عصر را نوعی بازگشت به تعلقات مییابد و رهایی از آن گرایشها را انگیزهٔ استقبال آخرت و اعتبار از نظر در موجودات میبیند ازین رو اینجا از مخاطب که خود اوست میخواهد تا خود را از تمام تعلقات برهاند تا به آزادی واقعی دست بیابد. میخواهد تا دامن دل را بگیرد و خود را از دستبرد نفس و مکر شیطان برهاند، و میخواهد تا طبعپرستی را رها کند و روی به ۲۰ شریعت آرد.

این نکته را که آدمی اصل علوی دارد به نفس ـ به خود ـ خاطرنشان میسازد. به وی هشدار میدهد که چون پای به گنج عالم که قلمرو خلافت المهی است دارد اگر دعوی تعالی و اندیشهٔ نیل به کمال در خاطرش راه یابد غریب نیست.داستان هارونالرشید و حجام را هم به همین مناسبت نقل می کند

و این داستان هرچند برای توجیه تعالیجویی انسان مناسبت دارد اما در الزام استقبال آخرت و اعتبار موجودات دلالت آن خالی از ابهام نیست و این معنی را به روشنی توجیه و تمثیل نمی کند.

آخرين مقالت كتاب \_ مقالت بيستم \_ باز در شكايت از نامنصفان و شامل اشارت به وقاحت اهل عصرست، اينكه در طي بيست مقالت كه تمام محتوای مخزنالاسرار را شامل میشود شاعر لاقل سه بار از اهل عصر با شکایت و ناخرسندی یاد میکند، موجب تأمل به نظر میرسد. البته معاصران وی چون خاقانی و ظهیر و جمالالدین عبدالرزاق نیز نظیر اینگونه ناخرسندیها را از اهل عصر دارند و پیداست که تمام تکریم و تحسین که معاصران نثار این شاعران می کردهاند کمتر از اندازه توقع آنها بوده است. اما تکرار و تجدید این شکایتگریما در نزد نظامی مبنی بر توقع تحمین یا پاداش ازاهل عصر نیست به احتمال قوى ناظر به اصرار او در نقد احوال جامعة عصرى است. گويم، وى جامعهٔ عصری را نمونهٔ مدینهٔ جاهله بی تلقی می کند که باید آن را خراب کرد . و بنای تازمیی بر روی ویرانههای آن بر آورد. این بنای تازه هم چنانکه از جای جای اشارات او در تمام مقالات مخزن برمی آید مدینه یی است که در تمام شؤون آن باید شرع \_ در مفهوم دقیق و محدود و انعطاف ناپذیر آن، حاکم باشد. بدینگونه چیزی که جامعهٔ عصری را برای شاعر زهداندیش عزلت گزین جوان، تحمل ناپذیر می کند اشتغال بیشترینهٔ اهل عصر به تعلقات دنیوی و بدسگالیها و ناسازگاریهای ناشی از آنست. نظامی در پی آنست که با الزام خلق به استقبال آخرت و با تحذير آنها از آلودگي به تعلقات آن، دنيا را در زیر حکم بیامان و انعطافناپذیر شریعت مورد نظر اهل زهد و ریاضت در آورد. میخواهد دنیایی را طرحریزی کند که در آن، هیچچیز از آنچه لازمهٔ زهد و شایسته اهل ریاضت است منحرف نباشد \_ ناکجا آبادی دربسته و تنگناک که طبیعت انسانی به آسانی با آن سر سازگاری ندارد!

درین آخرین مقالت مخزن شاعر از اینکه خلق چشم هنربین ندارند و حتی عیب و هنر را تمییز نمی کنند با تأسف یاد می کند و پیداست که اینجا طعنی بر شهرت و قبول ناقصان و بیهنران عصر دارد ـ که عام خلق آنها را کامل و صاحب هنر می پندارند و این طرز تلقی ناشی از بی تمیزی آنهاست. داستان بلبل و باز را هم که در ضمن این مقالت بر سبیل تمثیل می آورد در حقیقت به خاطر تقریر این معنی ذکر می کند که خم تا وقتی پر نیست جوش و

۵

۱.

10

۲.

خروش دارد و فقط وقتی پر شد از صدا میافتد و خاموشی می گزیند. با این قصه تمثیلی شاعر به مدعیان خویش ـ که هیاهوی آنها برای هیچ است ـ جوابی تحقیر آمیز میدهد و بدینسان دنیایی را که در آن صاحب هنر در مقابل بیهنر ناچار به خموشی است به طور ضمنی محکوم می کند.

در تقریر این مقالات تعلیمی و اخلاقی حکایتهایی که شاعر برسبیل تمثیل نقل می کند غالباً موجز و مجمل، و احیاناً مبهم و فاقد قدرت «تعلیق» گری و خیالانگیزیست. در نظم بسیاری از آنها جز توصیفهای آمیخته با استعاره و مجاز اگر هنر دیگری هست غالباً در حد صحنه آراییهای . وصیفی متوقف می شود و آن نیز به ندرت طبیعی و عادی به نظر می رسد. با آنکه نتیجهٔ اخلاقی یا تعلیمی این حکایات غالباً نقصهایی را کو از لحاظ داستان پردازی در اکثر آنها مشهودست از نظر مخفی می دارد و در بعضی موارد آنها را جبران می کند شاعر ما در شیوهٔ حکایت گویی درینجا تقریباً هیچ گونه قدرت و مهارت فنی قابل ملاحظه یی نشان نمی دهد. قصدها هم غالباً اوج و گویکنده باشد ندارد عنصر تخیل هم در بسیاری از آنها چندان قوی نیست و بدینگونه اکثر \_ نه تمام \_ این حکایات جز از مقوله مجرد تمثیل یا حکایات تمثیلی مجرد نیست.

برای گوینده یی که بعدها در هوسنامه هایی چون خسرو و شیرین و لیلی ۲۰ و مجنون و در قصه های بزمی و رزمی پر آوازه یی چون هفت گنبد و اسکندرنامه، آنهمه مهارت در شیوهٔ نقل قصه نشان می دهد این طرز قصه پردازی که در مخزن الاسرار دیده می شود غریب به نظر می آید. معهدا برخلاف آنچه بعضی محققان غربی پنداشته اند این نکته قطعاً بدان معنی نیست که در هنگام نظم محققان غربی پنداشته اند این نکته قطعاً بدان معنی نیست که در هنگام نظم کردن مخزن الاسرار شاعر گنجه هنوز «راه خود» را پیدا نکرده باشد بلکه به می دیده است و به اقتضای این معنی از اینکه نزد اهل عصر به عنوان قصه پرداز می دیده است و به اقتضای این معنی از اینکه نزد اهل عصر به عنوان قصه پرداز (= قاص) تلقی شود و مثل قصه پردازان (= قُصّاص) در نزد اهل معنی با کراهیت و نفرت تلقی گردد عمداً پرهیز داشته است و نمیخواسته است که «شعر تحقیق» خویش را با نقل حکایات غیرتمثیلی از محور وعظو ارشاد منحرف سازد و به آنچه منجر به آمیختن هزل و طنز با کلام جد و وعظ گردد میدان دهد.

<sup>4</sup> معهذا تنوع جالبی که دراین قصههای کوتاه تمثیلی هست برای منتقدی که در محدودهٔ عیبنگری متوقف نیست قابل ملاحظه است. تصویر و توصیف شاعراندیی هم که در صحنه آرایی بعضی از آنها هست به پارهیی ازین حکایات تحرک و پویایی نسبی میدهد. به هرحال هرچند نظم این حکایات تمثیلی از مقولهٔ قصه سرایی نیست تفاوت حالی که در شیوه نقل و در طرز تمثیل به آنها هست خالی از لطف هم نیست و بیاعتنایی عمدی شاعر را به رعایت دقایق تصه پردازی در آنها نباید دستاویز اصرار در بیاهمیتی آنها تلقی کرد. ازین رو دربارهٔ شیوهٔ نقل، محتوای قصهها، و مآخذ بعضی از آنها تأملی کوتاه و گذرا خالی از فایده نمی نماید.

پارهیی ازین حکایات مضمونهای شاعرانهیی است از مقوله «امثال» که شاعر در نقل آنها بسط مقال میدهد. آنها را به حکایت نوعی گفت و شنود تبدیل می کند. داستان پادشاه نومید در پایانهٔ مقالت اول ازینگونه است. این پادشاه بیدادگر در جواب دادگری که او را بعداز مرگش به خواب دید و از فرجام حالش سؤال کرد جواب میدهد که چون حیات من به سر آمد و به عالم آخرت رسیدم به هر کجا نظر کردم از هیچ جا امید مغفرت نیافتم پس با شرمساری بر آمرزش حق تکیه ساختم و او چون مرا از کردار گذشتهٔ خویش خجل یافت عذرم را پذیرفت و بدینسان سرانجام کار \_ یاری من کرد کس

حکایت در واقع یک نوع گفت و شنودست که رنگ روایت دارد اما هیچ کردار و حرکتی در روایت نیست، با این حال به همین صورت که هست برای اثبات این دعوی شاعر، که وقتی انسان از کرده خویش از روی اخلاص پشیمانی حاصل کند، رحمت حق او را درمی ابد و در نومیدیش باقی نمی گذارد کافی است و تمثیل این معنی به قصه یی آکنده از کردار پیچیده و گفتار طولانی هم حاجت ندارد. حکایت سلیمان با پیر برزگر هم در مقالت سوم از همین گونه است. این پیرمرد فقیر که در چنان روزهای بی امید در سرزمینی خشک و دانه سوز مشتی غله را که در خانه ذخیره دارد و قوت زمستان اوست بیرون آورده است و در چنان مزرعهیی بذرافشانی می کند سلیمان را از بیهوده کاری و هم از طول امل خویش به حیرت می اندازد. ازین رو به پیر برزگر می گوید این قدر غله را که در خانه داری می بایست خورد آن را به چه امید درین مزرعهٔ خشک دانه سوز می افشانی ؟ برزگر جواب می دهد که من با خشک و تر مزرعه کار ندارم در آنچه می کارم اعتماد به روزی رسان دارم و باری درینجا \_ دانه زمن پرورش از در آنچه می کارم اعتماد به روزی رسان دارم و باری درینجا \_ دانه زمن پرورش از

با آنکه ایراد سلیمان بر دانه افشاندن برزگر در مزرعهیی خشک و بیبرست سؤال او تا حدی نیز متضمن طول امل پیرست که با وجود بیبرگی و نومیدی آنچه را در خانه دارد نمیخورد و آن را به امید بیشی و به خاطر آیندهیی که نمیتواند به آمدنش امیدی داشته باشد به خاک خشک میسپارد و به انتظار ثمر مینشیند، حکایت، گفت و شنودی بیش نیست و جز این حکمت

۱۵ به انتظار ثمر مینشیند، حکایت، گفت و شنودی بیش نیست و جز این حکمت عامیانه را که «هر که کارد درود و هر که خسبد خواب بیند» را توجیه نمی کند اما در طرز تمثل و در تصویر دو طرف گفتگو یاد آور قصهٔ نوشروان با برزگر دیگریست که جواب او متضمن عبرت و لطف بیان بیشترست و در مرزبان نامه و سخن عطار هم نظیر دارد. حکایت نظامی البته جنبهٔ تمثیلی دارد و برای تقریر

۲۰ معنی مورد نظر هم کافی است \_ حتی شاید به تمثل بدان هم حاجت نیست. داستان پیر خشت:زن با جوان ملامتگر هم در پایان مقالت پنجم از همین مقوله است. این جوان عابر، که پیر خشت:زن را مشغول کار می بیند از روی

دلسوزی ناسنجیدهیی مزاحم مرد می شود و با بیهوده گویی خویش برای او مایهٔ کارفزایی می گردد چون شوق او را درین کار حقیر خالی از شگفتی نمی یابد برسبیل محبت وی را به باد ملامت می گیرد که این کار در خور او نیست.

۲۵ برسبیل محبت وی را به باد ملامت می گیرد که این کار در خور او نیست. طاقت فرسا و کار جوانان است از آن دست بدارو - کار جوانان به جوانان گذار. پیر هم بالحنی آمیخته به سرزنش به وی پاسخ میدهد که تحمل این سختی برای وی از قبول منت غیر دشوارتر نیست. حکایت البته از حد گفت و شنودی عادی، با یک صحنه سازی کوتاه تجاوز نمی کند اما در تقریر آنچه در ضمن آن مقالت مطرح بحث واقع می شود، تمثیل روشنی است.

این داستان صورت دیگر از جواب دندان شکنی است که قائع آزاده به طامع در دام جاهافتاده میدهد و در امثال تمام اقوام عالم نظیر آن را میتوان یافت. از قدیمترین نمونه های آن جوابی است که سقراط در جواب آن کس که وی را بر زهدو کم خوارگی ملامت کرد داد همچنین آنچه پیرزن فقیر در شقاء بادیه در جواب حاجی که او را از اقامت در بادیه ملامت کرد، بهزبان آورد از نظایر این معنی است. حکایت گفت و شنود آن دو برادر در گلستان سعدی هم که یکی خدمت سلطان کردی و دیگری به سعی بازوان خود نان خوردی، شامل همین مضمون است و در بعضی روایات مربوط به دیوجانس و اسکندر هم پیزی از همین معنی انعکاس دارد. اما حکایت خارکش پیری با دلق درشت که جامی در سبحةالابرار در باب جواب وی به نوجوان مغرور آورده است هرچند به احتمال قوی از همین حکایت پیر خشتزن الهام گرفته است، قدرت محنهپردازی و لطف محاوره، آن را از حکایت نظامی جالبتر کرده است.

قصهٔ بقال و روباه در پایان مقالت هشتم نیز در حقیقت تمثیلی است برای تقریر این معنی که درین عالم هرچه هست از یکدیگر تأثیر می پذیرد و این خود جزو امثال سایرست. اینجا دزدی که قصد دستبرد به کالای بقال را دارد، در برابر روباه که با هشیاری از دکان بقال مراقبت می نماید خود را به خواب می زند و حالت خواب آلودگی به خود می گیرد و بدینگونه روباه را خواب می کند و دکان بقال را به یغما می برد. قصه لااقل از حیث صحنه پردازی خالی از لطف نیست منظرهٔ پاسداری کردن روباه از دکان میوه فروش و حالت خواب آلودگی مصنوعی دزد صحنه آرایی جالبی است که حکایت را تا حدی از حالت عدم تحرک بیرون می آورد و آن را به چیزی بیش از مجرد یک قصهٔ تمثیلی مبنی بر امثال تبدیل می کند.

تعدادی حکایات از حد حدیث نفس اشخاص داستان در نمی گذرد معهذا صحنه آرایی و تصویرپردازی شاعر، آنها را جالب و مؤثر می سازد. داستان

۲.

مسجدیی که معتکف کوی خرابات شد در مقالت نهم و قصه موبد صاحبنظر در مقالت یازدهم ازین مقوله بهنظر میرسند. آن مسجدی که «سوء خاتمت» احوال خود را به طالع بد و حکم قضا منسوب میدارد از جوانی که به قول شاعر در آن پرده - در همان پردهیی که کوی خرابات او را مثل این مسجدی از نور هدایت محروم میدارد - هست، این جواب جالب را میشنود که قضا را بهانه مساز، روی به توبه و اعتذار آر که - چون تو قضا را به جوی صد هزار. بدینگونه آن کس که این معتکف کوی خرابات را به توبه وا میدارد کسی است که مثل او مقیم این پرده است اما این اندازه میداند که با شکایت از قضا نمیتوان از سوء خاتمت رهایی یافت برای رهایی از آن بند و حجاب باید از در تضرع و توبه در آمد و امید رهایی را از مغفرت و لطف حق جست.

موبدی هم که در هند، در تماشای باغ خزان زده، متوجه بی ثباتی عالم می شود قصه اش فقط حدیث نفس خود اوست اما صحنه های بهار و خزان حکایت او را لطف و جاذبه می دهد. اینکه موبد، بعد از آنکه سالها زندگی را تجربه کرده است و بارها خزان و بهار دیده است برای دریافت بی ثباتی و ۱۵ ناپایداری جهان می بایست منتظر مشاهدهٔ باغ خزان زده یی شود حال وی را تا جدی یاد آور بودای جوان می کند که مدتها گذشت تا مشاهدهٔ منظرهٔ حال پیر و بیمار و مرده. او را به وجود این دگر گونی ها که همه جا در زندگی انسان هست

متوجه نماید. برخی از حکایات مخزن نیز تا حدی مبنی بر روایات رایج در افواه اهل ۲۰ عصر به نظر میرسد و غالباً عین یا نظیر آنها در اقوال شاعران یا نویسندگان نزدیک به عصر او نیز هست. این معنی نیز حاکی از شهرت و رواج مضمون حکایت در افواه اهل عصر است و گاه حتی در حکمت عامیانه یا آثار ادبی اقوام دیگر نیز این شباهت جلب توجه میکند.

از آنجمله است حکایت انوشیروان عادل با وزیر که در ذیل مقالت دوم ۲۵ میآید و شامل تعریض به فرمانروایان ظالم و مسوولیت گریزست اینکه ادامهٔ اینگونه فرمانروایی ملک را به ویرانی میکشاند نکتهیی است که در قصههای مشابه دیگر مانند داستان نقیب با امین خلیفه در حدیقه سنایی و در قصهٔ شغالان

\$

## راز گنج

که در عهد خسرو در نواحی شرقی قلمرو وی پیدا شدند هم هست. اینجا داستان نظامی انوشروان را درطی شکار، به همراه دستور، به دیه ویرانهیی میبرد و در آنجا با سروصدای دو مرغ که به صفیر یکدیگر جواب میدهند مواجه میسازد. چون خسرو از دستور، ظاهراً از روی طنز و ظرافت معنی گفت و شنود آنها را میپرسد، این جواب را از وی میشنود که این مرغ دختری به آن مرغ میدهد ۵ و از بابت «شیربها» از او میخواهد تا این ده ویران را با چند ویرانهٔ دیگر به خانواده عروس واگذارد مرغ دیگر پاسخ میدهد که درین باره مضایقهیی نیست و با این مایه جور پادشاه که درین اقلیم هست اگر ملک وی دوام یابد - زین ده ویران دهمت صد هزار.

مسعودی مورخ معروف عرب نظیر همین قصه را در باب سلطنت . ، بهرام بن بهرام پادشاه ساسانی ذکر می کند اماً حکایت نظامی با اندک تفاوت در کثابی به نام عقدالعلی للموقف الاعلی تصنیف افضل الدین ابو حامد کرمانی (ح ۲۸۵ ه) که یک مورخ و کاتب و طبیب همعصر نظامی است به همین عصر خصرو انوشروان منسوب می شود جز آنکه در روایت اخیر ذکری از وزیر خصرو در کار نیست گفت و شنود مرغان را خود پادشاه فهم می کند و لابد در نظر م راوی قصه انوشروان که خود به نحوی وارث ملک سلیمان بوده است می بایست مثل او با زبان مرغان هم آشنا بوده باشد در آنصورت سابقه ظلم پادشاهی که چیزی از مرتبهٔ سلیمان را دارد چندان نامحتمل به نظر نمی رسد وجود دستور در قصه نظامی ضرورت دارد تا این پادشاه مستبد مقتدر را که در آغاز فرمانروایی در تئیه و مجازات آشوبگران از حد تعادل خارج می شده است از زبان مرغان به . ۲ ضرورت عدالت و لزوم پرهیز از افراط در خونریزی وادارد و پیداست که این شکل روایت با آنچه تقریر آن می بایست به وسیلهٔ این تحشیل روشن شود مناسبت بیشتر دارد.

داستان پیرزن یا سنجر هم هرچند جز نقل یک نظلم جسارت آمیز نیست و آن نیز به سبب آنکه سلطان سخن پیرزن را آسان گرفت و شکایت او ۲۵ را مورد توجه قرار نداد، دنبالهیی که صورت واقعی داستان را بدان ببخشد پیدا نکرد، از جمله تمثیلهایی است که نظیر یا منشاء الهام آنها در آثار مشابه و در طرز برخورد بعضی متظلمان با فرمانروایان «غیر مسوول» قابل ردیابی است. این تظلم پیرزن و شکایت تلخی که او از جور شحنه ظالم دارد، نزد سلطان مورد توجه واقع نمی شود و همین بیتوجهی سنجر به گفتهٔ نظامی ملک وی را به زیان می آورد تصویری از بیپروایی بعضی حکام و فرمانروایان غافل و عیاش در توجه به جزئیات قلمرو آنهاست که لاجرم به سقوط قدرت و انقراض حکومت آنها می انجامد.

در اعتراض به همین مسوولیت گریزیهای فرمانروایان، بارها از زبان پیرزتان ستمدیده در آثار ادبی در خطاب به آنها سخنان جالب و مؤثر یاد شده است و غیرممکن نیست حکایت نظامی هم از برخی از آنها متأثر باشد. از جمله حکایت پیرزنی است که به سلطان محمود غزنوی، به مناسبت، خاطرنشان

- ۱۰ حکایت پیرزنی است که به سلطان محمود غزنوی، به مناسبت، خاطرنشان می کند که ملک چندان دار که عمال به فرمان تو کار کنند. جالب آن است که نظیر حکایت در آنچه پیرزنی دیگر به محمود زاولی ـ سلطان غزنوی ـ خطاب می کند در حدیقهٔ سنایی هم هست. در عین حال حکایت از پارهیی جهات نیز یادآور گفته پیرزنی یونانی است که تظلم نزد دمتریوس پولیکراتس
- ۱۵ میبرد و او به این بهانه که فرصت شنیدن تظلم وی را ندارد از استماع سخنش خودداری می کند، پیرزن به وی پرخاش می کند که اگر چنین است پس پادشاه نباش. با این حال شاعر گنجه که در دنیای استبداد عصر خویش در تجربه زندگی هر روزینه نظایر این احوال را در برخورد بین عمال و حکام مستبد با مظلومان گستاخ و بیپروا می دیده است حاجت به آنکه مضمون قصه را از ...
   ۲۰ کتابها اخذ کرده باشد ندارد هرچند ممکن هم هست از بعضی از آنها متأثر ...

حکایت عیسی علیهالسلام هم که در پایان مقالت دهم ناظر به الزام اجتناب از دیدن معایب، و تشویق به جستجوی محاسن اشخاص است البته مأخوذ از یک اشارت انجیل (متی ۲/۷ ـ ۱) است لیکن به همان گونه که در ۲۵ روایت نظامی، عیسی در نظارهٔ سگ مرده برخلاف سایر ناظران زیبایی دندان جیفه را نشان میدهد و از زشتی و پلیدی مردارش یاد نمی کند، در روایات دیگر هم این طرز برخورد عیسی با سگ مرده مفهوم قول او را در باب پرهیز از توجه

Δ

به زشتیها و منع از نادیدن خوبی بدانگونه که در آنجیل هست تمثیل مینماید. قصه در روایت جاحظ نویسندهٔ عرب، در روایت امام محمد غزالی و در نزد شیخ عطار هم هست حتی نظیر آن را، نه در مورد عیسی، در بعضی امثال هندوان قدیم هم نشان دادهاند لیکن روایت نظامی درین قصه، صحنهپردازی ماهرانهیی دارد و نقل یک ترجمهٔ آلمانی آن در ملحقات دیوان شرقی گوته انعکاس آن را در ۵ اذهان غربی هم قابل ملاحظه نشان میدهد. اینجا برخلاف تمام کسانی که بر گرد این جیفه ایستادهاند و با نفرت و کراهیت عیبهای او را برمی شمرند، وقتی پای مسیحا در کنار آن جمع توقف می کند در تماشای نقش وجود این جیفه از آن همه پلیدی روی درهم نمی کشد و به جای آنکه مثل دیگران از آن نشان میدهد و بدینگونه معلوم می نماید که از دهان بازماندهاش پیداست نشان میدهد و بدینگونه معلوم می نماید که دیدن عیب همی بخد در کشف و ارائه زیبایی است \_ که هر که بی هنر افتد نظر به عیب کند.

داستان زاهد با پادشاه ظالم در مقالت چهارم نیز هرچند ممکن است تصویری از حوادث مکرر عصری که در آن جسارت زهاد و وعاظ با استبداد ملوک و حکام برخورد دایم داشته است باشد در احوال وعاظ و زهاد صوفیه نظایر دارد از آنجمله اعتراض بیپروای مردی از اهل کوفه در رویارویی با هشام خلیفه اموی در حدیقهٔ سنایی است. این هم که ذکر نام زاهدی معروف یا ظالمی نام آور در روایت نظامی نیست ممکن است به خاطر آن باشد که شاعر یک رویداد واقعی را که در زمان خود او اتفاق افتاده است در نظر داشته است و نیز ممکن هست که اجتنابش از ذکر نام پادشاه برای آن باشد تا برخورد زاهد و طالم را یک واقعهٔ هر روزینهٔ عصر نشان دهد. صحنه آرایی قصه هم مخصوصاً آنجا که پادشاه، پیر گستاخ زبان را بر نطع ریگ مینشاند و به کشتنش فرمان

قصه پیر و مریدان هم در پایان مقالت هفدهم با وجود رکاکت ظاهری که دارد بر تجربهٔ واقعیت مبتنی است و این نکته را که برای رد و قبول عامه نباید اعتباری قایل شد به نحو جالبی نشان میدهد. در روایت نظامی آن «بادپاک»، که مرشد سالخورده، ناخواسته و بیاختیار، به قول نظامی به «امینان خاک» می سپرد مریدان پیرامون شیخ را هم از گرد وی می پراکند اما یک مرید مخلص که همچنان به پیروی از وی ادامه می دهد در جواب پیر که از سبب باقی ماندن او سؤال می نماید پاسخ می دهد که او به بادی نیامده است تا هم به بادی برود. قصه تفاوت حال مرید صاحب تمیز و مرید بی تمیز را نشان می دهد و البته یک تمثیل عامیانه است – با تمام ویژگی های فرهنگ عامه. نظیر آن در کلام شمس تبریز و با پاره بی تفاوت در روایت عطار هم هست و پیداست که اصلش باید از متلک های رایج در محیط صوفیه و اهل خانقاه بوده باشد.

بعضی حکایات مخزن با آنکه غالباً فاقد عنصر کردارست یا کردار و حرکت در آن نقشی ندارد به خاطر صحنه آراییی که شاعر در نقل آنها به کار ۱۰ میبرد در خاطر می آویزد و تاحدی صورت قصهیی «تعلیق انگیز» را به خود می گیرد حکایت صیاد و روباه در ذیل مقالت ششم و داستان کودک مجروح در مقالت شانزدهم ازین گونه است و داستان حاجی با صوفی در پایان مقالت سیزدهم و قصه فریدون و آهو را در مقالت هفتم نیز می توان از همین مقوله شمرد. این حاجی، بدرهٔ زر را نزد صوفی امانت می نهد و وقتی در می بابد که

۱۵ صوفی آن را به خیانت صرف کرده است آن را به وی حلال می کند. اما ذکر این نکته که وی قبل از عزیمت حج دنبال مردی امانت دار می گردد و بعد از باز گشت هم در مطالبه امانت اصرار می کند، نشان می دهد که حلال کردنش از روی رضا نیست از الزام و اکراه ناشی است اما آنچه از احوال حاجی و صوفی در جستجوهای آن و در بی بند و باری های این مجال تصویر می بابد به روایت را که در ساعر تا حدی حالت تحرک می دهد و بیحاصلی حکایت و اشکالهایی را که در ساختار آن هست تا اندازه می کند.

در داستان کودک مجروح هم که فقط ناظر به بیان برتری دشمن دانا بر دوست نادان و به احتمالی مأخوذ از یک قول مشهور منسوب به قدماست، اینکه کودک وقتی در بین راه به سر درمی آید و به سختی مجروح میشود و همراهان ۲۵ میخواهند او را در بن چاهی بیندازند آنکس که در بین همراهان با وی دشمنی داشته است با آنچه مصلحت دید دوستان اوست مخالفت مینماید و پدر کودک را از واقعه خبردار می کند ـ تا پدرش چارهٔ آن کار را می کند، در ماجرای

٦£

Δ

در حکایت صیاد و روباه منظرهٔ بیابان و ماجرای گم شدن سگ صیاد، در قصه چیزی شبیه به حالت تعلیق به وجود می آورد و طعنههای جسورانه و وقاحت آمیز روباه که صیاد را دست می اندازد به این تعلیق تاحدی قوت می خشد، پیدا شدن ناگهانی سگ گمشده هم نوعی عقده گشایی برای ماجراست و اینهمه، نقش کردار را در قصه که بیشتر ناظر به عنصر گفتار - در طعنههای روباه به صیادست - قابل ملاحظه می سازد و آن را از موارد معدودی جلوه می دهد که سرایندهٔ مخزن الاسرار بی آنکه قصد قصه پردازی داشته باشد قدرت و مهارت خود را در آن زمینه نشان می دهد.

داستان فریدون با آهو نیز چیزی از همین مقوله است که گفتار به کلی از نوعی عنصر کردار خالی نمی ماند، جالب آنست که اینجا فریدون در نخجیرگاه تیری به سوی آهو می اندازد و تیر خطا می کند. فریدون از اینکه تیرش خطا کرده است تعجب می کند و در پیش خود تیر را ازین خطا ملامت می نماید. اما تیر با او به سخن درمی آید و عذر می آورد که آهو داغ تراداشت . بر سر داغ تو که پیکان زند ؟ منظرهٔ گریز آهو و تیر خطای فریدون درین قصه صحنه های گذرا اما جالبی است. اما اینکه تیر با او به سخن درمی آید چیزی شبیه به یک واقعه \_ و یک عنصر کرداری \_ را وارد داستان می کند و بدینگونه محنه آرایی می افزاید.

از سایر حکایات مخزن داستان خاصگی جمشید که صاحب سر او بود ممکن است از داستان اسکندر و مرد حجام که در حدیقهٔ سنائی آمده است متأثر باشد اما خاصگی جمشید آنگونه که در روایت وی در ذیل مقالت هژدهم میآید، به نوصیهٔ پیرزنی که از مشکل او خبر مییابد، سر خود را فاش نمی کند و برای او خطری که حجام اسکندر با آن روبهرو شد پیش نمیآید. درین قصه این خاصگی جمشید از راز پادشاه که باید آن را در دل نگهدارد و با هیچ کس از آن مقوله سخن نگوید رنج میبرد، میگدازد و میکاهد و با این حال هیچجا

1 -

۲Δ

رازی را که بر دلش سنگینی می کند بر زبان نمی آوردو آنچه از پیرزن کاردان یا کارافتاده میشنود او را از خطر افشای سر پادشاه باز میدارد و از پیرزن میپذیرد ـ کآفت سرها به زبانها در است.

همچنین داستان هارون الرشید با حجام در ذیل مقالت نوزدهم نوعی قصهٔ سرگردان عامیانه است که صورت دیگر هم دارد و مبنی بر این دعوی است که تا انسان مستظهر به جایی نباشد زبانش گستاخ نمی شود. درین قصه وقتی هارون خلیفه می بیند که موی تراش وی در حالی که در گرما به سر وی را می تراشد دخترش را خواستگاری می کند به خشم می آید اما به اشارت دستور درمی بابه که مرد آنجا که برای سرتراشی وی می ایستد پای بر روی گنج دارد و چون ا زمین را می کنند حقیقت این حکمت عامیانه معلوم می گردد. صورت دیگری از قصه را در کتاب نوروزنامهٔ منسوب به خیام می توان یافت ۔ که آنجا به خسرو انوشروان مربوط است.

داستان بلبل و باز در پایان مقالت بیستم تمثیل گونهیی از مقولهٔ گفت و شنودست که میخواهد نشان دهد آنکه اهل معنی است سر و صدا ندارد کسی ۱۵ که سروصدا راه میاندازد اهل دعوی است. درینجا بلبل آوازه گر در جواب اعتراضی که بر باز خاموش سار مینماید از زبان باز این نکته را درمییابد که اهل معنی صد یک آنچه راکه میکند بر زبان نمی آورد آنکس که دایم آوازه گری میکند اهل دعوی است - از معنی خالی است. هرچند جواب باز را در تمام نتایج آن همیشه نمیتوان تأیید کرد این نیز که با هیاهوی بسیار نمیتوان از «هیچ»، چیزی ساخت در خور تردید نیست.

این گفت و شنود بلبل و باز، در بین سایر مرغان نیز نظیرهها دارد و قصه را در واقع از مقولهٔ داستانهای تمثیلی حیوانات (= فابل) نشان میدهد. ازجمله بین جغد با بلبل هم دریک منظومهٔ قدیم انگلیسی گفت و شئودی هست که از بعضی جهات یادآور این محاوره است. بین باز با زاغ هم مناظرهیی مشابه درچند بیتی از یک قصیدهٔ معروف عنصری هست که شاید تا حدی منشاء الهام این حکایت نظامی باشد.

این حکایات و آن مقالات حاصل واردات قلبی است که شاعر گنجه

در طی خلوتهای شبانه و در طول مدت عزلتهای ریاضت آمیز سالهای جوانی دریافته است. این خلوتها، که بخش قبل از مقالات مخزن را غرق در رنگ و نگاری ساحرانه و ابهام آمیز می کند شاعر ما را با خود و با سخن مشغول میدارد و در مدت التزام این ریاضت های روحانی هاتف خلوت، وی را به سیر روحانی در احوال درون و تأمل در آنچه از مراقبت قلب حاصل مي آيد الزام مي نمايد. ٨ قلمرو دل را شاعر عالمی مییاید که کارگزاران پردهٔ بیرونی ـ چشم و گوش ـ به آنجا راه ندارند و آنچه از آن حاصل میآید به ماورای عالم محسوسات مربوط است و تا انسان از خواجهٔ دل ریاضت پذیر نگردد به لطایف و اسراری که جز از تعليم دل نميتوان بدان دست يافت دسترس پيدا نمي كند اما براي وصول به سراپردهٔ خواجه دل هم ترک و رفض اسباب، قدم اول محسوبست. در طول ٩. مدت این خلوتهای روحانی که شاعر با دل دارد، سفر به عالم درون از دبستان سرزانو (= تأمل و مراقبه) آغاز میشود و از قطع تعلق با عالم حس تا وصول به مرتبه یقین که ورای عالم حس است ادامه مییابد. درطی این سلوک بیسیر، خواجه دل که رایض و پیر صحبت شاعر جز او نیست او را شبانه از آفاق زیبایهایی حسی که شامل گل و باغ و ستاره و ماه است عبور میدهد، و به ۱۵ روشنایی باقی و زیباییهای ماورای حس مجال وصول میبخشد و درین سلوک روحانی روح وی را از تمام تیر گیهای جسم فرو میشوید. این نوعی تصوف زاهدانه است که با آداب خانقاه ارتباط ندارد و یادآور تصوف شیخ اشراق به نظر

مىرسد.

انعکاس این تصوف در طی مقالات مخزن هم که به دنبال توصیف ۲۰ خلوتها می آید پیداست. امادر طی این خلوتها نیز مثل مقالات اندیشههایی که شاعر از تعلیم دل تلقی می کند عوفانی ریاضت آمیز و در عین حال اشراقی است. مخاطبش هم که تقریباً همه جا نفس شاعرست، نفس شاعر را ریاضت آموز دل نشان میدهد و توالی آنها در خطاب به نفس گه گاه از لحاظ لفظ و معنی با رسالهٔ معاذلة النفس منسوب به هرمس شباهت دارد. می نماید که از همین سالهای نظم مخزن ـ سالهای قبل از چهل ـ با وجود التزام ریاضات روحانی، اشتغال به حکمت رایج در عصر، او را با مقالات نوافلاطونی و اشراقی و آنچه همعصرانش چون شیخ اشراق و فخر رازی از میراث حکمت یونانی و پہلوی حاصل کردہ بودند تا حدی آشنا کردہ باشد.

این طرز خطاب با نفس، بالحنی که گویی از معاذلات هرمسی مایه دارد، در حدیقهٔ سنائی نیست عطار هم که اسرارنامهاش از بسیاری جهات یاد آور نظامی است خطاب هایش ازین مقوله بهنظر نمی آید. اینکه در طی این

- م خطابها، شاعر همهجا با خود سخن می گوید \_ و در واقع خطاب دل را به خطابها، شاعر همهجا با خود سخن می گوید \_ و در واقع خطاب دل را به نفس منعکس مینماید \_ از تمام قراین در کلام وی پیداست. این هم که زبان وی غالباً مرموز و احیاناً مبهم و معقد به نظر میرسد نیز از همین معنی ناشی است که او درین خطابها توجه به نفس خویش دارد و چندان به اینکه معنی را با به همان وضوح و دقتی که در خاطر خویش دارد به نفس غیر هم القاء و تفهیم نماید پایبندی ندارد. این نکته نیز که در ترتیب و توالی مقالات تقریباً هیچ جا به
- رابطهٔ منطقی نمی اندیشد و مقالات را بی هیچ نظم و انسجام از پیش اندیشیده یی به دنبال هم می آورد ناشی از تسلیم او به جاذبهٔ احوال و واردات قلبی است یا از اینکه مقالات به اقتضای احوال و تجارب روحانی هریک در وقتی دیگر به نظم ۱۵ آمده است. در واقع پیروی از همین اقتضای احوال هم او را از التزام طرح ترتیب منطقی در نوالی آنها مانع آمده است.

یک شگرد طرفه در طرز بیان مخزن الاسرار، که در سایر آثار نظامی نیز هست و نظیر آن را در مثنویهای عطار و در حدیقه و مثنوی معنوی نیز می توان یافت آوردن قصههای کوتاه امثال درطی مقالات تعلیمی است که گفتار گوینده را رنگ بلاغت منبری می دهد و با تجانس و سنخیتی که اینگونه قصههای امثال گونه با طرز بیان عامه دارد، این کار پیوند استوار و قابل اعتمادی بین گوینده و مخاطب به وجود می آورد و در بعضی موارد با آمیختن جد و هزل رابطه دو جانبه یی را بین آنها برقرار می کند که موجب آسانی فهم گفتار گوینده در موضوع بحث در تعلیم مقالت او و در عین حال اجتناب از یکنواختی ملال انگیز جالب را که غیر از نقل حکایات تمثیلی است به کار می برد.

از جمله در تقریر این نکته که در رویارویی با آنچه کمال مطلوب است

وي را جبران مي کند.

یا باید خطر کرد و از تهلکه و تهدید بیم به دل راه نباید داد یا باید کنار کشید و از جستجوی آنچه ممکن است مایهٔ فزونی و کمال شود دست شست ؛ شاعر گفت و شنودی ساده و موجز را بین باز تعالیجوی وبط راحت طلب طرح می کند \_ که به صورت امثال درمی آید و بعدها مطلع یک غزل زیبا و جالب را به مولانای ما الهام می کند \_ باز به بط گفت که صحرا خوش است. در جواب این صلای شوق انگیز باز آسمان پوی آفاق گرد بط که مظهر راحت طلبی و پرخوری و تن پروریست چه گفت ؟ \_ گفت شبت خوش که مرا جاخوش است. با این تصهٔ مثل گونه نظامی، در نهایت ایجاز فاصله یی را که بین جویندهٔ تعالی و طالب تن آسانی هست تقریر می کند و با آوردن این گونه امثال مقالات خطابی را گه گاه از حالت یکنواختی ملال انگیزی که در خطاب زهاد واعظ پیشه هست برون می آورد.

همچنین در توجیه این معنی که محتشمی هر گز از دردسری خالی نیست و آن کس که از دردسر می گریزد ناچار باید به افلاس راضی شود، قصهٔ کوسهٔ کم ریش را ذکر می کند که یک عمر حسرت ریش داشت اما وقتی مشاهده کرد دو تن صاحب ریش در نزاعی که با یکدیگر دارند ریش هم را

- مشاهده کرد دو تن صاحب ریش در نزاعی که با یکدیکر دارند ریش هم را ۱۵ میکشند و یکدیگر را به سختی آزار میدهند از اینکه ریشی ندارد خرسند شد که هرچند رویم، با این بیریشی زشت و بدمنظر مینماید باری باز ـ ایمنم از ریش کشان، هم خوش است. جای دیگر زنگی به خنده کردن پسر اعتراض میکند که جای خنده نیست و ـ برسیمی چون تو بباید گریست. پسر جواب
- میدهد که چون امیدی به سپیدی و بهروزی نیست باری روی سیه بهتر و ۲۰ دندان سپید. با طرح این مثل شاعر این نکته را القاء می کند که چون غم را پایان نیست و هیچ کس غم انسان را نمیخورد نباید خود را به دست غم سپرد و همه عمر را با غم به سر برد. با این شگرد که در جای جای مخزن و در سایر آثار نظامی مکرر دیده میشود مقالات خطابی را هم از حالت ملال انگیزی بیرون می آورد و ناحدی دشواری و سنگینی طرز بیان آمیخته به استعارات و تلمیحات

بدينگونه، مخزنالاسرار گنجينهيي از رازهاي عرفاني و اخلاقي است كه

در خلوت شبانه، از زبان خواجهٔ دل به نفس شاعر که سالک ریاضت پیشه و تعلیم پذیر اوست الهام میشود و لاجرم آنگونه که متقضای احوال قلبی است معانی و اسرار آن هم در تقریر وی انسجام منطقی کلام یک حکیم فلسفی را ندارد دایم در طی بیان، به الزام جرجرار کلام، سخن زیر و بالا میشود، تداخل و تکرار میپذیرد، از نظم و انسجام منطقی فاصله می گیرد و این طرز بیان با

۵ و تکرار میپذیرد، از نظم و انسجام منطقی فاصله می گیرد و این طرز بیان با التزام افراط آمیزی که شاعر به آوردن تعبیرات تازه و استعارات غیرعادی دارد این اولین اثر شاعر گنجه را بهطور علاجناپذیری سنگین ، نامأنوس و دشوار فهم ساخته است.

با اینهمه، اشتمال بر معانی عرفانی و مفاهیم فلسفی مانع از آن نشده ۱۰ است که شاعر لحن و اندیشهٔ خود را در چهار چوبه زهد و تقدس محدود دارد و درعین آنکه نشانههای آشنایی با حکمت یونانی و فهلوی در جای جای کلامش پیداست در حدیث نفس خود و در مخاطبهیی که بین دل و نفس خویش برقرار می کند پایبندی به قیود و حدود شرع را بر خود الزام نماید و تاحدی مثل دوست و همولایتی خویش، خاقانی شروانی، مدینهٔ فاضلهٔ خویش را دور از دنیای ۱۸ عصر جستجو کند و عصری را که شرع در آن بازیچه اغراض حکام و عمال متشرع اما عاری از روح ایمان است، محکوم نماید.

درواقع بخش عمدهیی از نارواییها و بیدادیهایی که محیط گنجه.به رغم تظاهری که رؤسای عوام در آنجا به حفظ شرع دارند ـ دنیای عصر شاعر را برای وی مایهٔ نفرت و ناخرسندی ساخته است در این منظومهٔ بالنسبه کوتاه

- ۲۰ دوهزار و پانصد بیتی، با ایجاز و غالباً صریح و احیاناً با اشاره مجال تصویرپذیری مییابد و خوانندهٔ هشیار وقتی کتاب را به پایان میبرد این احساس را دارد که زندگی در چنین محیط آکنده از دروغ و ریا، برای هر انسانی که طالب کمال انسانی باشد غیرممکن است و اینکه با وجود غلبهٔ شریعت بر ظواهر کارها، آنچه در باطن برهمه احوال جامعه غلبه داردجز قدرت فریبکار و
- ۲۵ بیبنیادی که با روح شریعت مغایرت بارز دارد چیزی نیست، بسا که در وی این اندیشه را قوت دهد که مجرد ظاهر شریعت و غلبه کسانی که شرع برای آنها جر وسیلهیی جهت قدرتطلبی نیست برای جامعهٔ انسانی نیل به کمال را

تضمین نمی کند و لاجرم باید دربارهٔ شکلها و صورتهای دیگر جامعه هم دست به بررسی زد و فیالمثل معلوم کرد آیا رهایی از تمام این قیود که خود تحمیل کنندگان هم در خلوت خلاف آنها عمل مینمایند، یا بازگشت به انواع حیات بدوی، بیبند وبار، وفارغ از نفوذ عوامفریبان بهتر از تقید به حدود شایست و نشایست رؤساء عوام امید نیل به کمال انسانی را برای فرد یا جامعه تأمین م نمی کند؟

به نظر میآید گویندهٔ مخزن هم کمتر از خوانندهٔ آن با چنین اندیشه بی مواجه نبوده باشد. پس، اینکه او نیز مثل خوانندهٔ کتاب در ورای اندیشه بی محدود که جامعهٔ دربستهٔ گم کرده راه عصر را فقط در شکل ظاهری و رسمی \_

- آن نیز با مجرد وعظ و پند و تحقیق \_ اصلاح مینماید و امیدی هم به دوام تأثیر ۱۰ این وعظ و ارشاد غالباً خالی از عمل ندارد، در جستجوی تصویرهای دیگری از یک جامعهٔ آرمانی \_ از یک مدینهٔ فاضله \_ به تفکر و تحقیق پرداخته باشد غریب به نظر نمیرسد، با این حال اگر او از همان آغاز کار، داستان خسرو و شیرین را به اندیشه بررسی در یک جامعهٔ دیگر، مورد نظر ساخته باشد مایهٔ
- تعجب نخواهد بود چنانکه این احتمال هم که او ضمن نظم این اثر تازه، تدریجاً ۱۵ خود را به این جستجو مشغول کرده باشد بعید نمینماید ـ و نشان این جستجو در طرح بنا و در جزئیات آن، جای جای، مجال جلوه هم دارد.

## قصهٔ خسرو و شیرین عبور از اقلیم زهد مخزن الاسرار به دنیای شور و ذوق خسرو و شیرین که برای نظامی بیش از یکسال مدت نگرفت ادامهٔ جستجو برای دست یابی به یک جامعهٔ آرمانی بود که شاعر گنجه چون در عزلت و انزوای سالهای المام و ۵ نظم مخزن آن را قابل تحقق نیافته بود، با جرأت و تصمیم یک جستجو گر ماجراجو به قطر مقابل آن روی آورده بود. تنگنای دنیایی که در آن انسان حیات را تحقیر می کند و از هرچه رایحهٔ شادی و خرسندی دارد خود را کنار می کشد ذهن کنجکاو او را که از همان عهد استغراق در نظم مخزن، طالب نیل به یک مدينة فاضله بي بود كه انسان در آن به مراد دل و فارغ از دغدغه اندوه زندگي کند این بار به تجربهٔ دنیایی کشانید که برخلاف دنیای مخزن، انسان خود را تسليم شادخواري و عشرت جويي مينمايد و از هرچه در جهان هست بهرهٔ خود 1. را طلب می کند و در باب شایست و نشایست چندان دغدغهیی به خاطر راه نمے دھد. این جستجوی تازه تجربهیی گستاخوار برای دست یابی به آن چیزی بود که در دنیای مخرن برای نیل به آن سرش به دیوار «غیرممکن» خورده بود. این اندیشه البته هنوز در خاطرش خارخار داشت که آنکه گنجی چون مخزن 10 دارد چرا باید در نظم افسانهیی آکنده از عشق و هوس صرف وقت کند؟ اما در عین حال میدید زمانه هم حال و هوایی دیگر دارد مردم بیشتر به هوسنامهها

يىر گنجە

میاندیشند \_ به قصههای عشقی. خود او هم درین ایام، در جستجوی دنیایی بهتر، دوست داشت در عبور از اقلیم زهد به خارج، به نقطهٔ مقابل آن خیز بردارد و احوال دنیایی را که انسان در آن جز به عشق و کام نمیاندیشد تجربه کند.

اما کدام قصدیی بهتر از قصهٔ خسرو و شیرین میتواند چنین دنیایی را تصویر کند ؟ قصهٔ وامق و عذرا که عنصری آن را نظم کرده است بیش از حد با دنیای ایران و اسلام فاصله دارد. قصهٔ ورقه و گلشاه که عیوقی آن را به شعر درآورده است دنیای عشق و هوس را عاری از دغدغه درد و فراق تصویر نمی کند. ویس و رامین هم که نظامی مقارن این ایام با منظومهیی که فخرالدین اسعد شاعر گرگان از آن پرداخته بود آشنایی جسته بود، با انحراضهای اخلاقی اسعد شاعر گرگان از آن پرداخته بود آشنایی جسته بود، با انحراضهای اخلاقی را که داشت نمیتوانست خاطر وی را جلب کند و او نیز تکرار قصدهایی را که را تصویر می کرد که میتوانست نقطهٔ مقابل دنیای زهد و ریاضت مخزن باشد. این قصهیی بود که در آن خسرو به خاطر عشق حشمت خسروانهاش را فراموش می کند، شیرین به خاطر عشق، اورنگ فرمانرواییش را فدا می کند، و شیرویه به می کند، شیرین به خاطر عشق، اورنگ فرمانرواییش را فدا می کند، و شیرویه به می کند، شیرین به خاطر عشق، اورنگ فرمانرواییش را فدا می کند، و شیرویه به

البته در روایت فردوسی، که قصهٔ شیرین و خسرو را، در طی گزارش فرمانروایی پرویز نقل می کند ازین عشق، آنگونه که درونمایهٔ یک هوس نامهٔ دل انگیز تمام عیار باشد سخن در میان نمی آید. نظامی که با شاهنامه و فردوسی انس دیرین دارد وقتی می بیند حکیم طوس با آنکه این حکایت را شرح کرده است ـ حدیث عشق از ایشان «طرح» کرده است، این تغافل فردوسی را در نقل داستان عشق از آنجا ناشی می داند که فردوسی، هنگام نظم آن جزء از شاهنامه، عمرش به شصت رسیده بود و درچنان سن و سالی سخن گفتن از عشق برای او پسند نبود.

اما داستان عشق خسرو و شیرین در نواحی گنجه از دیرباز شهرت و ۲۵ آوازهیی داشت. در بردع ماجراهایی شگفتانگیز ازین عشق پرشور نقل میشد. کسانی هم که از گنجه به بغداد یا مکه رفته بودند هجه جا در راه خود «اثرهایی» ازین ماجرای از یاد رفته دیده بودند. شهرود که خسرو ساخته بوده

سر راه بود، اساس بیستون در افسانهها به این داستان منسوب میشد و شکل شبدیز که بر سنگها نقش بسته بود خاطرهٔ این داستان را در اذهان زنده می کرد. کاخ پرویز هنوز در مداین نشانههایی از دنیای خسرو را در خرابههای خویش عرضه میداد و قصر شیرین با آنچه «جوی شیر» وی خوانده میشد هنوز چیزی از ماجرای فرهاد را به خاطر می آورد. شاهنامه و قهرمانهایش نیز که در آن ایام ۸ هم در شعر شاعران عصر و هم در نام فرمانروایان ولایت تأثیر خود را باقی گذاشته بود، بر وجود این رابطهٔ عشقی تا حدی گواهی میداد. اما شاعر گنجه که میخواست عشقنامه شیرین و خسرو را آنگونه که در بردع و گنجه نقل مي شد به نظم آرد باز جز آنكه روايات شاهنامه را در باب جزئيات فرمانروايي خسرو دنبال کند چارہیی نداشت. این نیز مسألہیی بود که اثر او را با شاہکار ١. عظیم حکیم طوس در معرض مقایسه قرار میداد \_ و این چیزی بود که او از آن اجتناب داشت و آن را برای خود تهدید و مخاطرهیی میدید. ازین رو در نظم قصه وزن شاهنامه را که چندان مناسب داستان بزمی وی نیز نبود گنار گذاشت. ازداستان فرمانروایی خسرو هم هرچه را فردوسی گفته بود بازگو نکرد .. که فرخ نيست گفتن گفته را باز. و قصه را جز در آنچه به واقعيت تاريخ مربوط 15 می شد بر روایت محلی، که در بردع نقل می شد بنیاد کرد. با آنکه قصه را شاعر به المهام قلبی، که القاء هاتف درونی بود آغاز کرد و ظاهراً خاطرهٔ عشق آفاق محبوبهٔ ثازه از دست رفتهاش که «دارای دربند» بدو هدیه کرده بود درین ایام یک عامل عمدهٔ توجه او به دنیای عشق بود، فرمانروایان و بزرگان عصر هم در آن ایام طالب نظم اینگونه قصهها بودند. ۲. اتابک جہان ہےلوان اتابک آذربایجان، که طغرلبن ارسلان برادرزادۂ خود و آخرین پادشاه سلجوقی عراق را تحت حمایت و تربیت خویش داشت، آنگونه که از برخی اشارات شاعر درین منظومه مستفاد می شود، خود به موسیقی و شعر علاقه داشت و به امثال ستی و مهستی که در مجلس وی غزل ساز می کردند گنجها و مالمها میداد. جمهان پهلوان، تا آنجا که از قراین برمیآید ظاهراً به اصل ۲۵ قصه خمرو و شیرین بدانگونه که در روایت اهل بردع نقل میشد آشنایی

داشت. پدرش اتابک محمد ایلدگز ولایت بردع را به اقطاع داشت و گهگاه با

خانواده و فرزندان در آن نواحی میزیست. لاجرم برای او و فرزندانش جهان پهلوان و قزل ارسلان این قصهٔ شیرین رایج در بردع ناآشنا نبود و مثل قصههای سالهای کودکی دلاویز مینمود.

نظامی هم که در گنجه، با وجود التزام زهد در آن ایام، غزلهای عاشقانه و حتی مدیحههای شاعرانهاش همهجا نشر میشد و نه فقط «دارای دربند» را به دلنوازی او وا میداشت، بلکه در مجالس اتابک تازه هم غزلهای او به وسیلهٔ مطربان و قوالان تغنی میشد دورادور با دربار اتابک، و سلطان دست پروردش طغرل سوم، رابطهیی دوستانه و نه از مقوله رابطهٔ شاعران درباری با شاهان عصر - داشت. از این رو، قصهیی را که به صرافت طبع و غالباً فقط به خاطر تسکین ۱۰ آلام قلبی خویش، با یاد محبوبهٔ از دست رفتهاش آفاق به نظم آن دست زد خاطرهٔ دوران صحبت «آفاق» خود را در آن منعکس میساخت، بعداز سالها که آن را به اتمام آن الزام و اصراری نداشت با آن صرف وقت می کرد و که آن را به اتمام آن الزام و اصراری نداشت با آن صرف وقت می کرد و اسل داستان علاقه نشان داده بود، نمیتوانست چنین اثری را هدیه کند و این اصل داستان علاقه نشان داده بود، نمیتوانست چنین اثری را هدیه کند و این امل داستان علاقه نشان داده بود، نمیتوانست چنین اثری را هدیه کند و این

اما جهان پهلوان هرچند در اران و بردع پادشاه واقعی محسوب می شد در ظاهر و در تلقی رسمی اهل عصر اتابک طغرل سلطان سلجوقیان عراق بود \_ طغرل بن ارسلان که از جانب مادر برادرزادهٔ وی محسوب می شد. ازین رو با توجه به رسم و آیین، برای اهدای این قصه به اتابک پهلوان، اشارت گونهیی به مناح طغرل هم در آغاز داستان ضرورت داشت. خاصه که شاعر گنجه، به تضریح خود نظم قصه را مقارن با جلوس رسمی طغرل شروع کرده بود \_ سال ۵۷۱ که اندک مدتی قبل از آن شاعر نظم مخزن را به پایان آورده بود.

طغرل، سلطان جوان آل سلجوق هم، البته از ذوق و قریحه شعر بهرهیی قابل ملاحظه داشت و گفتهاند که خود شعر می گفت و بر شعر شعرا و کلام ۲۵ فضلای عصر هم گه گاه نکتهها می گرفت اما «در اول دولت زمام کلی و جزیی امور را به دست عم خود جهان پهلوان داده بود و کار لشکر را هم به عم دیگر خود قزل ارسلان سپرده بود». اوقات خود او غالباً صرف عشرت و شکار می شد و به سایر امور توجه زیادی نداشت. از آنچه نظامی در آغاز این منظومه در باب وی و جهان پهلوان می گوید نیز برمی آید که مخاطب واقعی او درین اثر طغرل نیست اتابک پهلوان است که البته اگر صله یی به شاعر می دهد به نام سلطان می دهد اما صله یی هم که به نام سلطان به شاعری داده می شود به خواست و ارادهٔ اوست. وقتی منظومهٔ نظامی پایان گرفت و شاعر آن را به اتابک جهان پهلوان اهدا کرد (۵۷٦) سالها از مرگ غمانگیز آفاق زوجهٔ محبوب نظامی می گذشت و یادگار عشق دوران وصال او محمد نظامی هفت ساله بود. اتابک هم چنانکه از سخن شاعر برمی آید در حق وی اکرام بسیار کرد و علاوه بر صله و خلعت دوپاره دیه از املاک خاص خویش را بدو بخشید. اما با وفات او (۵۸۵) ظاهراً

چندی یعد و مدتها پس از اتمام و اهدا منظومه به جهان پهلوان، موکب قزل ارسلان از حوالی گنجه می گذشت. اتابک جدید طالب دیدار نظامی شد و شاعر خود را به موکب وی که تا گنجه سی فرسنگ فاصله داشت رسانید. قزل ارسلان از نظامی دلنوازی کرد، به حرمت زهنو او مجلس را از ساغر و ساقی تهی کرد، در پیش پای او به اکرام برخاست و تمام روز را به

ساغر و ساقی تمهی کرد، در پیش پای او به اکرام برخاست و تمام روز را به ۲۵ صحبت او و شنیدن شعرش گذرانید. وقتی هم دریافت که از صلهٔ برادرش جهان پهلوان چیزی عاید او نشده است در تدارک مافات کوشید ویک پاره دیه دیگر از املاک خاص را ـ که ده حمدونیان خوانده میشد و در آن نواحی از سرچشمههای فرات سیراب میشد ـ به او داد.

این ملاقات ظاهراً در همان اوایل روی کار آمدن قزل ارسلان روی داد ۲۰ چراکه در اشارت به ماجرای آن از اختلاف وی با طغرل (۵۸۳) سخن در میان نیست. در جریان این ملاقات نظامی منظومهیی را که به نام جهان پهلوان کرده بود این بار به نام قزل ارسلان کرد و با وجود زهد شخصی که اتابک هم شکره آن را رعایت کرد، شاعر از مدح مبالغه آمیز این اتابک جهانجوی فتنهانگیز که به قول مورخان «مدمن خمر بود و جز رمضان هیچ شبانه روز او بی شراب نگذشت» خودداری نکرد. چنانکه بعدها هم وقتی قزل ارسلان بر دست باطنیها

به قتل آمد (شوال ۵۸۷) مرئیهیی دردناک برای او سرود و هم در پایان آخرین

٩.

| ِ گنجه | پير |
|--------|-----|
|--------|-----|

نسخه خسرو و شیرین خویش الحاق کرد. با این حال چون تا چند سال بعد از قزل ارسلان، طغرل سلطان سلجوقی که از دست این عم خویش محنت و خواری هم دیده بود هنوز زنده بود خسرو و شیرین نام طغرل را هم بر پیشانی درخشان دیباچه خویش حفظ می کرد و هنوز از قتل طغرل (۵۹۰) چند سالی بیش نگذشته بود که پارهیی ابیات این منظومه درآثار معاصران (۵۹۹) نقل می شد.

اقدام نظامی به نظم این هوسنامهٔ عامیانه و مبنی بر روایات رایج در افواه غیر از ارضاء میل کنجکاوی برای تصور یا تصویر یک جامعهٔ آرمانی که در آن زهد و ریاضت مبنای حیات انسانی نباشد تا حدی نیز پاسخی به علاقهٔ اهل عصر به اینگونه حکایات بود. شاید هم اندیشهٔ سالهای معدود عشق و وصال آفاق یک عامل روانی بود که وی را وامیداشت بااین اقدام خوشیها و شادیهای پریده ۱. رنگ آن سالهای محدود را در خاطر خود به نوعی تجدید کند. التزام زهد و عزلت غیرعادی، خانهٔ شاعر را در آن مدت ایام وصال برای کنیزک شاد و جوان و عزلت گریز دشت قبچاق که به پرده و برقع و آداب و رسوم حرم-سراي متشرعه و زهاد خارج از سرزمين خويش عادت نكرده بود بيش از حد سرد و ملالانگیز و زندان گونه ساخته بود و شاعر که با از دست دادن بیهنگام 1.4 او از آن دوران کوتاه عیش و نوش محدود خانگی در دل با حسرت یاد می کرد با اشتغال به قصهٔ عشق پرشور و حال خسرو و شیرین میخواست در عین آنکه زهد و پارسایی شخصی خود را همچنان بی تزلزل نگه می دارد، باقی ماندهٔ عشق و شور اظمار نشدهٔ خود را نثار خاطرهٔ آن زندگی بیموده برباد رفته سازد \_ . ۲ اشکی سوزان بر مزاری سرد!

اما التزام زهد با اشتغال به هوسنامه چنان غریب به نظر می آمد که مایه حیرت و حتی ملامت دوستانش شد. این دوستان نه از انگیزهٔ کنجکاوی شاعر برای سیر در آفاق یک ناکجا آباد تازه چیزی دریافته بودند نه از درگیریهای روانی او برای آهداء یک محیط شادمانه و پرجنب و جوش به خاطرهٔ محبوبه از ۲۵ دست رفتهیی که در مدت کوتاه زندگی با شاعر از احساس چنین حال و هوایی که آرزوی او بود محروم مانده بود بویی برده بودند. ازین رو مجرد اشتغال شاعر را به نظم یک هوسنامه، در حالی که توصیه و الزام هیچ حاکم و صاحب قدرتی

¥٨

هم هنوز آن را از وی نخواسته بود، برای گویندهٔ مخزنالاسرار مایهٔ اتلاف عمر میدانستند و از اینکه هوسنامهیی هم که او به نظم آن اشتغال جسته بود به دنیای آتش پرستان تعلق داشت، شاعر را در خور ملامت مییافتند چراکه به اعتقاد ایشان وی با این کار در واقع رسم مغان را تازه می کرد.

- ملامتگران نمی دانستند که شاعر با این قصه هوسبازی نمی کند خیالبازی می کند و چنان تمام ذوق و تمام وجود خود را در آن خرج می نماید که آنچه او می پردازد قصه نیست نمایشی از تمام ذوق و ظرافت شاعرانه و عرضه گاهی از متعالی ترین فراورده های هنر و وجدان اوست. ازین ملامتگران، یگانه دوستی خدایی که صد گونه با جان وی آشنایی هم داشت یک شب در خانه اش را زد و از همان آغاز ورود به خانه با وی عتاب در گرفت و شاعر را از .
- خانهاش را زد و از همان آغاز ورود به خانه با وی عتاب در گرفت و شاعر را از ۱۰ اشتغال به این اندیشه به سختی ملامت کرد. اما وقتی نظامی قسمتهایی از آنچه را در باب شیرین کاریهای شیرین سروده بود بر وی فرو خواند پارسا مرد عبوس چنان تحت تأثیر لطف بیان شاعر واقع شد که او را به اتمام کار تشویق کرد و از وی خواست تا از شهریند گنجه اسب همت بیرون جهاند و با ترک کردن
- تنگنایی که این شیوه کار را قدر نمیدانست خود را دراقلیم سخن همه جا بلند آوازه سازد. اما نظامی به نرمی و آهستگی او را ازین حال شور و هیجان بیرون آورد. به او حالی کرد که آوازهٔ شاعران دربارها را دوست ندارد دوست تر دارد که همچنان در گنجه بماند و همچنان در گوشهٔ انزوای خانهٔ خویش در آفاق هنر سیر نماید و در جستجوی کمال، قصهٔ خویش را تصویری از شهر آرمانی عشق کند \_ با نارواییهایی که در شادخواریهای آن هست!

داستان خسرو، در آنچه نظامی به عنوان خسرو و شیرین نقل میکند از تاریخ آغاز میشود ـ از واقعیت روزگار پدرش هرمز و آنچه منجر به ولادت وی گشت. هرمزدکه جای پدرش کسری ـ انوشیروان ـ را گرفت در کار فرمانروایی همان رسم پدر برجای میداشت. اما در میان آن همه شادخواری و کامکاری شاهانه که داشت آرزوی فرزند نرینهیی خاطرش را برمیانگیخت. سرانجام برایش پسری به دنیا آمد و وی نام او را خسرو نهاد. شاهزاده سال به سال در زیبایی و کمال رشد می کرد. در ده سالگی به سواری و شکار رغبت یافت. در چهارده سالگی نظر در جستنی های جهان یافت. از استاد دانایی، نامش بزرگ امید، دانشها آموخت. شاه او را از جهان بلکه از جان نیز دوست تر داشت.برای آنکه مردم به بقای عمر او دعا کنند فرمان داد تا آیین عدل همه جا برقرار گردد، هیچ کس از حد عدالت تجاوز نکند و بر التزام اجرای عدالت و نگهداشت قواعد سیاست سوگند خورد.

از قضا، خسرو جوان در همان ایام یک روز بامدادان به صحرا رفت و با خاصان خویش ـ تماشا کرد و صید افکند بسیار. در بازگشت به هنگام غروب در ده خرم و زیبایی بساط نشاط افکند. خانهیی خواست و مجلسی آراست با سماع و شراب. در آن میان توسنی بدلگام از اسبان او صبحگاهان دهن بر کشت روستایی زد و غلامی از همراهانش بر غورهیی چند از تاک دهقانی ۱. دستبرد نمود. صبح فردا خبر به شاه بردند \_ که خسرو دوش بیرسمی نموده است. و شاه که خود را در همه حال به اجرای عدالت متعهد میدید حکم به سیاست تجاوز گران کرد، مرکب شاهزاده را به خاطر آنچه از کشت روستایی خورده بود بی کرد. تخت خسرو را به صاحب خانهیی که وی آنشب در خانهٔ او سر کرده بود داد. غلامی را که غوره یی چند از باغ دهقان خورده بود به دهقان 1. بخشید. خنیاگر چنگیی را هم که آوای چنگ او مایهٔ آزار همسایگان شده بود تنبيه كرد. شاهزاده به پوزش خواهي و با شفيعان پير نزد شاه رفت. از كرده خویش پوزش خواست. شاه او را بخشید و ولیعهد سپاه خویش کرد و خسرو وقتی از نزد پدر باز گشت - رخش سیمای عدل از دور میداد.

شامگاهان خسرو نیای خویش \_ نوشروان \_ را در خواب دید که او را ۲. دلداری داد، و مژدهاش داد که به زودی در بهای چهار چیز عزیزی که در ضمن اجرای عدالت شاهانه از دست داده بود چهار چیز دیگر به وی عاید خواهد شد و مایهٔ تسلی خاطرش خواهد گشت: دلارامی خوبروی به نام شیرین، مرکبی شبرنگ به نام شبدیز، نواسازی به نام باربد، و تختی گوهرنشان و زربن، که دستیابی به این جمله آنچه را وی در آن ماجرای عدالت و سیاست پدرانه از دست داده بود به چندین برابر جبران می کرد. شاهزاده چون از خواب بر آمد داستان خواب را با هیچ کس در میان ننهاد و با شکیبایی چشم به راه حوادث

۵

ماند.

آهنگ کرد.

اما در آن سرزمین دیگر هم باز شیرین در گیرودار سازی و شادی

چشمش به همان صورت خورد که شاپور صبحگاهان پیش از آنها بدانجا رسیده بود و آن تمثال روحانی گونه را بر کاغذ کشیده بود بر نظر گاه شیرین نهاده بود. شیرین این بار نیز از دیدار نقش از خود بیخود شد. مرغ جانش از شوق به پرواز آمد و زبانش از سخن گفتن بازماند. یک لحظه هم پیش خود اندیشید که این صورت وهمی و خیالی بیش نیست و نباید بدان دل بست. دختری از یاران را فرستاد تا آن صورت را برایش بیاورد اما دختر رفت و صورت را پنهان کرد و چون باز آمد عذر آورد که آن صورت نمایی بازی است که پری می کند و -پری زینسان بسی بازی نماید. باز به درخواست یاران، شیرین از آن سرزمین عزیمت کرد و به دشت دیگری، در نزدیک دیر کوچ نمود. آنجا نیز شاپور پیشاپیش آمده بود و صورت خسرو را بر کاغذ نقش کرده بود. شیرین که با باران در آن حوالی فرود آمد باز در میان بازیها و شادیهایی که با یاران داشت ناگهان چشمش به آن صورت داریا افتاد. این بار – به پای خود شد، آن تمثال

اما در تماشای صورت چنان دل باخت که کارش به پریشان گویی

۱۵ کشید. دختران که آن صورت و آن حال بدیدند دانستند که این نمایش کار پری نیست و آن را سرسری نباید گرفت. به چاره جویی برخاستند شیرین هم که سخت دلدادهٔ صورت شده بود از آنان درخواست تا در آن حوالی همه جا بگردند و از هر کس از آنجا می گذرد دربارهٔ این صورت بازپرسند. دختران از هر رهگذری پرسیدن گرفتند اما هیچ کس از درستی آن صورت آگهی نداد.
۲۰ درین میان شاپور همچون گذرنده یی بیخیال از آنجا گذشت و به رسم مغان آوازی زمزمه می کرد. چون چشم شیرین بر وی افتاد - اشارت کرد کاین مغ را بخوانید. شاپور چون صورت را دید، به پرسنده پاسخ داد که درین باره چیزی نمیتوان گفت و اگر رازی هم در آن هست آن را با هر کسی نمیتوان در میان نهاد و چون شیرین درین باره از وی بیشتر پرسید شاپور به وی پاسخ داد که

نقاش چون خود را با شیرین تنها یافت حکایت حال خسرو و عشق او را برای وی به تقریر آورد و وقتی شیرین که نیز دلباخته خسرو شده بود، از وی

چارهٔ کار جست به او اندرز داد که دیگر روز به بهانهٔ نخجیر از درگاه بیرون آید، بر شبدیز نشیند و ناگهان از یاران جدایی گیرد و با شتاب خود را به مداین رساند. انگشترییهم که از آن خسرو بود بدو داد و گفت چون به مداین رسی مشکوی خسرو را بجوی. این انگشتری را به پاسداران مشکوی بنمای و هم در آنجا فرود آی. اگر هم خسرو را در میان راه دیدی این انگشتری را به او ۵ نشان بده و به او در پیوند. نشان خسرو را بدینگونه به او داد که ـ زسر تا پا لباسش لعل یابی.

شیرین پذیرفت و دیگر روز با اصرار و تقاضا شیدیز را از مهین بانو درخواست. به بهانهٔ نخجیر بیرون آمد و در میان نخجیر از یاران که هم مثل او لبام مردان جوان بر تن کرده بودند، جدا شد و راه مداین پیش گرفت. دختران که دنبالش دویدند به او نرسیدند و چون دربازگشت به شهر ماجرای وی را با مهین یانو در میان نهادند وی بر فقدان او افسوس بسیار خورد اما لشکریان را از اینکه به جستجوی وی بر آیند بازداشت، که این کبوتر سرانجام به جای خویش بازخواهد گشت. مهین بانو در خواب دیده بود که بازی از دستش پریده او چون از رفتنش حسرت خورد باز به دستش بازگشت. شیرین با لباس مردانه در جستجوی دیدار خسرو، بر پشت شبدیز راه سیردن گرفت و در لباس مردانه در جستجوی دیدار خسرو، بر پشت شبدیز راه سیردن گرفت و در

رام مداین ـ همی شد ده به ده سامان به سامان. در این ـ می شد ده به ده سامان به سامان.

در بین راه، در مرغزاری مینونشان، شیرین به چشمهساری رسید و برای آنکه از رنج خستگی بیاساید و گرد راه را از تن فرو شوید در آنجا از بارگی

فرود آمد مرکب را به جایی بست، با بیم و آزرم به هرسویی نگاه کرد چون ۲۰ خود را از هر نظارهیی دور دید خویشتن را در آب انداخت و تن به امواج چشمه سار سپرد. از سوی دیگر در همان روزها خسرو که در مداین چشم به راه مژدهٔ دلدار بود به توطئهیی بر ضد پدر متهم شد و خود را ناگزیر به ترک مداین یافت. بهرام چوبین که در آن روزها با هرمز در ستیز بود سکهیی چند به نام خصرو ضرب کرد و همه جا در شهرها پراکنده ساخت. بدینگونه پادشاه را از هرزند خوبش و از خانه و پیوند خویش بدگمان ساخت. خسرو که مورد سوعظن واقع شد به اشارت استاد خویش بزرگ امید، پنهانی مداین را ترک کرد و به بهانه نخجیر آهنگ عزیمت به ارمن و روم نمود. قبل از عزیمت هم، در قصر و مشکوی خویش به کنیزان و پرستاران خود خاطرنشان ساخت که اگر درین میان، مهمان زیبایی برای او به اینجا رسد او را گرامی دارند، درین مشکویش فرود آرند و اگر آرزوی هوای کوهستان کند در آنجا برایش خانهیی مناسب بر آرند و در خدمتگزاری و مهمانداری هیچ تقصیر ننمایند.

خسرو با لباس مبدل راه ارمن پیش گرفت. از بیم پدر با شتابی تمام منزلها را در می نوردید و پشت سر می گذاشت. از قضا در همان لحظه که شیرین در چشمه سار در آب غوطه می خورد خسرو و همراهان معدودی که با او بودند در همان منزل اسبشان در راه فرو ماند و در همان حوالی فرود آمدند. خسرو، در همان منزل اسبشان در راه فرو ماند و در همان حوالی فرود آمدند. خسرو، ر لحظه یی چند از همراهان جدا شد و خرامان و پویان به حدود آن چشمه سار ر مید. در یک لحظه از تماشای صورت و اندام شیرین که در آن چشمه سر و تن می شست غرق حیرت شد. از شرم روی بگردانید. شیرین هم که در همان لحظه، از پشت تارهای گیسو که آنها را بر روی افکنده بود جوان ناشناس را در آن حوالی دیده بود، ترسید اما خاطرش بدو گرایش یافت. توصیف این بر خورد

۲۵ تودند و تصویر این ابت می مراحد معر معار این پالی می در این از آب ایرون آمد بر رغم آن را باید از زبان نظامی شنید. لحظهیی بعد شیرین از آب ایرون آمد بر رغم آرزویی که از دیدار خسرو در دلش راه یافته بود یا خود به همان خاطرا جوان ناشناس را نادیده گرفت، بر شبدیز نشست و به جستجوی خسرو به سوی مداین آهنگ کرد. خسرو نیز از عشق و هوس که به آن تن و اندام سیمین یافته بود از اهنگ کرد. خسرو نیز از عشق و هوس که به آن تن و اندام سیمین یافته بود از عزیمت ناگهان و از روی بر گرداندن خویش در هنگام غوطه زدن وی در آب خود را سخت پشیمان مییافت. دلدادگان که مشتاقانه طالب آشنایی و دیدار هم بودند با وجود این برخورد نابیوسیده یکدیگر را نشناختند و با حسرت و اندوه از هم جدا شدند. خسرو به راه ارمن رفت و شیرین به سوی مداین شتافت.

در مداین شیرین از ماجرای خسرو و گریختن او خبر یافت. محرمان ۲۵ خسرو که یکچند مهمان نو رسیده را در مشکوی خسرو پذیرایی کردند، به درخواست او برای وی قصری در کوهستان بنا کردند اما از رشک و کینهیی که از ورود این مهمان زیبا در خاطرشان راه یافته بود قصر شیرین را در جایی

بر آوردند که هوایش هرچه ناخوشتر بود. در محلی گرم و ناخوش در کوهستانی که ده فرسنگ از کرمانشهان فاصله داشت. اما خسرو، از آنجا که راه ارمن را پیش گرفت به سر زمین موغان رسید و مهین بانو فرمانروای ارمن به دیدار او شتافت هدیدهای شاهانه تقدیم داشت و از او درخواست تا زمستان را آنجا در بردع به سر آرد. خسرو هم پذیرفت و در بردع خرگاه برپا کرد و به رامش نشست و آنجا روز و شب عشرت می کرد ـ می تلخ و غم شیرین همی خورد.

یکشب خسرو بزم عیش ساز کرده بود. شراب ارغوانی میخورد و نوای ارغنونیگوَش میکرد. به وی خبر دادند که شاپور از راه در رسیده است

اکنون بر درست و بار میخواهد، خسرو فرمان داد تا او را از در درآرند. چون او را دید بنواختش و خرگاه را برای او خلوت کرد و از هرچه رفته بود پرسیدن گرفت. شاپور ماجرای خویش بازگفت و به شهزاده مژده داد که شیرین هم اکنون ـ به مشکوی ملک باشد رسیده. در دنبال این گفت و شنود قرار آن شد که شاپور راه مداین پیش گیرد و شیرین را به رسم و آیین به ملک ارمن بازآرد. مهین بانو هم وعده داد که در جستجوی شیرین خواهد کوشید و کسی را به طلب کردنش خواهد فرستاد.

بانوی ارمن اسبی به نام گلگون را که هیچ اسبی جز او با شبدیز همتک نبود به خسرو هدیه کرد و شاهزاده فرمان داد تا آن اسب را به شاپور سپارند. شاپور هم بیدرنگ عزم راه کرد و به طلب کاری شیرین آهنگ مداین نمود. در مداین از داستان قصر شیرین در کوه خبر یافت بدانجا رفت واو را به بازگشت به ارمن و دیدار خسرو در بردع دعوت کرد و با او راه ارمن را پیش گرفت.

درین میان به خسرو که در بردع چشم انتظار شیرین بود خبر رسید که پدرش هرمزد را مخالفان خلع کردند و چشم وی را میل کشیدند. در نامهیی چند هم که همراه این خبر رسید بزرگان دربار به وی آگهی دادند ـ که سالار جهان چشم از جهان بست. نویسندگان این نامهها وی را به بازگشت به مداین ۲۵ دعوت کردند و او نیز روی به راه نهاد و ـ به دارالملک خود شد بر سر تخت. در مداین به رفع شورش توفیق یافت اما از اینکه شیرین در آن حوالی نیست و

Δ

شاپور او را به ارمن برده است سخت ناخرسند شد. از آنسو، شاپور شیرین را نزد مهین بانو برد و مایهٔ شادمانی او و دوستان جوانش که در نخجیرگاه او را از دست داده بودند گشت شیرین نیز دوباره با آن هفتاد زیبا روی همسال خویش به شادی و نشاط دیرینه مشغول گشت.

۵

اما خسرو در عداین نماند. بهرام چوبین که سودای سلطنت داشت بر
 وی تبهمت نمهاد - که خسرو چشم هرمز را تبه کرد. وی به هر کس از بزرگان
 نامه نوشت خسرو را نالایق خواند، سرود دوستی و می پرستی او را یاد کرد و
 خواستار خلع او شد. خودش نیز با لشکری گران عازم مداین گشت. خسرو
 چون در آن ماجرا خود را بی پناه یافت به اندیشهٔ گریز افتاد و - ز روی تخت شد
 بر پشت شبدیز. پس، راه آذربایگان را پیش گرفت و به موغان در سرزمین ارمن
 رسید. در همان اوقات، شیرین هم که با دختران همسال به آهنگ نخجیر بیرون
 آمده بود درین حوالی به خسرو بازخورد و چون یکدیگر را شناختند شیرین
 و آیین اقتضا داشت خرو را در کاخ شاهانه منزل داد و نزلی شاهانه برایش

خسرو از دیدار شیرین خرسندی یافت اما مهین بانو که از عشق آنها خبر داشت شیرین را اندرز داد به جاذبهٔ عشق شاه در چاه نیفتد و جز با رسم زناشوبی با او عشق بازی ننماید. شیرین هم که خود جزین نیست اندیشهیی نداشت پذیرفت و سوگند خورد که اگر از عشق جمالش خون گریه کنم -ندواهم شد مگر جفت حلالش. مهین بانو خرسند شد واو را رخصت داد تا با شاه همهجا در کاخ و میدان صحبت بدارد به شرط آنکه تنهایی نجوید و - میان شاه همهجا در کاخ و میدان صحبت بدارد به شرط آنکه تنهایی نجوید و - میان خصرو آمد و همه روز با او و یارانش به چوگان بازی و نخجیراندازی به سرآورد اما خسرو هرچه کوشید فرصت آن را که در خلوت با او سخن گوید نیافت وعده دیدار دهد - زمین را بوسه داد و کرد شبخوش! با آنکه روزهای بعد هم شیرین و دختران در صحبت خسرو سر کردند

و با آنکه شیر کشتن شاه در نخجیرگاه شیرین و پارانش را به اعجاب واداشت، و حتى در مجالس بزم ضمن سرودها و افسانه ها خسرو بارها از وي صحبت خواست، شیرین هرگز به او فرصت خلوت نداد حتی او را به جای کامجویی به نامجویی الزام نمود و از وی خواست تا عشقبازی را به وقت دیگر گذارد و در طلب ملکی که خصم از دست وی بیرون کرده بود به کوشش برخیزد. خسرو ۵ نیز که از لابه و تمنای خویش و از مقاومت و عتاب شیرین ملول گشته بود سرانجام به سختی رنجه خاطر شد. با خشم و تندی بر پشت شبدیز جست و از سرزمین ارمن راه روم در پیش گرفت.

در قسطنطنیه نزد قیصر راه یافت، فرمانروای روم از مقدمش استقبال

- کرد و مربع دختر خویش را به عقد او در آورد. لشکری نیز با سردار خود 1. نياطوس نام به ياري او همراه كرد. خسرو در جنگ با بهرام بر غاصب غلبه یافت. بهرام بگریخت و خسرو در مداین برتخت نشست. اما خاطرش همچنان در اندیشهٔ جنگ بهرام و هوای وصل شیرین بود. شیرین هم چون از خسرو جدا ماند \_ دلش در بند و جانش در هوس ماند. از آن پس پشیمان شد و در فراق شاه ناله و فغان در گرفت. مهین بانو و شاپور وی را به شکیبایی خواندند. ۱۵
  - چندی بعد مهین بانو بیمار شد به بستر افتاد و خود را در آستانه مرگ دید پس کلید گنجها به شیرین داد و خود جان شیرین به جان آفرین سپرد. چون فرمانروایی ارمن به شیرین رسید به عدل و داد کوشید اما از فرمانروایی دلشاد نشد و همچنان دل در هوای خسرو داشت. یکسال بیش هم بر تخت ارمن
- نماند آن را به مولایی از آن خویش سپرد و خود به هوای خسرو راه مداین پیش ۲. گرفت. شاپور را هم با چند تن از دختران همسال خویش همراه برد و در قصر شیرین در آن کوهستان گرم و ناخوش که سالمها پیش برای وی ساخته بودند فرود آمد. خسرو چون از آمدن شیرین خبر یافت شادمان شد اما چون در روم با مریم عهد و پیمان کرده بود که جز با او با هیچ کس عشق نبازد - به پیغامی قناعت کرد از آن ماه. از مرگ بهرام هم که در همان اوقات روی داد خرسند ۲۵ نشد برای او آیین سوک برپا کرد و تا سوک او را به پایان نبرد به بزم شادی

ننشست اما وقتی، در پایان آن سوک به بزم رامش نشست باربد، خنیا گر دستان

ساز خویش را طلب کرد و در فراق شیرین دستانهای او را مایهٔ تسلی یافت. باربد سی لحن دلانگیز را که به خاطر او ساخته بود در مجلس شاه ساز کرد. اندیشهٔ شیرین چنان خاطر شاه را مشغول میداشت که حتی در شبستان خویش نیز نام او را به هر بهانه در پیش مریم به زبان می آورد حتی از مریم رخصت خواست تا شیرین را در شمار پرستاران در مشکوی خویش در آورد اما مریم پاسخ سخت داد و درخواست شاه را با خشونت رد کرد.

خسرو که از عشق شیرین بی آرام بود، شاپور را به طلب او فرستاد با این درخواست که یکچند پنهانی با او عشق ورزد ـ تا آنکه هنگام وصال آشکار فرا رسد. شیرین جواب تلخ داد و خسرو همچنان نامراد ماند. اما شیرین در آن , قصر دلگیر که در کوهستان داشت غذایی جز شیر نمیخورد. در عین حال رمه چهار پایانش از حوالی قصر دور بود و \_ ز شیر آوردن او را دردسر بود. وسیله یی میجست تا شیر گوسفندانش را زودتر از معهود به قصر خود تواند رساند. شاپور که همچنان به دیدار او می آمد او را به فرهاد \_ جوانی مهندس و هنرمند \_ رهنمونی کرد که سالها پیش در چین با خود او همدرس بود و شاپور ادعا

۱۵ می کرد که او از عهدهٔ چنان کاری برمی آید. چون فرهاد را نزد شیرین آورد بانوی ارمن از او درخواست تا در سنگ کوه، جویی به وجود آرد که شیر گوسفندان را هرچه زودتر به قصر وی بیاورد. فرهاد که در اولین دیدار شیرین دل بدو باخته بود پذیرفت و انگشت بر دیده نهاد.

فرهاد با تیشهٔ خویش به جان کوه افتاد و در مدت یک ماه از میان ۲۰ سنگ خارا \_ چو دریا کرد جویی آشکارا. حوضی هم در پایان جوی ساخت که شیر از جوی به درون آن میریخت و در دسترس خدمتکاران شیرین بود. خبر به شیرین دادند و او به دیدار جوی و حوض آمد و بر فرهاد و صنعت سحر آمیز او آفرین بسیار کرد. حتی گوشوارهاش را از گوش بر آورد و با صد گونه ناز و پوزش به او هدیه کرد. فرهاد گوشواره را از دست شیرین گرفت اما با نیاز و ۲۵ ادب در پای وی افکند و خود از شور و بیقراری عاشقانه سر به کوه و دشت نهاد و با وحش صحرا انس گرفت. داستان عشق او از آن پس همه جا فاش شد

و \_ فتاد این داستان در هر زبانی.

خبر به خسرو رسید و یاد شیرین دیگرباره خاطرش را برانگیخت. پیدا شدن یک کارفزای مزاحم محرک غیرت و ناخرسندیش شد. به احضار رقیب فرمان داد اما در گفت و شنودی نکته آمیز که بین او و فرهاد رفت رقیب را در عشق شیرین پابرجا و بیتزلزل یافت. برای آنکه او را به کاری مشغول دارد و از اندیشهٔ شیرین منصرف سازد از وی درخواست تا کوه گرانی را که بر سر راه اوست از میان بردارد \_ چنانک آمد شد وی را بشاید. فرهاد پذیرفت اما شرط کرد که در مقابل این خدمت، خسرو نیز رضای خاطر وی را به جا آرد و \_ به ترک شکر شیرین بگوید. خسرو که میپنداشت کاری سخت و ناشدنی به رقیب سپرده است شرط را پذیرفت و قول داد که ازین پیمان برنگردد.

ا فرهاد به کندن کوه پرداخت. اما نخست نقشی چند از سنگ بر آورد ۔ با نقش شیرین، که نقش خسرو و شبدیز را نیز بر آن افزود. آنگاه به کندن کوه دست زد و صبح تا شام در بیستون \_ بریدی کوه بر یاد دلارام. در آن مدت تمام روز با کوه در ستیز بود و باسنگ به زبان عشق سخن می گفت و چون شب می شد به نزد آن صورت که از شیرین نقش کرده بود می دفت خود را به پای آن می انداخت و با آن راز و نیاز عاشقانه می کرد.

درین میان، مبارک روزی از خوش روزگاران، شیرین که در پیش یاران بود و از هر درسخن میرفت، ناگهان، به خنده روی به یاران کرد که امروز به بیستون خواهم رفت تا کوه کندن فرهاد را تماشا کنم. اسبی برایش زین کردند و او به بیستون رفت. کوهکن را دید و بنواخت و ساغری شیر به او داد. چون عزم بازگشت نمود اسبش در میان کوه فرو ماند و بیم سقوط بود. فرهاد سبک برجست خود را به اسب شیرین رساند. اسب را با سوار به گردن گرفت از کوه بیستون تا قصر شیرین برد و خود به بیستون بازگشت. خسرو از این خبر سخت تافته شد و چون به او گفته آمد که فرهاد به زودی از نشاط روی دوست کوه را از میان برخواهد داشت از آنکه ناچار شود به عهد و سوگند خویش وفا نماید ترسید و به رهنمود پیران چاره جوی کسی را به بیستون فرستاد تا به دروع خبر مرگ شیرین را به فرهاد رساند. خبر که بالحنی باورانگیز گفته شد چنان فرهاد را در گرگون ساخت که تیشه را به خاک انداخت و خود بیخودوار \_ زطاق کوه

چون کوهي برافتاد.

چون فرهاد در عشق شیرین جان داد دل شیرین از داغ او سخت به درد آمد بر خاکش گنبدی ساخت و در سوکش گریه کرد اما خسرو در تعزیتنامهیی آکنده از طنز و کنایه که نزد او فرستاد او را به صبر و شکیبایی

اندرز داد و بالحنی دل آزار بدو پیغام داد که \_ اگر فرهاد شد شیرین بماناد.
 شیرین به این طعنه جوابی نداد و خشم و ناخرسندی خود را فرو خورد. چندی بعد مریم در مشکوی خسرو مرد، و شیرین با همان گونه طعنهها تعزیت نامه یی بعد مریم در مشکوی خسرو مرد، و شیرین با همان گونه طعنه مان که هستی برای شاه فرستاد که اگر سروی از باغ عالم کم شد \_ تو باقی مان که هستی جان عالم. شاه این تعزیت نامه را جوابی به تعزیت نامه خویش نامه یی مان که هستی مان گونه طعنه مان که هستی برای شاه فرستاد که اگر سروی از باغ عالم کم شد \_ تو باقی مان که هستی برای خان عالم. شاه این تعزیت نامه را جوابی به تعزیت نامه خویش تلقی کرد که \_ ...
 ۱۰ کلوخ انداز را پاداش سنگ است. اما بعد از آن، هرچه کوشید با وعده و هدیه ...

شیرین را رام خویش سازد نتوانست و او همچنان مغرور و دور از دسترس ماند. خمرو چون از ناز شیرین عاجز شد به جستجوی یاری دیگر برخاست.

از شکرنام، زیبارویی از اصفهان، وصفها شنید. به جستجوی او رفت و خمرو یکچند به مشکوی او راه یافت اما از او ناکام ماند. سرانجام خواستگاریش کرد

- ۱۵ و چندی کوشید تا در کنار او عشق شیرین را فراموش نماید اما ممکن نشد و باز نوش آباد شیرین خاطر او را برانگیخت، شاه چون میدانست که شاپور در تنهایی غم پرداز شیرین و مایهٔ رفع دلتنگی اوست وی را به خدمت خواند و خاص درگاه کرد تا \_ زتنهایی مگر تنگ آید آن ماه. شیرین تنها ماند و زاریها سر کرد و شبها را به تنهایی و با اندوه و شکایت به روز آورد. درین
- ۲۰ میان خسرو، یک روز به بهانهٔ نخجیر به حوالی قصر شیرین رفت. چون شیرین از آمدنش آگهی یافت کنیزی کاردان را به پیشواز وی فرستاد و او را در بیرون خانه، در پیشگاه قصر، در منظری زیبا فرود آورد شاه از اینکه او را به درون خانه راه ندادند ناخرسندی نشان داد با وی عتاب در گرفت و در گفت و شنودی طولانی خسرو شکایتها کرد و شیرین نازها نمود و بینیازیها اظهار کرد و
- ۲۵ سرانجام خسرو، دل رنجور و سرخورده از قصر شیرین به لشکرگاه خویش بازگشت ـ شیرین حاضر نبود بدون کابین سر به عشق او فرود آرد. با این حال شیرین از تندیی که با شاه کرد پشیمان شد و قهر خسرو

مایهٔ اندوه او گشت. از دلتنگی و تنهایی بر گلگون نشست و هم شبانه راه لشکرگاه خسرو را پیش گرفت. خسرو و لشکر همگی در خیمههای خویش در خواب بودند. اما شاپور که بر درگاه خسرو بیدار بود سوار ناهنگام رسیده را از دور دید پیش رفت و او را باز شناخت. شیرین پشیمانی و نیاز خود را با او در میان نهاد و از شاپور درخواست که صبحگاهان چون خسرو به طرب نشیند او وی را در گوشهیی دور از منظر پادشاه پنهان سازد تا او روی شاه را ببیند و لهو و ناز او را از نزدیک مشاهده نماید. به علاوه از وی درخواست تا او را از هرگونه سوء قصد شاه درامان دارد. شاپور پذیرفت و او را در گوشهیی از خرگاه شاه پنهان کرد.

- دیگر روز که خسرو در شکارگاه مجلس آراست، به اشارت او باربد ۱۰ بربط بر گرفت و دستان زد. نکیسای چنگی هم الحان و صرودها در گوفت. نکیسا به اشارت شاپور نزدیک نهانگاه شیرین نشست و از زبان او نغمه سر میداد و باربد اندیشهٔ خسرو را در دستان خویش میپرورد. خسرو که از وجود شیرین خبر نداشت، آهنیگ باربید را ترجمان اندیشهٔ خود مییافت و شیرین که

چون خسرو از شکار به شهر باز آمد، به خواستگاری شیرین فرستاد و او را با آرایشی شاهانه از قصر شیرین به مداین آورد. بدینگونه تخت و باربد و ۲۵ شیرین و شبدیز از آن خسرو شد و خواب سالهای دور، و آن وعدهها که نیایش انوشروان به او داده بود برایش تحقق یافت. سه دختر را که یاران نزدیک شیرین

پير گنجه

بودند به ندیمان خسرو دادند - سمن ترک را به باربد، همیلا را به نگیما، و همایون را با ملک ارمن به شاپور و - ملک را کار از آن پس خرمی بود. شیوین که شاه را همچنان مستغرق رامش می دید یک روز پیش خسرو زمین بوسید و از وی درخواست تا چندی نیز به جای عیش و رامش به داد و دانش بپردازد. خسرو پذیرفت، بزرگ امید را پیش خواند و با وی از کار جهان پرسیدن گرفت. در باب هرچیز از وی پرسشها کرد و جوابهای آموزنده و فیلسوفانه شنید. دربارهٔ جنبش نخستین، دربارهٔ چگونگی افلاک و کواکب، دربارهٔ مبدأ و معاد، دربارهٔبقای روح بعد از مرگ، و حتی دربارهٔ دینی که در همان ایام در دیار عرب پدید آمده بود پرسشها کرد و بزرگ امید در پاسخ معان ایام در دیار عرب پدید آمده بود پرسشها کرد و بزرگ امید در پاسخ نوعی دستور جهانداری تلقی می شد بر وی فرو خواند حتی چهل قصه ازین نوعی دستور جهانداری تلقی می شد بر وی فرو خواند حتی چهل قصه ازین بنیاد.

۱۵ چون داد و دانش خسرو را به خود مشغول ساخت، از اینکه کار ملک را به شیرویه که از مریم داشت و از داد و دانش بی بهره بود بسپارد دچار تردید شد. در باب او و بدسگالیهایش با بزرگ امید رای زد و مرد دانش او را از اظهار ناخرسندی در حق فرزند مانع آمد. وقتی شاه به آتش خانه رخت کشید شیرویه جای او را گرفت. برتخت نشست و از بدخویی و بدسگالی که داشت نید را به رفت و آمد در نزد او رخصت نداد. اما دل خسرو چنان به صحبت شیرین شاد بود که از بند و عزل اندوه به نداد. اما دل خسرو چنان به صحبت شیرین شاد بود که از بند و عزل اندوه به نداد. اما دل خسرو چنان به صحبت شیرین شاد بود که از بند و عزل اندوه به نداد. اما دل خسرو چنان به صحبت شیرین شاد بود که از بند و عزل اندوه به خاطر راه نداد. حتی به شیرین امید رهایی میداد و شیرین نیز در آن حبسگاه وی را به شکیبایی میخواند. شب هنگام تا دیگرگاه بین آنها سخن میرفت و چون خسرو به خواب میرفت شیرین هم در کنار او دیده برهم مینهاد.
۲۵ چون خسرو به خواب میرفت شیرین هم در کنار او دیده برهم مینهاد.

چون چندی گذشت یکشب که خسرو در کنار یار غنوده بود دیوچهری ناشناس در تیرگی شام از روزن زندان به درون آمد. با دشنهیی که در مشت داشت شاه را در خواب کشت شمع را خاموش کرد و بی سر و صدا از

روزن بیرون جست. دیگر روز پدرکش به شیرین پیام عاشقانه فرستاد. با این وعده که چون سوک شاه به پایان آید او را به همسری خواهد گزید و بانوی حرمخانهٔ خویش خواهد کرد. شیرین به این پیام ناسزا جوابی نداد. اما وقتی جسد خسرو را به آیین خسروان به دخمه بردند او نیز، به دستوری به دخمه درون رفت. آنجا بر جگرگاه مجروح شاه بوسهیی زد و همان دم با دشتهیی که ۵ با خویش داشت جگرگاه خود را بشکافت و همانجا در کنار کشتهٔ خسرو به شیرینی جان داد. بزرگان چون ازین ماجرا آگمی یافتند هر دو را در کنار هم بر یک تخت نهادند و \_ در گنبد بریشان سخت کردند. چون ازین کار فارغ شدند، بر لوح تربت آنها این کتیبه را نوشتند: 1. كه جز شيرين كه درخاك درشت است ... كسى ازبهر كس خودرا فكشته است. مرگ شیرین، داستانی شد و نشانهٔ آن در آثار قرنهای نخستین اسلام باقی ماند. در روایت نظامی چهرهیی که بر سراسر داستان، اشراف دارد چهرهٔ شیرین است و این نشان آنست که شاعر گنجه در نقل قصه خویش ـ چنانکه هم خود خاطرنشان کرده است .. بر یک روایت محلی رایج در سرزمین ارمن ۱۵ اتکاء دارد و از همین طریق توانسته است خود را از تکرار آنچه درین باب در شاهنامه آمده است دور نگهدارد و از وقوع در مظنهٔ قیاس با حکیم طوس برکنار بماند. در آنچه حکیم طوس ازین ماجرای خسرو و شیرین نقل میکند فر و جلال خسرو جایی برای جلوهٔ زیبایی و دلربایی شیرین باقی نمی گذارد. نظامی که در شیوهٔ کار خویش از حکیم طوس عمداً فاصله می گیرد اما دوست ۲. دارد مخاطب را هم به خالی بودن شاهنامه ازین ماجرای عشق و عاشقی متوجه نماید، درین باره خاطرنشان می کند که عمر حکیم طوس در هنگام اشتغال به نظم داستان پرویز از شصت گذشته بود \_ و اشتغال به این احوال که لازمهٔ شور و نشاط جوانی است مناسب حالش نبود. این دعوی درست بود و برخلاف نظامی که در هنگام نظم این اثر در سالهای چهل اشتغال عمر سر میکرد، فردوسی

که در هنگام نظم این اتر در سالهای چهل اشتغال عمر سر می کرد، فردوسی ۲۵ درسالهاییکه به نظم داستان سلطنت خسرو داشت به پیری رسیده بود. در همین ایام بود که او در شصت و پنج سالگی خویش فرزند سی و هفت ساله را از دست داده بود و درد و رنج این ماتم به اواجازهٔ اشتغال به نظم چیزی از نوع هوسنامه را نمیداد.

اما واقع آنست که قصهٔ شیرین در ماخذ فردوسی، آنگونه که در روایات رایج در نواحی بردع و گنجه در افواه عوام رایج بود و سرچشمه از قصدهای مادربزرگهای ارمن نژاد می گرفت، شامل اینهمه شور و هیجان نبود. رابطهٔ خسرو با این دختر زیبایی که از طبقات پایین جامعه ـ در روایات فردوسی ـ برخاسته بود یک هوس جوانی بود، که وقتی دختر سالها بعد در تماشای موکب پرشکوه خسرو خود را به وی نشان داده بود و به یاد آن هوسهای از یاد رفته روی و مژگان خود را به اشک آلوده بود، شاه را مفتون خویش ساخته بود آنجا طالب و مشتاق وی بودنتمفرستاده بود. از آن همه ماجرای شبدیز و شاپور و باربد و نگیسا و بزرگ امید که شاید پارهیی اجزاء آن نیز آفریدهٔ تخیل پربار قصه پرداز گنجه باشد چیزی در مآخذ فردوسی نبود.

در تعدادی از نوشتهای مررخان اسلامی هم، که ظاهراً از مآخذ پهلوی ۱۵ یا منقولات آنها آگهی داشتند هیچ نشانی از اصل قصه وجود نداشت. نه حمزه اصفهانی از داستان شیرین یاد کرده بود نه مولف الاخبارالطوال که آنهمه اطلاعات دربارهٔ داستان خسرو و قصه بهرام چوبین نقل کرده بود. هم آنچه یعقوبی در باب تاریخ خسرو پرویز نقل میکند از ذکر نام شیرین خالی است هم روایت مسعودی در مروج الذهب درین باره چیزی ازین قصه را یاد نمیکند. ۲۰ در تاریخ گردیزی هم که یک نسل بعد از نردوسی به وجود آمد ذکری از شیرین و قصهٔ او نیست. در تاریخ بلعمی هم که قبل از فردوسی درین باره چیزی به بیان میآورد شیرین را همچون کنیز کی از جمله زنان او میخواند که «اندر نظامی آنهمه «نقل» دارد در روایتهای دیگر هرچند یک اسب محبوب و موالعاده اصطبل شاهانه است یا قصهٔ شیرین و سرزمین ارمن هیچ رابطهیی ندارد. نام او هم مثل نام خود شیرین فارسی بود و – نمیتوانست اسبی متعلق به سمبرا ملکهٔ پیر ارمن بوده باشد. در شاهنامه اسبهای دیگر – از جمله اسب لهراسب و اسب کیخسرو - نیز همین نام را داشت. درروایت بلعمی و همچنین در روایت فردوسی و گردیزی، شبدیز یک اسب محبوب و گزیدهٔ خسرو بود که همراه باربد و سرکش و خود شیرین در بار خسرو را جلال و شکوه درخشان میداد. سایر نشانههای ثروت و جلال خسرو از جمله شامل تخت طاقدیس، مشکوی زرین، باغ نخجیران میشد که حرمخانه «انباشته» از لعبتهای زیبا هم به آنها و بسیاری طرایف و ظرایف مناسب آنها اضافه میشد.

در روایات دیگر ـ غیر از روایت نظامی ـ شبدیز اسبی بود که از روم به دست خسرو افتاده بود و عشقی هم که خسرو به او داشت کمتر از آنچه به شیرین و حتی به مریم ـ دختر قیصر ـ نثار میکرد نبود. در جنگ با بهرام

- چوبین هم، چنانکه از روایات برمی آید خصرو بر همین شبدیز (= شبداز) نشسته بود. آنگونه که از روایت بلعمی برمی آید شیرین هم مثل شبدیز در زندگی خسرو مرد و شاه برای شبدیز هم مثل شیرین ماتم برپا کرد و هم صورت شیرین و شبدیز هر دو را بر سنگ \_ در بیستون کرمانشاه نقش کرد. به حکایت فرهاد هم در روایت بلعمی اشارت هست اما چیزی از آن درد و شوری
- که در قصهٔ نظامی هست نیز در آنجا نیست، جالب آن است که در بعضی ازین ۱۵ روایات نام شیرین و شبدیز جزو عجایب و لطایف دستگاه خسرو هست اما هیچ ارتباطی بین آنها نیست، شاپور را شاید نظامی، برای آنکه واسطهیی را بین دو عاشق لازم می دینه اختراع کرده باشد. نام او را هم ممکن است از خاطرهٔ دو تن از سرداران خسرو \_ شاپور اندیکان و شاپور ابرگان که در بعضی جنگها با
- خسرو همراه بودهاند اخذ کرده باشد. از بزرگ امید هم که در روایت نظامی ۲۰ استاد و مربی و محرم و مشاور خسرو جلوه می کند در روایات دیگر ظاهراً نشانی نیست. اما بعضی روایات، وزیر و مشاور خسرو را همان بزرگمهر بختکان خواندهاند که در شاهنامه وزیر و مشاور خسرو انوشیروان است بر وفق این روایات خسرو پرویز بزرگمهر را به اتهام گرایش به زندقه توقیف و هلاک کرد. و به هرحال پیداست که بزرگ امید را نظامی یا مآخذ او بدان سبب جانشین
  - بزرگمهر ساختهاند که در غالب روایتها هلاک بزرگمهر یا مرگ او را به عصر نوشروان نسبت میدادهاند. باربد هم که در روایت نظامی همراه با نکیسا

نقشی در ماجراهای خسرو و شیرین داشته است، آنگونه که از روایت فردوسی برمی آید در عهد جوانی خسرو و آغاز جلوس او هنوز به دربار پادشاه راه نیافته بود \_ و لاجرم در قصهٔ خسرو و شیرین، بدانگونه که به فردوسی رسیده بود نقشی نداشت. به هرحال اگر در ماخذ شاهنامه چیزی از ماجرای عشقی شیرین و خسرو وجود داشت به احتمال قوی فردوسی از نظم کردنش منصرف نمی شد \_ داستان پیری و حتی داستان سوک فرزند او را از تعهدی که در نظم شاهنامه داشت منصرف نمی کرد. خالی بودن شاهنامه از این قصه برخلاف آنچه نظامی می خواهد تقریر کند، ظاهراً به دلیل دیگری جز اینکه ذکری از من قصه در مآخذ وی نیامده بود نیست.

- ۱۰ فردوسی، شیرین را دوست و محبوبهٔ سالهای جوانی خسرو میخواند بر وفق روایت او در آن سالها که هنوز هرمزد زنده بود خسرو به این شیرین دلباخته بود و با او سر و سری یافته بود. اما در طی زمان پیش آمد ماجراهایی که به خلع هرمزد و فرار خسرو به روم و جنگ او با بهرام چوبین منجر شد \_ ز شیرین جدا بود یک روزگار، سرانجام یک روز که شاه جوان با کوکبه
- ۱۵ خسروانه به شکار میرفت این «عشق» از یاد رفته بر سر راه او دوباره ظاهر شد و در گفتاری کوتاه و آمیخته به اشک و آه، آن روزهای گذشته را به یاد خسرو آورد. از آنچه درین گفتار، شیرین با آه و حسرت از آن یاد کرد وجود یک سابقهٔ آکنده از کامجویی و ناز و نیاز برمی آید اما ماجراهای گذشته فقط یک هوسبازی خالی از آینده را دراین رابطهٔ از یاد رفته تصویر می کند ـ نه چیزی
- ۲۰ بیش از آن را. اینکه شیرین درین روز، لباس رومی بر تن دارد، و اینکه خسرو هم وقتی در دنبال این دیدار ناگهانی عازم آن می شود که او را به حرمسرای خویش وارد نماید و چهل خادم «رومی» را به طلبکاری او می فرستد نشان می دهد که به احتمال قوی شیرین در مآخذ شاهنامه هم - مثل بعضی روایات دیگر - باید رومی بوده باشد و نه ارمنی- این هم که شیرین وقتی از عبور موکب ۲۵ خسرو آگهی می یابد، روی را گلگون می کند نشان می دهد که با وجود جوانی با آن زیبایی هایی که خسرو را در سالهای دور بدان دلدادهٔ خویش کرده بود فاصلهٔ قابل ملاحظهیی پیدا کرده بود. به هرحال با یاد کرد ماجراهای جوانی،

خسرو این زن را به مشکوی زرین فرستاد و شیرین که در آنجا منتظر بازگشت خسرو از شکار بود، در بازگشت وی پیش او به خاک افتاد اظهار نیاز کرد و پای او را هم بوسید. آنگاه خسرو موبد را طلب کرد و فرمان داد تا شیرین را به رسم و آیین به وی تزویج نماید.

در سراسر روایت فردوسی، جز در یادکرد کوتاه شیرین که چیزی از یک عشق هوس آمیز سالهای جوانی خسرو را به خاطر او بازمی آورد، هیچ نشانی از آن بیتابیهای عاشقانه و آن قهر و آشتیهای شورانگیز که در داستان نظامی انعکاس دارد نیست. شیرین هم ملکهٔ ارمن یا بانوی نژادهیی از هیچ سرزمین دیگر نیست. خوبرویی ظاهراً رومی اما فاقد اصل و تبار عالی و اشرافی است- با سابقهٔ عشقی که برایش چندان مایهٔ آبرومندی نیست.ازین رو ازدواج شاه با او در نزد بزرگان کشور با ناخرسندی تلقی میشود. تا آنجا که خسرو، برای توجیه این اقدام خویش در نزد آنها ناچار به عذرانگیزی میشود و با نمایشی تمثیلی این اقدام را در نظر آنها قابل توجیه می سازد.

وقتی در دنبال ناخرسندی و اعتراضی که از همین بابت در پیش شاه از

جانب بزرگان اظهار میشود و مجلس با سردی و خاموشی خانمه مییابد دیگر روز چون موبدها و بزرگان به درگاه میآیند خادمی از در درمیآید و طشتی آکنده از خون را در میان مجلس از نظر یک یک این بزرگان میگذراند. دیدار خون و مشاهدهٔ عفونت آن همه حاضران را ناخرسند میکند. به اشارت شاه طشت خون را از پیش چشم حاضران دور میسازند سپس آن را با دقت میشویند و پاک میکنند. آنگاه طشت را از نبید پر میکنند و مشک و گلاب در آن میریزند و باز به مجلس میآورند. شاه با این تمثیل نمایشی حاضران را متقاعد میکند که شیرین اگر گذشته یی آبرومند هم ندارد اکنون همان طشت پرخونی است که آن را شستهاند و در آن نبید و گلاب ریخته داد.

این تمثیل نمایشی خسرو، در روایات اقوام دیگر هم نظیر دارد و شاید قدیمترین نمونهٔ آن را در احوال احمس \_ آمازیس \_ دوم فرعون مصر یاد ۲۵ کردهاند: ماجرای پاشویهٔ طلایی که مدتها هر کسی پای خود را در آن میشست و سرانجام چون مبدل به مجسمه خدای قوم شد نزد همه کس مورد تقدیس و تکریم واقع گشت. شاهد دیگری که حاکی از خست طبع شیرین به نظر میرسد در قصهٔ خسرو با صیاد ماهی نقل است و این چیزیست که طرز تلقی بزرگان را از شیرین قابل توجیه می کند. ناخرسندی بزرگان از ازدواج شاه با زنی از طبقهٔ پایین به احتمال قوی، منشأ قصه شکر اصفهانی و رابطهٔ خسرو با او منیز هست با آنکه این قصه فرعی در خسرو و شیرین یادآور قصهٔ «گل» در داستان ویس و رامین هم هست، سابقهٔ شکر - که در اصفهان عشرتخانهی دارد و خود او نیز همچون روسپی زیبایی همه جا آوازه دارد - به نظر می آید نصویری از سابقهٔ شیرین در مآخذ فردوسی یاشد. هرچند سازندگان روایات رایج در بردع ممکن است آن را تا حدی برای نشان دادن هوسازیهای خسرو اختراع بردع ممکن است آن را تا حدی برای نشان دادن هوسازیهای خسرو اختراع

سایر جزئیات روایت نظامی هم درین قصه از دید گاه نقد تاریخی قابل تأیید نیست، اینکه وی شیرین را وارث تخت و تاج ارمن و ملکهٔ ارمنستان تصویر می کند قولی است که حتی سبئوس مورخ قدیم ارمنی هم آن را تأیید نمی نماید. به روایت این مورخ ارمنی شیرین زنی عیسوی از اهل خوزستان .

۱۵ شاید دشت میشان \_ بود اما این روایت با قول مورخ بیزانس تئوفیلاکتوس نام که او را رومیالاصل میخواند منافات ندارد و ممکن است وی از رومیهای مسیحی مقیم دشت بوده باشد.

قصهٔ خودکشی شیرین در دخمهٔ پرویز ظاهراً پرداختهٔ تخیل داستان پردازان نباشد. چراکه این قصه با امدک تفاوت در شاهنامه هم هست. به نظر

۲۰ می آید روایت به همین صورت در نواحی شروان و گنجه شهرت داشت و خاقانی شاعر معاصر نظامی هم یک جا در طی مکتوبی از «گریه تلغ شیرین بر دخمهٔ ابرویز» یاد می کند در واقع برخلاف آنچه از یک روایت بلعمی برمی آید شیرین در هنگام توقیف خسرو حیات داشت و در خارج از بازداشتگاه شاه به مر می برد. خسرو هم هرچند به رضایت شیرویه کشته شد اما قاتلش به هیچ مر می رو وجه او را مخفیانه یا در بستر خواب نکشت، آشکارا و برسبیل قصاص خوابگاه پدر کشت. روایت نظامی در باب آن دیوچهری که نیمشبان از روزن به خوابگاه شاه رفت می در باب آن دیوچهری که نیمشبان از روزن به خوابگاه شاه به مدین در کشت. روایت نظامی در باب آن دیوچهری که نیمشبان از روزن به خوابگاه شاه به مده بدر کشت. روایت نظامی در باب آن دیوچهری که نیمشبان از روزن به خوابگاه شاه رفت.

عشقی هم که بر موجب روایت نظامی شیرویه نسبت به شیرین نشان میدهد نباید متضمن چیزی از واقعیت باشد، وقتی خسرو بعداز سی و هشت سال فرماتروایی کشته شد، شیرین که لااقل از سال سوم فرمانروایی او همسرش بود ممکن نبود در این سالهای حدود پنجاه سالگی خویش چیزی از زیبایی و جوانی گذشتهٔ خود را حفظ کرده باشد تا چنین عشقی را در وجود «پدرکش» م القاء كند. ازين قرار قصه را بايد به قصد پرماجرا كردن داستان يا براى اثبات وفاداری و پاکی شیرین بر ساخته باشند.این پاکی و وفاداری را فردوسی نیز تقریر می کند و حتی از پیشنهاد ازدواج شیرویه به او یاد می کند \_ اما نقل او با روایت نظامی تفاوت بسیار دارد و در سراسر آن عظمت و تفوق از آن خسرو به نظر میرسد. در روایت فردوسی، شیرویه نخست شیرین را به جادو متهم می کند . . ۱ و این شاید اشارت به مداخلهیی باشد که گفته میشده است شیرین در مرگ مشکوک مربم مادر شیرویه داشته است. معهذا وقتی شیرین به الزام شیرویه به مجلس وی مهرود و در حضور بزرگان از خود دفاع می کند، شیرویه به مجرد دیدن روی و موی او دلباختهاش می شود و به او پیشنهاد ازدواج می کند \_ که شیرین آن را رد می کند و چندی بعد با کشتن خود او را متأثر میسازد. 10

از سایر جزئیات روایت نظامی، قصه سیاست سخت هرمز در ماجرای شکار رفتن خسرو و خسارتهایی که به دهقان روستا وارد آورد ظاهراً فاقد اصل تاریخی تیست. ماجرا با اندک تفاوت در شاهنامه و هم روایت صاحب اخبارالطوال و همچنین طبری و بلعمی هم هست و تصویری از خشونت هرمز در مجازات خطاکارانست – امری که بزرگان را به شدت به مخالفت او برانگیخت. ۱۰ ما داستان بنای قصر شیرین بدانگونه که در روایت نظامی آمده است نمیتواند درست باشد. اینکه در مدت غیبت و فرار خسرو از پایتخت پدر، ملازمان او برای شیرین از راه رسیده و ناشناخته قصری در کوهستان – در نواحی کرمانشاه جنانکه از روایات دیگر برمی آید همان باغ نخجیران خسرو و از جمله غرایب و طرایف دستگاه اوست. شاه بنای چنین قصری را از چندی پیش به شیرین وعده داد اما وعده را از یاد برد. یادآوری ظریف و هنرمندانهٔ باریدکه شیرین برای این کار به او وعده انعام داده بود او را به ایفای وعد واداشت. از این قرار قصر در زمان سلطنت خسرو و لاجرم بعداز ازدواجش با شیرین ساخته شد و آنچه نظامی در باب دلگیر بودن و ناخوشایند بودن هوایش یاد می کند، مبتنی بر واقعیت نیست.

Δ

بسیاری قراین هست که روایت نظامی را، بدینگونه که در قصه خسرو و شیرین آمده است مبنی بر عناصر حکایات عامیانه نشان میدهد. از آنجمله است وجود عنصر خواب که در اذهان عام غالباً متضمن بشارت به آینده است. در آغاز داستان، خسرو که هنوز شاهزادهیی جوانست و خشونت پدرش هرمز خطاهای جوانی او را با مجازات سخت مواجه کرده است مژدهٔ دولت آیندهٔ خود ا را از نیای خویش، کسری انوشروان در خواب دریافت می کند. در پایان قصه هم خواب دیگر هست که در طی آن پیامبر تازیان وی را تازیانه میزند و بدینگونه زوال دولت وی را نزدیک نشان میدهد.

عاشق شدن به صورت نادیده هم که تفاوت زیادی با عاشق شدن به آنچه در رؤیا ظاهر میشود ندارد، یک ویژگی قصههای عامیانه است و در روایت

- ۱۵ نظامی هم خسرو، از آنچه شاپور در وصف زیبایی شیرین برایش می گوید دل به او میبازد و آرام و قرار خود را از دست میدهد. اما عشقی که از مجرد یک وصف برمیخیزد، برای جوانی هوسباز مثل خسرو که از سالهای نوجوانی در جستجوی کام و نوش به هیچ قیدی پایبندی ندارد البته جز آفریدهٔ تخیل عامیانه نیست. سرزمینهای جادویی هم که جغرافیای قصه را رنگ خیالانگیز میدهد
- ۲۰ از همین تخیل عامیانه ناشی است. در روایت نظامی، کوه انحراق و دیر سنگی و غار سنگی که یک سنگ سیاه آن مادیانهای دشت رم گله را گه گاه آبستن می کند یک همچو سرزمینی است و پیداست که پندار عامه آن را برای این ساخته است تا اسب محبوب خسرو را .. که هدیه دیار ارمن به شاهزادهٔ مداین است ... از یک نژاد غیرعادی نشان دهد. معهذا برای اجتناب از الزام به تعیین
- ۲۵ محل واقعی چنین موضع افسانهیی، شاعر یا مآخذ روایت او خود را ناچار دیدهاند تصریح نمایند که در فاصلهٔ چهل سال قبل از انشاء قصه آن کوه و آن غار نابودگشتهاند و دیگر هیچ نشانی از آنها باقی نیست،

شیر کشتن پهلوان هم از صحنههایی است که غالباً به قصههای عامیانه تحرک و هیجان می بخشد و لاجرم برای خسرو هم که می بایست خود را شایستهٔ عشق و علاقهٔ بانوی جوان ارمن نشان دهد، کشتن شیری که در شکارگاه از صولت و هیبت خویش یک لشکر را به هم می زند، ضرورت دارد -به یکتا پیرهن بی درع و شمشیر . اعتقاد به وجود پریها و نقش آنها در رویدادهای روزانه هم یک عنصر عمده قصههای عامیانه است درین قصه هم می زند و در معرض دید آنها قرار می دهد به احتمال دست داشتن پریان درین کار می گرایند. آن تصویر راکار «پری» می پندارند - و برای پرهیز از گزند یری سرزمینی را که می پندارند اقامتگاه وی شده است با وحشت و شتاب ترک

برخوردهای اتفاقی و تقارنهای نابیوسیده هم مثل برخوردناشناس خسرو با شیرین در لحظهیی که زیبای ارمن در آب چشمه غوطه میخورد نیز نشانهیی از تخیل عامیانه دارد. حتی، هم اندیشهٔ خوشباشی و اغتنام فرصت که در جای

- جای قصه تکرار می شود تا حدی یک فلسفه عام پسند و یک نتیجهٔ معهود در ۱۵ قصههای عامیانه است هم کثرت تلمیحات و اشارات مربوط به آداب و رسوم و امثال و حکایات عامیانه که مکرر در طی توصیفها و تصویرهای قصه رخ می نماید از منشاء عامیانه حکایت حاکی است ـ هرچند در اهمیت نقش فو کلور درین باب نباید اصرار کرد و در غیر از این قصهها در ادبیات عصر نظامی نشان آن در بسیاری موارد دیگر نیز پیداست. قصهٔ جوی شیر و کندن کوه با تیشه هم
- آن در بسیاری موارد دیگر نیز پیداست. قصهٔ جوی شیر و کندن کوه با تیشه هم که دریارهٔ فرهاد نقل میشود ـ هرچند در بعضی مآخذ دیگر هم هست ـ چیزیست که جز در تخیل عامیانه گنجایی ندارد و تنها پندار مادربزرگهای قصهپرداز میتواند اینگونه رؤیاهای سالهای کودکی خود آنها را در چنین قصهها تحقق یافتنی سازد.
- دراین روایت عامیانه، که ماخذ داستان نظامی است عشق شیرین و ۲۵ خسرو نمونهٔ یک عشق پرشور انسانی است ـ عشق تجربه کردهیی که فقط عام مردم لذت آن را درک می کنند و راه ورود به دربار شاهان حسابگر و خانهٔ

بزرگان معامله گر بر روی آن بسته است. این عشق واقعی ماجرایی روحانی است که در هر دو سر، به یکسان با شور و هیجان به رجود می آید. هر دو «سر» نادیده به یکدیگر دل میبازند و هر دو برای دیدار یکدیگر شوق و بی تابی لجام ناپذیر نشان میدهند. اینجا، خسرو با آنکه در همان سالهای جوانی حرمسرایی با هزاران خوبروی دارد به شیرین با شوری دیگر مینگرد شیرین هم با آنکه تفریح و بازی با همسالان خویش خاطر او را مشغول میدارد، در حق خسرو از دیدن تصویر او و شنیدن آنچه شاپور دربارهاش می گوید، احساس

- اگر پیش آمدهای پرهیزناپذیر آنها را در آن جستجوی مشتاقانهٔ ا نخستین روزهای عشق از همدیگر دور نگه میدارد، برای آنست که یک ماجرای شتاب آمیز عشق و عاشقی آنها را در مرحلهٔ کامجویی بی آینده متوقف ننماید. درست است که در مجموع جریان، بیشتر ناز از شیرین و نیاز از خسرو می آید اما شیرین هم با وجود ناز از نیاز خاموش تشنهیی که جانش را میخورد خالی نیست. خشم خسرو ناشی از شتابی است که در کامجویی هوس آلود دارد
- ۱۵ و ناز شیرین ناشی از علاقه یی است که به حفظ پاکی خویش و تصفیهٔ خسرو از عشق آلوده به گناه دارد. اگر خسرو به خاطر شتابی که در وصل پیش از هنگام دارد دل به شکر می بندد عشقی هم که شیرین نسبت به فرهاد نشان می دهد به وی کمک می کند تا در عاشقی خود را از قید نام و ننگ \_ و نه از قید پاکدامنی و پاکی \_ برهاند و درین کار نیز خود را بالا دست خسرو نشان دهد.
- ۲۰ این چالئگری که در تمام داستان بین عاشق و معشوق دیده می شود جالب ترین منظره در سراسر قصه است. تقریباً در تمام قصه هیچ جا نیست که معشوق و عاشق درمقابل هر کار، هر حیله، و هر اندیشه یکدیگر واکنشی مشابه اما مناسب با روحیهٔ خویش ارائه نکنند. با آنکه تفوق شیرین در مجموع روایت همه جا پیداست \_ و او نیز آن را حس می کند \_ باز سعی او آنست که در
- ۲۵ هیچ چیز از خسرو باز پس نماند \_ از خسرو که در فضای قصه تجسم واقعی زیبایی، جلال و ثروت هم هست. شیرین در حقیقت تقریباً در هیچ چیز از خسرو دست کم ندارد: هر دو به یک اندازه دوستدار تفریح و عاشق شکار و

سواری هستند. اگر خسرو شهریار عالم است، شیرین هم تاج کوچک ارمن را دارد که تا مدتها بعد از او زبانزد عام است. اگر خسرو با تصویر خویش شیرین را محو و مست عشق خویش میسازد، شیرین هم با یک توصیف ساده که از جمالش میشود شاهزادهٔ جوان را که هزاران عاشق دیوانه و صدها زیباروی دلداده در مشکوی خویش دارد سرگشته و حیران خویش می کند.

اگر عشق، خسرو را به جستجوی شیرین برمیانگیزد شیرین هم آن اندازه اسیر عشق هست که دیوانهوار همه چیز را رها کند و از ارمن تا مداین بر پشت اسب به طلب کاری معشوق بشتابد. خسرو در جستجوی کام از یاری و همکاری محرمان خویش - چون شاپور و باربد و نکیسا - بهره می جوید شیرین هم دوستان محرمی در بین دختران همسال خویش دارد که او را در عشق و در پاکدامنی کمک می کنند - همایون؛ سمن ترک و همیلا. به همان اندازه که خسرو در کامجویی اشتیاق آمیخته به شتاب دارد شیرین نیز در حفظ پاکدامنی خویش سرسختی می ورزد. سماجت و اصرار در دستیابی به مقصود در هر دو به یک اندازه محرک خاطر است و همان اندازه که خسرو از مقاومت شیرین شکایت و ناخرسندی دارد شیرین هم از هوسبازی خسرو دلنگرانی و ناایمنی اظهار می کند.

ماجرایی که شیرین با فرهاد پیدا می کند از جانب خسرو با عشقی که او نسبت به شکر اصفهانی اظهار مینماید پاسخ می یابد. اینکه عشق خسرو به شکو، عشق شاه کشور به یک روسبی ـ اما یک روسبی پا کدامن ـ است به هرحال برای او مایه ننگ است اما عشقی هم که شیرین در حق فرهاد اظهار . . می کند با آنکه از هر گونه تهمت عاری است چیزی نیست که نزد بزرگان کشور بدگمانی و ناخرسندی به وجود نیاورد. عشق شیرین نسبت به فرهاد در حقیقت جز انعکاس شور و هیجان بیخودانه این پیکرتراش شیدا گونه چیزی نیست اما این عشق برای خسرو هم که در قدرت و ثروت و زیبایی خود را سر آمد مردان عصر می داند مایهٔ سرافکندگی است. در شاهنامه نه به قصه فرهاد . اشارت هست نه به داستان شکر، و این شاید تاحدی از آن روست که مآخذ

شاهنامه، از نقل قصههایی که برای شیرین و خسرو هردو مایهٔ بدنامی است

اجتناب کردهاند. اینکه در روایت بلعمی به قصهٔ فرهاد اشارت هست سابقهٔ قصه را به قبل از عهد نظامی و فردوسی می ساند. بلعمی حتی در دنبال ذکر نام شیرین می گوید «و این کنیزک آن بود که فرهاد برو عاشق شده بود و پرویز فرهاد را عقوبت کرد و به کوه کندن فرستاد». اینکه خسرو، فرهاد را عقوبت می کند اما او را به کوه کندن می فرستد نشان می دهد که قصه باید در مدت سلطنت او روی داده باشد و شاه برای آنکه انتشار خبر موجب سروصدای بسیار نشود فرهاد را به دست در خیم نداده است \_ به کاری که فقط دیوانهی سودایی انجام دادنش را تعهد می کند فرستاده است. پیداست که این عشق اگر گناه آلود بود، نه فرهاد از خشم خسرو در امان می ماند نه شیرین از انتقام شاه جان

با اینهمه این عشق، پیش آمده بود. هویت فرهاد معلوم نیست اینکه بعضی او را سپمبد خسرو خواندهاند و نقشهای بیستون را پرداخته صنعتگری رومی که به امر او کار می کرد پنداشتهاند، نباید درست باشد در چنان حالی آن کس که جرأت کرده بود و با زوجهٔ محبوب شاه دم از عاشقی زده بود از خشم وی امان نمییافت. احتمال آن هم که این سپمبد همان فرهان (= فرخان)، معروف به شهر براز بوده باشد با قراین دیگر قابل قبول به نظر نمی آید اما مجرد وجود این روایت نشان میدهد که در اواخر عمد ساسانیان جامعان اخبار سمی کردهاند خاطرهٔ شیرین ملکهٔ خسرو و مادر خواندهٔ یزد گردسوم را از انهام به عشق یک صنعتگر بی نام و نشان تطهیر کنند و قصه را با نام یک سپمبد خسرو مقرون نمایند. البته اصل واقعهٔ کندن کوه و حجاری کردن نقش شیرین و شبدیز در بیستون به وسیلهٔ فرهاد، افسانه یی بیش نیست امااین حکم وجود عشقی را بین شیرین با فرهاد نام - یک صنعتگر از طبقهٔ عامه ـ نفی نمی کند و اینکه در روایات رایج در سرزمین ارمن این عشق را نوعی عشق پاک و عاری از شایبهٔ گناه تصویر کرده باشند با علاقه یی که در آن روایات به حفظ و عاری از شایبهٔ گناه تصویر کرده باشند با علاقه ی که در آن روایات به حفظ می تشیرین هست مایهٔ تعجب نخواهد بود.

حتی قصه پرداز روایت بردع، برای آنکه این گونه عشقی تنها دامن شیرین را نیالاید در مقابل آن خسرو را هم به ورطهٔ یک عشق ناروا سوق میدهد

تا معشوق و عاشق در گرفتاری به یک وجدان آشفته هم با یکدیگر تا حدی همانند باشند. اگر فرهاد یک صنعتگر عادی است که صنعت خود را در چین آموخته است و جز مهندسی ساده و بینام و نشان نیست شکر هم که خسرو به او نیز مثل شیرین از راه آنچه شنیده است دل میبازد \_ در اصفهان یک عشرتکدهٔ پر آوازه دارد \_ چیزی مثل یک روسبی خانه. درست است که خود او، به خسرو نیز مثل هواخواهان دیگر، تسلیم نمی شود اما کنیزانش که با طالبان وصال وی می آمیزند نقش خود را به نام او ایفا می نمایند و به هر حال روسبی حرفهیی به شمار می آیند.

اینکه خسرو شیفتهوار و سودا زده از مداین به اصفهان می آیدمبه خانهٔ این دختر که به رسوایی نام بر آورده است می رود، به او اظهار عشق می کند و

دختر که به رسوایی نام بر اورده است می رود، به او اظهار عشق می کند و سرانجام به دنبال ماجراها او را به عقد خویش درمی آورد و به مداین می برد، تاحدی یک واکنش دیوانه وار به عشق شیرین نسبت به فرهاد به نظر می رسد، اما برخلاف ماجرای فرهاد و شیرین که در روایات سابقه دارد و اختراع نظامی یا ابداع قصه پردازان بردع نیست از قصهٔ خسرو با شکر در روایات گذشته و داستانهای مربوط به خسرو هیچ جا نشانی نیست، برعکس، چنان به نظر می آید که افسانه خسرو یا شکر اصفهانی یک قصهٔ مجعول بیش نباشد و شکر در حقیقت تصویری از گذشته های شیرین باشد - اما شیرینی که ملکهٔ ارمن نیست و خسرو برای آنکه ازدواج خود را با او در نظر بزرگان قابل توجیه سازد به تمثیل نمایشی طشت خون دست می زند. در واقع اگر شیرین، در روایات سابق بر داستان نظامی، سابقهی نظیر آنچه شاعر گنجه دربارهٔ شکر اصفهانی آورده است نمی داشت تمثیل نمایشی خسرو درباره طشت پلشت آلوده یی که

اورده است می دست می باد می می سمی عسرو درباره صل پیست اموردی . بعد از شست و شوی از هر گونه آلودگی پاک می شود هیچ ضرورت نداشت.

اما در روایت نظامی که شیرین میبایست ملکهٔ ارمن باشد و تا پایان ماجرا پاکدامنی خود را تا آستانهٔ کابینبندی حفظ کند ناچار سابقهٔ او باید به یک خوبروی دیگر \_ که نامش هم بتواند احتمال خلط با نام وی را توجیه نماید \_ منصوب شود. اینکه مافروخی در «محاسن اصفیهان» در باب شیرین خاطرنشان میکند که «اوصاف جمیلهٔ او دل کسری را کسزی داد و او را

Δ

مخفی به اصفهان آورد و به کرات به ناشناخت برسبیل امتحان با او عشق باخت»... در واقع خلاصهٔ ماجرای خسرو با شکر را بدانگونه که در روایت نظامی آمده است به شیرین منسوب میدارد و احتمال وحدت هویت شکر را با شیرین قابل تصور می سازد. ازین گذشته، چنان به نظر می آید که روایت نظامی در اسناد این هوسبازیهای خسرو با شکر، غیر از سعی در حفظ حرمت و حیثیت یک ملکه بردع تا حدی نیز ناظر به آنست که خسرو را نیز ـ که می بایست درین روایت در سایهٔ شیرین و در مرتبه ی فروتر از وی باشد ـ مثل آنچه در باب شیرین با فرهاد گفته می شد در یک لحظهٔ خشم و ناز عاشقانه به کار ناروایی که نه اندر خور عاشقی واقعی است آلوده کند.

 ۱۰ به هر تقدیر شیرین، در قصه نظامی، با طنازی فتنهانگیز و با زیبایی خلم سلاح کننده یی که دارد تقریباً محرک و مسوول تمام دیوانه بازیهای خسرو در کامجوییها و کامرانیهای بیهوده اش نیز هست اما او در عین حال عشقی را که به خسرو دارد داعی توجه دادن او به وظایف اخلاقی نیز می کند. ازین روست که درگیر و دار لحظه های شادی و عشرت، گه گاه به شاه هشدار میدهد که شاها ـ ز رامش سوی دانش کوش یکچند. قسمتی ازینگونه مساعی او صرف تشویق خسرو به تأمین رفاه عیسویان قلمرو وی میشود و شاید این نیز یک عامل عمده باشد در فاخرسندی بزرگان از ورود ال در مشکوی شاه.

شیرین که ذوق روحانی نظامی هم نمیخواست زیبایی او یکسره در کار عشرت و شهوت مصوف شود و دوست داشت او را مثل «آفاق» از دست رفتهٔ

- ۲۰ خویش درعین حال مظهر رأفت و رقت و نمونهٔ عاطفهٔ انسانی نیز تصویر نماید، در روایت وی به یک وجدان ملامتگر شاه تبدیل مییابد که گه گاه در اوج لحظههای غرور و بیخودی به پهلوی شاه میزند و او را الزام به تأمل و اندیشه در کار جهان می کند و شاه به ترغیب و الزام او مربی و مشاور و وزیر خود بزرگ امید را که حتی از لحاظ نام تالی بزرگمهر وزیر نیایش خمرو انوشروان
- بود نزد خود میخواهد و می کوشد تا از او چیزی در باب احوال عالم و اسرار جهان بیاموزد. اما شاه پیر، دیگر فرصتی برای کاربندی آنچه ازین وزیر خردمند آموخت پیدا نمی کند. توطئهیی که ناراضیها با شرکت پسرش شیرویه

بر ضد وی تعبیه کردهاند به او مجال توجه به رفع بیدادیها و تدارک خطاهای گذشتهٔ خویش نمیدهد.

طی چند روزی، که بر وفق این روایت، وجدان به زحمت از خواب برخاستهٔ شاه او را به آتشخانه برد و به تأمل و عبادت و عبرت و توبه کشاند شیرویه خود را به تخت رسانید و خسرو را بند کرد و \_ جز شیرین کسی 🔨 نگذاشت با او. شیرویه که فرزند مریم و دخترزادهٔ قیصر بود از کودکی با پدر س ناساز گاری داشت و خسرو هم بارها از کردار و رفتار او اظهار ناخرسندی کرده بود اما به هر گونه بود وجود او را تحمل می کرد وی، آنگونه که از روایت نظامی برمی آید از کودکی دل به عشق شیرین داده بود و گوبی چیزی مثل «عقدهٔ ادیپوسی» او را از پدر بیزار میساخت. سرانجام شب گاهان به بالین خسرو آمد و او را در حالی که در کنار شیرین به خواب رفته بود در همان توقيف گاه خويش كشت. اين كه شيرين درخواست ازدواج او را با خشونت رد کرد و خود را به دخمهٔ خسرو رساند و با خنجری که در دست داشت پهلوی خود را درید ـ یا آنگونه که از روایت فردوسی برمی آید در آنجا زهر کشنده را 10 از نگین انگشتری مکید و کنار شوهر محبوب خویش جان داد، هوس نامه را به وفانامه تبدیل کرد و سر گذشت عاشق و معشوق را در عفت و حرمت عاشقانه یایان داد،

با تمام جزر و مد حرادت و رویدادها که در قصه هست در سراس آن میمای شیرین به نحو بارزی بر تمام اشخاص و مناظر داستان سایه میاندازد. در واقع در میان تمام جلال و شکوه دربار خسرو پرویز هیچ چیز درخشان تر و ۲۰ چشمگیرتر از وجود شیرین نیست. وقتی او در کنار شاه نیست قصر مداین غرق در خاموشی است، لحن باربد و نکیسا از شور و حال خالی است و مشکوی زرین شاه با دوازده هزار کنیزک و سه هزار زن زیبا که در آن هست . و نظامی ممدأ بدان اشاره بی ندارد . از هر گونه شور و هیجانی عاری است. مریم دختر مغرور قیصر و شکر زیباروی پاکدامن اما روسپینمای اصفهانی هم با تمام آن سه هزار زن با زحمت و دقت گزیدهٔ خسرو به سایه های خیالی میمانند. از پیش چشم عبور می کنند و به درون دل راه پیدا نمی کنند. شیرین که به رغم

برتریهای مادی پرویز از هیچ حیث از او دست کم ندارد، در جلال معنوی و اخلاقی، خسرو را تحتالشعاع خویش می گذارد. اگر شاه در عشق و کامجویی پرشورتر به نظر میرسد شیرین هم در پاسداری از عفت و حیثیت خود کمتر از او شور و هیجان نشان نمیدهد و پیروزی نهایی او بر خسرو که سرانجام او را به قبول کابین و تن دادن به رسم و آیین وا می دارد پیروزی بردباری و شکیبایی بر خود کامگی و هوسبازی است. با این حال تمام طفره یی که خسرو برای اجتناب از ازدواج رسمی با او دارد نشان میدهد که او برخلاف آنچه در روایات رایج در بردع آمده است یک شاهزاده نیست \_ از طبقات عامه است. در غیر این صورت آنهمه کوشش که خسرو برای دست یابی به او، بدون تن دادن به ۱۰ کابین، داشت بیمعنی بود.

اما اصل و منشاء شیرین هرچه بود، در مجموع فضای قصه یک سر و گردن از حسرو بلندتر به نظر میرسید. در پایان قصه، آنجا که خسرو در خون خود میغلطد و جان میدهد و باز راضی نمیشود که شیرین را از خواب خوش بیدار کند چهرهٔ او رنگ سیمای یک قهرمان عشق واقعی را پیدا میکند و در فروغ نوری بیمانند میدرخشد اما شیرین هم وقتی در مقابل پیشنهاد شوم اما به

هرحال وسوسهانگیز شیرویه دست خون آلود او را پس میزند و در دخمه خسرو جگرگاه خود را میدرد و در کنار دوست جان میدهد سیمایش همان اندازه قهرمانی است ... قهرمانی در عشق، قهرمانی در وفاداری زنانه.

هوسنامهٔ نظامی اینگونه پایان یافت \_ پیروزی عشق بر کامجویی. اما این ۲۰ یک «راه شاهانه» بود که فقط به کاخ خسروان منتمی میشد. فقط فرمانروایی مثل خسرو میتوانست از حضیض خودنگری سیر خود را آغاز کند و در بحبوحهٔ کام و هوس به اوج قله غیرنگری عروج کند، اما برای کسانی که سرنوشت خود را با سرنوشت او \_ با فرمانروایی او \_ مربوط میافتند این تحول ممکن نبود. رهایی از هر گونه قید و بند که حیات فردی خسرو را از طریق عشق \_ و تحت نفوذ شیرین \_ به انضباط اخلاقی منتهی می کرد جامعهیی را که ۳۵ تحت حکم او بود فقط به هرج و مرج ناشی از کامجوبی فردی میکشانید. دروازهٔ این ناکجا آباد بر روی عام خلق بسته بود و کلید آن را خسرو در دست

۵

خود محکم نگه داشته بود. ازین رو، جویندهیی که دنبال یک مدینهٔ فاضله می گشت به خود حق میداد آن را ـ نه دریک دنیای بیبند و بار بلکه ـ در یک دنیای مقید به سنتها جستجو کند. می پندارم این اندیشه بیش از درخواست پادشاه شروان نظامی را به قصهٔ لیلی و مجنون که تصویر چنین دنیایی بود جلب کرد.

٤

## عشق و جدایی

سالها بعد از پایان نظم داستان خسرو و شیرین، وقتی ابوالمظفر اخستان ابن منوچهر، پادشاه شروان در نامهیی که با خط خود به شاعر قصهپرداز گنجه نوشت و از وی درخواست تا قصهٔ لیلی و مجنون را به نظم آرد، دعوتش برای ه نظامی دلنواز و غرورانگیز بود و شاعر که میدانست چندین سال پیش از این خاقانی شروانی، دوست و همولایتی نامدار وی، دستخطی تشویق آمیز از شاه شروان دریافت کرده بود چشم به راه دریافت چنین دستخطی نیز بود و از اینکه شاه دستاویزی برای ارسال آن یافته بود خرسند بود و در دل خویش آن را همچون حکم و فرمانی دلپذیر و شرقانگیز تلقی می کرد. عمر وی درین ایام به حدود پنجاه رسیده بود و با آنکه زوجهٔ محبوبش آفاق – کنیز ک قبچاقی – را سالها بود از دست داده بود پسر او محمد چهارده ساله بود و در عزلت خانه، که سالها بود از دست داده بود پسر او محمد چهارده ساله بود و در عزلت خانه، که میگام دریافت این دعوت همه چیز برای شاعر رنگ و بوی درد و فراق هنگام دریافت این دعوت همه چیز برای شاعر رنگ و بوی درد و فراق

داشت و همین نکته او را در اشتغال به یک قصهٔ پردرد و فراق مردد و ناخرسند ۱۵ میساخت. درین ایام، از مدتها پیش مرگ و فراق در خانهٔ شاعر خیمه زده بود. درد فراق «آفاق» مادر محمدش، با آنکه مدتها از آن گذشته یود، با رشد تدریجی فرزند بازماندهاش هر روز در دل وی زندهتر و تازهترمیشد. پدر شاعر، یوسف پسر زکی مؤید، به سنت جد و به رسم و آیین استثناناپذیر حیات در همین تازگیها در گذشته بود. مادرش رئیسهٔ کرد، مادر صفتانه پیش او مرده بود. خواجه عمر که «خال» وی بود از دنیا رفته بود. عزلت جویی که رسم او بود، یارانش را از او تا حدی دورکرده بود. «غم نارسیده»، هم درین زندان عزلت که او بر خود تحمیل کرده بود آزارش میداد و بدتر از همه آزار حاسدان

و ژاژخاییهای مدعیان بیمایه و پرمدعا برایش یک محنت و مصیبت مستمر بود.
 در چنین حالی، دعوت شاه که به خط خود طی ده پانزده سطر شوق آمیز ازاو
 دلنوازی کرده بود برایش مایهٔ خرسندی بود. اما آنچه شاهاز وی طلب می کرد و نظم قصهٔ دردانگیز لیلی و مجنون بود - نهفقط برای او مایهٔ خرسندی نبود، بلکه
 او را در بین آنهمه درد و اندوه که از همه سو در میانش گرفته بود بیشتر مقید
 میداشت.

انگیزهٔ شاه شروان در دعوت وی به نظم این قصه شاید تا حدی، علاقه شخصی او به قصههای عربی بود. شاید نیز مطالعهٔ داستان خسرو و شیرین هم که رسم مغان \_ و دنیای فرس \_ را در نزد اقوام نواحی اران احیاء کرده بود، در خاطر وی ضرورت توجه به دنیای اعراب \_ دنیای اهل اسلام \_ را هم برای ایجاد

- ۱۵ تعادل در احساسات عامه، مبتنی بر مصلحت نظام و حکومت جلوه میداد. به علاوه شروانشاهان که نسبنامهیی مجعول نژاد آنها را از مدتها پیش به کسری و بهرام منصوب میداشت در واقع از اعراب بنی شیبان بودند و نسب واقعی آنها به یزیدبن مزید شیبانی از دلاوران عرب میرسید خاقانی شاعر شروان هم در همین ایام هنوز گه گاه ازین سلاله به عنوان یزیدیان یاد می کرد. پس، اینکه به
- ۲۰ رغم نامهای ایرانی که ایشان از چندین نسل پیش برخود مینهادند، قصهها و روایات ریشهدار اعراب هنوز در داخل خانوادهٔ آنها سینه به سینه نقل شده باشد و آنها را مفتون و مجذوب خویش کرده باشد البته غرابتی نداشت خاصه آنکه نسبت «شیبانی» هم در روایات اعراب خالی از سابقهٔ فخر و مباهات نبود و آل یزیدبن مزید، با وجود لقب شروانشاه و نامهایی چون منوچهر و اخستان و
- ۲۵ فریدون نمی توانست انتساب به آن را فراموش کند و با سنتها و انساب عربی خویش به کلی قطع پیوند نماید. به علاوه ابوالمظفر اخستان خود ادیب و سخندان و شعرشناس بود و لاجرم با شعر و ادب عربی هم که قصه لیلی و

مجنون بخشي از آن محسوب شد نيز انس و آشنايي داشت.

دعوت شاه اخستان برای نظامی مایهٔ خرسندی و حتی غرور بود. این دعوت که به خط شاه شروان به افتخار وی صادر شده بود نشان میداد داستان خسرو و شیرین که او در طی آن تصویر دنیای مغان را دستاویز اعتراض بر جامعهٔ گناه آلود ستم پیشهٔ عصر خود ساخته بود در نزد فرمانروایان عصر انعکاس قابل ملاحظهیی داشته است، و در عین حال معلوم میکرد که فرمانروایان عصر وی را نه به چشم یک شاعر مداح درباری بلکه به دیدهٔ یک هنرمند حکيم طرفه کار مينگرند و هم نشان ميداد که ممدوحان از اينکه وي اثري به نام آنها تصنيف نمايد و نام آنها را در ديباچهٔ آن ياد كند خود را خرسند و مفتخر میبابند. معهدا قصهسرای هنرمند و بیهمال گنجه که ۱. مىدانست پادشاه شعرشناس و سخندان شروان از دشواريمايى كه در نظم اين قصه \_ برای هر شاعر عادی \_ هست و همان دشواریها نیز تا آن هنگام مانع از اقدام دیگران بر نظم آن شده بود آگهی دارد، دعوت و درخواست وی را نوعی اقتراح و امتحان تلقى كرد و به همين سبب با اظهار ترديد در قدرت بر تعهد این امر با آنچه از طرح دشواریهای این کار و از الزام فرزند محمد نظامی در 1 واداشتن وى به قبول فرمان بادشاه درين باب نقل كرد هم توفيق فوقالعادة خود را در نظم این قصه به چشم پادشاه کشاند و هم پادشاه را در اجابتی که از جانب وی به درخواست او مقرون شد به محمد مدیون ساخت و زمینه را طوری ترتیب داد تا درعین اجتناب از درخواست چیزی برای شخص خود، پادشاه شروان را به اعطای مرسوم مادام العمری در مورد فرزند خود متعبهد سازد. دشواریهایی که وی ۲. در مقدمه کتاب در طی گفت و شنود خویش با فرزند درین باب طرح کرد و شمه بی از آن را عمداً به رخ شاه کشید برای قریحهٔ توانا و آفرینشگر وی وجود واقعی نداشت و حل آنها را مشکل نمییافت. به علاوه ذوق و شوری که حتی درین سنین پنجاه سالگی وی را درد آشنا و عاشق پیشه میداشت درین گونه موارد، هر گونه دشواریی را که برای هر شاعر دیگر ـ غیر از وی ـ ممکن بود ۲۵ مانع از ادامهٔ کار باشد آسان می کرد و او به همین سبب با وجود اظمار تردید و تأمل در قبول درخواست شروانشاه با اقدام به نظم این قصه، هم تفوق خود را بر

| جه | گ | پير |
|----|---|-----|
|    |   |     |

اقران نشان داد و هم شاه را از قدرت قریحهٔ خود به تحسین و اعجاب عظیم واداشت.

قصهٔ مجنون و لیلی در آن زمان از زمرهٔ مشهورترین قصههای عشقی محسوب می شد. آنچه درین قصه نقل می شد ماجرای عشق بدفرجام مجنون عامری بود، با دختری به نام لیلی از قبیلهٔ بنی سعد، که حاصل آن مهجوری و ناکامی شد و عاشق و معشوق هر گز به وصال نرسیدند و در نامرادی عمر به پایان آوردند. صورت رایج قصه در آن ایام ظاهراً آمیزه یی از چند قصه بود - که در همه آنها عشق به نامرادی انجامیده بود. این که چنین عاشق و معشوقی در بین اعراب وجود داشته اند و اشخاص واقعی بوده اند البته برای منتقد اهمیت اسین اعراب وجود داشته دارد احوال عشق و عاشقی است - بدانگونه که در اشعار منسوب به آنها هست. معهذا از آدبا و نقادان قدیم عرب اصمعی و ابن-اشعار منسوب به آنها هست. معهذا از آدبا و نقادان قدیم عرب اصمعی و ابن-است که مردم هر شعری را شاعرش ناشناخته بوده است و در آن از عشق لیلی است که مردم هر شعری را شاعرش ناشناخته بوده است و در آن از عشق لیلی سخن هیرفته است به شاعری به نام قیس منسوب میداشته اند. بر وفق پاره یی

۱۵ روایات حتی در قبیلهٔ بنی عامر - که مجنون معروف منسوب به آنهاست -اشخاص بسیاری بودند که به نام مجنون خوانده می شدند و در اشعار خویش به نام لیلی تشبیب می کردند. بدینگونه روایات مربوط به قصه مجنون و لیلی صورت منسجم واحدی در اصل مآخذ خویش ندارد و آن را از جمع و تلفیق اشعاری که به نام لیلی سروده می شده است و از آنچه ازینگونه اشعار در احوال ۲۰ عشق و عاشقی این شاعران عرب بر می آمده است تدوین کردهاند.

قسمتی ازین قصه، بدانگونه که در ماخذ یامآخذ نظامی وارد شده است ظاهراً ماخوذ از مضمون اشعاری بود که شاعری از اعراب بنی عقیل، نامش قوبة ابن الحمیر، با شاعره یی از اهل قبیلهٔ خود به نام لیلی الاخیلیه برای یکدیگر می سرودهاند و از وجود عشقی پاک، پرشور و نامراد حکایت می کرد ـ الحب

۲۵ العذری. این «توبه» بدان سبب که ماجرای عشق او با لیلی در افواه افتاده بود بر وفق رسم دیرین بعضی اعراب بدوی از ازدواج با معشوق محروم ماند. مردی از بنیالازلع که شوهر لیلی گشت آنها را از دیدار مانع آمد «توبه» در اندوه فراق

غيرممكن ميساخت،

جان داد و لیلی هم سرانجام در کنار مزار او هلاک شد. اینکه وقتی عشق بین دختری با مرد محبوبش فاش گردد خانوادهٔ دختر او را بدان مرد شوهر نمیدهند، یک رسم ظالمانه قدیم بود که نزد بسیاری از اعراب خاصه طوایف بنی عذره سابقهٔ طولانی داشت جمیل بن معمر هم با آنکه محبوبهٔ او بُنْیَنَهٔ دختر عم وی بود به همین سبب از وصال یار محروم ماند و آنچه در اشعار وی از ۵ خاطرهٔ گذشتههانقل میشد حدیث عشق آنها را بلندآوازه ساخت.

اینگونه عشقهای پاک که «حب عذری» خوانده می شد، به اشعار عاشقانهٔ شاعران صحرا، که به مناسبت یک دیدار، یک رؤیا، یا یک خیال دلنواز به شاعر عرب الهام می شد، به شعر او که شکایت دل وی را با باد صحرا، با آهوی وحشی، و با ماه و اختران حکایت می کرد، رنگ داستانی و نیمه واقعی میداد. اشعاری ازین دست و با همین گونه مضمونهای عاشقانه از شاعری به نام قیس – قیس بن ملوح – هم نقل می شد که قسمتی از آنها، احیاناً با اندک تفاوت، به شاعران دیگر یا در واقع به نامهای دیگر که نیز دیوانهٔ عشق – مجنون

- بن ملوح، لیملی بنت سعد. بدینگونه با آنکه لیلی و مجنون در مجموع روایات ۱۵ عاشقانهٔ منسوب به آنها به احتمال قوی نمایندهٔ زن و مرد در آنچه حب عذری خوانده می شد بودند و ظاهراً وجود واقعی هم در عالم خارج نداشتند قصه پردازان به خاطو آنکه قصه شان از عنصر «حقیقت نمایی» خالی نماند به رسم دیرینهٔ اعراب نسبنامه هایی که مجرد وجود آنها نشانهٔ مشکوک بودن آنهاست برای آنهانقل یا جعل کردند تا هر گونه تردید در واقعی بودن آنها را رفع نمایند.
- این دو دلداده در بین سایر عاشقانی که آیین حب عذری آنها را به محنت و فراق بیسرانجام محکوم داشته بود، اندک اندک دو نمایندهٔ واقعی اینگونه عشق نامرادی شدند احوالی هم که از آنها نقل شد تصویر خشونت حیات بدوی و شقاء بادیه بود \_ با عشقی دو جانبه، و آمیخته به عفت که نقل و نشر اشعار عاشقانه شان در بین طوایف عرب کتمان کردنش را برای آنها

اشارت به عشقی ازین گونه، در شعر فارسی هم از قرنها قبل از نظامی

انعکاس داشت و در واقع پارهیی از اشعار منسوب به مجنون بنیعامر، با ذکر این نکته که هر قطعه در کدام ماجرا به نظم آمده بود به نام قصه لیلی و مجنون دست به دست می گشت و گه گاه مایهٔ الهام بعضی مضمونهای عاشقانه در نزد شعرای فارسی زبان نیز می شد. حتی مجموعهیی که نویسنده یی ناشناخته نامش تعوای کرده بود در این ایام در بین آشنابان به شعر و ادب عربی نداول داشت و شاه اخستان که خود ظاهراً از ادب عربی بی بهره نبود و از احاطهٔ نظامی هم بر شعر و ادب عربی آگهی داشت، خواه بر سبیل امتحان و خواه برطریق تمناه انتظار داشت که وی از نمام آنچه در آن روایت ـ و احیاناً در روایات دیگری از آنگونه ـ در باب قصهٔ عشق مجنون عامری و محبوبهٔ او لیلی نقل شده بود، قصه پی نو، آکنده از شور و درد عاشقانه و ناحدی از طراز داستان شیرین و خسرو که محیط شروان و گنجه به سبب پایبندی به شریعت و اخلاق از آن

اما نظامی هرچند خود به احتمال قوی از زیبایی آمیخته به سادگی و رواني اشعار منسوب به اين مجنون عامري لذت ميبرد، قصهُ عشق او را با 15 محبوبهاش لیلی که سراسر آن در قراق و اندوه و در میان صحرا و سنگ و کوه گذشت مجالی مناسب برای هنرنمایی خویش نمییافت. برای او که بارگاه یرشکوه خسرو و عشقهای پرماجرای او را با هنرنمایی بیمانند سروده بود، قصهیی چنین بیروح و رمق که از هر گونه ماجرایی خالی بود و اگر ماجرایی هم داشت در سختی ریگ و تنگی کوه می گذشت چندان جالب به نظر ۲. نمیرسید. بااین حال یا به خاطر آنکه قدرت خود را در شاعری و قصهپردازی نشان دهد، يا به تقريب آنكه اقدام به اينكار را به الزام بسرش محمد بذيرفته است، به قبول نظم قصه تن درداد و با این کار، هم شاه را در آنچه موجب تحقق آرزوی او بود به فرزند خود مدیون ساخت هم برتری خود را به شاعران گذشته، که هر گز فکر نظم این قصه به خاطرشان نگذشته بود نشان داد و اینکه آن را، با ۳۸ وجود گرفتاریهای دیگر که داشت در مدت چهار ماه ـ یا چند روزی بیشتر ـ به اتمام رسانید نیز امری بود که شروانشاه سخن شناس را در مقابل قدرت طبع او

117

۵

۱.

به اعجاب واداشت. بعد هم از روی ادب یا به تقریب مقابله با دستخط دوستانه و مهر آمیز شاه، نسخهیی از آن را به درگاه ممدوح فرستاد ـ که می ایست با خرسندی و شادمانی بسیار در حق پسر و بیش از آن در حق پدر دوستی و دلنوازی کرده باشد. هرچند دانسته نیست که آیا آنگونه که پدر توقع داشت مرسومی ایدی ـ اقطاع مادام العمری ـ به پسر وی عطا کرده است یا نه ؟

قصه در روایت نظامی، با وجود سادگی حوادث، به خاطر لطف بیان شاعر و تا حدی وجود تمثیلات و قصههای فرعی، طراوت و لطافت بیمانند دارد. با اینهمه چهارچوبه قصه حیات بدوی اعراب است \_ و احیاناً حیات شیوخ قبایل صحرا. حکایت، که افسانهٔ زید و زینب هم به رغم تردید بعضی نقادان به احتمال محرا. حکایت، که افسانهٔ زید و زینب هم به رغم تردید بعضی نقادان به احتمال قوی جزء آنست، از زبان راوی مجهولی نقل میشود که بیش از ده بار شاعر از او یاد می کند اما همه جا با توصیف و اشاره یی شاعرانه \_ و بی آنکه نام او را هیچ جا ذکر کند. با اینهمه یکجا راوی را دهقان فصیح پارسی زاد، میخواند و ممکن است غیر از مآخذ عربی درین زمینه به مأخذی فارسی هم رجوع و استناد کرده باشد.

داستان در آنچه نظامی روایت می کند از ولادت مجنون آغاز میشود. پدر این مجنون ـ که در اصل روایت قیس نام دارد ـ شیخ عامریان عرب و سید و سلطان صحراها در نواحی سکونتگاه بنیعامر به شمار می آمد. اما با وجود مکنت و ثروت بسیار فرزند نداشت و در آرزوی فرزند سالما به سایلان مالما میداد. از کجا میدانست که آن بیفرزند ماندنش مصلحت بود و آن آرزوپروردنش جستجوی امری بود که نایافتنش بهتر بود ؟ سرانجام ایزد به خاطر تضرعها و دعاهایش به او پسری داد و او وی را قیس نام نماد. کود ک رشد کرد و برآمد و وقتی ده ساله گشت ـ افسانهٔ خلق شد جمالش، پدر او را به مکتب فرستاد و به «دبیر دانش آموز» سپرد. آنجا چند پسر «خرد پیوند» و «دختری چند» هریک از قبیله ی و جایی، جمع آمده بودند. قیس «هنری» هم درین مکتب با دختر خردسالی از قبیله ی دیگر همدرس شد که او نیز مثل وی به زیبایی انگشتنما بود و لیلی نام داشت ـ گیسوش چو لیل و نام لیلی.

Δ

از کودکان از هوای او میلی بود. اما چون او نیز، در بین آنهمه کودک همدرس، هوای قیس میجست، عشق آمد و آن هردو را از درس و علم مکتب فارغ ساخت. به زودی قصهٔ دلداد گی آنها همه جا در زبانها افتاد و قیس هنری که فرزند محبوب سید عامریان بود «مجنون» نام گرفت و خود نیز این جنون را انکار نکرد و این نام را پذیرفت. اما در دنبال کشف این سر، ازبس طعن و ۵ تهمت که دربارهٔ آن دو کودک بر زبانها افتاد خویشان لیلی وی را از مکتب دور کردند و «مجنون» از آن بس مجنون واقعی شد. مکتب را رها کرد، همهجا در صحرا، اطراف خيمهها گرد كوى و بازار مي گشت. از درد فراق اشگ مهریخت و از شور و شوق سرود عاشقانه میخواند. در آن آشفته حالی در خانه هم بند نمیشد. سر به بیابان مینهاد، پنهانی به کوی جانان میرفت ١. آستان خرگاه لیلی را با ترس و شوق می بوسید و با یأس و درد به قبیلهٔ خویش باز می گشت. این درد و محنت او بارانش را هم متأثر کرد. چند باری از آنها که مثل وی گرفتار عشقی بودند با او همراز و همدرد شدند. هر سحر گاه همراه او به طواف کوی یار میرفتند و شوریدهوار فریاد و فغان سر می کردند. مجنون هم، به همراه آنها در نجد \_ نزدیک قرارگاه قبیلهٔ لیلی \_ به کوهی بر می شد و ۱۵ ساعتها در آنجا ازین سو به آنسو میدوید و آواز عاشقانه میخواند. یک روز که مجنون، بیخودوار به حوالی کوی معشرق گذر کرد، لیلی را که دامن خرگاهش بالا رفته بود از دور نظاره کرد، ازین نظاره، بیقراریش در افزود و شور و شیدایی او از چشم رقیبان مخفی نماند. از آن پس کسان لیلی که . ۲ این بیقراریهای مجنون را برای خود مایهٔ رسوایی می پنداشتند «راه نظر» را هم بر دلدادهٔ سودا زده بستند. پدرش راه چاره را در آن دید که با جمعی از پیران قبیله به خواستگاری لیلی آهنگ کند. اما پدر لیلی که پایبندی به رسم و سنت، وی را از قبول این پیوند مانیم می آمد، این وصلت را نپذیرفت و آن را برای خویش مایهٔ رسوایی و بدنامی خواند. عامریان کوشیدند تا قیس را از عشق لیلی منصرف ۲۵ نمایند اما او به این پندها تسلیم نشد. سربه صحرا نهاد. پدر به درخواست و الزام اهل قبیله پسر را به کعبه برد. تا آنجا در حق خویش دعایی کند و ازین عشق

بدفرجام رهايي يابد. اما در كعبه هم مجنون به عشق وفادار ماند و برخلاف

اشارت پدر ـ نفرین خود و دعای وی کرد.

چون ماجرای عشق مجنون برای لیلی و قبیلهٔ او موجب بدنامی شد شیخ آن قوم به اصرار و الزام اهل قبیله، تهدید کرد که مجنون عامریان را هلاک خواهد کرد و چون سید عامری ازین تهدید خبر یافت به جستجوی قیس بر آمد و سرائجام مجنون خویش را در صحرا یافت، او را پندها داد، به خانه برد و مجنون که یکچند با پدر در آنجا بسر برد، سرانجام طاقت نیاورد. باز ناله برداشت و \_ سوی در و دشت راه برداشت. لیلی هم که درین مدت هر روز بیش از پیش بر زیبایی و دلربائیش افزوده میشد و در تمام این سوداها دل دریند مجنون میداشت هر روز صبح تا شام پنهانی به بام خانه بر میشد همهجا به اطراف نظاره می کرد و همه وقت در جستجوی مجنون بود. غزلهایی را که ۱. مجنون برای او می سرود گوش می کرد به آنها جواب میداد و بدینگونه در آن مدت بین دو دلدادهٔ مهجور . میرفت پیام گونهیی چند. یک بار لیلی با عده یی از دختران قبیله به تفرج نخلستان رفت رهگذری که از آنجا عبور می کرد شعری از مجنون را با خود زمزمه می کرد. این شعر لیلی را دگر گون کرد و به گریه انداخت و چون دختری از همراهان وی در بازگشت به خانه این خبر را با 1 6 مادر لیلی در میان گذاشت مادر را در کار لیلی به اندیشه انداخت و درمانده ساخت.

مجنون که از عشق بیقرار بود و در صحرا با وحشیان انس یافته بود از شوریدگی خور و خواب و آرام نداشت. از قضا نوفل نام از بزرگان عرب که به

- قصد شکار از آن جانب می گذشت چون وی را بدان حال دید دلش بروی ... بسوخت او را بنواخت با خود به خانه برد و وعده داد که هر گونه هست، به صلح یا جنگ، او را به وصال معشوق برساند. اما با درخواست صلح آمیز این وعدهٔ او تحقق نیافت و در طی دو جنگ خونین هم که با قبیلهٔ لیلی کرد الزام آنها به قبول این وصلت ممکن نشد. مجنون هم با ناخرسندی نوفل را ترک کرد و دوباره سر به بیابان نهاد. درین نوبت بود که یک بار چند آهو را از صیاد
- مرو و دوباره شر به بیابان دیگر گوزنی را که در دام و رسن گرفتار بود از صیاد صحراگرد بازخرید و بار دیگر گوزنی را که در دام و رسن گرفتار بود از صیاد باز خرید و آزاد کرد. با زاغ عزلت گرفته یی هم که یکجا در بیابان بر شاخ

درختی نشسته بود، یک بار درد دل و خطابی عاشقانه کرد. روزی هم که بیخودوار راه دیار لیلی را در پیش داشت پیرزنی را دید که شخصی شیداگونه را رسن در گردن کرده با شتاب می برد. از گفت و شنود با او معلوم شد که پیرزن با این مرد همه جا در بین قبیله ها می گردد مرد را در جلو خیمه ها آزار می دهد و به رقص وامی دارد و آنچه از این طرفه گدایی عاید می شود با مرد بینوا تقسیم می کند. مجنون از وی خواست تا آن مرد را بگذارد و رسن را بر گردن وی گذارد او را در میان قبیله ها بگرداند و هرچه ازین کار عاید می کند از آن خود او باشد. پیرزن نیز چنان کود و او را بدان گونه به قبیلهٔ لیلی نیز برد. وقتی مجنون در مقابل خیمهٔ لیلی رسید غزل ساز کرد و بیخودانه نام وی برزبان برد و سرانجام رسن بگست و باز سر به صحرا نهاد.

اما لیلی در خانهٔ پدر همچنان محبوس و مهجور بود و به حکم رسم و سنت قوم از دیدار دوست و از امید وصل او محروم بود. از وقتی نوفل هم از مطالبهٔ او برای مجنون دست برداشت پدر لیلی احساس آزادی کرد و از هرسو خواستگاران به طلب دخترش آمدند. ابن سلام هم که از چندی پیش عشق لیلی در خاطرش راه یافته بود به این عروس خواهی آمد و به قول نظامی ـ با طاق و طرنب پادشاهی. آنچه او برای این خواستگاری هدیه کرد، ثروتهای افسانه یی شیخهای عرب و گنجینههای دلارهای نفتی آنها را به یاد می آورد. بالاخره پدر او را به ابن سلام داد. ابن سلام هم عروس را به خانه برد و روزی چند با او به مراعات سر کرد اما یک بار که خواست تمنای خود را از او حاصل کند از پس دم نزد و به دیداری از وی خرسند شد. بدینگونه راز لیلی فاش شد ـ و در خانه شوهر روزگار به آه و حسرت می گذاشت.

مجنون در بادیه از ماجرای شوهر کردن لیلی خبر یافت و شترسواری که از آنجا میگذشت این خبر را با آب و تاب برای او نقل کود و هرچند اول

۲۵ او را از اینکه دل به عشق زن و وعدهٔ زن میبندد ملامت کرد سرانجام از او عذر خواست و به او اطمینان داد که شوی لیلی از او کام نگرفته است و لحظهیی نیست که آن پریزاد در همان خانهٔ شوهر ـ صد بار ترا نیاورد یاد با این حال

Δ

خبر، مجنون را سخت ناراحت ساخت و مثل مرغ پر شکستهیی به ناله و بیقراری در آورد. لاجرم باز آهنگ دیار یار کرد آنجا در مهجوری و تنهایی با خیال لیلی شکایت سر کرد ابیات دردناک عاشقانه خواند، او را از عهدشکنی ملامت کرد و هم با خیال او عهد وفاداری خود را تجدید کرد.

- پدر مجنون هم که از اندوه مجنون و شوریدگیهای او رنج میبرد سرانجام دل از او برداشت و تسلیم نومیدی گشت اما بیم مرگ آزارش میداد و میترسید پیری وی را از پای در آورد و از آخرین دیدار با پسر هم محروم ماند پس عصا برگرفت و با تنی دو از جوانان قبیله راه بادیه را پیش گرفت و چون نزدیک پسر رسید او را از لاغری و نزاری چون خیالی رونده یافت \_ بر پوست
- کشیده استخوانی. مجنون هم در آن بیقراریهای خویش نخست او را نشناخت ۱۰ چون دانست پدر اوست ـ در پای وی اوفتاد و بگریست. پدر و پسر یکدیگر را درکنار گرفتند. اما پند و درخواست پدر وی را برای بازگشت به خانه آماده نساخت سید عامریان با اندوه و درد او را وداع کرد و به سرای خویش بازگشت و روزی دو در محنت پسر سر کرد و سرانجام دور از او در اندوه فراقش جان
- داد و مجنون که چندی بعد از مرگ او خبر یافت به زاری گریست خود را به ۱۵ تربت او رسانید نوحه ها سر کرد و چون از سوک پدر فارغ شد باز به صخرا برگشت \_ با ددان صحرا انس یافت، و با ستارگان شب نیایش ها و رازها داشت. درین میان پیغام و نامه یی از لیلی رسید که او را در عاشقی به صبر و سکون می خواند و مجنون هم جوابی دردانگیز به آن داد \_ با عتاب و شکایت
- ۲۰ عاشقانه، چندی بعد سلیم عامری که خال او بود به دیدنش آمد و چون مجنون ۲۰ حال مادر خویش را از وی جویا شد روز دیگر پیرزن محنت گشیده را با خود به دیدار پسر آورد. ملاقات صحنهیی پردرد بود اما زاری و درخواست مادر هم در پسر مؤثر نیفتاد. مادر نیز با درد و دریخ پسر را در صحرا رها کرد و چندی بعد محرا در اندوه او جان داد. بعدها که باز سلیم عامری برای دیدار مجنون به صحرا رها رو از مرگ مادر خبر داد و مجنون هم خود را به تربت مادر و پدر رساند مرا در اندو را با خود به در محنت کشیده را با خود به در در ماد مادر نیز با درد و دریخ پسر را در صحرا رها کرد و چندی بعد محرا در اندوه او جان داد. بعدها که باز سلیم عامری برای دیدار مجنون به صحرا رها در محرا رها رو در محرا در اندو محرا در محرا در محرا در محرا در محرا داد. بعدها که باز سلیم عامری برای دیدار محرو به محرا در محرا در محرا در محرا در محرا داد. بعدها که باز سلیم مامری برای دیدار محرا در و پدر رساند ۲۵ در محرا در ماد رو پدر رساند در محرا در اندو ماد رو پدر در محرا داد بعدها که باز سلیم مامری برای دیدار محرا دو پدر رساند در محرا در محرا در محرا در محرا داد. بعدها که باز سلیم مامری برای دیدار محدان محرا دو پدر رساند ۲۵ در محرا در ماد رو پدر در محرا داد بعدها که باز سلیم مامری برای دیدار محدار و پدر در محرا در محدا در محرا داد. بعدها که باز سلیم مامری برای دیدار محدار و پدر در محدا در محدا در محدا در محدا در محدا داد. بعدها که باز سلیم مامری برای دیدار محدان به محرا داد. بعدها که باز سایم محمرا به تربت مادر و پدر در محدا در محدا در محدان در محدان محدا محدان محدان در محدا در محدان در محد
- رفت او را از مر ک مادر خبر داد و مجنون هم خود را به تربت مادر و پدر رساند ۲۵ بیخودانه نوحه برداشت و برخاک آنها شیون کرد اما باز، همچنان سر به کوه و صحرا گذاشت ــ با مشتی ددان صحرا که همهجا در دنبال او روان بودند.

یک بار هم لیلی قاصدی را به دلنوازی نزد او فرستاد و پیر قاصد که اشتیاق لیلی را به دیدار او به وی بازنمود او را لباس پوشانید و به نخلستانی نزدیک منزل لیلی برد. لیلی از دور در گوشهیی به نظارهٔ عاشق نشست و درخواست تا غزلی مناسب حال برایش فرو خواند. مجنون نیز چنان کرد و شعری آکنده از شوق و درد سر کرد اما تا غزل را به پایان برد، بی هیچ گفت و ۵ شنود، از بیقراری راه صحرا پیش گرفت لیلی هم با درد و اندوه به خانهٔ خویش بازگشت. چندی بعد ابن سلام رنجور شد و مرد و لیلی هرچند در ظاهر در سوک او نوحه سر کرد در دل به مجنون میاندیشید و جز نام او در خاطر نداشت. خود او نیز چندی بعد بیمار شد. به بستر افتاد و تن به مرگ داد. اما هم در بستر مرگ با مادر از عشق مجنون یاد کرد و از وی خواست تا مجنون را عزیز دارد، و از وی به او پیام رساند که لیلی ـ با عشق تو از جهان برون رفت. مجنون هم، وقتى از «حادثة وفات» يار آگمى يافت . گريان شد و تلخ تلخ بگریست. پس جوشان و خروشان خود را به تربت لیلی رسانید و نوحه و مویه آغاز کرد. نوحهٔ او نیز گه گاه پریشان گونه و کفر آمیز بود. بر تربت دلدار نالهها کرد و سرانجام ... او نیز رحیل نامه برخواند. در کنار یار جان داد و همانجا 10 برخاک افتاد. ددان صحرا هم که با او انس دیرین داشتند گرد او را گرفتند و رهگذران که از دوروی را در میان ددان میدیدند زندماش میپنداشتند هیچ کس از بیم ددگان جرأت نمی کرد به او نزدیک شود. تا سالی گذشت و از جسم نزار او جز استخوانی باقی نماند. ددان هم بعضی به موافقت مردند بعضی هم پراکنده . · · شدند. بالاخره، گستاخ روان آن گذرگاه \_ استخوانهای وی را بازشناختند! او را در کنار لیلی به خاک سپردند و بر تربت هر دو روضهیی به افتخار عشق بر آوردند \_ عشق دو دلدادهٔ جان پیوند که قربانی سنتها و آداب جابرانهٔ جامعهٔ خويش شدند!

این داستان نظامی است در باب ماجرای عشق لیلی و مجنون. عشقی ۲۵ ناکام، آمیخته باعفت و حفاظ که تمام آن در محنت و فراق و در جدایی و پریشانی می گذرد و سرانجام هم با مرگ و اندوه پایان می گیرد. از چنین قصهیی ذوق و حالی را که در داستان شیرین و خسرو میتواند بود البته انتظار نباید داشت. از قیس بیابانگرد بیسامان و لیلی صحرانشین وحشی گونه هم لطف و ظرافت یا آداب دانی و نکتهسنجی پادشاه بزرگ ایران و ملکهٔ ارمن البته برنمی آید. محیط بادیهٔ عرب هم که در ریگ تفته و بیابان بی فریاد آن جز مویهٔ سموم صحرا و پویه آهو و گور وحشی چیزی نیست چیزی از باغ و چمن و از قصرهای باشکوه و عطر و موسیقی بزمهای خسروانی را نمی تواند منعکس کند و تردیدی که شاعر گنجه، مخصوصاً در دنبال نظم داستان خسرو و شیرین در اقدام به نظم چنین قصهیی داشت از همین معنی بود. شاید اگر رایحهٔ نوعی مامتحان را در دعوت شاه شروان استشمام نکرده بود به این کار دست نمی زد و شاید اقدام او به نظم این داستان تا حدی نیز ناشی از ضرورت بررسی جامعی بسته ـ مقید در قیود آداب و رسوم کهن ـ بود که او می خواست تصویر یک شهر آرمانی را در افقهای آن نیز جستجو کند. به هر تقدیر مهارت و قدرت بیمانندی که شاعر در نظم این قصهٔ بی آب و رنگ نشان داد آن را چنان استادانه در جو رنگ محلی و در چهارچوبهٔ محیط صحرا جا انداخت که جز در خورد قدرت و توفیق سرایندهٔ داستان شیرین و خسرو نبود.

- رنگ محیط عربی که شامل بیابانگردیها، کشمکشهای قبیلهیی، و ۱۵ عشقهای همراه با خشونت و حرمان است مایهٔ مضمون قصه است و با این حال جزئیات مناظر و صحنهها در شعر نظامی به این محیط ساکن و بیتبدل تا حدی حرکت و هیجان فوق العاده میدهد و آن را از سکون و رکود یکنواختی که اقتضای محیط بیروح بیابان عربی است بیرون می آورد. توصیف احوال مجنون بیابان، انس دلدادهٔ عرب با جانوران صحرا، راز و نیاز انسان بیابان با ستارگان
- بیابان، اس دلداده عرب با جانوران صحرا، را و نیار اسان بیابان با ستار کان شبهای بادیه، و اسارت لیلی در زنجیر آداب خشن و وحشی گونهٔ بدوی، محکوم بودنش به حکم پدری خود کامه، و دربند ماندنش در قید صحبت شوهری که وجودش برای او قابل تحمل نیست در محیط بدوی آکنده از خشونت و شقاء اهل بادیه که قصه در آن جریان دارد غریب نیست، چیزی که غرابت دارد آنست که عشق دو دلداده از مکتب آغاز میشود - امری که با زندگی در بادیه و با رسم حیات بدوی چندان ساز گار نیست. اما تخیل پرمایهٔ قصه پرداز، که

هردو خانواده را از اشراف عرب من خواند، با این تعبیهٔ جالب این نکته را که

مکتب خاستگاه این عشق باشد تا حدی خالی از غرابت جلوه میدهد. البته اینکه قیس و لیلی هردو از خاندانهای اشراف عرب محسوبند به آنها امکان نمیدهد تا آنگونه که در روایات راجع به اشعار شبانی اعراب (= راعوبات) معمولست با یکدیگر سالهای کودکی را در چرانیدن گوسفندان و شتران قبیله سر کرده باشند ازین رو، مکتب که در محیط بادیه و در آیین اعراب بیابان هیچ چیز از آن غریبتر نیست در قصه خاستگاه این غریبترین و

دردناکترین عشقی میشودکه فقر و شقاء بادیه به ندرت وجود آن را برای شترچران صحرا قابل تحمل نشان میدهد. اما عشقی چنین معصوم که در مکتب آغاز شد در برخورد با آداب و رسوم جابرانهٔ بدوی ـ که از همان آغاز

- ۱۰ دو دلداده را از هم جدا میدارد \_ با مانع سختی روبرو میشود، عشق هم چیزیست که به قول اهل خبرت چون با مانع روبه رو گردد به هیجان درمی آید و از آنچه هست افزون میشود، ازین رو عشق معصوم کودکانهٔ دو طفل مکتبی تبدیل به هیجان و بیقراری می گردد و برای هردو به یک سرنوشت حزنانگیز بدفرجام منجر میشود.
- ۱۵ عشقی چنین معصومانه که در محیط یکرنگ مکتب و در جوی دور از فرمانروایی رصوم و سنتهای قومی آغاز می شود و خشونت این تقالید خارج از دنیای مکتب آن را به مقاومت و لجاج در مقابل این رسوم وا می دارد، برای دو دلدادهٔ پاکباز که علاقهٔ بی شایبهٔ آنها هیچ گونه تغییر و قبدلی را در روند آداب و رسوم جاری قوم خویش نمی تواند به وجود آورد البته جز صرنوشت -۲۰ صرنوشت محتوم گزیرناپذیر و خارج از حیطهٔ قدرت انسانی - چیزی به نظر نمی آید. برای ناظری هم که بعد از قرنها جریان آن را دنبال می کند به ماجرای رومئووژولیت شکنجه یی باشند به بن بست یک فرجام شوم و یک سرنوشت منتظر چنین شکنجه یی باشند به بن بست یک فرجام شوم و یک سرنوشت
- ۲۵ قصه پرداز هم که آغاز و پایان این سرنوشت را میداند قدم به قدم فراز و نشیب آن را دنبال میکند و از همان آغاز، در آنچه راجع به ولادت مجنون میگوید سایهٔ درد و نیاز را درین سرنوشت که خانوادهٔ قیس سنگینی بار آن را

بر دوش دارد نشان میدهد.

پدر مجنون که سید قبیلهٔ خویش است و تمام تروت و نعمت و قدرت یک شیخ بیابانی عرب را در دسترس دارد طی سالمها از نعمت داشتن فرزند بیبهره میماند و بالاخره به دنبال سالمها نذر و نیاز و تضرع و تمنا برایش

- بسرینه یی به دنیا می آید، این همان قیس است که دعا و درخواست سید عامری او را به صورت یک سرنوشت معما گونه وارد خانواده میکند. این نکت کی آنچه انسان آن را دوست می دارد و داشتنش را به دعا می خواهد بسا که برای وی مایهٔ شر و زیان باشد، ابهام نقش سرنوشت را در وجود این فرزند دردنا کتر و غمانگیزتر می سازد. رسم معمول اهل بادیه هم که دختر را هر گز به کسی که در
- حق او عشق می ورزد و عشق او در افواه می افتد نمی دهند نیز خود نوعی ۱۰ سرنوشت محتوم است که فرجام حال این دو طفل مکتب را قبل از ولادت آنها رقم می زند. این سرنوشت که مجنون با لجاجتی کودکانه با آن به ستیز برمی خیزد و لیلی هم، هرچند در ظاهر به آن تسلیم می شود، در واقع به شیوهٔ خود بر ضد آن طغیان می کند درین مورد نیز مثل آنچه در مورد عاشقان بادیه در اشعار و افسانه های قوم انعکاس دارد، دو کودک مکتبی را از یکدیگر مهجور ۱۵ می دارد و تا لب گور هم آنها را از هم دور نگه می دارد.

یک قصه ضمنی هم در طی داستان لیلی و مجنون هست که بعضی مصححان آثار شاعر ترجیح دادهاند آن را الحاقی بشمارند ـ قصهٔ زید و زینب. با آنکه در جای جای این قصه نشانههای ضعف هست وجود قصه در نسخههای

- قدیم احتمال الحاقی بودن آن را محل تردید می سازد. در قصه یی مثل لیلی و ۲۰ مجنون که شاعر گنجه آن را نادلخواه و با عجله، در مدت چهار ماه به نظم آورده است اینگونه ضعف و اختلال در موارد دیگر هم هست و مجرد این نوع ابیات و مضامین را نمی توان قرینه یی برای الحاقی بودن اثر شمرد. به احتمال قوی اصل این قصه هم مثل داستان سلام بغدادی مربوط به اشخاصی فرضی یا
- واقعی باشد که در مدت تواری مجنون در صحرا نزد وی آمد شد داشتهاند و ۲۵ احیاناً بین وی و لیلی نامه و پیام مبادله کردهاند. زید که خود شرنگ عشقی مشابه را چشیده بود تلخکامی مجنون را بهتر درمییافت و اینکه برای رهایی

مجنون از آن محنت کوشیده باشد غریب نیست. الحاقی شمردن قصه، به رغم ناهنجاریهایی که در واقعه و نظم آن هست برای آنکس که قصه را در نسخههای قدیم اثر مشاهده کرده باشد قابل قبول نمینماید.

نظامی که خاطرهٔ سالهای اشتغال به نظم مخزن الاسرار و تجربهٔ از دست دادن آفاق زوجهٔ محبوب خویش در هنگام اشتغال به نظم خسرو و شیرین او را همچنان در عالم عبرت و تأمل مستغرق داشته است، این قصه را که شاه اخستان نظم آن را از وی طلب کرده است، بهانهیی برای عبور به عالم تازهیی ـ عالم تقید به سنتها ـ می سازد و آن را نه همچون یک هوس نامه ـ مثل خسرو و شیرین -بلکه تا حدی به مثابهٔ یک عبرت نامه، لوح مشقی برای تصویر ضعف و عجز

- ۱۰ انسان در مقابل سرنوشت می سازد و بدینگونه نوعی رنگ تعلیم و اخلاق را که حاصل تأمل درعالمی وراء عالم عشق های شیرین و خسرو هم هست - بدان می خشد. اینکه نوفل نام از بزرگان عرب - که یک حاکم مدینه هم در عصری که این ماجرا در طی آن روی داده است (ح ۸۳ ه.) نام او را داشت - برای رفع این بیدادی که دست سرنوشت بر سر مجنون آورده است به جنگ با قبیله
- ۱۵ لیلی که خود او نیز از همین سرنوشت رنج میبرد لشکر کشی می کند هر گز به شکستن طلم این سرنوشت شوم موفق نمی شود و اینکه یک بار پدر مجنون که این سرنوشت شوم را ناشی از تضرع و دعای بیجای خویش می یابد پسر را به مکه می برد و برای آنکه او را از آفت این سرنوشت برهاند می کوشد تا او را برای رهایی ازین تقدیر بدفرجام به دعا وادارد و مجنون برخلاف آنچه پدر ۲۰ می سگالدبرای ادامه: گرفتاری خویش و افزونی این عشق نا کام بدفرجام دعا می کند سلطهٔ هول انگیز و مقاومت ناپذیر سرنوشت را بر تمام ماجراهای قصه سنگینتر و گسترده تر می سازد.

در واقع فقط با سلطهٔ شوم این سرنوشت بدفرجام \_ و دگر گونیهای ناشی از جزر و مد آن است که این قصه آکنده از رنج و ملال میتواند ۲۵ توجیهپذیر جلوه کند و بیفایده بودن سعی و تلاش در مقابل آنچه حکم سرنوشت است برای آنها که این بار گران را بر دوش میکشند تا حدی مایهٔ تسلی خاطر گردد. صبغهٔ تعلیمی هم که در فضای قصه همه جا هست داستان را از آنچه اقتضای آنست خارج نمی کند حتی به محتوای آن رنگ واقعیت هم میبخشد. و یکنواختی قصه را هم که از آغاز موجب تأمل و تردید شاعر در اقدام به نظم آن بود، برای مخاطب قصه قابل تحمل میسازد.

عشقي هم كه در طي قصه به بيان مي آيد تا آنجا كه به مجنون مربوط

- است عشق پاکبازی و نامرادی است \_ حب عذری، و اینکه پاکبازی و نامرادی عائقان ناشی از ضرورت تسلیم آنها به قیود و سنتهایی است که آنها جز با اکراه و جز با مقاومت و طغیان با آن روبهرو نمی شوند نیز این پاکبازی و نامرادی را درونمایهٔ این گونه عشق بدوی می سازد. اما اینکه بیقراری دو دلداده درین عشق به پردهدری و رسوایی می انجامد و این امر با التزام کتمان و شکیبایی
- که کمال مطلوب حب عِدْری است مغایر مینماید از آن روست که عشق قیس ۱۰ از همان آغاز پیدایی، در برخوردی که با قانون بادیه دارد تبدیل به جنون میشود و پیداست که «مجنون» هرگز در بند رازداری و پردهپوشی نیست دیوانه قید نام و ننگ ندارد و پردهدری لازمهٔ ذهنیت اوست.

لیکن عشق لیلی هم هرچند جلوهیی دیگر از حب عذری و روی دیگر سکهیی است که نام مجنون «بر آن روی» آنست باز حسابگریهای زنانه و مصحلت بینیهایی که رعایت رسوم و آداب مرده ریگ اجدادی را در حیات بادیه و حتی در جامعه شهری بر جنس زن تحمیل می کند گه گاه خلوص و سادگی عشق وی را مشوب مینماید. و یک لحظه چیزی از آن شکایت معروف هملت را که سست پیمانی و عهدشکنی را ویژگی زن میخواند از زبان یک پیام آور مجنون در گوش او زمزمه میکند.

با آنکه تن دردادن به ازدواج با ابن سلام از جانب او نوعی مصلحت بینی است دیدارها و پیامهای پنهانی و از پیش طرح شدهٔ او با مجنون از شور عاشقی ناشی است و با این حال اینکه در تمام این روابط، او نیز مثل مجنون هر گز از حد پاکبازی و نامرادی تخطی نمی کند از طهارت و عفاف حب عذری در نزد او حاکی است.

قصه در روایت نظامی، نشانههای متعددی از وجود «رنگ محلی» را در اصل مأخذ یا مآخذ شاعر قابل رویت نشان میدهد. این رنگ محلی در عین

حال تا حدی نیز مبنی بر سعی عمدی قصهپرداز در تأمین واقع نمایی در قصه است. اشعار منسوب به مجنون و قصههای مربوط به این اشعار را هم که ته رنگ آنها در روایت نظامی نیز باقی مانده است بعضی از راویان به یک خلیفهزاده عاشق پیشهٔ اموی مربوط پنداشته اند که گویی با این دونام مستعار خواسته است خود و محبوبهٔ خود را از اینکه زبانزد عام گردند بر کنار نگه دارد. در صحت این دعوی جای تردیدست اما توجیه رنگ محلی هم در قصه نظامی و در مآخذ آن به وجود چنین سابقه بی حاجت ندارد. در سراسر قصه نشانه هایی از محیط بادیه و

حیات عربی همهجا به چشم میخورد و قصه هم، به صورت موجود خود، حیات اعراب بادیه را بیشتر از حیات واقعی اولاد خلیفهٔ دمشق منعکس میکند. بیام عشق که به وسیلهٔ باد صبا \_ نسیم شرقی که در سرزمین قوم حیات

پیام عسق که به وسیله بالا صب مسیم سرمی که در سررسین قوم عیات و شادابی و سرسبزی همراه می آورد ـ به معشوق فرستاده می شود نوعی رنگ محلی را متضمن است که به خاطر آن عشق پاکبازی و نامرادی دو دلداده رایحهیی از امید را در دلهای غمدیده و نومید آنها سر می دهد:

کای باد صبا به صبع برخیز در دامن زلف لیلی آویز ۱۵ گو آنکه به باد داده توست بر خاک ره اوفتاده توست از باد صبیا دم تو جبوید با خاک زمین غم تو گوید گر آتش عشق تو نبودی سیلاب غمت مرا ربودی ور آب دو دیده نیستی یار دل سوختی آتش غمت زار خورشید که او جهان فروزد از آه پر آتیتم بیوزد ۲۰

امید نیل به مراد تلقی میکند و جنگ بین قبایل که نوفل جوانمرد بادیه، به خاطر حمایت از مجنون بر ضد قبیلهٔ لیلی به راه میاندازد، همچنین انس مجنون با حیوانات در شقاء بادیه که یک قطعهٔ فرزدق هم با برابر نهادن انسان با گرگ صحرا تصویری واقعیتر از آن را ارائه میکند نیز رنگ محلی را در محیط حیات

۲۵ این دو دلداده به نحو جالبی تصویر می کند. راز و نیاز با ستارگان نیز که شبگاهان شفاف و آبی رنگ صحرا، عاشق رمیده و مهجور را در بیخوابیهای ناشی از عشق در نظارهٔ آنها مستغرق میدارد چیزی از بازمانده رسم پرستش

اجرام را که حیات بیابان آن را القاء می کند در اندیشه و پندار شاعر صحراگرد عاشقپیشه منعکس نشان میدهد و اینهمه، رنگ محلی است که اصالت عربی قصه را از هر گونه تردید و اعتراض دور میدارد.

صحنههای مربوط به زندگی صحرا هم که شاعر گنجه در طی این قصه ترسیم می کند در برخی موارد به نحو حیرتانگیزی مهارت و قدرت او را در د تصویرپردازی، معلوم میدارد. ازجمله آنجا که عاشق نامراد آهوان گرفتار را از

صیاد باز میخرد و آزاد می کند، آنجا که گوزن دربند افتاده را از دام صیاد میرهاند، آنجا که مثل شاعران عرب و به شیوهٔ آنها با زاغ سیاه به گفت و گو میپردازد و آنجا که در شبانگاهان صحرا با زهره و مشتری راز و نیاز مینماید

- تمام صحنهها از روح و حیات و از شور و احساس لبریز به نظر میرسد. در ماجرای شکایت کردن مجنون با خیال لیلی، در داستان نیایشی که ابراهیموار از خطاب به اجرام سپهر به درگاه خدا نثار میکند، و در قصه غزل خواندن پرشورش در پیش لیلی چه شور و هیجان شاعرانهیی در کلام شاعر گنجه انعکاس دارد!
- اینکه جمال عشق انگیز لیلی در تفرج وی در میان نخلهای بهارانِ جلوه ۱۵ دارد، اینکه مرگ بی هنگام در گیر و دار برگ ریزان خزان لیلی را در می باید، و اینکه در پاسخ زید ـ قهرمان یک قصه فرعی در داستان ـ که او نیز خود تجربه یی از عشق دارد اما او را به التزام صبر و اجتناب از بیقراری می خواند مجنون تفاوتی را که بین عشق با عشق هست خاطرنشان می کند نیز مشحون از
- ریزه کاریهای هنر آفرینی و شگردهای استادانه شاعرست. افسوس که دربارهٔ قصه ۲۰ این زید، و ماجرای او با معشوقهاش زینب، سخن نظامی ـ گه گاه به نحو غیرقابل قبولی سست و زار مینماید و پژوهنده جرأت نمی کند اصالت آن را ـ لاقل در بعضی جزئیاتش ـ تأیید کند. با اینهمه، حتی بدون این قصهٔ فرعی هم، داستان لیلی و مجنون با وجود ایجازی که در آن هست زیبایی و دلانگیزی قابل ملاحظهیی دارد و در بین کسانی که بعد از نظامی به تقلید یا استقبال آن اقدام
- کردهاند کمتر کسی توانسته است، رنگ محلی و شور واقعی عاشقانه داستان را به اندازهٔ شاعر گنجه حفظ کند.

در لیلی و مجنون هم مثل سایر منظومههای خمسه ذکر حکایات فرعی و تمثيلي كه قصهبرداز گنجه غالباً همهجا نقل آنها را وسيله تعليم و تلقين اندیشههای اخلاقی خویش میسازد قصه وی را از حالت خشکی و یکنواختی ملالانگیزی که در چنین داستانی وقوع آن طبیعی است بیرون می آورد و به خواننده مجالي ميدهد تا تف صحرا و محنت عشق بياميد را لحظهيي چند به Δ دست فراموشی بسیارد. در بین اینگونه تمثیلات، ازجمله داستان تاجدار مرو و نديم جوان وي را بايد ياد كرد كه چون سگان شاه را از روي حزم و به نشانهٔ دلنوازی نوالهها داده بود وقتی خشم بیامان شاه او را به هجوم سگان گرسنه تسليم كرد أنها به پاس آن نوالهها كه از دست وى خورده بودند وى را هيچ گزند نرساندند و این وفاداری آنها به ندیم فرصت داد تا شاه را چنانکه باید 1. سرزنش کند و در عین حال مرتبهٔ اخلاقی سگان وفادار را از آدمیزادگان بی وفا برتر نشان دهد. بر خلاف آنچه بعضی منتقدان پنداشتهاند این قصه به هیچ وجه با آنچه ابن بطوطه در مورد قاضی مجدالدین و خشم ایلخان مغول بروی نقل مي كند ارتباط و شباهت ندارد برعكس بيشتر ياد آور قصه اندرو كلس و شير از افسانههای یونان باستانی است که برنارد شاو نویسندهٔ نام آور عصر ما از آن ـ از 10 قصه اندرو کلس و شیر \_ یک نمایشنامه جذاب و جالب هم به وجود آورده

داستان آن شهریار دیگر که با حاجب خویش در کوکبهٔ ملوکانهیی به جایی می رفت، بر خانهٔ زاهدی گذر کرد و گفت و شنودی که بین زاهد با ۲۰ حاجب او در گرفت در وی تأثیر فوق العاده کرد زاهد او و حاجب مغرورش را متوجه استغنای درویشان کرد و پادشاه از بارگی که بر آن سوار بود فرود آمد و در پای زاهد افتاد، یاد آور قصه هارون الرشید خلیفه با فضیل عیاض و قصه اسکندر با ذوجانس کلبی است که در میان یکنواختی ملال انگیز ما جرای محنت و بدبختی دو دلدادهٔ معصوم، انسان را با تصویر واقعیتهای اخلاقی نادر و عالی، ۲۵ از ملال ناشی از استغراق در یک محیط غمناک و بی تحرک بیرون می آورد. قصهٔ موری که صید کبک شد و کبک را با بانگ قهقههٔ خویش چنان

به حیرت انداخت که کیک نیز قمقمه سر داد و صید از دهانش بیرون جست،

است.

نمونهٔ داستانهایی است که قدرت موجود قوی را در مقابل فراست موجود ضعیف مقهور نشان میدهد و معلوم میدارد که هوش و درایت بر هر امر دیگر غلبه دارد. داستان صورتهای دیگر هم دارد که همین مضمون را با پارهیی تفاوتها نقل میکند و قصّه آن سگ که استخوانی در دهان داشت و آن را به خاطر عکس آن که در جوی دید رها کرد ازین جمله است چنانکه حکایت روباه و ۵ کلاغ هم در روایت لافونتن شاعر فرانسوی از همین مقوله است.

قصه کردی که در کعبه خر خود را گم کرد و با شور و هیجان \_ در کعبه دوید و اشتلم کرد، در اوایل کتاب، نقش جهد و ابرام را در حصول مراد نشان میدهد. طرز استشهاد قصه و مضمون محتوای آن، در عین حال معلوم میدارد که جز با رجوع به مسبب هم نمیتوان از تأثیر شوم اسباب رهایی یافت. دکر کرد و شیوهٔ تضرع و دعای کردانهٔ او، شاید متضمن یاد کردی هم از خانوادهٔ مادری شاعر باشد که برخلاف رسم اعراب \_ مثل عامریان و قبیلهٔ سعد که لیلی از آنهاست \_ تسلیم به سرنوشت محتوم در سرشت آنها وجود ندارد و مبارزهٔ سرسختانه برای نیل به مراد آنها را نمونهٔ سعی و جهدی که تا حصول مقصود هیچ جا توقف نمی کند نشان میدهد.

قصهٔ لیلی و مجنون تنها داستان عشقی نامراد نیست تصویری از یک جامعهٔ دربسته و محکوم به سلطهٔ بیرحم سنتها هم هست. تصور جامعهیی که هر گونه عدول از سنتها را رد می کند و طی قرنها به آداب و رسوم کهنهٔ اجدادی وفادار میماند شاید نزد خاطری که در جستجوی یک جامعهٔ آرمانی تکاپو دارد خالی از جاذبه به نظر نیاید. طرح جامعهیی آرمانی که شاعر حکیم ناخرسند از جامعهٔ عصری را به جستجوی کمال مطلوب برمیانگیزد ممکن است صورت چنین جامعهیی را در سایهٔ توقف و جمودی که در حفظ حاصل تجربهٔ اجدادی قرنهای گذشته دارد از گزند بیعدالتیهای ناشی از تبدل دایم آداب و تزلزل دایم ایمنی، مصون و بر کنار نشان دهد و در جستجوی جامعهی که بتواند کمال مطلوب انسان اخلاقی باشد،هم از جامعهیی که بر نوجویی و

که بتواند کمال مطلوب انسان اخلاقی باشد،هم از جامعهیی که بر نوجویی و ۲۵ فرصتطلبی شادخوارانهییکه قصهٔ خسرو و شیرین تصویر آن است هم از جامعهٔ مستغرق در زهد عبوس ناشی از گناه ترسیکه در مخزنالاسرار به تصویر آمده

است بهتر، و مطمئنتر تصویر نماید. اما تجربهٔ زندگی دو دلدادهٔ ساده و معصوم که جز عشق به یکدیگر هیچ گناه در خور سرزنش ندارند در چنین جامعهیی شاعر گنجه را که از همان آغاز اقدام به نظم مخزنالاسرار خود را به امتحان کردن هر گونه جامعهیی برای وصول به طرح یک جامعهٔ عاری از بيعدالتي وادار كرده است در جريان و فرجام اين قصه با سرخورد گي و نوميدي مواجه میسازد. اینکه در طی این قصه، تقید به سنتهای مرده ریگ بیرحم و تبدلناپذیر، لاقل سه قربانی بی گناه \_ ابن سلام، لیلی، و مجنون \_ را بر جای می گذارد و اینکه رسوایی و جنگ و خشونت و سوعتفاهم نیز دنبالهٔ اجتناب ناپذیر این ماجراهاست، نشان میدهد که چنین جامعه یی هم از آنچه کمال مطلوب حکیم تواند بود فاصلهٔ بسیار دارد. آیا نظامی حق ندارد در دنبال 1. این تجربهٔ ناموفق، در ادامه جستجوی یک ناکجا آباد آرمانی اکنون به سراغ جامعهيي برود كه طراح آن در انديشه ايجاد يك قلمرو عاري از محنت و ناایمنی، از هر گونه قید و بند ناشی از سنتها آزادی میجوید و به خاطر اندیشهٔ تأمین عدالت و خرسندی در آن، پیروی از سنتهای گذشته را بار سنگینی بر وجدان انسانی تلقی می کند؟ آری، این بار، سالها بعد که شاعر باز طرح تازهیی 10 را در یک قصه عرضه میکند تصویر جامعهٔ عهد بهرام گور را در معرض تجربه می گذارد \_ تصویر دنیای هفت پیکر را.

قصهٔ لیلی و مجنون با ستایش مبالغه آمیز در خطاب به شروانشاه خاتمه مییابد و شاعر در این خطاب آکنده از شوق و علاقه آرزو می کند که شاه قصهٔ ۲۰ او را با احسنت و پسند تلقی کند. این آرزویی است که نظامی در نیل بدان تردید ندارد. پس ستایشهای تملق آمیزی که در این «خطاب» نثار شاه اخستان می کند برای این احسنت نیست برای آنست که شاه جوان را با نثار این مایه دعا و ثنا آماده عبرتهایی نماید که پایان قصه، انسان را به تأمل در آن دعوت می کند. می خواهد، با دعایی پیرانه ـ و نه فقط با ثنایی حقیرانه ـ ممدوح را به ناپایداری احوال عالم و ضرورت توجه به صلح و عدالت که ناکجاآباد شاعر جز با تأمین آنها تحقق نمی پذیرد توجه دهد.

اقدام به نظم قصه سیری در آفاق یک ناکجا آباد بود ـ در دنیای سنتها

•

و محنتهای بادیه. اما دنیایی چنین وابسته به سنتهای جابر و بی گذشت الحق دنیای ظالمی است. باید از آن گریخت و آداب و رسوم مرده ریگ آن را فرو شکست. باید دنیایی را که در آن بیداد مجازات مییابد و عدالت به پاداش میرسد جست. ناکجا آباد لیلی و مجنون هم کمتر از ناکجا آباد شیرین و خسرو بی امید نیست.

:

•

گنبد يريان: هفت ييکر

شاه کرپ ارسلان کشور گیر، که نظامی گنجوی قصهٔ هفت پیکر (= هفت گنبد) را به اشارت او نظم کرد (رمضان ۵۹۳ ه) «خداوند مراغه» بود ۵ اتابک علا<sup>ع</sup>الدین محمد نام داشت و فرمانروایی خود را از نیاگان خویش ـ که احمدیلیان خوانده می شدند ـ به ارث برده بود. طغرل سوم آخرین پادشاه سلجوقیان تربیت فرزند خود بر کیارق نام را بدو سپرده بود و او که اتابک تازه سلجوقیان تربیت فرزند خود بر کیارق نام را بدو سپرده بود و او که اتابک تازه بود از همان ایام با اتابک ابوبکر ـ که فرمانروای آذربایجان و وارث قدرت اتابک ایلد گز بود امااستغراق در عشرت برای او مجالی جهت اظهار قدرت نمیداد ـ رقابت داشت. راوندی مورخ عصر (ح ۵۹۹) از او به عنوان «پادشاه نمیداد عادل علا<sup>ع</sup>الدین خداوند مراغه» یاد می کرد و نظامی که این منظومه را به اشارت او آغاز کرد او را «قایم عهد عالم» و دولتش را «ختم آخرین عهد» میخواند. در این ایام که نظامی همچنان در گنجه اوقات خود را در عزلت و

مطالعه سر می کرد نه سال از پایان قصهٔ لیلی و مجنون و هفده سال از ختم ۱۵ داستان خسرو و شیرین می گذشت. ازین رو شاید فقط نامه و درخواست فرمانروای پر آوازهیی چون اتابک علا الدین که در آن عهد به داد و دهش و جنگجویی و لشکر کشی در بین فرمانروایان عصر ممتاز بود میتوانست شاعر

گنجه را دوباره به نظم قصه تازهیی که از عشق و جنگ و شادخواری آکنده بود وادارد. برای شاعر، دوران همدلی با عشرت جوییهای پر شور و شوق خسرو و شيرين سرآمده بود. استغراق در عشق ناكام و آكنده از درد و اندوه ليلي و مجنون هم او را در تنگنای کوهها و بیابانهای عرب تدریجاً ملول کرده بود. با آنکه عمرش به شصت سالگی رسیده بود، دوست داشت دوباره، چیزی از شور و هیجان قصههای شیرین و خسرو را تجربه کند دوست داشت در یک زندگی شاهانه، برگیر و دار و آکنده از شور و هیجان، عرصهیی فراختر را برای تخیل و صنعت شاعرانهٔ خود جستجو کند دنیای شاهنامه او را وسوسه می کرد، میل به چالشی پنهان، اما پرهیجان، با استاد طوس او را به اسطوره، به تاریخ و به آنچه خرد و ریزهای بازمانده از تاریخ محسوب می شد می خواند. اما آن «گویندهٔ 1. دگر» چیز زیادی برای او باقی نگذاشته بود. استغراق در مطالعهٔ تاریخ و حکمت خاطر او را به قصههای اسکندر می کشید. اما این قصه که برای وی هم بهانهیی برای تقریر اندیشههای فلسفی خویش بود و هم سیمای یک فرمانروای آرمانی را در آن عصر آشوب و پریشانی طرح می کرد هنوز شکل نهایی را در ذهن وي پيدا نكرده بود. 10

از سایر قصه ها داستان بهرام - بهرام گور - به نظرش جالب می آمد چراکه در آن عشق با واقعیت زندگی آمیخته بود و استغراق در لذت وی را از توجه به جنگ و سیاست و حکومت مانع نمی آمد. به علاوه استغراق شاه در عشرت و لذت، در کار ملک خللهایی پدید آورده بود که تدارک آن به آسانی میسر نشد و شاعر، در انتخاب قصه میتوانست به اتابک ابوبکر فرمانروای آذربایجان هم که عمر را در عشرت و غفلت می گذراند، و وی در خاتمه خسرو و شیرین وی را به اتابکی تهنیت گفته بود و برایش آرزوی سعادت کرده بود نيز برسبيل التفات به غير، درس مناسبي داده باشد. به علاوه، قصة بهرام براي فرمانروای کامجوی جنگ دوستی مثل علاالدین کرپ ارسلان قهرمانی مناسب ۲۵ نیز بود و به خوبی میتوانست پاسخ گوی درخواست تفقد آمیزی باشد که یک فرمانروای نام آور عصر، از یک شاعر پر آوازهٔ زمانه، برای نظم و اهداء قصهٔ منظوم عاشقانهیی درخواسته بود \_ که سالما پیش شاعر نظیر آن را در منظومهٔ خسرو و

شیرین به رقیب کنونی وی اتابک ابوبکر، از خاندان ایلد گز اهدا کرده بود، درحقیقت بهرام گور در روایات شایع در افواه عام نمونه کامل شادخواری، هشیاری، و دلاوری پادشاهانه محسوب میشد و پادشاهان عصر او را به خاطر عشرت طلبی، به خاطر جنگ دوستی و به خاطر ذوق شاعریش با نظر تحسین مینگریستند و شاعر گنجه چیزی بهتر از قصهٔ او نمیتوانست به پادشاه دلاور و شادخوار و هشیار و جنگبارهٔ مراغه تقدیم کند. در عصری که نشاط و شراب و شکار مایهٔ شوق و انگیزهٔ خاطر پادشاهان عصر بود وعلمای عصر هم پادشاهان را بدان تشویق می کردند، چه چیزی بهتر از قصهٔ این پادشاه شکار دوست نشاط پرست سوار کار تیرانداز میتوانست خاطر ممدوح جنگباره و شکاردوست شاعر را بنوازد و برای وی مایهٔ خرسندی و شادمانی گردد؟

داستان این پادشاه جنگجوی عشرت پرست شکاردوست و زنباره در روایت شاعر از ماجرای ولادت او آغاز می شود چون پدرش یزدگرد را فرزند نمی زیست منجمان حکم کردند که این پسر باید در دیار عوب پزورش بیابد و شاه ناچار فرزند را به نعمان پادشاه عرب سپرد او به همراه پسرش منذر در سرزمین یمن (!) به پرورش شاهزاده همت گماشت. درست است که در واقع یزدگرد غیر از بهرام فرزندان دیگر هم پیدا کرد و فرزند وی برای آنکه زنده بماند حاجت به پرورش در دیار عرب نداشت همچنین درست است که نمان و منذرملوک حیره بودند و یمن هم هنوز در این عهد دست نشاندهٔ ایران نبود اما این هردو روایت در آن ایام شایع بود و قبل از نظامی، فردوسی هم قلمرو نعمان و منذر را سرزمین یمن از ضرورت پرورش در هوای پاک بادیه در میان نیست او منذر را سرزمین یمن خوانده بود هرچند دربارهٔ انگیزهٔ اعزام کودک به دیار عرب در نزد او سخن از ضرورت پرورش در هوای پاک بادیه در میان نیست اقدام شاه در اعزام فرزند به سرزمین عرب مبنی بر خواست یا الزام بزرگان کشورست ـ که دوست ندارند وارث تخت و تاج یزدگرد به خوی و آیین پدر اقدام شاه در اعزام فرزند به سرزمین عرب مبنی بر خواست یا الزام بزرگان کشورست ـ که دوست ندارند وارث تخت و تاج یزدگرد به خوی و آیین پدر

نعمان بروفق روایت نظامی در سرزمین یمن قصر خورنق را برای ۲۵ پرورش بهرام بنا میکند اما خورنق البته در یمن به وجود نمیآید مربوط به سرزمین حیره است قصری که در یمن به وجود میآید غمدان است که در روایت نظامی بدان هیچ اشارت نیست خورنق هم که بروفق روایات مختلف طی «چند سال» \_ به قولی شصت سال \_ بنایش طول می کشد البته در همان ایام و برای خاطر بهرام بنا شدنی نبوده است و حقیقت آنست که به حکم شواهد و قراین متعدد، قصر باید مدتها قبل از عهد منذر و نعمان در حیره به وجود آمده باشد. به هر حال شاهزادهٔ خردسال قصر خورنق را در دیار عرب جایگاه خوشایند و دلگشایی مییابد و نعمان که مهارت و زحمت طولانی سمنار \_ سنمار \_ معمار رومی قصر را به ناروا با مرگ جزا میدهد، در تماشای نزهت و صفای آن خارخار عزلت جویی و انزواطلبی دامنش را می گیرد. به ترک ملک و مال می گوید و سربه صحرا مینهد.

- ۱۰ منذر که بر جای پدر به فرمانروایی مینشیند در تربیت بهرام همچنان مساعی پدر را دنبال می کند. خود او علم نجوم و رمل را که اینجا ظاهراً رمزی از علوم خاص اعراب صحرا \_ مثل انواء و احوال نجوم و منازل ماه است \_ به او می آموزد و در سلاحداری و سواری و تیراندازی نیز استعداد فوق العاده یی را که در او هست به کمال فعل می رساند و حتی فرزند خود نعمان را هم در آموختن
- ۱۵ این هنرها با او یار می کند. بهرام به زودی در سواری و تیراندازی بیهمتا می شود
   و از آن پس «کارش الامی و شکار»ی نیست. وی طی سالها، در بیابانهای
   عرب به شکار شیر و گور و گوزن روز می گذاشت و در سواری و شکارافکنی
   هنرنماییها کرد. چنانکه یک بار در شکارگاه شیری را که بر گور جسته بود با
   او به یک تیر به هم بردوخت یک بار هم در دنبال گور عدالت خواهی که او را
   ۲۰ به غار خویش برد، اژدهایی را که بچگان او را اوبارده بود کشت و در آنجا، به
- . به غار خویش برد، اژدهایی را که بچگان او را اوبارده بود کشت و در انجا، به شکرانهٔ این کار گنجی یافت که سیصد شتر برای بردنش ضرورت پیداکرد. این هر دو صحنه، به اشارت منذر بر دیوار قصر خورنق تصویر شد و قصر بهرام در آنجا ازینگونه تصویرها بر دیوارها و ایوانها بسیار داشت.

روزی نیز، شاهزاده «در خورنق به خرمی می گشت» در پیش روی ۲۵ حجرهیی دربسته یافت. کلید آن را از خازن مطالبه کرد و چون به درون حجره رفت هفت «پیکر» زیبا را بر دیوارهای آن منقش یافت ـ که دختران ملوک هفت کشور بودند. تصویری هم از خودش در آن میان به نظر می آمد که آن

هفت دختر همه به وی نظر می کردند. بر بالای نقش وی نوشته بودند «کاین جهانجوی چون بر آرد سر» به حکم هفت اختر، این هر هفت شهدخت را \_ در کنار آورد چو در یتیم. بهرام چنانکه در قصههای عامیانه رسم است به این پیکرها دل باخت و گه گاه به تماشای آن صورتهای زیبا به آن حجره درمی شد و با صورتهای نادیده انس و عشقی خیال پرستانه داشت. با این حال عشق شکار، که گویی عشق راستین و یگانه عشق وی بود او را از تمنای این نقش های بیجان منصرف می داشت و نقش این پیکرها، در طی روز گاران، از لوح خاطرش محو می گشت.

درین میان خبر وفات یزدگرد به یمن رسید و معلوم شد بزرگان ملک به سبب آنکه از فرمانروایی یزدگرد ناخرسندی بسیار داشتهاند پسرش بهرام را . . هم به این بهانه که فرزند او و خود نیز «بیابانی عرب پرورد»ی بیش نیست و «کار ملک عجم نداند کرد» از وراثت تخت و تاج پدر محروم داشتهاند و پیری کسری نام \_ خسرو \_ را از بخردان ملک به سلطنت بر گزیدهاند که نژاد وی نیز به شهریاران میرسد. بهرام در مطالبهٔ حق خویش تردید نکرد. نعمان منذر هم، که رفیق و مصاحب کودکی وی بود و با وی از یک دایه شیرخورده بود، 10 برادرانه به یاری وی برخاست. بهرام سپاهی انبوه تجهیز کرد و از یمن تا عدن بیهیچ توقف به سوی تختگاه پدر شتافت. خسرو پادشاه پیر که تخت یزدگرد را اشغال کرده بود در نامهیی که به وی نوشت کوشید تا او را از مطالبهٔ تخت و تاج منصرف سازد و به عیش و نوش بادیه خشنود نماید. جواب بهرام نشان داد که او نمیخواهد تخت و تاج پدر را به دیگران واگذارد اما رسم و راه پدر را نیز ۲. دنبال نمی کند. بزرگان که خود خسرو را به جای یزدگرد نشانده بودند، بهانه آوردند که چون به فرمانبرداری از خسرو سوگند خوردهاند نمیتوانند وی را از فرمانروایی کنار بگذارند. پس از رفت و آمدها و گفت و شنودهای بسیار به پیشنهاد بهرام بر آن مینهند که تاج را در میان دو شیر ارغنده بگذارند هر کس

آن را ازین دو شیر بازستاند وی را تاجور شمارند و به شاهی بردارند. خسرو ۲۵ نوبت را به بهرام واگذاشت و خود کناری گرفت.

پس بهرام، برخلاف میل بزرگان اما با تسلیم و موافقت آنها به سلطنت

رسید. در همان روز جلوس هم از مخالفان دلجویی کرد و به همه حاضران درگاه وعدههای نیکو داد. بالاخره با داد و دهش خویش خود را چنان محبوب خلق کرد که خاطرهٔ تلخ فرمانروایی پدرش از یادها رفت. در تنگسالی سختی هم که در آن ایام پیش آمد و چهار سال طول کشید وی، «روزی خلق بر خزانه نوشت» و در تمام آن مدت مرگ و گرسنگی از قلمرو وی دور ماند. به دنبال آن خراج هفت ساله را هم بخشید و به مردم فرصت شادخواری داد. ملک چنان آباد شد که از سپاهان تاری خانه خانه به هم وصل شد و دور بهرام دور شادی و بیغمی گشت.

در همین سالما بود که قصهٔ او با کنیز ک خویش شهرت یافت و خود ۱۰ او را تجسم شادخواری و بیباکی و خودکامگی نشان داد. این کنیز ک که در روایت نظامی «فتنه» نام دارد رود مینواخت و سرود میخواند و در شکارها که همهٔ اوقات پادشاه در آن میگذشت با وی همراه بود. اما این بار در مشاهدهٔ هنر فوقالعادهٔ شاه خودکامه که به درخواست وی سر و سم گوری را به یک دوتیر به هم بردوخت لب به تحسین نگشود و این هنرنمایی را نتیجه تعلیم - یعنی

۱۵ تمرین و نه قوت جسمانی \_ خواند. شاه سخت آزرده شد و در جوش و هیجان خشم توانست خود را از کشتن وی بازدارد. اما فتنه را به یک تن از سرهنگان خویش داد، تا وی را به دست هلاک سپارد. سرهنگ هم به التماس کنیزک از کشتن او دست بازداشت. او را به قصر خود برد و پنهانی در سرای خویش نگه داشت. در آنجا فتنه با بر گرفتن گوسالهیی نوزاد که از همان روز زادنش آن را در آغوش خویش از فرودسرای به ایوان قصر \_ شصت پله \_ بالا برد و همه روزه ای را ادامه در آی کان از مرد کرفتن گوسالهیی نوزاد که از همان روز زادنش آن را در آغوش خویش از ادامه داد، چنان نیرویی کسب کرد که وقتی گوساله نره گاوی کلان

شد نیز همچنان به آسانی او را از چندین پله که بود بالا میبرد. چون چندی ازین ماجرا گذشت سرهنگ به اصرار کنیز ک و با تمهیدی لطیف شاه را به قصر خویش مهمان آورد و چون بهرام دربارهٔ آن ۲۵ هنرنمایی کنیز ک ـ که سرهنگ به تمهیدی مناسب ـ شاه را به مشاهدهٔ آن دعوت کرد همان قول فتنه را که سالها پیش در باب تیراندازی خود وی به زبان آورده بود تکرار کرد، کنیز ک سرهنگ زیرکانه بروی اعتراض کرد که درین

صورت چگونه میتوان پذیرفت که کارگاو با تعلیم باشد و کار گور بیتعلیم؟ شاه کنیزک خود را بازشناخت و فتنه برای دلجویی شاه افزود که آن سخن من در باب تیری که شاه با آن سر و سم گور را به هم دوخت از خیرهرویی نبود برای آن بود که شاه از آفت چشم بد دور بماند. بهرام بدینگونه، بیآنکه برخلاف روایات دیگر، کنیزک خود را کشته باشد، درستی قول او را دریافت و با خرسندی از بازیافت او، فتنه را به نکاح خویش درآورد سرهنگ را بنواخت فتنه را به قصر خویش برد و روزگاری دراز پس از آن - بود با او به لهو و عشرت و ناز.

چندی بعد لشکر کشیدن خاقان چین به جنگ بهرام پیش آمد و سران سپاه که شاه را به عشرت و ناز مشغول میدیدند، از پیش خود جرأت مقابله با هجوم دشمن را پیدا نکردند. اما بهرام که در جنگ هم مثل شکار چالاک و قویدست بود با تغافل خویش دشمن را اغفال کرد، و از آنجا که او هیچ انتظار نداشت بر وی شبیخون آورد. با سیصد تن جنگجوی گزیده که با خود به بهانهٔ شکار همراه برداشته بود سپاه خاقان را شکست داد مهاجمان را تا جیحون بازپس راند. کشتار بسیار کرد غنیمت بسیار هم به چنگ آورد و در بازگشت به 10 تختگاه بزم پیروزی چید و مورد ستایش بزرگان و لشکریان واقع گشت. در این بزم شادی، پهلوی خوانان با نوازش چنگ و الحان پهلوی او را آفرین ها خواندند شاعران عرب هم با نشیدرباب برایش شعر خواندند و «شاه فرهنگدان شعرشناس» که در روایات دیگر وی را شاعر هم میخواندند، بز آنها و هم بر موبدان و درویشان زرها نثار کرد. با اینهمه، سران لشکر را هم، سرزنشهای ۲. سخت کرد و آنها را به خاطر سستی ناروایی که در هجوم خصم نشان داده بودند سخت فرو مالید. نعمان پادشاه عرب را هم که تا آن هنگام در جزو سران سیاه در درگاه وی مانده بود رخصت بازگشت داد و با هدیه و نعمت بسیار به ديار خويش بازفرستاد.

آنگاه به فکر آن هفت لعبت پریوار که در خورنق نعمان، سالها پیش به ۲۵ نقش آنها دل باخته بود افتاد. در ناز و نشاط تازهیی که به دنبال فراغت از ده و گیر خشکسالی و جنگ برایش حاصل شده بود خاطرهٔ آن دختران حورسرشت

۵

1.

خاطر وی را برانگیخت. پس به جستجوی آن هفت پیکر که به حکم سرنوشت نصیب وی بودند بر خاست. دختر پادشاه پارس را - که پرورده شبستان خسرو مدعی و رقیب گذشتهٔ خود وی بود - به رسم قوم خواستگاری کرد، دختر خاقان را به همراه خراج چین از پادشاه معلوب ضربت خوردهٔ خویش بازستاند. دختر قیصر را با لشکر کشی به حدود روم و با تهدید به دست آورد، دختر مغرب شاه را با نثار هدیه در حباله کشید دختر رای هند را خود از هند باز آورد. دختر شاه خوارزم و دختر پادشاه سقلاب را هم به وسیلهٔ قاصد و نامه خواستگاری کرد و بدینگونه از هفت کشور خدای هفت باقار می هفتر ما

د حسر ساه حوارزم و دختر پادساه سفلاب را هم به وسیلهٔ فاصد و نامه خواستگاری کرد و بدینگونه از هفت کشور خدای هفت اقلیم، هفت دختر را که پیکر آنها را بر دیوار خورنق دیده بود به شبستان خویش آورد و با آنها دل به عیش و شادمانی داد.

روزی در بزم وی، شیده نام هنرمند چیرهدستی که سالها نزد سنمار شاگردی کرده بود از شاه دستوری خواست تا برای این هفت لعبت شبستان وی، هفت گنبد کند چو هفت حصار. با رنگها و زیورهایی گونه گون که هریک با حال و حلیهٔ لعبتی که در آن گنبد بود هماهنگ باشد مگنبدها ساخته هریک با حال و حلیهٔ لعبتی که در آن گنبد بود هماهنگ باشد مگنبدها ساخته درون گنبد وعده دیدار داشت و با روزی که آن ستاره بدان تعلق داشت. شاه هم هریک ازین هفت پیکر را در گنبدی که مناسب وی بود جای داد و از آن پس عیش بهرام در این هفت گنبد، غیر از عشرت و لذت و می ورود و سرود، گوش دادن به قصههایی بود که هرشب از آنها میشنید و تقریر این قصهها، که می کند نزدیک نیمی از تمام منظومهٔ شاعر را به خود مشغول میدارد.

بالاخره درمیان این قصهسراییها و شادخواریهای خالی از دغدغه و تشویش، که زندگی بهرام را غرق در شادی و بیغمی نشان میدهد، یک روز ناگهان پیکی از مرزهای دور در میرسد و با اعلام خبر لشکرکشی مجدد خاقان ۲۵ چین به ایران عیش شاه را منغص میسازد. شاه که این خبر او را به سختی تکان میدهد بیدرنگ درصدد جمع آوردن سپاه و دفع کردن خصم برمیآید. اما با تأسف معلوم میکند که در مدت اشتغالش به قصه نیوشیها و بادهنوشیها

گنبد پريان \_ هفتپيكر

خزانهاش خالی مانده است و سپاهش هم پراکنده شده است. شاه ازین ماجرا به شدت دچار وحشت شد، و خاطرش به سختی مشغول گشت. در اندیشهیی که از کشف حال ملک و خرابی آن برایش دست داد در طی یک شب تحول یافت، بزرگ شد. رشد کرد و از آن زندگی کودکانه که بازیگوشی و خوشباشی بیسرانجامی بود بیرون آمد.

این بار برای چارهجویی ـ و نه برای تفریح و سر گرمی ـ به تنهایی آهنگ شکار کرد و باز روی به صحرا آورد. در بیابان از شدت گرما مغرش به جوش آمد و احساس تشنگی او را به جستجوی آب کشاند. سیاه چادری که از آن دود برمی آمد از دور توجه او را جلب کرد. بدان جانب تاخت و آنجا با تعجب بر در خرگاه شبانی پیر گلهیی گوسفند را مشغول چرا و سگ گله را بر 1.. شاخ درختی آویخته دید. شبان پیر که خداوند خرگاه بود او را با لطف و نرمی بذيره شد و وقتى مهمان دربارهٔ گناه آن سگ آويخته سؤال كرد معلوم شد شهوت پرستی سگ و دوستی او با ماده گرگ گوسپندان بسیاری از گله یی را که شبان به وی سیرده بود طعمهٔ گرگ ساخته است و او بدین تهمت وی را مجازات سخت کرده است. بهرام ازین اشارت، به اندک تأمل علت پراکندگی 10 سپاه و تمهی گشتن خزانهٔ خویش را در طرز سلوک وزیر با رعیت بازیافت در بازگشت به شهر هم این وزیر خود را که به غلط راست روشن خوانده می شد بازداشت و بازخواست سخت کرد. شکایت متظلمان را که از او گونه گونه خیانتها نقل می کردند شنید و در خانهٔ او که مصادره کرد اسنادی به دست آمد که نشان میداد خاقان چین این بار به تحریک وی و به اعتماد آنکه بهرام جز به ۲. عیش و شکار نمیاندیشد به ایران لشکر کشی کرده است. وقتی شاه راست روشن را به دار زد خاقان که از هشیاری و چارهجویی وی خبردار شد از لشکر کشی به ایران پشیمان گشت، عذرها انگیخت و پوزشها خواست و سرانجام به مرزهای خویش باز گشت و بدینگونه ایران از اضطراب و تهدید رهایی یافت. اما بهرام که در طی این ماجرا تحول فکری شگرف یافته بود از ۲۵ استغراق در عشرت و انهماک در شهوت باز آمد و احساس پیری در سنین شصت سالگی او را به توبه و عزلت کشاند. هفت گنبد را رها کرد هرچه را

داشت به آتشگاه داد و بدینگونه درسی را که سالها پیش پرورندهاش نعمان پیر در ترک خورنق به او داده بود بازپس داد. به بهانهٔ شکار باز راه بیابان گرفت و آنجا به دنبال گوری که به درون غاری گریخت به درون یک چاه ژرف بیفریاد افتاد – و از آن پس به رغم جستجوی بسیار هیچ کس از وی نشانی نیافت. آیا از نعمان خورنق سرمشق گرفت یا قصهٔ او صورت دیگر گون شده و تکرار یافته یی از فرجام خداوند گار خورنق بود ؟ اینکه فردوسی در ذکر فرجام حال او از مرگ طبیعی سخن می گوید بعید نیست که شباهت بین گور وحشی و گوری که آخرین منزل هستی است، همراه با آنچه دربارهٔ خداوند گار خورنق، و مخصوصاً آنچه در باب فرجام حال کیخسرو نقل میشد در مآخذ نظامی پایان کار بهرام را بدینگونه رقم زده باشد.

هفت پیکر نظامی، با آن هفت قصهٔ شگفتانگیز و نفس گیر و پرماجرا که لعبتان هفت گنبد برای شاه نقل می کنند خیال انگیزترین و پررنگ و نگارترین منظومه از پنج گنج وی به شمار می آید. شاعر در ترکیب قصهٔ خویش ۱۵ غیر از شاهنامه که از «بازگفت» قصههای آن به عمد خودداری داشت، از روایات دیگر و از جمله روایات نانوشته نیز بهره جست. هنگام دست زدن به نظم آن هنوز چیزی از شور و حرارت سالهای اشتغال به قصه شیرین و خسرو و داستان لیلی و مجنون را با وجود احساس سرمای پیری در خاطر نگهداشته بود و شاید از خاطرهٔ سالهای اشتغال به قصه هنوز ملالتهایی در حاطر داشت ـ و این قصه او را ازین ملالتها می رهاند.

درین ایام بعداز رهایی از عشقهای پرملال مجنون و لیلی و از محیط اندوهبار بیابانهای خشک و قفر عرب جاذبهٔ بازگشت به دنیایی شاد و خرم و پرتحرک خاطر شاعر را به یک قصه دیگر از گذشتهٔ باستانی ایران جلب میکرد.اما انتقال خاطر از فضای سیاه چادرهای خاموش و نومید اعراب به جو ۲۵ قصرهای روشن و پر سروصدای دربار فرس بدون توقف کوتاه دیگری در

صحراهای عرب برای ذهن تازه از بادیهٔ مجنون رهیدهٔ شاعر دشوار بود و قصری چون خورنق \_ در حاشیهٔ بیابان \_ برای آنکه این انتقال را از صورت طفره بیرون ۵

۱.

گنبد پريان \_ هفت پيکر

آورد، در آغاز چنین داستانی پلهٔ نخست برای جهش و آهنگ بود. این نیز در قصهٔ بهرام گور ممکن میشد که سالهای کودکی و جوانی را در چنین قصری به سر برده بود و زندگی بیابان را با زندگی قصر به هم پیوند داده بود.

اما قصهٔ بهرام گور برخلاف قصهٔ لیلی و مجنون و شیرین و خسرو نه وحدت درونی داشت نه انسجام ضروری در توالی حوادث، مشتی قصههای پراکنده و بیترتیب بود که بر گرد محور وجود این پادشاه ساسانی دور میزد و ابداع یک قصه منسجم و مضبوط از جمع آنها جز با قالب «قصه در قصه» که نمونهٔ باستانی آن در داستانهای سندباد و هزار افسان \_ الف لیل و لیله \_ و نظایر آنها آمده بود به دشواری ممکن میشد و شاعر برای آنکه چیزی از واقعیت تاریخ را هم، بدانگونه که در عصر او در مورد بهرام گور نقل می شد، بدان . درافزاید و از تلفیق افسانه و تاریخ چیز تازهیی به وجود بیاورد، آنچه را به نظر او واقعیت تاریخ می آمد به صورت «در آمد» و «پی آمد» در آغاز و پایان «قصه جامع» خویش در آورد و بدینگونه در عبور از محیط قصهٔ لیلی و مجنون به قصهٔ هفت پیکر بهرام خود را از شقاء بادیه به خصب و رفاه تختگاه پادشاه رسانید. به هر تقدير درطي اين سير از محنت و ملال سر گذشت اعراب باديه بهتدريج به 10 عشرتها و نوشخواریهای صافی و بیملال بارگاه بهرامی وارد شد تا از آن نیز به هنگام خویش فرصت اظهار ملالی بیابد و به قلمرو سعادت و صفای روحانی اهل عزلت و تفکر مجال نفود پیدا کند و در جمع و تلفیق بین قصههای عامیانه با آنچه در مخیط حیات او واقعیات تاریخ تلقی میشد تصویر واقعیت را با تصویر خيال هماهنگ سازد.

۲.

۲۵

وقتی نظامی به نظم این قصه دست میزد هنوز چیزی از آنچه در قصهها به این پادشاه محبوب افسانه های تاریخ منسوب می شد در آثار بازمانده از دنیای قبل از اسلام و در روایات عامیانه در ولایات مختلف ایران باقی بود. خود او در روايات مافروخي به قريهيي ازنواحي اصفهان منسوب مي شد، از مدتها قبل هم ذکر نام شلنبه در دماوند در قولی منسوب به او طوری نقل می شد که از ارتباط طولانی وی با آن نواحی حاکی به نظر میرسید. بنای متروک و ظاهرا فروریختهیی در نزدیک همدان، در قریهیی به نام جوهسته، بر سر راه همدان به

ری، وجود داشت که قصر بهرام گور خوانده میشد.این قصر که از یک پارچه سنگ به نظر میرسید شامل حجرهها، راهروها و دهلیزها بود و بر ستونهای آن تصویرهایی از کنیز کان زیباروی وجود داشت با کتیبههایی به خط پهلوی ؟ - که البته چون کسانی که از آنجا می گذشتند از معنی آنها چیزی درک نمی کردند در توجیه آنها به پندار خویش میدان میدادند و آنچه را در باب آن صورتها نقل ۵ میشد دیگران نیز نادیده تکرار می کردند. در همان نزدیکی هم جایی را به نام گور آهو (= ناوس الظبیه) نشان میدادند که گفته می شد، شاه وقتی کنیز ک خود را به دنبال صيد آهو كشت، او را با همان آهو درين موضع دفن كرد. در حوالی این موضع هم جایی به نام منارسنب گور دیده میشد که در قریهیی به نام خستجین (= خسته جوین؟) واقع بود و در سالهای بین ۵۲۰ و ۵۵۲ که ۱. مجمل التواريخ و القصص تأليف مي شد و اواخر آن با دوران جواني نظامي مقارن بود هنوز نشان آن باقی بود. در همان زمان روایت مربوط به ماجرای او با وزیرش راست روشن هم که در مآخذ نقل میشد، گاه به پادشاهان دیگر منسوب می گشت همچنین مقارن آن ایام عوفی از وجود نسخهیی از دیوان او \_ که در واقع ظاهراً مجموعهیی از حکایات و اشعار عربی به نظم و نثر بود ـ در کتابخانه 1 A سرپل بخارا نشان میداد و صاحب مرزباننامه قصه او را با دهقان خرهنما ذکر می کرد که چیزی از قصههای حاکی از مردم آمیزیها و رعیتنوازیهای او را نشان میداد. این جمله، اقدام نظامی را به نظم قصههای او تاحدی همچون پاسخی به یک آرزو یا یک علاقهٔ عام به قصههای این پادشاه مردانه و شادخوار و . ب پرجنب و جوش نشان میدهد.

در واقع در روایات عامیانه هم تاحدی مثل آنچه از تاریخ نیز برمی آید، بهرام قهرمان این منظومه نمونهٔ یک پادشاه تمام عیار دنیای قبل از اسلام ایران تلقی می شد که در معاملهٔ با خلق و در آنچه به خراج رعیت مربوط می شد عدالت را با تدبیر تؤام داشت. سابقهٔ پرورش یافتن در سرزمین اعراب او را در ادهان عام در کار عشق و لهو و شکار با اطوار غریب تصویر می کرد. علاقه یی که به صحرا و صید داشت احوال او را با آنچه از اعراب بادیه نقل می شد تاحدی ماننده نشان می داد. حتی در نقوش بازمانده از عهد ساسانیان که یک

گنبد پريان \_ هفتپيكر

جام نقرهٔ بسیار کهنه، از آنجمله یادگار مانده است عشق به زن و شکار و بیابان در وجود او رنگ حیات عربی دارد و او را در حالی که با محبوبهٔ خویش بر شتری سوارست و به شکار گور اشتغال دارد تصویر می کند. مهارت او در تیراندازی که همچنان بر پردهها و قالیها نقش میشد او را درکار تیراندازی، مثل سواران نیزه گذار بیابانها بیرقیب نشان میداد چنانکه در زبان اعراب عهد اسلام هم، ظاهراً از یادگار روزگاران بسیار دور، تیراندازی بهرام (= رمی بهرام) در چالاکی و نیرومندی و نشانه زنی زبانزد بود.

علاقه وی به شعر و شاعری هم که بر وفق روایات در نزد ایرانیان باستان - ازجمله موبد ماراسپند - با ناخرسندی و امری خلاف شوون فرمانروایی تلقی می شد از جانب روحانیان عصر مورد انتقاد بود. این طرز تلقی از سرود و سرود گویی بعدها نیز در بعضی روایات و سنتهای مزدیسنان همچنان باقی بود. به هرحال گرایش به شعر و سرود در نزد این پادشاه «عرب پرورد» ظاهراً در نزد ایرانیان مرده ریگ تربیت عربی وی محسوب می شد. با آنکه نظامی در قصهٔ نزد ایرانیان مرده ریگ تربیت عربی وی محسوب می شد. با آنکه نظامی در قصهٔ مطح شاعران تنزل دهد ابا دارد یا اشتغال به نظم شعر را برای پادشاه کامکاری که تصویر یا سرمشق ممدوح جنگجوی خود او نیز هست هنری نمی داند باز چنانکه از تأمل در مآخذ او برمی آید در روایات رایج در عصر نظامی غالباً به این جنبه از حیات بهرام اشارتها هست. چنانکه قرنها قبل از عهد قصه سرای گنجه می ابوالحسن مسعودی مورخ معروف عرب خاطرنشان کرده بود که اشعار بسیار به ابوالحسن می مودی مورف عرب خاطرنشان کرده بود که اشعار بسیار به تنها در تاریخ اعراض کرده بود.

در بین معاصران نظامی هم عوفی در لباب الالباب و هم شمس قیس در المعجم، به شهرت وی در شاعری اشارت کرده بودند. عشق به موسیقی نیز، که با آب و تاب بسیار در روایات نقل میشد در واقع مؤید علاقهٔ او به شعر و شاعری محسوب میشد و اینکه نظامی درین باره تفصیل و مبالغهیی را که درینگونه موارد از او توقع میرود ندارد غیر از اجتناب از تصریح درین باب تاحدی هم باید به آن سبب باشد که به خاطر پرهیز از بازگویی «آنچه گویندهٔ

دگر گفته است» نخواسته است داستان جلب لوریان هند را هم که در شاهنامه با شاخ و برگ بسیار آمده است مطرح کند و به همین سبب یا برای احتراز از طولانی شدن قصه، حتی از سفر او به هند هم چیزی در روایت خویش نیاورده است. با اینهمه روایات عامیانهیی که درین باب شایع بوده است و در شاهنامهٔ حکیم هم چیزی از آن انعکاس دارد سعی او را در جلب خنیا گران هند به ایران نيز از علاقة او به موسيقي و شعر نشان ميدهد. از اين خنيا گران هند كه در شاهنامه به عنوان لوریان (= لولیان) خوانده می شوند، در بعضی مآخذ دیگر به عنوان گوسان یاد میشود که مفهوم آن عامتر از لوریان مزبور و شامل حال تمام کسانی است که با خنیاگری لعب باز و سرودپرداز و رامشگر نیز بودهاند. و اگر ۱۰ - این عنوان با ریشهٔ گُوشْن و گویش مربوط باشد احتمال دارد با مفهوم قوال و قول که غالباً در ذکر سماع صوفیه از آنها یاد می شود نیز به نوعی ارتباط داشته باشد. امری که قصههای بهرام گور را از همان روز گاران قبل از اسلام در افواه عام انداخت نه فقط کارهای شگرف غیرعادی و پهلوانی او بود، تاحدی هم علاقه یی بود که او به احوال فقرا و ضعیفان جامعه داشت. کارهای غیر عادیش که از آنجمله علاقهٔ فوقالعاده به جنگ و شکار و شعر و موسیقی بود در نظر عام 10 خلق با تحسین تلقی میشد اما موبدان و بزرگان که آن جمله را مغایر با هیبت و وقار شاهانه میدیدند ظاهراً در آن احوال بیشتر به چشم امری که از سابقهٔ تربیت بدوی و خلق و خوی عربیوار او ناشی می شد می نگریستند واقع آن است که خود او هم به هرجهت بود دوست داشت خویشتن را با اخلاق و اطوار یک بدوی، یک کولی، و یک صعلوک شاهانه نشان دهد اقدام او در جلب ۲. لوریان که نظامی آن را در مفهوم تشویق اوستادان دستانساز نه جلب خذیا گران از خارج روایت می کند با آنکه ظاهراً بیشتر از مقوله مبالغات قصهپردازان بنظر مىرسد درحقيقت مبنى بر توهم تجانس روحى است كه خود بقول حكما علت انضمام محسوبست. شاید پایان کار او هم که در روایت نظامی یاد آور پایان کار ۲۵ کیخسرو در شاهنامه بنظر میرسد در واقع مثل فرجام حال پدرش یزدگرد خاطرهیی از یک توطئه مرموز نجبا برضد وی بوده باشد که طرز فرمانروائی او را با نظر تأیید نمی نگریسته اند. این البته احتمالی بیش نیست و شاید قصه نظامی

درین باب که با روایت فردوسی هم درباره فرجام کار بهرام توافق ندارد افسانهای باشد که بعدها از روی قصه پیروز نوادهٔ خود او برساخته باشند. تناسب بین گور بهمعنی قبر و آنچه نام نخجیر محبوب بهرام و منشاء شهرت او بهنام بهرام گور تلقی میشد نیز شاید عامل عمده یی در ایجاد این قصه عبرتانگیز باشد. شکوه حزن آلود این فرجام حال عبرت ناک هم در کلام نظامی طوریست که احتمال اخذ آن از صحنه های پایان کار کیخسرو بعید بنظر نمی آید.

روح جنگجویی هم که در وی گهگاه به خشونت بدوی میرسد در بسیاری موارد بهرام را در تسلیم به جاذبه عشق که تفریح خاطر سوار نیزه گذار بادیه است آزاد نمی گذارد اما جنگ را هم او غالباً مثل لهو و شکار نوعی بازیچه و گونهای کار آمیخته با تفریح تلقی می کند. حیله گریها و غافلگیریهای شکارافکنان آزمودهٔ حرفهای هم در نقشههای جنگی او غالباً پیداست. چنانکه بر وفق فحوای روایات، خاقان چین را مثل شکاری که صیاد ماهرانه بدام میاندازد غافلگیر و هلاک می کند. در مبارزهٔ با ترکان \_ در حقیقت با هبطالیان یا هیاطله \_ هم بر خورد و کشاکش او مثل مبارزهایست که شکارافکن با گرگ می کند:

او را بازپس میراند و از اینکه برای آنچه شکار وی شده است دندان تیز کند مأیوس میسازد. آیا خلاف انتظار است که با این شگردهای خاص شکارافکنان بیابان که شاه عرب پرورد در نخجیرگاه و میدان نبرد دارد، در زندگی شبستانش هم با حوصله و فرصت جویی در شکار آهوان حرم نیز از هر گونه شور و هیجان خودداری کند و آنگونه بیدلواپسی و بدون تحمل مشقتهایی که برای قهرمانان قصههای عشقی پیش میآید به هفت محبوبه دسترس پذیر پرده نشین مفت اقلیم دست پیدا کند و مثل یک شیخ عرب همه آنها را درون حرمهای دربسته و ره بسته خویش بدام اندازد؟ روحیه «شکارافکن» در تمام آنچه از قصر خورنق پرورش می باد و آنگونه از وقتی خود را می شناسد کاری جز سواری و شکار ندارد. فرمانروایی را هم که بزرگان ایران تاحدی بسبب ناخرسندی از تربیت عربیش از وی دریغ می دارند، وی با همین «روحیه شکارافکن» و با تربیت عربیش از وی دریغ می دارند، وی با همین «روحیه شکارافکن» و با تربیت عربیش از وی دریغ می دارند، وی با همین «روحیه شکارافکن» و با تربیت عربیش از وی دریغ می دارند، وی با همین «روحیه شکارافکنان» و با در سالهای قبل از آن که در خورنق کاری جز لهو و شکار ندارد در یک حجره دربسته نقش هفت دختر \_ هفت پیکر \_ را کشف می کند، بدانها دل میبازد اما باز مثل شکارافکنی که با پی گیری و خونسردی از یک دره به دره دیگر در جستجوی شکار تکاپو می کند و در هر تکاپو درهٔ گذشته و شکار گریخته را پشت سر می گذارد و به دنبال شکار دیگر می رود، وی نیز این هفت پیکر را که تقدیر اختران آنها را به داغ وی موسوم کرده است از یاد می برد، و می دارد آنها را تقریباً فراموش می کند. بعدها شکارافکن خونسرد و بیر حم وقتی از جانب کسانی که می کوشند تا قرقگاه شکار وی را در عرصهٔ فرمانروایی مورد تجاوز قرار دهند ایمنی می ابد، تازه به یاد صیدهایی می افتد که در سالهای لهو و شکار خورنق داغ خود را بر آنها یافته بود.

اینکه جهانجوی شکارافکن درین مدت که سالها از روزهای خورنق فاصله گرفته بود این هفت پیکر زیبا را به دست فراموشی سپرده بود، برای طبع هوسباز و متلون وی طبیعی بنظر می آید و در ساختار قصه هم حتی ضروریست. چراکه عشق واقعی انحصارجو است هفت دختر را با هم در اقلیم خود به

- فرمانروائی نمی پذیرد و لاجرم دلی که میتواند در زمان واحد با هفت دلدار زیبا عشق بورزد از عشق واقعی خالی است جز هوس و لهوی که صیاد فرصت جوی را از تعقیب یک شکار بهتعقیب شکار دیگر وامیدارد و در واقع به شکار بیش از آنچه شکار اوست توجه دارد چیز دیگری نیست. در مورد بهرام هم عشق و حتی زندگی واقعی ذوق شکار است و اینکه زندگی او نیز در روایت نظامی در
- م حسی رند کی واقعی دون سعار است و اینکه رند کی او قیر در روایت قصلی در عشق شکار پایان مییابد با سرشت و سرنوشت او هماهنگی دارد. زنان او \_ این هفت پیکر زیبا که نظامی سراپای آنها را از لطافت و جمال تراشیده است \_ نیز با تمام زیبایی و دلارایی که دارند برای بهرام به حقیقت چیزی بیش از چند شکار انسانی نیستند و بیش از شکارهای در قید بسته نیز روح و حیات ندارند
- ۲۵ قصههایی هم که آنها در خلوت وصال شاهانه نقل مینمایند شور و هیجان عشقی ندارد و در مورد «سامع وقایل» هر دو،حال کسی را بیاد می آورد که بعد از سالها هجران به وصال محبوب رسیده باشد و در آن خلوت که «افتد و

۵

۱.

دانی» بجای آنکه عشق بورزد فقط عشقنامه بخواند. بهرام هم در بدست آوردن این آهوان حرم همچنان حال صیادی حرفهای را دارد ـ یک یک آنها را با چشم علاقه اما بدون شور و هیجان دنبال میکند، رم و پویه آنها را بهچشم تحسین مینگرد اما در اینکه آنها را قربانی یک هوس زودگذر سازد تأمل و تردیدی به خود راه نمیدهد. اینکه هریک از آنها، ازین هفت پیکر زیبا، فقط یک شب فرصت نقل کردن قصه خویش را دارند بطور رمزی نشان میدهد که آنچه بهرام را به صحبت آنها میکشاند عشق نیست هوس زودگذر صیادی حرفهایست که جز به دیدن و دنبال کردن و به دام افکندن و احیاناً کشتن شکار خویش نمی اندیشد و اگر لذتی از این کار عایدش میشود به جز خرسندی از افزودن چند قربانی دیگر بر تعداد قربانیان خویش نیست.

با آنکه از سالمهای جوانی و از روزگار اقامت در دیار عرب به این صورتها علاقه یافته است ظاهراً چون آنها را به حکم تقدیر صید دام خود میداند عجلهای در دنبال کردن آنها نشان نمیدهد. بعد از سالها وقتی میل به جستجوی این صورتها را در دل خود بازمییابد هیچگونه شور و هیجان تب آلود عاشقانهیی

- در این جستجو ندارد. نه جنگی جدی بخاطر آنها راه میاندازد نه برای ربودن ۱۵ آنها به عیاری و شبروی میپردازد و نه با آنها نوشت و خواند عاشقانه دارد. فقط با خواستگاری عادی ـ و احیاناً با تهدید و الزام ـ آنها را به دام میاندازد و در درون گنبدهای رنگ رنگ هفتگانه خویش که جز صدای پای زمان هیچ صدایی در آنجا نمیپیچد به دام یک هوس کودکانه و زودگذر میاندازد. هیچ
- نشانی از آن شور و دردی که در لیلی و مجنون و در شیرین و خسرو تمام ۲۰ حوادث داستان را به عشق، عشقی پرشور و غیرتناک منتهی مینماید درین ماجراها نیست.

پادشاه شکاردوست و شکارپرست بعد از سالمها فرمانروایی و مخصوصاً بعد از دفع هجوم سپاه چین وقتی کشور را آسوده مییابد به دیار عرب میرود، در قصر خورنق بار دیگر چمرههای از یاد رفتهٔ این هفت دختر را با چشم شوق و ۲۵ هوس برانداز میکند و این بار درصدد برمیآید هر گونه هست آن هفت پیکر هوسانگیز را به دست آورد. اما در صحبت این هفت پیکر دلربا، غیر از هوس

کامجویی عاری از عشق و درد چیز دیگری که بهرام را مشغول میدارد تجمل پرستی و عشق به نمایش دادن جلال و شکوه ظاهریست که در واقع اگر شایستهٔ یک عرب بیابانی در شهر به دولت و حشمت رسیده هست در خور شأن یک پادشاه در کام و ناز حیات شهری پرورش یافته نیست. قصری که شاه، به خاطر این آهوان حرم میسازد این ذوق تجمل نمایی وی را نشان میدهد. هفت گنبدی که درون این قصر رویایی بنا میکند و طرحی که برای توافق بین رنگهای این گنبدها با لباس و اثاث آنها به کار میدارد زیاده از حد جنبهٔ نمایشی دارد. این هم که برنامهٔ میعاد با این هفت پیکر آنگونه طرح می شود که شاه هر روز هفته در گنبدی که اختر آن روز رنگ آن گنبد را دارد شب را به عیش و لہو می گذراند بیش از اندازہ ساختگی، ہوس آمیز و ناشی از ذوق 1. خودنمایی و نمایش جلال و تجمل به نظر میرسد. بدینگونه در آنچه درون این هفت گنبد به نمایش میآید تجمل پرستی یک امیر عرب بیش از ذوق تلطیف یافتهٔ یک بادشاه کامکار مجال جلوه گری پیدا می کند.

در ساختار قصه هم، رنگ گنبد که با فرش و اثاث خانه و با ظاهر و ۱۵ لباس قصه گوی تناسب دارد رنگ اختری را هم که روز دیدار شبانه شاه بدان منسوبست ارائه می کند. تنوع رنگ گنبدها نیز، منتقدی را که با تاریخ سر و كار دارد به یاد دیوارهای حصار اكباتان در روایات هرودوت از احوال پادشاهان ماد میاندازد و از استمرار این گونه ذوق تجمل فروشی در دستگاههای شاهانه باستانی حاکی به نظر میرسد. تنوع در لباس شاه نیز روایات بعضی مورخان را ۲۰ در باب لباس های رنگارنگ یادشاهان گذشته به خاطر می آورد. رنگ اختران هم که هفت روز هفته منسوب به آنهاست ریشه در خرافات و تقالید اقوام باستانی دارد.

قصههایی هم که این نخجیرهای انسانی برای پادشاه شکارافکن نقل می کنند دردی و شوری ندارد و به قصههایی میماند که دروغ یا راست اما ۲۵ ، همواره با رنگ و عطر رؤیاهای تحقق نایافتهٔ لافزنان جهاندیده، شکارافکنان خسته یا نستوه است که وقتی شبها در بیابان در کنار آتش گرد هم جمع می آیند و در همان حال همچنان مترصد نخجیر میمانند، از برای وقت گذرانی

نقل می کنند و در نقل کردن آنها هم پروای حقیقت نمایی و واقعیت نگری را ندارند. قصههای این شکارهای انسانی هم، چون برای خرسندی خاطر شکارافکن، نقل میشود مثل قصههای لافزنان نخجیرجوی بیابانها جز به آنکه اعجاب و شگفتی در مخاطب برانگیزد، به چیز دیگر چندان توجه ندارد. قلمرو این قصدها دنیای ماوراء واقعیت است که با فراخنای خیال انگیز بیابان و با ۸ مالیخولیای تکاوری و شکارافکنی نیز پیوند نا گسستنی دارد. قصهها از هردستی هست: قصه های پریوار، قصه هایی از سر گذشت انسان های غول آسا و غیر عادی، و قصههایی حاکی از سرنوشتهای بیهمانند و غالباً رؤیایی! تمام آنها نیز، هریک به گونهیی خاص، در تصویرهای رنگین و خیال آمیز آکنده از مبالغه و احیاناً تناقض غوطه میخورند. با آنکه همهٔ آنها از زبان زنان پادشاه و در رویارویی با 1 . او به بیان می آید لحن آنها همواره بر آیین عفاف مبتنی نیست. پردهدریهای جنسی - هرچند با زبان استعاره که هنر خاص نظامی است - به آنها رنگ شوخیهای عامیانه میدهد. معهذا طرز بیان شاعر حتی در تصویر اینگونه صحنههای شرمانگیز چنان است که مخاطب در شنیدنش بر گونهٔ خود احساس سرخي نمي کند. 10 بسیاری از صحنهها در این قصهها رؤیاهای ماخولیایی است - مناسب حال و مقال قصه گویان عروسک گونهیی که جرأت رویارویی با واقعیت را ندارند و حتى عشق و محنتهاي آن را هم به درستي نيازمودهاند. اكثر قصهها که هر گز هیج ارتباط جوهری هم با محیط و عصر حیات بهرام ندارند افسانههای خیالانگیزی از مقولهٔ داستانهای الف لیل به نظر می آید و با این حال برای ۲. منتقد که منشأ آنها را نمیداند همواره این سؤال درخاطر باقی میماند که آیا نظامی آنها را از جایی گرفته است یا خود او ساخته است ؟ قصهها از حیث رويدادها و برخوردها غالباً چندان طولاني نيست اما شاعر با تصويرپردازيها و صحنه آرایی های استادانهاش آنها را تا حدی که در حوصلهٔ یک قصهٔ خواب آور

\_یک «سمر» بدانگونه که در نزد اعراب شناخته است \_ درآید بسط و توسعه میدهد. در عین حال همهٔ آنها در جوی رویایی، جادویی، و ماوراء واقع که یاد آور گزافهپردازیهای معمول شکارافکنان بیابانهاست غوطه میخورد. دراینگونه قصهها که با مذاق این صیدافکنان حرفهیی نقل میشود اگر منطق واقعیت حاکم نیست غرابت ندارد و از همین روست که این صیدهای حرم نیز در نقل آنها تخیل آفرینندهٔ خود را آزاد میگذارند و همه چیز را در امواج رویا و خیال فرو میشویند.

۵

اینکه در بسیاری از صحنه هاشان انسان احساس میکند که اشخاص قصه پاهاشان بر زمین بند نیست و در عرصهٔ رویاها سیر میکند از همین جاست. واقعیت درین قصه ها غالباً در مقابل رویا رنگ می بازد و همه چیز را در امواج توهم های مجرد غوطه می دهد. کدام صحنه درین قصه ها هست که ازین منظره های ضد واقعیت خالی است ؟ یک جا \_ قصهٔ روز پنج شنبه \_ چشمی

- ۱۰ که با تیغهٔ خنجر از چشم خانه بیرون می آید و به خاک گرم بیابان افکنده می شود دوباره به جای خود باز می گردد و با کمک گیاه مرموز دارویی بینایی خود را باز می یابد. جای دیگر \_ در قصهٔ روز شنبه \_ سبدی جادویی هست که به نیروی طلسمی ناپیدا به آسمان می رود، بر میل بلندی که سر به آسمان دارد جای می گیرد و آنجا مرغی بزرگ و سطبر بر فراز میل می نشیند و انسانی که
- ۱۵ در سبد جای دارد میتواند پای او را بگیرد و در اوج هوا پرواز کند. جای دیگر - در همین قصه - سرزمینی سحر آمیز هست که برای عشرت و لهو دخترانش باد و باران از گرد راه درمیرسند آن را پاک میکنند و سبز و تازهروی مینمایند. تمام اینها صحنههای رویایی و پریوارست که یاد آور قصههایی گزاف اما دلاویز از مقوله قصهٔ شهر رویین و حکایات سندباد بحری است - که
- ۲۰ ماجراهای کمهنه سربازان و پیره صیادان کوهستانمها را به یاد می آورد. در صحنههایی که در جای جای این قصهها تصویر می شود قلمرو قصههای پریوار رویای شب نیمه تابستان شکسپیر با اقلیم افسانههای دکامرون بوکاتچو به هم می آمیزد \_ و همه چیز در رویا و خیال غوطه می خورد.

با آنکه قصهها کوتاه، وهمانگیز، احیاناً عامیانه و غالباً به کلی فاقد ۲۵ عنصر حقیقتنمایی است در نقل نظامی با لطف بیان بینظیری که در کلام او هست جذاب میشود و در چهارچوبه قصهٔ جامع، ساختار درونی و بیرونی آنها با هم و با مجموع آنچه «درآمد» و «پی آمد» داستان بهرام است به نحو جالبی

گنبد پريان ۔ هفت پيکر

هماهنگی پیدا می کند. قصهٔ روز شنبه \_ درواقع شنبه شب \_ که در داخل گنبد سیاه نقل میشود رنگ سیاه یا نیلی را که در نجوم عامیانه رنگ زحل هم هست براي لباس بانوبي كه آن را نقل مي كند قابل توجيه ميسازد. قصهٔ يكشنيه شب، رنگ زرد را که رنگ آفتاب نیز هست و یک شنبه روز اوست برای لباس بانوی گنبد مناسب حال نشان میدهد. قصههای دیگر نیز، همچنان رنگ ۵ سیارههایی را که به هر یک روزی از روزهای هفته منسوبست و در اجزای قصه رنگ گنبد و زیب و آرایش خانه و زیور و جامهٔ بانوی خانه هم از همان رنگ حکایت دارد توجیه و تصویر مینماید \_ دوشنبه شب سبز به رنگ ماه، سهشنبه شب سرخ به رنگ مریخ، چهارشنبه شب فیروزهیی به رنگ عطارد، پنج شنبه شب صندل فام به رنگ مشتری، و آدینه شب سپید به رنگ زهره. البته 1 . رنگهایی که نجوم عامیانه عصر در باب این اختران هفت گانه نقل می کرد با آنچه در نقل نظامی آمده است در بعضی موارد تفاوتهایی دارد که شاید از تفاوت مآخذ ناشی باشد. معهذا در چهارچوبهٔ جامع قصه همیشه رنگ گنبد، رنگ خانه، رنگ لباس و رنگ ستارهیی که شب هفته منسوب به اوست باهم توافق دارند. جالب آنست که نقل داستان ها در عین حال با تصویر جالبی از 10 بهار یا خزان همراهست که گویی تناسب فصل را با اوقات شکار که به احتمال قوی شاعر قلعهنشین و منزوی هم مثل قهرمان داستانش بدان علاقه داشته است نشان میدهد و چیزی که این دعوی را در خور تأیید میسازد تصویرهایی است که شاعر درین اوصاف از احوال جانوران صحرا ترسیم می کند. چهارچوبهٔ اصلی قصه غیر از تناسبی که بین رنگ گنبدها با هفت اختر در آن هست از جهات دیگر هم با انواع هفت گانی ها ارتباط دارد - هفت پیکر، هفت دختر، هفت کشور، هفت گنبد و هفت قصه. در قصههای مشابه که هم در شيوهٔ نقل قصه در قصه است به ندرت اجزای قصه با این اندازه تناسب، تمامیت نسبي و وحدت وضعي را براي قصه تضمين مي كند. اينكه قصههايي كه در داخل قصهٔ جامع نقل میشود فقط در هفت قصه منحصر میماند تا حدی نیز از

آن روست که هر دختر \_ در درون این هفت گنبد \_ فقط یک بار در طی قصهیی که نقل می کند ارتباط سرنوشت خود را با رنگ گنبد و رنگ اختر طالع

۲.

خویش تقریر مینماید و بهرام هم چیزی بیش ازین از او نمیخواهد. درست است که این اندازه تناسب، ساختار مجموع قصههای هفتگانه را تاحدی مصنوعی جلوه میدهد اما قدرت صحنه آرایی و تصویر پردازی در نزد نظامي چنانست كه خواننده اين جنبهٔ مصنوعي را چندان حس نمي كند و بىتكلف با محيط قصه و چهارچوبه آن انس مى گيرد. بدينگونه، خواننده ۵ میتواند توالی تصویرها و تکور توصیفها را به آسانی تحمل کند و در محیط شادمانهٔ قصههای متنوع و خیالانگیز خود را آهسته آهسته و مثل کسی که در «تاب» نشسته است بین بلندیهای اندیشهٔ اخلاقی و سراشیبیهای خواهشهای نفسانی در نوسان ببیند و سرانجام مثل خود بهرام در پایان ماجرایی که هرشکارانداز بیابان و هر عیار کمندانداز بیبند و بار کوچههای شهر هم ممکن 1 . است آن را تجربه کند از درون این تاب خیال انگیز به بالای یک بلندی که لازمهٔ حیات والای اخلاقی است خیز بردارد. فرجام کار بهرام نیز که سیری و دلزدگی از کامجوییها و تجملپرستیها را در نزد وی تصویر میکند این خیز چالاک و عیارانه به ماورا دنیای خور و خواب و خشم و شهوت را برای خوانندهٔ قصه نیز، مثل قهرمان آن، مایهٔ رهایی از ملال بیهود گیهای زندگی 10 نشان میدهد و اینجاست که تحول ناگهانی در اندیشه و حیات بهرام به صورت یک سلوک روحانی از عالم صورت به عالم معنی جلوه می کند. تنوع این قصهها هم در حقیقت تصویری از تنوع تقدیرهاست \_ از تنوع تقدیرهایی که تبدل احوال انسانها را موجب بروز کشمکشهایی می کند که قصه چیزی جز تصویر آن نیست. قدرت قریحهٔ نظامی در تصویر آفرینی به این قصهها علاوه بر تنوعی که در مضمون آنها هست جاذبه یی سحر آمیز میبخشد که نظیر آن در قصههای مشابه \_ و آنچه تقلید گران نظامی از امیر خسرو دهلوی

تا عبدالرحمن جامی برین نمط پرداختهاند تقریباً هیچ جا مشهود نیست. با آنکه منشأ این قصهها در روایتی که نظامی از آنها نقل می کند همه جا قابل ردیابی

۲۵ نیست اجزای بعضی قصهها، با داستانهایی که در ادبیات اقوام دیگر هم هست پارهیی مشابهتهای تأمل انگیز دارد . که حاکی از تأثیر نظامی یا مآخذ از یاد رفتهٔ وی در منشاء الهام آن قصهها به نظر میرسد.

در بین این قصهها افسانهیی که دختر پادشاه هند شنبه شب و در گنبد سیاه، نقل می کند قصهیی پریوارست که قصهپرداز سیهپوش محبوس در گنبد، آن را از زبان زنی سیاهپوش روایت می کند. سراسر قصه هم در فضایی سحر آمیز و خیالانگیز جریان دارد. قصهیی هم که دختر پادشاه روم، در یک شنبه شب در

- گنبد زرد روایت می کند داستان پادشاه کنیزفروش است که از توهم بیوفایی ۵ زنان، خود را نمونهٔ بیغیرتی \_ و در حقیقت نمونهٔ بیبهرگی از غرور و ناموس شاهانه \_ میسازد. گویی چیزی از قصه یا از سرنوشت آن شهریار افسانهیی که قصههای شهرزاد، در افسانهٔ الف لیل، او را از اندیشهٔ جنایت بازمیدارد در اوهست. افسانهیی که دختر پادشاه خوارزم دوشنبه شب در گنبد سبز نقل
- می کند داستان «بِشْرِ» پارساست \_ بشر پرهیزگار. قصهٔ او که نشان میدهد ... نیکاندیشی ضایع نمیماند و بدسگالی به تباهی میانجامد ظاهراً یک داستان نصرانی سریانی است. نام ملیخا که اسم همسفر بدسگال اوست و سفر به بیتالمقدس که خود او برای رهایی از اندیشهٔ عشقی گناه آلود بدان دست میزند گواه این دعوی است بشر هم نمودگار یک انسان آرمانی در نظام نربیت
- کلیسایی است. اما ارتباط آن با خوارزم برای چیست ؟ شاید یک تصادف. اما ۱۵ دعوت نسطوری سریانیان هنوز هم در آن ایام در خراسان و خوارزم و ماورا النهر ظاهراً رایج بود و شاید در ذهن نظامی چیزی از خاطرهٔ پارساییهای بشر حافی هم با این نام افسانهیی به هم پیوسته بود.

آنچه دختر پادشاه روس، در گنبد سرخ، در سه شنبه شب که به مریخ منسوبست نقل می کند داستان آن دختر دسترس ناپذیرست که ده ها تن خواستگاران خود را که در پاسخ به سوالهای معما گونهٔ وی درمانده اند به دست هلاک می سپارد و سرانجام به آن کس که معماهایش را حل می کند، دست می دهد. قصه، بدون شک صورتی دیگر از یک بخش داستان دژ هوش ربا - قلعهٔ دات الصور - در مثنوی مولاناست که در پایان دفتر ششم مثنوی ناتمام می ماند و نه فقط دنبالهٔ آن را در روایت موجزی که در مقالات شمس تبریزی آمده است می توان جست بلکه کهنه ترین صورت آن را هم در قصه های باستانی مصر می توان ردیابی کرد. جالب آنست که مضمون قصه در ادبیات اروپایی هم هست

و اینکه دختر درین روایات با آنکه دخت یادشاه چین ـ که بی شک مراد از آن سرزمین ترکستان چین است \_ محسوبست یک نام ایرانی دارد که به هرحال حاکی از منشاء ایرانی قصه است. این نام که به صورت مخفف، درین روایات آمده است توراندخت (= توراندت) خوانده می شود و البته برای دختر پادشاه ترک \_ پادشاه ترکستان چین \_ هم نام مناسبی است. کارلو گوتسی نویسندهٔ ایتالیایی، و بعد از او شیلر شاعر آلمانی قصه را با همین عنوان \_ توراندوت \_ به صورت نمایشنامه در آوردهاند. گوتسی ظاهراً آن را از قصهٔ هزار و یک روز که یتی دولاکروا آن را به زبان فرانسوی نقل کرده بود آخذ کرده باشد. در باب قصهٔ هزار و یک روز اینجا حاجت گفتار نیست اما قصه بدانگونه که آنجا آمده است داستان شاهزاده خلف با شهدخت چین خوانده می شود و مأخذ گوتسی همانست. صورت نمایشنامهٔ شیلر که قدرت قریحهٔ او هیجان شاعرانهٔ بیشتری به روایت گوتسی داده است، نیز همان مضمون را دارد ولی هر دو نمایشنامه مجرد وجودشان از سابقة مضمون قصه نظامي در ادبيات اروپايي، حاكي است \_ هرچند نه از دورهیی پیش از نظامی.

10

قصهیی را که چهارشنبه شب، دختر پادشاه مغرب، در گنبد پیروزه ام نقل می کند داستان ماهان مصری است و ماجراهایی که برای او در سرزمین غولان روی میدهد \_ برخورد با دو غول نر و ماده به نام هیلا و غیلا، سر و کار یافتنش با صحنهٔ رقص غولان که طی آن اسب سحر آمیز خود او نیز تبدیل به غولی بالدار و هفت سر می شود و رقص رقصان او را به بلندیها و پستی ها می کشاند، و رسیدنش به باغی جادویی بامیوههای شگفت، و آشنا شدنش با پیر ۲. باغبانی که او را به فرزندی میپذیرد و باز دچار ماده غولانش میکند ـ و همهٔ اينها با منظرههايي زيبا، هولناک و جادويي که خواننده را تا پايان در عالمي آکنده از حیرت و اعجاب و ترس و لذت مستغرق میدارد. قصه آکنده است از صحنههای جن و پری که گویی تمام آن در جو رویای شب نیمه تابستان روی مىدهد و در پايان هم مثل همان رؤيا در افقهاي خيال محو ميشود. ماجراهايي 20 که به تعبیر یک نویسنده این عصر مشتی «اباطیل خیال» بود که «دیوان در چشم آدمیان آراسته بودند» در آن ایام در افواه عام و حتی در ادبیات عصر

۵

101

1.

رواج و سابقهیی داشت مصر هم که ماهان نظامی منسوب به آنجاست در روایات عامیانه اعراب، از مدتها قبل از عهد نظامی، جزو سرزمین هایی بود که پارهیی انواع غول و عفریت در آنجا زندگی می کردند و اسناد چنین قصهیی به ماهان مصری نباید مجرد اتفاق بوده باشد.

- افسانهیی که پنجشنبه شب، دختر پادشاه چین در گنبد صندل فام حکایت مینماید چنانکه از حکمت و ظرافت اهل چین، در سنت،های ادبی آن ایام، انتظار میرود هم اخلاقی و هم رمزی است. در مقایسه آن با یک قصهٔ کوتاه اروپایی \_ که تحت عنوان خیر و شر در مجموعه امثال «دون خوان مانویل» آمده است نه فقط رنگ پرنور شرقی آن بلکه مفهوم رمزی ژرفتری که در جزئیات
- آن هست قدرت تخیل شرقی را به نحو بارزی واجد برتری نشان میدهد. صورتهای دیگری از همین روایت شرقی ـ با تفاوتهایی که در نقل جزئیات اجتناب ناپذیر مینماید ـ در ادبیات مذهبی جاینیهای هندی، در روایات عبری قوم یهود، و حتی در ادبیات عامیانه و محلی برخی اقوام اروپایی نیز هست که مأخذ روایت نظامی را در قصههای عامیانهٔ کهن شرق قابل ردیابی می سازد. قصه
- که تفوق و غلبهٔ نهایی خیر را بر شر نشان میدهد در عین حال به نظامی فرصت ۱۵ میدهد تا با اسناد نقش خیری به کردان ـ نژاد خاندان مادری خویش ـ این خویشان مادری را از اتهام ستیزه جویی و خشونت که گاه در شایعات و قصهها به ایشان منسوب میشد تنزیه نماید. به علاوه کشمکش خیر و شر و غلبهٔ نهایی خیر ظاهراً چیزی هم از ثنویت مانوی را در پندار قصهپردازی که مأخذ روایت نظامی است تصویر می کند، خاصه که اهل چین در آن ایام هنوز در روایت . . ۲ مسلمین به مانویت منسوب بودهاند.

بالاخره قصه یی که دختر پادشاه ایران ـ دخت کسری که خود او در چند روزهٔ فترت بعد از یزدگرد رقیب بهرام بود ـ در گنبد سپید و در آدینه شب نقل میکند داستان عصمت و پارسایی مردی است که در باغ دورافتادهٔ خویش، خود را با عدهیی زنان مواجه میبیند که او را به عشق و کام میخوانند و دختری خوبروی را که وی بدو دل باخته است با او جفت میکنند اما او در طی چند خلوت که برایش حاصل میآید از آلایش به گناه مصون میماند. یک

| گنجه | پير |
|------|-----|
|      |     |

بار رخنهٔ غرفه میشکافد، یک بار گربهیی وحشی با مرغی درمی آویزد و غوغا راه میافتد، بار دیگر موش وحشی کدویی چند را که در گوشه باغ به ریسمانی بسته است به زمین میریزد و از آنها بانگ طبل برمیخیزد و بار دیگر گرگ با روباهان به هم درمیافتند و راهشان از کنار بساط خواجه است، و تمام این ماجراها گویی حفظ ایزدیست که خواجه را از گناه بازمیدارد و او سرانجام ۵ آن کس را که محبوب قلبی اوست خواستگاری می کند، از راه حلال در کنار می آرد و از آلایش به گناه بهدور میماند. چیزی از مضمون قسمتی ازین قصه در داستان یک تن از آن سه کس که در غار درمانده بودند و با ذکر نیکیهای خویش از آن حبسگاه محنت رهایی یافتند در حدیث رسول، در صحیح نسایی هم هست قصه آن مرد هم که بعد از سالما هجران و انتظار معشوق خود را درون } + باغی یافت و زن با تحذیرها و تنبیهها وی را از هر گونه قصد تخطی به خویش بازداشت در مثنوی مولانا صورتی دیگر از همین قصه پاز یک جزء آن به نظر میرسد و شاید تاحدی از همین قصهٔ نظامی یا یک روایت دیگر آن المهام، یافته باشد.

13

آیا این طرح هفت گنبد مأخذ و سابقهیی هم در سنتهای ادبی یا روایتهای عامیانهٔ رایج در عصر نظامی داشته است ؟ ظاهراً در مآخذ موجود \_ یا شناخته شده \_ چیزی که به این سوال جواب روشن و قاطعی عرضه کند به نظر نمی آید. معهذا در بین آثار بو کاتچو نویسنده ایتالیایی عصر رنسانس قصهیی به نمی آید. معهذا در بین آثار بو کاتچو نویسنده ایتالیایی عصر رنسانس قصهیی به ساختار قصه و پارهیی جزئیات یاد آور طرح هفت گنبد به نظر می آید. آمهتو هم مثل بهرام مفتون جنگ و شکارست اما برخلاف بهرام که پروردهٔ بیابانهاست او در بیشدزارها پرورش می یابد. همچنین او نیز مثل بهرام به هفت بانوی زیبا دل می بندد، هر یک از آنها را با لباس دیگر می یابد و از هر یک قصهیی دیگر و احوالشان هم جنبهٔ رمزی دارد. تصور آنکه آمهتو مأخوذ یا متأثر از هفت گنبد بهرام باشد قابل تأیید به نظر نمی رسد. مجرد قول به توارد و اتفاق هم برای تبیین

17.

این شباهت کافی نمینماید شباهت گونهیی که بین ساختار دو قصه هست این احتمال را که هردو قصه از مأخذی مشترک یا مشابه الهام گرفته باشند بیشتر محتمل میسازد. به هرحال اگر قصه بوکاتچو مأخذی ایرانی یا شرقی ـ داشته باشد ممکن است آن مأخذ به نحوی دیگر منبع الهام نظامی در ابداع هفت پیکر، به شکل موجود، بوده باشد.

تنوع قصههای هفت گنبد، و چهارچوبهٔ قالب قصه در قصه، که در ساختار آن هست احساس نوعی «وحدت آلی» را درین بخش از منظومه نظامی، به خواننده القاء می کند و از توجه وی به لطف و تنوع قصههایی که در «در آمد» و «پی آمد» داستان هست تا حدی مانع می آید معهذا این اجزاء که شامل سرگذشت خود بهرام و دگرگونیهای احوال سایر اشخاص قصه اوست در جای خود اهمیت خاص دارد و هرچند تقریباً تمام آنها از چهارچوبهٔ قصههای هفت پیکر خارج است باز بدون آنها طبع و سرشت بهرام و آغاز و فرجام کار او که مجموعهٔ هفت پیکر بدون آن در هوا معلق به نظر می رسد ـ تصویر نمی پذیرد و نظامی درین زمینه هم قریحهٔ داستان پردازی و قدرت صحنه آرایی خود را همچنان در اوج تعالی حفظ کرده است. ازین جمله داستان سنمار و

خورنق و قصهٔ نعمان و فرجام کار او، قصهٔ فتنه و ماجرای او با بهرام و سرهنگ او، قصهٔ گورخر و اژدها، و داستان راست روشن را باید یاد کرد که هرچند در تمام آنها واقعیت با خیال درمی آمیزد بازتوالی و ترتیب آنها تصویری بالنسبه منسجم و روشن از تکامل شخصیت بهرام را ارائه می دهد. این تصویر هم در مجموع، همچنان تصویر یک شکارافکن است ـ شکارافکنی شاهانه که عیاروار به صحنه می آید و پهلوانوار صحنه را ترک می کند.

ازین جمله، داستان سنمار ظاهراً در روایات و امثال عرب سابقهٔ طولانی دارد. قصر خورنق هم که بر وفق روایات به وسیلهٔ او طرحریزی شد و بهرام هم یکچند در او کام گرفت در سرزمین حیره که مقر فرمانروایی نعمانیان لخمی بود بنا شد و برخلاف قول نظامی به سرزمین یمن ارتباطی نداشت. اشارت و توصیفهایی که در باب ارتباط بهرام با خورنق و سدیر باقی است از شهرت قصهٔ بهرام در بین اعراب حیره حاکی است. روایت نظامی در باب قتل سنمار به

اشارت نعمان در مآخذ وی ازجمله در تاریخ بلعمی آمده است. آنچه این پاداش ظالمانه را در عبارت «جزاء سنمار» تعبیر می کند از همین معنی، به صورت مثل سایر در آمده است. معهذا در باب آنچه موجب وداعی نعمان به این اقدام شد روايت نظامي با آنچه ياقوت درين باب نقل مي كند از پارهيي جهات تفاوت دارد. خود سنمار هم تا آنجا که از ساخت و اشتقاق نام وی برمی آید رومی ۵ نیست بابلی است و با نام خدای ماه (سین = سن) در نزد بابلی ها ارتباط دارد. داستان آن گورخر که در بیابان پیش روی بهرام ظاهر شد و پادشاه شکارافکن را تا درون غار دورافتادهیی به دنبال خود کشاند ازجمله قصههایی است که بهرام را در کار شکارافکنی صاحب طالع و در عین حال پهلوانی اژدها کش نشان میدهد. خوش طالعی این پهلوان هم عبارت از دستیابی به 1 . گنجهای پنهانی است با خمهای بزرگ زر که در نهانگاه غار به دلالت گور ستمديده كشف ميكند آن جمله را به خانه ميبرد، به يادشاه حيره و ارزانيان می بخشد و اینکه به فرمان منذر تصویری ازین هنرنمایی او بر دیوار خورنق نقش می شود علاقهٔ خاص شیخ عرب را به تربیت شاهزاده ایرانی نشان میدهد . که میخواهد از او یک سوار دلیر عرب و یک شکارانداز بیمانند بسازد. با این 10 حال، برای آنکه وی را برای دستیابی به تخت و تاج پدر آماده سازد او را از دانشهای عصر و از زبانهای اقوام تابع بیبهره نمی گذارد \_ تازی و پارسی و

یونانی. داستان بهرام با کنیز کی فتنه نام هم - که در صورتهای دیگر قصه آزاده ۲۰ یا دلارام چنگی خوانده میشود - تصویری از حیات مستغرق در لهو و شکار بهرام را عرضه می کند. اینکه در شکار گاه وقتی شاه با این کنیز ک چنگی به دنبال صید میتازد برای هنرنمایی شیری را که بر روی گور جسته است هلاک می کند یا سم و گوش گور را به هم میدوزد، در واقع نمونه هنرهای تیراندازان باستانی را ارائه می کند و هنرنمایی او با اندک تفاوت نقش اسطورهای باستانی ۲۵ را مجسم میسازد و تصویرهایی نظیر آن از گذشتههای دور بر دیوارهای تخت جمشید هم هنوز باقی است. اما بدان صورت که در روایت نظامی است نام بهرام و خاطرهٔ تیراندازی و چابک سواری او در نقش جامها و مینیاتورها هم هنوز هست کنیز ک برخلاف فرمان شاه از مرگ رهایی مییابد و در ماجرای سرهنگ و گوساله و کوشگ بلند شصت پلهٔ او، به شاه مغرور نشان میدهد که چابکاندازی او نیز ناشی از نیرویی خارقالعاده نیست \_ ناشی از مهارت است و تعلیم.

- قصه کوشگ و گوساله که شامل اوج و فرود و تعلیق و تعرف هم هست از لحاظ ساختار، یک نمونهٔ عالی از مهارت سخن سرای گنجه در داستان پردازی و صحنه آرایی محسوبست. معهذا اصل داستان آن مسبوق به نظر میرسد و اگر مجرد توارد نباشد نظامی یا مأخذ وی در ابداع آن باید از یک قصهٔ یونانی و رومی الهام یافته باشد ـ قصه میلو: پهلوان باستانی یونان که در عصر خویش در
- ایران باستانی و در دربار هخامنشی هم به عنوان یک قهرمان کشتی شهرت ۱۰ داشته است. این پهلوان یونان باستانی که از یونانیان ولایت کروتونا در سرزمین ایتالیا بود در قرن ششم قبل از میلاد در بین یونانیان در کشتی گیریها و شیرین کاریهای پهلوانی شهره بود وقتی گاو نری را بر دوش گرفت و از صحنهٔ بازی تا بالای کوه المپیا برد. اما او چنانکه در همان ایام گفته میشد این
- مایه زور و قدرت را از تمرین و ممارست حاصل کرده بود چرا که پهلوان، این ۱۵ گاو نر را از وقتی گوسالهیی خرد بود با خود به کوه برده بود و اکنون که گوساله بزرگ شده بود حمل آن برایش دشواری نداشت. شباهت مضمون البته محل انکار نیست با اینهمه احتمال توارد هم هست.

ماجرای بهرام با وزیرش راست روشن که در روایت نظامی باید مأخوذ از سیاست نامه خواجه نظام الملک یا از مأخذ وی بوده باشد بیش از آنکه معرف تدبیر و سیاست بهرام باشد روحیه شکارافکنی و بیابانگردی او را \_ که تا حدی یادگار تربیت عربی اوست \_ با تمام لوازم آن تصویر می کند. برای تنبیه این وزیر خیانتکار \_ که به همدستی با دشمن خزانه شاه را خالی و لشکر او را پراکنده کرده است \_ بهرام از چوپان صحرا درس می گیرد و با الهام از کار چوپان، وزیر خود را ی که به قول شاعر برخلاف نام خویش نه راست بود و نه روشن، به دار عقوبت می سپارد. قصه هرچند در بعضی مآخذ دیگر به دوران

گشتاسپ منسوب شده است لیکن روند ماجرا با روحیهٔ بهرام قصهها و با سابقهٔ

استغراق او در لهو و شکار بیشتر سازگاری دارد و قبل از نظامی هم به بهرام منسوبست و میپندارم اگر فرمانروایی در قصهها هست که برای تنبیه یک وزیر خاین میبایست از چوپان صحرا الهام بگیرد حال وی با بهرام بیشتر از گشتاسپ قابل انطباق مینماید و نظامی در تصویر خیانت راست روشن و تقریر شکایتهایی که طبقات رعیت از وی دارند شاید ضمن تقید به متن قصه در سیاستنامه، چیزی هم از اوضاع عصر خویش را در پرده به تعریض و انتقاد گفته باشد.

با آنکه داستان بهرام در خارج از چهارچوبهٔ قصههای هفت گنبد نیز، در محیط خوشباشی و شادخواری خالی از دغدغهیی شایان اخوال شکارافکنان و ۱۰ چابک سواران بیهدف و فارغ از مسوؤلیت می گذرد باز گه گاه سایهیی از تفکر زهد آمیز که بوی درد و مرگ دارد فضای روشن و شادمانهٔ آن را تیره می کند و هوای پیرامون بهرام را حزن آلود و با ذوق لهو و شکار ناساز گار می سازد. از آنجمله است قصهٔ پایان کار نعمان عرب که به روایت شاعر و بر وفق آنچه در بعضی مآخذ آمده است ملک و تخت و تاج خویش را رها کرد، آیین مسیحی ۱۵ برگزید، و سربه صحرا نهاد. قصه البته افسانهیی بیش نیست. اما علاقهیی را که بعضی از ملوک حیره به رعایای مسیحی خویش داشتهاند تاحدی قابل توجیه می سازد.

ترک دنیا کردن این شیخ عرب بر وفق روایت شاعر، که به دنبال آن از سر گنج و مملکت برخاست و روی در بیابان نهاد، به نظامی فرصت میدهد تا از زبان او این نکته را به ممدوح خاطرنشان کند که به هرحال - دین و دولت به هم نیاید راست. و استغراق در لهو و عشرت انسان را از توجه به آنچه شأن انسانی اوست بازمیدارد. جالب است که بهرام هم، بعدها، وقتی شیده مهندس و رسام چیرهدست و نامدار عصرش، وی را به طرح بنای هفت گنبد و التزام عشرت و لذت تشویق می کند یک لحظه چیزی ازین احساس سیری و دلزدگی بازمییابد و مثل نعمان به این اندیشه میافتد که اینهمه تجمل و تفنن در خانه و بنا چیزی جز اشتغال به هوی نیست. باید اندیشهٔ اینگونه خانهیی را که شیده بنا چیزی جز اشتغال به هوی نیست. باید اندیشهٔ اینگونه خانهیی را که شیده

مطرح می کند کنار گذاشت و دید \_ خانهٔ خانه آفرین به کجاست ؟ هرچند هم هوس های هفت گنبد این اندیشه های حزن انگیز و زهد آمیز را از خاطرش می برد باز در اواخر حال، وقتی کامجویی ها و شادخواری های خود را موجب ویرانی کشور و غلبهٔ ظالمان بر ضعیفان می یابد و با کشف این حقیقت وزیر خود راست روشن را که سرمنشأ این ناروایی هاست به دست عقوبت می سپارد در پایان یک عمر شصت ساله، که ظاهراً با بیست و سه سال فرمانروایی که در مآخذ

شاعر برای او نوشتهاند مغایرت دارد گذشتهٔ خود را یکسر فسون و فسانه مییابد. اینجاست که بهرام، از نعمان که دوران جوانی وی تحت تأثیر تربیت عربی او مستغرق در لهو و صید و سواری بود، سرمشق می گیرد. از سر صدق

- خداپرست می شود و هفت گنبد را که عشرتگاه سالهای هرزه پویی ها و بیهوده کاریهای اوست به موبدان می سپارد و به آتشگاه تبدیل می کند. خود نیز به بهانهٔ شکار از قصر بیرون می آید، و در دنبال شکاری که او را شکار خویش کرده است، دربن غاری ناپدید می گردد. شاید این فرجام حال را شاعر یا مأخذ او تاحدی از آنچه در باب پایان احوال کیخسرو در شاهنامه آمده است الهام
- گرفته باشد و چیزی هم از آنچه بعدها در باب نوادهٔ خود وی پیروز در روایات مربوط به جنگ با هیاطله (= هپتالیان) نقل می شده است در آن افزوده باشد. اما چنین فرجام عبرت انگیز برای پادشاه هوسبازی که همهٔ عمر را در لهو و عشرت و جنگ و شکار سر کرده بود مکافات عمل محسوبست. و نظامی با تصویر کردن این فرجام اجتناب ناپذیر بیهودگی و پوچی حیات کسانی را که با تکاپوی دایم در جستجوی لذتهای ناپایدار خود را در واقع به شکار کردن سایه مشغول می دارند برملا می کند. پوچی و بیهودگی عمری را که در آن انسان همه گونه اسباب برای نیل به کمال دارد و با اینهمه وی آن را به باطل صرف می کند و مثل بهرام در هفته یک روز را به کار می پردازد و شش روز دیگر را صرف هوسهای ناپایدارمی سازد.

20

قدرت شاعری و ذوق قصهپردازی نظامی هیچ جا به اندازهٔ هفت پیکر به اوج تعالی نم<sub>ی</sub>رسد. اماهفت پیکر برخلاف آنچه بعضی محققان پنداشتهاند آخرین اثر نظامی نیست و این توهم از آنجا برخاسته است که در تعدادی نسخههای اسکندرنامه آنجا که نظامی ترتیب ابداع آثار خود را ذکر می کند به نام این اثر اشارت نیست. با این حال وجود این اشارت در بعضی دیگر از نسخههای قدیم کتاب و همچنین قراین و اشارات مربوط به ممدوحان نظامی و اینکه اسکندرنامه نقطهٔ اوج تأملات فلسفی شاعر و متضمن اشارت به فرجام

- ۱۰ اینکه اسکندرنامه نقطهٔ اوج تأملات فلسفی شاعر و متضمن اشارت به فرجام روزگار اوست درین نکته که آخرین اثر او هفت پیکر نیست جای تردید باقی نمی گذارد. اما این منظومه نه فقط در بین تمام آثار نظامی بلکه در بین تمام آثار مشابه نیز که شاعران بزرگ دیگر بعد از وی درین شیوه نظم کردهاند تقریبا مشابه نیز که شاعران بزرگ دیگر بعد از وی درین شیوه نظم کردهاند تقریبا بیهمتاست. زیبایی و لطافتی که در سراسر قصه در لحن بیان شاعر جلوه دارد و ممابه نیز که شاعران بزرگ دیگر بعد از وی درین شیوه نظم کردهاند تقریبا مشابه نیز که شاعران بزرگ دیگر بعد از وی درین شیوه نظم کردهاند تقریبا بیهمتاست. زیبایی و لطافتی که در سراسر قصه در لحن بیان شاعر جلوه دارد و محمیرهای خیال آمیز یا روئیاانگیزی که در صحنه پردازیما و قصه سراییهایش همهجا به چشم میخورد چنان تناسب و تعادل بیمانندی به سراسر آن میدهد که این منظومه را تا حد یک شاهکار هنری تعالی می بخشد و بعضی محققان آن را از حیث دقت در تصویر پردازی و هم از جمت هماهنگی بین لفظ و معنی حتی را از حیث دقت در تصویر پردازی و هم از جمت هماهنگی بین لفظ و معنی حتی در مقیاس ادبیات جهانی نیز قابل ملاحظه یافتهاند.
  - ۲۵ در واقع هرچند در طرح شیوهٔ قصه در قصه، کار شاعر که فقط قسمتی از منظومه را توانسته است در چهارچوبهٔ اصلی آن بگنجاند چندان بدیع یا لااقل چندان استوار و بیخلل نیست باز قدرت تصویرپردازی و مهارت در حفظ تعادل بین اجزاء که در آن اثر هست آن را از آثار مشابه به نحو بارزی متمایز کرده است. با وجود مسامحهیی هم که در حقیقت نمایی قصه به چشم میخورد توفیق راست. با وجود مسامحهیی هم که در حقیقت نمایی قصه به چشم میخورد توفیق به این اندازه چشمگیر نیست. در چهارچوبهٔ داستان بهرام، قصههایی که درین منظومه نقل می شود با آنکه وحدت و تمامیت را در سراسر داستان امکان تحقق نمی دهد باز به نحو بیمانندی به تمام قصه تنوع می بخشد.

درین قصهها، صحنههای عشرت، صحنههای وحشت، و صحنههای ۲۵ پریوار گه گاه به طرزی غیر قابل پیشبینی با تصویر واقعیت به هم می آمیزد و زبان که غالباً آکنده از عناصر تشبیه و مجازست در اکثر موارد سهولت و وضوح محاورات عامیانه را نیز دارد. با آنکه در جای جای این طرز بیان، اخلاق

گنبد پريان \_ هفتپيکر

روی هم رفته نمونهٔ هنر مجرد عاری از اخلاق نیست، نمونهٔ هنر آموزنده و سازنده و حتی احیاناً اخلاقی است که در جوی صافی و آکنده از تخیل و تصویر خواننده را به طور نامحسوس به اقلیم وجدان، به اقلیم عدالت انسانی می کشد و در عین حال التزام حس اخلاقی را که بطور معالواسطه القاء می نماید مانع التذاذ و تمتع از مواهب حیات انسانی نشان نمی دهد. درست است که اجزای قصه وحدت آلی استواری ندارد و جز قهرمان داستان هیچ چیز آن اجزاء را به هم پیوند نمی دهد اما باز دقت و مهارت فنی درایجاد ارتباط بین اجزاء قصه طوریست که قدرت قصه پردازی نظامی را کم نظیر یا تقریباً بی نظیر فرا می نماید. ۱۰ ستغراق شاعر در عالمی رویایی که لطف بیانش در این صحنه ها برای خواننده قصه بوجود می آورد گه گاه خود او را هم بشدت تحت تأثیر می گیرد و به

تصویرهایش رنگ وجدان باطنی ـ شهود و اشراق ـ میبخشد. این دنیای هفت گنبد تجسم دنیایی بود که هم از بند آداب و رسوم

جابرانهٔ بادیههای لیلی و مجنون فاصله داشت، هم در سستی و بیتحرکی دنیای

- بی بند و بار و به خود مشغول خسرو و شیرین رها نشده بود. دنیایی بود که ۱۵ انسان در آن فعالیت و جنب و جوش داشت. جنگ دایم که رمزی ازین تحرک و جنب و جوش انسانی بود فرمانروای آن را پیوسته از جایی به جایی می کشاند - از حیره تا مداین، از مداین تا اردو گاه خاقان ترک. بهرام گور که طراح چنین دنیایی بود هرچند عشرت و شکار خویش را فراموش نمی کرد از توجه به ایجاد امن و نظم در سراسر آن غافل نبود. با کسانی که سرنوشت آنها به ۲۰ سرنوشت وی وابسته بود تا آنجا که برایش ممکن می شد عشرت و شادخواری خود را تقسیم می کرد. جنگ و نظم را هم که امن و عدل موقوف آن بود بر عهده خود می شناخت این ذمه را هم با قدرت پهلوانی و با هشیاری جنگجویانه به انجام می رسانید. اما داستان راست روشن نشان داد که این قدرت و هشیاری
- او مثل هر مورد مشابه دیگر، در مرحلهٔ اجراً با کارشکنیها و مانع تراشیهای ۲۵ ناشی از اغراض مجریان و مشاوران بر خورد داشت، ازین رو دستیابی به عدالت، برای عام خلق به تصادف و اتفاق وابسته بود. قدرت وی سرنوشت

پير گنجه

رعیت را در دستهای خویش قبضه کرده بود لیکن برای رساندنش به کمال هیچ نقشهیی نداشت - آیندهیی هم نداشت. حکمروایی او به یک کشتی تفریحی آکنده از شور و شادی میمانست که یک طوفان، یک تلاطم و حتی یک موج ممکن بود آن را مضمحل و غرق کند. برای اهل کشتی، هیچ چیز بهتر از ساحل موجب تضمین امن و عدل نبود. این ساحل قلمرو عقل یا وحی بود -دنیایی که در آن حکیم حکومت دارد یا عقل حاکم متصل به عقل فعال به نظر میرسد. کدام دنیایی بهتر از آنچه در خاطر سقراط و افلاطون و هرمس و فیثاغورس نقش میبست میتوانست تصویری ازین ناکجاآباد دنیای حکمت و وحی را عرضه کند؟ در جستجوی چنین دنیایی بود که نظامی به قلمرو قصمهای اسکندر و ذوالقرنین قدم نهاد.

1.

ردیای قهرمان

آخرین تلاش نظامی در جستجوی یک مدینهٔ فاضله او را به داستان اسکندر و قلمرو دنیای باستان کشانید. به نظم آوردن این داستان همراهی شاعر

پیر با موکب نستوه فرمانروایی جوان بود که مثل او و قرنها قبل از او جستجوی ۵ ناکجاآباد خالی از بیدادی و بیرسمی را آغاز کرده بود و با وجود نیل به مرتبهٔ حکمت و نبوت این مدینه فاضله را در بین کسانی یافته بود که دور از التزام هر گونه شریعت، با تبعیت از نوعی میثاق اجتماعی به یک جامعهٔ آرمانی، به یک سرزمین بهجت و سعادت دست یافته بودند. این مدینهٔ فاضله بر پایهٔ برابری، آزادی و برادری بنیان یافته بود و با دنیای ملال انگیز مخزن الاسرار که تحمل ناپذیر بودنش خود وی را به جستجوی الگوهای تازهٔ یک جامعهٔ اخلاقی و متعادل برانگیخته بود فاصلهٔ بسیار داشت.

تصویری که نظامی در طی این آخرین جستجو، از دنیای اسکندر و جنگها و جهانگردیهای او رقم زد، با آنکه در همان چهارچوبهٔ طلایی افسانهها که نقش فاتح مقدونی را عرضه می کرد جاگرفته بود درواقع نه تصویر یک

که نقش فاتح مقدونی را عرضه می کرد جا کرفته بود درواقع نه تصویر یک ۱۵ جهانخوار ویرانگر بلکه صورت یک مهندس و معمار جهانساز بود که همانند خود شاعر، او نیز در روزگار خویش برای ایجاد دنیایی بهتر الگوهای تازه میجست، تاجهان فرتوت را سقف بشکافد و طرح دیگر اندازد. درست است که فاتح مقدونی هم، در پارهیی از نطقهایی که مورخانش به وی نسبت دادهاند خود را به طرح آیین برادری بین شرق و غرب و سعی در نیل به صلح جهانی -البته از راه جنگ - علاقمند نشان داده بود اما جنگهای خونین و پیروزیهای سریع و بیهدف او هم نمیتوانست بر هیچ مدینهٔ فاضله یی ابقا نماید. ازین رو برای آنکه موکب او از کنار یک ناکجا آباد انسان ساخته بگذرد لازم بود که او

- ۵ دیگر نه اسکندر مقدونی تاریخ بلکه ترکیبی از او با یک «حاکم حکیم» افلاطونی و یک «ذوالقرنین» قرآنی باشد. نظامی هم که با فاصلهٔ قرنها، چنین قهرمان افسانهیی را دورادور در بازماندهٔ غبار موکب جهان پیمایش ـ در بر و بحر ـ دنبال کرده بود او را در آنچه به نام اسکندرنامه خوانده شد باهمین سیما تصویر کرد.
- ۱۰ از دو منظومهٔ جداگانه و درعین حال به هم پیوستهیی که مجموع آنها اسکندرنامهٔ وی را به صورت اثری واحد، جامع، و منسجم در میآورد «شرفنامه» که نیمه نخست اثر محسوبست اسکندر را در نقش فرمانروایی تصویر می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گهگاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گهگاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گهگاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گهگاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کند و «اقبالنامه» که نیمهٔ دوم به شمار میآید و آن را گه گاه خردنامه هم می کنواند بیشتر سیمای یک فیلسوف فرمانروا و یک پیامبر دعوتگر را رقم ام کم می زند و توالی هر دو نیمه، که از حیث کمیت هم نامساوی است، یک حاکم حکیم افلاطونی را با یک پیامبر شرقی از نسل ابراهیم، در قالب فاتح مقدونی به

هم می آمیزد و در وجود قهرمانی چنین بی همانند، رمزی از وحدت بین حکیم و حاکم و بین نبوت و حکومت را تصویر می نماید و با این حال، قهرمان افسانه را که در ابعاد حیات انسان عادی در نمی گنجد نه طراح این مدینهٔ فاضله بلکه فقط ۲۰ شاهد یا حداکثر کاشف آن نشان می دهد.

بدینگونه، اسکندر نظامی، از همان آغاز نه یک جهانجوی تاریخ بلکه یک جهانگیر جوانمردست که مثل یک عیّار تمام عیار عصر نظامی هرجا پای حیثیت خود وی در میان است هرچه را دارد برای حفظ یا اعادهٔ آن به خطر میاندازد و هرجا تحقیر شده یا ستمدیده یی از وی یاری بجوید، در یاریگریش ۲۵ هیچ تردیدی به خود راه نمی دهد. جنگ او با دارا۔ پادشاه ایران ۔ برای آنست که پرداخت خراج به او را برای خود نوعی تحقیر و اهانت تلقی می کند و نمی خواهد زیر این بار مذلت بماند. جنگ او با زنگیان و چندی بعد با روسیان

يبداست.

از آن روست که میخواهد از تجاوز ظالم به مظلوم جلوگیری کند. حقیقتی که درین دعویهای او \_ یا نظامی \_ هست هرچه باشد، نقشی که او درین قصه دارد نقش یک قهرمان است \_ قهرمان حمایت از مظلوم. به علاوه حاکم حکیمی است که میباید اخلاق نیقوماخس ارسطویی و علم سیاست مشائیان را در رفتار و گفتار خویش تفسیر و توجیه کند.

جنگهایی که از بیست سالگی تا بیست و هفت سالگی او را گرد جهان به سیر و پویه وامیدارد، از مصر و بابل به چین و هند می کشاند، بر سرزمین بردع و دشت قبچاق عبور میدهد و بالاخره از مرزهای بلغار به دنیای ظلمات و جستجوی آب زندگی میبرد و نومید باز می گرداند قدم وی را در حکمت چنان راسخ میسازد که محروم ماندن از حیات ابد هم او را نومید نمی کند

- حتی صحبت اهل حکمت را برای او به اندازهٔ چشمهٔ آب حیوان مایهٔ خرسندی و تمتع میسازد. حکمت، وی را مطمئن میسازد که نیل به حیات جاوید اگر هم رضایت خود او را تأمین کند متضمن تأمین سعادت جامعهاش نیست و برای آنکه میخواهد یک حاکم حکیم ـ در معنی افلاطونی تعبیر ـ باشد جستجوی
- الگوی یک جامعهٔ سعادت بخش از جستجو و حتی از دست یابی به حیات جاودانی ارزش بیشتر دارد. با چنین طرز فکری عجب نیست که او در دنبال هفت سال جهانگیری و جهانگردی، سرانجام در بیست و هفت سالگی به اشارت سروش ایزدی به مرتبهٔ پیامبری نایل آید و در وقتی که به تختگاه خویش بازمی گردد و به صحبت فیلسوفان مینشیند وحی الهی دوباره او را به جهانگردی ـ و این بار به عنوان پیغامبر ـ الزام نماید تا بعد از مشاهدهٔ اسرار و عبور بر وقایع و واقعیات بسیار، نه سال بعد در سرزمین بابل، در ولایت شهر زور، در سن سی و شش سالگی تسلیم مرگ شود و بدینگونه در طی یک فرمانروایی کوتاه ـ که شانزده سال بیش طول نکشید ـ از مقام یک پادشاه جوان جنگجو به مرتبهٔ یک حکیم صلح جو و یک پیامبر دعوتگر ترقی بیابد. این پویایی و بالندگی شخصیت اسکندر، از آنچه شاعر در اوایل شرفنامه بر طریق ایجاز ضمن نقل خلاصه یی از «تمام کردهٔ» او به دست میدهد بهتر

درينجا پادشاه جهانگرد تمام چهار حد جهان را زير پا مي گذارد هرچند درین جهانگردی به هر جا میرود آیین شاهان پیشین را نگه میدارد باز آیین آتشپرستی را هر جا هست برمیاندازد، آتشگاه را ویران میکند چراکه بدون این کار رسالت او در هجوم به سرزمین دارا هیچ معنی نخواهد داشت. در عین حال وی کارهای تازه نیز پیش می گیرد و حتی رسمهای تازه هم بنیاد مینهد. ۵ **آنگونه که از روایت نظامی بر**می آید وی اولین کسی است که در روم سکه بر زر میزند، بهعلاوه این اوست که پاس و نوبت را بر درگاه پادشاه برقرار مینماید آینه را اختراع می کند، آشوب زنگ را در مصر به زور شمشیر پایان میدهد تاج و اورنگ را از دارا میستاند دنیا را از «سودای» هند و «صفرای» روس ۱۰ پاک می کند. خردنامههای کهن و دفترهای دانش را از پارسی و از هر زبانی به زبان یونایی نقل مینماید در بیست سالگی برشاهان جهان سروری مییابد و در **بیست و هفت سالگی به مرتبهٔ پیغ**مبری میرسد. در نشر آیین حق همه جا حجتانگیزی می کند در تمام مسیر موکب خویش عمارت ها به وجود می آورد از هند تا روم در هر شهر و بوم آبادیها بنیاد می کند. سمرقند و هری را با ۱۵ بسیار شهرهای دیگر پی میافکند برای دربند در و بندی میسازد بلغار را از بن غاري برمي آورد، در مقابل يأجوج سد ميسازد و چهار حد زمين را اندازه می گیرد، از ساحل تا ساحل فاصلهٔ دریاها را می سنجد ربع مسکون عالم را معلوم میدارد هر مشکلی را چاره میسازد و با این حال وقتی هنگام مرگش میرسد چارہیی در برابر آن نمی ابد. تاریخ او سراسر شگفتی است. این شگفتیها را نمیتوان نادیده گرفت اما نقل تمام این شگفتیها هم سخن را به گزاف می کشاند. ناچار باید درین باره اندازه نگهداشت - که باور توان کردنش در قياس.

این اجمال، تصویری تند و شتابزده است که نظامی در یک گردش قلم، در همان آغاز شرفنامه از احوال اسکندر و کارهایی که کرد طرح میکند و ۲۵ تمام زندگی کوتاه او را در حال تحرک و تحول سریع و بیوقفه نشان میدهد. تصویر او، هرچند با آنچه تاریخ از احوال این جهانجوی قهار نقل مینماید تفاوت بسیار دارد اما به کلی با آن مغایر نیست. اینکه شاعر تصریح میکند که

حكما شمردهاند.

جزئیات احوال قهرمان خود را بی آنکه از تقدیم و تأخیر در توالی رویدادها اجتناب کند ـ از تاریخها بر گرفته است البته گزاف نیست. اما این «تاریخهای نو» که مأخذ اوست افسانه های تاریخی است که از دیرباز و از قرنها قبل ازو به صورت حماسه های عامیانه تبلور یافته بوده است و سیمای اسکندر را در نزد هر قوم به گونه یی دیگر در آورده بوده است. هیچ یک ازین مآخذ تاریخ واقعی نبوده است و شاعر هم دنبال نقل یک تاریخ واقعی نمی گشته است. مجرد نقل یک داستان رزمی و بزمی را در نظر داشته است که در عین حال درطی آن بتواند اندیشه های فلسفی خود را روشن تر مطرح کند و اشتغال خود را به حکمت هم، با طرح سیمای این پیامبر وحی آموز حکمت اندیش توجیه نماید.

- درین زمینه هم از روایات گونه گون \_ یهودی و نصرانی و پهلوی \_ به اقتضای مقام یا ضرورت انتخاب کرده است و البته درین روایات \_ که قصههای عامیانه بوده است چیزهایی هم از تاریخ واقعی انعکاس داشته است. از جمله اینکه اسکندر پسر فیلقوس (= فیلیپ) است یک واقعیت تاریخی است این هم که وی در مصر، در ایران، و در هند جنگهایی کرده است نیز با تاریخ توافق دارد.
- با اینهمه در نقل همین واقعیات تاریخ نیز، هم ترتیب و توالی رویدادها پس و <sup>10</sup> پیش شده است هم انگیزهها و دست آوردها با آنچه در تاریخ هست موافق نیست. چنانکه در باب جنگ او با دارا، اینکه جنگ به وسیلهٔ دارا آغاز شده باشد با آنچه تاریخ از آمادگیهای اسکندر و پدرش برای طرح نقشه حمله به آسیا نقل میکند مغایرت دارد و بیشک آن را برای این برساختهاند تا در عین
- حال هم وی را از اتهام تجاوزجویی تبرئه سازند هم سیمای او را به صورت یک ۲۰ حاکم حکیم و یک فرمانروای صلحجو تصویر نمایند. اما این تصویر در چهارچوبهٔ واقعیات تاریخ نمی گنجد چنانکه حکمت اندیشی او هم، با آنکه به کلی مغایر با تاریخ نیست، در روایات نظامی و مآخذ او غالباً مبالغه آمیز و احیاناً مغایر تاریخ هم هست هرچند قبل از نظامی هم کسانی چون مبشرین فاتک مؤلف مختار الحکم و ابوسلیمان سجستانی مصنف صوان الحکمه نیز او را از ۲۵

قسمتی از آنچه درین باره در مآخذ تاریخی هم هست و روایات مسلمین

هم از همانجا سرچشمه می گیرد مبنی بر شایعات قرنهای بعد از اوست. بیشتر آنها هم به نحوی از روایات پلوتارک ناشی است که در صحت بخشی از آنها جای تأمل باقی است. برحسب این روایات، وی از ارسطو تعلیم و تربیتی در خور یک فیلسوف یافت. تعدادی از فیلسوفان یونان در موکب او که به فتح شرق

میرفت همراه بودند - اناکسار کس از اصحاب مکتب ذیمقراطیس، پیرون از پیشروان مذهب «مانعه» و اونزی کریتس از حکمای کلبی از آنجمله بودند.
 اسکندر پنجاه تالان زر برای مخارج آکادمی افلاطونی به کسنو کراتس صاحب
 آکادمی داد، در مصر به گفتار یک حکیم مصری به نام پسامون با علاقه گوش
 داد، در هند جهت حکمای عریان آنجا مسایل معما گونه طرح کرد. این روایات
 پلوتارک، به انگیزهٔ سیاسی و نظامی که اسکندر - در صورت صحت قسمتی از روایت - روایت - روایت - روایت - در این طرز تلقی از اهل حکمت دارد توجه نمی کند.

معهذا تصویری که در مآخذ نظامی، و حتی در همین روایات پلوتارک، در باب حکمت دوستی او میآید ظاهراً بیشتر معرف احوال خلفای او درمصر هلنیستی است - بطلمیوسیان اسکندریه. امتناع سقراط از حضور در مجلس

- ۱۵ اسکندر که نظامی روایت می کند و البته با تاریخ مغایرت بلکه ناسازی دارد شاید فرافکنی قصه استی پلون باشد که گفته اند دعوت بطلمیوس اول را برای رفتن به مصر نپذیرفت. همچنین روایت اقبالنامه مبنی بر آنکه چون سقراط حاضر نشد به نزد پادشاه برود اسکندر خود به نزد او رفت ممکن است پژواگ دگرگون شدهیی از رفتار زنون حکیم با آنتی گون گوناتاس باشد که نقل کرده۔
  ۲۰ اند چون زنون از رفتن به نزد او خودداری کرد او خود به دیدار حکیم شتافت.
  ۲۰ پادشاهان هلنیستی مصر، بنابر مشهور، در ضیافتهای خویش با حکمای عصر پادشاهان هلنیستی مصر، بنابر مشهور، در ضیافتهای خویش با حکمای عصر مناظرات علمی می کردهاند. این کارها با آنچه از احوال اسکندر، در روایات مناظرات علمی می کردهاند. این کارها با آنچه از احوال اسکندر، در روایات
- ۲۵ ندارد و با این حال، آنچه در روایات پلوتارک و در مآخذ نظامی در باب حکمت دوستی و دانشپروری اسکندر آمده است باید تاحدی از خلط بین احوال او با بعضی بطالسه اسکندریه ناشی باشد.

عدم پایبندی نظامی به رعایت ترتیب تاریخی در سفرهای اسکندر، در شرفنامه به او این امکان را داده است تا وسعت عرصهٔ او را چندین برابر بیش از آنچه در تاریخ هست توسعه دهد، او را ذوالقرنین کند، و احیاناً از او یک قهرمان دفاع از آیین الهی، با سیمای یک غازی عصر خویش، مثل نورالدین زنگی و صلاحالدین ایوبی عرضه کند و بدینگونه چیزی از رویدادهای عصر خود را نیز در این روایات مجال انعکاس دهد.

در بعضی موارد ذکر پارهیی واقعیات یا فقدان ذکر آنها، در روایات نظامی، شاید از طرز انتخاب او در برگزیدن برخی روایات و ترک کردن بعضی دیگر باشد اما در اکثر موارد این امر باید از وقوع خلط و حذف در اصل مآخذ

- حاصل شده باشد. ذکر نام چین به عنوان یک سرزمین شرقی، که هنوز تا ۱۰ مدتها بعد از اسکندر به این نام خوانده نشده بود به احتمال قوی از همین خلط مآخذ ناشی است. قصهٔ عروسان معبد هم که احوال آنها تصویری از داستان فحشاء مقدس در بابل باستانی به نظر میرسد ظاهراً به وسیلهٔ مآخذ شاعر، به محیط معبد مغان \_ آتشگاهها \_ منسوب شده است تا اقدام قهرمان قصه را در
- تخریب آتشگاهها و منهدم کردن آتشان قوم توجیه کند. اما اینکه فاتح ۱۵ مقدونی، با آنکه در روایات شرفنامه، از احوال رستم پهلوان باستانی به وسیلهٔ یک پهلوان کیانی که مورد خشم و سخط دارا است، خبرهایی به دست میآورد چیزی دربارهٔ «رخش» او نمیشنود یک «جای خالی» قابل ملاحظه را در تصویر کمال قدرت او برایش باقی میگذارد. آیا اگر ذکر رخش با نام رستم
- همراه می شد شاعر به مناسبتی نام بو کفالس (= بوسفال) اسب نامدار اسکندر را هم به میان نمی آورد تا با آنچه در باب این اسب بیمانند و طرز انتخابش به وسیلهٔ اسکندر در قصه ها نقل می شد از اسکندر و بوسفالش یک همانند واقعی برای رستم و رخش وی به وجود آورد و به داستان خود رنگ و جلوهٔ بیشتری بدهد ؟ اینکه نام این اسب اسکندر در روایات طبری هست معلوم می دارد که در بین روایات راجع به اسکندر مسلمین با نام و آوازهٔ این اسب آشنایی داشته اند و فقدان ذکر او در شرفنامه آن را از هیجان و تحرکی که تاخت و تاز و جنب و

جوش این اسب در تصویر جنگها و سفرهای وی ممکن بود به وجود بیاورد

پير گنجه

محروم داشته است. اینکه نظامی عمداً از قصهٔ او صرف نظر کرده باشد تا از مقابله با فردوسی خودداری کند شاید جوابی به این ایراد به نظر آید اما این پاسخ معقول نیست چراکه فردوسی هم ذکری از این اسب نکرده است. شک نیست که اگر قصهٔ بو کفالس در مآخذ نظامی وجود می داشت شاعر گنجه ازین

 ۹ بارهٔ نستوه استوار افسانهیی اسکندر یک رخش دیگر در مقابل اسب بیمانند رستم به وجود می آورد و از آغاز تا پایان قصه نقش قابل ملاحظهیی به او میداد و شاید قصه مادیان و کرهاش که در داستان سفر ظلمات اسکندر نقل کرده است صورت دیگر، و شور و هیجان بیشتر پیدا می کرد.

در شرفنامه، داستان اسکندر با قصهٔ ولادت او آغاز میشود. نشان

- ۱۰ استفاده از مآخذ گونه گون شاعر \_ به قول خود او: یهودی و نصرانی و پهلوی \_ از همین آغاز داستان پیداست. از آنجمله است روایت او در باب نسبنامهٔ ابراهیمی اسکندر که به موجب آن نژاد فیلقوس، پدر اسکندر، به عیص (عیصو) بن اسحق نواده ابراهیم خلیل میرسید. رقابت و کدورت بین عیص و اسرائیل (= یعقوب)، در روایات یهود، متضمن توجیه عداوت بین اولاد یعقوب
- ۱۵ یا اولاد عیص بود. بر وفق سنتهای دیرین یهود، اولاد عیص که ادومیخوانده می شدند دشمنان قدیم قوم شناخته می شدند و چون رومیها نیز \_ در سنت یهود \_ طی قرنها دشمنان ایشان به شمار می آمدند مثل آنها ادومی تلقی می شدند و لاجرم نسب آنها هم در نقل افواه به عیصو، \_ نیای ادومیان \_ می رسید. در روایات دیگر که برخی از آنها در شرفنامه هم مجال ذکر یافته است
- ۲۰ نژاد اسکندر به صورتهای دیگر، و البته صورتهای افسانه آمیز دیگر، یاد شده است. بر وفق یک روایت که هم نظامی آن را نقل می کند پارسا زنی ناشناس، وی را در ویرانهیی به جهان آورد و خود چشم از جهان فرو بست. فیلقوس پادشاه روم که در آن هنگام از آنجا می گذشت بر کودک بیمادر رحمت آورد. او را به خانه برد، به فرزندی گرفت و ولیعهد خویش ساخت. قصه که به
- ۲۵ این صورت تا حدی یاد آور داستان ولادت نمرود و موسی و حکایتی از افسانهٔ دارا و بت زرین به نظر میرسد ظاهراً در اصل بدان نیت وضع شده است تا قدرت و شوکت بیسابقهٔ او را به عنایت ایزدی و نه به نژاد شاهانهٔ پدرانش

منسوب دارند. شاید هم این نکته که بر وفق بعضی روایات از همان عهد پدرش فیلیپ در صحت نسب وی تردید شده است بعدها از اسباب جعل این قصه در باب نسبنامهٔ او باشد.

نظامی این روایت را هم که اسکندر فرزند داراب و در حقیقت برادر دارا

بوده است نقل می کند لیکن در خور تأییدش نمییابد. صورت مشهور این ۸ روایت حاکی از آنست که داراب پادشاه ایران، ناهید دختر فیلقوس یونان را به زنی گرفت اما به خاطر بوی دهانش او را به خانهٔ پدرش بازفرستاد فرزند او که در خانهٔ فیلقوس به دنیا آمد اسکندر خوانده شد و بدینگونه برادر دارا بود. این روایت که در شاهنامه هم هست در واقع یک قصهٔ مجعول است که آن را بدان جمت برساختهاند تا فاتح سرزمین دارا و آن کس را که دودهٔ کیان به دست او منقرض میشود به نوعی از همان خاندان نشان دهد و این وهن و شکست را تا مدی برای ایرانیان قابل تحمل سازد. صورت دیگری ازین قصه که ظاهراً به نیست حاکی از آنست که یک پادشاه پارس، نامش اردشیر (= ارتخشت) در هیأت اخترشناسان برسبیل سیاحت به یونان زمین رفت آنجا با الومفیدا (= 14 اولمپیا، الومپیا) زن فیلقوس رابطهٔ عشقی پیدا کرد و اسکندر از این رابطه به وجود آمد و بدینگونه فاتح پارس، یونانی نبود یک ایرانی ناپاکزاده بود.

این روایات در نقل نظامی نیست و داستانسرای گنجه، هر گونه روایت را که متضمن طعنی در انتساب اسکندر به فیلقوس به نظر میرسد بیعیار و نادرست میخواند و روایت راست را درین باب آن میداند - که از فیلقوس آمد آن شهریار. از گفتهٔ نظامی چنان برمیآید که فیلقوس پادشاه روم تربیت فرزند را به نقوماخس (نیکوماکس) حکیم سپرد و او فرزند خویش ارسطو را با شاهزاده همدرس ساخت و بین آنها چنان دوستی به وجود آورد که بعدها چون دور فیلقوس به سرآمد و اسکندر به جای پدر نشست ارسطو را به وزارت خویش بر گزید و به دستوری و رهنمونی او رسم و آیین پدر را همچنان برپا نگهداشت. مقارن آغاز سلطنت وی زنگیان به مصر هجوم کردند و مصریان برای رفع هجوم آنها از اسکندر کمک خواستند. پادشاه روم با آنکه مثل پدرش فيلقوس خراج گزار پادشاه ايران بود براي اجابت اين درخواست منتظر اجازت و اشارت دارا نشد به صلاحدید ارسطو با سیاه خویش آهنگ مصر کرد. زنگیان را شکست داد و از آنجا راند. مصریان هم با خرسندی و شادمانی او را به فرمانروایی خویش بر گزیدند.

۵

اولین واقعهٔ غیرعادی که نظایر آن بعدها با صورتهای دیگر در داستان سفرهای جنگی اسکندر پیش آمد در همین ماجرای برخورد با زنگیان روی داد. اسکندر چون لشکر به مصر برد از جانب خود فرستاده یی دلیر و گستا خرو طوطیانوش نام نزد سالار زنگیان فرستاد و به زبان او وی را تهدید کرد و به ترک سرزمین مصر و قبول انقیاد الزام نمود. پادشاه زنگ از آن پیام اهانت آمیز به خشم آمد و فرمان داد تا طوطيانوش را به قتل آرند. بعد هم خون او را به فرمان وی در طشتی زرین برایش آوردند و وی در پیش چشم همراهان طوطیانوش \_ به خوردش چو آبی و آبی نخورد. خبر این خشونت زنگیان، سیاه اسکندر را سخت ترساند و دچار وحشت کرد. اسکندر برای آنکه جنگجویان خویش را از این وحشت برهاند به تدبیر وزیر چارهیی اندیشید. فرمان داد تا یارانش چندتن از جنگجویان سیاه زنگ را دستگیر کنند و نزد او بیاورند. 10 آنگاه از بین اسیران، یک تن را بر گزید و فرمان داد تا او را سر ببرند و از سرش برای وی طعام سازند. بعد، در پیش چشم سایر اسیران زنگی آنچه را سز و لفچه اسیر زنگی خوانده شد با لذت خورد. اسیران نمیدانستند که پادشاه روم به جای سر و لفچه اسیر زنگی سر و لفچه گوسفندیسیاه (!) را که از پیش برایش آماده کرده بودند خورد. اسکندر هم در خوردن سر و لفچه، با میل و تحسین ۲. سری جنباند و به گوش آنها رساند که وقتی گوشت زنگی چنین لذت دارد ـ کبابی دگر خوردنم ناخوش است. زنگیان حاضر در پیشگاه سخت شکوهیدند

و چون نزد پادشاه خویش باز گشتند، با وحشت و هراس برایش خبر بردند که پادشاه روم آدم خواره یی اژدها گونه است و زنگی خام \_ یا پخته \_ را چنان آسان ۲۵ میخورد \_ که زنگی خورد مغز بادام را. این تمهید آتش زنگیان را فرو نشاند و سبب شد تا در جنگ با وی، که یک جنگ خونین آکنده از رجزخوانیهای شورانگیز و کشمکشهای دلیرانه بود، آنگونه که شاه زنگ توقع داشت

پافشاری نکنند و وقتی خود را در خطر سخت میبینند روی به گریز آرند. بالاخره، اسکندر با پیروزی بر زنگیان، مصر را از بیدادیهای آنها رهانید و طرافه آن بود که بعد از خاتمهٔ جنگ وقتی به اجساد کشتگان نظر کرد گریهاش گرفت و ناگهان جنگ را مایهٔ وحشت و نفرت یافت : که چندین خلایق درین داروگیر چرا کشت باید به شمشیر و تیر ۸ گنه گر بریشان نهم نارواست ور از خود خطا بینم این هم خطاست فلک را سرانداختن شد سرشت نشاید کشیدن سر از سرنوشت و بدینگونه اسکندر \_ و در واقع نظامی \_ در یک لحظهٔ تأمل اخلاقی در باب آنچه طوایف و اقوام عالم را، ناشناخته و بدون سابقهیی، بیهوده به جان هم میاندازد و به خون هم تشنه میکند، به نتیجهیی رسید که قرنها بعد لوتولستوی، ۱۰ نویسندهٔ بزرگ روس، در پایان جنگ و صلح معروف خویش آن را، به شیوهٔ خاص خود به بیان آورد \_ اینکه انسان درین احوال بازیچه تقدیرست. در بازگشت از نبرد با زنگیان اسکندر غنیمت بسیار باخود به مصر آورد. ازین غنیمت ها هم هدیه های شایان به پادشاهان اطراف فرستاد. اما آنچه برای دارا ارسال کرد باخرسندی و سپاس تلقی نشد واسکندر در رفتار پادشاه ۱۵ پارس نشانههای خشم و رشگ مشاهده کرد. وقتی فرستادهٔ دارا، برای مطالبهٔ خراج سالانه به روم آمد اسکندر از پرداخت آن سرباز زد و در جواب شاه که از وی میخواست تا مثل پدرش فیلقوس، خراج روم را به آیین گذشته به صورت تخم مرغ های طلایی به خزانهٔ پارس بفرستد وی سخت در تاب شد به دارا جوابی تند داد و خاطرنشانش کرد که ـ شد آن مرغ کاوخایه زرین نهاد. با این جواب تند و پرخاشجویانه، جنگ بین دو شاهزاده اجتناب ناپذیر شد و مبادلهٔ نامهها و پیامها مانع از وقوع آن نگشت. دارا برای تنبیه اسکندر عازم مرزهای روم شد و لشکر به ارمن کشید. اسکندر، که درین ماجرا، برحسب روایت نظامی تجاوز گر نبود، با آنکه خود را برای مقابله و دفاع آماده ساخت در اقدام به جنگ دچار تأمل شد. نه آیا در پایان جنگ با زنگیان هم ۲۵ مشاهدهٔ آن همه اجساد به خون آغشته یک لحظه وجدان او را تحت تأثیر قرار داده بود و جنگ را در نظر او امری بیهوده جلوه داده بود؟ تردیدی که او درین

امر با آن مواجه می شود یاد آور تردید آرجونا در داستان حماسی بها گودگیتا به نظر میرسد و منتقد از خود میپرسد آیا چیزی از عناصر افسانههای هندی هم در اصل مآخذ نظامی و قصههای گونه گون اسکندرنامههای قرون وسطی منعکس نیست ؟ اسکندر اینجا مثل ارجونا بر سر دو راهی است: چه سازیم تدبیرش از صلح و جنگ که آمد به آویختن کار تنگ ۵ بله ملردی زامنا بلرنسیارند نیام اگر برنیاریم تیغ از نیام به بیداد خود بسته باشم کمر وگرتاج بستانم از تاجور من این زهزنی با کیان چون کنم؟ کیان را کی از ملک بیرون کنم بد اندیش ما را دهد چیرگی بترسم که اختر بدین طیرگی معهذا صداقت ارجونا را ندارد و به غرور و افتخار خود بیش از ندای وجدان می اندیشد. وقتی هم این اندیشه را با خردمندان و بیدار مغزان در گاه در میان

وقتی هم این اندیشه را با خردمندان و بیدار مغزان در کاه در میان مینهد، آنها که از سویدای ضمیر او آگهی دارند تردید وی را در اقدام به جنگ ناصواب میشمرند. بالاخره پیران بیدار هوش، که وی درینباره از آنان

۱۵ مشورت خواست به وی توصیه کردند ـ که شه پیشدستی نیارد به خون.
دارا هـم، قـبل از اقـدام بـه جـنـگ بـا بـزرگـان درگـاه خـویـش مشورت گونهیی کرد اما به رغم آنچه یک جنگجوی سالخورده در ضرورت پرهیز کردن از جنگ گفت وی رای جنگ کرد، قول هیچ ناصحی را نپذیرفت و پیران روشندل رایزن هم که در مجلس وی حاضر بودند چون دیدند که او با دامع سرکش و مزاج آتشین، سخنهای کس درنیارد به گوش، درین مجلس خاموش ماندند. دارا هم نصیحتگر دانا راکه از تخمهٔ زنگه شاوران و از جنگجویان با سابقه بود، سخت و مالید و با خشم و تندی جنگ کرد، قول میچ ناصحی را نپذیرفت و جامع سرکش و مزاج آتشین، سخنهای کس درنیارد به گوش، درین مجلس جنمون و از جنگ خاموش ماندند. دارا هم نصیحتگر دانا راکه از تخمهٔ زنگه شاوران و از بنگجویان با سابقه بود، سخت فرو مالید و با خشم و تندی جنگ را آغاز کرد.
۲۵ سرهنگ دارا که برای قتل او پنهانی با اسکندر تبانی کرده بودند زخمی کاری به دارا زدند و او را ناکار کردند. با این حال وقتی اسکندر به وسیلهٔ آنها از به دارا زدند و او را ناکار کردند. با این حال وقتی اسکندر به وسیلهٔ آنها از کرد.

11.

رسانید. سر او را بر زانو نهاد، در کنار او گریه کرد و مثل آنکه برای قتل او با سرهنگان خیانتکارش توطئهیی نکرده باشد زاری و افسوس در گرفت: سکندر مندم چاکر شہریار سکندر بنالید کای تاجدار نه آلودهٔ خون شدی پیکرت نخواهم که بر خاک بودی سرت تاسف ندارد دريين كار سود 🦳 وليکن چه سودست کاين کار بود ۵ که تا سینه در موج خون آمدم دريـغـا بـه دريـا كـنـون آمـدم چرا ہے نکردم درین راہ گم چرا مرکبم را نیفتاد سم نه روزی بدین روز را دیدمی 🕤 مـگـر نـالـهٔ شـاه نـشـنـيـدمـی سکندر هم آغوش دارا شدی چه بودی که مرگ آشکارا شدی کیه ماند ز دارای دولت تهمی مه تاج و مه اورنگ شاهنشهی ۱. کنیم نیوحیه بیر زاد سرو جوان به چاره گری چون ندارم توان امید از که داری و بیمت ز کیست چه تدبير داري مراد تو چيست دارا هم با او به لطف و مدارا سخن گفت از او چند حاجت خواست و وصیت کرد اسکندر نیزازو هرچه گفت پذیرفت و \_ پذیرنده برخاست گوینده خفت.

- آنچه بعد از آن رخ میدهد کشتن قاتلان دارا، خراب کردن آتشکدهها، برانداختن رسم جادویی در بابل و، ازدواج اسکندر با روشنک شهزاده بانوی ایران بود که در گزارش آنهانظامی اسکندر را در سیمای یک جهاندار یکتاپرست و عدالتجوی ـ که با حقیقت حال او تفاوت بسیار دارد ـ تصویر می کند.
- اینکه در دنبال این ماجراها اسکندر به دیار عرب و زیارت کعبه میرود ۲۰ نه فقط لازمهٔ جهانگیری اوست بلکه نسب ابراهیمی هم که دارد او را در تصور نظامی یا مآخذ او به این سفرها الزام می کند اما سفر او به سرزمین بردع و ابخاز قولی است که ظاهراً بر مآخذ «نصرانی» شاعر – ارمنی یا گرجی – مبتنی باشد. در نقل این قصه آنچه را فردوسی به صورت ماجرای اسکندر در اندلس با قیدافه ملکهٔ آن سرزمین بیان مینماید وی با پارهیی دستکاری به ماجرایی مشابه در ۲۵ بردع تبدیل می کند.

قصهٔ اندلس و قیدافه را شاید چون فردوسی به نظم آورده بود نظامی به

بازگویی آن علاقدیی نشان داد اما علاقه به بردع و سرزمین ارمن و ابخاز که موطن و منشاء خود او بود نیز امری بود که او را به نظم این روایت برمیانگیخت. توصیف دلانگیزی که شاعر گنجه ازبردع می کند و یاد آور توصیفی است که فردوسی در بزم کاووس از احوال مازندران می اند، علاقه مشخصی شاعر را در توجه به این قصه - که تقلیدی از قصهٔ قیدافه اندلس است -معلوم می دارد. اینکه خاقانی داستان اسکندر را در دربار ملکهیی که با وی قصد جنگ داشت در مورد قیدافه - نه نوشابه - نقل می کند معلوم می دارد که داستان رسولی رفتن اسکندر به دربار ملکه، در سرزمین شروان هم در همان ایام به قیدافه منسوب بوده است و لابد نظامی قصهٔ نوشابه و بردع را از طریق منابع عامیانهٔ

در روایت نظامی، بردع در حقیقت یک نوع شهر آمازونی (= زنانه) است که فردوسی از آن به نام هروم یاد می کند و اینجا فرمانروای شهر نوشابه نام دارد و بیشتر کارها در دست زنان است. اسکندر از آنچه دربارهٔ اوصاف نوشابه و دربار او شنید چنان شیفتهٔ دیدار او شد که برخلاف آنچه حزم و

سؤالی جالب بود و اسکندر ناچار شد در جواب آن خاطرنشان سازد که او به خاطر جواهر نمیجنگد به خاطر استقرار صلح میجنگد. درین جواب ۲۵ مغلطه آمیز انسان به یاد دعویهای جهانخواران عصر ما میافتد که به خاطر نفت خوارگی خویش از ماورا بحار تمام ماشین جنگی مهیب عصر را تجهیز میکنند تا صلح بین اعراب را در شرق نزدیک تأمین نمایند!

صورت دیگری ازین سؤال را سالمها بعد از اسکندر یک حکیم هوشمند یونانی از پیروس یک فرمانروای جنگباره اپیروس کرد. وقتی از او سوال شد اینهمه جهازهای جنگی را در کنار بندر برای چه منظوری جمع کرده است پاسخ داد که قصد دارد فلان شهر را فتح کند چون بار دیگر سائل پرسیده بود بعد از فتح آنجا چه خواهد کرد پاسخ شنیده بود سرزمین دیگر را خواهد ۵ گشود و چون بار سوم و بار دیگر هم در جواب سؤالی که پرسنده از نقشههای بعدیش کرد پاسخ داد که همچنان به سرزمینهای دیگر خواهد تاخت، بالاخره سائل از وی پرسید که بعد از فتح تمام این سُرزمینها چه خواهد کرد و چون پیروس جواب داد آنگاه آسوده خاطر خواهم نشست و به کام دل عمر خواهم گذاشت حکیم با تعجب به وی گفت اما هم اکنون کدام امر مانع از آنست که 1+ از همین حالا، در سرزمین خود به کام دل بنشینی و با شادی و خنده عمر بگذرانی؟ بوالودپریو شاعر و منتقد معروف عهد کلاسیک فرانسه، با چنان لحن لطيف و طنز آميزي اين قصه را نظم كرده است كه، در دنبال همين گفت و شنود نوشابه و اسکندر، میتواند به صورت یک تمثیل نظامیوار در آید. اسکندر بعد از پیمان دوستی که با نوشابه بست از راه البرز کوه به 10

- دربند و خزران رفت. آنچه محرک او درین عزیمت بود کنجکاوی و عشق جهانگردی بود اما در عین حال از توقف در ایران هم بیم داشت. ازین رو برای آنکه ایرانیان برضد وی برنخیزند سرزمین قوم را به ملوک طوایف تقسیم کرد و از خطر اتحاد ایرانیان خود را ایمن ساخت. وی، آنگونه که درروایت نظامی آمده است، با آنکه بازگشت به روم را هم دوست داشت آوردن آنهمه سپاه و اسیران جنگی را هم به روم خلاف مصلحت می دید. پس برای آنکه درین بوم بیگانه زیاده درنگ نکند و روم را هم با بردن سپاه عظیم خویش دچار تنگی و آشوب نسازد عزم آن کرد که مهتران سپاه را در موکب خویش نگهدارد و تا تمام مرز و بوم عالم را با آنها نگردد عزیمت بازگشت به روم ننماید.
- در راه البرز کوه که از آنجا به دربند و خزران میرفت اسکندر حمل ۲۵ جواهر و غنایم را مشکل یافت پس به اشارت بلیناس حکیم که همراه موکب وی بود تمام آن زر و گوهر را که با خود داشت به دست خاک سپرد سپاه وی

پير گنجه

نیز با این کار خود را از حمل گنجها سبکبار ساخت \_ و در بازگشت هم، چون از راه دیگر به روم رفت گنجها در البرز کوه ماند و سپاه هم ازبس غنایم تازه یافتند \_ سوی گنج پوشیده نشتافتند.

در البرز کوه اسکندر مواجه با دژ استواری شد که در حدود شروان و دربند برپا شده بود و دژبانش در مقابل اسکندر با بیاعتنایی از اظهار تبعیت خودداری کرد. به سبب سختی راه و ایستادگی اهل دژ تسخیر آن برای فاتح میسر نگشت. سرانجام اسکندر به کمک دعای یک زاهد که در همان کوه عزلت گزیده بود، رخنهیی در دژ به وجود آورد و آن را مسخر کرد. آنگاه به درخواست نواحی نشینان آن کوهسار که از تاخت و تاز قبچاقان وحشی سرشت ۱۰ رنج می بردند در آنجا از سنگ خارا و آهن سدی بنا کرد - و خزرانیان را از آفت بیابانیان ایمن ساخت.

درین میان از قصه گویان که شبها او را مشغول میداشتند، خبر شنید که در آن حوالی قلعهیی سنگی به نام سریر هست \_ در او تخت کیخسرو و جام او. اسکندر به دیدن دژ رغبت یافت و در خاطر آورد که از جام کیخسروی \_ دهد مجلس مملکت را نوی. چون به نزدیک دژ رسید سریری، با هدیه و نثار فراوان به پیشوازش آمد. قلعه را تسلیم کرد و از شاه نواخت دید. وقتی اسکندر از او سوال کرد که تخت و جام کیخسرو \_ چگونه است بیفر فرخ پیان ؟ سریری او را جانشین جم و خسرو خواند و خاطرنشانش کرد که آنچه کیخسرو از جام دید \_ توز آیینهبینی و خسرو ز جام. در دنبال این گفت و شنود، بزم کرد از آن میخورد نگهبانان سریر هم او را ستایشها کردند و برایش فال نیک زدند. پس از آن اسکندر به غار کیخسرو رفت اما بیرون آمدن از آن را دشوار یافت و سرانجام به چاره گری مقیمان دژ از آن غار راه بیرون شو یافت.

اسکندر چون از غار بیرون آمد یک هفته در آن حوالی نخجیر کرد ۳۵ سپس آهنگ ری نمود که آنجا مدعی تازهیی سر برداشته بود و خراسانیان هم از حد نشابور تا خاک بلخ با او همراه شده بودند. اسکندر شکارافکنان و تفرج کنان با آرامش و بیقیدی، خود را از خلخال به گیلان رسانید و تا وی از آنجا راه ری را در پیش گرفت مدعی ری را رها کرد و به سوی خراسان شتافت. اسکندر هم خصم را دنبال کرد، شکست داد و چون خراسانیان را هنوز دوستدار دارا یافت در آنجا تاخت و تاز درگرفت. خراسان و کرمان و غور و غزنین را زیر سم ستور فرو مالید و باز غنایم بسیار حاصل کرد. در غزنین اندیشهٔ رفتن به هند به خاطرش راه یافت و از همانجا نیت کرد که از هند لشکر به چین برد و به یک ترکتاز تمام زمین را در زیر پای آرد.

چون عزیمت هند کرد فرستادهیی به درگاه کید هندو فرستاد و از او اطهار طاعت خواست. کید که جنگ با اسکندر را مصلحت نمیدید از در دوستی درآمد. نامهها و فرستادهها بین او و شاه روم مبادله شد و پادشاه هند فرمانبرداری از وی را پذیرفت. دخترش را هم با هدیههایی بیمانند که یک ۱۰

فرمانبرداری از وی را پدیرفت. دخترش را هم با هدیههایی بیمانند که یک مرب فیلسوف و یک پزشک هم با آنها همراه بود به درگاه او گسیل کرد. بدینگونه ماجرای کید به دوستی انجامید اسکندر دختر او را گرفت و چندی بعد او را روانهٔ روم کرد و خود آهنگ سرزمین قنوج کرد. چون فورپادشاه قنوج در مقابل او از در تسلیم درنیامد کار به جنگ کشید. اسکندر شکست سختی بر وی وارد کرد و \_ همه ملک و مالش به تاراج داد.

بعد از این پیروزی، اسکندر از هند به تبت زمین رفت و از آنجا عزیمت چین کرد و خاقان چین نخست برای مقابلهٔ با او به تهیهٔ سپاه دست زد. نامهٔ اسکندر که به او رسید درشتی و نرمی را به هم در آمیخته داشت. درین نامه، اسکندر آمدن خود را به چین نه برای جنگ، بلکه به عنوان مهمانی فرا۔ مینمود. در عین حال خاقان را از اندیشهٔ ستیز و مقابله برحذر میداشت و به دوستی و فرمانبرداری میخواند. پاسخ خاقان دوستانه و صلح آمیز بود اما لجنی استوار داشت که نشان میداد از جنگ با وی عاجز یا ترسناک نیست با این حال آمادگی وی را برای طاعت و تسلیم اعلام می کرد خود او هم به شیوه یی که اسکندر میشناخت و در مورد نوشابهٔ بردع آن را تجربه کرده بود، به صورت قاصدنامه را نزد حریف برد، در خلوت با او سخن گفت و پرداخت یکساله خراج چین را در برابر صلح پذیرفت. چون خاقان از نزد اسکندر رفت خراج چین را در برابر صلح پذیرفت. چون خاقان از نزد اسکندر رفت

پير گنجه

جنگ یافت. اما خاقان به او حالی کرد که قصد وی ازین بسیج آن بوده است. که تا اسکندر نپندارد صلحطلبی وی به خاطر ناتوانی از جنگ آوری بوده است. خاقان چین مهمانی شاهانهیی هم به افتخار اسکندر داد. مجلسی بشکوه پر از لطف و زیبایی و سرشار از سرود و شادمانی. هدیههای بسیار نثار گشت و کنیز کی چینی هم از جانب خاقان به اسکندر ارمغان شد این کنیز ک در خوبرویی، زورمندی و خوش آوازی بی همانند بود و شاه بعد از آنکه شاهد هنرنمایی های او در رزم و بزم شد ظاهراً برای آنکه خود را از تأثیر جاذبهاش برهاند او را به صاحبدیوان خود بخشید \_ به ارشمیدس که شاگرد محبوب ارسطو بود.

- ۱ باری، وقتی اسکندر خاقان را بدرود کرد روی به ماورا النهر آورد. آنجا به آباد کردن شهرها پرداخت و از جمله، سمرقند را بنا کرد. از خراسان اندیشهٔ بازگشت به روم داشت که دوالی پهلوان ابخاز به درگاه وی رسید و از بیداد تجاوزگران روس و دستبرد آنها به خاک بردع به وی شکایت آورد. روسها آنگونه که دوالی خبر میداد، درین دستبرد بردع را ویران کرده بودند و نوشابه ملکهٔ آنجا را که اسکندر خویشتن را حامی او میدانست به اسارت برده بودند. شاه ازین خبر سخت در تاب شد و برای دفع روسها و آزاد کردن بردع و نوشابه عزم جزم گرد. از مرزهای خراسان، حدود آموی، که اسکندر در بازگشت از چین به آنجا را سیده بود به دشت خوارزم آهنگ کرد و از آنجا به دشت قبچاق عزیمت گرد.
- ۲۰ نظامی که ظاهراً قصهٔ این لشکر کشی را از مآخذ نصرانی محلی تلقی کرده است و یا از افواه اقوام این نواحی شنیده است، ماجرای رفتن اسکندر به قبچاق و بردع را با ذوق و علاقهٔ خاصی نقل می کند. بردع قسمتی از سرزمین زادگاه اوست که درین ایام به ویرانی افتاده است و درین ویرانی عامل عمده تاخت و تاز رهزنان روس بوده است. دشت قبچاق هم سرزمین قومی است که آفاق کنیز ک مجبوب ازدست رفتهاش از آنجا برخاسته است. آیا گذر بر قبچاق و بردع، گذر به سالهای جوانی شاعر نیست که در هنگام نظم اسکندرنامه مدتها با آن فاصله یافته بود ؟

در سرزمین قبچاق، اسکندر از اینکه زنان ولایت را گشادهروی و بى نقاب يافت ناخرسند شد. ترسيد سپاهيان «عزب پيشهٔ» سالما از صحبت زنان محروم ماندهاش در مقابل جاذبه این دلفریبان بینقاب قدرت مقاومت را از دست بدهند و از جنگ و از سفر بازمانند. از پیران قوم درخواست تا زنان را ازین کار بازدارند. اما آنها عذر آوردند که برقعپوشی در بین زنان ما رسم ۵. نیست و آنکه میخواهد از تأثیر زیبایی آنها در امان ماند باید چشم خود را از نظارهٔ آنها نگهدارد. اسکندر، راضی به آن شد که در آنجا طلسمی بسازد و بدینگونه اندک اندک زنان ولایت را به این کار علاقمند سازد. در آنسوی دشت قبچاق در گیری با قسمتی از سپاه روس اسکندر را با آنها به جنگی سخت و پرماجرا کشاند \_ و او خود برای همین امر به آن نواحی آمده بود. سر كردهٔ طوايف روس، نامش قنطال، طوايف خود را متحد ساخت و

آنها را برای جنگ با اسکندر آماده نمود. جنگ به صورت نبردهای تن به تن در مدت شش روز پهلوانان فریقین را به زور آزمایی واداشت. از هردو لشکر پهلوانان هنرنماییها کردند و یکدیگر را به سختی از پای در آوردند. در روز هفتم که یک پهلوان غول پیکر بسیاری از نامداران سپاه اسکندر را به خاک 18 هلاک افکنده بود و باز هماورد میخواست از بین صفوف سپاه روم، چابکسواری دلاور به میدان شتافت با غول هماوردی کرد، یک بار هم او را به خاک افکند اما سرانجام حریف بر وی غالب آمد و اسیرش ساخت سوار دلاور زنی زیباروی از کار در آمد و کسی جز آن کنیز ک چینی که خاقان به اسکندر هدیه داد نبود. بالاخره، پهلون غول پیکر را خود اسکندر با کمند به دام آورد اما ۲۰ او را نکشت و او نیز کنیزک چینی را برای اسکندر باز آورد.

جنگ با روس همچنان ادامه یافت و روز هشتم به هزیمت آنها منجر گشت. قنطال را هم اسکندر در کمند آورد اما آزاد کرد. جنگ نیز به پیروزی اسکندر و آزادی نوشابه خاتمه یافت. شاه نوشابه را به دوالی داد و بدینگونه ملکهٔ بردع را با ملک ابخاز به اتحاد واداشت و گویی اینجا نصیحت ارسطو را که ۲۵ تجزیهٔ کشورها و ایجاد ملوک طوایف را بر وی الزام می کرد از یاد برد. خودش هم با کنیزک چینی به عشرت پرداخت و در کنار او یکچند از رنج سفر و

١.

محنت جنگ آسایش یافت. در همین ایام که هر روز در بزم اسکندر از هر دری سخن می رفت پیری از حاضران مجلس از سرزمین ظلمات و چشمه آب زندگی که در آن هست یاد کرد. اسکندر گفت این قصه سخنی رمزی می نماید. شاید مراد از ظلمات ۵ چیزی جز سواد حرف واز آب زندگی چیزی جز حقیقت معنی که در سواد حرف پنهان است نباشد. اما پیر او را بر صحت قول خویش مطمئن کرد و راه

آن سرزمین را هم نزدیک نشان داد. شاه در جستجوی آب حیوان عزم جزم کرد و با لشکرخویش بدان جانب در حرکت آمد. اسکندر گنج و بنه را آنجا در بن غاری پنهان کرد و خود باعدهیی از

- ۱۰ جوانان سپاه، راه دیار ظلمت را در پیش گرفت. خضر را که جزو سپاهیان در موکب او بود پیشرو کرد و به جستجو فرستاد. خضر از لشکر جدا ماند و در جایی از ظلمات به چشمه رسید. از آن خورد و منتظر رسیدن اسکندر ماند. اما چشمه ناگهان از پیش نظرش ناپدید شد و او نیز، چون اسکندر را از دستیابی به آب زندگی محروم یافت از دیدگاه اسکندر و سپاه وی دور گشت. قولی هم
- ۱۵ هست که الیاس نیز با خضر همراه بود و او نیز مثل خضر زندگی جاوید یافت. اما اسکندر با آنکه چهل روز در جستجوی چشمه، عمر گذاشت بدان دسترس پیدا نکرد. پس با نومیدی به سوی لشکر بازگشت و دریافت که هرکس درین عالم زاد ناچار باید طعمهٔ مرگ شود و \_ زچنگ اجل هیچ کس جان نبرد. اینجا از نواحی بلغار \_ که به سرزمین ظلمات نزدیک بود اسکندر به سرزمین روس ۲۰ رفت و از آنجا آهنگ روم کرد.

اینجا نیمهٔ اول اسکندرنامه، که شرفنامه خوانده می شود، پایان می یابد و شاعر نیمه دوم قصه را برای دفتر دیگر می گذارد - اقبال نامه. معهذا در پایان شرفنامه نظامی از ذکر این نکته نمی تواند بگذرد که در نقل این قصه، آنچه را «پیش پیرای کهن» - فردوسی - گفته بود طراز تازه داده است و لاجرم اگر تحیزی از شاهنامهٔ او را دوباره باز گفته است درین کار ناظر به آن بوده است که «غلط گفتهها»ی او را به صلاح باز آرد و این عذری است که شاعر گنجه با پیش آوردنش می خواهد، تفاوتی را که بین روایت او با روایت شاهنامه هست به عنوان نشانهٔ برتری خویش توجیه کند ـ و توجیه مقبولی نیست خود او هم برتری خویش را به صراحت عنوان نمی کند. نیمهٔ دیگر داستان اسکندر که اقبالنامه نام می گیرد و شاعر اقدام به نظم

آن را مو کول به شرط حیات می کند، به احتمال قوی بلافاصله بعد از پایان شرفنامه آغاز می شود اینجا نیز نظامی به ضرورت حال، همان الگوی شرفنامه را پیش می گیرد و کتاب را بعد از نیایش کردگار و نعت پیامبر با ستایش پادشاه و خطاب زمین بوس آغاز می کند. فقط به جای ابیات ساقینامه، اینجا در آغاز هر گفتار ابیاتی در خطاب به مغنی می سراید - مغنینامه - نه آیا اسکندر ازین پس برای حکمت و پیامبری آماده می شد و می بایست ساقی و بادهاش را از مجلس خویش دور کند ؟

هنگام نظم این قسمت از اسکندرنامه، شاعر سالهای پیری را می گذراند. گه گاه نهیب مرگ را احساس می کند و امید از عمر برمیدارد و باز شوق صحبت عزیزان او را با زندگی آشتی میدهد و برای آنکه این «همرهی چند» را نیازارد با جان کسان زندگی می کند و بار دیگر به لحظههای شاد و آرام غفلت بازمی گردد. اما زندگی دیگر برای او جاذبهٔ زیادی ندارد - تمامش ۱۵

- عقدی است، درد و سوک است. سروش سراینده یی که در گذشته، هنگام نظم آن هوسنامهها و آن اندرزهای تحقیق آمیز یاریگرش بود و سخنهای پوشیده به وی المهام می کرد دیگر درین روزها در درونش خاموش شده است با مرگ ممدوح ـ شاه ارسلان ـ نیوشنده یی هم که با شوق و علاقه به این سرودها گوش
- میداد، دیگر در میان نیست. اما او به ادامهٔ کار خویش متعهدست و به رغم نالانی و فرسودگی ضرورت اتمام آن را حس می کند. ازین رو کار خود را ادامه میدهد. از دنبالهٔ قصه داستان تازهیی میسازد و آن را هم به نصرةالدین ابوبکر اهدا می کند \_ اتابک آذربایجان که شرفنامه هم به او اهدا شده بود. اینکه در اهداعنامه، ستایشی هم از عزالدین مسعود زنگی اتابک موصل هست ظاهراً از آن
- روست که نسخهیی از آن را هم، به احتمال قوی به درخواست وی، به دربار ۲۵ موصل فرستاده است \_ مقارن جلوس این عزالدین ثانی (۲۰۷ ه.) و همراه پسر خود محمد، و با آرزوی خدمت و شوق دیدار. اما در همان ایام، شاعر زندگی را

بدرود می کند و از طرز تلقی فرمانروای موصل ازین هدیهٔ او دیگر خبری نیست. ظاهراً بعدها نسخهنویسان این دو اهدانامه مستقل را به هم در آمیختهاند و به همین سبب این نکته که این منظومه نخست به اتابک موصل اهداء شد یا اتابک آذربایجان در ابهام میماند.

٥

نظامی دنبالهٔ داستان اسکندر را که شامل فرمانروایی فیلسوفانهٔ او در روم، و عزیمت مجدد او به جهانگردی است از قول «سرفیلسوفان یونان گروه» نقل میکند و هرچند روایات او در باب ذوالقرنین جز قصههای مأخوذ از اساطیر عربی مأخذی ندارد، در مجموع داستان اقبالنامه قراینی هست که احتمال آشنایی شاعر را با مآخذ یونانی \_ و گرچند از طریق ترجمهها باشد \_ قابل تصور میسازد. فاتحهٔ کتاب هم که با نام خرد آغاز میشود براعت استهلالی است که از توجه شاعر به «خرد» و «خردنامه های» فیلسوفان یونان حاکی است.

اقبالنامه، از قصهٔ بازگشت اسکندر به روم آغاز میشود و از سعی او در نشر دانش و جلب دانشوران عصر. جزئيات داستان هم، البته با تاريخ توافق ندارد و پیداست که شاعر در استفاده از روایات مآخذ دقت و وسواسی برای

انطباق با تاریخ نداشته است. دربار اسکندر در یونان، بیشتر دربار هلنیستی سلالهٔ 10 بطلميوس را در اسكندريه تصوير ميكند چنانكه نسبنامهٔ ابراهيمي او هم، تصور وحدت هویتش را با ذوالقرنین \_ که اسناد پیامبری به او به خاطر نژاد سامی که دارد غرابت ندارد - نیز ممکن میسازد و بدینگونه است که در وجود اسکندر فرهنگ سامی و یونانی در یک محیط هلنیستی به هم می آمیزد و دنیای اسکندریه ۲۰ را بیش از دنیای اسکندر تصویر می کند.

باری، بر وفق روایت اقبالنامه، اسکندر در باز گشت به یونان \_ ز رامش سوی دانش آورد رای. و فرمان داد تا فیلسوفان قوم، هر گونه دانش را از دفتر خسروان و از دیگر زبانهای هر مرز و بوم ترجمه نمایند. آنگاه اعلام کرد که در در گاه شاهانه دانایان و هنرمندان بر دیگر مردمان برتری دارند و از هر پایگاه والاکه در نزد شاه هست پایهٔ بالاتر، از آن مردان دانش و هنرست. این نکته ۲۵ موجب شد که اهل یونان همه روی به دانش آوردند و یونان زمین به دانش آوازه ىافت.

اسکندر غیر از دانش پروری، این بار به نیایش گری هم علاقه نشان داد برای خود خلوتخانهیی از «ادیم» ساخت که وقت وقت در آنجا به نیایش پرورد گار میپرداخت. در پیشگاه وی از رفته سپاس میداشت و برای آیند یاری میجست. اما اگر ذوق دانشپروری را به شاهزادهیی که دستپرورده ارسطو یا به قول نظامی پدرش نقوماخس بود بتوان قابل اسناد شمرد برپا کردن خلوتخانهيي براي عبادت كه نظامي به اين شاهزاده و شاه منسوب ميدارد با خلق و سرشت او هیچ ساز گاری ندارد و شاید چیزی از داستان معبد سراپیوم مصر \_ در عهد پادشاهان بطلمیوسی اسکندریه \_ درین روایات مجال انعکاس یافته باشد. قصهٔ سرایندهیی هم که در بزم وی جامهٔ نغزباف اما فرسودهٔ خود را پشت و رو کرد و این پشت و رو کردن جامه پادشاه را به تأمل در رو کردن 1. پوشیده های خویش واداشت و به اندیشهٔ زهد و پارسایی رهنمون شد با طرز اندیشهٔ اسکندر و عصر او به هیچ وجه سازگاری ندارد \_ هرچند در آنچه از اواخر عمر بطلمیوس دوم نقل کردهاند چیزی که با این نوع اندیشهها شباهت گونه یی داشته باشد هست و ممکن است همان منشاء الهام این قصه بوده باشد. اما اسکندر نظامی ذوالقرنین هم هست و شاعر در باب آنکه وی را به 10 چه سبب بدین نام خواندهاند خود را به ذکر پارهیی اقوال ناچار میبیند. در بین این روایات آنچه از «کتاب الوف» تصنیف گمشدهٔ ابومعشر بلخی (وفات ۲۷۲ ه) نقل مىكند حاكى از جستجوى او در مآخذ گونه گون است اما بر وفق روايتي كه خود او بيشتر آن را در خور اعتماد مييابد اين شهرت مربوط به گوش دراز اوست که در پنهان کردنش سعی دارد و سر تراش تنگ حوصلهٔ آش موجب افشاء آن میشود. اینجا نظامی یا مأخذ از یونانی بر گرفتهٔ او چیزی از قصهٔ میداس و گوش دراز او را به اسکندر منسوب میدارد تا عنوان ذوالقرنین را دربارهٔ او قابل توجیه کند. در واقع با آنکه در باب هویت ذوالقرنین روایات مختلف نقل شده است و حتى ابوريحان بيروني هم در كتاب الأثار الباقيه اين

عنوان را با نام و کار اسکندر قابل انطباق نمی یابد، نظامی و بسیاری از مآخذ ۲۵ رایج در عصر او در وحدت هویت ذوالقرنین با اسکندر تردید نداشتهاند.

ذوالقرنین خواندن اسکندر در روایت نظامی دستاویزی است تا او را بعد

۲.

از سالها جهانگردی در شرق، دوباره به یک لشکر کشی تازه در شرق و غرب عالم از یونان بیرون آرد و از عجایب قصههای منسوب به او آنچه را طی سفرهای جنگی وی در شرق، در منظومهٔ شرفنامه مجال تقریر نیافت این بار به عنوان سفرهایی برای نشر آیین الهی به بیان آرد.

- ۱۰ اما اکثر آنچه درین نوبت، از احوال اسکندر و لشکر کشی دوبارهاش به شرق و غرب عالم نقل می شود به احوال او مربوط نیست اگر چیزی از آن را بتوان در تاریخ ردیابی کرد مربوط به خلفای مقدونی او در مصر و اسکندریه است بطلمیوس اول معروف به سوتر و پسرش بطلمیوس دوم معروف به فیلادلفس. حتی آینهیی که می گویند اسکندر در اسکندریه ساخت ظاهرا بعیری از بنای فاروس چراغ دریایی اسکندریه است که از روی تحقیق در همین عهد بطلمیوس دوم (ح ۲۷۰ ق.م) به وجود آمد و اسکندر که هر گز جز
- جنازهاش به اسکندریه نیامد در آنجا، برخلاف آنچه در روایت نظامی آمده است، فرصتی هم برای تشویق علما و ترجمهٔ کتب ـ که نیز در حقیقت به وسیلهٔ بطلمیوسها انجام شد ـ پیدا نکرد. تسخیر فلسطین هم، که منجر به
- زیارت بیت المقدس از جانب ذوالقرنین گشت در واقع کار بطلمیوس اول بود و آنکس نیز که دوباره سپاه یونانی را به آسیا برد نه اسکندر بود نه بطلمیوس دوم، سومین بطلمیوس بود که از سارد لیدیه (= لودیا) تا بابل، در کشمکش با حریفان سلوکی تاخت آورد و در آسیا تا نواحی هند چنان پیش رفت که بعد از سالها داستان فتوحات اسکندر را دوباره در خاطرهها زنده کرد.
- ۲۰ حتی بلیناس آپولونیوس هم که درین روایات و روایات مربوط به شرفنامه، مشاور و همراه اسکندرست اگر همان صاحب مخروطات باشد به عصر اسکندر ارتباط ندارد و در عهد بطالسه آن هم در عصر انحطاط آنها یکچند در اسکندریه میزیسته است آپولونیوس طوانهیی هم که صاحب طلسمات خوانده شده است و از بعضی جهات با بلیناس مذکور در اسکندرنامه قابل تطبیق به
- ۲۵ نظر میرسد قرنها بعد از وی و در اوایل عهد مسیحی میزیسته است و جز در افسانهها ممکن نیست با اسکندر معاصر شده باشد \_ خاصه که وجود خود او نیز در نزد بعضی محققان افسانهیی بیش نیست. وجود سقراط و افلاطون و هرمس و

فرفوریوس هم در بزم اسکندر در حقیقت تعبیریست از شهرت اقوال و آراء آنها در اسکندریه عهد بطالسه \_ و ربطی به عهد اسکندر ندارد.

به هرحال، آنگونه که از روایت نظامی برمیآید اسکندر در پایان ماجراهای شگفت شرفنامه، چون به یونان بازگشت اوقات خود را بیشتر در

- صحبت فیلسوفان می گذاشت و گه گاه نیز در خلوتخانهٔ خویش به عبادت می پرداخت دیوان خود را هم به ارشمیدس شا گرد ارسطو سپرد و آن کنیزک چینی را هم که خاقانش هدیه کرده بود بدو داد. شیفتگی به این دختر ارشمیدس را یکچند از حاضر آمدن در درس استاد مانع آمد اما وقتی ارسطو آنچه را مایهٔ زیبایی این کنیزک بود به صورت طشتی آکنده ۱: اخلاط فاسد و
- پلید نشان داد وی را از آن شیفتگی باز آورد. خود ارسطو هم در صحبت ماریه ۱۰ قبطیه ـ زیبارویی از اهل شام که به درگاه شاه آمده بود خویشتن را به نیروی پرهیز از جاذبهٔ بدفرجام زیبایی زنانه او نگاه داشت اما راز کیمیا ساختن را به او آموخت و او را دوباره به قلمروی که از دست داده بود بازگرداند و بدینگونه، وجود ارسطو دربار اسکندر را محل توجه اهل دانش و دوستداران هنر ساخت.
- در آن ایام به هرچند مدتی فیلسوفان روم از هر مرز و بوم در جایی فراهم ۱۵ میآمدند، در دانش و هنر گفت و شنودها و داوریها می کردند و هر کس در آن داوریها حجتی قویتر داشت ـ به حجت بر آن سروران سر شدی. در آن میان هرمس، فرزانهٔ «تیز مغز» به سبب برتریی که بر همگنان داشت مورد رشک ایشان واقع شد. هفتاد تن ازین فیلسوفان به هم برنهادند که این بار هرچه را او تقریر کند ایشان انکار نمایند. وقتی هرمس سخن آغاز کرد هر نکتهیی که او به بیان آورد مورد انکار این جماعت واقع شد. دیگر بار در آن باب از قبولش سر برتافتند. هرمس که لجاج ایشان را دید بر ایشان بانگ زد که های از قبولش سر برتافتند. هرمس که لجاج ایشان را دید بر ایشان بانگ زد که های معندید. کس تا قیامت زجای و همان دم آن هفتاد مرد بر جای سرد شدند. محنبید کس تا قیامت زجای و همان دم آن هفتاد مرد بر جای سرد شدند. میکندر چون ازین حال آگاه شد وی را تحسین کرد و آن سرانجام را سزای منک ان یافت.

وقتى نيز كه در پيشگاه اسكندر همه فيلسوفان حاضر بودند، چون

ارسطو زبان به دعوی گشود و خود را سرآمد اهل حکمت خواند حاضران به رعایت میل شاه و به خاطر مکانتی که اودر مقام وزارت داشت دعویش را تصدیق کردند افلاطون که استاد همه فیلسوفان بود ازین دعوی و از آن تصدیق برنجید و از انجمن کناری گرفت. در خلوت به اندیشه پرداخت و با تأمل در

- آواز گردش افلاک آلتی به نام ارغنون ساخت که آهنگهایش نه فقط مردمان بلکه جانوران را هم متأثر می کرد آنها را به خواب می برد یا بیدار نگه می داشت.
   چون قصهٔ اختراع او همه جا فاش گردید ارسطو سخت مالیده شد اما هرچند کوشید نتوانست چیزی همانند آن بسازد پس عجز خود را دریافت به تعلیم استاد سرنهاد و برتری او را پذیرفت. داستان معلوم می دارد، که از دیدگاه استاد شدید قصه، افلاطون بر ارسطو برتری دارد و لاجرم تعلیم او را باید بر وفق آراع
- افلاطون تعبير و تفسير کرد ـ پس مأخذ قصه را يک روايت نو افلاطونی بايد شمرد.

از آن پس افلاطون در بزم اسکندر مرتبهٔ برتر یافت و بر دیگر فیلسوفان مقدم گشت. وقتی اسکندر از او پرسید که آیا هیچ کس هست که در دانش از خود او برتر باشد ؟ افلاطون قصهٔ آن انگشتری را نقل کرد که شبان بینوایی را به شهریاری رساند و سازندهٔ آن را از خود برتر خواند. خاصیت این انگشتری آن بود که هر کس آن را در انگشت می گرداند از نظرها ناپدید می شد و شبان که آن را در شکاف غاری از دست مجسمه یی که در درون اسبی فلزی در آن خرابه بود بیرون آورد با کشف این خاصیت خود را به شهریاری رساند. این افلاطون نظامی در نقل آن ناظر به آنست که معلوم دارد دانش به او منتهی نمی شود و درین زمینه پیشینیان بروی برتری داشتهاند.این طرز فکریست که مبنی بر الزام تکریم نسبت به سنتهاست و اگر افلاطون چنین می اندیشید دیگر داعی نداشت اندیشهٔ تازهیی در دانش و حکمت به عالم عرضه کند.

۲۵ در بین سایر فیلسوفان، سقراط که زاهدی عزلت جوی بود به درگاه اسکندر حاضر نشد و حتی به دعوت شاه که وی را به بزم خاص خواند توجه نکرد. بالاخره، اسکندر به دیدار او رفت و او را در خواب یافت. از غرور فرمانروایی - به پایش بجنباند و بیدار کرد. وقتی حکیم دیده بگشاد شاه آمادگی خود را برای خاطر نگهداشت او عرضه کرد. سقراط نپذیرفت و خود را ازین نگهداشت بینیاز خواند. اسکندر از وی خواست تا چیزی از او تمنا کند و سقراط جوابش داد که خود به همت آن اندازه توانگر هست که تا حاجتش به اسکندر نیفتد. آخر، اسکندر برای آنکه مرد را متوجه به ضرورت التزام ادب در خدمت خویش سازد از او پرسید - که تو کیستی من کیم در شمار ؟ و سقراط با خونسردی جواب داد که من بنده یی دارم به نام هوی که تو بندهٔ آنی. بدینگونه در پاسخ این سؤال تغیر آمیز شاه که از او پرسید آیا میدانی با چه کسی صحبت می کنی ؟ سقراط پاسخ میدهد آری، با بندهٔ بندهٔ خویش! اینجا اسکندر از مرکب غرور شاهانه اش به زیر آمد و از حکیم درخواست تا او را پند دهد و بدینسان آمادگی خود را برای تزکیهٔ نفس که پند سقراط آن را بر وی الزام می کرد نشان داد.

دگرگونی جالبی که درین نوبت در احوال اسکندر پیش آمد ترک باده خواری بود که در سراسر شرفنامه بزم او از آن خالی نبود. اینکه نظامی به جای ابیاتی که در شرفنامه در آغاز هر گفتار در خطاب به ساقی داشت در اقبالنامه درین موارد همه جا خطابش با مغنی است ناشی از همین معنی است و هرچند شاعر درین باره به صراحت چیزی نمی گوید این ترک باده خواری را برای آمادگی اسکندر جهت نیل به پیغمبری لازم میداند و پیداست که سماع موسیقی برای کسی که در عصر خود او مشایخ صوفیه در خانقاهها و احیاناً در سرای خلیفهٔ بغداد مجالس سماع و رقص برپا می کردهاند موجب قدح در پرهیز گاری نخواهد بود.

به دنبال گفت و شنودی که با سقراط داشت، اسکندر چندی بعد \_ دهن مهر کرد از می خوشگوار و از آن پس چنان دانش را وسیلهٔ تزکیه ساخت که هر گونه شک و وسوسهیی را در باب ضرورت روی آوردن به حق و پرهیز از دل بستن به دنیا از خاطر زدود. مناظرهٔ حکیم هند با او که شامل طرح مجموعهیی

از سؤالهای کلامی، فلسفی و اعتقادی است در مقابل فیلسوف هندو که مظهر علم عاری از ایمان است وی را مدافع علم مبنی بر ایمان نشان میدهد و اینکه

اسکندر به همهٔ آن سؤالها، جوابهایی مناسب وقت داد حکیم هند را که در واقع نمایندهٔ صابئین براهمه و مظهر قول مخالفان نبوت و شریعت بود به تسلیم و قبول واداشت، طلیعهٔ توفیق و نشانهٔ آمادگی او در نشر دعوت الهی شد \_ که سروش خداوند او را از جانب پروردگار بدان خواند.

۵

چندی بعد، اسکندر باهفت تن از فیلسوفان نامبردار عصر که این بار سقراط نیز در بین آنها بود خلوت کرد. بزم سادهیی خالی از تکلف و عاری از خودنمایی آراست - هم از باده خالی هم از باد دور. در آنجا از حضور اینهمه فرزانگان در یکجا اظهار خرسندی کرد و بدینگونه توجه آنها را به ضرورت بحث در آغاز عالم که از دیرباز اندیشهوران یونان و مصر و ایران و هند هم در آن باره سخنها گفته بودند جلب کرد:

۱۰ آن باره سخنها گفته بودند جلب کرد:
 دل شه در آن مجلس تنگبار به ابرو فراخی درآمد به کار به دانندگان راز بگشاد و گفت که تا کی بود رازها در نهفت بسی شب به مستی شد و بیخودی گذاریم یک روز در بخردی یک روز در بخردی یک امروز بینیم در ماه و مهر گشاییم سر بستههای سپهر ۱۵ بدانیم کاین خرگه گاو پشت چگونه درآمد به خاک درشت ۲۵ نخستین سبب را درین تار و پود بجوییم از اجرام چرخ کبود

بدین زیرکی جمعی آموزگار نیارد به هم بعد ازین روزگار <sup>~</sup> فیلسوفان حاضر که در واقع نه در بزم اسکندر، بلکه تنها در اندیشهٔ

شاعر درینجا با هم جمع آمده بودند بر وفق روایت نظامی عبارت بودند از

۲۰ ارسطو وزیر اسکندر، بلیناس برنا و سقراط پیر، افلاطون و والیس، فرفوریوس و بالاخره هرمس که هفتمین آنها بود همان ... که بر هفتمین آسمان کرد جای.
 در باب آغاز عالم و مبدء آفرینش از جانب یک یک این فیلسوفان نظرهایی اظهار شد که مجموعهٔ آنها را میتوان جهانشناسی رایج در عصر نظامی خواند.
 یا جهانشناسی نظامی که سخنهای خلوت سگال خود را به زبانهای خاموشی ۲۵

درین گفت و شنودها نظامی از زبان ارسطو آغاز عالم را حرکت، از زبان والیس آب، از زبان بلیناس خاک، از زبان سقراط ابری که باران و رعد و برقش مایهٔ وجود اشیا شد، از زبان فرفوریوس جوهری که از فیض پروردگار به آب تبدیل شد، و از زبان هرمس نوری که درون ظلمت را می شکافد نشان میدهد رأی اسکندر هم که اینجا یک فیلسوف محسوبست درین باره شامل حیرتی ناشی ازاستغراق و تسلیم، تصویر می شود و بالاخره خود شاعر نیز که مثل سایر فیلسوفان – یا بیشتر و واقعی تر از آنها – درین بزم فیلسوفانهٔ اسکندر حاضرست آغاز آفرینش را خرد می داند و جالب آنست که این قول او با طرز فکر فردوسی هم در باب آفرینش عالم شباهت دارد و شاعر که دوست ندارد با فردوسی در معرض مقایسه واقع شود درینجا نیز از سلطهٔ نفوذ او بر کنار نیست. با اینهمه اسکندر او، مخصوصاً در اقبالنامه، از اسکندر فردوسی تدریجاً فاصله می گیرد و سرانجام به دستیاری حکمت و دانش، از مقام شهریاری به مرتبهٔ پیامبری می رسد.

اما این مرتبهٔ پیغامبری وقتی برای اسکندر حاصل شد که او دیگر جستجو در باب آغاز عالم و آفرینش جهان را بیفایده یافت، از صنع به صانع روی آورد و \_ جهان آفرین را طلب کرد و بس. درین هنگام نیمشبی سروش ایزدی به او مژده داد که خدواندش به پیغامبری خویش بر گزید. به او گفت که ۱۵ باید دیگر بار گردجهان بر آیی، خلق را به راه خداخوانی و بدینگونه ملک آن عالم را هم بر ملک این عالم بیفزایی!

سروش، نصرت ایزدی و قدرت فهم زبانهای اقوام عالم را معجزهٔ وی خواند. وقتی اسکندر، در اجرای این رسالت آهنگ راه کرد غیر از آنچه «سفر اعظم» خوانده میشد و گویی کتاب خود او محسوب میشد از ارسطو و افلاطون و سقراط هم درخواست تا برای او اندرزنامه بنویسند - خردنامه یا فرهنگنامههایی که راهنمای او در راه دور و دراز نشر آیین الهی باشد. آنگاه پسرش اسکندروس را ولیعهد کرد او را به مادر سپرد و در وصیتنامهیی که به مادر نوشت وی را به التزام دین و داد سفارش کرد و خود با عنوان پیامبری به عزم دعوت خلق روی به جهانگردی نهاد.

در اسکندریه آینهیی ساخت و بر میلی، در کنار دریا نصب کرد تا از آنسوی دریا در فاصلهٔ یک ماه راه کشتی، هرچه را در روی دریا روی میدهد

194

1 .

بتوان دید. در مصر که بود چند تن از مردم بیت المقدس نزد او آمدند و از بیداد فرمانروای خویش شکایت کردند اسکندر عنان به سوی بیت المقدس تافت، حاکم ظالمش را مقهور و مغلوب کرد ، او را به دار آویخت و بیت المقدس را از تجاوز ظالمان ایمن داشت. تاریخ واقعی اسکندر درینجا، برای شاعر یا مأخذ ی یهودی او چه اهمیت داشت ؟ مهم این بود که اسکندر به عنوان پیامبر و رهبر دین نمی توانست سکوت کند و شاهد خرابی بیت المقدس به دست کافران باشد و ظاهراً نظامی با نقل این قصه، می خواهد توجه غازیان عصر و پادشاهان شام و عراق \_ از جمله عزالدین مسعود \_ را به مسوولیتی که در آن ایام در دفاع از بیت المقدس در مقابل صلیبیهای عصر داشته اند جلب کند.

 ۱۰ از بیت المقدس اسکندر به افرنجه (= فرنگ) و از آنجا به اندلس رفت و همه جا به نشر داد و تعلیم دین پرداخت. از آنجا راه دریاها را پیش گرفت. ازجایی که خورشید در آنجا غروب می کرد صحراهای غریب را در نوشت به دریای اعظم رسید \_ که یونانیش اوقیانوس خواند. اما از آنجا آنسوتر نرفت. راه دیگر پیش گرفت.بعد از شش ماه به سرچشمهٔ رود نیل رسید عجایب آنجا را به ۱۵ چشم عبرت و تأمل معاینه کرد و باز راه سفر پیش گرفت در سرزمین عاد به باغ ارم رسید و باغ و کاخ شداد باستانی را آنجا مشاهده کرد و از لوحی که بر دخمهٔ شداد دید عبرتها حاصل کرد \_ و جای عبرت بود.

از آنجا دیگر بار سر در بیابان نهاد، در بین راه بر بیابانیانی سیه چهره و غارنشین گذر کرد که به شیوهٔ ددان زندگی می کردند، از وجود ۲۰ صحراگردانی وحشی گونه خبر یافت که هر گز آب ندیده بودند، و بر کسانی گذشت که بعد از پانصد سال عمر هنوز به پیری نرسیده بودند. اسکندر آیین الهی را به همهٔ این اقوام آموخت و آنها را برگ و نوا داد. از آن پس در ادامه راه به قریهٔ سرپرستان رسید. اینها سرهای مردگان را از مغز تهی می کردند و با چوبی که به آن سرها میزدند از آنها اسرار آیات را میپرسیدند اسکندر آنها را

ابنالندیم در الفهرست راجع به «حکایت رأس» آمده است با داستان این قوم ارتباطی دارد؟ احتمالی است که بعضی محققان دادهاند و شاید بیراه هم نباشد.

رد پای قهرمان

از سایر کارهای اسکندر رفتنش به چین در خور ذکرست و عزیمت کردنش به اتفاق خاقان ـ برای دیدن عجایب دریاها. با اینهمه، برای آنکه کشف این عجایب مزیتی ویژهٔ اسکندر بوده باشد، شاعر خاقان چین را در قسمتی ازین دریانوردیها از همراهی با او منصرف نشان میدهد. ایجاد طلسمهایی را هم که درین راههای دور و دریاهای فراخ برای رفع دشواریها ساخته میشود به اشارت اسکندر مربوط میدارد. سد یأجوج را هم که در قرآن کریم (۱۸/٤ ـ ۹۳) بنای آن به ذوالقرنین منسوبست، وی به درخواست کسانی از اهل خرخیز که بیرهنمونی پیامبری به شناخت آفرید گار راه یافته بودند از جانب او میداند.

- در دنبال جهانگردیهایی که ناظر به تعلیم دین و هدایت به راه خدا بود اسکندر سرانجام به سواد شهری رسید ـ که یک مدینهٔ فاضله واقعی بود و آن را باید شهر نیکان خواند. چون وی در احوال آن قوم تجسس کرد و از سعادت و خرسندی کسانی که در بین آنها بیدادی و بیرسمی و ناپاکی راه نداشت آگهی پیدا کرد تصویر ناکجاآبادی را که خود او و فیلسوفانش آرزوی تحقق آنرا داشتند، معاینه برپا یافت ـ و شاعر گنجه هم که در تمام این جهانگردیها در عالم پندار با موکب او همراه بود ـ اینجا به این معنی واقف گشت که فرمان وحی به الزام پادشاه به تمام این سفرهای دور و دراز ـ بدان بود تا باید اینجا گذشت. اسکندر اگر این قوم را پیش ازین دیده بود نیازی به اینهمه جهانگردی نداشت.
- ۱گر حاصل این سیر و کشف اسکندر را، بدانگونه که فقط در حوصلهٔ دوالقرنین قرآنی است، شاعر با طرز دید اهل عرفان تقریر می کرد شاید نشان میداد که آنچه خضر بدان نایل شد \_ و چیزی جز ابدیت یک حیات فناپذیر نیست \_ جز با استغراق در اعماق ظلمات که عالم غفلت ماده است حاصل شدنی نیست و پیداست که این حیات هم چون با عالم حس و ماده اتصال دارد جز محنت مستمر حاصل ندارد اما آنچه برای ذوالقرنین حاصل شد و سیر و ۲۵ ملوک پرمشقت او را معنی داد، ره یافتن او بود به شهر نیکان، به مطلع شمس ملوک پرمشقت او را معنی داد، ره یافتن او بود به شهر نیکان، به مطلع شمس که در آنجا آفتاب بر قوم بر وفق اشارت قرآن (۲۰ / ۲۰) بیپرده میتافت و افتان و میدان او بود به شهر نیکان، به مطلع شمس که در آنجا آفتاب بر قوم بر وفق اشارت قرآن (۲۰ / ۲۰) بیپرده میتافت و افتان و افتان

لاجرم ذوالقرنین به قومی رسید که \_ هیچ چیز بین آنها و آنچه رمزی از نور حقیقت است حجاب نبود. پیداست نیل بدین مقام، در خور همت خضر و در حوصلهٔ طالبان حیات جسمانی \_ و گرچند ادامهٔ آن به دامنه ابدیت پیوند یابد \_ نیست آیا این دروازهٔ ناکجا آباد که اسکندر، در آفاق شهر نیکان و در قالب ۵ وجود ذوالقرنین بدان رسید بیشتر از آنچه در خور حضور خضر باشد شایستهٔ سلوک ذوالقرنین نیست \_ وصول به معنی و حقیقت انسانیت و همزیستی انسانی؟

باقی داستان، عزیمت اسکندر را به روم و مردن او را در بین راه - در شهر زور بابل - نقل می کند و در دنبال ذکر «انجامش» روزگار او انجامش ۱۰ کار فیلسوفان هفتگانهٔ بزم او را نیز به تقریر می آورد و اقبال نامه را با اشارت به انجامش روزگار شاعر که او نیز در بزم وی با این فیلسوفان همزبانی دارد، ختم می کند - با ستایشی از ممدوح و خاتمهیی در اهداء کتاب که آخرین روایت آن را همراه پسر خود - محمد - به درگاه وی هدیه می کند. بدینگونه حدیث اسکندر به پایان رسید و شاعر گنجه هم بعد از سالها سیر و تأمل در آفاق اندیشه زه و هنر، سرانجام مطلوب خود را که یک مدینهٔ فاضله عاری از جهل و نقص و فساد بود در پایان اقبالنامه - و بعد از سی سال داستانسرایی - قابل تصویر یافت.

نغمه در خلوت

شعر نظامی قرنهاست که مورد تحسین و حتی تقلید شاعران فارسی زبان واقع شده است. نه فقط شاعران نام آوری چون امیر خسرو دهلوی و خواجوی کرمانی او را با تحسین و اعتقاد یاد کردهاند بلکه برخی از شعرشناسان بعد از او نیز اذعان کردهاند که «خمسه دلپذیر او» در روی زمین شبیه و نظیر ندارد و آنقدر لطایف و دقایق که او در کتاب پنج گنج درج کرده است «مقدور نوع بشر» نیست. بعضی از تذکرهنویسان او را «یکی از ارکان اربعه سخن» - یعنی در ردیف فردوسی و انوری و سعدی - خواندهاند و برخی در طریقهٔ مثنوی عاشقانه برای او «ثانی» و «همس»ی نشناختهاند.

نظامی حتی در خارج از قلمرو زبان فارسی نیز ستایشگران و معتقدان بسیار یافته است. نه فقط امیر علیشیرنوایی در زبان ترکی جغتایی و فضولی بغدادی در زبان ترکی رایج در اران و آذربایجان شیوهٔ او را تقلید کردهاند بلکه در سرزمین هندهم از عهد بابریان مغول تاکنون نظامی ستایشگران و پیروان بسیاری داشته است و این جمله، نام و آوازه او را در کار شعر و شاعری در دیار غرب نیز مثل جهان شرق مشهور ساخته است. مجرد این نکته که ترجمهٔ یک قصه از مخزنالاسرار \_ قصه عیسی و سگ مرده \_ درپیوست دیوان شرقی گوته نقل شده است نمونهیی ازین شهرت قابل ملاحظهٔ او را به دست میدهد. از کسانی که در همین یک دو قرن اخیر در باب او جستجوهای

تحقیقی و انتقادی کردهاند یا پارهیی از آثار وی را به زبانهای دیگر نقل یا نقد کردهاند نام ویلیام جونز مولف منتخبی از قصههای نظامی به زبان انگلیسی، فن هامر پورگشتال به زبان آلمانی، ایتالوپیتزی مولف کتابی در تاریخ شعر فارسی به زبان ایتالیایی، ویلهلم باخر مولف رسالهیی در باب زندگی و آثار نظامی به

- ۵ زبان آلمانی، یو گنی ادواردویچ برتلس مؤلف رسالهیی دربارهٔ نظامی به زبان روسی، هربرت ویلهلم دودا مترجم و محقق قصه فرهاد و شیرین به زبان آلمانی، بائوزانی، مترجم هفت گنبد و مؤلف مقالات و تحقیقات عدیده به زبان ایتالیائی، هلموت ریتر مؤلف رسالهیی در باب صنایع بدیعی و فنون بیان در شعر نظامی به زبان آلمانی هانری ماسه محقق و مترجم خسرو و شیرین به زبان
- فرانسوی، شبلی نعمانی نویسندهٔ بحثی محققانه در باب نظامی در شعر العجم به زبان اردو، و عبدالمنعم حسنین مؤلف رسالهیی عربی در باب نظامی و شعر او را میتوان از بین دهها نام دیگر درینجا یاد کرد. همچنین در بین تحقیقات ایرانی اشاره به پژوهشها و بررسیهای وحید دستگردی، سعید نفیسی، علی اصغر حکمت، مجتبی مینوی، ذیبحالله صفا، محمد معین، و علی اکبر شهابی
- ۱۵ ضرورت دارد \_ و این جمله شامل پژوهندگان نسل جوانتر نیست. در عرصهٔ شعر فارسی، نظامی گنجوی همراه خاقانی شروانی، مجیر

بیلقانی، فلکی شروانی و ابوالعلاء گنجوی از پیشروان یک جریان ادبی است که با آنچه در زمان این شاعران در نزد شاعران عراق معمول بوده است از پارهیی جهات تفاوت دارد و بعضی محققان آن را سبک آذربایجانی خواندهاند یا در

- ۲۰ واقع سبک ارانی که منسوب به سرزمین زادگاه اوست. در اینکه نظامی گنجوی و همچنین شاعر معاصر او خاقانی شروانی در شعر و شاعری سبک و سلیقهیی ویژهٔ خود و در عین حال از بعضی جهات مشابه هم داشتهاند جای تردید نیست اما اینکه شیوهٔ این شاعران اران و شروان را سبک جداگانهیی میتوان خواند یا نه جای بحث است.
- ۲۵ در واقع این شیوه، با اندک تفاوت در همان ایام نزد اثیراخسیکتی و ظهیرفاریابی هم وجود داشت و البته با سنتهای زبانی و تعبیری محیط اران و شروان ارتباط نداشت. شاعران دیگر هم که در نسلهای بعد در اران و شروان

پدید آمدند نیز همواره همان شیوهٔ معمول شاعران عراق یاخراسان قدیم را دنبال کردند و چیزی از شیوههای بیانی خاص محیط شروان و اران آنها را به تقلید و پیروی نظامی و خاقانی وادار نکرد آنها هم چیزی از آن ویژگیها را به عنوان میراث سنت یا محیط در شعر خویش منعکس نکردند. به احتمال قوی جمع و تلفیق بین شیوهٔ انوری و سنائی، تعلیم ابوالعلا<sup>ء</sup> گنجوی که وارث سنت شعری عراق و خراسان عصر بود، و علاقه به جستجوی معانی و تصاویر غریب و غیرعادی درین نواحی به طرز بیان شاعران این عصر چاشنی تازه یی باید داده باشد که بعدها جز نزد کسانی که عمداً طریقهٔ ایشان را تقلید کردهاند نشان آن ظاهر نیست و به همین سبب خاطرهٔ آن در تاریخ شعر فارسی فقط به صورت ردپای یک نوجویی موقت و بی دوام باقی مانده است.

این شیوه در نزد خاقانی هم متضمن جستجوی مضمون و لفظ غریب است اما نظامی در بین عناصر دیگر این سبک که مأخوذ از شیوهٔ وعظ و تحقیق عام فهم و عامپسند سنایی است هماهنگی تازهیی به وجود آورده است که خاص اوست و بدان جهت که خیلی بیش از خاقانی به فکر و زبان عامه و رسوم و آداری آنیا تر مه داشته است می ننش ما ذمق می نند عامه سفت می افتا ا

- آداب آنها توجه داشته است سخنش با ذوق و پسند عامه بیشتر موافق افتاده ۱۵ است و لاجرم شهرت و قبولی بیشتر یافته است. این هم که مثنویهای خمسهٔ او به طور بارزی از حدیقهٔ سنائی، از ویس و رامین فخر گرگانی و از شاهنامهٔ فردوسی متأثرست، چیزی ازین شهرت و قبول او نکاسته است. و البته مجرد این تأثیرها هم برای ارزیابی آثار او بسنده نیست.
- از غزلهای نظامی که خود شاعر بدان اشارت دارد و حتی هنگام ورود او ۲۰ به درگاه قزل ارسلان هم، به قول خود او، مطربان اتابک، برای خوشایند شاعر به آنها ترنم می کردهاند چیز عمده یی باقی نیست. قول دولتشاه سمرقندی که دیوان وی را شامل بیست هزار بیت میداند قابل اعتمادنیست. بسا که او وی را، چنانکه از بیدقتی او انتظار می رود، با نظامی دیگری خلط کرده باشد. به هر حال آنچه از قصاید و غزلیات او پاقی است نیز لطف و شوری را که در خور ذوق و
  - قریحهٔ شاعرانهٔ نظامی باشد دربرندارد. معهذا چنان به نظر میآید که قبل از اقدام به نظم مخزنالاسرار و نیز در

۵

1.

فترتهای بین نظم مثنویها، شاعر قصایدی گه گاه برای ممدوحان میفرستاده است چنانکه به خاطر بعضی از آنها دارای دربند .. پادشاه شروان .. کنیزک قبچاقی زیبایی را که آفاق نام داشته است به او هدیه کرده است به احتمال قوی قصایدی در شیوهٔ وعظ و تحقیق و با الهام از طریقهٔ سنایی نیز نظم کرده است که نمودار آنها را شاید در یک دو قصیدهٔ منسوب به او بتوان یافت. به نظر نمی آید که خود شاعر، مخصوصاً بعد از اشتغال به نظم مثنویات، علاقهیی به

به علاوه از اینکه ذکر او در دیوان قصیدهسرایان معاصرش هم نیست، برمی آید که در زمنیهٔ قصیدهپردازی و غزل سرایی مدعی و معارض شاعران عصر

جمع و تدوین مجموعهٔ قصاید خویش نشان داده باشد.

- نبوده است. از آنچه بعدها به عنوان دیوان نظامی جمع کردهاند و نسخههای آن در قرون اخیر متداول شده است نیز ظاهراً جز چند قطعه شعری راکه در لباب الالباب آمده است و نیز شاید معدودی رباعی که در نزهه المجالس نقل شده است نمیتوان به او منسوب شمرد و حتی جامی که در همان عصر دولتشاه میزیسته است تصریح دارد که «بیرون از پنج گنج از وی شعر کم روایت اه
   کردهاند». «دیوان قصاید و غزلیات نظامی» هم که اکنون موجود و بدو
- منسوبست جز در معدودی قطعات و غزلیات بر روایات قدیم و قابل اعتمادی مبتنی نیست لاجرم آنچه را دیوان نظامی خواندهاند نباید در خور تأیید تلقی کرد و نظامی را هم به عنوان شاعر غزلسرا نمیتوان مطرح کرد.

با این حال در مثنویهای نظامی خاصه در خسرو و شیرین، لیلی و

- ۲۰ مجنون و هفت پیکر او مایههای غزل و حتی مضمونهای ویژهٔ قصیده نیز جلوه دارد و شاعر گنجه درین هر دو زمینه قدرت قریحهٔ خود را در همان قالب مثنوی به اوج قابل ملاحظهیی میرساند. در واقع آنچه وی در توصیف شب در خسرو و شیرین، در توصیف آسمان و صحرا در لیلی و مجنون، در وصف بهار و خزان در هفت پیکر و در وصف میدانهای جنگ در اسکندرنامه می آورد به اندازهٔ تصابدی که شاعر قصیده دان معاصر او افضا الدن خاقانی در همین زمینه ما با
- قصایدی که شاعر قصیدهپرداز معاصر او افضلالدین خاقانی در همین زمینهها یا مضمونهای مشابه در قصاید خود مطرح میکند رنگین و بلند و پرمایه است. همچنین مرثیهیی که مجنون در مرگ پدر میسراید و آنچه در سوک لیلی به

نظم می آورد هیچ چیز از درد و سوزی که خاقانی در قصاید معروف خویش در سوگ پسر، در سوگ عم یا در رئاء «اهل» خود می سراید کم ندارد و گه گاه از آنها دردانگیزتر و مؤثرتر هم هست. تغزلهایی که گه گاه به مناسبت اقتصای قصه نقل می کند از مایه تشبیبهای معمول در قصاید خالی نیست و جالب است که خود او نیز احیاناً مضمون تغزلهایی را که طی قصهٔ لیلی و مجنون می آورد و در قالب مثنوی است به نام قصیده می خواند ـ قصیده های پرنوش

در بسیاری موارد، از جمله در جای جای لیلی و مجنون و خسرو و شیرین، نظامی مضمون غزل را بهتر از آنچه در قالب محدود غزل رسمی گنجایی دارد گنجانیده است. کدام غزل را پرشورتر و هیجانانگیزتر از آنچه

- باربد و نکیسا با ساز و آواز خویش در مجلس شاهانه از زبان خسرو و شیرین به ۱۰ بیان می آورند در آثار شاعران معاصر نظامی می توان یافت ؟ تغزل هایی که زن چنگی در هفت پیکر، در داستان گنبد سپید، در پیش زنان باغ می خواند و حاکی از جوش اشتیاق و سوز حرمان است در حقیقت غزلهای ارتجالی، تجربی و زنده بی است که در قالب مثنوی آمده است و هیچ یک در قالب ویژهٔ غزل
- سنتی هم از آنچه هست بهتر نمیتوانست بود. در ماجرای غزل خواندن مجنون ۱۵ در حضور لیلی آنچه بر زبان وی میآید غزل ناب خالصی در معنی شوق و درد و عتاب و شکایت است و شاعر با چه آسانی و سادگی آن جمله را در قالب مثنوی ریخته است:

آیا تو کجا و ما کجاییم تو زان کیی که ما تراییم ماییم و نوای بینوایی بسمالله اگر حریف مایی ۲۰ اف لاس خران جان فروشیم خز پاره کن و پلاس پوشیم از بنندگی زمانه آزاد غم شاد به ما و ما به غم شاد \* \* \*

یارب چه خوش اتفاق باشد گربا منت اشتیاق باشد مهتاب شبی چو روز روشن تنها من و تو میان گلشن ۲۵ من با تو نشسته گوش در گوش با من تو کشیده نوش در نوش در بر کشمت چو رود در چنگ پنهان کنمت چو لعل در سنگ

گردم ز خسار نیرگست مست 💦 مستانه کشم به سنبلت دست 🖀 مثنویهای نظامی با وجود تفاوت در محتوا، مجموعههایی هماهنگ از اجزای به هم پیوستهیی است که با هندسهیی متناسب و موزون به هم درافتادهاند. درون این مجموعهها هر جزیی جداگانه ظرافت و عظمت خود را جلوه میدهد. هر مثنوی با ستایش خدا و رسول، نیایش ممدوح و ذکر سبب نظم کتاب آغاز ۵ مي شود و اين جمله دهليز قصه هاست. قصه ها هم همه جا در جوى آكنده از عشق و محبت یا لبریز از جلال و زیبایی جریان دارد. همچنین زبان شعر همه جا، پر از استعاره و کنایه، و مضمون شعر در همه حال سرشار از اندیشههای جالب و تازه است. بالاخره با پایان قصه غالباً سایهٔ گوینده دوباره در یک دهلیز دیگر ظاهر میشود. دعای ممدوح، شکایت از مدعیان و احیاناً اهدای کتاب، 1+ مثنوى را به پايان مىبرد و خواننده را غرق لذت و حيرت رها مىكند. بدینگونه، هر مثنوی شاعر در تناسب اجزاء و در ارتباط با مجموعه آنها به یک دیوان غزل میماند که در آن در کنار جوهر غنایی، عناصر روایی، و تعلیمی هم جلوه دارد \_ و هر مثنوی مجموعهٔ یک دیوان است. نظامی در شعر و شاعری برای آوردن مضمون تازه وتعبیر بیسابقه 10 اهمیت ویژهیی قایل است. این شیوهیی است که از شاعر غور و تعمق در اشیاء و

- امور را مطالبه می کند و جستجوی راههای تازهٔ تعبیر را هم برای تقریر این مضمون بیسابقه الزام می کند. پیداست که این تعهد، شاعری را کاری در خور ذوق مرد هنر می کند و آن را از ابتذال نظم تهی که مجرد قافیهبندی است ۲۰ بیرون می آورد. این کار شاعر را به عیار گیری لفظ و مضمون خویش وامی دارد و
- وی را عادت می دهد که تا وقتی در استغراق اندیشهاش نقد پرعیاری دست میدهد نقد کمعیار را نپذیرد. در تقریر این معنی، نظامی خاطرنشان می کند که هرچه درین پرده نشانت دهند، گر نستانی به از آنت دهند. خود او دایم سعی دارد هر مضمون را که دیگران به آسانی از القاء خاطر می پذیرند از پیش نظر دور
- ۲۵ سازد تا آن را در لفظ و معنی به چیزی که خاطرفرسود دیگران نیست تبدیل نماید. نظم تهی را کاری آسان مییابد اما آن را شعر واقعی نمی شمرد. تـ اکید میکند که تا شاعر گوهر معنی را از سنگ لفظ بیرون نیاورد، کار ارزندهیی

نکرده است و آنکس هم که نظم شعر را کاری آسان تلقی مینماید از آن روست که از شعر به نظم تهی بسنده میکند.

درین کار، نظامی شیوهیی شبیه به انوری دارد و خود وی نیز از بعضی جهات تحت تأثیر اوست. انوری یکجا، تصریح میکند که وقتی به راه سخن

فراز می آید و می خواهد قصیده یی بیاراید، صد بار به عقده در می شود تا از عهدهٔ یک سخن برون آید \_ و این همان شیوه یی است که نظامی نیز آن را بر خود الزام می کند. او نیز مثل انوری در جستجوی لفظ و مضمون خود را به تعب می اندازد و مغز را در تأمل و اندیشه می فرساید. در انتخاب الفاظ و در ابداع معانی ذوق نوجویی و غریب طلبی که در او هست طراوت خاصی به کلامش می دهد و حتی به توالی کلماتش نیز نوعی موسیقی می بخشد.

استفاده از انواع تصویر \_ تشبیه، استعاره و توصیف \_ که غالباً واقعیت را از ورای پردهیی از وهم و خیال نشان میدهد به سخن او لطف و طراوت خاص میدهد اما توالی و تکرار آن که خواننده را مدتها در آنسوی واقعیت سرگردان می کند این همه لطف و طراوت را در بعضی موارد ملال انگیز به نظر مینمایداین تصویرها غالباً بدیع و رنگارنگ و درخشان به نظر می آید و با این حال در مواردی نیز زیاده نامانوس و دور از ذهن می نماید و به همین سبب توالی

حال در مواردی نیز زیاده نامانوس و دور از دهن می ماید و به نماین سبب تریی آنها گه گاه شکل یکنواختی به کلام شاعر می دهد و آن را به صورت پر گویی -و آنچه تطویل لاطائل می خوانند - جلوه گر می سازد.

این پرگویی، چیزیست که خود نظامی آن را خوش ندارد و بارها از آن انتقاد می کند. اینکه خود او برخلاف میل گرفتار پرگویی می شود امریست که ۲۰ شاعر به آن توجه ندارد. به علاوه تکرار و تطویل او همیشه لاطائل و ملال انگیز هم نیست چنانکه التزام ایجاز هم که او آن را توصیه می کند گه گاه سخن را به ابهام می کشاند - هرچند درین موارد نیز غالباً یک لطیفهٔ مربوط به سر بلاغت در کارست و خواننده از تأمل در آن احساس خرسندی می کند. با آنکه الفاظ و تعبیرات نامأنوس و حتی مسامحات لغوی و انشایی نیز جای جای در اشعارش به ۲۵ چشم می خورد، جوهر شعر در تمام آنها می درخشان می ماند که قافیه آنها را در ترکیبات او در نسج سخن به گوهرهایی درخشان می ماند که قافیه آنها را در

یک رشته ردیف می کند. پیداست که در ارزیابی این رشته به لطف و تناسب انسجام ردیف آنها اکتفا نباید کرد باید گوهرهای لطیف و خوش تراش و صیقل یافته را نیز یک یک لمس کرد و از لمعان و تموج خیره کننده شان حظ بصر یافت. این هم برای کسی ممکن است که موسیقی لفظ او را نیز جدا از هماهنگی با فکر و معنی، درک می کند.

با اینهمه، زیبایی این الفاظ آهنگین و خوش تراش در آینهٔ تصویرهای او جلوه یی بیشتر دارد. در پرتو این تصویرهاست که رشتههای جواهر ابیات به رشتههای نور تبدیل میشود و بارها در توالی صحنهها و منظرهها، خواننده را وقت تا وقت در یک جو جادویی سرشار از نور و آهنگ مستغرق میدارد. خود ۱۰ او شیوهٔ شاعری خویش را طرز غریب میخواند. البته خاقانی هم شیوهٔ خود را گه گاه به همین نام مینامد اما کار وی \_ و نیز کار خاقانی \_ در قیاس با شیوه و سنت معمول اهل عصر در واقع غریب هم هست و غریب خواندن این شیوه \_ که در نزد هریک از آنها ویژگی خاص خود را دارد \_ از مقوله دعویهای شاعرانه و مبالغه آمیز معمول عصر نیست. کسانی که بعد از نظامی این شیوهٔ او ۱۵ را تقلید کردهاند آن را در روند تکرار یکنواخت خویش به یک شیوهٔ عادی

- ب از تعلید کردهاند ان را در روند تحرار یکتواحث خویس به یک سیوه عادی تبدیل کردهاند ـ شیوهیی که تقلیدی از یک طرز غریب است اما خود غریب نیست. این تقلید گران که در عصر خود شاعر هم سعی در تتبع شیوهٔ او داشتهاند رمز زیبایی کلام او را درنیافتهاند و بارها نیز مورد طعن و ریشخند او واقع شدهاند.
- ۲۰ جامعیت نظامی در انواع و فنون شعر البته محل تردید نیست اما مبالغهیی که شبلی نعمانی درین باب دارد بیش از حد ضرورت به نظر میرسد و حق آنست که در بیان او، لحن حماسه هر گز به اوج کمال نمیرسد و او را ازین حیث نمیتوان با استادش فردوسی مقایسه کرد. در سایر فنون شاعری هم با وجود قدرت قریحه، از کسانی چون انوری و سنایی که خود تا حدی به آمرا مختلف،
- البته از همعصران خویش چون خاقانی و فلکی و ظهیر فاریابی پیشترست. در تقریر مضمون غالباً نظر او را جلب میکند کهشاعران دیگر کمتر

بدان توجه دارند و آنچه شعر او را «غریب» جلوه میدهد همین معنی است. نقل شاهد و نمونه درینباره چندان ضرورت ندارد زیرا اینگونه مضمونها در کلام او بیش از آنست که توجه خواننده را جلب نکند. ازجمله در بیان این معنی که عشق انسان را بیآرام میکند و به حالی میاندازد که ماورای وصف و بیان است حال آن طفل بیزبان را خاطرنشان میکند که تشنه است و با این حال - نداند آب را و دایه را نام. این نکته هم که وقتی صاحب کالا متاعی را از جایی به جایی نقل میکند و میخواهد آن را تعرض دزد و رهزن در امان دارد سعی در مخفی نگهداشتن آن مینماید، البته تجربهیی از زندگی هر روزینه است اما

نظامی در تعبیر از نظیر این معنی، خاطرنشان می سازد که خواجهٔ چین وقتی نافه مشک را بار می کند آن را درون صمغ و انقوزه پنهان می کند ـ مشک را زانگژه حصار کند. و این از آنگونه مضمونهاست که دیگران کمتر بدان توجه می کنند.

دربیان این نکته که بروز نفاق و خلاف بسا که دوست را دشمن و یا ۔ البته به ندرت ـ دشمن را دوست میکند پرواز و نشست مگسان را که بر ریسمان ډو رنگ مینشینند به خاطر میآورد که چون آنها بر سیه سپید خزند ـ

ریسمان دو رنگ مینشینند به خاطر می آورد که چون آنها بر سیه سپید خزند - ۱۵ هر دو را رنگ برخلاف رزند. نیز وقتی به مناسبت از دندانه های شانه یاد مینماید، به این معنی که شانه دایم دست در ریش مردم دارد توجه می کند. تشبیه مؤمنان به دندانه های شانه در حدیث هم هست و آنجا مربوط است به همسانی و برابری آنها ـ الناس سواء کاسنان المشط اما آنچه نظامی درین مورد بدان توجه کرده است معنی غریب است. کدام شاعر عادی حال کسی را که ۲۰ کثرت رنج او را به نومیدی می کشاند به «خربزهٔ مگس گزیده» همانند می یابد یا گردهٔ سپید نرم و نازک را به پشت و سینه حور مانند می کند؟

این طرز نگرش به کائنات عالم که در عین حال متضمن باریکنگری در چیزهای عادی زندگی هر روزینه است نظامی را از بعضی جهات پیشرو آنچه در شعر فارسی سبک هندی میخوانند نشان میدهد ـ خاصه که امیر خسرو ۲۵ دهلوی پیشرو دیگر این شیوه هم خود تا حد زیادی پیرو سبک اوست. سابقهٔ آنچه را سبک وقوع نام دارد و طلیعهٔ سبک هندی محسوبست در کلام امیر

پير گنجه

خسرو نشان میتوان داد و با توجه به تأثیر سبک نظامی در سخن امیر خسرو، و مخصوصاً با تأمل در دقایق طرز غریب خود او، نقش نظامی را در پیدایش سبک هندی نباید از نظر دور داشت.

در آنچه در مقام توصیف مناظر، اشخاص یا احوال می آورد، موضوع ۲۰ توصیف را غالباً با دقت و باریک بینی فوق العاده یی به تصویر می کشد. آنچه در وصف بهار و خزان دارد، آنچه در وصف کوه و صحرا دارد، و آنچه در وصف باغ و میوه دارد همه جا چهرهٔ واقعیت را از ورای پردهٔ تشبیه و استعاره زیباتر از آنچه هست جلوه می دهد. شبهای شیرین و خسرو در بیان او عالی ترین شبهای دلدادگان را ترسیم می کند گفتارهای فیلسوفان در بزم اسکندر پربارترین ۱۰ روزهای فرزانگان را ارائه می نماید.

در توصیف آنچه زبان حال اشخاص قصه است به طرز اعجاب انگیزی در ذهن و اندیشهٔ آنها نفوذ می کند و احوال و اقوال آنها را موافق با آنچه در کشاکش وجدان آنها روی میدهد به بیان می آورد. تصویر مناظر به هرصورت که هست \_ از توصیف ساده تا استعاره و کنایه \_ زیبا و دلپذیر و مایهٔ التذاذ ذوق

- ۱۵ است حتی زشت ترین منظره را با زیبایی تصویر می کند. در بعضی ازین موارد انسان به یاد گفتهٔ ارسطو در باب تصویر زشتیها میافتد. در فن شعر این حکیم نام آور آمده است که حتی چیزهایی که چشم انسان از دیدار آنها ناراحت میشود اگر خوب تصویر شوند از مشاهدهٔ تصویر آنهالذت حاصل میشود چنانکه تماشای صورت جانوران پست و مشاهدهٔ مردار و جیفه هم هرگاه به
- ۲۰ زیبایی تصویر شده باشند سبب التذاذ می گردد. نظامی، ظاهراً بی آنکه از مضمون قول ارسطو آگاه باشد به اقتضای ذوق شخصی تعهد دارد حتی زشتی را هم به زیبایی تقلید نماید.

تصویری که در خسرو و شیرین از عجوزهیی که مادر خوانده شیرین است طرح می کند نمونهیی ازین مهارت اوست. نمونهٔ دیگر تصویر عفریتی ۲۵ است که در حکایت ماهان در هفت پیکر از ورای صورت زیبا صنمی دلربا پدیدار میشود و شاعر با چه زیبایی، زشتی وحشتانگیز او را توصیف می کند: دید عفریتی، از دهن تا پای آفریده ز خسسمهای خدای

21.

گاو مییشی، گراز دندانی کاژدها کس ندید چندانی ز اژدها درگذر که اهرمنی از زمین تا به آسمان دهنی چفته پشتی، نعوذبالله کوز چون کمانی که برکشند به توز پشت قوسی و روی خرچنگی بوی گندش هزار فرسنگی بینیی چون تنور خشت پزان دهنی چون لوید رنگرزان

قدرت شاعر در صحنه پردازی غالباً اعجاب انگیز و مایهٔ حیرت است. در طی قصه اژدها و گنج بهرام گور در هفت پیکر، با یک گردش قلم، تصویری از یک مادیان گور زیبا را نقش میزند و در دنبال آن نقشی از یک اژدهای مهیب را با چنان مهارتی در کنارش مینشاند که خواننده در یک لحظه خود را با یک تصویر متحرک سینمایی، و نه یک نقش ثابت در عبارت فروبسته مواجه مییابد. در تصویر احوال روانی هم این قدرت کمنظیر او، به طور بارزی مجال خودنمایی دارد.

در صحنهیی که شیرین در چشمه آب تنی می کند خسرو که برحسب تصادف به آنجا میرسد از تماشای آن منظره به هیجان می آید اما وقتی می بیند

زن جوان از نگاه ناشناس او ناراحت شده است یک لحظه صورت خود را ۱۵ برمی گرداند و به سوی دیگر نظر میاندازد.این روی گرداندنش چیزیست که دلخواه او نیست اما درین کار نظر به رعایت زن دارد ـ و رعایت زن شم از روی ادب و جوانمردی است و به هیچ وجه دلش به آن راضی نیست. نظامی که این لحظهٔ او، و تمام شوق و هیجان و کنجکاویش را به نیروی تخیل شاعرانه درک کرده است با لطف بیانی بی همانند تمام این احوال درونی او را طی چند کلمه ۲۰ تصویر میکند ـ و چه قدرت و مهارتی درین تصویرپردازی دارد!

در اسکندرنامه هم ضمن گفت و شنود اسکندر با یک پهلوان پیر کیانی، وقتی این پهلوان پیر از داستانهای گذشتهٔ ایران با او سخن می گوید، آنجا که در باب بهمن و کیفری که به خاطر آنچه با فرامرز کرد دریافت یاد میکند، پهلوان با لحنی که ظاهراً خالی از سرزنش و کنایهیی هم نیست از پادشاه جوان میپرسد: که دیدی که او پای در خون فشرد - کز آن خون سرانجام کیفر نبرد؟ و اسکندر از هیبت این سؤال پشتش میلرزد و از فرجام

کار خود بیمناک میشود و نظامی با چه دقتی این لرزهٔ او را احساس میکند و با چه ایجازی آن را به لرزهٔ برگ از باد خزان همانند می کند که ـ چو برگ خزان لرزد از باد سرد.

تصویرهایی که از ناز و عشوهٔ خوبرویان در برابر دلدادگانشان نقش میکند نمونهیی دیگر از دقت نظر او در توصیف احوال روانی است. هیچ کس بهتر از او این جنگ و گریز بین زن و مرد را که ناز و نیاز فقط تعبیری میهم از دگرگونیهای آنست نمیتواند توصیف کند:

نمک در خنده کاین لب را مکن ریش به هر لفظ مکن در، صد بکن بیش ازین سو حلقهٔ لب کرده خاموش ز دیگر سو نهاده حلقه در گوش ا به چشمی ناز بیاندازه می کرد به دیگر چشم عدری تازه می کرد \* \* \*

جه خوش نازیست ناز خوبرویان ز دیده رانده را دزدیده جویان به چشمی طیرگی کردن که برخیز به دیگر چشم دل دادن که مگریزا به صد جان ارزد آن رغبت که جانان نخواهم گوید و خواهد به صد جان چیره دستی در ابداع تصویرهای زیبا و غالباً نادر و غریب بارها به شاعر امکان داده است تا آنچه را بیرون از حوزه تعبیرهای کنایه آمیز، بیان آن زشت و شرم انگیز به نظر می سد در پردهٔ استعاره و مجاز آشکار و بی پروا به تقریر در آورد و در عین حال زبان را به زشتی نیالاید. با آنکه درین موارد عفت بیان بی همانند فردوسی را ندارد، بازبین کلام او با آنچه نزد شاعران عصرش رایج است تفاوت بسیار هست و این شیوه اجتناب از هزل وقاحت آمیز و التزام ظرافت در تعبیر را که نیز یک ویژگی بیان شاعرانهٔ اوست برایش آسان

جستجوی مضمون ها و تعبیرات نادر و غریب که ویژگی عمدهٔ بیان نظامی است گهگاه نیز تصویرهایی وهمانگیز را به وی القاء می کند که احیانا بیش از حد نامأنوس سینماید و شاید نزد بعضی خوانندگان حتی نامقبول تلقی میشود. ازجمله تشبیه «ثریا» به مشتی جو که پیرزنی جادو در دست می گرداند از آنگونه است که جز اندیشهٔ غریب طلبی نمیتواند آن را به شاعر الهام کرده

10

باشد. همچنین تصویر شب تبزده، و مار عقرب زده، و پیچیدن شب نیز از همین مقوله است هرچند این تعبیرها شاید در عصر ما کمتر از عصر شاعر غریب و نامأنوس به نظر میآید.

البته جستجوی مضمون تازه - نادر و غریب - در بیان او به تشبیهات و توصیفات محدود نیست حتی در آنچه «تلمیحات» میخوانند نیز غالباً آنچه او برسبیل اشارت مطرح می کند خوانندهٔ عادی را به تأمل و احیاناً به تفحص وا۔ میدارد. چنانکه در مخزن الاسرار، آنجا که به «قصهٔ رابعه» با « چارم آن هفت مرد» تلمیح دارد خواننده باید چیزی از داستان این پارسا زن راکه در بیابان گیسوی خویش را برید و ریسمان دلو کرد و سگ تشنهیی را آب داد شنیده باشد و اگر نشنیده باشد چیزی ازین اشارت درک نمی کند. همچنین وقتی در ا گو موسی بها ز زردی یافت، اگر خواننده قصهٔ گاوی را که قوم می بایست ذبح نمایند و داستانش در قرآن کریم، در سوره بقره آمده است نداند اشاره به گاو نمایند و داستانش در قرآن کریم، در سوره بقره آمده است نداند اشاره به گاو موسی را که بر وفق اشارت قرآن رنگ آن زردست (۲۹/۲) درک نمی کند و لطیفهٔ تلمیح را درنمی باید.

این غریب طلبی حتی در تعبیرات او هم قابل ملاحظه است. در بسیاری موارد تعبیری که او برای تقریر یک معنی عادی دارد متضمن غرابت است و حتی تصویرهای استعاره آمیز را نیز با ظرافت در تعبیر عرضه می کند. از جمله وقتی طراوت و تازگی صورت و اندام شیرین را وصف می کند می گوید: زتری خواست اندامش چکیدن. و این تعبیری است که به ندرت ممکن است به خاطر شاعران دیگر بیاید. تشبیه پاکدامنی زن به «بوی مشک» که هیچ گونه آلایشی دامان آن را نمی آلاید نیز نمونه یی ازین گونه تعبیرهای بی سابقه است که در کلام معاصران شاعر چندان معمول نیست اما زیبا و جالب است - زنی پاکدامن تر از بوی مشک.

۲۵ معهذا بعضی تعبیرات او چنان مأنوس و جا افتاده است که در زبان محاوره تدریجاً به صورت «امثال سایر» در آمده است تعداد این گونه سخنان در سراسر آثارش بسیارست و آنچه ازین مقوله درامثال و حکم دهخدا آمده است

۲.

فقط نمونهیی ازین گونه تعبیرات اوست. از جای جای مثنویهای وی هر کسی میتواند مجموعهٔ جالبی از این گونه امثال عبرت آموز فراهم سازد. ازین جمله است این نمونهها که پارهیی ابیات یا مصرعهای وی را زبانزد عام و خاص نشان میدهد:

- ۸ هر دم از این باغ بری میرسد نخزتر از نخزتری میرسد
   ۸ هر که در او جوهر دانایی است بر همه چیزیش توانایی است
   چه خوش باغی است باغ زندگانی
   اگرچه هیچ غم بی درد سر نیست غمی از چشم بر راهی بتر نیست
   چه خوشتر زانکه بعد از روزگاری به امیدی رسد امیدواری
   ۱۰
- آن خـشـت بـود كـه پـرتـوان زد لاف از ســخــن چــو در تــوان زد در نــومــیــدی بــســی امــیــدســت بایان شب سیه سپید است سے برآن آدمے شرف دارد که چو خر دیده بر علف دارد بدگمر با کسی وفا نکند اصل بد در خطا خطا نکند . که با آدمی خوگرست آدمی به میردم در آمییز اگیر میردمیی 10 برومنـد بـاد آن هـمـايـون درخـت که در سایهٔ او توان برد رخت به پیرانه سر بد بود نیستی مخور جمله ترسم که دیر ایستی اینکه درین گونه سخنان به سبب نقل مکرر که گاه دستکاریهایی هم شده باشد عجب نیست و بعضی ازین ابیات را در واقع به صورتهای دیگر هم نقل ۲۰ کردهاند.

شخصیت بخشی به کاینات یک شگرد جالب شاعرانه است که تصاویر نظامی را نیرو و دقت بیشتر میدهد. این طرز تعبیر که سابقهیی طولانی در اداهای شاعرانه دارد و خود بازماندهیی از باورهای دیرینهٔ انسان بدوی در اسناد حیات به تمام کاینات عالم است، در کلام نظامی بیشتر از شاعران دیگر نیست ۲۵ اما قدرت در ابداع استعارههای رنگین به این شگرد شاعرانهٔ او غالباً جلوهیی ویژه میبخشد. این شیوهٔ تعبیر غالباً کاینات فاقد روح و حیات را در کلام او سرشار از نطق و فکر و ادراک و شعور نشان می دهد جنبش و پویش و دگرگونی آنها را به ادراک و اراده منسوب میدارد خواننده را در سراسر کتاب، حتی در وهم آمیزترین ساحت اثیری قصههای دیو و پری نیز در دنیایی زنده و پویا و گویا سیر میدهد.

در عرصهٔ این دنیای شاعرانه که عناصر بیروح کاینات در آن به افسون

- تخیل خلاق نظامی روح و حیات یافتهاند حتی معانی و احوال هم زندگی و ۵ پویندگی دارند. خواب برای آنکه به چشم انسان راه بیابد، پای در راه مینهد و بسا که درگذر خویش خسک را مانع عبور مییابد. نشاط در هنگام ضرورت به جنبش می آید و جنبش او انسانی است. حتی هم «خبر» در جریان ایجاد شایعه سواره و شتابان راه می پوید و ترکتازی می کند هم «همت صبح خیز» می تواند
- مخاطب شاعر واقع شود و به آنچه او قصد انجام دادنش را می کند گوش دارد. عناصر و مظاهر طبیعت هم به نیروی خیال شاعر هر جا لازم آید جان می گیرند و شخصیت انسانی پیدا می کنند. هم باد خزان که لاله را در باغ لخت می کند به صورت یک راهزن تصویر می شود هم لاله که باد رخت او را می رباید شخصیت انسانی دارد و یک دو سکهٔ «قلب خون آلود» که در میان دارد او را
- معروض هجوم دشمن مینماید. در یک قصهٔ هفتپیکر باد و ابر به عنوان خادم ۱۵ و فراش وارد صحنه میشوند و باغ و چمن را آب و جارو میکنند ـ و مثل سایر اشخاص قصه برای خود نقشی دارند.

این شخصیت بخشی به کاینات بیجان، در بعضی توصیفهای نظامی مخصوصاً آنجا که ستارگان و آسمان و شب موضوع وصف واقع میشود تمام عالم را در حال حیات، درحال حرکت و در حال اندیشه نشان میدهد. از آنجمله است وصف شب در لیلی و مجنون و شیرین و خسرو - که شب و ستاره را نیروی تخیل شاعر جان و اندیشه میبخشد و به پویه و جنبش درمیآورد:

رخشنده شببی چو روز روشن زو تازه فلک چو سبزگلشن از مرسلههای زر حمایل زرین شده چرخ را شمایل ۲۵ سیاره به دستبند خوبی بر نطع افق به پایکوبی بر دیو، شهاب حربه رانده لاحیول ولا زدور خیوانشده -

| كنج | پير |  |  |
|-----|-----|--|--|

کرده فـلـک از فـلـک سـواری آرویکیـن دز قـطـب را حـصـاری \* \* \*

شبی تیرہ چو کوهی زاغ بر سر گران جنبش چو زاغی کوه بر پر برات آورده از شبهای بهروز شبی دم سرد چون دلهای بیسوز کواکب را شده در پایها خار 🗸 دهلزن را زده بردستها مار گرفته آسمان شب را در آغوش شده خورشید را مشرق فراموش -فلک چون قطب حیران مانده برجای زتاریکی جهان را بند برپای مگر کان شب جہان جای دگر بود جهان از آفرینیش بی خبر بود سرافكنده فلك دريا صفت ييش ز دامن درفشانده بر سر خویش فرو افتاده ناگه در خم قبیر به در دزدی ستاره کرده تدبیر از آتش خانهٔ دوران به جز دود نمانده در خم خاکسترآلود بدون این شخصیت انسانی که تخیل آفریننده شاعر به این کاینات

علوی داده است، در کدام صحنهٔ نجومی که عاری از روح و حیات است سیاره بر نطع افق رقص دستبند می کند و به پایکوبی برمی خیزد و شهاب حربه به سوی دیو می اند و از دور بر او لاحول می خواند و فلگ فلگ سواری می کند و

۲۵ سوی دیو میراند و از دور بر او محون می خواند و قلب قلب قلب سواری می تنه و دنیای علوی بدینگونه سرشار از حرکت و حیات می شود؟ یا آنکه شب سیاه دیرنده و پایان ناپذیر حالت زاغ گران پر را پیدا می کند کواکب، در حرکت کند و ناپیدای خویش حالت کسی را که خار در پایش رفته است دارند، فلک حیران مثل راه گم کرده یی بر جای می ایستد و ستاره به دُرْ دزدی می رود؟ این ب توصیفها بدون شک در بعضی موارد صحنه هایی مشابه را در منظومهٔ ویس و

رامین به خاطر می آورد اما تخیل نظامی آن اندازه قدرت خلاقه دارد که با وجود این شباهت در صحنهها، شاعر گنجه به انتحال و تقلید صرف از فخر گرگانی منسوب نشود و برای ابداع اینگونه مضامین غریب وامدار شاعران دیگر نباشد. معهذا این دعوی مستلزم نفی آشنایی و تأثیرپذیری او از قدما هم نیست.

۲۵ هم ویس ورامین، هم شاهنامه، و هم آثار سنایی بدون شک مورد مطالعه او بوده است و هرچند از آنها در ماده و ساختار بعضی قصهها متأثر هم هست این تأثر تاحدی نیست که او را بتوان به اخذ و انتحال عمدی منسوب کرد. در مورد

1.

سعدی که یک بیت او را با اندک تصرف، بیت «واسطه» در ترجیع بند معروف خویش ساخته است و در مورد مولانا که بعضی ابیات یا مصرعهای او را مطلع پارهیی غزلهای خویش کرده است نیز البته شبهه اخذ و انتحال عمدی نمی رود. پارهیی سخنها هم در آثار نظامی هست که یاد آور گلام قدماست اما

این گونه سخنها از نوع سخنان غریب او نیست. تکرار بعضی مضامین و ۵ تعبیرات که گه گاه در کلام او هست ناشی از انس با مخترعات ذهنی خویش است و از عجز در ابداع مضمون تازه ناشی نیست. با آنهمه جوش معنی که در خاطر او هست وجود این تکرارها و این موارد شباهت را جز از انس خاطر شاعر با این گونه معانی نمیتوان ناشی شمرد. اینکه خود می گوید که عاریت کس نپذیرفتهام دعوی بی حجت نیست. یک دو مورد تکرار و شباهت، این ابداع و ۱۰ اصالت را که ویژگی کلام اوست محل تردید نمیسازد.

اینکه خود او خویشتن را تشبیه به خروس عرشی می کند و صدای خود را همانند آواز این خروس اسطورهیی انگیزهٔ بانگ همگنان خویش فرا مینماید بیتردید مجرد فخر و لاف شاعرانه نیست. و وقتی بدین تعبیر می گوید:

شنیدم که بالای این سبز فرش خروسی سپیدست در زیر عرش ۱۵ چو او بر زند طبل خود را دوال خروسان دیگر بکوبند بال همانا که آن مرغ عرشی منم که هر بامدادی نوایی زنم بر آواز من جمله مرغان شهر بر آرند بانگ اینت گویای دهر گویی به مقلدان آیندهٔ خویش نظر دارد که با تقلید و نظیره گویی از مثنویات او، شاعر گنجه را به صورت یک امام الشعرا در آورده اند و او نیز به حق شایستهٔ چنین عنوائی هست.

با این حال کدام شاعر مبدع هست که به رغم تمام احتمالات سخن وی در فراز و نشیب سالهای عمر از هر گونه ضعف و خلل خالی مانده باشد؟ در مورد نظامی هم البته نباید انتظار داشت کلام همواره در اوج رفعت و تعالی باقی بماند. در واقع وقتی کلام به اوج تعالی نمط عالی میرسد طبیعی است که گه گاه نیز سقوط کند و به سطح بیان عادی تنزل نماید. اما فقط نیل به نمط عالی در سبک بیان است که به قول لونگینوس منتقد معروف یونان باستانی ارتکاب

این مسامحات را از شاعر قابل اغماض می کند. نظامی هم به خاطر رفعت و علوی که غالباً در کلام و اندیشهاش هست، در ارتکاب اینگونه مسامحات در خور ملامت نیست. حتی اینکه به رغم غریب طلبی در مضمون، معانی و مضامین سنتی و عادی که قلم فرسود متقدمان است نیز در شعر او مکرر و احیاناً بسیار دیده می شود موجب قدح در ارزش کلام او نیست چراکه این گونه مضامین مثل الفاظ و تعبیرات در واقع افزار کار محسوبست و هیچ شاعری هم از

نظامی به رغم ناخرسندیهایی که از «حاسدان» و «مدعیان» دارد شعر را بادیده تکریم و تقدیس مینگرد و «خست شرکاء» را دستاویز اظهار نفرت و

- ۱۰ ملال از اشتغال به شعر و شاعری نمیسازد. درعین حال، اینکه شاعران را در «صف کبریا» پشت سر «انبیا» جای میدهد و قافیه سنجان را در گرما گرم ابداع خویش با ملایک همنفس مییابد نشان میدهد که او در محیط زهد و تقدس پیرامون خویش، اشتغال خود را به شعر و شاعری محتاج توجیه میداند. مدتها قبل از او عبدالقاهر جرجانی (وفات ٤٧٤) مصنف دلائل الاعجاز،
- ۱۵ هجویری مؤلف کشف المحجوب، و غزالی نویسندهٔ کیمیای سعادت هم در مقابله با نجواهای خشکه مقدسان عصر نیز لازم دیده بودند تا قول کسانی را که از افراط در زهد، اشتغال به شعر و شاعری را لغو و در خور نکوهش می دیدند رد کنند و نظم و سماع شعر را از دیدگاه شرع عاری از ایراد و کراهیت نشان دهند.
- ۲۰ ظاهراً زهدفروشان گنجه که بعضی دوستان نظامی و از جمله آنها که
   وی را از اقدام به نظم داستان خسرو و شیرین در خور ملامت مییافتند نیز در
   بین آنها بودهاند وی را از مطلق اشتغال به شعر و شاعری هم سرزنش میکردهاند و شاعر لازم دیده است که مثل جرجانی شعر را از اتهامهایی که
   گرانان شهر بر آن مینهادهاند تنزیه نماید. حتی اقدام به نظم مخزنالاسرار هم
   ۲۵ شاید تا حدی ناظر به این معنی بوده است که نشان دهد شعر می تواند وسیله
- ساید تا حدی ناطر به این معنی بوده است که نسان دست سطر سی وات و مناسک آن تعلیم و تقریر لطایف شرع باشد و از محدودهٔ شریعت و آداب و مناسک آن تجاوز نکند.

استعمال آنها بي نياز نيست.

درست است که او به هنگام نظم مخزنالاسرار به بیان این معنی نیز که مدینهٔ فاضله اهل شریعت را باید در ورای مدینهٔ جاهلهٔ ساخت رهبران عوام جستجو کرد نظر داشت اما با نظم این مثنوی تعلیمی در عین حال نشان داد که مجرد شعر در خور اعتراض نیست آنچه میتواند مورد اعتراض واقع شود خروج آن از دایرهٔ دین و اخلاق است. خود او نیز حتی با آنکه بعد از انشای م مخزن به انشای هوسنامههای رایج در نزد عامه پرداخت هر گز از محدودهٔ شرع خارج نشد و رابطهٔ بین شعر و شرع را که در مخزن خود را به نگهداشت آن متعهد دیده بود بعدها نیز همچنان حفظ کرد.

به خاطر این تعهد بود که او در تمام مثنویهای خویش در دنبال حمد

خدا و نعت رسول، قصهٔ معراج را هم به نظم درمی آورد و حتی در قصهٔ خسرو و شیرین که در آغاز کتاب مجالی برای نقل آن نمییابد، در پایان کتاب در ذکرنامهیی که طی آن رسول، خسرو را به دین خویش دعوت می کند فرصت مناسبی را که برای وی جهت نقل این واقعه دست می دهد از دست نمی نهد و با همان شوق و علاقه آن را به تصویر می آورد. اقتباس لفظ و معنی از قرآن و حدیث هم در کلام او هست و هرچند بسیار و نمایان نیست باز رابطهٔ شاعر را با ۱۵ شرع متضمن عمق و انس نشان می دهد.

در کلام نظامی، هم نازک اندیشی به نحو بارزی خاطر خواننده را جلب می کند هم روانی گفتار. این روانی گفتار قسمت عمدهٔ کلام او را در حد فهم عامه نگه می دارد و اعجاب و تحسین عام و خاص در طی قرون طولانی نسبت به شعر او ناشی از همین معنی و از اشتمال قسمت دیگری از شعر او بر معانی ۲۰ غریب و بیان محتاج به تدقیق و تأمل اوست. قسمتی از اقوال او هم چنان در پیچ و خم مضمون های غریب در گیرست که به نظر می آید شاعر جز خود مخاطبی ندارد و به اینکه خواننده تمام لطف بیان او را در کنایه ها و اشاره های مبهم و سرپوشیده اش درک کند یا نکند اهمیت نمی دهد.

تصویرهای او در مجموع طولانی، احیاناً مکرر، و غالباً سرشار از رنگ و ۲۵ نگارست معهذا آنجا که مقام تفصیل و تطویل نیست قدرت ایجاز بیانش در توصیف مناظر و احوال، طرحی صریح و سریع و زنده نقش میزند که غالباً

پیر گنجه

همان ایجازش خواننده را به اعجاب یا حیرت میاندازد. در تقریر احوال نفسانی اشخاص قصه مثل تنهایی و درد و ترس و فراق و اشتیاق، توانایی او کممانند به نظر میرسد و در جای جای لیلی و مجنون و خسرو و شیرین بارها خواننده را با آنچه در این زمینهها طرح و تصویر میکند مسحور و شیفته میسازد.

- درطی این تصویرها، آنچه نقادان عصر ما «رنگ محلی» خواندهاند نیز به صورتهای گونه گون مجال خودنمایی مییابد. اینکه زیبارویان قصههایش چهرمیی چون ماه تمام، سینهیی انگیخته، میانی باریک، چشم و دهانی تنگ دارند و زیبایی آنها از دانهٔ خال و طوق غبغب هم خالی نیست نه فقط معیار زیبایی عصر او را به عنوان جلوهیی از رنگ محلی ارائه می کند بلکه تصویر ۱۰ واقعیت محلی را هم در محیط و عصری که کنیزکان زیبا از رومی و روسی و گرجی و ابخازی و گرد و ترک و قبچاقی همه جا در بازارها و خانههاهست نشان میدهد و باز رنگ محلی را در کلام شاعر قابل ملاحظه می سازد.
- قبول خاطر و لطف سخن از همان عهد حیات شاعر او را همه جا مشهور **گرد. اینکه شاعران عصر در** دیوانهای خویش از او یاد نکردهاند عجب نیست و ۱۵ به احتمال قوی انگیزههای روانی را در نزد آنها قوی نشان میدهد. خود او هم از هیچ شاعر معاصر یادی نمی کند و گویی دوست ندارد خود را در معر که جواب گوییها و نظیره پردازیهای رایج در نزد آنهاوارد کند حتی بیتی هم که در رثاء خاقانی بدو منسوبست انتسابش خالی از اشکال نیست. توجه تقریبا همزمان پادشاه ارزنجان و دارای دربند درحق او، و احترام و علاقهیی که در مانروایانی چون طغرل و قزل ارسلان نسبت به او نشان دادهاند از شهرت و حیثیت فوق العادهٔ او نزد بزرگان عصر حاکی است.

به احتمال قوی نظامی هنوز زنده بود که محمد عوفی مولف لباب الالباب (ح ٦٠٠) مرثیهیی راکه او در سوک فرزند نوخط خویش گفته بود در خراسان از نقل افواه یادداشت کرد. همچنین راوندی مولف راحة الصدور (ح ۵۹۹) هم ۲۵ در اواخر عهد حیات او یک قصهٔ زیبای خسرو و شیرین را در کتاب خویش که در قلمرو سلاجقه روم تألیف شد درج نمود. مدت زیادی از وفاتش نگذشته بود که شمس قیس رازی مولف کتاب المعجم (ح ٦٣٠) شاهد شور و سماع دوستداران شعر بر ابیات خسرو و شیرین او بود. اینکه مصرعها یاابیاتی از شعر او به وسیلهٔ کسانی چون سعدی و مولانا تضمین شد زمینهٔ شهرتی را نشان میدهد که بعدها امثال امیر خسرو، خواجو، و جامی را به تقلید او واداشت و حتی حافظ را به دعوی همسری با او و تقلید ساقینامه و مغنینامههای او تشویق کرد.

اینکه خود او هم در ساختار بعضی مثنویها و حتی در ابداع برخی معانی تحت تأثیر متقدمان واقع شده باشد چیزی از ارزش و اعتبار او کم نمی کند. تأثیر ویس ورامین درالهام خسرو و شیرین، تأثیر حدیقه در الهام مخزنالاسرار و تأثیر شاهنامه در الهام هفت پیکر و اسکندرنامه هرقدر هم قابل ملاحظه باشد تأثیری که او در اذهان تقلید گران بعد از خویش باقی نهاده است بیش از آنهاست. بدون شک او را با فردوسی نمیتوان سنجید اما بعد از فردوسی، او نیز در ردیف سعدی و انوری همراه با حکیم طوس، در نزد بسیاری از تذکرهنویسان و سخن شناسان گذشته از ارکان چهار گانه شعر فارسی به شمار آمده است.

- <sup>10</sup> از لحاظ اندیشه، استغراق در مباحث کلام و گرایش مستمر به اقوال فلاسفه سخن او را در توالی سالها از جهت بیان سادهتر و از حیث معنی ژرفتر ساخته است و بدینگونه شعر او در طی زمان پویایی مستمر یافته است و همواره در خط تعالی و کمال سیر کرده است. اینکه او با وجود اشتغال به نظم هوسنامهها خود را از وسوسهٔ گناه برکنار داشته است در بین سایر شاعران سیمای معصوم قدیسان را به او داده است. این هم که التزام زهد و قدس، او را از
- توجه به تدقیق در احوال نفسانی انسان مانع نیامده است و در عین حال بهانهیی به او برای جستجوی مدینه فاضله و تجربه انواع حکومتهای عادلانه داده است چهرهٔ او را در بین شاعران اندیشهور، در تمام قلمرو زبان فارسی ممتاز میدارد ـ و این خود مزیت ارزندهیی است. با آنکه خود شاعر، گه گاه از غزلهای نظامی
- یاد کرده است و ارتباطش با ممدوحان نیز احتمال آن را که وی برای ۲۵ آنها گه گاه قصاید میفرستاده است قابل تأیید نشان میدهد از او دیوانی که در صحت انتسابش به شاعر جای تردید نباشد در دست نیست. تعدادی قصیده و

۵

1.

چند غزل هم از او باقی است که آن را با آنچه بر آن جمله افزودهاند دیوان نظامی خواندهاند اما اکثر آنها جز در نسخههای بالنسبه تازه نیست بسیاری از آنها هم با طرز بیان شاعر هماهنگی ندارد و چون در صحت انتساب آنها جای تردید هست، در تقریر احوال و آرای او به آنها استناد نتوان کرد معهذا از قطعهیی که عوفی در مرثیهٔ پسر از او نقل می کند، اگر در آن باب خلطی از جانب خود او یا مآخذش پیش نیامده باشد میتوان بیتی چند در خور نقل یافت:

ای شده همسر خوبان بهشت آن چنان عارض و آنگه برخشت؟ برزخ عمر به سر بردی خوش دوزخی ناشده رفتی به بهشت ۱ خط نیاورده بتو عمر هنوز این قضا بر سرت آخر که نوشت؟

.

زبان و قصه

زبان نظامی زبانی است پرمایه، خوش آهنگ، و سرشار از تصویرهای خیال انگیز ـ تشبیه، مجاز و مخصوصاً استعاره. کدام زبانی بهتر ازین برای نقل و نظم قصههای شورانگیز خیال آمیز که عالی ترین هنر شاعر گنجه است مناسب می توانست بود؟ به علاوه برای شعر تعلیمی ـ شعر وعظ و تحقیق ـ که مخزن الاسرار شاعر از آن مقوله است و در جای جای قصههایش هم نشان آن پیداست این زبان آکنده از مجاز و استعاره قدرت القاء بیشتر دارد. چنان می نماید که انتخاب این زبان مخصوصاً با تناسبی که در جمع بین عناصر عامیانه و برخی الفاظ اهل مدرسه در آن هست کاملاً از روی تأمل و با توجه به شیوه یی که پاسخگوی نیاز گوینده در تقریر معانی مورد نظر اوست صورت گرفته باشد. بدینگونه در کلام او نوعی پیوند درونی و هماهنگی پیش ساخته بین لفظ و معنی هست که نظیر آن را در نزد دیگران به آسانی نمی توان نشان داد.

به هرحال کثرت تصویرهای خیالانگیز در این زبان پرمایه، آن را از توجه به تصویر واقعیت که لازمهٔ قصه و شعر تعلیمی هر دوست باز نمیدارد چنانکه استعمال الفاظ و تعبیرات اهل مدرسه که شیوهٔ مخزنالاسرار آن را الزام می کند او را از بهره گیری از عناصر زبان گفت و شنود که برای نظم قصه ضرورت دارد مانع نمی آید. التزام سادگی بیان هم که لازمهٔ استفاده از عناصر زبان محاوره است وقتی با گرایش به تصویرهای مجاز همراه میشود به او کمک می کند تا در کار مضمون یابی و معنی آفرینی سبک ویژهٔ خود را که او آن را طرز غریب میخواند همچنان در سراسر آثار خویش دنبال نماید و علاوه بر آن زبانش در عین آشنایی غریب باقی بماند و دچار ابتذال نگردد. در انتخاب واژگان، نظامی به طور بارزی دقت و وسواس نشان می دهد و

۵

۲.۵

هرچند در تعبیر از معنی مقصود عناصر گونه گون زبان را به تناسب احوال به هم می آمیزد اما بین آنها آن اندازه تناسب را هم درنظر می گیرد که زبانش به رغم نوسانی که بین سادگی و آرایش دارد همچنان شاعرانه ـ گرم و جاندار و لطیف - باقی بماند و از آنچه زبان نثر محسوبست فاصله بگیرد. درعین حال نظامی هر گز خود را با این وسواس که گنجینهٔ لغات خود را از آنچه واژگان غیرفارسی است خالی سازد در گیر نمی یابد. اگر همچنین هوسی که در عصر او تقریباً بیگانه است به خاطرش راه یافته باشد آن را بدان سبب که از غنای زبانش می کاهد و حتی در شیوهٔ بیانش آنچه را طرز غریب است تا حدی تبدیل به نوعی طرز آشنا و قابل پیشبینی میسازد از عرصهٔ خاطر میراند و به وسوسهٔ 10 آن تسلیم نمی شود. گویی ترجیح میدهد که در بیان مقصود از تمام غنای زبان فارسی بهره گیری کند و به خاطر گزینش الفاظ فارسی خالص که البته در هنگام ضرورت از آن اجتناب ندارد کلام خود را از الفاظ و ترکیبات زیبا و خوش آهنگ رایج که احیاناً مأخوذ از ریشه عربی یا ترکی بهنظر میرسد اما با موسیقی ویژهٔ گفتار او هماهنگی تمام دارد محروم نسازد. ۲.

واژگان او نه فقط گه گاه پارهیی الفاظ بالنسبه نامأنوس اما غالباً رایج در نظم و نثر فنی متکلف عصر خویش را شامل است بلکه در عین حال و تا حدی به شیوهٔ معمول بعضی شاعران عصر از الفاظ عامیانه و بازاری نیز مشحون می شود و با این جمله، کاربرد انواع ضرب المثلها، زبانزدها، و صیغههای سوگند و نفرین و دعا که به طور طبیعی در اثنای کلام او انعکاس می یابد به این زبان آکنده از تصویر و موسیقی سرشاری و غنایی می بخشد که همانند آن در زبان

شاعران عصرش نیست و اگر هست به پرباری و گزیدگی کلام او نمیرسد. جالب آن است که در نظم کردن قصه هم با آنکه نقل و تقریر صحنهها و گفت و شنودها بیش از هرچیز به سادگی بیان نیاز دارد کاربرد پی در پی و پیوستهٔ استعاره و مجاز و تلمیح که از ویژگیهای «طرز غریب» اوست سخنش را ملال انگیز نمی کند و شهرت فوق العادهٔ قصههای او در نزد نسلهای بعد نشان میدهد که او در شیوهٔ سخن به چنان زبان معیار و متعادلی دست یافته است که هر گز «غریب» بودن طرز بیان در مجموع، موجب نامأنوس بودنش نگردیده است و این خود مزیتی است که تقلید گران وی از دستیابی بدان بیبهره ماندهاند.

درست است که ترکیبات مهجور و استعارههای گه گاه دور از ذهن و حتی الفاظ و تعبیرات خلاف قیاس، در بیان او نادر نیست اما آمیختگی متناسب

- این عناصر با سادگی الفاظ محاوره و با طرز تقریر بیپیرایهیی که مخصوصاً در نقل قصهها به چشم میخورد اکثر مسامحاتی را که در شیوهٔ بیانش هست در خور اغماض میسازد یا حتی خواننده را از ملال ناشی از یکنواختی یک کلام درست و دقیق و سنجیده اما عاری از لغزش و پویش، بیوون می آورد. بدون شک، الفاظ و تعبیرات مهجور و نامأموس عربی و فارسی ـ هرچند نه بسیار اما
- به هرحال در حد قابل تشخیص \_ در کلام شاعر هست و همه نیز به خاطر ۱۵ رعایت قافیه یا رعایت وزن نیست. قسمتی از آن ناشی از شیوهٔ بیان رایج در عصرست که در منشآت خاقانی و کتابهایی چون مرزبان نامه و فرایدالسلوک و همچنین در شعر برخی معاصران وی نیز دیده میشود و کاربرد آنها تاحدی همزبانی با ادبیات رایج عصر محسوبست و در عین حال یک وجه مشترک بین کلام او با همعصرانش خاصه با کسانی است که مثل ابوالعلاً گنجوی و خاقانی ۲۰
- کرم او با همعصرانس محاصه با کسانی است که سن ابوانعار کنبوی و حصی مربو و مجیر بیلقانی با محیط گنجه و با قلمرو دربار اتابکان آذربایجان و پادشاهان شروان و اران سروکار داشتهاند و بعضی از آنها نیز مثل وی خود را دارای طرز غریب و اسلوب تازه می پنداشتهاند.

التزام بعضی سنتهای ادبی که رعایت تفاوت بین دال و ذال و استعمال معدودی صناعات بدیعی و پارهیی ریزه کاریهای مربوط به دستور یا بلاغت از آنجمله است و در شعر عصر او مثل شعر گویندگان سابق یا ملحق به عصر او نیز معمولست کلام او را لامحاله از شیوهٔ قصهپردازی که التزام سادگی و اجتناب از شیوه های ملال انگیز لازمهٔ آن است منحرف نمی کند. حتی پاره یی تلمیحات و اشارات کنایه آمیز او که شاید امروز تا حدی دشوار فهم به نظر می آید در زبان معمول و مقبول رایج در نظم و نثر عصر او، چندان نامأنوس، دور از ذهن، و محتاج به تأمل تلقی نمی شده است. البته این اشارات و تلمیحات همه جا به محتاج به تأمل تلقی نمی شده است. البته این اشارات و تلمیحات همه جا به باد گی اشارت شاعر به رنگرزی مسیحا و گازری آفتاب نیست چون همخانه بودن خورشید و مسیحا در آسمان چهارم در عصر ما هم، به رغم روشن شدن بسیاری حقایق، گه گاه مثل یک سنت ادبی مجال ذکر می یابد. اما در موارد دیگر هم که برای خواندهٔ امروز تأمل انگیز به نظر می رسد فهم تلمیح برای اهل عصر شاعر متضمن اشکالی زیاده نبوده است.

- ۱۰ از جمله،تلمیح به قصهٔ شیخ نجدی، در مفهوم شیطان که امروز شاید خوانندهٔ عادی رادرفهم اشارت شاعر به تأمل یا تفحص وامیدارد در همان ایام نزدیک به عصر شاعر در مکاتیب سنایی و چندی بعد از آن در کلام سعدی و مولانا هم آمده است و برای خوانندهٔ عصر او به هیچ وجه از تلمیح به قصهٔ هاروت و ماروت و داستان دقیانوس و اصحاب کهف غریبتر به نظر نمی آمده
- ۱۵ است و انس هر روزینه با قرآن و تفسیر که در آن ایام و مخصوصاً در محیط گنجه در بین عام و خاص تداولی تمام داشته است این گونه تلمیحات را موجب دشواریابی کلام گوینده نمی کرده است. اشارت به جوی مولیان، حرب ذی قار، ماه نحشب و ماه مقنع، هم که قصهٔ آنها در شعر و نثر رایج در عصر او ناشناخته نیست نیز کلام او را از آنچه در سخن امثال خاقانی و ظهیر و انوری
- ۲۰ در آن ایام وجود داشته است مشکلتر نمیسازد. حتی تلمیح وی به داستان سرپاتک هند هم که در روایات ساحری تیزفهم و چابک کار تلقی می شده است در نزد اهل عصر وی چندان نا آشنا نبوده است و اینکه شیخ عطار هم در همان ایام چیزی از قصهٔ او را برسبیل تمثیل نقل کرده است شاهد این مدعاست و از آن برمی آید که در آن عصر از سرپاتک به عنوان ساحری افسانهیی در ردیف ۲۵ هاروت بابلی یاد می کردهاند و اشارت به قصهٔ وی مخاطب را به جستجوی بسیار

نمیانداخته است. طرفه آن است که پارهیی از این تلمیحات او، امروز میتواند در حل اشکالها یا در طرح احتمالهای تازهیی در باب رفع ابهام بعضی متون حتی گره گشاییهایی را نیز متضمن باشد. ازجمله لفظ «قبره» که در خسرو و شیرین ضمن اشارت به برخی حکایات کلیله به همین صورت از زبان بزرگ امید ضبط و نقل میشود صحت صورت «فنزه» در نام این مرغ راکه برخی مصححان کلیله و دمنه به استناد بعضی نسخه ها قابل ضبط یافتهاند، تا حدی غیرمحتمل می سازد. همچنین اشارت به «غزلهای عراقی» که در کلام وی موهم اشاره به «ترانهها» و «دوبیتیهای عاشقانه» رایج در «عراق عجم» به نظر می رسد و اشارات به رواج آن در بعضی متون آن عصر نیز هست احتمال آن را که در یک اشارت دیوان حافظ هم آنگونه، به اذهان بعضی شارحان متبادر شده است متضمن اشارهیی به غزلیات فخرالدین عراقی شاعر و عارف نامدار قرن هفتم بوده باشد مقبول نمی نماید.

اینکه زبان او، به ویژه در نقل قصهها، خیلی کمتر از زبان شاعران معاصرش از لغات و تعبیرات علمی و حکمی و از عبارات عربی و تعبیرات مأخوذ از قرآن و حدیث مشحون به نظر میرسد از توجه شاعر به ضرورت

همدلی و همزبانی با مخاطب ناشی است که لازمهٔ توفیق در قصهسرایی است. از ۱۵ این نکته که در مخزنالاسرار شاعر از آوردن اینگونه تعبیرات کمتر اجتناب کرده است برمیآید که او این لزوم گرایش به سادگی بیان را به عنوان یک شگرد عمدهٔ قصهسرایی تلقی میکرده است و از این رو درشعر تعلیمی خویش خود را بدان پایبند نشان نداده است.

درواقع با توجه به استغراق در عالم زهد و عزلت، آنچه از قرآن و ۲۰ حدیث در کلام او انعکاس دارد در قیاس با آنچه ازین مقوله در کلام معاصرانش هست قابل ملاحظه نمینماید. تعبیرات و ترکیباتی چون تبارکالله، تعالیالله، سبحان حیالذی لایموت، زلزلةالساعه شیی عظیم، علم آدم، قاب قوسین، کان من الکافرین، مازاغ، مالکالملک، مقعد صدق، من بعدی اسمه احمد، تقریباً بخش عمدهٔ آیات یا کلمات مأخوذ از قرآن و موجود در کلام او ۲۵ را دربردارد. احادیث و امثال عربی هم که از عباراتی چون المقدور کائن، خمرطینه، من عرفالله، لولاک، طریق العقل واحد، القاص لایحبالقاص،

1+

فی التأخیر آفات، للبقاع دول، لیس قریه وراء عبادان، چندان تجاوز نمی کند از آنچه در نظم و نثر همعصرانش هست به مراتب کمتر است. ترکیبات عربی مانند ابدالدهر، آخرالاخرین، اول الاولین، افصح القبایل، اوضح الدلایل، بارک الله، بوالفضول، بوالحکیم، حاش الله، حق السکوت، حق القدوم، رب الخورنق، صائم الدهر، صبحک الله، عز نصره، عفاک الله، عظیم الروم، فذلک، قایم اللیل، کاتب الوحی، مع القصه، نافذالامر، نجم الیمانی و همچنین الفاظ و ترکیبات ترکی و مغولی مثل سنجق، وشاق، تمغاچی، بیرق، یتاق، یزک، یغلق در مجموع گفتارش بسیار نیست و این نکته هم از شواهدی است که ارتباط او را با عالم ترکی و ترکان چندان قابل ملاحظه نشان نمی دهد.

- ۱۰ اصطلاحات علمی که استفاده از آنها یک ویژگی شعر عصر شاعر نیز هست در کلام خود او تقریباً به استثنای آنچه در باب آلات و الحان موسیقی در خسرو و شیرین و نام و موضع ستارگان در لیلی و مجنون دارد، سایر موارد که از جمله شامل برخی اشارات در طب، در کیمیا، در نجوم و در فلسفه است چنان در مقایسه با آنچه در تحفهالعراقین، و دیوان خاقانی و بعضی دیگر از معاصرانش
- آمده است اندک است که ندرت آنها حاکی از خودداری عمدی شاعر از استعمال این اصطلاحات، به نظر میرسد و ظاهراً به خاطر حفظ ارتباط لازم باشد با مخاطب قصهها. اصطلاحات معدودی مثل جوهرفرد، جذراصم، نقطه موهوم، تنگلوشا، مجسطی، خط استوا، که با برخی نظایر دیگر گه گاه در طی قصههایش هست برای مخاطب وی غالباً در مجالس وعظ و تفسیر و در مقامات د.
   قصههایش هست برای مخاطب وی غالباً در مجالس وعظ و تفسیر و در مقامات د.
   قصه گویان مساجد و معابر هم گفته می شده است و کاربرد آنها در نزد شاعر گنجهاز مقولهٔ آنچه حافظ بعدها آن را «عرض هنر» و متضمن خودنمایی

کنجهار مفوله انچه حافظ بعدها آن را «عرض هنر» و منصف عودسدین میخواند نیست. هنر بزرگ وی آن است که مطالب حکمی و علمی را، در هنگام ضرورت بدون تشبث به زبان اهل مدرسه به بیان می آورد.

معهذا توفیق در نگهداشت نوعی فاصله بین شاعر و مخاطب ـ حتی در ۲۵ موردی که شاعر بیشتر نظر به قصهسرایی دارد ـ در نزد نظامی شگردی ماهرانه به نظر میرسد. بدون رعایت و حفظ این فاصله، درواقع نه «طرز غریب» ویژهٔ او تحققپذیر مینماید نه اعجاب و علاقهیی که چشم قصهنیوش را به دهان قصه گو

پیوند میزند و مهارت و توفیق شاعر را در قصه سرایی نامین مینماید ممکن میشود. این فاصله گیری عمدی و اجتناب ناپذیر هم ـ که درطی کلام همه جا به هنگام مناسب به چشم میخورد ـ ضرورتی فنی است که اشتمال کلام او را گهگاه برالفاظ و عبارات فاخر، نادر، و غیرمبتذل الزام میکند و کاربرد ترکیبات و مفردات بالنسبه نامانوسی را در کلام او سبب میشود که بعضی از ۵ آنها برای نثر مناسبتر از شعر به نظر میرسد.

درحقیقت پارهیی الفاظ مثل: ادمان، اشقر، اکدش، انقاس، بیسراک، بُلْغُه، تُرُس، تنین، حصرم، خصل، داج، درَّه، ذهب، رقیه، زبانی، زقاق، سحاء، سیفور، شقه، صفق، عیبه، فرضه، قایم، قایمانداز، قمطر، قطیعت، مرغول، مقرعه، مقله، مکاس، مهل، معامل، نداوت، ندب، هزاهز، که کلام شاعر را گه گاه دشواریاب می کند هرچند در شعر اکثر قدما جز به ندرت دیده نمی شود در نثر رایج در عصر نظامی مثل کلیله و دمنه بهرامشاهی، سندبادنامه، مرزباننامه، فرایدالسلوک و حتی در منشآت خاقانی و نظایر آنها غالباً معمولست لاجرم خواننده در برخورد با آنهابین خود با شاعر احساس فاصله می ماید و نسبت به او اعجاب بیشتر پیدا می کند.

تعداد بالنسبه زیادی الفاظ و ترکیبات زیبا، رنگین و خوش آهنگ هم که غالباً در کنار آنگونه الفاظ مهیب و نامانوس در جای جای سخن شاعر طنین میاندازد ناخرسندیی را که خواننده عادی از احساس این «فاصله» با شاعر دارد میکاهد و حتی نوعی احساس همدلی و همزبانی را با گوینده در وجود او برمیانگیزد. اینگونه واژگان زیبا، خوشتراش و دلانگیز هم در جای خود در ایجاد حالتی که طرز بیان او را «غریب» جلوه میدهد تأثیر خاص دارد و میپندارم زنده کردن آنها در نظم و نثر امروز هم، برغنای گنجینهٔ لغات فارسی مایهٔ بسیار میتواند افزود.

در زمرهٔ اینگونه الفاظ و عبارات است واژگان: آباد در معنی آفرین و دعا، بهباد در معنی دعای نیک و آرزوی بهی، بختور در معنی بختیار، بارنامه به ۲۵ معنی منت، برانداخت درمعنی تخمین و قیاس، بنشناخت در معنی ناشناخته و ناشناس، خواهشگری بهمعنی دعوت، خدای آفرید در معنی غیرمصنوع، دلدهی در معنی تشجیع و تشویق، دود آهنگ در معنی دود کش، دامیار در معنی صیاد، رایگان خوار در معنی مفتخور، روشناس به معنی موجه و معروف، روی مال در معنای دستمال صورت، رهنامه در معنی نقشه راه و نقشهٔ دریایی، راه توشه در معنی زاد راه، سازور در معنی ساز یافته و با ساز، ناداشت در معنی بیبرگ و م بینوا، نبهره در معنی سکهٔ قلب، نیازی در معنی نازنین و محبوب که نظایر بسیار دیگر نیز در کلام وی دارد و به زبان شاعر موسیقی و جاذبهٔ خاص میبخشد.

البته گرایش به لغات عامیانه و آنچه ادیبان در آن ایام الفاظ «سوقه» میخواندهاند، نیز در شیوهٔ بیان او تمهید دیگریست تا آن فاصله گیری عمدی که شاعر گه گاه خود را بدان ملزم مییابد پیوند مخاطب را با وی سست و سرد

- ۱۰ و نااستوار ننماید و ارتباط آنها را، چنانکه لازمه هنر واقعی است، گرم و استوار و مبنی بر تفاهم نگهدارد و در عین حال نوعی رنگ واقع گرایی به کلام وی میدهد. اینگونه الفاظ که برخی از آنها هنوز در لغات محاوره باقی است، تقریباً همان معنی و کاربردی را که در کلام وی داشت همچنان امروز نیز دارد. از آنجمله الفاظ و تعبیرات زیر: آفتابه کش به معنی آفتابهدار، اشتلم به معنی داد و
- ۱۵ فریاد، پاچبله به معنی پایافزار، په و پی به معنی پیه، پول به معنی پل، پیش کردن در به معنی بستن آن از داخل، تلاوش به معنی تراوش، ترتیب کار، جلب به معنی زن بدکار، خفه در معنی خپه، سرکفت به معنی سرکوفت، شکینه به معنی اشکنه و غذای حاضری و ساده، قضا گردان به معنی آنچه قضا را
- بگرداند، قواره به معنی قامت و پارچهیی که در خور آن برند، کُوُلْ به معنی ۲۰ پوستین، گاز به معنی گزیدن و دندان فرو کردن به چیزی، گردک به معنی خیمه و حجله، گرمابه زدن در مفهوم آنچه امروز حمام گرفتن گویند، لفافه به معنی پارچهیی که در چیزی گیرند، یخنی به معنی ذخیره غذا، و پیداست که پارهیی ازین لغات مبنی برلهجه یا کاربرد محلی هم هست.

چیزی که اینگونه الفاظ و تعبیرات را در عین حال متضمن تجربهٔ ۲۵ زندگی عام خلق و آشنایی با فرهنگ ویژهٔ آنها نشان میدهد کثرت اشارات شاعر به آداب و رسوم و عادات و خرافات عامیانه است که اشتمال زبان شاعر به آن معانی، لحن جدی، موعظه آمیز و در برخی موارد سرزنش آمیز وی را برای مخاطب آسان پذیر، آشنا گونه و حتی دلپسند میسازد. مخاطب قصه نیوش که خود وارث و پروردهٔ این آداب و عقاید رایج در بین مردم است با خرسندی و آسوده دلی ازین اشارات شاعر در مییابد که او به رغم نوعی فاصله گیری بیگانهوار که با وی دارد به آنچه خود او از مرده ریگ نسلهای دور، باور دارد و هیچ منطق متقاعد کنندهیی هم برای این باورداشت خویش ندارد به همان اندازه ۵ آشناست و به همان اندازه خود را به آنها پایبند نشان میدهد.

آری، شاعر هم مثل خود او میداند ابروجستن یا پریدن پلک نشانههایی است که از روی آن پیشامدهایی را که رویدادنی است میتوان دریافت. شناخت این نشانهها که دربارهٔ آنها در آن ایام کتابهایی هم به فارسی و عربی وجود

- داشت بازماندهٔ یک «شبه دانش» سنتی عامیانه بود که آن را «علم اختلاج» میخواندند و چه فالمهای ناشی از وهم یا خوش خیالی که دربارهٔ آنها، و نشانههای مشابه دیگر، برای آینده بر زبانها نمیرفت! نظامی هم مثل خود او، و مثل هر مسلمان دیگر در باب وجود «جن» که اشارت بدان در قرآن کریم هم آمده بود تردید نداشت اما مخاطب او از اینکه میدید شاعر دلبندش با شیوهیی
- عاری از تردید از قصههای جن و سلیمان یاد می کند، از عفریت و غول و سایر ۱۵ صورتهایی که این موجود ناپیدا گه گاه در بیابانها پیدا می کند سخن می گوید و حتی آنچه را بر قلم سحرانگیز او می گذرد به «جنی قلم» منسوب میدارد با او همدلی پیدا می کند و در عصر و دورهیی که در نواحی دور و نزدیک، کسانی هستند که به خاطر مرگ پادشاه جنیان یا برای همدردی با زنی فرزند مرده از
- آن طایفه سو گواری هم مینمایند پیداست که این باورداشت شاعر تا چه حد ۲۰ خوانندهٔ عامی پرورد عصر را با شاعر همدل و جان پیوند میسازد و آشنایی با این عقاید و آداب و رسوم مربوط به آن تا چه حد فاصلهیی را که زبان شیرین اما آکنده از الفاظ نامأنوس شعرش بین او و خوانندهٔ عادیش ایجاد می کند می کاهد و درمینوردد.
- نظامی از بسیاری آداب و عقاید دیگر نیز که پیرزنان شهر گنجه و ۲۵ خانهپروردان آنها پایبند آن بودند آگهی داشت نهفقط میدانست نقطههای سفیدی که بر ناخن پیدا میشود نشان دریافت خلعت است و وقتی ابروی انسان

می جهد نامهٔ نو به او می رسد بلکه می دانست سوزاندن اسپند دانه در دفع چشم بد تأثیرش قطعی است و همراه داشتن آهن، دیو و پری را از انسان دور می دارد. از اینکه چیز یا شخصی گمشده و بی نشان را در آینهٔ ساحران می توان بازیافت یا در هنگام گرفتن ماه طشتها را باید به صدا در آورد آگهی داشت. می دانست برای افزودن شتاب آنکس که آمدنش را انتظار دارند در راه او باید پای بز

۸ برای افزودن شتاب انکس که امدنش را انتظار دارند در راه او باید پای بز
 انداخت و کژدم زده را کرفس نباید داد. اینکه بیماری صرع با شب چهارشنبه
 نوعی ارتباط دارد و اینکه تابش ماه قصب و پارچه کتان را می کاهد و تباه
 می کند از جمله عقاید و آداب مقبولی بود که اشارت به آنها پیوند بین شاعر و
 خواننده را استوار میداشت و ذکر این گونه معانی کلام نظامی را در نزد خواننده
 ۱۰ غیرعامی هم جاذبهٔ خاص میداد.

نظامی از آیین درمریز در دف مطربان، از رسم آویختن خرمهره بر گردن گاو که چشم بد را از او دفع می کند، از پای بازی زنگی بچهها در رقص و نمایشهای رایج در مهمانیها، درضمن سخن یاد می کند و به این پندار اسطورهیی که پژواگ کوه بانگ بانوی ناپیدای کوه است \_ و او به صدای انسان ۲۵ جواب می دهد نیز اشارت دارد \_ هرچند به قولی نامحتمل ممکن است کلام او درین مورد اشارت به بانوی کوه نباشد. اینگونه اشارات که در سراسر پنج گنج حکیم نمونههای بسیار دارد از دقت و توجه شاعر به رسوم و عادات و عقاید رایج در زندگی هر روزینهٔ عام خلق حاکی است و ذکر آنها نشانهیی از تأمل او در زندگیهای واقعی و واقعیتهای زندگی است.

۳۰ شیوهٔ فاصلهانگیزی و فاصله پرهیزی که نظامی را تقریباً دایم در موضعی مناسب حال یک قصه گوی جدی \_ و نه یک دلقک یاوه درای که خود را شاعر و قصه گوی می پندارد \_ قرار می دهد در عصر و محیط او لازمهٔ زبان شاعر قصه گوی است که هدف او تنها سرگرم نگهداشتن مخاطب نیست به اینکه مخاطب را در افقهایی والاتر از زندگی هر روزینهاش سیر و عروج دهد نیز نظر دمخاطب را در افقهایی والاتر از زندگی مر روزینهاش سیر و عروج دهد نیز نظر دارد. بدون شک التزام کاربرد تصویرهای مجازی و احیاناً صنایع بدیعی هم مخاطب را در افقهایی والاتر از زندگی هر روزینهاش سیر و عروج دهد نیز نظر نظر می دارد. بدون شک التزام کاربرد تصویرهای مجازی و احیاناً صنایع بدیعی هم نوعی فاصلهاندازی عمدی او بین خود و مخاطب است و اینکه در جای جای نوعی فاصلهاندازی عمدی او بین خود و مخاطب است و اینکه در جای جای سخن بارها و تقریباً به شیوه یی حاکی از تعمد به نقل امثال حکمت آمیز عامیانه،

تمثیلهای ساده و کوتاه و زبانزدهای رایج در افواه عوام میپردازد نوعی فاصلهپرهیزی است که هریک از این دو شیوه در جای خود به زبان او لطف و طراوت قابل ملاحظه میبخشد.

از انواع تصویرهای مجازی که بدون آن شعر به ندرت در جزئیات خویش قدرت خیال انگیزی دارد تشبیه و استعاره در کلام او نقش و نمودی ۵ بیشتر دارد اما این ویژگی زبان شاعرانه، در کلام او با چنان لطف و ظرافتی جلوه دارد که نوعی صنعت رقابت ناپذیر به نظر می رسد. کثرت و تنوع آن هم، در زبان نظامی چنان نمایان است که منتقد را از ارائه نمونه ها بی نیاز می کند. در حقیقت بدیع ترین و زیباترین شاهد را برای انواع این فنون، که در علم بیان مطرح است و دربعضی موارد لطائف آنها در حوصلهٔ انواع شناخته شدهٔ آن هم ۱۰ نیست، از جای جای سخنان وی می توان به دست داد.

اما توجه به بازیهای لفظی و معنوی \_ هرچند درشیوهٔ بیانی که طالب مضمونهای غریب و مبنی بر تصویرهای خیالانگیز باشد \_ امری غیرعادی نیست باز آن اندازه که سخن شاعران معاصر یا نزدیک به عصر او، چون و طواط

- و صابر و اثیراخسیکتی و حتی خاقانی ازین گونه صنعتهای بدیعی مشحون به 1۵ نظر میرسد در کلام او نیست. معهذا صنعتهای ساده یی چون جناس و تضاد و مراعات نظیر هم که گه گاه برسبیل تفنن ـ نه تصنع ـ در سخن او به چشم میخورد غالباً چنان بی پیرایه به نظر می آید که خواننده احیاناً به آسانی متوجه وجود آن نمی شود. هنر او مخصوصاً در طرح سوأل و جواب که آن نیز در نزد اهل بدیع صنعت جالب جداگانه یی کلمه یی محسوب است به طور بارزی نمایان است. معهذا در جناس هایش گه گاه نیز نشان تکلف هست و پیداست که این تکلف در نقل قصه بیشتر به چشم می خورد، و بسا که نظیر آن جناس ها در قصاید اهل عصرش هم هست اما چون در یک مجموعه مصنوع جای دارد آن اندازه تکلف آمیز به نظر نمی رسد. اما حشو که جز به ندرت صنعت نیست، و
- در کلام او غالباً از لطف بیان می کاهد گه گاه لطف خاص پیدا می کند چنانکه ۲۵ درین بیت که در یک قصهٔ هفت پیکر از زبان راوی قصه نقل می شود، حشوی هست که خواننده از آن نکتهٔ تازهیی کشف می کند و آن را زاید و ملال انگیز

مادرم گفت \_ و او زنی سره بود پیرزن گرگ باشد او بره بود \_ اینجا آنچه گویندهٔ قصه دربارهٔ مادرش که راوی واقعی قصه است نقل می کند در توالی واقعه نقشی ندارد اما با مجرد همین توصیفی که گوینده قصه از خلق و خوی راوی واقعی آن می کند کیست که غرابت رویداد قصه را قابل توجیه نبیند

۵

۰ ا

توالی واقعه نقشی ندارد اما با مجرد همین توصیفی که کوینده قصه از خلق و خوی راوی واقعی آن می کند کیست که غرابت رویداد قصه را قابل توجیه نبیند و سادهدلی راوی را هم در اصل قصه منعکس نیابد ؟ حشو البته به هرحال سخنی است که در گفتنش ضرورت نیست اما اینجا با نقشی که در توصیف راوی به دست می دهد باید آن را از مقولهٔ آنچه علمای بیان حشو لوزینج \_ حشو لوزینه \_ **خواندهاند تلقی کرد. چی**زی که به قول آنها در شیرینی به آن حلوای بادام می ماند که درون نان شیرینی نهاده باشند و از خود نان خوشترست. روی هم رفته صنعتهای بدیعی در کلام نظامی بسیار نیست، و به همین سبب نیز \_ با معدودی استثنا \_ مایهٔ ملال به نظر نمی آید.

در مورد امثال و زیافزدها نیز تنوع و وفوری که ازین لحاظ در کلام نظامی هست آن را به منزله نوعی ویژگی مربوط به زبان شاعرانهٔ او نشان میدهد.

امثال در واقع تعبیرهایی عامپسند از تجربههای زندگی است که در قالب الفاظ ساده، جامع و آسان فهم به بیان می آید و منشاء یا مولود حکایات کوتاه واقعی یا واقعی گونهٔ عبرتانگیز نیز هست. اینکه کلام نظامی از انواع این ۱مثال به طور بارزی «اشباع شده» به نظر می آید بدون شک ناشی از احاطهٔ او بر فرهنگ عامه و از سعی او در نزدیک کردن گفتارخویش به افق ادراک عوام است - امری که بدون آن هیچ شاعر قصهپردازی به آنچه کمال شیوهٔ

نمى يابد:

قصهپردازی شاعرانه است دست نمییابد.

پارەيى ازين امثال درعين حال حكايات تمثيلي عبرت آميزى راكه مضمون حکمت مورد نظر شاعر در آن مندرج است و در عین حال غالباً یک تعبير رايج متداول در افواه عام هم هست منعكس مي كند. في المثل إين ابيات: آن ہے۔ خری کہ می کشد بار 💿 تا جانش ہست می کند کار 🖌 آسودگی آن زمسان پذیرد کر زیستن چنان بمیرد شامل تمثیلی عام است که به صورت های دیگر و گاه با تفصیل و تصویری جالبتر در زبان شاعران دیگر نیز هست. در کلام نظامی «پیرخر» مسکین، حال مزدور بینصیب یا بردهٔ درماندهیی را تصویر می گند که همه عمر به الزام کارفرما یا خداوندگار خویش به سختی کار می کند، از حاصل دسترنج خود هم ۱۰ بہرہیی کہ باید عایدش نمیشود و در وضعی کہ اوست جز مرگ خود \_ یا مرگ آن کس که از کار و محنت او بهره کشی می کند \_ هیچ روزنهٔ امیدی، برای رهایی از رنج در پیش روی او باز نیست. این تمثیل دیگر هم که منشاء ضرب المثل يا يک تقرير حال، در صورت رمزي، است متضمن حكايت حالي عبرت آمیزست که نشان میدهد انسان با تقلید از دیگران اصالت حال خویش را 10 نيز از دست ميدهد: کلاغی تک کبک در گوش کرد 🦳 تک خویشتن هم فراموش کرد جالب آنست که مضمون تمثیل نه فقط در کلام شاعر معاصرش خاقانی شروانی هم هست و حاکی از رواج تمثیل در محیط شاعر است بلکه در نزد شاعران دیگر و حتی در کلام اقوام دیگر هم هست و پیداست که متضمن یک تجربهٔ عام ۲. و بشری است. تمثیل جالبی هم که درین بیت نظامی آمده است: خران را کسی در عروسی نخواند مگر وقت آن کآب و هیزم نماند ظاهراً درعصر و محیط شاعر، در گنجه و شروان آن ایام در زبان ظرفا رایج بوده است چراکه خاقانی شروانی هم این مضمون را با تفصیل و تصویر بیشتر در طی یک قطعهٔ معروف نقل میکند، و در واقع منشاء قول مثل گونهٔ نظامی را در طی ۲۵ یک حکایت تمثیلی تقریر مینماید. دربعضی موارد سخن نظامی یا آنچه وی در زبان اشخاص قصهٔ خویش

می گذارد چنان سرشار از نظایر اینگونه امثال است که گویی شاعر عمداً خواسته باشد با ترادف این تعبیرات احاطه و تبحر خود را در زمینه «امثال فارسی» نشان دهد و در عین حال پیوند خود را با طرز تفکر و سبک تعبیر مخاطب عامی یا عامی پرورد خود به وی حالی کند. از جمله در قصهٔ خسرو و شیرین آنجا که ماجرای آگهی یافتن خسرو را از فرجام کار بهرام چوبین نقل می کند این شیوه ترادف امثال و تمثیلات بیش از حد عادی بارزست و میتوان پرسید که آیا خسرو با این گرایش به طرز تعبیر عامیانه در پی آن نیست که هواداران بهرام چوبین را - که ظاهراً بعداز مرگش هم همچنان شیفته پهلوانیها و دلاوریهای او بودهاند - به خود جلب و بر خود متکی نماید ؟

شهنهاه از دل مسکین ایام مشل زد برتین چوبیین بهرام فلک چوبکزن چوبینه تن بود که تا برما زمانه چوبزن بود مه چوبینه چوبین شد به خاور چو چوب دولت ما شد پرآور سرانجام از جهانش بهره گور است سم نه این بهرام اگر بهرام گورست فريب خاكيان برباد داده است بسا فرزانه را کو شیرزادهست به افسون بسته شد در دام نخجیر بسا گرگ جوان کر روبه پیر 10 که روبه دام بیند گرگ ماهی م از آن بر گرگ روبه راست شاهی مبادا کس به زور خویش مغرور ز مغروری کلاه از سر شود دور بسی باشد که از روغن بمیرد چراغ ارچه ز روغن نور گيرد نمک باید که نیز اندازه دارد س خبورشها را نبمیک روتازه دارد مکش بیش از گلیم خویشتن پای ۲۰ منجبو بالاتبر از دوران خبود جنای کیه زردوزی ندانید بوریاباف س به قدر شغل خود بايد زدن لاف درحقيقت غيراز پارهيي سخنان موجز ودلکش خود شاعر که بعد از

وی به خاطر زیبایی، سادگی و اشتمال بر مضامین حکمت آمیز تدریجاً به صورت امثال در آمده است، تعداد زیادی امثال رایج در افواه عام نیز در سراسر ۲۵ آثار نظامی پراکنده است که نقل نمونهیی چند از آنها میتواند تصویری از نقش «امثال» را در زبان شعر نظامی به دست دهد. از آنجمله است این اقوال که برخی به صورت بیت و بعضی به صورت مصراع ساده متضمن حکمتهای

عامیانه است و از تأمل و تبحر شاعر در زبان و فرهنگ عام حاکی است. چند مصرع، و سپس چند بیت که اینجا برسبیل نمونه آورده میشود در عین حال سر شهرت و قبول فوق العاده او را درنزد عام و خاص توجیه می کند: چو بالای سیاهی نیست رنگی. به تک دانی که بز فربه نگردد. خران را خنده مى آيد بدين كار. كبوتر با كبوتر باز با باز. كه سيمرغ را كس نيارد به دام. ٨ سبو ناید از آب دایم درست. که یخنی بود هرچه ناخوردهیی . چو در بشکنی خانه پرهیزم است. ز باران سوی ناودان آمدیم، و مصرعهای بسیار دیگر که متضمن اینگونه امثال است. اینک بعضی ابیات: نگویم وای بر خر وای بر کاه خبری در کاهدان افستاد ناگاه که نرد از خامدستان کم توان برد ۱۰ نشاید خواند خصم خویش را خرد به یاری جایروبی بست بر دم نـمـیشـد مـوش در سـوراخ کـژدم هندر ديدن زچشم بد بيامبوز ز عيب نيک مردم ديده بردوز کز آب خرد ماهی خرد خیزد نہنگ آن به که با دریا ستیزد که مرگ خر بود سگ را عروسی چه خوش گفتا لهاوو ری به طوسی که کشتن دیر باید کاشتن زود ۱۵ نکو گفت این سخن دهقان به نمرود نباشد پشه با سيمرغ هم زور نتابد بای پیلان خانه مور برنام زنان قلم شكستند چـون نـام وفـا و عـهـد بـسـتـنـد کر چه به تو روی بر کند باز نیکی بکن و به چه درانداز کوه آنچه شنید باز گوید با کوہ کسے کہ راز گوید آباله بار دماد چاگرنه بارد ۲۰ احمدک را که رخ نمونه بود که چندانکه خفتد دود وقت کار به خرگوش خفته مبين زينهار کباب آن کسی راست کو راست زور دو شیر گرسنه است و یک ران گور به گوهر چه بینی همان خر بود اگر برخری بار گوهر بود و با آنکه بعضی ازین امثال به صورتهای دیگر، در نظم و نثر قدما و حتی در زبان امروز عوام باقی است شیوهٔ بیان نظامی در نقل آنها طرز غریب او را در ۲۵. سخن سرایی نیز نشان میدهد. یک ویژگی دیگر در زبان نظامی کاربرد «زبانزد»های سنتی است که

از دیرباز سابقهٔ انس و عادت و دوام مآخذ و موجبات آنها را در تقریر معنی و موردی ویژه، بهتر از هر تعبیر دیگر در مذاق عام و خاص قوم مطبوع و رایج ساخته است. این زبانزدها، مخصوصاً به سبب سادگی یا تناسب اجزاء، و احیانا بسبب توافق با تجربه های روزانه مردم، از روزگاران بسیار دور در زبان عامه به صورتی ویژه و تقریباً تبدل ناپذیر در آمده است و تا اندازه یی مثل ضرب المثلها که آنها نیز در بعضی موارد صورته ایی از همین زبانزدها را عرضه می کند، در توالی نسلها به همان صورت معمول نخستین تکرار می شود و در زبان شاعر گنجه از ارتباط وی با محیط عصر و با زندگی عامه حاکی به نظر می رسد.

در جای جای کلام نظامی از اینگونه زبانزدها کم نیست: آسمان و ۱۰ ریسمان، سرکسیه به بند گندنا بند، کنون روز از نو است و روزی از نو، که پر باشد پس دیوارها گوش، که هر کو چه کند افتد در آن چاه، دزد آبله پای و شحنه قتال، این ناقه ز بام ناورم زیر، گرم داری تنور نان دربند، نه خرافتاده شد نه خیک درید، که هم سیخ برجا بود هم کباب، که برناید از هیچ ویرانه دود، ازین مقوله تعبیرات رایج در افواه است که زبانزدها یا مبنی بر زبانزدهای ۱۵ عامیانه محسوبست.

کاربرد این اندازه امثال، زبانزدها، و قصههای کوتاه تمثیلی که در ردیف امثال و در واقع زبدهٔ مضمون یا منشاء پیدایش آنهاست همراه با افراط و اصرار فوقالعادهیی که در آوردن تصویرهای مجازی و ترادف تشبیهات و استعارات دارد زبان نظامی را گهگاه به آفت اطناب دچار میکند و اوج و فرود

۲۰ قصه را از سیر و پویهیی که لطف ایجاز آن را جالب، خلاف انتظار، و احیانا غافلگیر کننده می سازد تاحدی بازمی دارد. معهذا این موارد بسیار نیست. به علاوه ابداع چنین زبانی که نظامی تمام هنر شاعری و قصه پردازی خود را به بهترین وجه در قالب آن می ریزد برای وی و طرز غریبی که در شاعری دارد خود توفیقی عظیم به شمار می آید. درعین حال اطناب گرایی او هم از فایدهٔ بلاغی و ۲۵ از جمله از ضرورت تفاهم بین قصه گوی و قصه نیوش خالی نیست.

شیوهٔ ایجاز را هم هرجا که یک فایدهٔ بلاغی آن را الزام کند با نهایت دقت و ظرافت به کار می گیرد. درین موارد سخن را خواه در مقام توصیف

- ماجرا را که مرگ آخرین پادشاه کیان در میدان کارزارست با چه ایجاز پرمعنایی که غصهٔ سنگین در گلوگره خورده خود او را هم به خواننده منتقل مینماید تقریر می کند: ـ پذیرنده برخاست گوینده خفت! در چنان صحنه
- رقت آمیز و درعین حال عبرتانگیز که پادشاه مغلوب به تحریک و خدعه هلاک شده آخرین درخواست نومیدانهٔ خود را همراه آخرین نفس زندگی به خصم غالب می سپارد و تسلیم می کند هیچ قصه گوی نکتهدانی آیا قدرت و طاقت آن را دارد که دنبالهٔ ماجرا را ازین بیشتر طول دهد؟ همچنین وقتی شاعر، اندیشهٔ اسکندر را در بستر مرگ وی دربارهٔ حاصل عمری کوتاه اما
- آکنده از گیر و دار و محنت و تلاش، از زبان خود وی نقل میکند یک تمثیل ۱۵ کوتاه جالب و عبرتانگیز را در زبان او مینهد که هرچند مضمونی شایع و مسبوق هم هست، از زبان جهانجویی فاتح که آمدن و رفتن خود را در عالم، در آن حال، مثل یک سایه، یک رؤیا، و یک هیچ مییابد لطف وعمق خاصی دارد که مخصوصاً ناشی ازایجاز ساده و عمیق آنست:
- یکی مرغ برکوه بنشست و خاست برآن که چه افزود یا زان چه کاست ۲۰ من آن مرغم و این جهان کوه من چو رفتم جهان را چه اندوه من آیا چند جملهٔ موجز دیگر را، که در چنین موردی بر زبان جهانگیری در حال نزع ممکن است به تقریر آید، در تمام شعر فارسی به این اندازه گویا، به این اندازه جاندار، و به این اندازه تأثرانگیز میتوان یافت ؟
- معهذا زبانی تا این اندازه پرداخته، حساب شده و در عین حال موسیقایی ۲۵ و سرشار از تصویرهای مجازی و خیالانگیز، که هیچ زبانی هم بهتر از آن برای نقل قصه و شعر تعلیمی آمادگی ندارد، در بعضی موارد ـ هرچند البته نادر ـ

مسامحه آمیز، بیبند و بار و احیاناً مخالف قیاس نیز به نظر میرسد. این آن چیزیست که در آن عصر، نزد نقادان «عدول از جادهٔ صواب» خوانده می شد و اینکه در آن ایام آنچه امروز «دستور زبان» می خوانند هنوز مرزهای روشنی نداشت البته عذر خواه شاعر برای ارتکاب اینگونه مسامحات نیست. اما قسمتی

- ۸ ازین موارد، بیتردید ناشی از التزام «طرز غریب» و برخورد با «جواز»ها و «ضرورت» هایی است که پایبندی به وزن و قافیه و رعایت مناسبات لفظی یا غیرلفظی، شاعر را درطی کلام بدان درگیر می کند. درست است که باوجود درگیری با این عوامل، معدودی شاعران دیگر خود را از سقوط در اینگونه ورطهها نیز، تاحدی دورنگهداشتهاند اما این نکته که مخاطب نظامی در جریان
   ۱۰ قصهیی که از زبان وی می نیوشد به بسیاری ازین بی بند و باریها اهمیت
- نمیدهد، ممکن است قصه گوی راهم که خود ازین بیبند و باریها اهمیت نمیدهد، ممکن است قصه گوی راهم که خود ازین مقبولیت خویش بیخبر نیست در جستجوی فاصله پرهیزی به هنگام، درین باره تاحدی مثل قصه نیوش بیپروا کرده باشد.

به هرحال زبان نظامی هم، به رغم آنهمه ریزه کاریها و نکته سنجیهایی

- ۱۵ که وی غالباً در انتخاب الفاظ و تعبیرات دارد، مثل زبان بسیاری دیگراز آفرینندگان آثار بزرگ از مسامحات کوچک خالی نیست. اینگونه مسامحات کوچک را در کلام فردوسی و مولانا جلال الدین و سعدی و حافظ هم میتوان یافت جتی در زبان شکسپیر نیز منتقدان نمونه هایی از اینگونه بیبند و باری ها یافتهاند. اما لاقل در مورد نظامی، چون نظیر این مسامحات از شاعران عصرش
- ۲ مقبول نیفتاده است و نظایر این اندازه «عدول از جادهٔ صواب» را در نزد آنها در خور نقد یافتهاند نمیتوان در کلام وی نادیده گرفت البته این مسامحات را نباید
   آسان گرفت اما به خاطر آنها زیبایی زبان به این طراوت، به این جانداری و به این مایه درخشند گی را نمیتوان نفی کرد.

ضرورت های ناشی از وزن و قافیه که قریحهٔ شاعران را به اسارت ۲۵ می گیرد بسیاری ازین مسامحات را اجتناب ناپذیر می کند و شاعر در استغراقی که در جریان آفرینشگری دارد بسا که این مسامحات را ناخواسته ـ و به هرتقدیر دانسته یا ندانسته ـ ارتکاب می کند. به حکم ضرورت و جواز، لفظ را

مخفف می کند، مصغر می کند، یا تشدید می دهد، بدون رعایت سابقه از اسم فعل میسازد یا از فعل حتی آنجا که معمول نیست اسم درست میکنه. به قیاس نمونههایی چون دانش و بینش و بخشش، به دلخواه یا به استناد آنچه دریک دو مورد نادر برای شاعری دیگر هم به ضرورت پیش آمده است لفظهایی چون آزارش و انجامش و برینش و فرجامش و نمونش می سازد به ابتکار ۵ شخصی یا با المام از ترکیب سازیهای خاقانی و دیگران برقیاس واژههایی چون دهکده و میکده و بتکده از پیش خود الفاظی چون «دیوکده»، «رودکده» و «مینوکده» درست می کند و به همین خاطر احیاناً سلیقهٔ او جالب و شایان تحسین نیز به نظر می آید. در الفاظ معمول گه گاه به دلخواه دستکاریهای نامقبول می کند، قیصر را به خاطر ضرورت یا تفنن قیصور مینماید، از لفظهایی 1 . چون خوابانیده و آشامیده ، خوابنیده و آشمیده، درست می کند. فراموش و فراموشی را فرمش و فرمشی میسازد. با تهور یا تغافل بعضی الفاظ را در غیر معنى عادى آنها به كار مىبرد. پناهنده را كه در زبان محاوره به معنى پناه گیرنده است در مفهوم پناهدهنده استعمال میکند. پرستاران پایین دست در زبان وی مکرر به صورت «پایین پرستان» درمی آید. امانت را در معنی ایمنی، و 10 «غنیه» را در معنی سرود به کار میبرد، وصف بوقلمون را به زرافه نسبت مىدهد نام چيپال راكه پادشاه هندست براي پادشاه چين استعمال ميكند. وقتی، به آسانی به جای «خواند» «خوانید»، به جای «نهفته» «نهفتیده» را به کار می گیرد در کاربرد واژهٔ «یکم» که در معنای نخست به وسیلهٔ ادیب و ۲+ منتقد نام آوری از اهل آن عصر صحت آن محل تردید واقع می شود البته پروایی ندارد.

اینکه گهگاه درطی کلام، ضمیر را حذف می کند یا نابجا به کار می برد، اینکه برای فاعل مفرد احیاناً فعل جمع یا برای فعل مفرد فاعل جمع می آرد، و اینکه گهگاه از زبان اشخاص قصه دعویهای گزاف یا سخنهایی که «گندهتر» ازدهان آنهاست و با وضع و حال و خلق و خوی آنها مناسب نیست می آورد از همین گونه مسامحات لفظی یا بلاغی است که از گویندهیی چون او با آنهمه دقت و ظرافتی که در طرز بیانش هست خلاف انتظارست اما

البته پرندهیی که در اوج هوا پرواز می کند بیشتر در مظنه فرود افتادن است تا آنکه در ارتفاع اندک و تاحدی نزدیک به زمین می پرد و توجه به این تجربه می تواند قسمتی ازین مسامحات او را برای منتقد امروز قابل اغماض سازد چنانکه در بعضی موارد هم گناه پارهیی ازین مسامحات را می توان بر گردن ناسخان «بی مسوولیت» نهاد. با این حال کاربرد نادرست و خلاف قیاس بعضی

- مفردات و ترکیبات ازجانب کسانی چون نظامی، مولوی و فردوسی نمیتواند مجوزی برای بیبند و باریهای کسانی چون عارف و عشقی و نیما گردد و عذری که در نظیر این موارد بعضی از معاصران ما برای نیما و آنچه شعر نیمایی خواندهاند آوردهاند قابل قبول نمینماید. به هرحال اینکه مسامحات نظامی یا
- ۱۰ مولانا در خور اغماض باشد جوازی برای ادامه و استمرار این گونه مسامحات نیست و الزام اغماض را نباید با جواز غلط کاری اشتباه کرد. اگر چیزی خطاست، حتی برای آن کس هم که ضرورت و جوازی او را به ارتکاب آن وامیدارد خطاست و ارتکاب مکرر و هرروزینه قتل و سرقت و افترا هر گز آن چیزها را \_ هرچند به عنوان قصاص و مصادره و افشا گری خوانده شود \_ اموری
   ۱۵ مقبول، قابل تأیید، و عاری از ملامت نمی سازد.

نمونهیی چند از اینگونه مسامحات، خوانندهٔ نکتهیاب را درینجا، در کشف و شناخت نظایر آنها به تأمل و تجربه می گیرد ـ و به توضیح اشکال: میدار زهبر دو، چیشیم بسر راه هم سنگ درین ره است و هم چاه وان هردو فقيه يا طبيب است در ناف دو علم بوي طيب است به هر نااهل و اهلی در زنم دست ز سرگردانی تست اینکه پیوست ۲. همه لشكر از بيم خواهند مرد ز خون خوردن طوطيا نوش گرد به تاج کیان دستیازی کسی چه دستی که بر ما درازی کنی من اينجا سكندر كجا مىرود سکندر به حیوان چرا میرود خصومت شد از خاندانها تهی چو شد شاہ را خان خانان رہی زنم بوسه این خاک درگاه را بیه کیمیتیر غیلامیی دهیم شیاه را ۲۵ به دارندهٔ دولت و دیس خبود کنی خیلیق را دعوت از راه بند هرچند این ابیات فقط نمونه است و در سراسر آثار شاعر نظایر بیشتری ازین

مسامحات هست باز وجود این مایه «عدول از جادهٔ صواب» ـ تعبیری که شمس قیس رازی منتقد معروف آن ایام دربارهٔ نظایر این گونه مسامحات به کار میبرد ـ زبان نظامی را در آمادگیها و شایستگیهایی که برای قصهپردازی دارد، در خور ایراد نمیسازد.

- به علاوه زبانی تا این حد آماده قصهپردازی، این اندازه مسامحات را ۵ برای نیوشنده قصه تحمل ناپذیر نمی کند. باوجود این گنگیها زبان وی صدای این قصه گوی دیرینه روز را در داستانهایش که سرشار از زیبایی است نه نارسا می کند و نه خارج از آهنگ. درست است که وقتی او از زبان اشخاص قصه سخن می گوید زبان این اشخاص در بسیاری موارد زبان واقعی و شایستهٔ آنها
- نیست اما به هرحال زبان قصه گویی است که خود ازطرز فکر و سبک بیان و حال و هوای خلق و سرشت آنها بیگانه نیست. خواننده یی که قصه را در شعر او دنبال می کند از اینکه اسکندر و ارسطو و بهرام گور و خسرو پرویز و شیرین و فرهاد و لیلی و مجنون تقریباً به لحن و شیوه یی همانند سخن می گویند اگر با نظامی همعصرست یا میتواند به نیروی شعر در عصر او نفوذ کند احساس شگفتی نمی کند چرا که او همه جا صدای نظامی را در گوش دارد و میداند که ۱۵
- متحققی تمی دید چرا که او همه جا صدای نظامی را در کوش دارد و میداند که ۲۵ آنچه تمام آن سخنهای نغز را به آن استخوانهای پوسیده مغز می بندد اندیشهٔ نظامی است. التزام سبک و شیوه هم به زبان و بیان او شکل و آهنگ خاص میدهد که وی نمیتواند آن را فدای ریزه کاریهای مخصوص بیان دراماتیک متداول عصر ما نماید \_ چیزی که هیچ کس از شخص، و محیط، و عصر وی انتظار آن را نمیتواند داشت.

معهذا این به آن معنی نیست که او به ریزه کاریهایی هم، که نزد قصه گویان حرفهای و کار دیدهٔ عصر او رعایت آنها لازم بوده است توجه نشان نداده باشد چنانکه مثل آن قصه گویان، داستان را در بسیاری موارد از قول یک راوی و همراه با اوصاف جالب از احوال او نقل میکند و حتی در دنبال کردن نقل گه گاه شگردهایی نظیر آنچه در نزد آنها معمول است دارد. در بسیاری

نقل که کاه شکردهایی نظیر انچه در نزد آنها معمول است دارد. در بسیاری ۲۵ موارد رعایت این شگردها و ریزه کاریها، قصههای او را مثل آنچه درنزد آن هنرمندان ناشناس ماندهٔ همان ایام بوده است در مذاق دوستداران قصه جذاب، شیرین و آکنده از لطف و طراوت میدارد و زبانش را هم به رغم یکنواختی محسوسی که در بیان اشخاص قصههایش هست زبانی نشان میدهد که گویی از هرجهت برای نقل قصه ساخته شده است ـ روان، آهنگ دار، پرتصویر و آماده برای توصیف شخصیتهای قصه.

۵

- † •

طرفهتر آنکه قصههایش هرچند تمثیلی و احیاناً تعلیمی است زبان او به زبان قصه گوی معابر بیش از طرز بیان وعظ گوی مساجد نزدیک به نظر میرسد. حتی مثل همین قصه گویان معابر، گه گاه رویدادهای ساده و عادی را با طنطنه و آهنگ مبالغه آمیز اما با لطف و زیبایی خاص بیان می کند. موسیقی مرموزی که در صدای قصه گوی پیرطنین می اندازد مخاطب را همواره کنجکاو، مشتاق و احیاناً دلواپس به دنبال قصه می کشد.

به هرحال هرچند ترکیبات دور از ذهن، تعبیرات خلاف قیاس، و حتی مفردات مهجور زبان شاعر را تاحدی نامأنوس جلوه میدهد باز آمیختگی این عناصر با الفاظ سادهٔ رایج در محاوره، و بیقیدیهایی که در رعایت قواعد زبان و در مراعات سلیقهٔ ادیبان دارد، طرز بیانش را با آنچه در شیوهٔ عام خلق هست اد نزدیک می کند و درعین آنکه این مسامحات را قابل اغماض میسازد یکنواختی ملال انگیزی را هم که درطرز بیان خالیاز ایراد اما عاری از لطف بعضی شاعران استاد هست از ساحت کلام وی دور میسازد و روی هم رفته هماهنگی ویژه یی به کلام او میدهد که برای خوانندهٔ سخن شناس ادراک کردنی هست اما وصف کردنی نیست و شهرت فوق العادهٔ قصههای او در توالی نسلها بیشک تاحد زیادی ۲۰

با این زبان طرفه، که با وجود اشتمال بر مسامحات، تقریباً همواره دلانگیز و آکنده از لطف و ظرافت به نظر می آید شاعر گنجه هنر قصه سرایی را در زبان فارسی به اوج کمال ممکن رسانید. با آنکه این هنرنمایی او، بیشتر در خسرو و شیرین و هفت پیکر و گاه در لیلی و مجنون نیز ظاهر شد، قصه های

۲۵ کوتاه و تمثیلهای تعلیمی او در مخزنالاسرار هم قدرت قریحهٔ او را در قصهپردازی از همان سالهای جوانی نشان داد. چنانکه اسکندرنامههایش ـ شرفنامه و اقبال نامه ـ در سالهای پیری همچنان قدرت فوقالعادهٔ او را در نظم

کند \_ دور نگهداشته است و به هرتقدیر هر گز الفاظ و عبارتهایی نظیر آنچه امثال سعدی و مولانا هم از آوردن آنها اجتناب نداشتهاند زبان او را درنقل آنگونه احوال نیالوده است.

در بین قصههایش که در ضمیر ناخود آگاه شاعر احتمالاً فضای یک جستجوی اخلاقی و فلسفی در توالی آنها دنبال می شد، خسرو و شیرین و هفت پیکر از نظرگاه هنر شاعری درخشندگی و سحرانگیزی بیشتری دارد. لیلی و مجنونش یک اثر سفارشی است که شاعر وقت زیادی هم در نظم کردن آن صرف نکرده است معهذا التزام هنرنمایی هم او را از اینکه در آن باره نیز کار را سرسری تلقی کند مانع آمده است چنانکه در توالی اندیشههای فلسفی خویش سرسری تلقی کند مانع آمده است معهذا، اوج هنر شاعری نظامی نیز، مثل اوج اندیشههای فلسفی او در نظم اسکندرنامهها مجال بروز دارد. در این اثر «دوگانه» اندیشههای فلسفی او در نظم اسکندرنامهها مجال بروز دارد. در این اثر «دوگانه» است که تجربهٔ تازهیی در نظم قصههای بزمی – رزمی، با مروری مجدد به عرصهٔ شعر تعلیمی دوران سالهای مخزن، برای وی حاصل می شود – و در قصه سرایی او شعر تعلیمی دوران سالهای مخزن، برای وی حاصل می شود – و در قصه سرایی او

پیر گنجه در سالهای پایان عمر هم، مثل روزگاران جوانی همچنان شاعر، همچنان معلم و واعظ، و همچنان قصه سرایی باقریحه باقی ماند. در ارزیابی قصه های او هم البته معیارهای رایج و مقبول عصر ما کارساز نیست. سعی در مقایسه یا تطبیق فکر و شیوهٔ کار او با آنچه در نزد امروزینگان از فرضیه های امثال یونگ و فروید و انگلس و مارکس برمی آید، در حوزهٔ نقد آثار او نمی گنجد فقط کوششی در تأیید و اهتمامی در ارائه شواهد برای آنگونه فرضیه هاست. به علاوه چگونه می توان توقع داشت شاعری از اهل گنجه، هشت قرن قبل ا ز عصر ما، قصه یی تصنیف کند که با معیارهای قصه پردازی و شگردهای شخصیت سازی رایج در ادبیات جهانی روزگار ما ساز گار باشد و که با دوق و تجربه وی ناساز به نظر آید توجهش را به خود جلب نکند ؟

در واقع بیشترینهٔ رویدادها و صحنههایی که درین قصههای نظامی تصویر

میشوند، با آنکه اشخاص قصهها تاریخی به نظر میآیند، در جزئیات با تاریخ موافق نیست. اما این ناهمخوانی با تاریخ برای قصه عیبی بهشمار نمیآید. شاعر قصهسرا میبایست تخیل خواننده را برانگیزد و او را به دنیایی ماورای تجربهٔ واقعیتهای هر روزینه تعالی دهد اگر التزام «حقیقت نمایی» را در قصه لازم میابد تعهدی در نقل واقعیت تاریخ و تضمین صحت آن ندارد ـ حتی اگر در ۵ توافق با تاریخ اصرار و تعمدی زیاده نشان دهد این کار وی را از محیط و اقلیم دنیای قصه و شعر هردو خارج میکند.

به هرحال هرچند منابع قصههای شاعر برای تاریخ ناشناخته نیست باز آنچه او از آنها میسازد غالباً چیزی ناشناخته است. آنکس هم که با منابع این قصهها آشناست در آنچه او از آن منابع نقل و پرداخت می کند اقلیم ناآشنایی کشف می کند. خسرو او همان پادشاه نام آور تاریخ که تا بیزانس و فلسطین لشکر می برد و سرانجام خلع می شود و تسلیم نوعی محکمه می شود نیست. پادشاه هست خسرو هم هست اما خسروپرویز تاریخ نیست لیلی و مجنون او، دو عاشق بیابانهای عرب هستند اما بیابان آنها و خلق و خوی آنها چنانکه باید عربی نیست. بهرام گورش هم، در روایت وی از شخصیتی که در تاریخ دارد جداست فقط چیزی از زندگی شبانه یک پادشاه شرقی را، و آن هم در حد

پادشاه افسانههای هزار و یکشب با خود دارد. اسکندر نیز آن ویرانگر تاریخ نیست حاکمی حکیم است که تلقی وحی میکند و دنیایی را به دین و داد میخواند.

این، هنر نظامی است که محدودهٔ واقعیت تاریخ را به آنسوی قلمرو قصهها هم امتداد داده است و به جای آنکه قصه را در قلمرو تاریخ نگهدارد تاریخ را به دنیای قصهها کشانده است. با این حال هرچند قصهٔ او در یک جو سیال واقع در آنسوی واقعیت جریان دارد اشخاص قصه به طور بارزی واقعی و انسانی جلوه می کنند. قصههای او، روی هم رفته، نمایشگاه خلق و خوی انواع انسانهای واقعی است ـ انسانهایی که اندیشه و آرمان پیر گنجه بر زبان آنها <sup>۲۵</sup>

بررسی این اندیشه تا آنجا که به تاریخ فلسفه و جگمت اسلامی مربوط ۱۵ است البته متضمن انکشاف هیچ نکتهٔ تازهیی نمیتواند بود لیکن این بررسی عمق تأثیر و وسعت نفوذ حکمت اسلامی ـ و مخصوصاً کلام مسلمین ـ را در اندیشهٔ کسانی که در آنچه به مباحث فلسفه و کلام ارتباط دارد تأمل شخصی داشتهاند معلوم میدارد. انعکاس آنچه درین مباحث به صورتهای دیگر، در اقوال

q

انديشه

و آراء متکلمان و مدرسان حکمت اسلامی آمده است اصالت آنها را در هیأت ویژه یی که طرح شدن در حوزهٔ شعر و ادب به آنها می دهد نفی نمی کند و لامحاله طرز مطرح شدن این گونه مباحث را، در تقریری که با خیال انگیزی بیشتر از برهان جویی سر و کار دارد، متضمن اصالت هنر شاعری گوینده نشان می دهد \_ و این معنی نیز در حد خود ضرورت بحث در اندیشهٔ شاعر را از حیطهٔ تردید بیرون می آورد.

این اندیشه که بیهیچ نظم و انسجام منطقی، هرچه را در قلمرو تأملات انسان می گنجد، بدون رعایت ترتیب و توالی، از معارف صوفیان گرفته تا لطایف حکمت نظری و از کلام متألهان گرفته تا دقایق حکمت عملی، در طی

- ۱۰ آفرینش های شاعرانه در چشم انداز دیدگاه وسیع خویش شامل می شود، در هر مناسبت که شعر و قصه اینگونه تأملات را تداعی کند، مجال ظهور پیدا می کند. در واقع غیر از مخزن الاسرار که صورت تعلیمی اثر، تقریر مستقیم بعضی از وجوه این تأملات را ایجاب می کند گفت و شنود فلسفی گونه خسرو با بزرگ امید در قصهٔ خسرو و شیرین، و آنچه در منظومهٔ اسکندرنامه در گفت و شنود
- ۱۵ حکیم هند با اسکندر و در محاورههای فلاسفه یونان در بزم اسکندر و در خردنامههای بعضی از آنها در بخش اقبالنامه داستان اسکندرمطرح می شود وسعت دایرهٔ تأملات فلسفی، دینی، و کلامی را در اندیشه شاعر با روشنی بیشتری تصویر می کند.

اینکه در بسیاری ازین موارد و در سراسر قصههای شاعرانه نظامی ۲۰ صورتهایی ازین مسائل مجال طرح شدن مییابد اما غالباً بی آنکه در آن باره بحث و تحلیلی فلسفی و منطقی صورت بگیرد به آن مسایل جوابهایی داده میشود و اندیشهٔ «فلسفی - کلامی» تقریباً به شکلی غیربرهانی و غیرفلسفی به بیان می آید ناشی از تلقی مسأله، از دیدگاه ضروریات هنر شاعری است. چراکه هر گونه بحث و تحلیلی شعر را تباه میکند، به جوهر جوشان آنلطمهمی زند و آن را ۲۵ از قلمرو اندیشهٔ هنری به عالم اندیشهٔ مجرد سوق می دهد و مخاطب شعر را نیز از حالتی که او را آمادهٔ التذاذ از هنر کرده است بیرون می آورد.

اما در مورد مخاطب نظامی، چیزی که وجودش بیش از هرچیز دیگر

مطرح است هنر شاعری و مجرد قصهپردازی است لاجرم نظامی خود راقبل از هرچیز متعهد به این امر مییابد که اندیشهٔ فلسفی را هرجا به خاطرش مجال تداعی یابد به مضمون شاعرانه تبدیل کند و هر گونه غور و تعمقی را که در طرح استدلالی اندیشه ضرورت دارد کنار بگذارد. پس عجب نیست که خوانندهٔ آثار نظامی در برخوردی که با این گونه تأملات فلسفی او دارد، اندیشهٔ او را به صورت «کلمات قصار» تلقی کند، بیشتر در طرز تقریر آنها تأمل کند و این تصور را که در مبادی و مراحل تفکر و استدلال گوینده، از روی اقوال او، به جستجوی مضبوط و منظمی دست بیابد از سربه درکند.

درحقیقت این تأملات اگر به طرز بیان اهل حکمت در تقریر آید و در نظام به هم پیوستهیی از استدلال و نظر انسجام یابد تقریری تازه و احیاناً همراه با بعضی نکته سنجیهای بدیع از حاصل حکمت اسلامی رایج در عصر شاعر را عرضه می کند. خوانندهیی که با جزئیات این حکمت بیش و کم آشنایی دارد احاطهٔ شاعر را به میراث حکماء، یک واقعیت تردیدناپذیر مییابد و ارتباط مبادی فکر و خط سیر تفکر او را درین تأملات با آنچه در کلام کسانی چون فارابی و ابن سینا و غزالی هست و در آنچه متکلمان اشعری درین گونه مسایل اظهار کردهاند قابل ردجویی مییابد.

البته از نظامی که کار او صناعت شاعری است نباید توقع داشت درین گونه مباحث که بالضروره ربطی هم به عالم شاعری ندارد، همواره یا لااقل در بیشتر موارد، اندیشهیی تازه، بی سابقه و به کلی متفاوت با آنچه در تعلیم اهل حکمت می آید عرضه کند. این هم که او به خاطر حکمت، به خاطر تعهد در التزام منطق برهانی، تخیل را که محتوای آن مادهٔ کار شعر و قصه است فدا کند، از رسوم و خرافات جاری که یک رشتهٔ پیوند شاعر با دوستدار شعرست اعراض نماید و اعتقاد به دیو و غول و پری را محل تردید سازد و از ناممکن هایی که به نام طامات و کرامات در باب مدعیان کشف و شهود در افواه عام هست وسیله یی برای خیال انگیزی های شاعرانه به وجود نیاورد، البته از شاعر برنمی آید.

شاعر به حکم آنچه لازمهٔ هنر قصهپردازی اوست گهگاه از همهچیز سخن میگوید، و حتی با خوشباوریی مصنوعی که ظاهراً برای تفاهم با

۲.

خواننده آن را به خود میبندد آنچه را از یک «اندیشه با استدلال خو کرده» غریب مینماید به عنوان جوابی به یک سوال فلسفی گونه عرضه می کند. آن وسواس و تأمل زیر کانهیی راکه حتی یک «واعظ» محتاط و متعادل عصر او درجواب به سوالهایی که مستمعی عامی بر او عرضه می کند دارد وی در توجیهی که فی المثل راجع به اعتقاد به چشم بد و نقش اسپند دانهٔ سوخته در دفع آن دارد اظهار می کند نشان نمی دهد و این نیز به احتمال قوی ناشی از اقتضای هنر قصه پردازی شاعرانهٔ اوست. آنچه این واعظ معروف بغداد، در آن معمر، در جواب به سوالی ازین مقوله عرضه کرد، اگر برای نظامی یک «الگوی» مقبول می شد، می پندارم در عین حال قسمتی از فواید سخن شاعر را -که نقل خرافات و تقالید عامیانه است \_ از بین می برد.

از این واعظ که ابومنصور جراده نام داشت (وفات ۵۸۹ )، سایلی پرصید که در پیشگاه عرش جبرئیل و میکائیل در کجا می ایستند ؟ جراده لختی سکوت کرد، درین میان از بیرون مجلس سر و صدایی به گوش رسید. واعظ به پک تن از حاضران اشارت کرد تا از مسجد بیرون رود و معلوم کند این سر و مدا از کجاست. مرد رفت و لحظه یی بعد خبر آورد که مردی زنش را زده است و این غوغا از آنجاست. جراده دیگری را از مجلسیان به جستجوی خبر فرستاد جواب او آن بود که مردی در گذشته است و وارثانش به خاطر آنچه از او بازمانده است با یکدیگر به ستیزه درافتاده اند. واعظ گفت بین شما و آنچه در بیرون مسجد روی داده است چند قدم بیش نیست و هیچ یک از شما نتوانست . بع حقیقت حالی را که درین اند ک فاصله روی داده است بیان کند آخر من از هر یک در کجا مقام دارند ؟

اگر بحث درینگونه امور برای واعظی محتاط و عاقل که نمیخواست از آنچه نمیداند و نمیتواند بداند سخن بر گزاف براند، مشکل بود، برای شاعر ۲۵ قصهپرداز، که بیتردید خود او با پاسخهایی گزاف و بیهوده قانع نمیشد طرح و بحث نظیر این چیزها لازمهٔ صناعت شاعری و حرفهٔ قصهپردازی بود و او

نمیتوانست با اجتناب از بحث و نقل اینگونه مسایل شعر و قصهٔ خود را از آنچه

تا حدى جوهر و ماده اين هنرها بود فارغ و خالى نمايد.

این معنی هم که حتی ابن سینا، حکیم بزرگ و نامدار دنیای اسلامی که مظهر و تجسم برهان و استدلال منطقی محسوب می شد، بعضی از نظایر اینگونه معانی را از طریق تأویل تأیید می کرد و دربارهٔ بعضی دیگر هشدار می داد که انکار کردن آن مقولات نارواست و آنهمه را باید در «بقعهٔ امکان گذاشت» م اشتمال کلام شاعری قصه پرداز را بر نقل روایاتی گزاف آمیز که مقل برای تأیید آنها آمادگی ندارد امری که بکلی مغایر با آشنایی او با فلسفه و با احاطهٔ نسبی او بر مقالات فلاسفهٔ اسلامی و غیراسلامی در عصر وی باشد، نشان نمی دهد و بحث و تحقیق درشکل و محتوای تأملات حکمی و کلامی او را خالی از فواید فلسفی و عرفانی نمی نماید.

این تأملات حکمی و کلامی او، که در مخزنالاسرار به صورت تعلیم خطابی، اما غالباً همراه با تمثیلهایی که مدعا را قابل ادراک می سازد به بیان می آید صورت تقریر فلسفی مناسب و خاص خود را در شیوهٔ «محاوره» که برای عصر ما یاد آور چیزی از بازماندهٔ نفوذ مکالمات افلاطونی نیز هست، پیدا کرده است \_ در خسرو و شیرین و در اقبالنامهٔ داستان اسکندر.

ازین جمله مضمون آنچه در گفت و شنود بین حکیم هند با اسکندر مطرح میشود به نحو چشمگیری رنگ سؤال و جوابهای فلسفی متداول در مجلس خسرو انوشیروان را دارد. سؤال در باب اینکه عالم متناهی است یا نیست، سؤال در باب آنکه جهان را علتی یگانه است یا نه، و بالاخره سؤال در باب خواب و مرگ و جدایی جسم از جان که اینجا به بزرگ امید عرضه میشود یادآور مسایل مشابهی به نظر میرسد که بولس پرسا، متأله سریانی عهد ساسانیان در کتابی که به زبان سریانی برای خسرو انوشروان نوشته است مطرح می کند. سؤال و جوابهای فلسفی حکیم هند با اسکندر هم، در بعضی موارد بیشتر از آنکه حاصل لشکر کشیهای اسکندر به هند به نظر آید احتمالاً یادآور محیط فرهنگی «هندی – یونانی» جندیشاپور و کنجکاویهای شخصی انوشروان نسبت به فرهنگ هندی است. داستان پیدایش شترنگ (= شطرنج) و قصهٔ ترجمهٔ کلیله و دمنه از هندی به پهلوی هم انعکاس آن است – و حاکی از روابط

+ +

10

۲.

جاری علمی بین ایران و هند در عهد انوشروان. آشنایی خسرو انوشروان با حکمت یونانی و با آثار افلاطون و ارسطو هم، هرچند آگاثیاس مورخ بیزانس، (۵۸۰) که در حق خسرو همواره با نظر نامساعد یا مخالف مینگرد، شایعات و روایات راجع به آن را مبالغه آمیز و گزاف خوانده است به احتمال قوی یک انگیزهٔ عمده در طرح شدن اینگونه مسایل در مجالس او باشد ـ چیزی که با بزمهای خسرو پرویز و حتی با مجالس منقول از اسکندر هم چندان موافق نمینماید.

از یک متن پهلوی، منسوب به اواخر عهد ساسانیان یا مبنی بر نوشته های بازمانده از آن عهد \_ نامش گزیدهٔ اندرز پوریوتکیشان \_ ضرورت توجه به این گونه مسایل فلسفی که متضمن تأمل در مبد و معاد به نظر میرسد 1. مستفاد میشود و احتمال و سابقهٔ مطرح بودن اینگونه مسایل را در عهد خسروان هم كه البته نمىتواند خسروپرويز باشد، نيز خاطرپذير مىسازد. مقدمة برزويه طبيب برترجمهٔ کليله و دمنه، و رسالهٔ بولس پرسا به زبان سرياني که در آن خسرو انوشروان مخاطب نویسنده است نیز وجود اختلافات و مشاجرات در مسایل مابعدالطبیعه را تا حد زیادی از مشخصات مجالس خسرو اول و طرز تفکر 10 او نشان میدهد. منسوب کردن وزیری حکیم به نام بوزرجمهر (بزرگمهر) به دربار خسرو اول هرچند وجود تاريخي او جز برمبناي روايات شرقي قابل تأييد نيست قرينه يي ديگر بر سابقة اينگونه مباحث حكمي درمجالس انوشروان است. بزرگ امید منسوب به خسروپرویز هم ظاهراً سایهیی از همان ۲۰ بوزرجمهرست که بعضی مورخان اسلامی نیز همو را وزیر پرویز نیز خواندهاند. به علاوه اقدام قابل تحسين اما به هرحال مبنى برنوعي سياست ماكياولي خسرواول در پناه دادن به حکمای هفتگانهیی که در بیزانس مورد آزار یوستینیان امپراطور روم شرقی واقع شده بودند (۵۲۹) نیز از اموریست که توجه اندیشه و تعلق خاطر خسرو را به اینگونه گفت و شنودهای فلسفی ۲۵ صمیمانه و ناشی از استغراق ذهن در مباحث حکمی نشان میدهد.

اما جوابی که در تقریر شاعر به این سوألهای شاهانه ـ در بزم خسروپرویز یا در مجلس اسکندر ـ که در واقع ظاهراً از مجالس خسروانوشروان

به میراث مانده است داده میشود، غالباً از تأملات شخصی شاعر مأخوذ به نظر میآید.

با آنکه در بین آنچه به اوقات فراغت مورد مطالعهٔ این پیر گنجه واقع بوده است، ظاهراً باید میراث حکمت مجالس خسرو همچنین آنچه در کتابهایی چون مختارالحکم مبشرین فاتک، کتاب الالوف ابومعشر بلخی و صوانالحکمهٔ مسجستانی از اقوال فلاسفهٔ یونان نقل شده بود همراه با ترجمهٔ بعضی رسالات افلاطونی یا منقولات نوافلاطونیان به عربی، بوده باشد و نیز تأمل در شاهنامهٔ فردوسی، حدیقهٔ سنایی،ویس و رامین، کلیله و دمنه، تاریخ طبری، و ترجمهٔ آن هم در ذهن او تأثیرهایی باید باقی گذاشته باشد که نشانههایی ازین جمله در جای جای آثار او نیز پیداست باز محتوای قسمتی از آنچه در گفت و شنودهای فلاسفه بزم اسکندر وسؤال وجوابهای خسروپرویز و بزرگامید بیان می شود \_ هرچند درحدیث دیگران به بیان می آید \_ ظاهراً باید اندیشهٔ شخصی نظامی تلقی شود.

از اشارتی نزدیک به تصریح که در اقبالنامه از قول خضر در خطاب به شاعر آمده است برمی آید که آنچه او از زبان فیلسوفان گذشته باز می گوید

غالباً اندیشههای خود اوست. در واقع شاید در بعضی موارد هم آن «سخنهای ۱۵ نغز» که او «بر آن استخوانهای بیدار مغز» میبندد مضمونهای شاعرانهیی است که خود او، در تقریر آنچه از آن اندیشهوران روی در نقاب خاک کشیده اینجا و آنجا خوانده یا شنیده است به بیان آورده است و به ندرت پایبند آن مانده است که همواره به هریک از آنها آراء و اقوالی را که اندیشهٔ واقعی آنهاست منسوب بدارد و این دعوی در مورد آنچه از گفت و شنودهای خسرو و بزرگ امید هم به نظم می آید مثل آنچه در آراء منسوب به فیلسوفان بزم اسکندر نقل میشود صادق است.

اینکه شاعر در هر دو مورد از زبان اشخاص مختلف یا از قول طرفین گفت و شنود، اقوال متفاوت و احیاناً متضاد نقل می کند شاید از نظر گاه خود او نوعی تفنن درصناعت شاعری باشد یا وسیلهیی برای ایجاد تنوع و تحرک در ۲۵ جریان قصه، اما این کار در عین حال نقطه نظرهای مخالف را هم در هر قضیه مجال تقریر میدهد و در اکثر این موارد شیوهٔ بیان شاعرانهٔ وی در تبیین مسایل فلسفی و حکمی یاد آور «محاورات» افلاطون است که با توجه به آشنایی شاعر با آثار افلاطون و با شهرت بعضی ترجمه او تلخیص های عربی از آن آثار، اینکه نظامی درین طرز سوال و جواب ها از شیوهٔ بیان «دیالک تیک» آن آثار هم ، مثل آفچه در پارهیی رسالات پهلوی یا منقول از پهلوی، از نظایر این گونهٔ سوال و جوابها آمده است، متأثر شده باشد غریب نیست.

معمدا این نکته که در اکثر این مسایل آنچه «مذهب مختار» نظامی است دنبال می شود و مخصوصاً بیشتر در مواردی مطرح می شود که در خارج از حوزهٔ این گفت و شنودها و در ضمن تقریر افکار و اقوالی که به این سوال و جوابها مربوط نیست مجال ظمور می یابد و یک نشان مخصوص این برداشت شخصی او، نوافق این اندیشه هاست با آنچه در نزد متکلمان سنی عصر نیز بیش و کم نظیر دارد و البته با توجه به تربیت ذهنی و اقتضای محیط و عصر معیشت شاعر، اینکه وی در مسایل مربوط به حکمت، خاصه حکمت الهی، خواه ناخواه خود وا به موضع متگلمان نزدیک تر می یابد تا موضع فلاسفه، امریست که خلاف انتظار نیست و توافقی را که به رغم آشنایی شاعر با آراء فلاسفه یونانی و خلاف انتظار نیست و توافقی را که به رغم آشنایی شاعر با آراء فلاسفه یونانی و محمای متشرعه اصلامی امال امام التمومین جوینی و غزالی و فخر رازی وجود دارد با توجه به این علاحظات بهتو می زون دریافت.

به هرحال درین گونه مسایل حکمی، اخاطهٔ نسبی قابل ملاحظه یک که نظامی بر اقوال فلاسفه دارد موجب گرایش او به آن زمره از آراء آنتها که مورد

- ۲۰ طعن و نقد اشاعره و متشرعه صوفیه بوده است، نیست اما تأمل در وسعت دایرهٔ آشنایی او با آثار افلاطون، ارسطو و حکمای باستانی و نو افلاطونی یونان که در جای جای آثار شاعر هم نشانش پیداست در قهم دقایق سخن او ضرورت دارد و اندیشهٔ او را که در نهایت با دیدگاه متکلمان همعنان میرود، در عین حال به هیزان قابل ملاحظه یی از اقوال حکمای اسلام، امثال فارابی و ابن سینا و شیخ
- ۲۵ ابوالحسن عامری، و نیز آرا<sup>م</sup> حکمای یونان امثال افلاطون و فرفوریوس و شیخ یونانی متأثر نشان میدهد.

باوجود نظر ستایش آمیزی که شاعر نسبت به خرد، و به نقش عقل در

هدایت انسان، دارد و آن را عطیهیی از برای شناخت حق میخواند، به «زیر کی» موصوف میداند، آن را «روشن بصر» و «چراغ هدایت» میشمارد و فقدان آن را مایهٔ نقص و ضلال می یابد باز حوزهٔ نفوذ آن را در حد ادراک خطا و صواب مصلحت و سود و زیان معیشت تلقی می کند ازین رو دعوی عقل را در نیل به شناخت حق و حتی در مجرد طلب او نوعی ترک ادب از جانب ۵ وی میداند و در آنچه به شناخت باری مربوط می شود «قیاس عقل» را فقط تا آنجا برکار می ابد - که صانع را دلیل آید پدیدار. ورای آن را برای عقل بنبست عبور ناپذیر و ورطهٔ خطر مییابد و همهٔ عاقلان را در جستجوی سررشتهٔ کار خلقت و ادراک ذات او عاجز و شیدا، و بالاخره عقل خردمندان را درین عرصه مست و وامانده و آماج طرد و قهر و سنگسار مییابد.

بدینگونه نوعی عقل گرایی، که گه گاه در ظاهر کلام او جلوه دارد، از قبول محدودیت عقل فارغ و خالی نیست. نه فقط در مورد ذات و صفات پروردگار نیل به شناخت را برای عقل که در آستانه اثبات صانع متوقف ميماند و از آن مجال تجاوز ندارد غيرممكن مييابد بلكه اين مايه عجز و محدودیت عقل را در فهم نحوهٔ ارتباط اجزای وجود و توالی رویدادهایی که در ۱۵

زبان اهل حکمت غالباً به رابطه علت و معلولي تعبير ميشود نيز ثابت و مسلم میداند و با نفی اسباب و رد اعتقاد به آنچه در خلقت و در ظهور پدیدهها علت و آلت خوانده میشود این چراغ هدایت را در آستانهٔ مرز شریعت بینور و خاموش مییابد و پیداست که جز با این طرز تلقی از عقل، اعتقاد به آنچه با روند رابطهٔ علت و معلولی توافق ندارد برای وی ممکن نیست \_ ازین رو عقل را ۲۰ درین راه حیران و سیر او را درین مسیر منتهی به بن بست می بیند.

التزام عقل به اثبات «صانع» از آن جهت که انسان را از دغدغه وانهادگی (= خذلان) در عالم بیرون می آورد و ذهن وی را آمادهٔ تسلیم به هدایت مینماید اندیشهٔ نظامی را از تنگنای عقل مجرد که عرصهٔ شک و تردید در «غیرممکن» است به فراخنای قلمرو وحی که در آن غیرممکن وجود ندارد، ۲۵ مى كشد. البته تلقى از خداوند به عنوان صانع عالم و به عنوان خالق و سازنده

آن در فحواي اشارت وحي هست ازجمله در اشارت قرآن و تورات آن را

1 +

میتوان دنبال کرد. در کلام افلاطون و در اقوال بعضی شارحان ارسطو هم این مفهوم «صانع» یا چیزی مرادف آن دربارهٔ خداوند هست و بسیاری از اندیشهوران عالم، تقریباً در همه جا آنچه را صنع او محسوبست به حکم عقل دلیل وجود صانع شمردهاند. حتی برخی صاحبنظران خاطرنشان کردهاند که هرکس بنای رفیعی را در جایی مشاهده کند به بدیههٔ عقل حکم میکند که ناچاربنا گر و سازندهیی باید آن را به وجود آورده باشد.

طرز تلقی نظامی هم از وجود صانع از همین مقوله است. اینکه او در یکجا به حاصل سعی خود در اثبات صانع مینازد و آن را دستاویزی برای درخواست بخشایش ایزدی میکند، البته غریب مینماید و انسان را به یاد کلام شمس تبریزی میاندازد که به خاطر دعویی مشابه طالب علمی مغرور را به باد استهزاء گرفت. اما نظامی دور از اینگونه رعونتهای ویژهٔ طالب علمان اهل «مدرسه» به نظر میآید و او را به چنین پندارهای کودکانه مدعیان ارشاد منسوب نمیتوان کرد. لاجرم باید پنداشت که نوعی الحاد، نوعی اندیشهٔ انکار صانع در جو فکری و در محیط روحی عصر او \_ در گنجه و شاید در تمام اران \_ اشارت بدان را متضمن مزید این فایده یافته باشد. اما بروز چنین گرایشی در اشارت بدان را متضمن مزید این فایده یافته باشد. اما بروز چنین گرایشی در اگر در واقع حادث شده باشد، بدون شک باید نوعی عکسالعمل، نوعی اظهار بیزاری و نوعی دهن کجی به تعذیبها، ایذاها و تعزیرهایی باشد که غازیان و

۲۰ مفتیان «محدود نظر» شهر با اعمال آنها می کوشیدهاند قدرت غیرمشروع رؤسا عوام را به استبداد وحشتانگیز غیرقابل مقاومت تبدیل نمایند.

البته برداشت نظامی از وجود «صانع» و آنچه وی آن را استدلال نظر در اثبات صانع تلقی میکند، بیشتر صبغهٔ اقوال متکلمان را دارد. صانع عالم در کلام او، سابقه سالار جهان قدم، نگهدارندهٔ بالا و پستی، هست کن اساس ۲۵ هستی، مبدع و آفریدگار وجود،وبر آرندهٔ سقف این بارگاه، خوانده میشود.

عقل از دانستنش نا گزیرست و بدینگونه دلالت صنع بر هستی او مبنی بر بدیههٔ عقل از دانستنش نا گزیرست و بدینگونه دلالت صنع بر هستی او مبنی بر بدیههٔ عقلی است. با این حال آنچه شاعر آن را درین زمینه استدلال بروجود صانع

میخواند بر همین ضرورت عقلی وجود صانع برای صنع مبننی است. این همان استدلالی است که از وجود «ساعتساز» بروجود «ساعت» میشود و حتی ولتر، شاعر و حکیم معروف فرانسوی (وفات ۱۷۷۸) هم با وجود گرایشهای الحادی، خود را از تصدیق بدان ناگزیر یافته است.

ضرورت عقلی وجود صانع از برای صنع، حتی متشرعهٔ فقها را هم که ۵ با نظر موافق در آنچه علم کلام نام دارد نمینگریستهاند به ذکر تمثیلها و شواهدی که این معنی را تقریر کند رهنمون شده است و با سابقهیی که این امر در اشارات وحى دارد، اين اقوال را در نزد آنها از مقولهٔ اشتغال به اقوال متكلمان خارج مى كند. مى گويند ابوحنيفه امام اعظم با تمثيل سادهيى كه درين باب نقل کرد عدهیی از دهریه را که به تهدید او برخاسته بودند متقاعد کرد. وی از این ١. معاندان پرسید شما در باب یک کشتی گرانبار آراسته که در میان امواج دریایی متلاطم حرکت میکند و زیر و بالا می شود و در همه حال از غرق شدن مصون میماند و با این حال هیچ کشتیبان هم ندارد، چه می گویید؟ گفتند چنین چیزی ممکن نیست. ابوحنیفه گفت پس این دنیا با این تفاوت احوال و تبدل اعمال که در آن هست چگونه بدون صانع و حافظ باقی خواهد ماند؟ امام 10 شافعی هم بدون تمسک به آنچه از ادلهٔ متکلمان محسوبست به همین نتیجه رسید که، اعتقاد به لزوم تصور صانع برای صنع یک ضرورت عقلی است و حاجت به ترتیب مقدمات صناعی فیلسوفان و اهل کلام ندارد. وی در جواب سایلی چند که از او در باب صانع مطالبهٔ دلیل کردند گفت شما برگ درخت تود را دیدهاید. مزه و رنگ و بوی و طبع آن یکسان است با این حال چون ۲. کرم پیله از آن میخورد ابریشم میشود و چون مگس نحل میخورد انگبین می گردد. گوسفند از آن میچرد و از آن پشگ به وجود میآید و آهوی تتار از آن میخورد و نافهٔ مشک حاصل میکند. پس با آنکه اینبرگ همهجا طبع واحد دارد کیست که از آن یک چیز، این همه چیزهای گونه گون به وجود می آورد؟ نظامی همین گونه استدلال را از آنچه پیرزن عاری از دانش و معرفت ۲۵ در گرداندن و نگهداشتن چرخهٔ دوک ارائه داد نیز تقریر میکند: بلی در طبع هر دانندهیی هست که با گردنده گردانندهیی هست از آن چرخه که گرداند زن پیر قیاس چرخ گردنده همی گیر اگرچه از خلل یابی درستش نگردد تا نگردانی نخستش چو گرداند ورا دست خردمند بدان گردش بماند ساعتی چند همیدون دور گردون زین قیاس است

- اما نظامی جستجو در ماورای این خط را ـ که مرز مجاز برای تکاپوی عقل است امری که در محدودهٔ قدرت و طاقت عقل و نظر باشد نمییابد و کاوش و جستجو در باب ذات صانع را گستاخی یا مایهٔ گمرهی مییابد و پویهٔ خرد را در آنجا که از وجود مصنوع برای صانع دلیل پیدا شود، متوقف می کند.
- ۱۰ این دلیل او، در اثبات صانع، البته به زبان فلسفی تقریر نمی شود و در نزد بسیاری اندیشهوران، در واقع جز یک ضرورت عقلی هم نیست اما در نزد متکلمان و حکماء این طرز استدلال که از معلول به علت راه می جوید برهان رانی است و در موردی که وجود معلول خود معروض سؤال باشد چگونه می تواند به یقین قطعی منجر شود ؟ در واقع اگر عقل متکلم این گونه برهان را بپذیرد قلب
- ۱۵ مؤمن در قبولش همچنان دچار تأمل خواهد ماند. اما آنچه هستی خود او به خاطر امکانی بودنش محتاج اثبات است برای هستی برتری که وجودش واجب فرض می شود نمی تواند دلیل اثبات صانع واقع شود. ازین رو در تقریر این معنی اگر برهانی هست که می تواند برای عارف مؤمن مایهٔ اطمینان شود همان استدلال از علت است به معلول برهان لمی، این برهان در واقع وجود صنع را ۲۰
- که محتاج اثبات باشد نمییابد. جوابی هم که یک شیخ صوفی، ابوالحسین نوری (وفات ۲۹۵) ـ در این زمینه به سایل داد مبنی بر همین ضرورت استدلال از علت به معلول بود. وقتی از وی سوال کردند دلیل برخدای تعالی چیست گفت: خدای تعالی. سایل پرسید پس عقل چیست ؟ گفت عقل عاجزست و
- ۲۵ عاجز راه ننماید مگر به عاجزی همچون خویش. این طرز استدلال که در بین پیروان ادیان، نیز سابقهٔ قدیم دارد از آتناگوراس (وفات ح ۱۷۷ م) یک متکلم اوایل عهد مسیحی هم نقل است و گویند که او تعلیم می کرد: خداوند را به

خداوند بشناس. نظیر قول در بین ائمه و اولیای مسلمین هم هست و با چنین سابقهیی که این طرز استدلال دارد توجه نظامی به آن در خور تعجب نیست.

در واقع نظامی آنجا که در خطاب به خداوند به تأکید می گوید: هست هرهستیی به تست به تو، بیتردید به بیان همین معنی نظر دارد که هستیهای دیگر را،که جز هستی تبعی و مستعار ندارند، نمیتوان وسیلهٔ اثبات هستی حق – ۵ که هیچ گونه امکان و هیچگونه عدم را برنمیتابد – به شمار آورد. به همین معنی، باز جای دیگر بدینگونه اشارت دارد:

کسی کز تو در تو نظاره کند ورق همای بیمهوده پاره کند نشاید ترا جز به تو یافتن عنان باید از هر دری تافتن درین جستجو هم \_ هر چند از مقولهٔ آنچه نزد اهل منطق به برهان لمی تعبیر میشود محسوبست \_ عقل از خوض بیشتر معزول است و مجال چند و چون ندارد. اما آنکس که اعتقاد به ارتباط صنع با صانع را بر وحی و قلب مبتنی میدارد مبنای اعتقاد خود را ثابتتر، بیتزلزل تر، و یقینیتر از برهان انی و لمی مییابد.

10 لازمه تلقى از خداوند به عنوان صانع، برهر گونه دليل كه مبتنى باشد، به هرحال اعتقاد به حدوث عالم است و نظامی درین باره شک ندارد، و اینکه او جز ذات خداوند به هیچ قدیم دیگر قایل نیست اعتقاد او را دربارهٔ حادث بودن عالم محقق نشان مىدهد. لازمة قول به حادث بودن عالم هم در آن معنى كه نظامی بدان اعتقاد دارد «خلق کردن عالم از عدم» است ازین رو آن مبد نخست ۲+ که وي و فيلسوفان بزم اسکندر در قصه وي از آن جستجو ميکنند به هيچ وجه آن مادهٔ قدیم ثابت باقی (= آرخه) \_ که نزد حکمای ماقبل سقراط اصل همه اشیای عالم و ناچار سابق بر آنها باید باشد، نیست بلکه مراد از آن آفریده نخست است و این نکتهیی است که از آنچه حکماء و مسلمین در معنی قول طالس ملطی \_ که مبدأ نخست را آب میخواند و نظامی در داستان خود از وی 20 به عنوان والیس یاد می کند \_ تقریر کردهاند به درستی مستفاد می شود و از مقایسهٔ آن با قول والیس در نظامی و سایر اقوال فلاسفه درین باب معلوم میشود که مبد نخست در تقریر نظامی و فلاسفه بزم اسکندر مخلوق اول است و بحث آنها به

۵

هیچ وجه مبتنی بر نفی حدوث و فرض قدم مبد نخست نیست. نه فقط سوألى كه خود اسكندر درين باب در بزم فلاسفه مطرح مى كند متضمن قبول فرض «بنا» و «بناگر» در توجیه حدوث عالم است بلکه جوابی که خود او به مسأله ميدهد به طور ضمني متضمن تأييد حدوث نيز هست. جواب منقول از افلاطون هم که موافق با تعلیم او و آنچه نزد حکمای اسلامی به او منسوبست نیز نیست خلقت عالم را از «ناچیز»، از عدم، ناشی میداند و ارسطو هم در گفتار خویش وقتی از جنبش نخست یاد می کند \_ و قول منسوب به او تاحدی یاد آور نظریهٔ او در باب محرک نخستین است \_ قول او در طرز تقریر نظامی به هیچ وجه مغایر با مفهوم حادث بودن عالم نیست. همچنین در قول سایر حکمای این مجلس و نیز در آنچه پیر گنجه در همین مباحث تحت عنوان «گفتار نظامی» مطرح مینماید هم هیچ یک در طرح و حل این کهنه معمای هستی به مطلب واقعی حکمای ماقبل سقراط که سایهٔ آنبها در بزم اسکندر ظاهرست اما از خود آنها اثری نیست توجه نمی شود و جستجوی امثال طالس وانکسیماندرس و هرقلیطوس که در وراع دگر گونی های دایم کاینات عالم جویای یک مبد نخست، قدیم و ثابت و لایتغیر (= آرخه) بودهاند درین گفت 10 و شنودها مطرح نیست آنچه آنها \_ آن هم در عصر اسکندر که در داستان نظامي حاكم حكيم و پيامبر موحد هم هست \_ به عنوان اصل نخست و مبد نخست اشیاء میجویند نخستین آفریده است و بر تصور نفی حدوث عالم و قدم آن اصل نخست مبتنى نيست. ۲.

مسأله بحث در جنبش نخستین هم که از جمله در گفت و شنید خسرو با بزرگ امید مطرح می شود تقریباً بدون تحقیق و تحلیل منطقی سر و ته آن به هم می آید و آن مسأله نیز در طرز تقریر نظامی برقبول فرض حادث بودن عالم مبتنی است. در واقع وقتی مدتها قبل از نظامی کسانی از مسلمین که اهل فلسفه بودهاند قول به خلق از عدم را به ارسطو منسوب داشته اند اینکه شاعر گنجه در حالی که می خواهد «سخنهای نغز» خود را «به آن استخوانهای پوسیده مغز» باستانی منسوب بدارد ضرورتی نمی بیند که امثال افلاطون و ارسطو و فرفوریوس و سایر حکمای یونان را منکر حدوث عالم نشان دهد و اشتغال خود را به مطالعه

در آثار و آراء آنها محرک سوعظن عوام گنجه و رؤسای عامیتر و جاهلتر آنها در حق خویش سازد.

از همین روست که خود شاعر در گفتار خویش نظریه معروف نوافلاطونیان را در باب عقول عشره و ارتباط آنها با صادر اول، از اصل مبنای آنها که شامل نظریهٔ صدور و فیضان است به چیزی نردیک به مفهوم حدوث تعبیر می کند و در عین حال با مسامحهیی ناشی از اندیشهٔ فرار از جدل، خاطرنشان مینماید که در آنچه به حدوث عالم مربوط است «نقش ازل بسته» را هیچ کس نمیتواند دید و آفرید گار عالم، وقتی نقش نخستین را طراز بست تازه - عصابه زچشم خرد کرد باز، و به او امکان داد تا نه در کیفیت حدوث بلکه در آنچه حادث شده است به تأمل و تفکر بپردازد. این طرز بیان هم شاهدیست که معلوم میدارد اندیشهٔ فلسفی، به محض آنکه در قلمرو عقاید و آراء متکلمان و عرفا قدم بگذارد دیگر اندیشهٔ فلسفی نیست. گویی برای اندیشهٔ فلسفی، اینگونه مسایل مظهر واقعی شجرهٔ معرفت است - شجرهٔ ممنوعه تورات. در نفی قدم عالم که قول به حدوث لازمهٔ آنست نظامی - تاحدی مثل

- آنچه از ابوحنیفه در مناظرهٔ با دهریان نقل است .. وجدان مخاطب را به تأمل در نقش آفرینش دعوت می کند، وی را به نظم و اتقان عالم و اینکه هر جزء آن در کاریست و هر ذرهاش نقشی و شأنی خاص خود دارد توجه می دهد. آنگاه از وی درمی خواهد تا در هرچه هست با نظر بینش و با چشم تأمل بنگرد و به این سؤال تأمل انگیز جواب بدهد که این جهان بدینگونه که هست چگونه ممکن است «به خود» پدید آید و صانعی آن را به وجود نیاورده باشد؟ این سؤال
- است «به خود» پدید اید و صانعی آن را به وجود نیاورده باشد؟ این سوال ۲۰ تأملانگیز که نقش و رسمی را که در هستی این عالم هست به رسام و مبدع آن حواله می کند درنظر نظامی برهان قاطع بر حدوث عالم تلقی می شود و جوابی که خواه ناخواه در دنبال طرح آن به ذهن می آید اندیشه را ازین دغدغه که حدوث عالم چگونه بوده است و آفرینش چگونه حاصل شده است می رهاند . کان دیدهوری ورای دیده است.

با این حال یک سؤال دیگر در باب اجوال عالم هست که اندیشهٔ شاعر را به خود مشغول میدارد و رد یا قبول آن مستلزم درگیری با اشکالهای فکری است \_ نظرية تعدد عوالم. قبول تعدد، نوعي تعارض \_ هرچند نه غيرقابل رفع \_ با اعتقاد به متناهی بودن عالم دارد. به علاوه غائیت انسان را در عالم که ازفخوای ظاهر وحي \_ در اكثر اديان \_ نيز برمي آيد با اشكال و ترديد مواجه مي كند. نفي آن هم، به طور ضمني محدود كردن قدرت المي و متناهى شمردن علم و ارادهٔ او را الزام میکند که به نحوی دیگر مایهٔ اشکال میشود.

از قراین چنان برمی آید که این مسأله از سالهای جوانی خاطر نظامی را باید مشغول کرده باشد. اینکه آن را در خسرو و شیرین مطرح می کند نشان آن است که باید، از مدنها پیش از آن در آن باب به اندیشه پرداخته باشد. تخیل شاعرانهٔ او هم که در مخزن الاسرار و در خسرو و شیرین آنهمه دنیاهای گونه گون درطی داستانها آفریده بوده است ذهن او را برای قبول تنوع و تعدد ۱. در هر گونه آفرینش تا حدی آمادگی میداده است. به هر حال نظامی با آنکه جوابی قاطع و مبنی بر برهان و نظر برای این مسأله پیدا نمی کند بیش از یک بار آن را درطی کلام مطرح مینماید و علاقهٔ خود را به فهم و حل آن نشان مے رھد.

۵

نظامی این سؤال را یک بار از زبان خسرو در گفت و شنودش با بزرگ 10 امید طرح مینماید و بار دیگر در داستان هفت پیکر مجال تازهیی برای طرح و حل آن مييابد. آخرين جوابش متضمن قول به امكان آنست و البته دليل روشنی هم در تقریر این معنی ارائه نمی کند. اما جوابی که در خسرو و شیرین به این سؤال میدهد این احتمال را با آنچه از حکم رصد و شمار اختران برمی آید قابل تأیید نشان نمیدهد. درینجا سؤالی که بزرگ امید پیر بدان جواب میدهد ۲. از زبان پادشاه جوان بازیگوش عشرت جویی است که جز نوعی کنجکاوی کودکانه و عاری از پیجوینی هم داعی آن نیست ـ کنجکاوی کودکانهاش هم ناشی از الزام معشوق است و از درون اندیشهٔ خود او برنمی خیزد و پاسخ بزرگ امید هم که برمبنای حکم رصد \_ و نه از طریق استدلال نظری متداول در نزد اهل حکمت \_ است با نفی این احتمال راه ادامهٔ یک بحث نظری را که خوض ۲۵ در آن در حوصلهٔ ادراک و طاقت طبع متلون و مزاج دمدمی گونه فرمانروای جوان نيست مسدود مي كند.

|     | به همان طرز سطحی و خالی ازشوق و علاقهیی که خسرو سؤال خود را               |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
|     | درین باب مطرح می کند، جواب بزرگ امید هم سرسری، عجولانه و تاحدی            |
|     | سربالا به نظر میرسد:                                                      |
|     | دگرره گفت کاجرام کواکب ندانم برچه مرکوبند راکب                            |
| ۵   | شنیدستم که هر کوکب جهانی است جداگانه زمین و آسمانی است                    |
|     | جوابش داد، کاین ما هم شنیدیم درستی را بدان قایم ندیدیم                    |
|     | چوواجستیم از آن صورت که حال است رصد بنمود کاین معنی محال است              |
|     | وقتى اين استاد و مربى سالخورد خسرو عمداً از استدلال نظرى درين             |
|     | باب خودداری می کند و مجرد «رصد» را که برای خسرو تحقیق در صحت و            |
| 1 • | سقم حاصل آن دشواری دارد دستاویز رد این احتمال میسازد ممکن است علت         |
|     | این جواب «سربالا»»یش همان ملاحظهیی باشد که بروفق بعضی روایات ارسطو        |
|     | را هم در مقابل همين سوأل اسكندر به جوابي مشابه واداشت. مي گويند اين       |
|     | احتمال را اسکندر از اناکسارخوس حکیم یونانیکه در لشکرکشیهایش ملازم         |
|     | ر کاب وی بود شنیده بود و یا وقتی از اوقات در یک نوشته وی خوانده بود.      |
| 10  | اسکندر از این احتمال متأثر شده بود و به اندیشه فرو رفته بود. گویندحتی به  |
|     | حسرت گریسته بود که اینهمه عالم هست و او هنوز یک عالم را هم نتوانسته       |
|     | است به تمامی تحت حکم خویش در آورد. اینجا بود که ارسطو، برای آنکه وی       |
|     | را ازین تأثر تسلی بخشد یا جاهطلبی بیلجام او را در کار لشکرکشیهای          |
|     | بیسرانجام وقفه ناپذیرش تا حدی متوقف سازد این دعوی را رد کرد و آنرا از     |
| ۲.  | نظرگاه علمی غیرممکن خواند.                                                |
|     | اینکه بزرگ امید هم درین مسأله در مواجهه با غرور و پندار خسرو همان         |
|     | شیوهٔ احتیاط آمیز ارسطو را تقلید کرده باشد یا آن قصه ارسطو در اصل مأخذ    |
|     | نظامی به نحوی از انحاء به خسرو منسوب شده باشد البته غرابت ندارد اما این   |
|     | نیز ممکن هست که مأخذ نظامی یا خود او قول به تعدد عوالم را مغایر با اعتقاد |

به تفوق انسان در کل عالم و حتی با اعتقاد به غائیت انسان در اصل خلقت تلقی ۲۵ کرده باشد و با نفی آن خواسته باشد اصل اعتقاد به مرکزیت زمین در عالم و مرکز مداری انسان در زمین را که از مقبولات عقاید کلامی اوست از هر گونه

شبههیی برکنار نگهدارد.

نظامی ظاهراً تا حدی مثل بعضی از صوفیهٔ عصر، انسان کامل را به اقتضای فحوای اشارت قرآن در باب آفرینش آدم و به عنوان خلیفهٔ المهی (۳۰/۲) غایت خلقت عالم میافته است. شاید به همین سبب هر گونه تردیدی ۵ را در وحدت عالم مخالف با این اعتقاد تلقی می کرده است. اما تغییر اعتقاد درین مسأله یک نشانهٔ تحول اندیشهٔ اوست که بیتردید استمرار در مطالعه و تفکر آن را همواره به سوی کمال می برده است. به هرحال در هفت پیکر، نظامی باز مسألهٔ تعدد عالم را طرح می کند و آن را در خور تأیید می یابد و حتی با عقاید مقبول کلامی نیز مغایر نمی شمرد. اینجا به مناسبت ذکر فرجام کار دیگر هر گر خبری از او به دست نیامد خاطرنشان می کند که عالم ما هم در حکم غاری است و از تمام آنچه به قلمرو وسیع آفرینش با تمام طول و عرض فوق العادهٔ آن تعلق دارد \_ آنچه در غور ماست این غارست.

درین منظومه که یادگار سالهای کهولت اوست، نظامی مسأله را با است نظر بیشتری طرح و حل می کند و این بار شاید توجه به این نکته که عالم در نزد اهل حکمت به معنی کل ماسوی الله محسوبست قبول این معنی را که ماسوی الله به عنوان مخلوق و مربوب او بالضروره محدود به همین عالم خاکی نیست برایش قابل توجیه کرده باشد. اینکه تعدد عالم با وحدت خالق آن منافات ندارد بلکه حتی حاکی از کمال قدرت و وسعت جود او نیز هست معر را در امکان تعدد عالم از تردید بیرون می آورد. این معنی که گه گاه درون مرئی در آن تکه سنگ عظیم دیده شود حیات داشته اند که بی آنکه هیچ منفذ مرئی در آن تکه سنگ عظیم دیده شود حیات داشته اند در آن ایام در افواه شایع بوده است این تصور را که وجود موجودات زنده در سایر سیارات هم غیرممکن نیست بهاذه ان القاء می کرد و شاید در رفع اشکالی که از تعدد عالم پیش در قیاس با طول و عرض عالم موجود حقیری بیش نیست، غایت آفرینش در قیاس با طول و عرض عالم موجود حقیری بیش نیست، غایت آفرینش هزار یاهجده هزار و حتی بیشتر هم باشد به غائیت وجود انسان خاکی لطمه یی نمیزد و لاجرم تردید در آن باب به نظرش ضرورت نداشت.

با رفع این تردید و با اعتقاد به امکان تعدد عوالم بود که در هفت پیکر، مخاطب را به طور ضمنی به وجود نظام احسن در عالم متوجه میکرد و برسبیل تنبه و تحذیر این نکته را به وی خاطرنشان میساخت \_ و این معنی از زبان ۵ خودش شنیدنی است:

تا نینداری ای بهانه بسیچ کاین جهان وان جهان و دیگر هیچ طول و عرض وجود بسیارست و آنچه در غور ماست این غارست هست چند آفریده زینجا دور کاگهی نیستشان زظلمت و نور آفرینش بسی است نیست شکی و آفریننده هست لیک یکی ۱۰ نقش این هفت لوح چارسرشت زابتدا جزیکی قلم ننوشت

ظاهراً قول حکما که گفتهاند طبیعت از تکرار ابا دارد و اگر تعدد عالم تحقق داشته باشد به احتمال قوی چیزی که بر آن عوالم حاکم خواهد بود از دیدگاه اهل حکمت، عناصر و ارکان این عالم ـ این چارسرشت ـ نخواهد بود دغدغهیی ازین بابت در خاطر شاعر برنینگیخته باشد.

مجرد این نکته هم که خداوند در اشارت وحی (۱/۱) «رب العالمین» خوانده شده است کثرت و تعدد عالم را در نظر او خالی از اشکال می کند و شاید کسانی که در آن ایام قایل به هجده هزار عالم یا بیشتر بوده اند نیز تاحدی به همین نکته توجه داشته اند. به علاوه چون دلایل فلاسفه در اثبات آنکه عالم واحدست نیز در نزد متشرعه و اهل کلام سست و نااستوار و مبنی بر مقدمات واهی به نظر می آمد با تلقی از مجموع عوالم به عنوان ماسوی الله فکر تعدد عالم هم، در نزد او بی آنکه محتاج رصد کردن کواکب باشد از هر گونه تردید و اشکالی خالی می نماید و البته اقتضای لایتناهی بودن قدرت الهی از اموریست که هر گونه تردیدی را درین باره در نظر او رفع شدنی می سازد.

در شناخت روند خلقت و آنچه مربوط به رابطهٔ قدرت و مشیت المهی با ۲۵ رویدادهای عالم است نظامی عقل را از جستجو معزول و ممنوع مییابد و اعتماد بر اسباب و وسایط را که اذهان فلسفی به حکم اعتقاد به ضرورت قاعدهٔ علیت هر گونه دگر گونی در احوال عالم را بدان منسوب میدارند نفی می کند ازین رو لزوم ترتب معلول برعلت را انکار می کند و حتی استناد به تأثیر علت و آلت را در قول اهل حکمت محال و مستلزم قول به تسلسل میداند: مگوز ارکان پدید آیند مردم جنانک ارکان پدید آید ز انجم که قدرت را حوالت کرده باشی محوالت را به آلت کرده باشی ۵ اگر تکوین به آلت شد حوالت 🚽 چه آلت بود در تکوین آلت؟ اگرچه خاک و باد و آب و آتش کنند آمدشدی با یکدگر خوش هـمـى تـا زو خـط فـرمـان نـيـايـد 🦳 به شخص هيـچ پيكر جان نيايد پیداست که درین قول، نظامی که گرایش کلامی در ذهن او قویتر از جاذبهٔ فلسفة نظرى است، آنچه را اشاعره درين باب گفتهاند تقرير مي كند. 1. بروفق این قول، درست است که در توالی رویدادهایی که در زنجیرهٔ به هم پیوستهٔ دگر گونیهای عالم روی میدهد نقش آلت و علت را انسان تقریباً همهجا بازمی شناسد اما در ورای این اسباب که ظاهرست وجود مسبب نادیدنی را هم که این سببها جز به حکم او کار نمیکنند و در نفس خود سبب واقعی هیچ چیزی به حساب نمی آیند نمی توان نادیده گرفت. درینجا برای نظامی این 10 سوال مطرح میشود که وقتی قمرچه هست از مسبب ناشی است چرا باید به سبب اعتماد کرد؟ درین باره نظامی، به پیروی از متکلمان اشعری، چنان اعتقاد دارد که این سببها نه به آنچه ظاهراً مانع انجام یافتنش می شوند شعور دارند نه در آنچه ظاهراً موجب انجام دادنش می گردند ارادهیی دارند. آتش در ظاهر میسوزاند و ۲. آب آتش را خاموش می کند اما نه آن از سوزندگی خود آگاهاست نه این از آنکه شعلهٔ آتش را فرو مینشاند آگهی دارد. هیچ یک از آنها هم نمیتواند از کاری که به او حواله است و خاصیت طبع او محسوبست سرپیچی نماید یا خلاف طبع خودکار کند. اما آن مسبب ناپيدا که اين سببها طبع خود و ۲۵ وجود خود را از او دارند آن قدرت را دارد که بدون آنها و بی آنکه به این وسایط و آلتها نیاز داشته باشد هرچه را میخواهد و به هر صورت و هر زمان مشیت او بدان تعلق گیرد بی هیچ واسطه یی به وجود آورد. در چنین عالمی که آنچه

علت و آلت و موجب وسبب نام دارد از اینکه بر هر فعل و انفعالی حاکم باشد معزول است حاکم مطلق اراده و مشیت صانعی است که وجود نظم و نظام موجود عالم نشانهٔ یکتایی او و الزام کنندهٔ نفی هر گونه شریک و معارض اوست. وجود این نظم و انسجام هم چون از مجرد بخت و اتفاق حاصل شدنی نیست باید برمشیت سابق و حکمت ازلی او مبنی باشد و این قولی است که قضای الهی. را در باب آنچه در عالم روی میدهد و آنچه رویدادنی است به عنوان یک ضرورت الزام می کند و در بعضی اذهان گه گاه چنان شمول تخلف ناپذیری پیدا می کند که تقریباً هر فعل را که در روند احوال عالم هست به نوعی انفعال تبدیل می کند.

درین طرز تلقی از عالم چون اسباب نفی میشود هرچه هست و هرچه ۱۰ رویدادنی است صنع صانع است \_ فعل حق. با این تفاوت که این فعل در انسان معالواسطهٔ اوست اما در سایر اعیان عالم بلاواسطه است. لاجرم آنچه در عالم می گذرد حکم و مشیت خدایی است \_ آنچه قضای الہی میخوانند یا قضا و قدر، انسان هم جز تسلیم به آنچه قدر الهی است چارهیی ندارد. به قول نظامی: چه شاید کرد کالمقدور کائن از آنچه قلم تقدیر برلوح ازل رانده است هیچ ۱۵ حرفی هر گز دگر گون نمیشود و با این حال انسان با خواهش و درخواست که بر درگاه حق میکند دل خود را تسلی میدهد و امید و دلخوشی پیدا میکند: زحکمی که آن در ازل راندهیی نگردد قلم زانچه گرداندهیی وليكن به خواهش من حكم كش كنم زين سخنها دل خويش خوش این اندازه هم معلوم است که این قضای الهی مبنی بر حکمت است. اتقان صنع ۲. نشان ميدهد كه صانع آن حكيم است و آنچه مي كند لامحاله لغو نيست. فيلسوف دربارة آنچه فعل حق است خاطرنشان مي كند كه آن معلل به غرض نیست و آن را نمیتوان مبنی بر غایت شمرد اما نظامی مثل آنچه هم فیلسوف و هم متکلم در آن باب تصدیق دارند کار حق را از لغو و عبث تنزیه میکند و درين قول بر اشارت وحي (٢٣ /١١٥ و ٢١ /١٦) نيز ناظر است. اينجا اين ۲۵ مسأله پیش میآید که در این فاتالیزم غیرقابل انکار، مسوولیت انسان در آنچه مي كند از كجاست؟ به علاوه وجود آلام و شرور عالم را چگونه بايد توجيه کرد؟ نظامی چون صانع عالم را از لغو و ظلم تنزیه می کند البته نمیتواند شرور عالم را از حکمت الهی خارج بشمرد و چون به حیات اخروی اعتقاد دارد انکار مسوولیت هم \_ که قایلان بدان علم ازلی را دستاویز گرایش خویش به گناه مینمایند \_ برایش ممکن نیست.

- که کاش در بیابان سر میکردند این نکته را نظامی با لحنی مطمئن خاطرنشان میکند که درین عالم با هر شادییی اندوهی هست و با هر شیرینی تلخیی همراه است:
- بشتهٔ این گل چو وفادار نیست روی درو مصلحت کار نیست ۱۵ هر هنری، طعنهٔ شهری دروست هر شکری زحمت زهری دروست آب که آسایش جانها دروست کشتی داند چه زیانها دروست خانهٔ پرعیب شد این کارگاه خود نکنی هیچ به عیبش نگاه؟ چه مایه رنج و درد و نومیدی که در احوال قهرمانان داستانهایش از پیرزنان و رنجبران مخزنالاسرار تا پادشاهان و کامکاران قصههایش مجال تصویرمی یابد و دیگر هم مثل این قهرمانان قصهها بدان دچارند رنج نمی برد؟ البته که آزار حاسدان، مرگ همسران، گرفتاری هایی که در کدخدایی های خانهٔ گنجه و در کشت و کار قریهٔ حمدونیان می باید پیش آمده باشد نباید کام او را از تلخی شرنگ آلام در امان گذاشته باشد.

اما کیست که در برخورد با اینهمه شر و نابسامانی که در عالم هست و آن را جز به قضا و مشیت یک صانع قدیم حکیم هم منسوب نمیتوان کرد مثل نظامی تسلیم و راضی بماند و گهگاه مواجه با سوًالهایی که بوی الحاد یا لامحاله

441

۲۵

1

۲.

اعتراضهایی است که اعتقاد اشاعره در بین مخالفان برانگیخته بود. برای نظامی که در یک محیط فکری اشعری و دریک عزلت آمیخته با زهد صوفیانه عمر سر می کرد البته اینگونه اندیشهها از خاطر نمی گذشت یا با

نخستین اسلامی ـ در رسالهیی به زبان پهلوی به بیان خاص خود این تفاوت را

که در حکم قضا هست در خور اعتراض می یابد. وی اعتراض خود را بدینگونه

مطرح می کند که «اگر گفته آید که نیکی همه از یزدان است و بدی از انسان

۔ چیزی که متکلمان و نظامی از آن دفاع میکنند ۔ پس اهرمن درخور ملامت

نباشد چرا که او منشاء شر نخواهد بود.» جای دیگر میپرسد «اگر جهان را

خدایی هست که هیچ ضد و ندی ندارد و در دانایی و توانایی و نیکی به کمال

است تمام این مایه سختی و بلا و رنج و فقر که بیشترینهٔ مردم و دیگر

آفریدگان از آن رنج میبرند نمیبایست وجود یافته باشد.» و این اقوال نمونهٔ

اعتماد به حکمت و اتقان صنع صانع بیمعنی و نابجا تلقی می گشت. به علاوه از اینکه کفر و عصیان و گناه انسان را مثل کسانی که به جبر مذموم گرایش دارند به قضای الهی منسوب دارد، و همان را بهانهٔ مقاومت ناپذیری انسان در مقابل وسوسهٔ گناه قرار دهد پرهیز داشت حتی به یک زاهد مسجدی که پیرانه سر دچار آفت سوء خاتمت شد، از مسجد به خرابات افتاد و در پندار خود این سوءخاتمت را به قضای الهی منسوب کرد، در مخزن الاسرار از زبان جوانی زیرک که در واقع هیچ کس جز خود شاعر نبود جواب داد که این قضا نیست، قضا برای صدها هزار کس رفته است آنچه برای تو روی داده است نیز تسلیم به قضا نیست تسلیم به اثر آن است \_ به آنچه مقضی میخوانند و اینجا وسوسهٔ نفسانی است.

در هرحال نظامی بی آنکه این آلام و شرور را که بعضی از آن «گیهانی» و قسمتی از آن «انسانی» است نفی کند آنها را لازمهٔ وجود عالم میداند و در باب عالم که در اعتقاد او در واقع تصویر علم و ارادهٔ ازلی صانعی یکتا و حکیم و قدیم است خود را به این اندیشه قانع میکند که این عالم ـ به هرصورت که هست و به همین صورت که هست \_ بهترین عوالم ممکن است و «در عالم عالم آفریدن» - به زین نتوان رقم کشیدن. این همان قولی است که قرنها بعد از نظامی بر زبان لایب نیتس (وفات ۱۷۱٦ م) حکیم و ریاضیدان معروف آلمانی هم جاری شد و بعد از او به وسیلهٔ ولتر نویسنده و شاعر فرانسوی (وفات ۱۷۷۸) موضوع طعن و نقد واقع شد چنانکه قبل از نظامی هم، امام غزالی به همین صراحت و ابن سینا نیز با تقریری مشابه به آن رسیده بودند. قول لايب نيتس كه درين زمينه در تاريخ فلسفه شهرت بيشتر دارد جوابي به سوال اعتراض آمیز ملحدانهٔ پیربل (وفات ۱۷۰۶) یک متفکر معروف فرانسوی بود که اقوال او یاد آور اشکالهایی بود که ثنویه و زنادقه برحکمت و عنایت خدای واحد تقرير مي كردند و تفصيل آن در حوصله اين مقام نيست. اما قول غزالي در اين عبارت معروف او تقریر شد که می گوید: لیس فی الامکان احسن مماکان، و با قول معروف لایب نیتس چنان شباهت دارد که تصور مجرد توارد در باب آنها طبع پژوهنده را قانع نمی کند و ضرورت بررسی بیشتری را در باب احتمال ۵

1.

10

۲٠

آگهی حکیم آلمانی از قول غزالی انگیزهیی برای محققان تاریخ فلسفه میسازد. اینکه نظامی هم از کلام غزالی متأثر باشد با وحدت مشرب کلامی که بین آنها هست البته غریب نیست و قول امام، بعد از نظامی هم بارها در نظم و نثر فارسی، مستند دفع شبهه در حکمت باری و رفع و رجوع وجود آلام و شرور در عالم واقع شده است.

البته نظامی در تقریر این معنی چنانکه شیوه اوست به برهان و استدلال نظر نمی پردازد چراکه استدلال ورای طور شاعریست و به جوهر شعر لطمه میزند اماوی به این استدلال نیازندارد چون غزالی در تبیین این قول که این عالم بهترین عالم ممکن است به تبیین برهان هم پرداخته است. بدین صورت که عالمی بهتر ازین را اگر صانع میتوانسته است به وجود آورد و نیاورده است نشان بخل و ظلم اوست و او ازین امور منزه است اگر هم عالمی بهتر ازین ممکن بوده است و او نتوانسته است به وجود آورد و ضعف اوست عالم، به همین صورت که هست و با تمام شروری که در آن موجودست بهترین عالم، به همین صورت که هست و با تمام شروری که در آن موجودست بهترین عوالم ممکن است و در آن ـ هرچیز که هست آن چنان می باید...

با این حال وجود شرور و آلام را درین عالم که از آن بهتر عالمی ممکن نیست، توجیه ناکرده نمیتوان گذاشت \_ چراکه انکار آن معقول نیست. توجیهی که ذهن نظامی درین باره عرضه میکند قول به نظام خیر، نظام احسن و عنایت الهی است که هرچند آن را بدانگونه که در تعبیر حکماست و با همان نظم و انسجام منطقی آنها، تصریح نمیکند نشانههای توجه بدان که اعتقاد به اتقان صنع و قول به عنایت الهی است در کلام او پیداست. خود قول به اتقان صنع که مثل تنزیه فعل صانع از لغو و عبث مبتنی بر اشارت وحی نیز هست وجود مفهوم عنایت را هم الزام میکند و نظامی نه فقط در باب عنایت بارها منسوب به آن میدارد به این معنی هم که در احوال امور عالم هیچ چیز عاطل و بیموده نیست هرچه هست در کاری است و هیچ حرف غلط و بیجا درین رقم نیست نیز به ضورتهای گونه گون اشارت دارد، چنانکه به این معنی هم که نیست نیز به ضورتهای گونه گون اشارت دارد، چنانکه به این معنی هم که

عالمی بهتر از این نمیتوان تصور کرد نیز تصریح دارد و این جمله اعتقاد بههمان امری را الزام مینماید که حکما از آن به نظام خیر و نظام احسن تعبیر میکنند و قول بدان وجود شرور را در عالم، مبنی بر تأمین خیر کلی نشان میدهد \_ و تاحدی آن را لازمه وجود خیر در عالم میشمرد.

- در تقریر این معنی که نظامی با سابقهٔ احاطهاش بر آثار و اقوال حکما از جزئیات استدلال آنها درین باب آگهی دارد اما تفصیل آن مقدمات را لازم نمی شمارد، بر وفق آنچه از حکماء نقل است شروری که درین بهترین عوالم ممکن واقع است لازمهٔ خیر بودن آن و مبنی برنظارت عنایت صانع بر جریان امور آن بر وفق نظام احسن خواهد بود. پس وجود شر در عالم، با انواع ۱۰ گونه گون آن که بعضی مربوط به جریان امور گیهانی و برخی ناشی از احوال جامعهٔ انسانی است در اینکه کل عالم برنظام خیر مبتنی باشد اشکالی ایجاد نمی کند. البته بعضی از دهریه وجود شر و قول به کثرت نسبی آن را در عالم دستاویزی برای نفی کمال صنع و حکمت و عنایت الهی کردهاند. از جمله، از قول رازی \_ ابوبکر محمدبن ز کریا \_ اشکالهایی از بابت کثرت شرور در عالم، ۱۵ بر آنچه متضمن قول به نظام احسن تواند بود نقل کردهاند. در جواب اشکالی که
- بر آنچه متصمن قول به نظام الحسن تواند بود قلل کردهاند. در جوب است می و تن به رازی منسوبست حکما گفتهاند که امثال او وجود را فقط در شخص و تن خویش در نظر می گیرند و چون می پندارند که در عالم وجود هرچه هست به خاطر آنهاست هرچه را به خلاف مرادشان باشد شر می پندارند.

رمان فلسفی جالب و کوتاه ولتر به نام کاندید هم که درطی آن ۲۰ نویسندهٔ شوخ طبع الحادگرای، ضمن حوادث قصه وجود انواع شرور و آلام را که در عالم روی می دهد، دایم در چشم خواننده تصویر می کند و با نقل آنها لایب نیتس را مکرر دست می اندازد، چیزی جز مشاغبه نیست و چیز تازهیی را که در واقع به طور قطع قول لایب نیتس را رد کند در برندارد. چون لایب نیتس و کسانی که به نظام احسن قائلند وجود شر را انکار نمی کنند تا نشان ۲۵ دادن انواع شر دعوی آنها را نقض نماید دعوی آنها این است که این عالم به همین صورت که هست، با وجود اشتمالش بر تمام این آلام و شرور گونه گون

همین صورت که سست ب و بود مسلمان بر سم یک مورد معلمه مین طرف و ظرافتی که بهترین عوالم ممکن است و استدلال مغلطه آمیز ولتر با تمام لطف و ظرافتی که

در طرز طرح آن هست خدشهیی بر قول کسانی که مثل نظامی، مثل غزالی، و مثل لایب نیتس این عالم را چنانکه هست بهترین عالم ممکن میدانند وارد نمی کند. در نزد امثال نظامی و لایب نیتس این همه شر که در عالم هست و انواع گونه گون هم دارد لازمهٔ خیر بودن عالم است و نظام احسن بدون وجود آنها تحقق پذیر نیست و لاجرم ادعای نظامی که «در عالم عالم آفریدن، به زین ۵ نتوان رقم کشیدن»، از مقولهٔ لاف و گزاف شاعرانه نباید تلقی شود.

خط سیر اندیشهٔ نظامی را در پیچ و خم جزئیات و لوازم قول به نظام احسن در جای جای اشارات او میتوان ردجویی کرد اما تقریر فلسفی قول را که شاعر جز به نتيجه آن نظر ندارد بايد در اقوال حكماء دنبال كرد. ازجمع اين اقوال برمی آید که نزد حکمای الهی و اکثر عرفا قول به نظام احسن وجود شرور ۱۰ را نفی نمی کند اما آن را جزو کل نظام و لازمهٔ وجود خیر تام \_ در حد ممکن \_ مىداند. قول اين حكما درين باره آن است كه عنايت المى ناظر به تحقق دادن به نظام خیرست پس نباید پنداشت عنایت و قضای الهی در جریان امور عالم فقط به خیر شخص ما نظر دارد و جز آنکه خیر ما را تأمین کند و هرچه را مکروه ماست از ما دور دارد به هیچ امر دیگر نظر ندارد. به عبارت دیگر آنگونه که ۱۵ بعضی شارحان آراء لایب نیتس هم خاطرنشان کردهاند جریان عنایت و مشیت نظر به تأمين سعادت ما ندارد ناظر به حفظ و ادامهٔ نظام احسن است. شر هم که روی هم رفته در کل نظام عالم امری اکثری نیست و در مقایسه با انواع خیری که در عالم هست نادر و نسبی است خود ضرورتی است که از حاجت به وجود خیر ناشی است. خلاف اراده صانع و خارج از اقتضای نظام احسن هم نیست. ۲٠. بلکه نظام عالم، برای آنکه نظام احسن باشد، به اشتمال به این اندازه شر که جزئی و نسبی هم هست، نیاز دارد.

اگر آتش رخت و خانهٔ بینوایی را میسوزاند لازمهٔ خاصیت سوزندگی آن است که خود برای تحقق نظام خیر ضرورت دارد و هزاران مصلحت و فایده از همین سوزندگی در نظام عالم حاصل میشود. بادی هم که ابر و باران را جلب می کند و سبزه و گیاه را پرورش میدهد اگر شمع پیرزنی را می کشدیا چراغ خانهٔ بیماری را خاموش می کند آن را نباید متضمن شر شمرد چرا که سوزندگی آن و وزیدن این لازمهٔ نظام خیرست و هرگاه جریان امور عالم بدانگونه که حکم ازلی و قضای الهی بر آن ناظرست از آنچه حکم قضاست و خیر و شر هم در آن همه جا به طور نسبی جاری است منحرف شود نظام خیر که عنایت صانع به حفظ آن ناظرست تحقق نمییابد و دنیایی که هیچ شری در

- ۵ آن نباشد اگر ممکن باشد خیر آن تام و کامل نخواهد بود و چنین دنیایی نه بهترین دنیای ممکن خواهد بود نه مبتنی بر نظام احسن. به علاوه اگر جریان مقدر، به خاطر اجتناب از شری که از آن به شخصی یا جمعی می رسد، از نظام خود خارج شود، این اجتناب از شر در کل نظام عالم اجتناب از خیر خواهد بود ـ و به جای خیر برتر، شر بدتر خواهد شد.
- ۱۰ به هرحال اگر قول به نظام احسن که اعتقاد به خیر بودن عالم مبنای آنست مورد قبول اندیشه واقع نشود مشاهدهٔ شرور عالم و بیعدالتیهایی که انسان آن را به تقدیر منسوب میدارد نتیجهیی جز القاء بدبینی ـ و الزام آنکه این عالم بدترین عالم ممکن است ـ ندارد و این نتیجه جز نفی حکمت بلکه نفی وجود از صانع عالم حاصلی نمیدهد و لاجرم وجود عالم به لغو و عبث و بخت و اتفاق ۱۵ منسوب خواهد شد و زندگی از هرگونه معنی و انسان از هرگونه مسوولیت فارغ
- خواهد ماند و پیداست که تصور چنین عالمی جز رؤیای یک کابوس مدهش چیزی نخواهد بود و هیچ عقل و طبعی که از آفت خبط و سودا خالی باشد بدان تسلیم نخواهد گشت.

اما نظام احسن که «قول» به عنایت المهی و اعتقاد به آنکه این عالم ۲۰ چنانکه هست بمترین عالم ممکن است لازمه آن است، شرور و آلام موجود در عالم را معقول و موجه خواهد کرد سعی برای اجتناب از آن را هم در حدی که موافق با نظام احسن باشد ناروا نخواهد یافت. به علاوه، هم مرگ را که به قول نظامی جز انتقال از خوردنگاهی به خوابگاهی نیست، لازمهٔ تحقق خیر در نظام احسن خواهد نمود هم معاد را که نیز به تعبیر شاعر انتقال از سرایی خوب به ۲۵ سرایی خوبتر محسوبست ناشی از عنایت خواهد ساخت، در ترتیب نقل به جمانی دیگر \_ که آنجا بود گنج و اینجا کلید.

در باب مرگ و معاد ـ که هر دو از دیدگاه نظام احسن هم، با زمینهٔ

فکر نظامی توافق دارد \_ آنچه اندیشهٔ شخصی او را تفسیر می کند گرایشهای کلامی است که گاه چیزی از اقوال حکما هم در آن به بیان می آید. نظامی به بقای روح بعد از مفارقت از بدن اعتقاد دارد و ظاهراً آن را لازمهٔ نظام احسن هم می داند چراکه در غیر این صورت تولد و مرگ انسان از هرگونه غایت و حکمت خالی خواهد ماند و شایبهٔ اشتمالش بر لغو و عبث قابل دفع نخواهد بود. با اعتقاد به این بقای روح، مرگ هم لابد بازگشت به عدم نیست، انتقال از صورتی به صورتی دیگر، از منزلی به منزل دیگرست. از آنجا که نظامی نیز، مثل سلف و مرشد خود سنایی قول به مرگ قبل ازمرگ را نیز برطالبان حق الزام می کند مرگ عادی را مایهٔ وحشت نمی یابد، آن را به خواب خوشی همانند می کند که درطی آن اجزای وجود جسمانی به اصل خود بازمی گردد و

- روح از قید تن آزاد میشود. جالب آنست که سؤال در باب معاد را نظامی یک بار از قول خسرو در گفت و شنود با بزرگ امید مطرح میکند و یک بار از زبان حکیم هند در مقابل اسکندر تقریر مینماید و در هر دو مورد جواب متضمن هیچ گونه
- روشنگری قاطع و مطمئن کنندهیی نیست. در جواب به این سؤال خسرو که آیا ۱۵ روح در حیات دیگرش از آنچه درین جهان دیده است چیزی به یاد خواهد آورد یا نه، بزرگ امید خاطرنشان میکند که روح قبل از تعلقی که به دنیای حس پیدا کرده است در عالمی دیگر، عالم مجردات، میزیسته است معهذا در حیات حاضر، در دنیای حس، هیچ چیز را از آنچه در عالم مجردات دریافته
- است به خاطر ندارد. پس وقتی هم ازین محنت آباد عالم حسی بگذرد نیز بسا ۲۰ که هیچ چیز ازین زندگی را فرایاد نیارد. کسی که قصهٔ دوش را به خاطر نمی آورد، البته ـ تواند کرد امشب را فراموش. جواب به نحو غیرقابل انکاری افلاطونی، نوافلاطونی و به احتمال قوی متأثر از آشنایی شاعر با آثاری چون قصیدهٔ عینیه ابن سینا و بعضی مآخذ اسلامی مشتمل بر تعالیم افلاطونی است.
- معهذا طرح این سؤال و جواب بین خسرو و بزرگ امید که هردو در ۲۵ آیین ویژهٔ خویش: آیین مزدیسنان به نوعی «معاد» اعتقاد داشتهاند و در باب بقای روح بعد از مرگ در اعتقاد آنها تزلزلی وجود نداشته است ـ غریب است

هرچند طرح آن را فقط به عنوان یک مسألهٔ فلسفی میتوان در محدودهٔ این سوال و جواب جای داد. با این حال سوال متضمن این تصور به نظر میرسد که ظاهراً نظامی، خسرو و مزدیسنان را در اعتقاد به معاد مردد می پنداشته است. اگر این تصور درست باشد یک علت آن به احتمال قوی عدم آشنایی شاعر با آیین زرتشت باید بوده باشد که نشان آن در شرفنامه هم هست و شاعر یک جا هم درطی کلام از زرتشت به زبان طعن یاد می کند. سبب دیگر شاید علاقهٔ شاعر به نقل این تعبیر افلاطونی در باب حیات روح در عالم مجردات باشد که از لحاظ شاعرانه هم برای او جالب و خیال انگیز بوده است.

اینکه شاعر، در اشارت به معاد و حیات بعد از مرگ نه درطرح سوأل و جواب خسرو و بزرگ امید چیزی در دفع اشکال مربوط به اعادهٔ معدوم یا خلق مجدد می گوید، و نه در آنچه ضمن سوال حکیم هند از اسکندر درین باره مطرح می شود درین باب اشارتی دارد، باز ناشی از عدم آشنایی وی با طرز تلقی دنیای بزرگ امید و دنیای اسکندر از این مسأله به نظر می آید. در مورد دنیای اسکندر، به رغم بعضی حکمای ماکه پنداشته اند مسألهٔ حیات بعد از مرگ در زرد فلاسفهٔ یونان مطرح نبوده است، نشانه هایی از آن در اقوال فلاسفهٔ قوم از جمله افلاطون هست.

اما در مورد دنیای خسرو، نظامی ازین معنی که قول به معاد در نزد مزدیسنان سابقه داشته است و حتی به حکم بعضی شواهد به نظر می آید که در بین یهود هم از طریق آنها شایع شده باشد، ظاهراً آگهی ندارد. آگهی ازین بین یهود هم از طریق آنها شایع شده باشد، ظاهراً آگهی ندارد. آگهی ازین به نکته که حتی فحوای اشارت قرآن کریم (۱۵/۵۰) مبنی بر آنکه آنچه «خلق جدید» محسوبست از «خلق اول» و از آنچه به تعبیر وحی، اول بار انشا و ایجاد شده است (۷۹/۳٦) شگفتتر و دشوارتر نیست، در رفع شبهه از وقوع معاد، در ادبیات دینی قوم از جمله دربندهشن بزرگ، داتستان دینیک و گزیدههای زاتسپرم هم به عنوان یک حجت سنتی مذکورست، شاید سوال تردید آمیز خسرو مرچند قراین دیگر هم در آثار نظامی ازین عدم آشنایی و حتی از عدم وقوف

درست و دقیق برعقاید سایر ملتها هم حاکی به نظر میرسد، باز تردید سایل را

درین باب میتوان نوعی شبههٔ فلسفی پنداشت که یزدان شناخت (= کلام) قوم آن را از ذهن وی نزدوده است اما نه جواب بزرگ امید دافع آن شبهه مینماید نه ذهن محدود کودکانهٔ آن پادشاه سبکسر و بازیگوش استعداد طرح چنین شبههیی را دارد. معهذا طرح مسأله جالب است و صرف نظر از دلایل دیگر، آنگونه که از فحوای اشارات پراکندهٔ نظامی میتوان دریافت وی ضرورت معاد ۵ را هم از لوازم نظام احسن عالم تلقی میکند و خود او با اعتمادی که بر این معنی دارد به تفکر و تردید درین باره حاجت ندارد.

به هرحال در عالمی که حتی مرگ در قلمرو آن در سلسلهٔ نظام خیر واقع است و وقوع معاد هم به عنوان امری که لازمهٔ عنایت صانع عالم بر نیک و بد اعمال انسانی است جزوی از همین نظام محسوبست، البته وجود برخی ۱۰ شرور و عیب جزئی و نسبی که در آن هست در کل نظام آن قابل توجیه خواهد بود و با این حال در آنچه بیعدالتی نسبی در توزیع قدرت و ثروت و راحت در بین خلق مشهودست، اینگونه شرور نیز گیهانی نیست تعلق به عالم انسانی دارد و قضای مقدر هم به شمار نمی آید لاجرم تسلیم بدان بیمعنی است و سعی در رفع آن هم در حد مقدور خارج از لوازم نظام احسن نیست چراکه اگر سعی در رفع آن غیرممکن باشد نظام احسن در عالم انسانی آن قطعیتی را که در عالم قلمرو خود منقطع خواهد بود و همان نظام خیر حاکم بر تمامی عالم در بخشی از

در واقع تصور نظام احسن در کل کاینات که تصرف در آن، آنگونه

که در حکمت نظری قدما گفته می شد از وسع و طاقت انسان خارج بود، لاقل این خاصیت را داشت که وجود شرور و آفات واقع در کل نظام را برای انسان قابل توجیه می ساخت. اما درعین حال، برای هر کس مثل شاعر گنجه از شرور و آفات ناشی از بیعدالتی های حاکم در حیات عام انسانی رنج می برد این اندیشه را القاء می کرد که آنچه از احوال عالم هم که لامحاله تصرف در آن از وسع و طاقت انسان خارج نیست برای هماهنگی با نظام کل کاینات می تواند معروض تصرف و تدبیر انسان واقع شود و با سعی در دگر گون کردن آن انسان حیات خود را نیز با همساز کردنش با کل کاینات به نظام احسن نزدیک نماید و این

کاریست که حکمت عملی قدما هم نیل بدان را ممکن میدید ـ و همین اندیشه بود که جستجوی یک نظام خیر را در حیات انسانی برای همسازی با نظام احسن عالم الزام مي كرد و تأمل طولاني نظامي را در طلب يك مدينة فاضله متضمن ضرورت مي ساخت.

۵

در توجيه نظام احسن، در كل كاينات عالم، كه حتى سعى در رفع بیعدالتیهای موجود در احوال حیات انسانی هم خارج از لوازم آن نیست باید به این نکته هم توجه داشت که در نشان دادن آلام و شرور عالم، مخصوصاً کسانی بیشتر اصرار و مبالغه میورزند که اجزای عالم را در ارتباط با کل آن درنظر نمی آورند. حال آنها هم درین طرز تلقی به حال آن کس میماند که در طلعت منظور چشم و زلف و خال و ابرو را در مجموع نمينگرد و لاجرم متوجه اين 1 . دقیقه هم نمیشود \_ که هر چیزی به جای خویش نیکوست. حال چنین کس به تعبیر شیخ یونانی \_ افلوطین \_ شبیه حال کسی است که به جای توجه به یک پیکر زیبا، به تار موبی یا انگشت پایی از وی خیره میشود و درین دقت و تأمل در آن آجزاء چیزی که وی آن را جداگانه و در ذات خویش نقص و نابسامانی مى پندارد كشف مى كند و لابد از درك تناسب و توازن زيبايى كل آن پيكر 10 بینصیب میماند چنانکه آن کس هم که در یک ارکستر همنوا به جای آنکه

گوش به آهنگ کل آن بسپارد در صدای یکیک سازها یا در طرز کار یکیک سازندگان بهتأمل بپردازد از درک لذت موسیقی کل ارکستر محروم میماند. اما این را هم حکما درست گفتهاند که التذاذ از این ارکستری که . ۲ حاصل همنوایی کل کاینات است در حوصلهٔ ادراک همه کس نیست حکیم کامل میخواهد که وجودش حکم عنقای مغرب (ققنس) را دارد و چنانکه از افسانهها نقل است چنان مرغی هر پانصد سال یک بار ممکن است در عالم ظاهر شود.

به هرحال آن کس که در عالم به چشم حکمت مینگرد، مثل نظامی، آن را تصویری از علم و ارادهٔ ازلی می بیند که همه چیز آن جز موافق با نظام ۲۵ خیر نیست. توجه به این نکته هم که هرچه در عالم حاضر روی میدهد تنها به آنچه در عالم حاضر حاصل است ناظر نیست و با گذشته و آیندهٔ عالم هم که

دوسوی امتداد زمان است ارتباط دارد امری ضروری است. چنین طرز تلقی هم البته درعین آنکه ضرورت سعی در دفع شریا اجتناب از آن را رفع نمی کند انسان را از احساس تنهایی و وانهادگی که بدبینی و نومیدی حاصل آنست میرهاند و در یک نظام کلی با عالمی که همه شواهد نشان میدهد بهترین عوالم ممکن همانست همگام و هماهنگ میسازد.

نظامی بدون شک فیلسوف نیست اما اندیشهیی دارد که او را به قلمرو دنیای فیلسوف مجال ورود میدهد. در طرز نگاه کردن به دنیا هم گه گاه همان شیوهیی را دارد که فیثاغورس آن را نشان فیلسوف میدانست: شیوهٔ تماشاگری که در میدان مسابقهٔ زور آزمایان به کار قهرمانان مینگرد. آنچه او در احوال قهرمانان قصههای خود مینگرد غالباً چنین نگاهی است. اندیشهٔ او در آنچه به حکمت نظری مربوط میشود جزئیات بسیاری از مباحث مابعدالطبیعه را طرح و حل میکند. با این حال خود او همواره بیشتر شاعر میماند تا متفکر ـ که تفکر فلسفی در نزد او گه گاه نوعی بوالفضولی پنداشته میشود.

در وجود این پیر گنجه از همان سالهای جوانی عهد نظم مخزن تا روزگاران نظم اقبالنامه همواره فیلسوف با متکلم کشمکش دارد و با آنکه در جو اندیشهٔ وی فلسفه هم کمتر از کلام، فعال وجوال نیست آنچه درطی این کشمکش برتری مییابد فلسفه نیست گرایش به راه حلهای دینی است ـ کلام. تخیل بـــنـدپرواز شاعرانهٔ وی در آفاق کلام که در آن «تقریباً» هیچ چیز غیرممکن نیست بیشتر مجال آسمان پویی دارد تا تنگنای محدودهٔ برهان فلسفی که محدودیتهای آن پر و بال شعر و قصه را میشکند و بدان مجال حرکت هم نمیدهد ـ تا چه رسد به مجال پرواز.

## ناكجا آباد

سررشتهیی که شاعر گنجه را سرانجام درموکب اسکندر به مرز اقلیم ناکجا آباد رساند یک عمر پیجویی صبورانهاش در جستجوی یک مدینهٔ فاضله بود. اگر اسکندر در سفری که به جستجوی آب حیات کرد آشنایی با چنین ۵ دنیایی راکه هرلحظهٔ حیاتش به یک عمر ابد میارزید به جای آن عوض یافت نظامی در «هجرت» چاره ناپذیری که از همان سالهای آغاز شاعری، خود را به خاطر نیل به رهایی از هرج و مرج «غازیان» شرانگیز گنجه بدان ناچار دیده بود، با گذر بر آفاق این «شهر نیکان» لامحاله این امید دلنواز را برای خود مایهٔ تسلی یافت که چنین «مدینه» یی جز با تعاون و تفاهم آزادانهٔ ـ دقیق اما خارج ، از اکراه و الزام \_ عام خلق تحقق نمی پذیرد و این معنی نیز فقط از طریق تربیت نفوس \_ نه بر وفق مصلحت ارباب قدرت \_ و از راه ایجاد دگر گونی سازنده \_ نه د گر گونی انفعالی و عاری از تأمل بخردانه \_ ممکن است و اگر آنچه در عرف عام «سیاست» میخوانند کاری است که به صرف همت در آن مه ارزد در همین معنی است.

10

علاق به سیاست در مفهوم نظری آن، از تأمل در ناهنجاریها و بيرسمىهاى پادشاهان زندهٔ عصر، و در احوال فرمانروايان قصههايش اندک اندک در خاطر او قوت می گرفت چنانکه توجه به تربیت نفوس امری بود که احوال فرزند بیمادر ماندهاش محمد و تیمار معدودی «رعیت» که آباد کردن ویرانه ده «حمدونیان» بدون آن ممکن نبود اندیشهٔ او را به خود مشغول میداشت. همچنین آنچه در خارج از عزلت خانهٔ او، در شهر گنجه میگذشت و حاصل آن جز پریشانی ملک و ملت نبود نمیتوانست او را نسبت به آنچه زندگی عام را معروض سختی و خطر کرده بود بیاعتنا نگهدارد.

۵

به علاوه تجربهٔ اندیشههای فلسفی گونهیی که او را در حکمت و کلام مستغرق می کرد، تجربهٔ خلوتهایی که این اندیشهها را به شعر تبدیل مینمود، و تجربه قصههایی که این اندیشهها به صورت شعر در آن می شکفت دریچههایی بود که از راه آن، شاعر راه گریزی برای رهایی از محنتهای جاری، و چشماندازی برای دنیایی بهتر که در آن انسان بتواند خود را از نابسامانیهای ۱۰ دنیای گنجه و جهالت و بیبند و باریهای غازیان و غوغاییان آن در امان بیاید، جستجو می کرد یا در پندار خود مجال تحقق میداد.

گنجه او را «شهربند» کرده بود اما او درسیر خیالانگیزی که با بال شعر و قصه در سراسر آفاق عالم داشت تمام عالم را یک گنجهٔ در شرق و غرب گسترده مییافت. درین گنجهٔ دیگر که در تمام پهنای زمین و درازنای زمان میزد، دروغ با هر گونه نقاب که بر چهره می بست آنچه را وجدان انسانی نام میزد، دروغ با هر گونه نقاب که بر چهره می بست آنچه را وجدان انسانی نام داشت معروض استهزاء می کرد و بیعدالتی به هرصورت که بود آزادی و استقلال و اختیار فرد انسانی را شکار خویش می ساخت. گه گاه دلنوازیهای یک فرمانروای نامجو، از دور و نزدیک شاعر را که جز به ندرت از خلوت نام آنها را در ستایشهای دلنواز خود جاوید کرده بود آنچه از ستمدید گان برینام و نشان می شنید و آنچه از عکس تصویر سیاست این فرمانروایان در احوال عام خلق مییافت این امیدها را هم در خاطرش می کشت و دنیایی را که سراسر

۲۵ وسعت عالم گسترده» و آکنده از جور و بیداد و هرج و مرج نشان میداد. در این گنجه گسترده در سراسر دنیای پیرامون اران، در باب آنچه دنیای انسان ـ عالم انسانی ـ را ازین حقارت ناشی از هماهنگی با عرصهٔ تنازع

آن غرق در دروغ و گناه و بیعدالتی بود در نظر وی به صورت یک گنجهٔ «در

دیگرش به دست کسانی که خود را متعهد به مقابله با این جنگها میدیدند

عرضه ویرانی می گشت نظامی قسمتی از اوقات فراغت خود را در جستجوی جهانی فارغ از بیرسمیها و پریشانیهایی که حاصل کار این دو گروه متخاصم بود، وقف شعرَ، وقف قصه، وقف اندیشه می کرد. عصر وی که با رشته تخیل شاعرانهاش با همهٔ عصرها گره میخورد، و محیط وی که تجربهٔ خواندهها و اندیشههایش آن را در گسترهٔ یک گنجهٔ بلا دیدهٔ جهانی بسط میداد، این جستجو را بر وی الزام می کرد و با دعوت کردنش به سعی بیشتر در شناخت معنی واقعی عدالت و حکومت وی را به تأمل در مفهوم نظری سیاست فرامیخواند. به علاوه هم نظم قصههایش که وی را بافرمانروایان عصر مربوط می ساخت، هم تأملات فلسفی و کلامی که در قصههای او مجال بیان مییافت، ا و هم زهد و تحقیق که به شعر او کیفیت خاص می بخشید ذهن او را به برمیانگیخت.

برای شاعری قصهپرداز و اندیشهور که تخیل جولانگر و آفرینندهٔ او در آنچه به قلمرو اندیشه مربوط است نیز، مثل آنچه مربوط به عالم احساس و بیان

۱۵ است، در سراسر طول و عرض عالم، و در بسیط گذشته و حال قلمرو زمان و مکان تکاپو دارد این نکته که در عالم هستی با وجود آلام و شروری که در آن هست آنچه در خارج از قلمرو محدود عالم انسانی ـ در فراخنای عالم گیهانی ـ بر سراسر دنیا حاکم است نظام خیر، نظام کمال، و نظام احسن است به آسانی میتواند منجر به این نتیجه گردد که غلبه نظام احسن برکل عالم تحقق یافتن آن را در عالم انسانی هر گز از زیر آوار گنجه ویران در شرق و غرب عالم گسترش یافته بیرون نخواه .

اما نظامی، چنانکه طرز فکر او درمحدودیت عقل و شناخت نشان میدهد از کسانی نبود که بیمهوده بر درهایی که برای همیشه بر روی عقل ۲۵ انسانی بسته خواهد ماند با سماجت و عناد کسانی که فریفتهٔ پندارهای رویا آمیز خویش میشوند حلقه بکوبد و به مثابهٔ کودک شیرخوارهیی که در آغوش مادرست با اغراء او برای به دست گرفتن ماه بلند آسمانی دستهایش را به بالا

دراز کند. برای طرح چنین دنیایی، وی هیجانهای مخرب و زودگذر را که به آسانی همه چیزرا تخریب میکند و به دشواری چیز بهتری را بر جای آن بنا میکند نادیده گرفت خونریزی و آتش سوزی و فتنهانگیزی را که میتوانست در یک لحظه لاقل گُنجهٔ کوچک را زیر و روکند در تأمین غایتی که در ورای

- این ویرانگری بود بیتأثیر دید. به جای آن، ظاهراً در ابداع قصهیی که درباب «شهر نیکان» یافت یا ساخت از تأثیر فعل و انفعالهای سالم و سازندهٔ ذهن انسان بهرهجویی کرد و با الزام استفاده از تربیت و تفکر، انسانیت را در مسیر عدالت به جستجوی یک طرح مبنی بر مساوات و اخوت که در عین حال به فداکردن ناممکن بهخاطر ممکن بینجامد واداشت، سعیکرد بیهیچ جبر و
- اکراه، و فقط در سایهٔ تفاهم ناشی از تربیت، دورنمای عالمی مبنی بر نظام احسن در قلمرو حیات انسانی را قابل رویت میسازد. اینجا طرح «شهر نیکان» که او در پایان سالها جستجو به همراه آخرین سفرهای اسکندر و در رکاب او بدان رسید بدون هیچ دگرگونی دفعی، تحقق یافته بود. اگر چیزی از لوازم این دگرگونی دفعی در ایجاد آن تأثیر کرده بود، نظامی آن را از زبان اهل شهر
- خاطرنشان می کرد. به علاوه آرامش و خرسندیی که در تمام شهر دیده می شد <sup>10</sup> مسبوق بودن نظام آن را بریک دگرگونی دفعی همراه با خشونت غیرممکن نشان می داد. در اندیشهٔ نظامی، یا سازندهٔ قصهیی که در مآخذ وی عبور اسکندر را براین شهر، متضمن تحقق یافتن یک هدف الهی نشان می داد، چنین مدینهٔ فاضله یی جز با همسازی و همزیستی از پیش طرح شدهٔ افراد انسانی امکان نداشت. به علاوه نظم و انضباطی که با اسباب و وسایط غیراخلاقی استقرار <sup>۲۰</sup> می یابد، اگر می مان و مان و می مان می داد، چنین مدینهٔ نظامی می داد. در با همسازی و همزیستی از پیش طرح شدهٔ افراد انسانی امکان می داشت. به علاوه نظم و انضباطی که با اسباب و وسایط غیراخلاقی استقرار <sup>۲۰</sup> می یابد، اگر می یافت، فقط بر همان وسایط استوار می ماند حاصل عکس العمل آن از مدینهٔ فاضله بود \_ مدینهٔ جاهله.

البته تحقق یک نظام احسن انسانی، یا حتی مقدمهٔ نیل بدان در دنیایی که به تزکیهٔ نفوس و تربیت ملکات وجدانی توجه ندارد ممکن نیست لاجرم ۲۵ یک نشان آمادگی از برای نیل به دنیانی بهتر، اجتناب از اموریست که انسان را از حیطهٔ تأثیر تربیت و اخلاق انسانی دور نگه میدارد. بعضی ازین عوامل را

نظامی در جای جای آثار خاصه در داستانهای پادشاهان \_ خسرو، بهرام و اسکندر \_ ارائه میکند. تعدد مراجع قدرت ازجمله در نزد او ظاهراً یک آفت عمده در هرگونه نظام محسوبست و وقتی به طور ضمنی به این معنی اشارت دارد بدون شک حاصل این امر را در روند احوال گنجه درنظر دارد که گویی

- این تعدد مراجع، به تعدد مراکز باج ستانی و تنوع کمین گاههای گردنه گیری و غارتگری منجر شده باشد. حتی وحدت و تمرکز قدرت را که نظام فرمانروایی فردی بر آن قایم است ظاهراً در صورتی برای اصلاح حال خلق مساعد مییابد که در آن بر وفق آنچه نزد اهل حکمت مقررست، «کامل» در حق «ناقص» عطوفت داشته باشد و آن کس که نیروی بیشتر دارد به آن کس که نیروی بیشتر دارد به آن کس که بیداست که در اعتمار ات مساعر یولیت معلوفت داشته باشد و آن کس که نیروی بیشتر دارد به آن کس که بیدای اسلاح مال حدی با در بیدای ای منافر ای می با می منجر شده باشد و آن کس که نیروی بیشتر دارد به آن کس که بیدایت نظر کند. از بعضی اشارات شاعر پیداست که در اعتماد او تا وقتی قوی در حمایت از ضعیف احساس مسوولیت
- بی می کند و کامل، تربیت و تکمیل ناقص را، بی هیچ شایبه نفع شخصی، برعهدهٔ خود واجب نمیداند هرج و مرج و فساد و فتنهیی که یک گنجه را دستخوش تطاول معدودی غازی یا عیار میسازد برطرف شدنی نیست.
- ۱۵ اینکه مشاغل اهل حرفه، به خاطر باج ستانیهای بیداد گران متروک بماند، خلق شغلهایی را که در آن مهارت و قدرت تولید و ابتکار دارند رهاکنند و به آنچه نه شغل آنهاست روی آرند، چنانکه نظامی خاطرنشان میسازد، نتیجهیی که دارد مایهٔ زیان عام خواهد بود چراکه در آن حال کارها مهمل میماند و آثار عمارت در همه جا از بین میرود. وقتی در مسیر بیابانهای ۲۰ دور، اسکندر جوان کشاورزی را که به نظر او برای مشاغل مربوط به حکومت
- استعداد دارد به خدمت خویش میخواند این جواب عبرت انگیز و تاحدی خلاف انتظار را از او میشنود که کشاورز باید به شغل خویش مشغول باشد و فرمانروایی کار او نیست.

روحیهٔ جنگی هم، هرچند نظامی به حکم آنکه لازمهٔ لشکر کشیهای ۲۵ قهرمانان قصههای اوست از آن، در طی بیان شاعرانهٔ خویش غالباً با شور و شوق یاد میکند ظاهراً در سر سویدای قلبش، بدان جهت که به نحوی متضمن بیعدالتی و تجاوز گریست ازجمله عوامل و اسبابی که مانع از نیل به کمال انسانی است شمرده می آید. فقط در مورد اسکندر، چون او را به چشم حاکم حکیم و فرمانروایی که سرنوشت او شامل نیل به مرتبه پیغمبریست میداند لشکر کشی ها و پیروزیهای جنگی چون ناظر به رفع تجاوز ظالمان است ناشی از مجرد روحیهٔ جنگی نیست آن غزوه ها را همچون نوعی تربیت و اصلاح نفوس میداند و از همین روست که یک جا در پایان جنگ اسکندر با زنگیان، که منجر به کشتار فجیع از متجاوزان است قهرمان خود را ازین لشکر کشی ها بیزار یا پشیمان نشان می دهد: که چندین خلایق درین دار و گیر چرا کشت باید به شمشیر و تیر این صدای نظامی است که از دهان اسکندر بیرون می آید و اینکه در تلقی اسکندر، هیچ یک از طرفین را بیش ازدیگری در خور ملامت نشان نمی دهد از آن روست که میداند این جنگجویی بازماندهٔ خشونت عالم حیوانی است که در انسان باقی مانده است لاجرم جنگ سرنوشت انسان است و - نشاید کشیدن انسان باقی مانده است لاجرم جنگ سرنوشت انسان است و - نشاید کشیدن

برای اجتناب از توسعهٔ این روحیه مخرب، البته نظامی توصیهیی ندارد اما اینکه در آنچه راجع به تربیت فرزند خویش بر وی الزام میکند چیزی در باب 15 تربیت جسمانی نیست ظاهراً نوعی هشدار در مقابل توسعهٔ این روحیه است \_ که غالباً با حصر توجه به پرورش جسمانی ارتباط دارد. با آنکه ضرورت توجه به تربیت جسمانی را، تا آنجا که موجب حفظ سلامت تن و ایمنی روح از آفات جسمانی باشد هیچ خردمندی در خور تردید نمییابد به خاطر اجتناب از رواج روحیه زور گویی، بعضی صاحبنظران، حتی در یونان ادوارالمپیاد اینگونه ۲. مسابقات پهلوانی و زور آزمایی را با نظر قبول تلقی نمی کردند و حتی تشویقی را که از قهرمانان این مسابقهها میشد همچون اعطای جایزه به روحیه زورگویی و مغایر با آنچه در ضرورت رعایت عدالت،حکما در آن باب تأکید داشتند می شمردند. به هرحال روحیه جنگجویی \_ که تجلی آن در زمان صلح حداقل به صورت زور گویی ظاهر میشود ـ به احتمال قوی در نزد نظامی از اسباب نیل 20 به مدينة فاضله نيست و در مورد اسكندر هم كه مثل خود نظامي طالب ايجاد چنین مدینهیی براساس ایجاد اتحاد و اخوت بین شرق و غرب بوده است تظاهر روحیهٔ جنگجویی مبتنی بر حس زور گویی نیست مبنی بر اندیشه جلو گیری از زور گویی است، لاجرم ناشی از حکمت و ناظر به حکمت است و ناخرسندیی هم که او \_ با المام از وجدان نظامی \_ از جنگها و کشتارهای بیموده نشان می دهد از همین جاست.

۵

چنان مینماید که در نزد نظامی، مثل آنچه اکثر حکمادر باب حکمت عملی خاطرنشان کردهاند آنچه نادیده گرفتن آن همهٔ اموری را که «تصرف و تدبیر» در آن در وسع طاقت انسانی است به انحراف می کشد، و هر ناروایی و بیدادی و بیرسمی از آن انحراف حاصل می آید عدالت است و لاجرم جز با استقرار عدالت در معنی درست آن، جامعهیی که دچار انواع شرور و آلام است به رهایی ازین آفات راه نخواهد برد. به خاطر اهمیت و تأثیر خاصی که 1. عدالت در نظر نظامی دارد، بارها در ضرورت آن تأکید میکند و بارها از آنچه بنياد عدالت را متزلزل مينمايد تحذير و انتقاد مينمايد. در مخزنالاسرار در قصهٔ انوشروان و وزیر، فقدان عدالت را موجب ویرانی عالم نشان میدهد، در قصهٔ پیرزن و سنجر استمرار بیعدالتی را موجب زوال ملک میخواند، در خسرو و شیرین در داستان هرمز و خسرو ضرورت تنبیه کسانی را که از عدالت تخطی 14 مينمايند لازمهٔ قدرت شهرياري ميخواند، و در هفت پيكر نشان ميدهد كه هر گونه غفلت از نظارت برجریان عدالت، فرمانروایی پادشاه را در معرض تزلزل قرار ميدهد. در اقبالنامه، قصهيي از احوال اسكندر نقل ميكند كه يك وقت، در سرزمین های دوردست به سرزمینی میرسد که آکنده از گل و سبزه و آب و درخت است اما از کشت و زرع در آنجا نشانی نیست وقتی ازین معنی اظهار <u>T</u> • تعجب می کند به وی خاطرنشان می کنند \_ و این هشداری رمز آمیز در مقابل هر گونه بیداد و در خطاب به هر گونه فرمانرواست \_ که درینجا هر بار بیدادی روی میدهد ـ جو و گندمش را برد باد و سیل .

البته این بیعدالتی را نظامی به احتمال قوی منشاء تمام نارواییهایی که در ۲۵ گنجه حاکم است میداند و آنچه را برسبیل شکایت در انتقاد از حاسدان خویش و از ابناء زمان بر زبان می آورد، در حقیقت اعتراضی سخت و بی پروا ـ اما دور از روبارویی \_ بر عاملان این بیدادی است. در جامعه یی مثل جامعه وی

که قدرت بیبازپرس و عصبیت ناشی از هیجان بعضی افراد یا مقامات، به هر نام و هر عنوان که دارد، تعادل حیات طبقات انسانی را به هم زده است هر عیبی و نقصی هست نظامی آن را بر مبنای خروج از عدالت قابل توجیه مییابد. فرد انسانی در آنچه میاندیشد و در آنچه می گوید آزادی ندارد \_ و این آشکارا ناشی از بیعدالتی است. فرد انسانی در مقابل آن کس که به نام مصلحت عام مال او را ۵ «استصفا»، می کند و حتی بی هیچ جرم او را به عقوبتهای سخت محکوم میدارد بی دفاع می ماند \_ و این نیز جلوه یی از فقدان عدالت است. فرد انسانی حیثیت خود را معروض تجاوز کسانی مییابد که با اتهام بیدلیل و تنها به

خاطر آنکه وی را از صحنهٔ فعالیت حیاتی دور سازند او را مورد نفرت و وحشت عام میسازند \_ و این نیز چیزی جز بیعدالتی نیست. فقر انسان را تهدید میکند ۱۰

- تهم سی سازت تو بین بیر پیری بر بین بی بیات می کند، و این همه از سلطهٔ قحطی انسان را تهدید می کند، جهل انسان را تهدید می کند، و این همه از سلطهٔ بیعدالتی بر جامعهٔ وی نشان میدهد. گنجه در هرج و مرج ناشی از تعدد قدرتهای کوچک و بزرگ چه تصویر موحشی از دنیای نظامی، ازدنیای بعد از نظامی و از دنیایی که در ورای مرزهای زمانی و مکانی این ثغر سرزمین اران
- گسترده است ارائه می کند! با تصویر این بیعدالتی، شاعر دنیایی را که تا این اندازه از آنچه نظام احسن و حتی از مطلق مفهوم نظام فاصله دارد در خور طعن و مذمت مییابد و سعی در جستجو، و حتی در تصور دنیای بهتر را، برای خود و برای هرکس که به اصلاح و تربیت نفوس انسانی میاندیشد یک ضرورت وجدانی تلقی می کند.
- بالاخره، شاعر در سالهای پیری به این «تصور» شاعرانه از دنیایی بهتر که از سالهای جوانی خود را به جستجوی آن متعهد دیده بود رسید ـ تصور یک شهر آرمانی. افقهای این مدینهٔ فاضله را جهان نوردیهای اسکندر مجال کشف شدن داد و وی با کشف آن محروم ماندن خود را از آب زندگی دیگر مایهٔ تأسف نیافت. او در جستجوی آب زندگی تلاش بسیار کرده بود اما بهرهیی که از آنهمه تلاش عایدش شد به یک تن از همراهان موکبش رسید ـ خضر و به ۲۵ قولی خضروالیاس. اینجا در وصول به دروازهٔ زرین این مدینهٔ انسانی، آن کس که روزها و شبها همراه موکب اسکندر راه پیموده بود، نظامی بود \_ یا نظامی و

راوى مأخذش.

نظامی که از خلوت های روحانی سالهای نظم «مخزن» تا سالهای عزلت و تفکر اشتغال به نظم اسکندرنامه عمری در جستجوی دروازه های درخشان اما در غبار ابهام فرو رفتهٔ این ناکجا آباد به سر دویده بود سرانجام در پایان پویهٔ گرم آهنگ و نستوه خویش در موکب این ذوالقرنین جنهان نورد، سواد این سرزمینی را که یک عمر در رویای آن به سر برده بود تشخیص داد. گویی تمام سیر و جستجوی بیوقفهیی که ذوالقرنین را گرد آفاق عالم در کوه و صحرا و در خشکی و دریا آواره کرده بود برای آن بود تا به حریم این شهر افسانهیی راه یابد و اگر خود او مثل یک زایر فرصت از دست داده به یک تماشای سرسری

- ۱۰ از آن بسنده می کند یک شاعر ملتزم رکابش مطلوب دلنواز سالهای عمر خود را از یک توقف تأمل آمیز در آن به دست آرد و آنجا را با شادی و خرسندی ترک کند. شاید فقط راوی قصهاش، قبل از او و حتی قبل از اسکندر افسانههایش ـ به سواد این سرزمین رسیده بود ـ و او نیز مثل نظامی این ناکجاآباد بیهمانند را همچون چشمهٔ آب زندگی که در ورای ظلمات بیپایان
- ۱۵ موج میزد، در ورای رؤیاهای تحقق ناپذیر کشف کرده بود. قبل از نظامی، تصویری کوتاه و تا حدی تاریک ازین ناکجا آباد یکتا و یگانه در تفسیرهای کتاب، ضمن قصهٔ ذوالقرنین آمده بود اما آن کس که آن تصویرها را رقم زده بود تمام عمر را در جستجوی نشانههای آن صرف نکرده بود تا کشف نهایی مطلوب برای وی پاداش یک عمر اندیشه، یک عمر سلوک فکری و روحانی ۲۰

در پایان یک سلوک فکری که نزدیک سیسال طول کشیده بود، بالاخره یک مدینهٔ فاضله انسانی، دروازههای خود را بر روی شاعر «گنجه بند» گشود. این دیگر مثل گنجه او شهر رباط نشینان، شعر غازیان و شهر معروف گران نبود. شهر خردمندان، شهر عدالت جویان و شهردوستداران حق بود.

۲۵ درینجا برخلاف آنچه در جامعه وی در جریان بود جنون محض با نام عقل کل اندیشهٔ انسانی را در قید تقالید به اسارت نیفکنده بود، و پرخاش و خروش اهل غوغا حق و عدالت را به نام گناه و ضلال محکوم به سکوت نکرده بود.

۵

ناخرسندی، مثل آنچه در عهد فرعونان اهرام ساز معمول بود، با تازیانهٔ خشونت به اظهار خرسندی نمیانجامید و استبداد «طاغوت» مثل آنچه در دنیای جباران بابل و روم متداول بود حکم تقدیر تلقی نمی گشت. شهر خود را از ثروت بى ضرورت اندوخته، و ازقدرت به تعصب سليح آخته، رها كرده بود. از زندان مخوف و هول و شکنجهٔ آن، از جلاد مهیب و دارو نطع و طناب او، از الزام به ۵ توبه سابق برگناه، از اقرار به گناه ناکرده که گنجه، در گسترهٔ جهانی خویش همه جا با آنها مواجه بود درین «شنهر نیکان» نشانی دیده نمیشد. شهر که لابد یک روز، مثل گنجهٔ شاعر نیرنگهای طاغوت و شگردهای غیرانسانی جباران را تجربه کرده بود سرانجام، ظاهراً بدون هیچ دگرگونی قهری و دفعی، 1 + خود را از تمام آن محدودیتها و از جمیع شیوههایی که قدرت حاکم را بر همین بیرسمیها قایم میکرد، رهایی داده بود. این شهر نیکان قلمرو فضیلت، سرزمین وجدان، و آنگونه که یک پژوهندهٔ غربی در باب آن گفته بود، یک «سرزمین بهجت و سعادت» بود. برخلاف گنجه سرزمین آنارشی نبود، برخلاف آنچه حکام گنجه الزام

- می کردند در آنجا هیچ کس برای دیگری خبرچینی، و توطئه سازی نمی کرد. شهر برضد قدرت بیبازپرس فرمانروایان بیمسوولیت شوریده بود اما قدرت را هم مثل ثروت، میراث عام و مشاع ساخته بود و از تمرکز یافتن آن در دستهایی که سرانجام همگنان را به زمین بوس خویش، به التزام سکوت و خشوع در مقابل حکم یا اشارت انگشت خویش وامیدارند مانع آمده بود.
- توصیف جالبی که نظامی، از قول مقیمان این شهر، در جواب سؤال اسکندر در باب رسم و راه حیات آنها عرضه می کند چنان دلکش، و چنان عبرت آمیز و رؤیایی است که با وجود تفصیل دلنوازش، از نقل بعضی اجزای آن درینجا نمیتوان خودداری کرد \_ هرچند شاید از سبک و شیوهٔ معمول این اثر دور باشد:
- چنان دان حقیقت که ما، این گروه که هستیم ساکن درین دشت و کوه ۲۵ در کجروی برجهان بستهایم زدنیا بدین راستی رستهایم دروغی نگوییم در هیچ باب به شب با ژگونه نبینیم خواب

چو عاجز بود يار، يارى كنيم چو سختی رسد بردباری کنیم گر از ما کسی را زیانی رسد و زان رخته ما را نشانی رسد برآريمش از كيسة خويش كام به سرمایهٔ خود کنیمش تمام ندارد زما کس زکس مال بیش همه راست قسمیم در مال خویش شماريم خود را همه همسران نسخسنديسم بسر گريسة ديسگسران ۵ نه در شهر شحنه نه در کوی پاس ز دزدان نداریم هرگرز هراس نگهبان نه، با گاو و با گوسفند نداريم در خانهها قفل و بند سخن چینی از کس نیاموختیم زعيب كسان ديده بردوختيم به غم خواری یکدگر غم خوریم به شادی همان بار بکدیگریم ۱۰ پس کس نگوییم چیزی نهفت که در پیش رویش نیاریم گفت فخان برنیاریم کان را چه کرد تجسس نسازيم كاين كس چه خورد که باشد چو ما پاک و پرهیزگار کسی گیرد از خلق با ما قرار جو از سیرت ما دگرگون شود زیرگار ما زود بیرون شرد این دیار دادپرور، که اسکندر آشنایی با آن را جایزهٔ تمام سیر و سفرهای پرمحنت خویش یافت نمونهٔ یک شهر آرمانی بود هرچه داشت متعلق 10 به هیچ کس نبود به همه کس تعلق داشت. مالیاتهای گران، جریمههای سنگین و مصادرههای دور از حکم شرع در آنجا روی نمیداد. چون همه چیز در دست همه بود، چیزی دست به دست نمی شد. معروف و منکر به حکم عقل از هم متمایز بود و به خاطر مصلحتهای شخصی نه معروف منکر می شد و نه ۲۰ منکر معروف می گشت. قانون در مورد هیچ کس نامجرا نمیماند و قانون شکنی از هیچ کس تحمل نمی گشت. نه ایمنی شخصی نقض میشد و نه وجدان فردی مورد تجاوز بود. هیچ کس در برابر دیگری از روی اضطرار کرنش نمی کرد هیچ کس هم از دیگری توقع دستبوس و زمین بوس نداشت. دروغ و دزدی و فتنه و خونریزی که ره آورد نابرابری ظالمانه بود در آنجا مجال خودنمایی پیدا نمی کرد و هر کس نمی خواست این رسم و سیرت را رعایت کند از دایرهٔ قوم 40 خود را بیرون مییافت.

طرح این مدینهٔ فاضله، تقریباً باهمین اوصاف در مآخذ نظامی به احتمال

قوی در طی روایتهایی که در تفسیرهای قرآنی، درضمن خبرهای راجع به دوالقرنین قرآن (۲۱/۱۸) آمده است. آنچه در کشفالاسرار میبدی در باب ذوالقرنین و سرگذشت او در دنبالساختن سد یأجوج نقل شده است یک نمونه.از روایات اهل تفسیرست که ممکن است مأخذ نظامی یا همریشهٔ مأخذ وی بوده باشد. درتفسیرهای دیگر ـ ازجمله تفسیر ابوالفتوح ـ نیز تصویری ازین شهر آرمانی هست و حتی در موضعی از ترجمهٔ تفسیر طبری در یک روایت مربوط به معراج رسول اکرم روایتی هست که شاید به نحوی منشأ الهام نظامی یا مربوط به معراج رسول اکرم روایتی هست که شاید به نحوی منشأ الهام نظامی یا نیز، مثل مدینهٔ فاضلهٔ افلاطونی، ضرورت استقرار این نظم به خاطر آنست که مفهوم عدالت انسانی را قابل توجیه سازد. نظامی در طرح آن، ظاهراً بیش از مفهوم عدالت انسانی را قابل محره و نظام احسن را در دنیای انسانی هم مثل دنیای گیهانی قابل تحقق نشان دهد و عالم موجود را از جهت انسانی نیز با نظام احسن که برتمام عرصهٔ عالم حاکم است هماهنگ و همساز قلمداد نماید. این اندیشههای آرمانی که دورنمای «شهر نیکان» را در توصیف جالبی نظام احسن که برتمام عرصهٔ عالم حاکم است هماهنگ و همساز قلمداد نماید. که نظامی از آن به دست میدهد چنین دلنواز و خیالانگیز میکند البته با دنیای م

که نظامی از آن به دست میدهد چنین دلنواز و خیال انگیز می کند البته با دنیای 10 عمل و با واقعیات موجود عالمی که به هیچ «یوتوپیای» زیبایی مجال تحقق نمی دهد، فاصلهٔ بسیار دارد اما چون حصول آن مشروط به امری که مخرب آنست - خشونت و دگرگونی قهری و دفعی - نیست، امید نیل به آن هست و نومیدی از آن، نومیدی از قابلیتهای انسانی است. فاصلهٔ طرح باتحقق مورد تردید نیست اما چه چیز می تواند ما را از اینکه این فاصله با بسط و توسعهٔ فرهنگ انسانی تدریجاً کم و کمتر شود مأیوس کند و سایه یی ازین ناکجا آباد دلنواز را بر ویرانهٔ این گنجه هرج و مرج زده که اعتقاد به اصالت منفعت آن را مروز آن را مجان گسترش داده است نیندازد. نه آیا بسیاری از آنچه دانش محال، و اندیشه دور از عمل محسوب نمی شد؟

امید تحقق یافتن چنین مدینهٔ فاضلهیی غیر از تربیت اخلاقی، اعتماد بر نیکی فطرت انسان را هم الزام میکند. تفاهم انسانی که لازمهٔ تحقق این رویای

1 +

شاعرانه است، حتی بیش از تربیت اخلاقی به اعتماد بر نیکی فطرت انسان نیاز دارد. در واقع اگر فطرت انسان بر گرایش به خیر مبتنی نباشد تربیت اخلاقی هم که بدون این آمادگی قبلی تأثیر ندارد حاصل نمیدهد و به تفاهم و تعاون نمیانجامد. اعتقاد نظامی به «سابقهٔ» این فطرت نیک در انسان، از موعظهیی که غالباً و مخصوصاً در مخزنالاسرار در خطاب به خواننده دارد پیداست. افسانهٔ خیر و شر و همچنین داستان بشر و ملیخا در منظومهٔ هفت پیکر به طور بارزی اعتقاد او را به تفوق نهایی خیر و گرایش فطری انسان به آن نشان میدهد. به علاوه اعتقاد به نظام احسن هم که مبنای تعلیم فلسفی و اخلاقی نظامی است هیچ چیز را که مغایر با اعتقاد به فطرت نیک انسانی باشد نمیتواند بپذیرد.

- ۱۰ طرح این مدینهٔ فاضله تصویر رؤیایی بود که نظامی برای رهایی ازبیرسمیها و بیدادیهای گنجه داشت. گنجه، که در توالی سالها تدریجاً در تجربهٔ تحقیقی نظامی از محدودهٔ زمان و مکان مرئی و محسوس او تجاوز می کرد! بااینهمه، در گسترهٔ این دنیای بیرسمیها، این «ثغر» دیرینهٔ سرزمین اران بیش از هرجای دیگر خاطر شاعر و قصهپرداز عزلت گزیدهٔ این عصر
- ۱۵ پر آشوب را آزرده بود. غلبهٔ «غوغا» و فرمانروایی روسای آنها چنان خفقان سختی در گنجه به وجود آورده بود که سراسر آن در منجلاب بیدادی و ستیزه جویی و درنده خویی فرو رفته بود. البته شهر گنجه، که نظامی را در چهاردیواری خود شهربند کرده بود درعین حال به او افتخار می کرد. قصه گوی پیر و شاعر سالخورده خود را که با این حال، دایم بر آنچه در درون آن هیاهو و پیر و شاعر سالخورده خود را که با این حال، دایم بر آنچه در درون آن هیاهو و در خان می گذشت اعتراض تلخ، کنایه آمیز اما خالی از هیاهو و هیاهوانگیزی داشت با نظر حرمت مینگریست. اما آنچه در آن می گذشت می گذشت می نظامی دا و می گذشت می نگریست. اما آنچه در آن می گذشت می نظامی را در می گذشت می خود می خان به او افتخار می کرد. قصه گوی در و شاعر سالخورده خود را که با این حال، دایم بر آنچه در درون آن هیاهو و می همادیواری می گذشت اعتراض تلخ، کنایه آمیز اما خالی از هیاهو و میاهوانگیزی داشت با نظر حرمت مینگریست. اما آنچه در آن می گذشت می نظامی را از گنجه می راند، در عزلت تحمیل شده یی به التزام خلوت می نشاند و در واقع به نوعی هجرت می هجرت قلبی و فکری از زاد بوم خویش می می خواند.
- ۲۵ اما این پیر گنجه تا پایان عمر رؤیای روزی را میدید که تفاهم انسانی و نکوفطرتی آدمی میبایست در آنجا غلبه یابد وفتنهانگیزی و ناآرامی ناشی از کژخویی ماجراجویان در آنجا پایان یابد. این ناکجاآباد دلپذیر که برای نظامی

۵

آخرین منزل یک امید دلنواز بود رویایی بود که نظامی همهٔ عمر \_ حتی قبل از کشف شهر نیکان \_ چشم در راه تعبیر آن بود و همهٔ عمر گنجه را به خاطر آنکه هر روز بیش از پیش از دورنمای چنین مدینهٔ فاضلهیی فاصله پیدا می کرد، در خور ترک، در خور هجرت، و در خور ملامت مییافت. کشف شهر نیکان او را هر روز بیش از پیش به دستیابی انسان بر یک مدینهٔ فاضلهٔ واقعی امید ۵ میداد.

اما با وجود انس دیرینه و عشق مریدانهیی که نظامی نسبت به «خضر» دارد، این نکته که در مرور بر شهر نیکان وی را که پیشرو واقعی سپاه اسکندر در سفر ظلمات است اینجا در خروج از ظلمات در کنار اسکندر نشان نمیدهد خالی از غرابت نمینماید. با آنکه در قصهٔ آب حیوان، محرومی اسکندر را از ۱۰

- محالی از عرابت تمی ماید. با الکه در قصه آب خیوان، محرومی اسکندر را از ۲۰ آن نصیبهٔ ابدی انگیزه کناره گیری خضر از همراهی او می سازد اما این غیبت خضر، درینجا برای خواننده خلاف انتظار به نظر می رسد. آیا خضر که در اندیشهٔ نظامی مرشد سالکان و هادی ره گم کردگان است نمی توانست ـ قبل از ترک موکب اسکندر ـ و در سفری که اسکندر را به این شهر آرمانی می کشید
- نقش مهیج یک مرشد روحانی، و یک رهنمای گمشدگان را ایفا کند؟ شاعر ۱۵ گنجه که حتی از دوران نظم مخزن، خضر را به عنوان یک مرشد و هادی راه تلقی کرده بود، و درین سالهای نظم اقبالنامه به تازگی نقش او را در ماجرای سفر ظلمات تصویر نموده بود ممکن نبود تصور نقش مهیجی را که وی در رهیابی اسکندر به دروازهٔ این شهرجادویی میتوانست ایفا کند به خاطر نیاورده باشد. پس غیر از فقدان ذکر نام خضر در منبع خاص این قصه که میتواند علت غیبت خضر را درین ماجرا تبیین کند به احتمال قوی عامل دیگری نیز \_ که مانع از اعمال سلیقهٔ شاعر در طرح قصه شده باشد \_ باید در خودداری وی
- از واگذاری چنین نقشی به خضر محبوب وی در کار بوده باشد. اما این کدام عامل است؟ به نظر میآید شاعر پیر که در عین حال به ریزه کاریهای قصهسرایی آگهی عمیق دارد واگذاری چنین نقشی را به کسی که نیل به عمر ۲۵
  - ابدی سرنوشت او را از سرنوشت فناپذیران جداکرده است ازلحاظ تناسب اجزا<sup>ع</sup> قصه متضمن ایجاد نوعی تضاد یافته باشد چون آنچه خضر در سفر ظلمات بدان

دست یافته بود، او را از کسانی میساخت که در شهر نیکان از «پرگار» قوم بیرون بود و نمیتوانست دیگران را بدانجا رهبری کند. همان مجرد جستجویی که او برای نیل به عمر ابد کرده بود نوعی تجاوز از پیمان و قراری میشد که تعهد به التزام آن شهر نيكان را شهر نيكان مي كرد. كدام وجود فناناپذير ـ يا ملزم به حیات ابدی و عاری از دغدغهٔ مرگ و خطر \_ میتوانست در یک مدینهٔ مبنی بر تفاهم و مساوات که در آن فناپذیران به خاطر یکدیگر خودی را فراموش می کردند و در صورت لزوم به استقبال مرگ و فنا نیز می رفتند، با سایر اهل شهر دم از برابری، و همعهدی بزند یا دیگران را به زندگی مشترک آنبها علاقهمند سازد؟

1.

۵

معهذا تصویری هم که نظامی از خضر و از نقشی که او در موکب اسکندر در ماجرای جستجوی آب حیات و سیر در قلمرو ظلمات طرح میکند خالی از تضاد نیست و چنان مینماید که نظامی عمداً روایات نامتجانس بسیاری را که دربارهٔ خضر هست طوری به هم آمیخته است تا او را از آغاز، و حتی پیش از دست یابی به آب زندگی، موجودی مرموز و مافوق عادی تصویر کند. اینکه خضر، در روایت او برخلاف اکثر روایات از همان آغاز راه پیمایی به سوی 10 ظلمات، هر جا مىرود باران و سبزه و گياه را با خود همراه مىبرد، نشان مىدهد كه حتى قبل از دستيابي به آب حيوان هم مظهر زندگي ابدي و رمز استمرار حیات بوده است. با این طرز تلقی از شخصیت خضر، نظامی ظاهرا میخواهد انگیزهٔ خضر را در جستجوی آب حیات امری ورای نفس پروری و میل به حیات باقی نشان دهد و او را در مرتبهیی قرار دهد که با آنچه صوفیه ـ و ۲. ظاهراً خود وى \_ در باب مرتبة ولايت او اعتقاد داشتهاند منافات نداشته باشد ایجازی هم که در نقل قصهٔ او رعایت می کند غیر از توجه به همین معنی شاید از آن رو باشد که اگر در باب وی به تفصیل می گرایید تناسب اجزای قصه به هم مي خورد و دنبال كردن باقي ماندهٔ داستان اسكندر دشواري پيدا مي كرد. معهذا ۲۵ برخلاف آنچه از ظاهر روایت نظامی برمی آید خضر بینوا جریمهٔ شتابی را که در نيل به آب حيوان كرد با محكوميت به يك تنهايي ابدي و درمان ناپذير پرداخت \_ و حتی از مزیت سرنوشت رویینتنان که لااقل امیدی برای رهایی از

ابدیت به آنها داده شده بود محروم ماند. دوستدارانش هم که او را با مرتبهٔ ولایت ـ نه عنوان یک پروردگار رویش و بهار ـ هادی و مرشد راه گم کردگان عالم کردند با نقل روایات صوفیانه و صوفی پسند میخواستند تا این جاودانگی پرملال وی را، لااقل ازیک شادی وجدانی شایستهٔ انسانهای فناپذیر نیز خالی نشان ندهند.

همانند سایر طراحان مدینهٔ فاضله، نظامی نیز از همان آغاز جستجوی ناکجاآباد خویش، اندیشهوری ناظر به سیاست به نظر میرسد. برای او نیز مثل اکثر آن متفکران،سیاست به خاطر جستجویی که در تأمین صلح و سعادت انسانی دارد ظاهراً عالیترین بار درخت حکمت محسوبست. البته هدف نظامی که بیشتر به جنبهٔ نظری سیاست ناظرست با آنچه در سیاست عملی ارباب

قدرت مطرح است تفاوت دارد. برای او توجه به سیاست در معنی اندیشه در جستجوی تأمین عدالت انسانی است وسعی در تحقیق آنکه سعادت فردی و جمعی و انسانی در کدام شرایط و احوال و تا چه حد قابل تحقق تواند بود؟ وی برای اشتغال به سیاست نه مثل رهبران «الموت» قتل و «فتک» مخالفان را لازم می داند نه همانند رهبر قیام سیاهان ـ صاحب الزنج ـ شورشگری و فتنهانگیزی را ضروری می شمرد. شاید در اجتناب از ارائه این هر دو راه در پیش خود می پندارد شورش عام هر گز به صلح و آرامش واقعی منجر نمی شود و فتک و قتل غیر از اندیشهٔ انتقام حاصل دیگر به بار نمی آورد.

درهمین مفهوم نظری، و عاری از خشونت است که سیاست از همان

- آغاز شاعری و قصه سرایی، مورد توجه او واقع شده است. از همان سالهای مخزن تقبیح ستمگری و تشویق به عدالت پروری زمینهٔ اندیشهٔ سیاسی اوست. در کدام کتابش هست که هرجا فرصت بیابد از ظلم و ظالم اظهار بیزاری نمی کند و عدالت را به عنوان عالیترین آرمان انسانی توصیه نمی نماید ؟ اگر نسبت به گنجه آنهمه اظهار ملال می کند ظاهراً از آن روست که سیاست رایج در آن را نه ناظر به تأمین عدالت بلکه مبنی براعمال خدعه و تحمیل استبداد

البته در آنچه به سیاست عملی مربوط میشود، نظامی مثل سایر

۵

اندیشهوران دنیای اسلام، به حفظ حدود شریعت و ضرورت اجرای احکام آن نظر دارد اما اعتقاد به ضرورت حاکمیت نظام احسن در کل عالم هم انگیزه یی است که ورای محدودهٔ ثابت و تغییرناپذیر نظام شریعت، وی را به ضرورت تربیت اخلاقی انسان نیز توجه میدهد و آن را لازمهٔ هماهنگی بین حدود احکام با نظام احسن تلقی می کند بدینگونه سیاست واقعی را شامل سعی در نزدیک کردن نظام حیات بشری، با نظام احسن که در کل عالم حاکم است میداند و آنچه را در حوزهٔ عمل، در گنجه و در خارج از آن، مغایر با آن آرمان می یابد محکوم می کند.

در سالهایی که نظامی آخرین روزهای عمر خود را به سر میبرد نیز مثل سالهای قبل از آن «ثغر گنجه» همچنان در دست غازیان، عیاران و رؤسای عوام بود. از وقتی به دنبال انحطاط سلجوقیان و اتابکان، قدرتهایی رسمی محلی هم از حمايت پادشاهان بزرگ محروم ماندند هجوم طوايف و اقوام گرجي و رومی به داخل قلمرو اسلام شدت بیشتر یافته بود تاخت و تاز این مهاجمان هم در تمام این نواحی از اخلاط (= خلاط) در ارمنیه تا گنجه در اران \_ هیچ جا جز همین نیروی غازیان که خود موجب اختلال دایم داخل شهرها بود، هیچ 10 مانعی در مقابل خود نمییافت در اخلاط یک بار نیروی غازیان و فتیان شکست سختی بر گرجیان مهاجم وارد آورد (۲۰۲) اما این پیروزی غازیان را چنان خیره کرد که تحمل غرور و بیرسمی آنها برای عامه اهل شهر غیرممکن شد. شور و فتنه برخاست (۲۰٤) و منجر به اسارت و قتل تعداد زیادی از سران فتنه ۴. گشت. در گنجه حتی مقارن هجوم مغول به نواحی اران (۲۱۸) آوازهٔ دلاوریهایی که غازیان شهر مکرر در دفع هجوم گرجیان نشان داده بودند لشکر تاتار را یکچند از هجوم به شهر مانع آمد. یک بار در حالی که شهر بیلقان را در آن نواحی بارها به باد قتل و غارت دادند در هجوم به گنجه دچار تردید شدند و سرانجام با دریافت فدیه یی اندک از نقد و جنس، از کنار آن گذشتند. ۲۵ حتى در تاخت و تاز سلطان جلالالدين خوارزمي در آذربايجان و اران هم كه شہر یک بار به دست خوارزمیان افتاد (۲۲۸)، عوام اهل غوغا که نسوی مورخ و منشی خوارزمشاه آنها را به نام «اوباشان گنجه» خوانده است، در فرصت

۵

مناسب نه فقط خوارزمیان را «با هرچه غربا» در آنجا بود قتل عام کردند بلکه کسانی را هم که در این ماجرا، با آنها همدست نشد، بودند معروض ایذاء و تعقیب ساختند. پیداست که تا سالها بعد از نظامی هم گنجه همچنان تحت سلطه اوباشان، فتنه جویان و رؤسای عوام بود.

- بالاخره زبون گیریها و زور گوییهایی که از جانب این جماعت در حق بیشترینهٔ اهل شهر اعمال میشد و امر و نهی فضولانه و خشونت آمیزشان در جزءجزء زندگی خلق آنها را تدریجاً به شدت مورد نفرت عام ساخت و این بار در تجربهٔ یک تهدید تازه از جانب مغول، مردم شهر که از جانب آنها هم مورد تهدید دایم بودند پشتیبانی خود را از ایشان دریغ کردند و ثغر گنجه، در هجوم
- کفار \_ اما گفار مغول \_ سقوط کرد (۲۳۲ ه). مینماید که مردم شهر، مجنت و ۱۰ آزار تتار را که یک باره همه چیز آنها را بر باد میدادند از تهدید و آزار دایم و مستمر «مدافعان ثغر» که زندگی آنها را همواره عرضه تزلزل و تهدید می کردند بیشتر مایهٔ سختی نمی دیدند. عیاران و غازیان شهر، این بار برای همیشه جریمهٔ بیدادی ها و بیرسمی های سالیان دراز فرمانروایی غیررسمی خود را با قتل و اسارات و فراری که در دنبال سقوط شهر بر آنها تحمیل شد پرداختند و هرچند گنجه هم دوباره مجالی برای تجدید عمارت پیدا کرد رونق و اهمیت

گذشتهاش را هر گز دیگر بار بازنیافت. اما پیر گنجه که درین هنگام سالها بود در آغوش خاک آرمیده بود

هرگز چیزی از حرمت و حشمت پیرانهیی را که حتی «اوباشان گنجه» رعایت آن را به وی مدیون می دیدند از دست نداد. مقبرهٔ او همچنان در طی عمر نسلها زیارتگه دوستداران شعر و اندیشه باقی ماند و باقی هست. هم اکنون نیز که نزدیک هشتصد سالی از خاموشی ابدی او گذشته است، در هوای گرگ و میش صبحگاهان گنجه و در فضای اطراف این خاک جای مقدس، پژواگ صدای گرم و پرشکوه و بیداری انگیز او را که چون بانگ یک خروس عرشی دنیایی را از خواب برمی انگیزد می توان به گوش جان واشنید. پژواگ صدایی را که با خطاب به کبک دری هر گوش پذیرایی را مخاطب خویش می ابد و انجامش روز گار خود و هر کس دیگر را با لحن عبرت و کنایه فرایاد می آرد ... انجامش روزگار خود را، انجامش روزگار ستمکاران را، و انجامش روزگار کلاغان غوغاگر و پخته خوار را که برگرد مردار گندیده یی غار غار دارند و یکدیگر را تک میزنند، در پردهٔ رمز و کنایه می سراید و در دنیایی که «گنجهٔ در سراسر عالم گستردهٔ» آن همچنان دستخوش فتنه جویان است حضور نامرئی و جاودانه خود را اعلام می کند و امید خود را به تحقق نهایی و قطعی طلایهٔ شهر نیکان در دنیایی که از شور و شغبهای بیموده رهایی یافته باشد و در آینده یی که برای عمر اثیری و جاودانهٔ او چندان دور نمی نماید مژده می دهد:

به یاد آورای تازه کبک دری گیابینی از خاکم انگیخته

۱۰ هـمه خاک فرش مرا برده باد نـهی دست بر شوشهٔ خاک من
فشانی تو بر من سرشگی زدور دعای تـو بر هـرچـه دارد شـتاب درودم رسـانـی رسـانـم درود
۱۵ مرا زنـده پـنـدار چـون خـویـشـتن مـدان خالی از هـمنـشینی مرا

که چون بر سرخاک من بگذری سرین سوده پایین فرو ریخته نکرده زمن هیچ هم عهد یاد به یادآری از گوهر پاک من فشانم من از آسمان بر تو نور من آمین کنم تا شود مستجاب من آمین کنم تا شود مستجاب من آیم به جان گر تو آیی به تن که بینم ترا گر ببینی مرا فروخفتگان را فرامش مکن. ۵

## ىادداشتها

۱/۷ اران ~ اسم عجمی لولایة واسعة و بلاد کثیرة منها جنزه وهیالتی تسمیها العامة گنجه، و بردعه و شمکورو بیلقان. و بین آذربیجان و اران نَهرُ یقال لهالرس کل ماجاور من ناحیهالمغرب والشمال فهو من اران و ماکان من جههالمشرق فهو من آذربیجان. یاقوت ۱۳٦/۱ ایضاً: اران از کنار آب ارس تا آب کر بینالنهرین ولایت اران است. نزههالقلوب/ ۱۰۵

ثغر موضعی را که نزدیک به خاک دشمن باشد گویند: یاقوت، معجمالبلدان ۲۹/۲. الثغر کل فرجة فی جبل اوبطن واد اوطریق مسلوک ~ منالبلاد: الموضعالذی یخاف منه هجومالعدو ~ اقربالموارد ۸۹/۱ به اکثر این ثغرها زاهدان، عابدان، و راویان حدیث منسوبند که غالباً خود یا پدرانشان برای آمادگی دفاع از ثغرهای اسلامی درین نواحی میزیستهاند. غیر از گنجه و تفلیس و نواحی اران و ارمنیه شهرهایی چون عسقلان و طرسوس میزیستهاند. غیر از گنجه و تفلیس و نواحی، به علت جنگهای مستمر با دشمنان و مهاجمان در مقابل نصارای بیزانس، و سرزمینهایی چون خوارزم و فراه در مقابل کفار غور ثغر اسلامی محسوب میشدهاند. در این نواحی، به علت جنگهای مستمر با دشمنان و مهاجمان از قدیم غالباً مردمانی جنگی و جماعتی غازیان از هر جایی جمع می آمدهاند. بهعلاوه به سبب همین جنگها بردگان گونه گون از ارمنی، گرجی، سقلابی، خزری، قبچاقی وجود داشتهاند و هدیه یا فروخته میشدهاند. به هر تقدیر ثغر، درین ایام به معنی حد و مرز و دربند میان سرزمین کفر و اسلام بوده است و به عبارت دیگر نقطیبی مرزی بوده است که بلاد اسلام را از آنچه مسلمین دارالکفر میخواندهاند جدا می کرده است. بخش واقع در میان سرزمین کفر و اسلام بوده است و به عبارت دیگر نقطیبی مرزی بوده است که بلاد اسلام را از آنچه مسلمین دارالکفر میخواندهاند جدا می کرده است. بخش واقع در عواصم و ثغره در داخل هم عاصمه خوانده میشد (جمع: عواصم) و در بسیاری موارد عواصم و ثغور تحت حکومت واحد بود ـ هرچند در اوقات خطر غلبهٔ غازیان نظم و نظام. حکومت رسمی را متزلزل می کرد. برای تفصیل غیر از مراجع مذکور در متن رک: حدودالعالم/ ۱۵۸، ۱۲۰، ۱۲۱ مراصدالاطلاع ۲۹۲/۱ آمادگی در رباط ها و رعایت احکام جهاد هم از شرطهایی بوده است که بیمراعات آنها آن جهاد مطلوب نیست. و کان رسول الله (ص) یقاتل من قاتل و یکف عمن کف ~ والایة (= قتال): امر بقتال المقاتله دون النساء. و قال ابن عباس جهاد الکفار بالسیف و جهاد المنافقین باللسان والوعظ والتخویف. برای تفصیل بیشتر در جزئیات احکام قرآنی و مفهوم قاتلوهم حتی لاتکون فتنه درین باب رک: قطب راوندی، فقه القرآن ۲۸/۱–۳۲۸

۲۰/۸ گرباب سابقه تنازع فرمانروایان و غلبهٔ اوباش در گنجه: ابنحوقل ۲۰/۱ قول یحییبن سعید درین رمینه یاد آور عصرهای بعد و احوال ثغرهای گسترده در عالم نیز هست:

باضطراب السزمیان تسرتیفیع الان ذال فیید حستی یسعیم السبلا وکنذاالسمیاء راکند فیاذا میاحشر که تسأت مین قسعیرها الاقیذاء ۲۷/۸ یلاق و آب و درخت: نزههالقلوب/ ۱۰۵ آثارالبلاد/ ۳۵۲ ۱۲۱ ایریشم گنجه: حدودالعالم/ ۱۲۱ ۲۳/۹ اهل گنجه در دیانت سختی و استواری بسیار دارند و کسی را که مذهب

ایشان ندارد نزد خود راه نمیدهند تا مذهب ایشان تباه نکند. آثارالبلاد/ ۳۵۱ ایشان ندارد نزد خود راه نمیدهند تا مذهب ایشان تباه نکند. آثارالبلاد/ ۳۵۱

● ۱/۱۰ نمونه القاب و عناوین نام آوران گنجه: منشآت خاقانی/ ۱۳۱، ۱٤۹

۱۱/۱۰ غازیان خراسان در ری. ابنالاثیر ۱۸/۷ مقایسه با غازیان خراسان در ارمنیه و میافارقین، همانجا/ ۹

۱۹/۱۰ غریبان در نواحی اران: حدودالعالم/ ۱۹۰–۱۹۸
۱۱/۱۰ امیر آلزیار در درگاه ابوالسوار: قابوسنامه/ ۱۱ (باب هفتم)
۲۲/۱۱ امیر آلزیار در درگاه ابوالسوار: قابوسنامه/ ۱۱ (باب هفتم)
۲۲/۱۱ میصدهزار تن تلفات زلزله: عماد اصبهانی/ ۱۹۰
۲۲/۱۱ میصدهزار تن تلفات زلزله: عماد اصبهانی/ ۲۰۸
۲۲/۱۱ میلار استغال امرا به عشرت و ستیزه: یاقوت ۲/۲۳ مقایسه با یاقوت ۲۸۹/۹
۲۲/۱۱ میلار و دفاع ثغرها: راحهالصدور/ ۲۸۷
۲۲/۱۲ میرود غازیان: و مایعتادهالغزاة لتحریضالناس علیالغزو، و ذلک ایضاً مباح کما للحج ولکن بالاشعار المشجعه مخزالی، احیاء (کتاب السماع)، ۲۷۲/۲
۲۱/۱۲ خازیان ایلدگز و تجمیز غازیان: راحهالصدور/ ۳۰۰
۲۱/۱۲ شکست ابخازیان. تاریخ گزیده/ ۲۱۹
۲۱/۱۲ سوختن و غارت کردن شهر ابخازیان به دست مسلمین: راحهالصدور/ ۲۱۹
۲۱/۱۲ سوختن و غارت کردن شهر ابخازیان به دست مسلمین: راحهالصدور/ ۲۱۹

● ١٦/١۵ نمونهٔ طرز اشارتش به کرد و کردان: خ/ ١٨٤، خ/ ٢٩٣ ل/ ٤٢

- ١٦/١٥ راجع به تركان: ل/ ٢١، ش/ ٢٥٧
- ۲۳/۱۵ بردع و بابالاكراد: ياقوت ۲۳/۱۵

۱٦/١٧ برادر بودنش با قوامی گنجوی که در روایت شبلی نعمانی، شعرالعجم ۲۱٦/۲ نیز مقبول تلقی شده است اصلی ندارد. ذکر آن اولین بار ظاهراً در روایت دولتشاه، تذکرهالشعراء/ ۱٤٣ آمده است و مثل بسیاری روایات دیگر آن مؤلف بیماًخذ و یا مأخوذ از اقوال منقول در افواد است. هدایت، مجمعالفصحا ۱۲٦/۳ قوامی مطرزی را خباز و عم نظامی خوانده است. اینکه هیچ جا در آثار نظامی اشارت به وجود برادر خاصه برادری شاعر نشده است این انتساب را محل تردید میسازد. نیز مقایسه با یادداشت ۲۵/۱۶ و ۱۵/۱۷

۱۹/۱۷ انتساب به اخی فرج زنجانی هم در مورد نظامی اولینبار در دولتشاه
 آمده است: تذکرةالشعراء/ ۱٤۳

۲٦/۱۷ در باب عصر حيات و تاريخ وفات اخلى فرج زنجانى: كشفالمحجوب/ ٢١٥٠ نفحات الانس/ ١٤٨

۱۸/۱۸ اهل گنجه و رسم سلاحداری و تمرین و آموزش جنگی: آثارالبلاد/
 ۲۵۱-۲

۲۰/۲۲ قول سبط ابن الجوزی: البهلوان واسمه محمدین ایلدگز ~ وکان حاکماً علیالعراق و آذربیجان و الری و اصبهان و کان رسم الملک علیه واسمه علی طغریل بن ارسلان مرو کان ظالماً فاتکاً دومات البهلوان بهمدان و خلف مالم یخلفه احد من الاموال. مرآة الزمان ۲۹/۱۹ و قزل ارسلان اخو البهلوان کان قد استولی علی آذربیجان و غیرها: نمو کان فاسقا فاتکاً نام لیلهٔ و هوسکران فاصبح مذبوحاً و قیل قتله خاتون زوجته، همان کتاب ۲۰/۱۱ در فاتکاً نام لیلهٔ و هوسکران فاصبح مذبوحاً و قیل قتله خاتون زوجته، همان کتاب ۲۰/۱۱ در فاتکا نام لیلهٔ و هوسکران فاصبح مذبوحاً و قیل قتله خاتون زوجته، همان کتاب ۲۰/۱۰ در فاتکا نام لیلهٔ و هوسکران فاصبح مذبوحاً و قیل قتله خاتون زوجته، همان کتاب ۲۰/۱۰ در مدان اتابک قزل را کشته یافتند پنجاه زخم کارد بر اندام او زده، سلجوقنامه/۹۸ البته علاقه نظامی به این چنین فرمانروایی که خود وی نیز فسق او را پنهان نمیدارد، جز بیخبری شاعر از حقیقت احوال او محملی ندارد. یک روایت منقول در تاریخ طبرستان/ ٤٤ نیز مشعر از حقیقت احوال او محملی ندارد. یک روایت منقول در تاریخ طبرستان/ ٤٤ نیز مؤی مراز می مدور و یرجی مراز می و نیز فسق و را پنهان نمیدارد، جز بیخبری اشاعر از حقیقت احوال او محملی ندارد. یک روایت منقول در تاریخ طبرستان/ ٤٤ نیز فین مؤیل و ی و مین این می دارد، جز بیخبری موایر از حقیقت احوال او محملی ندارد. یک روایت منقول در تاریخ طبرستان/ ٤٤ نیز موایر از حقیقت احوال او محملی ندارد. یک روایت منقول در تاریخ و یرستان/ ٤٤ نیز موای و فرا می و یک مرفی و یرج مواید و یون کریماً حسن الاخلاق یحب العدل و یوئره و یرجع مواید و قله مقوبه: الکامل ۲/۱۸ و این متضمن نفی گرایش وی به فسق و فتک نیست.

V 1-V Y

۲۷/۲۳ نظامی: شعر به من صومعه بنیاد شد
 شاعری از مصطبه آزاد شد
 مخزن/ ۸۸

• ۱۵/۲٤ خاقانی: زده شیوه کان حلیت شاعریست 🦷 به یک شیوه شد داستان نه تحقیق گفت ونه وعظ و نه یند که حرفی ندانست از آن عنصری. دیوان/ عنصرى 11. - 11 ● ۲/۲۷ در باب طغرل سوم: تاریخ گزیده/ ۷۱–۶، سلجوقنامهٔ ظهیری/ ۸۳ ● ۲۳/۲۱ علاءالدین کرب ارسلان و طغرل: راحهالصدور/ ۳٤۷ • ۸/۳۰ رقابت قزل ارسلان و جهان پهلوان در جلب شاعران: سخن و سخنوران/ 0 41-9 • ۲/۳۱ نظامی و مرثیهاش برای یسر: لباب الالباب / ۵۳۰ ● ۸/۳۳ استغراق یادشاهان عصر در خوشباشی و شادخواری: این الاثیر ۲۸۹/۹ ● ۲/۳٤ و این است نمونهیی از گفتار این سروش: گشادم من از قفل گنجینه بند به صحرا علم برکشیدم بلند نهان ييكر أن هاتف سبزيوش کـه خـوانــد سـرايــنـده او را سـروش ب آواز بوشیدگان گفت خیر گرزارش کن از خاطر گسجریز ش / ۷۷ ● ١٦/٤٠ اين بي بي، الاوامرالعلائيه، عكسي/ ٧١-٧٢ • ۲/٤۱ طعمه دادن طيور كوهستان به وسيله بهرامشاه: مختصر تاريخ ابن بي بي/ ۲۱\_۲۲ به نقل از استاد فروزانفر، زندگانی مولانا/۲۱ • ١٦/٤١ ارامنه در ارزنجان: ياقوت، معجمالبلدان ١٨٠/١ ● ۲۰/٤۱ نجمالدین رازی در باب اهل ارزنجان: مرموزات اسدی/ ۲ ● ۲۷/٤٤ غزالی: که رسول (ص) گفت دنیا جادوترست از هاروت و ماروت، از وی حذر کنید. کیمیای سعادت/ ٦٦ مقایسه با/ ٦٨-٦٦ ایضاً: عیسی (ع) دنیا را دید ~ بر صورت پیرزنی گفت چند شوهر داشتی؟ گفت در عدد نیاید ~ کیمیا/ ٧٦ نیز

H. Ritter, Das Meer der seele/ 47

در ادبیات مذهبی قرون وسطی در آلمان هم ازجمله دنیا را به عنوان: (Frau Welt = ) به نظیر همین صورت تصویر می کرده اند. مقایسه شود با: Oxford comp. Ger. Lit. / 241 ۲۸۷ / ۲۱/٤۵ فندوان و تصرف در احوال اعیان: گردیزی، زین الاخبار / ۲۸۷ • ۲۱/٤۵ مخزن الاسرار، با وجود اشتمال بر مبانی تعلیمی و ارائه تصاویر و استعارات جالب، معرف قدرت قریحه یی آفریننده نیست. کسانی که این معنی را خواسته اند

به نحوی توجیه کنند، خاطرنشان کردهاند که در هنگام نظم این اثر شاعر هنوز راه واقعی

مقایسه شود با:

همچنین مقایسه شود با: ل. صورتگر، تاریخ ادبیات انگلیس ۱۳۱/۱\_۱۲۷

÷

• ۲۵/٦٦ قصهٔ باز و زاغ، در کلام عنصری بدین گونه است: میان زاغ سیاه و میان باز سپید شنیدهام ز حکیمی حکایت دلبر به بازگفت همی زاغ هردو بارانیم که هردو مرغیم ازاصل وجنس یکدیگر جواب داد که مرغیم جز به جای هنر میان طبع من و تو میانه هست نگر خورند از آنکه بماند زمن ملوکزمین تو از پیلیدی و مردار پرکنتی ژاغیر مرا نشست به دست ملوک دهر براست ترا نشست به ویرانی و ستودان بر زراحتاست مرا رنگ و رنگ تو زعذاب کهمن بهفال زمیروفیم و تو ازمینکر ملوک میل سوی من کنند و سوی تو نه کهمیل خیر به خیرست ومیل شر سوی شر اگر تو خویشتن اندر قیاس من داری . همی فسوس تو بر خویشتن کنی ایدر دیوان عنصری، طبع دکتر قریب ۱۳۳۲ / ۸۵-۸۵ ● ۱۸/٦۷ تصوف شیخ اشراق: دنبالهٔ جستجو در تصوف/ ۲۹۳ و مابعد • ٥/٦٩ غزل مولانا، با مطلع مأخوذ از مخزنالاسرار: سر نی/ ٣٩٨ چ ● ۲٤/۷۵ مال و گنج به ستی و مهستی: خسرو و شیرین/ ۱٤ ● ۲۷/۷۵ بردع، اقطاع اتابک ایلدگز: سلجوقنامهٔ ظهیری/ ۷۵: و من برذعه الی جنزه وهى كنجه تسعه فراسخ. معجمالبلدان ١ / ٣٨٠ • ۲۵/۷٦ طغرل سوم و قريحهٔ شاعری: راحهالصدور/ ۳۳۳ ● ۲٦/٧٦ واگذار کردن طغرل کارها را به دو عم خویش: تاریخ گزیده/ ٤٦٤ ● ۲٦/۷۷ قزل ارسلان و شرابخواریش: تاریخ طبرستان ۲/۱۵۳–۱۵۳ • ۵/۷۸ ابیات خسرو و شیرین در نقل معاصران: راحهالصدور/ ۸٤\_۸۱، ۹۹، E.I. "441 "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "741" "74 همچنین پارەیی ابیات از لیلی و مجنون هم درین کتاب نقل شده است، رک/ ۲۵۵، ۳۹۰، 590-7 ● ۱۲/۹۳ شهرت داستان مرگ شیرین: المحاسن والاضداد/ ۲۵۱ ● ۲۷/۹۳ فردوسی و مرگ فرزند: شاهنامه، طبع مسکو ج ۱۳۸/۹

- ۱۰/۹۵ شبدیز، در نبرد خسرو با بهرام: مسعودی، مروج ۱۷۰۰۱
  - ۱٤/۹۵ فرهاد، در روایت بلعمی: تاریخ/ ۱۹\_۱۰۰۰

• ۱٦/٩۵ شیرین در ردیف شبدیز: زینالاخبار/ ۳٦

● ۲٤/۹۵ توقیف شدن بزرجمهر به اتنهام زندقه: مسعودی، مروج ۱۷۲/۱
 روایات در باب تبحر او در علم نجوم، طب و تعبیر رویا و پیشگویی آینده بسیارست. مقایسه
 C. Nallino, Raccolta di Scritti editi e inediti, Vol: V/ 236-238

۲۵/۹۷ آمازیس و قصهٔ پاشویه: هرودوت، کتاب دوم، ترجمه فارسی تواریخ/ ۱۸۰

• ۳/۹۸ خسرو و صیاد: نصیحهالملوک/ ۲۸۳

۱۵/۹۸ شیرین، زنی عیسوی از اهل خوزستان: کریس تنسن، ایران در زمان ساسانیان/ ۹۸ ٤

۲۲/۹۸ خاقانی: و گریهٔ شیرین در دخمه پرویز: منشآت خاقانی/ ۳۹
 ۲۲/۹۸ شیرین، در خارج از بازداشتگاه خسرو: طبری \_ نولد که، تاریخ ایرانیان

و عربها/ ۵۲۳

۳/۹۹ اینکه شیرین از سال سوم سلطنت خسرو همسر او بود: طبری \_ نولذکه/ ٤٧۵

۱۵/۹۹ شیرویه، و تأثرش از خودکشی شیرین: شاهنامه، ج ۲۸۸/۹
 ۱۹/۹۹ سیاست کردن هرمز پسرش خسرو را: طبری ـ نولدکه/ ۹۹۰
 ۱۹/۹۹ سیاست کردن هرمز پسرش خسرو را: طبری ـ نولدکه/ ۹۹۰
 ۱۰۱/۱۰ خسرو و وعدهٔ بنای قصر: یاقوت ۶/۸۵
 ۳۵۸/۷ اکلیل شیرین: ثعالبی، ثمارالقلوب/ ۸۲
 ۳۱/۱۰۳ پاکی عشق شیرین به فرهاد: نظامی، خسرو و شیرین / ۲۲۱
 ۱۰۹/۱۰۳ سیمبد بودن فرهاد در سیاه خسرو: مجمل التواریخ/ ۹۹
 ۲۰۱/۱۰ مافروخی، قصهٔ شیرین: ترجمهٔ محاسن اصفهان / ۲۷

Edipus Complex) در نزد اصحاب نظریهٔ تحلیل Edipus Complex) در نزد اصحاب نظریهٔ تحلیل روانی عبارت از عقدهیی است ناخود آگاه که حسادت و ناخرسندی پسر را نسبت به پدر و علاقهٔ پنهان ـ و در اصل جنسی ـ پسر را به مادر سبب می شود و موجب بروز احساس ناخوشایندی و سرکشی پسر نسبت به پدر می گردد. احساس مشابه دختر نسبت به مادر هم صورت مخالف این عقده است و آن را Electra Complex می خوانند. رک:

James Drever, A Dictionary of Psychology, PRB, 1958/77, 79 ■ ۱۷/۱۱۲ اسبنامهٔ شروانشاهان: بیرونی، الاثارالباقیه/ ۳۹ مقایسه با: مسعودی، مروج ۱۲۸/۱

۱۹/۱۱۲ خاقانی و ذکر شروانشاهان به عنوان یزیدیان: دیوان / ۵۰، ۱۷۶، ۲۵۵

● ۲۳/۱۱۲ نسبت شیبانی نزد اعراب: العقدالفرید ۲/۷۲\_۲۶

 ● ۱٤/۱۱٤ اسناد اشعار مربوط به عشق لیلی به مجنون بنی عامر، و تشبیب شاعران به نام لیلی: الاغانی ۱/۱\_۳۰۷ ۲۰/۱۱۵ جعل انساب برای لیلی و مجنون: الاغانی ۲/۲، ۱۱
 ۲۰/۱۱۵ ابوبکر والبی، و زمانش: مصارع العشاق/ ۲۷۱
 ۱۲/۱۱۷ از اشارات نظامی به راویان قصهٔ لیلی و مجنون:

گویندهٔ این سخن چنین گفت/ ٤٦ فهرست کش نشاط این باغ/ ۸۲ گنجینه گشای این خزینه/ ۹۹ سازندهٔ ارغنون این ساز/ ۱۰۵ مشاطه این عروس نوعهد/ ۱۲٦ صاحب خبر فسانهپرداز/ ۱٤۳ دانای سخن/ ۱۹۱ طغراکش این مثال مشهور/ ۲۰۲ انگشت کش سخن سرایان/ ۲۱۰ دهقان فصیح پارسیزاد/ ۱۲۸ فرزانه سخن سرای بغداد/ ۱۲۲ برای آگهی بیشتر در باب روایات راجع به مجنون رک مقاله استاد کراچکوسکی، ترجمه دکتر احمد شفیعیها، مجله معارف، سال ۱۳٦۸ همچنین مقایسه شود با تألیف محققانه دکتر جلال ستاری، حالات عشق مجنون ۱۳٦۸

 ۲٦/١٢٥ دربارهٔ کسانی که بین لیلی و مجنون نامه و پیام مبادله می کردهاند: تزیینالاسواق/ ۲۱، ۶٤

۸/۱۲۸ خلیفهزادهیی که شعر عاشقانهاش را به مجنون منسوب می کرد: الاغانی
 ۱۰، ۷/۲

۲٤/۱۲۸ انسان با گرگ، در صحرا: و من اخبار الفرزدق انه نزل فی بعض اسفاره فی بادیه و اوقد ناراً فرآه الذئب فاتاه فاطعمه من زاده وانشده:

و اطلس عسال و ماكان صاحبی دعوت بناری موهناً فاتانی فلما اتی قلت ادن دونك اننی و ایاك فی زادی لمشتركان فبت اقد الزاد بینی و بینه علی ضوء نسار مسرة و دخان و قلت له لما تكثر ضاحكا و قائم سیفی فی یدی بمكان تعش فان عاهدتنی لا تخوننی فكن مثل من یاذئب یصطحبان وانت امرء، یاذئب والغدركنتما اخییین كانا ارضعا بلبان ولو غیرنا نبهت تلتمس القری رماك بستهم اوشیات سنان

۱٤/۱۳۰ تاجدار مرو و ندیم جوان در روایت نظامی، لیلی مجنون/ ۱٤٦، در نزد بعضی، قصه قاضی مجدالدین مذکور در روایت ابن بطوطه/ ۱۹۷ را به خاطر آورده است: حسین پژمان، مقدمه لیلی و مجنون/ سیزده \_ چهارده، اما عدم سابقهٔ آشنایی و مهربانی بین قاضی و شیر تصور هرگونه شباهت را نفی میکند و قصهٔ نظامی هم بیش از یک قرن مقدم بر داستان قاضی است. درباره اصل این قصه قاضی مجدالدین و بیاصل بودنش هم مقایسه شود به/ یادداشت محمد قزوینی، شدالازار/ ۲۵-۱۲۶

• ١٦/١٣٠ قصة اين نديم درواقع ياد آور داستان اندروكلس و شيرست، در

روایتی مربوط به قرن دوم میلادی. بر وفق این قصه، اندرو کلس بردهیی است که از خداوندگار خود می گریزد، به غاری پناه میبرد و آنجا خود را با شیری روبهرو مییابد که سخت مایهٔ وحشتش می گردد. اما شیر پنجهٔ خود را که مجروح شده است به او نشان میدهد و آندروکلس خاری را که در آن خلیده است از آن بیرون می آورد. چندی بعد که برده فراری گرفتار میشود به حکم امپراطور او را وامیدارند تا در صحنهٔ میدان با شیر بجنگد. چنان اتفاق میافتد که شیر همان حیوانی است که او وی را نجات داده است. شیر وی را میشناسد و در برابرش اظهار دوستی و فروتنی می کند. امپراطور محکوم را عفو می کند. قصهٔ او در یک روایت جالب از مونتنی فرانسوی تصویر یافته است. برنارد شا درامنویس معروف عصر ما نیز نمایشنامهیی از روی آن ساخته است:

B. Shaw, Androcles. and the Lion 1912

۸/۱۳۵ و ۱۲ کرپ ارسلان، اتابک ازبک فرزند طغرل سوم: راحهالصدور/
 ۳٤٧-۸ قول راوندی در وصف وی، همان/ ٤٤

- ۲۱/۱۳٦ عشرت جویی اتابک ابوبکر: ابن الاثیر، الکامل ۲۸٤/۹
- ۲۲/۱۳٦ تهنیت و دعای نظامی در حق اتابک ابوبکر: خسرووشیرین / ۵–۳۰٤
- ۸/۱۳۷ علماء که پادشاهان را به شراب و شکار تشویق می کردند: راحهالصدور/ ٤٣٤-٤٢٤

 ۸۱۳۸ سابقه قصر خورنق قبل از عهد منذر و نعمان: کریس تنسن، ایران/ ۲۹۸

● ۲٤/۱٤۵ مافروخی و منشاء بهرام: ترجمهٔ محاسن/ ۲۷

۲٦/١٤٥ شلنبه و بهرام: شهر دماوند شلنبه است. بهرام گور گوید: منم شیر شلنبه و منم ببریله. ابن خردادبه، المسالک/ ۱۱۸ در یاقوت شلنبه و شلمبه هر دو ضبط شده است و درباب آن گوید: بلده من ناحیه دنباوند قریبه من ویمه، لها زروع و بساتین و اعناب کثیره و جوز، و هی اشد تلکالنواحی برداً، معجمالبلدان ۳۲۰/۳۰ ضبط شعر منسوب به بهرام در روایت عوفی: منم آن شیرگله منم آن پیل یله نام من بهرام گور کنیتم بوجبله. لباب الالباب/ ۲۱

۱/۱٤٦ قصر بهرام در جوهسته همدان: ياقوت ٣٥٦/٤ همان كتاب ذيل ناوس الظبيه ٢٥٤/٥

• ١٤٦٪ منار سنب گور: مجملالتواريخ/ ٥٢٣. مقايسه با همان مأخذ/ ٧٠.

۱۳/۱٤٦ مآخذ راست روشن: سیاستنامه/ ۲۲-۱۱، نصیحهالملوک/ ۱۵٤، جوامع الحکایات عوفی، قسم سوم ۲۸/۲

• ١٦/١٤٦ - ١٤ عوفي: و او را شعر تازيست، بغايت بليغ 🕤 و بنده در

كتابخانهٔ سربل بازارچه بخارا دیوان او دیده است و در مطالعه آورده. لباب الالباب/ ۲۱ ● ۱۷/۱٤٦ قصه بهرام و خرهنما: مرزبان نامه/ ۲۲\_۲۰ • ۲۳/۱٤٦ بهرام پادشاه نمونه: نصيحهالملوک/ ۱۷۷ • ۲٤/۱٤٦ عدالت بهرام: تاريخ قم/ ۱۸۷ • ٣/١٤٧ جام نقره با تصوير بهرام: كريس تنسن، ايران/ ٣٠٠ • ٧/١٤٧ رمى بهرام: ثعالبي، ثمارالقلوب/ ١٨٠\_١٧٩ ● ۱۹۲۷ بهرام و موبد ماراسپند: شمس قيس، المعجم/ ۳\_۱۹۲ ● ۱۲/۱٤۷ مسعودی و اشعار منسوب به بهرام: مروجالذهب ۱۳۳٬۱ • ۱۱/۱٤۸ دربارهٔ گوسان که ذکر آن در ویس و رامین و در مجمل التواریخ والقصص هم هست رک: M. Boyce, The Parthian Gosan ~ .in JRAS. 1957 ● ۲/۱٤۹ قصهٔ پیروز ساسانی و شباهت حال او با بهرام: کریس تنسن/ ۳۰۵ ● ۱۸/۱۵۲ رابطهٔ هفت گنبد با قصهٔ باروهای اکباتان در هرودوت: It. Pizzi, Op. Cit. II/ 407 • ۲۰/۱۵۲ لباس های رنگارنگ پادشاهان: حمزه اصفهانی، تاریخ سنی ملوک/ 375 • ۲۲/۱۵۳ اینکه افسانه های هفت گنبد اصیل است یا مأخوذ: مجتبی مینوی، مجله يغما ٨ / ٤٣٦ ● ۲۷/۱۵۷ سابقهٔ مضمون قصه دختر یادشاه روس در مصر باستانی: G. Huet, Les contes Populaires/ 40-41 ● ۱۱/۱۵۸ در باب گوتسی و مأخذ قصهٔ Turandot مقایسه شود با: Pizzi, Op. Cit. II/ 429 ● ۳/۱۵۹ مصر، سرزمین غول و عفریت: مسعودی، مروج ۳۲۸/۲ Don Juan Manuel, El Conde Lucanor/ 252 Seqq : A/169 ● ۲۱/۱۵۹ مانویت در چین: قلمرو وجدان/ ۸۶\_۸۶ ● ۱۱/۱۲۰ درباب قصهٔ آمهتو رک: A75 /II درباب قصهٔ آمهتو رک: Pizzi, Op. Cit. II • ۲۵/۱٦۱ خورنق در حیرہ: یاقوت ۲۵/۱٦۱ • ٦/١٦٢ در باب اشتقاق سنمار رجوع شود به: طبري ـ نولدكه، تاريخ ايرانيان و عربها/ ۱۸۰ • ۲٦/١٦٢ تصویر نقوش تیراندازی در تخت جمشید: مجتبی مینوی، یغما ۸/۳٤ • ١٧/١٦٣ در باب قصههای مربوط میلو رک: Milo در دائرهالمعارف بریتانیکا

The Oxford Companion to class. Lit. / 274

● ۱٤/۱٦٦ هفت پیکر و ادبیات جهانی مقایسه با:

G. Von Grunebaum, L' Islam Medieval/ 317-● ۱/۱۷۱ اخلاق نقوماخس رسالهٔ ارسطوست در حکمت عملی و علم اخلاق. مقایسه با: سیر حکمت در اروپا ۲۱/۱\_۵۵

● ۲۷/۱۷۱ خلاصه قصه اسکندر در روایت نظامی: شرفنامه/ ۳۸\_۹

۱۱/۱۷۶ واندر مملکت او اسکندر: و اندر مملکت او المی او اسکندر: و اندر مملکت او حکما و اطبا بودند ~ چون ارسطاطالیس و بقراط و افلاطون و سقراط و یونون و هرمس و بلیناس و جالینوس و اغاذیمون، بلعمی/ ۲۹۳ در باب فلاسفه در موکب اسکندر:
 Plutarque, vies paralleles, Alex. 7, 278

• ۲۳/۱۷٤ در باب قصه استی پلون رک:

Diogene Laerce, II/ 115

و دربارهٔ زنون و آنتی گون گوناتاس رک به همان مأخذ VII مصر مقایسه شود با: Claire Preaux, Le Monde Hellenistique 1978, I/227-8 Claire Preaux, Le Monde Hellenistique 1978, I/227-8 اسکندر و دارا: و کان تحت الاسکندر یومئذ فرس له عجیب یقال له بو کفر اسپ، تاریخ I اسکندر و دارا: و کان تحت الاسکندر یومئذ فرس له عجیب یقال له بو کفر اسپ، تاریخ I روبه کردند وی آن را رمیده طبع و رام ناشدنی یافت و ردش کرد اما اسکندر دریافت مرضه کردند وی آن را رمیده طبع و رام ناشدنی یافت و ردش کرد اما اسکندر دریافت آن رمیده خوبی وی به سبب ترس او از سایهٔ خویش است، پس روی او را به جانب آفتاب کرد به نوازش او پرداخت و او را رام کرد. اینجا بود که فیلیپ به اسکندر گفت: پسرم تو شایستهٔ فرمانروایی بر سرزمینی بزرگ هستی مقدونیه برای تو بسنده نیست. بو کفالس در لشکرکشی به شرق مرکب اسکندر بود و بین اسب و سوار تفاهم شگفتی وجود داشت. فرمی این مرکب پرآوازه در هند از پای درآمد اسکندر متأثر شد و گویند در آن نواحی شهری به نام او بنیاد کرد. مقایسه شود با:

The Oxford Companion to Classical Literature/ 82

۱۸/۱۷٦ انتساب اسکندر و رومیان به عیصو (= عیص) بن اسحق: طبری،
 تاریخ 2, I / 701
 ۳ / ۲۲/۱۷٦ دارا و بت زرین: یادداشتها و اندیشهها/ ۵-۱۳۳
 ۱۲/۱۷۷ ولادت اسکندر از یک پادشاه پارس: ابن عبری/ ۵۳

۲/۱۸۰
 ۲/۱۸۰
 ۲/۱۸۰
 ۳۹۲-۳٬۳۵۱-۳

 ۲۷/۱۸۱ قيدافه تحريف قنداقه، مقايسه با: الاخبار الطوال/ ۳۸ ( = (Candace))

• ۲۸۲۷ قیدافه در کلام خاقانی/ ۷۵، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۷: دی. قیدافه مسلکیت که دهرش جزرابعه کیان ندیدست قیدافه خوانده ام کهزنی بوده پادشاه اسکندر آمدش به رسولی سخن گزار آسسمان ستراستاره هسمتا من تراقیدافه هسمتا دیده ام بادت سعادت ابد وهم به هستت قیدافه زمین و سر آسسان شده و پیداست که خاقانی نام نوشابه را نشنیده است و دربارهٔ قیدافه هم معلوماتش مأخوذ از شاهنامه است.

• Amazon آمازون Amazon نام طایفهیی زنان جنگاور افسانهیی که بر حسب روایات افسانه آمیز در آخر دنیا، به روایت هرودوت در سرزمین سکاها و بر وفق روایت استرابون در دربند خزران میزیستهاند. ذکر آنها در اساطیر یونانی ضمن قصهٔ تروا نیز هست. موافق این روایات آمازونها برای آنکه در تیزاندازی دچار مشکل نشوند پستان راست خود را میبریدهاند. اشتقاق نام آنها را از همین معنی گرفتهاند و ظاهراً عامیانه است. مقایسه شود با:

D. Von Bothmer, Amazons in Greek Art, 1957 • Epire پادشاه Pyrrhus در پلوتارک آمده است. بوالو شاعر و منتقد معروف فرانسوی آن را در قطعهیی زیبا به نظم آورده است:

Boileau, Epitre I, vers 60-86

اینجا در تقریر سؤال و جواب پرسشگر با پادشاه کلام بوالو لطف خاصی دارد: - Eh! Seigneur, dès ce jour sans sortir de L'Epire du Matin jusqu'au soir, qui vous defend de rire?

۳۸۰/۱ بردع و ویرانی آن در عصر نظامی و یاقوت: معجم البلدان ۲۳/۱۸٦
 ۲۳/۱۸٦ اسناد مرتبهٔ پیغمبری به او ممکن است خاطرهٔ مبهمی از تعمد رسالتی ۲۵/۱۹۰
 بوده باشد که مدعی بود برای ایجاد برادری بین مردم شرق و غرب در پیش دارد. رک: Tarn, Alexander the Great I/ 117

۲/۱۹۱ سراپیوم نام مرکزی علمی و معبدی در اسکندریه که در اصل به وسیلهٔ بطلمیوس اول برای پرستش سراپیس از خدایان مصر آن عصر بنا شده بود. این معبد مرکز اجرای یک آیین ملی شد که در آن یونانیها و مصریها شریک بودند. فعالیت معنوی و فرهنگی آن حتی بعد از انقراض بطالسه هم تا مدتها باقی بود. مقایسه با: فیلیپ حتی، شرق نزدیک در تاریخ، ترجمه دکتر قمر آریان/ ۱۸۲ برای تفصیل بیشتر درین باب رک:
 G. Sarton, A History of Science II/ 143-8

 ۱٤/۱۹۱ در باب علاقهٔ بطلمیوسان نخست، به توسعه و بسط کتابخانه و فعالیتهای علمی رجوع شود به:

G. Sarton, A History of Science, II/ 142-4 ● ۱۷/۱۹۱۱ ابومعشر بلخی، جعفربن محمد (وفات ۲۷۲) منجم و عالم ریاضی صاحب کتاب المدخل، کتاب الالوف و آثار دیگر:

برای تفصیل بیشتر رجوع شود به: ریحانهالادب، ج ۸/۵ــ۸ مقایسه شود با: C. Nallino, Raccolta, Vol V/ 230 seqq. المانی که آنچه آئینهٔ اسکندر میخوانند همانست در عهد بطلمیوس دوم بنیاد شد:

G. Sarton, Op. cit. II/ 24

۳۵۹ در باب مأخذ قصه شبان و انگشتری در قول افلاطون (جمهور ۳۵۹ ) ۲۵۰ داستان انگشتری گوگس ( ۲۵۰ ) رک مقالهٔ افلاطون در ایران، در: با کاروان اندیشه/ ۲۳۰ داستان انگشتری گوگس از همین طریق در ادبیات جدید اروپایی راه یافته است. هرچند ممکن است تا حدی نیز به وسیلهٔ نقل روایات مأخذ هرودوت در ادبیات اروپائی نقل شده باشد. در هر حال برای تصحیح قولی که درین باب در مقالهٔ افلاطون در ایران با کاروان اندیشه روی داده است. محمد ولی تصحیح قولی که درین باب در مقالهٔ افلاطون در ایران می مقالهٔ افلاطون در ایران مایند است از همین طریق در ادبیات جدید اروپایی راه یافته است. هرچند ممکن است تا حدی نیز به وسیلهٔ نقل روایات مأخذ هرودوت در ادبیات اروپائی نقل شده باشد. در هر حال برای تصحیح قولی که درین باب در مقالهٔ افلاطون در ایران با کاروان اندیشه روی داده است. اکنون رجوع شود به مقاله از هرودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از همودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از همودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از همودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از همودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از هرودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از همودوت در تاریخ چه میتوان آموخت،در نقش بر آب/ اکنون رجوع شود به مقاله از همهٔ معروف و فاطمه عره در آخر هزار و یکشب.

● ۲۵/۱۹٦ حوالت کردن سخن خود به خاموشان: نظامی، اقبالنامه/ ۸۸

۲۷/۱۹۸ در باب ارتباط احتمالی قصهٔ سرپرستان با حکایت رأس در الفهرست: کامل احمدنژاد/ ۱۹۹

- ۱۹۹/۶ انصراف خاقان از همراهی با اسکندر: اقبالنامه/ ۱۳٤، ۱٤٤
  - ٦/٢٠١ بىنظير بودن خمسه: حبيبالسير ٥٣٣/٢
  - ۸/۲۰۱ مقدور نبودنش برای نوع بشر: جامی، بهارستان/ ۹۸
  - ۹/۲۰۱ نظامی از ارکان اربعهٔ شعر: آتشکده/ ۲٤۲\_٤
    - ۱۰/۲۰۱ ثانی و همسر نداشتن او: مجمع الفصحا ۲۳۷/۱

۱۵/۲۰۲ • ۱۵/۲۰۲ برای تفصیل تحقیقات راجع به نظامی رک: دکتر رادفر، کتابشناسی نظامی/ ۲۰۲ • ۲۱۳-۳۱۳ نظامی/ ۳۷۶ • ۲۱۳-۳۱۳

● ۱۹/۲۰۲ سبک آذربایجانی: دکتر شفق، تاریخ ادبیات/ ۲٤٦

۲۱٤ نفیسی، دیوان نظامی/ ۲۱٤ و از همان برمی آید که نسخههای مأخذ وی هیچیک قدمتی ندارد و نمی توان اصالت آنها را قابل تأیید یافت.

● ۱/۲۱۰ سابقهٔ سبک وقوع در امیرخسرو: شبلی نعمانی، شعرالعجم ۱۳۲/۲

۱۷/۲۱۰ تصویر زشتی و التذاذ از آن: ارسطو، فن شعر: حتی چیزهایی را که چشم انسان از دیدار آنها ناراحت میشود نیز اگر خوب تصویر نمایند از مشاهدهٔ تصویر آنها لذت حاصل میشود چنانکه تماشای صورت جانوران پست و مردار نیز سبب التذاذ میشود. فن شعر ارسطو/ ۲۵

۲۰/۲۱۷ امامالشعرا خواندنش در قول متأخران مبنی بر آنست که مورد تقلید و پیروی شاعران دیگر گشت. در باب خروس عرشی و سابقهٔ برداشت نظامی از بانگ خروس صبحگاه رک: استاد پورداوود، فرهنگ ایران باستان ۳۱۵/۱ و مابعد. همچنین مقایسه شود با مقالهٔ استاد فریتز مایر در:

Colloquio sul poeta Persiano Nizami e la leggenda iranica di Alessandro Magno, Roma 1977

۸/۲۱۸ تعریض در حق حاسدان که شاعران معاصر بودهاند در کلام نظامی مکرر آمده است. سایر همعصرانش و از همه بیشتر خاقانی هم در حق شاعران عصر خویش تعریضهای بسیار دارد. اینکه متاع کاسدی مثل شعر، لااقل تا آن حد که امثال ظهیر و خاقانی از آن با ناخرسندی یاد کردهاند در عین حال مورد خیانت و سرقت هم واقع میشده است خالی از غرابت نیست. مقایسه شود با: ابن خلکان ۲/۱۱-۱۱

۱۲/۲۱۸ قلامی پیش و پسبی بست صف کبریا پس شعرا آمد و پیش انبیا قافیهسنجان که سخن برکشند گنج دو عالم به سخن درکشند زآتش فکرت چو پریشان شوند با ملک ازجملهٔ خویشان شوند مخزن/ ۶۳

 ۱۹/۲۱۸ در مورد تنزیه شعر رک: جرجانی، دلائل الاعجاز / ۲۳-۹ هجویری، کشف المحجوب / ۲۰–۵۱۷، غزالی، کیمیا / ۳۷۷
 ۲۷/۲۱۸ در باب رابطهٔ شعر و شرع در کلام نظامی و دیگران: نظامی:

وانیچه نه از شرع برآرد علم گرمنم آن حرف دروکش قلم مخزن/ ۲٤۹ انوری: تو راه شرع به آخرنمی بری و خطاست چو راه شعر به آخر بری بیاموزی سنائی: شاعری بگذار گرد شرع گرد ایراترا زشت باشد بی محمد نظم حسان داشتن دیوان / ۲٤۹ عطار:

شعبر و شبرع وعبرش ازهم خاستند تنا دو عبالم زین شبرف آراستند مصیبتنامه/ ٤٦

٤/٢٢٠ از آنجمله است موارد ذیل: وصف سفره در خسرو شیرین / ۱۷٦، توصیف شب، در همان داستان / ۲۷٦، توصیف زلزله در اقبالنامه / ۱۹ـ۱۸، وصف آتش در شرفنامه / ۱۸٦، وصف میوه در اقبالنامه / ۱۵۳ که نظایر بسیار در سراسر خمسه دارد.

۲۸/۲۲۰ درواقع این بیت معروف بازمانده از آن مرثیه که شاعر در طی آن می گوید:

همی گفتم که خاقانی دریغاگوی من باشد دریغا من شدم آخر دریغاگوی خاقانی با توجه به آنکه تولد نظامی حدود ۵۳۵ و تولد خاقانی حدود ۵۲۰ بوده است و لاجرم نظامی پانزده سالی جوان تر از خاقانی بوده است انتظار گوینده را که خاقانی دریغاگوی او باشد در حد عادت غیر معقول می سازد خاصه که نظامی شکایتی جدی هم از بیماری و ناتوانی و نالانی خویش ندارد. آیا شعر گویندهٔ دیگریست که تذکرهنویسان از روی بیدقتی به نظامی منسوب کردهاند؟

• ۲٦/۲۲٦ تلميحات نظامي شامل اشارت به آيات، احاديث، اشعار و روايات تاریخی است و ازین حیث تنوع جالبی دارد. از آنجمله در آنچه اینجا در متن از آن یاد شده است رنگرزی مسیحا (مخزن/ ۱۷) اشارت به اشتغال عیسی در کودکی به فراگرفتن آن پیشه است، گازری آفتاب هم که شامل خاصیت پاک کردن و خشک کردن آن است در دنبال ذکر رنگرزی مسیحا به مناسبت همخانه بودن آنهاست در آسمان چهارم، و لطف خاصی دارد. از سایر موارد ذکر شیخ نجدی (ل/ ۸۸) شامل تلمیح به ابلیس است که گویند در روز دارالندوه به صورت این شیخ عرب ظاهر شد و به مخالفان رسول که درصدد کشتن وی بودند اشارت کرد تمام آنها جمع شوند و وی را با یک شمشیر واحد بکشند. ثمارالقلوب/ ٦٦. هاروت و ماروت (خ/ ٢٢٤): نام دو فرشته معروف که به زمين آمدند و به گناه انسانها آلوده شدند. اصحاب کهف (خ/ ۲۹۵): یاران غار که به عهد دقیانوس Dacius فرمانروای مشرک روم و برای اجتناب از التزام شرک و انکار مسیح، به غار پناه بردند و بعد از سیصد سالی بیدار شدند و پیروزی آیین مسیح را درک کردند. جوی مولیان (خ/ ۲۱۲): ملک و زمینی در نزدیک بخارا که سرای امیر و بزرگان آنجا بنا شده بود و در قصهٔ معروف امیرنصر و قصیدهٔ رودکی شوق و هوای آنجا امیر و سردارانش را از نواحی هرات به بخارا کشاند. خرب ذیقار (خ/ ۲۸۹): از ایام عرب و شامل قصهیی پرآوازه در باب برخورد طوایف وائل با یکدسته از سپاه ایران. ماه نخشب (خ/ ۵۹) و ماه مقنع (خ/ ۷۱) ماه مصنوعی مشهوری که گویند مقنع، پیغمبر نقابدار، آن را به نیروی طلسمات و نیرنجات از چاه بر آورد و به آسمان برد. سرپاتک (خ/ ۲۲٤) که در کلام عطار (المهينامه/ ٦-٧٢) هم ذكرش هست ساحري هندي و افسانهيي (مقايسه با: شدالازار/ ۱٤۲) که در افواه شهرت داشت: Serapataka مقایسه شود نیز با:

Das Meer der seele/ 622

۱۱/۲۲۷ قبره (خ/ ۲٦۸) در کلام نظامی به همین صورت که در نسخههای متداول کلیله و دمنه (ازجمله طبع استاد عبدالعظیم قریب/ ۲۱۹) هم هست آمده است و اگر در متن الحاقی نباشد معلوم میدارد که ضبط فنزه که در چاپ استاد مجتبی مینوی (/ اگر در متن الحاقی نباشد معلوم میدارد که ضبط فنزه که در چاپ استاد مجتبی مینوی (/ ۲۸۲) مرجح شناخته شده است در محیط یا عصر نظامی هم شهرت نداشته است و اگر در نسخههای قدیم عربی و ترجمههای عبری و سریانی هم فنزه یا پنزه است صورت مشهور و متداول لفظ باید همان قبره بوده باشد، در کلام عرب هم ضبط معمول همین است: القبره، محدول نظامی نامی مینوی ایزه باید همان قبره بوده باشد، در کلام عرب هم ضبط معمول همین است: القبره، متداول لفظ باید همان قبره بوده قبره، و منه قول کلیب: یالک من قبره بمعمر آقرب الموارد ۲۶/ ۱۹۸۹.

و در المعجم/ ۸–۱۰۷ هم هست اشارهٔ حافظ هم در بیت ذیل: غزلیـات عـراقی اسـت سـرود حافـظ کهشنید اینره جانسوزکهفریاد نکرد به همین ترانههاست و احتمال اشارت داشتن به شعر عراقی معروف جز به فرض ایهام از آن برنمیآید.

ابرو و ابرو و ابرو و ناخواستهٔ چشم و ابرو و جستن بی اراده و ناخواستهٔ چشم و ابرو و گونه و بعضی اندامهای دیگرست. این امور را قدما متضمن پیش آگهیهایی مربوط به آینده تصور می کردهاند و نوعی دانش \_ درواقع شبهدانش \_ عامیانه در تفسیر و توجیه آنها از قدیم در فرهنگ عوام پیدا شده است که مدعیان آن مثل کف بینان، رمالان و خوابگزاران با تأویل این امور خود را از رویدادهای آینده آگاه نشان می دادهاند. در کشف الظنون حاجی خلیفه، و همچنین در تذکره در تذکره دادهای می مربوط به آینده در فرهنگ عوام پیدا شده است که مدعیان آن مثل کف بینان، رمالان و خوابگزاران با تأویل و همچنین در تذکره داود انطاکی و کشاف اصطلاحات تهانوی درین باره اطلاعات جالبی همین.

۲۰/۲۳۱ از همین گونه همدردی با جنیان است آنچه ابنالاثیر در حوادث سنه ۲۵۶ ذکر میکند که اکراد و طوایف دیگر برای سوگواری ملک الجن در کوی و بازار نوحهها سرکردند. وی همچنین خاطرنشان میکند که در سال ۲۰۰ برای همدردی با امعنقود، زنی ازین طایفه که فرزند خود عنقود نام را از دست داده بوده مردم مویه کردند، ابنالاثیر ۲۰۰۸

۱۰/۲۳۱ اشارت به بعضی ازین خرافات که در نظامی هست: ارتباط خلعتیابی با سپیدی ناخن (خ/ ۷)، اسپند و چشم زخم (ش/ ۱٤۱)، آهن و پری (خ/ ۱٤۱)، ماه گرفتن وطشت زدن (ه/ ۲۵)، پای بز در راه کسی انداختن (خ/ ۲٤۱)، کرفس و کژدم (ل/ ۷۶)، صرع و چهارشنبه (ل/ ۳٤)، ماه و پارچهٔ قصب (ل/ ۵٤)، درمریز در دف مطرب (م/ ۵۰)، خرمهره و گردن گاو (م/ ٤٩)، پای بازی زنگی بچهها (ل/ ۱۱۱)، صدای بانوی کوه (م/ ۱۹٤) که این اخیر را به گونه دیگر نیز خواندهاند.

● ۱۱/۲۳۳ در باب استعارات و تصویرهای مجازی در کلام نظامی رجوع شود به: H. Ritter, Ueber die Bildersprache Nizamis 1927

• ٩/٢٣٤ حشو لوزينج: الحشوالحسن ~ و كان ابن عباديسمي هذاالحشو

حشواللوزينج لان حشواللوزينج خير من خبزته. ثعالبی، فقهاللغه/ ۳۱۷ مقایسه شود نیز با: شعر بیدروغ/ ۲٦۱

۱۳/۲۳۵ مضمون پیرخر بارکش در کلام نظامی (ل/ ۷۱) از جمله یادآور یک قطعه شعر عربی است از قاضی یحییبن صاعد که رشید وطواط آن را با ترجمهٔ منظوم خود نقل کرده است ـ در حدایق السحر، ضمن صنعت ترجمه: اقسول کـمـا یـقـول حـمـار سـوع وقـدسـامـوه حـمـلاً لایـطـیـق

كسمسا أن الأمسور لسهسا مستفسيسق ساصبر والامرر ليها اتساع فسامسا ان امسوت اوالسمسكساري و امایت ہے ہے ہے الطریق من همان گويم كان لاشه خرك گفت و میکند به سختی جانی چےہ کینےم بسار کےشے راہیےرم كمه مرا نيست جزين درماني يسا بسود راه مسرا يسايسانسى یا بسمسیدم من یا خسر بسنده 👁 ۲٦/۲۳۵ قول نظامی: مگر وقت آن کآب و هیزم نماند خران را کسی در عروسی نخواند (ش/ ۱۳۰) یادآور این ابیات در یک قطعهٔ خاقانی است: كبەخبرى راببەغبروسيىخبوانىدىد خر بخنديد وشدازفمقمهسست گفت من رقص ندانم بسزا مطربی نیبز ندانم بدرست كآب نيكوكشم و هيزم چست بسهبر حبمباليي خبوانبدنيد مبرا ديوان خاقاني/ ٥٨٧ • ۲۳/۲۳۹ تمثیل مرغ و کوه در کلام نظامی (ق/ ۲٦۱)، قبل از وی مشهور بوده است. از جمله: مرغی به سـر کوه نشست و برخاست 🦳 بنگر کهاز آن کوهچهافزود وچه کاست اسرارالتوحيد، طبع استاد بهمنيار/ ١٢٢ مقايسه شود با: فيه مافيه/ ٩ ● ۲۰/۲٤٠ عدول از جادهٔ صواب: المعجم/ ۲۸۹\_۳۲۹ • ۵/۲٤۵ دولتشاه: شیخ (نظامی) قبل از خمسه در اوان شباب داستان ویسه و رامین را به نام سلطان محمودبن محمدبن ملکشاه به نظم آورده. بعضی گویند آن را نظامی عروضی نظم کرد. درست آنست که نظم شیخ بزرگوار نظامی است. تذکرهالشعراء/ ۱٤۵ • ۲۲/۲۵۲ ابومنصور جراده: مرآهالزمان ۱/ ۵-٤۲٤ • ۵/۲۵۳ ابن سينا: عليك الاعتصام بحبل التوقف وان ازعجك استنكار مايوعاه سمعك مالم تتبرهن استحالته لك. فالصواب ان تسرح امثال ذلك الى بقعةالامكان مالم يذدك عنه قائمالبرهان. الاشارات والتنبيهات ٤١٨/٣ • ۲۵٤ / ۲ آگانیاس، و تردید او دربارهٔ علاقه خسرو به فلسفه: کریس تنسن، ایران/ 229-0. 🛡 ۱۱/۲۵٤ گزیده اندرزهای پوریوتکیشان، ترجمه دکتر ماهیار نوابی، مجموعه مقالات ١ / ٨٨ ـ ٢ ٢٢ 🛽 ۱٤/۲۵۵ خطاب هاتف خضر به شاعر: هـمانا كـه آن هاتـف خـضـر نـام الكـه خارا شكافست و خنضرا خـرام

دماغ مرا بر سخن کرد گرم سخن گفت با من به آواز نرم که چندین سخنهای خلوت سگال حوالت مکن بر زبسانهای لال چرا بست باید سخنهای نغز بر آن استخوانهای پوسیده مغز به خوان کسان برمخور نان خویش شکینه (ت) بنه برسر خوان خویش اقبالنامه/ ۸۵

۲/۲۵٦ آثار افلاطون در منقولات عربی: عبدالرحمن بدوی، افلاطون فی الاسلام، طبع طهران ۱۹۷۰. مقایسه با: افلاطون در ایران، با کاروان اندیشه/ ۲٤۷-۲۰۵ طبع طهران ۱۹۷۰. مقایسه با: افلاطون در ایران، با کاروان اندیشه/ ۲٤۷-۲۰۵

• ٥/٢٥٦ یک نمونه از سابقهٔ اینگونه اندیشهها در میراث ادبیات پهلوی: پوریوتکیشان دانشمندان نخستین برای آشکار ساختن دین گفتهاند که هر مردم که به داد ( = سن) پانزده ساله رسد پس او را این چند چیز بباید دانستن که: کیم و خویش کیم؟ و از کجا آمدم و باز به کجا شوم ~ از مینو آمدم یا به گیتی بودم؟ خویش هرمزدم یا اهریمن ~ بن آغاز یک یا دو؟ از که نیکی و از که بدی؟ از ترجمهٔ گزیده اندرز پوریوتکیشان، دکتر نوابی، مجموعهٔ مقالات ٥/١٢٨

Demiurge حوانده المحانع عالم در تعليم افلاطون تيمائوس ۲۸ آ ث Demiurge خوانده می شود. برای تلقی قدما از مفهوم صانع عالم مقایسه شود با:

E. Curtius, European Literature/ 544-46 ● ٦/٢۵۸ اینکه وجود صانع برای عالم به بدیههٔ عقل معلوم میشود: جرجانی، شرحالمواقف ۸/۳

۱۱/۲۵۸ یکی پیش مولانا شمس الدین تبریزی گفت که من به دلیل قاطع هستی خدا را ثابت کرده ام. بامداد مولانا شمس الدین فرمود که دوش ملائکه آمده بودند و آن مرد را دعا می کردند که الحمدلله خدای ما را ثابت کرد ~ ای مردک، خدا ثابت است ~ اگر کاری می کنی خود را به مرتبه و مقامی پیش او ثابت کن و گرنه او بی دلیل ثابت است. فیه مافیه / ۹۲

۲۵۹ گاین شعر ولتر، معروف و نمونهٔ اشکالی است که منکر با آن درگیر میشود:

L'univers m'embrasse et je ne puis songer / que cette horloge existe et n'a point d'Horloger

در باب ادلهٔ اثبات صانع در نزد حکماء رک: ارسطو و فن شعر/ ۸–۲۷، با کاروان اندیشه/ ۸–۵۳

۲٦/۲۵۹ قول ابوحنيفه و قول شافعی در اثبات صانع: الفخرالرازی، التفسيرالكبير ۹۹/۲ پیر گنجه

●۲۵/۲٦۰ ابوالحسین نوری: شرح تعرف ۲/۰۰ مقایسه با شرح گلشن راز/ ۷۱ • ۲۲۱۱ برای تفسیر قول آتناگوراس رک: E. Gilson, La Philosophie au Moyem Age/ 28-9 • ۲۷/۲٦۱ اصل عالم در مفهوم Archē در نزد طالس ملطی و سایر حکماء ايوني عبارت بود از آنچه در وراي دگرگونيهاي واقع در عالم ثابت و باقي است و معروض تبدل و نابودی نیست. مقایسه با: Ch. Werner, La Philosophie Grecque/ 17 معهذا آنچه از مفهوم این معنی در نزد حکماء ما مرادست عبارت از اول ماخلقالله است. قول ابوسلیمان سجستانی در باب تعلیم طالس دربارهٔ مبدء اشیاء: و کان یفید ان اول ما خلق الله هوالماء و ينحل جميع الكاينات الى الماء. منتخب صوان الحكمه/ ٧٨ • ٦/٢٦٢ قول منسوب به افلاطون در باب خلق «از عدم» و ناچيز: منتخب صوان / ۹۰ ● ۸/۲٦۲ دربارهٔ محرک نخستین و قول ارسطو در آن باب رک: W. Jaeger, Aristottle/ 40, 220, 344 ابوسليمان سجستاني هم رسالهيي درين باب دارد: منتخب صوانالحكمه، ضميمه/ TVT-7

۲٤/۲٦۲ قول منسوب به ارسطو در باب خلق از عدم: منتخب صوان/ ۸۱
 ۲٤/۲٦۲ در باب صدور و فیضان: تهانوی، کشاف اصطلاحات ۲۰۲۸/۲
 ۲۰/۲٦۵ ارسطو و اسکندر در باب تعدد عالم:

Fontenelle, Entretiens/ 136 c.f XXXVII

• ١٦/٢٦٦ عالم در مفهوم ماسوى الله: الفخر الرازى، التفسير الكبير ١٦/٧-٦ جرجانى، التعريفات/ ١٢٦ تعداد هجده هزار عالم در مفهوم كثرت عوالم، در كلام صوفيه و غير صوفيه هم مكرر آمده است. از آنجمله است اسرار التوحيد، طبع استاد بهمنيار/ ٢٥، تذكره الاولياء، طبع نيكلسون ١٨/١، ٢١، ٢٧، ١٥٩

۲۳/۲٦٩ اینکه فعل حق معلل به غرض نیست: الاشارات والتنبیهات ۱۳۸-٤٩/۳

 ۱۳/۲۷۱ نمونهٔ اینگونه اعتراضات است دو قطعهٔ معروف منسوب به ناصرخسرون دیوان/ ۳٦٤ و مابعد، ۹-۵۰۸
 ۲۰۵۰ و مابعد، ۹-۸۰۵
 ۲۰۷ و مابعد، ۹-۸۰۱ ولیی از ترس نیتوانیم چیغیدن توفرمایی که شیطان را نیباید
 ۲۰۷ و رگم مأواش دادی
 ۲۰۰ و رگم مأواش دادی بار خدایا اگرزوی خدایی طینت انسان همه جمیل سرشتی چسهرهٔ رومی وصورت حبیشی را مایهٔ خوبی چهبود وعلت زشتی ازچه سعید اوفتاد وازچه شقی شد زاهد محرابی و کشیش کنشتی نعمت منعم چراست دریا دریا محنت مفلس چراست کشتی کشتی از ابوالعلاء المعری، ابن الراوندی و دیگران هم سخنانی از نظیر این مقولات نقل است که بدان سبب آنها را متهم به الحاد کرده اند. در باب حرمان فاضل و ادراک ناقص رجوع شود نیز به: الهوامل والشوامل / ۲۱۲ ~ مقایسه شود نیز با مینوی خرد شماره ۵۰

۱۸/۲۷۱ قول متکلم و نویسندهٔ زرتشتی در اعتراض به قضا و شر آنگونه که نزد اهل سنت مطرح است:

Skand Gumanik Večar, XI, 50, 309 معهذا برای اعتراض گونهیی بر طرز توزیع ثروت درین عالم از دیدگاه مزدیسنا مقایسه شود با مینوی خرد شماره ۳۷ ● ۹/۲۷۲ دربارهٔ مفهوم قضا و مقضی مقایسه شود با: سر نی، شماره ۲۲۱ پ

۲٦/۲۷۲ و این است عبارت لایب نیتس صاحب تئودیسه که عین قول غزالی را
 به یاد می آورد:

Tout est pour le mieux dans le meilleure des mondes possibles.

۱/۲۷۳ علوم الدین، چاپ بیروت ۱۸۸۱ ج ٤/ ۲۵۸ و برای توضیح و تقریر دوبارهٔ آن مقایسه شود با: الاملاء فی اشکالات الاحیاء، ملحق احیاء (ج ۵) / ۳۲–۳۵۰ اشارت به نظام احسن در کلام نظامی است: خ/ ٦، ل/ ٤٠ در باب مفهوم نظام احسن که منجر به تأیید قول منقول از غزالی \_ و مشابه آن از لایبنیتس \_ می شود در شرح گلشن راز لاهیجی و در کلمات مکنونه فیض، نیز اشارات جالب هست.

۱٦/۲۷٤ و تول رازی در کلام حکماء: پاول کراوس، رسائل فلسفی رازی/ ۱۱۸ مقایسه شود با: یادداشتها و اندیشهها/ ۱۲۷\_۱۸۷

۱۵/۲۷۵ اینکه آنچه عنایت الهی خوانده میشود مقصور به تأمین خیر برای افراد انسانی نیست: ابن سینا، کتاب الشفا، الالهیات/ ۱۵\_٤۱٤

۱٦/۲۷۵ در بین شارحان متأخر لایبنیتس، امیل بوترو فیلسوف فرانسوی (وفات ۱۹۲۱) در باب این بهترین عوالم ممکن خاطرنشان میکند که هدف آن ناظر به تأمین سعادت افراد انسانی نیست ایجاد حداکثر توافق ممکن بین ادراک و اراده است.

E. Boutroux, La Philosophie allemande au XVII Siècle 1948/161

- ۱/۲۷٦ اینکه شر ضرورتی ناشی از وجود خیرست: الهیات شفا/ ۱۸ ٤
- ۹/۲۷۷ مرگ پیش از مرگ در کلام نظامی مکرر آمده است سابقهٔ آن را در

پير گنجه

کلام سنائی و تفسیر آن را در سخن مولانا جلالالدین باید جست. مقایسه شود با سر نی شماره ۲۱۸ برای قول نظامی درین باب مقایسه شود با: خ/ ۲۹٤، ل/ ۱۳۲

• ابنرشد بر سبیل رد اعتراض غزالی درین باب، خاطرنشان می کند که فلاسفه معاد را انکار نکردهاند اما این مقوله از تعلیم انبیاست، مطلب حکما نیست جز اینکه حکما البته در تمام عقاید و لوازم آنها پیروی از ادیان الهی را الزام کردهاند، این قول ابنرشد در رد و دفع ایراد غزالی کافی به نظر نمی رسد و درواقع فقط ناظر به تبرئه فلاسفه از تعلیم الحادست خاصه که آنها برخلاف پندار او از حیات بعد از مرگ که به طور ضمنی مستلزم قول به نوعی معاد هم هست یاد کردهاند، ازجمله درینجا به کلام افلاطون (جمهور/ ۱۲–۲۱۲) وقول فلوطین میتوان اشاره کرده برای ارزیابی حاصل قول ابنرشد درین باب مقایسه شود با:

S. Van Den Berg, Averroes, Tahafut al-Tahafut, note 2/203-204
 ● ۲٤/۲۷۸ سابقهٔ قول مزدیسنان و متکلمان زرتشتی در رفع شبهه از خلق ثانی که معاد عبارت از آنست:

H. Bailey, Zoroastrian Problems/ 93-95
 ● ۱۹/۲۸۰ قول فلوطین در الزام توجه به هماهنگی عالم و تحذیر از استغراق در مجرد جزئیات آن: رسالهٔ دوم از انئاد سوم، بند ۳۰ مقایسه با ترجمه ۱۰/۲۸۱
 ● ۱۰/۲۸۱ فیثاغورس و طرز جهاننگری فیلسوف از دیدگاه او:

Jaeger, Aristottle/ 97-98

مقایسه با قول فلوطین که می گوید: کشتارها و غارت شهرها را باید همچنان بنگریم که بازیهای روی صحنهٔ نمایش را مینگریم. انئاد: رسالهٔ دوم، انئاد سوم بند ۱۵،ترجمه ۱ ۳۲۳ و این طرز تلقی از عالم شیوهٔ تلقی بعضی صوفیه را به یاد می آورد که به همان سبب مورد نقد و اعتراض واقع شدهاند \_ و هم جای آن هست.

• کام تابع و پادشاهان اطراف را تحت نظارت آورد. چون طالب تجدید قدرت خلافت بود حکام تابع و پادشاهان اطراف را تحت نظارت آورد. چون طالب تجدید قدرت خلافت بود در مقابل درخواست طغرل سوم سلجوقی برای تجدید عمارت ابنیه سابق سلاجقه در بغداد امر به انهدام آنها داد و با پادشاه سلجوقی آهنگ محاربه یافت. وی قسمتی از خوزستان را تا همدان و اصفهان گرفت از بلاد مفتوح مطالبه خراج کرد. خوارزمشاهیان را در قصد مبارزه بر ضد طغرل تأیید کرد. بعدها هم با محمد خوارزمشاه به معارضه برخاست و گویند اسنادی به دست آمد که معلوم می کرد در تحریک مغول به تسخیر قلمرو وی هم نقشی داشت با اینهمه موفق به احیاء قدرت خلفاء گذشته نشد. پادشاهان خوارزم هم مثل اتابکان آذربایجان این سودای قدرت جویی او را زائد و بیهوده و نوعی فضولی در کار حکومت تلقی می کردند. تجاربالسلف/ ۲۱ می ۲۰۰۰، مرآتالزمان ۲/۷–۳۲ مقایسه با سیوطی،

تاريخالخلفاء/ ٤٥١ ابنالاثير ٩/٢١-٠٣٦٠

• ۱۰/۲۸۵ آتابک شمس الدین محمدبن ایلدگز (وفات ۱۸/۱۰) معروف به پهلوان و جهان پهلوان به اکراه و تهدید با ناصر خلیفه بیعت کرده بود (ابن الاثیر ۱٤۹/۹) و با قدرت طلبیهای خلیفه مخالف بود. ازین رو به قول راوندی به هر وقت آوازهٔ ملک بغداد دادی و کس فرستادی و سرای سلطان را (در بغداد) عمارت خواستی ~ و اتابک، علی ملاء من الناس گفتی که امام (= خلیفه) رابه خطبه و پیش نمازی که شاهان مجازی در حمایت آنند و بهترین کارها و معظمترین کردارهاست مشغول می باید بودن و پادشاهی با سلاطین مفوض داشتن و جهانداری بدین سلطان ( = طغرل سوم) بگذاشتن. راحه الصدور/ ۳۲٤

۲۰/۲۸۵ بیتدع خواندن بهاء ولد خوارزمشاه و یارانش را: معارف بهاء ولد فصل ۵۵ مقایسه با سر نی، شماره ۳۵ فخر رازی که درین خطاب نیز هدف طعن بهاء ولد شد در فیروزکوه (سنه ۵۹۵) از جانب متشرعه و فقها به مذاهب فلاسفه متهم بود ابنالاثیر ۲٤٧/٩

۲۸۸ گدر باب تعدد مراکز قدرت که درواقع شامل فقدان نظم یا فقدان نظام است قول نظامی این است: به یک تاجور تخبت باشد بلند چو افزون بود ملک یابد گزند یکی تاجور بهتر از صد بود که باران چو بسیار شد بد بود شرفنامه/ ۱۲۲

۸/۲۸۸ قول اهل حکمت در باب نظام حکومت در یک تقریر جامع: صدرالدین شیرازی، الاسفار، طبع بیروت ۱۱۷/۳، ۱۲۳

۲۳/۲۸۸ فقد و اعتراض نظامی بر نظام مبنی بر تعدد مشاغل و ارجاع مشاغل به نااهلان:

جهان را نمانـد عمارت بسی چو ازشغل خود بگذرد هرکسی ش/ ۱٤۰ مقایسه شود با گفت و شنود اسکندر با جوان کشاورز: چنیین گفت کای رایض روزگار هسمسه تسوسسنسان از تسو آمسوزگسار چسنان ده بسه هر پیشهور پیشهیسی کسه در خسلقتیش نباید اندیشهیسی بجر دانه کاری مسرا کبار نبیست بسه مین پادشناهسی سسزاوار نبیست بجر دانه کباری مسرا کبار نبیست بسه مین پادشناهسی سسزاوار نبیست میساورز را جسای بساشد درشت چو نیزمی بیبیند شود کوژپشت قار ۱۲۲ قار ۱۲۲ اخبار او افسانه یا منحول باشد. برای متن قول آناخارسیس در نقدی که بر رسوم اهل آتن دارد رجوع شود به:

Diogene Laërce, Vie des Philosophes/ 88 راجع به شخص آناخارسیس و اقوال و احوال منسوب به او و مخصوصاً شهرت نام او در اروپای عصر جدید مقایسه شود با:

G. Sarton, A History of Science, II/ 188-90 نام او به صورت آنارخوس هم ضبط شده است. مقایسه شود با: سجستانی، منتخب صوانالحکمه/ ۲٤۸-۹

۲٤/۲۸۹ حرورت توجه به حکمت عملی و رعایت اعتدال و عدالت: اخلاق ناصری، طبع مجتبی مینوی/ ۳۸، ۱۷۱

• ۱۳/۲۹۳ یک سرزمین بهجت و سعادت:

Una Terra beata c.f. It. Pizzi, Poesia Persiana II/ 193

• ۱۰/۲۹۷ خضر در کلام نظامی هرچند در اکثر موارد هاتف و هادی اوست در اسکندرنامهٔ وی تقریباً جز در عبور از ظلمات و جستجوی آب حیات نقشی ندارد. در روایات مأخوذ از اخبار کالیس تنس مجعول گه گاه او را با اندرئاس نام طباخ اسکندر منطبق شمردهاند که اسکندر او را به دریا افکند. صورت متداول اسطورهٔ او ظاهراً ترکیبی از الیسع شمردهاند که اسکندر او را به دریا افکند. صورت متداول اسطورهٔ او ظاهراً ترکیبی از الیسع نیمود، گلوکوس یونانی، و احیاناً حکایت گیل گمش بوده باشد. نیل او به حیات ابدی و زنده جاوید ماندنش را بعضی محققان انکار کردهاند و او را بیشتر به عنوان شخصی مجهول یا موهوم تلقی کردهاند (مقایسه با: این تیمیه، کتاب الرد علی المنطقیین / ۱۸٤ ) معهذا یا موهوم تلقی کردهاند (مقایسه با: این تیمیه، کتاب الرد علی المنطقیین / ۱۸٤ ) معهذا محلیم ترمذی در روایت عطار: جستجو در تصوف/ ۱۵) حتی بعضی او را صورت اسمالله حکیم ترمذی در روایت عطار: جستجو در تصوف/ ۱۵) حتی بعضی او را صورت اسمالله الباطن و واقف بر سر قدر خواندهاند (جندی، شرح فصوص / ۲۱). بسیاری از صوفیه ازجمله ترمذی و این عربی از ملاقات با او یاد کردهاند. در باب زمان او بحث است موند اسمالله الباطن و واقف بر سر قدر خواندهاند (منل الو به میارد). در متل الباطن و را موای بر مین موان ای مارد (جندی، شرح فصوص / ۲۵۱). بسیاری از صوفیه از جمله ترمذی و این عربی از ملاقات با او یاد کردهاند. در باب زمان او بحث است بعضی او را معاصر ابراهیم بعضی معاصر موسی (در قصهٔ سفرش به مجمعالبحرین) خواندهاند، او را ما مرد الباد، بعضی میارد).

برخی هم با افریدون معاصرش پنداشتهاند. ارتباط قصهٔ او با ذوالقرنین مشهورترست این هم که او چون به زمین خشک رسیدی سبز شدی (قصصالانبیا/ ۱۸٤) متضمن توجیه شهرت و نام او نیز هست. در باب خضر و نقش او در عرفان و ادبیات اسلامی بحث بسیارست و اینجا ارجاع به دو مقالهٔ معروف برای طالبان تفصیل کفایت دارد:

A.J. Wensinck, al-khadir in sh. E1/ 232-235
I. Friedlaender, khidr, in ERE, VII/ 693-695
٤١ / رای بعضی مراجع اسلامی دیگر رجوع شود به نقش بر آب: الا یا ایهاالساقی/ ٤١ (یادداشت ٤٩)
٩ (یادداشت ٢٩)
۲۸۳/۹ در باب غازیان در اخلاط و گنجه رک: ابنالاثیر، الکامل ۲۸۳/۹

۲۹۷ راجع به تعبیر اوباشان گنجه در باب این طبقات، مقایسه شود با: نسوی، سیرت جلالالدین، تصحیح مجتبی مینوی/ ۲٦۵

فهرستها \*

فهرست اشعار

آن پیرخری که میکشد بار تا جانش هست می کند کار ل/ ۲۷ آنچه در غور ماست این غارست YEA /A آیا تو کجا و ما کجاییم تو زان کیی که ما تراییم 110/0 احمدک را که رخ نمونه بود آبله بردمد چگونه بود ۳۳ /۵ اشارت کرد کاین مغ را بخوانید خ/ ٢٤ اگر بر خری بار گوهر بود به گوهر چه بینی همان خر بود ش / ۲٦٦ افسانه خلق شد جمالش 11/5 اگرچه هیچ غم بیدردسر نیست غمی از چشم برراهی بتر نیست خ/ ۷۰ اگر فرهاد شد، شیرین بماناد خ/ ۱۷۲ او نیز رحیل نامه برخواند 11. 10 ای شده همسر خوبان بهشت آنچنان عارض و آنگه بر خشت لباب/ ۵۳۰ ایمنم از ریش کشان هم خوش است 41 . 10 این ناقه زبام آورم زیر 99/5 ای هست کن اساس هستی ل/ ۳ باز به بط گفت که صحرا خوش است گفت شبت خوش که مرا جا خوش است م/ 177 با طاق و طرنب پادشاهی 111/0 با عشق تو از جهان برون رفت ٢٠٤ / ٢ با کوہ کسی کہ راز گوید کوه آنچه شنید باز گوید 189/5 بخوردش چو آبي و آبي نخورد ش / ۵۹

\* شامل ابیات، امثال و لغات متن و کتابنامهٔ مربوط به آن مقایسه نیز با: یادداشتها.

| پير گنجه             | ۲۳.                                                                                      |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | بدان بود تا باید اینجا گذشت                                                              |
| ق/ ۱۵۲               | بدگهر با کسی وفا نکند اصل بد در خطا خطا نکند                                             |
| "Y /æ                | بر ترندهٔ سقف این بارگاه<br>بر آرندهٔ سقف این بارگاه                                     |
| ق/ ٢                 | بر رست (درپوست)کشیده استخوانی<br>برپوست (درپوست)کشیده استخوانی                           |
| ل/ ۱۲۹               | بر سر داغ تو که پیکان زند؟                                                               |
| 1 TV / p             | بر سر درج تو تک پیکان رند.<br>بر سیمی چون تو بباید گریست                                 |
| r 1 Y / p            | بر سیمپی چون تو ببید کریست<br>برومند باد آن همایون درخت که در سایهٔ او توان برد رخت      |
| ش / ۲ /              | بروست باد ان ممایون درخت می که در سایه او نوان برد رخت<br>بریدی کوه بر یاد دلارام        |
| خ/ ۱۵٤               | بریدی کول بر یاد در رام<br>بگویم با تو گر خالی بود جای                                   |
| خ / ۹<br>. / :       | بالویم با تو اتر محالی بود چای<br>بلی در طبع هر ډانندهیی هست که با گردنده گردانندهیی هست |
| خ / ۷<br>ه/ ۸۳       | بعی در مبلخ هر داشه یی هست                                                               |
| ه/ ۱۸<br>ق/ ۷۷       | ېود په لو و مسود و در<br>به ابسرو فراخی درآمد به کار                                     |
| ۷۷ / ۵<br>۲ / ۲      | به پای خود شد آن تمثال برداشت<br>ا                                                       |
| ے / ۲۲<br>ق/ ۲۲      | به پایش بجنباند و بیدار کرد<br>                                                          |
| ے / ۱۲۲<br>خ/ ۲۲     | به پیغامی قناعت کرد از آن ماه                                                            |
| ۲۰۶ / ۹              | بهتر از آن دوست که نادان بود                                                             |
| ، ۲۰<br>خ/ ۱۵۳       | به ترک شکر شیرین بگوید                                                                   |
|                      | به تک دانی که بز فربه نگردد                                                              |
| ے <i>ب</i> الا ا     | به جز شیرین کسی نگذاشت با او                                                             |
| ق/ ۲۲                | به حجت بر آن سروران سرشوی                                                                |
| ڭ ( ۱۰ ش<br>ش / ∨• ( | به خرگوش خفته مبین زینهار که چندانکه خفتد دود وقت کار                                    |
| سی , ۲۰<br>خ / ۸     | به دارالملک خود شد بر سر تخت                                                             |
| ع / ب<br>ق / γ       | به کمتر غلامی دهم شاه را زنم بوسه این خاک درگاه را                                       |
| - ۲ ب<br>ش / ۱۹      | به مردم درآمیز اگر مردمی که با آدمی خوگرست آدمی                                          |
| ن ۲۷<br>خ/ ۲۷        | به مشکوی ملک باشد رسیده                                                                  |
| _<br>ش / ۲۱          | به یاد آور ای تازه کبک دری که چون بر سر خاک من بگذری                                     |
| خ/ ۲۹                | به یکتا پیرهن بیدرع و شمشیر                                                              |
| ے<br>خ/ ۱۳٤          | بیا تا کژ نشینم راست گویم                                                                |
| ش / ۱۲۸              | بدیرنده برخاست گوینده خفت                                                                |
| خ/ ٤٥                | پری زینسان بسی بازی نم <b>اید</b>                                                        |
| م/ ٩ـ٨٥١             | پشتهٔ این گل چو وفادار نیست ووی درو مصلحت کار نیست                                       |

| 441               | فهرست اشعار                                                                          |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>U</b> . k / .  | تا پدرش چارهٔ آن کار کرد                                                             |
| م/ ۲۰۸<br>٤٢ /۵   | ه پهرس چېره ان کر<br>تازې و پارسې و يونانې                                           |
| 21 / 2<br>ل/ ۲۲   | تا گوهر قیمتی شود جفت                                                                |
| YEN /2            | ت تومر میشنی شود جنت<br>تا نینداری ای بهانه بسیچ کاین جهان وان جهان و دیگر هیچ       |
| م/ ۱۳۱۱<br>م/ ۱۴۱ | ه چندری ای بهان بسیچ مسلومی عبهای وال جنهای و دیانر هیچ<br>تا نکشم پیش تو یک روز دست |
| م/ ۱۱۱<br>م/ ۱۳۸  | ترک جهان گیر و جهان گو مباش                                                          |
| 1                 | تر ک جنهای دیر و جنهای تو شباس<br>تماشا کرد و صید افکند بسیار                        |
| خ/ ۳۲<br>خ/       | تواند کرد امشب را فراموش                                                             |
| ל/ דייז           |                                                                                      |
| خ/ ۱۷۲            | تو باقی مان که هستی جان عالم<br>میت                                                  |
| ش / ۲۰۳           | تو زآیینه بینی و خسرو زجام<br>این                                                    |
| 71./p             | جان ببر و باز درافکن به آب                                                           |
| 179/0             | جز به عدم رای زدن روی نیست                                                           |
| ق/ ۱۲۸            | جو و گندمش را برد آب و سیل                                                           |
| ق/ ۲۸             | جهان آفرین را طلب کرد و بس                                                           |
| ش / ۲۰۳           | چگونه است بی فر فرخپیان                                                              |
| ق/ ۲۸             | چگونه نهادش بناگر بنا                                                                |
| ق/ ۵۱–۱٤۹         | چنان دان حقیقت که ما این گروه کههستیم ساکن درین دشت وکوه                             |
| خ/ ۱۵۲            | چنانک آمد شد وی را بشاید                                                             |
| خ/ ۲۹             | چو بالای سیاهی نیست رنگی<br>س                                                        |
| ش / ۱۳۷           | چو برگ خزان لرزد از باد سرد                                                          |
| ش / ٤٨            | چو در بشکنی خانه پرهیزم است<br>-                                                     |
| خ/ ١٤٤            | چو دریا کرد جویی آشکارا                                                              |
| ش / ۲۵۲           | چو شد شاه را خان خانان رهی خصومت شد از خاندانها تهی                                  |
| 104/6             | چون تو قضا را بهجوی صدهزار                                                           |
| 145/5             | چون نام وفا و عهد بستند   بر نام زنان قلم شکستند<br>م                                |
| خ/ ۷۰             | چه خوش باغی است باغ زندگانی<br>بر                                                    |
| خ/ ۵۷             | چه خوشتر زانکه بعداز روزگاری به امیدی رسد امیدواری                                   |
| خ/ ۱۷۱            | چه خوش گفتا لهاووری به طوسی که مرگ خر بود سگ را عروسی                                |
| خ/ ۱۹             | چه خوش نازیست ناز خوبرویان زدیده رانده را دزدیده جویان                               |
| ش / ۱۲۶           | چه دستی که بر ما درازی کنی 🦳 به تاج کیان دست یازی کنی 🚽                              |
| ش / ۹۵            | چه سازیم تدبیرش از صلح و جنگ که آمد به آویختن کار تنگ                                |
| ל/ דוז            | چه شاید کرد کالمقدور کائن                                                            |

| پير گنجه             | ***                                                                                 |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤/٢                  | حرفی به غلط رها نکردی 🦳 یک کته درو خطا نکردی                                        |
| ۹۸ /۵                | خانهٔ خانهآفرین به کجاست                                                            |
| خ/ ۱۱۱               | خران را خنده میآید بدین کار                                                         |
| _<br>ش / ۱۳۰         | خران را کسی در عروسی نخواند 💦 مگر وقت آن، کاب و هیزم نماند                          |
| خ/ ۱۲٤               | خری در گاهدان <del>افت</del> اد ناگاه انگویم وای بر خر، وای بر کاه                  |
| 1.7/p                | دانه زمن پرورش از کردگار                                                            |
| ش / ۲۰۱              | در او تخت کیخسرو و جام او                                                           |
| 14. 15               | در پای وی اوفتاد و بگریست                                                           |
| ۵· /۵                | در خورنق به خرمی میگشت                                                              |
| ٤ / ٢                | در عالم عالم آفریدن 🦳 به زین نتوان رقم کشیدن                                        |
| ٢ / ٢                | در کعب <b>ه دوید و اشتلم کرد</b><br>م                                               |
| 01/2                 | درکنار آورد چو در یتیم<br>سر                                                        |
| خ/ ۲۷۸               | در گنبد بریشان س <b>خت کر</b> دند                                                   |
| ٧٤ / ٢               | در ناف دو علم بوی طیب است 🦳 وان هر دو فقیه یا طبیب است                              |
| V7 /J                | در نومی <b>د</b> ی بسی امید است پایان شب سیه سپید است<br>_                          |
| ل/ ۲۹                | دزد آبلهپای و شحنه قتال                                                             |
| خ/ ۲٦۱               | دگر ره گفت کاجرام کواکب 🦳 ندانم بر چه مرکوبند راکب                                  |
| خ/ ۱۱٤               | دلش در بند و جانش در هوس ماند<br>ا                                                  |
| ق/ ۷۷                | دل شه در آن مجلس تنگبار                                                             |
| ش / ۲۰۱              | دهد مجلس مملکت را نوی<br>کم از می شکر                                               |
| ق/ ۲۹                | دهن مهر کرد از می خوشگوار<br>دو شیر گرسنه است و یک ران گور کیاب آن کسی راست کو راست |
|                      |                                                                                     |
| 1 / E / A<br>E 1 / A | دید عفریتی از دهن تا پای آفریده ز خشمهای خدای<br>دین و دولت به هم نیاید راست        |
| عر ، ۲۵<br>خ / ۲۵    | دین و دونت به شم نیاید راست<br>رخش سیمای عدل از دور میداد                           |
| ے <i>ب</i> ا ا       | رخشنده شبی چو روز روشن       زو تازه فلک چون سبز گلشن                               |
| 110/0                | روز خوش عمر به شب خوش رسید<br>روز خوش عمر به شب خوش رسید                            |
| VI /A                | روزی خلق بر خزانه نوشت                                                              |
| TIT /p               | روی سیه بهتر و دندان سپید                                                           |
| ق/ ۱۳۷               | زباران سوی ناودان آمدیم                                                             |
| خ/ ۵۵۲               | زتری خواست اندامش چکیدن                                                             |
| 3/ 141               | زتنهایی مگر تنگ آید آن ماه                                                          |
|                      |                                                                                     |

| ش / ۳۳٤     | چنگ اجل ہیچ کس جان نبرد                                 |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| ش / ۵       | حکمی که آن در ازل راندهیی انگردد قلم زانچه گرداندهیی    |
| ش / ٦١      | خون خوردن طوطیانوش گرد 🔹 همه لشکر از بیم خواهند مرد     |
| ق/ ۲۱       | رامش سوی دانش آورد رای                                  |
| خ/ ۸۰       | روی تخت شد بر پشت شبدیز                                 |
| خ/ ۵۲       | سر تا با لباسش لعل يابی                                 |
| خ/ ۹        | سرگردانی تست اینکه پیوست 🦳 به هر نااهل و اهلی درزنم دست |
| خ/ ۱٤۱      | ِشیر آوردن او را دردسر بود                              |
| خ/ ۴۲       | شیرین جدا بود یک روزگار                                 |
| خ/ ١٦٤      | طاق کوه چون کوهی برافتاد                                |
| خ/ ۱۲۵      | عیب نیک مردم دیده بردوز 💫 هنر دیدن زچشم بد بیاموز       |
| خ/ ۸۷       | رمین را بوسه داد و کرد شبخوش                            |
| ق/ ٤٧       | ینی پاکدامن تر از بوی مشک                               |
| ۹۲ / ۹      | ين ده ويران دهمت صد هزار                                |
| 1/p         | سابقه سالار جهان قدم                                    |
| ش / ۱٦٠     | سبو ناید از آب دایم درست                                |
| ش / ۹۹      | سخنهای کس درنیارد به گوش                                |
| خ/ ۲٦٨      | سرای عدل را نو کرد بنیاد                                |
| خ/ ۱۷۵      | سرکیسه به بند گندنا بند                                 |
| ش / ۷-۱۲۶   | سکندر بنالید کای تاجدار 💦 سکندر منم چاکر شهریار         |
| ش / ۳۱٦     | سکندر به حیوان چرا میرود 💦 من اینجا سکندر کجا میرود     |
| Y7 /A       | سگ بر آن آدمی شرف دارد 🛛 که چُو خر دیده بر علف دارد     |
| خ/ ۳۷       | سمیرا را مهین بانوست تفسیر                              |
| vv /J       | سوی در و دشت رای برداشت                                 |
| ش / ۱۹۳     | سوی گنج پوشیده نشتافتند                                 |
| ش / ٤-٣٤    | سوی مخزن آوردم اول بسیچ که سستی نکردم در آن کار هیچ     |
| 17 /2       | شاہ کرپ ارسلان کشورگیر                                  |
| خ/ ۲۸۱      | شبی تیرہ چو کوہی زاغ بر سر گران جنبش چو زاغی کوہ بر پر  |
| 140/0       | شحنهٔ غم پیشرو شادی است                                 |
| ش / ۹۰      | شد آن مرغ کو خایه زرین نهاد                             |
| 112/p       | شرم درین طارم ازرق نماند                                |
| ش / ۱۷ ـ ۱۹ | شنیدم که بالای این سبزفرش       خروسی سپیدست بالای عرش  |
|             |                                                         |

| پير گنجه         | ۲۳٤                                                                                  |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| خ/ ۳_۱۲۲         | شهنشاه از دل سنگین ایام مثل زد بر تن چوبین بهرام                                     |
| 140/0            | صد بار نیاورد ترا یاد                                                                |
| ق/ ٤٨            | عصابه زچشم خرد کرد باز                                                               |
| ۱۰۸ / ۴          | <b>غرہ به م</b> لکی که بقاییش نیست                                                   |
| خ/ ١٤٨           | <b>فتاد این</b> داستان در هر زبانی                                                   |
| 141/0            | کار به دولت نه به تدبیر ماست                                                         |
| 111/0            | کار جوانان به جوانان گذار                                                            |
| ه/ ۲۲            | کار ملک عجم نداند کرد                                                                |
| 445/p            | کآفت سرها به زبانها درست                                                             |
| 17/J             | کان دیدهوری ورای دیده است                                                            |
| ۵۳ / J           | کای باد صبا به صبح برخیز 🥄 در دامن زلف لیلی آویز                                     |
| Q1 /\$           | کاین جهانجوی چون برآرد سر                                                            |
| ش / ۶۳           | کبابی دگر خوردنم ناخوش است                                                           |
| خ/ ۱۳۵           | کبوتر با کبوتر باز با باز                                                            |
| ش / ۷_۲          | کسی کز تو در تو نظاره کند ورقهای بیهوده پاره کند                                     |
| ش / ۲۱           | کلاغی تک کبک در گوش کرد تک خویشتن هم فراموش کرد<br>ر                                 |
| خ/ ۱۷۳           | کلوخانداز را پاداش سنگ است                                                           |
| خ/ ۹۷            | کنون روز از نو است و روزی از نو                                                      |
| ق⁄ ∨∧            | کنی خلق را دعوت از راه بد به دارندهٔ دولت و دین خود                                  |
| ق/ ۷۳            | که آنجا بود گنج و اینجا کلید                                                         |
| ش / ٤٦<br>ش / ٤١ | که از فیلقوس آمد آن شهریار                                                           |
| ش / 21           | که باور توان کردنش در قیاس<br>سر از              |
| ق / ۱۱<br>ق / ۷۷ | که برناید از هیچ ویرانه دود<br>ک                                                     |
| خ/ ۱۸۵           | که بر هفتمین آسمان کرد جای<br>که پر باشد پس دیوارها گوش                              |
| ع / عمر<br>ق/ ۲۷ | که پر باشد پس دیوارها قوش<br>که تو کیستی من کیم درشمار                               |
|                  | که تو میسنی من میم در معار<br>کهجز شیرین که در خاک درشت است کسی ازبهرکس خود را نکشته |
| ے .<br>ش/ ۲۳     | که چندین خلایق درین داروگیر       چرا کشت باید به شمشیر و تیر                        |
| ق/ ۸۸            | که چندین سخنهای خلوت سگال<br>که چندین سخنهای خلوت سگال                               |
| - × ، / خ        | که چندین ساختهای شوع مدانان<br>که خسرو چشم هرمز را تبه کرد                           |
| ے / ۳۳<br>خ/ ۳۳  | که خسرو پسم مرمز را چه مرد<br>که خسرو دوش بیرسمی نموده است                           |
| خ/ ۲۵۳           | که در چشم آسمانش ریسمان بود                                                          |
| ے<br>ش / ۱۳۷     | که دیدی که او پای در خون فش <b>رد</b> کزان خون سرانجام کیفر نبرد                     |
| U U              |                                                                                      |

|   | ش / ٦٣       | که زنگی خورد مغز بادام را                                |
|---|--------------|----------------------------------------------------------|
|   | خ/ ۲۷        | (که) سالار جهان چشم از جهان بست (در اصل: چو)             |
|   | ش / ۱۱۲      | که سیمرغ را کس نیارد به دام                              |
|   | ش / ۹٦       | که شه پیشدستی نیارد به خون                               |
|   | خ/ ۵         | که صانع را دلیل آید پدیدار                               |
| • | خ/ ۲۵        | که فرخ نیست گفتن گفته را باز                             |
|   | خ/ ۲۹۳       | که هرکو چه کند اف <del>ن</del> د در آن چاه               |
|   | حافظ، ق/ ۸٪۱ | که هرکه بیهنر افتد نظر به عیب کند                        |
|   | ش / ۲۰       | که هم سیخ برجا بود هم کباب                               |
|   | ش / ۲۹       | که یخنی بود هر چه ناخوردهیی                              |
|   | ق/ ۱۰۹       | که یونانیش اوقیانوس خواند                                |
|   | 188 /2       | گاو موسی بها ز زردی یافت                                 |
|   | ۱۲ /۵        | گرم داری تنور، نان دربند                                 |
|   | ۲۰۶ / ک      | گریان شد و تلخ تلخ بگریست                                |
|   | ۵ · / ک      | گیسوش چو لیل و نام لیلی                                  |
|   | 4X /J        | لاف از سخن چو در توان زد آن خشت بودکه پرتوان زد          |
|   | 144 /p       | لعبت بازی پس این پرده هست                                |
|   | 7 • 7 /2     | مادرم گفت و او زنی سره بود 💦 پیرزن گرگ باشد او بره بود   |
|   | خ/ ١٦٠       | مبارک روزی از خوش روزگاران                               |
|   | ۳ /۵         | مبدع و آفریدگار وجود                                     |
|   | ق/ ۵۳        | مجنبید کس تا قیامت زجای                                  |
|   | ش / ۲۵۷      | مخور جمله، ترسم که دیر ایستی 🦳 به پیرانه سر بد بود نیستی |
|   | 101/0        | مرکب این بادیه دین است و بس                              |
|   | خ/ ۲٤        | مشک را زانگژه حصار کند                                   |
|   | خ/ ٧         | مگو ز ارکان پدید آیند مردم چنانک ارکان پدید آید ز انجم   |
|   | خ/ ۲۵۷       | ملک را کار از آن پس خرمی بود                             |
|   | خ/ ٤٨        | میان جمع گوید هرچه گوید                                  |
|   | خ/ ۲۸        | می تلخ و غم شیرین همی خورد                               |
|   | X1 /J        | مىرفىڭ پيام گونەيى چند                                   |
|   | X1 /J        | میگفت (خواند؟) قصیدههای پرنوش                            |
|   | XE / p       | ناز بزرگانت بباید کشید                                   |
|   | خ/ ٤٨        | نخواهم شد مگر جفت حلالش                                  |
|   |              | :                                                        |

| پير گنجه          | **1                                                                                  |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| خ/ ۲۳۹            | نتابد پای پیلان خانهٔ مور نباشد پشه با سیمرغ همزور                                   |
| خ/ ١٤٦            | نداند آب را و دایه را نام                                                            |
| 111/2             | نشاید خواند خصم خویش را خرد که نرد از خامدستان کم توان برد                           |
| ے ۔<br>ش / ۷٦     | نشاید کشیدن سر از سرنوشت                                                             |
| ق/ ۱۰۵            | نظر چون در آیینه انداختم درو صورت خویش نشناختم                                       |
| <del>خ</del> / ۳۱ | نظر در جستنیهای نهان کرد (یافت)                                                      |
| 77 / J            | نفرین خود و دعای وی کرد (او گفت)                                                     |
| خ/ ۲۱۱            | نکو گفت این سخن دهقان به نمرود که کشتن دیر باید کاشتن زود                            |
| خ / ٤             | نگهدارندهٔ بالا و پستی                                                               |
| خ/ ۹۹             | نمک درخنده کاین لب را مکن ریش 🦳 بههر لفظ مکن در صد بکن بیش                           |
| خ/ ۱۱۳            | نمیشد موش در سوراخ کژدم به یاری جایروبی بست بر دم                                    |
| خ/ ٤٠             | نه چون شبدیز شبرنگی شنیدم                                                            |
| 119 /0            | نه خر افتاده شد نه خیک درید                                                          |
| خ/ ۱۲۶            | نهنگ آن به که با دریا ستیزد 🦳 کر آب خرد ماهی خرد خیزد                                |
| 189/J             | نیکی بکن و به چه درانداز کز چه به تو روی برکند باز                                   |
| 11/1              | هرچه درین پرده نشانت دهند گر نستانی به از آنت دهند                                   |
| 198/p             | هردم ازین باغ بری میرسد 🦳 نغزتر از نغزتری میرسد                                      |
| 17 /2             | هر دو را رنگ برخلاف رزند<br>-                                                        |
| ۹/ ۲۰۷            | ہر شکمی حاملہ راز نیست                                                               |
| ۲۰۸/۴             | هر که درو جوهر دانایی است 🦳 بر همه چیزیش توانایی است                                 |
| ۳ /۵              | هست هر هستیی به تست به تو                                                            |
| ۹۸ /۵             | هفت گنبد کند چو هفت حصار (اصل: کنم)                                                  |
| ق/ ۲۷             | هم از باده خالی هم از باد دور<br>س                                                   |
| ل/ ٤٢             | هم سنگ درین ره است هم چاه میدار ز هر دو چشم بر راه                                   |
| ش / ۲۲۸           | همه ملک و مالش به تاراج داد                                                          |
| خ/ ۵۹             | همی شد ده به ده سامان به سامان                                                       |
| خ/ ۲۵٦            | همیلا و سمن ترک و همایون<br>است. منابق اشد که است اشدار است.                         |
| 1                 | یارب چه خوش اتفاق باشد گر با منت اشتیاق باشد                                         |
| م / ۸۸            | ایاری من کرد کس بیکسان<br>یک 157 د                                                   |
| ل/ ۲۳<br>۲۳ (۱۵   | یک لالهٔ آخرین صبوحم<br>یکی مرغ بر کوه بنشست و خاست بر آن که چه افزود یا زان چه کاست |
| ق/ ۲۳۱            | یکی مرغ بر کوه بنشست و خاست بر آن که چه افزود یا زان چه کاست                         |

.

فهرست لغات \*

آباد ش / ۱۷۵ ىلغە ھ/ ٢٤ آخرالاخرين ه/ ۳ ىنشناخت ق/ ۳۱ آفتابه کش ۵/ ۱۳۲ بوالحكيم ش/ ١٥٧ بوالفضول ش / ۱۵۷ ابدالدهر ه/ ۲۵٤ بهباد ش/ ۱٦٤ ادمان ه/ ۲۵، ۸۲ بیسراک ش/ ۱۳۵ کشتلم ل / ۶۲، ه / ۱۷۸، ۱۸۵ اشقر ه/ ٤٤ یاچبله / ۲۹۳ اصحاب کہف خ/ ۲۹۵ پایین پرست ق/ ۳۱، ۳۸، ۵٤ افصِحالقبايل ل/ ٩ یناهنده ش / ۵۷ اكدش خ/ ۱۹ پول ( = پل) ق/ ۱۷۳ القاص ه/ ۲۵۲ په، پی ( = په) ه/ ۲۸ خ/ ۱۵۳ المقدوركائن خ/ ٢١٦ پیش کردن ش / ۲۳۸ امانت ش/ ۱۳۹ انقاس م/ ۵۰ تبار کالله ل/ ۳ اوضح الدلايل ل/ ٩ ترتيب کار ق/ ١٣٤ اول الاولين ه/ ٣ ترس ش / ٦۵

بون مر ۲۵ بارک الله ل/ ۳ بارنامه ه/ ۱۵۲ بختور م/ ۲۲ و ۲۲ برانداخت ق/ ۱۵۲

\* شامل: لغات، ترکیبات، تلمیحات و زبانزدها که از گفتار نظامی نقل شده است.

| رەتوشە ھ/ ۱۸۹ ،۹۲ ل/ ۲۰۵  | جذراصم ه/ ۲٤              |
|---------------------------|---------------------------|
| رەنامە ق/ ١٣٥، ١٤٠        | جلب خ∕ ۵∨                 |
|                           | جني قلُّم ه/ ١٤           |
| زبانی ه/ ۱۹۶              | جوهر فرد ل/ ۱۹            |
| زرافه شی/ ۱۷۸             | جوی مولیان خ/ ۲۱۲         |
| زقاق ل/ ۷۱                | -                         |
| زلزلهالساعه م/ ١٥٤        | چيال ق/ ۱۵۹               |
|                           |                           |
| سازور ھ/ ٦٨               | حاش لله ه/ ۲٦             |
| سبحان حيالذي لايموت ش/ ١٥ | حرب ذی قار خ/ ۲۸۹         |
| سحاء ل/ ۱۵۹               | حصرم ه/ ۲۹                |
| سکینه ق/ ۵۸               | حقالسكوت ه/ ۲۳۹           |
| سنجق ل/ ۱۵۰               | حقالقدم ه/ ۸، ۲۲۹         |
| سيفور ل/ ١٤٧              |                           |
|                           | خصل ه/ ۱۸۱                |
| شقه ه/ ٨                  | خفه ش/ ۱۳۸                |
| شیخ نجدی ل / ۸۸           | خمر طینه م/ ۸۲            |
|                           | خواهشگری ش/ ۲۵۸           |
| صائم الدهر ه/ ۲۳۹         | داج ه/ ١٦٨                |
| ضبحکالله م/ ۲٤۵           | دامیار ل/ ۱۰۵             |
| صفق ۵/ ۱۷۲                | دِرْه ه/ ۲٤٩              |
|                           | دود آهنگ ه/ ۷۶            |
| طريقالعقل واحد خ/ ١٩٧     |                           |
|                           | ذات العماد ش/ ۳۵          |
| عز نصره ۵/ ۱۲۸            | ذهب ه/ ۲۵۱                |
| عظیمالروم خ/ ۱۰۷          |                           |
| عفاکالله ل/ ۲۱۷           | رایگان خوار ش/ ۱۵۶        |
| علم آدم م/ ٨٠             | -                         |
| عيم ادم م ۲۰۸             | ربالخورنق ه/ ٤٠           |
| عيبه ه/ ٢١٤               | رقیه ه/ ۱۵۹<br>شرا ه / سس |
|                           | روشناس ش/ ۳۳              |
| غنیه ل/ ۷۷                | رومال ل/ ۲                |

## کتابنامه \*

با آنکه مجموعهٔ پنج گنج با حواشی وحیددستگردی هنوز مزایای قابل ملاحظه دارد، و آنچه تاکنون به اهتمام محققان دیگر ازجمله در باکو زیر نظر برتلس، در استانبول به وسیلهٔ ریتر و ریپکا، و در طهران به کوشش حسین پژمان و دکتر ثروتیان ازین مجموعه تصحیح و طبع مجدد شده است مبنی بر مقابلهٔ نسخههای معتبر بهنظر می آید، هنوز جای یک طبع انتقادی منقح ازین مجموعه خالی است. معهذا، در بررسی حاضر، به جهاتی که ذکر آن درینجا خالی از فایده است مخزنالاسرار چاپ باکو به خاطر برخی تدقیقها، و چاپ پژمان بیشترست. دربارهٔ زندگی، عصر و محیط، و اندیشه و هنر نظامی هم هرچند ملاحظات سعید نفیسی، وحیددستگردی و تحقیقات برتلس، ریتر، باخر، ریپکا و بائوزانی متضمن پاره ی فواید بود نظر اجمالی تازهیی درین زمینه ضرورت داشت که اینجا ضمن بررسی آنچه مورد

در یادداشتها و فهرستهای این کتاب همه جا (م) نشانهٔ مخزنالاسرار، (خ) نشانهٔ خسرو و شیرین و (ل) و (ه) و (ش) و (ق) به ترتیب نشانهٔ لیلی و مجنون، هفت پیکر، شرفنامه و اقبالنامه خواهد بود و اعدادی که در فهرستها به دنبال آن نشانهها ذکر می شود حاکی از شماره صفحههاست. غیر از مآخذ متن و یادداشتها، پارهیی کتابها هم که در بررسی مطالب این کتاب ممکن است برای خواننده تا حدی روشنگر باشد درین کتابنامه آمد. برای تفصیل در باب کتابنامهٔ نظامی رجوع شود به: ابوالقاسم رادفز، کتابشاسی نظامی، تهران ۱۳۷۱

الاثارالباقیه عن القرون الخالیه، تألیف ابوریحان بیرونی، طبع لایپزیگ ۱۹۲۳ آثارالبلاد، تألیف زکریابن محمود قزوینی، طبع گوتا ۵۰– ۱۸٤۸ اساسای ما مالاین تمیز فی الارام استجاد محیدین محمد الفنال ، ۵ حاد با یک

احیاء علومالدین تصنیفالامام ابی حامد محمدبن محمد الغزالی، ٤ جلد با یک مجلد ملحق احیاء، بیروت ۱۹۸۲

\* شامل بعضی مآخذ این کتاب، به علاوه آثاری که رجوع به آنها برای خواننده متضمن فایده به نظر میرسد. اخلاق ناصری، به تصحیح مجتبی مینوی ـ علیرضا حیدری، طهران ۱۳۵۹ ش اسرارالتوحید فی مقامات الشیخ ابیسعید، طبع استاد احمد بهمنیار، تهران ۱۳۱۳ الاشارات والتنبیهات للشیخ ابیعلی حسین بن عبدالله بن سینا، الجزءالثالث فی علم ماقبل علمالطبیعه، طهران ۱۳۷۹ ق

افلاطون فیالاسلام، نصوص حققها و علق علیها الدکتور عبدالرحمن بدوی. طهران ۱۹۷٤

الاوامرالعلائيه، ابن بىبى، چاپ عكسى، استانبول تاريخ الامم والملوك، تأليف محمدبن جرير طبرى، طبع دخويه، ليدن ١٩٠١–١٨٧٦

تاریخ ایرانیان و عربها از طبری ـ نولدکه، ترجمه دکتر عباس زریاب، تهران ۱۳۵۸ تاریخ بلعمی، به تصحیح محمدتقی بهار (و پروین گنابادی)، طهران ۱۳٤۱ تاریخالخلفا، تألیف جلالالدین السیوطی به تحقیق محمد محییالدین عبدالحمید، مصر ۱۹۵۲

تاریخ سنی ملوکالارض والانبیا، تألیف حمزة بنالحسن الاصفهانی، برلین ۱۳٤۰ ق تاریخ طبرستان، تألیف ابناسفندیار، به تصحیح عباس اقبال، دو بخش، طهران ۱۳۲۰

ابیالمظفرالاسفراینی، بغداد ۱۹۵۵ - بال این بیشته بالانام بیشته بالانام بیشته با

- تبصرهالعوام فی معرفه مقاماتالانام منسوب به سید مرتضیین داعی حسنی رازی، به اهتمام عباس اقبال، تهران ۱۳۱۳
  - تحلیل آثار نظامی گنجوی، تألیف دکتر کامل احمدنژاد، تهران ۱۳٦۹

تذکرهالشعرا، تألیف دولتشاه سمرقندی، طبع مجدد به کوشش محمد عباسی، تهران ۱۳۳۷ ش

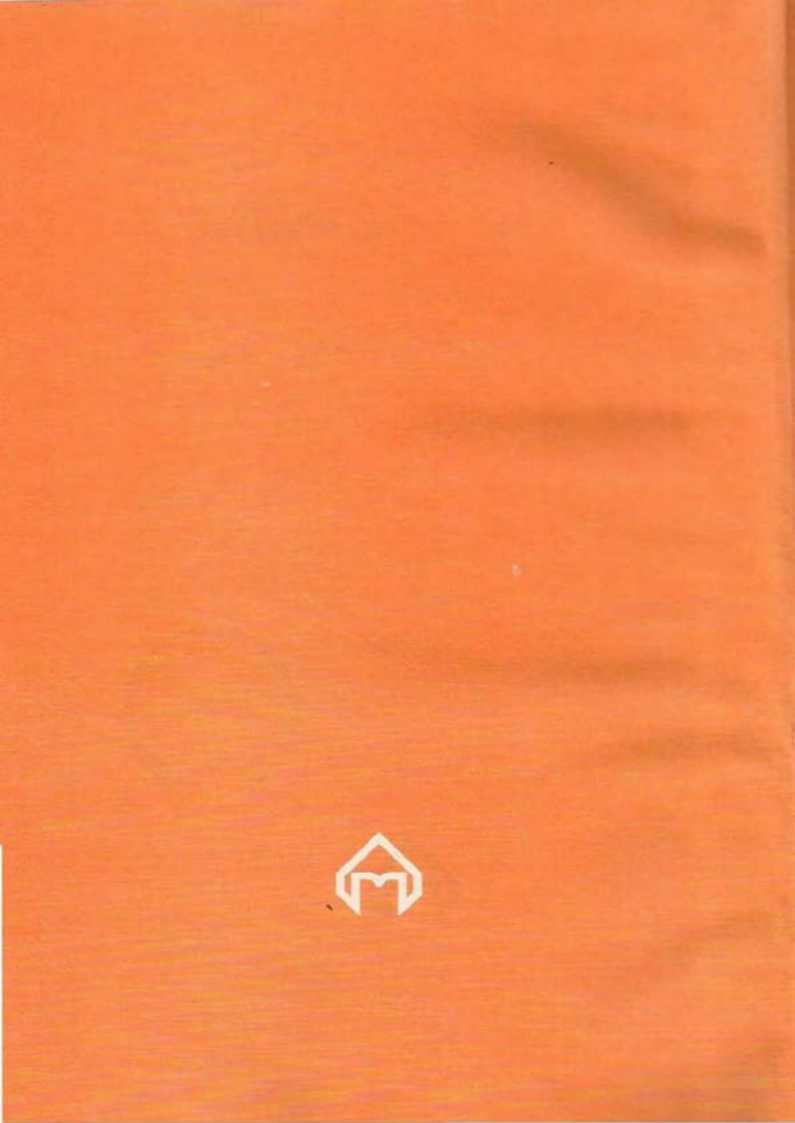
ترجمه محاسن اصفهان مافروخی، ترجمه حسین بن محمدبن ابیالرضا آوی، به اهتمام عباس اقبال ۱۳۲۸

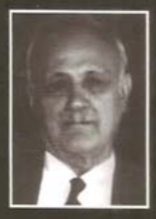
تزيين الاسواق بتفصيل الاشواق، تأليف داوودبن عمر الانطاكي، قاهر، ١٢٩١ ه

الشفا، الالميات، للشيخ الرئيس ابنسينا، طبع قاهره ١٩٦٠ شهریاران گمنام، نوشته احمد کسروی، سه جلد در یک مجلد، تهران ۱۳۵۳ صوانالحكمه (منتخب)، ابوسليمان سجستاني، تصحيح عبدالرحمن بدوي، طهران 1948 عقدالعلى للموقف الاعلى تأليف احمدبن حامد كرماني، به تصحيح و اهتمام استاد علىمحمد عامرى ١٣١١ ش العقدالفريد، لابن عبدربه، ٣ جلد، طبع قاهره ١٣٠٢ الفرق بين الفرق، تأليف ابومنصور عبدالقاهر بغدادي، قاهره ١٩٤٨ فقهاللغه و اسرارالعربيه تأليف ابي منصور الثعالبي، مصر، الطبعه الاولى، ١٣١٨ ق فیه مافیه، اثر گفتار مولانا جلالالدین محمد مشهور به مولوی، به تصحیح و حواشی بديعالزمان فروزانفر ١٣٣٠ قابوسنامه عنصرالمعالى، به اهتمام دكتر غلامحسين يوسفى، تهران ١٣٤٦ الكامل في التاريخ، تأليف عزالدين ابن الاثير، ٩ جلد، طبع قاهره ١٩٥٣ كتاب الاغانى، لابى الفرج الاصفهانى، ٢٥ مجلد، طبع مصر ١٣٢٣-١٣٢٢ كتاب سيرة صلاحالدين الايوبي، لابن شداد، مصر ١٩٠٣ كتاب صورهالارض تأليف ابن حوقل، طبع ليدن، ٢ جلد، ٩-١٩٣٨ کشف المحجوب، تألیف علی بن عثمان هجویری، تصحیح و. ژو کوفسکی، طبع افست تهران ۱۳۳٦ کیمیای سعادت، تصنیف امام ابوحامد محمد غزالی، به کوشش احمد آرام، چاپ چہارم ۱۳۵۲ لبابالالباب، تأليف محمد عوفي، به كوشش سعيد نفيسي طهران ١٣٣٥ المثل السائر لضياءالدين نصرالله المعروف بابن الاثير مصر ١٣١٢ مجملالتواريخ والقصص، به تصحيح ملكالشعراء بهار، طبع تهران ١٣١٨ ش محاسن اصفهان، تأليف المافروخي به تصحيح سيدجلالالدين حسيني (طهراني)، طهران ۱۳۱۲ مرآةالزمان في تاريخ الاعيان، تأليف سبط ابن الجوزي، المجلدالثاني 1 و ٢، حيدر آباد دکن ۱۹۵۱ مرزبان نامه، تأليف مرزبان بنرستم، و اصلاح سعدالدين وراويني، به تصحيح محمد قزوینی (با اصلاحات تقوی) تهران ۱۳۱۷ مرموزات اسدی، تألیف نجمالدین رازی، به اهتمام دکتر شفیعی کدکنی، تهران

- Bacher, W. Nizamis Leben und Werke. Leipzig 1871
- Bailey, H.W., Zoroastrian Problems in the Ninth-Century Books. Oxford, (repr.), 1971
- Bausani, A. (- Pagliaro, A.), Storia della Letteratura Persiana, Milano, 1960
- Boutroux, E., la philosophie allemande Au XVII e Siecle, Paris, Vrin 1948
- Boyce, M., The Parthian Gosan ~ .JRAS, 1957
- Curtius, E.R., European Literature and the Latin Middle Ages 1963
- Fontenelle, Entretiens sur la pluralité des mondes, par A. Calame, Paris 1966
- Huet, G., Les Contes populaires, Paris 1923
- Jaeger, W., Aristottle. repr. Oxford 1967
- Meier, F., Nizami und die Mythologie Des Hahns, in Colloquio sul Poeta Persiano Nizami e la leggenda Iranica de Alessandro Magno, Roma 1977

- Minorsky. V., A History of Sharvan and Darband in the 10 th-11 th centuries, Cambridge 1958
- Nallino, C., Raccolta di Scritti editi e inediti, Vol V, Roma 1944
- Pizzi, It. Storia della Poesia Persiana, Torino 1884
- Ritter, H., Ueber die Bildersprache Nizamis, Berlin -Liepzig 1927
- Ritter, H., Das Meer der seele, Leiden 1955
- Sarton, G., A History of Science, 2 vols, 1964
- Van Den Berg, S., Averroes' Tahafut al-Tahafut, Transl. and notes, GMT., London 1978
- Werner, Ch., la Philosophie Grecque p-p. Paris





دکتر عبدالحسین زرین کوب در اواخراسفند ۱۳۰۱ هجری شمسی در بروجرد چشم به جهان گشود. تحصیلات ابتدایی و منوسطه را در بروجرد به یابان رسانید پس از پایان تحصیلات متوسطه به دبیری در دبیرستانهای بروجرد پرداخت.در سال ۱۳۲۷ لیسانس خود را از دانشکده ادبیات دانشگاه تهران دریافت کردسیس وارد دوره دکتری ادبیات شد که سرانجام در سال ۱۳۳۴ موضق به اخذ درجه دکتری از دانشگاه تهران شد.

دکتر زرین کوب از سال ۱۳۴۱ به بعد در فواصل تدریس در دانشگاه تهران در دانشگاه های هند، پاکستان، آکسفورد، سورین، پرینستون و ... به تدریس پرداخت. در ضمن این فعالیتها، به علم ملل و نحل و مباحت مربوط به کلام، نقد ادبی و تاریخ علاقه یافت و آثار ارزشمندی در این زمینه تالیف کرد. دکتر زرین کوب در اواخر عمر به مطالعه و تحقیق و تدریس مباحتی در عرفان، ادیان و تاریخ پرداخت. دهها کتاب و صدها مقاله حاصل تحقیقات ارزشمند او در طی پنجاه سال گذشته بوده است. دکتر زرین کوب در تاریخ ۲۴ شهریور ۱۳۷۸ درگذشت و ماره ۱۰) به خاک سپرده شد.



