

رضا سيّدحسيني

جلد دوم

مکتبهای ادبی

>

رضاسيدحسيني

مکتبهای ادبی

جلد دوم

مؤسسة انتشارات نگاه تهران ــ ۱۳۸۲

فهرست مطالب

تولد ادبيات جديد ٥٠٩

شکست ناتورالیسم و «علم تحققی» ۵۱۳، آغاز شعر نو ۵۱۴، شارل بودلر ۵۱۵، آرتور رمبو ۵۱۸، استفان مالارمه ۵۲۱

سمبوليسم ٥٢٩

تشویش پایان قرن ۵۳۱، شاعران نفرین شده ۵۳۳، وارونه ۵۳۴، شاعران منحط ۵۳۵، کلمهٔ سمبول ۵۳۸، بیانیهٔ سمبولیسم ۵۴۱، اصول سمبولیسم ۵۴۳، شعر آزاد ۵۴۶، رمان سمبولیک ۵۴۸، در عالم تئاتر ۵۴۹، خلاصهٔ کلام ۵۵۱، سمبولیسم در قرن بیستم ۵۵۱، سمبولیسم، یک ماجرای اروپائی ۵۵۳، در روسیه ۵۵۴، در انگلستان ۵۵۶، در آلمان و اتریش ۵۵۸، در اسپانیا ۵۶۰، در کشورهای دیگر ۵۶۲، ادبیات ترکیه و یک شاعر سمبولیست ۵۶۳

نمونههائي از آثار سمبوليستها

69V

۱. از پیشوایان سمبولیسم سفر، از شارل بودلر ۵۶۷ رؤیای پاریسی، از شارل بودلر ۵۷۲

پیوندها، از شارل بودلر ۵۷۶ Héautontimoroumenos، از شارل بودلر ۵۷۸ دعوت به سفر، از شارل بودلر ۵۸۰ مُصَّوت ها، از آرتور رمبو ۵۸۳ نژاد پست، از آرتور رمبو ۵۸۶ کیمیای سخن، از آرتور رمبو ۵۸۶ گور ادگاریو، از استفان مالارمه ۵۹۵

مکتب رومن قطعه، از ژان موره آس ۶۱۷

ناتوریسم شامگاه در خانه، از سن ژرژ دوبوثلیه ۶۲۱ امشب تا دیروقت روشن خواهد بود...، از آنا دونوای ۶۲۳

> جهان وطنی موسیقی پس از مطالعه، از والری لاربو ۶۲۸

۶۱۵

919

### 980

فهرست مطالب / ۵۰۳

۶۳.

889

ایماژیستها (تصویرگرایان) تاریخچه ۶۴۰، آموزهٔ ایماژیسم ۶۴۲

. 1.

c.,

فوتوریسم در تثاتر ۶۴۵، در کشورهای دیگر ۶۶۶، فوتوریسم روسی ۶۶۶

نمونههائی از آثار فوتوریستها

۱. بیانیهها

۲. اشعار

اكمه ايسم

943

۶۸٩

اکسپرسیونیسم ۶۹۷ کلمه ۷۰۲، بحران تمدن جدید ۷۰۳، یک انقلاب نارس ۷۰۶، از یأس تغزلی تا خوشبینی انقلابی ۷۰۸، اکسپرسیونیسم در تئاتر ۷۱۰، در حاشیهٔ اکسپرسیونیسم ۷۱۲

کوبیسم ۷۲۷ مقدمه جریانهای ادبی پس از جنگ ۷۲۹، کوبیسم در نقاشی ۷۳۱، کوبیسم در ادبیات ۷۳۲

**دادائیسم ۷۴۷** تأثیر جنگ ۷۵۰، تولد دادا ۲۵۷، دادا در پاریس ۷۵۶، محاکمهٔ بارِّس و آغاز انشعاب ۷۶۱، آفرینش در عین ویرانگری ۷۶۴، مفهوم نهضت ۷۶۶

789

# سوررئاليسم ٧٧٩

پیدایش سوررئالیسم ۷۸۲، موقعیت تاریخی ۷۸۴، آرمان شناخت کامل ۷۸۷، امکان رویکردی ذهنی و اشراقی به این شناخت ۷۸۷، اسلاف سوررئالیسم ۷۸۸، سیر تاریخی اندیشهٔ سوررئالیستی ۷۹۶، سوررئالیسم شهودی ۷۹۷، دربارهٔ بیانیهٔ Second Manifeste du وران خردگرائی ۸۰۱، بیانیهٔ دوم Manifeste du دوران فلسفی ۸۰۸، مهاجرت به امریکا ۸۰۹

آزادی فکر ۸۹۶، امید، عصیان و انقلاب ۸۹۷، خودکاری و تصادف ۹۰۰. ملاقات و کشف ۹۰۳، زیبائی و عشق ۹۰۵، تصادف عینی ۹۰۷، دغدغهٔ فلسفی ۹۰۹

**نمونههایی از آثار اگزیستانسیالیستی** تهوع، از ژان پل سارتر ۹۷۹ طاعون، از آلبر کامو ۹۸۹

# تئاتر نو ۹۹۷

اوژن يونسكو ۱۰۰۲، ساموئل بكت ۱۰۱۰، آرتور آدامُف ۱۰۱۵، ژان ژنه ۱۰۲۰ و دربارهٔ:

ژان تاردیو ۱۰۲۴، گونترگراس ۱۰۲۵، فرناندو آرابال ۱۰۲۷، روبر پنژه ۱۰۲۹، مارگریت دوراس ۱۰۳۰، هارولد پینتر ۱۰۳۲، ادوارد آلبی ۱۰۳۴، موری شیسگال ۱۰۳۶، جک گلبر ۱۰۳۷، ماکس فریش ۱۰۳۹، فردریش دورنمات ۱۰۴۰، پتر وایس ۱۰۴۱، آرمان گاتی ۱۰۴۲، یاسین کاتب ۱۰۴۴، امه سه زر ۱۰۴۴ فهرست مطالب / ۵۰۷

نمونهای از تثاتر نو استاد، از اوژن یونسکو ۱۰۴۷

> دگردیسی رمان ۱۰۵۷ از (۱۹۲۰ تا ۱۹۵۰) ۱۰۶۲، تک گوئی درونی و سیلان ذهن ۱۰۶۷

ŧ.

یایان سخن و دعوت به آغازی دیگر ۱۱۵۹

تولد ادبيات جديد

\_\_\_\_\_

.

از انتشار چاپ دوم «مکتبهای ادبی» که فصلی با عنوان «نظر اجمالی به ادبیات قرن بیستم و درهم ریختن مکتبها» به آن اضافه شده بود، اکنون سیواندی سال میگذرد. در آن مقاله، ادبیات جهان در نیمهٔ اول قرن بیستم، ادبیاتی خوانده شده بود که: «هیچگونه وجه مشترک و توازن و اتفاق نظر ندارد» و اضافه شده بود که: «قرن بیستم را، دورهٔ زوال مکتبها مینامند و حتی به عقیدهٔ بسیاری از سخنسنجان، شاید دیگر [مکتب] تازهای در ادبیات به وجود نیاید.»

بایدگفت که این سخن هنوز تا حد زیادی معتبر است. دوران «مکتبسازی» به صورتی که قرون هفدهم و نوزدهم رواج داشته است با وجود آخرین تلاشهائی که در نیمهٔ اول قرن بیستم در مورد آن صورت گرفت، در نیمهٔ دوم قرن، دیگر ادامه نیافت و اگر عناوینی مانند «رمان نو» یا «تئاتر نو» و یا «رئالیسم جادوئی» به آثار عدهای از نویسندگان اطلاق شد، در واقع با توجه به نوعی شباهت در آثار آن عده با همدیگر بود و همان نویسندگانی هم که آثارشان زیر یکی از عناوین قرار گرفته بود، هر کدام مشخصهٔ خاص خود را داشتند و بایدگفت که این وضع، خاص نیمهٔ دوم قرن هم نیست و به طورکلی «آفرینش ادبی، از یک قرن پیش به اعلام استقلال و تشخص روی کرده است و خود را از قید الزامهائی نظیر دستورالعمل و تقلید و سنت آکادمیک و

فشارهای اجتماعی رهانده است. آنچه باقی مانده واقعیت هنرمند است، یعنی انسانی که در سرنوشت دنیا شریک شده و خود او سرنوشت خویشتن است. و این انسان تابع شرایطی است که میتواند بر ضد آنها عصیان کند. اما در هـر حال، همان شرایط، لحن خاص به اثر او میدهند. خود او در محیط خارج، در حوادث، در طبیعت، در دیگران و در خویشتن نیز، اثر میگذارد.»

اما حادثهٔ مهمی که در نیمهٔ دوم قرن بیستم اتفاق افتاده است در عالم «نقد» است: نقد ادبی که عملاً به صورت رشته ای مستقل در کار ادبی، از قرن نوزدهم آغاز شده بود، در قرن بیستم، به ویژه در نیمهٔ دوم این قرن، صورت جدی تری به خودگرفت و دستاندرکاران نحلههای مختلف نقد، با تحلیل و معرفی آثار مهم ادبی توانستند راههای تازهای در شناسائی آثار ادبی را پیش یای ما قرار دهند. این منتقدان و نظر به بر دازان (به ویژه پس از پیدایش «نقد نو»)، در عين حال كه نظريه هاي هنر و ادبيات را از آغاز تا امروز، (از افلاطون و ارسطو گرفته تاکانت و هگل و نیز فورمالیست های روس) بازبینی و مطالعه کردند و ابزار کار خود قرار دادند، توانستند با استفاده از روش هائی که از زبانشناسی و روانکاوی و سایر علوم انسانی گرفته شده بود، و با تحلیل و شرح «متن»، پر تو تازمای بر آثار ادبی گذشته بیفکنند. به عنوان مثال می توان به نوشته های رولان بارت Roland Barthes (۱۹۱۵ – ۱۹۸۰) دربارهٔ راسین و بالزاک، لوسین گلدمن Gerard دربارهٔ رأسین و مالرو، ژرار ژنت Gerard دربارهٔ رأسین و مالرو، ژرار ژنت Gerard Genette (متولد ۱۹۳۰) دربارهٔ پروست و «دوران باروک» و امبرتو اکو Umberto Eco (متولد ۱۹۳۲) دربارهٔ تأثیر توماس آکویناس قدیس در جویس، اشاره کرد'. اكنون بهتر است به آغاز ادبيات جديد، يعنى اواخر قرن نوزدهم برگرديم:

۱. نخست (همان طور که در مقدمهٔ جلا اول اشاره شده بود) تصمیم داشتم که مسئلهٔ نقد امروز را ضمن یک مقاله شرح دهم. اما با توجه به اهمیتی که این مسئله در روزگار ما پیداکرده است، افزودن یک مقاله به انتهای مکت های ادبی حق مطلب را ادا نمیکند. البته در این مدت آثار برجستهای دربارهٔ نقد امروز به فارسی منتشر شده است که مطالمهٔ آنها برای علاقمندان به مکتب های نقد ضروری است. ضمناً معرفی مختصر مکتب های نقد نیز در جلد دیگری که با عنوان فرهنگ مکت ۱ و بربادهای ادبی در دست تألیف است خواهد آمد. شکست ناتورالیسم و «علم تحققی»

در سال ۱۸۹۰، وقتی که هبیولیت تن H. Taine (۱۸۹۰ – ۱۸۹۳) فیلسوف و نظریه پرداز ادبی که تکیه به علوم و فلسفهٔ تحققی (Positivisme) دارد، به پل بورژه Disciple را منتشر ساخته le Disciple مربد Je Disciple را منتشر ساخته است می گوید: «عمر نسل من تمام شده است.» در واقع از نسلی سخن می گوید که دنیا و ادبیات را از نظرگاه علمی مینگریست. با وجود این، دستکم در فرانسه، سمبوليسم معاصر رئاليسم بود: «تن» از زبان همهٔ نسل خود سخن نمیگوید، بلکه از کسانی سخن میگوید که قوانین خود را به این نسل تحمیل کرده بودند. در آن لحظه که رئالیسم به اوج قدرت خود رسیده است، نیروهای مخالف دیگری در برابر آن قد علم میکنند. ولی فقط در پایان قرن نوزدهم است که نیروهای جدید وضع را به نفع خود تغییر میدهند. احساس زندگی درون در برابر کشف دنیای بر ون قیام میکند: «فرد» که به سوی خود برگشته است زندگی جدید می یابد و می فهمد که علم جوابگوی همهٔ مشکلات حیات نیست. در برابر ارادهٔ علم تحققی محض، آرزوی شناختن راههای گوناگون زیستن به پیش می آید: ارزش های مذهبی، ارزش های هنری، ارزش های اخلاقی، ارزش های اجتماعی، شجاعت و عصیان، پرستش خود و پرستش «زمین و مردگان» یا به میدان مینهند. و در پایان این قرن همه حق به جانب گو ته و نیچه می دهند که می گفتند: «هر علمی که احساس زندگی را افزون نکند در نظر من بی ارزش است.»

Ch. Baudelaire مجموعهٔ شعر شارل بودلر Les Fleurs du mal مجموعهٔ شعر شارل بودلر Ch. Baudelaire (۱۸۶۷ – ۱۸۲۱) (۱۸۲۱ – ۱۸۶۷) که سرآغاز شعر جدید است، در سال ۱۸۵۷ یعنی یک سال بعد از مادام بوواری منتشر می شود و تاریخ انتشار سرودهای مالدورور Les Chants de اثر کنت دولوتره آمون Comte de Lautréamont (نام مستعار ایزیدور دوکاس Maldoro Ducasse ۱۸۶۶ – ۱۸۲۰) سال ۱۸۶۸ است ... و حال آنکه درگز ماکار دورهٔ آثار معروف زولا، از سال ۱۸۷۱ تا ۱۸۹۳ منتشر می شود و موپاسان

شاهکارهای خود را از ۱۸۸۳ تا ۱۸۹۰ منتشر میکند و بالاخره آلفونس دوده، سافورا در سال ۱۸۸۴ انتشار میدهد. در انگلستان، ایدئالیسم تامس کارلایل . Carlyle (۱۸۹۱ – ۱۸۹۱)، شور مذهبی نیومن J. H. Newman معاصر اندیشهٔ و آئین زیبائی شناختی راسکین J. Ruskin (۱۸۱۹ – ۱۹۰۰) معاصر اندیشهٔ مطلوبیت و تکاملگرائی است ... در آلمان به هنگامی که ناتورالیسم در اوج پیروزی است، درامهای بزرگ واگنر پلی است بین رومانتیسم و هنر آینده. نیچه ارزشهای دوران خود را انکار میکند و تصویری از قرن آینده ارائه میدهد... درست در لحظهای که رئالیسم در اوج پیروزی است، نیروهای قوی تری به مخالفت با آن بر میخیزند: اما باید منتظر آخرین ربع قرن بود تا این نیروها تعادل را به نفع خود بر هم زنند.

در فرانسه از شعر مصنوعی پارناس خسته شدهاند (فرانسواکوپه از جمع شاعران رانده شده است) و همه در انتظار شعری والا هستند که شعر هوگو نباشد (ویکتور هوگو مرده و زمینه را خالی کرده است) شاعرانی که از سال ۱۸۵۷ (سال انتشار گلهای شر) تا سال ۱۸۷۶ (سال انتشار بعدازظهر یک فون Après - midi (سال انتشار گلهای شر) تا سال ۱۸۷۶ (سال انتشار بعدازظهر یک فون Après - midi روبرو شده است و یا در گمنامی ماندهاند، ناگهان به عنوان پیشروان این شعر جدید به میدان می آیند.

آغاز شعر نو

نهضت شاعرانه که در پایان قرن نوزدهم با سمبولیسم آغاز شد و پس از تغییرات گوناگون سرانجام به سوررئالیسم منجر شد، قبل از اینکه خلاقیت شاعرانه باشد، نوعی آگاهی و عمل آگاهانه است. این شعر، شعری است اندیشیده، نقادانه، فرهنگی و وابسته به اندیشه و مطالعهٔ آثار گذشته، و فاصلهای هم که از نمونههای برجستهٔ پیش از خود و سرمشقهای خود گرفته است، ناشی از همین خصوصیت است. دوران مقدم بر بیداری همگانی شعر اروپائی در پایان قرن نوزدهم، در واقع دوران ظهور شاعران بزرگی است که خود در عین حال جویندگان راه تازه و نظریه پردازان شعر نو بودند.

در رأس این نهضت تازه، سه شاعر بزرگ قرار دارند که هر سه گذشته از شاعری، نظریه پرداز نیز هستند. این سه شاعر عبارتند از: شارل بودلر Charles Baudelaire (۱۸۲۱ – ۱۸۶۷)، آرتور رمبو Arthur Rimbaud (۱۸۹۰ – ۱۸۹۱) و استفان مالارمه Stéphane Mallarmé (۱۸۹۸ – ۱۸۹۸)، که هم شعرشان و هم آنچه درباره شعر اندیشیده و گفتهاند، سرآغازی است بر تغییر اساسی شعر در آینده و پیدایش شعر نو در قرن بیستم.

شارل بو دلر

تأثیر گذار ترین این شاعران شارل بودلر است که او را «پدر سمبولیسم» مینامند. او که شیفتهٔ آثار و سبک ادگار آلن پو (۱۸۰۹ – ۱۸۴۹) شده و اشعار و داستانهای او را به فرانسه ترجمه کرده است، بیشتر به فلسفهٔ هنر میاندیشد، در واقع او فقط شاعر نیست، بلکه نظریه پرداز و منتقد است و برای نخستین بار پنداشت خاصی را از «بوطیقا» ارائه می دهد که خلاقیت شاعرانه باید دقیقاً بر پایهٔ آن بنا شود. رومانتیسم و پارناس نه در این فکر بودند که شعر چیست و نه سعی کرده بودند که آن را از آنچه شعر نیست جداکنند، زیرا شعر بیشتر از آنکه سرمستی درون باشد، میدان اندیشه است. ضمناً فوران احساسات و آموزش فلسفی هم در قلمرو شعر نیست. علاوه برآن، شعر شرح و توصیف و نکته پردازی هم نیست. واقعیت به خودی خود، «پیوسته زشت» است. طبیعت قاموسی است در دست شاعر که بودلر او را «مترجم و رمزگشای همانندی های جهانی» مینامد. کار شاعرانهٔ حقیقی تخیل است، نه به عنوان آفریدن جهانی خیالی، بلکه کشف «فوق واقعیتی» که در دنیا وجود دارد، اما تنها ذهن های با قدرت خاص می توانند آن را کشف کنند. اذهانی که می تواند دنیا را نه آنچنان و در می مینان در از می از کنان که همانندی های غیر منتظرهٔ احساس های خودنان و میان

روابط باز هم ژرف تر بین محسوسات و ذهنیات، با شگرفی هیجان انگیزشان و با «وحدت مرموز»شان نشان می دهند. هر شیئی می تواند به یک حالت روحی وابسته باشد و در این صورت است که در نظر ما همچون «مظهر همهٔ ژرفای زندگی» جلوه می کند. اندیشهٔ «همانندی جهانی» تازه نیست، از فلسفهٔ فیثاغوری و افلاطونی گرفته تا عرفان اسلامی و در ادبیات قرن شانزدهم اروپا و در رومانتیسم نیز حضور دارد. رومانتیکهای آلمانی آن اندیشهٔ عرفانی «عالم کبیر» و «عالم مغیر» را یکبار دیگر زنده کرده بودند و به جای اعتقاد به دوگانگی انسان و جهان، سخن از نوعی «وحدت وجود» می گفتند و اینکه همه چیز به وحدتی که از آن جدا شده است باز می گردد و آن افسانهٔ بهشت گمشده که در آن پیش از شعوط آدم، همه چیز با هم بود. رومانتیکها معتقد بودند که در آن پیش از شاعران به دنبال آن وحدت اولیه می گردند. نووالیس بیش از هر کسی این نکته را به مفهوم اصلی خودش بیان می کند: «شعر واقعیت مطلق است. هر فرودی در به بیشتر شاعرانه باشد، بیشتر حقیقی است.» و نیز می گوید: «هر فرودی در بالا و نگاه به واقعیت حقیقی خارجی.»

اما بودلر این قانون همانندی های جهانی را با اراده ای بی سابقه به صورت تظام خاص شعر در می آورد و نوعی «حتمیت و سهوناپذیری ایجاد شعر» را، از طریق حذف همهٔ عناصر ناهمگون مطرح می سازد: روش تازه ای برای ساختن شعر نظیر دستگاهی مصنوعی که در عین حال پاسخگوی جهان ملموس و روح یا عین و ذهن باشد، اما هیچ یک از آن دو را به طور مجزا و مستقیم بیان نکند، بلکه آن سراشیب آسان بیان احساساتی و توصیف واقعگرایانه را معکوس کند و از این طریق نوعی «خلاف آمد عادت» و جادوی الهامگر بیافریند که عین و ذهن (موضوع شناسائی و عامل شناسا) یا دنیای خارج از هنرمند و خود هنرمند را در بردارد.

بودلر قانون معروف همانندی جهانیش را به ویژه در شعر کوتاه Les

تولد ادبيات جديد / ٥١٧

Correspondances ( ییوندها) بیان کرده است و نیز «اگر اشعاری از قبیل «مو»، «دعوت به سفر»، «زندگی بیشین» و بسیاری از اشعار دیگر او را از این جنبهشان محروم کنیم به تمثیلهای ادبی سادهای بدل خواهند شد، هر چند بسیار زیبا و هیجان انگیز، اما عاری از آن حقیقت مطلق که خارج از آن، شعر تنها نوعی بازی با تمرین است. بازی اشعار بودلر «حقیقی» هستند. «موهای آبر»، «کلاه فرنگی ظلمات گسترده» می بایستی مانند رابطهای مطلق و بلاشرط بين خاطر دهاي خفته در اين موها و بي كرانگي آسمان و كبو دي زائيدهٔ ظلمت شمر ده شود ... باری سر گیجهای که عارض ما میشود، زائیدهٔ این ارتباط مطلق و تنها همین ارتباط است و این سرگیجه چیست؟ آیا خود شعر نيست كه خارج از آن، اين موها يك شيءٍ معمولي دنياي ما هستند؟ البته هيجانانگ: ، اما نازل. از سوي ديگر نمي توان فراموش کر د که يو دلر تکي از هنر مندانی است که می خواستند قوانین میهمی را که بر حسب آنها می آفرینند کشف کنند و از این مطالعهشان یک رشته دستو رالعمل استخراج کنند که هدف الهي آنها، خطانا يذيري آفرينش شاعرانه باشد ... يو دلر كه شاعر نو آوري است با کوششی ارادی به این نو آوری دست بافت. کوششی که به شعور انتقادی شگفت آور او میدان داد تاکردارهای لازم را برای تولد شعر انجام دهد. '»

بودلر با دیوان اشعار خود که عنوان گلهای شر Les Fleurs du mal به آن داده است، دنیای شعر را تکان داد و یک نسل شعر و ادب که در خلال سالهای ۱۸۵۷ تا ۱۸۸۰ میزیست، بودلر را پیشوای مسلم خود شمرد. آرتور رهبو که انقلابی در قلمرو شعر انجام داده است و سراسر شعر جهان را از یونان قدیم تا نهضت رومانتیک دوران تسلط ادیبان و ناظمان، دوران از شکل افتادگی و «فرسودگی شعر و پیروزی نسلهای متمادی احمقها» میخواند، و با استثناء کردن راسین، این بازی را که دو هزار سال ادامه یافته است محکوم میکند، بودلر را با عناوین «نهان بین»، «سلطان شاعران» و «ربالنوع واقعی» تقدیس میکند. فقط

1. Dictionnaire des œuvres, Laffont-Bompiani Paris, 1994

در مورد قالب اشعار او کمی تأمل میکند و میگوید: «ابداعات ناشناخته قالبهای تازه نیز میخواهد.»

آرتور رمبو

آندره سوارز A. Suarès در مقدمهای بر کلیات آثار رمبو مینویسد: «چه دروغهائی دربارهٔ رمبو به هم میبافند! چه احمقهائی! هر کدام او را به سوی خود میکشد و رمبو هیچ جا نیست. نه اینجا، نه آنجا، همیشه دارودسته بازی، حقارت حزب و سیاست. تازه، آثار او را نمیخوانند و هرگز نخواندهاند. حتی دو نفر از هزار نفر. و از آن دو نفر هم دستکم یکی نفهمیده است.»

این جوان هفده ساله را که چند بار از خانهٔ مادری در شهر «شارل ویل» فرار کرد و به پاریس رفت و در آنجا با پل ورلن و شاعران دیگر روزگارش آشنا شد و همهٔ شعر هایش را تا بیست سالگی گفت و پس از آن خموشی پیشه کر د و به حبشه رفت تا تجارت کند بابد بنیانگذار شعر نو دانست. همه چیز با دو نامهٔ مشابه هم شروع شد که در سال ۱۸۷۱، اولی را (روز ۱۳ مه) به معلمش ایزامبار Izambard و دومی را پس از دو روز به دوست خود دمنی Demeny نوشت (که به «نامهٔ نهان بین Lettre du voyant شهرت بافت). رمبو با این دو نامه و چند مجموعه کو چک شعر که شاید جمعاً از دویست صفحه تجاوز نکند، آب در خوابگه مورچگان ریخت و بنای شعر معاصرش را زیر و رو کرد. شاعر جوان، بخصوص در نامهٔ اول با خشونت همهٔ کسانی راکه به آخور دانشگاهي بسته شدهاند، کساني که هيچ چيز ياد نمي دهند، و آنهائي را که تسليم شعر «درون گرایانه» می شوند به باد حمله می گیرد و می گوید که این شعر درونگرایانه طبعاً شعری است احساساتی و غنائی که انسان را در طبیعتی قراردادی محبّوس نگه می دارد. دیگر اینکه شعر درونگرا شعری است که زیر نفوذ يک طبقهٔ اجتماعي، ... يا يک موضوع قرار ميگيرد. از اينجا مي توان بازنویسی تحریک آمیز او را از Cogito دکارت درک کرد. معتقد است که شاعر تولد ادبيات جديد / ٥١٩

به جای اینکه بگوید «من میاندیشم» باید بگوید که «مرا میاندیشند». یعنی اینکه شاعر نه سازندهٔ اثر خویش بلکه محصول آن است و این نشانهٔ آزادی نداشتن او در نتیجهای است که به دست می آید. زیرا «من، دیگری است!» اگر مس چشم باز میکند و خود را شیپور می بیند، گناه او نیست.

به بیانی منسجم تر، نامهٔ ۱۵ مه در واقع بیانیهٔ یک «شعر دیگر» است. اولین سطور نامه، نوعی زیبائی شناسی درهم ریختن همهٔ حواس (یا معانی) است. حواس مختلف را بر ضد یک حس، یا معانی متعدد را بر ضد یک معنی انتخاب میکنند. دو سال بعد از نگارش این نامهها، رمبو در شعر «کیمیای سخن» (L'Alchimie du verbe) از سخن شاعرانهای حرف میزند که دیر یا زود قابل پذیرش برای حواس و ادراکهای مختلف باشد. به گفتهٔ اتی یامبل Etiemble آن زبانی را که همهٔ حواس بپذیرند، رمبو در «تذهیبها» به کار برده است. میکنند و بر هم سوار می شوند. گلها خواب می بیند، نگاه میکنند، منفجر می شوند، گلهای دیگر، گلهای جادوئی همهمه میکنند، نگاه میکنند و نیز جواهرات حرف میزند، صداها خط میکشند، رنگها می رقصند. انتخاب کلمات به اوهام راه می دهد. گاهی پیش می آید که رمبو روشی را که بعدها در میان سور رئالیستها به «نگارش خودکار» معروف شد به کار می برد:

«Rose des roseaux»

«Atroces fleurs qu'on appellerait cœurs et sœurs, Damas damnant de langueur»

اما همان طور که خود گفته است این «حسّامیزی» را بسیار هوشمندانه و سنجیده انجام میدهد. هر چندکه این کار را با اشعاری مانند «مصوتها» Voyelles آغاز میکندکه مشهور ترین اشعار اوست، اما بوطیقای بسیار دقیقی را به کار

. قابل ترجمه نيست، فقط بايد خواند.

می گیرد و هرگز یک جرف صدادار را با رنگها در نمی آمیزد. اما در اینجا فقط از «حسّامیزی» ( (synaesthesia) سخن گفتن نیز نارسا می نماید: فراموش نکنیم که کلمهٔ Sens در زبان فرانسه (و در زبان انگلیسی نیز Sense) معانی متعدد دارد (از جمله، حس، معنا، جهت). پس منظور این نیست که شاعر فقط وظائف اعضاء مربوط به «حواس» یا احساس ها را درهم می ریزد، بلکه با معانی و جهت ها هم همينسان جابهجا ميكند. نمونة مشخص، عنوان مجموعة شعر illuminations است که به عقیدهٔ محققان فرانسوی شاید کس دیگری بجز رمبو نمی توانست آن را ابداع کند و با وجود تذکر خود رمبو که آن را (برخلاف معمول در زبان فرانسوی) به معنی «تذهیبها» به کار بر ده است، بارها دیدهایم که بسیاری آن را «اشراقها» ترجمه مي کنند و يې تر ديد خود او هم به اين معنى دوگانه، حتى چند گانه نظر داشته است. بدین سان دستگاههای مختلف رمزگشائی می تواند نتيجهبخش باشد به شرطي كه حقايق به دست آمده بتوانند در كنار هم گرد آيند و به يک حقيقت کلي راه دهند و حتى باز هم گسترده تر شوند. در همهٔ قلمروها: شاعر (به عنوان بيمار، جنايتكار، نفرين شده و دانشمند برتر) بايد زباني ييدا کند که، در مقام مقایسه با رمزگان موجود، دیوانگی باشد. بین این زبان و شاعر که «نهان بین» است شباهتی وجود دارد. اولین درس کسی که می خواهد شاعر باشد، شناخت کامل خویشتن است. او روح خود را میکاود، وارسی میکند، می آزماید و فرا میگیرد.به محض اینکه آن را شناخت، باید پرورشش دهد... به نظر ساده می آید... اما کاری که باید بکند این است که برای خود روحی شگر ف و ديو آسا بسازد... و نهانبين نقطهٔ مقابل كسي است كه آنچه را مي داند بيان ميكند، چون گمان ميكند كه مي داند و نيز نقطهٔ مقابل كسي كه حكايت ميكند. شاعر مانند پرومته که با دزدیدن آتش خدایان، قوانین «زئوس» را زیر پا میگذارد، ابداعاتی ناشنیده را از جهان دیگر می آورد. و سرانجام، جهش های

۱. دربارهٔ «حسّامیزی» رجوع شود به بحث جالب دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی در کتاب صور خان در شع فارس (چاپ سوم، ص ۲۷۱). شاعر او را تا ستارهها میبرد: «من از برج ناقوس تا برج ناقوس طناب کشیدهام و از پنجره به پنجره گردنبندگل و از ستاره به ستاره زنجیرهای طلا، و میرقصم.»

استفان مالارمه

در آغاز، مدتها تمسخر و خشم برانگیخت، شعر او را نامفهوم خواندند، اما در این میان چند نفری از بزرگان هنر، از جمله ژید، کلودل، والری، گوگن و دبوسی را شیفتهٔ خود ساخت. آنها توانستند دیگران را هم وادار کنند که قدر او را بشناسند.

مالارمه دوستداران فراوان دارد، اما دنبالهرو ندارد. در نظر همه کس مانند شاعر کلاسیکی از گذشتهٔ دور است، ستودنی و تقلیدناپذیر. او خود استاد شاعران سمبولیست بود. همه هفته روزهای سهشنبه گوستاوکان G. Khan ، ویله گریفن Vielé - Griffin ، سن پلرو Saint - Pol Roux ، هانری دورنیه H. de Regnier ، هانری دورنیه Saint - Pol Roux ، و رنه گیل R. Ghil ، سن پلرو پل والری و پی یرلوئی هم که جوان تر بودند به شعر می شنیدند. بعدها آندره ژید و پل والری و پی یرلوئی هم که جوان تر بودند به آنان پیوستند و همه او را پیشوای خود شمردند. اما آنان مکتب خود را بنیان نهادند و بجز عدهای معدود (رنه گیل برای مدتی و چند نفر دیگر در موارد خاص) کسی به دنبال او نرفت.

از مجموعهٔ آثار او که چندان حجمی ندارد، تفسیرهای فراوان به عمل آمده است. ستایندگان شیفتهٔ او میکوشند که اشعارش را بفهمند و توضیح بر توضیح میافزایند.

برداشتی را که مالارمه از زبان شاعرانه دارد، به حق، انقلاب نام دادهاند و می توان گفت که کار دقیق او دربارهٔ شعر مقدمهای بود بر آنچه بعدها به دست والری، یا کوبسِن و فور مالیست های روس به صورت مدون در آمد و از وقتی که

نقد جدید سالهای شصت، «متن» را در درجهٔ اول اهمیت قرار داد، قدم بزرگی در این راه بر داشته شد و مالارمه به عنوان نظریه پر داز مطرح شد. میگویند او اولین شاعری است که قطع رابطه با سنت شعر «بیانگر» را به حد کمال رسانده است. اشعار دیگران والاترین لحظاتشان را مدیون نوعی هماهنگی مناسب بین زبان شعر و هجانهای زندگی هستند و مدیون شور و جذبه و لحظات درخشان و شهود و اشراق. اما غرابت شعر مالارمه در این است که او این هیجانها و الهامها را از هستي کنار مي گذارد و زبان را وسيلة بياني مي شمارد براي نوعي «زيستن در نوشتن» که در آن تضاد بين رويا و هستي، با آگاهي بر اين بيگانگي مضاعف مي شود. خلائي كه بدين سان ايجاد مي شود، تماماً باكار دقيق و ير داخت زباني پر مي شود كه از تفكر دربارهٔ امكانات و مفهوم شعر جدائي نايذير است. بودلر قبلاً گفته بودکه شعر با «شور درون» فرق دارد. مالارمه اولین کسی بود که شعر خود را بر پایهٔ این جدائی ساخت و به سوی نوعی شعر ناب رفت که به جاي تجربهٔ وجودي احساسات و تماس روزمره با زندگي، كلمات بر آن حكومت میکنند. خود او در دو اثر منثوری که با عنوان Divagation انتشار داده است در این باره می گوید: «اثر ناب، نابودی قوهٔ بیان شاعر را در بر دارد که ابتکار عمل را به کلمات وا میگذارد، از طریق تقابل نابرابری های تعمدی شان. این کلمات به نور پر توهائی متقابل روشن می شوند، مانند رشته ای از روشنائی های مجازی که بر دُرّ وگوهر میتابند و نفخهٔ غنائی کهن یا مسیر شخصی مشتاقِ جمله را جانشين تنفس محسوس ميكنند.»

•

مالارمه هیچ شباهتی به هنرمندان زودرس و بچههای نابغه ندارد و از این لحاظ درست نقطهٔ مقابل رمبوست. عکس معروفش او را در حالی نشان میدهد که گوئی از سرما میلرزد، بالاپوشی روی دوش انداخته و گوشهٔ اطاق کز کرده تولد ادبیات جدید / ۵۲۳

است و این تصویر چنان تأثیرگذار بوده است که مردم یک مسئلهٔ بسیار کوچک را فراموش میکنند و آن اینکه گلچینهای ادبی، شعرهای متعددی از او راکه در سال ۱۸۶۶ در «پارناس معاصر» چاپ شده است نقل میکنند. از جملهٔ این شعرهاست: گنبد نیلگون (L'Azur) و نسیم دریائی (Brise marine). مالارمه وقتی که این شعرها را سروده بیست سال بیشتر نداشته است. شاید تصور کنیم که گرد \_ آورندان گلچینها اشعار ساده تر و قابل فهم را انتخاب میکردند. اما باید توجه داشت که در استحکام و کمال این اشعار نیز همه متفقالقولند. چنین تسلطی در کار یک شاعر مبتدی کمتر دیده میشود.

اما از همان آغاز، مالارمه شاید به سبب سختگیری بی رحمانه ای که داشت در صف اول شاعران قرار گرفت. در مورد مجموعهٔ اشعاری که یکی از دوستان منتشر کرده بود نوشت: «اندیشه های سست با عبارات مبتذل کش داده شده است، و اما دربارهٔ قالب، کلمه می بینیم و کلمه، و اغلب به طور «تصادفی». کلمهٔ sinistr می تواند با Yhugubr عوض شود یا به جای ugubre کلمهٔ کلمهٔ sinistr می تواند با Yhugubr عوض شود یا به جای ugubre کلمهٔ است، گذارند بی آنکه معنی مصرع عوض شود.» برای اولین بار در نقد شعر، کلمهٔ basard (تصادف یا سرنوشت) به روی کاغذ می آید، کلمه ای که او دربارهاش فراوان خواهد اندیشید. شنیدنی و در عین حال معنی دار است که این کلمه نخست دربارهٔ تکنیک شعر و سپس به صورتی دقیق تر دربارهٔ «انتخاب صفتها» به کار رفته است. از همان آغاز مشخصهٔ مالارمه در سرودن فعر این بود که برای هر کلمه ای که به کار می برد «علت وجودی» داشته باشد و این استحکام در تسلسل کلمات را از مجموعهٔ شعر نیز می خواهد. ماجرای شعر مالارمه با نوعی رویای دیوانه وار «وحدت» آغاز می شود و با حسرت و این استحکام در تسلسل کلمات را از مجموعهٔ شعر نیز می خواهد. ماجرای شعر مالارمه با نوعی رویای دیوانه وار «وحدت» آغاز می شود و با حسرت افسوس که زبانها «کامل نیستند، زیرا متعددند.» شهادتی تلخ که بارآور افسوس که زبانها «کامل نیستند، زیرا متعددند.» شهادتی تلخ که بارآور

۱ و ۲ و ۳. هر سه به معنی «شوم».

می شود. نخستین قدم در راه اندیشه و آفرینشی مستقل. جدائی زبانها شکافی راکه زبان را از واقعیت جدا میکند، آشکار می سازد. دنیا آشفته می شود، به «مصداق» اطميناني نيست وكلمات استقلالي غريب مي يابند. از اين شكافي که محسوس شده است، در قرن نوزدهم علم تازهای میزاید: زبانشناسی! و بر پايهٔ آن انديشهٔ تئوريک مالارمه شکل میگيرد. کتاب کلمات انگلسی Les Mots anglais که به هنگام تدریس در شهرستان به عنوان معلم انگلیسی نوشته است، دیگر یک کتاب فقهاللغهٔ عادی نیست و فقط تحول زبان را تشریح نمیکند، بلکه میکوشد که بر یایهٔ تمثیل های معنا شناختی توجیهی از «واج» را به دست بدهد و مفهوم جبری نشانهها را محدودکند. آیا منظور شاعر دست یافتن به جوهر و حقیقت همه چیز است؟ شاعر میداند که چنین چیزی غیرممکن است و اگر وسوسهای فلسفی و نظری در ذهن او وجود دارد، این پژوهش دربارهٔ زبان هر گونه راه حلی از این دست را کنار میزند. بدون کلمات نمي توان به حقيقت دست يافت، با وجود اين، كلمات آن ييوندهاي نامرئي نیستند که ما را به حقیقت میرسانند. ابهام آنها موضوع مطالعه و لذت برای شاعر است که اغلب میل دارد آنها را «شیء واره» کند. مالارمه گاهی بر روی نامهای بنیانی، به ویژه نامهای خاص، تکیه میکند، مانند نام هرودیاد ' Herodiade که همهٔ شعر را بر گرد این نام می سازد و گوئی این نام یگانه تکیه گاه شعر است. میگوید: «زیباترین صفحهٔ اثر من آن صفحهای خواهد بودکه فقط این نام آسمانی «هرودیاد» را در بر خواهد داشت. الهام کمی راکه دارم مديون اين نامم و فكر ميكنم كه اگر اين اسم قهرمان من «سالومه» بود، باز هم من این نام تیره و سرخ، مانند انار گشوده را اختراع میکردم.»

ترجمههای او، تمرینهای خاصی بود برای تظاهر فاصله بین کلمات و اشیاء. (زیراکلمه در هیچ زبانی برش معینی از واقعیت را جدا نمیکند.) و نیز به مالارمه امکان دادند کـه از «ادگـارپو» و بـه ویـژه از اشـعار گـریبانگیر و

۱. مادر «سالومه». مالارمه قطعهٔ مشهوری به این نام نوشت که بعد آن را به شعر برگرداند.

تولد ادبیات جدید / ۵۲۵

آهنگین او مانند: کلاغ، ناقوس ها، یا آنابل لی Annabel Lee اشباع شود. شکسی نېست که توجه او په اين اشعار يو اثر يک کشف ناگهانې زيبائي نيوده بېلکه ساختار کلمات، بدهٔ طنبنهای متقابل آنها، قرار گرفتن ضروری آنها در یک نقطه که هرگونه تصادفی راکنار می زند، توجه او را جلب کرده است. همانگونه که رابطة او با دنيا شكسته مي شود، دل كندن از واقعيت ملموس، انسان را به ياد اين شعرش می اندازد: «جستجوی دائم برای رسیدن به آنچه دوست دارد و دل کندن از دنیا»... بدین سان شعر، همان سان که از واقعیات و از دنیا جداست، نقطهٔ مقابل زبان رایج نیز هست. از قوانین آن فراری است، بر ضد تلف کردن وقت و hasard قیام می کند و قطب دیگری از زبان را برمی گزیند. مالارمه دو حالت «سخن» را وصف می کند: «یکی آنی و خام و دیگری اساسی» یعنی اینکه زبان شاعرانه تقريباً از زبان معمولي برقراري ارتباط مستقل است و هيچ ديني بر آن ندارد. این محزاسازی خبر از یژوهش های شاعرانیه و بیا هیمانمفهوم «کیارکرد شاعرانه» میدهد که یاکوبسن مطرح کرده است و راه را برای شعری «غیر بلاغی» (non rhétorique) هموار میکند. بدین سان نحو کلام دیگر چارچوبهای برای روشن کردن اندیشه نیست، بلکه بهرغم نیشخندهای تیمسخرآمیز مستهزیان، چنان که والری گفته است: «تغییر وضع میدهد و در خدمت «ایزد بانوان شعر» (Muses) قرار می گیرد، یعنی خود آن هم از ترکیبات شعر می شود و همه جا با انهام سر و کار دارد. «صور بلاغی» دیگر تزیینی نیست. «اطناب» دری است که رو به مفاهیم تازهای باز می شود و «استعاره» که سازندهٔ همهٔ فن شعر مالارمه است هيچ مصداق خاصي را به خود نمي پذيرد. قاموس نسبتاً ساده، بدون تذهيبهاي فراوان، باب طبع سمبوليستها، نوعي بهكار مي رود كه از معني خاص تجاوز کند. و درماندگی و قضاوت ذوقی مفسران که ناچار به مفهومی تمثيلي متوسل مي شوند ناشي از همين است.

مسئلهٔ «ساختار در آثار مالارمه به همان کارهای اولیهاش و به هرودیاد

بر میگردد که در آن، ما تبلور صور خیال را می بینیم که در سایهٔ آن کلمات به طور متقابل همدیگر را منعکس میکنند. استعاره به شاعر اجازه می دهد که تصویرهای کیهان و همهٔ قلمروهای آن به سوی کتاب که باید روزی نوشته شود و در واقع «جهان صغیر» اوست برگردد. شعر مالارمهای که دارای صور خیال چند وجهی است، معمولاً در مرکز خود یک اصطلاح عینی و ملموس دارد و بُعدهای بعدی، همه یک «صحنهٔ درونی» تشکیل می دهند. بدین سان، به تصویر یک بادبزن، خیالبافی یک دختر، تصویرهای پرنده ای که نمی گذارند پرواز کنند، و بالاخره تصویر شامگاهی که خنکای آن با تکانهای بادبزن محفوظ مانده است افزوده می شود و همه در نیمه راه تحقق و نفی، در میان هستی نیمه مرده ولی مخفی مانند «خنده ای مکتوم».

•

این مسیری طولانی بود در قلمرو زیبائی شعر. از همان آغاز، در طول سالهای معلمی در «تورنون»، «بزانسون» و «آوینیون»، تا زمان بازنشستگیاش از شغل معلمی در پاریس، مالارمه بر اثر شبهای دراز بی خوابی و اندیشیدن به ساختار شعر، هم سلامت جسمی و هم وضع اجتماعیش لطمه می دید. پیش از بود و نتیجهٔ آن، حکایت ناتمام ایژیتور Igutur بود که حاصل پژوهشهای بود و نتیجهٔ آن، حکایت ناتمام ایژیتور تعالی مداوم ایند بحرانی مداوم شمرده می شود. تکرار عمدی بعضی کلمات یا جستجوی هجاهائی که پاسخگوی همند. می توان گفت که ایژیتور طرح اولیهای بود از اثری که ۲۶ سال بعد نوشت، با عنوان یکبار طاس دیختن، هرگز سرنوشت در از میان نمی برد (۱۸۹۷). به گفتهٔ پل کلودل، این شعر در ذهن مالارمه طرح اولیهٔ شعری بزرگ بود که می خواست شرح چگونگی جهان را در آن بگنجاند. در این شعر مالارمه بیش از همهٔ آنارش به تولد ادبيات جديد / ٥٢٧

موسیقی نزدیک تر است. مالارمه با شیفتگی که به واگنر داشت کوشید که برخی از روش های آ هنگسازی او را در شعرش به کار گیرد. و حتی صدای هر یک از سازها را در شعر تقلید کند.

تعجبی ندارد که مالارمه همهٔ قواعد نحوی را درهم می شکند تا بالاترین ایدهای راکه از شعر دارد، یعنی یک «موسیقی مغزی» را جایگزین آن سازد. و این نیز تعجبی ندارد که «مایههای ناب و موزون هستی» سرانجام چارچوبهٔ شعر را بشکند. در این متن، آزادانه با همان اصولی که اشخاص بازی روی صحنه تقسیم می شود، گروههای مختلف صور خیال را در یازده صفحهٔ پشت و رو تقسیم کرده است تا به یک «فضای خواندن» دست یابد. مالارمه در این شعر به وسائل ملموس بصری متوسل شده است: حروف چاپی در اندازههای مختلف و قرار دادن آنها با تقسیمات خاصی که به عقیدهٔ بعضی از مفسرها بیانکنندهٔ دورانهای سنتی مختلف تاریخ است ...

نه این مختصر برای معرفی مالارمه کافی است و نه شعر او قابل ترجمه است زیرا ترجمه همهٔ آن مشخصاتی راکه منظور نظر مالارمه است از میان میبرد. این چند بیت از هروبادرا تنها برای نشان دادن استعارههایش ترجمه میکنم. قبلاً اصل ابیات را ببینیم:

#### O miroir

Eau froide par l'ennui dans ton cadre gelée Que de fois et pendant les heures, désolée Des songes et cherchant mes souvenirs qui sont Comme des feuilles sous ta glace ou trou profond, Je m'apparus en toi comme une ombre lointaine Mais, horreur! des soirs, dans ta sévére fontaine, J'ai de mon rêve épars connu la nudité!

اي آينه! آب سرد از ملال در قاب یخزدمات بارها و بارها ساعتهای دراز، اندوهگین رویاها و در جستجوی یادهایم که همچون برگهائی هستند زیر یخ تو با حفرمای ژرف در تو نمایان شدم چون سایه ی دوردست ... اما وحشتا! شبها در آبنمای سختت من در خواب آشفتهام برهنگی را شناختم.

سمبولیسم Symbolisme

«از سمبولیسم چه میدانیم؟ هزار چیز مبهم. سمبولیسم پیوسته از قلمرو انتقاد گریزان است و ماهرانه خود را از تشریح و توصیف نجات میدهد ....» کتابی که آلبر ماری اشمیت A. M. Schmidt دربارهٔ سمبولیسم نوشته و در مجموعهٔ کتابهای «چه میدانم؟» انتشار داده است، با این سطور آغاز میشود. کمتر عنوانی را می توان شناخت که بهترین نمایندگان آن در پذیرفتنش این همه مقاومت نشان داده باشند. ورلن میگفت: «سمبولیسم؟ نمی شناسم. زیرا ریشههای سمبولیسم را باید در رومانتیسم آلمان، در فلسفهٔ هگل و شوپنهاور، در آثار «ماقبل رافائلیان<sup>۱</sup>» انگلیسی و سوینبرن swinburne و بالاخره در سنت عرفانی قرون هجدهم و نوزدهم جستجو کرد. و حال آنکه تولد آن به عنوان مکتب ادی، فرانسوی است.

تشويش پايان قرن

در حوالی ۱۸۸۰ در نسل جوان ادبی و هنری، نوعی حالت روحی پیدا شد که زائیدهٔ بی آرامی در برابر زندگی و بیزاری از تمدنی کهنه و فـرسوده بـود.

۱. préraphaélites ــ گروهی از نقاشان انگلیسی که در نیمه دوم قرن نوزدهم خواستند مکتب نقاشی تازهای را با تقلید از نقاشان ایتالیائی ماقبل رافائل تأسیسکنند.

اینان که خود را زندانی دنیای جدیدی و تبعیدی در دنیائی خصمانه و افسونگ میدانستند، قدم از چهارچوب خشک و بیروح شعر پارناسین فراتر گذاشتند و با حساسیت تازهای هم بر ضد اشعار خشن پارناسینها و هم برضد قیاطعیت «فلسفة تحققي» Positivisme و ادبيات رئاليستي و ناتو راليستي عصيان كر دند. البته ابنان قصدگر ويدن به احساسات تندوتيز تغزل فوقالعادهٔ رومانتيسم را نه: نداشتند بلکه عصبانشان کاملارنگ تازمای داشت و آنجه می گفتند عميق تر و بيجيده تر بود: «فلسفة تحققي» تصور مي كرد كه توانسته است به خوبي دنيا را توصيف و تصوير كند و دربارهٔ آن قضاوت نمايد. اما شاعران جدید را چنین حساب سادهای اقناع نمیکرد و آنان همهجا را پـر از مـعما و اسرار و اضطراب مي ديدند. در اين مدت با اين كه «فلسفة تحققي» تحت عنوان مكتب ادبي ناتوراليسم بر عرصة رمان و تـثاتر فـرمانروائي مـيكرد، عصبان شاعران جدید به صورت نیروی تازهای در برابر آن قد برافراشت و هر چند که نتوانست آن را از پیشرفت باز دارد ولی حدودی برای آن ایجاد کرد. «فلسفهٔ تحققی» فقط به واقعیت متکی بود. اما مجلات جدید و فیلسوفان جدید از واقعیت روگر دان بودند و حتی آن را انکار میکردند. در نظر اغلب آنان واقعبت حال باگذشته و بيان آن نفر ت آور بود.

از همه سو روح عصیان نمودار بود: عصیان نسل جوان، و یا قسمتی از این نسل، که در اجتماع زندگی راحتی برای خویش نمی یافت. این جوانان از همهٔ روش های سیاسی و اجتماعی و فکری و هنری که میراث گذشتگان بود متنفر بودند. نیروی نظامی، نظم اخلاقی، هنر منظم و باقاعده، رمان رئالیستی، ایمان به فلسفهٔ تحققی، همهٔ این ها در نظرشان باطل و بی اعتبار بود. می خواستند آنارشیست یا منکر همه چیز باشند. اما هنوز سخنی از سمبولیسم در میان نبود، بلکه سخن از حساسیتی بود که آن را «Décadentisme» یا «Décadisme» (مکتب منحط) نامیدند. کلمهٔ Decadent (منحط) نخست به صورت انتقاد به تمام کسانی که از پل ورلن P. Verlaine (منحط) پیروی می کردند اطلاق شد.

وران در عین حال که ولگرد و الکلی بود، شاعر به تمام معنی و حتی بزرگ بود. او با ضعف اراده، نابودی تدریجی خویش را تماشا میکرد. «ورلن» اسیر شهوات خود بود و به قول یکی از منتقدان فرانسوی، «مخیلهای شهوانی را با حزن آهنگداری درهم آمیخته بود.» در پایان عمر به کاتولیسیسم گروید و با اشعار ظریف و هنرمندانهای اضطرابات روحی راکه میخواست به سوی خدا برود و هیجانات جسمی راکه از فاسد شدن لذت می برد، بیان میکرد. او فریادهای روح خویش را که از سرنوشت خود در رنج بود، در اشعارش منعکس می ساخت و تقریباً به نوعی از رومانتیسم باز میگشت. ولی با وجود این شرایط، نفس تازهای به شعر فرانسه دمید و آن چیزی راکه سمبولیسم نامیدند وارد شعر کرد.

در شکلگیری جریان انحطاط و نیز مکتب سمبولیسم، دو کتاب که شاعران جوان را با پیشاهنگان شعر نو آشنا ساخت دارای اهمیت خاصی است. نخست شاعران نفرین شده اثر ورلن و دیگری رمان وارونه (A Rebour) اثر ژوریس کاول هویسمانس J. K. Huysmans (۱۹۰۷ – ۱۹۰۷).

#### شاعران نفرين شده Les Poêtes maudits

در حوالی سال ۱۸۸۴ بود که کتاب شاعران نفرین شده انتشار یافت، حاوی سه مقاله دربارهٔ تریستان کوربی بر Tristan Corbière (۱۸۷۹ – ۱۸۷۹)، آرتور رمبو و استفان مالارمه که در اواخر سال قبل در مجلهٔ لونس Lutèce منتشر شده بود. در تجدید چاپ کتاب در سال ۱۸۸۸ سه مقالهٔ دیگر به کتاب اضافه شد دربارهٔ مارسلین دبورد والمور M. Desbordes-Valmore (۱۸۵۹ – ۱۸۵۹) و ویلیه دولیل آدام Villier de l'Isle-Adam و خود پل ورلن زیر نام «للیان بیچاره»، (Pauvre Lelian).

برای اولین بار در این کتاب بود که شش شعر کامل رمبو درج و معرفی شده بود. دربارهٔ تأثیر این کتاب نوشتهاند که مانند رشتهٔ بارو تی بود که آ تشش زدند

و به انبار باروت رسید و در یک لحظه همهچیز را دربارهٔ شعر و ادبیات زیر وروکرد. با اینکتاب بودکه نام رمبو و مالارمه بر سر زبانها افتاد.

#### وارونه A Rebors

و باز در همان سال ۱۸۸۴ بود که رمان وارونه اثر ژوریس کارل هویسمانس منتشر شد: قهرمان آن دِزِسنت Des Esseintes در خانهٔ کوچکش در «فونتنه اوروز» (Fontenay aux roses) یک زندگی وارونه را میگذراند. نوعی زندگی خلاف زندگی طبیعی، زیرا فقط از تصنع خوشش می آید. اما بالاخره بر اثر دردهای شدید جسمی مجبور می شود که این زندگی را رها کند. عجایب متعددی که در زندگی او وجود دارد از نظر تاریخ سمبولیسم اهمیت ندارد، از قبیل غذای عجیب عزاداری و یا وجودگیاهان نیمه گیاه نیمه انسان در راهروها. اما آنچه به سمبولیسم مربوط می شود اما نه دربارهٔ پیوند حروف با رنگها (چنان که رمبوگفت) بلکه پیوند بین انواع الکل و آلات موسیقی. مثلاً: «کوراچائو» کلارینت را به یاد می آورد و آنیزت فلوت را و از این قبیل ...

اما مهم ترین قسمتهای کتاب مربوط به سلایق ادبی قهرمان کتاب است. مثلاً نویسندگان قدیمی که او ترجیح میدهد، نویسندگان دورهٔ انحطاط امپراطوری رم است.

و اما از میان نویسندگان عصر خود، «دِزِسنت»، ویلیه دولیل آدام، باربه دور ویلی Barbey d' Aurevelly و ادگارپو را ترجیح میدهد و شعر «عشقهای زرد» ورلن و به ویژه «اشعار منثور» مالارمه روح او را مسحور میکند.

ملال، خستگی فلسفی، مفهوم حاد فساد، بی تصمیمی و وحشت از طبیعت و هر آنچه خام و ابتدائی است و وحشت از بی مایگی و ابتذال و عشق به تصنع عناصر اصلی این رمان است. دِزِسنت میگوید: «گذاشتن رویا به جای واقعیت، به جای خود واقعیت.» و مالارمه نیز نوشته بود: «روی گرداندن از زندگی!»

این کتاب محافل روشنفکری و حتی عامهٔ مردم را هم که چیزی از شعر مالارمه نمیفهمیدند، متوجه او ساخت.

#### شاعران منحط Les Decadents

حر بان انحطاط در فرانسه سی از شکست ۱۸۷۰ تا اندازهای شبیه جر بان اکسبر سبونیسم آلمان است پس از شکست ۱۹۱۸. در سال ۱۸۸۵ در یکی از روزنامهها دربارهٔ آنان چنین نوشتند: «حالا نوبت بے قراران و هیستر یکها و بیماران عصبی است.» این شاعران جوان که از بازیهای پارناسینها خسته شده بو دند در کلوبهایی گر د می آمدند که اسامی عجیبی از قبیل: Hydropates، Zutistes Hirsutes و Je m'enfoutistes و Rodolphe Salis (۱۸۵۱ ــ ۱۸۹۱) کابارهٔ Chat noir (گریهٔ سیاه) را تأسیس کرد (۱۸۸۱) گاه و بيگاه مجلهٔ ادبی نا یا یداری انتشارمی دادند و برای مدتی به دور آن جمع می شدند. معمولاً عمر اینگونه مجلهها پساز مدت کمی به سر میرسید ولی دیری نمې گذشت که مجلهٔ دیگرې یا په عرصهٔ وجو د مې گذاشت. اغلب این مجله ها بیش ازسه با چهار شماره منتشر نمی شدولی تأثیر آنها در محیط شعر و ادب زیاد بود. از میان این مجلات می توان به: Lutèce (لو تس \_ نام قدیم شهر پاریس) و Ch. Cros (ساحل جب جديد) اشاره کرد. شارل کروس Nouvelle rive gauche (۱۸۲۴ ـ ۱۸۸۸) و آلفونس آله A. Allais (۱۸۵۵ ــ ۱۹۰۵) بُعدِ يوچي را وارد زندگی و زبان کردند. موریس رولینا M. Rollina (۱۹۰۳ ــ ۱۹۰۳) با نشان دادن روح بیماری روانی (Nevrose) و ژول لافورگ J. Laforgue ( ۱۸۶۰ \_ ۱۸۸۷ ) با نوحههای تلخ و شیرین، اضطراب خودشان را در مسائل مختلف نشان میدادند. این جوانان و شاعران تازهجو اغلب مورد استهزاء قرار میگرفتند و محافل ادبی به جای این که به طور جدی به آنها جواب بدهند اشعار و نوشته هاشان را با تمسخر و استهزاء تلقى مىكردند. ولى بالاخره دورهاى رسيد كه آنها چند شاعر بزرگ تازهجو را از قبیل ورلن، مالارمه، هردیا، فرانسوا کویه، موره آ در کنار

خود یافتند و توانستند آثارشان را به آنها عرضه کنند.

کلمهٔ «Déadent» (منحط) را برای اولین بار گابریل ویکر در رساله ای که دربارهٔ این شاعران انتشار داد به کار برد و در آن رساله، این دسته از شاعران را چنین تعریف کرد: «این شاعران جدید در تخیلات خود غرق شده و خود را از واقعیات زندگی دور نگاه داشته اند. عرفان رقیق و حساس را با عیش و هرزگی محض درهم آمیخته اند. اشعار آنها که قابل فهم نیز نیست، زائیدهٔ تصادف و انحراف است. مشخصات «منحطان» داشتن روح مبهم و بی حسی و عدم توجه به اخلاق و بالاخره عدم انطباق اشعار شان با همدیگر است. آنها ترانهٔ روح خود، ترانهٔ روح منزوی و متروک خود را می سرایدند. علاقه به هیجان و حساسیت آنها را به سوی بیماری های عصبی سوق می دهد. عدم وضوح محتوی، قالب شعری را از میان می برد. موضوع اشعار منحط عبارت است از بدبینی استهزاء آمیز و حالت مرضی عمومی و رؤیای فرار و دلتنگی و غصهٔ تسکین ناپذیر و ناراحتی درونی. شاعران منحط داستان شبهای اضطراب آور می سرایند.»

شاعران منحط تصور میکردند: «در قرنی زندگی میکنند که همهٔ خون و حیات خود را از دست داده است و شاهد آخرین جهشهای تمدنی هستند که رو به خاموشی میرود. این فکر را ورلن در مصرعی از اشعار خود چنین بیان میکند «من امپراطور پایان انحطاطم!»

معروف ترین شاعر دورهٔ انحطاط، **ژول لافورگ** J. Laforgue ( ۱۸۶۰ ـ ۱۸۸۷) است و اشعار او را می توان نمونهٔ آثار ادبی این دوره شمرد. لافورگ شاعری بودکتاب خوانده و روشنفکر و در عین حال بسیار حساس و بدبین. زندگی اندوه زده و تنهائی داشت. تسلیم حساسیت مرضی خویش بود. به زندگی لاشعور و به جبر سرنوشت که انسان را با خود میکشد معتقد بود و بشر را با ترحم استهزاء آلودی می نگریست.

لافورگ زبان درهم و مخلوطی برای شعر ابداع کرد که در وهلهٔ اول خواننده را دچار تعجب میسازد. لغات فلسفی را بااصطلاحات صنعتی و با زبان عامیانه و با «آرگوی» ولگردان پاریس و باگفتگوی تردیدآمیز کودکان خردسال درهم آمیخت. در مورد وزن شعر نیز به چنین کارهائی دست میزد: گاهی شعر «الکساندرن» را با تقطیع غیرعادی مینوشت، گاهی اوزان نادرست تصنیفهای عامیانه و اشعار عزاداری یا عروسی را تقلید میکرد. شعرش پیوسته در تغییر و تحول بود، اما هرگز صورت ساختگی و تصنعی به خود نمی گرفت.

او کتابهای فلسفی متعددی دربارهٔ عقاید بدبینانه و دربارهٔ قدرت سرنوشت محتوم و «درد زندگی» مطالعه کرده بود. حساسیت عمیق او از کشف این مسائل رنج میبرد. پوچی و فنائی که در اطراف خویش آفریده بود به روح او فشار می آورد. مدت درازی با ترس و وحشت از این دورهٔ «تب فکری» خویش یاد میکرد و میگفت: «وقتی یادداشتهای این دوره از زندگی خودم را میخوانم با ترس و لرز از خودم می پرسم که چرا نمردهام.» ایمان مذهبی خویش را از دست داد و بدبخت شد، زیرا میخواست مؤمن باشد. سپس آرامشی یافت و نفرتی بر او دست داد و عارف بدبینی شد. میخواست تماشاگر عبور «کارناوال زندگی» باشد.

فکر و زبان و سبک ژول لافورگ نمونهای شد که همه شاعران دیگر «دوران انحطاط» از آن پیروی کردند و این دوره به صورتی درآمد که به قول ر.م. آلبرس R.M. Albérès نویسندهٔ ماجراهای فکری فرن بیسم: «روشنفکران وقیحانه از انحطاط و از بدی خویش احساس غرور میکردند. دوران تجزیه و فرسودگی آشفتهای بود آمیخته با شور تکوین جدیدی که آیندهاش روشن نبود. ایمان مذهبی مرده بود. فکر توسل به علم و جستن راه نجات از آن نیز که قریب یک قرن مردم را به خود مشغول میداشت از میان رفته بود. این دوره، دوران انحطاط و حساسیت مرضی بود.»

در سال ۱۸۸۸ که ژول لافورگ در بیستوهفت سالگی درگذشت دیگر کلمهٔ «انحطاط» برای بیان مقاصد شاعران کافی نبود. نسل جوان دو سال بودکه باکلمهٔ «سمبولیسم» آشنا بود.

كلمة سمبول

اصل کلمهٔ سمبول symbole (نماد)، سوم بولون sumbolon یونانی است به معنی به هم چسباندن دو قطعهٔ مجزاکه از فعل سومبالو sumballo (می پیوندم) مشتق است و حاکی از چیزی است که به دو قسمت شده باشد. مثلاً تصور کنیم به دو نفری که همدیگر را نمی شناسند نیمه ای از یک اسکناس راکه به طور نامنظم دو پاره شده باشد بدهند، تطبیق آن دو پارهٔ اسکناس به آنها امکان می دهد که همدیگر را بشناسند و به هم اعتماد کنند.

اما با گذشت زمان، برداشت از کلمهٔ سمبول پیچیدهتر شده است. از تعاریفی که فاموس فنی و انتقادی فلسفه اثر آندره لالاند A. Lalande (۱۹۶۳ ـ ۱۹۶۳) از سمبول به دست داده است،این تعریف قابل توجه است: «هر نشانهٔ محسوس که (با رابطهای طبیعی) چیزی غایب یا غیرقابل مشاهده را متذکر شود.»

تلقی سمبولیستها از کلمهٔ سمبول را نیز می توان از این تعریف **ژول لومتر** J. Lemaitre (۱۹۱۴ \_ ۱۹۱۴) استنتاج کرد: «تطبیقی است که فقط جزء دوم آن به ما داده شده است، دستگاهی از استعارههای پیاپی.»

هگل که در زیبانی شناسی خود بحث مهمی دربارهٔ سمبولیسم اقوام اولیه دارد، میگوید: «سمبول بنا به طبیعتش اساساً مبهم و چند پهلوست. انسان در اولین برخورد با یک سمبول از خود می پرسد که آیا این واقعاً سمبول است یا نه؟ بعد به فرض اینکه چنین باشد، در میان همهٔ معانی مختلفی که سمبول می تواند داشته باشد، آن معنی که حقیقتاً متعلق به آن است، کدام است؟ بنابراین، اغلب رابطهٔ بین نشانه و مدلول ممکن است بسیار دور باشد.»

سمبول دلالتی را ایجاد میکند یا روشن میسازد. فعالیت سمبولیک نیز دوگانه است: رمزگشائی و ایجاد. سمبول برخلاف استعاره انسان را به شناسائی یک معنی مخفی دعوت میکند و آن معنی مخفی می تواند یک چیز از دست رفته و یا ممنوعه باشد. بدین سان می توان نوعی توازی بین سیستم روایت به طورکلی، و سیستم سمبولیک دید. سمبول «پوست ساغری» در اثری به همین نام از بالزاک، نمونهٔ بسیار روشنگری از این مسئله است. اما تکرار روزهای یکنواخت و بیرنگوبو و در همان حال اوج گرفتن سرنوشت محتوم «اِما» در مادام بودری نیز می تواند در متن برجسته شود و مدلی برای قصه تشکیل دهد. در این حال، معنی محصولِ تنشی بین دو تر تیب ساختاری متن است.

در برابر این تصور مادی، سمبول به منزلهٔ فعالیت مؤثر در خواننده و متن، سنت اروپائی تصور دیگری را که انتزاعی تر است قرار داده است: گفتههای پیچیده و ظاهراً متضاد فلسفههای احساساتی آلمانی و توجه رومانتیکها به اشعار قرن شانزدهم، مقدمهٔ تفکری است دربارهٔ زبان و رابطهٔ آن با خداوند. آلکساندرسومه A. Soumet شاعر فرانسوی (۱۷۸۸ – ۱۸۴۵) در کتاب خود الههٔ شعر فرانسوی (Muse francaise) مینویسد: «در نظر شاعر همه چیز سمبولیک است... او میکوشد نشانههائی از آن زبان ابتدائی راکه خداوند بر انسان آشکار کرده است پیداکند.» (کلودل نیز خلاف این نمیگوید).

ولی بایدگفت تعریفی که یونانیان از سمبول کردهاند بیشتر به مفهوم تشبیه و استعاره است و حقیقت این است که چه در شرق و چه در غرب، سمبول به مفهومی که ما امروزه به کار می بریم، از چارچوبهٔ انواع صوربلاغی که در علم بیان آمده است تجاوز میکند. زیرا در رابطهٔ دال و مدلول، دورترین صورت دال از مدلول، «رمز» است و آن نوعی ازکنایه است که آن ملازمهٔ معنی نخستین با معنی ثانوی مخفی و پوشیده باشد، و حال آنکه در تخیل سمبولیک باز هم این رابطه دورتر است، زیرا در واقع «معنی ثانوی» یا «مدلول» واحدی وجود ندارد و به گفتهٔ کارل گوستاو یونگ C. G. Jung، «فرق بین تصور سمبولیک و

تصور تمثیلی این است که تصور تمثیلی فقط یک مفهوم کلی به دست میدهد یا ایدهای که با خودش متفاوت است. و حال آنکه در تصور سمبولیک، خود ایده است که محسوس میشود و ظهور میکند.»

این بحث را نیز که به هیچوجه وافی مقصود نیست بهتر است با جملاتی از سوتان تودوروف Tz. Todorov زبانشناس و نشانهشناس معاصر پایان دهیم. او در فصلی از کتاب نظریه های سمبول (Théories du symbole) بـه عـنوان «زبان و همزادهایش» چنین مینویسد:

«در واقع وجود «نشانهها» و «سمبولها» ... به صورت حیرت آوری، دو عکسالعمل متضاد ایجاد میکند:

از طرفی در عمل، به طور خستگی ناپذیری نشانهها و سمبولها را به هم تبدیل میکنند و روی هر نشانهای سمبولهای بی شمار قرار میدهند.

از طرف دیگر، در پاسخهای تئوریک، بیوقفه ادعا میکنند که همه چیز نشانه است و سمبول وجود ندارد و نباید وجود داشته باشد ...

... همان طور که انسان نخواسته است به آسانی قبول کند که زمین مرکز عالم نیست، که انسان از حیوانات به وجود آمده است یا اینکه خرد یگانه فرمانروای حرکات ما نیست، همان طور هم ادعا میکند که زبان یگانه شیوهٔ بازنمائی است و این زبان فقط از نشانهها (به معنی محدودشان، یعنی منطقی و عقلی) تشکیل شده است، یا دقیق تر بگوئیم، چون انکار سمبول به طورکلی مشکل است، بهتر است بگوئیم که ما ـ مردان بالغ و طبیعی غربی معاصر ـ از ضعف هائی که بسته به اندیشهٔ سمبولیک است برکناریم و این سمبولسازی فقط در دیگران وجود دارد: در حیوانات، بچهها، زنها، دیوانهها، شاعران (این سروکار نداشتند در نتیجه وضع عجیبی به وجود آمده است: مردم در طول قرون سمبولهای خودشان را تحلیل کردهاند، اما با این ادعا که نشانههای دیگران را ملاحظه میکنند ...»

بدین سان شاعران (و به قول مردان بالغ و طبیعی غربی معاصر، این دیوانههای بیآزار)کسانی بودندکه به تفکر سمبولیک روی آوردند و در نتیجه، مرحلهٔکاملاً تازمای در ادبیات جهان آغاز شد.

ناگفته نماند که به رغم هجوم تمدن امروز و قواعد زبانشناسی، سمبول محکم و پابرجا مانده است و حتی اندیشهٔ غربی معاصر نیز، خواه و ناخواه مجبور شده است که امر سمبولیک را به صورت اصولی به بحث بگذارد و تا حد امکان قانونمند کند و برای مصالحه بین خرد و صورت خیالی، با مطالعهٔ عرفان شرقی و نیز عرفان یهودی و مسیحی (قَبّاله)، و با استفاده از نتایجی که از روشهای تأویل (Herméneutique) به دست آمده است، علم و حکمت تازهای را بر پایهٔ سمبولشناسی پیریزی کند و به مطالعهٔ کارکردهای فلسفی سمبولیسم بپردازد.

## بيانية سمبوليسم

سمبولیستها پیش از منحطان کسب موفقیت کردند و قواعد محکم تر و مهم تری بیان داشتند، زیرا مطالعاتشان بیشتر و هوسها و آرزوهاشان کمتر از آنان بود. آنها تقریباً همان هدف هائی را که شاعران دورهٔ انحطاط داشتند برای خود اختیار کردند و از شعر جدیدی که از زمان بودلر به بعد به میان آمده بود به دفاع پرداختند. به دنبال مقالهها و مجلاتی که شاعران جوان از سال ۱۸۸۴ انتشار می دادند، عاقبت ژان موره آس « Moréas» شاعر یونانی نژاد بیانیهٔ مکتب جدید را در شمارهٔ ۱۸ سپتامبر ۱۸۸۶ ضمیمهٔ ادبی روزنامهٔ «فیگارو» انتشار داد که سروصدای زیادی در محافل ادبی بپاکرد. در این بیانیه بود که «موره آس» برای نخستین بار کلمهٔ سمبولیسم را در مورد این مکتب به کار برد و از آن پس مکتب جدید به همین اسم نامیده شد. اکنون قسمتی از بیانیهٔ «سمبولیسم در زیر نقل میشود:

«سابقاً پیشنهادکرده بودیمکهکلمهٔ «سمبولیسم» یگانه تعبیری استکه میتواند تمایل جدید نبوغ آفرینندهٔ هنر را در دورهٔ ما بیان

کند. اکنون نیز تذکر میدهیم که احتیاجی به تخییر دادن ایـن کـلمه نیست.

«همانطور که در اول این نوشته نیز گفتیم، تـمایلات هـنری در دورههای معین، اختلافات فکری زیادی به وجو د می آورد. برای پیدا كردن منابع مكتب جديد، به بعضي از اشعار آلفردووينيي، به شکسیپر،به عرفا و صوفیه و حتی به دورتر از آنها باید مراجعه کرد. شارل بودلر مبشر واقعى ايس مكتب جديد شمرده مي شود. مسيو مالارمه معنی اسرار آمیز و تعریفنایذیری به آن میبخشد. پیش از این، مصرعهای شعر قواعد سخت و مشکلی داشت. نخست تئودور دوبانویل با انگشتان سحرآمیز خود این اشکـال راکـمتر و مـلایم تر ساخته بود، ولي یل ورلن اين قواعد سخت را به کلي از ميان برد ... شعر سمبولیک که دشمن نیظریات تعلیمی و فیصاحت و میالغه و حساست ساختگی و تصویر «اویژکتیف» است میکوشد فکر را به صورتی که جواس را مخاطب قرار دهد بیان کند. از طرف دیگر، فکر نباید خود را از تزیبنات معظم و زیبای شکل محروم کند. زیرا صفت اساسی هنر سمبولیک این است که هنرمند تا تصور «فکر مطلق» یش نرود. از این رو در این مکتب هنری، مناظر طبیعی و حرکات اشخاص و حوادث كاملاً مشخص، خو ديه خود وجود ندارد، بلكه يارماي مشاهدات خارجي هستند که روي حواس ما تأثير ميکنند و وظيفة آنها نشان دادن روابط ينهاني است كه با اساس فكر وجود دار د.

اگر عدهای از خوانندگان کوتاه نظر، این نظریهٔ هنری ما را مهم نشمارند، نباید متعجب بـود. امـا چـه مـی توان کـرد؟ مگـر «اشـعار پــنداروس»، «هـاملت شکسـپیر»، «فـاوست گـوته» نـیز بـا چـنین اعتراضاتی روبرو نشده بود؟»

جریان سمبولیسم در سال ۱۸۹۰ به دورهٔ فعالیت خود رسید. یک نسل شاعر از سال ۱۸۵۵ تا ۱۹۰۱ به پیروی از سه پیشوای بزرگ سمبولیسم پرداختند. اغلب این شاعران فرانسوی نبودند. مثلا چند شاعر بزرگ بلژیکی در میان سمبولیستها بودکه در بین آنها، از امیل ورآرن E. Verharen و موریس مترلینگ M. Maeterlinck می توان نام برد. چند نفر امریکائی و روسی و یونانی نیز در میان آنها وجود داشتند و به طورکلی سمبولیسم جنبهٔ جهانی به خودگرفته بود.

اصول سمبوليسم

از نظر فکر، سمبولیسم بیشتر تحت تأثیر فلسفهٔ اید آلیسم بودکه از متافیزیک الهام میگرفت و در حوالی سال ۱۸۸۰ در فرانسه باز رونق مییافت. بدبینی اسرار آمیز «شوپنهاور» نیز تأثیر زیادی در شاعران سمبولیست کرده بود. سمبولیستها در «سوبژکتیویسم» عمیقی غوطهور بودند و همه چیز را از پشت منشور خراب کنندهٔ روحیهٔ تخیل آمیزشان تماشا میکردند.

برای شاعرانی که با چنین فلسفهٔ بدبینانهای پرورش یافته بودند هیچ چیزی مناسب تر از دکور مه آلود و مبهمی که تمام خطوط تند و قاطع زندگی در میان آن محو شود و هیچ محیطی بهتر از نیمه تاریکی و مهتاب وجود نداشت. شاعر سمبولیست در چنین محیط ابهام آمیز و در میان رؤیاهای خودش، تسلیم مالیخولیای خویش می شد، قصرهای کهنه و متروک و شهرهای خراب و آبهای راکدی که برگهای زرد روی آنها را پوشیده باشد و نور چراغی که در میان ظلمت شب سوسو زند و اشباحی که روی پرده ها تکان می خورند و بالاخره «سلطنت سکوت» و چشمانی که به افق دوخته شده است ... همهٔ این ها جلوهٔ عالم رؤیایی و اسرار آمیزی بود که در اشعار سمبولیست ها دیده می شد. (در این میان تأثیر ادگار آلن پو شاعر و نویسندهٔ امریکائی راکه آثار او را شارل بودلر و استفان مالارمه به فرانسه ترجمه کردند، نباید فراموش کرد).

رؤیا و تخیل که «پوزیتیویسم» و «رئالیسم» میخواست آن را از عالم ادبیات براند، دوباره با سمبولیسم وارد ادبیات شد ولی البته منظور سمبولیستهای واقعی این نبوده است که به کلی با شعر پارناس قطع رابطه کنند و به رومانتیسم

باز گردند. مثلا هرگز نمیخواهند زندگانی و شرح حال و اعترافات خویش را بنویسند. در تشریح مناظر، نه شکل لایتغیر اشیاء مادی، بلکه فرار ساعات و فصول و زمان زودگذر و آهنگ توقفناپذیر زندگانی را شرح میدهند و قوانین نهفتهٔ وجود و طبیعت را تصویر میکنند. به نظر آنها طبیعت بجز خیال متحرک چیز دیگری نیست. اشیاء چیزهای ثابتی نیستند، بلکه آن چیزی هستند که ما به واسطهٔ حواسمان از آنها درک میکنیم. آنها در درون ما هستند، خود ما هستند! ... از این لحاظ عقاید سمبولیستها بیشتر به عرفان شرق نزدیک میشود.

میگویند: نظریات ما دربارهٔ طبیعت، عبارت از زندگی روحی خودمان است. مائیم که حس میکنیم و نقش روح خود ماست که در اشیاء منعکس میگردد. وقتی انسان مناظری راکه دیده است با ظرافتی که توانسته است درک کند، مجسم سازد، در حقیقت اسرار روح خود را برملا میکند. خلاصه تمام طبیعت سمبول وجود و زندگی خود انسان است. تشریح و تصویر اشیاء و حوادث به واسطهٔ سمبولها صورت تازهای به خود میگیرد. برای بیان روابط بین الهامها و اشکال، باید زبان شعر را درهم ریخت و به صورت دیگری درآورد. و چه بسا که این زبان برای اشخاص عادی نامفهوم باشد و راز

عدهای از سمبولیستها که در رأسشان «مالارمه» قرار داشت از این قاعده پیروی کردند و چنان تعبیراتی به کار بردند که فقط خودشان آنها را می فهمیدند و خودشان تفسیر می کردند. حتی آندره ژبد در مقدمهٔ یکی از آثار خود به نام پالود paludes چنین نوشت: «پیش از اینکه اثرم را برای دیگران تشریح کنم، مایلم که دیگران این اثر را برای من تشریح کنند.» و با توجه به جملهٔ بالا انسان به این نتیجه می رسد که گاهی حتی خود سمبولیست ها نیز از تشریح و بیان آثارشان عاجز بوده اند.

در عین حال، سمبولیستها مایل بودند که تمام قواعد دستور زبان را عوض کنند. پیش از سمبولیستها اصولی که حاکم بر روابط کلمات بود سميوليسم / ٥۴۵

اصولی معقول و ادراک پذیر بود. ولی سمبولیستها ادعاکردند که این اصول فقط باید احساس پذیر باشد و کلمات را نه از روی قواعد منطقی، بلکه آن طوری که شاعر احساس میکند باید با همدیگر ترکیب کرد.

نمایاندن تخیلات مبهم سمبولیست ها با زبان صریح و قاطعی که بتواند همه چیز را بیان کند و نتیجه قطعی و دقیقی از این بیان بگیرد امکان نداشت. برای بیان این تخیلات بیشتر مصراعهائی لازم بود که شبیه زمزمه ای آرام و مبهم و به قول ورلن «موسیقی بی آواز» باشد و میگفتند که شعر نیز مانند موسیقی باید مبهم باشد، مطلب صریحی را به طور قاطع بیان نکند بلکه به کمک آهنگ و با استفاده از تخیلات انسان در او تأثیر نماید. بخصوص موسیقی «واگنر»، پس از مخالفتهای شدیدی که با آن شد، عاقبت پیروزمندانه مورد استقبال قرار گرفت و مدت چندین سال شاعران و هنرمندان سمبولیست به شدت تحت تأثیر آن بودند و یکی از مهم ترین مجلات سمبولیست ها در آغاز کار La میگفتند که وزنهای شعری مخیله را از حرکت باز می یافت. سمبولیست ها می بندد. همچنین رنگهای تند و صریح مطلب را به طور قاطع بیان می کند و می کند و محالف می می می می از می می از می م می بند. همچنین رنگهای تند و صریح مطلب را به طور قاطع بیان می کند و مخالف سمبولیسم است.

شعر نقاشی نیست، بلکه تظاهری از حالات روحی است، عرصهٔ شعر از آنجا شروع می شودکه با حقیقت واقع (رئالیته) قطع رابطه شود و این عرصه تا بی نهایت ادامه پیدا میکند. نمی توان گفت که معنی فلان تعبیر در شعر درست تر از فلان تعبیر دیگر است. چنین قضاوت کلی امکان ندارد زیرا هر خواننده ای شعر را بنا به روحیهٔ خودش درک یا بهتر بگوئیم احساس میکند. هدف شعر سمبولیک این است که عظمت احساسات و تخیلات را با تشریحات واضح و صریح از میان نبریم و برای این کار باید محیطی راکه برای شعر لازم است به وجود بیاوریم، یعنی خطوط زنده و صریح و بسیار روشن را محو و تیره سازیم. این سایه روشن را با تغییر دادن قواعد واحدهای کلاسیک، با دور انداختن معانی

معتاد، با برهم زدن تداعیهائی که بر اثر دستور زبان و سابقه به وجود آمده است میتوان به دست آورد.

عدهای از سمبولیستها در وزن شعر نیز تعدیلهائی به عمل آوردند و قافیهها را تغییر دادند. به این ترتیب در میان سمبولیستها دو تمایل مجزا ظاهر گشت:

اول: تمایل مالارمه و رنه گیل R Ghil که زبان هنری را از زبان عوام جدا میدانستند و برای افاده و بیان هیجانات بدیع سمبولیستی ایجاد زبانی جدا از زبان مردم را ضروری میشمردند. اینان قالب شعر رومانتیک و پارناسی را همانگونه که بود پذیرفته بودند و از آن راضی بودند.

دوم: تمایل ورلن و ژول لافورگ که اصالت فرهنگستانی زبان و طرز بیان پارناسینها را مسخره میکردند و میکوشیدند زبان عادی و عامیانهٔ مردم را به وضع هنرمندانهای تقلید کنند. اینان در عین حال به فکر درهم شکستن قالبهای موجود شعر نیز افتادند و به این ترتیب پای «شعر آزاد» به میان کشیده شد.

شعر آزاد Vers libre

شاعرانی که میکوشیدند شعر را از قالب محدود سابق خود آزاد سازند، نظم «آلکساندرن» (مصراع ۱۲ هجائی) را که قالب اصلی شعر فرانسه بود برهم زدند و به جای آن قالبهای گوناگونی برای شعر به وجود آوردند. مصراعهای کوتاه و بلند و نامساوی گفتند و چنان بر تعداد هجاها افزودند که تا آن روز در دنیای خیال نیز سابقه نداشت. ضرورت تقسیم شعر را به مصراعهای متساوی انکار کردند، قافیه را نیز ساده تر ساختند و چند قافیهٔ ناقص را به جای آن پذیرفتند. «ورلن» در این راه متوقف شد، اما پیشروی ادامه یافت و «شعر آزاد» نتیجهٔ این پیشروی بود.

یک «شعر آزاد» عبارت است از عدهای پارههای موزون نامساوی. در این

شعر، دیگر وحدت اصلی و حساب شده ای برای قالب شعر در میان نیست، بلکه وحدت شعر، از روی وحدت اندیشه و تصویری که در آن هست تعیین می شود. کو تاهی و بلندی ابیات را نیز وضع مضمون آن ابیات. تعیین می کند. و شاعر هیچ اجباری ندارد که برای متعادل ساختن مصراع های شعر خویش کلماتی را اضافه بر آنچه برای بیان فکرش کافی است، بیاورد. البته در این اثناء والت ویتمن Malt Whitman (۱۸۹۹ – ۱۸۹۲) شاعر امریکائی نیز اشعار ش چنین صورتی داشت، اما می توان گفت که نخستین اشعار آزاد در فرانسه بی خبر از اشعار ویتمن به وجود آمده بود. نخستین شعر آزاد را آر تور رمبو در و کوشیدند تا در میان خودشان قواعد و اصولی برای آن وضع کنند. نخستیں مقاله های آنان بین سال های عکم و اصولی برای آن وضع کنند. نخستیں آزاد، **گوستاوکان** می الهای عکم و در مقدمهٔ یکی از آثار خود به نام کاخهای هایلیتی هوی قریر می دان کرد و از آن دفاع نمود. آزاد را به خوبی تشریح و بیان کرد و از آن دفاع نمود.

چنان که از خلال آثار و نوشته های سمبولیست ها مشهود است، شعر آزاد باعث شد که «کلمه» ارزش واقعی خود را به نسبت آهنگ و صدائی که دارد در شعر کسب کند. شعر فرانسه با مرور زمان به صورت نوعی هنر نظری درآمده بود. عروض شعری پر از قواعد عجیب و غریب بود (مانند قافیه نشدن کلمات مذکر باکلمات مؤنث یا قراردادهای دیگری از این قبیل) شکل املائی شعر نیز، مانند تلفظ، شرائطی برای شعر ایجاد کرده بود و گوئی شعر بیشتر برای لذت چشم گفته و نوشته می شد نه برای لذت گوش. سمبولیسم آنچه راکه بودلر دربارهٔ «موسیقی کلمات» گفته بود در شعر رواج داد و ارزش آهنگ کلمات را روشن ساخت و ابیات شعر را دارای موسیقی مخصوصی ساخت که از رابطهٔ این آهنگ ها به دست می آمد. از این موسیقی کلمات در عین حال، برای کسب قدرت بیان بیشتری استفاده شد. ایجاد سجع و تکرار

حروف معین در یک مصراع، و به کار بردن کلمات هم آهنگ و روانی جملات شعری، امکانات تازهای در تصویر و بیان اندیشهها برای شاعر فراهم ساخت.

رمان سمبوليک

بيانية مورهآس در عين حال نوعي رمان سمبوليک را مي ستو د که بر بياية تصور نفسانی واقعیت پایه گذاری شده باشد. از طرف دیگر آثار تئودور دو ویزوا E. المان روسی اثر اوژن ملکمور دو ووگه E. استان روسی اثر اوژن ملکمور دو ووگه E. Melchior de vogué (۱۹۱۰ ــ ۱۸۴۸) ادبیات شمال ارویا را به فرانسو بان می شناساند. اما اولین کار داستانی سمبولیسم در حد یک صناعت سادهٔ امپرسیونیستی باقی ماند: از قبیل داستانهای کوتاه موره آس و بل آدامکه تحت عنوان صرف جای در خانهٔ میراندا Thé chez Miranda (۱۸۸۶) انتشار یافت. حتی ادوار دوژاردن E. Dujardín (۱۸۶۱ ــ ۱۹۴۹) که ادعا می کرد در رمان شاخههای غار را بربدهاند Les lauriers sont coupés (۱۸۸۷) صناعت موسیقی واگنر را به کار برده است، نتوانست خود را از نوعی امیر سیونیسم روانشناختی نجات ده. البته این رمان به عنوان سرآغازی برای «تکگوئی درونی» یا همان «سیلان ذهن»، اهمیت تاریخی ییداکرد. موریس بازس M. barrès (۱۹۲۳ \_ ۱۹۲۳) در آثار دوران جوانیش: زیر چشه بربرها Sous l'œil des barbares (۱۸۸۸)، آزاد م د Un (۱۸۸۹) Le Jardín de bérénice و باغ برنیس Homme Libre)، هر چند که وابستگیهائی بـه سـمبولیسم دارد ولی ایـن آثـار بـیشتر بـارسی هسـتند تـا سمبولیک. و بالاخره رهی دوگورمون Remy de Gourmont (۱۹۱۵ \_ ۱۹۱۵) با سيکسٽين Sixtine ( ١٨٩٠) نزديک ترين رمان را به فرمول سمبوليستي به وجود آورد.

در عالم تئاتر

تثاتر بیشتر سمبولیستها را محذوب خود کرده بود. آنها پس از آشنائی با واگنر به نوعی تئاتر کامل می اندیشیدند و می گفتند که درام می پایستی پیشتر از اینکه خطاب به چشم باشد روح را مخاطب قرار دهد و ادعا می کر دند که می توانند این کار را بدون آزرده کردن تماشاگران با چندین لایهٔ مفهومی انجام دهند. آنان صحنه را با «تئاتر هنر» Théatre d'Art که در سال ۱۸۹۰ یل فور Paul Fort (۱۸۷۲ ــ ۱۹۶۰) نویسنده و شاعر جوان تأسیس کرده بود به دست آوردند و نیمز یا «تیاتر اثر» Théartre d'œuvre که در ۱۸۹۳ لونیه یو Lugné-Poe یایه گذاری کرد. آکسل Arelکه در سال ۱۸۹۰ پس از مرگ **ویلیه دولیل آدام** منتشر شد و در ۱۸۹۴ به صحنه رفت، اثر نمونهٔ سمبولیستی به شمار رفت و همچنین دختری یا دست های بریده La Fille aux mains coupée ) اثر یمی بر کیار P. Quillard ، یک نمایش مذہبی با شخصیتہای بینام که بیرون از زمان و مكان اتفاق مي افتد و نيز افسانة آنتونيا Legende d' Antonia اثمر ادواردو ژاردن، نمایشنامههای مشهور سمبولیک به شمار می روند، اما بهترین نمونههای نمایشنامهٔ سمبولیک را در میان آثار موریس مترلینگ بلژیکی می توانیم پیدا کنیم. نمایشنامههای مترلینگ بر اساس همان نظریهٔ عرفانی سمبولیسم به وجود آمده است: چیزهائی که میدانیم در برابر آنچه نمیدانیم در حکم صفر است، همهجا پر از اسرار است، در اطراف ما نیروهای بزرگ نامرئی و مشئوم و خائنی وجود دارند که تمام حرکات ما را در نظر میگیرند و دشمن نشاط و زندگی و شادی و سعادتند. و وظیفهٔ نمایش نویس این است که افکار خو د را دربارهٔ این نیروهای مجهول وارد زندگی واقعی بکند.

همهٔ نمایشنامههای مترلینگ شبیه هم است. مثلاً اولین نمایشنامهای که برای صحنه نوشته است، یعنی شاهدخت مالن را در نظر بگیریم. از اول تا آخر این نمایشنامه همان نیروی مجهولی که انسانها را به لرزه می آورد و به رغم همه چیز و همه کس به دنبال خود میکشد، جلب نظر میکند. علائم و سمبولهای

اسرار آمیزی که گاهگاه تظاهر میکنند، شعور انسانی را تحت تأثیر خود قرار میدهند. صدائی که جانوران و یا اشیاء میکنند اشارهای از این عالم اسرار است. اشخاص نمایشنامه شبیه کسانی هستند که در خواب راه میروند و هر لحظه چنان به نظر میرسد که با وحشت از آن خواب بیدار شدهاند. برای نشان دادن نیروی مجهول حاجتی به ساختن موضوعهای تراژیک نیست، زیرا حتی در عادی ترین و بیرنگ ترین حوادث زندگی نیز اثری از تراژدی وجود دارد.

مرگ در هر لحظه از زندگی در کنار ماست و انتظارمان را میکشد. خود او را نمی توان آشکارا نشان داد اما می توان گردش او را و صدائی را که هنگام نشستن او از صندلی بلند می شود، در نوشته ها آورد تا خواننده آن را حس کند. اغلب نمایشنامه هائی هم که پس از شاهدخت مالن انتشار یافت، تحت تأثیر همین اندیشه و ترس قرار داشت.

یکی از نمایشنامههای مترلینگ که شهرت بسیاری کسب کرده نمایش کوچکی است به نام اندرون خانه Intérieur . این نمایشنامه خانواده ای را به ما نشان میدهد. این خانواده هنوز خبر ندارد که یکی از بچههایش در آب افتاده و غرق شده است. اما در دقایقی که فاصلهٔ میان غرق شدن بچه و خبردار شدن خانواده از این حادثه است، با حرکات لاشعوری، تشویش و اضطراب مبهم و نامفهومی بر افراد خانواده مستولی می شود و با این که هنوز خبری از حادثه پیدا نکرده اند، احساس میکنند که مصیبت قدم به قدم نزدیک می گردد.

این نمایشنامهها و آنهائی که بعداً انتشار یافت، همه در سرزمین های خیالی و مجهول، در دورههای نامعلوم، در قصرهای اسرار آمیز و غارهای عجیب جریان مییابد. نویسندهٔ سمبولیست احتیاج به نشان دادن این زمان و مکان نیز ندارد، زیرا به عقیدهٔ وی این نیروی مجهول همیشه وجود دارد و در هر زمان و هر مکانی بر انسان مسلط است.

خلاصة كلام

با توجه به آنچه گذشت، می توان اصولی را که سمبولیستها مراعات میکنند به شرح ذیل خلاصه کرد:

۱\_حالت اندوهبار و ماتمزای طبیعت و مناظر و حوادثی راکه مایهٔ یأس و عذاب و نگرانی و ترس انسان است بیان میکنند.

۲ـــ به اشکال و سمبول.ها و آهنگ.ها و قوانینی که نه عقل و منطق بلکه احساسات آنها را پذیرفته است توجه دارند.

۳\_ هر خوانندهای اثر ادبی را به نسبت درک و احساس خود میفهمد. از این رو باید چنان آثاری به وجود آوردکه همهکس آن را به طور عادی و متشابه درک نکند، بلکه هر خوانندهای بنا به وضع روحی و میزان ادراک خویش معنی دیگری از آن دریابد.

۴\_ تا حد امکان باید از واقعیت عینی (objectif) دور و به واقعیت ذهنی (subjectif) نزدیک شد.

۵ــ انسان دستخوش نیروهای ناپیدا و مشئومی است که سرنوشت او و طبیعت را تعیین میکنند، از این رو حالت مرگبار و وحشت آور این نیروها را در میان نوعی رؤیا و افسانه بیان میکنند.

۶ ـ میکوشند حالت غیرعادی روحی و معلومات نابهنگامی راکه در ضمیر انسان پیدا میشود و حالات مربوط به نیروهای مغناطیسی و انتقال فکری را در اشعار و آثارشان بیانکنند و بیافرینند.

۷\_ به مدد احساس و تخیل، حالات روحی را در میان آزادیکامل با موسیقی کلمات و با آهنگ و رنگ و هیجان تصویر میکنند.

# سمبوليسم در قرن بيستم

در اوائل قرن بیستم، چنین به نظر میرسیدکه سمبولیسم دورهٔ خود را تمام کرده و از میان رفته است. مشهورترین نمایندگان این مکتب از قبیل ژان

موره آس و هانری دورنیه H. de Régnier از آن رو گردان شده و در جناح مخالف قرار گرفته بودند و با انتشار آثاری در سالهای ۱۹۰۰ و ۱۹۰۱ به کلاسیسیسم بازگشت کرده بودند. چندین سال بعد نیز دستهٔ «آبئی» Abbaye (مرکب از ویلدراک، دوهامل، آرکو، رومن) تشکیل شد و به شعر جنبهٔ اجتماعی داد.

ولی هیچ یک از این تمایلات جدید نمی توانست تأثیر اشعار آرتور رمبو و استفان مالارمه و حتی موریس مترلینگ و ژول لافورگ را از میان ببرد. در این میان آن**دره ژید و پل کلودل و پل والری ن**یز برای آفریدن آثار سمبولیک به فعالیت پرداخته بودند و میکوشیدند که مقام شعر استادان خود را بهتر نشان دهند. در سال ۱۹۰۶ شاعرانی که برگرد مجلهای به نام فلانز Phalange جمع شده بودند، اعلام کردند که ادامه دهندهٔ سمبولیسم و مفتون مالارمه اند.

پس از آن مجلات دیگری نیز منتشر شد تا اینکه از سال ۱۹۰۹ به بعد مجله جدید فرانسوی (Nouvelle Revue Française) کوشید که سمبولیسم آرتور رمبو را دوباره زنده کند. آندره ژید در رأس گردانندگان آن قرار گرفت. این جریان که از سال ۱۹۱۰ عنوان «سمبولیسم نو» به خودگرفت رفته رفته صورت مشکل تر و پیچیده تری به شعر داد.

در این زمان شاعری که بیش از هرکس دیگر، مسألهٔ شعر را از دریچهٔ دید فلسفی روشنفکران مورد بحث و تحقیق قرار میداد پل والری P. Valèry ( ۱۸۷۱\_ ۱۹۴۵) بود. «والری» شعر را چیزی نظیر بازی و یا مراسم مذهبی می شمرد و میگفت که شعر هدفی بجز خودش ندارد و به فکر نتیجه گیری از آن نباید افتاد. شعر را به رقص و نثر را به راه رفتن تشبیه میکرد و میگفت که راه رفتن معمولا به سوی مقصدی است، اما رقص مقصدی ندارد و رقصکنان به سوی مقصدی رفتن مضحک خواهد بود؛ پس هدف رقص همان خود رقص است. کلمات، عبارت از قدمها و یا حرکات رقص است. و شعر از نثر بدین سان تشخیص داده میشود که در نثر کلمات به جز بیان مطلب کاری ندارند، اما در شعر کلمه ارزش

مىبخشد.

با این همه، والری معتقد بود که اگر شعر کامل ترین و خالص ترین هنرهاست از این روست که قهراً باید قیود متعدد و گوناگونی راگردن نهد. اجبار مطلق قیود و قواعد، شاعر را وادار میکند که از میان ازدحام انبوه «افکار» و «استعارات» که در روحش موج میزنند و از میان مبتذلات گوناگون آنچه را که بایدگفت و نوشت به دقت برگزیند.

به نظر «والری»، الهام \_ یا آنچه به این نام خوانده میشود \_ هیچ گونه تأثیر و ارزشی در آفرینش هنری ندارد. الهام در نظر والری عبارت از حالتی است که در اثنای آن «شعور آفریننده» در مقابل «خودکاری مغز» بیاثر میشود. «غریزه» حیوانیترین قسمت روح بشری است، و الهاماتی که زائیدهٔ غرایزمان باشند «علفهای وحشی شعور ما» هستند <sup>۱</sup>.

اشعار خود «والری» پر از تشبیهات و استعارات است و اغلب آنها مانند «گورستان دریائی» طوری است که بدون تفسیر به هیچ وجه قابل درک نیست.

## سمبوليسم، يک ماجراي ارو پائي

سمبولیسم در اروپا و سراسر جهان ادامه یافت. بایدگفت که این مکتب از آغاز صورت جهان وطنی داشت: موره آس یونانی بود، استوارت مریل و ویله گریفن امریکائی بودند و تئودور دو ویزووا لهستانی بود. اشتفان گئورگهٔ آلمانی، آرتور سیمونز A. Symons (۱۹۳۵ – ۱۹۴۶) و جرج مور A. Symons (۱۹۳۳ Ary) انگلیسی از مهمانان سهشنبههای خانهٔ مالارمه بودند. آری پرینس Ary

۱. والری خود میگوید: مفهوم «الهام» شامل این مفاهیم میشود: آن چیز که بهائی ندارد بالاترین ارزش. را دارد، و آن چیز که بالاترین ارزش را دارد نباید بهائی داشته باشد. و همچنین متضمن این مفهوم است: حداکثر تفاخر در برابر حداقل مسئولیت.

و در جای دیگر مینویسد اگر ملزم به نوشتن باشم بسی بیشتر خوش دارمکه با استشعار کامل و روشن بینی تام مطلب ناچیزی بنویسم تا به مدد ارواح و خارج از وجود خود شاهکاری از میان زیباترین شاهکارها بیافرینم.

Endre Ady هلندی ( ۱۸۶۰ – ۱۹۲۲) دوست هویسمانس بود. اندره آدی Endre Ady هم که در کشورهای (۱۸۷۷ – ۱۹۱۹) مجار آمد و در پاریس ساکن شد. مجله هائی هم که در کشورهای مختلف چاپ می شد در سراسر اروپا انتشار می یافت. در سال ۱۸۸۵ مجله هلندی Nieuwe Gids آثار شاعران و نویسندگان جوان فرانسوی را چاپ می کرد و در سال ۱۸۹۰ کازیمیر لینو Kasimir Leino ( ۱۸۹۰ – ۱۹۱۹) وقتی از پاریس به میهن خود فنلاند بازگشت، ورلن، مالارمه و موره آس را به فنلاندی ها شناساند. این آشنائی و دنباله روی طبعاً در همه جا یکسان نبود، بلکه تحت تأثیر سنتهای ملی یا مردمی هر کشور و در آمیختن باگرایش های ادبی خاص موجود در آن کشور شکل خاص به خود می گرفت:

در روسیه

در روسیهٔ دوران امپراتوری، در سال ۱۸۹۰، تقلید از غرب دلیل داشتن روحیهٔ پیشرو شمرده می شد. وقتی که در ۱۸۹۲ سمن ونگروف Semen. A. Venguerov (۱۸۵۵ – ۱۹۲۹)، در مجلهٔ پیام اروپا شعر نو را معرفی کرد، یک گروه سمبولیست در این سرزمین وجود داشت و والری بریوسف کود، یک گروه سمبولیست ۱۹۲۴) در رأس آن قرار داشت. او در سال های ۹۵ – ۱۸۹۴ اثری تحت عنوان سمبولیست های روس منتشر ساخت و در سال ۱۸۹۵ شاهکارهای او ملهم از بودلر، ورلن، رمبو، ویله گریفن و هانری دورنیه بود. در سال ۱۸۹۷ در اثری با عنوان مانع آن را می سازد. ک. د. بالمونت که دنیا باز نمودی است که شاعر مانع آن را می سازد. ک. د. بالمونت که دنیا باز نمودی است که شاعر درگیر مسائل فنی و ساختاری شعر بود و دیمیتری مرژکوفسکی ۱۸۹۵) بیشتر ایناد دوام نیاورد. بریوسف از مجلهٔ راه و جدا شد و خود مجله ای با عنوان ترازو زیاد دوام نیاورد. بریوسف از مجلهٔ راه نوجدا شد و خود مجله ای با عنوان ترازو تأسیس کرد که رنه گیل برای هر شمارهٔ آن مطلبی می فرستاد. از سال ۱۹۰۴ او به نوعی شعر نئوکلاسیک متمایل شد و با هیجان های عرفانی مرژکوفسکی به نوان ترازو

مخالفت برخاست.

نسل دوم سمبولیستهای روسی، نسل شاعران جوان بود و رهبر و معلم آنها **ولادیمیرسولوویف** ۷. soloviov شاعر و منتقد و فیلسوف معروف بودکه در سال ۱۹۰۰ درگذشت.

«سولوویف» پیش از هر کس آسمانی ساخت که سپیدهٔ مکتب جدید شعر روسی از آن سر زد و سه شاعر نامدار این مکتب، یعنی الکساندر بلوک A. Blok و آندری بلی Bély م و ویاچسلاو ایوانف ۷. اvanov دوستاران و پیروان سبک سولوویف بودند. این شاعران در آغاز کار بسیار جوان بودند و مسن ترین آنان، ایوانف، فقط بیست سال داشت. هر سه تن کتابهای بسیار خوانده بودند و مطالعات عمیقی در فلسفه داشتند و عجیب تر این که هنگام شروع به کار با این که هر سه روش همانندی را اتخاذ کرده بودند در کنار هم نبودند. ایوانف در خارج از روسیه و بلوک در مسکو و بلی در پترزبورگ زندگی میکردند.

در روسی، کلمات «سپیده» و «شعر» و «انقلاب» و «عشق» همه الفاظی مؤنثاند و شاعران این دوره در اغلب اشعار خود «زن» را مظهر این چیزهای مطلوب قرار میدادند.

شاعران مزبور طرفدار فلسفهٔ «انفرادی» بودند و بیشتر از منطق تحت تأثیر احساسات قرار داشتند. خیالباف و افسانه آفرین بودند. در برابر رئالیست ها که در همان زمان سرگرم فراهم آوردن انقلاب اجتماعی بودند از «انقلاب روحی» دم میزدند و به زندگی فجیعی که جوانی آنان را بر باد میداد از صمیم قلب اعتقاد داشتند.

در سالهای ۱۹۰۰ الی ۱۹۰۳ سمبولیستهای مسکو متمرکز شدند و اغلب در خانهٔ آندری بلی یا بالمونت گرد می آمدند.

اما سال ۱۹۰۳که «بلی» آن را «سال یادبود» مینامید در عین حال سالی بود که دوران «انحطاط فکری» نیز به سر میرسید<del>. ا</del>نقلاب با تمام نیروی خود وضع اجتماعی و فکری کشور را تغییر میداد. از شاعران «منحط» و از روشنفکرانی

که پیرو آنان بودند، عدهای که فکر انقلاب و فعالیت مثبت را نمی توانستند در ذهن خویش جا دهند به دامان فساد افتادند و به خواندن و نوشتن رمانهای پلیسی و شهوت آلود و حتی به خودکشی متوسل شدند. و عدهای هم که نیروی زندگی در خود سراغ داشتند تغییر فکر دادند، چنان که «بلوک» در سال ۱۹۱۱ چنین نوشت: «من در سی ویکمین سال زندگی، دگرگونی بزرگی در خود می بینم. فکر میکنم که آخرین سایهٔ «انحطاط» زایل شده است و من به طور مثبت، می خواهم زندگی کنم.»

در همین سالها، زندگی پر بار و در عین حال پرفراز و نشیب سمبولیسم روسی رقبای قوی تر و پرشور تری را در برابر خود یافت. در سال ۱۹۱۰ به بعد، «فو توریسم» و «آکمهایسم» (Acméisme) و همهٔ جریانهای پیشرو دیگر که خود سمبولیسم نیز در ایجاد آنها سهم داشت، به مخالفت با آن برخاستند و باگرویدن به فرمالیسم و قرار دادن صورت نوشته در درجهٔ اول اهمیت، عملاً تیشه به ریشهٔ آن زدند.

## در انگلستان

انگلستان پیشاپیش برای پذیرفتن سمبولیسم آماده شده بود. مکتب ماقبل رافائلی (Préraphaélisme) پیش از سال ۱۸۷۰ فضای مبهم رویا و صور ایده آلی را ایجاد کرده بود. از سوی دیگر، جرج مور در سال ۱۸۹۱ با اثر خود، دو شاعر ناشناخته، رمبو و ورلن را به انگلیسیان شناسانده بود و آرتور سیمونز در ۱۸۹۹ اثری با عنوان نهضت سمبولیست انتشار داد که در آن از آثار مالارمه و ویلیه دولیل آدام گرفته تا شاه اوبو roi Ubu roi اثر آلفره ژاری Alfred Jarry (۱۹۰۷ – ۱۹۰۷) و جنبههای مختلف ادبیات جدید به خوانندگان انگلیسی معرفی شده بود. با وجود این، اعتراضهای هنرمندان به جامعهٔ ویکتوریائی صورتهائی Swinburne نبرخی تظاهرات منحطین گرفته بود. شیطانگرائی سوین برن Swinburne (۱۹۳۷ – ۱۹۰۹) بسیار نزدیک به بودلر و ادگار او دو ادامهٔ آن به صورت

ظرافت بیمارانهٔ اوسکار وایلد Oscar Wilde ( ۱۹۵۱ – ۱۹۰۰) ادامه پیدا کرد. وقتی که در سال ۱۸۹۱ شاعران جوان مانند ریچارد لوگالی ین ۱۹۳۹ شاونسن R. Le Gallienne آر تور سیمونز، ویلیام باتلرییتز W.B. Yeats ( ۱۹۳۹ – ۱۹۳۹)، ارنست داونسن E. آر تور سیمونز، ویلیام باتلرییتز Johnson ( ۱۹۶۹ – ۱۹۳۹)، ارنست داونسن A. می آمدند و محافلی شبیه محافل سمبولیستها در خانهٔ مالارمه تشکیل می آمدند و محافلی شبیه محافل سمبولیستها در خانهٔ مالارمه تشکیل می آمدند و محافلی شبیه محافل سمبولیستها در خانهٔ مالارمه تشکیل می آمدند و محافلی شبیه محافل سمبولیستها در خانهٔ مالارمه تشکیل می آمدند و محافلی شبیه محافل سمبولیستها در خانهٔ مالارمه تشکیل می دادند. در میان اینان چهرهٔ ییتز از همه مشخص تر بود. ییتز از مردم ایرلند بود. پدرش نقاش زبردستی بود و با سمبولیستهای فرانسه دوستی و روابط سمبولیستهای آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستهای آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستها آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستهای آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستهای قرانسه دوستی و روابط سمبولیستها آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستها آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستهای آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستها آنها زبردستی را تأسیس کرد و همکاری میان نویسندگان و ملت را «عشق» و «درد غربت» و «گریز». عرفان ییتز خواننده را به یاد مترلینگ می اندازد. شاهکار او منظومهٔ «مسافرتهای او سیان» است. در سال ۱۹۲۱ (می می در افته که می اندازد. شاهکار او منظومهٔ «مافرتهای اوسیان» است. در سال ۱۹۲۱ می موفق به دریافت جایزهٔ نوبل گردید. پیتز نمایشنامههای بسیاری نیز نوشته که موفق به دریافت جایزهٔ نوبل گردید. پیتز نمایشنامههای بسیاری نیز نوشته که معروف ترین آنها درزمین هوسهای دره و در ماین از می می نوشته که معروف ترین آنها درزمین هوسهای دره و در می می منده و در می می نوبسته کرده و در می مانسه در ستی است.

با اینکه کنجکاوی ییتز برای علوم باطنی و عرفانی، او را بیشتر به سمبولیستهائی که در جستجوی وحدت بودند نزدیک میکرد، تامس استیرنز الیوت Thomas Stearns Eliot (۱۹۶۹) نـمایندهٔ تـجسم مـیراث آنگلوساکسنِ انحطاط و سمبولیسم بود. اولین اشعار او، بروفراک Prufrock (۱۹۱۷) و اشعار (۱۹۱۹)، آثار کوربیر و لافورگ را به یاد می آورد. و سرزمین ویـران The Waste Land (۱۹۱۷) که پایههای آن افسانههای گرال. آدونیس، آتیس و اوزیریس و اساطیر هـندی است و ترکیبی است از خواست. روشهای سمبولیست.هاکه با علوم خفیه درهم آمیخته است.

در آلمان و اتریش

ادبیات آلمان که در پایان قرن نوزدهم به دامن ناتورالیسم و «رمانتیسم نو» کشیده شده بود در فاصلهٔ سالهای ۱۸۷۰ و ۱۸۹۰ تقریباً هیچ اثر جالب توجهی به وجود نیاورد ، تا بدانجا که نیچه (فیلسوف و شاعر بزرگ آلمانی ۱۸۴۴ – ۱۹۰۰) از خود می پرسد که آیا پیروزی نظامی آلمان «به شکست و حتی به نابودی ذوق و هنر آلمان به نفع امپراطوری آلمان مبدل نشده است؟» ولی پس از ۱۸۹۰، در کنار جریانهای ناتورالیسم و امپرسیونیسم که به سیر خود ادامه میدادند، مهم ترین نویسندگان و شاعران آلمان معاصر پا به میدان نهادند. شاخص ترین شاعر این دوره هوفمانشتال Hofmannsthal (۱۹۲۹ – ادامه یمناید. است که خود را ادامه دهندهٔ سبک «بودلر» و «ورلن» می نامید ولی هنوز نتوانسته بود از چنگ ناتورالیسم و رومانتیسم دورهٔ انحطاط نجات یابد.

این کار بزرگ میبایست به دست شاعر توانائی به نام راینر ماریا ریلکه Rainer Maria Rilke (۱۹۲۶ – ۱۹۲۶) که او هم اتریشی (ولی اهل پراگ) بود انجام پذیرد. ریلکه درکشورهای اروپا مسافرت کرد و قسمتی از زندگانی خود را در فرانسه گذراند. شهرت و نفوذ او در ادبیات اروپا پیش از آغاز جنگ اخیر روزافزون بود و از طرفداران «شعر ناب» شمرده می شد. آثار و اشعار ریلکه به زبان آلمانی است و دبوانی هم دارد از اشعاری که به زبان فرانسه سروده است.

ریلکه در هنر خود و ایمانی که بدان داشت زیست کرده و در شعرهای خود بارها این نکته راگفته است که: «سرائیدن جلوهٔ هستی است» معتقد بود که شعر نتیجهٔ احساسات و عواطف نیست بلکه محصول تجربه است. «برای سرودن یک بیت شعر باید بسیار شهرها و مردمان و چیزها دیده باشی». و اما تجربه در نظر او حوادثی نیست که برای کسی روی میدهد بلکه بهرهای است که از آن حوادث میبرد: «اگر زندگانی روزانهٔ شما در نظرتان حقیر می نماید

تهمت ناچیزی بر آن نبندید. تهمت بر شماست که چندان شاعر نیستید تا جلال و جمال آن را دریابید.»

ریلکه مانند عارفان بزرگ ما معتقد است که همه چیز را از «خود» باید جست، اما نه آنکه به یاری طبع نشست بلکه شاعر باید به نیروی کار بتواند طبع خویش را برانگیزد. یاری طبع برای ریلکه سخنی بی معنی است. در نامه ای به «رودن» می نویسد: «من از هر وسیلهٔ مصنوعی برای انگیختن طبع سخت پرهیز کردم و کوشیدم که زندگانی خویش را به طبیعت نزدیک کنم؛ اما با همهٔ این کارها که شاید خردمندانه بوده است هرگز نتوانسته بودم دلبر گریز پای طبع را باکار به دام بیاورم. اکنون می دانم که یگانه وسیلهٔ نگاه داشتن او همان کار است» <sup>۱</sup>

آثار پایان عمر ریلکه حاکی است که این شاعر از قید هر مکتبی خود را آزاد ساخته و به رفیع ترین قلل شعر نائل شده است. مقام ریلکه، پس از «گوته»، در تاریخ ادبیات آلمان بینظیر است و پیشرفتهای بعدی ادبیات آلمان مرهون کوششهای شخصی و نفوذ آثار اوست.

در سال ۱۸۹۲ نخستین شمارهٔ مجلهای به نام «اوراق هنر» در برلن منتشر شد. این مجله که راهبری هنرمندان جوان و پیشرو را برعهده داشت معروف ترین شاعران و نویسندگان زمان را به دور خود گرد کرد و نخست پرچم «هنر برای هنر» را بر ضد نا تورالیسم و تمایلات اجتماعی آن برافراشت. مؤسس و مدیر این مجله شاعر جوانی بود به نام اشتفان گئورگه برافراشت. مؤسس و مدیر این مجله شاعر جوانی بود به نام اشتفان گئورگه (۱۹۳۳ – ۱۸۶۸) S. George . گئورگه که در سالهای قبل به فرانسه سفر کرده و با شاعران سمبولیست از نزدیک آشنا شده و حتی آثار ورلن و مالارمه را نیز به آلمانی ترجمه کرده بود خود را پیرو مکتب سمبولیست و حتی پارناس «خدمت به هنر، بخصوص به شعر و نثر، و طرد امور مربوط به سیاست و

۱. از «چند نامه به شاعری جوان» اثر «راینر ماریا ریلکه» ترجمهٔ دکتر پرویز ناتل خانلری.

اجتماع» بود. و صریحاً ابراز میداشت که «مجلهٔ ما نمی تواند به بهبود جهان و رؤیای خوشبختی اجتماعی بپردازد، حتی اگر این امور بسیار زیبا هـم بـاشد کاری به قلمرو شعر ندارد». از معروف ترین آثار او می توان سال روح، و دحلقه هفتم، و دستارهٔ اتحاد، را نام بـرد. نـفوذگـئورگه در مـیان طـبقهٔ تـحصیلکرده و پیروانش بسیار بود و به شعر مقام بلندی بخشید.

در اسپانیا

در پایان قرن نوزدهم، ادبیات اسپانیا بر ضد رئالیسم و ناتورالیسم و فلسفهٔ تحققی قیام میکند و همگام تحولات ادبی فرانسه به پیش میرود. سمبولیستهای فرانسه و فیلسوفان آلمان و رماننویسان روسیه و ایبسن نروژی و اسکاروایلد انگلیسی و ادگار آلن بو و والت ویتمن امریکائی الهام بخش آثار نیمهٔ دوم قرن نوزدهم اسپانیا میشوند. با این حال، ادبیات اسپانیا رنگ محیط خود را از دست نمیدهد و با الهام از چشمههای فیاض کشور خود آثار ابتکاری ارجمندی به وجود می آورد و در پر تو عظمت شاعران و نویسندگان جدید مقامی راکه پس از قرن هفدهم از دست داده بود دوباره حایز میگردد.

نسل ۹۸ – انحطاط سیاسی و اقتصادی اسپانیا در آخر قرن نوزدهم و از دست رفتن مستعمرات وسیع اسپانیا در امریکا، موجب شد که گروهی از نویسندگان جوان در پی علت و چارهٔ کاربر آیند و اصول معنوی دیگری جایگزین عقاید پوسیدهٔ کهن کنند. این گروه که در سال ۱۸۹۸ متشکل شد به زودی به نام «نسل ۹۸» معروف گردید. همهٔ افراد این گروه که نگران سرنوشت اسپانیا بودند به مسائل کلی حیات و انسان می پرداختند و با الهام از گذشتهٔ دور می کوشیدند که سبک تازهای به وجود آورند. در آغاز کار شاعری اسپانیائی زبان اهل «نیکاراگوئه» (در امریکای مرکزی) به نام روین داریو .R Dario (۱۸۶۷ – ۱۹۱۶) که در مکتب ادبیات فرانسه پرورده شده بود در همین سال به اسپانیا سفر کرد و پیشوای تحولات جدید گردید. به زودی شاعران

جوانی مانند برادران ماجادو Machado و خیمنز jimènez و ویلارسپزا Villaerspesa در اطراف او گرد آمدند و شاعران پارناسین و سمبولیست فرانسوی از قبیل وران و هردیا و لوکنت دولیل و بودلر و موره آس را به عنوان استادان و پیشروان خود اعلام کردند، این گروه در عین حال که طرفدار شعر آزاد بودند انواع شعری بسیار کهن اسپانیا را نیز زنده کردند و بر سر کار آوردند.

ولی استاد واقعی این نسل جوان **میگل د**اونامونو M. de Unamuno (۱۸۶۴ ــ ۱۹۳۶) نویسندهٔ هزال و محقق و منتقد متبحری بود که تمام زبانهای اروپا را میدانست و آثار فیلسوفان و نویسندگان جدید را ترجمه میکرد.

اونامونو در ساعات فراغت اشعار بسیار محکم و موجز و مشکلی نیز میسرود و نمایشنامه نیز مینوشت.کتابهای او مانند ماهیت اسپانیا و احساس فجیم زندگی و احتضار مسیحیت و نمایشنامهٔ فدر در شمار بهترین آثار ادبیات اسپانیاست. افکار اونامونو از عمیق ترین و ریشهدار ترین عقاید اسپانیا سرچشمه میگیرد و مبین و شارح عرفان خاصی است که از آن پس در برابر «فلسفهٔ اصالت عقل» اروپائی به پا ایستاده است. اونامونو به کسانی که میگفتند باید اسپانیا را اروپائی کرد پاسخ میداد: «نخست باید اروپا را افریقائی کرد».

پایه گذار واقعی شعر نو در اسپانیا و استاد شاعران معاصر آن کشور خوان رامون خیمنز jimenez (متولد ۱۸۸۱) است که نمایندهٔ تحولات شعری قرن بیستم به شمار میرود. آثار خیمنز نشاندهندهٔ سه دورهٔ تحول در اشعار اوست. در دورهٔ نخست، خیمنز که از سمبولیسم فرانسه الهام میگرفت بخصوص به آهنگ الفاظ و موسیقی کلام توجه داشت. مهم ترین اثر او در این دوره ارداح بنشههاست. در دورهٔ دوم، خیمنز به «امپرسیونیسم» رو میکند و ترانههای عامیانه را با زبردستی در میان اشعار خود میگنجاند. کارهای این دورهٔ او الهام بخش اشعار لورکاست. سپس دورهٔ دیگری آغاز میشود و خیمنز به فکر سرودن «شعر سره» میافتد و کلمات قصار شاعرانه و محکم جایگزین

قالبهای سبک و نشاطانگیز و به قول خود او، «آسان یاب» میگردد. خیمنز کتابی نیز به نثر دارد به نام من و پلاترو یا: ماجراهای یک خرکه در ادبیات اسپانیا بی همتاست. سال ۱۹۵۶ جایزهٔ ادبی «نوبل» به آثار خیمنز تعلق گرفت.

در کشورهای دیگر

در همه جای دیگر اروپا، در طی همین سالها، تحولات مشابهی رخ می دهد. در ۱۸۹۱ کنوت هامسون knut Hamson (۱۸۹۱ \_ ۱۹۵۲) نویسندهٔ نروژی، ملاک ارزش های خود را مطرود می شمارد و حق استفاده از «رؤیا» و «راز» را اعلام میکند. رمان بان Pan او (منتشر در سال ۱۸۹۴) دم تازه و جانبخش و شاعرانهای به دنیای مرده و خاموش ناتورالیسم میبخشد. براندس Brandès فیلسوف و منتقد دانمارکی (۱۸۴۲ \_ ۱۹۲۷) که در ۱۸۷۱ «فلسفهٔ تطور» انگلیسی و «فلسفهٔ تحققی» فرانسوی را وارد کشور خود کرده بود، در ۱۸۸۹ پرده از روی فلسفهٔ نیچه بر میدارد و «پرستش فرد استثنائی» را جانشين «افسانهٔ تکامل اجتماعی» میکند. در همين کشور دانمارک، مجلهاي به نام تارنت Taarnet در ۱۸۹۳ تأسیس می شود و تحت تأثیر بودلر و ورلن و مالارمه جلوس «خودجوئی» و «گریز هنری» را اعلام میکند. در سوئد، پس از زوال ناتورالیسم استریندبرگ، شعر آهنگدار فرودینگ Fröding ( ۱۸۶۰ \_ ۱۹۱۱) از غزلیات **شلی و کیتز** انگلیسی الهام میگیرد. در هلند، شاعران ربع آخر قرن نوزدهم، سمبوليسم فرانسه را با تغزل رومانتيک انگليس ترکيب ميکنند. در مجارستان ا**ندرهآدی**که او را «بودلر مجار» مینامند در اشعار خود لحن و لفظ و وزن تازهای به وجود می آورد و شیوههای شعر کهن را درهم میریزد. و ادبیات ایتالیا، پس از زوال مکتب «وریسم»، در سالهای میان دو قرن، دستخوش مکتبهائی نظیر «فوتوریسم» و چندین «ایسم» دیگر میگرددکه همه از سمبوليسم فرانسه نشأت يافتهاند. به این مکتبها و نیز مکتبهائی که در فرانسه و انگلیس و روسیه از

سمبولیسم انشعاب کردند و یا برای مخالفت با آن تشکیل شدند در فصل آینده خواهیم پرداخت.

ادبيات تركيه و يك شاعر سمبوليست

احمد هاشم (۱۸۸۵ ـ ۱۹۳۳) شاعر رنگ سرخ و شاعر غروب، که در آغاز قرن بیستم برای نخستینبار سمبولیسم غربی را وارد شعر ترکیه کرد، در ادبیات ترک مقامی کاملاً استثنائی دارد. با این همه دیگر شناختن زیبائیهای شعر او برای نسل امروز ترکیه امکان ندارد و همان طور که ما شعر او را ترجمه میکنیم، در ترکیه نیز باید جوانان اشعار او را به کمک ترجمهٔ آنها به زبان امروزی بخوانند، زیرا این اشعار آکنده است از کلمات و اصطلاحات فارسی و نیز آن عده از کلمات عربی که از شعر فارسی به عاریه گرفته شده است. ناگفته نماند که احمد هاشم این اصطلاحات خود را از هیچ شاعر ایرانی نگرفته است، تنها کلمات شعر فارسی و عربی است و طرز به کار بردن آنها با استفاده از نحو زبان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی تریان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی ریان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی تریان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی تریان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی تریان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی ترکیباتی نظیر «صوت غالب و همراه»، «وحشت خونین شمس غارب» یا «خیال علوی نفرت» را در شعر خود به کار برد.

در دورهٔ «تنظیمات» یعنی دورهٔ توجه به غرب در فرهنگ ترک در اواخر حکومت عثمانی، آنچه ادبیات ترکیه از ادبیات فرانسه گرفت با آنچه یک شاعر تنها یعنی «احمد هاشم» از این ادبیات گرفت فرق داشت. ترکیه نیز مانند ما آشنائیهای اولیه با ادبیات فرانسه را با ترجمهٔ آثار رومانتیک شروع کرد و در حالی که دیگرانکتابهای عشقی و اخلاقی و سوزناک ترجمه میکردند یا مینوشتند و از شعر لامارتین و ویکتور هوگو تقلید میکردند، احمد هاشم به عنوان اولین شاعر سمبولیست در ادبیات ترکیه ظاهر شد و شعری را به عالم ادب عرضه کرد که تا حدی حالات و مفاهیم شعر بودلر و مالارمه را داشت

ولی دارای رنگها و خصوصیات و نمادهای خاص خود «احمد هاشم» بودکه مشخص ترین آنها نمادهای متعدد و اغلب بسیار زیبا و تازه دربارهٔ سرخی خاص شفق و آمدن غروب است از این قبیل:

> از پشت این قلههای سرخ رنگ اسوارانی می آید به رنگ خون و اینک در غروب اندوهبار در میگیرد جنگ آخرین شعاعها و ابرها

عقاید احمد هاشم دربارهٔ شعر تقریباً همان عقاید مالارمه است و به ظن قوی از او گرفته شده است. قسمتی از یک مقالهٔ او راکه در آن عقاید مالارمه را با وضوح بیشتری بیان کرده است در اینجا نقل میکنیم. با توجه به اینکه این مقاله قریب هفتاد سال پیش نوشته شده است، می توان در نظر آورد که در شاعران آن روزگار \_که پیشروترین شان غرق در احساسات رومانتیک بودند \_ چه تأثیر تکان دهندهای داشته است:

«پیش از هر چیز این نکته را باید اعتراف کنم که هنوز نمی دانم منظور از معنی و مفهوم در شعر چیست؟ آیا آنچه فکر نامیده می شود مجموعهای از مطالعات مبتذل است، داستان است، مضمون و مقاله است؟ و آیا وضوح عبارت از این است که این نوشته ها به راحتی درک شود؟ آنان که چنین مشخصاتی را برای شعر ضروری می شناسند شعر را با چیزهائی از قبیل تاریخ، فلسفه، سخنرانی و بلاغت در هم می آمیزند و از چهرهٔ علائم اصلی آن بی خبرند و چیزی نمی شناسند...

«و حال آنکه شاعر نه پیامآور حقیقت است، نه انسانی بلیغ و نه واضع قانون. زبان شعر برای این نیست که مانند نثر فهمیده شود. زبان شاعر برای این نیست که به آسانی درک شود. بلکه برای این به وجود آمده است که فقط احساس شود و در واقع زبان حد واسطی است بین موسیقی و سخن.

می توانگفت شعر نظمی است که قابل تبدیل به نثر نیست.کاویدن شعر در جستجوی معنی درست مانند آن است که پرندهٔ کوچکی را که نغمات او ستارگان شبهای تابستان را غرق رعشه میکند، برای خوردن گوشتش بکشیم.

«در شعر آنچه بیش از همه حائز اهمیت است معنی کلمات نیست، بلکه ارزش تلفظ جمله است. هدف شاعر این است که وضع هر کلمه را در جمله و تماس و تصادم آن را با سایر کلمات و آمیزش اسرار آمیز آنها را با هم طوری ترتیب دهد که از صداهای لطیف، صمیمانه، دیوانهوار یا خشن آنها، احساس هائی سیال و لطیف و یاگزنده و موذی، کند و سنگین و یا تند و سریع برانگیزد و از تموجات موسیقی حالتی نامحدود و مؤثر ایجاد کند که ارزش آن فوق معنی کلمات است.»

۱. این مقاله خلاصهای است از مقالهٔ نویسنده با عنوان «احمل هاشم شاعر سمبولیست ترک» که در شمارهٔ دوم دورهٔ نوزدهم مجلهٔ سخن (تیرماه ۱۳۴۸) چاپ شده است. شعری هم که در بخش نمونههای سمبولیسم میآید از همان مقاله است. .

نمونههائي از آثار سمبوليستها

از پیشو ایان سمبولیسم

سفر

از: شارل بودلر Ch. Baudelaire (۱۸۶۷ – ۱۸۶۷) ترجمهٔ دکتر پرویز ناتل خانلری

برای کودکی که شیفتهٔ تصاویر و نقوش است، دنیا معادل وسعت اشتهای اوست. وه که جهان در روشنی چراغ چه بزرگ است و به چشم خاطرات چه حقیر می نماید! صبحگاهی با سری پر شرار و دلی از کینهها و آرزوهای تلخ مالامال، رو به راه میگذاریم و به دنبال امواج موزون می رویم تا آرزوهای نامحدود خود را بر گهوارهٔ دریاهای محدود به جنبش در آوریم.

گروهی شادمانندکه از وطنی ننگین میگریزند و گروهی بدین دلخوش که از دهشت زادوبوم خویش میرهند. گروهی نیز مانند منجمان مستغرق چشمزنی هستند که میکوشند تا از «سیرسه'» و عطرهای خطرناک او جانی بدر برند.

این گروه خود را از فضا و روشنی و آسمانهای سوزان سرمست میکنند تا به صورت چارپایان مسخ نشوند. سرمای گزنده و خورشید سوزنده کمکم نشان بوسهها را میزداید.

۱. «سیرسه Circé» نام جادوگر افسانهای قدیم است که با داروئی معطر و جاودانه اشخاص را به صورت خوک مسخ میکرد.

اما رهروان راستین آنانند که به قصد رفتن میروند. مانند بالن سبکدلند، هرگز از سرنوشت خویش دور نمیشوند و بی آنکه خود سبب را بدانند، دمادم میگویند: برویم! اینانند که آرزوهاشان به ابر میماند و همچنان که جنگجوئی در اندیشهٔ توپ و تفنگ است ایشان نیز در آرزوی لذاتی وسیع و ناآشنا و متغیرند که هرگز روان آدمی نام آنها را ندانسته است.

#### ۲

وحشتا! ما از توپ و فرفره، جست و رقص آموختهایم. کنجکاوی، مانند ملک عذاب که بر خورشیدها تازیانه میزند، در خواب هم ما را شکنجه میکند و فریب میدهد. عجب سرنوشتی است که مقصد جابجا میشود و چون هیچ جا نیست همهجا می تواند باشد، و انسان که هرگز امیدش از تکوپو نمی ماند همیشه دیوانهوار در جستجوی آسایش می پوید!

روان ما زورقی است که در جستجوی «ایکاری» <sup>۱</sup> خویش است؛ صدائی بر عرشهٔ کشتی طنین انداز می شود که: «چشم باز کن!» و صدائی، پر شور و جنون آمیز، از بالای دگل فریاد میکند: «عشق... شهرت... خوشبختی!» دوزخ جز صخرهای در راه نیست. هر جزیرهای که دیدهبان از آن خبر می دهد سرزمینی است که موعود تقدیر است اما

متر جریردایی که دیدابان از ۲۰ صبر می دهند سررمینی است که موطود طلایر است ام خیال که جشنی فراهم ساخته در روشنی صبح تخته سنگی بیش نمی یابد.

بیچاره کسی که دلدادهٔ کشورهای وهمی است! این ملاح بد مست را که مخترع امریکاست باید زنجیر کرد و به دریا افکند، زیرا توهم اوست که رنج غرقاب را تلخ تر کرده است.

اوست که مانند ولگرد پیری در لجن فرو رفته و خیال بهشتهای درخشان در دماغ می پزد. چشم جادوزدهٔ او هر جاکه شمعی ویرانهای را روشن کرده است قصری می بیند.

۱. Icarie نام جزیرهای است در سواحل ترکیه و اشارهای است به رمان <sub>ا</sub>سفر به ایکاری, اثر « Cabe » (۱۷۴۲). در این کتاب مؤلف کشوری خیالی را تصویر کرده که در آن از غم و رنج و تلخکامی اثری نیست. از آن پس، این لفظ مجازاً به معنی «ارض میماد» به کار میرود. ای راهروان عجیب! در چشمان شماکه مانند دریا ژرف است چه قصههای دلاویزی میخوانیم! گنج خاطرات گرانبهای خود راکه در آن گوهرهای انجم و اثر جای دارد بر ما بگشائید.

میخواهیم بیقوهٔ بخار و بادبان سفرکنیم. بر روان ماکه همچون بادبانی گسترده است خاطرات خود را بگذرانید تا غم ما را به شادی بدل کنید. بگوئید، چه دیدهاید؟

۴

«ستارگان و امواجی دیدهایم. شنزارها نیز دیدهایم و با همهٔ برخوردها و حوادث نامنتظر اغلب مانند ساکنان اینجا ملول شدهایم.

«جـلال خـورشید بـر دریـای بـنفش و شکـوه شـهرها در آفـتاب غـروب شـوقی اضطرابآمیز در دل ما بر میانگیخت. شوق و آرزوی آنکه در آسمانی درخشان فـرو برویم.

«پر ثروت ترین شهر و بزرگ ترین منظر هرگز آن جذبهٔ مرموز را نداشت که گاهی در اشکال ابرها دیده میشود. آرزو هم پیوسته ما را دل نگران میداشت.

«ــ خوشی آرزو را نیرومندتر میکند. ای آرزو، تو درختی کهنی که لذت کود توست، هرچه پوستت ستبرتر و سختتر شود شاخههای تو بیشتر به سوی خورشید مییازند!ای درخت بزرگ پردوامتر از سرو، آیا پیوسته در نموی؟

«باری، ای برادران که هر چه را از دور میآید زیبا میبینید، با این همه ما برای نگارخانهٔ حریص شما تصاویریگرد آوردهایم.

«ما بر بت هائی که خرطوم دارند سلام کردهایم. تخت های مرصع به گوهر های تابناک دیدهایم و کاخهای عالی که شکوه پریوارشان برای صرافان شما آرزویی مایهٔ ورشکستگی؛ جامه هائی که دیده را مست میکند و زنانی که ناخن و دندان شان رنگین است و شعبده بازان ماهری که مار ایشان را نوازش میکند.»

٣

#### ۵

دیگر، دیگر چه دیدهاید؟

۶

«چه ذهنهای کودکانهای! «نکتهٔ مهم را فراموش نکنیم، ما همهجا، بی آنکه بجوئیم، از بالا تا پائین نردبان تقدیر، منظرهٔ ملال آور شهوت را دیدهایم:

«زن را دیدهایم. این بندهٔ پست، خودبین و ابله، که خود را می پرستد بی آنکه بر پستی این کار بخندد و خود را دوست میدارد بی آنکه هرگز دلش سیر شود. و مرد را دیدهایم، این ستمگر شکمخواره، غارتگر و خشن و زر پرست که بندهٔ بندگان است و جوئی در گندایی روان.

«دژخیمان دیدهایم که لذت میبرند، مظلومان دیدهایم که میزارند؛ جشنها دیدهایم که خون را چاشنی میزنند و عطرآگین میکنند. دیدهایم که هر قدرت چگونه فرمانروای قادر را خشمگین ساخته و تودهٔ تازیانه پرستان چگونه شعور خویش راگم کردهاند. «دینهای بسیار، مانند دین ما، از یلههای آسمان بالا میروند. زهد و ورع مانند

» دین مانی بسیار، مانند دین ما، از پندهای اسمان با به می وقد. رهد و ورخ مانند نازنینی که در بستر پر می غلتید، لذت را در میخ و خار می جوید.

«بشر یاوه گو، فریفتهٔ هوش خویش، که اکنون هم مانند پیش دیوانه است، هنگام مرگ دهشتناک خود به خدانهیب میزندکه: «ای همشأن من، ای خداوند من، لعنت بر تو باد!»

«و آنان که نادانیشان کمتر است، و گستاخ دل به دیوانگی سپر دهاند، از ین گلهٔ بزرگ که تقدیر گردهم آورده است میگریزند و به عالم پهناور افیون پناه میبرند! « گزارش نامهٔ جاودان کرهٔ زمین همین است.»

۷

دانشی که از سفر کسب میشود تلخ است. دنیا کوچک است و یکسان، و امروز و دیروز و فردا همیشه عکس ما را به ما مینماید: یعنی واحهٔ وحشتی در صحرای ملالی! برویم یا بمانیم؟اگر می توانی بمان و اگر بایدبروی رو به راه بگذار.این میدود و آن

میخسبد تا دشمن چالاک و منحوس راکه زمان است فریب دهد. دوندگانی هستند که مانند یهودی سرگردان و حواریون بی توقف روانند و ارابه و کشتی هم برای گریز ایشان از چنگ این پهلوان پلید کافی نیست. گروهی دیگر نیز هستند که می توانند دشمن را، بی آنکه از خوابگاه خود دور شوند، به خاک اندازند.

سرانجام، چون خصم پا برگردهٔ ما بگذارد، می توانیم امیدوار شویم و فریاد کنیم: «به پیش!» همچنان که پیشترها، باگیسوانی به باد سپرده و چشمانی در فضا خیره شده، عازم چین می شدیم، آنگاه، با دلی شاد، مانند مسافران جوان بر دریای ظلمت روان می گردیم. آیا این آوازهای دلاویز مرگ آلود را می شنوید که چنین می سرایند: «ازین سو، ای کسانی که می خواهید لوتوس ' خوشبو را بخورید! میوههای معجزه آمیزی را که دل شما گر سنهٔ آنهاست درینجا می چینند. بیائید و از آرامش عجیب این روز که هرگز پایان ندارد سرمست شوید.»

از لحن آشنای این سخنان او را میشناسیم. دوستان ما در آنجا آغوش بر روی ما گشودهاند. آن کس که پیشتر زانویش را میبوسیدیم اکنون میگوید: «به سوی یار خود شناکن تا خرمی دل بیابی.»

٨

ای مرگ، ای ناخدای پیر، وقت است! لنگر برداریم! این کشور ما را ملول کرده است. ای مرگ! ساز سفر کن! اگر آسمان و دریا مانند مرکب سیاه است، دلهای ما، چنان که میدانی، پر از روشنی است! زهر خود را در جام ما بریز تا شفا یابیم. میخواهیم تا این آتش دماغ ما را میسوزاند در غرقاب فرو برویم. دوزخ و بهشت نزد ما یکسان است، میخواهیم در قعر مجهول غوطهور شویم مگر آنجا تازهای بیابیم!

## از «گلهای شر»

 ۱. لوتوس Lotus میوهٔ کشور «لوتوفاژ» (قومی افسانه ای در افریقای قدیم) بوده که هر کس از آن میخورده میهن خود را فراموش میکرده است.

قصری بیکران ساخته بودم که پله و طاقش رقیب قصر بابل بود حوضها و جویبارهای آن بر طلای بیبرق یا قهومای فرو میریخت.

در فضای لاجوردی شطهای ملول و لاابالی

گنج منابع خود را در گودالهای الماسین میریختند.

.

#### ۲

نیش غمهای ملعون را چشیدم

از «گلهای شر»

٨

پيوندها

از: بودلر

طبیعت معبدی است که از ستونهای زندهاش گهگاه سخنانی مبهم می تراود؛ انسان در آن معبد از خلال جنگل نمادها میگذرد که او را با نگاههای آشنا مینگرند.

همچون طنینهای طولانی که از دور در وحدتی پیچیده و ژرف به گستردگی شب و روشنائی درهم می پیچند، عطرها، رنگها و آواها بازگوی همند.

عطرهائی هست لطیف همچون تن کودکان، ملایم مانند «اوبوا»، سبز مانند چمنزارها، و عطرهای دیگر، اغواگر، تند و قاهر،

با انبساط چیزهای بی پایان مانند عنبر و مشک و عسل بند وکُندر که نغمهٔ جذبهٔ روح و حواس را سر میدهند.

از «گلهای شر»

### Héautontimoroumenos 1

از: بودلر

خواهمت زد، بیخشم و بیکینه، قصابوار همانسانکه موسی صخره را و از لای پلکهایت خواهم جهاند

۱. «دژخیم خویشتن» به عنوان یکی از نمایشنامههای «ترنتیوس» (ترنس) شاعر معروف رومی قرن دوم پیش از میلاد.

و سرمستش خواهند کرد. مگر من، در سایهٔ طعنهٔ حریص که تکانم میدهد و گازم میگیرد صدای ناسازی نیستم در سمفونی ایزدی؟

آن جیغکش، در صدای من است! این زهر سیاه، همهٔ خون من است! من آثینهٔ شومی هستم که سلیطه خود را در آن مینگرد.

> من زخمم و ساطورم سیلیام وگونهام دست وپایم و چرخ شکنجهام و ظالمم و مظلومم

خون آشام قلب خویشتنم یکی از آن مطرودان بزرگ، محکومانِ به خندهٔ ابدی که دیگر نمی توانند لبخند بزنند.

از «گلهای شر»

# دعوت به سفر

از: بودلر

آنجا همه چیز نظم است و زیبائی شکوه و آرامش و هوسرانی

به خواب میرود.

آنجا همه چیز نظم است و زیبائی شکوه و آرامش و هوسرانی

از «گلهای شر»

از آرتور رمبو A. Rimbaud (۱۸۹۱ ــ ۱۸۵۱)

E ، سادهلوجی بخار و چادرها، نیزهٔ یخچالهایطبیعیگردن فراز، شاهان سفید، لرزش چترهای زنانه I ، رنگهای ارغوانی، استفراغ خون، خندهٔ لبان زیبا به هنگام خشم یا سرمستیهای پشیمان.

U ، دایرهها، ارتعاشهای ایزدی دریاهای اخضر آرامش حیوانات پراکنده در چراگاهها، سکون چین و شکنها که کیمیا بر پیشانیهای بلند ساعی نقش میزند O ، صورِ واپسین، آکنده از صداهای گوشخراش و غریب سکوتهائی که جهانها و فرشتگان از خلالشان میگذرند، ای اُمِگا، پرتو بنفش چشمان او.

# نژاد پست از: آر تور رمبو

من از قوم «گل»که نیا کان منند، چشمان آبی کمرنگ و مغز کوچک و بی دست و پائی در پیکار را به ارث بردهام. جامهٔ خود را همچون پوشاک آنان، غریب و وحشیانه می بینم، اما موی سرم را مانند ایشان به روغن نمی آلایم! نیا کان من جانوران را پوست میکندند و بو ته ها را می سوزاندند و ناشایست ترین مردم زمان خود بودند.

من از آنان کفر و بت پرستی را به ارث بردهام؛ همهٔ معایب را، خشم را، شهوت را، خاصه دروغ و تن پروری را به ارث بردهام!

من از همهٔ پیشهها بیزارم، از همهٔ کارفرمایان و کارگران، از همهٔ روستائیان و نادانان بیزارم!

درین روزگار ارزش دستی که با قلم خوگرفته با ارزش دستی که گاو آهن میراند برابر است. این روزگار، روزگار دستهاست! اما من هرگز دستهای خود را به کار نخواهم برد! اینگونه خدمتکاری سرنوشتی بس شوم دارد. شرافتی که به این گونه گدائی نسبت میدهند مرا سخت غمگین میکند.

برای من تبهکاران و خواجه سرایان به یک اندازه نفرتانگیزند، اما خود پاک و بیغشم،گرچه این هم در نزد من مزیتی چندان نیست. ولی کیست که زبان مرا خیانت آموخته تا چنین گستاخانه تن پروریام را بستاید و

ولی دیست که ربان مراحیات اموخته تا چنین دستاخانه کن پروریام را بستاید و رهنمون گردد؟

من هرگز برای زیستن تن به کار ندادهام و بیکارهتر از وزغ، هر زمان در جائی به سر بردهام! خانوادهای در اروپا نیست که من آن را نشناسم.

هم اکنون صدای این خانوادهها را میشنومکه مانند خانوادهٔ من «اعلامیه حقوق بشر» میخوانند! من یک یک فرزندان این خانوادهها را خوب میشناسم.

وه که هم اکنون خون عصیان در رگ من به جوش آمده و روح شیطان به من نزدیک است. چرا مسیح مرا یاری نمیکند؟ چرا به روحم آزادگی و بزرگواری نمیبخشد؟ آه، افسوس که دوران «انجیل» سپری شده است. آه؟ انجیل... انجیل...! من با اشتیاق فراوان چشم به راه خداوندم!

من از پست ترین نژادم، پست ترین نژادی که تا کنون چشم روزگار دیده است. اینک من بر کرانهٔ غربی فرانسه ایستادهام: چراغ شهرها در تاریکی شامگاه روشن میشود و روز من به پایان آمده است.

خاک اروپا را ترک میگویم: نسیم دریا ریههای مرا خواهد سوخت و اقلیمهای ناشناس، مرا پوست خواهدکند.کار من در آنجاها شنا و شکار و لگدکوب کردن سبزهها و تفریح و چشیدن نوشابههای مردافکنی خواهد بودکه همچون فلز مذاب گلو را میسوزاند (همان کاری که نیا کان عزیز من بر گرد آتش میکردند!) آنگاه با عضلاتی آهنین و با پوستی آفتاب سوخته و چشمانی خشم آلود به زادگاهم باز خواهم گشت. هر که چهرهام را بنگرد مرا از نژادی قوی خواهد پنداشت.

آن روز سیم و زری فراوان خواهم داشت و مردی خشن و بی بند و بار خواهم بود. زنان، پرستاران دلسوز این گونه مردانند، مردان سنگدل و درماندهای که از سرزمینهای گرم باز میگردند. آن روز من درکار سیاست ورزیده شدهام، آن روز من نجات یافتهام!

اماا کنون نفرین زدهای بیش نیستم که از وطنم بیزارم. اکنون بهترین نعمت ها برای من خواب خوش مستانهای است که چشمان مرا بر ساحل دریا فرو بندد!

از «فصلی در دوزخ»

## کیمیای سخن

از: آرتور رمبو

به من گوش کنید. به داستان یکی از دیوانگیهای من. مدتها بود به خود میبالیدم که همهٔ چشماندازهای ممکن را در اختیار دارم و مشاهیر نقاشی و شعر در نظرم ناچیز و خندهدار بودند.

نقاشیهای ابلهانه را دوست داشتم و سردرها را و دکورهای تئاتر را و پردههای معرکه گیران را و تابلوهای دکانها وگل و بوتههای عوامانه را؛ ادبیات از رواج افتاده را و زبان لاتینی کلیسا را و کتابهای شهوانی پر غلط را و رمانهای اجدادمان را و قصههای پریان را و کتابهای کوچک کودکان را، اپراهای کهنه را و ترجیعبندهای سفیهانه را و اوزان سادهلوحانه را.

رویای جنگ های صلیبی در سر داشتم و سفرهای اکتشافی که سفرنامهشان در دست نیست، و جمهوریهای بی تاریخ و جنگهای مذهبی سرکوفته، تحولهای رسوم و آداب، جابهجائی نژادها و قارهها: همهٔ جادوها و طلسمها را باور داشتم.

رنگ مصوتها را ایجاد کردم! A سیاه، E سفید، I قرمز، O آبی، U سبز. صورت وحرکت هر صامت را تنظیم کردم، و بر خود بالیدم که با اوزان غریزی، زبان شاعرانهای ساختهام که سرانجام روزی برای همهٔ حواس قابل درک خواهد بود. ترجمه را کنار میگذاشتم.

نخست تمرین بود. سکوتها را مینوشتم و شبها را. بیان ناشدنی را یادداشت

مىكردم. سرگيجەھا را تثبيت مىكردم.

دور از پرندگان و از گلهها و دختران روستائی، چه مینوشیدم، زانوزده در این خلنگزار برگردا گردش درختان لطیف فندق، غرق در مه نیمگرم و سبز بعدازظهر؟

چه می توانستم نوشید، در این سرزمین نوشکفتهٔ «او آز» <sup>۱</sup> ــ نارونهای جوان خاموش، چمن بیگل، آسمان گرفته ــ می توانستم در این نیمه کدوهای زرد، دور از کلبهٔ محبوبم، بادهای زرین بنوشم که عرق بر تن مینشاند

> لوحهٔ سردر مهمانسرائی بدنام میساختم ـــطوفانی آمد، آسمان را راند ــشامگاهان آب بیشهزارها، روی شنهای بکر ناپدید میشد و باد خدا، پاره یخها را به مردابها میافکند

> > گریان، طلا میدیدم ــو نتوانستم.

2. Hesperides

قوانین کهنهٔ شعر سهم مهمی در کیمیای سخن من داشت. به اوهام ساده خو گرفته بودم: به راستی، در جای کارخانه مسجدی می دیدم، مکتب طبلزنان می دیدم ساختهٔ فرشتهها، کالسکههائی در راههای آسمان و تالاری در ته دریاچه، غولها و رازها، عنوان یک نمایش، دهشتهائی را پیش چشمم می آورد. سپس سفسطهٔ جادوئیم را با اوهام کلمات بیان می کردم! سرانجام بی نظمی ذهنم را مقدس انگاشتم. بیکاره بودم و گرفتار تبی سنگین. بر کامیابی جانوران رشک می بردم ـکرمهای درخت که نشانهای از معصومیت برزخاند و موش های کور، خواب بکارت! خلق و خویم تندتر می شد. در انواع رمانس ها با دنیا وداع می کردم.

ترانة بلندترين برج

كاش بيايد، كاش بيايد،

روزگاري که شيفتهاش مي شويم. چنان صبر کر دەام که تا ابد فراموش کنم. ترسها و رنجها به آسمان رفتهاند. وعطش دردناک رگهایم را سیاه کرده است. كاش بيايد، كاش بيايد روزگاري که شيفتهاش مي شويم. همجون جمنزاري دستخوش فراموشي، گستر ده و گل کر ده، با بوهاي خوش و ناخوش وباوزوز گوشخراش مگس هاي پليدش.

کاش بیاید،کاش بیاید روزگاری که شیفتهاش میشویم.

صحرای برهوت را دوست داشتم و باغهای سوخته را، دکههای بیرنگ و رو را، مشروبهای نیمگرم را. در کوچههای تنگ و بد بو ول میگشتم و با چشمان بسته تسلیم خورشید، خدای آتش میشدم: «سردار! اگر بر حصارهای ویرانت توپ فرسودهای مانده است، ما را با کلوخهای

خشک بمباران کن. شیشههای انبارهای عظیم را و تالارها را! دهان همهٔ مردم شهر را از گردوخاک پرکن! لولههای ناودان را بپوشان، خلوتهای زنان را از گَردِ یاقوت سوزان بیاکن ...» آه، مگس ریز سرمست از مبرز مسافرخانه، عاشق گیاه گاوزبان،که یک شعاع آفتاب از میان می بردش.

گر سنگی

اگر ذائقهای دارم، تنها براي خاک و سنگ است. ييوسته هوا ميخورم و سنگ و زغال و آهن

ای گرسنگیهای من، بچرخید، بچرید ای گرسنگیها، مرغزار سبوسها را جذب کنید زهر شادمانهٔ نیلوفرها را

مىنگھائى راكە مىشكنند بخورىد سنگھاىكھنةكليساھا را سنگريزەھاى طوفانھاىكھن را نانھائى راكە در درەھاى مەگرفتە پراكندە است.

گرگ زیر برگھا زوزہ میکشید و پرهاي زيباي ماکياني راکه مي خور د تف می کرد.' من هم مثل او ميسوزم.

سرانجام، ای خوشبختی، ای خرد، از آسمان رنگ نیلی راکه سیاه است زدودم و اخگر زرین روشنائی طبیعی را به تجربه دریافتم. از شادی، بیانی دلقکوار و تا حد امکان سرگردان پیدا میکردم:

۱. Cedron .. رودخانهٔ قدیمی در شرق اورشلیم که به بحرالمیت میریخت.

اپرائی افسانهای شدم. دیدم که همهٔ مردم سرنوشتشان خوشبختی است! عمل زندگی نیست، بلکه نوعی خراب کردن نیروئی است. ماجرائی است. اخلاق ضعف مغز است. حس میکردم که برای هر کسی زندگیهای بسیار دیگری هست. این آقا نمیداند که چه میکند. او فرشته است. این خانواده سگدانی است. در برابر گروهی از مردم، من با صدای بلند، با لحظهای از زندگیهای دیگر آنها حرف میزدم. چنین شد که عاشق یک خوک<sup>۲</sup> شدم. مدم.

۱. در فرهنگهای هیچیک از زبانهای شناخته شده پیدا نشد و بعید نیست که خود رمبو کلمه را ماخته باشد. ۲. اشاره است به ورلن.

می توانم همهٔ آنها را بازگو کنم. راهش را می دانم. زندگیم به خطر افتاد. وحشت به سراغم آمد. به خواب چندین روزه رفتم، و وقتی بیدار شدم کابوس های اندوهبارم را ادامه دادم. برای مرگ پخته شده بودم و ضعف من از راه پر خطری مرا به انتهای جهان و به «کیمری» <sup>(</sup>، سرزمین ظلمت و گرداب ها می برد. مجبور شدم سفر کنم، و سحر و جادوئی راکه در مغزم گرد آمده بود بتارانم. بر دریاکه دوست داشتم تا بلکه پلیدی را از تنم بشوید، بر آمدن صلیب تسلی بخش را می دیدم. رنگین کمان نفرینم کرده بود. خوشبختی سرنوشت من، پشیمانی من و کرم تن من بود. زندگی من می بایستی وسیع تر از آن باشد که فدای نیرو و زیبائی شود. \* ط matutinum می در تاریک ترین شهرها، خبرم می کرد.

۱. Cimmerie ــ ناحیهای در غرب که پیوسته مه آلود و تیره بوده و هُمر در سرود یازدهم اددبسه از آن سخن گفته است. اولیس در آنجا ارواح مردگان را احضار میکند و با آنها حرف میزند. ۲. در نماز صبحگاهی.

و تلاش ها را پراکنده است. ای فصل ها، ای قصر ها ساعت فرار او، افسوس ساعت مرگ خواهد بود ای فصل ها، ای قصر ها

اينهاگذشت. امروز مي توانم به زيبائي سلام كنم.

از: «فصلی در دوزخ»

# گور ادگار پو ۱

از: استفان مالارمه

همانسان که ابدیت سرانجام او را در قالب خویشتن در آورده است، شاعر [با شمشیری برهنه -

برقرن خودکه دچار وحشت بود زیرا نمیدانست مرگ است که با این صدای غریب سخن میگوید نهیب میزند.

> آنان که نخست به شنیدن صدای فرشته که به کلمات قبیلهشان مفهومی ناب تر میداد، مانند اژ دهائی از جا پریدند و به صدای بلند اعلام کردند: این جادو، همراه با موج بیافتخار معجونی سیاه و بدنام بلعیده شده است.

۱. ترجمهٔ این شعر با توجه به تفسیری که ژول لوهتر J. Lemaitre نویسنده و منتقد معروف در اثر خود، معاصران، از آن به عمل آورده صورت گرفته است. اما چون خود ژول لومتر هم اعتراف کرده است که یقین ندارد معانی آن را درست تشخیص داده باشد، ما هم، دستکم در ترجمهٔ مصرع اول، از او تبعیت نکردیم. م.

افسوس!که از زمین و از آسمان خالی و خصمانه با اندیشهای که از او گرفتهایم، نمی توانیم نقش برجستهای بسازیم که گور «پو»ی خیره کننده را با آن زینت دهیم:

این قطعه سنگ بیخیش که بر اثر بلائی ناشناخته به اینجا افتاده است این سنگ گرانیت، دستکم، می تواند مرزی باشد برای پیشگیری از پروازهای سیاه ناسزاهائی که در آینده پرا کندهاند.

۲ سمبوليستها

ىكشنىه

از: ژول لافورگ Jules Laforgue (۱۸۶۰ – ۱۸۸۷)

HAMLET : Have you a daughter? POLONIUS : I have, my lord. HAMLET : Let her not walk i' the sun; conception is a blessing; but not as your daughter may conceive.

آسمان بى هدف مى بارد، بى آنكه چيزى به هيجانش بياورد، مى بارد، مى بارد، دختر چويان! بر شط ...

شط در آرامش یکشنبه است: هیچ زورقی نیست، نه در پائین دست، نه در بالا دست.

۱. هملت: آیا دختری داری؟ یولونیوس: دارم، سرور من. هملت: مگذارکه در آفتاب راه برود، ادراک برکت است. اما نه آنچنانکه دخترت به تصور بیاورد.

ناقوسهای نماز شامگاهی روی شهر طنین میاندازند، کنارههای شط خالی است، ترانهٔ عاشقانهای نیست.

گروه دختران شبانه روزی میگذرد (آه، نفوس بیچاره!) بسیاریشان از حالا دستپوش زمستانی دارند.

> دختری که نه دستپوش دارد و نه شال گردن پوست صورت بیچارهاش خا کستری شده.

> > و اینک اوست که از صف بیرون می آید و میدود! آه خدایا، چه قصدی دارد؟

و میرود و خود را در آب میاندازد. نه قایقرانی هست و نه سگِ نجات غریقی

شامگاه میرسد: بندرگاه کوچک چراغهایش را روشن میکند. (آه! منظرهٔ عادی!)

باران همان طور بر شط میریزد، آسمان بیهدف میبارد، بی آنکه چیزی به هیجانش بیاورد.

### «وزوو» و شرکا

از: تریستان کوربی یر Tristan Corbière (۱۸۴۵ – ۱۸۷۵)

تو به رنگ سیاه روی متن شفاف، جلوه میکردی، و چراغ، آتشهای دهانهٔ آتشفشانت را روشن میکرد، میگویندکشیش اعترافگیر مادر بزرگم تو را از رم آورده بود، نونوار و براق ...

بزرگ ترکه شدم تو را در «او پراکمیک» دیدم ــدر نقشی که قبلاً خودت آفریده بودی: آخرین روزپمپنی ــ آتشت با موسیقی فوران میکرد، نقشت را در تو میدمیدند و ... توکامیاب نبودی.

\_ما باز همدیگر را دیدیم: جلو شومینه

در مارسی، ایام تعطیل، بیموسیقی و بی آتش آبی، روی متن قرمز، با مدیترانهات که تو را معلق منعکس میکرد، گلی رنگ، در مزرعی سبز

پمپئی، آوریل. از: عشقهای زرد

#### بيمارستان

از: موریس مترلینگ Maurice Maeterlinck (۱۹۶۹ \_ ۱۹۴۹) شاعر سمبولیست بلژیکی

> بیمارستان! بیمارستان، در کنار آبراه! بیمارستان در دل تابستان! وقتی که در آبراه، اقیانوس پیماها سوت میکشند، در اتاق بیماران آتش روشن میکنند!

(آه! به پنجرهها نزدیک نشوید!) مهاجران از کاخی عبور میکنند! من یک کشتی تفریحی می بینم در طوفان! من گلههای گوسفند می بینم در همهٔ کشتی ها! (بهتر است که پنجرهها بسته بمانند (بهتر است که پنجرهها بسته بمانند به یاد برفخانهای می افتی در روی برف، گوئی جشن زایمان گرفته اند در روز طوفانی، گیاههای پراکنده می بینی، روی یک پتوی پشمی حریقی هست در یک روز آفتابی،

و من از جنگلی میگذرم پر از زخمی

آه، اینک مهتاب!

فوّارهای در اتاق سر بر میدارد! دستهای از دخترکان در راکمی باز میکنند! از شکاف در، برههائی میبینم در یک جزیرهٔ چراگاه! وگیاهان زیبائی روی یک یخچال! ضیافتی هست در جنگلی دست نخورده! وگیاهان شرقی در یک غار یخ! گوش کنید! دریچههای سد را باز میکنند! و اقیانوس پیماها آب آبراه را برهم میزنند! آه! خواهر پرستار آتش را تیز تر میکند!

همه نیهای زیبا و سبز کنارهها آتش گرفتهاند! یک کشتی زخمیان، زیر مهتاب در تلاطم است! همهٔ دختران شاه در زورقی هستند زیر بوران! و شاهزاده خانمها در یک مزرعهٔ شوکران خواهند مرد!

آه! لای پنجرهها را باز نکنید! گوش کنید: اقیانوس پیماها باز هم در افق سوت میکشند!

> کسی را در باغی زهر میدهند در میان دشمنان ضیافت بزرگی برپاست! گوزنهائی هست در شهری محصور! و باغ وحشی در میان زنبقها!

و باغگیاهان استوائی در عمق یک معدن زغالسنگ! گلهٔ میشی از یک پل آهنی میگذرد! و برههای چراگاه غمگنانه وارد اطاق بیماران میشوند!

> اکنون خواهر پرستار چراغها را روشن میکند، غذای بیماران را می آورد، پنجرههای رو به آبراه را بسته است و همهٔ درها را بر مهتاب.

از:گرمخانه

#### شاهدخت مالن La princesse Maleine

از: موريس مترلينگ

#### خلاصة نمايشنامه

پادشاهی به نام «مارسلوم» موافقت میکند که دخترش «پرنسس مالن» با «پرنس هیالمار» پسر «هیالمار» از پادشاهان هلند ازدواج کند. اما «آن» ملکه زوتلاند، به شدت آرزو دارد که شاهزادهٔ جوان را داماد خود کند. ملکه که زنی فاسد اخلاق است، در شاهزاده که جوان شهوی کم عقلی است نفوذ میکند و او را به قتل عام تحریک می نماید. ولی «پرنسس مالن» به طور معجزآسائی از مرگ نجات می یابد. این بار ملکه به فکر می افتد که پرنسس بیچاره را مسموم کند. و چون موفق نمی شود، پادشاه را دیوانه می سازد و وادارش میکند که پرنسس مالن را خفه کند، پرنس هیالمار، ملکه را که باعث قتل نامزدش شده است، با خنجر میزند و بعد خود را هم می کشد.

در این نمایشنامه که صبغهای از آثار شکسپیر گرفته، صحنههائی که رابطهای با هم ندارند؛ به دنبال یکدیگر میآیند. خواننده نمی تواند به علت این همه دهشت و وحشت پی ببرد. حوادث در میان طوفان و رعد و برق جریان می یابد. اتباع هیالمار نزدیک شدن مصیبت را حس میکنند و از ترس می لرزند. «پلوتون» سگ وفادار پرنسس، احساس میکند که خانمش به دست خاننان کشته خواهد شد و زوزههای طولانی میکشد. سمبولیسم / ۶۰۵ (یک صحنه از نمایشنامه) پردهٔ ۴، صحنهٔ ۳ اطاق پرنسس مالن مالن روی رختخوابش دراز کشیده است و سگ سیاه بزرگی در گوشهٔ اتاق به خود می لرزد.

مالن

بیا اینجا، پلوتون، به تو میگویم بیا اینجا! مرا تنهاگذاشتند! در چنین شبی مرا یکه و تنهاگذاشتند! هیالمار به سوی من نیامد! دایه ام هم نیامد. هر کسی را صداکنم جواب نمی شنوم. نکند حادثه ای در قصر روی داده باشد؟ در تمام روز صدائی به گوشم نرسید. گوئی اینجا خانهٔ مردگان است. تو کجائی، سگ سیاه بیچاره ام؟ کجائی تو، پلوتون بیچاره ام؟ در تاریکی تو را نمی بینم. تو هم مثل اتاق من سیاهی. توئی که در آن گوشه می بینمت؟ حتماً این چیزهائی که برق می زند چشمان توست! محض رضای خدا این چشمانت را ببند! بیا اینجا، پلوتون! میگویم بیا اینجا! (در این لحظه طوفان شروع می شود.) توئی که در آنجا می لرزی؟ تو را هیچ این چنین لرزان ندیده بودم! مگر چیزی دیده ای! هر پلوتون» من! بیا اینجا! پیش من بیا! تو با این تر س و لرزی که داری بالاخره در آن گوشه می میری.

از رختخوابش بلند می شود، به سوی سگ می رود. سگ عقب عقب می رود و در زیر نیمکت پنهان می شود.

کجائی «پلوتون» من! آه آتش چشمانت را میبینم. اما چرا امشب از من می ترسی؟ کاش یک لحظه می توانستم بخوابم ... خدای من، خدای من، چقدر مریضم! نمیدانم مرا چه میشود.کسی نمیداند، دکتر هم تشخیص نمیدهد. (در این اثنا باد پردههای رختخواب را تکان میدهد) آه به پردههای رختخواب دست میزنند.کیست که پردهها را تکان

میدهد؟ کسی در اتاق من هست! آه، حالا هم ماه توی اطاقم می آید. اما این سایهای که روی فرش می گردد چیست؟ مثل اینکه صلیبی هم که در دیوار هست تکان میخورد؟ کیست که به صلیب دست میزند؟ آه خدای من، آه خدای من! دیگر نمی توانم اینجا باشم. (بر میخیزد و میکوشد در را بازکند.) مرا در اتاقم حبس کر دهاند. بازکنید. محض رضای خدا بازکنید، در اتاق من حادثه ای اتفاق میافتد. اگر مرا اینجا بگذارید می میرم! دایه جان! دایه جان!کجائی! هیالمار!کجائی؟ (باز هم توی رختخوابش می رود) اقلا رو به دیوار بکنم تا بلکه دیگر در دیوار چیزی نبینم. (در طرفی که به آن رو میکند، لباس هاکه روی میز دعائی ریخته شده است بر اثر باد تکان می خورد.) آه زیر میز کسی هست!... (باز بر می گردد.)

آه خدای من، سایه باز روی دیوار است (بر میگردد.) آه خدایا، خدایا، حالا روی میز است! اقلا چشمهایم را ببندم! (در این لحظه صدای جیرجیر میز و صندلی و صدای زوزهٔ باد شنیده میشود.) آه خدای من! چه میگذرد، در اتاق من قیامت برپا میشود! (بر میخیزد.) ببینم روی این میز چیست؟ آه، لباسهای عروسیم بود که مرا به ترس میانداخت! پس آن سایهٔ روی فرش چیست؟ (فرش را میکشد و تکان میدهد.) حالا هم از دیوار بالا رفت! قدری آب بخورم. (میخورد و لیوان را روی میز میگذارد.) تختههای اتاق چه زیاد صدا میکنند! وقتی که من راه می روم در اتاقم همه چیز به زبان می آید. این سایه گویا مال درخت سرو است. جلو پنجرهام هست! (به سوی پنجره می رود.) خدای من! این اتاقی که به من دادهاند چقدر غمافزاست!

(رعد می غرد.) در نور برق آسمان فقط قبرها را می توانم ببینم. خیال می کنم که مر ده ها از پنجره داخل اتاقم می آیند. می ترسم! در گورستان چه طوفانی برپاست! چه باد شدیدی هست! (باز در بستر دراز می کشد.) دیگر چیزی نمی شنوم! ماه هم از اتاق من رفت. آه کاش صدائی می شنیدم! (گوش می دهد.) از دهلیز صدای پا می آید. صدای عجیب ... صدای عجیب ... صدای عجیب ... در اتاقم زیر گوشی حرف می زنند. دست هایشان روی در کشیده می شود. (در این لحظه سگ شروع به زوزه کشیدن می کند.) پلوتون! پلوتون! کسی می خواهد وارد اتاق شود. پلوتون! پلوتون! این طور زوزه نکش! آه خدای من، آه خدای من، قلبم از کار می افتد!

### مثل هر شب

از: امیل ورآرن Emile Verharen (۱۹۵۵ \_ ۱۹۱۶) شاعر سمبولیست بلژیکی

«از:کنارههای راه»

# پلکان از:احمد هاشم شاعر ترک (۱۸۸۵ ـ ۱۹۳۳)

این زبانی است مخفی که روح را سرشار میکند فضای سرخ را بنگر که غروب میشود.

مکتب هایی که از سمبولیسم جدا شدند یا با آن مقابله کردند

در سال ۱۸۹۵ بود که میشل دکودن M. Decaudin کتابی با عنوان بحران ارزشهای سمبولیسنی منتشر ساخت. در این کتاب مقالهای از آدلف رته A. Retté (۱۹۳۰ – ۱۹۳۰) شاعر سمبولیست درج شده بود که قسمتی از آن چنین است: «به هنگام خروج از این دخمهٔ مردگان که اشباح اسرار آمیز در آن سرگردانند، چه شادمانه وارد زندگی می شوم. دشت که در ماههای آفتابی لطافتی برای من داشت، اکنون سرمازده در زیر طبقهای از برف خفته است. درختان مانند ایزدان در حال استراحتند و فریاد زمینیان که گاوهای آرام شان را پیش می رانند از دشت خیره کننده به گوش من ملی رسد. آه، «طبیعت مقدس»، فضیلت بزرگ و کمی خشن که به اندیشه جان می دهی و روشنش می سازی. شما را باز هم بیشتر دوست می دارم...»

بدینسان دوباره شاعران به فکر رها شدن از درون خود و توجه به بیرون افتاده بودند وگروههای مختلف هر یک به نوعی در برابر سمبولیسم قد علم کرده بودند. اکنون به مکاتب قابل ذکری که در فرانسه و نیز در روسیه و انگلیس به وجود آمدند میپردازیم:

مكتب رومن

**Ecole Romane** 

روز ۱۴ سپتامبر ۱۸۹۱، یعنی درست پنج سال پس از انتشار بیانیهٔ سمبولیسم، ژان موره آس، در همان روزنامهٔ فیگارو، نامهای را دربارهٔ مکتب رومن فرانسوی چاپ کرد که در آن از بازگشت ادبیات فرانسه به اصل یونانی و رومی خود دفاع میکرد. رئوس مطالب این نامه (یا بیانیه) از این قرار بود: «مکتب رومن فرانسوی»، طرفدار اصل یونانی ...رومی، یعنی اصل بنیادی ادبیات فرانسه است که در قرون یازدهم و دوازدهم و سیزدهم با اشعار «تروور» Trouvère هایمان و در قرن شانزدهم با «رونسار» و مکتب او و در قرن هفدهم با «راسین» و «لافونتن» شکوفا شد ...

« ... قبلاً جای دیگری هم گفتهام که چرا از سمبولیسم که تا حدی هم خودم ابداع کرده بودم جدا میشوم. سمبولیسم که به عنوان پدیدهای زودگذر میتوانست مفید باشد مرده است. ما به شعر فرانسوی نیرومند و تازه احتیاج داریم که به صفا و تشخص شعر نیاکانمان بازگشته باشد.

M. De «با این هدف اصیل بود که چند شاعر (از جمله موریس دوپلسیس M. De «با این هدف اصیل بود که چند شاعر (از جمله موریس دوپلسیس Plessis ، رمودولا تیلد Ac delatailhède ، ارنست رینو E. Reynaud) و شارل موراس، منتقد دانشمند به سراغ من آمدند، نه برای دسته بندی، بلکه به این سبب که در شعر زار پرشود (Pelerin Passionné) من آرزوهای نسل خود و آرمان مشترکمان را برای رومیائی شدن پیداکرده بودند.»

مکتب رومن نوعی بازگشت روشنائی مدیترانهای بود در برابر سمبولیسم مهآلود. گذشته از ژان موره آس و ارنست رینو، یکی از بهترین شاهدان نهضت سمبولیسم، یعنی شارل موراس، تصمیم گرفته بود که پس از آن، همهٔ وقت خود را به تحلیل عقاید «رمون دولاتیلد» اختصاص دهد و نیز به چاپ و نشر آثار ژول تلیه J. Tellier که در سال ۱۸۸۹ در بیست وشش سالگی مرده بود. اما با استعدادترین شاعر مکتب رومن موریس دوپلسیس ( ۱۸۶۴ – ۱۹۲۴) است که مالک پر جبروتی بود، اما ورشکسته شد و در دارالعجزه جان داد. او که نخست دنباله رو ورلن بود، از وی جدا شد و به ادبیات یونان روی آورد. اشعار پینداروس و نیز آلفره دوونیی را سرمشق خود قرار داد.

اما اساسی ترین کتاب مکتب رومن، بی تردید فطعات (Stances) اثر ژان موره آس است. قطعه

از: ژان موره آس Jean Moréas (۱۹۱۰ ــ ۱۹۱۰)

ای دریا، ای امواج غمانگیز، آیا می توانید با صداهایتان که می آیند و روی شن های وحشی خاموش می شوند، تا پایان عمر برای قلب من و ملال های آن که دیگر فقط به زیبائی های کشتی شکسته ها دلخو تا دم مرگش لالائی بگوئید

بدرود!کشتی سوت میکشد، آتش را تندتر میکنند در دل شب قطاری میگذرد یا لنگری برداشته میشود، چه فایده! می آیند و میروند، امواج زمزمه میکنند: بدرود! از پهنهٔ دریا می آیند یا از شنزار ساحلی بر میگردند. ۶۱۸ / مکتبهای ادبی گلهای سرخ میشکفند و ما خواهیم چیدشان برگهای باغ یک یک میافتند بدرود! وقتی که زاده میشویم. بدرود! وقتی که میمیریم. و بدبختی نیز مثل خوشبختی میگذرد.

ناتوريسم **Ecole Naturiste** 

ناتوریسم (طبیعتگرائی) مکتبی است کاملاً فرانسوی و برای فرانسویان و می توان گفت که هیچ کاربردی خارج از فرانسه ندارد و اگر شاعران بزرگی که خود جزو پیروان مکتب نبودند تحت تأثیر آن قرار نمیگرفتند، شاید نامی از آن در ادبیات باقی نمیماند.

در فیگارو ۱۰ ژانویهٔ ۱۸۹۷ سن- ژرژ دوبوئلیه Saint-Georges De Bouhélier (۱۸۷۶ – ۱۹۴۷) بیانیهٔ مکتب ناتوریست را منتشر ساخت. در این بیانیه، هم به سردی و خشونت سبک پارناس و هم به جنبهٔ جهان وطنی سمبولیسم حمله شده بود: «با تعلیماتی که از ده سالگی به همهٔ افراد فرانسوی داده شده و با این نیروی دموی که پدرانمان به ما منتقل کردهاند، چگونه می توانیم شاعران شمالی را بپذیریم؟»

ناتوریستها مناظرطبیعی فرانسهرا بر هر طبیعت دیگری ترجیح میدهند، به شکسپیر، به واگنر، به نیچه، به نمایشنامهنویسان آلمانی و نروژی حمله میکنند: «لازم است از این اندیشهٔ خارجی که ذهن ما را اشغال کرده است، خودمان را نجات دهیم.»

آندره ژید مدت کوتاهی به نهضت ناتوریسم علاقمند شد و نوشت: «وقتی که آقای بوئلیه به میدان آمد و خواست به فرانسه اعلام کند که میخواهد یک نوزائی ادبی ایجادکند، من سخت به نشاط آمدم.» (بهانهها ص ۱۶۹) سن ژرژ

دو بوئلیه هم به نوبهٔ خود دربارهٔ نویسندهٔ مانده های زمینی چنین نوشت: «نابغهای است ظریف و آتشین با جاذبهای پرشور.».

در پایان بیانیهٔ ناتوریسم چنین نتیجه گیری شده بود: «بیداری روح ملی، ستایش زمین و قهرمانان، تقدیس نیروهای مدنی، اینها احساساتی است که برای نسل جوان معاصر روحیهای عجیب، غیر منتظره و ستودنی به بار آورده است. این نسل باید به عهد خود وفادار بماند تا آنجا که شاهد چشمانداز نیروبخش یک نوزائی فرانسوی باشیم!»

ناتوریستها مخالف پیچیدگی و ابهام و تجرید بودند و عاشق سادگی و غنای طبیعت. نظریه پردازان ناتوریست رویا و کابوس را از شعر بیرون راندند و طرفدار پذیرش شادمانهٔ زندگی و جهان بودند، اما این مکتب نتوانست با آثار ادبی و نیز با بیانیه هایش جائی برای خود در عالم ادب باز کند. نمونه های بهتر شعر «طبیعتگرا» را در آثار شاعران و نویسندگان بزرگی می بینیم که خود جزو ناتوریست ها نبودند. مثلاً در مانده های زمینی آندره ژید، یااشعار آنا دو نوای Anna de Noaill (۱۹۲۳ ـ ۱۹۳۳) پل فور For و فرانسیس ژام.

به عنوان نمونهٔ آثار ادبی طبیعتگرا، ترجمهٔ شعری از «سن ژرژ دو بوثلیه» و شعری دیگری از «آنا دو نوای» را نقل میکنیم.

## شامگاه در خانه

از: سن ژرژ دو بو ثلیه

### امشب تا دیروقت روشن خواهد بود ... از: آنا دو نوای

درختان شاه بلوط، در هوای پر از طلا و سنگینی عطرهایشان را میپراکنند و گوثی به همه جا میمالند، انسان جرأت ندارد راه برود و هوا را تکان دهد از ترس اینکه خواب عطرها را آشفته کند.

صداهای دور دست طبل از شهر می آید. گرد و خاکی که نسیم خفیف از روی برگها بلند میکند درختِ جنبان و خسته را ترک میگوید و آهسته روی جادههای آرام مینشیند.

ما همه روزه عادت داريم که ببينيم،

جهان وطنى

Cosmopolitisme

«کوسمو پولیتیسم» یعنی احساس تعلق به یک فرهنگ جهانی ورای تفاوتهای ملی. هرچند که کلمهٔ Cosmopolite به معنی «جهان وطن» در قرن شانزدهم ساخته شد ولى در قرن هجدهم بودكه در محافل فلسفي شايع گشت. ايدئه له ژي فلاسفة عصر روشنگري بر پاية تعريف کلي و مجردي از انسان بود مستقل از تفاوتهای نژادی یا فرهنگی. اینان مبادلهٔ کالای فرهنگی را نیز به همراه مبادلهٔ مالالتجاره با ملل دیگر و سرزمینهای دوردست تشویق مرکنند. فورژه دومونیرون (۱۷۰۶ ـــ ۱۷۶۱) نویسندهٔ فرانسوی که در سراس اروپاگردش کرده و تا ترکیه رفته بود، در رمانی با عنوان جهان وطن یا شهروند جهان (۱۷۵۳)، ترانهٔ استقلال فیلسوف آزاد از پیشداوری ها و وابستگی های خاص را سر میدهد. در نیمهٔ دوم قرن هجدهم که احساسات میهن پرستانه در اروپا تشدید میشود، جهان وطنی مفهوم سابق خود را از دست میدهد و به صورت احساس همبستگي با ملل ديگر در مي آيد. ژانژاک روسو جهان وطني اصحاب دائرةالمعارف را افشا میکند و با این عنوان که هر فردی متعلق به ميهن خود است بر آن مي تازد. اين عقيدة روسو با اوج گرفتن احساسات ملي هماهنگ میشود و به صورت عامل تعیین کننده در تاریخ سیاسی و فرهنگی قرن نوزدهم در میآید. اما تمدن مدرن و امکان آشنائی مردم جهان با فرهنگها و زبانهای همدیگر صورت تازمای به جهان وطنی می دهد، به

ویژه در ادبیات، توسل به فرهنگهای دیگران زمینهٔ وسیعی برای کار نویسنده و شاعر میشود. از ازراپاوند تا بورخس شاعران و نویسندگانی هستند که دست به نوعی ریشه کن شدن ــ عملی یا نمادین ــ میزنند و میتوان گفت که مجموعهای از زبانها را در اختیار دارند که هر وقت بخواهند از امکانات همهٔ آنها در کار ادبی شان استفاده میکنند. این نوع استفاده از زبانهای مختلف را بعدها به افراط در کار جویس خواهیم دید.

جهان وطنی به عنوان مکتب به وسیلهٔ دو شاعر فرانسوی به نامهای والری لاربو Valery Larbaud ( ۱۸۸۱ ــ ۱۹۵۶) و پل موران P. Morand ( ۱۸۷۹ــ ۱۹۷۶) وارد ادبیات شد و مبتنی بر این اصل بودکه همهٔ مردم ــ البته نه مردم یک کشور بلکه مردم تمام دنیا ــباید خود را هموطن یکدیگر بدانند.

پیروان «فوتوریسم» و دیگر مکتبهای تازه به دوران رسیده، گرچه نسبت به گذشته و حال عصیان کرده و شاعر شورش بودند، ولی در واقع نه تنها خود را در زمانه تنها و تبعیدی نمی دیدند بلکه میخواستند از همهٔ لذتهای جهان ـ آن گونه که هست نه آن گونه که باید باشد ـ بهرهمند شوند. گریز و تنفر آنها از نسلهای گذشته بدین سبب بود که وجود خود را شایستهٔ زمان حاضر و تمدن ماشینی و تجمل پرستی میدانستند. در نظر این شاعران، شعر سرعت زندگی جدید را بیان کند. شاعر موظف است که شرح تملک جهان را پیشرفت سرسام آور سرعت را به شعر در آورد. و چون حصول این مقصود پیشرفت سرسام آور سرعت را به شعر در آورد. و چون حصول این مقصود جز از طریق مسافرت و حضور مداوم شاعر در همهٔ کشورهای جهان میس نیست، ناچار شاعر باید از قیود ملیت آزاد شود و خویشتن را هموطن همهٔ میانیان بداند. از همینجاست که عقاید و اصول این مکتب جدید سرچشمه میگیرد.

والري لاربو خود از كساني است كه سراسر عمر را در شهرها وكشورهاي

جهان وطني / ۶۲۷

مختلف به سد. و سیاحت گذرانده است. چندین زیان خارجی را به خوبی م دانست (نوشته هائر، به انگلیسی و اسپانیائی و ایتالیائی از او در دست است) و آثار جیمس جویس و باتلر و کنراد را نخستین بار به فرانسه ترجمه کرد. اشعار لاربو در سال ۱۹۰۸ با عنوان اشعار آ. او. بارنابوت .A. O. «Les Poésies d' A. O «Barnabooth منتشر شد. «بارنابوت» میلیار در جوانی است از اهالی امریکای جنوبی که به گرد جهان میگردد و از تماشای سلطهٔ بشر بر طبیعت مست می شود و شعر می گوید. «اشخاصی را که سفر نمی کنند و همیشه بدون احساس ملال در کنار مدفوعات خود به سر می برند» تمسخر و تحقیر می کند، ولی اشعار خود را نیز «به غرغر خفهٔ بادهای معده و روده که شخص مسئول آن نیست» تشبیه می کند. از خوشی های مسافرت راحت و مجلل و سریم امروزه و از منظرهٔ شهرها و تمدنهای گوناگون و از دیدن عشقها و لذتهای مردم سر مست می شود. در کشتی می نشیند و ناگهان می بیند که «دریچهٔ اتاق کشتی مانند و بترین مغازهای است که در آن دریا را می فروشند»، ولی چون به اطاق مجلل خود در مهمانخانه باز میگردد به یاد «یاد شامگاه چمن ها و یوی یونجهٔ تازه چيده» مي افتد و هوس ديدار شهر خود را مي کند. عاقبت از خود مي پر سد که چون تمدن مادی آدمی را از زندگی درونی محروم کرده است آیا وظیفه و رسالت شاعر این نیست که این زندگی درونی را به انسان سرخورده و س کر دان باز کر داند.

اشعار و داستانها و قطعات کوتاه «بارنابوت» مرتب تا سال ۱۹۲۳ منتشر میشد. سرانجام جوان میلیاردر اندوهگین و ملول، با عشق پاک و بی آلایش دختری از اهالی همان امریکای جنوبی آشنا میشود و خوشبختی را در کشور خود باز می یابد.

در اشعار لاربو می توان حساسیت ویتمن و هزل باتلر و عقاید نیشدار نیچه و ژید و ادراک عمیق پروست را درکنار هم دید.

### موسيقي پس از مطالعه

از: والری لاربو Valery Larbaud (۱۹۵۶ \_ ۱۹۵۶)

1. Bario del Mar

۲. (Sereno(s عشاق شاعر و آوازخوان! ...

اما نه!

.

از: اشعار آ.او.بارنابوت

Les Poésies de A. o. Barnabooth

1. Pepitas

اونانيميسم Unanimisme

اونانیمیسم (همداستانی) از کلمهٔ لاتینی Unanimus که به معنی همدل و همداستان است گرفته شده است.کلمه با همین معنی در قرن شانزدهم ( ۱۵۳۰) وارد زبان فرانسه شده و به شکل فرانسوی Unanime در آمده است. تا قرن بیستم کاربرد بسیار کمی داشته است، اما در اوائل این قرن بار معانی امروزیش را پیداکرده و در سال ۱۹۱۰ به مکتبی که مورد بحث ماست اطلاق شده است. ریشهٔ این مکتب را باید در دو سرچشمهٔ اصلی پیداکرد: نخست جریانهای فکری متعدد و متفاوت قرن نوزدهم. از نیمهٔ دوم آن قرن، در برابر اندیشهٔ فردگرائی، عکسالعمل دموکراتیک، سوسیالیستی و به طورکلی جامعه شناختی نقش مهمی در پیدایش اندیشهٔ اونانیمیستی داشته است.

اصول «اونانیمیسم» از استدلالی ساده آغاز می شود: در وجود هر یک از ما افکار و احساساتی هست که خاص خود ماست، و افکار و احساسات دیگری نیز هست که اجتماع ما وگروه های بشری گرداگرد ما (مانند کشور و خانواده و همکیشان و همکاران) و حتی افراد جمعیت های احتمالی و اتفاقی (مانند تماشاگران یک نمایشنامه یا مسافران یک اتاقک راه آهن) به ما تلقین یا تحمیل کرده اند. مکاتب هنری و فلسفی تاکنون میگفتند که «فرد» برای نیل به آخرین درجهٔ تکامل باید شخصیت انفرادی خود را پرورش دهد و از دخالت ها و تأثیرات دنیای خارج پر هیز کند. ولی اونانیمیسم سبا الهام از آراء

فلسفی «اگوست کنت» و نظریات اجتماعی «دورکیم»<sup>۱</sup> ـ این قضیه را وارون میکند و اجتماع را منشأ تکامل و نبوغ و شکفتگی نیروهای فردی میداند: قدرتگروههای اجتماع بر تمام افراد تشکیل دهندهٔ آن برتری و تسلط دارد، و همین قدرت، علاوه بر بخشش عقل سلیم و قضاوت صحیح دربارهٔ مسائل بشری، احساس هیجان انگیز نیروی دسته جمعی و معاضدت و برادری را نیز به آدمی اعطا میکند.

دومين سرچشمهٔ اونانيميسم را معمولاً در ادبيات جستجو ميكنند. هر چند که برخی از منتقدان این منبع ادبی را تا هومر و گروه هماوازن تراژدیهای يونان قديم نيز عقب ميبرند، اما بايد گفت كه عامل تأثير گذار اصلي باز هم در قرن نوزدهم است: تغزل هوگو که همدلی تودههای وسیع را بر میانگیخت، تحلیل های انسانی او در داستانها، و امتیاز شاعر در زندگی اجتماعی به عنوان راهنمای جوامع، پر توی بود که راه ژول رومن J. Romains (۱۹۷۲ – ۱۹۷۲) مؤسس مکتب را پیشاپیش روشن می ساخت. تحلیل های زولا از جوامع بزرگ که گاهی صورت اسطوره پیدا میکند، اشعار مترلینگ و بخصوص «ورآرن» که حقایق زندگی روزمره و به ویژه زندگی شهری را عریان می سازند، با جهانييني تازهٔ ژول رومن در مي آميزد. از ورآرن که مي گفت: «همهٔ راهها به شهر ختم می شود.»، اشعار کشتزارهای خیالانگیز یا شهرهای شاخکدار در سالهای پاياني قرن نوزدهم، زندگي شهري را با عنصر خيالي معاصر درهم مي آميزد و به صورت یادداشتهای روزانهٔ ادبی در می آورد. «ژول رومن» تأثیر مهم دیگر را از یک شاعر بزرگ دنیای نو، یعنی والت ویتمن Walt Whitman (۱۸۱۹ ـ ۱۸۹۲) یذیرفته است. این صدای رسای دوستی، آزادی و دموکراسی، که برای همنوعان خود و تودههای انسانی «با یک نیاگارا دوستی»

۱. Durkheim جامعهشناس فرانسوی که امور اخلاقی را به امور اجتماعی مربوط میکرد و امور اجتماعی را از «وجدان افراد» مستقل و متمایز میدانست. (۱۸۵۸ ـــ ۱۹۱۷). آغوش گشوده است، نه تنها ژول رومن، بلکه تمام شاعران «گروه صومعه» را تحت تأثیر قرار داده است. جریان شعری «صومعه» (Abbeye) نیز از جریانهایی بودکه در ظهور اونانیمیسم مؤثر بودهاند، یا بهتر بگوئیم اشتغال خاطر اولیهٔ گردانندگان اونانیمیسم بوده است. برای شناختن اونانیمیسم در درجهٔ اول باید با این جریان ادبی آشنا شد.

#### گروه صومعه Groupe d' Abbeye

در یکی از روزهای پائیز سال ۱۹۰۶ عدهای از شاعران و هنرمندان جوان فرانسوی در یک خانهٔ روستائی در «کرتی» Créteil در ساحل مارن تابلوئی نصب کردند به این شرح «صومعه، گروه برادرانهٔ هنرمندان». شارل ویلدراک Ch Vildrac (۱۹۷۱ ـ ۱۹۷۱) و رنه آرکوس R. Arcos به فکر ایجادگوشهٔ آرامی افتاده بو دند که عدهای از هنر مندان بتوانند در آن انزوا گزینند و زندگی مشترک بیدردسری داشته باشند و سرانجام این خانه را پیداکرده بودند. برای رفع مشکلات مالی شان نیز در همان خانه چایخانهای تأسیس کردند). از کسانی که در آغاز، در آنجاگرد آمدند می توان به نامهای ژرژ دوهامل، گلز Gleizes نقاش و آلبر دواين A. Doyen موسيقيدان اشاره کرد. بعدها ژرژ شنوير، G. Cheneviére ، لوک دورتن L. Durtain ، بی برژان ژوو P. J. Jouve و ژول رومن به گروه یه ستند. همهٔ آنها به اتفاق اعضاء مؤسس در جستجوی زبان تازهای بودند، اما رفته رفته خسارات مالی و عدم توافق، این تعاونی بیسابقهٔ شاعرانه را از هم پاشید. «صومعه» بسته شد. اما فعالیت آن در تاریخ شعر فرانسه نقطهٔ مؤثری را تشکیل داد. شاعران «صومعه» به کلی با سمبول و رمز و کنایه قطع رابطه کرده بودند. آنها بی آنکه به شیوههای استدلالی گذشته برگردند، بیشتر بر ایماژ (تصویر) تکیه داشتند. به ویژه میخواستند از تصویر کوتاه استفاده کنند: دوهامل و ویلدراک یادداشتهایی دربارهٔ صناعت شعر را در سال ۱۹۰۰ انتشار دادند و

در آن کوشیده بودند که به نوعی «آگاهی موزون» در شعر برسند. مدتی بعد ژول رومن و شنویر، رساله کوچک نظم (۱۹۲۳) را منتشر ساختند. رنه آرکوس وارث دوردست گروه صومعه رمانهائی نوشت (از جمله، دیگری در سال ۱۹۲۶) و در تأسیس مجلهٔ معروف اوروپ شرکت داشت. آثار دو هامل به ویسژه شعرهای او مانند بنا بر قانون من (۱۹۱ مات. آثار دو هامل به ( ۱۹۱۶ معرهای او مانند بنا بر قانون من ( ۱۹۱ مات. آثار دو هامل به ( در ماه معرهای او مانند بنا بر قانون من ( ۱۹۱ مات. آثار دو هامل به ( در ماه معرهای او مانند بنا بر قانون من ( ۱۹۱۰ معومعه بود. و بالاخره ژول رومن کوشید که همان اندیشههای صومعه نوعی نیرو و نوعی موجود شفت سر بود که از گرد آمدن هفت دوست تشکیل شده بود. یک مشت انسان که به موجودی خدایگونه بدل شده بودند. هر چند که در صومعه روحیه ای اونانیمیست آفریده شده بود، اما نام اونانیمیست را فقط رومن و شنویر به خود دادند. با وجود این تأثیرات، این طرز تفکر در شاعران دیگر نیز ادامه یافت.»

اونانیمیسم و شهر

در واقع اونانیمیسم یک مکتب شهری است. به عقیده رومن، شهر به رغم آشفتگی، با نظم خاصی که دارد، به منزلهٔ مادری است که افراد را از لحظهٔ تولد تا لحظهٔ مرگ تحت تأثیر خود نگه میدارد. بدین سان بین فرد و شهری که در آن زندگی میکند – در ورای علائق یا مشکلاتی که فرد را به شهر وابسته می سازد – نوعی بستگی های روانی آشکار یا پنهان به وجود می آید. فرد فقط متعلق به خانواده و نزدیکان خود نیست، با ساکنان دیگر شهر، و با هر جاندار و بی جانی که در شهر هست، روابطی پیدا میکند که رفته رفته محکم تر می شود. شهر دنیای عجیبی است که هر روز با واحدهای بی شمارش و با ضرباهنگ تازهای از نو جان می گیرد.

در مقالهای از ژول رومن با عنوان نیروهای پاریس،کوچهها و میدانهاگوئی

مستقل از دنیای انسانها، جنبوجوش خود را ادامه میدهند: «میدان اروپا، جراثقالی است با بازوان بلندکه با روکشی آهنی پوشیده شده است ...کوچهٔ مونمارتر نیز، مرکز تراکم گردابهای معین و گذرگاه منظمی است که خیزابهای آشنای خروشان رو به آن دارند.»

بدینسان، شهر خصوصیت مجموعهٔ چشمگیری از احساسها و تصویرها را به خود میگیردکه فرد را زنده میکند و وارد میدان عمل، و ساختمان او را تغییر میدهد.

شهر روی همهٔ موجودات جاندار و بیجانی که در دل خود می پرورد، وجود یک حقیقت روحی را اعمال میکند که فقط دقتی خاص و احساسی غنی می تواند به آن پی ببرد. به این عامل که به طور مداوم با تغییر قیافه، وجود خود را روی افراد و اشیاء اعمال میکند، ژول رومن «تداوم روحی» نام داده است. در این میان گروه ها یا جوامع انسانی اهمیت خاصی پیدا میکند. البته اشیاء نیز مانند جوامع در اونانیمیسم دارای اهمیتند، اما آنها نباید به تنهائی موضوع قرار گیرند، بلکه باید در درون مفهوم جمعی ارزش خاص خود را پیدا کنند. ژول رومن جوامع مختلف انسانی را، از کوچک ترین واحد مشترک (یک جفت) گرفته تا بزرگ ترین جوامع با دقت نویسنده ای متفکر مطالعه کرده و سبب افراد مختلف و مناوت را در یک جامعه همداستان میکند چیست؟ به عقیده افراد مختلف و مناوت را در یک جامعه همداستان میکند چیست؟ به عقیده رومن نیروئی که این اتحاد را می آفریند، خواست و انتخاب آزاد افراد بدون هر گونه زور و فشار است. انتخابی که از احساس درونی آنها سرچشمه میگیرد.

«ژول رومن» مسئلهٔ تداوم روحی و روح مشترک را در جوامع گوناگون و همچنین شیوهٔ ادراک زنـدگی و مـرگ را در دنـیا، بـا واقـعگرائـی و وضـوح بیسابقهای در آثار مختلف خود به شعر و به نثر بیان کرده و از سوی دیگر

مرزهای اونانیمیسم را تا آنجاکه می توانسته گسترش داده است. اثر اصلی او دادمردان Hommes de bonne volonte (۱۹۴۲ – ۱۹۴۶) که طولانی ترین رمان قرن بیستم است چشمانداز کاملی از تحولات جامعهٔ فرانسوی و نیز اروپ در سالهای بین ۱۹۰۸ تا ۱۹۳۳ (سالهای پیش از جنگ جهانی اول، سالهای جنگ و نیز سالهای پس از جنگ) را با دید اونانیمیستی و در کمال توانائی تصویر کرده است.

زندگی همداستان

la Vie vnanime

از: ژول رومن Jules Romains (۱۹۷۲ \_ ۱۹۸۷)

کوچه در میان مه صمیمی تر است. برگرد چراغهای گاز تمام هوا مشتعل است؛ هر چیزی سهمی از اشعه دارد، و من می بینم سراسر کوچهٔ دراز با هم زنده است. موجودات صورت ها و زندگی هاشان را در هم آمیخته اند، و روان ها با ملایمت مطیع شده اند. من هرگز کمتر از امشب آزاد نبوده ام و کمتر از امشب تنها. رهگذر در آنجا و در پیاده رو، بیرون از من نیست که حرکت میکند و میگذرد. گمان میکنم که اگر با صدای آهسته صحبت کنم، او صدای مرامی شنود. من که اندیشیدن او را می شنوم، زیرا او جای دیگر نیست، و من نیز در اویم. شور واحدی ما هر دو را به پیش می راند. هر حرکتی که او میکند، مرا تکان می دهد.

## ايماژيست ها (تصوير گرايان)

Imagistes '

این عنوان به عدهای از شاعران انگلوساکسن با استعداد و قدرت شاعری متفاوت اطلاق میشود که در نهضت ادبی اولین سالهای قرن بیستم در کنار هم قرار گرفتند و تحولی اساسی در شعر انگلیسی ایجاد کردند. البته این عده را نباید با شاعرانی که در همان سالها عنوان «جورجین» Georgian گرفته بودند و تقریباً نظریاتی شبیه ایماژیستها داشتند اشتباه کرد. ایماژیستها دارای این مشخصه بودند که حرف تازهای داشتند، به طور قاطعی ضد ادبیات ویکتوریائی و رومانتیسم بودند و مبشر شعری تازه در جامعهای که از اشکال قدیم شعر خسته شده بود. آنها با تفاوتهائی در صداقت، زیر یک پرچم گرد آمده بودند، آموزهٔ متمرکزی داشتند که البته در همه حال روشن و همسان بود، با وجود این میکوشیدند که اشعاری متناسب با اندیشهٔ تئوریکشان بیافرینند. کلمهٔ ایماژیسم را ازراپاوند Pound (میکائی) کلمهٔ ایماژیسم را ازراپاوند منده بود، در سال ۱۹۱۲) شاعر امریکائی

۱. این مقاله ترجمهٔ دقیق و کامل مدخل Imagistes است از «انسیکلو پدیا او نیورسالیس» نوشتهٔ هانری فلوشر Henri Fluchère

ضمناً برای کسب اطلاعات بیشتر دربارهٔ این نهضت رجوع شود به چهار مقالهٔ جامعی که در شمارهٔ اول فصلنامهٔ زنده رود، اصفهان، پائیز ۱۳۷۱ با عناوین «مروری بر ایماژیسم»، «چند نوشته از تصویرگرایان»، «از زندگی چند تصویرگرا» و «چند نمونه از شعر ایماژیستها»، درج شده است.

نمی توان تاریخ پیدایش فکر ایماژیسم و نیز اثر ایماژیستی را تعیین کرد. اشعاری که می شد ایماژیستی شان خواند از سال ۱۹۰۸ پیدا شده بود، نظیر این شعر کوچک ادوارد استورر E. Storer که عنوانش ایماژها (تصاویر) بود و در ه۲مان تاریخ در مجموعهٔ شعر او با عنوان آئینه های وهم (Mirrors of illusion) چاب شد:

> Forsaken lovers Burning to a chaste white moon Upon strange pyres of loneliness and drought

> > عاشقان رها شده

سوزان در زیر ماه پاکدامن و سفید روی تودههای هیزم عجیبِ تنهائی و خشکسالی

در اینجا شعر واقعاً به یک «ایماژ» محدود میشود، هیچ محتوای پیچیدهٔ فکری ندارد، تنها یک تصویر است که از حشوهای احساساتی بقایای شعر ویکتورین نیز عاری نیست.

تاريخچه

استورر، شاعر فراموش شده که دیگر نامش در تذکرهها هم دیده نمی شود، یکی از اعضای فعال باشگاه شاعران بود که فعالیت شان در حوالی سالهای (۱۹۱۹ – ۱۹۱۰) حاکی از توجه تازهای به سرنوشت شعر بود. لندن که دستخوش پول پرستی و غرور و حرص مال اندوزی بود، در عین حال مرکز زندهٔ تلاش های ادبی دنیای آنگلوسا کسون شمرده می شد. پاوند و تی اس الیوت به زودی چهره های مسلط بر این جریان اندیشه شدند و در رأس نهضت ایماژیستی قرار گرفتند. در باشگاه شاعران که معمولاً بحث های داغ دربارهٔ مسئلهٔ شعر در می گرفت، شاعرانی با تمایلات مختلف گرد می آمدند: کهنه پرستان و یکتوریائی، شاعران «جورجین» و طرفداران نهضت جدید که در واقع نمی دانستند چگونه خود را از زیر یوغ گذشته نجات دهند. در میان این نوجویان، تمامس ارنست هیوم T. E. Hulme پیشاهنگ و تئوریسین بسیار روشنفکر این گروه، به شدت ضد رومانتیک بود، کم شعر می گفت و مقالههائی دربارهٔ فلسفهٔ هنر نوشته بود که چند سال پس از کشته شدن او در جنگ منتشر شد (Speculations-1924) و تأثیر او در تی.اس.الیوت تعیینکننده بود. اف.اس. فلینت F. S. Flint نویسندهٔ اولین مقالهٔ تحقیقی دربارهٔ ایماژیستها و دربارهٔ مبدأ و نیز اهداف این نهضت با پاوند درگیر شد. خود پاوند هم که تیپ سرکش آن روزگار بود، و نیز چند نفری که نامشان در تاریخ ادبیات جا نگرفته است چنان بحث و جدلهای شدیدی به راه می انداختند که به تدریج شعر جایگاه مهمی در شهر پیداکرد.

مشاجرهٔ پاوند و فلینت نفوذ هیوم را که پاوند تحقیرش میکرد به میان کشید. پاوند بیشتر، از فورد مادوکس فورد Ford Madox Ford (۱۹۳۵ – ۱۹۳۵) طرفداری میکرد که رماننویس و دوست جوزف کنراد بود. او هم مثل پاوند استعدادهای تازه راکشف میکرد. اما در واقع خودش با این نهضت بیگانه بود، اما در تذکرهٔ ایمازیستی (۱۹۳۰) خود را پیشوای این نهضت خواند. شاید هم پاوند که در جلسات ادبی تقلید جباران را در می آورد، نسبت به کسی که شخصیتی تقریباً معادل او داشت حسودیش میشد. پاوند میخواست که ایماژیسم ابداع شخص او شمرده شود. طبعاً خود او بود که در ۱۹۱۶ این عنوان را پیداکرد و آن را به چند شعر از مجموعهٔ مقابله ها Ripostes اطلاق کرد.

در همان ایام ریچارد آلدینگتن R. Aldington (۱۹۶۲ ـ ۱۹۶۲) که بارمان خود تحت عنوان مرگ فهرمان Death of a Hero (۱۹۲۹) مشهور شده بود، همراه اج.دی. H.D (اسم مستعار هیلذا دولیتل H.Doolittle ، ۱۹۶۱۱۸۸۶) شاعرهٔ امریکائی که همسر او شد، به گروه پیوست. آنها هم لقب ایماژیست را از پاوند گرفتند. در مارس ۱۹۱۹ پاند در مجلهٔ (شعر، (Poetry) که در شیکاگو به مدیریت هریت مونرو Harriet Monroe منتشر می شد اولین «فرمانها»ی گروه را با عنوان منفی A few Don'ts (چند نفی) چاپ کرد.کمی بعد اولین تذکرهاش را با

عنوان «ایماژیستها» منتشر ساخت، با اشعاری از چند شاعر. این شاعران عبارت بودند از: ر. آلدینگتن، اچ.دی.، اف. اس. فلینت، اسکیپویت کانل Skipwith Cannel ، امیلوئل Amy Lowell (۱۸۲۴ ـــ ۱۹۲۵) امریکائی، ویلیام کارلوس ویلیامز (۱۸۸۲ ــ ۱۹۴۱)، ازرا پاوند، اف.ام.فورد، الن آپوورد Allen Upword و جان کورنوس J. Cournos . انتخاب شاعران و اشعار آنان را ازرا پاوند بنابر اندیشههایی که دربارهٔ ایماژیسم داشت، انتخاب کرده بود.

در تابستان ۱۹۱۴، امی لوئل شاعرهٔ امریکائی یک ضیافت شام ایماژیستی در لندن ترتیب داد که در تاریخچهٔ این نهضت قابل ذکر است. پاوند که احساس میکرد شاعرهٔ پر شور او را در سایه خواهدگذاشت، از گروه جدا شد و اعلام کرد که ایماژیسم فضای بسیار تنگی دارد و رفته رفته به «امیژیسم» تبدیل میشود و در مجلهٔ بلاست Blast (لعنت) که ویندهام لویس Windham تبدیل میشود و در مجلهٔ بلاست کا Blas (لعنت) که ویندهام لویس Windham نما کرده بود، آغاز نهضت «ورتی سیسم» Lewis (از کلمهٔ Vortes به معنی گرداب) را اعلام کرد که ایماژیسم را در سراشیبی انشعاب انداخت.

با وجود این، گروه ایماژیست باز هم مدتی به حیات خود ادامه داد. زیر رهبری غیر رسمی آلدینگتن و امیلوئل، سه جلدکتاب تحت عنوان چند شاعر ایمازیست Some imagist poets در سالهای ۱۹۱۵، ۱۹۱۶ و ۱۹۱۷ انتشار یافت. مقدمهٔ جلد اول (۱۹۱۵) راکه احتمالاً به قلم آلدینگتن بود، به اضافهٔ نوشتههای پاوند در این باره می توان بیانیهٔ ایماژیسم تلقی کرد.

بالاخره مقالهٔ فلینت که قبلاً به آن اشاره شد، در شمارهٔ مخصوص مجلهٔ اگوئیست The Egoist (اول مه ۱۹۱۵) که به ایماژیستها اختصاص داده شده بود، انتشار یافت و تاریخچه و مسیر نهضت را بیان کرد.

آموزهٔ ایماژیسم استعدادها و طبایع چنان متعددی بر ایماژیسم اثر گذاشته است که بیهوده خواهد بود همهٔ این تئوریها را در فورمول واحدی خلاصه کنیم. مسئله در درجهٔ اول عبارت بود از درهم شکستن یوغ گذشته و رها کردن خود از عادتها و کلیشههای ویکتوریائی و ابداع زبان شاعرانهٔ تازهای که بتواند عواطف شخصی را در برابر یک دنیای نامطمئن و پراکنده بیان کند. نهضت سمبولیسم در فرانسه، نمونهٔ یک انقلاب در شعر را بر پایهٔ نیرو و تازگی تصویرها (ایماژها) و قدرت فرا روی سمبول به دست داده بود. ایماژیستهای انگلیسی به نوبهٔ خود قدرت شاعرانهٔ ایماژ را به آن باز گرداندند، اما دربارهٔ مفهوم این قدرت و وسائل کارآمد کردن آن همه با هم موافق نبودند.

هیوم که فطرتی کلاسیک داشت، میگوید که «شعر بیش از اینکه شبیه موسیقی باشد، باید شبیه مجسمهسازی باشد.» در اینجا درست مثل این است که از زبان ت**ئوفیل گو**تیه حرف میزند. میگوید که شعر باید با آفریدن تشبیههای تازه به پیشرفت زبان کمک کند (و این موضع الیوت است). در نظر اف.ام. فورد، شاعر باید به زبان عصر خود شعر بگوید، یعنی از کلیشهها و تصنعهای زبان مکتوب پرهیز کند (این هم عقیدة الیوت است). در نظر امیلوئل، (در مقدمه بر مجموعهٔ ۱۹۱۶)، وزن و ضرباهنگ شعر است که اهمیت دارد: او شعری می خواهد که هرچه بیشتر به موسیقی نزدیک باشد، و از «شعر آزاد» به عنوان مناسب ترین ابزار برای ابداعات تازه در موسیقی شعر دفاع میکند.

اما بدنهٔ اصلی آموزه را، در یک رشته یادداشتها و مقالهها که ازرا پاوند در «مقالات ادبی» خود، تحت عنوان کلی بازنگری (A Retrospect) گرد آورده است میتوان دید. این مجموعه شامل عقایدی است که در تابستان ۱۹۱۲ پاوند به اتفاق آلدینگتن و «اچ. دی.» اظهار کردهاند و نیز مجموعهٔ معروف چندنفی در مارس ۱۹۱۳.

> سه اصل باید راهنمای شاعر باشد: ۱\_بیان مستقیم «شیء»، چه عینی باشد و چه ذهنی.

۲ــ اخراج مطلق هر کلمهٔ اضافی که فایدهای در کار عرضهٔ مستقیم نداشته باشد.

۳۔ و اما دربارۂ وزن شعر، ترکیب یک «قطعه» مانند یک عبارت موسیقی، نه با ضربات منظم «مترونوم» (یا وزن عروضی).

و اما تعریف پاوند از ایماژ چنین است: «ایماژ (تصویر) عبارت است از آنچه عقده (Complex) ای عقلی یا احساسی را در برههای از زمان نشان دهد.» کلمهٔ «عقده» یک معنی فنی دارد، یعنی همان که در روانشناسی معاصر به کار میرود. جنبهٔ «آنی» عرضهٔ این عقده است که شاعر را از مرزهای زمان و مکان آزاد میکند و آثار بزرگ به وجود می آورد. پاوند اضافه میکند که انسان بهتر است در سراسر عمرش یک «ایماژ» بسازد تا آنکه یک اثر قطور بنویسد.

پس نباید کلمهٔ اضافی به کار برد، نباید صفت بی ارزش آورد، نباید امر مجرد (Abstrait) را با امر ملموس (Concret) درهم آمیخت. شیء طبیعی به خودیخود سمبول است. نباید از لغات «تزئینی» (کلیشهای که روی واقعیت نصب شده است) استفاده کرد. و فراموش نکنید که کار شاعر به دشواری کار موسیقیدان است ... این توصیه ها متعدد و تکه تکه است، حتی با خوانندهٔ شعر هم که ادعای شاعری ندارد، سروکار دارد. پاوند که مغزش آکنده از اندیشه های تازه است عادت دارد همان طور که فکر میکند و حرف می زند بنویسد. فرامینی که به قصد قانونگزاری صادر میکند همیشه هماهنگ نیستند و به گفتهٔ تصفیه کند.

مقدمههائی که بر مجموعههای ۱۹۱۵، ۱۹۱۶ و ۱۹۱۷ نگاشته شده است هر چند که آمرانه نیستند ولی اصول ایماژیسم را با وضوح کامل بیان کردهاند: توجه به کلمهٔ دقیق، سلیقهٔ اوزان تازه (شعر آزاد)، ضرورت آزادی کامل در انتخاب موضوع، اولویت آزادی مطلق در انتخاب تصویر ناب، دقیق و روشن. ايماژيستھا / ۶۴۵

و این اندیشهٔ مرکزی که: «تمرکز اساس شعر است.» امیلوئل، بیشتر تکیهاش بر وزن و آهنگ است، سخت تحت تأثیر بازیهای ظریف سمبولیستهای فرانسه است و شاید هم تحت تأثیر نمونههای عالی بیان موزونی که مایهٔ افتخار تئاتر «جکوبین» Jacobean است.

ایماژیستها آثار بزرگی که مطلقاً ایماژیستی باشد از خود باقی نگذاشتهاند. اما آنان تا حد زیادی خمیر مایهٔ شعر نو بودند. پس از بیانیههای آنها و ظرایف اندیشهشان، و پس از درگیریهایشان که گاهی هم بسیار تند و تیز بود، دیگر نمی شد مثل گذشته شعر گفت. ایماژیسم بیش از اینکه یک مکتب یا انجمن ادبی باشد، «وجدان معذب» مرحلهٔ گذاری از شعر بود که می بایستی شکوفائی خود را در آثار خود پاوند و الیوت و دنباله روهای آنها و شاعران دیگری در سالهای بین دو جنگ پیداکند. بهتر است مقاله را با چند نمونهٔ کوچک از اشعار ایماژیستها پایان دهیم.

> Evening and quiet a bird trills in the poplar trees behind the house with the dark green door across the road.

شامگاه و آرامش پشت خانهای با در سبز سیر در آن سوی جاه پرندهای در میان سپیدارها چهچه میزند اف. اس. فلینت (خانهها)

> The apparition of these faces in the crowd Petals on a wet, black bough

ظهور این چهرهها در میان جمعیت گلبرگهایی بر شاخههای سیاه و خیس ازرا پاوند(در یک ایستگاه مترو) As cool as the pale wet leaves of lily of the

valley She lays beside me in the dawn

به لطافت برگهای پریده رنگ و مرطوب سوسن دره او سپیدهدمان درکنار من آرمیده بود.

ازرا پاوند (آلبا)

The white body of the evening is torn into scarlet slashed and gouged and seared into crimson and hung ironically with garlands of mist. And the wind blowing over London from Flanders has a bitter taste.

ر. آلدىنگتن

تحول مكتبها در روسيه

.

سمبوليسم، فو توريسم و آكمهايسم بوريس آ تخنيام

سال ۱۹۱۲، سال انتشار اولین مجموعهٔ شعر آنا آخماتوا<sup>۲</sup> را باید در تاریخ شعر روسی، مرحلهٔ تشکیل گروههای جدید شعری تلقی کرد. انحطاط مکتب سمبولیسم، از اواخر سال ۱۹۰۹ و با تعطیلی مجلهٔ «بالانس» احساس میشد. در آن زمان مسألهٔ سمبولیسم موضوع یک رشته مقالات و سخنرانیها قرار گرفت که تعداد آنها به ویژه در سال ۱۹۱۰ بیشتر شد و همین سال، سال انفجار و علنی شدن بحران بود. آلکساندر بلوک<sup>۳</sup> در خاطراتش می نویسد: «سال ۱۹۱۰ سال بحران سمبولیسم است که هم در جبههٔ سمبولیستها و هم در جبههٔ مخالف موضوع بحثها و نوشتههای متعدد قرار گرفت. در همین سال با همدیگر به مخالفت برخاستند. آکمهایسم، ایگوفوتوریسم و مقدمات با همدیگر به مخالفت برخاستند. آکمهایسم، ایگوفوتوریسم و مقدمات فوتوریسم (مقدمه بر شعر «مکافات»).

۵

دست زدن به نظریه پردازی، لِه خودی خود نشانهای بسیار تعیینکننده

 ۱. ۱۸۹۵ (۱۹۵۹ – ۱۹۵۹ (۱۹۵۹ – ۱۹۵۹) منتقد و مورخ فرمالیست معروف روسی، طرفدار تحلیل فرمالیستی زبان و آثار ادبی با توجه به ساختار و وزن آنها بود. آثار مهم او عبارت است از: شنل گوگول چگونه به وجود آمد؟ (۱۹۱۹)، ملودی شعر غنانی روسی (۱۹۲۲) و آنا آخمانوا (۱۹۲۳). بعداً به تدریج تغییر موضع داد و به نقد اجتماعی ـ تاریخی روی آورد.

2. Anna Akhmatova

3. A. Blok

است. از مدتها پیش میدانیم که: «وقتی نویسندگان درجه اول یک عصر ادبی معین، شروع میکنند به تحلیل اوضاعی که در سایهٔ آن با همهٔ استعداد جوانی شان وارد عمل شده بودند، نشانهٔ آن است که آنها از یذیر فتن برداشت. ای تازهای از هنر و زندگی، چندان دور نیستند.»<sup>۱</sup>. در مورد سمبولیستها هم چنین بود. در سال ۱۹۱۰ ویاچسلاو ایوانف<sup>۲</sup> و آلکساندر بلوک در «انجمن مومنان کلمه» دو سخنرانی دربارهٔ سمبولیسم ایراد کردند.<sup>۳</sup> ایوانف به عنوان پیشاهنگ و ایدئولوگ نهضت سمبولیست موضوع بحث خود را بنيان نظري نهضت قرار ميدهد و ميكوشد كه جـوهر حـقيقي سـمبوليسم را توصيف کند: «سمبوليسم نه ميخواست و نه مي توانست چيزي بجز هـنر باشد.» چنین است عقیدهٔ اساسی او در مورد بحثهائی که در همان زمان دربارهٔ اصول زیبائی شناختی سمبولیسم به راه میافتاد. «بلوک» در عین حال كه با نظرية إيوانف موافق است مي گويد كه: «شمشير طلائي» سمبوليسم اوليه به تدريج درخشش خود را از دست داده بود، زيرا «ييامبران» خواسته بودند که «شاعر» شوند و «با جلب توجه دو جانبه وارد توطئههای فریبگرانه شده بودند.». بلوک با در نظر گرفتن این عمل به عنوان «ننگ» سمبولیسم، این سؤال تراژیک را طرح میکند: «آنچه بر سر ما آمده است آیا علاج پذیر است يا لاعلاج؟»

با همین دو سخنرانی است که بحثوجدل دربارهٔ سمبولیسم آغاز میشود. سمبولیستها بین خودشان هم عقیده نیستند. همان سال و. بریوسه<sup>۴</sup>، جوابی تند و قاطع در شمارهٔ ۹ مجلهٔ «آپولون» تحت عنوان «برای دفاع از شعر» انتشار میدهد و در آن مقاله به فرضیهٔ ایوانف و بلوک اعتراض میکند: «به

۸. Drusinin ، داستانها و قصههای تورگنیف، دورهٔ کامل آثار، جلد ۷، سن پترزبورگ ۱۸۶۵. 2. Viatcheslav-Ivanov ۳. سخنرانی ایوانف: «وصیت نامهٔ سمبولیسم» و سخنرانی آلکساندر بلوک: «وضع کنونی سمبولیسم روس»، نام داشت.

4, V. Briusov

تحول مكتبها در روسيه / ۶۵۱

رغم تمام احترامی که به استعداد هنری و نیروی اندیشهٔ «و. ایوانف» دارم نمی توانم بپذیرم که آنچه خوشایند اوست سمبولیسم شمرده میشود. «و. ایوانف» می تواند برای سمبولیسم هدف های آینده ای تعیین کند که باب طبع خود او و همکارش بلوک است و راه هائی برای آن نشان دهد، اما آنها حق ندارند آنچه را که بود و شد تغییر دهند. آنها هر چه باشند و هر چه بگویند، سمبولیسم نمی خواست به جز هنر باشد و در واقع چیزی به جز هنر نبود. سمبولیسم یک وسیلهٔ هنری است و مکتبی که این نام را به خود گرفته در واقع به این وسیله آگاهی پیدا کرده است. هنر مستقل است و روش و هدف های خاص خود را دارد. آیا امکان دارد که پس از مجبور ساختن هنر به اینکه در خدمت علم و اجتماع باشد، حالا هم بخواهند که آن را در خدمت مذهب قرار دهند؟ بالاخره باید آزادش بگذارند.»

آنگاه انشعاب معنی داری روی داد. سمبولیستهای فیلسوف از سمبولیستهای زیبائی شناس جدا شدند و همان طور که پیوسته در چنین لحظاتی پیش می آید، با وجود قدمت و پیروزی کامل مکتب سمبولیست نمایندگان آن، نه تنها بین خودشان توافقی نداشتند، حتی نتوانستند دربارهٔ اصول بنیانی جریانشان نیز به توافق برسند و در سال ۱۹۱۰ به مسئلهٔ اصلی این جریان باز گشتند: آیا هنر مستقل است و سمبولیسم تنها یک وسیلهٔ هنری است یا یک نظام فلسفی است. آنگاه روشن شد که اولین گردهمائی سمبولیستها در یک مکتب شعری بر اساس اصول هنری مشخصی زائیدهٔ مبارزه برای هنری تازه به وجود آمده بود،نه بر اساس تئوری فلسفی \_ مذهبی مجرد.

سمبولیسم به عنوان تئوری مجرد، بعدها، وقتی که اصول هنری طراوت اولیه و مورد پذیرش همه را از دست داد، به عنوان انگیزش و توجیه به میان آمد و عملاً در همان سال ۱۹۱۰، گذشته از «بریوسف» کوزمین <sup>۱</sup> نیز، پس از

1. Kouzmine

اینکه در شمارهٔ ژانویهٔ مجلهٔ آپولون ضمن مقالهٔ معروف «در باب پرتو زیبا» آشکارا از عقاید ماورائی ایوانف فاصله گرفت، با سمبولیسم قطع رابطه کرد. در همان مقاله، خطاب به شاعران و نویسندگان دیگر چنین نوشته بود: «چه روحیهای کامل داشته باشید و چه درهم شکسته ... سوگندتان می دهم، منطقی باشید و مرا به خاطر این فریادی که از دل بر می آورم ببخشید. در ادارک و تدارک اثرتان و در ساخت نحوی آن بر جزئیات و نیز بر مجموعهٔ اثرتان مسلط باشید. بگذارید داستانهایتان روایت کنند، نمایشنامههایتان آکنده از جرکت باشند، تغزل را برای شعر بگذارید، مانند فلوبر کلمه را دوست داشته باشید، در استفاده از امکاناتتان صرفه جو باشید و در به کار بردن کلمه خواهید کرد: راز «پرتو زیبا» راکه من آن را باکمال میل «کلاریسم» داشتهاند، متناسب نیست.» و جالب توجه است که راز امر شگرفی را پیدا داشتهاند، متناسب نیست.» و جالب توجه است که «کوزمین»، اولین کسی بود می نامم. روشن است که اصول کلاریسم با اصولی که ایوانف و بلوک بیان داشتهاند، متناسب نیست.» و جالب توجه است که «کوزمین»، اولین کسی بود که از انتشار آثار «آناآخماتوا» در مقدمهای که بر مجموعهٔ شعر منامگاه

در حوالی سال ۱۹۱۲ وضع باز هم مشکوک تر شد: «عیب» سمبولیست ها علاجنا پذیر بود و باز گرداندن نیروی گذشته به سمبولیسم امکان نداشت. کارها و روزها مجلهٔ تازهٔ سمبولیست ها (یا بهتر بگوئیم اختصاصاً مجلهٔ ایوانف و بلوک) مرتباً نتیجه گیری های تئوریک میکرد. اما هیچ کار زنده ای برای شعر نمی کرد و چیزی نگذشت که قیافهٔ یک مجلهٔ عادی را با مقالاتی دربارهٔ هنر به خود گرفت. موضع ایدئولوژیک ایوانف و طرز خاص فعالیت او در معرض انتقاد گروه جوان تر قرار گرفت. شور و هیجان زمینهٔ مناسب برای برد داشت، نوعی تحول مكتبها در روسيه / ۶۵۳

سرخور دگی ظاهر شده بود، نه تنهایر بوسف، پیلکه کوزمین، بیهلی و حتی يلوک لزوم رهائي خود را از قواعد و قوانين رمزگان سمبوليسم که به وسيلهٔ ايوانف ديکته شده بود، احساس ميکردند. کوزمين در نيقدي که بير مقالهٔ «شيبور آتشين» ايوانف (شمارهٔ اول مجلهٔ كارها و روزها) نوشت، بـا لحـني بسیار احترام آمیز (یکی از استادان اصلی و رهبران ما در شعر، و از این قبیل) بااشاره و کنایه نوعی نارضایتی را ظاهر می سازد. و این نکته قابل توجه است ک اغلب این ملاحظات متوجه زیان است: «پیچیدگی کلمات، کشش و کوشش که میدانیم بخصوص در مسائل بسیار معنیدار محسوس است و حالت تلقینی قوى تر در آنها احساس مى شود، نه اينكه زبان شاعر درخشش و تأثيرگذارى و عمق كمترى داشته باشد، اما امواج و گرداب هاى نوعى اشباع مبالغه آميز، حدود روشن آن را هم مبهم ساخته است.» کوزمین در دنبالهٔ همین انتقاد اعلام میدارد: «من با نظریاتی که در شمارهٔ اول کارهاو روزها اعلام شده است هیچگونه توافقی، حتی به طور نسبی ندارم، هر چند که خودم بـا آن مـجله هـمکّاری کردهام. زیرا ...» و به دنبال آن اعتراض های شدید بر ضد مواضع بنیانی ايوانف مي آيد: (آيولون، شمارة ۵، ۱۹۱۲). آ. بيه لي در خاطراتي که از اين سال دارد، ارزیابی تعیین کنندهای از فعالیت ایوانف به عنوان ایدئولوگ سمبولیسم به دست می دهد و می نویسد: «از یک سو او تکیه گاههای محکمی به اندیشههای ما داد و از طرف 🖓 ناخواسته دائرهٔ جستجوهای ما را توسعه داد و در عین حال تلخی و شدت را از آن حذف کرد. با گردهم آوردن «پیروان انحطاط» (Décadents)، سمبولیستها و ایده آلیستها، در یک گیله، عملاً مرحلهٔ اسکندرانی تلفیقی سمبولیهم را فراهم میآورد و ابىزارهمائی بـرای عامیانه کردن عامیانه نکردنی به دست میداد.» (خاطرات دربارهٔ ۲.۱. بلوک در «يادداشتهاي بک خيالياف» شمارهٔ ۶). بلوک، بنا به گفتهٔ «بیهلی» در این ایام از ملاقات با «و. ایوانف» احتراز

میکرد و در نامهای به مادرش در ۱۹۱۱، دربارهٔ شیفتگی خود به نوعی هنر مبارز نوشته بودکه وا**ن رییل<sup>۱</sup> م**بارز هلندی خیلی بیشتر از «و. ایوانف» الهامبخش شعرهای اوست. و اثر حقیقی هنری فقط وقتی ظاهر میشودکه انسان ارتباطی خودجوش (نهکتابی) با دنیا برقرارکند.

لزوم یک تحول سریع و یک قطع رابطه بیش از پیش احساس میشد. بحث و جدل های بی پایان دربارهٔ سمبولیسم فضای دور و بر آن را خفه کننده کرده بود. یک رشته اتهامات و سرزنش های متقابل، دعواهای شخصی و بحرانهای ایدئولوژی آشفته آغاز شد. مقالهٔ کوزمین در باب «وضوح» با حملههای دیگر به سمبولیسم و ایدئولوگهای آن سبب انتشار پاسخ نیش داری در شمارهٔ اول کارهاو روزها شد. پاسخی که نشانه های انحلال مکتب در آن کاملاً هویداست: «گاهی شنیده می شود که اعمال عدهای از برجسته ترین دوستان ما را به باد اتهام میگیرند... با این ترتیب دیگر نه احتیاجی به هنرمند داریم و نه به متفکر انتزاعی ... م.م. و ن.ن. یکی پس از دیگری دور انداخته شدهاند. خود ما هم هر کدام در برابر ارزشهای جداگانهای سرخم کردهایم. ما تسليم شيوهٔ سخن خاصي شدهايم که با آن در قلمرو هنر، فلسفه، مذهب و عرفان اظهار نظر ميكنيم. حقيقت اين است. دريافت بدون دقت وجود ندارد و برای ما هیچ احساس خلاقیتی نیست که عاری از بیانی شفاف باشد. اما اشکال خلاقیتی که قبلاً به آنها اشاره شد و تقسیمبندی آنها، نتیجهٔ نظامبندی آن چیزی است که قبلاً آفریده شده بود. اما وقتی بین ما مرز تازهای ظاهر مي شود كه با مرزهائي كه قبلاً خودمان تعيين كرده بوديم تطبيق نميكند، اين مرز تازه برای ما به منزلهٔ ظهور ابهام و آشفتگی است. یک زبان تازه پیوسته

1. Van Rhiel

تحول مكتبها در روسيه / ۶۵۵

نوعی «ابهام» است. ما عصر خاص ابهام خود را داشته ایم. اما دیروز توانستیم ابهام زبان تازه ای را بشناسیم. چیزی نگذشته که زبان تازه به وسیلهٔ تازه ای برای خراب کردن زبان سابق بدل شده است. بدین سان شیفتگی تازه ای نسبت به هر آنچه کامل و روشن است ایجاد میشود. و ما در این شیفتگی دروغ تازه ای را پیش بینی میکنیم. پلیس داو طلبی ظاهر میشود، جرقهٔ تازه ای از وضوح پدیدار میشود. همهٔ دیروز به نظر ما بسیار روشن می آمد، با وضوحی وهن آمیز، اما امروز بر عکس است و هر آنچه در گذشته واضح بود، مظنون به ابهام است. باسترکی از لانهٔ شکوه و جلالش پرواز کرده و به آسمان رفته است و «طرقه»ای که در دست ما باقی مانده مطرود است ... در محکوم کردن کسانی که تا دیروز با احترام «نه فقط شاعر»شان مینامیدیم و امروز بی هیچ مراعاتی به صفت ننگین «آماتور» متصف شان میکنیم، عجله به خرج ندهیم.<sup>۱</sup>

سمبولیستهاکه خودشان را به عنوان «طرقه» معرفی میکردند و انتظار داشتند که مورد احترام واقع شوند، دیگر نمی توانستند کسی را به خود جلب کنند، مگر دنبالهروها و مقلدان را. میبایستی «باسترک» را در آسمان جست، زیرا هنر نمی تواند به طرقه اکتفاء کند. میبایستی به هنر بازگشت، از «برج» سمبولیسم که بلند اما بی هواست بیرون آمد. میبایستی روابط خود را با زبان شاعرانه که به لهجهای مرده و عاری از گسترش زنده درآمده است تغییر داد. میبایستی یا یک «ابهام» تازه و زبانی وحشی و تازه خلق کرد و یا زبان شاعرانهٔ سنتی را از زنجیرهای سمبولیسم آزاد کرد و به سوی تعادل تازهای رهبری کرد. یا بهتر بگوئیم، دو مسئله مطرح بود: انقلاب یا تحول.

شعر روسی هر دو راه را در پیش گرفت.گسستهای تاریخی خشن در هر قلمروی که باشد، هرگز از طریق اصلاحات عملی نمیشود. قبل از اقدامات «آشتیجویانهٔ» تحول، خشونت اولیهٔ انقلاب بر پا میشود که اوج آن عبارت

۱. از مقالهٔ «باسترکها و طرقهها» در شمارهٔ اول مجلهٔ ، کارها و روزها، ۱۹۱۲، اشاره به ضربالمثلی که میگوید: «وقتی باسترک نباشد، انسان به خوردنگوشت طرقه قناعت میکند.».

است از ویران ساختن سنت و قالبهای قدیم. همین وضع پیش آمد. از صفوف خود سمبوليستها كه در همان مكتب ايوانف تربيت شده بودند و به ضرورت اصلاحاتی اعتقاد پیداکر ده بودند، «آکمه ایستها» <sup>۱</sup> بیرون آمدند. آنها با سنت «هنر متعالى» قطع رابطه نكرده بودند و خودشان را «ويرانگران سمبولیسم» نمیدیدند، بلکه ادامه دهندگان بلافصل و وارثان مشروع آن می شمردند. قدرت سمبولیستها ضعیف شده و عوارض یک هرج و مرج شاعرانه ظاهر شده بود: مي بايستي سنت هاي منسوخ را طرد كرد و سنت هاي دیگری را جایگزین آنها ساخت. می بایستی خود را از پیشداوری های نظری نجات داد و نظمی تازه و تعادلی تازه آفرید. پیشاهنگان «آکمهایسم» که در رأس آن «صنف شاعران» قرار داشتند، چنین رسالتی برای خود قائل بودند. س. گورودتسکی <sup>۲</sup> که به طورکلی در جهتگیریهای خویش مردد و نایایدار بود، اما پیوسته با قاطعیت حرف می زد، در مقالهای تحت عنوان «چند جریان شعر معاصر روس» (آپولون شمارهٔ ۱، ۱۹۱۳) چنین نوشت: «می توان در نظر گرفت که جریان سمبولیستی روس، دستکم در بستر اصلی خود، خشکیده است. هنر قبل از هر چیزی، حالت تعادل است. دیگر اینکه هنر، استحکام است. سمبولیسم به ویژه این قواعد هنر را تحقیر کرده است. سمبولیسم کوشیده است که از سیلان کلمات استفاده کند...» الخ. این اعلام موضع آشکاری بود مبتنی بر رد عرفان و رویکرد به هنر رومی که برعکس هنر آلمان «نیروی رنگها را دوست دارد، که اشیاء را از هم جدا میکند و خطوط را باکمال دقت ترسیم میکند.» نام چهار نفر به عنوان استادان جدید مطرح شده يود: شكسيير؛ رابله، ويون و تثوفيل گوتيه.

۱. Acméisme که از کلمهٔ یونانی Akme به معنی اوج و ذروه گرفته شده است. آ کمهایست.های ممروف که در واقع نظریه پردازان این مکتب اند، عبارتند از میخائل کوزمین و نیکلای گومیلیوف N. Goumiliov که با همسرش آنا آخماتوا «کارگاه شاعران» را تشکیل داده بودند.

2. S. Gorodetski

در همان زمان، انقلابیون به میان آمدند که طرفدار قطع رابطهٔ اساسی و انکار تجربهٔ گذشته و همهٔ سنتهای هنر متعالی بودند. مخاطب شعارهای آنها گروههای ادبی نبود، بلکه تودههای مردم بود، همان جماعتی که سردمداران هنر متعالی پیوسته تحقیرشان کرده بودند. اقدام آنها جنبهٔ اجتماعی و مبارز داشت. آنها جماعات را با استعارات زمختشان و حمله بر هر قدرتی گیج میکردند. مردم متحیر میماندند با وجود این گوش میدادند. قیامی واقعی بود و اما دربارهٔ نظم و تعادل و پدران و میراث آنان اصلاً سخنی در میان نبود، چنین بود فعالیت اولین فوتوریستها ...

مثل همیشه، تئوری با عمل تطبیق نمیکند. و عملاً در اینجا تناقض سادهای در میان نیست، بلکه ارتباط بسیار پیچیده تر مطرح است. آشکار است که فوتوریست ها چیزهائی از سمبولیسم را به تملک خود درآورده اند، اما یک نکته بسیار مهم است: آنها صریحاً مسئلهٔ زبان شعر را مطرح کردند، به مسئلهٔ «کلمه چنان که هست» بازگشتند و از کاربرد سنت های مهم مکتب سمبولیست سر باز زدند. جنگ آنها نه برای رسیدن به توافق بود و نه به قصد افشاء تضادهائی که در کار سمبولیست ها وجود داشت، بلکه برعکس با هدف تیز تر کردن نوک حمله بود. همان طور که در هر دوران بحرانی ناگزیر پیش می آید، آنها عالماً و عامداً کار هنری را تنزل میدهند، نوع «ساتیر» (هجو) و به طورکلی سبک کمیک از نو زاده می شود. شرشنویچ به حق، مایا کوفسکی <sup>۲</sup> را غنائی (سوگنامه، رومانس) که در شعر روسی قرن نوزدهم شکوفا شده بود وارد کردند و پیوند مجدد با خانوادهٔ شعر قرن هجدهم، یعنی چکامه (اود) و

1. Cherchenévitch

2. Maïakovski

هجویه (ساتیر) برقرار کردند. از شاعران قرن نوزدهم از همه نزدیک تر به آنها نه پوشکین است و نه تیوچف<sup>۱</sup>، بلکه نکراسف<sup>۲</sup> است باکششی که به چکامه دارد. و به ویژه با ارزش دادنش به «تنزل» شکل و زبان. سمبولیستها با تمایل التقاطیشان به جذب همهٔ سنتهای شعر روسی، کوشیده بودند که نکراسف را نیز توجیه کنند و شعر او را «شعر متعالی» تلقی کنند. (بالمونت، بی یلی). اما فوتوریستها ما را با احساس «نکراسف حقیقی» آشنا کردند، که غنائی ما بعد نکراسف» ار تباط می داد (شعری به سبک نادسون که بالمونت از عناصر آن استفاده کرده بود) گسستند. در میان شعارهای آنها تعدادی از سنتها که به نظر می رسید از مدتها پیش مدفون شده است، جان دوباره یافت. بخصوص در شعر خلبیکوف<sup>۲</sup> با «کلمه – ریشهای»اش و علاقهٔ او به خارجی. بدینسان نوعی تجدید حیات طریقهٔ بنیانگرای شیسکوف<sup>۵</sup> را در کار او میبینیم. این کوشش لغت شناختی که جای پژوهشهای فلسفی و مذهبی سمبولیستها را گرفته بود، مشخصهٔ اصلی فوتوریسم روسی است.

اگر دربارهٔ همهٔ مراحل رشد این نبرد بیندیشیم، میفهمیم که اشتباه خواهد بود اگر «آکمهایسم» را سرآغاز یک گرایش تازهٔ شاعری بنامیم و مکتب تازهای که سمبولیسم را پشت سر گذاشت. آکمهایستها یک گروه مهاجم نیستند: آنها فکر میکنند که رسالت اساسیشان رسیدن به یک تعادل است، حل تضادهاست و آوردن یک رشته اصلاحات. همان اندیشهٔ تعادل،

3. Nadson

1. Tioutchev

2. Nekrassov

4. Khlebnikov 5. Chichkov

تحول مكتبها در روسيه / ۶۵۹

همبستگی و تکامل که تکیه گاهی است برای اصطلاح «آکمهایسم»، مختصات مجریان آن است نه پایه گذارانش. در عمل، آنها گذشته از آنکه سنتها را تغییر نمی دادند، بلکه برعکس به منزلهٔ محافظان آگاه آن سنتها بودند. افتخار اعادهٔ حیثیت **ژوکووسکی**<sup>۱</sup>، تیوچف، و فت<sup>۲</sup> با سمبولیستهاست و نیز همانها بودند که شروع کردند دربارهٔ پوشکین، باراتینسکی<sup>۳</sup> و یازیکوف<sup>۴</sup> به نحو تازهای سخن گفتن. آکمهایستها همین قلمرو سنت را توسعه می دهند و ماندلشتام<sup>ه</sup> با اعلام اینکه «شعر انقلاب، شعر کلاسیک است.» خط کلاسیک را تقویت میکند.

آکمهایسم آخرین سخن مدرنیسم است. آنچه مشخصهٔ مشترک آن دو را تشکیل می دهد، بر قراری سنتهای تازه، از هر قبیل که باشد، نیست، بلکه نفی نسبی اصولی است که موج دوم سمبولیستها به میان کشیده بودند و سبب پیچیدگی شعر خود آنان شده بود. بی سبب نیست که «آکمهایستها» ای. آننسکی<sup>2</sup> را به درجهٔ استاد بزرگ خود بالا بردند که بیش از دیگران مشخصات اصلی موج اول سمبولیسم را، که مدرنیسم و یا «انحطاط» نیز نامیده می شد، دست نخورده نگه داشته بود. بدین سان آن وضع زیبائی شناختی که نقطهٔ وضع زیبائی شناختی فاصله گرفته بود، اما بعدها نهضت سمبولیسم، از این گرایش های هنریش را بر پایهٔ مذهب و فلسفه بنیان گذارد. اما سرانجام دو انتهای منحنی به هم پیوست و دائره با بازگشت به نقطهٔ عزیمتش بسته شد. آکمهایستها با تأئید ارتباط خودشان با «آننسکی»، در واقع به عنوان آخرین بازیگران این دائرهٔ بزرگی که مدرنیسم نام دارد به میدان آمدند.

| 1. Jovkovski | 2. Fet        | 3. Baratynski  |
|--------------|---------------|----------------|
| 4. Yazykov   | 5. Mandelstam | 6. I. Annenski |

پیش تاختن و پشت سر گذاشتن سمبولیستها کار فوتوریستها بود. اما شعر روسی، در دستهای آنها چنان تغییر شکلی داد که کمتر تصور می رود به این زودیها تحول دیگری به خود ببیند. نشانهٔ مشخص این تحول نظریهٔ «ایماژینیستها» <sup>۱</sup> است که اصل ایماژ (تصویر) را پایگاه شعر قرار می دهد. اصل منظوم بودن شعر رفته رفته ضعیف می شود و در عوض، راهی به سوی شگفتگی نثر هموار می گردد. کوشش «بی یلی» به این قصد که مرز بین شعر و نثر را از میان بردارد، نشان دهندهٔ یک دوران انتقالی است، اما کاری است اجباری و مصنوعی و آینده ای ندارد. فعلاً ما به سوی یک نثر حقیقی می رویم که رو به شعر ندارد. و شعر محکوم به این است که چند سالی در خود فرو رود و نیروهای تازه ای ذخیره کند.

آخماتوا و ماندلشتام چهرههای بزرگ آکمهایسم هستند. آنان در عین حال که حافظان سنتها هستند، ممکن است استادان و مربیان شاعران جدید هم باشند اما این حادثه به همین سادگی و مستقیماً اتفاق نخواهد افتاد. ماندلشتام که با قدمهای محکم و مطمئن به راه خود می رود، فعلاً بسیار دست نیافتنی تر از مایاکوفسکی است که مردم به او خو گرفته اند و به تدریج در محافل بسیار بزرگ تحسینش میکنند. محبوبیت آخماتوا در شروع جریانهای تازه تأثیر شدید نداشته است، اما شعرش نشان می دهد که او از همان آغاز به تعادلی که وزن و عنصر کلمه. و شعر ادبی بی آنکه تحول آیندهٔ آن را در نظر بگیریم، از هماکنون سبکی کمال یافته است، به منزلهٔ قانون و قاعدهای در آمده است که می توان از آن تقلید کرد. اما فعلاً نمی توان چندان از آن فراتر رفت. تاریخ قوانینی برای خود دارد، حتی اگر آنها را مانند راز سر به مهری از همه مخفی کند.

۱. پیروان ایماژینیسم Imaginisme مکتب شعر روسی در آغاز حکومت شوروی (۱۹۱۹ \_۱۹۲۷)که تحت تأثیر ایماژیسم انگلیسی بود و مدت کوتاهی نیز «یسنین» در رأس آن قرار گرفته بود.

فوتوريسم Futurisme

فوتوريسم از كلمهٔ Futur به معنى «آينده» گرفته شده است. ايس جر يان ادبي و زيبائي شناختي پيش از جنگ جهاني اول، به ويژه از دو قطب اصليش که ایتالیا و روسیه بود در سراسر اروپا پراکنده شد. هر چند که این مکتب در ميلانو ايتاليا يايه گذاري شد ولي شناسنامهٔ آن در ياريس صادر شد و به صورت «بیانیهٔ فـوتوریسم» بـه قـلم مـؤسس آن فیلیپو تـوماسو مـارینتی .F. T Marinetti (۱۸۷۶ ــ ۱۹۴۴) در صفحهٔ اول روزنامهٔ فیگارو ۲۰ فور به ۱۹۰۹ انتشار یافت و بعد ترجمهٔ آن در یکی از آخرین شماره های مجلهٔ شعر (Poesia) چاپ میلان درج شد. این مجله که مارینتی در سال ۱۹۰۵ تأسیس کر ده بو د، تا قبل از چاپ این بیانیه مجلهای بسیار سنگین و رنگین و سربراه بود. این بیانیه اول با تجسم غنائي حركت طولاني يک اتومبيل آغاز مي شو دکه سرنو شت آن در گودالي گل آلود به پايان خواهد رسيد، به طور اساسي بيانگر يک حالت روحی است در ستایش یازده قصیدهای که به طور براکنده عبارتند از عشق به خطر، غريزهٔ عصيان، زيبائي حركت و سرعت، حدت عناصر اصلي، جنگ «يگانه بهداشت جهان»، انقلاب، نيروي جماعات و همهٔ اشكال بسيار يبشر فتهٔ تمدن صنعتی: اتومبیل کورسی پیروزی ساموتراس در روزگار مدرن است. مارينتي در بيانيه هاي بعدي ميكوشد كه فن بلاغتِ اين ايدئولو ژي ديناميسم را بيان كند كه خلاصهٔ آن از اين قرار است: كلمات آزاد، هـمزماني احساس و

بیان، ویرانی عمدی و حساب شدهٔ شعر عروضی و قواعد نحوی و نقطه گذاری و رسوم سنتی چاپ. بدین سان، اگر چند رمان را استثناء کنیم (مافاراکای فوتوریت Mafaraka le futuriste از مارینتی، جرم La piramide اثر آلدو پالاتز سکی Aldo Palazzeschi که در سال ۱۹۱۴ نوشته شده بود و در سال ۱۹۲۶ منتشر شد)، شعر آزمایشگاه ابتکاری ترین تجربه های فوتوریستی بود. نمونه های مشخص آن مجموعهٔ تسانک و موب *tumb tumb و مو*ریستی بود. یک بمب *Bang tumb tumb و دو* (۱۹۱۸) از مارینتی، سوارک ر خور شبد یک بمب Cavalcando il sole (۱۹۱۸) از مارینتی، سوارک ر خور شبد در (۱۹۱۳) از لوکیانو فولگوره Luciano Folgore.

ایدئولوژی فوتوریست که بعدها مارینتی آن را به سوی خدمت به فاشیسم منحرف ساخت ریشه در ناتورالیسم، سمبولیسم و اونانیمیسم و نیز در اندیشههای نیچه، برگسون و ژرژسورل دارد.

«فوتوریسم» در آغاز بر ضد سبک و عقاید دانونزیو P Annunzio شاعر و رمان نویس ایتالیائی (۱۸۶۳ \_ ۱۹۳۸)، و مغلق گوئی های شاعران آن زمان قیام کرد و علیرغم شاخه ای از سمبولیسم، که مبتنی بر الهام و مکاشفه و شهود بود، هرگونه تغزل را از شعر طرد کرد و سبکی نثر مانند به وجود آورد که میخواست نشان دهندهٔ تلاش ها و سرو صداهای زندگی صنعتی نو باشد و جز از جنبش و هیجان زندگی جدید و مبارزات صنعتی و حرکت چرخهای ماشین و سیر اتومبیل و غرش هواپیما، که همه مبین دنیای «آینده»اند، سخن نگوید. فوتوریسم با هر گونه ابراز احساسات و بیان هیجانات درونی شاعر و رعایت قوانین دستور زبان و معانی و بیان مخالف است و آزادی «کلمات غیر شاعرانه» را مطالبه میکند و برای بیان این مقصود کلمات مقطع و نامربوطی شبیه به اصطلاحات تلگرافی از خود می سازد.

در این میانگیوم آپولینر که نمی توانست به جهان بینی آیندهنگر مارینتی بیاعتناء بماند، در سال ۱۹۱۳ با متنی که تحت عـنوان سنتشکنی آیندهنگر فوتوريسم / ۶۶۳

انست و پایبندی به نحو سنتی و قالبهای قراردادی را ردکرد. او که شاعری دانست و پایبندی به نحو سنتی و قالبهای قراردادی را ردکرد. او که از سال ۱۹۱۲ اشعار خود را با دیدی آینده نگر ارائه میکرد، در آن اثنائی که کتاب الکلهارا منتشر میکرد، در متون دیگری مانند نقاشان کویست و تأملات زیبایی شناختی (Méditation esthétique) ادعا کرد که شعر و نقاشی باید مانند برادران دوقلو با هم رشد کنند و پیش بروند. آپولینر که از سال ۱۹۱۰ گذشته از شاعری به نقد هنر و ادبیات نیز می پرداخت، او عقیده داشت که شعر نه در ساختهای نحوی کلاسیک و منطقی، بلکه در باز نمود آزادانهٔ تلاقی عین و دهن و درون و بیرون نهفته است. در مجلهٔ پیشرو هنر و ادبیات با عنوان Les زا دربارهٔ شعر اظهار میداشت، در شعر آپولینر پنجرههائی که دائماً رو به حوادث شگرف و سروصداهای کوچه باز است، صدای تىراموا و گاری شیرفروش همه عناصر شعری هستند. در خطاطیها (Calligrammes) تصویرهای میروند، هنرهای سینما، نقاشی، شعر و عکاسی را با هم در می آمیزند.

مارینتی حضور هنرمند را در میان ازدحام مردم، شرط اولیهٔ هنر معاصر میداند. بلزساندرار نیز که به عنوان یک شاعر جهان وطن پیوسته در قطارها و کشتیها حضور دارد، در اثری با عنوان امروز (Aujourd'hui) خصوصیات فوتوریستی زندگی معاصر را تصویر میکند: «اعلانهای دیوانهوار بر روی شهر رنگارنگ، گلهٔ ترامواهاکه از کوچه بالا میروند ... صفیر ترولی بوسها در هوا ... بخار آب بازوی متحرک را به کار میاندازد. سیم مسی پای قورباغه را می جهاند. حساسیت هر چیزی اوج میگیرد. بر نیروی کار افزوده میشود. یک تکه پارچه به موسیقی بدل شده است و این قوطی کنسرو شعر پاکدلی است. هر چیزی تغییر زاویه و صورت و اندازه میدهد ... محصولات پنج قارهٔ دنیا در یک بشقاب و در یک جامه گرد می آید ... چرخهای گردان، بالهای پران... صدائی که روی یک سیم می لغزد و می رود... جهان را

در قالب یک مغز میریزم. مغزت ہوک می شود، یک صدای ترسناک بوق، پنج قارہ را مثل مزرعهای شخم می زند ... همهٔ کشتی های مسافری از چهار طرف به سوی مقصدشان می شتابند ... فلز سرما می خورد ...»

فوتوریسم پس از انتشار بیانیهٔ ۱۹۰۹ مارینتی در محافل پیشرو هنری اروپا و روسیه با شور و شوق استقبال شد. زندگی معاصر، ماشینها و سرعت سرگیجه آور آن را ستود و ساختارهای محکم ادبیات و هنرهای سنتی را درهم ریخت و دری بودکه رو به نهضتها و جریانهای ادبی و هنری قرن بیستم نظیر دادائیسم و سوررئالیسم باز شد.

در جهان ادبیات و هنر، هیچ هنرمندی، چه شاعر و چه نقاش یا پیکرساز، به اندازهٔ پیشاهنگان نهضت فوتوریسم که چند سالی پیش از جنگ اول جهانی آغاز شد، تأثیرگذار نبودند. زیرا فوتوریستها با نیروی ارادهٔ بینظیری به میدان آمدند. قضاوتهای تند و تیز و بسیار متضادی دربارهٔ آنها ابراز شد. در حوالی سال ۱۹۱۴، پروفسور کوئنتین بل Ouentin bell در اثر خود محران درجوام جوالی سال ۱۹۱۴، پروفسور کوئنتین بل Juentin bell در اثر خود محران درجوام بری (۱۹۱۴ ما ۲۰ بروفسور کوئنتین بل Juentin bell در اثر خود محران درجوام بری وفسور بل: «امروز برای اینکه منقدان هنر را از خشم دیوانه کنند و یا پروفسور بل: «امروز برای اینکه منقدان هنر را از خشم دیوانه کنند و یا دستکم به حیرت بیندازند، گوئی چیزی غریب تر از این سراغ نداشتند.» ولی روشن است که این قضاوت آنی است و تحت تأثیر همان تکان اولیه اظهار تده است. بهتر است کمی جلوتر بیائیم و به قضاوتی که پس از گذشت سالها و با دید وسیع تری انجام شده است توجه کنیم: ارنست هانس گومبریچ E. H. Jue که می توان گفت، خود همسن و سال فوتوریسم است، زیرا در سال روسا ۲۰۹۱ که می توان گفت، خود همسن و سال فوتوریسم است، زیرا در سال فوتوريسم / ۶۶۵

در این اثر به هنگام تشریح ادوار مختلف میگوید که یک معبد یونانی، یک تثاتر رومی، یک کلیسای جامع گوتیک و یا یک آسمان خراش مدرن هر کدام خبر از ساختمان مغزی خاصی میدهند و مظهر ساخت اجتماعی متفاوتی هستند. «اگر بگوئیم که یونانیان نمی توانستند مرکز تجاری راکفلر را بنا نهند و یا یک کلیسای گوتیک بسازند، حرفی بسیار منطقی زدهایم.» به عقیدهٔ گومبریچ: «نپذیرفتن هنر معاصر به طور طبیعیکاری بیهوده و پوچ است.» از این گفته می توانیم به این نتیجه برسیم: در حوالی سال ۱۹۱۳، پردل و جرأتترین و حیرتآورترین طرز تفکری که به میان آمده است، «فوتوريسم» نام دارد. فوتوريسم در جهان انديشه از انسانيترين و پیشرفته ترین نهضت هاست. گذشته از آن، در عین همعنانی با علوم و فنون، ميخواهد كه انسان را از آسيبهاي علم و فن نيز حفظ كند. گومبريچ ميگويد: «درک این مسئله بسیار ساده است که انسان چگونه با ماشینی شدن و از بالا سازمان یافتن و قراردادی شدن، و به دنبال آن، به صورت انفعالی به عرف و عادات گردن نهادن، خود را با خطر روبرو میکند ... عرصهای که غرابت ها و دخالتهای شخصی را میپذیرد و حتی یگانه عرصهٔ محافظ آنهاست، هنر است ... هنر هم هنرمندان و هم عامهٔ مردم راکه پا به پای آثار آنها پیش میروند، با خود به اعماق روح انسان میبردکه در گذشته نوعی «تابو» تلقی مىشد و مردم از پرداختن به آن ابا داشتند. و زندگى عامهٔ مردم راكه معمولاً به دنبال چیزهای نو میگردند، حتی تسلیم هوسهای زودگذری در باب مد روز مىشوند، شيرين تر مىكند.»

## فو توریسم در تئاتر

در سال ۱۹۱۱ مارینتی با انتشار بیانیهای تحت عنوان بیانیه نمایشنامهنویسان فوتوریست نظر خود را دائر بر اینکه عالم تئاتر را نیز مشمول اصول فوتوریسم کند تشریح کرد. در سال ۱۹۱۳ با بیانیهٔ تازهای موزیکهال را به عنوان نمایش

آینده ستود و اظهار داشت که در موزیکهال بهتر از هر نمایش دیگری می توان مفهوم دینامیسم را (همراهی و سرعت را) مشاهده کرد و نیز مفهوم گروتسک و کاریکاتور را، مشاهدهٔ شباهتهای متعدد بین انسان و ماشین را. در اواخر سال ۱۹۱۴ یک رپر توار تئاتری فو توریستی در اطراف بیانیهای با عنوان بیانیه دربارهٔ تانز فوتوریستی نرکیبی، از مینی درامهای مارینتی، کورا Corra، و ستی ملی Settimelli تشکیل شد. اینها نمایشنامههای بسیار کو تاهی بودند که بر مبنای نوعی زیبائی شناسی تراکم و تضاد و با استفاده از تکنیک مونتاژ تنظیم شده بودند.<sup>۱</sup>

## در کشورهای دیگر

فوتوریسم ایتالیا با اینکه سخت جنبهٔ ملی داشت در چهار دیواری کشور خود محفوظ نماند. به تقلید از آن، نهضتهای گوناگون با نامهای مختلف در سراسر اروپا پیدا شدند: «فورمیسم» Formisme یا «زونیسم» Zonisme لهستان، «ویبراسیونیسم» Vibrationisme اسپانیا، و وریتسیسم Vorticisme انگلیس، استریدنتیسم tirdentisme مکزیک<sup>۲</sup> ... و در بلژیک و اروپای مرکزی و حتی امریکا و ژاپن نیز به صورتهایی انعکاس پیداکرد. اما از این میان یگانه جریانی که قابل قیاس با فوتوریسم ایتالیا باشد، فوتوریسم روس بود که شایسته است در اینجا به آن بپردازیم:

## فوتوريسم روسي

فوتوریسم در روسیه، در سال ۱۹۱۲ با جنجال سیلی به گونهٔ سلیفهٔ مردم علنی

۱. برای آشنائی با اصول تناتر فوتوریستی ترجمهٔ بیانیهٔ نمایشنامهنویسان فوتوریست راکه در فصل نمونههای فوتوریسم آوردهایم بخوانید. ۲. در آینده شرح همهٔ این عناوین درکتاب «فرهنگ مکتبهای ادبی» خواهد آمد. فوتوريسم / ۶۶۷

شد. بیانیهای که با این عنوان از سوی گروه گیلیا Guileïa و با امضاء ولادیمیر مایاکوفسکی V. Maïakovski (۱۹۳۰ \_ ۱۹۳۰) منتشر شده بود. این نهضت، خاصیت جنجال برانگیزی و ضد زیبائی شناختی خود را مدیون آوانگاردیسم اىتالىاست و خود از بحران جامعة روسى و مكتب هاى شعرى آن (سمبوليسم، آکمهایسم) زاده شده است. با وجود این، فوتوریسم روس برای خود به نوعی سنت اسلاو، بت پرستی و «آسیائی» قائل است. از همان سال ۱۹۱۲، فو توریسم روسی به صورت گروههای رقیب ولی با نشریات مشترک گستر ش می یابد. در برابر اِگو ــ فو توریستها (Ego - Futuristes) ی سن بترزیورگ (ببوريانين Severianine ، انگياتيف Ignatiev ، اوليميوف Olimpov با آثاري تحت عنوان عقاب بر فرازگرداب و پیشکش به آدونیس ۱۹۱۲) و اگو فو تو ریست های مسكو (شرشينويچ Cherchenievitch، ايونيف Ivniev، لاورينوف Lavreviov، بولشاکوف Bolchakov با آثاری تحت عنوان کورهٔ جسدسوزی عقل سلیم و ضیافت در اتنای طاعون، ۱۹۱۴)، کو بو فو تو ریست های مسکو (Cubofuturistes) قرار داشتند که عبارت بودند از بورلیوک Borliouk، خلینیکوف Khlebnikov، ماياكوفسكي Maïakovski ،كامنسكي Kamenski ،كروچونيخ Krotchonykh . و بالاخره گروه میانهرو «مرکز گریز» (Tsentrifuga) به عضویت آسهیف Aseïev ، پاسترناک Pasternak ، بوبر وف Bobrov و آکسیونوف Aksionov . در سال ۱۹۱۴ سفرهای شعرخوانی در شهرستانها به توسعهٔ نهضت انجامید در کی یف kiev «گروه سمنکو» (M. semenko)، در تفلیس «گروه ۴۱» و در ولادی وستک «گروه آفرینش» ۲۱ لے ۱۹۲۰ تأسیس شد. فوتوریسم بیش از آنکه از آموزهٔ معینی تبعیت کند وابسته به افراد بود. ولی آنچه در میان همهٔ اين گروهها مشترک شمرده می شد، انکار ديد دوگانه از دنيا (سمبوليسم) و بخصوص ایدئولوژی دنیای بورژوا بود. در برابر سرکوب شخصیت به نوعی فردگرائی تمایل داشتند که در مواردی حتی به نارسیسیسم منتهی میشد و در برابر قوانین اخلاقی و زیبائی شناختی، عصیانی آنارشیستی داشتند که نفی

میراث فرهنگی را در بر داشت. فوتوریستها که برای «کلمه» واقعیتی فی نفسه قائل بودند، زبان شاعرانه را دارای استقلال می شمردند و با میل به بازسازی واقعیت کار را به درهم ریختن ساختار نحوی و اوزان شعری و نیز دستکاری در کلمات و معانی آنها (تجدید معنا و ریشه شناختی شاعرانه) میکشاندند تا آنجا که به آفرینش یک زبان «فرامغزی» (زائوم Zaoum خلبنیکف) منجر می شد. و چون مانند فوتوریستهای ایتالیا، شیفتهٔ زندگی مدرن (شهر و ماشین) بودند، و میخواستند که سرهای زیبائی شناختی سنتی را درهم بشکنند، اغلب با مواد خام (کولاژ، روزنامه) دربارهٔ همه مضامین مدرنیته دست به تجربه میزدند و همکاری شان را با هنرمندان هنرهای بودن داشتند، اما «کوبوفوتوریستها» واقعیتهای اجتماعی و مضامین بودن داشتند، اما «کوبوفوتوریستها» واقعیتهای اجتماعی و مضامین ضد بورژوازی، و ضد نظامیگری را وارد شعرشان می کردند. در انقلاب ۱۹۱۷ بیشتر آنها در کنار انقلابیون قرار گرفتند ولی در عین حال با بیزاری شان از بیشتر آنها در کنار انقلابیون قرار گرفتند ولی در عین حال با بیزاری شان از میراث فرهنگی نارضایتی لنین و «لوناچارسکی» را فراهم کردند.

به طورکلی از میان فوتوریست های روس دو چهرهٔ مشخص حائز اهمیت است: «مایاکوفسکی» و «خلبنیکوف».که شایسته است در اینجا به طور مجزا دربارهٔ هر کدام آنها بحث شود.

ولادیمیرمایا کوفسکی ۷. Maïakovski ( ۱۹۳۰ ... ۱۹۳۰) یکی از بزرگ ترین چهرههای شعر معاصر روس است و چنان شاعر مقتدری است که می توان گفت وجود او چهرهٔ شعر روسی را تغییر داده است. او در چارچوبهٔ مکتب فوتوریست، برداشت انقلابی تازهای را از زبان شاعرانه ارائه کرده است که عبارت است از بهرهبرداری ژرفی از کاربردکلمات در همهٔ اشکالش. مخالفت شدید او باگذشته، وی را در صف آفرینندگانی قرار می دهد که با شور و هیجان به انقلاب ۱۹۱۷ پیوستند و همهٔ نیرویشان را در خدمت ایجاد هنر تازهای گذاشتند که در حد ادعاهای سازندگی آن باشد. از نظر مایاکوفسکی هنر فوتوريسم / ۶۶۹

میبایستی نمونهٔ تعهد سیاسی مطلق باشد و باکاربردی سازنده، در مسیر همهٔ جریانهای آوانگارد قرن (فوتوریسم، کوبیسم و غیره) قرار داشته باشد. چنین برنامهای در واقع پایگاه شکفتگی درخشان هنرها در اولین سالهای انقلاب در همهٔ زمینهها (شعر، تئاتر، سینما و معماری) در روسیه است. مایاکوفسکی همراه خلبنیکوف به صورت فعال ترین و مورد نظر ترین نمایندهٔ نهضت فوتوریسم درآمد. در شبهای شعری که به عمد پر سروصدا و جنجالی بود و در آنها فوتوریستها میخواستند «سیلی به صورت سلیقهٔ مردم» بزنند، او درخشان ترین چهرهٔ مورد توجه مردم بود. اولین آثاری که بین سالهای اا ا اسم انتقلاب اکتبر استقبال کرد. در اثنای سالهای دشوار جنگ داخلی مایاکوفسکی انقلاب اکتبر استقبال کرد. در اثنای سالهای دشوار جنگ داخلی مایاکوفسکی این وابستگی خود را به انقلاب تشدید کرد. و گذشته از ایجاد آثار هنری در این وابستگی خود را به انقلاب تشدید کرد. و گذشته از ایجاد آثار هنری در این وابستگی خود را به انقلاب تشدید کرد. و گذشته از ایجاد آثار هنری در

مایاکوفسکی در سال ۱۹۱۴ چنین اعلام کرد: «شعر فوتوریستی، شعر شهر، شهر امروزی است. شهر، تجارب ما و تأثیر پذیری مان را از عناصر جدید که شاعران گذشته از آنها بی خبر بودند تقویت کرده است. ما شهروندان، از جنگلها، مزارع و گلها بی خبریم. ما فقط دهلیزهای کوچه ها را می شناسیم با جنب وجوش و سروصدای غرنده اش و رفت و آمد جاودانه اش ... کلمه نباید تشریح کند، بلکه به خودی خود بیان کند. کلمه عطر خود را و رنگ خود را و روح خود را دارد. باری، ضرباهنگ زندگی عوض شده است. همه چیز سرعت برق آسایی گرفته است، همان سان که روی توار سینماتوگراف می بینیم. اوزان کند، آرام و منظم شعر قدیم دیگر با روحیهٔ شهروند امروزی سازگار نیست. مظهر حرکت زندگی معاصر، «تب» است. در شهر خطوط منظم و مدور و حساب شده وجود ندارد. زاویه ها، برش ها و هزار توها. اینها هستند مشخصات تابلو شهر، و در قلمرو زبان، خشونت گفتار، موسیقی گزنده یا دورگه، تصویرهای خشن و تیز مانند خلال دندان ...»

کینهٔ او به دنیای بورژوائی که انسانها را درهم میشکند و ضایع میکند، از آثار اولیهٔ او مشخص است و می توان آن را در لعن و نفرینی که در ابر شلوادپوش (۱۹۲۵) وجود دارد، در تغزل عاشقانهٔ نیلبک مهرههای پشت و در هشدارهای انسان (۱۹۱۷)، مشاهده کرد.

با این همه مایا کوفسکی مورد حملهٔ گروه .R.A.P.P (انجمن نویسندگان پرولترروسی) و نقادان آن (از قبیل پرمیلوف Ermilov) بود. آنگاه شروع کرد به بزرگداشت موفقیت های اتحاد جماهیر شوروی (با آثاری از قبیل خوب (۱۹۲۷)، باصدای رسا( ۱۹۳۰) و چهرهٔ و ای لئین ( ۱۹۲۴) ) و نیز با هجویهٔ تلخی با عنوان کرسینثینان ( ۱۹۲۲) تجدید حیات قرطاس بازی را در ادارات و با دوهجویهٔ دیگر با عناوین دوست دارم ( ۱۹۲۲) و از این یکی ( ۱۹۲۳) خرده بورژوازی را به باد حمله گرفت. این انتقادها در دو نمایشنامه با عناوین ساس و نیز آزردگی های دیگر بود که او را به خودکشی کشاند. نو آوری های او در ساختار زبان و وزن شعر (چطور شعر بگوئیم ( ۱۹۳۲) ) او را به صورت پدر شعر شوروی در آورده است.

برای پی بردن به اهمیت و جایگاه **ویکتور (معروف به ولیمیر) خلبنیکوف** Vicktor (Vélimir) Khlebnikov (۱۹۲۲ – ۱۹۲۲) در شعر معاصر روس بهتر است به چند سطر زیر، از مقالهای که مایاکوفسکی در سال ۱۹۲۲ به مناسبت مرگ او نوشت توجه کنیم:

«... به نام دوستانم «آسه یف»، «بورلیوک»، «کروچونیخ»، «کامینسکی» و «پاسترناک»، بدون هیچ شکی میگویم که ما او را یکی از اساتید مسلممان در شعر میشمردیم و خواهیم شمرد. و نیز جذاب ترین و پاک نهادترین شهسوار نبرد شاعرانهمان.»

باز هم به گفتهٔ مایاکوفسکی در همان مقاله «این کریستف کلمب قارههای جدید شعر» از سوی مکتب جدید فو توریست به عنوان مظهر عصیان بر ضد فوتوريسم / ۶۷۱

قوانین زیبائی شناختی سمبولیستها درآمد. اما او که میخواست در میان آیندگان به عنوان کاشف قوانین تاریخ باقی بماند از همان آغاز حرفهٔ شاعری تا دم مرگ زودرسش تلاشی عارفانه و در عین حال عقلائی بیوقفهای را آغاز کردکه او را از همهٔ همراهان موقتش فراتر برد، به طوری که در چارچوبهٔ هیچ مکتب مشخص و معینی نمیگنجید. آثار او که گوناگون ترین انواع ادبی را با هم در آمیخته است در سنت ملی روس و در نظام زبان روسی تأثیر زلزله آسائی گذاشته و در مواردی آنها را زیر و رو کرده است.»

نمو نه هائي از آثار فو توريست ها

بیانیهٔ فوتوریسم (۱۹۰۹) از: ف.ت. مارینتی (۱۸۷۶ ــ ۱۹۴۴) Filippo Tommaso Marinetti

... ما میخواهیم در اشعارمان عشق به خطر و علاقه به نیرو و تهور را به زبان بیاوریم. نترسیدن، شجاعت و عصیان عناصر اصلی شعر ما خواهد بود. ادبیات تاکنون بی حرکتی توأم باگیجی را، از خودبیخود شدن را و خواب را دوست میداشت. ما دینامیزم مهاجم، بیخوابی تب آلود و دویدن را، پرندهٔ مرگ را، سیلی و مشت را بالا خواهیم برد.

چشمانداز جهان با زیبائی تازهای غنی شده است: زیبائی سرعت. یک اتومبیل مسابقه که لولههائی مانند مارهای آتشین نفس احاطهاش کردهاند، اتومبیل مسابقهای که میغرد، از مجسمهٔ ساموتراکهنیکه نیز زیباتر است.

بجز جنگ هیچ چیزی زیبا نیست. اثری که صفت مهاجم نداشته باشد نمی تواند شاهکار باشد، ما جنگ راکه یگانه وسیلهٔ سلامت دنیاست، میلیتاریسم میهن پرستانه را، جان دادن در راه سرزمینهای دنیا را، و تحقیر زنان را استعلاء می بخشیم.

ما میخواهیم که موزهها، کتابخانهها و هرگونه فرهنگستان را ویران کنیم. ما شعر جماعات بزرگی را خواهیم سرود که کار و کوشش، لذت و یا عصیان به حرکتشان در میآورد. ما از تودههای رنگارنگ و پر سروصدائی که در شهرهای بزرگ تحول و انقلاب ایجاد میکنند سخن خواهیم گفت. جنبوجوش فعالیت شبانهٔ کارگاهها و کارخانهها را که برق قوی آنها به حریقی در زیر مهتاب میماند. پلهائی را که مانند

دوندگان غولآسا از این ساحل به آن ساحل رودخانهها کشیده میشود و در زیر نور خورشید مانند تیغهٔ کاردی برق میزنند.

کشتیهای ماجراجو که افقها را بو میکشند، لکوموتیوهای سینه پهن، مانند اسبهای بزرگ فولادیکه رکابشان از لولهها ساخته شده است، روی ریلها زمین را میکاوند. از پروازهای روان و سریع هواپیماهائیکه پروانهشان در باد مثل پرچمی در نوسان است سخن خواهیمگفت.

این بیانیهٔ شکننده و این اطلاعیهٔ شدید و ویرانگر را از ایتالیا به تمام دنیا اعلان میکنیم و فوتوریسم را پایه میگذاریم. چون که میخواهیم ملکمان را از قانقاریای پروفسورها، باستانشناسها و ادیبان پرچانه و عتیقهفروشها نجات دهیم.

## بيانية فني فوتوريسم (١٩٠٩)

نحو، نقطه گذاری، صفت، قید، نمیخواهیم. فعل به صورت مصدر خواهد آمد، زیرا تنها، فعلی که به صورت مصدر است استمرار حیات را نشان می دهد. صفت حذف خواهد شد، زیرا از این راه، اسم که برهنه مانده است می تواند رنگ اصلی خود را حفظ کند. قید حذف خواهد شد، چون که قید یکنواختی ناراحتکنندهای به لحن جمله می دهد. باید اسم دوگانه مصرف شود. یعنی اسم دیگری شبیه خودش، بی آنکه حرف ربطی در میان باشد باید به دنبال اسم بیاید.

# بیانیهٔ نمایشنامهنویسان فوتوریست (۱۹۱۱) در دفاع از تئاتر فوتوریستی از: ف. ت. مارینتی

فو توریستهای اینالیا که اخیراً در کوچههای «پارم» یک گروه ده هزار نفری را دنبال خود کشیدند و چنان به هیجان آوردند که فقط دخالت نیروی نظامی توانست آرامشان کند، امروز با این بیانیهٔ جدید به ادبیات باز میگردند.

در میان همه اشکال ادبی، آنکه کاربرد فوتوریستی بسیار قوی دارد، مسلماً اثر نمایشی است. ما میخواهیم که اثر نمایشی نیز آنچه امروز است نباشد: یعنی یک محصول حقیر صنعتیکه تابع بازار سرگرمیها و لذات شهری است. برای این منظور باید همهٔ پیشداوریهای نفرتانگیزی راکه نویسندگان و بازیگران و تماشا گران را لگدمال میکنند، جاروکرد و دور ریخت.

۱\_از اینروست که ما به نویسنده، بی اعتنائی به تماشا گر را تعلیم میدهیم مخصوصاً به تماشا گران شبهای افتتاح نمایش که روانشناسی مشترکشان عبارت است از رقابت کلاهها و آرایشهای زنانه، بالیدن به یک جایگاه گران قیمت که به غرور روشنفکری تبدیل میشود. لژها و ردیفهای جلو را آدمهای مسن و ثروتمند اشغال میکنند که طبعاً فوتوريسم / ۶۷۷

مغزشان تحقیرگراست و هضمشان بسیار پر زحمت، که هیچ گونه سازگاری با تلاش های ذهنی ندارد.

در تئاترهای مختلف یک شهر و همچنین در چهار فصل سال روحیه و فراست تماشاگر فرق میکند. ضمناً به حوادث سیاسی و اجتماعی، به مقتضیات مد روز، به رگبارهای بهاری، شدتگرما یا سرما و به آخرین مقالهای که همان بعداز ظهر در روزنامه خوانده است نیز مربوط است. بدبختانه هیچ آرزوئی ندارد جز اینکه در تئاتر نمایشی را که می بیند به راحتی هضم کند. از این رو مطلقاً عاجز است از اینکه یک اثر هنری را بپذیرد یا ردکند و یا معایب آن را تصحیح کند. نویسنده می تواند بکوشد که تماشاگران خود را از بی مایگی نجات دهد. همان طور که غریقی را برای نجات دادن از آب بیرون میکشند. اما نویسنده باید مواظب باشد که دستهای وحشت زدهٔ تماشاگر در بازوی او چنگ نزند و او را با خود پائین نکشد، زیرا در آن صورت نا گزیر همراه او در غریو کف زدنها غرق خواهد شد.

۲\_ همچنین ما وحشت از موفقیت فوری راکه نصیب آثار بیمایه و مبتذل می شود تعلیم میدهیم. نمایشنامه هانی که مستقیماً بی هیچ واسطه و بی هیچ توضیحی، همهٔ مردمی راکه آن را می بینند در چنگ خود می گیرند، آثاری هستند که کم و بیش خوب تنظیم شدهاند، اما مطلقاً از تازگی و در نتیجه از نبوغ آفریننده عاری هستند.

۳ نویسندگان باید فقط در فکر ابتکاری و بدیع بودن اثرشان باشند. همهٔ نمایشنامههائی که از یک مسئلهٔ پیش پا افتاده سرچشمه میگیرند یا برداشتشان، سرنخشان، یا قسمتی از شرح و تفصیلشان را از آثار دیگران به عاریه میگیرند نفرت آورند.

۴\_بن مایه های عشق و مثلث خیانت، چون به صورتی افراطی در ادبیات به کار رفته است، باید در صحنه به درجهٔ دوم اهمیت پائین آورده شود ...

ه هنر تثاتر، مانند هر هنر دیگری، چون هدفش این است که روح تماشاگر را از واقعیت روزمره جداکند و وارد فضای خیره کنندهٔ سرمستی ذهنی بکند، ما از همهٔ نمایشنامههایی که میخواهند فقط با نشان دادن منظرهٔ جگرسوز مادری که بچهٔ خود را از دست داده است یا دختر جوانی که نمی تواند با عاشق خود از دواج کند و بی مزگی هائی از این قبیل به هیجان بیاورند و بگریانند متنفریم.

۶ ـ ما در هنر و به ویژه در تئاتر، از هرگونه بازسازی تاریخی متنفریم، چه در این کار از زندگی قهرمانان مشهور مانند نرون و سزار و ناپلئون و کازانوا و یا فراچسکاداریمینی استفاده کنند و چه از جلال و جبروت بیهودهٔ لباسها و دکورهای گذشته برای تلقین آن حال و هوا بهره ببرند.

درام مدرن باید رویای بزرگ فوتوریستی راکه ناشی از زندگی معاصر ما و خشم و خروش زائیدهٔ سرعت زمینی، دریائی و هوائی و تسلط نیروی بخار و برق است بیان کند. باید فرمانروائی ماشین، تشنجهای عظیم انقلابی که مردم را به حرکت در می آورد، جریانهای جدید اندیشه و کشفهای بزرگ علمی که حساسیت و طرز تفکر ما را به عنوان انسان قرن بیستم به کلی تغییر داده است به صحنه آورده شود.

۷ــ هنر نمایش نباید به عکاسی روانشناختی بپردازد، بلکه باید ترکیبی شورانگیز از زندگی و خطوط مشخصه و معنیدار آن باشد.

۸ هنر نمایش بدون شعر وجود ندارد. یعنی بدون سرمستی و بدون ترکیب شاعرانه. قالبهای عروضی منظم میبایستی کنارگذاشته شود. یعنی نویسندهٔ فوتوریست از شعر آزاد استفاده خواهدکرد و از ترکیب پر جنبوجوش تصاویر و صداهاکه از سادهترین لحن، مثلاً برای بیان واقعی ورود یک پیشخدمت یا بستهشدن یک در آغاز میشود و به تدریج با ضرباهنگ هیجانها و به صورت بندهای منظم یا آشفته مثلاً برای بیان پیروزی یک ملت یا مرگ افتخار آمیز یک هوانورد، بالا می رود.

۹\_باید وسوسهٔ ثرو تمند شدن را در دنیای ادب نابودکرد. زیرا حرص سود،کسانی را که استعداد واقعیشان در خبرنگاری و روزنامهنویسی است متوجه تثاتر میکند.

۱۰ ـ ما میخواهیم هنر پیشهها را به اطاعت از نویسنده وادار کنیم و از قبول حکومت تماشاگر که آنها را بیاختیار به دنبال نتایج آسان میکشاند و از هر گونه اجرای مسائل عمیق باز میدارد، بر حذر داریم.

برای این منظور باید عادت عجیب و غریب کف زدن و سوت کشیدن که می تواند تعیین کنندهٔ درجهٔ فصاحت نمایندهٔ مجلس باشد نه تعیینکنندهٔ ارزش یک اثر هنری، از میان برود.

۱۱\_ در انتظار روزی که این عادات به کلی فراموش شوند، فعلاً به نویسندگان و هنرپیشگان لذت از هو شدن را تعلیم میدهیم.

#### فوتوريسم / ۶۷۹

هر اثری که «هو» میشود، ضرورتاً زیبا و نو نیست. اما همهٔ آثاری هم که بلافاصله برای آنها کف میزنند، از حد هوش متوسط بالاتر نمیروند. بلکه از بیمایگی، ابتذال یا از نشخوار گذشته سرچشمه میگیرند.

با بیان عقاید فوتوریستها برای شما خوشحالم از اینکه نبوغ من، با اینکه بارها از جانب تماشاگران فرانسوی و ایتالیائی هو شده است، هرگز زیر وزنهٔ سنگین کف زدنها . مدفون نخواهد شد. ۲ اشعار

به اتومبيل كورسي

از ف.ت.مارینتی F.T.Marinetti (۱۹۴۴ \_ ۱۹۲۶)

به شنیدن هیاهوی زوزههای صدای تو ... اینک خورشید پسینگاهی، پا به پای چابک تو خلجان خون رنگ خود را به سوی افق سریع تر میکند ... ببين، آنجا در اعماق جنگل با چه سرعتي مي تازد! ...

چه باک، ای دیو زیبا. من در اختیار تم ... مرا بگیر! روی زمین ناشنوا، به رغم همهٔ این طنینها، زیر آسمان نابینا به رغم ستارههای طلائیش بر شور و اشتیاقم مهمیز می زنم به ضرب شمشیر بر پوزهاش! تا برگردنم که لرزان است، تا برگردنم که لرزان است، پیچیدن بازوان لطیف و کُرکدارِ باد را احساس کنم. بازوان افسونگر و دور دست توست که مرا به خود می خواند. این باد نفس بلعندهٔ توست بی نهایت بی حساب که مرا شادمانه می بلعد! آد! آه! آسیاب های سیاه که گوئی به هنگام چرخیدن از هم می پاشند ناگهان انگار روی بامهای بادبانی شان

اینک کوههاکه آماده میشوند، روی فرار من بالاپوشهائی از طراوت خواب آور فرو ریزند. آنجا، آنجا! نگاه کنید، به آن مارپیچ شوم. که پشت عظیم تان راکمان کردهاید و به سنگینی یور تمه میروید. اینک شما هم عقب ماندید و در کلاف مه غلیظ غرق شدید، و من به طور مبهم، صدای خرخری را می شنوم که از پاهای عظیم شما با چکمههای آهنی روی جادهها بر می خیزد.

ای کوهها، با بالاپوش های لطیفی از لاجورد! ای شطهای زیباکه در مهتاب نفس میکشید!... ای دشتهای ظلمانی! من با تاخت شدید این غول دیوانه از شما میگذرم ... ای ستارهها، ستارههای من صدای پاهای او را میشنوید، و طنین زوزههایش را و ریههای مفرغیش که لاینقطع فرو میریخت، من حاضرم شرط ببندم... با شما، ستارههای من!

تندتر، باز هم تندتر، بىوقفه و بىآرام ترمزها را رهاكنيد!... نمىتوانيد؟ پس بشكنيدشان! تا نبض موتور ضربانهايش را صد برابركند! ...

.

بازیام میدهی؟

فوتوريسم / ۶۸۵

فوتوريسم / ۶۸۷

ſ

آكمهايسم Acméisme

این عنوان از کلمهٔ یونانی Akmé به معنی شکفتگی و کمال گرفته شده است و به نهضته اطلاق می شود که در سالهای ۱۹۱۲ الی ۱۹۱۴ در سن پتر زیورگ باگردهم آمدن شش شاعر به وجود آمد. این شاعران عبارت بودند از نیکلای گوميك Nikolä Goumilev (١٩٢١ - ١٩٢١)، همسرش آنا آخماتوا Anna Akhmatova ( ۱۹۶۶ ـ ۱۹۶۶)، سرگی گورودتسکی Akhmatova ( ۱۸۸۴ ـ ۱۹۶۷)، اوسیب ماندلشتام Ossip Mandelstam (۱۹۳۱ ــ ۱۹۳۸) و دو شاعر دیگر. در سال ۱۹۱۱ گومیلف شاعرانی را که میخواهند از قید رهبری «و. ايوانف» شاعر سمبوليست رها شوند دور خود جمع ميكند و يک «كارگاه شاعران» تشکیل می دهد که چایخانه و مؤسسهٔ نشر نیز در کنار خود دارد و جلسات منظم شاعران در کابارهٔ «سگ ولگرد» تشکیل میشود. سیس اعضاء مشهورتر این کارگاه که نامشان در بالا آمد، عنوان «آکمهایست» به خود مىدهند و مبارزه با عرفان سمبوليسم را آغاز مىكنند. سه بيانيه بىراى آکمهایسم نوشته می شود که دو بیانیهٔ اولی از گومیلف و گورود تسکی است که در ژانویهٔ ۱۹۱۳ در شمارهٔ اول مجلهٔ آپولون منتشر می شود، اما بیانیهٔ سوم راکه عنوان آن سحرگاه آکمهایسم (Utro Akmeizma) است، اوسیب ماندلشتام نوشته است که مقالهای سنگین و ظریف است و انتشار آن به عنوان بیانیه برای عامهٔ مردم امکان پیدا نمیکند. این مقاله سرانجام، شش سال بعد یعنی در سال ۱۹۱۹

منتشر میشود.

برای آکمهایستها اثر هنری صددرصد به دنیای محسوس تعلق دارد که باید آن را دوست داشت و به ویژه موجودیت شگرف آن، یعنی موجود انسانی و واقعیتهای درونی او را (آخماتوا)، آثار برجستهٔ فرهنگ جهانی را، شهرها و کلیساهای جامع را (ماندلشتام) گیاهان و گلها و حیوانات وحشی و ثهرها و کلیساهای جامع را (ماندلشتام) گیاهان و گلها و حیوانات وحشی و کاشفان شجاع را (گومیلف)، نیروهای طبیعت را (گورودتسکی). و گورودتسکی معتقد بود که باید اسم نهضت را «آدامیسم» Adamisme (به معنی برداشت محکم و مردانه از زندگی) گذاشت. ماندلشتام عقیده داشت که باید در بوطیقای آکمهایستی جایگاه اصلی را به «کلمه» داد: کلمه – تصویر، کلمه – صدا، کلمه – معنی. اندیشههای آکمهایستی نخست در نامههایی در باب شعروسی از گومیلف بیان شد که از سال ۱۹۱۱ تا ۱۹۱۴ در مجلهٔ آبولون منتشر شدند و نیز در مقالهای از او تحت عنوان «کالبدشکافی شعر» (۱۹۲۱)، و بالاخره در سلسله مقالهای از او تحت عنوان «کالبدشکافی شعر» (۱۹۲۱)، و بالاخره در سلسله گردآوری شد.

آکمهایسم نوعی انقلاب در سلیقه است: در برابر سمبولیسم آلمانی، از زیبائی فرانسوی، وضوح لاتینی و شجاعت انگلیسی دفاع میکند. حملهٔ متقابل سمبولیستها و نیز رقابت پر سروصدای فوتوریستها سبب شد که بحرانی درکارگاه شاعران پدید آید به طوری که در دسامبر ۱۹۱۳ آخماتوا و ماندلشتام پیشنهاد انحلال آن را دادند. در ۱۹۱۴ گومیلف به جبهه رفت. پس از پایان جنگ، در تابستان ۱۹۱۸ به پتروگراد برگشت، از همسرش (آنا آخماتوا) جدا شد و بدون شرکت آکمهایستهای دیگر، دومین کارگاه شاعران را (به اتفاق ایوانف و چند نفر دیگر) تشکیل داد و نیز تحت حمایت ماکسیم گورکی، آموزشگاهی برای شاعران جوان تشکیل داد. اما او به ظن قوی اشتباها به همکاری با گروه ۶۱ نفری که برای سرنگونی رژیم کمونیستی توطئه کرده بودند متهم شد و همراه آنان تیرباران شد. آكمهايسم / ۶۹۱

همسر او آنا آخماتوا، که شعرش در عین بهرهمندی از زیبائی کلاسیک دارای تصاویر بسیار روشن و ملموس و حتی گاهی مضامین ترانههای عامیانه است و در آنها دروننگری رثائی با لحن عرفانی درهم آمیخته است، یکی از بزرگ ترین و محبوب ترین شاعران معاصر شوروی شمرده میشود. وی ظاهراً چیزی از انقلاب نمی فهمید، لحن غنائی اندوهبار اشعارش، در عین حال به نوعی حال و هوای جنگ داخلی را داشت. اما با همهٔ اینها هرگز به فکر مهاجرت نیفتاد. به سکوت طولانی محکوم شد، به تاشکند تبعید شده بود و سالها اشعاری را به آنکه امید چاپ شدن داشته باشد روی هم می انباشت، فقط شعری با عنوان باد جنگ ۲۰۰۰ سرود که در سال ۱۹۴۶ با سانسور منتشر شعری با عنوان باد جنگ ۲۰۰۰ سرود که در سال ۱۹۶۶ با سانسور منتشر شد. سرانجام پس از بیستمین کنگرهٔ حزب کمونیست، منتخبی از اشعار غنائی

گورودتسکی از «کارگاه شاعران» سر در آورده بود و با آثاری نظیر چند جریان ادبیات معاصر روس (۱۹۱۳) و چوبدست گلکرده (۱۹۱۴) بـه صورت نظریه پرداز آکمهایسم درآمد. او پس از انقلاب به مضامین اجتماعی علاقه پیداکرد و حتی داستان های منثور نوشت و او پرانامه ها و اشعار میهنی نیز سرود.

اما تواناترین و با فرهنگ ترینِ شاعران آکمهایست، اوسیپ ماندلشتام بود. او نیز شعری بسیار قوی، آهنگین، پیچیده و دُشوار و آکنده از ارجاعات فرهنگی داشت. اما در سالهای آخر زندگی کوتاه خود پیوسته از تبعیدی به تبعید دیگر رفت. در این میان به کارهای تجربی و نوشتن انواع مختلف ادبی به نثر در موضوعات مختلف پرداخت از این قرار: حسب حال، در هیاهوی زمان (۱۹۲۵)، تجربهٔ صور روایی تازه در مهرِمصری (۱۹۲۸) و سفر به ارمنستان (۱۹۳۳) و اندیشههای انتقادی در پیرامون شعر (۱۹۲۸) و گفنگو دربارهٔ دانته (که در سال ۱۹۳۰ نوشته شده بود و در ۱۹۶۷ چاپ شد) و بالاخره اشعار سالهای تبعید در

دفترهای ورونژ (۱۹۳۵ ــ ۱۹۳۷) که در آستانهٔ آخرین دستگیریش سرود و در سال ۱۹۳۸ در یکی از اردوگاههای کار اجباری درگذشت.

آکمهایستها که وضوح لحظه را به فضای بی ثبات و مبهم سمبولیسم ترجیح داده بودند، دنیائی منظم تر اما محدودتر آفریدند که قدرت نوجوئی فوتوریسم را نداشت؛ دوران رواج آکمهایسم به عنوان مکتب هم بسیار کوتاه بود، اما وجود شاعران بزرگ در این مکتب تأثیر آن را در ادبیات جهان پایدار کرد بخصوص که ماندلشتام و پاسترناک و نیز مایاکوفسکی شاعر بزرگ دیگر آن عصر که فوتوریسم روسی را پایه گذاشته بود، خود جزو حلقه زبانشناسی مسکو بودند که به کارهای جدی تئوریک دربارهٔ شعر و ادبیات پرداخت و فرمالیسم روس را پایه گذاشته

گفتنی است که آکمهایسم در آغاز کار، در سال ۱۹۱۴ از سوی منقدان و جامعه شناسان ما رکسیست به خوبی استقبال شده بود (شاید به این سبب که در مخالفت آن با عرفان سمبولیستی نوعی ماتریالیسم را می دیدند)، اما پس از انقلاب به آن عنوان «ادبیات اشراف و زمینداران» دادند و محکومش کردند. و ماندلشتام با شهامتی که جانش را بر سر آن گذاشت در سال ۱۹۳۷ اعلام داشت که «من نه مرده ها را انکار میکنم و نه زنده ها را.» و اکمهایسم را «حسرت فرهنگ جهانی» نامید. موج بدگوئی و تهمت زدن به آکمهایسم (و نیز به فرمالیسم) در سال ۱۹۴۵ با گزارش ژدانف به اوج خود رسید.

# نمو نه هائى از آثار شاعران آكمه ايست

از آنا آخماتوا (۱۸۸۹ – ۱۹۶۶)

Anna Akhmatova

## حالكه

اوسیپ ماندلشتام (۱۸۹۱ \_ ۱۹۳۸) Ossip Mandelstam

> حالکه نتوانستم دستهایت را برای خود نگه دارم حالکه به لبهای ابریشم و نمکت خیانتکردم باید در آکروپل منتظر صبح باشم. ازگریههای ستونهای باستانی چقدر بیزارم!

آخائیها در تاریکی اسبشان را آماده میکنند سوهان با دندانههایش جدارها را میساید هیچ راهی نیستکه جشن خون نگیرند، هیچ نامی، صدائی، اثری از تو نیست.

چگونه توانستم، چگونه، که بازگشتت را باور کنم؟ چرا با شتاب از تو جدا شدم؟ هنوز خروس نخوانده است، روز نیست، آكمهايسم / ۶۹۵

و تبر آتش هنوز به کار نیفتاده است.

جدارها راگریهٔ صمغ مروارید نشان کرده است و شهر اسکلت چوبی خود را شناخته است اما خون به هنگام حمله فواره زده و جادو جنگجویان را در خواب، سه بار افسون کرده است.

«تروا»ی مهربان کجاست؟ حرمسرا و شاه کجاست؟ ویران خواهد شد، ای پریام، کبوترخان بلند و از هر پیکانی تا پیکان دیگر رگباری از چوب فرو میریزد و چوبهای دیگری مانند درخت فندق از زمین بالا میروند.

> ستاره پنهان شده است، دوخت بیدرز، سپیده دم، پرستوی خاکستری به شیشه خورد و روز، همچونگاویکه رویکاه بیدار شود، در میدان آکنده از خواب، خود را میرهاند.

اكسپرسيونيسم

Expressionisme

در فرانسه، اکسپرسیونیسم مدتها به عنوان نوعی مصیبت آلمانی دور انداخته شده بود. **پل موران،** در متنی که به جاذبه و نفوذ ادبیات فرانسه در جهان اشاره میکند، مینویسد: «لندن و نیویورک ... چشمهایشان به ما دوخته شده بود... از برلین حرف نمیزنم که آن سالها در میان وحشت تورم و گرسنگی و اکسپرسیونیسم دست و پا میزد.»

از این رو در نظر فرانسوی ها اکسپر سیونیسم دوزخ دیگران بود یا دستکم نوعی سقوط زیبائی شناختی به دنبال شکست نظامی، سیاسی و جهانی. آثار تشنج آلود و نارس آن خبر از ورشکستگی تاریخی ملت آلمان و سران آن می داد و جالب اینجاست که فرانسوی ها در عین حال که اکسپر سیونیسم را نمی شناختند، از محکوم کردن آن ابائی نداشتند و از این نکته بی خبر بودند که ادبیات آلمان با ظهور اکسپر سیونیسم گذشته از اینکه دیگر نمی خواهد دنباله رو مقلد ادبیات بیگانه باشد، تأثیر این انقلاب ادبی که تنها هنر مندان یک نسل انجام دادند و بیش از ده سال دوام نیافت، پس از از میان رفتن آن نیز، هم در آلمان و هم به طورکلی در ادبیات و هنر جهان باقی خواهد ماند. تاریخ انفجار اکسپر سیونیسم ـ زیرا این جریان برخلاف فوتوریسم و سور رئالیسم، نه نهضت حساب شده ای بود و نه مکتب تأسیس یافته ای \_ سال اول.

این دوران کوتاه در عین حال دوران بسیار آشفتهای در تاریخ جهان است. در همین مدت کوتاه،گذشته از جنگ جهانی، انقلاب اکتبر در روسیه پیش آمد، و عمر امپراتوری آلمان نیز پایان یافت. در عالم هنر نیز درکشورهای مختلف، پدیدههای مشابهی در پیدایش اکسپرسیونیسم آلمان مؤثر بودند: (گوگن، ونگوگ، استریندبرگ، مونش، داستایفسکی.)

اکسپرسیونیسم در واقع ناشی از نوعی برخورد تازه با زندگی است. یا بهتر بگوئیم پیشبینی فاجعه است. در یک جامعهٔ سىرمایهداری وقیح و مسلط، پرولتاریا از نظر اکثریت بر امپریالیسم پیروز شده بود، اما نتیجهٔ این پیروزی جنگ و شکست و جمهوری ناپایدار وایمار بود.

خلاصه اکسپر سیونیسم نتیجهٔ زیبائی شناختی کلاف سر درگم فجایع گوناگون نیست، بلکه عصیانی بر ضد آنهاست. همان سان که مالاپارته در کتابی «تکنیک کو دتا» را توصیف کرد، شاعران و نقاشان اکسپر سیونیست هم در واقع تعریفی از ملال و عذاب تمدن امروز را ارائه دادند. در این طرز تلقی، هنر از چهارچوبهٔ زیبائی شناسی فراتر می رود و ریشه های خود را در اعماق زمینه های مذهب، فلسفه، سیاست و اجتماع فرو می برد. عناصر تشکیل دهندهٔ خود را با در آمیختن زمینه های فلسفی، کیهانی، ایده آلیستی و اخلاقی، به امید انقلاب اجتماعی از این زمینه ها می گیرد. بنابراین، اکسپر سیونیسم می خواهد که احساسات «اساسی» و «وضع بشری» را آنچنان که هست بیان کند.

این احتیاج تازه به بیان را تنها حوادث تاریخی، مثل جنگ و انقلاب، اقناع نمیکند: اکسپرسیونیسم در سال ۱۹۱۰ به کلی شکل گرفته و تأسیس شده است. هنرمندان اکسپرسیونیست دلیل اصلی این احتیاج به بیان را در این میدانند که جنگ و انقلاب را نتیجهٔ اشتباهات بسیار قدیمی تر جامعهٔ سرمایه داری می شمارند. اعتراض اکسپرسیونیستها به ویژه ناظر بر تسلط روزافزون تکنیک بر زندگی بود و نوعی جهان بینی صددرصد پوزیتیویستی و از خود بیگانگی که بر روابط انسانی حاکم شده بود. اکسپرسیونیستها این ارزش های

### اکسپرسیونیسم / ۷۰۱

حاکم را به کلی دور ریختند. به نیروهای فردیشان میدان دادند، برداشتهای ضد ناتورالیستی، ناهماهنگ و آنارشیستیشان در میان سرمایهداران سالهای پیش از جنگ اول تخم وحشت پاشید. بیشتر معاصران آنان نتوانستند توجه کنند که فریاد هذیان آلود در هنر تا چه حدی نشانهٔ اغتشاشات و بحرانهای آینده است.

اکسپرسیونیسم عصیان است و پیشگوئی فاجعه (Apocalypse). تجربهٔ انحطاط و بحران تمدن، و (به گفتهٔ ی.فان هودیس J. Van Hoddis) احساس پیش از وقوع «آخرالزمان»، این هنرمندان را به فکر تغییر اساسی وضع موجود میاندازد. شور، تغییر، عمل، بازگشت، آزادی و انقلاب کلمات رایج در آثار این هنرمندان است.

اکسپرسیونیسم به رغم انکار سنت، میتوانگفت که در یک خط تاریخی در صف جریانهائی مانند باروک و «طوفان و شور» قرار میگیرد و نیز الهامبخشان و پیشاهنگانی در جهان ادب و اندیشه دارد (از قبیل کلایست، هولدرلین، بوشنر، کیرکه گور، بودلر، رمبو، ویتمن، نیچه). اما با تمام این احوال قالبهای سنتی را نفی میکند و از ادبیاتی دفاع میکند که تنها ادبیات باقی نمی ماند. اعتراض بر ضد قراردادهای موجود قالب هنری، در عین حال انکار چهرهٔ جامعهٔ بورژوائی است و قیامی بر ضد نظم موجود.

تحلیل و تعیین انواع تمایلات هنری اکسپرسیونیستهاکار دشواری است. در میان آنها رویای معصومیت را درکنار پیشبینی فاجعه و شور مذهبی را در کنار فریادهای خشم آگین مبارزهٔ طبقاتی میبینیم. و بالاخره هجو سرد و دقت کلینیکی تحلیل را درکنار انفجار نومیدی و ویرانگری دادائیستی را درکنار تعصب شدید. یگانه صفت مشترک بین همهٔ آنها تمایل به افراط و واژگون ساختن ارزشهاست.

در واقع اثری که پیش از خود مکتب به وجود آمده است مظهر آن شمرده می شود، تابلوئی است از ا**دوارد مونش** Edvard Munch (۱۹۴۴ – ۱۹۴۴) نقاش نروژی با عنوان فریاد: موجودی دیوانه از خشم، لرزان در کنار نردههای پلی مشرف بر دریا که گوئی بر اثر تشنجی بالا آمده است، گونههایش را با دو دست فشار می دهد و زیر آسمان خونین فریاد می کشد. در فاصلهٔ دور، دو نفر با شاپوهای بلند، پشت به او دور می شوند.

باری این فریاد وحشت و ترس از زندگی در جامعهٔ اسکاندیناوی برخاسته بودکه جامعهای بود اصلاحطلب و پاکدین و بورژوا.

کلمه

کلمهٔ اکسپرسیون Expression از دو قسمت ex که پیشوند به معنی «خارج» است و pression به معنی فشار و فشردگی تشکیل شده است. این کلمه در زبانهای اروپائی معانی متعدد دارد: هم به معنی بیان، عبارت، اصطلاح \_حالت قیافه است و هم به معنی ابراز حالات درون و بالاخره به معنی فشردن است از آن نوع که میوهای را بفشارند تا آبش در بیاید. عنوان «اکسپرسیونیسم» در واقع ناظر به دو معنی اخیر است.<sup>۱</sup>

در فرهنگ فرانسوی «لیتره» میخوانیم: عرق کردن بر اثر اکسپرسیون به قطرههای عرقی گفته میشودکه بر چهرهٔ کسانی که از درد شدید رنج میبرند و به ویژه بر چهرهٔ محتضران ظاهر میشود. این صحنهٔ اصلی ظهور اکسپرسیونیسم است که از دل احساس گناه و احتضار تکیه گاههائی برای بیان خود پیدا میکند، آنگاه بر اثر مبالغه در سبک، تکان دهنده تر میشود: بدن برای این به وجود آمده است که درهم شکسته شود. نگاه پیوسته متوجه

۱. آنهائیکه با اقتباس از فرهنگهای عربی اصطلاح «تعبیرگرائی» را در مقابل اکسپر سیونیسم به کار می برند توجه ندارند که «تعبیر» در عربی به معنی «سخن از کسی و یا از دل خودگفتن» (ناظمالاطباء) است و حال آنکه در فارسی ما آن را به معنی «تفسیر و تاویل» به کار می بریم و اکسپر سیونیسم چنین معنائی ندارد.

#### اكسپرسيونيسم / ٧٠٣

صحنههای دلخراش است. در این «موزهٔ خیالی» از واقعیتهای جامعه ... گرفته تا جسدهای **گوتفرید بن** G. Benn جای میگیرد.

بحران تمدن جديد

اکسپرسیونیسم اندیشهٔ رومانتیک مدرنیتهای راکه گور خود را م کند و به سوي خودکشي مي رود تا حد کاريکاتو ر مبالغه آميز کر ده است. همان طور که در رمان مرد بی خاصیت روبرت موزیل Robert Musil ( ۱۸۸۰ ــ ۱۹۴۲) ماجرا با يک کاهش فشار هوا و يک تصادم اتومبيل آغاز مي شود. اکسيرسيونيستها که هم تحت تأثیر آهنگ زندگی شهری و پیشرفت تکنیک هستند، و هم غرق رویای فاجعهٔ آینده و سر بر آوردن زندگی دوباره، میخواهند که رفاه بورژوازی و تشخیص حسابگرانه و متظاهرانهٔ آن را با پتکی ویران کنند. بین سالهای ۱۹۰۹ و ۱۹۱۸، جامعهٔ روشنفکری و هنری آلمان خود را با اعتراض کوبندهٔ اکسپرسیونیسم که، همراه فوتوریسم، یکی از پیشروترین جریانهای هنري قرن بود روبرو ديد. بيانيههاي جنگجويانه، يكي به دنبال ديگري منتشر می شد. یکی از مجله هائی که ناشر افکار و آثار این نهضت بود، نام نمادین Sturm (طوفان) را داشت که در عین حال یاد آور Sturm und Drang (طوفان و شور) قرن پیش بود. مجلهٔ دیگر Aktion(عمل) نام داشت. اشتورم برای اولین بار ترجمهٔ اشعاری از رمبو و بلزساندرار را چاپ کر د و آکسیون اولیز، مجلهای بود که بحث دربارهٔ آثار کافکار را شروع کرد و گذشته از اکسپرسیونیستها، دادائیستهای آینده و منتقدی مانند والتربنیامین نیز در آن مقاله می نوشتند. در شمارهٔ ماه مه ۱۹۱۳ آلفرد دوبلین مقالهای نوشت که در آن از نوشتهای «سینماتوگرافیک» دفاع میکرد و از ضرورت «نجات از انسان» و داشتن جرأت تخيل ير تحرك.

شعر تازهای که از تئاتر و کاباره سر برداشته بود، غرایز و احساسهای پیچیدهای را با شدت هر چه تمام تر بیان میکرد و به گفتهٔ گوتفرید بن Gottfried

Benn (۱۸۸۶ ـــ ۱۹۵۶) «خیزش آتشفشانی کینه، جذبه و عطش انسانیتی تازه و زبانی که گوئی منفجر میشود تا دنیا را با خود منفجر کند.» اکسپرسیونیسم میخواهد حتی در صورت لزوم با خشونت تکلیف خود را با زبان استادان هنرها، سلاحها و قوانین آنان روشن کند و با زبانِ مادرِ نویسندهها و طبیعتِ مادرِ نقاشان قطع رابطه کند.

نيهيليسم اكسيرسيونيستها با قالبهاي بورژوازي هم مقابله ميكند. اين ارادهٔ تجدیدنظر در زیبائی شناسی و آوردن سبک طوفانی، آنها را به سوی درهم شکستن قید داستان و موضوع آن رهبری میکند. اگر نقاشی و یا تئاتر اکسپر سیونیستی در قید «تصویر سازی» است، هدف از این کار به کلی متفاوت است. «تصویر» برای اکسپرسیونیستها تنها وسیلهای است برای ایجاد حفرهای در واقعیت، بیرون کشیدن استخوانهای آن و تشریح آن مانند اجساد گندیدهٔ گو تفرید بن او کاویدن آنچه مرئی است تا دور دست تا آنجا که مانند «فرشته» ریلکه در نامرئی مستحیل شود. عجیب تر اینکه این آرمانگرائی دیوانهوار با اندیشیدن دربارهٔ ماده نیز همراه است. تکنیک و شرائط هنر با مهارت عجیبی پیشرفت میکند. زایش دوبارهٔ کنده کاری بر روی چوب، اصلاحات آداف آییا Adolphe Appia (۱۸۶۲ ـ ۱۹۲۸) در تئاتر، یا رد قرارداد روانشناختی در رمان، به عنوان مثال در قتل یک گل اشرفی از آلفرد دوبلین Alfred Döblin (۱۸۷۸ \_ ۱۹۵۷). بدین سان اکسیر سیونیسم Mimesis (تقلید) ار سطوئی راکه در ناتورالیسم و یا نقاشی امیرسیونیستی نیز ادامه داشت، از هم یاشید. از نظر اکسیرسیونیستها عمر تقلید از طبیعت به سر آمده بود، انتزاع (Abstraction) مي توانست به دنيا بيايد و همراه آن، هنر مدرن. آبستراكسيون را واسیلی کاندینسکی W. Kandinsky (۱۹۴۴ \_ ۱۹۴۴) که نقاش اکسیر سیونیست بود، در سالهای پیش از جنگ جهانی اول ابداع کرد. آیا این قطع رابطه با تقلید ارسطوئی چگونه صورت گرفت؟ بل کله Paul Klee (۱۸۲۹ ــ ۱۹۴۰) در

۱. در نمونههای اکسپرسیونیسم آوردهایم.

اکسپرسیونیسم / ۷۰۵

این باره میگوید: «برای امپرسیونیسم، نقطهٔ قاطع آفرینش اثر هنری لحظهای است که هنرمند از طبیعت تأثیر میپذیرد، برای اکسپرسیونیسم لحظهٔ بعدی مطرح است، یعنی لحظهای که آن تأثیر درونی شده، با ترکیبی تازه ظاهر میشود.» ...

بالاخره اکسپرسیونیست ها به نیروی کلمه و هنر و قدرت مطلق اندیشه هائی که باید عصیان آنها را به نتیجه برساند باور دارند. سرکوب انقلاب آلمان، چه اسپارتاکیست و چه باواریائی، که بیشتر آنان در آن شرکت داشتند، ضربهٔ قاطع را به اید آلیسم آنها وارد آورد. جریان های پیشرو دیگر از قبیل «دادا»، «عینیت تازه» یا «هنر پرولتاریائی» نیز به درهم ریختن مکتب کمک کردند، اما همهٔ بدگویان به اکسپرسیونیسم به آن مدیونند، زیرا در واقع خود آنان وارثان آنند. زیرا اکسپرسیونیسم به آن مدیونند، زیرا در واقع خود آنان گذشتهٔ رومانتیک در آلمان، آخرین فریاد درونگرائی است و نیز آخرین فریاد آن فردی است که به گفتهٔ هوفمانشتال، در سنگرهای جنگ جهانی جان داده است. اکسپرسیونیسم تأثیراتی زایل نشدنی در آینده میگذارد. دوران تازهای را افتتاح میکند، دوران انتزاع و هنر که از مرزهای خود فراتر میرود و «موضوع» را منتفی می سازد. خلاصه اکسپرسیونیسم به رغم حسرتهایش که درکار شاعری مانند «بن» بسیار محسوس است و پیوستن بعضی از پیروان آن را به نازیسم توجیه میکند، در واقع دوران تازهای را آغاز کرده است.

زندگی نامهٔ اکسپرسیونیست های بزرگ شهادتنامهای است بر خلاقیت، نیهیلیسم و سرکوب شدن آنان: عدهای خودکشی کردند، عدهای زندانی شدند و یا در بازداشتگاههای مرگ هیتلر یا استالین از میان رفتند و بعضی ها نیز مانند داستانهای جنائی در حوادث گوناگون کشته شدند. آنان در موجو دیت سریع و تشنج آلودشان، هنر مدرن را به میان کشیدند و دلتنگی ها و اسرار آن را بیان کردند.

در ادبیات

یک انقلاب نارس

نهضت اکسپرسیونیستی را نمی توان مانند کوبیسم، فو توریسم یا سور ثالیسم، با برنامه ای که یکی از پیشوایان آن اعلام کند و همهٔ عقاید خودشان را در آن شرح دهد، تعریف کرد. در عوض، راحت تر است که آن را در زمان محدودی در اطراف جنگ اول جهانی قرار دهیم. یا دقیق تر بگوئیم در سال ۱۹۱۶، سال وحشتناک کشتار انسانها. پیشاهنگان اکسپر سیونیسم از ۱۹۱۰ تا ۱۹۱۵ اقلیتی از روشنفکران تحقیر شده و عاصی ـهنرمند، نویسنده و به ویژه دانشجو ـ بودند. بعد دوران لت و پار شدن در جنگهای سنگری پیش آمد که ناگهان سراسر یک نسل را از خواب فراموشی بیدار کرد. سرانجام بین سالهای ۱۹۱۷ و ۱۹۲۱، تاریخ اکسپر سیونیسم که پدیده ای اختصاصاً آلمانی بود، با تاریخ انقلاب ناموفقی در آمیخت که بیش از اینکه انقلاب اجتماعی باشد جنبهٔ انقلاب فرهنگی داشت.

سه موردی که از زمینهٔ اجتماعی سرچشمه میگیرد، جهات اصلی این جنبش را مشخص میکند: یک برخورد تند بین نسل ها، همانسان که به تناوب در تاریخ آلمان پیش می آید. به عنوان مثال می توان به «طوفان و شور» سال های ۱۷۷۰ تا ۱۷۸۰ اشاره کرد؛ یک بحران تمدن که آلمان پیش و بعد از جنگ، بیش از تمام کشورهای دیگر اروپا با آن روبرو بوده است. و بالاخره فاجعهٔ ضعف ارتباط که در آغاز قرن بیستم در سراسر دنیا جستجوی نومیدانهای را برای بیان تازه سبب شد.

چند حادثهٔ فرهنگی هم در این میان حائز اهمیت است: درخشش اندیشهٔ نیچه پس از مرگش، کارهای فروید و تعبیر خواب او، جریانهای غیرعقلانی در فلسفه، رمان اولس جویس، افسانهٔ رمبو، کشف تئاتر ضدناتورالیستی استریندبرگ، کشف مجدد آثار گئورگ بوشنر G. Büchner (۱۸۳۷ – ۱۸۳۷)، پژوهشهائی در موسیقی به ویژه موسیقی استراوینسکی و همچنین اولین اکسپرسیونیسم / ۷۰۷

آشنائیها با جاز، موفقیت کابارههای ادبی که فرانک وِدِکیند F. Wedekind (۱۸۶۴ ــ ۱۹۱۸) از پایه گذاران آنها بود. بالاخره نمایشهای جشن بازارها (Foires) و نمایشهای ورزشی که از آن پس با زندگی فرهنگی مردم در خواهد آمیخت.

با وجود این، اغلب تأثیرات اولیه از هنرهای تجسمی مایه میگیرد، نخست از وان گوگ، مونش و رودن، سپس از گروه انقلابی آلمانی Die Brucke (پل)، از پیکاسو و کوکوشکا Kokoschka ، از گروه هنری der Blaue Reiter (سوارکار آبی، که نام یکی از آثارکاندینسکی را روی آن گذاشته بودند) و بحث و جدل شدید دربارهٔ هنر آبستره که از سال ۱۹۱۱ از سوی وورنیگر Worringer و کاندینسکی Kandinski رواج یافت.

بدینسان سلسله مراتبی در میان وسائل بیان برقرار میشود، در درجهٔ اول نقاشی قرار دارد و پس از آن نوبت شعر میرسد، در جایگاه سوم تئاتر قرار دارد و به دنبال تئاتر است که مسئلهٔ صحنهسازی و کورئوگرافی مطرح میشود. پس از اینهاست که رمان، موسیقی و سینما وارد میدان عمل میشوند و انتهای صف، معماری و هنرهای تزئینی قرار میگیرند. البته در این میان هنر تبلیغات را هم نباید فراموش کرد. زیرا در واقع در برابر پوسترها و ویترین مغازه ها بود که بعدها قسمت اعظم مردم با روحیه و سبک اکسپرسیونیسم آشنا شدند و به آن گرویدند.

کانونهای نهضت ادبی بخصوص مجلهها بودند که در برلین و شهرهای مهم منتشر میشدند. مشهورترین آنها در برلین der Sturm در سال ۱۹۱۰ و Aktion از ۱۹۱۲ به بعد بود. «اشتورم» رنگ سیاسی نداشت و فقط به هنرها می پرداخت. از سال ۱۹۱۲ به نقاشی آبستره و مکتبی که در هنر، شعر و تئاتر نمایندهٔ اکسپرسیونیسم خاصی شمرده میشد، متمایل شد. آکسیون ملتزم تر بود. قبل از جنگ مجلهای صلحطلب بود و موافق نهضت اکتیویست Aktiviste که کورت هیلر Kurt Hiller به وجود آورده بود، اما در سال ۱۹۱۰ هاینریش مان

H. Mann (۱۸۷۱ ــ ۱۹۵۰) با بیانیهای که تحت عنوان روح و عمل Geist und) (Tat منتشر ساخت آن را تحت تأثیر قرار داد.

سانسور ایام جنگ، این انسان های آزاد را سخت آزار داد. اما باید توجه داشت که نتوانست آنسان که در فرانسه عمل کرده بود، در آلمان نیز فعالیت کند و انتشار اندیشه را متوقف سازد.

همهٔ نسل روشنفکران به طور مسلم، خصومت شدیدی با رژیم ویلهلم دوم داشتند. حال چه از طریق ورود به حزب به این خصومت اعتراف کنند و چه این کار را نکنند، در هر حال مخالف سیستم سرمایهداری بودند که در آن سالها در آلمان در نهایت رفاه، مسلط بود. بین ۱۹۱۰ و ۱۹۲۱ جوانان بین ورود به سازمانهای سوسیالیستی و آنارشیستی، یعنی مخالفت ساده توأم با عدم خشونت و حرکات انقلابی مردد بودند.

از یأس تغزلی تا خوشبینی انقلابی

اولیسن و مهم ترین گلچین اشعار اکسپرسیونیستی عنوان شفن انسانیت (Menschheitsdämmerung) داشت. این مجموعه که در سال ۱۹۱۹، کورت پنیتوس انتخاب و منتشر کرده بود، در سال ۱۹۵۹ نیز انتشار یافت و ناگهان مردم را متوجه آثاری ساخت که در دوران حکومت نازی مجبور شده بودند فراموش شان کنند. یعنی با آمدن هیتلر و نازیها ادبیاتی که می توانست به عنوان فریاد ملتها جهانی شود در نطفه خفه شده بود. می توان گفت که تا بیست و اندی سال پس از نابودی هیتلر و نازیسم نیز دنیا چنان که می بایست اکسپرسیونیسم آلمان را نشناخته بود و بحث های جدی دربارهٔ آن در سی سال گذشته صورت گرفته است.

در این مجموعه اغلب شاعران توانای آن دوران معرفی شدهاند. به عنوان مثال الزه لاسکر ــشولر Else Lasker\_Schüler (۱۹۶۹ ــ ۱۹۴۵)که تغزل بسیار شخصی او، واقعیت را به دنیائی رویائی بدلکرده استکه او در آن احساسات اكسپرسيونيسم / ٧٠٩

آتشین و آزاد خود نیز نوعی نگرانی عمیق مذهبی را بیرون می ریزد. گئورگ هایم G. Heym ( ۱۸۸۷ – ۱۹۱۲) که در برلین زندگی می کرد و ارنست اشتدلر .E Stadler آلزاسی ( ۱۸۸۳ – ۱۹۱۴) و گئورگ تراکل اتریشی ( ۱۸۸۷ – ۱۹۱۴). در میان این شاعران، خیالپرداز تر از همه هایم است: از نبردهای وهم آلودی سخن می گوید که هرگز ندیده است و نیز از تودهٔ اجساد و نعش ها. عده ای معتقدند که او در شعرش جنگ جهانی آینده را که خود دو سال پیش از آغاز آن درگذشت پیش بینی کرده است. شعر لاشه بودلر، شعری شوم و بسیار جگر خراش را به او الهام می کند که از مضامین رمبو نیز، نظیر اوفلیای مغرون که اوفلیا، غوطه ور در آب پیش می رود و پیشاپیش او موکبی از خفاشان روانند و موش ها در گیسوانش لانه کرده اند. اشتدلر از اوزان بلند و زیبا و تصویرهای زنده برای نشان دادن جنگل شهرها استفاده می کند (منظرهٔ بل کُلْن، از داخل قطار). تراکل، بیش از همه غرق در تصور مرگ و پایان دنیاست که آن را به ویژه در شعر شب که از یک تابلو مکاشفاتی کوکوشکا مایه گرفته است مجسم می کند.

اولین مجموعه های اشعار گوتفرید بن: سرداب مردگان (۱۹۱۲ Morgue)، فرزند (۱۹۱۲ Söhne) و گوشت (۱۹۱۷ Flaisch) نـمونه های مشخص اشعار اکسپر سیونیستی بودند. او که مانند بسیاری از نویسندگان نسل خویش، پزشک بود، در اشعاری مانند گردش در بخش سرطانی ها، نفرت آور ترین مناظری را که شغل او دیدن شان را ایجاب می کرد، با چنان صراحتی تحلیل می کند که پوچی زندگی روز مره را به خواننده اش نیز نشان می دهد. او در نوشتهٔ منثوری چنین می گوید: «بین دنیا و من طلاق روی داده است، یک فاجعهٔ اسکیزوئیدی.»

در میان شاعران متعدد دیگر نام ایوان گول Ivan Goll (۱۸۹۰ ـــ۱۹۵۰) شایستهٔ ذکر است. او که آلزاسی است به اتفاق همسرش «کلرگول» نزدیک ترین رابط بین اکسپرسیونیسم آلمان و سوررئالیسم فرانسه است.

اكسپرسيونيسم در تئاتر

در تئاتر نیز مانند نقاشی، پیش از اینکه سخن از مکتبی در میان باشد اولین آثار اکسپر سیونیستی در شمال اروپا (در سوئد) نوشته شد. اوگوست استریندبرگ August Strindberg (۱۸۴۹ – ۱۹۱۲) نویسندهٔ معروف سوئدی در سالهای آخر عمرش نمایشنامه هائی نوشت که به آثار اکسپر سیونیستی او شهرت دارند و مشهور ترین آنها که از آثار الهام بخش مکتب نیز شمرده می شود نمایشنامهٔ راه دمنن (۱۸۹۹) است.

به تدریج که مسائل فردی جای خود را به مسائل بشری میداد، تئاتر نیز جای شعر را میگرفت زیرا مناسب ترین شکل برای بیان درگیریهای اجتماعی بود. اگرچه نمایشنامهنویسان اکسپرسیونیست تحت تأثیر استریندبرگ بودند، پیشگام مستقیم آنها فرانک ودکیند F. Wedekind (۱۸۶۲ – ۱۹۸۸) نه تنها از استریندبرگ بلکه از ایبسن و نیچه و هاو پتمان هم الهام گرفته بود. او نویسندهٔ نمایشنامههائی در اعتراض به جامعهٔ بور ژوائی بود و با استفاده از نمایش به سبک سیرک به فرمانروائی تئاتر ناتورالیستی و روانشناختی پایان داد. مبنای تئاتر اکسپرسیونیستی بر این است که نویسنده از طریق میکند تا آنها را در دیدی که از دنیا و جامعه دارد شریک کند. اکسپر سیونیسم با ترک صحنهٔ معمولی تئاتر و جایگزین کردن فضای آزاد و مناسبی برای نمایش، به دست کارگردانانی نظیر: لئوپولد یسنر Titr باید «غیرواقعی ترین نمایش، به دست کارگردانانی نظیر: نوپولد یسنر P. S. Zondi باید (به گفتهٔ ب. زوندی این (به گفتهٔ ایوان گول) باشد و یا (به گفتهٔ ب. زوندی ای مینی).

اولین اثر نمایشی اکسپرسیونیسم، یک قلمانداز اوسکارکوکوشکابود با عنوان فاتل، امیدزنانکه در سال ۱۹۱۰ در مجلهٔ اشتورم منتشر شد و جنجال بپاکرد. در این اثر نقاش کوشیده بودکه رنگهای تند و خام نقاشی را در تئاتر مورد

استفاده قرار دهد.

در ۱۹۱۲ نمایشنامههائی به وجود آمد که آنها را «نمایشنامههای برنامه» و یا «بیانیه» نامیدند. این نمایشنامهها عبارت بودند از گذا اثر راینهارد سورگه Walter Hasenclever (۱۸۹۰ – ۱۹۱۶)، پسر از والتر هازنکلور Walter Hasenclever (۱۸۹۰ – (۱۹۹۰ – ۱۹۹۰) و روز بی روشنائی اثر ارنست بارلاخ Ernst Barlach (۱۸۹۰ – ا۹۳۸). برنامهٔ این نمایشنامهها عصیان پسران است بر ضد پدران. گذا (Der ا۹۳۸). برنامهٔ این نمایشنامهها عصیان پسران است بر ضد پدران. گذا (*I۹۳* پدرکش آن که تجسم احساس ناب است به آلمان می رود و همهٔ علائق خود را با زمین و انسانها قطع می کند. از نظر سورگه تغییر ماهیت قهرمان، شاعر، پدرکش آن که تجسم احساس ناب است به آلمان می رود و همهٔ علائق خود را به فرزند و سرانجام گذا در درجهٔ اول نوعی ریاضت است. برای بارلاخ «پسر» همان «پسر خدا» است که «روح القدس» در قالب یک نابینا می آید و سپس فرزند و سرانجام گذا در درجهٔ اول نوعی ریاضت است. برای بارلاخ «پسر» همان «پسر خدا» است که «روح القدس» در قالب یک نابینا می آید و سپس فرزندان را به آغاز نبرد با همهٔ سرکوبهای اجتماعی فرا می خواند. نسل فرزندان را به آغاز نبرد با همهٔ سرکوبهای اجتماعی فرا می خواند. اجرای پسر در سال ۱۹۱۷ آغاز رواج عظیم تئاتر اکسپر سیونیستی در آلمان بود.

در بوررواهای کانه ( ۲۲۱۱ ) اور قنورت کایرز اعتیر به است. قربانی که وعده نگرش نویسنده مبنی بر تحلیل عمیق علل ناخود آگاه است: قربانی که وعده داده شده بود، پاک نبود، می بایستی دوباره مطرح شود تا انسان تازه به وجود آید. نمایش از بامداد تا نیمه شب ( ۱۹۱۶) پدیدهٔ تحول انسان را در یک محیط کافکائی نشان می دهد: مردی به طور ناگهانی به محاکمه کشیده می شود، و در طول روزی که این ماجرا جریان دارد، پوچی جامعهای راکه با قراردادها و با پول بر سر پاست کشف می کند و در عین حال با روح خود آشنا می شود.

اما پس از شکست «وردن»، تئاتر، تریبونِ مسائل روز میشود و اهمیت جامعهشناختی استثنائی پیدا میکند. جنگ، انقلاب، خشونت و سوسیالیسم، فاجعهٔ فرد و جامعه مستقیماً در نمایشنامههای متعددی بر روی صحنه مطرح

میشودکه طبلهادد شب ا**ثر برتولدبرشت** نیز یکی از آنهاست.

در حاشية اكسپرسيونيسم

امکان ندارد که بتوانیم تنها با یک عنوان «اکسیرسیونیست»، نویسندگان متفاوتی مانند هاینریش مان، آلفرد دوبلین، روبرت موزیل و فرانتس کافکارا تحليل كنيم. هاينريش مان Heinrich Mann (١٩٥١ - ١٩٥٠) با نفوذ الترام سیاسیش که در سوژه (۱۹۱۴) با شدت و حدت بیان شده است و نیز با تجاربی در سبک، چنان که در پرونسود اونرات (که فیلم «فرشتهٔ آبی» از روی آن ساخته شد) می بینیم، در مقام نوعی مربی و راهنما قرار گرفته است. آلفسرد دوب لین Alfred Döblin (۱۸۷۸ ـ ۱۹۵۷) که پزشک بود، گذشته از توجهی که به شناخت بيماري هاي رواني داشت، يکي از نويسندگان صاحب سبک بود که در آثاری از قبیل بردهٔ سباه (۱۹۰۵) به جستجوی تهور آمیز ترین زیانها برخاسته بود. روبرت موزیل که بی تردید جزو نویسندگان پیشرو بعد از جنگ بود، مدتها بعد بودکه اثر معروف خود، مرد بیخاصیت ( ۱۹۳۰ ــ ۱۹۳۳) را نوشت. و اما دربارهٔ **کافکا، ه**ر چند که نثر او هیچ یک از افراط کاری های خاص اکسیرسیونیستها را ندارد، اما باز نمود واقعیتهای ذهنی از درون، یک صحنه يردازي خميالي كاملاً اكسيرسيونيستي انجام ميدهد. شخصيتهاي رمانها و به ویژه داستانهائی مانند مسخ و فهرمان گرسنگی ٔ عـالی ترین نـمونهٔ قهر مان اكسير سيونيستي هستند.

اکسپرسیونیسم به عنوان مکتب در سال ۱۹۲۱، وقتی که وضع سیاسی و اجتماعی با استواری «سیستم»، سخت تر میشود، میمیرد، اما ادامهٔ آن در صحنه پردازی، سینما و موسیقی و بالاخره در معماری و مکتب باوهاوس Bauhaus ظاهر میشود. اما نسل جوان شور انقلابی خود را از دست داده و

۱. ترجمهٔ این داستان را در نمونههای آثار اکسپرسیونیستی آوردهایم.

پراکنده شده است.

حیرت آور اینکه مکتبی که با چنین سرعتی نابود شده بود، مدتها پس از انحلالش با شدت هر چه تمام تر سرکوب شد و رژیم نژادپرست نازی آن را تحت عنوان «هنر فاسد» درهم کوبید. جالب این است که ناسیونالیسم دیگری هم با روحیهٔ متفاوتی نظیر همین کار را انجام داد: فرانسه هنگامی که رنانی را اشغال کرده بود، از پذیرفتن هنرمندانی که به مکتب پاریس وابسته نبودند خودداری کرد.

اما ریشهدار ترین اختلاف، اختلافی است که اکسپرسیونیسم را در برابر مارکسیسم قرار میدهد. بین سالهای ۱۹۳۳ و ۱۹۳۸ مقالات متعددی در حمله به این مکتب ستونهای دو مجلهٔ چاپ مسکو (Internationale Literatur و Das (Worr) را سیاه میکند. سختگیر ترین سانسورچی مارکسیست در این دوران منتقد مشهور گئورگ لوکاچ Georg Lukacs است که در اتهامنامهٔ شدیدش با عنوان عظمت و افول اکسپرسیونیسم این نهضت چپی را نه تنها به این عنوان که رئالیسم سوسیالیستی را نمی پذیرد، مورد حمله قرار میدهد، بلکه آن را به سازش علنی با فاشیسم متهم میکند. آنارگرس Anna Seghers در سال ۱۹۳۰ مشاجرهٔ شدیدی را بر سر این موضوع با لوکاچ انجام داد.

كلبة سرطانىها

.

از: گو تفرید بن Gottfried Benn (۱۹۵۶ ـ ۱۹۵۶)

از این یکی به قدر سی نفر خون میریزد هرگز کسی این همه خون دیده است؟ اینجا بچهای را

از سرطان زنده بریدهاند

بگذارید بخوابند! روز و شب. به تازه رسیدگان میگویند خوابیدن بهبودی است. یکشنبهها برای عیادتهاکمی بیدارشان میکنند.

تقریباً دیگر غذا نمیدهند. پشتها زبر شده است. مگسهای کثیف.گاهی پرستار میشویدشان. همان سان که نیمکتی را میشویند.

> گور برگرد هر بستر دهان میگشاید گوشتها میریزد گرمای تن متصاعد میشود. شیرهٔ جان ترشح میکند. خاک صدا میزند.

قھ مان گر سنگی

## فرانتس کافکا Franz Kafka (۱۹۲۴ \_ ۱۹۲۴)

گرسنگی جرفهای که کار بسیار جالبی بود، در سالهای اخبر به کلی بازارش را از دست داده است. این قبیل نمایش های بزرگ اگر تحت ارادهٔ خود انسان تر تیب داده می شد برای تئاتر یول خوبی می آورد. اما چنین کاری دیگر امکان ندارد. حالا در دنیای دیگری زندگی میکنیم. زمانی همهٔ مردم شهر علاقهٔ شدیدی به قهرمان گرسنگی نشان م دادند. هر چه روزهای گرسنگی پیش می رفت هیجان آوج می گرفت و هر کسی دلش می خواست که دست کم روزی یکبار او را ببیند. حتی کسانی بودند که برای چند روز آخر بليط يكجا ميگرفتند و جلوي ميلههاي آهني قفس او مينشستند و از صبح تا شام انتظار م ,کشیدند. شبانگاه نیز که تأثیر صحنه بر اثر مشعلها زیادتر می شد ساعات تماشا وجود داشت. روزهائی که هوا خوش بود، قفس به بیرون و به هوای آزاد منتقل میشد. چنین روزي معمولا صبح زيبائي بودكه به كودكان اختصاص داده شده بود تا قهرمان گرسنگي را ببينند. او در نظر بزرگان يک وسيلهٔ تفريح مد روز بود. اماكودكان با دهان باز در حالي که برای غلبه بر ترس خویش دست هم را میگرفتند با حیرت او را نگاه میکردند. او در این اثناء با لباس مشکی بندبازان، با چهرهٔ بی رنگ، در حالی که دنده هایش بیر ون زده بو د مینشست، آن هم نه در روی صندلی، بلکه روی زمین و روی مشتی کاه مینشست. گاهگاه با نزاکت سري خم ميکرد، با لبخندي اجباري به سئوالها پاسخ ميداد و يا براي این که با تماس دست به میزان لاغری او بی ببرند، یکی از بازوانش را از لای نردههای

آهنی دراز میکرد، و بعد دوباره میکشید و در خود فرو میرفت و بی توجه به همهکس و همه چیز، و حتی به ضربههای ساعتیکه یگانه اثاث قفس را تشکیل میداد، با چشمان نیمه بستهاش، فقط به فضا خیره میشد، وگاهگاه برای اینکه لبهایش را ترکند، از یک لیوانِکوچکِ آب جرعهای میخورد.

گذشته از تماشا گرانی که هر روز می آمدند و می رفتند، نگهبانان دائمی هم بودند که مر دم انتخاب کر ده بو دند. و ظبفهٔ آنها این بو د که سه نفر به سه نفر کشبک بدهند و شب و روز مراقب قهرمان گرسنگی باشند که محفیانه چیزی نخورد. این روشی بود که فقط برای جلب اعتماد عامهٔ مردم در پیش گرفته شده بود. چون آشنایان به این کار خوب مىدانستند كه قهرمان در مدت روزه، به هيچ قيمتى حتى با زور هم حاضر نمىشود كه لقمهای به دهان بگذارد؛ زیرا غرور حرفهای اش او را از این کار منع می کرد. البته نگهبانان استعداد درک این نکته را نداشتند، بخصوص عدهای از این نگهبانان بو دند که کار خو دشان را جدی نمی گرفتند، اینها به تصور اینکه قهر مان گرسنگی ممکن است در گوشهای غذائی مخفى كرده باشد، با هم به گوشهاي مي رفتند و به بازي ورق مي ير داختند تا به او فرصت بدهند که لقمهای بخورد؛ هیچ چیزی قهرمان را به اندازهٔ این کار نگهبانان ناراحت نم کو د. سخت یو پشان م شد و گرسنگی اش به صورت غیر قابل تحمل در می آمد. گاهی تا حدی بر ضعف خود پیروز می شد و در اثنای کشیک آنها آواز می خواند و به این وسيله مي خواست به آنها ثابت كند كه سوء ظن شان چقدر بي دليل بوده است. اما اين كار او هم چندان تأثیری نداشت چون که آنها میگفتند: «مردک می تواند در حال آواز خواندن هم لقمهای بالا بیندازد.» و حیرت می کردند. او تماشا گرانی را که یای نر دههای قفس می نشستند و حتی به نور کمرنگ سالن اکتفا نمیکردند و با چراغ قومای که از مدیر نمایش گرفته بودند تا انتهای قفس را روشن میکردند، بیشتر می پسندید. این نور تند به هیچوجه او را ناراحت نمیکرد. اصلا او هرگز نمی توانست درست و حسابی بخوابد، اما در عين حال هميشه وقتي كه سالن از تماشا گران پر سروصدا مملو بود مي توانست چرت بزند. گذراندن یک شب بیخوابی به اتفاق تماشا گران برای او بسیار لذت بخش بود. دوست داشت که با آنها شوخی کند، با تعریف داستانهائی از زندگی سرگردان خودش آنها را بیدار نگه دارد و نشان بدهد که در قفسش هیچ چیزی نیست و به صورتی که برای هیچ کدام آنها تحمل پذیر نیست گرسنه میماند. اما لذت بخش ترین لحظهٔ زندگی او پس اكسپرسيونيسم / ٧١٩

از روشن شدن هوا بودکه برایش صبحانهٔ بسیار نفیسی می آوردند و تماشا گران با اشتهای اشخاص سالمی که شب تا صبح بیدار مانده باشند آن صبحانه را تا آخر میخوردند. البته کسانی هم بودند که میگفتند این عمل درست نیست و رشوهای است که به مردم داده میشود تا شب را در آنجا به صبح بیاورند. اما این دیگر مبالغه بود.

اما حرفهٔ گرسنگی به این قبیل سوءِظن ها احتیاج داشت. چون هیچ کس در تمام مدت شبانه روز نمی توانست به طور مداوم ناظر جریان روزه باشد، طبعاً کسی نمی توانست دلیل مؤثری بر قطع نشدن آن بیاورد. از این رو باز هم خود قهرمان یگانه تماشا گری بود که از ادامهٔ روزهٔ خود صددرصد مطمئن بود. اما او به عللی هرگز کاملا راضی نبود. او چنان ضعیف شده و به صورت اسکلت در آمده بود که گاهی حتی مردم تحمل تماشایش را نداشتند و از برابر قفس کنار می رفتند. اما علت این لاغری شدید فقط گرسنگی نبود. بلکه عدم رضایت او از خودش بیشتر او را از بین می برد. زیرا فقط او از نکته ای خبر داشت که تازه کاران این حرفه کاملاً از آن بی اطلاع بودند و آن نکته این بود که گرسنه ماندن کار بسیار آسانی است. در دنیا هیچ کاری آسان تر از گرسنه ماندن نبود.

این مطلب را هرگز از کسی مخفی نمی کرد اما هیچ کس حرف او را باور نمی کرد. همه می گفتند: «شکسته نفسی می کند.» اما در نظر عده ای او کلاهبرداری بود که میخواست جلب توجه کند و چون حیله ای برای این کار کشف کرده بود ادعا می کرد که گرسنگی کار ساده ای است و تازه خجالت هم نمی کشید و با گستاخی تمام این مسئله را آشکارا می گفت. در آغاز مجبور شده بود در برابر همهٔ این حرف ها مقاومت کند. و بعدها کاملا عادت کرده بود. اما با اینکه نارضایتی درونیش روز به روز در افزایش بود، در پایانِ هیچ یک از دوره های روزهٔ خود، حتی برای یکبار هم حاضر نشده بود که به میل خود از قفسش جدا شود و افتخار چنین عملی تنها منحصر به او بود. مدیر نمایشش حدا کثر مدت گرسنه ماندن او را چهل روز تعیین کرده بود. هرگز اجازه نمی داد که او بیش از این مدت ثابت شده بود که در سایهٔ تبلیغات مداوم فقط تا مدت چهل روز می توان علاقهٔ مردم را محفوظ نگه داشت اما پس از آن مدت این علاقه به تدریج سست تر می شد و حتی از محفوظ نگه داشت اما پس از آن مدت این علاقه به تدریج سست تر می شد و حتی از محفوظ نگه داشت اما به طور کلی حداکثر آن چهل روز بود، روز چهلم قفس که به

گلهای رنگارنگ آراسته شده بود باز میشد. تماشاگران سالن را پر میکردند، موزیک نظامی مینواخت، بعد با بلندگو به مردم اعلام میکردند که برای معاینهٔ نتایج گرسنگی چهل روزه دو دکتر وارد قفس میشوند. بعد دو زن جوان پیش می آمدند و با خوشحالی از اینکه به چنین افتخاری نائل شدهاند می بایستی قهرمان گرسنگی را به ملایمت از چند پله پائین بیاورند و بر سر میزی که غذای مخصوص بیماران روی آن قرار داشت بنشانند. درست در همین لحظه لجاجت قهرمان گل میکرد، گرچه بازوان ضعیف خود را به دستهای زنان که برای بلند کردنش پیش آمده بود تسلیم میکرد، اما نمیخواست از روزهٔ خود پایان دهد؟ مدتی دراز تحمل کرده بود و حال که تازه خود را کاملا برای ادامهٔ آن آماده کرده بود چرا در کار او دخالت میکردند؟ حال که خود او میدانست که استعداد گرسنه ماندنش بی پایان است و در این کار رکورد دنیا را شکسته بود چرا نمیگذاشتند که به یک حملهٔ تصور ناپذیر رکورد خودش را هم بشکند؟

این تماشاگران که او را این همه پسندیده بودند، چرا این همه بیصبری میکردند و در صورتی که خود او تحمل ادامهٔ روزه را داشت چرا آنها تحمل نمیکردند؟گذشته از آن، این تشریفات او را خسته میکرد. راستی روی کاهها چه راحت بود. حالا مجبور بود که از جا بلند شود و به میز غذائی که حتی تصور آن دلش را به هم میزد نزدیک شود. واقعاً فقط به خاطر اینکه در حضور خانمها بود با زحمت زیاد این تهوع خود را آشکار نمیکرد. توی چشم زنهائی که در ظاهر با او آن همه مهربانی میکردند ولی در باطن آن همه ظالم بودند نگاه میکرد و سرش را به علامت نفی تکان میداد.

بلافاصله همان حادثهٔ همیشگی تکرار می شد، مدیر نمایش بی آنکه حرفی بزند پیش می آمد، چون صدای موزیک حرف زدن را بی حاصل می ساخت، خم می شد و به این موجودی که روی کاه ها افتاده بود، به این قهرمانی که آفریده بود، به این شهید (چون به مفهوم دیگری می شد او را شهید نامید) نگاه می کرد، آنگاه برای اینکه به مردم نشان دهد در چه موقعیت حساس قرار دارد چنان هر دو دستش را بالا می برد که گوئی به درگاه خداوند التماس می کند، کمر قهرمان راکه فقط پوست و استخوانی از آن مانده بود با دقت فوق العاده می گرفت و او را تسلیم دستهای ظریف خانمها می کرد. اما در همان لحظه بی آنکه مردم ببینند تکان شدیدی به او می داد و مرد بیچاره تلوتلو می خورد. دیگر اكسپرسيونيسم / ٧٢١

قهرمان به کلی تسلیم میشد؛ سرش روی سینه می افتاد و با وزن بسیار کمش روی دوش یکی از خانمها می افتاد. خانم که برای کمک از دل و جان پیش آمده بود در اینجا کاری می کرد که زیاد با وظیفهٔ افتخار آمیز او متناسب نبود، یعنی گردن خود را برای اینکه به تن قهر مان نخور د تاحد امکان دور نگه می داشت، و چون موفق نمی شد، اگر همکارش که در این لحظه وضع مناسب تری داشت به دادش نمی رسید، نا گهان در برابر تماشا گرانی که غرق شادی بودند گریه را سر می داد و جای خود را به خدمتکاری که به یاریش دو یده بود می داد، فوراً غذا را پیش می آوردند و مدیر نمایش در اثنای صدای انفجاری که برای سرگرم کردن تماشا گران ایجاد می شد، به سرعت یکی دو لقمه را به زور در دهن قهرمان نیمه بیهوش فرو می برد بعد گویا به این سبب که قهرمان آهسته در گوش مدیر نمایش نشاط آوری تأیید می کرد. تماشا گران به تدریج پراکنده می شدند و مثل همیشه همه کس، بجز خود قهرمان، از آنچه گذشته بود راضی بودند.

سالها به این صورت منظم، با فواصل کوتاه بیمار شد و بهبود یافت و در میان شهرت و افتخار به سر برد. اما با اینکه سراسر دنیا او را تحسین میکرد نمی توانست خود را از عذابی که در روحش بود نجات دهد و چون کسی این عذاب را جدی نمیگرفت رنج او باز هم بیشتر میشد. آیا به چگونه تسلی احتیاج داشت؟ مگر چه آرزوی دیگر می توانست داشته باشد؟ اگر انسان خرش خلقی دلش به حال او می سوخت و به تصور اینکه این اندوه او زائیدهٔ گر سنگی طولانیش است و به فکر تسلی دادن او می افتاد، نا گهان با خشم می غرید و در حالی که همه را دچار و حشت کرده بود، مثل یک حیوان و حشی میله های قفسش را میگرفت و تکان می داد. اما مدیر نمایش او برای مجازات این قبیل خشم هما روش خاصی میگرفت و تکان می داد. اما مدیر نمایش او برای مجازات این قبیل خشم ها روش خاصی میخواست و میگفت این خشمی است که فقط زائیدهٔ گرسنگی است و باید معذورش بدارند و میگفت که چگونه قهرمان با غروری عجیب و نامفهوم ادعا میکند که بیشتر از اینها هم می تواند گرسنه بماند و شور و شوق و حسن نیت و گذشتی راکه در این ادعا نهفته بود تحسین میکرد. ولی بلافاصله بعد از این حرفها با فروختن عکس های چهلمین روز گرسنگی قهرمان که او را در کمال ناتوانی مثل مردهای در بستر نشان می داد، به تراشاگران، خلاف این ادیا را ثابت می کرد. با این مرا می میدان از مردم عذر

نداشت، ولی این مسخ چهرهٔ حقیقت اعصاب او را دوباره درهم میریخت و به صورت تحمل ناپذیری در می آمد. اما در این باره هم ادعا میکردند که چون وادارش کردهاند روزهٔ طولانی خود را بشکند دچار این وضع شده است. این دنیای نامناسب برای او قابل تحمل نبود. گاهی اتفاق میافتاد که تا پای نردهها می آمد و به حرفهای مدیر نمایش گوش می داد اما به محض اینکه عکسها بین مردم تقسیم می شد دست از نرده بر می داشت و ناله کنان عقب عقب می رفت و به پشت روی کاهها می افتاد و تماشا گران که قوت قلب یافته بودند دوباره به قفس نزدیک می شدند و او را تماشا می کردند.

تماشاگرانی که شاهد این صحنه های گوناگون بودند، در خاطرات چند سال بعد خود دیگر جائی برای این قهرمان نداشتند. زیرا در این اثناء همان بی علاقگی مردم که قبلا درباره ش بحث کرده بودیم ظاهر شده بود. چنان که گوئی این تغییر ناگهانی در ظرف یک شب روی داده بود. شاید هم دلائل اساسی داشت. اما چه کسی به این دلائل اعتنا می کرد؟ در هر حال قهرمان مغرور گرسنگی روزی دید مردمی که شیفتهٔ تفریح و سرگرمی بودند او را ترک گفته اند و برای تماشای بازی های رایج تر مانند سیلی از برابر قفسش می گذرند. مدیر نمایش فکر کرد شاید شهرهائی باشد که در آن هنوز از علاقه هر جا که می رفتند مردم را می دیدند که گوئی همه با قرارداد مخفیانه ای از گرسنگی نخرفه ای روی گردان شده اند. بی شک امکان نداشت آن طور که ظاهر امر نشان می داد، این امر به طور ناگهانی اتفاق افتاده باشد، لکه های کوچکی که زمانی در میان شعله های پیروزی ظاهر شده و چاره نشده بود، اکنون یک یک به خاطر می آمد، اما دیگر چاره جوئی دیر شده بود.

گرسنگی حرفهای شاید باز هم روزی بازارش گرم می شد، اما نسل موجود دیگر به هیچوجه به آن توجهی نداشت. اکنون قهرمان گرسنگی چکار می توانست بکند؟ چون زمانی هزاران نفر برای او کف زده بودند نمی توانست خود را حقیر کند و در میان مردم ده در گوشهای کزکند. و اما دربارهٔ تغییر شغل و پیداکردن شغل جدید، هم سنش بیش از حد بالا رفته بود و هم به کار گرسنگی با آخرین درجهٔ تعصب پای بند بود. فوراً از مدیر نمایش و از شریک خود جداشد، و وارد یک سیرک بزرگ گردید و برای اینکه احساس حقارت نکند حتی شرایط قرارداد را نخواند. در سیرک بزرگی که به تعداد زیاد آدم، حیوان و ابزار و آلات گونا گون دارد برای هر کس حتی برای قهرمان گرسنگی هم کار پیدا میشود، البته به شرطی که پول زیادی نخواهد، و این بار آنها نه تنها خود قهرمان بلکه نام او راکه شهرت چندین ساله داشت به خدمت گرفته بودند. واقعاً با در نظر گرفتن آن حالات عجیبش در اثنای نمایش که با وجود سالخوردگی هنوز هم کنار نگذاشته بود، میبایست اعتراف کرد که او قهرمان بزرگی بودکه روزهای درخشانی را پشت سرگذاشته بود و اکنون تصمیم داشت که در این سیرک به گوشهٔ آرامی پناهنده شود اما خود او این مسئله را قبول نمی کرد و ادعا می کرد که باز هم مثل گذشته خواهد توانست گرسنه بماند (که البته این را همه قبول کردند) و همچنین ادعا می کردکه اگر بگذارند هر قدر که خودش می خواهد گرسنه بماند رکور دی به دست خواهد آورد که تا کنون نصیب هیچ کس نشده است و دنیا را در حیرت فرو خواهد برد. (و البته با این قصد او هم فوراً موافقت کردند). اما چون بر اثر شدت هیجان، دیگر اعتنائی به علاقه و توجه مردم نکرده بود، همکاران دیگرش به او می خندیدند.

با وجود این خود او هم از وضع موجود چندان بی خبر نبود. وقتی دیده بود که او را با قفسش نه در وسط سن، بلکه در بیرون، و در ردیف قفس های حیوانات درنده جای دادند، کوچک ترین اعتراضی نکرده بود، اعلانها و لوحه های رنگارنگی که به اطراف قفس آویخته شده بود نشان می داد که چه چیزی در درون آن هست. در فواصل نمایشات گروه مردم که برای تماشای بازی ها و حرکات حیوانات وحشی بیرون می ریختند، به هنگام عبور از برابر قفس او حتی لحظهای نمی توانستند بایستند زیرا در این راه عبور تنگ کسانی که از پشت سر می آمدند مرتباً فشار می آوردند و فریاد می زدند چرا راه را می بندند از این رو قهرمان گرمنگی که در آغاز با هیجان منتظر این ساعتها می شد رفته رفته به کی نامید شد زیرا پی برد که همهٔ این انسان ها فقط برای تماشای جانوران درنده می آیند. جمعیت که سروصدای شدیدشان گوش های او را می آزرد، عقب ماندگان هم می آمدند و در عین حال که راه را بر کسی نیسته بودند و چیزی مانع تمانان نمی شد، بی آنکه می و نین حال که راه را بر کسی نیسته بودند و چیزی مانع تمانان نمی شد، بی آنکه می و نیز می جانوران درنده می آمدند با قدم می از را می آزرد، عقب ماندگان هم می آدند و مو می حین حال که راه را بر کسی نیسته بودند و چیزی مانع تماشان نمی شد، بی آنکه می رفتند. فقط گاهگاه اگر بخت با او یاری می گذشتند و به طرف قفس جانوران درنده می رفتند. فقط گاهگاه اگر بخت با او یاری می کرد، یک پدر خانواده با بچه هایش می آمد و جلو قفس می آمت در با انگشت قهرمان گر سنگی را نشان می داد و توضیح مفصلی

دربارهٔ او به بچهها میداد، ولی بچههاکه گرسنگی در نظرشان یک مسئلهٔ عادی بود چیز مهمی از این بحثها نمیفهمیدند و برق چشمهاشان نشان میدادکه در انتظار لحظات شیرین تری هستند. قهرمانگرسنگی با خود میگفت: شایدا گر قفسم این همه به حیوانات نزدیک نبود وضعم بهتر میشد.

در اینجاگذشته از اینکه بوی تند آزاردهنده، بی آرامی درندگان در دل شب و سرو صدای شدید آنان به هنگام صبح در انتظار قطعات گوشت، به طور دائم رنجش می داد، تماشاگران هم به آسانی تصمیم میگرفتند که به طرف قفس های حیوانات بروند و از تماشای او منصرف می شدند. اما جرأت نمی کرد که به مدیران سیرک مراجعه کند، در هر حال این از دحام مردمی راکه از برابر قفس او میگذشتند مدیون این درندگان بود، و بعید هم نبود که روزی در میان این مردم کسی پیدا شود و به مدیران سیرک مراجعه کند و بگوید که این قفس در سر راه آنها مانع عبور مردم است و بهتر است که به جای دیگری منتقل شود.

بی شک او در سر راه، مانع کوچکی بود، مانعی که رفته رفته کوچک تر می شد، به تدریج تماشاگران خبر شدند که از آنها انتظار می رود در فواصل نمایشات یک قهرمان گرسنگی را هم تماشاکنند و این مطلقاً به ضرر قهرمان تمام شد. به او اجازه دادند که هر قدر می خواهدگر سنه بماند، وگر سنه ماند. اما هیچ کس نمی توانست او را نجات دهد. همه می گذشتند و می رفتند.

چگونه می توان هنر گرسنه ماندن را برای کسی تشریح کرد. کسی که احساس علاقه نکند نمی تواند چیزی از آن بفهمد. آن اعلانها و لوحههای زیبا را رفته رفته گرد و خاک گرفت و به صورت ناخوانا در آمد. و بعد، همهٔ آنها یک یک پاره شد و از میان رفت. فقط لوحهای که تعداد روزهای گرسنگی را نشان می داد باقی مانده بود. این لوحه که در آغاز، هر روز با کمال دقت عوض می شد، از مدتی پیش روی رقم ثابتی باقی مانده بود، زیرا پس از گذشت چند هفته، حتی این کار کوچک هم در نظر مدیران سیرک بی معنی شده بود، و قهرمان در این مدت، همان طور که از مدت ها پیش آرزو داشت، هر قدر که دلش می خواست گرسنه می ماند و همان طور که ادعا کرده بود به هیچوجه دچار زحمت نمی شد. باری در این میان هیچ کس نبود که روزها را بشمارد، همه کس حتی خود قهر مان هم از رکوردهائی که شکسته بود بی خبر بودند. رفته رفته اندوه او بیشتر می شد. روزی

### اكسپرسيونيسم / ٧٢٥

کسی که قدم زنان از برابر قفس او میگذشت در برابر قفس ایستاد، به آن رقم کهنهای که بر لوحه باقی مانده بود خندید و از کلاهبر داری حرف زد. این ابلهانه ترین دروغی بود که بی علاقگی آن را در دنیا ساخته بود زیرا قهرمان گرسنگی نبود که کلاهبر داری میکرد، او با کمال شرافت کار خود را انجام می داد اما همهٔ دنیا با او کلاهبر داری میکرد و حقش را نمی داد.

چند روز بعد این کار هم پایان یافت، یکی از مدیران سیرک روزی به هنگام گردش چشمش به قفس افتاد. از آدمهایش پرسید این قفس عجیب را که مقداری کاه در آن ریختهاند چرا بلا استفاده در آنجا گذاشتهاند. تا وقتی که یکی از آنها لوحهٔ اعلان را ندیده بود هیچ کس نتوانست قهرمان گرسنگی را به خاطر بیاورد. تودهٔ کاه را با چوبی به هم زدند و او را پیدا کردند، مدیر پرسید: «هنوز گرسنهای؟ پس کی به این وضع خاتمه خواهی داد؟». قهرمان گرسنگی زمزمه کرد: «از همهتان معذرت میخواهم.» فقط مدیر که گوشش را به نرده تکیه داده بود توانست حرف او را بشنود و جواب داد: «البته تو را می بخشیم.» و برای اینکه به مأمورینش نشان دهد آدمک در چه حال است با انگشتش آهسته به پیشانی خود زد.

قهرمان گرسنگی گفت: «من خواستم که از استعداد گرسنه ماندن من حیرت کنید.» مدیر با نهایت ادب گفت: «البته حیرت میکنیم.» قهرمان گرسنگی پرسید: «ولی برای چه حیرت کنید؟» مدیر گفت: «بسیارخوب حیرت نمیکنیم. ولی چرا حیرت نکنیم؟» قهرمان گرسنگی گفت: «چون که من مجبورم گرسنه بمانم. کار دیگری از من ساخته نیست.» مدیر گفت: «ای بابا، شکسته نفسی میکنی، چراکار دیگری ازت ساخته نباشد.» قهرمان سرش را بلند کرد و چنان که گوئی میخواهد ببوسد، لبهایش را جمع کرد و در حالی که میکوشید حتی یک کلمه از حرفش ناشنیده نماند در گوش مدیر گفت: «چون غذائی را که احتیاج داشتم به دست نیاوردم. اگر گیر می آوردم باور کنید فوراً یک شکم سیر میخوردم. مثل شما ... مثل همه ...» این آخرین حرف او بود. اما در چشمان او که خاموش شده بود هنوز ایمان قاطعی به اینکه گرسنگی را ادامه داده است ظاهر بود. اما این ایمان دیگر با غرور همراه نبود.

مدیر گفت: «خوب، این را ببرید!» و قهرمان گرسنگی را همراه باکاههایش در گور گذاشتند. پلنگ جوانی را در قفس انداختند. در این قفس که مدتها گرد غم بر آن نشسته

۷۲۶ / مکتب های ادیی

بود، اکنون وقتی درندهٔ جوان به راست و چپ می پرید، خونسر دترین آدمها دچار هیجان می شدند و پیش می دویدند. پلنگ سرحال بود. هر غذائی راکه می خواست فوراً پیش او می آوردند. حتی در آرزوی آزادی نبود. آزادی گوئی در دهان او جای گرفته بود. و عشق به زندگی با چنان نیروئی از گلویش

بيرون مي آمدكه تماشاگران در برابر آن دچار لرزش مي شدند.

با وجود این همهٔ آنها دور قفس جمع شده بودند و به هیچ قیمتی حاضر نبودند کنار بروند.

کوبیسم Cubisme

مقدمهٔ جریانهای ادبی پس از جنگ

همان طور که در فصل پیش اشاره کردیم، مکتبهای جدیدی که پس از مکتب سمبولیسم در پایان قرن نوزدهم روی کار آمدند. دامنهٔ نفوذ خود را تا قرن بیستم و جنگ جهانگیر اول کشاندند. چندین نویسندهٔ بزرگ که در نوشتن رمان و نمایش و تحقیق شهرت یافتهاند مانند ژول رومن و آندره ژید و ژرژ دوهامل، کار ادبی خود را از شعر شروع کردند. در نتیجه، بحث و جدال شدیدی دربارهٔ فن شعر و حتی ماهیت و چگونگی شاعری در گرفت که اصول آن را می توان به شرح ذیل خلاصه کرد:

۱\_ ماهیت و کیفیت «الهام شاعرانه» چیست؟ آیا شعر باید آخرین درجهٔ تجلی نیروی عقلانی باشد یا با عرفان و اشراق پیوند یابد؟ آیا شعر یک نوع تجربهٔ مذهبی و «ریاضت» است؟ یا بازی بی ثمر و بی منظور کلمات و اوزان مسلسل است؟ ژول رومن در کتاب آفرینندگان حسب حال شاعری را می نویسد که الفاظی را بر حسب اتفاق از کتاب لغت در آورد و پهلوی هم چید و موضوع جالبی برای سرودن شعر کشف کرد. «دادائیسم» از همین جا ناشی می شود.

۲\_ آیا شعر باید «ارابهٔ اندیشه» شود و عقاید عمیق فلسفی را بیانکند؟ یا فقط به ساختن آهنگهای خوش آیند بپردازد و معنی را تابع موسیقی کلام کند؟ از همین جاست که جدال «شعر سره» آغاز میشود.

۳\_آیا شعر باید، در هر حال، معنای واضح و مشخص و روشنی داشته باشد یا به شیوهٔ مالارمه در تنگنای افکار مبهم و تاریک فرو رود؟ و بنابراین آیا شعر باید در قلمرو فهم گروه وسیع عوام قرارگیرد یا فقط به انحصار معدودی از خواص در آید؟ پل والری هواخواه اصل اخیر است.

۴- آیا شعر باید به همهٔ سنن ادبی پشت پا بزند و الفاظ و زبان تازهای بیابد و شیوهٔ بیان دیگری کشف کند و بدعتهای رمبو و لافورگ را تا پایان ادامه دهد و از قیود زبان جاری و تعبیرات رایج و متداول وا رهد و در هذیان الفاظ غوطهور شود؟ اصول مکتب «سورر ثالیسم» از همین جا سرچشمه میگیرد.

۵ـ سرانجام، آیا شاعر باید پابند اوزان و قوافی قدیم باشد یا به شعر آزاد رو کند و حتی وزن و قافیه و عروض و بحور را به کناری نهد و جز نثر آهنگدار نگوید؟

این مسائل در کتابهای متعددی مانند فن شعر (۱۹۱۳) از «پل کلودل»، و رسالهای در باب صنعت نظم (۱۹۲۳) از «ژول رومن» و شویر و شعر سره (۱۹۲۵) از «آبه برمون Brémond» و در بیانیهٔ سور رئالیستها و ضمن درسهای پل والری در مدرسهٔ «کلژدوفرانس» (بخصوص رسالهٔ دمقدمهای بر فن شعره) مورد بحث و تحلیل قرار گرفته است.

جواب های گوناگون و متناقضی به این سؤالات داده شده است. عدهای از شاعران پیشاپیش صفهای تندرو قرار گرفتند و برخی، از «خیرالامور اوسطها» پیروی کردند و دیگران به عقب برگشتند و عقاید کهن را به میل و ذوق خود تفسیر نمودند و در نتیجه، مکتبهای «کلاسیسیسم نو» و «رمانتیسم نو» را به وجود آوردند. ولی شدیدترین عقاید افراطی از مکتب «کوبیسم» که پیش از جنگ جهانگیر اول تشکیل شد آغاز می شود. و اینک به شرح این مکتب می پردازیم. کوبیسم / ۷۳۱

كوبيسم در نقاشي

کوبیسم پیش از آنکه وارد ادبیات شود، در نقاشی قدم به عرصهٔ وجود گذاشت. در آغاز قرن بیستم هنوز اصول مکتب «امپرسیونیسم» بر عالم نقاشی حکمرانی میکرد. مکتبهای بعدی، مانند مکتبهای ادبی، به نظریات افراطی تندرو متمایل شدند و تصادم همیشگی میان طرفداران نو و نگهبانان اصول کهنه را بیدار کردند. مکاتب «پیشرو» تقلید دنیای خارج و تشریح موبهمو و قوانین کهن طرح و نقش را تمسخر و تحقیر میکردند. مکتب «اکسپرسیونیسم» میخواست احساسهای خاص هنرمند را، ولو عجیب و غریب و استثنائی باشد، بیان کند. مکتب «کوبیسم»، که هنر «انتزاع» است، هندسی در آورد. پایه گذاران این مکتب نخست پیکاسو Picasco ( ۱۸۹۱ \_ ۱۹۷۳ ) و براک Braque ( ۱۸۸۲ \_ ۱۹۶۳) و درن الام است ( ۱۹۷۳ \_ چند تن از طرفداران آنان بودند.

به طور اجمال، این مکتب را می توان چنین تعریف کرد که کوبیستها میخواهند در نقش هر منظره، گذشته از آن قسمتی که به چشم دیده می شود، قسمتهای پنهانی و نامرثی را نیز نشان دهند و تمام جهات و عناصر اساسی هر چیز را در آن واحد مجسم سازند. بدین طریق، کوبیستها نقاشی راکاملا از حقیقت واقع دور می سازند، یعنی نمونهٔ آنچه راکه نقاش کوبیست روی پرده آورده است هیچ وقت به همان صورت در جهان خارج نخواهیم دید.

مثلا تابلوئی را در نظر میگیریم: درین تابلو یک چپق و یک گیتار که نیمی از آن دیده میشود و یک چرخ لکوموتیو و سبیل های رانندهٔ قطار و نیمرخی از زن نقاش وجود دارد. همهٔ این چیز ها با هم منطوط شده زرمی مدی تلگراف و اشعهٔ آفتاب نیز به آنهااضافه گذشته است. این ماطر تحمد من توی (Auteuil)» نام دارد و معلوم است که نفاش می مراسته است اده دهساس های مختلف مربوط به یک لحظه را در یک جا گردآورد.

نقاشی که نخستین بار لفظ «کوبیسم» را رواج داد هانری ماتیس H. Matisse بود. می گویند ماتیس روزی هنگام تماشای یکی از تابلوهای براک گفت: «اوه! کوب (مکعب)های کوچولو را ببینید!» از آن پس، این لفظ به این گونه نقاشی اطلاق شد.

كوبيسم در ادبيات

نخستین شاعری که کوبیسم را با موفقیت وارد ادبیات کرد گیوم آپولینر (۱۸۸۱ – ۱۹۱۸) بودکه از هواخواهان جدی کوبیسم در نقاشی محسوب می شد وکتابی نیز با عنوان نقاشان کوبیست نوشته بود. «آپولینر» پیش از آن، طرفدار مکتب سمبولیسم بود و سپس با حدت و ولع سرسام آوری به همهٔ مکتبهای «پیشرو» می پیوست و طرح جدیدی برای آنها می ریخت و اصول تازهای وضع می کرد و با نبوغ شعری و نفوذ کلام و قدرت تنوع و تازه جوئی خود راههای شگفتانگیزی پیش پای شاعران جوان می گشود. او را باید پیشوای مسلم تمام سبکهای جدید و تندرو و افراطی شمرد. زیرا همهٔ شاعرانی که پس از او بنای مکتب تازهای راگذاشته اند تحت تأثیر افکار و عقاید و اشعار او بوده اند.

«آپولینر» در سال ۱۹۱۰ به این فکر افتاد که شاعر، مانند نقاش کوبیست، به جای نشان دادن یک جنبه از هر چیز بهتر است تمام جهات آن را نشان دهد: بدین معنی که اجزاءِ اشیاءِ خارجی را «منتزع و مجرد» کند و اگر نتواند، دست کم ترتیب و تنظیمی را که عادت ذهن به درک و بینش اشیاء تحمیل کرده است درهم بریزد و سپس آن اجزاء را از نو پهلوی هم بچیند بی آنکه آنها را با روابط منطقی و خاطره و احساس و استشهاد و تصور و تصدیق به یکدیگر پیوند دهد. بدین طریق شاعر می تواند به «واقعیت برتر» (سور رئالیته آورد. مکتب «سور رئالیسم» که در فصول آینده با آن آشنا خواهیم شد از کوبیسم / ۷۳۳

همین جا ناشی میشود. حتی لفظ «سوررئالیسم» را نیز خود آپولینر ساخته است. (پیش از آن، در سال ۱۸۴۶، بودلر کلمهٔ «سورناتورالیسم Surnaturalisme» را برای نقاشی جدید پیشنهادکرده بود.)

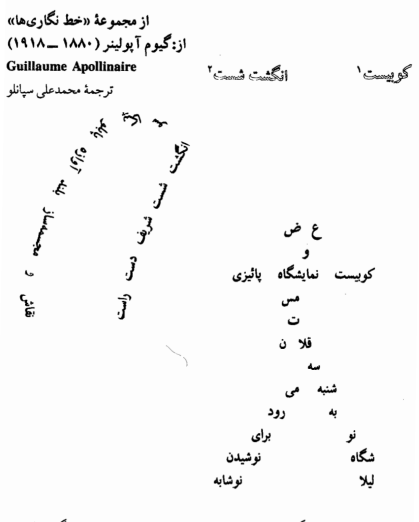
خصوصیت این گونه شعر در این است که ابتکار عمل را به دست الفاظ می سپارد؛ صور ذهنی بدون پیوند منطقی، گرم گرم از خاطر بیرون می جهند (و بنابراین احتیاج به نقطه گذاری از میان می رود)، تفنن و بدعت خاصی در طرز چیدن حروف چاپخانه به وجود می آید تا برای چشم نیز لذت و درک تازهای حاصل شود (نحوهٔ چاپ بعضی از قطعات اشعار آپولینر، به مناسبت موضوع و مضمون، به شکل دل و قطرههای باران و سیگار برگ و ساعت و کراوات است) و شاعر در ساختمان جمله و قوانین دستور زبان و انتخاب و استعمال

روز ۱۵ فوریهٔ ۱۹۱۲، ژرژ پولتی G. Polti ، در مجلهٔ «لزوریزون» Les Horizons (افقها)، ضمن بحث از روابط تازهٔ شعر و هنرهای تجسمی از تولد «کوبیسم ادبی» سخن گفت. و در همان سال مجلهٔ هفتگی «فانتازیو» Fantasio ، در واقع به قصد شوخی، متونی از شاعران و نویسندگان بسیار متفاوت را (مارینتی ـ پل فور ـ ژول رومن ـ سن پلرو) را زیر عنوان «ادبیات کوبیستی» گردآوری کرد. در واقع اگر پژوهشهای مربوط به حروفچینی شاعران فتوریست و اونانیمیست و خطاطیهای آپولینر توانسته باشند نقاط مشترکی با نقاشیهای گلز، لژه و پیکاسو پیداکنند (به عنوان مثال نژ ماورای معمولاً عنوان دراماتیسم یا «اورفیسم» داده می شد (مانند آثار آپولینر). اما این عنوان «کوبیسم ادبی» را دوباره (در تاریخ ۳ دسامبر ۱۹۱۶) «پل درمه». P. معمولاً عنوان دراماتیسم یا «اورفیسم» داده می شد (مانند آثار آپولینر). اما معمولاً عنوان دراماتیسم یا «اورفیسم» داده می شد (مانند آثار آپولینر). اما بین عنوان «کوبیسم ادبی» را دوباره (در تاریخ ۳ دسامبر ۱۹۱۶) «پل درمه» . P. معمولاً عنوان دراماتیسم یا «اورفیسم» داده می شد (مانند آثار آپولینر). اما بین عنوان «کوبیسم ادبی» را دوباره (در تاریخ ۳ دسامبر ۱۹۱۶) «پل درمه» . P. بخود داد و پس از آن، فردریک لوفور به کار برد که خود او هم همین عنوان را پژوهش خود را دربارهٔ شعر جوان فرانسه (۱۹۱۷) به همین نام نامید. بالاخره مقالهٔ

آندره مالرو با عنوان سرجشمه های شعر کوبیستی، در مجلهٔ شناخت (Connaissance) این شعر را به مدرنیسم زائیدهٔ شعر رمبو و مالارمه مرتبط دانست. با اینکه بر اثر وقوع جنگ جهانی اول و مرگ نابهنگام آپولینر، کوبیسم ارزش و اعتبار خود را از دست داد، راه های تازه ای که آپولینر در شعر پیش گرفته بود، مورد تقلید و پیروی شاعران آینده قرار گرفت و مکتب های تازه ای مانند «سور رئالیسم»، که ادامه دهندهٔ کوبیسم بود، از شعر آپولینر الهام می گرفت.

از میان شاعران دیگری که به این مکتب منسوب بودند می توان آندره سالمون Salmon و **تاکس ژاکوب** Jacob و پیر روردی Reverdy و ژان کوکتو Cocteau را نام برد.

نمو نه های کو بیسم ادبی



۱. عضو کوبیست نمایشگاه پائیزی مستقلان میرود برای نوشیدن نوشابه سهشنبه به نوشگاه لیلا. ۲. انگشت شست شریف دست راست نقاش و مجسمه ساز بلند آوازه پابلو پیکاسو **از:گیوم آ پولینر** ترجمهٔ محمدعلی سیانلو

مدار

سرانجام از این جهان کهن خسته هستی چوپان ای برج ایفل،گلهٔ پل ها در این بامداد بع بع میکنند تو بیشتر از حوصلهات زیستهای در قدمت جهان یونانی و رومی اینجا حتی اتومبیل ها سیمایی عتیق دارند تنها مذهب تازه مانده است مذهب ساده مانده است چون آشیانه های پرت آویاسیون <sup>۱</sup> مذهب ساده مانده است پون آشیانه های پرت آویاسیون <sup>۱</sup> در اروپا تنها تو عتیقه نیستی ای مسیحیت متجددترین اروپائی شمائید ای پاپ پی دهم و توکه پنجرهها شاهدند شرم بر تو عارض می شود از این که امروز صبح پا به کلیسایی گذاری و در آنجا اعتراف کنی

۱. Port Aviation ، منطقهای در پاریس، محل نخستین فرودگاه.

کویسم / ۷۳۷

امروز صبح کوچهٔ قشنگی دیدم که نامش را فراموش کردمام نو و پاکنواز خورشید، شیپور بیداری بود مديران، کارگران و ماشين نو س هاي زيبا از صبح دوشنبه تا عصر شنبه روزانه چهار بار از اینجا م گذرند صبحها سه بار سوت کارخانه در آنجا می نالد حوالي ظهر ناقوسي خشمگين در آنجا مي يارسد آگهی های تابلوها و دیوارکو بها الواح و عقايد، مثل بي بي طوطي مي جيغند من لطف این کوچهٔ صنعتی را دوست دارم که در شهر پاریس میان کوچه اومون تبه ویل و خیابان ترن نشسته است آن هم کو چهای جوان و تو هنوز کو دکی بیش نیستی مادرت فقط لباس هاي آبي و سفيد تنت مي كند بسبار مؤمني و همراه قديمي ترين رفيقت رنه داليز هيچ چيز را به اندازهٔ جبروت کليسا دوست مي داريد ساعت نه است، شعلهٔ گاز پایین افتاده، آیی آیی، مخفیانه از خوابگاه بیر و ن می آیید تمام شب را در محراب کلیسای مدرسه دعا می خوانید چندان که ژرفای جاوید و معبود لعل کبود حشمت مشتعل مسيح را جاودانه بگستراند زنبقى زيباستكه همكان كاشتهايم مشعلهای باگیسوان خرمایی که باد نتواندش کشت يسر رنگ يريده و لعل گون ام المصائب است

1. Aumont-Thiéville

2. Terne

. در زبان فرانسه کلمه Voleur هم به معنی پرنده است و هم راهزن. شیاطین با استفاده از این دوگانگی شیطنت میکنند.م.

3. Apollonios

2. Enoch

کوبیسم / ۷۳۹

با ماشین پرنده برادر میشوند اکنون در پاریس راه میروی، تنهای تنها، میان مردم در اطراف توگلهٔ اتوبوس ها میبوقند و میگردند دلهرهٔ عشق گلویت را میفشارد چون هرگز محبوب و منظور کسی نتوانستی بود چون شما را هنگام دعا خواندن غافلگیر کنند شرمگین میشوید در بند کار خود نیستی و خندهات همچنان آتش جهنم می ترقد جرقه های خنده تعمق زندگیت را مطلا میکند تابلویی است آویخته در موزهای تاریک

امروز در پاریس راه میروی، زنان غرق خوناند چنین بود و نمیخواهم به یاد آورم، هنگام زوال زیبایی بود

در محاصرهٔ شعلههایی آتشین بانوی ما (نوتردام) <sup>۱</sup> از شارتر <sup>۲</sup> مرا نگریست خون قلب مقدس (ساکره کور) <sup>۳</sup>شما از مونمارتر <sup>۴</sup> بر من میبارد من از شنیدن سخنان شادمانه رنجورم عشقی که از آن رنج میبرم بیماری شرمناکی است و تصویری که تسخیرت میکند تورا با بیخوابی و دلهره باقی گذاشته همواره همین تصویر از کنارت میگذرد

> اکنون درکرانهٔ دریای مدیترانه هستی زیر درختان بهار نارنج که سراسر سال غرق گل اند با دوستانت به قایق سواری میروید یکی اهل نیس است، یکی اهل مانتون و دو نفر از توربی ترسان هشت پاهای اعماق را مینگریم و در میان خزهها ماهیانی شناورند با تصویر مسیح منجی

در باغ مهمانخانهای در حوالی پراگ هستی حس میکنی که خوشبختی، سرخ گلی روی میز است و به جای این که قصهات را به نثر بنویسی زنبوری راکه در قلب سرخ گل خفته تماشا میکنی

هراسان خود را میبینی که بر عقیقهای سن وی<sup>4</sup> حک شدهای از مرگ روزی که در آن میزیستی غمناک بودی چون ای**لعازر ش**یدای روز بودی عقربههای ساعت محلهٔ یهود به عقب میروند و تو همچنان به آرامی در زندگی پس مینشینی

۱. Notre-Dame ، کلیسایی در پاریس که شاعر نامش را به معنا به کار برده است. ۲. Chartre ، محلهای در پاریس. ۳. Sacré-Coeur ، کلیسایی در پاریس که شاعر نامش را به معنا به کار برده است. ۴. Montmartre ، محلهای در پاریس.

5. Saint-Vit

کوییسم / ۷۴۱

در همان حال که از هرادشین <sup>۱</sup> بالا میروی و یا میشنوی که در میکدهها شبانگاه تصنیفهای چک میخوانند

اينک تويي در مارسي ميان هندوانهها

اینک تویی در کوبلانس در هتل ژئان ۲

اینک تویی در رم نشسته زیر درخت ازگیل ژاپنی

اینک تویی در آمستردام با دختری جوانکه تو زیبایش میبینی و او زشت است و باید با دانشجویی اهل لید<sup>ن ۴</sup> ازدواج کند آنجا اتاق هایی اجاره میکنندکه به لاتین میشو**د کوبیکولا لوکاندا<sup>۵</sup>** یادم می آید سه روز آنجاگذراندم و همچنان در شهر **گودا<sup>ع</sup>** تو در پاریس در محضر بازپرس هستی چون جنایتکاران تورا بازداشت کردهاند

سفرهایی اندوهناک و شادمانه داشتهای پیش از آنکه فریب وگذر عمر را دریایی از عشقهایی در بیست و سی سالگی رنج بردهای چون دیوانهای زیستهام و عمرم را تلف کردهام دیگر جرأت نداری دستهایت را بنگری و هر لحظه دلم میخواست بگریم به خاطر تو به خاطر آنکه دوستش دارم به خاطر همه چیزهایی که تو را ترساند

۲. Heradchin ، جایی در بوهم، در مرز آلمان و چکسلواکی. 3. Géant

۱. Leyden ، شهری در هلند.

2. Coblence

5. Cubicula Locanda

6. Gouda

يا ديدگان اشک آلو دارن مهاجران بديخت را مړنگړي خدا را قبول دارند، دعا مي خوانند، زنان به بچهها شبر مي دهند یوی شان ایستگان قطار سن لازار را می انبار د مثل آن سه مجوس اينها هم به ستارهشان اعتقاد دارند اميدوارند که در آرژانتين نقره' به دست آورند و چون ثرو تمند شدند به کشور شان باز گردند يک خانواده لحاف قرمزي به همراه مي برد، همان طور که شما دل تان را همراه [خواهيدير د برخي از مهاجران در همين جا مي مانند و اتاق مي گيرند در خانه های نکبتی کوچهٔ روز په<sup>۲</sup> پاکوچهٔ **اکو ف**<sup>۳</sup> عصرها بیشتر اوقات می بینمشان که برای هواخوری به کوچه آمدهاند و عین مهرههای شطرنج به ندرت جابجا می شوند به ويژه يهو ديها، زنهاشان کلاه گيس دارند در ته مغازه، به رزنگ و کمخون، همانطور می نشینند جلوى نوشگاه يبالهفروشي كثيفي ايستادهاي در میان تیره بختان قهوه ای مینوشی به قیمت دو شاهی شانگاه در رستوران بزرگی هستی این خانمها اذیت کن نیستند امّا با این همه گر فتاری هایی دارند همگی حتی آن زشت ترین شان رفیقش را آزرده است دختر گروهبانی اهل جزیرهٔ ژرسه ٔ است ۰. در زبان فرانسه آرژان (قسمت اول نام آرژانتین) به معنای نقره و به طورکلی یول است. شاعر با طنز میگوید اينان آن قدر خرافي هستندكه به خاطر نام آرژانتين به آنجا مهاجرت ميكنند. م.

2. Rosiers

3. Ecouffes

۱. Jersey ، جزیر های در دریای مانش.

به جانب محله ا**و توی** میروی، میخواهی پیاده به خانه برگر میان اصنام اقیانوسیه وگینه بخوابی اینان نیز مسیحاند با شکلی دیگر و باوری دیگر اینان نیز مسیح خاکیِ امیدهایی مبهماند

خداحافظ خداحافظ

خورشيد سربريده

1. Ferdine

## از: ماکس ژاکوب Max Jacob (۱۹۴۴ ـــ ۱۹۴۴)

#### ١

شعر ماه

روی شب سه قارچ هست که ماهند. همانسان ناگهانی که فاختهٔ ساعت میخواند، آنها نیمهشب هر ماه نوع دیگری آماده میشوند. در باغ گل هائی هست کمیاب که مردان کوچک خوابیدهای هستند. صد تا! اینها انعکاس های یک آینهاند. در اطاق تاریک من، مجمری نورانی هست که میچرخد، بعد دو ...کشتی های هوائی شبتاب، انعکاس های یک آینهاند. در مغز من، زنبوری است که حرف میزند.

۲ قسمتهائی از خروس و مروارید

حريق گل سرخي است روي دم گشودهٔ ظاووس.

# کوییسم / ۷۴۵ تصویر چهرهٔ پدربزرگ به دست یک بچهٔ پنج ساله: یک سرگاو که پیپ میکشد. خانواده کیف کرده است. پدربزرگ عصبانی است.

وقتی که انسان یک تابلو میکشد، با هر قلمی که میزند تابلو به کلی تغییر میکند. تصویر مانند استوانهای میچرخد و شاید پایان ناپذیر باشد. وقتی که از چرخیدن دست بردارد معلوم است که تمام شده است. آخرین تصویر من برج بابلی بود با مشعلهای فروزان.

قهرمانانی که نویسنده به آنها زندگی داده بود، برای انتقام گرفتن از او قلمهایش را مخفی کردهاند.

تو اشتباه میکنی فرشتهٔ من، این حرفهای تسلیبخش چه معنی دارد: من از شادی گريه ميکنم.

دنیا ستون فقراتش یک تمساح است، نوار پیشانی بند شاهانهاش یک خط آهن است. منارهها دندانهایش هستند و دستمال او یک پیراهن تائیس است که به صورت بیست چهارگوش تا شده است.

وقتی که به جادوگران تکهای از لباس را میدهند، آنها کسی را که چنین لباس بر تن دارد میشناسند. من وقتی که پیراهنم را به تن میکنم میدانم که دیروز چه فکری میکردم.

۳ مزایای اعتراف

در جادهای که به میدان اسبدوانی ختم می شود، گدائی بود که قیافهٔ پیشخدمت ها را داشت. می گفت: «به من رحم کنید، من آدم فاسدی هستم. با پولی که به من می دهید می روم و روی اسب ها شرط بندی می کنم.» و به این ترتیب لاینقطع اعتراف می کرد. در کارش بسیار موفق بود. و حقش بود.



Dadaïsme



«زیبا چیست؟ زشت چیست؟ بزرگ، قوی و ضعیف چیست؟ کارپانتیه، رنان، فوش چیست؟ نمیدانم. من چیست؟ نمیدانم، نمیدانم، نمیدانم.»

ژرژ ريبمون دسني

مکتب «دادا» یا دادائیسم زائیدهٔ نومیدی و اضطراب و هرج و مرجی است که از خرابی و آدمکشی و بیداد جنگ جهانی اول حاصل شد. زبان حال کسانی است که به ثبات و دوام هیچ امری امید ندارند و چیزی را در زندگی پابرجا و محکم و متقن نمی شمارند. غرض پیروان این مکتب طغیانی است بر ضد هنر و اخلاق و اجتماع. می خواهند بشریت و نخست ادبیات را از زیر یوغ عقل و منطق و زبان آزاد کنند! با این حال نباید انتظار داشت که هواخواهانش شیوهٔ کار خود را به عباراتی قابل فهم انشا و تنظیم کرده باشند، زیرا چون بنای این مکتب بر نفی بود ناچار می بایست شیوهٔ خود را هم نفی کند.

دادا یک نهضت بینالمللی است. تقریباً همزمان در سویس و امریکا به وجود آمده و بعد در بیشترکشورهای اروپائی گسترده شده است. بی توجهی خواهد بود اگر بخواهیم آن را، مثل منقدان معاصرش، به ملت خاصی نسبت دهیم.

دادا از چارچوب هر گونه نظامی فراتر میرود. تمام تلاش آن مبتنی بر درهم ریختن انواع هنری، ویران کردن مرزهای موجود بین هنر و ادبیات و حتی صنایع بوده است. «شعر بیانیه»، «تابلو بیانیه»، «شعر به همراه سروصداهای اضافی»، «کولاژ، مونتاژ عکس و غیره با استفاده از انواع موادی که به نظر می آید بیگانه با هنر باشند (از قبیل سیم آهنی، چوب کبریت، زبان عامیانه، عکس، شعارهای روزنامهای، اشیاء دستساز و غیره) و سر هم کردن آنها خارج از هر نظامی بجز تناسبی که خاص خودشان بود و نپذیرفتن هیچ گونه انتقادی مگر از دیدگاه خاص خود.

دادا با ادعای ویرانگری و تروریسم در عالم هنر و ادبیات و اخلاق اجتماعی یا فردی، عملاً اسطورهٔ خاص خود را ساخته است. زیرا در عالم هنر، قصدش نه آفرینش، بلکه ویرانگری بوده است. اگر بخواهیم جنبهٔ مثبتی برای دادائیسم قائل باشیم، میتوانیم بگوئیم که این ویرانگری در واقع نوعی ویرانگری انقلابی است: ویران ساختن آن طرز تفکر و آن آفرینش هنر و اندیشه است که به جنگ جهانی منجر شد. از این رو این عکس العمل طبیعی نسبت به وحشتهای جنگ و آن نظام فکری که سبب ایجاد آن شده بود، در همان سال های جنگ و در میان روشنفکران گوناگون در کشورهای مختلف پیدا شد. بدین سان به حق میتوان دادائیسم را مقدمهای بر همهٔ تحول های

تناقض عجیب در کار دادائیستها این است که به رغم تمام تلاش آنها برای شالودهشکنی و ویران ساختن زبانها (کلامی و تجسمی) آثاری که به وجود آوردند مقدمهای شد بر همهٔ جریانهای هنری و ادبی معاصر.

**تأثیر جنگ** جنگ جهانی اول بالهای خونین خود را بر فراز ارو پاگسترد. انتشار کتابها و مجلات متوقف شد. در میدانهای جنگ، در میان اجساد بی جان سربازان،

چهرههای خون آلود نویسندگان و شاعران بزرگ نیز دیده می شد: گیوم آپولینر و شارل پگی peguy و آلن فورنیه قربانی جنگ شدند. در کتابی با عنوان ا گلچینی از آنار نویسندگانی که در جنگ مردهاند، (منتشر در سال ۱۹۲۴) نام و دستخط پانصد شاعر و نویسنده که در جنگ کشته شدهاند درج شده است. در ظرف دو سال اول، ادبیات تمام اروپا دچار فلج گردید. به جز نقش حوادث وحشت آور و به جز افکار مشوش و تأثرانگیز چیزی به مغز مردم راه نمی یافت.

با این حال، جنگ نتوانست تغییر مهمی در فن نویسندگی ایجاد کند و اصولی راکه از سابق تثبیت شده بود بر هم زند. از این رو رمانهای مربوط به جنگ نیز برمبنای همان شیوههای پیش از جنگ نوشته میشد. مسائلی که مورد بحث نویسندگان قرار میگرفت عبارت بود از مسائل اساسی و سادهای از سرنوشت بشریتی که گرفتار سرپنجهٔ مرگ و نابودی است: موضوع رمانها را تلاش و ترس و اضطراب و مرگ و کوشش برای پیروزی تشکیل می داد. از میان این آثار آتش اثر هانری باربوس Barbusse و زندگی شهیدان و نمدن اثر ژرژ دوهامل و صلبهای چوبی اثر رولان دورژلس Dorgelés و منظومهٔ معروف مرگ فهرمان اثر ریچارد آلدینگتون فجایع جنگ را به خوبی بر ملا می سازد.

ولی، در اثنای جنگ، نسل جدیدی به وجود می آمد و جامعهٔ تازهای تشکیل می شد: جوانانی که از آغوش خانواده و محیط مدرسه بیرون می آمدند و یک راست به میدانهای جنگ گسیل می شدند، از زندگانی به جز مناظر بی ثبات و نامربوط و دهشت انگیزی که چهار سال تمام در برابر چشمشان بود، به جز زور و عنف لجام گسیخته، به جز نفرت جوامع بشری و بی ثباتی تمدن، با چیز دیگری سر وکار نداشتند. نوشته های تبلیغاتی همه جا را پر کرده بود و این «زبان بازی» تهوع آور آنان را از هر نوشته ای بیزار می ساخت. گرداگرد آنان را دروغ و ویرانی و بی نظمی گرفته بود. از این رو حقیقت واقع در نظرشان شبحی بیش نبود و اغلب، آخرین چاره را درین می دیدند که در خود فرو روند و به تعمق در نفس خویش بپردازند. ناچار، پس از پایان جنگ و

برقراری آرامش ظاهری، در آن هنگام که انتظار میرفت به افتخار پیروزی نوعی ادبیات کلاسیک و قهرمانی به و جود آید، ناگهان نوعی «خودجوئی» در عالم ادبیات ظاهر شدکه میتوان آن را «رومانتیسم نو» نامید.

اما این مرحله چنان حالت انفجاری و ناگهانی به خود گرفت که تصور میرفت سرنوشت تیرهای در انتظار ادبیات اروپاست. آشفتگی فکری و بدبینی و حس انتقام و هیجانات روحی دیگر و خاصه نوعی عصیان بر همهٔ مکتبها و سبکهای ادبی گذشته، نسل جوان را به سوی هرج و مرج و بی بند و باری در ادبیات سوق داد: احساس میشد که دنیای تازهای زاده میشود که در آن همه چیز میاست و اقتصاد و حتی فکر مغشوش و درهم ریخته است، زندگانی مجموع بشریت بر سرنوشت افراد سنگینی میکند، دیگر چیزی برای یافتن و کشف کردن وجود ندارد و جز فریاد عصیان و اعتراض کاری نمی توان کرد.

این عصیان و هرج و مرج، نخست به صورت مکتب تخریبی و زودگذر «دادائیسم» در ادبیات تظاهر کرد.

#### تولد دادا

این داستان را همه میدانند که داداروز هشتم فوریهٔ ۱۹۱۶ در کافهٔ «تراس» شهر زوریخ در سویس، به کمک چاقوی کاغذیری که به طور تصادفی لای یک لاروس کوچک و یا فرهنگ فرانسه ـ آلمانی رفت، و کلمهای از یک صفحه را برید به وجود آمد. <sup>۱</sup>کسانی که آن روز در مراسم تولد دادا حضور داشتند عبارت بودند از: تریستان تزارا Tristan Tzara (۱۹۶۳ ـ ۱۹۶۳) و مارسل یانکو Marcel Janco رومانیائی، هوگو بال Hugo Ball و ریشارد هوئلزنبک R.

۱. ناگفته نماند که کلمهٔ Dada کاملاً هم بی معنی نیست. از قرن شانزدهم در زبان کودکان به معنی «اسب» به کار رفته و از قرن هیجدهم تا کنون به چیزی که «فکروذ کر» کسی باشد اطلاق می شود. البته این معانی هیچ ربطی به مکتب دادا ندارد. Huelsenbeck آلمانی هانس آرپ Hans Arp (۱۸۹۷ ــ ۱۹۶۶) آلزاسی و یکی دو نفر دیگر. نویسندگان متعددی با توسل به دلائلی که خلاف اغلب آنها ثابت شده است ادعای پدری دادا را دارند. میگفتند کسی که این کار را کرد تریستان تزارا بوده است. اما همان طور که گفته شد بعداً مدعیان دیگری پیدا شدند.

سه روز پیش از تولد دادا، هوگو بال به اتفاق همسرش و دوستانی که در بالا از آنها نام بردیم محلی را با عنوان «کابارهٔ ولتر» افتتاح کرده بود که این گروه مراسم شعرخوانی و نمایش و تظاهرات دیگرشان را در آن انجام میدادند.

اولین نشریه ای را هم که انتشار دادند کابارهٔ ولنز Cabaret Voltaire نام نهادند. هدف مجله را در مقاله ای به قلم هوگو بال چنین تشریح کردند: «یاد آوری این نکته که در ورای جنگ و وطن ها، انسان های مستقلی وجود دارند که با آرمان های دیگری زندگی میکنند.» این مجله در عین دنبال کردن برنامهٔ خاص دادا، برداشت هائی از اکسپرسیونیسم آلمان و فوتوریسم ایتالیا را هم در کار خود ادغام میکرد. تا آنکه در شمارهٔ سوم، تزارا با چاپ بیانیهٔ دادا ۱۹۸۸، داشتن هر گونه شباهتی را با هنر مدرن رد کرد و بر جنبهٔ انقلابی این حرکت جمعی تأکید گذاشت: «یک کار بزرگ ویرانگر و منفی هست که باید انجام شود.کار جارو کردن و پاک کردن.»

در اینجا برای اینکه با دید فلسفی دادائیستها و نیز با اولین حرکات و نمایشات آنان آشنا شویم، بهتر است که آن را از زبان شخص تریستان تزارا مؤسس اصلی آن نقل کنیم. تزارا که بعد از به خاک سپردن دادا، در کنار سوررئالیستها قرار گرفت در سال ۱۹۴۸ کتاب کوچکی نوشت با عنوان Cabaret سوررئالیسم و بعداز جنگ که در اینجا صفحاتی از آن را عیناً نقل میکنیم:

«... وقتی که میگویم «ما»، منظورم نسلی است که در اثنای جنگ اول جهانی (۱۹۱۴ ــ ۱۹۱۸) تازه به سن رشد رسیده بود و در کمال معصومیت آمادهٔ قدم گذاشتن در راه زندگی بود. اما ناگهان برگرد خود، مسخره شدن همهٔ حقایق و افتادن نقاب از چهرهٔ آنها و ظاهر شدن خودخواهی و پستی و منافع

طبقاتی را مشاهده کرد. این جنگ جنگ ما نبود. آن را با ابراز احساسات ساختگی و بهانههای بی ارزش به ما تحمیل کردند. سی سال پیش که دادا در سویس تولد یافت، وضع روحی نسل جوان چنین بود. دادا از یک ضرورت معنوی، از یک احتیاج درمان ناپذیر به نوعی مطلق اخلاقیزاده شد، از احساس عمیقی که انسان در مرکز همهٔ خلاقیتهای فکری، تقدم آن را بر جنبههای نازل موجود بشری و چیزهای مرده و اموال نابجا تصدیق میکرد. دادا از عصباني زاده شد که خاص همهٔ نوجوانها بو د و مي خواست که هر فر دي بدون توجه به تاریخ، منطق یا قوانین اخلاقی حاکم، به احتیاجات عمیق طبیعت خویش دست یابد، از افتخار، میهن، اخلاق، خانواده، هنر، مذهب، آزادی، برادری و مفاهیم متعدد دیگری که پاسخگوی احتیاجات انسانی است فقط اسکلتهای قراردادی باقی مانده بود، زیرا همهٔ آنها از محتوای اصلی،شان خالی شده بودند. این است که ما جملهٔ معروف دکارت را شعار یکی از نشر یات مان قرار دادیم: ۲حتی نمی خواهم بدانم که پش از من کسانی در دنیا بوده اند. ۱ هدف از آن این بودکه ما میخواستیم دنیا را با چشم تازهای نگاه کنیم و میخواستیم در عین حال سرچشمهٔ مفاهیمی راکه پدرانمان به ما تحمیل کردهاند، از نو ملاحظه کنیم و از صحتشان مطمئن شویم. بر این پایه، با طرحی که هیچ نظام از پیش پرداختهای نداشت، خود را موافق کار آن دانشمندانی میدیدیم که همان زمان با جديت و دقت، عمومي ترين تجارب فيزيک را از سر مي گرفتند و باکشف نقاط ضعف و نارسائی های آنها، بر پایهٔ آنهابنای عظیمی راکه امروزه فیزیک جدید نامیده میشود پایهگذاری میکردند. تلاش ما نیز برای تجدید نظر در پژوهشهای شعری و هنری با توجه به رابطهٔ آنها با نظام اجتماعی و رفتار روزمره بود. از میان ما عدهای انقلاب روسیه را پنجرهٔ گشودهای به سوی آیندهٔ دنیا و شکافی در بنای تمدن کهنه و فرسوده شمردند. وحشت ما از بورژوازی و از صورتهای گوناگونی که به امنیت ايدئولوژيک خود در دنيائي ميداد که ميخواست منجمد، بيحرکت و تغيير

ناپذیر باشد، راستش را بخواهید، ابداع دادا نبود. بودلر، لوتره آمون و رمبو، قبلاً همین وحشت را بر زبان آورده بودند، نروال دنیای خاص خود را در نقطه مقابل بورژوازی بناکرده بود و پس از اینکه به نهایت شناخت جهانی دست يافت، در همان دنياي خاصش با زندگي وداع گفت. مالارمه، ورلن، ژاري، سن پلرو، آپولینر، راه را به ما نشان داده بودند، اماگستاخی ما بسیار فراتر رفت. ما بیزاریمان را به صدّای بلند فریاد میزدیم، ما بداههگوئی و آفرینش ار تجالی را قانون زندگیمان کرده بودیم، ما نمیخواستیم که کوچک ترین فرقی بین شعر و زندگی وجود داشته باشد. شعر ما نوعی از هستی و زیستن بود. دادا بر ضد هر آنچه ادبیات نامیده می شد قیام کرده بود، اما برای ویران ساختن این بنا، ما حیله گرانهترین روش ها را به کار میبردیم و از عناصر خود این هنر و ادبیات بی اعتبار شده استفاده می کردیم. چرا ما با اینکه از آثار چند شاعری که استادانمان بودند، بهره گرفته بودیم، خود بر ضد ادبیات قیام میکردیم؟ ما فکر میکردیم که دنیا در یاوه گوئی غرق میشود و ادبیات و هنر به صورت نهادهائی در آمدهاند که در حاشیهٔ زندگی به جای اینکه برای انسان مفید باشند ابزارهای جامعهای عقب ماندهاند. این هنراها در خدمت جنگ بودند و در حالی که بیانگر احساسات لطیف بودند، <sup>(</sup>نفوذ خود را در راه عدم تساوی ظالمانه، فقر احساساتي، بيعدالتي و ابتذال به كار ميبردند... دادا دست به حمله میزد و به مجموعهٔ نظام دنیا در کلیتش و در پایه و اساسش حمله میکرد. زیرا آن را مسئول بلاهت انسانی میدانست، بلاهتی که به نابودی انسان به دست انسان منجر میشد و به نابودی سرمایههای مادی و روحی او. اما این اندیشههائی که امروزه در نظر ما روشن ومسلم است، در آن سالها با چنان روحیهٔ ویرانگری همراه بود که مجبور شدیم ــ چه به خاطر نابکاران و چه به خاطر ابلهان ــدر برابر دنیا بایستیم و همه را به شدت خشمگین کنیم. ما اندیشه های خودمان را تبلیغ نمیکردیم، بلکه با آنها زندگی میکردیم، تا حدی نظیر «هراکلیتوس» که دیالکتیک او مستلزم این بود که خود وی جزئی از

برهان خویش باشد به عنوان عامل شناسا و موضوع جهان بینی خودش در عین حال. برهان او حرکتی مداوم بود و تغییر مداوم باگذشت زمان. بدین سان ما نیز برگزیده شده بودیم برای اینکه پایههای جامعه را، زبان را به عنوان وسیلهٔ ارتباط بین افراد، و منطق را به عنوان وسیلهٔ استحکام این ارتباط هدف حملاتمان قرار دهیم. درک ما از خلاقیت خودبه خودی و ارتجالی و از اصلی که بر طبق آن داندیشه در دهان شکل میگرفت. ما را به آنجاکشاند که در هر حال منطق راکه بر همهٔ پدیده های زندگی حق تقدم داشت، طلاق بگوئیم.»

دادا در پاریس

دادا در زوریخ، با جنجالهای متعددی که با نمایشگاهها و تئاترهایش برپا کرد، شکل نهائی خود را در سال ۱۹۱۹ پیدا کرد. با وجود این رفته رفته از تماشاگرانش کاسته می شد، و حال آنکه همهٔ فعالیت دادا با تأثیرگذاری روی Richard ران قابل توجیه بود. از این رو دادا با ریشارد هوئلزنبک Schwitters به ماشاگران قابل توجیه بود. از این رو دادا با ریشارد هوئلزنبک Schwitters به هانوور منتقل شد. سپس مدتی در آمستردام درخشید. اما سرانجام در پاریس بود که در ژانویهٔ ۱۹۲۰ وقتی که تریستان تزارا در آنجا مستقر شد، قلمرو واقعی خود را پیداکرد. گروه مجلهٔ ادبیات که عبارت بودند از آندره برتون A واقعی خود را پیداکرد. گروه مجلهٔ ادبیات که عبارت بودند از آندره برتون به Breton (۱۹۹۶ – ۱۹۵۲) لوئی آراگون L Aragon (۱۹۹۰ – ۱۹۵۲) فیلیپ سوپو آنها پیوست، از او مانند مسیح استقبال کردند.

در پاریس عدهای اشخاص منفرد که حتی قبل از ظهور دادا دارای روحیهای نظیر آن بودند، زمینه را برای ورود آن فراهم کرده بودند. گذشته از مارسل دوشان M. Duchamp (۱۸۷۷ \_ ۱۹۶۹) و فرانسیس پیکایا F. Picabia (۱۸۷۹ \_ ۱۹۵۳) که پیشاپیش، فعالیتشان در نیویورک جلب توجه کرده بود، باید از آرتورکراوان A. Cravan (۱۸۸۷ \_ ۱۹۲۰) نام برد که در حوالی سال Maintenant کوچکی با عنوان Maintenant (حالا) منتشر می ساخت و در آن با خشونت به همهٔ پیروزی های هنری و ادبی می تاخت و بالاخره ژاک واشه J. Vaché (۱۸۹۶ ــ ۱۹۱۹) که پیوسته در مقابل افزودن آجری به بنای ادبیات مقاومت کرد و با رفتاری منفی بیهودگی هرکاری را نشان داد و مقام آندره برتون راکه می خواست فعالیت شاعرانه ای را در ردیف مالارمه آغاز کند درهم شکست.

واشه که در بیستوچهار سالگی خودکشی کرد، مجال آن را نیافت که با دادا آشنا شود. اما چاپ نامههائی که از جبهه برای دوستانش میفرستاد و در آنها از «بیهودگی همه چیز» سخن میگفت، در پاگرفتن این نهضت نقش مهمی داشت:

«ما نه هنر را دوست داریم و نه هنرمندان را (مرگ بر آپولینر) ... ما مالارمه را نمی شناسیم، بی هیچ کینه ای. اما او مرده است. ما دیگر آپولینر را هم نمی شناسیم - **چون که** ـ. به او ظنین شده ایم و فکر می کنیم که خیلی دانشمندانه هــنرنمائی می کند، رومانتیسم را با سیم تلفن وصله می زند و دینامو را نمی شناسد. ستاره های جاکن شده! ... کسل کننده است! \_ و بعد گاهی هم جدی نمی گویند! آدمی که ایمان دارد جالب است. اما بخصی ها از شکم مادر جاخان به دنیا

«اما چه باید کرد؟ من اجازهٔ کمی عشق به لافکادیو می دهم. چون که کتاب نمی خواند و کاری نمی کند مگر تجربه های سرگرم کننده ای \_ مثل آدمکشی \_ و آن هم بدون تغزل شیطانی \_ بو دلر کهنهٔ پوسیدهٔ من! کمی به هوای خشک ما نیاز بود: ماشین خانه ... رو تاتیف با روغن بو گندو، قرمب ... قرمب ... قرمب! سوت! رو ردی شاهرِ سرگرم کننده و نثرنویس ملال آور. ماکس ژاکوب سبکسر کهنه کارِ من! اسباب بازی ها، اسباب بازی ها، اسباب بازی های چوبی رنگ کرده می خواهید؟ دو چشم با شعلهٔ مرده و شیشهٔ گرد یک عینک تک چشم \_ با یک ماشین تحریر اختاپوس \_ خیلی دوست دارم.»

نامه های جنگ ژاک واشه، به همت گروه ادبیات چاپ شد که در اطراف مجلهٔ کوچکی با جلد زرد گرد آمده بودند و نام سه مدیر بر روی آن بود: لوئی آراگون، آندره برتون و فیلیپ سوپو. در آغاز بین آنها بحثی از دادا و روحیهٔ دادا در میان نبود. حتی نویسندگان معروفی هم در جمع آنها بودند: آندره ژید که به سبب نوشتن دخمه های واتیکان اعتبار زیادی بین مدیران ادبیات پیدا کرده بود، پل والری که پس از بیست سال خاموشی به این نحو به عالم ادب باز میگشت، لئون پل فارگ، آندره سالمون، ماکس ژاکوب، پی یر روردی، ساندرار و ژان پولهان هم بودند.

خودکشی واشه بذر شک اساسی را در دلهای اعضاء گروه مجلهٔ ادبیات پاشید. با این همه مجلهٔ ادبیات که نام آن را «والری» انتخاب کرده بود به جای اینکه مثل سابق گلچینی از آثار مدرن و پیشرو باشد، به صورت ارگان ویرانگری درآمد و جای نویسندگان نامدار را جوانان گرفتند. گذشته از آن، چند مجلهٔ دیگر نیز از قبیل Sic به مدیریت پی پر آلبر بیرو Bico - Bico و Nord-Sud می پذیرفتند و چاپ می کردند و راه را بر شعری می گشودند که مخالف قواعد و قوانین فنی، واقعیت و صحت زبان بود.

اما جذاب ترین قسمت تاریخ دادا تظاهرات و نمایش های مختلفی بود که از ۱۹۲۰ به بعد ادامهٔ آنها موضوع بحث محافل پاریس شده بود. در واقع تریستان تزارا تصمیم داشت که نمایش های زوریخ را به صورت گسترده تر و جنجالی تری در پاریس برپاکند و به این ترتیب نمونه ای از استعدادهای گوناگون خود را به نخبگان پایتخت فرانسه نشان دهد. ژرژ هونیه G. Hugnet که خود از سوررئالیست های معروف است در تحقیق مفصلی که به دادائیسم اختصاص داده است، ماجرای یکی از این شب ها (جمعهٔ اول ادیات، ۲۳ ژانویهٔ ۱۹۲۰) را چنین شرح می دهد: «آندره سالمون رشتهٔ سخن را به دست می گیرد. شعر می خواند. مردم

راضیند، زیرا در هر حال اثری از هنر در میان است. اما چیزی نمیگذرد که چرتشان پاره میشود: عدهای نقابدار به صحنه آمدهاند که شعر بیربطی از برتون را میخوانند. تزارا زیر عنوان شعر، یک مقالهٔ روزنامه را میخواند و جهنمی از صدای زنگوله و جغجغه او را همراهی میکند. مردم طبعاً نمی توانند ساکت بمانند و شروع میکنند به سوت زدن و سروصداکردن. در پایان این جنجال عالی، تابلوهای نقاشی به صحنه می آورند و نشان میدهند. در میان آنها تابلوئی از پیکابیا هست که از نظر هنری به تمام معنی رسوائی است و مثل اغلب نمایشها و تابلوهای پیکابیا اسم آن LHOOQ است.»

زمینهٔ لازم آماده شده است. بولتن دادا در ماه فوریه نام همکارانش را به این ترتیب اعلام میکند: پیکابیا، تزارا، آراگون، برتون، ریبمون \_ دسنی، الوار، دوشان، دِرمه و کراوان و میافزاید: «داداهای واقعی ضد دادا هستند. همهٔ مردم مدیر دادا هستند.» و در این میان تظاهرات و نمایشها هم ادامه des Indépendantes روز پنجم فوریه در سالن salaé الفاه الفاه مییابد. در دومین نمایش که روز پنجم فوریه در سالن gas تجهیز کردهاند. ترتیب داده شده است، سیوهشت نفر را برای خواندن بیانیهها تجهیز کردهاند. بیانیه ی را که پیکابیا نوشته است ده نفر با هم میخوانند و بیانیهٔ ریبمون \_ دسنی را نه نفر با هم. آلخ ... به عنوان نمونه، چند سطری از بیانیهٔ ریبمون \_

«دیگر نه نقاشها را میخواهیم، نه ادیبان را، نه موسیقیدانها را، نه مجسمهسازها را، نه مذاهب را، نه جمهوریخواهان را، نه سلطنتطلبان را، نه امپریالیستها را، نه آنارشیستها را، نه سوسیالیستها را، نه بلشویکها را، نه سیاستمداران را، نه پرولتاریا را، نه دموکراتها را، نه ارتشها را، نه پلیس را، نه وطنها را، دیگر از همهٔ این حماقتها به تنگ آمدهایم، دیگر هیچ، هیچ، هیچ، هیچ، هیچ.

«به این ترتیب آن تازگی که عبارت است از آنچه ما نمیخواهیم، با پوسیدگی کمتر و فوریت کمتر در **گروتسک** بودن خود را تحمیل خواهد کرد.»

به این ترتیب مردم برای اولین بار با نوعی از نمایش روبرو میشدند که در اثنای آن نویسنده به صورت هنرپیشه در میآمد و رابطهای واقعی با مردم ایجاد میکرد. هر یک از این نمایشها در روزنامهها منعکس میشد. از طرف دیگر تماشاگرانی که معمولاً در سالن ناسزا میشنیدند، سرانجام آن سکوت معمول سالنهای تئاتر را رها میکردند و خود نیز در این ویرانگری شرکت میجستند و دستخوش شادی حاصله از بازی فیالبداههٔ خود میشدند. باز به سوردئالیم و بعد از جنگ بر گردیم، کتابی که تریستان تزارا بیست و

هشت سال بعد نوشت:

«در اینجا جنبههای پر سروصدا و افتضاح آمیز دادا را نیز ناگفته نخواهم گذاشت، زیرا آن نیز یکی از عوامل شاعرانهٔ دادا شمرده می شد. به خاطر دارم که در سال ۱۹۲۱ نمایشی در سالن «گاوو» Gaveau داشتیم. از آن نمایش فقط یک عکس فوری را به خاطر دارم. در این عکس فوری مردم همه از جا برخاسته و دستها را به هوا بلند کردهاند و فریاد میزنند. نمایش واقعی در سالن جريان مي يافت و ما همه در كنار صحنه جمع شده بوديم و سالن را تماشا میکردیم. برنامهٔ ما عبارت بود از نمایشنامهای به این شرح: دو نفر در روی صحنه با هم روبرو می شدند، اولی می گفت: «دفتر پست در آن روبروست» و دومی جواب می داد «از من چه کاری ساخته است» و پرده می افتاد و نمایش به یایان میرسید. همچنین نمایش دیگری از آندره برتون و فیلیپ سویو در برنامه بود با عنوان «لطفاً s' il vous plait» که فقط پردهٔ اول آن اجرا شد. در پردهٔ دوم بر طبق برنامهای که از پیش چاپ شده بود، لازم بود نویسندگان نمایشنامه در پیش پرده بیایند و خودکشی کنند! همچنین درین برنامه اعلام شده بود که دادائیستها در برابر چشم مردم موهای سر خود را خواهند تراشيد. ريبمون دسني Ribemont- Dessaignes در حالي كه اندام خود را با قيف بزرگی از مقوا یوشیده بود، با ابتکاری فراموشنشدنی، رقصی را اجراکرد. مردم نه تنهاگوجهفرنگی بلکه، برای نخستین بار در دنیا، بیفتک به طرف

صحنه پرت کردند. این چیزها اغلب توی قیف مقوائی می افتاد. «این ابداعات و ابتکارات مردم را به شدت عصبانی می کرد. تماشاچیان به دسته های مختلفی تقسیم شدند: عده ای گمان می کردند که ما دلقک های زبردستی هستیم، دسته ای ما را احمق های واقعی می شمردند، و درین میان گروه معدودی نیز بودند که تا اندازه ای حق را به جانب ما می دادند. از میان نمی شدیم زیرا که به طوع و رغبت تا آن درجه خود را پائین می آوردیم که هدف تیر نفرت و ناسزا باشیم و هیچ تردید نمی کردیم که خود را قربانی استهزاء و بی آبروئی سازیم، در عین حال نوعی پیروزی به نفع خود مان کسب می کردیم: در نوشته های اغلب رفقای ما وضوح و صحتی وجود داشت که مخالفان ما را متقاعد می ساخت و به ما متمایل می کرد. چه لزومی داشت که

معالهای ما را منطقط می شاخت و به ما منطقین می فرد. چه توونی دارد این نهضتِ ما را فقط از جنبهٔ تخریبی آن بنگرند؟...»

### محاكمة بارِّس و آغاز انشعاب

انکار همه چیز به کجا منجر می شد؟ در این میان آندره بر تون به این نتیجه رسیده بود که تنها فریاد زدن کافی نیست و باید عمل کرد. برای اولین بار در نمایشی که تریستان تزارا در سالن مونتنی ترتیب داده بود شرکت نکرد و طرح تازهٔ خود را اعلام کرد، باید دادا وارد میدان عمل می شد، قربانی هایش را نشان می داد و به عنوان نمایندهٔ عدالت دست به اقدام می زد. کسی که می بایستی عدالت در مورد او اجرا شود موریس بازس Barrés (۱۸۶۲ ــ می بایستی عدالت در مورد او اجرا شود موریس بازس INS ( ۱۸۶۲ ــ طرفدار ارتش بود. این قسمت را عیناً از کتاب تاریخ سورد ثالیسم<sup>۱</sup> اثر موریس نادو<sup>۲</sup> نقل می کنیم:

1 - 2. Maurice Nadeau, Histoire du surréalisme, Edition du Seuil, Paris, 1964

«خبر اتهام و محاکمهٔ موریس بارس از جانب دادا در مجلهٔ ادبیات اعلام شد و تاریخ و محل دقیق آن، جمعه ۱۳ مه ۱۹۲۱، ساعت هشتونیم بعدازظهر در سالن des Sociétés Savantes شمارهٔ ۸کوچهٔ دانتون تعیین گردید. ضمناً به اطلاع مردم رساندند که دوازده نفر از تماشاگران هیئت منصفه را تشکیل خواهند داد.<sup>۱</sup>

این ماجرا که در نظر تماشاگر عادی می توانست یکی از آن بازی های معصومانه و مایهٔ خنده و شادی باشد، بر اثر پافشاری بر تون، صورت دیگری به خودگرفت و شاید هم بر اثر تصادف محض بود که همان روز «بارس» از پایتخت خارج شد و صورت جدی تری به قضیه داد. دادائیست ها انتظار چنین چیزی را نداشتند، و نگفته پیداست که کاری به زندگی او نداشتند. یک مانکن چوبی را بر روی صندلی متهم نشانده بودند که جانشین بارس شمرده می شد. قضات، وکلا و دادستان، کلاه بلند قضاوت و بلوز و پیشبند سفید به تن کرده بودند. رنگ کلاه اعضاء دادگاه ارغوانی بود. بنژامن پره نقش سرباز گمنام آلمانی را به عده گرفته بود. اتهام نامهای که بر تون قرائت کرد، دارای عباراتی بود که تنها به موریس بارس مربوط نمی شد بلکه نوعی اعلام موضع از جانب دادا بود. از این قبیل:

«دادا معتقد است که دیگر وقت آن رسیده است که یک قدرت اجرائی در خدمت روح انکارگرای خود بگذارد و تصمیم گرفته است که قبل از هر چیزی بر ضد کسانی که ممکن است بخواهند از دیکتاتوری آن جلوگیری کنند اقدام کند و از هم امروز به درهم شکستن مقاومت آنها دست میزند.» «... لذا موریس بارس را به جنایت بر ضد امنیت ذوق و هنر متهم میکند.»

۱. تشکیلات دادگاه ازاین قرار بود: رئیس آندره برتون، دستیاران تئودور فرانکل و پی یر دوال، دادستان ژرژ ریبمون ـ دسنی، وکلای مدافع لوئی آراگون و فیلیپ سوپو (چه وکلائی که از دادستان تندروتر بودند و سر مشتریشان را میخواستند.) شهود: تزارا، ژاک ریگو، بنژامن پره، مارگریت بوفه، دریو لاروشل، رنه دونان، گونزاک فریک، هانری هرتر، آشیل بوردا، ژرژ پیوش، راشیلد، سرژروموف، مارسل سوواژ، جوزپه اونگارتی و الخ... از لحظات قابل توجه این دادگاه سؤال و جوابی بود بین آندره برتون و تریستان تزاراکه هنوز به همان برنامهٔ صددرصد ویرانگر خود وفادار بود و میخواست فعالیت همیشگی خود را دنبالکند. اما برتون دیگر گوش شنیدن این حرفها را نداشت:

شاهد، تریستان تزارا: آقای رئیس، حتماً شما هم با من موافقید که ما همه گروه اراذلی بیش نیستیم، و در نتیجه تفاوتهای کوچک بین اراذل بزرگ و اراذل کوچک چندان اهمیتی ندارد.

رئیس، آندره برتون: آیا شاهد علاقمند است که او را احمق تمام عیار بدانیم، یا مایل است که به دارالمجانین فرستاده شود؟

در صورت مجلس درج شد که شاهد میخواست وقت خود را به شوخی کردن بگذراند که در چنین موقعیتی گناه بزرگی است.»

این برخورد شدید بین پایه گذار دادا و مؤسس سوررئالیسم سرآغاز نبردی بود بین این دو مرد که نمایندگان دو طرز تلقی مختلف و دو سیستم بودند که یکی برای تولدش احتیاج به وجود دیگری داشت. اما برای زنده ماندن می بایستی دیگری را ترک کند. از این رو به دنبال محاکمهٔ بارس محاکمهٔ خود دادا مطرح بود.

سرانجام موریس بارس از جانب هیئت منصفه ای که از تماشاگران حاضر در سالن تشکیل شده بود به گناه «جنایت بر ضد امنیت ذوق و هنر» و انکار آرمانهای جوانیش، به بیست سال کار اجباری محکوم شد. از آن به بعد، انشعاب بین خشونت آنارشیستی دادا به نمایندگی تزارا، پیکابیا و ریبمون - دسنی و ارادهٔ سازمان دهی آنهائی که بعدها سوررئالیسم را پایه گذاشتند علنی شد. اگر آندره برتون در آغاز سال ۱۹۲۲ ناگهان تصمیم نمی گرفت که برای تسریع پیشامدها کنگرهٔ وسیعی تشکیل دهد، داداکه پیوسته ادعای مخالفت با مدرنیسم را داشت، شاید به خودی خود از میان می رفت. کنگره تشکیل نشد و دادا برای مدتی هم به حیات خود ادامه داد. شب نمایش فلب ریشو ه او را

(barbe در تئاتر میشل، ۶ ژوئیهٔ ۱۹۲۳ عملاً پایان کار دادا در زمینهٔ نمایش های عمومی بود. زیرا آن شب طرفداران آندره برتون دخالت کردند و از نمایش یک اثر تریستان تزارا جلوگیری شد.

## آفرینش در عین ویرانگری

دادا فقط در یک رشته وقایع جنجال برانگیز خلاصه نـمیشود. مجلات متعدد ناپایدار، تابلوها و مجموعههائی که زیر سپر این نهضت منتشر میشد به رغـم حوادث کـوچک زائیدهٔ مـوقعیت (عکسالعـمل نسبت بـه انـتقاد و کشمکشهای درونی) در واقع کارگاهی بود برای نوعیٰ شعر و زیبائی شناسی جدید، رها شده از وسواس لطیف بودن، با بیان مستقیم و بیپردهٔ عواطف و جهشها و هیجانهای روح فردی.

می توان سؤال کرد که حاصل دادا چه بوده است: کلمات آزاد و حروفچینی بی نظم را قبلاً کوبیستها و فوتوریستها به کار برده بودند. شعر همزمان (Simultanée) ، شعر فونتیک، خودکاری، کولاژ، فوتومونتاژ، هنرانتزاعی و... را آگر هم دادائیستها کشف کرده و یا رواج داده بودند، هیچ کدام ابداع خودشان و به ویژه جزء مکمل جهان بینی آنها نبود. در واقع، دادا تمام این شیوهها را به کار برده است، زیرا به تصادف اعتماد کرده و چنان که ژاک ریویر به خوبی توجه کرده است، زیرا به تصادف اعتماد کرده و چنان که ژاک ریویر مهمان ناهماهنگیش و یا هماهنگی اولیهاش، قبل از اینکه تصور تضاد ظاهر همان ناهماهنگیش و یا هماهنگی اولیهاش، قبل از اینکه تصور تضاد ظاهر مودو مجبورش کند که از ادعای خود پائین بیاید یا خود را بسازد، گیر انداخته است. به جای وحدت منطقی که همه اجباراً پذیرفتهاند، نویسندهٔ دادائیست وحدت پوچ خود را قرار می دهد که یگانه و بی سابقه است.» کاربردگستگی جوانههای شعور باطن را گشوده و سبب شده است که انسان به مجموعهٔ نیروهایش پی ببرد. دادا به ویژه تعلیم می دهد که هنرمند اصیل باید بتواند گذشته را فراموش کند و در خویشتن (نه در ستایش بی ارادهٔ پیشرفتی بیش از

پیش اجباری برای انسان) سرچشمههای تغزلی را پیداکندکه برای بیانش هیچ احتیاجی به قراردادها نیست.

دادائیستها در ورای اصول اساسی، توانسته بودند تأثیرگذاری گروه را نیز از نظر اجتماعی تجربه کنند. شاعر دادائیست باید با مردم دیگر در آمیزد، زیرا شعر فقط در کلمات نیست، بلکه در عمل هم هست و حتی خود زندگی است. فرد یا در گروهی که قرار گرفته است حل میشود و یا از آن فراتر می رود، و همهٔ نیروهای تشکیل دهنده، از مجموعهٔ متشکله بالاتر می روند و امکان می دهند که تمام سدها بر داشته شود.

البته این خود پارادوکس کوچکی نیست که دادا با اینکه میخواست ویرانگر باشد،گامهای بلند در راه خلاقیت برداشته باشد و نشان دهد که انسان همانسان که نفس میکشد می آفریند. ضمناً تشخیص دو جریان متضاد در دادا، یکی ضد هنری به نمایندگی تزارا و هولزنبک و دیگری آفریننده به سرپرستی نقاشانی از قبیل یانکو و آرپ ... تضاد این دو جریان در واقع نوعی تضاد دیالکتیکی است. دادا در عین ویران ساختن، خلق میکرد. تزارا خوب میدانست که چگونه با ویران کردن ساختارهای کهنه، نظام تازهای را برقرار کند. اما این فرزانگی را هم داشت که نظام تازهٔ خود را بهترین نظامها اعلام نکند.

همچنین نمی توان دادا و سورر ئالیسم را نقطه مقابل هم شمرد یا دادا را به حد یک مقدمهٔ اعتراض آمیز برای ظهور سورر ئالیسم پائین آورد. روابط خویشاوندی بین دو نهضت تر دیدناپذیر است. همچنین مسلم است که فر د فر د دادائیستها این احتیاج را احساس میکر دند که به افق های تازه ای روی آورند. آنها می دانستند که ویرانگری دادا نمی توانست دائمی باشد، اما هر کدام به سوی راه حل دیگری می رفتند. بر تون می خواست که حکومت ذوق و ذهن تازه ای را بر قرار کند و حال آنکه تزارا تعداد ویرانه ها راکافی نمی دانست و در آرزوی یک حریق همه گیر بود. بر همین مبنا خصوصیت سور رئالیسم (که در

فصل آینده به تفصیل خواهیم دید) این بودکه قلمروی برای خود و شیوههائی برای تغییر مسیر شعر تعیین کند. چنان که آندره برتون میگفت: «ما حالا دیگر میدانیم که شعر باید به سمتی برود.» و حال آنکه دادا با همان حالت آنارشیستیاش در زمان حال زندگی میکرد و هرگونه روش و شیوهای را دور میانداخت.

اگرچه میدانهای مغناطیسی (Les Champs Magnetiges) آندره بر تون و فیلیپ سوپوکاملاً شبیه بعضی از نوشتههای تزارا و پکابیاست، ولی واقعیت این است که آنان از طریق نگارش خودبه خود میخواستند کارکرد حقیقی اندیشه را، خارج از هرگونه تصور اخلاقی یا زیباشناختی روشنکنند و حال آنکه اینان به تجربهای بی آینده دست میزدند.

مفهوم نهضت

برای چه یک گروه از جوانان «طبیعی» به این ترتیب به پایه و اساس جامعه حمله کنند؟ البته همان طور که قبلا گفتیم، جنگ در این میان مؤثر بوده است. اما این تنها دلیل نمی تواند باشد. تاریخ دادا نشان می دهد که این نهضت شکل نهائی خود را بعد از متارکهٔ جنگ یافته است، ازین رو نمی توان ادعا کر د که دادا برای مقابله با برخور د مسلحانه به وجود آمده است. دادائیستها هیچ کدام مستقیماً به مخالفت با جنگ برنخاستهاند. در میان آثار فراوان آنها مشکل بتوان جملهای در این باره پیدا کرد. آنها صلحطلب نبودند و هیچ روسیه به وقوع پیوست استقبالی از آن به عمل نیاوردند و بعدها که به آن توجه کردند گفتند که در آغاز اطلاعات کافی دربارهٔ آن نداشتند. واقعیت این بود که آنها هیچ گونه آمادگی سیاسی نداشتند. بجز دادائیستهای برلین که در کنار اسپار تاکیستها قرار گرفتند، در سالهای جنگ دادائیستهای زوریخ و نیو یورک خوشحال بودند از اینکه درگیر جنگ نشدهاند، در حالی که دوستان

فرانسوی و آلمانی آنها در «وردن» رو در روی هم قرار گرفته بودند.

در واقع ادعای دادائیست ها بسیار فراتر از متارکهٔ جنگ یا تغییر سیاست بود. آنها ادعا میکردند که میخواهند به طورکلی نسل بشر را که اجازهٔ چنین فاجعهای را داده بود تغییر دهند. دادا زائیدهٔ نفرتی عمیق بود نسبت به همهٔ آن چیزهائی که در این طوفان بلا شرکت داشتهاند، به ویژه زبان، ابزار ارتباط فریبکارانه. از این رو دادائیست ها در درجهٔ اول میخواستند این ابزاری را که امکان داشت در دنیای غرق در آشفتگی به همان صورتی که هست باقی بماند، سرنگون کنند. آثار پوچ آنها چه با طنز و چه با تمسخر، تصویری بود از آنچه آنها برگرد خود می دیدند. اگر بخواهیم آنها را همان سان که کامو در اسان عامی (L'Homme revolte) گفته است، «هیچ گرایان محفلی» بخوانیم، اشتباه کردهایم. درست است که آنها ویرانگر تصویر شکن (Iconoclaste) بودند، اما همهٔ اعمالشان همراه با نشاط زندگی نیرومند بود و امید رسیدن به انسانیتی بهتر و به آن شادی و سرخوشی که در خلاقیت هست. خلاقیتی که فقط خاص هنرمند نیست. مردمی که به نمایش های دادا می رفتند این را خوب می فهمیدند زیرا خودشان را در «دادا» می دیدند.<sup>۱</sup>

۱. قسمتهای افزوده به این فصل، از مقالهٔ هانری بآر Henri Behar از مدخل «دادا» در «انسیکلوپدیا اونیورسالیس» تاریخ موردثالیسم اثر موریس نادو و موردثالیسم و بعد از جنگ اثر تریستان تزارا ترجمه شده است.

## نمو نه های دادا

بیانیهٔ آقای آنتی پیرین Manifeste de monsieur Antipyrine

از: هفت بيانية دادا

نوشتهٔ تریستان تزارا Tristan Tzara (۱۹۶۳ \_ ۱۹۶۳)

این بیانیه در اولین تظاهرات دادا در زوریخ (سالن Waag)، روز ۱۴ ژوئیهٔ ۱۹۱۶ خوانده شد، بعدها جزو ادلین ماجراهای آسمانی آنای آنتی پیرین، در شمارهٔ ۱۳ مجلهٔ «ادبیات» در ماه مه ۱۹۲۰ انتشار یافت. به گفتهٔ خود نزارا، این متن نوعی موضعگیری بر ضد مدرنیسم فو توریستی است که آن را در ردیف احساسات بازی بورژوائی قرار میدهد و نیز بر ضد آموزههای تعصب آلود که میخواهند هنر را در جهارچوب مقولات تنگ زندانی کنند.

دادا شدت [جریان] ماست: که سرنیزههای بینتیجه، سر سوماترائی کودک آلمانی را بر میافرازد. دادا زندگی است، بیدمپائی و بیپارالل که مخالف و موافق وحدت است و قطعاً مخالف آینده. ما عاقلانه میدانیم که مغزهای ما به بالش های پر قو تبدیل خواهد شد، که «آنتی دو گماتیسم» ما عین کارمندان عالی رتبهٔ انحصار طلب است، که ما آزاد نیستیم آزادی را فریاد بزنیم. احتیاج شدید بیانضباط و بیاخلاق، و تف کنیم به روی بشریت.

دادا در چارچوب ضعفهای اروپا میماند. با وجود این کثافت است. اما ما میخواهیم کثافتمان را به رنگهای مختلف بگذاریم تا باغ وحش هنر همهٔ پرچمهای کنسولگریها را مزین کنیم.

ما مدیران سیرک هستیم و از خلال بادهای جشن بازارها سوت میکشیم و در میان دیرها، فاحشهخانهها، تثاترها، واقعیتها، احساسها، رستورانها، اوهی اوهو ... بنگ

بنگ.

ما اعلام میداریم که اتومبیل احساسی است که ما را در کندی های انتزاع های خودش مانند کشتی های اقیانوس پیما، و صداها و اندیشه ها بسیار لوس کرده است. با وجود این، ما سهولت را بیرون میکشیم. دنبال جو هر مرکزی میگردیم و راضی هستیم که اگر بتوانیم آن را مخفی کنیم. ما نمی خواهیم که پنجره های طبقهٔ نخبهٔ حیرت آور را بشماریم، زیرا دادا برای هیچ کس وجود ندارد و ما میخواهیم که همه این را بفهمند. آنجا بالکون داداست، به شما اطمینان میدهم. از آنجا می توان صدای مارش های نظامی را شنید و بالزنان با شکافتن هوا برای آب تاختن در یک حمام عمومی فرود آمد و معنی حکایت اخلاقی را فهمید.

دادا نه دیوانگی است، نه حکمت و نه طنز. مرا نگاه کن، بورژوای نازنین. هنر یک فندق بازی بود. بچهها کلماتی راکه آخرشان زنگی داشت جمع میکردند، بعدگریه کنان «بیت» را فریاد میزدند، پوتینهای عروسک به پایش میکردند و بیت خاتون شد تاکمی بمیرد و خاتون بالن شد، بچهها چنان دو یدندکه پایشان پرخون شد. بعد سفرای کبار احساسات آمدندکه دسته جمعی فریاد تاریخی برکشیدند:

اما ما، دادا، با آنها هم عقیده نیستیم، زیرا هنر جدی نیست، به شما اطمینان میدهم. و اگر جنایت را نشان میدهیم تا دانشمندانه بگوئیم «بادبزن»، برای این است که شما را خوشحال کنیم، ای شنوندگان عزیز، اگر بدانید چقدر دوستتان دارم. به شما اطمینان میدهم و شما را میپرستم.

#### دو بخش از بيانيهٔ هفتم

از هفت بیانیهٔ دادا، دو بخش از بیانیهٔ آخر راکه یک بیانیهٔ شانزده قسمتی است با عنوان بیانیهٔ دادا دربارهٔ عش ضعیف و عشق تلخ دار اینجا نقل میکنیم: بخش های هشتم و شانزدهم:

**بخش ه**شتم <sup>۱</sup> برای ساختن یک شعر دادائیستی: روزنامهای بردارید یک قیچی هم بردارید در آن روزنامه مقالهای را انتخاب کنیدکه طول آن معادل شعری باشدکه می خواهید

۱. در چاپهای قبلی مکتبهای ادبی، این بخش در داخل متن، از کتاب هزار پینهٔ استاد جمالزاده نقل شده بود. اکنون چون متن اصلی را در دست داریم با مپاس از ایشان که اطلاع اولیهمان را مدیون نوشتهشان هستیم، آن را از متن اصلی ترجمه میکنیم. اما به جای مثالی که در متن آمده است، همان مثالی راکه آقای جمالزاده آورده بود میگذاریم.

N ala - S. / VVY

مثال \_ بلوری از فریاد مضطرب میاندازد روی صفحهای که خزان. خواهشمندم نیم بیان مرا به هم نزنید. غیر ذیفقار، شامگاهان آرامی حسن و جمال دوشیزهای که آب پاشی راه پوشیده از مرداب را تغییر شکل میدهد.

**بخش شانزدهم** در این بخش کلمهٔ «زوزهبکش»! ۲۷۵ بار تکرار شده است و سطر آخر یعنی: «که هنوز هم بسیار جذاب است.»

hurle hurle

hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle hurle. hurle Oui se trouve encore très sympathique

Tristan Tzara

## جنگل سخنگو یا علامت معقول جزیرهٔ پاک تریستان تزارا

این نیز نمونهٔ دیگری است از نوشتههای دادالیستی با حروف بزرگ ماشین تحریر، بدون نقطه گذاری و فاصله، مانند بیشتر اشماری که تزارا به نقاشان تقدیم کرده است. وضع نگرندهای است که اشیاء دوروبر خود را می بیند وقتی که خود را در تداعی اشیاء دیگری آزاد میگذارد:

ویلن لامپها دُم یک نور سفید بسیار سفید فرار خورشید و ستاره خرچنگ یا ماهیان پرنده در ایستگاه راه آهن یک پای آدمی اطاق انتظار دیزیهای مختلف سفالی دو چاقو یک پرنده روی دیزی سفالی محور ۴ آدمها در وضع دیگر یک نردبان اینجا رنگ

ظرفهای آب از نارگیل یک قایق و ۳ خوک کلاهها مرغهاگاوصندوق ملوان سگ ماندولین

ماهیهایگوناگون لاک پشت روی نخل صندوقچهٔ خالی یک دست بسیاربزرگ سفید ۲۸ چیز مختلف

و صدای گستردهٔ سرعت کندی تثبیت شدهای است در چارچوبهٔ افق سوت میزند سوت آبی شبح این طوطی را ببین روی فوارهٔ منجمد سوت میزند افسر نیروی

دریائی سوت میزند حاشیهها با هم در میآمیزند سوت میزند در زخم نور عظیم پائیزی کیست که زوزه میکشد؟ زوزهٔ افقی میکشد

# صحنة اول

بازیکنان: ربدوشامبر، چتر

چتر میز اشغال شده است.

.

(پرده میافتد.)

## قطعهای از کتاب **درخت مسافران**

اثر: تريستان تزارا

شب، شب را روشن میسازد شب در کنام گرگان امواج از پرندگان صدقه میخواهند آب تيره مي شود.

سوررئاليسم

Surréalisme

«آنچه ما به طور معمول زندگی مینامیم، روی بی رنگ سکهٔ حقیقت است. انسان نومید میشود، زیرا روی دیگر سکهٔ وجود را که بی اندازه وسیع تر و زیباتر است نمی شناسد. یا از آن بی خبر (ست و یا دور از دسترسش می شمارد.

«روشن ترین ویژگی تمدن مدرن این است که انسان هرگز با چنین شدتی خود را در درون زندگی مبتذل محصور نکرده است، تا آنجا که ظواهر معمولی آن را حدود خاص حقیقت شمرده است ... به آئینی وهمی به نام پوزیتیویسم بالید و آن را برای خود نوعی آزادی تلقی کرد و حال آنکه در واقع محروم کردن خویشتن بود. با وجود این گهگاه در اعمال درونش اشاراتی از راز کیهان را احساس میکند، اما چون از وجودش بیخبر است این نداها را همانند چیز بیهودهای خفه میکند.

«از این نظر، ظهور سوررئالیسم درکشور دکارت و ولتر، در سرزمینی که در قید فلسفههای مجرد، هنرهای کلاسیک، تفکر بورژوائی و اقتصادهای کارگری است پدیدهای خارقالعاده است.

«سوررئالیسم در واقع عصیانی اساسی بر ضد این تمدن است. آنچه میخواهد تنها انقلاب فکری و هنری نیست، بلکه در عین حال انقلابی اجتماعی و به ویژه آزادیکامل بشریت است.

«یعنی آنچه که از هر جهت از چارچوبهٔ فهم رقیبانش و نیز از وسایا

موقتی که خود در هر یک از مراحل خویش به کار میگیرد فراتر میرود. هدف اعلای سوررئالیسم چیزی نیست، مگر اقناع کامل این عطش پرشور آزادی ...

«برای کسی که از بیرون ناظر است سوررئالیسم هیولائی شگرف و نامعقول است. اما برای کسی که توانسته باشد وارد آن شود، خارقالعاده ترین کشف و شهود انسانی است. اولی گمان میکند که انحصار عقل سلیم را در اختیار دارد، اما دومی از ورود در دنیاهای نامکشوف «فرا واقعیت»، یعنی نه در «غیرواقعی»، بلکه در «قلب واقعیت» سرمست می شود.

«سوررئالیسم در درجهٔ اول نوعی نیروی عظیم گسستن است. ورود به آن نه از طریق تجارب، بلکه به دنبال دگرگونی ناگهانی روحی که همهٔ شیوههای احساس کردن و اندیشیدن را زیروروکند، امکان مییابد '...»

پيدايش سورر ئاليسم

«سوررئالیسم، فلسفه به معنی کلاسیک کلمه نیست، نمیخواهد که با سر هم کردن یک رشته استدلالات انتزاعی، نـظریههائی را تـحلیل یـا اثـبات کـند. سوررئالیسم در زندگی غوطهور شده است نه در عالم مجردات.

«با این همه به معنی وسیع کلمه نوعی فلسفه است، زیرا جهانبینی تازهای را بیان میکند و به دنبال کشف راز کیهان است، نه اینکه تجربه گرائی سادهای پاشد. در عین حال هم عمل است و هم تفکر دربارهٔ غایات این عمل. مانند مذهب، مارکسیسم و فیزیک جدید، هم پراکسیس است و هم جهانبینی (Weltanschauung) . این دو جنبه از هم جدائی ناپذیرند، زیراً درک رفتار عینی سوررئالیسم در صورت بیخبری از نکات اصلی کیهانشناسیِ سوررئالیستی امکانناپذیر است. و در مقابل، درک این کیهانشناسی نیز بدون آشنایی با

 Michel Carouges, André Breton et les données fondamentales du surréalisme, 1950, Gallimard, Paris, introduction, p, 7 سوررئاليسم / ٧٨٣

کشفیات عینی که سوررئالیسم بر روی آنها بنا شده است غیرممکن است. برای ورود در این دنیا، لازم است که به طور خلاصه با پیدایش نهضت سوررئالیسم آشنا شویم:

سوررئالیسم در درجهٔ اول عصیان است. این عصیان حاصل هوس روشنفکرانه نیست، بلکه برخوردی است تراژیک بین قدرتهای روح و شرائط زندگی: سوررئالیسم از نومیدی عظیم در برابر وضعی که انسان بر روی زمین به آن تنزل پیداکرده است، و امید بیانتها به دگردیسی انسانی زاده شده است.»<sup>۱</sup>

این انکار اساسی راکه عمل اصلی، بیداری وجدان سوررئالیستی است، بارها و بارها آندره برتون به مناسبتهای گوناگون بیان کرده است، مثلاً آنجا که میگوید:

«من که مطلقاً ناتوانم از اینکه سهمی در تعیین سرنوشتی که برایم مقدر شده است داشته باشم ... از اینکه هستیم را با شرایط مضحک همه هستیهای دیگر تطبیق دهم خودداری میکنم!»۲

می توان گفت که نطفهٔ همهٔ سورر ثالیسم در این جمله نهفته است. زیرا بشر در عین آگاهی به عجز خود در مورد تعیین سرنوشتش، به وجود نیروهای بالقوه در خویشتن آگاه است و می داند که اگر به همین زندگی محقر روزمره اکتفا نکند و در راه دستیابی به آن نیروهای نهفتهٔ خویشتن تلاش کند بی تردید به نتایجی خواهد رسید. اما اغلب در مسیر زندگی معمولی مان علائم و اشاراتی از آن نیروها را دریافت میکنیم، اما راه استفاده از آنها را نمی دانیم.

پیش از پیدا کردن راهی که امکان دستیابی به این نیروها را به انسان میدهد، سوررئالیستها به تلخی، ناتوانیشان را در برابر قوانین زندگی زمینی احساس کردهاند.

۱. همان کتاب صفحه ۱.

2. Les Pas perdus p.7

انسانی که از زندگی روزمرهٔ خود راضی است نمی تواند خود آگاهی داشته باشد، تنهارنج است که آگاهی میدهد و تنها نومیدی است که در اعماق غرقاب درون، انسان را وادار میکند که به یک جست خود را بالا بکشد و به مناطق عالی شهود و اشراق نایل شود.

آندره برتون و دوستان او اخلاف مستقیم نسل شاعران هرمسی و پرومتهای هستند که با نروال و بودلر آغاز شدند و با مالارمه، رمبو، لوتره آمون، ژاری، آپولینر و روسل و هنرمندانی مانند پیکاسو، دوشان، پیکابیا و ... ادامه یافتند تا همین نفخهٔ فوق انسانی نقاشی را هم در بر بگیرد و زیروروکند. اینان همه عصیانکنندگان بر شرایط روزمرهٔ زندگی بودند و امید داشتند که چهرهٔ زندگی را با جادوی شعر تغییر دهند.

## موقعيت تاريخي

نمی توان دربارهٔ سورر ثالیسم جدا از موقعیت تاریخی آن که فاجعهٔ جنگ جهانی اول را در پشت سر دارد، قضاوت کرد. سورر ثالیستها هم میانند دادائیستها جزو نوجوانانی بودند که در اثنای جنگ ۱۹۱۴ – ۱۹۱۸ به سنین جوانی رسیدند. برای این جوانان که هم پوزیتیویسم را رد می کردند و هم مذهب را، این جنگ نه بلائی آسمانی و طبیعی می توانست باشد و نه تجربهٔ روانی. فاجعهای بود بی سبب که رشد فرهنگی دنیای جدید را به مرگ تهدید می کرد.

از خلال این موج ژرف نیهیلیسم، جهش نومیدانهای را می بینیم که در آن روح میخواهد بر تری خود را بر ماشین مرگ نشان دهد. اما جنگ مجال کمی به رزمندگان میدهد تا این مقابله را بیان کنند. نامه های جنگ ژاک واشه از کمیاب ترین مدارکی است که در اختیار داریم. برعکس، در سویس، در مرکز بی حرکت طوفان، است که «دادا» به طور ناگهان و مانند انفجاری سر بر می دارد. سوررئاليسم / ٧٨٥

با پایان جنگ روشن شد که این نهضت نفی و انکار، به جای اینکه آرام گیردگسترده تر می شود. هنر مندان و نویسندگان پیشرو که مستقیماً در جنگ شرکت جسته بودند و یا در حاشیهٔ آن قرار داشتند، دیگر حاضر نبودند که دوباره به ارزش های تمدنی برگردند که جنگ آنها را بی اعتبار کرده و یا به کلی تابود ساخته است. پس از خروج از دنیای آتش و خون، دیگر غیر ممکن بود که دوباره به نقاشی ظریف روی بشقاب، یا گفتن شعری با وزن و قافیهٔ دقیق بپردازند. و زیبایی شناسی از وقتی که دیگر نتوانسته بود پیروز مندانه با مرگ و نیستی مقابله کند، هیچ قدری نداشت. خطر این بود که هنر و ادبیات نیز با همان محکومیت رو به ویرانی گذارد. اما چنین نشد و هنر و ادبیات نشان داد که خود استعداد استعلاء دارد تا مرحلهای را که تنها به درد کاربردهای احساساتی یا تزیینی می خورد پشت سر بگذارد و به صورت نشانههای متقاعدکننده و شاید

بدینسان بودکه بلافاصله پس از جنگ نهضت دادائیستی «وال سرنر» Val بدینسان بودکه بلافاصله پس از جنگ نهضت بودکه ماکس ارنست سر برآورد. و در فرانسه، دوشان، پیکابیا، برتون، تزارا، الوار، سوپو، آراگون، ریمون دسنی و دیگران، با مجلههای گوناگون پیاپی و نمایش های جنجال آفرینشان مایهٔ شهرت آن شدند. در سال ۱۹۱۹ دادا به اوج خود رسید، اما چنان که در فصل پیش دیدیم، به دنبال اختلاف اساسی بر سر انکار کامل یا تحول ادبیات و هنر، به سرعت رو به افول نهاد و سرانجام در حوالی سال ۱۹۲۱ از میان رفت.

نمی توان گفت که دادائیسم نهضت عقیمی بود. البته اگر «دادا» به خود اکتفاء میکرد و دنبالهای نداشت، در معرض چنین خطری بود. اما چون دادا لحظهٔ اساسی ماقبل تولد سوررثالیسم بود می توان گفت که خود منبع بارآور فوقالعادهای است.

از نظر تاریخی، سورر ثالیسم نهضتی است که در حوالی سال ۱۹۲۰ آغاز شد

و عدهای از شاعران و نقاشان را به رهبری آندره بر تون گردهم آورد. اغلب این هنرمندان قبلاً جزو فعالان دادائیسم بودند و همان روحیهٔ عصیان دادا بر آنان نیز حاکم بود. با وجود این، سوررئالیستها با خشونت بر ضد نیهیلیسم دادا قیام کردند و با هر گونه حرکت پوچ و کورکورانهای که در آن بود. و به جستجوی آن چیزی برآمدند که \_ ولو از نظر خودشان \_ راه رستگاری بود.

به این نتیجه رسیدند که راه رستگاری را در آن لحظههای حیاتی پیدا کـردهانـدکه انسان به مرحلهای بالاتر از خویشتن و از زندگی عادی خویش صعود میکند، یعنی آن لحظههای خلسه و اشراق.

بدینسان بود که برتون بیخودانه به دنبال جرقهها و درخششهای شاعرانه رفت. زیرا فقط همین جرقهها بودند که با تمام قدرت برفراز دنیای ویران شدهٔ دادائیسم میدرخشیدند. او به جای اینکه رمانها و فلسفهها ابداع کند و یا زیبائی شناسی خاصی برای شعر بیافریند، به دنبال جستجو در رویاها و یا حرفهای مرموزی درآمد که در حالت بیداری، بدون هیچ گونه اندیشهٔ نظام یافته از مغز آدم میگذرد و کشف نشانههای تقارن یا روشن بینی.

هر رابطهای که این پدیدهها با هنر و ادبیات داشته باشد، آنچه در درجهٔ اول اهمیت دارد این است که به فکر استفاده از آن پدیدهها در کار هنری نباید بود، بلکه برعکس باید هنر را در خدمت این پدیدههائی گذاشت که سوررئالیستها انتظار کشف اسرار سرنوشت انسان و جهان را از آنها داشتند.

از سال ۱۹۱۹ برتون تحت تأثیر حرفهائی بودکهگاهی انسان از درون خویشتن میشنود. بی آنکه ارادهای در کار باشد، به ویژه در بین خواب و بیداری.کشف بزرگ او شنیدن رویاها در حالت بیداری بود تا آن جملههای شبانه را در روز روشن بتواند تکرارکند.

بدینسان نوعی دیکتهٔ درونی را به وجود آوردکه اولین سند مکتوب آن که در اختیار ما قرار گرفته است مجموعهای است با عنوان میدان.های مغناطیسی سوررئاليسم / ٧٨٧

Champs magnetiques که وی با همکاری فیلیپ سو پو نوشت و در سال ۱۹۲۱ انتشار یافت.

اگر به دنبال این رفتارهای ذهنی در صدد کشف ساختارهای شناخت و تکنیکهای آن برآئیم، ایجاب میکند که در سوررئالیسم نیز مانند رومانتیسم آلمان یا عرفان جدید، نوعی تجدید حیات حکمت گنوسی را ببینیم. اما در این صورت طبعاً باید مقدمات ماتریالیستی آن را فراموش کنیم. اما برتون روحیهٔ مشترکی را قبول داشت که حاکم بر هر دو جنبه است. چگونه می توان این روش را تحلیل کرد؟

۱\_ آرمان شناخت کامل

سوررئالیستها گوش به زنگ اسرار جهانند، تا آنجا که میکوشند پیوندهائی راکه انسان را به جهان مربوط میکند توصیف کنند و امواجی راکه نوسانهای ظریفشان فقط بر شاعر «موشکاف» که در عین حال صناعت خود را نیز تکمیل خواهد کرد مکشوف میشود، اخذکنند. شاعر اغلب برای گرفتن این امواج، از علوم نهان نیز بهرهمند است. تحت چنین شرائطی او نهان بین خواهد بود (به مفهوم رمبوئی)، آرمان مورد نظر، اما به خودی خود دست نیافتنی، توقف در این نقطه ای است که همهٔ تضادها در آن رفع میشود.

۲\_امکان رویکردی ذهنی و اشراقی به این شناخت

نووالیس شاعر نظریه پرداز رومانتیک، پیش از این نوشته بود: «ما وقتی دنیا را میفهمیم که همدیگر را فهمیده باشیم، زیرا او و ما نیمههای مکملی هستیم.» ژی.ال.بدوئن J.L.Bedouin با ذکر جملهٔ بالا یادآوری میکند که: «سوررئالیسم به سوی ادارک هماهنگ فاعل شناسا (سوژه) و موضوع شناسائی (اوبژه) میرود.» و به رغم رئالیستهای قرون وسطائی «برای آن هیچ گونه تفاوتی بین عناصر اندیشه و عناصر جهان وجود ندارد.» در واقع نوعی

رمزگشائی ذهنی دنیای خارج است و برای رسیدن به آن می بایستی که روح، قدرتهائی را که از دست داده است (نه به سبب هبوط اولیه همانسان که گنوسیها تصور میکنند، بلکه در طول قرون بر اثر جباریت خرد و منطق که نیروهای تخیل و تشابه را پنهان کردهاند) به دست آورد. برتون میگوید که روح باید در غرقابهای خویشتن غوطه زند: «هنر که در طول قرون مجبور بوده است از راههای طی شدهٔ من و ابرمن فاصله بگیردکاری نمی تواند کرد جز اینکه حریصانه در همهٔ جهات زمینهای وسیع و تقریباً بکر و دست نخوردهٔ خویشتن را بکاود.» در واقع، آن قدرتهای اولیه که اساطیر باستان به گذشتههای بهشتی نسبت داده بودند، در نظر سورر ثالیستها، در زیر وزنهٔ سرکوبهای اخلاقی، اجتماعی و فکری قرون مدعی علمی بودن که بر عکس به علم واقعی (یعنی جستجوی حقیقت) خیانت کردهاند، مخفی هستند.

اسلاف سورر ثاليسم

۱- افلاطون ـ همانگونه که سابقهٔ بسیاری از تازه ترین نظریات فلسفی و هنری را در گفتگوهای افلاطون پیدا میکنیم، در مورد سوررئالیسم نیز می توانیم بگوئیم که اولین نظریه پرداز آن افلاطون بوده است. در دو رسالهٔ فایدروس و ایون با چنان عباراتی روبرو می شویم که گوئی بر قلم آندره بر تون جاری شده است و حتی ادعای غیبگو (نهان بین) بودن شاعر نیز که هدف رمبو بود و از او به سوررئالیست ها رسید و زمینه ای برای «نگارش خودکار» شد به تفصیل در این دو رساله آمده است. به ویژه در فایدروس سقراط گذشته از اینکه شاعر را دیوانه و غیبگو و الهام گرفته از خدایان هنر می داند، خود نیز هنگامی که از عشق سخن میگوید دچار چنین حالاتی می شود و به دوستش فایدروس می گوید: «هیچ می دانی که اگر بار دیگر سخن آغاز کنم، جن ها و پریانی که به سوررئالیسم / ۷۸۹ جان من انداختهای هوش از سرم خواهند ربود؟» <sup>۱</sup> و آنگاه دربارهٔ دیوانگی شاعران چنین میگوید:

«نوع سوم دیوانگی هدیهٔ خدایان دانش و هنر است که چون به روحی لطیف و اصیل دست یابند آن را به هیجان می آورند و بر آن می دارند که با توصیف شاهکارهای گذشتگان به تربیت نسلهای آینده همت بگمارد. اگر کسی گام در راه شاعری بنهد بی آنکه از این دیوانگی بهرهای یافته باشد و گمان کند که به یاری وزن و قافیه می تواند شاعر شود، دیوانگان راستین هم خود وی را نامحرم می شمارند و هم شعرش راکه حاصل کوشش انسان هشیاری است به دیدهٔ تحقیر مینگرند.»

در رسالهٔ ایون نیز سقراط به ایون که راوی اشعار همر است و در مسابقهای شرکت کرده و پیروز شده است چنین میگوید:

«در واقع نه در سایهٔ هنر، بلکه بر اثر الهام و تلقین خدائی است که همهٔ شاعران بزرگ حماسی اشعار زیبایشان را می سرایند و همچنین شاعران بزرگ غنائی. همان طور که «کوروباها» تا از خودبی خود نشوند نمی رقصند، شاعران غنائی نیز به هنگام سرودن اشعاری که می شناسیم در اختیار خود نیستند. بلکه وقتی که تحت تأثیر آهنگ و وزن قرار گرفتند، مجذوب و بی خود می شوند: مانند راهبههای پر ستشگاه «باکوس» که در حال جذبه از آب رودخانه شیر و عسل می گیرند، اما وقتی در حال عادی هستند به این کار قادر نیستند. چنین هذیانی است که به گفتهٔ خود آنان، از روحشان سر بر می کشد. در واقع، شاعران به ما می گویند که در باغها و درههای پر درخت الاهگان هنر، مانند زنبوران عسل از سوئی به سوئی می پرند و اشعاری را که برای ما می آورند، از چشمههای عسل می گیرند. و راست می گویند، زیرا شاعر چیزی است سبک،

۱. فایدروس. دورهٔ کامل آثار افلاطون. ترجمهٔ محمدحسن لطفی ـ انتشارات خوارزمی ـ جلد سوم صفحهٔ ۱۳۰۸. ۲. همانکتاب، صفحهٔ ۱۳۱۲

بالدار و مقدس و نمی تواند پیش از احساس الهام و بیخود شدن و عقل باختن اثری بیافریند.» <sup>۱</sup>

میشل کاروژ، در کتاب آندره برتون و عناصر اصلی سوررتالیسم<sup>۲</sup> (که در آغاز این فصل عباراتی از آن نقل شد)، پس از نقل جملات بالا چنین می نویسد: «بدین سان افلاطون همانندی قابل ملاحظه بین شعر و دیوانگی، مجذوبیت و قدرت سخنوری را اعلام می دارد. و این خود محکومیت شعری است که برای سرگرمی و یا به منظوری خاص ساخته شده باشد. و نیز اصول اساسی مفهوم شعر از نظر سورر تالیست هاست ... امروزه انسان وقتی ادعای بسیاری از شاعران را می بیند که از دوران یونان قدیم به این سو، می گویند که الهام شعر خویش را از الاهگان شعر گرفته اند خنده اش می گیرد. با این همه در پشت نقاب این ادعاهای شخصی ساده لو حانه حقیقت والائی نهفته است: شاعر ابداع نمی کند، بلکه کشف می کند، نمی سازد، بلکه الهام می گیرد.»

۲- رمان سیاه<sup>۳</sup> و ادییات وهمی \_ از قرن هیجدهم، سوررئالیست ها فقط آثار روسو و رمان سیاه (فصر اوزانو، Castle of Otranto اثر هوراس والپول .H Walpole (۱۷۱۷ \_ ۱۷۷۷) راهب Monk اثر ماتیو گرگوری لوئیس M.G.Lewis (۱۷۷۹ \_ ۱۸۱۸) و بالاخره آثار آن رادکلیف A. Radcliffe (۱۷۷۴ \_ ۱۸۱۸) \_ ۱۸۲۳ \_ ۱۸۲۳) را سرچشمه ای اصلی آثار خود می دانند. این رشته آثار در قرن G.H. R. نوزدهم نیز با آثاری از قبیل ملموث Melmoth از چارلز رابرت ماتورین .Sade Sade می انگیز ساد عوتی که ستارهٔ سحرانگیز ساد Sade

ايون افلاطون، ترجمة رضا سيدحسيني، مجلة كلك شمارة ٢٠، ص ١١.

2. Michel Carrouges, André Breton et les données fondamentales du surréalisme, Idées, p.153 ۳. رمان سیاه که آن را رمان گوتیک و رمان وحشت هم میگویند در نیمهٔ دوم قرن هجدهم در انگلستان پیدا شد.در این رمان تأثرات مختلف (احساسات، تعالی، شعر مرگ) و ذوق ها و حساسیت های گونا گون (کشش به گذشته و به سبک گوتیک و به فرار) با عناصر فوق طبیعی و اخلاقی (اشباح، خیانت ها، دامگذاری ها) درهم می آمیزد.حوادث آنها معمولاً در قصر های قدیمی تر سناک اتفاق می افتدو ماجرابا شکست نیروهای اهر یمنی و پیروزی شرافت و عفاف پایان میگیرد. (۱۸۱۴ ـ ۱۸۱۴) در آسمانشان ظاهر شود. برتون همچنین از ادامهٔ سنت شاعر «بینا» در زمینهٔ ادبیات وهمی، از آرینم، نروال و بالاخره ادگار پو نیز نام میبرد. برتون در دورانی که سخت تحت تأثیر مارکسیسم بوده است، به علاقه شدید خود به رمانهای سیاه اعتراف میکند و میگوید که برای کشف و جمع آوری آنها سراسر پاریس را زیر پاگذاشته است. او در متون مختلف دربارهٔ این رمانها سخن گفته است. دربارهٔ رمان مشهور ملموث اثر ماتورین میگوید: «این رمان مشهور که بودلر مدتها به آن میاندیشید، بی شک همراه با شبها اثر یانگ تأثیرگذارترین منبعی است که قوی ترین الهام را به لوتره آمون بخشیده است...»

در صفحات آینده از جای مهمی که «نگارش خودکار» در سوررئالیسم دارد سخن خواهیم گفت. اما نکتهٔ مهمی که در اینجا باید به آن اشاره کرد این است که اولین ظهور نگارش خودکار در ادبیات مدرن، رابطهٔ بسیار نزدیکی با تولد رمانهای سیاه دارد. خود برتون میگوید که از میان رمانهای سیاه، اولین آنها یعنی فصر اوترانت به اعتراف صریح نویسندهاش به صورت خودکار نوشته شده است.

در مورد رمانهای وهمی، البته همهٔ آنها مورد توجه سوررئالیستها نیست. در مورد ادگارپو، صناعات ادبی و روح ادیبانهای که در داستانهای او وجود دارد سبب می شود که برتون با تردید و احتیاط از او نام ببرد. هوفمان و آثار وهمی شگفت او را رد میکند و معتقد است که در این آثار ماجرای روحی دور از واقعیت بیشتر برای ایجاد هیجان خارقالعاده و آمیخته با شگفتی است زیرا در نظر سوررئالیستها لطف رمان سیاه و قصهٔ وهمی در این است که این رمانها مرحلهٔ تخیل را پشت سر میگذارند تا به مرحلهٔ تخیل برتربرسند که در آن موجوداتی رشد میکنند که هستی شان زائیدهٔ خیال است. خیالی که آزادی کامل را خارج از شرائط اخلاقی، عقلی، روانی و حتی جسمی خواهان است. زیرا نظام عقلی کنونی انسان را دربند نگه داشته است اما از

شعور باطن او قدرتهای سیاه (موضوعهای ناراحت کننده، ویرانهها، قصرها و سردابها و غیره) سر بر میکشند.

به این ترتیب این ادبیات حاکی از شکی تام و تمام در واقعیت و نشانهٔ تجاوز ممکن از آن است. این نکته از متون متعددی که برتون در این باره نوشته است و در درجهٔ اول از چند صفحهٔ بیانیهٔ اول سوردتالیسم بر می آید. در آنجا به هنگام بحث از قدرت مخیله این جمله را می بینیم: «آنچه در ادبیات و همی می بینیم این است که دیگر و همی در میان نیست. همه چیز حقیقی است.» پیروزی اصل لذت بر اصل واقعیت. بالاخره نوع رمان سیاه از نظر تاریخی چیزی نیست مگر اعلام عصیان بر ضد ساختارهای متحجر جامعهای که انقلابها می خواستند زیرورو کنند.

**۳. هگل \_**از نظر فلسفی محض سوررئالیستها بیش از همه خود را به اندیشهٔ آلمانی نزدیک میبینند. برای آنها به ویژه برای برتون: آلمان «کشور شگفتانگیزی است سراسر اندیشه و روشنائی که در یک قرن تولد کانت، هگل، فویرباخ و مارکس را به خود دیده است.» اما دستخوش خشم شدیدی هستند از اینکه میبینند پس از جنگ جهانی اول، و در اثنای جنگ دوم، ناسیونالیسم دیوانهواری سبب شده است که چنین ملتی همهٔ آن خدمتی راکه به سیر اندیشهٔ جهانی کرده است فراموش کند. اما بالاتر از فیلسوفهای رومانتیک که نزدیکی بیشتری نسبت به آنها احساس میکنند، حتی بالاتر از فوالیس، هگل برای آنان و به ویژه برای برتون اهمیت بیشتری دارد. میگوید: «از وقتی که هگل را شناختم، تحت تأثیر نظریات او هستم ... در نظر من، روشهای او همهٔ روشهای دیگر را از بها انداخته است. هر جا که دیالکتیک هگل وارد عمل نشود، از نظر من اندیشهای وجود ندارد و امید و حقیقتی هم نیست.»

البته سوررئالیستها را نمیتوان صددرصد وفادار به هگل شمرد. آنها از ایدهآلیسم روگردانند و نیز خردگرائی هگل نیز نمیتواند به سادگی مورد قبول سوررئاليسم / ٧٩٣

سوررئالیستها قرار گیرد، زیرا به تئوریِ نوعی قدرت مطلقه و فلسفهٔ حق منجر میشود که در نظر برتون «قابل اعتراض ترین نظریه در فلسفهٔ هگل است». اما قسمتی از مفاهیم هگلی نیز وجود دارد که سوررئالیسم آنها را پذیرفته و از آن خود کرده است. مهم ترین این نظریات، شناختن اثر هنری به عنوان ذهنیت عینی شده است. در این باره آندره برتون در وضع ساسی سوررئالیسم چنین میگفت که شیءِ هنری در حد وسط بین محسوس و معقول قرار دارد و چیزی است ذهنی که به صورت مادی ظاهر میشود. هنر و شعر با قصد قبلی، از طریق حواس و مخیله، دنیائی از سایهها، اشباح و بازنمودهای خیالی می آفرینند. به سبب این کار نمی توان آنها را به ناتوانی در تولید چیزی به جز صور خالی از واقعیت متهم کرد.»

سورر نالیسم حقوقی را که هگل برای شعر قائل شده و آن را هنر کلی شمرده است که با تمامیت روح بشری سر و کار دارد و همهٔ فعالیت های هنری را با هم متحد میکند جدی میگیرد، گذشته از آن سورر نالیسم به عنوان اوج و جانشین فن شعر قدیم و رشد هنری، به کاربست شعر به طور فزاینده مفهوم فوق ادبی و انقلابی میدهد که نقد اجتماعی مارکسیستی آن را گسترش میدهد و تقویت میکند و بر تون نیز در این باره میگوید: «هنر اصیل امروزی دست در دست فعالیت انقلابی پیش می رود.»

و نیز همان طور که اشاره شد سوررئالیسم دیالکتیک هگل را به عنوان بهترین روش برای از میان بردن تضادهای ظاهری و نتیجه گیریهای غیرمنتظره میداند. قابل توجه است که با پایه قرار دادن دیالکتیک هگلی، سوررئالیستها امکان پیداکردندکه تحلیلهای مارکسیستی را معتبر بشمارند و نیز با همین دیالکتیکی کردن دادهها بودکه انتقاد از مارکسیسم رسمی صورت گرفت.

۴\_رومانتیسم آلمانی، نووالیس\_ژان پل، آخیم فن آرنیم، نووالیس و هولدرلین، شاعران بزرگ رومانتیک آلمان، چه از نظر فلسفی و چه از نظر شعری جایگاه

مهمی در میان پیشگامان سوررثالیسم دارند. به طوری که برتون وقتی سخن از «نهان بین شدن» (اصطلاح رمبوئی) به میان می آید، ادعا میکند که این نظریه را نخستین بار رمبو مطرح نکرده است، بلکه پیش از او، آرنیم شاعر رومانتیک آلمانی، از معادل بودن دو اصطلاح Dichter (شاعر) و Seher (بینا) سخن به میان آورده و از مکانیسم آن به طور کامل بحث کرده بود.

اما در میان نظریه پردازان رومانتیسم آلمان برتون بیشترین اهمیت را به نووالیس میدهد. در نظر نووالیس شاعر وجدان بشریت است و میتواند رستگاری را برای آن به همراه بیاورد، زیرا با در نظر گرفتن اینکه «غیر من» محصول مخیله است، دنیا شعر گستردهای است آمادهٔ رمزگشائی، یا بهتر بگوئیم آفریدن از طریق بازتاب قدرت افسانه پر دازی. این شعر عظیم می تواند به ويژه بر اثر عشق و رويا يا تخيل، آزادترين و در نتيجه غني ترين شكوفائي آفرينندهٔ خود را پيداکند. بدين سان عشق و رويا به ما امکان مي دهند که به اسرار اساسی، به نیروهائی که بر قوانین جهان حاکمند و بالاخره به هستی خودمان و رابطهاش با آنها واقف شویم: «مفهوم شعر، خویشاوندی نزدیک با غيبگوئي دارد و به طورکلي با شهود و اشراق شاعر نهانبين» اشراق سرچشمهٔ علم حقیقی است و می تواند از راه مشابهتها قوانین ابدی را با توجه به کوچک ترین جزء گیاهی یا حیوانی کشف کند: «شاعر غیبگو پر اثر معجزهٔ کلمات و تصویرها، دیگران را یاری خواهد داد که اسرار جهان را بخوانند و قوانینی را که بر آن فرمان میرانند بشناسد. شاعر می تواند به میل خود یا نيروهاي ينهاني تماس بگيرد و به كمك كلمات دنياي ناشناخته و پر عظمتي را بر ما آشکار سازد.»<sup>۱</sup>

همهٔ نظام شعری نووالیس بر پایهٔ تقدیم دنیای درون بر جهان محسوس

۱. جملاتی که در اینجا از نووالیس نقل شده، از رمان مشهور او هایزیش فن اوفتردینگن Heinrich von Ofterdingen است. لطفاً در جلداول (صفحات ۱۶۸ ــ ۱۶۹) نیز در دو جاکه زیرگفتههای نووالیس شمارهٔ فصل و صفحه گذاشته شده و اسم کتاب نیامده است، همین عنوان نوشته شود. سوررئاليسم / ٧٩٥

است که به آن معنی می دهد، زیرا این دنیا از نمادهائی ساخته شده است که در زیر آنها می توان ذوات ازلی را خواند و شناخت. به این معنی، شعر مطالعهٔ نمادهای کیهانی است و سعی می کند «ایده»ها را زنده کند و آنها را به اساطیر بدل کند، یا بهتر بگوئیم خود به صورت اساطیر در آید. ذهن شاعر دنیا را سامان می دهد و به واقعیتهای معمولی جلوهای بی پایان می بخشد که آنها را «رومانتیک می کند». سرانجام، همهٔ افراد بشری معنی شعر را خواهند دانست. عصر طلائی جدید!

روشن است که بیشتر این جنبهها وارد بوطیقای سوررئالیسم شده است. شاید بتوان ماحصل آن را در این جملهٔ برتون خلاصه کرد: «صورت خیالی نه تمثیل است و نه نمادِ یک چیز ناآشنا، بلکه نماد خویشتن است.»

۵-از سوپرناتورالیسم تا نهان بینی ـ به این تر تیب عمل شاعرانه عمل آشتی بین «من» و دنیا خواهد بود، یعنی شناخت (رمزگشائی سمبولیسم جهانی) در جلب این ارتباط آثار شاعران نهان بین (نروال، هوگو، بودلر، لوتره آمون، رمبو) می درخشد که پاسخگوی اشارات و نشانه های رومانتیسم آلمان، روسو، شاتوبریان، یانگ و چند شاعر دیگر است. همهٔ اینها مانند گنوسی های قدیم در جستجوی یک «کلید» هستند. بر تون میگوید:

«و اما دربارهٔ کلید رمز دنیا، بایدگفت که این کلید پیشاپیش وجود دارد. هر یک از آنها میتوانند به اصول مشابهتها و پیوندها راه پیدا کنند. شاعرانی مانند هوگو، نروال، بودلر و رمبو و متفکرانی مانند فوریه، در این اندیشه با رمز آشنایان علوم باطن و تا حد زیادی با اغلب مخترعان علمی شریکند.»

نروال در این میان مقامی استثنائی دارد. او که پیش از پیدایش سوررئالیسم عنوان سوپرناتورالیسم را ابداع کرده بود، در اثر معروف خود اورلیا Aurelia از تجاوز رویا به زندگی واقعی حرف میزند و میگوید: «من گمان میکنم که تخیل بشری هیچ چیزی نیافریده است که حقیقی نباشد.» تصویر اساطیری الهه (ژنی \_ ایزیس \_ ونوس \_ ماری ...) که انسان را با تقدیرش، رویا را با بیداری و

مرئی را با نامرئی آشتی میدهد. نروال با گوش دادن به جهان، انتظار داشت اسراری که در انتظارش بود بر او کشف شود. زبان شاعرانهٔ او شباهت زیادی به زبان برتون داشت، تا آنجا که صدائی دور دست و غریب از خلال زبان هر دو میگذشت.

در مورد بودلر و رمبو شاید در اینجا احتیاجی به تکرار نباشد و مطالعهٔ مجددی دربارهٔ آنچه در آغاز این مجلد دربارهٔ این دو شاعر آمده است و یادآوری مشابهتها و پیوندها درکار بودلر و شاعر به عنوان «نهانبین» و «غیبگو» در نامهها و آثار رمبو، و بالاخره کیمپای سخن او می تواند این تاثیرگذاری را نشان دهد. تأثیر لوتره آمون اساسی و تردیدناپذیر است و بالاخره سمبولیستها و کوبیستها و نیز آپولینر و ژاری و روردی را نیز باید در صف پیشاهنگان سوررئالیسم جای داد.

سير تاريخي انديشة سورر ثاليستي

سوررئالیسم بر تاریخ حساسیت قرن ما تسلط دارد. کمتر قلمرو زندگی فرهنگی را می توان شناخت که از پویائی پر جنجال آن در امان مانده باشد. تا آنجا که امروزه ما تاریخ مشخص عمر آن را که قریب نیم قرن بود فراموش کرده ایم. اما این نهضت در واقع چندان حساسیت تازه ای ابداع نکرده است و چنان که دیدیم تعدادی از تمایلات اساسی آن مشخصات رومانتیسم قرن نوزدهم را دارند: اعتقاد به طبیعت شاعرانهٔ انسان، مراجعه به توانائی های شعر باطن، تخیل و رویا، همنوائی علم با شعر و ادبیات، امید هزاره ای برای تحول انسان که تابع هستی شناسی خود نیست. سوررئالیسم قواعد زیبائی شناسی علمی و حتی سیاسی مهم عصر خود را رد میکند. سوررئالیست ها، این بازیگران جنگی که به رغم خواست خود در آن شرکت جسته بودند، وسعت بعرانی را که هیچ شادی حاصله از پیروزی و هیچ گونه بازگشت به اخلاق و معنویات نمی توانست از چشمشان پنهان کند می شناختند. به جز چهرههای دو سوررئاليسم / ٧٩٧

مرشدشان، رمبو و لوتره آمون، در چشمانداز ادبی عصر خویش، از آن چهرههائی که به قول آندره برتون، دیگر هنر برایشان غایت نبود» چندان نمی دیدند. در کنار سمبولیست ها سن ـ پل ـ رو و آپولینر را قدر می دانستند که برتون با نوشتن نوعی بیانیه و برنامه با عنوان ذهنت تازه (۱۹۱۷) به آنها اندیشیده بود و پی پر روردی را که مجلهٔ شمال ـ جنوب (Nord - Sud) آثار او را چاپ می کرد. در این میان فقط پی پر آلبر بیرو Kord - Sud) آثار او را شمارهٔ اول مجلهٔ *sic* در سال ۱۹۱۶ طرف هنر مدرن و کوبیسم و فو توریسم را گرفته بود. اما هیچ کدام اینان مسئله را به صورت آن عصیان اساسی تلقی نمی کردند که در همان سال ۱۹۱۶ آندره برتون در بیمارستان «نانت»، تجسم کامل آن را در وجود «ژاک واشه» کشف کرد. دوستی برتون با آراگون و فیلیپ سوپو بود که در مارس ۱۹۱۹ با تأسیس مجلهٔ ادبیان این عصیان را بارور دادا شمرده می شد و در آن نام برتون و دوستانش در کنار نام تران نهضت دادا شمرده می شد و در آن نام برتون و دوستانش در کنار نام تران دوشان،

## سورر ثاليسم شهودي (۱۹۲۲ \_ ۱۹۲۴)

انتشار سری تازهٔ مجلهٔ ادبیات همزمان است با قطع رابطه با دادائیستها و سرآغاز دوران موقتی که در اثنای آن سوررئالیستهای آینده به تدریج گردهم می آیند و نهضت خود را پایه میگذارند که بعدها برتون «دوران شهودی سور ئالیسم» (Epoque intuitive du surréalisme) نام خواهد داد. هیچ آموزهٔ منسجمی ارائه نمیشود و هدف این نویسندگان و هنرمندانی که گردهم آمدهاند، بیشتر از اینکه تأسیس یک مکتب جدید و هنری باشد، ایجاد وسیلهٔ شناختی است از قلمروهائی که تا آن زمان اعتنائی به آنها نشده است، یعنی رویا، دیوانگی و حالات وهم آمیز. عواملی که از آن زمان اصطلاح ناخودآگاه (Inconscient) را در موردشان به کار می برند. میدانهای مغاطبس، اولین اثر

سوررئالیستی برتون و سوپو، بیشتر از آنکه یک اثر ادبی پیشرو باشد، نوعی ارزیابی تجربی توانائیهای زمانی است که هرگونه مراعات و قیدوبند از آن برداشته شده باشد. متون «خودکار» که این اثر سرآغازی است بر تولید فراوان آنها، در واقع اولین زمینهٔ تجربهٔ سوررئالیسم نوزاد است که در سال ۱۹۲۴ با بیانیهٔ سوررئالیسم به قلم برتون، توصیف قانونی خود را پیدا خواهد کرد.

بهتر است بنا به رسم معهود به خود کلمه بیردازیم که در سال ۱۹۲۴ به نهادی که به ریاست بر تون رسماً پایه گذاری شد اطلاق می شود. این کلمه از سال ۱۹۱۷ که آیولینر نمایشنامهٔ خود با عنوان یستانهای تیرزیاس را «درام سوررئالیستی» خوانده بود شناخته شده است. اماکلمه در اینجا مفهومی پیدا مي كند كه از قلمرو زيبائي شناختي بسيار فراتر مي رود و كاوشي است براي راه يافتن به «كاركرد واقعى انديشه». يس دربارهٔ جنبهٔ ادبی اين اولين تجربهٔ يژوهش سوررئاليستي نبايد اشتياه کرد. راز اين مسئله در همان همکاري نهفته است که برای نوشتن میدان های مغناطیسی صورت گرفت. ایماژهای فراوانی که به دست می آمد بیشتر از اینکه ناشی از حساسیت درونی یک نفر باشد، نتیجهٔ یک روش و به ویژه سرعت نگارش بود. این «اندیشهٔ هدایت نشده» نه درونگرایانه بود و نه، به طیب خاطر، شاعرانه. خواب مغناطیسی، داستان رویاها و بازسازی هذیانها، با سرعت فراوان، تجهیزات روش شناختی سوررئاليست، اراغني تركرد. نزديك به پايان سال ١٩٢٢ همهٔ گروه (از جمله کرول، دسنوس و پره) دستخوش این «اپیدمی خواب» شدند که آراگون آن را در بیلانی از فعالیت دو سالهٔ سوررئالیستی که در سال ۱۹۲۴ تحت عنوان موج رویاها منتشر ساخت شرح داده است.

اما این فعالیت خواب و خیال افراطی را نمی توان فقط جستجوئی برای کسب اطلاعات عینی تلقی کرد. خصوصیت غیرشخصی تعمدی آن، مانع قدرت شاعرانه شدن آن نیست و از ورود به آن قلمرو فراواقعی (Surréelle) که هر کسی کلید آن را پیش خود دارد جلوگیری نمیکند. شعر نام دیگر این عملی است که تنها به این سبب استعداد فردی را رد میکند که به هر کسی اختیار کامل هستی خویش را بدهد. در محل دائمی کلوب کوچهٔ «گرنل»، درهای یک «دفتر پژوهشهای سوررئالیستی» به روی هر بیگانهٔ حامل اسرار، عصیان و یا رویا باز بود: با هدف تحقق بخشیدن به آرزوی لو تره آمون مبنی بر اینکه شعر را باید همگان بسازند. مرکز سوررئالیستی، از زندگی روزمره تغذیه میکرد و میخواست که خود از آفرینندگان شگفتیها برای این زندگی باشد.

از اول دسامبر ۱۹۲۴ اُرگان تازهای برای انتشار کارهای گروه با عنوان انقلاب سوردثالیستی جانشین ادبیات می شود. پی یر ناویل و بنژامن پره، مدیران آن، لحن نشریهای بسیار جدی نظیر بولتن علمی به آن می دهند. اما وظیفهٔ تجربی که این مجله به گردن دارد سبب می شود که جهت گیری انقلابی نهضت را با سروصدا اعلام دارد. دوران شهودی سورر ثالیسم به سر آمده است. با انتشار بیانیهٔ اول سورر ثالیسم در سال ۱۹۲۴، دوران خردگرای آن آغاز می شود.

## دربارهٔ بیانیه (Manifste): نوامبر ۱۹۲۴

آندره برتون در بیانیهٔ اول سورر ثالیسم می گوید: «انسان موجود خیالبافی است.» اما امروزه دیگر نمی تواند تخیلات خود را آزاد بگذارد. و حال آنکه زبان برای این به انسان داده شده است «که از آن استفادهٔ سورر ثالیستی کند.» و زبان را آئینه و بیانگر فوق واقعیت کند. آیا فوق واقعیت (سورر ثالیته) چیست؟ از نظر ادبی، عبارت از نوعی اعجاز است که زائیدهٔ آفرینش آزاد و شخصی است و نیز نوعی حساسیت مدرکه در لحظات خاصی است که در هر تجربهٔ انسانی، همراه حیرت و شگفتی است (که به طور سنتی آن را الهام می نامند، اما برای رسیدن به سورر ثالیتهٔ حقیقی باید به وجوه تازه ای از الهام متوسل شد.) لحظات خاصی وجود دارد که در آنها ایجاد این وجوه تازه الهام امکان دارد: آنگاه بیانیه «اسرار هنر جادوئی سور ثالیستی» را آشکار می کند

و مخصوصاً با استفاده از رو با و «نگارش خودکار» به بهر مرداری از «صور خيال سو ررئاليستي» مي ير دازد و آن را «بالاترين درجة استقلال فكر» معرفي میکند. آنچه در این «بیانیهٔ اول» میبینیم از این قرار است: بزرگداشت مخیله که آنچه را نیست، هست میکند. انتقاد از رئالیسم که واقعیت را حقیر میکند و از رمان برای رودهدرازی های غیرلازم و دروغ پردازی هایش و از تحلیل روانشناختی برای بیهودگیش و بالاخره از منطق که لیاقت توصیف انسانی را ندارد. اهمیت کارهای فروید که توانسته است ارزش رویبا را نشیان دهد، از درهم آمیختن رویا و واقعیت سوررئالیته (فرا واقعیت)ای پدید می آید که اولین نشانههای آن در ادبیات وهیمی ظیاهر شیده است. با بازگشت به سرچشمهها، با نظام دادن به اشتیاقهای انسانی است که شعر کمال خواهد یافت. ایماژ (صورت خیالی) از طریق نگارش خودکار، از اعماق ضمیر پنهان بيرون مي آيد. نروال، الهمام يمافتة حقيقي از روحي كه سوررئاليستها را به هیجان می آورد، با «سویر ناتورالیسم» ابداعیش، بیشتر از آیولینر که کلمهٔ «سوررئالیسم» را از او گرفتهاند پیام آور نهضتی است که نقاط مشترکی با چنین جنبه هائي از آثار گذشته (از شكسيير به اين سو) دارد. تعريف سورر ئاليسم به عنوان «خودکاری روحی ناب» که میکوشد کارکرد واقعی اندیشه راکشف كند. ارزش يابي قدرت مطلق رويا، وظيفة جديد شاعر كه ثبت كنندة انديشه، شعر و طرح است. و از میان روشهای سوررثالستی، شعر شفاهی در حالت روياي بيدار و به خصوص نگارش خودکار ... ايماژ سورر ئاليستي، طبيعت آن و نيروي آن: «راز هنر جادوئي سوررئاليستي». <sup>۱</sup>

سال ۱۹۲۴، در عین حال سال انتشار بیشتر آثار مهم سور رئالیستی است. از آراگون انتشار هرزگی (Libertinage) و نگارش دوستانی بادیس (Paysan de Paris) که در ۱۹۲۶ انتشار یافت. از آر تو ناف برزخ Ombilic des limbes از بر تون هرزه گردی (Poisson soluble مجموعهٔ مقاله های سابق)، ماهی محلول (Poisson soluble)، از الوار،

۱. قسمتی از این بیانیه را در فصل «نمونه هائی از آثار مورر ثالیستی» خواهید خواند.

سورر ثاليسم / ٨٠١

مردن از نمردن (Mourir de ne pas mourir) و از بشرامن پره، بیماری نامیرا (Immortel) . (maladie) .

## دوران خردگرائی (۱۹۲۵ \_ ۱۹۳۹)

سوررئالیستها تحت تأثیر بحران نظامهای مختلف تلقی جهان، در جستجوی اساس های تازمای بودند. مانند معاصران مارکسیست شان و مانند رومانتيکهای قرن پيش، به فکر کشف قوانينی بودند که رهيافت تازمای به انسان را بر روی آنها بناکنند. در نتیجه نمی توانستند بر پژوهش های عصر خود صحه بگذارند. بي آنكه آنها را با معياري كاملاً هستي شناختي بازسنجي و ارزش گذاری کنند. آزمایش هائی که به آنها امکان کشف عرصهٔ ضمیر ناخو دآگاه را داده بود، علمي تجربي به معنى ابتدائي آن بود. تنها يک شناخت برای آنها اهمیت داشت: نوعی عرفان که می بایستی آنان را به آشتی بین عمل و رویا هدایت کند. و شعر می توانست همین «شناخت بارور واقعیت» باشد. و این گفتهٔ رنهشار است که در عالم رویا درجهٔ ژرف تری از واقعیت راکشف میکرد. زیرا نوعی **رئالیسم و جود دارد هم جو**هر با مشی سور رئالیستها که اگر بخواهیم آن را تعریف کنیم بهتر است جملهای را به یاد آوریم که ایوان گول I Goll در اولین شمارهٔ مجلهٔ موردنالسم که در سال ۱۹۲۴ منتشر شد نوشت: «قرار دادن واقعیت در سطحی والاتر (هنری).». اما فرا واقعیت خود به خود به دست نمی آید. باید اشتیاق (Désir) داشت و در برابر دستگاه سرکویگر منطق و اخلاق و اجتماع از آن دفاع کرد. بدینسان تاریخ پرتلاطم سوررئالیسم، سرگردان بین اشتیاق و آگاهی و بین الهامهای پیشگویانه و رئالیسم انتقادی، تا جنگ جهانی دوم ادامه پیداکرد.

برتون در ۱۹۳۴، در سوردتالیسم چیست؟ اعلام کرد که اشتیاق «یگانه عمل اعتقادی سوررئالیسم» است. پیش از آن نیز در سال ۱۹۳۲ در پاسخ به پرسشنامهٔ یوگسلاوها در باب اشتیاق، برتون برخلاف شایع ترین سنت فلسفی،

کیفیت شناخت را به میزان اشتیاق ارتباط داده و نوشته بود: «از طریق مستقیمترین اشتیاقها و خواستهای انسان است که استعداد شناخت در او پیدا میشود.»

این ظهور اشتیاق، درست در جایگاه شناخت، کامل ترین صورت خود را در عذرای آبسن (L'Immaculée Conception) پیدا میکند که برتون و الوار در ۱۹۳۰ انتشار دادند. یک رشته اشعار منثور حیرت آور که در آنها نویسندگان تسلیم «تجربههای تظاهر به حالات جنون آمیز»، ناتوانی مغزی، تا جنون زودرس میشوند. دو شاعر با این کار آسیب پذیری معیارهای طبیعی بودن را به تجربه میگذارند.

اشتیاق در عین حال اساساً انقلابی است. موریس نادو M. Nadeau نویسندهٔ تاريخ سوررئالبسم ميگويد: «انقلاب واقعي براي سوررئاليستها ييروزي اشتياق است.» در این مرحله است که تاریخ سوررئالیسم پیچیدگی خاصی پیدا میکند. بازگوئی مراحل مشخص آن، در واقع پیراستن این مکتب از مواضع جزمی است که اغلب اصرار دارند به آن ببندند. سال ۱۹۳۰ را باید سال «پارادوکس»های سوررئالیسم نامید. چون از یک طرف سال انتشار عذرای آبستن است و از سوی دیگر سال انتشار اولین شمارهٔ مجلهای به نام سوردنالبسم در خدمت انقلاب به جای مجلهٔ انقلاب سوررئالبسنی. همین تغییر نام تحول گروه را به سوی موضع سیاسی معینی نشان میدهد. اما حقیقت این است که دستاندرکاران سوررئالیسم گروه همسان و هم عقیدهای را تشکیل نمیدهند. در درجهٔ اول، کاشفان زمینهای بکر سوررئالیسم، یعنی آندره برتون، پل الوار، رنه کرول و بنژامن پره هستند که سالوادور دالی، لوئیس بونوئل، ژرژ هونيه، رنهشار، آندره تيريون A. Thirion به آنها مي ييوندند. اما تنها اينها نیستند. باید از پی یر ناویل P. Naville نام برد که از سال ۱۹۲۶ رسماً وارد حزب كمونيست شده است و بالاخره لوئي آراگون و ژرژ سادول كه سفر شان به شوروی اثرات عمیقی در آنهاگذاشته است. برای اینکه به امکانات و نیز

محدودیتهای ادغام پذیری سورر نالیسم پی ببریم بهتر است که به سال ۱۹۲۴ برگر دیم که مجلهٔ انقلاب سورر نالیسی از همان شمارهٔ اول عنوان خود را چنین توجیه میکند: «باید به اعلام صورت تازه ای از حقوق بشر رسید.» اما بر تون از انقلاب «تصوری» خاص دارد. مثلاً دربارهٔ «حق اعتصاب» برای روشنفکرها می اندیشد و الوار نیز که ارزش استعلائی انقلاب را در برابر عمل گرائی انقلابی قرار می دهد. یا آراگون که در جزوهٔ بک جسد [که اعلامیه ای جمعی بود بر ضد آناتول فرانس به دنبال مرگ او] اعتراف میکند که چندان میلی برای رژیم می توان دید: «ما فقط برای آن کلمهٔ سور رئالیسم را به کلمهٔ انقلاب چسانده ایم نشان دهیم.» هر چند که سور رئالیسم را به کلمهٔ انقلاب چسانده ایم نشان دهیم.» هر چند که سور رئالیستها نمی توانند تصمیم بگیرند و جهت سیاسی خود را انتخاب کنند و بحث «التزام» همیشه آشفته شان میکند، اما در ایک مورد همه باهم مشترکند و آن نوعی «حالت خشم و غضب» است، همان حالتی که سبب می شود در اثنای ضیافتی به افتخار سن – پل – رو در ژوئیهٔ ماتی که معبو میند.

در این میان به ویژه چشمانداز گذشتناپذیر بیعدالتیهای اجتماعی و رفتارهای امپریالیستی سبب میشود که آن حالت خشم و غضب ادامه یابد. توافقی باگردانندگان مجلهٔ کمونیستی Claré (روشنی) ــ یگانه مجلهای که با دید روشنی از نظر ایدئولوژیک با جنگ مراکش (۱۹۲۴ ــ ۱۹۲۶) به مخالفت برخاست ــ در مارس ۱۹۲۶ عملی شد و در واقع سرآغاز فصلی بود که برتون آن را «دوران خردورزی سوررئالیسم» نام داد.

اما پذیرش اصول ماتریالیسم دیالکتیک، اگر هم میتوانست پاسخگوی هستیشناسی تاریخی سوررئالیستها باشد، از آنها میخواست که الغای شرایط بورژوائی زندگی را در درجهٔ اول اهمیت قرار دهند، نه «آزادی ذوق و اندیشه» راکه در جستجوی آن حتی تا شرق نیز میرفتند و به تقلید از آنتونن

آرتو به دالائي لاما نامه مي نوشتند. خلاصه اينكه «خدمت به انقلاب» عبارت بود از خدمت به پرولتاریا. «یی پر ناویل» که قرار بود به زودی در مدیریت كلارته شريک شود، سورر ئاليست، ارا به بيکارگي و بي حاصلي متهم ميکرد و در مقالهای با عنوان انقلاب و روشنفکران می پر سید: «از سو ر رئالیست ها چه کاری ساخته است؟ بدین سان آن توافق جمعی که بر پایهٔ نقد فر دگرائی و ضرورت اقدام گروهی بنا شده بود، داشت درهم میشکست. بیانیهٔ ناویل شامل حملهٔ شدید به «مشاجرات ذهنی بیهوده»، گروه را چنان آشفته کرد که مایهٔ نگرانی بر تون شد و او در سیتامبر ۱۹۲۶ در رسالهٔ دفاع مشردع (Légitime défence) کوشید که با خطر از هم یاشیدن گروه مبارزه کند. در این اثر قبول برنامهٔ حزب كمونيست را به سبب رعايت اصول و داراي حداقل اهميت به شمار آورد. ورود برتون، آراگون، الوار، پره و اونیک به حزب کمونیست نیز به سبب رعايت همين اصول بود و عملي نمادين شمرده مي شد كه حزب كمونيست گول آن را نخورد و حتی وقتی هم که گروه پنج نفری، «آنتونن آرتو» و «فیلیپ سویو» را به گناه اینکه جهتِگیری جدید آنان را قبول نداشتند علناً از گروه اخراج کردند، عمل آنان جدی گرفته نشد. زیرا نوعی سختگیری شبیه سختگیری احزاب انقلابی در میان گروه سوررئالیستهای طرفدار بر تون نیز حاکم بود. دادگاههائي که بر تون براي محاکمهٔ متهمان به فر دگرائي (ژاک بارون J. Baron، میشل لیریس M. Leiris، ژاک پرهور و رمون کنو و بالاخره روبردسنوس به اتهام فعالیت ژورنالیستی که نوعی خودکشی معنوی شمرده مىشد) تشكيل مىداد، سرانجام به ايجاد عكس العمل هاى عصيان آلودى منجر شد. هجونامهٔ دیگری با عنوان یک جسد نظیر همان که در هجو آناتول فرانس نوشته شده بود، این باز در ۱۹۳۰ به قلم چند تن از اخراجیون اخیر بر ضد آندره برتون صادر شد... در سال ۱۹۲۹ بود که آراگون و ژرژ سادول که براي شركت در دومين كنگرهٔ بينالمللي نويسندگان به خاركف رفته بودند از. اتحاد شوروی بازگشتند. در حالی که صددرصد کمونست شده بودند. آراگون سورر ئاليسم / ٨٠٥

برای اعلام رسمی موقعیت سیاسی جدید خود شعر «جبههٔ سرخ» را در مجلهٔ ادبیات انقلاب جهانی که در مسکو منتشر می شد به چاپ رساند. در فرانسه علیه آراگون (به گناه اینکه مردم را به کشتن رهبران رژیم دعوت کرده بود) اعلام جرم کردند و به رغم اینکه برتون به دفاع از او برخاست، آراگون در سال ۱۹۳۲ با این گروهی که خود از مؤسسانش بود قطع رابطه کرد و در عوض، نزدیک ترین رابطه را با حزب کمونیست برقرار کرد (به ویژه با نفی فرویدیسم و تروتسکیسم). باید توجه داشت که در این تاریخ دیگر شرائط فرق کرده بود و پیوستن به حزب کمونیست دیگر یک رفتار نمادین و نوجویانه شمرده نمی شد. اتحاد جماهیر شوروی دیگر آن تجربهٔ متزلزل انقلابی شمرده نمی شد، در فرانسه سختگیری ها هم در جناح راست و هم در جناج چپ آغاز شده بود، دولت فرانسه الوار را ممنوع الخروج و سادول را زندانی کرده بود. در سال ۱۹۳۳ برتون، الوار و کرول از حزب کمونیست اخراج شدند. در سال ۱۹۳۵ به برتون اجازه ندادند که در کنگرهٔ نویسندگان برای دفاع از فرهنگ سخنرانی کند.

از آن پس، با وجود چند اقدام مشترک دیگر با جناج چپ و شرکت در اقدامات ضد فاشیستی، در سال ۱۹۳۵ بر تون با انتشار مقالهٔ موضع سیاسی سوردثالیسم مخالفت خود را با استالین اعلام داشت. افشاء محاکمات مسکو در سال ۱۹۳۷، برقراری ارتباط محکمتر با تروتسکی که به مکزیک تبعید شده بسود و مسلاقات برتون با او در تابستان ۱۹۳۸ و شرکت در بنیانگذاری «فدراسیون انقلابی مستقل» و تنظیم بیانیهٔ در دفاع از هر انفلابی مستفل با همکاری تروتسکی و دیه گو ریبرا Diego Rivera نقاش مکزیکی، قطع رابطهٔ کامل سورر ثالیسم را با استالینیسم نشان می دهد.

در جناح دیگر نیز اوضاع بهتر از این نیست. نازیها در سال ۱۹۳۷ نمایشگاهی از آثار «هنر فاسد» ترتیب دادند که آثار بیشتر نویسندگان و نقاشان سوررئالیست در میان آنها قرار داشت.

استقلال سورر ثالیسم به رغم خود آن، در استقلال آثار فردی است که در این سالهای پر آشوب به وجود می آیند. هنر به جای اینکه باز تاب ایدئولوژیک روابط تولید باشد، نتیجهٔ آنی ترین انتخابها و اشتیاقهاست. برتون بر ضد آن هنر تبلیغاتی که در «دفاع از فرهنگ» باشد قیام می کند (موضع سیاسی سور ثالیسم) و با تلاشی بیش از همیشه می کوشد که قطبهای متضاد نهضت خود را با هم آشتی دهد و عملاً سعی می کند که در تاریخ سور ثالیسم آن نقطهٔ روحی را به وجود بیاورد که: «زندگی و مرگ، واقعی و خیالی، گذشته و آینده، ار تباط پذیر و ار تباطنا پذیر، عالی و دانی، دیگر نقطهٔ مقابل هم شمرده نشوند.» این پیامی است که بانیهٔ دوم سور ثالیسم بر پایهٔ آن بنا می شود.

بيانية دوم Second Manifeste du surrealisme

این متن که در دسامبر ۱۹۲۹ در شمارهٔ ۱۲ انقلاب سوررئالیستی منتشر شد، با لحن پر شوری که دارد و خشونت در قضاوت که نشانهٔ جوشش درونی گروه و به طورکلی تلاطم موجود در بیرون از گروه ــحاکی از آشفتگی عمیق و نوعی تردید و تزلزل در عقاید ـکه همهٔ محافل «پیشرو» دوران را مغشوش کرده است، با بیانیهٔ اول متفاوت است.

این بیانیهٔ دوم، سوررئالیسم را نه تنها تلاشی برای شناخت، بلکه نوعی پویائی برای رسیدن به همان نقطهٔ روحی میداند که در آن همهٔ تضادهای ظاهری از میان میروند. چنین اقدامی به دیالکتیک هگل و در عین حال به سنت عرفانی متکی است و نیز خواهان برخورد جدی و شدت عمل، از جمله برای محکوم کردن انواع انحرافها است و نگه داشتن نهضت در «نقطهٔ حساس خط قله» که در آن، تعهد سیاسی و پژوهشهای نظری بتوانند همزیستی کنند، بی آنکه همدیگر را ویران سازند. استقرار در چنین وضعی نوعی ارادهٔ معطوف به عصیان مطلق را ایجاب میکند، در حدی از جوش و خروش دائم. به طوری که به جز لوتره آمون، تمام اسلافی که پیش از آن مورد احترام برتون بودند، (رمبو، ساد، بودلر، پو) این بار کم و بیش در معرض انتقاد قرار گرفتهاند، زیرا آثار آنان در حدی نبودهاند که بتوانند در برابر تلاشهای گوناگون برای حذفشان مقاومت کنند. هدف این بیانیه در عین حال دستیابی مجدد به مصالحهای در میان اعضاء گروه است: عبور دیالکتیکی از آثار فردی و نوعی کلی سازی مباحث آنها که پیروزی سوررئالیسم را به عنوان نهضتی هنری که علاقمندان بین المللی اش روزافزون است فراهم می آورد.

زيرا سوررئاليسم گذشته از آنکه به سوی جهانی ترین فرمها متمایل میشود، تجربهٔ خود را به شکلهای بسیار دقیق هم دنبال میکند و به کار در روی سبک می پر دازد که آراگون دسانهٔ آن را در سال ۱۹۲۸ می نویسد. هر کسی که بخواهد دربارهٔ آثار استثنائی که از آن پس سوررئالیسم به دنیا داده است مطالعه کند، ناچار است که به این متن برگردد. این متن یکی از کلاسبکهای سوررئالیسم است که در آن آراگون دقیق ترین مرزها را برای آنارشیسم در ادبيات تعبين مي كند. اين رساله در درجهٔ اول صورت هجو نامه دارد، اما دامنهٔ آنچه هجو میکند، بسیار گستر ده است: نخست به نظامیگری و جنگ طلبی، به مقامات کلیسا و بالاخره به شیوههای مختلف ادبی (خودکشی، سفر، مذهب، بيماري قرن) حمله ميكند. حتى به شيوههائي كه فرويديسم يا نسبيت اينشتن به میان آورده است و حتی خود سوررئالیسم. و میگوید: «اگر شما به تبع یکی از روشهای سوررئالیستی قلم بردارید و بلاهتهای غمانگیزی بنویسید. بلاهت غمانگیزی است!» با توجه به این نقدهای تند است که در سال ۱۹۳۸ برتون و الوار، فرهنگ مختصر سوررئالیسم (Dictionnaire abrégé du surrealisme) را به عنوان مقدمهای بر نمایشگاه بینالمللی سوررئالیسم که برای نخستین بار در گالری هنرهای زیبای پاریس تشکیل می شود می نویسند. به دنبال این نمایشگاه، نمایشگاههای متعددی در کشورهائی که سوررئالیسم به عنوان

1. L. Aragon, Traité du style, 1928, Paris

مکتب وارد آنها شده بود دائر میشود. این کشورها عبارتند از بلژیک، چکسلواکی، سویس، انگلستان و حتی ژاپن. اما سوررئالیسم که پس از سال ۱۹۳۰ پیروز شده است از داشتن ارگانی محروم است. آخرین شمارهٔ سوررئالیسم در خدمت انقلاب در ماه مه ۱۹۳۳ منتشر میشود و پس از آن هیچ مجلهٔ دیگری جای آن را نمیگیرد. دیگر نوبت آن رسیده است که روزنامه ها و مجلات مختلف با سوررئالیست هاگفتگو کنند و یا دربارهٔ این مکتب کتابهای گوناگون نوشته شود.

دوران فلسفي (۱۹۳۹ ـ ۱۹۵۰)

نگرانی، یعنی زیر سؤال بردن این دنیا، در قلب ماجرای سورر ئالیسم جای میگیرد و نیز جستجوی یک معنی پنهان و دید تازه ای از نظم جهانی. اگر کاربرد زبان پیوسته مورد توجه سورر ئالیست ها، بدون توجه به نوع تعهدشان، بوده است، از این روست که پی برده اند قدرت این را دارند که پوچی دنیا را افشاء کنند \_ همان سان که دادا افشاء کرد \_ و به آنچه امکان دارد، یعنی به دنیای روزمرهٔ ما، از نو معنی بدهند. اگر نگارش خودکار در آغاز این امید را بخشید که منطقی عمیق تر \_ و شاعرانه \_ در بی نظمی ظاهری گفتارهای نیندیشیده پیداکنند، مفهومی که بعد در میانشان مطرح شد، یعنی تصادف عینی <sup>۲</sup> نقشی مهم در ادراک نشانه هائی که حضور ما در دنیا بر می انگیزد بازی کرد.

در ۱۹۳۷ در بوتهٔ آزمایش عنق دیوانهوار (L'Amour fou) اثر برتون، دغدغهٔ عینی کردن تصادف به عنوان پاسخی که بایدگفت فلسفی است، به غیر عقلانی بودن رفتار انسان ظاهر میشود. شکست تلاش برای عوض کردن انسان (انسان سوسیالیست اتحاد شوروی تغییر نکرده است) و بازگشت وحشیگری در زیر نقابهای توتالیتر و انتظار جنگی که احساس میشود جلوگیری از آن

۱ و ۲. این اصطلاحها در صفحات بعد، زیر عنوان کلی «صناعات سورر ثالیسم» تحلیل شده است.

سورر ثاليسم / ٨٠٩

امکان ندارد، سورر ثالیست ها را هر چه بیشتر به سوی مواضع نظری می راند. جنگ جهانی اول نیروهای انتقادی آنها را آزاد کرده بود، جنگ دوم تمایل به حل تناقضهای انسان و جهان را در سطحی کهن تر از برخوردهای اجتماعی در آنها تشدید خواهد کرد. وقتی که ورود به جنگ، بسیج و پراکنده شدن گروه پیش می آید، بر تون گلچین ظر سیاه (Anthologie de l'humour noir) را به چاپخانه می دهد که رژیم ویشی آن را به گناه «نفی روح انقلاب ملی» سانسور میکند. طنز سیاه که بینابین «طنز عینی» هگل و تصعید و والائی فروید قرار دارد، تلاشی است برای بازپس دادن قدرت کامل به انسان که از وحدت خویش محروم شده است.

**مهاجرت به امریکا و** مقدماتی بریک بیانیهٔ سوم سوررثالیسم، یا نه؟

(Les Prolegoménes à un troisième manifeste surréaliste, ou non)

در سال ۱۹۲۴، جنگ در اروپا سبب شده است که عدهٔ زیادی از سوررئالیستها یا سوررئالیستهای سابق برای مبارزه با نازیسم یا حکومت ویشی بسیج شوند: آراگون، شار، دسنوس، الوار، لیریس، پونژ، کنو، ریبمون دسنی، سوپو، تزارا، اونیک ... عدهای فقط دست به عمل میزنند و نوشتن را کنار گذاشتهاند، دیگران، هم مینویسند و هم عمل میکنند و بخصوص اشعارشان را در مجموعهٔ اشعار جمعی شعر مقاومت با عنوان آبروی شاعران کرده و به برتون وفادار مانده است، در فوریهٔ ۱۹۴۵ در نوشتهای با عنوان بیآبروش شاعران (le Deshonneur des poètes) به روده درازیهای ناسیونالیستی و تبلیغاتی کسانی مانند آراگون و الوار میتازد.

برتون که به امریکا مـهاجرت کـرده است، بـا مـحبت و اسـتقبال شـدید سوررئالیست.های آن سرزمین، به ویژه دوشان، ارنست، ماسون، ماتا (Matta) و تانگی (Tanguy) روبرو میشود و در آنجا بـا «الیـزا» هـمسر آیـندهاش و

الهام بخش آرکان ۱۷ (Arcane 17) آشنا می شود. سفر با این زن در میان بومیان امریکا و در اقدامتگاه های سرخ پوستان آریزونا ونیومکزیکو راز هنر سرخ پوستی را به او می آموزد.کشف اساسی عروسک های هوپی (Hopi) ، کشفی که به صورت عجیبی به سرودن قصیده ای برای شارل فودیه Ode à Charles) (Fourier مبتکر بزرگ جامعه ای متحد و بر پایهٔ تبعیت از مشابهت ها و پیوندهای جهانی، منجر می شود.

فعالیت سوررئالیستی در نیویورک به ویژه با انتشار مجلهٔ ۷۷۷ (از ژوئن سال ۱۹۴۲) با اندیشهها و جریانهای نزدیک به خود رابطه برقرار کرد و به چاپ آثاری از روژه کایوا (R. Caillois) لوی استروس (C. Levi - Straus) و دنی دو روژمون (D. de Rougemont) نیز رضا داد. و نیز به جستجوهای تازه تری از سوررئالیستها دربارهٔ کیمیاگری و جادوگری و غیره میدان داد.

اما پژوهش مهمی که به فعالیت ۷۷۷ شدت بخشید، در مقدماتی بر یک بیانیه سوم سوردثالیستی یا نه؟ دیده می شد که در همان سال ۱۹۴۲ در همین مجله چاپ شد: در ورای انقلاب اجتماعی، تحول انسان است که اهمیت دارد. ضمناً در آن، محکومیت اسطورههای باستانی و پی افکندن نوعی اساطیر مدرن و پذیرا، آشتی دادن انسان با طبیعت، عالم صغیر با عالم کبیر، و بازیافتن مشابهتها و پیوندهای جهانی که بودلر عزیزش داشت، مطرح شده بود.

با اینکه جنگ مایهٔ پراکندگی سورر ثالیست ها شده بود و غیبت بعضی از آنان از قبیل آراگون و الوار برای گروه تقریباً جبران ناپذیر بود، اما ورود افرادی که بعدها همه از نامداران ادبیات فرانسه شدند نیروی تازهای به نهضت بخشید. اشخاصی از قبیل: ژولیـن گـراک (Jolien Gracq)، آنـدره پییر دومـاندیارگ (A. P. de Mandiargues)، آن پـییر دوپـره (J. P. Duprey)، م جویس منصور، وایـوبونفوا (Yve Bonnefoy). اما بعد تـاریخی و فـرهنگی سورر ثالیسم، از آن پس آن را به سوی روحیهٔ مبارزه میکشاند و وضع سیاسی گروه قاطعیت بیشتری پیدا میکرد:گروه که پیوسته با چشم باز مواظب فشارها سوررئاليسم / ٨١١

و سرکوبهای دول مختلف در جهان بود، در سال ۱۹۵۶ به دخالت نظامی شوروی در بوداپست اعتراض کرد. در سال ۱۹۶۰ برتون به نمایندگی اعضاء گروه از اعلامیهٔ ۱۲۱ نفر که اعلام کرده بود هرکسی حق دارد که از فرمان نظامی برای رفتن به الجزایر و سرکوب استقلال طلبان خودداری کند طرفداری کرد.

مرگ آندره برتون در ۲۸ سپتامبر ۱۹۶۶ پایان زندگی نهضت را به عنوان سازمانی متشکل جلو انداخت ژان شوستر J. Schuster در لوموند ۴ اکتبر ۱۹۶۹ بااین عبارات خبر مرگ آن را منتشر کرد: «شمارهٔ ۷ نشریهٔ Archibras آخرین اظهار وجود سوررئالیسم به عنوان نهضتی متشکل در فرانسه خواهد بود.» اما مرگ سوررئالیسم مرگی بود پس از تحقق و تکامل و تثبیت. زیرا اثری عظیم بر ادبیات و هنر جهان گذاشته بود. شعر و رمان و نقاشی و سینما و هنرهای دیگر پس از سوررئالیسم، دیگر آن نبودند که پیش از سوررئالیسم بودند. فردیناند آلکیه F. Alquié فیلسوف فرانسوی آن را نوعی فلسفه نامید، موریس بلانشو «شبحی حاضر و ناظر در همه جا» و خود برتون هم به آن نام «اسطورهٔ جدید» داد. .

فنون سورر ئاليسم

۱\_طنز

حقارتها و پوچیهای دنیائی که هستی در آن جریان دارد، در نظر کسی که از دل و جان در آرزوی لایتناهی است، آن دنیا را خندهدار یا کمیک جلوه میدهد. پیش از گشودن راهی تازه باید ویران کرد و خنده هنوز بهترین سلاح برای از هم گسستن یوغ سالوس و ریاست. آیا برای انسان امتیازی نیست که

۱. این بخش در چاپهای قبل تحت عنوان «اصول سورر ٹالیسم»، گزیدهای بود از فصل Que sais - لاکتاب «مورد تالیم»، تألیف ایو دوپلسیس Y. Duplesis کک در سری Jee sais - لاکتاب «مورد تالیم»، تألیف ایو دوپلسیس Y. Duplesis نزد مربی Que sais - لاکتاب «مورد تالیم»، تألیف ایو دوپلسیس Y. Duplesis نزد مربی Que sais - لاکتاب «مورد تالیم»، تألیف ایو دوپلسیس Supesis نزد مربی عدار کر در اراه اصل مقاله مورد ثالیسم عمل شد، با استفاده از منایع جدید تر و مهم تری که در دسترس بود، مقالهٔ دیگری بنویسم، مورد ثالیسم عمل شد، با استفاده از منایع جدید تر و مهم تری که در دسترس بود، مقالهٔ دیگری بنویسم، مورد ثالیسم عمل شد، با استفاده از منایع جدید تر و مهم تری که در دسترس بود، مقالهٔ دیگری بنویسم، مورد ثالیسم عمل شد، با استفاده از منایع جدید تر و مهم تری که در دسترس بود، مقالهٔ دیگری بنویسم، برود و معالب دیگری جای آنها را بگیرد. لذا بهتر دیدم که به جای تمویض، ترجمه کاملی از آن فصل را در اینجا اراثه کنم. فقط مطالبی تحت عنوان فرعی «طنز، طنز عینی و طنز سیاه» در مدخل طنز و نیز مدخل مستقلی با عنوان «تصادف عینی» و در مدخل امر شگفت، ضمیمه ای با عنوان «راه مول را استاله کنم. و برد نیم از آن فصل را مستقلی با عنوان «تصادف عینی» و در مدخل امر شگفت، ضمیمه ای با عنوان «جادو» با استفاده از کتاب جدید تر و جدی تری ( سورد ثالیم» نوشتهٔ ژرار دوروزوا Durozi عنوان هر مورد و برزال لشر بونیه Recherbonnie و نیز مدخل و جنو نو نیز مدخل و با ترون ، برد و جدی تری ( سورد ثالیم» نوشتهٔ ژرار دوروزوا Durozi میه یا با تربود» با مناده از کتاب یا عنوان «جادو» با استفاده از کتاب یا با ترجمه یا تألیف شود چاپ لاروس، ۱۹۷۲) به آن دانه مده است. حقیقت این است که در مورد مورر تالیسم هرگز با یک مقاله (ولو مفصل) نمی توان به جایی رسید. حتما باید کتاب یا کتابهائی در این باب ترجمه یا تألیف شود تر تروی مقبل کاری و می زمان کرده مورن باین ترجمه یا تألیف شود ترزوی ترجمه ای هدی که در آن شرع می موران در بیستم پی می مورد موری در این باب ترجمه یا تألیف شود ترزوی مورم کردی هدین که مور تالیم می مورر تالیم می مورر تالیم مورر تالیم می ترزوی می مول میان کرده مونی در آن شرع مورم کرده مونی در تر مورم کرده مونی در تر تر مورم کرده مونی در تر مو مولی مورر تالیم مورر تالیم مورر تالیم مورر تالیم می مورر تالیم

بتواند با نیشخندی خود را از قیود و موانع اجتماعی رها سازد؟ بدینسان شیطنت حاکم میشود و سوررئالیستها در مغاکهای ضمیر پنهان رخنه میکنند.

اهل طنز از زندگی فاصله میگیرد تا آن را به عنوان تماشاگر نگاه کند. در برابر او عروسکهای خیمه شب بازی در حرکتند و کافی است که وی نخهای آنها را ببیند تا پی ببرد که حرکات آنها جدیتی گزافه و دروغین دارند. زندگی واقعی جنبهٔ جدی خود را از دست میدهد و برای کسی که آن را با بیاعتنایی نگاه میکند، موضوع تمسخر میشود. بنابراین طنز نوعی بی علاقگی به واقعیت خارجی را ایجاب میکند و دیدگاه کسی است که غوغای جهان را از بالکن خانهاش تماشا میکند.

اما تکیه بر جنبههای مضحک و تمسخر همهٔ قراردادها، قهراً به طغیان بر ضد نظام موجود منجر میشود. به دنبالکشفیات فروید، طنز آشکارا به عنوان دگردیسی روح سرکشی و رد اطاعت از پیشداوریهای اجتماعی ظاهر میشود: طنز نقاب نومیدی است.

طنز فقط نشانهٔ روحی نیست که نمیخواهد در زیر امواج حوادث غرق شود، بلکه عظمت خاص خود را دارد. زیراگویای ارادهٔ «خویشتن» است برای نجات خود از واقعیت تا آنجا که در برابر صدمات آن حساس نباشد. ساعات دنیای خارج، حتی میتواند برای او فرصتهائی برای لذت باشد. آندره برتون میگوید که فروید به عنوان مثال محکومی را ذکر میکند که روز شنبه به پای چوبهٔدار میبردند و او فریاد زد: «به به! چه هفتهٔ خوبی! از شنبه اش پیداست!» طنز سبب میشود مصرف نیروئی را که درد و رنج به ما تحمیل میکند صرفه جوئی کنیم و از این نظر دارای «ارزش متعالی» است. «ما احساس میکنیم که طنز اختصاصاً این شایستگی را دارد که ما را آزاد کند و به هیجان بیاورد.» آیا «اوبوشاه» که مجموعهٔ نیروهای ناشناخته، ناآگاه و

. Ubo roi \_ قهرمان مشهور سلسله نمایشنامههائی به همین نام از آلفره ژاری.

سوررئاليسم / ٨١٥

سرکوب شده را در حد انفجار به کار میگیرد و در عین حال همهٔ این زیاده رویها را با احتیاطکاری انجام میدهد، تجسمی از طنز نیست؟»

بدینسان طنز رفتار انسان عاصی است و نقطهٔ عزیمت واقعیتی تـازه همان طور که «مارکو ریستیچ (Marco Ristitch) در یکی از مقالات مجلهٔ انفلاب سورئالیستی میگوید: «احساس بیهودگی رقت آور و غیرواقعی و پوچ بودن همه چیز، و احساس بیهودگی خویشتن است؛ بیهوده بودن است. پس در این صورت یا باید خود را نابودکرد یا خود را تغییر داد و با نـفی قـاطعی از خـویشتن فـراتـر رفت. واشـه خـودکشی کـرد، دادا سوررئالیسم شـد... و سوررئالیسم یکراست رو به منطقهٔ ممنوعه رفت.»

باری، طنز به ما امکان میدهد که دنیا را از زاویهٔ دیگری ببینیم و روابط آشنای اشیاء را درهم بشکنیم. طنز «در ذات خود، نوعی نقد شهودی و نهفتهٔ ساز وکار مغزی قراردادی است، نیروئی که یک امر یا مجموعهای از امور را از حالت طبیعیشان بیرون میکشد تا درون بازی دوار آوری از روابط غیرمنتظره و «فرا واقعی» پرتاب کند. طنز و تنها طنز به هر آنچه احاطهاش کرده است، نوعی تازگی غریب، با مشخصهای وهم انگیز از عدم و اهمیتی استهزاء آمیز میدهد ...» عادات ما را از طریق غریب گردانی، حیرت و برخوردهای غیر منتظره زیر و رو میکند، روح را آزاد میکند و سبب عروج آن میشود.

خردگرائی در برابر این شکل فعالیت روحی برهم زنندهٔ قانون و طبقهبندی و نظم مستقر، که سرودهای مالدورور به بهترین وجهی نشان داده است، مقاومت میکند.

شعر که می تواند موقعیتهای پیاپی زندگی را بیان کند، بهتر از نقاشی تن به طنز میداد. با این همه هنگامی که نقاشی به عنوان وسیلهٔ بیان زندگی درون نیز به کار رفت، آثار طنز آلودی مانند آثار ماکس ارنست به وجود آمدند که از این نظر، باز هم به گفتهٔ آندره بر تون «هیچ چیزی کامل تر و تکان دهنده تر از سه

رمان او در قالب «کولاژ» نیست: زن بیسو، دخترکی که میخواست وارد طریقت کارمل شودو یک هفتهٔ نیکوکاری یا عناصر هفتگانه.

اما سينما يودكه مي بايست زمينة منتخب طنز باشد. امكانات سينما به نيروي تخبل اجازه مي دهد كه آزادي عمل بي يايان به خود بدهد، همان سان كه فیلمهای «کارتون» و برخی از فیلمهای دیگر امریکائی که واقعیتی تازه را به انسان تلقين مي كنند، واقعيتي كه در آن، در ساية برخو ردهاي غير منتظره اشياء و موضوعهای نامتجانس، مضحکه است که پیروز می شود. آنتونن آرتو که طنز را وسیلهٔ آزادسازی نیروهای غریزی موجود انسانی میداند، Animal Crackers، اولین فیلم برادران مارکس راکشف تازمای می شمارد و می گوید: «جادوئي خاص که روابط عادي کلمات و تصاوير را از مفاهيم هميشگي عاري میکند. اگر بتوان حالتی مشخص و درجهای شاعرانه و خاص از کار ذوقی را سوررئالیسم نام داد، فیلم Animal Crackers در آن مرحله جای می گیرد.» اما به طنز این فیلم، با تأیید ارزش آن، چیز دیگری را اضافه میکند: «چیزی ناراحت کننده و تراژیک، از تقدیری (نه خویش، نه ناخوش، بلکه غیرقابل توصيف) سخن میگوید که یا به یای طنز پیش میرود؛ مانند تظاهر یک بیماری وحشتناک روی صورتی با زیبائی مطلق.» پس طنز فقط هجو نابود کنندهٔ واقعیت نیست، بلکه فضائی را جایگزین آن میکند که در آن، برای کسی که درگیر آن شود، همه چیز تازه است.»

طنز که ویران کنندهٔ جنبههای عادی هستی است، روح را با برخوردهای غیرمنتظر، از افقهای عادی خویش جدا میکند و به راه دیگری میاندازد و برای رودرروئی با واقعیت دیگری آماده میکند: فراواقعیت! سوررئالیستها نمیخواهندکه، مانند دادا، همه چیز را نفی کنند، بلکه خود نیز میخواهند اثر مثبتی بیافرینند. وقتی که عقل و منطق در برابر مخیله تسلیم میشوند، آن وقت است که دنیائی غنی از تصاویر و اوهام پیش روی ماگشوده میشود. سور ئالیستها از ما میخواهند که از دنیای سودجو که سود مادی یگانه محرک آن است بگذریم و وارد دنیای شگفتی ها و زیبائی ها شویم: «سور ئالیسم کارکرد ارادهٔ غریب گردانی مطلق ما خواهد بود.» بدین سان، یک مجسمه که در گودالی افتاده باشد، ارزشی فراتر از آن مجسمهای خواهد یافت که روی پایه اش نصب شده است. همچنین دستی که از بازو جدا شود معنی دیگری پیدا خواهد کرد.

یعنی اینکه از اشیاء و قضایا جدا شویم و آنها را دیگر در رابطه با خودمان نبینیم، بلکه آن چنان ببینیم که می توانند در عالم خود باشند. در این صورت خواهیم دید که آنها آمادگی دارند مفاهیم مختلفی پیداکنند و احساس خواهیم کرد که آنها در جائی که به طور معمول قرارشان می دهیم، هیچ گونه استحکامی ندارند. اما از این مرحلهٔ درهم ریختن ظواهر، سور رئالیست ها زیبائی شناسی تازه ای به وجود می آورند. ماکس ارنست برای ما تشریح میکند که چگونه زیبائی می تواند بر طبق فرمول ایزیدور دوکاس (کنت دولو تره آمون): «از یعنی «واقعیتی ساخته و پرداخته که مقصود ساده لوحانه از آن قبلاً برای همیشه تعیین شده است (چتر) در حضور واقعیت دیگری که از آن بسیار احساس غربت و غرابت کنند (میز تشریح)، عملاً از مقصد ساده لوحانهاش و ارد باید اید از هو به همان پوچی (چرخ خیاطی)، در نقطه ای که هر دو باید احساس غربت و غرابت کنند (میز تشریح)، عملاً از مقصد ساده لوحانهاش و ارد باید از هو به معان پوچی (چرخ خیاطی)، در نقطه ای که هر دو باید احساس غربت و غرابت کنند (میز تشریح)، عملاً از مقصد ساده لوحانه از آن و بائ مر در دام این و به مطلق تازه ای

به عقیدهٔ لوئی آراگون، نسبت دادن مفهومی خیالی و حیرت آور به اشیاء و موضوعات، به هیچوجه بازی نیست، بلکه کرداری فلسفی است. فیلسوف معمولاً در نظر تودهٔ مردم کسی است که دیدی خاص و غیرمنتظره از جهان

دارد: «شناخت عامیانه معمولاً بر طبق رابطهای ثابت برقرار می شود، همراه با قضاوتي كه همان واقعبت است. و حال آنكه تصور واقعبت با هر فلسفة حقیقی پیگانه است... شناخت فلسفی که «امر واقعی» را انکار می کند، در آغاز یین این مواد، رابطهٔ تازمای بر قرار می سازد که «امر غیر واقعی» است. پس در وهلهٔ اول، ابداع در این امر غیرواقعی صورت میگیرد. بعد، شناخت ما به نوبهٔ خود «امر غير واقعي» را هم انكار مي كند و از آن مي گريزد. و اين انكار دوگانه به جای اینکه به پذیرش مجدد «امر واقعی» منجر می شود. آن را عقب می زند و با «امر غیرواقعی» درهم می آمیزد. یعنی از این دو تصویر فراتر می رود. به حد واسطی دست می یابد که آنها را با هم آشتی می دهد و خود شامل آنها می شود. و آن «فراواقعی» (Surréel) است که یکی از تعریف های شعر است.» یک بازی محفلی از این نوع «فرو بردن دو چوب کبریت به دو گوشهٔ قوطی كبريت و گذاشتن كبريت سوم بر سر آنها كه وقتى كبريت وسطى را روشن کنید به پرواز در می آید.» یک عمل فلسفی فوْق العاده است. این عمل را معمولاً بازي مي نامند و حال آنكه يک كاربر د فراواقعي به كبريت داده است که ما را وارد دنیای تازهای میکند، دنیائی که در آن «مفید بودن» مورد بحث نيست. در چنين ابداعي «طنز سوررئاليستي» بدون هيچ گونه صحنهسازي در حالت آني خود وجود دارد.

پس دو جنبهٔ منفی و مثبت در میان است. نخست باید واقعیت را ویران ساخت تا واقعیت تازهای از آن پدید آید که اولی فقط پوستهٔ سطحی آن بود. طنز با نقدی که دربارهٔ روابط طبیعی و منطقی تصاویر، کلمات و اشیاء انجام میدهد، آنها را در دنیای دیگری میافکند، تا آنجا که اصل هویت را هم مورد تردید قرار میدهد و ذهن را با ضربههای پیش بینی نشدهٔ تصاویر به آشفتگی اولیه بر میگرداند.

طنز عيني و طنز سياه

در پیشگفتاری که آندره بر تون در سال ۱۹۶۶ برای تجدید چاپ گلچین طن ساه Anthologie de l'humour noir (که نخستین بار در سال ۱۹۳۹ منتشر شده و در سال ۱۹۴۷ قسمتهائی به آن افزوده شده بود.) نوشته است میگوید که عنوان «طنز سیاه» به هنگام پیدایش معنی روشنی نداشت، اما در عوض، از آن پس این اصطلاح در کمال شکفتگی است و چه از طریق شفاهی و چه از راه هنرهای تجسمی و سینما بین مردم یخش می شود. با این همه، این طنز که از یک قرن پیش، به طور اساسی، در همهٔ امور در زمینهٔ فلسفی، شاعرانه، هنری و علمی حضور دارد، همان طور که برتون در مقدمهٔ سال ۱۹۳۹ مینویسد: «از هر گونه تعریفی گریزان است.» به گفتهٔ او شعر، «یگانه هنر کلی و جهانی» بسیار زودتر از نقاشی، از طنز مایه گرفته بود. اما از سال ۱۹۱۰ به ویژه پس از ماکس ارنست و سه رمان او به صورت «کولاژ» نقاشی نیز مانند سينما (مک سنت، دالي و پيکابيا) از راه طنز زندگي ميکند. چنان که مي دانيم این طنز هیچ گونه رابطهای با شوخی و فانتزی و احساساتی بودن ندارد. با شناخت مفهوم طنز عینی (Humour objectif)که هگل مطرح کرده است و پیدا کردن قالب و «سیاهی» آن درکار نویسندگانی که بر تون آثارشان را با دقت انتخاب کرده و در این گلچین آورده است می توان به مفهوم آن پی برد.

از طنز عینی به طنز سیاه

هگل در میان دریائی از نظریات فلسفی و در خلال فصول گوناگون زیبائی شناسی چهار جلدیاش عبارتی دارد که نخستین بار آندره برتون به آن توجه کرد و از اینکه فیلسوف بزرگ آلمانی در این عبارت مفهوم طنزعینی را به میان کشیده است، خود را مرهون او دانست. این عبارت بعدها نیز در چند کتاب که دربارهٔ سورر ئالیسم نوشتهاند نقل شده است. میشل کاروژ دربارهٔ آن مینویسد که «پیشگویانه و در عین حال محتاطانه است: پیشگویانه از آن نظر که به طور

ستایش انگیزی با [سیر تاریخی هنر که اساس فلسفهٔ هنر او را تشکیل میدهد و ] با تحول هنر که پس از او روی داد منطبق است، و محتاطانه برای اینکه سایهای از شک روی جملهٔ آخرش انداخته است، شاید از این رو که فکر میکرد مبادا نوعی بازگشت به عقب و «شبه عینیت کلاسیک» صورت بگیرد که در روزگار خود او وجود نداشت...» و ما در اینجا می توانیم این نکته را به گفتهٔ میشل کاروژ اضافه کنیم که این شک هگل نیز پیشگویانه بوده است، زیرا واقعاً چنین بازگشتی با «رئالیسم سوسیالیستی» صورت گرفت.

عبارت هگل که در جلد دوم زیبائیشناسی (ص Aubier ۳۴۲ ، پاریس) آمده چنین است:

«هنر رومانتیک از اساس، دوگانگی بسیار عمیق و بازگشت روح به خویشتن بود، با توجه به رابطهٔ ناقص بین روح و واقعیت عینی، روح به نوبهٔ خود به این واقعیت بی اعتنائی نشان داد. این تضاد در تصادفی یا بر ذهنیتی متمرکز شد که آن هم کمتر تصادفی نبود. اما وقتی که این رضامندی به واقعیت عینی و بر روی بازنمائی ذهنی، بنابراصل رومانتیسم، به نفوذ روح در عین منجر شد و از سوی دیگر طنز به نوبهٔ خود به عین و به شکلی که انعکاس ذهنی به آن می دهد حمله آورد، شاهد استقرار آن در خود عین شدیم. اما این نفوذ در از لید (Lied) یا به عنوان بخشی از یک کل نمایان شود، زیرا با گسترش و با ادامه در درون واقعیت عینی، لزوماً به آعمال و مقتضیات و به یک بازنمائی عینی منجر خواهد شد.

و نیز برتون از قول هگل نقل میکندکه طنز به عنوان پیروزی تناقض آمیز اصل تمایل بر شرایط واقعی در لحظهای که این شرایط سخت نامناسب جلوه میکند، طبعاً برای این به میانکشیده میشودکه در عصر آکنده از تهدیدهاکه ما در آن زندگی میکنیم، نقشی دفاعی بر عهده بگیرد.

در واقع، در اثنای دورانهای پر آشوبِ دنیای پرآشوب، عالم تصادف میخواهد که خود را به طور عینی به ما تحمیل کند و طنز در برابر این نظام غیرعادی که فرد هر لحظه ممکن است در آن فدا شود، به عنوان دفاع ظاهر میشود. تمرکز روی این نکته را قبلاً در زبونی شعر دیده ایم: «سمبولیسم اولیه با لوتره آمون و رمبو، پاسخی به جنگ ۱۸۷۰ بود. ما قبل دادائیسم (روسل، دوسان، کراون) و دادائیسم (واشه، تزارا) واکنش جنگ ۱۹۱۴ بودند. این تذکر دربارهٔ فضای کلی که ظهور این نوع طنز را توجیه میکند، همراه با این خواست که دربارهٔ فضای کلی که ظهور این نوع طنز را توجیه میکند، همراه با این خواست تصادف اطلاق میشود.) اشتباه پیش نیاید، بر تون را وادار کرده است که از اصطلاحات هگلی فاصله بگیرد و کلمهٔ «سیاه» را جانشین صفت عینی کند. اما آنی لوبرن Annie Le Brun میگوید که طنز عینی به معنی هگلی این اصطلاح، بی تردید بیان ذهنیت پیروزمند است در روابطی که با دنیای خارج دارد، اما قوعی پیروزی است که میخواهد بسیار کامل باشد تا یک بار دیگر، تصویر واقعی و ژرف روابط خود را ضایع نکند، زیرا چنین به نظر می رسد که این روابط متکی به دنیای منطق نیستند، بلکه از آن دنیای تضادهاه هستند.

طنز سیاه، خندهای است آمیخته به ناسزاکه از اعماق درون عاصی بر میآید، برای مقابله با عقاید رایج و «گفتار» جهانی آنها.

از آن جمله است: «تخطئهٔ نحس» ساد، «شوخی بیرحمانه و شوم» سویفت، یا تامس دوکوئینسی که آدمکشی را یکی از هنرهای زیبا می شمرد و در عین حال از همدردی عمیق با تیره روزی انسانها به هیجان می آمد، یا علاقه و محبت «او. هنری» به «اراذل قانون شکن» ... یا ژاک واشه که یک دل خون چکان گوسفند را به بغل زنی پر تاب کرده و فریاد زده بود: «بگیر، این هم قلب من!» و آلفره ژاری که شب پیش از مرگش در جواب دکتر سالتراس Saltras که از او پرسیده بود چیزی که در آن لحظه می تواند بیشتر از همه خوشحالش کند چیست؟ پاسخ داده بود: «یک خلال دندان!»

و بالاخره گرابه C. D. Grabbe ( ۱۸۰۹ ــ ۱۸۳۶) با «احتیاج به رسوائی» و پتروس بورل Petrus Borel ( ۱۸۰۹ ــ ۱۸۵۹) با «سبک هذیانی»اش و بودلر با ضرورت «تکان دادن، عاصی کردن و به حیرت انداختن» و نیچه با حسن نیت انگاشتن بدبینی و صورتی از آزادی شمردن مرگ، و «عشق جنسی به عنوان تحقق آرمانی اتحاد ضدین.»

با این همه، همین اشخاصی که با این همه تحقیر، دست به عصیان میزدند، به صورت دردناکی لای چرخ دندهٔ ماشین اجتماع و سرنوشت له شدند: ساد قسمت اعظم عمر خود را در زندان به سر برد، گراب از الکلیسم مرد و بورل از فقر و بینوائی، سویفت پیش از آنکه بمیرد ده سال تمام دچار خبط دماغ بود، بودلر زبان پریش مرد، نیچه دیوانه شد، واشه خودکشی کرد.

اما باید گفت که این تراژدیها هیچ دلیلی بر ضد طنز سیاه شمرده نمی شوند، زیرا خود طنز تظاهر اعتراضی است بر سرنوشت شومی که خواه ناخواه به فاجعه منجر می شد. زیرا هزاران هزار نفر در دنیا که با چنین سرنوشت هائی دست به گریبان بودند، مردند و هیچ اثری از آنان باقی نماند. نمونه هائی که در دست داریم فریاد اعتراض کسانی است که از امکان اعتراض هنر مندانه برخوردار بودند. در اینجا انسان به یاد استدلال کیریلف قهر مان جنس زدگان داستایفسکی می افتد که ادعا می کرد که با کشتن خود آزادیش را به دست می آورد.

۲\_امر شگفت و جادو

امر شگفت \_بدین سان، سورر ئالیسم، با نقد واقعیت، به نهضتی می پیوندد که در علوم پایه های جزمیت را متزلزل میکند و در فلسفه کیفیت انتزاعی نظام هائی راکه فقط بر بنیاد منطق استوارند نشان می دهد.

هرکس وارد قلمروی شودکه در آن «گروتسک» و «مجهول» غرابت خود را از دست میدهد، مانند پل الوار در مییابدکه: «همه چیز قابل تشبیه به

همه چیز است. همه چیز طنین خود ، دلیل خود، تشابه خود، تضاد خود و صیرورت خود را در همه جا می یابد. و این صیرورت لایتناهی است.» این اندیشهٔ پیوند جهانی، پیش از این برای رمانتیکهای آلمان حائز اهمیت بود. و به گفتهٔ کلود استو Estève Estève، «نادیا» قهرمان آندره بر تون، «در یکی از زندگیهای پیشینش می توانست نووالیس باشد، آن شاعر ایدئالیسم جادوئی که برای او طبیعی ترین کردارها این بود که در امور روزانه و در مسائل عادی امر شگفت را ببیند و غرائب و فوق طبیعی را امری آشنا و در دسترس بشمارد.

در این جهان وهم آمیز عجیب ترین حوادث طبیعی جلوه میکند، ذهن نقاد از کار میماند، اجبارها از میان میرود. همین قلمرو سحر آمیز، قلمرو سوررئالیته (واقعیت برتر) است. قبلاً ایزیدور دوکاس و آرتور رمبو «با تحقیر قطعی همهٔ رفتارهای عادی در برخورد با نمودهای دنیا و خودشان و چشم بسته خود را در آغوش امر شگفت انداختن، برای شعر راهی کاملاً تازه باز کرده بودند.»

همان طور که لوئی آراگون نوشته است: «در ورای دنیای واقع روابط دیگری هست که ذهن می تواند دریافت کند و همان اهمیت درجه اول را دارند، مانند تصادف، پندار، وهم و رویا. این «گونه»های مختلف، در یک «نوع ادبی» که همان سوررئالیته باشد تجمع و تجانس پیداکر دهاند. خود او در آثاری مانند روستانی پارس Paysan du Paris آن هالهای راکه اشیاء روز مره را در بر گرفتهاند و آنها را وارد عالم خرق عادت میکنند، نشان می دهد. در زیر قلم سحار او مغازههای پاساژ او پرا چه منظرهٔ مبهمی پیدا میکنند. وی در میگشاید. غرابت برخی از محلهها روی دیگر سکه است. آن روئی که به آسانی در دسترس قرار میگیرد، سطحی ترین جنبهٔ آنهاست. اما حساسیت به امر شگفت موهبتی شکننده و گرانبهاست که باید در حفظ آن کوشید. زیرا «برای هر کسی که در زندگی شخصی چنان پیش می رود که گوئی در جادهای

صاف و هموار قدم گذاشته است و در طریق عادات روزگار با سهولتی روزافزون قدم بر میدارد و به تدریج ذوق و ادراک امور غریب و ناآشنا را از دست میدهد.» چنین موهبتی از دست میرود.

بنابراین سوررئالیستها از دنیای واقع دور میشوند تا در جهان اوهام و اشباح نفوذکنند: «زیرا تنها با رویکرد به عالم وهم تا آن حدیکه عقل بشری سلطهٔ خود را از دست بدهد، می توان به آنجا رسیدکه عمیق ترین هیجان هستی را درک و بیانکرد»

توجه سورر ثالیست ها به فضای فراواقعی قصرهای اشباح رمان های سیاه قرن هجدهم (که قبلاً نیز به آن اشاره کردیم) ناشی از همین دید است. همچنین بر اثر شیفتگی به دخالت مداوم سحر و جادو در زندگی واقعی بود که آنتونن آرتو، داهب اثر لوئیس را به فرانسه ترجمه کرد. به گفتهٔ آندره بر تون، این کتاب شور و علاقه به ابدیت را در قهرمانانی که خود را از هر گونه قید و بند مادی آزاد کردهاند نشان می دهد و «آن جنبه ای از روح را که در آرزوی ترک جهان خاکی است» می ستاید.

ضمناً برخی از مکانها بال و پر گرفتن مخیله را تسهیل میکنند. این امر از دیدگاه سوررئالیستی، «مسئلهٔ قصرها» نامیده میشود. لوئیس پس از مدتی اقامت در یک قصر قدیمی بود که راهب را نوشت. رمان در نبمه راه (En Rade) اثر هویسمانس در قصر متروکی میگذرد، و در طبانچهٔ موسفید، آندره برتون یک کاخ رویائی را برای ما شرح میدهد. و چندی بعد نیز ژولین گراک نام یکی از رمانهای خود را در قصر آرگول (Au Chateau d'Argole) میگذارد.

پس هر جاکه قوهٔ تخیل آزادانه و بدون ممانعت ذهن نقاد تجلی کند، واقعیت برتر ظاهر میشود. از نظر پییر ـ آلبر بیرو P-A. Birot «امر شگفت بیش از پیش آزاد از قید و بند، خصوصیات حیرتانگیز «واقعیت فی نفسه» یـا سوررئالیسم را پیدا میکند... امر شگفت اعجاز خود را بدینسان تکمیل میکندکه به صورتیکاملاً طبیعی با امور عادی و روزمره در می آمیزد.» اگر

برخی از مردم این جنبهٔ جهان را می بیند، دیگران در حالتهای رویا و هیجان، ژرفای آن را به ما نشان می دهند و همین ژرفاست که سور رئالیسم میخواهد به آن برسد و بیانش کند... باید خود را از تمام این اوهامی که حجابی بر این دنیای فراواقعی هستند آزاد کرد. به عنوان مثال آندره برتون اعلام می دارد: «ما خودمان را از این درختان کذائی آزاد کرده بودیم! و از خانهها، آتش فشانها و امپراطوری ها... راز سور رئالیسم در این است که ما متقاعد شده ایم به اینکه چیزی در پشت آنها هست.»

جادو ـ سورر ثالیسم در هیجان بازیابی آن رازی است که خردگرائی بیرنگش کرده و مسیحیت چهرهاش را تغییر داده است. آن اندیشهٔ جادوئی، «آن قدرتهای از دست رفته». قسمتی از بیانیهٔ اول سورر ثالیسم «اسرار هنر جادوئی سورر ثالیستی» نام گرفته و حسرتی که در آن بیان شده به مطالعات نظری گستردهای منجر شده است تحت عناوین: نوبت سخن با پره است La Parole). (La Parole هز جادونی (L'Art magique, 1957).

آنچه در شیوهٔ تفکر جادوئی بیشترین اهمیت را برای سورر ثالیست ها دارد این است که کهن تر از تقسیم توانائی های انسان است، آن توانائی هائی که هدف طرح سور رئالیستی، متحد ساختن دوبارهٔ آنهاست: قدیم تر از آنکه شعر، فلسفه و علم از هم جدا شوند، بنژامن پره در نوبت سخن با پره است، می گوید: «باید پذیرفت که مخرج مشترکی، جادوگر، شاعر و دیوانه را با هم متحد می ساخت که همانا جادو بود. جادو گوشت و خون شعر است، بهتر بگوئیم، در عصری که همهٔ علوم انسانی در جادو گوشت و خون شعر است، بهتر بگوئیم، در عصری که پویزی که خفهاش کرده است ارزشیابی شود. بنژامن پره در همان اثر ادامه می دهد: «انسان اعصار باستانی، تنها به صورت شعر می تواند بیندیشد. و به رغم نادانیش، شاید از راه مکاشفه در خویشتن و در طبیعت که چندان از خود او جدا نیست، خیلی بیشتر از متفکر خردگراکه آن را از روی اطلاعات کتابی

تشریح میکند، می تواند نفوذکند.» هنر ابتدائی، در اجراهای تجسمی و ادبیش نشان میدهد که جادو به انسان اجازه میدهد خود را در تماس نـزدیک بـا مجموعهٔ کیهان نگه دارد.

البته عمل کردن مجدد به هنری که شرائط اجتماعی وجودش در غرب ناپدید شده است، فقط به تحقیق سنتی بی حاصلی منجر می شود که از دادن شناخت بیشتر عاجز است. اما این جادوئی که به تبع رمزگان متفاوتی بر حسب زمان و مکان، اما در هر موردی بسیار دقیق و قاطع عمل می کند \_ جادوئی که هنوز در میان اقوام ابتدائی می توان دید \_ نمونهٔ یکی از جنبه های هنر جادوئی است: «دامنهٔ دیگر جادو ما را با رمز هنری آشنا می کند که به دنبال از میان رفتن هر گونه جادوی شکل گرفته، به طور ارادی یا غیرارادی به برخی و سائل جادو دست می زنند و آگاهانه یا ناآگاهانه دربارهٔ قدرت آنها بحث می کند.» همین مسیر ثانوی است که در سایهٔ سور رئالیسم حقوقی برای خود پیدا می کند و از همه تلاش های آنها طرفداری می کند.

به ویژه از این لحاظ اهمیت دارد که عبارت است از خارج شدن ذهن از حدودی که خرد برای آن تعیین کرده است تا شعر بتواند شیوهٔ اصلی فعالیت آن باشد، زیرا سرچشمهٔ آن، اندیشهٔ جادوئی است. بهرهبرداری از ظرفیتهای شاعرانه در همهٔ جهان، آن هم نه تنها در شعر، بلکه در نقاشی و به طور کلی در هستی روزمره. این خود، شرکت در آزاد ساختن انسان است و روابط او با دنیا، فیز شانسی است برای تولد شعری که به گفتهٔ لوتره آمون «همه میگویند.» شبیه هنر اولیه که برای فهم آن، گروه اجتماعی به طور جمعی عمل میکند. و باز به گفتهٔ پره، «در اینجا سخن از این نیست که مدح شعر را برای مقابله با فکر منطقی بگوئیم، بلکه اعتراض به تحقیری است که مدعیان عقل و منطق از شعر میکنند.» با این دید طرحی برای آینده پی افکنده میشود.» نسل های آینده راهی برای ترکیب عقل و شعر پیدا خواُهد کرد.» با تحقق چنین مرحلهای به نوعی آشتی دیالکتیکی خواهند رسید بین منطق و آن چیزی که به طور معمول خلاف آن شمرده میشود، اما بیشتر مکمل ضروری و تقویت کنندهٔ آن است. جادوئی که سوررئالیستها میخواهند به سراغش بروند، به جای آنکه رفتاری ارتجاعی شمرده شود، راه گشای آیندهای نامحدود است: «انسان اولیه هنوز خود را نمیشناسد و در جستجوی خویشتن است... انسان امروزی سرگردان شده است. انسان آینده نخست خود را باز خواهد یافت و باز خواهد شناخت و خودآگاهی پیدا خواهد کرد.» انسان آینده، انسان سوررئالیست.

۳\_نگارش خودکار

در سال ۱۹۲۲ آندره برتون در ورود مدیومها، (Entrée des mediumes) مینویسد که مشخصات اصلی سوررئالیسم، استفاده از سه تکنیک است: – نوعی خودکاری (اوتوماتیسم) روحی که بسیار نزدیک به حالت رویاست.

\_داستانهای رویا.

ـ تجارب خواب مغناطيسي.

از نظر تاریخی نیز خودکاری در مرحلهٔ اول قرار دارد، زیرا در ۱۹۱۹ بود که برتون و سوپو با هم میدانهای مغناطیسی را نوشتند و همان طور که قبلاً نیز اشاره شد این شگرد نگارش خودکار را در گذشته نیز نویسندگان متعددی به کار برده بودند. خود برتون از تجارب والپول و کنوت هامسون نام می برد. و میشل کاروژ می گوید که می تواند نامهای هوفمان، نیچه، رتیف دولابرتون، جرج الیوت، لانگفلو، دیدرو، گوته و دیگران را هم به این نامها اضافه کند، اما فقط به این منظور که قبل از سوررئالیسم نوعی «ماقبل تاریخ اتوماتیسم وجود داشته است.» اگر در واقع این نویسندگان و ظاهراً چند نفر دیگر نیز در زمانهای مختلف توانستهاند به «دیکتهٔ ضمیر پنهان» حساس باشند، تازگی برجستهٔ سوررئالیسم در این است که برتون توانسته است پی ببرد که دائما در اعماق ضمیر پنهان گفتاری شکل می گیرد که کافی است به آن توجه کنیم تا

بتوانیم در هر لحظه آن را ثبت کنیم و در این صورت است که می توان پی برد به اینکه گفتار آگاه روزمره فقط حجابی است بر جریان درونی ترین و صمیمانه ترین اندیشهٔ سرکوب شده. در واقع، سه جریان در نگارش خودکار سوررئالیستی ادغام می شوند:

۱- یک سنت شاعرانه: سنتی که از بلیک کالریج، نووالیس و هولدرلین تا رمبو و لوتره آمون ادامه یافته و فارغ از هرگونه تلاش زیبائی شناختی امکان میدهد که به امر الهام همهٔ توانائی خود را باز دهیم. با پالودن آن از هر گونه تصنع و نیز از هر گونه اشارهای به استعلاء و تعریف شعر حقیقی به عنوان فعالیت مستقیم روح که در کنار آن، ادبیات، لقلقهٔ زبانی بیش نیست.

۲\_ جریان مدیومی اما فارغ از مسائل مربوط به احضار روح و غیره ...

۳ ـ تئوری روانکاری عاری از همه هدف های درمانی و تنها از این روکه با روش های متعدد خود امکان کاوش بی پایانی را در اعماق ضمیر پنهان فراهم آورده است.

## عمل به نگارش خودکار

آندره برتون در اسرار هنر جادونی سوررئالیسنی شیوهای راکه برای انجام این تجربه مناسب است چنین شرح میدهد:

«پس از مستقر شدن در نقطهای مناسب و ممکن برای تمرکز ذهن تان در خویشتن، بگوئید که بىرایتان وسائل نىوشتن بياورند. در انفعالی ترین یا تأثير پذير ترين حالتی که می توانيد قرار بگيريد [ ...] به سرعت و بدون موضوع پيشبينی شده بنويسيد ...با چنان سرعتی که وقت به خاطر سپردن يا بازخوانی نوشته تان را نداشته باشيد [ ...] هر چقدر که دلتان می خواهد ادامه بدهيد.»

ظاهراً هیچ کاری ساده تر از این نیست.کافی است که ذهن مان را خالی کنیم به طوری که هجومی از کلمات به آن بدون جلوگیری صورت بگیرد و بگذاریم

که زبان بی آنکه توجیهش کنیم به خودی خود حرف بزند و آنچه میگوید عیناً روی کاغذ بیاورد.

اما این سادگی سطحی مشکلات فراوان دارد: «گذاشتن ذهن در انفعالی ترین یا تأثیر پذیر ترین حالت» ایجاب میکند که انسان به طور اساسی از دنیای روزمره جدا شود. نگارش خودکار عدم توجه مطلق به واقعیت بیرونی را ایجاب میکند که به سادگی قابل حصول نیست. و نیز ترک همهٔ اشتغالات عادی خود ذهن، قطع علاقهٔ کامل از آنچه معمولاً تشکیل دهندهٔ اندیشه شمرده می خود ذهن، قطع علاقهٔ کامل از آنچه معمولاً تشکیل دهندهٔ اندیشه شمرده می خواهد نشان دهد که هیچ کدام از آنها اهمیت ندارد و یا آنهارا تغییر شکل می خواهد نشان دهد که هیچ کدام از آنها اهمیت ندارد و یا آنهارا تغییر شکل ریاضت واقعی تشبیه کردهاند که به هیچوجه عبارت از این نیست که بگذاریم گفتاری به خودی خود دنبال شود، بلکه بر عکس کوشش فراوانی است برای اینکه صورتهای مختلف سانسور را از آن دور کنیم. خود آندره بر تون می گوید: «برای من بسیار ساده تر و بی دردسرتر است که تسلیم ضروریات یک فکر منطقی شوم تا این فکر راکاملاً در حالت انفعالی بگذارم به طوری که می شنود.»

در واقع هدف این عمل کشف این نکته است که وقتی هر گونه نظارتی حذف میشود چه گفتاری میتواند شکل بگیرد. باید کوچک ترین عامل انتخاب و تصفیه که بلافاصله به دیکته لطمه خواهد زد حذف شود تا این دیکته بتواند تمام فضای مغز را اشغال کند. زبان باید از نظارت اجتماعی و همچنین نظارت خود شخص سعادتهای اندیشیدن، امتیاز عاطفی که شخص به بعضی از کلمات میدهد، معانی ضمنی خصوصی و غیره ـ آزاد شود. اما آنجائی که این تعلیق سانسورها و این «در پرانتز گذاشتن» آگاهی خودجوش نباشد. ادامهٔ آن احتیاج به این دارد که همزمان نوعی خواست آگاهانه نیز دخالت کند و

نظارت داشته باشد بر اینکه شیوهٔ انتشار گفتار کاملاً «آزاد» است. میشل کاروژ میگوید:

اگر در اینجا آگاهی از نو دخالت میکند برای این نیست که به عادات زشت سابق خود برگردد و به تنظیم زیباشناختی و ادبی اوتوماتیسم بپردازد [ ...] دیگر از بیرون دخالت نمیکند تا به میل خود از امکانات اوتوماتیسم استفاده کند. بلکه در داخل خود اوتوماتیسم قرار میگیرد تا تمامیت و بینقصی امر شنود را تأمین کند، دور و بر موجی راکه بالا می آید از موانع خالی کند، و خود را نیز رهاکند تا جذب قوی ترین و عمیق ترین میدانهای مغناطیسی شود.»

پس دیگر در محتوای گفتار نیست که آگاهی نظارت میکند، بلکه در شیوهٔ ظهور آن است.

باری اگر بتوان پذیرفت که اولین جملهٔ یک متن خودکار سرچشمهٔ خود را در ضمیر الکر ناب دارد، شنیدن و ثبت آن بلافاصله آن را به آگاهی میقبولاند و از این لحظه به بعد این هست که ادامهٔ گفتار تحت تأثیر آگاهی قرارگیرد. این تبدیل شرائط شنود، از همان بیانیهٔ اول مورد توجه بوده است:

جملهٔ اول به خودی خود می آید [...]بسیار دشوار است که دربارهٔ وضع جملهٔ بعد چیزی بگوئیم. این جمله بیشک هم در فعالیت آگاهانهٔ ما شرکت دارد و هم در جملهٔ دیگر، اگر قبول کنیم که نوشتن جملهٔ اول کمترین حد ادراک را ایجاد کند.

از این رو اندرزی که داده میشود این است که متن باز خوانده نشود زیرا: ۱ــ این امرِ خواندن، یک دلالت آگاهانه را پیش خواهد کشید و جریان انتشار خودکار را متوقف خواهد کرد.

۲\_حتی اگر قبول کنیم که امر انتشار می تواند از آنجا که قطع شده است از سر گرفته شود (که فرض روشن نشدهای است) و با توجه به معنی متن خوانده شده روشن میشود. به نظر میرسد که راه حل در سرعت بخشیدن به کار نوشتن باشد، به طوری که وقت کافی برای اینکه معنی نوشته خود را تحمیل کند وجود نداشته باشد. اما خواهیم دیدکه سرعت گرفتن دیکته نیز بیش از حد معینی خطرناک است.

## کاربرد نگارش خودکار

تولید متن خودکار، قواعد پذیرفته شدهٔ فعالیت ادبی را زیر و رو میکند، در حالی که به طور سنتی، متن ادبی زبانی باکیفیت برتر شمرده می شود و با زبان ارتباط سودمند متفاوت است، تا آنجا که با نوعی کار ارادی فراهم شده و در واقع به صورتی خارج از کاربرد عادی بار آورده شده است، عمل اتوماتیسم از وجود پنهان متن دیگری خبر می دهد که دارای قدرت شاعرانهٔ بی نظیری است. زبان نظارت نشده ظرفیت آفریننده ای دارد که خود آگاهی در کار ادبی آن را ابتر میکند: چون دیگر به این منظور نوشته نشده است که طبق طرح جدیدی که از معتوا به قالب می رود، معنی معینی را القاء کند، طبق طرح غیر منتظره و حیرت آوری پیدا میکند که ذهن نگارنده با آن آشنا نیست. در پایان اولین روز نگارش میدان های معناطیسی، برتون و سوپو در صفحاتی که نوشته اند، روح و ذوقی خارق العاده، آکنده از هیجان و تعداد قابل توجهی از تصویرهائی را مییابند که هیچ کدام نمی توانستند به تنهائی بیندیشند و ثبت کنند.

بدینسان نگارش خودکار رابطه بین ادبیات و «غیرادبیات» را معکوس میکند و «غیرادبیات» به صورت تصورناپذیری بسیار غنیتر از ادبیات عمل میکند. متن خودکار به نگارندهاش نشان میدهد که چیزهائی فراتر از آنچه او تصور میکند در بر دارد، به طوری که خود نگارنده را دچار حیرت میکند: این عناصر برای شما که مینویسید همان قدر بیگانهاند که برای هر کس دیگر.

بر تون در سال ۱۹۳۳ چنین میگوید: «سالهای سال من برای تمیز کردن اصطبل ادبی به جریان سیل آسای نگارش خودکار متوسل شدم.» در مقایسه با وفور تصورناپذیر جریان صور خیال که نگارش خودکار تشکیل میدهد. شعر معمولی دچار فقر تأسف آوری است، زیرا به صورت بیان اندیشهٔ متحجری در میآید و شاید تنزل و تقلیل قابل ملاحظهٔ تخیل آفریننده است و حال آنکه مسعمولاً آن را نشانهٔ خلاقیت نویسنده می شمارند. در برابر «ضمیر پنهان» ادبیات «قدرت مقاومت ندارد.»

گذشته از آن، اگر او توماتیسم در دسترس همه قرارگیرد، نویسندهٔ حرفهای از روی تخت پیروزیاش سرنگون خواهد شد. این عقیدهای است که در «اسرار هنر جادوئی سوررئالیستی» بیان میشود و بعد نیز در پیام خودکار تکرار میشود:

ویژگی سوررئالیسم اعلام برابری کامل همهٔ موجودات انسانی در برابر پیام روح است و پیوسته معتقد بودن به اینکه این پیام میراث مشترکی است و هرکسی می تواند سهم خود را از آن بخواهدو به هر قیمتی است باید در آتیهٔ نزدیک دیگر تیول افراد خاصی شمرده نشود.

نوشتن دیگر یک فعالیت خاص نیست،کافی است که هر کسی به شنود ضمیر پنهان بپردازد تا قادر به نوشتن باشد.

اینکه بگوئیم اوتوماتیسم یک ماشین جنگی است بر ضد برداشت بورژوائی از ادبیات، چیزی از اهمیت آن نمیکاهد، زیرا این فقط یک جنبهٔ جزئی از آن است. شاید مهمتر از آن شناختی است که فرد در سایهٔ اتوماتیسم از نیروهای شخصی خود پیدا میکند. در واقع، متن روشن میکند که مخیلهٔ شخصی بسیار غنیتر و «وحشیتر» از آن است که کاربرد آگاهانهٔ آن نشان میدهد: چنین به نظر میرسد که در ورای مرزهائی که به طور معمول مراعات میکنیم، قلمرو وسیعی به نیروی تحقیق ما عرضه میشود. برای ورود در آن کافی است موفق شویم که چفت و بستهای هر گونه نظارتی را بشکنیم. آن وقت است که ورود در «تصور ناپذیر» و «نهان بین» شدن امکان پیدا میکند. چنین تمرینی یکی از امکانات «حسامیزی» را که رمبو گفته است عملی می سازد: تجرید واقعیت بیرونی و تبدیل خویشتن به «دستگاه ضبط بیادعا». این در عین حال ایجاد رابطهٔ تازهای با واقعیت است: روی گرداندن از آنچه نزدیک است و عزیمت در طلب آنچه درونی است. بدین سان عقیمی و بی حاصلی آن چیزی که واقعیت می نامیم افشاء می شود. دنیا آکنده از امکانات دیگر (و بسیار متنوع تر) از آن چیزی است که ما می خواستیم به عنوان «عینیت» بشناسیم و حال آنکه جنبهٔ انحصاری آن توجیه ناپذیر است ... «موریس بلانشو» در نوشته ای با عنوان «اندیشه هائی دربارهٔ سور رئالیسم» می گوید:

از طرفی، در نگارش خودکار، فقط کلمه نیست که آزاد می شود، بلکه کلمه و آزادی من یکی هستند. من در کلمه حلول می کنم. کلمه نقش مرا دارد و واقعیت چاپ شدهٔ من است. به «عدم الحاق» من ملحق می شود. اما از طرف دیگر، این آزادی کلمات به این معنی است که کلمات برای خودشان آزاد می شوند: آنها دیگر انحصاراً به چیزهائی که بیان می کنند وابسته نیستند، بلکه به حساب خودشان می لغزند، بازی می کنند و همان طور که بر تون می گوید با هم «عشقبازی می کنند.»

پس اندیشه به هستی امروزهٔ ما محدود نمیشود، بلکه می تواند به جهانی که ما می شناسیم اضافه شود. بدین سان عمل به او توماتیسم، سرمشق نوعی آزادی را به دست می دهد و قلمروی را پیدا میکند که مرزهای آن پیاپی عقب تر می رود. این آزادی فقط اندیشیده نمی شود، بلکه در طرحی دیالکتیکی شکل میگیرد: آشتی خودآگاهو ناخودآگاه، تجدید وحدت دوبارهٔ شخصیت با آمیزش عینی و ذهنی، ادراک، بازنمود (مفاهیمی که خردگرائی اصرار دارد

آنها را فقط به صورت حقیقت های متضاد ببیند.) که می بایستی امکان تحلیل وضع حقیقی بشری را به انسان بدهد. برتون با اشاره به تحقیقات روانکاوان ماربورگ به این نتیجه می رسد که ادراک (Perception) و ابراز (Representation) در بشر، در واقع حاصل استعداد یگانه و اولیه ای است که دو پاره شده است و شکل دست نخوردهٔ آن را می توان در اقوام بدوی و بچه ها مشاهده کرد. تنها او توماتیسم است که می تواند ما را به این حالت ناب بر ساند و به گفتهٔ برتون: «می توان به طور منظم، فارغ از هرگونه هذیانی، کاری کرد که فرق بین عینی و ذهنی، ضرورت و ارزش خود را از دست بدهد.»

به موازات این شناخت اضافی دربارهٔ ذهن انسان، او توماتیسم در عین حال شخص را به شناختن خودش رهبری میکند. متن محصول ضمیر ناخود آگاه است و در نتیجه می تواند وسیلهٔ بیانی از نوع روانکاوی باشد. عمیق ترین «منِ» انسان است که سخن میگوید: پشت پردهٔ «پوچی» متن، نوعی معنی و کار روشنگری وجود دارد که باید مطالعه شود. در واقع برتون با الهام از معالجات روانکاوی بود که تصمیم به استفاده از او توماتیسم گرفت:

در آن زمان که هنوز سخت سرگرم کارهای فروید بودم و با روشهای آزمایش او آشنا شده بودم [...] به این نتیجه رسیدم که از خودم آن چیزی را به دست بیاورم که روانکاوان میکوشند از بیماران کسب کنند: با تک گوئی بسیار سریع که ذهن نقاد شخص نتواند کوچک ترین قضاوتی دربارهٔ آن بکند، و نیز درگیر هیچ گونه خودداری و انتخاب نباشد و دقیقاً اندیشیدن با صدای بلند باشد.

بدینسان نگارش خودکار در عین حال مواد لازم را برای نوعی روانکاوی خویشتن (او تو آنالیز) فراهم میکند. اما تنها کاوش اندیشه و کاوش در خودِ فرد (گذشته و آیندهٔ او) نیست، بلکه وسیلهای است برای کاوش در دنیای آدمی در کلیتش. به گفتهٔ آ. ژوفروا (A. Jouffroy) : «آندره بر تون معتقد نبود که «پیام خودکار» فقط بیان کامل تر یا دقیق تری از بیان فردی باشد و فقط سوررئاليسم / ٨٣٥.

امکان رمزگشائی از ضمیر پنهان یک فرد را فراهم کند. بلکه باید مکان تقارب نهائی ضرورت فردی و ضرورت جمعی باشد.»

## ناکامی دائم

با وجود فراوانی امیدهائی که نگارش خودکار ایجاد میکند، تاریخ آن به گفتهٔ آندره برتون در سوررئالیسم، تاریخ یک ناکامی مداوم است. به مشکلات فراوانی که عمل به آن ایجاد میکند و «ژولین گراک» دلیل اصلی شکست خود را در آنها می بیند، دشواری های زیر نیز افزوده می شود:

ـاین دشواری که انسان بتواند حقیقتاً از هرگونه دغدغهٔ زیبائی شناختی فارغ شود.

- \_ مسائل روانی که او توماتیسم انتظار تجربهٔ آنـها را دارد امـا نـمی توانـد پاسخگوی آنها باشد.
  - \_خطر دوگانه شدن ذهن.

\_نوعی ناکامی دربارهٔ عمومی کردن عمل به آن.

آندره برتون در پیام خودکار، تمام کسانی را که به شیوههای مختلف به اهداف اصلی شناخت و کشف و شهود وفادار نبودند به باد حمله میگیرد و در عین حال کسانی را که «پیوسته خواستهاند از آن نوعی دانش ادبی بسازند و عجله دارند، که آن را با ضروریات حرفهٔ حقیر خودشان تطبیق دهند و بالاخره آنهائی را که به میل خود به کاری ناقص دست میزنند و انتظار دارند که زبان نگارش خودکار را از درون گسترش کم و بیش خود آگاه گفتار بیرون بکشند.» ما شاهد نابودی تدریجی دیکتهٔ درونی هستیم. این اشخاص تعدادی آثار تقلیدی و التقاطی منتشر کردهاند: «متونی که در نگاه اول نمی توان به آسانی آنها را از متون اصیل تشخیص داد، زیرا هیچ ملاک عینی از مأخذ آنها در دست نیست.»

به طور کلی باید اعتراف کرد که «سیاه کردن کاغذ با حذر کردن از آنچه می *ت*واند به صورت ادبی ادامه پیداکند، عملاً غیرممکن به نظر میرسد. بر تون در نامهای به **رولان دورنویل** (Roland de Reneville)، نوشته است که نجات خویشتن از هرگونه وسوسهٔ «شاعرانه»کار سادهای نیست:

ما هرگز ادعا نکردهایم که توانستهایم یک متن سوررئالیستی به عنوان نمونهٔ کامل نگارش خودکار به دست بدهیم. باید اعتراف کرد که حتی در بهترین متون «رهبری نشده»، نیز تماسی [...] و اثر کمی از رهبری باقی میماند که به طورکلی در جهت تنظیم شاعرانه است.

گذشته از آن، در ورای تمایل ادبی، تمایل اولیه ی هم وجود دارد که آن نیز مانعی برای دیکته است. و آن تمایل به ارتباط گرفتن است. مبارزه با این تمایل به ارتباط، از نظر روانی خطراتی ایجاد میکند که اشاره به قسمتی از آنها اهمیت موضوع را نشان می دهد. آ. ژوفروا با تکرار تجربه های خود به این خطرها اشاره میکند: «خود من در اثنائی که به تمرین های نگارش خودکارِ میده در آن سر دنبا (Aub à l' antipode) بودم خیلی زود متوجه شدم که خطر عدم تعادل و دوپارگی مغزی تهدیدم میکند. دنیای اطرافم بیشتر از آنچه بود، غیرقابل تنفس می شد» و میگوید او هامی که همراه با نگارش خودکار است. «بسرخلاف آنکه انتظار داریم جنبهٔ بهشتی به خود بگیرد، اغلب ما را در وحشت مرگ غرق میکند.»

وسوسهٔ مرگ، دشواری بازگشت و تطبیق مجدد با دنیائی که انسان مرزهای آن را درهم شکسته است، مرز نهائی او توماتیسم خواهد بود. دیگر از بازی ادبی و سرگرمی بسیار دور شده ایم. بعید نیست که بازیافتن اندیشهٔ واقعی، حتی هستی کسی راکه وارد این ماجرا شده است تهدید کند و عصیان مطلق به جای ضرر زدن به جامعهای که شخص برضد آن قیام کرده است، برای خود او خطرناک باشد.

۴\_رويا

تجاربی که دربارهٔ عالم خواب به عمل آمده نشان داده است که فعالیت مغزی انسان، از حالت بیداری بسیار فراتر می رود. در اثنای خواب، چه خواب طبیعی و چه خواب مصنوعی، اندیشه ادامه می یابد. ژرار دونروال که باید او را پیشاهنگ سورر ثالیسم شمرد. (زیرا با وضع کلمهٔ سوپر ناتورالیسم، حالتی چنان نزدیک به سورر ثالیسم را نشان داد که آندره بر تون دربارهٔ او گفت: «وی به عالی ترین وضعی دارای روح سور ثالیسم بود.») در همهٔ آثارش اظهار می دارد که قلمرو خیال واقعیتی برابر با واقعیت عالم بیداری دارد. به عقیدهٔ او رویا به آدمی اجازه می دهد که در خود نفوذ کند و به «معرفت متعالی» دست یابد. اما نمی تواند به سحر و جادوی آن دست یابد مگر اینکه نخست، خود را «به دوزخی ترین صورتی ضایع کند.»

این جستجوی واقعیتی دیگر، از طریق کشف و سپس تحلیل صرافت طبع آدمی همان روش سوررئالیسم است، زیرا سوررئالیسم نیز عبارت است از: «بازیابی همهٔ نیروی روحی ما به وسیلهای که عبارت است از فرود سرگیجه آور در خویشتن، روشن ساختن منظم مواضع نهفته و تاریک کردن روز افزون مواضع دیگر.»

ذهن وقتی به حال خود رها شود، در دنیای اوهام و اشباح به فعالیت می پردازد، که در آن موجودات و اشیاء صورتی غیر منتظره پیدا می کنند و خود را به رنگ های رویا می آرایند. این دنیا همان طور که برگسن گفته است، نقطهٔ مقابل دنیای واقعیت عملی است که در آن چون محرک ما سود آنی است فقط اموری را انتخاب و درک می کنیم که برای ما مفید است. اگر خود را از این دنیا جداکنیم، اگر چشم هایمان را ببندیم، به جهانی از صور خیال و خاطرات سرکوفته منتقل می شویم که ما را به بیرون از هرگونه منطق و استدلال می کشاند. از نظر فروید این دنیا مظهر تمایلات ناخود آگاه ما و کشش های ناگفتهٔ ماست. و انسان با کشف رمز آنها به شناخت کامل خویشتن نائل

میشود. معمولاً برای موفقیت در زندگی، این جنبهٔ غنی زندگی را به عمد کنار میگذارند که این خود ناقص کردن هستی ماست. آندره برتون در این مورد نظریات چهارگانهای دارد به شرح زیر:

۱\_ظاهراً حافظهٔ آگاه ماست که رویا راگسسته و ناپیوسته جلوه می دهد. و حال آنکه هیچ چیزی مانع این نیست که فکر کنیم: «برحسب نشانه های متعدد، رویا پیوسته است و آثاری از سازمان یافتگی دارد.» بنابراین اندیشهٔ آگاه از هیچ گونه امتیازی بر اندیشهٔ در رویا برخور دار نیست: چرا باید فقط به واقعیتی که در حالت بیداری درک می کنیم حساس باشیم؟ جواب این سؤال، خود سؤال دیگری است که بسیار جدی است: «آیا خواب نیز نمی تواند در حل مسائل جدی زندگی به کار آید؟»

۲ اندیشهٔ بیداری، اغلب از توجیه جلوههای خود عاجز است. چون نمی توان انتخابها و کشش هائی را که این اندیشه تحمل میکند دقیقاً بیان کرد، مجبورند که اغلب نام «تصادف» به آن بدهند. و یا «درون گرائی» که طرز عمل آن مبهم است. چه بسا که این انتخاب ها و کشش ها وجودشان را مدیون رابطه شان با عالم خواب باشند. به این تر تیب کلید رفتار آگاه را می توان در رویا جست.

۳ در رویا همه چیز ممکن است. «سهولت هر چیزی خارج از اندازه است.» توانائیهای فرد، برخلاف توانائیهائی که او در عالم بیداری برای خود میشناسد، بی حد و مرز است. پس در ورای عقل آگاه، عقل دیگری وجود دارد بی اندازه وسیع، که می تواند مرزهای معمولی عمل آدمی را پشت سر بگذارد.

۲\_مطالعهٔ رویا باید به تضاد بین آنچه از رویا احساس شده است و واقعیت بیداری، که بر اثر عادت یا تنبلی به آسانی پذیرفته شده است پایان دهد: «من گمان میکنم این دو حالتی که ظاهراً مخالف هم شمرده میشوند، یعنی رویا و واقعیت، در آینده، در نوعی واقعیت مطلق که می توان گفت همان «واقعیت

بر تر» است حل خواهند شد.»

چون حافظه فقط تکههائی از رویا، و نه کلیت آن را، بازسازی میکند، حوادث هستی ما ممکن است تحت تسلط این زندگی ثانوی باشد. چرا یک موجود به سوی موجود دیگری کشیده میشود؟ «آیا آنچه او در نگاه آن زن دوست میدارد، دقیقاً همان نیست که او را به رویای خود مربوط میسازد؟ و به دادههائی پیوند میدهد که بر اثر اشتباه خودش از دست داده است؟» همان طور که سالوادور دالی در زن مرئی (La Femme Visible) میگوید: «روز را ناخود آگاه به جستجوی تصویرهای گم شدهٔ رویاها میگذرانیم و از این روست که چون صورت رویائی را باز مییابیم، تصور میکنیم که از پیش آن را میشناخته ایم، و با خود میگوئیم که دیدن آن ما را غرق رویا میکند.» آندره بر تون می پرسد: «رویا که مظهر دنیای سرکوفته و قلمرو واقعیت بر تر است،

در رویا همه چیز آسان جلوه میکند و همه چیز طبیعی به نظر میرسد؛ «مسئلهٔ اضطراب آور امکان اصلاً مطرح نیست.» ذهن منفعل در برابر عجیب ترین حوادث تصور تضاد نمیکند، مگر در عالم بیداری و به فرمان منطق محدود و نارسای ما: «باری کوچک ترین رویاکامل تر ازکوچک ترین شعر است، زیراکاملاً با خود رویا بین هماهنگ است.»

شاید لازم است بپذیریم که آنچه ما «واقعی» مینامیم، فقط جزء کوچک و بی اهمیت رازی باشد که در آن غوطه وریم و نباید یکی از جنبههای آشنای آن را دور انداخت، زیرا خواب نیز مانند بیداری یکی از تعبیرهای آن است. ولی در عین حال نباید همراه پاسکال فریاد زد: «از کجا معلوم که این نیمهٔ دیگر زندگی، که تصور میکنیم بیداریم، خوابی است کمی متفاوت از خواب نخستین که وقتی تصور میکنیم خوابیم از آن بیدار شدهایم؟». این مضمون که مورد علاقهٔ فلاسفهٔ شکاک است، تا نیمهٔ واقعیت دنیائی راکه در آن زندگی میکنیم رد کنند، از نظر آندره برتون ارزشی ندارد «مگر در اثنای خواب

تصور کنیم که بیداریم و در اثنای بیداری خیال کنیم که خوابیدهایم.» که چنین چیزی بسیار استثنائی است. مقایسهٔ بازنمودهای خواب با باز نمودهای بیداری نشان میدهد که برعکس، این هر دو زندگی را بین خود تقسیم کردهاند.

رویا مانند تفکر یک وسیلهٔ شناخت است و باید با همین عنوان تحلیل شود. بدینسان رویا دیدن تفننی برای ذهن نخواهد بود، بلکه یکی از روشنگرترین فعالیت های آن شمرده خواهد شد و به این مفهوم سوررئالیسم به فلسفهٔ هندی نزدیک میشود: در ودانتا سه حالت بیداری، رویا و خواب عمیق به طور جداگانه تحلیل شده و مانند جنبه های مختلف تجلی هستی به شمار رفتهاند.

فلسفهٔ غربی با بی توجهی به اموری که از حیطهٔ فرد بیرون است، شناخت انسان و جهان را محدود ساخته است. سوررئالیسم این تازگی را دارد که ارزش از دست رفتهٔ رویا را به آن برگردانده و هم از نظر روانشناسی و هم از نظر فلسفی اهمیتی به اندازهٔ بیداری و حتی بیشتر از بیداری برای آن قائل شده است.

۵ \_ د يوانگى

از همین بیانیهٔ اول، ادعای حقوق تخیل، آندره برتون را متوجه مسئلهٔ دیوانگی میکند. میگوید که دیوانگان، «تا حد زیادی قربانی تخیل خویش هستند [...] به این معنی که تخیل آنان را به عدم رعایت برخی از مقررات رهبری میکند که با خروج از آنها هدف قرار میگیرند.» و نیز میگوید که: «آنان در تخیل خویش از آرامش زیادی برخوردارند.» و «از هذیان خویش به قدر کافی لذت میبرند و تحمل میکنند که این هذیان فقط برای خودشان ارزش داشته باشد.» . این دیوانگان سخت جذابند، زیرا با اندیشهٔ طبیعی قطع رابطه کردهاند و از امکانات ناشناختهٔ ذهن حداکثر استفاده را میکنند. «من حاضرم سراسر عمرم را صرف تحقیق در رازگوئی دیوانگان کنم. آنان سورر ٹالیسم / ۸۴۱

آدمهائی هستند با شرافت وسواس آمیز و معصومیت آنها نظیر ندارد، مگر معصومیت من.»

دیوانگان، از جستجوهایشان در این قلمروهای اندیشه، عناصری را همراه می آورند که قابل انصراف نیست: متون، نقاشیها، و اشیائی که هر کدام کشفیاتی هستند دربارهٔ رویهٔ دیگر عقل. بدینسان نوعی درونگرائی که از دنیا بریده و تنها در خویشتن و خصوصیات خویشتن غرق است، قادر است آثاری خلق کند که می توانند ادراک «طبیعی» روزمرهٔ ما را زیر و رو کنند.

باري، سماران روحي به يهانة اينكه قوانس طبيعي و آماري را رعيايت نمي كنند، به تيمارستان برده مي شوند. سورر ثاليست ها پيوسته به اين جدا کر دن و زندانی کر دن افرادی که، در نظر آنها، بعضی از راههای اندیشه را تا به انتها طي كردهاند، به شدت اعتراض ميكنند. چه اين راه ها رفتني باشند و چه نباشند، چه خواستنی باشند و چه خطرناک، از نظر آنها اهمیتی ندارد: باید ديوانگان را آدم هاي سركشي ديد شيفتهٔ اينكه جهان درون خويشتن را تا حد اعلا رشد دهند بی آنکه کوچک ترین توجهی به ضروریات روزمره داشته باشند. در دنیای دیوانگان تخیل حاکم مطلق العنان است. روح آنها به سرخوشي در حالاتي سير ميكندكه فقط در نظر مردم عادي كوچه و بازار متضاد و بي تناسب است. آنها عادت تطبيق با زندگي روزمره را از دست دادهاند، اما دنیای آنها برای خودشان همان قاطعیت را دارد که دنیای عادی برای ما. مطالعهٔ پریشانگوئی های آنها افتق معرفت را بـه طـور مـحسوسی گسترده تر میکند و ما را از واقعیت عملی و محدود دور می سازد. در خون آشام که رمانی است سوررئالیستی دربارهٔ توهم و خیال، انسان میبیند که چگونه زندگی درونی وقستی تـا حد اعلی توسعه یافت، امکان میدهد که تظاهرات ضمير پنهان را در كمال آزادي مشاهده كنيم. اين موجودات كه جامعه آنان را به سبب عدم تطبیقشان با زندگی عادی طرد میکند، در دنیای رویا و وهم و هوس زندگی میکنند و دیدگاه های تازهای را دربارهٔ این عالمی که در آن همه

چیز مجاز است به روی ما میگشایند.

در میان بیماری های روانی متعدد، یکی از آنها، یعنی یارانو یا (Paranola) از نظر هدفی که سورر ئالیست ها دنیال میکنند قابل توجه است و ترکیبی از واقعیت و خیال را به ما عرضه می کند. سمار که دچار هذیان عظمت و یا جنون در د و شکنجه شده است، به اینکه به دنیای در ونش یناه بر د اکتفا نمی کند، بلکه تمام پدیدههای دنیای خارج را برگرد اندیشهٔ هذیان آلود خود متبلور می کند. تأثیراتی که از بیرون میگیرد، تنها به درد تصویر و توجیه ایداعات ذهنی او میخورد. با اینکه در همان دنیائی زندگی میکند که یک فرد عادی، با اینکه همان تأثيرات را دريافت مي كند و شاهد همان جريان امور است، به صورتي كاملاً متفاوت عكس العمل نشان مي دهد، زيرا در نظر وي هر حادثه اي تنها توقعات درونی او را تقویت می کند. اگر خود را شاهزاده تصور کند، درصدد تهیهٔ شحره نامهای بر می آید که خویشاوندی او را با فلان فرد باقیمانده از خانوادهٔ مورد نظرش به اثبات رساند. ادعا می کند که حوادث بین المللی برای بزرگداشت او و یا برای خصومت با او اتفاق افتاده است. تصور میکند که گفتههای او موجب فلان یا فلان اقدام سیاسی شده است. چنین هذیانی کاملاً هماهنگ است و اگر انسان نقطهٔ آغاز آن را بپذیرد، وقتی خود را به جای فرد پارانویاک بگذارد می بیند که همهٔ جهان بینی او روال منطقی دارد. سالوادور دالی که روش «نقد یارانویا» (Paranoia-critique) را ابداع کرده است می گوید: «همهٔ یزشکان قبول دارند که اشخاص پارانویاک دارای تیزهوشی عجیب و درک سریعی هستند و دلایل و حوادث را با چنان ظرافتی به نفع قضاوت خود تنظیم میکنند که از اشخاص طبیعی بر نمی آید. و اغلب به نتایجی میرسند که ادعای خلاف آنها غیرممکن است... و در عین حال از تجزیه و تحلیل هم گر بزانند.»

نمونههای مشهوری نشان میدهند که شاید دیوانگی نقطهٔ پایان اندیشه باشد، وقتی که اندیشه در قطع رابطهٔ کامل با محیط اطراف خود به سر میبرد:

«آنها ساد را زندانی کردند، نیچه را به تیمارستان بردند و بودلر را هم.» به این نامها میتوان نام روسو، هولدرلین، نروال و از میان سورر ثالیستها هم نام آرتو را اضافه کرد. چه زندانی شده باشند و چه نشده باشند. انسان را وادار میکنند از خود بپرسد که آیا دیوانگی حد نهائی عصیان نیست؟ (عصیانی که تصمیم میگیرد بلافاصله برای خود دنیای دیگری با تحقیر هرگونه سازش با دنیای واقعیات بسازد) حتی میتوان دیوانگی را مانند نتیجهٔ نهائی یک جامعهٔ فردگرا به شمار آورد که اندیشهٔ حقیقی را غیرممکن میسازد. به این مفهوم، توجهی که سور ثالیستها میخواهند به بیماران روانی مبذول شود، مسلما اقدامی انقلابی است. آنها با اعتراض به مقررات مزاحم جامعهٔ فردگرا، تشکیلات کلی جامعه را زیر سؤال میبرند. اعتراض سور رئالیست ها را به

۱\_ در نامه به سریزشکان تیمارستانهاکه آرتو در شمارهٔ ۳ مجلهٔ انقلاب سوسیالیسنی (۱۹۲۵) منتشر کرد. ناگفته نماند که میشل فوکو نیز درکتاب معروف خود با عنوان تاریخ دیوانگی در دوران کلاسیک<sup>۱</sup> به گفتههای آرتو اشاره میکند. آرتو در آن مقاله چنین میگوید:

ما نمی پذیریم که پیشرفت طبیعی هذیان، که به اندازهٔ هر گونه سلسلهٔ افکار یا اعمال انسانی مشروع و منطقی است تحت قید و بند درآید. سرکوب عکس العمل های ضداجتماعی در اصل همان قدر هوسبازانه است که غیرقابل قبول. همهٔ اعمال فردی ضداجتماعی است. دیوانگان قربانیان اصلی دیکتاتوری اجتماع هستند [...] ما مشروعیت مطلق برداشت آنها را از واقعیت و همهٔ اعمالی راکه ناشی از آن است قبول داریم.

۲\_ در نادیاکه در آن انتقاد از نهاد روانپزشکی با صراحت بیشتر به عمل

1. Michel Foucault, Histoire de la folie à l'âge classique, Gallimard, Paris, 1961

آمده است.<sup>۱</sup> برتون که به طورکلی معتقد است: «هر نوع دربند کردن دلبخواهی است» به ویژه جنبهٔ غیرانسانی تیمارستان و عبور تقریباً محتوم از جاذبهٔ مزمن را محکوم میکند و میگوید: «هرگز نباید قدم در تیمارستان گذاشت مگر با دانستن اینکه در آنجا دیوانه به بار میآورند، همان طور که در دارالتأدیب جنایتکارمی سازند.»

دیوانگی در عین حال می تواند شعر باشد. آندره بر تون و پل الوار در کتاب عذرای آبستن (Immaculée Conception) موفق شدند هذیانهای بیماران مختلف روانی را از قبیل مبتلایان به عقب ماندگی ذهنی، شیدائی حاد، فلج عمومی، هذیان تعبیر و اسکیزوفرنی بازسازی کنند. این اثر قابلیت انعطاف پذیری ذهن انسانی و قدرت آن را در اینکه اندیشههای زائیدهٔ جنون را تابع اراده کند نشان می دهد. چنین تمرینی نویسندگانش را از منابعی که تا آن زمان در فکرشان نبود، آگاه کرده و گذشته از آن اولین قدم به سوی بالاترین آزادی ها بوده است. زیرا امکان می دهد که همهٔ اجبارهای عقل سلیم ادعائی را پشت سر عنوان وساطت (Mediation) گرفته است روشن می شود: در این فصل همهٔ حقارت عادات روزمره در برابر غنای جهان درون قرار می گیرد:

۱. نادیا (که فصلی از آن در بخش نمونه های مورر ثالیسم آمده است) اثری امت رمان مانند از آندره بر تون: «نادیا» زن جوانی است با نگاهی سحر آمیز که قهر مان داستان بار اول در یکی از خیابان های پاریس با او برخورد میکند. بار دیگر او را در کوچهای می بیند و باز رد او راگم میکند. چند بار دیگر نیز، چنان که گوئی سرنوشت برخورد آنها را از پیش دقیقاً تنظیم کرده است، او را می بیند. سپس با او آشنا می شود و آن زن افکار و رویاهای او را می خواند، برایش پیش بینی هائی میکند که به حقیقت می پیوندد و او را با خود به دنیای اسرار آمیز «تصادف های عینی» و «برخوردهای نا گهانی» میکند. با همهٔ مقاومت و پایداری های خویش، عاقبت بر اثر نفوذ آن زن، حوادث و اتفاقات ناممکن را می پذیرد و در مسلمات یقینی و حتمی شک میکند. به زودی در برابر او دچار وحشت و هراس مقدسی می شود. ولی نادیا در ورطهٔ دنیای درونی مسئلهٔ جنون را مطرح میکند و می بر مدکه واقعاً دیوانه می شود و او را به تیمارستان میکشاند. در اینجاست که نویسنده مسئلهٔ جنون را مطرح میکند و می بر مدکه واقعاً دیوانگی چیست؟ چه کسی می تواند سرحد میان جنون و سلامت را مشخص کند؟ آیا نمی توان گفت که نادیا به سرچشمهٔ معرفت حقیقی دست داشته است؟ سورر ٹالیسم / ۸۴۵

روی جادهٔ کمانه که با سماجت پیچیده است به دور پاهای کسی که امروز بر میگردد، همان طور که فردا برخواهد گشت. روی مواد معدنی سبک بیغمی. هزارپا هر روز با پاهای دیروز ازدواج میکند. هم اکنون آمدهایم و فردا بی آنکه منتظر خواهش کسی باشیم باز خواهیم گشت. هر کسی از اینکه گذشته است، از شادی به رنج. پناهگاه کوچکی است، با یک چراغ گاز عظیم. یک پا را جلو پای دیگر میگذاریم و میرویم.

این وسعت دامنهٔ تحولات روانی انسان همیشه امیدهانی به وجود می آورد. و «بی قیدی عمیقی که مجانین در برابر انتقادهای ما از خودشان نشان می دهند...گواه بر این است که آنان در خلوت تخیل خویش از تسلای عظیمی برخوردارند. از هذیان خویش لذت می برند و تحمل می کنند که این هذیانات فقط برای خود آنها ارزشمند باشد. و با توجه به این نکته، خیال پر دازی ها و او هام سرچشمهٔ لذات غیرقابل انصرافی است. منظم ترین لدت جسمی در آن سهم دارد. **ژرژ گنگنباخ** G. Gengenbach در نامه ای که به آندره بر تون می نویسد، تعریف می کند که به پزشکی که به او گفته است که خطرات نگارش خودکار غافل نباشد چنین جواب داده است: «من رفتارهای روانی مضطرب و نومیدانهٔ خودم را به رفتارهای منطقی و خردمندانهٔ آدم های عاقل ترجیح می دهم.»

اگر انسان خود را رهاکند که از این ماجراهای بیرون از مرزهای خرد سرمست شود با این خطر روبروست که «غول، او را ببلعد». اگر سوررئالیستها می توانند که در این زمینهٔ خطرناک تا بازسازی انواع هذیانها پیش بروند، از این روست که می توانند در برابر آنچه یونگ Jung «وسوسهٔ تورم مرضی» نامیده است مقاومت کنند. آنان با حفظ رابطهٔ خود با جهان خارج تسلیم این «ورزش مغزی» می شوند که به آنها امکان می دهد که انواع

جنون را تقلیدکنند، در حالی که در پایان به رفتار طبیعی خویش بازگردند. در واقع «طنز» است که به آنها امکان آگاهی از خنده دار بودن تطبیق کامل با جنون را میدهد و در واقع نگهبان سلامت ذهن آنهاست و در عین حال، از همهٔ تظاهرات سوررئالیستها جدائی \_ناپذیر است.

در واقع یکی از هدفهای سوررئالیستها می تواند این باشد که «اندیشه، سرانجام، در برابر اندیشیدنی تسلیم شود، یعنی ذهن از هرگونه پیشداوری و هرگونه قرارداد عاری شود و بگذارد که خودکاری روانی، حامل کشف و شهود، آزادانه سخن بگوید. بدینسان آندره برتون و پل الوار ادعا میکنند که «تجربهٔ تقلید از بیماران روانی که جامعه زندانی شان میکند به زودی پیروزمندانه جای چکامه، تغزل، حماسه، شعر بی سروته و انواع دیگر اشعار سست و بی محتوا را خواهد گرفت.»

ع\_ تصادف عيني

سوررئالیسم به هیچوجه نمیتواند خود را در محدودهٔ ذهنیت و درونگرائی زندانی کند. اصولی که دارد ایجاب میکند که پیوسته در جستجوی ترکیبی بین ذهن و عین باشد. اگر به سراغ علوم باطن میرود در عین حال غافل از اهمیت ماده و زندگی اجتماعی نیست، برعکس نقشی که به عهده دارد این است که عملاً با آنها روبرو شود و یا ببیند که از چه طریقی نهانی ترین ذهنیت ها و ملموس ترین عینیت ها میتوانند با هم رابطه پیداکنند.

از این رو تجربه و تفکر برتون پیوسته به طور سرگیجه آوری بین جاذبهٔ اصل اشتیاق و اصل واقعیت، بین رویا و زندگی مادی و بین سنت باطنی و انقلابی ترین آموزه های دنیای مدرن در جستجوست. به ویژه او کمتر به فکر بحث دربارهٔ جنبه های تئوریک این رودرروئی است و به جای آن اغلب می خواهد غریب ترین حوادث هستی راکه حاکی از تداخل ذهن و عین یا رویای فردی و حوادث زندگی مادی و اجتماعی هستند نشان دهد.

تصادف عینی مجموعهٔ این پدیدههاست که از هجوم شگفتی ها به زندگی روزمرهٔ ما حکایت میکند. در سایهٔ آنها روشن میشود که انسان در روشنائی روز در میان شبکه ای از نیروهای باطنی راه میرود و کافی است که بتواند این نیروها راکشف کند و در اختیار بگیرد تا سرانجام بتواند پیروزمندانه رو در رو با دنیا، در جهت نقطهٔ متعالی پیش برود.

توجه به چنین پدیده هائی که عملاً ناشی از این احساس انتظار است که عمیقاً در قلب برتون ریشه کرده است: انتظار حوادث شگرفت و روشنگر. این احساس گاهی دنبالهٔ لحظات سیاه افسردگی است که در اثنای آن الکتریسیتهٔ مغزی متراکم میشود. مثلاً در اثنای آن بعد از ظهرهای کاملاً بیکاره و تیره. برتون اعتراف میکند که چنین لحظاتی راگذرانده است. در چنین حالاتی وی بی آنکه پاسخی بگیرد، ولگردی میکند. بدین سان چنان که گوئی امیدی راهبر اوست، در انتظار تصادفی در جایگاه های رمز آلودی از قبیل اطراف «برج سن \_ژاک» و «دروازهٔ سن دنی» سرگردان میشود. دربارهٔ چنین لحظاتی او در نادیا عباراتی دارد که تعیین کننده است:

«... من در تنهائی کامل نیز از همدستیهای باورنکردنی بهرهمند میشوم که مرا به تصورات خودم معتقد می سازند. لحظاتی برایم پیش آمده است که تصور کردهام در عرشهٔ یک کشتی تنها هستم. این حوادث را باید درجه بندی کرد: از سادهترین تا پیچیدهترینشان، از حرکتی خاص و تعریف ـ ناپذیر که باعث میشود چیزهای بسیار کمیاب را ببینیم، یا رسیدن مان را به فلان یا بهمان محل، همراه با این احساس بسیار روشن که در زندگی ما چیزی بسیار جدی و اساسی به این برخورد وابسته است، تا از دست رفتن کامل مصالحه با خودمان که مثل زنجیری به دست و پایمان بسته میشود، برخی پیشامدها که از حد ادراک مان بیرون است، و نیزیرفتن اینکه به حالت منطقی مان برگردیم، که در اغلب موارد آن

را غریزهٔ محافظه کاری مینامیم.'»

یس هر فرد سور ژالیست می تواند روش جستجوی خود را در این «جنگا . نشانهها» که دنیاست تعبین کند و در همهٔ حوادثی که با او از اسراری «سخن می گویند» که ضمیر پنهان او را با ضمیر پنهان دیگران و با ضرباهنگ جهانی ارتباط می دهند. این همان وضعی است که در نادیا بیش می آید و برتون در هر جا و در هر حادثهای خود را سؤال پیچ میکند: باری تصادفات پیش می آید، تصادفات بسیار متعدد که همه نمیدانند دلیل بر چیزی باشند، و گاهی نیز معجز آساتر از آنند که وعدهٔ کشف و الهامی را ندهند. همان طور که آلن ژوفر وا یادداشت کر ده است، بر تو ن ما را دعوت می کند که مانند خود او: «در برابر همهٔ تظاهرات توضيح نايذير ضرورت، مراقب باشيم.» چنين مراقبتي ایجاب میکند که ما **رفتاری شاعرانه** داشته باشیم، زیرا بعضی از حوادث «تصادفات عینی» روشن و واضحند و برخی به رمزگشائی و حتی به انگیزش احتیاج دارند. جو جادوئی برخی از متون سوررئالیستی ناشی از همین امر است: چه در نادیا و چه در روستانی باریس (اثر آراگون)، شاعران در درجهٔ اول، راهیان گوش به زنگی هستند جان گرفته از احساس پیروزی و سرمستی حقیقی آمادگی روحی: «به شدت احساس میکردم که امیدوارم به قفل کیهان دست بيابم. اكر زبانة قفل ناگهان كنار مى رفت. (آراگون)

باری، زبانهٔ قفل گهگاه کنار میرود: اینک دو نمونه در نقاشی معاصر: چند سال پیش از آنکه گلوله جمجمهٔ آپولینر را سوراخ کند، کریکو تابلوئی از چهرهٔ او نقاشی کرده است که پیشگویانه است زیرا در این تابلو جای زخمی که بعدها در شقیقهٔ شاعر ایجاد شد و باقی ماند دیده میشود. دیگر اینکه در سال ۱۹۳۸ ویکتور برونر نقاش در معرکهٔ زد و خوردی که خود او دخالتی در آن نداشت، چشمش به شدت آسیب دیدکه ناچار شدند یک چشم او را درآورند.

1. Nadja P. 77

گفتنی است که او شش سال پیش، یعنی در ۱۹۳۲ تابلوئی از چهرهٔ خود با یک چشم کشیده بود که عنوان آن «تصویر نقاش با چشم درآمده» بود. دو حادثه را هم از میان حوادث متعددی که سوررئالیست ها در آثارشان آوردهاند ذکر کنیم: نخست از آندره برتون در نادیا:

«اکنون نگاه نادیا روی خانه ها میگردد. میگوید: «آن پنجره را می بینی؟ مثل همهٔ پنجره های دیگر سیاه است. خوب نگاه کن، یک دقیقهٔ دیگر روشن می شود و رنگش قرمز خواهد شد.» دقیقه میگذرد، پنجره روشن می شود. پرده های قرمز دارد. (متأسفم، اما کاری از من ساخته نیست، هر چند که چنین چیزی در باور نمیگنجد، با این همه در چنین موضوع هائی دوست دارم که شرکت داشته باشم. به همین اکتفا میکنم که بگویم این پنجرهٔ سیاه ناگهان سرخ شده است.)».

«در قسمت سالم ماندهٔ پنجره که من عادت داشتم نگاه کنم تنها یک نوشته با اینکه ترک ترک بود، به طور کامل باقی مانده بود: رقم ۲۲؛ با این همه این رقم یکی دو بار روی این پنجره محو شده و در جای دیگری ظاهر شده بود.

میخواهید باور کنید، میخواهید باور نکنید،من در تاریخ ۲۲ ژوئیهٔ ۱۹۴۰ از زندان «رِن» آزاد شدم...

پس رقم ۲۲ خواه ناخواه در سرگذشتی که گفته شد نشانهای شاعرانه از پیشگوئی بودکه من اولین کسی نیستم که از آن حرف میزنم.گذشته از آندره برتونکه قبلاً اشاره کردم، همیشه شاعرانی آن را نوشته یا احساس کردهاند: رمبو میگفت: «من از پیشگو

(نهان بین) حرف میزنم.» پیش از او نوالیس گفته بود: «انسان مطلقاً متفکر، نهان بین است.» از نظر نوالیس چنین فردی شاعر است.»

ضمناً باید به این نکته اشاره کرد که شعرای سوررئالیست **شعر نمیسازند** بلکه باگوش دادن به دنیا با شعر زندگی میکنند. شاعر بودن عبارت است از شرکت دادن رفتار شاعرانه با خواست زندگی موشکافانه:

«گذشته از آن، زندگی روزمره آکنده است از کشفیات کوچک از این نوع؛ توجه به آنها باید خارج از سد منطق و استدلال صورت بگیرد. مثلاً آندره برتون پس از یادداشت کردن یک همزمانی تصادفی حیرت آور اضافه میکند: «در خاتمه این دو نکته را اعلام میکنم: اینکه در نظر من در این شرایط، مجاورت آنها نمی توانست صورت بگیرد و نیز اینکه به ویژه در نظر من ایجاد رابطهای منطقی بین آنها غیرممکن بود.»

## نقد امور

پس از تشریح این امور مربوط به تصادف عینی، باید به توجه شاعر به نقد آن امور پرداخت. حقاً چگونه می توان در این حوادث نشانههائی از دنیای دیگر را دید؟ چگونه می توان صحت این امور را توجیه کرد؟

برتون در عین حال که بازی با این ابهام را میپذیرد (همان سان که در مورد نگارش خودکار عمل میکرد.) از نقد تصادف عینی هم غافل نیست. به ویژه هر بار که مدار سوررئالیسم به مدار مارکسیست ها نزدیک تر میشود، این تمنا در برتون اوج میگیرد که تعریف دقیقی برای ظهور تصادف عینی پیداکند.

بدین سان، هر چند که ظروف مرتبطه Les Vases communicants آکنده از پدیدههای تصادف عینی است، در عین حال نقدی از نادیا و مسائل مربوط به علوم باطنِ آن را در بر دارد. از این قبیل: «آیا حقیقت دارد که همهٔ ماورا در

همین زندگی ما باشد؟ در اینجا بر عکس، بر تون میکوشد که با پائین آوردن ر وانکاوانهٔ امر شگفت به حد «اشتیاق»، می کو شد که به ما (و به خود) نشان دهد که آنچه در نظر ما شگرف جلوه میکند، مجموعهای از نشانههائی است که از نواحي تاريک درون مان به ما ميرسد و با ما، نه از ماوراء متعالى، بيلکه از فطرت خودمان سخن میگوید. این رفتار تازگی ندارد. در بیانیهٔ اول نوشته بود: «آنچه در امر موهوم ستودنی است این است که موهوم وجود ندارد. همه چیز واقعی است.» اما با نوعی حالت رفت و برگشت، از اثری تا اثر دیگر، برتون به تدريج از تعبير مادي يديده ها فاصله مي گير د تا آنجا كه به مرحلهٔ قطع رابطهٔ کامل با آن می رسد ولی باز در مرحلهٔ دیگری به صورتی جدی به تحلیل مارکسیستی و روانکاوانه می پردازد. در این اهتمام دیالکتیکی است که مي توانيم توجيه حقيقي او را از اين كشف و شهود پيداكنيم: «تصادف عيني، هر يديدهاي است كه از طريق تجلي اشتياق به صورت عيني يا نمادين، هيجاني شاعرانه تـــوليد ميكنند.» به اين ترتيب خصوصيت «عيني» اين تصادف عبارت است از بازتاب ذهنيت ما به صورت اشتياق در يک واقعيت ملموس. جستجوى چنين يديده هائي از نظر برتون ناشي از فعاليت سوررئاليستي است (نظیر نگارش خودکار). در ظروف مرتبطه چنین می گوید:

دلم میخواهدکه سوررئالیسم بهترینکاریکه میکند این باشدکه «خط رابطی» بین دنیاهائیکه سخت از هم جدا هستند، بین بیداری و خواب، واقعیت درون و برون، بین عقل و جنون و بین آرامش شناخت و عشق، و بین زندگی و انقلاب ایجادکند...

نباید فراموش کردکه کشف شاعرانهٔ دنیا از طریق سورر نالیسم، به طور کلی معاصر کشفیات روانکاوی است. آیا شیوهٔ اغلب مشترک آنها اصالت سورر نالیسم را بر هم نمیزند و آن را به حد یک سؤال و جواب علمی پائین نمی آورد؟

ولی وقتی که بر تون میخواهد نهان بینان حقیقی را ستایش کند، دیگر به این

زبان حرف نمیزند و جنبه های دیگری برای او مطرح است. باید متونی را که دربارهٔ آرنیم، نوالیس، پیکاسو، ماکس ارنست و آرتو نوشته است یکبار دیگر خواند و به عنوان نمونه این سطور را:

من میدانم که آنتونن آرتو به همان مفهومی که رمبو و پیش از او آرنیم و نووالیس از دیدن حرف میزدند، دیده است. پس از انتشار اورلیا دیگر اهمیتی ندارد که بگویند آنچه بدینسان دیده میشود با آنچه به طور عینی مرئی است رابطهای ندارد. فاجعه در اینجاست که جامعهای که ما افتخار میکنیم هر چه کمتر به آن تعلق داریم، عبور به آن سوی آئینه را برای انسان گناهی کفاره ناپذیر میداند.

(در بزرگداشت آنتونن آرتو، ۱۹۴۲)

در جای دیگری برتون از «فوق روشن بینی» آرتو سخن میگوید. پدیدههای «تصادف عینی» در برابر چنین برداشتی، جرقههای کوچکی بیش نیستند. اما جرقه هائی که نشان میدهند پرتوهای خیره کننده وجود دارند.

۷\_اشياء سورر ئاليستى

از همان سال ۱۹۱۴، مارسل دوشان اشیاء گوناگونی راکه به طور معمول برای مصارف مختلف ساخته میشوند، از قبیل پارو، صافی مایعات تا بطری، تحت عنوان «Ready-Made» پیشنهادکردکه فقط به امضاءکردن آنها اکتفا میکرد. از چنین رفتاری که توجیهش پیچیده و دشوار است '، سوررئالیستها این استفاده را میکنندکه یک شیء عادی و کاملاً شناخته را از جای خودش بردارند و در جائی که با آن کاملاً بی مناسبت است بنشانند.

۱. مارسل دوشان در مصاحبهای گفت: «وقتی که من یک چرخ دوچرخه را روی چارپایهای میگذارم، هیچ اندیشهٔ قبلی دربارهٔ «Ready-Made» یا فکر دیگری از این قبیل در میان نیست فقط نوعی سرگرمی است. من برای این کار هیچ انتخاب ممینی هم ندارم. انتخاب «ردی ـ مید» در درجهٔ اول روی بی اعتنائی صورت میگیرد و در عین حال با فقدان کامل سلیقهٔ خوب یا بد.» ده سال بعد، برتون در مدخلی برگفتار دربارهٔ واقعیت کمتر پیشنهاد میکند که چیزهائی بسازند که در خواب دیده اند و نه از نظر مفید بودن پذیرفته شود و نه از نظر زیبائی شناختی. چنین طرحی دقیقاً پاسخگوی هدفی است که به نقاشی سور رئالیستی نسبت داده می شود: «انتقال تصور مغزی به دقتی بیش از پیش عینی.» و از این لحظه به بعد، مسیر سور رئالیستی با اندیشه ای دائمی دربارهٔ موقعیت شیء در زندگی روزمره که گویای یک «بحران ریشه ای شیء است» همراه خواهد بود. این اندیشه به هیچوجه جنبهٔ حاشیه ای ندارد بلکه در مرکز کردار سور رئالیستی قرار دارد: «تنها آزمایش دقیق اندیشه هائی که این شیء به روشنی در مردم تولید میکند، اجازه می دهد که وسوسهٔ فعلی سور رئالیستی را در همهٔ قلمرو آن درک کنیم.»

شاید در همین قلمرو خاص انتخاب و ترکیب اشیاء است که، حتی بهتر از نقاشی، آشتی بین درون و برون، ذهنی و عینی عملی میشود. آندره بر تون مینویسد: «بزرگ ترین سودی که سورر ثالیسم از این نوع عملی برده است، موفقیت در این نکته است که این دو اصطلاح مطلقاً متضاد را برای آدم های بالغ با هم آشتی دهد: ادارک و تصور؛ و روی خندقی که آنها را از هم جدا میکند، پلی بسازد.» انتخاب یک شیء به طور کلی می تواند طبق دو شیوه انجام گیرد.

ــيا ذهنيت، اشيائي راكه قبلاً وجود دارند انتخاب مىكند تا خود را در آنها منعكس سازد و به واسطهٔ آنها خود را ظاهر سازد. توجهى كه به وسيلهٔ اين اشياء ايجاد مىشود، ريشه در تمايلات ضمير پنهانِ فرد دارد كه انتخاب را انجام مىدهد: «شىءِ طبيعى، شىءِ خراب شده، شىءِ پيدا شده، شىءِ رياضى، شىءِ ناخواسته، الخ...» در چنين مواردى، تمايلات، خاطرات روياها، اشتغالات لحظهاى، مانند عناصر فوق تعبير عمل مىكنند، به طورى كه شيئى كه به طور تصادفى در برابر ما قرار گرفته است، ناگهان «گويا» مىشود و به نظر مىرسد كه رابطهٔ نزديكى با فرد دارد. در وراى دلالت بلافصلش، امكانات

تازهای ظهور میکند و این کشف مداوم «فراتر از زنـدگی ظـاهری شـیء کـه معمولاً حدی دارد، صعود میکند.»

۔ یا برعکس، فرد در زیر بار مقتضیات درونی خویش، به نحوی مجبور شود که نوعی منظرهٔ رویائی و یا وهمی را جنبهٔ مادی بدهد، به این قصد که برای ارضاء احساس ضرورت، به آنچه اشتیاق او طلب میکرد، جنبهٔ واقعی بدهد. پس سخن از فراهم آوردن امکان زندگی برای آن چیزی است که صرفاً خیالی بوده است.

آندره برتون، پس از دیدن خوابی به فکر ساختن این اشیاء، یعنی تحقق عینی امیال سرکوفته افتاد. در بازار «سن مالو» بود و کتاب عجیبی را می دید: «عطف این کتاب از مجسمهٔ چوبی جن بودادهٔ کو تولهای درست شده بود که ریش سفید آشوریوارش تا نوک پا می رسید.» و صفحات آن «از پشم کلفت سیاه» ساخته شده بود. برتون می نویسد: «با عجله آن را خریدم. و وقتی که بیدار شدم، از اینکه آن را در کنار خودم ندیدم تعجب کردم.» اگر ساختن چنین کتابی یک احتیاج شخصی را بر آورده می کند، حضور آن برای هر فردی که با جنبهٔ رویائی آن سروکار نداشته باشد، سخت هیجان انگیز می شود. برای او می برد.

چه کشف باشد و چه ساخت، مهم این است که شیء سرانجام در نیمه راه بین عینی و ذهنی قرار دارد: اگر از سوئی چیزی از دنیای خارجی انتخاب شده به علت تأثیر پذیری اش معنائی پیدا کرده است، از سوی دیگر ذهنیت وارد واقعیت عینی شده است. از طرف دیگر، فلان شیءِ پیدا شده (حیوان کاه آکن، سنگ و یا نقاب) بردی نمادین پیدا میکند. چنین شیءِ ساخته شدهای (به عنوان مثال، شیءِ متحرک و صامتِ جاکومتی: گلولهای که با نوک زاویهٔ یک هلال مماس است)، نمادهای ابداع کنندهٔ خود را بیرون می ریزد. این اشیاء معنی دار، وقتی به تماشای عام گذاشته شود، برای هر ناظری عمیقاً معمائی

میشود. چه قرابتی آنها را با سازنده شان مربوط میکند و چه قرابت دیگری می تواند آنها را با تماشاگری که می پذیر دشان یا ردشان میکند ار تباط می دهد؟ چگونه باید با تجربهٔ مغزی که آنها نشانهاش هستند به هماهنگی رسید؟ و باز هم دورتر، به کدام تجدید سازمان کلی جهان (مغزی و جسمی) را طلب میکنند؟ چنین است بعضی از مسائلی که آنها با ظهور آشفته کنندهشان در دنیای واقعی ما ایجاد میکنند.

و حال آنکه اشیائی که به طور روزمره ما را احاطه کردهاند، ظاهراً یک بار برای همیشه بنا به کاربردشان تعریف شدهاند. دخالت سوررئالیستی در آنها، ظاهر مبتذلشان را برهم میزند، در پشت منظرهٔ نمایان اشیاء نوعی نهفتگیهای بالقوه ظاهر میشود که میخواهند امروزی شوند و باید راهی برای همزیستی با آنها پیداکرد. به عنوان انتخاب یا ساخت، وحدتی بین عینی و ذهنی عملی میشود: ذهن توانسته است نقطهٔ تماسی با شبکهای از دلالت ها پیداکند که او را به دنیای خارج «باز می پیوندد» و در عین حال خبر از هستی آیندهای می دهد که پاسخگوی اشتیاق است <sup>۱</sup>.

۱. دربارهٔ مدخلی که با عنوان «لاشهٔ خوشگوار» در چاپ های قبل آمده بود به مقالهٔ «مدخلی بر فلسفهٔ سوررئالیسم» در صفحات آینده مراجعه شود.

هنر و سورر ئاليسم

۱\_شعر

تهور عظیمی لازم بود که انسان «تنها با این وسوسه که گوشه به گوشه، روی ماسه، مشتی خزهٔ کف آلود با دانههای زمرد بپاشد.» قدم در مناطق باطلاقی ضمیر پنهان بگذارد. تنها هنرمندان چنین جرأتی داشتند، زیرا زیبائی صور خیالی که کشف می کردند می توانست سبب شود که آنان موانعی را که دنیا در برابر رویاهایشان قرار می دهد به فراموشی بسپارند. به گفتهٔ رنه کرول، «شعر از این سو به آن سو پل می زند، از شیء به صور خیال، از صورخیال به اندیشه، از اندیشه به امر محسوس. شعر جادهای است بین عناصر دنیا که ضروریات روزمره آنها را از هم جدا کرده است، جادهای که ما را به آن برخوردهای تکان دهنده رهبری می کند که تابلوها و کولاژهای دالی، ارنست و تانگی از آنها حکایت می کنند.

آزادی خودکاری درون و شور و شوق خودانگیخته که تربیت سنتی تحقیرش میکند، یا میکوشد که سرکوبش کند و حاضر نیست که در آن عوامل تشکیل ـ دهندهٔ شکفتگی حقیقی ما را مشاهده کند، می بایستی از طریق این کوشش نومیدانه برای آزاد ساختن شعر از همهٔ قیود و رهاکردن آن از بردگی اخلاق و منطق صورت پذیرد. برای شاعر که امر شگفت را از خلال واقعیت مشاهده میکند. همهٔ دنیا

می تواند رنگ شعر به خود بگیرد: آگهی ها، اعلانها و قطعات بریدهٔ روزنامه که به طور تصادفی کنار هم چیده شود، تشکیل شعر می دهند، زیرا همان طور که وقتی چیزی را از معنی رایج آن جداکنیم، وارد جهان «واقعیت برتر» کردهایم، همان طور نیز پیوستن تکههای جملات یا صور غریب به یکدیگر، ذهن را از واقعیت بر میگرداند و به دنیای دیگری می برد. به گفتهٔ تریستان تزارا: «می توانی شاعر باشی بی آنکه حتی یک بیت شعر گفته باشی... نوعی کیفیت شعری، در کوچه، در یک صحنهٔ خرید و فروش، یا هر جای دیگری وجود دارد.»

سراسر زندگی بهانهای برای شعر میشود: «میتوان از یک امر روزمره آغاز کرد: دستمالی که میافتد میتواند برای شاعر اهرمی باشد که با آن همهٔ جهان را بلند کند.» عملی که به ظاهر بی معنی است، کشف و شهودی است برای کسی که میتواند خود را در حد ابزاری در اختیار صدائی قرار دهد که از درونش بر میخیزد. هر کسی شاعر است و نمیداند. کافی است که چشم از افق محدودش بردارد تا آمادهٔ پذیرفتن این امر شگفتی باشد که از او فراتر می رود.

برعکس، اشعار شاعری مانند والری که مسائل ادبی را در چارچوب نظریات فلسفی و اشکال ریاضی بیان میکند، سبب میشود که منکران هر گونه حسابگری در ادبیات، فریاد عصیان برآورند. آلبر تیبوده[ A. Thibaudet منتقد مشهور] مینویسد: «آنتی نئا [ اثر شارل موراس]، نمونه استحکام و ماهی محلول [ اثر برتون] نقطه مقابل آن، دو چهرهٔ مخالف همند: یک نئوکلاسیسیسم و یک نئورومانتیسم». سورر ئالیستها از این اظهار نظر والری برآشفتند که میگفت: «بسی بیشتر خوش دارم که با استشعار کامل و روشن بینی تام مطلب ضعیفی بنویسم تا در حالت جذبه و بیخودی شاهکاری از میان زیباترین شاهکارها خلق کنم.» ژان پولان J. Paulhan میگوید که آنان در سال ۱۹۲۱ از این شاعر جدا شدند تا در هزار توهای غذیزه و زندگی فرو روند و فریاد زدند: «دیوانگی مهم تر از حسابگری و نیرنگ است.»

این رومانتیک های جدید، در جستجوی زندگی اصیل به این نتیجه رسیدند که حک و اصلاح، چهرهٔ آن «واقعیت برتر» راکه به دشواری تجلی کرده است ضایع میکند. پل الوار میگوید: «تَوَهّم، ساده دلی، خشم، حافظه این پروتئوس ا هزار رنگ، قصههای قدیمی، میز و دوات، مناظر ناشناخته، شب دگرگون، خاطرات ناگهانی، پیشگوئیهای عواطف، اغتشاش افکار و احساسات و اشیاء، برهنگی کور، اقدامات منظم برای مقاصد بی فایده که دارای مهم ترین فایده شده است، بی نظمی منطق تا حد پوچی، کاربرد پوچی تا حد خِرَدِ رام نشدنی: این است شعر؛ نه اینکه با دانشی بیش یاکم و موفقیتی بیش یا کم، حروف صامت و هجاها و کلماتی راکه با آهنگ شعر تطبیق میکنند، در کنار هم ردیف کنیم. باید با اندیشهای آهنگدار سخن گفت که با طبلها و ویلونها و قوافی و وزنها که کنسرتی و حشتناک برای گوش خر است کاری ندارد.» با این طرز تفکر، هنر آزادی ذهن است از محدودیت های خویش تا

پس کار سوررئالیست ها این است که در عین حال از واقعیت محدود بیرون بیایند و نیز نظریههای فریبندهٔ هنر برای هنر را نیز پشت سر بگذارند و در این طریق، آشکارا با مالارمه و مکتب او مخالفت کنند. هنر به خودی خود غایت مقصود نیست، ژیرا برای آندره برتون «شعر باید به جائی رهبری کند.» و مریدان او از ضمیر پنهان خویش انتظار کشف اسرار واقعیت برتر را دارند.

شاعر سوررئالیست دقیقاً الهام یافته است زیرا [برخلاف عقیدهٔ پل والری] «حداکثر تفاخر جز در برابر حداقل مسئولیت بی معنی است.» آندره برتون چنین نقل میکند: «سن ـ پل رو Roux Saint-pol هر روز وقتی که میخواست بخوابد روی در خانهاش در کاماره Camaret لوحهای آویزان میکرد که روی آن نوشته بود: «شاعر مشغول کار است.» برای ورزش شعر، که مورد علاقهٔ پل والری بود، چه تحقیری بالاتر از این که: «باکوچک ترین

۱. Proteus \_رب النوع یونانی یکی از «پیران دریا» پس پوزئیدون، که به قیافههای گونا گون در می آید.

قلم خوردگی و حک و اصلاح، اصل الهام جامع در هم میریزد... حماقت، آنچه راکه نازبالش باکمال احتیاط آفریده است پاک میکند... چه تفاخری بالاتر از اینکه نویسنده نداند زبان چیست،کلام چیست؟... نه ساختار طول اثر را بداند و نه شرایط پایان گرفتن آن را، نه «چرا» ی آن و نه «چگونه» اش. برای سور رئالیست ها «کمال» تنبلی است.»

بدین سان کوشش ارادی باید طرد شود، قوهٔ تمیز، صفای الهام را مخدوش میکند. زیرا نظر اجمالی را که شاعر میخواهد از ناشناخته بگیرد تیره می سازد. در واقع قابل توجه است که از بودلر و ادگار پو، تا مالارمه، جریانی که پل والری نیز دنبال کرده و گرایش های آن را صریحاً بیان کرده است، نویسندگان را دعوت میکند به اینکه پیوسته به «دقت» کامل و مصرانه بیندیشند. و حال آنکه در جانب دیگر، شاعران سور رئالیست، وارثان رمبو و لوتره آمون اعلام میدارند که راز هر آفرینشی اساساً در حالت رویا نهفته است و این حالت آخرین درجهٔ کمال «سلب غرض و استفاده» را که غایت فعالیت ذهن انسانی است نشان میدهد. به طوری که لوئی آراگون نوشته است: «الهام عبارت است از آمادگی برای پذیرفتن واقعیت برتر» یعنی اصیل ترین حالات ذهن و قلب انسانی.

برعکس، پیروان مالارمه و والری همهٔ نیروهای روحی خود را گرد میآورند تا از قدرت الهی آفریننده بهره مند شوند.

برای درک این کشش های گوناگون به سوی راز جهان، رولان دورنویل Roland de Rénéville پیشنهاد میکند که خواننده لحظهای تصور کند که ذهنش «دایرهای آرمانی» است که در مرکز آن تصویر ضمیرآگاه ما قرار گرفته است و مناطق بین نقطهٔ مرکزی و محیط دایره قلمرو و دربست ضمیر پنهان اوست.» سوررئالیست ها میکوشند که این مرکز آگاهی را حذف کنند تا با بی نهایت قرین و همسان شوند، زیرا برای آنان، همانسان که برای رمبو: «اولین مطالعهٔ انسانی که میخواهد شاعر باشد، شناخت کامل خویشتن است و ساختن روحی غول آسا برای خویشتن.» شاعران سوررئالیست که در اختیار الهام خویش قرار گرفتهاند میخواهند که به وحدت جهان برسند و مانند وخشوران باستانی پیام آور خدایان باشند و به گفتهٔ لوئی آراگون: «اگر فکر کنیم که ضمیر آگاه نمی تواند عناصر آگاهی خود را از هیچ جاکسب کند، مگر از ضمیر پنهان، مجبوریم به این نتیجه برسیم که ضمیر آگاه در درون ضمیر پنهان جای دارد.»

پس تناقضی وجود دارد بین این برداشت و طرز تلقی شاعرانی که چنان اهمیتی به آن نقطهٔ مرکزی دائره قائلند و معتقدند «که این هسته به تدریج دیوارههای ضمیر پنهان را پس میزند تا آنجاکه این مرز را به کلی از میان ببرد و ضمیر پنهان را هم در قلمرو روشن بینی خود ادغام کند. این توسعهٔ تدریجی مرکز آگاهی نتیجهٔ نوعی دقت تسکین ناپذیر و حریصانه خواهد بود که موضوع آن چندان اهمیتی نخواهد داشت، زیرا این دقت هدف دیگری جز تشدید خویش نخواهد داشت. این پر تو عظیم به زودی در سراسر ذهن گسترده خواهد شد.» در نظر پل والری: «شرط حقیقی یک شاعر حقیقی آن جیزی است که کاملاً از حالت رویا مجزاست.»

با این همه هدف یگانهٔ هر دو روش رسیدن به «مطلق» است که علاقهٔ اولیه و کم دوام بین پل والری و آندره برتون ناشی از آن بود. دوگانگی احساس متقابل آن دو نسبت به هم، پیشاپیش در این جملهٔ بودلر خلاصه شده بود: «تمرکز و تبخیر خویشتن خویش؛ همه چیز در این نهفته است.» و بر حسب سلیقه شان یک گروه به تراشیدن و بریدن شعرشان می پردازند تا از ترکیب دقیق کلمات واقعیت تازهای سربکشد؛ گروه دیگر در بطن جهان فرو می روند تا به سرچشمهٔ راز دست یابند.

به دنبال این صیادی در آب گل آلود است که سوررئالیست ها برداشت های فلسفی و روانشناختی خود را تنظیم میکنند زیرا هنوز هم میخواهند که تجلیات هنر خود را درک کنند. در واقع، از نظر آندره برتون، شعر باید «راه حلی خاص برای مسئلهٔ زندگی ما» القاء کند. جواز ورودی است به سرزمین های وسیعی که «هنر که از قرن ها پیش مجبور بود از کوره راه های طی شدهٔ من و ابرمن چندان دور نشود، مشتاق کشف آنهاست.»

شعر می تواند از رمانهای سیاه، از قصه های پریان برای اشخاص بالغ الهام بگیرد که رهاورد آنها «ترس، جاذبهٔ غرابت، تصادف و بخت و ذوق تجمل» است. بروز این غرایز واپس زدهٔ انسان، شاید او را از نگرانی علاج ناپذیرش نجات دهد. همانسان که ژرژ هونیه گفته است، سوررئالیسم سبب شده است که شعر قدم بلند به جلو بردارد: «شعر از ادبیات و می توان گفت که از روی کاغذ به درون زندگی لغزیده است. شعر دیگر هنر نیست، حالت روحی نیست، بلکه خود زندگی و خود روح است. شعر نحوهٔ ادراک و احساس است، کاربرد حوس و عصه حس ششم است، روش شناخت است.»

برای آندره برتون و پل الوار، شعر می تواند چنین تعریف شود: «کوششی برای بازنمایی یا بازگرداندن چیزها یا چیزی که زبان ملفوظ می خواهد در هر آنچه از ظاهر زندگی یا طرح فرضی دارد، از طریق فریادها، اشکها، نوازشها... یا مضمونها بیانکند... این چیز... از نوع آن انرژی است که پاسخ به این سؤال راکه «چیست؟» رد میکند.

در این موج لبریز، شخصیت شاعر ناپدید می شود... او به صورت انعکاس پیوندهای جهانی و اهتزازهای اسرار آمیز جهان در می آید. سور رئالیست ها که از عرصه های قلمرو والری به راه افتاده بودند، کشف کردند که در گوشهای شعری بهره مند از نیروئی عظیم انبار می شود که از امعاء و احشاءِ موجود انسانی سر میکشد و به صورت رودی گل آلود و نجات بخش روان می شود. آندره بر تون می نویسد: «سال های سال به جریان سیل آسای نگارش خودکار

امید بستم تا اصطبل ادبیات را به کلی از فضولات پاک کنم. از این نظر ارادهٔ باز کردن همهٔ آب بندها بی هیچ شکی اندیشهٔ محرک سوررئالیسم است.»

این عاصبان که بر دنیا و خدا عصبان کرده بودند، نخست کاری نمې توانستند کر د جز اينکه خو د را در اعماق شهوت و گناه غرق کنند. در اين بازگُشت به هیولای اولیه که همه چیز در آن بی نظمی و ابهام است، شاعران بر اثر حساسيت استثنائي شان اين امتياز بي نظير را دارند كه دورادور، عينيت حقیقی را منعکس کنند. هنر مند اصیل، هیجانی خاص و فر دی را بیان نمی کند، بلکه تا ریشه های عمیق بشریت نفوذ میکند. سور تالیست ها در آغاز جستجوهایشان برای این به درون خویش روی نمی آوردند که با امیال و غرایزشان بجنگند، بلکه بر عکس برای اینکه آنها را آزاد بگذارند. «شعر باید هزیمت عقل باشد.» آنها نه در دنیای متعالی، بلکه در قلمرو غرایز نفوذ میکنند و از این رو آثارشان پر از موجودات غریب و غول آساست. زیرا «گیاهان و جانوارن سوررئالیسم» بیان کردنی نیستند. در کتاب آزادی یا عش میبینیم که «فردیت محدود ما با بی نهایتی بهشتی و بی پرده در ارتباط است.» این کتاب روبر دستوس به عقیدهٔ گابریل بونور G. Bounoure بیانگر «امر ناب زیستن، اشتیاق در شدت اولیهاش، و شگفتی خارق العادهٔ جنسیت است و با چنان عظمت پیچیدهای ادا شده است که واقعیت این و هم فطری را که همانا تجربهٔ سوررئالیستی است به ما تحمیل میکند.»

به این مفهوم، پی یرژان ژوو Pierre-Jean Jouve (۱۹۷۷\_۱۹۷۶) با آنکه خود در صف سور رئالیست ها نیست، در اثری مانند عرّق خون «از راه واقعیت مادون» (Sous-réel) به واقعیت بر تر می رسد. می کوشد که بدترین چیزهائی را که در خودش هست، آن غول هائی را که در درون هستند و خفته یا بیدارند، و عیناً خود ما نیستند بشناسد. زیرا در درجهٔ اول، از طریق این مواضع است که باید به بهای زندگی و به بهای عشق جهان را نگریست.» این قصه ها دنیای متمدن را در برابر خاویهٔ اولیه قرار می دهد. داستان های خونین حال حاضر یک روح

و نیروهای ناشناختهٔ آن هستند.»

بدینسان تشریح پست ترین تباهیهای انسانی توجه ما را به منطقهای که در تاریکی رها شده است جلب میکنند. با این «تطهیر با فضولات» برای کسی که میخواهد خود را از تمایلاتش نجات دهد، نقطهٔ عزیمتی است به سوی واقعیتی والاتر.

در واقع، نه از این رو که شاعر اختیار خود را به دست ضمیر پنهان می سپارد اثری بی معنی می شود. «انسانی که قلم به دست می گیرد نمی داند که چه خواهد نوشت، چه می نویسد، و در بازخوانی آن نوشته چه چیزی راکشف خواهد کرد و با آنچه در دست او جان گرفته خود او از رازش بی خبر است احساس بیگانگی می کند، با آنچه به نظرش می رسد پرت و پلاست. لوئی آراگون می گوید که اشتباه خواهد بود اگر تصور کنند که آنچه در روی کاغذ شکل گرفته واقعاً پرت و پلاست. برعکس شما وقتی که نامه ای می نویسید تا می خواهید روی کاغذ می آورید. اما در سور ژالیسم همه چیز ناگزیر است. می خواهید روی کاغذ می آورید. اما در سور ژالیسم همه چیز ناگزیر است. معنی در بیرون از شما شکل می گیرد. کلماتی که در کنار هم قرار گرفته اند یک معنی پیدا می کنند. و حال آنکه در حالت دیگر، می خواهد چیزی بگوید که پیش از آن به طور تقریبی گفته شده است.

هیچ یک از تظاهرات ذهن ناچیز نیست. لوئی آراگون به اذهان بی مایه که الهام سوررئالیستی را نوعی «حقه بازی» میشمارند بی اعتنا است و میگوید: «عمق متن سوررئالیستی بالاترین درجهٔ اعتبار را دارد و به متن خاصیت گرانبهای کشف و شهود را میدهد.»

ارزش چنین شعری تنها از معنی ژرف آن مایه نمی گیرد، بلکه از شکل آن

سورر ٹالیسم / ۸۶۵

نیز ناشی است. برخلاف نویسندهٔ معمولی که واقعیتی را که برای همه روشن است تشریح میکند، نویسندهٔ سوررئالیست اهتزازهای دنیای درون را منتقل میکند، از این رو این بیان ثبت اسرار این اهتزازهاست. همان طور که رمبو گفته است: «اگر آنچه شاعر از دنیای درون می آورد شکل داشته باشد، شکل خود را نیز به نوشته میدهد، اگر شکل نداشته باشد طبعاً نوشته نیز بی شکل است.» بیان دنیای رویا با زبان معمولی دشوار است، پس باید یک معنی غیرمنتظره به آن داد. در واقع عادت است که حیرت آورترین چیزهائی را که توانستهاند جوان بمانند این کلمات تازگی و شعر خود را باز می یابند. از این رو، همان طور که پی یرژان ژوو دربارهٔ اثر خود «واگادو» Vagadu میگوید: «مطالعهٔ آثار سورر ثالیستی «نوعی انعطاف خاص ذهن را ایجاب میکند. خواننده باید از درک روشن نوشته در نگاه اول صرفنظر کند، بلکه نوشته را به چیزهای مختلفی که مصرانه از برابر چشمش میگذرند پیوند بدهد.» با فراموش کردن مهما آن چیزهائی که از فرهنگ ساختگی فراگرفته است خواهد توانست، خود را در امواج زندگی درونی غوطه ورکند.

شعر نیز مانند نگارش خودکار به آدمی توانائی میدهد که دنیای تازهای را ببیند و عناصر آن را با عناصر دنیای خارج بسنجد و ایجاد تعادل کند. «همین که این عناصر به نسبت مساوی مخلوط و ممزوج شدند. آنگاه وحدت شعر رخ مینماید.» بنابراین ملاک، تطابق شکل و محتواکه اساس زیباشناسی کانت است، در عین حال می تواند از خصوصیات اشعار اصیل سوررئالیستی شمرده شود. باری، سوررئالیسم نیز برای خود یک رسانه سبک دارد و به عقیدهٔ نویسندهٔ آن لوئی آراگون، «وسیلهای تکان دهنده وجود دارد که می توان آن را در میان متون سوررئالیستی تشخیص داد. برحسب نیرویشان. بر حسب تازگی شان. این متون مثل رویاها هستند: باید خوب نوشته شوند.» همچنین لوئی کارت این متون مثل رویاها هستند: باید خوب نوشته شوند.» همچنین لوئی کارت

باریس را به سواحل نسل های آینده خواهند رساند.»

برگس نیز زبان استدلالی را از بیان آن حالت اثیری که کشف و شهود می تواند به آن برسد عاجز می داند! چنین چیزی را فقط با صور خیال (ایماژها) می توان به خواننده تلقین کرد. باید با نوعی ریاضت روح به مخیله و حساسیت حمله آورد، نه اینکه به سراغ عقل رفت.

با این همه به صورت خودانگیخته است که این محصول خارق العادهٔ خیال از قلم به روی کاغذ می آید و برداشتهای هنری ما را زیر و رو می کند. ضمناً آندره برتون با هرگونه تلاش زیبائی شناختی و اخلاقی «به منظور ساخت زیبائی صوری بر پایهٔ کار کمال بخش ارادی از سوی نویسنده» مخالف است. این زیبائی محصول صور خیال است به همان صورتی که در نگارش خودکار ایجاد می شود. و برتون آن را به زیبائی «تشنج آور» تعبیر می کند.

پس باید همان گونه که ژاک ریویر میگوید: بین صور خیالی که ادبا به کار می برند تا <sup>۱</sup> «اندیشه ای را مضاعف کنند» یا «معانی را درست در مسیر عقل میزان کنند» و صور خیال نابی که سور رئالیست ها به کار می برند تفاوت قائل شد. اینان با یک گروه از کلمات که به یک شیء مربوطند، ادای مقصود میکنند بی آنکه از کلمات دیگری برای بیان رابطه با مجموعهٔ دیدگاه ما و یا قرار دادن آن شیء در نظام فکری ما استفاده کنند. هر شعر «پسا ـ دادائیستی» می توانیم در آن بنگریم و چنان که گوئی در هوای صاف شبانه آسمان را می نگریم، حرکت ستارگان و فرشتگان را از فاصلهٔ بعید ببینیم. قوی ترین تصویرها خود انگیخته ترین آنها متناقض ترین آنها، و بیان

۱. پای استدلالیان چوبین بود...

ناپذیرترین آنها هستند. منطق و احساس را در عین حال به حیرت می اندازند و اشیاء را با همدیگر ارتباط می دهند. نوعی فضای رویا و شعریت شدید از آثاری که این عالم جادوئی را بیان میکنند در تراوش است. حتی عناوین آنها الهام دهنده است: مانند ماهی محلول، شیوه ای غیر منتظره برای بیان اینکه «انسان در اندیشهٔ خود حل می شود.» ذهن با سپردن به جاذبهٔ این عالم درخشان پریان «همراه این تصویرهائی که شیفته اش میکنند خواهد رفت... این زیباترین شب هاست، شب آذرخش هاست، روز در مقام مقایسه با آن، شب است».

از هنتیر موسید Revolver à cheveux blancs) اثر برتون تصویرهای زیر را هم نقل کنیم: «یک گردن بند مروارید که برای آن نمی توان بست و قلابی پیدا کرد و وجود آن به نخی بسته نیست. این یعنی نومیدی... نومیدی در خطوط اصلیش اهمیتی ندارد. بیگاری درختانی است که هنوز میخواهد جنگلی بسازد، بیگاری ستاره هاست که می خواهد یک روز از روزها کم کند، بیگاری روزهای کمتر است که هنوز می خواهد زندگی را بسازد.»

بدینسان آندره برتون میخواهد به سرچشمههای تخیل شاعرانه دست پیداکند و میگوید: «اکنون پیکانی جهت این سرزمینها را نشان میدهد و رسیدن به هدف حقیقی فقط به تحمل و مداومت مسافر بستگی دارد.» اندیشه وقتی که به حال خود رها شود با چنان سرعتی از غرابت تصاویر احاطه میشود که لوئی آراگون فریاد میزند: «ما قدرت دست بردن در آنها را نداشتیم، ما به صورت قلمرو آنها و مرکوب آنها درآمده بودیم.»

ضمناً نزدیک شدن غیرمنتظرهٔ واقعیت های دور از هم، به هیچوجه ارادی نیست. آندره برتون منکر این است که تصویرهای پی یر روردی (مانند: «در جویبار، سرودی جاری است»، یا «روز همچون سفرهٔ سپید از هم گشوده شد.» و یا «جهان در کیسهٔ سیاهی فرو میرود.») حتی به کمترین درجهای از فکر قبلی ناشی باشد. بر اثر نزدیکی بی مقدمهٔ دو لفظ یا دو مفهوم، ناگهان نور خاصی درخشیدن میگیرد و آندره برتون آن را «نور صور» مینامد. میگوید

که ما نسبت به آن بسیار حساس هستیم. این عناصر به منظور ایجاد ناگهانی جرقهٔ نور مجتمع نشدهاند بلکه محصول آنی فعالیتهائی بودهاند که به طور جداگانه ولی در یک زمان از اعماق ضمیر پنهان بیرون جستهاند و آندره برتون آنها را سوررئالیستی مینامد وکار عقل فقط تأیید و تسجیل و ارزیابی این اخگرهای آسمانی است.

بدینسان سوررئالیسم در عین بیان اضطراب عصر خود موفق شده است که چهرهٔ تازهای به زیبائی بدهد.

گردش در این «منطقهٔ ممنوع»، به دنیائی چنان فریبا منتهی می شود که رهروی که قدم در آن گذاشته است دست از طلب باز نمی دارد تا بار دیگر لذت این دیدار را دریابد. سور رئالیسم را به سبب تأثیرات اسرار آمیز و لذات خـاصش باید «مخدر تازهای» شمرد، زیرا عواملی که در نظر آدمی مجسم می کند بی شباهت به عوالم وهمانگیز حشیش نیست. گوئی همهٔ زندگی وارد نشنهٔ متحرکی می شود که پایه های عقل را می لرزاند و درهای «مجهول» را می گشاید. لوئی آراگون در کتاب روستانی پارس می گوید: «من این حاد تهٔ بزرگ را به اطلاع جهانیان می رسانم: اعتیاد دیگری به وجود آمده است، سرگیجهٔ دیگری به آدمی داده شده است و آن نامش سور رئالیسم، فرزند سرسام و را سور رئالیسم می نهیم استعمال بی حساب و شورانگیز مخدر صور خیال یا بهتر بگوئیم انگیزش بی حد و مرز صورت خیال است برای خودش و برای اینکه در قلمرو باز نمود اغتشاش غیر منتظره و دگر دیسی هائی ایجاد کند، زیرا هر صورت خیالی در هر برخوردی شما را وادار می کند که دربارهٔ تمام جهان می این که در قام می به این می حد و مرز صورت خیال است برای خودش و برای دی دیم در قام می از مود اغتشاش غیر منتظره و دگر دیسی هائی ایجاد کند، زیرا می دیم در نظر تمام کسانی که به این سورر ثاليسم / ۸۶۹

اعتیاد دچارند غریب و دور از ذهن خواهد بود.»

در عالم واقعیت برتر، انسان از اندیشه های روشن و داده های آشنا به دور است. اماگوناگونی تصویرها حقیقت دارد، بی تناسب شمردن آنها تنها ناشی از عادات ماست که به سوی سودجوئی گرایش دارد. شاعر، برعکس، با حساسیت دقیقش، به شباهت های عمیق آنها، حتی به سرچشمه ای که آنها زاده شده اند و خود او نیز دوست دارد که به آن برگردد پی می برد. حتی می توان صورت خیالی را «وحدت روح» نامید که «درکثرت ماده» کشف شده است» و «پی یر گگان» P. Gueguen آن را «صورت جادوئی اصل هویت» می نامد. در حالی که برای شاعران معاصر متعددی بی نظمی چیزی نیست مگر ضد ردیف کردن منظم، برای دیگران که از قلل مرتفع تری ناظرند، جنبه شیطانی آن بازتاب نظم والاتری است. اوهام اینان در برخورد باهم و میکنند و تصفیه

هنر برای سوررئالیست ها راهی است برای ورود به عالم واقعیت برتر. از این رو شاعرانه بودن اثر، امری است اضافه بر این رسالت که خود روی میدهد. چنان که آندره برتون به شاعران توصیه میکند که برای رسیدن به این کشف متعالی به **شعر بپردازند.** و میگوید: «لذت یا هیجان ادبی، وضع خاصی است از قوانین هنوز اسرار آمیزی که فعالیت های اساسی ذهن را اداره میکنند.»

هرچه جامعهٔ بشری تحول پذیرفته است تفکر بر بدیههگوئی تسلط بیشتری یافته است. با این همه در میان انسانهای اولیه، رویا وسیلهٔ شناخت است. شاعران پیامبران واقعیاند. از آن پس، دیوار عظیمی میان دنیاهای

درونی و برونی افراشته شده و بدبختانه از رویا فقط به عنوان «وسیلهای برای اعلام یک رشته از امراض روانی و بیماریهای مغزی» استفاده میکنند.

از این رو باید این حایل های مصنوعی که وجود آدمی را منقسم کرده اند، از میان برخیزند. و تریستان تزارا معتقد است که از این نظر شاعر وظیفه ای راستین به گردن دارد: او نباید به عنوان قهرمان آن فعالیت بی طرفانه که عبارت از برونی کردن و جایگزین کردن است باقی بماند. نمادهای او باید برای مقابله، آنچه را که در اعماق دنیای درون مخفی شده است، به صورتی برتر به روی دنیای برون پرتاب کند. آنچه نسبتاً ایستاست به شکلی نسبتاً پویا در می آید و نیروهای بازدارندهٔ رویا به نیروهای فاش کنندهٔ شعر بدل می شوند.» باید شعرِ «فعالیت ذهن» جانشین «وسیلهٔ بیان» یا درس اخلاق یا تبلیغات گردد.

شاعر راستین ذاتاً انقلابی است، زیرا یک تنه میکوشدکه، به رغم هرگونه میل به امنیت، وجود خود را با نیروهای غیرعقلانی، که بنیاد طبیعت واقعی ماست در آمیزد و همسان کند. شعر از بسیاری کلمات و صوری که رسانندهٔ آنند و همچنین از تنگنای مقتضیات اجتماعی متعالی تر است. «عملاً سرنوشت فکر را، با همهٔ کثرت و جوه آن، تعیین میکند. در واقع، کارکرد فکر در مدار شعر میچرخد. و حال آنکه شعر در صیرورت خود به فکر تعالی می بخشد، از آن فراتر می رود و سرانجام آن را انکار میکند.

۲\_نقاشی

سوررئالیسم نه تنها ادبیات، بلکه هنر نقاشی را نیز به کلی زیر و رو کرده است. نقاشی نیز مانند ادبیات به صورت ماجرای روانی بزرگ دوران مدرن درآمده است و باز مانند ادبیات، نقاشی نیز متکی به همکاری دیالکتیکی نیروهای متخالف آزادی و خودکاری، ماتریالیسم و علوم باطنی است. نقاشی سوررئالیستی از هرگونه تحلیل زیبائی شناختی و فنی گریزان است. در انتخاب هر شکل و شیوهای آزاد است. برای خود تنها یک مشخصهٔ قاطع قائل است: «حامل یک نیروی فوق العاده برای انقلاب شاعرانه است.»

ضمناً بایدگفت که نقاشی سوررئالیستی نه تابع اشکال ادبی، بلکه تابع آن روح شاعرانه است که به همهٔ اشکال هنری جان میبخشد. سخن از آزاد کردن نقاشی از بردگی قوانین زیبائی شناختی قراردادی پیشینی و جباریت اشکال متداول ظاهر است تا آن را به صورت شیوهٔ تجلی والاتری از اشکال هستی انسانی درآورند.

تابلو نردبانی است که نگاه با استفاده از آن، از واقعیت جزئی به سوی واقعیت کلی بالا میرود. دیگر سخن از سردادن نغمهٔ ستایش از ظواهر نیست، بلکه پرده برداری از آنها مطرح است.

البته نباید اشتباه کرد. سوررئالیسم همهٔ نقاشی پیش از خود را انکار نمیکند. محکومیتی که مطرح میکند برضد برداشتی تقریباً تازه از نقاشی است که پس از رنسانس آغاز شده و به ویژه ویرانگری خود را در دورانهای اخیرگسترش داده است: یعنی نوعی برداشت پوزیتیویستی (اثبات گرایانه) و تجزیه طلبانه از هنر. اما سنت بزرگی در نقاش وجود دارد که از ماقبل تاریخ آغاز میشود و با نقاشی به اصطلاح بدوی (Primitif) قرون وسطی و با نقاشان بزرگ رنسانس ادامه مییابد. زوال نقاشی، پس از آن در دوران «سالن» ها آغاز میشود. سورئالیسم، برعکس، با آن سنت بزرگ گره خورده است.

اسلاف اولیهٔ نقاشی سوررئالیستی را می توان در میان نقاشیها و طرحهای کیمیاگران دید، چه به سبب اشکال غیرعادی آنها و چه در قصد تناسخی که همراه آنهاست.

هدف نقاشی سوررئالیستی فرافکنی تناسخ های مخفی در دنیای اشیاء است و در مبادلهٔ دائمی عینی و ذهنی.

در واقع نوعی تصور درونی وجود دارد، اما نه به مفهوم مطلق، بلکه به این معنی که تصورات درونی در همزیستی با بازنمودهای بیرونی تظاهر میکند.

اما در حالی که نقاشی رایج به این بخش ذهنی بی اعتناست، سوررئالیسم به ویژه می تواند که در بطن بازنمود عینی ظاهر شود که به هیچوجه از اهمیت اساسی آن غافل نیست. آنچه در سوررئالیسم اهمیت دارد، بیرون کشیدن لحظه ها و یا جنبه هائی است که قدرت های درونی روح در آنها با همهٔ نیرو ظاهر می شوند.

پس در اینجا به هیچوجه سخن از دید انتزاعی نیست. به طوری که خود برتون میگوید قصد این نیست که واقعیت بیرونی را به کلی انکار کنیم و چنین ادامه میدهد:

آفرینش های ظاهراً بسیار آزاد نقاشان سوررئالیست طبعاً نمی توانند ظاهر شوند مگر با بازگشتشان به «بقایای بصری» که از ادراک خارجی مایه گرفته است... نبوغ احتمالی این نقاشان پیش از اینکه در تازگی موادی باشد که وارد اثر میکنند، در ابتکار کم و بیش بزرگی است که در استفاده از این مواد به کار میگیرند.

برتون در کتاب وضع سیاسی سوررئالبسم (Position politique du SurrealIsme) میگوید:

از این رو تمام تکنیک سوررثالیسم از آغاز تا امروز، متکی بر چند برابر کردن راه های نفوذ در ژرف ترین طبقات مغزی است: «من میگویم که باید پیشگو بود و خود را پیشگو ساخت.» کار ما فقط کشف وسائلی است برای اینکه این دستورالعمل رمبو را به مرحلهٔ عمل در بیاوریم.

همین نوع راه برد است که وجه مشترک یعنی شعر کلامی و شعر تجسمی را در سوررئالیسم توجیه میکند. برتون ادامه میدهد: «حقیقت این است که شعر در نقاشی، میدان عمل وسیع تری پیدا میکند و چنان به خوبی در آن مستقر شده است که امروزه نقاشی میتواند بزرگ ترین دخالت را در موضوع خود

داشته باشد یعنی به گفتهٔ هگل قدرت های زندگی روحی را بر آگاهی ما عرضه کند. در وضع فعلی هیچ فرقی از نظر غایتی که دنبال می شود، بین شعر الوار یا پره و یک تابلو **ماکس ارنست Max Ernst ، خوان میرو Juan Miro یا ایوتانگی Ive** Tanguy ( ۱۹۰۰ ـ ۱۹۵۵) وجود ندارد. نقاشی که از قصد بازسازی اشکالی که از دنیای خارج می گیرد آزاد شده است، به نوبهٔ خود با استفاده از یگانه عنصری که هیچ هنری نمی تواند از آن منصرف شود، تصور درونی خود یعنی تصویری راکه در ذهن دارد عرضه میکند.»

بدین سان در تناسخ نارسیس، سالوادور دالی، به شعر خود تابلوئی اضافه میکند با عنوان «دو صفحهای» که درآن دو نقش ظاهراً شبیه هم دیده میشود: اولی نارسیس (نرگس) را نشان میدهد غرق تماشای خویشتن که سر بر زانو نهاده و افسرده است، دومی یک دست سنگی که تخممرغی را گرفته است و گل نرگس از آن سر درآورده است. شعر و نقاشی مکمل همند. به گفتهٔ آندره لوت André Lhote برای اولین بار یک تابلو و یک شعر سورر ئالیستی به طور عینی تعبیر همانندی از یک موضوع غیر عقلانی گسترش یافته دارند.

بدین سان نقاشی نیز مانند شعر بیان زندگی ثانوی انسان است. تابلوئی از کیریکو Chirico یک زن عظیم الجثه را از مرمر نشان می دهد که روی یک صندوق چوبی خوابیده است که به راه آهن ختم می شود. همهٔ آنها به رنگی است که از هنر معماری گرفته شده است و به گفتهٔ ژاک ریویر Rivière. نمی تواند هیچ مفهوم زیبائی شناختی داشته باشد، اما هیجان مبهمی را در روح ایجاد می کند ناشی از اینکه نمی داند که آیا خودش یک دنیا می سازد یا جنبه ای از دنیا راکشف می کند. کبریکو شاعر نیز بوده و بل الوار به هنگام سخن گفتن از شعر او با عنوان Hebdomeros او را «شاعر درون فلسفی جهان» می نامد

سوررئالیستها در مورد این برداشت خاص از نقاشی که هنرمندان متعددی به سوی آن کشیده شدند ــ با وجود بیزاریشان از امپرسیونیسم ــ حرکتی راکه این مکتب آغاز کرده بود و عبارت از الهام گرفتن از اشیاء است

برای اینکه بهتر به درون خویش بازگردند، ادامه میدهند. آنها ضمناً تحت تأثیر سزان نیز بودهاند که به گفتهٔ آندره برتون «برادرروحی رمبو» و پدر سوررئالیسم در نقاشی است که فردا حاکم خواهد بود. اما مکتبی که در نظر سوررئالیست هاکشف مهمی شمرده میشود کوبیسم است که با وسائل مادی قطع رابطه کرده، احتیاجات عملی را پشت سرگذاشته و با این عمل در نجات انسان از زندگی روزمره سهم داشته است.

در این میان به ویژه پیکاسو است که تحسین بر تون را بر می انگیزد، زیرا او اولین کسی است که با جداکردن اشیاء از مفهوم های رایج شان آنها را عاری از مکان کرده و به هنر نوعی جنبهٔ «قانون شکنی» را تحمیل کرده است. تابلوهای او خیالهای دوران کودکی را جان دوباره می بخشد، که در آنها دنیا با همهٔ طراوت و تازگیش ظاهر می شود. با این همه اگر آنها با عصیان بر ضد چشم انداز مبتذل واقعیت خارجی ردگم میکنند، نمی توان گفت که فقط زائیدهٔ او تو ماتیسم هستند، زیرا برای پیکاسو نوعی ارادهٔ آگاهی کلی وجود دارد که شاید برای اولین بار، کوشش او را جهت دار میکند. احتیاجی نیست از او پیکاسو برای آن در نظر بر تون این همه بزرگ است که پیوسته در قبال چیزهای خارجی، حتی چیزهائی که از خود او ناشی می شوند، حالت دفاعی به خود میگیرد. هرگز آنها را بین «من» و «جهان» حفظ نمیکند، مگر برای فراموش کرد تا بتوان چنین آثاری را پذیرفت.

بدینسان هر دو مفهوم سوررئالیسم، یعنی تلقین راز ناخودآگاه و زیر و رو کردن واقعیت، در آثار پیکاسو جمع آمده است. ارادهٔ انقلابی او با خشونتی خاص جلوه میکند. برعکس، نقاشان سوررئالیست با روحیهای که دارند از هم متفاوتند. در حالی که برخی فقط رویاهایشان را بیان میکنند، برخی دیگر به واقعیت حمله ور میشوند تا رازی راکه در آن است وارد اثرشان کنند.

جریان ذهنی نقاشی، هنرمندانی از قبیل فرانسیس پیکابیا و مارسل دوشان را داردکه در آثار آنها: «نه تنها با نقاشی و نه حتی با شعر یا فلسفهٔ نقاشی، بلکه با چشم اندازهای درونی یک انسان سروکار داریم که از مدت ها پیش عازم قطب خویش شده است.»

همچنین تابلوهای آندره ماسون A. Masson فضائی بیانناپذیر دارند. خوان میرو به گفتهٔ آندره برتون با ترک کامل او توماتیسم، سورر ثالیست ترین همهٔ پیروان اوست: «هیچ کسی نمی تواند مانند او آشتی ناپذیرها را با هم آشتی دهد و با بی اعتنائی چیزهائی را که هرگز جرأت درهم شکستن شان را نداریم، درهم بشکند.» او خود را در اختیار آن قدرتهای بالائی قرار می دهد که «پری \_ میتیف» های بزرگ با آنها سروکار داشتند... در سایهٔ آنهاست که می داند هوا پنجرهای است گشوده بر یک فشفشه یا یک جفت سبیل بزرگ... که دهان مرد سیگارکش قسمتی از دود سیگار است و طیف شبحی که نوید نقاشی می دهد، به شبحی بدل می شود با صدای زنجیر...»

تابلوهای ایوتانگی نیز ما را وارد دنیای اسرار میکند و ادعای کسانی راکه میخواهند در آنها به هر قیمتی است موجودات عادی مانند حیوان یا درخت تشخیص دهند به سخره میگیرد. زیرا آنان قربانی این تمایل میشوند که ناشناخته را به شناخته بدل کنند و قدم در راههای تازه بگذارند. ایوتانگی جهانی را تصویر میکند که قوانین دنیای ما زیر و روکرده است و در آن: «گلولهای از پر میتواند به سنگینی گلولهٔ سربی باشد و هر چیزی میتواند همان طورکه پرواز میکند زیر خاک برود.»

این نقاشان اصالتی دارندکه در سایهٔ آن مقلدان سادهٔ طبیعت را پشت سر میگذارند. واقعیت، چنان که در رویا باشد، عناصری فراهم می آورد که آنان

مي توانند بر حسب الهام شان سازمان دهند.

لئوناردو داوینچی نیز قریب پانصد سال پیش، اهمیت تخیل خلاق را مطرح کرده است که برای آن ترکیب ادراکات، فقط تختهٔ پرشی است برای پیوستن به «غیرواقعی» و به شاگردانش چنین اندرز می دهد: «اگر شما به چرک های یک دیوار کهنه یا به خطوط یک سنگ رنگارنگ توجه کنید، می توانید ابداعات و تصورات چشم اندازهای مختلف، آشفتگی جنگ مغلوبه، حالات روانی، حالات سرها یا چهره های غریب، لباس های عجیب و بی نهایت چیزهای دیگر ببینید، زیرا روح در میان این آشفتگی ها تحریک می شود و ابداعات فراوان کشف میکند.» نقاشان سور ئالیست که جهان درونی شان را بیان میکنند، کاری که کرده اند بازیابی و به کار بستن همین طرز تلقی است.

بدین سان همهٔ مسئلهٔ گذر از ذهنیت به عینیت در همین درس لئوناردو نهفته است که شاگردانش را وادار می کرد: «تابلوهایشان را با توجه به آنچه در روی یک دیوار کهنه ایجاد شده است نقاشی کنند، تصاویری که بدین سان از دیواری، ابری و یا پردهٔ دیگری استخراج شده است نماد تمایلات سرکوفتهٔ انسان است و سوررئالیستها که پیوسته به هدف شان وفادارند، طبیعت اولیهٔ انسان را با تأویل نشانههائی که این گونه تظاهر می کنند پدیدار می کنند تا با این عمل در صفحهٔ براق تعلیم و تربیت شکافی ایجاد کنند.

ماکس ارنست با استفاده از همین روش فن Frottage (مالش) را ابداع میکند. خود او در این باره چنین مینویسد:

«روز ۱۰ اوت ۱۹۲۵ یک وسوسهٔ بصری تحمل ناپذیر سبب شدکه من وسائلی فنی کشف کنم برای اینکه این درس لئوناردو را به مرحلهٔ عمل در بیاورم. به یاد یک خاطرهٔ بچگی افتادم که در آن یک تختهٔ آکاژوی مصنوعی

که روبروی تختخواب من قرار داشت، در حالت خواب و بیداری شعرهائی را به من تلقین میکرد. این است که در یک روز بارانی که در مسافرخانه ای کنار دریا بودم، تخته کف زمین که صدها بار شستشو خطوط عمیقی بر آن افکنده بود، وسوسه ام کرد. آنگاه تصمیم گرفتم از راز نمادین این وسوسه سر در بیاورم. و برای اینکه به کمک نیروی «تأمل و وهم» خود بشتابم، با گذاشتن اوراق کاغذ، به طور تصادفی به روی تختهٔ کف و مالیدن مداد به روی آن طرحهای متعددی به دست آوردم. وقتی که این طرح ها را به دقت نگاه کردم، قسمت های تیره و سایه روشن آنها ناگهان نیروهای کشف و شهود را در من تقویت کرد و تصاویر وهمی متضادی پیش چشمم ظاهر شد...

من که حس کنجکاویم بیدار شده بود و شیفته شده بودم، با استفاده از همین وسیله، شروع به آزمودن هر چیزی که در میدان دیدم بود پرداختم. برگ ها و رگه های آنها، کنارههای ریش ریش شدهٔ پارچهٔ یک کیسه، خطوط یک نقاشی مدرن، سیمی که دور یک قرقره پیچیده شده بود و غیره... آنگاه بود که پیش چشمانم موجودات انسانی مجسم شد و جانوران گوناگون نیردی که با هماغوشی پایان یافت (نامزدباد)، صخره ها، دریا و باران، زمین لرزه، ابوالهول در اصطبلش، میزهای کوچک برگرد زمین، چوگان سزار، شالی باگل هائی از تخچه، جلگهٔ علفزار و غیره...

ماکس ارنست تذکر میدهد که چنین کاری در نقاشی معادل نگارش خودکار است. و اضافه میکند که کوشیده است در حد توان، دخالت خود را در تکوین تابلو کمتر کند، تا از این طریق سهم فعال نیروهای وهمی روح را بیشتر کند:

این تکنیک که در نقاشی به کار رفت و عبارت بود از مالیدن مداد بر کاغذی که روی خطوط نامنظم یک سطح کهنه از قبیل کف اطاق و غیره گذاشته شده بود و یا روی هرگونه جسمی که برجستگیهای نامنظم داشت همان است که سورر ثالیست ها آن را شیوهٔ Frottage (مالش) نامیدند. هنرمند، نظیر پیشگو که خطوط فنجان قهوه را میخواند و تعبیر میکند،

میکوشد که از خویشتن در سایهٔ نمادهائی که به وسیلهٔ آنها ضمیر ناخودآگاه بیان مقصود میکند، رمزگشائی کند. این نمادها در مورد هر کسی ثابتند و انتخاب آنها به گفتهٔ آندره برتون افشاگر هر فرد است. درست مانند رویاها و اشتباه های آنی. و همین افشاگری است که برای سوررئالیسم جالب است و از این بابت هنر به روانکاوی نزدیک میشود.

پس مسئله عبارت از این است که دنیا را چنان که همه می بینند نبینیم. بلکه خود را از خلال آن مانند کتابی بخوانیم. این بازگشت به خویشتن از راه تثبیت توجه به یک نقطهٔ خارجی تسهیل خواهد شد که جریان اشتغالات معمول را متوقف می سازد و فعالیت ناخود آگاه را تسهیل می کند. و به این صورت است که بدون توسل به هیپنوتیسم، چنان که پل نوژه P. Nougé می گوید: «برخی از تصویرهای جداجدا که نقاشی به ما عرضه می کند، توانائی این را دارند که روشن بینی انسان را با خودشان تطبیق کنند و موجی از حرفها و اشباح راکه در حالت طبیعی فزارند متوقف سازد.

اس حقیقت این است که نمی توان جلو فعالیت مغزی راگرفت. توقف برای آن مرگ است. شط عظیمی که بی وقفه در درون ما جریان دارد، هرگونه سدی را می شکند و ناگهان بیرون می ریزد و انسان را وادار می کند آن چیزهائی را که هرگز قادر به احساس و یا خواستنش نیست، بیند، بیندیشد و احساس کند. یگانه قدرت آن نقاشی را که ناشایست نیست، این گونه می توان تعبیر کرد. «در اینجا هم می توان از اشراق و کشف و شهود سخن گفت. یا بهتر بگوئیم این نیز یکی از انواع عینی کردن امر ذهنی است.

هنر از شناخت خویشتن ما را به شناخت جهان میرساند. از این روست که سالوادور دالی به هر کاری دست میزند تا ما را به دنیای دیگری رهبری کند. واقعیت روزمره را بی اعتبار میکند، حتی «حرکت غیرقابل پیش بینی رویاها را تقلید میکند تا همهٔ قوانین طبیعی راکه راحتی دید آنها تنبلی فطری تماشاگر را تثبیت میکند، زیر و روکند. با دقت تمام در تابلوهایش از حضور اشیائی که

قرار داشتن آنها در کنار هم طبیعی است خودداری میکند و میکوشد کـه حیرتآورترین و هذیانی ترین تلاقی ها را ایجادکند.»

در آثار او بیشتر این تمایل سوررئالیسم را میبینیم که موضوع ملموس و مشهود را به صورتی عرضه کنند که تضاد بین رویا و واقعیت را از میان ببرد. او امر غیرعقلانی را نه با تصویرها و ساخت هائی که از هرگونه تسمیهای گریزانند، بلکه با نمایش اشیاء واقعی عین تصویرهای رنگی عرضه میکند. بدینسان، «اشیائی که با درخشش شرورانهشان و با ریزه کاریهای ظریفشان، با شیء مجاورشان ارتباطی با هماهنگیهای نامتناهی پیدا میکنند.» به گفتهٔ آندره لوت: «اینها برخوردهائی هستند که دالی نقش میکند، نقاشی که آثار او شبیه عکسهای فوری از رویاهای تحقق یافته است با اطمینان، خشونت و حالت عصبی انصراف ناپذیر. انسان مجبور است که یا فرار کند و یا با این تشریفات جادوئی که برای مدتی او را از انفعال هستی پارسایانه و عملی اش جدا میکند، همکاری کند.»

قدرت تکان دهندهٔ این تابلوها بسیار زیادتر از قدرت تابلوهای فقط موهوم رویاهاست. زیرا مستقیماً به دنیای واقعی مینگرند و عناصر شناخته شدهٔ آنها را به خاویه تبدیل میکنند. این هنر وهمی که با دقت فوق العادهٔ صور خیالش از شعر فراتر است «موجوداتی مطلقاً تازه می آفریند که ظاهراً با سوء نیت ایجاد شدهاند».

## ۳\_ تئا تر

قلمرو هیچ یک از هنرها برای سوررئالیست ها بیگانه نیست و در آغاز هر ابتکار تازه در هر زمینه اثری از نفوذ آنها به چشم میخورد. بر اثر بحران روحی کنونی، روز به روز مردم به دیدن نمایشی که زندگی را به شکل غیرعادی و ناآشنا نشان دهد علاقمندتر میشوند. این تئاتر چنان تأثیری روی تماشاگر داردکه آلبر تیبوده، منتقد معروف نوشته است: «رفتن به تئاتر مانند

رفتن پیش جراح یا دندان پزشک شده است.» آلفـــره ژاری Alfred Jarry (۱۹۰۷ ـ ۱۹۰۷) تأثیر عظیمی در تئاتر مدرن داشت. او با نشان دادن کم اهمیتی واقعیت راه را برای هرج و مرج میگشود و به فر دگرائی سرمست از نوعی آزادی که به او اجازه می داد همهٔ تخیلات تفننی خود را بیان کند. ابوشاه Ubu Roi موفقیتی جنجال آمیز داشت و همان طور که مارسل شواب M. Schwob میگفت: گوئی تماشا گران دعوت شده بو دند که همزاد رذل خویش را در هیأت او ببینند و ترجیح می دادند که از نمایشنامه نتیجهٔ اخلاقی دربارهٔ افراط کاری ها بگیرند.

ژاری برای اینکه شخصیت ویرانگر قهرمان خود را بهتر نشان دهد، اوبو در زنجیر Ubu enchainé را نوشت، در انتقاد از فردی که به بردگی جمع کشیدهمیشود. این نمایش ها با دکوری که ماکس ارنست از «فوتوگراوور» ها به سبک کولاژهای خودش ساخته بود اجرا شد و تشویشی را که تماشاگران از طنز تند نمایش پیدا میکردند باز هم بیشتر کرد.

این شیوه که عبارت است از روشن کردن واقعیت با درآوردن آن به صورت مضحکه، در کار آپولینر نیز دیده میشود. همو بود که کلمهٔ «سوررئالیستی» را برای توصیف نمایشنامهٔ خود با عنوان پستانهای نیرزیاس Les Mamelles de Tiresias به کار برد که نخستین بار روز ۲۴ ژوئن ۱۹۱۷ به روی صحنه رفت. در این نمایشنامه صحنه های عجیب و نامنتظر به دنبال یکدیگر می آمد و گوئی بازیگران هر آنچه را که به ذهنشان رسیده و در خیالشان پرورده شده بود به زبان می آوردند و عمل میکردند.

چنین آثاری از تماشاگران که رمز و راز را ترجیح میدهند و نمیخواهند که خود را در چهرهٔ راستینشان ببینند، چندان توجهی نمیبیند. معمولاً نویسندگانی که رفتارهای ما را در زندگی زیباتر میکنند یا انگیزههای واقعی آنها را پنهان میدارند، موفقیتهای سهل و آسان به دست می آورند. و حال آنکه «فوتوگراف» شخصیت غیرعادی و مضحک عووس و داماد برج ایفل Les Mariés de Tour Eiffel (۱۹۲۱) اثر ژان کوکتو تماشاگرانی را که نمیخواهند معاصران خود را در حرکات و سخنان مدعوین جشن عروسی باز شناسند به خشم می آورد. با این همه کوکتو با این گونه نگاه کردن به چیزها از روبرو تهور عظیمی به خرج داده است، زیرا همان طور که پیراندلو نشان داده است، انسان چنان به تصورات خود پایبند است که وقتی آنها را آنچنان که هست نشان دهند، گوئی بلافاصله دلائل زندگی خود را از دست می دهد و دچار حالت عصبی می شود.

طبعاً بیشتر تماشاگران به خود زحمت نمیدهند که چیزی فراتر از ادا در آوردنهای دلقک را ببینند، زیرا تئاتر نیز مانند موسیقی و قلمروهای دیگر ذهن، تازگیش جنجال آفرین است. «سوت زدنها و هلهلهها»، روزنامههای فحاش، چند مقالهٔ حاکی از تعجب. سه سال بعد، همین جنجالگران کف میزنند و به یاد نمی آورند که قبلاً سوت زدهاند. این داستان همهٔ آثاری است که قاعدهٔ بازی را عوض میکنند.

بر پایهٔ همین قطع رابطه ها، باله های روسی در واقع ریتم های تازه ای مناسب با روحیهٔ آشوبگر آغاز قرن بیستم را وارد عالم هنر کرده اند. سرژ دو دیاگلیف Sesge de Diaghilew در رواج دادن این تمایل نقش مؤثر داشت. نمایش که مراحل متعددی را پشت سر گذاشته بود، از مرحلهٔ زندگی اولیه به مرحلهٔ که مراحل متعددی را پشت سر گذاشته بود، از مرحلهٔ زندگی اولیه به مرحلهٔ زندگی خودکار روی آورد و با موسیقی اریک ساتی و در دکوری از پیکاسو این دوران را مجسم ساخت. سرژ دو دیاگلیف نه تنها موسیقی دانها، بلک نقاشان پیشرو را نیز به همکاری دعوت کرد. کوبیست هائی مانند براک، درن، خوان گری و سور ژالیست هائی نظیر کیریکو و میرو دکورهای خیره کننده ای برای باله های او ساختند. لباس های رقاصان نیز این حالت پریانهٔ رنگ ها را تکمیل میکرد.

بالههای روسی، با تأمین اتحاد بین رقص، موسیقی و نقاشی، تماشاگر را به پیوندهای ظریف موجود در رویاهای او رهبری میکند. از این رو سور رئالیستهائی مانند پی بر آلبربیرو P.A. Biro و به ویژه آنتونن آرتو Antonin سور رئالیستهائی مانند پی بر آلبربیرو P.A. Biro و به ویژه آنتونن آرتو (۱۹۴۸\_۱۹۹۴) به این نتیجه می رسند که بازسازی تئاتر باید نخست از صحنه سازی شروع شود. حوالی سال ۱۹۱۸ پی بر آلبر بیرو نوعی «پولی درام» (نمایش چندگانه) نوشت با عنوان ۱۹۱۸ پی بر آلبر بیرو نوعی «پولی درام» معددی در دو صحنه که روی هم قرار گرفته بودند اجرا شود. روی یکی از آن نقاب زده بودند. یکی از آنها که معادین بر تن داشتند و همه به چهره شان تشکیل شده بود از چوب سیاه و در ارتفاع سرش دریچهای قرار داشت که می توانست آن را باز و بسته کند. هنرپیشگان «گروه هماوازان» همه یکجا به درون یک قبای گشاد فرورفته بودند و فقط سرهای هر کدام از توی دریچهٔ قیف مانندی بیرون می آمد. تنها دو بازیگری که در دو انتهای این قبای عریض قرار داشتند هر کدام یک آستین داشتند. ولی برای این قبای بازیگران صحنهٔ دوم همان لباس شهری را پوشیده بودند.

اهمیتی که به صحنهسازی داده می شود، هدفی عمیق تر از یک نمایش ساده دارد. غایت مقصود چنان نمایشی، هدایت تماشاگر به سوی «حقیقت مطلق» است. چنان که در تئاتر شرقی، «این مجموعهٔ به هم فشرده از حرکات، نشانهها، رفتارها، صداها که زبان کارگردانی و صحنه را تشکیل می دهد، این زبانی را که همهٔ نتایج جسمانی و شاعرانهٔ آن را روی همه سطوح آگاهی و در همهٔ جهات گسترش می دهد. و ضرور تا اندیشه را وادار می سازد که شیوهٔ تعمقی را در پیش بگیرد که همانا فلسفهٔ فعال است.» در واقع برای آنتونن آرتو موضوع راستین تئاتر عبارت است از: «بیان زندگی با همهٔ وجوه و تجلیاتش و بیرون

۱. شكل تغيير يافتة اصطلاح Sauve-qui-peut به معنى «الفرار».

بازیابیم.» تئاتر باید «برگردان واقعیت باشد»، البته نه این واقعیت روزمره و مستقیم که تئاتر را به مرور ایّام مقلد بیجان خودکرده است، بلکه واقعیت زنده و دهشتناکی که در آن، اصول واقعی زندگی مثل دولفین ها به محض اینکه سری نشان دادند، بلافاصله بر میگردند و در ظلمات آب پنهان میشوند. ــ باری، این واقعیت انسانی نیست، بلکه غیرانسانی است و بایدگفت که انسان با عادات و اخلاق یا خصائصش تأثیر چندانی در آن ندارد.

آنتونن آرتو به تئاتر غربی همان انتقادی را وارد میداند که آندره برتون به رمانهای به اصطلاح روانشناختی داشت و معتقد بودکه تحلیلهای احساسات در آنها فایدهٔ چندانی ندارند، زیرا حاکی از زندگی راستین هستند. تئاتر باید تماشاگر را به دنیای رویاها ببرد و دنیای غرایزی که «سفاک و غیرانسانی» باشد. باید بر حواس تماشاگران تازیانه زند، زیرا «حس» از «واهمه» جدا نیست.

آرتو می نویسد: «من پیشنهاد می کنم که در تئاتر به آن اندیشهٔ اولیهٔ جادوگری بازگردیم که روانکاوی فروید به سبک جدیدی از آن تقلید کرده است و عبارت است از اینکه برای درمان یک بیمار روانی او را وادار به اخذ یک نوع رفتار مشخص خارجی کنند.» اثری که نیروهای واپس زدهٔ انسان را بیان کند، او را از آن نیروها آزاد می کند. همان طور، صحنه سازی هم در حالی که تماشاگران را با وسائل تجسمی افسون می کند، باید آنها را در حالت جذبه فرو برد: «فقط شرق می تواند از تئاتر تصوری مادی و نه لفظی به ما بدهد. در آنجا تئاتر در مرزهای همهٔ آن چیزهائی است که در صحنه جریان دارد، وابسته به متن است و به متن محدود می شود.» برای غربیان تئاتر بخشی از ادبیات است و حال آنکه به عنوان مثال تئاتر جزیرهٔ بالی با همهٔ هستی ادبیات است و حال آنکه به عنوان مثال تئاتر جزیرهٔ بالی با همهٔ هستی فرکر از زمان راکنار گذاشته است و مفهوم فکریِ تازهتر و عمیق تری به خود

می دهد که در حرکات و نشانه های والائی در حد دفع ارواح خبینه است.» آنتونن آرتو تکنیک کاملی برای نمایش به وجود می آورد: «تماشاگران در وسط قرار دارند و نمایش آنان را احاطه میکند.» تا بهتر بتوانند در هوای محیط بازیکنان دم بزنند. اصوات و صداها و فریادها به نسبت مقدار تأثیر ارتعاشی آنها در اعصاب به کار می روند. از انواع نورها بر حسب تأثیر رنگهای مختلف در بدن استفاده میشود. اشیاء به صورت عروسکها در می آیند نقاب های بزرگ و عظیم به صور ذهنی تجسم خارجی می دهند. در نمایش باید «شدت عمل» باشد، زیرا «هر چیز که به کار است سبعیت و بیرحمی است.» تئاتر باید زندگی را شبیه به سیل مهیبی نشان دهد که در مسیر خود همه چیز را میکند و می برد.

«شدت عمل و خون چون به خدمت شدت فکر گمارده شود.» غرائز خونخواری و غارتگری تماشاگر را تصفیه و تهذیب میکند و او دیگر نمی تواند: «در بیرون، تسلیم اندیشهٔ جنگ و شورش و قتل جسورانه شود.» بنابراین تئاتر دارای «یک نیروی تغییر مسیر استثنائی است» نیروئی که به عقیدهٔ آنتونن آرتو، برای عصر یأس و نومیدی که در آن زندگی میکنیم، کمال ضرورت را دارد. چنین نمایشی از حدود تحلیل روانی نفسانیات و عواطف انسانی فراتر میرود، زیرا باید «با نوعی زندگی آزاد که فردیت انسانی را نفی میکند و انسان فقط بازتابی از آن است» برابری کند.»

بدین سان برای غربیان، هنر به کلی از زندگی جداست و حال آنکه وظیفهٔ آن باید روشن ساختن غنای بی پایان زندگی باشد، اما «عجز روانی غرب به راحتی سبب شده است که هنر را با زیبائی گرائی (Esthetisme) اشتباه کنند و گمان کنند که می توان نقاشی ای داشت که فقط به درد نقاشی بخورد، رقصی که فقط تجسمی باشد، و چنان است که گوئی بخواهند شکل های هنری را ببُرند و جداکنند و روابط آنها را با همهٔ حالات عرفانی که می تواند در مواجهه با مطلق به خود بگیرند قطع کنند.»

۴\_ سینما

دوران شکل گیری سورر ثالیسم تقریباً همزمان است با اولین موفقیتهای سینمای صامت در میان مردم. سورر ثالیست ها با حساسیتی که به هر چیز تازه یا «مدرن» داشتند طبیعی بود که سینما را شیوهٔ بیان شورانگیزی بشمارند و از آن استقبال کنند. اما جا دارد بگوئیم که علت توجه آنی آنها به سینما، نه تنها امکانات فنی یا نظام روائی آن، بلکه ظرفیت آن در تغییر عادت است. سینما قبل از هر چیزی یک وسیلهٔ انصراف خاطر است یا به عبارت بهتر «شگفتی آفرین». آندره بر تون در یکی از نوشته های خود در سال ۱۹۵۱ چنین نوشت: «امر شگفت، که در برابر آن یک فیلم معین چندان ارزشی ندارد، عبارت از نیروی تأثیرگذاری در کسی است که اولین بار با آن روبرو می شود؛ شخص خود جدا می شود، یکی از آن درهای بی صدا را باز میکند و وارد محیط تاریک می شود […] در آنجاست که با رازی مطلقاً مدرن همدل می شود. این همان چیزی است که آراگون به عنوان مخدر تازه از آن نام می برد و می همان چیزی است که آراگون به عنوان مخدر تازه از آن نام می برد و می همان چیزی است که آراگون به عنوان مخدر تازه از آن نام می برد و مد این همان چیزی است که آراگون به عنوان مخدر تازه از آن نام می برد و مد این همان چیزی است که آراگون به عنوان مخدر تازه از آن نام می برد و مد این داد، ما سینما را اختراع کرده ایم...»

از این رو سوررئالیست ها شروع کردند به صورتی غیرعادی به سینما بروند. به شیوهای که نخستین بار **ژاک واشه و آندره برتون** در نانت ابداع کردند: چون هدف شان این بود که در زندگی روزمرهشان نوعی خروج از قاعده را از طریق تصویرهای سینمائی به ذهن خود بقبولانند، پس میبایستی این تصویرها را در خارج از گرد آمدن آنها در یک روایت فیلمی تماشا کرد. سوررئالیستها وارد یک سالن سینما میشدند و بدون توجه به دنباله و پایان فیلم بیرون می آمدند و به سراغ سالن دیگر می فتند، از فیلمی به فیلم دیگر بی آنکه کوچک ترین توجهی به سناریو فیلم داشته باشند. و تنها به تصویرهائی توجه داشتند که جدا از زمینهٔ روائی شان بهانههائی می شد برای

رويا و ساختارهاي خيالي.

در مورد فیلم هائی که آنها ترجیح میدادند، میشل لیرس M. Leiris چنین میگوید: «ما بیشتر از کمدی های امریکائی با احساسات بازی رقیق لذت می بردیم، یا آن فیلم های خشنی که اغلب در آنها اشخاص منحرفی را می دیدیم که پس از گذراندن تیره ترین زندگی ها اعادهٔ حیثیت میکنند و در میان بازوان زنی آرمانی می افتند. یا قهرمان مخاطره جوکه برای او انحراف و بازگشت فرقی نمیکند، زیراکه در هر دو حالت همان جهش ابتدائی را می بینیم برای خروج از مدار خویشتن.» به این آثار سینمائی می توان فیلم های...کمدین های بزرگ امریکائی (مثلاً چارلی یا فاتی (Fatty) را اضافه کنیم که با درگیری های مکررشان با پلیس و نظم آدم های معقول، یا منظره غول آسای خرابکاری هایشان (باکیک خامه ای یا با اتومبیل) و خلاصه با همهٔ حرکاتشان جاذبهٔ فوق العاده ای ایجاد میکنند.

پس سینما وسائل انتقال بی معطلی انسان را به دنیائی فراهم میکند که دیگر منطق روزمره بر آن حاکم نیست و در آن می توان در احساس همسانی با هنرپیشگان و ماجراهای خارق العادهٔ آنان زندگی کرد. در آنجا همه چیز ممکن است و خیالپردازی انسان به تمام معنی اقناع می شود...

به طورکلی سوررئالیست ها در فن سینماتوگرافی، مجموعه ای از وسائل را پیدا میکنند که مخصوصاً می تواند بازگوی رویاها و اشتیاقها و فعالیتهای ضمیر ناآگاه باشد. مونتاژ فیلم امکان میدهد که زمان و مکان را به کلی زیر و روکنیم. واقعیت و خیال را در نمایشی محسوس درهم می آمیزد، تروکاژهای گوناگون به آدم امکان میدهد که یک تصویر ذهنی را هر قدر هم که رابطهٔ کمتری با واقعیت داشته باشد، عینیت ببخشد. شباهت ها دیگر فقط با

یک متن تلقین نمیشود. آمدن پلان های مختلف به دنبال هم، وضوح غیرقابل تردیدی به آن میدهد. در یک لحظه میتوان ابری راکه از برابر ماه میگذرد دقیقاً معادل تیغی دانست که چشمی را در میآورد (سک آندلسی اثر دالی و بونوئل) بیآنکه مجبور شویم ادات «مانند» را به کار ببریم. از طرف دیگر اغلب میبینیم شرایطی که در آن تماشاگر مینشیند و فیلمی را تماشا میکند، چندان فرقی با رویا ندارد: بی توجه به دنیای خارج، غرق در ظلمت، و در حالت استراحت کامل، و...

از طرف دیگر سوررئالیست ها نمیخواهند که تماشاگر باقی بمانند. در طول سال ۱۹۳۵ سناریو یا مقالههای انتقادی مینویسند. برتون، الوار و مان ری شروع به تهیهٔ فیلمی به عنوان نجربهٔ نقلد هذبان سبنماتوگراف را شروع کردند (که البته هرگز تهیه نشد، فقط چند عکس از آن در مجلهٔ Cahiers d'art (دفاتر هنر) چاپ شد. در سال ۱۹۵۱ سه نفر از سوررئالیست ها مجلهٔ «عصر سینما» را تأسیس کردند (از این مجلهٔ شش شماره منتشر شد که یکی از آنها به سینمای سوررئالیستی اختصاص داشت. د. بورد (Borde) یک فیلم دربارهٔ مولینیه Nelly Kaplan نقاش ساخت و نلی کاپلان Nelly Kaplan فیلم دیگری (با نوشتهٔ برتون) دربارهٔ گوستاو مورو G. Moreau بودند.

با وجود این، به رغم این توجه فراوان و مداوم، فیلمهای کاملاً سوررئالیستی انگشت شمارند. اگر فیلم های لوئیس بونوئل و به ویژه سگ آندلسی را (که نمونهٔ کامل یک فیلم بلند سوررئالیستی است) استثناکنیم، اغلب نکات سوررئالیستی را در فیلم های معمولی می بینیم که گوئی بی اختیار و به طور تصادفی وارد آن شده است. جالب توجه است که بگوئیم هنری که سوررئالیسم به بهترین وجهی می توانست در آن بیان شود، کمتر تسلیم سوررئالیسم شده است. زیرا چاپ کردن مجموعهٔ شعر ولو به خرج نویسنده نسبتاً آسان است، اما تهیهٔ فیلم به این آسانی نیست و در درجهٔ اول به سرمایهٔ

فراوان احتیاج دارد. تازه خرج تهیهٔ فیلم تنها یکی از موانع کار است. مسائل اخلاقی مطرح است و امکانات جلب تماشاگر و سود آوری فیلم. سینما به بهانهٔ مراعات ذوق مردم، به جای اینکه در استفاده از امکانات هنری ممکن آزاد باشد، معمولاً در اغلب موارد به بازسازی مبتذل واقعیت میپردازد... کمتر اتفاق میافتد که مسئلهای خلاف عقل و منطق روی پرده بیاید و چارچوبهٔ تعیین شدهٔ «حقیقت» را از هم بشکافد. سینما همیشه از ظرفیت های بیان انقلابی خود صرفنظر میکند: اقتصاد در سینما بر شعر غالب میشود و شعر فقط گاهگاه می تواند به صورت قاچاقی وارد آن شود.

## پايان سخن

سور رئالیست ها از هنر زبانی ساختند برای بیان ناشدنی و هدف راستین آن را بیان کردند. هنرمند در همه حال الهام یافته ای است که حتی وقتی هم که با طبیعت سر وکار دارد، چهرهٔ تازه ای از جهان را برای ما روشن میکند. از این رو آندره برتون توانسته است صورتی از نویسندگان تهیه کند که با ادوارد یانگ و سویفت آغاز می شود، پو، بودلر و رمبو را در بر می گیرد و بالاخره به پی یر روردی، سن ژون پرس و رمون روسل می رسد که هر یک از آنها به لحاظی سور ئالیست بودند. <sup>۱</sup> تنها بعضی پیشداوری ها که در ذهن داشتند، مانع این شد که پیوسته صدای سور ثالیستی را بشنوند. صدائی را که در آستانهٔ مرگ و بر فراز طوفان ندا در می دهد.

این جستجوی بی غرضانهٔ واقعیت دیگری که هنر را تشکیل میدهد، کم و بیش در زیر ظواهر فردگرائی پنهان مانده است و وقتی که خودآگاهی پیداکند با همهٔ وسعتش گسترش مییابد. و شاعران دیگر در غم این نیستند که کشف و شهود خویش را در قالبی که قابل فهم همه باشد ایضاح کنند. آشفته از این

۱. در بخش نمونههای آثار سوررثالیستی به «بیانیهٔ اول» مراجعه شود.

نگرانی که وضع بشری به آنها تحمیل کرده است خود را به دست اوهامی میسپارند که آنان را از عالم واقع دورتر و دورتر میکشاند.

رومانتیسم آلمان کوشش پرشوری بود برای اینکه به اسرار جهان پی ببرند شاعران این مکتبکشف میکنندکه زندگی درونی شان انعکاسی است از راز کیهان و میکوشند که خود در آن ذوب شوند و در آن دورانی که رومانتیکهای فرانسوی در حالت درون نگری مطلق مانده بودند، آنها میکوشیدندکه درون و برون (ذهنیت و عینیت) را در وحدتی متعالی همسان سازند.

«من» سرانجام در برابر این بی نهایتی که خود نشأتی از آن است ناپدید میشود. به عقیدهٔ **آندره برتون: ه**مهٔ تاریخ اندیشه از آرنیم به بعد، کسب آزادی از این عقدهٔ «من هستم» است که به تدریج در خودش گم میشود. مثالی که آندره بر تون می آورد آن نکتهٔ فلسفی معروف رمبو است: «نادرست است که بگوئیم «من می اندیشم» باید گفت: «مرا می اندیشند... من دیگری است!»

هنر تجربهٔ راستینی است که در ورای فاهمه میکوشد که به یقین فلسفی برسد. همانگونه که **نووالیس**گفته است: «شعر و مطلق واقعی هستند.» در نظر گرفتن دنبالهٔ واقعیت های مرئی همچون نماد دنیائی نامرئی، ... وسیلهٔ دیگری است برای رسیدن به ناشناختنی.

سورر ئاليسم دركشور هاى ديگر

سوررئالیسم جنبشی است که در شعر و هنر فرانسه به وجود آمد و پایه و اساس آن کاملاً وابسته به ذوق فرانسوی است. گرچه فوتوریسم ایتالیائی را سیتوان از نظر کاوش در اعماق ذهن و کوشش برای نو آوری با سوررئالیسم مقایسه کرد، ولی موارد افتراق بیش از آن است که کوچک ترین اشتراک سبک و وحدت مضمون میان این دو مسلک ایجاد کند. در آلمان و روسیه و اسپانیا نیز قبل از فرانسه مطلقاً خبری از سوررئالیسم نبود. تنها مکتب «پوئتیسم Poétisme» که زودتر از بیانیهٔ سوررئالیسم بر تون در چکسلواکی به وجود آمد، تا اندازهای از سوررئالیسم فرانسه سبق میراند. این مکتب، شعر را «لودگی احساسات و مفاهیم یا یک حلقه فیلم مستان یا چراغ جادو» میداند که «در عالم دیوانگی مقدس استعارات» به سر می برد. به همین دلیل به جای اینکه این مسلک را پیشرو سوررئالیسم فرانسه بشماریم، باید آن را پیرو ایماژیسم انگلیس و امریکا و ادامه دهندهٔ سبک آپولینر به حساب آوریم.

با این حال، آراءِ سوررئالیسم به سرعت از چهار دیوار فرانسه بیرون رفت و در چهار گوشهٔ جهان جای پائی برای خود باز کرد. در سال ۱۹۳۶ نمایشگاه آثار سوررئالیستها در لندن افتتاح شد. آن**دره برتون** به کشورهای اروپای مرکزی و حتی تا جزایر قناری در اقیانوس اطلس مسافرت کرد تا با تبلیغ و سخنرانی، عقاید خود را ترویج کند. در نمایشگاه بین المللی سوررئالیسم که در سال ۱۹۴۸ در پاریس افتتاح شد چهارده کشور جهان منجمله انگلستان و بلژیک و اسپانیا و سویس و چکسلواکی و یوگسلاوی و آلمان و افریقا و ژاپن و مکزیک و برزیل و ایالات متحدهٔ امریکا شرکت کردند. در سالهای خونین ۱۹۴۹ – ۱۹۴۹ مرکز سوررئالیسم با خود آندره برتون به جزایر آنتیل و هائیتی و شبه جزیرهٔ فلوریدا منتقل شد و پس از جنگ دوباره به پاریس بازگشت.

در انگلستان شاعر بزرگی به نام دیوید گاسکوین D. Gascoyne در واقع نخستین سوررئالیسم فرانسه راکشف میکند و کتاب دنیای اشارات را که در واقع نخستین اثر سوررئالیستی انگلیس است انتشار میدهد. سوررئالیسم انگلستان عکس العملی است در برابر شعر رئالیستی و اجتماعی اودن و مک نیس و اسپندر. یکی از معروف ترین شاعران انگلیسی نیمهٔ اول قرن بیستم به نام دیلن نامس Thomas آور سوررئالیسم، هنرمندان را به طلب سرچشمههای درونی وجود انسان میخواند. عقیده دارد که «شعر حرکت موزون و الزاماً حکائی است که آدمی را از کوری پرده پوش به بینائی عریان هدایت میکند.» میگوید «من خارج از تصادم ناگزیر صور ذهنی میکوشم تا این صلح و آرامش موقت را که همان شعر است به وجود آورم.» و همین جاست که این شاعر از سوررئالیسم جدا میشود. آخرین شعارش که رنج های بنی آدم را شرح میدهد و کمتر از آثار نخستینش دستخوش مستی الفاظ و استعارات است، «در تجلیل عشق به انسان و ستایش پروردگار» سروده شده است.

در اسپانیا نخست مخلوطی از فوتوریسم و دادائیسم و سوررئالیسم با دو نام جدید به میدان آمد: یکی مکتب «اولترائیسم Ultraisme» در سال ۱۹۱۹، و دیگری مکتب «کرئاسیونیسم Gréationnisme» در سال ۱۹۲۵. اولترائیسم، که معروف ترین شاعرش گیرمو د توره Gréationnisme نامیده میشود اعلام میکند که شعر با گذشته پیوند ندارد.کرئاسیونیسم به رهبری شاعری اهل شیلی به نام ویسنته هویدوبرو Vicente Huidobro که در مکتب های تـندرو فرانسـه

یرورش یافته و اشعاری نیز به زبان فرانسه سروده، می خواهد «شعر بیافریند همانگونه که طبیعت درخت می آفریند.» خرالدو دیگو Geraldo Diego که هواخواه مکتب اخیر است اشعاری پر از احساسات تغزلی و صور سوررئاليستي مي سرايد وگاهگاه نيز از اساليب کهن شعر اسيانيائي تبعيت میکند. شاعر دیگر اسپانیائی که در این مکتب پرورده شده پهرو سالیناس Pedro Salinas است که نخست به تبع **پل والری** اشعار محکم و منظم و غامض میسراید، سیس به کشف نواحی پنهان حافظه میرود و دنیا را مجموعهای از اشکمال و میفاهیم میتشتت و پیراکنده میدانید. ولی بیزرگترین شاعر سورر نالیست این کشور فدریکو گارسیالورکا F.G. Lorca از شهیدان راه آزادی و جنگ داخلی اسپانیاست (۱۹۳۶\_۱۸۹۹). این شاعر نخست به شیوهٔ اولترائیسم چند قطعه شعر محکم و زیبا میسازد و سپس باکتاب ،شاعر در نیویورک، به سورر ثالیسم محض رو میکند. اساس شعر لورکا متکی بر ترانیههای عیامیانه است که در قالب هنر شاعرانه و تخیل خلاق او ریخته شده. لورکا هم شاعر و هم موسیقیدان و هم نقاش و هم نمایش نویس و هم سخنرانی چر ددست است، ولي معاصرانش او را آخرين شاعر حماسه سراي اسپانيا ميدانـند. از دیگر شاعران سورر ٹالیست این کشور می توان رافائل آلبرتی R. Alberti را نام برد که مانند لورکا قصص عامیانه را در شعر می آورد. معروف ترین اثیر او منظومهٔ شاعر درکوچه است که عقاید سو ررئالیستی و کمونیستی و رومانتیک او را شرح میدهد. آخرین مجموعهٔ اشعار او به نام در میان دریا دلهرهٔ انسان معاصر راکه پیوسته با خاطرات و رؤیاها و امور روزمرهٔ زندگی دست در گریبان است. بيان ميكند. از ديگر شاعران سوررئاليست معروف اسيانيائي مي توان ويستته الكساندره Vicente Alexandre و لوئيس سرنودا Luis Cernuda را ذكر كرد.

**در یـونان ن**خست شـاعری بـه نـام ا**م**بیریکوس Embiricos در سـال ۱۹۳۵ سوررئالیسم را وارد آن کشور میکند. پس از جنگ جهانی دوم، سوررئالیسم به طرز شگفت آوری وارد شعر یونان میشود. شاعران بزرگی نـظیر الیتیس

و گاتسوس Gatsos دست پروردهٔ این مکتب اند. در سوئد نخست آرتور لوندکویست A. Lundkvist آثار شاعران سورر ئالیست فرانسوی را به سوئدی ترجمه میکند و بدین طریق این مکتب تازه را به هم میهنان خود می شناساند. بزرگ ترین شاعر سورر ئالیست سوئدی گونار اکلوف Gunnar Ekelöf است، که به رغم اعتراض خودش، او را از پیروان این مکتب به شمار می آورند.

بزرگ ترین شاعر قرن بیستم **جکسلواکی،** یعنی ویتسلاونزوال Vitezslav از نخستین کسانی است که بر اثر نفوذ سورر ئالیسم فرانسه در جستجوی قالب های تازهٔ کلام بر می آید و عنان شعر را به دست اوهام و تخیلات ذهن می سپارد. سیر تحول شاعرانهٔ نزوال بی شباهت به آراگون و الوار و تزارا نیست: یعنی شاعر پس از پیروی سبک آپولینر در راه سور ئالیسم می افتد و از آنجا به انقلاب و از انقلاب به رئالیسم سوسیالیستی می رسد. در آخرین منظومهای که با عنوان نغمهٔ دهکدهٔ من سروده، این شاعر، ویرانی جهان کهنه و دور نمای دنیای آینده را تصویر می کند و سپس خطاب به «نسل پیردل تهی» یعنی نسلی که «دوستدار زرق و برق بود» و «بار دو جنگ خونین را به دوش کشید»

«اکنون میتوانی گریه کنی که یادگار قرن های تو فرو ریخته است و دنیای تازمای میخواهد از میان خرابهها سر بر آورد.»

فراموش نکنیم که هیچ کشوری نیست که از نفوذ سورر ئالیسم بر کنار مانده باشد. شاعران و هنرمندان بزرگی مانند Alberto Savinio در ایتالیا، و Gustaf Tibor Déry در دانمارک، و Ion Barbu در رومانی، و Munchz Patersen (رمان نویس) در مجارستان از پیروان این مکتب به شمار میروند. حتی در مصر، پس از جنگ جهانی دوم، مجلهای به نام «La Part du Sable» که به چاپ آثار سورر ئالیست ها اختصاص داشت به زبان فرانسه در قاهره منتشر می شد.

# مدخلي بر فلسفهٔ سورر ثالیسم

فرديناند آلكيه (

سوررئالیسم، از آغاز تا پایان، از آندوه برتون الهام گرفته و تحت رهبری او بوده است. بر پایهٔ نوشته های نظری او مکتبی شکل گرفت و پرورده شد که باید گفت ضوابط آن فقط جنبهٔ زیبائی شناختی نداشت. در واقع سوررئالیسم مفهومی کلی از انسان و رابطهٔ او با دنیا و جامعه را مطرح ساخت: از قلمرو هنر بسیار فراتر رفت و پیوسته با جهتگیری های اخلاقی و سیاسی تعاریفی از اساسی که از جانب سوررئالیسم صورت گرفت که تقریباً همهٔ دفع و طردهای شناختی و نه آنگونه که برخی ادعا کردهاند به دلیل مسائل شخصی، بلکه بر اساس ملاحظات رفتاری و اخلاقی بوده است. برتون در سال ۱۹۴۶، با توجه به مشاجرات گذشته، در متنی با عنوان اطلاعیه به مناسبت نجدید چاپ بیایهٔ دوم مشاجرات گذشته، در متنی با عنوان اطلاعیه به مناسبت نجدید جاپ بیایهٔ دوم مربوط به اشخاص، معمولاً دیرتر از همه دخالت میکردیم و این قبیل مسائل مربوط به اشخاص، معمولاً دیرتر از همه دخالت میکردیم و این قبیل مسائل

۱. ۱۹۹۵ Ferdinand فیلسوف فرانسوی (۱۹۰۶–۱۹۸۵) استاد فلسفه در دانشگاه مون پلیه و استاد تاریخ فلسفهٔ مدرن در دانشگاه سوربون بود. در ۱۹۵۵کتابی با عنوان فلسفهٔ سوردنالیسم منتشر کرد. در سال ۱۹۶۶ جلسات بحث دربارهٔ سوررئالیسم را در سالن «سریزی» رهبری کرد. آثار دیگری نیز دربارهٔ دکارت و فلسفهٔ کانت نوشته است. در اواخر عمر چاپ تازهای از مجموعهٔ آثار دکارت و نیز آثار فلسفی کانت تحت سرپرستی او منتشر شد.

چشمگیری به تاریخ نهضت ما و به اصول اساسی که در آنها توافق کرده بودیم تخطی میشد. ما چه در گذشته و چه اکنون، برای مقابله با جنبههای متغیر مسئلهٔ زندگی قضاوتی آزاد و قابل تغییر داشتیم و داریم، اما در عین حال تأکید داریم بر اینکه تعدادی از تعهدات متقابل ... یا جمعی ... راکه از دوران جوانی به آنها پابند بودهایم نقض نکنیم.» انسان در برابر صداقت این تحلیل چارهای جز تسلیم ندارد.

آزادي فكر

سورر ثالیسم که یک پدیدهٔ جمعی است از ملاقات ها و برخوردهای چندی زاده شده است (در آغاز، ملاقات بر تون و آراگون، سوپو، الوار، ارنست، پره، بارون، کرول، دسنوس، موریز...) اما این ملاقات ها معنی دیگری نداشت جز اینکه اشخاصی راگرد هم می آورد که مسائل معینی را حلاجی میکردند، خشم معینی را بر ضد نظم موجود بر می انگیختند و امید واحدی را در دل می پروراندند. همچنین بجاست که به ملاقات گروه فرانسوی و گروههای خارجی اشاره کنیم که ناگهان پی برده بودند به اینکه درد مشترکی دارند. از نوع ملاقاتی که در بلژیک پل نوژه P. Naugé ، مسنس Mesens و رنه ماگریت R. Magritte

به هنگام مطالعهٔ اولین متون سوررئالیستی شوار است که بتوانیم از میان حالات عاطفی شدیدی که در آنهاست عقیدهٔ ثابتی را استخراج کنیم. اما میتوان توجه داشت که اشتغال فکری مشترکی در همهٔ این متون جلوهگر است: تأمین آزادی مطلق برای اندیشه.

جنگ ۱۹۱۴\_۱۹۱۸گذشته از فلاکت های متعددی که به بار آورد، به نظر میرسید که این آزادی را هم سخت به خطر انداخته است. پس قبل از هر چیزی ایجاد شرایطی برای تأمین آن در میان بود. چنین بود اولیـن دغـدغهٔ سوررئالیست.ها و این نکته به ویژه قابل توجه استکه اندیشهٔ آنها چون متکی سورر ثاليسم / ٨٩٧

بر عکس العملی برضد جنگ بود، جنگی که برتون در آن فقط «گندابی از خون و بلاهت و لجن» می دید، مستقیماً به خود جنگ نمی پرداخت. آنچه در آغاز توجه سوررثالیست ها را به خود جلب کرد، بیشتر این بود که آیا ممکن است ذهن آدمی به خود اجازه ندهد به چنین حوادثی آلوده شود؟ و بیشترین ستایش آنها متوجه خود این اشتغال فکری بود. ژاک واشه را از این رو تحسین میکردند که در پرتو طنز توانسته بود خود را نجات دهد. آ پولینر نیز که شعر جنگ را هم گفته بود، توانسته بود در سایهٔ شعر، خود را از وحشت آن برهاند. برتون وقتی که بعدها در گریز Clé des champs نوشت که زیبائی «پناهگاه بزرگ» است، در واقع این اندیشه و الهام راکشف کرد.

طنز و شعر در نظر سوررئالیستها وسائلی است که فکر در سایهٔ آنها استقلال خود را اعلام میکند؛ خود را از جزمیگری که در عین حال زندگی روزمره بار آن را به دوش میکشد میرهاند. در این مسیر حتی دیوانگی هم می تواند مفید باشد و در تأمین پیروزی اصل اشتیاق بر واقعیت مؤثر باشد. برتون از تأثیری که یک بیمار روانی در مرکز روانپزشکی «سن دیزیه» Saint نمایشی ساختگی می شمرد و میگفت که زخم های سربازان هم ظاهری است و از این قبیل... گفتگو با این بیمار فکر اولیهٔ مدخلی بر گفتار دربارهٔ واقعیت کمتر را به آندره برتون الهام کرد. و اگر کلی تر حرف بزنیم باید بگوئیم که می توان سرچشمهٔ تمایل او را به فلسفهٔ ایده آلیستی، چه فلسفهٔ برکلی باشد و چه فلسفهٔ فیشته و حتی سرچشمهٔ فکر سوررئالیته (واقعیت برتر) را در همین ملاقات دید.

امید، عصیان و انقلاب

آزاد کردن فکر در وهلهٔ اول مخالفت با آن چیزی است که مسیر آن را تعیین می کند. بدینسان در سوررثالیسم می توان جنبهٔ عصیان و انکار مشاهده

کرد. این جنبهٔ راگاهی به نیهیلیسم و شیطان پرستی تعبیر کردهاند. و باید تصدیق کرد که ظاهراً سورر ثالیست ها با هرگونه نظمی به مخالفت برخاستهاند: کفر میگویند، اندیشهٔ وطن پرستی را دور می اندازند، حتی گاهی به مدح جنایت می پردازند و افتضاح هائی که گهگاه بر پاکردهاند ناشی از همین است. در بیانیهٔ دوم می بینیم: «هر کاری کردنی است، همهٔ وسائل برای درهم ریختن فکر خانواده، میهن و آئین باید مجاز باشد.» اما نکتهٔ حائز اهمیت این است که در برابر معارضه های بی شمار سور ثالیسم امید مثبتی را که در خاستگاه آن قرار دارد نباید فراموش کرد. سور رئالیسم بدبینی نیست. آنچه بر سرتاسر آن حاکم است، آن انتظاری است که رمبو «زندگی حقیقی» می نامد.

سوررئالیسم آکنده از عناصر «سیاه» است یعنی نفوذ ساد، لوتره آمون و بسیاری از نویسندگان رومانتیک. از سوی دیگر، احساس های کینه، احساس گناه در ضمیر پنهان و ترس (میشل لیریس M. Leiris بخصوص از وجود ترس در خودش سخن گفته است.) در کنار همهٔ عصیانهای آنها قرار دارد. اما اشتیاقهائی که به سوررئالیسم الهام میدهند مثبتاند. این اشتیاقها امید زیستن و دوست داشتن را، هیجان در برابر زیبائی تکان دهنده را و انتظار نشانههائی را که به هستی ما معنی میدهد در دل زنده میکنند. برای نمونه می توان به یک شعر مالارمه وار بر تون اشاره کرد که در سالهای آغاز راه یعنی ۱۹۱۳ به پل والری تقدیم کرده است. شعر با این پرسش قطع می شود «به چه کسی امید می بندی؟ ایمان به زندگی را از کجا آوردهای؟» این پرسش پس عنوان مثال در یکی از پرسشنامههای معروف شان این سؤال دیده می شود: به عنوان مثال در یکی از پرسشنامههای معروف شان این سؤال دیده می شود:

تصمیم به نفی و انکار بیانگر ورود موقت اغلب سوررئالیست های آینده به سال ۱۹۱۹ به نهضت «دادا» است و پیوستن آنها به تریستان تزارا. مثبت بودن الهام و نقشهٔ آیندهشان سبب میشود که آنها دو سال بعد، با این جریان قطع رابطه کنند. و در ۱۹۲۴ بیانیۀ سوررئالیسم با پیامی به بچهها آغاز می شود. و «ایمان»، یعنی اعتماد حیاتی و فطری راکه بی مرگ است در برابر زندگی فریبندۀ واقعی قرار می دهد. انسان را یک «خیالباف محتوم» و به دنبال آن، مخیله را نیروی تحقق و وسیلۀ سلامت می شمارد. متون ماهی محلول نیز که در آنها نوعی آشفتگی هوس آلود حاکم است ما را در حال و هوائی کاملاً متفاوت با نفی گرائی دادا قرار می دهند.

اما خیالبافی عمل نیست و انسان وقتی میخواهد زندگی را عوض کند نمی تواند تنها به خیال آن دل خوش کند. اولین اقدام سور ئالیست ها رفع تعهد از خودشان بود و ترک واقعیتی که جنگ، در تجربهای گویا، رسوائی آن را نشان داده بود. دومین تجربه، برخلاف تجربهٔ اول، تجربهٔ تعهد بود. تعهد به اندیشهٔ عصیان مطلق جانشین انقلاب شد.

روابط سورر ثالیست ها با حزب کمونیست، لحظهای جنبهٔ اتحاد و وحدت داشت و سپس دشمنی شدید. اما در این میان تزلزل ها و تردیدهای آشکار، نشانهٔ نوعی تنش درونی و اضطراری بود. «مارکس گفته است تغییر دادن دنیا، رمبو گفته است عوض کردن زندگی، این دو دستورالعمل هر دو برای ما به یک معنی است.» این جملهٔ برتون در واقع این درگیری را خلاصه میکند: برای سور ثالیست ها، در موافقت و مخالفت با هر چیزی، هدف یگانگی این دو امر کاملاً متفاوت بود. و این امکان نداشت مگر با قائل شدن تقدم برای یکی از آن دو.

سوررئالیستها بسیار زود پی بردند که ورود به حزب کمونیست و فعالیت برای تغییر جامعه، چشم پوشی از جستجوهای صرفاً درونی و رشد تفکر فردی بود. برعکس خود را وقف این جستجوها و این رشد کردن، چشم پوشی از فعالیت صرفاً انقلابی را ایجاب میکرد. سوررئالیست ها هرگز نتوانستند که از میان این دو وظیفه یکی را انتخاب کسد. در هر حال، هرگز نتوانستند ارزش هی بند

در نقاشی تسلیم «رئالیسم سوسیالیستی» شوند و از نظر اخلاقی، محاکمات مسکو را تأئیدکنند. این مسائل برای آنها سبب نفاق های دردناکی شد. اما در عین حال وسیلهای بود برای اینکه تأییدکنندکه از آنچه امید انسانها را تشکیل میدهد هیچ فرو نگذارند.

در واقع به نظر می رسد که مارکسیسم چندان تناسبی با سورر ثالیسم ندارد. در نظر مارکس رابطهٔ بنیادی بین انسان و طبیعت کار است. در نظر بر تون این رابطه از شیفتگی و عشق ساخته شده است. در نظر مارکس اندیشه وقتی می تواند آزاد شود که جامعهٔ بی طبقه تشکیل شده باشد. از همان بیایهٔ ۱۹۲۴، بر تون از آزادی اندیشه ای که به ما عرضه کرده است سخن می گوید: معتقد است که از هم اکنون، اندیشه در سایهٔ تخیل می تواند اغلب زنجیرهای خود را بگسلد و آن نقطهٔ والائی را ببیند که همهٔ تضادها از میان خواهد رفت. پس مجاز است که بدون تشکیک در صداقت و ارادهٔ انقلابی سور ثالیستها، در نظر بگیریم که اصول اندیشهٔ مارکسیستی و اندیشهٔ سور ژالیستی با هم متفاو تند و در تضادند. این اختلاف بر تون را رهبری میکند که باز هم بیشتر به مارکس و اندیشمندان اجتماعی رجوع کند و هیچ چیز انسانی را نیز فدا نکند. اثری از او با عنوان چکامه برای شارل فرده Fourier

### خودکاری و تصادف

برتون در مدخلی برگفتار درباره واقعیت کمتر از خود می پرسد: «آیا کم مایگی دنیای ما اساساً ناشی از قدرت بیان ما نیست؟» چنین سؤالی نشانهٔ توجهی است که سورر ئالیست ها به مسئلهٔ زبان دارند. با این همه توجه، توجه ادبی ـ به معنی رایج این کلمه ـ نیست، بلکه بیشتر به اهتمامی که به تحقیقات علمی جان می بخشد نزدیک است. «تجربه»های سورر ئالیستی متعدد است. یعنی در دور مای که «دورهٔ خواب ها» خوانده می شود، سورر ئالیست ها می خواهند که از ضمیر ناخود آگاه، از دیوانگی، و از حالات وهمی بهره برداری کنند. به گلولهٔ کریستال غیبگوها خیره میشوند، از احضار ارواح بدشان نمی آید، و طرحهای مربوط به «مدیوم» ها را مطالعه میکنند. و یانیه ۱۹۲۴ سوررئالیسم را چنین تعریف میکند: «خودکاری روحی محض که از طریق آن میکوشند به طور شفاهی یا مکتوب و یا شیوههای دیگر طرز عمل واقعی اندیشه را بیان کنند.» [...] سوررئالیسم متکی به واقعیت متعالی اشکالی از تداعی است که قبل از آن به آنها توجه نشده بود.» واقعی و واقعیت حاکی از نوعی اشتغال فکری علمی است.

با این همه چگونه «اشکالی از تداعی» میتواند «واقعیت متعالی» فراتر از منطق خاص مدرکه را داشته باشد؟ و چرا بایدکارکرد ناآگاه اندیشه، واقعی تر از کارکر د عقلانی آن تلقی شود؟ از این نوع طبقه بندی نمی توان چیزی فهمید مگر با توجه به تأثیر و حتی جاذبه ای که در آن روزها روانک اوی بر روی سور رئالیست ها اعمال می کرد: آنها عقیده دارند که واقعیت عمیق حالت روانی انسان، در ضمیر ناخود آگاه او نهفته است و برای این ضمیر ناخود آگاه واقعیتی هستی شناختی قائل می شوند که آگاهی روشن ما به درجهٔ بسیار کمی از آن بهره مند است. آنچه سور رئالیست ها میخواهند، کشف همهٔ آن چیزهائی است که به نظر می رسد در انسان پنهان است. شیفتگی آنها به ساد و لو تره آمون از آنجا ناشی است که این نویسندگان جرأت کرده اند رشتهٔ نوری بر این مناطقی از روح بیفکنند که پیش از آنها در ظلمت محض بود.

پس آنها قبل از هر چیزی میکوشندکه از اجبار «اندیشهٔ نظارت شده» فرار کنند. بدون موضوع پیش بینی شده، بدون نظارت منطق، زیبائیشناسی یا اخلاق بنویسیم. بگذاریم آنچه در درون ما میخواهد به زبان تبدیل شود ولی سانسورآگاه ما از آن جلوگیری میکند، بیرون بریزد. چنین است نگارش خودکارکه سوررئالیسم ادعا دارد به وسیلهٔ آن «گفتار» های پنهانی راکه در ما هستند و ما را تشکیل میدهند، آزاد میکنیم و ظاهر میسازیم. اولین شمارههای انغلاب سوررئالیسنی جای مهمی را به چنین «تولیداتی» اختصاص

دادند، با این همه فن نگارش خودکار در میان سوررئالیستها پس از مدت کمی متروک شد.

به میان کشیدن «تصادف» را که آن هم کار سورر ثالیست هاست، نباید با «نگارش خودکار» از یک نوع شمرد. هرچند که هر دو روش جنبهٔ مشتر کی دارند و آن کنار گذاشتن هر گونه اقدام عقلانی است، اما فرق اساسی با هم دارند: در نگارش خودکار خودانگیخته ترین چیزهائی را که در درون ما وجود دارد رها می کنیم که بیان شوند؛ اما در مورد تصادف، انسان منتظر نوعی تجلی یا اشراق است. ملاقاتی کاملاً برونی که ما خودمان از نظر فکری آن را تر تیب نداده ایم. در اینجا آزادی ذهن به صورتی کاملاً متفاوت ظهور می کند و در قلمرو قدرت شخص ماست که به هر قرب جواری معنی خاصی بدهیم. پس نقطهٔ عزیمت عینی و اختیاری است. به این مفهوم، بیانیه چنین می گوید: «شعر نامیدن آنچه با سرهم کردن کاملاً بی علت... عناوین و یا تکههائی از عناوین

بازیها،که در میانگروه سوررئالیست سخت رواج دارد، بر همین اصل استوار است. ژرژ هونیه در گلچین کوچک اشعار سوررئالیسنی آن بازی راکه «لاشهٔ خوشگوار» نامیده میشود چنین شرح میدهد:

«پنج نفری دور یک میز مینشینید. هر یک از شما، بی آنکه دیگران ببینند، روی برگهای اسمی راکه می بایستی مبتدای یک جمله قرار بگیرد یادداشت میکند... شما این کاغذ تا شده را به صورتی که نوشته تان دیده نشود به رفیق سمت چپ تان رد میکنید و در همان حال از رفیق دست راستی تان کاغذی را به همان ترتیب آماده شده است میگیرید و به اسمی که نمی دانید چیست اضافه میکنید... بالاخره همین روش را در مورد فعل و بعد در مورد اسمی هم که باید مفعول صریح آن باشد به کار می برید، الخ.» مثالی که کلاسیک شد و نام خود را به این بازی داد، اولین جملهای بود که به ترتیب بالا به دست آمد: «لاشهٔ خوشگوار شراب تازه را خواهد نوشید.» سوررئاليسم / ٩٠٣

قرار دادن سؤال و جواب هائی که هر کدام جداگانه به دست آمده بود، به دنبال هم، سؤال و جواب سوررئالیستی را طبق فرمول بالا تشکیل میداد: \_\_عشق به زندگی چیست؟ \_\_تیلهای است در دست یک بچه مدرسه.

و در نقاشی نیز شیوهٔ «کولاژ» شبیه روش بالاست. آراگون در معارضه با نقاشی La peinture au défi میکند که ماکس ارنست در نمایشگاه ۱۹۲۰، تکههای عکس را به یک طرح یا نقاشی می چسباند، یا تکهٔ طراحی شده یا نقاشی شده را به یک عکس، تصویر بریدهای را به یک تابلو و یا به تصویری دیگر اضافه میکرد...» بدین سان در کار «کولاژ» نوعی «ادامهٔ شخصیت» را می بیند و اعلام می دارد که به دنبال تحولی که آثار مارسل دوشان، آر تور کراوان و فرانسیس پیکابیا را در بر می گیرد، هنر دیگر حالت فردی بودن خود را از دست داد.»

### ملاقات وكشف

این جستجوها بی شک جزئی است از طرحی بیرای وییرانی منظم هنر کلاسیک و ادبیات. در بیانیهٔ اول می خوانیم: «یکی از غم انگیزترین راه هائی که از هر جا سر در می آورد.» اما اگر تصور کنیم که به میان کشیدن «تصادف» برای سور رئالیست ها فقط جنبهٔ منفی و کاهنده داشته است به راه غلط رفته ایم. محاکمهٔ «من» و «شخصیت» و جستجوی شاهکار بی نویسنده را بی تر دید می توان پذیرفت و نیز در انتهای این محاکمه و این جستجو، کشف و اشراق وجود دارد. فراموش نکنیم که بر تون در نحفیق دربارهٔ عشق اعلام می دارد که: «رفتن به دنبال حقیقت ریشهٔ هر فعالیت ارزشمند است.» و از طرف دیگر در یانه می نویسد که: «ارزش صور خیال وابسته به زیبائی جرقهای است که می زند.» ملاقات ها با توجه به مفهوم کشفی که در آنها هست مورد توجهند. باری، هر کشفی زیبا و حقیقی است و نشانه ای از امر شگفت در آن هست.

سوررئالیسم نفی ارزش ها نیست، بلکه جستجوی ارزش های تازه است. و باز، یکبار دیگر، رفتن به دنبال «زندگی حقیقی» است که رمبو از آن سخن گفته است.

این «زندگی حقیقی» را برتون ورای تضادهائی میداند که دائم در افشای آنها میکوشد. در گریز مینویسد: «تضادهائی که به اشتباه مفهوم نشدنی می شمارندشان، و به صورت تأسف آوری در طول قرون عمیق تر شدهاند و موجدان واقعی درد و رنجند: تضاد دیوانگی و عقل ادعائی [...] رویا و عمل [...] تصور مغزی و درک جسمانی» و سپس در بایه دوم مینویسد: «همه چیز به آنجا میرسد که تصور کنیم نقطهای از ذهن و اندیشه وجود دارد که در آن زندگی و مرگ، واقعی و خیالی، گذشته و آینده، ارتباط پذیر و ارتباط ناپذیر، عالی و دانی، دیگر مخالف هم شمرده نشوند.» از طرف دیگر برتون میداند یافت، و در عنق دیوانه واز به «نقطهٔ متعالی» تعبیر کرد، نـمیتوان دست یافت، و در عنق دیوانه واز به «نقطهٔ متعالی» تعبیر کرد، نـمیتوان دست بیانیان بودن باز میماندم.» پس سورر ثالیسم به این نتیجه میرسد که از این پس آن نـقطهٔ متعالی را «نشان دهد.»، «خود ببیند» و کاری کند که «دیگران هم ببینند.» چنین است «امید بزرگ» او. و الوار در نشان دادن مینویسد: «امید یا خواهد کرد.»

بدینسان در برداشت سوررئالیستی مخیله، می توان دو جنبه تشخیص داد. سوررئالیست ها تخیل را نوعی نیروی سازنده تلقی میکنند (در طپانچه موطلانی میخوانیم: «خیالی چیزی است که رو به واقعی شدن دارد.») مخیله متمایل است ادراک را باز یابد که فقط ضرورت های زندگی روزانه، او را از آن جدا کردهاند. زیرا تخیل و ادراک در نظر سوررئالیست ها محصول از هم پاشیدن یک نیروی اولیهٔ واحدند که میخواهند همدیگر را بازیابند. از سوی دیگر مخیله قدرتِ دادن یاکشف یک معنی در هر ملاقاتی است. در اینجا صور سوررئاليسم / ٩٠٥

خیال پرتو میافکند وکشف میکند و قدرت و آزادی اندیشه را نشان میدهد. این نظریهٔ صورت خیالی (ایماژ) به عنوان قرابت عیانگر دو واقعیت بی رابطهٔ منطقی، از «پی یر روردی» گرفته شده است. اما در عین حال نیروی خود را از اندیشهٔ رومانتیک «پیوندها» میگیرد. از سمبولیسم فرویدی، از علوم باطن و برداشت شباهت ها در آن، از فلسفهٔ نوافلاطونی و از سنت ودائی، الغ... از این روست که بازی های سورر ثالیستی، عامل وحدت گروه هستند. همه همچون شعر، سرچشمههای کشف و شهودند. اگر آنها را به فعالیت اساساً جستجوی همهٔ نشانههائی است که ما بیرون از دید کاملاً مکانیستی دنیا، و از واقعیت اسرار آمیز برتر میگیریم. و بر این پایه است که می توانیم برداشت های سورر ثالیستها را از زیبائی، عشق و از تصادف عینی بفهمیم.

### زيبائي **و عشق**

متون سورر ثالیستی که به زیبائی مربوط می شوند، اغلب با هم متضادند. گاهی زیبائی و هنر در آنها تحقیر می شوند و گاهی به عنوان ارزش های متعالی تلقی می شوند. اما این تضاد فقط ظاهری است. آنچه سورر ثالیسم محکوم می کند، زیبائی نمایشی جدا از زندگی است. آن زیبائی که ما را زیر و رو نمی کند، آنچه در جستجویش است زیبائی تکان دهنده است و همان طور که بر تون می گوید، «تشنج آور.» بر تون آنگاه از «رعشه ها»، «نداهای مقاومت ناپذیر»، و حالاتی که انسان را «میخکوب می کند.» سخن می گوید و در گریز می نویسد: «امروز چنان است که گوئی چنین آثار شاعرانه و تجسمی [...] چنان قدرتی بر اذهان اعمال می کنند که از هر جهت از اثر هنری فراتر می رود [...] چنان که گوئی این آثار مهر کشف و شهود را بر خود دارند.» بدین سان می توان گفت که با سور ثالیسم، شعر، از ادبیات به «قلب زندگی» لغزیده است. دربارهٔ نقاشی سورر ثالیسم، نیز می توان به همین روال سخن گفت: فکر

این نقاشی نیز جنبهٔ تجسمی یا زیبائی شناختی ندارد و درکار نقاشانی مانند دالی، تانگی یا ماگریت میتوان صناعتی شبیه صناعت نقاشان بسیار قدیمی پیداکرد. در عوض، موضوع هائی که انتخاب میکنند، با نزدیکی غیرمنتظر عناصر آنها با همدیگر و با ظهور اشیاء غیرعادی تولید هیجان میکنند. بابه دربارهٔ شعر چنین میگوید: «ای طبیعت، این شعر سلطهٔ تو را نفی میکند. ای اشیاء خصوصیات شما چه اهمیتی برای آن دارد!» همین فرمول دربارهٔ نقاشی سوررئالیستی نیز صدق میکند: «این نقاشی، قبل از هر چیز، می خواهد ما را از جباریت اشیاء خارجی که به طور دردناکی فشار آنها را احساس میکنیم، برهاند.

فیلمهای سوررئالیستی بونوئل نیز از چنین اندیشهای مایه میگیرند و نیز «اشیاء سوررئالیستی ( Ready-made ، اشیاء رویائی، اشیائی باکارکرد نمادین و غیره) به این قصد فراهم میشوند که دنیای منطقی ما را زیر و رو کنند و بیکفایتی فعالیت مغزیمان را که تشکیل دهندهٔ عینیت است آشکار میسازند. سخن از بیان تمایلات عمیق ماست که همه تحت تأثیر اشتیاق هستند. اطوی نقطه کاری شدهٔ «مان ری» نفی همهٔ مقاصد فنی است، همچنین ساعت های نرم دالی که زیبائی آنها «خوراکی» است، یعنی به بلافصل ترین تمایلات حیاتی پاسخ میدهد.

با مجموعهٔ این مشخصات، هیجان شاعرانه، به صورتی که سوررئالیست ها در ذهن دارند، از هیجان ادبی جدا میشود و به هیجان عشقی شباهت پیدا میکند. و این هیجان که میخواهد کامل باشد، جسم و روح را در بر بگیرد و نتواند نه در پای بندی احساساتی و نه در احساس جسمانی خلاصه شود، بلکه نقشی از شیفتگی و شگفتی برخود داشته باشد. از همان ماهی محلول زنانی که در آثار سوررئالیست ها مطرح میشوند، هم با محبوبههای عفیف و هم با معشوقههای سهل الوصول رمانهای عشقی فرق دارند. آنان پیام آورند، حوای تازهای هستند، وعدهٔ آشتی بین بیداری و خواب را می دهند و قدم گذاشتن در سوررئاليسم بالامه

عرصهٔ زندگی حقیقی را. زنی که دوست داشته میشود، نیمی زیر و روکننده و نیمی مقدس خواهد بود. و همان طور که برتون در عشق دیوانه وار میگوید: «تجسم طبیعی و غیرطبیعی در یک موضوع» خواهد بود. و آن چیزی را الهام خواهد کردکه بنژامن پره «عشق متعالی» مینامد.

بدینسان عشق الهام برتر را با خود می آورد دو دغدغهٔ اخلاقی سور رئالیست ها اغلب تا آن حد پائین می آید که مبادا لایق آن نباشند. چنان که رنه شار در پنگ بی پیر Le marteau sans maitre می نویسد: «در قلمرو [...] واقعیت برتر، انسان» نمی تواند چیزی باشد مگر طعمهٔ «شدید ترین دلیل زندگیش، یعنی عشق». ساران آلکساندریان می خواهد که حالت جذبه را در ترک جسمانیت بیابد. و آراگون در روستانی پاریس خلاصهٔ دنیا را در زن می بیند: «ای کوهستان ها، شما هرگز چیزی نخواهید بود مگر تصویر دوردستی از این زن [...] و اینک من چیزی نیستم مگر قطرهٔ بارانی بر پوست او.» و الوار می گوید:

و با:

روشن است که در تمام اینها... هیجانی که در برابر زن احساس میشود کامل وکشفگونه است و معادل و جایگزین تجربهٔ عرفانی میشید

تصادف عینی عشق و شعر، دلالتگر و آگاهی دهندهاند. اما هیجان افشاگری که زائیدهٔ

ملاقات هاست به آن دو محدود نمی شود. این هیجان در همهٔ زندگی ما نفوذ می کند و آثار بر تون آکنده از نمونه های این «علاماتی» است که معلوم نیست از کجا می آید و نویسنده در نادیا آنها را «همزمانی های حیرت آور» می نامد. مثلاً بر تون به اتفاق نادیا در میدان «دوفین» نشسته اند. نگاه نادیا روی خانه ها می چرخد. می گوید: «آنجا آن پنجره را می بینی؟ مثل پنجره های دیگر سیاه است. حال خوب نگاه کن. یک دقیقهٔ دیگر روشن می شود و قرمز خواهد بود.» دقیقه می گذرد و پنجره روشن می شود. در واقع پشت پنجره پردهٔ قرمز وجود دارد. جای دیگری در تویلری نادیا در برابر یک فواره شباهتی را که در کتاب سه گفتگو بین هیلاس و فیلونوس برضد شکا کان و خدانشناسان اثر جرج برکلی <sup>۱</sup> بیان شده است باز می یابد. خود او هرگز این اثر را ندیده اما بر تون به تازگی آن را خوانده است. این ملاقات ها را نمی توان تنها به تصادفی ساده نسبت داد. اینها ظاهراً نشانهٔ غائیت اسرار آمیزی هستند و علامت رابطه ای که آفریننده اش ما

چنین است تصادف عینی. خاص ملاقاتی است واقعی که در دنیای عینی روی داده است، اما گوئی حامل مفهومی است که با دلائل طبیعی نمی توان شرح داد. گوئی ناشی از نشانه ای است اما چه نشانه ای؟ چه رابطه ای بین اشتیاق و نظام طبیعی، بین ذهنی و مادی در اینجا بر ما آشکار شده است؟ بر تون با ذکـر نمونه های متعدد تصادف عینی که در آن می کوشد «چاشنی ملاقاتی خیره کننده، بین انسان و دنیای اشیاء» را ببیند، در عین حال می گوید که فقط شاهد سرگر دان این امور است و تنها به این اکتفاء می کند که بپرسد: «کیست که زنده است؟ آیا شمائید «نادیا»؟ آیا حقیقت دارد که دنیای دیگر، همهٔ دنیای دیگر در همین زندگی باشد؟ من صدای شما را نمی شنوم. چه کسی زنده است؟

<sup>1.</sup> G. Berkeley, Three Dialogues between Hylas and Philonous in opposision to Sceptics and Ateisis

سورر ئاليسم / ٩٠٩

آيا من تنها هستم؟ آيا خودمم؟»

روشن بینی سورر ثالیستی در این حرف ها نهفته است. سورر ثالیسم که به هیچوجه حاضر نیست از اشتیاق انسانی صرفنظر کند، بی آنکه از ایمان به خدا سخن بگوید، هر چیز مثبتی را که در ایمان مذهبی وجود دارد، امید آشتی مطلق روح و دنیا، مقتضیات انسانی و واقعیت را خواهان است. با این همه هیچ گونه نویدی به خود نمی دهد. بیش از اینکه کشف باشد سؤال است. در برابر این سؤال که آیا پدیده هائی که گزارش می دهد و در برابر آنها دچار شگفتی می شود، خبر از غائیتی عینی می دهند یا فقط از قدرتی که اشتیاق ما به رسیدن نمی خواهد که پاسخی جزمی بدهد. او رو به علوم باطن آورده است اما دربارهٔ اصول این دانش های پنهانی نیز احتیاط به خرج می دهد. از دیوانگی انتظار روشنگری دارد، اما تسلیم آن نیز نمی شود. بی پایگی فلسفهٔ تحققی و فقر اساسی دید فیزیکی دنیا را نشان می دهد ولی ادعا نمی کند که همهٔ کلیدها را در روشنگری دارد، اما تسلیم آن نیز نمی شود. بی پایگی فلسفهٔ تحققی و فقر اساسی دید فیزیکی دنیا را نشان می دهد ولی ادعا نمی کند که همهٔ کلیدها را در رمزی، کشف رمز کند» (نادیا) او انتظار محض است و امید، و اندیشه در باب دست دارد و همهٔ درها را باز می کند. می خواهد که از زندگی «مثل یک نوشتهٔ رمزی، کشف رمز کند» (نادیا) او انتظار محض است و امید، و اندیشه در باب انتظار و دربارهٔ امید.

### دغدغة فلسفى

آیا در چنین شرائطی می توان از «فلسفهٔ سوررئالیسم» حرف زد؟ مسلم است که، به استثنای ژرار لوگران Gerard Legrand، هیچ یک از سوررئالیستها به معنی کلاسیک کلمه فیلسوف نبودند. همچنین باید قبول کرد که در صورت توسل به معیارهای منطقی، می توان در اندیشهٔ سوررئالیستها تناقضهای متعددی پیداکرد: ضرورت عمل سیاسی و در عین حال ادعای اینکه تجربهٔ درونی و عشق ایثارگرانه و وفادارانه همراه است

با سادیسم تملک... عطف توجه به جادو و در عین حال رد همهٔ اصول آن. دیوانگی مانع آن روشن بینی که نقد دیوانگی را در بر دارد، نمیشود... نومیدی در عین حال سرچشمهٔ امید است، الخ. و میتوان به سوررئالیستها ایرادگرفت که این تضادها را پذیرفتهاند بی آنکه بخواهند به شیوهٔ تعقلی حل کنند. با کشش به سوی این تضادها زندگی میکنند و بدین سان بر همهٔ خواستهای متضاد انسان گواهی میدهند. خود آنان این تضادها را تحلیل نمیکنند، و به مفهوم فلسفی این کلمات بایدگفت که درک نمیکنند.

با این همه سوررئالیستهاکوشیدهاند برداشتی از عقل پیداکنند که حاصل تجارب شان باشد. و اغلب گمانکردهاندکه می توانند آن را در فلسفهٔ هگل پیدا کنند. و شاید در واقع، نسبت دادن تناقض درونی به سوررئالیستها نوعی توجیه هگلی داشته باشد. با وجود این، هیچ سوررئالیستی نخواسته است که به چنین تحلیلی دست بزند، زیرا سوررئالیسم که وسیلهٔ بیان خود را در شعر و نقاشی یافته، نخواسته است تناقضهائی راکه ظاهراً در جهان بینیاش وجود دارد، از طریق دیالکتیکی حل کند، یعنی با دادن مفاهیم مربوط به گفتمان منطقی، از طریق امر «ترکیب» بر آنها غلبه کند.

در حالی که هگل فقر اساسی ادراک آنی و آن چیزی راکه وضوح آن فقط احساس شود، اعلام میکند، سوررئالیسم پیوسته به تجربهٔ آنی روی می آورد و در مقام مقایسه با این تجربهٔ قاعده ناپذیر، همهٔ پاسخها و همهٔ راه حل های عقلی و منطقی را تقلیدی و نارسا میشمارد. پس این خود نوعی حقیقت نظام شاعرانه است که سرانجام سوررئالیسم از آن پرده برگرفته است.

اما هر فلسفهای و هر شعر اصیلی، حتی اگر فرمولها و بیانات ظاهریشان با هم فرقکند، حقیقت واحدی، یعنی حقیقت انسان و اشتیاق بنیادی او را بیان میکند. تجربهٔ سوررئالیستی که حاکی از «عدم کفایت» جهان است و در آن واقعیت روزمرگی انکار میشود و شهود قلبی بر «وجود متعالی» تجلی میکند،

### سوررئاليسم / ۹۱۱

نمیخواهدکه خود را محدود شده و یا فریب خورده بداند و از این لحاظ بسیار نزدیکی به تجاربی استکه خاستگاه تمام فلسفههای بزرگ است.

با وفاداری جدی و صد در صد به این تجربه است که سوررئالیسم به صورت یکی از نهضتهای فکری مهم قرن بیستم درآمده و در شیوهٔ احساس و زندگی آن تأثیر عمیقی گذاشته است. .

.

## نمونه هايي از آثار سورر ئاليست ها

### قسمت هایی از بیانیهٔ اول سورر ئالیسم (۱۹۲۴)

از بس به زندگی، به ناپایدارترین جنبههای زندگی، یعنی به زندگی واقعی [ روزمره] ایمان پیدا میشود که سرانجام این ایمان از میان می رود. انسان، این خیالپرداز مسلّم، که روز به روز بیشتر از سرنوشت خود ناراضی است چیزهائی را که مجبور شده است به کار ببرد با بیزاری برانداز می کند، این چیزها را سهل انگاری او و یا کوشش روزمرهاش در اختیار وی گذاشته است، زیرا او حاضر شده است که کار کند یا دست کم بدش نیامده است که بختش را امتحان کند (یا آنچه را که بخت خود می نامد!). آنچه حالا برای او مانده است مفروتنی بزرگی است: می داند که چه زنهائی را «داشته است.»، در چه ماجراهای مضحکی ذخالت کرده است، به ثر و تمند و یا فقیر بودن خود اعتنائی ندارد. مثل بچهای است که تازه از مادر زاده شده است و من معتقدم که به ندای و جدان اخلاقیش هم گوشش بدهکار نیست. اگر هم چیزی از روشنبینی در او باقی مانده باشد، فقط به سوی کودکیش بر میگردد که به رغم شکنجۀ مرییانش باز هم در نظر او آکنده از جاذبه است. در دوران کودکی، فقدان هر گونه اجبار مشخص، چشمانداز چندین نوع زندگی را در برابر او قرار می دهد و او در این وهم ریشه می دواند. دیگر نمی خواهد چیز دیگری را به جز سادگی می دول و نهائی هر چیز بشناسد. هر روز صبح، بچهها بی نگرانی به راه می افتند، همه چیز

نزدیک است، بدترین شرائط مادی عالی است، جنگلها سفیدند یا سیاه. دیگر کسی نخواهد خوابید.

اما حقیقت این است که نخواهند توانست چندان دور بروند. تنها مسئلهٔ مسافت در میان نیست. راه پر خطر است و انسان تسلیم می شود و سهمی از قلمروی راکه می بایستی فتح کند، رها میکند. این مخیلهای که حد و مرزی نمی شناخت، دیگر مجاز نیست که خودسرانه عمل کند، مگر در چارچوب سودمندی قطعی، اما این نقش نازل را نمی تواند مدت درازی تحمل کند و در حوالی بیست سالگی، به طورکلی ترجیح می دهد که انسان را به دست سرنوشت تاریک خود رهاکند.

انسان که احساس میکند به تدریج همهٔ دلائل زیستن را از دست داده است و عاجز است از اینکه خود را در مقام یک وضع استثنائی نظیر عشق قرار دهد، تلاش میکند که خود را اصلاح کند، اما چندان کاری ازش بر نمی آید، زیرا جسماً و روحاً تابع ضرورت عملی قهاری است که از چشم دور نمی ماند. همهٔ حرکات او فاقد رسائی و همهٔ اندیشه های او فاقد فراگیری است. از آنچه برایش پیش می آید و باید در آینده پیش بیاید هیچ تصوری ندارد مگر تصور آنچه این حادثه را با انبوهی از حوادث مشابه دیگر مربوط میکند، حوادثی که خود در آنها شرکت نداشته است، حوادث از دست رفته. حتی دربارهٔ آن بر اساس یکی از آن حوادث که نتایجی اطمینان بخش تر از حوادث دیگر داشته است قضاوت خواهد کرد. در این میان به هیچ بهانه ای رستگاری خودش را نخواهد دید.

ای مخیلهٔ عزیز، آنچه مخصوصاً در تو دوست دارم این است که تو نمی بخشی.

یگانه کلمهای که هنوز مرا به هیجان می آورد، کلمهٔ آزادی است. فکر می کنم که این تعصب قدیم انسانی را شایسته است که هنوز هم قدر بدانیم و حفظ کنیم. این کلمه بدون شک پاسخگوی یگانه آرزوی مشروع من است. باید قبول کرد که از میان آن همه نکبتی که به ارث می بریم، بالاترین حد آزادی فکر نیز برای ما به یادگار گذاشته شده است. بر ماست که دربارهٔ آن قضاوت ناشایست نکنیم. به بردگی کشیدن مخیله، حتی اگر ناشی از آن چیزی باشد که وقیحانه خوشبختی می نامیم، فرار کردن از همهٔ آن عدالت متعالی است که در درونمان باقی مانده است. فقط مخیله می تواند به ما بگوید که چه چیزی می تواند باشد. و همین کافی است که بتوانیم آن ممنوعیت و حشتنا ک را از سر راهمان برداریم. و نیز کافی است که من خودم را بدون ترس از اشتباه تسلیم آن کنم (چنان که گوئی می شد باز سوررئاليسم / ٩١٥

هم بیشتر اشتباه کرد). آیا مخیله در کجا به بد شدن روی می آور د و سلامت فکر در کجا به خطر میافتد؟ آیا برای ذهن امکان ولگردی، امکانی برای بهبود نیست؟

می ماند دیوانگی و دیوانه، که به حق، اصطلاح «دیوانهٔ زنجیری» را دربارهاش به کار بردهاند. دیوانهٔ زنجیری یا بی آزار... هر کسی می داند که دیوانگان، به زنجبر کشیده شدنشان به سبب ارتکاب یک رشته اعمال قابل سرزنش است، و اگر این اعمال را مر تکب نمی شدند، آزادی شان (یا آنچه ما از آزادی آنها می بینیم) در خطر نبود. من حاضرم قبول کنم که آنها قربانی مخیلهشان می شوند، به این معنی که مخیله آنهارا به سوی عدم رعايت بعضي از قوانين مي راند كه خارج از آنها نوع بشر خود را در خطر مي بيند و هر فر دې په سبب دانستن آنها حقوق مېگېر د. اما يې قيدې عميقي که ديوانگان در برابر انتقادهای ما از آنان و حتی مجازاتهای متعددی که برایشان تعیین می شود نشان می دهند، سبب می شود فرض کنیم که آنها استمالت فوق العادهای از مخیلهشان می بینند و از هذيانهاي خويش چنان لذتي مي برندكه حاضرند تحمل كنند آن هذيانها فقط براي خود آنها ارزش داشته باشد. در واقع خيالپردازيها و اوهام منابع لذت كوچكي نيستند. منظم ترين لذات حتى سهم خود را در آنها پيدا ميكنند و من حاضرم كه شبهاي فراوان، آن دست زیبا راکه در آخرین صفحات کتاب فراستِ تن مرتکب دیوانگی های عجیبی شده است دست آموز کنم. حاضرم تمام زندگیم را صرف شنیدن رازگوئی دیوانگان کنم. آنان آدمهائی هستند با صداقت وسواس آلود و معصومیت هیچ کسی به پای معصوميتشان نمي رسد مگر معصوميت من. ضرورت ايجاب كرده بود كه كريستف كلمب براي كشف امريكا همراه ديوانگان راه بيفتد. و ملاحظه ميكنيد كه اين ديوانگي شکل گرفته و استمرار یافته است.

ترس از دیوانگی نیست که باعث خواهد شد ما پرچم مخیله را نیمه افراشته کنیم. شیوهٔ رئالیستی که از پوزیتیویسم، از **توماس قدیس** تا **آناتول فرانس الهام** گرفته است، در نظر من دشمن هر گونه جهش ذهنی و معنوی است. من از رئالیسم وحشت دارم زیرا از بیمایگی، کینه و خودخواهی سطحی ساخته شده است. رئالیسم است که امروزه این همه

کتابهای رادیکال و نمایشنامههای ناسزاگو به وجود آورده است. دائماً از روزنامهها تغذیه میکند و با علم و هنر در جنگ است و پیوسته پست ترین سلیقهٔ آراء عمومی را با وضوح نزدیک به بلاهت و زندگی سگی را میستاید. فعالیت بهترین ذوق ها از آن فراری است و سرانجام قانون کمترین کوشش بر آنها و بر دیگران تحمیل میشود. مثلاً نتیجهٔ مضحک این وضع در ادبیات، فراوانی رمان هاست. هر کسی با مشاهدات حقیرش قدم در این راه میگذارد. بر اثر ضرورت تصفیهٔ [ این رشته ] اخیراً آقای پل والری پیشنهاد کرده است که منتخبی (تا حد امکان، بزرگ) از جملات اول رمان ها فراهم آید تا روشن شود که چه بلاهت هائی مرتکب شدهاند. طبعاً نویسندگان بسیار مشهور در این مسابقه شرکت داده خواهند شد. آقای والری هنوز از چنین اندیشه ای بر خود می بالد. چندی پیش به من میگفت که او به سهم خودش، هرگز راضی نخواهد شد که بنویسد: «مارکیز ساعت پنج از خانه بیرون آمد.» اما آیا او به حرفش وفادار ماند ؟

اگر سبک اطلاعرسانی محض و ساده که جملهٔ مذکور نمونه ای از آن است، فقط در رمانها رواج دارد، باید تأثید کرد که بلندپروازی رمان نویس ها چندان فراتر نمی رود. کیفیت حاشیه پردازانه و به طور بیهوده ای شخصی هر یک از یادداشت های آنها این اندیشه را در من تقویت می کند که آنها مرا دست می اندازند، همهٔ تر دیده ای شخصیت اثر را تحویل من می دهند: آیا او بور خواهد بود؟ اسمش چه خواهد بود. آیا در تابستان او را گیر خواهیم انداخت؟ همهٔ این سؤال ها به طورکلی حل شده است اما به صورت سرسری. هیچ گونه قدرت و اختیاری به من نمی دهد، مگر اینکه کتاب را ببندم و این کار را اگر از همان صفحهٔ اول بکنم خطا نکرده ام. و اما تحلیل ها! هیچ چیزی با بیهودگی آنها قابل قیاس نیست، انباشتن تصویرهای کاتالوگی است. نویسنده هر قدر که دلش بخواهد از آنها اقتباس می کند، مجال یافته است که همهٔ کارت پستال هایش را تحویل من بدهد. می خواهد که من دربارهٔ این مبتذلات با او موافق باشم:

«اطاق کوچکی که جوان وارد آن شد، کاغذ دیواری زرد داشت، پنجرههاگلدانهای شمعدانی و پردههای توری داشت. آفتاب دم غروب، نور تندی بر همهٔ آنها میانداخت. اطاق هیچ چیز خاصی نداشت. مبل ها از چوب زرد و بسیار کهنه بودند. نیمکتی با پشتی بلند و خوابیده، میزی بیضی شکل در برابر نیمکت. یک میز آرایش و آئینهٔ پشت به دیوار میان دو سورر ئاليسم / ٩١٧

پنجره. صندلیهائی کنار دیوار و دو سه گراور بی ارزش که دختران آلمانی را نشان میداد با پرندگانی در دست. همهٔ اثاث اطاق عبارت از همین بود.» <sup>۱</sup>

هر قریحهای هم ولو به طور گذرا، چنین موتیف هائی را تصویب کند، من حال پذیرفتنش را ندارم. خواهندگفت که این طرحهای بچه مدرسهای در جای مناسب خود می آید و در آن جای کتاب نویسنده حق دارد که مرا به ستوه بیاورد. وقتش را تلف می کند، چون من وارد اطاق او نمی شوم. تنبلی و خستگی نویسنده ها مرا جذب نمی کند. من از تداوم زندگی چنان برداشت ناپایداری دارم که حاضر نیستم دقایق افسردگی و ضعفم را معادل بهترین دقایق بشمارم. میخواهم که انسان وقتی احساسی ندارد ساکت بماند. و توجه کنید که من تازه نبودن را تنها به سبب تازه نبودن متهم نمی کنم. فقط می گویم که من برای لحظاتی پوچ زندگیم ارزش و اعتبار قائل نمی شوم. و از جانب هر شخصی متبلور کردن لحظاتی که چنین به نظر می رسند، کار ناشایستی است. به من اجازه بدهید این وصف اطاق و اوصاف فراوان دیگری از این قبیل راکنار بگذارم.

خوب، حالا به مسئلهٔ روانشناسی رسیدهام که دربارهٔ آن به هیچوجه قصد شوخی ندارم.

نویسنده خلق و خوئی را در نظر میگیرد و وقتی این خلق وخو تعیین شد، قهرمانش را در دنیا میگرداند. هر وضعی که پیش آید، این قهرمان که عمل ها و عکس العمل هایش به بهترین وجهی پیش بینی شده است از حسابی که قبلاً دربارهاش شده است نباید تجاوز کند، اما به نظر برسد که دارد تجاوز میکند. به نظر می رسد که امواج زندگی بر می خیزند، او را از جا میکنند و می غلتانند و به زمین می اندازند، اما او همیشه همان تیپ انسانی ساخته شده است. بازی سادهٔ شطرنج که من هیچ علاقه ای به آن ندارم. و این انسان هرچه باشد برای من حریف بی مایه ای است. آنچه نمی توانم تحمل کنم، بحث های بی مقدار اوست دربارهٔ فلان یا فلان حرکت، در مواقعی که نه بردی در میان است و نه باختی ...

... جنون لاعلاج [پر حرفی] برای شناساندن ناشناس و درجهبندی او، انسان را دچار سرگیجه میکند. عشق به تحلیل بر احساس ها غلبه میکند<sup>۲</sup> و حاصل آن شرح و بسطهای طولانی است که قدرت اقناعشان را از غریب بودنشان میگیرند و با استفاده از زبانی

۱. از جنایت و مکافاتِ داستایفسکی.

انتزاعی و پر پیچوخم، خود را به خواننده تحمیل میکنند. اگر اندیشههای کلی که تاکنون فلسفه بحث دربارهٔ آنها را مطرح کرده است، تحلیل های نهائی اش را در اینجا در زمینه ای وسیع تر انجام میداد، من اولین کسی بودم که از آن لذت می بردم. اما این بحثها همه زبان بازی است. نکته پردازی ها و تکلفات زبانی، به جای اینکه موفقیت آمیز باشد، اندیشهٔ واقعی راکه خود جستجوگر بود، از ما می رباید. من گمان میکنم که هر عملی، دست کم برای کسی که استعداد انجام آن را دارد، توجیه خود را در خود دارد، از قدرت توضیح، آن عمل از انجام گرفتن باز می ماند. از اینکه این گونه واضح و مشخصش کنند، تعریف هائی که کم وبیش موفقند اما هیچ چیزی به ارزشهای این نویسنده می افتند. ما تعریف هائی که که ویش موفقند اما هیچ چیزی به ارزشهای آنها اضافه نمیکنند. م وقتی این شخصیت ها را واقعاً پیدا میکنیم که استاندال گمشان کرده است.

ما هنوز در زیر تسلط منطق زندگی میکنیم. و من اکنون میخواهم به آن بپردازم. شگردهای منطقی در روزگار ما فقط به حل مسائلی می پردازند که در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارند. خودگرائی مطلق که اکنون رواج دارد، فقط مسائلی را در نظر میگیرد که مستقیماً ناشی از تجربهٔ ماست. برعکس، هدفهای منطق برای ما روشن نیست. احتیاجی نیست بگوئیم که تجربه نیز حدود معینی دارد. در قفسی دور خود می چرخد که خروج از آن مشکل است. تجربه معمولاً به سود آنی متکی است و تنها به سمت آن می رود. زیر عنوان تمدن و به بهانهٔ پیشرفت، هر آنچه راکه به عمد یا به سهو، خرافات یا خیالپردازی خواندهاند از ذهن بیرون می ریزند. و همهٔ شیوههای جستجوی حقیقت راکه کاربرد معمولی ندارد رد میکند. ظاهراً بر اثر تصادفی فوق العاده، اخیراً قسمتی از جهان ذهن – و به عقیدهٔ من مهم ترین قسمت آن ـ که کوچک ترین اعتنائی به آن نداشتند، روشن شده است. در سایهٔ کشفیات فروید باید به این عالم ناشناخته توجه کرد. سرانجام بر اثر این کشفیات، جریان فکری تازهای طراحی می شود که بر طبق آن، انسان جوینده اثر این کشفیات، جریان فکری تازه می طراحی می شود که بر طبق آن، انسان جوینده اجمالی نباشد. تخیل، شاید در مرحلهٔ بازیافتن حقوق خویش است. اگر اعماق ذهن ما دارای نیروهای غریبی است که میتواند نیروهای سطحی ما را افزایش دهد، یا پیروزمندانه با آن بجنگد، بسیار جالب است که آن نیروها را در اختیار بگیریم و بعد، در صورت امکان به اطاعت خرد خود در آوریم. خود تحلیل گران هم باید در این راه موفق شوند. اما باید توجه داشت که پیشاپیش هیچ وسیلهای برای پیشبرد این مقصود به دست داده نشده است و رسیدن به نظام تازهای در این مورد، همان طور که کار دانشمند است به گردن شاعر نیز هست. موفقیت در این راه نمیتواند از راههای کم و بیش هوسبازانه به دست آید.

فروید به حق، نقد خود را به مسئلهٔ رویا اختصاص داده است. در واقع قابل قبول نیست که به این قسمت مهم فعالیت روحی این همه بی توجهی شده باشد. زیرا دست کم از تولد انسان تا مرگ او، اندیشه هیچ گونه تداوم را نشان نمی دهد. مجموعهٔ لحظه های خواب، از نظر زمانی، حتی اگر فقط رویاهای خالص، یعنی رویا در خواب را در نظر بگیریم، از مجموع لحظه های بیداری کمتر نیست، تفاوتی که مردم عادی بین جدی بودن حوادث بیداری و حوادث عالم خواب قائل می شوند همیشه مرا به حیرت انداخته است. چون به نظر من انسان وقتی که خواب نیست، بیش از هر چیزی بازیچهٔ حافظه است و در حالت عادی، حافظه چندان قادر نیست که کیفیات رویا را دنبال کند، رویا را از همهٔ نتایج آماده اش محروم می کند و معمولاً برای نتیجه گیری به چند ساعت پیش، یعنی پیش از رویا بر می گردد. دچار این وهم است که چیزی را دنبال می کند که ارزش دنبال کردن دارد. به این ترتیب رویا را، مثل شب، داخل پرانتز می گذارد و هیچ استفادهای از آن

۱ ـ رویا، در زمینههائی که عمل میکند، بر حسب همهٔ ظواهر، به هم پیوسته است و سازمان دارد. فقط حافظه به خود اجازه میدهدکه آن را تکهتکه کند، پیوندها را در نظر بگیرد و به جای انتقال رویا به ما، یک رشته رویاها را منتقل کند ... خواب شب پیش من، می تواند شب بعد هم ادامه یابد، و شب آینده هم با دقت و صحت ارزشمندی دنبال شود ...

. . . . . . **\_ Y** 

۳ روح کسی که خواب می بیند، با آنچه برایش پیش می آید عمیقاً اقناع می شود. مسئلهٔ اضطراب آور «امکان داشتن» برای او مطرح نیست ... اگر بمیری آیا مطمئن نیستی که از میان مردگان بر خواهی خاست؟ هرکاری که دلت می خواهد بکن. حوادث تاب این را ندارند که تو به تأخیر شان بیندازی. تو نام نداری. سهولت همه چیز باور نکردنی است ...

نمیدانم چه انگیزهای، قوی تر از هر انگیزهٔ دیگر، این حالت طبیعی را به رویا میدهد و مرا وادار میکند که به هنگام نوشتن، یک گروه از حوادثی را باور کنم که از غرابت شان به جای خود خشکم میزند. با وجود این باید آنچه را که به چشم خودم دیده و به گوش خودم شنیده ام باور کنم. این روز خوش فرا رسیده و این حیوان سخن گفته است!...

۴---- من به انحلال آیندهٔ این دو حالت ظاهراً متضاد، یعنی واقعیت و رویا، در نوعی واقعیت مطلق یعنی «فوق واقعیت» معتقدم ...

... حکایت میکنندکه «س ـ پل ـ رو» <sup>۱</sup>، هر روز وقتی که میخوابید، دم در خانهاش نوشتهای می آویخت به این مضمون: «شاعر مشغول کار است!»

در این مورد باز هم می توان فراوان سخن گفت، اما من میخواستم به این موضوعی که اختصاصاً به اثری جداگانه و مفصل و جدی احتیاج دارد فقط اشارهای کرده باشم. در این باره باز هم سخن خواهم گفت. فعلاً میخواهم مسئلهٔ کسانی را مطرح کنم که «کینه به غرابت» در دل آنها بیداد میکند ... خلاصه کنم: غرابت پیوسته زیباست و حتی هیچ چیزی نیست که به زیبائی غرابت باشد.

در قلمرو ادبیات تنها غرابت می تواند حتی از نوع ادبی پست تری مانند رمان، اثری در حد لطیفه در بیاورد... در این قبیل رمانها، اشباح و موجودات وهمی نقش منطقی بازی میکنند. زیرا ذهن انتقادی گریبان آنها را نمیگیردکه اعتراض کند.

ممکن است این پیشنهاد من خودسرانه جلوه کند، در صورتی که ادبیات شمال و ادبیات شرق پیوسته انواع غرابت را در آثار خود میآورند. ادبیات مذهبی همهٔ سرزمینهاکه جای خود دارد.

«غرابت» در همهٔ عصرها یکسان نیست، بلکه به طور مبهم در نوعی تجلی کلی است که فقط جزئیات آن به ما میرسد. اینها همان «ویرانه»های رومانتیکهاست و

۱. Saint - Pol - Roux شاعر و فیلسوف فرانسوی (۱۸۶۱ ــ ۱۹۴۰)

### سوررئاليسم / ۹۲۱

«مانکن»های عصر جدید. یا همهٔ نمادهائی که می توانند حساسیت انسانی را برای مدتی به خود مشغول دارند. با این همه در این زمینههائی که اغلب لبخندی بر لب ما می آورد، پیوسته علاج ناپذیر ترین دردهای بشری تصویر می شود. از این روست که من آنها را جدی می گیرم و از بعضی آثار داهیانهٔ ادبیات که پیشتر از آثار دیگر زائیدهٔ درد و رنجند، جدائی ناپذیر می دانم. چوبه های دار ویون<sup>۱</sup>، یونانیان راسین و دیوان های بودلر از این قبیلند ...

... شب هااثر بانگ'، از سر تا ته یک اثر سور ژئالیسته است. سو بفت در شطنت سور رئالست است. ساد در سادیسم سورر تالیست است. شاتوبریان در عشق به سرزمین های پیگانه سور رئالیست است. بنژامن کنستان در ساست سور رئالست است. ویکتور هوگو هر آنجا که پلاهت خود راکنار می گذارد سور زئالیست است. ادگار آلزیو در ماجرا سورر ئالیست است. بودلر در اخلاق سورر ثالیست است. رمبو در طرز زندگیش سورر ثالیست است. مالارمه در رازگوئی سور رئالست است.

۱. Villon شاعر فرانسوی قرن پانزدهم. Edvard Young .۲ شاعر رومانتیک انگلیسی در قرن هجدهم.

مىدان ھاى مغناطيسى Les Champs Magnétiques

آندره برتون \_فيليپ سويو

در سال ۱۹۲۰ آندره برتون و فیلیپ سو پو، با هم، این اثر را به صورت نگارش خودکار و با سرعت فزاينده نوشتند. آراگون دربارهٔ آن گفت: «اين کتابي است که همه چیز با آن آغاز شد.» زیرا در واقع اولین اثر سورر ثالیستی پیش از تأسیس مکتب بود. آشفتگی نگارندگان، طنز، تصویرهای حبرت آور، گفتگوهای فارغ از منطق و بالاخره خیالبافیهای غیرعادی، همه با هم در این اثر نیروهای ناشناختهٔ شعور پنهان را جلوه گر می سازند. اینک نمونه ای از آن:

تكان نخوريم

ای آوازخوانان کوچه گرد، دنیا بزرگ است و شما هرگز نخواهید رسید.

سورر ثاليسم / ۹۲۳ دنياكه ۳۶۵ را به اعداد رقومي مي نويسد، يادگر فته است كه آن را در يك عدد دو رقب ضرب کند. من طرف داخلی بازویم یک علامت شوم دارم. یک M آبی که تهدیدم میکند. چشمان من به جز خودم به هیچ کس دیگر تعلق ندارد. و من آنها را بر گونههای تروتاز هام که باد سخنان شما پژمر دهاش کرده است سنجاق میکنم. عشق در اعماق جنگل ها مثل شمعی بزرگ می در خشد. جوانی من در صندلی چرخدار، با دو پرنده بر آستین های آینده. در انتظار چه هستیم؟ یک زن؟ دو درخت، سه پرچم؟ در انتظار چه هستیم؟ هيچ!

### یادداشتهائی دربارهٔ شعر (۱۹۳۶)

آندرہ برتون ۔ پل الوار

وقتی یکی از گذشتگان کلمهای را که از آن بدی است به معنی خوب به کار می برد، خطرناک است که جملهٔ او در کنار جملهٔ دیگری باقی بماند. بهتر آن است که معنی بد را برای کلمه باقی بگذاریم. برای استفادهٔ خوب از کلمهای که متعلق به بدی است باید حق داشت. کسی که کلمات متعلق به خوبی را در مورد بدی به کار میبرد، خوبی را در اختیار ندارد. باور نکرده است. هیچ کس دلش نمی خو اهد که کراوات ژرار دونروال را به گردن بزند.

ایزیدور دوکاس: ۱۱شعار،

باید هر چیزی راکه متعلق به سزار نبوده است، از او پس گرفت. آندره بر تون و پل الوار

کتابها نیز همان دوستانی را دارندکه آدمها دارند: آتش، رطوبت، جانوران، زمان، و محتوای خود آنها. سوررئاليسم / ٩٢٥

انديشه جنس ندارد. توليدمثل نميكند.

وجود شعر اساساً قطعی است. از این رو باید بر آن بالید. از این نظر شبیه شیطان است. می توان در قبال شعر کر بود و در قبال شیطان کور. نتایج هر دو محسوس است. اما آنچه همه می توانند تأئیدکنند و ما می خواهیم که باشد، مرکز و مظهر توانای دلیل کمی است که ما داریم بر اینکه خودمان هستیم.

شعر باید هزیمت عقل باشد. چیز دیگری نمی تواند باشد. هزیمت: نوعی فرار بعد از شکست است، اما رسمی، اما قانعکننده. تصویر آنچه آدم باید باشد، حالتی که کوشش ها تأثیری در آن ندارند.

п

ديباچه.

انسان میخواهد چیزی را تکمیل کند یا در ناب ترین و زیباترین حالتش نشان دهد، اما خرابش میکند.

در شعر: گوش مىخندد دهان ناسزا مي گويد عقل و بیداری است که مر گُشد

خواب است که رو یا می بیند و روشن می بیند. صورت خیال و وهم است که چشمها را می بندد نقص و خلاً است که آفریده می شود.

چند نفری دربارهٔ شعر عقیدهای چنان مبهم دارندکه همان ابهامِ این عقیده، در نظر دیگران و برای آنان تعریف شعر است.

#### شعر

تلاشی است برای اینکه با فریادها، اشکها، نوازشها، بوسهها، آهها و یا با اشیاء، آن چیزها یا آن چیزی راکه زبان گفتار به طور مبهم میخواهد بیانکند، در آنچه ظاهر زندگی یا طرح مفروض آن را دارد نشان دهیم یا تثبیت کنیم.

این حوز طور دیگری قابل توصیف نیست. از نوع آن انرژی است که هرگز به ما نمیگوید که چیست؟

اندیشه باید در شعر مخفی باشد همان طور که خاصیت مُغّذی بودن در میوه. میوه غذا نیست، اندیشهای بیش نیست.

شعر نقطهٔ مقابل ادبیات است. بر همهٔ انواع بتها و پندارهای رئالیستی فرمان میراند. خوشبختانه دوگانگی موجود بین زبان «حقیقت» و زبان «آفرینش» را حفظ میکند

و این نقش آفریننده و واقعی زبان، از طریق عدم ضرورت کامل و پیشینی موضوع تا حد امکان مسلم شده است.

موضوع شعر همانقدر خاص آن است و در عین حال اهمیت آن برای شعر همانقدر کم است که اسم کسی برای خود او. بعضیها در شعر یک سرگرمی می بینند که هرگونه نفعی دارد، صناعتی میتذل که هميشه مقبول است. مي توان تعداد سازندگان اتومبيل و گلولهٔ توپ را افزايش داد. ديگران در آن يديده يک خاصيت و يا فعاليت کاملاً ثانوي را مي بينند که هيچ گونه رابطهای با موقعیت انسان ندارد و صمیمیتی است در میان آشنائی، طول زمان، روابط جنسي، حافظه، رويا و غيره.

# فصلی از Nadja نادیا

اثر آندره برتون

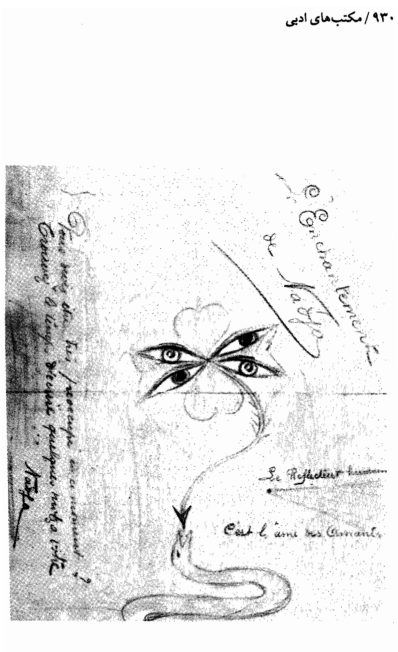
نادیا Nadja (یا با تلفظ فرانسوی آن «ناجا» که در سال ۱۹۲۸ نوشته شد، در امر «جستجوی تصادف عینی» سورر ثالیستها نقش تعیین کننده دارد. ملاقات با نادیا، «روح سرگردان»، در اکتبر ۱۹۲۶ در پاریس، آندره بر تون را دستخوش «شور شدید سمبولها» میکند. او یادداشتهای دقیقی از این ماجرا بر می دارد که کتاب حاصل آنهاست. «حوادث لغزان» و «حوادث پر تگاهی»، و در خلال آنها عکسهائی که مادیت نشاندها را تأثید میکنند، از شاعر مسافری می سازند که قدم در راه پی بردن به معنی آزادی و عشق نهاده است. هر چند که با افتادن نادیا به تیمارستان، احساس شکست بر همهٔ احساسهای دیگر غلبه میکند. نقل همهٔ گفتههای بر تون دربارهٔ تیمارستان و جنون در اینجا امکان ندارد. اما همان قسمت مختصری که نقل شده است انسان را به یاد «تاریخ دیوانگی» اثر معروف میشل فوکو می اندازد و این پرستش را برای خواننده ایجاد میکند که آیا آندره بر تون سلف فوکو نیست؟

... نادیا را باز هم بارها دیدم. اندیشهاش روشن تر شده و بیانش ظرافت و تازگی و عمق بیشتری پیداکرده بود. امکان داشت که در عین حال، مصیبت جبران پذیری که قسمتی از وجود او را، و انسانی ترین قسمت آن را، با خود میبرد، مصیبتی که آن روز بر

## سوررئاليسم / ٩٢٩

من معلوم شده بود، کمکم مرا از او دور کند. من مسحور این شیوهٔ رفتاری بودم که ناشی از کشف و شهو د محض بو د و هر لحظه به معجز های شباهت داشت، در عین خال دستخوش این احساس خطر بودم که هرگاه ترکش میگویم، در گرداب آن زندگی می افتلاکه در بيرون از وجود او ادامه دارد و در ميان سازش هاي گونا گون از او مي خواهد که غذا بخور د و بخوابد. زمانی سعی کر دم که امکان آن را برایش فراهم کنم، زیرا در واقع به جز من از کسی چنین انتظاری نداشت. اما بعضی روزها به نظر می رسید که تنها با حضور من زنده است و کوچک ترین توجهی به گفتههای من ندارد. و حتی وقتی که دربارهٔ چیزهای به اهميت با من سخن م يگفت و يا خاموش مي ماند، هيچگونه توجهي به ملال من نمي كرد و اصلاً دربارهٔ اینکه بتوانم او را یاری کنم تا بتواند این نوع مشکلاتش را به طور طبیعی حل کند. سخت دچار شک بودم ... بیهوده است که در اینجا بر تعداد نمونههای اعمال غیرعادی او بیفزایم، اعمالی که ظاهراً فقط به ما دو نفر ارتباط داشت و رویهم رفته مرا طرفدار نوعي غايتگرائي مي ساخت که به انسان امکان مي دهد خصوصيت هر حادثهاي را تشخيص دهد، همان طور که بعضی ها به مسخرگی ادعا کردهاند که خصوصیت همه چيز را ا شرح مي دهند، از اموري صحبت مي کنم که ناديا و من در يک لحظه شاهد آنها بوديم، يا يكي از ماها به تنهائي شاهد بود. ديگر نمي خواهم همه چيز را در سراسر روز به خاطر بیاورم، مگر چند جملهای که در برابر من بر زبان آمد و یا به یک حرکت در برابر چشمان من به دست او روي كاغذ آمد: جملاتي كه به بهترين وجهى لحن صداي او را در آنها مي يابم و طنين آن در من عظيم است: با يايان نَفَسَم كه سر آغاز نَفَس شماست.

□ اگر بخواهید، من برای شما هیچ خواهم بود، یا فقط یک نشانه. چنگال شیر سینهٔ تاکستان را میفشارد. ۱. در این زمینه، همان طورکه تصور میرود، هرگونه اندیشهٔ «غایت شناختی» پیشاپیش کنارگذاشته شده است.

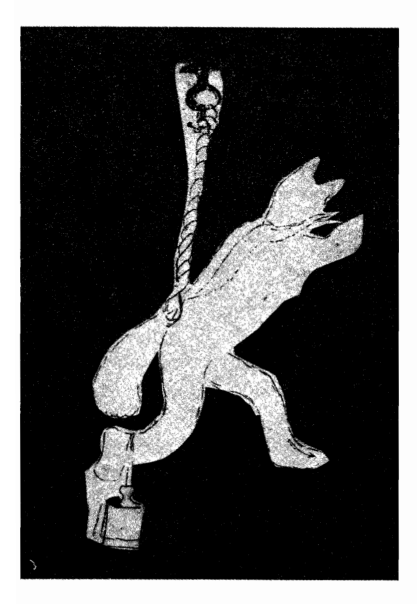


گل عاشقان (صفحهٔ ۹۳۱)

سوررئاليسم / ۹۳۱ П رنگ صورتی از سیاہ بھتر است، اما یا ھم کنار می آیند. در برابر راز، ای مرد سنگی مرا در باب. п تو آقاي مني. من ذرواي هستم كه در گوشهٔ لبهايت نفس مي كشد يا جان مي دهد. مي خواهم با انگشتي که در اشک خيس شده است، صفا را لمس کنم. این ترازوئی که در ظلمت حفرهای پر از گلولههای ذغال در نوسان است برای حست؟ نبايد انديشه هايش را با وزن كفش هايش سنگين تر كند. همه چيز را ميدانستم. بسيار كوشيدم كه در جويبار اشكهايم چيزهائي بخوانم.

نادیا برای من گل شگفتانگیزی ابداع کرد: «گل عاشقان». در اثنای ناهاری در بیرون شهر بودکه این گل بر او ظاهر شد و من او را دیدم که باناشیگری شدیدی میکوشید که آن را بازسازی کند. نقاشی را چند بار از سر گرفت تا بهتر کند و بتواند به چشمها حالت متفاوتی بدهد. اساساً وقتی که با هم گذراندیم باید زیر این نشانه قرار بگیرد و آن نماد ترسیمی است که کلید همهٔ تصاویر دیگر را به نادیا داد. بارها کوشش کرد که تصویر

۹۳۲ / مکتبهای ادبی



رویای گربه (صفحهٔ ۹۳۳)

سوررئاليسم / ۹۳۳

مرا به موهای سیخ سیخی که گوئی هواکش بزرگی آنها را رو به بالا بکشد بسازد. شبیه شعلهای بلند. این شعله در عین حال شکم یک عقاب را تشکیل می داد که بالهای سنگینش از دو سوی سر من پایین آمده بود. به دنبال تذکر نابه هنگامی که دربارهٔ یکی از آخرین طرحها، و بی شک بهترین آنها داده بودم، او تمام قسمت پائین طرح را که بی تردید شگرف ترین قسمت آن بود پاره کرد. طرح که تاریخ ۱۸ نوامبر ۱۹۲۶ را دارد تصویر نمادینی از من و او را نیز دارد: پری دریائی که او خود را در قالب آن مجسم می کرد، یک لولهٔ کاغذ به دست دارد. غولی با چشمان براق درون نوعی ظرف با سر عقاب که آکنده از قلم، به مفهوم اندیشه هاست دیده می شود. «رویای گربه» حیوان را بر سر دو پا نشان می دهد که می کوشد فرار کند، اما نمی بیند که با وزنه ای به زمین محکم شده آویزان شده است. این تصویر برای من بسیار مهم بود. نوعی دکوپاژ عجولانه، پس از تجسم صحنه ای در پیش چشمش بود ...

... چند ماه پیش آمدند و خبرم کردند که نادیا دیوانه شده است. از قرار، به دنبال حرکات غیرعادی که در راهروهای هتل محل اقامتش کرده بود، او را به بیمارستان روانی «وکلوز»<sup>۱</sup> تحویل داده بودند. اگر کسان دیگری به جای من بودند، مسلماً دربارهٔ این ماجرا داد سخنان بیهوده میدادند و آن را نتیجهٔ طبیعی اعمال و رفتار گذشتهٔ او میدانستند و آگاه ترینشان میکوشیدند که ریشهٔ آن را در آنچه من قبلاً از نادیا نقل کردهام و در اندیشههای هذیان آلود او جستجو کنند و شاید آن را به دخالت من در زندگی او که عملاً مایهٔ رشد این قبیل افکار بود و اهمیتی بسیار تعیین کننده داشت حمل میکردند. در مورد حرفهائی از قبیل «آه! بالاخره!»، «ملاحظه میفرمائید!»، «من پیش بینی میکردم!». «در این شرائط»، از دهان ابلهان بی ارزش، ترجیح میدهم که آنها را به حال خود وا گذارم. بیرون فرق زیادی نداشته باشد. با این همه ممکن است متأسفانه صدای کلیدی که در قفل میچرخانند، یا چشمانداز زشت باغچه برای او متفاوت باشد، یا اعتماد به نفس کسانی که میچرخانند، یا چشمانداز زشت باغچه برای او متفاوت باشد، یا اعتماد به نفس کسانی که وقتی نمی خواهید کفش تان را واکس بزنید سؤال پیچ تان میکند، مثل پروفسور «کلود» در بیمارستان «سنت آن» با آن پیشانی آنی پیشانی آه می کند، مثل پروفسور «کلود»

1. Vauciuse





پروفسور کلو**د (صفحهٔ ۹۳۳)** 

سوررئاليسم / ۹۳۵

مشخصات اوست: («عدهای بد شما را می خواهند. نه؟» \_نه آقا \_ دروغ می گوید، هفتهٔ پیش به من گفت که عدهای بد او را میخواهند.» یا «شما صداهائی می شنوید. بسیار خوب! آيا آن صداها مثل صداي من است؟ \_نه آقا \_خوب، دچار تو هم سمعي است.» و از این قبیل ...)، یا اونیفورم نفرت آور که فرقی با اونیفورم دیوانههای دیگر ندارد، یا تلاش لازم که باید برای تطبیق خویش با چنان محیطی کرد، چون در هر حال آنجا هم محیطی است و تا حدی ایجاب میکند که انسان خود را با آن تطبیق کند. برای اینکه بدانیم که در در تیمارستان ها دیوانه می سازند، همان طور که در دارالتأدیب ها تبهکار می سازند، احتیاجی نیست که در تیمارستانها زندگی کنیم. آیا هیچ چیزی نفرت آورتر از این دستگاههای به اصطلاح محافظ اجتماع نیست که به سبب یک گناه کوچک، یا اولین اهمال در رعایت نزاکت یا آداب عمومی آدمی را پیش آدمهای دیگری می اندازند که مجاورت آنها برایش خطرنا ک است و به ویژه او را از ار تباط با همهٔ کسانی که اخلاق و رفتارشان از او بهتر و جا افتادهتر است محروم کنند. روزنامهها به ما اطلاع دادند که در كنگر ۀ اخير روانيز شكي، از همان جلسۀ اول، همۀ حاضران يافشاري افكار عامه را دائړير اینکه امروزه بیرون آمدن از تیمارستان امکان ندارد همانسان که در گذشته بیرون آمدن از صومعه ممکن نبود، به اتفاق محکوم کردند. این عقیده را که کسانی که هیچ کاری به تيمارستان نداشتند و در آينده هم در آنجا هيچ كاري نخواهند داشت براي تمام عمر در آنجا زندانی شوند. و حال آنکه امنیت عمومی، آنقدر که می خواهند به ما بقبولانند در خطر نیست ...

... باید بگویم که نمیدانم چرا باید یک موجود انسانی را از آزادی محروم کنند. آنها «ساد» را در بند کردند. نیچه را در بند کردند، بودلر را در بند کردند. شگردی که عبارت است از غافلگیر کردن شما در دل شب، و تسلط بر شما با پوشاندن پیراهن مخصوص دیوانگان خطرناک یا وسائل دیگر معادل شگرد پلیس است که یواشکی هفت تیری در جیب شما میگذارد. من میدانم که اگر دیوانه بودم و چند روزی زندانیم میکردند، از مجالی که یکی از آن تسکینهای موقت بیماری به من میداد استفاده میکردم و یکی از آنها را که به دستم میافتاد، و مرجحاً دکتر را، میکشتم. به این ترتیب دست کم به عنوان دیوانهٔ بی آرام در یک سلول انفرادی جا میگرفتم و شاید دیگر مزاحمم نمیشدند ... قطعات روزنامه

آندره برتون در مقالهٔ «راز هنر سحرآمیز سوررثالیست» که در سال ۱۹۲۴ انتشار داد پس از تعلیم روش شاعری و نویسندگی سوررثالیستی، سه نمونه از شعرهائی که با بریدن عناوین و مطالب روزنامهها و چسباندن آنها در زیر هم به دست آمده است ارائه داد. ترجمهٔ یکی از آنها، با همان قیافهٔ اصلی اش از این قرار است:

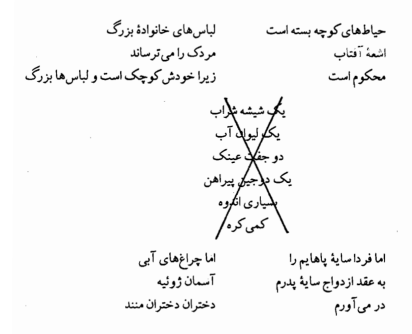
من آنچه با تو گفتم

از: پل الوار Paul Eluard (۱۹۵۹ – ۱۹۵۲)

من آنچه با توگفتم برای ابرها بود من آنچه با توگفتم برای درخت دریا بود، براي هر موج براي پرندگان در ميان برگ ها براي سنگريز هاي هياهو برای دستهای آشنا براي چشمي که چهره مي شود يا چشمانداز و خواب آسمانی به آن می دهد همرنگش برای هر شبی که بیاشامی براي شبكة راهها ېراي ينجرهٔ گشوده براي پيشاني گشاده من آنچه با توگفتم برای اندیشههای تو بود و برای گفتهها تو هر نوازشی هر اعتمادی زنده میماند.

# مشاهدات تازه

از: پل الوار



[از كتاب «نتابج رؤياها»]

نىمەرا**ە**ز ندگى

از: روبردسنوس (۱۹۴۵ ــ ۱۹۰۰) Robert Desnos

لحظهٔ حساسی در زمان وجود دارد لحظهای که شخص، درست به نیمه راه زندگی اش می رسد، جزئی از یک ثانیه، تکهٔ زودگذری از زمان، تندتر از یک نگاه، تندتر از ذروهٔ التهابات عشق، تندتر از نور. و شخص درین لحظه سریع التأثر است. از خیابان دراز میان شاخ و برگ درختان به سوی برجی که زنی در آن خوابیده است سر می کشد، به سوی برجی که زنی در آن خوابیده است سر می کشد، زنی که زیبائی اش در برابر بوسه ها و در برابر فصول مقاومت می کند، چون ستارهای در مقابل باد و صخرهای در مقابل امواج. کشتی لرزانی پیش می رود و سروصدا می کند، در بالای درختی پرچمی در نوسان است،

۹۴۰ / مکتبهای ادبی

سورر ثالیسم / ۹۴۱ و چیزهای زیاد دیگری در کوتاه ترین لحظهٔ عمر زمین اتفاق میافتند. او راز این لحظهٔ کوچک را در مغز خود می پروراند اما میگوید: «این افکار سیاه را از مغز بیرون کنیم.» واین افکار سیاه را از مغز بیرون میکند. چه می تواند بگند

بهتر از این؟

چه ظهر شگفته،

از: رنه کرول (۱۹۳۵ – ۱۹۰۰) René Crevel

چه ظهر شگفتی به دنبال صبح را کد. تو در برابر آئینهات تنها هستی. گوشهای تو زیباتر از آن است که هر دوی آنها را نشان بدهی. گیسوانت را تکان میدهی و ناگهان، همهٔ آن با هم به سمت راست سرازیر میشود. در سمت چپ، صدفی گلی رنگ و شفاف بر بستری از خزهٔ درخشان خفته است. زود، زود، زود. به سوی قصری بشتاب که در آن نور دیگری نیست. مگر رقص و بازی ماهی ها یشت شیشهها.

بادبادکهای امید، ستارگان جنون، بیشههای کینه، حبابهای رنگینکمان، گلهای سفید عشق، پیچکهای خیانت، هیاهوی تشنگی، میوههای دریا، گلهای امواج، کبوترهای شفاف، پرندگان آسمان آب، چه سپیدهای در ژرفنای دریاها این بندبازی صدفها را نقاشی کرده است؟ خورشیدهای ناشناخته بر مایوهای آنها چنان اشعهای باقی گذاشته است که تو «سنتیا» Synthia ، تو برای سراسر عمر درخشان شدهای. بخزید ای مارماهیها، شما از کوههائی پایین آمدهاید که در آن مار بودید. بخزید و به اعماق دریای «سارگاسها» Sargasses بروید و در آنجا به همدیگر گره بخورید. پوزههای کاسنی رنگ آواز خوانان گنگ به شیشهها کوبیده می شود، مرکز یک عقیق یمانی غول آسا از حریقی خیره کننده روشن میشود و در همان حال بر گردوخاک سطح بیرونی آن، میمونهای کوچک هیچ و پوچ، ریشخند کنندگان را وادار میکنند که دیگر نخندند و در چهرهٔ جانوران اضطراب غرور آمیز انسانی خود را بشناسند. اما سگ سران و هوسهای اقناع شدهٔ آنها برای تفریح تو نبود ای زن سیاحتگر. و نیز برادران غول پیکر آنها که یگانه بازیشان تبدیل پوست موز به گلهای لطیف است برای تو چه اهمیتی داشتند.

در نیمه روز، در بزرگ ترین پایتخت دنیا، احساس میکنی که نیروهایت رشد مییابد. گیاه سبز است، خورشید مدور، و راههائی که از باغ نباتات و باغوحش میگذرد ساده تر از جاده های مزارع. تو سرافکنده به گوشه ای از دنیا می روی که باید درندگانش را از نقاط دیگر بخواهد، درندگانی که ارو پا می خواهد آنها را به فراموش کردن فریادهای عظیم و گوش خراش جنگل محکوم کند، جنگلی از آهن رنگ کرده، با حرارت مرکزی، بیهوده کوشیده است که از افریقا تقلید کند، و به جای نغمهٔ آزاد و پرطنین، غرغر مداوم تبعیدیان بلند است. تملق گندیدهٔ لاک پشتهای درشت، خشم مضحک شیران، ناسزا گوئی ببرها، نفرت و تحقیر پلنگان، طنازی مارهای کبراکه طناز تر از آنند که عفیف باشند. خواب دروغین تمساحها. «سنتیا»، تو هرگز قفسها و آکواریومها را در میان پاشند. خواب دروغین تمساحه ای «سنتیا»، تو هرگز قفسها و آکواریومها را در میان باشند. خواب دروغین تمساحه ای «سنتیا»، تو هرگز قفس ها و آکواریومها را در میان پرگردانی این باغ وحش را ترک میکنی.

شامگاه همان روز در ساعت هفت تو در پایتختی در آن سوی دریای مانش خواهی بود و همهٔ یک خانواده را خواهی پذیرفت به خاطر یک داماد بسیار زیباکه چشمانش در نظر تو به رنگ آسمان جلوه میکند، به رنگ آسمان «هاوانا» که دیگر آبی نیست و به رنگ تنبا کو است. در سایهٔ هدیهٔ مرد بی چهره، این رنگ قهوهای کمکم به رنگ فلز زرد بدل خواهد شد. بدینسان سپاس بر کسی که با جراحی کردن بکار تت، چمدانی از رؤیاها برای تو می آفریند. تو به بهشت سفر میکنی و هر یک از روزهای تو ساعت هائی از واحهٔ سکون دارند.

باری، لحظهٔ توقف فرا رسیده است. تو در کوچههای هوای نفس قدم زدهای برای کودکی که زن میشود سخن گفتهای. اما دیر وقت است ای زن اسرار آمیز. تو رهگذری باید بدرود گفت. فردا دوباره به سوی مه مبدأت روان میشوی. در شهری سرخ و

۹۴۴ / مکتب های ادبی

خاکستری اطاقی بیرنگ خواهی داشت با دیوارهای نقرهای، با پنجرههای گشوده به سوی همان ابرهاکه تو خواهرشان هستی. در آسمان بهار آن استکه باید شبح چهرهٔ تو را جستجو کرد و حالات انگشتان تو را. شهری، با رانهای از هم گشوده، برهنه به روی دریای فروزان خفته است.

آيا خوابم؟

از: آنتونن آرتو

**Antonin Artaud** 

نه خواب نيستم براي اينكه نخوردن را ياد بگيري بايد ياك ياك باشي. دهان گشودن، یعنی با انواع بوهای بد روبرو شدن. بهتر که ببندی دهان را آنگاه دیگر نه دهان نه زبان نه دندان نه حلق نه مري نه معده نەشكم نه مقعد خودم را از نو خواهم آفريد.

# یک قطعهٔ سورر ئالیستی (از راه نگارش خودبه خود به دست آمده است.) از: رمون کنو

(19V9\_ 19. T) Raymond Queneau

لولههای توپ از برف وادیهای نومیدی مدام را بمباران میکنند. جسدهای چندین ساله، حاشیههای آسمان دیگر اطاق عشق نیستند. طاعون با خندهٔ نقرهایش پنجرهها راکه چارچوبهٔ پلاتین دارند احاطه کرده است. فلز مذاب از کبو تران غول آسا روی کاغذهای نشککن روان است: بعد، فشرده شده به آتشفشانها و معادن فلزات فرستاده میشود. خرده ریزهای سرب، خرده ریزهای مرمر، فلزها و زغالها، جهان زیرزمینی که هیچ کس خر ان گردش نمیکند. شما مگر همان روحی نیستید که به پاهای مرگ افتادید؟ گل ولای قرمز اقیانوسها، استخرهای فلز گونه، ماهیهای کور، خزههای سفید شدهٔ دریا، اسرار اعماق انعکاسهای لاینحل آسمان اینک آثار ستارهٔ دنباله داری که در مقابل یک درخت جنگلی کهنسال تر از «ماه بابا» ناپدید شد. و دوائر سنگهای آسمانی، ستارههای کوچولو روی سر تمام ملتها می ریزند، زنها آنها راگرد می آورند که پیانوهاشان را با آنها زینت دهند. مردها کلاههایشان را پیش می آورند و بچهها فریاد می زند.

امسال انگورها نخواهند رسید،گل ها با اولین فریادهای مزارع، بی میوه خواهند مرد... فسیل ها، گرانیت، فلدسپات، کریستال ها، میکا، ریگ های طلا، انسان آنها را بین انگشت های خونین شان مثل موم خواهند مالید. پاهایشان هم برای اینکه شریک این کار باشند آنها را زیر پاله میکنند. تونل ها راهروهای معدن می شوند. سپس طبع آتشین این دنیای بی زندگی در اولین اشعهٔ زهد تازهای، انسانیت را دوباره به دست خواهد گرفت.

# اینک بیماری ...

از: ژرژ هونیه G. Hugnet

اینک بیماری صدائی قوی تر به من بخشیده است. من بیمارم، من بزرگم: مرا دزدیده اند، همه حضور دارند و من خشمگینم. عظمت بیماری در پهلوهایم می طپد. بازوانم گندم گون شده و طفولیت بوی گوشت می دهد. در شهری دوردست، سر تنهای من. ماوراء دیوارها صدای من که چون پتکی فرود می آید. بر فراز سرم، بازوی رگ دارم، بر فراز سرم، بازوی رگ دارم، بی اعتنایی قربانیان بر روی بی عدالتی سنگینی می کند. و آنهایی که اعدام شده اند ما را تحقیر می کنند. اما بیماری، مرا روئین تن ساخته است. به زودی خواهم توانست بخندم یا خودم را بکشم - خودم من نامها را صداکردم و سپس از ته دل

۹۴۸ / مکتبهای ادبی

بر روی بقیه که ارزش خشونت مرا نداشتند تف کردم. بااطمینان از اینکه حق سخن گفتن و زیستن دارم. و حق اینکه به دلخواه خودم اشتباه کنم. مانند طاعون و گرسنگی.

توصيف يک شام سران در پاريس \_فرانسه

از: ژاک پرور (۱۹۷۷ \_ ۱۹۰۰) Jacques Prevert

# ۹۵۰ / مکتبهای ادبی

سوررئاليسم / ۹۵۱

[عالي، سرهاي يا، سرهاي عاليجناب و سرهاي شير فروش. بعضيها براي خنداندن مردم، روي گر دن شان سرهاي جذاب گوساله داشتند و اين ] چهرهها چقدر زیبا و چقدر غمزده بود. علفهای سنز کوچک در [ سوراخهای گوششان، مثل خزه در گودی سنگها که هیچ کس نمی بیندش. مادری باسر مرده خنده کنان دخترش را باسریتیم به دیپلمات پیر که برای خود سری [ از سر زمین خو رشید درست کر ده بو د نشان می داد. واقعاً لذت بخش و جذاب بود و سليقهها جنان قبول كردني و مطمئن بودكه چون [ رئيس جمهور باسر پرشكوه يك تخم مرغ كريستف كلمب ظاهر شد، همه [ دچار هذبان شدند. رئيس جمهور وقتى كه دستمالش را باز مىكرد گفت: «ساده بود، اما لازم بود كه [فکرش را میکردیم.» در برابر این همه شیطنت و سادگی مدعوین [ نتوانستند بر هیجان خود غلبه کنند. یک کارخانهدار بزرگ از چشمهای [ تمساح مقوائیش اشک شادی واقعی میریزد و یک کارخانهدار کوچک [میز راگاز میگیرد. زنهای زیبا آهسته سینهشان را می مالند. و دریاسالار [که از هیجان بیخو د شده است، شپیو ر شامیانی اش را از سر گشاد می آشامد و [ ته شيپور را میجود، با رودهٔ سوراخ دست به دستههای صندلی میگیرد و [ سریا می ایستد و قریاد می زند «اول بچه ها ...» و می میرد. تصادف عجيب آنکه همسر آن مرحوم، به پيروي از نصايح خدمتکارش همان روز [صبح یک سر عجیب بیوهٔ جنگی برای خود فراهم کرده بود. با دو چین [ اندوه در گوشهٔ دهان و دو کبودي درد و رنج در زير چشمان آبيش. او که روی صندلیش به یا خاسته است به رئیس جمهو ر اعتراض می کند و با فریادهای [بلند مستمري نظامي مي خواهد و اين حق راكه روى لباس شبش زاويه ياب [ شوهرش را مثل گردن بند به گردن بیاویزد. کمي که آرام شد، نگاه زن تنها را روي ميز گردش مي دهد و وقتي بين پيش غذاها، [ فیلههای شاه ماهی می بیند، بی اختیار هق هق کنان دست می برد و از آن بر [ میدارد و بعد از برای بار دوم به یاد دریاسالار که وقتی زنده بود اغلب [ شاهماهي نميخورد با اين همه آن را خيلي دوست داشت. بالاخره رئيس

۹۵۲ / مکتبهای ادبی

ا تشه مفات او را خبر مرکند که باید دست از خوردن بردارد. زیرا رئیس [ جمهور مي خواهد حرف يزند. رئيس جمهور بلند شده است، براي اينكه كمتر گرمش شود، با حاقو بش بالاي [ تخممرغش راکمی سوراخ کرده است. او حرف می زند و چنان سکو تی بر قرار است که صدای پر واز مگس ها شنیده می شود. [و صدای برواز آنها چنان مشخص است که دیگر صدای سخنرانی [ رئيس جمهور به گوش نمی رسد. و واقعاً ماية تأسف است. چون که او [ دربارهٔ مگس ها جرف می زند و از مفید بودن تر دیدنایذیر آنها در همهٔ [موارد، به ویژه در قلمرو استعماری... زیرا بدون مگس ها، مگس کش [نیست. بدون مگیرکش فرماندار الجزیره نیست، کنسول نیست... [ رو در رو ثي براي انتقام نيست. درختهاي زيتون نيست، الجزيره نيست، [گرمای شدید نیست آقایان، و تازه گرمای شدید مایهٔ سلامت مسافران [ است... اما وقتر که مگس ها دلتنگ می شوند می میرند و همهٔ این داستانهای قدیمی، همهٔ [ این آمارها آنها را از چنان غم شدیدی آکنده می سازد که شروع میکنند [ یکی از یاهایشان را از سقف بردارند. بعد یای دیگر را و بعد عین مگس [ در بشقابها می افتند ... روی پیش بندها، مرده همان طور که تصنیف [ ميگويد.

قصهٔ اسب از: ژاک پرور

سوررئاليسم / ٩٥٥

ترجمة ابوالحسن نجفي

# بسی دیدهام

از: ژاک پرور

دیدهام کسی را که روی کلاه دیگری نشسته بود رنگش پريده بود بدنش مىلرزيد منتظر چیزی بود ... هر چه میخواهد باشد ... منتظر جنگ ... منتظر آخر دنیا ... اصلا قادر نبود حركتي بكند يا حرفي بزند و آن ديگري آن دیگری که کلاه «خودش» را جستجو میکرد رنگش پريدەتر بود و او هم ميلرزيد

و او هم میلرزید و هی به خود میگفت: کلاهم را ...کلاهم را ... و میخواست گریه کند. دیدهام کسی راکه روزنامه میخواند

أكزيستانسياليسم يا اصالت وجود

Existentialisme

.

### ادبيات و فلسفه

بی یو دو بوادفر P. de Boideffre مورخ ادبی و منتقد معروف فرانسوی میگوید: «در روزگار ما یک بار دیگر مانند قرون وسطی، فلسفه رهبر معنوی ادبیات شده است.» از اگزیستانسیالیسم تا ساختارگرائی و شالوده شکنی و تأویل و بالاخره پسامدرنیسم، فلسفه است که الهام بخش نظریه پردازان ادبی و در نتیجه، تأثیرگذار در فعالیت خلاقهٔ نویسندگان است.

هرچند که در این کتاب عادت بر این نبوده است که جریانهای مختلف فلسفی تعریف و تشریح شود، ولی چون اگزیستانسیالیسم مطالب نظری خود را در قالب آثار ادبی بیان داشته است، استثنائاً بهتر است که به اختصار با آن آشنا شویم:

به گفتهٔ پی یر دو بوادفر، اگزیستانسیالیسم با سقراط و گفتهٔ معروف او «خود را بشناس» آغاز می شود، با اوگوستین قدیس، پاسکال، من دوبیران Maine de Biran و شلینگ و کی یرکه گور ادامه می یابد، از سوئی به اگزیستانسیالیستهای آلمان از قبیل هایدگر و یاسپرس و از سوی دیگر به مارکسیستهائی نظیر لوکاچ و گرامشی، به فلاسفهٔ مسیحی مانند آلفونس دو ولنس A. de Waelens و گابریل مارسل می رسد با آثار سارتر و کامو و سیمون دوبووار عملاً وارد ادبیات می شود. مورخان ادبی و منتقدان مختلف، گذشته از این اسامی، ده ها فیلسوف و شاعر و

۹۶۲ / مکتبهای ادبی

نویسنده را هم در ردیف اگزیستانسیالیستها قرار میدهند. اما بجز چند نام معین، اگزیستانسیالیست بودن اغلب آنها بحثانگیز است. از میان اگزیستانسیالیستهای دینی فلسفهٔ یاسپرس و گابریل مارسل از میان اگزیستانسیالیستهای غیردینی فلسفهٔ هایدگر و سارتر بسیار با هم متفاوتند. اما همهٔ آنها به انسان و مفهوم هستی انسان پرداختهاند. در فلسفه اغلب این فلاسفه را معمولاً «فلاسفهٔ هستی» و فلسفه هاشان را «فلسفهٔ هستی» مینامند. برای آشنائی مختصر با این فلسفه، بهتر است به رسم معمول مان از کلمه آغاز کنیم:

### كلمه

اگزیستانسیالیسم Existentialisme کلمهٔ تازهای است که در نیمهٔ اول قرن بیستم ساخته شده، از کلمهٔ اگزیستانس Existence به معنی «وجود» و Existentiel فرانسه و Existential انگلیسی به معنی «وجودی» گرفته شده است، و به معنی «اصالت وجود» یا «تقدم وجود» است. تقدم بر چه چیزی؟ تقدم بر «ذات» (Essence) موجودات که اصطلاح فنی آن «ماهیت» (چیستی) است که پاسخگوی سؤال «ماهُوّ» (آن چیست؟) است. پس ما هم از این پس به جای ذات اصطلاح ماهیت را به کار می بریم. ضمناً تذکر این نکته نیز لازم است که در اینجا اصطلاحات را در حدی که به درد کار ادبی مان بخورد، در مفهوم ترین صورت شان آورده ایم و به ویژه از کاربرد اصطلاحات بر ساخته خودداری کرده ایم.

### ماهيت و وجود

هستی شناسی در موجوداتی که تجربهٔ آنها را داریم، دو اصل مابعدالطبیعی قید میکند: ماهیت و وجود. منظور از ماهیت چیستی موجود است: «این کاغذ است.»، «من انسان هستم.»، «من ماهیت انسانی دارم.». اما روشن است که من باگفتن این جمله همهٔ مشخصات یک برگ کاغذ و یا همهٔ مشخصات خودم را بیان نمیکنم و عملاً با نام بردن از یک «نوع» (کاغذ \_بشر) فقط خصوصیاتی راکه در همهٔ موجودات از آن نوع مشترک است در نظر می آورم: این خصوصیات ماهیت کلی چیزها را تشکیل میدهند و اگر آنها را با خصوصیات فردی هر چیز یا هرکس تکمیل کنیم، ماهیت کلی به ماهیت فردی بدل می شود. اما اگر این فرد وجود نداشته باشد می توان گفت که سخن از یک چیز «ممکن» است.

پل فولکیه Foulquié در کتاب ۱گزیستانسالیسم مینویسد: «این امکان در سایهٔ «وجود» Existence به واقعیت میپیوندد. به این ترتیب وقتی که من بگویم: «من انسان هستم.»، «من هستم» دلیل بر وجود است و «انسان» حاکی از ماهیت است. فقط در «خدا» است که وجود از ماهیت جدائی ناپذیر است. از این رو در سفر خروج (باب ۴ آیهٔ ۱۴) یهوه خود را «آنکه هست.»، «من آنم که هستم.» می خواهد. پس خدا ذاتاً و ضرورتاً موجود (واجب الوجود) است. تصور خدائی که وجود نداشته باشد تناقض گوئی است.»

## مسئلة فلسفى

اکنونکه به اختصار با ماهیت و وجود آشنا شدیم میتوانیم به مسئلهایکه اگزیستانسیالیسم در برابر ما قرار میدهد برسیم. صورت مسئله این است:کدام یک از این دو اصل بر دیگری مقدم است؟ ماهیت یا وجود؟

فلسفهٔ کلاسیک تا قرن نوزدهم هیچ شکی در تقدم ماهیت نداشت. اما اگزیستانسیالیستها علناً اعلام داشتند که وجود بر ماهیت مقدم است. همان سان که از خودکلمه بر می آید، اگزیستانسیالیسم پیش از هر چیز، تمایلی است برای قرار دادن وجود در درجهٔ اول اهمیت. اگزیستانسیالسیم ماهیات، ممکنها و مفاهیم انتزاعی راکنار میگذارد و در نقطهٔ مقابل ذهن ریاضی قرار دارد. توجه آن به چیزی است که وجود دارد یا بهتر بگوئیم به وجود آنچه

موجود است. گابریل مارسل Gabriel Marcel (۱۹۷۹–۱۹۷۳) فیلسوف مسیحی اگزیستانسیالیست میگوید: «من به سهم خودم مایلم خاصیت فلسفی هر اثری راکه نمیگذارد آن چیزی راکه من نیش واقعیت مینامم تمیز دهم، انکار کنم.»

فولکیه مینویسد: «معمولاً ما بر اثر تربیت فکریمان، از افراد آن چیزی را در مییابیم که به طور مشترک دارند، آن چیزی که نشان میدهد آنها از چه تیپی هستند. آنچه خاص هرکسی است از نظر ما دور میماند. ما با مقولات از پیش ساختهمان به سراغ آنها میرویم و دانش مان مانع این میشود آنچه راکه میبینیم تشخیص دهیم. همچنین به جای اینکه زندگی درونیمان را در اصالت و تازگی ظهورش ملاحظه کنیم، مجبورش میکنیم وارد چهارچوب روانشناسی کلاسیک شود تا فهم بیشتری از آن داشته باشیم. در نتیجه، وضوح حقیقت از نظر پنهان میماند.»

«اما اگزیستانسیالیست خلاف این روش را در پیش میگیرد. می کوشد که با کمال دقت جزر و مذ زندگی درونی خود را (پیش از اینکه ذهن دخالت کند و منطقی را که جزو آن نیست در آن دخالت دهد) بازسازی کند و به گفتهٔ سورن کی یرکه گور Sören Kierkegaard (۱۸۵۹–۱۸۵۵) متفکر اگزیستانسیالیست مسیحی دانمارکی (در یادداشت ها) «بگذار که اندیشه ها با بندناف اولین شور و شوق ظاهر شوند.» و یا باز به گفتهٔ همان فیلسوف (در بعدالت و به مشخص یا «به جای اینکه اندیشهٔ انتزاعی (Abstrait) وظیفه دارد که امر مشخص یا ملموس (Concret) را به صورت انتزاعی درک کند، متفکر درونگرا (یا اگزیستانسیالیست) برعکس وظیفه دارد که امر انتزاعی را به صورت ملموس درک کند.» از این روست که اندیشهٔ اگزیستانسیالیستی به جای آثار نظری در رمان ها و نمایشنامه ها بیان می شود و در واقع به قول سیمون دوبووار (در اگزیستانسیالیسه و حکمت ملل) : «اگر توصیف ماهیت در قلمرو فلسفهٔ محض است، اگزیستانسیالیسه و حکمت ملل) : «اگر توصیف ماهیت در قلمرو فلسفهٔ محض است،

فردي و ماديش مجسم کند.»

«زیادی بودن»، «تهوع»، «پوچی»، انسان را به آگاهی از آزادی خویش رهبری میکند. آدمی در دنیای پوچ و بیهودهای افکنده شده است که نه قرار و قانونی دارد و نه به هدفی منتهی میشود. بنابراین هیچ چیز راهنمای آفرینش نیست. انسان در اصل دارای هیچ خصیصهٔ فطری نیست، بلکه از آنچه در «عالم وجود»کسب میکند تشکیل شده است. یعنی بشر راکارهای او و رفتار او و محیط او میسازد. آدمی باکارهائی که در عالم وجود انجام میدهد میتواند برای خویشتن ماهیتی بسازد.

منتها این آزادی برای ناتوانان بار سنگینی است که آنان را به نومیدی سوق میدهد، حال آنکه برای نیرومندان وسیلهٔ شور و هیجان و جوش و غلیان وکار و کوشش است. آخرین ملجاءِ ناتوانان بدخواهی و سوءنیت است که در تاریکی آن، از تشخیص وضع و موقعیت خود و محیط خویش در میمانند و با تعیین هدفهای مصنوعی برای زندگی \_ هدف هائی که اغلب برای «دیگران» شوم و منحوس است \_خود را میفریبند.

انسان آزاد شخصاً مسئول است و نیز مسئول جامعهای که در آن زندگی میکند و عصر خویش است. چون وجود بر ماهیت مقدم است (آلبر کامو که منکر اگزیستانسیالیست بودن خویش است مخالف این دیدگاه نیز هست) انسان آزاد مجبور است با رفتاری که او را متعین میکند، به وجود خود معنی ببخشد. جملهٔ معروف ژان پل سارتر دائر بر اینکه انسان طرح (Projet) است در اینجاست که معنی پیدا میکند و به نوشتهٔ فرهنگ فلسفی لالاند: «طرح به معنی وسیع خود، به ویژه در آثار نویسندگان اگزیستانسیالیست برای نشان دادن همهٔ آن چیزهائی به کار می ود که به وسیلهٔ آنها فرد می خواهد خویشتن را و هر آن چیزی را که احاطهاش کرده است رو به جهتی تغییر دهد. ژان پل سارتر در این باره می نویسد: «وقتی من میگویم که انسان طرح است و

قبیل لذت یا الم به طور «اولیه» وجود ندارد که بخواهیم آگاهی را بر آن حمل کنیم، بلکه در واقع «آگاهی» است که لذت یا الم ایجاد میکند و بدین سان، چه در ساختار خود و چه در جریان زندگی، طبیعت یا ماهیت خود و انسان تصمیم میگیرد.»

برای آشنائی مختصر و مفید با اگزیستانسیالیسم، بهتر است ترجمهٔ توضیحی راکه ژان وال Jean Wahl (۱۹۷۴–۱۹۷۴) فیلسوف معاصر در فرهنگ فلسفی لالاند برای این مدخل نوشته و در حاشیهٔ صفحات ۳۱۹/۲۰ آن فرهنگ چاپ شده است عیناً در اینجا بیاوریم: «نخست کی برکه گور بود که این معنی تازه را به اندیشهٔ «وجود» داد: یعنی نه دیگر مترادف «هستی» بلکه مترادف «ذهنیت». بد نیست تذکر دهیم که هایدگر قبل از هر چیزی می خواهد که فیلسوف هستی باشد (که فکر میکند می تواند به عنوان «Ex-sistence» ابودن – بیرون – از – خود) به آن برسد. یاسپرس هم «فیلسوف هستی» است و هر دو قبول ندارند که آنها را اگزیستانسیالیست بنامند. برای درک این نکته به نامههائی که من در Existence et transcendence (وجود استعلاء) انتشار دادم مراجعه شود.)

پس مناسب تر این است که اصطلاح اگزیستانسیالیسم را به فلسفهٔ سار تر، مرلوپونتی و خانم سیمون دوبووار اطلاق کنیم که این عنوان را قبول دارند و نیز به فلسفهٔ گابریل مارسل، زیرا او در اغلب موارد قبول کرده است که «اگزیستانسیالیست مسیحی» نامیده شود. اما درک فلسفهٔ سار تر بدون رجوع به هایدگر و فلسفهٔ هایدگر بدون درک کی یرکه گور امکان ندارد. سار تر میگوید: «وجود مقدم بر ماهیت است.» هایدگر ترجیح میدهد که بگوید: «ماهیت انسان در وجود اوست.» یعنی در «بودن او در \_دنیا». دربارهٔ این تفاوت نامهٔ هایدگر به «ژان بوفره» J. Beaufret در در اعلام شود. طبق نظر سار تر، (مار سار تر، بور است.» فایدگر ترجیح میدهد که بگوید: «ماهیت انسان در وجود اوست.» یعنی در «بودن او در \_دنیا». دربارهٔ این تفاوت نامهٔ هایدگر به «ژان بوفره» J. Beaufret در است مطالعه شود. طبق نظر سار تر، (باشنده» خود را می سازد، در حالی که خود «موقعیتِ» خویشتن است. و این

موقعیت در آخرین تحلیل به خودش وابسته است. سارتر فورمول لوکیه Lequiet را تکرار میکند که میگوید: «عمل کردن و در حین عمل خود را ساختن». آزادی امکان ندارد مگر به این سبب که انسان ماهیتی ندارد که آن را محدود کند (ر.ک. سارتر L'Existentialisme est un Humanisme).

«وجود» چنین تعریف شده است که بی وقفه در حال صیرورت است. در صیرورتی مداوم و پرشور (کی یرکه گور ـ یاسپرس) یا به عنوان بودن ـدر ـدنیا (هایدگر) و در همه حال به عنوان آزادی (یاسپرس ـ سارتر). وجود به طور قاطع و در حال دلشوره (Angoisse) داوری میکند. در برابر استعلاء قرار دارد. (کی یرکه گور ـ یاسپرس) و یا خود تعالی مییابد... به سوی آینده، به سوی دیگران، به سوی دنیا، به سوی هستی (هایدگر ـ سارتر)

ژان وال

اکنون نگاهی کلی به اگزیستانسیالیسم و ادبیات اگزیستانسیالیستی را از کتاب ادبیات در فرانسه از سال ۱۹۴۵ به بعد ' نوشتهٔ چهارنفر از اساتید دانشگاههای فرانسه نقل میکنیم:

اگزیستانسیالیسم نهضتی است که بیشتر به تاریخ فلسفه تعلق دارد تا به ادبیات. انواع فلسفه های هستی در یک امر با هم مشترکند و آن عبارت است از تلاش برای روشن ساختن خصیصهٔ تنزّل ناپذیر (Irreductible) هستی انسانی و اعتراض به انواع نظام های اید آلیستی که میخواهند فرد را در مطلق «شناخت» ادغام کنند و یا زیر سلطهٔ آن قرار دهند. این بحث را نخست در قرن نوزدهم کی یرکه گور مطرح کرد که در مقابله با فلسفهٔ هگل، بر حقوق «وجدان معذب» و مردّد تأکید ورزید. مارتین هایدگر Martin Heidegger (۱۸۸۹–۱۹۷۶) باکاربرد روش های «پدیدار شناختی» استاد خود هوسرل

1. Jacques Bersani, Michel Autrand, Jacques Lecarme, bruno Vercier, La Litterature en France depuis 1945, bordas, paris-Montréal, 1970.

Husserl بر احساسات افشاگر وجود نظیر دلشوره و نگرانی اصرار می ورزد. تأملات هايدگر تأثير فراوان بر اگز يستانسياليست هاي فرانسوي گذاشته است، از جمله بر سارترکه آنها را زودتر از دیگران در آلمان مطالعه کرده و بر کامو که خلاصه ای از آنها را در متن فرانسه خوانده است و بالاخره بر مورس مرلویونتی M. Merleau-Ponty (۱۹۶۱\_۱۹۰۸) که عقاید هایدگر را با کمال دقت دنبال كرده است. اما در كنار اين اگزيستانسياليسم غير ديني، نوعي اگزيستانسياليسم مسيحي نيز وجود دارد که بيشتر دنياله رو کې برکه گور شمرده مي شود و نمایندگان آن عبار تند از کارل یاسیرس Karl Jaspers (۱۹۶۹\_۱۹۶۹) در آلمان و گابریل مارسل در فرانسه. این نحله از اگزیستانسیالیسم، بر تعالی ارزش های ديني تكيه دارد. در هر دو مورد نبايد در برتري اگزيستانسياليسم فرانسوي بر این «فلسفه های وجودی» مختلف مبالغه کرد. این فلسفه نخست در سنت آلمانی با هایدگر و باسیرس گسترش یافته است و در فلسفهٔ روسی با نیکلاس بردیایف Nicolas Bediaev (۱۹۴۸\_۱۸۷۴) مسیحی و با لئون شستوف Léon Chestov (١٩٣٨\_١٩٣٨) . سارتر و مرلويونتي هرگز آنچه راکه مديون فلسفة آلمانی، به ویژه هایدگر هستند پنهان نداشتهاند. اگزیستانسیالیسم فرانسوی بیش از آنچه آفریننده باشد اقتباس کرده است و می توان گفت که در تاریخ فلسفه جايگاه مهمي ندارد.

اما همان طور که گفتیم فلسفه در اینجا تنها از این لحاظ برای ما جالب است که به ادبیات چهرهٔ تازهای بخشیده است. در واقع کار برجستهای که فلسفههای وجودی انجام دادند، از میان بردن فاصلهای بود که بین فلسفه و ادبیات وجود داشت. این روش را درکار هایدگر میبینیم که پژوهش فلسفی را با تفسیر آثار شاعران در آمیخت. و نیز درکار فلاسفهٔ فرانسوی که به «توصیف پدیدار شناختی» می پرداختند. مرلوپونتی به تبعیت از هوسرل میگوید: «سخن از بیان و توصیف است، نه توضیح و تشریح.» او که خود اثر ادبی نیافریده است، پیوسته به آثار نویسندگان و هنرمندان توجه دارد،کار فیلسوف را به کار شاعر

یا رمان نویس تشبیه میکند و میگوید: «اگر پدیدارشناسی بیش از اینکه یک مكتب يا نظام باشد، نهضتي شمرده مي شود، نه تصادفي است و نه دروغين. مانند کار بالزاک یا پروست و والری و یا سزان حاصل تلاش و کوشش فراوان است. با همان نوع توجه و حيرت، با همان اقتضاي خودآگاهي، با همان ارادهٔ درک معنی جهان یا تاریخ در حالت اولیهاش. ظاهراً پدیدارشناسی هستی بود که دست کم در مراحل ابتدائیش، ادبیات و فلسفه را با هم آشتی داد. نکتهٔ جالب در این دوران حیرت سارتر جوان در برابر حرفهای رمون آرون Raymond Aron (۱۹۰۵\_۱۹۰۳) است که در سال ۱۹۳۵ جهت گیری های تازهٔ فلسفهٔ آلمان را برای او روشن می ساخت. سیمون دو بووار Simone de Beauvoir (۱۹۸۸\_۱۹۰۸) در سن کمال (La Force de l'age) (جلد دوم خاطرات خود) آن صحنه را چنین نقل میکند: «آرون لیوانی راکه به دست داشت نشان داد و گفت: «بيبن، دوست جوان من! اگر تو يديدارشناس باشي، مي تواني از همين كوكتيل حرف بزني. اين يعنى فلسفه!» سارتر از هيجان، يا حالتي شبيه به آن، رنگش پرید.» البته سارتر پس از آن در هستی و نستی (L'Etre et le Néant) به صورت فنی تری تعداد زیادی از مضامین دقیقاً فلسفی را تحلیل کرد که در عین حال دارای ارزش ادبی بود... وقتی که آلبر کامو در انسانهٔ سیزیف Mythe de) (Sisyphe عقاید کی یرکه گور، هوسرل، یاسپرس، بردیایف، یا شستوف را مطالعه ميكند، در واقع با اينكه خود منكر اين ادعاست، دست به تتبع فلسفي مىزند. به ويژه توجه دارد به اينكه اين كار را با سبكي فشرده و دقيق انجام دهد. فلسفههای هستی برخلاف فلسفهٔ دکارت یا برگسون به بیانی روشن و محکم متوسل نمیشوند، بلکه نوعی سبک نویسندگی دارند که در عین حال نوعی جهان بینی است. همین تمایل را در اگزیستانسیالیسم مسیحی نیز می بینیم: گابریل مارسل به تبع کی یرکه گور در سال ۱۹۲۷ در بادداشت های متافزیک (Journal metaphysique) یژوهشهای خود را دربارهٔ تعالی به صورتی پراكنده ارائه كرد. حال و هواي فلسفي اگزيستانسياليسم با جايگاه مهمي كه به

امر تراژیک و دلشوره (Angoisse) قائل است و با توجهی که به ابهامها، پارادوکس ها وگسیختگیها دارد، شکل کلاسیک گفتارهای فلسفی و وضوح تحلیل نظام مند را بر نمی تابد. و در تمام اینها فلسفهٔ هستی، حسرت یا وسوسهٔ قالبهای ادبی و یا نمایشی را دارد.

اگر فلسفه در عین حفظ اصطلاحات و خصوصیت فنی خود رو به ادبیات مي آورد، ادبيات نيز به سهم خود به طرح مسائل فلسفي مي يردازد. نهو، La). (Nausée) اثر معروف سارتر که در قالب رمان ارائه شده، اما اغلب اصولی راکه پیش از آن در این نوع ادبی مراعات می شد درهم ریخته است، به شیوهٔ خود، نوعی یادداشت.های روزانهٔ فلسفی است و تأمّل قهرمان آن «روکانتن» Roquentin دربارهٔ یک درخت در باغ ملی ' همان قدر که کار ادبی است اثری فلسفى نيز شمرده مى شود. زن مدعو L'Invitée اثر سيمون دوبووار را مى توان یک رمان سنتی روانشناختی تلقی کرد. با وجود این، باید این اثر را هم یک رمان فلسفي به شمار آورد که نویسنده در آن بي آنکه به شرح و بسط اضافي بپردازد مسئلهٔ وجود «دیگری» را بر پایهٔ فرمول هگل مطرح میسازد که طبق آن «هر وجدانی مرگ دیگری را دنبال میکند.» و بالاخره روشن است که آلبر کامو در بیگانه L'Étranger قصدش مطالعهٔ روانشناختی یک مورد خاص نيست، بلكه رابطهٔ انسان را با دنيا و جامعه مطرح ميكند. گذشته از آن، حتى شادترین و «آفتابی» ترین آثار او هم هرگز از پرسش یا «دلشوره» عاری نیست. در جهان مدیترانهای که همه چیز حاکی از تعادل و وفور است که از درياي آرام و خاموش بر ميخيزد، اين وفور در عين حال وفوري آميخته به «دلشوره» است.

پژوهش فلسفی و آفرینش ادبی که در اثر اگزیستانسیالیستی با هم دیده مــیشوند، در عــین حــال دو پــدیدهٔ مــوازی و مــجزا از هـمند. نـویسندهٔ اگزیستانسیالیست نمیخواهد که همهٔ این مطالب را به زبان مشترکی و یا در

۱. این فصل از رمان نهوع را در بخش نمونههای اگزیستانسیالیسم مطالعه فرمائید.

شیوهٔ تازهای از گفتار درهم ادغام کند. جز در نهوع که اختصاصاً فلسفی است، در همهٔ موارد دیگر با همهٔ انواع ادبی سازش میکند و در استفاده از همهٔ انواع آثار ادبی قابلیت حیرت آوری از خود نشان میدهد. مضمون «پوچی» (L'Absurde) در آثار کامو، به تناوب در رمان ها، مقاله ها و نمایشنامهها بیان میشود. سارتر در استفاده از انواع ادبی متنوع تری مهارت دارد: پیش از اینکه به فکر نو آوری بیفتد با اطمینان خاطر از انواع ادبی متعدد موجود اثر می آفریند. و اگر نویسندگان اگزیستانسیالیست توانستند در سال ۱۹۵۰ خوانندگان فراوانی پیداکنند، به سبب کاربرد ماهرانهٔ انواع ادبی سنتی و زبان بود. همین اعتنای آنها به گذشتهٔ ادبی است که امروزه باعث میشود آثارشان قدیمی و کهنه شمرده شود.

همین چند مشخصهٔ مشترک پیش از آنکه شیوهٔ منتخب یک گروه را نشان دهـد، در واقع حاکی از تمایلات و سلیقهٔ یک دوران است. و نویسنده اگزیستانسیالیست که میبینیم پیوسته تشنهٔ همبستگی است، اغلب نویسندهای تنها باقی میماند. سارتر و کامو پیش از اینکه همدیگر را بشناسند هر کدام آثاری نوشتند که مایهٔ شهرتشان شد. طبعاً نقاط مشترکی بین آنها وجود داشت که سارتر بیگانه را ستود و کامو نهوع و دیوار (*Le Mur)* را. اما این دو نویسنده جهان بینی بسیار متفاوتی داشتند. سارتر از طبیعت وحشت داشت و از آزادی فرانسه به هم نزدیک کرده بود، مانع این نشد که کامو آشکارا از اگزیستانسیالیسم سارتر فاصله بگیرد. قطع رابطهٔ آنها که در سال ۱۹۵۲ از سامی شان بود. سارتر بیش از پیش به کمونیسم شوروی علاقمند می شد و سیاسی شان بود. سارتر بیش از پیش به کمونیسم شوروی علاقمند می شد و برداشت متفاوت از هستی و از ادبیات بود: انسان گرائی، عصیان، میل روسته به رابط این می دارتر بیش از پیش به کمونیسم شوروی علاقمند می شد و سیاسی شان بود. سارتر بیش از پیش به کمونیسم شوروی علاقمند می شد و برداشت متفاوت از هستی و از ادبیات بود: انسان گرائی، عصیان، میل

گناهکاری و بیزاری از «ادبیات» در کار سارتر. اگر در خارج از همهٔ این اختلافات، برخی هماهنگیها و شباهتها در آثار این دو نفر دیده میشود، به سبب سالهای سختی است که هر دو باهم میگذراندند و کوشیدهاند که آن را تصویر کنند.

بدین سان می توان گفت که اگزیستانسیالیسم از چارچوبهٔ یک نسل تجاوز نکرده است و از آن بارآوری ادبی که بیست سال پیش سوررئالیسم داشت بهره مند نبوده است. این استادان اندیشه شاگردانی داشتند، اما اخلافی از نوع خود نداشتند. بی تردید سارتر با شور و هیجان و ژرف بینی فراوان، نویسندگانی نظیر ژان ژنه Jean Genet (۱۹۱۰\_۱۹۸۶) را که شناخته شده بو دند اما خوانندگان فراوان نداشتند به اوج شهرت رساند، اما استعدادهای جوان و تازمای را تربیت نکرد. او که مدیر مجلهٔ معروف Les Temps Modernes (زمانهای نو) بود و در سال ۱۹۴۵ نویسندگان متعددی از قبیل میشل لیریس .M Leiris ، ژان پولان J. Paulhan و بوریس ویان B. Vian را بر گرد خود جمع کرده بود، یک گروه ادبی ایجاد نکرد، بلکه بیشتر مجله را به مطالعات سیاسی اختصاص داد. بیانیه های او در ادبیات جیست (۱۹۴۷) که به ادبیات متعهد دعوت می کرد، آیندهای نداشت. له تان مدرن در مدت بیست و پنج سال، مقاله نویسانی نظیر فرانسیس ژانسون F. Jeanson و اقتصاددانان و یژوهشگرانی را به خوانندگانش معرفی کرد، اما به جز یک استثناء که حسب حالی بود از آندره گورز A. Gorz تحت عنوان خان (Le Traitre)، حتى يک اثر ديگر که تحت تأثير سارتر نوشته شده باشد ارائه نشد. كامو نيز به نوبهٔ خود ستايندگاني داشت، اما مقلدی نداشت. از این رو اگزیستانسیالیسم ادبی به آثار کامو، سارتر و سیمون دو بووار که هر کدام مشخصات جداگانهای داشتند محدود شد، اما ادبيات اگريستانسياليستي كه با آثار اين سه نفر به وجود آمده بود، هر لحظه از خود فراتر رفت و هرگز در یک مرحله متوقف نماند و منجمد نشد. حتى پيش از اينكه كلمهٔ اگزيستانسياليسم ساخته شود، سارتر نهوع و ديواررا

نوشته بودکه خشونت طنز تلخ بر آنها حاکم است. وکامو پس از اولین آثارش که از خورشید و فقر الهام یافته بودند. ببگانه (۱۹۴۲)، انسانه سیزیف (۱۹۴۳) و کالیگرلا (۱۹۴۴) را نوشته بود که هر سه تصویر هائی از نفی و بوچی را ارائه داده بو دند. از همهٔ این آثار ندای تازهای بر میخاست: نوعی نومیدی بدون شور و هیجان در آنها بیان می شد، تنهائی قهر مانان آنها مطلق بود، نه در جامعهای که پوچیاش را افشاء میکردند ادغام میشدند و نه تاریخ را جدی میگرفتند. این تنهائی و این ترک و واگذاری مسلماً حاکی از تجدد مطلقی در زبان فرانسه نبود: طرح اولية آن را مى شد در آثار لوئى فردينان سلين L.F. Celine ، آندره مالرو و حتی برنانوس Bernanos مشاهده کرد. اما سارتر و کامو، به طور قاطع تری، با امیدهای اخلاقی و استعلاهای مذهبی و تاریخی قطع رابطه کردند. رمان از وارد کر دن قهر مانش به هرگونه جمعیتی خو دداری می کر د. روکانتن و «خودآموخته» نهو، محکوم به مرگ، ناتوان، دیوانه و بیمار جنسی داستانهای مجموعهٔ دیوار، «مورسو» ی بیگانه و همزاد اسطورهای او «سیزیف»، کالیگولا امیراطور دیوانه، هرگز در جامعهای پذیرفته نخواهد شد. در مقابل، «لوسين فلوريه» Lucien Fleurier قهرمان سخره زن و وقيح كودكي یک رئیس، که نمونهٔ ادغام وقیحانه در یک جامعه و تجسم همهٔ پستیهای سوء نیت بود. این آثار «ماقبل اگزیستانسیالیستی» را نویسندگانی که هنوز سخنگوی عصر خویش شمرده نمیشدند، هر کدام در عالم تنهائی خویش به وجود آورده بودند.

اینان از سال ۱۹۴۰، به ضرورت تاریخ و جنگ با هم مواجه شدند. تا آن سال سارتر به سیاست بی اعتنا مانده بود و اگر به صراحت به نفع الجزایریها وارد میدان شده بود، این کار را به عنوان روزنامه نگار انجام داده بود، نـه نویسنده. با اشغال فرانسه و پیدایشگروههای مقاومت، کار ادبی آنها به تدریج

۱. Autodidacte . در ترجمهٔ آقای اعلم که در نمونههای اگزیستانسیالسیم آمده «دانش اندوز» نوشته شده است.

مضمون تنهائي را رها كرد و همستگي را جانشين آن كرد. البته شبوهٔ اوليهٔ اگزیستانسیالیسم، با تصویرهای تیره و نومیدانهاش در نمایشنامههایی مانند در سته Huis Clos (۱۹۴۵) اثر سارتر و سوءتفاهم Le Malentendu (۱۹۴۴) اثر کامو باقی ماند و پاسخگوی آشفتگی اذهانی شدکه شاهد سقوط همه معنویات اطمينان بخش بودند. اما اگزيستانسياليسم كه درگير مقاومت شده بود، در جستجوى انسان گرائي تازهاي بود. ولي بايستي به ترتيبي بلاي نيهيليسم را كه در کمین فلسفه های پوچی بود و به آنها امکان نمی داد که به شیوه ای هماهنگ با غول نازیسم بستیزند شکست داد. بدین سان در ۱۹۴۵ [ پایان جنگ] اگزیستانسیالیسم از سوئی نومید بود (زیرا به عیان میدید که همهٔ ارزشها نابود شده است.) و از سوی دیگر امیدی به آینده داشت (و به باز آفرینی نظام ارزشی تازهای). سارتر در یک سخنرانی آموزشی نایخته اعلام کردکه «اگزیستانسیالیسم نوعی انسانگرائی است.» اما کاملاً متفاوت با آن انسانگرائی که قبلاً کاریکاتور نیشدار آن را در تهوع ترسیم کرده بود. هم او و هم مرلویونتی، با شور و شوق از آثار سنت اگزوپری یاد کردند. و اما آلبرکامو ادارهٔ سلسلهٔ انتشاراتی با عنوان «امید» را به عهده گرفت که فرا روی از مرحلهٔ نیست انگاری را برنامهٔ کار خود قرار داد: در این سری آثار رنه شار René Char (۱۹۰۷\_۱۹۰۷) ، شاعر بزرگ و مدافع سرسخت آزادی، و سیمون ویل Simone Weil (۱۹۴۳\_۱۹۴۹) بانوی فیلسوف و عارف را [که ترجیح داده بود مانند محروم ترین کارگران زندگی کند و بر اثر سل و سوء تغذیه جان سیرده بود]، یس از مرگ او انتشار داد.

انسان گرائی جدید، دومین چهرهٔ اگزیستانسیالیسم بین سالهای ۱۹۴۵ و ۱۹۵۰ بود... امانوئل مونیه E. Mounier (۱۹۰۵ـــ۱۹۰۰) فیلسوف مسیحی و موسس مجلهٔ اسپری Esprit، این مرحلهٔ اگزیستانسیالیسم را «امید ناامیدان» نامید. او از نوعی شخصیت گرائی (Personnalisme) مسیحی دفاع میکردکه از نظر وی چندان فرقی با اگزیستانسیالیسم نداشت. در اطراف این

اگزیستانسیالیسم غیردینی که به حق ادعای انسان گرائی داشت، بحث و جدل شدیدی در گرفت. گابریل مارسل از جنبهٔ مذهبی و سیاسی به آن تاخت و آن را به نابودکردن همهٔ ارزشهای اخلاقی متهم ساخت. اما شدیدترین حملهها از جانب مارکسیستها بود. جرج لوکاچ اقدام سارتر را به عنوان انتخاب «راه سوم» در میان اید آلیسم و ماتر یالیسم دیالکتیک متهم ساخت. در واقع جریان اگزیستانسیالیسم و همهٔ مسائل و بحثهای آن متوجه مسئلهٔ کمونیسم و اتحاد جماهیر شوروی شد. سارتر در دستهای آلوده Les Mains Sales (۱۹۴۸) وکامو در عادلان Les Justes (۱۹۴۹)، مسئلهٔ کاربرد خشونت و رابطهٔ بین سیاست و اخلاق، عصيان و انقلاب را مطرح كردند. اگزيستانسياليسم كه جُنگ جهاني دوم را به خود دیده و سپس شاهد جنگ سردی بین شوروی و امریکا شده بود که انتخاب بین یکی از این دو قدرت بزرگ را تحمل میکرد، خواست که به تحلیل این تراژدی بیردازد.کامو در طاعون و سارتر در راههای آزادی به شیوهای استعاری یا تاریخی کوشیدند که در قالب رمان از آن نوع انسان گرائی سخن بگویند که تسلیم منفعلانه در برابر فجایع تاریخ را رد میکند. در واقع، کامو در جستجوی آن نوعی از انسانگرائی است که در برابر تاریخ و همهٔ اشکال توتالیتاریسم مقاومت میورزد. سارتر برعکس اومانیسمی را تصویر میکند که در تاریخ ادغام میشود و خشونت های آن را می پذیرد.

از ۱۹۵۰ به بعد، این اومانیسم دیگر نمی تواند در برابر ضربات تاریخ مقاومت کند. جنگ کره، مسئلهٔ وجود اردوگاههای کار اجباری در اتحاد جماهیر شوروی و خشونتهای رژیم استالینی، روشنفکران اگزیستانسیالیست را از هم جدا میکند. سار تر عملاً ادبیات راکنار میگذارد و اگزیستانسیالیسم را به اندیشیدن دربارهٔ مارکسیسم اختصاص می دهد.کامو، بر عکس، در انسان عاصی به اندیشیدن دربارهٔ مارکسیسم اختصاص می دهد.کامو، بر عکس، در انسان عاصی کشتار را به دلائل حکومتی نظام مند میکنند. اما در هر دو حالت، به نظر می رسد که اگزیستانسیالیسم آن داعیهٔ دادن صورت انسانی به تاریخ را از دست

داده است. سیمون دوبووار در ماندارنها Les Mandarins (۱۹۵۴) شکست این روشنفکران را که میخواستند در تاریخ سهیم شوند و رفته رفته به دنبال اشتباهات پس از جنگ به ناتوانی خود پی بردند تحلیل میکند.

آخرین کتابهائی که کامو پیش از مرگش می نویسد، حاکی از تشویش و بدبيني فراوان است: شور انسان دوستانهٔ طاعون فروکش کرده است. از سال ۱۹۵۶ جنگ الجزایر، کشوری راکه او عاشقانه دوست میداشت، درهم مي كوبد و او را هر لحظه آشفته تر مي كند: كامو ناچار سكوت مي كند. سارتر كه به نوبهٔ خود درگیر مسئلهٔ این جنگ است، با فصاحتی پر شور بر ضد آن موضع میگیرد. ضمناً در این میان اگزیستانسیالیسم به تدریج رنگ میبازد. از نظر سارتر که در ۱۹۵۸ روابط خود را با مارکسیسم بـررسی و تـحلیل میکند'، اگزیستانسیالیسم یک «ایدئولوژی» ساده است که در حاشیهٔ مارکسیسم، «فلسفة» حقيقي دوران، مي كوشد كيه بيه تبجديد فعاليت آن كيمك كند. و مینویسد: «از آن روز که تحقیقات مارکسیستی بتواند [...] به عنوان پایهای بر دانش انسان شناسی، بعد انسانی به خود بگیرد، اگزیستانسیالیسم دیگر علت وجودی نخواهد داشت...» در واقع، پس از ۱۹۶۰، با مرگ کامو و مرلو پونتی، اگزیستانسیالیسم به تدریج خاموشی میگیرد. موفقیت قابل ملاحظهٔ خاطرات سيمون دوبووار و كملمات سارتر و نوشته هاي زيبا و حسب حال واري از او درسارهٔ یسل نیزان P. Nizan ( ۱۹۶۰) و مرلوبونتی (۱۹۶۱) حاکی از اگزیستانسیالیسمی است که به مرحلهٔ حسابر سی و نگاه حسرت آلود به گذشته رسیده است. گرایش های جدید فلسفه، علوم انسانی و ادبیات، با اندیشه های خاص اگزیستانسیالیسم بیگانه و حتی متضادند. نقشی هم که سارتر بازی کرده است، يعنى نقش نويسندهٔ فيلسوفي كه با همهٔ مسائل فرهنگ و تاريخ درگير می شود و طرز تفکری را پیشنهاد می کند که «زندگی انسانی را ممکن سازد»، پیوسته احترام برانگیز است، اما در عین حال بیشترین عدم اعتماد را در

۱. در Question de la methode رمسائل روش، ،که بعدها به نقد عقل دیالکتیک ضمیمه شد.

هر چند اگزیستانسیالیسم به عنوان یک جریان ادبی از میان رفت، اما تأثیر نویسندگان آن بر نویسندگان دیگری که از آنان فراتر رفتند آشکار است. همان طور که در سال های دههٔ پنجاه سور رئالیسم خاتمه یافته تلقی می شد، ولی تأثیر آن در آثار ادبی و هنری نیمهٔ دوم قرن بیستم ادامه یافت، پوچی کامو نیز با شدت بیشتری در نام نابذیر (Innommable) بکت ظاهر شد و تئاتر ژان ژنه تئاتر سارتر را به فراموشی سپرد. باید گفت که آیا سارتر و کامو نبودند که و جود ژنه و بکت را ممکن ساختند؟...

نمونه هايي از آثار اگزيستانسياليستي

نصلی از رمان La Nausée تهوع اثر ژان پل سار تر (۱۹۰۵–۱۹۸۰) Jean - Paul Sartre

ترجمة اميرجلال الدين اعلم

ساعت شش غروب

نمی توانم بگویم که احساس سبک حالی یا خرسندی میکنم؛ یا به عکس، این خُردم میکند. فقط به هدفم رسیدهام: آنچه راکه میخواستم بدانم میدانم؛ تمام آنچه راکه از ماه ژانویه به بعد برایم رخ داده است فهمیدهام. تهوع ترکم نکرده است و گمان نمیکنم به این زودیها ترکم کند؛ ولی دیگر از دستش نمیکشم، دیگر یک بیماری یا یک بحران زودگذر نیست: خود من است.

من همین حالا در باغ ملی بودم. ریشهٔ درخت شاه بلوط درست زیر نیمکتم تو زمین فرو میرفت. دیگر یادم نمی آمد که آن یک ریشه است. کلمات ناپدید شده بودند و، با آنها، دلالت چیزها، شیوههای کاربردشان، نشانههای راهنمای سست که انسانها روی سطحشان کشیدهاند. نشسته بودم، کمی خمیده، سر به پایین، تنها روبروی آن تودهٔ سیاه و گره دار، که یکسره خام بود و مرا می ترسانید. و آنگاه این اشراق بهام دست داد.

نفسم را بند آورد. قبل از این چند روز آخر، هرگز حدس نزده بودم که «وجود داشتن» ٔ چه معنایی دارد. مثل دیگران بودم، مثل آنهایی که با رخت های بهارهشان کنار

1. exister

دریا قدم میزنند. مانند آنها میگفتم: «دریا سبز است؛ آن لکهٔ سفید در آن دور دست یک مرغ دریایی است»، ولی احساس نمی کردم که وجود دارد، که مرغ دریایی یک «مرغ دریایی موجود» است؛ معمولاً وجود <sup>۱</sup>، خود را پنهان میکند. آنجا است، دور و بر ما، درون ما، خود **ما** است، آدم نمی تواند دو سه کلمه بگوید بی آنکه از آن حرف بزند و، دست آخر، آدم لمسش نمیکند. هنگامی که باور داشتم به آن می اندیشم، به گمانم هیچ چیز نمی اندیشیدم، سرم خالی بود، یا فقط یک کلمه در سرم بود، کلمهٔ «بودن» <sup>۲</sup>. وگرنه می اندیشیدم... چطور بگویم؟ به تعلق <sup>۳</sup> می اندیشیدم، به خودم می گفتم که دریا به ردهٔ اشیای سبز تعلق دارد یا سبزی بخشی از کیفیت های دریا را تشکیل می دهد.

حتی موقعی که به چیزها مینگریستم، فرسنگ ها از تصور اینکه آنها وجود دارند دور بودم: آنها چون آرایش صحنه به نظرم می آمدند. با دست برشان می داشتم، همچون ابزار به کارم می آمدند، مقاومت هایشان را پیش بینی می کردم. ولی همهٔ اینها روی سطح رخ می داد. اگر کسی ازم پرسیده بود که وجود چیست، صادقانه جواب می دادم که هیچ چیزی نیست، فقط یک صورت (فُرم) خالی که می آمد خودش را به چیزهای بیرونی می افزود، بی آنکه در طبیعتشان تغییر بدهد. و آنگاه، ناگهان، آن آنجا بود، مانند روز روشن بود: ناگهان آشکار شده بود. جلوهٔ بی گزندش به منزلهٔ مقولهای انتزاعی راگم کرده بود: همان خمیرهٔ چیزها بود، این ریشه از خمیرهٔ وجود قالب یافته بود. یا بهتر بگویم، روشه، نردههای باغ، نیمکت، چمن تنک روی چمنزار، همهشان ناپدید شده بودند؛ گونه گونی چیزها، فردیتشان، جز نمود نبود، یک لعاب. این لعاب ذوب شده بود، تودههای هیولاسان و نرم و بی سامان باقی مانده بودند ـ همگی برهنه، با گونهای برهنگی هراس انگیز و مستهجن.

مواظب بودم که کوچک ترین حرکتی نکنم؛ اما لازم نبود جم بخورم تا پشت درختها ستونهای آبی رنگ و پایهٔ چراغ غرفهٔ نوازندگان، و پیکرهٔ ولدا را در وسط انبوهی از بوتههای غار ببینم. همهٔ آن اشیا... چطور بگویم؟ آنها ناراحتم میکردند؛ دلم میخواست که با شدت کمتر وجود داشته باشند، به طرزی خشک تر، انتزاعی تر، با خودداری بیشتر. درخت شاه بلوط خودش را به چشمهایم میفشرد. زنگاری تا نیمهٔ تنهاش را میپوشانید؛ پوستهٔ سیاه و متورم به چرم جوشیده میمانست. غلغل آب چشمهٔ

1. existence 2. être 3. appartenance

ماسكره ' به گوش هایم فرو می ریخت و آنجا آشیانه می ساخت، آنها را با آه می آكند؛ سوراخ های دماغم با بویی سبز و گندیده لبریز بود. همهٔ چیزها، نرم و سبک بال، خو دشان را ول کر ده بو دند که به سوی و جو د بر و ند مانند آن زن های خستهای که خو دشان را به دست خنده وا می نهند و با صدای گر بان می گویند: «خندیدن خوب است»؛ آنها روبروي هم گستر ده بودند، از روي پستي راز وجو دشان را براي يکديگر فاش مي کر دند. فهميدم كه بين لاوجود واين وفور وجد آميز ميانگيني نيست. اگر كسي وجود مي داشت، م بایست تا آن حد وجود داشته باشد، تا حدکیک، تا حد تورم، تا حد مستهجن بودن. در دنیایی دیگر، دایرهها و نواهای موسیقی خطوط خالص و دقیق آشان را حفظ میکنند. ولي وجود يک حميدگي است. درختها، ستونهاي آبي شب، غلغل شادمانهٔ يک چشمه، بوهای زنده، هُرمهٔ کوچک گرمایی که در هوای سرد موج می زدند، مرد موسرخي كه روى نيمكتي به گواردن نشسته بود: همهٔ اين خواب آلودگي ها، همهٔ اين گوارش ها را اگر با هم در نظر میگرفتم، به طور مبهمی مضحک می نمودند. مضحک... نه: تا آن حد نمی رفتند، هیچ چیز از آنچه وجود دارد ممکن نیست مضحک باشد؛ مانند یک تشابه مبهم و تقریباً نامحسوس با برخی موقعیت دای یک کمدی سبک بود. ما تو دهای از موجودات ناراحت و به ستوه آمده به دست خودمان بودیم، ماکمترین دلیلی برای بودن در آنجا نداشتيم، هيچ كدام مان. هر موجودي، آشفته، به طور مبهمي نا آسوده، خودش را در رابطه با دیگران زیادی حس می کرد. زیادی: این تنها رابطهای بود که می توانستم میان آن درختها، آن نردهها، آن ریگ ها برقرار سازم. بیهوده میکوشیدم تا درخت های شاه بلوط را بشمرم، که در رابطه با ولدا «قرارشان بدهم»، که بلندیشان را با بلندی درخت های چنار بسنجم: هر یکیشان از نسبتهایی که سعی داشتم در آن محصورش کنم میگریخت، انزوا میجست، لبریز میشد. از خودسرانگی این نسبتها آگاه بودم، نسبتهایی که در نگاه داشتنشان اصرار داشتم برای آنکه فرو ریزی جهان انسانی، اندازهها، كميتها، و جهتها را به تأخير بيندازم؛ اينها ديگر چيزها را در چنگ خود نداشتند. **زیادی،** درخت شاه بلوط، آنجا روبرویم، کمی طرف چپ. زیادی، ولدا...

و **من** ــوارفته، رخوت زده، مستهجن، گوارنده، در حالی که فکرهای تیرهای را این سو و آن سو میانداختم **ــمن نیز زیادی بودم.** خوشبختانه این را احساس نمیکردم، بیشتر

1. Masqueret 2. Inexistence 3. Rigide

می فهمیدمش، ولی ناآسوده بودم زیرا می ترسیدم که احساسش کنم (حتی حالا هم ازش می ترسم – می ترسم مبادا از پشت سر بگیردم و همچون خیزابی بلندم کند). به طور مبهمی خیال کشتن خودم را می بافتم تا دست کم یکی از این وجودهای زاید را نابود کنم. اما حتی مرگم هم زیادی بود. زیادی، جنازه ام، خونم روی این ریگ ها، بین این گیاهان، در ژرفای این باغ فرح بخش. و گوشتِ خورده و تراشیده در زمینی که آن را می بایست دریافت کند زیادی بود، و دست آخر استخوانهایم، پاک شده، پوست کنده، و تر و تمیز مثل دندان، همچنین زیادی بود: من تا جاودان زیادی بودم.

كلمهٔ يوجى (اكنون زير قلمم زاده مي شود؛ كمي پيش، در باغ، نيافتمش، ولي دنبالش هم نمي گشتم، نيازي بهاش نداشتم: من بدون كلمات مي انديشيدم، دربارهٔ چيزها، با چيزها. **يوچ**ې نه تصوري در سرم بودنه آواي يک صدا، بلکه آن مار مردهٔ دراز دم ياهايم بود، آن مار چوبي. مار يا چنگال يا ريشه يا ينجهٔ كركس، اهميتي ندارد. و بي آنكه چيزي را به وضوح تقرير کنم، میفهميدم که کليد **وجود،** کليد تهوع هايم، کليد زندگي خودم را يافته بودم. به راستی، همهٔ آنچه توانستم بعداً دریابم، به این پوچی بنیادی تحویل مییابد. پوچی: باز هم کلمهای دیگر؛ من باکلمات میجنگم؛ آنجا، چیز را لمس کردم. اما اینجا ميخواهم خصلت مطلق اين پوچي را تعيين کنم. يک حرکت، يک رويداد توي دنياي کوچک رنگین انسان ها هرگز جز به وجه نسبی پوچ <sup>۲</sup> نیست: در نسبت با اوضاع و احوالی که ملازم آن اند. مثلاً سخنان یک دیوانه در نسبت با موقعیتی که در آن است پوچ است ولى نه در نسبت با ديوانگيش. اما من، كمي پيش، مطلق را تجربه كردم: مطلق يا پوچ. آن ریشه ـ هیچ چیزی نبودکه در نسبت با آن، این ریشه پوچ نباشد. اوه! چطور می توانم به کلمات درش آورم؟ پوچ: در نسبت با ریگ ها، باکپههای سبزهٔ زرد، باگِل خشکیده، با درخت، با آسمان، با نیمکت های سبز. پوچ، تحویل ناپذیر؛ هیچ چیز \_ حتی یک سرسام عميق و نهاني طبيعت \_ نمي توانست توضيحش دهد. پيداست كه من همه چيز را نميدانستم، جوانه زدن بذر و رويش درخت را نديده بودم. اما روياروي آن ينجهٔ درشتِ ناهموار، نه نادانی نه دانایی اهمیتی نداشت: دنیای توضیحات و دلایل، دنیای وجود نیست. دایره پوچ نیست، با چرخش پاره خط مستقیمی به دور یکی از نوک های خود به

absurdité

2. absurdie

وضوح توضیح دادنی است. ولی همچنین دایره وجود ندارد. آن ریشه، به عکس، در حدی وجود داشت که نمی توانستم توضیحش بدهم. گره دار، بی جنبش، بی نام، دلم را می ربود، چشم هایم را پر می کرد، دایم مرا به وجود خودش بر می گردانید. هر چه تکرار می کردم «این یک ریشه است»، دیگر اثری نداشت. پی بردم که آدم نمی تواند از کار کردش به حیث ریشه، به حیث یک تلمبهٔ مکنده بگذرد و به آن برسد، به آن پوست سخت و متراکم فوک آور، به آن سیمای روغنی و پینه دار و لجوج. کارکرد، چیزی را توضیح نمی داد: آدم را توانایی می داد که به وجه کلی بفهمد ریشه چیست، ولی هرگز ا**ین** هر یک از کیفیت هایش کمی از آن میگریخت، از آن بیرون می ریخت، تا نیمه جامد می شد، تقریباً یک چیز می گردید؛ هر کدام توی ریشه زیادی بود، وکندهٔ درخت یکسره می مد، تقریباً یک چیز می گردید؛ هر کدام توی ریشه زیادی بود، و کندهٔ درخت یکسره نفی می کرد، خودش را در غایت عجیبی گم می کرد. پاشنهام را به آن پنجهٔ سیاه کشیدم: دالا این احساس را به من می داد که داشت کمی از خودش به بیرون می غلتید، خودش را نفی می کرد، خودش را در غایت عجیبی گم می کرد. پاشنهام را به آن پنجهٔ سیاه کشیدم: دام می خواست کمی از پوستش را بکنم. به خاطر هیچ، از سر ستیزه جویی، برای ظاهر نوی و تی پایم را پس کشیدم، دیدم پوسته همان طور سیاه مان یا وی می برای ظاهر ولی وقتی پایم را پس کشیدم، دیدم پوسته همان طور سیاه مانده است.

سیاه؟ احساس کردم که این کلمه بادش در رفت و با سرعتی فوق العاده از معنایش تهی شد. سیاه؟ ریشه سیاه نبود، چیزی که روی آن تکه چوب بود، سیاهی نبود ـ چیز دیگری بود: سیاهی، مانند دایره، وجود نداشت. به ریشه نگاه کردم: آیا **یش از سیاه** بود یا تقریباً سیاه بود؟ اما به زودی دست از سؤال کردن از خودم برداشتم زیرا احساس میکردم که در جای آشنایی هستم. بله، من پیش از این با همان نگرانی اشیای نام ناپذیر را به دقت بررسی کرده بودم، پیش از این کوشیده بودم ـ بیهوده ـ که چیزی دربارهٔ آنها بیندیشم: و پیش از این حس کرده بودم که کیفیتهای سرد و بی جنبش شان میگریزند، از لای آن بنفش نبود. دو لکهٔ تعریف ناپذیر روی پیرهن را باز دیدم. و سنگ ریزه را، آن سنگ ریزه کذایی را، منشأ تمام این ماجرا: آن فاقد... درست یادم نمی آید که آن از بودن چه چیز امتناع میکرد. اما مقاومت انفعالی اش را فراموش نکرده بودم. و دست دانش اندوز؛ روزی در کتابخانه آن راگرفته و فشرده بودم و بعدش این این ایز میاه برد ماه از دانش اندوز؛ روزی در کتابخانه آن راگرفته و فشرده بودم و بعدش این این این ایز میام به ایر دانش اندوز؛ روزی در کتابخانه آن راگرفته و فشرده بودم و بعدش این این این این ایر می این ای ای این ای به ای

دست داد که آن کاملاً یک دست نبود. به کرم چاق سفیدی اندیشیده بودم، ولی آن هم نبود. و شفافت مشکوک لبوان آنجوخوری در کافهٔ مایلی. مشکوک: همین بودند، اصوات، بوها، مزه ها. وقتی مثل خرگوش های رمیده به تاخت از زیر دماغتان می دو بدند و به شان توجه چندانی نمی کردید، می شد آنها را ساده و آسوده خاطر کننده ینداشت، می شد باور کر د که آبی حقیقی، قرمز حقیقی، یک بوی حقیقی بادام یا بنفشه در جهان هست. ولی همین که یک لحظه نگاهشان میداشتید، این احساس آسایش و ایمنی جایش را به اضطراب عمیقی میداد: رنگ ها، مزهها، بوها هرگز حقیقی نبودند، هرگز صرفاً خودشان نبودند و هیچ چیز جز خودشان. بسیط ترین، تجزیه نشدنی ترین کیفیت در نسبت با خودش، در خودش، در قلبش، چیزی زیادی داشت. آن سیاه، آنجا، دم یایم، سیاه مثل سیاه نمی نمود، بلکه بیشتر کوشش درهم و برهمی بود برای تخیل کردن سیاهی از طرف کسی که هرگز سیاهی را ندیده بود و نمیدانسته چطور وابایستد، کسی که در ورای رنگ ها هستی مبهمی را تخیل میکرده است. آن به رنگی میمانست اما همچنین... به یک جراحت یا باز به یک ترشح، به روغن پشم ــو به چیزی دیگر، مثلاً به یک بو، به بوی زمین نمناک ذوب می شد، به بوی چوب ولرم و نمناک، به بوی سیاهی که مثا, لعاب روى اين چوب سخت ہى گستردہ بود، به يک مزة شيرين يک فيبر خميردار. من آن سیاهی را صرفاً نمی دیدم: بینایی یک اختراع انتزاعی است، یک تصور پاکیزه شده و بسیط گشته، یک تصور انسانی. آن سیاهی، یک حضور بی ریخت و وارفته، از بینایی و بویایی و چشایی بسیار در میگذشت. ولی آن سرشاری مبدل به آشفتگی میگردید و سرانجام دیگر هیچ چیز نبود زیرا زیادی بود.

آن لحظه فوق العاده بود. من آنجا بود، بی حرکت و یخزده، غرقه در جذبه ای ترسناک. ولی، درست در قلب آن جذبه، چیز تازه ای هم اکنون پدیدار شده بود؛ من تهوع را می فهمیدم، دارایش بودم. حقیقت آن است که من کشفیاتم را برای خودم تقریر نمی کردم. ولی فکر می کنم که حالا برایم آسان بود که به قالب کلمات درشان آورم. امر عمده، همان امکان است. مقصودم این است که، بنا به تعریف، وجود آدم ها و چیزها عبارت از وجوب <sup>7</sup>نیست. وجود داشتن به طور ساده یعنی آنجا بودن؛ موجودها پدیدار می شوند، می گذارند باشان برخورد کنیم، ولی هرگز نمی توان آنها را استنتاج کرد. به گمانم

1. contingence 2. nécessité

کسانی هستند که این را فهمیده اند. منتها آنها کوشیده اند تا با اختراع یک هستی <sup>۱</sup> واجب <sup>۲</sup> و قائم به خویش و اسناد آن به خود، بر این امکان چیره شوند. ولی هیچ هستی واجبی که آدمها به خود اسناد می دهند نمی تواند وجود را توضیح دهد: امکان، ظاهر دروغ نیست، نمودی که بتوان زدودش؛ آن مطلق است، از این رو بی موجبی <sup>۲</sup> کامل. همه چیز بی موجب<sup>۴</sup> است، این باغ، این شهر و خود من. موقعی که به اش پی می برید، دلتان را به هم میزند و همه چیز بنای موج زدن می گذارد، مثل چند شب پیش در کافهٔ راندوو دشمینو: آن تهوع است؛ همان است که رجاله ها \_ اهالی کو توور و دیگران \_ می کوشند تا به یاری تصورشان از حق، از خودشان پنهان کنند. ولی چه دروغ حقیری: هیچ کس حقی ندارد؛ آنها یکسره بی موجب اند، مانند سایر آدمها موفق نمی شوند که خودشان را غمناک.

آن جاذبه تاکی طول کشید؟ من ریشهٔ درخت شاه بلوط بودم. یا بهتر بگویم، من یکسره آگاهی از وجودش بودم. هنوز گسسته از آن \_زیر ااز آن آگاه بودم \_و با این همه گمشده در آن، هیچ چیز غیر از آن. یک آگاهی ناآسوده و با این وصف آگاهیی که می رفت با همهٔ وزنش روی آن تکه چوب بی حرکت قرار می گرفت. زمان وا ایستاده بود: چالهٔ سیاهی دم پاهایم؛ محال بود که چیزی بعد از آن لحظه بیاید. دلم می خواست خودم را از آن لذت سبعانه بگسلانم، ولی حتی به خیالم هم نمی رسید که امکان داشته باشد؛ من در درون بودم؛ کندهٔ درخت سیاه رد نمی شد، آنجا توی چشم هایم مانده بود، رخوتی چشم هایم را بلند کردم؟ و راستی آیا بلندشان کردم؟ درست تر این نیست که مثل لقمهٔ گنده ای که تو حلقوم گیر می کند \_نه می توانستم بپذیر مش و نه ردش کنم. به چه زحمتی چشمهایم را بلند کردم؟ و راستی آیا بلندشان کردم؟ درست تر این نیست که بگویم خودم را یک لحظه نابود کردم تا در لحظهٔ دیگر با سر به عقب کشیده و چشمهایی رو به بالا از نو زاده شوم؟ در حقیقت، از یک گذار آگاه نبودم. ولی، ناگهان، برایم محال شد که به وجود ریشه بیندیشم. آن محو شده بود. هر چه برای خودم تکرار می کردم: «آن وجود دارد، هنوز آنجاست، زیر نیمکت، دم پای راستم»، عبث بود و دیگر معنایی نداشت. وجود چیزی نیست که بگذارد از دور اندیشیده شود: باید ناگهان به تان هجوم و جود دارد، هنوز آنجاست، زیر نیمکت، دم پای راستم»، عبث بود و دیگر معنایی زنداشت. وجود چیزی نیست که بگذارد از دور اندیشیده شود: باید ناگهان به تان هجوم و زره درویتان وابایستد، مانند جانور بی جنبش درشت جثه ای روی قلبتان سنگینی کند \_

| 1. être 2. nécessaire 3. gratuité 4. gratuit | 1. être | 2. nécessaire | 3. gratuité | 4. gratuit |
|----------------------------------------------|---------|---------------|-------------|------------|
|----------------------------------------------|---------|---------------|-------------|------------|

وگرنه دیگر اصلاً چیزی نمیماند. دیگر اصلاً چیزی نمانده بود، چشمهایم تهی بود و از رهاییم بسیار خوشنود بودم. و بعد، یکهو، چیزی شروع به جنبیدن در برابر چشمهایم کرد، حرکت هایی خفیف و نامعین: باد داشت نوک درخت را تکان میداد.

بدم نمی آمد که ببینم چیزی جم میخورد، بعد از همهٔ آن وجودهای بی جنبشی که مانند چشمهای خیره مرا می نگریستند تنوعی بود. همان طور که تاب خوردن شاخهها را دنبال میکردم، به خودم میگفتم: حرکات هرگز کاملاً وجود ندارند، آنها گذارهاییاند، میانگین هایی بین دو وجود، زمان هایی ضعیف. خودم را آماده کردم که ببینم از نیستی بیرون می آیند، به تدریج رسیده میشوند و میشکفند: سرانجام می رفتم که وجودها را در جریان زاده شدن غافلگیر کنم.

بیش از سه ثانیه نکشید که همهٔ امیدهایم نقش بر آب شد. روی آن شاخههای مرددی که چون نابینایان دور و برشان کورمال کورمال می کردند، موفق نشدم که «گذار» به وجود را دریابم. این تصور گذار هم یکی دیگر از اختراع های آدمیان بود. تصوری که زیاده ریشن بود. همهٔ آن تکانهای کوچک خودشان را میگسستند، برای خودشان مستقر می شدند. آنها همه جا از شاخهها و ترکهها لبریز شدند. دورادور آن دست های خشک میچرخیدند، درون گردبادهای کوچک در بر میگرفتندشان. بله مسلماً حرکت چیزی سواي درخت بود. ولي با اين همه يک مطلق بود. يک چيز. چشم هايم هرگز با چيزي جز یُری برخورد نمیکرد. وجودها در نوک شاخهها وول میزدند، وجودهایی که مدام خودشان را تجدید میکردند و هرگز زاده نمیشدند. باد موجود مانند مگس بزرگی مي آمد روى درخت قرار ميگرفت؛ و درخت ميلرزيد. اما لرزش يک کيفيت زايا يا یک گذار از قوه به فعل نبود؛ آن یک چیز بود؛ یک «چیز ـ لرزش» به درون درخت جريان مي يافت، به چنگش مي آورد، تكانش مي داد، و ناگهان تركش ميكرد، دور تر میرفت و دور خودش میچرخید. همه چیز پر بود، همه چیز بالفعل بود، ضربان همه چیز تند بود، همه چیز، حتی نامحسوس ترین جست و خیز، از وجود ساخته شده بود. و همهٔ آن موجوداتي که گردا گرد درخت در جنب و جوش بودند از هيچ جا نمي آمدند و به هيچ جا نميرفتند. آنها يكباره وجود داشتند و سپس، يكباره، ديگر وجود نداشتند: وجود بدون حافظه است؛ از ناپدید شدهها هیچ چیزی را نگاه نمیدارد \_ حتی یک خاطره. وجود در همه جا، تا بي نهايت، زيادي، هميشه و همه جا؛ وجود \_كه با هيچ چيز جز وجود محدود نمي شود. خودم را روي نيمكت ول كردم، از آن فراواني هستي هاي بدون منشأ مات و منگ بودم؛ همه جا شکفتنها و شکفتگیها، گوش هایم از وجود وزوز میکرد، گوشتم می تپید و باز میشد، خودش را به شکفتگی فراگیر وا می نهاد؛ دلز دمام میکرد. اندیشیدم: «ولی چرا، چرا این همه وجود، چون که همهشان به یکدیگر می مانند؟» فایدهٔ این همه درخت های همانند چه بود؟ آن همه وجودهای نا کام شده و لجوجانه از نو آغاز شده و دوباره ناکام شده \_مثل کوشش های ناشیانهٔ حشر های به پشت افتاده؟ (من يكي از اين كوششها بودم.) آن فراواني احساس سخاوت ايجاد نميكرد. به عکس، تیره، بیمار، و گرفتار خویش بود. آن درختها، آن جسمهای بزرگ ناهنجار... زیر خنده زدم زیرا ناگهان به بهاران شگرفی اندیشیدم که در کتابها توصیف شده است، پر از صداهای شکستگی، ترکیدنها، شکفتنهای غول آسا. ابلهانی بودند که می آمدند با شما دربارهٔ نیر وی اراده و تلاش برای زندگی حرف می زدند. آیا آنها هرگز به جانوری یا درختي نگاه نکر ده بو دند؟ آن درخت چنار با يوست هاي گر گرفتهاش، آن درخت بلوط نيم يوسيده، از من ميخواستهاندكه آنها را نيروهايي جوان و يرتوان بيندارم كه به سوي آسمان جهیدهاند. و آن ریشه؟ حتماً لازم می بوده است که من آن را همچون ینجهٔ حريصي بنگرم که زمين را جر مي دهد و خورا کش را ازش مي قايد.

دیدن چیزها به آن نحو ناممکن است. سستیها، ضعف ها، بله. درختها پرپر میزدند. به سوی آسمان میجهیدند؟ بهتر است بگویم که فرو میریختند؛ هر لحظه انتظار داشتم ببینم که تنههای درخت مثل آلتهای خسته چروکیده شوند، به هم بییچند و به صورت تودهٔ سیاه و نرم و مچالهای به زمین بیفتند. آنها نمیخواستند وجود داشته باشند، منتها نمی توانستند جلویش را بگیرند؛ نکته همین بود. لذا همهٔ وظایف کوچکشان را به آرامی و بدون شور و نشاط انجام میدادند؛ شیرهٔ گیاهی آهسته و به خلاف میل از آوندها بالا میرفت، و ریشهها آهسته آهسته در زمین فرو میرفتند. ولی هر دم گویا در شرف آن بودند که همه چیز را ول کنند و خودشان را نابود کنند. خسته و پیر به نادلخواه به وجود داشتن ادامه می دادند، فقط چون که ضعیف تر از آن بودند که بمیرند، چون که مرگ می توانست فقط از بیرون به سراغشان بیاید: تنها نغمههای موسیقی می تواند مرگ خود را همچون یک وجوب درونی در خودشان مغرورانه حمل کنند؛ منتها آنها وجود ندارند.

هر موجودی بدون دلیل زاده میشود، از روی ضعف خودش را امتداد میدهد و به تصادف میمیرد. به پشت تکیه دادم و پلک هایم را بستم. ولی صورت های تخیلی، که فوراً خبردار شدند، پریدند آمدند و چشمهای بستهام را پر از وجود کردند: وجود یک پُری است که انسان هرگز نمی تواند ترکش کند.

## فصلی از رمان La Peste طاعون

اثر آلبر کامو (۱۹۱۳-۱۹۶۰)

**Albert Camus** 

فصل اعترافات «تارو» در اواخر کتاب طاعون که در اینجا نقل میشود به بهترین وجهی بیان کنندهٔ فلسفهٔ انسان دوستانهٔ کامو است و فرق دیدگاه او را با سارتر نشان میدهد. کسانی که میخواهند بهتر با این تفاوت آشنا شوند بسهتر است نمایشنامههای دست های آلوده و شیطان و خدا را از سارتر نیز بخوانند.

پدرم دادستان بود. و این خود موقعیتی است. با وجود این آدم عادی و متواضعی بود و هیچ ژست و قیافۀ دادستان نداشت. مادرم ساده لوح و بی اثر بود. او را همیشه دوست داشتهام اما ترجیح می دهم که از او حرف نزنم. پدرم با محبت به من می پرداخت و حتی گمان می کنم که می کوشید افکار مرا درک کند. خارج از خانه ماجراهائی داشت. حالا از این بابت مطمئنم، اما در عین حال به هیچوجه برای این مسئله از پدرم دلگیر نیستم. در تمام این مسائل همان طور که از ش انتظار می دفت رفتار می کرد و مایۀ ناراحتی هیچ کس نمی شد. خلاصه اینکه آدم خاصی نبود و امروز که او مرده است، به این نتیجه می رسم که هرچند مثل مقدسین زندگی نکرد، آدم بدی هم نبود. حد وسط را نگه می داشت، همین!... ادامه می یابد.

با وجود این، او خصوصیتی داشت: راهنمای بزرگ مسافرت «Chaix» کتاب مورد علاقهاش بود. هرچند که هرگز مسافرت نکر د مگر در تعطیلات برای رفتن به بر تانی که ملک کوچکی در آنجا داشت. اما هر لحظه آماده بود به طور دقیق ساعات ورود و خروج قطار پاریس ـ برلین، ساعات مختلف تعویض قطار برای رفتن از لیون به ورشو و فاصلهٔ دقیق بین هر کدام از پایتخت ها راکه بخواهید به شما بگوید. آیا شما می توانید بگوئید که چگونه از «بریانسون»<sup>۱</sup> به «شامونی»<sup>۲</sup> می توان رفت؟ حتی اگر یک رئیس قطار هم بخواهد شرح بدهدگیج می شود. اما پدر هیچ اشتباه نمی کرد. تقریباً هر شب برای تکمیل اطلاعاتش در این باره تمرین می کرد و به این کار خود می بالید. این کار او برای من هم مایهٔ تفریح بود، اغلب سؤال هائی از او می کردم و بعد برای اینکه بدانم راست گفته است به تمرین های کوچک ما را خیلی به هم وابسته ساخت. زیرا من برای او شنونده ای بودم که او به حسن نیتش معتقد بود. و اما من گمان می کردم این تفوقی که او در بحث قطارها دارد، به تمرین های دیگر نیز می از د

«اما من سخن را به درازا میکشم و خطر این هست که به این مرد درستکار اهمیتی بیشتر از حد بدهم. بعد از همهٔ این حرف ها، او در تصمیم من فقط تأثیر غیرمستقیم داشت و فقط فرصتی برای من فراهم آورد. وقتی که هفده ساله شدم، پدرم مرا دعوت کرد که به شنیدن ادعانامهٔ او بروم. پروندهٔ مهمی در دادگاه جنائی مطرح بود و مسلماً فکر کرده بود که آن روز به بهترین وجهی اظهار وجود خواهد کرد. همچنین فکر میکنم که این تشریفات را برای تأثیر در فکر جوانان مناسب دیده بود و می خواست به وسیلهٔ آن مرا به طرف شغلی که خودش انتخاب کرده بود براند. من پذیرفته بودم زیرا پدرم از این قبول مین خوشحال می شد و نیز برای اینکه دلم می خواست او را در نقش دیگری بجز نقشی که مین ما بازی میکند ببینم و صدایش را بشنوم. جز این به هیچ چیز دیگری فکر نمی کردم. آنچه در دادگاه جریان می یافت، همیشه در نظر من، مثل رژهٔ ۱۴ ژوئیهٔ و یا مراسم تقسیم جوائز، طبیعی و اجتناب ناپذیر بود. تصور بسیار مبهمی از آن داشتم که مزاحم من نبود. «و من از آن روز فقط یک تصویر در نظر مانه است: تصویر مجرم!گمان می کنم که او واقعاً مجرم بود ولی این مطلب مهم نیست. اما این مرد کوچک اندام مو حنائی و تقریباً

1. Briançon 2.

2. Chamonix

سی ساله چنان به قبول همه چیز مصمم به نظر میرسید، چنان صمیمانه از آنچه کرده بود و از آنچه با او میخواستند بکنند وحشت زده بودکه پس از چند لحظه چشمان من به جای همه چیز فقط به او دوخته شد. او حالت جغدی را داشت که از روشنائی تندی هراسیده بود. گرهٔ کراواتش در زاویهٔ یقه جا نگرفته بود تنها ناخنهای یک دستش را میجوید. دست راست را... خلاصه اصرار نمیکنم. فهمیدیدکه او زنده بود.

«اما من، در آن لحظه ناگهان متوجه شدم که تا آن وقت، دربارهٔ او فقط با خیال راحت و به عنوان یکی از افراد طبقهٔ «متهم» فکر کرده بودم. نمی توانم بگویم که در آن لحظه پدرم را فراموش کرده بودم، اما احساسی بر من فشار می آورد و هرگونه توجهی را بجز توجهی که به متهم داشتم از من سلب میکرد. تقریباً هیچ چیز نمی شنیدم، احساس میکردم که میخواهند این مرد زنده را بکشند و غریزه ای توانا مانند یک موج مرا با نوعی خیرگی، لجوجانه به کنار او میبرد. و فقط وقتی که پدرم تقاضای مجازات میکرد، بیدار شدم.

«او که با ردای سرخش تغییر یافته بود، دیگر نه نیکمرد بود و نه مشفق. دهانش در جنب و جوش بود؛ جملات بزرگ لاینقطع مانند افس مدانی از آن بیرون میریخت و فهمیدم که او مرگ این مرد را به نام اجتماع می خواهد و حتی می خواهد که سر او را ببرند. آری، حقیقت داشت، او فقط میگفت: «این سر باید بیفتد.» اما در پایان تفاوت چندان زیاد نبود و این یکی هم به حد اولی رسید، زیرا سری راکه می خواست به دست آورد. با این تفاوت که این کار را خود او انجام نداد. و من که به دنبال آن، این ماجرا را تا نتیجه اش تعقیب کردم، نسبت به آن بدبخت چنان صمیمیت سرگیجه آوری احساس کردم که پدرم هرگز احساس نکرده بود. در حالی که پدرم می بایستی بنا به قاعده، در آن مراسمی شرکت کند که محترمانه آن را «آخرین لحظات محکوم» می نامند و در واقع باید شنیع ترین قتل نامید.

«از آن لحظه، راهنمای مسافرت Chaix را با نفرت و کراهت نگاه کردم. از آن لحظه به بعد، با ترس و وحشت به عدالت و محکومیت به مرگ و به اعدام نگاه کردم. و با نوعی سرگیجه پی بردم که طبعاً پدرم به دفعات در مراسم قتل شرکت کرده است و این در روزهائی بوده که او صبح زود از خواب بیدار می شده است. آری، پدرم در این مواقع ساعت شماطهاش راکوک میکرد. جرأت نمیکردم در این باره با مادرم حرف بزنم، اما او

را بیشتر زیر نظر میگرفتم و پی بردم که دیگر رابطهای بین آنها نیست و با قطع علاقه و تسلیم و رضا زندگی میکند، و همان طور که گفتم، این فکر مراکمک کرد تا او را ببخشم. بعدها فهمیدم که هیچ موردی برای بخشیدن وجود ندارد. زیرا مادرم تا پیش از ازدواج تهیدست بوده و فقر، تسلیم و رضا را به او یاد داده بود.

«بی شک منتظرید به شما بگویم که فوراً خانه را ترک گفتم و رفتم. نه، ماهها و حتی قریب یک سال ماندم. اما دلم شکسته بود. یک شب پدرم ساعت شماطه دارش را خواست زیرا می بایستی صبح زود بلند شود. من شب خوابم نبرد. فردای آن روز وقتی که پدرم بازگشت من رفته بودم. بلافاصله باید بگویم که پدرم به جستجوی من فرستاد، به دیدنش رفتم و بدون هیچ گونه توضیحی باکمال آرامش به او گفتم که اگر مرا مجبور به بازگشت کند خودم را خواهم کشت. بالاخره قبول کرد زیرا طبع ملایمی داشت، دربارهٔ اینکه علاقه به تنها زیستن ابلهانه است (تصمیم مرا این طور تعبیر کرد و من نخواستم بگویم که اشتباه میکند.) سخنرانی مفصلی کرد. سفارشهای متعدد به من کرد و اینکه علاقه به تنها زیستن ابلهانه است (تصمیم مرا این طور تعبیر کرد و من نخواستم بگویم که اشتباه میکند.) سخنرانی مفصلی کرد. سفارشهای متعدد به من کرد و اشکهائی راکه صمیمانه در چشمانش حلقه زده بود فرو خورد. بعدها، مدتهای دراز گمان میکنم که همین روابط برای او کفایت میکرد. و اما من خصومتی نسبت به او نداشتم، فقط کمی اندوه در دلم بود. وقتی که او مرد، مادرم را پیش خودم آوردم و اگر او هم به نوبهٔ خود نمی مرد، هنوز هم با من بود.

«من روی این سر آغاز خیلی تکیه کردم، زیرا در واقع سر آغاز همه چیز بود. حالا دیگر سریع تر پیش خواهم رفت. در هیجده سالگی وقتی که از زندگی راحت بیرون آمدم با فقر آشنا شدم. برای امرار معاش به حرفههای متعدد دست زدم و موفقیتم هم بد نبود. اما آنچه بیشتر از همه فکر مرا مشغول میکرد، محکومیت به مرگ بود. میخواستم با آن جغد حنائی حسابم را تسویه کنم. در نتیجه به اصطلاح واردگود سیاست شدم. مطلب این بود که نمی خواستم طاعون زده باشم. فکر کردم جامعهای است که بر روی محکومیت به مرگ لم داده است و اگر با آن بجنگم با قتل و جنایت جنگیدهام. من این نکته را باور کردم، دیگران هم به من گفتند و تا حد زیادی درست بود. آنگاه در کنار کسانی قرار گرفتم که دوستشان داشتم و از دوست داشتن شان دست برنداشتم. مدت ها با آنان باقی ماندم و در اروپا کشوری نیست که من در مبارزههایش شرکت نکرده باشم. بگذریم. «البته میدانستم که ما هم بنا به موقعیت، فرمان محکومیت صادر میکنیم. اما به من میگفتند که این چند مرگ، برای رسیدن به دنیائی که در آن دیگر کسی را نخواهند کشت ضروری است. این از لحاظی درست بود و بعد از همهٔ این حرفها شاید من طوری ساخته شده ام که نمی توانم به این قبیل حقایق معتقد شوم. آنچه مسلم است، دچار تر دید بودم. من به «جغد» فکر میکردم و این وضع نیز می توانست ادامه داشته باشد. تا روزی که شاهد یک اعدام شدم «در مجارستان بود.» و همان سرگیجهای که به هنگام کودکی گریبانم را گرفته بود، اکنون که مردی بودم جلو چشمانم را سیاه کرد.

«هرگز تیرباران کسی را ندیدهاید؟ مسلماً نه، معمولا این کار بنا به دعوت صورت میگیرد و حاضران قبلا انتخاب شدهاند. نتیجه اینکه، اطلاع شما از این مراسم محدود به آن چیزی است که در تصویرها و در کتابها دیدهاید دستمالی بر روی چشم، چوبهٔ اعدام و چند سرباز در فاصلهای دور. اما نه این طور نیست میدانید که برعکس، جوخهٔ تیرباران در یک مترونیمی محکوم می ایستد؟ میدانید که اگر محکوم بتواند دو قدم به جلو بگذارد سینهاش به تفنگها میخورد؟ میدانید که تیراندازان از این فاصلهٔ کوتاه تیرشان را در ناحیهٔ قلب متمرکز میکنند. و همهٔ آنها با گلوله های درشتشان حفرهای در آنجا باز میکنند که می توان مشت را در آن فرو برد؟ نه، شما نمیدانید، چون اینها جزئیاتی است که ازش حرف نمیزنند، خواب آدمها، از زندگی برای طاعون زدگان مقدس تر است. نباید مانع خوابیدن مردم درست و حسابی شد. این کار بی ذوقی است. و همه میدانند که نیاید مانع خوابیدن مردم درست و منان از همان وقت به بعد دیگر خوب نخوابیدم. طعم بدانی داشتم.

«آنگاه پی بردم که، دست کم، من در سراسر این سالهای دراز، طاعون زده بودهام و با وجود این با همهٔ صمیمیتم گمان کر دهام که برضد طاعون می جنگم. دانستم که به طور غیر مستقیم مرگ هزاران انسان را تأئید کر دهام و با تصویب اعمال و اصولی که ناگزیر این مرگ ها را به دنبال دارند، حتی سبب این مرگ ها شدهام. دیگران از این وضع ناراحت به نظر نمی آمدند و یا لااقل هرگز به اختیار خود دربارهٔ آن حرف نمی زدند. من گلویم فشر ده می شد. من با آنها بودم و با این همه تنها بودم. وقتی که نگرانی هایم را تشریح می کردم، آنها به من می گفتند که باید به آنچه در خطر است اندیشید و اغلب دلائل مؤثری ارائه می دادند تا آنچه را که نمی توانستم ببلعم بخورد من بدهند. اما من جواب می دادم که

طاعون زدگان بزرگ، آنها که ردای سرخ می پوشند... آنها هم در این مورد دلائل عالی دارند و اگر من دلائل جبری و ضروریاتی را که طاعون زدگان کوچک با استدعا و التماس مطرح میکنند بپذیرم نمی توانم دلائل طاعونیان بزرگ را ردکنم. به من جواب می دادند که بهترین راه حق دادن به سرخ ردایان این است که اجازهٔ محکوم ساختن را منحصراً در اختیار آنها بگذاریم. اما من با خود می گفتم که اگر انسان یکبار تسلیم شود دیگر دلیلی ندارد که متوقف شود. تاریخ دلیل کافی به دست من داده است، این روزگار مال کسی است که بیشتر بکشد. همهٔ آنها دستخوش حرص آدمکشی هستند و نمی توانند طور دیگری رفتارکنند.

«در هر حال مسئلهای که من با آن روبرو بودم استدلال نبود. جغد حنائی بود، این ماجرای زشتی که در آن دهانهای کثیف طاعونی، به مردی در زنجیر، اعلام میکردند که خواهد مرد و همهٔ وسائل را فراهم میکردند تا او شب های دراز احتضار با چشم باز منتظر قتل خود باشد و سپس کشته شود. مسئلهٔ من مسئلهٔ «حفره در سینه» بود. و با خود میگفتم که فعلا دست کم به سهم خودم، هرگز حتی یکبار، می شنوید، حتی یکبار به این قصابی تنفر آور حق نخواهم داد. بلی، من این کوری عناد آمیز را انتخاب کردم به انتظار اینکه روزی روشن تر ببینم.

«از آن پس دیگر تغییر نکردمام. مدت درازی است که من شرم دارم، شرم از اینکه چه دورادور و چه با حسن نیت، من هم به سهم خود قاتل بودمام. به مرور زمان فقط پی بردم که حتی آنان که بهتر از دیگرانند امروزه نمی توانند از کشتن و یا تصویب کشتن خودداری کنند زیرا جزو منطق زندگی آنهاست و ما نمی توانیم در این دنیا حرکتی بکنیم که خطر کشتن نداشته باشد. آری من به شرمندگی ادامه دادم. پی بردم که همه مان غرق طاعونیم و آرامشم را از دست دادم. امروزه به دنبال آن آرامش میگردم. میکوشم که همه چیز را درک کنم و دشمن خونی کسی نباشم. فقط میدانم که برای طاعونی نبودن، باید آنچه را که می بایست، انجام داد. و تنها همین است که می تواند امید آرامش و در صورت نتواند نجات بخشد، لااقل کمترین رنج ممکن را به آنها بدهد و حتی گاهی شفابخش باشد. و به همین سبب من تصمیم گرفتم همه چیز را طرد کنم. همه آن چیزهائی را که از نزدیک و یا دور، به دلائل خوب یا بد، آدم میکشد و یا تصویب میکند که آدم بکست. «باز به همین سبب است که این اپیدمی به من هیچ چیز یاد نمی دهد، جز اینکه باید آن را دوش به دوش شما شکست داد. من به علم یقین می دانم (آری، ریو، می بینید که من در بارهٔ زندگی همه چیز را می دانم) که هر کسی طاعون را در درون خود دارد؛ زیرا هیچ کس، نه، هیچ کس در دنیا در برابر آن مصونیت ندارد. و انسان باید پیوسته مواظب خود باشد تا مبادا در یک لحظهٔ حواس پرتی با تنفس به صورت دیگری، طاعون را به او منتقل کند. آنچه طبیعی است، میکروب است. و باقی، سلامت. کمال و پاکی نتیجهٔ اراده است، و اراده ای که هرگز نباید متوقف شود. مرد شریف، یعنی آنکه تقریباً هیچ کس را آلوده نمی کند، کسی است که حواس پرتی او به کمترین حد ممکن است. و انسان برای اینکه هرگز حواسش پرت نباشد به اراده و توجه کامل احتیاج دارد. آری، ریو، طاعونی بودن بسیار خسته کننده است، اما باز هم خسته کننده تر است که انسان نخواهد طاعونی بودن برای همین است که همهٔ مردم خسته به نظر می رسند، زیرا امروزه همهٔ مردم تا اندازه ای باعونی هستند. و باز به همین سبب، چند نفری که میخواهند از طاعونی بودن رها شوند، با خستگی بی پایانی آشنا هستند که هیچ چیزی بجز مرگ آنها را از آن نجات نخواهد

«از این به بعد، من می دانم که دیگر چیزی برای این دنیا نمی خواهم و از لحظه ای که از کشتن منصرف شده ام خودم را به غربتی نهائی محکوم کرده ام. دیگرانند که تاریخ را به وجود خواهند آورد. همچنین می دانم که نمی توانم دربارهٔ این دیگران بر حسب ظاهر قضاوت کنم. انسان برای اینکه قاتل عاقلی باشد صفت خاصی دارد که من فاقد آن هستم؛ و این برتری شمرده نمی شود. اما اکنون من می خواهم همین که هستم باشم و تواضع را یادگرفته ام. فقط میگویم که در روی زمین بلاها و قربانی ها وجود دارد. و باید تا آنجا که ممکن است از همکاری با بلا پرهیز کرد. شاید این به نظر شما آسان جلوه کند، و من نمی دانم که آسان است یا نه اما می دانم که درست است. من استدلال های فراوانی را شنیدم که نزدیک بوده است گیم کند و خیلی ها راگیج کرده و با آدمکشی موافق ساخته است. و نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و صریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و صریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و صریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و مریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و مریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و مریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و مریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و مریح رفتار کنم تا در راه نمی زند. خودم به صورت بلا در می آیم لااقل ارادی نیست. من می کوشم که قاتل معصومی

\_ آري، محت!

باشم. ملاحظه میکنید که ادعای بزرگی نیست. «البته می بایستی یک گروه سوم هم وجود داشته باشد. گروه پزشکان حقیقی، اما این امری است کمیاب و باید بسیار دشوار باشد. از این رو من در هر فرصتی، برای اینکه خسارات را محدود سازم، در صف قربانیان قرار گرفتم. در میان آنان دست کم می توانم تحقیق کنم که چگونه می توان به گروه سوم، یعنی به صلح و آرامش رسید.» تارو وقتی که گفته هایش را تمام کرد پایش را تکان می داد و آهسته با نک پا روی تراس می کوبید. پس از کمی سکوت، دکتر کمی اندامش را راست کرد و پرسید که آیا تارو دربارهٔ راهی که باید برای رسیدن به آرامش در پیش گرفت عقیدهای دارد؟

تئاتر نو

\*

آیا تئاتر نو معیارها را تذییر داده است؟ آیا این تئاتر با تئاتر قرون پیش و حتی نیمهٔ اول قرن بیستم متفاوت است؟ شکی در این نیست. امروزه ما با تئاتری سر وکار داریم که همهٔ اصول تئاتر موجود پیش از خود را بهم زده است. نمونههای آن را در صحنهها میبینیم یا درکتاب ها میخوانیم اما اغلب دربارهٔ آنها با ابهامی روبرو هستیم. ما در اینجا میکوشیم که تا حد امکان با این تئاتر که آن را «تئاتر پوچ» نیز نامیدهاند آشنا شویم و در این معرفی از «تاریخ تئاتر نو» اثر ژنویو سرو<sup>۱</sup> استفاده میکنیم.

«درست است که جنگ جهانی اول دنیا را با مسائل تازهای روبرو ساخت و دنیائی که پس از آن جنگ به وجود آمد فرق زیادی با دنیای پیش داشت اما می توان گفت که معیارهایش تغییر نکرد، اما جنگ جهانی دوم پایان یک دنیا بود و آغاز دنیای دیگری با معیارهای تازه. آشویتز و هیروشیما خورشیدهای سیاه این دنیا بودند، و در زیر اشعهٔ قاطع آنها همه ارزشهای گذشته خاموش شد و رنگ باخت و اگر در بعضی از آن ارزشها درخششی می بینیم، این درخشش نظیر نور ستارگان از هم پاشیدهٔ دوردست است که مدتها پس از نابودی خود آنها هنوز به چشم می خورد. تا آغاز جنگ جهانی دوم، با این که

1. Geneviève Serreau, Histoire du «nouveau théâtre, Idées, nrf, Paris, 1966.

یک جنگ بزرگ هم پیش آمده بود ولی جوامع بشری در تحول و پیشرفت تدریجی بودند. دورنمای این امید وجود داشت که روزی ریشهٔ هر گونه ظلم و اجحاف از روی زمین کنده شود و جوامعی آرمانی به وجود بیاید. اما همان چند سال جنگ و نیز سالهای بعد از آن ناگهان همهٔ این امیدها را درهم ریخت و بشر مطمئن و امیدوار که در راه اصلاح جزئیات بود و میخواست مسائل اجتماعی ظریف و حساسی را حل کند ناگهان خود را باکشتارهای دسته جمعی و حتی تهدید جهان به نابودی روبرو دید و احساس کرد که همهٔ وقتی چشم باز کرد دید که آن جوامع آرمانی هم کانونی برای حکومت فردی بوده است. همهٔ امیدها ناگهان درهم ریخت و بشر بعد از جنگ خود را در خلاً روحی کامل دید. این خلاً روحی در آغاز زبان خاص خود را پیدا نکرده بود. سالهای جنگ سالهای فقر ادبی و فرهنگی بود. این فقر طولانی همه مردم جهان را تشنهٔ شنیدن صدائی تازه ساخته بود.

چند نویسنده چیزهائی نوشتند و چند شعری گفته شد. اما تئاتر در این باره هیچ کاری نمی کردگوئی جرأت رقابت با تاریخ را در خود نمی دید. آنچه را که تاریخ انجام داده بود، نخست سینما با فیلمهای مستند به روی پرده آورد، ولی به زبان تازهای احتیاج بود که کار سینما نبود. می شد گفت که سینما با اینکه خود چنین زبانی را نمی توانست به میان بیاورد ولی زمینهٔ مغزی مناسب برای پذیرفتن آن ایجاد کرد. و در این میان تئاتر بود که می بایستی حتی به بهای مرگ خود زبان گویای این دوران از تاریخ بشر باشد؛ دورانی که دیگر در آن پیشرفت تدریجی زمان مطرح نبود و هیچ حیرت آور شمرده نمی شد که آزمانها درهم بریزد و در یک چشم به هم زدن همه چیز معکوس شود و یا

شاید بتوان گفت که ماجرا با نمایش «محاکمه» اثر فرانتزکافکا در پاریس آغاز شد. در سال ۱۹۴۷ ژان لوئی بارو محاکمه راکه آندره ژید به صورت تئاتر

تنظیم کرده بود به روی صحنه آورد. ترجمهٔ کتاب که در سال ۱۹۳۳ در فرانسه منتشر شده بود هیچ سروصدائی ایجاد نکرده بود. «ژوزف کا» Joesph K. قهرمان کافکا که به سببی نامعلوم محاکمه و محکوم می شد در آن روزگاران به هیچوجه به عنوان نمایندهٔ وضع بشری تلقی نمی شد اما این بیگانه ای که در دنیای قطع روابط اسیر شده بود، وقتی که به روی صحنه آمد، «به حق یا به ناحق» مظهر خاصی برای انواع شخصیت ها تلقی شد: نمونهٔ کسانی که در بازداشتگاه ها محکوم بوده اند، نمونه ای از اشخاص «دوزخ» سارتر و یا نمونه ای برای آن «پوچی» که کامو تصویر می کرد. و همین قهرمان بود که از دور، دست آشنائی به سوی «ولادیمیر» و «استراگون» قهرمانان در انظار گودو یا Samuel Beckett می راز مهم ساموئل بکت کاه می در دراز می کرد.

اولین آثار این عده از نویسندگان در حوالی سال ۱۹۵۰ در پاریس در تئاترهای ساحل چپ رود سن به وجود آمد. اما این آثار به هیچوجه محصول کار دستهٔ معینی از نویسندگان و حاصل همکاری و همفکری برای ایجاد مکـتب ثابتی نبود. اوژن یونسکو E. Ionesco ، ساموئل بکت، آرتور آدامف مکحتب ثابتی نبود. اوژن یونسکو دیگر هر یک به تنهائی کار میکردند و یگانه نقطهٔ مشترک کارشان این بود که برضد تئاتر جا افتادهٔ موجود آن روز قیام کرده بودند. نکتهٔ جالب اینکه اغلب این نویسندگان فرانسوی نبودند. بکت انگلیسی بود، یونسکو رومانیائی و فرانسوی و آدامف روسی و ارمنی و همهٔ آنها فرانسه را به عنوان مرکزی برای انتشار افکار تازهٔ خود انتخاب کرده بودند و آثارشان را به زبان فرانسه مینوشتند و در این روش کارگردانانی پیداکنند که آثار غیرعادی آنها را بپذیرند و روی صحنه بیاورند. کارگردانانی پیداکنند که آثار غیرعادی آنها را بپذیرند و روی صحنه بیاورند. و این نمایشنامهها مدتها بازی شد و با اعتراض روبرو شد. عدهای آنها را فهمیدند عدهٔ دیگری بیهوده تشخیص دادند و سالن را ترک کردند. با وجود

این نویسندگان جدا و مستقل همه با هم مرحلهٔ تازهای را در تئاتر به وجود آوردند که عدهای آن را «تئاتر پیشرو» و عدهٔ دیگری «تئاتر پوچ» نامیدند. و در واقع مکتبی خیالی به وجود آمد. آنان که این مکتب خیالی را «پیشرو» مینامیدند مقصودشان اشاره به تهوری بود که این نویسندگان در جدا شدن از عرف موجود تئاتر نشان داده بودند و کسانی که آن را «تئاتر پوچ» نام میدادند تحت تأثیر ابهام و عدم وضوحی بودند که در این نمایشنامهها وجود داشت. اما خود نمایشنامه نویسان هیچ یک از این عناوین را نمی پذیرفتند. بخصوص در عالم وجود همه چیز منطقی است و «پوچ» وجود ندارد. و خود بودن و موجودیت حیرت آور است.» «مردم آنچه را «پوچ» مینامند که جنبههای مضحک زبانی را که از اصل و نیز میگفت: «مردم آنچه را «پوچ» مینامند که جنبههای مضحک زبانی را که از اصل و نیز میگفت: اولین آتار تئاتر نو در سال ۱۹۵۰ منتشر شد.

نامهای مانور بزرگ و کوچک و حمله.

## اوژن يونسكو Eugène Ionesco) اوژن يونسكو

آوازخوان طاس La Cantatrice Chauve ( ۱۹۵۰) نمایشنامهای بود که در آن اصلاً آوازخوانی وجود نداشت، چه طاس و چه مودار. و اغلب تماشاگران این عمل را ناسزائی برای خود می شمردند. باز هم ناسزای دیگر این بود که به محض شروع نمایش، ساعت دیواری هفده ضربه میزد و «مادام اسمیت» که در صحنه بود، میگفت: «عجب! ساعت نه است!» و این اولین سخنی بود که در نمایش بر زبان می آمد. به دنبال آن تحلیل های ملال انگیز و بی مزهای دربارهٔ غذاها که از شدت ابتذال دیوانه کننده بود و ناگهان چنان که گوئی بچهٔ

بی تربیتی در آن میان ترقه منفجر کند، موضوع «بابی واتسن» به صورتی انفجاری به میان می آمد: آقائی که چهار یا سه یا دو سال پیش مرده بود. خلاصه یک «جسد خوشگل» که اصلاً به سنش نمی آمد. و اسم زنش هم «بابی واتسن» بود، اسم پسرش و دخترش هم، و اسم دائی و خاله و پسرخاله و مادربزرگ و غیره... همهٔ بابی واتسنها. تماشاگر عادی چنان حوصلهاش سر می رفت که هر لحظه چشم به در خروجی داشت تا اینکه دختر خدمتکار وارد صحنه می شد و با حرف بی ربط دیگری که می زد تصمیم او را برای ترک تئاتر قطعی تر می کرد. دختر می گفت: «این بعداز ظهر به من خیلی خوش گذشت، با یک مرد به سینما رفتم و با زنها یک فیلم دیدم.»

تماشاگری که این حرفها را میشنید از مهارت عجیب نویسنده در کاربرد حرفهای عادی و مبتذل خرده بورژوازی فرانسه دچار حیرت میشد و نمی توانست باور کند که نویسنده فرانسوی نیست و اصلاً رومانیائی است. البته یونسکو از مادر فرانسوی به دنیا آمده و تا سیزده سالگی در فرانسه زندگی کرده بود. بعد به بخارست رفت و تا بیست و هفت سالگی در آنجا ماند. شعر می سرود و مقاله می نوشت، بعد از دواج کرد و به فرانسه برگشت. در یک اطاق مبلهٔ اجارهای زندگی محقری داشت. این اطاق در عین حال انبار مبل های کهنه و شکستهٔ صاحبخانه بود. بعدها یونسکو دکور نمایشنامه های مستأجر جدید و آمِدِه را از این اطاق اقتباس کرد. تا سی و هشت سالگی به فکر نوشتن برای تئاتر نیفتاده بود و اصلاً میانهٔ خوبی هم با تئاتر نداشت.

آوازخوان طاس را از روی جملههای یک خودآموز فرانسه به انگلیسی برای مبتدیان نوشته است. حقایق مسلم و حرفهای معمولی خودآموز رفته رفته در نظر او عاری از هرگونه معنا و مفهومی جلوه میکرد و به نوعی عدم انسجام کامل زبان منتهی میشد. و سرانجام در نمایشنامه یک رشته مصوت ها و صامت ها باقی میماند که گوئی از دهان چند آدم مصنوعی بیرون میآید. یونسکو در این باره چنین نوشت: «این برای من ناشی از نوعی زوال واقعیت

بود... فکر کردم دارم چیزی مینویسم به عنوان «تراژدی زبان». فراموش نکنیم که «دادا» نخست از بخارست برخاسته بود و پایه گذار آن «تریستان تزارا» که خود رومانیائی بود، پاسخ هائی به ندای خود را عملاً در همان روماني و در ادبيات يايان قرن نوزده و اوائل قرن بيستم ييدا ميكرد، از حمله اشعار اورموز Urmoz (۱۹۲۳\_۱۹۲۳) شاعر توانا و یون کاراجیال Ion Caragiale (۱۹۱۲\_۱۹۱۲) نمایشنامه نویس، و یونسکو نیز اینان را بزرگ میداشت و دربارهٔ کاراجیال مینویسد: «در میان نمایشنامه نویسان گمنام محتملاً بزرگ ترین شان بود.» کاراجیال که عمیقاً بدبین بود و به بی مایگی مردم اعتقاد داشت، از اینکه شخصیتهایش را وارد عالم سیاست کند لذت می برد و معتقد بود که در این محیط ـ چه دست راستی باشد و چه دست چیی \_ حماقت طبیعی آنها چند برابر می شود. به عنوان مثال در نمایشنامهٔ نامهٔ گمشده (که در ۱۹۵۵ در پاریس اجرا شد) یکی از همین سیاستمداران کو دن دربارهٔ قانون انتخابات چنین داد سخن میدهد: «دو صورت دارد، یا این یا آن... یا درش تجدیدنظر کنند، قبول دارم! اما تغییرش ندهند؛ یا تجدیدنظر نکنند، باز هم قبول دارم، اما تغییراتی در آن بدهند! مخصوصاً مواد اساسیش را.»گفتههای مطلقاً پوچ که از جملات کلیشهای ساخته شده است و معمولاً بيهودگي مطالب باكمي تأخير مشخص مي شودكه اين خود جنبه كميك متن را می سازد. قاطعیت ها و شعارها در نمایش فراوان است: «من خیانت را دوست دارم، اما از خائنان متنفرم.»، «ملتی که جلو نمیرود سر جای خود میماند.» و غیره... همان طور که یونسکو تذکر میدهد «شکاف بین زبانی مبهم و در عين حال فخيم، و دغلي حقيرانهٔ شخصيت ها [... سبب مي شود كه] سرانجام این تئاتر که ناتورالیسم را پشت سر گذاشته است، صورتی پوچ و وهمي ييداكند.»

اما کاراجیال شاهد بیرحم طبیعت انسانی، کمدیهای خود را در قالب ناتورالیست ها، از قبیل لابی*ش و هنری بک م*یسازد، و حال آنکه درکار یونسکو که شاعر است و وارث شیوهٔ سوررئالیستها، همان فراگردها چندین برابر شده، تا مرز هذیان پیش رفتهاند، از هرگونه سرمشق انسانی دور میشوند و در خدمت نقد سادهٔ جامعه قرار نمیگیرند، بلکه سقوط بسیار دردناک واقعیت را با گسیختگی حساب شدهٔ زبان و قوالب تئاتری افشا میکند.

وقتی یکی از شخصیت های یونسکو میگوید: «اصلاً این ساعت دیواری منفی باف است، همیشه عکس ساعت واقعی را نشان میدهد.» یا وقتی که آقای اسمیت با شیفتگی اعلام میدارد که: «همسر من هوش مجسم است، حتی از من هم باهوش تر است، یعنی خیلی زنانهتر است.» خانم اسمیت دربارهٔ بابی واتسن تذکر میدهد: «چون همه شان یک اسم داشتند وقتی که آدم آنها را با هم میدید نمیتوانست از همدیگر تشخیص دهد.» آشفتگی زبان از حماقت ساده فراتر میرود و به جذامی بدل میشود که احساس میکنیم از شدت پوچی، هم روابط خانوادگی و هم کل روابط انسانی را ویران میکند، و حد و مرزی هم ندارد...

ضرب المثلهاکه حقایق متحجری هستند، درکار یونسکو، بلاغت خاصی را در بی معنی گوئی ایجاد میکنند:

«می توان ثابت کرد که پیشرفت اجتماعی با قند و شکر خیلی بهتر است.» «آدم شیشهٔ عینکش را با واکس سیاه براق نمی اندازد.» «حقیقت دو جنبه دارد، اما جنبهٔ سوم آن بهتر است.» گاهی هم باکلمات ساختگی: «من یک غوغول به دنیا آور ده ام.» «خیلی پیرتر است، صد صدانه است.» «من اینجا نیامده ام که مجیز جیز او را بگویم.» «من اینجا نیامده ام که مجیز جیز او را بگویم.» پا افتاده را باکمال معصومیت به طور جدی اداکند. وقتی که او زمان را ضایع میکند، چنان حالتی دارد که گوئی تپق می زند یا اشتباه میکند و این اشتباه او را

فقط تماشاگر میفهمد. و همین، سرچشمهٔ کمیک شدن اثر است. در آوازخوان طاس حرف های پیش پا افتاده در پایان نمایش چنان بر روی هم تلنبار میشوند و چنان ضرباهنگ سریعی دارند که گویا با کمال سرعت تعداد زیادی جسد را در صحنه روی هم میاندازند. و گوئی در این خفقان افزاینده، ته ماندهٔ زبان در تلاش است و سرانجام به یک هجائیها، به فریاد و به پوچی میکشد. در این میان دیگر نه شخصیتی وجود دارد، نه ماجرائی، بلکه ساز و کار خالص تئاتر است که در خلأ عمل میکند، یا بهتر بگوئیم یگانه قهرمان نمایشنامه زبان است که آشفتن آن تا آنجا ادامه می یابد که به حالت احتضار میکشد.

مرگ زبان بر اثر شیء واره شدن آن و مرگ هرگونه ارتباطی بر اثر این زبان: این تئاتر یکی از انتزاعی ترین تئاترهاست، با وجود این فقط به بازی تئاتری اکتفا میکند و از هرگونه تمثیل و نمادگرائی عاری است. در نتیجه میتوانگفت که ملموس تر و انضمامیتر از آن وجود ندارد.

اما تغییر کوچکی کافی است که مضحکهٔ این تئاتر به تراژدی بدل شود، چنان که آن را در درس *La Leçon*، دومین نمایشنامهٔ یونسکو میبینیم که سال بعد به کارگردانی کوولیه Covelier به صحنه آمد. یونسکو که خود به این عبور از مضحکه به تراژدی استشعار دارد، میخواهد که بازی، تعادل بین تضادها را حفظ کند و میگوید:

«روی متن مضحک، بازی دراماتیک.» «روی متن دراماتیک، بازی مضحک.» یونسکو در تمام آثار خود ضرورت این تقابل را در ذهن خود حفظ کرده است که نه تنها بین متن و بازی، بلکه در درون متن نیز وجود دارد. درس که «درام کمیک» نام گرفته است معلمی را به صحنه می آورد که رفته رفته تابع شاگرد خود می شود و سرانجام او را با یک ضربهٔ کارد می کند: در اینجا هم اندیشه از کلام جدا می شود و زبان شیء شده را رها می کند که در

سرعت دیوانه وارش مانند اتومبیلی بی راننده به راه بیفتد. اما در پشت این صداهای هیجان آلود، اندیشهٔ بی شکل، غول بدوی، با غریزهای مطمئن اما به طور خطرناکی پنهانی، پیش میرود و سرانجام زبان جنون زده راگیر میاندازد و از آن برای مقصد پنهانی، مانند همانکارد آدمکشی استفاده میکند. در واقع زبان نیز به ضرب پوچی کشته شده است. اگرچه در درس ماجرائی وجود ندارد، اما در عین حال داستانی در آن هست. (کسی کسی را میکشد). از طریق مضحکه آزمون دردناکی به صحنه می آید، اضطرابی که فشار آن در آوازخوان طاس بسیار کمتر بود.

صندلی هاکه یک سال بعد از درس به صحنه آمد عموماً شاهکار یونسکو شمرده میشود:

یک زن و شوهر پیر، تنها و دور از مردم، در برجی وسط یک جزیره زندگی میکنند. برای اینکه در برابر مردم، زندگی طولانی آکنده از شکست ها و حقارت های خویش را توجیه کنند، یک پذیشی مفصل ترتیب دادهاند و مدعوین خیالی را به آن دعوت کردهاند: شخصیت هائی از هر طبقه، و حتی شخص امپراتور. فقط تعداد زیادی صندلی خالی حاکی از حضور نامرئی جمعیت است که فقط قهرمانهای نمایشنامه آنها را میبینند و با آنها حرف میزنند. اما زن و شوهر پیر هم شاید واقعی تر از مهمانان نیستند. آنها فقط برای این حضور دارند که به خلأ مفهوم بدهند، حدود ضروری آن را و حجم خلأ را نشان دهند.

وقتی که سالن کاملاً از صندلیهای خالی پر میشود، به طوری که زن و شوهر پیر وسط آنها گیر میکنند و امکان حرکت ندارند، سخنران ظاهر میشود. این برای زن و شوهر پیر نشانهٔ نجات است. دیگر می توانند روحاً و جسماً خودکشی کنند و ابلاغ پیام بزرگ برای نجات بشریت را به عهدهٔ او بگذارند. در حالی که فریاد میزنند: «زنده باد امپراتور!» خود را از پنجرهها بیرون میاندازند. و سخنران که رو به جمعیت تنها مانده است دهان باز میکند،

اما فقط خرخرها و صداهای نامفهوم از گلویش بیرون می آید: سخنران کرولال است. پرده میافتد. یونسکو دربارهٔ آن میگوید: «مضمون نمایشنامه پیام نیست. نه شکست های زندگی است و نه شکست معنوی پیرمرد و پیرزن، بلکه صندلی هاست، یعنی غیبت اشخاص، غیبت امپراتور... غیبت ماده، خلأ فلسفی موضوع نمایشنامه «هیچ» است.»

از سال ۱۹۵۶ یونسکو شروع کرد با دقت فزایندهای برداشت های خود را از تئاتر به روی کاغذ بیاورد. در نمایشنامهٔ بداهه گونی در آلما Maromptu de من /Alma ریختن دنیای درون به روی صحنه است.» و آشکارا کینهٔ خود را نسبت به سازشکاران و کسانی که دربارهٔ اثری از روی معیارهائی که با آن بیگانه است قضاوت میکنند ابراز داشت. درگیری قلمی وی در لندن با تینان Tynan نشان داد که او اهل جدل خطرناک و ظریف و مسلح به سلاح طنز با روشن بینی فوق العاده است. در پاسخ به منتقد آبزرور Observed که متحجری بود وارث زدانف و او را به فور مالیسم متهم کرده بود چنین نوشت: «حمله به زبانی فرسوده، به طنز گرفتن آن برای نشان دادن حد و مرزش و بی کفایتی هایش، تلاش برای منفجر کردن آن. زیرا هر زبانی فرسوده می شود، متحجر می شود، خالی می شود، باید آن را تازه کرد، از نو ساخت یا دست کم تقویت کرد. این وظیفهٔ هر «آفریننده» است که تنها از همین طریق می تواند به قلب اشیاء، به جهان بینی است.»

از آن پس یونسکو تا حد زیادی از سبک «ضدتئاتر» خود فاصله گرفت و به افشاگری های اجتماعی دست زد. شخصیت چاپلین وار او برانژه Béranger که سابقاً نیز با نامهای دیگری در یکی دو نمایشنامه و بعد هم برای نخستین بار با همین نام در نمایشنامه قاتل بی مزد Tueur sans gages (۱۹۵۷) ظاهر شده بود، این بار در کرگدن ها Rinoceros به صحنه آمد که آشکارا نمایشنامهای بود دیدگاهی (Pièce a thèse) و با هدفی کاملاً مفهوم و مشخص و زبانی ساده و روشن که با مضمون وهمی آن در تضاد است.کرگدنها که بیشتر از همه نمایشنامههای یونسکو قابل ترجمه بود، تماشاگران فراوانی در میان ملل مختلف پیداکرد. نخست در دوسلدورف آلمان (در نوامبر ۱۹۵۹) به صحنه رفت و دو ماه بعد بودکه متن فرانسوی آن را ژان لوئی بارو در پاریس اجراکرد.

این نمایشنامه حاصل تجربهای است که بیست سال پیش از آن یونسکو در بخارست از سرگذرانده بود و خاطرهٔ تکان دهندهٔ آن هرگز او را رها نمی کرد: او در اثنای سالهای ۳۷ و ۳۸عدهٔ روزافزونی از نزدیکان و دوستانش را دیده بود که وارد سازمان فاشیستی «گارد آهنین» می شدند. چنان که گوئی و یروس خاصی آلوده شان کرده باشد، ناگهان عقیده و رفتار و سبک و نقشههای آن گروه را می پذیرفتند و به این ترتیب حفظ هرگونه رابطهای با آنها غیر ممکن می شد. خود یونسکو می گوید: «موضوع نمایشنامه فرا گرد نازی شدن یک

ویروس این نمایشنامه «رینوسریت» Rhinocérite نام دارد. این ویروس رفته رفته همهٔ ساکنان شهر کوچکی را که برانژه در آن به عنوان کارمند دفتری، زندگی بی ماجرا و بی امیدی را میگذراند، به کرگدن تبدیل میکند. سرانجام در شهر فقط یک موجود انسانی باقی میماند و آن برانژه است، برانژه آخرین فردی است که به زیانباری و خطر ویروس پی میبرد، اما با بیزاری و عصیانی غریزی به مخالفت با آن بر میخیزد و به اومانیسمی مبهم اما پایدار وفادار میماند. تا لحظه ای که نوعی شیفتگی یا وحشت از تنها ماندن او را فرا میگیرد اما پی میبرد که حتی اگر هم بخواهد نخواهد توانست که کرگدن شود.

روشن است که رینوسریت تنها به نازی سازی اکتفا نمیکند، هرگونه توتالیتاریسم، چه راست و چه چپ، در معرض آن قرار میگیرد. شوروی ها این نکته را خوب تشخیص داده بودند، زیرا وقتی که خواستند نمایشنامه را در مسکو به صحنه ببرند، از یونسکو خواستند که تغییر کوچکی در متن بدهد به

طوری که نازیسم به عنوان یگانه بیماری حاصل از رینوسریت باشد. و چون یونسکو با این پیشنهاد به شدت مخالفت کرد، آنها از اجرای نمایش منصرف شدند.

یونسکو از آوازخوان طاس تا تشنگی و گرسنگی La Soif et la faim (۱۹۶۶) که آخرین نمایشنامهٔ اوست اغلب تغییر جهت داده و در راههای مختلفی افتاده که گاهی غیرمنتظره بوده است. عدهای با حمایت از کرگدنها به آوازخوان طاس او حمله کردهاند و عدهای به طرفداری از آوازخوان طاس حیرت کردهاند که او چرا نمایشنامههائی از نوع کرگدنها را نوشته است. آنچه در مورد یونسکو می توان گفت این است که او عمر خود را به بازنویسی اولین اثرش نگذرانده و به حملههائی که شده است گهگاه جواب های تندی داده است. خود او همهٔ این تجربهها و کارهای خود را در مجموعهٔ مقالاتی با عنوان یادداشت ها و ضد یادداشت ها کارهای خود را در مجموعهٔ مقالاتی با عنوان یادداشت ها و ضد دربارهٔ یونسکو را با چند جمله از آن کتاب پایان بدهیم:

ــ من دنبالهٔ این نهضت تجدد راکه به نظر میرسید در سال ۱۹۲۵ متوقف شده است از سرگرفتم... سعی کردم اضطراب شخصیت هایم را در اشیاء برونی کنم... و باکلمات بازی کنم.

\_ هیچ جامعهای نتوانسته است اندوه بشری را از میان ببرد. هیچ نظام سیاسی نمیتواند ما را از رنج زیستن آزادکند. \_کمدی چون شهود پوچی است، به نظرم نومیدکننده تر از تراژدی است. \_اثر هنری، قبل از هر چیزی، ماجرائی در ذهن است.

ساموئل بکت Samuel Beckett (۱۹۸۹–۱۹۸۹)

نماینده دیگر این تئاتر ساموئل بکت است که در عین حال بین این نویسندگان، فیلسوف ترین آنهاست. نمایشنامهٔ معروف او، در انتظار گودو En attendant Godo در ژانویهٔ ۱۹۵۳ چند ماه پس از نمایش آوازخوان طاس یونسکو،

به کارگردانی روژه بلن R. Blin به صحنه آمد. بکت، این ایر لندی بلند قد و ساکت که نمایشنامههایش را به انگلیسی و فرانسه می نوشت، خود در همهٔ تمرین های آنها شرکت می کرد و با هنریشگان مشورت می کرد، دوست نز دیک جو پس بو د. قبل از این نمایشنامه سه رمان نوشته و منتشر کر ده بو دکه عدهٔ بسیار کمی آنها را خوانده بودند. در انتظار گودو دو روز از زندگی ولادیمبر (دی دی) و استراگون (گوگو) است. در طول روز اول، دو رفیق در کنار جادهای، نز دیک یک درخت، در انتظار گودو نامی هستند و ظاهراً یا او قرار دارند. گو دو نمی آید، اما دو نفر که انتظارشان نمی رفت ظاهر می شوند: یو تز و Pozzo و لوکي Lucky ، ارباب و توسري خور او و به قول خود بکت Knouk (ترکیبی از دلقک، حمال و بر ده) ارباب بر ده را با طنابی دنیال خود میکشد. این ملاقات با یک گفتار طولانی بر ده که فرمان یافته است «فکر کند» یایان میگیرد. بسرکی که از جانب گودو فرستاده شده است، به دو رفیق خبر می دهد که «گودو امروز نمی آید اما فر دا حتماً می آید.» ناگهان شب می شود و ماه بالا مي آيد. روز اول انتظار پايان يافته است. دومين روز كه يردهٔ دوم را تشكيل مىدهد با همان مسئلة تحمل نايذير آغاز مىشود: «حالا چكار مىكنيم؟ ... انتظار گودو را میکشیم.» و تقریباً نظیر همان پردهٔ اول ادامه پیدا میکند. بیشتر مضامینی که در پردهٔ اول مطرح شده در اینجا هم، منتهی از زاویهای دیگر، از سر گرفته می شود: کفش ها، خاطر هها، درخت، و انتظار گودو. همان پوتزو و لوکی، اما این بار فرسوده و درهم شکسته بر اثر گذشت زمانی نامعلوم وکشنده، (ارباب کور است و برده لال) دوری میزنند و می روند. همان امربر مي آيد و همان پيغام را دوباره مي دهد. گو دو فر دا خواهد آمد. شب مي شو د و ماه بالا مي آيد. يکبار ديگر «دي دي» و «گوگو» مي خواهند که خودشان را دار بزنند و منصرف می شوند. برده می افتد. البته می توان تصور کرد که برای سومين و چهارمين روز و حتى تا بي نهايت هم بالا برود و تكرار شود، همان حرفها و همان حرکات تکرار شود و همان آدمها، شاید هر بار فرسودهتر از

گذشت زمان، اما شکست ناپذیر (به دلیل اینکه حرف میزنند)، بر جای باشند و گودو هرگز نیاید.

در پایان بازی Fin de partie نیز که پس از در انتظار گودو نمایش داده شد، نوعی انتظار وجود دارد. اما این بار انتظار پایان، شاید انتظار پایان جهان! اولین کلماتی که در نمایش بر زبان می آید چنین است: «تمام شد، تمام، دارد تمام میشود، شاید دارد تمام می شود.»

در پایان بازی، سه نسل حضور دارند: زن و شوهری پیر یا بریده، پدر که فرزند آنهاست، و پسر یا پسر خواندهٔ او، در محیطی بسته و بی اثاث و زیر نوری مایل به خاکستری (نه روز است و نه شب)، محیطی که در مقام مقایسه با آن، جاده و درخت و ماه گودوبسیار با نشاط جلوه میکند.

دو دریچهٔ بی پرده، بالای دیوار رو به بیرون باز میشود، دریچهٔ سمت چپ رو به دریا و دریچهٔ سمت راست رو به خشکی. کلو Clov (پسر) هر چند گاه یکبار از یکی از این دریچه ها به بیرون نگاه میکند و خبر می دهد که در هر دو سو از زندگی خبری نیست و همه چیز مرده است و شاید از مرگ جهان خبر می دهد. در وسط اطاق (و شاید مرکز عالم) هام Hamm (پدر) کور و مفلوج بر صندلی چرخدارش نشسته است و دستخوش احتضاری تدریجی است. عرق سرد، دستمالی راکه روی صورتش انداخته است خیس میکند. در سمت چپ جلو صحنه، نگ Rag و نِل Nell ، پدر و مادر پیر و بی پای او در پسرخوانده، بین صندلی و آشپزخانه در رفت و آمد است و همیشه سرپاست، زیرا نمی تواند بنشیند. و بر روی دیوار آشپزخانه، «نور روز راکه در حال افول است» نگاه میکند. هرچند که آن دو با توجه به نامهایشان نیز (هام، مخفف دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام «سادو \_مازوخیستی» در وابستگی مطلق آنها به همدیگر وجود دارد. هام کور

و مفلوج، بدونکلو میمیرد، اماکلو هم اگر خانه را ترککند و اگر از فرمان سوت های هام اطاعت نکند و به پیروی از اندرز پیرزن (نل) از درون سطل آشغال که میگوید: «فرار کن!» بیرون برود، او هم در برهوت خالی که احاطهشانکرده است ازگرسنگی خواهد مرد.

نل و نگ گهگاه در سطل آشغالهایشان را بلند میکنند تا جیرهٔ خوراکشان را بخواهند، یا با هم خاطرهای را میادله کنند. نزدیکی مرگ و زوال مطلق، در ورای هرگونه رنجی که بتوان تضور کرد، در میان آن دو نوعی مهربانی نومیدانه و در عین حال عاشقانه به وجود آورده است. گوئی آنها پیشاهنگان جفت دیگری (وینی Winnie و ویلی Willie) هستند که در آینده در آه، روزهای خوش Oh, les beau jours، نمایشنامهٔ دیگر بکت به صحنه خواهند آمد. تکه پارههائی از خاطرات گذشته به یادشان می آید و بر زبان می آورند، حادثهٔ دوچرخهٔ دوترکه «که پاهامان را سرش گذاشتیم.» یا گردش هایشان با قایق در دوران نامزدی، روی دریاچهٔ «کوم».

همان دریاچه، همان قایق و همان لطافت پایان ناپذیر است که کراپ پیر در آخرین نوارکراپ Krappe's last Tape (به فرانسه Bande هما)، از بازیافتن طنین گمشدهاش خسته نمیشود.کراپ پیر که به پایان زندگی رسیده در هر یک از سالهای عمرش صدای خود را بر روی نوار ضبط کرده و نگه داشته است. از گذشتهای که بر روی این نوارها ضبط شده فقط غباری از کلمات، نقشهها، شکستها و اوهام باقی است.کراپ با گذاشتن این نوارها بر روی ضبط صوت، در سالهای گذشتهٔ عمر خود زندگی میکند.

در آغاز سال ۱۹۵۷ بکت یک نمایشنامهٔ رادیوئی مینویسد با عنوان همهٔ آنان که میافنند All that fall. \_ پس از جنگ برای اولین بار است که بکت دوباره نمایشنامه هایش را به انگلیسی مینویسد \_ همهٔ شخصیت های این نمایش \_ برای نخستین بار درکار بکت \_ در دنیائی واقعی و قابل شناخت زندگی میکنند. نمایشنامه که در ژانویهٔ ۱۹۵۷ در بی بی سی اجرا شده بود، در

۱۹۶۳ در تلویزیون فرانسه بازی میشودکه بکت برگرد ده شخصیت اصلی آن صداها و چشم اندازهائی را اضافه کرده است.

خانم رونی Rooney سالخورده با قدمهای آهسته از میان مزارع به سوی ایستگاه راه آهن میرود تا در آنجا منتظر شوهرش باشد که قرار است با قطار بیاید. این پیرزن درشت اندام نیمه فلج در بین راه با اشخاص مختلفی روبرو میشود که هر کدام بر وسیلهٔ نقلیهای سوارند: گاری، دوچرخه، اتومبیل... و بالاخره با میس فیت Miss Fitt پارسا و بدعنق که او را در راه رفتن کمک میکند. ماجرای نمایشنامه یک حادثهٔ کوچک روستائی است با طنزی بسیار ایرلندی که لحن آن، لحن آثار اوکیسی O Casey یا دوبلینیهای جویس را به خاطر می آورد.

قطاری که منتظرش هستند، با اینکه فقط یک مسیر نیم ساعته را طی کرده، ولی با یک ربع تأخیر به ایستگاه رسیده است. بالاخره آقای رونی ظاهر می شود. او کور است. زن و شوهر به هر ترتیبی است همدیگر را کمک می کنند که راه بیفتند و صحبت کنان رو به منزل شان می روند. لحن طنز آمیز گفتگو به تدریج عوض می شود و صورت طنز خشنی به خود می گیرد. در این میان پیشامدی که ظاهراً بی اهمیت است این گفتگو را قطع می کند. پسر بچه ای فرا می رسد و توپی را که پیر مرد در قطار فراموش کرده است برای او می آورد. همین مسئله روشنائی شومی بر روی ماجرای نمایشنامه می اندازد. اگر قطار تأخیر داشته به این علت بوده است که در بین راه پسر بچه ای از واگون به بیرون پرت شده است و ظواهر امر نشان می دهد که رونی پیر او را هل داده و بیرون پرت شده است و ظواهر امر نشان می دهد که رونی پیر او را هل داده و زبان آورده است ما را هم به این نتیجه می رساند. پیر مرد گفته است: «هیچوقت هوس نکر ده ای که یک بچه را بکشی؟ (کمی فاصله) تا جلو یک ور شکستگی آتی را بگیری؟»

بکت خاکسزها Embers را هم برای رادیو نوشت که در اکتبر ۱۹۵۹ در

بی بی سی اجرا شد. هنری، تنها، در کنار دریا، در میان صداهای امواج، برای خود داستان میگوید: تصاویری، از خاطرهٔ او یا از مخیلهاش تراوش میکند و یک یک پیش چشمش مجسم میشود: پدر و تحقیرهای او، دو پیرمرد به نامهای بولتون Bolton و هالوی Holloway که در یک شب برفی با همدیگر روبرو میشوند: «آتش خاموش، سرمای جانگزا، تنهائی سخت، دنیای سرتاسر سفیدپوش... نه صدائی هست و نه آتشی، هیچ شعلهای نیست، مگر خاکستر.» همسرش ایدا Ada، چند لحظهای به او پاسخ میدهد و خاطرهٔ آدی Adie دختر کوچولوشان را و درس های پیانو و سواری او را به خاطرش می آورد و دردهای کهنهٔ زندگی او با درهم ریختگی و با وضوح عجیبی از نو زنده میشود و نمایشنامه با این جملات پایان می یابد: «هیچ، سراسر روز هیچ، (سکوت)، سراسر روز و سراسر شب هیچ (سکوت) هیچ صدائی نیست.»

## آر تور آدامُف Arthur Adamov(۱۹۷۰\_۱۹۰۸)

جند ماه پس از نمایش آوازخوان طاس در تئاتر دِ نوکتامبول Noctambules جند ماه پس از نمایش آوازخوان طاس در تئاتر دِ نوکتامبول I دامف را با عنوان مانور بزرگ و مانور کوچک La Grande et la Petite manrocuvre به کارگردانی زان ماری سِرو J.M. Serreau به صحنه آورد و سه روز بعد نیز ژان ویلار Iar Vilar اجرای اثر دیگر او با عنوان هجوم Invasion را در استودیو شانزلیزه آغاز کرد.

این نو آمده که ارمنی نژاد بود و با فرهنگ آلمانی و فرانسوی بار آمده بود، نگاهی غمزده و لحنی کند داشت و با پاهای بی جوراب، کفش صندل می پوشید. در سال ۱۹۰۸ در قفقاز به دنیا آمده بود، قسمت اعظم تحصیلاتش را در ژنو و ماینس انجام داده ودر سال ۱۹۲۴ (شانزده سالگی) در اوج فعالیت سوررئالیستها در پاریس ساکن شده بود. دوست آرتو و ستایشگر و شیفتهٔ استریندبرگ و کافکا بود و از آثار فروید و اکسپرسیونیسم آلمان الهام میگرفت.

نوشتن برای او نجات از کابوس های خویشتن و کابوس های سال های اشغال بود که هر دو سخت به هم وابسته بودند.

مانور بزرگ و مانور کوچک سومین نمایشنامهٔ آدامف بود، دو نمایشنامهٔ قبلی، پارودی la parodie و هجوم بودند، که چون از پذیرفته شدن آنها برای نمایش ناامید شده بود، در بهار ۱۹۵۰ آنها را به صورت کتاب منتشر کرده بود. نویسندگان بزرگی با سلائق گوناگون از قبیل ژید، پرور و رنه شار با سخنان پرشوری او را ستوده بودند. ژان ویلار، به نوبهٔ خود، این سؤال را مطرح کرده بود: «آدامُف یاکلودل؟» و پاسخ داده بود: «من میگویم آدامُف!»

خود آدامف در یادداشت کوچکی که به عنوان مقدمه برجلد دوم نمایشنامه هایش نوشته است تولد اولین نمایشنامهٔ خود را چنین شرح می دهد: «روزی شاهد واقعهٔ ظاهراً بی اهمیتی بودم، اما بلافاصله با خودگفتم: «تئاتر یعنی این، باید همین را بنویسم.» کوری گدائی می کرد. دو دختر جوان از کنارش گذشتند و بی آنکه او را ببینند بر اثر بی توجهی به او تنه زدند. داشتند تصنیفی را زیر لب زمزمه می کردند: «چشمهایم را بستم. عالی بود...» بلافاصله به فکرم رسید که تنهائی انسانها و عدم ارتباط آنها را با هم، به خشن ترین و روشن ترین صورتی در صحنه نشان دهم.»

این خشونت را به شدیدترین وجهی در مانور بزرگ و مانور کوچک می بینیم که در آن، در یک رشته تابلوها که مانند سکانس های فیلم به دنبال هم می آیند، مردی را می بینیم که چهار دست و پای خود را یکی پس از دیگری از دست میدهد و قربانی فرمان هائی است که مُنذِرِ ناشناسی به او می دهد.

در این نمایشنامه، از یک میان پردهٔ کوتاه دلقکی که برشت در سال ۱۹۲۵ نوشته بود، دقیقاً استفاده شده است: در آن قطعه آقائی به نام اشمیت را میبینیم که در سایهٔ دو دلقک از شر دست و پای خود راحت میشود. آنها، بسیار دوستانه، دست و پای او را اره میکنند و با بریده شدن هر یک از این اعضا آقای اشمیت احساس میکند که حالش بهتر شده است. دلقک ها این نیکی را تا آنجا ادامه میدهندکه بالاخره او را از شر سرش هم راحت میکنند. برشت در این قطعه به شیوهٔ طنز سیاه، به یکی از مسائلی که در سراسر تثاتر او مطرح است پاسخ میدهد: آیا انسان میتواند به یاری پهلو دستیش بشتابد؟»

در اثر آدامف این قطع دست و پا در درجهٔ اول حاکی از نوعی تمایل به «خودآزاری» و نیز عدم امکان عشق را نشان میدهد (که شاید رستگاری در آن باشد) ارنا Erna ی سرخ مو، زنی که مرد قربانی دوست دارد، در کنار جاذبهٔ زهر آلود خود، سادیسم زنان سرپرست اردوگاههای نازی را دارد: «شخصیت نوعی» عاری از واقعیت. قطع اندامها به طور کلی، حاکی از وضع بشری است که قربانی وحشتی پوچ و بی نام است.

این «مانور بزرگ» بود. در برابر مرد دست و پا بریده، باجناق او را داریم که مبارز است. او برای برقراری عدالت مبارزه میکند و قربانی «مانور کوچک» است. مانوری که در سطح زندگی سیاسی اعمال میشود. اگر مرد مبارز موفق شده است نظام انقلابی را به پیروزی برساند، مجبور شده است که در این نبرد عشق همسر و زندگی فرزندش را فداکند. گذشته از آن به زودی پی میبرد که انقلاب پیروزمند همان گرفتاری های رژیم گذشته را دارد و از همان روش های سرکوب استفاده میکند که در آن رژیم بود. در آخرین سخنرانیش میگوید: «ما مخالفان مان را ساقط کردیم... اما هنوز از چنگ آنها رها نشده ایم. آنها سقوط کرده اند، اما در حال افتادن، سایه شان را روی ما انداخته اند.»

روشن ترین نمونهٔ صحت سخنان قهرمان آدامف را در این سخنرانی در انقلاب اکتبر و رژیم شوروی مشاهده کردیم.

پس از مانور، و در سنت اکسپرسیونیسم آلمان، آدامف دغدغههای سیاسی را با تحلیل دنیای درون خود در می آمیزد. اما همه چیز، مانند شخصیت هایش که فردیت مشخصی ندارند، متمایل به «صورت نوعی» هستند ــ حتی آنهاکه اسمی دارند ــ بدین سان واقعیات سیاسی برای او وقایع مجردی هستند که

رنگ فلسفی دارند. تماشاگر آزاد است که آرمانهای انقلابی شخصیت مبارز یا طبیعت شکنجه گران و یا «آنها» ی اسرار آمیزی را که دست و پا بریده قربانی شان است، تحلیل کند. اما آدامف برای بیان دلهره و توانائی های آن در ناقص العضو کردن، لحنی بسیار صمیمانه و ضرباهنگ صحنهای مؤثری پیدا کرده است. خود او به هنگام بحث از استریندبرگ میگوید: «حضور مداوم معنی کلمه به کلمه، حضور مداوم دیگری را ایجاب میکند و آن حضور تحقیر، ترس و رنج است. همین خصوصیت در آثار این دوره از فعالیت تئاتری خود آدامف نیز وجود دارد.

با وجود این، هجوم برگرد موضوعی خصوصی تر شکل گرفته است. شخصیت های آن هرچند که چندان گمنام نیستند، (بجز پی در شخصیت اصلی) بیشتر «صورت نوعی» هستند. پی یر تصمیم گرفته است که دست نوشتههای باجناقش «ژان» راکه بهترین دوست او بود و درگذشته است، رمیزگشائی و منظم کند. موضوع \_دست کم ظاهری \_هجوم چنین است و می توان تصور کرد که آدامف برای نوشتن آن از مورد ماکس برود Max Brod دوست کافکا و مسئول تنظیم و انتشار نوشتههای او پس از مرگش الهام گرفته است، یا نزدیکتر به وی، از مسئلهٔ نوشتههای آنتونن آرتوکه تازه میرده بود و خانوادهاش \_مانند خانوادهٔ ژان \_به تعقیب دوستانی پرداخته بودند که آثار او را در اختیار داشتند و ادعا میکردند که میخواهند رمزگشائی و منتشر کنند. اما درکار ہے پر، این ہمدلی با یک مردہ، این جستجوی نومیدانۂ حقیقت یک مرده، عملاً تظاهر نوعي روان پريشي از نوع اوديبي است. پي ير توانائي جدا شدن از مادرش و رسیدن به سن مردی را ندارد. این مادر شیطان صفت، با زوج جوان ــ پی یر و آنیس Agnès زندگی میکند و ما او را در نمایشنامه های دیگر نیز از جمله همه برضد همه Tous contre tous و یا بازیافت ها Les Retrouvailles به صورت مادري تملکجو ميبينيم. پېير ــ بدون اوراق ــ خود را در کنج خلوتي زنداني ميکند، تا در تنهائي

بتواند راز این اثر راکه بر او پوشیده است کشف کند و نیز راز معمای خویشتن را. آنیس با استفاده از غیبت او با «اولین از راه رسیده» فرار میکند. اما به خوشبختی دست نمی یابد. پی یر پس از پانزده روز از کنج خلوت بیرون می آید. در آنجا دست کم به این نتیجهٔ قاطع رسیده است: «هیچ چیزی به من داده نخواهد شد، مگر اینکه وسیلهای برای در پیش گرفتن یک زندگی کاملاً عادی پیداکنم.» و اوراق گرانبهای ژان را پاره میکند. اما وقتی که مادرش خبر خیانت و فرار آنیس را به او میدهد به کنج خلوتش بر می گردد و خودکشی میکند.

خود آدامف میگوید که اندیشهٔ حاکم بر پارودی در هجوم نیز دنبال شده است: «هیچ کس زبان دیگری را نمیفهمد.» و میگوید که کوشیده است بین شخصیت هایش گفتگوئی کنائی و غیر مستقیم برقرار کند که در آن هر کسی برای خودش حرف میزند. از انعکاس گفته ها، حقیقتی تراژیک که هرگز مستقیماً با آن روبرو نمی شویم گاهی به سطح می آید و احساس می شود و این همان هنر چخوف است.

از میان آثار آدامف که در اینجا جای بحث از همهٔ آنها نیست، بهتر است به نمایشنامهٔ کوتاه استادتاران Le Professeur Taranne نیز اشاره کنیم که در ۱۹۵۳، روژه پلانشون Roger Planchon آن را در لیون به صحنه برد. این نمایشنامه که خشونت کارهای دیگر آدامف را ندارد، بازنویسی ساده و سریع یک رویاست و هیچ یک از عناصر آن به مقاصد تمثیلی مورد استفاده قرار نگرفته است. تاران کیست؟ آیا این استاد تحقیر شده مردی شرور است؟ یا قربانی بیگناهی که در شبکهای از سوء تفاهمها گرفتار شده است؟ انکارهای مصرانهٔ او بیشتر غرقش میکند اما مجرم بودن او را ثابت نمیکند. آیا همان طور که متهمش میکنند بچهها او را بی لباس در پشت یک کابین استحمام کنار دریا گیر آوردهاند؟ آیا او همهٔ افکار و عقاید خود را از پروفسور منار دزدیده است؟ این زیر سؤال رفتن همهٔ زندگیش او را دقیقاً از خودش عاری میکند. در پایان

این نمایشنامه نیز هیچگونه پیامی نیست. همان طور که در صندلی های یونسکو انتظار ورود یک سخنران می رود و سخنران در پایان نمایش می آید، اما کر و لال است و پیام او جز سکوت چیزی نیست. یا در نمایشنامهٔ دیگر یونسکو به نام استاد، مبشر خبر آمدن استاد را می دهد و ستایشگران با بی صبری در انتظار ورود او هستند، اما وقتی که استاد وارد می شود می بینند که او سر ندارد.<sup>۱</sup>

## (۱۹۸۶\_۱۹۱۰) Jean Genet زان ژنه

در این میان، تئاتر ژان ژنه باز هم با همهٔ این تئاتر ها متفاوت است. اشخاص همهٔ نمایشنامههای او از نظارت عالیه Surveillance (۱۹۶۱) گرفته تا پارادانها کو در ژنه است که در یادداشتهای دزد اینان و بدکارانند و در واقع سرسلسلهٔ آنها خود ژنه است که در یادداشتهای دزد Journal du voleur (۱۹۶۸)، حسب حالی در قالب داستان، همبستگی خود را با «همهٔ محکومان به اعمال ماقهٔ» نسل خود اعلام میکند. او که در کودکی به پرورشگاه داده شده و به دنبال چند جرم کوچک به دارالتأدیب «متره» پرورشگاه داده شده و به وقتی به سن بلوغ رسید از آنجا فرار کرد و به «لژیون خارجی» پیوست اما کمی بعد از لژیون نیز فراری شد. از راه دزدی و بدکاری زندگی میکرد، از سالگی در زندان شروع به نوشتن کرد. داستان نتردام گلها satur می سر سالگی در زندان شروع به نوشتن کرد. داستان نتردام گل ما satur ماه می در حوالی سی ماد ماه در ندان فرن Sante یو تا داستان معجزه گل سرخ اما مرا در ۲۹۴۲ در زندان مان سانته که ماد و داستان معجزه گل مرد او مرد مار دیگر مو از داند به ماه داستان ها در شماره های ماه مرا در تاه در زندان سانته که ماد این داستانها در شماره های مرا در ماه ماه مجله آربالت Arbalde چاپ شد. در همان شمارهٔ ۹ نمایشنامهٔ در سنه اثر سار تر مجله آربالت میکرد. همین مایهٔ دوستی گرم و دیر پای آن دو شد که سرانجام مجلهٔ آربالت Arbalde جاپ شد. در همان شمارهٔ ۹ نمایشنامهٔ در سنه اثر سار تر نیز جلب نظر میکرد. همین مایهٔ دوستی گرم و دیر پای آن دو شد که سرانجام

۱. ترجمهٔ این نمایشنامه در پایان این فصل به عنوان نمونهٔ تثاتر نو آورده شده است.

سبب شد بعدها سارترکتاب مهمی دربارهٔ ژنه با عنوان ژنه قدیس، بازیگر و قربانی Saint Genet, Comedien et martyr (۱۹۵۲) بنویسد.

پس از آن ژنه به تئاتر روی آورد. او در نمایشنامههایش که به زبان شاعرانه و زیباثی نوشته شده است وادارمان میکند دنیائی را ببینیم که ترجیح می دهیم از آن بی خبر بمانیم. در عین حال مجبورمان میکند که به خودمان برگردیم و گردابها و وسوسهها و تابوهای خودمان را ببینیم. ژنه دامی برای تماشاگر در روی صحنه میگسترد. او خویشتن را در اثرش، هم ظاهر میکند و هم پنهان میدارد. این وظیفه را به گردن گرفته است که زندگی خود و محکومان دیگر را در قالبی شکوهمند و متعالی به روی صحنه بیاورد و تماشاگر را با خود و قهرمانانش به سوی مناطق ممنوعه بکشاند و تماشاگر چارهای ندارد جز اینکه درک کند و یا خود شبیه آنها شود. چنان که دار و دستهای که تظاهرات میکردند تا اجرای نمایشنامهٔ پارادان ها در تئاتر دوفرانس ممنوع شود و با فحش و ناسزا زباله و کثافات به در و دیوار تئاتر پر تاب میکردند، ندانسته همان حرکات و حرفهای شخصیتهای نمایش را تقلید میکردند با این تفاوت که به صناعت شاعرانهٔ نمایش پاسخ واقعی و مبتذل میدادند.

ژنه در عین حال می کوشد که دنیای خود را مانند دنیای آئینی مذهب کاتولیک بسازد. رفتار دزدان و جنایتکاران و محکومین را در نوعی طبقهبندی آئینی قرار میدهد. از این رو قضاوتها نیز دربارهٔ او متفاوت و اغلب ضد و نقیض است. در عین حال که فرانسوا موریاک در مورد آثار او اصطلاح Excrémentiel (کثافت بار) را به کار می برد، ژان کوکتو و ژان پل سارتر معتقدند که وی نویسنده ای اخلاقی است و در کتاب مشهور خود، ژنهٔ قدیس، بازیگرو قربانی، بر این نکته اصرار می ورزد.

در اینجا مجالگفتگو از همهٔ آثار ژنه نیست. اما برای درک همین ساختار آئینی بهتر است به اختصار با اولین نمایشنامهٔ او، نظارت عالیه Haute

Surveillance آشنا شویم. ماجرا در درون زندان اتفاق میافتد، محیطی که ژنه بهتر از هر کسی میشناسد. ژنه در این نمایش، خود را در قالب لوفران Lefrance دزد به صحنه می آورد. سلسله مراتب تنگاتنگی روابط محکومان را در درون زندان تعیین میکند که تا حدی سلسله مراتب آئین کاتولیک را به خاطر می آورد. ژنه علاقهٔ خود را به امر قدسی و شیفتگی اش را در برابر آئین عشای ربانی پنهان نمی دارد.

در رأس این سلسلهٔ مراتب، «گلوله برفی» قرار دارد که سیاهپوستی است غایب از نظر، که به جرم قتل عمد به اعدام محکوم شده است. بعد از او نوبت «سبزچشم» می رسد که او هم محکوم به مرگ است، اما به جرم قتل غیر عمد براثر هجوم خشم آنی، که همین کمی از مقام او می کاهد. باز هم پائین تر، در ردیف بندگان \_ اما بندهٔ مورد نظر ارباب \_ «موریس» لات خطرناک هفده ساله است. لوفران که دزد ساده ای است، در پائین ترین درجهٔ این سلسلهٔ مراتب قرار دارد و مشتاقانه آرزومند است که توجه استاد بزرگ را جلب کند.

در این دنیای آئینی که طبعاً همه چیز برعکس است، از طریق آدمکشی است که لوفران میخواهد جلب توجه کند و به درجهٔ والای توفیق دست یابد. لوفران، موریس را \_ که او را تحقیر کرده و گفته است: «تو از جنس ما نیستی و هرگز هم نخواهی شد.» \_ از سر حسادت و برای اینکه توجه «سبز چشم» را به خود جلب کند، خفه میکند. او با این کار در عین حال میخواهد شبیه دیگران شود و از شکنجهٔ تفاوت و تنهائی نجات یابد. اما زحمت بیهودهای است! برای «سبز چشم» که خود برای جنایتش «انتخاب شده» بود، لوفران از طبقهٔ برگزیده نیست و هیچوقت هم نخواهد بود. سبزچشم میگوید: «من خودم پیش آمد به هیچوجه خودم نخواستم همهاش به من داده شد، هدیه شد، از طرف خدا یا شیطان. اما چیزی بود که خودم نخواستم!

لوفران میگوید: «من واقعاً تنها هستم!» و ژنه نیز همراه او همین را

میگوید: نفرین شده و مطرود از همه سو. بدتر از همه اینکه مطرود برادران خویش است. در چنین حالتی، نوشتن زنده ماندن است. تخیل و هنر است که به ژنه امکان میدهد قدر این تفاوت خود را بداند، آن را بپذیرد و بزرگش بدارد.

وقتی که چند نویسنده با چنین قدرتی، همهٔ قالب های رایج قبلی را دور میریزند و با زبان تازهای که حرف میزنند صحنهٔ تئاتر را به تصرف خود در می آورند، برای نسلی که بعد از آنها می آید بسیار دشوار است که در راهی بجز راهی که آنها هموار کردهاند قدم بگذارد. و منتقدان نیز بی اختیار از آن چند نویسنده به عنوان اسلاف نسل جدید نام می برند.

پس از بکت، پس از یونسکو و پس از ژنه، باز شت به طرز بیان قبلی و به قراردادهای منسوخی که از انسان تصویری قطعی و برخودار از اطمینان و امنیت به دست میداد، دیگر منتفی است. اما آنچه ابداع تازه و اصیل، کشف افقهای تازه و نفی قراردادها بود، به دست دنبالهروهای کم مایهای به قراردادهای تازه تغییر شکل داد: جستجوی جدی جای خود را به سرگردانی جنون آلود و حیرت دلهره آمیز زندگی، ابهام دائم و جزئیات بی ارزش داد. گفتند که روانشناسی کهنه شده و از رواج افتاده است. به جای آدم های جدی حرف زدن تته پته میکردند، گفتند که تنظیم طرح داستانی قدیمی شده است. دیالوگ های دراز بی سر و ته و کاملاً تصادفی، بازی با کلمات و معما گوئی جای طرح داستانی نمایشنامه را گرفت. دوران فرمانروائی پوچی واقعی بود، یعنی ناهماهنگی، عدم انسجام، قضاوت های غلط و یک رشته سخنان بی معنی در دهان هر کسی که وارد صحنه می شد... عدم امکان ارتباط به صورت عامل

مزاحمی درآمد که به همه سو حملهور میشد... در هر سمت اگر انسجامی می دید درهم می ریخت و خلأ قلب ها و مغزها را توجیه می کرد. با این که این وضع، سال های دراز ادامه یافت و دیگر شاهد اوج گرفتن هنر تئاتر چنان که باید نشدیم، با این همه از میان همین نویسندگان تئاتر نو کسانی درخشیدند که به تدریج نامشان در میان بزرگان عالم تئاتر ثبت شد. هرچند که هرگونه دسته بندی در این مورد نمی تواند چندان دقیق باشد، ولی با مسیری که نویسندگان سرشناس تئاتر نو در پیش گرفته اند، می توان به طور تقریبی آنها را در پنج گروه به ترتیب زیر قرار داد:

۱\_در نحلهٔ یونسکو: ژان تاردیو J. Tardieu ، گونترگراس G. Grass ، فرناندو آرابال F. Arrabal .

۲ در صف بکت: روبرپنژه R. Pinget ، مارگریت دوراس M. Duras ، هارولد پینتر H. Pinter و رولان دوبیار R. Dubillard .

۳ نوعی تئاتر بولوار پیشتاز امریکائی: ادوارد آلبی E. Albee ، موری شیسگال .M Schisgal ، آرتور کاپیت A.L. Kopit ، جک گلبر Jack Gelber .

F. به دنبال برشت: ماکس فریش Max Frisch ، فردریش دورنمات . Dürrenmatt ، پتر وایس P. Weiss ، آرمان گاتی A. Gatti .

۵\_ آفريقائي هاي فرانسوي زبان: ياسين كاتب Y. Kateb ، امه سزر Aimé Cesaire .

١

در میان نمایشنامه نویسانی که آثارشان قرابتی با کار یونسکو دارد، ژان تاردیو (۱۹۰۳ م) را باید پیش کسوت شمرد. نخستین نمایشنامههای او تاریخ ۱۹۴۷ را دارند، یعنی سه سال پیش از آوازخوان طام. تاردیو در یک رشته نمایشنامههای کوتاه تک پردهای، (که در نخستین مجموعه، شانزده تا از آنها و در مجموعهٔ دوم شش تا چاپ شده بود.) غنای تئاتری زبانی را که از سوررئالیسم به ارث مانده است با لذت مشهود یک کاوشگر، به طور منظم بررسی میکند و به طور منظم به کار میبرد: در کار «تمرین سبک» بیش از پیش خود را نزدیک تر به رمون کنو احساس میکند تیابه یونسکو. شانزده «طرح نمایشی»، مضحکه ها، پارودیها، یا اشعار مجموعهٔ اول بیشتر عبارتند از وسعت دادن به یک طرح نمایشی عادی در ابعاد یک رویای وهمی یا اضطراب انگیز.

تاردیو که کاوش های خود را در کار تجرید باز هم بالاتر و بالاتر می برد، به تدریج به جای تار و پود طرح های نمایشیاش، مضامین بسیار سادهای را به کار برد که با هم ترکیب می شدند و بر حسب نوعی ساخت شبه موسیقیائی پاسخگوی هم بودند. سرانجام، به عنوان مثال، در الفبای زندگی ما A.B.C. de notre vie ر پاسخگوی هم بودند. سرانجام، به عنوان مثال، در الفبای زندگی ما A.B.C. de notre vie ر کنسر توی ناطق که در سال ۱۹۵۸ نوشته شد) فقط با مضامین کاملاً از هم گسسته روبرو هستیم و کلمات فقط برای ارزش صوتی شان به کار می روند. خود تاردیو در این باره چنین نوشت: «کلمات بیشتر نت های موسیقی یا لکههای رنگ هستند تا مفاهیم.»

تاردیو که شاعر باریک بینی است (چند مجموعهٔ شعر منتشر کرده و آثار هولدرلین را به فرانسه برگردانده است.)، به عنوان تجربهای نبوغ آمیز، و در عین حال با رنگی از طنز، با کلمات بندبازی میکند. کلمات در دست او بیخطرند و انتظار هیچگونه انفجاری نباید داشته باشیم.

گونترگراس (۱۹۲۷\_۱۹۹۱) رمان نویس و نمایشنامه نویس آلمانی به نوع دیگری عمل میکند. در نمایشنامهای با عنوان طغبان آب Hochwasser (۱۹۵۵) خانوادهای را نشان میدهد که با بالا آمدن آب در خانه، طبقه به طبقه تا پشت بام بالا میروند. شخصیت ها که کمی دیوانهاند، چندان عمقی ندارند،

گوئی حرکات و طرز حرف زدن خود را از قهرمانان یونسکو گرفتهاند. اما در این میان دو موش فیلسوف که در گوشهای از دیوار ماجرا را تفسیر میکنند، بیش از اینکه از یونسکو تأثیر پذیرفته باشند، نشان از رمانهای خود نویسندهٔ پرشور، به ویژه رمان طبل را برخود دارند.

نمایشنامهٔ عمو، عمو Onkel, Onkel (۱۹۵۶) بیشتر از اگزیستانسیالیسم بهره گرفته است و وسوسهٔ جنایت را با تمسخر به صحنه می آورد.

آشپزهای بدجنس Die Bösen Köche (۱۹۷۱) تمثیلی طولانی است به سبک تراژی \_ کمیک: عدهای در جستجوی فرمول سوپ اسرار آمیزی هستند که «کنت» نامی آن را در اختیار دارد. این کنت در لحظهای که تحت فشار آشپزهای بدجنس حاضر شده است فرمول را در اختیار آنها بگذارد، اعتراف میکند که آن را فراموش کرده است، زیرا درست مانند عشق که تازه کشفش کرده است، فرمول اسرار آمیز نیز نه می تواند ثابت بماند و نه به دیگری منتقل شود. این فرمول شناختی زنده است، تجربهای متغیر که پیوسته تازه می شود. کنت خودکشی میکند.

گراس که خود نیز تشنهٔ تجربههای تازه است، به سراغ سیاست می رود و یک نمایشنامهٔ متعهد می نویسد با عنوان تودهها قیام می کند Die Plebejer Proben یک نمایشنامهٔ متعهد می نویسد با عنوان تودهها قیام می کند Ore Probe den Aufstan در قبال پراکسیس انقلابی نشان می دهد. روشنفکر او ظاهراً بر تولد برشت است که روز ۱۷ ژوئن ۱۹۵۳ نمایشنامه کوربولان coriolan و به ویژه صحنهٔ قیام تودهها را با هنرپیشگان برلینر آنسابل Berliner ensemble تمرین می کند. و حال آنکه همزمان در بیرون شورش واقعی کارگران برلین شرقی برپا شده است. این فرصتی است برای گونتر گراس که مسئولیت نویسنده را در قبال تاریخ که خود را می سازد، مطرح کند. گراس در این نمایشنامه بیشتر به سراغ فرناندو آرابال (۱۹۳۲ ) نویسندهٔ اسپانیائی است با استعدادی بینظیر که نمایشنامههایش را به فرانسه مینویسد، اما به اسپانیائی میاندیشد و خیال میبافد. میتوان گفت که شهرت او در آلمان و امریکا و انگلیس بیشتر از فرانسه است. زیرا نمایشنامههایش در آن کشورها بیشتر به صحنه میرود. در اواخر دههٔ پنجاه و در گرما گرم رواج تئاتر نو در فرانسه، او که بیست و پنج سال بیشتر نداشت چند مجموعه از نمایشنامههایش را منتشر کرده بود و با اینکه در آفرینش آنها چیزی مدیون تئاتر پیشتاز فرانسه نبود، اما به تدریج از جنبههای مختلفی به نویسندگان این تئاتر پیوست. آثار آرابال آکنده از بیرحمی و در عین حال سرزندگی و شادمانی است، آکنده از کابوسهای جنگ مخرج مشترک همهٔ این نمایشنامهها، سن و سال معینی ندارد. ناسازگار دائمی است، تا حدی برادر چارلی چاپلین در فیلمهای کوتاهش؛ به زبان سادهٔ بچه ها صحبت میکند و در عین حال به زبان شاعران. آرابال از واله اینکان محبت میکند و در عین حال به زبان شاعران. آرابال از واله اینکان محبت میکند و در عین حال به زبان شاعران. آرابال از واله اینکان

در میان نمایشنامههای کوتاه او، بیکنیک در دشت Pique-nique en در میان نمایشنامههای کوتاه او، بیکنیک در دشت Acc سرباز «زاپو» Campagne دفعات بیشتری به صحنه آمده است. پدر و مادر سرباز «زاپو» Zapo به ملاقاتش میآیند تا او را در میدان جنگ تشویق کنند و مقادیری خوراکی و لوازم هم برای او میآورند. «زیو» Zepo سرباز دشمن راکه از آنجا رد میشد اسیر میکنند و بعد به پیک نیک دعوتش میکنند. یک رگبار مسلسل همهٔ آنها را با هم درو میکند.

در اغلب نمایشنامههای آرابال (فاندو و لیز Fando et Lis ، سه چرخه Tricycle و گورستان اتومبیل Cimetière des voitures همان زن و مرد را باز می یابیم، معمولاً زن

و شوهر، فقیر، بچه صفت، مکارند و اغلب بیرحم و تشنهٔ عدالت و نیکی. آنها که طبعاً محروم از هرگونه تصور اخلاقی هستند، در حاشیهٔ جامعه زندگی میکنند و دستخوش انگیزشها، رویاها و بازیهای خود هستند. بدین سان در گورستان اتومیل، امانو Emanou که از اتومبیلهای شکسته برای خود خانه ساخته است، سعی دارد که بازی خیرخواهی در بیاورد. او متواضعانه، بی آنکه خود بداند، عملاً ماجرای مصیبت عیسی مسیح را زندگی میکند: یکی از همراهانش به او خیانت میکند، دیگری انکارش میکند، روی دوچرخهٔ پلیسی طناب پیچ می شود و روی یک چراغ گاز اعدام می شود. او وقتی که قربانی نباشد، جلاد است و در تمام عمر به صورت افسانهای، بیگناه.

آرابال سبک تازهای ابداع کرده است: کمیک و رویائی، در مرز سادهلوحی و سادیسم که اغلب کارگردانان را به اشتباه میاندازد و در فرانسه کمتر هنرپیشهای است که بتواند خود را با مقتضیات این سبک نمایش تطبیق دهد. آرابال که در طول سالها، دنیای سوررئالیسم، «پاپ آرت» و هپنینگز Happenings را کشف کرده، نام تجربهٔ جدید تئاتر خود را تئاتر وحشت

Happenings را کشف کرده، نام تجربه جدید تئاتر خود را تئاتر وحشہ Théâtre paniqeگذاشته است.

## ۲

با دومین گروه نمایشنامه نویسان به قلمروی از آفرینش تئاتری می رسیم که بار آورتر و با حساسیت دههٔ شصت موافق تر است. با این گروه از نویسندگان، روانشناسی که پیشتازان دههٔ پنجاه (دنباله روان آرتو و سوررئالیسم) محکومش کرده بودند، به صورتی مبهم به صحنه باز می گردد. اما دیگر به جنبههای ناتورالیستی و به نظام تحلیل فرویدی که سخت مورد توجه تنسی ویلیامزبود، اکتفاء نمی کند. نمایشنامه نویسان جوان از زبان از هم پاشیدهٔ آوازخوان طاس همراه با عمق اندیشههای بکت که به طور معجزه آسائی عینی

شده است استفاده میکنند. این تئاتر میداند که چگونه از سکوت برای نفوذی موشکافانه در واقعیت استفاده کند و به جای اینکه در اطراف آن بتند، اسرار آن را برملا سازد. با پیچ و خمهای طولانی به نوعی دید چخوفی یا پیراندلوئی از جهان بر میگردد و به کهکشانهای رمزآلود «تروپیسم» Tropisme ناتالی ساروت میرسد.

در این گروه رمان نویسانی نظیر روبر پنژه Robert Pinget و مارگریت دوراس M. Duras و نمایشنامه نویسانی نظیر هارولد پینتر H. Pinter و رولان دوییار .R Dubillard وجود دارند.

سند باطل Lettre morte اثر روبر پنژه، در مارس ۱۹۶۰ در تئاتر رکامیه \_ T.N.P. به کارگردانی ژان مارتن \_هنرپیشه ای که نقش لاکی را در در انتظارگودوبا موفقیت بازی کرده بود به صحنه رفت. همراه آن، آخرین نواد بکت نیز نمایش داده می شد. همین مجاروت سبب شد که همه او را دنباله رو بکت بشمارند.

پنژه که رمان های نو مینوشت و آثارش در سلسلهٔ انتشارات مینوئی Minuit (که به چاپ آثار نو شهرت داشت) به چاپ میرسید، پس از اینکه رمان های متعددی نوشته بود به فکر افتاد که آخرین رمان خود، فرند Le Fiston را به صورت نمایشنامه در آورد و به صحنه ببرد. فلاکت سیاهی بر هر دو اثر حاکم است: واقعیتی که به تدریج از هم می پاشد و به سوی هذیان می رود. می کوشد که به ابتذال پناهنده شود و همانجا وامی ماند. یک شخصیت، یعنی آقای لِوِ را Lever به این جستجوی زمان از دست رفته که در معرض تهدید مرگ است و موضوع اثر را تشکیل می دهد، دست می زند.

دلمشغولی لِوِرْ، غیبت و انتظار پسر محبوبی است که به دوردست ها رفته است و بر نمیگردد و نامه هم نمینویسد. بر گرداگرد او زندگی یکنواخت این دهکدههاست که همهٔ اهالی سرگذشتهای حقیرانهٔ همه را میشناسند و اغلب قهرمانان داستانی پنژه در آن به بار میآیند. دردی عمیق و ناشناختنی از سکوت لِوِرْ تراوش میکند و او نمیداندکجا قرار بگیرد، یک تشییع جنازه که

درگذر است، یک گروه بازیگران سیار کم مایه که ملودرام فرسودهٔ فرندگمراه را بازی میکنند؛ چنین است «حوادث» روز و نمایشنامه. این نومیدی که به تدریج خسته کننده میشود باکلمات \_بسیار درست، همهٔ روزها، با سؤال های بی جواب مانده، باگفتگوهای بی سروته، و این خاکسترهائی که وقتی زیر و رو میکنی چهرهٔ آشفتهٔ مرگ از زیرشان در میآید، دنیای رمانها و نمایشنامههای پنژه را تشکیل میدهد: شبکهای از وسواسها در زنجیرهٔ دوریِ تداعیها که با سماجت غریبی باز میآیند.

اثر مشهور دیگر روبر پنژه دسته La Manivelle یک نمایشنامهٔ رادیوئی است که با ترجمهٔ بکت به انگلیسی در زادیوها و تلویزیون های همهٔ کشورهای آنگلوساکسون اجرا شد و همچنین به صورت دوزبانه با متن اصلی به چاپ رسید. این نمایشنامه گفتگوئی است بین دو پیرمرد که یکی از آن دو نوازندهٔ ارگ الکتریکی است که برشهائی از زندگی مشترک گذشته شان را زنده میکند. اما خاطرات یکی، با شکل دیگری از آن که دیگری در حافظه نگه داشته است تکذیب میشود تا اینکه سرانجام، دستهٔ ارگ که گیر کرده بود عیبش رفع می شود و ارگ به کار می افتد و بر فراز سر و صداهای کوچه، آهنگ قدیمی The old Tune (که عنوان متن انگلیسی اثر است) طنین انداز می شود.

دو نمایشنامهٔ مارگریت دوراس (۱۹۱۴\_۱۹۹۶) نیز ریشه در قلمرو رمان دارند، باغچه Le Square که از رمانی به همین نام گرفته شده است، و روزهای متمادی در میان درختان Des journées entières dans les arbres که آن هم عنوان داستانی را دارد که قبلاً نوشته شده بود. در خود رمان باغچه همه گفتگوها تقریباً به همان صورتی جریان می یابد که

در نمایشنامهاش میبینیم: نوعی درام بی ماجرا و منجمد که دو سرنوشت بیگانه را برای مدت یک ساعت با هم روبرو میکند و به هم میشناساند. یک دختر خدمتکار و یک کارمند سیار بازرگانی روی نیمکت باغچهٔ وسط میدان با هم گفتگو میکنند. دختر بیست سال دارد و مرد سن و سالش معلوم نیست. هیچ کدام به خودشان تعلق ندارند اما در حالی که دختر از شرائط زندگی خود متنفر است و نمی تواند این تنفر خود را فراموش کند، مرد بر اثر خستگی، امید هر تغییر وضعی را رد میکند. او به تسلیم و بی اعتنائی عادت کرده و به شادی های کوچکی که در طول سفر برایش پیش می آید راضی است.

دختر خدمتکار بیهوده میکوشد که همصحبت خود را در عصیان خویش شرکت دهد. ولی مرد میگوید: «دخترخانم، من آدم بی عرضهای هستم!» و هرکدام به سوی تنهائی خود میروند.

زبان اثر و ارتباطی که بین دو موجود برقرار میکند، نوعی آزادی و شخصیت بازیافته است برضد هر شکلی از بی خویشتنی اجتماعی. مارگریت دوراس موفق شده است ابهام ها، سکوتها و اهتزازات درونی راکه به رمان او ارزش میداد وارد عالم تئاتر کند. داستان هیجان انگیز روزهای متمادی در میان درختان با آمدن به صحنه ضعیف تر شده، به صورت تابلوهائی پراکنده شده است که بیشتر رئالیسم تنسی ویلیامز را به خاطر میآورد و حال آنکه باغچه بیشتر یادآور چخوف بود. البته در این نمایشنامه نیز مادر که شخصیت مرکزی است (شکمباره، عاشق و متحکم) به طور اعجاب آوری زنده و ستودنی است.

مارگریت دوراس نمایشنامههائی را هم مستقیماً برای صحنه نوشته است، از جمله پلهای راه آهن سن واوآز Les Viaducs de Seine et Oise و آبهاو جنگلها Les Eaux et forêts، که اولی از یک واقعهٔ شوم (کشف جسد تکه تکه شده) و دومی از یک حادثهٔ معمولی کوچه و خیابان مایه گرفته است. بر هر دو نمایشنامه فن بلاغتی حاکم است که حقایقی ظریف را به صورتی احساساتی و با تکراری

مصرانه بیان میکند. مارگریت دوراس بیشتر رمان نویس است تا نمایشنامه نویس و بهترین کارهای تئاتری او آنهائی است که از رمانهایش اقتباس کرده است.

در آغاز نیمهٔ دوم قرن، نسل جوان نمایشنامه نویسان انگلیسی همان قدر از تثاتر ذهنی تی. اس. الیوت دور بود که از تئاتر بازاری نوئل کووارد. نویسندگان این نسل با خشونتی یکسان عدم سازشکاری سیاسی را با رد و انکار سنت های هنری فرسوده درهم می آمیختند. آثار جان آزبرن J. Osborne ، آرنولد وسکر A. هنری فرسوده درهم می آمیختند. آثار جان آزبرن J. Osborne ، آرنولد وسکر Maroll Wesker و آردن Arden شیاهد ایسن شیوه است. هارولد پینتر Haroll (۱۹۳۰ ) واقعیت را با همان نام واقعیت به باد حمله می گیرد و به Pinter جای آن حقیقت ژرف روابط انسانی که از طریق زبان به دست آمده است برای او اهمیت دارد. پینتر می نویسد: «شما و من، تقریباً همیشه بی بیان، خسیس، غیرقابل اعتماد، کنایه گو، مبهم و مانع تراشیم. اما از این معایب زمانی زاده می شود که با آن در ورای آنچه گفته می شود، چیز دیگری می گوئیم.»

پینتر نخست بازیگر بود، از ۱۹۵۷ بودکه شروع به نوشتن کرد.گذشته از دو اثر اصلیش جشن نولدو سرایدار،نمایشنامههای تک پردهای متعدد نوشته که اغلب آنها به قصد نمایش در رادیو و تلویزیون بوده است.

دو نفر در یک اطاق، دری که رو به بیرون باز میشود، رو به ترس و «x» غیرقابل پیش بینی دنیای بیرون. در آغاز چنین است چهرهٔ معمولی تئاتر پینتر. تئاتری که از حقیرانهترین تجارب زندگی روزمره استفاده میکند و آن را به طور شاعرانه و نامحسوس به مسائل لاینحل دربارهٔ مفهوم هستی و زندگی مبدل میکند.

جشن نولد (The Birthday party) در یک پانسیون محقر خانوادگی جریان

می یابد که مگ Mag زن سالخور ده آن را اداره می کند. استنلی Stanley پیانیست لاقید نمایشنامه، غرق رویای زندگی خود در این پناهگاهی است که عشق مادرانهٔ مگ او را از حملات دنیای خارج در امان نگه می دارد. اما خطر خارجی، مبهم و خطرناک، در شخصیت دو فرد مزاحم که معلوم نیست از کجا پیدایشان شده است ظاهر می شود. آن دو تصمیم می گیرند که برای استنلی جشن تولد بگیرند. (تازه سالگرد تولدش هم نیست.) و با استفاده از این فرصت او را ظالمانه سؤال پیچ می کنند: «نمی دانی که اول کدام بوده؟ مرغ یا تخم مرغ؟ کدام؟ بگو، کدام؟» تا آنجا که استنلی نیمه خل می شود. در پردهٔ سوم، دو فرستاده ای که از جای دیگر آمده بودند، استنلی را که سربراه شده و لباس تر و تمیز پوشیده است و گنگ و گیج است در اتومبیل شان می برند.

بیهوده است که بخواهیم برای نمایشنامه ای که واقعیت تئاتری آن خودکفاست نماد یا تمثیلی بتراشیم. این نمایشنامه بر موقعیت های خود تکیه دارد و دارای زبان روشنی است و هیچ معنی دیگری نمی توان از آن استنتاج کرد، مگر یک چیز: همه چیز نامطمئن است، ناشناختهها ما را احاطه کردهاند، وحشت در کنار ما و دم دست ماست، غیرقابل پیش بینی و زیر ظاهر مسخرهٔ پوچی. جشن تولدکه در سال ۱۹۵۸ در لندن به صحنه آمده بود جلب توجه نکرد. اما شهرت و موفقیت با دومین نمایشنامه به سراغ نویسنده آمد. سرایدار The صحنه ماند.

صحنهٔ سرایدار هم یک اطاق آشفته است. دو برادر، استون Aston و مایک Mick که مالک ساختمانند در آن اطاق زندگی میکنند. استون یک شب ولگردی به نام دیویس Davies راکه تصادفی ملاقات کرده است به آنجا دعوت میکند. دیویس نه جا و مکان دارد، نه اسم و عنوان معینی، نه لباس شایسته و نه موقعیتی در این دنیای بزرگ. استون شغل سرایداری را به او

پیشنهاد میکند. اما دیویس که وحشی یا وقیح و اقناع نشدنی است، دائماً دو برادر را برضد هم تحریک میکند تاآنجا که مایک او را از اطاق بیرون میاندازد. او ناامید بیرون میرود و ترحمی راگدائی میکند که از او دریغ میدارند. از زیباترین قسمتهای سرابدار تک گوئی بسیار زیبای استون است که تعریف میکند چگونه در گذشته از جهان واقعی بریده و دچار اوهام شده بود و چگونه وحشت شوک الکتریکی را تحمل کرده است. در زبان معصومانه، گزنده و شوخ این ماجرای یکدست نوعی حالت تراژیک تحمل ناپذیر موج میزند.

٣

ادوارد آلی (۱۹۲۸ ) که در سی و چهار سالگی ناگهان با نمایشنامهٔ بزرگ خود چه کسی از ویرجیناوولف می ترسد؟ ?Who's Afraid of Viginia Woolf در امریکا مشهور شد، در آن دیار با استعدادترین نمایشنامه نویس عصر خود شمرده می شود. او خلف تنسی ویلیامزو یوجین اونیل است \_ و باید گفت که این دو نفر به اضافهٔ تورنتون وایلدر و آرتور میلر مجموعهٔ چهره هائی هستند که امریکا به عالم تئاتر داده است. تئاتر امریکا بعد از ۱۹۲۰ شکل گرفته و از همان آغاز تحت تأثیر دو جریان حاکم بر همان دوران اروپا بوده است: ناتورالیسم و اکسپرسیونیسم. این تئاتر که در معرض هجوم تعبیر فرویدی از روابط انسانی است، یگانه تکیه گاه آن کانون خانواده است که آن نیز آکنده از درندگی های مختلف «تئاتر نو امریکائی»، روی هم رفته سبکی دارند اساطیری که آنها را به مختلف «تئاتر نو امریکائی»، روی هم رفته سبکی دارند اساطیری که آنها را به مور مشخص از نظایر اروپائی شان جدا می کند. تئاتر جوان امریکا سرمشق هایش را نیز در ادبیات امریکا پیداکرده است. در آنجا فاکنر جانشین

قالب عامیانه با صناعت تجربه شده دارد و آن کمدی موزیکال است. درونمایههای بکتی انتظار یا پیله کردن، عدم امکان ارتباط و هویت نامطمئن خویشتن و دیگری... همهٔ این مضامین در این آثار قابل تشخیص است. اما همهٔ آنها از اساطیر نوع امریکائی استفاده میکنند که جنبهٔ اختصاصی به آنها می دهد و از آنها سلاح ایدآلی برای اعتراض مؤثر اما پنهانی فراهم می آورد: پیش از مردن و خرد شدن در زیر اثاث گوناگون، در میان ردیف آسمان خراشهای عین هم، در تمدنی که آئین پول و «زن مشکوک» بر آن حاکم است و در آن، پیروزی تطهیر میکند و شکست گناه است و خود رویاها هم \_ رویاهای «پاکی» و «خوشبختی» \_گردآوری شده و مثل محصولات مصرفی توزیع شده است... بعضیها هنوز وقت فریادزدن دارند، تنها برای اینکه مرگ خود را اعلام کنند، یا مرگ دیگری را به تناسب احوال خویش انتخاب کنند.

در آغاز نیمهٔ دوم قرن بیستم، کار این نمایشنامهنویسهای جوان این نیست که به روش آرتور میلر، این دنیا را افشاکنند، یا دربارهٔ آن فلسفه بافی کنند و یا روش زندگی دیگری را پیشنهاد کنند. بلکه باید در آن به شیوهای نامناسب، وهمی و تراژی کمیک زندگی کنند. به زور پذیرفتن آن با همهٔ نتایجش، آن را منفجر سازند. و این روش ایجاب میکند که در عین حال زبان و نحو نمایشنامه را هم منفجر کنند.

آلبی، و همچنین گلبر، شیسگال، کاپیت، ریچاردسن، وینستین Weinstein و لوروا جونز Le Roi Jones در امریکا نمایندهٔ نوعی تئاتر مردمی پیشرو هستند که در آن شکستهای عصبی فردی، شدیدترین ادعانامههای برضد سازشکاری American way of life

از سوی دیگر، آلبی عمیقاً بکت را میستاید. هر چند که تأثیر مستقیم بکت را در آثار خود رد میکند، اما برای او مقام اساسی در تئاتر امروز قائل است و میگوید: «بکت نقش مهمی بازی کرده است. او حتی طبیعت اثر

نمایشی را تغییر داده است... پس از او تئاتر دیگر نمیتواند آن چیزی باشد که پیش از او بود.»

سؤالی که آلبی از طریق نمایشنامههایش از ما میپرسد تنها این نیست که چگونه میتوان امریکائی بود؟ بلکه در عین حال این است که «چگونه میتوان بود؟»

داستان باغ وحش (Zoo story) نمایشنامهٔ تک پردهای، کمدی دلخراشی است دربارهٔ تنهائی انسان، و در عین حال افشاگری عمیقی دربارهٔ زندگی مدرن. «جری» قهرمان جوان دربدر، نومیدانه در جستجوی ارتباط است. سخن او یگانه سلاح اوست و در سایهٔ این سلاح است که میتواند در سازشکاری معصومانهٔ پیتر خرده بورژوا تأثیر بگذارد و در آن رسوخ کند و او را دقیقاً از خودبی خود کند. وقتی که سخن از تمام امکانات خود استفاده میکند، آنچه برای جری باقی میماند، خشونتی است که در سایهٔ آن پیتر را به طور قاطع تسلیم کند. کاری که برای او باقی مانده این است که او را به قاتل بدل کند. خود را روی چاقوئی که است. جری با گرفتن مرگ خود از دست وی بر آن نفی نهائی که او را از است. جری با گرفتن مرگ خود از دست وی بر آن نفی نهائی که او را از دیگران جدا میکرد پیروز میشود. در این خودکشی به دنبال یک تعلیق طولانی به صورت گفتگو، که دلشوره را در برابر طنز میگذارد، یک جنبهٔ آثینی وجود دارد.

داستان باغ وحش در ۱۹۶۵ در پاریس اجرا شد و با استقبال فراوان روبرو گردید. لوران ترزیف Terzieff ـ Iکه نقش جری را بازی میکرد، آن را به صحنه آورده بود.

و باز لوران ترزیف بود که موری شیسگال را با ماشین نویسهاو ببر (۱۹۶۳) و عشق (۱۹۶۵) به فرانسویان معرفی کرد.

شیسگال در واقع از اولین نمایشنامههای یونسکو درس گرفته است. او تسلیم نوعی بازی تند زبان و موقعیتها میشود. اگر نامه رسان خود آموختهٔ ببر (که آرزو دارد خشونت نیروهای ابتدائی را تجسم بخشد) و قربانی او (زن خرده بورژوای اقناع نشدهای که او را ناک اوت میکند) هر دو در کینه ورزی به تمدن امریکائی مشترکند، ما بهتر میدانیم که هر دو غرق این تمدنند و حسرت آنها به زندگی وحشی و پاک نیز، مانند جنبههای دیگر زندگی شان تصنعی است و محصول سادهٔ تکراری شعارهای مکرر و آن «فرهنگی» است که افلاتون و تارزان و دانته را و چهرههای بازیهای تلویزیونی را از یک جنس می شمارند.

۵

«کمدی مضحک» گنجه اثر **آرتورل.کاپیت** اسم واقعیش چنین است: اوه! پاپا، طفلکی پاپا، مامان تو را تو گنجه دارت زده و همینه که منو کفری میکنه. این نمایشنامه نیز با پاشیدن کمی نمک فرویدی، اساطیر امریکائی را مسخره میکند.

جک گلبر سخنگوی نهضتی است که ادعا داشت تلقی از هنر تئاتر را تغییر خواهد داد. این نهضت «امریکن لیونیگ تئاتر» American Living Theatre نیویورک بود. اعلامیههای گروه اغلب از نتاتو و بدلش اثر معروف آنتونن آرتو گرفته شده بود با افزودهای از فلسفهٔ ذِن: «نمایش یک عشقبازی است که در آن نویسنده جسم و روح خود را به نمایش میگذارد تا در جمعیت گمنام تماشاگر ایجاد پالایش (Catharsis) و اشراق کند.»

در رابطه The Communication یک گروه معتادهای جوان منتظر رسیدن یک «رابط» هستندکه قرار است برایشان مواد بیاورد. در این نمایشنامه سعی میشودکه نوعی اتحاد بین سالن و صحنه ایجاد شود. از آیسخولوس تا بکت،

کسانی که به چنین اتحادی دست یافتهاند هرگز به طور تعمدی به سراغ آن نرفتهاند؛ این جستجوی هیجان آلود تماس مستقیم جسمانی از طریق حرکت تئاتری حاکی از فقر نمایشنامهنویسی است که از سرناچاری و برای اینکه خود را سرپا نگه دارد به سادهلوحانه ترین تحریکات دست میزند، از قبیل نمایش در نمایش، ترک تزیینات صحنهای، میل به بداههسازی از نوع کار پیراندلو، که همه کارهای تکرار شده در طول قرون و اعصار است و از آنها نمی توان انتظار تجددی را در هنر تئاتر داشت.

٤

انقلاب تئاتری برشت، هنر کارگردانی را در سراسر جهان تحت تأثیر قرار داده است. او گذشته از اینکه نویسندهٔ بزرگی است شاعر توانائی نیز هست و همین امتیاز، به نمایشنامههای سیاسی و انقلابی او نیز حالت غنائی می دهد. آثار برشت الهام غنائی خود را از شاعران لاتین (لوکرسیوس و هوراس) و فرانسوی (ویون، رمبو)، از تورات و از تئاتر «نو»ی ژاپنی میگیرد. شعر او مانند شعر رمبو \_ و مانند هر شعری که لیاقت این نام را دارد ـ نقض و انکار نومیدانهٔ دنیاست چنان که هست. ابداع مجدد زندگی حقیقی است. راهی به سوی صیرورت، با امید و تهدید در کنار هم. ضرورت (مارکسیستی) تغییر دنیا را برشت به عنوان شاعر پذیرفته است؛ نوعی حسرت تسکین ناپذیر خوشبختی و برادری در سراسر آثار او موج میزند («سرانجام، آن روزی خواهد آمد که انسان به یاری انسان می شتابد.») و در عین حال بدبینی سخنی مراه این امید است. این تضاد، که در همهٔ سطوح، چه در زندگی و چه در هنر تاثیرگذاری واقعی نمایشی را بخشیده است. آنچه در کار برشت همی و این است که هنر او بر سندان تجربهای طولانی و دردناک (تجربهٔ شکست تئاتر نو / ۱۰۳۹

نیروهای انقلابی در برابر فرانکو و هیتلر، تجربهٔ جنگ و تبعید) آبدیده شده است. با چنین هنری است که باید جهان را برای انسانها قابل تحمل کرد تا در نظر آنها مانند سنگ یکپارچهای از دروغ ها و افکار از پیش ساخته جلوه نکند که فقط آدمخواران بر سریر قدرت بتوانند از آن استفاده کنند. بلکه با همهٔ تنوعش، تضادهایش، گوارائیش، وضوح زندهاش، خود را به ابداعات زندهٔ انسان های نیکدل و خوش نیت عرضه کند. در این تئاتر، نیرو و ظرافت، خشونت و عفت، شفافیت و ابهام، طنز و نومیدی، با زبانی جلوه گر می شود که غنای خارق العادهٔ آن در همهٔ ادبیات آلمان به طور قاطع مؤثر افتاده است. در فرانسه نیز می توان گفت که آر تور آدامف و تا حدی نیز آرمان گاتی، دید سیاسی و زبان حماسی خود را از برشت به عاریت گرفته اند.

در آلمان برای چند نمایشنامه نویس معروف، از جمله ماکس فریش، دورنمات و پتروایس، برشت سرمشق خیرهکنندهٔ زبان و هنر تثاتر است. اما در این نیز شکی نیست که تجربهٔ تئاتری اغلب آنها بیشتر به تئاتر پوچ فرانسوی نزدیک است.

ماکس فریش (۱۹۱۱\_۱۹۹۱) از خلال همهٔ آثارش (چه رمان و چه تئاتر) به نقد آن سازشکاری می پردازد که کشور خود او سویس چهرهٔ مشخصی از آن را ارائه می دهد. بیدرمان و حریق افکنان ,Biedermann und die Brandstifter (L Ehrstücke) 1958 نمایشنامه ای است که بر حسب قوانین تئاتر آموزشی (L Ehrstücke) برشتی تنظیم شده اما «نمایشنامهٔ آموزشی بی آموزه» نام گرفته است. این عدم تمایل به اثبات چیزی خود روشنگر نکتهٔ مهمی است: فریش نیز مانند دورنمات، اما با ظرافت بیشتری، می خواهد فاصلهٔ خود را با برشت نشان دهد. بیدرمان کاسبکار کوچک مرفهی است که قسمت اعظم دارائی اش حاصل

یک کلاه برداری است. پشیمانی، احتیاج به آسایش به هر قیمتی و بالاخره ترس سبب میشود که او در خانهاش را به روی یک حریق افکن، یعنی برهم زنندهٔ مستقیم رفاه خویش، بازکند. از آن به بعد کار او این است که هر روز بیش از پیش، خود راگول بزند، زیرا هرچه دخالت او کمتر میشود، گستاخی حریقافکنان بیشتر میشود. سرانجام خود اوست که کبریت به دست حریق افکنان می دهد تا هست و نیست او را به خاکستر مبدل کنند.

بیدرمان، تشویش او، بلاهت او، دفعالوقت او و عدم مسئولیت او که برایش به صورت اصل زندگی درآمده است، همانا خرده بورژوای غیرمتعهد سویسی است و قابل مقایسه باکاسبکار عادی آلمانی در سال ۱۹۳۳، رو در رو با اولین آشوبگران نازی (حریق افکنان). اما نمایشنامه با دو حرکت موازی و کاملاً متضاد، که جنبهٔ کمیک آن را می آفریند، در معادلهٔ تنگ جغرافیائی یا تاریخی نمیگنجد. بلکه از ابهامهای باروری بهره مند است: بیدرمان تا حدی شبیه «گالی گی» قهر مان آدم آدم است برشت است، مردی که نمی توانست «نه» بگوید و یا مانند برانژهٔ یونسکو که در ته دلش مجذب کرگدن ها شده بود.

از این گروه، نویسندهای که ما بیشتر میشناسیم و اجرای چندین نمایشنامهاش را هم دیدهایم، فردریش دورنمات (۱۹۲۱–۱۹۹۰) است که او هم مضمونها و ساختارهاثی را از برشت به وام گرفته است. به طوری که فرانک ۷، اوپرای یک بانک خصوصی، عملاً نوعی اوپرای جهارپولی با مضمون معکوس است، با این تفاوت که در آن بانکدارها هستند که گانگستر می شوند، نه گانگسترها که در کار برشت پولدار و متشخص می شوند.

اماکمدی های او (ازدواج آقای میسی میپی ، رومولوس کبیر) در قالب ذوق آزمائی نویسندهٔ هجائی، دلمشغولی های انسان اخلاقی و حتی مذهبی را دارد که درگیر مسئلهٔ عدالت انسانی و الهی است و به این ترتیب از مسائل خاص برشت دور میافتد. فانتری نیش دار ملاقات بانوی سالخورده Der Besuch der alten Dame (1956) که حکایتی باروک دربارهٔ قدرت پول است، ساختاری بیشتر یونسکوئی دارد.

دورنمات نمایشنامههای خود را در قلب درام اجتماعی روزگار ما قرار میدهد، اما نظریهٔ برشت راکه بر طبق آن تئاتر باید انسان را یاری کند تا دنیا را تغییر دهد، رد میکند. دورنمات میگوید: «این اندیشه که انسان میتواند و باید دنیا را عوض کند، این جزماندیشی کهنهٔ انقلابیون، اکنون دیگر تحققناپذیر شده است و رواجی ندارد.» برای او امروز تراژدی دیگر تقلید طنزآلودی بیش نمیتواند باشد: «گروتسک باطلنمای محسوسی بیش نیست... شکل یک واقعیت بی شکل، چهرهٔ یک دنیای بی چهره.» فکر نمیکنیدکه این حرفها فقط با قلم یونسکو، یونسکوی خالق برانژه میتواند به رویکاغذ بیاید؟

و اما پتروایس (۱۹۱۶–۱۹۸۲) نویسندهٔ سوئدی نژاد آلمانی، با نمایشنامهٔ تکان دهندهٔ او که پیتربروک Peter Brook در ۱۹۶۴ در لندن به صحنه آورد ناگهان شهرت یافت. عنوان این نمایشنامه عملاً خلاصهٔ مختصری از مضمون آن است: آزار و قتل ژان پل ما را با نمایش گروه تئاتری تیمارگاه شارانتون به کارگردانی مارکی دوساد این نمایشنامه به دادههای تاریخی متکی است. سادکه از ۱۸۰۱ تا ۱۸۱۴ در شارانتون نگهداری می شد آین فرصت را یافت که در آنجا با شرکت بیماران روانی دیگر نمایش های متعددی را به صحنه بیاورد. پتروایس تصور می کند که آنها ماجرای قتل «مارا» به دست «شارلوت کوردِه» را بازی کنند. این تئاتر در تئاتر، که تخیلات دیوانه ها نیز به آن اضافه می شود بیشتر تئاتر

ژنه را به یاد می آورد. اما پتروایس زبان خود را به صورت آموزشی ترین نثر برشت تنظیم کرده است که در فواصل آن قطعات آوازی و نمایش های پانتومیم وجود دارد. حضور دیوانه ها و آشفتگی مزاحم آنها به پیتربروک امکان داده است که میزانسنی به سبک آرتو فراهم بیاورد. عملاً نویسنده میخواهد که از این پسیکودرام یک نتیجهٔ اخلاقی بگیرد. اما نتایج اخلاقی هم بسیار مبهم است. پتروایس در این باره مینویسد: «آنچه در مقابلهٔ ساد و مارا برای ما جالب است، ستیز بین حد اعلای فردگرائی است با اندیشهٔ انقلاب سیاسی و اجتماعی.»

در برابر «مارا» که کشش های او «به خط مستقیم رو به مارکسیسم می رود.» ساد که افراط کاری های دیکتاتوری توتالیتر را از پیش احساس میکند و نگران است، به نظر می رسد که سخنگوی نویسنده است. اما نمایشنامه قاطعیت ندارد و با توسل به جاذبه های مختلف، از واقعیت مسائل در میگذرد.

اگر نتوان ادعاکردکه آرمانگاتی (۱۹۲۴۔ ) تحت تأثیر برشت بوده است، در هر حال باید گفت که او از نمایشنامهنویسانی است که Homo Politicus بیشتر از هر کس و هر چیزی توجه او را به خود جلب میکند. فراوانی آثار او گهگاه سبب میشودکه کار به ابهام بکشد. او که شیفتهٔ همهٔ تازگی هاست، کوشیده است قسمتی از فنون سینماتوگرافیک را در مسیر یک تئاتر اجتماعی و ضد روانکاوی در آثار خود به کار برد.

در گاووزغ (Crapaud-Buffle) که غریب ترین صحنهها را سرهم کرده بود (و در ۱۹۵۹ به کارگردانی ژان ویلار در تئاتر رکامیه به صحنه آمد) ادعا میکرد که به طور پراکنده، پتن، سینگمان ری، ژنرالهای جنگ های مستعمراتی، دیکتاتورهای امریکای جنوبی، پیسارو، فاشیسم و غیره را به چرخ شکنجه

مىبندد.

در زندگی خیالی اوگوست ژه جاروکش La vie imaginaire de l'éboueur Auguste می بردازد Geai که در ۱۹۶۴ در لیون به صحنه رفت، گاتی تنها به یک قهرمان می پردازد که به عنوان مظهر ستمدیدگان و بی خویشتنان روزگار ما در نظر گرفته شده است. زندگی اوگوست ژه با استفاده از تکنیک فلاش بک که در تئاتر کار دشواری است، با همهٔ پیچیدگی های گذشته و حال زندگی پدر خود نویسنده، در کنار صحنههای خیالی و در ترکیب با آنها مجسم می شود.

گاتی نمایشنامهٔ سرود همگانی برای دو صندلی الکتریکی را خودش در تئاتر T.N.P. کارگردانی کرد. مضمون این نمایشنامه، احتضار (۱۹۲۰ تا ۱۹۲۷) و اعدام ساکو Sacco و وانتستی Vanzetti دو آنارشیست ایتالیائی در زندان بوستون (ماساچوست) است. خود حادثه هرگز نشان داده نمیشود، بلکه به وسیلهٔ شخصیت هایی از همهٔ طبقات اجتماعی و همهٔ سرزمینهای جهان که با این واقعیت روبرو شدهاند، پیش چشم ما مجسم میشود. عکس العمل های آنها مانند حروف کلمات یک جدول در کنار هم قرار میگیرد تا این فاجعه را که خواه ناخواه و دانسته یا ندانسته در آن درگیرند، بازسازی کند: گاتی میگوید: «آنها در قتل خودشان به دست خودشان شرکت میکنند.»

امتیاز آرمان گاتی در این است که جدیدترین و ابتکاری ترین روشهای تئاتری را برای بیان مقاصد سیاسی و اجتماعی خود به کار میبرد. او پیوسته در جستجوی قالب تازمای برای تئاتر خویش است و از این رو در نمایشنامههای او با ابتکارات و پیچیدگیهای فراوان، با درهم آمیختن واقعیت و خیال و نیز درهم ریختن زمانها روبرو میشویم.

ناگفته نماند که گاتی به عنوان خبرنگار جنگی به چهارگوشهٔ جهان سفر کرده و دربارهٔ کشورهای گوناگون و مسائل ما به الابتلاء آنها نمایشنامههای متعددی نوشته است: از جمله دربارهٔ چین (ماهی سیاه 2088, Inte Poisson noir, 1958 و مرد ننها 1969 ,Un Homme Seul (کتسال 1960 ,Quetzal ، نولد La

Naissance, 1968) دربارة ويت نام (وِ مثل ويت نام Naissance, 1967) ( والخ...

## ٥

یاسین کاتب (۱۹۲۹ ـ ۱۹۸۹) الجزایری و امه سه زر (۱۹۱۳ ـ ) آنتیلی، خشونت رویدادهای فجیع را با آمیختهای از تغزل وارد صحنهٔ تئاتر فرانسه کردند.

کاتب، الهام یافته از آیسخولوس و عاشق فاکنر، در جسد احاطه شده Le (1955) Cadavre encerclé, با واقعیت شاعرانهٔ فوق العادهای، تصویر انسان استعمارزده را نشان می دهد که می میرد و دوباره در دائرهٔ بی پایان تناسخهائی زاده می شود که جستجوی نومیدانهٔ خویشتن و آزادی خویشتن و دلائلی که برای زیستن دارد او را رهبری کرده است. در واقع او همزاد انقلابی است که انکار می شود و تجدید می شود و بدین سان دیگر نمی توان از «تئاتر متعهد» سخن گفت. کاتب شاعر که «آشوبگر ابدی در دل آشوب» است، از خلال تاریخ اخیر ملت خود، آن صدای اصلی را به گوش ما می رساند. با خشونتی که در اقالیم دیگر زاده شده است. او زبانی را که از استعمارگران «ربوده» است، در آخرین پناهگاههایش گیر می اندازد و صداهائی از آن بیرون می کند که اهل زبان نمی توانستند.

امه سه زر همان گونه که اولین اشعارش نشان میدهد، تجربهٔ سوررئالیستی را از سر گذرانده و سپس از آن فراتر رفته است و با شعر نمایشی بزرگ و سگ ها خاموش بودند (Et les chiens se taisaient, 1956) وارد عالم مبارزه می شود. با تراژدی کریسنف شاه 1963, Tragedie du roi Christophe قدم در عالم تئاتر میگذارد. او در این نمایشنامه شاه قلمرو کوچکی را نشان می دهد که از ۱۸۱۱ تا ۱۸۲۰، قریب صد سال زودتر از دیگران، کوشش فجیعی را برای استعمارزدائی آغاز میکند. اما افریقای آزاد شده کنونی، بلافاصله پس از رفتق سفیدپوستها با وسوسههای خاص خود آشنا خواهد شد: وسوسهٔ خودکامگی، وسوسهٔ جادو و آثینها، گذشتناپذیری و کوششهای خاصش برای بازآفرینی نوعی «سیاهستائی» (Negritude) بی مانند، بازیافتن تشخصی که بر اثر قرنها بردگی پنهان مانده و فاسد شده است.

سه زر معتقد است که استقلال، افریقا را از عصر حماسه به عصر تراژدی انتقال داده است. تراژدی کرسنف شاه را در ۱۹۶۳ و فصلی در کنگو Une saison au Congo را در ۱۹۶۶ مینویسد. در هر دو نمایش شاهد برخورد بین آرمانهای رهبر سیاسی (کریستف شاه یا پاتریس لومومبا)، بند و بستهای دیگران و بی اعتنائی تودهٔ مردم هستیم. در این میان فشار و سرکوب که جامهٔ سیاه در بر کرده است، باز هم فرد عاصی را درهم می شکند.

بدینسان آنچه امه سه زر میخواهد به یاری آثار ادبی و فعالیتهای سیاسیش به دست آورد، آن تشخص و عظمت انسانی است که در طریق آن باید جرأت کرد و حقیقت راگفت، عدالت را خواست، عشق را در دل پرورد و سرنوشت را تحمل کرد.

# نمونهای از تئاتر نو

**استاد** بازی در یک پردہ

اثر: اوژن يونسكو

آدمها: مبشر. مرد ستایشگر. زن ستایشگر. عاشق. معشوقه «مبشر» پشت به جمعیت، وسط صحنه، نگاههایش را به در خروجی ته صحنه دوخته و مواظب رسیدن استاد است. در سمت راست و سمت چپ صحنه مرد ستایشگر و زن ستایشگر به دیوار چسبیدهاند و آنها هم مواظب رسیدن استاد هستند.

میشر (پس از اینکه چند لحظه گردنش را به جلو دراز کرده و به یک حالت مانده است) ایناها ... ایناها ... ته کوچه (صدای هورا و تحسین جمعیت شنیده میشود) استاد ایناهاش ... داره میاد ... نزدیک میشه! ... (فریادهای تحسین و کفزدنها در پشت صحنه) ... بهتره که مارو نبینه .... (دو ستایشگر بیشتر به دیوار میچسبند) توجه کنید (اعلامکننده ناگهان دچار هیجان میشود:) هورا ... هورا! ... استاد ... استاد! ... زنده باد استاد! (دو ستایشگر با بدنهای بی حرکت و چسبیده به دیوار، تا حدی که میتوانندگردن میکنندو سرهاشان را به امید دیدن استاد پیش می آورند) استاد .... اس ... تا ... د! (دو ستایشگر هم با او هم صدا میشوند:) هورا! هورا! ... (صدای هوراهای دیگر که از بیرون می آید و به تدریج ضعیف تر میشود) هورا! هورا ...! (مبشر یک قدم به انتهای صحنه می دود. بعد می ایستد:) آه! عجب! داره میره! داره میره! ... دنبال من بیائین ... زود! دنبالش برویم (از همان راه بیرون می دود و دو ستایشگر هم فریادزنان دنبال او می دوند:) استاد ... استاد! ... اس ... تا ...د! اس ... تا... د!

این «اس ...تاد!» آخری مانند بعبعی از پشت صحنه شنیده می شود. سکوت. چند لحظهٔ کوتاه صحنه خالی میماند. از سمت راست صحنه «عاشق جوان» و از سمت چپ صحنه «معشوقهٔ جوان» وارد می شوند. در وسط صحنه به همدیگر بر میخورند.

عاشق جوان ببخشین، مادام یا مادموازل؟ معشوقه جوان آقا، من افتخار شناسائی شما رو ندارم! عاشق جوان من هم شما رو نمی شناسم! معشوقه جوان پس ما هیچکدوم همدیگر و نمی شناسیم. عاشق جوان درسته. پس ما یه وجه مشترک با هم داریم. یعنی زمینهٔ توافقی بین ما هست که می تونیم آینده مونو روی اون بناکنیم.

نشان ميدهدكه ميخواهد برود.

**عاشق جوان** آه عزیزم! شما رو می پرستم. معشوقه جوان عزیزم، من هم!

**عاشق جوان** عزیزم، من شما رو با خودم میبرم. بعد با هم زنوشوهر میشیم. از سمت چپ خارج می شوند. صحنه لحظه کو تاهی خالی می ماند.

**مبشر** (از ته صحنه ظاهر می شود و دو ستایشگر هم دنبال او هستند)با وجود این

تئاتر نو / ۱۰۵۱

او در حالی که دست عاشق راگرفته است و میکشد از صحنه بیرون میرود.

او هم خارج میشود. لحظهای صحنه خالی میماند. بعد دوباره عاشق و معشوقه همان طور دوان دوان از سمت چپ ظاهر میشوند و از صحنه عبور میکنند و خارج میشوند.

3 . AW /

از سمت راست خارج میشوند. صحنه لحظهای خالی میماند. از ته صحنه «مبشر» از سمت چپ زن ستایشگر و از سمت راست مرد ستایشگر ظاهر میشوند. در وسط صحنه به همدیگر بر میخورند.

سروصدای تحسین و «هورا» در پشت صحنه.

| هورا!          | ميشر       |
|----------------|------------|
| از اونجا مياد! | زن ستایشگر |

ته صحنه را نشان مي دهد.

مردستایشگر آره، اونجاست!

سمت چپ را نشان میدهد

هبشر خوب! دنبال من بیاثین! زنده باد استاد! او به همراه دو ستایشگر که فریاد میزنند از سمت چپ خارج می شوند.

#### دو ستایشگر زنده باد استاد!

بیرون میروند. صحنه لحظهای خالی میماند. از سمت چپ دو عاشق ظاهر میشوند. عاشق از ته صحنه بیرون میرود. معشوقه پس از اینکه فریاد میزند: «پوستتو میکنم!» دوان دوان از سمت راست خارج میشود. از ته صحنه مبشر و دو ستایشگر ظاهر میشوند.

مرد ستایسخر از سمت راست و رن سایسخر از سمت چپ خارج میشوند. در تمام این مدت فریادهای تحسین بر حسب ریتم و حرکات صحنه بلندتر یا آهسته تر شنیده میشود. صحنه لحظهٔ کو تاهی خالی می ماند. عاشق و معشوقه از چپ و راست فریادکنان ظاهر می شوند.

**عاشق** میکشمت.

زنده باد استاد! گیرش می آریم. از اینجا میاد! نمی تونی! (از همهٔ راهها خارج و وارد می شوند. بالاخره در حالی که از چپ و راست و ته صحنه وارد می شوند همه در وسط صحنه بهم بر می خورند. در همان اثناء کف زدن ها و تحسین ها از ۲پشت صحنه به صورت گوشخراشی بلند می شود و آنها هم در حالی که همدیگر را بغل می کنند با آخرین صدا فریاد می زنند:) زنده باد استاد! زنده باد استاد!

بعد ناگهان سکوت برقرار میشود.

مبشر استاد رسید! سرجاهاتون! توجه کنین! .

مرد ستایشگر و معشوقه به دیوار راست میچسبند. زن ستایشگر و عاشق به دیوار چپ. هر دو دست در کمر هم میاندازند و همدیگر را میبوسند.

> مردستایشگر (به معشوقه.) عزیزم، عزیزم. زن ستایشگر (به عاشق.) عزیزم. عزیزم.

در اثنائی که مبشر دوباره سر جای خود و پشت به جمعیت ایستاده و چشم به ته صحنه دوخته است صدای کفزدنها آرام تر میشود.

کفزدنها مضاعف میشود و شدت میگیرد. مرد ستایشگر، زن ستایشگر، عاشق و معشوقه فریاد میزنند:

همه باهم هورا! زنده باد استاد! (قبل از اینکه ظاهر شود. نوار کاغذ رنگی به طرف او پرت میکنند. بعد مبشر ناگهان خود را به کناری می اندازد تا به استاد راه عبور بدهد. چهار نفر دیگر در حالی که دست شان برای پر تاب نوار کاغذی به جلو کشیده است به همان حال بی حرکت می مانند اما در عین حال «هورا» می گویند.)

استاداز ته صحنه داخل خواهد شد. تا وسط صحنه پیش خواهد رفت.

تردید خواهد کرد. قدمی به سمت چپ بر خواهد داشت، بعد تصمیم خواهد گرفت و محکم و با قدمهای بلند در میان هورای بلند مبشر و هورای ضعیف تر و حیرتزده مرد و زن ستایشگر و عاشق و معشوقه از سمت راست خارج خواهد شد. اینها ظاهراً تاحدی حق دارند تعجب کنند. زیرا استاد با اینکه کلاه دارد، سر ندارد. درست کردن استاد به این صورت بسیار ساده است: هنر پیشهای که نقش استاد را بازی می کند پالتویی با یقهٔ بلند خواهد پوشید که لبهٔ آن را تا روی پیشانیش بالا خواهد کشید و یک کلاه روی آن خواهد گذاشت. مردی با پالتو و شا پو و بدون سر واقعاً چیز حیرت آوری است و بدون شک هیجانی تولید خواهد کرد. پس از بیرون رفتن استاد:

پردہ

دگردیسی رمان

شاید هیچ یک از نامهائی که به انواع ادبی داده شده است به اندازهٔ نام انگلیسی رمان، یعنی «ناول» Novel بیان کننده و پرمعنی نباشد. ناول یعنی «تازه» و رمان استثنائاً آن نوع ادبی است که از بدو پیدایش تاکنون پیوسته تحول یافته و این تحول به صورت جزء ضروری وجودش درآمده است. زیرا رمان «روایت» انسان است و زندگی او و چون انسان و زندگی او پیوسته در تحول است رمان نیز باید هماهنگ با این تحول متحول شود و اگر از این تحول عقب بماند، عملاً وجودش زاید است و شکست خورده است. هر بار که چنین وضعی پیش آمده بلافاصله نوای «مرگ رمان» نیز طنین انداخته است. میردند که آن را در گور گذاشتهاند. اما جای نویسندگانی مثل گوته، بالزاک و میردند که آن را در گور گذاشتهاند. اما جای نویسندگانی مثل گوته، بالزاک و داستایفسکی را نویسندگان متفاوتی مثل پروست، جویس، موزیل و کافکا گرفتند. حتی کافکا مانند پیشگوئی از جباریتهائی که قرار بود به زودی متمدن ترین قارهٔ جهان را در چنگال خود بفشارد خبر داد. پس اگر رمان در قرن بیستم توانست زنده بماند و به اوج قدرت خود برسد از این رو بود که متمدن ترین قارهٔ جهان را در چنگال خود بفشارد خبر داد. پس اگر رمان در قرن بیستم توانست زنده بماند و به اوج قدرت خود برسد از این رو بود که

رمان با این تحولات پیاپی در عین حال به جایگاه انواع دیگر ادبی نیز تجاوزکرده و اکنونکه در آخرین سالهای قرن بیستم به سر میبریم، بی هیچ

تردید به صورت نوع مسلط ادبی درآمده است و انواع دیگر ادبی از قبیل داستانکوتاه و شعر و مقاله و نمایشنامه و غیره در برابر آن رنگ باخته و حتی در آن ادغام شدهاند.

به گفتهٔ ر.م. آلبرس نویسندهٔ تاریخ رمان مدرن<sup>۱</sup>: «در نیمهٔ دوم قرن بیستم، رمان به صورت شایع ترین نحوهٔ بیان ادبی درآمده است. این نوع ادبی که سابقاً در شمار سرگر می ها یا وسیله ای برای اقناع آسان مخیله یا احساسات بود، اکنون مقاصد و مسئولیتها و نگرانیهائی را بیان میکندکه در گذشته موضوع حماسه، وقايعنگاري، رسالهٔ اخلاقي، علم عبادت و اشراق و تا حدى هم موضوع شعر بود. رمان برای هرگونه ذهنی خوراک باب طبعش را فراهم مى كند: براى اذهان واقع كرا مطالعات اجتماعي راكه امروزه از اهميت و جاذبة کشورهای در حال پیشرفت مایه میگیرد؛ برای ذهنهای حساس بازیهای خشن و ظریف تحلیلهای روانی را که در قرن بیستم با غور در اعماق دست نیافتنی، تازهتر شده است؛ حتی برای اهل جدل فرصت درگیری با وقایع روز را، به کسی که قوهٔ تمیز سرنوشت خویش را دارد پرسشی دائمی را دربارهٔ وضع بشرى يا غيرانساني بودن دنيا، و بالاخره براي عامة مردم لذات كودكانهاي راكه سرگذشتهاي اندوهبار، ماجراها و افسانهها به بار مي آورند. رمان، به عنوان هنري جهاني که ميخواهد جانشين همهٔ هنرهاي ادبي شو د و می تواند در روزگار ما صورت تعمیم یافتهای از فرهنگ را ایجادکند، هر نقشی را، از اعتراف شنو، کمیسر سیاسی، پرستار بچهها و خبرنگار حوادث گرفته تا جادوگر و عالم علوم خفیه، بازی کند.»

آلبرس به دنبال این سخنان، عبارتی از **پیردو بوادفر** P. de Boideffre منتقد معروف معاصر نقل میکند به این شرح:

«چه بپسندیم و چه نپسندیم، رمان، امروزه، رایج ترین طرز بیان ادبی است که در دسترس عامهٔ مردم قرار میگیرد و تا آیندهٔ دور هم چنین خواهد بود. با

1. R.M. Albérès, Histoire du roman moderne, 1962, Paris.

دگردیسی رمان / ۱۰۶۱

حالت زنده و جانداری که دارد هیچ چیز نمی تواند با آن برابری کند، مگر انعطاف پذیری خودش، و غریب ترین، مجرد ترین و مهم ترین مسائل گوناگون، امروزه بر روی کندهٔ سالخوردهٔ رمان رشد می کند و شکفته می شود.»

و شاید همین ضرورت سبب شده است که رمان پس از نو آوری های پیاپی و تجربیات گوناگون، حتی عجیب و غریب که شرح آنها در اینجا خواهد آمد، و پس از اینکه بارها سخن از مرگ آن به میان آمده است، به جای جان دادن قوی تر و ورزیده تر به میدان بیاید، زیرا وقتی سخن از طرح مسائل اساسی و تأثیرگذاری برخودی و بیگانه در میان است چارهای نیست جز آنکه از گزیدهٔ همهٔ آن تجربه ها برای طبیعی تر و جذاب تر کردن رمان و افزودن بر زیبائی و کارآئی آن استفاده کرد. لذا در اینجا به مراحل مختلف تحول این جنس غریب که به قول سوتان تودوروف Zvetan Todorof یگانه جنسی است در جهان که مولود تازهٔ آن چهرهٔ والدین و اجدادش را تغییر می دهد <sup>۱</sup> اشاره کنیم:

چنان که گفتیم بارها سخن از مرگ رمان به میان آمده است و می توان گفت که هر بار گویندگان این سخن در واقع کسانی بودهاند که تکراری و بی اثر بودن رمان را احساس کرده و درصدد جستجوی راه چارهای برای آن در آمدهاند. یکی از حساس ترین این مراحل که در عین حال آغاز مراحل گوناگون دگردیسی رمان شمرده می شود، دههٔ ۱۹۲۰ بود و تکان دهنده ترین اعتراضی که در این سال ها به رمان (حتی به بهترین نوع آن از قبیل آثار داستایفسکی و پروست) صورت گرفت، بیانیهٔ اول سور ثالیسم بود.<sup>۲</sup> مسئلهٔ دیگری که عملاً داستان پردازی را به صورت معهود قرن نوز دهمی آن از اعتبار انداخت ظهور سینما و بعدها نیز تلویزیون و سایر رسانه های تصویری بود. زیرا اگر رمان نویسی عبارت از ابداع و تعریف داستان های جذاب و گیرا باشد باید

> ۱. نقل به مفهوم از مقدمة Introduction à la litterature fantastique (مدخلی بر ادیبات رحمی) . ۲. به ویژه قسمت مربوط به رمان را در نمونههای سوررثالیسم آوردهایم.

F. Truffaut که فیلم های داستانی متعدد و پرارزشی را برای تلویزیون فرانسه ساخته است باید بزرگ ترین رمان نویس روزگار ما شمرده شود. اما چنان که گفتیم رمان تنها داستان پردازی نیست و تمهیدهائی که برای مقابله با آن اعتراضها و این رقیبان تازه به عمل آمده است بسیار گوناگون و متعدد است و عملاً مراحل دگردیسی رمان در قرن بیستم را نشان می دهد. ما در اینجا نخست با استفاده از کتاب دگردیسی های رمان اثر ر. م. آلبرس<sup>۱</sup> و رمان نوشتهٔ میشل رمون<sup>۲</sup>، اولین مرحلهٔ این دگردیسی (۱۹۲۰–۱۹۵۰) را معرفی می کنیم و سپس ترجمهٔ متن کامل یکی از جالب ترین مقالاتی را که دربارهٔ رمان نو نوشته شده است، مدخل بزرگ «رمان» در انسیکلوپدیا اونیورسالیس چاپ شده است می آوریم و با فصلی درباره رمان امروز تحت عنوان «رمان و اندیشه» این بحث را خاتمه می دهیم. سپس بنا به رسمی که در این کتاب داریم، پس از نقل یک مقالهٔ تئوریک از میشل بوتور، صفحاتی از چند رمان جدید را نقل می کنیم.

#### از ۱۹۲۰ تا ۱۹۵۰

از سال ۱۹۲۰ دگردیسی رمان صورت جهشی داشته و با تغییرات اساسی همراه بوده است. البته شاهکارهای اصلی رمان فلسفی و اخلاقی نیز در فاصلهٔ سالهای ۱۹۲۰ و ۱۹۵۰ آفریده شده است ولی می توان گفت که موازی با آنها و در همین سالها این دگردیسی با آثار دیگری صورت پذیرفته است. در سال ۱۹۵۰ که هنوز به اهمیت این تحول پی برده نشده بود، هنوز کسی نمیدانست که در دهههای آینده قضاوت دربارهٔ رمان تغییر خواهد کرد و رمان به چای اینکه بیان مستقیم نوعی فلسفه و مسئلهٔ اخلاقی شمرده شود، نوعی ترکیب خاص از شیوهٔ احساس و توصیف و نوعی زیبائی شناسی و

1. R.M. Albérès, Metamorphoses du roman, Albin Michel, Paris, 1972.

2. Michel Raymond, Le Roman, Armand Colin, Paris, 1989.

### دگردیسی رمان / ۱۰۶۳

پدیدارشناسی خواهد بود. دلیل آن نیز روشن است. این فلاسفه و اخلاقیون که خود شاهکارهائی آفریدند و عبارت بودند از ژید، مالرو، برنانوس، سارتر، کامو دنباله روانی نداشتند و بیهوده است که بخواهیم دنبال اخلافشان بگردیم. خود این نویسندگان، دیگر مانندکورنی و راسین در شمارکلاسیک های عالم ادب درآمدهاند. بین سالهای دههٔ چهل و روزگار ما رمان اگر هم بخواهد مسائل روانشناختی، اجتماعی، اخلاقی و فلسفی را مطرح کند، در قالب زیبائی شناسی، رویا و پدیدارشناسی خواهد بود.

در این چشم انداز اگر بخواهیم به پیشروان رمان امروز بیندیشیم، جویس مهم تر از ژید، پروست جالب تر از برنانوس و لارنس دارل تازه تر از کامو جلوه میکند. این بزرگانی که اولین مرحله از دگردیسی رمان را به وجود آوردند، عبارتند از پروست، جویس، موزیل، کافکا، فاکنر، لوری، دارل. با این نو يسندگان رمان از مقتضيات تازهاي تبعيت ميكند: واقعيتي را ارائه ميكند كه يكجا و بلافاصله قابل درک نيست و همين جنبه بود که اولين خوانندگان اثر يروست را يريشان كرد. با وجود اين امروزه هر كسى اثر يروست و جويس را می خواند، بی آنکه دچار دشواری محسوسی شود. در صومعهٔ پارم، در مادام بودادی یا در جنگ وصلح و یا در فلان اثر ژرژ دوهامل، همه چیز حاضر و قابل فهم بود. اگر هم ظرافتی و جزئیاتی پنهانی در آنها بود که بار اول خواندن از نظر دور مانده بود، در دومین مطالعه برای خواننده روشن می شد. اما نه يروست و نه دارل رمانهاي بزرگ شان را آنسان که تولستوي جنگ و صلح را تنظیم کرده بود، تنظیم نمیکنند. تولستوی از سنت روائی عصر خود پیروی كرده و با نفحهٔ حماسي و انساني خويش به اثرش جان داده بود. اما روش سنتي تولستوی (یا خلف او روژه مارتن دوگار) نباید ما را برانگیزد که ترکیب داستانی (و صنایع این ترکیب را) در کار پروست یا دارل محکوم کنیم. زیرا تولستوی از تسلسل حوادث به روش بالزاک استفاده میکند، یعنی نوعی هنر داستان پردازی که اوج کمال آن در قرن نوزدهم بود. اما پروست و دارل به

طرح های داستانی بسیار قدیم تر برگشته اند. رمان گل سرخ Roman de la rose (قرن سیزدهم) نیز یک ماجرای درونی بود مانند در جستجوی زمان از دست رفته. درهم رفتن حوادث و صحنه ها در ربعه اسکندریه The Alexandria quartel اثر لارنس دارل L Durrell (۱۹۱۰ – ۱۹۹۰) ما را به حیرت می اندازد، اما ترکیب آن به هیچوجه غریب تر و آشفته تر از اودیسه هُمِر نیست... اولیس Ulysses اثر جیمز جویس James Joyce (۱۹۲۲ – ۱۹۲۱) و برفراز آتشفشان Under the volcano اثر اثر مالکوم لوری M. Lowry (۱۹۰۹ – ۱۹۷۷) و اقعاً از اودیسه الهام گرفته اند.

همان طور که گفتیم این دگردیسی اولیه که بین سال های ۱۹۲۰ و ۱۹۵۰ صورت گرفت دگر دیسی ساختاری رمان بود. این دگر دیسی وقتی آغاز شد که مارسل پروست Marcel Proust (۱۹۲۱ \_ ۱۹۲۲) خواست که رمان او یک روايت ساده يا وقايع نگاري نباشد، بلكه نوعي ماجراي ذهني، فكري يا زيبائي شناختی باشد: نوعی درگیری حساسیت شخصی و نوعی حماسهٔ درونی باشد. با وجود این، در جستجوی زمان از دست رفته (A la recherche du temps perdu) نه اعترافات است و نه خاطرات. نویسنده وقتی از خود سخن میگوید که می خواهد دنیائی راکه احاطهاش کرده است درک کند. اما اثر در عین حال که اعترافات شخصی «مارسل» نیست، تصویر عینی یک جامعه هم نیست. یروست از رمانی که مینوشت نه انتظار یک روایت داشت و نه یک تحلیل اجتماعي و مطالعهٔ عادات و اخلاق جامعه. در واقع با پروست و روبرت موزيل R. Musil و چند تن دیگر از همعصران آنها روشی در ادبیات پیدا شد که باید آن را «یدیدارشناختی» نامید و طلیعهٔ رواج یدیدارشناسی Phenomenologie در فلسفه و نقد ادبی سال.های دههٔ چهل است. در این جهان داستانی که درونگرائی و عینیت با هم در می آمیزد، رمان دیگر یک داستان نیست، بلکه آمیزهای است از احساس ها و بر داشت ها و تجارب و نیز داستان یک قهر مان را در دنیائی معین و مشخص نقل نمیکند، بلکه نوعی پژوهش و جستجو است. منتقدان، این اثر غنی، نفوذناپذیر و منسجم را که نه رمانی بود مثل

دگردیسی رمان / ۱۰۶۵

رمانهای موجود، نه روایت و نه شعر، باکمی خودداری ستودند و به تدریج پی بردند که این اثر شیوهٔ تازهای در دید و بازپروری دنیا را ارائه می دهد. پروست سنت داستان پردازی موجود را رها کرده بود و ساختمان اثر او بسیار ظریف تر از رمان بود، تسلسل خشک و تغییرناپذیر حوادث و فصل ها کنار گذاشته شده بود و خواننده احساس می کرد که در این اثر زمانها بر روی یکدیگر می لغزند. در جستجوی زمان از دست رفته شباهتی به رویا داشت، می توان گفت که پروست در واقع خاطرهنویس است، خاطرهنویس خویشتن و جامعهای که حافظهٔ او را انباشته است. از همان صفحهٔ اول، نوعی رویا و سرگیجه خودنمائی می کند:

«دیرزمانی زود به بستر میرفتم. گاهی، هنوز شمع را خاموش نکرده، چشمانم چنان زود بسته می شد که فرصت نمی کردم با خود بگویم: «دیگر می خوابم» و نیم ساعت بعد، از فکر این که زمان خوابیدن است بیدار می شدم» <sup>1</sup> این مرد که اندیشه هایش انسجام می یابد و پراکنده می شود و درهم می پیچد، در میان بی خوابی و خواب و بیداری، در شب ظلمانی خاطرات پراکنده و رویاهای تکه تکه اما روشن غرق شده است \_ با سبکی جداگانه، تحلیلی و روانشناختی، بدون تغزل حماسی \_ شباهتی به دانته دارد که «در نیمه راه زندگی خویش» در جنگل تاریک گم شده بود.

زیرا زمان مشخص نیست، زمان دیگر یک جریان منظم نیست، بلکه بازگشتها و هزارتوهای خاطره و رویاست. اولین جلدکتاب، طرف خانهٔ سوان، با تصویر مرد خواب آلود آغاز میشود،گوئی رویا می بیند و از خلال این رویا در خواب و بیداری است که رفته رفته وقایع کومبره Combray یا بلبک Balbec زاده می شوند. سراسر کتاب به جای اینکه تعریف شود در ذهن آدمی که دچار بی خوابی است اندیشیده می شود. دست کم این احساسی است که از خواندن

۱. مارسل پروست، در جستبتوی زمان از دست رفته، طرف خانهٔ سوان، ترجمهٔ مهدی سحامی، نشر مرکز، چاپ سوم، ۱۳۷۰، صفحهٔ ۶۴.

اولین صفحات کتاب دست میدهد: «گونههایم را به نرمی به گونههای زیبای بالش میفشردم (...) دوباره به خواب میرفتم وگاهی فقط برای لحظهای کوتاه بیدار می شدم.<sup>۱</sup> » و ارزش این حالت شبانگاهی در صفحهٔ سوم ظاهر می شود: «آدم خفته، رشتهٔ ساعتها و ترتیب سالها و افلاک را حلقهوار در پیرامون دارد. بیدار که می شود، به غریزه به آنها نظر می اندازد....

دشوار است که بتوان تاریخهای این رمان را که با یک رشته رؤیا آغاز میشود تثبیت کرد. «مارسل» راوی داستان، در دورانی از زندگیش که زود به بستر میرود و به هنگام خواب خاطرات کودکی و زندگی گذشتهاش را به یاد می آورد، چند سال دارد؟ این وضع در کجا و در چه تاریخی روی می دهد؟

کسی نمیداند. کافی است که مارسل در این دوران نامشخص از هستی خویش، به استفاده از لذات خاطرات خود پرداخته میشد: «معمولاً بر آن نمی شدم دوباره زود به خواب بروم، بیشتر شب را به یادآوری زندگی گذشته مان در کومبره در خانه عمه بزرگم، در بلبک، پاریس، دونسیر، ونیز و جاهای دیگر میگذراندم، و همچنین جاها و آدم هائی که در آنجاها شناخته بودم، آنچه از آنان دیده و آنچه درباره شان شنیده بودم".

با پیشرفت خاطرات، خواننده پی میبرد که راوی (مثلاً) سی ساله در خاطرهاش دوران نه سالگی اش را در کومبره به یاد می آورد و خود او نیز در پایان «زمان از دست رفته» در خاطرهٔ پنجاه یا شصت سالگی خویش زنده میشود... و انسان به یاد داستانی از خورخه لوئیس بورخس می افتد که در آن مرتاضی که در خرابه ها قدم میزند، رویای مرتاض دیگری است که او هم به نوبهٔ خود فقط در رویای سومین مرتاض وجود دارد... بدین سان پسرک کومبره فقط در خاطرهٔ مارسل سی ساله وجود دارد که او هم واقعیتی ندارد مگر در خاطرهٔ مارسل شصت ساله...

۱. همان کتاب، ص ۶۵. ۲. همان کتاب، ص ۶۶. ۳. همان کتاب، ص ۷۰.

یا دادن بو حستگه , به زمان داستانی، با وارد کر دن بعد تازهای به رمان، ماجرای داستانی به خط مستقیمی که در سطح هموار کشیده شده باشد (سرنوشت قهرمان در انتهای یک صحنه) پیش نمیرود. این ماجرا به صورت شبکهای از خطوط متنوع در می آید که بر روی هم سوار شده، همدیگر را قطع کرده و اغلب درهم پیچیدهاند، و گاهی نیز به صورت کثیرالاضلاع (در کار دارل) با هم جمع می شوند، یا به صورت هزارتو (در کار رب \_گریه) در می آیند. به هیچوجه نمی توان ماجرای داستان را با طرح سادهٔ یک سرگذشت مداوم و واحد، همچون سرخ و سیاه استاندال یا ژرمینال زولا تصویر کرد. باید به تصویرهای گرافیک پیچیدهتر و گاهی سه بعدی پرداخت، همان سان که در نموداری از اثر پروست ترسیم شده بود. خوانندهٔ رمان دیگر از یک سر داستان وارد نمی شود که مسیر مستقیمی را طی کند و از سر دیگر آن بیرون بیاید، بلکه وارد دنیائی میشود که در آن سرگردان می شود و نمی داند که به کجا میرود. چنین است اقتضای فرم تازهای از آفرینش داستانی که سه بانی آن، بی آنکه با هم مواضعهای داشته باشند، عبارتند از پروست، کافکا و جویس. اما پیش از آنها هنری جیمز Henry James (۱۹۱۶ \_ ۱۹۱۶) نیز به این کار دست زده بودکه اثر کار او در برهم زدن فرم داستانی بلافاصله محسوس نشده بود.

تک گوئی درونی و سیلان ذهن

بدینسان رماننویس از اصل سنتی روایت رویگردان شد، یعنی از تحلیل و معرفی «شخصیت»، شناساندن او به خواننده بـه صـورتی هـرچـه دقـیق تر (همانسان که مثلاً استاندال با آفریدن و معرفی و تحلیل «ژولین سورل» در سرخ و سیاه عمل میکرد).

در قرن بیستم ضرورت تازه ایجاب کرد که رشتهٔ سخن مستقیماً به دست شخصیت رمان داده شود و بدون دخالت، بدون معرفی و بدون تحلیل، عین صدای درون و جزر و مد درونی او ارائه شود. پس رمان نویس سکوت میکند و خود شخصیت است که حرف میزند. و رمان به جای اینکه سبک شخصی ... و پدر سالارانهٔ \_ رمان نویس را حفظ کند، سبک تک گوئی درونی شخصیت و یا تکگوئی درونی همراه با تداعی ذهنی (سیلان ذهن of Stream) را به خود میگیرد. این نوعی «استثمار زدائی» از رمان است.

اما همه چیز در قصد قبلی و پیشروی رمان نهفته است. البته در آثار قدیم نيز گاهي انديشة شخصيت رمان يا تکگوئي دروني او، مثلاً با افزودن يک فعل «با خودگفت» نقل می شد، اما فقط به همین اکتفا می شد و آوردن آن تغییری در سبک و ساختار رمان نمی داد. رمان جدید آنچه راکه در رمان قرن نوزدهم به طور تصادفی و استثنائی به میان می آمد، به سبک کلی و اصلی تبدیل میکند. به ویژه احساسها را به جای اندیشهها ارائه میکند و آن هم از جانب خود شخصيت، نه با دخالت نويسنده. بدين سان وارد جهان پيچيدهٔ احساس های درونی و ذهنی می شویم. به ویژه در زمانی که ترتیب اندیشه ها، احساسها و حساسیت ها از سوی نویسنده تعیین نشده است. تصادفاً اولین نمونهٔ این نوع رمان در قرن نوزدهم نوشته شد که در روزگار خودش جلب توجه نکر د و آن درختان غار را بریدهاند Les Lauriers sora coupés) اثر ادوار دوژاردن Edourd Dujardin (۱۹۴۹ \_ ۱۹۴۹) بود که باید او را مبدع تصادفی «تکگوئی درونی» و سیلان ذهن به شمار آورد. در واقع این نویسندهٔ متوسط دوران سمبولیست رشتهٔ سخن را به دست شخصیت رمان میدهد که احساس های خود را بیان کند. او که خود نیز نظریه مانندی دربارهٔ این شیوهٔ خود نوشته است بی آنکه بداند کشف مجددش در قرن آینده صورت خواهدگرفت، به شیوهٔ اول شخص مفرد (من) اهتزازهای درونی و ابتدائی دانیل پرنس Daniel Prince قهرمان غریب رمان خود را که مردی

لرزان از سرما و ناتوان است و به اطاق خود پناه برده است چنین ارائه میکند: «من از این شب بزرگ خاموش میترسم؛ درون آن لطیف و ولرم و خیس و گرم است، با فرشها، پارچهها، با دیوارهای بسته و راحتی اشیاء، شمعها روی شمینه روشن شدهاند. اینک رختخواب سفید، نرم، فرشها، من به پنجوۀ باز تکیه میکنم، در بیرون، پشت سر، شب را حس میکنم، شب سرد، اندوهبار، (...) لرزشی به من دست میدهد. به سرعت بر میگردم. لنگههای پنجره را میگیرم و به سرعت می بندم!»

طوفانی از صفات حسی، نوعی لذت بردن از گفتن «من» به شهرت دوژاردن لطمه زد. زیرا در واقع،کتاب او تکگوئی درونی شمرده نشد بلکه تجاوزی به شمار رفت از شیوهٔ معمول رمانی از نوع خاطرات شخصی.

در اینجا برای آشنائی بیشتر با شیوهٔ «سیلان ذهن» در رمان قرن بیستم، بهتر است چند صفحهای از کتاب رمان<sup>۱</sup> اثر **میشل رمون م**حقق فرانسوی را نقل کنیم:

«رمان سیلان ذهن که در قرن بیستم شکل گرفته است دنبالهٔ این گرایش بود که اهمیت بیشتری به زندگی روانی شخصیت رمان داده شود. اولیس جویس سرمشقی شد برای والری لاربو و پیروان فرانسوی «سیلان ذهن». دیگر طرح داستانی مسئلهٔ اصلی نیست. جریان خاطرات است و تصورات و ادراکهائی که به صورتی زمان را در حالت ناب آن بیان میکند. زمان را در حال گذر مداومش، همان سان که کلمات، تصویرها و جملهها درگذرند. خانم دانوی var Dalloway رمان ویرجینیا وولف نمونهٔ برجستهای از این نوع رمان است: این رمان به صورت تک گوئی درونی نوشته نشده است، اما کاربرد مبک غیرمستقیم آزاد ما را بیوقفه در جریان اندیشههای درونی اشخاص مختلف به ویژه خود خانم دالوی در اثنای یک روز خوش ژوئن ۱۹۲۳ در لندن میگذارد.کلاریسا دالوی زنی پنجاه ساله که متعلق به طبقات بسیار بالای

<sup>1.</sup> Michel Raymond, Le Roman, Armand Colin, Paris, 1989, P. 150

است بر داستان. رمان صبح آن روز آغاز می شود، وقتی که خانم دالوی آماده می شود که برای خریدن گل بیرون برود، ساعت بیگ بن نه ضربه می زند. زمانی که ساعت اعلام می کند در تمام طول روز تکرار خواهد شد و نشان خود را بر اندیشه ها و خیالبافی های شخصیت های اثر خواهد گذاشت. اما در اثنائی که زمان جریان دارد، کلاریسا تسلیم اندیشه های خود می شود، روزهای گذشته را می بیند و جزئیاتی از دوران کودکیش و همهٔ خاطرات رابطهٔ احساساتیش را با «پیتر». پل ریکور Paul Ricœur در کتاب زمان و روایت داستانی <sup>۱</sup> در این باره می نویسد: «بدین سان، زمان درونی به سبب خاطره به عقب کشیده می شود و بر اثر انتظار طلبیده می شود.» زنگهای ساعت بیگ بن، پیشرفت تحمل ناپذیر روز را که پایان می گیرد اعلام می دارد و خودکشی «سپتیموس» تابستانی کشیده می شود.

روشنی و صفای چنین متنی کامل است: ویرجینیا وولف خوانندهاش را با بندبازیهائی که زمانمندی را درهم بریزد عذاب نمی دهد. او تسلطش را بر روایت حفظ میکند و نیز این امید را به خود می بخشد که یکی پس از دیگری در اذهان دیگران نفوذکند. اما به محض اینکه نویسنده شیوهٔ تک گوئی درونی را در پیش می گیرد، خطر این می رود که از حدود مفهوم بودن فراتر رود. در چنین لحظاتی او باید، با کمال مهارت، راهنمائی های مخفیانه ای را مانند دانه ای در خلال تک گوئی بیاشد تا به خوانندهٔ شایق امکان بدهد که راه خود را بیابد. نمونهٔ عالی تک گوئی درونی، چهل هزار کلمهٔ بدون نقطه گذاری سیلان ذهنی خانم بلوم در پایان اولیس است که در رختخوابش دراز کشیده است و خوابش نمی برد.

تک گوئی درونی فرم ادبی است که این عبارت را به صورتی که زمان حال در آن دوام دارد در اختیار میگیرد. زبانی در حالت ابتدائی، گنگ و بی وقفه،

1. P. Richœur, Temps et recit, Seuil, Paris, 1985, T. II, P. 158

دگردیسی رمان / ۱۰۷۱

لحظه به لحظه، از اعماق ذهن که در آن خاطرات، رویاها، نقشهها و حساسیت ها با هم درآمیخته است. تداوم آنچه «سیلان ذهن» نامیده می شود مادهٔ خام این شکل ادبی است که مرحلهای بحرانی را در روایت تشکیل می دهد، زیرا صورت اتفاق تداعی ها جای نظم روایت را می گیرد. رمان نویس به جای اینکه روایتی را پیش بکشد، بی مقدمه به سیلان ذهن کسی میدان می دهد، شخصی که پیش خود حرف می زند یک ماجرای گذشته را نقل می کند، اما عملاً در زمان حالی زندگی می کند که هماهنگ با زنجیرهٔ کلمات آن گاهی خود راگم می کند، و اغلب وسوسه می شود که زندگی خود را با نظم زمانی تعریف کند. همان کاری که رمان نویس نمی خواهد انجام دهد. اما نویسنده به طورکلی به جای نظم زمانی می خواهد که اثر خود را از نظر زیبائی شناسی تنظیم کند، ولی در خلال تک گوئی خود آهسته نشانه ای ایضاح گر را نیز جای دهد.

در میان بزرگان رمان معاصر ویلیام فاکنر Faulkner (۱۹۶۲ ــ ۱۹۶۲) نویسنده ای است که از خوانندهٔ آثارش همت و حوصلهٔ فراوان می خواهد: در هیاهو و خشم The Sound and furp می خواهد خوانندهٔ اثر داستان یک خانواده را از خلال ذهن «بنجی» The Sound and fur می خواند، گفتگوهای درونی شخصیت های مختلف را در برابر هم قرار می دهد، زمان داستانش را درهم می شکند، تکههای آن را درهم می آمیزد و نشانههای چندانی هم باقی نمی گذارد. تازگی رمان او در این است که تقدم مطلق را به هر آنچه گذشته است و زمان آن عاری از آینده است می دهد. بیشتر تک گوئیهای او با خاطرهٔ دردناک یک صحنهٔ دهشتبار، یک قتل، تجاوز یا زنا آغاز می شود. همهٔ این صحنهها یا اشغالش کرده است حدس زده می شود. سارتر در مقاله ای که به فاکنر اختصاص داده است می نویسد: «هیچ حادثه ای پیش نمی آید، داستان جریان پیدا

نمیکند. آن را در زیر هر کلمه پیدا میکنند.» و اضافه میکند: «به نظرم میرسد که می توان جهانبینی فاکنر را با جهانبینی کسی مقایسه کرد که در اتومبیل روبازی نشسته است و پشت سرخود را نگاه میکند. نظیر نفرین زدگی (P.73. گذشته بی وقفه بر روی شخصیتها سنگینی میکند. نظیر نفرین زدگی است: همه چیز پایان یافته است و آنچه پایان یافته وحشتناک است. قهرمانان او نمی توانند از وسوسهٔ گذشته رهائی یابند و هرگز نمی توانند طرحی بریزند که مایهٔ آزادی شان شود.»

اکنون جای آن دارد که کمی به عقب برگردیم و با چند اثر اصلی و آغازگر این دگردیسی آشنا شویم:

اولیس Ulysses اثر جیمز جویس James Joyce (۱۹۴۱ ـــ ۱۹۴۱) آکنده از اسطورهها وکیمیاگریهای سخن، آمیزهای است از واقعیت و افسانه. این رمان به یک ماجرای انسانی، نوعی معنی ثانوی و حتی معانی متعدد را اضافه کرده است. واقعیت داستانی در این اثر و نظایر آن (آثار موزیل، لوری، میشل بوتور) از این رو به اسطوره بدل می شود که از «معانی دیگر» اشباع شده است.

اولیس رمانی است حماسی، غنائی و هزل آمیز که واقعیت و اسطوره را درهم می آمیزد. کتاب بازنویسی دقیق یا هذیان آلود آن چیزی است که در مدت ۱۸ ساعت (دقیقاً روز ۱۶ ژوئن ۱۹۰۴ در دبلین) در ذهن یک فرد متوسط ایرلندی میگذرد. رئالیسم تمسخر آلود، تک گوئی درونی و سیلان ذهن، کاریکاتور و تهور در فصلهای پربار، متنوع، رمز آلود و نیشدار آن به تناوب به دنبال هم می آیند، بر هم سوار می شوند و از هم پیشی می گیرند. صحنههای خیالی با صحنههای واقعی درهم می آمیزند. تخیل لئوپولد بلوم قهرمان کتاب که مأمور دولت در صرافی کوچکی در دبلین است، تا درجهٔ اسکیزوفرنی و هذیان کشانده می شود. وقتی که از کوچه ای در دبلین می گذرد، وارد کتابخانه ای می شود، در تشییع جنازه ای شرکت می جوید یا وارد خانهٔ بدنامی می شود، پسیکودرام در مغز او شکل می گیرد. جوشش درون او با

دنیای واقعی درهم می آمیز د، دنیای واقعی نیز در ظواهر خود متلاشی و مانند جهاني غول آسا و غريب جلوه مي کند، دنياي رابله که صورت هذيان و کابوس تغزلي به خودگرفته است. وحدت سبک وجود ندارد. هر فصل، هر تکهٔ این فصل آهنگ و زبان خاص خود را دارد. غیرممکن است بتوان با انتظارات خوانندهٔ معمولی که داستانی را از اول تا به آخر تعقیب می کند آن را خواند. در این شهر که گوئی در عین حال هم شهر واقعیت است و هم شهر اشباح، در این روزی که یک فرد متوسط به سر میبرد، نه داستانی هست و نه تداومی ظاهری: کتاب، درهم جوشی است؛ مجموعهای است از اندیشههای سقط شده و تصویرهای مبهم اما مصرانه؛ سیلایی از کلام که به آبشارها و جویبارهای کوچک بدل می شود، جابجا با ظرافت هائی در زبان و گهگاه نامفهوم. برای خواندن اوليس كافي است كه آن را تصادفي بازكني و از هرجاكه پيش مي آيد بخواني. همان سان که خیلي ها در مورد توارت چنين ميکنند. شهر در واقع کاریکاتوری از تورات است. کوششی است برای بیان انسان با همهٔ غنای پیکارسک خشونت آلود فلاکتش، با اندیشه های مبهم و پیچیدهاش، با تصاویر مبهمش که اغلب برای یک فرد عادی درک آنها امکان ندارد و باید به منابع فراوان (و امروزه به یادداشتهای اولیس که حجم آن از خود کتاب بیشتر است) مراجعه کرد.

پشت سر هر امر انسانی (و ۱۶ ژوئن ۱۹۰۴ در دبلین یک امر انسانی است در میان میلیاردها امور دیگر) گوئی هندسهٔ نهفتهای وجود دارد. ماجرا ساختاری پنهانی دارد و زندگی انسانی، حتی مبتذل ترین آن، بر مبنای ساختارهای روانشناختی یا اسطورهای، مانند کریستالها در ساختارهای هندسی پیچیدهشان، سازمان یافته است. از این روست که حماسهٔ هزل آمیز و غنائی جیمز جویس بر مبنای یک تمثیل شکل گرفته است و در آن، هنر داستان پردازی از تمثیل ادبی استفاده کرده است تا پیچیدگی واقعیت را نشان دهد... می دانیم که هجده فصل اولیس با هجده دفتر اودیسه تطبیق میکند.

کوچک ترین حرکات لئوپولدبلوم از قبیل شرکت او در مراسم تشییع جنازه یا بازدیدش از یک چایخانه فصول «الپنور» یا مهلکهٔ «اِئول» را به یاد می آورد. اینکه در پایان روز او به مأمن یک سورچی پناه میبرد، انگار اولیس است که به آغل اومهٔ خوکبان رفته است. وقتی که به خانهاش باز میگردد یادآور بازگشت اولیس به کاخ خویش است... و هنگامی که به خواب میرود همسرش ماریون ضمن تکگوئی درونی طولانی، آخرین فصل اودیسه راکه عنوان پنلوپه دارد بازسازی میکند.

جویس «پیوندها» [ به مفهوم بودلری و رمبوئی ] را تا حد نوعی نظام توأم با وسواس بالا برده است. نه تنها هجده فصل کتاب بر طبق فصول حماسهٔ همر تنظیم شده است، بلکه هر فصلی رنگ خاص و سمبولهای خاص خود را دارد و تجسمی از طلای سفید، قهوهای، سبز یا آبی سیر است و در عین حال با هنری یا دانشی ارتباط دارد: الهیات، تاریخ، فقه اللغه، موسیقی، سیاست و غیره... و یا تصویری نمادین بر آن حاکم است مانند اسب، پری جنگل، تناول قربانی، آئین تدفین، ناشر...

بایدگفت که جویس آخرین «رمان نویس» قرون وسطی، ادامه دهندهٔ کار نویسندگان دمان گل سرخ و اولین نویسندهای است که حماسه و تمثیل را وارد رمان قرن بیستم کرده است... بدینسان جهانی که خوانندهٔ اثر جویس وارد آن میشود، جهانی است که در آن هر حادثهٔ واقعی مفاهیم و معانی متعدد دارد و میتوان گفت که جهانی است با «لایههای زبرین دلالت» [Sur-signification].

فرانتز کافکا Franz Kafka (۱۹۲۴ – ۱۹۲۴) همین شیوه را در جهت معکوس بـه کـار بـرده است، یـعنی جـهانی آفـریده است بـا «لایـهٔ زیـرین دلالت» [Sous-signifcation] که در آن حوادث زندگی روزمره، به جای اینکه مـعنائی باطنی داشته باشند، در دنیائی بی قانون، رنگ پوچی به خود میگیرند. کافکا در ادبیات ارویا معاصر جویس بود. اغلب نویسندگانی که از جویس

الهام گرفتند تحت تأثیر کافکا هم بودند و هنر تمثیل داستانی در هر دو مکتب

همسان است، فقط «بُن انگارهها» [Postulats] ی رمان معکوس شده است. در رمان جویس، واقعیت سطحی امور و حوادث، اسطورهای را می یوشاند که مفهومی به ماجرای داستانی میدهد. در رمانکافکا، داستان یک رشته وقایع را نقل میکند که در دنیائی که مفهوم آن مبهم است هیچ گونه معنائی ندارند... هر دو حالت پرسشی است از مفهوم جهان که تغزل و تمثیل جویس آن را به فراز برده و درام قهرمان منزوی کافکا به فرودکشانده است.کافکا بخصوص در زندگی ادبی پس از مرگش اسطورههائی از دلهره و پوچی را تثبیت کرده است که در آنها خیالپردازی داستانی روزگار ما اشکال منفی خود را ییداکرده است. با توجه به مشهورترین آثار او یعنی دو رمان محاکمه و قصرکه امروزه همه با آنها آشنا هستند، کافکا با عاری کردن یک داستان عادی از هرگونه معنائی، خوانندہ را افسو ن میکند \_ بر عکس جو پس که با دادن معانی متعدد به یک حالت عادی و آشنا افسون خود را اعمال میکند... در محاکمه مردی گمنام (هیچ گونه اطلاعی دربارهٔ خانواده، نوجوانی و زندگی او داده نشده است) که «یوزفک» نام دارد «متهم» میشود. او هرگز نمیداندکه چه جرم یا جنایتی را به او نسبت دادهاند. یک وکیل پیدا میکند، پرس و جو میکند، سرگردان میشود، اما هرگز نمی تواند سبب اتهام خود را بفهمد... با حالتی تب آلود به تلاشهایش میافزاید تا آنجاکه سرانجام بدون محاکمه و قضاوت، دو ناشناس دور از شهر، در کنار یک معدن سنگ اعدامش میکنند. در محاکمه همه چیز منسجم است و با منطق وحشتناک وسوسهای که پیشاپیش یوزف ک را محکوم کرده است پیش میرود: با این همه کل رمان بر پایهٔ «بن انگاره» ای دور از حقیقت ساخته شده است: «ک» هرگز نمی تواند بفهمد که چرا، و از سوی چه کسی محکوم شدہ است؟

اگر این رمان را اسطورهای تلقی کنیم، میتوان در آن، چنان که بارها گفتهاند، نماد سرنوشت بشری را مشاهده کرد. اما قدرت اصلی کتاب در آن گزارهٔ جبارانهای است که عبارت است از حذف هرگونه زمینهٔ عقلی اجتماعی،

روانشناختی و سیاسی که در سایهٔ آن ماجرای «یوزف ک» صورتی طبیعی و عادی پیدا میکند که شامل حال همهٔ مردم میشود. چنان که همین وضع در رمان قصر نیز مشاهده میشود. قهرمان این رمان که دیگر اسم کوچک هم ندارد و فقط «ک» نامیده میشود به دهکده ای می رسد در چهار کیلومتری محلی که او را برای مساحی استخدام کرده اند. پس از رسیدن اطلاع می یابد که رفتن به قصر «دشوار» است، دروازه باز نیست و مقامات قصر اغلب حضور ندارند. در واقع هیچ کس او را نمی شناسد. «ک» که به این ترتیب خبردار شده و به وضع دشوار خود پی برده است در دهکده می ماند، را کد میشود و شخصیت و استقلال خود را از دست می دهد و تحقیر میشود و ماجراهائی پیدا میکند و پیوسته در انتظار فرصتی است تا با آن مأموران ناپیدائی که استخدامش کرده و به آنجا آورده اند تماس بگیرد. اما رسیدن به آنها غیر ممکن است.

در اینجا نیز افسون رمان بر پایهٔ خودکامگی نهاده شده است. هر آدم طبیعی که در چنین وضعی قرار میگرفت طبعاً میتوانست راه حل های متعددی پیداکند وکار مؤثری انجام دهد، اما دنیای پوچ کافکا بر پایهٔ مثله کردن حقیقت بنا شده است: امکان عکسالعمل طبیعی از انسانها گرفته شده است. «یوزف ک» و «ک» شبیه آدمهای دیگر هستند فقط با یک تفاوت: مثل آدمهای دیگر عکسالعمل نشان نمیدهند. مانند آن جانوران آزمایشگاهی که زیست شناس با تزریقی در مغزشان امکان هرگونه عکس العمل را از آنها گرفته است.

انسانی ناتوان در جهانی پوچ! چنین است «موفقیت پدیدارشناختی» و به مفهوم دیگر اسطورهای که فضای رمانکافکائی را توصیف میکند. درست در نقطهٔ مقابل آثار پروست یا لارنس دارل قرار داریم که برای آنها واقعیت، مفاهیم ممکن متعددی دارد.

اما از هر دو حالت به نتیجهٔ واحدی میرسیم، چه دنیای آکنده از معنی (در آثار پروست، ژید، موزیل، دارل) و در برابر قهرمانی بسیار متوقع، و چه در دنیای پوچ کافکا با قهرمان بی توقع، پیوسته به نتیجهٔ مشترکّی میرسیم: دنیای رمان در دوران ما دنیائی خارق عادت و وهمی است. چه این خرق عادت در وفور معنی باشد و چه در پوچی و فقدان معنی.

•

تأثیر این نویسندگان به تدریج ظاهر شد. از کافکا تا سال ۱۹۳۸ چندان چیزی به فرانسه و به زبانهای دیگر ترجمه نشده بود و درکشور خودش هم او را چنان که باید نمی شناختند. هنری جیمز را نیز فرانسویان پس از جنگ دوم جهانی کشف کردند. اولس جویس، مدتهای مدید اجازهٔ انتشار در انگلیس نداشت. آثار پروست و هنری جیمز در حوالی ۱۹۳۰ الهام بخش گروه بلومزبری و ویرجینیا وولف بودند. ناتالی ساروت نیز پس از ۱۹۳۸ بود که به نوبهٔ خود از ویرجینیا وولف تأثیر پذیرفت. تأثیر پروست در فرانسه پس از طی مسیری به سوی انگلیس و بازگشت مجدد بود که ظاهر شد. در سال ۱۹۴۷ ساموثل بکت هنوز یگانه پیرو جویس بود تا اینکه در ۱۹۵۳ با نسل آلن ـرب گریه و میشل بو تور الهام گرفتن از پروست و جویس شکل منظمی پیداکرد.

با این همه بین سالهای ۱۹۲۵ و ۱۹۳۵ اولین بروزات شیوهٔ پروستی ظاهر شد. با خواندن اثر پروست، هنوز به صورت ابتدائی، کشف میکردند که چگونه می توان در رمان، با سطوح مختلف زمان و مکان بازی کرد و تکههای واقعیت را بر روی هم لغزاند و از یکی به دیگری انتقال داد. در سال ۱۹۲۵ آندره ژید در نوشتن سکه سازان *Eas Faux monnayeurs* در عین حال که از داستایفسکی الهام گرفته بود تا حد زیادی از سبک کار پروست نیز استفاده کرد. در ۱۹۲۸ آلدوس هکسلی در رمان سمفونیک کنتریوان Contrepoint که ساختمان ظریفی داشت همین روش را به کار برد و در ۱۹۳۶ با رمان نابینا در غزه Polyphonique و بسیار ذهنی بود، فرم

منظمی از زمان پروستی را ارائه داد. و باز از سال ۱۹۳۱ بود که **ژول رومن** در رمان ۲۷ جلدی راد مردان *Les hommes de bonne volnté* (۱۹۴۲ – ۱۹۴۷) بی آنکه کاری به بازی در زمان داشته باشد و با استفادهٔ موزائیکوار از همزمانی حوادث در مکانهای مختلف استفاده کرد و رمانی به وجود آورد که در عین ساده و ظریف بودن روایت ساده نبود و حماسهٔ پر جنب و جوشی بود نظیر خانوادهٔ بودنبروک Buddenbrooks اثر توماس مان یا بینوایان و یکتورهوگو.

در سالهای ۱۹۳۰ تا ۱۹۳۲ روبرت موزیل Robert Musil ( ۱۸۸۰ – ۱۹۴۲) نویسندهٔ اتریشی رمان مرد بی خاصیت Der man ohne eigenschaften را نوشت بی آنکه تأثیری از همعصران خود پذیرفته باشد. برای این کتاب که تا سال ۱۹۵۷ در فرانسه ناشناخته بود و تا سال مرگ او در آلمان و میهن خودش ۱۹۵۷ ین چندان شهرتی نداشت، شاید هیچ عنوانی مناسب تر از مرد بی خاصیت نبود. وجود «اولریش» Ulrich به عنوان شخصیت اصلی ساختگی نتیجهاش درهم ریختن تعادل داستانی در کتاب است، تا آنجا که اولریش بازی دراماتیک و تراژیک رمان را رد میکند. بر عکس «دون کیشوت» که حرکات خنده دار و مبتذل خود را به جای اعمال درخشان داستانی میگیرد، اولریش در دل حوادث داستانی زندگی میکند، بی آنکه آنها را باور کند و قبول شان داشته باشد. نتیجه یکی است.

اولریش، آن گونه که موزیل او را معرفی میکند، از اسطورهٔ ماجرا یا عشق یا تصویر روانشناختی و اجتماعی که معمولاً سازندهٔ رمان است فراری است، او که خود در مرکز رمان قرار گرفته است منکر رمان است: جالب توجه است که این مرد سی و دو ساله از داشتن هر شغلی، هر وظیفهای و هر تخصصی منصرف شده است. او که درجهٔ ستوانی داشت، می توانست در آینده سرهنگ یا ژنرال شود، اما استعفا داده است، ریاضیدان است و می توانست مهندس یا استاد دانشگاه شود، که در سال ۱۹۱۳ در اتریش بسیار مورد احترام بود، اما از این سمت اجتماعی «به عنوان اینکه جاه طلبی است منصرف می شود.» او به

صورت متفنن درآمده است، متفنن بیعشق و علاقه: «در یکی از روزها اولریش، حتی از اینکه امیدی برای آینده باشد منصرف شد.» و آنگاه «به این نتیجه رسیدکه از زندگیش به مدت یک سال مرخصی بگیرد، تا در این مدت بتواند بهترین راه کاربرد قابلیتهای خودش را جستجوکند.»

در مرد بی خاصیت، دو مضمون بزرگ موزیل، مضمون های یک انسان اخلاقی ولی ناامید است: انقراض من در انسان و انحلال تمدن بر گرد او. این مضمون را در عین حال می توان در کار کافکا، **ژولین گرین** Julien Green، اشپینگلر و جویس پیداکرد. و باز حیرت آور است که نویسندهای متنی را در ۱۹۲۵ دربارهٔ دوران ۱۹۱۳ نوشته باشد، اما در آن نگرانی های موجود در نیمهٔ دوم قرن را دربارهٔ سرنوشت تمدن پیداکنیم یعنی: افراط در آگهی و تبلیغات، افزایش جمعیت، پیش بینی بیمه های اجتماعی، کمیته برای صلح جهانی، وزشتی چهرهٔ شهرها بر اثر ساختن مجتمع های ساختمانی بزرگ با اجارهٔ ارزان برای کارمندان بی مسکن، سرمستی سرعت، اسباب و اثاث اضافی و درس های شبانه، فن سالاری، مجلههای رنگی... ضمناً می بینیم که موزیل داستان اثر خود را در قدیمی ترین کشور اروپا قرار داده است. بدین سان می توانیم او را نویسندهای پیشگو و غیب دان بشماریم... و به یاد کافکا می افتیم که اردوگاههای مرگ را پیش بینی و تشریح کرده بود.

چند نویسندهٔ دیگر نیز در شمار دست اندرکاران این دگردیسی هستند که معرفی آثارشان ضرورت داشت ،از جمله هرمان بروخ نویسندهٔ دیگر اتریشی با آثار بزرگی نظیر مرک ویرژیل و خوابگردان. لارنس دارل انگلیسی با اثر چهارجلدی خود ربعهٔ اسکندریه که در آن یک ماجرا را چهار بار، در هر جلد از زبان یک نفر نقل کرده است و بالاخره ارنست یونگر آلمانی با رمانهای متعددش که بحث دربارهٔ آنها از حوصلهٔ این مقال خارج است. فقط در صفحات آینده بحث مختصری دربارهٔ هرمان بروخ خواهیم داشت.

# رمان نو ۱

صفت نو فی نفسه، نه بهتر از صفت دیگری است ونه بدتر، بلکه به خودی خود بر چیزی دلالت نمیکند و از دیرباز میدانیم که این صفت در ادبیات ما به همهٔ آثار بزرگ گذشته که نمایانگر این تحول دائمی و ضروری قالبها بودهاند اطلاق شده است. تحولی که بدون آن هنر داستان نویسی، و به طورکلی هنر، نه میتواند پیش برود و نه زنده بماند (اثر استاندال نیز به اندازهٔ اثر پروست «نو» بوده است). پس اگر در آغاز دههٔ پنجاه، این صفت دقیقاً برای نشان دادن نوع خاصی از رمان به کار رفته است که برخلاف سنت رایج شکل گرفته بود، طبعاً می بایستی دلائلی خاص داشته باشد. تنها از پرتو اصل آثار و نیز اصولی چند میتوان به این دلائل پی برد.

# ۱\_ چارچوبهٔ نظری و عقیدتی

از برخی دادههای کم اهمیت نباید غافل بود. اگر ناشر جوانی به نام ژروم لندون Jerome Lindon مسئولیت انتشارات مینوئی Minuit (نیمه شب) را به عهده نگرفته بود و همزمان با فعالیت سیاسی متهورانه، به چاپ و انتشار یک رشته کتابهای غریب دست نمیزدکه ناشران دیگر از چاپشان ابا داشتند، شاید هرگز «رمان نو» به وجود نمی آمد. این نام معمولاً می تواند این تصور را ایجاد

1. Le Nouveau Roman, Encyclopedia Universalis, T. 20, P. 141

کند که پای گروه و نهضت و مکتبی در میان است: اما چنین تصوری اشتباه است، زیرا آثار نویسندگان رمان نو هیچ شباهتی با هم ندارند اما یک رشته از شرایط تاریخی، اجتماعی و اقتصادی این تصور را تقویت کرده است. لوسین گلدمن Goldman (۱۹۱۷ ــ ۱۹۱۷) به هنگام تحلیل این شرایط به این گمان رسیده است که این ادبیات تازهٔ داستانی، در عصری پیدا شده بود که تحولات جامعه، ظهور پدیدههای تازه و انفعالی شدن روزافزون افراد در یک نظام مصرفی منجر به این می شد که برای اشیاء نوعی برتری نسبت به آدمها قایل شوند (فراگرد چیزوارگی Réification که لوکاچ مطرح کرده است). گولدمن با توجه به این دید خبر از ظهور رئالیسم تازهای داده است که در آن برتری با «شیء» خواهد بود. در واقع به نظر می رسد او فراموش کرده است که ماجرای «رمان نو» شاید در درجهٔ اول یک ماجرای دآل (Signifiant) است و اگر انقلابی روی داده است، در درجهٔ اول یک ماجرای دآل (Signifiant) است و اگر انقلابی آلب های کلامی و صور بلاغی، قدرتهای «مولای» نوشته و زبان در همهٔ آفرینش های داستانی است.

تردیدی نیست که این کسب آگاهی برضد اگزیستانسیالیسم بوده است که در ادبیات برای «پیام» حق تقدم قائل بود و نوعی گفتمان متعهد را می پسندید که در حوالی ۱۹۵۰ با قدرت ضعیفی به میدان تأثیرگذاری در تاریخ قدم گذاشته بود. (رمان نو همزمان بود با جنگ الجزایر و بازگشت ژنرال دوگل به قدرت). عقبنشینی اگزیستانسیالیسم محسوس بود و هرچند که می شد درسهائی از شیوهٔ نگارش سارتر یاکامو (که با وجود این رُب ـ گریه انتقاد ازاو را فراموش نکرد) گرفت، نویسندگان از تورّم کلامی، «عقاید» و پرگوئیها دور می شدند:توسل به اشیاء و به صور توصیفی، درمان این بیماری ها و ابراز نوعی بی اعتمادی به آنها بود. ضمناً ترجیح می دادند که از آن به بعد، به آثار مهم ادبیات جهانی متکی باشند که نویسندگانشان در نیمهٔ

حال معنی تازهای به ترکیب و دید داستانی داده بودند: جویس، فاکنر، کافکا، ویرجینیاوولف، و کمی بعد بورخس؛ و در نحلهٔ فرانسوی، پروست. نویسندگان رمان نو این وجه مشترک را دارند که این تأثیرات را عمیقاً درونی کردهاند. بهتر است اضافه کنیم که سینما، این هنر برتر قرن بیستم نیز، همانگونه که تعدادی از اولین متون نظریشان نشان میدهد، برنوشتهٔ آنها و تلقیشان از داستان تأثیر گذاشته است.

مجموعهٔ این شرائط و تأثیرات به نوعی پژوهش منجر شد و به سرعت شکل کوششی راگرفت برای قرار دادن یک زبان روائی که در درجهٔ اول در سطح صوری «عمل میکرد» ـ به جای رمان سنتی. رولان بارت Roland Barthes (۱۹۱۵ ـ ۱۹۸۰) در مقالههای مشهورش که همزمان با اولین کتابهای آلن رُب ـ گریه (در سالهای ۱۹۵۴ و ۱۹۵۵) منتشر میشد و تفسیرهای انتقادیش اهمیت تعیین کنندهای برای این نوع ادبی نوزاد داشت، آن را «ادبیات عینی» (Objective) یا ادبیات تحت اللفظی (Littérale) مینامید و از اینکه می دید این نوع ادبی میخواهد «حتی قالب داستان راگندزدائی کند.» و شاید بتواند شرائط «غیرشرطی شدن خواننده را در قبال هنر ماهیت گرای بورژوائی فراهم آورد.» سخت خوشحال بود.

# ۲\_رادها \_بدگمانیها، پژوهشها

حقیقت این است که این تجربه از خلأ سر بر نیاورده بود. از یک دهه قبل راه های تازهای گشوده شده و زمینههای ناشناخته کشف شده بود. نمی توانیم از رمان نو سخن بگوئیم بی آنکه به خاطر بیاوریم که آثار بکت و ناتالی ساروت از دههٔ چهل شکل گرفته و راه را برای پژوهش های آینده گشوده بودند.

ساموئل بکت نوشتن وات Watt را در ۱۹۴۵ به پایان میبرد و مرفی Murphy را در ۱۹۴۷ منتشر میکند. او که آثارش را به دو زبان فرانسه و انگلیسی مینویسد، در هر دو زبان نوعی زبان داستانی ابداع کرده است که در آن طنز ايرلندي و ريشخند به سرعت در کنار نوعي لحن تراژيک نوشته جاي خو د را باز میکنند. اما باید منتظر انتشار مولوی Molloy در ۱۹۵۱ بود تا ایعاد حقیقی آثار او آشکار شود. این کتاب خواننده را به حیرت می اندازد، تکان می دهد و يريشان ميكند. اما مانند يديدهاي تازه و بي سابقه خود را تحميل ميكند. برنار ینگو B. Pingaud که این مسئله را به خوبی تشخیص داده است میگوید: «از سال ۱۹۵۰ مسئلة اساسی ادبیات مسئلة «یوچی» است. اولین خوانندگان مولوی آن را کاملاً دریافتهاند و انسان پاید کور پاشد تا آن نفی ریشهای را که در این رمان دست اندرکار است نبیند. یکی آن را «اودیسهٔ هیچ انگاری» می خواند، دیگری «وقایمنگاری فساد و تلاشی» نام میدهد، سومی، به اعتراض، از «اقدامی برای بی اعتبار ساختن انسان» سخن میگوید [...] بکت عصیان نمیکند، ارائه میکند. او برای داوری دربارهٔ پوچی در بیرون از آن قرار نمی گیرد: در درون آن مسکن می سازد، به میل خود در آن بیهو دگی اولیه فر و می رود که قهر مانانش از آن خلاصی ندارند. اما چون کلمات، در هر حال، به چیزی دلالت میکنند، در اینجا به سوی خود زبان بر میگردند. برای نخستین بار در مولوی ادبیات میکوشد که فقط خودش را نشان دهد، و وقتی که ماکس ـ پل فوشه Max-Pol Fouchet از «حجم شاعرانهٔ» این اثر سخن میگوید، عملاً بر غرابت و تازگی حقیقی آن است که اهمیت میدهد؛ یعنی که این حماسهٔ استهزاء آمیز، در درجهٔ اول حماسهٔ زبان و ماجرای واژگان است.»

بکت در کتابهای بعدیش: مالون می میرد Malone meurt ( ۱۹۵۱)، نام ناپذیر Innommable ( ۱۹۵۳) و چگونه است؟ Comment c'est ( ۱۹۵۳) در تصویر نوعی «تقلیل انسان» باز هم فراتر می رود و بر تعداد شخصیت های خزندهٔ محتضر و کرم وارکه در پرت و پلاگوئی های خویش غرق می شوند می افزاید (در عین حال بکت در تئاتر خود به آنها نوعی زندگی و حضور نمایشی می دهد. به عنوان مثال در در انتظار گودو ( ۱۹۵۲) <sup>۱</sup>. اماکار کلام در این میان تعیین کننده

۱. دربارهٔ نمایشنامه های بکت قبلاً در فصل تئاترنو به تفصیل بحث شده است.

است: کلام به ویرانی، سکوت و به مرگ رهبری میکند، اما تقریباً اصل داستان را و مادهٔ داستانی بنیادین کتاب را تشکیل میدهد. به این ترتیب، مرحلهای پشت سر گذاشته شده است. نوع تازهای از رمان ــ هرچند که منطق آن به طور غم انگیزی استهزا آمیز باشد ــ دیگر نمی تواند خارج از «کارکرد» زمان و ساختمان روائی آن وجود داشته باشد.

ناتالی ساروت Nathalie Sarraute ( ۱۹۰۲ ) نیز بسیار زود، اندیشیدن در بارهٔ مسئلهٔ رمان مدرن را آغاز کر ده است. از همان سال ۱۹۳۹ با دادن عنو ان ترویسم Tropismes (واکنشها) به یکی از آثار اولیهٔ خودکلمهای ابداع کردکه برای توصيف نوعی کاوش «روانی \_نوشتاری» با نگارشی ظريف و حرکات نامحسوس ضمير كه نويسنده خود را تسليم آنها مىكرد، رواج فراوان پيداكرد. گذشته از آن، سارتر که در ۱۹۴۹ مقدمهای بر اولین رمان او تصویر یک ناشناس Portrait o'un inconnu نوشت، در حالی که به آن رمان عنوان «ضد رمان» (عنوانی که می توانست، به یک مفهوم، به رمان نو در مجموع خود اطلاق شود.) می داد، توجه خواننده را به جنبهٔ اعتراضی که در این آثار وجود داشت، جلب كرد. ضمناً خود ناتالي ساروت نيز در مجموعهٔ مقالاتي كه تحت عنوان عصر بدگمانی <sup>۱</sup> L'ère du soupçon فراهم آورده بود، به روشنی، مقاصد و یا بهتر بگوئيم «سؤال هاي» خود را مطرح مي کرد. مي گفت که «بدگماني» کشف نوعي سوءظن متقابل بين نويسنده و خواننده است دربارهٔ صحت يا اعتبار برخي از مفاهیم (به ویژه مفهوم «شخصیت») که سابقاً به خوبی کارآمد بودند و حال آنکه امروزه فرسوده شدهاند. پس این ضرورت احساس می شود که انواعی از قالبهاي داستاني جايگزين شوند که همان قالب هاي «رمان بالزاکي» نباشند. ساروت به سهم خود نوعی کاربرد ناییوسته، موجز و دقیق زبان روائی را پیشنهاد میکرد که از خلال بافت محکم گفتگوها و «گفتگوهای مخفی» (که

۱. این کتاب را آقای اسماعیل سعادت ترجمه کردهاند و چاپ دوم آن در سال ۱۳۶۴ از سوی انتشارات نگاه منتشر شده است.

ایوی کامیتن بارنت Ivy compton-burnett (۱۹۶۹ \_ ۱۹۶۹) نو بسندهٔ انگلیسی ذوق آن را در وی ایجاد کرده بود) برخوردهای بی شمار و خشونتهای دائمی را که جوهر زندگی ضمبر آدمی هستند بازسازی کند. او با صبر و حوصله و به خوبي، در يک رشته کتابهائي برگرد ماجراهاي بيهودهٔ بورژوائي و خانوادگی، مجموعهای از تروپیسمها و «قالب»های کوتاه و درهم پیچیده را فراهم می آورد: مازترو Martereau (۱۹۵۳) آسمان نما Le Planetarium (۱۹۵۹)، میوههای زرین Les Fruits d'or ( ۱۹۶۳ و در سالهای بعد، صدایشان را می شنوید؟ Vous les entendez?) و کودکی Enfance). رمان هائی که با شبوهٔ مخصوص خود شهادت اجتماعي دربارهٔ دنیای محدودی به دست می دهد که ناتالی ساروت آن را \_ همان طور که پروست دنیای خود را می شناخت \_ خوب می شناسد. اما به ویژه به خشونت ضمنی نهفته در هر زبانی که به درجهٔ معینی از باروری رسیده است، این امکان را میدهد که در چارچوبهٔ «سلولهای» داستانی از نوع تازه بیان شود. پس سخن از نوعی رمان پژوهشی در میان است، اما نه از نوع آزمایشگاهی که در آن رئالیسم اجتماعی یا روانشناختی در برابر جریان آزاد تخیل داستانی از میان نمیرود، بلکه یژوهشی که تلاشی است برای منفجر ساختن بنای سنت و تر دید در آن طرز تلقی از داستان نویسی که قراردادی شده است.

### ۳۔ توصيف بصرى

این تردید و بی اعتبارسازی را آلن ژب ـ گریه Alin Robbe-Grillet . (۱۹۲۲ ـ ) باز هم به صورت قاطع تری اعمال کرد. اگر نام او به طورکلی ارتباط تنگاتنگی با اندیشهٔ رمان نو دارد از این روست که هیچ کسی بهتر از او احساس نگارشی تازه و قطع رابطه هائی را که در این نگارش ایجاب میکند نداشته است. او این مسئله را در نخستین مقالات نظری خویش به خوبی تحلیل کرده است. این مقاله ها به رغم شیوهٔ بسیار تجربی شان تصویر گر خود آگاهی

حادی از مسائل رمان مدرن هستند. راهی برای رمان آینده Une voie pour le roman futur (۱۹۵۶) سراسر ادبیاتی راکه بر پایهٔ تقدم روانشناسی و «اعماق درون» بنا شده است به محاکمه می کشاند. متافیز یک انسان مدارانه را که این ادبیات بر آن متکی است افشا میکند و میگوید: «دنیا نه با معنی است و نه بی معنی. فقط هست. و جالب توجه ترین نکته همین است. و ناگهان این بداهت با چنان نیروئی به ما ضربه میزند که بر ضد آن هیچ کاری از ما بر نمی آید. به یکباره همهٔ ساختمان زیبا درهم میریزد: وقتی که ناگهان چشم باز میکنیم، یکبار دیگر ضربهٔ این واقعیت سرکش که تظاهر میکردیم از عهدهاش بر آمدهایم بر ما فرود می آید. در اطراف ما اشیاء، بی اعتنا به گروهی از صفات جان گرایانه یا خانگی که به آنها داده ایم سرجای خود هستند. سطح آنها صاف و هموار، دستنخورده، بدون درخشش مشکوک یا شفافیت است.» رب ـگریه نتیجه میگرفت که ضرورت دارد، با نوشتهای دلالتگر و توصيفي، اين سطح را محسوس كنيم و به سراغ «قلب رومانتيك اشياء» نرويم. در طبیعت، اومانیسم، تراژدی Natur, humanisme, tragedie (۱۹۵۸) نشان میداد که چنین نوشتهای پادزهر ضروری هرگونه گفتمان داستانی اشباع شده از «انسانگونه انگاری» (Anthropomorphisme) است که استعاره در آن حاکم است و کامو و سارتر هم نتوانستهاند در دام آن نیفتند. به نظر او «تراژیک کردن» دنیا اساس چنین نوشتهای بود و نجات از آن امکان نداشت مگر با انصراف از تعدادی «مفاهیم منسوخ» از قبیل شخصیت پردازی، سرگذشت، تعهد، تقابل بين قالب و محتوا؛ و تسليم به انضباط دقيق توصيف صفت «بصری» صفتی که به «اندازه گیری، تعیین موضع، تحدید و توصیف قانع باشد باید «راه دشوار هنر داستانی تازه» را نشان دهد.

رُ**ب ـگریه** کوشیده است تا کارآمد بودن این «توصیف خلاق» را که ژان ریکاردو Jean Ricardou ( ۱۹۳۲ \_ ) بعدها تئوری آن را داد، در آثار خود نشان دهد. در اولین اثرش باک کنها Les Gommes (۱۹۵۳) هرچند که به

نوعي طرح رمان يليسي وفادار مانده است كه از سمبوليسم و تمثيل نيز بي بهره نیست، از همان آغاز لحنی تازه و غیرعادی پیدا میکند که خواننده را وادار می سازد وارد عرصهٔ ادراکی شود که به دقت ترسیم شده است و نیز تسلیم نوعی فاصله گذاری با متن و «دیدی متفکرانه». (برای بادآوری عنوانی که رب ـ گریه به تعدادی از داستانهای کو تاه عکسهای نوری Instantanés (۱۹۶۲) خود داده است) در دو اثر چشم چران Le Voyeur (۱۹۵۵) و حسادت La Jalousie (۱۹۵۷)، هدف هائي راکه دنبال مي شود دقيق تر اعمال مي کند، اما در جهت ساختاری پیچیدهتر و تر تیباتی که در مقابله با خیال بر دازی قرار دادی رمانها، درست مانند یک نظام ضدخیال پردازی عمل میکند: سیاهه برداری سرد و عینی اشکال و اشیاء، عمل مصرانهٔ نگاه، دیالکتیک حضور و غیاب، درهم ریختن حساب شدهٔ توالی زمانی، بی طرفی محض زمان، همهٔ اینها دست به دست هم می دهند و نوشته را از حالت مألوف خود دور می کنند. در هزار تو Dans le labyrinthe (۱۹۵۹) نوعی رؤیا در بیداری است [سرباز گمشدهای هرچه پیش می رود بیشتر می بیند، اما تصاویر در نظرش محو و درهم می شود و صورت وهمی و پریوار به خود میگیرد.] اما ادامهٔ کار رُب ـگریه به شیوهای بسیار تازه و غير منتظره، همان تلاش هاي اوليهٔ خود را با توسل به نوعي نفسانيت حساب شده ادامه می دهد که در آن نگاه و «فاصله» نقش اساسی دارند: نفسانیتی بازی گونه که چشم چران به نوعی طلیعهٔ آن بود و کتابهائی مانند میعادگاه La Maison de rendez-vous (۱۹۶۵) و طرحی برای انقلاب در نیویورک در جارجوبهٔ تغییراتی) Projet pour une revolution à New York دلبخواه در طرح قالبی رمان های پرماجرا یا خشونت مربوط به برخی اسطورهها یا وسوسههای دنیای مدرن آن را تصویر میکنند. این بازی به نظر عبث میآید اما رب گریه از وقتی که با هنر سینما سر وکار پیداکرده اختصاصاً به آن علاقمند شده است. او با نوشتن سناریوی سال گذشته در مارین باد L' Année dernière à Marienbad) برای آلن رنه وارد عالم سینما شد.

این اثر یکی از برجسته ترین آثار او و بیانگر ذوق ابداع او در امر صورت هنری است. از آن پس رُب ـ گریه از فیلمسازی دست برنداشته و خود دوربین به دست گرفته است. از جاودانه IL' Immortelle تا بهشت و بعد L'Eden et دوربین به دست گرفته است. از جاودانه IL' Immortelle تا بهشت و بعد L'Eden et après چندین فیلم تهیه کرده است و نیز نوشتن نوع ادبی «سینه ـ رمان» را نیز Islan داده است. از آن جمله است لغزشهای فزایندهٔ لذت Glissements progressifs Glissements progressifs ترمان روی آورده، که از آن جملهاند: جابگاهشناسی شهر اشباح Mathematic fant (۱۹۷۶)، جملهاند: جابگاهشناسی شهر اشباح Souvenirs du triangle (۱۹۷۶)، خاطرات مثلث طلائی Topologie d'une cité fantôme (۱۹۷۸) و به ویژه جن Inv خاطرات مثلث طلائی Souvenirs du triangle d'or (۱۹۷۸)، تاریجی دشواری های زبان فرانسه نوشته شد و در آن شیوهٔ بازی و بازی با تغییرات قالبی نشان می دهد که رب ـ گریه چیزی از اسلوب اولیهٔ خود را از دست نداده است.

آثار وی، هرچند که آن وزن و انسجام آغازین را تا حدّی از دست داده است، ولی با سازش ناپذیری و حس حاد بازیهای بصری و تصنعهای خلاقهٔ زبان، از بهترین نمونههای رمان نو است.

#### ۴\_قالبها، رمان، ساختارها

میشل بوتور Michel Butor (۱۹۲۶ – ) هم همزمان با رمانهای خود، اندیشههای انتقادی دربارهٔ مسائل رمان انتشار داده است. بی تردید وی یکی از نخستین کسانی است که از رمان به منزلا پژوهش Roman comme recherche (۱۹۵۵) سخن گفته و بر این اندیشه پای فشرده است که «رمان آزمایشگاه داستان پردازی است.» بحثی که به اشکال مختلف در مقالاتی که اثر سه جلدی او فهرست ها Répértoirs را تشکیل می دهد از سر گرفته شد. در این اثر فرهنگی متنوع با تجربهٔ غنی در امر مطالعه، پاسخگوی سؤال «فنی» مداومی است دربارهٔ ادبیات. و طبیعتاً در چارچوبهٔ آثار خلاقه است که بوتور نشان می دهد

رمان چگونه می تواند «قلمرو پدیدار شناختی بر تر و موضع بر تری باشد برای مطالعة ابن نكته كه واقعبت حكونه بر ما آشكار مرشود با حكونه مرتواند آشکار شود.» در یکی از اولین کتابهایش پاساز میلان Passage de Milan (۱۹۵۴) که ساختی نسبتاً سنتی دارد، کوشیده است در «کنتر بوان» contrepoint و همرویدادی (simultanéisme) روابط پیچیدهای را که بین شخصیت های متعدد در فضای یک عمارت پاریسی برقرار می شود بازسازی کند. بر عکس، در فضای یک شهر \_شهر انگلیسی بلستون Bleston\_است که او قهرمان و راوی رمان صرف وقت Emploi du temps (۱۹۵۶) را در جستجوی عجيب گذشته و حالش از خلال واقعيتي ظاهراً ملموس و عيني، اما از هم شکافته و مشکوک که حساب زمانهایش از دست می رود به حرکت وا میدارد. و باز هم شاید زمان باشد که محیط اصلی رمان تغییر La Modification (۱۹۵۷) مشهورترین رمان بوتور است. در این رمان چند ساعت از زندگی یک مرد در یک قطار، باکمال دقت در داستانی به صیغهٔ ندائی (دوم شخص جمع: شما) با همهٔ جزئیاتش بازسازی میشود، تا آنجاکه حتمیت یک تصمیم درونی را آشکار می سازد. درجات Degrés (۱۹۶۰) تلاشی است برای تحلیل دقيق آنچه در مدت زماني كو تاه در دبير ستان بزرگي اتفاق مي افتد، به صورت نوعی برش عمومی و چندآوائی در زمان. این کتاب آخرین رمان حقیقی بو تو ر است. پس از آن، بو تو ر با استفاده از شبوههای «مونتاژ»، «کولاژ» و ساختهای «استریوگرافیک» به تجسم چند مکان ممتاز جهان میپردازد: ایالات متحدهٔ امریکا (موبایل ۱۹۶۲ Mobile)، کلیسای بزرگ سان مارکو در ونيز (توصيف سان ماركو ۱۹۶۳ Description de San Marco) آبشار نياگارا (۱۸۰۰۰ لیتر آب در ثانیه ۱۹۶۵ ۵۱۵۵۵ اitres d'eau par seconde یس از آن به پژوهش هائی بیشتر از نوع زیبائی شناختی و بوطیقائی می پردازد اما همهٔ این آثار وجه مشترکی دارند: حالت خاصی برای تسلط بر زمان و مکان از طریق توصیف و ساختار دادن به آنها با سازمان «چند آوائی» روایت یا

تصویر این پژوهش دقیق و منسجم است که مشخصهٔ بی سابقهٔ آثار بوتور رمان نویس است. اما میشل بوتور در ورای رمان نویسی و در آخرین رشتهٔ آثارش (دوشنگری ۲، ۳، ۴، ۲۷ Matière ا، مادهٔ خام رویاها۲، ۳، ۳، *La rose des vents، ماده الایا Intervalles، مادهٔ خام رویاها۲، ۳، ۳، ۴* رویکردها *Matière de rêves I, II, III, IV* رویکردها *Travaux d'approch فاصله ها یی در جهات متعدد \_ متون گشوده، روایت ها، اشعار، کار با نقاشان، گفتگوها، سفرها \_ روی آورد. مطالعهٔ این آثار چهرهٔ تازهای از او را به خواننده معرفی میکند و نشان می دهد که او شاعری است به مفهوم جهانی ترین و آزادترین معنی کلمه. مقالات انتقادی او در سلسلهٔ فهرست هانیز مؤید این جنبهٔ اوست.* 

هستهٔ مرکزی کتابهای کلودسیمون Claude Simone (۱۹۱۳ \_ ) را هم زمان تشکیل می دهد، اما به شبوهای متفاوت. این نویسنده کوشیده است پیوسته بر روی یک مادهٔ داستانی کار کند که سهم خاطره ــ در زنجیرهٔ مدت زمانی به شدت قابل درک با حواس \_ مادهٔ اصلی آن باشد. این خصیصه شاید در نوشته های اولیهٔ او (متقلب Le Tricheur، گالیور Gulliver، پرستش بهار Le Sacre du printemps ) چندان محسوس نیست، اما در باد Le Vent ) و گیاه L'Herbe (۱۹۵۸) که نوشته در مسبر «بازسازی» واقعیت محفوظ در خاطره مر افتد، كاملاً مشخص است. كلو دسمون با جادة فلاندر La Route des Flandres (۱۹۶۱) این کار بهره گیری از بازسازی را تا حد اعلی گسترش می دهد: فصلی از شکست جنگ ۱۹۴۰ به او فرصت می دهد که داستان چند شخصیت و فراتر از آن، یک خانواده را، در شبکهٔ فشردهای از خاطرات، اوهام و تصاویر بگنجاند که به سطح آگاهی بالا میآیند و از خلال آشفتگی حافظه سر بر میکشند تا در نظام زبان قرار بگیرند. پروست و فاکنر سخت بر کلودسیمون تأثیر گذاشتهاند. اما او پیوسته تجربهٔ خود را عمیق تر و شخصی تر کر ده است: چه بر اساس یک فصل تاریخی مشخص چنان که در هتل بزرگ Le Palace (۱۹۶۲) که لحظهای از جنگ داخلی اسپانیا را مجسم میسازد و چه به صورت

بازسازی تکه تکهٔ حوادث زندگی خو پشتن به تداعی آنچه در یاد مانده است. و این راهی است که کلودسیمون پس از رمان عظیم داستان Histoir (۱۹۶۷) با نبرد فارسال Les Corps conducteurs و اجسام هادی Les Corps conducteurs فارسال (۱۹۷۱) در آن قدم گذاشته است. این آثار حکایت از قدرت خلاقهٔ استثنائی او میکنند و اغلب نتیجه درخشانی راکه می توان با صبر و دقت و پشتکار در کار نگارش به دست آورد نشان میدهند. شیوهٔ نگارش سیمون یکی از اثربخش ترین شبوههای نگارشی است که رمان نو به وجود آورده است: نگارشی پر شاخ و برگ و پر پیچ و خم که ریشهها و شاخههایش تا دوردست کشیده می شود، شبکه های تداعیگر آن پیوسته در افزایش است. هر آنچه را که مخیله می تواند از حافظه بیرون بکشد به کار می گیرد، شدید ترین اهتزازهای نفسانیت و آرزوها را ضبط میکند، طومار قالبها و تصویرها را به طور خستگی ناپذیری از هم میگشاید و ابزاری است با تأثیر و نفوذی حیرت آور. چندین کتاب بسیار پر اهمیت ایجاد کرده است که همهٔ آنها بر گرد نوعی روايت واحد میچرخند. پس از Tryptique (۱۹۷۳) و علم الاشیاء Leçon de chose (۱۹۷۶)، اثری به عظمت زراعی ها Georgique ( ۱۹۸۱) این احساس کمال و انسجام را قوت مي بخشد.

## ۵ \_ مسیر ها

رمان نو از کجا آغاز می شود و در کجا پایان می گیرد؟ پاسخ به این سؤال چندان آسان نیست. کتابهای فراوانی وجود دارد که به رمان نو نزدیکند و در عین حال با آن متفاوتند. یا در عین حال که به راههای دیگری رفتهاند تأثیر رمان نو در آنها محسوس است. برای آثاری از نوع آثار روبر پنژه که بر پایهٔ ابداع لحن و زبان خاص ساخته شدهاند یا آثار بکت که در آنها تکرار ریزه کاری های گفتار (و اغلب گفتاری مسخره و هجو آلود) بیشتر از کارکرد نگاه عمل میکند، باید جای خاصی در نظر گرفت... در آثار کلود اولیه C. Ollier

) از قسل میزانسن Mise en scène (۱۹۵۸)، حفظ نظم Maintien de -1977) l'order (۱۹۶۲) و شکست نولان Echec de Nolan، همان شبوهٔ رب کر به را مشاهده میکنیم باکمی تأثیریذیری از بورخس در انتخاب نوع داستان و نیز تمايلي به جاذبهٔ ماجراهاي سر زمين هاي ديگر يا بافت پليسي با توجه به تمايز «متنز». بالاخر ه آثار ژان ريكاردو، از قبيل رصدخاندكن Observatoire de Canne (۱۹۶۱)، فتح قسطنطنیه la Prise de Constantinople (۱۹۶۵)، انقلاب های کرجرال Revolutions minuscules، که در آنها نیز اتحاد تنگاتنگ بین کار روی نوشته و تحليل نظري مشاهده مي شود. در آثار نظري وي نيز كه حائز اهميت فراوان در معرفي رمان نو است اين اتحاد را مي بينيم: مسائل دمان نو Problème du Nouveau Pour une théorie du Nouveau roman ،، مدخلي ير نظرية رمان نو Pour une théorie du Nouveau roman به این مسیرها که نشانگر تأثیر رمان نو در شیوههای مختلف نویسندگی هستند باید مسیرهای دیگری را هم اضافه کرد. در آثار کاملاً متفاوتی مانند آثار ژان کرول Jean Cayroi ( ۱۹۱۱ \_ ) به ویژه در سال های اخیر، کلودموریاک Claude Mauriac که از چندی پیش به «مکتب نگاه» متمایل شده است. (شام در شهر Le Diner en ville و آگراندیسمان Agrandissement)، آثار مارگریت دوراس Marguerite Duras (۱۹۱۶ \_ ۱۹۱۶) که به ویژه از شیفتگی لمول و. استين Le Ravissement de Lol V. Stein لمول و. استين Maladie de la mort (۱۹۸۲) اهمیت فوق العاده ای پیدا کرده است. آثار **ثری. م. ژ. لوکلزیو** J.M.G. Le Clezio ( ۱۹۴۰ ) ، از صورت مجلس Procs Georges Perce تا برهوت Désert )، و بالاخره زرزيرك Georges Perce verbal La vie mode لم اثر او با عنوان زندگی، طریقة استعمال La vie mode d'emploi (۱۹۷۸) یکی از حیرت آورترین نمونههای امکانات متعدد رمان مدرن است.

همچنین باید یادآوری کرد که همهٔ انواع ادبیات پیشرو در دههٔ شصت رابطهٔ مستقیم (ولو به صورت مخالفت) با تجربهٔ رمان نو داشته است، چه در

مسیر توجه به کار روی فرم و پژوهشهائی در کار «متن» که به ویژه گروه مجلهٔ بزایل Tel quel به آن پرداختهاند. در این میان به آثار فیلیپ سولرز hilippe Solers (یارک Le Parc) (یارک (۱۹۶۱)، درام Drame (۱۹۶۵)، ارتام Nombres (۱۹۶۸)، قانون Lois (۱۹۷۲))، ژان تببودو J. P. Faye، ژان لوئی بودری J. L. Baudry، ژان ہے یو فه J. P. Faye Ecluse ، سد Battement ، ضربان La Cassure ، سد (شکستگی) ( \_ 1970) (۱۹۶۴)، ترواثیان Les Troyens (۱۹۶۹) و موریس روش (۱۹۲۴ \_ )، (فشرده Compact (۱۹۶۶)، میدان Circus (۱۹۷۲) حائز اهمیت قابل ملاحظهای هستند. اما قرار دادن همهٔ این آثار در چارچویهٔ رمان نو کار شایستهای نخواهد بود، زیرا این آثار چه در زمینهٔ عقیدتی و چه در امر پژوهش مربوط به سبک نگارش بسیار فراتر از آن رفتهاند. با وجود این هنوز هم آثاری در همان مسیر دههٔ ينجاه انتشارات مينوئي وجود دارد. از قبيل آثار مونيک ويتيک M. Wittig (اويويوناكس، زنان جنگجو Opoponax, Les Guerillères (۱۹۶۱)) كه نشان میدهند این مسیر باز هم متروک نمانده است و تحت اشکال تازهای حضور دار د.

در مجموع، باروری جریان رمان نو با آنچه گفته شد روشن می شود. می توان گفت آثاری که با این عنوان عرضه شده سختگیر و پرمدعا بوده است و خوانندگانی هم که داشته است خود اشخاص نوگرا بودهاند. توجهی که این آثار در فرانسه و نیز در کشورهای دیگر برانگیختهاند، پژوهش ها و تفسیرهائی که الهام بخش شان بودهاند، «جهش» عظیم نظری و زبانشناختی که به دنبال این جریان به وجود آمده و کارهای برجستهای که روی «متن» انجام گرفته است، و بالاخره گسست هائی که در زمینهٔ ایدئولوژیک سبب شده است نشان می دهد که این آثار در آغاز نیمهٔ دوم قرن بیستم ادبیات فرانسه و جهان را به طور قاطع تحت تأثیر قرار دادهاند.

آندره مالرو در او اخر عمر ش (۱۹۷۲) گفت: «وجه امتیاز ما بر استادان مان در بیست سالگی، حضور تاریخ است. برای آنها هیچ چیز تغییر نکرده بود، ولى ما در بطن تاريخ به دنيا آمديم و تاريخ همچون تانكي از روى ماگذشت.» در قرن بیستم فشار تاریخ بودکه رمان نویس را مجبور به اندیشیدن کرد. دو جنگ بزرگ جهانی، ظهور حکومتهای تو تالیتر با جبارانی همچون هیتلر و استالین و موسولینی در قلب اروپای آزاد و حجم عظیم کشتارها و فجایعی که به بار آمد، دیگر نگذاشت که نویسندگان به برج عاج خود پناه ببرند چنان که گفتی هیچ حادثهای روی نداده است، تجارب صوری خود را ادامه دهند. خود مالرو تمام رمانهائي كه نوشت حاصل تجارب شخصي او از جنگ و انقلاب بود: انقلاب چین، جنگ داخلی اسپانیا، جنگ دوم جهانی. اما (چنان که در جلد اول این کتاب دیدیم) سرانجام روزی رمان نویسی را کنار گذاشت و مستقيماً به نقد هنري يا بحث مستقيم از خاطرات خويش پرداخت. پروست جنگ اول جهاني را وارد جلد آخر اثر عظيم خود در جستجوي زمان از دست رفته (زمان بازیافته E. Junger یونگر Le Temps retrouvé) کرد. ارنست یونگر E. Junger در روی صخرههای مرمزین ( Auf den Marmorklippen (۱۹۳۹ برای روایت جنگ نوعی قالب تمثیلی پیداکرد. دوران هیتلر دکتر فاوستوس (Doktor Faustus (۱۹۴۷ را به توماس مان و دوران خفت (Temps du mepris (۱۹۳۵ را به مالرو الهام کرد.

از طرفي هم تحول تاريخ ادبيات و شكل هاي تازهٔ رمان دست نويسنده را به کلی باز گذاشت و به او امکان داد که هر چه می خواهد دل تنگش بگو بد. دیگر آن دوران گذشته بود که حتی هر نویسندهٔ متوسطی هم از ارتکاب به نوشتن «رمان دیدگاهه.» Roman à thèse ایا داشت. دو گرایش تازه آوردن هر مطلبی را در رمان امکان بذیر ساخت. نخست آن گرایش نوشتن رمان عظیم زندگی بود و از همهٔ مسائل جهان در اثر بزرگ سخن گفتن. دو نمونهٔ این رمانها مرد بی خاصیت و در جستجوی زمان از دست رفته بود. گرایش دوم که جدیدتر بود، گرایش به انفجار قالب داستانی و فرار از قید و بند بوطیقای ارسطو و قواعد گر دافکنی و اوج دلهره و گره گشانی بود که آن را دو دستی تقدیم سریالهای تلويزيوني و رمانهاي ياورقي كردند و مرگ كلاسيسيسم و رئاليسم را اعلام داشتند. زیرا در یک رمان «تکه تکه» هر چیزی را می توان وارد کرد، از عقایدگوناگون گرفته تا بحث های فلسفی. نمونهٔ درخشان این نوع رمان کتاب خنده و فراموشی (۲۹۷۹) Kniha smicha a zapomneni از میلان کوندرا، لی لی بازی Rayuela (۱۹۶۳) از خولیو کورتاسار Julio Cortazar (۱۹۸۴ – ۱۹۸۴) و رمانهای متعددی است که فیلیپ سولرز Philippe Sollers در دو دههٔ اخیر نوشته است و عدهای از نویسندگان امریکای لاتین نیز در قالبهای گوناگون عرضه داشتهاند. در اینجا با نقل قسمتهائی از فصل «رمان اندیشه» از کتاب رمان در قرن بیستم اثر ژان \_ ایو تادیه محقق فرانسوی ( و نیز بحث از چند رمان مهم قرن بیستم زیر عنوان فرعی «مقاله در رمان» از همان اثر، فصل «دگردیسی رمان» را پايان مىدھيم.

منظور از «رمان اندیشه» در قرن بیستم «رمان دیدگاهی» (Roman à (thèse نیست که خود نوع مشخص و حتی کم ارزشی از رمان های فلسفی است. بلکه آنچه در درجهٔ اول اهمیت قرار دارد فرم رمان است و محتوای نظری وقتی اهمیت پیدا میکند که در درون آن فرم قرار میگیرد. پس مسئله

1. Jean-Yve Tadié, Le Roman au xxe siècle, Belfond, Paris, 1990

این نیست که نویسنده رمانی بر اساس دیدگاه خود بنویسد، بلکه باید دید که در چه قالبی و در چه جائی، در رمان معاصر اندیشهٔ انتزاعی ظاهر می شود. بدین سان وقتی که مالرو در مقدمهٔ دوران خفت می نویسد که دنیای او به دو شخصیت تقلیل یافته است: قهرمان و مفهوم زندگی از دیدگاه او، در واقع از نوعی قالب ممکن سخن می گوید: یعنی در اینجا، اندیشه، ارزش و پرسش از زندگی مانند یک شخصیت واقعی عمل میکند. آیا تناوبی بین روایت و اندیشه وجود دارد؟ آیا اندیشه ها فقط در گفتگو ظاهر می شود؟ آیا فلسفهٔ نویسنده فقط در نتیجه گیری از اثر روشن می شود؟ و یا بر عکس در رویاها و تمثیل هائی که وارد اثر شده است بیان می شود؟ همهٔ اینها به تناسب قالب اثر امکان دارد.

در عدهای از آثار حتی عنوان اثر خود بیان کنندهٔ اندیشه است. همان طور که اثر فلسفی بالزاک جستجوی مطلق La Recherche de L'absolu نام اثر معروف پروست در جستجوی زمان از دست رفته و حتی عناوین مجلدات مختلف آن. همچنین بیشتر آثار مالرو: سرنوشت بشر، دوران خفت و امید. همچنین راه های آزادی اثر سارتر حاکی از اندیشهای است که در خود رمان دنبال می شود.

اصول تکوین اثر بزرگ پروست نشان می دهد که نویسنده بیش از آنکه پای بند نقل خاطرات و یادآوری دوران کودکی خود باشد، روحیهٔ فردی پژوهشگر را دارد. پروست قبلاً در سال ۱۹۰۸ اثری با عنوان برضد سنت ـ بوو گفتگو با مادرش. این اثر چه مقاله و چه گفتگو نامیده شود، در رد نظریات منت ـ بوو [ منتقد مشهور ] دربارهٔ روابط بین نویسنده، زندگی و اثر او بود و ارائهٔ نظریات خود به جای آن. از طریق همین گفتگوهاست که به تدریج خاطرات کودکی، زندگی در روستا ظاهر می شود و در واقع طلیعهٔ رمان بزرگ آینده. آنگاه وقتی خود رمان به صورت بازگشت به خاطرات کودکی آغاز می شود. در خلال آن مسائل متعددی، دربارهٔ بیداری و رویاها، دربارهٔ نامهای

اشخاص، دربارة مطالعة طبقات اجتماعي، هنرمندان بزرگ موسيقي و بالاخره جنگ مطرح می شود. بروست در رمان بزرگ خود، اندیشههائی را به میان م کشد. که با تعددشان و ارتباط شان با همدیگر در واقع به صورت مقالههای جدی در می آیند. و باز متن اثر به نوع دیگری با تجاوز فلسفه قطع می شود. زيرا پروست جامعه را به منزلهٔ «فراخنائي» مي شمارد «كه بر يايهٔ قوانيني نظم یافته است.»` زمینهٔ داستان این نظام قوانین راکه از مجموعهٔ حوادث اثر بر می آید ظاهر می سازد. نقش راوی در این میان اساسی است: دخالت یک راوي اصلي كه امكان مي دهد آن قوانين به منز لهٔ ملاحظات و فعاليت فكري خود او تلقی شود: «بیهوده در شهر شام خوردم. مهمانان را نمیدیدم، زیرا وقتی که گمان میکردم نگاهشان میکنم، رادیوگرافی شان میکردم نتیجه اینکه باگرد آوری همهٔ ملاحظاتی که توانسته بودم سر میز شام دربارهٔ مهمانان پیدا کنم. و طرح خطوطی که خود ریخته بودم، مجموعهای از قوانین روانشناختی را نشان می داد که در آن سود شخصی که مهمان در گفتگو هایش داشت تقریباً هیچ جائی نداشت <sup>۲</sup>» از شخصیت های رمان به نوبهٔ خود، برای حمل این قوانین استفاده شده است و آنان نوعی پرندگان پیغام آور و سخنگویان یک قانون روانشناختي هستند [...] ابله ترين موجو دات، با حركا تشان، گفته ها بشان، با احساساتشان که بی اختیار بیان می شود، قوانینی را ظاهر می سازند که خود یی نمی برند، اما هنرمند در آنها کشف میکند".» حتی لحظاتی پیش می آید که پروست اثر خود را همچون یک «بیاننامه»<sup>۲</sup> تلقی میکند. گفتگوهای بین شخصیتهای اثر گاهی به صورتی که مقدم بر شیوهٔ رمان غربی است، برای انتقال اندیشهها و نظامهای فکری به کار میرود: مثلاً در جلد زن اسیر La Prisonnière (به صورتی که در برضد سنت بود مکالمهٔ قهر مان اثر را با مادرش به یاد می آورد) راوی ضمن گفتگوئی با آلبرتین، عقایدش را دربارهٔ هنر و

Le Temps retrouvé, T. IV, P. 475.
 ۴۲۴. ۲۰۰۰ ۴۲۴. ۲۰۰۰ ۴۲۹. ۲۰۰۰ ۴۷۹.

بزرگترین هنرمندان شرح میدهد. یا در زمان بازیافته «سن لو» را میبینیم که دربارهٔ جنگ می اندیشد.» در جستجوی زمان از دست رفته تمام راههائی را که رمان فلسفی قرن بیستم در آنها قدم گذاشت آزموده است (شاید بجز تمثیل دینے، Parabole که سخت مورد علاقهٔ کافکاست). با وجود این هیچ یک از نویسندگان رمانها نه موزیل، نه مان، نه هسه، نه یونگر و نه کافکا، آشکارا به نام پروست اشاره نمیکنند. در فرانسه نیز، عصر بزرگ رمان فلسفی یا اگزیستانسیالیستی، از مالرو گرفته تاکامو و سارتر و سیمون دو بووار، عصر کسانی است که در نظر آنها پروست، روانشناس محفلی، از مد افتاده و کهنه شده است. در این دوران حتی بهترین دوستانش نیز او را انکار میکنند. یادداشتهای ژان کوکتو و نیز یادداشتهای ژیدگواه بر این مدعاست. در این دوران، سوررئالیست، بی آنکه ادعای رماننویسی داشته باشند، بهترین نمونههای رمان اندیشه را ارائه دادند. از این رو تأثیر اشخاصی مانند برتون، آراگون، کرول و ویتراک در واقع مانند ذرات رادیواکتیو بود که در فضای ادبی نيمهٔ دوم قرن بيستم پراكنده شد، ظاهراً هيچكسي تحت تأثير آنها نبود، اما در واقع همه آن فضا را تنفس کرده بودند. در صفحات آینده خواهیم دید که چگونه رمانهای بزرگ این قرن از آنها تأثیر بذیرفت.

# مقاله در رمان

چنين قالبي تازگي ندارد. رابله پيروزمندانه در آثارش به کار بر ده است. روسو با استفاده از سهولت «رمان مکاتبهای» در الوئز دیگر ( La Nouvelle Héloise ) به تناوب، تحليل های روانشناختی و گفتار های نظری را آورده است. بالزاک که از این نظر وارث رمان نویسان قرن هجدهم شمرده می شود، در برخی از رمانهای خود مقالههای طولانی دارد (بحث مفصلی دربارهٔ پاریس در دختر چشم عسلی La fille aux yeux d'or و بحث دیگری دربارهٔ اراذل و اوباش در عظمت و سفالت فراحش Splendeur et misère des courtisanes . فلو بر يا بروار و بكوشه Bouvard et Pecuchet مي خواست كه همهٔ اطلاعاتي راكه معمولاً در دائرة المعارفها مي توان ديد به دست دهد. اما انتشار دائرة المعارف واقعي آن اثر را ناتمام گذاشت. رمان قرن بيستم نيز با اين سنت قطع رابطه نكرد و کلاسیک ترین نویسندگان این قرن به رمان فلسفی وفادار ماندند. از جمله آناتول فرانس با جزیرهٔ پنگوئن، L'ile des pingouins (۱۹۰۸) و عصبان فرشتگان La Revolte des anges (۱۹۱۴). ولي همين نمونه ها انسان را به شک مي اندازد. آیا مقاله در رمان، از هر مقالهٔ جدی جداگانه کم ارزش تر نیست؟ آیا رماننويس كسى است كه مطالب جدى را عاميانه و ساده مىكند؟ اما مسئله به همین صورت باقی نماند. تجربههای بعدی صورتهای تازهای از این شیوه را ارائه داد. اول بهتر است از روستانی باریس Paysan de Paris (۱۹۲۵) اثر لوئی

آراگون آغاز کنیم: حکم محکومیتی که سوررئالیستها بر ضد رمان صادر کرده بودند، هنگامی که خود آنها هم نتوانستند از قصه گوئی دست بردارند، عملاً آنها را از قید و بندهای زیادی آزادکرد.

روستانی پاریس بین یک مقالهٔ مقدماتی با عنوان «پیشگفتار بر نوعی اساطیر مدرن» و یک مقالهٔ نهائی با عنوان «رویای روستائی» قرار گرفته است. نظریه و شگفتیهای روزمره در روایت دو گردش از گذرگاه او پرا تا جنگل بوت ـ شومون Buttes chaumont [در شمال پاریس] به مرحلهٔ عمل درآمده است. آندره بر تون ضمن یکی از گفتگوهایش (Entretiens 1952) تعریف میکند که چگونه ضمن گردش با آراگون صورتهای داستانی ابداع می شد: «هنوز چهرهٔ او پیش چشمم مجسم است که چه همراه فوق العادهای در این گردش ها بود. از ساده ترین و بی خاصیت ترین نقاط پاریس هم که میگذشتیم... جنبهٔ افسانهای و قطب منفی و قطب مثبت، قصد ایجاد جرقهای را دارد که از ترکیب معقول و محسوس به دست می آید و این آرزوی همهٔ رمان نویسهائی است که زمانی جزو گروه سور رئالیست ها بودند.

و قبل از همهٔ آنها خود آندره برتون که دواثر رمان گونهاش، نادیا و عشق دیوانه وار سهم مقاله و روایت با عنوان و فصل بندی و غیره از هم جدا نشده است. در این آثار برتون میاندیشد و سپس غرق رویا میشود. نادیا با اندیشهای فلسفی آغاز میشود که نویسنده آن را به «وجود» خویشتن اختصاص داده است که پیش از پیدا شدن شخصیت زن داستان آن را با «کل وجود» همسان میشمارد. ولی بدون نادیا رمان نیز وجود ندارد. اما آن سؤال فلسفی که در آغاز رمان چنین است: «من که هستم؟» در اواخر کتاب به این صورت در می آید: «چه کسی زنده است؟»، «آیا شمائید نادیا؟ آیا درست است که ماوراء، همهٔ عالم ماوراء در این زندگی نهفته است؟ من صدای شما را نمیشنوم. چه کسی زنده است؟ آیا تنها منم؟ آیا خودمم؟» اثر دیگر او عشق دیوانهوار به فصول بی عنوان تقسیم شده است. روایت قالبی دیالکتیکی دارد و مانند اثر دیگر او. آرکان ۱۷ Abcane که عامل شناسا و موضوع شناسائی (سوژه و اوبژه)، گذشته و آینده، شعر و جهان را در نوعی «نقطهٔ متعالی» درهم می آمیزد.

#### .

وسوسهٔ غرب La Tentation de l'occident (۱۹۲۶) را، که گفتگوئی «دیدگاهی» است در قالب مکاتبه، (مانند نامههای ایرانی مونتسکیو) معمولاً در کنار رمانهای آندره مالرو قرار می دهند. مالرو بعد از گردوبنهای آلننبورگ Les Noyers de l'Altenburg (که چاپ اول آن در ۱۹۴۳ منتشر شد) دیگر رمان ننوشت، اما وقتی به گذشته برگردیم و به رمانهائی که نرشته است نظری بیندازیم آیا نمی توانیم ادعاکنیم که همهٔ رمانهای او در درجهٔ اول از یک رشته گفتگو تشکیل شده است که در عین حال مجموعهٔ آنها در قالب یک روایت قرار گرفتهاند. تازه در خود روایت نیز صدای نویسنده و سخن خاص او حاکم است.

سهم گفتگو در رمانهای مالرو قابل ملاحظه است. اما نه آن گونه که بعدها درکار ناتالی ساروت خواهیم دید. در سرنوشت بشر، وقتی که نویسنده، کیو Kyo را به سخن گفتن وامیدارد، برای معرفی روحیهٔ او نیست، بلکه برای بیان عقاید است. هرگفتگوئی موضع مقابله بین دو عقیدهٔ مختلف و یا موافقت بین دو صدا به تناوب است. همان سان که خود مالرو دربارهٔ آثار بالزاک گفته است: «کمتر از آنچه تصور میشود، چند صدائی است '». اما دربارهٔ داستایوفسکی، یادداشتهایش را خواندهاید. اگر یک نفر خلاقیت و نبوغش

۱. گائتان پیکون، آندره مالو در آنینه آثارش، ترجمهٔ کاظم کر دوانی \_ نشر آگه، حاشیهٔ ص ۶۴ (یادداسّت مالرو).

را در واداشتن اجزای مغز خود به گفتگو بافته است، این شخص داستایفسکی است [...] و جماعت لوده و مسخرهٔ آثارش گروه همسرایانی است که این یرسش جاودانه را در مقابل قهر مانانش می نهد: «چرا خداوند ما را آفرید؟ <sup>(»</sup> نو بسنده در همه جا حاضر است، زیرا شخصیتها شخصیتهای بالقوهٔ او هستند. نویسنده چهرهای نه واقعی بلکه «پنداری» از نوع پنداری بودن هنر دارد: در این صورت همه چیز مجاز است. حتی دادن لحن رمان به مقاله، (نوشتههای او دربارهٔ هنر سهمی از تخیل دارد و هنرمندان در آنها مثل شخصیتهای رمان زندگی میکنند.)، و لحن مقاله به رمان، در گردوینهای آلتنبورگ، اگر تیرهها و «پدرم جواب داد» ها و «مولبرگ گفت» ها را فراموش کنیم، به رغم شور و هیجان حاکم بر جلسه، صدای نظریه پرداز را میشنویم: «تاریخ این رسالت را به عهده گرفته است که به ماجرای انسانی معنی بدهد ... مانند خدایان ... [...] ما فقط به آن چیزی می اندیشیم که تاریخ امکان داده است بينديشيم [...] انسان تصادفي بيش نيست و اساساً جهان از فراموشي ساخته شده است.» گفتگوها در فر مولها و کلمات قصار که حافظهٔ ما به زحمت می تواند به شخصیت خاصی نسبت دهد به اوج خود میرسد (در کار بالزاک، «کلام» قهرمان را منفرد میکند، اما درکار مالرو از واقعیت دورش میکند تا به او کلیت بدهد.) مثلاً: «زندگی ارزشی ندارد ولی هیچ چیز هم ارزش زندگی را ندارد.» (بعید نیست که بعضی ها این جملهٔ گارین را در فاتحان به سارتر نسبت بدهند.) بایدگفت مواعظ نویسنده که بر شخصیتها و طرح داستانی غلبه دارد تنها وسيلهاي است براي آفرينش: همان كه ادبيات را ادبيات ميكند نه فلسفه. همان که فرق بالزاک را با ژوزف دومستر Joseph de Maistre و داستایفسکی را یا سولوویف Soloviev نشان می دهد.<sup>۲</sup> اگر مالرو به آثار تجسمی رو می آورد بدین سبب است که از بردگی واقعیت و وسوسهٔ «دیدگاه» گریزان است. انتزاع

> ۱. همان اثر، همان صفحه، دنبالهٔ همان یادداشت. ۲. نقل به معنی از همان اثر: حاشیهٔ ص ۷۸ (یادداشت مالرو).

در رمان نوعی «نظریه» است. اما انتزاع در نقاشی آفرینش کامل است ــ بیرون از واقعیت.

نظریه پردازی را رها میکنیم و به رمان روی می آوریم. وقتی که مالرو روابط رمان نویس، و انسان، را با خاطراتش در نظر می آورد میگوید: «اگر انسان هائي وجود دارند که به ديدهٔ آنان حالت خاطرهٔ شناور ــکه تمام زندگې شان از آن رنگ گرفته \_حالتي است پاري دهنده، و انسان هاي د بگري که از نگاه آنان حالت خاطرهٔ شناو ر تهدیدی است دائمی، تفاوت بین این دو دسته انسان، یکی از عمیق ترین تفاوت هائی است که می تواند انسانها را از یکدیگر جداکند.» بعد، پس از این استدلال است که به صحنهٔ رمان اشاره میکند: «در آن بخش از بین رفتهٔ پیکار با فرشته صحنهای در این باره وجود دارد. <sup>(»</sup>» ... اثر مالرو ترکیبی از صحنههاست (وقتی که انتشارات گالیمار بنا به عادت تصمیم گرفت که «قطعات برگزیدهای از رمانهای مالرو انتشار دهد، مالرو نام کتاب را صحنه های برگزیده گذاشت) هر چند که وی هرگز اثری برای تئاتر ننوشته است، به جز یک صحنهٔ نهائی برای نمایشنامهٔ سرنوشت بشرکه تیری مولینه Thierry Maulnier از رمان وی اقتباس کرده بود. در کار رماننویسان دیگر هم آنچه جلب نظر او را میکند، «صحنهها» است. صحنه یگانه جائی از رمان است که نویسنده می تواند با وجدان راحت از زبان شخصیتها صحبت کند و باز یگانه جائی است که او می تواند صدای خود را بین دهانهای مختلف تقسیم کند. گفتهاند که در موسیقی دیالوگ وجود ندارد. شاید در آثار مالرو نیز در واقع دیالوگی نیست، بلکه عقایدی است که اظهار آنها به تناوب به عهدهٔ شخصیتهای مختلف گذاشته شده است. تم ها \_ همچنان که در یک «فوگ» و پیوسته از آنِ یوهان سباستین باخ \_درهم تابیده می شوند و اما قالب هنری، یعنی داستانی و صحنه در جادهٔ شاهی و یا سرنوشت بشراز داستایفسکی و کنراد مایه گرفته است... جادهٔ شاهی با قلب ظلمات همان

دهمان اثر، حاشیة ص ۸۰ (یادداشت مالرو).

ارتباط را دارد که سرنوشت بشر با برادران کارامازف. هرچند که مجموعهٔ شخصیتها از رمانی تا رمان دیگر فرق میکند، هرچند که محتوای سخن نویسنده از فاتحان تا سرنوشت بشر و از سرنوشت بشر تا گردوین های آلتبورگ متفاوت است، آنچه در همهٔ این رمانها به رغم تعداد شخصیتها، پیچیدگی طرح داستانی و تنوع حوادث تاریخی مشترک است، تکنیک سخن گفتن نویسنده یا به عبارت دیگر سبک اوست. همانسان که در موسیقی استراوینسکی نفس نفس زدنهای ارکستر عظیم پرستش بهار را در آثار موسیقی مجلسی او نیز میتوان شنید، در کار مالرو نیز سبک یک صفحهٔ انتزاعی فرقی با یک مقالهٔ متافیزیکی یا فلسفهٔ تاریخ ندارد (مالرو اشپینگلر نیست همانطور که داستایفسکی نیز سولوویف نیست.) : ضرباهنگ، حذف، تضاد و طباق، شور غنائی از مشخصات سبک مالرو است.<sup>۱</sup>

۱. همزمان با نگارش این فصل، در پاریس ژان فرانسوا لیوتار فیلسوف معروف و نظریه پرداز پسامدرنیسم، کتابی با عنوان Signet Matraux (به مضاه مالو) منتشر ساخت که خود آن را Hypobiographie (نیجه شرح حال) می نامید. به منامبت انتشار این اثر Magazine littéraire مصاحبه ای با وی انجام داد که در آن لیوتار در مورد مبب نوشتن این کتاب به نکته ای اشاره می کند که انسان را به یاد یادداشت دیگری از مالر و می اندازد در حاشیهٔ صفحه ۹۴ کتابی که قبلاً به آن اشاره شد به این شرح: «به دیدهٔ من، رمان مدرن شکل ممتاز بیان تراژدی انسان است، و نه توضیح فرد.» و لیوتار این تراژدی را چنین بیان می کند: «من نمکل ممتاز بیان تراژدی انسان است، و نه توضیح فرد.» و لیوتار این تراژدی را چنین بیان می کند: «من محل می از جنگ و در اثنای جنگ پسر جوانی بوده، نویسندهٔ سروخت بشر، اید و گردوبرهای آخبورگ سخت نمود. من به دنبال گذراندن یک بحران روحی شدید برایم روشن بود که «مسئلهٔ من» همان مسئلهٔ مالرو است. پس از فراموش کردن بزرگ ترین اهداف ایمان، یعنی خدا وانسان، چه می توان کرد. (در سال مالرو درگیر انسان نمی توانست او مانین مینه باشد) با این دو ماتم چگونه می و اندیشهای بود که در آن مسئلهٔ من معلی می از فراموش کردن بزرگ ترین اهداف ایمان، یعنی خدا وانسان، چه می توان کرد. (در سال مالرو درگیر این مسئله بود. خود او تجسم این می مالرو ده.

در جای دیگری از این مصاحبه، مصاحبه گر این جملات راازکتاب لیو تار نقل میکند: «مالرو در سراسر عمرش کوبیست بود...» و میگوید که ظاهراً لیوتار، مالرو را هم در زندگی و هم در آثارش کوبیست میداند. پاسخی که لیوتار به او میدهد، در عین حال با دگردیسی رمان مدرن بی رابطه نیست. میگوید: «مالرو از همان مقالهٔ اولی که در آغاز جوانی با عنوان «سرچشمههای شعر کوبیستی» نوشت، شیفتگی خود را به آثار ماکس ژاکوب، روردی و ماندرار نشان داد، زیرا این شعر، با شیوههای فاصله گذاری کنترل در همان دوران، و با این همه گوئی در عالم دیگری، رمان آلمانی زبان، با قدرت و وسعتی بی نظیر سخن فلسفی را وارد رمان میکند. سنت دوگانهٔ گوته و رومانتیسم آلمان و رمانهائی نظیر هاینریش فن اوفتردنیگن از نووالیس و هیپریون از هولدرلین که میخواستند بیانگر معنای جهان باشند و با نوشتههای برجستهٔ عرفانی رقابت کنند، به آثار توماس مان، روبرت موزیل، هرمان هسه و ارنست یونگر منتهی میشوند. فرهنگی که از کانت تا مارکس و فروید و از ممان نویسان نیز سنگینی میکند. نوع ادبی رمان «رشد و کمال» رمان نویسان نیز سنگینی میکند. نوع ادبی رمان هران امپراتوریهای آلمان و اتریش، به این رمانهای بعد از جنگ اول جهانی لحن طنز آمیزی میخشد. این لحن را در فاصلهای که توماس مان از شخصیتهای آثار خود میگیرد و نیز دخالت بیش از حد نویسنده و بالاخره در اینکه یک اثر خود میگیرد و نیز دخالت بیش از حد نویسنده و بالاخره در اینکه یک اثر خود (مرگ در ونیز) را در اثر دیگرش (کوه جادو) به سخره میگیرد، میتوان دید. (مرگ در ونیز) را در اثر دیگرش (کوه جادو) به سخره میگیرد، میتوان دید. زمان مید از میزی از می زمان طنزی که موزیل به کار می روان دید. میگیرد و نیز دخالت بیش از حد نویسنده و بالاخره در اینکه یک اثر خود مرگ در ونیز) را در اثر دیگرش (کوه جادو) به سخره میگیرد، میتوان دید. زمانها ماندن مرد بی خاصیت به همهٔ اشکال طنزی که موزیل به کار می برد یک بعد اضافی می دهد. گفتار ایدئولوژیک در اثر ــ مانند کار کافکا ـ هم مطرح

→

شده، تخیلی را از واقعیت بیرون میکند که از خود آن واقعی تر است. سینمای روسی و آلمانی سالهای سی به دلیل پلانهای تکه تکه، یا سکانس هائی که در آنها «روایت» خود را از تقلید رثالیستی آزاد میکند او را سخت به خود جذب میکرد. مالرو خواصی معادل آنها را برای اثر خود پیداکرد که خودش آن را ژورنالیسم مینامید.. «حذف» (Ellipse) بیشتر از آنکه یک صورت بلاغی باشد، یک «نام نوعی» است برای «وسایلی» که قلم، دوربین فیلمبرداری، قلم مو یا کارد مجسمه سازی برای بیرون کشیدن «ماورانی» که در حوادث معمولی است از آنها استفاده میکند. بدون این انضباط، نوشته به جز میدان دادن به اوهام درون، کاری نخواهد کرد و اضافه میکند که می بایستی این قانون گذشت ناپذیر را به اعمال او نیز تعمیم داد. سیاست مالرو هم کوبیستی است. ماجرا و جنگهای او هم. «فارفلو» Farfel کلمهٔ مضحکی است برای بیان انضباط سختی که امر تخبلی می بایستی بر روی واقعیت لزج اعمال کند.

شده و هم انکار شده است. فقط طنز است که آن را قابل تحمل میسازد. طنز در رمان آلمانی و اتریشی قرن بیستم همان نقشی را بازی میکند که شعر در کار سوررئالیستها بازی میکرد. بحث فلسفی تمسخر بحث دیگری است که جدی گرفته شده است...

در کوه جادو Zauberberg اثر توماس مان (۱۸۷۵ ــ ۱۹۵۵) که سالهای ۱۹۱۲ و ۱۹۱۳ نوشته شده و در ۱۹۲۴ انتشار یافته است، برای اظهار عقایدی که مطرح است، از بحث، روایت یا خلاصهٔ افکاری که به هانس کاستورپ Hans Castorp (شخصیت اصلی) نسبت داده شده و نیز از دیالوگها استفاده شده است. در این کتاب که حوادث چندانی ندارد، مان عرف «رمان آسایشگاهی» و «رمان هتلی» را به کار میگیرد که در آنها مکان به صورت فرم در می آید. عدهٔ زیادی که (در آسایشگاه مسلولین)گرد آمدهاند هیچ کاری ازشان ساخته نیست جز آنکه با هم حرف بزنند یا همدیگر را دوست بدارند. به دنبال افسانههای قدیمی مسافرانی که در مسافرخانهای زندانی ماندهاند (آثار بوکاتجو و مارگریت دوناوار M.de Navarre)، نوبت داستان اقامت در محیط بسته میرسد. دیگر وقایع قصه نیست که ادامه مییابد، بلکه جای آن را افکار و نظریه ها گرفته است. (به عنوان مثال متل ساوری Hôtel savoy (۱۹۲۳) از يوزف روت Joseph Roth ). به این ترتیب فصل ششم کوه جادو با بحثی دربارهٔ زمان آغاز میشود: «زمان چیست؟ یک راز \_ اثیری و نیرومند. لازمهٔ جهان پدیدهها، یک حرکت، در آمیخته و در پیوند با هستی اجسام در مکان و با حركتشان · .» اين افكار و دنبالة آنها، كمي جلو تر، به شخصيت اصلي اثر (البته با دخالت راوی) نسبت داده شده است: «همچنان که ما داستانمان را به پیش میرانیم، مان هم به پیش میزود. زمانی که صرف داستانمان میکنیم ولی همچنین زمانگذران هانس کاستورپ و همدردانش آن بالا در برف، و این

۲۵۳، ص ۴۵۴، توماس مان، کوه جادو، ترجمهٔ دکتر حسن نکوروح، انتشارات نگاه، ۱۳۶۸، ص ۴۵۳.

زمان دگرگونی هائی پدید می آورد. '» این اندیشه دربارهٔ زمان نشان می دهد که موضوع تمام رمان همین زمان است. هفت سالی که اقامت کاستورپ در آسایشگاه مسلولین طول می کشد، موضوع بحث و تأمل مداومی است، با بازی سرعت گرفتن ها و جهش ها و با دخالت جنگ در پایان که تصویر آن دنیای بسته را درهم می ریزد. داستان، آنچه را که بحث جدی در خود مخفی داشت گسترش می دهد. فصل هفتم به رابطه بین زمان تعریف شده و زمان روایت و روابط آنها با زمان موسیقائی می پردازد. در دنیائی برتر از شخصیت، دنیای خالق او: «زمان عنصر اصلی داستان است، همچنان که عنصر اصلی زندگی است [...] عنصر اصلی موسیقی است، همان که زمان را اندازه می گیرد و تقسیم می کند، آن را جالب و زودگذر و در همان حال با ارزش می کند.<sup>۲</sup>»

توماس مان در این اثر اساسیاش، طرحی از نظریهٔ داستان به دست می دهد که، با آن همه فاصله، از تحقیقات امروزی داستان نویسی پیشی می گیرد: «یک قطعهٔ موسیقی با نام «والس پنج دقیقه ای» پنج دقیقه طول می کشد \_ ار تباط آن با زمان همین است و بس. ولی یک داستان با محتوائی به طول پنج دقیقه ممکن است به نیروی وسواسی خارقالعاده، در توصیف بی کم و کاست این پنج دقیقهٔ خود، هزار برابر آن به طول می انجامد. با این همه بسیار جالب و رودگذر هم باشد، هرچند در مقایسه با زمان مجسمش بسی طولانی می نماید، از سوی دیگر نیز امکان دارد که زمان محتوای داستان از زمان خود آن در اختصار بی اندازه پیشی گیرد.»<sup>۳</sup> زمان در عین حال «عنصر اصلی داستان» و همین رمان حاوی بحث یک «رمان زمان» است: «در واقع هم ما این سؤال را که می توان داستان زمان را نوشت یا نه، مطرح کردیم تا خود به زبان آوریم که ما نیز با داستان حاضر چنین کار را در پیش داریم.»<sup>1</sup> پس مقاله است که معنی

> ۱. همان اثر، ص ۲۵۶. ۲. همان اثر، ص ۶۹۰. ۳. همان اثر ص ۶۹۱ . ۴. همان اثر، ص ۶۹۲ .

و نظریهٔ رمانی را که خود در آن آمده است شرح میدهد. رمان بدون آن نمی تواند زندگی کند. البته چنین مقالهای در صورت لزوم می توانست بدون رمان نیز چاپ شود. خاصیت فلسفی رمان زائیدهٔ حالت مجرد شخصیت ها است که گوئی فقط برای این ابداع شدهاند که بار نظریهای را که بیان می کنند به دوش بکشند: «ستمبرینی» لیبرال و عقلگرا، «نافتا» ی مذهبی و ضدعقل که هر دو دستخوش وسوسهٔ آشفتهٔ مرگ هستند. عناوین فصول نیز این جنبهٔ گفتگوی فلسفی را پنهان نمی کنند، هرچند که این جنبه کمی هم به شیوهٔ طنز آلود معرفی میشود: «حس زمان»، «تجزیه»، «تردید و تفکر»، «دائرة المعارف»، «از خدا دولت و رستگاری ناصواب»، «اوماتیورا»، جنگ آن را ناتمام نمی گذاشت، شاید می توانست بی پایان باشد: نوعی وقایع نگاری اندیشهها، همان طور که در گذشته رمان شامل وقایع نگاری حوادث بود و در آن حوادث متعدد روی هم انبار می شد.

•

ساختار مرد بیخاصیت به وجه بهتری جایگاه انتزاع را نشان میدهد. تقسیم بندی آن به سکانس های شماره گذاری شده، به **موزیل** امکان میدهد که رشتهٔ حوادث را (در صورتی که رمان حادثه ای داشته باشد: عملاً هرچه اهمیت حادثه کمتر است جا برای اندیشه آماده است. حادثه با اندیشه نسبت معکوس دارد. همینگوی نقطهٔ مقابل موزیل.) چهرهٔ قهرمانش را و اندیشه های او را قطع کند. بدین سان به دنبال ملاقات اولریش، مرد بی خاصیت با دوستان دوران کودکیش والتر و کلاریس، فصل پانزدهم می آید با عنوان «انقلاب فکری» که تفکری است دربارهٔ پایان قرن نوزدهم و تب و تابی که به دنبال

دربارهٔ «یک بیماری اسرار آمیز» عصر. اولریش دچار آن شده است، اما تصویر این بیماری را بدون او نیز می توان ایجاد کرد. مانند اثر توماس مان، در اینجا نیز شخصیتها در زیر بار اندیشههائی که حمل میکنند کمر خم کر دهاند. اين آدمكهاي تهديد شده (فصل چهل و ششم «آرمانها و معنويات بهترين وسیلهاند برای پر کردن این حفرهٔ بزرگی که روح نام دارد.» اندیشههای آرنهایم را ارائه میکند، مانند فصل چهل و هشتم که «اسرار روح» را در بر دارد.) خود به صورت «مورد» در می آیند: مانند موسیر وگر Moosbrugger قاتل (فصل شصتم: «سیاجت در دیار منطقی ــاخلاقی»). ضمناً گاهی پیش می آید که موزیل به شیوهای گول زننده و از روی طنز، عنوانی مجرد به یک فصل میدهد که شامل حال همهٔ شخصیتهای رمان میشود. (فصل هشتاد و نهم: «باید با زمانهٔ خود زندگی کرد» و فصل صد و پنجم: «عشق یاک شوخي نيست.»). بدين سان در اينجا نيز مرز بين مقاله و رمان، بين اولريش و سازندهٔ او که استدلالش جانشین استدلال شخصیت مربوطه می شود، از مبان رفته است، زیرا موزیل می خواهد «همهٔ آنچه راکه این شخص در خواب دیده، اندیشیده و خواسته است» نشان دهد. جملات پراکنده ای که در پایان کتاب آمده است حکایت از تخیل مجرد دارد: «باز همان مسئلهٔ اولیه... انهدام فرهنگی (و فکر فرهنگ)... این است عملاً آنچه تابستان ۱۴ به همراه آورده است.»...

۲

قصهٔ آرمانشهری سخن عقل گرایانه میخواهد. از این رو بازی گویچههای شیشهای Das Glasperlenspiel (۱۹۴۲) اثر هرمان هسه Hermann Hesse (۱۹۴۲ ... (۱۹۶۲) با رسالهای دربارهٔ بازی آغاز میشود: «ترکیب علوم و هنرها.» و قسمت اصلی آن (با حذف سه شرح حال که قصه را تکمیل میکند) با نامهٔ

ژوزف واله Joseph valet بازی گردان پایان میگیرد که دلائل استعفای خود را شرح می دهد: حکومت کاستالی Castalie شکستی بیش نیست. اما این شکست زائیدهٔ یک سلسله ماجراها نیست، بلکه حاصل رشدی دیالکتیک و مغزی است: «این دولت کوچک ذهنی» در معرض خطرات داخلی و خارجی است، به تاریخ پشت کرده است با وجود این «تکهای از تاریخ و ثمرهٔ یک انقلاب» است. و در صورت بروز اغتشاش بازی گویچه های شیشه ای از دست خواهد رفت. و آن در لحظه ای است که زمان تاریخی وارد قصه می شود و قصه قطع می شود: زمان مرگ نظام آرمانشهری است.

#### •

هرمان بروخ Hermann Broch (۱۹۵۹ – ۱۹۵۱) نویسندهٔ اتریشی، در مرک ویرژیل Der Tod des Vergil (۱۹۴۶) مسئله را به صورت معکوس حل میکند: به جای نوشتن یک اثر تخیلی، یک رمان تاریخی ترتیب داده است: آخرین ساعات عمر شاعر محتضر در قالب تک گوئی درونی (اما با فعل سوم شخص) روایت شده است. طبعاً تأملات شاعر جنبهٔ فلسفی پیدا میکند: «فرار، آه، فرار، آه، شب شاعر شعر! زیرا شعر چشم منتظر است، چشمی در نیمه تاریکی. شعر ورطهای است بهره مند از قدرت دید، بهرهمند از پیش آگاهی، با خبر از شقق. انتظاری است بر آستانه، همراهی و تنهائی در عین حال [...] وداع بی عزیمت، فرار بی حرکت شعر!» ادبیات جستجوی حقیقت است، اما سخن بی پایان است، زیرا اگر می توان زندگی را شناخت، مرگ راکه همچون نقطهٔ کوری است در مرکز کتاب، نمی توان شناخت. «در واقع، تنها آنکه در سایهٔ مظ کند، هر فردیتی را در درون آفرینش، همانسان که آفرینش را در درون حفظ کند، هر فردیتی را در درون آفرینش، همانسان که آفرینش را در درون

ماجرای رمان به فلسفهٔ ادبیات بر میگردد که ضمن گفتگوئی جالب بین ویرژیل و اوگوست [امپراتور] بیان میشود. در قلب زیبائی شناسی و فلسفه، عدم کفایت شناخت را میبینیم: «انسان میتواند اندیشهٔ خود را تا خدایان رهبری کند و این باید برای او کافی باشد. آه! فاهمهٔ انسانی بی پایان است، اما وقتی که با بی نهایت تماس می یابد به عقب می جهد. ویرژیل که سرانجام از سوزاندن انئید منصرف شده است، می پذیرد که هنر کامل نیست، اما اگر شناخت عبارت است از اینکه هرچه بیشتر به مرگ نزدیک شویم، رمان احتضار، رمان شناخت است: ویرژیل در لحظهٔ مرگ به یاد «کلمه که در ورای هر زبانی قرار دارد» می افتد و این آخرین جمله کتاب است. فلسفه در سک گوئی درونی تجسم یافته که وقتی به مرز خود می رسد، قطع می شود: سکوت رمان برابر است با سکوت متافیزیک. زبان در برابر ماوراء هر زمانی خاموش می شود.

بدین سان در قرن بیستم مرزهای بین رمان و مقالهٔ فلسفی فرو میریزد. آنچه در آغاز با احتیاط کاری فراوان به میان آمده بود، در دورانی که پژوهشهای صوری \_ از جمله «رمان نو» و اولیپو Oulipo (که در فرانسه تشکیل شده بود خلاصهای است از کلمات اسمی اصلی آن: مفتاح ادبیات بالقوه) \_ چه در ادبیات و چه در هنرهای دیگر نقش مسلطی به عنوان سرگرمی به شیوهٔ بازی به عهده دارند، دوباره ظاهر میشود.

لی لی بازی Rayuela (۱۹۶۳) اثر خولیو کورتاسار از دو قسمت تشکیل شده است: یک قسمت رمان و قسمت دیگر مقاله. می دانیم که این کتاب به صد و پنجاه و پنج سکانس شماره گذاری شده تقسیم شده است و می توان آن را بر طبق شمارهٔ صفحات خواند: نخست رمان، سپس مقاله، یا همان گونه که نویسنده دعوت می کند، «با شروع از فصل هفتاد و سه و ادامهٔ مطالعه به ترتیبی که در پایان هر فصل نشان داده شده است» («طریقهٔ استعمال») قسمت رمان در فصل پنجاه و شش پایان می گیرد و به دنبال آن بیش از دویست صفحه

متاله می آید (خود کور تاسار می نویسد: فصل هائی که می توان از آنها گذشت). مطالعهٔ سنتی فاصلهٔ بین انواع را مراعات می کند، و اگر کسی مقاله را نمی خواند، تابع سلیقهٔ عمومی است که فقط رمان را می خواند. خواندن لی لی بازی سکانس های داستانی و سکانس های انتزاعی را در مونتاژی آگاهانه، اما تعمدی،نمایشی و منطقی درهم می تند. اولین مطالعه جدی است، دومی مثل خود رمان و مثل «لی لی بازی» خنده دار است. حال آنکه هیچ کسی نخواهد گفت که بازی گویچه های شیشه ای را نباید جدی گرفت (هرچند که بازی آن عیر ممکن است، زیرا هسه تظاهر می کند که قواعد آن را به دست می دهد و تراژیک و نو آوران طنز پرداز در کنار هم قرار گرفته اند (رمون کنو، ژرژ پرک، خولیو کور تاسار و ایتالو کالونیو). کور تاسار در لی لی بازی می گوید: «اینک یک روش: طنز، انتقاد از خود دائم، ناسازگاری، مخیله ای که بردهٔ هیچ کس و هیچ چیز نیست.»

در ورای بازی، کورتاسار میخواهد که نقش خواننده را عوض کند. اگر نویسندهٔ رومانتیک میخواهد که خواننده اثر او را بفهمد، اگر نویسندهٔ کلاسیک میخواهد که تعلیم بدهد، رمان نویس مدرن میخواهد که از خواننده یک همدست و رفیق راه برای خود بسازد و همدلی او را به دست آورد، زیرا مطالعه وقت خواننده را منهدم میکند تا او را به وقت نویسنده منتقل کند. بدین سان خواننده شریک و همکار تجربهای است که رمان نویس اعمال میکند، در همان لحظه و تحت همان قالب. به این ترتیب خواننده در آفرینش مقاله در رمان، در گنجانیدن آن، در مونتاژ آن بر اساس یک «چفت و بست میان کننده» و «طرحی برای فرم» شرکت خواهد کرد. بنابراین نویسنده با نظریهٔ ادبیات معاصر روبروست که از زمان رولان بارت به این سو مطالعه را نوعی نوشتن و عمل خواندن را رقیبی برای خلاقیت میداند. بالاخره می توان این موزائیک فصلهای کوتاه را مانند هزار توئی تلقی کرد که در راه ناشناس دام مینهد و تارعنکبوتی که او راگرفتار میسازد... درهم پیچیدن پارههای داستانی، تأملات فلسفی، نقل قولها و متونی که به نویسندهای به نام مورلَی Morelli نسبت داده شده است، هر آنچه راکه بخواهد میتواند تلقین کند. توالی عاقلانه جای خود را به سفیدیها، خلأها و به نوعی گلچینی یا گزیده گوئی میدهد.

•

طنز شدیدی همراه با مونتاژ متناوب مقاله و قصه را در کار نویسندهٔ دیگری می بینیم که به تبعیت فرانسه در آمده (و کتاب هز رمان خود را مستقیماً به زبان فرانسه نوشته) است. میلان کوندرا Milan Kundera (۱۹۲۹ – ) هیچ تردیدی به خود راه نمی دهد که قصه را قطع کند و فرم رمان خود را تشریح کند: «همهٔ این کتاب رمانی است در قالب واریاسیونها. قسمتهای مختلف، مانند مراحل مختلف یک سفر به درون یک مضمون، به درون یک اندیشه و به درون موقعیتی تنها و واحد، به دنبال هم می آید که درک آنها برای من در فراخنا گم می شود [...] این رمانی است در میان نیست، (قالبی که اغلب رمانها مسئلهٔ سفر متافیزیک یک قهرمان در میان نیست، (قالبی که اغلب رمانها سراغ او می آیند. در ادبیات اغلب تقابل قدیمی بین ایلیاتی و تخته قاپو را می بخش اول («نامههای گمشده») کتاب خنده و فراموشی از همان بخش اول («نامههای گمشده») کتاب خنده و فراموشی انه رسان از را بوعی فلسفهٔ تاریخ مایه می گیرد. بر پایهٔ یک واقعه، حملهٔ روسها در سال

1. Milan Kundera, Le Livre du rire et de l'oubli, 1978, Gallimard, coll Folio, 1985, 6<sup>e</sup> partie, chap. VIII, P.254.

امکان حوادثی که شرحشان می دهد می اندیشد و در عین حال آن حوادث را زیر و رو میکند، حتی روابط عادی بین تاریخ عمومی و طرح جزئی داستانی را معکوس می کند. آنچه در آثار دیگران «افق دید» است، برای او به صورت نمای نز دیک در مر آید: «حادثهٔ تاریخی که در یک شب فراموش می شود، از همان فردا با شبنمهای تازگی میدرخشد و از این رو دیگر زمینهای در قصهٔ راوی نیست، بلکه ماجرای حیرت آوری است که در دوردست ابتذال آشنای زندگی خصوصی بازی میشود.'» این تفکر دربارهٔ امیریالیسم شوروی و رژيمې که تحميل مېکند، به صورت نوعې فلسفهٔ دیکتاتورې در مېآید، مشخصة ديكتاتوري تحميل فراموشي است: «و براي اينكه ساية خاطرة بد نباید که کشور را از عشق بازسازی شدهاش غافل کند، باید که بهار پراگ و ورود تانک های روسی، این لکهٔ ننگ روی یک تاریخ زیبا، به درجهٔ صفر تنزل یابد.<sup>۲</sup>» شخصیتها محو شدهاند چنان که خود تاریخ هم. و اما دربارهٔ خنده، به طور غریبی با فراموشی وابسته است و ما این را میدانیم زیرا نویسنده تثوری آن را به ما پیشنهاد میکند: (بخش سوم، فصل دوم): «کسی که دستخوش این خندهٔ پر جذبه میشود، بی خاطره و بی آرزوست، زیرا فریاد خود را به سوی لحظهٔ حاضر جهان رها میکند و هیچ چیزی به جز آن نمی خواهد بشناسد<sup>۳</sup>.» این خندهٔ خاص بیانگر توافق با دنیاست و توافق با هستی «در ورای شوخی». (شوخی یکی از رمانهای میلان کوندراست.) از این رو: «همهٔ کلیساها، همهٔ زیر یوش بافها، همهٔ ژنرالها و همهٔ احزاب سیاسی با این خنده موافقند.»<sup>۴</sup> نویسنده که از نشان دادن این خنده در حال عمل راضی نیست، نظریهٔ آن را در عرض فصولی که درهم ادغام میشوند تکمیل میکند (در باب «خنده» P.100 تا 102) یک خندهٔ ملکوتی هست و یک خندهٔ شیطانی: «وقتی که خنده شیطان بیهودگی چیزها را نشان داد، فرشته، برعکس،

> ۸. همان اثر، P. 20 . P. محان اثر، P.30 . ۲. همان اثر، P.95 . ۴. همان اثر، P.96

میخواست لذت ببرد از اینکه در این عالم همه چیز منظم است، عاقلانه طراحی شده و خوب و آکنده از معنی است. خندهٔ شیطانی مقدم است، زیرا عکس العملی است در برابر چیزهای عاری از معنا و در عین حال هم افشاگری است و هم تسکین («چیزها سبک تر از آنندکه می نمودند، ما را میگذارندکه آزادتر زندگی کنیم. نمی خواهندکه ما را با حالت جدی اخم آلودشان سرکوب کنند.» خندهٔ فرشتگان می خواهد که خداوند را، اثر او را و قدرتها را حفظ کند، نوعی نقطهٔ مقابل خندهٔ شیطانی است.

بدين سان، مفاهيم همزمان باكاربر دشان معرفي مي شوند: در يک بخش، یک فصل داستان خیالی و یک فصل اندیشه، چنان که گوئی ما خوانندهها نمی توانستیم سهمی از اندیشه را که در خود داستان وجود داشت تشخیص بدهيم، و يا با خواندن داستان در تخيل خودمان افكار مجرد را ايجاد كنيم. ولي قضیه از این قرار است که ما (برخلاف «رمان دیدگاهی» که با دیدگاه رمان را و با رمان دیدگاه را خراب میکند.) لذت دو نوع ادبی جداگانه را که درهم آمیخته شده است احساس میکنیم: نوعی که با حواس مان سر و کار دارد (تا نفسانیات که در رمانهای کوندرا پراکنده است) و نوعی که با ذهن در تماس است. در فصلي كه به «بلاهت موسيقي» اختصاص دارد، نويسنده به صورتي ملموس (گردشی همراه پدرش) و مجرد، رابطهٔ بین موسیقی راک و فراموشی را بیان میکند: «گمان میکنم او میخواست به من بگوید که یک حالت بدوی موسیقی وجود دارد، حالتی که مقدم بر تاریخ آن است، حالتی مقدم بر اولین استفهام، مقدم بر اولین اندیشه، مقدم بر اولین بازی با یک موتیف و یک تم. در این حالت بدوی، موسیقی (موسیقی بدون اندیشه) بلاهت ذاتی نوعی بشر را منعكس ميسازد. براي اينكه موسيقي بالاتر از اين بلاغت اوليه صعودكند، به کوشش عظیم مغز و دل نیاز بوده است و این منحنی با شکوه که قرنها بر فراز تاریخ اروپا در حرکت بوده، در اوج مسیر خود مانند یک فشفشهٔ

آتش بازی خاموش شده است.»<sup>۱</sup> بدین سان کوندرا میخواهد رمانی را توصیف کند و بنویسد که نتوان آن را متهم کرد به اینکه مقدم بر اندیشه بوده است، بلکه برعکس مضامین را طوری با هم ترکیب میکند که رمانی با اندیشه بسازد. از این رو اندیشه به صورتی دقیق و حساب شده، در این فصول تند و تیز و خشن و در عین حال موافق قرار دارد سنت تزریق شده است. در یک رمان قدیمی، اندیشه باید با نقاب، بین شخصیتهای نمادین تقسیم شود. در اینجا بی پرده و مستقیم، چشم در چشم خواننده، پیش می آید. مقالة نظرى دربارة رمان امروز

رمان به منزلهٔ پژوهش از میشل بو تور Michel Butor (۱۹۲۶ )

رمان شکل خاصی از روایت (Recit) است.

روایت پدیدهای است که به طور قابل ملاحظهای از قلمرو ادبیات فراتر میرود و یکی از سازندگان اصلی برداشت ما از واقعیت است. تا دم مرگمان، و از زمانی که درک سخن کردهایم، به طور دانم از روایات احاطه شدهایم، نخست در خانواده، سپس در مدرسه، و بعد از طریق شنیدها و خواندهها.

دیگران، برای ما، فقط آن چیزهائی نیستند که از شان به چشم دیده ایم، بلکه آنچه آنها از خودشان برای ما تعریف کر ده اند، یا آنچه دیگران از آنها برای ما تعریف کر ده اند. تنها آنهائی نیستند که دیده ایم، بلکه همهٔ آنهائی هم هستند که از شان برای ما سخن گفته اند.

این فقط در مورد آدم ها صادق نیست، بلکه دربارهٔ اشیاء، و به عنوان مثال مکانهائی هم صدق میکندکه من نرفتهام، اما دیگران برای من وصف کردهاند.

این روایتی که ما در آن غوطه وریم، اشکال گوناگونی به خود میگیرد: از روایات خانوادگی، از اطلاعاتی که افراد خانواده سر میز غذا دربارهٔ آنچه آن روز صبح انجام دادهاند به همدیگر میدهند، تا اخبار روزنامه یاکتاب های تاریخی، هر یک از این

اشكال ما را با يكي از عرصههاي خاص واقعيت مربوط ميكند.

همهٔ این روایات حقیقی خصیصهٔ مشترکی دارند و آن این است که، به طورکلی، قابل تحقیق اند. باید من بتوانم آنچه را که فلانی به من گفته است با اطلاعاتی که از دیگری گرفته ام تأییدکنم و این کار را الی غیر النهایه ادامه دهم. در غیر این صورت با نوعی اشتباه یا امر خیالی سر و کار دارم.

در میان همهٔ این روایاتی که قسمت اعظم زندگی روزمرهٔ ما در سایهٔ آنها شکل میگیرد، روایاتی وجود دارند که قطعاً ساختگی هستند. اگر برای پرهیز از هرگونه شبههای، به حوادثی که تعریف میکنند خصوصیاتی بدهند که آنها را پیشاپیش از حوادثی که ما عادت داریم ببینیم جداکند، در برابر ادبیات وهمی، اساطیر و قصههای پریان و غیره قرار داریم. رماننویس حوادثی را به ما عرضه میکند شبیه حوادث روزمره، و می خواهد به آنها تا حد امکان چهرهٔ واقعی بدهد، تا آنجاکه در این کار می تواند تا حدگول زدن پیش برود. (دانیل دفو)

اما آنچه رمان نویس برای ما حکایت میکند قابل تحقیق نیست و در نتیجه، کافی است که گفتهٔ او بتواند به آنچه تعریف میکند ظاهر واقعیت بدهد. اگر من با دوستی روبرو شوم و او خبر حیرت آوری را به من بدهد، برای اینکه اعتماد مرا جلب کند، پیوسته این دست آویز را دارد که بگوید که فلانی و فلانی هم شاهد بودند و خودم هم می توانم بروم و تحقیق کنم. برعکس، وقتی که نویسنده ای روی جلد کتابش کلمهٔ «رمان» را مینویسد، عملاً اعلام میکند که دنبال چنین تحقیقی رفتن بیهوده است. تنها با اتکاء به گفتهٔ اوست که شخصیتهای داستان باید پذیرفته شوند و زندگی کنند. ولو اینکه آنها و جود خارجی هم داشته باشند.

فرض کنیم که ما نامهای از شخص قابل اعتمادی در قرن نوزدهم پیدا کنیم که به مخاطبش نوشته است که او بابا گوریو را بسیار خوب می شناخته است و این شخصیت به هیچوجه آن گونه نبوده است که بالزاک برای ما وصف کرده است و مثلاً در فلان و فلان صفحه اشتباهات بزرگی وجود دارد. این ادعا مسلماً کوچک ترین اهمیتی برای ما نخواهد داشت. بابا گوریو همان است که بالزاک برایمان وصف می کند (و همان است که می توان با توجه به اثر بالزاک دربارهٔ او گفت و نوشت.) من می توانم ادعاکنم که بالزاک در قضاوت هایش هربارهٔ شخصی که خود ساخته است اشتباه می کند و فلان جنبهٔ او از

نظرش دورمانده است، اما برای توجیه ادعای خودم باید به جملات متن خود بالزاک استنادکنم نمی توانم شاهد دیگری بیاورم.

در حالی که روایت حقیقی متکی به یک منبع خارجی است، رمان باید برای قبولاندن آنچه به ما میگوید بسنده باشد. بدین سان رمان قلمرو پدیدار شناختی فوق العاده ای است، محل بسیار مناسبی است برای مطالعه در اینکه واقعیت چگونه بر ما ظاهر می شود یا می تواند ظاهر شود. از این رو رمان آزمایشگاه روایت است.

۲

بنابراین، در رمان کار بر روی فرم در درجهٔ اول اهمیت قرار میگیرد. در واقع، روایات حقیقی، به تدریج که عمومی و تاریخی می شوند، ثابت می مانند، متحجر می شوند و طبق اصول معینی اهمیت شان را از دست می دهند، (این مسئله امروزه در مورد رمان های سنتی نیز صادق است، رمان هائی که مسئله ای مطرح نمی کنند.) جای ادراک اولیه را برداشت دیگری می گیر دکه غنای کمتری دارد و به تدریج جنبه هائی را از حست داده است. این برداشت کم کم تجربهٔ واقعی را تحت الشعاع قرار می دهد و خود جای آن را می گیرد و سرانجام به فریب تعمیم یافته ای بدل می شود. کاوش در فرم های گونا گون داستانی می تواند در این فرمی که برای ما عادی شده است، آنچه را که تکراری و بی همیت است آشکار کند، از آن نقاب بردارد و ما را از آن نجات دهد و به ما امکان بدهد که در ورای این روایت ثابت، هر آنچه را که پرده پوشی کرده یا درباره اش سکوت از سوی دیگر، روشن است که فرم اصلی است انتخابی (و سبک در این میان یکی از

از سوی دیگر، روشن است که قرم اصلی است انتخابی (و سبک در این میال یکی از جنبههای فرم است و شیوهٔ ار تباط جزئیات زبان با یکدیگر است، یعنی انتخاب فلان کلمه یا فلان طرز بیان به جای کلمه و طرز بیان دیگر) فرم های تازه در واقعیت، چیزهای تازهای کشف میکنند تا آنجا که انسجام درونی آنها نسبت به فرمهای دیگر پذیرفتنی تر باشد و به همان نسبت نیز فرم به دست آمده جدی تر باشد.

برعکس، برای واقعیتهای مختلف، فرمهای روایت مختلف متناسب است. باری، روشن است که دنیائی که ما در آن زندگی میکنیم با سرعت زیادی در تحول است. تکنیکهای سنتی روایت ناتوانند از اینکه همهٔگزارشهائی راکه به این تر تیب میرسند

در بر بگیرند. نتیجهٔ آن نارسائی مداوم است. برای ما غیرممکن است که در درون مان همهٔ اطلاعاتی راکه بر ما هجوم می آورند منظم کنیم، زیرا ابزارهای مناسب راکم داریم. جستجوی فرمهای تازهٔ داستانی که قدرت تلفیق شان بیشتر است، در مورد آگاهی که ما از واقعیت داریم، نقش سه گانهٔ افشا، بهرهبرداری و بازآفرینی را بازی میکند. رماننویسی که از این کار ابا دارد چون عادت را بر هم نمیزند، از خواننده ش هیچ کوشش خاصی را انتظار ندارد، او را وادار نمیکند که به خویشتن باز گردد و در می یابد، اما شریک جرم این نارسائی عمیق و این شب ظلمانی می شود که در آن دست و یا میزنیم. عکس العمل های ضمیر را باز هم کندتر و بیداری آن را دشوارتر میکند، و خفقان درون را چنان دامن می زند که حتی اگر مقاصد نیکخواهانه هم داشته باشد، اثر ش سمی بیش نخواهد بود.

ابداع فرم در رمان، برخلاف آنچه اغلب منتقدان کوتاه بین تصور میکنند به هیچوجه خلاف واقع گرائی نیست، بلکه شرط ضروری واقع گرائی پیشرفته تر است.

٣

اما رابطهٔ رمان با واقعیتی که احاطهمان کرده است، تنها محدود به این نیست که آنچه رمان برای ما شرح می دهد، برشی خیالی از این واقعیت باشد، برشی مجزا و دست یافتنی که مطالعهٔ آن از نزدیک امکان دارد. تفاوت بین حوادث رمان و حوادث زندگی تنها در این نیست که حوادث زندگی قابل تحقیق و تحقق است و حال آنکه حوادث رمان فقط از طریق متنی که آنها را ایجاد کرده است قابل دسترسی است. بلکه حوادث رمان، به اصطلاح عامه، بسیار «جالب تر» از حوادث واقعی است. پدید آمدن این حوادث خیالی پاسخگوی ضرورتی است و کارکردی دارد. شخصیت های خیالی خلاهای واقعیت را پر میکنند و دربارهٔ آن به ما آگاهی می دهند.

نه تنها آفرینش بلکه خواندن رمان هم نوعی رویابینی در بیداری است، از اینرو پیوسته مستلزم نوعی روانکاوی به مفهوم وسیع کلمه است. از سوی دیگر، اگر من بخواهم یک نظریهٔ روانشناختی، جامعه شناختی، اخلاقی و غیره را شرح دهم، اغلب برای من راحت تر است که مثالی ساختگی بیاورم. شخصیتهای رمان این نقش را به بهترین

وجهی بازی میکنند. و این شخصیتها را من می توانم بین دوستان و آشنایانم بشناسم و رفتار این اشخاص را با توجه به ماجراهای آن شخصیتها ایضاح کنم. الخ...

این انطباق رمان با واقعیت دارای پیچیدگی فوقالعادهای است و «رئالیسم» آن و این امر که رمان مانند برشی خیالی از زندگی روزمره جلوه میکند، فقط جنبهٔ خاصی از آن است، جنبهای که به ما اجازه میدهد آن را، به عنوان نوع ادبی، از واقعیت جداکنیم.

من مجموعهٔ روابط موجود را بین آنچه رمان برای ما شرح میدهد و واقعیتی که در آن زندگی میکنیم، «سمبولیسم رمان» نام میدهم.

این روابط در همهٔ رمانها مثل هم نیستند و به نظرم میرسدکه وظیفهٔ اصلی منتقد آن است که آنها را از هم جداکند و چنان روشن شان کند که بتوان از هر اثر خاص همهٔ آموزشی راکه در بر دارد بیرون کشید.

اما چون در آفرینش رمان و در آن باز آفرینی که خواندن دقیق است، نظام پیچیدهای از روابط دال و مدلولی بسیار متنوع را تجربه میکنیم، اگر رمان نویس بخواهد صمیمانه ما رادر تجربهاش شرکت دهد، اگر واقع بینی او بسیار ژرف باشد، اگر فرمی که به کار می برد به قدر کافی فراگیر باشد، به ضرورت، این روابط متنوع را در درون اثر خود قرار داده است. سمبولیسم خارجی رمان تمایل دارد که در نوعی سمبولیسم درونی منعکس شود. از این رو قسمت هائی از رمان در رابطه با مجموع، همان نفشی را بازی میکنند که این مجموع در رابطه با واقعیت.

۴

این رابطهٔ عمومی «واقعیتی» که رمان وصف میکند، با واقعیتی که ما را احاطه کرده است به خودی خود تعیین کنندهٔ آن چیزی است که درونمایه یا موضوع آن نامیده میشود و این موضوع به منزلهٔ پاسخی است به وضع خاص آگاهی. اما دیدهایم که این درونمایه، این موضوع، از طرز ارائهاش، از فرمی که برای بیان آن به کار رفته است، جدائی پذیر نیست. در موقعیت تازهای، با آگاهی تازهای از وضع رمان و روابطی که رمان با واقعیت دارد، موضوعهای تازهای متناسب است و در نتیجه فرمهای تازهای در سطوح مختلف، زبان، سبک، تکنیک، طرح و ساختار. برعکس، جستجوی فرمهای تازهای که موضوعهای تازه پدید آورند، روابط تازهای را نیز ایجاد میکند.

بر مبنای درجهٔ خاص از تفکر، رئالیسم، فرمالیسم و سمبولیسم در رمان چنان جلوه میکنندکه وحدت جدائی ناپذیری را تشکیل میدهند.

رمان طبیعتاً تمایل دارد و باید داشته باشد، که خود را توضیح دهد. اما خوب می دانیم موقعیت هائی هستند که نمی توانند منعکس شوند و فقط بر اثر تصوری که از خود باقی میگذارند برجای می مانند. آثاری که آن وحدت نمی تواند در درونشان ظاهر شود درگیر چنین موقعیت هائی هستند، و نیز رمان نویسانی که نمی خواهند دربارهٔ طبیعت کارشان و اعتبار فرمهائی که به کار می برند بیندیشند. فرمهائی که به محض منعکس شدن نستجیدگی شان و دروغین بودنشان ظاهر می شود، فرمهائی که به محض منعکس شدن می دهند در تضاد آشکار با آن واقعیتی که به آنها جان داده است و دربارهٔ آن خاموش ماندهاند. در این کار تزویرهائی وجود دارد که منتقد باید آنها را افشاکند، زیرا چنین آثاری با وجود جاذبه ها و قابلیت هایشان تاریکی را نگاه می دارند و غلیظ تر می کنند، آثاری با موجود جاذبه ها و قابلیت هایشان تاریکی را نگاه می دارند و غلیظ تر می کنند، آثاری با می در تضاد آشکار با آن می گذارند و بیم آن است که این رفتار کورکورانه آن

از همهٔ آنچه گفته شد نتیجه میگیریم که هرگونه تحول حقیقی فرم داستانی، هرگونه پژوهش بارآور در این قلمرو، تنها هنگامی میتواند صورت بگیرد که در درون تحول مفهوم رمان قرار گیرد که معمولاً بسیار به کندی، اما از روی ضرورت به سوی نوعی شعر تازه و در عین حال حماسی و آموزنده متحول میشود (همهٔ رمانهای مهم قرن بیستم گواه بر این مدعایند). و همچنین در درون استحالهٔ مفهوم خودِ ادبیات! (نه تنها به عنوان سرگرمی یا تجمل، بلکه در نقش اساسیش) و در درون کارکرد اجتماعی و به عنوان تجربهای روشمندانه.

# نمونه هایی از «رمان نو»

# ا پاککنھا LES GOMMES

از: «آلن ربگریه» Alain Robbe - Grillet

فصل اول

•

در سایه روشن تالارکافه، ارباب میزها و صندلیها، زیر سیگاریها، بطریهای آب گازدار را میچیند؛ ساعت شش صبح است.

نیازی به روشن دیدن ندارد، حتی نمی داند چه میکند. هنوز خواب است. قوانینی بسیار کهن، جزئیات اعمالش را، که این یک بار از تذبذب ارادهٔ آدمی رستهاند، تنظیم میکنند؛ هر ثانیه بر یک حرکت ناب مهر میزند: یک گام به این سو، صندلی در سی سانتیمتری، سه ضربهٔ کهنهٔ خیس، عقب گردی به راست، دو گام به پیش، هر ثانیه مهر میزند، کامل، یکسان، بی خدشه. سی و یک. سی و دو. سی و چهار. سی و پنج. سی و شش. سی و هفت. هر ثانیه در جای درست خود.

دریغاکه به زودی زمان دیگر صاحب اختیار نخواهد بود. حوادث امروز، محاط از هالهٔ اشتباه و شک، هر چند خردو ناچیز، تا چند لحظهٔ دیگرکار خودرا آغاز میکنند، تدریجاً نظم و تر تیب مطلوب رابه هم می زنند، مزورانه در اینجاو آنجا پسی، پیشی، فاصله، آشفتگی، انحنا

بهبار می آورند تااندکاندککار خودراانجام دهند:روزیاز روزهای آغاز زمستان،بینقشه، بیمسیر، بیمفهوم، غول آسا.

اما هنوز زوداست، چفت در کوچه تازهباز شدهاست، تنها بازیگر حاضر در صحنه هنوز موجودیت خاص خود را نیافته است. اکنون لحظهای است که آن دوازده صندلی از میز مرمرنما که شب را روی آن گذراندهاند آرام پائین می آیند. دیگر هیچ. دستی خودکار آرایش صحنه را به پایان میرساند. چون همه چیز آماده شد، چراغ روشن می شود ...

مرد درشتی آنجاست، ایستاده، ارباب، میکوشد تا خود را در میان میزها و صندلیها باز شناسد. بالای نوشگاه، آئینهٔ تمام نمائی استکه در آن تصویری بیمار متموج است: ارباب، سبزگون و روی آشفته، بیمار کبدی و فربه، در حوضچهٔ شیشهای خود.

در سوی دیگر، پشت شیشهٔ در، باز هم ارباب است که آهسته آهسته در روشنی صبح کوچه تحلیل میرود. شاید همین شبح باشد که تازه کافه را مرتب کرده است؛ دیگر وطیفهای ندارد جز ناپدید شدن. در آئینهٔ کوچه، سایهٔ این شبح ریز ریز میلرزد، دیگر به کلی از هم پاشیده است؛ و آن سوتر، هردم لرزنده تر و محوتر، رشتهٔ بی پایان سایه هاست: ارباب، ارباب، ارباب ... ارباب، این سحابی افسرده، غرقه در هالهٔ ابری خود.

اریاب با رنج و دشواری به سطح می آید. چند تکه از چیزهائی راکه دور و برش شناور است به تصادف بر میگیرد. نیازی به عجله ندارد، جریان در این ساعت شدید نیست.

با دو دست روی میز تکیه میدهد، تنش به پیش خم میشود، هنوز درست بیدار نشده است، چشمهایش معلوم نیست به چه چیز خیره مانده است: این «آنتوان» احمق، با آن ورزش سوئدی صبحهاش. و کراوات قرمز آن روزش، دیروز، امروز سهشنبه است؛ «ژانت» دیرتر میآید.

چه لکهٔ کوچک مضحکی؛ این مرمر هم چیز مسخرهای است، همه چیز رویش نقش میبندد. انگار خون است. «دانیل دوپون» دیشب، در دو قدمی اینجا. ماجرائی رویهم رفته ناجور و مشکوک: دزد هیچوقت عمداً به اطاقی که چراغش روشن باشد نمی رود، یارو میخواسته است او را بکشد، مسلم است. انتقام خصوصی یا مطلب دیگر؟ و به هر

حال ناشیانه. دیشب بود. الساعه توی روزنامه میبینیم. هان، آره، امروز ژانت دیرتر میآید.ضمناً بگوئیم آن را هم بخرد... نه، فردا.

یک ضربهٔ سرسری کهنهٔ خیس، گوئی برای سلب مسئولیت از خود، روی آن لکهٔ مضحک. در فاصلهٔ میان دو مالش، تودههائی غباری میگذرند، بیرون از دسترس. یا اینکه اصلاً ذهن به کلی خالی است.

بایدکه ژانت بخاری رافور آروشن کند؛ امسال سرماز و دشروع کرده است. عطار می گوید هر سال که روز چهارده ژوئیه باران ببار دهمین طور می شود؛ شاید درست می گوید. البته آن مردک آنتوان احمق، که دست آخر همیشه حق به جانب اوست، می خواست به هر زور و ضربی هست خلافش را ثابت کند. و عطاره که دیگر داشت از کوره در می رفت، چهار پنج گیلاس شراب سفید کارش را می سازد؛ اما این آنتوان هم هیچ چی سرش نمی شود. خدا را شکر که ارباب حاضر بود. دیروز بود یا یکشنبه؟ یکشنبه بود: آخر آنتوان کلاهش را سرش گذاشته بود؛ با این کلاه هم چه قیافه ای پیدا می کند! آن کلاه و آن کر اوات قرمز! عجب دیروز هم همین کر اوات را زده بود. نه بابا، وانگهی به من چه؟ گور پدرش! یک ضربهٔ خشم آلودکهنهٔ خیس بار دیگر از روی میز غبار دیر وز رابر می چیند. ارباب قد

راست میکند.

روی شیشهٔ در کوچه، نوشته رااز وار و میخواند: «اطاق های مبله برای اجاره»، که از هفده سال پیش دو حرف از آن افتاده است؛ هفده سال است؛ هفده سال است که می خواهد این دو حرف را جا بیندازد. زمان حیات «پولین» هم همین طور بود؛ وقتی اولین بار وارد اینجا شده بودند گفته بودند ...

وانگهی اصلاً یک اتاق که بیشتر نیست، به طوری که در هر حال این نوشته احمقانه است. نیم نگاهی به سوی ساعت دیواری. شش و نیم، یارو را با ید بیدار کرد. \_ یالله، تنه لش!

این بار تقریباً به صدای بلند حرف زده است، با شکلکی حاکی از انزجار بر لبهایش. ارباب بدخلق است؛ شب درست نخوابیده است. راستش، اغلب اوقات بد خلق است.

در طبقهٔ دوم، در ته راهرو، ارباب در میزند، چندین ثانیه منتظر میماند و چون جوابی

نمی آیدباز در میزند، چندین بار، اندکی محکم تر. در آن سوی در، ساعت شماطه شروع به زنگ زدن میکند، ارباب که دست راستش در حین حرکت میان هوا خشکیده است گوش به زنگ می ماند و با شرارت در کمین واکنش های مرد خفته می ایستد. اماکسی زنگ را قطع نمی کند. پس از تقریباً یک دقیقه، صدای زنگ روی ضربه های

اما کسی رنگ را قطع نمی کند. پس از نفریبا یک دقیقه، صدای رنگ روی صربه های نارس و ناتوان آخرین، حیرتزده خاموش می شود.

ارباب بار دیگر به در میکوبد: باز هم خبری نمی شود. لای در را باز میکند، سرش را به درون می برد. در روشنی محقر صبح تختخواب را می بیند که به هم ریخته است و اطاق را که آشفته است. کاملابه درون می رود و محل را از نز دیک بازرسی میکند: هیچ چیز مشکوک به چشم نمی خورد، فقط تختخواب خالی است، تختخوابی دو نفره، بدون بالش، با فقط یک فرور فتگی در میان متکا، و پتوها به سوی انتهای تخت و اپس افتاده، و روی میز آرایش، طشت حلبی لعابی پر از آب آلوده. خوب، یارو رفته است، خودش می داند. بی آنکه از تالار کافه بگذرد بیرون رفته است، می دانسته است که در این ساعت هنوز قهوهٔ گرم موجود نیست و رویهم رفته لازم هم نبوده است که اطلاع بدهد. ارباب شانه هایش را بالا می انداز دو می رود؛ آدم هائی را که زودتر از موقع بیدار می شوند دوست ندارد.

در پائین،مردکی رامی بیندکه ایستاده منتظر است: یک آدم معمولی، رویهم رفته قزمیت، که از مشتری های کافه نیست. ارباب به پشت نوشگاه می رود، یک چراغ اضافی روشن می کند و با تر شروئی نگاهش را به مشتری می دوزد: آماده است تا یکهو آب پاکی روی دست او مریزد و بگوید که برای قهوه هنوز زود است. می خواستم آقای «والاس» را ببینم. ارباب معهذا یک ثانیه معطل می ماند و می گوید: مرد با کمی حیرت می پر سد: -- کی؟ مرد با کمی حیرت می پر سد: -- امروز صبح چه ساعتی؟ -- امروز صبح چه ساعتی؟ -- ارباب می گوید:

\_ نمى دانم. \_وقتى بيرون مى رفت نديديدش؟ \_اگر ديده بودمش ميدانستم چه ساعتي. انحنای بو رو وارفتهٔ لبهای مر دک این پیر و زی آسان یافته را نمایان می کند. مر دک چند ثانيهاي به فكر فرو مي رود و باز مي گويد: \_ يس لابد نمى دانيد كى بر مى گردد؟ ارباب حتى جواب نمى دهد. از يايگاه تازهاي حمله مركند: \_ چې ميل مېکنيد؟ مردک می گوید: \_ یک قهوهٔ بے شیر . ارياب مرگويد: \_ابن ساعت هنوز قهوه حاضر نیست. چەقربانى خوب وراحتى، مسلماً: يک چهر ، ديز ، عنكبوت وار مغموم كەمدام در حال بە هم چسباندن تکه های چروکیدهٔ ذهن خویش است. وانگهی از کجامی داند که این والاس دیشب وارد این کافهٔ گمنام کوچهٔ «مساحان» شده است؟ این که رسمش نیست. ارباب که اینک همهٔ و رق هایش را بازی کر ده است، دیگر به مر د تاز هوار داعتنائی ندار د. باقيافهاي دوراز ماجرابطري هايش را پاک ميکندو چون طرف چيزي نمي خور ددو چراغ را ييايي خاموش مي كند. اكنون ديگر هوا نسبتاً روشن شده است. مردچندكلمة نامفهوم تته يتهكر ده ورفته است. ارباب خو دراميان آت و آشغال ها يش باز مى يابد:لكەھاي روى مرمر، روغن جلاي صندلى ھاكە چرك وكثافت جابەجا آن را چسبندە كرده است، نوشتهٔ مصدوم و ناقص روى شيشه، اما او دستخوش اشباح سمج ترى است، لكههائي سياهتر از لكههاي شراب پيش چشمش را تار ميكند. مي خواهد با يك حركت دست آنها را براند، اما بیهوده است، هر قدمی که بر می دارد پایش به آنها میگیرد ... حركت يك بازو، موسيقي كلمات گم شده، يولين، يولين شيرين.

پولین شیرین که سال ها پیش غفلتاً به طور عجیبی مرد. به طور عجیب؟ ارباب به سوی آئینه خم می شود. کجایش عجیب است؟ انقباضی بدشکل تدریجاً چهرهاش را بی قواره میکند. مرگ مگر همیشه عجیب نیست؟ شکلش بارزتر می شود، به صورت نقابی بر

چهرهاش میخشکد و لحظهای خود را در آئینه تماشا میکند. سپس یک چشم بسته میشود، دهان درهمکشیده میشود،گوشهای از چهره منقبض میشود، عفریتیکریه تر پدیدار میشود، همان دم ناپدید میشود و جای خود را به تصویری آرام تر و تقریباً خندان میدهد. چشمهای پولین.

عجیب؟کجایش عجیب است؟ مگر این از هر چیزی طبیعی تر نیست؟ این «دو پن» را ملاحظه کنید، چقدر عجیب تر بود که نمرده باشد. آرام آرام ارباب به خنده می افتد، نوعی خندهٔ خاموش، بی نشاط، مانند خندهٔ آدمهائی که در خواب راه می روند. در پیرامون او، اشباح آشنا از او تقلید می کنند: همه زهر خند می زنند. حتی از حد می گذرانند، شورش را در می آورند، به قهقهه می افتند، همدیگر را سقلمه می زنند، محکم به پشت گرده هم می کوبند. حالا چطور آنها را ساکت کند؟ اکثریت با آنهاست.

ارباب، بی حرکت در برابر آئینه، به خندیدن خود مینگرد، با همهٔ نیرویش میکوشد تا دیگران رانبیندکه از این سر به آن سر اطاق در هم میلولند، فوج قهقهه، انبوه عنانگسیختهٔ دل ریسه، تفالهٔ پنجاه سال زندگی هضم نشده. هیاهوی آنان از حدطاقتگذشته است، کنسر تی وحشتناک از عرعر و زوزه، و ناگهان، در میان سکوتی که غفلتاً همه جا را میگیرد، خندهٔ بلورین زنی جوان.

\_گور تان راگم کنید!

ارباب واپس چرخیده است، به صدای نعرهٔ خود از کابوس پریده است. آنجا نه پولین هست و نه دیگران. نگاهی خسته به گرد اطاق میافکند که آرام و بیخیال منتظر کسانی است که باید بیایند، صندلیهائی که قاتلان و مقتولان روی آنها خواهند نشست و میزهائی که روی آنها مراسم تناول قربانی را بر گذار خواهند کرد.

ترجمة ابوالحسن نجفي

۲ ساحل شنزار آلن رب ـــگريه

سه بچه در طول یک ساحل شنزار راه میروند. پهلو به پهلو، دست همدیگر راگرفتهاند و پیش میروند. تقریباً همقدند و نیز احتمالاً همسال: دوازده ساله. با اینهمه بچهٔ وسطی کمی کو تاهتر از دو تای دیگر است.

بهجز این سه بچه، سرتاسر ساحل طولانی خالی است. نوار ماسهای است نسبتاً پهن و یکدست، عاری از صخرههای پراکنده و نیز حفرههای آب و با شیب کمی از دیوارهٔ سنگی که ظاهراً شکافی در آن نیست، تا دریا کشیده شده است. اسمان بسیار صاف است. خورشید ماسهٔ زرد را با نوری تند و عمودی روشن میکند. ابری در اسمان نیست. باد همنیست. آب آبیرنگ و آرام است. بیکوچکترین تموجی که از پهنهٔ دریا بیاید. با آنکه ساحل رو به دریا، تا افق باز است.

اما به فواصل منظم، موجی ناگهانی و پیوسته همان موج، که در چند متری ساحل ایجاد شده است، ناگهان متورم می شود و بی درنگ، همیشه در خط معینی از هم می پاشد. در آن لحظه اصلاً احساس نمی شود که آب پیش می آید و پس می رود، برعکس، چنان است که گوئی همهٔ این حرکت، سر جا اتفاق می افتد، تورم آب نخست فرورفتگی کوچکی در سمت ساحل ایجاد می کند و موج با صدای ریگهای غلتان، کمی پس می رود؛ بعد می ترکد و شیری رنگ، در شیب ساحل پخش می شود، اما تنها برای اینکه زمین از دست رفته را بازپس گیرد. کمتر پیش می آید که موج قویتری، اینور و آنور، چند و جب بیشتر از ماسه را خیس کند.

و دوباره همه چیز از حرکت میافتد، دریا مسطح و آبی، دقیقاً در همان نقطهای از ماسهٔ زرد ساحل توقف کرده است که سه بچه، پهلو به پهلوی هم راه میروند.

بچهها بورند، تقریباً به رنگ ماسه. پوستشان کمی تیره تو و موها کمی روشنتر. هرسه به یک نحو لباس پوشیدهاند: شلوار کو تاه و پیراهن آستین کو تاه و هر دو از پارچهٔ زمخت به رنگ آبی رنگ و رو رفته. پهلو به پهلو راه می روند، دست در دست، به خط مستقیم، به موازات دریا و به موازات دیوارهٔ سنگی، تقریباً به یک فاصله ازهر دو، با اینهمه کمی نزدیکتر به آب. خورشید در سمت الرأس سایه ای پیش پای آنها نمی اندازد.

پیش روی آنها، ماسه صاف و بیجای پاست. زرد و هموار از صخره تا اَب.

بچهها به خط مستقیم پیش میروند، با سرعتی منظم، بدون کوچکترین انحرافی، اَرام و دست در دست هم. پشت سرشان، بر ماسه که کمی مرطوب است، سه خط جای پا که پاهای برهنهٔ آنها برجا گذاشته است، سه توالی مرتب جای پاهای شبیه به هم و با فواصل مشابه، گود و بینقص.

بچهها، مستقیم، پیش روی خود را نگاه میکنند. نه نگاهی به صخره بلند در سمت چپشان میاندازند و نه در سمت دیگر به سوی دریا که امواج کوچک آن مرتباً از هم میشکافند. به دلائلی برنمیگردند که پشت سرشان، فاصلهٔ طی شده را نگاه کنند. راه خود رابا قدمهای مساوی و سریع ادامه میدهند.

پیش روی آنها، دستهای از مرغان دریائی، ساحل را درست در مرز امواج، طی میکنند. آنها موازی با بچهها، در همان جهت آنها، صد متری جلوتر از آنها پیش میروند. اما چون پرندهها سرعتشان کمتر است بچه هابه آنها نزدیک میشوند و هنگامی که دریا بهتدریج جای پنجههای ستاره گون را محو میکند، نقش پای بچهها، بهوضوح در ماسهٔ مرطوب باقی میماند و سه ردیف جای پا درازتر میشود. گودی این جا پاهه ثابت است: قریب دو سانتیمتر. آنها نه بر اثر فروریختن کنارهها تغییر شکل میدهند و نه بر اثر فشار بیشتر پاشنهها یا پنجهها. چنانکه

گوئی آنها را با منگنه، در طبقهٔ سطحی نرم زمین ایجاد کردهاند.

بدینسان خطوط سه گانهٔ آنها کشیده تر می شود و دورتر می رود و در عین حال گوئی باریک تر و کندتر می شود و به صورت خط واحدی درمی آید که شنزار را از طول دو قسمت می کند، و در انتها به حرکت مکانیکی منجر می شود که گوئی در جا انجام می گیرد: پائین و بالا رفتن متناوب شش پای برهنه. با اینهمه هرقدر که پاهای برهنه دور می شوند، به پرنده ها نزدیکتر می شوند. نه تنها به سرعت پیش می روند، بلکه فاصلهٔ نسبی که دو گروه را از هم جدا می کند، در مقام مقایسه با راهی که طی شده است با سرعت بی شتری کاهش می یابد. بزودی چند قدمی بیشتر بین آنها فاصله نمی ماند.

اما وقتی که سرانجام بچهها دارند به پرندهها میرسند، آنها ناگهان بال میزنند و پرواز میگیرند. اول یکی، سپس دو و سرانجام هر دهتا... این دستهٔ سفید و خاکستری، بر فراز دریا خط منحنی ترسیم میکنند، تا بر شنزار ساحل فرود آیند. اما همیشه در حاشیهٔ دریا و با فاصلهای مساوی از امواج راهپیمائی میکنند. حرکات آب را از این فاصله نمی توان دید. اگر این سکون ظاهری نتیجهٔ تغییرات دائمی امواج نباشد پس بر اثر تغییر رنگهای دستهٔ پرندگان دریائی، در لحظهای است که کفهای درخشنده زیر خورشید برق میزند!

سه کودک، بازو به بازوی هم دادهاند و با قدمهای مساوی راه می روند. نه به خطوط مداومی که جای پایشان در شنزار شیار کرده است توجهی می کنند و نه به امواج کوچک سمت راستشان و پرندگانی که گاهی در جلو آنها، پرواز می کردند اعتنائی دارند. چهرههای آفتاب سوختهشان تیره تر از موهای بور آنهاست. با این همه، هر سه شبیه یکدیگرند: جدی، متفکر و شاید دژم. دوتای آنها پسر و سومی دختر است. فقط موهای دخترک کمی بلندتر و کمی حلقه حلقهتر است و دست و پایش کمی ظریفتر. اما لباسشان عین هم است، شلوار کوتاه و پیراهن آستین کوتاه، هر دو از قماش تر آبی رنگ باخته.

دختر در انتهای راست، سمت دریا قراردارد. سمت چپ او یکی از دو پسر که کمی کو تاهتر است راه میرود. پسر دیگر که نزدیکتر است همقد دختر است.

پیش روی آنها ماسهٔ زرد ویکنواخت، تا چشم کار میکند گسترده است. سمت چپ آنها دیوارهٔ سنگی قهوهای رنگ، تقریباً عمودی، سر برافراشته است که هیچ راه عبوری در آن نیست. در سمت راست آنها، سطح صاف آب،ساکن و آبی رنگ، از افق کشیده شده و به حاشیهای لحظهای ختم میشود که ناگهان میترکد و به صورت کفی سفید پخش میشود.

سپس، ده ثانیهٔ دیگر، موج که متورم می شود، با صدای غلتیدن سنگریز،ها، دوباره همان فرورفتگی را در ساحل ایجاد میکند.

موج کوچک در هم می شکند، کف شیری رنگ دوباره از شیب بالا می آید و چند دسیمتر زمین از کف رفته را باز می گیرد. در اثنای سکو تی که به دنبال می آید ضربات ناقوس بسیار دوردست، در هوای آرام طنین می اندازد. پسر کوچکتر که در وسط راه می رود می گوید: \_:نگ به د.

اما صدای شینهائی که دریا میمکد، صدای بسیار ضعیف زنگ را میپوشاند. و باید تا پایان دوره صبر کرد تا دوباره چند صدائی که بر اثر مسافت تغییر شکل داده است تشخیص داده شود. پسر بزرگتر میگوید: سزنگ اول است.

موج کوچک در سمت راست آنها در هم میشکند.

وقتی که آرامش برقرار میشود، دیگر چیزی نمیشنوند. سه بچهٔ موطلائی با همان آهنگ منظم سابق راه میروند و هر سه دست هم راگرفتهاند. پیش روی آنها پرندگان که فقط در چند قدمیشان بودند، با سرایت حالتی نـاگـهانی بـال میزنند و پرواز میکنند.

همان دایر درا بر فراز آب می زنند و بازمی آیند و روی ماسه می تشینند و راه رفتن شان را باز در همان جهت، درست لب موجها، تقريباً در صد مترى بچهها از سر مىگيرند. ىچە كو چكتر مے گويد: <u>... شاید زنگ اول نبود، اگر قبلی را نشنیده باشیم...</u> يهلو دستے اش جو اب مے دهد: \_ بايد أن را هم مثل همين مي شنيديم. اما به این منظور رفتارشان را تغییر نمی دهند. و همان جایاها، یشت سر آنها، به تدريج، زير شش ياي برهنه شان ايجاد مم شود. دخترک مے گوید: ـكمي ييش، اينهمه نزديك نبوديم. لحظهاي بعد يسر بزرگتر، همان كه سمت صخره قرار دارد مي گويد: \_ هنوز دوريم. و بعد هر سه در ميان سكوت راه مي روند. بدينسان خاموش مي مانند تا اينكه صداي زنگ، باز هم همانقدر نامشخص، دوباره در هو ای آرام طنین می اندازد. آنگاه پسر بزرگتر می گوید: \_زنگ بو د. دیگران جو اب نمی دهند. يرندهها كه چيزي نمانده است بچهها به آنها برسند، بال ميزنند و پرواز می کنند، اول یکی، بعد دو، بعد ده... و بعد همهٔ دسته دوباره روی ماسه نشسته است و در طول ساحل قریب صد متر جلوتر از بچەھا ييش مىرود. دریا به تدریج آثار ستاره گون پنجه های آنها را پاک میکند. برعکس، بچه ها که نزديكتر به صخره، دست هم راگرفتهاند و در كنار هم راه مي روند، يشت سرشان جاياهاي عميقي باقي مي گذارند كه خط سه گانهٔ آنها بطور موازي، در ساحل از خلال شنزار بسيار طولاني كشيده مي شود. در سمت راست، جانب آب ساکن و صاف، همان موج کوچک، باز هم در همان نقطه در هم می شکند. . نيمة آخر ترجمهاي راكه قبلاً در اين صفحه چاپ شده بود متأسفانه دوست مرحومم. آقاي ايرج قريب خودشان نوشته بودند كه مرحوم محمدعلي رفيعي ضمن مقالة آزارندهاي در مجلهٔ معیار مرا آگاه ساختند. ناچار در این چاپ آن ترجمه را بکل کنار گذاشتم و ترجمهای

راکه در اينجا آمده است خودم باکمال دقت از متن اصلي برگرداندم.

٣ فصلى از رمان اوليس Ulysses اوليس ١٩٣٢ – ١٩٢١) از: جيمز جويس James Joyce ترجمه منوچهر بديم

### اشاره

«تک گوئی درونی» و «سیلان خودآگاهی» [یا «سیلان ذهن»] در دو بخش سوّم و هجدهم ادلس به بارزترین صورت تجلی میکند. بخش سوم تک گوئی درونی «استیون ددالوس» است که ترجمهٔ بخشی از آن در اینجا آمده است.

پس از ترجمهٔ متن، یادداشتهای مربوط به متن آمده است. در ابتدای این یادداشتها زمان و مکان رویدادهای بخش سوم ذکر شده است. بنابر آنچه جویس خود نوشته است، هر بخش از ادلس به یکی از اعضای بدن، هنر یا علم یا فن و یکی از رنگ ها مربوط می شود و نماد و شیوهٔ بیانی دارد و هر کدام از آدمهای آن بخش در اددسه هُمر نظیرهای دارند و از این رو در ابتدای یادداشتها آن نکات در زیر عنوان خود («عضو بدن»، «هنر، علم یا فن»، «رنگ»، «نماد»، «شیوهٔ بیان»، «نظیرهها») آمده است. سپس خلاصهای از سرود اددسه هُمر که به نحوی با بخش سوم ارتباط دارد نقل شده است و پس از آن چند سطری دربارهٔ تناظر آن بخش با عقاید و آراء و آداب مسیحیت آمده است.

در هر شمارهٔ یادداشت، عددی که سمت راستِ ممیزَ است شمارهٔ صفحه و عددی که سمت چپ آن است شمارهٔ سطر ترجمهٔ فارسی است. ـ م.

#### ["]

وجه محتوم مبصرات: دست کم این هست اگر بیشتر نباشد، اندیشیدن از راه چشمانم به اینجا آمده ام تانشانه های همهٔ چیز ها را بخوانم، ماهی اشپل ها و جل وزغ های دریا را مد دریا را که نزدیک می شود، آن پو تین کپک زده را. مف سبز رنگ، نقرهٔ آبی، د زنگ زدگی: نشانه های رنگین. حدود شفافیت. اما این را هم علاوه می کند که: در اجسام از این رو ابتدا از جسم بودن آنها آگاه شد و سپس از رنگین بودن آنها. چگونه ؟ با کوبیدن مغز خود به آنها، حتماً. آرام برو. طاس بود و میلیونر، maestro di مفاف، ناشفاف. اگر بتوانی پنج انگشت را در آن فرو کنی دروازه است والا در است. شفاف، ناشفاف. اگر بتوانی پنج انگشت را در آن فرو کنی دروازه است والا در است.

استیون چشمانش را بست تا صدای قرچ قروچ له شدن جل وزغ ها و صدف ها را زیر پوتین های خود بشنود. هر جور هست از میان آن قدم میزنی. میزنم، هر بار یک شلنگ. از میان گاه های بسیار کوتاه جای به جای بسیار کوتاه گاه. پنج، شش: Nacheinander [ یکی پس از دیگری ] درست همین. و این همان وجه محتوم مد مسموعات است. چشمانت را باز کن. نه. یا عیسی مسیح! مبادا روی صخرهای سکندری بخورم که بر مقر او مشرف است، مبادا به طرزی محتوم از میان آن سکندری بخورم که بر مقر او مشرف است، مبادا به طرزی محتوم از میان آن شمشیر زبان گنجشک من به پهلویم آویزان است. ته آن را به زمین بزن: این طور میکنند. دو پایم در پوتین های او در آنتهای ساق های اوست، آن را با چکش «لوس میکنند. دو پایم در پوتین های او در آنتهای ساق های اوست، آن را با چکش «لوس می دومیورگوس» ساخته اند. آیا بر ساحل سندی مونت به سوی ابدیت گام بر می دارم؟ غژ، غوژ، قرچ، قروچ. سکه های دریای وحشی. آقا مدیر دیزی همشو خوب میشناسه.

آيا به سندي مونت نخواهي آمد، مادل ماديان؟

۲۵

وزن آغاز میشود، میبینی. من میشنوم. وزن سه تایی تتن تن با یک سبب آخر محذوف، وزن سرود. نه، وزن یورتمه: دلن مادیان.

حالا چشمانت را باز کن. باز خواهم کرد. صبر کن. آیا همه چیز محو شده است؟ مبادا چشمانم را باز کنم و تا ابد در ناشفافی سیاه باشم! Basta [ بس است ]. خواهم دیدکه میتوانم ببینم یا نه.

حالا بنگر. همهٔ روزگاران بی وجود تو: و همیشه خواهد بود، عالمی بی پایان. از پلههای کوی لیهی با احتیاط پایین آمدند. Frauenzimmer [ پتیاره خانم] : و با بی حالی از سراشیبی ساحل پایین رفتند، پاهای پهنشان در شن پر لای و لجن فرو می رفت. مانند من، مانند الجی، روان به سوی مادر قادر ما. شمارهٔ یک کیف قابلگیش

را به کندی تکان میداد، چتر بزرگ آن یکی در شن ساحل فرو میرفت. از ۱۰ آزادمحلهشان آمدهاند تا روز را در بیرون بگذرانند. بانو فلورانس مک کیب، بیوهٔ بازماندهٔ مرحوم مأسوف علیه پاتک مک کیب، ساکن خیابان براید. یکی از خواهران همجنس او بودکه مرا بهزور و ضرب جیغکشان بهدنیا آورد. آفرینش ازکتم عدم. در آن کیف چه دارد؟ جنینی سقط شده با بند نافی آویزان، پوشیده در پارچهای قرمز رنگ. بندهایی که حلقه حلقه به گذشته می پیوندد، کابلی درهم پیچیده همه از ۱۰

روحه بمندی یی عصب علیه به عصب می پیرمند می پیرمند عابی عرام پیپیر عصب و عد گوشت تن. این است حکمت کار راهبان عارف. آیا مانند خدایان خواهید بود؟ چشم بدوزید به اومفالوس [ناف]. الو!کینچ هستم. شهر عدن را به من بدهید. الف، آلفا: صفر، صفر، یک.

همسر و مونس آدم کادمون: حوا، حوای برهنه. او ناف نداشت. چشم بدوزید. شکمی بی نقص، برآمده و گنده، سپری از پوست کشیده شده، نه، تودهٔ سپیدی از ۲۰ گندم، درخشان و جاویدان، از ازل تا به ابد پابرجا، زهدان گناه.

من نیز در تاریکی گناه به زهدان شدم، ساخته شدم زاده نشدم. به دست آنان، مردی با صدای من و با چشمان من و شبح زنی با خاکستر بر نفسش. به یکدیگر چسبیدند و جدا شدند، خواستهٔ آن راکه میخواست جفتگیری کند بر آوردند، «او» از روز ازل وجود مرا اراده کرده بود و اکنون دیگر هرگز نمی تواند اراده کند که وجود ۲۵ نیافته باشم. یک Lex eterna (قانون ابدی)کنار او ایستاده است. پس آیا این همان ذات الوهی است که «پدر» و «پسر» در آن همذات هستند؟ کجاست آریوس نازنین

بینوا تا دست و پنجه نرم کند؟ سراسر عمرش را به جنگ بر سر همفرانیایشرب الیهوداتی گذراند. ای بدعتگذار بد طالع! در مستراحی یونانی آخرین کلام خود را با آخرین نفس بر آورد: مرگ بی درد. با تاجی جواهرنشان عصا بر کف مستقر بر تخت خود، محروم از مسندی مطلوب، با آن ردایش که نیمهٔ بالای آن شق ورق بود و پشت ه آن و قلمیده.

هواگرد او میچرخید، هوای گزنده و پرسوز. موجها در راهند. اسبان آبی سپید . یال نشخوارکنان، افسارشان از باد رخشان، باد پایان منعنعان.

نباید نامهاش را برای روزنامهها فراموش کنم. و پس از آن؟کافهٔ شیپ، دوازده و نیم. راستی، مثل یک جوان جاهل آن پول را راحت خرجش کن. بله، باید این کار را ۱۰ بکنم.

قدمهایش راکندکرد. رسیدم این جا. بروم سراغ زن دایی سارا یا نه؟ صدای پدر همذات من. این اواخر برادر هنرمندت استیون را دیدهای؟ نه؟ حتم داری که با عمهاش سالی درکوی استراسبورگ نیست؟ نتوانست یک خرده بلندتر از این پرواز کند؟ ووووبه ما بگو استیون، عمو سای چطور است؟ آخ، ای خدای گریان، من با چه

۱۵ آدمهایی وصلت کردهام! آن دو تا پسری که توی انبار علف بودند. آن دفتر دار مست کوچولو و برادر شیپورزنش. کرجی بانهای محترم مکرم! و آن والتر لوچ هم به پدرش حضرت آقاگویان، کمتر هم نه! بله، حضرت آقا. خیر، حضرت آقا. عیسی بگریست: چه جای تعجّب، به مسیح قسم!

زنگ خس خسی کلبهشان را که همهٔ پردههای آن را کشیدهاند میزنم: و صبر ۲۰ میکنم. خیال میکنند من یکی از طلبکارها هستم و از گوشهٔ امنی براندازم میکنند.

۲۵

خان دایی ریچی در تختخواب بزرگ خود، از میان بالشها و پتوها و از فراز پشتهٔ زانوانش ساعد ستبرش را دراز میکند. با سینهاش تمیز. نیمهٔ بالای تنش را شسته

است.

این باد لطیف تر است.

\_\_سلام، يسر خواهر . بنشين و قدمي بز <sup>ن</sup>. تختهٔ زیردستی خود را کنار میگذارد، تختهای که صورت حساب های خود را روی آن مر نویسد تا به نظر آقا خرو و آقا شایلند تاندی پر سد و موافقت نامهها و صورت مجلس های تحقیق و یک احضاریهٔ Duces Tecum [هیراه پیاورید] را در ه آن بابگانی مرکند. قابی از چوپ کهنهٔ بلوط بالای سر طاسش: شعر «مرثیه» وایلد. وزوز سوت گمراه کنندهاش والتر را باز می گرداند: ـ بله، حض ت آقا. ــبه مادر بگو ویسکی برای ریچی و استیون. مادر کجاست؟ \_كريسى را برده است حمام، حضرت آقا. ۱. همبالين كوچولوي بابا. قرة العين. ـ خير، خان دايي ريچي. ــبه من بگو ريچي. لعنت به آن آب سوداي تو. آدم را سست ميکند. ويسکي! \_ دايي ريچي، واقعاً ... ــبنشين والابه سر شيطون قسم له و لوردهات مي كنم. ۱۵ والتربيهوده با نگاهش دنيال يک صندلي مي گردد. \_چیزی ندارد که رویش بنشیند، حضرت آقا. ۔ الاغ، جایی ندارد که آن را رویش بگذارد. برو آن مبل «چیین دیل» ما را بياور. يک لقمه چيزې مي خورې؟ ما در اينجا آن دم و دستگاههاي لا کر دار شما را نداريم. يک تکه گوشت خوک سرخ کرده با يک خرده ماهي؟ بي تعارف؟ چه بهتر. ۲۰ توي اين خانه غير از قرص كمردرد هيچ چيز پيدا نمي شود. · [All'erta [به گوش باشيد!] چند نغمه از aria di sortita [سرود ورود] فراندورا با سوت می زند. استیون، این عالى ترين تكة تمام ايراست. گوش كن. سوت آهنگینش با تحریرهای زیبا همراه با هجوم فوت بلند می شود و با ۲۵ مشت هایش روی زانوهای پوشیده در پتویش ضرب میگیرد.

آشیانه های متلاشی، آشیانهٔ من، او، همه. تو به پاپتی های مدرسهٔ کلانگوز گفتی که یک دایی قاضی داری و یک دایی تیمسار. از آنان در آی استیون. در اینها زیبایی پیدا نمی شود. نه در آن سوک را کد کتابخانهٔ مارش هم که تو در آن پیشگویی های رنگ باختهٔ یو آکیم عباس رامیخواندی. آن پیشگویی ها برای کیست؟ برای آن رجالهٔ صد سر صحن کلیسا. یک تن بیزار از جنس خود از میان آنان به جنگل جنون گریخت، یالش در ماه کف کنان و مردُمکانش ستارگان. هویهنم، با منخرین اسب. صورت های بیضی اسب مانند، تمپل، باک ملیگان، فاکسی کمپیل، دراز چانه، عباس، پدرروحانی، رئیس خشمگین کلیسا، کدام بی حرمتی مغزشان را آتش زد؟ یف!

۱۰ Desende, calve, ut ne amplius decatveris. ۱۰ غایت کچل شوی] تاج گلی از موی جوگندمی برگرد سر ملعونش، او را مرا ببین خزنده به سوی پایین تا رسیدن به محراب (!descende [فرود آی])، ظرف نان متبرک را در چنگ گرفته، اژدها چشم. فرود آی، کچل خان! دستهٔ هماوازان، دور شاخهای قربانگاه راگرفته، خرناسههای لاتینی کشیش نمایان راکه سر تراشیده و روغن زده و ۱۵ اخته و چاق از چربی مغز گندم در قباهای سفید خود به فربهی تکان میخورند، با تهدید و پژواک بر میگردانند.

و شاید در همان لحظه کشیشی در همان نزدیکی نان متبرک را بر سر دست بلند میکند. درینگ درینگ! و دو خیابان آن سوتر کشیش دیگری آن را در ظرف نان قفل میکند. درینگ درینگ! و دیگری در کلیسای مریم با کره همهٔ عشاء ربانی را ۲۰ قبضه میکند. درینگ درینگ! پایین، بالا، جلو، عقب. دان اوکام دربارهاش فکر کرد، چه حکیم شکست ناپذیری. در بامداد مه آلود یکی از روزهای انگلیس، آن اقنوم ناقلا مخش را غلغلک داد. نانش را پایین آورد و زانو زد و همزاد با زنگ دومش زنگ اولش را در صحن کلیسا شنید (مال خودش را بالا میبرد) و از جا برخاست و (اکنون من بالا میبرم) صدای دو زنگشان را میشنود (زانو میزند) ۵۲ دینگ دانگ ادغام شده را.

پسرعمه استیون، شما هرگز قدیس نخواهید شد. جزیرهٔ قدیسان. شما سخت مقدس بودید، مگر نه؟ از مریم مطهر به دعا میخواستیدکه بینی قرمز نداشته باشید. در خیابان سرپنتاین از شیطان به دعا میخواستید که آن بیوهٔ چاق و چلهٔ جلویی لباسش را از کف خیابان خیس باز هم قدری بیشتر بالا بکشد. !O, si certo [ آه، البته!] برو روحت را برای آن بفروش، حتماً، برای آن کهنه پارههای رنگ شدهای که دور لکاتهای به هم سنجاق شدهاند. بیش از این به من بگو، باز هم بیشتر! در طبقهٔ بالای تراموای هاوث در زیر باران یکه و تنها فریادزنان: زنان برهنه! زنان برهنه! هان؟ ه

چی را دیگر چه میگویم؟ مگر برای همین درست نشدهاند؟

هر شب ازهفت کتاب دو صفحه خواندن، هان؟ جوان بودم. در آینه به خودت تعظیم کردی. جداً جلو آمدی تا به ابراز احساسات پاسخ گویی، قیافهای زننده. هی پیپ هورا برای ابله مرده شور برده! هورا! هیچ کس ندید. به هیچ کس نگو. میخواستی کتابهایی بنویسی که عنوانشان فقط یک حرف باشد. «ف» اش را خواندهای؟ هان بله، اما «ک» را بیشتر می پسندم. بله، آقا «و» عالی است. هان، بله، «و». یادت می آید که «تجلیات» خود را روی برگه های بیضی شکل سبز رنگی نوشته بودی، در عین ژرفای ژرف، تا پس از مرگت آنها را برای همهٔ کتابخانههای بزرگ جهان، از جمله کتابخانهٔ اسکندریه، بفرستند؟ پس از چند هزار سال، پس از یک «ماهامان وانترا» کسی پیدا میشد که آنها را بخواند، مانند پیکودلامیراندولا. بله، خیلی شبیه به نهنگ. وقتی آدم این اوراق عجیب را از آدمی که مدتها پیش در گذشته میخواند آدم احساس میکند که آدم با آدمی همدم شده است که دمی.

زیر پایش دیگر شن ریز نبود. بار دیگر پوتین هایش لگد میکرد بلوط مرطوب پرترق و تروق را، صدف های دسته چاقویی را، ریگ های پر خشخش و آنچه راکه ۳۰ بر ریگ های بی شمار کوبیده میشود، تخته های موریانه خورده را، ناوگان از دست رفته را. تخته شن های آب دیدهٔ چسبناک پیش پایش بودند تا آب پاشنه های لگدکوبش را بمکند و بوی فاضلاب از آنها بلند می شد، دسته ای جلبک دریایی در میان آتش شبتاب دریا زیر پشته ای خاکستر آدمی می سوخت. با احتیاط از کنار آنها رد شد. یک شیشه آبجو تا نیمه در خمیر شن فرو رفته و سیخ ایستاده بود. قراول بود: ۲۵ جزیرهٔ تشنگی مهیب. حلقه های شکسته دور بشکه ها بر لبهٔ دریا؛ بر روی زمین انبوه در هم برهم و تیرهٔ تورهای خدعه آمیز؛ و از آن دورتر درهای پشت خانه ها

خط خطی شده باگچ و بر ساحل بالاتر یک بند رخت خشک کنی با دو پیراهن مصلوب. رینگزند:کلبهها سکانداران سیاه سوخته و ناخدایان. صدفهای انسان. ایستاد. از راه خانهٔ زن دایی سارا رد شدهام. مگر نمیخواهم به آنجا بروم؟ مثل این که نه.کسی آن جاها نیست. به سمت شمال شرق پیچید و از روی شنهای ه سفت تر به سوی کبو ترخان رفت.

Qui vous a mis dans cette fichue position\_[\_كى تو را تو اين مخمصه انداخته است؟ ] . C'est le pigeon, Joseph. .[\_همان كفتره، يوسف.]

پاتریس به مرخصی آمده بود، با من در کافهٔ ماک ماهون شیر لیس میزد. پسر غاز وحشی. کوین ایگان پاریسی. پدر من پرنده است، lait chaud [ شیرگرم ] ۱۰ شیرین را با زبان پشت گلی جوان لیس زد، صورت چاق لیسه. لیس، لیسه. امیدوار است [ gros lot جایزه بزرگ بخت آزمایی ] را ببرد. با خواندن آثار میشله دربارهٔ فطرت زنان مطالعه میکرد. اما بایدکتاب La Vie de Jesus [ زندگی مسیح ] اثر آقای لئو تاکسیل را برای من بفرستد. به دوستش امانت داده بود.

- C'est tordant, vous savez. Moi, je suis socialiste Je ne crois pas en l'existence de Dieu. Faut pas le dire a mon père

[ راستی خنده دار است. من سوسیالیست هستم. به وجود خدا اعتقاد ندارم. این را نباید به پدرمگفت ] #ll croit [\_\_او اعتقاد دارد؟ ]

[\_پدرم، بله ] Mon père, oui.

۰۸ Schluss [بس] . می لیسد.

۱۵

کلاه کارتیه لاتنیام. خداوندا، ما فقط باید قهرمان نمایش را لباس بپوشانیم. من دستکش آلبالویی میخواهم. تو محصل بودی، مگر نه؟ چه تحصیلی میکردی، گوش شیطان کر؟ فشینطا، ف. ش. ط، بعله: فیزیک، شیمی، طبیعی. آها. آن یک ذره mou en civet [قلیه شش] خود را میخوردی، در دیگهای گوشت مصر، شانه به مانهٔ سورچیهای آروغ زن. به طبیعی ترین لحن فقط بگو: وقتی در پاریس بودم، عادت داشتم به 'Mich اول اول میش (بولوار سن میشل) ] آری، عادت داشتی بلیتهای باطل شده توی جیبت بگذاری تا اگر احیاناً به اتهام قتل دستگیرت

۲۵

کردند بتوانی ثابت کنی در جایی غیر ان مجل وقوع قتل بودهای. عدالت. در شامگاه هفدهم فوریه ۱۹۰۴ زندانی را دو شاهد دیدهاند. کس دیگری این کار راکرده است: من دیگر. کلاه، کراوات، پالتو، بینی. Lui, c'est moi [او، من هستم] \_ مثل این که خوش گذراندهای.

- قدم زدن مغرورانه. میخواستی مثل چه کسی قدم بزنی؟ یادم رفته است: مال از ه کف داده. با آن حوالهٔ هشت شیلینگی مادر، دربان پستخانه درِ پر سر و صدای پستخانه را قایم به رویت بست. دندان در دی از گرسنگی. Encore deux minutes[ هنوز هم دو دقیقه مانده ] ساعت را نگاه کنید. باید بگیرم. Fermé [ تعطیل ] . سگ مزدور! با یک تقهٔ دیگر بدنش را تکه تکه و خونین و مالین کن تا تکه های بدن مرد و همهٔ دکمه های برنجیش روی دیوارها پخش شود. تکه هایی که تق تق تق برجای ۱۰ خود میافتند. صدمه ندیدید؟ آه، هیچ اشکالی ندارد. دست بدهیم. می فهمی منظورم چیست؟ می فهمی؟ اوه، هیچ اشکالی ندارد. دستی و دستی. اوه، هیچ اشکالی که هیچ.
  - می خواستی معجزه کنی، چی؟ مبلغ مذهبی در اروپا آن هم پس از کولومبانوس آتشین مزاج. فیاکر و اسکاتوس در بهشت روی سه پایههای زهوار در رفتهشان
- نشستهاند و پر لکه از لیوانهای آبجو با خندههای بلند لاتینی: Euge! Euge! ۱۵ [ [هه هه! هه هه!]. چمدانت راکه کشان کشان میبردی وانمود میکردی که انگلیسی را شکسته بسته حرف میزنی، مزد حمال سه پنی، و تو آن را روی اسکلهٔ لیزنیوهیون میکشیدی. [ ?Comment چطور؟ ] چه پوتینهای گرانبهایی آوردی؛ لوتوتو Le میکشیدی. [ Pantalon Blanc et Culotte Rouge [ شلوار سفید و تنبان قرمز ] همه پاره پاره؛ یک تلگراف فرانسوی آبی رنگ، جای کنجکاوی داشت: \_\_نادر در احتضار بیا پدر.

عمهام خیال میکند تو مادرت راکشتهای. برای همین است که نمیخواهد.

#### يادداشتها

زمان: ساعت یازده صبح روز پنجشنبه شانزدهم ژوئن ۱۹۰۴ مکان: ساحل شنی سندی مونت در جنوب دهانهٔ رودخانهٔ لیفی و موج شکن کبوترخان. عضو بدن: هیچ هنر، علم یا فن: فقة اللغه (واژه شناسی) هنر، علم یا فن: فقة اللغه (واژه شناسی) مناد: جزر و مد نماد: جزر و مد شیوهٔ بیان: تک گوئی (مرد) نظیرها: پروتئوس (خدای دریا) نمایندهٔ طبیعت و مادهٔ اولی است که در فضا نظیرها: پروتئوس (خدای دریا) نمایندهٔ طبیعت و مادهٔ اولی است که در فضا رسوخ ناپذیر و در زمان برگشت ناپذیر است؛ «کوین ایگان» به منلاس شبیه شده است [ دیدار تلماک از دربار منلاس مشابه دیدار استیون از «قصر» کوین ایگان در پاریس دیدار تلماک از دربار منلاس مشابه دیدار استیون از «قصر» کوین ایگان در پاریس

دیوارهای تروا از کنیری زاده شد، هنگامی که تلماک به قصر منلاس میرسد مراسم عروسی مگاپنتوس برپاست. ]

**اودیسه:** عنوان هو مری بخش ۳، «پر و تئوس» است. پر و تئوس یکی از خدایان دریا است و مرتبة او بلافاصله پس از پوزئيدون قرار مي گيرد. در سرود چهارم او ديسه، منلاس در داستان بازگشت خو د از جنگ که آن را برای تلما ک حکایت می کند می گوید که در راه بازگشت باد ناموافق او را به جزیرهٔ پر صخرهٔ فاروس در غرب دلتای نیل در مصر می انداز د زیرا قربانی هایی را که در آئین آنان بوده است برای ایشان نکر ده بوده است. دختر پروتئوس «توانا پيرمرد ډريا» را دل بر او مي سوز د و مي گويد که پدرش پيشگو ئي توانا است که «اگر بتوانی برای او کمپنی بگشایی و او را دستگیر کنی، شاید راه تو را، درازی راه را، بازگشت را و اینکه چگونه در دریای بر ماهی کشتیرانی خواهی کر د به تو یگوید.» منلاس برای آنکه بتواند بر و تئوس را به سخن آور د ناگزیر می شو داو را در میان بازوهای خود بگیرد اگرچه پروتئوس «نخست شیری شد که یال بلند داشت، سیس اژدهایی، پلنگی، خوک بزرگی؛» و حتی به آب و آتش بدل شد ولی سرانجام پر و تئوس به پرسش های او پاسخ میگوید و راه شکستن طلسمی را که باعث گرفتاری او در جزیرهٔ فاروس شده است به او نشان می دهد و داستان مرگ آژا کس و آگاممنون را برای او تعريف مي كند و نيز مي گويد كه اوليس را « كالييسو» در جزير هٔ خود به بند كشيده است. در این بخش «پروتئوس» تمثیلی از طبیعت است که اگر محکم آن را نگاه دارند، یعنی از راه علم با آن روبرو شوند، به پرسش ها پاسخ میدهد. قرینهٔ عرفانی این نظریه، رأی ياكوب بومه است كه مي گويد خداوند نشانهٔ خود را بر همهٔ چيزها نهاده است؛ استيون با خود میگوید: «به اینجا آمدهام تا نشانههای همه چیزها را بخوانم.»

مسیحیت \_ بخش ۳ اولیس نشانههایی از «وسوسهٔ مسیح» دارد که در باب چهارم (بندهای ۱\_۱۱) انجیل متی و باب چهارم (بندهای ۱\_۱۳) انجیل لوقا تفصیل آن آمده است. عیسی پیش از آنکه به پیغمبری مبعوث گردد «به دست روح به بیابان برده شد تا ابلیس او را تجربه نماید»، چهل شبانه روز در بیابان روزه داشت تا ابلیس بر او ظاهر گشت و چندین سخن محض امتحان به او گفت و سرانجام او را «به کوهی بسیار بلند برد و همهٔ ممالک جهان و جلال آنها را بدونشان داده به وی گفت اگر افتاده مرا سجده کنی همانا این همه را به تو بخشم. آنگاه عیسی وی راگفت دور شو ای شیطان زیرا مکتوب

## دگردیسی رمان / ۱۱۴۵

است که خداوند خدای خود را سجده کن و او را فقط عبادت نما.» در بخش ۲ اولیس دیدیم که استیون با وسوسهٔ پول درگیر بود و ناچار بود ابتدا آن را از دل خود دور کند؛ اکنون وسوسهٔ قدرت سیاسی در دل او راه یافته است؛ به عبارت روشن تر، دستیابی به قدرت از راه خشونت ذهن او را مشغول داشته است. در بخش ۲ استیون با خود می اندیشد: «من صدای ویران شدن همهٔ فضا را می شنوم، شیشه های شکسته و بنای فرو ریخته و زمان، این آخرین شرارهٔ تیره گون.» که تصویری است از ثمرهٔ بمب اندازی فنیان ها. در می فتد، ۲ این اندیشه پرورانده می شود و حتی استیون در عالم خیال به فکر آدمکشی می افتد، کشتن دربان پستخانه که در را به روی او بسته است: «با یک تقهٔ دیگر بدنش را تکه تکه و خونین و مالین کن تا تکه های بدن مرد و همهٔ دکمه های برنجیش روی ایگان را دو سال پیش در پاریس دیده است؛ حتی سیگار ایگان شبیه بمب است: ایگان را دو سال پیش در پاریس دیده است؛ حتی سیگار ایگان شبیه بمب است: «موشک آبی بین انگشتان سخت می سوزد و شفاف می سوزد.» موضوع خشونت سیاسی در پایان بخش ۱۵ [سیرسه] بار دیگر به میان می آید و این بار به راستی کار، کار شیطان ستی می آنه در این کار شیان می آید و این بار به راستی کار، کار شیطان

و شنیدن و چشیدن از سوی دیگر فرق میگذارد. در هنگام دیدن، مادهٔ چیزی که دیده می شود در شکل یا رنگ تصویری که به چشم می آید وجود ندارد و چشم نمی تواند هیچ تغییری در رنگ یا شکل آن بدهد و از این لحاظ آنچه مبصر است (آنچه به بینائی می رسد) فقط یک «وجه» تغییرناپذیر «محتوم» دارد. اما، به عقیدهٔ ارسطو، از ماده و صورت است. در هنگام شنیدن گوش از ماده چیزی که می شنود مشارکت می کند (و می تواند آن را تغییر دهد) اما چشم نمی تواند چنین کند. پس آنچه مسموع است (به گوش می رسد) وجه تغییرناپذیر محتوم ندارد. این ۲/۱۱۳۴ وجه محتوم مبصرات این عبارت اشاره به نظریهٔ ارسطو دربارهٔ بینایی است. شارحان اولیس (گیفورد و تورنتون) دربارهٔ مأخذ این عبارت اختلاف نظر دارند. تورنتون می نویسد که هرچند نتوانسته است مأخذ دقیق عبارت را پیداکند اما این عبارت و عبارتهای بعدی مربوط به بینایی و شنوایی اشاراتی به مطالب دفترهای دوم و سوم رسالهٔ «دربارهٔ نفس» ارسطو است. اما. مطالب این دو دفتر دربارهٔ نفس» ارسطو است. اما. ندارد. گیفورد معتقد است که برای دریافت معنای ندارد. گیفورد معتقد است که برای دریافت معنای حس و محسوس» اثر ارسطو مراجمه کرد. گیفورد می گویدکه ارسطو در آن رساله بین دیدن از یکسو

در واقع چنین نیست بلکه میتوان گفت نظریهٔ شناخت افلاطون و بارکلی نیز در این عبارت خلاصه شده است.

۳/۱۱۳۴ همه چیزها را بخوانم ... یاکوب بومه (۱۵۷۵-۱۶۲۴) عارف آلمانی گفته است که خداوند نشان خود را بر همهٔ چیزها نهاده است تا انسان آن را با چشم دل بخواند، به عبارت دیگر هر چیزی در این جهان آیتی از آیات الهی است.

میانیکی (۵۸۵-۵۰ میانه های رنگین -- جورج بارکلی (۱۷۵۵-۱۷۵۳) فیلسوف ایرلندی در «رساله در تمهید رأی تازه دربارهٔ دیدن» میگوید که ما اشیاء را نمی بینیم بلکه فقط نشانه های رنگینی می بینیم و سپس آنها را به جای خود شیء می انگاریم.

۵/۱۱۳۴ محدود شفافیت. اما این را هم علاوه هیکند که: در اجسام ــ ارسطو در رسالۀ «دربارۀ حس و محسوس» میگوید که شفافیت از صفات مختص هوا یا آب یا چیزهای دیگری که شفاف خوانده میشوند نیست بلکه نوعی «قوه» است که در اجسام (هوا، آب یا خودی خود نامتمین است ولی واضح است که خودی خود نامتمین است ولی واضح است که وقتی در اجسام متمین باشد باید حدی (در آن رنگ هر جسم جامدی حد یا سطح خود آن جسم نیست بلکه حد شفافیتی است که در آن است. رنگ یا حد خارجی جسم است یا خود آن همان رنگ یا حد خارجی جسم است یا خود آن همان رنگ دا در جسم تشکیل میدهد (با استفاده از ترجمۀ قارمی رسالۀ «دربارۀ نفس»، پانویس تفسير گيفورد، هرچند ممکن است يا نظرية ارسطو در رسالهٔ «دربارهٔ حس و محسوس» وفق داشته باشد اما ارسطو در رسالهٔ «دربارهٔ نفس» میگوید: و «به طورکلی، دربارهٔ هر حسی، این نكته را بايد دريافتكه احساس يذيرنده صور حسم، بدون ماده آنها است،» («دربارهٔ نفس» اثر ارسطو، انتشارت حکمت، چاپ دوم، پائيز ۱۳۶۶، ص ۱۷۰) و استیون نیز در بند بعدی همین فصل از «وجه محتوم مسموعات» سخن میگوید و از این لحاظ بين چيزهاي مبصر و مسموع فرقي نمیگذارد و ظاهراً هر دو را «محتوم» میداند. بنابراین احتمال میرود استیون فقط با به یاد آوردن رسالة «دربارة نفس» ارسطو اين عبارتها را در ذهن خود میگوید نه رسالهٔ «دربارهٔ حس و محسوس». «تیندال» می نویسد: «واقعیتی که ظاہر میشود مرکب است از صور مرئی و مسموع که محتوم اما موقت هستند. صورت مرئی، که به چشم میرسد، مکان یا nebeneinander [ چیزهایی در کنار یکدیگر] است. صورت مسموع، که به گوش مىرسد، زمان يا nacheinander [ چيزى يس از چیز دیگر] است.» و در حاشیه با اشاره به «تعارض بین گوش و چشم» که در رمان بعدی جویس یعنی «شب زندهداری فینگنها» ادامه مي يابد، خواننده را متوجه مي سازدكه در نخستين مطرهای این قسمت نوعی مقایسه بین شنیدن و دیدن صورت گرفته است. یکی دیگر از شارحان «اولیس» (ج. میچل مورس در کتاب «هارت \_ هیمن») معتقد است که این عبارت هرچند که در نظر اول چنین مینمایدکه معنای دقیقی دارد اما

## دگردیسی رمان / ۱۱۴۷

من مخفى است اما از لحاظ درهم يبجيده بودن و قرينه داشتن و به خود بازگشتن به علامت بي نهايت (∞) شبيه است. استيون اکنون زماني را که برای برداشتن هر گام صرف میکند با اندازه گری مکان (فاصله مکانی دوگام) و مکانی راکه طی میکند با اندازه گیری زمان (فاصله زمان دو گام) تعیین میکند. اما بعید نیست که این عبارت اشارهای باشد به پیوستگی اندازه گیری زمان و مکان با یکدیگر که یکی از تبعات نظریهٔ نسبت است. این پیوستگی را با مفهوم جاگاه نمایش میدهند که در ابتدا به آن «بعد چهارم» می گفتند.البته اینشتین نظریهٔ نسبیت را در سال ۱۹۰۵ (یک سال یس از سال وقایع «اولیس») متشركرد اما با توجه به اينكه جويس نوشتن اولیس را در ۱۹۱۴ آغاز کرده است اشاره به آن در «اولیس» بعید نیست هرچند که در ۱۹۰۴ نظریهٔ نسبیت انتشار نیافته بود (از این گونه اشارهها به اموری که بعد از سال ۱۹۰۴ رخ داده است در چند مورد دیگر نیز در اولیس دیده می شود). از طرف دیگر می توان گفت که نطفهٔ مفهوم «جاگاه» قبل از انتشار نظر به نسبیت نیز به صورت غیرعلمی در اذهان و افواه وجود داشته است.

ایکی پس از دیگری]... [در کنار همدیگر] ... زمان مفهومی است که از توالی امور حاصل میشود یعنی از اینکه امور «یکی پس از دیگری» حادث میگردند. مکان مفهومی است که از همجواری اشیاء حاصل میشود یعنی از اینکه اشیاء «در کنار همدیگر» باشند. این دو مفهوم همراه با مفهوم ص. ۱۲۷).

۷۰۱۱۳۴ با کوبیدن مغز خود به آنها ... بارکلی منکر وجود ماده بود. ساموئل جانسون (۱۷۰۱ ـ ۱۷۸۴) لغوی، نویسنده و منتقد انگلیسی، روزی برای رد نظریهٔ بارکلی پای خود را محکم به منگی کوفت و گفت: «این جور آن را رد میکنم.» استیون با خود میگوید همان گونه که ساموئل جانسون با کوفتن پای خود به سنگ وجود ماده را ثابت میکند ارسطو نیز باکوفتن مغز خود به اجسام (با تفکر دربارهٔ آنها) از وجود آنها آگاه می شود.

۷/۱۱۳۴<u> طاس بود و میلیونر ـــ در</u> قرون وسطی ارسطو را این گونه وصف میکردند.

۷/۱۱۳۴ [استاد آنان که میدانند] ... دانته شاعر ایتالیانی درکتاب «دوزخ» ارسطو را با این جمله وصف کرده است.

۹/۱۱۳۴ اگر بتوانی پنج انگشت را در آن فرو کنی دروازه است والا در است. . تقلید طنز آمیزی است از طرز تعریف واژهها در «قاموس زبان انگلیسی» اثر ساموئل جانسون که در ذیل مدخل «در» نوشته است: «در برای خانه به کار می رود و دروازه برای شهرها و ساختمانهای عمومی مگر در هنگام به کار بردن اختیارات شاعری.»

۱۳/۱۱۳۴<u> از میان گاههای بسیار کو تاه</u> جای به جای بسیار کو تاه گاه این عبارت در نظر اول به شطحیات بیشتر میماند تا حتی به «جریان سیال ذهن». غالب شارحان هیچ اشارهای به آن نکردهاند. یکی از آنان (میچل مورس) مینویسد که این عبارت اگر هم معنایی داشته بر

«جسم» و ماده و نظریههای شناخت همه به ذهن استیون می آیند. در عین حال دو واژهٔ آلمانی که معادل فارسی آنها در کروشه آمده است در یکی از کتابهای گوتهولد افرائیم لسینگ (۱۷۲۹ ۱۸۸۱) نمایشنامه نویس و منتقد آلمانی آمده است. لسینگ در نظریهٔ هنری خود آورده است موی دیگر در این است که شعر به امور و موضوعهایی میپردازد که «یکی پس از دیگری» (در زمان) می آیند و نقاشی و محمدیگر» (در مکان) قرار دارند. لسینگ به تفاوت ارتسامات سمعی با ارتسامات بصری (فرق آثار شنیدن با آثار دیدن) نیز اشاراتی کرده

۱۹/۱۱۳۴ دو پایم در پوتین های او در انتهای ساق های اوست استیون کفش ها و شلواری راکه ملیگان دور انداخته به پاکرده است.

 ۲۰۰۲۰۲۱۳۴
 چکش «لوس

 دومیورگوس» ـ «لوس» یکی از نمادهایی

 است که ویلیام بلیک در «کتاب لوس» به کار برده

 است که ویلیام بلیک در «کتاب لوس» به کار برده

 نامی است که افلاطون در رسالۀ «تیمائوس»

 خدای جهان آفرین را بدان نامیده است... افلاطون

 صانع متعال را غیر از خدایان فرودست میداند.

 صانع متعال را غیر از خدایان فرودست میداند.

 فانیز می مالم است و هموست که

 فانیزیر ساخته است» (از فرهنگ فلسفی لالاند

 نقل شده در ترجمۀ فارسی رسالۀ «دربارۀ نفس»

 پانویس ص ۲۴). اما شارحان دیگر معتقدند که

دومیورگوس در فلسفهٔ افلاطونی و نوافلاطونی و گنوستیک صانع عالم مادی است. جویس دربارهٔ بلیک گفته است: « در نظر او هر فضایی که از گلبول قرمز خون انسان بزرگتر باشد تخیلی است و چکش لوس آن را ساخته است»، زیرا بلیک خود در شعر «میلتون» میگوید: «زیرا که هر فضایی بزرگتر از گلبول قرمز خون بشر / خیالی است و با چکش لوس خلق گشته است.»

۲۱/۱۱۳۴ ـ آیا بر ساحل سندی مونت به سوی ابدیت گام بر میدارم؟ ـ باز هم «سخن از سخن شکافت». بلیک در جای دیگری از همان شعر «میلتون» از «گام برداشتن به سوی ابدیت» سخن میگوید.

۲۲/۱۱۳۴<u> سکههای دریای وحشی ــ</u> استیون صدای پا و عصای خود را بر روی صدفهای دریا میشنود.

۲۵/۱۱۳۴ مادلن مادیان مدر انگلیسی به مادیان میگویند «مر» (با کسر «میم») و احتمال میرود استیون با بازی با این واژه قصد اشاره به مادلن لومر (۱۸۴۵ ۱۹۲۰) نقاش فرانسوی را داشته یا به فیلیپ ژوزف هانری لومر (۱۸۹۸ - ۱۸۸۰) مجسمه ساز فرانسوی که صحنه روز قیامت را در کلیسای مادلن پاریس کنده کاری کرده است. اگر این نکته صحیح باشد، می توان گفت که استیون که تازه از جلو کلیسای حضرت مریم در کوی «لیهی» گذشته است از روی فرامی خواند تا به سندی مونت بیاید و در آن کلیسا نیز همان کار را بکند.

۱۱/۱۱۳۵ آزاد محله محلهای در مرکز

رمزی آفرینش از عدم (صفر) است. ۱۹/۱۱۳۵\_ آدم **کادمون \_** پیروان مسلک «کابال» (از ریشهٔ عبری «قباله»)، از دستههای صوفی و باطنی یهودی و مسیحی، معتقدند که آدم خاکی را، آدم کادمون که آدم آسمانی است و دربرگیرندهٔ عقولی است که از ذات باری نشأت گرفته، ساخته است. این آدم کادمون تقریباً معادل دومیورگوس است و به نظر می رسد که پیروان «کابال» معتقدند که آدم آسمانی یا آدمی که در بهشت بود انسان کاملی بود که هېوط نکر د بلکه آدم خاکې را (که هېوط کر د) ساخت. اما در ذهن استيون اين دو «آدم» با یکدیگر عجین میشود و از این رو به «همسر و مونس آدم کادمون» اشاره میکند، در حالی که حوا، حتى در مسلک کابال، همسر آدم خاکي است.

۱۹/۱۱۳۵ حوا، حوای برهنه. او ناف نداشت \_ پیروان «کابال» معتقدند که حوا چون از زنی زاده نشده ناف نداشته است.

۲۰/۱۱۳۵ کا ۲۰ ۲۰ ۲۰ تودهٔ سپیدی از گندم – اشاره به بند ۲ از باب هفتم کتاب غزل غزلهای سلیمان در «عهد عتیق»: «ناف تو مثل کاسهٔ مدور است که شراب ممزوج در آن کم نباشد و بر [شکم] تو تودهٔ گندم است که سوسنها آن را احاطه کرده باشند».

۲۱/۱۱۳۵ درخشان و جاویدان، از ازل تا ابد پابرجا \_ تامس تراهرن (۱۶۳۷ - ۱۶۷۲) نویسنده و شاعر انگلیسی در آغاز وصف خیالهای کودکانه دربارهٔ بهشت نوشته است: «دانهٔ گندم درخشان و جاویدان بود دبلین، جنوب رودخانهٔ لیفی که در سال ۱۹۰۴ از محلههای فقیرنشین بود. این محله را از آن رو آزاد محله میگفتند که در ابتدا در اراضی اوقافی خارج از محدودهٔ قانونی شهر برپا شده و از پرداخت مالیات و عوارض معاف بود و همین امر باعث شد که در قرن هجدهم کارگاههایی در آن برپا شود ولی به علت جمع شدن «بچههای آزاده» (کارگران مهاجر پروتستان) بینظمی و شرارت در آن فراوان بود.

۱۶/۱۱۳۵ این است حکمت کار راهبان عارف \_اشاره به حالت راهبان و عارفان که در حال مراقبه مینشینند و سر به زیر میاندازند و چشم به ناف خود میدوزند.

۱۶/۱۱۳۵ آیا مانند خدایان خواهی بود؟ اشاره به بند ۵ باب سیم سفر پیدایش در عهد عتیق که مار به حوا میگوید: «... خدا میداند در روزی که از آن [میوهٔ درخت وسط باغ] بخورید چشمان شما باز شود و مانند خدا عارف نیک و بد خواهید بود.»

۱۷/۱۱۳۵ شهر عدن اشاره به باغ عدن: «و خداوند خدا باغی در عدن به طرف مشرق غرس نمود و آن آدم راکه سرشته بود در آنجا گذاشت.» (عهد عتیق، سفر پیدایش، باب دوم، بند ۸).

۱۸/۱۱۳۵ الف، آلفا: صفر، صفر، یک \_ دیدن قابلهها استیون را به یاد بندناف واز آن جا به یادکابل و از آنجا به یاد تلفن و شماره گرفتن انداخته است: «الف»، حرف اول الفبای یونانی عبری و عربی و آلفا حرف اول الفبای یونانی است. «صفر، صفر، یک» در عین حال بیان

که هرگز نباید درو شود و نه هرگز افشانده گردد. چنان دانستم که از ازل تا به ابد پابرجا بود.» (قرنهای تأمل، قرن ۳، بخش ۳) عبارت «از ازل تا به ابد» نیز در چند جای مزامیر داوود در عهد عتیق آمده است.

۲۲/۱۱۳۵ ساخته شدم زاده نشدم \_ در «اعتقادنامه نیقیه» آمده است که عیسی، برخلاف دیگران، «از گوهری همذات با پدر زاده شد، ساخته نشد.» آنچه به ذهن استیون می آید آن است که پیوند و شباهتش با پدرش، گذشته از شباهت چشم و صدا، چنان ناچیز است که می توان گفت از گرهر او نیست، از او زاده نشده بلکه ساخته شده است.

۲۶/۱۱۳۵ قانون ابدی \_ توماس آکویناس قدیس در مهمترین کتاب خود «سوماتئولوگیکا» [مدخل الاهیات] فصلی با عنوان «قانون ابدی» دارد و در همین فصل میگوید «قانون خدا از او جدانیست».

۱/۱۱۳۵ و ۱/۱۱۳۶ ـ کجاست آریوس نازنین بینوا تا دست و پنجه نرم کند؟ ـ چنان که در یکی از یادداشتهای پیشین آمده است آریوس معتقد به همذات بودن «پدر» و «پسر» نبود بلکه مرتبهٔ ذات مسیح را برتر از ذات مسیح میدانست و مرتبهٔ ذات مسیح را برتر از ذات روح القدس. نخستین شورای نیقیه آریوس را به سبب همین عقیده بدعتگذار شمرد. استیون در ذهن وجود خود را از وجود پدر و مادر خود مستقل میداند. در عالم آدمیان پدر و مادر با خود است. به موند اما پسر را ارادهٔ پدری که خداوند اوست به وجود آورده است. پس ضامن

رابطۀ پسر با پدر «قانون ابدی» است. اگر غرض از همذاتی پدر و پسر همین باشد پس کجاست آریوس تا بیاید و محک تجربه را (تجربه در استدلال و بحث را) به کارگیرد و به این استدلال است در نمایشنامۀ هملت که در ترجمۀ فارسی به صورت «برای تجربه» آمده است. هملت پس از میگوید: «مانند آن بوزینۀ معروف، برای تجربه، میگوید: «مانند آن بوزینۀ معروف، برای تجربه، خود را بشکنید [بوزینۀ ی روی پشت بامی در است و خودنیز خواسته است به تقلید ایشان پرواز داده کند که از پشت بام فرو افتاده است]» (نمایشنامۀ هملت، پردۀ سوم، صحنۀ چهارم).

۲۰۱/۱۱۳۶ میمفرانیا یشرب الیهودانی این ترکیب غریب را استیون در ذهن خود ساخته است و اشاره دارد به: «همذانی» «پدر» و «پسر» و «روح القدس» که اکثر مسیحیان به آن اعتقاد دارند؛ «فراذاتی» که آریوس به آن معتقد بود یعنی این اعتقاد که ذات خداوندی فراتر از است؛ «نیایش» که اشاره به سپاسگزاری حضرت مریم از خداوند است به شرحی که در انجبل لوقا، باب اقل، بندهای ۶۶ تا ۵۵ آمده است؛ «شرب الیهود که هم اشاره به بحث و جدل و قیل ریوس به پاکردهاند و هم اشاره به اینکه عیمی از آریوس به پاکردهاند و هم اشاره به اینکه عیمی از یک یهودی زاده شد و یهودیان او را منکر شدند («اتی» جزئی است از کلمهٔ «ذاتی»). ایکاروس بدان سبب بودکه آن قدر بلند پرواز کردکه خورشید موم بالهایی راکه پدرش ددالوس درستکرده بود آبکرد و بالها افتاد و او نیز سقوطکرد.

**محترم مکرم! ...** این عبارت چندین بار در یکی از ترانههای پردهٔ اول اپرای «کرجی بانان» اثر گیلبرت و مولیوان تکرار میشود. مناسبت این جمله در اینجا معلوم نیست. یکی از شارحان (تورنتون) مینویسد احتمال میرود استیون با یاد کردن دایی شیپورزنش (البته از زبان پدر استیون) به یاد اپرای کرجی بانان افتاده باشد زیرا در آن ایرا چندین بار به یک شیپورزن اشاره میشود.

۲۷/۱۱۳۶ میسی بگریست ... کوتاهترین جملهٔکتاب مقدس که در انجیل یوحنا، باب یازدهم، بند ۳۵ آمده است. این گریستن در وقتی است که مرتا و مریم عیسی را بر سر قبر برادرشان ایلعازر میبرند.

۲۰/۱۱۳۶ سگوشهٔ امنی سدر صحنهٔ پنجم پردهٔ اول نمایشنامهٔ مکبث، «بانکو» در هنگام ورود به قصر مکبث به پرستویی اشاره میکند و میگوید «هیچ برآمدگی وکتیبه ای و تکیه گاهی و هیچ گوشهٔ امنی نیست مگر آنکه این پرنده آن را بستر معلق وگهوارهٔ زاد و ولد خود کرده باشد.»

۲/۱۱۳۷ بنشین و قدمی بزن این جمله نمونهٔ بارز چیزی است که به آن «تناقض ایرلندی» میگویند. نشستن و قدم زدن در ظاهر با یکدیگر جور در نمی آید اما اگر «قدم زدن» را به معنی «تفرج کردن» بگیریم آن قدرها متناقض نیست. ۲/۱۱۳۶ ۲۰۰ ۲۰۰ بدعتگذار بدطالع! در مستراحی بونانی... نفس برآورد آریوس امپراتور روم ابراز وفاداری کند. امپراتور به اسقف قسطنطنیه فرمان داد تا عشاء ربانی روز یکشنبه را در حضور آریوس برپا دارد. اگر این مراسم برپا می شد نشانه آن بود که آریوس دیگر مطرود و مرتد محسوب نمی شود. اما پیش از این مراسم آریوس در مستراح عمومی مرد. مخالفانش مرگ او را در چنین محلی دلیل دیگری بر ارتداد او می داند.

۲۱۱۳۶<del>۶ هوای گزنده و پرسوز ... در</del> ابتدای صحنهٔ چهارم پردهٔ اول نمایشنامهٔ هملت، هوراشیو به هملت میگوید: «هوای گزنده و پر سوزی است». (در ترجمهٔ فارسی: بلی، راستی هوای پرسوزی است.)

**سپیدیال آبی سپیدیال** نشخوار میکنند، افسارشان از باد رخشان، باد پایان منعنعان \_ در افسانههای ایرلند منعنعان خدای دریاها است همان گونه که در افسانههای یونان پروتئوس خدای دریاها است (رب النوع یونانی قسمت ۳ «اولیس»، پروتئوس (رب النوع یونانی قسمت ۳ «اولیس»، پروتئوس شکلی درآید. مراد از «اسبان آبی سپید یال» موجهای دریاست. هنوز هم در بریتانیا به کف سفیدی که روی موج را میگیرد «اسبهای سفید» میگویند.

۲۳/۱۱۳۶ ـ ۲۹ اـ نتوانست یک خرده بلندتر از این پرواز کند ـ اشاره به افسانهٔ ددالوس و ایکاروس در افسانههای یونان. مرگ

**F/۱۱۳۷ مایلند تاندی م**این اسم ترکیبی است از نام انقلابی ایرلند ناپرتاندی (۱۷۴۰ - ۱۸۰۳) و «تریسترام شاندی» قهرمان رمان معروف لارنس استرن نویسنده ایرلندی (۱۷۲۱ - ۱۷۶۸).

۵/۱۱۳۷ [همراه بیاورید] – عبارت لاتینی متن را در مواقعی در احضاریههای دادگاه مینویسند که لازم است شخص احضار شده با سند، مدرک یا شاهدی در دادگاه حاضر شود.

۲۱۱۳۷ *هسر «مر*ثیه» وایلد ـــ شعری است که وایلد در رثای خواهرش سروده است.

۱۸/۱۱۳۷- مبل «چیپن دیل» – مشهور ترین مبلساز و قفسه ساز انگلیسی در قرن هجدهم توماس چیپن دیل بوده است. مبل چیپن دیل در سال ۱۹۰۴ بسیار گران و تقریباً جزء اشیای عتیقه بود. دایی ریچی در ذهن استیون به پسرش طعنه می زند.

۲۲/۱۱۳۷ ـ ۲۳ ـ [به گوش باشید] ... [سرود ورود] فراندو \_ واژمهای [به گوش باشید] نخستین واژمهای یکی ازاپراهای جوز به وردی (۱۸۱۰ ـ ۱۹۱۱) آهنگساز ایتالیایی استکه آغاز سرود ورود «فراندو» است. فراندو در این سرود سابقه دشمنیها و کینه توزیهای خانوادمای راکه اپرا دربارهٔ آن است به آواز میخواند.

۲/۱۱۳۸ از آنان درآی احتمال دارد اشارهای باشد به گفتهٔ عیسی خطاب به روح پلیدکه در تن مصروعی خانه کرده بود (عهد جدید ـ انجیل مرقس ـ باب اول، بند ۲۵ و باب نهم، بند ۲۵).

۳/۱۱۳۸ سوک راکد کتابخانهٔ مارش اشاره به کتابخانهای است که نارسیسوس مارش اسقف دبلین در سال ۱۷۰۷ در صحن کلیسای سنت پاتریک دبلین بنیان گذاشت. کتابهای آن بیشتر درباره الاهیات و طب و تاریخ باستان و ادبیات عبری و سریانی و یونانی و لاتین و فرانسه است. تا سال ۱۹۰۷ هم داخل ساختمان آن به است. تا سال ۱۹۰۷ هم داخل ساختمان آن به مان صورت نخستین باقی مانده بود و غرفههای قفس مانندی داشت که در آنها خوانندگان کتابها را مخصوصاً در موقع خواندن کتابهای گرانبها محبوس میکردند و در آنها را قفل میکردند و بعضی از کتابها و دستنوشتهها را با زنجیر به میلهها بسته بودند.

**یواکیم عباس \_ یواکیم عباس (احتمالاً** یواکیم عباس \_ یواکیم عباس (احتمالاً ۱۹ کیم عباس \_ یواکیم عباس (احتمالاً ۱۹ می ایتالیایی که تاریخ بشر را به سه دوره تقسیم میکرد: دورهٔ اول از ابتدای مینامید، دورهٔ دوم از تولد عیسی تا سال ۱۲۶۰که آن را دورهٔ «پسر» مینامید و دورهٔ سوم از ۱۲۶۰که به بعد که آن را دورهٔ «روح القدس» مینامید. پیشگویی میکرد که انجیل جدیدی جای «عهد جدید» و «عهد عتیق» را خواهدگرفت.

۸/۱۱۳۸ ع. یک تن بیزار از جنس خود از میان آنان به جنگل جنون گریخت ب جانتن سویفت (۱۶۶۷ ۱۷۴۵) نویسندهٔ ایرلندی از سال ۱۷۱۳ رئیس کلیسای سنت پاتریک دبلین بود و در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم گمان می بردند که در پایان عمر بر اثر جنون از مردم کناره می گرفته است. اما پارهای معتقدند که در پایان عمر فقط دچار گوش درد وکری و سرگیجه و سرانجام نسیان پیری بوده است نه جنون.

۶۰/۱۱۳۸ هویهنم مد در فصل چهارم سفرنامهٔ گالیور اثر سویغت از کشور هویهنمها حکایت شده است که به شکل اسب هستند ولی از نممت عقل برخوردارند و بر وحشیانی آدمی شکل به نام یاهو فرمان میرانند.

۷/۱۱۳۸ میل ــاشاره به سر ویلیام تمپل (۱۶۹۹-۱۶۹۱) یکی از اشراف و سیاستمداران انگلیس که جانتن سویفت مدتی منشی او بود.

۷/۱۱۳۸ فاکسی کمپیل، چانه دراز – «فاکسی» (به معنای روبهک) و «چانه دراز» دو لقبی استکه شاگردان مدرسهٔ «یِلْوِدِرٌ»که جویس در آن درس میخواند به پدر ریچارد کمپبل یسوعی داده بودند و جویس در «چهرهٔ مرد هنرمند در جوانی» به او اشارهکرده است.

۸/۱۱۳۸ ر ثیس خشمگین کلیسا \_ اشاره به جانتن سویفت.

المرام المرام المراح المرود آی، ای کچل، مبادا که به غایت کچل شوی] – در عهد عتیق، کتاب دوم پادشاهان، باب دوم، بندهای ۲۳ و ۲۴ آمده است که: «و از آنجا [الیشع] به بیت ئیل برآمد و چون او به راه بر می آمد اطفال کوچک از شهر بیرون آمده او را سخریه نموده گفتند ای کچل برآی، ای کچل برآی. و او به عقب برگشته ایشان را دید و ایشان را به اسم یهوه لمنت کرد و دو خرس از جنگل بیرون آمده چهل و دو پسر از ایشان بدرید.» یواکیم عباس یکی از نوشتههای خود را با این جمله آغاز میکند که: «برآی ای

کچل، مباداکه به غایت کچل شوی.» آنچه در ذهن استیون میگذرد هجویهٔ این جمله است.

۱۱/۱۱۳۸ می برگرد سر ملعونش می اشاره به یواکیم عباس است. هرچندکلیسا یواکیم عباس را لعن و طرد نکرده است اما در معرض تکفیر بوده است.

۱۳۰/۱۱۳۸ - ۱۲ - شاخهای قربانگاه - در عهد عتیق چندین بار به شاخهای مذبع یا قربانگاه اشاره شده است، از جمله: «و از خون گوساله گرفته بر شاخهای مذبع به انگشت خود بگذار و باقی خون را بر بنیان مذبع بریز» (سفر خروج. باب ۲۹، بند ۱۲). و «ذبیحه را به ریسمانها بر شاخهای قربانگاه ببندید» (کتاب مزامیر، مزمور صد و هیجدهم، بند ۲۷).

۱۵/۱۱۳۸ ـ چربی هغز گندم ـ در ترجمهٔ فارسی «عهد عتیق» با لفظ «پیه کرد (گرد؟) های گندم» آمده است: «و شهد را از صخره به او [یعقوب] داد تا مکید و روغن را از سنگ خارا. کرهٔ گاوان و شیر گومفندان را با پیه بزها و قوچها را از جنس باشان و بزها و پیه کردهای گندم را و شراب از عصیر انگور نوشیدی.» (سفر تشیه، باب شراب از عصیر انگور نوشیدی.» (سفر تشیه، باب گندم» هم روشن نیست اما شاید آنجا که «شهد از صخره» و «روغن از سنگ خارا» به دست آید «چربی مغزگندم» هم پیدا بشود!

۲۰/۱۱۳۸ ۲۰۲۲ ۲۰ دان اوکام دربارهاش فکر کرد، چه حکیم شکست ناپذیری، در بامداد مه آلود یکی از روزهای انگلیس، آن اقتوم ناقلا مخش را غلغلک داد \_ ویلیام اوکام (۱۲۴۵\_۱۲۸۵

خانوادگی بایدگفت منظور «پسرعمه» امت زیرا اگر درایدن و سویفت پسرعمو بودند نام خانوادگی آنان یکی بود. ضمناً استیون هنوز در فکر پسردایی خود امت که او را «پسرعمه» خطاب میکند. با این همه انتخاب واژهٔ «پسرعمو» یا «پسرعمه» در این جمله بستگی به تحقیق بیشتر در باب نسبت درایدن و سویفت دارد. مترجم عربی «اولیس» نه «پسرعمه» نوشته و نه «پسرعمو» بلکه معادل «خواهرزاده» را به کار برده است که دلیلی بر آن نیست).

۲۶/۱۱۳۸ جزیرهٔ قدیسان مسطوان جزیرهٔ ایرلند در قرون وسطی. پس از سقوط روم روحانیان و مبلغان ایرلند در ترویج مسیحیت در اروپا تأثیر اساسی داشتند.

۱۳/۱۱۳۹ و «تجلیّات» و در کتاب «قهرمان استیون» اثر جویس، استیون «تجلّی» را یک «ظهور ناگهانی معنوی» میخواند که با آن «روح» یا «چیستی» هر چیز «از حجاب ظاهری آن در برابر ما بیرون میجهد» و، به عبارت دیگر، قوهٔ استعاری هرچیز (یا هر لحظه، اشاره یا عبارت و غیره) به فعل در می آید.

۱۵/۱۱۳۹ کتابخانهٔ اسکندریه ب بزرگترین و معروفترین کتابخانهٔ دنیا در عهد باستان که در حملهٔ ژول سزار به مصر در ۴۷ پیش از میلاد آسیب دید.

۱۶/۱۱۳۹<u> «ماهامان و انترا» و واژهٔ</u> هندو به معنی «سال بلند» و برابر یک روز برهمایی یا هزار «ماهویوگاس» است. هر ماهویوگاس ۲۳۲۰۰۰۰ سال است، پس هرماهان و انترایا «روز برهمایی» برابر با چهار میلیارد و میلادی) فیلسوف و متأله انگلیسی که نظریهٔ او دربارهٔ روش ساده و دقیق و پرهیز از مفاهیم زیادی با عنوان «استره اوکام» مشهور است. (دان يعنى «آقا»). يكي از معضلات آيين مسيح براي اوکام و سایر حکمای مدرسی آن بودکه اگر «نان متبرک»که در مراسم عشای ربانی تناول میشود به بدن عیسی بدل میگردد پس باید گفت که بدن عیسی در یک آن در همهٔ کلیساهایی که این مراسم در آن بریا میگردد حضور دارد. اوکام استدلال می کرد که نان «متبرک» نه از روی قواعد «عقلی» بلکه به دلایل «ایمانی» بدن عیسی به شمار می آید و از این رو واقعاً در آن واحد در چندین جا حضور ندارد. اوکام به «عالم بی همتا و شکستنایذیر» معروف بوده است. «اقنوم» به معنای اتحاد خداوند و انسان در وجو د عیسی است و این وجود، به دلایل ایمانی، در همهٔ نانهای متبرک حضور دارد هرچند که در آنها «تقسیم» نمیشود. «در بامداد مهآلود» نیز در شعر کودکانهای آمده است: «در بامداد مه آلود نمنا کی /که هوا ایری بود / دست بر قضا پیرمردی را ديدم /كه از سر تا پا چرم پوشيده بود / شروع كرد با من سلام و تعارف / و من شروع کردم به یوزخند زدن / چطوری و چطوری / و باز هم جطوري.»

۲۶/۱۱۳۸ پسرعمه استیون شما هرگز قدیس نخواهید شد – تصرفی است درگفته جان درایدن (۱۶۳۱-۱۶۷۰) خطاب به سویفت: «پسر عمه سویفت، شما هرگز شاعر نخواهید شد». (معمولاً لفظ معادل «پسر عمه» را در این جمله به «پسرعمو» بر میگردانند. اما از روی نام

## دگردیسی رمان / ۱۱۵۵

پسرش ادگار پدرش را فریب میدهد در حالی که بر ساحل هموار هستند به او میگوید که بر نوک صخره ایستادهاند و میگوید: «زمزمهٔ آن چشمه / که بر ریگهای بیشمار آرام روان است / از این بلندا به گوش نمیرسد» (شاه لیر، پردهٔ چهارم، صحنهٔ ششم).

۲۲.۲۱/۱۱۳۹ ناوگان از دست رفته ... ناوگان اسپانیا پس از آن که در سال ۱۵۸۸ در کانال انگلیس شکست خورد به شمال رفت تا جزیرههای بریتانیا را دور بزند و به اسپانیا بگریزد اما گرفتار طوفان شد و پراکنده گشت و بسیاری از کشتیهای آن در سواحل ایرلند و اسکاتلند غرق و متلاشی شد.

۲۳/۱۱۳۹<u>و یوی فاضلاب م</u> فاضلاب شهر دبلین به رودخانهٔ لیفی روان میشد و نهرهای شهر پر از فاضلاب بود مخصوصاً نهرهای خلیج دبلین که در جنوب دهانهٔ رودخانهٔ لیفی است، همان محلی که استیون در آن قدم میزند.

۲۶/۱۱۳۹ جزیرهٔ تشنگی مهیب ب اشارهای است به ایرلند. در سرود چهارم اودیسه منلاس به جزیرهٔ فاروس می رسد و در آنجا خوردنی هایش تمام می شود، «جزیرهٔ گرسنگی مهیب» اشاره به جزیرهٔ فاروس است. استوارت گیلبرت یکی از شارحان اولیس می گوید این گونه جزیره های تشنگی مهیب و گرسنگی مهیب بر دریانوردان مصری آشنا بوده است.

۰۰۰۲/۹۰۴ کی تو را تو این مخمصه انداخته است؟] / [همان کفتره، یوسف.] ــ استیون از دیدن کبوترخان به یادکبوتر و از آن جا میصد و بیست میلیون سال است.

۱۶/۱۱۳۹ پیکو دلامیراندولا \_ پیکو (۱۴۹۲-۱۶۴۱) فیلسوف ومحقق ایتالیایی که زبانهای یونانی و لاتینی و عبری و عربی را نیک می دانست و به کیمیا و «قباله» آشنا بود. بسیار مغرور بود و این غرور از عنوان یکی از کتابهایش «دربارهٔ هرچه می توان دانست» معلوم می شود. ادعاهای استیون در بیست و دو سالگی به لاف وگزافهای پیکو دلامیراندا می ماند که در شرح حال او نوشته اند در بیست و سه سالگی با سری پر از باد غرور به رم رفت و قصد داشت با دانش خود همگان را شگفت زده کند.

۱۸-۱۷/۱۱۳۹ وقتی آدم... که آدم با آدمی همدمی شده است که دمی... ـ تقلید طنزآمیزی از جملهای که والتر پیتر در مقالهای دربارهٔ پیکودلامیراندا نوشته است. گفتهاند که جملهٔ اسکاروایلد دربارهٔ یکی از آثار رودیارد کیپلینگ نیز به همین جمله شباهت دارد و ممکن است آن نیز به ذهن استیون آمده باشد.

۲۱/۱۱۳۹ ریگهای بی شمار در نمایشنامهٔ «شاه لیر» اثر شکسپیر، گلاوستر که کور و دل شکسته شده است بر آن می شودکه با پر تاب کردن خود از صخرهٔ «دوور» خود را بکشد.

به یاد «روح القدس» که کبوتر مظهر آن است و از آن جا به یاد طرز تولد عیسی می افتد که این خود مید گفتگویی را در بین مریم عذرا و یوسف نجار که دان در کتاب کفر آمیز «زندگی عیسی» اثر لئوتا کسیل کام آمده است به یاد او می آورد. (لئوتا کسیل نام مستعار گابریل ژوگان پاژ (۱۸۴۵-۱۹۲۷) است.)

> ۰۰. ۸/۱۱۴۰ پاتریس... پسر غاز وحشی... کوین ایگان پاریسی – عبارت طنز آمیز فرانسه استیون را به یاد پاریس میاندازد و به یاد پاتریس ایگان پسر کوین ایگان (نامی که جویس بر روی «جوزف کیسی» یکیاز بود، نهاده است). «غاز وحشی» به ایرلندیهایی گفته میشود که مهاجرت از ایرلند را بر تحمل حکومت انگلیسیها ترجیح میدهند. جوزف کیسی یکی از آنان بود و به پاریس مهاجرت کرده بود. استیون بعداً نیز به یاد او میافتد.

> ۱۱/۱۱۴۰ میشله – اشاره به ژول میشله (۱۷۹۸ - ۱۷۹۸) مورخ فرانسوی که او را یکی از مورخان «رمانتیک» میدانند زیرا تاریخ را نه با وصف وقایع چنان که رخ داده است بلکه از دیدگاه احساس و عاطفه نوشته است.کتایی دارد به نام «زن» دربارهٔ رشد و پرورش زن. احتمالاً پاتریس همین کتاب را میخوانده است.

> ۲۴/۱۱۴۰ در دیگهای گوشت مصر سد در «عهد عتیق» بنی اسرائیل افسوس میخورند که «کاش در زمین مصر به دست خداوند مرده بودیم وقتی که نزد دیگهای گوشت مینشستیم و نان را سیر میخوردیم...» (سفر خروج، باب شانزدهم بند۳).

۲۶/۱۱۴۰ [بول میش (بولوار سن میشل)] ـــ خیابانی است در کارتیه لاتن ــ محلهٔ دانشجویی فرانسه ــ که در اوایل قرن بیستم کافههای آن یاتوق اهل قلم و هنر نیز بود.

۲-۱/۱۱۴۱ در شامگاه هفدهم فوریه ۱۹۰۴ روزنامهٔ «آیریش تایمز» روز ۱۹ فوریه ۱۹۰۴ از جریان بازجویی و شهادت دوگواه دربارهٔ مردی خبر میدهد که متهم بوده است در هفدهم فوریه ۱۹۰۴ زنش را با ضرب و شتم کشته است.

۳/۱۱۴۱<u> [او، من هستم] ــ</u>احتمال دارد تصرفی باشد در عبارت مسجع فرانسه که لویی چهاردهمگفت: «دولت، من هستم.»

اسکاتوس ... فیاکرو اسکاتوس ... تن از مبلغان مشهور ایرلندی که به اروپا رفتند. دربارهٔ کولومبانوس در یکی از یادداشتهای پیش توضیع داده شد. فیاکر در اواخر... قرن هفتم میلادی در ایرلند متولد شده است. مشهور است که از دیر و بقعاش معجزه دیدهاند. اما جان دانز اسکاتوس (حدود (حدود مال مازکاندیش» معروف است. جویس او را «حلیف معروف» توماس آکویناس دانسته است. در این که ایرلندی باشد تردید است. انگلیسی ها او را انگلیسی و اسکاتلندی ها اسکاتلندی میدانند.

۱۶/۱۱۴۱ [هه هه! هه هه!] ... واژهٔ لاتینی که در متن آمده در ترجمهٔ کتاب مقدس به (هه هه!) ترجمه شده که دال بر استهزا و مسخرگی است. (مزامیر داوود، باب سی و پنجم، بند ۲۱ و بند ۲۵ و باب چهلم بند ۱۵ و باب هفتادم بند ۳).

## دگردیسی رمان / ۱۱۵۷

«زندگی تنبان قرمزان» منتشر میشده است («تنبان قرمز» در زبان عامیانه فرانسه به معنی اشخاص غیرنظامی است که همراه قشون حرکت میکنند). احتمال میرود جویس از روی نام آن هفته نامه این نام را ساخته باشد.

۲۳/۱۱۴۱ <u>۲۶–۲۹ و این یکی به سلامتی</u> عمهٔ ملیگان / ... / در برابر خانوادهٔ هنیگان ... با تصرفی مختصر نقل از ترانهای که پرسی فریچ (۱۸۵۴-۱۹۲۰) ترانه ساز ایرلندی زیر عنوان «عمهٔ ماتیو هنیگان» سروده است. ۱۷/۱۱۴۱ <u>نیوهیون ب</u>ندری در ساحل جنوبی انگلیس که از آنجا از راه کانال مانش به بندر دیپ در فرانسه میروند.

۱۸/۱۱۴۱ فو تو تو ... شلوارکوتاهی است که رقاصان باله می پوشند. البته بعید نیست استیون چنین چیزی را هم با خود از فرانسه به انگلیس برده باشد اما «لوتوتو» نام یک مجلهٔ هفتگی فرانسوی هم بوده است.

۱۹/۱۱۴۱–۲۰- پنج شماره از ... [شلوار سفید و تنبان قرعز] \_ واضح است که اشاره به روزنامه یا مجله است. در فرانسه هغتهنامهای به نام

يايان سخن و دعوت به آغازی دیگر

آنچه تاکنون گفته شد در واقع نوعی تاریخ ادبیات غرب بود با تقسیم بندی دیگر، و فصلی که دربارهٔ رمان نوشته شد هرچند به رمان هائی پرداخت که ما هنوز فرصت آشنائی با اغلب آنها را پیدا نکرده ایم، اما صریحاً باید گفت که سرآغازی بود بر تحولی که در سه دههٔ اخیر در کار روایت شناسی (Narratologie) روی داده است. می توان گفت که رمان نویسان، ولو در نیمهٔ اول قرن بیستم، سر وکاری با تئوری رمان نداشتند، اما باید گفت که خود آنان نظریه پرداز بودند و شاهکارهائی که خلق کردند و تحولی که به وجود آوردند به کار شناسان ادبیات داستانی امکان داد که با بررسی این تحولات به قانونمند کردن روایت داستانی بپردازند.

اصطلاح «روایت شناسی» را سوتان تودورف Tzvetan Todorov در سال Gerard در کتاب بوطیقا (Poétique)ی خود پیشنهاد کرد و ژرار ژنت Gerard Nouveau Discovrs du در مقالهٔ سخن تازهٔ روایت داستانی (Nouveau Discovrs du To را به عنوان مطالعه و مراعات ساختارهای روایت داستانی تعریف کرد. ضمناً وی این تحلیل را (که به دنبالکارهای پروپ Propp، برمون Bremond و گریماس Greimas بر داستان (مجموعهٔ حوادث تعریف شده) متکی بود، بر دو نوع «روایت شناسی» تقسیم کرد. نخست «روایت شناسی مضمونی» Thematique (تحلیل محتوای روائی) و دیگر روایت شناسی

۱۱۶۰ / مکتب های ادیی

صوری Formelle (تحلیل روایت به عنوان شیوهٔ تصویر و ارائهٔ داستانها) سنت نقد امروز از طرفی شامل روایت شناسی است (که میکوشد نوعی بوطیقای رمان بر پایهٔ بوطیقای ارسطو و فرضیههای زبانشناختی، معنی شناختی و نشانه شناختی تنظیم کند) و از طرف دیگر شامل تحلیل غائیت خاص روایت داستانی است (که عبارت است از سنجش کارکرد رمان و جایگاه متفاوت آن در میان انواع ادبی).

آشنائی با مورد اول چندان آسان نیست. هرچند که ترجمهٔ کتابهای اساسی در نقد جدید شروع شده است و آثاری از بزرگان این امر در دسترس قرار گرفته است و میگیرد ولی مطالعهٔ آنها (بخصوص از روی متن ترجمه شده) چندان کارساز نیست، بلکه تحول رشتههای علوم انسانی را در دانشگاه ایجاب میکند که آن نیز بدون پایهٔ دبیرستانی آسان نیست و بدون بازگرداندن آنچه با مدرن کردن برنامه ها به عنوان علوم قدیمه از دبیرستان حذف کردیم (علوم بلاغی، منطق، فلسفه و ...) این رشته سر دراز دارد و امیدواریم که در آینده و در جای دیگری به تفصیل به این بحث بپردازم.

اما مورد دوم را بهتر از هرکسی میلان کوندرا Milan Kundera نویسندهٔ چک با جان و دل احساس کرده و در دو کتاب هنر رمان و عهد شکسته Milan نویسندهٔ چک ضمن مقالات متعددی با شور و هیجان به بحث گذاشته است. از کتاب اول ترجمهٔ خوب و روانی در فارسی هست<sup>۱</sup> و من خواندن آن را برای هر اهل کتابی لازم میدانم. کتاب دوم ترجمه نشده است و اگر ترجمهٔ همهٔ مقالات آن هم امکان نداشته باشد، امیدوارم که منتخبی از آن در آینده به فارسی درآید. این بحث را با ترجمهٔ صفحهای از این کتاب پایان میدهم:

«پس از ۱۹۴۸، در سال های انقلاب کمونیستی در زادبوم من، به نقش مهمی که نادانی تغزلی در دوران وحشت بازی میکند پی بردم که در نظر من دورانی است که «شاعر در کنار جلاد حکومت میکند». آنگاه به یاد

میلان کوندرا، هز رمان، ترجمهٔ پرویز همایون پور.

پايان سخن / ۱۱۶۱

مایاکوفسکی افتادم. برای انقلاب روسیه نبوغ او همانقدر ضروری بودکه پلیس «درژیتسکی». تغزل، شاعرانه کردن، گفتار شاعرانه و شور و هیجان شاعرانه جزء متمم آن چیزی استکه دنیای توتالیتر خوانده میشود. این دنیا گولاک نیست.گولاکی استکه دیوارهای بیرونی آن از شعر پوشیده شدهاند و در برابر آنها عدهای میرقصند.

بیشتر از وحشت، شاعرانه کردن وحشت برای من دردناک بود. برای همیشه در برابر همهٔ وسوسه های شاعرانه مقاوم شدم. آن وقت یگانه چیزی که عمیقاً و حریصانه در آرزویش بودم، نگاهی روشن بین و عاری از اشتباه بود. این نگاه پرداختن به یک «نوع ادبی» بود. نوعی کردار، نوعی فرزانگی و نوعی اعلام موقعیت بود، اعلام موقعیتی که هرگونه تطبیق با یک سیاست، یک آئین، یک ایدئولوژی، یک درس اخلاق و یک هیئت اجتماع را طرد میکند. یک عدم تطبیق آگاهانه، سرسختانه، متعهد، نه همچون گریز یا انفعال، بلکه همچون مقاومت، معارضه و عصیان، ماحصل ماجرا این گفتگوی غریب بود: «شما کمونیست هستید آقای کوندرا؟ \_نه، رمان نویسم.» «شما ضد رژیم هستید؟ \_نه، رمان نویسم.» «شما دست چی هستید یا دست راستی؟ \_نه این و نه آن، رمان نویسم.»

پایان ۱۵ آذرماه ۱۳۷۵ كتابنامه

بجز سه اثر اصلی که در مقدمهٔ جلد اول ذکر شده بود در تألیف مکتبهای ادبی، از کتب زیر نیز استفاده شده است:

Albérès (R.M.) Metamorphoses du roman Albérès (R.M.). Histoire du roman moderne Audoin (Philippe), Les Surréalistes Bo, (Carlo), Antologia del surrealismo, Edizioni di Uomo, Milano, 1944 Breton (André), Manifstes du surréalisme Breton (André), Anthologie de l'humour noir Butor, (Michel) Essais sur le roman Carrouges (Michel), André Breton et les données fondamentales du surréalisme Duplessis (Yves), Le Surréalisme Durozoi (Gerard)-Lecherbonnier (Bernard), Le Surréalisme Haedens (Klébére) Paradoxe sur le roman Paris, 1964 Haedens (klebere), une histoire de la litterature française, paris, 1940 Hasim (ahmet) Bütün siirleri, Istanbul, 1985 kundera (milan) Les Testaments trahis Lalou (rené), Histoire de la litterature française contemporaine (1890 a nos jour), Paris, 1922 Nadeau (Maurice), Histoire du surréalisme Raimond (Michel), Le Roman Serreau (Geneviève), histoire du nouveau théatre paris, 1965 Tadié (Jean-Yves), Le Roman au xx<sup>e</sup> siècle Tzara (tristan), Le Surréalisme et l'après-guerre Van Tieghem (Philippe) Histoire de la litterature française, paris, 1949 Van tieghem (philippe) Petite histoire des grandes doctrins litteraires en France, paris, 1945 Yetkin (Suut Kemal) Edebi Mektepler, Istanbul, 1943 Zola (Émie), Le roman expérimental, Paris, 1971

و همهٔ آثاری که نمونه هائی از آنها نقل و یا ترجمه شده است.



•

اسامی اشخاص با حروف معمولی، مکتبها و عناوین اصلی با حروف سیاه و اسامی کتب و آثار با حروف خمیده چاپ شده است. اعداد سیاه نشانگر بحث اصلی دربارهٔ نام یا عنوان مربوطه است.

آدام، پل ۵۴۸ آدام، ويليه دوليل ٥٣٣، ٥٣٤، ٥٢٩، ٥٥٤ آداموف، آرتور ۲۰۰۱، ۲۰۰۲، ۱۰۰۹ تا 1. 59 .1.1. آدامىسم ۶۹۰ اديات (محله) ٧٥۶ آدلف ۱۸۴، ۱۸۸ T19 -آدم آدم است ۱۰۴۰ آدمخواران ۶۶ **Tدم و حوا ۱۷۴** آدونيس ۹۱، ۹۲ آدي، اندره ۵۵۴، ۵۶۲ آدیسی، جوزف ۱۱۸، ۳۱۵ آرابال، فرناندو ۲۰۱۴، ۱۰۲۷، ۱۰۲۸ آراگون، لوئی ۷۵۶، ۸۵۸، ۷۵۹، ۷۵۹، ۷۶۲ 180 .APT .AP1 .AP. .ATA .ATT 19. AAN AAN ANN APA APA APA 1.94 .1.94 .977 .9.7 آربالت (مجله) ۱۰۲۰ آربولدا، خوليو ۲۰۹ آرب، هانس ۷۵۳، ۷۵۶، ۷۶۵ آرتمیش ۱۲۲ آرتو، آنتونن ۸۰۰، ۸۰۴، ۸۱۶، ۸۱۴، ۸۲۴، ĩ

آيروي شاعران ٨٠٩

آیزرور (روزنامه) ۱۰۰۸ آبلار ۲۴ آب های ظلمت ۵۵۷ آبها وجنگا ها ۱۰۳۱ آبئی (دسته) ۵۵۲ آيولن ۴۸۱ ٦ يولون (مجله) ٥٥٠، ٥٢٢، ٥٦٣، ٥٥٢، ٥٥٩، 89. . 819 آيولينر، گيوم ۶۶۲، ۶۶۳، ۷۳۳، ۷۳۳، ۷۳۴، WAS WAT WAY WAD WAL . WWS . YWA ٨٩٧ آيو ورد، الن ۶۴۲ آییا، آدلف ۷۰۴ 111 11 آنئ. ۵۷۱ آتره ۲۱۹ آتناثوم ۲۳۱ ۲۳۱ آتنانوم (مجله) ۱۹۸، ۱۹۸ آچتو، تورکاتو ۵۴، ۵۵، ۵۷ آخرین روز یک محکوم ۱۸۸ آخرين نوار كراپ ١٠١٣ آخساته ا، آنا ۶۴۹، ۶۵۲، ۶۵۶، ۵۶۶، ۶۶۰، ۶۸۹، FAT . 591 . 59.

آکادمیا دل میرتو ۲۰۵ 049.451 آکسون (محله) ۷۰۷، ۷۰۷ آکسیونوف ۶۶۷ **آکمه ایسم** ۵۵۶، ۶۴۹، ۵۵۶، ۶۵۸، ۶۵۹، ۶۵۹، 990 5919 . 984 . 984 . 98. آکونیا، مانونل ۲۰۹ آگاممنون ۱۲۴ آگراندیسمان ۱۰۹۲ آگیرہ، ناتانیل ۳۱۱ 545 UT آلبربيرو، <u>بي بر</u> ۷۵۸ البوتى، رافائل ١٠٢٧، ١٠٢٧ آلبرس، ر.م. ۵۳۷، ۱۰۶۰، ۱۰۶۲ آلم ، ادوارد ۲۴ ۱۰ ، ۱۰۳۴، ۲۵۰۱، ۱۰۳۶ آلتائوس، كلمنته ۲۰۹ آلدینگتن، ریچارد ۶۴۱، ۶۴۲، ۶۴۳، VO1 . 549 الترينو ۴۲۵ السب ٥١، ٧٥ آلفيري ١١٤ آلكساد ١٠٤ الكساندر اول ۱۹۱ آلکساندر بان، ساران ۹۰۷ آلكىنە ۴۶ آلکیه، فردیناند ۸۱۱، ۸۹۵ آلن ۱۰۰ آلونسو، خ. ب. ۲۰۵ آله، ألفونس ٥٣٥ آليدور ۵۱ آمده ۱۰۰۳ آموزهٔ علم ۱۹۸ آنا آخماتوا ۶۴۹

1970 . 10A. 1AA. 7AA. 7AA. 699. 1. FY (). TV (). YA (). 1A (). 10 آردن ۱۰۳۲ آرزوى مضحك ۴۸ آرزوهای ساد رفته ۲۳۲ T. N: VI . 11, P.P. 1.11 آرکو ۵۵۲ آرکوس، رنه ۶۳۳، ۶۳۴ آرگاند ۴۷ آرگليو، سانتياگو ۳۱۲ آرميد ۴۶ آرنیم، آخیمفن ۱۹۸، ۲۰۰، ۷۹۳، ۷۹۴، ۸۵۲ آرون، رمون ۹۶۹ آرينم ← آرنيم، آخيمەن آربوستو ۱۱۳ آزادم د ۵۴۸ آزادی یا عشق ۸۶۳ آزار و قتل ژان پل مارا با نمایش گروه تئاتری تیمارگاه شارانتون به کارگردانی مارکی دوساد 1.41 آزیرن، جان ۱۰۳۲ آستره ۵۱،۵۰ آستورياس، ميگل أنخل ۳۱۸ آستياناكس ١٢٧ آسان نما ۱۰۸۵ Tue ap 1 . 417. 419. 419. 419. 419 June FTY آسەيف ۶۶۷، ۶۷۰ آشيزهاي بدجنس 1018 آشیل ۱۰۵، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۱۹ آغاز فرهنگ آلمانی ۲۰۰ آفر بنندگان ۷۲۹ نمايه / ۱۱۶۷

. . . . 11 اير شلواريوش ۶۷۰، ۶۸۳ این رشد ۲۷، ۳۳ ايىر (كشور) ۱۲۷ اتوماتيسم ۸۷۵، ۵۷۸ اتى يامبل ٥١٩ اجسام هادي ۱۰۹۱ اج. دي. ٢ دوليتل، هيلدا اچوریا، اِ. ۲۰۸، ۲۱۰ احتضار مسحبت ٥٦١ احساس فجيع زندگي ٥٦١ احمدی، بابک ۱۲، ۳۱۷ اخلاق نبكوماخوس ٣٣ ادبيات انقلاب جهاني (مجله) ٨٠٥ ادبیات چیست ۹۷۲ ادبیات در فرانسه از سال ۱۹۴۵ به بعد ۹۶۷ ادبیات مدنی ۴۸۵ ادبيات ويكتوريائي ۶۳۹ اراسم ۴۴ ارسط ۲۰، ۲۷، ۲۷، ۳۰، ۶۹، ۶۸، ۳۳، ۹۵، ۹۵، ۹۵، ۹۵، 118 111 111 111 11. 11. 11. 11. 11. 118.1.90.011.111.14.114.11 ارقام ۱۰۹۲ ارميون ١٠٢ ارنانی ۱۷۹، ۱۸۱، ۱۸۵، ۱۸۶، ۲۰۶، ۲۲۳، FVT ارنست، یل ۱۱۷ ارنست، ماکس ۸۸۵، ۸۰۹، ۸۱۵، ۸۱۷، 9. 7. 198 ارواح بنفشهها ٥٦١ اروس ۱۹۶ از این یکی ۶۷۰

آنابل لي ٥٢٥ آنارشیسم ۸۰۷ آنتونن ۳۱ آنتوني ١٨٧ آنتے نا ۸۵۸ آندرسن، شروود ۲۹۷ آندروماک ۱۰۱، ۲۲۱ تا ۱۳۱ آندره برتون و عناصر اصلی سوررثالیسم ۷۹۰، ۸١٣ آندره مالرو در آثينهٔ آثارش ۱۱۰۱ آنسلم قديس ۲۴ آنسوي کو هستان ۲۱۹ آننسکې، ای. ۶۵۹ آنوی، ژان ۴۲۱ آوازخوان طاس ۱۰۰۲، ۲۰۰۳، ۱۰۰۶ 1.14 .1.14 .1.10 .1.1. .1... آواز کشتگان ۳۱۸ آوانچينې ۴۸ آوانگار دیسم ۶۶۷ آوای وحش ۲۹۶ آوگوستوس (امیراطور) ۱۱۹ آولوس جليوس ٨٢ آوينيون (ياپ) ۲۸ آه، روزهای خوش ۱۰۱۳ آيا خوابم؟ ۹۴۵ آیتی، عبدالمحمد ۲۷ آيخنبام، بوريس ۶۴۹ آيسخولوس ١٠٢٧، ١٠٢٤ آیشندورف ۲۰۱، ۲۰۱ آيكن دورف + آيشندورف آئين سخنوري ۱۴۴ آئینہ ہای وہم ۶۴۰

اسرار درون یک راهب هنر دوست ۱۹۷ اسرار هنر جادوني سورر ثاليستي ۸۲۸، ۸۳۲ اسکات، والتر ۱۷۷، ۱۹۱، ۲۰۶، ۲۰۲، ۲۱۲، ۲۹۰ اسكالدها ٢١٢ اسکو دری، مادموازل دو ۵۵ اسکو سورا، ب. دلا ۲۰۵ اسکسون ۴۳ اسمرالدا ١٨۶ اشستل ۲۷۶ اشيپلهاگن، فردريش ۲۹۴ اشيبنگلر ۱۰۷۹، ۱۰۴ اشتدل، ارنست ۷۰۹ اشتورم، تئودر ۲۹۲، ۷۰۳ اشتورم (مجله) ۷۱۰ اشتىنىك، جان ٢٩٨، ٢٢٤ اشعار ۵۵۷ اشعار (دوکاس) ۹۲۴ اشعار ٦. او. بارنابوت ۶۲۷، ۶۲۹ اشعار منثور ۵۳۴ اشمیت، آلبرماری ٥٣١ اشمىدت، بوليان ٢٩٣ إشيل (آيسخولوس) ٣٠، ١٢۶، ٢٢٩ اصل انواع ۲۷۷، ۴۰۵ اصول بنیادی تاریخ هنر ۳۷ اطاق سرخ ۳۱۰ اطلاعیه به مناسبت تجدید چاپ بیانیهٔ دوم ۸۹۵ اعترافات ١٧٢ اعترافات یکی از ابناء زمان ۱۸۸ اعلم، اميرجلال الدين ٩٧٣، ٩٧٩ افسانهٔ آنتونبا ۵۴۹ افسانة سيزيف ٩۶٩، ٩٧٣ افسانة قرون ۳۹۳ افلاطون ۲۲، ۳۰، ۳۳، ۶۷، ۷۰، ۷۱، ۱۱۲،

از بامداد تا شمه شب ۱۱۷ ازدواج آقای میسی سیپی ۱۰۴۰ از زندگی چند تصویرگرا ۶۳۹ اسب و نسدا ۲۰۵، ۲۰۶ ۲۰۶ استدر ۸۹۲ اسبري (محله) ۹۷۴ اسينس ٢٩٠ ، ٢٧٧ اسيينوزا ١٩٩ 1.08 1.44 . 1. 1. 1. استادتاران ۱۰۱۹ استاگنليوس ١۶١ استال، مادام دو ۱۶۴، ۱۶۹، ۱۷۰، ۱۷۲، ۱۷۷، 211 استاندال ۴۰۴،۲۷۱،۲۷۹،۲۷۵،۱۸۹،۱۶۴ 1.1. 119. 177. 119. 419. 10.1. استالین ۲۰۴، ۷۰۵، ۱۰۹۴ استالین و وروشیلف در کرملین (تابلو) ۳۰۷ استالینیسم ۰۰۵ استراوينسكي ٧٠۶، ١١٠٤ استروكتوراليسم ١٩١ استرووسکی ۳۰۹، ۳۱۰ استريدنتيسم ۶۶۶ استریندبرگ، اوگوست ۹۷، ۲۷۸، ۲۸۰، .VI. .V.F .V.. .051 .FT. .TI. .T9" 1. 14 .1. 11. 10 استفنس ۲۱۱ استلا ۲۱۱ استو، کلو د ۸۲۳ استورر، ادوارد ۶۴۰ استيل، آندره ۴۲۴ استىنىك + اشتىنىك، جان استيونسن، رابوت لوئي ٢٩٢، ٢٩۶ اسحق ۱۴۶

اورست ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۴ ۱۲۷ او رشلیم آزاده شده ۲۰۶ اورفتوس ۴۶ اوراق هنر (محله) ۵۵۹ اورفه، انوره د ۵۰ اورفيسم ٧٣٣ VADWIN اورموز ۲۰۰۴ اورمون، سنت ۹۹ اوروب (مجله) ۶۳۴ اوريپيد 🛶 اورييبدس اورىيىدىس ١٠٠، ١٠١، ١۶۴ اوژن انیکن ۲۰۲ اوژنی گرانده ۱۳۲، ۲۹۰، ۲۹۹ تا ۳۳۴، \*\*\* اوسیان ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۴، ۱۹۲، ۲۰۲، TTA 5 TTT . 1.8 اوفيلياي مغروق ٧٠٩ اوکانتوس، کارلوس ماریا ۳۱۱ اوكيسي ١٠١۴ اوگوستین قدیس ۲۲، ۲۵، ۲۸، ۹۶۱ اولترائيسم ٨٩٢، ٨٩٣ اولنشلك ١٤١ اوليس ۴۵، ۵۹۳، ۷۰۶، ۱۰۶۴، ۱۰۶۹، ۱۰۶۹، 1107 اولین ماجراهای آسمانی آقای آنتی پیرین ۷۶۹ اوليميوف ۶۶۷ اوليه، کلو د ۱۰۹۱ اولمودا، خ.خ. ۱۱۷ اومانیسم ۱۵، ۲۱، ۲۲، ۳۳، ۳۴، ۸۵، ۸۶، 940 .191 .115 اومانيسم سوسياليستي ٣٠٣

اند سه ها ۱۷۲ اندیشه هائی دربارهٔ بوطیقای ارسطو ۱۰۶ انديشه هائى دربارة سوررئاليسم ٨٣٣ اندىشة وحشى ٣١٨ اذ مکلو ۲۱۱ انسان ۷۷۰ انسان عاصر ٧٤٧، ٩٧٥ انسكلويديا اونبورسالس ۶۳۹، ۷۶۷، ۱۰۶۲ انصاری، مهندس کاظم ۳۴۵ انشد ۶۷، ۱۰۰، ۱۱۰، ۱۱۱۰، ۱۱۱۱، ۱۱۱۱ انقلاب سوررئالیستی (مجله) ۷۹۹، ۸۰۲، 9.1 . 10 . 1.9 . 1. . انقلاب سوسالستي (محله) ٨٤٣ انقلاب كوجولوها ١٠٩٢ انقلاب و روشنفکران ۸۰۴ انگر ۳۹۳ انگىاتىف ۶۶۷ او الد ۱۷۳، ۱۷۴ اوالد، هنريش ۱۷۳ او برمان ۱۸۴، ۱۸۸ او بلموف ۳۰۰ او بو در زنجیر ۸۸۰ او بو شاه ۱۴۸، ۸۸۰ اويراي چهار بولي ۱۰۴۰ اوپو پوناکس، زنان جنگجو ۱۰۹۳ اوييتز ١١۴ اوتللو ۲۱۹ او چو آ، اِ. د. ۲۰۵ او دن ۸۹۲ او دب ۱۲۳ اودسه ۴۵، ۲۱۸، ۲۱۳، ۱۰۶۴، ۱۰۶۳، ۱۰۷۳، 1.14 اورتيس، خ. خ. ۲۰۹ نمایه / ۱۱۷۱ ايو تاديه، ژان ۱۰۹۵ ايون ٨٨٧، ٩٨٧، ٩٩٧

# ں

ايونيف ۶۶۷

بآر، هانری ۷۶۷ بابا گوریو ۲۸۹، ۴۳۳، ۱۱۱۸ یابت، اد و نیگ ۸۳ باتايون، مارسل ۳۵۶ باتله، سامه تار ۲۹۲، ۶۲۷ باخ، يوهان سباستين ١١٥، ١١٠٣ 1.9. 06 باد حنگ ۱۹۴۰\_۱۹۴۴ ۶۹۱ بادر، فرانتس فن ۲۰۱ باراتىنسكى ۶۵۹ باربوس، هانری ۷۵۱ بارت، رولان ۴۱۳، ۱۱۸۲، ۱۰۸۲، ۱۱۱۲ J, (1) امادلا ۳۱۱ بارس،موريس ۷۶۲،۷۶۲،۷۶۲،۷۶۸ ۹۱۷ بارلاخ، ارنست ۷۱۱ بارنچه تا، رائول يوراس ۳۵۶، ۳۵۷، ۳۵۸، ٣۶. بارو، ژان لوئی ۱۰۰۰، ۱۰۰۹ باروک ۱۱، ۳۴، ۳۵ تا ۷۷، ۸۱، ۸۱، ۹۰، ۹۰ 19. 79. 79. 011. 781. 710. 1. 1. 1.41 بارون، ژاک ۸۰۴، ۸۹۶ بازنگری ۶۴۳ بازيافت ها ١٠١٨ بازی گویچه های شیشه ای ۱۱۱۹، ۱۱۱۲ باسترک ها و طرقه ها ۶۵۵

باستوس، روئا ۳۶۰

با صدای رسا ۶۷۰

اونامونو، میگل د ۵۶۱ اونانیمیسم ۶۳۱ تا ۶۳۸، ۶۶۲ اوند د. ۲۰۱ اونگارتی، جوزیه ۷۶۲ او نیک ۲۰۴، ۸۰۹ اونيل، يوجين ١٠٣٤ او و بد ۱۱۹ اوه! پاپا، طفلکی پاپا، مامان تو را تو گنجه دارت زده و همينه که منو کفري ميکنه ۱۰۳۷ او هلنشلگ ۲۱۲، ۲۱۲ اها غرق ۳۱۸ السين ٢٨٠، ٢٩٣، ٢١٠، ٣١٠، ٤٠٨، ٢٢٠، ٢٢٩، V1. .08. ايدآليسم ٩٧٥ ، ٧٠٥ ، ٩٧٥ ايروينگ، واشينگتن ۲۹۴ ابزامیار ۵۱۸ ايژيتور ٥٢۶ ایساکس، خورخه ۲۱۰ اسمنه ۴۶ ايفي ژنې ۲۰۰، ۱۱۵ ایگناتوویج ۳۰۹ ايلف ۳۰۶ اللباد ١١٠، ٢١٨ المارْها ۶۴۰ ايماژيستها ۶۳۹ تا ۶۴۶ ايماژيسم ۶۳۹، ۶۴۰، ۶۴۱، ۶۴۱، ۶۴۲، 191.98. .990 ايماژينيسم ۶۶۰ ايمنزه ۲۹۲ اینشتین ۴۷۸، ۸۰۷ اینک سماری... ۹۴۷ تا ۹۴۸ ايوانف، وياچسلاو ٥٥٥، ٥٥٠، ۶٥١، 99. . 919 . 909 . 907 . 907 . 901

باغ برنیس ۵۴۸ 1.11.1.T. anel باكا. خوان مخيا ٣٥٨ باكرة اورلئان 🗕 دوشيزة اورلئان باكوس (برستشگاه) ۷۸۹ بال، هوگو ۷۵۳، ۷۵۳ بالانس (محله) ۶۴۹ بالالک ۱۳۲، ۱۶۲، ۱۸۹، ۱۹۱، ۲۰۷، ۲۰۷، 1V1. 1V1. 4V1. 0V1. PV1. 1V1 111. 111. 111. 191. 171. 1.7. 1.7. 117, 117, 717, 017, 317, 977, 797, 7.7, 0.7, 117, 777, 777, 1.09 .989 .079 .011 .FVF .FTT 11.7 JI.1 J.99 J.98 J.98 1114 بالموتت، ک. د. ۵۵۴، ۵۵۵، ۶۵۸ 48 Wadb بانویل، تئودور دو ۴۷۷، ۴۸۷، ۵۴۲ باوهاوس (مکتب) ۷۱۲ بايرون، لرد ۱۹۴، ۱۹۶، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۷، 19. JAT JA. . MTS . 111 1. 77 ... بحران ارزش های سمبولیستی ۶۱۳ بحوان در جوامع بشری ۶۶۴ بداهه گوئی در آلما ۱۰۰۸ بدوئن، ژی. ال. ۷۸۷ بديعي، منوچهر ١١٣٣ برا، ف. اوروسکو ۲۱۰ بوادران كارامازف ۱۱۰۴ برادران مارکس ۸۱۶ براک ۷۳۱، ۷۳۲، ۱۸۸۱ براندس ۵۶۲ برانژه، او ۱۰۰۸

براونینگ، رابرت ۲۷۶، ۲۹۰ مراهنی، رضا ۲۱۸، ۳۷۰ بوای دفاع از شعر ۶۵۰ بر تلو، مارسلن ۲۹۶، ۴۱۸ برتون، آندره ۲۵۶، ۷۵۷، ۸۵۷، ۹۵۷، ۹۷۰ WV9 W99 W90 W94 W9T W91 14V1 7AV1 8AV1 8AV1 VAV1 AAV1 (PV1 WAY WAY WAS WAD WAL WAL WAY · ALA: ALE: ALL: A. A. A. A. A. V. A. P · ATV. ATO. ATF. ATT. AT1. AT. A19 · ATS. ATO. ATT. ATT. ATT. AT9. ATA · AFV: AFS: AFA: AFF. AF. AT9. ATV · ADF. ADT. ADT. AD1. AD. AF9. AFA LAPALAPYLAPPLAPTLAP1LA09LA0A LAND LANT LAVA LAVD LAVE LAVE VAN AAA (AAA (AAA (AAA (AAA ANT AND LAN ANA ANA ANA ANA 4. P. G.P. A.P. 17P. 41F. ATP. 47P. 11..... يرتون، رتيف دولا ۲۹۴ برديايف، نيكلاس ٩۶٨، ٩۶٩ ٣٠٢ . ٠ ٠٥٠ برژیه، ژاک ۴۱۸ برشت، بر تولد ۷۰۹، ۱۲۷، ۱۰۱۶، ۱۰۲۶، 1.47 .1.41 .1.4. .1.79 .1.7 برضد سنت \_ بوو ۱۰۹۶، ۱۰۹۷ بر فراز آتشفشان ۱۰۶۴ بركلي، جرج ٩٠٨ برگسون ۶۶۲، ۹۶۹، ۹۶۹ برليوز ١٩١ برمون، آبه ۷۳۰، ۱۱۵۹ برنار، کلود ۳۱۵، ۳۹۹، ۴۰۵، ۴۰۶، ۴۱۰،

بلن، روژه ۱۰۱۱ يلوك، الكساندر ٥٥٥، ٥٥٤، ٢٢٩، ٥٥٠، 501 .501 بلاط و نه ۱۵۱ تا ۱۵۲ یلومزیری (گروه) ۱۰۷۷ یلے یا آندری ۵۵۵ بلبک، ويليام ١٦١، ١٩٢، ١٩٢، ١٩٤ بلېنسکې ۴۸۵ ین گرتفرید ۲۰۷، ۲۰۴، ۲۰۵، ۹۰۷، ۲۱۵ ىنايە قانون ما: ۶۳۴ ىنايارت ١٩٣ بنساد، اساک دو ۴۶ ينيامين، والتر ٧٠٣ بوادفر، یہ پر دو ۹۶۱، ۱۰۶۰ بوالو ۲۸، ۹۵، ۹۸، ۹۹، ۹۹، ۱۱۶، ۱۲۳، ۱۲۵، 1.8. T. O . 191 . 1V9 يويروف ۶۶۷ بوتور، میشل ۳۱۵، ۳۱۷، ۱۰۷۷، ۱۰۸۷، ۱۰۸۸ 1117 .1.19 يوخارين ۳۵۱ بودري، ژان لوئي ۱۰۹۳ بودل، شارل ۹۲، ۹۷، ۲۸۱ ۳۹۳، ۳۹۴ .09T.09Y.091.001.009.001.04V V.1 . AA. . AYA . AYA . AYY . APY 4. 40 VAY VAY VAY VAD VY. 1.14 .411 بودن \_در \_دنا ۹۶۷ بورخس، خورخه لوثيس ۳۱۶، ۳۶۱، ۳۶۲، 1.11.1.99.919 بورد، ۲. ۸۸۷ بوردا، آشیل ۷۶۲

411, 419,411 يرنانوس ٩٧٣، ١٠۶٣ برنتانو، کلمنس ۱۹۸، ۲۰۰، ۲۰۱ برنینی ۳۹، ۴۰، ۴۲، ۴۳ برو، آدولفو ۲۰۸ یروخ، هرمان ۱۹۱۹، ۱۱۱۰ برود، ماکس ۱۰۱۸ يرودسكي ۳۰۷ يروک، يتر ۱۰۴۱، ۱۰۴۲ برونتير ٨٣، ٢٧٥، ۴١٩ برونته ۱۹۵ بروني، ويكتور ٨٤٨ برهم زن ۴۳۳ برهنهها و مرددها ۳۱۶ برهوت ۱۰۹۲ ر نگاد ۸۷ يريوسف، والري ٥٥٢، ٥٥٠، ۶٥١ بسی دیده ام ۹۵۷ تا ۹۵۸ بعدازظهر يک فون ۱۴ ٥ بعدالتحرير ٩۶۴ ٧.9 . ٢٠٠ بک، هانری ۴۲۰، ۴۶۱، ۲۰۰۴ بکت، ساموئل ۹۷، ۹۷۷، ۱۰۰۱، ۱۰۱۰ تا 1. T. 1. TA .1. TE .1. TT .1.10 1.1. VI. VAL 1. VAL 1. 14.1. 14.1. 1.91 بل، كو ئنتيز. ۶۶۴ بلاست (محله) ۶۴۲ بلانشو، موريس ۸۱۱، ۸۳۳ بلانكو، ادواردو ۲۱۰ ىلىت، گ. ۲۰۸ ىللى، آ. ١١٧ 184 . نلمان، ١٧٤

بهشت و بعد ۱۰۸۸ بي آبروشي شاعران ٨٠٩ بيانية آقاي آنتي بيرين ٧۶٩ بيانية اول سورر ثاليسم ٧٩٢، ٧٩٨، ٧٩٩، 1 917 . 9. 8 . 9. 1 . 9. 9. 9. 9. MTO . A. 1.51 .911 بيانية ينج نفر ۴۲۲ بیانیهٔ دادا دربارهٔ عشق ضعیف و عشق تلخ ۷۷۱ بيانيه دربارة تثاتر فوتوريستي تركيبي ۶۶۶ بيانية دوم سوررئاليسم ٨٠۶، ٨٩٨، ٩٠۴ بيانية فني فوتوريسم ۶۷۵ بيانية فوتوريسم ۶۶۱، ۶۷۳ بيانية نمايشنامه نويسان فتوريست ۶۶۵، ۶۶۶، 646 بيانية ١٩٢۴ و بيانيه ح بيانية اول سوررئاليسم بداری فنگان ها ۳۱۶ سدرمان ۴۸ بيدرمان و حريق افكنان ۱۰۳۹ سدرمابر ۲۰۱ بيرو، بى ير البر ٧٩٧، ٨٢٤، ٨٨٢ بيزانس ٢٣ سگانه ۹۷۳ ،۹۷۱ ،۹۷۰ ۳۷۹ سمارستان 6.1 بیماری مرگ ۱۰۹۲ بیماری نامیرا ۸۰۱ بينوايان ١٨٨، ٢٥٨ تا ٢٦٢، ٢٧٩، ٨٨٨، 1.17. 171 بيورنسن ۳۱۰ بيەلى، آ. ۶۵۳، ۶۵۸، ۶۵۰، ۶۶۰ پاپ اَرت ۱۰۲۸ بابأ هاملت ۴۲۶

بورژواهای کاله ۲۱۱ بورژه، یا ۲۵۱۳ بورل، يتروس ۸۲۲ بورلسک ۹۳ بورلبوک ۶۶۷، ۶۷۰ بوروميني ۳۹، ۴۰ بوستامنته، ريكاردو خ. ۲۰۹ بوسکال ۵۰ بوسو ته ۹۵، ۱۰۳، ۱۴۴ بوشنر، گئورگ ۷۰۶، ۷۰۶ يوطيقا (ارسطو) ١١٢، ١٢٣، ١٢٤، ١٢٤، ١٠٩٥، 118. يوطيقا (تو دورف) ١١٥٩ بو نشيو س ٢٢، ٢٢ بوئليه، سن ژرژدو ۶۱۹، ۶۲۰، ۶۲۱ بوفره، ژان ۹۶۶ يوف كور ٣١٣، ٣٩۶ يوفون ٢٨٢ بوفه، مارگریت ۷۶۲ بوكاتجو ۲۸، ۱۱۰۶ بوگدانوف ۳۰۶ بول دوسويف ۴۱۶، ۴۲۳ بولشاكوف ۶۶۷ بولگاکف ۳۰۶ بومه ۱۹۹ بونفوا، ایو ۸۱۰ بونور، گابریل ۸۶۳ بونوتل، لوئيس ٨٠٢، ٨٨٧، ٩٠۶ بوو، سنت ۱۷۷، ۱۸۲، ۱۸۸، ۱۹۰، ۲۷۵، FVT . 897. TVV بووار و بکوشه ۱۰۹۹ به اتومبیل کورسی ۶**۸۰** يهانه ها ۶۱۹

یارانو یا (بیماری) ۸۴۲ یدران و فرزندان ۳۰۰ باراوان ها ۲۰۱۰، ۲۱۱۱ يرت رومال ۲۷۷ بارک ۱۰۹۳ د دهٔ ساه ۷۱۲ یارناس (مکتب) ۴۷۵، ۱۹۷۹، ۵۱۹، ۶۱۹ پرستش بهار ۱۰۹۰، ۱۱۰۴ يرسكات، ويليام ٣٥٨ يارناس معاصر ۴۸۱، ۵۲۳ یک، ژرژ ۱۰۹۲، ۱۱۱۲ بارناسين ها ۲۷۴، ۲۸۱، ۵۶۱ يرنسس دوڭلۇ 107 تا 104 1.19.1.18 (200) يروب ١١٥٩ یاز، اوژن ۴۰۱، ۴۰۳ يازوليني ٣١٥ يرويرسيوس ٧٠ ياساژ ميلان ۱۰۸۹ يروتئوس ۴۵، ۴۶، ۵۸، ۸۵۹ باسته ناک ۶۶۷، ۶۷۰، ۶۹۲ يرور 🗕 يرەور یروست، مارسل ۸۳، ۳۱۴، ۳۱۵، ۳۱۶ باسدار ادبر ۱۶۴ ياسكال ۴۵، ۵۵، ۹۶، ۱۰۱، ۳۹۸، ۱۹۶ 110, 119, 119, 939, 901, 1911 باک ک ها ۱۰۸۶، ۱۱۲۳ تا ۱۱۲۸ 1.48 1.84 1.80 1.85 1.85 بالاتزسكي، آلدو ۶۶۲ 1.98 .1.98 .1.17 .1.1. 1.1. يالاسيو، ويسنته ربوا ٢١٠ 1.91.1.94 یالما، ریکاردو ۲۱۰ يروفاك ٥٥٧ 14c 440 يروفسور اوزات ۷۱۲ یان ۵۶۲ يروكوفيف ۳۰۷ یرولت کولت ۳۰۶ یاندورا ۱۹۶ برومته ۱۹۴، ۱۹۶، ۱۹۶ ياولز، لوتي ۴۱۸ يره، بنژامن ۷۶۲، ۷۹۸، ۷۹۹، ۱،۸۰۱، ۸۰۲، ياوند، ازرا ۲۱۶، ۲۲۶، ۳۳۹، ۶۴۰، ۴۴۹، 545 .540 .544 .54T .54Y یر دور، ژاک ۸۰۴، ۹۴۹، ۹۵۳، ۹۵۷، ۱۰۱۶ یایان بازی ۱۰۰۱، ۱۰۱ ياينو، مانوئل ۲۱۰ يريكلس ١٨١ بر بکو ۳۱۲ یترارکا، فرانسیسکو (یترارک) ۲۷، ۲۸، ۳۰، يرينس، آري ۵۵۳ 18.10 پريهگو، ارکاديو سنتليا ۳۱۱ يترشلميل ٢٠١ پس از یک مرگ ۳۹۷ يتروف ۳۰۶ يسامدرنيسم ۹۶۱ يترونه ۳۹۴ ېتک بې يې ۹۰۷ پستان های تیرزیاس ۷۹۸، ۸۸۰ پتوفي، شاندر ۲۱۲ يسر ٧١١ پتی بوربون (کاخ) ۴۷ يسرعمو يونس ۴۳۳

یوئتیسم ۸۹۱ يە ئىكا 118 ييام اروپا ٥٥٢ ییام خودکار ۸۳۲، ۸۳۵ يبرامون شعر ۶۹۱ پیر اندلو ۱۰۳۸، ۱۰۳۸ پيرس، آليسز: ۲۰۴ سو دان ۵۸۷، ۹۸۲ ییروس ۶۶، ۱۳۷، ۱۳۰ ىسارف ۳۰۶ ييش از سيدەدم ۲۲۶ يش درآمد ۱۹۴ يېشکش به آدونس ۶۶۷ یشگری کامل ۵۴ پیکابیا، فرانسیس ۷۵۶، ۷۵۹، ۷۶۳، ۷۶۶، 9. T . NYO . N 19 . VAV . VAO . VA بكاريا فشته ۱۱۰۳ يكاسو، يابلو ۷۰۷، (۷۳، ۷۳۵، ۷۳۵، ۸۸۵، ۸۸۷، AN WAYE WAY سک نبک در دشت ۱۰۲۷ سکون، گائتان ۱۱۰۱ يينتر، هارولد ۱۰۲۴، ۱۰۲۹، ۱۰۳۲ پینداروس ۵۴۲، ۶۱۶ یی نهم (پاپ) ۴۰۲ پیوس، ژرژ ۷۶۲ 448.01V Laine ت

تارتوف ٥١ تارديو، ژان ۱۰۲۴، ۱۰۲۵ تارزان ۱۰۳۷ تارنت (مجله) ۵۶۲ تاسو ۲۰۶،۱۱۳ ۲۰۶

يشم زرين ۴۸ بطركس ٣٠٧ یگر، شارل ۷۵۱ يلانس، و.لويس ١١٧ بلانشون، روژه ۱۰۱۹ X+8 w 36 ىلخانف ٣٠۶ يلسيس، موريس دو ۶۱۵، ۶۱۶ یلئیاد (مکتب) ۱۵، ۸۷ با فارگ، لئون ۷۵۸ JE-9 : JZI يلگرينو، كاميلو ۹۲ يا وويرته ١٧٥ یا های راهآهن سن واوآز ۱۰۳۱ ینژه، روبر ۱۰۲۴، ۲۹ ۱۰، ۱۰۳۰، ۱۰۹۱ ینگو، برنار ۱۰۸۳ پنیتوس، کورت ۷۰۸ يو، ادگار آلن ۵۲۵، ۲۹۴، ۵۲۵، ۵۴۳، ۵۴۳، ۵۵۶، 911.000.000.000.000.000 يوبليوس سولپيكوس گالبا ۶۶ يوب، آلکساندر ۸۲، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۰ يوزيتيف (مجله) ٨٨٧ پوزیتیویسم ۵۴۳، ۷۸۱، ۹۱۵، ۹۱۵ يوزئيدون ۴۵، ۸۵۹ برزه ۲۹ يوسئيدون ج يوزئيدون يوشكين، الكساندر ٢٠٢، ٢٠٣، ٢٠٤، ٢٧۶، 809 . 801 . 191 يولان، ژان ۸۵۸، ۹۷۲ يولتي، ژرژ ٧٣٣ يولهان، ژان ۷۵۸ يومبو، رافائل ۲۰۹ يرنز ۸۰۹ نمايه / ١١٧٧

\_

تسوده، آليو ۲۷۹، ۴۴۴، ۸۵۸، ۸۷۹ تىيە دە، ۋان ١٠٩٣ ته بون، آندره ۸۰۲ تېك،ل. ۲۰۱، ۱۹۷، ۱۹۷، ۱۹۷، ۱۹۹، ۲۰۱ تىمائوس ٣٣، ۶۷ تىموكرات ٥١ تىنان ١٠٠٨ تينتورتو ۴۰،۳۹ تيو چف ۶۵۸، ۶۵۹

> 7 جادوگر عجب ۵۷

جادوگر معتبر ۴۸ جادة شاهي ١١٠٣ حادة فلاندر ١٠٩٠ جانسن، ساموتل ۱۱۸ جانسن، ليونل ٥٥٧ حاودانه ۱۰۸۸ جایگاه شناسی شهر اشباح ۱۰۸۸ جبههٔ سرخ ۸۰۵ جرج سوم ۱۹۱ جروم قدیس ۲۲، ۲۸ جزيرة ينكون ها ۱۰۹۹ جستجوى مطلق ١٠٩۶ جسد احاطه شده ۱۰۴۴ جشن تولد ۱۰۳۲، ۱۰۳۳ جشن صلح ۲۲۶ جكوبين (تئاتر) ۶۴۵ جلال مسیحیت ۱۸۳ جمال زاده ۷۷۱ جن ۱۰۸۸ جنایت و مکافات ۹۱۷ جن زدگان ۲۹۹، ۸۲۲

تله گړ نه ۴۵ تلبه، ژول ۶۱۶ تمدن ۷۵۱ تن، هيبوليت ٢٧٥، ٢٧٧، ٢٧٦، ٣٩٨، ٣٩۶، ٢٧٥، 017 تناسخ نارسيس ۸۷۳ تناسخها (باله) ۴۹ تئے سن ۲۷۶ تو دوروف، سو تان ۱۱۲، ۵۴۰، ۱۰۶۱، 1109 تودهها قيام مي كنند ١٠٢٦ تورات ۱۴۶، ۱۷۷، ۲۱۹، ۲۱۹، ۱۰۷۳ تورانس، لئون ۳۱ تورگنیف ۲۸۰، ۲۹۲، ۲۹۸، ۳۰۰، ۴۰۸، ۴۰۸ 80. . 410 تورنر، کلورینداماتود ۳۱۱ 798 .... توره، گیرمو د ۸۹۲ توريلد ۱۷۴ توسته، کایتانوکول ۳۱۲ توصيف سان ماركو ١٠٨٩ توصيف يک شام سران ۹۴۹ تا ۹۵۲ توطئه در ونيز ۲۰۶ توكل، عبدالله ۳۲۹، ۴۴۴ تولد ۱۰۴۳ تولستوى، لئون ٨٣، ٢٨٠، ٢٨٨، ٢٩٨، 1.55 .540 .5.. .799 توليستا، آلبر ۱۱۶ توماس اكو ئيناس قديس ٢٤، ٣٣، ٥١٢، 910 توميسم ۲۴ تهويع ٧٩٠، ١٧٩، ٢٧٩، ٢٧٩، ٣٧٩، ٩٧۴ تا ٩٨٨

چوبدست گل کرده ۶۹۱ چوبان وفادار ۵۰ چه باید کرد؟ ۳۰۶ چهرهٔ و.ای. لنین ۶۷۰ چه ظهر شگفتی ۹۴۲ تا ۹۴۴ چه کسی از ویرجینیا وولف می ترسد؟ ۱۰۳۴ چه میدانم؟ ۵۳۱

۲

- حالا ۷۵۷ حال که ۶۹۴ حباب ۶۱ حیادت ۱۰۸۷ حفظ نظم ۱۰۹۲ حکایات لافونتن ۱۴۲ حکمت گنوسی ۷۸۷۰ ۸۸۸ حمای منبع ۱۷۳ حمام ۶۷۰ حما ۱۰۰۲
- خ خاطرات ۹۷۶ خاطرات اگوتیسم ۳۱۵

خاطرات منلٺ طلائی ۱۰۸۸ خائن ۹۷۲ خاکسترها ۱۰۱۴ خانلری، پرویز ناتل ۳۱۳، ۵۵۹، ۵۶۷، ۵۷۲ خانوادهٔ بودنبروک ۱۰۶۹ خانوادهٔ پاسکیه ۲۲۴ خانوادهٔ روگون ماکار ۲۸۸، ۳۱۵، ۳۹۶،

- جنگل سخنگو یا علامت معقول جزیرهٔ پاک ۱۹۶۲ جنگ و صلح ۲۸۸، ۲۰۰، ۵۳۴ تا ۳۵۰ جورجین ۶۳۹، ۶۲۰، ۶۲۵ جونز، لوروا ۱۰۳۵ ۱۹۳۵، جرمز ۱۱۰۱، ۲۱۵، ۲۱۵، ۶۲۶ ۱۹۶۲، ۲۹۶۱، ۱۱۰۱، ۱۱۰۹، ۱۰۹۵، ۱۹۷۲، ۲۹۶۱، ۱۹۶۹، ۱۰۶۷، ۱۰۷۵، ۱۹۳۲ جهان نعای ادیات ۳۱ جهان وطن یا شهروند جهان ۲۹۲، ۱۰۶۶، ۱۰۷۷، جیمس (جیمز)، هنری ۲۹۲، ۱۰۶۶، ۱۰۷۷،
  - ē چاپلېن، چارلې ۱۰۲۷ چخوف ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۹ ۱۰۳۱ جرنیشفسکی ۳۰۶، ۴۸۵ چستر تون ۲۹۲ چشماندازی از ادبیات و هنر ۴۸۰ چشم چران ۱۰۸۷ چطور شعر بگوئیم ۶۷۰ چکامه برای شارل فوریه ۹۰۰ جگونه است؟ ۱۰۸۳ چند جریان ادبیات معاصر روس ۶۹۱ چند جریان شعر معاصر روس ۶۵۶ چند شاعر ایماژیست ۶۴۲ چند نامه به شاعری جوان ۵۵۹ چند نفی ۶۴۳ چند نمونه از شعر ایماژیست.ها ۶۳۹ چند نوشته از تصویرگرایان ۶۳۹

داستان ۱۰۹۱ داستان باغ وحش ۱۰۳۶ داستان هنه ۶۶۴ داستايفسكر ۲۹۸،۲۸۰ ۲۹۹،۲۹۹،۳۰۰ ۳۰۱، 1.VV 1.81 1.09 91V .ATT .V.. 11.4.11.7.11.7.11.1 دالائر, لاما ۸۰۴ دالامب ١٦٧ دالي، سالوادور ٨٠٢، ١٩٨، ٣٩٨، ٣٣٩، ١٨٢ دانته ۲۸، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۹۹، ۳۷، ۱۰۶۵ دانشگاه تهران ۱۶ دانو نزيو، گابريل ۶۶۲ دانیل، ه. ۳۰۲ داونسن، ارنست ۵۵۷ داوید، هنری ۱۱۷ داوينچي، لئوناردو ۸۷۶ ديوسي ٥٢١ دختر چشم عسلی ۲۷۱، ۱۰۹۹ دختر زرين چشم 🗕 دختر چشم عسلي دختر عموبت ۴۳۳ دختركي كه مي خواست وارد طريقت كارمل شود 116 دختری با دست های بریده ۵۴۹ دخمه های واتیکان ۷۵۸ درام ۱۰۹۲ دراماتیسم ۷۳۳ درام کرامول ۱۸۵ در انتظار گودو ۱۰۰۱، ۱۰۱۰، ۱۰۱۱، ۱۰۱۱، ۱۰۱۰، 1.1.74 درامدن، جان ۸۲، ۱۱۸ درایزر، تئودور ۲۹۷ در باب پرتو زیا ۶۵۲

017 . FYF . FIA . FIF . F.V خانه ادة فه رسايت ۲۲۴ 540 La ailà خ گ ش ها ۴۸۷ تا ۴۹۰ خروس و مروار بد ۷۴۴ خروسييوس ٧٥ خسروشاهي، جلال ٣٨٥ خسس ۱۳۲ تا ۱۳۹ خسسی که گنجینداش را گم کرد ۱۴۹ تا ۱۵۰ خطاط ها ۶۶۳ خط نگاری ها ۷۳۵ خلاصهٔ هنر شاعری ۸۸ خلبنيكوف، ويكتور (وليمير) ۶۵۸، ۶۶۷، 5V. . 559 . 55A خوایگردان ۱۰۷۹ **۶۷۰! ۷۰** خودمانی ۳۱۰ خون آشام ۸۴۱ خوولانوس ۲۰۴ خالافى بك تنهاكرد ١٤٣ خيمنز، خوان رامون ۵۶۱، ۵۶۲

د دابرولیوبف ۲۰۶، ۴۸۵ دادا ۱۹۱۸ ۷۵۳ دادائیسم ۱۶، ۶۶۴، ۵۰۵، ۲۷۹، ۷۴۷ تا ۸۷۷، ۵۸۷، ۶۸۶، ۸۱۵، ۸۹۲، ۹۲۸، ۹۲۷ تا ۱۰۰۴ دارل، لارنس ۱۰۶۳، ۲۰۶۴، ۱۰۶۴، ۱۰۶۷، داروین ۲۷۷، ۲۹۰، ۲۰۵ داروین ۷۷۷، ۲۹۰، ۶۷۵ داریو، روین ۵۶۰

```
دستوس، روبر ۷۹۸، ۸۰۴، ۸۰۹، ۸۶۳
                           977 . 195
                دعوت به سفر ۵۱۷ ، ۵۸۰
                دائرة المعارف ١۶۶، ١٤٧
                   دفاتر هنر (محله) ۸۸۷
        دفاع از زبان فرانسه و اغنای آن ۸۹
                      دفاع مشروع ۸۰۴
                     دفترهای ورونز ۶۹۲
                 دفو، دانيل ۲۹۱، ۱۱۱۸
دکارت ۱۰۱، ۸۱۵، ۷۵۴، ۸۹۷، ۸۹۵، ۹۶۹
                    دكتر فاوستوس ١٠٩۴
                    دکو دن، میشل ۶۱۳
          دگردیسی رمان ۱۰۵۷ تا ۱۱۵۷
                دگردیسے ہای رمان ۱۰۶۲
                         دلاكروا ١٩١
                    دلگادو، رافائل ۳۱۲
                           دمنی ۵۱۸
                         دن آرام ۳۰۷
                       دن کیشوت ۳۵۹
               دنوكتامبول (تئاتر) ۱۰۱۵
                     دنیای اشارات ۸۹۲
                    دنیای پشت و رو ۵۹
                     دوآين، سزار ۳۱۱
                       دوال، پېر ۷۶۲
                      دواين، آلير ۶۳۳
                        دوبرياک ۱۰۵
دويووار، سيمون ۹۶۱، ۹۶۴، ۹۶۶، ۹۶۶، ۹۶۹،
               1.91 .945 .947 .94.
                    دو بله ۸۸، ۹۸، ۹۴
     دوسار، رولان ۱۰۲۴، ۱۰۲۹، ۱۰۳۲
         دوبلين، ألفرد ٧٠٣، ٧٠٤، ٧١٢
                       دويليني ها ۱۰۱۴
                   دوپره، ژان یی بر ۸۱۰
```

در باب خطابه ۱۰۶ دربارة آلمان ١٦٤، ١٤٩ دربارة ادبات ۱۶۹ دربارهٔ فرزانگی ۱۰۲ دریسته ۱۰۲۰ ،۹۷۴ درجات ۱۰۸۹ در جستجوی زمان از دست رفته ۱۰۶۴، 1.91.1.98.1.90.1.98.1.90 درختان غار را بریدهاند ۶۸ ۱۰ درخت مسافران ۷۷۷ در دفاع از هنر انقلابی مستقل ۸۰۵ درژینسکی ۱۱۶۱ درس ۲۰۰۶، ۱۰۰۷ درس های ادبیات نمایشی ۱۷۸، ۲۲۱، ۲۲۶ درس،هایی از تاریخ فلسفه ۴۷۵ در شرافت کتمان ۵۴ در قصر آرگون ۸۲۴ درمه ۷۵۹ در میان دریا ۸۹۳ درن ۷۳۱ ۸۸۸ در نیمه راه ۸۲۴ دروس فلسفة اثباتي ٢٧٧ دروگران ۱۷۴ در هزار تو ۱۰۸۷ در همان لحظه و تحت همان قال ۱۱۱۲ در هیاهوی زمان ۶۹۱ دريانورد فرنوت ١٩٢، ١٩٥، ٢٣٩ تا ٢٥۴ دريفوس ٧۶١ در یک ایستگاه مترو ۶۴۵ دژخیم خویشتن ۵۷۸ دسته ۱۰۳۰ دست های آلوده ۹۷۵، ۹۸۹ دستة رومانتيك ميلان ٢١٢ دوليتل، هيلدا (اج. دي) ۶۴۲، ۶۴۲، ۶۴۳ دومًا، الكساندر (يدر) ۱۷۷، ۱۸۱، ۱۸۷، FTV .TVT دوما، الكساندر (بسر) ۴۱۱ دومنیل، رنه ۴۱۶ دوميه (نقاش) ۳۹۴ دو نان، رنه ۷۶۲ دون ژوان ۵۱، ۲۰۲ دون سگوند و سومد ۳۶۴۱ دو هامل، زرز ۷۲۹،۶۳۴،۶۳۳،۵۵۲،۴۲۴، 1.8T .VOI دهخدا، سهراب ۳۵۱ دهقانان ۱۶۲ دهما ۲۹۳ دياس، ا. آسه ودو. ۳۱۱ دیاگلیف، سرژدو ۸۸۱ دیانا ۱۲۲ درو ۱۶۷، ۲۰۳، ۳۰۹، ۲۰۴، ۲۰۴، ۷۲۸ دىدون ١٠٠ ديکنز، چارلز ۱۹۴، ۱۹۶، ۲۸۰، ۲۹۱، ۲۹۲، FTD .F.A . TF. . T1. . T.9 ديگو، خرالدو ٨٩٣ د ۱۰ ، ۹۷۲ ، ۹۷۲ ، ۹۷۳ ديوتيما ١١٥ ديوگنس لائرتيوس ٧٥ ذ ذهنیت تازه ۷۹۷ ر راباسا، امیلیو ۳۱۲ رابطه ۱۰۳۷ رالله ۱۰۹۶، ۱۰۷۳، ۶۵۶ ال

دويلسيس، ابو ٨١٣ دو ده، آلفونس ۳۰۰، ۴۱۳، ۴۱۹، ۴۲۸، ۵۱۴ دورا ۸۷ ۸۷ دوراس، مارگریت ۱۰۲۴، ۲۹،۱۰ **۱۰۳۰** تا 1.91 1.77 دو ران، اوگې ستېن ۲۰۶ دوران تحقر ۳۱۳ دورانتي، له ئې ۲۷۳، ۲۷۴، ۳۹۵، ۳۹۵ دوران خفت ۱۰۹۴، ۱۰۹۶ دورتن، لوک ۶۳۳ دورژلس، رولان ۷۵۱ دورکيم ۶۳۲ دورنمات، فردرش ۱۰۲۴، ۱۰۲۶، ۱۰۳۹، 1. 11 .1. 1. دوروزوا، ژرار ۸۱۳ دورهٔ ادبیات نمایشی ← درس های ادبیات نمايشى دورة ادوار د ۱۶۳ دورة اليزابت ١٦٣ دورهٔ ویکتوریا ۱۶۳، ۲۹۱، ۲۹۵ دوزخ ۲۰۰۱ دوژاردن، ادوار ۵۴۸، ۱۰۶۸، ۱۰۶۹ دوس ياسوس، جان ۲۹۸، ۴۲۴ دوست دارم ۶۷۰ دوشان، مارسل ۷۵۶، ۷۵۹، ۷۸۴، ۷۸۵، ۷۸۵ 9.7. 170. 101. 111. 104. 041. دوشيزهٔ اورلٹان ١٦٤، ١۶۴ دوفرانس (تئاتر) ۱۰۲۱ دوکاس، ایزیدور ۵۱۳، ۸۱۷، ۹۲۴، ۹۲۴ دوگل، ژنړال ۱۰۸۱ دولاتیلد، رمون ۶۱۵، ۶۱۶ دولت آبادي، محمود ۳۱۸ دولومو، ژان ۳۳ نمايه / ١١٨٣

رصدخانة كن ١٠٩٢ رئالىسىم 14، 40، 94، 177، 187، 197، 197، 1741 JAN . 417 . 407. 497. 119. 119. 119. .08.0FT.01F.01T.FVF.FTV.FT0 1177 .1171 .1.90 رئالسم (مجله) ۲۷۲، ۲۷۵ رئاليسم ۴۱۶ رئاليسم اجتماعي ١٠٨٥ رئالیسم انتقادی ۲۹۹، ۳۰۱، ۳۰۲، ۸۰۱ رئاليسم جادوني ٣١٩، ٣٥۶، ٥١١ رئالىسم سوسىالىستى ٢٩٩، ٢٠١، ٣٠٢، 7.7. 7.7. 9.7. 7.7. 107. 107. 717. 9..... رئاليسم علمي ۴۰۴ رئاليسم نخستين ٢٩٩ رکامیه (تئاتر) ۱۰۴۲ رمان ۱۰۶۲، ۱۰۶۹ رمان بورژوا ۳۱۴ رمان به منزلهٔ پژوهش ۱۰۸۸، ۱۱۱۲ تا ۱۱۲۲ رمان تجربی ۴۰۳، ۴۰۶، ۴۱۶، ۴۱۹، ۴۱۹ FTT 1: رمانتیسم نو ۵۵۸، ۷۳۰، ۷۵۲ رمان در قرن بیستم ۱۰۹۵ رمان ساه ۷۹۰ رمان گل سرخ ۱۰۶۴، ۱۰۷۴ رمان نو ۵۱۱ رمان نو ۱۰۶۲ رميو، آرتور ۵۱۸،۵۱۷،۵۱۹،۵۱۹،۵۲۰،۵۲۲،۵ .0AT .001 .001 .0FV .0TF .0TT .V.9.V.9.V.T.V.1.091.0A9.0AF · YV. 7 YV. 00V. 7 XV. VXV. 7 PV. 0 PV. LATTIATAIATTIATIIA.V.V9V.V95

راین ۱۰۶ رادک، کارل ۳۰۳ رادكليف ٧٩٠ رادم دان ۹۳۶، ۱۰۷۸ راديكاليسم ٢٩٥ رازهای سرزمین من ۳۱۸، ۳۷۰ تا ۳۸۴ راز هنر سحرآمیز سور رئالست ۹۳۶ راسكين ٥١٤ راسين ٨٢، ٩٥، ١٠٠، ١٠١، ١٠١، ١٠٣، ١٢٤ VT1. 781. 191. 110. 110. 019. 981 راشيلد ٧٦٢ رافائل ۳۳ رافائل ٨٨١ ATE . V9. راه . راه دمشق ۷۱۰ راه نو (مجله) ۵۵۴ ( 1.98,9VD, 1;162, 199, 98, 199 راهی برای رمان آینده ۱۰۸۶ رب گریه، آلن ۱۰۶۷، ۱۰۷۷، ۱۰۸۱، 1177 JITA JITE .1.97 رىعة اسكندرىه ١٠۶۴، ١٠٧٩ ريين ۳۰۶ رتز ۱۰۱ رته، آدلف ۶۱۳ ر ثای مارین باد ۱۱۶ رساله ۲۰۷ رسالهای در باب صنعت نظم ۷۳۰ رسالة سبك ٨٤٥ رسالهٔ کوچک نظم ۶۳۴ رسالة وراثت طبيعي ۴۰۵، ۴۰۷ رستوراسيون ۴۷۳

روزهای متمادی در مان درختان ۱۰۳۰، 1. " روژمون، دنې دو ۸۱۰ روسا، مارتينس د ۱۱۶، ۲۰۶ روساس ۲۰۸، ۲۱۰ روستائي پاريس ٨٠٠، ٨٢٣، ٨٢٨، ٨۶۶، روسل، رمون ۷۸۴، ۲۱۸، ۸۸۸ rouki e beak 7.1 روسو، ژان ژاک ۵۷، ۹۹، ۱۱۵، ۱۶۳، ۱۶۶، 191. TVI. TVI. 191. 191. 191. 191. 191 1.99 . 40 . 4. . 570 . 4. 4 روسه، ژان ۳۴، ۳۹ روش، موریس ۱۰۹۳ روشنگری ۲،۲،۱ ۴،۳،۲ ۱۰۹۰ روشنی (محله) ۸۰۳ روکسان ۱۰۲ 118 550 روگون ماکار 🛶 خانوادهٔ روگون ماکار رولان، رومن ۷۶۶ رولينا، موريس ٥٣٥ رومانتيسم ۹۸،۹۷، ۸۴،۸۱،۵۷، ۳۴،۱۱ 111, 211, 201 0 237, 297, 647, 647, 247, 1774 1777 1777 1779 1777 1777 1777 117, 177, 007, 7.7, 7.7, 7.7, 777, 177, .VOV. 879. 0FT. 0TT. 0TT. 0T1.018 11.0 . 11.9 . 294. 294. 0.11 رومانتيسم آلماني ٧٩٣ رومانتیسم دیررس ۱۹۸ رومانتيسم هايدلبرك ١٩٨ رومانوس، مسونرو ۲۰۷ رومرو، سوآرس ۲۱۱

1 A 9 A 1 A A 9 1 A A A 1 AVY 1 AVY 1 A 9 1 A Y 9 1. VF . 1. TA . 971 . 9. F . 199 رمنو ژولت در دهکده ۲۹۳ رمون، مشل ۱۰۶۲، ۱۰۶۹ رنالدی، لوییجے ۲۶ , نان ۲۷۷، ۲۷۹، ۹۷۳، ۳۹۶ رنج های خواب ۱۹۵ رنسانس ۱۵، ۱۹، ۱۹، ۲۷، ۲۷، ۲۹، ۲۷، ۳۳، ۳۳، 1111119 119 119 119 119 119 119 AVI FVA TOV 14. رنوبل، رولان دو ۸۳۶، ۸۶۰ 199 5198 . 1AA . 1AF . 187 33 رنه، آلن ۱۰۸۷ رنیه، هانری دو ۵۲۱، ۵۵۲، ۵۵۴ روانی پور، منیرو ۳۱۸ روينس ٣٩ روت، فيليب ٣١٥ روت، بوزف ۱۱۰۶ رو ترو، ژان ۳۸ روح القوانين ١۶۶ ر**و**ح رنسانس ۸۵ زوج و عمل ۷۰۸ روخاس، آریستیدس ۲۱۰ رودن ۵۵۹، ۷۰۷ رودين ۳۰۰ روردی، بیر ۷۳۴، ۷۵۷، ۸۵۷، ۹۹۶، ۷۹۷، 11.4.9.0.111.194 روزيم روشنائي ٢١١ روزگار دوزخی آقای ایاز ۳۱۸ روزگار سیری شدهٔ مردم سالخورده ۳۱۸ روزگار نو (مجله) ۲۳۹ روزنامه برای اولیاء ۱۹۸ روزولت، تئو دور ۲۹۷

زتکين، کلارا ۳۰۸ زنوس ۲۰ زگرس، آنا ۷۱۳ زمان بازيافته ١٠٩۴ زمانهای نو (مجله) ۹۷۲ زمان و روایت داستانی ۱۰۷۰ زمين نوآباد ۳۰۷ زن اسیر ۱۰۹۷ زنان دو چهره (ىالە) ۴۹ زنان فضل فروش ۵۷ زن بي سر ۸۱۶ زنداني قفقاز ۲۰۲ زندگی پیشین ۵۱۷ زندگی خروسیوس ۷۵ زندگی خیالی اوگوست ژه جاروکش ۱۰۴۳ زندگی رویا است ۴۸ زندگی شهیدان ۷۵۱ زندگی، طریقهٔ استعمال ۱۰۹۲ زندگی و ماجراهای مارتین چازلویت ۳۴۰ تا 799 زندگی همداستان ۶۳۷ زنده رود (فصلنامه) ۶۳۹ زن سی ساله ۴۳۲ زن مدعو ۹۷۰ زن نامرش ۸۳۹ زنون ۷۵ زورن، فيليب ۳۱۶ زوشجنكو ۳۰۶ زولا، اميل ۲۰۲،۲۰۸، ۲۹۶، ۲۹۵، ۲۰۲، ۳۰۲، 117, 017, 797, 197, 097, 977, 797, 17.017.017.917. 117.017. 917. 14.

رومن (مکتب) ۶۱۵ تا ۶۱۸ رومن، ژول ۵۵۲، ۶۳۲، ۶۳۳، ۶۳۴، 1. VA .VTT .VT. .VT9. 8TV .8TO رومنها ۲۳ روموف، ساز ۷۶۲ رومولوس کېير ۱۰۴۰ رومیائی (مکتب) ۱۱۷ رونسار \_بر د ۱۵، ۸۶، ۸۸، ۹۴، ۹۵، ۶۱۵ رؤياي ياريسي ۵۷۲ رۇناي مىڭ ٥٨، ۶۵ 1.9. 4. روی صخره های مرمزین ۱۰۹۴ ریزا، دیهگ ۸۰۵ ريېمون دسنې، ژرژ ۷۴۹، ۷۵۹، ۷۶۰، ۷۶۲، 1.9 .V9V .VAD .V9T رېتر، ي.و. ۱۹۸ ریچاردسن ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۰۳۵ ريد، چارلز ۲۹۰ ريستيج، ماركو ٨١٥ ريكاردو، ژان ۱۰۸۶، ۱۰۹۲ ريکور، يل ۱۰۷۰ رىگى، ژاك ۷۶۲ ریلکه، راینر ماریا ۵۵۸، ۵۵۹، ۷۰۴ رينو، ارنست ۶۱۵، ۶۱۶ ر بورا، تبيا ای ۲۱۱ ريوير، ژاک ۷۶۱، ۷۶۴، ۸۶۶، ۸۷۳ ري يل، وان ۶۵۴

ز

ذائر برشور ۶۱۵ زائوم ۶۶۸ زبور ۱۴۶ زبونی شعر ۸۲۱

۲۲۱، ۲۲۲، ۴۲۴، ۲۲۵، ۴۲۵، ۲۲۶، ۴۳۴، ۴۴۴، ۸۸۴، ۵۱۳، ۵۱۳، ۱۰۶۷ زوندی، ب. ۷۱۰ زیانی شناسی ۵۳۸، ۸۱۹، ۸۲۰ زیرچشم بربرها ۵۴۸، ۵۲۸

#### ژ

ژاردن، ادو اردو ۵۴۹ ژاري، آلفره ۵۵۶، ۵۵۷، ۷۸۴، ۷۹۶، ۱۴،۸۱۴، 111. . . . . . 112 112 ژاکوب،ماکس ۷۵۸،۷۵۳،۷۴۴،۷۳۴،۷۵۷،۷۵۷، 11.4 ژام، فرانسیس ۶۲۰ ژان، رمون ۱۰۶۲ ژان یا , ۹۷، ۷۹۳ ژانسون، فرانسیس ۹۷۲ ژامن، آمادیس ۶۲ ژدانف ۳۰۳، ۶۹۲، ۱۰۰۸ **ڈرمنال ۴۱۷، ۴۱۹، ۱۰۶۷ ژرمینی لاسرتو ۳۹۵، ۴۱۹** ژنت، ژرار ۵۹، ۵۱۲، ۱۱۵۹ ١٨٨ ٠ ٠ ٢ ژنه، ژان ۲۷۹، ۹۷۷، ۲۰۰۱، ۲۰۲۰ تا ۱۰۲۳، 1.41 ژنهٔ قدیس، بازیگر و قربانی ۱۰۲۱ ژوردان، لوئی ۴۰۳ ژوفروا، آ. ۸۳۴، ۸۳۶، ۸۴۸ ژوکووسکی ۲۰۲، ۶۵۹ ژولت ۱۱۲، ۱۱۲ ژوو، یی پر ژان ۶۳۳، ۸۶۵، ۸۶۵ ژوونال (يو وناليس) ۷۵

ژید، آندره ۳۱۶، ۵۲۱، ۵۲۴، ۵۵۲، ۶۱۹، ۶۲۰، ۶۲۷، ۷۲۹، ۷۵۸، ۱۰۰۰، ۱۰۱۶، ۱۰۶۳، ۲۰۷۶، ۱۰۷۷، ۱۰۹۸ ژیلسون، اتین ۲۷

#### س

ساياته ۳۱۵ ساته ، اربک ۸۸۱ 1188 5 1189 , Ja-L ساحل جب جديد (مجله) ٥٣٥ ساختار و تأويل متن 17، ۳۱۷ ساد ۲۱۳، ۷۹۰، ۷۹۰، ۸۲۱ ۸۲۱، ۲۲۸، ۲۲۳، 1.4. 179. 17. 1.1. 14.1. 14.1. سادول، ژرژ ۸۰۲، ۸۰۴، ۸۰۵ سادیسم ۹۱۰، ۹۲۱، ۱۰۱۷، ۱۰۲۸ سارتو، ژان یا , ۲۱۱، ۴۴۴، ۹۶۱، ۹۶۲، ۹۶۵، ۹۶۵، .9V1 .9V. .989 .981 .98V .989 14P1 74P1 74P1 64P1 24P1 44P1 AVP. 1..1. 1.1.1. 17.1. 78.1. 1.98 1.18 1.18 1.18 1.11 1.11 11.7 .1.91 ساروت، ناتالی ۱۰۲۹، ۱۰۷۷، ۱۰۸۲، 11.1.1.0.1.1.1 ساس ۶۷۰ ساعدى، غلامحسين ٣١٨ سافو ۵۱۴ سالامبو ۲۷۸ سالاوري، کارلوس آ. ۲۰۹ سالتراس، دکتر ۸۲۱ سال روح ۵۶۰ سال گذشته در مارین باد ۱۰۸۷ سالمون، آندره ۷۳۴، ۷۵۸ سالومبيده، خ. ۲۰۹

سرگذشت ورتر ۱۷۲، ۲۰۳، ۲۵۵ تا ۲۵۷ سرگذشت.های یک شکارچی ۲۸۰، ۲۹۸ س مانه ۲۸۰ سرنودا، لوئيس ٨٩٣ سرنوشت بشر ۱۰۹۶، ۱۱۰۱، ۱۱۰۳، ۱۱۰۴ سرو، ژان ماري ۱۰۱۵ سرو، ژنو یو ۹۹۹ سروانتس ٥٠ سروانتس، مارگارینوس ۲۰۸ سود رولان ۸۷ سود عزا ۲۰۹ سرودهای مالدورور ۵۱۳، ۸۱۵ سرود همگانی برای دو صندلی الکتریکی 1.47 سزار ۷۵، ۶۷۸ سزان ۳۹۹، ۸۷۴، ۹۶۹ سزر، امه ۲۰۲۲، ۱۰۴۴، ۱۰۴۵، ۱۰۴۵ سعادت، اسماعیل ۱۰۸۴ سئار، هانری ۴۱۵، ۴۱۶ سفر ۵۶۷ سفر به ارمنستان ۶۹۱ سفر به ایکاری ۵۶۸ سفر خروج ۹۶۳ سفرهای فرانتس اشترنبالد ۱۹۹ سقراط ۲۴، ۳۱، ۸۸۷، ۹۸۹، ۱۹۶۱ سکهسازان ۳۱۶، ۱۰۷۷ سگ آندلسي ۸۸۷ سگ ولگرد (کاباره) ۶۸۹ سلدون، گونسالس ۳۱۲ سلطان محمّد فاتح ۲۹ سلين، لوئي فردينان ۴۲۴، ۹۷۳ Marel al 700 سمبوليست هاي روس ٥٥٤

سال.های نوآموزی ویلهلم مایستر ۱۹۷، ۱۹۸، 199 ساليس، رو دولف ٥٣٥ ساليناس، يدرو ٨٩٣ سامپرانا، لولیسایر س دو ۲۰۹ سامه دید، آدلا ۲۱۰ سان، ژرژ 🗕 ساند، ژرژ ساند، ژرژ ۱۷۷، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۰۷، ۲۰۲، ۲۷۲ 477, 7AT, 7+7, YYA ساندرار، بلز ۷۰۳، ۷۳۳، ۷۵۸، ۱۱۰۴ سان ماتئو (كالج) ۲۰۵ ساندو، ژول ۲۹۰ ساووا (کشور) ۴۸ ساووا، دوک دو ۴۶ سیانلو، محمدعلی ۷۳۵، ۷۳۶ سبرونسدا، د ۱۹۱ سیهبدی، دکتر عیسی ۱۶، ۱۸ سید دندان ۲۹۶ سیدہ در آن سر دنا ۸۳۶ ستارة اتحاد ٥٦٠ ستی ملی ۶۶۶ سحابي، مهدي ١٠۶٥ سحرگاه ۲کمه ایسم ۶۸۹ سحرگاه ماحران ۴۱۸ سخ: (محله) ٣١٣، ٥۶٥ سخن تازهٔ روایت داستانی ۱۱۵۹ سد ۱۰۹۳ سد - 1.44 . 1.47 . 1.47 . 1.47 . 1.47 . سرچشمه های شعر کر بیستی ۷۳۴، ۱۱۰۴ سرخ و سیاه ۴۳۲، ۱۰۶۷ سرداب مردگان ۱٬۰۹ سرزمین و یران ۵۵۷ سرزمین هوس.های دل ۵۵۷

سودرمان ۴۰۸ سور رئاليسم ٢،١٢،١٤،١٢،١٩،٩٤، WTT WTT WT. W.9 W.8 (899 1. TA . 1. TO . 90A 5 YY9 . 400 . YTF 1.91 سوررناليسم (دويلسيس) ٨١٣ سوررئاليسم (دوروزوا) ٨١٣ سوررئاليسم (مجله) ٨٠١ موررئاليسم چيست؟ ٨٠١ سوررثالیسم در خدمت انقلاب (مجله) ۸۰۲، ٨•٨ سورر ثاليسم و بعد از جنگ ۷۵۳، ۷۶۰، ۷۶۷ سورگه، راینهارد ۷۱۱ سورل، ژرژ ۶۶۲ سورل، شارل ۴۷، ۳۹۴ سورناتوراليسم ٧٣٣ سوريانين ۶۶۷ سوريليا، خوسه ١٦١، ٢٠٧ سوژه ۷۱۲ سوسياليسم ٢٧٠، ٣٠٤، ٧١١ سوء تفاهم ۹۷۴ سوفوكل ۳۰، ۸۶، ۱۲۶، ۲۲۹، ۲۸۳ سوقو نيسبه ۴۳ سولز، فيليب ١٠٩٣، ١٠٩٥ سولنيه، و.ل. ٨٥ سولون ۶۷ سولوويف، ولاديمير ٥٥٥، ١١٠٢، ١١٠۴ سولته ۲۰۷ سومه، آلکساندر ۵۳۹ سوواژ، مارسل ۷۶۲ سويداس ٧٢ سويفت، جوناتان ١١٨، ٢٢، ٢٢٨، ٨٨٨، 911

سميوليسم ١٨، ٨١، ١٨، ١٢٢، ١٧٧، ١٩٣٠ .9.9 5 AT9 .017 .017 .TVY .19. 190, 790, 119, 719, 919, 919, .907 .901 .901 .90. .979 .9FT 1909 . 904 . 904 . 909 . 909 . 904 WY4 . 547 . 54. . 514 . 55V . 55Y 117V. OPV. O.P. VA. (. 1711. 7711 سميوليسم نو ٥٥٢ سنانکور ۱۸۴، ۱۸۸ سن یا رو ۲۵۱، ۷۲۳، ۵۵۷، ۷۹۷، ۸۰۳، ۸۰۳ 91. .... سن پیر، برناردن دو ۱۷۵ سنت، مک ۸۱۹ سنت بوو ۱۰۹۶ سنت شکنی آینده نگر ۶۶۲ سنت کاترین ۳۹ سنت هیلر، ژوفرا ۳۱۵ سند باطل ۱۰۲۹ سن ديزيه (مرکز روانيزشکي) ۸۹۷ سن ـ ژون يرس ۸۸۸ سن سيمون ٣٧، ٩٦، ٣٩٦، ٣٧٤، ٢٧٥ سنٿا، خ. س. ۲۰۹ سنکا ۲۴، ۷۷، ۷۷ سن کمال ۹۶۹ سنگتراش سن يوان ۱۸۸ سن مالو (بازار )۸۵۴ سو، اوژن ۲۰۷، ۲۷۳، ۲۸۰، ۴۲۷ سوارز، آندره ۵۱۸ سوارکار خورشید ۶۶۲ سویر ناتورالیسم ۲۹۵، ۸۰۰، ۸۳۷ سويو، فيليپ ۷۵۶، ۸۵۷، ۷۶۰، ۷۶۲، ۷۶۲، 911 LA95 LATI LATY

.....

شنیه، ژان ماری ۱۱۷ شواب، مارسل ۸۸۰

شوستاکویچ ۳۰۷ شوستر، ژان ۸۱۱

شوپنهاور ۳۹۶، ۳۹۷، ۵۳۱، ۵۴۳

۱۱۹۰ / مکتبهای ادبی

شعر شب ۷۰۹

عزاداران تتا ١٨ عشة ١٠٣۶ عشق دیوانهوار ۸۰۸، ۹۰۴، ۹۰۷، ۱۱۰۰، 11.1 عشق های زرد ۵۳۴، ۶۰۰ عصر اوگوستی ۱۱۹ عصر بدگمانی ۱۰۸۴ عصر سينما (مجله) ٨٨٧ عصان فرشتگان ۱۰۹۹ عظمت بي مرز ٥٥۴ عظمت زراعي ها ١٠٩١ عظمت و افول اکسپرسیونیسم ۷۱۳ عظمت و سفالت فواحش 🗕 عظمت و سبه روزي فواحش عظمت و سیه روزی فواحش ۴۳۲، ۱۰۹۹ عقاب بر فراز گرداب ۶۶۷ عقدة نارسس ٥٩ عکس های فوری ۱۰۸۷ علم الاشاء ١٠٩١ علم تحققي ٥١٣ عمل (مجله) ۷۰۳ 1.19 me i gue عهد شكسته ۱۱۶۰ عينيت تازه ٧٠٥ غروب در اتوی (تابلو) ۷۳۱ ف فابر، يول فن ۲۰۵ فاتحان (مالرو) ۱۱۰۴، ۱۱۰۴ فاتحان (هر ديا) ۴۹۱ تا ۴۹۳

فاجعة امريكائي ٢٩٧

ضد خاطرات ۳۱۳ ضد خاطرات ۳۱۳ ضربان ۱۰۹۳ ضیافت ۱۱۶ ضیافت در اثنای طاعون ۶۶۷

ط طاعون ۹۷۵، ۹۷۶، ۹۸۹ تا ۹۹۶ طبل ۱۰۲۶ طبل ۱۰۲۶ طبیعت، اومانیسم، تراژدی ۱۰۸۶ طبانچهٔ موطلاثی ← طبانچهٔ مو سفید طبانچهٔ موطلاثی ← طبانچهٔ مو سفید طبانچهٔ موان ۱۰۶۵ طنیان آب ۱۰۲۵ طنیان آب ۲۵۵ طناب و موش ها ۳۱۳ طوطی حربص ۳۵۹ طوفان (مجله) ۷۰۳

#### ظ

ظرافت و هنر ذهبن زیبا ۹۳ ظروف مرتبطه ۸۵۰، ۸۵۱ ظهر ۴۹۴ تا ۴۹۵

# ع

عادلان ۹۷۵ عجایب ناشنیده ۶۸ عذرای آبستن ۸۰۲، ۸۴۴ عروس و داماد برج ایفل ۸۸۰

فرماليسم ١٠٠٨ فرودىنگ ۵۶۲ فروغي، محمدعلي ١۴۴ فو بد ۲۰۶، ۸۰۰، ۹۰۸، ۹۰۸، ۱۴،۸۱۴، ۹۰۸، ۹۰۵، 11.0 .1.74 .1.10 .919 .912 فرويديسم ٨٠٥، ٨٠٧ فرهنگ تاریخی، موضوعی و فنی ادبیات ۳۴ ف هنگ فلسفه ۳۰۳ فرهنگ فلسف لالاند ۹۶۵، ۹۶۶ فرهنگ مختصر سوررئالیسم ۸۰۷ فرهنگ مکتب ها و جریان های ادبی ۵۱۲، ۱۳ فرهنگ مکتب های ادبی ۱۲، ۶۶۶ ذ باد (تابله) ۷۰۲ فريتاك، گوستاو ۲۹۳، ۲۹۴ فريزر ۳۱۸ فریش، ماکس ۱۰۲۴، ۱۰۳۹ فريک، گونزاک ۷۶۲ فسفريتها ۲۱۱ فشرده ۱۰۹۳ فصلي در دوزخ ۵۸۵، ۵۹۴ فصلي در کنگو ۱۰۴۵ فلامينوس ۶۶ فلسفة تحققي ٥٦٢، ٣٩٨، ٣٩٢ م فلسفة تطور ٥٦٢ فلسفة سوررئاليسم ٨٩٥ فلسفة كانت ۴۸۰، ۴۸۱ فلسفة هنر و ادبيات ١٩ فلسفى، نصرالله ٢٥٥ فلوب، گوستاو ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۸۰، ۲۸۱، 171, 771, 771, 071, 971, 771, MIT . T. P . . . . . . . P . T. TIT. 171, TPT, 7.7, 0.7, A.7, 117. 117. 717. 017. 917. 417. 177.

فاديف، الكساند، ٣٠٧، ٣٥١ فاشيسم ١٠٢٢، ٧١٣ ا٠٢ فاصلدها ٥٩٠١ فاكتر، ويليام ۲۹۸، ۲۹۴، ۱۰۳۴، ۱۰۶۴، ۱۰۶۳، 1.11 1.11 1.11 فالان (محله) ٥٥٢ فاماگاردىف (۳۰ فانتازيو (مجله) ٧٣٣ فانده و له: ۲۷ ۱۰ ۵۴۲ . ۲۳۶ . ۱۱۶ - ۵۴۲ . فايدروس ٨٨٧، ٩٨٧ فبرس، گونسالو پیکون ۳۱۱ فت ۶۵۹ فتح تسطنطنيه ١٠٩٢ فدر (اورييدس) ۲۰۲، ۱۶۴، ۴۷۹ فدر (اونامونو) ۵۶۱ فدر (راسین) ۱۶۴ فراموشم خواهید کرد ۷۷۶ فرانس، آناتول ۸۰۳، ۸۰۴، ۹۱۵، ۱۰۹۹ فرانسة جوان (روزنامه) ۳۹۹ فرانسيون ۴۷ فرانکل، تئودور ۷۶۲ فرانک ۷، او برای یک بانک خصوصی ۱۰۴۰ فرانكو ۱۰۳۹ فراي، نورتروپ ۱۱۲ فردريك ويلهلم ٢٠١ فردمان ۱۷۴ فردوسي ٨٣ فرزاد، مسعود ۲۳۹ فرزند (روبر ينژه) ۱۰۲۹ فرزند (گوتفرید بن) ۷۰۹ فزند گمراه ۱۰۳۰ فرشتهٔ آبی (فیلم) ۷۱۲ نمایه / ۱۱۹۳

فوكه، ف دولاموت ۲۰۱ فولادوند، عزت الله ۴۱۸ فولكيه، يا. ۹۶۳، ۹۶۴ ۹۶۴ فدلگوره، لوکياند ۶۶۲ فويرباخ ٧٩٢ فه، ژان بے پر ۱۰۹۳ فهرست ها ۱۰۸۸ فيثاغورث ٣٠ فرنک ۲۴ فسته ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۹ و ۱۹۹ فيشر، فريدريش تئو دور ۲۹۴ فگارو (روزنامه) ۵۴۱، ۵۱۵، ۶۱۹، ۶۹۹، ۶۶۱ فيگو ٿرو، آکويناد ١١٧ فىلدىنى ١٧٢ فيلو لائوس ٣٠ فيلومل ١٢٢ فيليب، لو ئې ۸۳ فيليس ٥١ فيليبوس ۶۶ فىلىنت ٥٧ . ق قابيل ۲۱۹ قاتل، اميد زنان ١٠٧ قاتل بې مزد ۸۰۰۱ قاضى، محمد ۴۳۸ قاموس فني و انتقادي فلسفه ۵۳۸ قانون ۱۰۹۳ قوبيلان خان ۱۹۴ قتل یک گل اشرفی ۷۰۴ قرن لوثي جهارده ۱۶۶ قرون وسطى ١٩، ٢١، ٢٥ قريب، ايرج ۱۱۳۲

1.99 . 1. 74 . 507 . 477. . 470 . 477 فلورانس ۳۹۹ فلورس، مانوتل م. ۲۰۹ فلوشر، هاندي ۶۳۹ فلوطين ٢٢ فلينت، اف. اس. . ۶۴۱، ۶۴۲، ۶۴۲، ۶۴۵ فن شعر (ارسطو) ١٠٤، ١٠٧، ١١٠ ف شعر (بوالو) ۹۸، ۱۲۳ تا ۱۲۶ فن شعر (روسا) ۲۰۶ فن شعر (کلودل) ۷۳۰ فن شعر (هوراس) 🗕 هنر شاعری (هوراس) فنون سورر ئاليسم ٨١٣ فنبكه ۴۵ فوارة باغجه سراي ۲۰۲ فوتوريسم ١٢، ٥٥٦، ٥٢٢، ٢٢٩، ٤٢٩، .V.T . 599 . 597 . 5AY & 591 . 50V 191 . VOL 1941 . VOL 194. فوتوريسم در تئاتر ۶۶۵ فوتوريسم روسي ٥٨٨، ٦٦٦، ۶۶٧ فور، یل ۵۴۹، ۶۲۰، ۷۳۳ فورد ۱۹۲ فورد، فورد مادوکس ۶۴۱ ، ۶۴۲ ، ۶۴۳ فورستر، ای. ام. ۴۷۷، ۴۷۸، ۴۸۰ فورماليسم ٢٠٣، ٥٥۶، ١١٢٢ فورمالیسم روس ۲۰۷، ۶۹۲ فورميسم ۶۶۶ فورنيه، آلن ٧٥١ فوريه ٧٩٥ فوس، ی. ه. ۱۹۷، ۲۰۱ فوسكولو ١٧٥ فوشه، ماکس ـ پل ۱۰۸۳ فو ٹنتس، کارلوس ۳۱۸ فوكو، ميشل ۹۷۷، ۹۷۷

قسطنطين دوازدهم ۲۹ قصائد ١٨٥ قصر ١٠٧٥، ١٠٧۶ قصر اوترانت 🗕 قصر اوترانتو قصر اوترانتو ۷۹۰، ۷۹۱ قصة اسب ٩٥٣ تا ٩٥۶ قصەھای شکارچی ۳۰۰ قصه های قدیم هنگری ۲۱۲ قصيده اي براي شارل فوريه ١٠٨ قطعات ١۶ ٢ قطعات روزنامه ۹۳۶ قطعه ١٧ قطعة ١١٩ ١٧٩ قطعه های محال ۶۲ تا ۶۴ قلب ريشو ٧٦٣ قل ظلمات ۱۱۰۳ قوافي ۲۰۸ قوانين ٧١ قهرمان عصر ما ۲۰۳ قهرمان گرسنگی ۷۱۷، ۷۱۷

#### ك

کا، ژوزف ۱۰۰۱ کابارهٔ ولتر ۷۵۳ کابارهٔ ولتر (مجله) ۷۵۳ کابانیس ۳۹۶ کاپلان، نلی ۸۸۷ کاپیت، آرتور ل. ۱۰۲۴، ۱۰۳۵، ۱۰۳۷ کاتب، یاسین ۱۰۲۴، ۱۰۴۴ کاخهای ایلیاتی ۵۴۷ کارالسو ۲۰۴ کار (روزنامه) ۴۰۰

کروچونيخ ۶۷۰، ۶۷۷ کروچه، بندتو ۹۰ کروس، شارل ۵۳۵ کرول، رنه ۸۹۷، ۲ ۸۸، ۵ ۸۸، ۵۵۸، ۸۹۶، 944 کول، ژان ۱۰۹۲، ۱۰۹۸ کریتولو ۴۶ کرین، استفن ۲۹۶ کشتزارهای خیال انگیز ۶۳۲ کوئینسی، تامس دو ۱۹۴، ۱۹۶، ۸۲۱ کلارته ۸۰۴ كلاريسم ۶۵۲ کلاسیسیم ۱۹، ۲۱، ۵۷، ۷۹ تا ۱۵۷، 111 111 111 111 111 111 111 111 111 1.40 . 7.9 . 7.7 . 191 . 19. . 1. 7 . 1.0 کلاسیسیم نو ۷۳۰ كلاسيسيسم وايمار ١١٥ **کلاسیک ۱۵، ۲۱، ۲۲، ۳۲، ۳۲، ۳۷، ۹۶، ۹۵، ۹۶،** 181,119,110,114,117,111, 191 141, 721, 021, 129, 129, 11, 141, 141, 111 110 110 111 110 110 11VA 11VE VP1. TYY. 777. . 171. 197. 777. 1117 . 1.99 . 954 . 957 . 9.1 2543010 كلاغان ۴۶۹، ۴۶۹ تا ۴۶۹ کلاوديوس ۷۷ کلایست ۱۱۵، ۱۹۱، ۲۰۰، ۷۰۱ کلبهٔ سرطانی ها ۷۱۵ کلر،گوتفرید ۲۹۳ کلک (محله) ۷۹۰ کلمات ۹۷۶

كالريج 🗕 كولريج، س. ت. کال ۲۹ كالوينو، ايتاليو ١١١٢ کالیسو ۴۶ کالگر ۲ ۳۷۹ كالينز، ويلكي ٢٩٠ کامیتن بارنت، ایوی ۱۰۸۵ کامنسکی ۶۶۷، ۶۷۰ كامو ، آلبر ۴۲۱ ، ۷۶۷ ، ۹۶۱ ، ۹۶۵ ، ۹۶۸ ، .900 .904 .907 .901 .901 .900 .969 (1.1) (1.5T (1..) (949 (9VV (9V5 1.91.1.18 کان، گرستار ۵۲۱، ۵۴۷ کانت ۱۶۸، ۱۷۰، ۱۹۷، ۱۹۹، ۲۸۹، ۲۷۷، ۲۷۸ 11.0. 100. 090. 091. 011 كاندينسكي، واسيلي ٢٠٤، ٧٠٧ کانل، اسکبیویت ۶۴۲ کانو وا ۱۱۷ کاواکولی، انړیکو ۶۶۲ کایزر، گئورک ۷۱۱ کابول، روژه ۸۱۰ کتاب خنده و فراموشی ۱۰۹۵، ۱۱۱۳ کتاب زمان ۲۷ کسال ۱۰۴۳ کراشو، ریچارد ۴۴، ۶۱ کاوان، آرتور ۷۵۶، ۷۵۹، ۸۲۱، ۹۰۳ کرتزر ۴۲۵ کردوانی، کاظم ۱۱۰۱ کر سی نشبنان ۶۷۰ کرناسیونیسم ۸۹۲ کرگدن ها ۱۰۰۸، ۱۰۰۹، ۱۰۱۰ کروپسکایا، نادژدا ۳۰۸ کروتزر ۲۰۰

کوریہ، گوستان ۲۷۳ کوربی یو، تریستان ۵۳۳، ۵۵۷، ۵۹۹ کوریانچو، مانو تل ن. ۲۰۹ کورتاسار، خولیو ۳۶۰، ۱۰۹۵، ۱۱۱۱، 1111 کورنو، اشتفان ۲۸۰، ۲۸۱ کورنوس، جان ۶۴۲ کورنی ۴۸، ۵۱، ۹۵، ۹۶، ۹۷، ۱۰۸، ۱۰۹، 111 كورة جسدسوزي عقل سليم ۶۶۷ کورسکا ۵۰ كوريولان ١٠٢۶ كو زمين، ميخائيل ۶۵۱،۶۵۲،۶۵۳،۶۵۴،۶۵۴، 808 کوزن، ویکتور ۴۷۵ كوكتو، ژان ۷۳۴، ۸۸۱، ۱۰۲۱، ۱۰۹۸ کوکره (دبیرستان) ۸۶ کوکوشکا، اوسکار ۷۰۷، ۷۰۹، ۷۱۰ کولریج، س.ت. ۱۶۱، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۴، ۱۹۴ ATA .TT9 .198 .190 كولژدوفرانس ۳۵۶، ۳۹۹، ۷۳۰ کولتیسم ۹۰، ۹۳ کوله، لولیز ۲۸۲، ۲۸۵ کوماندا ۲۱۰ کونچتیسم ۹۰، ۹۱، ۹۲ تا ۹۳ كوندرا،مىلان ١١١٥،١١٥،١١٢،١١٢،١١٥،١١١، 118. 1118 کووارد، نوٹل ۱۰۳۲ کوواروبیاس، ف. دیاس ۲۱۱ کوولیه ۱۰۰۶ کوویه ۳۱۵ کوه جادو ۱۱۰۵، ۱۱۰۶ که و دو ۵۸، ۶۵

کلمات انگلسم ، ۵۲۴ کلمب، کریستوف ۳۰، ۴۹۲، ۹۱۵ کلوار، هانری ۱۱۷ کلو ستک ۱۷۴، ۱۷۴ كلودل، بإ. ٥٢١، ٥٣٩، ٥٢١، ١٠١۶، ١٠١٧، کله، یل ۷۰۴ کلیتاندر ۵۷ کلمات آثار افلاطون ۶۷، ۷۱ کمدی انسانی ۲۷۰، ۲۷۲، ۲۷۵، ۲۷۵، ۳۱۴ كمدى الهي ١٧٧ کمدی بورژواز ۳۰۹ کمدی مزار ۶ ۳۰۹ کمونیسم ۹۷۱، ۹۷۵ کناره های راه ۶۰۸ کنت، اگر ست ۲۷۷، ۳۹۶، ۳۹۷، ۶۳۲ کتریوان ۱۰۷۷ کنتی لین ۱۱۶ کندیاک ۳۹۶ كنستان، بنزامن ١٨٢، ١٨٨، ٩٢٩ کنراد، جوزف ۶۲۷، ۶۴۱، ۱۱۰۳ کنو، رمون ۱۱۱۲،۱۰۲۵،۹۴۶، ۸۰۹،۸۰۴ کوبو فوتوریستها (۶۶، ۸۶۶ کوبیسم۱۶،۷۴۶،۶۶۹،۱۶ تا ۷۲۷،۷۴۶ 114 کوبیسم ادبی ۷۳۳. ۷۳۵ کو پر ۲۹۴ کو پرنيک ۳۰ کویه، فرانسوا ۴۸۴، ۵۱۴، ۵۳۵ کوٹری، عبدالله ۳۶۱ کې دک ۲۹۸ کودکی ۱۰۸۵ کودکی یک رئیس ۹۷۳ کورا ۶۶۶

گاوو (سالن) ۷۶۰ گاو وزغ ۱۰۴۲ گدا ۲۱۱ گرایه ۸۲۲ گاز ملا ۱۸۸ گراس، گونتر ۱۰۲۴، ۱۰۲۵، ۱۰۲۶ گراسیان، بالتاسا، ۳۷، ۴۵، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۵۵، 98.05 گراسموف ۳۰۷ گراک، ژولین ۸۱۰، ۸۲۴، ۸۳۵ گرامشے ۱۹۶۱ گراندمونتانی، فرانسیسکو ۳۱۱ گربهٔ سیاه (کاباره) ۵۳۵ گرتری ۱۶۴ گردش در بخش سرطانی ها ۷۰۹ گردوین های آلتنبورگ ۳۱۳، ۱۱۰۱، ۱۱۰۲، 11.4 ۱ گسنگ ۵۹۰ گرگ و سگ ۱۴۷ تا ۱۴۸ گرگ و برهما ۳۱۰ گر مخانه ۶۰۳ گرمسیر اندوهگین ۳۱۸ گروه آفرینش ۶۶۷ گروه ۴۱ ۶۶۷ گروه سمنکو ۶۶۷ گروه صومعه ۶۳۳ **گروه میانه رو «مرکز گریز» ۶۶۷** گری ۲۰۲، ۲۰۲ گری، خوان ۸۸۱ ٩.0 ، ٩. ۴ ، ٨٩٧ ، ٤ گريفيوس ۲۲، ۴۲، ۴۲، ۵۷ گريم، برادران ۲۰۰ گریماس ۱۱۵۹

\*ئ

447, 797, 710, 770, 800, YTA. 11.0.1.09 گر تیک (کلیسا) ۱۸۳ گو تیک ها ۲۱۲ گو تبه، تئوفيل ۲۷۶، ۱۸۵، ۲۷۴، ۲۷۴، ۲۷۶، ۲۷۶، 909 . 947 . FAF . FVV . FV9 گوتى يوس، گارسىا ٢٠٧ گور ادگاریو ۵۹۵ گرز، آندره ۹۷۲ گورس ۱۹۸، ۲۰۰، ۲۰۱ گورستان اتومبیل ۱۰۲۷، ۱۰۲۸ گورستان دریائی ۵۵۳ گورکی، ماکسیم ۲۹۸، ۳۰۱، ۳۰۳، ۶۹۰ گورمون، رمی دو ۵۴۸ گورودتسکی، سرگی ۶۵۶، ۶۸۹، ۶۹۰، 691 گوژیشت نتردام ۱۸۵، ۱۸۶ گوشت ۷۰۹ گرگن ۷۰۰، ۵۲۱ گوگول ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۰ گول، ایوان ۷۰۹، ۷۱۰، ۸۰۱ گړل، کل ۷۰۹ گومبریچ، ارنست هانس ۶۶۴، ۶۶۵ گومیلیوف، نیکلای ۶۵۶، ۶۸۹، ۶۹۰ گونجارف ۳۰۰ گونگورا ۳۸، ۹۰، ۹۳ گاه ۱۰۹۰ گيبر، ارو، ۳۱۶ گسینگ ۲۹۲ گیل، رنه ۵۲۱، ۵۴۶، ۵۴۴ گیلیا (گروہ) ۶۶۷ 1 لابرتون، رتيف دو ۸۲۷

گرين، ژولين ۱۰۷۹ گسنر ۱۷۳ كته ركه، اشتفان ٢٩٣، ٥٥٣، ٥٥٩، ٥٤٩ گفتار ۲۰۶ گفتار به ملت آلمان ۲۰۰ گفتگو دربارهٔ دانته ۶۹۱ گگان، ہے یہ ۸۶۹ گار آبور ۲۰۱ گلاد ۱۰۹۰ گله، حک ۱۰۲۴، ۱۰۳۵، ۱۰۳۷ گلچین طنز ساہ ۸۰۹، ۱۹۸ گلچین کوچک اشعار سور رئالیستی ۹۰۲ گلچینی از آثار نو سندگانی که در جنگ مردهاند V۵۱ گلداسمیت، آلیور ۱۱۸ گلدمن، لوسين ۱۰۸۱، ۱۰۸۱ گلدونی ۱۱۴ گلز (نقاش) ۷۳۳ ، ۶۳۳ گارهای شر ۵۱۳، ۵۱۴، ۵۱۷، ۵۷۱، ۵۷۱، 011 .019 .011 .010 گند نىلگون ۵۲۳ گنجه ۱۰۳۷ گنگنباخ، ژرژ ۸۴۵ گنگور (برادران) ادمون دو و ژول دو. ۲۸۰، 0P1, 7P7, P07, 7.7, 117, V17, P17, 177. 777. 777. 677. 677 گنگوریسم ۹۰ گوارینی ۵۰ گوائيرالدس، ريکاردو ۳۶۴ که تشد ۱۱۵ گرته ۸۳، ۹۷، ۱۱۵، ۱۶۱، ۱۶۴، ۱۶۴، ۱۶۸، 191 . 191 . 191 . 1VV . 1VT . 1VT 1991. 1.1. 7.1. 111. 717. 271.

لیکورگوس ۷۱ لیلی،بازی ۱۰۹۵، ۱۱۱۱، ۱۱۱۲ لیلیو، ب. ۲۰۸ لیوتار، ژان فرانسوا ۱۱۰۴

## ٩

ماتا ۲۰۹ ماتا گ ۲۰۸ ماتاولي ۳۰۹ ماترياليسم ٢٨٨، ٣٩۶، ٣٩٢، ٥٧١، ٩٧٥ ماتئوس، خوان اَنتونيو ۲۱۰ ماتورین، چارلز رابرت ۷۹۰، ۷۹۱ ماتیس، هانری ۷۳۲ ماجراهای فکری قرن بیستم ۵۳۷ ماحداهای تک خر ۵۶۲ ماچادو (برادران) ۵۶۱ مادام بواری ۲۸۱، ۲۸۹، ۳۳۵ تا ۳۳۹، 1.55.059.015.590 مادر ۲۰۱ مادهٔ خام رویاها ۲، ۳،۲ ۴،۹۰ مادموازل دوموين ۴۷۷ مادىوازل لينا ۴۲۵ مارا ۱۰۴۲ ( مارتا ۴۲۵ مارترو ۱۰۸۵ مارتن، ژان ۱۰۲۹ مارتن دوگار، روژه ۱۰۶۳ مارتين ادن ۲۹۶ مارتينس، لوئيس آ. ۳۱۱ مارس ۳۱۶ مارسل، گابریل ۹۶۱، ۹۶۲، ۹۶۴، ۹۶۴، ۹۶۶ 940 .989 .984

۱۲۰۰ / مکتبهای ادبی لوفور، فردريک ٧٣٣ F.V. F.O 6J لوکاچ، جرج ۳۰۲، ۷۱۳، ۹۶۱، ۹۷۵، ۱۰۸۱ لوکاچ، گئورگ ← لوکاچ، جرج لوكرس ١٠٣ لوكرس بورژيا ۱۸۶ لوكرسيوس ١٠٣٨ لوکلزيو، ژي. م. ژ. ۱۰۹۲ لوكنت دوليل ٢٨١، ٢٨٣، ٢٨٤ ٢٩٤، 081 لوكنه ٩۶٧ لوگران، ژرار ۹۰۹ لوگونس ۳۶۳ لول و استین ۱۰۹۲ لومتر، ژول ۵۳۸، ۵۹۵ لوموميا، ياتريس ١٠٤٥ لوموند (روزنامه) ۸۱۱ لونا چارسکې ۶۶۸ لوندکو ست، آرتور ۸۹۴ لونيه يو ۵۴۹ FTF . SJ لوي استروس، كلود ۳۱۸، ۸۱۰، ۹۷۷ لويس، سينكلر ٢٩٧ لويس، ويندهام ۶۴۲ لويه، لاموت ١٠٣ لهتان مدرن (محله) ۹۷۲ ليبراليسم ٢٠۶ ليمان ۴۱۹ لمتره (فرهنگ) ۷۰۲ ليريس، ميشل ٢٠٨، ٨٠٩، ٨٨۶، ٨٨٨، 977 ليستا، آلبرتو ٢٠٥ ليسيتزكر، ال ۳۰۶

مال، آندره ۲۱۲، ۳۱۳، ۵۱۲، ۹۷۳، ۹۷۳ (11.1.1).1.1.9.1.9.9.1.9.1.9. 11.0.11.4.11.7 مالون مي ميرد ١٠٨٣ مالويج ۳۰۶ مان، تو ماس ۱۰۷۸، ۱۰۹۴، ۱۰۹۸، ۱۰۹۸، ۱۱۰۵ مان، هاينريش ٧٠٧، ٧١٢ مانتسوني، الساندرو ١٤١، ٢١٢ ماندارن ها ۹۷۶ ماندلشتام، اوسيب ۶۵۹، ۶۶۰، ۶۸۹، FAF . FAT . FA1 . FA. ماندیارگ، آندرہ ہے پر دو ۸۱۰ مان ری ۸۸۷ مانفرد ۲۳۶ تا ۲۳۸ مانور بزرگ و مانور کوچک ۱۰۰۲، ۱۰۱۵، 1.18 .1.18 مانيفست رئاليسم ٢٧٣ ماهت اسيانيا ٥٦١ ماهگران ۱۷۴ ماهي سياه ۱۰۴۳ ماهى محلول ٨٠٠، ٨٥٨، ٧٩٨، ٩٩٨، 4.5 ماياكوفسكي ٢٥٧، ٢٥٠، ٢٤٧، ٢٤٧، ٩٣٨، 1191 .991 . 947 . 949 . 999 متافیز مک ۲۴ متديسم ۱۹۴ متُديك (دائرةالمعارف) ٣٧ مترلينگ، موريس ۵۴۹،۵۴۳، ۵۵۰،۵۵۲، 977 . 9. F . 9.1.00V مترنيخ ۱۹۱ متقلب ١٠٩٠ مثار ه شب ۶۰۷

مارکز، گابریل گارسیا ۳۱۸، ۳۱۸ مارکس ۷۹۲، ۸۹۹، ۱۱۰۵ مارکسیسم ۱۷، ۷۸۲، ۷۹۱، ۹۰۷، ۹۰۷، ۹۰۰، 1. FY . 9V9 . 9VD مارله ۱۹۲ مارمول، آماليا د خوسه ۲۰۸، ۲۱۰ مارن، کاوالیه ۹۱ ماروکین، خوسه مانو ٹل ۳۱۱ 🐘 ماريا ٢١٠ مارينتي، فيليبو توماسو ۶۶۱، ۶۶۲، ۶۶۳، VTT . 84. . 848 . 847 . 988 . 986 مارينو، جان باتيستا ٣٨، ٢٢، ٩٠، ٩٠، ٩٩ مارىنىست ۲۲ مار بنیسم ۹۰ تا ۹۲ ماريوم دولدم ۱۸۶ مازوخيسم ۱۹۵ ماسون، آندره ۸۰۹، ۸۷۵ ماسياس ٢٠۶ ماشين نويس ها و بير ۱۰۳۶ مائده های زمینی ۶۲۰ مانيتين، خوسه آ مافاراکای فوتورست ۶۶۲ ماقبل رافائليان ٥٣١، ٥٥٦ ماگریت، رنه ۹۰۶، ۹۰۶ ماگر ۱۰۸ مالايارته ٧٠٠ مالارمه ۱۵۱۴، ۵۲۱، ۵۲۲، ۵۲۳، ۵۲۳، .041.0T0.0T4.0TT.01V.019.010 .009.004.007.001.049.044.047 WT. . 090.054.057.051.009.00V · 194 · 104 · 104 · 104 · 100 · 100 · 174 941 مالرب، فرانسو آ دو ۱۵، ۳۸

مرک و برژیل ۱۰۷۹، ۱۱۱۰، ۱۱۱۲ مک هایل ۱۷۳ مړلو يو نټي، مو ريس ۹۶۶، ۹۶۸، ۹۷۴، ۹۷۶ مروری بر ایمازیسم ۶۳۹ مره ۵۵، ۵۶، ۵۷ مريل، استوارت ۵۵۳ مريم مجدليه ۱۹۶ مريمه ۱۸۱ مزاياي اعتراف ۷۴۶ مسائل رمان نو ۱۰۹۲ مسائل روش ۹۷۶ مسافرت های اوسیان ۵۵۷ مسافر و سایه ۱۱۴ مستأجر جديد ٢٠٠٣ مستر، ژوزف دو ۱۱۰۲ مستعان، حسينقلي ٢٥٨، ٣٢١ مسخ ۷۱۲ مسنس ۸۹۶ مسودة دائرة المعارف ١٩٩ مسیح (عیسی) ۱۰۲۸،۱۴۶،۱۴۵،۱۴۴،۵۸ مشاهدات تازه ۹۳۸ مصرت ها ٥١٩ ، ٥٨٣ معارضه با نقاشى ٩٠٣ معاصران ۵۹۵ معجزهٔ گل سرخ ۱۰۲۰ مفهوم فن شعر ۹۳ مقابله ها ۶۴۱ مقدماتی بر یک بیانیهٔ سوم سوررئالیسم، یا نه؟ 11. .... مقدمهای بر فن شعر ۷۳۰ مقدمدای بر طب تجربی ۴۰۵، ۴۱۶ مقدمة كرامول ١١، ١٨٦، ١٨٧، ١٩٧، ٢٠۶ 117. 715

, • **•** 

مجتبائي، دكتر فتحالله ١٢٣، ١٢۴ مجلة انتقادى انديشةها وكتابها ١١٧ 888 1910 icure 888 1917 icun 888 191V anna محاکمه ۱۰۱۰، ۱۰۷۵، ۱۱۱۳ ۱۱۱۳ ac/ 877 مدان (گرو) ۴۱۵ مدخل الهات ۲۴ مدخلي بر اديات وهمي ١٠۶١ مدخلي بر فلسفة سوررئاليسم ٨٥٥، ٨٩٥ تا 411 مدخلی بر گفتار دربارهٔ واقعیت کمتر ۸۵۳، 9.... مدخلي بر نظریهٔ رمان نو ۱۰۹۲ مدرنيسم ۶۵۹ مده آع FA Tosa مدوزا ۱۹۶ مدیسی، ماری دو ۹۱ مرا، خوان ای. ۲۱۰ مرئیه بر روی گورستان دهکده ۱۷۲ مرد بی خاصیت ۷۰۳، ۷۱۲، ۱۰۷۸، ۱۰۷۹، 11.1.11.0.1.90 مرد تنها ۲۲۶، ۱۰۴۳ مردن از نمردن ۸۰۱ مردیت، جرج ۲۹۲، ۴۷۸ مردی که می خندد ۱۸۸ مرفى ١٠٨٢ مرژکوفسکی، دیمیتری ۵۵۴ م ک در ونیز ۱۱۰۵ مرک عزیز و بیعار ۳۱۹، ۳۸۵ تا ۳۹۰ مرک قهرمان ۷۵۱،۶۴۱

191. 091. 391. 7.7. 7.7. 117. 1017 . FAT & FYT . FYT & TAI . TIT 1001 170, 1001 POOL 201 1014 1. 74 . 1. . 4 . 991 ناتورالیسم در تئاتر ۳۹۹، ۴۱۱، ۴۲۰ ناتوريسيم ۶۱۹ تا ۶۲۴ نادسون ۴۸۵، ۶۵۸ نادو، موریس ۷۶۱، ۷۶۷، ۸۰۲ INFA INFA INFY INFF INFT USU . ATA 5 474 . 9.9 . 9.4 . 180 . 100. 11... نارسیسیسم ۶۶۷ نازیسم ۷۰۵، ۹۷۴، ۱۰۱۰ ناسيوناليسم ١٩٣، ٧١٣ ناظم الاطباء (فرهنگ) ۷۰۲ نا**ف** برزخ ۸۰۰ ناقوس ها ۵۲۵ نامزد باد ۸۷۷ نامزد مسينا 110 نام نایذ بر ۹۷۷، ۱۰۸۳ نامه به سریزشکان تیمارستان ها ۸۴۳ نامه های ایرانی ۱۱۰۱ نامه های جنگ ۷۵۸، ۷۸۴ نامەھاي فلسفي 188 نامه های منظوم ۷۱، ۱۷۴ نامههایی در باب شعر روسی ۶۹۰ نامهٔ گمشده ۲۰۰۴ 49. 5 444 .414 .414 UU ناوار، مارگریت دو ۱۱۰۶ ناویل، یے پر ۷۹۹، ۸۰۲، ۸۰۴ نبرد فارسال ۱۰۹۱ نبرد هرمان ۲۰۰ نبوغ مسيحيت ۲۷۹

مونتنی ۳۸، ۴۴، ۴۵، ۵۹، ۹۵، ۶۶، ۶۷، ۹۵، 1.1 مونتنه (سالن) ۷۶۱ مونرو، هريت ۶۴۱ مونشر، ادوارد ۷۰۰، ۷۰۲، ۷۰۷ مونکالیری ۴۸ مونيه، أمانو ثل ٩٧٤ مونيه، هانري (نقاش) ۳۹۴ مهر مصری ۶۹۱ میتسکیویچ، آدام ۲۰۴، ۲۰۴ مدان ۱۰۹۳ میدان.های مغناطیسی ۷۶۶، ۷۸۶، ۷۹۷، ALL PALL VAL VAL ميرعلاني، أحمد ٣٤٢ میرو، خوان ۸۷۳، ۸۷۵، ۸۸۱ ميزانسين ١٠٩٢ مینی رکوئردوس ۲۰۹ ميشل (تئاتر) ٧۶۴ مىشلە ٢٩، ٢٠، ٣١، ١٩١، ١٩٣ معادگاه ۱۰۸۷ میل، استوارت ۲۹۰ میلانس، خ. خ. ۲۰۹ میلتون ۸۲، ۱۷۳، ۱۹۳ میل، آرتور ۱۰۳۴، ۱۰۳۵ مبلر، نورمان ۳۱۶ میوه های زرین ۱۰۸۵

ن

نابوکف ۳۱۶ نابینا در غزه ۱۰۷۷ ناپلئون ۲۱۳، ۲۵۸، ۲۶۲، ۲۷۰، ۴۷۳، ۶۷۸، ۶۷۸ ناتالی ولز بیچاره ۱۷۵ **ناتورالیسم** ۱۹، ۹۸، ۱۱۷، ۲۱۰، ۲۹۰، نمایه / ۱۲۰۵

نكراسف ٢٧۶، ٢٠۶، ٢٨٥ ٤٥٨ نتايج رؤياها ۹۳۸ نکوروح، دکتر حسن ۱۱۰۶ نتردام دوياري ۴۲۷ نگارش خودکار ۸۰۸ نتردام گا ها ۱۰۲۰ نمایش (۸۸ نثر ماورای سیری ۷۳۳ نجفي، أبو الحسن ١٨، ٩٥٤، ١١٢٨ نو ارسطویی ۲۳ نو افلاطونی ۲۳ نحابف ٢٩٩ نوح ۴۷، ۲۱۹ نواليس ٩٧، ١١٥، ١٨٨، ١٩١، ١٩٧، ١٩٧، ١٩٨، نخستين اصول ۲۷۷ زوال ۷۷، ۱۸۱، ۱۹۵، ۲۸۴، ۱۹۷، ۷۹۷، ندای، آنادو ۶۲۰، ۶۲۳ نوبت سخن با يره است ۸۲۵ ن والى ژراردو ٧٢٣، ٧٢٣ نو رواقی ۲۳ نرون ۶۷۸ نوریس، فرانک ۲۹۶ نزوال، ويتسلاو ٨٩۴ نوژه، یا ۸۷۸، ۸۹۶ نداد يست ۵۸۴ نساحان ۲۹۳، ۴۲۶ نومىدى ١٩٤ نو مید با ۴۳ نسل نود و هشت ۵۶۰ نوول او بسرواتور (مجله) ۳۱۴ نسيم دريايي ۵۲۳ نهان بینی ۷۹۵ نشان دادن ۹۰۴ نهضت سمبو ليست ۵۵۶ نشان سرخ دلیری ۲۹۶ نشر آگه ۱۱۰۱ ناکان ۲۰۳ نسجه ۱۱۴، ۲۷۷، ۲۷۹، ۴۰۹، ۴۰۹، ۵۱۳، ۵۵۸، نشر مرکز ۳۱۷، ۱۰۶۵ نظارت عاليه ١٠٢٠، ١٠٢١ · ATT . VI · . V · 1 . 887 . 87V . 819.081 نظریه های سمبول ۵۴۰ AFT LATV نئور ئاليسم ٢٩٥، ٢٢٤ نيروهاي ياريس ۶۳۴ نئورومانتيسم ٢٩٣، ٨٥٨ نیزار ۸۳ نیزان، یل ۹۷۶ نتوكلاسيسيسم (كلاسيسيسم جديد) ١١۶ نی لبک مهره های پشت ۶۷۰ 111. O.T. 9.T. Y.T. A.T. A.T. نیمه راه زندگی ۹۳۹ تا ۹۴۱ نغمة دهكدة من ٨٩٢ نيوتون، اسحق ١١٧، ١١٨، ١١٩ نفوس مرده ۳۰۰ نيومن ٥١۴ نقاشان کو بست ۷۳۲ نقاشان کوبیست و تأملات زیبایی شناختی ۶۶۳ نيهيليسم ٧٨٤، ٧٨۶ ، ٩٧٨ ، ٩٧ نقد حکم ۱۶۸ نقد عقل ديالكتيك ٩٧۶

# ورتی سیسم 🗕 وریتیسیسم وردزورث، ويليام ١٦٢، ١٩٢، ١٩٤، ١٩٤ ورشكستكي ٣١٠ TVA LS. ورلن یا ۱۵۰۸ ۱۳۵، ۲۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵، .001.007.075.070.077.075.070 VOD . 515 . 097 . 057 . 051 . 009 ورود مديومها ٢٢٨ وروشيلف در حال اسکې کړ دن (تابلو) ۳۰۷ ورویلی، باریه د ۵۳۴ وريتسيسم 🗕 وريتيسيسم وريتيسيسم ۶۴۲، ۶۶۶ وريسيم ۴۲۶، ۵۶۲ «وزود» و شرکا ۵۹۹ وساطت ۸۴۴ وست مینستر (صومعه) ۱۱۸ وسکر، آرنولد ۱۰۳۲ و سگ ها خاموش بودند ۱۰۴۴ وسوسة غرب ١١٠١ وصيت نامة سمبوليسم (سخنرانی) ۶۵۰ وضع سیاسی سوررثالیسم ۷۹۳، ۸۷۲ وضع کنونی سببولیسم روس (سخنرانی) ۶۵۰ وقايعنامة نمونه ۳۶۱ وكرلين ۴۳ وگا، لو یه ده ۱۲۵ وگا، و. دلا ۲۰۵ ولاسكن ١١٣ ولتر ٨٣، ١٠٤، ١٩۶، ٢٠٢، ٢٠۶، ٧٨١ ولتر (مجله) ۴۱۹ ولستر ۱۹۲ ۇلغلىن ٣٧، ٥٩ ولنس، آلفونس دو ۹۶۱ ولينگتن ١٩١

9 وات ۱۰۸۲ وارونه ۵۳۴ واشه، ژاک ۷۵۷، ۸۵۷، ۸۸۴، ۹۷۷، ۸۱۵، 110 .111 .111 واكنرو در ۱۹۷ واگادو ۸۶۵ واكد ١٩،٥٢٧، ٥٢٥، ٨٢٥، ٩١٩ والى ذان ععه. ٧٩٧ وال استريت (بورس) ۲۹۵ واليول، هوراس ٧٩٠، ٨٢٧ والدس، خوليوسزار ٢١٠ والدس، گ. دلاکنسيسيون ۲۰۹ والدس، ملندز ٢٠٥، ٢٠٥ والري، يل ١١٧، ٢١، ٥٢٥، ٥٢٥، ٥٥٢، ٥٥٣ · 181 · 180 · 109 · 101 · 181 · 101 · 170 989 .918 . 191 . 197 . 187 والريا، خ.كروس ١١٧ وال سرنر (نهضت) ۷۸۵ والمور، مارسلين دبورد ٥٣٣ واله، ژوزف ۱۱۱۰ واله \_ اینکان ۱۰۲۷ وان لانب ۴۲۵ وايس، يتر ۱۰۲۴، ۱۰۲۶، ۱۰۳۹، ۱۰۴۱، 1.44 وایشرت، ریشارد ۷۱۰ وابلد، اسکار ۴۰۹، ۵۵۷، ۵۶۰ وايلدر، تورنتون ١٠٣۴ وب ۱۰۰ ودانتا ۸۴۰ و دکیند، فرانک ۷۰۷، ۷۱۰ ورآرن، اميل ۵۴۳، ۶۰۲، ۶۳۲ ورتر 🛶 سرگذشت ورتر

-

ویلیامز، ویلیام کارلوس ۶۴۲ وینستین ۱۰۳۵ وینکلمان ۱۱۵، ۱۱۹ وینیی، آلفره دو ۱۷۷، ۱۸۷، ۱۹۰، ۲۰۳، ۱۹۲۵، ۱۹۶ ویو، تثوفیل دو ۶۰ ویورلی ۱۹۲

#### A

هاروارد (دانشگاه) ۲۹۵ هازنكلور، والتر ٧١١ هاشم، احمد ۵۶۳، ۵۶۴، ۵۶۵، ۵۶۵، ۶۰۹ هامان ۱۹۷ هامسون، کنت ۸۲۷، ۸۲۷ هاملت ۲۱۹ هاملت ۵۴۲ هان ديسلاند ١٨٥ هان باد ۲۰۶ هانړي سبز ۲۹۳ هانری سوم ۱۸۱ هانریت مارشال ۴۱۹ هاویتمان ۲۹۳، ۴۰۸، ۴۲۰، ۴۲۶، ۷۱۰ هاو ثورن، ناتانيل ۲۹۴ هاولز، ويليام دين ٢٩٥ هایدگر ۱۱۰۵،۹۶۸،۹۶۷،۹۶۶،۹۶۲،۹۶۱ هایم، گئورگ ۷۰۹ هاىمان ۶۱۵ هاینریش فن اوفتردنیگن ۷۹۴، ۱۱۰۵ هاینه، هاینریش ۲۰۱، ۲۱۲، ۲۹۳ هینینگز ۱۰۲۸ هتل بزرگ ۱۰۹۰ هتل ساووی ۱۱۰۶

و مثل ویت نام ۱۰۴۴ ونگروف، سمز، ۵۵۴ ونگری ۷۰۷، ۷۰۷ وورىنگر ٧٠٧ ووگه، او ژن ملکيوردو ۵۴۸ وولف، ويرجينيا ١٠۶٩، ١٠٧٠، ١٠٧٧، وويو ۴۰۲ ويان، بوريس ۹۷۲ ويبراسيونيسم ۶۶۶ وشاک ۱۰۹۸ ويتمن، والت ٢٩٢، ٥٤٧، ٥٤٠، ٤٢٧، V.1.877 ويتوريني ۴۲۴ ويتبك، مونيك ١٠٩٣ ويرزيل ٢٧، ٢٨، ٢٦، ٩٧، ١٧، ١٠٠، ١٠٠ ويزووا، تئودور دو ٥٤٨، ٥٥٣ ويشينسكي ٣٥١ ويكر، گابريل ۵۳۶ ويل، سيمون ٩٧۴ ويلا، خوسه وارگاس ۳۱۱ ويلار، ژان ۱۰۱۵، ۱۰۱۶، ۱۰۴۲ ويلارسيزا ٥٦١ ويلاند ١١٥ ويلاورده، سيريلو ٢١١ ويلدراك، شارل ۵۵۲، ۶۳۳ ويلگنيون ۶۶ ويله ـ گريفن، فرانسيس ٥٢١، ٥٥٣، ٥٥۴ ويلهلم دوم ٧٠٨ ویلهلم مایستر 🗕 سال.های نوآموزی ویلهلم ماىستر ويليامز، تنسى ١٠٢٨، ١٠٣١، ١٠٣٤

همراهان ۶۳۴ همهٔ آنان که مرافتند ۱۰۱۳ همه برضد همه ۱۰۱۸ همینگری، ارنست ۲۹۸، ۱۱۰۸ هنر برای هنر ۲۷۳، ۴۷۱ تا ۴۹۵، ۵۵۹، ۸۵۹ هنر برای هنر ۴۷۸ هنر پرولتاریائی ۰۵۷ هنر جادوش ۸۲۵ هند رمان ۱۱۱۳، ۱۱۶۰ هنر شاعری (هو راس) ۶۸، ۱۰۵، ۱۰۹ هنر مفيد ۴۷۴ هنر و سوررئالیسم ۸۵۷ تا ۸۸۹ هنري، او. ۸۲۱ هنیک، لئون ۴۱۵ هودیس، ی. فان ۷۰۱ هوراس ۲۸، ۶۸، ۲۸، ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۹، ۱۰۹، ۱۰۳۸ ، ۴۸۳ ، ۲۰۶ ، ۲۰۵ ، ۱۴۰ ، ۱۲۳ هوستوس، اوخنيو م. د ۲۱۱ هوسرل ۹۶۷، ۹۶۸، ۹۶۹ هو ثلزنيک، ريشارد ۷۵۲، ۷۵۶، ۷۶۵ هو فمان، ا.ت. آ. ۲۰۱، ۷۹۱، ۷۹۱ هو فمانسو الدو ۴۴ هو فمانشتال ۵۵۸، ۷۰۵ هو فنارک ۴۹ هوکر تکان ۴۹ هوگو، و بکتور ۱۱، ۹۸، ۱۶۱، ۱۶۴، ۱۶۴، ۱۷۷، 110 . 110 . 111 TAL . 110 . 110 194 . 198 . 191 . 191 . 191 . 1NN 3.11 V.1. V.1. V.1. 111. 111. 111. 111. **ADT**. 777. 177. 177. 7PT. .05T .014 .FVS .FVO .FTV .F.F 1.14. 911 . 190 . 277 هولتز ٢٩٣، ٢٢٥.

هجوم 1.10 ، 1.18 ، 1.18 ، 1.19 ، 1.19 هداست، صادق ۳۱۳، ۳۹۶، ۴۰۹ هراكليتوس ٥٥٧ هر تر، هانرې ۷۶۲ ه. در ۱۱۵، ۱۹۱، ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۹۷ ۲۰۰ هردیا، ژوزه ماریا دو ۱۱۷، ۴۸۴، ۴۹۱، 081.000 هررا، ر. ولس د ۲۰۹ هزهگدی ۸۰۰ هرزگی ۸۰۰ 88Y 63 هرودت ۲۱۷ مرودياد ٥٢٢، ٢٢٥، ٣٢٧ هروه ۱۷۲ هزاريسته ۷۷۱ هزليت ١٩٢ هستي و نيستي ۹۶۹ هسه، هرمان ۱۰۹۸، ۱۱۰۵، ۱۱۰۹ هشت جان در یک بیب ۶۶۲ حفت تیر مو سفید - طیانچۀ مو سفید هکتر ۲۱۸، ۱۳۰، ۱۲۷ هكسلي، ألدوس ١٠٧٧ مكل ۲۰۰، ۱۲،۵۳۱،۵۳۱،۵۱۲،۲۰۰ 11.0.94. هليرونر ۴۱۹ هلوسيوس ١۶٧ هلوئيز جديد ١۶٧، ١٧٤، ١٠٩٩ هليوس ۴۵ همايون پور، پرويز ۱۱۶۰ همر (هومر) ۳۰، ۸۶، ۱۰۱، ۱۱۹، ۱۴۰، ۱۴۰ 171, 717, 717, 917, 317, 767, 700, 1.94 .VA9 .9TY

تمایه / ۱۳۰۹

باسيرس (۹۶۱، ۹۶۲، ۹۶۶، ۹۶۶، ۷۶۸، ۹۶۸ باكويسن ۵۲۱، ۵۲۵ بانکو، مارسل ۷۵۲، ۷۶۵ بانگ، ادوارد ۱۷۲، ۱۷۴، ۱۷۷، ۱۷۷، ۷۹۱، ۷۹۵ 971 ..... يزميلوف ۶۷۰ یسنر، لثو یولد ۷۱۰ يسنين ۶۶۰ بعقوب ١۴۶ یک بار طاس ریختن، هرگز سرنوشت را از میان نمې برد ۵۲۶ یک جسد ۸۰۳ ۸۰۴ بکشنبه ۵۹۷ يك قطعة سوررئاليستي ٩۴۶ یک هفتهٔ نیکوکاری با عناصه هفتگانه ۸۱۶ يرستوس ليپسيوس ٧٧ يوسفي، دكتر غلامحسين ۴۸۰ يوليس ۳۱۴ يونسكو،اوژن ۲،۱۰۰۱ تا ۱۰۰، ۱۰۲، ۱۰۲، 1.44 (1.4) یونگ، کارل گوستاو ۵۳۹، ۸۴۵ یونگر، ارنست ۱۰۰۹، ۱۰۹۸، ۱۰۹۸، ۱۱۰۵ يهود ۱۴۶ ييتز، ويليام باتلر ٥٥٧

### ى

یابلونسکایا ۳۰۷ یادداشتها ۹۶۴ یادداشتها و ضد یادداشتها ۱۰۱۰ یادداشتهای متافیزیک ۹۶۹ یادداشتهایی دربارهٔ شعر ۹۲۴ تا ۹۲۷ یادداشتهایی دربارهٔ صناعت شعر ۶۳۹ یازیکوف ۶۵۹

