



ژرفای زبان فارسی بیتردید مدیون تلاش اعجابآور فردوسی بزرگترین شاعر حماسهسرای ملّی ایران است. معماری حکیمانه او در برپایی کاخی رفیع از نظم در زبان فارسی چنان استوار قامت افراشته است که در قرون و اعصار مصون از باد و باران و فرسایش، سرفراز بر تارک فرهنگ ایرانی و اسلامی مىدرخشد، از همين روى آثار قراوانى دربارة فردوسي و شاهنامه او که يکي از معروفترين حماسه های جهان است نوشته شده که کتاب حاضر بي اغراق جامعترين تحقيق در ميان آنهاست. مؤلف کلیه نوشتههای قدیم و جدید را دیده و با تامل و نظری انتقادی در آنها راه تازهای را در فردوسی شناسی بوییده است. مؤلف با اتکا به کفته های خود فردوسی و منابع نزدیک به عصر او غبار افسانههای بیاساس را از چهره شاعر بزرگ زدوده است. نویسنده کتاب دکتر محمد امین ریاحی در ۱۳۰۲ به دنیا آمد. در ۱۳۳۷از دانشکده ادبیات دانشگاه تهران درجه دکتری در زبان و ادبیات فارسی گرفت. در کنار مشاغل مختلف فرهنگی سالها رياست علمي بنياد شاهنامه فردوسي رآبه عهده داشته است. حاصل سالها تلاش و تحقيق فکری و فرهنگی دکتر ریاحی و تتبع و پژوهش او در زبان و ادب بارسی، علاوه بر مقالآت تحقیقی فراوان، کتابهای متعددی در زمینهٔ زبان و ادبیات و نقد و تصحيح متون فارسي است. بعضي از آثار تحقيقي و تاليفي او عبارتند از : مفتاح المعاملات، مرصادالعباد (کتاب برگزیده سال ۱۳۵۴) کسایی مروري، تاريخ عالمآراي نادري، نزهةالمجالس، سفار تنامه های ایر آن ، کلکشت در شعر و اندیشه حافظ، تاريخ خوى (كتاب بركزيدة سال ١٣٧٢)، سرچشمههای فردوسی شناسی و...



ویژه فرهنگ ایران و اسلام



فردوسى

محمد امين رياحي



| فردوسی ۵ نویسنده: دکتر محمد امین ریاحی ۵ مدیر هـنری و طراح جـلد: بـیژن صـیفوری<br> |                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                                                    |                                        |
| مت: ۲۹۰۰ تومان ، همه حقوق محفوظ است.                                               | چاپ سوّم ۱۳۸۰ • شمارگان: ۲۰۰۰ جلد • قد |
| ISBN: 964-5625-38-6                                                                | شیابی: ۲۹_۲۸_۵۲۲۵_۹۶۲                  |

فهرست

| <b>پیشگ</b> فتار |                                                 | *  |
|------------------|-------------------------------------------------|----|
| ۱. فردوسی و      | ی و شاهنامه                                     | 11 |
| فردود            | ردوسی و زبان قارسی                              | ۱۴ |
| شاهنا            | باهنامه و هويّت ملي                             | ۱۸ |
| اگر ش            | گر شاهنامه نبود گر شاهنامه نبود                 | ۲۳ |
| ۲. از افتادن ت   | دن تا برخاستن                                   | ۲۶ |
| نهضد             | هضت شعوبيّه                                     | ۳۲ |
| صبح              | سبح اميد مي دمد 🔹 🔪 🔪                           | ۳۸ |
| ۳. تدوين حم      | ، حماسة ملّى ايران                              | 47 |
| تكويز            | کوین و تدوین گذشته ها                           | 44 |
| بخش              | خش تاریخی شاهنامه                               | ۵۰ |
| سيراله           | سيرالملوكها و شاهنامهها بيرالملوكها و شاهنامهها | ۵۳ |
| پژوهن            | ژوهندهٔ روزگار نخست                             | ۵۵ |
| ۴. دهقانزاده     | رز <b>ادهٔ پا</b> ژ                             | ۶۲ |
| منابع            | نابع احوال قردوسی 👘 👘                           | ۶۳ |
| نام او           | ام او                                           | ۶۴ |
| سال :            | ىال تولد شاعر 💦 🔪 🗠                             | ۶۵ |
| پاژ، زا          | اژ، زادگاه فردوسی                               | ۶٨ |
| طوس              | لوس فردوسی ا                                    | ۶٩ |
| تربيت            | ربيت و تحصيل ۲۰۰۰                               | ۷۲ |
| ۵. در بهار ج     | ر جوانی (                                       | YY |
| سرود             | برودههای جوانی ا                                | ۷٩ |
| شاهنا            | ساهنامه سرای ناکام                              | ٨۶ |
| فردور            | ردوسی و دقیقی ا                                 | ٨γ |
| أغاز ن           | غاز نظم شاهنامهٔ ابومنصوری                      | ٩۰ |
| دوستا            | وستان طوسی                                      | ٩۵ |
| زبان             | بان شاهنامه                                     | ٩٧ |
| زبان ،           | یان طوس ۸                                       | ٩٨ |
|                  |                                                 |    |

| 104 | ۶. سالهای آفرینش شاهنامه               |
|-----|----------------------------------------|
| 107 | نخستين تدوين شاهنامه                   |
| ١٠۵ | بیست و پنج سال شاهنامهسرایی            |
| ١٠٢ | بیست سال دیگر                          |
| 109 | زوال دولت سامانی                       |
| 111 | برآمدن محمود                           |
| 118 | فردوسی و محمود                         |
| ۱۱۸ | چرا فردوسی شاهنامه را بهنام محمود کرد؟ |
| ١١٩ | سال تاریخی در زندگانی شاعر             |
| ١٢٣ | دومين تدوين شاهنامه                    |
| 170 | پایان تدوین دوم شاهنام <b>ه</b>        |
| 175 | شاهنامهای که بهدست محمود رسید          |
| 179 | ۷. ورق برمیگردد                        |
| 129 | بازپسین سرودهها                        |
| 142 | هجونامه                                |
| 144 | اشعار پراکنده                          |
| 145 | دروغی که پس از شش قرن برملا شد         |
| 101 | سالهای پیری و وفات شاعر                |
| 108 | ماجرای خاکسپاری پیکر فردوسی            |
| 180 | ۸. در عصر شاهنامهستیزی                 |
| 188 | در سرزمینهای دور از بغداد              |
| 188 | افسانههای زندگی فردوسی                 |
| 1YT | شاهنامه و محمود                        |
| 171 | پایان شاهنامهستیزی                     |
| 184 | ۹. پیام شاهنامه                        |
| 1AY | وطنپرستي در شاهنامه                    |
| ۱۹۳ | برکناری از نژادپرستی                   |
| 194 | نفرت از جنگ                            |
| ۲۰۳ | شاهنامه، حماسهٔ انسانی                 |
| 705 | شهریاری در شاهنامه                     |
| 717 | خودکامگی مایهٔ تباهی است               |
| ттл | شهریاری و موبدی                        |
| ٢٣٢ | بینش دینی فردوسی                       |
| 777 | احترام بههمه اديان ديكر                |
| 744 | رازهای ناگشوده                         |

| 101                     | ۱۰. ارزش والای شاهنامه         |
|-------------------------|--------------------------------|
| 700                     | ارزش تاريخي شاهنامه            |
| 750                     | ناظمی امین، یا شاعری افرینندہ؟ |
| 7 <b>5</b> <del>1</del> | هنر فردوسی                     |
| TYY                     | داستانسرایی فردوسی             |
| 770                     | شاهكارها                       |
| <b>٢٩٢</b>              | در شهرهای آشنا                 |
| 799                     | عشق در شاهنامه                 |
| ۳۰۲                     | زال و رودابه                   |
| 711                     | پاکی زبان فردوسی               |
| 214                     | عواطف انسانی در شاهنامه        |
| ۳۱۷                     | سوگنامهها در شاهنامه           |
| ۳۲۳                     | درس اخلاق و زندگی              |
| ۳۲۵                     | فراز و فرود در شاهنامه         |
| ۳۲۷                     | شاهكار جاوداني جهاني           |
| ۳۳۱                     | ۱۱. میراث فردوسی               |
| ۳۳۷                     | سنّت شاهنامهسرایی              |
| ٣۴٢                     | تامهای شاهنامهای               |
| <b>***</b>              | سنّت شاهنامهخواني              |
| <b>7799</b>             | ۱۲. جهان شاهنامه شناسی         |
| ۳۵۳                     | اشعار گمشدهٔ شاهنامه           |
| 700                     | تصحيح شاهنامه                  |
| 70Y                     | كوشش ايران شناسان              |
| 7 <b>5</b> 4            | آيندة شاهنامهشناسي             |
| 759                     | فرهنگ واژههای شاهنامه          |
| ۳۷.                     | الديشة و هنر فردوسي            |
| ۲۷۲                     | ۱۳. بزرگداشت فردوسی            |
| ۳۸۳                     | خوابگاه فردوسی                 |
| 770                     | ۱۴. برای مطالعة بیشتر          |
| 291                     | نمايه                          |

ييشكفتار

بهنام خداوند جان و خرد کزین برتر اندیشه برنگذرد

با شاهنامهٔ فردوسی در روزهایی آشنا شدم که هنوز یکی دو سال بیشتر نبود که بهدبستان میرفتم. در خانهٔ ما نسخهای از چاپ مشهور شاهنامه بود که بهخط نستعلیق عسکر اردوبادی بهسال ۱۲۷۵ در «کارخانهٔ مشهدی حاجی آقا در تبریز» بهچاپ سنگی رسیده است.

در سال دوم یا سوم دبستان بودم و تازه خواندن و نوشتن را می آموختم و آن کتاب با تصاویر چشمنواز دلپذیری که داشت مایهٔ سرگرمی و لذّت ساعات فراغت من بود. شاید تا اندازهای هم حجم و نام بزرگ شاهنامه وسیلهای برای خودنمایی و ارضای غرور کودکانهٔ من در حضور مهمانان خانواده بود.

بعدها در طی سالهای تحصیل و تدریس، در همهٔ عمر، انس و الفتم با شاهنامه و عشق و احترامم بهسرایندهٔ بزرگ آن فزونی گرفت. وقتی که برای خدمت در بنیاد شاهنامهٔ فردوسی دعوت شدم با شور و اشتیاق پندیرفتم و شب و روزم را وقف شاهنامه کردم و امروز که به گذشتهٔ پرفراز و نشیب عمر بازمینگرم می بینم بهترین سالهای عمرم همانها بود. ایّام خوش آن بود که با دوست بسر شد...

در سالهای اخیر کتاب سرچشمههای فردوسی شناسی، مجموعهٔ نوشتههای کهن دربارهٔ فردوسی و شاهنامه و نقد آنها را تدوین کردم که به همّت مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات **فرهنگی (پژوهشگاه) انتشار یافت. نیّتم این بود که مجموعهٔ منابع کهن را یکجا در** دسترس پژوهندگان جوان بگذارم تـا زنـدگانی حکیم بـزرگ را بـر اسـاس مـنابع دست اول و عاری از افسانههای معروف بهنگارش درآورند.

این بار آقای حسین پایا مدیر محترم انتشارات طرح نو با لطف و مهربانی پیشنهاد کردند که این خدمت را خود بر عهده گیرم. با وجود ناتوانی ناشی از پیری و بیماری و تصوّر موانع گونه گون با میل و رغبت پذیرفتم و امروز شادم که این اثر به مرحله انتشار رسیده است.

نوشتن کتابی جامع دربارهٔ حکیم و شاعر بزرگ ما و شاهکار عظیم جاودانی او در حجم محدودی که برای مجموعهٔ بنیانگذاران فـرهنگ امـروز پـیش.بینی شـده مقدور نیست. و کتابهای فراوانی دربارهٔ جنبههای گونه گون شعر و هنر و اندیشهٔ او و هر یک از داستانهای شاهنامه باید نوشت و نوشتهاند و خواهند نوشت.

من دراین فرصت کم کوشید، ام که برکنار از افسانه های پوچ تذکر ، نویسان، منحصراً بر پایهٔ گفته های خود شاعر و تأمل در نوشته های کهن نزدیک به عصر او، و توجه به تحولات فکری و سیاسی و تاریخی آن عصر، راهی به حقایق زندگی حکیم بزرگ بیابم و یافته ها را به زبانی ساده و روان و سازگار با زبان شاهنامه به قلم آورم.

در این جستجوها، نکتهها و حدسهای تازهای بهمیان آمده که شاید تـمام آنـها به آسانی مورد قبول کسانی که با مطالبی خلاف آنها انس گرفتهاند و آنها را پذیر فتهاند قرار نگیرد. ولی اطمینان دارم که طرح این مسائل و بحثهایی که شاید در مورد آنها درگیرد پرتوهای تازهای بر صحنهٔ تاریک موضوع خواهد افشاند.

در نقل مطالبی از متأخران و معاصران منابع ذکر گردیده، و در مورد مآخذ دیریاب کهن به سرچشمههای فردوسیشناسی ارجاع شده است. ابیات فردوسی آنچه مربوط به نیمهٔ اول شاهنامه است از دفترهای چهارگانهٔ ویراستهٔ دکتر خالقی مطلق، و ابیات مربوط به نیمهٔ دوم شاهنامه از چاپ بروخیم نقل شده است.

در اینجا وظیفهٔ خود میدانم که نهایت سپاسگزاری خود را از آقای پایا مدیر محترم مؤسسه طرح نو و همکاران ارجمندشان که هـر یک بـهنحوی در آرایش و پیرایش این اثر کوشش فرمودهاند صمیمانه ابراز نمایم و نیز از دوست عزیز آقای علیاصغر محمدخانی متشکرم که برخی کتابهای مورد نیاز را از گوشه و کنار بهامانت گرفتند و در اختیار من نهادند.

حاصل کار را که دربرابر عظمت فردوسی و شاهکار گرانقدر او اثری بسیار ناچیز و چون قطرهای دربرابر دریای بیکران است با کمال شرم و فروتنی بهدوستداران شاهنامه خاصه زنان و مردان حقپرست دانشمندی که در مواقع لزوم و در فرصتهای مناسب از حریم حرمت فردوسی و ارزش والای شاهنامه دفاع کردهاند تقدیم میدارم.

دكتر محمد امين رياحي تهران \_ اوّل اسفند ۱۳۷۴

## فردوسي وشاهنامه

نمیرم از این پس که من زنددام که تخم سـخن را پـراکـنددام

ملت ایران در طی چندهزار سال گذشتهٔ درخشان خود بزرگانی از فرمانروایان و شاعران و حکیمان و دانشمندان و هنرمندان و سرداران و جنگاوران در دامان خود پرورانیده که مایهٔ سرافرازی و بلندنامی ما در جهانند و از آن میان بزرگترین و نامدارترین ایرانی، فردوسی طوسی است.

وقتی شخصیت بزرگان رفته را بر مبنای تأثیری که بعد از خود برجای گذاشتهاند و با طول مذّتی که اثر آنها پایدار مانده بسنجیم درمییابیم که فردوسی بزرگترین ایرانی در تمام ادوار و قرون بوده است.

هیچ ایرانی به اندازهٔ فردوسی در سرنوشت ملّت و کشور خویش تأثیر پایدار برجای ننهاده است. کوروش شاهنشاهی بزرگی بنیاد نهاد و با وضع و اجرای قوانین دنیاپسند ایران را بلند آوازه ساخت. امّا آنچه او بنیاد نهاده بود با هجوم اسکندر فرو ریخت. اردشیر بابکان چهارمین دولت برزگ ایرانی را تأسیس کرد آن هم به دست اعراب از میان رفت. آخرین بار، نادرشاه دهلی راگرفت و گنجهای بیکرانی به ایران آورد. اما از

آنهمه بعد از نادر چه برجای ماند؟

اکنون فردوسی را ببینیم که از شعر و اندیشهٔ والای خودکاخ عظیمی پی افکند که در طی قرون از باد و باران و طوفان حوادث و کینه و هجوم اقوام گزندی نیافته است.

فردوسی بیتردید بزرگترین شاعر ایران است و تصوّر میکنم در آینده هم وقتی که تعصّبات ملّی در اقوام جهان کاهش پذیرد جهانیان او را بزرگترین شاعر بشریّت خواهند شناخت.

مي پر سيد: دليل اين ادّعا چيست؟

می گویم: این حکم نقّاد روزگار است. مقام و مرتبت یک شاعر یا نویسنده و ارزش آثار او را طول مدّت توجّه و اقبال خوانندگان به آثار او، و وسعت دایرهٔ انتشار آن آثار تعیین می کند. شاعری در حیات خود یا در سالهایی از حیات خود در یک شهر یا منطقه یا کشور، شهرت و محبوبیت می یابد و بعد جزو فراموش شدگان در می آید. آثار شاعری دیگر در مدّتی درازتر و در پهنه ای وسیع تر بر سر زبانها جای می گیرد و می ماند.

وقتی به درجهٔ شهرت و اعتبار انبوه شاعران ایران در هزار سال گذشته می نگریم، و تذکره ها و کتابهای تاریخ را ورق می زنیم، می بینیم در هر قرنی شاعری در اوج شهرت بوده، و با گذشت سالها و تحوّل ذوقها، شاعران دیگری ظهور کرده اند، و پردهٔ فراموشی بر روی نام و آثار نامداران دیروز افتاده است.

در هـمين پـنجاه سـال اخـير، در هـر دهبيست سـال شـاعران و نويسندگانی، يا بر اثر ذوق و پسند مـردم، يـا بـهاقـتضای سـياست روز درخشـيدهانـد و نـام آنـها بـر سـر زبـانها افـتاده. بـعد بـتدريج بـهخيل فراموش شدگان پيوستهاند.

از میان شاعران همزار سمال گذشته نمزدیک بهده تمن در درجمات مختلف شهرت خود را حفظ کردهاند و سرنوشت جاودانگی یافتهانمد و در میان آنها فردوسی و شاهنامهٔ او چون خورشید میان ستارگان میدرخشد. با اینکه قرنها در معرض عناد و ستیز فرمانر وایان و سیاستهای وقت بوده، با اینهمه در تمام قرون بزرگترین شاعر و حکیم ایران شناخته شده و هرگز کسی را بر او برتری ندادهاند.

بهخارج از ایران بنگریم. از روزی که شاهنامه بهزبانهای اروپایی ترجمه شده با اینکه دقایق و ظرایف فکری و هنری شاهنامه در ترجمه بهزبانهای دیگر انتقالپذیر نبوده، و با اینکه شاهنامه آیینهٔ فرهنگ ملّتی بوده که با تمدّن ملّتهای دیگر و آداب و رسوم آنها فرقهای اساسی داشته، عظمت شاهنامه و قدرت آفرینندگی فکری و هنری فردوسی کار خود را کـرده است. ادب شناسان اروپایی پیامهای انسانی و لطایف اندیشه فردوسی را نیک دریافتهاند و آنرا از میراثهای جاودانی فرهنگ بشری شناختهاند. کسانی آنرا ه مپایهٔ بزرگترین شاهکارهای ادبی و فکری جهان شمردهاند، و از آن میان دانشمندانی که از بند تعصّب رسته بودهاند آنرا برتر از همه دانستهاند.

یان ریپکا دانشمند بزرگ چک در *تاریخ ادبیات ایران* نوشته است: «فردوسی در سراسر عرصهٔ ادبیات فارسی چون تهمتن قـد بـرافـراشـته است»<sup>۱</sup>.

همو درباره شاهنامه گفته است: «حقیقتی مسلّم است که در پهنهٔ گیتی هیچ ملّت دیگری دارای یکچنین حماسهٔ باعظمتی نیست که بر تمام سنّتهای تاریخی وی از دوران تاریک اساطیری تا اواسط سدهٔ هفتم باشد»<sup>۲</sup>.

من بر آنم فردا، روزی که ترجمههای بهتری از داستانهای شاهنامه در جهان انتشار یابد، و کوتهنظریها و تـعصّبها از جـهان رخت بـربندد،

۱. یان ریپکا: *تاریخ ادبیات ایرا*ن، ترجمهٔ عیسی شهابی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۵۵، ص ۲۵۱. ۲.همانجا، ص ۲۶۱. شاهنامه بزرگترین شاهکار جهانی، و فردوسی بزرگترین شاعر جهان شناخته خواهد شد.

در میان تمام شاعران بزرگ جهان هیچیک را نمی یابیم که منل فردوسی همهٔ عمر خود را از جوانی تا پیری صرف آفرینش تنها یک کتاب با یک آرمان والاکرده باشد. حماسه های معروف جهّان مهابهاراته و رامایانه هند، و ایلیاد و اودیسهٔ یونان روایات محلی یا اساطیری و شرح جنگها و خونریزیها بر سر یک عشق یا کینه جویی شخصی و قبیله ایست. در مقابل شاهنامه تاریخ حماسی ملّتی بزرگ در حیات چند هزار سالهٔ اوست. آرمان فردوسی آرمان و عواطف حقیر یک شخص یا آرمان یک قوم و قبیله نیست. آرمان او آرمان یک ملّت بزرگ و حتی برزگ و حتی برزگترین

افر فردوسی را تنها به عنوان یک ساعر بزری و حتی بزرگترین شاعر ایران بشناسیم، قدر او را درست نشناخته ایم و حق او را ادا نکرده ایم. فردوسی نه تنها بزرگترین شاعر ایران بلکه حکیم و متفکّری بزرگ و رهبر فکری و معلم بزرگ ملت ایران، و استواری بخش زبان فارسی، و یگانگی بخش ملت ایران، و جاودانگی بخش آزادی و استقلال ایران است. و شاهنامه او معرّف ملت ایران به عنوان ملّتی با فرهنگ والای باستانی و مایهٔ عزّت و اعتبار ایران در انظار جهانیان است.

### فردوسی و زبان فارسی

حکیم بزرگ وقتی کاخ بلند جاودانی خویش را پی افکند که ایران اسیر استیلای خلافت عربی بغداد بود. ادب رسمی در محافل بالای اجتماع، ادبیات عرب بود. مکاتبات دیوانی و تألیفات علمی بیشتر بدان زبان جریان داشت. او با سرودن کتابی با این حجم و عظمت تواناییهای زبان فارسی را برای بیان انواع مطالب نشان داد و پایهٔ زبان فارسی را استواری بخشید. و زبان شاهنامه طی هزار سال معیار و پشتوانیهٔ زبان فارسی قرار گرفت. اینکه امروز زبان فارسی با تحوّلات طبیعی هزارساله هنوز دنبالهٔ زبان فر دوسی است، و اینکه هنوز ایرانیان درسنخوانده نیز در برابر چشمان حیرتزدهٔ بیگانگان زبان شاهنامه را میفهمند حکایت از معجز طبع و اندیشهٔ فر دوسی دارد.

در پاییز سال ۱۳۷۳، وزارت فرهنگ فرانسه زبان فارسی را از برنامهٔ دروس و امتحانات دبیر ستانهای آن کشور حذف کرد. شبی از یکی از رادیوهای اروپایی صدای دختری ایرانی را شنیدم که با شور و هیجان از فردوسی و شاهنامه یاد میکرد. توگویی دو گوشم بر آواز اوست. او در مصاحبه با گویندهٔ رادیو ضمن دلایل اعتراض خود بهاقدام دولت فرانسه میگفت: هیچیک از ملتهای اروپایی آثار ادبی دویست سال پیش خود را نمی فهمند و در آموختن آنها دشواریها میکشند. ولی زبان فردوسی و زبان شاهنامه را ایرانیان امروز زبان امروزی خود احساس میکنند. دولت فرانسه با چه حقّی به چنین زبانی که حامل فرهنگ غنی و درخشان بشری است بیحر متی میکند؟

بهیاد هوشمندی گردیه خواهر بهرام چوبین، و دلاوریهای گردآفرید در رزم سهراب افتادم بدانست سهراب کو دخترست

سر و میوی او از در افسرست شگفت آمدش، گفت ز ایران سپاه چسنین دخستر آمید بسه آوردگاه سیواران جسنگی بسهروز نیبرد هیمانا بسهابسر اندر آرنید گرد!

استدلال آن دختر ایرانی که در روزنامههای فرانسبه هم انعکاس یافت بر دلها نشست. و همّت ایرانشناسان دانشمند ایراندوست و فشار افکار عمومی سبب شدکه دولت فرانسه از تصمیم نابجای خود منصرف شد، و زبان فارسی همچنان بهعنوان یک زبان معتبر جمهانی در برنامهٔ دروس و امتحانات مدارس فرانسه برجای ماند.

اینکه شاهنامه را امروز بعد از هزار سال ایرانیان درس نخوانده هم می فهمند دو سبب دارد: یکی اینکه فر دوسی آن را به زبان سادهٔ عصر خود، زبانی که معاصرانش بدان سخن می گفتند سروده و فضل فروشی نکرده است. دیگر اینکه در طی هزار سال ایرانیان مدام آن را خوانده اند و تعبیرات شاهنامه بر سر زبانها مانده و از گزند نیستی رسته است. در حالی که برخی قصیده های صد سال اخیر را بدون تأمل و مراجعه به کتاب لغت نمی توان فهمید.

به عنوان نمونه داستان زال و رودابه را بخوانیم. سراسر داستان مثلاً آنجاکه مهراب کابلی با زال گفتگو میکند، یا گفتگوی پر ستندگان (کنیزان رودابه) با زال، گفتگوهای زال و رودابه، گفتگوی زال و بزرگان لِشکرش، نامهٔ سوزناک زال دلاز دستداده به پدرش سام، نامهٔ مدبّرانه و اندیشیدهٔ سام به منو چهر، همچنین گفتگوی رستم با اشکبوس، به زبان سادهٔ محاورهٔ قرن چهارم است.

از اینجاست که هنوز هم ایرانیان در سنخوانده شاهنامه را به رغبت می شنوند و می فهمند (با اندک کهنگی در پارهای تعبیرات) در حالی که متنهای یکی دو قرن بعد از شاهنامه چون: التوسّل الی الترسّل، عتبة الکتبه، عرایس الخواطر، روضة العقول، ترجمهٔ تاریخ یمینی، نفتة المصدور، و از کتب متأخر دُرّهٔ نادره را (که اصولاً برای طبقه خاص مخاطبان معدود تألیف شده) در س خوانده های دانشکده های ادبیات هم به آسانی نمی فهمند.

چرا پنهان کنم، حتی بسیاری از مدرّسان ادبیات دانشگاهها هـم رغبت خواندن آن متون را ندارند و وقتی هم بخوانند کمتر میفهمند.

۱. فروزانفر گفته است: «شما در خواندن شاهنامه کمتر به کتاب لغت محتاج می شوید تا در خواندن گرشاسپنامه » سخن و سخنوران، چاپ دوم، ۱۳۵۰، ص ۴۸. شاهنامه شاهکاری مردمی و بهزبان مردم روزگار سرایندهٔ آن است. و رمز هوشیاری فردوسی در این است که آن را به نثر ننوشته که فقط باسوادان معدود آن عصر و قرون بعد بتوانند آن را بخوانند و از آن بهره گیرند. آن را به نظم درآور ده تا دستمایهٔ کار شاهنامه خوانها گردد و در خاطرها جای گیرد و در میان تودههای مردم رواج یابد و تأثیر بخشد. از راه افسانه ها خبر داریم که حتّی کودکان در کوی و برزن بیتهایی از آن را بسه آواز می خواندند <sup>۲</sup> و در کاشیهای به دست آمده از کاوشهای باستان شناسی می بینیم که کارگران و هنر مندان بیتهای شاهنامه را بر روی

ادیبان و دانشمندان امروز هم برای اینکه زبان و قلمشان از لطف و نغزی و شیوایی برخوردار گردد نیازمند انس با شاهنامهاند. استاد بـزرگ عصر ما زندهیاد بدیعالزمان فروزانفر تجربهٔ خـود را در رسیدن بـهزبان فصیح مفهوم بارها نقل میکرد و من گفته او را جایی نوشتهام و در اینجا نقل آنرابجا می بینم.

می گفت: «در ابتدا در زادگاه خود بشرویه و بعد در مشهد به تحصیلات قدیمه پر داختم و به جایی رسیدم که خود را از استادان زمان بی نیاز دیدم. آنگاه به تهران آمدم. در اینجا هر گاه در انجمنی نطق می کردم یا چیزی را که نوشته بودم می خواندم، احساس می کردم که سخنم برای شنو ندگان خنده آور است و حالت مصنوعی و ترجمه از یک زبان دیگر را دارد. به اشارت یکی از ادیبان دانشمند آن روز به مطالعهٔ شاهنامه پر داختم، و آن را در یک سال دو بار از اوّل تا آخر خواندم و ابیات نغز آن را به خاطر سپردم. از اینجا روزی رسید که دیگر هر وقت چیزی می نوشتم یا نطقی می کردم حس می کردم که حالا دیگر زبانم برای دیگران قابل قبول است».

۱. سرچشمه های فردوسی شناسی، ص ۴۱۵.

۲. عبدالله قوچانی، اشعار فارسی کاشی های تخت سلیمان، ص ۳، ۴۲، ۵۸ ــ ۶۲، ۸۴.

شاهنامه و هویت ملّی فردوسی با شاهنامهٔ خود مفهوم ایران را مشخص کرد و احساس ایرانی بودن را در دلهای ایرانیان جان تازه ای بخشید. وقتی می گوید «عجم زنده کردم بدین پارسی» ارزش کار و رسالت تاریخی خود را درست دریافته و بیان کرده است. او جامعه و زبان و فرهنگ بیمار ایران را با شاهنامهٔ خود، از گزند مرگ و نیستی رهانید و به سر منزل سلامت رسانید.

علامهٔ بزرگ محمد قزوینی نوشته است: «هـر ایـرانـی در هـر طـبقه و درجهای که باشد نسبت به حال خود مقدار عظیمی از ملیّت خـود را مـدیون فردوسی است و این از بدیهیّات اولیّه است».

در آن هزار سال پیش که هنوز مفهوم ملیّت در میان اقوام غربی پدید نیامده بود، فردوسی شاهنامه را بهصورت آیینهای از فرهنگ تابناک ایرانی پیش چشم ایرانیان نهاد، و مردم ایران را بههستی ملّی خویش آگاه ساخت. بعد از او هم در این هزار سال، ایران در برابر هجومهای خارجی و طوفانهای داخلی از روح شاهنامه نیرو گرفته، و حوادث تلخ را پشت سر نهاده، و همچنان زنده و سرافراز پایدار مانده است.

در طی هزار سال گذشته، آنچه دربارهٔ اعصار باستانی در ذهـن مـردم ایران میگذشته و در کتابهای ادب و تاریخ ما آمـده، از شـاهنامه سـرچشـمه گرفته است. نامهای شاهان و پهلوانان باستانی با شاهنامه در ایران و در قلمرو وسیع فرهنگ ایرانی راه یافته و برجای مانده است.

تا صد سال پیش، تا قبل از انتشار تحقیقات ایران شناسان، تاریخ گذشته های ایران منحصراً بر اساس شاهنامه شناخته می شد. نام مادها و هخامنشیها و اشکانیان به گوش کسی نخور ده بود، برای اینکه در شاهنامه یادی از آنها نبود.

جغرافیای شاهنامه هم گواهی بىر پيوستگی دلهای ايىرانىيان و اقـوام خويشاوند و همفرهنگ ماست. در سراسىر ايـرانزمـين و نـيز در خـارج از مرزهای سیاسی امروزی در قلمرو دیرین فرهنگ ایرانی، هنوز بسا جایگاههای حوادث و صحنههای حماسهٔ ملی پدیدار است. نه تنها در کوههای فارس و لرستان و آذربایجان و مازندران و خراسان، حتّی در سرزمینهای همسایه و خویشاوند ما در افغانستان و آسیای میانه و قفقاز یادگارهایی از فرهنگ شاهنامه هست، و در اینجا و آنجا قدمگاه رخش و رزمگاه رستم و تختگاه جمشید و کیخسرو و دیگران را نشان می دهند.

وقتی سخن از ملّت ایران و فرهنگ ایرانی و خاطرات ملّی به میان می آید مبادا حمل بر نژادپرستی شود. نباید فراموش کرد که نـژادپـرستی پنداری نکوهیده و نامعقول است، اما در مقابل، بستگی بهفرهنگ ملّی و تاریخ و خاطرات مشترک قومی احساسی خردمندانه و مایهٔ بقا و حیات ملّتها و پیشرفت فرهنگ بشری است.

تصوّر نژاد خالص و اندیشیدن بدان و نفرت از اقوام دیگر خیالی باطل و کودکانه و نفرتانگیز است. در گذشتهٔ دور اعراب بنی امیه و عمّال آنها با این پندار ضدّانسانی و با «موالی» شمر دن اقوام شکست خور ده و تحقیر و بر دهساختن آنها جنایتها کر دند. در گذشتهٔ نز دیک هم هیتلر و همفکران و پیروان او با همان شعار ها و روشها آتشها برافر و ختند. در جهان امروز خرد و اندیشهٔ سالم آنقدر ها در دلها نفوذ یافته که از آن نگرشها با نفرت یاد می شود.

امروز در دنیاکمتر می توان نژاد خالصی یافت. در هزار های گذشته تو دههای انسانی پهنهٔ کرهٔ خاکی را در نو ر دیدهاند و با هم در آمیختهاند و از این راه فر هنگهای بزرگ پدید آمده و رشد کر ده است.

سرزمین مانیز در درازای هزارهها در گذرگاه حوادث جای داشته و از هرسوی مورد هجوم اقوام و قبایل کوچنشین بوده است. مهاجمان آمدهاند و رفتهاند و آنها که ماندهاند با ساکنان سرزمین در آمیختهاند و ایرانی شدهاند. وقتی آریاییها در موجهای پیاپی دررسیدند با بومیان که فرهنگهای گونه گون و گاهی پیشر فته داشتند همزیستی گرفتند و زندگی تازمای یافتند. بعدها هم اقوام و گروههای بزرگ و کوچک، چه بهتاخت و دشمنی و چه بهمهر و دوستی بهاین سرزمین آمدند و رفتند و اجزائی از وجود و فرهنگ خود برجای نهادند که چون قطرمها یا جویبارهایی با دریایی بزرگ درآمیختند.

ملت ایران و فرهنگ تابناک ایرانی حاصل این گذشته هاست. ملّت بزرگی که اقوام گونه گونی در آغوش گرم آن با مهر و نوازش زندگی میکنند و با داشتن لهجه های متنوع، خود را ایرانی می شناسند و زبان فارسی را زبان ملی سرزمین خود می دانند و به تاریخ و خاطرات مشترک گذشته و آداب و رسوم و سنن ایرانی به یکسان دلبستگی دارند و از شاهکار های هنری و ادبی ایران به یکسان لذّت می برند.

حوادث تلخ و شیرین گذشته نشان داده است که هیچ حادثهای و تحریکی نمی تواند به همبستگی مردم این سرزمین لطمهای وارد آورد. و به شهادت تاریخ این ملّت همیشه در روزهای خطر در صف واحدی از مردم و سرزمین خود دفاع کرده است و هر یک تن ایرانی هم که قدم از مرزها بیرون میگذارد در سرزمینهای بیگانه کموبیش چه بخواهد و چه نخواهد سفیر فرهنگی ملّت خویش است.

از دگرسو تجربه های قومی ادوار گذشته و آشنایی و همبستگی با اقوام و فرهنگهای مختلف سبب گردیده که روح ایرانی در عین پای بندی به هویت ملی و فرهنگی خود، و مقاومت در برابر چیرگی بیگانگان و فرهنگ آنها، از فضیلت والای گذشت و آشتی جویی و مدارا و نیکاندیشی و بر دباری و شکیب ورزی در برابر اندیشه ها و آیینهای گونه گون بر خوردار باشد و اینهمه سبب شده است که جهانیان همواره به چشم احترام به ایران و ایرانیان بنگرند.

شاهنامهٔ فردوسی پیام آور این روح جاویدان ایرانی است. احساس

ایرانی بودن و خاطرات مشترک ملی و فرهنگ ایرانی داشتن و به ملتی واحد وابسته بودن را فر دوسی بزرگ با آفرینش شاهنامهٔ خود، جاودانگی بخشیده است.

نگویید که اگر شاهنامه هم نبود، ذکر حوادث و نامها در کتابهای تاریخ هم بود. زبان فارسی هم در شعر و غزل و قصیدهٔ سایر گویندگان وجود داشت. نه، مسئله بهاین سادگیها نیست. دیوانهای فرخی و عنصری و انوری و سایر شاعران مدیحه پرداز یا دیوانهای غزل و مئنویهای عرفانی و غنایی چنین اثر و نیرویی نداشت. شاهنامهٔ فردوسی به صورت کارنامهٔ زندگی و فرهنگ یک ملت از جنبه های گونه گون تأثیرگذار بوده است.

فردوسی با شاهنامه جاودانی، بهشتی از آرزوهای انسانی، با ملتی سراسر نیکی و نیکبختی و دشمن پلیدیها و تباهیها و هر گونه مظاهر اهسسریمنی، و با فرهنگی گسترده و درخشان آفریده، و اینهمه را بسه شیوهای هنرمندانه و بهزبانی استوار و شیرین و ساده و رسا و همه کس فهم بیان کرده است. زبانی که در پرتو نبوغ فردوسی بخت جاودانگی یافته، و در طی هزار سال پایه و پشتوانه زبان ملی مردم این سرزمین گردیده است.

هر ایرانی در طی قرون با خواندن و شنیدن حوادث و داستانهای شاهنامه خود را فرزند و وارث فرمانر وایانی دادگر، پهلوانانی دلیر و جوانمرد، حکیمانی خردمند و بالاخره مردان و زنانی عاشق و مدافع سرزمین زیبا و سبز و خرم و افتخارات آن احساس کرده است.

در تاریخ حوادث دور و نزدیک کشور خود میبینیم که هر بار بعد از گذشت طوفان و فرونشستن امواج بلا و فتنه کـه مـردم ایـران بـهخود آمدهاند، بههویت ملّی خویش اندیشیدهاند و زندگی نو بر پایهٔ فرهنگ و افتخارات کهن از سر گرفتهاند. آن روز که ایرانیان مسلمان شدند، امیدوار بودند که ایرانی بودن خود، زبان ملّی خود، تاریخ و خاطرات روزگاران سرافرازی خود و آداب و رسوم و سنّتهای خود و به طور کلی آن قسمت از فرهنگ ملّی خود را که با اصول آسمانی اسلام ناسازگاری نداشت نگه دارند. در برابر آنها برخی تازیان نژادپرست که تمایلات آنها در خلافت بنی امیه و بنی عباس تجلّی داشت کمر به نابو دکردن هستی ملّی و فرهنگ درخشان این ملّت بسته بودند. فر دوسی با آفرینش شاهنامهٔ خود تاریخ و فرهنگ و خاطرات مشترک ملی ما را از نابو دی رهانید و با اسلام آشتی داد و حیات جاودانی بدان بخشید.

فردوسی یک ایرانی خردمند مسلمان بود، و چهرهٔ فرهنگ باستانی و تاریخ ملی ایران را به گونهای پیراست و آراست که تعارضی با معتقدات جدید ایرانیان نداشته باشد و بوی هواداری از کیش رهاشدهٔ کهن را ندهد. در جایجای کتاب عشق و ایمان خود را به اسلام بیان کرد. گزارش ظهور زردشت را خود نسرود و آن را از گفتار دقیقی گرفت و در محلً خود جای داد. جزئیّات حادثه ها را هم به نحوی بازگفت که مغایر با اخلاق اسلامی نباشد. مثلاً وقتی تهمینه دل به رستم می بازد، شبانه موبدی فرا خوانده می شود که میان آن دو پیوند زناشویی بندد.

شاهنامه جلال و شکوه فرهنگ باستانی را با ایران اسلامی به هم پیوسته است. پلی است میان دیروز و امروز. فردوسی به ما آمو خته است که میان عرب و اسلام فرق بگذاریم و حساب آن دو را از هم جدا نگه داریم. فردوسی شکست ایرانیان را از تازیان با اندوه و افسوس بیان میکند، امّا تصویری هم که از ایرانیان پیش از اسلام نشان می دهد، تصویری مخالف با معنویات یکتاپرستی اسلام نیست.

اگر شاهنامه نبود ...

ما ایرانیان که چشم باز کرده ایم و از کو دکی به یاد گذشته های پرافتخار به ایرانی بودن خود نازیده ایم نمی توانیم تصور کنیم که اگر شاهنامه نبود و با قدرت اندیشه و هنر فردوسی چنین تصویری از گذشتهٔ ایران در اذهان ساکنان این سرزمین نقش نبسته بود، و آداب و رسوم و سنن و خاطرهٔ سرافرازیهای باستانی از یاد می رفت، و زبان فارسی برجای نمی ماند، اکنون چه حال وروزی داشتیم؟

هفتاد سال پیش مرحوم فروغی در استمدادنامهٔ انجمن آثار ملی برای ساختمان آرامگاه فردوسی نوشته است: «فردوسی طوسی یکی از بزرگان نامدار و تاریخی ایران است که هیچکس از هیچ طبقه از بزرگان ایران از او بالاتر نیست...».

این سخن درست است اما به دنبال آن عباراتی در قیاس فر دوسی با شاعران بزرگ ملل دیگر می آور د که در آن جای حرف هست. می گوید: «فر دوسی برای ایران همان مقام را دار د که «هومر» برای یونان قدیم، «شکسپیر» برای انگلستان، «ویکتور هوگو» برای فرانسه، «پوشکین» برای روسیه، و «امرؤ القیس» و «متنبّی» برای عرب...».

فروغی این عبارات را در سالهایی نوشته که سطح فهم و سواد در ایران بسیار پایین بود. همین قدر خواسته است بگوید که مقام فر دوسی از مقام همهٔ شاعران دیگر ایران بالاتر است. جز اینکه در این قیاس حق فر دوسی ادا نشده است. واقعیت این است که اگر مثلاً گوته و هوگو و پوشکین و متنبّی نبودند، باز هم زبان و ملیت آلمانی و فرانسوی و روسی و عربی برجای بود، امّا اگر فر دوسی و شاهنامهٔ او نبود شاید امروز دیگر کشوری با ملیت ایرانی و زبان فارسی و جود نداشت.

تردیدی نباید داشت که با گستردگی سرزمین ما، و وجود موانع طبیعی از بیابانها و کویر هاو رشته کوههابرای ار تباط آسان ساکنان نواحی مختلف کشور با یکدیگر، و عدم استمرار یک حکومت فراگیر ملی مرکزی در تمام قرون، کار به اینجا می کشید که در گوشه وکنار ایران تحت حکومت سلسله های کوچک لهجه های محلی که بقایایی از آنها هنوز هست، جدا از یکدیگر رشد می یافتند و به صورت زبانهای مستقل کم ارتباط با هم در می آمدند و آنوقت تحقق یک ملت و کشور واحد به نام ایران نامحتمل بود.

دردناکتر این بودکه در هجومهای اقوام و قبایل بیابانگرد، اساطیر قومی و قبیلهای آنها در اذهان سادهٔ ساکنان این سرزمین رسوب میکرد، و زبانهای آنها جای زبان فارسی را میگرفت. در آن صورت، ایرانی بودن و به گذشتهٔ پرافتخار و فرهنگ ملی خود مباهات ورزیدن مفهومی نمی داشت و ساکنان این دیار هم وضع و حالی چون ساکنان سرزمینهای آسیای میانه و روم شرقی و عراق و مصر و شام و شمال افریقا و بومیان امریکا را داشتند که زبان و هویت ملی خود را از دست دادهاند و زبان و هویت و رنگ ملتهای غالب را گرفتهاند.

این را هم فراموش نکنیم که در درون ایران، در برابر آرمان فردوسی جریان مخالفت با فرهنگ ایرانی قدرت داشت. در همان سالهای حیات فردوسی میمندی وزیر محمود غزنوی زبان دیوانی را از پارسی به تازی برگردانید. حتی اندکی بعد ابوالفضل بیهقی تاریخنویس معروف رسالهای گرد آورد شامل لغات تازی که باید دبیران به جای واژههای پارسی در نوشتههای خود به کار برند.

در هزار سال گذشته، اگرچه در بیشتر قرون در هر ناحیه از ایران سلسلهای محلی حکومت میکرد. اما وجود زبان واحد و بستگی بهخاطرات مشترک باستانی، که این هر دو میراث فردوسی است، موجب وحدت فرهنگی در سراسر ایران بود. و همهٔ ساکنان این سرزمین خود را ایرانی می شمردند و رواج آداب و رسوم و جشنهایی که در شاهنامه ذکر شده و نامهای شاهان و پهلوانان داستانهای شاهنامه از موجبات یگانگی ملی بود. پس بپذیریم که اگر ایرانی با زبان و فرهنگ و هویت ملی امروزی داریم، مرهون فردوسی و شاهنامهٔ او هستیم.

برتلس خاور شناس بزرگ روس، نطق خود را در آیین هزاره فردوسی با این عبارات بهپایان رسانیده است: «مادام که در جهان مفهوم ایرانی وجود خواهد داشت، نام پرافتخار شاعر بزرگ هم که تمام عشق سوزان قلب خود را بهوطن خویش وقف کر ده بو د جاوید خواهد ماند. فر دوسی شاهنامه را با خون دل نوشت، و به این قیمت خریدار محبت و احترام ملت ایران نسبت به خود گر دید» .

خود فر دوسی چه خوب گفته و چه درست پیش بینی کرده است. بسناهای آباد گردد خراب ز بساران و از تسابش آفتاب پی افکندم از نظم کاخی بسلند که از باد و بساران نسیابد گیزند

# ۲

## از افتادن تا برخاستن

چنان فاش گردد غم و رنج و شور که شـادی بـههنگام بـهرام گـور

فروپاشی دولت ساسانی با آن عظمت و جلال و شکوه در برابر هجوم قبایلی کوچک و ضعیف و پراکنده باورنکردنی بود و موجب بهت و حیرت مردم ایران گردید و این حیرت و سرگردانی همگانی تا سالیان دراز ادامه یافت.

واقعیت این است که بعد از عصر طلایی سلطنت خسر و اول انوشیروان در دورهٔ جانشینان ناسزاوارش موجبات زوال حکومت فراهم شده بود و بهانهٔ کوچکی لازم بود تا آن کاخ عظیم موریانه خورده درهم فروریزد.

ناخشنودی مردم از همان دورهٔ انوشیروان آغاز شده بود. نفوذ موبدان زردشتی در امور حکومت از علل اصلی ناخشنو دیها بود. موبدان ثروت سرشاری از موقوفات آتشکدهها و اعمال نفوذ در امور مملکت اندوخته بودند. و فقط حافظ ظواهر دین بودند و آیین سادهٔ زردشت را بهخرافات آلوده بودند و این سبب ارتداد گروههای بسیاری شده بود. در همان حال خشونت آنها با پیروان دیـنهای دیگـر از مسـیحیان و کـلیمیان و **فرق**ههایی که از دین زردشتی جدا شده بودند چون مانویان و مزدکیان یگانگی **ملّی** را در کشور از میان برده بود.

با اینکه موبدان با بیرحمی و قساوت به کشتار مانویان و مزدکیان پرداختند، موفق بهاز بین بردن آنها نشدند. مانویان در آسیای میانه که دور از نفوذ پایتخت بو دبرجای ماندند و آثار فراوانی از آنها بهزبانهای پهلوی و سغدی در سالهای اخیر به دست آمده است. از دین مزدک هم آثاری در عقاید خرم دینان و فرق بعدی وارث آنها به یادگار ماند.

بعد از انوشیروان پسرش هرمز با بیخردی و بداندیشی و ستمگری **زو**ال دولت را سرعت بخشید. او رجال و سرداران خردمند و آزموده و کاردان راکشت و کارها را بهدست فرومایگان و ناآزمودگان سپرد. نتیجه این شد که از یکسو نشانههای آشفتگی و نابسامانی در کارهای کشور پدیدار گردید و از دگرسو مردم و سپاهیان دل از پادشاه برکندند.

در چنین وضعی دشمنان خارجی فرصت را غنیمت شمردند و از هر سوی به ایران تاختند. بهرام چوبین سردار شجاع خردمند پیروزیهایی در جنگ با خاقان ترک به دست آورد. اماناسپاسی هرمز در حق او سبب شدکه آن سردار دلاور دست به عصیان زند. مردم و بزرگان پایتخت هم شوریدند و هرمز را خلع کردند و کشتند.

قیام بهرام چوبین در دورهٔ پادشاه بعدی خسر وپرویز هم ادامه یافت. و بهرام در تیسفون بر تخت نشست. خسر وپرویز با سپاهی که قیصر روم بهیاریش فرستاده بود بهرام را شکست داد. بهرام به خاقان ترک پناه بر د و در آنجاکشته شد.

خسروپرویز با خودکامگیها و هوسرانیها و خوشگذرانیها و تحمیل مخارج جنگهای ۲۴ ساله با روم بر مردم و کشتن عـدهای از سـرداران و قـصد جـان شـهربراز سـردار شـایسته و دلاور خـود از پشـتیبانی مردم و سپاهیان بیبهره گردید. و وقتی از برابر رومیان (با وجود پایداری سپاهیان ایران) فرار کرد و خود را به تیسفون رسانید، در آنجا دستگیر و اندکی بعد مقتول گردید.

در سرگذشت بهرام چوبین و قهرمانیهای او کتابی تألیف گردیده و بعدها به عربی ترجمه شده بود که گویا فردوسی یا گردآورندگان منبع اصلی او (شاهنامة ابومنصوری) آنرا در دست داشته اند. کتابی نیز دربارهٔ شهربراز از پهلوی به عربی ترجمه شده بود. این دو سردار از حمایت مردم و سپاهیان خود برخوردار بوده اند. مخصوصاً بهرام چوبین در نظر ایرانیان به صورت قهرمان ملّی درآمده بوده، و اینها دلیل این است که دولت ساسانی پشتیبانی مردم را از دست داده بود.

کشته شدن دو پادشاه ساسانی هرمز و خسروپرویز، رخنه در اعتبار سلطنت انداخت و شیرازهٔ امور دولت ساسانی را از هم گسیخت. به طوری که در مدت چهار سال دوازده تن نام پادشاه یافتند. آخرین آنها یزدگرد شهریار (نوهٔ پرویز) بود.

عربها به ایران تاختند. ایرانیان در رمضان ۱۴ ه. در قادسیه شکست یافتند و رستم فرخ هرمز سپهبد آذربایجان و فرمانده سپاه ایران کشته شد. آخرین بار یز دگر د سپاهیانی در نهاوند گر د آور د. با شکست نهاوند در سال ۲۱ ه. که تازیان آن را فتح الفتوح نامیدند دولت ساسانی در هم ریخت و یز دگر د آواره شد و از راه ری و اصفهان و کرمان خو د را به مر و رسانید.

از آن پس هیچ مقاومت دولتی در برابر تازیان دیده نشد و در مناطقی مثل طبر ستان و غیره تابش نور اسلام تا قرن سوم به تأخیر افتاد که بحث از آن خارج از موضوع ما خواهد بود. با مرگ یزدگرد در سال ۳۱ این مقاومتهای مردمی هم پایان گرفت.

چون در نوشتن تاریخ همیشه قلم در دست فاتحان بوده است، از جزئیات پایداریها و شکست ایرانیان و وضع ایران در سدههای اول و دوم هجری آگاهیهای درست و روشنی نداریم. تنها در مورد سیستان و بخارا و طبرستان خبرهای اندکی در تاریخهای محلّی هست که آن هم قرنها بعد روایت شده است. از اینها که بگذریم هر چه هست خبرهای پراکندهای در متون عربی است و از همانها برمی آید که تسخیر ایران به آسانی انجام نگرفته است. جنگهایی در آنسوی جیحون تا اواسط خلافت بنی امیّه و در طبرستان و گیلان تا دورهٔ بنی عباس ادامه داشت.

گاهی ظلم و تاراجگری تازیان سبب می شد که مر دم شهری که تسلیم شده بو دند از نو قیام نمایند. در چنین صور تی بیر حمی و جنایت فاتحان بیرون از تصوّر بود. مثلاً در طالقان خراسان چهار فر سخ تمام از دوسوی دارها برپا کردند و مر دان کار آزموده را بر آن دارها آویختند. در فارسنامهٔ ابن بلخی آمده که مر دماصطخر شوریدند و عامل تازی راکشتند. عبدالله بن عامر «سوگند خور د که چندان بکشد از مر دم اصطخر که خون براند. به اصطخر آمد و به جنگ بستد...و خون همگان مباح گردانید و چندانکه می کشتند خون نمی رفت تا آب گرم بر خون ریختند. پس برفت و عدد کشتگان که نامبر دار بودند چهل هزار کشته بود بیرون از مجهولان». این

از همان آغاز فتح عرب گروهی از مردم ایران بتدریج مسلمان شدند. دین مقدّس اسلام، دینی بود ساده و پذیرفتنی و عاری از شاخ و برگهایی که در دین مزدایی در طی قرون موبدان بدان بسته بودند، و ایرانیان مسلمانشدن را رهایی از کشاکشهای مذهبی و آزمندی و بیدادگری موبدان و تعدّیات آنان می شمر دند. کسانی از توانگران هم برای فرار از جزیه و برخور داری از امتیازاتی که فاتحان از آنها بهرهمند بودند و به طمع مال و جاه و آسایش دین اجدادی را رها می کردند. سادگی آیین اسلام و پیام برادری و برابری آن بر دلها می نشست و اسلام میگفت هیچکس جز به سبب ایمان و پر هیزگاری برتر از دیگران نیست. اما در عمل چنین نشد. تازیان که در عصر جاهلیّت غرور قبیله ای داشتند، بعثت حضرت پیامبر اکرم (ص) را از میان خود دلیل تازه ای برای مفاخرات قومی شمردند، و خود را قوم برگزیدهٔ خداوند تصوّر میکردند که برای فر مانروایی بر جهان خلق شده اند.

اسیران را موالی (یعنی بر دگان آزادکر ده) مینامیدند و از هیچگونه آزار و خوار داشت آنان دریغ نمی و رزیدند. آنان را پیاده به جنگ می بر دند و از غنایم سهمی به آنان نمی دادند. با آنان بر سر یک خوان نمی نشستند و در مجلسی که تازیان می نشستند موالی باید بر پای ایستند. برای ایرانیان بسیار دشوار بود که رعایا و اتباع حقیر دیروزشان، امروز با آنها این چنین رفتار کنند.

از دورهٔ معاویه بیدادگری تازیان بالاگرفت و نمونه هایی از فجایع آنان را در تاریخ بخارا و تاریخ سیستان باید دید. والیان عرب حجّاج بن یوسف در عراق و قتیبة بن مسلم باهلی در خراسان راه و رسم ضحّاک را زنده کردند. عمّال بنی امیه به بهانهٔ اسلام با تیغ و تازیانه سرگرم تاراج بو دند. حجاج بن یوسف مردم نو مسلمان را وادار می کرد که جزیهٔ نامسلمانان را بپر دازند.

خونریزیهای قتیبةبن مسلم والی خراسان و ماوراءالنّهر آتش خشم و کینه و نفرت و ستیز را در میان ایرانیان دامن زد. بیرونی در آشارالباقیه مینویسد: قتیبه در خوارزم هر کس را که خط خوارزمی میدانست و از علوم و اخبار و اوضاع ایشان آگاه بودکشت و کتابهای ایشان را بسوخت

در سال ۹۷ یزیدبن مهلّب والی خراسان شد و شیوهٔ ستم و تاراجگری قتیبه را ادامه داد و در گرگان از خون ایرانیان آسیا گردانید. در مار ایران کنیم نفست نسبت متان ان محسب تسمی کا ان

در سراسر ایران کینه و نفرت نسبت به تازیان و حسرت روزگاران

۱. **آثارالباقید**، لیپزیک، ۱۸۷۲، ص ۳۶.

مزداییان که هنوز در بیشتر شهرها فراوان بودند منظومهای داشتند به آرزوی آمدن شاه بهرام ورجاوند که ترجمهٔ چند لخت آنرا می آوریم:

اندکاندک تجاوز بهزبان و فرهنگ ایرانی هم بالاگرفت. در عراق بهسال ۷۸ بهدستور حجّاج دواویین (یعنی دفاتر حساب و خراج) از پارسی بهتازی درآمد، و در خراسان در ۱۲۴ ه. نصربن سیّار ایس کار را کرد.

عبدالحسین زرینکوب، دو قرن سکوت، دیماه ۱۳۳۰، ص ۱۰.

#### نهضت شعوبيه

در برابر نژادگرایی تازیان که بر خلاف اصول اسلامی معتقد بو دند عربیّت و اسلام دو لفظ است به یک معنی، نهضت شعوبیّه پدید آمد. شعوبیها در آغاز کار برابری همهٔ اقوام را با تازیان اثبات میکر دند و بهاین آیهٔ شریفه تمثّل می جستند: «یا آیّهَا النّاسُ اِنّا خَلَقنٰاکُم مِن ذَکَرٍ وَ اُنْثَىٰ وَ جَعَلْناکُم شَعوباً وَ قبائلَ لِتَعارَفوا اِنَّ اَکْرَمَکُم عِندَاللهِ اَتْقیٰکُم» .

امّا اندکاندک خشم و نفرت ایرانیان از آزار و ستم بنی امیه و بنی عباس شعوبیان را به افراط کشانید. این بار شاعران ایرانی چون اسماعیل بن یسار و بشّار بن بر دو دیگران در تحقیر اعراب و تفضیل عجم بر عرب و ذکر فضائل ایرانیان و مثالب تازیان شعرها سرو دند و کتابها نوشتند. دستگاه خلافت هم در برابر شعوبیّه کمال خشونت را نشان داد. بشّار بن بر د به دستور مهدی به تهمت زندقه زیر تازیانه جان باخت و آثار شعوبیّه را نیز از میان بر دند. ولی همان آثار تأثیر لازم را در برانگیختن ایرانیان به قیام و کسب آزادی و استقلال بخشیده بود.

قیام ابومسلم و پیروزی او در برانداختن بنی امیّه، امید سرافرازی و استقلال را در دلهای ایرانیان زنده کرد. قیام او بهطور روشن رنگ ضدّعربی داشت و هدفش بازگرداندن حکومت از تازیان به ایرانیان بود. او از مردم اصفهان (ظاهراً از کردها یا لرها) بود و تبار خود را به بزرگمهر می رسانید. نام ایرانی او بهزادان و نام پدرش وندادهر مز بود.

ابومسلم دعوت بر ضدّ بنی امیّه را از سال ۱۲۸ آغاز کردو در رمضان ۱۲۹ در دیه سفیدنج از توابع مرو علم شورش را برافراشت. همهٔ ناراضیان ایرانی از فرق شیعه و مزداییان و خرّمدینان به او پیوستند. در برابر او تمام قبایل عرب هم که در خراسان بودند و قبلاً بین خود اختلاف

۱. سورهٔ ۴۹، آیهٔ ۱۳.

و زدوخورد داشتند متّحد شدند. ابومسلم نیز در راندن اعراب از ایران یا کشتار آنها دریغ نکرد. ابن اثیر (در حوادث سال ۱۲۸) مینویسد که ابراهیمبن محمد امام هم به ابومسلم نوشته بود: «اگر بتوانی هر که را به زبان تازی سخن میگوید نابو دکن» و این نامه به دست مروان آخرین خلیفه اموی افتاد.

با شکست مروان در ۱۱ جمادی الآخر ۱۳۲ در کنار رود زاب کوچک خلافت اموی پایان یافت. خلافت با شمشیر ایرانیان به عبّاسیان رسید اما خلیفگان عباسی ناسپاسی کردند و با کشتن سرداران و وزیران ایرانی نشان دادند که در دشمنی با ایرانیان همان سیاست بنی امیّه را دنبال میکنند. سفّاح ابو سَلَمهٔ خَلال راکشت، و منصور ابو مسلم را، هارون بر مکیان را، مأمون فضل بن سهل را، معتصم افشین را.

ابومسلم با هوش سرشاری که داشت بهنیّت برانداختن استیلای تازیان همهٔ ناراضیان ایرانی را بهدور خود جمع کرده بود. محبوبیّت او میان ایرانیان حیرت آور بود. از ابومسلمنامههایی که در سرگذشت او پر داخته شده و برخی از آنها در دست است برمی آید که او رهبری هوشمند و یک قهرمان ملّی و مردمی بود و شگفت نیست که بیشتر قیامهای بعد از او به بهانهٔ خونخواهی او بوده است. هر فرقه و گروهی او رااز خود می دانستند. قتل ناجوانمر دانهٔ ابو مسلم به دستور منصور در سال رااز حود می دانستند. قتل ناجوانمر دانهٔ ابو مسلم به دستور منصور در سال ریخته بود و مزهٔ پیروزی بر دشمن را چشیده بودند.

همزمان با قیام ابومسلم، بهافرید از زردشتیان زوزن نیز در سال ۱۲۹ قیام کردو مردم بسیاری بر او گرد آمدند. تعلیمات او بر اساس تلفیق اسلام و آیین مزدایی بود. و کتابی نیز بهزبان فارسی برای پیروان خود نوشت. شریعت بهافرید را هم زردشتیان و هم مسلمانان موجب تباهی آیین خود شناختند. و بههمینسبب او در سال ۱۳۱ به کایت موبدان بهدستور ابومسلم کشته شد. امّا پیروان او تا اوایل قـرن پـنجم هـنوز در گوشهوکنار خراسان باقی بودند.

قیام خونین ۷۰ روزهٔ سنبادگبر (فیروز اسپهبد) از نیشابور، نخستین جنبش به نام خونخواهی ابو مسلم بود. نوشته اند که در آن مدّت کم صدهزار مرد جنگی بر او گرد آمده بو دند و این دلیلی بر عداقهٔ همگان به ابو مسلم و نفرت از دستگاه خلافت بود. سنباد وقتی عازم تسخیر بغداد بود میان ری و همدان شکست خورد و بعداً به دست عمّال خلیفه کشته شد و تازیان کشتار فجیعی به راه انداختند. در همان سال اسحاق نامی نیز در ماوراء النّهر به خونخواهی ابو مسلم بر خاست و قیام او چندین سال ادامه داشت.

در حدود سال ۱۵۰ استادسیس (یا استاسیس) که ظاهراً از بزرگان زردشتیان بود در بادغیس قیام کرد و سیصدهزار مرد از مردم خراسان و سیستان بدو پیوستند. اما سرانجام مغلوب و کشته شد. نوشتهاند که مراجل مادر مأمون دختر استاسیس بود.

در حدود ۱۵۹ مقنّع (هاشمبن حکیم) از هواخواهان ابومسلم، از روستای کازه از توابع مرو خروج کرد. در عقاید او نشانههایی از تعلیمات مزدک وجود داشت. او سرانجام دعوی پیغمبری و خدایی کرد و در ۱۶۶ بعد از شکست خود را در تنور سوزانید.

بهنوشتهٔ حدودالعالم، که در ۳۷۲ در عصر فردوسی تألیف شده پیروان مقنّع و بهافرید که در برابر عباسیان سیاه جامه به سپید جامگان یا گبران معروف بو دند تا آن روزگار، و بهنو شتهٔ سمعانی و نر شخی تا قرن ششم باقی بو دهاند.

مهمترین و نیرومندترین جماعتی که در دورهٔ عباسیان بر ضد

تازیان برخاستند خرّم دینان بو دند. آنها که سرخ جامگان نیز نامیده شده اند بازماندگان مز دکیان بو دند که به ظاهر ادعای مسلمانی داشتند اما به عبادات اسلامی پای بند نبو دند و تأثیراتی از غلات شیعه نیز در افکار آنها راه یافته بود. خرّم دینان در نهضت ابو مسلم مثل همه ناراضیان عرب ستیز از او هو اداری کر دند. بعد از ابو مسلم به کو ششهای خو د ادامه دادند و اخبار شور شهای آنان در سالهای ۱۶۲ و ۱۸۰ در اصفهان و جرجان و خراسان در تاریخ آمده، و مهمترین قیام آنها در ۱۹۲ ها تگامی بود که هارون به خراسان رفته بود.

بابک خرّمدین در ۲۰۱ بعد از جاودان پسر شهرک رهبر خرّمدینان آذربایجان قیام کرد. او بنیانگذار آیین جدیدی نبود. جز اینکه آتشی زیر خاکستر را دامن زد و رهبری جماعتی را به دست گرفت و در کار خود هوشیاری و دلاوری نشان داد. و بعد از بیست سال که همواره خلافت عربی بغداد را در هراس و اضطراب داشت سرانجام در ۲۲۲ از افشین سردار ایرانی خلیفه شکست خور د و اسیر شد. او را به سامرا بر دند و در ۷ صفر ۲۲۳ در حضور معتصم خلیفهٔ عباسی با تحمّل شکنجه های فجیع قهر مانانه جان باخت. وقتی یک دستش را بریدند با دست دیگر خون به صورت مالید که دشمنان چهرهاش را زرد نبینند.

بعد از بابک، خرّمدینان تا اواخر قرن سوم گاهی خروج میکردند و حتی اخباری از آنها تا قرن ششم در تاریخها هست. ولی با سخت گیری عمّال خلافت بتدریج بـظاهر از میان رفـتند و بـازماندگان آنـها تـظاهر بهمسلمانی میکردند و عدّهای از آنان بهاسماعیلیه پیوستند.

بهنظر من، وارثان اصلی خرّمدینان، قزلباشها ( = عـلویان) آسـیای صغیر و گروههای دیگر از غلات هستند که در تحقیق ارتـباط افکـار و آداب و رسوم آن فرقهٔ کهن و این جماعات معاصر غفلت شده است. جز اینکه مرحوم عبدالباقی گلپینارلی (در مقالهٔ قزلباش در دایرة المعارف اسلام چاپ استانبول) به تشابه عقاید قزلباشها با زردشتیان (چون کمربندبستن مشابه کُستی بستن زردشتیان) و سه شعار گفتار نیک، کردار نیک، اندیشهٔ نیک در میان آنها اشاره کرده است.

بر مشاهدات و استنباط آن مرحوم باید افزود که مشترکات میان دو جماعت منحصر به آنچه او نوشته نیست. و جو د مشترکات میان قز لباشها و خرّم دینان از رسوم مزدایی و افکار مادّی مز دکی وکیفیت روابط خانو ادگی و اعتقاد به حلول و تناسخ و پاره ای عقاید غلات شیعه به اندازه ایست که جستجو های بیشتر دربارهٔ آنها پژوهندگان را به آگاهیهای قطعی تازه ای در زمینهٔ عقاید و سرگذشت هر دو جماعت خواهد رسانید. تعبیر قز لباش هم شاید باز مانده از تعبیر سرخ جامگان باشد.

نکتهای که اینک مطرح کردیم در قرون گذشته هم در آسیای صغیر حدس زده می شده است. مؤلف کتاب فسطاط العداله فی قواعد السلطنه که در ۶۸۳ در قسطمونی تألیف شده در فصلی درباره جولقیان و قلندران (زنادقه و باطنیان عصر) آنان را بقایای مزدکیان و خرّم دینان شمر ده است'.

دیگر مؤید استنباط ما، خبر تاریخ طبری است که میگوید در ۲۱۹ اسحاق بن ابراهیم سردار معتصم خرّم دینان را در اطراف همدان شکست داد و شصت هزار تن از ایشان راکشت. و آنچه از ایشان ماندند به بلاد روم فرار کردند و رئیس آنها بارسیس نام داشت. تئوفیل ملک روم برای ایشان مستمری تعیین کرد و به ایشان زن داد و آنان را در میان لشکر خود پذیرفت و در ۲۲۳ در حملهٔ قیصر روم به زِبَطْرَه خرّم دینان با او همراه بودند<sup>۲</sup>.

۱. ز**بان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی،** از نویسندهٔ این سطور، ص ۱۱۸ ـــ ۱۲۰. ۲. دکتر غلامحسین صدیقی، **جنبشهای دینی ایرانی**، ۱۳۷۲، ص ۲۹۷ ب**منقل از طبری و ابن**اثیر. نخستین خاندان مستقل ایرانی طاهریان را شمر دهاند. در جنگ امین و مأمون که در واقع جنگ ایرانی و عرب بود، نیای این خاندان طاهربن حسین به هو اخواهی مأمون در ۱۹۸ بغداد را محاصره کرد و گرفت و امین را کشت و از ۲۰۵ حکومت تمام ولایات شرقی ایران را یافت و تا ۲۵۹ که محمدبن طاهر آخرین فرد این خاندان به دست یعقوب لیٹ از میان رفت این حکومت موروثی نیمه مستقل برجای بود. طاهریان در عین نمایندگی از خلافت بغداد به فر هنگ ایرانی مهر می ورزیدند.

سرانجام، یعقوب لیث صفّاری نخستین حکومت مستقل ایرانی را تشکیل داد. یعقوب از سیستان برخاست. سیستان به سبب دوری از مرکز خلافت و رواج داستانهای ملی ایرانی در آنجا از همان آغاز استیلای تازیان در برابر آنها ایستادگی ورزید و بعد از غلبهٔ تازیان نیز گروههایی که خارجی نامیده شدهاند پی درپی قیام می کر دند که آخرین و معروف ترین آنها حمزه پسر آذرک شاری بو دکه تبارش را بهزَ و طهماسب می رسانید. و از ۱۸۱ قدرت یافت. حمزه علاوه بر سیستان در فارس و کرمان هم نفوذ به هم رسانید. او در ۲۱۳ درگذشت و پس از آن عمّار خارجی قدرت یافت.

در همان زمان گروههای عیاران که از میان تودههای مردم برخاسته بودند در سیستان با حکومت تازیان می ستیزیدند. یعقوب لیث از سرهنگان عیاران، رویگرزادهای بود که تبار خود را به گرشاسب و از او بهجمشید می رسانید. از ۲۴۸ مردم با او بیعت کردند و در ۲۵۹ خراسان و در ۲۶۱ فارس را بهدست گرفت. در همان سال بهبغداد حمله کرد و در ۲۶۵ درگذشت و بازماندگان او تا دورهٔ محمود در سیستان حکومت داشتند.

يعقوب نخستين دولت مستقل ايراني را بعد از استيلاي تازيان بنياد

نهاد. از اینکه شاعران را از سرودن قصاید عربی در مدح خود منع کرده شروع شعر فارسی را از عهد او شمر دهاند. حملهٔ او بهبغداد نیز دلیل کافی بر این است که میخواست ایران را از زنجیر اسارت خلافت برهاند اما اجل مهلتش نداد.

صبح امید میدمد

بذر امید به آزادی و استقلال که دلاورانی چون ابومسلم و مازیار و دیگران، و بعد از همه و مهمتر از همه یعقوب لیث صفّار بر زمین دلهای ایرانیان افشانده بودند و با خون خود آبیاری کرده بودند جوانه زدو به ثمر رسید. خلافت بغداد در سراشیب ضعف و ناتوانی افتاد.

بعد از صفاریان و خاندانهای کوچکی که در گوشهوکنار ایران حکومتهای کوتاه و زودگذری داشتند دو حکومت ایرانی بهقدرت رسیدند. نیمهٔ غربی و شمال و مرکز ایران به دست دیلمیان بود که شیعه بودند و تبار خود را به ساسانیان می رسانیدند و بر بغداد مرکز خلافت هم استیلا یافتند. آنها به علّت نز دیکی به بغداد با خلافت کنار آمدند و مروّج ادب عربی شدند و در دستگاه آنها زبان دیوانی و زبان تألیف در علوم و فنون مختلف زبان عربی بود، اگرچه در قلمر و آنها میان مردم زبان پهلوی و گونه هایی از آیین پیش از اسلام نیز رواج داشت.

در نیمهٔ شرقی ایران، بعد از صفاریان سامانیان برخاستند که تبار خود را بهبهرام چوبین سردار بزرگ ساسانیان می رسانیدند. از اسماعیل سامانی مؤسس آن سلسله که در ۲۷۹ امارت یافت تا عبدالملکبن نوح آخرین امیر خاندان که در ۳۸۹ برکنار شد، ۹ تن بهمدت ۱۱۰ سال حکومت کردند.

دولت سامانی بهسبب ایرانیبودن آن خاندان، و دوربودن قطمرو حکومتشان از بغداد و رواج آداب و سنن ملی ایرانی در آن سامان یک دولت کاملاً ایرانی و مشوّق زبان و فرهنگ ایرانی بود. و در روزگار آنها ایرانیان احساس میکردند که از بلای تیغ و تازیانه رستهانـد و دولتـی از خود دارند.

وزیران سامانیان هم از خاندانهای بلعمی و جیهانی و عُتبی مردانی دانشمند و مروج علم و ادب بودند. ابوالفضل بلعمی رودکی را بهنظم کلیله و دمنه تشویق کرد، ابوعلی بلعمی موجبات ترجمهٔ تاریخ طبری را فراهم آورد و احمدبن محمد جیهانی کتابی بهفارسی در جغرافیا نوشت.

با حمایت دولت سامانی از یک طرف فرهنگ ایرانی در آمیزش با فرهنگ اسلامی جلوه و طراوتی نوآیین یافت. از طرف دیگر برگزاری جشنهای ایرانی از نوروز و مهرگان و سده و بهمنجنه روح تازهای در پیکر جامعه ایران دمید.

منصورین نوح [۳۵۰–۳۶۵] مقارن با سالهایی که فر دوسی سرودن نخستین داستانهای ایرانی خارج از شاهنامه را آغاز می کرد، تصمیم به ترجمهٔ تفسیر طبری گرفت. و چنانکه از مقدمهٔ آن ترجمه بر می آید ابتدا فقیهان بزرگ بخارا و بلخ و سمرقند و فرغانه و سیستان و شهر های بزرگ دیگر را گرد آورد و از آنها فتوی خواست. گفتند: «روا باشد خواندن و نوشتن تفسیر قرآن به پارسی هر آن کس را که او تازی نداند. از قول خدای مز و جل که گفت: وَما اَرْسَلْنَا مِنْ رَسول اِلَّا بِلِسانِ قَوْمِهِ ۲. من هیچ پیغامبری را نفر ستادم مگر به زبان قوم او، و آن زبانی کایشان دانستند. و دیگر آن بُوَد کاین زبان پارسی از قدیم باز دانستند، از روزگار آدم تا روزگار اسماعیل پیغامبر (ع) همه پیغامبران و ملوکان زمین به پارسی سخن گفتندی. و اوّل کس که سخن گفت به زبان تسازی اسماعیل پیغامبر بود(ع) و پیغامبر ما(ص) از عرب بیرون آمد و این قرآن به زبان عرب بر او فرستادند و اینجا بدین ناحیت زبان پارسی است و ملوکان این جانب ملوک عجمند» ۲.

این اقدام منصورین نوح، نقطهٔ عطفی در تاریخ گسترش زبان و ادب فارسی و نیز مقدمهٔ گسترش اسلام از راه زبان فارسی در سرزمینهای شرقی جهان اسلام است تا به جایی که در سرزمینهای دور دست، زبان فارسی زبان دینی اسلام گر دیده بو ده است. و نیز ابو حنیفه فتوی داده بو دکه در تکبیر نماز جایز است به جای الله اکبر گفته شو د «خدای بزرگ است» یا «خدای بزرگ» یا «به نام خدای»<sup>۲</sup>.

زبان فارسی دری که از جنوب غربی ایران به آسیای میانه رفته بود، با تشویق و حمایت سامانیان به صورت زبان غنی نیرومندی در آمد که شاعران بزرگی چون رودکی سمرقندی و شهید بلخی و ابو شکور بلخی و شاکر جَلَابِ بخارایی و منجیک ترمذی و کسایی مروزی و دهها تن دیگر در آن سامان بدان شعر سرودند و مسعودی مروزی و دقیقی و فردوسی طوسی با شاهنامه های خود بدان اعتبار بیشتری بخشیدند و در قرون بعد خیام نیشابوری، سنایی غزنوی، نظامی گنجه ای، مولوی بلخی، سعدی و حافظ شیرازی، خسرو دهلوی و صائب تبریزی و صدها گویندهٔ دیگر ایرانی بر غنای آن افزودند.

این زبانی است که امروز در ایران فارسی نامیده می شود، و در افغانستان دری، و در تاجیکستان تاجیکی. و روشن است که در واقع با وجود تفاوتهای ناچیز لهجهای یک زبان بیش نیست. سه نگردد بر یشم ار او را

پرنیان خوانی و حریر و پـرند

تجدید حیات زبان فارسی و فرهنگ ایرانی با حمایت سامانیان از

۱. ترجمهٔ تفسیر طبری، چاپ یغمایی، ج ۱، ص ۵. ۲. دکتر محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در انتقال از عصر ساسانی به عصر اسلامی، ص ۱۲۷\_۱۲۷. سمر قند و بخارا آغاز شد. دولت شوروی سابق در هفتاد سال استیلای خود آن نواحی را که خاستگاه اصلی زبان فارسی و تاجیکی بود از تاجیکستان جداکردو در اختیار ازبکان نهاد و بذر کینهٔ دیرپایی را پاشید و مردم تاجیکستان این نیرنگ اهریمنی را فراموش نمیکنند. آنها خود را بازماندگان سامانیان و از وارثان زبان و فرهنگ ایرانی میدانند و حق با آنهاست.

تنوّع اندیشه ها و گرایشها و مو هبت وجود فر مانر وایان و دیوانیانی که از دانش و فر هنگی والا بهر ممند بو دند، فضایی آراسته به آزاداندیشی و انسانیت و مدارا در قلمر و سامانیان فراهم کر ده بو د. در چنان محیطی اهل دانش و تحقیق به دور از تعصّبات و بدون بیم و هراس از خشکاندیشی ها و بر مبنای تفکر و تعقل و استدلال به بحث و تحقیق می پر داختند و حاصل آن ظهور دانشمندانی چون فارابی و بیرونی و ابن سینا بو د.

در آنجا گروههایی از پیروان مذاهب مختلف اسلامی و غیراسلامی بهمهر و مدارا و تسامح در کنار هم میزیستند. نصربن احمد [۳۰۱\_۳۰۱] علی رغم خلافت بغداد از اسماعیلیان حمایت میکرد و رودکی شاعر دربار او و گروهی از درباریان او هم به اسماعیلیه تمایل داشتند.

اگرچه امیر نصر به تحریک فقیهان حنفی به دست سر داران خود از مسند قدرت برکنار گردید، اما تعقیب و آزار اسماعیلیان که از دورهٔ محمود آغاز شد و سیاست مستمر حکومتهای بعدی قرار گرفت در دورهٔ سامانیان استمرار نداشت. اسماعیلیان از استیلای تازیان نفرت داشتند و مرقح زبان فارسی و سنن ایرانی بودند. عدهای از بزرگان عصر هم از آن جمله ابوعلی سیمجور سپهسالار خراسان و ابومنصور محمدبن عبدالرزاق بانی تدوین شاهنامه منثور و پسرش امیرک طوسی حامی و مشوق فردوسی جزو اسماعیلیان شمر ده شدهاند.

## ٣

## تدوين حماسة ملّى ايران

پـــژوهندهٔ روزگـــار نـخست گذشته سخنها همه بازجست

اسلام با قومیّت و زبان و آداب و سنن اقوام مسلمان کاری نداشت. امّا تازیان متعصّب در دورهٔ بنی امیه خود را برتر از اقوام دیگر می شمر دند و از تحقیر اقوام غیرتازی دریغ نمی کر دند. وقتی بنی عباس به خلافت رسیدند اگرچه در ابتداکار به دست وزیران و دیوانیان ایرانی بود و ستم بر ایرانیان کاستی گرفت ولی به تدریج تعصب عربیت غلبه یافت و ریشه دارتر از عصر اموی شد.

بنی امیه تنها در حفظ فرمانروایی خود و جمع مال و خراج می کوشیدند، اما بنی عباس از آن گذشته دین و دولت را به هم آمیختند و ادّعا می کردند که خلافت آنها از جانب خداست و به آزار و قتل مخالفان سیاسی خود به بهانهٔ اینکه زندیق یا قرمطی و دشمن دین خدا هستند پر داختند. آنها به ناحق عنوان امیر المؤ منین بر خود نهادند در حالی که اگر نه همهٔ ایرانیان، بسیاری از فر هیختگان این سرزمین لقب امیر المؤ منین را مختص حضرت علی (ع) می شمر دند و در بر ابر خلیفهٔ عباسی را «امیرالفاسقین» می نامیدند<sup>۱</sup>. آن اوضاع و احوال موجب دریغ و خشم و اندوه ایرانیان بود و آرز و و ارادهٔ رهایی از چیرگی تازیان را نیر و می بخشید. آنچه فر دوسی در داستان هاماوران گفته، بیان حسرت ایرانیان به یاد روزگاران گذشته است. کاوس اسیر شاه هاماوران (حمیر) است و ترک و تازی به ایران تاخته اند، ایرانیان به سراغ رستم به زابلستان می روند و به او پیغام می دهند: دریغ است ایران که ویران شود معه جای جنگی سواران بُدی معه جای جنگی سواران بُدی کستام پلنگان و شسیران شود نشستنگه شهریاران بدی کنون جای سختی و رنج و بلاست کسی کز پلنگان بخوردهست شیر می کز پلنگان بخوردهست شیر می کر پلنگان بخورده می شام با بود دستگیر می ما را بود دستگیر

نژادگرایی تازیان و مفاخرات آنان بهقبایل و اجداد بت پر ستشان در عصر جاهلیت سبب شده بود که ایرانیان هم با نظر احترام به گذشتگان خود بنگرند. امیرانی که درصدد تأسیس دولت های مستقل ایرانی بودند برای کسب مشروعیت و بر خور داری از حمایت مردم تبار خود را به پادشاهان یا پهلوانان باستانی می رسانیدند: طاهریان به رستم، صفاریان به خسرو پر ویز، سامانیان به بهرام چوبین، دیلمیان به بهرام گور، آلزیار بهقباد ساسانی، شروانشاهان به ساسانیان، علویان از راه شهربانو به یز دگرد سوم.

در میان تودههای مردم نیز خاطرات تاریخی و داستانهای باستانی

سینه بهسینه و زبان بهزبان میگشت و یاد جلال و شکوه گذشتگان دلها را تسلّی میداد. در شبهای سرد و دراز زمستانی بازار افسانه سرایان گرم بود. در مجامع و بزمها مطربان و قوّالان که وار ثان سنن گوسانهای پارتی بودند با خواندن سرودهای باستانی دلها را از شور و شوق لبریز می ساختند. یاد پهلوانیهای رستم چراغ امید را در دلها بر می افروخت و غم سیاوش و فرود و اسفندیار دلها را بهدرد می آورد و اشک از چشمها جاری میکرد.

در تاریخ بخارا می خوانیم: «مردمان بخارا را در کشتن سیاوش نوحه هاست چنانکه در همهٔ ولایتها معروف است و مطربان آن را سرود ساخته اند و می گویند و قوّالان آن را گریستن مغان خوانند...»<sup>۲</sup>. «اهل بخارا را بر کشتن سیاوش سرودهای عجیب است و مطربان آن سرودها را کین سیاوش گویند...»<sup>۲</sup>. یکی از سی لحن منسوب بهباربد هم کین سیاوش نام داشته است. حتی در خارج از ایران در صدر اسلام مردی عرب بهنام نصربن حارث داستان رستم و اسفندیار را که از مردم بین النهرین آمو خته بود روایت می کرد.

مجموع آنهمه داستانها، خاطرهها، غمها، حسرتها بـ مصورت خاطرات مشترک قومی در حما*سهٔ ملّی ایران* در شاهنامهٔ فردوسی بخت جاودانگی یافته است.

#### تکوین و تدوین گذشته ها

وقتی به شاهنامه می نگریم، تاریخ و زندگی چندهزار سالهٔ ایران و ایرانیان را در برابر خود می یابیم: از آفرینش نخستین انسان و ظهور و تکامل تمدن بشری و داستانهای پیکار مستمر باکلیهٔ مظاهر اهریمنی، دوره های تاریخی و تشکیل حکومتها و انقراض آخرین دولت باستانی ایران و سوگواری بر آن. به همان سان که در جهان بینی غربیها تمدّن جهان را ادامهٔ تمدن یونان و روم شناخته اند، در حماسهٔ ملّی ایران تمدّن ایران تمدن جهانی شناخته شده، و تکوین و تکامل این تمدن که بر اساس پیکار خیر و شر استوار است از کیومرث نخستین انسان یا نخستین پادشاه آغاز گردیده و تکامل آن مرحله به مرحله در قالب سلطنت پادشاهان اساطیری بعدی (پیشدادیان) بیان شده تا به دورهٔ تاریخی رسیده است.

اندیشه و هنر معمار چیرهدست، اینهمه را بهصورت کاخ بلند شاهنامه برافراشته است، با چنان بهمپیوستگی و انسجامی که گویی منبع مدوّن واحدی در دست داشته است. امّا از بررسی های محققان در متون کهن و یافته های باستان شناسی و اساطیر دیگر ملل خویشاوند چنین برمی آید که هر خشت از این کاخ عظیم از مکانی و زمانی دیگر فراهم آمده، و در طی قرون و اعصار رنگ و جلایی دیگر یافته و در حماسهٔ ملّی ایران جای گرفته است.

محتویات شاهنامه را معمولاً بهسه بخش تقسیم میکنند: بخش اساطیری (عصر پیشدادیان)، بخش پهلوانی و حماسی (عصر کیانیان)، بخش تاریخی (عصر ساسانیان). با تحقیقات عدهای از دانشمندان از جمله مارکو ارت، نولدکه، کریستنسن تا اندازهای معلوم شده است که قسمتهای اساطیری و پهلوانی شاهنامه آمیختهای از برگرفته هایی از منابع زیر است':

۱. خاطرات مشترک آریاییان (ایرانیان و هندوان) در مناطق شمالی پیش از مهاجرات آنان بهایران و هند.

۲. یادماندههایی از فرمانروایان آنان در شرق ایران در نخستین اعصار استقرار آریاییان در این نواحی.

 ۲. رجوع شود به: دکتر ذبیحالله صفا، کتاب حماسه سرایی در ایران. دکتر احسان یارشاطر: چرا در شاهنامه از پادشاهان ماد و هخامنشی ذکری نیست؟ شاهنامه شناسی از انتشارات بنیاد شاهنامه ۱۳۵۷، ص ۲۶۸ ـ ۳۰۱. دکتر بهمن سرکاراتی: بنیان اساطیری حماسهٔ ملی ایران، همانجا، ص ۷۰ ـ ۱۱۹. ۳. آداب و رسوم و معتقداتی ناشی از طبیعت سرزمین از بومیان این سرزمین پیش از رسیدن آریاییهاکه بعدها در لابلای فرهنگ عامهٔ ایرانیان باستانی رخ مینمود و پیشرفت کاوشها و پژوهشهای باستانی پرتوهای تازهای بر این پهنه خواهد افشاند.

۴. تاریخ ازیادرفتهٔ پادشاهان اشکانی که بهصورت پهلوانان کیانی ظاهر شدهاند.

کهن ترین اجزاء اساطیر ایرانی، خاطرات و یادمانده های مبهمی از روزگاران بسیار دور است که قبایل آریایی پیش از ترک زیستگاه نخستین خود، با هم و در کنار هم می زیسته اند. پژ و هندگان این اجزاء مشترک را در اساطیر ایران و هند و ملتهای اروپایی به حدس و گمان دریافته اند. شاید در حدود سه هزار سال پیش از میلاد مسیح گر و ههایی از آنیان به سوی غرب به اروپا رفته اند و تیره هایی از آنان هم به سوی جنوب سرازیر شده اند که امروز دو میها را نژاد هندو اروپایی می نامند. از این جمع که خود را «آری» یعنی نجیب و شریف می نامیدند بعد از قرنها همزیستی، در منداند که امروز دو میها را نژاد هندو اروپایی می نامند. از این جمع که خود را «آری» یعنی نجیب و شریف می نامیدند بعد از قرنها همزیستی، در منداند که امروز دو میها را نژاد هندو اروپایی می نامند. از این جمع که خود دا «آری» یعنی نجیب و شریف می نامیدند بعد از قرنها همزیستی، در حدود دی از دو میه از میلاد دسته هایی به هند رفتند و گر و ههایی نود دی نژاد هند و آن را آئیریَن <sup>۲</sup> نامیدند که امروز ایران نام دارد. خویشاوندی نزدیک نژاد هندو و نژاد ایرانی از راه سنجش زبان و محتویات ودای هندوان و اوستای ایرانیان روشن شده است.

از کاوشهای باستان شناسی که هنوز در آغاز راه خویش است روشن گردیده که پیش از آنکه آریاییها در او اسط هزارهٔ دوم پیش از میلاد در سه موج مادها، پارسها، پارتها به ایران برسند، در گوشهوکنار این سرزمین به سبب و جود زمینهای سرسبز و مستعد و آبوهوای مناسب بومیانی با تمدنهای پیشرفته میزیسته اند و با اقوام همسایه دادوستدهای فرهنگی داشتند. در شمال رشته کوههای البرز تاپورها، آماردها (در مازندران) و کاسپیها، کادوسیها یا گلاها (در گیلان)، و نیز گوتیها، لولوبیها، کوسانیها، ایلامیها، کاسیها در غرب ایران بهسر میبردند.

بومیان در مواردی در برابر نورسیدگان پایداری کردند و بعد از شکست با آنها در آمیختند، و می توان حدس زد که اجزائی از فرهنگ آنها که مناسب با طبیعت محیط بود وارد فرهنگ فاتحان شد، و با آمیزش این اقوام تمدّنی بر تر و شکفته تر پدید آمد و تمدّن ایرانی نام گرفت.

بومیان پشت کوههای البرز مردمی درشت اندام و تناور و بلندبالا و شجاع بودند و فرهنگی فروتر از آریاییها داشتند و گویا بیشتر آنها در غارها میزیستند و به جای لباس پوست حیوانات را بر خود می پیچیدند و در پناه موانع طبیعی کوهستانهای البرز و جنگلهای انبوه مازندران در برابر آریاییها پایداری کردند. تصویر دیوها نخستین دشمنان ایران در شاهنامه که گاهی سگسار و گرگسار نامیده شدهاند یادآور آن بومیان است.

گرفتاریهای آریاییها در وطن جدید خود، با جنگ با دیوان و سایر بومیان پایان نیافت. گروههایی از خویشاوندان نیز بهدنبال آنها بهایران می تاختند که از آن میان سکاها را می شناسیم که در دورهٔ تاریخی مادها و هخامنشی ها نیز اخبار هجومهای آنها را در دست داریم و بعدها زرنگ و نیمروز نام جدید خود سیستان را از آنها گرفت.

تورانیان که در حماسهٔ ملی دیر پای ترین دشمنان ایران دیده می شوند، به دلیل نامهای آنها که ریشهٔ ایرانی دار د ظاهراً از همان موجهای جدید آریاییها هستند که به سبب چادر نشینی و بیابانگردی فرهنگی فرو تر از ایرانیان مستقر شده در این سرزمین داشتند. جز آینکه در قرون بعد در دورهٔ ساسانیها اقوام ترک از همان مسیر به شمال شرق ایران هجوم می آوردند و خاطرات کهن با حوادث عصر تاریخی در هم آمیخت و الفاظ ترک و تورانی بغلط مفهوم واحدی یافتند.

زردشت در زمانی که دقیقاً معین نیست و محققان آنرا در حدود بین ده تا شش قرن پیش از میلاد حدس زدهاند ' در آیین باستانی آریاییان اصلاحاتی صورت داد، و مؤلفان اوستا کتاب دینی زردشتیان خاطراتی از گذشته آریاییان، کهن ترین حماسه ایرانی را در قسمتهایی از اوستا مثلاً در یشتها جای دادند.

جم و فریدون از پهلوانان قدیم هندوایرانی هستند، از دور های که ایرانیان و هندوان از هم جدا نشده بودند. از سلسلهٔ کیانی کیقباد و کیکاوس و کیخسرو (کویهای شرق ایران) نخستین فرمانروایان آریایی بعد از استقرار در شرق ایران پیش از زردشت هستند<sup>۲</sup>. و کیگشتاسب معاصر زردشت و حامی او بود، و نامهای اینان در اوستا آمده است.

داستانهای پهلوانیان دورهٔ کیان، خاطراتی از دورهٔ پانصدسالهٔ فراموششده اشکانیان است که بهوسیلهٔ گوسانها روایت میشده و در آنها پادشاهان بهصورت پهلوانان یاد شدهاند.

داستانهای رستم و خاندان او از روایات مربوط بهفرمانروایان جنوب شرقی ایران (سیستان) مایه گرفته است. امّا نسمی دانیم که اینها افسانه های اقوام بومی درنگیانا پیش از استقرار سکاها در آن سرزمین است، یا از سکاییان که بعدها در آن سامان ساکن شدند و نام خود را به آن منطقه بخشیدند.

اینقدر هست که خاندان رستم زردشتی نبودند و بههمین سبب در اوستا نامی از آنان نیست.

می توان حدس زد که روایات رستم و خاندان او در خداینامگ دورهٔ ساسانی هم که به تاریخ پادشاهان اختصاص داشته، نبوده است. اما

۱. برخی از پارسیان آنرا تا ۴۵۰۰ سال پیش از میلاد عقب می برند. ۲. رجوع شود به: کریستنسن، کیانیان، ترجمهٔ ذبیحالله صفا، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۳۶. نمی توان دانست که این داستانها را گر دآورندگان شاهنامه ابومنصوری وارد آن کر دهاند یا خود فر دوسی مستقیماً از روایت آزاد سرو «که با احمد سهل بو دی به مرو» گرفته است.

داستانهای ایرانی مخصوصاً سلسله داستانهای خاندان رستم منحصر به آنچه فردوسی سروده نبوده است. داستانهای دیگری به صورت مکتوب یا شفاهی دربارهٔ سرگذشتهای گرشاسب و نریمان و سام و زال و رستم و فرزندان او فرامرز و برزو و شهریار و بانوگشسب در قرن چهارم موجود بود که برخی از آنها در قرن پنجم و ششم به نظم درآمده و در گفتار یازدهم به آنها اشاره خواهد شد.

داستانهای ملّی را دکتر یارشاطر چنین طبقهبندی کرده است: «در حماسهٔ ملی ایران سه رشته داستانهای قهر مانی و ملی می توان تشخیص داد که هر کدام از یکی از اقوام ایرانی سرچشمه گرفته: یکی سلسلهٔ حماسه های کیانی که به مناسبت اشاره به آنها در یشتهای او ستا باید آنها را بهقوم او ستایی پیش از ظهور زردشت منسوب داشت. دوم حماسه های باقد که در سیستان برخاسته و باید متعلق به اقوام سکایی باشد که در سیستان جایگزین شدند. سوم حماسه هایی است که در دورهٔ اشکانی و تو سط سر ایندگان پارتی سروده شده، ولی بعدها مانند مماسه های خاندان رستم در قالب حماسه های کیانی جا داده شده و بهصورت وقایع دورهٔ کیانی در آمده. از این قبیل است داستانهای: گیو و گو درز و بیژن و فرهاد و میلاد و شاپور و بلاشان و به احتمال داستان فرود»<sup>۱</sup>.

خاطرات ملی مردم ایران، با گذشت زمان و جهانگشاییها و

۱. سخنرانی دکتر یارشاطر، <mark>شاهنامه شناسی، مجموعه گفتارهای مجمع علمی بحث دربارهٔ شاهنامه</mark> در هرمزگان، از انتشارات بنیاد شاهنامه، ۱۳۵۷، ص ۲۶۸ ـــ ۳۰۱.

پیروزیها و شکستهای ایرانیان که به حملهٔ اسکندر انجامید به وسیلهٔ داستان سرایان و خنیاگران بر سر زبانها بود. پس از اسکندر در عصر پانصدسالهٔ اشکانیان، ناخشنو دی از ادامهٔ نفوذ فرهنگ یونانی ایرانیان را به فرهنگ باستانی خود علاقه مندتر کرد. گو سان های پارتی داستانهایی از پیروزی پادشاهان و سرداران اشکانی پر داختند و آنهمه نیز به طوری که گفتیم به صورت هنرنماییهای پهلوانان وارد حماسهٔ ملی شد.

#### بخش تاريخي شاهنامه

با پیروزی کیخسرو در جنگ بزرگ و کشته شدن افراسیاب، نیکی بر بدی پیروز می گردد. آنگاه کیخسرو به دادو دهش می پر دازد و همه گنج و خواسته و کشورش را به ایرانیان می بخشد و پهلوانان را پاداش می دهد. و برای اینکه غرور پیروزیها او را گمراه نکند تخت و تاج را و داع می گوید. بدینسان عصر اساطیری پایان می پذیر د و دورهٔ تاریخی آغاز می گردد . بخش تساریخی هم آمیخته به داستانهاست. منبع اصلی آن

بساس ساریحی مسم اسیحت بساله سند اول انو شیروان بر خواتای نامگ (خداینامگ) است که در دورهٔ خسرو اول انو شیروان بر مبنای اسنادی که در خزانهٔ سلطنتی بوده و گویا وقایع نویسان دربار آنها را نوشته بودند تدوین شده بود. در برخی منابع تدوین خداینامگ به دورهٔ یزدگرد شهریار نسبت داده شده اما این حدس خطاست زیرا نابسامانی امور کشور در عصر یزدگرد بیش از آن بود که کسی فرصت چنین کاری را داشته باشد.

انوشیروان به تألیف و ترجمه توجه خاص داشت و داستان آوردن کلیله و دمنه از هند نمونهای از این علاقهٔ اوست. تفصیلی هم که در پادشاهی انوشیروان و داوریهای هوادارانه از او در شاهنامه هست مؤید تألیف کتاب در دورهٔ اوست. بعدها تکمیل کتاب در دورهٔ خسروپرویز و سپستر در دورهٔ یزدگرد انجام گرفته است. نولدکه از اینکه در داستان خسروپرویز و پسرش شیرویه از پرویز هواداری شده حدس درستی زده است که پادشاهی پرویز در عصر یزدگرد اضافه شده که جدّیزدگرد بود. داستان مرگ یزدگرد هم بعدها افزوده شده است.

این را هم باید در نظر داشت که در اواخر ساسانیان، از اواسط قرن پنجم میلادی از دورهٔ قباد هنگامی که ایرانیان از دو سوی خود را در خطر هجوم انیران می دیدند، با احساس نیاز به تقویت و حدت ملّی داستانهای ایرانی رواجی تازه یافت. مؤیدی بر این معنی معمول شدن نامهای شاهان و پهلوانان کیانی در آن عصر است. هجومهای قبایل تیرک به ایران و جنگهای پیروز و قباد با آنها سبب گردیده که خاطرهٔ هجومهای تو رانیان آریایی تازه شود و ترکان، تو رانی نامیده شوند.

در **خداینامگ** از هخامنشیان نامی نبوده و در مورد اشکانیان هم بهاشارهٔ کو تاهی اکتفا شده بوده است. می توان حدس زد که هخامنشیان با گذشت قرنها بکلّی فراموش شده بودند. تاریخ مکتوبی از آنها در دست نبود. سنگنبشته هایی هم که بهزبان پارسی باستان و به خط میخی در گوشهوکنار برجای بود با دگرگشت خط و زبان در عصر ساسانیان دیگر قابل فهم نبود<sup>۱</sup>.

ازیادرفتگی اشکانیان و نبود تاریخ آنها در شاهنامه هم یک امر طبیعی است. نویسندگان *خداینامگ* تعمد داشتند که آنان را نادیده بگیرند و بهدست فراموشی بسپارند. و این کاری است که هر حکومت جدیدی برای استوار ترکر دن پایههای قدرت خو د بدان دست میزند. به همان سان

۱. میان افسانهٔ کیخسرو و سرگذشت کورش کبیر شباهتهایی احساس مـیشود. رک: دکـتر خـاًلقی مطلق،کیخسرو و کورش، مجلهٔ *ایرانشناسی،* سال هفتم، شمارهٔ ۱، بهار ۱۳۷۴، ص ۱۵۸ ــ ۱۷۰.

که بعد از استیلای تازیان هم کوشش بر این بود که کل گذشتهٔ ایران از خاطرها زدوده شود. کینه و عناد میان آن دو خاندان در گفتوشنود خسروپرویز و بهرام چوبین که خود را از بازماندگان خاندان اشکانی می شمر د هویداست. پرویز اشکانیان را به همکاری با اسکندر متهم می کند و بهرام ساسانیان را شان زاده و برای پادشاهی ناسزاوار می شناسد.

با اینهمه علی رغم سیاست ساسانیان که در دورهٔ تاریخی شاهنامه مشهود است خاطرات مبهمی از اشکانیان در حافظهٔ قومی وجود داشت. حاصلش این شد که نامهایی از شاهان اشکانی بهصورت پهلوانانی چون گودرز و پسرش گیو و فرهاد در بخش کیانیان وارد شود.

اساس داستان اسکندر، از کتاب اسکندرنامهٔ دروغین گرفته شده و آنرا مؤلفی گمنام ظاهراً در حدود قرن سوم میلادی در مصر نوشته و بهنام یکی از مورّخان معاصر اسکندر کالیس تنس ' نسبت داده شده است. این کتاب در عصر انوشیروان از یونانی به پهلوی ترجمه شده بوده و همان ترجمه اساس ترجمههای سریانی و عربی قرار گرفته است.

این داستان با روح ایرانی و با روح شاهنامه سازگاری ندارد. اسکندر نزد ایرانیان و در نوشته های پهلوی گجستک (=ملعون) و در برخی نوشته های فارسی مثل مجمل التواریخ به لقب ویرانگریاد شده و ایرانیان از او نفرت داشتند. در شاهنامه نیز در داستان اردشیر، و در نامهٔ خسر و پر ویز به قیصر روم از او به زشتی نام رفته است. بدین تر تیب بعید می نماید که این داستان وارد خداینامگ دورهٔ ساسانی شده باشد.

شاید بتوان حدس زد که گردآورندگان شاهنامهٔ ابومنصوری آنرا از ترجمهٔ عربی گرفته و جای خالی تاریخ را در خداینامگ پر کرده باشند. و برای اینکه غرور ایرانیان لطمهای نـبیند اسکـندر را فـرزند دارای بـزرگ شناساندهاند. به هر صورت هرگز نباید تصوّر کردکه خود فردوسی خارج از **شاهنامهٔ ابومنصوری** آنرا بر حماسهٔ ملی افزوده باشد.

#### سير الملوكها و شاهنامهها

هنگامی که تألیف و ترجمه در زبان عربی آغاز شد، نخستین کتابها ترجمههایی از متون پهلوی بود. خداینامگ را نخستین بار روز به پسر دادویه معروف به ابن مقفّع (مقتول در ۱۴۲ ه.) به نام سیر الملوک الفرس به تازی گردانید. و بعد از او بارها به صورت ترجمه یا تلخیص و تهذیب یا با استفاده از سایر منابع پهلوی به عربی درآمد.

بهنوشتهٔ حمزهٔ اصفهانی، بهرام موبد شهر شاپور (در فارس) که در اواسط قرن سوم میزیسته بیش از بیست نسخهٔ گونه گون ترجـمههای خداینامه را با هم تطبیق کرده و با سنجش اختلافات آنها نسخهای تر تیب داده بود. <sup>۱</sup> خود حمزهٔ اصفهانی که کتابش سنی ملوک الارض والانبیا را در ۳۵۱ پنج سال بعد از تدوین شاهنامهٔ ابومنصوری نوشته، هشت نسخهٔ مختلف از آنها را در دست داشته است.

گذشته از خداینامگ، کتابهای فراوانی از داستانها و کتب مربوط به تاریخ و تمدّن ایران از پهلوی به تازی در آمده بوده که نامهای آنها در فهرست ابن ندیم آمده، چون: بهرام چوبین نامه، یادگار زریر، کارنامهٔ اردشیر بابکان، داستان رستم و اسفندیار، مزدک نامه، کتاب تاج، داستان شهربراز با پرویز، دارا و بت زرّین، لهراسب نامه، گزارش شطرنج، نامهٔ تنسر، پندنامهٔ بزرگمهر بختگان، اندرز خسرو گواتان و بسیاری کتب دیگر. <sup>۲</sup> و قطعاً برخی از آنهمه در دست مؤلفان شاهنامهٔ ابو منصوری بوده و از آنها بهره گرفته اند.

در نخستین روزهایی هم که زبان فارسی دری آمادگی و توانایی بیان مطالب داستانی و تاریخی را یافت آثاری دربارهٔ گذشته ایران بهنظم و نثر بهاین زبان با ترجمه از پهلوی و تازی پدید آمد. بعدها رواج و شهرت شاهنامهٔ فردوسی آنهمه را حتی منبع اصلی آن شاهنامهٔ ابومنصوری را بهباد فراموشی سپر دو تنها نامی چند از آن میان برجا ماند.

نخستین شاهنامهٔ منظوم را از مسعودی مروزی ذکر کردهاند که در قرن سوم یا او ایل قرن چهارم سروده شده، و گویا منظومهٔ مختصری بوده است شامل تاریخ پادشاهان از کیومرث تا یزدگرد بدون داستانهای پهلوانی. و تنها سه بیت آغاز و انجام آن در کتاب البدء والتاریخ تألیف مطهربن طاهرالمقدسی باقی مانده است.

نىخستىن گىومرث آمد بەشاھى گرفتش بەگىتى درون پىشگاھى<sup>١</sup> چو سىسالى بەگىتى پادشا بود كە فرمانش بەھر جايى روا بود ت پ سىپرى شىد نشان خىسروانا چو كام خويش راندند در جھانا

در همان دورهٔ سامانیان شاهنامهای هم بهنتر از ابوالمؤیّد بلخی معروف به شاهنامهٔ بزرگ در چندین دفتر فراهم آمده بود که تا قرن ششم موجود بوده و مؤلفان تاریخ بلعمی و تاریخ سیستان و قابوسنامه و تاریخ طبرستان آنرا در دست داشتهاند.

ابوعلى محمدبن احمد بلخي نيز شاهنامهاي بهنثر نوشته بوده كـه

۱. این مصرع خارج از وزن است. آقای دکتر صفا آنرا بدین صورت حـدس زده است: بـهگـیتی درگرفتش پیشگاهی ظاهراً رواج زیادی نیافته و فقط بیرونی آغاز آفرینش را از آن کستاب در آثارالباقیهٔ خود نقل کرده است که گیومرث طبق روایات زردشتی نخستین انسان بود در مقابل روایت شاهنامه که کیومرث نخستین شاه شمرده شده است.

هر چه بود آنهمه با رواج شاهنامهٔ فردوسی به تدریج از میان رفت و اینک منبع کار عظیم فردوسی را بشناسیم.

#### پژوهندهٔ روزگار نخست

منبع اساسی کار فردوسی، شاهنامهٔ منثوری است که تألیف آن به امر ابو منصور محمدبن عبدالرزّاق آغاز گردیده و در ۳۴۶ پایان یافته است. برای شناخت بانی آن کار بزرگ و از آن مهمتر شناخت حکیم و حماسه سرای بزرگمان، شناخت وضع فکری و اجتماعی خراسان و ماوراءالنهر آن روز ضرورت دارد.

در روزگار سامانیان در قلمرو آنان جز در حوادث استئنایی تا اندازهای آزادی اندیشه و وجدان برقرار بود. علاوه بر اکثریت مسلمان، گروههایی از زردشتیان، مانویان، بهافریدیان، خرّمدینان و سایر فرق گونه گون میزیستند.

در میان مسلمانان، دهقانان و دیوانیان و اهل دانش و اندیشه و بهطور کلّی اکثریت ایرانیان بهیاد روزگاران سرافرازی باستانی هوای استقلال و گسستن از خلافت عربی بغداد را در دل می پروراندند. این گروهها علی رغم خلافت عباسی به فرق مختلف تشیع تمایل داشتند.

میان شیعیان هم اسماعیلیه بیش از همه از خلافت عباسی نفرت داشتند و در مقابل بهزبان و فرهنگ ایرانی مهر می ورزیدند. آنها از قدرت تبلیغ و سازمان دهی مؤثری برخور دار بو دند و در میان طبقات بالای اجتماع نفوذ کر ده بو دند. از امیران سامانی نصربن احمد و نوحبن نصر و از وزیران آنها ابـوعلی جـیهانی و از شـاعران رودکـی را مـیشناسیم کـه بهاسماعیلیه گرویده بودند.

در برابر آنها اکثر فقیهان، هو ادار خلافت عربی بغداد بو دند و از آنجا که قر مطیان اسماعیلی از او اسط قرن سوم در سرزمینهای عربی خلافت با خونریزیها و دیگر کار های افراطی منفور مسلمانان شده بو دند، هر ایرانی مخالف با خلافت را قر مطی می نامیدند. قبایل و سپاهیان و غلامان ترک نیز که برای آنها فر مانر و ایی عرب و عجم فرقی نداشت در مواقع اختلاف از راه ساده دلی جانب فقیهان را میگر فتند.

آنچه گفتیم علت اصلی حوادث، شورشها، عزل و نصبها در قلمرو سامانیان و حتی انقراض آن دولت بوده است که در کتابهای تاریخ ناگفته مانده و در فصول بعد در بیان تاریخ عصر فردوسی بدان خواهیم پرداخت.

بعداز تشکیل دولت فاطمیان مصر و تضاد شدید میان آنها و خلفای بغداد، موج آزار و کشتار مخالفان خلافت بهاتهام قر مطی و باطنی و ملحد شدت یافت و با انقراض دولت سامانی در عصر سلطنت محمود غزنوی بهاوج خود رسید.

ابومنصور محمدبن عبدالرزّاق از ده قانان نـ رادهٔ ایـرانـی بـودکه خاندانش چندین نسل قدرت و نفوذ در طوس داشتند. او سرداری دلاور و کاردان و فرمانروایی دانش پرور و ایران دوست بود. و از قرائـن چـنین برمی آیدکه میکوشید تا طرحی نو دراندازد و دولتی بکلّی مستقل و آزاد از نفوذ خـلافت بـغداد تشکیل دهـد و ایـن افـتخار او را بس است کـه فردوسی او را بهدلیری و بزرگی و خردمندی و رادی ستو ده است. ابو منصور پیش از ۲۳۴ از طرف ابوعلی احمد چـغانی سـپهسالار

خراسان حکومت طوس را داشت. در ۳۳۶ که ابوعلی بـر نـوحبن نـصر

سامانی شورید او نیز در این طغیان شرکت جست و بعد از شکست قیام در ۳۳۷ بهری رفت و بهرکنالدولهٔ دیلمی پیوست و همراه او بهجنگ مرزبانبن محمد فرمانروای آذربایجان (از مسافریان) رفت و بعد از پیروزی حکومت آذربایجان را یافت و در مراغه بهنام خود سکّه زد.

در ۳۳۸ بهری آمد و نامهای با هدایای فراوان نزد نوح بن نصر فرستاد و از گذشته ها پوزش خواست. آنگاه به طوس بازگشت و حکومت آن ناحیه را یافت و تا ۳۴۷ که به حکومت هرات رفت در طوس بود و تدوین شاهنامهٔ منثور ابومنصوری یادگار خجستهٔ این دوره حکومت او بود.

در ۱۳۴۹ز طرف عبدالملکبن نوح سپهسالاری خراسان را یافت که مهم ترین مقام در دولت سامانی و فرمانر وایی همه ولایات جنوب جیحون بود. امّا اندکی بعد الب تگین به جای او منصوب شد. در ۳۵۰ بعد از مرگ عبدالملک که الب تگین عصیان کرده بود دومین بار سپهسالار خراسان و مأمور جنگ با الب تگین شد. اندکی بعد باز هم عصیان ورزید و در ذیحجهٔ ۳۵۰ در جنگ با ابوالحسن سیمجور سپهسالار جدید خراسان کشته شد و به روایتی مسمو مش کرده بو دهاند.

در مقدمهٔ شاهنامهای که به دستور او تدوین شده بوده، و شادروان علامه محمد قزوینی آنرا کهن ترین اثر موجود منثور فارسی شناخته، دربارهٔ او چنین آمده است: «امیر ابو منصورِ عبدالرزاق مردی بود با فر و خویشکام و باهنر و بزرگ منش اندر کامروایی، و با دستگاهی تمام از پادشاهی. و سازِ مهتران و اندیشهای بلند داشت، و نژادی بزرگ داشت به گوهر، و از تخم اسپهبدان ایران بود»<sup>۲</sup>.

در آن مقدمه پدرش يک جاعبدالرزّاقِ عبداللهِ فرّخ و پايين تر از آن

- سیاست نامه نظام الملک، ص ۲۷۸ ۲۸۴.
- ۲. سرچشمه های فردوسی شناسی، ص ۱۷۳.
  - ۳. همانجا، ص ۱۷۱.

در ذکر نسبش عبدالرزّاق بن فرّخ بن ماسه بن مازیار ... ۲ آمده است. معلوم می شود پدر پدرش وقتی که زردشتی بوده فـرّخ نـام داشـته و بـعد کـه مسلمان شده عبدالله نامیده شده است.

در همانجا تبارش را بهبزرگمهر وزیر انوشیروان و از او بهجمشید رسانیدهاند. بیرونی بحق نسبنامهها را جعلی شمرده، و این در مورد اجداد دور این امیر صحیح است اما دربارهٔ پدران نزدیکش جای تردید نیست. زیرا در طوس همه او را می شناختند و نامی از پدرانش برجای بوده است. رساندن سلسله نسب به پادشاهان اساطیری هم (با علم به ساختگی بو دن نسبنامهها) دلیل علاقهٔ او به ایران و قرینه ای بر این است که او در اندیشهٔ رسیدن به پادشاهی بوده است.

آنچه قابل ذکر است اینکه از پدر پدرش به آن سو همه نامهای ایرانی دارند.گرویدن به اسماعیلیه، آشتی ناپذیر ترین دشمنان خلافت، و دوستی نزدیک با رکن الدوله دیلمی که شیعه بوده، و بالاتر از همه اندیشهٔ تدوین تاریخ و داستانهای ملّی ایران با دعوت از هیئتی معتبر همه نشانهٔ علاقهٔ او به ایران و فرهنگ گذشتهٔ ایران بوده است.

فردوسی در دیباچهٔ شاهنامه از ابومنصور و اقدام او در گردآوری شاهنامه چنین یاد میکند:

یکی نامه بود از گه باستان قسراوان بسدو اندرون داستان پراگنده در دست هر موبدی از او بهرمای نزد هر بخردی یکی پسهلوان بود دهقاننژاد یکی پسیلوان بود دهقاننژاد پیروهندهٔ روزگار نخست گذشته سخنها همه بازجست

۱. سرچشمه های فردوسی شناسی، ص ۱۷۸.

ز هر کشوری موبدی سالخورد بیاورد و ایـن نـامه را گـرد کـرد

ابومنصور مَعْمَرى وزیر و پیشکار ابومنصور عبدالرزّاق هم که از طرف او مأموریت دعوت از «خداوندان کتب» و دانشمندان و موبدان را داشت، از نـرْادگان طـوس بـود و تـبارش بـه کـنارنگ از سـرهنگان خسروپرویز میرسید و کـنارنگیان چـندین نسل حکـومت طـوس را داشتهاند.

از گفتهٔ فردوسی دریافتیم که اجزاء نامهٔ باستانی (=خداینامگ) در دست هر موبدی پراکنده بود، و هر بخردی جزئی از آنرا داشت. برای گردآوری و تدوین آنها بهطوری که از مقدمهٔ منثور برمی آید چهار تن موبدان سالخورده برگزیده شدهاند: ماخ پیر خراسانی از هرات، یزدانداد پسر شاپور از سیستان، ماهوی خورشید پسر بهرام از نیشابور، شادان برزین از طوس.<sup>۱</sup>

فراخواندن موبدان به این منظور بوده که از منابع دست اول به زبان پهلوی بهره گرفته شود، و در ذکر منابع از «نامهٔ پادشاهان پارس»، از «بهرامشاه مردانشاه کرمانی»، «فرّخان موبدان موبد یزدگرد شهریار»، «رامین که بندهٔ یزدگرد شهریار بود» یاد می شود که ظاهراً منقولات از آنها به زبان پهلوی بوده است.

از مترجمان عربی خداینامگ هم از: پسر مقفّع، حمزهٔ اصفهانی، محمد جهم برمکی، زاذوی شاهوی، نامهٔ بهرام اصفهانی، نامهٔ ساسانیان موسی عیسی خسروی، از هشام قاسم اصفهانی نام برده شده است.

راه ساده تر و آسان تر این بود که یکی از سیر*الملوک* ها که نسخ آنها فراوان بود و در همان سالها حمزهٔ اصفهانی هشت جلد از آنها را در دست داشت به وسیلهٔ یک ادیب عربی دان ترجمه شود. امّاکار را سرسری نگر فته اند، چهار موبد سالخور ده از چهار شهر گر د آمده اند و نشسته اند و گذشته از منابع مکتوب به زبان پهلوی از روایات شفاهی هم که به خاطر داشته اند بهره جسته اند و کتابی نوشته اند که طبعاً لغات عربی در آن به نسبت آثار دیگر آن عصر کمتر به کار رفته بوده، و این ویژگی در دیباچهٔ آن که در دست است دیده می شود. سالها بعد که فر دوسی آن کتاب را به نظم در آور ده در شاهنامهٔ او هم به همین دلیل الفاظ تازی فراوان نیست.

اکنون ببینیم شاهنامه تا چه اندازه با *خداینامگ* پهلوی یا **شاهنامهٔ** ابومنصوری همانندی دارد؟

خداینامگ منحصراً سرگذشت پادشاهان و شرح کارهای آنان را در بر داشته و به وسیلهٔ دبیران دربار و موبدان تألیف شده بوده، و احتمالاً اکثر داستانهای شاهنامه و هرآنچه با سیاست سلطنت ساسانی سازگار نبوده، در آن جایی نداشته است. از آن جمله می توان حدس زد که داستانهای مزدک و بهرام چوبین و شهربراز در خداینامگ نبوده و بعداً از رساله های منفر دی و ارد شاهنامهٔ ابومنصوری شده است. محققان حدس زدهاند که ترجمهٔ چهار کتاب پهلوی: یادگار زریران، کارنامهٔ اردشیر بابکان، اندرزهای بزرگمهر حکیم، گزارشنامهٔ شطرنج نیز در خداینامگ نبوده و بعداً در شاهنامهٔ ابومنصوری راه یافته است.

بنابراین شاهنامهای که بهدستور ابومنصور عبدالرزّاق بهدست چهار تن نوشته شده، اگرچه بر اساس اجزایی از *خداینامگ* پهلوی تدوین گردیده، اما ترجمهٔ عین آن نبوده است. باگذشت سهچهار قرن و تحوّلات فرهنگی و اجتماعی در ایران کتابی لازم بود که با فضای جدید هماهنگ باشد.

علاوه بر خداینامگ، داستانهای حماسی مخصوصاً داستانهای

خاندان رستم جداگانه در میان دهقانان رواج داشته که قسمتی از آنها را آن چهار تن در شاهنامهٔ ابومنصوری گنجانیده اند و برخی را نیز خود فر دوسی از روایات مکتوب و شفاهی یافته و سروده است، و امروز تشخیص منبع هر داستان بسیار دشوار بلکه ممتنع است.

فردوسی در مواردی از نامهٔ باستان، نامهٔ خسروان، دفتر خسروان، نامهٔ شهریاران پیش نام میبرد که شاید مرادش شاهنامهٔ ابومنصوری است و احتمالاً مطالبی است که در آن کتاب از خداینامک نقل شده بوده است.

داستان کلیله و دمنه را از قول شادان برزین می آورد که ظاهراً یکی از همان چهار تن است که از طوس دعوت شده بود داستان شطرنج را از قول شاهوی پیر نقل می کند که شاید همان ماهوی خور شید پسر بهرام از مردم نیشابور باشد. مرگ یز دگرد که قطعاً در خداینامگ نبوده از قول دهقان مرو در شاهنامهٔ ابومنصوری آمده بوده است.

آنچه نیز از دهقانان پیر، جهاندیده، سخنگوی نقل می شود احتمالاً **در خداینامگ** نبوده یا به وسیلهٔ آن چهار تن وار دشاهنامهٔ ابومنصوری شده، **یا** خود فر دوسی شنیده و سروده است.

یک منبع مهم برای تشخیص اینکه فر دوسی چه مطالبی را بر اساس شاهنامهٔ ابومنصوری به نظم در آورده، و چه داستانهایی را خود یافته و سروده، غرر اخبار ملوک الفرس ثعالبی است که در سالهای ۴۰۸–۴۱۲ تألیف شده و مأخذ عمدهٔ آن شاهنامهٔ ابومنصوری بوده است. دربارهٔ داستانهایی که فر دوسی خارج از شاهنامهٔ ابومنصوری سروده به جای خود بحث خواهد شد.

۲. تقىزاده، فردوسى و شاهنامة او، بداهتمام حبيب يغمايي، ص ١٥۵.

# ٤

### دهقانزادهٔ پاژ

ز گفتار دهقان کنون داستان بهپیوندم از گفتهٔ باستان

حکیم و شاعر بزرگ ایران همزمان با سراشیب زوال دولت ایرانی سامانی چشم بهجهان گشود، و پایان آفرینش شاهکار عظیم جاودانهٔ او و بازپسین ایام حیاتش مقارن با سالهایی بود که نهضت آزادگان ایران در برابر فقهای شریعت بغداد و غلامان فریفتهٔ آنان در هم شکسته بود، و قدرت بهچنگ هواخواهان خلافت عربی بغداد افتاده بود، و شرف و آزادگی و ایران دوستی گناه بزرگی شمرده می شد. در چنان فضایی حماسهٔ ملی ایران و سرایندهٔ آن دستخوش بی اعتنایی و عناد اهل دیوان و مدرسه بودند.

از اینجاست که در کتابهای تاریخ و ادب رجال عصری که افتخارش به وجود فر دوسی و شاهکار عظیم اوست، برخلاف توقع ما مثلاً: در تاریخ بیهتی، زین الاخبار گردی کردین تاریخ یمینی، انساب سمعانی، ترجمان البلاغه، حدائق السحر، کلیله و دمنه، قابوسنامه، سیاست نامه نامی و یادی از او برجای نمانده، و ناچار در قرون بعد به نحوی که خواهیم گفت افسانه هایی به عنوان سرگذشت او پر داخته شده است. منابع احوال فردوسی معمولاً در جستجوی شرح احوال شاعران به تذکر هما مراجعه می شود. دربارهٔ هیچ شاعری هم به قدر آنچه تذکر هنویسان دربارهٔ فر دوسی داد سخن داده اند شرحی نمی توان یافت. ولی دریغا که نوشته های هیچ یک از مؤلفان تذکر هما متّکی بر منابع معتبر کهن نیست. مفصّل ترین شروح را در مجمل فصیحی، تذکرهٔ دولتشاه، عرفات العاشقین، بهارستان جامی، هفت اقلیم، آتشکدهٔ آذر، مجمعالفصحا می توان یافت و تمام اینها که در قرون اخیر اساس کار محققان خارجی و ایرانی قرار گرفته افسانه هایی بیش نیست. این افسانه ها را نقّالان و شاهنامه خوانها پر داخته اند و در مقدمهٔ نیست. این افسانه ها را نقّالان و شاهنامه خوانها پر داخته اند و در مقدمهٔ نیست. این افسانه ها را نقّالان و شاهنامه خوانها پر داخته اند و در مقدمهٔ نیست. این افسانه ها را نقّالان و شاهنامه خوانها پر داخته اند و در مقدمهٔ یو مروف بایسنغری گرد آمده و از آنجا به تذکر ها و آثار محققان متأخر راه یو مته است.

در قرن اخیر پژوهندگان به دو منبع نویافته هم اعتماد نابجایی یافتند، و در تلفیق استنباطهای خود از آنها با افسانه های معروف قبلی کوشیدند. یکی مقدمهٔ مثنوی یوسف و زلیخا که سرانجام با تحقیقات پروفسور محمود شیرانی و عبدالعظیم قریب و مجتبی مینوی مسلم گردید که اساساً از فردوسی نیست و هفتادهشتاد سال بعد از فردوسی، شاعری شمسی نام آن را به نام شمس الدین طغانشاه سلجوقی سروده، و بعدها شرف الدین یزدی آن را به نام فردوسی بسته و این جعل و تدلیس را وار دمقدم بایسنغری کرده است.

دیگر خاتمهٔ دستنویس مورخ ۸۴۱ شاهنامه در موزهٔ بریتانیا که از روی نسخهای مورخ ۶۸۹ کتابت شده، و کاتب نسخهٔ اصلی در زاینده رود افتاده بو ده و پسر حاکم خان لنجان او را نجات داده، و کاتب به نیّت قدر شناسی شاهنامه ای برای حاکم رونویس کرده و ماجرای خود را . . ۱۱۰ – ۱۱۱ ضمن ابیات سستی در خاتمهٔ کتاب آورده است. فهرست نویس دستنویسهای موزهٔ بریتانیا ۶۸۹ را ۳۸۹ خوانده و تصوّر کرده است که کاتب و گوینده اشعار خود فردوسی بوده و با این اشتباه محققان بزرگ بعدی را هم به اشتباه انداخته است. این اشتباه را نخستین بار شادروان محمدعلی فروغی با ملاحظهٔ نسخه دریافته، و بعدها مرحوم مینوی بطلان آن را بیان کرده است.

بدین تر تیب در تحقیق احوال و عقاید شاعر، معتبر ترین منبع خود شاهنامه است که بعد از تصحیح بر مبنای نسخ صحیح کهن، و با تأمل در حوادث عصر در کتب تاریخ آن دوره می تواند مورد استفاده باشد، و اضافه بر آن تنها نکتههای معدودی می توان در منابع کهن یافت.

نام او نام شاعر همه جا حکیم ابوالقاسم فر دوسی شناخته شده و همین کافی است. نام کوچک او در قدیم ترین منابع: در عجایب المخلوقات (از او اسط قرن ششم) و در تاریخ گزیدهٔ حمدالله مستوفی و در سومین مقدمهٔ کهن شاهنامه حسن ذکر شده و ما همین را می پذیریم <sup>۲</sup>و اینکه در ابتدای ترجمهٔ بنداری و دستنویس فلورانس و مقدمهٔ بایسنغری (و منابع منقول از آن) منصور آمده، اعتبار کمتری دارد.

نام پدرش در تاریخ گزیده و در مقدمهٔ سوم شاهنامه علی ذکر شده، این را هم باید پذیرفت. و بنابراین نام کامل او ابوالقاسم حسنبن علی طوسی بوده است. این نام با قرائن دیگری که وابستگی او را به یکی از فرق تشیع می رساند سازگار تر است.

دربارهٔ اعتبار قول حمدالله مستوفى ايمن نكته را بايد در همينجا

۱. مجتبی مینوی، روزگار نو، ج ۵ و ۶ (۱۹۴۵) ش ۳، ص ۱۶ ــ ۳۶ و سیمرغ نشریهٔ بنیاد شاهنامهٔ فردوسی، شمارهٔ ۴، اسفند ۱۳۵۵، ص ۴۹ ــ ۶۸. ۲. سرچشمههای فردوسی شناسی، ص ۲۴۰، ۳۳۰.

مگوییم که او نخستین شاهنامه پژوه ایرانی است و در مقدمهٔ ظفرنامهٔ خود که آنرا در ۷۳۵ (کمتر از سه قرن و نیم بعد از فردوسی) به پایان رسانیده میگوید «کمابیش پنجاه نسخه» از شاهنامه را ظرف شش سال مقابله کرده و نسخهای را تدوین نموده که اینک رونویسی از آن موجود است. اگر فرض کنیم برخی از پنجاه نسخهٔ او دویست سال قبل از کار او کتابت شده بوده، پس نسخی کهنتر از کهنترین نسخ موجود امروزی در دست داشته، و کسی که اینهمه به شاهنامه عشق می ورزیده و خود موزخ بوده به منابع کهنی دربارهٔ فردوسی هم که امروز دیگر موجود نیست مراجعه کرده بوده است.

نام پدر فردوسی در م*قدّمهٔ بایسنغری*: مولانا احمدبن مولانا فرخ، در **هنتاقلیم:** فخرالدیـن احـمد، در مجالسالمؤمنین و مجمعالفصحا: فـخرالدیـن احمدبن حکیم مولانا فرخ آمده است، و اینهمه خطاست.

نولدکه می گوید: «برای اینکه بدانیم تا چه اندازه اظهارات این مردم اعتمادنکردنی است کافی است برای نمونه اشاره شود که بنابر مقدمه پایسنغری اسم پدرش فخرالدین احمدبن فرخ فردوسی بوده است. اما از طرفی می دانیم که لقبهای منتهی به دین تنها در زمانی که تازه فردوسی به حدّ بلوغ رسیده بوده، متداول شده بوده است که به امیران مقتدر داده می شده است. و شاید قدیمی تر از همهٔ آنها اعطای لقب ناصرالدّین است به وسیلهٔ نوحبن نصر سامانی [۳۳۱\_۳۳۲] به سبکتگین. پس در هر صورت یک نفر شخص معمولی نمی توانسته است دو پشت پیشتر یک چنین لقبی داشته باشد»<sup>۱</sup>.

**سال تولد شاعر فر د**و سی در شاهنامه اشاراتی بهمدّت نظم شاهنامه ۲۵ یا ۳۰ یا ۳۵ سال، و \_\_\_\_\_\_\_ ۱.حماسهٔ ملی ایران، ترجمهٔ بزرگ علوی، چاپ دوم، ص ۵۴. نیز سالهای زندگی خود ۵۸ و ۶۰ و ۶۱ و ۶۳ و ۶۵ و ۶۶ و ۷۱ و نزدیکی به هشتادسالگی دارد که همهٔ ابیات متضمن این ارقام اصیل است و هیچیک الحاقی نیست. زیرا هیچ کاتبی انگیز های برای سرودن بیتی خشک متضمن سن و سال شاعر یا تاریخ ختم کتاب نداشته است. جز اینکه چون شاهنامهٔ موجود، تلفیقی از دو یا سه تدوین کتاب است برخی بیتها از تدوین خاصی بوده و در نسخ دیگر وجود نداشته است.

محققان بدون توجه به این نکته، با ملاک قرار دادن بعضی ارقام و غفلت از برخی دیگر نتیجه هایی گرفته اند. ذکر همهٔ حدسها و نتیجه گیریهای مردود در اینجا فائده ای ندارد. علاقه مندان به سرچشمه های فردوسی (ص ۲۷ – ۳۳) مراجعه خواهند فرمود.

مهم ترین سال عمر فردوسی در سرودن شاهنامه ۵۸سالگی او بوده که سه بار بدان اشاره کرده است: از آنس که سمود بنجاه هشت

به سر بر، فراوان شگفتی گذشت خالقی، ۲، ص ۲۰۲

همانجا، ص ۳۷۹

۸۵سالگی شاعر یکی از دو سال تاریخی فراموش نشدنی و سرفصلی در زندگی او بود. در این سال از یک طرف با احساس گذشت جوانی و نهیب پیری و ملاحظهٔ ترکتازیها در قلمر و سامانیان و سرکشی سرداران آن دولت و شکستهای نوح بن منصور سامانی، امید شاعر به تجدید عظمت و استقلال ایران از میان رفته است. از دگر سو نوح بن منصور که نظم شاهنامه در دورهٔ او و احتمالاً به امید نواخت او آغاز شده، و تدوین اول کتاب در عصر او به پایان رسیده بود، در ۱۴ رجب ۳۸۷ درگذشت. اگرچه بعد از نوح پسرش عبدالملک دو سالی نامی از امارت داشت در اوایل ۳۸۹ برکنار و نابینا شد. و بعدها منتصر سامانی کروفزی کرد ولی حکیم هوشیار خردمندی چون فر دوسی مرگ منصورین نوح را

در همان ۵۸سالگی شاعر از طرف دیگر این امید بیان شده که «فریدون بیداردل زنده شد». در ۳۸۷ محمود به عنوان یکی از سرداران سامانی یاغیان را شکست داد و خراسان به دست او افتاد. در همان سال پدرش سبکتگین درگذشت. محمود ابتدا برادرش اسماعیل را که مدّعی جانشینی پدر بو دعزل کر دو آنگاه از اطاعت عبدالملک سامانی سر پیچید و فرمان حکومت خراسان و غزنه را از خلیفهٔ عباسی گرفت.

از این قرائن این حدس قوت می گیرد که ۵۸سالگی فر دوسی مقار ن با همان قدرتیافتن محمود در ۳۸۷ است. پس تولد او در سال ۳۲۹ بوده است.

البتّه کلیهٔ این ابیات را بهطوری که خواهیم گفت شاعر بعدها سروده و در موارد مناسب کتاب جای داده است. به ۶۵سالگی خود نیز دو بار در شاهنامه اشاره کرده که بهجای خود دربارهٔ آن بحث خواهیم کرد. **پاژ، زادگاه فردوسی** شاعر بزرگ در روستای پاژ چشم بهجهان گشود. پاژ را در متون قـدیم بهصورت «باز» مینوشتند بعدها بهصورت معرب آن فاز درآمد.

نظامی عروضی که قدیم ترین واقعه نویس زندگی فر دوسی است و صدسالی بعد از او خاک پاکش را زیارت کر ده می گوید: «استاد ابو القاسم فر دوسی از دهاقین طوس بود، از دیهی که آن دیـه را بـازخـوانـند. <sup>۲</sup> و از ناحیت طبران است. بـزرگ دیهی است، و از وی هـزار مـر د بـیرون آیـد. فر دوسی در آن دیه شوکتی تمام داشت چنانکه به دخل آن ضیاع از امثال خو د بی نیاز بو د...».<sup>۲</sup>

روستای پاژ امروز (با ۱۷۰ خانوار، هزار تن جمعیت) در دوفرسنگی شرق طابران (طوس) و ۱۵ کیلومتری شمال شهر مشهد مرکز دهستان تبادکان است و در پانصدمتری آن تپه گونهایست که مردم محل آنرا «قلعهٔ کهنهٔ پاژ» می خوانند.<sup>۲</sup>

در آن روزگار، هر روستایی از فرهنگ غنی پرباری برخوردار بود. دهقان ( = مالک یا رئیس ده) بیشتر اوقات خود را در روستا میگذرانید. زادگاه فر دوسی آبادی بزرگی بود و دو قرن بعد از او ریاضی دان بزرگ امام شرفالدین مظفر بن محمد بازی طوسی نیز از آنجا برخاسته است.

بودن آن دو بزرگ از یک روستا سبب شده است که بعدها ذهن خیال پرداز عامه آن دو را معاصر هم پنداشتهاند و افسانهٔ لطیفی ساختهاند که آن دو با یک کاروان دیار خود را ترک کردند و بعد از ۱۶ سال که ریاضیدان پاژی بهطوس بازگشت و بهفر دوسی رسید بهاو گفت: من چندین کتاب تألیف کردهام، تو چه کاری کردهای؟

۱. اینکه زادگاه فردوسی در هغت اقلیم «شاداب» و در تـ نکرهٔ دولتشاه و مجمعالفصحا روستای «رزان» آمده اصلاً قابل اعتنا نیست.
 ۲. سرچشمه های فردوسی شناسی، ص ۲۳۱.
 ۳. رجوع شود به جغرافیای پاژ، خدیجهٔ بوذرجمهری، کتاب پاژ ۱۴ ـــ ۱۳ (۱۳۷۳) و نـیز راهـنمای توس، مهدی سیدی، دکتر محمد جعفر یاحقی، رجبعلی لبّاف خانیکی، مشهد ۱۳۷۳، ص ۳۵ ــ ۳۶.

رياضيدان بزرگ گفت: اين بيت زبده همه تصنيفات من است. (

طوس فردوسي

مرکز منطقه، طابران بو دکه طوس نامیده می شد و فر دوسی همه عمر خود را در آن گذرانید و امروز آرامگاه او موجب اعتبار آن است. طابران بعد از حوادث و ویرانیهایی که از سر گذرانده بود، از دورهٔ صفویه بکلی ویران شد و مرکزیت منطقه بهنوغان (مشهدکنونی) انتقال یافت.

طوس از نظر اداری تابع نیشابور بود که والی خراسان، همه مناطق جنوب جیحون، در آن مینشست و نیشابور در عصر سامانیان در روزهای جوانی فردوسی تابع دارالملک بخارا و در دورهٔ سلطنت غزنویان در ایام پیری شاعر تابع غزنه بود.

طوس از شهرهای کهن عصر ساسانی بود و در روایات افسانه ای بنای آن را به جمشید نسبت می دادند، و نام آن را یادگار طوس پسر نو ذر می پنداشتند. مردم چنین شهری بحق به گذشته های خود می بالیدند و می نازیدند. سران خاندانه ای بزرگ شهر چون ابو منصور عبدالرزاق و پیشکارش ابو منصور معمری درست یا نادرست تبار خود را به پادشاهان و بزرگان باستانی می رسانیدند. عامهٔ مردم شهر نیز به گر دنفرازی و آزادگی و عیار خویی شهره بو دند. محمد بن نجیب بکران مؤلف کتاب دربارهٔ خلقوخوی مردم شهرهای مختلف میگوید: «اهل خراسان هـر شهری را بهچیزی نسبت کنند... اهل طوس را معلوم است»'.

در شهر طوس پیروان مذاهب گونه گون به آسودگی و آزادی میزیستند. مثلاً یکی از چهار تن موبدانی که در تدوین **شاهنامة** ابومنصوری سهیم بودند آذربرزین از مردم طوس بود.

اینکه ابو منصور شاهنامه منثور خود را در این شهر فراهم آورده، و بعد از او دقیقی و فردوسی و اسدی سرایندگان منظومههای حماسی هر سه تن از مردم این شهر بودهاند، دلیل بارزی بر رواج روحیهٔ ایراندوستی و علاقه به خاطرات باستانی در این شهر است. فجایع و خونریزیها و تاراجگریهای والیان عرب چون قتیبة بن مسلم باهلی و جانشینش یزید بن مهلّب نیز هنوز فراموش نشده بود. و قیام ابو مسلم و حقناشناسی خلیفگان بغداد در حق او و سایر ایرانیان که به آنان خدمت کرده بودند از یادها نرفته بود. حتی نولدکه حدس زده و نوشته است که «افسانهٔ غلبهٔ داراب بر شعیب قتیب و لشکریان تازی او تنها در شاهنامه آمده و به عقیدهٔ من یک تن از خراسانیان بر اثر دشمنی خود با اعراب فاتح که بعد از قیام ابو مسلم، خراسانیان بر ایر دشمنی خود با اعراب فاتح که بعد از قیام و نام قتیب را به یاد آن مرد مبغوض که خونریزیهای او در مشرق ایران مشهور بود و از آن جمله است قتل عامی که در خوارزم از اه ل علم و سواد کرده برگزیده است»<sup>۲</sup>.

قـبیلههای بـیابانگرد عـرب کـه در بیابانهای خـراسـان زنـدگی چادرنشینی داشتند خار چشم آزادگان بودند، و با راهزنی و کشتار مـردم احساسات عمومی را بـر ضـد خـود بـرمیانگیختند. در قـیام ابـومسلم بسیاری از تازیان از خراسـان بـیرون رانـده شـدند، ولی از حـدودالعـالم

۲. جهانامهٔ محمدبن نجیب بکران، به تصحیح ریاحی، چاپ تهران ۱۳۴۲، ص ۷۶.
 ۲. نولدکه، حماسهٔ ملی ایران، ترجمهٔ علوی، ص ۸۶.

برمی آید که در عصر فردوسی هنوز قبیله هایی از آنان باقی بودند و بهنوشتهٔ یعقوبی گروههایی از قبیلهٔ طی در اطراف طوس می گذرانیدند.<sup>۱</sup> منتصر آخرین امیر سامانی نیز به دست تازیان بیابانهای اطراف مرو کشته شد.

مسلمانان طوس بهسبب نفرت از تازیان و خلافت بغداد به فرق مختلف تشیع تمایل داشتند. و در آن میان به قرائنی شیعیان اسماعیلی که در ستیز با تازیان کوشاتر و پویاتر بودند مقبولیت بیشتر داشتند و ابومنصور عبدالرزاق از آنان بود.<sup>۲</sup>

در برابر بخارا که در مدارس آن بحث و تدریس به علوم رسمی مورد حمایت خلافت عباسی انحصار داشت، طوس کانون فرهنگ ایرانی بودو هنوز فرهنگ سلجوقی عبّاسی با مدرسه های تازه بنیادش که با داشتن اوقاف سرشار طالب علمان را به خود می کشیدند در طوس جا نیفتاده بود. شاید دو نسل بعد از فردوسی بود که طوس نیز همرنگ شهر های دیگر شد و خواجه نظام الملک و امام محمد غزالی از آن برخاستند.

مردم طوس دولت سامانی بخارا را یادگاری از ساسانیان می شمردند و بدان مهر می ورزیدند. اما به تدریج با هجومهای اقوام بیابانگرد آسیای میانه و سرکشیهای سرداران، دولت سامانی ضعیف تر می شد و هرجومرج و ناامنی پدیدار می گردید و چراغ امید در دلها به خاموشی می گرایید.

در چنان ایّامی همگان حسرت امن و آسایش روزگاران باستان را داشتند. دهقانان و پیران جهاندیده و موبدان و قـصه گـویان، داسـتانهای خسروان و پهلوانان را در خاطرها زنده مـیکردند، و پـدران داسـتانهای

- ۱. سرچشمهها، ص ۱۶.
- ۲. سیاستنامهٔ خواجه نظامالملک، ص ۲۷۹ ــ ۲۸۴.

کهن را برای فرزندان بازمیگفتند. فردوسی در آغاز داستان کیومرٹ این حال را بیان کردہ:

سخنگوی دهقان چه گوید نخست که نام بزرگی به گیتی که جست؟ که بود آنکه دیهیم بر سر نهاد؟ ندارد کس از روزگاران بهیاد مگر کز پسدر یاد دارد پسسر بگرید تو را یک بهیک از پدر

## تربيت و تحصيل

گفتیم فردوسی دهقان و دهقانزاده بود. در افسانههای متأخر دهقان را به مفهوم تازه تر آن «برزگر، کشاورز» گرفته اند. امّا معنی صحیح آن در عصر فردوسی و در شاهنامهٔ او ایرانی تبار (در برابر ترک و تازی) و نیز مالک روستا یا رئیس شهر بوده'، و دانایی و دل آگاهی با دهقانی ملازمه داشته است.

دهقانان طبقهٔ نجیبزادگان و فرهیختگان و حافظان آداب و سنن و خاطرات باستانی ایرانی بودند. فرزندان خانوادههای دهقانی در پر تو رفاه نسبی که داشتند و با برخورداری از آموزگاران شایسته، با دانش و اخلاق و آشنا بهتاریخ و فرهنگ و سنتهای ایرانی بهبار می آمدند.

تفاوتی که میان زبان نجیب و بیان پاکیزه فردوسی با هـزلیات و هجویات رکیک شـاعران مـعاصر بـا او و قـرون بـعد دیـده مـیشود، از اینجاست. پاکی زبان شاهنامه را بهجای خود با ذکـر نـمونههایی نشـان خواهیم داد.

آزادگی و گردنفرازی فردوسی، و فضیلت اخلاقی و پاکیزگی زبان

مجتبی مینوی، دهقان، سیمرغ شماره یک، ۱۳۵۱، ص ۸ – ۱۳.

او حاصل تربیت خانوادگی او بود. بی اینکه در تأثیر وراثت در خلقو خوی آدمیان مبالغه شود نباید فراموش کرد که فردوسی در خاندانی محتشم از دهقانان چشم به جهان گشوده بود و ایام کودکی و نوجوانی را با عزّت و سرافرازی گذرانده و به سنت دهقانان تربیت یافته بود.

اکنون محیط خانوادگی او را با فرخی مقایسه کنید که در سیستان خدمت دهقانی را میکرد. و چون زن گرفت و مزدش کفاف زندگیش را نمی داد و دهقان هم حاضر به افزودن مزدش نبود ناچار به امید آب و نان روی به چغانیان و بعد به غزنه نهاد.

فردوسی مثل عنصری و فرخی و اسدی نبود که در جستجوی صلهٔ ممدوحان روی به پایتختهای امرا نهد. او در خاندانی بزرگ و بی نیاز و با منشی استوار و سرافراز به بار آمده بود و در شهر خود با عزّت و احترام می زیست و دلبستهٔ نام بلند خویش بود. در برابر هیچ فرمانر وایی سر فرود نمی آورد. خود همان صفات ستوده ای را داشت که در پهلوانان شاهنامه بیان می کند.

از همان دورهٔ ساسانیان که آموزش خواندن و نوشتن منحصر بهفرزندان بزرگان بود، فرزندان دهقانان ادیب و دبیر بار می آمدند. دهقانزادهٔ ما در پاژیا در طوس در دبیرستان که معادل عربی آن کُتّاب بود و در قرون اخیر مکتبخانه نامیده می شد آموز شهای لازم رافراگرفت و علاوه برزبان فارسی دری بازبان تازی که زبان خلافت عصر بو دو با زبان پهلوی که زبان نیاکان و منبع ادب و فرهنگ و تاریخ گذشتگان بود آشنایی یافت.

نولدکه حدس زده که فردوسی پهلوی نمیدانسته، اما دار مستتر و ژول مُل بحق عقیده دارند که او پهلوی میدانسته و مؤید این نظر گفته دوستی است که متن منثور شاهنامه را در دسترس او گذاشته و بهاو گفته است: گشادهزبان و جوانیت هست سخنگفتن پهلوانیت هست در اینجا پهلوانی بهمعنی پهلوی است.<sup>۱</sup> این بیت منسوب بهاو هم پهلویدانی او را میرساند: بسی رنج بردم، بسی نامه خواندم ز گفتار تـازی و از پیهلوانـی

فروزانفر گفته است که فردوسی با دیوانهای عربی هم انس داشته و در علوم عربیت استادی توانا بوده است.<sup>۲</sup>

بعدها باکلام و منطق و فلسفه یونانی نیز آشنایی یافت. آشنایی او با فلسفهٔ یونانی از جایجای شاهنامه مخصوصاً از دیباچهٔ آن برمی آید. اعتقاد او بهمعتزله و تهمت قرمطی بودن که به او زده اند با همین نکته ارتباط دارد.

حکیم بزرگ با همهٔ آشنایی بهمباحث فلسفی با آوردن اصطلاحات فلسفی سخن را ثقیل و نامطبوع نمیکند و پرگویی فلسفهفروشان را مینکوهد:

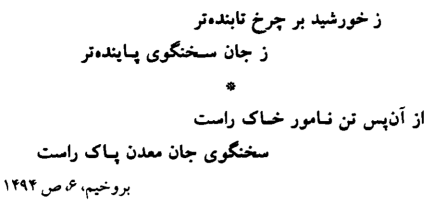
## ايا فسلسفهدان بسيارگوى

## بپویم بەراھی که گفتی مپوی

خالقی، ۳، ص ۲۷۸

آنجا هم که کاربرد اصطلاحات فلسفی لزوم می یابد، آنها را بهپارسی ناب و دلاویز برمیگرداند. مثلاً بهجای نفس ناطقه «جان سخنگوی» به کار میبرد و چهقدر لطیف و دلنشین است:

۲. ژیلبر لازار، پهلوی، پهلوانی در شاهنامه، سیمرغ ۵، ص ۴۷ – ۶۱.
 ۳. سخن و سخنوران، ۴۷ – ۴۸.



فردوسی جوانی خود را در سالهایی گذرانید که با سیاست مداراجویی و آزاداندیشی و فرهنگ دوستی سامانیان آزادی تفکر برقرار بود و پیروان هر اندیشه و آیینی به آسایش میزیستند. و حضور گروههایی با اندیشههای متنوع و آزادی بحث و نظر میان آنان موجب شکفتگی اندیشهها بود. فردوسی در چنان فضایی زاد و زیست، و ذهنش عاری از تعصّبات قشری گنجینهٔ افکار حکیمانه گردید.

شاهنامهٔ فردوسی یادگار فضای فکری آزادی است که روزگار اوج دانش و فضل در ایران بود. شاهنامه در سر فصل یک تحول فکری و فرهنگی در ایران، و پایان یک عصر و آغاز عصر دیگری پدید آمده است، در خراسان عصر سامانی که فارغ از تسلّط فقیهان دستگاه خلافت بود. در سالهایی که در بغداد حسین منصور حلّاج را به دار میکشیدند و پیکرش را می سوزانیدند در اینجا در پرتو بیداری و خردورزی و آزاداندیشی، حکیمانی چون بیرونی و فارابی و رازی و ابن سینا ظهور میکر دند.

امًا در آخرین سالهای حیات فر دوسی با قدرتیافتن محمود فضای خراسان هم رنگ بغداد را گرفت. از آن بهبعد بود که سیاست آمیخته به تعصّب و جهالت سلجوقی عباسی تعقل و تفکر را در ایس سرزمین ریشه کن کرد.

دید و اندیشه و جهان بینی واحدی که در سراسر شاهنامه جلوه گر است، بیانگر نکتهٔ مهمی است و آن اینکه فردوسی از کودکی تا آغاز نظم شاهنامه و در مدّت اشتغال بدان، در محیطی زیسته که در آن تاریخ و داستانها و فرهنگ باستانی ایران رواج داشته، و آنهمه در نهانخانهٔ دل شاعر نشسته و جای استواری یافته، نتیجه این شده است که در سراسر شاهنامه روح و اندیشه و جهانبینی واحدی را می بینیم. اگر جز این بود، و شاعر در سنین کمال و با ذهنی ساده متن منثور شاهنامهٔ ابومنصوری را به دست میگرفت و به منظوم ساختن آن می پر داخت، با گذشت عمر رنگارنگی ها و گونه گونی ها در داوری ها و دیدگاه های او پدیدار میگر دید.



# در بهار جوانی

پی افکندم از نظم کاخی بلند که از باد و باران نیابد گـزند

حکیم طوس هنگامی کار عظیم خـود را آغـاز کـرد کـه راه آفـرینش یک شاهکار بزرگ در زبان فارسی دری هموار شده بود.

شعر در ایران پیش از اسلام رواج داشت، و گاتاهای زردشت را کهن ترین شعر ایرانی شمر دهاند. دوبیتی هایی هم که بیشتر در قلمرو زبان پهلوی معمول بو ده و نمونه هایش به نام فهلویات معروف است ادامهٔ شعر دورهٔ ساسانی است.

نمونه های موجود شعر دری از نیمه های سدهٔ سوم است. با حمایت سامانیان شعر فارسی رونق گرفت و برای بیان همه نوع اندیشه ها آمادگی یافت. مخصوصاً نصربن احمد [۳۰۱–۳۳۱] مروّج نظم و نثر فارسی و ممدوح رودکی بود. رودکی که مقارن با تولد فر دوسی درگذشت، به اشارهٔ نصربن احمد کلیله و دمنه را به نظم در آورد که امروز بیتهای پراکنده ای از آن در دست است.

علاوه بر قصیدهسرایی در مدح بزرگان، سرودن مثنویهای داستانی

هم معمول شده بود. رودکی علاوه بر کلیله و دمنه، سندبادنامه را هم به نظم درآورد. مسعودی مروزی شاهنامهٔ مختصر خود را سرود. ابو شکور بلخی یک یا چند مثنوی از آن جمله آفرین نامه را (گویا در سال (۳۳۶) در بحر متقارب سرود که ۱۴۴ بیت پراکنده از آنها را لازار فرانسوی گرد آورده است. ۲ تجربهٔ ابو شکور توانایی بحر متقارب را برای بیان اندیشه های متنوّع نشان داد و بعد از او دقیقی از تجربهٔ او بهره گرفت.

با اینهمه هنوز شاهکار باعظمتی پدید نیامده بودکه بر دلها نشیند و بخت جاودانگی داشته باشد. بـه گفتهٔ فـردوسی هـنوز یک مـنظومهٔ سههزاربیتی هم در میان نبود نـبیند کسـی نـامهٔ پـارسی

ی ے پارسی نوشتہ بہ ابیات صد بار سی

شعر فارسی، نهال سرسبزی بود که اگر باغبان هـنرمند دلسـوزی به تربیتش برنمیخاست بیم آن بود که از گزند تندبادهای خزانی که در آن روزگار از هرسوی در کمین زبان و فرهنگ ایرانی بود به نیستی گراید.

نبوغ کمنظیر فردوسی با برخورداری از ورزیدگی و پختگی زبان، و بهره گیری از گنجینهٔ فرهنگ و حکمت و سنن دیر سال مردم ایران، شاهنامه را بهصورت کاخ عظیم رفیعی بر فراز آن بناهای آسیب پذیر پی افکند که از باد و باران نیابد گزند. شاهکاری آفرید که از نظر کمیّت و کیفیّت نظیری نداشت و بعد از آن هم نظیری نیافت.

دهقانزادهٔ طوس ۱۷ ساله بود که در ۳۴۶ با اراده و کوشش پهلوان خردمند دهقاننژاد ابومنصور محمدبن عبدالرزاق شاهنامه منثور فراهم

۲. لازار، ژیلبر، اشعار پراکند، قدیم ترین شعرای فارسیزیان، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۹۶۲/۱۳۴۱.

آمد و مردمی که تشنهٔ آگاهی از روزگاران سرافرازی کهن خویش بودند آنراگرامی داشتند.

در آن روزگار سواد خواندن و نوشتن منحصر بهافراد اندکشماری بود و کاتبان و کتاب نویسان اندکشمار تر بودند. ناچار خوانندهٔ باسوادی دفتر ابومنصوری را برای دیگران می خواند و همگان دل بر آن نهاده بودند.

چو از دفتر این داستانها بسی همی خواند خواننده بر هر کسی جهان دل نهاده بىرین داستان همان بخردان نیز و هم راستان

هر کسی با شور و اشتیاق آرزو می کرد که کاش شاعری آنرا به نظم درمی آورد تا داستانهای آنرا به حافظهٔ خود ... که در افراد بیسواد به حکم نیاز نیرومندتر و وفادارتر است ... می سپردند. فر دوسی جوان هـم این آرزو را داشت. امّا مقدّر این بود که بیست سال بعد هـمشهری جوانش دقیقی پیش از او به فر مان نوح بن منصور سامانی دست به این خدمت یازد. پیش از آنکه بـه شاهنامه سرایی دقیقی بر سیم بـهتر است بـبینیم فر دوسی سالهای جوانی را پیش از بـه نظم در آوردن شاهنامه چگونه گذرانده است؟

سروده های جوانی شاهنامه حاصل تمام عمر حکیم بزرگ طوس از جوانی تا پیری است، و با همهٔ نظم و انسجامی که دارد به تر تیبی که اکنون می بینیم سروده نشده است. نسخ موجود تلفیق و التقاطی از دو تدوین کتاب است که به تدوین دومی نیز شاعر ابیاتی افزوده، و اینک تشخیص اینکه چه قسمتهایی آفریدهٔ کدام سالهای عمر شاعر است در تمام کتاب آسان نیست. آخرین نتیجه گیری محققان به طوری که خواهیم گفت این است که فر دوسی در چهل سالگی از سال ۳۷۰ نظم شاهنامه را بر اساس دفتر منثور ابو منصوری آغاز کر ده و بعد از سبی سال در حدود ۴۰۰ ه جری آن را به پایان رسانیده، و این نظر استنباط از این ابیات معروف در قطعهٔ انتجام شاهنامه است:

فر دوسی در شاهنامه تا بخواهید از سالهای پیری خود یاد میکند، از ۵۸ سالگی تا نزدیک به ۸۰ (۷۶ سالگی)، اما ذکری از سالهای جوانی خود نمیکند. در اینجا این سؤال پیش می آید که آیا قبل از چهل سالگی شاعر نبوده و اصلاً شعری نسروده و از چهل سالگی ناگهان شاعر شده است؟ جواب مثبت به این سؤال پذیرفتنی نیست. زیرا پختگی و سختگی و یکدستی اشعار در سراسر شاهنامه نشان از این حقیقت دارد که سراینده پیش از به نظم در آوردن کتاب طبع آزماییها کرده و شعرها سروده بوده و اینک ورزیدگی بسیار در شاعری داشته است. آنچه هم از گفتهٔ همشهری مهربان خود (در بنیادنهادن کتاب» در «گشاده زبانی» خود آورده: گشاده زبان و جوانیت هست / سخن گفتن پهلوانیت هست، مؤیّد این معنی است که او پیش از شروع به نظم شاهنامه در شهر خود به شاعری وقتی این اصل مسلم را پذیرفتیم که پیش از آغاز کار اصلی هم شعر می سروده است، این سؤال پیش می آید که سروده های جوانی او در چـه زمینه بوده است؟

در آن دوره، رایج ترین موضوع شعر قصیدهسرایی در ستایش امیران و بزرگان بوده، امّا فر دوسی شاعر مدح پیشه نبود. نه در هیچ افسانه و تذکرهای ادّعای مدح پیشگی او دیده شده، و نه نمونهای از این نوع شعر به نام او باقی مانده است.

مدّاحی برخاسته از آز و نیاز است. او در سالهای جوانی از زندگی آسوده و توأم با ناز و تنعم برخورداری داشت. بـزرگزادهای بـود آراسـته بـهفضائل والای انسـانی، مـظهر مـردانگـی و گـردنفرازی و آزادگـی و برمنشی. نیازی بهچاپلوسی و مداحی این و آن نداشت.

بیشتر شاعران دیگر (اگرنه همهٔ آنها) شاعری را پیشه گرفته بودند برای نانخوردن، و هر گونه خواری و زبونی را تحمل میکردند. ناصرخسرو خطاب بهچنان شاعرانی گفته است:

فرخی سیستانی در جستجوی ممدوحی بخشنده با کاروان حلّه از سیستان تا چغانیان میرفت. عنصری روزهایی در ختلان و روزهایی در غزنه یا همراه سلطان محمود در سفرهای جنگی او از مدّاحی سیم و زر میاندوخت. غضایری شیعی از ری قصایدی در مدح محمود بهغزنه میفرستاد.

امًا فردوسی مرد دیگری است غیر از شاعران عصر خود. ستایندگی

شهریاران و ارج و گنجیافتن از مهتران را خوی بد می شناسد، و بر دقیقی پیشرو و راهبر خویش به نرمی عیب می گیرد: هم او بود گوینده را راهبر که شاهی نشسانید بر گاه بر همی یافت از مهتران ارج و گنج معی یافت از مهتران ارج و گنج مستایندهٔ شسهریاران بُسدی مستایندهٔ شسهریاران بُسدی از خوی نشسد روزگار کهن بروخیم، ع، ص ۱۵۵۵

از مداحی و قصیدهسرایی که بگذریم، در آن دوره سرودن مثنویهای داستانی هم رواج داشت. مثل کلیله و دمنه و سندبادنامهٔ رودکی و آفریننامهٔ ابوشکور بلخی از شاعران پیش از فردوسی که بدانها اشاره کردیم. در عصر فردوسی هم عنصری داستانهای وامق و عذرا (از اصل یونانی) و خِنگبت و سرخبت، و شادبهر و عینالحیات را سرود، و عیّوقی ورقه و گلشاه را (از اصل عربی).

فردوسی در روزگاری و در شهری میزیست که گفتیم در آن داستانهای کهن ایرانی مورد علاقهٔ همگان بود و در دیباچهٔ شاهنامه ستایش و آفرینگویی «کهان و مهان» را از نامورنامهٔ ابومنصوری و اینکه «جهان دل نهاده بدین داستان» بو دند بازگفته است. پس می توان تصوّر کرد که فردوسی در آن سالهای جوانی برخی از داستانهای کهن ایرانی را که به طور شفاهی میان مردم روایت می شده یا نسخه های مکتوبی از آنها در دست بوده به نظم در می آورده، و بعدها همانها را در نخستین تدوین شاهنامه جای داده است. گذشته از دلایل عقلی، از روایات افسانهای هم چنین برمی آید که فردوسی داستانهایی را بهصورت مستقل سروده بوده و از ایـن داسـتانها رونویسهایی تهیه می شده و دست بهدست می گشته است. اشارهٔ خود فردوسی در قطعه انجام شاهنامه نیز به همین نکته است.

در مقدمهٔ بایسنغری میخوانیم: «در آن مدت که فردوسی به گفتن شاهنامه مشغول بود هر داستان که به نظم آوردی شهرت می یافت و نسخه های آن به اطراف می بردند. چنانکه کسی نسخهٔ جنگ رستم و اسفندیار پیش رستم بن فخرالدوله دیلمی برد. آن کس را پانصد دینار کرم فرمود و جهت فردوسی هزار دینار فرستاد» <sup>۱</sup>.

در مقدمهٔ کهن آمده: «فر دو سی نخست هزار بیت از کین سیاوش خواستن بگفت»۲.

در مقدمهٔ دوم ضمن آن افسانه که محمود برای امتحان طبع شعرا هفت داستان از سیرالملوک را به هفت شاعر داده بود که به نظم در آورند می خوانیم که عنصری داستان رستم و سهراب را به نظم در آورده بود و فردوسی در مقابل آن داستان رستم و اسفندیار را به نظم در آورد.<sup>۳</sup>

از این افسانه ها این حقیقت بر می آید که داستانهایی از شاهنامه از آن جمله رستم و اسفندیار سروده فر دوسی به صورت دفتر هایی مستقل در دست بوده و کاتبان نسخی از آنها را رونویس می کردند. من حدس می زنم که این داستانهای مستقل همان سروده های جوانی شاعر و یادگار سالهایی است که هنوز متن ابو منصوری را به دست نیاورده و پیوستن منظم آن را آغاز نکرده بوده و بعد از آنکه متن را به نظم در آور ده، داستانهای مستقلی را که قبلاً سروده بوده در جاهای مناسب آن گنجانیده است. کش ت رونویسی از داستانهای مستقل بعدها یکی از علل کش است.

- ۱. سرچشمهها، ص ۳۹۲.
- ۲. همانجا، ص ۱۹۱.
  - ۳. همانجا، ص ۲۷۶، ۲۷۷.

دستنویسهای شاهنامه شده است.

تشخیص آنچه فردوسی در آن سالها پیش از دسترسی به **ساهنامهٔ** ابومنصوری سروده بوده آسان نیست. فقط می توان حدس زد هر جاکه از نامهٔ خسروان، دفتر خسروان، نامهٔ باستان، تاریخ شاهان، نامهٔ شهریاران پیش نقل میکند مراد همان شاهنامه است. و نیز از آنجاکه غرر اخبار ملوک الفرس ثعالبی را ترجمهٔ متن ابو منصوری شمر دهاند آنچه در آن کتاب نباشد احتمالاً از منابع دیگر و یادگار سالهای جوانی شاعر است.

یک قرینهٔ دیگر برای شناخت این داستانهای مستقل، قرار داشتن آنها در خارج از مسیر طبیعی تاریخ پادشاهان و ضعف ارتباط داستان با مطالب پس و پیش آنهاست. و قرینهٔ دیگر اینکه داستانهای مستقل خطبه یا مقدمه دارد. مثل داستانهای بیژن و منیژه، رستم و سهراب، رستم و اسفندیار، اکوان دیو و سیاوش. تحقیق دقیق جداگانه در زبان هر داستان هم قرائنی به دست خواهد داد و محققان با توجه به جمیع قرائن به نتیجهٔ قطعی خواهند رسید.

داستانی که اکثر محققان آنرا داستانی مستقل و خارج از خداینامه تشخیص دادهاند بیژن و منیژه است. از مقدمهٔ این داستان برمی آید که گوینده جوان است و همسر مهربان او آنرا از دفتری پهلوی می خواند و شاعر آنرا بهنظم درمی آورد.

وقتی سخن از همسر شاعر بهمیان آمد گفتنی است که او پیش از ۲۸ سالگی (یعنی قبل از سال ۳۵۷) از دواج کرده بوده و این نکته از آنجا استنباط می شود که در ۶۵ سالگی خود (در ۳۹۴) مرگ فرزند ۳۷ سالهاش را بیان کرده است.

سراسر داستان بیژن و منیژه بوی جوانی و شادخواری میدهد و زبان آن هم با زبان معهود فردوسی در مجموعهٔ شاهنامه تفاوت دارد. از آن جمله ۳۷ بار الف زائد در آن آمده که نشان کهنگی سبک است. داستان اکوان دیو شاید پیش از آن سروده شده باشد که در فاصلهٔ آن با بیژن و منیژه این دو بیت آمده است: از این کار اکوان سخن شد به سر ابسا پهلوان رستم پرهنر کنون رزم بیژن بگویم که چیست کز آن رزم یکسر بباید گریست<sup>۱</sup>

ترجمهٔ بنداری هم حاکی از وجود قصّهٔ اکوان پیش از داستان بیژن است و از این قرائن می توان حدس زد که این هر دو داستان پیش از نظم متن ابو منصوری سروده شده بوده است.

داستانهای بیژن و منیژه، اکوان دیو، دیو سپید، سهراب، رستم و اسفندیار در شاهنامه شعالبی نیامده است. داستانهای زال و رودابه و سیاوش و سودابه و فرود هم شاید خارج از شاهنامه ابومنصوری بوده و فردوسی آنها را که ظاهراً در خداینامگ هم نیامده بوده پیش از دسترسی بهمنبع اساسی خود از روایات شفاهی یا مکتوب رایج در میان مردم گرفته و سروده است.

تصور من این است که فردوسی سروده های جوانی خود را در تدوین اول کتاب در سال ۳۸۴ جای داده است. آن نسخه بدین دو بیت پایان می یافته است:

سر آمد کنون قصه یردگرد بهماه سفندارمنذ روز ارد ز هجرت سهصد سال و هشتادوچار بهنام جهان داور کرردگار<sup>۲</sup>

۱. در چاپ دکتر خالقی این ابیات که در اکثر دستنویسها بوده، در حاشیه (ص ۳۰۰، دفتر سوم) آمده. و در نسخههای دیگر بیت یا ابیات دیگری است. ۲. این بیت در دستنویسها صورتهای گونه گون دارد.

و نمی توان فهمید که تدوین اول ۳۸۴ در ۲۵ اسفند پایان گرفته یا تدوین دوم سال ۴۰۰، هر چه باشد روز بیست و پنجم اسفند به عنوان پایان نظم شاهنامه باید شناخته شود.

## شاهنامهسرای ناکام

شاهنامهٔ ابومنصوری بسیار زود شهرت یافت و مقبول خاص و عام شد. بیست سال هم گذشت تا ابو منصور محمدبن احمد دقیقی شاعر جوان نامدار از مردم طوس <sup>(</sup> بهنظم در آوردن آن را آغاز کرد. دقیقی تنها هزار بیت از پادشاهی گشتاسب را سروده بود که به دست غلامی کشته شد و شاهنامهٔ او ناتمام ماند. فر دوسی در دیباچهٔ منظوم شاهنامه می گوید: چو از دفتر این داستانها بسی همی خواند خواننده بر هر کسی جواز دفتر این داستان همی خواند خواننده بر مرکسی معان دل نهاده برین داستان معان دل نهاده برین داستان براستان بروانی بهشعر آرم این نامه را گفت من ازو شادمان شد دل انسجمن جوانیش را خوی بد یار بود

دکتر جلال خالقی مطلق، طوس زادگاه دقیقی است، یادنامهٔ دقیقی، ص ۲۲۱ ــ ۲۴۸.

بدان خوی بد جان شیرین بـداد نبود از جهان دلْش یک روز شاد برو تاختن کرد ناگاه مرگ نهادش بەسر بر یکی تـبر و تـرگ یکایک ازو بخت برگشته شد بهدست یکی بنده بر کشته شد برفت او و این نامه ناگفته ماند چنان بخت بيدار او خفته ماند

نوشتهاند که دقیقی بهامر نوحبن منصور سامانی (که در ۳۶۵ بر تخت نشسته بود) نظم شاهنامه را أغاز كرد. 'حادثه كشته شدن او «بهدست یکی بنده بر» (احتمالاً به تحریک متعصبان مذهبی) در حدود ۳۶۸ یا ۳۶۹ روی داد.

فردوسي و دقيقي

از سخن فردوسی نقل کردیم که او وقتی مصمّم به سرودن شاهنامه شد که دقيقي درگذشته و كار او ناتمام مانده بود.

در أغاز و انجام پادشاهي گشتاسب هم از دقيقي ياد كرده و هـزار بیت او را آورده است. پیش از نقل ابیات دقیقی و پس از آن هم ابیاتی در مدح محمود دارد. و از این ذکر محمود که مخصوص تدوین دوم است چنین بر می آید که گشتاسبنامهٔ دقیقی در تدوین ۳۸۴ شاهنامه وارد نشده بوده و فردوسی آنرا در تدوین دوم کتاب گنجانیده است و باید تـصور كر دكه آن را ابتدا در دست نداشته و بعداً به دست آور ده است.

شمارة ابيات منظومة دقيقي در لباب الالباب عوفي بيست هزار و در تاريخ گزيدهٔ حمدالله مستوفي سه هزار بيت ذكر شده است. البته به نسخ

٨Y

۲. برای مقایسهٔ سستی شعر دقیقی در برابر استواری سخن فردوسی مراجعه شـود بـهبحث دقـیق و دلنشین دکتر شفیعی کدکنی در کتاب *موسیقی شعر*، چاپ دوم ۱۳۶۸، ص ۳۶۹\_۳۸۸. برخی از پژوهندگان متأخر چنین حدس زدهاند که فر دوسی از نقل هزار بیت گشتاسب نامه که متضمن ظهور زردشت است، و خو دداری از اینکه خود آن را از نو بسراید احتیاط حکیمانه را به کار بسته است. متن منثور که به دست موبدان از منابع زردشتی گرفته شده بو د طبعاً لحنی موافقت آمیز با آیین زردشت داشت. فر دوسی از یک سو نمی خواست جانب امانت را فروگذارد و آن را تعدیل و تحریف کند، از دگر سو می دید سرودن اشعاری موافقت آمیز با آیین کهن متعصّبان مسلمان را بر ضد او بر خواهد انگیخت. خاصه اینکه با سپری شدن عصر آزاداندیشی سامانیان و به قدرت رسیدن محمو د بازار تعصبات گرم شده بود. از همه مهم تر اینکه نیت فر دوسی سرودن حماسه ملّی بود نه ساختن حماسهٔ مذهبی.

دقیقی سرایندهٔ گشتاسبنامه بهاحتمال زیاد زردشتی بود. اگر هم زردشتیبودنش را نتوان قطعی شمرد، در تمایل شدیدش به آیین کهن تردیدی نباید داشت. حتی چنانکه گفتیم برخیها کشتهشدنش را به تحریک متعصبان مذهبی دانستهاند. <sup>۱</sup>

این را هم بگوییم که روایت تذکر مها و افسانه ها که قاتل دقیقی را غلام خود او ذکر کر ده اند<sup>۲</sup> با گفتهٔ خود فر دوسی یکی نیست. گفتهٔ فر دوسی «به دست یکی بنده بر کشته شد» این را نمی رساند که غلامی که او را کشته غلام خود او بو ده است.

### آغاز نظم شاهنامة ابومنصوري

منظومهٔ دقیقی هم مثل شاهنامهٔ ابومنصوری قـبول عـام یـافت و مـحرّک تازهای برای شاهنامهسرایی فردوسی گردید.

۱. استاریکف، فردوسی و شاهنامه، ترجمهٔ آذرخشی، چاپ ۱۳۴۱، ص ۳۱.
 ۲. سرچشمهها، ص ۳۲۹، ۳۷۰، ۳۷۶.

فردوسی وقتی استقبال عمومی را از گشتاسب نامهٔ دقیقی دید، و با تجاربی که در سرودن داستانهای کهن بهدست آورده بود، و طبع خود را بحق تواناتر از طبع دقیقی میدانست دریغش آمد که با مرگ دقیقی این کار بزرگ ناتمام ماند. این بود که تصمیم به نظم مجموعه تاریخ باستانی گرفت.

بهدست آوردن منبع کار (شاهنامهٔ منثور) آسان نبود. شاعرِ مصمّم دربدر بهجستجوی کتاب و پرسیدن از این و آن کوشید. و چون ابو منصور بانی گردآوری شاهنامه فرمان از دربار بخارا داشت، و خاندان سامانی خود را وارث خسروان باستانی می دانستند و مروّج زبان و فر هنگ ایرانی بودند، احتمال می رفت که نسخه ای از شاهنامه منثور به هدیه به دربار سامانی فر ستاده شده باشد و تصور می شد که چنان کتابی در تختگاه شاه جهان موجو د بوده، و حتی در آن مرکز بزرگ فر هنگی عصر نسخه هایی از آن رونویس شده و در دست فر هیختگان و آزادگان توانگر باشد. با این

دل روشن من چو برگشت از وی (از دقیقی) مسوی تسخت شاه جسهان کسرد روی کسه ایسن نسامه را دست پسیش آورم بسسه پیوند گستار خسویش آورم بسسپر میدم از هسر کسسی بسیشمار بسستر میدم از گردش روزگسار مگسر خسود درنگسم نسباشد بسمی بسسباید سسسپردن بسه دیگر کسسی

تقیزاده مینویسد: «این هم ممکن است که مقصود او از «تخت شاه جهان» نه بخارا پایتخت سامانیان بلکه غزنه پایتخت غزنویان باشد» <sup>۱</sup>. حدس آن مرحوم به هیچ وجه درست نیست. سه چهارم عمر فر دوسی دورهٔ جوانی و تحصیل و تکمیل شخصیت و سرایش شاهنامه در عصر سامانیان گذشته بود و محققاً در همهٔ آن سالها در ذهن او شاه جهان منحصراً شاه سامانی بوده است. و در آن سالهای نخست که در جستجوی نسخهٔ شاهنامه بود (پیش از ۳۷۰ سال آغاز نظم کتاب) هنوز غزنویان به سلطنت نرسیده بو دند. بنابراین بدون هیچ تر دید باید پذیر فت که شاعر به امید به دست آوردن منبع کار خود از طوس تا بخارا رفته است.

از بخت بد، دربار بخارا در چنان ضعف و آشفتگی بود، و پایتخت سامانیان آنچنان در کشاکش سر داران بهاضطراب بهسر میبرد که شاعر آرزومند گمشدهٔ خود را در آنجا هم بازنیافت.

در بازگشت بهطوس یک دوست همشهری مهربان متن ابومنصوری را در اختیار او نهاد، و قول همه گونه یاری و پشتیبانی را در انجام این کار بزرگ بهاو داد

> بهشهرم یکی مهربان دوست بود که با من تو گفتی ز هم پوست بود مرا گفت خوب آمد این رای تو بهنیکی خرامد همی پای تو نسبشته من ایسن دفتر پهلوی بهری ایسن دفتر پهلوی بهری مگر نغنوی گشساده زبان و جموانیت هست مسخنگفتن پهلوانیت هست شو این نامهٔ خسروان بازگوی بدین جوی نزد مهان آبروی

بدینسان منبع اصلی کار، **شاهنامهٔ منثور ابومنصوری،** تاریخ شاهان ایران از کیومرث تا یزدگرد بهدست فردوسی رسید. و او بهقرائن مختلف **د**ر حدود سال ۳۷۰ یا ۳۷۱ پیوستن آنرا آغاز کرد.<sup>۱</sup>

این دوست مهربان شاعر، منصوربن محمد معروف به امیرک منصور<sup>۲</sup> پسر ابومنصور محمدبن عبدالرزّاق بودکه در قیامی در ۳۷۷ در نیشابور اسیر گردید و به بخارا برده شد و در ۳۸۷ در زندان گردیز به دستور سبکتگین کشته شد.<sup>۳</sup>

مقدّر نبود که آن رادمرد ایران دوست پایان کار درخشان شاعر را ببیند. فردوسی در تدوین اول کتاب، که در ۳۸۴ هفت سال بعد از شکست و اسارت امیرک منصور و سه سال پیش از کشته شدنش پایان یافته، در حالی که از سرنوشت او بکلی بیخبر بوده، قطعهٔ لطیف جانگدازی در ستایش و سوگ آن دوست گمشده و حامی جوانمرد بیدار روشن روان سروده است که چون حکایت حال شاعر در ۱۷ سال نخست نظم متن ابو منصوری است آن را در اینجا می آوریم:

بدین نامه چون دست بردم فراز یکی مسهتری بسود گردنفراز جسوان بسود و از گوهر پسهلوان خسردمند و بسیدار و روشنزروان خسداوند رای و خداوند شسرم

ســـخنگفتن خـــوب و آوای نسرم مسرا گـفت کـز مـن چـه بـاید هـمی کــه جــانت سـخن بسرگرایـد هـمی بــهچیزی کــه بــاشد مسرا دســترس بـــهگــیتی نــیازت نــیارم بــهکس

هسمي داشتم چلون يكبي تبازهسيب که از باد ناید بهمن بسر نهیب بــهكـيوان رسميدم ز خساك نسزند از آن نیسیکدل نیسامدار ارجیسمند بهچشمش همان خاک و هم سیم و زر کـــريمي بـــدو يـافته زيب و فـر سراسر جهان پیش او خوار بود جـــوانـــمرد بـود و وفـادار بـود جو آن نامور گم شد از انجمن چـو از بـاغ سـرو سـهى از چـمن دریــــخ آن کــــمربند و آن گِـردگاه دریغ آن کی بسرز و بالای شاه نه زو زنده بسینم نه مرده نشان بــــهدست نــــهنگان و مــردمکُشان گـــر فتار و، زو دل شــده نـاامـيد نسوان لرزلرزان به کسردار بید یکسبی بسند آن شساه بساد آوریسم ز کــــــرّی روان ســــوی داد آوریـــم م\_\_\_\_ا گ\_\_\_فت ک\_ين نسامة شهريار گرت گفته آبد به شاهان سیار

این قطعه بی تر دید خاص تدوین اول شاهنامه سروده شده بوده، و برای تدوین دومی که برای تقدیم به محمود تنظیم می شده به جای آن قطعهای در مدح محمود جای گرفته که با این بیت آغاز می شود بدین نامه من دست بردم فراز بهدان شهنشاه گردنفراز بعدها وقتی کاتبان با تلفیق تدوین های دوگانهٔ شاهنامه نسخی را رونویس میکر دهاند، حیف دیدهاند که از قطعهٔ لطیف یاد آن نامور گمشدهٔ گرفتار دست نهنگان و مردمکشان بگذرند، و هر دو قطعه را بهدنبال هم جای دادهاند.

دوستان طوسي حکيم بزرگ تمام عمر را در طوس گذرانيد، و سراسر شاهنامه را در شهر خو د سرود. از ۳۷۰ که آن مهتر گر دنفراز امیرک منصور نسخهٔ شاهنامهٔ منثور راکه پدرش بانی گر دآوری آن بود در اختیار فر دوسی نهاد، بهمدت ۷سال از محبّت و حمایت آن دوست نامدار ارجمند برخوردار بود. در ۳۷۷ آن جوانمر د نژادهٔ آزاده به دست نهنگان و مردم کُشان ناپدید شد و دیگر فردوسی از زنده یا مردهٔ او نشانی نیافت. یک دوست دیگر او حیی قتیب عامل خراج طوس بود. در پایان یادشاهی یز دگر د بز ، گر دربار ، او گوید: نسماندم نسمكسود و هميزم نسه جسو نه چیزی بدید است تا جو درو بسدین تسیرگی روز و بسیم خسراج زمین گشته از برف چون کو. عاج همه کارها شد سر اندر نشیب مگر دست گرد حمیق قستیب بروخيم، ٧، ص ٢١١٥

در چاپ ژول مُل این بیت هم بهدنبال بیتی در مدح محمود در آخر شاهنامه آمده:

این بیت هم که با وضع محمود تناسبی نذارد دربارهٔ حیی قتیب بوده است. و از این اشارهٔ فر دوسی و نام عربی «حیی قتیب» که خاطرهٔ قتیبة بن مسلم فاتح منفور خراسان را به یاد می آورد نمی توان تصور کرد که در خراسان یک ایرانی این اسم را داشته باشد. <sup>(</sup> معلوم می شود که او از تازیان مهاجری بوده که خانو ادهاش به طول اقامت در خراسان فر هنگ ایرانی یافته بو دهاند و او از فر دوسی و شاهنامه سرایی او حمایت می کرده است. در همان خاتمهٔ شاهنامه از علی دیلم بو دلف هم یاد شده است از آن نصامور نصاداران شهر که همواره کارم به خوبی روان

نظامی عروضی در چهارمقاله این مطلب را ظاهراً از خاتمهٔ شاهنامه گرفته و علی دیلم و بو دلف را به صورت نام دو تن نقل کرده و گفته است: «چون فر دوسی شاهنامه تمام کرد، نَسّاخ او علی دیلم بود، و راوی ابو دلف و شکرده ( =کارپر داز، کارراهانداز) حیی قتیبه که عامل طوس بود... پس شاهنامه علی دیلم در هفت مجلد نبشت، و فر دوسی بو دلف را برگرفت، و روی به حضرت نهاد به غزنین...»

نوشته نظامی عروضی در شرح بردن شاهنامه بهغزنین خیالبافی است. ذکر علی دیلم بودلف و حیی قتیب مربوط بهشاهنامه ۳۸۴ بوده که پیش از سلطنت محمود تدوین شده بود.

در همان تدوین از ابونصر ورّاق ( =کتابفروش) نیز یـاد شـده کـه دستنویسهای داستانها را بهبزرگان عصر میفروخت: ابــونصر ورّاق بســیار نــیز بدین نامه از مهتران یافت چیز

. تقىزاده، فردوسى و شاهنامة او، ص ١٩۴.

#### زبان شاهنامه

حکیم بزرگ داستانهای ملی مردم ایران را بهزبان مردم شهر خود در عصر خود سروده است. زبان شاهنامه زبان محاورهٔ دهقانان و فرهیختگان خراسان در آن روزگار است. اگر لغات تازی در آن کم است برعکس تصور بعضیها فردوسی در این کار تعمد نداشته زبان مردم بههمان صورت بوده است.

در همهٔ متون نظم و نثر دورهٔ سامانی شمار واژههای تازی محدود است. یک سبب هم موجب کاهش لغات عربی شده و آن ایـنکه زمینهٔ سخن مربوط بهپیش از اسلام است و منبع فارسی (شاهنامهٔ ابومنصوری) بر اساس منابع موجود در نزد دهقانان و به دست موبدان تدوین شده بوده، و از دیباچهٔ بازمانده از آن بر می آید که آن متن هم لغات تازی کـم داشـته است. تنها در داستان اسکندر که گردآورندگان متن ابومنصوری آنرا از ترجمهٔ عربی داستان گرفته بودهاند، و نیز در دیباچهٔ خود فر دوسی آنجا که از اسلام سخن می رود، و نیز در نامه های تازیان به رستم فرخزاد، لغات تازی بیش از سایر بخشهای شاهنامه است. در سراسر شاهنامه طبق نسخ متداول ۷۰۶کلمهٔ عربی مجموعاً ۸۹۳۸ بار به کار رفته است<sup>۲</sup> و چون نسبت الفاظ تازی در ابیات الحاقی زیاد است در صورت تصحیح کامل

در قصیده های شاعران مدح پیشه که برای خواندن در درگاه امیران سروده می شد به قصد فضل فروشی لغات تازی فزونی یافته است. این را هم به یاد داشته باشیم که نیم قرن بعد از فر دوسی تاریخ نگار نغز نویس مان ابوالفضل بیهقی فر هنگ کو چکی تألیف کرده شامل لغات تازی (به جای معادلهای رایج فارسی آنها) که به پندار او مورد نیاز دبیران عصر بوده است.

۱. شمارش دکتر محمدجعفر معینفر، بر اساس **فرهنگ شاهنامهٔ و**لف.

وقتی سخن از سادگی زبان شاهنامه می گوییم نباید فراموش کنیم که در طول قرنها کثرت عشق و علاقه مردم ایران به شاهنامه سبب شده است که به تأثیر ذوق کاتبان و شاهنامه خوانان برخی تعبیرات کهن آن جای خود را به الفاظ سادهٔ جدید بدهد. با پیشر فت در تصحیح شاهنامه و کو ششهای محققان تعبیرات از یادر فته زندگی از سر خواهند گرفت و از این راه زبان فارسی غنی تر خواهد شد. در شاهنامهٔ تصحیح دکتر خالقی تعدادی از این الفاظ کهن رخ گشو ده اند و آقای دکتر علی رواقی نیز تعدادی از واژههای ناشناخته را در چند دفتر منتشر کر ده اند.

**زبان طوس** فردوسی وقتی سرودن شاهنامه را آغاز کردکه زبان فارسی دری تواناییهای لازم را برای بیان انواع موضوعها یافته بود، امّا هنوز در سراسر مناطق فارسیزبان بهصورت یکدست و یکسان درنیامده بود. و در لهجهٔ هر شهر و ناحیه واژهها و تعبیرات خاصی وجود داشت، و مؤلفان کتب مسالک و ممالک گاهی بهبرخی نکتهها در این زمینه اشاره کردهاند.

مثلاً در زبان مردم بخارا و سمر قند لغاتی از زبان سغدی و احتمالاً از زبان خوارزمی وارد شده بود. از آن میان اسدی طوسی آنگونه واژهها را که در فارسی دری رایج نادر و نامفهوم بود در لغت فرس خود جمع کرد.

شاهنامه طبعاً ویژگیهای زبان مردم طوس را در بر داشته و بعدها رواج آن در سراسر ایران تا حدودی زبان آنرا به صورت زبان معیار فارسی درآورد. اگرچه کاتبان به ذوق خود برخی تعبیرات کهن محلی را به الفاظ جدید یا مفهوم همگان در آور ده اند با اینهمه می توان تصور کرد که هنوز تعبیراتی در نسخ کهن آن برجای مانده باشد که ویژهٔ طوس یا خراسان عصر فردوسی بوده و در گفتار و نوشتار نواحی دیگر عمومیت نیافته باشد. مثلاً تعبیر «دو هفتاد» به جای «هفتادودو» در این دو بیت: حکیم این جهان را چو دریا نهاد بسرانگیخته مسوج از او تسندباد دوهسفتاد کشستی بسر او سساخته مسسمه بسادبانها بسرافسراخسته

این تعبیر در ترجمه حدیثی است که طبق آن هفتادو دو فرقه در اسلام پیدا میشوند که فقط یکی از آنها برحق است. ۲ تعبیر دو هفتاد در اکثر دستنویسها به «چو هفتاد» تبدیل شده و صورت کهن آن در دستنویس مورخ ۸۹۱ باقی است. ۲

تقدیم رقم آحاد بر عشرات در عددهای مرکب تـا ایـن اواخـر در مشهد و بیشتر شهرهای خراسان معمول بو ده<sup>۳</sup>و در فارسی رسمی نیز در اعداد بین ده و بیست عمومیت دارد: یاز ده، دواز ده، چهار ده و ...

نکتهٔ دیگری که مور د غفلت پژوهندگان قرار گرفته، نزدیکی زبان شاهنامه با لهجههای شمال غرب ایران بوده است. زبان پهلوی اشکانی که منشأ آن از خراسان بود در دورهٔ اشکانیان در آذربایجان و در سراسر قلمرو ماد رواج یافته یا تأثیراتی کرده است. مقدسی در احسن التقاسیم نوشته است که زبان شمال غرب ایران (آذربایجان و آران) به زبان خراسانی نزدیک بوده است.<sup>1</sup> از آنجاست که اینک برخی تعبیرات نادرِ شاهانه را به صورت زنده در ترکی آذربایجان می توانیافت. مثلاً ناچخ (به صورت ناجاخ به معنی تبرزین، تبر کوچک)، بی تن (ضد تنو مند، به صورت پهلوی آتنه به معنی سست و ناچابک)، گوپال (به صورت کوپال

۱. کسایی مروزی، **زندگی، اندیشه و شعر او**، ص ۱۲۵ (به نقل از زندهیاد استاد عباس زریاب خویی). ۲. **شاهنامه،** چاپ دکتر خالقی، ج ۱، حاشیهٔ ص ۱۰. ۳. از افادات استاد دکتر جمال رضایی. ۴ . مقدسی، *احسن التق*اسیم، ص ۳۷۸.

بهمعني آلت كوبيدن، گرز) . تعبيراتي هم هست كه در فارسي منسوخ شده امًا ترجمهٔ تركي آنها در آذربایجان برجای مانده و توجه بهاین ترجمهها بهفهم اصل تعبیر كمك ميكند. مثلاً «يكي» بهصورت قيد همراه فعل بهمعني: يك لحظه، اندکی، باری در این ابیات: نباشى بدين نامه همداستان یکی، شو بخوان نامهٔ باستان ببخشای بر من، یکی در نگر که سوزان شود هر زمانم جگر مرا باد چندان همی روزگار که بینم یکی، چهرهٔ شهریار بدان تا خرد بازیابم، یکی بهبر گیر و سختم بدار اندکی یکی سوی ایشان نگر تا کهاند بر اینگونه تازان ز بهر چهانـد

۸. کوپال را در فرهنگها به حدس معنی کردهاند و برخی از محققان حدسهای عجیب و دور از ذهن هم زدهاند. یک حسن تصادف معنی آنرا بر من روشن کرد. در شهریور ۱۳۵۰ برای شرکت در کنگرهٔ بینالمللی تاریخ به ترکیه دعوت شده بودم. مهمانان خارجی را برای بازدید آثار تاریخی شرق ترکیه بردند. یک روز برای صرف چای در قهوه خانه ای در نزدیکی شهر باستانی «آنی» توقف کردیم. بردند. یک روز برای صرف چای در قهوه خانه ای در نزدیکی شهر باستانی «آنی» توقف کردیم. بردن روشن کرد. یک روز برای می معنی آنرا بر می روش کردیم. بینالمللی تاریخ به ترکیه دعوت شده بودم. مهمانان خارجی را برای بازدید آثار تاریخی شرق ترکیه بردند. یک روز برای صرف چای در قهوه خانه ای در نزدیکی شهر باستانی «آنی» توقف کردیم. قهوه چی با چکش قند می شکست. مهماندار مهربان ما آقای خدراوغلو استاد دانشگاه ارزروم از من پرسید شما در ایران این را چه میگویید؟ گفتم: چکش. گفت: ما کوپال میگوییم که فارسی است به معنی آلت کوبیدن. برای من تازگی داشت و در هیچ نوشته ای به این توجیه بر نخورده بودم. از آن به به بعد به نظایر آن توجه یافتم. چون: خُلال، پوشال، نهال، روال که در بیشتر آنها «آل» پسوند بیان اسم آلت است. این یا در ایران این را چه میگویید؟ گفتم: و در هیچ نوشته ای به این توجیه بر نخورده بودم. از آن به مهری آلت کوبید، آله آل» این توجیه بر نخورده بودم. از آن به معنی آلت کوبیدن. برای من تازگی داشت و در هیچ نوشته ای به این توجیه بر نخورده بودم. از آن به به به به به نظایر آن توجه یافتم. چون: خُلال، پوشال، نهال، روال که در بیشتر آنها «آل» پسوند بیان اسم آلت است. این یادداشت را به یاد آن فاضل مهمان نواز می نویسم. هر کجا هست خدایا بسلامت دارش.

اگر بیند اغریرٹ هوشمند یکی بستگان را گشاید ز بیند نخستین یکی گرد لشکر بگرد چو پیش آیدت روز ننگ و نبرد گرت هیچ یاد است کردار من یکی رنجه کن دل بهتیمار من

مرحوم مینوی در توضیحات رستم و سهراب (ص ۱۳۸) مینویسد: «یکی، عددمراد نیست. مثل این است که گفته باشد لطفی بکنید و دل خویش را به توجّهی در باب من معطوف دارید»

از همین قبیل است: یکایک ( =ناگهان)، چنان دان که ... ( = مثل این است که)، کشیدن ( =کوچکر دن)، کار دراز است. و نیز کاربر د واو مجهول بهصورت ضمهٔ کشیده در کلمهٔ «دوست» و نظائر آن.

در اینجا بهطرح مسئله با این اشاره اکتفا میکنم و آرزومندم که فضلای آذربایجان سراسر شاهنامه را از این نظرگاه مورد بررسی قرار دهند و اطمینان دارم که حاصل تحقیق تازگی و ارزش بسیار خواهد داشت.

# سالهای آفرینش شاهنامه

چنین سال بگذاشتم شصتوپنج بــهدرویشی و زنـدگانی بـهرنج

فردوسی از گویندگان عصر سامانی، و زاده و پرورده و برآمدهٔ روزگار آنان بود. سرودن شاهنامه را در آن سالها که موج ایراندوستی بالا گرفته بود آغاز کرد. سراسر شاهنامه مبیّن آرمان سیاسی و ملّی خاندان سامانی بودکه خود را وارث ساسانیان و بانی تجدید استقلال ایران و حیات بخش سنن ملی و فرهنگی ایران میدانستند. و اگرچه بظاهر از خلیفهٔ بغداد اطاعت میکردند امّا فلسفهٔ حکومتی آنان مخالف خلافت عباسی بود.

دانش بروری و شعر دوستی امیران سامانی و وزیران آنها و آزاداندیشی حاکم بر آن سالها مشوّق دانشمندان و شاعران بود. رودکی بهنحوی که فر دوسی در شاهنامه آور ده کلیله و دمنه را به امر نصربن احمد به نظم درآورد. منصوربن نوح به وزیر خود ابوالفضل بلعمی فر مان داد که تاریخ طبری را به پارسی درآورد. در همان ایّام و به فر مان همان پادشاه به شرحی که گفتیم بزرگترین حادثه فر هنگی قرون اسلامی در ایران اتفاق افتاد و تفسیر طبری به فارسی ترجمه شد. فردوسی بعد از آنکه داستانهایی را در دورهٔ منصورین نوح سروده بود، در عصر نوح دوم پسر منصور در حدود سال ۳۷۰ بعد از مرگ دقیقی بهنظم در آوردن متن ابو منصوری را آغاز کرد و می توان تصوّر کرد که آوازهٔ پادشاهان سامانی در شعر دوستی و علاقهٔ آنها به داستانهای باستانی این امید را به فر دوسی داده بود که بعد از پایان کار کتاب خود را به پادشاه شایسته ای از آن خاندان تقدیم نماید. از قول دوست نابه نگام رفته اش می گوید:

**نخستین تدوین شاهنامه** نخستین تدوین شاهنامه در دورهٔ نوح دوم پسر منصور مقارن با ضعف دولت سامانی که نشانه هایی از زوال آن دولت پدیدار بود در ۲۵ اسفند سال ۳۸۴ در ۵۵سالگی شاعر با این ابیات به انجام رسید: مسر آمد کنون قسصهٔ یسزدگرد بسه ماه سسفندارمسذ روز ارد ز هجرت مه صد سال و هشتادوچار بسه نام جسهان داور کسردگار

نخستین تدوین شاهنامه، یادگار سالهای جوانی و شور و شوق و جوشش طبع شاعر بود. آن شاهنامه بیشتر داستانهای پهلوانی را در بر داشت که طراوت و شادابی جوانی سراینده از بیت بیت آنها می تراوید. قسمت تاریخی (دورهٔ ساسانیان) در آن بهاختصار بیان شده بود. می پر سید مختصر بودن تاریخ ساسانیان در تدوین اول از کجا استنباط می شود؟ می گویم از اینجاکه در آن بخش ذکر سالهای ۶۰ و ۶۱ و تاعر ۵۶ عمر شاعر رامی بینیم و طبعاً هر آنچه اشاره به بعد از ۵۵سالگی شاعر باشد در تدوین اول نبوده است. معلوم میشود بعد از پایان نخستین تدوین بیکار نبوده و به تکمیل شاهنامه می پر داخته است. نخستین تدوین شاهنامه به نام هیچ پادشاهی تقدیم نشده بود. و فر دوسی در پایان آن جاودانگی نام خود را مزد رنجهای خود می شمارد: چو ایسن نامور نامه آمد به بن چرو ایسن نامور نامه آمد به بن مر ازیسن پس کسه مین زنده ام نسمیرم ازیسن پس کسه مین زنده ام مر آن کس که دارد هش و رای و دین پس از مرگ بر مین کسند آفرین

نمیدانیم که آیا دوری شاعر از تختگاه آن خاندان سبب شده است که بیش از این ذکری از آنان در شاهنامه نیامده باشد، یا اینکه به احتمال بیشتر ستایشهایی از آنان بوده و بعدها در عصر محمود حذف شده است. در تدوین اول قطعهای در ستایش امیرک منصور حامی شاعر، و دریغ و افسوس بر سرانجام غمانگیز او جای داشته که پیش از ایـن آنرا

۱. ژول مُل، ج ۵*، اشکانیان*، بیت ۳۱. این مصراع در چـاپ کـلکته بـهصورت «ز بـهرامـیان و ز اشکانیان» آمده است.

نقل کردیم و گفتیم که در تدوین دوم به جای آن قطعهای در ستایش محمود آمده بوده و کاتبان در تلفیق نسخه از دو تدوین کتاب هر دو قطعه را به دنبال هم آور ده اند.

وقــتى نـخستين نسـخهٔ شـاهنامه در ۵۵سـالگى فـردوسى پـايان پذيرفت، شاعر كسى را سزاوار نيافت كه شاهكار عظيم خود را بــهنام او كند

در ۵۸سالگی شاعر در ۳۸۷ سرانجام محمود رقیبان را از صحنه بدر کرد و اندکی بعد بر تخت سلطنت نشست و آرامشی در خراسان برقرار شد و بهشرحی که خواهیم گفت شاهنامه بهنام او گردید.

**بیستوپنج سال شاهنامه سرایی** در برخی نسخ شاهنامه بیتی آمده که حاکی از ۲۵ سال شاهنامه سرایی فر دو سی است:

دوده سال و پنج اندر این شد مىرا همه عـمر رنـج انـدرین شـد مىرا

در اصیل بودن این بیت هیچگونه جای تردیدی نیست. نظامی عروضی در دو جا از رنج ۲۵ سالهٔ فردوسی یاد میکند که قطعاً آن را از خود شاهنامه گرفته است.<sup>۱</sup> یک جا می گوید: «فر دوسی شاهنامه را به نظم همی کرد... بیست و پنج سال در آن کتاب مشغول شد تا آن کتاب تمام کرد.» جای دیگر می گوید: «محمو د گفت: این بیت که راست که مر دی از او همی زاید؟ [خواجه] گفت: بیچاره اب والقاسم فر دوسی راست که بیست و پنج سال رنج بر د و چنان کتابی تمام کر د و هیچ ثمره ندید»<sup>۲</sup>. عطار هم در اسرارنامه می گوید: منودم من که فر دوسی طوسی که کر د او در حکایت بی فسوسی بسیس می برد نقش شاهنامه

شاید نتوانیم اسرارنامه را منبع مستقلی به شمار آوریم و این مطلب آنرا برگرفته از چهارمقاله بدانیم. امّا نوشتهٔ چهارمقاله در این مورد اعتبار تام دارد. آن کتاب در ۵۵۰نوشته شده، و تألیف آن بیش از نیم قرن مقدم بر کهن ترین دستنویسهای موجود شاهنامه است و معلوم می شود در نسخه ای که نظامی در دست داشته این بیت بوده، و بیتهای حاکی از ۳۰ یا ۵۳ سال رنج فردوسی نبوده است. زیرا نظامی خواسته است با ذکر درازی مدت اشتغال شاعر در سرودن کتاب، شدّت محرومیت و مظلومیت او را بیان کند. و اگر بیت «سی و پنج سال از سرای سپنج...» را دیده بود طبعاً ۲۵ سال می نوشت. و اگر «بسی رنج بردم در این سال سی...» در نسخه اش بود همان را ذکر می کرد.

بنابراین جای تر دید نیست که بیت «دوده سال و پنج انـدرین شـد مرا...» گفتهٔ فردوسی است.

اکنون به سؤال اصلی می رسیم که این ۲۵ سال شاهنامه سرایی

۱. از آن جمله دستنویسهای مورخ ۷۹۶ قاهره، ۸۴۹ روسیه، و نسخهٔ شمارهٔ ۱۳۰۶ پاریس. ۲. سالشماری زندگی فردوسی، هفتاد مقاله ارمغان صدیقی، ص ۴۷۲؛ سرچشمهها، ص ۴۰. فردوسی از چه سالی تا چه سالی بوده است؟ من پیش از این در مقالهای نوشتهام که این بیت را وقتی سروده که تصمیم بهاهـداء کـتاب بـهنام مـحمود گـرفته بـوده، بـنابرایـن اشـتغال ۲۵ سالهاش از ۳۷۰ آغاز نظم متن ابومنصوری تا ۳۹۵ بوده است.

اینک با تأمل بیشتر، این حدس به نظرم می رسد که شاید این بیت در تدوین اول شاهنامه جای داشته که در ۳۸۴ پایان یافته بو ده است. و چون از آغاز نظم متن ابو منصوری تا آن تاریخ ۱۴ سال بیش نبوده، معلوم می شود شاعر مدتی را هم که پیش از دست یابی به آن منبع اصلی به سر ودن داستانهای مستقل کهن گذرانیده بوده، به حساب آور ده است. بنابراین، این ۲۵ سال از ۳۵۹ یا ۳۶۰ آغاز می شود و بعدها که کاتبان با تلفیق دستنویسهایی از تدوین های جداگانه نسخه هایی فراهم می کر دند آن بیت در برخی نسخه ها راه یافته است.

## بیست سال دیگر

نخستین تدوین شاهنامه در ۳۸۴ پایان گرفت، و نسخی از آن رونـویس گردید و بهدست دوستداران شعر فردوسی رسید. ولی فردوسی نزدیک بهبیست سال دیگر در تهذیب و تکمیل آن کوشید.

حکیم بزرگ میدانست چه کار میکند. میدانست که آفریدن شاهنامه چگونه باعث زنده کردن و زنده نگاهداشتن روح ایران است. بههمین سبب تمام عمر خود را بهشاهنامهسرایی گذرانید. زیرا عشق بهایران و زبان و فرهنگ ایرانی با روح و جان او سرشته بود.

کدام شاعر را می شناسید که همه عمر خود را صرف پدیدآوردن فقط یک اثر واحد با یک هـدف واحـد کـرده بـاشد؟ مـولوی؟ نـظامی؟ سعدی؟ یاکدام شاعر دیگر؟

شاهنامهسرایی فردوسی (و پیش از او دقیقی) جوابی بهنیاز زمان

بود، زمانهای که در آن هستی و هویت ایران در چـنگال عـمال خـلافت عربی بغداد روی بهنیستی داشت.

دشتی نوشته است: «تعجب نمی کنیم وقتی که می شنویم وزیری دانشمند فاضل چون صاحب بن عبّاد می گفت: «من در آیینه نمی نگرم، مبادا چشمم به صورت یک عجمی بیفتد». به خاطر ندارم در کدام یک از کتب عرب این حکایت را خواندم که روزی مردی ایرانی به حضور این وزیر «ایرانی الاصل» بار یافت و قصیده ای در تفاخر ایرانیان بر وی خواند. ولی صاحب بن عبّاد به جای تشویق او، برآشفت و روی به یکی از مضار مجلس کرد که جواب او را بده. مخاطب برخاست و ار تجالاً قصیده ای به همان وزن و همان قافیه در مفاخر عرب و نکوهش ایرانیان انشاء کرد... سپس صاحب بن عبّاد روی به شاعر ایرانی کرد و با سرزنش و تمسخر گفت: چگونه یافتی؟ شاعر ایرانی خجلت زده و بیمناک گفت: اگر شنیده بودم باور نمی کردم. پس صاحب به وی گفت: «از محضر من بیرون شو و اگر دفعهٔ دیگر در اینجا پیدا شدی امر می کنم گردنت را

وقتی ترکان ختایی بهبخارا حمله کر دند فقیهان بخارا فتوی دادند که چون مهاجمان مسلمان شدهاند با آنـها نـباید جـنگید. و بـدین صـورت موجبات سقوط دولت ایرانی سامانی را فراهم آوردند.

فردوسی هنگامی سرودن شاهنامه را آغاز کردکه جوان بود و دارایی و ثروتی داشت و از مال دنیا بی نیاز بود و میگفت: اگر زندگانی بود دیر یاز برین دین خرم بمانم دراز یکی میوه داری بماند ز من

خالقي، ٢، ص ٢٠٢

۱. مجلهٔ راهنمای کتاب، ج ۴، ش ۸، ص ۷۱۰ ــ ۷۱۹.

و این یک انتظار مشروع و طبیعی بود.

# **زوال دولت سامانی** اکنون ببینیم در آن سال ۳۸۴که نخستین تدوین شاهنامه پایان گرفت، دولت سامانی در چه وضع و حالی بود؟

دولت سامانی بعد از شورش سرداران بر ضدّ امیر نصربن احمد در سال ۳۲۹ و برکناری او دچار ضعف شد و سرانجام در ۳۸۹ با استیلای قراخانیان بر بخارا از میان رفت.

علل سقوط دولت سامانی در منابع موجود به روشنی بیان نشده است. مورخان ظاهر حوادث را دیده اند و حمله های ترکان قراخانی یا ایلگ خانی و نافر مانی های سر داران و جنگهای میان آنان و عزل و نصب پی در پی امیران سامانی را ذکر کر ده اند بی اینکه در جستجو و یافتن علل و عوامل پشت پر ده باشند. در عصر ما نیز چنین است مورّخان خودی و عامهٔ مردم به ظاهر حوادث حکم میکنند و تنها وقتی که اسناد بایگانیهای محر مانه خارجی انتشار می یابد، تازه معلوم می شود که در چه حواد شی چه قدرتهای خارجی هم دست داشتهاند. سقوط دولت سامانی را بهعلت ناخشنو دی خلافت عبّاسی از وضع اجتماعی و فرهنگی قلمرو سامانیان مخصوصاً پایتخت آنها بخارا باید دانست.

در قلمرو سامانیان آزادی نسبی فکری برقرار بود. در آنجا پیروان مذاهب مختلف میزیستند و اکثریت با مسلمانان بود. ایرانیان مسلمان هم حساب اسلام و عرب را از هم جدا میدانستند. در همانحال که در معتقدات اسلامی خود پابرجای بودند از تمازیان نفرت داشتند. و این نفرت از تازیان سبب گرایش بهفرقههای مختلف شیعی بود که میان آنها هم اسماعیلیه به سبب سر سختی در دشمنی با تمازیان جاذبهٔ بیشتری داشتند و با شیوههای مؤثر سازمان دهی پنهانی توانسته بودند عدّهای از بزرگان جامعه را هم از هر طبقه به سوی خود بکشند.

در برابر آنها عدّهای هم بودند که مسلمانی و تازیگرایی را یکی میدانستند. خلافت بىغداد هم بيکار نىنشسته بود، از يکسو ميان خاندانمهای حاکم در ايران، سامانيان و آلبويه و آلزيار، اختلاف میانداخت و از سوی ديگر بهدست فقيهان در سخواندهٔ بغداد و غلامان و سر داران ترک خود به تحريک ترکان قراخانی و فقيهان بخارا بر ضدّ سامانيان میکوشيد.

سرانجام فقیهان بخارا و غلامان ترک بر ضد امیر نصربن احمد شوریدند و در سال ۳۳۱موجب برکناری او شدند. در آن واقعه عدهای از سرکر دگان و درباریان از دم تیغ گذشتند که از جملهٔ آنها جیهانی <sup>۱</sup> وزیر بود که متّهم بهزندقه و الحاد بود. همزمانی تاریخ و فات رودکی با این حوادث و اتهام فاطمی بودن او این احتمال را هم پیش آورده که شاید او نیز جزو کشته شدگان همان حوادث بوده باشد.

۱. ابوعبدالله محمدبن احمد جیهانی بهروایتی زیر آوار جان سپرد. **تـرکستان/امهٔ بـارتولد، تـرجــمهٔ** کشاورز، ج ۱، ص ۵۲۵.

در ۳۸۱که القادر بالله خلیفهٔ متعصب سختگیر به خلافت رسید تحریکات بر ضد سامانیان بالاگرفت. در منابع موجود اشارات صریحی نیست و نباید هم توقع داشت که اسرار سیاسی پشت پرده بهدست مامحرمان رسیده باشد.

> غیرت عشق زبان همه خاصان ببرید کز کجا سرّ غمش در دهن عام افتاد

با اینهمه قرائن مختلف از جمله تشدید نفوذ خلافت در سالهای بعد از آن، این ظنّ را بر می انگیز دکه توطئه ای جریان داشته که در آن دست پنهان عمال القادر بالله خلیفهٔ متعصب و ضدّ ایرانی بغداد در کار بو ده است تا یک حکومت ایرانی که اتهام قر مطی بو دن بر بعضی از امیران و وزیرانش زده می شد از میان بر داشته شو د.

بهنوشتهٔ ثعالبی <sup>۱</sup> ابو محمد عبدالله واثقی از بازماندگان واثق خلیفهٔ عباسی که بهنزد ترکان رفته بود و در بغراخان نفوذ یافته بود، در ۳۸۲ خان ترک را تشویق بهلشکرکشی به بخارا کرد. ایخراخان بخارا را گرفت و نوح بن منصور ناچار از پایتخت فرار کرد. اگرچه بغراخان در بخارا بیمار شد و بعد از ترک آنجا در میان راه درگذشت، امّا دیگر امیدی به بقای خاندان سامانی نبود.

در ۳۸۴ نوح دوم برای سرکوبی سرداران یاغی از سبکتگین یاری خواست و مخالفان را شکست داد و بهسبکتگین و پسرش محمود لقب بخشید و حکومت خراسان را بهمحمود داد.

سال دیگر دو سردار یاغی بازگشتند و محمود را نـاگـزیر بـهترک خراسان کردند امّا سبکتگین بهیاری فرزند آمـد و بـار دیگـر در نـبردی نزدیک طوس یاغیان شکست خوردند و گریختند. از ایـن بـهبعد دیگـر

۲. ترکستان امة بارتولد، ترجمهٔ کشاورز، ج ۱، ص ۵۴۹.

خراسان تابع سامانيان نبود.

در ۱۳۸۹یلگ نصر قراخانی به بخارا تاخت. فقیهان سنی پایداری در برابر ترکان را به عنوان اینکه اسلام آور ده اند خلاف شرع اعلام کر دند. مهاجمان بخارا را گرفتند و عبدالملک امیر تازه سال (آخرین پادشاه سامانی) و برادرش منصور را نابینا کر دند و سایر شاهزادگان را به اسارت گرفتند و بدین تر تیب دولت ایرانی سامانی از میان رفت.

اگرچه اسماعیل بن نوح ملقّب به منتصر از زندان گریخت و به مدّت چهار سال برای تجدید حکومت سامانی به جنگ وگریز پر داخت، سرانجام در ۳۹۵ به دست بهیج نام از تازیان کوچ نشین بیابان گرد (شاید به تحریک بغداد و شاید هم به سائقهٔ تعصب تازی) کشته شد. و با مرگ او آن نور ضعیف امید هم به خاموشی گرایید. گویی دریغ خور دن فر دوسی بر زوال ساسانیان (در نامهٔ رستم فرخ هر مزد به برادرش) سوگنامهٔ فر دوسی و معاصران او بر زوال دولت سامانیان است.

با انقراض دولت ایرانی سامانی که خلیفهٔ بغداد را بهخلافت نمی شناخت، نفوذ خلافت بغداد در سرز مینهای ایران بلامنازع گر دید. القادر بالله آرامش خاطر یافت و دو دولت تابع بغداد به وجود آمد. در آن سوی جیحون در فرا رود (ماوراءالنهر) قراخانیان (آل افراسیاب) خود را موالی امیرالمؤمنین می خواندند و به نام خلیفه قادر سکه می زدند. در این سوی جیحون در خراسان هم محمود که در نامه به خلیفه علّت جنگ خود با سامانیان را امتناع آنان از شناختن خلیفه ذکر کرده بود، خطبه به نام قادر خواند، و بر سکههای خود لقب ولی امیرالمؤمنین نقش می کرد و قادر لقب یمین الدوله و امین الملّه به او داد.

**برآمدن محمود** با مرگ سبکتگین پدر محمود در ۳۸۷راه سلطنت محمود هموار شده بو د اگرچه ابتدا برادر کو چکتر ش اسماعیل حکومت غزنه را یافت اما در ۳۸۸ محمود برادر را برکنار کرد و از خلیفه منشور حکومت غزنه و خراسان را گرفت و دورهٔ سلطنت درازمدت ۳۳سالهٔ خود را آغاز کرد.

در ثلث اول این مدّت ایرانیان به محمود امیدواریها داشتند. حمله های ترکان و جنگهای داخلی جان مردم را به لب رسانیده بود. در آن جنگها نه ارتشهای منظم باانضباط بلکه سواران بی انضباط ایلها به قصد کسب غنایم و تاراج شهر ها و روستاهای سر راه و مناطق فتح شده شرکت داشتند. پیداست که چه بلاهایی بر سر مردم می آمد.

ایرانیان امید از سامانیان بریده بودند. اکنون کسی از سرداران همان دولت را می دیدند که در جنگها پیروز می شود و امید این هست که یک دولت واحد و نیرومند ایرانی بنیاد نهد. رفتار و وعده های او هم این امیدواری و خوش بینی را قوّت می بخشید. همیشه چنین است کسانی که بهقدرت می رسند روز اول چهره ای نشان می دهند که همگان امیدوار شوند. در ابیاتی که فر دوسی بعدها به یاد پنجاه و هشت سالگی خود در سال ۳۸۷، و آغاز در خشیدن ستارهٔ بخت محمو د سروده آن امیدها را بیان کرده است:

خالقي، ۴، ص ۱۷۲

حکیم بزرگ در وجود محمود جوان یک پادشاه ایرانی را میبیند، فریدون بیداردل که مظهر پایانبخش پلیدی و تباهی و آغازگر عصری سعادت آمیز برای ایرانیان شناخته میشده، زنده شده است تا عدل و نظم در کشور برقرار سازد.

چرا مردم و فردوسی بهمحمود امیدواری داشتند؟ محمود از برکشیدگان پادشاهان سامانی بود، تربیت ایرانی داشت و خود را هوادار سنن و فرهنگ ایرانی فرا می نمود و دم از ایران دوستی میزد و ادعا می کرد که نسبش به یزدگرد سوم آخرین پادشاه ساسانی می رسد. و به روایتی مادرش دختر یکی از رؤسای زابل بود و شاید از همینجا او را محمود زاولی نامیده اند. مثلاً در بیتی که در افسانه های قدیم به نام فردوسی نقل شده آمده است: **خجسته درگه محمود زاولی دریاست** 

ناصرخسرو هم گفته است:

بهملک ترک چرا غرّهایـد، یـاد کـنید جلال و عزّت محمود زاولسـتان را<sup>۱</sup>

محمود با سپردن مناصب به دیوانیان سامانی چنین فرامی نمود که سیاست دولت سامانی ادامه دارد. پیوستن فضل بن احمد اسفراینی از ویوانیان خوگرفته با محیط ایرانی دربار سامانی به دربار نوخاستهٔ غزنوی، و انتخاب او به عنوان نخستین وزیر محمود، یک محیط فرهنگی ایرانی در کنار محمود به وجود آورده بود.

اسفراینی ابتدا از دبیران سامانیان بود. در ۳۸۴ سبکتگین پدر محمود او را از امیر نوح سامانی برای وزارت محمود خواست. از این تاریخ محمود سپهسالار خراسان شده بود. اسفراینی از همان سال تا ۴۰۱ وزارت محمود را داشت و در آن سال مغضوب و برکنار و زندانی شد و در زندان درگذشت.

اسفراینی درست مثل فردوسی شیفتهٔ فرهنگ ایرانی بود. از زبان فارسی حمایت میکرد و زبان دیوانی را از تازی بهپارسی برگردانید. و این ترتیب تا پایان وزارت او و رویکارآمدن احمدبن حسن میمندی ادامه داشت.

م.حمود در آغاز کار برای محکم کردن پایه های تخت خود به تمایلات مردم توجه داشت. خاندان های ایرانی که در گوشه وکنار مرقح فرهنگ ایرانی و فرمانگزار سامانیان بودند اینک تابع محمود شده بودند: خوارز مشاهان قدیم در گرگانج، خاندان ایرانی غوریان (شارها) در غرچستان (شمال هرات)، فریغونیان که حدودالعالم به نام یکی از امرای آن خاندان تألیف شده در گوزگانان (در تاجیکستان کنونی) و امرای چغانیان که ابو المظفر نخستین ممدوح فرّخی از آنهاست در ختلان،

جنوب افغانستان كنونى زاولستان ناميده مىشده است.

خلف بن احمد از بازماندگان صفّاریان در سیستان. آن امیران ایرانی اظهار اطاعت بهمحمود میکردند و او هم با آنها بهمهربانی و مدارا رفتار میکرد. و این همانند رابطهای بودکه میان شاهنشاه ساسانی و شاهان مناطق جریان داشت.

در آن روزها محمود به ایرانی بودن خود می نازید و شاعرش فرخی می گفت:

پس از چندین بلا کامد ز ایـرانشـهر بـر تـوران هنوز ار بازجویی در زمینشان چشـمهها یـابی از آن خونها کزیشان ریخت آنجا رستم دسـتان

فردوسي و محمود

فردوسی بیستسالی پیش از تختنشینی محمود، هنگامی که پادشاه آینده کودکی ۹ یا ۱۰ ساله بود، سرودن داستانهای کهن را آغاز کرده بود، و چند سال بعد با دستیابی بهمتن ابومنصوری آنرا هم بهنظم در آورده بود. و در سال ۳۸۴ چهار پنج سال پیش از جلوس پادشاه غزنوی نخستین نسخهٔ مدوّن کتاب را به پایان رسانیده بود.

بنابراین افسانهٔ مبنی بر آغاز نظم شاهنامه بهامر محمود که از همان قرون نزدیک به حیات شاعر پرداخته گردیده و بعدها شاخوبرگهایی بدان افزوده شده و در تذکرهها و حتی نوشتههای محققان راه یافته و شهرت جهانی گرفته به صورت موجود و معروف دروغ محض است و من نظر خود را در اینباره پیش از این به تفصیل نوشته ام ا اینک با تأمل بیشتر بهنتیجهٔ تازهای رسیده ام که در اینجا بیان میکنم.

از آنجاکه بیهوده سخن بدین درازی نبود، در این افسانهها جزئی از حقیقت هست. آن چیست؟

سازندگان افسانه پیش خود فکر کر دهاند که اگر فر دوسی شاهنامه را قبل از جلوس محمود، و بنا به گفتهٔ نظامی عروضی به ابتکار خود ساخته بوده و بعداً به نام محمود تقدیم کرده، کافی بود که طبق معمول عصر و مثل مؤلفان سایر کتابها فقط در آغاز و انجام کتاب خود از محمود نام ببرد. در حالی که دیده اند در سراسر شاهنامه گذشته از آغاز و انجام آن نزدیک به بیست بار نام و ستایش محمود در لابلای کتاب آمده، و این ستایشها بوی صداقتی آمیخته به امیدو اری می دهد.

و این میرساند که میان فردوسی و محمود روابط و مناسباتی در کار بوده، و شاعر امید قطعی به پسند پادشاه داشته است و اگر جز این بو د و امید قطعی نداشت و هیچگونه رابطهٔ قبلی میان او و محمود نبود، حکیمی با آنهمه دانش و بینش اینهمه مدح محمود را در سر تاسر کتاب خود نمی آورد، و طبعاً در پایان کار هم حق گله از او را به خود نمی داد.

از طرف دیگر اشارهٔ فردوسی بهسی سال شاهنامهسرایی خود، این توهم را ایجاد کرده که بگویند محمود خانهای در کنار کاخ خود در اختیار فردوسی نهاد و او سی سال در آن خانه نشست و شاهنامه را سرود.<sup>۲</sup>

حالا ببینیم حقیقتی که در پس پـردهٔ ایـن افسـانهها پـنهان شـده، و سهمی که محمود در شاهنامه دارد کدام است؟

ماکه اطلاعات قطعی از زندگانی فردوسی نداریم و آنچه هست از قرائن و اشاراتی که در شاهنامه آمده، به حدس و گمان استنباط گردیده، در اینجا نیز می توانیم حدس بزنیم که به احتمال زیاد محمود از راه

۸۴ کلک، شمارهٔ آذر ۱۳۶۹، ص ۸۴ – ۹۷.
 ۲۰ سرچشمه ها، ص ۲۰۴، ۳۳۴.

گزارشهای مأموران برید و اشراف خود، و شهرت داستانهایی از شاهنامه که دست به دست میگشته از شاهنامه سرایی فر دو سی آگاه گر دیده بو ده، و خواسته است که چنین شاهکار عظیمی به نام او گر دد و از این راه جاو دانگی نامش تضمین شود، به همان سان که نامهای پادشاهان سامانی به وسیله کتابهایی که به نام آنان تألیف یافته بو دبر سر زبانها بود.

و باز می توان حدس زد که مأموران او: مثلاً برادرش نصر والی خراسان (که مقرّش در نیشابور بود) یا سپهدار طوس ارسلان جاذب، و بیش از همه وزیرش فضل بن احمد اسفراینی که عاشق زبان فارسی و بهاعتباری همشهری فردوسی بود، بهدستور محمود شاعر بزرگ را تشویق کردهاند که شاهنامه را که قبلاً سروده شده و بهنام کسی هم اهدا نشده بود بهنام محمود گرداند. و بهاو امیدواری دادهاند که با تقدیم کتاب به محمود صله شایانی هم دریافت خواهد داشت.

امروز نمی توان دریافت که محمود دقیقاً از کی طالب این شده است که شاهنامه به نام او گردد؟ و مأموران او از چه راهی و به چه صورتی در اقناع شاعر کو شیده اند؟ اینقدر هست که سرانجام در ۶۵سالگی فر دوسی، رضای شاعر با خواست فر مانر وا سازگار آمده، و او پذیرفته است که شاهکار عظیم خود را به نام محمود گرداند.

## چرا فردوسی شاهنامه را به نام محمود کرد؟

حکیم بزرگ از جوانی تا پیری با آرمان مقدسی که در سراسر شاهنامه می درخشد زیسته و شعر سرو ده بود. او به فرمان دل و روح خود رفته بود، و چشم به دینار و درم نداشت. تا جوان بود از مال دنیا بی نیاز بود و تنها آرزویش این بود که پیام شاهنامه به گوش همهٔ ایرانیان بر سد تا با نیرو گیرد و موجبات بقای ایران فراهم آید.<sup>۱</sup> رسیدن به این آرزو نیاز به حمایت فرمانروای مقتدری داشت. در اوضاع و احوال آن روزگار انتشار و بقای یک کتاب آن هم کتابی با حجم نامعهو د شاهنامه جنز با اراده و تصمیم یک فرمانروای مقتدر امکان نداشت. به همین سبب است که سنّت بر این جاری شده بو د که هر کتابی به نام ممدوحی تألیف شده باشد.

فردوسی در آغاز کار خویش امید به پادشاهان سامانی یا خاندان ابو منصور محمدبن عبدالرزّاق داشت. امّا آن امیدها بر باد رفت. وقتی سنوسالش به ۶۵ رسید و پیری و بیماری و تنگدستی بر او فشار آورد، این نگرانی در او قوت گرفت که شاهکار عظیمش به حد انتظار انتشار نیابد.

در این هنگام دولت سامانی برافتاده بود و محمود غزنوی بهقدرت رسیده بود و هنوز بهنحوی که گفتیم بهراه و روش ایراندوستی سامانیان میرفت و دم از حمایت اهل دانش و ادب میزد و آوازهٔ شعردوستی و شاعرنوازی او درافتاده بود و شایسته ترین کسی مینمود که شاهنامه بهنامش گردد. تا هم امکانات وسیع دستگاه سلطنت از خوشنویسان و نقاشان و تذهیب کاران و کتاب آرایان موجب تکثیر نسخ کتاب را به معمول عصر و طبق وعده ای که وابستگان دستگاه محمود به او داده بودند صله ای برسد که در آن سالهای پیری و ناتوانی و تنگدستی آسایشی بهزندگی او بخشد.

**سال تاریخی در زندگانی شاعر** با مقدّماتی که گفتیم فر دوسی تصمیم بهاهداء شاهنامه بهنام محمود . ۱. آنچه نوشتهاند امید صلهای داشت که جهیزیه برای دخترش فراهم آورد، یا بند آب طوس را بسازد دروغ محض است. ۶۵ سالگی فر دوسی، هم در سرگذشت او بسیار مهم است و هم در سیر تکامل و تدوین نهایی شاهنامه.

چرا فردوسی تصمیم مهم خود را در این سال گرفت؟

از بررسی اشارات شاعر بهوضع و حال خود در موارد مختلف شاهنامه و قرائن خارجی چنین برمی آید که آن روزها تلخ ترین ایام عمر شاعر بود. ضعف پیری از یکسوی، و تنگدستی و درویشی از دگرسو بهاو روی آورده بودند. فرزند جوان ۳۷ سالهاش در همان روزها از دست رفته بود. با مرگ آخرین امیران سامانی چراغ آن خاندان خاموش شده بود. اگر هم فردوسی ار تباط مستقیمی با آن خاندان نداشت ولی چون اندیشهٔ سیاسی دولت سامانی بر همان اساسی استوار بود که فردوسی شاهنامه را بر آن پایه ساخته بود قطعاً در دل محبتی به آنان داشت. کوششهای آل بویه، که فردوسی از نظر مذهبی نمی توانست به آنها تمایل نداشته باشد، در تسخیر خراسان به شکست انجامیده بود. مجموع اینها

در برابر آنهمه ناامیدیها، بر آمدن پادشاهی مقتدر که با پیروزی بر مخالفان و پایاندادن به جنگ و آشوب، نظم و آرامش را در کشور برقرار کرده بود و خود را وارث سامانیان و حامی زبان و فرهنگ ایرانی فرا می نمود و اظهار علاقه به شاهنامه می کرد، می توانست موجب آن باشد که شاعر شاهنامه را به نام او نماید. و این در ۶۵ سالگی شاعر بود که فردوسی بعدها این ابیات را سرود و در مقدمهٔ داستان جنگ بزرگ کیخسرو افزود:

> بـــــپيوستم ايــــن نـــامۀ بـــاستان پســــنديده از دفــــتر راســــتان

همی داشتم تا کی آید پدید جوادی که جودش نخواهد کلید چنین، سال بگذاشتم شصتوپنج بسه درویشی و، زندگانی به رنج چو پنج از بر سال شصتم نشست چو پنج از بر سال شصتم نشست چو کافور شد رنگ مشک سیاه

خالقي، ۴، ص ۱۷۲

از آنجا که شاهنامهٔ موجود، تلفیقی از دو تدوین کتاب است درست نمی دانیم که بیت آخری مربوط به تدوین دوم و همین ۶۵ سالگی شاعر است که در این صورت ۲۵ سال از آغاز نظم متن ابو منصوری در سال ۳۷۰ می شود، یا بدان سان که پیش از این گفتیم مربوط به تدوین اول کتاب بوده که در آن صورت ۲۵ سال رااز آغاز سرودن داستانهای مستقل کهن تا سال ۳۸۴ منظور داشته است.

مؤيد استنباط ۶۵ سالگی شاعر به عنوان آغاز تدوين دوم كتاب

عبارتی مبنی بر کار شش سالهٔ شاعر در نظم شاهنامه در قدیم ترین مقدمهٔ شاهنامه است. آن مقدمه به دنبال مقدمهٔ ابو منصوری افزوده شده و به قرائنی در فاصلهٔ نیمهٔ دوم قرن پنجم تا او ایل قرن ششم نوشته شده، و در نسخه مورخ ۷۴۱ قاهره چنین است: «فردوسی آن قصه ها به نظم می آورد تا به مدّت شش سال تمام کرد» <sup>۱</sup>.

در زینةالمجالس مجدالدین محمد حسینی (ص ۲۲۴) هم مدت نظم شاهنامه شش سال ذکر شده است و اگرچه آن کتاب در ۲۰۰۴ تألیف شده و منبعی کهن و معتبر نیست ولی قطعاً این نکته را از منبعی کهن (مثلاً از مقدمهٔ کهنی از دستنویسهای شاهنامه) گرفته است.

از طرف دیگر از ابیات انجام شاهنامه برمی آید که فردوسی نسخهای را که بهمحمود تقدیم کرده در ۷۱سالگی به پایان رسانیده است.

بنابراین معلوم می شود که فر دوسی در ۶۵سالگی در سال ۳۹۴ تصمیم بهاهداء شاهنامه بهنام محمود گرفته، و بهمدّت شش سال آنرا به صورت قابل پسند محمود درآورده، و در سال ۴۰۰ یا ۴۰۱ آنرا به پادشاه هدیه کرده است.

 ۱. بهجای شش سال در نسخهٔ مورخ ۸۰۳ طویقاپوسرای «سی سال» آمده. در نسخهٔ مورخ ۷۴۱ قاهره هم «چند سال» بوده. و «شش سال» زیر سطر افزوده شده است. این مقدمه در نسخهٔ معروف ۶۷۵ موزهٔ بریتانیا نیز موجود است و چون گویا آنرا جداگانه صحافی کردهاند بهنظر مـن نـرسید. سرچشمهها، ص ۱۸۹.
 ۲. بیت کلمهای فارسی، و مطلق بهمعنی شعر است.

#### دومين تدوين شاهنامه

**تد**وین نخستین نسخهٔ شاهنامه در ۳۸۴ در ۵۵سالگی شاعر پایان یافته بود. و آن ظاهراً مرکب از داستانهای کهن سرودهٔ ایام جوانی شاعر و تاریخ مختصر پادشاهان ایران از کیومرث تا یز دگر د بود. و بی تر دید نسخه هایی از تمام یا اجزاء آن رونویس شده بو دو در دست علاقه مندان بو د. با اینه مه از اشارات شاعر به ۶۰ و ۶۱ و ۳۶ سالگی خو د در بخش ساسانیان بر می آید که بعدها هم در تهذیب و تکمیل آن می کوشید.

هنگامی هم که تصمیم به اهداء شاهنامه به نام محمو دگرفت به مدت شش سال تغییرات دیگری در آن داد تا مطلوب نظر محمو دگردد. در تهذیب و تکمیل پادشاهی انوشیروان که در سالهای پیری ۶۵ تا ۷۰سالگی خود بدان سرگرم بوده میگوید:

مراطبع نشگفت اگر پیر گشت بهپیری چنین آتش آمیز گشت همی گفتم این نامه تا چند گاه نهان بد ز کیوان و خورشید و ماه چو تاج سخن نام محمود گشت ستایش به آفاق موجود گشت

بروخیم، ۸ ص ۲۵۲۶

در همان روزها و در همانجا توقیعات انوشیروان و پندهای بزرگمهر را بهقصد راهنمایی پادشاه غزنوی بهدادگری و رعایت رعیت و پرهیز از ظلم سروده است. اینهمه پند و اندرز و حکمت در ثعالبی نیست و احتمالاً در شاهنامه ابومنصوری نیز نبوده و حکیم بزرگ آنها را از منابع مستقل دیگر (مثلاً از ترجمهٔ پندنامه های بازمانده از عصر ساسانی) گرفته، و با نیتی حکیمانه و خیرخواهانه بهقصد ارشاد فر مانروایان عصر بر متن افزوده است. مشهودترین تازگی در تدوین دوم، مدح محمود در آغاز و انجام شاهنامه و اول و آخر دفترهای چندگانه آن بوده است. تغییر مهم دیگر سازگارکردن کتاب با معتقدات مذهبی پادشاه متعصبی چون محمو دبود.

شاهنامه در دورهٔ سامانیان و در فضای آزاداندیشی و آسانگیری آن روزگار که گروههای مخالف با خلافت عباسی بغداد مخصوصاً اسماعیلیه که از نظر فقهای بغداد ملحد و قرمطی اعلام شده بودند و در جامعه و در دستگاه دیوانی سامانیان قدرت و نفوذ داشتند سروده شده بود. اینک زمانه دگر گشته و لازم بود که مقدمهٔ کتاب که با معتقدات محمود و فقهای دستگاه او مغایرت داشت کنار گذاشته شود و مقدمهای پذیر فتنی برای حکومت جدید جای آنرا بگیرد.

شاعر این احتیاط ناگزیر را به جای آورد، ولی نسخی از تدوین اول در دست مردم بود و احتمالاً همانها سرانجام محمود را بر او خشمگین کرد و کاتبان بعدی هم که نیت تهیه نسخ کاملی داشتند مقدمهٔ تدوین اول را با مقدمهٔ دوم درهم آمیختند و مقدمه به صورتی درآمـد کـه امروز در دست است.

زندهیاد دکتر زریاب خویی بهآشفتگی و درهمریختگی مقدمه و وجود عقاید متناقض در آن توجه یافته و استنباطهایی کرده است کـه بموقع بدان خواهیم پرداخت.

از دیگر نکات مختص تدوین اول وجو دستایش از دوستان طوسی شاعر علی دیلم بو دلف و حیی قتیب و از همه مهمتر یاد امیرک طوسی و سوگواری بر ناپدیدشدن او به دست «نهنگان و مر دمکشان» یعنی سبکتگین پدر محمو د بو ده و در تدوین دوم به جای آن قطعهٔ ستایش محمو د جای داشته (با مصراعی مشترک در آغاز هر دو قطعه) و باز هم کاتبان در تلفیق دو تدوین هر دو قطعه را به دنبال هم نها ده اند.

در تدوین دوم مدح ابوالفضل اسفراینی وزیر، و امیر نصربن

ناصرالدین سبکتگین برادر محمود که حامی فردوسی و دوستدار تاریخ باستانی ایران بود و تعالبی کتاب *غرر اخبار ملوک الفرس* را بهنام او تألیف **کر**ده، و ذکر ارسلان جاذب سپهدار طوس افزوده شده است.

### **پایان تدوین دوم شاهنامه**

شاهنامهای که فردوسی بهمدت شش سال از ۶۵سالگی کوشیده بود کـه آنرا بهصورتی باب طبع محمود درآورد سرانجام در ۷۱سالگی او آماده شد

تقیزاده سال چهارصد را برای اهداء کتاب به محمود تقریبی میداند و این تر دید از توجه به سه بیت در ستایش محمود در آغاز پادشاهی اشکانیان برای او پیش آمده است: گذشته ز شوال ده با چهار از این مؤده ای داد بهر خراج که فرمان بُد از شاه با فرّ و تاج که سالی خراجی نخواهند بیش ز دیندار بیدار و از مردِ کیش

او حدس میزند که صدور فرمان ۱۴ شوال مبنی بر بخشیدن خراج

مربوط به سال ۴۰۱ به علت قحطی نیشابور بوده، ولی صحیح تر این است که صدور این فرمان به مناسبت فتح قلعهٔ بهیم نگر در هند در سال ۴۰۰ بوده که غنایم بیکران و زر و سیم فراوان به چنگ محمود افتاده بوده است. پس می توان تصور کردکه در آن سال خراج بخشیده شده و در سال بعد که قحطی در نیشابور روی نموده به نوشتهٔ عُتبی ۲ به فرمان محمود «عمّال و معتمدان انبارهای غلّه بریختند و بر فقرا و مساکین صرف کردند».

شاهنامهای که بهدست محمود رسید

نظامی عروضی در چهارمقاله میگوید که شاهنامه در هفت مجلد تقدیم محمود گردید<sup>۲</sup> و در بعضی افسانه ها و تذکر ها در شش جلد ذکر شده است. قرائنی تأیید میکند که نسخهٔ اصلی شاهنامه در هفت یا شش جلد بوده است.

در آن دوره کــتابها را بـهنسخ درشت بـر کـاغذ سـتبر سـمرقندی مینوشتند و هر صفحه ۱۰ تا ۲۰ سطر بیشتر نداشت. و این را در کلیهٔ نسخ کهن صدسالهٔ اول نزدیک به عصر فردوسی می توان دید.

مثلاًالابنیه کهن ترین نسخه شناخته شدهٔ تاریخدار فارسی مورخ ۴۴۷ هر صفحه ۱۳ سطر دارد و

قرآن کوفی آستان قدس، چاپ عکسی رجایی ۱۰ سطر چند برگ تفسیر قرآن عظیم (چاپ عکسی کابل) ۱۷ سطر تفسیر کهن کتابخانه خسر و پاشا در سرایو و ۱۷ سطر یاز ده برگ باز مانده از وامق و عذرای عنصری ۱۴ تا ۱۸ سطر **هدایةالمتعلمین** بادلیان آکسفر د (مورخ ۴۷۸) ۱۹ سطر جلدی از تفسیر طبری (از خاندان و صال) ۸ تا ۱۵ سطر التفهیم (مورخ ۵۳۸) ۱۵ سطر ترجمانالبلاغه (مورخ ۵۰۷) ۱۴ سطر در این دستنویسها با وجود قطع بزرگ برخی از آنها هر سطر بیش از ۱۰ تا ۱۵ کلمه ندارد.<sup>۱</sup>

بهایین تر تیب با شیوهٔ کتاب نویسی آن دوره، شاهنامهٔ تقدیمی به محمود میان سه هزار تا پنج هزار صفحه داشته، و گفتهٔ نظامی عروضی مبنی بر هفت جلد بودن آن با توجه به ضخامت کاغذهای آن دوره نباید دور از حقیقت باشد.

ستایشهای فردوسی از محمود در آغاز و انجام دفترهای هِفتگانه جای داشته و من پیش از این بههمین قرینه و بـهحدس و گـمان آغـاز و انجام دفترها را نشان دادهام.<sup>۲</sup>

حتی هلموت ریتر ایران شناس آلمانی حدس میزند که: «نه این است که فر دوسی شاهنامه را یکبار به صورت کامل برای محمود فر ستاده باشد، بلکه آنرا بخش بخش فر ستاده، و مدایحی را که در پایان بعضی بخشها دیده می شود، باید همراه بخش ار سالی تقدیم شده باشد، و اینکه در آغاز داستان خسرو و شیرین شکوه می کند که محمود از حسد بدگویی حتی «نکر د اندرین داستانها نگاه» ثابت می کند که کتاب را یکجا تقدیم نکر ده است» ۲.

این نظر ریتر که شاهنامه جلد به جلد به دست محمود رسیده، گمان درستی نیست. شکوهٔ فردوسی در آغاز داستان خسرو و شیرین از بازپسین افزوده های شاعر بعد از رنجیدگی از محمود است و در اینباره به جای خود سخن خواهیم گفت.

۱. برای آگاهی بیشتر رجوع شود بهمقدمهٔ نویسندهٔ این سطور بر شاهنامهٔ مُـل، چـاپ عـلمی، ص ۳۱ـ ۳۲ـ و نیز: سالشماری زندگی فردوسی، هفتاد مقاله ارمغان فرهنگی بهدکتر غلامحسین صدیقی، ج ۲، ص ۴۷۹ـــ ۴۸۱. ۲. ویتر، فردوسی و شاهنامه، ترجمهٔ افسانهٔ ریاحی، سیمرغ ۵، ص ۴۱. ۳. همانجا، سالشماری زندگی فردوسی، ص ۴۸۰ـــ ۴۸۱، و سرچشمهها، ص ۵۵ـــ۵۶. فردوسی شاهنامه را از طوس به دربار غزنه برای محمود فرستاد، و احتمالاً کتاب به وسیلهٔ امیر نصر برادر محمود والی خراسان که حامی فردوسی بود فرستاده شده باشد. آنچه دربارهٔ رفتن فردوسی به غزنه روایت شده، با توجه به پیری شاعر و نبودن قرائنی مبنی بر انجام این سفر در شاهنامه و عدم ذکر آن در هیچ منبع معتبر کهن افسانهٔ محض است.

اگر فردوسی به غزنه رفته بود، به هر صورت اشارهای به جلال و شکوه دربار محمود می کرد و نامی از درباریان او در شاهنامه می آورد. به همان سان که از همشهریان خود در طوس و امیر نصر و اسفراینی وزیر که در طوس قطعاً قبل از تصمیم فردوسی به تقدیم شاهنامه به محمود با او ملاقات کرده بوده یاد کرده است.

آنجا هم که در پایان کار اظهار امیدواری به امیر نصر میکند، میگوید که ایدر ( = در اینجا) یعنی در طوس از گنجش شادمان شوم چو سالار شاه این سخنهای نغز بخواند ببیند به پاکیزه مغز ز گنجش من ایدر شوم شادمان کسزو دوربادا بد بدگمان

این خطا از بیتی از هـجونامه سـرچشـمه گـرفته و در افسـانهها و تذکرهها راه یافته است بهغزنین مرا گرچه خون شد جگـر ز بـــبداد آن شـــاه بـبدادگـر

و در صفحات بعد خواهیم گفت که اصولاً هجونامه بهصورتی که هست مجعول و مشکوک است و در این مورد و در هیچ مورد دیگر استناد بدان روانیست.

# ¥

# **و**رق برمی گردد

شود بندهٔ بیهنر شسهریار نژاد و بزرگی نیاید به کار

حکیم بزرگ همه دارایی و ثروت خانوادگی را صرف سرودن شاهنامه، برافراشتن کاخ بلند حماسهٔ ملّی ایران کرده بود. و نخستین تدوین نامور نامهٔ خود را با این خشنودی خاطر بهپایان رسانیده بود که نام و زندگانی جاودانی یافته است.

در سالهای پیری، شش سال دیگر به خواست محمود شاهکار عظیم خود را به صورتی که مطلوب او باشد در آورده بود، و طبق رسم آن روزگار و وعده های محمود و شهرت شعر دوستی و شاعر نوازی آن پادشاه، بحق انتظار داشت که در سالهای پیری با صلهٔ سلطان بی نیازی یابد

بزرگی و دینار و افسر دهـد

که باشد به پیری مرا دستگیر خداوند شمشير و تاج و سرير

شاهنامه بهدربار غزنه رسید، ولی محمود نگاهی هم بدان نیفکند، و در آخرین لحظه همهٔ امیدهای شاعر بدل بهنومیدی شد. چرا؟

این رازی است که طی هزار سال فروبسته مانده است. در عصر فردوسی و سالهای نزدیک بدان به ملاحظهٔ سیاست روز کسی نمی خواست یا نمی توانست آن را به زبان قلم بیاورد. در قرون بعد هم شاید دیگر کسی از ماجرا خبر نداشت. ناچار ضمن افسانه ها علل و دلائلی ذکر کرده اند که بعضی از آنها بکلی مردود است، و بعضی نیز علت فرعی است نه علت اصلی. علت خشم محمود، و محرومیت فردوسی را در میان افسانه های دروغ جستن، و به سببها و دلیلهای جزئی دل بستن، و آنها را پذیرفتن ناشی از ناآشنایی به محیط فکری و سیاسی آن روزگار است.

با اینهمه پیش از بیان علت واقعی، بد نیست ببینیم دیگران چه گفتهاند. نظامی عروضی نخستین کسی که شرح حالی از فر دوسی نوشته میگوید: «گفتند که او مردی رافضی است و معتزلی ...»<sup>۲</sup>. در دورهٔ صفویه به گناه شیعه بودن او بیشتر تکیه کر دهاند. و از این واقعیت غفلت داشته اند که در قرون نخستین اسلام فاصله میان شیعه و سنی زیاد نبود، و از بحثهای نرم کلامی میان فقیهان تجاوز نمی کرد که نمونه هایش را در کتاب نقض می بینیم.

محمود غزنوی خود یکی از دخترانش را بهمنوچهربن قیابوس از امیران آلزیار که شیعه بـود داده بـود، و بـهغضایری رازی شـاعر شـیعه

**م**یلات فراوان می بخشید. کسایی مروزی هم که امروز با انتشار دو قصیدهٔ نویافتهٔ او شیعه بودن او به اثبات رسیده قصایدی در مدح محمود سروده و قطعاً صلاتی نیز یافته است.

بعضی ها هم تفتین بدگویان را محرّک خشم محمود شمر ده اند که **گو**یا مرادشان احمدبن حسن میمندی وزیر باشد که نامی از او در شاهنامه **نیا**مده و در مقابل از سلف او فضل بن احمد اسفراینی ستایشها شده است. در این استدلال از این واقعیت غفلت داشته اند که اگر نامی از میمندی در **شاه**نامه نیست، به این سبب است که نظم کتاب پیش از وزارت او به پایان **ر**سیده بود.

حالا اگر بدگویی معاندان را به عنوان سبب محرومیت فردوسی بپذیریم این سؤال پیش می آید که معاندان چه مسائلی را بهانه بدگویی قرار می دادند؟

بعضی گفته اند: «اتهام فردوسی» مدح گبرکان یعنی شاهان و پهلوانان قدیم ایران بوده است. این دلیل جزئی از حقیقت را در خود دارد اما تمام حقیقت نیست. از مدایح فرخی و عنصری درمی یابیم که محمود ترجیح می داد که او را برتر از شاهان و پهلوانان باستانی بشناسند. <sup>۱</sup> در افسانه ای در تاریخ سیستان هم می خوانیم: «محمود گفت: همه شاهنامه خود هیچ نیست، مگر حدیث رستم. و اندر سپاه من هزار مرد چون رستم هست!» فردوسی مردانه جواب می دهد: «زندگانی خداوند دراز باد. ندانم اندر سپاه او چند مرد چون رستم باشد؟ اما این دانیم که خدای تعالی خویشتن را هیچ بنده چون رستم دیگر نیافرید!»<sup>۲</sup>.

در اینجا هم این حقیقت را نباید فراموش کرد که محتوای حماسهٔ ملی ایران ناشناخته نبود، و محمود از همان آغاز میدانست که داستانهای شاهنامه از چه قبیل است و چهبسا برخی از آنها را قبلاً دیده و خوانده بود.

۱۶. نقد افسانهٔ فردوسی و محمود، مجلهٔ کِلْک، آذر ۱۳۶۹، ص ۵–۱۶.
 ۲. سرچشمهها، ص ۱۸۸.

پیش از این هم بهقرائنی ثابت کردیم که خود محمود اظهار تمایل کرده بود که شاهنامه بـهنام او گـردد و فـردوسی بـهقصد بـرآوردن خـواست محمود پیرانهسر شش سال دیگر رنج بـرده بـود و تـدوین دوم کـتاب را بهصورتی که مطلوب محمود باشد درآورده بود.

از بررسی دقیق تر اوضاع سیاسی و اجتماعی آن عصر چنین برمی آید که سبب بیمهری در حق فر دوسی و شاهنامه خارج از مسائل جزئی، به علّت تغییر سیاست کلّی محمو د بو ده است.

پیش از این به وجود دو جریان فکری و سیاسی در خراسان اشاره کرده ایم. گفته ایم که در آن سالها عامهٔ ایرانیان مسلمان بو دند و به اعتقادات دینی خود مباهات میکردند و به خاندان رسالت مهر می ورزیدند، و در همان حال پای بند آداب و رسوم و فرهنگ ملّی ایرانی خود نیز بودند، و از خلافت عربی عباسی که مظهر ظلم و استیلای تازیان بو د نفرت داشتند.

در مقابل کسانی هم بودند که بر خلاف تعالیم عالیهٔ اسلام که آزادگی و تقوی و مروّت است و هر گونه تعصّب را نفی میکند، دل به شعار سیاه عباسیان، بهقول فردوسی آن زاغساران بی آبورنگ، بسته بودند و اسلام و عربیّت را یکی می شمر دند، و حتی گاهی تازیان را بر ایرانیان ترجیح می نهادند و اطاعت از خلافت بغداد را نشانهٔ مسلمانی می شمر دند.

حکیم بزرگ سرودن شاهنامه را در روزگار سامانیان با شوق و امیدی که در دلها موج می زد آغاز کرد. و گفته ایم که سامانیان اگر هم بظاهر از خلافت بغداد اطاعت می کردند امّا فلسفهٔ حکومتی آنان مخالف خلافت عباسی بود. آنها خود را جانشین و وارث ساسانیان می شمر دند و طالب تجدید استقلال و عظمت ایران و حیات بخش سنن ملی و فر هنگی ایران بودند، و احیاء خاطرات قومی و تاریخ باستانی منطبق با آرمان حکومتی آنان بود. این را هم گفتیم که شاید نیّت فردوسی این بود که اگر پادشاه شایستهٔ بزرگی از آن خاندان برخیزد شاهنامه را به نام او کند. اما تقدیر موافق تدبیر او نبود. در سال ۳۸۹ ارسلان ایلگ (از ترکان خُلُخی) به پایتخت سامانیان تاخت. سپاهیان سامانی و مردم بخارا به دفاع از شهر برخاستند. امّا فقیهان بخارا که از فریفتگان خلافت بغداد بودند، پایداری در برابر مهاجمان بیگانه را به دستاویز اینکه اسلام آور دهاند خلاف شرع اعلام کردند. و کسی هم نگفت که پس هجوم این نو مسلمانان به سرز مین ما مسلمانان چرا خلاف شرع نیست؟ در نتیجه مهاجمان بخارا را گرفتند... و دولت ایرانی سامانی بدین سان از میان رفت. شهر های شمال جیحون به دست ایلگ خانیان افتاد و سرز مینهای جنوب رود نصیب محمود گردید.

محمود هم چنانکه گفته ایم در ابتدا خود را جانشین و ادامه دهندهٔ سیاست سامانیان می شمر د. امّا به محض اینکه پایه های تخت خود را استوار کرد و دیگر نیازی به حمایت ایرانیان نداشت و نفع خود را در پیوستگی به دستگاه خلافت دید، در آن شش سالی که فر دوسی شاهنامه را آماده تقدیم به او می کرد، اندک اندک روی به سوی قبلهٔ بغداد آورد، آنجا که القادر بالله متعصّب ترین و قشری ترین خلیفهٔ عباسی [۲۸۱–۲۲۲ ه.] بر مسند خلافت تکیه داشت، خلیفه ای که برخی محققان نفرت فر دوسی از ضحاک مار دوش را انعکاس نفر تش از آن خلیفه تازی دانسته اند.

امیر میخوارهٔ غلامباره مجری بیقیدوشرط دستگاه خلافت بغداد شده بود و بهنوشتهٔ بیهقی تاریخنگار عصر میگفت: «من از بهر عبّاسیان انگشت در کردهام در همه جهان، و قرمطی میجویم، و آنچه یافته آید، و درست گردد (یعنی ثابت شود) بر دار میکشند» <sup>(</sup>.

قرمطیان کهها بودند؟ هر کس با ظلم و خفقان سیاسی و فکری دستگاه خلافت سر سازگاری نداشت و مغضوب عباسیان میشد، قرمطی نام میگرفت. از حکیم ناصرخسرو بشنویم که میگوید:

۲۲۷، تاریخ بیهقی، تصحیح دکتر فیاض، چاپ مشهد، ۲۲۷.

و حسرت روزگار سامانیان راکه علم و حکمت اعتباری داشت چنین بیان میکند:

کسایی مروزی هم بیبهرگی دولت محمود را از نهاد و سامان عهد سامانیان چنین بازمیگوید: بهعهد دولت سامانیان و بلعمیان چنین نبود جهان، با نهاد و سامان بود

به حکیم آزادهٔ ما فر دوسی هم در قدیم ترین افسانه های مندرج در مقدمه های دستنویسهای فر دوسی که نه بس دور از زمان محمو د پر داخته شده تهمت قر مطیبو دن ز ده اند: «حسن میمندی با سلطان گفت: او مذهب قر مطیان دار د و اعتقاد او در مذهب سنت و جماعت نه» ۲۰ در مقدمهٔ دیگر از قول محمو د آمده: «من این قر مطی را در پای پیل اندازم» ۲۰

در مقدمهٔ بایسنغری هم میخوانیم که «فردوسی بعد از فرار از غزنه بهقهستان نزد ناصرالدین محتشم والی آن ولایت پناه برد» ۲۰ این افسانه دگرگشتهٔ پناهبردن خواجه نصیر در دویست سال بعد بهرئیس ناصرالدین عبدالرحیم «محتشم» قهستان است که از اسماعیلیان بود. ۴ و با این افسانه پردازی خواسته اند فردوسی را به اسماعیلیان ببندند.

تازه این را هم باید دانست که اطلاق لفظ قرمطی به همهٔ اسماعیلیان

- ۱. سرچشمهها، ص ۲۰۵.
  - ۳. همانجا، ص ۴۰۷.

- ۲. همانجا، ص ۲۳۶.
- ۴. همانچا، ص ۳۵۶.

صحيح نبوده است. قرامطه فقط فرقۀ خاصى از اسماعيليان پيروان حمدان الاشعث معروف بهقر مط بودند كه از اواسط قرن سوم در جنوب بين النهرين و كرانه هاى خليج فارس به عنوان هواخواهى از خلافت آل على (ع) قيامهايى كردند و به سبب تندروى گروههايى از آنان و غارت كاروانهاى حج و حمله به كعبه مورد نفرت قرار گرفتند. و چون برخى از سران آنها ايرانى بودند و بهقرائن ديگر متهم به تجديد رسوم مجوس شدند و دستگاه خلافت بغداد به هر گروه مخالف خود تهمت قر مطى بودن مى زد.

از نوشتهٔ خواجه نظام الملک برمی آید که تعبیر «قرمطی» در خراسان در مورد اسماعیلیه متداول بوده است. می گوید: «باطنیان را به هر وقتی که خروج کرده اند نامی و لقبی بوده است، و به هر شهری و ولایتی ایشان را به نامی دیگر خوانده اند، ولیکن همه یکی اند... به بغداد و ماور اءالنهر و غزنین قرمطی خوانند» (.

بنابراین باید دانست که تهمت «رفض و الحاد و قر مطیگری و مدح گـبرکان» دربـارهٔ حکـیم فـردوسی چـیزی نـبود جـز ایـراندوسـتی و آزاداندیشی و خردگرایی او، و نفرتش از خلافت عربی بغداد.

اختناق و فساد برادران توأمانند. نمونههای آزار مردم و تاراج دارایی آنان با همسویی محمود و خلافت بغداد به بهانه قرمطیگری فراوان است. به نوشتهٔ ابن اثیر، محمود یکی از توانگران نیشابور را دستگیر کرد که قرمطی هستی. گفت من قرمطی نیستم ولی اموال فراوان دارم. بگیر و رهایم کن! محمود چنین کرد.

بهسال ۴۱۵ حسنک میکال وزیر محمود مورد بغض و کین خلیفه قرار گرفت. قادر عباسی اصرار میکرد که او قرمطی است و باید سـرش

۱. سیاست نامه، چاپ بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ص ۲۸۹.

بهبغداد آید. محمود تنها در این مورد مقاومت کرد. امنا بعد از مرگ او پسرش مسعود آن وزیر بیگناه ایرانی را بهتهمت قرمطیبودن و در اجرای فرمان خلیفه بهدار آویخت و پیکرش را سنگسار کرد. این غمنامه دلگداز را در **تاریخ بیهقی** باید خواند <sup>(</sup> و مکرّر باید خواند.

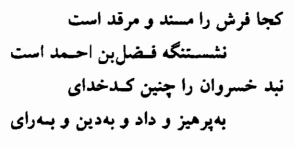
محمود در اجرای سیاست خلیفه و بهقصد کسب غنایم بارها به هند لشکر کشید و گنجهای معابد هـندوان را غـارت کـرد و سـهم خـلیفه را به بغداد فرستاد. چنین بو د که امیر میخوارهٔ غلامباره لقب سلطان غـازی گرفت. بیت فر دوسی ناظر به این غار تگریهاست زیان کسان از پی سود خویش بجویند و دین اندر آرند پیش

اوج کشتار متهمان بهانحراف از مذهب رسمی، کشتار عام ری در ۴۲۰ بود که محمود فتحنامهٔ پر آب و تاب آن فاجعه را به بغداد فر ستاد. گناه قدر ناشناسی از فر دوسی و شاهنامه بیش از آنکه بر گردن محمود باشد بر گردن خلافت عباسی است. و چهقدر مضحک است که بعدها متعصبان هو ادار خلافت افسانه ای بهم بافته اند که فر دوسی از بیم محمود به خلیفهٔ بغداد پناه بر د و یو سف و زلیخا را به امر او سر ود!

فردوسی وقتی تصمیم گرفته بود که شاهکار عظیم خود را به نام محمود کند که هنوز جهان با نهاد و سامان بود و محمود سیاست سامانیان را دنبال میکرد و فضل بن احمد اسفراینی بر مسند وزارت نشسته بود و به راه بلعمیان می رفت

یکی فرش گسترده شد در جهان که هرگز نشانش نگردد نهان

۱. تاریخ بیهتی، تصحیح دکتر علی اکبر فیاض، مشهد ۱۳۵۰، ص ۲۲۱ \_ ۲۴۶.



خالقي، ٢، ص ١٧١

امّا با تغییر سیاست محمود، اسفراینی در تنگنا افتاد و در سال ۴۰۱ احمدبن حسن میمندی بر جای او نشست. اسفراینی در ۴۰۲ بهزندان رفت و در ۴۰۴ کشته شد.

میمندی برای خوشامد دستگاه خلافت و شاید با فشار آن دستگاه دواوین (یعنی زبان رسمی اداری) را از پارسی به تازی گر دانید. در تاریخ یمینی از دورهٔ رسمیت زبان مردم بدین صورت یاد شده که «... بازار فضل کاسد شده بود...» و میمندی همین قدر اجازه داد که زبان فارسی فقط در صورت احتیاج مبرم به کار رود «که مخاطب از معرفت عربیت و فهم آن قاصر و عاجز باشد».

اکنون دیگر محمود برای خوش آمد دستگاه خلافت تظاهر به دینداری می کرد و از مدایح شاعران دربارش بر می آید که از نگهداشت آداب و رسوم ایرانی از آن جمله جشنهای باستانی که در میان مردم با جلال و شکوه برگزار می شد ناخشنو د بود. از آن جمله عنصری در مدح او گوید:

خدایگانا گفتم که تهنیت گویم
 بهجشن دهمان آیسین بهرتیت بهمن
 چنین که دیدم آیین تو قوی تر بود
 بهدولت اندر، ز آیین خسرو و بهمن
 تو مرد دینی و این رسم، رسم گیران است
 روا نسداری بر رسم گیرکان رفتن

جسهانیان بهرسوم تسو تسهنیت گسویند تسو را بهرسم کسیان تهنیت نگویم من نه آتش است سده بلکه آتش آتش توست که یک زبانه بهتازی زند یکی بهختن

شاهنامه سراسر حکمت بود و فقیهان دربار محمود و فریفتگان خلافت بغداد چگونه می توانستند آنرا تحمّل کنند. وصول آن هم بهدربار غزنه مقارن با اوج اعتلای سیاست تازیگرایی و اطاعت بیقیدوشرط محمود از خلافت بود. اگر محمود شاهنامه را گرامی می داشت و سرایندهاش را می نواخت جای تعجب بود.

پیام شاهنامه، تجدید عظمت و استقلال ایران به معنی جداشدن از قلمرو خلافت و برافتادن استیلای تازی و سرافرازی ایرانیان و به تعبیر دستگاه خلافت عین قرمطیگری بود. محمود چگونه می توانست چنین مینظومهای را بپذیرد و سراینده اش را بنوازد، در جایی که نفوذ و مداخلات خلافت آنچنان بود که خلیفه به جزئی بهانه ای سر حسنک میکال وزیر محمود را به بغداد می طلبید و چون محمود از وزیر بیگناه دفاع نمو د با دربار غزنه قطع رابطه کرد.

محمود که شاعران مدیحه پرداز را از مال دنیا بی نیاز میکرد، حماسهٔ ملی ایران را خوار شمر د و حتی نگاهی هم بدان نکر د. فر دوسی در ابیاتی که بعداً سروده و در دو جای به شاهنامه افزوده، بخت بد خویش و حسد بدگویان و بدگو هران را علت رفتار محمو د شمر ده است.

اگر نگوییم که حکیم بزرگ در این ابیات به رعایت مصلحت، جانب ادب را نگاه داشته و گناه را از گر دن پادشاه بر داشته و به گر دن بخت خو د و حسد بدگویان و بدگو هران انداخته است، و بپذیریم که بدگو و معاندی در کار بو ده، بیشتر گمان می رو د که این بدگوی احمدبن حسن میمندی وزیر

144

شاید خشم محمود را از این راه برانگیخته باشند که نسخهای از تدوین اول شاهنامه راکه آفریدهٔ فضای عصر سامانی بود و ناسازگاریهای بیشتری با سیاست جدید داشت بهنظر محمود رسانیده باشند.

در این روزها، شاعر هنوز رنجهای خود را بکلّی بربادرفته نمی دید و چشم امید به امیر نصر برادر محمود و والی خراسان داشت که هم خود از شاعر قدردانی کند و هم ارزش کار او را به گوش محمود برساند و او را بر سر مهر آورد.

**بازپسین سرودهها** گفتیم فردوسی در ۷۱سالگی خود در حدود سال ۴۰۰ (یا یکی دو سال بعد) دومین تدوین شاهنامهرا برای محمود فرستاد و محمود حتی «نکرد اندرین داستانها نگاه».

حکیم بزرگ، تا شش هفت سال بعد از آن، سالهای پیری را بهخواری و تنگدستی در زادگاه خود زیست و آنچه در افسانهها و تذکرهها از رفتن او بهدهلی و قهستان و طبر ستان و بغداد و مکه گفتهاند حقیقت ندارد.

در آن سالهای پیری و نومیدی و ناخرسندی، شاعر بیکار نبود و ابیاتی و قطعاتی در گله و انتقاد از محمود سروده و بر شاهنامه افزوده و بعدهاکاتبان در تلفیق نسخ مختلف آنهمه را وارد شاهنامه کردهاند.

از آن جمله است خطبهٔ آغاز داستان خسروپرویز و شیرین که در آن ارزش شاهکار خویش را بازمیگوید و از بیاعتنایی محمود به شاهنامه گله میکند و امیدواری به سالار شاه (امیر نیصر) دارد. در دو بیت آخر بردباری و شکیبایی حکیمانهٔ خود را در آن تلخکامی از قول دهقان پیر

بروخيم، ٨، ص ٢٥٠٧

از بازپسین افزوده های شاعر، ابیاتی در نامهٔ رستم فرخ هرمزد بهبرادرش است که وضع چهارصد سال بعد، یعنی عصر محمود را پیش بینی و تصویر میکند. اینجا حرف آخر خود را میزند و از سیاه پوشان خلافت عباسی و محمود بندهٔ بیهنری که به شهریاری رسیده بود انتقام می گیرد.

فروزانفر دربارهٔ نامه رستم می گوید و درست می گوید: «این نامه هرچند جنبهٔ تاریخی دارد، ولی فر دوسی نیز [قطعاً] مطالبی بر آن افزوده است، و بی گمان از افکار خود اوست که به تناسب مقتضیات زمان خود بر اصل نامه افزوده است»<sup>۱</sup>.

فردوسی در پایان نسخهای از شاهنامه که خود داشته از رنج ۳۵ساله و عمر نزدیک بههشتاد خود یاد میکند:

**هجونامه** در آن روزها فردوسی منظومهٔ کوتاهی هم در نکوهش قدرناشناسی

فروزانفر، مجموعة مقالات، چاپ عنايتالله مجيدى، ص ١٢١.

محمود و شرح رنجهای خود در سرودن شاهکار عظیم خود سرود که در آن سالهای اختناق عصر محمود و جانشینانش، نقل و روایت آزادانهٔ آن مقدور لهود. بعدها دوستداران فردوسی و شاهنامه، قرن بهقرن با طرز فکرهای گوناگون ابیاتی ساختند و بدان افزودند و خواستند که از این راه انتقام شاعر را از محمود بگیرند.

نظامی عروضی می گوید: هجونامه صد بیت بود و سپهبد شهریار از آلباوند طبر ستان آنرا گرفت و شست و فقط ۶ بیت از آن باقی مانده است. روایت چهارمقاله با شاخ و برگ بیشتر در منابع بعدی آمده، امّا بر این روایت اشکالاتی وارد است. نخست اینکه رفتن فردوسی به طبر ستان مورد تر دید است و جز در چهارمقاله و منابع متأخر که از آن گرفته اند در هیچ منبع معتبر قدیمی اشارهای بدان نیست. دیگر اینکه از آن شش بیت که در چهارمقاله آمده و بیت از متن شاهنامه است. سوم اینکه اگر هجونامه ای بوده که یک نسخه از آن شسته شده حتماً نسخ دیگری از آن در دست دوستان فردوسی باید مانده باشد.

در پایان مقدمهٔ نسخه مورخ ۷۳۱ طویقاپوسرای یک قطعه ۳۲بیتی نکوهش محمود هست که ظاهراً قدیمترین نسخهٔ موجود از هجونامه است که با ۸ بیت اضافی در دستنویس مورخ ۷۴۱ قاهره نیز آمده است. این منظومه بعدها در دستنویسهای متأخر و در چاپهای هند تا ۱۶۰ بیت رسیده است.

محمودخان شیرانی در مقالهٔ تحقیقی مفصّلی نشان داده است که بیتها **یا** مصرعهایی از هجونامهٔ موجود از شاهنامه یا مئنویهای دیگر گرفته شده، و ابیاتی از آن هم سست و رکیک و دور از روح و زبان پاک فىردوسی است و **نتیجه** میگیردکه اصلاً هجونامه ساختگی است'.

۱۰ مسحمود شیرانی، چهار مقاله بر فردوسی و شاهنامه، تیرجیهٔ عیدالحی حبیبی، کیابل ۱۳۵۵، ص ۲۷سا۱۱۰.

اما بهنظر من در اینکه فردوسی ابیاتی در گله از محمود و نکوهش او سروده بوده تردید نباید کرد. زیرا پیش از نظامی عروضی، عثمان مختاری شاعر قرن پنجم در شهریارنامهٔ خود بدان اشاره کرده و از اینجا این واقعیت مسلم میشود که فردوسی هجونامهای سروده بوده است.<sup>۱</sup> مختاری از مذاحان علاءالدوله مسعود سوم غزنوی نوادهٔ محمود بود که هفتاد سال بعد از او در ۴۹۲ بر تخت غزنه نشسته بود. و معلوم میشود که تا آن روزها هنوز خاطرهٔ هجونامهٔ فردوسی در دربار غزنه زنده بوده است.

بنابراین، در اینکه فردوسی هجونامهای سروده بوده تردید نباید داشت. و در نسخ موجود برخی بیتهای نغز و استوار هست که بهروح و زبان فردوسی میبرازد، و میتواند یادگار منظومهٔ گمشده بهشمار رود.

اینک جای آن است که بر مبنای ابیاتی که در دیباچهٔ دستنویسهای کهن شاهنامه برجای مانده، و ارزشیابی ابیات، و بودونبود هر یک از آنها در شاهنامه و متون دیگر سره از ناسره جدا گردد.

اشعار پراکنده

حکیم بزرگ رسالت خویش را درست درک کرده بود و همهٔ عمر را صرف انجام آن رسالت، آفرینش حماسهٔ ملی ایران کرد. پیش از دستیابی به منبع اصلی خود منظومه های منفردی از داستانهای کهن مردم ایران به نظم درآورده بود. بعد از آن هم که متن منثور شاهنامه ابومنصوری را به دست آورد و بر مبنای آن تدوین اول شاهنامه را سرود، و سروده های جوانی را جای جای در آن گنجانید، باز هم سرگرم آرایش و پیرایش آن بود. بعد از تقدیم تدوین دوم کتاب به نام محمود، باز هم ابیات و قطعه هایی سرود و بدان افزود که نمونه هایی از آنها را به حدس و گمان

شناخته و نشان دادهايم.

اینهمه عشق به کاری واحد، دلیل ایمان و صداقت او در آفرینش شاهکار جاودانی او، و نشانهای از عظمت شخصیت اوست. او قدر کار خویش را می شناخته، و به همین سبب طبع و وقت خویش را در کار های متفرقه تلف نکر ده است.

عوفی در لباب الالباب میگوید: «از وی بدون شاهنامه ( = غیر از شاهنامه) شعر کم روایت کردهاند». انتساب دو قطعه هم که در آن کتاب بهنام فردوسی آمده محل تردید است.

در تذکر ههای متأخّر چند قطعه و رباعی بهنام او ثبت کر دهانـد. دو قصیده هم از قرن یازدهم بهبعد در تذکر هها بهنام او آمده کـه بـهشهادت سبک و موضوع هر دو بی تر دید از عصر صفوی است.'

یک غزل و یک قطعه راکه بهزبان و شیوهٔ سخن فردوسی نزدیک تر است و اگر هم از او نباشد از صلابت سخن او تـأثیر پـذیرفته در ایـنجا می آوریم:

 ۱. این اشعار پراکنده را اته ایرانشناس آلمانی جمع آوری و منتشر کرده و مرحوم دکتر رضازادهٔ شفق آنهمه را در فردوسینامهٔ مهر، ص ۶۱۵–۶۱۸ نقل کرده است. <sup>4</sup> فلک گر بهزیر نقاب اندرست وگر زیر پرّ عقاب اندرست مسپندارکسو از پسی کار تو بهبند خطا و صواب اندرست اگر بد کنی کیفرش خود بری اگر بد کنی کیفرش خود بری به پشم زمانه به خواب اندرست بسر ایوانها نقش بیژن هنوز بهزندان افراسیاب اندرست

**دروغی که پس از شش قرن برملا شد** در پنج شش قرن اخیر مثنوی سست و مبتذلی هم بهنام حکیم بزرگ بسته شده بود که امروز دیگر حقیقت ماجرا آشکار شده است. ماجرا از کجا آغاز شد؟

تا چهار قرن بعد از فردوسی در کتابهایی که ذکری از او کردهاند حتی در افسانههایی که اینجا و آنجا دربارهٔ او پرداختهاند سخنی از چنین منظومهای در میان نبود. تا اینکه در مقدمهٔ بایسنغری شاهنامه که در سال ۸۲۹ بیش از چهار قرن بعد از فردوسی نوشته شده، ضمن یکرشته افسانههای بی اساس آمده است که فردوسی از ترس محمود به طبرستان و از آنجا به بغداد رفت و در آنجا قصهٔ یوسف را به نظم آورد.<sup>۱</sup>

دروغبودن افسانه روشن تر از آن است که نیازی بهرد آن باشد. نـه فردوسی با آنهمه نفرت از خلافت عربی حاضر بود بهبغداد بـرود، و نـه خلیفهٔ بغداد فارسی میدانست که چنین منظومهای را بفهمد و بپسندد.

از آنجاکه نسخهٔ بایسنغری شاهنامه پشتوانهٔ حمایت دربار هرات را داشت، و در دستگاه کتابآرایی تیموریان نسخ سلطنتی ممتازی از آن تکثیر و در گوشه وکنار به دست اهل کتاب رسید، مقدمهٔ سراسر افسانهٔ آن هم جامع ترین شرح حال فر دوسی شناخته شد، و در بیشتر کتب ادبی و تاریخی و تذکره ها عیناً یا خلاصهٔ آن نقل گردید و هر که آمد چیزی بر آن مزید کرد، و چنین بود که ماجرای مثنوی یوسف و زلیخا با نام والای فردوسی درآمیخت.

با اینهمه تذکرهنویسانی که اهل شناخت شعر بودند، سستی و ابتذال آن منظومه را دور از طبع بلند فردوسی میدانستند و آنرا نادیده میگرفتند، یا ضعف و رکاکت آنرا ناشی از پیری شاعر در هنگام سرودن آن می شمردند.

رضاقلیخان للهباشی که شیوهاش در مجمعالفصحا تحریف افسانه های پیشین بهقصد اظهار ابتکار و ثبت مطالبی است که در تذکره های دیگر نیامده بوده، و به هرحال غیرتش هم برنمی تافته که بگوید فردوسی به درگاه خلیفهٔ بغداد رفته، نوشته است که: «به مکّه شد و مثنوی یوسف و زلیخا به وزن تقارب موزون کرد، و به وقعات یوسف صدّیق مزین فرمود» <sup>(</sup>.

در صد سال اخیر که پژوهشهای علمی در زمینهٔ زبان و ادب فارسی به وسیلهٔ ایران شناسان اروپایی آغاز گردید و از طرف ایرانیان دنبال شد، دانشمندان بزرگی چون ژول مُل و هرمان اته و نولدکه و تقی زاده هم به استناد یک مقدمهٔ تقلبی که کاتبی آن را بر یک نسخهٔ یوسف و زلیخا افزوده بود به دام دروغی که نخستین بار آن را در مقدمهٔ بایسنغری دیده بودند افتادند، و برای رفع و رجوع تناقضات موضوع زحمتهای بیحاصلی کشیدند.

سرانجام معلوم شدكه يوسف و زليخا از فردوسي نيست.

بدینگونه که نخست در ۱۹۲۲ م. محمود شیرانی شاهنامه شناس تیزبین هندوستانی با مقایسهٔ سبک و زبان و ارزش هنری شاهکار فردوسی با یـوسف و زلیـخا، و سنجش عظمت شخصیت و قـدرت اندیشه و جهان بینی دانای طوس با ابتذال فکر و روح گویندهٔ ناشناختهٔ آن مثنوی، و بررسی نـمونه هایی از شـیوهٔ بیان و اوصاف و مضامین و تعبیرات و ترکیبات و کنایات و تشبیهات و استعارات در دو منظومه نـتیجه قـطعی گرفت که آن مثنوی خام و بی ارزش از آفرینندهٔ شاهکار جاودانی ایران نمی تواند باشد.<sup>۱</sup>

در ایران هم نخستینبار در ۱۳۱۸ شمسی استاد عبدالعظیم قریب با بررسی مقدمهٔ دستنویسی از آن منظومه اعلام کرد که یوسف و زلیخا از فردوسی نیست.۲

در ۱۳۲۴ زندهیاد استاد مینوی با بررسی کهن ترین دستنویس کتاب که عاری ازافزودههای کاتبان بود،ضمن مقالهٔ مفصّل دقیق دلپذیری نتیجهٔ قطعی گرفت که «این منظومهٔ سست و سخیف و رکیک و خام و پست را ناظم بیمایهای به نام شمسی برای اهدا به شمس الدوله ابوالفوارس طغانشاه برادر ملکشاه سلجوقی بعد از سال ۴۷۶ به نظم در آور ده است»<sup>۳</sup>.

تا اینجا بهطور قطعی مسلّم گردید که یوسف و زلیخا از فردوسی نیست. این معما باقی ماند که بدانیم این منظومه کی و چرا و چگونه و با چه نیتی بهنام فردوسی بسته شده است؟

در مقالهای که من نوشتم و در مجلّهٔ هستی بهچاپ رسید این معما نیز حل گردید.<sup>۴</sup> مجملی از آن مفصّل این است که چون پهلوانان شاهنامه

۱. چهار مقاله بر فردوسی و شاهنامه، ص ۱۸۴\_۲۷۶. ۲. مجل*هٔ آموزش و پرورش*، ســال نـهم (۱۳۱۸)، شــمارههای ۱۰ و ۱۱ــ۱۲، و ســال چـهاردهم (۱۳۲۳)، ص ۳۹۳ـــ۲۰۹. ۲. سیمرغ، شمارهٔ ۴، اسفند ۱۳۵۵، ص ۴۹ــ۶۸. ۴. فصلنامهٔ هستی، زمستان ۱۳۷۲، ص ۱۱۱ــ۱۲۰.

همیشه در نزد مردم ایران و در زبان فارسی بالاترین نمونه های دلاوری و مردانگی بوده اند، شاعران همیشه در مدح ممدوحان خود آنان را په پهلوانان شاهنامه تشبیه می کردند یا حتی ممدوحان را برتر از آن پهلوانان می شمردند.

معزّى نیشابورى بەقصد مبالغة بیشتر در چاپلوسى پاى از دايرة ادب بیرون نهاده، و براى اثبات اينكه پيروزيهاى پادشاه سلجوقى در گذشتەها سابقه نداشته گفته است كه داستانهاى شاهنامه دروغ است و دربارة مردگان است. و سخن من از پادشاه حيّ حاضر است كه هنرهايش مشهود همگان است:

آنیچه او امسال کرد، از پادشاهان کس نکرد نامهٔ شاهان بخوان و فتع شاهان برشمر گفت فردوسی به شهنامه درون چونانکه خواست قیصه های پر عجایب فتتحهای پر عبر من عجب دارم ز فردوسی که تا چندان دروغ از کجا آورد و بیهوده چرا گفت آن سمر؟ گرچه او از روستم گفته ست بسیاری دروغ مرچه او از روستم گفته ست بسیاری دروغ ما همی از زنده گوییم او همی از مرده گفت آن ما یکسر عیان است، آن او یکسر خبر<sup>\*</sup>

مضمون خنک و بی ادبانهٔ معزّی را شرف الدین یزدی که کارش دستبر دزدن به آثار دیگران بود گرفته و در ظفرنامهٔ خود که آن هم برگرفته از ظفرنامهٔ نظام الدین شامی است – در مدح تیمور گورکانی به کار برده است.

همدانم که خوانندگان عزیز از نقل این هرزهدراییهای عصر شاهنامهستیزی سلجوقی۔عباسی آزردهخاطر میشوند. چه کنم برای روشنکردن سابقهٔ موضوع ناگزیر از آوردن این یاوهها هستم. شرف الدین می گوید تیمور فقط با ۲۴۳ تن دو شبانه روز شهر قرشی را محاصر ، کرد و دواز ده هزار تن سواران مدافع شهر را شکست داد و اهل و عیال آنان را اسیر ، و مال و منال شان را تاراج کرد و «به نفس مبارک» در پی فراریان تاخت و آنها را کشت و اسیر کرد. «و این حکایتی است واقعی که صحتش به تو اتر پیوسته ... نه از قبیل لاف و گزاف که فر دوسی در شاهنامه برای سخنوری و فصاحت گستری بر بعضی مردم بسته».

آنگاه برای اینکه بگوید خود فردوسی هم اعتراف کرده که سخنانش حقیقت ندارد و از گفتن آنها پشیمان است ابیات سست و بیمزهای را از یوسف و زلیخای شمسی که آنرا بهفردوسی نسبت داده – آورده است.

شمسی گویندهٔ آن منظومه نقّال و شاهنامه خوان بوده، و در نتیجهٔ مداومت در شاهنامه خوانی طبع موزونی بهم رسانده بوده، و شاید بعضی داستانهایی را هم خود به نظم در آورده بوده، و هنگامی که یوسف و زلیخا را می سروده، ابیات بی معنی بی مزهای در ابراز پشیمانی از گذشتهٔ خود بههم بسته، و شرفالدین یزدی به جعل و تدلیس آن ابیات را به عنوان اینکه از فر دوسی است نقل کرده است:

ز هــر گــونه ای نــظم آراســتم بگفتم در آن هر چه خود خواستم اگــرچــه دلم بـود از آن بـامزه هـمی کـاشتم تـخم و بـيخ بـزه از آن تـخم کشــتن پشيمان شـدم زيــان را و دل را گــره بـرزدم کـه آن داسـتانها دروغ است پـاک دوصد زان نيرزد به يک مشت خـاک

شرف الدین یزدی ظفرنامهٔ خود را در ۸۲۸ در ستایش جنگها و خونریزیها و تاراجگریهای تیمور تألیف کرده، یک سال بعد در ۸۲۹ مقدمهٔ شاهنامهٔ بایسنغری تحریر شده است و دروغی که دربارهٔ نظم یوسف و زلیخا به قصد چاپلوسی به بازماندگان تیمور در ظفرنامه جعل شده بود در آن مقدمه با تفصیل بیشتر جای گرفته که خلاصهٔ آنرا می آوریم: «چون فردوسی را نزد خلیفه آوردند هزار بیت در مدح خلیفه اضافهٔ شاهنامه کرده به عرض رسانید(!). خلیفه مثال فرمود که شصت هزار دینار و خلعتی بدو دادند(!) چون فردوسی در بغداد رخت ملوک عجم بود و ایشان آتش پرست و مجوس بوده اند، عیب می کردند، فردوسی قصّهٔ یوسف را که در قرآن مجید در یک سوره مذکور است به نظم درآورد... چون قصّهٔ یوسف به عرض رسانید خلیفه و اهل بغداد

از قسرائین مختلف برمی آید که مقدمهٔ بایسنغری به قلم همان دروغ پر داز است. یکی اینکه مطلب موجزی را از جایی می گیرد و با خیال پر دازی و افزودن شاخوبر گها آن را به صورت داستانی مفصل در می آورد و این همان کاری است که گفتیم شرف الدین در ظفرنامه خود

۱. سرچشمهها، ص ۴۱۳.

هم کرده، بهاین معنی که قسمت عمدهٔ کتاب خود را بدون ذکر مأخذ از ظفرنامه نظامالدین شامی گرفته، و با اطناب و عبارت پردازی و تملقات و جعلیاتی از این نوع کـه مـورد بـحث مـاست بـهصورت ظفرنامهٔ خـود درآورده است.

دیگر اینکه، نویسنده نظمی هم بهم می بسته، و در مقدمهٔ بایسنغری هم مثل ظفرنامه جای جای بخشی از داستانها را به بحر متقارب به نظم پیوسته به نثر آورده، و در تمام مقدمه مجموعاً ۱۰۸ بیت از خود مقدمه نویس است. و ارتباط این اشعار با روال سخن و سیر داستانها به نحوی است که با حذف هر بیت از آنها رشتهٔ مطلب گسیخته می شود. این شیوهٔ نویسنده سبب شده است که ژول مُل فرانسوی و پس از او نولدکه آلمانی که با این سبک تألیف شرف الدین – که پیش از او و پس از او هم در میان تاریخ نویسان ایرانی معمول بوده – آشنا نبو ده اند چنین پنداشته اند که نویسندهٔ مقدمهٔ بایسنغری زندگینامهٔ قدیمتر منظومی از فردوسی در دست داشته منتها از آن اثر هیچ اطلاعی نداده است.

## سالهای پیری و وفات شاعر

تا چهار قرن بعد از فردوسی سال وفات او در منابع کهن از کتب تاریخ و رجال نیامده است، در حالی که سال فوت بسیاری از افراد مـتوسط را بـا روز و ماه ثبت کردهاند.

چهار قرن بعد از او در مقدمهٔ بایسنغری که امروز بیاعتباری آن بهاثبات رسیده وفات شاعر بدون استناد بهمأخذی معتبر در ۴۱۶ ذکر شده، و تذکرهنویسان بعدی همان را تکرار کردهاند. بعد از مقدمهٔ بایسنغری در تذکرةالشعراء دولتشاه که مجموعهای از جعلیات و مطالب

۱. ژول مُل، **دیباچهٔ شاهنامه**، ترجمهٔ جهانگیر افکاری، سازمان کتابهای جیبی، ۱۳۴۵، حاشیهٔ ص ۲۰؛ و نیز: نولدکه، حماسهٔ ملی ایران، ترجمهٔ بزرگ علوی، چاپ دوم، ص ۵۳.

نادرست بی مأخذ است سال وفات فر دوسی (باز هم بدون ذکر مأخذی کهن تر) در ۴۱۱ ذکر شده است که این هم به هیچ و جه قابل اعتنا نیست. اگر نوشته دولتشاه را معتبر بدانیم باید بپذیریم که فر دوسی ۸۲ سال زیسته، و اگر به مقدمهٔ بایسنغری اعتماد کنیم باید فرض کنیم ۸۷ سال عمر کر ده است. در حالی که می دانیم او از شصت سالگی به بعد از ضعف و پیری در رنج بوده و بعید می نماید تا ۲۲ سال و حتی ۱۷ سال بعد از آن زیسته باشد.

او از ۵۸سالگی احساس پیری میکرده، و در قطعهٔ بسیار لطیف و مؤثر آغاز داستان کین سیاوش از ضعف پیری در شصتسالگی مینالد که نیاز مند عصا شده بوده، و آرزو داشته که آنقدر از مرگ امان یابد که نامورنامهٔ باستان را به پایان برساند.

چو آمد بـهنزدیک سـر تـیغ شـصت مدہ می کہ از سال شد مرد مست بـــهجای عــنانم عــصا داد سـال یراگنده شد مال و برگشت حال هسمان دیسدبان بسر سسر کموهسار نسبيند همي لشكر بسيشمار کشیدن ز دشمن نداند عنان مگر ییش مرگانش آید سنان گـــرایـــنده و تـــيزيای نــوند همان شصت بدخواه كردش ببند سیرایسنده ز آواز بسر، گشت سیر هـــمش لحـن بـلبل، هــم آواز شـير چـو بـرداشـتم جـام پـنجا،وهشت نگیرم مگر باد تابوت و دشت دریغ آن گل و مشک و خوشاب سی هــــمان تـــيغ بـــرّندهٔ پـارسی

نگردد همی گرد نسرین تمذرو گل نارون خواهد و شاخ سرو همی خسواهم از روشن کردگار کمه چسندان گذر یابم از روزگار کمسزین نسامورنامهٔ بساستان بسه گیتی بسمانم یکی داستان نمه مرکس که اندر مسخن داد داد خالقی، ۲، ص ۳۷۹

در ۶۱ سالگی خود را پیری می شمارد که دیگر می و جام و آرام برای او بی نمک شده است: چو سالت شد ای پیر بر شصت ویک می و جام و آرام شد بی نمک بروخیم، ۸ ص ۲۵۵۲

104

در ۶۳ سالگی دیگر گوشش نمی شنود: چو شصتوسهسالم شد و گوش کر زگیتی چرا جرویم آیرین و فر مین لعرا پریش آور ای روزبه مین لعرا پر شصتوسه که شد سال گوینده بر شصتوسه ممانجا، ۷، ص ۲۰۶۷ ممانجا، ۷، ص ۲۰۶۷ ممانجا، ۷، ص ۲۰۶۷ در تروبه بگرین و راه خرد

همانجا، ۷، ص ۲۰۷۴

بالاترین سال عمر فردوسی (در نسخهٔ استراسبورگ) چنین آم.ده: «کنون سالم آمد به هفتادوشش» و این مقارن با سال ۴۰۵ می شود. و شاید شاعر یکی دو سال پس از آن و در هر صورت پیش از ۴۱۱ وفات کرده است.

این را هم گفته ایم و باز هم بگوییم که فر دوسی بخش عمدهٔ شاهنامه را که در تدوین نخست آن جای داشته تا ۵۵سالگی سروده بوده، و اشعار متضمن ۵۸ تا ۷۱ سالگی او که با تر تیب و توالی داستانها هم سازگاری ندار د در تدوین دوم افزوده شده، و ۷۶ سالگی بعد از تقدیم کتاب به محمو د افزو ده شده است.

ماجرای خاکسپاری پیکر فردوسی دلبستگی دانای طوس به ایران و فرهنگ باستانی آن، و لحن ناخشنود و خشم آلود او هنگام بیان استیلای تازیان، در مذاق گروهی از عوام و فریفتگان خلافت بغداد خوش نیفتاده بود، و کینه او را به دل گرفته بودند، و به همان سان که در حیاتش محمود غزنوی را بر ضدّ او برانگیختند، بعد از مرگ هم پیکر پاکش را به گورستان طوس راه ندادند.

این ماجرا هم با اتهام قر مطیبودن که بهفردوسی زده بودند و سختگیری عمّال خلافت دربارهٔ اسماعیلیان که طالب قطع استیلای بنی عباس از ایران بودند بستگی دارد. خلافت عباسی در بند دین نبود، در حفظ تسلط خود بر ممالک تابعه اصرار داشت. چنانکه دیلمیان شیعه را خواسته یا ناخواسته تحمّل میکرد، اما به هیچروی تاب تحمّل فاطمیان اسماعیلی مصر را نداشت و آنان را بهنام قر مطی کافر و ملحد می شمر د.

کهن ترین گزارش این ماجرا را در **چهارمقالهٔ** عروضی میخوانیم: «جنازهٔ فردوسی را بهدروازهٔ رزان بیرون همی بردند. در آن حال مذکّری بود در طبران، تعصب کرد و گفت: من رها نکنم تا جنازهٔ او در گورستان مسلمانان برند که او رافضی بود. و هرچند مردمان بگفتند با آن دانشمند (=فقیه) درنگرفت. درون دروازه باغی بود ملک فردوسی، او رادر آن باغ دفن کردند. امروز هم آنجاست. و من در سنهٔ عشر وخمسمائه [۵۱۰] آن خاک را زیارت کردم»<sup>۱</sup>.

بعدها عطار این شرح را در چهارمقاله خوانده بوده، و بر مبنای آن حکایتی در اسرارنامه خود آورده که یکی از مشایخ طریقت از نماز خواندن بر جنازهٔ شاعر خودداری کرده است. سخن عطار در نکوهش شعر و شاعری است. میگوید: اگرچه شعر در حدّ کمال است

چو نیکو بنگری حیضالزّجـال است

او دریغ می خور د از ار تکاب این گناه که عمر خو د را به سرو دن شعر تلف کرده، ولی به کرم خداوندی امیدوار است که این «جرم عظیم» او را ببخشد. و به قول «شیخ اکابر، ابو القاسم» استناد می کند: چنین گفت او که فردوسی بسی گفت محمه در مدح گبری، ناکسی گفت بسمدح گبرکان عصری بسسر برد چسو وقت رفتن آمسد بیخبر مسرد

شيخ ابوالقاسم مىگويد بر جنازه او نماز نخواندم و گفتم «نمازم بر چنين شاعر روا نيست!» ولى همان شب او را در خواب ديدم: زمرد رنگ تاجى سبز بر سر لباسى سبزتر از سبز، در بـر

میگفت: تو بر من نماز نخواندی، اما خداوند خیلی از فرشتگان را

.

افسانهٔ منع خاکسپاری حکیم در گورستان مسلمانان از گفتهٔ عطار و حــمدالله مســتوفی، در مقدمهٔ بایسنغری و از آنـجا در تـذکرهها بـهنام ابوالقاسم گرگانی یا جرجانی نقل شده است.

خبر چهارمقاله، اینکه فقیه متعصبی پیکر فردوسی را به گورستان راه نداده، رنگوبویی از حقیقت دارد. اما تحوّل این خبر بهصورت افسانه ای که بهجای فقیه، شیخ ابو القاسم کُرّکانی بازیگر معرکه بوده باشد صحیح نیست و تهمتی به آن صوفی است.

شیخ ابوالقاسم کُر کانی، عبدالله بن علی بن عبدالله طوسی درگذشته ۴۶۹، متولد ۳۸۰ بوده، و هنگام وفات فر دوسی کمتر از سی سال داشته و نمی توانسته است چنان نفوذی داشته باشد که در برابر هواداری همگان از فر دوسی چنان «فتنه و جنگ و شور» برانگیزد. و آنگهی اگر صوفیان با خردگرایی فر دوسی همرای نبو دند، اما اهل گذشت و شکیب و رزی و آسان گیری بو دند، نه اسیر تعصّب خشک فر دوسی ستیزانه. چنین ماجرایی از واعظان متعصبی بر می آمد از اهل دیوان و مدرسه، مجریان سیاست بغداد که فر دوسی و حسنک میکال را قر مطی می شمر دند نه از صوفیان آزادهٔ خلوت نشین که مثل حافظ می گفتند: مرو ای واعظ و دعوت مکنم سوی بهشت

که گناه دگـری بـر تـو نـخواهـند نـوشت

سرچشمه ها، ص ۳۲۱ (بدنقل از مقدمهٔ نسخهٔ خطی ظفرنامه).

# $\mathbf{A}$

## در عصر شاهنامهستیزی

هنر خوار شد جادوی ارجمند نسهان راستی آشکـارا گـزند

با غروب آفتاب دولت سامانیان، روزگار حکمت و اندیشه و بحث و استدلال و آزاداندیشی سر آمد، و فرهنگ ایرانی در زیر فشار خفقان و اختناق قرار گرفت. پایان آفرینش شاهنامه، پایان عصر اندیشه و فرهنگ و آغاز عصر جهل و تعصّب بود.

اگرچه محمود غزنوی در نخستین سالهای سلطنت خود تحت تأثیر فضای عصر سامانی و نفوذ دبیران و دیوانیانی که یادگار دورهٔ گذشته بودند، چنانکه گفتیم تظاهر به علاقه مندی به تاریخ و فرهنگ ایران می کرد اما دیری نپایید که سلطهٔ خلافت بغداد بر سیاست او آشکار گردید. در ۴۲۰ وقتی ری راگرفت مجدالدوله دیلمی را به گناه خواندن شاهنامه سرزنش کرد. در دورهٔ پسرش مسعود که وقت را به عیش و عشرت می گذرانید نفوذ خلافت توسعهٔ بیشتری یافت.

با شکست مسعود در جنگ دندانقان در ۴۳۱ دورهٔ سلجوقیان آغاز شد. قبایل تازهر سیده که با معتقدات شمنی بار آمده بودند، و ذهنی ساده و خالی از تفکر و استدلال داشتند، در دین تازهٔ خود تعصّب بیشتر می ورزیدند. و چون در میان مردم ایران پایگاهی نداشتند ناچار در بیرون از ایران تکیه گاهی جستند و با سرسختی بیشتری مجری تعلیمات بغداد شدند و سیاست خلافت در ایران ریشه دوانید. و هر کسی که بر خلاف مذهب رسمی خلافت سخنی می گفت یا به آزادی و رهایی از چنگال سلطهٔ بغداد می اندیشید مورد شکنجه و آزار می گردید. بدین سان ظلمت جهل و خفقان بر ایران سایه افکند.

ناصرخسرو در چنین فضایی ناچار آوارهٔ کوه و بیابان شد و میگفت:

در بلغ ایسمناند ز هر شرّی میخوار و دزد و لوطی و زنباره ور دوستدار آلرمسولی تسو چون من ز خانمان شوی آواره چون شور و جنگ را نبود آلت حیلت گسریز بساشد نساچاره آن روزگار شد که حکیمان را تسوفیق تساج بود و خرد یساره دیوان، جاب مینوی و محقق، ص ۲۹۷

دیوان و مدرسه دو نهاد سیاسی و فرهنگی عصر بر سر ستیزه و عناد با فرهنگ ایرانی بودند. در مدرسهها که در پرتو موقوفات مؤمنان بازار گرمی داشتند زبان فارسی و حکمت و علوم عقلی راه نداشت. مدرّسان فقط آنچه را که مطابق اعتقادات فقیهان و محدّثان بغداد بود، آن هم منحصراً بهزبان عربی تدریس میکردند.

نمونهٔ نظر اهل مدرسه را در آن روزگار در کیمیای سعادت محمد غزالی میخوانیم. امام محمد غزالی که از مدرّسان نظامیهٔ بغداد و مقرّب درگاه سلطان سنجر سلجوقی بود تعصّب را به جایی رسانیده که برگزاری مراسم نوروز و سده و فروش لوازمی را برای آنها «حرام» شمرده و گفته: «اظهار شعار گبرکان است که مخالف شرع است... نوروز و سده باید که مندرس شود و کسی نام آن نبرد... شب سده چراغ فرا نباید گرفت تا اصلاً آتش نبینند... و نشاید که نام این روز برند به هیچ و جه چنانکه از او خود نشان نماند»<sup>۱</sup>.

حتّی عبدالجلیل قزوینی رازی در کتاب النقض در همان حال که به وجود فر دوسی به عنوان شاعری شیعی تفاخر می کند<sup>۲</sup>، جای دیگر در آن کتاب می نویسد «... متعصّبان بنی امیه و مروانیان... جماعتی خارجیان را... و گروهی بیدینان را بهم جمع کر دند، تا مغازیهای به دروغ و حکایات بی اصل وضع کر دند، در حق رستم و سرخاب و اسفندیار و کاووس و زال و غیر ایشان، و خوانندگان این ترّهات را در اسواق بلاد متمکّن کر دند تا می خوانند... و هنوز این بدعت باقی... و مدح گبر کان خواندن بدعت و ضلالت است»<sup>۳</sup>.

آثار فردوسی ستیزی اهل مدرسه گاهی در قرون بعد هم با اینکه فردوسی جایگاه والای خود را بازیافته بود، در نوشتههای برخی متعصّبان دیده می شود. از آن جمله شبانکار های در مجمع الانساب که آن را در ۷۳۸ نوشته ضمن ستایش شعر دوستی محمود می گوید: «... فردوسی مذهب شیعه داشت، و کسی که مذهب شیعه داشتی و ترک سنّت و جماعت کردی، سلطان او را دوست نداشتی، و از آنجهت او را به خود نزدیک نگر دانید، و از او تمتّعی نیافت. تا بدانی که بد مذهبی چگونه بیحرمتی دنیا و آخرت است. با وجود آنکه می توان دانست که او را جملهٔ

۱. **کیمیای سعادت،** به کوشش احمد آرام، ج ۱، ص ۴۰۷. ۲. کتاب *النقض، چ*اپ اول، ۱۲۳۱، ص ۲۵۲. ۳. سرچشمهها، ص ۲۳۹ به نقل از کتاب *النقض، ص* ۳۴، مصحح در زیرنویس صفحات ۳۵ ــ ۳۶ اخبار ضعیفی هم در تأیید این نظر نقل کرده است. علوم عقلی و نقلی جمع بوده است، بهسبب میل که بهبدمذهبی کرده بود، خدای تعالی او را شهر تی نداد»<sup>۱</sup>.

خانقاههای رنگارنگ هم که گریزگاه طبقات سرخورده و خاموش مردم از فشار مدرسه و دیوان بودند، ناچار از نفوذ جو حاکم برکنار نبودند. مثلاً چنانکه دیدیم صوفی نیشابوری عطار اگریادی از فردوسی میکرد از گوشهزدن به حکیم بزرگ مضایقه نداشت که «بهمدح گبرکان عمری به سربرد».

دیوان و دستگاه دولتی هم مجری فتوای فقیهان بودند. ارباب قدرت از امیران و وزیران اگر هم در خلوت به سائقه فطرت ایرانی خود شاهنامه را می خواندند و از آن لذت می بر دند، امّا در مجلس و محفل و منظر عام آن را نادیده می گرفتند و شاید با خشم و نفرت بدان مینگریستند. اگر جز این بود در کتابخانه ها و کارگاههای خاص بزرگان که کاتبان و کتاب آرایان فاضل و هنر مند در کار کتابت و تصحیح کتابها بودند نسخ صحیح ممتازی از شاهنامه رونویس می شد و به یادگار می ماند، همان کاری که بعدها که بسیار دیر شده بود، در دستگاه بایسنغر انجام گرفت.

بدینسان هرآنچه با آداب و سنن و فرهنگ ایرانی مربوط می شد و با ادامهٔ استیلای بنیعباس سازگار نبود، و بیش از همه شاهنامه مورد بیمهری قرار داشت.

شاعران مدیحهسرا هم که قصاید آنها رونق بخش جلال و شکوه دربارها بود بهاقتضای زمانه و برای خوش آمد ممدوحان خود از بسی حرمتی به شاهنامه دریغ نمی ورزیدند. پیش از این نمونه هایی بمناسبت از عنصری و معزی آوردیم، اینک هم چند نمونه از فرخی سیستانی مداح غزنویان بخوانیم: مسخوان قسصّهٔ رسستم زاولی را ازین پس دگر، کان حدیثی است منکَر از ایسن پسیش بودهست زاولستان را بسه سام یسل و رستم زال مفخر ولیکسن کنون عسار دارد ز رستم کمه دارد چسو تسو شهریاری دلاور ز جایی که چون تو ملک مرد خیزد کس آنجا سخن گوید از رستم زر؟

عنصري و فرخي و معزّى و انوري قصيدهسرايان توانايي بودند، و

۱. ديوان چاپ مدرس، ج ۱، ص ۶۵۹.

نه این است که شعر نمی شناختند و عظمت مقام فر دوسی و ارزش والای شاهنامه را درک نمی کر دند. خود معزّی که ابیات ناروای او را الهام بخش جعل و تدلیس شرف الدین یز دی در بستن یوسف و زلیخا به نام فر دوسی شمر دیم، داستان ستایش آمیزی از فر دوسی و مناعت دختر والا گهر او برای مؤلف چهارمقاله روایت کر ده است. امّا چه می توان کر د ممدوحان آنها امیران غزنوی و سلجوقی عهد و لوا از خلیفهٔ بغداد داشتند و شاعران مدح پیشه به بوی نان و جاه برای خوش آمد ممدوحان بر خلاف میل خود آفتاب را به گل می اندودند.

در کتابهای تاریخ و رجال ادب آن قرون که تا دویست سال بعد از فر دوسی به نام فر مانر وایان و بزرگان وقت و مطابق پسند دیوان و مدر سه تألیف شده نامی از فر دوسی نیست. تو گفتی که بهرام هرگز نبود! مثلاً حق این بود که در تاریخ یمینی عتبی و زین الاخبار گردیزی و تاریخ بیهقی و یتیمة الدهر و تتمه الیتیمهٔ ثعالبی و دمیة القصر باخرزی و انساب سمعانی ذکری از بزرگترین شاعر آن عصر و حوادث زندگی او باشد، اما نیست.

چنین مینماید که بعمد و به ملاحظهٔ مصلحت وقت فردوسی و شباهکار او را نادیده گرفتهاند و این سکوت دویست سالهٔ مؤلفان نزدیک به عصر فردوسی ما را از آگاهیهای صحیح دقیق دربارهٔ زندگانی او محروم کرده، و جای را برای افسانه هایی گشوده است که در صفحات بعد دربارهٔ آنها بحث خواهد شد.

ستیزه با شاهنامه آنچنان عمق و گسترش داشت که حتی در متون ادبی فارسی هم که در قرنهای پنجم و ششم تألیف شده کمتر نامی و شعری از آن هست. در ترجمانالبلاغه و حد*ائقالسحر و لطائفالامثال* رشید و طواط و قابوسنامه و سندبادنامه و کلیله و دمنه و آثار محمد غزالی هم نامی و شعری از فردوسی نمی یابیم.

در سرزمینهای دور از بغداد

این شاهنامه ستیزی که گفتیم منحصر به قلمرو سلسله های فرمانگزار خلافت بغداد بود. برعکس در سرزمینهای دورتر و آزادتر که نفوذ خلافت در آنها کمرنگتر بود شاهنامه قدر و ارزش خود را داشت. در درون ایران نیز هر چه نفوذ خلافت کاهش می گرفت توجه به شاهنامه افزایش می یافت.

در هندوستان، شاعر بزرگ مسعود سعد سلمان [۴۳۸\_۵۱۵] برگزیدهای از شاهنامه را بهنام «اختیارات شاهنامه» تر تیب داد.

در همانجا عثمان مختاری (درگذشتهٔ بین ۵۱۲ تا ۵۴۸) شاعر دربار غزنویان هند داستان رستم و اسفندیار را در مثنوی *شهریارنامهٔ* خود جای داد و نیز در قصیدهای گفت:

می بینید مداح خاندان غزنوی مدایح عنصری را حاصل زر محمودی می داند، اما نام فر دوسی را پیش از نام او می آورد و رستم را زنده مانده به شعر او می شمارد، رستم افسانه ای را که وجود خارجی نداشت تا زر و سیمی به شاعر بدهد.

در همان هند، محمد عوفی لب*ابالالباب* را در ۶۱۸ نوشته و دور از نفوذ سیاست بغداد ستایشها از فردوسی کرده است.

در سیستان کانون داستانهای حماسی ایران و صحنهٔ پایداریهای مستمر در برابر استیلای تازیان، مؤلف تاریخ سیستان یادی از فردوسی کرده است. در غور، نظامی عروضی چهارمقاله را در حدود ۵۵۰نوشته، و در آن شرح حال ستایش آمیزی از فردوسی آورده است. در سراشیب انحطاط و زوال خلافت، ابن اسفندیار در حدود ۶۱۳

در تاریخ طبرستان شرح حال فردوسی را از چهارمقاله نقل کرده است. در آذربایجان در ۶۰۹ شمس سُجاسی در فر*ائدالسلوک فی ف*ضائل

الملوک از فردوسی تجلیل کرده و بیتهای فراوان از شاهنامه آورده است.

در آران، نظامی گنجهای (درگذشتهٔ حدود ۶۱۴) در مثنویهای خود (شرفنامه، اقبالنامه، خسرو و شیرین) از «سخنگوی پیشینه دانای طوس» ستایشهاکرده و حقناشناسی محمود را نکو هیده است.

در آسیای صغیر فخرالدین بهرامشاه پادشاه ارزنجان در ۵۷۰ به نقل ابن بی بی فر دوسی را «خدایگان سلاطین کلام و مالک رقاب عملهٔ اقلام، غوّاص بحار حکم، پیشوای حکمای عرب و عجم» نامیده، و بدنامی محمو د را نتیجه قدر نشناسی از شاهنامه شمر ده است.

در ارزروم، در ۵۷۴علی بن احمد اختیاراتی از شاهنامه به نام پادشاه سَلدوقی (با دال) آن منطقه تر تیب داده است.

در دیار روم، راوندی که ر*احةالصدور* خود را در ۵۹۹ تألیف نموده، شاهنامه را «شاهِ نامه ها و سردفتر کتابها» خوانده، و کیقباد اول از سلجوقیان روم دیوار های تالار کاخ قبادآباد را به تصاویری از داستانهای شاهنامه آراسته است.

در شام در سالهای ۶۲۰\_۶۲۱ بهدستور ملک معظم عیسی پسر ملک عادل از ایوبیان کرد ایرانی تبار، فـتحبن عـلی بـنداری اصـفهانی شاهنامه را بهعربی ترجمه کرده است.

شاهنامه حماسهٔ ملّی مردم ایران بود. اگر دستگاههای فـرمانگزار

۸. سرچشمهها، ص ۲۹۹.

خلافت روی خوش بدان نشان نمی دادند غمی نبود. در سراسر ایران مردم به جانو دل خریدار آن بو دند. تو ده های مردم که همیشه خلاف خواست ارباب قدرت می اندیشیدند، غمها و شادیها و آرزوهای بربادر فتهٔ خود را در شاهنامه می یافتند و عشق به حماسهٔ ملی و سرایندهٔ آن در ژرفای جان مردم می نشست و نسل به نسل سرو ده هایی بر آن افزو ده می شد.

اگر در دیوان و مدرسه و خانقاه کمتر نامی از فردوسی و شاهنامه در میان بود امّا در خانهها و در کویها و بازارها و چادرهای قبایل ایرانی در محفلهای انس، خواندن و شنیدن شاهنامه مطبوع ترین لذتهای مردم بود. تو دههای مردم اشعاری از شاهنامه را بهخاطر داشتند و هنرمندان ظروف و وسائل زندگی و کاشیهای بناها را بهشعر فردوسی زینت می دادند.

دو قرن بعد از فردوسی در ۶۱۴ ه. / ۱۲۱۷ م یک راهب بودایی ژاپنی در بندر زیتون در جنوب چین چند بازرگان ایرانی را دیده که از خلیجفارس برای تجارت به چین رفته بو ده اند، و از آنان به یادگار چیزی خواسته است. یکی از بازرگانان ایرانی سه بیت از داستان رستم و اسفندیار را با قلم مو به خط نسخ نوشته و به راهب ژاپنی داده که اینک در موزهٔ قدیم شهر کیو تو در ژاپن محفوظ است جهان یادگار است و ما رفتنی

### افسانههای زندگی فردوسی

در آن قرنها هنرمندانی بهنام شاهنامهخوان میزیستند که در کوی و بازار داستانهای شاهنامه را برای انبوه مر دم باز میگفتند، و پیش از این خبری از آنها را از کتاب النقض نقل کر دیم. قدیم ترین کسی از این طبقه کاراسی (ظاهراً تاجالدین احمد قراسی) را می شناسیم که معاصر محمود غـزنوی **بو**د.'

شاهنامه خوانها وارثان سنتی بودند که از «گوسان» های پارتی برجای مانده بوده و ظاهراً باربد خنیاگر عصر خسر و پرویز را نیز از آن گروه باید شمرد. سنت شاهنامه خوانی در دورهٔ اسلامی قرنها ادامه داشته و امروز هم «عاشق» ها در آذربایجان و ارثان و یادگاران همان سنت اند. این هنر مندان مردمی ابتدا در قرون شاهنامه ستیزی در کوی و بازار و بزمهای شادمانی، و در قرون بعد در دربارها پیوند دلها را با شاهنامه استوارتر می کردند.

شنوندگان شاهنامه مشتاق آگاهیهایی از سرایندهٔ آن بودند. این پرسشها در اذهان انبوه مردم موج میزد که: این بزرگمر دی که شاهکاری بهاین عظمت آفریده و نام و یادش در زیر گردوغبار حقکشیها و قدرناشناسی ها پنهان مانده که بوده است؟ فردوسی اینهمه تاریخ و داستان را از کجا به دست آورده است؟ و در روزگاری که حامیان تألیف و تصنیف پادشاهان و وزیران و توانگران بودند کدام پادشاه شاعر را به سرودن منظومهای به این عظمت وا داشته، و در برابر چنین شاهکاری چه صلهٔ شایسته ای به او داده است؟

فشار و اختناق عصر خلافت سبب شده بو دکه متون عصر فر دوسی از نام و یاد او خالی مانده باشد. تنها یک چیز مسلّم بو دکه فر دوسی چندین جا در شاهنامه از محمو د غزنوی نام بر ده، از اینجا بو ده که نام محمو د نقطهٔ پرگار افسانه سازیها شده بو د.

شاهنامهخوانها در برابر پرسشها و کنجکاویهای شنوندگان بـرای ارضای تشنگی آنان ناچار نیروی خیال را به کار میانداختند، و با نظری سطحی بهشاهنامه و با تلفیق نامهایی که در آن دیـده یـا از رجـال عـصر

١. نزهة المجالس، تعليقات چاپ اول، ص ۶۴ و ۶۲۸، چاپ دوم، ص ۸۳.

محمود از احمدبن حسن میمندی و ایاز و دیگران در خاطرها بود، افسانه هایی به هم می بافتند و روایتهای مبهمی را که در گوشه وکنار بر سر زبانها بود به هم می آمیختند و با آب و تاب بیان می کردند. اینهمه زبان به زبان می گشت و با نیروی خیال عامهٔ مردم شاخ وبر گهایی بر آنها افزوده می شد و به صورت افسانه های مدوّنی در می آمد.

بعدها شاهنامه خوانها که احتمالاً نسخه هایی از شاهنامه را به عنوان ابزار کار خود رونویس میکردند، آن افسانه ها را در مقدمهٔ دستنویسهای خود جای دادند.

تا امروز چهار تحریر از آن مقدمههای افسانه آمیز را در دست داریم و شاید با جستجوی بیشتر در دستنویسها، مقدمههای دیگری بهدست آید. محتویات همین مقدمههاست که در کتابهای تاریخ و تذکرههای شعرا راه یافته و قرنها به عنوان واقعیات زندگی فردوسی شناخته می شده است.

از این چهار مقدمه کهن ترین آنها در قرن پنجم تحریر شده و به دنبال مقدمهٔ شاهنامهٔ ابو منصوری در ابتدای نسخ نهاده شده است. دو مین آنها در قرن ششم نوشته شده و در ابتدای نسخهٔ مورخ ۶۱۴ فلورانس و نسخه ای در موزهٔ طوپقاپو سرای در استانبول<sup>۱</sup> موجو د است که بر مبنای آن در کتاب *سرچشمه های فردوسی شناسی* نقل شده است. آخرین آنها مقدمهٔ مفصّل بایسنغری مجموعهٔ افسانه های قدیم و جدید است.

اکنون نگاهی بهافسانهها بیندازیم. نخستین سؤال این بوده که کتابی با این عظمت و با اینهمه افسانه و داستان و تاریخ، از کجا آمده و بهصورت منبع کار فردوسی تدوین شده است؟ خبری شنیده بو دهاند که تاریخ پادشاهان باستانی ایران، در اواخر عصر ساسانی تنظیم شده بو ده، و در خزانهٔ سلطنتی در تیسفون نگهداری می شده است. از این خاطره این افسانه ساخته شده که در هجوم تازیان آن کتاب به دست مهاجمان افتاد. سعدبن وقاص که خزانهٔ تیسفون را به غنیمت گرفته بو د شاهنامه را نز د خلیفهٔ وقت عمر فرستاد. در تقسیم غنایم آن کتاب سهم حبشیها شد و به دستور پادشاه حبشه آن را ترجمه کر دند و در حبشه و هند متداول گر دید. البته در آن دو کشور خبری و نشانی از چنان ترجمهای دیده نشده است.

E

امًا چگونه نسخهٔ آن بهایران رسید؟

در آن روزگار، تألیف کتاب و حتی استنساخ آن کار آسان و ارزانی نبود و تصوّر می شد که تهیه چنین کتاب بزرگی که هم تاریخ پادشاهان بو د و هم شاهنامه نام داشت تنها از دست شاهان بر می آمده است. این بو د که این افسانه پر داخته شد که یعقوب لیث نسخهٔ کتاب را از هند به ایران آور د و دستور ترجمه و تکمیل آن را داد. مگر نه این که انو شیر و ان کلیله و دمنه را از هند به ایران آور ده بو د؟ مگر نه این که یعقوب لیث در برابر استیلای تازیان بر خاسته بو د و به فکر احیاء استقلال ایران بو د و شاعران را په سرودن شعر فارسی تشویق می کرد؟ پس چه کسی را شایسته تر و پذیر فتنی تر از او برای زنده کردن تاریخ و داستانهای از یا در فته می شد یافت؟

این افسانه را نخستینبار چهار قرن بعد از فردوسی در مقدمهٔ شاهنامهٔ بایسنغری می یابیم که با تحریف گزارش کار تدوین شاهنامهٔ ابومنصوری، که آن را از مقدمهٔ کهن همان شاهنامه گرفته اند، این کار بزرگ را به یعقوب لیث نسبت داده اند.

افسانهای قدیمتر از آن که عمری هشتصدساله دار د و در قرن ششم

(و به هر حال پیش از ۶۱۴ تاریخ کتابت شاهنامهٔ فلورانس) پر داخته شده به دست آمدن شاهنامهٔ منثور را از خزانهٔ پادشاهان دیلمی در شیراز بیان میکند. افسانه پر دازان تصور میکر ده اند که تاریخ پادشاهان کهن حتماً باید در خاندانهای باز مانده از آنان باقی مانده باشد. و چون دیلمها تبار خود را به ساسانیان می رسانیدند، نامز د مناسبی برای چنین انتخابی بو دند.

از طرف دیگر، فارس تختگاه پادشاهان باستانی ایران بود. و نیز از نوشتههای ابن حوقل و اصطخری جغرافی نویسان قرن چهارم برمی آید که در از جان فارس دژ استواری به نام «حصن الجصّ» ( = دژ سپید گچین) بوده که در آن زردشتیان و داستان سرایان ایرانی نشیمن داشتند و کتابهای پهلوی را رونویس می کردند. <sup>(</sup> و قطعاً و جو د چنین مرکزی در فارس برای حفظ کتابهای تاریخ و داستانهای ایران به گوش سازندگان افسانه رسیده بو ده است.

افسانه این است که یکی از شاهزادگان دیلمی به نام خورّه فیروز به غزنین گریخت و ناشناس در آن شهر میزیست. وقتی که سلطان محمود در جستجوی تاریخ گذشتهٔ ایران بود، خود را معرفی کرد و فرستاد نسخه را از شیراز آوردند و آنرا به محمود تقدیم کرد و ناز و نوازش یافت. افسانهٔ فرار خورّه فیروز هم از این خبر مبهم مایه می گرفت که در جنگهای خانگی میان امیران دیلمی، فخرالدوله بعد از شکست از برادرش مؤیدالدوله به امیران سامانی در ماوراءالنهر پناه برده بود.

امروز با دردستداشتن مقدمهٔ شاهنامهٔ ابومنصوری، جریان تألیف منبع اصلی شاهنامه را خوب میدانیم که به فرمان ابومنصور محمدبن عبدالرزّاق طوسی چهار تن از دهقانان و فرزانگان در ۳۴۶ آنرا فراهم آوردند. و آن مقدمه بعدها در ابتدای برخی دستنویسهای شاهنامه فردوسی جای گرفت و خود آن کتاب از میان رفت. و این مقدمه را

۱. دکتر محمد محمدی ملایری، **فرهنگ ایران پیش از اسلام، چ**اپ دوم، ۱۳۵۶، ص ۳۳ـــ ۳۴ و نیز نورمحمد محمدی، **قلعهٔ گچ**، ناموارهٔ دکتر محمود افشار، ج ۷، ص ۳۹۱۳.

**نخ**ستینبار زندهیاد محمد قـزوینی شـناخت و بـهعنوان کـهنترین نـثر موجود فارسی شناسانید.

امروز نمی توانیم حدس بزنیم که آن مقدّمهٔ کهن در چه تاریخی در آغاز دستنویسها نهاده شده، همین قدر می بینیم که پر دازندگان این افسانه ها آن مقدمه را ندیده بو ده اند تنها نویسندگان مقدمهٔ بایسنغری آن را در دست داشته اند ولی ترجیح داده اند که افسانه های شیرین را از مقدمه های مختلف به دنبال هم نقل کنند، و دور از امانت اجزائی از آن را تحریف نمایند و بگویند که یعقوب لیٹ کسی را فرستاد شاهنامه پهلوی را از هندوستان آورد، و ابو منصور عبدالرزاق را [که یک قرن بعد از یعقوب می زیست] مأمور کر د(!) که آن را از پهلوی به فارسی ترجمه کند و دنبالهٔ کتاب را از خسر و پر ویز تا یزدگر د بر آن بیفزاید.

#### شاهنامه و محمود

امروز مسلم شده است و پیش از این گفتیم که فر دوسی شاهنامه را در شهر خود و به ارادهٔ خود و سالها پیش از پادشاه شدن محمود سروده بود. اما این حقیقت برای قصّه گویان پذیر فتنی نبود. مگر می شد تصور کرد که کسی سی یا سی و پنج سال کار و زندگی را ر هاکند و در خانهٔ خود بنشیند و کتابی به این عظمت را به نظم در آورد؟

در آن روزگار سفارش تألیف کتابها جزو اسباب حشمت بزرگان و برنامههای تبلیغاتی حکومتها بود. پادشاهان به همان سان که شاعرانی در پیرامون خود داشتند که قصایدی در مدح آنها می سرودند و صله می گرفتند، دانشمندان و ادیبان و شاعران هم کتابهایی به نام پادشاه تصنیف می کردند، و این از موجبات نیکنامی بزرگان در حیات آنها و بقای نام شان پس از مرگ شمر ده می شد. و چون به نحوی که گفتیم فر دو سی بعد از ۶۵ سالگی به تمایل محمود و تشویق کارگزاران او به مدت شش سال تدوین دومی از شاهنامه را بهنام محمود کرد و در آغاز و انجام دفترهای چندگانه آن محمود را ستود، و در پایان کتاب بهسی سال رنج خود اشاره کرد، ذهن افسانه پرداز چنین تصوّر کرده که فردوسی از روز نخست بهفرمان محمود سرودن شاهنامه را آغاز کرد، و در تمام سی سال در کنار محمود و زیر چتر حمایت او زیست.

اما چگونه فر دوسي به حضور شاه راه يافت؟

تصور کردهاند که او لابد در شهر خود از عامل خراج ظلم دیده، و برای شکایت راه غزنین در پیش گرفته است. باریافتن به حضور سلطان مقتدر زمان آسان نبود. اما چون مقدّر این بود که این شاهکار عظیم جاودانی به فرمان محمود و به وسیلهٔ فردوسی سروده شود، بخت و سرنوشت یاریها کرد. از به افتاد کار، در یکی از باغهای بیرون پایتخت شاعران دربار به شادخواری نشسته بودند. دهقان غریب طوسی را با اکراه شاعران دربار مشادخواری نشسته بودند. دهقان غریب طوسی را با اکراه شاعران بزرگ عصر را دارد یا نه، او را با سرودن مصراعی از یک رباعی ماعران بزرگ عصر را دارد یا نه، او را با سرودن مصراعی از یک رباعی چون از این آزمون سربلند برآمد، و آشناییش به تاریخ باستانی هم روشن گردید، راهش به دربار سلطان گشوده شد. برخی از افسانه پر دازان هم این

С

امًا اینکه محمود سفارش سرودن شاهنامه را بهفردوسی داد، نـه کتاب دیگری را بیمقدّمه نمی توانست باشد.

امروز با ملاحظهٔ مدایح محمود در دیوانهای فرّخی و عنصری که مجموعهٔ اشعار مورد پسند ممدوح و ملاک ذوق اوست، آشکارا می بینیم که آن پادشاه هیچگونه علاقهای به مفاخر و مآثر گذشتهٔ ایران نـداشت، و ستایش پادشاهان و پهلوانان باستانی ایران را نمی پسندید، و ترجیح میداد که در مدح او محمودنامه بسازند، و مثلاً بگویند در درگاه او «صد شاه چو کیخسرو و صد شیر چو رستم» گرد آمدهاند، شجاعت او حدیث رستم دستان و سام سوار را از دفترها سترده، و حالا دیگر کسی نام رستم را بر زبان نمی راند و ...

اما خیال افسانه پر دازان چه کاری با حقیقت داشت؟ آنها ذوق و خواست خود را به محمود نسبت می دادند. می گفتند: محمود صد دل نه یک دل عاشق به نظم در آمدن شاهنامه بود، و دربه در دنبال متن منثور شاهنامه می گشت تا به مدد طالع همایون و بخت میمون آن را از خوره فیروز شاهزادهٔ دیلمی یا از حکام کرمان یا از خوانهٔ سامانیان به دست آورد.

سالهایی هم در جستجوی شاعری بودکه شایستگی و توانایی نظم چنین کتابی را داشته باشد. این بودکه بر سبیل امتحان سرودن هفت داستان را به هفت شاعر واگذار کرده بود، و در این مسابقه عنصری ملکالشعرای دربار برنده شده بود. امّا در لحظهٔ سرنوشت قهرمان اصلی داستان فردوسی از راه رسید و قرعهٔ فال به نام او افتاد.

چرا فردوسی مغضوب شد؟

از زندگانی فردوسی یک حادثه معروف و بر سر زبانها بود. و آن به قدری اه میت داشت که قابل پرده پوشی نبود، و شدت اختناق سلجوقی عباسی هم نتوانسته بود تلخی آن را از خاطرها محو کند. و آن حق ناشناسی محمود در حق فردوسی بود. هر جانامی از فردوسی به میان می آمد همراه با بدنامی محمود بود. از شاهنامه نیز همین قدر استنباط فی شد که محمود شاهنامه را نیسندیده و فردوسی را از صله محروم کرده است. این حقیقت هم بهسادگی برای افسانه پردازان پذیر فتنی نبود. مگر می شد پادشاهی که عاشق بیقرار نظم شاهنامه بود، و آنهمه در جستجوی منبع کار، و انتخاب شاعر کو شیده بود، و آنهمه سال با بیصبری انتظار کار عظیم فردوسی را تحمل کرده بود، و قتی شاهد مقصود را در کنار می دید، بی سبب آنرا از در براند؟

پادشاهی با آنهمه شهرت شعردوستی و شاعرنوازی که چهارصد شاعر را در دربار خود جمع کرده بود و جوالجوال زر به صلهٔ شعر به هر یک از آنان می بخشید، چرا قدر این شاهکار عظیم را ندانسته است؟ شاهکاری که همگان کار و زندگی را رها میکنند و روزها و شبها چشموگوش به لب و دهان شاهنامه خوان می دوزند، و از بیت بیت داستانهایش سر مست شور و لذت می شوند؟

برای یافتن جواب این سؤال حقیقت و افسانه بهم آمیخته و علتهای گونه گونی ذکر شده است: رافضی یا قر مطیبودن شاعر، معتزلیبودن او، مدح گبرکان و نکوهش تازیان و ...

آخر محمود پادشاه بزرگی بود، و حکومت مشروع از جانب خلافت بغداد داشت، فتوحات درخشانی در سرزمینهای کفّار کرده بود، بتخانههای هندوان را ویران ساخته و لقب سلطان غازی یافته بود. از غنایم هند صلات فراوان بهمدّاحان خود داده بود، و دیوانهای شاعران لبریز از مدایح او در دست بود. بنابراین پادشاهی با اینهمه فضائل محال بود شاعر را نومید کند. پس چنانکه خود فردوسی در بیتی گفته گناه از حاسدان و بدگویان بود.

امًا آن حاسدان و بدگویان چه کسانی بودند؟

افسانه پر دازان، در میان رجال عصر محمود به جستجوی حاسدان و بدگو یان گشتهاند. در کهن ترین مقدّمه که به تصوّر من در قـرن پـنجم یـا اوایل قرن ششم تحریر شده، در سالهایی که هنوز نامهایی به طور مبهم از اطرافیان محمود در اذهان و بر سر زبانهای عوام بوده، نامهای بونصر مشکان و بوسهل حمدوی را با تحریف و به صورت سرودست شکسته ذکر کر ده اند. بعدها احمدبن حسن میمندی وزیر معارض اصلی فر دوسی شمر ده شده (که احتمالاً این حدس بویی از حقیقت دارد) ایاز غلام محمود گاهی دوست و غمخوار فر دوسی و گاهی معاند او تصور شده است.

فردوسی از غزنین به کجا رفت؟

ما امروز بهقرائن مختلف عقیده داریم که فردوسی از طوس خارج نشده و به غزنین نرفته، شاهنامه را در شهر خود سروده، و تدوین دومی از آن را برای محمود فرستاده است. اگر هم گفتهٔ نظامی عروضی را با هزار تردید بپذیریم که خود او شاهنامه را برای تقدیم به محمود به غزنین برده باشد، بعد از آنکه محمود تو جهی به شاهنامه نکرده، به تصریح مقدمهٔ اول پلافاصله به طوس بازگشته، و آخرین سالهای عمر خود را در زادگاه خود گذرانیده است.

در چهارمقاله میخوانیم که فر دوسی از غزنین به هرات رفت و شش ماه در دکان اسماعیل ورّاق پدر ازرقی پنهان بو د و از آنجا به طوس و بعد به طبر ستان به نز دیک سپهبد شهریاربن شروین از آل باوند که شیعی بو د و تبارش را به یز دگر د می رسانید رفت و اشعاری در مدح او سرو د و از او نوازش دید.

در ذیلی که بر کهن ترین مقدمه افزو دهاند آمده است که فر دوسی از غزنین بهنزد پادشاه دهلی رفت. و چون در آن تاریخ هنوز پادشاهی مسلمان در دهلی سلطنت نداشت این روایت مردو د است.

۱. سرچشم<mark>دها،</mark> ص ۲۰۵.

بعدها در مقدمة بایسنغری آمده که ناصرالدین محتشم والی قهستان او را به قهستان بر د. نام این ناصرالدین محتشم آمیخته ای است از نام امیر نصربن ناصرالدین سبکتگین برادر محمو د سپهسالار خراسان که حامی و ممدوح فر دوسی بود، و ناصرالدین عبدالرحیم (درگذشتهٔ ۶۵۴) که دو قرن بعد از فر دوسی از جانب پادشاه اسماعیلیه، محتشم قهستان یعنی رئیس آن ناحیه بود. افسانه پر داز دعوت او از خواجه نصیر طوسی را به قهستان به صورت دعوت ناصرالدین محتشم از حکیم ابوالقاسم فر دوسی طوسی در آور ده است. اگر از شیوهٔ جعل و تدلیس که در سراس مقدمهٔ بایسنغری مشهو د است بگذریم، در این جزء افسانه و در این تخلیط احتمالاً شهرت تمایل فر دوسی به اسماعیلیه بی اثر نبو ده است.

در مقدمهٔ کهنی که گفتیم بیش از هشت قرن از تحریر آن میگذرد (در دستنویسهای فلورانس و طوپقاپوسرای) قصّهٔ سراپا دروغی میخوانیم که فردوسی به توصیهٔ پادشاه طبرستان به درگاه القادر بالله خلیفهٔ عباسی رفت و خلیفه را مدح کرد و در بغداد به حرمت میزیست تا بعد از مرگ محمود به طوس بازگشت.

بر این داستان دروغ در م*قدمهٔ ب*ایسن*غری* این دروغ دیگر افزوده میشود که چون خلیفه و اهل بغداد شاهنامه را نمی پسندیدند، فردوسی قصّهٔ یوسف و زلیخا را بهنظم در آورد و به عرض خلیفه رسانید و در حرمت او افزودند.

دو افسانهٔ جدید در قرن اخیر بر سلسله افسانههای زندگی فردوسی افزوده شده است. یکی اینکه نولدکه و تقیزاده بهتصور اینکه یوسف و زلیخا از فردوسی است کوشش بیهودهای کردهاند که از مقدمهٔ الحاقی برخی دستنویسهای آن کتاب اطلاعاتی دربارهٔ حوادث و سالهای زندگی و سفرهای فردوسی بهدست آورند.'

دیگر اینکه اشتباه فهرست نویس کتابخانهٔ موزهٔ بریتانیا که در یک دستنویس شاهنامه، ششصدو هشتادونه، سال کتابت نسخهٔ اساس آن نسخه را سیصدو هشتادونه خوانده، نتیجه گرفتهاند که فر دوسی تدوینی از شاهنامه را در آن سال بهنام حاکم خان لنجان بهپایان رسانیده است.<sup>۲</sup> در اینباره بیش از این اشاره زائد است.

شاید صحیح تر این بود که این افسانه ها را که امروز بی اساس بودن آنها مسلّم گردیده نادیده می گرفتیم و در این رساله آنها را نسمی آوردیم. ولی به دو دلیل شاید ذکر آنها لازم بود. یکی وجود این نگرانی که چون شرح حال فردوسی در کلیهٔ تذکره ها بر مبنای همین افسانه ها آمده، و گاهی همان تذکره ها مأخذ نوشته های محققان قرار می گیرد، و بعضی ها به عنوان اینکه این مطالب در کتابهای قدیمی هم آمده به آنها اعتماد می کنند، بنابراین بیان نحوهٔ آفرینش افسانه ها در اثبات بی اساس بودن آنها بیفایده نیست.

دیگر اینکه شهرت فردوسی در طول هزار سال گذشته از راه همین افسانه ها بوده، و کثرت افسانه ها نمو دار عظمت اوست.<sup>۳</sup> دربارهٔ کدام شاعر و کدام کتاب اینهمه افسانه پر داخته شده است؟ این افسانه ها در مجموع و جزءجزء آنها نشان دهندهٔ عشق و علاقهٔ مردم ایران زمین در طی قرون به فردوسی و شاهنامه علی رغم شاهنامه ستیزی ارباب قدرت و فرمانگزاران خلافت عربی بغداد بوده است.

در مجموع این افسانه ها دو تمایل متضاد در کنار هم و گاهی

۲. نولدکه، ص ۵۵؛ برای رفع هر دو اشتباه رجوع شود بهمینوی، سیمرغ، ۴، ص ۴۹ ــ.۶۸. ۳. دکتر جلال متینی، فردوسی در هالهای از افسانهها، **شاهنامه شناسی مجموعه گفتارهای مجمع بحث** دربارهٔ شاهنامه، بنیاد شاهنامهٔ فردوسی، ۱۳۵۶، ص ۱۲۱ ـــ ۱۵۱.

جداجدا دیده می شود. از یکسو علاقهٔ شدید همگانی به شاعر بزرگ ایرانی و شاهکار جاودانهٔ او، که هر ایرانی شرف و افتخار و اعتبار خود و پدران خود را در آن می یافت. از دگرسو علاقهای ضعیف تر به دفاع از سلطان غازی محمود غزنوی که مورد حمایت امیرالمؤمنین خلیفهٔ بغداد و براندازندهٔ «قرمطیان و بدمذهبان» بود و این دو تمایل انعکاس دو جریان فکری است که در هزار سال گذشته در جامعهٔ ایران ریشه داشته و در قرون مختلف و نواحی مختلف و در ذهن هر کسی گاهی این و گاهی آن تفکر قوت بیشتری داشته است.

قدر شناسی عمومی ایرانیان از شاعر بزرگ ملّی خود و خشم و ناخشنودی از محمود در سراسر روایات و اجزاء افسانه ها جلوه گر است. حکیم بزرگ در مشاعره با شاعران بزرگ عصر برتری خود را نشان می دهد و عنصری ملکالشعرای عصر دست او را می بوسد، گنجی را که رستم در خواب به او نشان داده بود میان همهٔ شاعران تقسیم می کند و خود دیناری از آن بر نمی دارد، صلهٔ محمود را به چیزی نمی گیرد و آن را به فقاع فروش و گر مابه دار می بخشد و بعد از او بزرگواری دخترش که صلهٔ پادشاه را نمی پذیر د. و نکته های دیگر که همه گویای احترام مردم ایران و اعتقاد آنان به شخصیت والا و آزادگی و بزرگواری اوست.

در مقابل در لابلای این افسانه ها نشانه هایی از تمایل به محمود نیز هست. علاقه به تاریخ باستانی ایران، جستجوی متن منثور شاهنامه، جستجوی شاعری که بتواند آن را به نظم در آورد، گذاشتن خانه ای در اختیار فردوسی و پر داخت سی سال مخارج زندگی او، حقانیت محمود به عنوان یک پادشاه مسلمان که بر شاعری بدمذهب خشم می گیرد، و این دروغ که فردوسی برای نجات جان خود و به قصد عذر خواهی به پای او می افتد ادّعاهایی است که از تمایل افسانه سازان به محمود مایه می گیرد و در سالهای نزدیک به عصر او پر داخته شده است. این تمایل به محمود و دفاع از او ریشه در تعصّبات و تمایلات مذهبی آن قرون دارد. افسانهٔ پناه بردن فر دوسی به بغداد هم جلوه ای از تعصّب تازیگرایی است. وقتی هم که یوسف و زلیخای شمسی را به نام فر دوسی بستند، به نظم در آوردن آن مثنوی سست را به تمایل خلیفهٔ بغداد نسبت دادند، خلیفه ای که فارسی نمی دانست و قطعاً نمی توانست شعر فارسی را بفهمد و از آن لذّت ببرد.

### پایان شاهنامهستیزی

فاجعهٔ مغول لطمه های فراوان جبران ناشدنی به ایران زد، ولی هر چه بو د با زوال دستگاه خلافت ایرانیان نفس راحتی کشیدند. بی سبب نیست که همشهری فر دوسی خواجه نصیر طوسی را در فتح بغداد در کنار هلاکو می بینیم. و این می رساند که آن حکیم بزرگ ایرانی هم حتی هلاکوی ملعون بت پرست را بر امیرالمؤمنین عباسی ترجیح می داده است.

کابوس پانصدسالهٔ خلافت عربی بغداد برافتاد، و بساط حکومتهای فرمانگزار آن درهم ریخت، تعصّبات فروکش کرد، و شاهنامه زندگی نوی از سر گرفت و فردوسی بهعنوان بزرگترینِ شاعران و شاهنامه بهصورت عزیز ترین شاهکار زبان فارسی جای شایستهٔ خود را بازیافتند.

با وجود آنهمه غرضها و کینهها، و سیاستهای ضدّ ایرانیِ حکّام و اهل مدرسه، کاخ بلند حـماسهٔ حکـیم طـوس از بـاد و بـاران حـوادث و اغراض گزندی نیافت و چون کوه البرز استوار و سربلند برجای ماند.

با اینکه با گذشت زمان و دگرگشت زبان، طبیعی این بود که میان شاهنامه و نسلهای بعدی فاصله افتد، به همان سان که سایر متون عصر فردوسی بتدریج رو به فراموش شدگی نهادند، امّا برعکس شاهکار فردوسی قرن به قرن شهرت و عظمت بیشتری پیدا کرد. اگر در عصر تعصّب و خفقان، رواج شاهنامه چنانکه گفتیم بیشتر در میان توده های مردم بود، از این بهبعد در محافل بالای اجتماع هم جایگاه رفیع خود را بازیافت.

از همان اوایل قرن هشتم، بهدستور پادشاهان و امیران نسخ نفیس مزیّن به تصاویر ممتاز و به خط خوشنویسان تهیه گر دید که اینک تعدادی از آنها زینت بخش کتابخانه ها و موزه های جهان و نشان دهندهٔ تـجدید حیات شاهنامه از اوایل قرن هشتم است.

در همان سالها حمدالله مستوفی از دیوانیان عصر ایلخانان «کمابیش پنجاه» نسخه را مقابله و تلفیق کرده و به گفتهٔ او «در ایـن کـار شش سـال شد اسپری» و این کار او هم نمونهای از تـوجّه بـهشاهنامه در آن عـصر است.

صد سال بعد از او در دستگاه بایسنغر میرزا شاهزادهٔ تیموری با جمع آوری و مقابلهٔ دستنویسهای متعدد، نسخهای از شاهنامه به سال ۸۲۹ فراهم آمد. آنگاه نسخ نفیس آراسته ای از آن به دست خو شنویسان و نقّاشان و هنر مندان دستگاه سلطنتی، تکثیر گردید. اگرچه متن و مقدمهٔ بایسنغری از نظر علمی مطلقاً ارزشی ندارد، اما ارزش این اقدام بایسنغر در این بودکه عزت و حرمت شاهنامه راکه از زوال خلافت آغاز شده بود به اوج رسانید و پشتوانهٔ اعتبار آن گردید. و نقل عین یا خلاصهٔ مقدمهٔ آن در کتب تذکره و تاریخ قرینه ای بر این است که نسخ متعددی از آن در کارگاه سلطنتی هرات کتابت شده بوده است.

از ابتدای قرن دهم با رویکار آمدن صفویه، و اعتقاد آنها به اینکه فردوسی شیعه بوده، شاهنامه اعتبار تام و تمام یافت. پادشاهان صفویه در هر صورت خود را پادشاهان ایران میدانستند، پس دیگر بهانه ای برای تحریم تاریخ باستانی ایران و افتخارات ایرانیان باقی نمانده بود.

دشمنی با فردوسی و شاهنامه پایان یافت. با اینهمه در هر قرن در

گوشه وکنار هنوز خشک مغزان و کوردلانی پیدا می شدند که با دشمنی با شاهکار جاودانی ملی ایران با ایران دشمنی می ورزیدند، ولی ملت ایران طی هزار سال داوری نهایی خود را کرده بود و شاهنامه را به عنوان عزیزترین و عظیم ترین ثروت ملی خود شناخته بود. شاهنامه آفتاب هستی بخش فرهنگ ایرانی است و هرگز کوربینی شبپرگان از رونق بازار آن نکاسته است.

# ٩

# ييام شاهنامه

دریغ است ایران که ویران شود کسنام پیلنگان و شیران شیود

شاهنامه بهنام «خداوند جان و خرد» آغاز می شود. و این به تعبیر ادیبان صنعت «براعت استهلال» دارد. اینکه از صفات بیکران ج مال و جلال خداوندی بر جان آفرینی و خردبخشی او تکیه میکند می خواهد بگوید که مهم تر از هر چیزی جان است و زندگی، و زندگی باید با خردمندی تو أم باشد. از اینجاست که در سراسر شاهنامه عشق به زندگی، و آسایش و نیکبختی افراد انسانی، و پر هیز از آزار دیگران و نفرت از جنگ و کشتار و خونریزی و ویرانگری موضوع سخن است.

زندگی انسانها و اندیشه و رفتار آنها هم باید بر پایهٔ خرد باشد، و سرپیچی از حکم خرد مایهٔ تیرهروزی است. در داستانهایی که طبق منابع حادثههای شگفت باورنکردنی خردناپذیر آمده، «رمز و معنی» آنها در نظر بوده است.

> تو این را دروغ و فسانه مدان به یکسان روِشْنِ زمانه مدان

شاهنامه یادگار قرن چهارم، قرن اعتلای فکری و فرهنگی ایران، عصر خردگرایی و آزاداندیشی، عصر پرورش رازی و ابنسینا و بیرونی است. روزگاری که در آن اندیشیدن و خر دورزیدن بر دلهای فرهیختگان عصر حکومت میکرد.

آرمان فردوسی، ایران عصر ساسانی، و فرهنگ شاهنامه انعکاس فرهنگ ساسانی در آیینهٔ عصر سامانی است. جهانبینی روزگاری است که فرهنگ تابناک آن با سیاست محمود غزنوی بهضعف گرایید و با استیلای سلجوقیان بکلّی از میان رفت.

اساس حماسهٔ ملی ایران بر نبرد جاودانی میان نیکی و بدی،

روشنایی و تاریکی است. نیروهای اهریمنی بیداد و دروغ و جادو و فریب و پیمانشکنی و دژخویی و ویرانگری و مرگ و نیستی است که در وجود آفات طبیعی و دیـوان و تـورانـیان و تـازیان نـمودار میشوند. فضیلتهای اهورایی دادگری و مهرورزی و آشـتیجویی و آبادگری و شادمانی است که در وجود پهلوانان ایران پدیدار است.

در عصر اساطیری از کیومرث تا جمشید، پادشاهان که در همان حال پهلوانان و مظهر مردم ایراناند، با مظاهر اهریمنی که آفات طبیعی و دیوان هستند می جنگند و پیروز می شوند و داد و نیکی و رامش بر جهان فرمانروایی دارد. فر دوسی عصر جمشید را چنین وصف میکند: چنین سال سیصد همی رفت کار

ندیدند مرگ اندر آن روزگار ز رنج و ز بدشان نبد آگهی میان یسته دیوان بهسان رهی بسهفرمان مردم نبهاده دو گوش ز رامش جهان پر ز آوای نبوش

آنگاه در عصر هزارسالهٔ ضحّاک پیروزی اهریمن فرا میرسد. با قیام کاوه و پادشاهی فریدون باز هم نیکی پیروز میشود. در دورههای پهلوانی نبرد ایرانیان با تورانیان و تازیان ادامهٔ پیکار جاودانی خیر و شر است.

با اینکه شاهنامه در تمام عمر فردوسی، دست کم در ۳۵ سال و بهدلایلی که پیش از این گفته ایم در بیش از چهل سال، و بر مبنای منابع گونه گون سروده شده، در سراسر کتابی با این عظمت با همهٔ تنوع حادثه ها و داستانها، روح و اندیشه و جهان بینی واحدی نمایان است. وحدت موضوعی و آرمانی و انسجام و هماهنگی و یکپارچگی در سراسر آن منان است که گویی همه در یک روز، نه در تمام عمر شاعر از جوانی تا پیری سروده شده است.

این وحدت شگرف موضوعی و فکری حاصل نبوغ شاعر است نه مسرهون منابع او. فردوسی علاوه بر منابع اصلی خود (شاهنامه اسومنصوری) از دریای بیکران داستانهای باستانی هر چه را که در چهارچوب واحد حماسهٔ ملّی میگنجیده، برگزیده و بقیه را رها کرده است. و از آنچه او ناگفته گذاشته برخی را دیگران سرودهاند و بسیاری هم از میان رفته است.

## وطن پرستی در شاهنامه

مهیب ترین نمود اهریمنی هجوم انیران به سرزمین ایران، و والاترین و مقدّس ترین وظیفهٔ اهورایی پایداری ایرانیان در برابر هجومهای بیگانگان و نگاهبانی آزادی و استقلال سرزمین و مردم خویش است. شاهنامه سرگذشت این پایداریها و تجلّی روح ملّی ایران و بیان آرمانهای جاودانی ایرانیان است. از اینجاست که در ضمیر ناخودآگاه ایرانیان جای گرفته و باگذشت هزار سال غبار کهنگی بر آن ننشسته است.

گفتیم که گردآوری داستانهای ملی و تدوین شاهنامه در عصر خسمرو انوشیروان، بهنیت تقویت همبستگی ملی و رفع پراگندهاندیشیهای درونی کشور و تقویت نیروی ملی در برابر خطرهای هجوم هپتالیان از شمال شرق و رومیان از غرب بوده است.

در عصر فردوسی هم ایران از یکسو دستخوش ستم و ترابع تازیان بود و از دگرسوی اقوام بیابانگرد تازهنفسی از شمال شرق به ایران می تاختند و شاهنامهٔ فردوسی پیامی به مردم ایران برای برانگیختن روح پایداری در برابر این خطرها بود. این پیام در سراسر شاهنامه از آغاز ترا انجام آن به گوش می رسد.

وقتی کاوس در هاماوران گرفتار گردید، افراسیاب لشکر به ایران کشيد و از آنسوي تازيان بهايران تاختند ز تسرکان و از دشت نسیز وران ز هر سو بیامد سیاهی گران میاه اندر ایران پراگنده شد زن و مرد و کودک همه بنده شد ايرانيان شوريدهبخت روى بهزابلستان نهادند و پيغام بهرستم فرستادند: که ما را زیدها تو باشی پناه چو گم شد کنون فر کاووس شاه دریغ است ایران کے ویےران شےود کینام پیلنگان و شیران شود همه جای جنگی سواران بدی نشسستنگه شهریاران بدی کنون جای سختی و جای بلاست نشستنگه تميزجنگ اژدهاست كمنون جمارماي بايد انداختن دل خــویش از رنــج پــرداخـتن

رستم که مظهر نیروی پایداری ایران در برابر انیران بود مهاجمان را تارومار کرد و ایرانیان را نجات داد. بعد از آن هم تا پایان عمر نگهبان ایران بود. حتی وقتی پسرش سهراب به تورانیان پیوست (اگرچه هدفش ازمیان بردن افراسیاب خونخوار تورانی و کاوس سبکسر بود) امّا به دست پدر (اگرچه ناشناخته) کشته شد.

در شاهنامه هجومهای سه قوم تازی و رومی و تورانی بـهایـران را میخوانیم. نخستین و بازپسین دشمنان تازیاناند که با چیرگی هزارسالهٔ ضحاک، جنگ کاوس با شاه هاماوران (=حمیر)، حملهٔ شعیب قتیب در عهد داراب، حملهٔ طایر عرب در عهد شاپور اول، و شکست نهایی ایران ذر عصر یزدگرد بیان می شود. در اینباره در سطور بعدی توضیح بیشتر خواهد آمد.

ن دومین دشمن رومیان اند که کینهٔ آنها از سلم پسر فریدون آغاز می شود و با حملهٔ اسکندر و کشته شدن دارا (=داریوش سوم) اوج می گیرد، و در دورهٔ تاریخی ساسانیان در جنگهای شاپور ذوالاکتاف و انوشیروان و هرمز و خسرو پرویز ادامه می یابد تا به جنگ قادسی می رسد.

فردوسی داستان اسکندر را که بر مبنای ترجمه ای از اسکندرنامه کالستینس دروغین در شاهنامهٔ ابومنصوری گنجانیده شده بود ناچار به ملاحظهٔ جانب امانت در شاهنامه آورده است. امّا نفرت ایرانیان را از آن مهاجم که گجستگ یعنی ملعون نامیده می شد نا گفته نگذاشته است. خسر و پر و یز ضمن نامه ای در بیان سابقه دشمنی های رومیان با ایرانیان می نویسد:

از زبان بهرام گور میخوانیم: بدانگ کا اسکندر آمد ز روم به ایران و، ویران شد این مرز و بوم کیجا ناجوانمرد بود و درشت چو مسیوشش از شهریاران بکشت لب خسروان پر ز نفرین اوست همه روی گیتی پر از کین اوست کسجا بسر فسريدون کسنند آفسرين

بر اوی است نفرین ز جویای کین بروخیم، ۷، ص ۲۱۸۹

دیربازترین دشمنی و بیشترین و خونین ترین جنگهای ایرانیان با تورانیان است که باکین ایرج آغاز می شود و به خونخواهی سیاوش در عصر کیخسرو و افراسیاب پر حادثه ترین جنگها پدید می آید و به کشته شدن افراسیاب می انجامد. آنگاه جنگهای ارجاسب با گشتاسب بعد از ظهور زردشت پیش می آید.

این را هم گفته ایم که تورانیان قبایلی آریایی بودند که هنوز تمدن شهرنشینی نیافته بودند. ساکنان آسیای میانه پیش از میلاد زبان ایرانی داشتند. مقارن با میلاد مسیح توده های عظیم قبایل بیابانگرد از اعماق آسیای میانه و از مرزهای چین به جنوب سرازیر شدند و تاخت و تاز آنان به مرزهای ایران آغاز گردید. در دورهٔ تاریخی شاهنامه حملهٔ خاقان چین به ایران در عصر به رام گور و جنگهای عصر پیروز و خسرو نوشیروان و هر مز از این تاخت و تازهاست.

در عصر فردوسی هجومهای ترکان خَلَّخ از سرزمینهایی که در روزگاران گذشته سرزمین تورانیان بود سبب شده است که ترک و تورانی معنی واحدی یافته است. در پادشاهی گشتاسب و جنگهای مذهبی او با ارجاسب (که به گواهی نامش آریایی بوده)، بارها خلّخ جزو توران ذکر شده است. از آن جمله اسفندیار میگوید:

نه ارجاسب مانم، نه خاقان چین نه کَهرُم، نه خَلُّخ، نه تورانزمین

از تورانیان که بگذریم، تازیان در شاهنامه منفور ترین دشمنان

ایران شمرده شده اند. با اینکه وجود حکیم فردوسی سرشته از مهر و نیکی است، همه جا در شاهنامه خشم و نفرت از آن قوم پدیدار است. و این انعکاس احساسات ایرانیان عصر او نسبت به استیلای تازیان است. داستان ظلم هزارساله ضحاک بیان همین خشم و نفرت است. هنر بزرگ فردوسی و مصلحت بینی او در این است که به ملاحظهٔ تعصّبات عصر همه جا این احساسات را از زبان شخصیّتهای داستانها بازمی گوید. در پادشاهی هرمزد که ایران از همه سوی مورد هجوم بیگانگان است، موبد دستور او بیش از همه تازیان را تحقیر میکند: نسدارم به دل بیم از تسازیان که از دیدشان دیده دارد زیان که هم مارخوارند و هم سوسمار که هم مارخوارند و هم سوسمار

نامهٔ رستم فرّخ هر مزد بهسعد وقاص هم بازگوی کمال کینه و نفرت

است. یزدگرد هم در نامهٔ خود بهمرزبانان طوس از تازیان چنین نام میبرد: از ایسن مسارخوار، اهرمنچهرگان ز دانسسایی و شسسرم بسیبهرگان از ایسن زاغسساران بسی آب و رنگ نه هوش و نه دانش نه نام و نه ننگ

فراموش نکنیم که فر دوسی مسلمان پاکاعتقادی بود، و به خاندان رسالت(ص) مهر می ورزید. اما اعتقادات دینی او با نفرت از قومی مهاجم منافات نداشت. از یکسوی خلافت عربی بغداد و ستم عمّال آن دستگاه مورد نفرت همهٔ ایرانیان بود. از دگر سوی انس حکیم با تاریخ و داستانهای سراسر جلال و شکوه باستانی کینهٔ او را نسبت بهقوم فاتح برمی انگیخت.

شاید دلش میخواست که کاش ایرانیان خود بیجنگ اسلام می آوردند، و پای سعد وقاص به صورت سر داری فاتح ویرانگر به ایران نمی رسید، و جلال و شکوه باستانی از میان نمی رفت، و مردم ایران دچار آنهمه خواری و گرفتار ظلم و استیلای خلفای دمشق و بغداد نمی شدند.

نامهٔ رستم پور هرمزد بهبرادرش مقارن با جنگ قادسی از شاهکارهای فردوسی و آیینهٔ روح او و ایرانیان روزگار اوست. اگر هم تصوّر کنیم روایتی در منبع اصلی بوده که رستم نامهای بهبرادرش نوشته، یا صورت خلاصهای از آن در خداینامگ برجای مانده بوده، قطعاً چنین تفصیل شاعرانهای نداشته است.

فردوسی در نامه ای که سروده در عالم خیال احساسات ایرانیان مورد هجوم را بـهتصوّر آورده، از طرف دیگر فرمانروایی بـندگان و بیهنران و خونریزیها و بیدادگریهای آنان و خـواری و سـیهروزی مـردم

**برکناری از نژاد پرستی** امروز با نمونه های فراوانی که از وطن پر ستی افراطی در اکناف جهان دیده شده و مایهٔ خونریزیها و ویرانگریها شده است و می شود، گاهی از وطن پر ستی مفهومی توأم با نژاد پر ستی و تعصّبات جاهلانه و نفرت بیجا از هر بیگانه به ذهن می رسد.

وطن پرستی در شاهنامه برکنار از این آلایشهاست. وطن پرستی فر دوسی احساسی حکیمانه تو أم با اعتدال و خر دمندی و عاطفهٔ انسانی و بکلّی دور از نژاد پرستی است. عشق به ایران در شاهنامه به مفهوم عشق به فرهنگ مردم ایران، و آرامش و آبادی ایران، و آزادی و آسایش مردم ایران، و برخور داری آنها از عدالت است. نفرتی که نسبت به مهاجمان هست به سبب تبار آنها نیست به سبب این است که بیگانه به ناحق و به ناخواست مردم به این سرزمین هجوم آورده، و چون با فرهنگ مردم بیگانه است و از محبت و پشتیابی مردم محروم است ناچار با خونریزی و بیدادگری و ویران سازی فرمان می راند. نفرت از مهاجم به مفهوم نفرت از ظلم است. نفرت از ضحاک و افراسیاب نفرت از بیدادگریهای آنهاست، و ستایش کین خواهی ایرانیان ستایش اجرای عدالت است. مثلاً وقتی که اردشیر بابکان از کرم هفتواد شکست می خورد و می گریزد به دو جوان ایرانی می رسد که به او می گویند: بسه آواز گفتند کای سر فراز غسم و شادمانی نسماند دراز نگمه کن که ضخاک بیدادگر چه آورد از آن تخت شاهی به سر به افراسیاب آن بداندیش مرد کسزو بُسد دل شهریاران به درد سکندر که آمد بر ایس روزگار بکشت آنکه بُد در جهان شهریار برفتند و زیشان جز از نام زشت نسماند و نسابند خرم بهشت

چگونه می توان در پیام وطنپرستی شاهنامه نشانی از نژادگرایی یافت، در حالی که می بینیم کیخسر و پادشاه آرمانی شاهنامه از یک سو نژاد تورانی دارد و مادرش فرنگیس دختر افراسیاب دشمن آشتی ناپذیر ایران است. مادر رستم جهان پهلوان ایران دختر مهراب کابلی دیوزاد است که تبار از ضحّاک تازی پلیدترین دشمن ایرانیان دارد و سرانجام هم به نیرنگ همان مهراب در چاهساری جان می سپارد.

بلی، شاهنامه حماسهٔ ملّی مردم ایران، و ستایش ایران و ایرانیان است، و از دشمنان ایران نفرت دارد. امّا فردوسی هر جا در میان اقـوام بیگانه نیکی و دانایی و خردمندی می بیند از بیان آن بـازنمی ایسـتد. یک نمونهاش تصویری است که از پیران ویسه آفریده است.

پیران ویسه را با اینکه از تورانیان و سپهسالار دشمن است بهخردمندی و دوراندیشی و فرزانگی و مداراجویی و پاکدلی و آزادگی و **مر**دانگی و جوانمردی می ستاید. پیران به سیاوش مهر می ورزد و موجبات **ور**ود او را به توران زمین فراهم می کند و دختر افراسیاب را برای او می گیرد. **فر**نگیس و کیخسرو و بیژن را از مرگ می رهاند. در دل از خونریزیها و **پی**دادگریهای افراسیاب ناخشنو د است. در همان حال به حکم وظیفه به وطن و **کشو**ر و پادشاه خود و فادار است. فردوسی چنان تصویری از پیران ویسه در **پی**ش چشم خواننده می نهد که گویی دلیری رستم و کفایت و تدبیر و **ل**شکرآرایی گودرز و خرد و حکمت بزرگمهر را یکجا در وجود خود جمع **کر** ده است.

سردار تورانی با خردمندی و آزادگی زندگی میکند، و با مردانگی و افتخار جان می سپارد. در جنگ تن به تن با گو درز زخمی می شود و به کوه پناه می برد، گو درز که هفتاد فرزندش به دست پیران جان باخته بو ده اند، در پی او می رود، و به او می گوید: «پیر مرد! زنهار بخواه، تسلیم شو! تا تو را به نزد کیخسرو برم او تو را خواه د بخشید.» اکنون جواب پیران را بشنویم: بدو گفت پیران که: «این خود مباد

ب من چنین بد مباد ک زین س مسرا زندگانی بود ب وزنهار رفت ت گ مانی بود م ن اندر جهان مرگ را زادهام ب دین کار، گردن تو را دادهام ش نیدستم این داستان از مهان ک هرچند باشی به خرّم جهان سرانجام مرگ است و زو چاره نیست به من بر بدین جای پیغاره نیست»

گودرز به کین هفتاد فرزند خود، سردار پیر تورانی راکشت، و این دیگر قانون جنگ است. سپس چون چشم کیخسر و بر جنازهٔ او افتاد: بهپیران دل شـاه آنسـان بسـوخت که گفتی بهدلش آتشی بـرفروخت

و دستور داد دخمهای برای او ساختند و او را با جلال و شکوه تـمام در دخمه نهادند.

جریره دختر پیران همسر سیاوش نیز نمونهٔ زنی است مردانه و دلاور و شایستهٔ چنان پدر. وقتی پسرش فرود را بهدست سپاهیان طوس مظلومانه کشته می بیند، کنیزان را از مویه کردن بازمی دارد، و برای اینکه گنجهای دژ سپیدکوه بهدست سپاه طوس بیخر دکینه جوی نیفتد آنهمه را آتش میزند، شکم اسبان را می درد، سرانجام با دشنه ای شکم خویش را هم می شکافد، و بر بالین فرزند جان می سپارد.

اغریرث برادر افراسیاب هم با اینکه تورانی است خردمند و پاکدل و نیکاندیش است و جان بر سر آزادگی و جوانمردی خود میگذارد. وقتی بعد از مرگ منوچهر پدرش پشنگ میخواهد او را به جنگ نوذر به ایران بفرستد پدر را پند می دهد: اگر ما نشوریم بهتر بود

كزين شورش آشوب كشور بود

در حملهٔ تورانیان نوذر پادشاه ایران کشته می شود و ۱۲۰۰ تن بزرگان همراه او اسیر می شوند. افراسیاب به اغریر ث دستور می دهد که اسیران بیگناه را بکشد. او نمی پذیر دو می گوید اسیر کشی دور از جوانمر دی است. اسیران را در غاری در ساری نگه می دارد که بعد به دست زال آزاد می شوند. افراسیاب سنگدل خشمگین می شود و به او می گوید: ب\_فرمودمت ک\_ای ب\_رادر، بکش! م\_یان ب\_رادر ب\_هدو نیم کرد چ\_یان س\_نگدل ن\_اهشیوار مرد خوانندهٔ شاهنامه به همانسان که به کاوه و رستم و سهراب و سیاوش و اسفندیار و فریدون و کیخسرو و گودرز مهر می ورزد، با اغریرث و جریره و پیران ویسه نیز احساس همدلی می کند. فردوسی صفات ستودنی را منحصر به ایرانیان نمی داند. هر جا در دشمنان ایران هم هنری و فضیلتی می بیند از بیان آن بازنمی ایستد. زال در وصف افراسیاب می گوید: شود کوه آهن چو دریای آب

دو بیت شعری که در سالهای پیش از شاهنامه استخراج شده و جزو یک سرود وطنی بر سر زبانها بود، سخن جنگجویان تورانی خطاب به افراسیاب است هنگامی که شاه توران از شنیدن خبر آمدن رستم به میدان جنگ هراسان شده بود: ز بهر بر و بوم و فرزند خویش زن و کودکِ خرد و پیوند خویش همه سر بسر تن به کشتن دهیم

خالقي، ٣، ص ٢۶١

از آن به که گیتی به دشمن دهیم

در میان افراد یک ملّت هم فرهیختگی بهتر از نیژادگی (=گوهر) است. در پرسش و پاسخهای میان انوشیروان و وزیر خردمندش بوذرجمهر (که فردوسی آنرا از منبع خود نقل کرده است) چنین میخوانیم: زدانیا بیرسید پس دادگر چسنین داد پسامنخ بدو رهستمون کسه فسرهنگ یساشد ز گوهر فرزون کسه فسرهنگ آرایش جسان بسود ز گسوهر سسخنگفتن آسسان بسود گهر بی هنر زار و خوار است و سست بسهفرهنگ بساشد روان تسندرست هسسمان گسنج دیسنار و کساخ بسلند مسخن را سسخندان ز گوهر گرید نخواهسد بسدن مسر تسو را سودمند مسخن را سسخندان ز گوهر گرید مسخن مساند از تسو هسمی یسادگار مسخن مساند از تسو هسمی یسادگار مسخن را چسنین خسوار مسایه مسدار چسنین گفت آن بسخرد رهستمون بروخیم، ۸، ص ۲۴۵۲

نفرت از جنگ با اینکه فردوسی داستان سرای جنگهاست، و بهترین وصفها را از میدانهای جنگ و هنرنمایی جنگجویان در شاهنامه می خوانیم، با اینهمه دل نازک و مهربان او از جنگ و خونریزی نفرت دارد و آن را ناگزیر و حکم سرنو شت می داند. حکیمی که شاهکار خود را به نام «خداوند جان و خرد» آغاز کرده، طبیعی است که قدر جان انسانها را بداند حتی قدر جان مورچه دانه کش را هم بداند. جنگ است که نیکان و آزادگانی چون ایرج، سیاوش، فرود، اسفندیار، رستم را به کام خود می کشد. او فرّخی سیستانی نیست که محمود را به سبب کشتار هندوان و غنیمت ربایی از هند، یا به دار کشیدن مردم ری بستاید. او در جاهای فراوان جنگ را می نکوهد.

میں جنگ و مردی ترویید میں بیہبادافیرہ ایسن گسناہم مگیر تیسویی آفیسرینندۂ میاہ و تسیر

جنگهای ایر انیان در شاهنامه، هیچگاه به قصد کشور گشایی و تصرّف سرزمین دیگران یا تحمیل کیش و آیین خویش یا به چنگ آوردن غنایم جنگی نیست. شاهنامه، حماسهٔ اسکندر و چنگیز و تیمور نیست که از شرق و غرب به ایران می تاختند. شاهنامه حماسهٔ مردم ایران است در دفاع از هستی ملّی و پایداری ابدی در برابر هر چه اهریمنی و انیرانی است. از آن گذشته، کین خواهی کشتگان مظلوم هم از علل جنگهاست، چون جنگهای فریدون و منوچهر با سلم و تور به کینخواهمی ایرج، و جنگهای رستم و کیخسر و به کین خواهی سیاوش. رستم در این باره چنین سوگند می خورد: بهیزدان که تا در جهان زند ام بــــهكــين ســياوش دل آگــند،ام بر آن تشت زرّبن كجا خون اوى فسرو ریسخت نیاکیار دیده گروی بمالید خواهـم هـمی روی و چشـم مگر بـر دلم کــم شـود درد و خشـم وگـر هـمچنانم بـود بسته چـنگ نسهاده بسهگسردن درون پسالهنگ بهخاک اندرون خوار چون گوسفند کشیندم دو بازو به خم کیمند وگسرنه مسن و گرز و شسمشیر تیز بسرانگیزم اندر جهان رستخیز نسبیند دو چشسمم مگسر گسرد رزم حرام است بر من می و جـام و بـزم اساس این است که بیداد و بدی نباید بی کیفر بماند: نگر تیا چیه گیفتهست میرد خبرد که: «هر کس که بد کرد، کیفر برد»

افراسیاب سیاوش را میکشد و خود بهدست پسر سیاوش کشته میشود، رستم سهراب را و اسفندیار را بهنیرنگ میکشد، خود نیز بهنیرنگ برادر در چاه جان میسپارد، آن برادر نابکار هم بهتیر رستم بهدرخت دوخته میشود. فریدون با تولد نو اش منوچهر شاد می شود که انتقام ایرج را خواهد گرفت. کیخسر و به خونخواهی سیاوش با افراسیاب جنگها می کند و پیش از کشتن افراسیاب به او می گوید: بسه کردار بد تیز بشتافتی کسون روز بادافر ایزدی ست مکافات بد را، زیزدان بدی ست

خالقي، ۴، ص ۳۲۲

هرمز خرداد ماهوی سوری را که آهنگ کشتن یزدگر د را داشت سرزنش میکند و کین خواهی های گذشتگان و به کیفر رسیدن گناهکاران را بر می شمار د که چون مفصل است از نقل آن خو دداری میکنیم.<sup>۱</sup> جنگهای ایرانیان همیشه برای اجرای عدالت «بادافر ه ایز دی» است. مثلاً در جنگ یاز ده رخ وقتی بیژن گیو با هو مان ویسه در نبر د است: بهیزدان چنین گفت کای کردگار بهیزدان چنین همی جنگ ما اگر داد بینی همی جنگ ما ز من مگسل امروز توش مرا ز من مگسل امروز توش مرا

خالقی، ۴، ص ۵۲

از سراسر شاهنامه برمی آید که جنگهای ایرانیان تو أم با جو انمر دی است. تا وقتی می تو ان صلح کر د نباید دست به جنگ زد، و تا دشمن حمله نکر ده نباید به او حمله کر د. به دشمنی که تسلیم شد نباید آزاری بـر سد. هنگام پیروزی: مهربانی با اسیران، ایمنداشتن زنان و کودکان، پرهیز از ویرانکردن شهرها، حرمتداشتن کشتگان دشمن آیین کارزار است. برای نمونه دستورهایی راکه کیخسرو هنگام فرستادن گودرزکشوادگان بهجنگ یازده رخ داده می آوریم: نگر تا نیازی بهبیداد دست بهکردار بد هیچ مکشای چنگ بهکردار بد هیچ مکشای چنگ بهکردار بد میچ مکشای چنگ نگر تا نجوشی بهکردار طوس نگر تا نجوشی بهکردار طوس بههر کار با هر کسی داد کن زیزدان نیکی دهش یاد کن

خالقي، ۴، ص ۱۱

شاهنامه، حماسة انساني

وجود فردوسی لبریز از عواطف و احساسات لطیف و شریف انسانی است. در دهمهٔ در دمندان بر دلش سنگینی میکند: کو دکان بی مادر، اسیران بی پناه، و امداران تهیدست آبرومند، پیران نیاز مندی که فقر خود را از دیگران پنهان می دارند.

از غم پهلوانان مورد علاقهاش غمگین است، و اگر سرنوشت آنان را به کاری ناکردنی وا می دارد خشمگین می شود و می گوید: «دل نازک از رستم آید به خشم!»

مهرورزیدن بهفرزندان را وظیفهٔ طبیعی پدر و مادر میدانـد، و از اینکه سام، زال نوزاد را به سبب سپیدی مویش دور می اندازد دلتنگ است: یکی داستان زد بر این شیر پیر کجا کرده بُد بچه را سیر شیر که گر من تو را خون دل دادمی سپاس ایچ بر سرت نـنهادمی که تو خود مرا ویزه خون دلی دد و دام بـــر بـچه از آدمـی خانی ۲۰ ص ۱۶۶

نه گهواره دیدم، نه پستان، نه شهر نه از هیچ خوشی مرا بود بهر تو را با جهان آفرین است جنگ که از چه سیاه و سپید است رنگ

خالقی، ۱، ص ۲۲۹

روزی که سیاوش دل آزرده ایران را تـرک مـیکند و بـهتوران پـناه میبرد، سخنان او و گلههایش از کاوس از دل پردرد فردوسی برخـاسته است:

خالقی، ۲، ص ۲۸۰

بروخيم، ٣، ص ٥۴٥

نوشزاد پسر انوشیروان آیین مادرش را دارد، مسیحی است. وقتی پادشاه بیمار میشود او نامهای بـهقیصر روم مـینویسد و قـیام مـیکند. انوشیروان بهرامبرزین نگهبان مداین فرمان سرکوبی شورش را میدهد. امّا ضمن آن محبت پدری را فـرامـوش نـمیکند و دسـتور مـیدهد کـه نوشزاد در ایوان خود تحت نظر قرار گیرد و وسائل زندگی در اختیار او باشد:

حالا شما این تدبیر و محبّت پدرانه را مقایسه کنید با روش پادشاهان صفوی که فرزندان خود را بهاندک بهانه میکشتند و یا کور میکردند و این به تقلید سلاطین عثمانی بود که جز ولیعهد همهٔ فرزندان خود را از میان می بردند و به فتوای فقها، مصالح مسلمین را بهانه میکردند که ممکن است آنها بعد از مرگ سلطان از جانشین قانونی او اطاعت نکنند و جنگ خانگی راه افتد و خون مسلمانان ریخته شود.

#### **شهر یاری در شاهنامه**

در شاهنامه تاریخ و داستانهای ملی ایران بر اساس منبع اصلی آن در پنجاه بخش، دورهٔ پنجاه پادشاه از کیومرث تا یز دگرد آمده، و بدین صورت استمرار تاریخ و قومیّت ایرانی و استقلال ایران بیان شده است. شمار ابیات بخشها برابر نیست. تاریخ شش تن: کیکاوس، کیخسرو، گشتاسب، بهرام گور، انوشیروان، خسروپرویز به سبب کثرت حوادث روزگار آنان، و وجود داستانهای مستقلی در ضمن آنها مفصل تر است و هر یک چهار تا هشت هزار بیت است. تاریخهای ۱۹ پادشاه نیز هر یک کمتر از صد بیت دارد.

این سنت آن روزگاران بو د که تاریخ در قالب سرگذشت پادشاهان بیان شو د و «پادشاهی» معنی کشور را داشت که امروز هم معادل عربی آن مملکت به همین معنی به کار میرود.

شاهنامه تاریخ و سیرت شاهان است امّابر خلاف آنچه گاهی برخی خام اندیشان و ناآگاهان و مغرضان پنداشته و گفته اند ستایش شاهان نیست. ستایش ایران و مردم ایران است، ستایش همهٔ نیکان و دلاوران و خردمندان است. شاهان سلطنت می کردند امّا به نحوی که توضیح خواهیم داد قدرت مطلقهٔ حکومت به دست آنان نبو د. شهریاری رشته ای بو د که ایرانیان را به هم می پیوست و مرزهای ایران و سنن و آیین و فرهنگ ایران را نگاهبانی می کرد و رمز قدرت و شوکت ایران بو د.

شاهنامه مجموعهٔ تجارب تاریخی ایرانیان در ادارهٔ صحیح اجتماع و تأمین آسایش مردم است. خرد و دانش و ژرفبینی و باریکنگری حکیم فردوسی سبب گردیده که شاهکار او به صورت آیین کشورداری و درس فرمانروایی خردمندانه ای درآید و منطبق با اصول صحیح مدیریت باشد. حتی امروز هم فرمانروایان و زمامداران در همهٔ جهان حتی یک فرماندار و بخشدار ناحیه ای کوچک می تواند از شاهنامه نکاتی در مدیریت توأم با عدالت بیاموزد.

در میان پنجاه پادشاه ایرانی شاهنامه شاهان خوب هستند، شاهان بد هم هستند. فر دوسی شاهان خوب را میستاید و شاهان بد را مینکو هد. شاه خوب گوش بهفرمان سروش دارد و فرّکیانی یا فرّ ایـزدی (تأیـید خـداونـدی) بـا اوست و در دادگـری و آبـادی کشـور و آسـایش مـردم

آنچه فردوسی در خطبه های جلوس پادشاهان و وصایای آنها به جانشینان، و فرمانهای آنان به سرداران و کارگزاران، و اندرزهای خردمندان خطاب به شاهان از آن جمله سخنان بزرگمهر آورده، ارزش آنرا دارد که همواره سرمشق ارباب قدرت و شیوهٔ کار آنان باشد.

خسرد را مِسة و خشسم را بسنده دار مشمسو تسيز با مرد برهيزگار نگر تا نگردد به گرد تو آز که آز آورد خشم و بمیم و نیاز بسيرهيز تسا بد نگرددت نسام ک بسدنام، گسیتی نسبیند بسه کسام بهدل نسيز انديشة بد مدار بداندیش را بد بود روزگار \_پهبد ک\_جا گشت ي\_يمانشکن يسخندد بسرو نسامدار انسجمن نگر تا نسازی تو با ناز و گنج کے ہر تو سر آید سرای سپنج مسزن رای جسز بسا خسردمند مرد ز آیسین شساهان پسیشین مگرد... چــو انــدرز بــنوشت فــرّخ دبـير بــــياورد و بــنهاد پــيشش وزيــر بروخيم، ۷، ص ۲۰۱۱

نخستین شرط پادشاهی، و لازمترین صفت برای پادشاه دادگری است.و آنچه راکه فردوسی در نکوهش بیداد و ستم فرموده در هیچ کتابی نمی توان یافت

خالقي، ۴، ص ۸

لهراسب به پسرش گشتاسب که به ناسزاواری خواستار تاج و تخت است گفتهٔ کیخسر و را یادآوری می کند که شاه ظالم چون علف هرزی در باغ است که اگر آب یابد و قوی شو د همهٔ باغ را تباه می کند: چو اندرز کیخسر و آرم به یاد تو بشنو، مگر سر نہیچی ز داد مرا گفت: «بیدادگر شهریار کہ چون آب یابد به نیرو شود همه باغ از او پر ز آهو شود»

حتی اگر خیال سختگیری با مردم از ذهن پادشاه بگذرد، نظم طبیعی جهان بهم می خورد. در داستان بهرام گور و زن پالیزبان می بینیم که زن روستایی از مردم آزاری سواران و کارداران شاه گله می کند. شاه با خود می اندیشد که خوشی زیر دل مردم زده، و قدر دادگری او را نمی دانند. تصمیم می گیرد از آن پس قدرت و خشونت را کار بندد. همان دم زن برای دوشیدن شیر گاو می رو دو می بیند پستان گاو از شیر تهی است و به شو هر می گوید معلوم می شود دیشب دل شاه دگر گون شده و عزم ستمکاری کرده است:

چو بیدادگر شد جهاندار شاه ز گردون نستابد بهبایست ماه به پستانها در، شود شیر خشک نسبوید بهنافه درون نسیز مشک

TEVO

زنسا و ریسا آشکسارا شسود دل نىرم چىون سىنگ خارا شىرد بهدشت اندرون گرگ مردم خىورد خــــردمند بگـــريزد از بــيخرد شود خابه در زیر مرغان تباه هرآنگه که بیدادگر گشت شاه جسراگساه ایسن گاو کستر نیبود هـــم آبشــخورش نــيز بـتّر نـبود بهپستان چنین خشک شد شیر اوی دگرگونه شد رنگ و آژیر اوی بهرام می شنود و از آنچه اندیشیده پشیمان می شود و می گوید: اگر تاب گیرد دل من ز داد از اینیس مرا تخت شاهی مباد! بروخيم، ٧، ص ٢١٥٧ اینبار ناگهان شیر از پستان گاو می بارد. اعتقاد به تأثیر بیدادگری پادشاه را در نظم طبیعی جهان در داستان

سیاوش هم می خوانیم: ز بیدادی شیهریار جیهان هیمه نیکوی باشد اندر نهان نیزاید به هنگام در دشت گور شود بیچهٔ باز را دیده کور بیررد ز پستان نخجیر شیر شود آب در چشمهٔ خویش قیر شود آب خشک نیدارد به نافه درون بوی، مشک بدترین و بالاترین حدّ بیدادگری ریختن خون بیگناهان است. کیخسرو میگوید که حداکثر کیفر گناهکاران این باید باشد که آنها را زندانی کنند:

سببهبد که با فر یزدان بود همه خشم او بند و زندان بود چو خونریز گردد، بماند نوند مکافات یابد ز چرخ بلند چنین گفت موبد بهبهرام تیز چو نین گفت موبد بهبهرام تیز کسه خون سر بیگناهان مریز چو خواهی که تاج تو ماند بهجای مربادی جز آهسته و پاک رای نگه کن که خود تاج با سر چه گفت که: دیا مغزت ای سر، خرد باد جفتا»

فردوسی اگر شاهانی را می ستاید، شاهانی هستند که با عدالت و انصاف و مردم دوستی سلطنت کر ده اند، و ایران را نیر و مند و آباد و ایرانیان را دل آسوده و خشنو د و شادمان ساخته اند. چون فریدون و کیخسر و و بهرام گور و انوشیروان. بهرام گور آنچنان به فکر آسایش مردم بود که «شادی به هنگام بهرام گور» ضرب المثل شد. انوشیروان نظم و عدالت را در کشور برقرار کرد، بار سنگین خراج را سبک تر ساخت، فرهنگ را رونق داد، در آیین عرض سپاه خود نیز همچون یک سپاهی ساده شرکت می جست. خلاصه از «داد و خوبی و خواسته» جهان را چون به شتی آراسته کرد: چو کسری بیامد بر تخت خویش گرازان و همباز بـا بـخت خـویش جهان چـون بـهشتی شـد آراسـته ز داد و ز خــوبی و از خــواسـته

در مقابل آنچه راکه فر دوسی در نکوهش پادشاهان ناشایسته و بیدادگر سروده در هیچ کتابی نمی توان یافت. از ضحّاک تازی و اسکندر رومی بگذریم که نفس استیلای آنها بر ایران ظلم بود. جمشید را ببینیم که با آنهمه قدرت و جلال و شکوه وقتی بهفریب اهریمن از راه بدر شد و دست بهبیداد گشود فر ایز دی از او برگشت و بهارهٔ ضحّاک بهدو نیم گردید. کاوس را ببینیم که به سبب بیخردی و سبکسری مورد نفرت و سرزنش ایرانیان بود. گشتاسب را ببینیم که سلطنت را به زور از پدر گرفت و بهبهانهٔ گسترش دینبهی خونریزیها بهراه انداخت و برای حفظ تاج و تخت، مهر يدر و فرزندي را يكسو نهاد و اسفنديار را به كشتن داد. و مورد نفرت همگان شد و پسرش پشوتن آن نفرت را چنین بیان کرد: به آواز گیفت ای سر سرکشان ز برگشتن کارت آمد نشان تو زین با تن خویش بد کردهای دم از شـــهریاران بـــرآوردهای ز تــو دور شــد فــرّه و بـخردی بسيابى تسو بادافسر ايسزدى یسر را بهخون دادی از بهر تخت که مه تخت بیناد چشمت نه بخت جهانی پسر از دشمن و پُسر بَدان نسماند بسه تو تساج تسا جساودان بدین گیتی ات در، نکوهش بود بــــهروزشمارت يــروهش بــود بروخيم، ۶، ص ۱۷۳۲

به عقیدهٔ فردوسی، مشروعیت فرمانروایی که داشتن «فر کیانی» و «فر ایزدی» تعبیرات دیگری از آن است، تا هنگامی است که پادشاه و کارگزارانش با داد و خرد و مردم دوستی حکومت میکنند، و موجبات آسایش مردم و شادی دلهای آنان را فراهم میآورند و مردم از آنان خشنو دند. امّا آن روز که پادشاه ستم و بیدادی آغاز مینهد و با بیخر دی و هو سکاری از آسایش مردم غفلت میورزد، فرّ ایزدی از او جدا می شود و روزگار عزّتش به سر می رسد.

این همان چیزی است که امروز ارادهٔ مردم نامیده می شود و در جوامع سعادتمندی که حاکمیّت مردم بر قرار است به صورت رأی مردم و تمایل عمومی حکومت می کند، و در جایی که مردم گرسنه و دلتنگ و ناخشنو د باشند ارباب قدرت را با دادن رأی منفی، و اگر نشد با شورش برکنار می کنند. حتی ضحّاک بیدادگر هم به این نتیجه می رسد که جز با تکیه بر حمایت مردم نمی توان سلطنت کرد، و چون از ناخشنو دی عمومی آگاه می شود دستور می دهد همگان جمع شوند و محضری بنویسند (به تعبیر امروز طومار یا استشهاد) و از او اعلام پشتیبانی کنند. کاوهٔ آهنگر نماد ملّت که ضحاک همهٔ پسرانش جز یک تن راکشته بود، طومار را از هم می درد و از کاخ بیرون می آید و چرم آهنگری خود را بر سر نیزه می کند و چون درفشی بر می افراز د و پیشر و مردم برای برانداختن ظالم می شود. یک نمونهٔ دیگر را در سرانجام قباد پیروز می بینیم. قباد سر دار

شایسته و پیروزمند خود سوفرای را میکشد، مردم میشورند و او را در بند میکشند و برای مجازات بهدست پسر سوفرای می سپارند. هرمز پسر انوشیر وان نیز نمونهٔ شاه بد و منفور است. با اینکه پدر ش

به او نو شته بو د که:

بزرگان و خردمندان راکشت، سردار لايق خود بهرام چوبين را تحقير کرد و «پنبه و مقنعه و دوکدان» براي وي فرستاد. ناچار فرياد نارضايي برخاست که: چينين شاه برگاه هرگز مباد

نه آن کس که گیرد از او نیز یاد!

بهرام چوبین که رستم روزگار خود بود قیام کرد و قیام او تا دورهٔ خسروپرویز هم ادامه یافت و آنچنان محبوب مردم شد که بعدها بهرام چوبیننامهها در سرگذشت او نوشتند.

از خسروپرویز هم بهسبب بیخردیها و هوسرانیها، فـرّ کـیانی دور شد. او را هم خلع کردند و کشتند.

در سراسر شاهنامه می بینیم اگرچه اطاعت از پادشاه سنّت است، اما این اطاعت مطلق و بی چون و چرا نیست. رستم همچون پدرانش حامی شاهان دادگری چون کیقباد و کیخسر و بود اما هنگامی که شاه بیدادگری چون گشتاسب، اسفندیار را می فرستد که او را دست بسته پیاده به درگاه کشاند، با بر شمر دن افتخارات خود و پدران خود می گوید: زمین را سراسر همه گشته ام بسی شاه بیدادگر کشته ام

**خودکامگی مایهٔ تباهی است** از نظر فردوسی قدرت مطلقه به ظلم و تباهی می انجامد. این درسی است که بهتر از همه جا آنرا از زبان کیخسرو بیان می کند. کیخسرو پادشاه آرمانی فردوسی است و همهٔ شرایط را برای یک فر مانروای خوب در خو دجمع دارد: گوهر (که از فرّیزدانی است)، نژاد (که از تخم پاک است)، هنر (که آمو ختنی است)، خرد (که شناخت نیک از بد است) جهانجوی از این چار بُد بی نیاز همش بخت سازنده بود از فراز

خالقي، ٣، ص ٣

کیخسرو حکیمی است دادگر، و پادشاهی او اوج پیروزی نیکی بر بدی است. در سلطنت پرجلال و شکوه خود دشمنان ایران را از میان برمیدارد. با کشتن افراسیاب مظهر نیروهای اهریمنی، انتقام خون سیاوش را میگیرد. آنگاه در اوج پیروزی و کامیابی که دیگر دشمنی در برابر خود ندارد، با خود میاندیشد که مبادا قدرت او راگمراه کند و مثل ضحّاک و جمشید به تباهی کشاند: روانـــم نـــباید کـــه آرد مـنی

بسداندیشی و کیش اهریمنی بسداندیشی و کیش اهریمنی شوم بدکنش همچو ضحّاک و جم که با تور و سلم اندر آمد به رزم بسهیکسو چو کساوس دارم نیپا دگرسو ز تسور، آن پسر از کیمیا چو کاروس و چون جادو افراسیاب چو کاروس و چون جادو افراسیاب بهیزدان شوم یک زمان ناسپاس بسهیزدان اندر آرم هراس ز مسن بگسلد فسرّه ایسزدی گسرایسم به کوری و راه بسدی خالقی، ۴، ص ۲۲۷

کیخسرو چند روز بزرگان را بار نمی دهد. آنگاه آنان را فرا می خواند و میگوید که برای رستن از عواقب اهریمنی قدرت، تصمیم دارد از سلطنت کناره گیرد. بزرگان با همهٔ عجز و لابهٔ فراوان موفق به منصرف کردن شاه نمی شوند. ناچار زال را از زابلستان فرا می خوانند. در برابر التماسها و اندرزها و تندزبانیهای زال باز هم کیخسرو در تصمیم خود پافشاری می کند و می گوید:

هر آنگه که اندیشه گردد دراز ز شــادی و از دولت دیــریـاز چو کاووس و جمشید باشم بـهراه چو ایشان ز من گـم شـود پـایگاه

ناچار ایرانیان تسلیم میشوند. کیخسرو پادشاهی را به لهراسب می سپارد و به هر یک از پهلوانان پاداشی درخور می دهد و گودرز را وصی خود میکند که گنجها و اندوخته های او را صرف آبادی کشور و آسایش نیاز مندان کند. آنگاه صحنه را ترک می گوید. فردوسی انوشیروان را هم مظهر دادگری می داند: چنان کز پس مرگ نوشین روان ز گفتار من داد او شد جوان

اما در اینجا هم می بینیم که فرمانروای خودکامه با همهٔ دادگری ممکن است خواسته یا ناخواسته دست به بیداد گشاید. نمونه اش زندانی شدن بوذرجمهر و کورشدن او در زندان، یا قتل بیجای مهبود وزیر و فرزندانش و کشتار مزدکیان به تحریک موبدان است.

چارهٔ دفع بلای خودکامگی تقسیم قدرت است. این را در سراسر شاهنامه می توان دید. از دورهٔ اساطیری پیشدادیان که پادشاه خود حکیم و پهلوان و رهبر قوم بود چون بگذریم، در ادوار بعدی قدرت مطلق بهدست پادشاه نیست. در دورهٔ کیانی تا پایان عصر کیخسرو پهلوانان شریک قدرت پادشاهاند، و از گشتاسب تا یزدگرد موبدان.

پادشاهان آسایش اینجهانی ایرانیان را تأمین میکردند و موبدان راه رستگاری آنجهانی را بهمردم نشان میدادند و هر دو نیرو در خدمت بهروزي و نيکسرانجامي ايرانيان بود.

در شاهنامه پادشاه مظهر استقلال کشور و حافظ ایران در برابر هجوم خارجی است. اعلام جنگ و صلح با اوست. پهلوانان در جنگ با دشمن فرمانبر دار او هستند، اما نوکر چشم و گوش بستهٔ او نیستند. پهلوانان در عین وفاداری بهشاه وجدان بیدار ملت و مظهر آزادگی و گردنفرازی هستند و اگر پادشاه از اصول صحیح شهریاری و دادگری پای فراتر گذار د در برابر او مردانه می ایستند.

نمونه های ایستادگی پهلوانان مخصوصاً رستم را در برابر شاهانی چون کاوس و گشتاسب و سخنان تند پهلوانان را خطاب به آن شاهان می بینیم.

وقتی کیکاوس با سبکسری و بهفریب ابلیس چهار عقاب را به تخت بست و بهنیروی آنها به آسمان رفت و در بیشهای در آمل بهزمین افتاد، گودرز او را چنین سرزنش کرد:

بدو گفت گودرز: «بسیمارستان تسو را جای زیسباتر از شارستان بهدشمن دهی هر زمان جای خویش نگویی به کس، بیهده رای خویش مه بارت چنین رنج و مسختی فتاد مسرت ز آزمسایش نگشت اوستاد مسرت ز آزمسایش نگشت اوستاد کشسیدی سسپه را بسهمازندران کشسیدی سسپه را بسمازندران نگر تما چه مسختی رسید اندر آن دگسرباره مسهمان دشسمن شدی منم بودی، اکنون برهمن شدی! به گیتی جز از پاک یزدان نماند به جنگ زمین مسربسر تساختی بسه جنگ زمین مسربسر تساختی کسمان نسیز پسرداختی!» کاوس جوابی ندارد. شر مسار می شود و از کاخ بیرون می رود. گردنفرازی پهلوانان را در برابر یک شاه سبکسر، در رفتار و سخنان رستم با کیکاوس، و همدلی پهلوانان با رستم می بینیم. روزی که سهراب لشکر به ایران کشید همهٔ امیدها به این بود که رستم از زابلستان بیاید و خطر دشمن را رفع کند. کاوس گیو را با نامه ای برای آوردن رستم فر ستاد. جهان پهلوان با همهٔ اصرار گیو در عزیمت شتاب نکرد. و چون دیر به درگاه رسیدند شاه برآشفت و به گیو فر مان داد که او را «بگیر و ببر زنده بر دار کن!» چون گیو این کار را نکرد این بار شاه به طوس فر مان داد: «که رو هر دو را زنده بر کن به دار!» طوس به رستم نزدیک شد، و دست تهمتن را گرفت:

رستم طوس را بر زمین افگند. از درگاه میرون رفت و سوار رخش شد و میگفت: «چو خشم آورم، شاه کاووس کیست؟ پرا دست یازد به من؟ طوس کیست؟ زمین بینده و رخش گیاه من است نگین گرز و مغفر کلاه من است سیرنیزه و تسبیغ یسار مین اند دو بیازوی و دل شهریار مین اند کیه آزاد زادم، نیه مین بینده ام یکیی بینده آفیریننده ام»

کاوس پذیرفت که بیجا خشمگین شده است و از گودرز خواست که در پی رستم برود و به هر زبانی که هست از او دلجویی کند. گودرز با سران سپاه به دنبال رستم رفتند. ستایشها از او کردند و گفتند: تو دانی که کاروس را مغز نیست به تندی سخن گفتنش نغز نیست بمتن گسر آزرده باشد ز شاه تهمتن گسر آزرده باشد ز شاه همو زان سخنها پشیمان شدهست همو زان سخنها پشیمان شدهست

یک بار دیگر هنگامی که رستم خبر کشته شدن دست پرورده اش سیاووش شاهزادهٔ بیگناه را می شنود، به آهنگ کین خواهی از تورانیان از نیمروز حرکت میکند. ابتدا به درگاه کاوس می رود و با خشم و خروش او را خوار می سازد:

که بر موج دریا نشینی همی از اندیشهٔ خرد شاه سترگ نیماند روان بسیزیان بررگ کسی کو بود مهتر انجمن کسفن بهتر او را ز فرمان زن! میاوش ز گفتار زن شد بهباد

خجسته زنی کو ز مادر نزاد!»

۸. مضمون بیت را حافظ چنین بازگفته:
 مکن درین چمنم سرزنش بهخودرویی چنانکه پرورشم می دهند می رویم

کاوس با شرمساری در برابر سخنان جهان پهلوان خشمگین جز اشکر یختن چارهای ندارد. رستم از آنجا به سراغ سودابه می رود، گیسوانش را می گیرد و می کشد و با خنجر به دو نیمش می کند و کاوس از جای خود نمی جنبد: نگه کرد کاوس در چهر اوی نگه کرد کاوس در چهر اوی نداد ایچ پاسخ مر او را ز شرم نداد ایچ پاسخ مر او را ز شرم ز به متن برفت از بر تخت اوی تهمتن برفت از بر تخت اوی ز پرده به گیسوی بیرون کشید ز پرده به گیسوی بیرون کشید

به خنجر بـهدو نـیمه کـردش بـهراه نــجنبید بــر تــخت کــاوسشاه خالقی، ۲، ص ۳۸۲

جهان پهلوان بزرگ یکبار دیگر در برابر خودکامگی شاه سبکسر بیخرد دیگری قرار میگیرد، و آن گشتاسب است. گشتاسب مردی زبون و آزمند و بی تدبیر، به گسترش دین بهی برخاسته است. و چون خود را سلطان غازی می پندارد، بیش از هر خودکامهای به خود حق می دهد که برای حفظ تاج و تخت و قدرت خود دست به هر کاری بزند.

پسرش اسفندیار خواستار تاج و تخت است. گشتاسب هر بار اسفندیار را به مأموریت خطرناکی می فرستد و وعده می دهد که چون کامیاب برگشتی تاج و تخت از آن تو خواهد بود. هر بار هم بدقولی می کند. آخرین بار در برابر تقاضای فرزند می گوید رستم در سیستان نشسته و چنانکه باید از من فر مانبر داری نمی کند و شرط کهتری به جای نمی آورد:

اسفندیار جوابهای خردمندانه میدهد. سوابق پهلوانی های رستم را برمی شمارد و می گوید رستم فرمان از کیخسر و دارد، اگر اعتبار فرمان کیخسر و را سست کنی فرمانهای تو هم بی اعتبار می شوند. گشتاسب نیرنگ باز که می خواهد به دست رستم از شرّ جاه طلبی فرزند آسوده شود، گوش شنوا ندارد. می گوید: اگر تخت خواهی همی با کلاه ره سیستان گیر و برکش سپاه چو آنجا شوی، دست رستم ببند بیارش به بازو فگینده کمند

اسفندیار برای رسیدن به تاج و تخت بی آرام و قرار است. اگرچه مثل همهٔ ایرانیان ستایشگر رستم است. اما چه توان کرد؟ سرپیچی از اجرای فرمان شاه هم روانیست. ناچار روی به سوی سرنو شت میگذارد و راهی سیستان می شود.

در سیستان پهلوان کهنسال و شاهزادهٔ جوان هر دو احترام دیگری را در دل دارد. هیچیک طالب جنگ نیست. گفتوگوها میکنند و هر یک هنرهای خود را برمی شمارند و راه آشتی میجویند. بهنتیجه نمی رسند. اسفندیار میگوید فرمان شاه است و باید اجرا شود. اما تو در بند نخواهی ماند. من پادشاه می شوم و گنج و سپاه و کشور در اختیار تو خواهد بود. جهان پهلوان مظهر آزادگی و سرافرازی ایرانیان است تن بهبند و ننگ نمی دهد. بهبندافتادن او اسارت روح ایران است. می غرّ دکه: چـه نـازی بـدین تـاج گشـتامیی بـدین یـاره و تـخت لهـراسـبی کـه گـوید بـرو دست رسـتم بـبند کـه گـوید بـرو دست رسـتم بـبند مـن از کـودکی تـا شـدستم کـهن مـن از کـودکی تـا شـدستم کـهن مـن از کـودکی تـا شـدستم مـون مـن از کـودکی تـا شـدستم مـون بـدینگونه از کس نـبردم مـخن مرا خواری از پوزش و خواهش است بروخیم، ع، ص ۱۶۷۵

سرانجام جنگ سرنوشت درمیگیرد. اسفندیار به تیر رستم جان می سپارد. و در واپسین دم رستم را بیگناه می شمارد و گناه را از گشتاسب می بیند:

روزی که تابوت اسفندیار به درگاه گشتاسب رسید خشم عمومی بر ضد او برانگیخته شد: بسزرگان ایسران گسرفتند خشم وز آزرم گشتاسب شستند چشم بسه آواز گفتند کسای شسوربخت چو اسفندیاری، تو از بهر تخت بهزابل فرستی، بسه کشتن دهی نود اندر جهان تاج بر سر نهی! سرت را ز تاج شهان شسرم بیاد بسه رفتن پسی اخترت گرم بیاد

پشوتن پسر گشتاسب هم او را بهباد نکو هش گرفت: به آواز گفت: «ای سر سرکشان ز ب\_ گشتن ک\_ارت آمد نشان تو زین با تن خویش بد کردهای دم از شیسهریاران بسرآورد.ای ز تسو دور شد فرّه و بخردی بسيابي تسو بسادافسره ايسزدي شکسته شد ای نامور پشت تلو از اینیس بود باد در مشت تو یے را بهکشتن دهی بهر تخت که نه تاج بیناد جشمت نه بخت! جهانی پر از دشمن و از بدان نسماند بهتو تباج تبا جاودان بدین گیتی اندر نکوهش بود بەروزشمارت يىزوھش بىود بروخيم، ۶، ص ۱۷۲۲

نه سیمرغ کشتش، نه رستم، نه زال تو کشتی مر او را، چو کشتی منال تـو را شسرم بـادا ز ریش سفید کـه فـرزند کشـتی ز بـهر امید جـهاندار پیش از تـو بسیار بـود که بر تـخت شـاهی سـزاوار بـود بـه کشـتن نـدادنـد فـرزند را نـه از دوده و خـویش و پـیوند را بروخیم، ۶، ص ۷۲۲

با این نمونه ها می بینید که شاهنامه ستایش شاهان نیست، ستایش ایران و ایرانیان و پهلوانان ایران است. هیچ پادشاهی در شاهنامه از رستم که نماد یک ایرانی آرمانی است بزرگتر نیست و این نکته در همان عصر فردوسی هم بر همگان روشن بوده است. از اینجاست که در حکایت تاریخ سیستان می خوانیم که محمود به فردوسی می گوید: «همهٔ شاهنامه خود هیچ نیست، مگر حدیث رستم»<sup>1</sup>. و نیز افسانه ای از همان روزگاران بر سر زبانها بوده و در منابع متعدد قدیمی نقل شده که رستم به خواب فردوسی آمد و گفت در فلانجا من گنجی نهفته ام، برو، بردار، و منت محمود را مکش. فردوسی آن گنج را برداشت و میان شاعران قسمت کرد و خود دیناری برنداشت.<sup>۲</sup>

**شهریاری و موبدی** پیش از این گفتیم که در شاهنامه شهریاری و موبدی دو قدرت جدا از هم است. شاهان وظیفهدار سازندگی و آبادانی و دادگستری و آسایش و نیکبختی اینجهانی مردماند و موبدان سامانبخش رستگاری آنجهانی

۱. سرچشمەھا، ص ۱۸۸. ۲ ۲ ۲ مانجا، ص ۲۴۱، ۴۹۱.

ایرانیان اند و این دو جدا از هم در خیر و صلاح جامعه می کوشند. این دو تعدّد قدرت مانعی در راه ظلم و خو دکامگی است. از بهم پیوستگی این دو نیر و تباهی و تیره روزی می زاید و خو دکامگی به اوج خود می رسد و مانعی در راه ظلم باقی نمی ماند. این بار ظلم و کشتار را فر مان یز دان فرا می نمایند.

در برابر دو قدرت حاکم، پهلوانانی چون کاوه و زال و رستم و گودرز، نماد روح ملی ایران و نمایندهٔ طبیعی مردم شناخته میشدند. پهلوانان در روز خطر نگاهبان ایران بودند. اگر دشمن خارجی حمله میکرد به جنگ می شتافتند و اگر از پادشاه کار ناروایی می دیدند در برابر او ایستادگی میکردند. قیام کاوهٔ آهنگر در برابر ضحاک و اندرزهای گودرز به کیکاوس و زال به کیخسرو و ایستادگی رستم در برابر کاوس و اسفندیار تجلّی خواست و ارادهٔ مردم بود.

نخستین نمونهٔ پیوستگی شهریاری و موبدی و بدفرجامی قدرت مطلقه را در سرگذشت جمشید می بینیم. جمشید پادشاه شایسته ای بو د. با ایجاد سامانی معقول در جامعه و پیشر فت دادن دانش و صنعت و معرفت در آبادی کشور و آسایش مردم کوشید. آهن را نرم کرد و آلات جنگی ساخت، نخرشتن و جامه دو ختن را به مردم آمو خت. چهار طبقهٔ جامعه: آتوربانان، جنگاوران، برزگران و صنعتگران را مشخص کرد. خشت زدن و کاربرد سنگ و گچ را معمول کرد و خانه ها و کاخها ساخته شد. گوهر ها جشن ایرانیان قرار داد. و بدین صورت تمدن بشری را بنیاد نهاد. عصر جشن ایرانیان قرار داد. و بدین صورت تمدن بشری را بنیاد نه د. مرگ جمشید عصر آسایش بود. نه بیماری بود، نه مرگ، نه اندوه. «ندیدند مرگ اندر آن روزگار».

مردی با ایـن شـایستگی سـرانـجام خـود و مـردم را بـهتیر هروزی کشانید. از آنجا که تنها بهشهریاری قانع نبود، دعوی مـوبدی هـم کـرد.

پیوند ایرانیان با جمشید گسسته شد و ضحاک ماردوش تازی بر ایران چیره گردید.

فردوسی اصل این داستان را از منبع خود گرفته و آن هم از یادگاران اساطیر باستانی است. اما چنین مینماید که در جزئیات روایت و در تعبیر «همم پادشاهی همم موبدی» به خلافت عباسی بغداد نظر دارد که سلطنت دیسنی و دنیایی را از آن خود می دانستند. به دنبال داستان در شرح ستمگریهای ضحاک نیز دو گونه نفرت بهم آمیخته است نفرت از ظلم و نفرت از چیرگی تازیان. گویی حکیم طوس خلیفهٔ تازی را در تصویر ضحاک مار دوش هم نشان می دهد.

نمونهٔ دیگر آمیختگی شهریاری و موبدی را در وجود گشتاسب می بینیم که مروّج دین بهی (شریعت زردشتی) است و به به انهٔ گسترش دین جدید به خودکامگی جهان را در خاک و خون می کشد. خاقان چین و ارجاسب تورانی را به دشمنی با ایران بر می انگیز د و پیشنهاد آشتی آنها را نمی پذیر د. حرمت رستم را که همهٔ عمر پشت و پناه ایران و ایرانیان بود نگاه نمی دارد و لشکر به سیستان می کشد و سرانجام هم فرزند دلاور خود اسفندیار را به دست رستم به کشتن می دهد و نفرت عمومی را از این سیاست او پیش از این بیان کر دیم.

گشتاسب در روایات زردشتی به عنوان نخستین پادشاه دین زردشتی و گسترانندهٔ آن و حامی زردشت چهرهٔ مقدّسی دارد. اما چهرهٔ او در شاهنامه آلوده به هوسهای نفسانی و خودکامگی و نیرنگبازی و پیمان شکنی است. و از آنجا که به امانت فر دوسی و نقل اصول داستانها ایمان داریم، با ملاحظهٔ این اختلاف داوری باید بپذیریم که چهرهٔ زشت گشتاسب خارج از خداینامهٔ رسمی پرداختهٔ ذهن عامهٔ مردم اواخر دورهٔ ساسانیان است که از قدرت طلبی موبدان و سختگیری آنان در حق آزاداندیشان به جان آمده بو دند و با ترسیم چنین چهرهٔ زشت اهریمنی از سلطان غازی دین زردشتی، از موبدان انتقام گرفته اند.

در عصر ساسانیان شهریاری و موبدی به هم پیوسته بود و موبدان میگفتند: **در گوهر بود در یک انگشتری** بروخیم، ۹، ص ۲۹۹۷

انوشیروان به تحریک موبدان، مزدک و صدهاهزار تن از مزدکیان را کشتار کردو این نقطهٔ سیاهی بر شهرت دادگری اوست. شاید منطق او این بوده که این کشتار فجیع مایهٔ جلوگیری از پراکنده اندیشی در کشور و به مخوردن نظم عمومی است. امّا این نتیجه حاصل نشد. مداخلهٔ موبدان در سیاست کشور و کشتار مانویان و مزدکیان آن آیینها را ریشه کن نکرد، بلکه با افزایش ناخشنو دی همگانی مقدّمات زوال ساسانیان را فراهم آورد. تا اینکه در ظهور اسلام ایرانیان ناراضی با همهٔ نفرتی که از تهاجم تازیان داشتند، اسلام را با آغوش باز پذیرفتند.

**بینش دینی فردوسی** دربارهٔ عقیدهٔ دینی فر دوسی بحث های فراوان شده است. حقیقت این است که گاهی هر محقق و نویسنده ای خواسته و ناخواسته در پی قراننی بوده که حکیم بزرگ را هم مشرب خود بشناساند. در این زمینه بیتهایی که از هجونامه مورد استناد قرار گرفته بی تر دید از فر دوسی نیست. در دیباچهٔ منظوم فر دوسی هم ابیات الحاقی هست. در ست ترین راه این است که بینش او را از مجموع شاهنامه و فضای فکری و اجتماعی خراسان در عصر او دریابیم.

آنچه مسلم است فر دوسی حکیمی است یکتاپرست و مسلمانی پاکاعتقاد و دوستدار خاندان پاک رسول اکرم(ص). نفرت او از تازیان هم منافاتی با مسلمانی او ندارد. این نفرت، هم از خاطرات کهن ملی و تاریخی که در ضمیر فردوسی و معاصرانش جایگزین بوده مایه میگیرد، و هم از ستمگریهای عمال خلافت و قبیلههای مهاجر تازی در خراسان که در عصر فردوسی موجب آزردگی و خشم عمومی بود. نفرت از تازیان قومی که فرزندان پیامبر خود را شهید کردند و خداوند در قرآن کریم به شدّت کفر و نفاق آنان اشاره می فرماید'، جدا از اعتقاد اسلامی شاعر بود.

این را نیز همهٔ محققان قبول دارند که فر دوسی شیعه بـوده، آنـچه محلّ بحث است این است که او متمایل به کدامیک از فرق شـیعه بـوده: زیدی، یا دواز دهامامی، یا اسماعیلی؟

پروفسور محمود شیرانی با اعتماد بهنسخههای متداول شاهنامه، با این استدلال که در دیباچهٔ منظوم ستایش حضرت علی با سه خلیفهٔ دیگر در کنار هـم آمده، فـردوسی را زیـدی شـمرده است.<sup>۲</sup> زنـدهیاد محیط طباطبایی نیز همین نتیجه را گرفته است.<sup>۲</sup> اما فراموش کردهاند که زیدیها فقط خلفای اول و دوم را قبول داشتند نه خلیفهٔ سوم را. بنابراین استدلال شیرانی و محیط ناپذیرفتنی است.

آقای دکتر احمد مهدوی دامغانی در مقالهٔ مفصّلی که زیر عنوان «مذهب فردوسی» در فصلنامهٔ *ایران*شناسی چاپ شده<sup>۴</sup> و لبریز از شور و علاقهٔ شدید او بهموضوع تحقیق و نشاندهندهٔ احاطهٔ کمنظیر بر تراریخ اسلام و علوم و معارف اسلامی و اصول و فروع مذاهب مختلفهٔ آن و تسلّط بر امّهات منابع دینی و ادبی و دواوین عرب است، استدلال کرده است که چون فردوسی از حضرت علی(ع) بهلفظ وصی<sup>۵</sup> بهمعنی «امام و خلیفهٔ منصوص پس از پیغمبر» تعبیر کرده است، بنابراین او شیعهٔ دوازدهامامی بوده است.

زندهیاد دکتر زریاب خویی در تحقیق مفصّلی که در فصلنامهٔ

۱. اَلاَعْرابُ اَشَدُّ کفراً ونفاقاً، سورهٔ ۹، آیهٔ ۹۸. ۲. چهارمقاله، ترجمهٔ عبدالحی حبیبی، کابل، ۱۳۵۵، ص ۱۱۱ـــ۱۸۳. ۳. فردوسینامهٔ مهر، ص ۶۳۵ـــ ۶۷۲. ۴. ایرانشناسی، سال پنجم. شمارهٔ ۱، بهار ۱۳۷۲، ص ۲۰ـــ۵۳. ۵. شاهنامه چاپ دکتر خالقی، ج ۱، حاشیهٔ ص ۱۰.

ایران نامه منتشر شده چنین نتیجه گرفته است که: «فر دوسی در مقدّمهٔ شاهنامه نوعی جهان بینی عرضه کرده است که با عقاید مسلمانان اهل سنّت و حديث و حتّى اشاعره و معتزله سازگار نيست و داستان آفرينش آسمانها و زمین و انسان، بدانگونه که در قرآن مجید و احادیث تفسير كنندة أن آمده است، در اين مقدّمه ديده نـمى شود. بـرعكس، ايـن جهان بینی بیشتر با عقاید حکمای اسماعیلی مطابقت دارد که در کتب حکمت اسماعیلی مانند راحة العقل و منابیع و زادالمسافرین آمده و اصل آن مأخوذ از افكار فلوطين، و نو افلاطونيان است. البتّه عقيدة رسمي اكثريت مسلمانان آن عصر این نبود و پیروان آن در خراسان و ماوراءالنهر تحت تعقیب بودند و مبلّغان در خفا به تبلیغ می پرداختند و بسیاری از آنها گرفتار شده و بهقتل رسیدهاند. بنابراین، مقدّمهٔ مذکور پسند خاطر ناسخان و کاتبان شاهنامه نبوده است که بیشتر بهدین رسمی زمان خود بودهاند. از این جهت در آن دست بر ده، جای ابیات را تغییر داده، ابیاتی بر آن افزوده و چهبسا ابیاتی هم از آن حذف کردهاند. این معنی با مقایسهٔ مقدمهٔ فردوسی در نسخ مختلف شاهنامه معلوم می شود که آشفتگی و اختلاف نسخ و تغییر و تبدیل در آن از دیگر جاهای شاهنامه بیشتر است»`.

استنباط آن استاد بزرگ در مورد آشفتگی دیباچهٔ منظوم شاهنامه کاملاً صحیح است. در توضیح علّت این آشفتگی ها پیش از این گفته ایم که دیباچهٔ موجود آمیخته ایست از دو دیباچهٔ جداگانهٔ دو تدوین شاهنامه، و قطعاً جهان بینی اسماعیلی مربوط به تدوین اول ۳۸۴ شاهنامه و سازگار با فضای فکری پیش از تسلّط محمود بوده است. در تدوین دوم کتاب، خود شاعر دیباچه را به صورتی درآورده بوده که مغایر با معتقدات محمود و اکثریت مردم زمانه نباشد. کاتبان قدیم که نسخی از دو تدوین

۱. دکتر زریاب خویی، نگاهی تازه بهمقدمهٔ شاهنامه، ایراننامه، سال دهم، شمارهٔ ۱، زمستان ۱۳۷۰، ص ۱۴ ـــ۲۲.

شاهنامه را در دست داشتهاند، در تلفیق دو دیباچه ضمن پس و پیشکر دن محتویات آن دو، ابیات سستی نیز خود ساخته و در لابلای دیباچه جای دادهاند. این را هم باید دانست که محمو د نسبت به شیعیان دواز دهامامی نظر کینه جویانهٔ شدیدی بدان حد که در حق شیعیان اسماعیلی داشت، نداشته است.

دربارهٔ دیباچهٔ منظوم این نکته هم گفتنی است که ظاهراً در نخستین نسخههای نزدیک به عصر فر دوسی بسیاری از کاتبان اصولاً به هر دلیلی که بوده هیچیک از دو دیباچه را در ابتدای شاهنامه نقل نمی کر ده اند. نسخهٔ اساس ترجمهٔ بنداری دیباچه را نداشته و از پادشاهی کیومرت آغاز می شده، نویسندگان مقدّمه های منثور دستنویسهای کهن هم دیباچهٔ منظوم را در دست نداشته اند، و این از آنجا استنباط می شود که مندرجات آنها با آنچه فر دوسی در سبب نظم کتاب سروده مغایرت دارد.

وقتی سخن از حکمت اسماعیلی به میان می آید، نویسنده این نگرانی را دارد که مبادا میان آن بینش علمی و اعمال قر مطیان اسماعیلی ار تباطی به ذهن خوانندگان بر سد. اولاً تمایل به حکمت اسماعیلی، غیر از داشتن اعتقاد به آن مذهب و پیروی از داعیان اسماعیلی و سر سپر دگی به خلافت فاطمی مصر است. ثانیاً پیش از این در بحث از تهمتهایی که اهل غرض به فر دوسی زده بو دند گفتیم که قر مطیها فقط شعبه ای از اسماعیلیان بو دند که با خونریزیها و خشونته ای ضدّاسلامی خود همهٔ اسماعیلیان را بدنام کر دند.

اسماعیلیان که بهنامهای گونه گون: باطنیان، فاطمیان، فداییان، ملاحده، تعلیمیه و جز اینها نامیده شدهاند، در واقع شعبههای مختلفی از یک جریان فکری و سیاسی بودند که تنها در اعتقاد بههفت امام با هم اشتراک داشتند. گسستن آنها از اهل سنّت هم بهقصد برانداختن خلافت عبّاسی و تأمین استقلال ایران بود که بهدست صفویه انجام گرفت. برای روشن شدن مطلب بهتر است حکیم فر دوسی را با حکیم ناصر خسر و شاعر بزرگ اسماعیلی بسنجیم. ناصر خسر و هم حکیم است، اهل خرد است، بزرگمردی است که مثل دیگر شاعران عصر خود در گرانبهای دری را در پای خوکان نریخته است. همین که در اعتقادات خود آن مایه پای فشرده، که از بیم جان آسایش خانمان را رها کرده و آوارهٔ بیغولههای یمگان شده است، کم فضیلتی نیست. امّا خرد او خرد ناب نیست. تجربهٔ زندگی پر فراز و نشیب او در برابر یک عمر آزادگی و آزاداندیشی حکیم طوس ملامت کردنی است.

حکیم اسماعیلی، تجارب زندگی و تحوّلات فکری خود را در قصیدهای بازمی گوید: از عاشقی های عهد جوانی و شادخواریهای بهاری و حرص مال اندوزی گذشته، آنگاه به ثنا گویی به درگاه پادشاه رفته است. آنجا جز درد و رنج حاصلی نیافته، ناچار به قیل و قال اهل مدرسه پناه بر ده است:

از مال شاه و میر چو نومید شد دلم زی اهل طیلسان و عمامه و ردا شدم تا چون بهقال وقیل و مقالات مختلف از عمر چند سال میان شان فنا شدم گفتم چو رشوه بود و ریا مال و زهدشان ای کسردگار باز بهچه مسبتلا شدم از شاه زی فسقیه چسنان بود رفستنم کسز بسیم مسار در دهسن اژدهسا شدم

بعد از این سرخور دگیها، سرانجام بهخلیفگان فاطمی مصر پیوسته، و سعادت دوجهانی را در ستایشگری آنان یافته، و ممدوحان را عامیوار ستایشها کر ده است. حکیمی که بر خو د می بالید و میگفت:

حق را ناگفته نگذاریم. این ستایش خلیفگان مصر هم از ناچاری و علی رغم خلافت بغداد (دشمن مستولی بر ایران) و امیران دستنشاندهٔ آن در ایران، و زائیدهٔ روح سرکش و سرافراز ایرانی بود. چنانکه در همان قصیده گفته است:

به هر حال گمنامی نسبی دیـوان نـاصرخسـرو، و شـهرت عـظیم شاهنامهٔ فردوسی نشانهٔ داوری مردم ایران در طی هزار سال است. فردوسی در فروع عقاید اسلامی خود هر نظری که داشته، از عزّت و عظمت او در چشم مانه میکاهد، و نه بر آن می افزاید. فردوسی را مردم ایران و اقوام خویشاوند و همفرهنگ با ما با هر بینش عقیدتی که دارند از آن خود می شمارند، و کنجکاوی و بحث بیش از این در این باره زائد است.

فراموش نکنیم که پیش از آنکه در عصر صفویه، تشیع مذهب رسمی ایران گردد، هر یک از بزرگان فرهنگ این سرزمین متمایل بهفرقهای از فرق اسلامی بودند. تا آنجاکه بهطور قطعی می توانیم بگوییم سعدی و نظامی و مولوی و نجم رازی و جامی سنّی بودند، رودکی و ناصرخسرو و نزاری اعتقاد اسماعیلی داشتند، و کسایی مروزی و غضایری رازی و قوامی رازی و تقریباً همه بزرگان بعد از قرن دهم شیعهٔ دوازده امامی بودند. همهٔ آنها هم امروز در چشم همهٔ ایرانیان با هر بینش مذهبی که داشته اند گرامی هستند.

## احترام بههمة اديان ديكر

وقار و شکوه شخصیت فردوسی، و فروغ دانایی او در سراسر شاهنامه نمایان است. او از فراز کاخ رفیع اندیشهٔ خویش، پیروان همهٔ آیینها را با یک بلندنظری و آسانگیری و بردباری و روشن بینی حکیمانه می نگرد.

او یک مسلمان پاکاعتقاد است و این رابطهٔ قلبی او با خداست. امّا از این بابت منّت بر کسی نـمیگذارد، و بـه هیچکس بـهسبب ایـنکه مـثل او نمی اندیشد کینه نمی ورزد. شـخصیّتهای داستانی خـود را از ایـرانـی و تورانی و شاه و گدا به یک چشم می نگرد و با ملاک انسانی بودن یا نبودن کارهای آنها دربارهٔ آنـها داوری میکند. اهـل تـعصّب و تـنگنظری و قشریگری و ستیزه با ادیان دیگر نیست.

یک نمونه از احترام او بهادیان دیگر را در داستان کید پادشاه قنوج

همی برکشند این از آن آن از ایس شوند آن زمان دشمن از بهر دیس از ایسن پس بسیاید یکی نامدار ز دشت سسواران نیسیز گزار یکی مسرد پساکسیزهٔ نسیکخوی بدو دیس پیزدان شود چارسوی بروخیم، ۷، ص ۱۸۲۰

اگرچـه دیـن اسـلام را مـفصّل تر و در چـهار بـیت و بـا تـعبیرات ستایش آمیز آورده، و هر یک از سه دین دیگر را بهطور ساده فقط در یک بیت یاد کرده، امّا معرّفی آنها هم عاری از ستیزه و بیاحترامی است.

با اینکه منبع اساسی فردوسی، شاهنامهٔ ابومنصوری از روایات دهقانان و موبدان زردشتی فراهم آمده بوده، در شاهنامه رنگ و نشان روشنی از هواداری از دینبهی نیست.

گفتیم که گشتاسب در روایات دینی زردشتی چهرهای محبوب دارد. او پشتیبان زردشت و گسترانندهٔ شریعت او بود، و با تورانیان که آیین آریایی پیش از زردشت را داشتند جنگها کرده است. امّا فردوسی از او چهرهای نادلخواه قدرتجوی مزوّر آفریده که برای حفظ تاج و تخت خود فرزندی مثل اسفندیار را به کام مرگ میفرستد و نام خود را بهننگ می آلاید.

فردوسی در برابر اسفندیار شاهزادهٔ زردشتی، با رستم پهلوان ملّی غیرزردشتی همدلی دارد. و در خواننده این احساس را برمیانگیزد که مرگ اسفندیار با تیر رستم پیروزی گردنفرازی و آزادگی ملی بر استبداد و قشریگری زردشتی است. این نکته هم مهم است که دو پهلوان در گفتوگوها و خودستاییها، حریف را به سبب پیروی از آیینی دیگر سرزنش و نکوهش نمیکنند. محقّقان داستان رستم و اسفندیار را خرارج از خرداینامهٔ رسمی دانسته، و پرداختهٔ عرامهٔ مردم ایران برای انتقامگیری از قردرتنمایی موبدان زردشتی، در اواخر عصر ساسانیان شمردهاند.

Ε

جلوهٔ دیگری از روح مدارا و تسامح و تساهل در شاهنامه در اداستان مزدک دیده می شود. مزدک در نظر موبدان زردشتی منفور و مردود بوده، همان داوری به دورهٔ اسلام هم رسیده و در بسیاری از منابع از جمله در سیاستنامهٔ خواجه نظام الملک دیده می شود. اما فر دوسی از او چهرهای نیکخواه و طالب عدالت ترسیم کرده است.

ما امروز آگاهیهای درستی دربارهٔ آیین مزدک نداریم. زیرا نوشتههای خوداو و پیروانش چه در کشتار عام آنان در عصر انوشیروان و پچه در اوائل دورهٔ اسلامی از میان رفته، و آنچه در منابع هست نظر موبدان است که بعدها به دورهٔ اسلامی راه یافته است.

این قدر می توان دانست که مزدک در سالهای قحطی و گرسنگی برنامهٔ اصلاحاتی را به قباد ساسانی پیشنهاد کرده بوده که باگرفتن خراج از توانگران و کمک به مستمندان از اختلاف طبقاتی و ناخشنو دی همگانی کاسته شود. موبدان و اشراف خسرو انوشیروان را واداشته اند که او و پیروانش را از میان بردارد.

فر دوسی برعکس کسانی چون خواجه نظامالملک با نظری مساعد از مزدک نام میبرد:

> بیامد یکی مىرد، مىزدک بـــهنام سخنگوی و بادانش و نــیکنام گرانمایه مـردی و دانش.پــژوه قـــباد دلاور بـــدو داد گــوش

همی گفت هر کو توانگر بـود تــهیدست بـا او بـرابـر بـود

جلسهٔ محاکمهای در حضور قباد برپا می شود. از دفاعیات مزدک چیزی در جایی نمانده است. رسم هم نبوده و نیست که حرف محکومشدگان در جایی ثبت و نقل شود. ولی آنچه در شاهنامه موبد از گیناه میزدک و بدعت گذاری و «ناخرّم آیین» او برمی شمارد تنها برابرشمردن مردم بوده است: جسنين گيفت ميوبد بيه پيش گيروه بسبه مزدک کسه ای مسرد دانش پسژوه چــو مــردم بــرابــر شـود در جـهان نــــباشند پـــيدا كـــهان و مــهان کسه بساشد کسه جسوید در کسهتری چگرونه تروان سراختن مسهتری؟ کـــه بــاشد مـرا و تــو را کــارگر چسو مسردم جسدا مساند از به بستر؟ کسی کو مُرَد جای و چیزش که راست جو شد شاه با کارگر هم دو راست؟ جهان زبىن سىخن پىاك ويىران شىود نسباید کسه ایسن بسد بسه ایران شود هسمه کسدخدایسند مسزدور کیست؟ هـــمه گــنج دارنــد، گـنجور كـيست؟ بروخيم، ٨، ص ٢٢٩٩ ــ ٢٣٠۶

در سخن فردوسی این صداقت هم هست که هرگز به پیروان ادیان مختلف دروغ نمی بندد و از زبان آنها همان را نقل میکند که اعتقاد خود الهامند. برای نمونه دامندان تومنراد پستر اتومنیزوان را ببینیم. او از مادری ترسا بهدنیا آمده بود، و دین ترسایی داشت.

وقتی انوشیروان بیمار میشود، نوشزاد آشوبی برمیانگیزد. نامهای بهقیصر روم مینویسد و خود را تابع او اعلام میکند، و مسیحیان دور او را میگیرند.

انوشیروان نامهای آمیخته از تدبیر جهانداری و عاطفهٔ پدری بهرامبرزین نگهبان تیسفون مینویسد و از او میخواهد که هواخواهان نوشزاد را سرکوب کند. اما او را نکشد و در ایوان خودش زندانی کند و موجبات آسایشش را فراهم سازد. سردار انوشیروان شاهزاده را اندرزها می دهد و چنین جواب می شنود:

مسرا دیسین کسری نیباید هسمی دلم مسوی مسادر گسرایسد هسمی کسه دیسن مسیحا شد آیسین اوی نگردم مسن از قسرّ و از دیسن اوی مسیحای دیسندار اگسر کشسته شد نسه قسرٌ جسهاندار از او گشسته شد سوی پساک یسزدان بشد باز پساک سوی پساک یسزدان بشد باز پاک اگر من شوم کشته بس بساک نیست که زهریست کش هیچ تریاک نیست بروخیم، ۸ ص ۲۳۶۳

ناچار جنگ درگرفت، شورشیان شکست خوردند، نوشزاد زخمی گران برداشت و بر خاک افتاد. اسقف را خواست و وصیّت کرد که او را به آیین مسیح به خاک سپارند. وقتی سردار فاتح وصایای نوشزاد را از اسقف پرسید جواب شنید: کنون جان او با مسیحا یکی است همان است کاین کشته بر دار نیست بروخیم، ۸ ص ۲۳۵۴ \_ ۲۳۶۶

فر دوسی این را هم ناگفته نمیگذار د که مسیحیان جندشاپور جنازهٔ شاهزادهٔ نافر مان را با جلال و شکوه به خاک سپر دند.

در داستان مرگ یزدگر دسوم هم جلوههای گونه گونی از رویارویی خیر و شر و عواطف انسانی و مهر ورزی و همدر دی با پیر وان ادیان دیگر را می بینیم. ماهوی سوری که آهنگ کشتن یزدگر د را داشت اندر زهای موبدان و اطرافیان را نشنید. به دستور او یز دگر د به دست آسیابان کشته شد و جسدش را در رو دخانهٔ زرق انداختند. فر دای آن روز راهبان ترسا (نه زر دشتیان) پیکر او را از آب گرفتند و به احترام در دخمه نهادند و سوگواریها کردند. ماهوی کسانی را فرستاد که ترسایان را کشتند و تاراج کردند. آنگاه بیژن ترک فر مانروای سمر قند ماهوی را گرفت و او را ملامتها کرد و به انتقام خون یز دگر د بند بند اندامهایش را برید و با سه پسرش در آتش بسوخت. بیان فر دوسی در شرح کیفریافتن ماهوی جنایتکار با رضایت خاطر همراه است.

## رازهای ناکشوده

شاهنامه آیینهٔ احوال ایرانیان قرن چهارم است، روزگاری که ایرانیان در نومیدی و ناایمنی و سیهروزی بسر میبردند و از دوسوی اسیر ظلم و تاراج انیران بودند. در آن حال فرّ و شکوه باستانی کشور خود را بهیاد می آوردند و غرق حیرت می شدند که چگونه آن عظمت و جلال ناگهان در برابر تندباد حوادث فرو ریخت.

غافل از علتهای اساسی، تنها سرنوشت را مایهٔ آن شکست، و مقدمهٔ

خواری و تبهروزگاری خود می شمردند. از اینجاست که در سراسر شاهنامه همراه با روح حماسی داستانها، سرانجام غم آلود حادثه ها را می بینیم. شاهنامه با مرگ رستم پور هرمزد آخرین سردار ایرانی و مرگ یزدگرد آخرین شهریار پایان می گیرد. مجموع آن به صورت غمنامه ای در می آید که حکایت ناپایداری جهان است.

شاهنامه سراسر بیان در دهای جاو دانهٔ آدمیان است که در هر زمان و مکانی جانهای آزاده و بیدار را می آزار د. معماهای ناگشو دهٔ گیتی از مرگ و نیستی و بیداد و کین و آز طرح می شود. معماهایی که کسی از راز آنها آگاه نیست.

درونمایهٔ داستانهای شاهنامه بخت و سرنوشت است، و همهٔ ستمها به چرخ، سپهر، روزگار، زمانه نسبت داده می شود. این عقیده از یکسو یادگاری از آیین زروانی است که در اواخر ساسانیان در ایران رواج داشت. و اگرچه بعد از اسلام آن اعتقادات برافتاد، امّا رسوبات آن در اذهان برجای ماند، و برافتادن ناگهانی دولت ساسانی آن تصوّر را قوت بخشید.

از دگرسوی از اینکه شاعر همه عمر در حال وهوای تاریخ و داستانهای گذشتگان میزیست، سرانجام غم آلود شهریاران و پهلوانان محبوبش چون ایرج و سهراب و سیاوش و رستم و کیخسرو معمّای گیتی و حیات را اشتغال ثابت ذهنی او قرار داده بود که فیلسوفان دربارهٔ آن پرگوییها میکردند امّاگرهی از کار نمیگشودند.

حکیم نازکدل خردمندکه دلی لبریز از مهر و عاطفهٔ انسانی دارد، از سرانجام پهلوانانش غمگین است و می بیند که خود نیز همان سر نوشت را دارد. وقتی ایرج بهدست برادر سنگدلش تور کشته می شود می گوید: جسهانا برروردیش در کنار وز آن پس ندادی بهجان زینهار نهانی ندانم تو را دوست کیست؟ بسرین آشکسارت بسیاید گسریست خالقی، ۱، ص ۱۲۱

آنجاکه رستم میفهمد دشمنی راکه جگرگاهش را دریده سهراب پسر خود اوست و میخواهد خود را هم بکشد، گودرز کشواد دلداریها میدهد و میگوید: شکاریم یکسر همه پیش مرگ سر زیر تاج و سر زیر ترگ

خالقي، ٢، ص ١٩١

آنجاکه سیاوش بیگناه کشته می شود سرگردانی خود را از کار گیتی چنین می سراید: چپ و راست هر سو بتابم همی سر و پای گیتی نسیابم همی یکی بد کند نیک پیش آیدش جهان بنده و بخت خویش آیدش یکی جز به نیکی جهان نسپرد خانقی، ۲، ص ۲۵۸

وقتی که شیرویه پسر پرویز بر ضد او می شورد و خسرو می گریزد و سپاهیان کاخش را تاراج می کنند حیرت خود را از کار و راز جهان چنین بازمی گوید: چه جوییم از ایس گنبد تیز کرد کسه هرگز نیاساید از کردکرد یکی را همی تماج شاهی دهد یکی را بهدریا به ماهی دهد یکی را برهنه سر و پای و سُفت نه آرام و خورد و نه جای نهفت یکی را دهد نوش از شهد و شیر بیکی را دهد نوش از شهد و شیر یکی را کند خوار و زار و نرزد یکی را کند خوار و زار و نرزد نه پیوند با آن نه با اینش کین نه پیوند با آن نه با اینش کین مرانجام هر دو به خاک اندرند به تاریک جای مغاک اندرند ۲۹۰۵ بروخیم، ۹، ص ۲۹۰۵

چکیدهٔ حکمت فر دوسی این است که جهان ناپایدار است، و راز جهان بر کسی آشکار نیست. این احساس را صوفیان هم دارند که سرنوشت را حکم ازلی می شمارند. جز اینکه آنان تسلیم قضا و قدرند و چارهٔ کار را در پناهبر دن به عزلت و انزوای خانقاه می شمارند و راه رضا و تسلیم می سپارند. امّا پهلوانان شاهنامه بر آنند که چون جهان ناپایدار است بهتر این است که این چندروزه را خوش بگذرانیم: که روزی فراز است و روزی نشیب کم روزی با نهیب نهیب همان به که با جام گیتی فروز علقی، ۲، ص ۱۰۱

جهان شاهنامه سراسر تکاپو و شادی و عشق بهزندگی و بهرموری

از مواهب جهان است. شاهان و پهلوانان در روز خطر، هنگام هجوم دشمن سراپا غرق کار و کوششاند، در آن میان هر وقت خوش که دست دهد مغتنم می شمارند و بساط عیش می گسترند و تن و جان را برای نبر د فر دا آماده می کنند.

خیام و حافظ هم پیرو حکمت دانای طوسانـد. هـمهٔ ربـاعیهای اصیل خیام حامل این پیاماند. نیازی نیست که شواهد زیادی بیاوریم. پس این سه بیت را از حافظ بخوانیم:

کان شاهد بازاری وین پردەنشین باشد

هر وقت خوش که دمت دهد مغتنم شمار کس را وقوف نیست که پایان کار چیست؟ \* بیاور می که نتوان شد ز امباب طرب محروم بهلعب زهرهٔ چـنگی و بـهرام سـلحشورش

گلههای فردوسی و پهلوانانش از سپهر و زمانه دردی انسانی و شاید تا اندازهای هم برگرفته از منابع اوست که تحت تأثیر عقاید زروانی بودهاند. در یک جا که از پیری و بیمهری زمانه می نالد، سپهر جوابش می دهد که من گناهی ندارم و خود آفریدهٔ ضعیف جهان آفرینم. حالا چند بیت از آن قطعهٔ دلپذیر را که وصف حال شاعر در روزگار پیری است بخوانیم.

الا ای بـــرآورده چـــرخ بــلند چــه داری بــه پیری مـرا مسـتمند چــو بـودم جـوان بـرترم داشـتی بــه پیری مــرا خــوار بگـذاشـتی هسمی زرد گردد گل کامگار همی پرنیان گردد از رنج، خار دوتایی شد آن مسرو نازان بهباغ همان تیره گشت آن گرامی چراغ پسر از برف شد کوهسار مسیاه پسر از برف شد کوهسار مسیاه مسمی لشکر از شاه بیند گناه بیند گناه بیند گناه پسر از دردم از رای تاریک تسو وفا و خرد نیست نزدیک تو پسر از دردم از رای تاریک تسو مسرا کاش هرگز نسپروردیی پسر ورده بسودی، نیازردیی

سپهر به شاعر جو اب می دهد: چسنین داد پسامخ مسپهر بسلند کسه ای پسیر گویندهٔ بسی گزند چرا بینی از من همی نیک و بد چسنین نساله از دانشسی کی مىزد تسو از مسن بسهر باره ای برتری روان را بسهدانش هسمی پسروری بدین هر چه گفتی مرا راه نیست بدین هر چه گفتی مرا راه نیست مسن از آفسرینش یکی بستدهام مسن از آفسرینش یکی بستدهام پسسر متندهٔ آفسسرینندهام بر اندازه زو هر چه خواهی بخواه

گله از روزگار موضوع رایجی در شعر فارسی بوده، اما آنچه

فردوسی از زبان سپهر بیان کرده بعد از او در شعر ناصرخسرو هم آمـده است:

چون قصیدهٔ ناصرخسرو هم در بحر متقارب است محتمل است که حجت خراسان مضامین شعر خود را از حکیم طوس گرفته باشد. پیش از این گفتیم که خیام هم پیرو حکمت فر دوسی است. پس مضمون ابیات فر دوسی را در این رباعی خیام هم بخوانیم: نیکی و بدی که در نهاد بشر است شادی و غمی که در قضا و قدر است با چرخ مکن حواله کاندر ره عقل

چکیدهٔ پیامهای شاهنامه نزدیک بهپایان کتاب در نامهٔ اندوهبار و دلگداز رستم پورهرمزد سردار ایران بهبرادرش پیش از جنگ قادسی آمده است. نیازی بهنقل آن نامه که از عالی ترین سرودههای فردوسی و انعکاس احساسات مردم ایران در روزگار اوست نمی بینیم زیرا هر ایرانی که با شاهنامه آشناست بیشتر ابیات آن را از حفظ دارد.

## •

## ارزش والاي شاهنامه

همه بزم و رزم است و رای و مخن گـــذشته بســی کــارهای کــهن

شاهنامه گنجینهٔ میراث چندهزار سالهٔ ملت و کشور ایران و دایرةالمعارف خرد و اندیشه و فرهنگ ایرانیان است.

مجموعهای از کهنترین خاطرات قومی و اعتقادات و وضع اجتماعی و زندگی طبقات گونه گون مردم، ژرف ترین اندیشه های فلسفی و احساسات حماسی و غنایی، آیینهای جشنها و بار عامها و تشریفات مهمانیها و پذیراییها، مراسم باشکوه استقبال از بزرگان و سرداران، پذیرفتن سفیران، جنگها و لشکرآراییها و جنگافزار ها و سازهای جنگی و بزمی و سرگرمیها از بزمها و شادخواریها و شکار ها و چوگانبازی و تیراندازی و نرد و شطرنج، و فرهنگ عامه و آیینهای زادروزها و سوگواریها، که برخی از آنها تا روزگار ما برجای مانده، و آنهمه بازگوی تمدّن عصر ساسانی است.

با ایـنکه فـردوسی از مـنابع مـتعددی بـهره گـرفته، و شـاهنامه مجموعهای از داستانهای متنوع است، نـبوغ و قـدرت فکـری و هـنری فردوسی داستانهای پراکنده و روایتهای تاریخی را با چنان هنرمندی شگفت آوری به هم پیوند داده که مجموعهٔ آنها و حدت کامل دلپذیری دارد. و روح واحد و جهان بینی واحد و زبان واحدی از آغاز تا انجام در سراسر شاهنامه مشهود است.

مرکز این مجموعه سرگذشت ایران و فراز و نشیبهای حیات این ملت است و شاهان و پهلوانان و مردم جایجای با بیان خود نشان میدهند که همچون افراد یک خانواده گذشتهها را بهیاد دارند و هـر یک خـود را وارث گذشتهها میداند.

پیش از این گفتیم که فردوسی شاهنامه را در مدتی بیش از چهل سال سروده، و برخی داستانها را بهصورت مستقل ساخته بوده، و بعدها آنها را در کنار هم جای داده است. با اینهمه و حدت اندیشه و بیان در سراسر شاهنامه چنان است که جهان بینی فردوسی در طی عمر از جوانی تا سالخوردگی تغییر نیافته، و گویی منظومهای به این عظمت در مدت محدودی سروده شده باشد. مثلاً تصویری که از شخصیتهای معروف شاهنامه نمایان است در سراسر کـتاب یکسان است. رستم از کودکی تا پیری و مرگ همان پهلوان شکستناپذیر و حافظ و غمخوار ایران است، و افراسیاب همان ظالم ویرانگر مظلومکش و دشمن آشتی ناپذیر ایران.

فـــردوسی گـذشتهٔ ایـران را بــهصورت سـرگذشت مــنسجم بهمپیوستهای دیده، و داستان بی آغاز و انجام جهان و آدمی را که بخشهای آن در اصل ارتباط کمتری با هم داشته، در قالب سرگذشت ایران ریخته است.

شاهنامه را محققان بهسه بخش تقسيم كردهاند:

۱ ــ دورهٔ اساطیری: از کیومرٹ (نخستین بشر و نخستین پادشاہ) تـا ظهور فریدون

۲ \_ عهد پهلواني: از قيام كاوه تا مرگ رستم

۳ ـ عصر تاريخي از اواخر عهد کيان بهبعد فردوسي اينهمه را با ديد ايراني بيان کرده، و ايـن و يـژگي حـماسهٔ فردوسي را از ديگر کتابهاي ادب و تاريخ متمايز مي سازد.

بخش اساطیری که بعد از دیباچهٔ منظومی در آفرینش جهان و بشر، آغاز می شود روایت افسانه ای سلسلهٔ پیشدادیان و شرح آغاز تمدن بُشری و پیشرفت تدریجی آن است. و بطوری که در تکوین حماسهٔ ملّی ایران گفته ایم ریشه های کهنی در گذشتهٔ اقوام آریایی دارد و خاطرات مشترک ایرانیان و هندوان در زیستگاه پیشین آنهاست. در این دوره پادشاهان مظهر دادگری و رهبر و آموزگار مردم اند، و ظهور و پیشر فتهای تمدن قدم به قدم به دست آنها انجام می گیرد. در این عصر نبر د جاودان نیکی و بدی در قالب جنگهای پادشاهان با دیـوان (که ظاهراً بـومیان فیرآریایی این سرزمین بو ده اند) بیان شده است.

در دورهٔ اساطیری پادشاهی جمشید و دگرگشت شخصیت او از پادشاهی دادگر بهخودکامهای خودبین، و چیرگیِ هزارسالهٔ ضحّاک ماردوش (که خاطرهای از استیلای درازمدت قوم سامی بر ایران تصوّر شده است) جاذبهٔ بیشتری دارد.

فریدون بر تخت مینشیند و جهان را میان سه پسرش سلم و تور و ایرج تقسیم میکند. ایران ارزندهترین بخش نصیب ایرج میشود. دو برادر بر او رشک میبرند و او را میکشند. این حادثه انگیزهٔ جنگهای دیریازی میان ایرانیان و تورانیان میشو دکه بُنمایهٔ آنها سرنوشت و انتقام است. بدین صورت حماسهٔ جاودانی ایران پدید می آید.

فریدون تاج و تخت را بهنبیره خود منوچهر وا میگذارد و او را بهسام میسپارد و از اینجا خاندان پهلوانان سیستان وارد تاریخ داستانی ایران میشوند و جنگها و دلاوریهای آنان اساس حماسهٔ ملی میگردد و پادشاهان در درجهٔ دوم قرار میگیرند. بخش کیانیان، تاریخ افسانهای ایران و حاوی داستانهای پهلوانی است. پهلوانیها با پیروزیهای رستم دستان اوج میگیرد و با شکست و مرگ رستمی دیگر رستم پورهرمزد در جنگ قادسی پایان می پذیرد. با همهٔ ارزشی که مجموع شاهنامه دارد، ارزنده ترین بخش آن از نیظر هنری قسمت کیانیان و داستانهای پهلوانی است که در آنها ایران پرستی و کین خواهی و دلاوری و صفات والای انسانی سخن فر دوسی را به اوج کمال رسانیده است.

قسمت تاریخی شاهنامه از شکست و مرگ دارای کیانی و استیلای اسکندر آغاز می شود. پادشاهی اسکندر مثل همه اسکندرنامه ها در شاهنامه هم بر مبنای کتاب کالستینس دروغین است که در **شاهنامهٔ** ابومنصوری وارد شده بوده است. اسکندر در شاهنامه چهرهای نامطلوب و در اسکندرنامهٔ نظامی و مقلدان او چهرهای مطلوب دارد.

فردوسی تاریخ اشکانیان را در چند بیت بهاشاره آورده و گفته است:

چو کوتاه شد شاخ و هم بیخشان نگوید جهاندیده تریخشان از ایشان بهجز ترام نشنیدهام نه در نرامهٔ خسروان دیدهام

معلوم می شود تاریخ اشکانیان در خداینامگ نیامده بوده، و علّت اصلی هم این بوده که هر سلسله می کو شد خاطرات سلسلهٔ پیشین را از حافظه ها بزداید. از آن گذشته عدم مرکزیت در قلمرو اشکانیان که والی هر ناحیه عنوان شاه داشته است، و نیز شاید متهم بودن آنان به دوستداری فرهنگ یونانی سبب گردیده که خداینامگ از شرح تاریخ روزگار آنان خالی بماند. در عوض از راه خاطراتی که سینه به سینه نقل می شده، شاهان بزرگ آن خاندان به صورت پهلوانان دورهٔ کیانی وارد داستانهای ملی شدهاند.

## ارزش تاریخی شاهنامه

قسمت اصلی تاریخی شاهنامه دورهٔ ساسانیان است که اگرچه از نظر شکوه حماسی بهپای دورهٔ پهلوانی نمیرسد، در مقابل از منابع معتبر تاریخ ساسانیان شمرده میشود.

در *خداینامگ* که در اواخر عصر ساسانی تألیف شده بوده، اطلاعات رسمی از حوادث آن دوره و اسناد و خطابه های جلوس پادشاهان موجود بوده و قسمت عمدهٔ آنها به شاهنامهٔ ابو منصوری منتقل شده بوده است. از آن گذشته چنین می نماید که قصّه ها و خاطره های پراکنده ای از پادشاهان بزرگ چون آسایش و شادخواری عصر بهرام گور، و برقراری نظم و قانون و پیشر فت های فر هنگی در روزگار انو شیروان و حوادث و جنگها و شور شهای عصر خسر و پرویز و هو سبازیها و خوشگذرانی های آن پادشاه زبان به زبان می گشته، یا به صورت مکتوب در دست بوده است.

شاید از اینهمه در تدوین منبع اصلی فردوسی شاهنامهٔ ابومنصوری استفاده شده بوده، یا خود فردوسی آنها را از منابع گونه گون گرفته، و بهنظم درآورده است.

بخش پادشاهی ساسانیان در شاهنامه، گذشته از در برداشتن قصّههای لطیف، لبریز از مواد سودمندی از وضع زندگی طبقات مختلف مردم و سیاست و کشورداری ایرانیان و پندهای حکیمانهٔ شاهان و دانایان است که محققان تاریخ تمدن ایران هرگز از مراجعه بدانها بینیاز نخواهند بود. مخصوصاً آخرین قسمت شاهنامه از پادشاهی انوشیروان بهبعد، منبع معتبری برای تاریخ آن سالها و آیینهٔ فرهنگ ایران در عصر ساسانی است. باغروب عصر طلایی ۴۸ سالهٔ انوشیروان، که در سایهٔ خرد و تدبیر او و کارگزاران شایسته اش، ایران از نظر فرهنگی و سیاسی و نظامی درخشان ترین سالهای روزگار باستان خود، سالهای حکومت نظم و قانون و عدالت و شکفتگی فکری و فرهنگی خود را میگذرانید مقدّمات زوال ایران پدیدار می شود.

هرمز چهارم فرزند و جانشین انوشیروان با بی تدبیریها و برکنارکردن و کشتن سرداران شایستهٔ لشکر و بزرگان خردمند کشور، و برکشیدن ناسزایان و ناآزمودگان موجبات دلسردی و ناخشنودی همگان خاصه سپاهیان را فراهم آورد و به عصیان بهرام چوبین سردار دلاور انجامید. بزرگان کشور نیز بر ضدّ هرمز برخاستند و او را برکنار و نابینا کردند و بعد کشتند.

خسرو دوم، پرویز بر جای پدر نشست. اما از بهرام چوبین سردار شورشی شکست خورد و بهروم گریخت و با سپاهی که امپراطور روم در اختیار او گذاشته بود به ایران آمد و بهرام چوبین را شکست داد و از نو بر تخت نشست. با همه شایستگی هایی که در سالهای نخستین سلطنت نشان داد و پیروزیهای درخشانی که در جنگ با رومیان به دست آورد، به علت شکستی که از رومیان خورد و به تیسفون گریخت و رفتار ناپسندش با سرداران بزرگ محبوبی چون بهرام چوبین و شهربراز اعتبار خود را از دست داد و شورش عمومی پدید آمد.

بهسرگذشت پرویز اندکی بیش از حدّ انتظار میپردازیم، زیرانمونهٔ قدرت و دقّت فردوسی در تاریخسرایی و روشنبینی و خردمندی او در تحلیل حوادث و سرشار از احساسات لطیف انسانی اوست، و نظیر آنرا شاید فقط در برخی قسمتهای *تار*یخ بیهقی توان یافت. بزرگان پایتخت پرویز را برکنار کردند و پسرش شیرویه را بر تخت نشاندند و خواستار اعدام او شدند. مهر فرزندی مانع از آن بودکه شیرویه به آسانی به مرگ پدر تن دردهد. و می خواست لااقل اتهامات پدر به او ابلاغ شود و فرصت دفاع به او داده شود. بنا شد دو تن از بزرگان پیام شیرویه را به پرویز برند و گناهان او را بر شمارند و از او جواب بگیرند.

پیام شیرویه و جواب پرویز نکات باریک و تاریک سیاست و حوادث آن سالها را روشن میکند که در منابع دیگر نیامده است. شیرویه میگوید تو پدرت راکشتی، گنجها آکندی، با لشکرکشیهای بیحاصل بهچین و روم جوانان را از بر و بوم و پیوند خویش دور نگه داشتی، دار مسیحا را بهقیصر روم بازپس ندادی و همه مسیحیان را بر ضدّ ایران برانگیختی، فرزندان خود را شب و روز در زندان نگه می داشتی، مردم از بیم تو شبها خواب راحت نداشتند.

پاسخی که پادشاه زندانی به فرزند خویش پادشاه جوان می دهد، پدرانه و دلنشین است. او گزارشی از دقایق سیاست داخلی و خارجی خود را بازمی گشاید و درس کشور داری به آیندگان می دهد. پیام شیرویه و پاسخ پرویز از اسناد معتبر تاریخی است و نکات میهمی از تاریخ و فرهنگ ما را در بر دارد و تر دیدی نیست که از اسناد مکتوب به دست فر دوسی رسیده، امّا دقایق و ظرایفی که فر دوسی در بیت بیت سخن نشانده از عالی ترین نمونه های قدرت شگرف اندیشه و بیان فر دوسی است.

پرویز سخنان خود را بدینسان بهپایان میبرد: درست است گفتار خوانستدگان جسهاندیده و یساک دانسندگان

دکتر محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال از عصر ساسانی به عصر اسلامی، انتشارات یزدان، ۱۳۷۲، ص ۳۰۷–۴۱۵.

که چون بخت بیدار گیرد نشیب ز هر گونهای دید باید نهیب چو روز مهی بر کسی بگذرد اگر بازخواند، ندارد خرد پیام من این است سوی جهان پیام من این است سوی جهان شما نیز پدرود باشید و شاد ز مین نیز بر بد نگیرید باد

دو فرستاده با چشمان گریان بازگشتند و پیام پدر را بهفرزند رسانیدند چو بشنید شیرویه بگریست سخت. گروه شورشی شیرویه را برای کشتن پا ر در فشار گذاشتند و او پایداری می کرد. دستور داده بو د در زندان از او شاهانه پذیرایی کنند. بزرگان و سرکر دگان شورشی از آن می ترسیدند که خسر و پر ویز دوباره به سلطنت برگر دد و از آنها انتقام بگیرد. به شیرویه می گفتند آخرین بار است که به تو می گوییم: دو پادشاه بر یک تخت نگنجند. همگان به کشتن او مصمم بودند امّا کسی جرأت این کار را در خود نمی دید، تا مر دی را یافتند:

یسر از خاک پای و شکم گرسنه سسر مسرد بسیدادگسر بسرهنه بسر زادفسرّخ بسد ایسن میرد زشت کسه هسرگز مسیناد خسرّم بسهشت

فردوسی صحنهٔ قتل خسروپرویز را با سوز و گدازی توصیف میکند که گویی آن صحنه را نه با اشک چشم که با خون دل نوشته، و پایان جـلال و شکـوه سـاسانیان و استقلال ایـران را نـه در شکست رستم

101

پورهرمزد در قادسی در ۹ سال بعد، یا مرگ یزدگر د سوم در ۲۵ سال بعد مي ديده، بلكه در اعدام خسر ويرويز مي دانسته است. همين افسوس و اندوه فردوسي را در مويه گري باربد هم مي بينيم. باربد وقتى بركنارى خسر ويرويز رامى شنود از جهرم به تيسفون مي آيد و در زندان به دیدار شاه می شتابد، و از آنجا خر و شان به بارگاه می آید و مو یه سر ميكند، و گناه را از شيرو به مي بيند: ... یسر خواستی تا بود یار و پشت کنون از پسر بندت آمد به مشت! ز فــــر زند شـــاهان بـــنير و شــوند ز رئیے زمیانہ ہے آہو شوند شهنشاه را فر و نیرو یکاست جسو بالای فرزند او گشت راست! هسمه بسوم ايسران تسو ويسران شسمر کیسنام پیلنگان و شیران شیمر سر تخم ایرانیان برد شاه که چون او نبیند کسی تـاج و گـاه شد این تخمه ویران و ایران هـمان بسرآمسيد هسمه كسامة بسدكمان فسزون زیسن نیاشد کسبی را سپاه ز لشكبر كبه أمدش فريادخواه؟ گـــزند آمــد از باسبان بـزرگ کنون اندر آیند سبوی رخته گرگ بــــه شيروى گـــويند بــيشرم شــاه نسه ایسن بد سزاوار ایس بیشگاه نــــباشد ســــپاه تــو هــم پـايدار جسو بسرخسيزد از جسارسو كسارزار روان تـــو را دادگــر بـار بـاد سير بسدسگالت نگونسار بساد

بسهیزدان و نسام تسو ای شسهریار بسهنوروز و مسهر و بسهخرّم بسهار اگر دست من زین سپس نیز، رود بسسازد، مسبادا بسهمن بسر درود بروخیم، ۹، ص ۲۹۳۳

باربد بهسوگند خود وفاکرد، چهار انگشت خویش را برید و ساز خود را آتش زد.

گفتیم که پیام شیرویه به پرویز و جواب او احتمالاً از منابع مکتوب بهدست فردوسی رسیده بوده، امّاگزارش قتل پرویز و نیز مویه گری باربد بر او بدین صورت، قطعاً از آفریده های طبع بلند و لطیف شاعر است. حکیم روشنبین، تضادهای داخلی و سرکشی های سرداران را مقدمهٔ زوال ایران دیده است.

فردوسی شاهنامه را با مرگ یزدگرد و پایان یک دورهٔ تاریخ و سرافرازی ایرانیان بهپایان میرساند.گویی میخواهد بگوید که اگر ایران مستقل نباشد جهان گو مباش، و تاریخش نوشتن ندارد.

ناظمی امین، یا شاعری آفریننده؟

دربارهٔ امانت فردوسی، و وفاداری و پایبندی او به منابع خود بحثهای فراوان شده، و بعضی محققان در تکیه بر امانت او راه افراط پیموده اند. حقیقت این است که فردوسی هر دو فضیلت امانت و آفرینندگی را با هم داشته، و در هر جا به مقتضای مقام سخن گفته است. آنجا که اطلاعات خشک تاریخی یا مثلاً توقیعات انوشیروان است عین مطالب منبع را به نظم در آورده، و آنجا که عواطف و احساسات انسانی در کار بوده اوج آفرینندگی او جلوه کرده است. گفت و شنودهای دلاویز میان پهلوانان داستانها قطعاً بدین صورت در منابع فردوسی نبوده و آفریدهٔ اندیشه و خیال اوست.

19.

تردیدی نیست که فردوسی هیچ داستانی را از خود جعل نکرده، و اصول مطالب را از منابع خود به نظم در آورده، و مهم ترین منبع او هم شاهنامة ابومنصوری بوده است. آن کتاب تاریخ پادشاهان بوده، و به روال آن نوع تاریخها کمال ایجاز را داشته و از داستانهای پهلوانی به تفصیلی که در شاهنامه هست خالی بوده است. همچنانکه غرر اخبار ملوک الفرس وسیرهم از ثعالبی هم که منبع اصلیش همان شاهنامه بوده کتابی است خشک و موجز و داستانهای پهلوانی مفصل ندارد.

شاهنامهٔ ابومنصوری بر اساس خداینامگ پهلوی تألیف شده بود، و خداینامگ در دورهٔ رسمیت آیین زردشتی نوشته شده بوده، بنابراین مثلاً داستان اسفندیار شاهزادهٔ زردشتی و رستم پهلوان غیرزردشتی، بهصورت حاضر که بوی هواداری از رستم می دهد نمی توانسته است در آن جای داشته باشد.

در مورد داستانهایی هم که پیش از دسترسی به شاهنامهٔ ابومنصوری سروده بوده همین پایبندی به ساختار اصل منابع و آراستن آنها به ظرایف و دقایق هنری در کار بوده است. فردوسی در پایان داستان کاموس کشانی که یکی از همان داستانهاست کمال و سواس خود را از اینکه جزء کو چکی از داستان نا گفته مانده باشد بیان میکند:

سر آوردم این رزم کاموس نیز دراز است و نفتاد ازو یک پشیز گر از داستان یک سخن کم بدی روان مسرا جسای مساتم بسدی خالقی، ۳، ص ۲۸۵

داستان اسکندر را با ایـنکه مطلوب طـبع شـاعر نـبوده، چـون در **شاهنامهٔ ابومنصوری و**جود داشته بـهنظم در آورده، و سـرانـجام از ایـنکه بهپایان رسیده نفس راحتی کشیده است:

بروخيم، ٧، ص ١٩١٨

در سرودن سرگذشت پادشاهان ساسانی هم که مصادف با سالهای پیری و فرسودگی شاعر بوده، گاهی اظهار ملال کرده است. در پایان داستان گنجیافتن بهرام گور میگوید: بسی دفتر خسروان زین سخن سیه گردد و هم نیاید بهبن بروخیم، ۷، ص ۲۱۵۰

به نظم در آور دن پندهای بو ذرجمهر به نوشیروان هم، در نظر شاعر کار دلگیری بوده، و از اینکه آن را تمام کرده و از بو ذرجمهر و شاه رهایی یافته است خدای را سپاس میگزارد: سپاس از خداوند خورشید و ماه که رستم ز بو ذرجمهر و ز شاه چو این کار دلگیرت آمد به بن برونیم، ۸، ص ۲۴۶۱ بروخیم، ۸، ص ۲۴۶۱

بروخيم، ٩، ص ٢٩٤٣

ناگزير

حوادث نامعقولی که بیشتر در قسمت اساطیری شاهنامه آمده، مثل

پادشاهی هزارساله ضحّاک، یا عمر دراز زال که از پادشاهی پیشدادیان تا پایان دورهٔ کیانیان از منوچهر تاگشتاسب زیسته و در حوادث سهیم بوده است، یا شهرناز و ارنواز دختران جمشید که پادشاهی پدر و دورهٔ هزارسالهٔ ضحّاک راگذراندند، و باز هم آنچنان جوان ماندند که دل از فریدون ربودند و به همسری او درآمدند، و برخی خطاهای تاریخی چون مسیحی شمر دن اسکندر، یا تکرار وقایع با تغییرات جزئی مثلاً در هفتخان رستم و هفتخان اسفندیار، یا دو توصیف گونه گون بازی شطرنج (که هانری ماسه آنراناشی از دو منبع مستقل از هم استنباط کرده) همه حاصل امانت فر دوسی و پایبندی او به منابع بوده است.

داستان اکوان دیو را بر اساس منبع خود سروده، اما چون برای حکیم خردمند حوادث آن ناپذیرفتنی بوده پیش از آغاز داستان چنین گفته است:

جـهان پـرشگفت است چـون بـنگری نــــدارد کســــی آلت داوری که جانت شگفت است و تن هم شگفت نـخست از خــود انــدازه بـاید گرفت و دیگـر کـه بـر سرئت گردان سپهر هـــمی نــو نــمایدت هـر روز مـهر نـــباشی بـــدین گـفته هـمداسـتان نـــباشی بــدین گـفته هـمداسـتان خــر دمند کــین داســتان بشــنود خــر دمند کــین داســتان بشــنود ولیکــن چــو مــعنیش یـاد آوری شــوی رام و کــوته شــود داوری خالقی، ۲، ص ۲۸۸

در پایان داستان هم اضافه میکند:

تشخیص مرز امانت فردوسی و آفرینندگی او دشوار نیست. وقتی تاریخ دورهٔ پادشاهی را بیان میکند که حادثههای مهمی در آن رخ نداده، سخن با همهٔ استواری، خشک و بیروح است و در همانجاهاست که نمونههایی از دلگیری و ملال او را نشان دادیم. امّا آنجا که داستان هیجانانگیزی را روایت میکند، و پای احساسات انسانی در میان است مثلاً در گفت و شنو د پهلوانان، یا سوز دل پدر یا مادری فرزندمرده، یا مرگ یکی از کسان مور د علاقه، قدرت آفرینندگی هنری و خیال شاعرانه فردوسی است که بهروایات بی روح منبع خو د جان تازهای بخشیده و ابیات و قطعات لطیف جاودانه ای آفریده است.

برای درک صحیح میزان آفرینندگی هنری فردوسی و نحوهٔ تصرف او در منابع خودکافی است بخشهایی از شاهنامه را باگشتاسبنامهٔ دقیقی مقایسه کنیم که منبع او هم شاهنامهٔ ابومنصوری بوده، یا با گرشاسبنامهٔ اسدی که آن هم بر مبنای منبعی مکتوب بهنظم درآمده است.

فردوسی و دقیقی و اسدی منظومه های خود را در وزنی و احد (بحر متقارب) سروده اند، و موضوع و زمینهٔ سخن هم یکی است یا بسیار به هم نز دیک است امّا داوری عمومی مردم ایران در طی هزار سال هر یک را در جایگاه شایستهٔ خود قرار داده است.

**هنر فردوسی** قدرت بیان و بلندی اندیشه و ژرفی معانی و سادگی و روشنی و استواری و ایجاز سخن در شاهنامه، و بیان مطلب به مقتضای حال در همهٔ زمینه ها از حماسه و عشق و وصف و اندرزگویی در سراسر شاهکار فردوسی در اوج کمال است.

قرنها پیش که نظامی عروضی شعر فردوسی را با موازین نقد کهن سنجیده گفته است که «الحق هیچ باقی نگذاشت و سخن را به آسمان علیین برد و در عذوبت به ماء معین رسانید، و کدام طبع را قدرت آن باشد که سخن را بدین درجه رساند که او رسانیده است، در نامه ای که زال همی نویسد به سام نریمان به مازندران، در آن حال که با رو دابه دختر شاه کابل پیوستگی خواست کر د...» <sup>(</sup>.

در قرن اخیر هم که سخن شناسان شاهنامه را با اصول نقد ادبی جهانی سنجیدهاند، به همین نتیجه رسیدهاند و دقایق هنری او را در هر داستان ستو دهاند.

نخستین ویژگی در شاهنامه، ایجاز به حدّ اعجاز است. در مقابل اطناب ملال آوری که در بیشتر مثنویهای داستانی فارسی دیده می شود، فر دوسی حادثهای یا وصف منظرهای را در چند کلمه در یک بیت میگوید و میگذر دو سخنش چیزی کم و زیاد ندارد.

ایرج به تور میگوید: «جهان خواستی، یافتی، خون مریز!» در اینجا در یک مصراع و در پنج کلمه سه جمله بهطرز روشن و رسا و کامل بیان شده است، با یک دنیا حکمت و اندرز و عبرت آموزی. فکر کنید اگر امروز بخواهیم آنهمه مطلب را به عبارات دیگری بازگوییم هر چه هم در اختصار بکوشیم چند سطر خواهد شد؟

اشکبوس پیش از آغاز نبرد با رستم نام او را میپرسد، و جموابی بهاین ایجاز میشنود:

۱. سرچشمهها، ص ۲۳۱.

مرا مام من نام، مرگ تو کرد! زمانه مرا پُتک ترگ تو کرد مرگ سیاوش در غروبی غمانگیز با این دو بیت لطیف به ایجاز بیان شده است: چو از سر وبین دور گشت آفتاب چو از سر وبین دور گشت آفتاب چه خوابی که چندین زمان برگذشت نسجنبید و بیدار هرگز نگشت خالقی، ۲، ص ۲۵۸

«بهدشت آهوی ناگرفته مبخش» مثلی است آفریدهٔ هنر و اندیشهٔ فردوسی. اگر در اشعار دیگر شاعران صنعت ار سال المثل هست، هنر فسر دوسی «مثل آفرینی» است. علامه دهخدا ۱۹۱۹ مثل از شاهنامه استخراج کرده و در کتاب امثال و حکم خود آور ده است. رستم جواب اسفندیار را که مأمور بندنهادن بر دستهای اوست بدین روشنی و استواری می دهد: که گفتت برو دست رستم ببند؟ نسبندد مرا دست چرخ بلند؟ اسفندیار قرار جنگ فردا را با رستم چنین میگذارد: بسبینیم تسا اسب اسسفندیار سوی آخور آید همی بی سوار و یسا بسارهٔ رستم جنگجوی بهمیدان نهد بی خداوند روی

پدر اسکندر سالیانه صدهزار تخممرغ چهلمثقالی از طلا به عنوان باژ به دربار ایران می فرستاد. اسکندر در جواب فرستادهٔ داراکه ادای باژ را می خواست:

بدو گفت: «رو پیش دارا، بگوی که از باز ما شد کنون رنگوبوی که مرغی که زرّین همی خایه کرد بسمرد و سسر بساز بیمایه کرد!

در نمونه هایی که آوردیم و در سراسر شاهنامه، صلابت آهنگ سخن و به تعبیر امروز موسیقی کلام از ویژگی های حماسه سرایی فردوسی است. در بیت زیر از معنی گذشته لفظ نیز گویای فضای محماسی منظومه است:

وصف لطیف رستم را هـم از بـهمن اسفندیار بشـنوید وقـتی کـه نخستینبار او را در شکارگاه دیده است: به دل گفت بهمن که این رستم است و یــا آفــتاب ســپیده دم است ا زبان فر دوسی در سادگی و روانی به حد کمال است. سخنی است که ادیبان آنرا «سهل ممتنع» مینامند. صنعتهای متکلف بدیعی که ذهن خواننده را از درک آسان معنی بازمی دار د به نحوی که از قرن پنجم و ششم در ادب فارسی رواج یافته و نظم و نثر قرون بعدی را از لطف و دلاویزی تهی کرده، در باغ آراستهٔ سخن فر دوسی راه ندارند.

نه این است که شاهکار بزرگ فردوسی از صنایع بدیعی عاری باشد، صنعت هست اما در سیر سخن چنان به صورت طبیعی می آید که تأمّل خوانندهٔ عادی در ظرافت صنعت، مانع لذّت خاطر او نمی شود، و ادیبان به صنعت می نگرند و نامی بر آن می نهند. این دو بیت را در کتابهای بدیع به شاهد صنعت لفّ و نشر مرتب

به نام فر دو سی نقل می کنند: بسه روز نسبرد آن یسل ارجسمند به تیغ و بسه خنجر بسه گرز و کسند برید و دریسد و شکست و بیست یلان را سر و سینه و پسای و دست

اما در بیشتر نسخ کهن نیامده و همین صراحت وجود صنعت لف و نشر در آن، دلیل کافی است بر این که از فر دوسی نیست. اغراق و مبالغه در شاهنامه فراوان است و این از ویژگی های هر متن حماسی است. امّا در هر مورد با اوضاع و احوال و مقدّمات رنگ طبیعی میگیرد: ز سسم ستوران در آن پهندشت زمین شش شد و آسمان گشت هشت

اغراق در دو بیت زیر از زبان رستم آمده، و چنین ادّعایی بهتهمتن میبرازد:

در وصفهای شاهنامه هم، ایجاز توأم با سادگی و روشنی و رسایی به حد کمال است. مناظر طبیعت، باغهای زیبا و کاخهای باشکوه، طلوع و غسروب خسورشید را در یک بسیت تسصویر مسیکند. وصفها دور از خیال پردازی های معمول شاعران آنچنان در بافت کلام جای گرفته که ذهن خواننده را از روال داستان دور نمیکند و به سیر طبیعی آن لطمه نمی زند.<sup>۱</sup>

> وصف بهار: پر از غلغل رعد شد کـوهسار پر از نرگس و لاله شد جويبار

دربارهٔ وصف در شاهنامه رجوع شود به: دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی، صور خیال در شعر فارسی، ص ۴۳۹ – ۴۷۰.

می بینید که وقتی بر آمدن آفتاب را وصف میکند، الفاظ و تصویر ها متناسب با روح حماسی شاهنامه است. وصف سپاه: سپاه اندر آمد همی قوج فوج بر آنسان که برخیزد از باد موج در و دشت گفتی همه خون شده است خور از چرخ گردنده بیرون شده است

گذشتن بهار و آمدن تابستان، در خطاب تموز (نخستین ماه تابستان) به سیب، در آغاز پادشاهی هرمز در قطعهٔ لطیفی بیان می شود که در عین سادگی لبریز از تصویر های تازه و دلنشین است: بخندید تسمّوز با مسرخ سیب محمی کرد با بار و برگش عِتیب کسه آن دستهٔ گل بهوقت بهار محمی داشتی در کنار محمی بوی مهر آمد از چنگ اوی چه کردی؟ که بودت خریدار آن؟ کسجا یسافتی تسیز بازار آن؟

عسقیق و زبسرجـد کـه دادت بـهـهم ز بسار گسران شساخ تو خسم به خم هسمانا کسه گسل را بسها خسواستی بسدان رنگ، رخ را بسیاراستی هسمی رنگ شسرم آیسد از گردنت هسمی مشک بسوید ز پسیراهسنت مگر جامه از مشتری بستدی بسەلۇلۇ بسر، از خون نىقط بىرزدى زیرجڈت برگ است و چهرت بنفش سبرت برتر از کاویانی درفش بسه پیرایسهٔ زرد و سسرخ و سسفید مسرا کسردی از بسرگ گل ناامید نگ\_ارا، بهارا، کجا رفتهای؟ کے آرایش بے اغ بے نہفتہ ای هسمی مسهرگان بسوید از بساد تسو هسم از جسام می نو کستم یاد تو جیے رنگت شود زرد ہستایمت چـــو ديـهيم هـرمز بــارايــمت گـر امـروز تـيز است بـازار مـن بسبینی پس از مسرک آشار مسن بروخيم، ٨، ص ٢٥۶۶

طبیعت حماسه اقتضا میکند که در شاهنامه بیش از هر وضعی، اوصاف پهلوانان و توصیف جنگهای همگروه و تن به تن آمده باشد. این وصفها تنوّع دارد و تکراری و خسته کننده نیست و در عین شاعرانه بودن دقیق و حقیقی است در اینجا بیتهای برگزیده ای از وصف دو جنگ را می آوریم. جنگ تورانیان و ایرانیان:

خــروش آمـد و نـالهٔ گـاودم دَم نسای سسرغین و رویسینه خسم زمین آمد از نعل اسبان بهجوش به بر اندر آمد زگردان خروش جو برخاست از دشت گرد سیاه کس آمـد بـر رسستم از دیدگاه که از تیغ تـرکان هـوا شـد بـنفش بسيرفتند بيا كياوياني درفش برآمد خروش سپاه از دو روی جهان شد پر از مردم جنگجوی تو گفتی نه شب بود پیدا، نـه روز نهان گشت خورشيد گيتي فروز خور و ماه گفتی بهرنگ اندر است ستاره بهجنگ نهنگ اندر است مىپەدار تىوران بىاراست جىنگ گـرفتند شـمشير و نـيزه بـهچنگ وزیسن روی رستم سپه برکشید زمین شد زگرد پلان نایدید شد از سمّ اسبان زمین سنگ رنگ ز نــيزه هـوا هـمچو پشت يـلنگ تو گفتی جهان کو. آهن شدهست سر کوه پر ترگ و جوشن شدهست بهابر اندر آمد سنان درفش درفشـــیدن تــیغهای بـــنغش خالقي، ٢، ص ٣٩٣

حملة رستم بهسپاه توران:

تبهمتن ببهييش انبدرون حبمله برد عینان را بهرخش تگاور سیرد همی خون چکانید بر چرخ ماه ســــتار، نـــظار، بـر آن رزمگـا، ز بس گسرد کنز رزمگنه بنردمید جنان شد که کس روی هامون ندید ز بانگ سواران و زخیم سینان نبد هيچ پيدا ركيب از عنان تو گفتی که خورشید در برده شد زمین زیر نعل اندر، آزرده شد هوا گشت چون روی زنگی سیاه ز کشیسته نسدیدند بسر دشت راه همه دشت تن بود و خفتان و خود تــــنان را هـــمي داد سـر ها درود ز گرد سروار ابر سرباد شد زمـــين پـــر ز آواز پــولاد شــد بسمی نمامدار از پسی نمام و نمنگ بسدادنسد بسر خسير وسرها بسهجنگ بسرآورد رستم از آنسان خبروش که گفتی زمانه برآمد بهجوش... خالقه، ٣، ص ٢٣٤

مفاخرات و گفت وگو های هماوردان در میدان نبرد از دلنشین ترین اشعار شاهنامه است که داستانها را مناسب برای هنز نمایش میسازد. برای نمونه گفت و شنو د رستم با اشکبوس را می آوریم که آمیخته به طنز های لطیفی است. رستم بدین صورت به میدان می شتابد:

کسمان را بسهزه بسر، بسهبازو فکسند یــــهبند کـــمر بــر، بــزد تــیر چــند خسروشید کسای مسرد جسنگ آزمای هـماوردت آمـد، مـرو بـاز جـای! کشـــانی بـخندید و خــیر. بــماند عسنان را گران کرد و او را بخواند بدو گفت خندان که: «نام تو چیست؟ بهبى تن سرت بر، كه خواهد گريست؟» تهمتن چسنین داد باسخ که: «نام چه پىرسى؟ كىه ھىرگز ئىبىنى تىو كىام مبرا مبام من نام «مرگ تو» کرد زمانه مسرا یستک تسرگ تسو کرد!» کشیانی بسدو گفت: «بسیبارگی به کشتن دهی سر بیکبارگی!» تـــهمتن چــنين داد پـاسخ بـدوى کسه: «ای بسیهده مسرد پیرخناشجوی یسیادہ نسدیدی کے جسنگ آورد؟ ســــرسرکشان زیــــر ســنگ آورد؟ بهشهر تو، شیر و نهنگ و یلنگ سبوار اندر آیند هر سه به چنگ؟ هــــماکــنون تــو را ای نــبردهسوار يـــــياده بــــياموزمت كـــارزار يمسياده ممسرا زان فسرستاد طسوس کے تیا اسب بسیتانم از اشکےبوس کشانی پیادہ شود ہمجو من بدو، روی خسندان شسوند انسجمن یسیادہ بنہ ار چنون تو باشد سوار بدین دست و این زور و این کارزار!»

كشاني بدو گفت: «كويت سليح؟ نسبینم هسمی جنز فسوس و مِزیح!» بدو گفت رستم که: «تیر و کمان ببین تا هماکنون سر آری زمان!» چــو نــازش بـهاسب گـرانـمایه دیـد کسمان را بسهزه کسرد و انسدر کشبید یکسے تسیر زد ہے ہے اسب اوی که اسب انسدر آمد ز بالا بهروی بـــخنديد رســـتم، بـــه اَواز گــفت که: «بنشین به پیش گرانمایه خفت! ســزد گـر بـداري سـرش بـرکنار زمسانی بسرآسایی از کارزار!» کسمان را بسهزه کسر د پس اشکبوس تسنى لرزلرزان رخسى سندروس بـــــهرستم بــــر، أنگــه بــباريد تــير تسهمتن بسدو گفت: «بر خير خير هسمی رئسجه داری تسن خسویش را دو بازوی و جان بداندیش را!» کـــمان را بـمالید رستم بــهچنگ نگے کے دیک تے دیگے خطائگ بمسزد بمر بر و سمينهٔ اشکمبوس سیهر آن زمان دست او داد بوس کشسانی هسم اندر زمان جان بداد چینان شد که گفتی ز مادر نزاد! خالقي، ٣، ص ١٨٤

گفتوشنود رستم با پیران در گرماگرم جنگهای ایران و توران بعد از کشتهشدن کاموس کشانی نموداری از هنر فردوسی در تصویر صداقت و خردمندی است. رستم پیران را برای گفتوگو فرا میخواند و به او پیشنهاد میکند که گنهکاران را به ایرانیان بسپارند تا جنگ به آشتی بدل گردد و خود او هم توران را رها کند و به ایران بیاید و از کیخسر و نواخت بیشتر یابد. سردار خر دمند تورانی می داند که چنین کاری شدنی نیست. ایران دوستی خود و حمایته ایی را که از سیاوش کرده باز می گوید و مثل سیاست مرد ورزیده ای وعده می دهد که این پیشنها د را به افر اسیاب و خاقان چین و تورانیان خواهد رسانید. آنگاه به لشکرگاه خویش باز می گردد و پیغام رستم را به گردان توران می رساند. امّا سخن آشتی خرید ار ندارد.

از آنسوی رستم نیز بازمی گردد و یلان ایران را به خردمندی و آشتی جویی فرا می خواند. پهلوانان داغدیدهٔ ایران از آن جمله گودرز کشواد گوش شنوا ندارند. بالاخره فردای آن روز جنگ درمی گیرد. این داستان لطیف را که از نمونه های خوب قدرت هنری فردوسی در به تصویر کشیدن صادقانه و واقعیت پردازانهٔ درون انسانهاست در شاهنامه باید خواند (چاپ خالقی، ج ۳، ص ۲۰۵ – ۲۲۱).

وقتی سخن از گفت وگوهای هماوردان در میدان نبرد است، بی اختیار گفت و شنود جهان پهلوان پیر و شاهزادهٔ جوان در داستان رستم و اسفندیار به خاطرها می آید که شاهکار فر دوسی است و بدان خواهیم رسید.

در داستانهای جنگ در شاهنامه وصف سازوبرگ سپاهیان و پهلوانان و لشکرآرایی ها و توصیف صحنه های نبرد و قرارگرفتن هر سردار و پهلوانی در جای خود در قلب و میمنه و میسره، و حرکات آنها آنچنان زنده و واقعی بیان شده است که وقتی تصویر گران دستنویسهای شاهنامه در ادوار مختلف صحنهٔ واحدی را به تصویر کشیده اند حاصل کار آنها همسان درآمده است. داستانسرایی فردوسی شاید داستانهای شاهنامه تنها نمونه هایی در ادب کهن فارسی باشد که منطبق با اصول و ضوابط نقد ادبی جهان است. خداوند چه نبوغ شگرفی در جان فردوسی نهاده که چنین شاهکار هایی بیافریند. تا آنجا که بعضی محقّقان به این گمان بیفتند که غمنامه های فر دوسی نشان از نفوذ آثار کهن یونانی دارد. دکتر مهرداد بهار میگوید: «این داستانهای تراژ دی را می توان با بهترین نوع خود در فرهنگ غرب و یونانی مقایسه کرد. اگر به تأثیر فرهنگ یونانی پس از حملهٔ اسکندر در شرق ایران و تداوم آن تا پایان دورهٔ کوشانیان (هفتصد سال پس از اسکندر) توجه کنیم می توانیم بر این نظر باشیم که تراژ دیهای یونانی و ساخت آن در آن زمان در ایران شناخته شده بوده است»<sup>۱</sup>.

امّااین حدس آن دوست به هیچوجه پذیرفتنی نیست. اگر چنین بود در سخن دقیقی و اسدی و سایر داستان سرایان آن قرون هم می بایست قرائنی پدیدار باشد و نیست. لطف و دلپذیری و نظم منطقی و طبیعی داستانهای شاهنامه تنها و تنها حاصل نبوغ هنری و اندیشهٔ خلّاق فردوسی است. اگر چنین احتمالی رویی از صواب داشت خاور شناسانی که به ادامهٔ سنتهای یونانی در شرق آگاه ترند و ریشهٔ هر دانش و هنری را برگرفته از فرهنگ یونان و روم فرا می نمایند تا کنون بارها آن را با

پیش از این در بحث از امانت فر دوسی در نقل مطالب، و آفرینندگی هنری او گفتیم که فر دوسی مطالب تاریخی را عیناً از منبع خود (نامهٔ خسروان) گرفته و بهنظم درآورده است. اما هیچیک از داستانهای شاهنامه - که بیشتر از گفتار دهقانان نقل شده - بهصورتی که او سروده

مهرداد بهار، سخنی چند دربارهٔ شاهنامه، پیوست کتاب داستانهای شاهنامهٔ فردوسی، انتشارات سروش ۱۳۷۲ (به نقل حمید محامدی، مجلّهٔ ایران شناسی، زمستان ۱۳۷۳، ص ۷۱۰).

در منابع او نبوده است مثلاً گفتوشنودهای رستم و اشکبوس و رستم و پیران که پیش از این نقل کردیم و گفتوگوهای رستم و اسفندیار بـدون تردید حاصل هنر فردوسی است.

فردوسی ساختار کلّی هر داستان را گرفته و با نبوغ شگرف خود آنرا پرورانده و بهعالی ترین صورتی در آورده است که در آن همهٔ اجزاء داستان از آغاز تا انجام، توصیفها و گفتو شنودها و حوادث فرعی با کلّ داستان هماهنگی دارد.

مقدمهٔ رستم و اسفندیار را در وصف بهار بخوانیم. بهار همیشه طربانگیز بوده، امّا در اینجا اندوهبار است. جوش و خروش زمین و هوا خبر از فاجعهای می دهد. سحرگاه بلبل می نالد، ابر می گرید، چهرهٔ نرگس بی دلیل دژم است، ابر مثل هژبر می خروشد و پیراهن گل را می در د و آتش در تنش می افکند. سرانجام بلبل ناله ای را که یادگار مرگ اسفندیار است سر می دهد و زمینه را برای غمانگیز ترین و جانسوز ترین داستانها آماده می کند:

کنون خورد باید می خوشگوار که می بوی مشک آید از کوهسار هوا پرخروش و زمین پر ز جوش خسنک آنکه دل شاد دارد به نوش درم دارد و نسان و نسقل و نسبید سر گروسفندی تسواند برید مرا نیست این، خرم آنرا که هست مرا نیست این، خرم آنرا که هست هسمه بوستان زیر برگ گل است هسمه کوه پرلاله و سسنبل است بیسه پالیز بیلبل بینالد هسمی گیل از نسالهٔ او بیبالد هسمی

مسن از ابسر بسینم هسمی باد و نسم نــدانــم کــه نـرگس چـرا شـد دژم ندانیم کیه عیاشق گیل آمید گر ایس کــه از ابــر بــينم خــروش هــزبر بــــدرد هــمى پــيش پــيراهــنش درفشان شود آتش اندر تسنش سرشک هموا بر زمین شد گوا بــــــهنز دیک خـــــورشید فــرمانروا که داند که بـلبل چـه گـوید هـمی؟ بەزىر گىل انىدر چىە جىويد ھىمى؟ نگے کے سے رگاہ تے بشینوی ز بـــلبل ســـخنگفتن يـــهلوى هـــمی نالد از مرگ اسفندیار نـــدارد بـــهجز نـاله زو يـادگار ز آواز رسستم شب تسیره ابسر بـــدرّد دل بــيل و جــنگ هــزبر بروخيم، ع، ص ١۶٣٠

داستان سهراب را با ابیاتی در ناآگاهی آدمی از راز مرگ آغاز میکند. تندبادی از گوشهای برمی آید و ترنج نارسیدهای را به خاک می افکند. بدین سان زمینه را برای بیان داستان پر آب چشم مرگ سهراب نوجوان آماده میکند:

از ایسن راز جسان تو آگاه نیست بسدین پرده اندر تو را راه نیست هسمه تسا در آز رفسته فسراز بسهکس بسر، نشد ایس در راز باز بسهرفتن مگر بسهتر آیڈت جای جسو آرام گسیری بسهدیگر مسرای خالقی، ۲، ص ۱۱۷

حوادث در داستانها چنان نرم و آرام و تـدريجی و طبيعی پيش میرود، و تحوّلات درونی شخصيّتها آنـچنان بـهطور مـعقول صـورت میگيرد که سرانجام حدوث هـر رويـدادی بـزرگ، طـبيعی و مـنطقی و ناگزير مینمايد.

بر همهٔ داستانها بخت و سرنوشت سایه افکنده است. سرانجام زندگی مرگ است. بخت است که سرنوشت را رقم میزند، و کوشش و چاره گری قهر مانان نمی تواند موجب تغییر سرنوشت گردد، آنچه باید بشود خواهد شد. از اینجاست که وقتی کسی نخستینبار داستانی از شاهنامه را می خواند نمی تواند سرانجام آنرا پیش بینی کند. و این رمز جاذبهٔ داستانهاست. حادثه های فرعی در همان حال که بر کشش داستان می افزاید و پیش بینی خاتمهٔ حوادث را دشوار میکند، زمینه ساز نهایی داستان است.

تضادها و گرههایی که در داستانها هست، به آنها قوّت می دهد و هیجان و کنجکاوی خواننده را بر می انگیزد. برخی از این گرهها گشودنی است چون تضاد نژادی و دشمنی میان ایران و کابلستان در عشق زال و رودابه. این گره با نیروی عشق زال و نامهٔ مؤثر سام به منوچهر و لطف شاهانه گشوده می شود. اما در داستانِ رستم و اسفندیار گرهها ناگشودنی است و راه به فاجعه دارد، و در صفحات بعد بدان خواهیم رسید.

14.

حکیم هـنرمند آنچنان روح هـزارتـوی انسانها را میکاود، و کشاکشهای درونی شخصیّتها را به گونهای پیش چشم خواننده مینهد که آنـان را آنـچنان کـه هستند مـیشناسیم و رفـتار و گـفتار هـر یک را بهصورتی مییابیم که جز آن نمیتوانسته است باشد.

برای اینکه هنر فردوسی در توجه به واقعیت پردازی و تصویر درون شخصیت ها روشن شود، می توان به عنوان نمونه مرگ دارا و وصیّت او را به اسکندر در شاهنامه و شرفنامه نظامی مقایسه کرد. نظامی هم شاعر بزرگ توانایی است و بی تر دید بعد از فردوسی بزرگترین داستان سرای ایران است. اما وقتی شرح حادثهٔ واحدی را در سخن دو استاد می خوانیم احساس میکنیم که سخن فردوسی واقعگرایانه تر و دلپذیر تر است.

بعد از آخرین جنگ دارا و اسکندر، دو تن از وزیران دارا جانوسیار و ماهیار که شکست ولی نعمت خود را قطعی می پنداشتند برای اینکه در دستگاه فاتح جایی برای خود باز کنند، سینهٔ پادشاه را با دشنه دریدند و خبر به اسکندر بر دند. اسکندر شتابان خو د را به بالین دارا رسانید و مویه و زاری آغاز نهاد و به دارا گفت هر چه بخواهی انجام خواهم داد. نظامی خواستهای پادشاه مشرف به مرگ را چنین باز می گوید: سه چیز آرزو دارم اندر نسهان یکسی آنکه بر کشتن بیگناه دوم آنکه بر تاج و تخت کیان دوم آنکه بر تاج و تخت کیان دا خوانی زیان زیان

سوم آنک بر زیر دستان مین حرم نشکنی در شیستان مین همان روشنک را که دخت من است بدان نیازکی دست پخت مین است بیه همخوانی خرود کنی سریلند بیه همخوانی خردد از نیازکان ارج مند که خوان گردد از نیازکان ارج مند دل روشین از روشینک بر متاب دل روشین از و هر چه گفت مکندر پذیرفت ازو هر چه گفت پذیرنده بر خامت، گوینده خفت شرفنامه، چاپ وحید، ص ۲۰۸ – ۲۲۰

سومین خواهش دارا که اسکندر روشنک را بههمسری خود برگزیند در سخن نظامی دلایل استوار شاهانهای همراه ندارد. اکنون آن وصایا را در شاهنامه بخوانیم: نخستین چنین گفت کمای نمدار نخستین چنین گفت کمای نمدار بسترس از جهان داور کردگار نگه کن بهفرزند و پیوند من بسه پوشیده رویان دلیسند من زمن پاک تن دختر من بخواه بسه ارام در پیشگاه کجا مادرش روشنک نمام کرد کجا مادرش روشنک نمام کرد نساد و پدرام کرد نسبایی ز فرزند مین سرزنش نسود بیغاره از مردم بسدکنش چسو پرورده شهریاران یود

272

مگیر زو بسبینی یکسی نسامدار کسبجا نسو کسند نسام اسسفندیار بـــيارايـد ايـن آتش زردهشت بگیرد همی زند و اُستا بهمشت نگه دارد این فال و جشن سده هـــمان فـر نــوروز و آتشكـده هسمان اورمیزد و هسمان روزمیهر بشويد بهآب خرد جان و چهر كيند تازه آيين لهراسيي نسماید کسیی، دیسن گشستاسبی مسهان را بسهمة دارد و كنة بسهكة بسود دیسن فسروزنده و روزیسه سپردم تو را جای و رفتم بـهخاک روان را ســـپردم بـهیزدان پـاک بگفت این و جانش برآمد ز نین بسرو زار و گریان شدند انجمن بروخيم، ٩، ص ١٨٠٤

اکنون توصیف روشنک را از زبان دارا، در سخن دو شاعر مقایسه کنید. نظامی میگوید «بدان نازکی دست پخت من است» و فردوسی او را «پاکتن» میخواند «که پروردهٔ شهریاران بود». پاکتن بودن برای دختر پادشاه از نازکی مناسب تر است. ناپختگی و نادلنشینی تعبیر «دست پخت» برای دختر پادشاه هم در برابر «پروردهٔ شهریاران» نیازی به گفتن ندارد. جناس پردازی میان دل روشن و روشنک و روشنی آفتاب هم در سخن نظامی از زبان مردی که در حال مرگ است به مقتضای حال نیست.

اکنون بهنکتهٔ اصلی برسیم. به تصوّر نظامی هدف در ایس پیوند زندگی سعادتمندانیه برای اسکندر و روشنک بوده، و ایس آرزوی پیش پاافتادهٔ کوچکی است که هر پدر عادی هم در هر روزگاری برای دختر و داماد خود داشته و دارد، و آنچنان کلّی است که نشانی از آنچه در نفس بازپسین در ضمیر دارا میگذشته ندارد. اما فر دوسی که نهانخانهٔ دل همگان را پیش چشم تیزبین دارد، آخرین آرزوی دارا را درست دیده است. پادشاه کیانی که از تبار گشتاسب گسترانندهٔ دین بهی است آرزو دارد که از این پیوند اسفندیار دیگری به وجود آید که نگهبان دین بهی و سنن خاندان کیانی و فرهنگ ایرانی باشد. و این نمونه ای از هنر واقعیّت پردازی سخنگوی پیشینه دانای طوس است.

همین کلّیگریزی و واقعیت گرایی را در نامهٔ سعد وقاص سردار عرب که در جواب رستم پور هرمزد نوشته می بینیم که تصویری از صداقت و ایمان نویسنده در جزئیّات اعتقادات خویش است: بهتازی یکی نامه پاسخ نوشت

پدیدار کرد اندرو خوب و زشت ز جسنی سخن گفت و از آدمی ز گسفتار پسیغمبر هساشمی ز تسوحید و قسرآن و وعد و وعید ز تسهدید و از رسمهای جدید ز قسمریر ز قردوس و جوی می و جوی شیر ز کسافور مستثور و مساء معین

درخت بسهشت و مسمی و انگبین که گر شاه بپذیرد ایس دیس راست دو عسالم بسهشاهی و شادی وراست بسه کساری که پاداش بیابی بهشت نسباید بسهباغ بسسلاکسینه کشت تسسن بسزدگرد و جسهان فسراخ چسنین بیاغ و ایسوان و میدان و کیاخ همه تخت و تاج و همه جشن و سور نـــخرّم بـــهديدار يک مــوی حــور بـهشت است اگـر بگـروی جـای تـو نگــر تــا چــه بــاشد کـنون رای تـو بروخيم، ۹، ص ۲۹۷۴

نمونهٔ دیگر گفتوشنو د بهرام چوبین با خسر و پر و یز است که هر دو حریف همان سخنانی را میگویند که باید گفته باشند. خسر و ابتدا با مهربانی و سخنان نرم راه آشتی می جوید. بهرام که بر ضدّ شاه پیشین هر مز و پسر ش خسر و قیام کرده و خود را شاه خوانده میگوید: من از تبار آرش کمانگیر و گرگین میلاد و وارث برحق اشکانیان هستم و سلطنت را از پارس بهری منتقل خواهم کرد. ساسانیان شایستگی سلطنت نداشتند و نیای آنان ساسان شبان بابک بود. تو هم که پدرت را برکنار و کور کردی سراوار شاهی نیستی. خسر و پر ویز هم او را می نکوهد و می گوید آرش اسکندر پیوستند و موجب چیرگی او بر ایران شدند. ماهیار کشنده دارا از مردم ری بود. این گفت و گوی مفصل (که احتمالاً از منبعی کهن مثلاً بهرام تاریخی دارد (بر و خیم، ۹، ص ۲۶۸۷ – ۲۷۰۱)

شاهكارها

اگرچه همهٔ داستانهای شاهنامه عالی و دلپذیر است، داستانهای رستم و اسفندیار، سهراب، سیاوش، فرود، کیخسرو، ایرج و برادرانش را شاهکارهای فردوسی شمردهاند. در آن میان رستم و اسفندیار بهاتفاق نظر سخن شناسان ایرانی و خارجی عالی ترین آنها و از نغز ترین تراژدیهای جهان است که به هر زبانی ترجمه شود شاهکاری در آن زبان خواهد بود.

نولدکه ایران شناس معروف آلمانی گفته است: در این داستان برخورد دو پهلوان یکی از عمیق ترین کشمکشهای روحی منظومه و یکی از عمیق ترین کشمکشهای روحی در کلیهٔ حماسههای ملی دنیا به شمار می رود.۲

در اینجا دو تن از بلند آوازه ترین پهلوانان شاهنامه رو دررو هستند: دو انسان والا با دلهای مهربان، اسیر سرنوشت. جهان پهلوان پیر افتخارات چندین نسل را با خود دارد. از عصر کیقباد تا عصر کیخسرو پشت و پناه ایران و گردانندهٔ هر بلا و خطری از ایران بوده و نام بلند او با نام پاک ایران تو أمان است. آزادمر دی است که هرگز تن به ننگ خواری و تسلیم نمی دهد. در برابر او شاهزادهٔ جوان جویای نام هم ولیعهد قانونی زمان، گسترانندهٔ دیس بهی و سرکوب کنندهٔ دشمنان ایران است و در روزگار خود همان اعتباری را دارد که رستم از گذشته داشته است.

لطف و شورانگیزی داستان در این است که خواننده هر دو پهلوان را برحق می بیند. آری هر دو پهلوان حق دارند. اسفندیار حق دارد چون باید فرمان شاه بیرحم فریبکار را اجراکند و پهلوان پیر را که در زابل نشسته و متهم است که بعد از کیخسرو اعتنایی بهلهراسب و گشتاسب پادشاهان دین پناه آیین جدید نداشته، دست بسته به درگاه گشتاسب برد. رستم هم حق دار د که بعد از آنهمه خدمت به ایران و ایرانیان از نام بلند خویش دفاع کند و حاضر نیست دست بسته و پای پیاده تا بلخ دوانده شود.

۲. رجوع شود به: فروزانفر، سخن و سخنوران، چاپ ۱۳۵۰، ص ۴۶. دکمتر محمدعلی اسلامی ندوشن، داستان داستانها، زندگی و مرگ پهلوانان در شاهنامه. شاهرخ مسکوب، مقدمهای بر رستم و اسفندیار. محمود صناعی، فردوسی استاد تراژدی، یغما، سال ۲۲ (سال ۱۳۴۸). دکتر قدمعلی سرامی، از رنگ گل تا رنج خار و...
 ۲. حماسة ملی ایران، ترجمة بزرگ علوی، چاپ ۱۳۲۷، ص ۱۱۳.

تضاد دلبستگی رستم بهسنن و آیین کهن، و تعهّد اسفندیار به کیش جدید و نظام جدید هم گره کوچکی نیست. امّا حکیم روشنبین بلندنظر که معتقد است دگراندیشی و تنوّع عقاید دینی نباید موجب دشمنی میان انسانهای آزاده باشد، این تضاد را بعمد نادیده و ناگفته میگذارد.

در این ماجرا هر یک از دو پهلوان کشته شود، برای خواننده مایهٔ اندوه خواهد بودو خواننده آرزو میکندکه معجزهای بشودو آن دو آشتی کنندو کار به خیر و خوشی سرانجام یابد.

از کلّ داستان که بگذریم بیان ریزه کاریها در این داستان و گفتوگوهای دو حریف و نمایش ضمیر آنها نمودار اوج هنر و اندیشهٔ فردوسی است.

دو پهلوان هیچیک کینهای بـهدیگری نـدارد هـر یک دیگـری را دوست میدارد و بهاو احترام میگذارد. امّا سـرنوشت شـوم آن دو را در برابر هم قرار داده است.

گشتاسب به اسفندیار فرمان می دهد که چون رستم نافرمان شده و به درگاه نمی آید، برو و او را دست و پابسته به درگاه بیاور ـ اسفندیار جواب می دهد که: شاها تو با پادشاه چین جنگ کن، با این پیرمر دی که در تمام عمرش «همه شهر ایران بدو بو د شاد» چه کار داری؟ فرمانروای خودکامه بر سر حرف خود می ایستد: چو آنجا شوی دست رستم ببند

بسيارش، بهبازو فكنده كمند!

اسفندیار پیش مادرش کتایون میرود. مادر هم او را اندرز میدهد که این مأموریت را نپذیر. اسفندیار میگوید: مادر، همه آنچه گفتی درست است اما از فرمان شاه نمی توانم سر بپیچم.

ناچار لشکر بهسیستان میکشد. بمهمن را نـزد رسـتم مـیفرستد و

پیغام میدهد که من خود گناهی ندارم. فرمان شاه است و باید اجرا شود. اگر با من بیایی قول میدهم نگذارم مویی از سرت کم شود.

رستم جوابی مهر آمیز می فرستد که دست از جوانی و خیر هسری بردار. من کسی نیستم که تحمل کنم دستم را ببندند. خود نیز به دیدار اسفندیار می شتابد و باز پندش می دهد. بهمن و پشوتن هم اسفندیار را ملامت می کنند، اما سو دی ندارد.

رستم نخستین بار در زندگی خود را در بن بست می بیند. با خود می اندیشد که اگر بپذیر دکه دستش را ببندند بدنام می شود، و اگر اسفندیار را در جنگ بکشد باز هم مایهٔ بدنامی است «دو کار است هر دو بنفرین و بد». خواهند گفت: جوانی به زابل رفت و دست رستم را بست، یا رستم شاهزادهٔ جوان را به گناه سخنان در شت او کشت. و اگر کشته شوم زابلستان زیروزبر خواهد شد و خاندان من نابو د خواه بد گشت. زال صلاح را در این می بیند که رستم از سیستان بگریزد. امّا جهان پهلوان مرد گریز نیست.

در درون دو پهلوان و در گفتوشنو دهای نرم و درشت آنان ارادهٔ ثابت آن دو جلوه گر است. شاهزادهٔ جوان اجرای فرمان شاه و بستن دست رستم را میخواهد، و جهان پهلوان کهن سال بحق مدافع نام و آبرو و آزادگی خویش است.

رستم بهطعنه بهاسفندیار میگوید: اگر خیلی طالب خونریزی هستی، بیا دو گروه از دو طرف را بهجنگ اندازیم! اسفندیار جواب مردانهای میدهد:

مــبادا چــنین هــرگز آیــین مـن سزا نیست ایـن کـار در دیـن مـن کــه ایــرانـیان را بـهکشـتن دهـم خود اندر جهان تاج بر سـر نـهم! منم پیش، هر گه که جنگ آیدم اگر پیش، جنگ نهنگ آیدم تسو را گر همی یار باید بیار مرا یار هرگز نیاید به کار! مرا یار در جسنگ یزدان بود مرا یار در جسنگ یزدان بود تویی جنگجوی و منم جنگخواه بردیم یک با دگر بسی سپاه بسبینیم تسا اسب استفندیار بسینیم تسا اسب استفندیار و یسا بارة رمستم جسنگجوی

سیر حوادث به سوی فاجعه پیش می رود. آنگاه که نوش آذر و مهرنوش پسران اسفندیار به دست زواره برادر رستم و فرامرز پسر رستم کشته می شوند، هر گونه امید آشتی بر باد می رود، غمنامه اوج می گیرد، و بوی آن می آید که داستان با مرگ شاهزادهٔ جوان یا پهلوان پیر پایان خواهد گرفت.

وقتی در نخستین نبر د رستم زخمی میشود، زال سیمرغ را به یاری می طلبد که بر زخمهای او مرهم می نهد و به او می گوید اسفندیار رویین تن است و تنها چاره این است که تیری از چوب گز به چشم او زند اما راز سپهر را هم به او می گوید: بسدو گفت سیمرغ کز راه مهر بسد و راز سپهر که هر کس که خون یل اسفندیار بسریزد ورا بشکرد روزگار

روز دوم که رستم از راز سپهر آگاه گردیده باز هم اسفندیار را اندرز مي دهد و لابه و زاري مي كند. اما اسفنديار به چيزي كمتر از اجراي فرمان و بستن دست رستم قانع نیست: جو دانست رستم که لابه به کار نیاید همی، پیش اسفندیار کمان را بهزه کرد و آن تیر گز کے پیکانش را دادہ بود آب رز هم آنگ نسهادش ورا در کسمان سر خویش کردش سوی آسمان همی گفت کای داور ماه و هبور فــــزايــــندهٔ دانش و فــر و زور هسمی بینی ایس پاک جان مرا روان مسسرا، هسسم تسبوان مسرا که می چـند کـوشم کـه اسـفندیار مگـر سـر بگـر دانـد از كـارزار تــو دانــی بـهبیداد کـوشد هـمی بهمن جنگ و مردی فروشد همی بمهبادافسره ايسن كسناهم مكسير تـــو ای آفـرینندهٔ مـاه و تــیر تسهمتن گرز اندر کسمان راند زود بدانسان که سیمرغ فرموده بود بسزد راست بسر چشم اسفندیار سبه شد جهان پیش آن نامدار

زاری رستم بر اسفندیار بسیار صادقانه و طبیعی است. رویین تن نگونبخت هم در نفس بازپسین که چشمش به حقیقت باز شده رستم را بیگناه می شمارد:

طرح کلّی داستان رستم و اسفندیار، قطعاً در منبع اصلی فردوسی بوده است و گفته ایم که سه قرن پیش از فر دوسی قصّه گویان همه جا آن را نقل می کر دند. اما صحنه آراییها و جزئیات حادثه ها که جلال و شکوه و جذّابیت به کلّ ماجرا داده، و بیان کشمکشهای درونی قهر مانها حاصل ذهن آفرینندهٔ فر دوسی و زبان توانای اوست که چنین شاهکاری پدید آور ده است.

داستانهای سیاوش و فرزندش فرود نیز از پرحادثهترین و دردناکترین داستانهای شاهنامه است و قدرت اندیشهٔ خلاق و طبع هنرآفرین فردوسی در جزءجزء آنها نمایان است. سیاوش که مظهر نیکی و پاکی و معصومیت و مظلومیت است از نیرنگهای سودابه زن تازی تبار کاوس بهستوه می آید و ایران را رها می کند و به توران پناه می برد. در آنجا ابتدا به پایمردی پیران ویسه مورد مهر و نوازش قرار می گیرد و فرنگیس دختر افراسیاب و جریره دختر پیران را به زنی می گیرد. فرنگیس کیخسرو را به دنیا می آورد و جریره فرود را. کیخسرو به پادشاهی ایران می رسد و بعد از جنگهای بسیار افراسیاب را می کشد. و فرود در کلات در مرز ایران و توران با سبکسری و خودخواهی طوس جان می سپارد.

داستان فرود از لطیف ترین داستانهای شاهنامه است. کیخسرو به طوس دستور داده بود که به جای راه نزدیک کلات از راه بیابان برود. طوس با همه اندرزهای گودرز خردمند راه کلات را در پیش می گیرد. فرود با شنیدن لشکرکشی طوس اندیشه ناک می شود. اما مادر ش جریره او را دلداری می دهد که برادرت کیخسرو شاه ایران است و سپاه او آزاری به تو نخواهند رسانید. بهتر است به استقبال آنها بروی. فرود برای تماشای سپاه بر فراز تپه ای می رود. طوس به رام را می فرستد که ببیند او کیست و مرش را برای طوس ببرد. وقتی به رام ، فرود را می شناسد، مژده به طوس می برد که او فرود برادر کیخسرو است. طوس پسر نوذر که اصولاً پادشاهی را حق خود می دانست و در دل بد خواه فرزندان سیاو ش بود

فرودکشته می شودو سپاه طوس دژ را می گیرند. جریره گنجهای دژ را آتش میزند، اسبان را شکم می درد، و بر سر جنازهٔ فرود با دشـنهای شکم خود را هم می شکافد.

**در شهری آشنا** قدرت آفرینش هنری فردوسی، چـهرهٔ روح مـردان و زنـان شـاهنامه.را بهصورتی طبیعی ترسیم کرده که هنوز هم آنها را زنـده و جـاندار پـیش

چشم می بینیم.

خوانندگان شاهنامه خو درا در شهری آشنا می یابند با مردان و زنانی آشنا. در ذهن آفریننده فر دوسی، هر شخصیتی چهرهٔ روشنی دارد. قهر مانان شاهنامه در تمام عمرِ فر دوسی در عالم خیال او می زیسته اند. و اندیشهٔ خلاق فر دوسی با بیان رفتار و گفتار هر یک در حوادث مختلف چهرهٔ آنان را آراسته و پیراسته و حیات جاو دانی به آنها بخشیده، و از هر یک شخصیتی ساخته است که اگر امروز چند نقاش هنر مند بخواهند پیش خود و به ذوق خود تصویر هایی از یک قهر مان در لحظه ای از یک حادثه بسازند، حاصل کار هر یک از آنها چندان تفاوتی با اثر دیگران نخواهد داشت.

سلسلۀ حادثه های هر داستان به صورتی به دنبال هم می آید که کل داستان در عین شیرینی و دلاویزی، طبیعی و منطقی است و هر حادثه به صورتی رخ می دهد که خواننده با توجّه به مقدّمات احساس می کند که جز این نمی بایست اتفاق بیفتد و هر قهر مانی با شناختی که از او داشته ایم همان رفتاری را می کند که جز آن نمی بایست بکند و این رمز و حدت و هماهنگی در سراسر کتاب عظیمی است که گویی نه در طی یک عمر بلکه در ظرف ساعاتی معدو د سرو ده شده است.

آشناترین چهره در شاهنامه و در ذهن مردم ایران رستم است. رستم بزرگترین قهرمان حماسهٔ ملّی ایران و نماد پهلوان آرمانی ایران و مظهر همهٔ نیرومندیها و دلاوریها و جوانمردیها و بالاخره همهٔ فیضائل والای انسانی است.

جهان پهلوان تن و بازوی نیرومندی دارد، شکست ناپذیر است، در سرانجام همهٔ جنگها پیروز می شود، جز در باز پسین حادثهٔ زندگی که به نیرنگ برادر نابکار خود درون چاه می افتد و جان می بازد. در آنجا هم پیش از مرگ تن ناپاک شغاد را به یک تیر به درختی می دوزد و انتقام خود را می گیرد و باز هم پیروزمندانه جان می سپارد. رستم در شاهنامه از همهٔ شاهان برتر است و با تصویری که فردوسی بر مبنای رفتار و کردارش از او به دست داده، این حق اوست. ابر مردی است با سرشت والای انسانی و ایرانی. در همهٔ ادوار پهلوانی، در روزهای خطر امید ایرانیان و پشت و پناه ایران و رکن بزرگ دفاع از ایران است.

او وظیفهٔ جهان پهلوانی را درست احساس میکند. ارزش شخصیت خود را خوب می شناسد. در برابر سبکسریهای کاوس مردانیه پایداری میکند و میگوید: «چو خشم آورم شاه کاوس کیست؟» سینهٔ سودابه زن شاه را بهانتقام خون سیاوش با خنجر می شکافد. در برابر گشتاسب هم با آزادگی و گردن فرازی می ایستد و تین بهبند و خواری نمی دهد.

مظهر کمال عاطفه و جوانمردی و نیکخواهی و خردمندی است. پرورش سیاوش را بر عهده میگیرد و بغد از کشته شدن او به کین خواهی او برمی خیزد. بعد از مرگ اسفندیار هم به سفارش او در تربیت بهمن میکوشد.

وقتی بیژن را از چاهی که بهنیرنگ گرگین در آن افتاده، بیرون میکشد از او عهد و پیمان میطلبد که: بهمن بخش گرگین میلاد را ز دل دور کن کین و بیداد را

در کنار هنرهای جنگی و قهرمانی انسانی مهربان و دوستداشتنی است. دلی نازک و ذوقی لطیف دارد. در خطرناکترین لحظه های زندگی طنزهای لطیف بـر زبـان مـیرانـد. عـاشق مـیشود، اهـل بـزم است، از شادخواری لذّت مـیبرد. اهـل مـوسیقی است، آواز هـم میخوانـد، و حسرت زندگی آسودهٔ شاعرانهای را دارد. در منزل چهارم از هفتخان بهجای سبز و خرمی می رسد. کنار چشمهای جادویی نان و مرغی بریان با سایر لوازم سفره و جامی پس نبید و طنبوری می بیند. طنبور را به بس می گیرد. می زند و می خواند: کمه آواره و بدنشان رستم است کمه آواره و بدنشان رستم است همه جای جنگ است میدان اوی همه جای جنگ است میدان اوی مم و جام و بو یا گل و میگسار می و جام و بو یا گل و میگسار می شده به چنگ نهنگ اندر است خانمی ۲۰ ست خانمی ۲۰ ست

امًا به هر حال انسان است، و نه چنان است که وجودش از ضعفها و کاستیها عاری باشد. فرزند خود سهراب را با خودخواهی و اصرار در نهان داشتن نام خود و به ترفند می کشد و خشم فر دوسی را بر می انگیز د که بگوید: «دل نازک از رستم آید به خشم» اسفندیار شاهزادهٔ مظلوم معصوم را هم به نیرنگ می کشد.

اما خوانندهٔ ایرانی این گناهان را نادیده میگیرد. زیرا سهراب با همهٔ آنچه دردل داشت بظاهر سر دار سپاه دشمن بود، و پیروزی او شکست ایران بود. اسفندیار هم به تحریک پدر بیدادگر ش می خواست نام و آوازهٔ بلند جهان پهلوان را بعد از آنهمه جانفشانیها و فداکاریها در راه ایران و ایرانیان به ننگ بر دگی بیالاید. هر چه هست این حوادث که حکم سر نوشت بود چیزی از محبوبیت رستم در چشم و دل ایرانیان نکاسته است. برای اینکه انعکاس تصویری را که فردوسی از رستم بهدست داده در ذهن صاحبنظران جهان ببینیم، در اینجا نوشتهٔ لامارتین شاعر معروف فرانسوی را که از راه ترجمهٔ ژول مُل با شاهنامه آشنا شده بوده است می آوریم.

لامارتین میگوید: «رستم از کودکی تا مرگ یک پهلوان است. او در گهواره می جنگد، و در کنار گور می جنگد، و نیژاد و تبار او نیز مانند اوست. او هرکول خاورزمین است. ستمگران و غولان را خرد و نابود میکند. و در ضمن کارها و گرفتاریها به عشق پناهنده می شود، و آرامش خاطر را در آن بازمی یابد، عشقی که احساسات آدمی را آشکار می سازد و آرامش خاطری که به منزلهٔ تلطیف قدرت و نیر و می باشد.

او بهسبب بی نظری بزرگ است، همان قدر که به سبب دلاوری بزرگ است و از این رو بر تمام کسانی که نجات شان می دهد فر مان رو او مسلّط است. یکی از آن مردانی است که در عین حال هم قهر مان اند و هم پارسا، و نبوغ و دلاوری خود را در اختیار امپر اطوری هایی می گذار ند که در حال تجزیه یا گرفتار هرج و مرج اند ... تکه پاره های سلطنت یا جمهوری را در دست توانای خود می گیرند و ملیّت را دوباره بنیاد می نهند. بعداً بر اثر قدردانی طبیعی، ملیّت با نام آنان در می آمیزد. آنان پادشاه نیستند، زیرا تقوی آنان را از غصب قدرت مطلقه باز می دارد، ولی بر تر از پادشاهان اند. زیرا پادشاهان مدّت محدودی سلطنت می کنند، در صورتی که این قهر مانان فر مان وای آینده هستند. امروزه نام رستم و ایران یکی است».<sup>۱</sup>

چهرههای آشنا در شاهنامه منحصر به تهمتن نیست. سهراب نوجوان عاشق نادیدهٔ پدر از دلاوری و جوانمردی رستم دیگِری است.

۱. هانری ماسه، فردوسی و حماسهٔ ملی، ترجمهٔ روشن ضمیر، ص ۳۴۶.

نجیب و سادهدل و دوستداشتنی است. در لحظهٔ آخر با این ابیات لطیف سوزناک پدر را تسلّی میدهد که کشتن من گناه تو نیست: چسنینم نسوشته بُسد اختر به سر که من کشته گردم به دست پدر جو برق آمدم، رفتم اکنون چو باد به مینو مگر بینمت باز شاد!

سهراب دلی فارغ از کینه دار د. از رستم میخواهد که شاه را قانع کند که با سپاه توران نجنگد: که ایشان بهپشتی من جنگجوی سوی مرز ایران نهادند روی

سیاوش مظهر پاکسرشتی و پرهیزگاری و سادهدلی، و نماد همهٔ مظلومان تاریخ است. هر گاه مظلومی به تیغ بیداد کشته می شود خون سیاوش به یاد می آید، و به کین اوست که جنگهای ایران و توران سراسر بخش پهلوانی شاهنامه را فراگرفته است: شاه ترکان سخن مدّعیان می شنود فرمی از مظلمهٔ خون سیاووشش باد!

ایرج هم سرانجامی همانند سیاوش دارد. به گناه اینکه مورد مهر

پدر قرار گرفته و همگان هوادار اویند، با رشکورزی و کینهجویی برادران کشته میشود. نیکخویی و پاکدلی و بردباری و تسلیم او در برابر برادران که از سخنان سوزناکش هنگام کشتهشدن برمی آید فراموشنشدنی است، و با خون اوست که نهال دشمنی میان اقوام برادر نشانده میشود و رنج بیشمار بهبار می آورد.

اسفندیار از دلاوری و نیرومندی و بزرگمنشی رستم دیگری است. قهرمان دینبهی و مجری کورکورانهٔ فرمان پادشاه است. جاهطلبی را از پدر به ارث برده، و در دم بازپسین به او پیغام می فرستد که: «نهانی به کشتن فرستادی ام» و می گوید: نه رستم، نه مرغ و نه تیر و کمان که این که در گشتامی با من جنین

زال با هوشمندی و چاره گری، طوس نوذر سپهسالار ایران با بیخردی و خیرهسری و درشتخویی، گودرز کشواد سپهسالار دیگر در پرتو هوش و خرد و وقار و نرمخویی خود، پیران ویسه سپهسالار تورانی دشمن دانای ایران با خردمندی و پاکدلی خود، چهرههای آشنایی دارند.

پادشاهان خوب و بد هم در شاهنامه چهر های مشخصی دارند. نیازی نیست که دربارهٔ ضحّاک تازی ماردوش سخنی دراز بگوییم. او به عنوان مظهر بیدادگری و خونخواری شهرهٔ جهان است. نام کاوهٔ آهنگر نیز همواره به عنوان مظهر قیام بر ضدّ ظلم همراه نام او می آید.

افراسیاب ددمنش خونریز بیرحم نیز دشمن دیـر پای آشـتیناپذیر ایران است. در هر یک از شاهان دیگر نـیز و یـژگیهای شـخصیت آنـان پدیدار است: فر و شکوه جمشید و بدفرجامی ناشی از غرور او، دادگری فریدون، بیخردی و سبکسری و سسترایی و هوسبازی کیکاوس، روشسن بینی و دادگری اهورایی کیخسرو، ناسزاواری و بددلی و فریبکاری گشتاسب، خردمندی و فرهنگ دوستی انوشیروان، رامش دوستی و مردمنوازی بهرام گور، چهرههای مشخصی از آنها در چشم خوانندهٔ شاهنامه مجسم میکند.

قدرت هنرمندی فردوسی تنها منحصر به کاوش ضمیر شاهان و پهلوانانی که در حوادث بزرگ بسیار در کارند، و نمایش چهرهٔ مشخصی از آنان نیست. هر فرد سادهای هم که در حکایت کو چکی نامش به میان می آید چهرهٔ روشن فراموش نشدنی دارد، و به همان سان که مظلو میت ایرج و سیاوش، و مرگ سهراب و اسفندیار به دست رستم اشک از چشم خصوانسنده می فشاند و نام گر سیوز و گرویزره و شیرویه خشمها برمی انگیزد، به پستی و فرومایگی براهام توانگر زراندوز بیشرم زهر خند نفرت می زنیم، و از شخصیت لنبک آبکش فقیر مهمان نواز لذت می بریم و سخنان طنز آمیز بهرام گور را در داستان آنها تحسین می کنیم.

عشق در شاهنامه

شهرت فردوسی به حماسه سرایی است. حماسهٔ او انسانی است و آنچه در درون انسانها می گذرد انگیزهٔ حادثه هاست. نیر ومندترین عاطفه در میان انسانها و مایهٔ بقای هستی عشق است. داستانهای عباشقانه در شاهنامه ساده و بی پیرایه و چاشنی حماسه و مایهٔ تنوّع حوادث و در خدمت حماسه است. عشق طبیعی و انسانی است و وصفها و بیان حالت روانی زن و مرد طبیعی و هنر مندانه است.

غشق در شاهنامه جلال و شکوه حماسی دارد و سزاوار پهلوانان

شاهنامه است، عشقی بزرگوارانه و نجیبانه و خردمندانه و توأم با وقار و شرم و آزرم و بزرگمنشی و پاکدامنی است، و دور از هـوی و هـوس و لذّتطلبی و کامجویی. و اینهمه پرتوی از وقـار و شـخصیت حکـیمانهٔ خود فردوسی است.

هدف در عشق زناشویی و داشتن فرزند است. زن و مرد در عاشقی سهم برابر دارند، ابتکار عشق همیشه با مرد نیست، زنان هم عاشق می شوند: تهمینه عاشق رستم می شود، منیژه عاشق بیژن، شیرین عاشق پرویز. زنان شاهنامه مظهر شرم و آزرم و وفاداری هستند. بالاترین دعا دربارهٔ آنان چنین است:

سیه نرگسانت پر از شرم باد رخانت همیشه پـرآزرم بـاد

مهر و وفای منیژه در حق بیژن نمونه است. خودکشی شیرین در درون دخمهٔ پرویز نمایش اوج عشق و عفت و وفاداری به شوهر و کمال تینفَر از هوسبازی شیرویه است که می خواهد به عشق پاک او تجاوز کند.

یک استثنا هست و آن عشق گمراهانهٔ سودابه زن تازی تبار کاوس به سیاوش است که آتشها به پاکرد و سرانجام جانهای عاشق گناهکار و معشوق پاک و معصوم را به باد داد. حتی ماجرای این عشق گناه آلود هم با پر ده پوشی تمام بیان شده است.

دلدادگان در شاهنامه چهرهای آزاده و مردانه و باوقار دارند، دور از خواری و زبونی و خودکمبینی و خودآزاری و سوز و گدازی که در غزلها و مثنویهای عاشقانهٔ قرون متأخر دیده می شود. مثلاً لابه کردن خسرو را در پیش شیرین در خسرو و شیرین نظامی (چاپ وحید، ص ۱۵۲) و زاری و زبونی فرهاد را در عشق شیرین در همان کتاب می توان دیـد.

عاشقی مجنون که جای خود دارد.

خردمندانه بودن عشق و گردن فرازی عاشقان در داستانهای شاهنامه از یکسوی تراوش روح والای شاعر است که اساس همهٔ داستانها را بر نام و ننگ نهاده است. از دگرسوی جلوهای از فرهنگ ایرانی و نمایش روح و منش ایرانیان است. این نوع رابطه میان عاشق و معشوق در تغزّلهای بازمانده از عصر سامانی هم کموبیش به چشم می خورد.

بعد از فر دوسی، زیر فشار دیوان و مدارس مجری سیاست خلافت بغداد، روح آزادگی و گردن فرازی در ایران مرد، و احساس خواری و زبونی جای آنرا گرفت، و همین سبب شد که چنگیز و تیمور و خونخواران دیگر به آسانی بر ایران استیلا یابند.

از دگرسوی، رواج عشقهای غیرطبیعی که رهآورد فرهنگهای غیرایرانی بود، عشقها را یکسویه کرد و دیگر کششی از طرف معشوق نبود. از اینجا بودکه معشوق قاتل شد و عاشق مقتول، معشوق صیاد شد و عاشق صید به خون طپیده یا طایری درقفس افتاده.

در غزل فارسی، وفاداری سگ کوی یار، سرمشق وفای عاشقان شناخته شده است. استاد زنده یاد مجتبی مینوی ابیات حاوی این مضمون را از دیوان جامی گرد آورده و در مقالهٔ «خاک پای سگ معشوق» در مجلهٔ یغما چاپ کرده و در مقدمهٔ آن نوشته است: «هشتادو چند مورد یادداشت کرده ام که در آنها اشاره ای به مقام سگ معشوقه، و خدمت سگ او، و آرزوی یافتن آن مقام، و افتخار او به رسیدن به آن منصب، و ترجیح دادن آن بر مراتب عالیه، و حتی ننگ داشتن سگان معشوق از اینکه چنین کسی همر تبهٔ ایشان بشود!»<sup>۲</sup>.

استاد فقید به تفنّن دیوان جامی را موضوع جستجوی خود قرار

۱. مجلهٔ یغما، سال ۱۲ (۱۳۴۸)، ص ۵۱۱ ــ ۵۱۶.

داده، در حالی که این مضمون از قرون قبل به جامی ارث رسیده است. این بیت را هم از یک رباعی سنایی بخوانیم: من خاک کف پای سگ کموی توام من خاک کف پای سگ کموی توام

غزلهای عصر صفوی و پیش و پس از آن لبریز از سوز و گداز و خواری عاشقان است. کافی است فقط دیوان و حشی بافقی را ورق بزنیم و غـزلهای سوزناک او را بخوانیم. آنوقت است که ارزش عشق طبیعی و انسانی و توأم با وقار و خردمندی در داستانهای شاهنامه روشن می شود.

داستانهای عاشقانهٔ شاهنامه که همه رنگ و ریشهٔ ایرانی دارند اینهاست: زال و رودابه، رستم و تهمینه، بیژن و منیژه، سودابه و سیاوش، گشتاسب و کتایون، خسروپرویز و شیرین.

در تمام این داستانها یک نکته مشترک است و آن اینکه داستان از آنجا شروع می شود که دختران بیگانه دل به مر دان ایرانی می بندند: رو دابه از تبار ضحاک بهزال، تهمینه از سمنگان به رستم، منیژه از تو ران به بیژن، سو دابهٔ تازی تبار به سیاوش، کتایون رومی به گشتاسب، شیرین از ار منستان به خسرو پرویز.

و این نکتهٔ ظریفی در هنر داستان پردازی است. فاصلهٔ نژادی که خود مانعی در راه وصال است عشق را نیرومندتر و شورانگیزتر میکند. شاید هم بهملاحظهٔ آن رسم و سنت ایرانی است که در فارسنامهٔ ابن بلخی (ص ۹۷–۹۸ چاپ اروپا) میخوانیم: «عادت ملوک فرس و اکاسره آن بودی که از همهٔ ملوک اطراف چون صین و روم و ترک و هند دختران ستدندی و پیوند ساختندی، و هرگز هیچ دختر را بدیشان ندادندی. دختران را جز باکسانی که از اهل بیت ایشان بودندی مواصلت نکردندی».

این سنّت را در گفتهٔ گردآفرید به سهراب هم که به سرداری سپاه توران بهایران تاخته بود میخوانیم: بخندید و او را بهافسوس گفت

که ترکان ز ایران نیابند جفت!

در داستانهای تاریخی شاهنامه هم بهرام دختر شنگل شاه هند را میگیرد و انوشیروان دختر خاقان را. شاید پیوند روشـنک دخـتر دارا بـا اسکـندر رومـی استثنایی بهنظر آید امّا فراموش نکنیم که اسکندر را از تبار ایرانی می شناختند. □

در اینجا بهعنوان نمونه نگاهی بهداستان زال و رودابه میافکنیم که چه از نظر ساختار کلّی و چه از نظر قدرت بیان فردوسی از لطیفترین و دلاویزترین داستانهای عاشقانهٔ فارسی و لبریز از وصفهای دلپذیر و نکتههای روانشناسانه است و حکیم برزرگ بههمانسان که در حماسهسرایی بیهمتاست در عشقپردازی هم سخن را به حد کمال رسانیده است.

## زال و رودابه

عشق، خواستن و نرسیدن است. و گفتیم هر چه موانع رسیدن عاشق و معشوق به یکدیگر بیشتر و گر ها ناگشو دنی تر باشد، عشق سرکش تر می شود، و داستان گیرایی بیشتری می یابد. وگر نه وقتی دختر و پسری یکدیگر را می خواهند و خانوادههای آن دو نیز با از دواج آنها موافق اند، ماجرای عاشقانه ای پدید نمی آید که قابل گفتن و شنیدن باشد.

زال فرزند سام پهلوان بزرگ ایران بهرودابه دختر مهراب پادشاه کابل دل میبازد. مهراب نژاد تازی دارد و تبارش به صحّاک میرسد و خود نیز دشمن ایران است. این تضادّها، بیگانگی نژادی و دشمنی و طنی، داستان را شورانگیزتر و لطیف تر می سازد و به سرانجام خوش و شیرین می رساند.

داستان از آنجا آغاز میشود که زال سیمرغ پرورده بهزابل بازمیگردد و پدرش سام پادشاهی زابل را به او می سپارد. روزی زال با ویژگان خود از زابل بیرون می رود و طی سفر به کابل می رسد. مهراب پادشاه کابل از او دیدار می کند و آن دو یکدیگر را می پسندند. بعد از رفتن مهراب زال از چهر و بالای او ستایشها می کند. یکی از نامداران می گوید که مهراب دختر زیبایی هم دارد. و صف رو دابه از نظر سادگی و واقعیت پر دازی از و صفهای لطیف شاهنامه است: پس پرده او یکیی دختر است

ز سر ترا به پایش به کردار عاج به رخ چون بهشت و به بالای ساج بر آن سُفتِ سیمینْش مشکین کمند سرش گشته چون حلقهٔ پای رند

رخانش چو گلنار و لب ناردان ز سیمین برش رُسته دو نار، دان دو چشمش بهسان دو نرگس بهباغ مسره تسبرگی بسرده از پسر زاغ دو ابــرو بــهسان كــمان طـراز برو تسوز پسوشیده از مشک و نساز اگر ماه جنوبی همه روی اوست وگر مشک بویی، همه موی اوست سر زلف و جعدش چون مشکمین زر. فكمسند است كسويي كسراه بسر كسراه ب\_\_\_هشتی است س\_\_\_رتاسر آراسسته یـــر آرایش و رامش و خـــواســته خالقي، ١، ص ١٨٣ زيان ساده است. تشبيهات و استعارات دور از ذهن ندارد. در همان حال بالحن حماسي شاهنامه سازگار است. خواننده از اينهمه سادگي و طراوت سخن لذت مي يرد. روز دیگر مهراب به مهمانی به سرایر دهٔ زال می آید و او را به سرای خود ميخواند: مسرا آرزو در زمسانه یکسی است که آن آرزو بر تو دشخوار نیست که آبی بهشادی سوی خان من چو خورشید، روشن کنی جان من چنین داد پاسخ که این رای نیست به خان تو اندر مرا جای نیست نــباشد بـدين، سام هـمداستان همان شماه، چون بشمنود داستان که ما می گساریم و مستان شویم سوى خسانة بت يرستان شويم چو بشنید مهراب، کرد آفرین بهدل، زال را خواند ناپاکدین بعد از رفتن مهراب، همه از او و دختر ش تعریفها کر دند و زال نیادیده عاشق رودابه شد:

راز عشق خود را با پنج تن از کنیزان خود در میان می نهد. آنان ابتدا ملامتش میکنند و سرانجام تسلیم رای او می شوند، و به بهانهٔ گل چیدن به کنار لشکرگاه زال می روند. و بعد از مشاهدهٔ هنر نماییهای زال پیغام او را برای رودابه می آورند. رودابه خانه را برای پذیرایی می آراید و زال را فرا می خواند. در اینجا قدرت ایجاز سخن فردوسی را ببینید: چو خورشید تماینده شد نماپدید در حجره بستند و گم شد کملید پرمتنده شد مسوی دستان مسام که شد مساخته کمار، بگذار گما! مسپهبد مسوی کساخ بینهاد روی چنان چون بود مردم جفت جموی

زال گیسوی یار را می بوسد، و کمند می اندازد و با کمند خود را به بالا می رساند. در آن شب خوش، زال مخالفتی را که سام و منوچهر با زناشویی آن دو خواهند داشت چنین بیان می کند: مسپهبد چنین گفت با ماهروی که ای سرو سیمین، پر از رنگ و بوی مستوچهر چرون بشنود داستان مسان سام نسیرم برآرد خروش کف اندازد و بر من آید به جوش ولیکین مسرمایه جان است و تسن پرمان تبوشم کفن کسه خوار گیرم بیوشم کفن کسه هرگز ز پیمان تسو نگذرم...

زال در لشکرگاه خود موبدان و ردان را فرا خواند و راز خود فروگشاد و از آنان رای خواست:

3.8

بسسبستند لب مسوبدان و ردان سخن، بسته شد بر لب بخردان کسه ضحّاک، مهراب را بُد نیا دل شساه از ایشان پسر از کیمیا گشاده، مخن کس نیارست گفت که نشنید کس نوش با زهر جفت

بزرگان لشکر سرانجام حق بهجانب زال می دهند و تنها نژاد مهراب را مانع کار می شمارند: ایسا آنکه مهراب ازین پایه نیست بزرگ است و گرد و، سبک مایه نیست هسمان است کسز گسوهر اژدهساست هسمان است کسز گسوهر اژدهساست اگسر شساه را بسد نگردد گسمان نسباشد ازو نسبنگ بسسر دودمسان

چارهٔ کار در این است که نامهای به سام نوشته شود، تا او موافقت منوچهرشاه را به دست آورد. زال نامهای به پدر نوشت که از شاهکارهای فر دوسی است. همان است که گفتیم نظامی عروضی دربارهٔ آن گفته است: «کدام طبع را قدرت آن باشد که سخن را بدین درجه رساند که او رسانیده است».

زال بعد از نیایش خداوند و درود بر سام و ستایش پهلوانی های او، ستمها و بیمهری های پدر را دربارهٔ خود بر می شمارد. آنگاه سوز و گداز خود را در عشق پیش می کشد. و به یاد پدر می آورد که وقتی مرا از کنام سیمرغ از البرزکوه باز آوردی در حضور همگان پیمان نهادی که آرزوهای مرا بر آوری. سام نامهٔ زال را خواند و غمگین شد و گفت: از این مرغ پرورده، وان دیو زاد چگونه برآید، چه گویی، نیژاد؟ فردای آن روز با موبدان و بخر دان انجمن کرد و گفت: دو گوهر چو آب و چو آتش بهم دو گوهر چو آب و چو آتش بهم مسمانا که بساشد بهروز شسمار فسریدون و ضحّاک را کسارزار

ستاره شناسان راز کار را از آسمان جستند، و به سام مژده دادند که چه پهلوان بزرگی از این پیوند به دنیا خواهد آمد. سام فر ستادهٔ زال را بازگر دانید و ضمن نامه ای به او قول داد که نز د منو چهر شاه بر و د و موافقت او را با این از دواج حاصل کند.

زال نامهٔ پدر را بهدست زنی برای رودابه فرستاد. رودابه شاد شد و سربندی گوهر آگین با یک جفت انگشتری به آن زن داد که برای زال ببرد. سیندخت فرستاده را در ایوان خانه دید و بر او بدگمان شد و با پرس وجوی و آزار فراوان از او اعتراف گرفت. آنگاه رودابه را خواست و گریان و روی خراشان او را ملامتها کرد. شرم و آزرم رودابه و اعتراف او چه خوب تصویر شده است:

زمین دیـد رودابـه و پشت پـای فـروماند از شـرم مـادر بـهجای فرو ریخت از دیـدگان آب مـهر بهخون دو نرگس بیاراست چـهر

و گفت ما عاشق یکدیگریم بدان! کو مرا دید و با من نشست به پیمان گرفتیم دستان بـهدست سیندخت دلش بهاین پیوند راضی بود، امّا از مهراب می ترسید و از خشم شاه ایران نگران بود. بیامد به تیمار و تنها بخفت.

مهراب از نزد زال بازگشت. مهربانیها دیده بود و شادمان بود. سیندخت را پژمرده یافت و علّت پرسید. زن هوشمند چاره گر با مقدّماتی ماجرا را بازگفت. مهراب برآشفت و گفت گناه من است که روزی که دختر به دنیا آمد به سنّت تازیان سرش را نبریدم. سیندخت تدبیرها به کار آورد و از مهراب پیمان گرفت که آزاری به دختر نرساند. آنگاه نزد روداب ه رفت و به او گفت پیرایه از خود بگشای و نزد پدر رو. رودابه بر عکس با همه زیب و زیور پیش پدر رفت.

به پیش پدر شد چو خورشید شرق به یاقوت و زر اندرون گشته غرق بسهشتی بُسد آراسته پسرنگار چو خورشید تابان به خرّم بهار خالقی، ۱، ص ۲۲۰

از آنسوی، گزارش عشق زال و رودابه به گوش منوچهر رسید. گرهی تازه به کار خورد. شاه نگران شد که مبادا از این پیوند فرزندی آید که با داشتن خون ضحّاک در رگهای خود، ایران را به خاک و خون کشد.

پهلوان پیر گفت: حق با توست. کار تو را راه می اندازم. نامه ای می نویسم که خودت به نزد شاه منوچهر ببری. سام نامه ای به منوچهر نوشت و سوابق خدمات و جان فشانیه ای خود را بر شمر دو اینکه پیر شده و نوبت خدمتگزاری زال است. و آن مرغ پرورده، رودابه را دیده و عاشق شده، چو دیوانه گردد نباشد شگفت

از او شاه را کین نباید گرفت

اکنون او را به حضور فرستادم. همان کن که سزاوار بزرگواری توست.

از آنسوی مادر رودابه با هدایای گرانبها به سفارت به درگاه سام شتافت. در برابر پرسشهای سام نخست امان گرفت. آنگاه خود را معرّفی کرد و گذشته را بازگفت و سام را به کابل دعوت کرد. سام به او مژده داد که زال با نامه به درگاه شاه رفته و موافقت شاه را خواهد گرفت. سیندخت پیکی به کابل فرستاد و به مهراب مژده داد که گره ها در حال گشو ده شدن است.

زال بهبارگاه منوچهر رسید. خرد و دانش او را، و دلاوری او را آزمودند. سربلند برآم.د. شاه جواب سام را نوشت و با آرزوی زال موافقت کرد و او را خلعت داد و بازگر دانید.

آنگاه سام و زال به کابل رفتند و عروسی زال و رودابه بـا شکـوهی تمام برگزار شد.

## پاکی زبان فردوسی

از یادگارهای نجیبزادگی و تربیت دهقانی فردوسی، پاکیزگی و نجابت زبان اوست. اندیشه و زبان در شاهنامه سرشته با شرم و آزرم است. در سراسر پنجاه و چندهزار بیت نشانی از الفاظ و مضامین زشت و آلوده و دل آزار نیست. و این گذشته از پرورش خانوادگی شاعر، برخاسته از وقار حکیم و احساس رسالت او به عنوان یک معلّم و رهبر اخلاق است. شاید هم این پاکیزگی زبان میراثی از شرم و آزرم در فرهنگ ناب ایرانی است. که هنوز از آلودگیها و هرزگیهای فرهنگهای مهاجم تأثیر نپذیر فته است. این ویژگی از آنجا بهچشم می آید که در ابیات اندک شمار شاعران آن دوره که در لغت نامه ها به شاهد واژه ها آمده می بینیم که زبان شاعرانی چون منجیک ترمذی و عسجدی و حتی کسایی مروزی آلوده به هجو و دشنام و دریدگی و بی پروایی و الفاظ نادلپسند است. این آلودگی به شاعران بعدی به میراث رسیده، و نه تنها در دیوانهای سوزنی و انوری و خاقانی افزونی گرفته حتی در سخن عارفان چون دیوان و مثنویهای سنایی و حکایاتی در مثنوی مولوی و در هزلیّات سعدی و باب پنجم گلستان فراوان است.

فردوسی خداوند اخلاق و حکیم و آموزگار و راهنمای باوقار پرهیزگار پاکیز اندیش پاکیز اخویی است. هر جاکه بر اساس منابع خودو به حکم امانت ناگزیر از بیان کر دار یا گفتار زشت و ناپسندید ایست، چنان جامه ای پاکیز او آزرمگین بر پیکر معنی می پوشاند که خواننده را غرق حیرت و لذّت میکند. دربار افقیقی به این اکتفا میکند که «جوانیش را خوی بدیار بود».

در داستان ضحّاک آنجاکه میخواهد بگوید پسری که راضی به کشتن پدر باشد حرامزاده است، مثلی را در پر ده می آورد: به خون پدر گشت همداستان ز دانا شنیدستم این داستان که: «فرزند بد گر شود نرّهشیر به خون پدر هم نباشد دلیر

خالقي، ١، ص ۴٨

نخستین شب دیدار زال با رودابه، عیش و عشق پر هیز آمیز آن دو با این بیت بیان می شود: همه بود بوس و کنار و نبید مگر شیر کو گور را نشکرید! ممانجا، ۱، ص ۲۰۰ ممانجا، ۱، ص ۲۰۰ برودابه در برابر پر سو جوی خشم آمیز مادر چنین میگوید: بدان! کو مرا دید و با من نشست بدان! کو مرا دید و با من نشست بدان بهدست میان من و او، خود آتش بیتفت ممانجا، ۱، ص ۲۱۴

آنجاکه رستم خفته، و تهمینه شبانه بهبالین او میرود، و بدو اظهار عشق میکند، رستم که یک شب بیشتر در سمنگان توقف نخو اهد داشت شبانه موبدی فرا می خواند و با اجازهٔ پدر تهمینه با او پیوند زناشویی میبندد. فردوسی خواسته است که دامن پاک جهان پهلوان با ناپارسایی آلوده نشود، و سهراب پهلوان مورد علاقهٔ شاعر ننگ ناپاگزادگی بر دامن نداشته باشد.<sup>۱</sup>

اردشیر بابکان دختر اردوان را بهزنی گرفته بود. روزی زن به تحریک برادر به قصد کشتن اردشیر زهر در جام او ریخت و راز بر ملا شد. اردشیر وزیر خود را مأمور کشتن او کرد. وقتی وزیر فهمید که زن باردار است اندیشید که تا هنگام تولّد فرزند دست نگه دارد. و برای اینکه روزی متهم نشود، همان روز اندام مردی خود را برید و در حقّه ای کرد و آن را مهر و تاریخ نهاد و به شاه داد و خواست که در خزانه حفظ شود. دختر اردوان پسری زایید و وزیر او را شاپور نام نهاد و هفت سال نهانش می داشت. روزی اردشیر از اینکه فرزند و جانشینی ندارد می گریست.

۱. در چاپ خالقی، ج ۲، ص ۱۲۲ ـ ۱۲۴، بیتهای دعوت از موبد در حاشیه آمده است.

به در خواست وزیر گنجور حقَّهٔ ممهور را آور د. شاه از وزیر پر سید در این حقَّه چیست؟ جواب وزیر نمونه کمال شرم و آزرم و پاکی زبان است: بدو گفت کان خون گرم من است سریده زبن باز شرم من است مسپردی به من دختر اردوان که تا بازخواهی تنش بی روان نبجستم به فرمانت آزرم خویش بریدم هم اندر زمان شرم خویش بروخیم، ۷، ص ۶۹–۱۹۶۶

**عواطف انسانی در شاهنامه** فردوسی انسانی کامل، و جان او سر شار از مهر و عاطفه و گذشت و بزرگواری است، و همین عواطف لطیف انسانی خود را در شخصیت پهلوانان محبوب خود دمیده است. وقتی سیاوش از آتش تندرست بیرون می آید و از این راه بیگناهی

او و گناهکاری سودابه روشن میگردد، کاوس فرمان قـتل سودابه را میدهد:

سیاوش شفاعتش میکند، و زنی راکه آنهمه بلابر سرش آورده بود از مرگ میرهاند:

بهمن بخش سودابه را زین گـناه یسذیرد مگر بند و آیین و راه خالقي، ٢، ص ٢٣٨ آنجاکه رستم بعد از بارها دیدار و گفتار با سهراب او را نشناخته و سينهاش را شكافته است، فر دوسي شگفتز ده و غمگين است كه چرا؟ جیهانا شگسفتی ز کردار توست شکسته هم از تو، هم از تمو درست از ایسن دو یکسی را نسجنبید مسهر خسرد دور بُسد، مسهر نستمود چنهر هسمی بسچه را بسازدانسد سستور چه ماهی بهدریا، چه در دشت گور نسدانسد هسمی مردم از رنیج و آز یکی دشتمنی را ز فرزند بازا سهراب خردسال معصوم، در واپسين دم پدر را تسلّي ميدهد و او را بیگناه می شمار د و مرگ خود را حکم سر نوشت فرا می نماید: بدو گفت کین بر من از من رسید زمان را بهدست تسو دادم کلید تو زین بیگناهی که این کوژیشت مرا برکشید و بزودی بکشت بهبازی بهکویاند همسال من بهابر اندر آمد چنین پال من خالقي، ٢، ص ١٨٥

اسفندیار نیز در دم بازپسین رستم را بیگناه می شمارد:

1

آنگاه تربیت فرزند خود بهمن را بهرستم واگذار میکند. □

فريدون سرزمين خود (جهان) را ميان سه فرزندش تقسيم كرد. روم را بهسلم داد و توران را بهتور، و تخت و تاج پادشاهى ايران را بهايرج. سلم و تور بر برادر كهتر رشك بردند و بهفريدون پيغام دادند كه اگر ايرج تاج و تخت رارها نكند و به گوشهاى نرود، دمار از روزگار ايران و از ايرج برمى آورند. فريدون از ايرج خواست كه به جنگ برادران برود. امّا شاهزاده پاكدل گفت پيش برادران مى رو د و دل آنها را نرم مىكند. در آنجا سپاهيان سلم و تور هم دل بهمهر ايرج بستند، و اين حال آتش رشك و كينه برادران را تيزتر كرد. و تور تصميم به كشتن ايرج گرفت. عجز و نياز و التماس ايرج از لطيف ترين و انسانى ترين قطعات شاهنامه است: يايدت - گفت – ايچ ترس از خداى

نه شرم از پدر، پس همین است رای؟ مکش مسر مسرا، کت سسرانسجام کسار بیپیچاند از خسون مسن کسردگار پسسندی و هسمدامستانی کسنی کمه جسان داری و جسان ستانی کسنی؟ مکش مسورکی را کسه روزیکش است مکش مسورکی را کسه روزیکش است مکس نارد و جان خوش است مکسن خسویشتن را ز مسردمکشان کسزین پس نسیایی خسود از من نشان بسند، کسنم زیسن جسهان گوشهای یسه کسوشش فسراز آورم تسوشهای بسه خون بسرادر چسه بسندی کسمر؟ چسه مسوزی دل پسیر گشته پسدر جسهان خوامستی، یافتی، خون مریز! مکسن بسا جسهاندار یسزدان مستیز خالقی، ۱، ص ۱۲۰

برادران سر ایرج را در تابوتی زرین گذاشتند و پیش پدر فرستادند. فریدون نوهٔ دختری خود منوچهر را مأمور جنگ با سلم و تور کرد و او سر تور ستمگر را بهنزد فریدون فرستاد.

سواری که سر تور را نزد فریدون میبرد، حالتی سراسر شرم و حیرت و اندوه دارد. اگرچه تور کشندهٔ ایرج است، اما آخر خود نیز پسر فریدون است:

**سوگنامه ها در شاهنامه** مرگ سرنوشت محتوم هر آدمیزاد است و از آن گزیری و گریزی نیست. امّا جدایی ابدی از عزیزان رفته برای بازماندگان سنگین ترین غمهاست. در شاهنامه سوگنامه های کسانی چون: ایرج، سهراب، سیاوش، اسفندیار، رستم، دارا، بهرام گور، خسروپر ویز و یزدگرد سوم که حکیم نازکدل به آنها مهر می ورزید از لطیف ترین و سوزناک ترین سوگنامه ها در زبان فارسی است.

نولدکه میگوید: «شیون باربد دربارهٔ خسروپرویز که محکوم بهاعدام شده بود، بهمنزلهٔ سرود سوگواری است که وطنپرست ایرانی در وصف شکوه ملی از دسترفته میخواند»<sup>۱</sup>.

تشييع جنازهٔ رستم، و بردن تابوت اسفنديار بەنزدگشتاسب جلال و شكوهي سزاوار آن دو پهلوان دارد.

آنچه در مرگ سهراب آمده کمنظیر است. وقتی سهراب بـهدست رستم پهلو دریده و به حال مرگ افتاده است شـومی سـرنوشت خـود را خطاب بهرستم چنین بیان میکند:

ز میهرانیدر آمید روانیم بیهسر

- هسمی جسستمش تیا بیبینمش روی چسنین جسان بسدادم بیدان آرزوی
- دریـــغاکــه رنــجم نــیامد یــهسر نـــدیدم دریــن، هــیچ روی پــدر کـنون گـر تـو در آب مـاهی شـوی و یا چون شب انـدر سـیاهی شـوی وگـر چـون سـتاره شـوی بـر سـپهر بـــبرّی ز روی زمــین پــاک مــهر

بخواهد هم از تو پدر کین من چو بیند که خشت است بالین من

۱. نوادکه، حماسة ملی ایران، ترجمة بزرگ علوی، ص ۱۲۶، شاهنامه چاپ بروخیم، ۹، ص ۲۹۳۰.

از آن نــــامداران گــردنکشان کسی هم برد سوی رستم نشان که مهراب کشتهست و افگنده خوار همی خواست کردن تو را خواستار چو بشنید رستم، سرش خیره گشت چو بشنید رستم، سرش خیره گشت معمی بی تن و تاب و بی توش گشت معمی بی تن و تاب و بی توش گشت بیدو گشت بیدو گفت با ناله و با خروش بیدو گفت با ناله و با خروش بیگو تا چه داری ز رستم نشان؟ کسه گسم باد نامش ز گردنکشان نشــیناد نام نشـیناد بر ماتمم پـور سام!

رستم خفتان سهراب را می گشاید و چشمش به بازو بند خود می افتد که به تهمینه سپر ده بود تا به نشانی همراه فرزندش سازد. راز نهفته و عمق فاجعه آشکار می شود. شیون و زاری و سوز و گداز رستم را در شاهنامه باید خواند.

آگاهییافتن تهمینه از مرگ سهراب و سوگ و زاری مادرانـهٔ او جانگدازتر است:

همی گفت کای جان مادر کنون

کجایی سرشته به خاک و به خون؟ چو چشــمم بــهره بـودگـفتم مگـر ز فـــرزند و رســتم بــيابم خــبر

چــه دانستم ای پـور کـاید خـبر که رستم به خنجر دریدت جگر خالقي، ٢، ص ١٩٨ دریغش نیامد ہے آن روی تیو بر آن برز و بالای و بازوی تو از آن پیش کو دشنه را برکشید جگرگاه سیمین تو بردرید جرا آن نشانی که سادرت داد ندادی برو بسر، نکردیش یاد نشان داده بود از یدر، مادرت ز بهر چه نامد همی باورت چرا نیامدم بیا تیو اندر میفر که گشتی به گردان گیتی سسمر مسرا رستم از دور بشناختی تو را با من ای پور بنواختی بـــينداخــتى تـيغ آن مــرفراز نکر دی جگرگاهت ای بور باز بروخيم، ٢، ص ٥١۶

شیون مادرانهٔ تهمینه و سوگواری او در داستانهای فارسی بیمانند است. سروروی اسب سهراب را میبوسد، جامه و اسلحهٔ او را در بر میگیردو مینالدو ... سوگواری جریره مادر فرودنیز همین حال را دارد. □

زاری حکیمانهٔ شاعر پیر در مرگ نابهنگام فرزند جوان خویش نیز، در میان همهٔ آنچه شاعران ایران در سوگ فرزند خود سرودهاند نظیر ندارد:

مرا سال بگذشت بر شصتوپنج نه نیکو بود گر بیازم بهگنج مگر بهره گیرم من از پند خویش براندیشم از مرگ فرزند خویش مسرا بسود نسوبت بسرفت آن جسوان ز دردش مسنم چیون تینی بیروان شیتابم هنمی تا مگر پابمش جسسو يسابم بسهبيغاره بشستابمش کسه: انسوبت مرا ببود، بیکام من چسرا رفستی و، بسردی آرام مسن؟ ز بندها تنو بنودی منزا دستگیر **جسرا راه جستی ز همراه پسیر** مگـــر هـــمرهان جـوان يـافتى کسه از یسیش مسن تمیز بشستافتی؟، جوان را چو شد سال بر سےوہفت نه بر آرزو بافت گیتی برفت هسمی بنود هنمواره بنا من درشت بسرآشفت و يكباره بنمود يشت برفت و غـم و رنـجش ایـدر بـماند دل و دینده من به خون در، نشباند کــنون او ســوي روشــنايي رسـيد یدر را هـمی جـای خـواهـد گـزید بــــرآمــد چــنين روزگــارى دراز کسز آن همرهان کس نگشتند باز هــــمانا مـــرا چشــم دارد هــمی ز دیـــرآمــدن خشــم دارد هــمی مسرا شیصتوپنج و ورا سیوهفت نسپرسید از ایسن پیر و تنها برفت وی اندر شتاب و من اندر درنگ زکسردارها تا چه آید به چنگ

این ابیات ساده و طبیعی و دلپذیر، بیان دلسو ختگی و اندوه حکیمانهٔ پدری داغدار است. شاعران دیگر هم در مرگ فرزند اشعاری دارند که غالباً دور از سادگی زبان، و سرشار از مضامین باریک و آراسته بهصنایع بدیعی است که آن همه تأمل و تدبّر و مضمون اندیشی برای سرودن چنان اشعاری مقتضای حال داغدیدگی سرایندگان نیست.

از آن جمله چندین قصیدهٔ مفصل مصنوع خاقانی در بیماری و مرگ فرزند:

از زبان فرزند بیمار: دلنواز مـن بـیمار شـمایید هـمه بهر بیمارنوازی بهمن آیید همه<sup>۱</sup>

دیوان خاقانی، چاپ دکتر سجادی بتر تیب صفحات: ۱۵۸، ۱۶۲، ۴۰۶.

و نیز این قصیده ها از کمال اسماعیل: هـمرهان نـازنینم از سفر بـازآمـدند بدگمانم تا چرا بی آن پسر بـازآمـدند • نـور دو دیــدگان ز لقـای تـو داشـتم یک سینه پر ز مهر و هوای تو داشـتم

**درس اخلاق و زندگی** شاهنامه گنجینهٔ خرد و دانایی است. سراسر شاهنامه درس انسانیت و اخلاق و فضیلت است.

فر دوسی از هر حادثهٔ شادی بخش یا غمبار نتیجهٔ فلسفی و اخلاقی میگیرد: چنین است رسم سرای سپنج، جهان ناپایدار است، راز مرگ و زندگی را نتوان گشود، همهٔ راهها به مرگ می رسد. پس باید شاد زیست، و با دیگران نیکی کرد و با مردانگی و گردن فرازی جان سپر د و نام نیک از خو د برجای نهاد:

چنین گفت موید که مردن به نام به از زنده، دشمن بدو شادکام هسمان مرگ بهتر به نام بلند از این زیستن پرهراس و گزند تو را نام باید که ماند دراز به نام نکو گر بسیرم رواست به نام نکو گر بسیرم رواست مرا نام باید که تن مرگ راست

ديوان كمال اسماعيل، چاپ دكتر بحرالعلومي، ص ۴۲۹، ۴۳۲.

آزادگی و گردن فرازی و فضیلت اخلاقی، اصول ثابت انسانی پهلوانان شاهنامه است. رستم با اینکه می داند کشتن اسفندیار فرجام شومی خواهد داشت برای حفظ نام و آزادگی خود بدسرانجامی را بهجان می خرد. بهرام گو درز به جستجوی تازیانه اش که در میدان گم شده بود، تکوتنها به استقبال خطر می رود و جان بر سر نام و ننگ می نهد.

در سراسر شاهنامه، هر جاکه پهلوانی بهاقتضای شیوهٔ حماسی هنرهای خود را برمیشمارد، یا هنگامی که پادشاهی در خطابهٔ جلوس آرزوهای خود را برای آسایش مردم بیان میکند، صدای روح بزرگ و آزاده و نیکخواه فردوسی را میشنویم.

اگر از من بخواهند که از دریای بیکران ادب و فرهنگ ایران گنجینهای برگیرم، و از میان آنهمه متون و شاهکارهای زبان فارسی تنها یک کتاب را برگزینم و خواندن آنرا برای همگان خاصه جوانان توصیه کنم میگویم: شاهنامهٔ فردوسی.

تردیدی نیست که فردوسی پارهای اندرزنامههای ساسانی و خطابههای پندآمیز شاهان را بههنگام جلوس از طریق شاهنامه ابومنصوری یا متنهای منفردی چون پندنامهٔ بزرگمهر را که چکیده فرهنگ ایرانی عصر ساسانی است در دست داشته و آنبها را بهنظم درآورده است. امّا از آنها مهمتر آنچه آفریدهٔ اندیشهٔ ژرف، و روح والای شاعر است، قطعاتی متضمن حکمت و عبرت در آغاز و انجام داستانها یا در گفت وگوی پهلوانان با یکدیگر است.

بالاتر از همه اینکه ساختار تکتک داستانها و اجزاء آنها از یکسوی، و مجموع شاهنامه از کیومرث تا یزدگرد بهصورت یک کلّی بهمپیوستهٔ داستان جهان و بشریت، سربسر حکمت است و درس عبرت. اگر شاهنامه را بخوانیم و با آن انس گیریم و بهرمز داستانهای آن بیندیشیم، انسان تر خواهیم شد، زندگی برای ما معنی دیگری خواهد یافت و شیرین تر خواهد شد، و زندگی دیگران را هم شیرین تر خواهیم کرد. شاهنامه برای فرمانروایان درس کشور داری توأم با عدالت، و برای عامهٔ مردم درس زندگی توأم باکار و کوشش و رسیدن بهبهروزی است.

#### فراز و فرود در شاهنامه

عوفی در لباب الالباب دربارهٔ سخن فردوسی گفته است: «کمال صنعت در آن است که از اوّل تا آخر بر یک نسق رانده است، و بر یک شیوه گفته، و مختتم او ذوق مفتتح دارد. این کمال قدرت و غایت استادی بود» <sup>(</sup>.

در این گفته از نظر بیان و حدت شیوهٔ سخن فر دوسی و یکدستی آن جای تر دیدی نیست. اما در چنین شاهکار بزرگی که سر و ده های تمام عمر شاعر از آغاز شاعری تا پایان عمر او ست، و برخی بخشها را به سبب پای بندی به امانت ناگزیر بوده که بسراید، طبیعی است که فراز و فرودهایی و جو د داشته باشد و همهٔ بخشها و در هر بخش همهٔ بیتها به یک درجه از لطف و ارزش و اعتبار نباشد. در آغاز داستان خسر و شیرین این بیت آمده است: اگر بازجویی در او بیت بد

فروغی نوشته است: «این جانب این شعر را از فردوسی نمی دانم و گمان میکنم یکی از ارادت کیشان او آن را گفته و بعدها داخل اشعار فردوسی شده است. زیراکه فردوسی اگر معتقد بود که تقریباً پانصد بیت بد در شاهنامه هست یقیناً راضی نمی شد آنها نقل شود»<sup>۲</sup>.

فروزانفر هم گفته است: «شاهنامه بهترین منظومات فارسی است،

.۲۸۸ سرچشمهها، ص ۲۸۸.
 ۲۰ مقالات فروغی، چاپ یغمایی، ص ۴۳.

و بهطور قطع یکربع آن به حدّی عالی است که مانندش نـتوان گـفت، و ربعی از ابیات خوب، و دو قسمت دیگر متوسط»<sup>۱</sup>.

فروزانفر استاد همهٔ ما بود، و برای من گفتهٔ او همیشه سند بوده است و هست. امّا باید بگویم که او این داوری را در جوانی کرده، و در آن تاریخ هیچ چاپ بالنسبه معتبر انتقادی از شاهنامه به چاپ نر سیده بوده، و احتمالاً مبنای بر رسی او مثلاً چاپ ماکان یا چاپهای مغلوطی از روی آن بوده که اشعار الحاقی زیاد دارند.

برای اینکه از کثرت اشعار الحاقی در شاهنامه عیاری بهدست آید، در اینجا تعداد ابیات داستان سهراب را در چند چاپ معروف می آوریم:

> متن مصحح دکتر خالقی ۱۰۱۴ بیت متن مصحح بنیاد شاهنامه ۱۰۵۳ بیت متن مصحح مسکو ۱۰۵۹ بیت چاپ ژول مُل (پاریس) ۱۴۶۰ بیت چاپ بروخیم ۱۴۹۰ بیت چاپ ماکان (کلکته) ۱۶۷۵ بیت چاپ مؤسسهٔ خاور ۱۷۰۰ بیت

در این یک داستان، چاپ خاور ۴۳٪ اضافه بر متن مصحح دکتر خالقی دارد. و چنین نسبتی کموبیش در سراسر چاپهای گونه گون شاهنامه هست. بنابراین بهنظر من استنباط فروزانفر در برآورد اشعار متوسط ناظر بهملحقات بوده، و اگر عمر آن بزرگمرد وفا میکردکه چاپ معتبرتری از شاهنامه انتشار یابد اشعار متوسط راکمتر از آن مییافت که نوشته است.

از این گذشته، اشعار متوسط \_ اگر الحاقی کاتبان نباشد \_ مربوط بههمان جاهایی است که شاعر بهملاحظهٔ پایبندی بهامانت در نقل منابع

۱. سخن و سخنوران، چاپ دوم، ص ۵۱، چاپ اول، جلد اول، چاپ ۱۳۰۸ شمسی.

بهنظم درآورده، و پیش از این گفتیم که در سرودن آنها اظهار ملال و ناگزیری کرده است.

در یک قضاوت کلی می توان گفت که ارزنده ترین بخش کتاب، داستانهای پهلوانی دورهٔ کیانیان است، یادگاران روزگار جوانی و سالهایی که شاعر در ناز و تنعم می زیست و وجودش سر شار از شور و نشاط و نیرو و امید بود. وقتی به دورهٔ تاریخی رسیده، از یک طرف همان پای بندی به امانت در نظم متن که تا اندازهای آزادی را از طبع و اندیشهٔ شاعر گرفته، و از طرف دیگر پیری و تنگدستی و فر سودگی تن و روان از ذوق و حال شاعر کاسته است.

دربارهٔ شاهکارهای داستانی شاهنامه پیش از این سخن گفتهایم در اینجا باز هم بهچند قطعهٔ بسیار لطیف اشاره میکنیم: عتاب دربان کاخ به کنیزان رودابه که گل میچیدند ناپدیدشدن کیخسرو در برف جاودانی سخنان اسفندیار در بند، بهجاماسب داستان باربد، مظهر وفاداری، و سوگواری او برای خسروپرویز نامهٔ رستم پورفرخ هرمزد بهبرادرش

#### شاهکار جاودانی جهانی

شاهنامه بالاتر از شاهکار حماسی یک ملّت، اثری انسانی و شاهکار جاودانی جهانی است. اندیشههای ژرف حکیمانه و عواطف لطیف انسانی که در شاهنامه آمده، انحصار به یک فرد یاگروه معیّنی در یک زمان یا مکان خاص ندارد. عواطف و احساسات مشترک همهٔ انسانها در همهٔ قرون و ادوار است. هر فرد انسانی در هر جای جهان باشد، درد و رنج و اندوه فردوسی و پهلوانان شاهنامه را خاص خود احساس میکند. شاهنامه را با حماسههای معروف جهان سنجیدهاند. چون مهابهاراتا و رامایانا در ادبیات سانسکریت، ایلیاد و او دیسه در ادبیات یونانی، انئید در ادبیات رومی، و آثار جدیدتر چون بهشت گمشدهٔ میلتون (انگلیسی)، سرود نیبلونگن (آلمانی)، کمدی الهی دانته (ایتالیایی) و ناقدان منصف بینظر نتیجه گرفتهاند که موضوع آنها حوادث محلّی و تعصّبات قبیلهای و گروهی و انتقام جوییهای شخصی است. اما حماسهٔ فر دوسی روایت یک حادثهٔ محلی یا احساسات شخصی نیست، حماسهٔ انسان و تمدّن بشری در تمام طول جهان باستانی است.

سادگی و روشنی و استواری زبان فردوسی هم آنچنان است که شاهنامه به هر زبانی که ترجمه شود عظمت آن و لطف و تابناکی معانی آن برجای می ماند.

ارزش بسیاری از لطیف ترین اشعار شاعران بزرگ ما حاصل ریزه کاریها و تناسبات لفظی و موسیقی کلام است و وقتی بهنئر درآید یا بهزبان دیگری ترجمه شود لطف سخن از دست میرود.

وقتی شاعری غزلی می سراید و سوز و گداز خود را در دوری از معشوق یا لذّت و سرمستی خود را در لحظات وصال بازمی گوید شعر او احساسات شخصی اوست برای خودش و کسانی که حال مشابه حال او را دارند لذت بخش است اگر سخنش به صنعتهای لفظی چون انواع تجنیس و ترصیع که بازی با کلمات است آراسته باشد در این صورت هم تنها ادیبانی که دانش و ذوق تربیت یافته و مأنوس با این ظریفکاریها دارند ارزش سخنش را درمی یابند.

آن روز که شاعران دربارها قصایدی در مدح پادشاهان می سرودند، مثلاً مدیحه سرایان محمود فتح سومنات را با جلال و شکوه حماسی بیان می کردند، هنر آنان در حلقهٔ اطرافیان آن پادشاه جلوه و جمال شگرف داشت. ولی با گذشت زمان سرودهٔ زنده و جاندار آنان، رنگ و جلای جنبش و زندگی را می باخت، و چون اشیاء باستانی زیرخاکی حالت پیکر بیجانی مییافت که تنها به در د زبان شناسان و تاریخ پژوهان می خور د. مگر بسیاری از دیوانهای مدایح شاعران ما که از گزند تیغ نقّاد بیر حم روزگار رسته و در زیر گردوغبار قرون به دست ما رسیده جز این است؟

ارزش شاهنامه متکی بهالفاظ و صنایع لفظی آن نیست. بـر اسـاس انــدیشههاست. انــدیشههای والای انسـانی، انـدیشههای مـرگناپذیر جاودانی، در دهای همهٔ انسانها در هر کجای دنیاکه بو دهاند و خواهند بو د.

شاهنامه حماسة عظیم جهانی است و در سرتاسر آن همه چیز عسظمت دارد: اندیشهٔ فردوسی، هنر فردوسی، قهرمانان شاهنامه. ریزه کاریهایی از آن نوع که در سخن حافظ و نظامی می بینیم در شاهنامه کمتر نشانی هست. این بحث را با عباراتی پایان می دهم که وقتی در مقایسهٔ سخن فردوسی و حافظ نوشته ام و در مقدمهٔ تجدید چاپ شاهنامه ژول مُل منتشر شده است.

ایران شاعران بزرگی دارد که مایهٔ سرافرازی این ملت اند: سعدی، حافظ، خیام، مولوی، نظامی و صدها شاعران دیگری که سخن هر یک رنگوبوی خاص خود را دارد و به هیچ حال از سخن هیچیک بی نیاز نیستیم و قدر همه را می دانیم و در حفظ آثار همهٔ آنها باید بکوشیم. اما سخن فر دوسی چیز دیگری است.

من عاشق شعر حافظم. و همیشه فکر میکنم که حافظ شدن آسان نبوده امما فردوسی شدن محال است. شعر حافظ، جلوهٔ مینیاتورهای ایرانی، لطف و طراوت باغهای پرگل و لالهٔ شیراز، تابناکی کاشیهای چشم نواز بناهای اصفهان، ظرافت قالیهای پرنقش ونگار تبریز و اصفهان و کسرمان و نایین را دارد و شعر فردوسی کاخ عظیم سر بر فلکافراشته ایست که شکوه و عظمت دماوند را دارد. از شعر حافظ، زمزمهٔ مستی بخش جویباران بهاری به گوش می رسد، و از سخن فردوسی غریو و غرّش امواج اقیانوس بیکران. داستانهای فردوسی را با داستانهای نظامی که در نوع خود کمنظیر و پیشرو سرایندگان منظو مه های داستانی است مقایسه کنید. شعر نظامی لبریز از خیالهای بدیع و رنگارنگ و مضمونهای باریک دلاویزی است که خواننده را سر مست لذّت می سازد، امّا مجموع داستان سلامت و استحکام و جاذبهٔ داستانهای فردوسی را ندارد.

## 11

## میراث فردوسی

یکی میوه داری بماند ز من که بارد همی بار او بر چمن

هیچیک از شاعران و متفکّران ایرانی بهقدر فردوسی تأثیر ژرف دیرپای در ایران از خود برجای ننهاده است. در هزار سال گذشته، فردوسی و شاهنامهٔ او علیرغم عنادها و ستیزها در حیات ملّت ایران حضور دائم داشته است.

ما بسیار چیزها بهفردوسی مدیونیم. مهمتر از همه اینکه احساس ایرانی بودن را او در دلهای ما نشانده است. گفته ایم که اگر شاهنامه نبود، و زبان و تاریخ و فرهنگ ایران از این راه استمرار نـمی یافت، کشـوری و ملّتی واحد با ویژگیها و فرهنگ کنونی وجود نمی داشت.

در آن هزار سال پیش که تاریخ گذشتهٔ ایران از یادها رفته بود، فردوسی شاهنامه را به صورت تاریخ مدوّن ادوار کهن و تاریخ بشریت و تاریخ تمدّن جهان به میدان آورد، تمدّنی که به کوشش مردم این سرزمین فراهم آمده و ایرانیان حق دارند به عنوان آفرینندهٔ آن بر خود ببالند. شاهنامه اساس کار تاریخ ویسان شرق قرار گرفت چنانکه نهصد سال فردوسی با صرف همهٔ عمر خود شاهکاری آفرید که رواج آن در طی هزار سال زبان فارسی را بهصورت زبان معیار فارسی در سراسر ایران و سرزمینهای همفرهنگ با ما درآورد و پایه و مایهٔ پیشرفت و گسترش آن گردید.

امروزه هر ملّتی و هر کشوری زبان رسمی یکدستی دارد. مثلاً در زبان فارسی اگر کسی لفظی کهن یا نوساختهای را به کار میبرد در همان لحظهٔ اوّل بهچشم میخورد. ولی فراموش نباید کرد که در گذشته چنین نبوده است. با اختراع صنعت چاپ و رواج کتابهای چاپی و افزایش مدرسهها و آموزش زبان ملّی در آنها به تدریج چهار چوب هر زبان و محدودهٔ واژگان زنده و رایج آن مشخص شد، و در عصر ما با تأثیر رسانههای جمعی از رادیو و تلویزیون و مطبوعات، هر زبانی یکسانی و صورت نهایی خود را یافت.

بهیاد آوریم که پیش از فردوسی و در عصر او، زبان فارسی در هر شهر و ناحیهای تفاوتهایی با فارسی نواحی دیگر داشت. در آن روزگار تألیف کتابها و استنساخ آنها فراوان نبود و خواندن و نوشتن منحصر به گروه معدودی از دبیران و دیوانیان و اهل علم بود. به همین سبب است که در هر کتاب کهنی لغات نادری خاص آن کتاب می یابیم. یا در سفرنامهٔ ناصرخسرو می خوانیم که قطران تبریزی «شعری نیک می گفت اما زبان فارسی نیکو نمی دانست» قطران که زبان مادریش پهلوی بود مشکلات دیوان منجیک و دیوان دقیقی را از ناصرخسرو می پر سید و شرح آن را می نوشت. این هم که آثار شاعران قرون دوم و سوم مثل رودکی سمرقندی و شهید بلخی و بوشکور بلخی و منجیک ترمذی و دقیقی و کسایی مروزی و عمارهٔ مروزی و غضائری رازی و دهها و صدها شاعر دیگر از میان رفته و از برخی فقط نامی مانده، یکی از علل اساسیش همین دیگر سانی بیان آنها بوده است.

قدرت هنری فردوسی، و جاذبهٔ موضوع شاهنامه، که هر ایرانی آنرا شرح مفاخر پدران خود می شمرد، سبب شد که با وجود عناد و لجاج سیاستهای حاکم، شاهنامه به سرعت در گسترهٔ وسیعی میان اقوام ایرانی رواج یابد، و ابیات آن بر سر زبانها افتد و در دلها جای گیرد، و در سراسر ایرانزمین و نواحی مجاور آن از سند تا بسفر، و از دامنه های کوههای قفقاز و جیحون و سیحون تاکرانه های خلیج فارس و سیلهٔ ارتباط مردم با هم گردد.

در شاهنامه، بیش از هر کتابی نام ایران آمده است. از آغاز تا انجام نام ایران ۱۳۰۰ بار، ایرانی ۴۰۰ بار، آزاده بهمعنی ایرانی ۴۰ بار، و رویهمرفته ۱۷۴۰ بار از ایران و ایرانی یاد شده است. <sup>۱</sup>

شاهنامه از آنِ همهٔ ایرانیان و ایرانی تباران و ساکنان این سرزمین است و در طی قرون در برابر ستیزها و عنادها مردم ایران به جان و دل آن را حراست کر دهاند. دیوانهای شاعرانی چون عبدالواسع جبلی و اثیر اخسیکتی و رشید وطواط و سیف فرغانی را فقط شاعران و ادیبان می خواندند و نسخ معدودی از آنها استنساخ می شد و تعداد محدودی از آنها باقی مانده است. آن متون حالا هم که به چاپ می رسد فقط ابزار کار محققان است و عامهٔ خوانندگان نمی توانند بدانها دل ببندند.

امًا شاهنامه را هر ایرانی از آنِ خود میدانست و میخواند و ابیاتی از آن را بـهخاطر می سپرد. از ایـنجاست کـه نسـخ فـراوانـی از آن آراسـته بـهتصاویر و تـزیینات رونـویس شـده و بـرجـای مـانده و ایـنک در کتابخانه های جهان نزدیک به هزار جلد نسخهٔ خطی از آن هست.

۱. على اكبر جعفرى، ايران زمين در شاهنامۀ فردوسى، شاهنامه شناسى از انتشارات بنياد شاهنامۀ فردوسى، ص ۳۱۴ ــ ۳۳۴.

شاهنامه، تأثیر عظیمی در پیشرفت هنرها مخصوصاً تصویرگری در ایران داشته است. از آغاز چنان مرسوم بود که داستانهای شاهنامه را به تصاویر می آراستند. مخصوصاً بعد از برافتادن خلافت عباسی چون در دستگاههای بیشتر پادشاهان نسخی از شاهنامه کتابت می شد، هنر مندان رشتههای گونه گون از خوشنویسان و نگارگران و تذهیب کاران و جلدسازان هنر خود را در آراستن کتابها به کار می بردند.

بحث دربارهٔ شاهنامههای مصوّر و شناخت سبکهای تصویر سازی در دورههای مختلف و بررسی اینکه چه صحنههایی از حوادث شاهنامه بیشتر موضوع کار مصوّران قرار گرفته دامنهای دراز دارد و ایران شناسان و محققان تاریخ هنر مقالات فراوانی در این زمینه نوشتهاند. <sup>(</sup> در اینجا بهذکر چند نسخهٔ مصوّر معروف اکتفا میکنیم.

کهن ترین و نفیس ترین نسخه از این نوع نسخهٔ معروف به دموت بوده که به تشخیص علامه قزوینی در حدود ۷۰۰هجری کتابت شده بوده است (هنر شناسان تاریخ مینیاتور های آنرا نیم قرنی دیر تر تشخیص داده اند). این نسخه در کتابخانهٔ کاخ گلستان بوده و در آشفتگی دورهٔ محمدعلی شاه به خارج رفته و به دست یکی از عتیقه فروشان پاریس افتاده و او برگهای تصویر دار آنرا جداجدا فروخته و بقیهٔ اوراق را گموگور کرده است. از این نسخه ۷۷برگ مینیاتوردار در موزه ها شناسایی شده و تصاویر آن اوراق برای بنیاد شاهنامهٔ فردوسی گردآوری گردید.

نسخهٔ نفیس دیگری که در ۸۳۳ بهامر بایسنغر تیموری در هرات تهیه شده در کتابخانهٔ کاخ گلستان نگهداری می شود و در ۱۳۵۰ خورشیدی به چاپ عکسی رسید. نسخهٔ معروف به شاهنامهٔ شاه طهماسبی هم از عصر صفوی است که در این او اخر به ایران بازگردانده شد. آخرین

۱. مهندس حبیب معروف: بهدفتر نگارید چندی نگار (معرفی ده نسخهٔ مصور از شاهنامهٔ فردوسی) *نشر دانش*، خرداد و تیر ۱۳۶۹، و ن*قش ماندگار* (یادنامهٔ حبیب معروف).

نسخهای که در اینجا باید ذکر کر د شاهنامهای به خط داوری پسر وصال با مینیاتورهای لطفعلی معروف به صور تگر شیرازی (جدّ مرحوم استاد دکتر صور تگر) است که گویا در موزهٔ رضا عباسی در تهران جای دارد.

شاهنامه میراث مشترک ما و همهٔ اقوام همسایه و همفرهنگ با ماست. حوادث شاهنامه در گسترهٔ وسیعی در درون و بیرون مرزهای کنونی ایران در سرزمینهایی که ساکنان آنها روزگارانی حیات و سرنوشت مشترک با هم داشتهاند میگذرد. همهجا، در هر کوه و دشت و دره، و در کنار هر رود و چشمه و غاری، نقطهای را صحنهٔ حادثهای از حوادث شاهنامه نشان می دهند.

مردم این سرزمینها با قهرمانان شاهنامه احساس بستگی میکنند و به آنان مهر می ورزند. به نوشتهٔ بر تلس «تا همین چندی پیش [تا استیلای دولت شوروی] نقل نقّالان دوره گرد در چایخانه های سمرقند، تاشکند و دیگر شهر های آسیای میانه همین داستانهای شیرین شاهنامه هم به تاجیکی و هم به از بکی بو ده است» .

دانشمند دیگر روس مینور سکی مینویسد: «تا این اواخر آوازهای ارمنی در پیرامون دریاچهٔ وان از سرافرازیهای پهلوانان شاهنامه یاد میکردند. کمی دورتر در شمال، دلیران گرجستان آثار شاعر طوس را بهنثر و نظم برگردانیدند و کوهستانیان درشت رفتار سوان و پشاو و چرکس پیکارهای رستم و بیژن را بازگو میکردند». آنگاه مینور سکی تأثیر حماسهٔ ایران و شاهنامه را در ادبیّات عامهٔ روس، جدا از ترجمهٔ مستقیم یا غیر مستقیم آن که به دست مترجمان یا شاعران دانشمند شده، بتفصیل بیان کرده است.

۱. برتلس، تاریخ ادبیات فارسی، ترجمهٔ سیروس ایزدی، ص ۲۵۹. ۲. مینورسکی، حماسهٔ ایرانی در ادبـیات عــامیانهٔ روس، ســیمرغ، ۵، ص ۱۲۵ ــ ۱۳۹ (بــهترجــمهٔ رجبنیا از کتاب هزارهٔ شاهنامه). رواج شاهنامه در سرزمینهای شرقی از هند و آسیای میانه تا بنگال شرقی موجب رواج زبان فارسی شد و به همانسان که آثار ناصرخسرو به عنوان کتابهای مقدّس اسماعیلیان زبان فارسی را تا درون چین گسترش داد، زبان فارسی هم در سراسر آن مناطق به صورت زبان دینی اسلام درآمد.

از نخستین ترجمهٔ شاهنامه بهعربی که در سالهای ۶۲۰\_۶۲۴ بهوسیلهٔ بنداری انجام گرفت، تا امروز متن کامل یا داستانهایی از آن بارها و بارها بهنزدیک بهسی زبان جهان نقل شده و جهانیان از ایس راه با اندیشههای بلند فردوسی و فرهنگ درخشان ایرانی آشنایی یافتهاند.

در اروپا ترجمه هایی از شاهنامه یا داستانهایی از آن از اواخر قرن هیجدهم آغاز یافت. از آن جمله در ۱۸۵۱ شاک نحاور شناس آلمانی ترجمهٔ کامل شاهنامه را بهزبان آلمانی منتشر کرد.

شاید معروف ترین ترجمه ها، ترجمهٔ ژول مُل به فرانسه باشد که در سالهای ۱۸۳۸ – ۱۸۷۸ در پاریس در متن مصحح هفت جلدی او و بعدها جداگانه بارها به چاپ رسید و مورد استقبال عمومی قرار گرفت و دانشمند معروف آمپر دربارهٔ آن نوشت: «هر روز اتفاق نمی افتد که بزرگترین اثر شعری ملّتی، برای نخستین بار به طور کامل چاپ شود و در جریان اندیشه ها قرار گیرد. این حادثه در تاریخ ادبیّات یک قرن اهمیتش خیلی بیش از آن است که یک عدّه آثار با سرو صدا پدید آید و سپس محکوم به زوال شود»<sup>۲</sup>.

انتشار ترجمهٔ مُل و ترجمههای دیگر سبب شد که شناخت سخن فردوسی از انحصار خاور شناسان فارسی دان به در آید و تو دههای مردم و ادب دوستان اروپا با حماسهٔ ملّی ایران و سرایندهٔ آن به عنوان بـزرگترین

1. Schack

۲. هانری ماسه، فردوسی و حماسهٔ ملی، ترجمهٔ روشنضمیر، ص ۳۴۴.

شاعر شرق آشنا شوند. آنگاه شاعرانی به ترجمهٔ منظوم داستانهایی از شاهنامه دست یازیدند. از آن جمله ترجمههای منظوم رستم و سهراب بسهآلمانی (از فسریدریش روکسرت) و بسهروسی (از ژوکوفسکی) و بهانگلیسی (از آرنولد) در ادبیات اروپا شهرت یافت.

و نیز شاعرانی با الهامگرفتن از شاهنامه آثاری پدید آوردند که از آن جمله است «سهراب و رستم» اثر ماتیو آرنولد شاعر انگلیسی که از شاهکارهای آن زبان شناخته شده است. '

زندگانی افسانهای فردوسی هم که از طریق مقدمهٔ بایسنغری شاهنامه در آثار خاورشناسان راه یافته بود از موضوعات بدیع ادب اروپایی شد و منظومهٔ «فردوسی در تبعید»<sup>۲</sup> ادمندگاس شاعر و ادیب انگلیسی شهرت فراوان یافت. و اینهمه از موجبات اشتهار فرهنگ و ادبیات ایران در جهان گردید.

سنّت شاهنامه سرايي

فردوسی با آفرینش شاهنامه فصل تازهای در شعر و ادب ایران گشود. او به وحدت موضوعی شاهکار خویش و کلیّت حماسهٔ ملّی توجّه داشت. انبوه داستانهای باستانی را بهگزینی کرد و آنچه را که مستقیماً با سرزمین ایران و سرگذشت اقوام ایرانی و هدف جهان بینی و روح حماسهٔ ملّی سازگار نبود کنار گذاشت. مثلاً افسانه هایی را که صحنهٔ حوادث آنها در هسند و افریقا و دریاهای دور از ایران بود و در حماسهٔ ملّی ایران نمی گنجید و با وحدت موضوعی آن منافات داشت رها کرد. چه خوب گفته است نظامی در شرفنامه : مسخنگوی پسیشینه دانسای طوس

۲. ترجمهٔ دکتر منوچهر امیری، چاپ سوم، شیراز، ۱۳۵۵.
 ۲. فردوسی در تبعید، ترجمهٔ دکتر امیری، تهران، ۱۳۶۱.

در آن نسامه کسان گوهر مسفته راند بسسی گسفتنی ها کسه نساگفته مساند اگر هسر چسه بشسنیدی از بساستان بگسسفتی، دراز آمسسدی داسستان نگفت آنمچه رغبت پذیرش نسبود هسمان گفت کسز وی گرزیرش نسبود

کاری که فر دوسی آغاز کر د مثل هر ر هبر و پیشروی راه را بر پیروان خود گشود. شور و اشتیافی که ایرانیان به شاهنامه نشان دادند و رواج سریع آن این شوق را در شاعران دیگر برانگیخت که در راهی که او آغاز کرده بو دگام نهند، و داستانهایی را بر اساس متن های مکتوب یا از آنچه به صورت شفاهی روایت می شد به نظم در آورند. سرودن منظومه هایی به بحر متقارب تا روزگار ما ادامه یافت.

همهٔ آنچه در این زمینه سروده شده، برجای نمانده و از بسیاری فقط نامی و ابیاتی در کتابها باقی است. و نگاهی بهمجموعهٔ آنها سیر فکری در جامعهٔ ایران را نشان میدهد که چگونه در مرحلهٔ اول داستانهای ایرانی سروده میشد و سپس بیشتر به حوادث دورههایی از تاریخ پرداختهاند و سرانجام نوبت بهداستانهای مذهبی رسیده است.

منظومه های سده های پنجم و ششم اگرچه از نظر اندیشه و بیان به پای شاهنامه نمی رسند و به همین سبب هم نسخ فراوانی از آنها باقی نمانده است، امّا به هر حال دنباله و حاشیهٔ شاهنامه و مکمّل آنند. اسدی طوسی و ایرانشان (یا ایرانشاه) ' بن ابی الخیر و مختاری غزنوی هر یکی از شاعران بزرگ عصر خود بودند و سروده های آنها و برخی منظومه های دیگر چه از نظر زبان فارسی و چه از نظر شناخت داستانهای ایرانی خالی از اهمیت نیست و تحقیق و چاپ آنها ضرورت تام دارد.

دربار، نام ایرانشان یا ایرانشا، رجوع شود به مقدمهٔ دکتر متینی بر کوشنامه.

استاد دکتر صفا در کتاب حماسه سرایی در ایران بتفصیل دربارهٔ این رشته منظومهها سخن گفتهاند و خوانندگان علاقهمند بهآن کتاب نفیس مراجعه خواهند کرد. در اینجا بهذکر کهن ترین و مهمترین آنها اکتفا مىكنيم. **گرشاسبنامه**، از اسدی طوسی (سال ۴۵۸) چاپ حبیب یغمایی. بهمن نامه، از ایرانشان (ایرانشاه ؟) بن ابی النجیر (پیش از ۵۲۰) چاپ دکتر رحيم عفيفي **کوشنامه**، داستان کوش پیلدندان، از همان گوینده، (مصحح دکمتر جلال متيني) (زير چاپ) فرامرزنامه، دو منظومه یکی از اواخر قرن پنجم، حدود ۱۷۰۰ بیت و یکی جدیدتر حدود دەھزار بیت' برزونامه، داستان برزو پسر سهراب، از قرن پنجم یا اوایل قرن ششم، منسوب به عطایی رازی، منظومهٔ مفصّلی دارای بیش از ۶۵٬۰۰۰ بیت *بانوگشسبنامه*، داستان بانوگشسب دختر رستم و همسر گيو و مادر بیژن (از قرن پنجم) که برگزیده ای از آن در حدود ۹۰۰ بیت در دست است. شهریارنامه، داستان شهریار پسر برزو پسر رستم، از مختاری غـزنوی [0·1\_497] *کک کوهزاد*، از شاعری ناشناخته از قرن ششم داستانهای جهانگیرنامه، بیژننامه، سوسننامه، شبرنگنامه، لهراسبنامه که یادگارهایی از منظومههای مفصل تر است سامنامه از خواجوی کرمانی، از اواخر قرن هفتم و اوایل قرن هشتم، ۱۴٫۵۰۰ بیت بعد از حملهٔ مغول، پیروی از شاهنامهٔ فردوسی، در مسیر سرودن منظومه های تاریخی افتاد. از تحوّل وضع فکری و فرهنگی که بگذریم

۱. دکتر جلال خالقی مطلق، *ایران نامه*، شمارهٔ ...، ص ۲۲\_۴۵.

گویا این تصوّر حاکم بو دکه داستانهای کهن همه بهنظم در آمده و چیزی ناگفته نمانده است. این بو دکه شاعران همّت بهنظم حوادث دورههای تاریخ نز دیک بهعصر خو د پر داختند.

از جملهٔ منظومه های تاریخی در ایران: سلجوقنامهٔ قانعی طوسی، ظفرنامهٔ حمدالله مستوفی، کرت نامهٔ ربیعی پوشنگی، تِمُرنامهٔ هاتفی، شاهنامهٔ هاتفی، شاهرخنامهٔ قاسمی، شاهنامهٔ قاسمی (زندگانی شاه اسماعیل)، جنگنامهٔ قشم، جرون نامه، فتحنامهٔ عباس نامدار (از صادقی افشار)، شاهنامهٔ نادری (از عارف تهرانی)، شهنشاهنامهٔ صبا، و آخرین آنها شاهنامهٔ نوبخت است. در خارج از ایران در هند و عثمانی هم منظومه های فراوانی سروده شده است.

از دورهٔ صفویه نظم روایات مذهبی نیز به بحر متقارب رواج یافت از آن جمله از خاوران نامهٔ (ابن حسام) حملهٔ حیدری (باذل هندی)، حملهٔ حیدری (ملّا بمانعلی)، مختار نامهٔ عبدالرزّاق دنبلی خویی، شاهنامهٔ حیرتی، خداوند نامه (صبای کاشانی)، ار دیبهشت نامه (سروش اصفهانی) نام می بریم.

همهٔ این گویندگان به استادی و پیشروی فردوسی اعتراف داشتند و او را ستوده اند. اینان ستارگان فروزان بزرگ و کوچکی بودند که از آفتاب عالمتاب فردوسی نور گرفته اند. امّا حقیقت این است که سروده های هیچ یک از آنان به پایهٔ شاهنامه نرسیده است زیرا هیچ یک از آنان شور و هیجان و ایمان فردوسی را به کار خود نداشته اند.

شاید تواناترین و موفّقترین آنها در شاهنامهسرایی فـتحعلیخان صبا ملکالشعرای عصر فتحعلیشاه بودکه شهنشاهنامه را در جـنگهای ایران و روس سروده است. حکایتی کـه تـذکرهنویس مـعاصر او دیـوان

۱. در مورد سرودههای هند به: حماسهسرایی در ایران، ص ۳۷۲ ـــ ۳۷۴، و در مورد شاهنامهسرایان عثمانی به: زیان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، ص ۱۴۴ ـــ ۱۴۸ مراجعه شود.

بیگی در حدیقةالشعرا آورده گواه انصاف و تشخیص اوست: چهار روز پیش از مرگ خود، روزی کسان و فرزندان خود را خواست و یکی را گفت از شاهنشاهنامهٔ من پارهای برخوان. خواندند. سپس گفت شاهنامهٔ فردوسی را هم بیاورید. شاهنامه راگشودند. اتفاقاً در اول صفحه این بیت بود:

شود کوه آهن چو دریای آب اگـر بشـنود نـام افـراسـياب

بهمحض شنیدن این بیت تفاوت اشعار خود را با سخن فردوسی دریافت و بهحالت اغما افتاد و چهار روز بعد درگذشت. ۲

شاهنامه داستان پیکار نیروهای ایزدی با نیروهای اهریمنی، و سلاح دفاعی ایرانیان در برابر بیداد و تجاوز و آزمندی دشمنان بود. اگر در قرون باستان نبر د با دیوان و پایداری در برابر تورانیان و سایر مهاجمان بود، در قرن اخیر روس و انگلیس از دوسوی در طمع استیلا بر ایران بودند و ملّت ایران را در پنجههای خونین خود می فشر دند. خون ایرج و سیاوش می جوشید. نفرت ایرانیان ز آن دو دشمن نورسیده، و همدلی با ملّتهایی که با پیروزی بر دشمنان ایران روزنهٔ امیدی میگشو دند، سبب شد که شاعران ایرانی منظو مههایی سرودند که امروز نیّت و کار آنها جنگهای روس و ژاپن و ستایش امپراطور ژاپن سرود، و ادیب پیشاوری حکیم و شاعر و دانشمند معروف قیصرنامه را در جنگهای آلمان و انگلیس و ستایش ویلهلم امپراطور آلمان به نظم آورد.

این مردان آزادهٔ پاکدل از این راه میخواستند هم از دشمنان ایـران

241

انتقام بگیرند و هم با نشاندادن نمونههایی روح پایداری و مردانگی و سرافرازی را در جامعهٔ ایران برانگیزند.

#### نامهای شاهنامهای

از یادگار های مشهود شاهنامه، رواج نامهای شاهان و پهلوانان آن در طی قرون در ایران است. نامهای پادشاهان و سرداران ماد و هخامنشی بکلی فراموش گردیده و تا قرن اخیر چنان نامهایی شنیده نمی شد. اما نامهای شاهنامه همیشه بر سر زبانها بوده است.

از ۱۷ تن شروانشاهان که از قرن پنجم تا قرن هشتم در آران و شروان سلطنت داشتند، ۱۵ تن نام کیانی دارند: ۳ فریبرز، ۲ فریدون، ۲ گرشاسب، ۲ منوچهر، ۲ فرخزاد و یک شهنشاه، یک کیقباد، یک کاوس، یک هوشنگ. هنوز هم در آنسوی ارس تا دامنههای رشته کوههای قفقاز نامهای ایرانی شاهنامهای بیش از درون مرزهای ایران رواج دارد.

در آسیای صغیر هم از یازده تن پادشاهان خاندان سلجوقی روم که در سدههای هفتم و هشتم سلطنت میکردند هفت تن نام ایرانی کیانی داشتند: ۳کیخسرو، ۲کیقباد، ۲کیکاوس. در میان شاهزادگان آن دودمان هم بهنامهای: شاهنشاه، کیخسروشاه، جهانشاه، کیفریدون و فرامرز برمی خوریم.

اینکه سلجوقیان ترکتبار، دور از ایران در روم به جای نامهای ترکی یا عربی نامهای ایرانی کیانی داشته اند حاصل انس مداوم آنها با شاهنامه بود. در دربار آنها، به همان سان که بعدها در دربار عشمانی می بینیم، شاهنامه خوانیی رواج داشته و نیز شاعرانی را تشویق به سرودن شاهنامه هایی در شرح حوادث دورهٔ خود کرده بودند.

کیقباد اول در سال ۶۳۵ در کنار دریاچهٔ بی شهر در صدکیلومتری پایتخت خود قونیه یک کاخ تابستانی برای ایام شکار و خوشگذرانی خود ساخت. در خرابه های این کاخ که به وسیلهٔ یک هیئت باستان شناسی آلمانی از زیر خاک به در آمده، دیـوار هـای تـالار ها را بـا تـصاویری از داستانهای شاهنامه آراسته اند و اینها قدیم ترین تصاویر موجود است که در آنها داستانهای شاهنامه، موضوع نقّاشی قرار گرفته است.

چهر های درخشان آفریدهٔ اندیشه و هنر فردوسی، از پادشاهان و قـهر مانان اساطیری و حـماسی بـههمانسان کـه بـهصورت نـمادهای جاو دانهای از نیک و بد رفتار و کر دار انسانی همیشه پیش چشم و در ذهن ایرانیان بو دهاند، از مرزهای ایران گـذشته، در سرزمینهای بـیگانه نـیز بههمان صورتی که فر دوسی تصویر کرده شناخته می شدهاند.

سلطان سلیم خلیفهٔ عثمانی در نامههایی که بهشاهاسماعیل نـوشته خود را به کیخسرو و فریدون و شاهاسماعیل را بـهضحّاک و افـراسـیاب تشبیه کرده است!

نخستین نامهٔ خود را چنین آغاز میکند: «این خطاب مستطاب از جناب خلافت مآب ماکه فریدون فر، سکندر در، کیخسرو عدل و داد، دارای عالی نژاد، سلطان سلیم شاهبن سلطان بایزیدبن سلطان محمدخانیم، به سوی تو که فر مانده عجم، ضحّاک روزگار، داراب گیر و دار، افراسیاب عهد، امیراسماعیل نامداری سمت صدور یافت» <sup>۲</sup>.

در دومین نامهٔ خود می نویسد: «از حضرت ابّهت منزلت ماکه... مظّفر فر، فریدون ظفر سلطان سلیم شاهیم، به جانب ملک عجم... داراب زمان، ضحّاک روزگار... امیر اسماعیل عزّ صدور یافت»<sup>۳</sup>.

ضحّاک تازی، در خارج از ایران، در سرزمینهای همسایه و هر جا که با فرهنگ ایرانی آشنایی داشتهاند، نه یک دشمن ایران، بـلکه دشـمن

- ۱. زبان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، ص ۲۸ ــ ۲۹.
- ۲. منشآت السلاطين فريدون بيگ، چاپ ۱۲۷۴ استانبول، ص ۳۷۹.
  - ۳. همانجا، ص ۳۸۲.

بشریت و نماد فر مانر وایی بیدادگر خون آشام شناخته شده است. در قرن گذشته در گرماگرم مبارزهٔ آزادیخواهان ترک با ظلم و استبداد سلطان عبدالحمید خلیفهٔ عثمانی، شمس الدین سامی روزنامه نگار دانشمند معروف آلبانی تبار و مؤلف قاموس الاعلام، نمایشنامه ای به نام «کاوه در داستان قیام ایرانیان بر ضدّ ضحّاک تازی» نوشت که در ۱۲۹۳ قمری در استانبول به چاپ رسید و با استقبال عمومی مواجه شد. دولت استبدادی اجازهٔ نمایش آن را نداد و نویسنده دستگیر و

اخیراً درگزارش یکخبرنگارایرانی که از لاهور دیدن کرده خواندم که در آنجا بهپهلوانی که در مسابقات کشتی قهرمان کشور می شود لقب «رستم زمان» می دهند معادل آنکه در ایران جهان پهلوان می نامیم.<sup>۲</sup>

**سنّت شاهنامه خوانی** فردوسی در شاهنامه در طی تـاریخ و داسـتانها، فـرهنگ مـلّی و آداب کشورداری و اخلاق ایرانی را ثبت کرده و جاودانگی بخشیده، و در همه زمینهها سرمشقهایی برای مردم و فرمانروایان برجای گذاشته است.

در مقدمهٔ شاهنامهٔ ابومنصوری هم میخوانیم: «و این را شاهنامه نام نهادند، تا خداوندان دانش اندرین نگاه کنند و فرهنگ شاهان و مهتران و فرزانگان و کاروساز پادشاهی و نهاد و رفتار ایشان و آیینهای نیکو و داد و داوری و رای، و راندن کار و سپاه آراستن و رزمکردن و شهرگشادن و کین خواستن و شبیخونکردن و آزرم داشتن و خواستاریکردن، اینهمه را بدین نامه اندر، بیابند».<sup>۲</sup>

۱. مجلّهٔ آدینه، ۵۳ دیماه ۱۳۶۹؛ پاید*اری حماسی در زمانهٔ خواری و سرشکستگی ب*دقلم ریاحی. ص ۵۳ و نیز زیان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، ص ۲۳۲. ۲. مجلّهٔ زمان، مرداد ۱۳۷۴، تصویری از لاهور، ص ۹۲. ۳. سرچشمهها، ص ۱۷۳.

در دربار پادشاهان ایران و هند و عثمانی، شاهنامهخوانی جزو مناصب رسمی بود و نام عدّمای از شاهنامهخوانان در کتب تاریخ آمده است: کاراسی شاهنامهخوان محمود غزنوی (که به حدس من تاج الدین احمد قراسی قزوینی است)<sup>۱</sup>، عارف (فتحالله عجمی) درگذشتهٔ ۹۶۹ شاهنامهخوان سلیمان قانونی، علاءالدین منصور شیرازی و بعد از او سید لقمان ارموی شاهنامهخوانان سلیم دوم<sup>۲</sup>، مولانا فتحی شاهنامهخوان شاهعباس که بهنوشتهٔ اسکندربیگ منشی «شاهنامهخوان بی مثل بود. شعلهٔ آوازش بی تکلّف و اغراق، یک فر سخ زبانه می کشید، در نهایت پیچیدگی و نمک تحریر»<sup>۳</sup>.

میرزا ابوالحسن حریف جندقی خویی شاهنامه خوان فتحعلی شاه، که هنگام سواری پادشاه نیز در کنارش شاهنامه می خواند و به نوشتهٔ محمود میرزا قاجار «بیست هزار بیت از شاهنامه را از حفظ داشت، و آوازی رسا چنانکه از صحن ایوان به میدان و از میدان به گوش مجاوران آسمان رسیدی». هنر شاهنامه خوانی حریف در همهٔ تذکر های آن عصر ذکر شده است.<sup>۴</sup>

شاهنامهخوانی فقط یک رسم تشریفاتی و بهقصد سرگرمی و وقت گذرانی نبود بلکه پادشاهان از سرگذشت پیشینیان راهورسم کشورداری را می آموختند و حکمت شاهنامهخوانی در دربار ها را عارف اردبیلی شاعر قرن هشتم در فرهادنامهٔ خود چنین بیان کرده است: ز بسهر پادشاهان جهانجوی نبینی همچو فردوسی سخنگوی

بهنور رای کنز شهنامه افبروخت

شبهان را پـادشاهیکردن آمـوخت

۱. نزهةالمجالس، چاپ ۱۳۶۶، ص ۶۲۶. ۲. زیان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، ص ۱۴۴. ۳. سرچشمهها، ص ۷۱. ۴. سیدعلی آلداود، احوال و اشعار حریف جندقی خوبی، ص ۴۸ ـــــ۵۰. مسخوان در پسیش شاهان زمانه گسه و بسیگاه غسیر از شساهنامه اگر در پیش شاهان قسرب جمویی بدین گفتار بسه، از هس چسه گویی ز بزم و رزم و عدل و بذل شساهی تأمسل کسن در او صسنع الهیی<sup>۱</sup> مسعدی هم پندآموزی ارباب قدرت را از شاهنامه بازمی گوید: اینکه در شسهنامهها آوردهاند رستم و رویسینه تن اسفندیار تا بدانند این خداوندان ملک کز بسی خلق است دنیا یادگار

دربارهٔ شاهنامه خوانهایی که در کوی و برزن و در اجتماعات، پیام فردوسی را به گوش مردم می رسانیدند پیش از این در فصل هشتم بایجاز سخن گفتهایم. در قرن اخیر هم در قهو هخانه ها شاهنامه خوانی مطلوب ترین و لذّت بخش ترین سرگرمی مردم بود. در زور خانه ها هم مرشد اشعار شاهنامه را می خواند و بر دیوار ها تصاویر پهلوانان شاهنامه نقش گردیده بود. از این راهها شاهنامه در طرز تفکّر و اخلاق عامّه تأثیر مستمر داشت و هیچ کتاب فارسی را نمی توان یافت که به قدر شاهنامه در عمق فرهنگ مردم ایران نفو ذکر ده باشد.

جهان شاهنامه، جهان آرمانی ایرانیان است، سراسر جـلال و شکـوه و پهلوانی و مردانگی و آزادگی و سرافرازی. از اینجاست که شـاهنامه در طـی قرون پـناهگاه مـعنوی مـردم ایـران بـود. ایـرانـیان در روزهـای خـواری و

۱. عارف اردبیلی، *فرهادنامه*، چاپ بنیاد فرهنگ ایران، ص ۱۴۷.

ناامیدی، و در برابر چیرگی نیروهای اهریمنی از شاهنامه امید و نیرو میگرفتند. هر بار که ایران به خطر میافتاد، و مردم ایران دستخوش هجوم خارجی یا آزار و ستم بیدادگران داخلی می شدند، رو به سوی فر دو سی و شاهنامه می آوردند.

در هشتصد سال پیش که هنوز وطن و ملیّت بهمفهوم امروزی در هیچ جای دنیا و برای هیچ ملّتی شناخته نبود، آن روز که لشکر چنگیز نیشابور را قتل عام و ویران کرد، مردی به نام اب وطالب کاشی به طوس رسید، و بر سر خاک فر دوسی این چند بیت را سرود: سراف را فسر دوسی پساک دیسن روان تو آسوده و شساد باد دلت هسم ز باد غسم آزاد باد سر از خاک بردار و ایران ببین بسه کام دلیران توران زمین کرجا شد گو پسیلتن رستمت

اب سام و باگیو و با نیرمت؟ بسزرگان هسمه نساامسید و نسژند فسرومایه را پسایگاهی بسلند ابسوطالب کساشی ایسنجا رسسید چو چشم وی آن جسم بیجان بدید بسسبارید اشک و بسسنالید زار ز جسور فلک بر تو ای نامدار!<sup>۱</sup>

بعد از نهضت مشروطیت هـم مـقارن بـا جـنگ جـهانی اول، در روزهایی که روس و انگلیس و عثمانی سرزمین ایران را لگـدکوب سـم ستوران خود کرده بودند، و ظلم و آشوب و فقر و گرسنگی و ناامنی و فساد و نومیدی بر سراسر ایران سایه گسترده بود، وحید دستگردی مدیر مجلّهٔ ارمغان ضمن غزلی امیدواری خود را به آینده ای بهتر با این بیت بیان کرد:

مادر ایران سترون نیست، صد بار آزمودی کز برای دفع ضحّاک سـتمگر کـاوه زایـد

# 17

## جهان شاهنامه شناسی

چو این نامور نامه آمد بـهبن ز من روی گیتی شود پرسخن

گفته ایم که مقارن با اهداء شاهنامه به محمود، آن پادشاه در دو ثلث آخر سلطنت خود مجری سختگیر سیاست خلفای عبّاسی و فقیهان بغداد بود. در دورهٔ جانشینش مسعود و سلجوقیان نیز که اندکی بعد خراسان را در اختیار گرفتند، شاهنامه با ستیزه و عناد دیوان و مدرسه روبرو بود، و ارباب قدرت روی خوشی به شاهنامه نشان نمی دادند تا در دستگاه آنان و با حمایت آنان نسخ صحیح معتبری از شاهنامه به دست کاتبان باسواد رونویس گردد و برای قرون بعد یادگار بماند.

در مـقابل، عـامَهٔ مـردم ایـران بـهشاهنامه مـهر مـیورزیدند، و شـاهنامهخوانـها کـه در مـجامع و مـحافل داسـتانهای آنرا بـرای مـردم میخواندند، نسخی از آن استنساخ میکردند.

شاهنامه شعر مردم ایران است. در طی هزار سال گذشته بیش از هر کتاب فارسی خوانده شده، و دست بهدست و زبان بهزبان گشته، و امروز هم بیش از هر کتاب پدیدآمده در آن عصر دستنویسهایی از آن موجو د است. هــمین مـردمیبودن و خـواسـتنیبودن شـاهنامه عـلّت اسـاسی تحریفات و تصرّفات در آن گردیده است.

بهیاد بیاورید که آنهمه مثنویهای داستانی گویندگان عصر سامانی و غزنوی از میان رفته و فقط بیتهایی از آنها به شاهد لغات در فرهنگها باقی مانده است. از وامق و عذرای عنصری یازده برگ به جای مقوّا در تجلید کتابی به ما رسیده، از ورقه و گلشاه عیّوقی یک نسخه در دست است. گرشاسب نامهٔ اسدی طوسی که نیم قرن بعد از شاهنامه سروده شده چون از داستانهای ملّی بوده از میان نرفته، امّا فقط نسخ انگشت شماری از آن برجای مانده و اختلاف نسخه ها هم چندان زیاد نیست.

از شاهنامه نزدیک به سیصد نسخه تاریخ دار در فهرستهای کتابخانه ها شناسانده شده و اگر نسخ بی تاریخ یا جدید را بر این تعداد بیفزاییم از هزار می گذرد. در این نسخه ها در طی قرون کاتبان خواسته و ناخواسته کاست و فزودهایی اعمال کرده اند. و اینک هر چه نسخه ای از زمان فردوسی دورتر و بهزمان ما نزدیک تر باشد پر غلط تر و کم اعتبار تر است.

با تحوّل زبان، طبیعی است که گاهی زبان فردوسی برای کاتبان بعدی مفهوم نبوده و بیتهایی را به غلط نقل کر ده اند، یا کلماتی را تغییر داده اند و واژه های جدیدی را به جای واژه های کهن گذاشته اند. گاهی کاتب بیتی را به غلط از حافظهٔ خود نقل کر ده است، گاهی داستانهایی را از سایر مثنویهای حماسی داخل نسخه کر ده اند. کاتبانی که طبع موزون داشته اند در جایی که فکر می کر ده اند فر دوسی نکته ای یا جزئی از داستان را ناگفته گذاشته، خود اییاتی را سروده و داخل متن کر ده اند.

این دستکاریها و افزودنها در بخشهای داستانی مثلاً در داستانهای مربوط بهرستم بیشتر است. هر چـه داسـتانی مـطلوبتر بـوده و بـیشتر خوانده میشده بههمان نسبت بیشتر تـغییر مـیپذیرفته است. اوج ایـن دستکاریها در هجونامهٔ منسوب بهفردوسی پدیدار است. دوستداران فردوسی در همهٔ قرون از قدرناشناسی محمود در حق شاعر خشمگین بودهاند. متناسب با معتقدات خود ابیاتی بر آن افزوده یا از آن کاستهاند. نتیجه اینکه هیچ دو روایت از هجونامه را از نظر تعداد ابیات و متن آنها یکسان نمی توان یافت.

در ثلث آخر در قسمت تاریخی (ساسانیان) دستخوردگی بنسبت کمتر است و کاتبان امانت بیشتری به خرج دادهاند، و بر این بو دهاند که این یک متن تاریخی است و بر مبنای اسنادی سروده شده و نیاز بهافزودن مطالبی بر آن اندک است. در این بخش افتادگی ابیاتی ناشی از غفلت و بی ذوقی کاتبان بیش از افزایشهای عمدی است.

مردم ایران در طی قرنها با چنین نسخی از فردوسی انس و الفت گرفتهاند و امروز ابیات بسیاری به نام فردوسی بر سر زبانهاست که ظاهراً از او نیست مثل این بیتها:

زگسرد سواران در آن پسهندشت زمین شش شد و آسمان گشت هشت مرا مرگ بهتر از این زندگی که سالار باشم کنم بندگی

زنده یاد استاد مینوی، وقتی در یکی از جلسه های سخنرانی در جشن طوس ضمن بیان لزوم تصحیح علمی شاهنامه با تعبیرات تندی گفت: شاهنامه موجود سرودهٔ فردوسی نیست و تحریف شده است. بعضی ادیبان بر آشفتند و جوابها دادند که شاهنامه مال ملّت ایران است، و ملّت ایران شاهنامه را به همین صورت پسندیده است و می پسندد. مدّتها بحث و مشاجره بر سر این گفتگو در مطبوعات ادامه داشت. الحاقی در کهن ترین نسخ را در سه دفتر اول شاهنامهٔ خود نشان داده اند: ستایش خلفا، بیان مذهب خود، پیداشدن آتش و جشن سده در پادشاهی هوشنگ، گزارش سام در دورافکندن زال و پرورش او به مهر سیمرغ، کشتن رستم پیل سپید را و گرفتن دژ سپند، رفتن رستم به البرزکوه به طلب کیقباد، پیوند سیاو خش با جریره و زادن فرود، رزم پیلسم با ایرانیان، صفت اسب سهراب، آگاهی یافتن مادر رستم از مرگ سهراب، صفت کَنگ، رزم رستم با قباد چینی، رزم آغوش با رستم.

بايد منتظر تكميل كار ايشان بود تا نظر ايشان دربارهٔ ساير الحاقيها روشن شود.

در اینجابرای اطلاع خوانندگان اضافه میکنم در نسخهٔ کهن کاما، و در نسخهٔ مورخ ۷۳۳ لنینگراد و نسخهٔ مورخ ۷۹۱ طوپقاپوسرای، قطعهای حاکی از رفتن انوشیروان بهرسولی به دربار قیصر روم هست که آن نیز الحاقی کاتبان است.

اینها افزوده هایی در کهن ترین نسخه ها از اواخر قرن هفتم و در قرن هشتم است. در نسخه های جدیدتر موج الحاق بالا میگیرد، بـر حـجم نسخه ها می افزاید و از ارزش آنها می کاهد.

شاید محرّک اصلی کاتبان در افزودن بر حجم شاهنامه این بوده که در کهن ترین افسانه های مربوط بهزندگانی فر دوسی شمار ابیات شاهنامه را شصت هزار نوشته اند در حالی که نسخ متداول در حدود پنجاه هزار بیت داشته، و هدف کاتبان آن بوده که ابیات دستنویس خود را به شصت هزار بر سانند.

در خود شاهنامه در دو جا شمار ابیات «شش بیورهزار» ذکر شده، یکی در آغاز داستان خسرو و شیرین:

۱. جلال خالقی مطلق**. گلِ رنجهای کهن**، به کوشش علی دهباشی ۱۳۷۲، مـعرّفی قـطعات الحـاقی شاهنامه، ص ۱۲۷ ـــ ۱۷۰، معرفی سه قطعهٔ الحاقی، ص ۴۲۱ ـــ ۴۳۸ و نیز رجوع شود به**شاهنامه** چاپ خالقی که قطعات و ابیات الحاقی نسخ کهن را در حاشیه نقل کرده است. بود بیت شش بار بیورهزار سخنهای شایستهٔ غـمگسار بروخیم، ۹، ص ۲۸۶۸

اگر این ابیات الحاقی نباشد \_ که احتمال آن هست \_ باید توجّه کنیم که چون در آن دوره شمار شستگانی (حساب ستّینی) معمول بوده، شاعر خواسته عدد تام و سرراست شصت را بیاورد در حالی که مجموع شعرش پنجاهواندهزار بوده است.

نخستین بار حمدالله مستوفی به این دام افتاده و در ظفرنامهٔ خود آنجا که فردوسی را می ستاید و انس بسیار خود با آن را سبب شاعر شدن خود می شمارد می گوید چون شنیدم ابیات شاهنامه ۶۰ هزار بوده و نسخ موجود ناقص به نظر می رسید کمابیش پنجاه نسخه را بررسی کردم و نسخه ای شامل شصت هزار بیت فراهم نمودم.

#### اشعار كمشدة شاهنامه

از افزودهها بر شاهنامه که مورد توجّه محقّقان و مصحّحان شاهنامه بوده بگذریم، و به کاستیهای نسخهها برسیم.

طبیعی است بـههمانسان کـه کـاتبان اشـعاری را بـر نسـخهٔ خـود میافزو دند، ابیاتی را هم از قلم میانداختند. در فرهنگها ابیاتی بـهشاهد لغات بهنام فردوسی آمده که در نسخ موجود شاهنامه دیده نمیشود. یـا در برخی دستنویسها هم آنجا که کیکاوس سودابه دختر شاه هاماوران را خواستگاری کرده، دختر راضی و پدر ناراضی است میگوید:

> یکی داستان زد بر آن شهریار زکار خود و گردش روزگار که را در پس پرده دختر بود اگر تاج دارد بداختر بود<sup>۲</sup>

شاید این دو بیت از زبان شاه هاماوران افزودهٔ کاتبان باشد ولی در نمونهٔ قبلی بیت دومی از زبان افراسیاب دربارهٔ منیژه مناسب با محل و مسلماً اصیل است و تردیدی نباید داشت که گفتهٔ فردوسی است زیرا سنایی غزنوی در حدیقهٔ خود که آنرا در ۵۲۵ (صد سال پیش از کهن ترین دستنویسهای موجود شاهنامه) به پایان رسانیده مضمون آنرا به فردوسی نسبت داده است:

- ۱. خالقي، ۳، ص ۳۲۲.
- جاب خالقی ندارد. بروخیم، ۲، ص ۳۸۶ در حاشیه از چاب کلکته نقل شده است.
  ۳. سرچشمهها، ص ۴ ـــــ۲۲۳.

مرحوم استاد همایی که قسمتی از شهریارنامهٔ عثمان مختاری را جزو دیوان آن شاعر چاپ کرده می گوید: «از ۱۳۷ بیت داستان اسفندیار که در شهریارنامه نقل شده ۵۱ بیت که آن هم علی التحقیق از خود فر دوسی است بر نسخ متداول شاهنامه علاوه دارد. و این ۵۱ بیت در این مقدار مختصر که در نسخهٔ ما باقی مانده خود بهترین نمونه و نشانه ایست از گمشده های اشعار شاهنامه، و آنچه بتفاوت متدرّجاً از قلم نسّاخ افتاده تا شمارهٔ ابیات موجو دش از شصت هزار بیت که خود فر دوسی مکرّر تصریح فرموده به ۴۸ – ۵۰ و حدّ متوسطش ۵۰ هزار بیت تقلیل یافته».

در تشخیص کاست و فزودها که مهم ترین و اصلی ترین کار در تصحیح شاهنامه است دقت زیاد باید کرد و الحاقی شمر دن ابیات و قطعاتی از شاهنامه باید با نهایت احتیاط انجام گیرد و آنچه را که در چند نسخهٔ کهن مورد قبول ما نیامده نباید از شاهنامه بیرون بریزیم. فرامو ش نکنیم که خود فردوسی تمام عمر را به آراستن و پیراستن شاهکار خود گذرانیده و چهبسا آنچه در نسخ مختار ما نیست افرودهٔ خود شاعر به تدوین دیگری از کتاب باشد یا کاتب مور د اعتماد ما آنرا از قلم انداخته باشد. به عنوان نمونه قطعهٔ «آگاهی یافتن مادر سهراب از مرگ او» در هفت دستنویس کهن نیامده و در ۸نسخهٔ کهن دیگر موجود است و آقای دکتر خالقی آن را در حاشیه ص ۱۹۸ دفتر دوم گذاشته اند و از مواردی است که باید مورد تأمل بیشتر قرار گیرد.

**تصحیح شاهنامه** چنانکه اشاره کردیم نخستین کسی که بهلزوم مقابله و تـصحیح نسیخ شاهنامه پی برده و دست بهاین کار یازیده حمدالله مستوفی مورّخ و شاعر

۱. همانجا، ص ۲۱۸. در این مورد آقای دکتر خالقی بهمن اظهار فرمودند که استنباط مرحوم همایی صحیح نیست و آن ابیات سرودهٔ خود عثمان مختاری است.

اوایل قرن هشتم بوده است. او بهطوری که در مقدمهٔ ظفرنامهٔ خود (سال ۷۳۵) می گوید: به مدت شش سال پنجاه نسخه را که هر یک در حدود ۵۰هزار بیت داشته از نظر گذرانیده و نسخهای شامل ۶۰هزار بیت تنظیم کرده است.

از مردی در آن روزگاران نمی توان انتظار داشت که به اصول نقد و تصحیح مــتون آشـنایی داشـته بـاشد. روش مسـتوفی تـلفیق نسـخ و جمع آوری هر چه بیشتر اشعار و رساندن تعداد آنها به «شش بیور هـزار» بوده است.

امّا نتیجهٔ کار او از یک نظر برای ما اهمیت دارد و آن اینکه مستوفی فقط سیصد سال بعد از فردوسی میزیسته، و در میان پنجاه نسخهای که در دسترس او بوده قطعاً نسخی بسیار قدیمتر از کهنترین نسخ موجود عصر ما (شاید نسخی هم از قرن پنجم و ششم) بوده، و احتمالاً گاهی بیتهای اصیل و ضبطهای کهن از آنها نقل گردیده که در نسخ موجود ما نیست.

دریغاکه حاصل کار او به خط خود او یا لااقل از عصر او برجای نمانده، و تنها رونویسی از آن مورخ ۸۰۷ در کتابخانهٔ موزهٔ بریتانیا در حاشیهٔ ظفرنامهٔ او موجود است و همین هم غنیمتی است و با همهٔ مغلوطبودن گاهی می تواند با رعایت همهٔ جوانب احتیاط مددکار مصصحان باشد.

دومین بار در ۸۲۹ به دستور بایسنغر نوادهٔ تیمور با مقابلهٔ دستنویسهای متعدد نسخهای تدوین گردید. در این باره مرحوم علامه محمّد قزوینی تر دید کرده و نوشته است: «صحّت این مسئله یعنی اصلاح و تحریر شاهنامه و مقدّمهٔ آن به توسّط بایسنغر تاکنون برای راقم این

۱. سرچشمه ها، ص ۳۰۹ ـــ ۳۱۰.

سطور به نحو قطع و یقین که قلب بدان مطمئن گردد ثابت نشده است»<sup>۱</sup>. با اینکه استنباطهای علمی آن بزرگوار کمتر قابل تر دید است، در این مور د باید گفت که قرائنی هست که تر دید آن زنده یاد را رفع میکند. و مسلّم می شود که شاهنامهٔ بایسنغری به دستور او (البته نه به تو سّط خود او) فراهم آمده است. زیرا نسخه ای به خطّ جعفر بایسنغری خطّاط دستگاه بایسنغر موجود است، و نیز مقدمهٔ آن نسخه نشان می دهد که نویسنده یا نویسندگان آن مقدّمه دریایی از منابع از جمله دستنویسهایی از شاهنامه با مقدّمههای مختلف و متون ادبی و تاریخی را در دست نفر، جز با حمایت و مباشرت دربار یک امیر و شاهزاده بر نمی آمده است. اما اینکه حاصل کار مطلوب و مقبول ما نیست، ناشی از فقر علمی آن عصر و ناآگاهی مصحّحان از روش صحیح علمی بوده است والا در

شاهنامهٔ بایسنغری امروز به عنوان یک متن مطلقاً قابل مراجعه و استفاده نیست، ولی اینقدر هست که نام بایسنغر و کوشش کارگزاران دستگاه او در خوشنویسی نسخی از شاهنامه و آراستن آن به مینیاتورها و تذهیبها حیات تازهای به شاهنامه بخشیده، به طوری که مقدمهٔ آن، منبع همهٔ تذکره نویسان در ترجمهٔ حال فردوسی شده و بعد از رواج صنعت چاپ همان مقدمه یا خلاصه ای از آن در ابتدای شاهنامه ها جای گرفته است.

**کوششهای ایرانشناسان** پس از آنکه پای اروپاییها بههند باز شد و رواج زبان فارسی و محبوبیت شاهکار فردوسی را در آن دیار دیدند، از آنجاکه برای توفیق در ادارهٔ آن

۱. سرچشمه ها، ص ۳۵۰ (به نقل از بیست مقاله، چاپ دوم، ص ۶).

سرزمین پهناور نیازمند شناخت مردم و فرهنگ آنها بودند، تهیهٔ نسخه بالنسبه صحیحی از شاهنامه و تحقیق در محتویات آنرا لازم شناختند و بهدستور کمپانی هند شرقی ماثیو لمسدن از معلّمان فارسی در کلکته به کمک چند تن از هندیان فارسیدان تصحیح شاهنامه را بر اساس ۲۷ نسخه آغاز کرد و فقط جلد اول آن در ۱۸۱۱ در کلکته بهچاپ رسید.

متن کامل شاهنامه به تصحیح ترنر ماکان از افسران انگلیسی مأمور در هند در چهار مجلد با مقدّمهای به فارسی در سال ۱۸۲۹ در کلکته انتشار یافت و این نخستین چاپ بالنسبه معتبر شاهنامه به مقیاس آن روز بو دکه بعدها اساس چاپهای سنگی متعددی در ایران و هند قرار گرفت.

در ۱۸۲۶ ژول مُل دانشمند آلمانی تبار فرانسوی با حمایت پادشاه فرانسه مأمور تصحیح و چاپ شاهنامه شد. ژول مُل بهمدّت پنجاه سال با استفاده از ۳۵ دستنویس موجود در اروپ ا شاهنامه را تصحیح کرد و حاصل کار او در هفت مجلد بهمدّت چهل سال از ۱۸۳۸ تا ۱۸۷۸ م در قطع بزرگ سلطانی و با کاغذ ضخیم عالی در چاپخانهٔ دولتی فرانسه به چاپ رسید و با تجلید نفیس انتشار یافت و از حیث هنر چاپ و درشتی و زیبایی حروف هم از شاهکارهای صنعت چاپ شناخته شد.

چاپ ممتاز پاریس، در یک صفحه متن فارسی، و در صفحهٔ مقابل ترجمهٔ فرانسوی آنرا دارد. و این ترجمه مورد استفادهٔ محقّقان اروپایی مخصوصاً ولف در تألیف فرهنگ معروف شاهنامه او بوده است. در ۱۹۷۶ مقارن با صدمین سال درگذشت مُل باکمک بنیاد شاهنامهٔ فر دوسی، چاپ دیگری از آن بهصورت افست در قطعی کوچکتر (۱۸ × ۲۵) به تعداد محدود (۶۲۵ دوره) منتشر شد.

پیش از آن هم به صوابدید استاد مینوی متن فارسی آنرا سازمان کتابهای جیبی دو بار در سالهای ۱۳۴۴ و ۱۳۵۳ به قطع جیبی منتشر کرده بود. در سالهای اخیر باز هم متن فارسی به اهتمام مؤسسهٔ انتشارات علمی وولَرس هلندی با مقابلهٔ چاپهای کلکته و پاریس نسخهای فراهم کردکه ناتمام ماند. دو جلد آنرا خود وولَرس در سالهای ۱۸۷۷ و ۱۸۷۹ در لیدن بهچاپ رسانید و جلد سوم آنرا شاگردش لاندوئر در ۱۸۸۴ منتشر کرد.

در ۱۳۱۳ مقارن با جشنهای هزارهٔ فردوسی چاپ وولّرس به همت کتابفروشی بروخیم در ۱۰ جلد مجدّداً به چاپ رسید که ۶ جلد آن عین چاپ وولّرس است (با غلط گیری عباس اقبال، مجتبی مینوی، سلیمان حییم) و ۳ جلد آخر به کو شش سعید نفیسی بوده است که نسخهٔ مُل را در متن و نسخهٔ ماکان را در حاشیه قرار داده و جلد دهم ملحقات شاهنامه از چاپ ماکان است.

یک دورهٔ ۹ جلدی از شاهنامه هم در سالهای ۱۹۶۰ ـ ۱۹۷۱ از طرف مؤسسهٔ خاورشناسی فرهنگستان علوم شوروی (سابق) در مسکو بهچاپ رسید. سرپرستی گروه مصححان را ابتدای. ۱. بسرتلس و بعد از درگذشت او عبدالحسین نوشین بر عهده داشتند.

در ۱۳۵۱ بنیاد شاهنامهٔ فردوسی از طرف وزارت فرهنگ و هنر تأسیس گردید. بنیاد شاهنامه به عنوان نمونه داستان رستم و سهراب را به تصحیح شادروان استاد مینوی در ۱۳۵۲ منتشر کرد. داستان سیاوش که با مقابلهٔ محمد مختاری و نظارت شورای استادان آماده شده بود بعدها در ۱۳۶۳ انتشار یافت.

در دویست سال اخیر تحقیقات ارزندهای دربارهٔ فردوسی و شاهنامه ابتدا بهقلم ایرانشناسان خارجی و بعدها بهوسیلهٔ ایرانیان منتشر شده که اگرچه بسیاری از آنها امروز تازگی و اعتبار خود را از دست داده، با اینهمه کوشش آن محقّقان فراموش ناکردنی و شایان قدر شناسی است. برای اطلاع از آن کوششها به کتابشناسی فر دوسی گردآوردهٔ آقای ایرج افشار باید مراجعه کرد.

نخستین کار گفتنی در این زمینه مقدّمهٔ ژول مُل بر جلد اول شاهنامهٔ او (چاپ ۱۸۳۸) است که به ترجمهٔ جهانگیر افکاری به فارسی در آمده است (چاپ اول ۱۳۴۵). از آن مهم تر تحقیق معروف و کمنظیر تئو دور نولدکه آلمانی به نام حماسهٔ ملّی ایران است که آن را نخست در جلد دوم کتاب زبان شناسی ایرانی و سپس جداگانه در ۱۹۲۰ در برلن منتشر کر د و به زبانهای مختلف از جمله به فارسی (به و سیلهٔ بزرگ علوی) ترجمه گر دید. سلسله مقالات سید حسن تقی زاده در مجلّهٔ کاوه (و تجدید چاپ آنها به اهتمام حبیب یغمایی) به نام فردوسی و شاهنامهٔ او نکات تازه ای در بر دارد.

تحقیقات این سه دانشمند بزرگ به هنگام انتشار ارزنده ترین کارها در زمینهٔ خود بود و راهگشای پژوهندگان بعدی گردید، و امروز در عین حال که پارهای از استنباطهای آنان تازگی و ارزش خود را حفظ کرده، برخی از نظرهای آنان به علّت اعتماد بر مقدمهٔ بایسنغری شاهنامه و تصوّر انتساب یوسف و زلیخا به فردوسی و خطاهای فرعی معلول این دو اشتباه بزرگ اعتبار خود را از دست داده است.

دراینجا ازکتاب فردوسی و حماسهٔ ملی (چاپ ۱۹۳۵ پاریس) تألیف هانری ماسه ایران شناس فرانسوی نیز باید نام ببریم که اگرچه از نظر زندگی فردوسی نکتهٔ تاز مای اضافه بر تحقیقات مُل و نولدکه و تقیزاد. ندار د اما از نظر نقد ادبی و هنری شاهنامه اهمیت و تازگی هایی دارد.

فرهنگ شاهنامهٔ فریتز ولف (چاپ ۱۹۳۵ برلن) که یک عمر صرف تألیف آن گردیده، از ارجمندترین کوششهای اروپاییان دربارهٔ شاهنامه است. در این فرهنگ کاربردهای هر کلمه در چاپهای ماکان و مُل و وولّرس نشان داده شده است. واژهنامگ تألیف عبدالحسین نوشین (چاپ بنیاد فرهنگ ایران) نیز به جای خود سو دمند است. اگرچه تألیف فرهنگ کامل و دقیق واژههای شاهنامه وقتی امکان پذیر خواهد بو دکه خود متن به طور مطلوب تصحیح شده باشد.

بزرگترین کوشش دربارهٔ شاهنامه، و یکی از ارزنده ترین کارهای علمی عصر ما تصحیح محققانهٔ شاهنامه از دکتر جلال خالقی مطلق است در ده جلد (۸ دفتر متن و دو دفتر یادداشتها) و تاکنون دفتر اول در ۱۳۶۶...و دفتر چهارم در ۱۳۷۳ به همت و حمایت استاد دکتر احسان یار شاطر منتشر شده و بدین تر تیب نیمی از شاهنامه به به ترین صورت (با امکانات امروزی) در دستر س شاهنامه پژوهان قرار گرفته است.

اگرچه امروز بهملاحظهٔ نیاز جامعه و شور و اشتیاق خوانندگان شاهنامه، همهساله چاپهای مختلفی از شاهنامه بههمّت محققان و ناشران بهبازار می آید و این کوششها شایان نهایت قدرشناسی است، امّا روشن است که هیچ چاپ شاهنامه را باکار شگرف خالقی نمی توان سنجید و با انتشار دورهٔ کامل آن مراجعه به چاپهای دیگر روا نخواهد بود.

دکتر خالقی بهانگیزهٔ عشق بهشاهنامه و زبان فارسی همهٔ عمر خود را وقف حماسهٔ ملّی ایران کرده، و با جستجو در کتابخانههای عالم بدون کمک کسی یا مؤسسهای عکس و میکروفیلم ۴۵ نسخه راکه کهن ترین و معتبر ترین نسخهها شناخته برای خود گرد آورده است.

تا اینجا از میان ۴۵ نسخه، شش نسخهٔ کهن را معتبر ترین نسخ شناخته و اساس تصحیح قرار داده است: نسخهٔ مورخ ۶۱۴ فلورانس (نیمهٔ اول شاهنامه)، نسخهٔ ۶۷۵ موزهٔ بریتانیا، نسخهٔ ۷۳۱ طویقاپوسرای، نسے خهٔ ۷۴۱ قیاهره، نسخهٔ ۸۹۱ لندن، نسخهٔ شیمارهٔ 1510 H. طویقاپوسرای. ۹ دستنویس دیگر را نسخههای غیراصلی و در درجهٔ دوم شناخته: نسخهٔ مورخ ۷۳۳ لنینگراد، ۷۹۶ قاهره، ۸۴۰ لیدن، ۸۴۱ لندن، ۸۴۴ پاریس، ۸۴۸ واتیکان، ۸۴۹ لنینگراد، ۸۵۲ آکسفورد، ۸۹۴ برلین و ترجمهٔ عربی بنداری از سالهای ۶۲۰–۶۲۱.

همهٔ اختلاف ضبط های این ۱۵ نسخه را در پایین صفحه ها با دقّت و نظم علمی ثبت کرده و میگوید: «برای آسان کردن کار منقدّان، در ثبت نسخه بدلها از شیوهٔ مثبت پیروی کرده ایم یعنی نه تنها ناهمخوانی دستنویس ها، بلکه همخوانی آنها را نیز به دست داده ایم».

گذشته از ۶ نسخهٔ اصلی و ۹ نسخهٔ غیراصلی، سی نسخهٔ دیگر راکه تا پایان قرن نهم کتابت شده پیش چشم داشته و در موارد لزوم بدانها نیز مراجعه کرده است.

ما مردم ایران در شناخت شاهنامه اسیر انس و عادت چندصدساله هستیم. تا اندازهای حق با مینوی بود که مبالغه میکرد و میگفت این شاهنامهای که در دست ماست سروده فردوسی نیست. خالقی نزدیکترین چیزی را بدانچه فردوسی سروده بود فراهم آورده است. در اینجا بسیاری از ابیات معروفی را که بهنام فردوسی بر سر زبانهاست نمی یابیم یا به صورت کهنه تر می بینیم.

به عنوان نمونه یک بیت مشهور را می آورم. در داستان فریدون آنجا که تور می خواهد ایرج را بکشد، و ایرج با بیان سوزناکی می خواهد او را منصرف کند، بیتی از زبان آن شاهزادهٔ مظلوم جزو معروف ترین اشعار فارسی بوده و سعدی نیز آنرا در بوستان نقل کرده است: مییازار میوری که دانیه کش است

که جان دارد و جان شیرین خوش است

خالقی گفتهٔ اصیل فردوسی را به صورت زیر در کهنترین دستنویسها یافته است: مکش مسورکی را کـه روزیکش است که او نیز جان دارد و جان خوش است

تردیدی نیست که صورت معروف بیت که به محک نقد قرون خورده و به ذوق و زبان ما نزدیکتر شده، امروز در مذاق ما دلنشین تر است. «میازار موری» موسیقی گوش نوازتر از «مکش مورکی» دارد. آزردن هم معنایی وسیعتر از کشتن دارد. کشتن که سهل است حتی کوچکترین آزاری نباید به موری ضعیف برسد. به همین دلیل هم کاتبان باذوق متأخر با حسن نیّت در شعر فردوسی دخل و تصرّف کرده اند. امّا چه می توان کرد؟ به گواهی کهن ترین دستنویس ها فردوسی «مکش مورکی» گفته است و ما حق نداریم ذوق امروزی خود را بر گفتهٔ هزار سال پیشِ فردوسی تحمیل کنیم.

«دانه کش» هم شاید امروزی تر از «روزی کش» باشد. اما «روزی کش» تأکیدی بر جان داشتن «مورک» است که این دانه روزی اوست.

برتری ضبط کهن مصراع دوم بر ضبط جدید نیازی به استدلال زیاد ندارد. بدون کلمهٔ «نیز» معنی قوّت کافی ندارد. می خواهد بگوید همانطور که تو جان داری، مورچه هم جان دارد، و همان طور که جان برای تو شیرین است برای او هم شیرین است.

مصحّح در حاشیهٔ صفحهٔ ۱۲۰ دفتر اول ضبط هر ۱۵ نسخه را با نظم منطقی بهصورتی نقل کرده که تحریف تدریجی گفتهٔ فردوسی را در قرن هفتم پیش چشم خواننده قرار داده است.

یک نمونهٔ دیگر این بیت معروف است که در اواخر داستان سیاوش از نسخهٔ معتبر معروف مورخ ۶۵۷ در حاشیهٔ صفحهٔ ۳۸۰ دفتر دوم نـقل شـده است: جهان سربسر عبرت و حکمت است چــرا بــهرهٔ مــن ازو غــفلت است

وجود سه لفظ عربی «عبرت»، «حکمت» و «غفلت» در یک بیت مؤیّد نظر مصحّح در الحاقیبودن آن است.

انتشار شاهنامهٔ خالقی با روش علمی و با انبوه نسخه بدلها، نقطهٔ آغاز شاهنامه شناسی به طور جدّی است. مصحّح دانشمند با انصاف و فروتنی عالمانه که دارد حاصل کار خود را تصحیح نهایی نمی شمارد و در مقدمهٔ جلد اوّل بعد از بیان روش کار خود می گوید «تنها چنین تصحیحی است که می تواند به عنوان یک مادر تصحیح همیشه اعتبار نسبی خود را نگه دارد و اساس پژوهش شاهنامه و تصحیحهای سپسین گردد... به گمان مصحّح او با این تصحیح تنها توانسته است زمینهٔ استواری برای پژوهش متن شاهنامه آماده سازد. امید مصحّح این است که منقّدان بیت بیت این تصحیح را با سختگیری و باریک بینی و موشکافی و از پایان این تصحیح، با تو جّه به نظریات خود را منتشر سازند. ما پس رسیده ایم تصحیح دیگری از این کتاب بدون ثبت نسخه بدلها... منتشر خواهیم کرد و آن تصحیح را تا پیدایش دستنویس کهنتر به عنوان خواهیم کرد و آن تصحیح را تا پیدایش دستنویس کهنتر به عنوان نصحیح فعلاً نهایی این کتاب خواهیم دانست» <sup>۱</sup>

**Tیندهٔ شاهنامه شناسی** با کو ششهایی که در نیم قرن اخیر انجام گرفته، غـبار افسانه ها از چـهرهٔ تابناک حکیم بزرگ زدوده شده، و زندگانی او تا آنجایی که از متن شاهنامه و منابع موجود دیگر برمی آمده روشن گردیده است و بعید می نماید کـه بتوان چیز زیادی بر دانسته ها افـزود. آنـچه مـی ماند تـحقیق در زبـان و اندیشه و هنر فردوسی است.

سرآغاز این راه دور و دراز هم تثبیت متن شاهنامه است. این راهی است که دکتر خالقی گشوده، اما سادهاندیشی است اگر با کار شگرف او تصحیح شاهنامه را تمامشده تصوّر کنیم.

برای رسیدن بهنتایج تازه، هنوز در جستجوی نسخههای کهن و بالنسبه کهن باید بود و در این راه از کوشش نباید بازایستاد و نومید نباید شد. نسخهٔ ۶۷۵ موزهٔ بریتانیا که پیش از کشف نسخهٔ موزخ ۶۱۴ فلورانس کهن ترین نسخه شناخته می شد تا سی سال پیش مورد اعتنا قرار نگرفته بود. نسخهٔ فلورانس را نیز آنجلو پیهمونته در ۱۳۵۶ شناخت و شناسانید و تازه سه سال بعد از آن خبرش در ایران انتشار یافت. نسخهٔ معروف به«سعدلو» را اخیراً ایرج افشار شناخت و به توصیهٔ او در اختیار یک مؤسسهٔ علمی قرار گرفت.

زنده یاد استاد مینوی در سفری که در ۱۳۵۱ در جستجوی دستنویسهای کهن شاهنامه به هند و پاکستان رفته بو دنسخهٔ بی آغاز و انجام مؤسسهٔ خاور شناسی کاما و نسخهٔ مورّخ ۷۵۲ موزهٔ ملی کراچی را یافت و میکروفیلمهایی از آن دو را به ایران آورد. در همان سفر دستنویس شاهامهٔ نفیس مورخ ۸۶۹ را که «به رسم خزانهٔ امیره رستم بن سلار بن محمد بن سالار» از حکام گیلان از روی نسخه بسیار کهنی کتابت شده بود، در یک مجموعهٔ وقفی در پتنهٔ هند بسیار مهم تشخیص داده بود که نسخهٔ آن با همهٔ کوششها به ایران نرسید. نسخهٔ مورخ ۷۴۱ قاهزه را هم مینوی کشف کرد و عکسش را به ایران آورد.

تا دیر نشده است باید بهجمع آوری عکسهای نسخ کهن که در

گوشهوکنار مخصوصاً در هند و پاکستان برجای مانده کـوشید تـا مـبادا آنچه مانده بهسرنوشت نسخهٔ دموت دچار شوند.

در تصحیح شاهنامه طبقهبندی دست ویسها و توجّه به درجهٔ خویشاوندی میان آنها شرط لازم کار ولی بسیار دشوار است. آقای دکتر خالقی نوشته اند: «دستنویسهای این کتاب را می توان به چند شاخهٔ کلّی بخش کرد، ولی ترسیم نمو داریا درخت خویشاوندی آنها شدنی نیست» آنگاه درجهٔ خویشاوندی نسخه ها را در بخشهای مختلف کتاب بتفصیل بیان کر ده اند.

تاریخ این در آمیختگی دستنویسها به دورهٔ حیات خود شاعر بر می گردد. پیش از این گفتیم که در حیات فر دوسی نه یک شاهنامه بلکه تحریر های متعدّدی از آن به دست مردم رسیده بوده است. کاتبان بعدی نسخی از چهار اصل جداگانه را در دست داشته اند و آنها را به هم در آمیخته اند:

۱ ــ سرودههای جوانی فردوسی، داستانهای منفردی چون رستم و اسفندیار و بیژن و منیژه و اکوان دیو و رستم و سهراب

۲ ـ تـ دوین اول ۳۸۴ (سروده های جوانسی هـم در ایـن تـدوین گنجانیده شده بود)

> ۳\_ تدوین دوم اهدایی بهمحمود (در سال ۴۰۰ یا ۴۰۱) ۴\_ آخرین نسخهٔ خود شاعر، متضمّن گلههایی از محمود.

از طرف دیگر نخستین نسخههای شاهنامه بهخط نسخ درشت در جلدهای متعدّد(به گفتهٔ نظامی عروضی در هفت جلدو بهروایتی در شش جلد) بود. بعدها در قرون هفتم و هشتم در چهار جلد و گاهی در دو جلد کتابت می شد (نسخهٔ مورخ ۶۱۴ فلورانس نیمهٔ اول و نسخهٔ مورخ ۷۵۲ موزهٔ کراچی نیمهٔ دوم است). از اواخر قرن هفتم از دورهٔ ایلخانیان که نستعلیق ریز معمول گردید شاهنامهها یکجلدی شد و نسخهٔ مورخ ۶۷۵ موزهٔ بریتانیا کهنترین نمونهٔ شاهنامههای یکجلدی است.

کاتبان بعدی نسخی را از روی تدوینهای مختلف و جلدهایی از بخشهای مختلف آن کتابت میکردند و بارزترین نمونهٔ تـلفیق و التـقاط نسخ مختلف چنانکه گفتیم کار حمدالله مستوفی است.

امروز، بعد از هزار سال جستجوی نسخهٔ نابی از هر یک از دو تدوین اصلی ۳۸۴ و ۴۰۰ شاهنامه کار بیحاصلی است. حتی دویست سال بعد از فر دوسی هم که بنداری اصفهانی شاهنامه را به عربی ترجمه کر د نسخه ای در دست داشت که آمیخته ای از دو تحریر بودیا خود او در ترجمه از دو تدوین بهره می گرفت. و کسانی که گفته اند ترجمهٔ بنداری یادگاری از تدوین اول است به راه خطا رفته اند. ذکر محمود در ترجمهٔ بنداری از تدوین دوم گرفته شده، و بیت حاوی سال ۳۸۴ به عنوان پایان نظم شاهنامه از تدوین اول است. نسخهٔ اساس بنداری ظاهراً دیباچهٔ منظوم فر دوسی را هم نداشته و آن نسخه از پادشاهی کیو مرث آغاز می شده و به یز دگر د پایان می گرفته است.

نکتهای که برای محققان و شاهنامه شناسان رو شن است و تنها برای آگاهی پژوهندگان جوان باید گفت این است که نخستین قرینه در شناخت اعتبار دستنویسهای شناهنامه، وجود هنر یک از مقدمه های منثور در ابتدای آنهاست.

کـهنترین گـروه دسـتنویسهای مـوجود، مـقدمهٔ **شـاهنامهٔ مـنثو**ر *ابومنصوری* را دارند. درست نمیدانیم که آن مقدّمه را در چه قرنی در آغاز شاهنامهٔ فردوسی جای دادهاند. اینک نخستینبار آنرا در ابـتدای نسـخهٔ

مورخ ۶۷۵ موزهٔ بریتانیا می یابیم.

از مقدمهٔ نسخهٔ مورخ ۶۱۴ فلورانس و نسخههای خویشاوند با آن چنین برمی آید که آن نسخه را از روی نسخهای نوشته اند که نه مقدمهٔ منثور ابو منصوری را داشته و نه دیباچهٔ منظوم خود فر دوسی را. به همین سبب دربارهٔ منبع کار فر دوسی به جای استفاده از آن مقدمه که مطالبش مطابق با دیسباچهٔ مسنظوم خود فر دوسی است، افسانه ای دربارهٔ جستجوی سیرالملوک به وسیلهٔ محمود غزنوی و پیداکردن آن در فارس به دست امیر زاده ای به نام خوره فیروز بهم بافته اند.

در حال حاضر، در نظر اول و پیش از بررسی متن، کهن ترین گروه نسخ شاهنامه آنهایی را می توان شناخت که حاوی مقدمهٔ ابومنصوری هستند. گروه دیگر دستنویسهای معدودی است که مقدمهٔ نسخهٔ ۶۱۴ فلورانس در آغاز آنها جای دارد. گروه سوم، بیاع تبار ترین نسخهها آنهایی است که مقدمهٔ مفصّل بایسنغری (تحریر ۸۲۹) را دارند. مگر اینکه با بررسی دقیق نسخهای معلوم گردد که کاتب متنی کهن را رونویس کرده و مقدمهٔ جدید بایسنغری را در ابتدای نسخهٔ خود جای داده است.

از قرینهٔ ابتدایی داشتن هر یک از مقدمه ها که بگذریم، بررسی شیوهٔ خط و املا و نوع کاغذ و سبک تصاویر (در نسخه های مصوّر) است که عمر دستنویس و درجهٔ اعتبار آنرا بیان میکند و در مرحلهٔ نهایی بو دونبو د ابیات و قطعاتی که الحاقی بو دن آنها مسلم شده، و بو دونبو د تعبیرات نادر کهن یا بر عکس غلطهای فاحش، ارزش نسخه را روشن میکند.

خارج از دستنویسهای شاهنامه، وجود ابیات پراکندهای هم که در لابلای متون کهن از شاهنامه آمده، و در نسخ کهن موجود نیست یا فقط در برخی از نسخهها هست میتواند مددکار مصحّحان باشد. مثلاً در بعضی نسخهها این بیت هست: اکثر نسخه ها این بیت را ندارند ولی به قراینی که از چهار مقالهٔ نظامی عروضی و اسرارنامهٔ عطار نقل کر ده ایم تر دیدی نیست که این بیت در تدوین اول شاهنامه موجود بوده است.

منبع دیگر برای تصحیح شاهنامه، وجود ابیاتی از آن در متون کهنی است که پیش از کهن ترین دستنویسهای موجود شاهنامه تألیف و کتابت شده باشد از آن جمله در فرائدالسلوک فی فضائل الملوک که در ۶۰۹ تألیف شده، ۶۵ بیت از اشعار شاهنامه شناخته شده است. در راحةالصدور راوندی و جهانگشای جوینی و در یک متن عربی در کتابخانهٔ آستان قدس ۲ ابیات فراوانی از شاهنامه آمده است.

#### فرهنك واژههاي شاهنامه

پیش از این از اهمیت کار عظیم ولف در تألیف فرهنگ شاهنامه و نیز از واژهنامگ نوشین سخن گفتیم. آن دو کتاب تاکنون مورد بهرهجویی پژوهندگان بوده ولی اینک تازگی خود را از دست دادهاند و با پیشرفتهایی در تصحیح متن شاهنامه و تحقیق و تأمل در واژگان متون کهن ارزش آن دو کتاب کاسته خواهد شد.

در سی سال اخیر با کوشش محققان و سخنرانیهایی که در مجامع علمیایرادشده و مقالاتی که در مجلّات منتشر گردیده برخی از مشکلات لغوی شاهنامه حل شده، و در این کار بیش از همه اَقایان دکتر ماهیار

دوست فقید من دکتر نورانی وصال فرائدالسلوک را چاپ کرده اما به نسخهٔ کهن مورّخ ۶۴۱ که در سالهای اخیر به کتابخانهٔ آیةالله آقا نجفی مرعشی واقع در قم منتقل شده دسترسی نداشته است.
 آن نسخه که ظاهراً از قرن پنجم است در یکی از مجلّدات فهرست نسخ خطی تألیف آقای احمد گلچین معانی شناسانیده شده و اشعار فردوسی نقل گردیده و متأسفم که اینک شماره و مشخّصات آن کتاب را در دسترس ندارم.

نوًابی و دکتر جلال خالقی مطلق در مقالات متعدد و آقای دکتر علی رواقی در تألیف و نشر دو دفتر «واژههای ناشناختهٔ شاهنامه» سهیم بودهاند.

امروز که باکوشش دکتر خالقی متن معتبری از شاهنامه در دسترس پژوهندگان قرار میگیرد، وقت آن است که تنظیم فرهنگ بسامدی واژهها و ترکیبات شاهنامه از هم اکنون بر مبنای این چاپ آغاز شو دو به سامان بر سد.

تألیف این فرهنگ عظیم بهنحوی باید طرحریزی شود که در آن واژههای متن مختار، و واژههای ابیاتی که الحاقی شمرده شده و در ذیل صفحات جای گرفته بتفکیک گردآوری گردد.

تألیف چنین فرهنگی بـزرگترین خـدمت بـهزبان فـارسی و کـلید شاهنامهشناسی خواهد بود. و گذشته از آنکه خوانندگان را در فهم دقیق اشعار شاهنامه یاری خواهـدکـرد، در تـصحیح نـهایی شـاهنامه و رفـع مشکلات و موارد مبهم آن محقّقان آینده را مدد خواهد رسانید.

### اندیشه و هنر فردوسی

وقتی کار تصحیح شاهنامه بهسامان رسد و متنی نزدیک بدان که از زیـر قلم حکیم بزرگ بهدر آمده در دسترس قرار گیرد، نوبت بهنقد شاهنامه و داستانهای آنازنظرادبیوهنریوفکریوزمینههایگونه گوندیگرمیرسد.

شناخت جهانبینی فردوسی و اندیشههای فلسفی و اجتماعی و هنر شاعری و داستان پر دازی او، ریشههای اساطیری شاهنامه و تطبیق آن با حماسههای جهان، بـررسی شـاهنامه بـهعنوان مـنبع عـظیم تـاریخ و فرهنگ ایرانی، مباحثی است که عمرها باید صرف آن شود.

در نیم قرن اخیر بعد از برگزاری هـزارهٔ شـاهنامه، دهـها کـتاب و صدها مقاله در این زمینهها بهچاپ رسیده است. در مرحلهٔ اول نوشتهها منحصر بهپژوهشهای تاریخی و صـنایع ادبـی در شـاهنامه، و بـحثهای دستوری و لغوی بود. در سالهای اخیر با ژرفنگری و باریکبینی در هنر و اندیشهٔ فردوسی، بحثهای بدیعی بهمیان آمده است و آنچه تاکنون دربارهٔ داستان رستم و اسفندیار منتشر شده مژدهبخش آیندهٔ روشنی است. با اینهمه در آغاز راهیم.

حق این بود که به عنوان تاریخ شاهنامه شناسی به بحث دربارهٔ اهم پژوهشها بپردازیم ولی مجال سخن تنگ است و ناچار به ذکر نامهای عدّهای از پژوهندگان به تر تیب الفبایی اکتفا میکنیم. '

دكتر ژاله آموزگار، دكتر محمدعلي اسلامي ندوشن، عبدالعلي اديب برومند، عليقلي اعتماد مقدّم، ايرج افشار، ابوالقاسم إنجوى شيرازي، طلعت بصّاري، دكتر مهرداد بهار، باقر پرهام، مهين تجدّد، دكتر احمد تفضّلي، دكتر عزيزالله جويني، على حصوري، دكتر سعيد حميديان، عبدالعلي دستغيب، على دشتي، دكتر جليل دوستخواه، دكتر هوشنگ دولت آبادی، دکتر مصطفی رحیمی، دکتر منصور رستگار، يروفسور فضلالله رضا، محمد روشن، دكتر عباس زرياب خويي، دكتر عبدالحسين زرينكوب، دكتر قدمعلى سرّامى، دكتر بهمن سركاراتس، دكتر عبدالامير سليم، مهدى سيّدى، دكتر محمدرضا شفيعي كدكني، دكتر محمود صناعي، دکتر لطفعلي صورتگر، مهدي غروي، مهدي قريب، جلال الدين كزّازى، دكتر حسين لسان، عطاءالله مهاجرانى، دكتر مهدى غروي، مسعود فرزاد، دکتر مهدي فروغ، خجسته کيا، دکتر صادق کيا، دكتر جلال متيني، دكتر فتحالله مجتبايي، دكتر محمد جعفر محجوب، محمد مختاري، شاهرخ مسكوب، دكتر محمد جعفر ياحقي، دكتر حسين وحيدي، اقبال يغمايي، حبيب يغمايي، دكتر غلامحسين يوسفي و ... یژوهشها دربارهٔ شاهنامه ادامه دارد و ادامه خواهد داشت. چشم

بەراە آثار گرانقدر ترى بايد بود.

 ۱. نامهای پژوهندگان زندگانی فردوسی و متن شاهنامه و زبان آن جایجای بمناسبت پیش از این آمده است. و نیز با عرض معذرت از اینکه قطعاً نامهایی از قلم افتاده خواهشمند است رجوع شود به کتابشناسی فردوسی از ایرج افشار و نیز مجلدات پنجگانهٔ فهرست مقالات فارسی از همان استاد.

# 13

# بزرگداشت فردوسی

هر آن کس که دارد هش و رای و دین پس از مسرگ بسر مسن کند آفرین

آرامگاه حکیم بزرگ که هزار سال در دلهای مردم هوشمند و روشنرای ایران جای داشت در عصر ما پیش چشم جهانیان برافراشته شد.

گفته ایم که یکی از و اعظان طوس تعصّب و رزید و پیکر فردوسی را به گورستان راه نداد و ناچار او را در باغ خو دش درون شهر طابران طوس نز دیک به دروازهٔ شرقی رزان به خاک سپر دند. خاک جای او زیار تگاه اهل دانش و معرفت بود، و با اینکه معاندان و کوردلان بارها آنرا با خاک یکسان کر دند از نو ساخته می شد.

صد سال بعد از مرگش نظامی عروضی آنرا زیارت کرد، و ششصد سال بعد هنگامی که عبیدخان ازبک به تیشهٔ تعصّب و نادانی آنرا ویران کرده بود قاضی نورالله شوشتری بهشرف زیارت آن نائل آمد.

بعدها در ۱۳۰۲ قـمری کـه میرزا عبدالوهابخان شیرازی نـصیرالدوله (آصـفالدوله) والی خـراسـان بـود، بـهدستور آن مرد ادبدوست گورجای فردوسی بهقرائـن و آثـار و عـلائمی، در بـاغی در درون طوس تعیین گردید و بنایی آجری بر آن ساخته شد. بعد از جنگ اوّل جهانی که شور و احساسات ملّی در ایران بالا گرفته بود، در مجامع و مطبوعات قدر شناسی از فردوسی و لزوم بنای شایستهای بر سر خاک او مطرح گردید. ملکالشعرا بهار که طوس را زیارت کرده و تنها «سکّویی بی سقف و دیوار» به جای بنای آصفالدوله یافته بود، در ۱۲۹۹ در هفته نامه نوبهار خود مقالهای در لزوم بنای آرامگاه نوشت و قصیده ای راکه در ستایش فردوسی سروده بود چاپ کرد. به این مطلع:

سخن بزرگ شود چون بزرگ بـاشد و راست کس ار بـزرگ شـد از گـفتهٔ بـزرگ رواست<sup>۱</sup>

در ۱۳۰۱ انجمن آثار ملّی تأسیس شد و محمدعلی فروغی رئیس و تقیزاده نایب رئیس آن انجمن، دو شاهنامه شناس معروف، کو شش هایی برای ساختمان آرامگاه آغاز کر دند. و چون نیّت این بود که آرامگاه شاعر بزرگ ملّی به هزینهٔ خود مردم (نه از بودجهٔ دولت) ساخته شود، در ۱۳۰۴ با نشر بیانیّه ای از مردم خواستند که اعاناتی برای ایس منظور به حساب انجمن پر داخت نمایند.

در ۱۳۰۵ گروهی از طرف انجمن برای تعیین محل دقیق آرامگاه و تهیهٔ طرح آن از تهران بهطوس رفتند. از میان طرحهای پیشنهادی یکی را انتخاب کردند و بهمدّت پنج سال ساختمان آرامگاه به پایان رسید و در ۱۳۱۳ گشایش یافت. برای تأمین کسری هزینه ۱۶۰,۰۰۰ برگ بلیط بخت آزمایی دهریالی چاپ و از طریق شعبه های بانک ملّی ایران توزیع گردیده بود.

همزمان با برنامهٔ افتتاح آرامگاه، کنگرهٔ هزارهٔ فردوسی (بهمناسبت

هزارمین سال میلاد فر دوسی<sup>()</sup> در تهران و طوس برگزار شد. نویسندگان کتاب پاژ مطلبی دربارهٔ آن اجتماع نوشتهاند که چون واقعیّتی است عیناً نقل میشود. «جشن هزارهٔ فر دوسی به سال ۱۳۱۳ ش یکی از رویدادهای مهم فرهنگی قرن، و بدون تردید مهمترین و علمی ترین کنگرهای بو دکه در ایران معاصر برگزار شد، چرا که مشاهیر فرهنگ و ادبی که در آن گرد آمده بودند هیچگاه و در هیچ جای دیگر جهان معاصر کنار هم ننشستند»<sup>۲</sup>.

در آن کنگره که نخستین اجتماع بزرگ علمی در ایران بود، ۴۰ تن از ایران شناسان بزرگ ۱۷ کشور خارجی و ۴۰ تن از دانشمندان و ادیبان ایرانی شرکت داشتند. به مدت ۵ روز از ۱۲ تا ۱۶ مهر سخنرانی هایی در تالار دارالفنون در تهران ایراد گردید و تعدادی از آنها در کتاب هراره فردوسی به چاپ رسید.

ایرانشناسان خارجی که اغلب آنها استادان کهنسالی بودند، بـرای شـرکت در آیـین گشـایش آرامگـاه (۲۰ مـهر ۱۳۱۳) بـهمشهد و طـوس مسافرت کردند. در آن سالها، هنوز مسافرت منحصر بهوسائل زمینی و راهها خاکی و ناهموار و ناچار مدّت سفر طولانی بود. مهمانان در رفتن و برگشتن هر بار دو شب در شاهرود و سبزوار گذراندند.

در آیین هزارهٔ فردوسی، در بیشتر شهرهای ایران نیز مراسمی برگزار شد و در آنها سخنرانی هایی ایراد و شعرهایی خوانده شد و نمایش هایی از داستانهای شاهنامه اجرا گردید و خیابانها و دبستانها و دبیر ستان هایی بهنام فردوسی نامیده شد.

در خارج از ایران هم در پاریس، لندن، رم، مسکو و برخی از دیگر

۱. در آن هنگام تولد فردوسی را در ۳۲۳ قمری تصور میکردند، و اینک که تاریخ تولد او در سال ۳۲۹ قطعیّت یافته، معلوم میشود آن مراسم هفت سال زودتر برگزار شده است. ۲. کتاب پاژ (مشهد) نشر دکتر محمدجعفر یاحقی، شمارهٔ ۱۴ ــــ۱۳، ۱۳۷۳ ویژهٔ توس و فردوسی، بدمناسبت برگزاری کنگرهٔ جهانی هزارهٔ شاهنامه در تاجیکستان، ص ۱۵۸. شهرهای اروپا و آسیا با تشکیل جلسات سخنرانی مـراسـم بـزرگداشت بهعمل آمد.

برگزاری آیین های هزارهٔ فردوسی، سرآغاز تحقیقات وسیع شاهنامه شناسی در ایران و جهان گردید. علاوه بر مقالات روزنامه ها، در ایران دو دورهٔ متن شاهنامه به سرمایهٔ کتابفروشی های خاور و بروخیم، و در افغانستان کتاب شاهنامه و مقایسه میان بعضی پهلوانان آن و او ستا به قلم احمدعلی کهزاد در کابل به چاپ رسید. مجلّهٔ مهر که تنها مجلّهٔ معتبر آن روز بود شماره های مهر و آبان ۱۳۱۳ خود را یک جا به نام فردوسی نامهٔ مهر شامل مقالاتی دربارهٔ شاهنامه و فردوسی منتشر کرد. مچلّهٔ باختر در اصفهان نیز شماره ای ویژهٔ فردوسی انتشار داد.

در اروپا چاپ سربی مصوّری از شاهنامه به کوشش سیف آزاد مدیر مجلّهٔ *ایران باستان* انتشار یافت. فر هنگ شاهنامه تألیف مـمتاز و مـعتبر فریتز ولف در ۲ جلد به سال ۱۹۳۵ در برلن منتشر شد و در هـمان سـال فردوسی و حماسهٔ ملّی تألیف هانری ماسه در پاریس به چاپ رسید.

بهمناسبت آیین های هزارهٔ فردوسی نمایشنامه هایی هم بر اساس داستانهای شاهنامه تنظیم گردید و به روی صحنه آمد. از آن جمله در نمایش رستم و قباد که عبدالحسین نوشین تنظیم کرده بود و ضمن برنامه های کنگرهٔ فردوسی در تهران اجرا شد، خود نوشین نقش رستم، و مجتبی مینوی نقش قباد را بر عهده داشتند.

قدرت هنری فردوسی در آفرینش داستانهای شاهنامه در چنان پایهایست که اهل هنر در آن داستانها بیش از همهٔ آثار فارسی زمینهٔ مناسب برای نمایش یافتهاند. نخستین نمایشنامه را چنانکه گفتهایم شمس الدین سامی بر پایهٔ داستان ضحاک و قیام کاوهٔ آهنگر نوشت و در ۱۲۹۳ قمری در استانبول به چاپ رسانید. در ایران سیدعلی خان نصر پدر تآتر ایران در ۱۳۰۰ شمسی نمایشنامهٔ فر دوسی را منتشر کرد. بعد از او کاظمزادهٔ ایرانشهر نویسنده و فیلسوف ایرانی رستم و سهراب را تـنظیم کرد و در ۱۳۰۳ شمسی جزو انتشارات ایرانشهر در برلن به چاپ رسانید.

بعد از هزارهٔ فردوسی که هنر نمایش در ایران رواج گرفته بود، ۷۵ نمایشنامهٔ جدید دیگر (تا سال ۱۳۵۰) به چاپ رسید 'که بیشتر آنها بارها بهروی صحنه آمد. داستانهایی که بیشتر موضوع نمایش قرار گرفت چنین بود:

| ۲۶ نمایشنامه | رستم و سهراب |
|--------------|--------------|
| ۱۲ نمایشنامه | بیژن و منیژه |
| ٩نمايشنامه   | سياوش        |
| ۸نمایشنامه   | ضحّاک ماردوش |
| ٥نمايشنامه   | زندگی فردوسی |
|              |              |

در تاجیکستان فیلمهای متعدّدی بر اساس داستانهای شاهنامه تهیه گردیده و برخی از آنها سالها پیش در ایران هم نمایش داده شده و بحث در اینباره مجال دیگری می خواهد.

در آن سالها که آرامگاه فردوسی طرّاحی و ساخته میشد، دانش معماری و مهندسی در ایران در سطح نازلی بود و محاسبات فنّی دقیق لازم به عمل نیامد. ناچار از همان ابتدا، ساختمان شروع بهنشست کرد و لزوم تخریب و تجدید بنا احساس شد. به دستور انجمن آثار ملی در ۱۳۴۳ شمسی تخریب و بازسازی بنا آغاز گردید و ساختمان جدید با نظارت مهندس هوشنگ سیحون در ۱۳۴۷ انجام یافت. نمای ساختمان

ایرج افشار، کتاب شناسی فردوسی، ص ۲۹۶ – ۲۹۹ (بدنقل از گزارش جمع آوری شده به وسیلهٔ دکتر مهدی فروغ).

جدید مشابه بنای قبلی ولی محوطَّهٔ درون بنا بزرگتر از آن است. انجمن آثار ملّی به مناسبت گشایش آرامگاه کتابهایی نیز دربارهٔ فردوسی و شاهنامه منتشر کرد و از آن به بعد مؤسسات علمی و فرهنگی برنامه های سالیانه ای برای بزرگداشت فردوسی، و گسترش تحقیقات شاهنامه شناسی اجراکردند و حاصل تحقیقات را در مجموعه هایی منتشر نمو دند. اهم آن برنامه ها از این قرار است:

از ۱۳۴۸، جلسات سخنرانی و بحث دربارهٔ شاهنامه از طرف وزارت فرهنگ و هنر به کوشش دکتر محمد صادقکیا

از ۱۳۵۱، هفتهٔ فردوسی در دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه فردوسی (مشهد) به کوشش دکتر جلال متینی

از ۱۳۵۴ جلسات سخنرانی و بحث دربارهٔ فردوسی به کوشش دکتر ضیاءالدین سجادی، در کنار جشنو ارهٔ طوس در مشهد

در ۱۳۵۶ مجمع علمی بحث دربارهٔ شاهنامه، که نخستین جلسات آن در استان هرمزگان (۲۳ ـ ۲۷ آبان) برگزار شد.

Γ

شاید مهم ترین اقدام برای تحقیق و تصحیح شاهنامه، تأسیس بنیاد شاهنامهٔ فر دوسی به وسیلهٔ وزارت فر هنگ و هنر بود که از سال ۱۳۴۸ برنامه ریزی شد و در سال ۱۳۵۰ در یکی از ساختمانهای مجلس واقع در شمال باغ آن آغاز به کار کرد و نخستین رئیس بخش علمی آن شادروان استاد علامه مجتبی مینوی بود که به مدّت پنج سال تا باز پسین روز های زندگی این خدمت را بر عهده داشت. او شایسته ترین کسی بود که این کار بزرگ را بر عهده گرفت. پیش از تأسیس بنیاد داستان رستم و اسفندیار را خود تصحیح کرده بود که هنوز به چاپ نرسیده است. مینوی پیش از آغاز کار در بنیاد، برای جستجو و شناخت نسخ کهن

۱۶۰ مردوسی، کتاب باژ، شمار، ۱۴ – ۱۳، ص ۱۵۷ – ۱۶۰.

اصیل شاهنامه چندین سفر به هند و پاکستان و مصر و اروپا فرستاده شد و از میان صدها نسخهای که در کتابخانه های مهم مورد بررسی قرار داد نسخ مهمی راکشف کر د و عکسهایی از آنها با خود به ایران آورد.

در بنیاد شاهنامه عدّهای از پژوهندگان جوان زیر نظر استاد هر یک بخشی از شاهنامه را بر اساس هشت نسخه مقابله و تصحیح میکردند و حاصل کار را بهنظر استاد میرسانیدند و در مرحلهٔ آخر نتیجهٔ کار در شورای علمی مرکّب از استادان بررسی میشد و بعد از تأیید نهایی آن شورا اجازهٔ چاپ صادر میگردید.

نخستین ثمرهٔ کوششهای بنیاد، داستان رستم و سهراب به تصحیح خود مینوی بودکه به عنوان نمونهٔ کار در آبانماه ۱۳۵۲ منتشر شد و نقد و نظرهایی که دربارهٔ آن در مجلّات و روزنامه ها به چاپ رسید بحث دربارهٔ شاهنامه را به صورت علمی و جدّی مطرح کرد.

علاوه بر تصحیح شاهنامه انتشار فصلنامهٔ سیمرغ ویژهٔ مقالات و پژوهشهای شاهنامه شناسی آغاز گردید شمارهٔ نخست آن در اسفندماه ۱۳۵۱ (روز فردوسی) و شماره های دوم و سوم نیز زیر نظر استاد مینوی منتشر شدو شماره های ۴ و ۵را بعد از بیماری و وفات استاد نویسندهٔ این سطور منتشر کرد و آخرین شماره تاریخ تیرماه ۱۳۵۷ را داشت.

با شدّت بیماری استاد و بستری شدنش در بیمارستان قلب، هیأت امنا مسئولیت امور بنیاد را بر عهدهٔ من نهاد که به مدت دو سال این خدمت را انجام دادم.

کار مقابلهٔ نسخ به کوشش پژوهشگران ادامه یافت، و شورای علمی مرکّب از شادروان زریاب و آقایان دکتر سیدجعفر شهیدی و دکتر احمد تفضلی و نویسندهٔ این سطور برای بررسی و تأیید نهایی متن به طور منظّم مشغول کار بود و چاپ دنبالهٔ داستان سیاوش با تأیید شورا پایان گرفت که شش سال بعد در ۱۳۶۳ از طرف مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی تجلید و منتشر شد.

با بررسی فهرستهای نسخ خطی کتابخانههای مهم خارج و داخل میکروفیلمها و عکسهایی از نسخ معتبر کهن سفارش داده شد و بهبنیاد رسید و از میان آنها نسخی برای بهرهجویی در کار انتخاب گردید.

در آبان ۱۳۵۶ بهدعوت بنیاد نخستین هفتهٔ شاهنامه با حضور شصت تن از شاهنامه شناسان ایرانی و خارجی در استان هرمزگان تشکیل شد و برگزیدهٔ سخنرانیها در مجموعهای به نام شاهنامه شناسی در شهریور ۱۳۵۷ منتشر گردید. برگزاری دومین هفتهٔ شاهنامه در خرّم آباد پیش بینی شده بود که بموقع انجام نیافت.

در ۱۳۵۶ به نظرم رسید که در تعقیب هزارهٔ فر دوسی (هزار مین سال میلاد او) به مناسبت هزار مین سال آغاز نظم شاهنامه نیز مراسمی به نام «هزارهٔ شاهنامه» برگزار گردد. و به حساب اینکه نظم شاهنامه در ۳۷۰ ه. ق / برابر ۹۸۰ میلادی آغاز گردیده، برنامه ای تنظیم گردید که سال ۱۳۵۹ شمسی / برابر ۱۹۸۰ میلادی سال جهانی شاهنامه اعلام گردد. برای برنامه ریزی اقداماتی که می بایست انجام گیرد جلساتی به طور منظم با حضور استاد دکتر ذبیح الله صفا تشکیل گردید و به مرکز یونسکو در پاریس پیشنهاد شد که به دولته ای عضو یونسکو توصیه شود که در سال جهانی شاهنامه برنامه های مناسبی اجرا نمایند.

این طرح با حسن استقبال یونسکو روبر و شد و به دلایلی که ذکر ش در اینجا زاید است اجرای برنامه به تأخیر افتاد، و ده سال دیر تر یونسکو سال ۱۹۹۰ را سال جهانی شاهنامه اعلام نمود و در بیشتر کشورهای جهان به این مناسبت مراسمی برگزار شد و کتب و مقالاتی انتشار یافت.

در ایران نیز کنگر های با شرکت فضلای ایرانی و خارجی در دیماه ۱۳۶۹ تشکیل شد. برگزاری این کنگره نیز جان تاز های بهبزرگداشت فردوسی و تحقیقات شاهنامهشناسی بخشید. از آن بهبعد بود کـه چـاپهای متعدّدی از شاهنامه بهبازار آمد و مقالات بسیاری در نشریات منتشر شـد و کتابهای ارزندهای بهچاپ رسید.

امروز احساس میکنیم که هنوز حق شاهنامه ادا نشده است و کارهای ناکرده در این راه بسیار است. از آن گذشته شاهنامه از ارکان ملیّت ما و موجب همبستگی و یکپارچگی ملّت ماست. ملّت ایران بسرای بـقای خـود و حفظ استقلال خود نیاز مند شاهنامه است.

اکثریت مردم ایران مسلمانند و نهتنها مردم مسلمان بهمقدّسات دینی خود مباهات می ورزند، اقلیّتهای دینی هم به اسلام به عنوان آیین رسمی کشور و دین اکثریت مردم کشور احترام میگذارند. امّا فراموش نکنیم که آنچه ما را از بیست و چند ملّت مسلمان جهان متمایز میکند هویّت ملّی ایرانی است و شاهنامه بزرگترین سند این ملیّت است. در این دنیای پرآشوب، ما از توجّه به هویّت ملّی خود بینیاز نیستیم.

از تاریخ درس بیاموزیم. بهیاد داشته باشیم که در طول قرنها عثمانیهای مسلمان و ازبکهای مسلمان چه تاخت و تازها که به سرزمین ما نکردند، و چه خونریزیها و ویرانگریها بهبار نیاوردند. در همین سالهای نزدیک به چشم دیدیم و با گوشت و پوست خود احساس کردیم که عراق مسلمان که اکثریت مردمش هم شیعه هستند به مدت هشت سال بیر حمانه آتش بر سر ما و شهرهای ما بارانید و صدهاهزار تن فرزندان ایران راکشت و ضایعاتی به کشور ما وارد کرد که در طول چندین قرن هم جبران پذیر نخواهد بود. کشورهای مسلمان دیگری را هم می شناسیم که خواسته و ناخواسته با ما کینه می ورزند و از لطمه زدن به منافع ایران

با این اوضاع و احوال دریغ است که از حفظ و تقویت هویّت ملّی

خود که ما را در برابر آزمندیها و کینه توزیهای دیگران پایدار تر و آسیب ناپذیر تر می سازد غفلت کنیم. هویّت ملّی، فرهنگ ملّی ما به معنی وسیع کلمه است و شاهنامهٔ فر دوسی از ارکان این فرهنگ است. پس شاهنامه راگرامی بداریم و این گرامی داشت را برنامهٔ مستمر ملّی بشناسیم.

شاهنامه بهصور تهای مختلف باید چاپ شود و بهقیمت ارزان در دسترس مردم قرار گیرد. در این کار دولت باید محقّقان و ناشران را مدد رساند. دانش آموزان باید داستانهای شاهنامه را در کتابهای درسی بخوانند. شاهنامه در ادبیّات کودکان باید جای مناسبی داشته باشد و داستانهای آن بهصورت مصوّر و رغبتانگیز تنظیم و چاپ شود. تمهیهٔ پایاننامههای تحصیلی در زمینهٔ موضوعات شاهنامه در دانشگاهها مورد تشویق قرار گیرد.

داستانهای شاهنامه زمینههای مناسبی برای تهیهٔ فیلمهای فارسی است. با اینکه شصت سال پیش نخستین فیلم فارسی بهنام فردوسی تهیه گردیده، در ادامهٔ آن غفلت شده و ما بهقدر تاجیکستان هم بهاین موضوع توجه نداشتهایم. اینک تشویق فیلمنامهنویسان و تهیه کنندگان فیلمها ضرورت دارد.

نخستین تدوین شاهنامه روز ۲۵ اسفند ۳۸۴ پایان یافته به گواهـی این بیت:

بنابراین روز بیستوپنجم اسفندماه باید روز فردوسی و شاهنامه اعلام شود و همهساله در آن روز در مؤسسات فرهنگی مراسمی برگزار گردد و از پدیدآورندگان بهترین فیلمها و کتابها و مقالهها قدردانی شود. آرامگاه فردوسی در طوس و زادگاه او پاژ باید به صورت مجموعهٔ واحدی گسترده و آراسته شود و زیار تگاه اهل معرفت و جهانگردان و نموداری از حق شناسی مردم ایران گردد. در ۱۳۵۶ که در بنیاد شاهنامه آیین های هزارهٔ شاهنامه برنامه ریزی می شد به اتفاق زنده یاد مهندس محسن فروغی نایب رئیس انجمن آثار ملی و چند تن دیگر به پاژ رفتیم و ساعاتی را در زادگ حکیم بزرگ به یاد او گذراندیم و از مهربانی و مهمان نوازی روستاییان سرافراز برخور دار شدیم. طرحی تهیه شد که و زادگاه عزیز فردوسی با سر مایه گذاری کافی به صورت آیینه ای از فرهنگ شاهنامه در آید. اخیراً هم طرح پیشنهادی جامع و دقیق خانم فرهنگ شاهنامه در آید. اخیراً هم طرح پیشنهادی جامع و دقیق خانم کردم که باز سازی زادگاه شاعر آرزوی همهٔ ایرانیان است و امیدی در دلم جوانه زد که به کوشش فرهیختگان خراسان این آرزو جامهٔ عمل خواهد پوشید.

مـردهٔ تأسـیس «انـجمن میراث فرهنگی تـوس ـ دوسـتداران فردوسی» نیز این چراغ امید را در دلهای هـر ایـرانـی بـرمیافروزد کـه دانشوران و فرهیختگان خراسان بهجبران غفلتهای گذشته برخاستهانـد<sup>۲</sup> و اینک زادگاه و آرامگاه حکیم بزرگ بهصورت یک کانون بزرگ فرهنگی و ملّی ایران درخواهد آمد.

فردوسی بهعنوان بزرگترین شاعر مردم ایران و پیشرو و پیشوای

 ۲. جغرافیای یاژ، خدیجهٔ بوذرجمهری، کتاب یاژ، شمارهٔ ۱۴ ۱۳۰، ص ۱۶۱ – ۱۷۸. در اینجا یاید از مقالهٔ هوشنگ پورکریم محقق نابهنگامرفتهٔ مردمشناسی و فرهنگ عامّه، یاد کنیم که در مجلّه هنر و مردم ۱۳۴۸ (ش ۸۲ مرداد ۱۳۴۸، ص ۲۴ – ۳۱ و ش ۸۳، ص ۲۰ – ۳۰) چاپ شده و حاصل دو ماه تحقیق عاشقانهٔ او در زادگاه فردوسی است.
 ۲. کتاب یاژ، شمارهٔ ۱۵، ص ۸۶ – ۸۷. همهٔ شاعران در هزار سال گذشته همواره مورد ستایش و بزرگداشت گویندگان آزادهٔ سرزمین ما بوده است. از اسدی و سنایی و خاقانی و نظامی و اوحدی و ابنیمین گرفته، تا عصر آگاهی و بیداری در قرن اخیر ستایشها از او کردهاند.

دلم میخواست در پایان سخن برگزیدهای از سرودههای آن بزرگان را در اینجا بیاورم و سخن نغز آنان را پردهپوش حقارت نوشتهٔ خود سازم. دریغا که این رساله گنجایش ندارد. ناچار بهذکر نامهای شاعرانی که سرودههای نغز آنان را خواندهام (بهترتیب تاریخ انتشار شعرشان) اکتفا میکنم:

ملکالشعرا بهار، شعاعالملک شیرازی، جلال همایی، وحید دستگردی، دکتر پرویز خانلری، دکتر حسین خطیبی، حسین پژمان، حیدرعلی کمالی، محمدحسین شهریار، فریدون مشیری، عبدالعلی ادیب برومند، دکتر پرویز اتابکی.

پیش از این در یادنامهٔ فردوسی (چاپ انجمن آثار ملی، ۱۳۴۹) هم ۲۷ منظومه چاپ شده، و جای آن است که یکی از دوستداران فاضل فردوسی به گردآوری و تنظیم و چاپ مجموعهٔ کاملی همت گمارد. در اینجا مثنوی «خوابگاه فردوسی» سرودهٔ زندهیاد حسین مسرور را پایانبخش این گفتار می سازم.

خوابگاه فر دوسی از حسین مسرور کسجا خسفته ای، ای بسلند آفستاب برون آی و بر فرق گردون بستاب نسه انسدرخور توست روی زمین ز جا خیز و بر چشم دوران نشین کجا ماندی ای روح قسمی سرشت بهچارم فسلک، یا به هشتم بهشت

به یک گوشه از گینی آرام تسوست هـ مه گُـيتي آكـنده از نـام تـوست جو آهنگ شعر تو آيد بهگوش بهتن خون افسرده آيد بهجوش ز شـــهنامه گــيتی پــرآوازه است جهان راکهن کرد و خود تازه است تو گفتی: «جهان کرد.ام چون بهشت از این بیش تخم سخن کس نکشت» ز جا خیز و بنگر کـز آن نـخم پـاک چه گلها دمیدهست بر روی خاک نه آن گل که در مهرگان پر مرد نــخنديده بــر شــاخ، بــادش بـرد نه جسور خسزان دیسده گسلزار او نه بر دست گلچین شده خار او بمسررگان به بشینهٔ به ی نشان ز تو زنده شد نام دیر بنشان تو در جـام جـمشید کـردی شـراب تو بر تخت کاوس بستی عقاب اگر کاره ز آهن یکی توده بود جهانش بمهسوهان خبود سبوده ببود تـــو آب ابــد دادی آن نـام را زدودی از او زنگ ایّـــام را تبهمتن نلمکخوار خوان تلو بلود به هر هفت خوان میهمان تو بود جو کلک تو را، گزارش گرفت ســـر راه بــر تـيغ آرش گـرفت تــــويي دودمــان سـخن را يــدر بــــه تو بــــازگردد نــــزاد هــــنر

# 14

## براي مطالعة بيشتر

شاهنامه شناسی مهم ترین بخش از تحقیقات مربوط به شعر و ادب فارسی است و آن همه کتاب و مقاله که دربارهٔ فر دوسی و شاهنامه به فارسی و زبانهای دیگر نوشته اند و خواهند نوشت در هیچ زمینه ای ننوشته اند و نخواه ند نوشت و جای نشریهٔ خاص که مجموعهٔ آخرین پژوه شهای شاهنامه شناسی باشد خالی بو ده است.

سیمرغ نشریهٔ بنیاد شاهنامه خاص تحقیقات مربوط بهشاهنامه و فردوسی خوش درخشید ولی دریغا که بعد از پنج شماره بهخاموشی گرایید. اینک جای خرسندی است که فصلنامهٔ هستی به همّت دکتر اسلامی ندوشن در تهران و کتاب پاژبه کوشش دکتر محمدجعفر یاحقی و دوستانش در دیار طوس منتشر میشود و سایر مطبوعات نیز نهتنها مجلّههای ادبی و تحقیقی بلکه روزنامهها نیز مدام نوشتههایی در این زمینه چاپ میکنند.

آقای ایرج افشار در چاپ دوم کتاب شناسی فردوسی مشخصات ۸۴۹ کتاب و مقاله دربارهٔ شناخت فردوسی و شاهنامه، ۲۵۴ ترجمهٔ شاهنامه به۲۷ زبان، و ۵۰۰ نسخهٔ خطی و ۱۱۹ چاپ شاهنامه را شناساندهاند.

آن کتاب در بیست سال پیش (۱۳۵۵ شمسی) به چاپ رسیده و باید. منتظر انتشار جلد دوم آن اثر گرانقدر بود که آثار و پژوهشهای از آن تاریخ به بعد را در بر خواهد داشت که قطعاً بیشتر و مهم تر از آنهایی خواهد بود که در آغاز کار به چاپ رسیده است.

در اینجا فقط اهم کتابها و مقاله های فارسی که نویسندهٔ این رساله دیده

| است ذکر می شود و بی گمان بسیاری نوشته های ارجمند هم به چاپ رسیده که من               |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| بخت برخورداري از أنها را نداشتهام.                                                   |
| <b>آبادی، محمد:</b> آیینها در شاهنامه فردوسی، دانشگاه تبریز ۱۳۵۰.                    |
| استاریکف: فردوسی و شاهنامه، ترجمهٔ رضا آذرخشی، از انتشارات مجلهٔ پیام                |
| نوين.                                                                                |
| اسلامی ندوشن، محمدعلی: زندگی و مرگ پهلوانان در شاهنامه، چاپ دوم،                     |
| ابن سينا، ١٣۴٩.                                                                      |
| اسلامی ندوشن، محمدعلی: داستان داستانها (دربارهٔ رستم و اسفندیار)، انتجمن             |
| آثار ملی ۱۳۵۱.                                                                       |
| <b>اسلامی ندوشن، محمدعلی: سرو سایهفک</b> ن، از انتشارات انجمن خوشنویسان              |
| .1789                                                                                |
| افشار، ایرج:کتابشناسی فردوسی، فهرست آثار و تحقیقات دربارهٔ فردوسی و شاهنامه.         |
| از انتشارات انجمن آثار ملي، چاپ دوم، ١٣٥٥.                                           |
| <b>انجوی شیرازی، ابوالقاسم: مردم و شاهنامه، از انتشارات رادیو تبلویزیون مبلی و</b>   |
| جشن طوس، ١٣٥٤.                                                                       |
| بنیاد شاهنامهٔ فردوسی: شاهنامه شناسی، مجموعهٔ گفتارهای مجمع عـلمی بـحث               |
| دربارهٔ شاهنامه در استان هرمزگان در آبانماه ۱۳۵۶، از انتشارات بنیاد، شهریور          |
| .1804                                                                                |
| <b>بهار، ملکالشعرا: فردوسی</b> نامه (مجموعهٔ مقالات) به کوشش محمد گلبن، تـهران،      |
| سپهر، ۱۳۴۵.                                                                          |
| پەر<br>پاژ(كتاب): نشر دكتر محمدجعفر ياحقى، شمارة ١٣_١٢ (١٣٧٣) ويژة توس و             |
| فردوسی، به مناسبت برگزاری کنگرهٔ جهانی هزارهٔ شاهنامه در تاجیکستان.                  |
| پرهام، باقر: با نگاه فردوسی، (مبانی نقد خرد سیاسی در ایران)، نشر مرکز                |
| پردې په بور. به به سونو شي، «شياخي شده اسرام شياخي در ايس کې در ايس کې در .<br>۱۳۷۳. |
| <b>تقیزاده، سیدحسن: فردوسی و شاهنامهٔ او، بهاهتمام حبیب یغمایی، انجمن آث</b> ار      |
| ملّى ١٣٤٩. چاپ اول ضمن سلسلەمقالاتى تحت عـنوان مشاھير شـعران                         |
| ايران به امضای محصّل در مجلهٔ کاوه، دورهٔ جدید شمارهٔ ۱ (شمارهٔ مسلسل                |

| زریاب خویمی، عباس: نگاهی تازه به مقدمهٔ شاهنامه، ایران نامه (مجلهٔ تحقیقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ايران شناسي)، سال دهم، شمارهٔ ۱، زمستان ۱۳۷۰، شمارهٔ ويژهٔ شاهنامهٔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| فردوسی، ص ۱۴ ۲۳۰۰.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سرامی، قدمعلی: از رنگ گل تا رنج خار (شکل شناسی داستانهای شاهنامه)،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| انتشارات علمی و فرهنگی ۱۳۶۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| سیدی، مهدی: سرایندهٔ کاخ نظم بلند، مشهد ۱۳۷۱.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| شاهنامه: به کوشش جلال خالفی مطلق، دفتر یکم با مقدمه های احسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| یارشاطر و جلال خالقی مطلق، نیویورک ۱۳۶۶، دفتر دوم ۱۳۶۹، دفتر سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٣٧١، دفتر چهارم ١٣٧۴.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| شفیعی کدکنی، دکتر محمدرضا: صور خیال در شعر فارسی، چاپ دوم، آگاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۳۵۸، صور خیال در شاهنامه، ص ۴۳۹ _ ۴۷۰.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| صفا، ذبیحالله: حماسه سرایمی در ایران، از قدیم ترین عهد تاریخی تا قسرن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| چهاردهم هجري، اميركبير ١٣٣٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>صفا، ذبیحالله:</b> تاریخ ادبیات در ایران، جلد اول، چاپ دوم، کتابفروشی ابنسینا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳۳۵، ص ۴۶۱ _ ۵۲۵_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| صناعی، محمود: فردوسی استاد تراژدی، مجلهٔ یغما، ۱۳۴۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| the set of the set of the Albert State of the set of th |
| فروزانفر، بدیع الزمان: سبب اصلی عدم پیشرفت فردوسی در دربار غزنه، مـجلهٔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| فروز انفر، بدیغ الزمان: سبب اصلی عدم پیشرفت فردوسی در دربار عزنه، مجله<br>تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ _ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایتالله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹_۶۴.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایتالله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹_۶۴.<br>فروزانفر، بدیعالزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، بهاهتمام حبیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایتالله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹_۶۴.<br>فروزانفر، بدیعالزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایتالله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹ ـ ۶۴.<br>فروزانفر، بدیع الزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، به اهتمام حبیب<br>یغمایی، انجمن آثار ملی ۱۳۵۱.<br>قزوینی، محمد: مقدمهٔ قدیم شاهنامه، در بیست مقاله قزوینی به کوشش عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایتالله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹ ـ ۶۴.<br>فروزانفر، بدیع الزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، به اهتمام حبیب<br>یغمایی، انجمن آثار ملی ۱۳۵۱.<br>قزوینی، محمد: مقدمهٔ قدیم شاهنامه، در بیست مقاله قزوینی به کوشش عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایت الله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹ ـ ۶۴.<br>فروزانفر، بدیع الزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، به اهتمام حبیب<br>یغمایی، انجمن آثار ملی ۱۳۵۱.<br>قزوینی، محمد: مقدمهٔ قدیم شاهنامه، در بیست مقاله قزوینی به کوشش عباس<br>اقبال آشتیانی (در فردوسی و شاهنامهٔ او به کوشش حبیب یغمایی نیز نقل شده<br>است).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایت الله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹ ـ ۶۴.<br>فروزانفر، بدیع الزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، به اهتمام حبیب<br>یغمایی، انجمن آثار ملی ۱۳۵۱.<br>قزوینی، محمد: مقدمهٔ قدیم شاهنامه، در بیست مقاله قزوینی به کوشش عباس<br>اقبال آشتیانی (در فردوسی و شاهنامهٔ او به کوشش حبیب یغمایی نیز نقل شده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایت الله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹ ـ ۶۴.<br>فروزانفر، بدیع الزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، به اهتمام حبیب<br>یغمایی، انجمن آثار ملی ۱۳۵۱.<br>قزوینی، محمد: مقدمهٔ قدیم شاهنامه، در بیست مقاله قزوینی به کوشش عباس<br>اقبال آشتیانی (در فردوسی و شاهنامهٔ او به کوشش حبیب یغمایی نیز نقل شده<br>است).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تعلیم و تربیت، سال ۴ (۱۳۱۳)، ص ۴۰۰ ـ ۴۰۴ نقل شده در مجموعه مقالات<br>و اشعار فروزانفر به کوشش عنایت الله مجیدی، تهران ۱۳۵۱، ص ۵۹ ـ ۶۴.<br>فروزانفر، بدیع الزمان: ابوالقاسم فردوسی طوسی، سخن و سخنوران، چاپ دوم،<br>تهران ۱۳۵۰، ص ۴۴ ـ ۱۱۱.<br>فروغی، محمدعلی: مقالات فروغی دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، به اهتمام حبیب<br>یغمایی، انجمن آثار ملی ۱۳۵۱.<br>قزوینی، محمد: مقدمهٔ قدیم شاهنامه، در بیست مقاله قزوینی به کوشش عباس<br>اقبال آشتیانی (در فردوسی و شاهنامهٔ او به کوشش حبیب یغمایی نیز نقل شده<br>است).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| ترجمهٔ احمد تفضلی و ژاله آموزگار، نشر نو، جلد اول ۱۳۶۳، جلد دوم                  |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| .1888                                                                            |
| <b>ماسه، هانری: فردوسی و حماسة ملی، ترجـمهٔ مـهدی روشـن</b> ضمیر، دانشگـاه       |
| تېريز ۱۳۵۰.                                                                      |
| <b>محجوب، دکتر محمدجعفر</b> : آفرین فردوسی، انتشارات مروارید ۱۳۷۱.               |
| مرتضوی، منوچهر: فردوسی و شاهنامه، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی                |
| (پژوهشگاه) ۱۳۶۹.                                                                 |
| <b>مسکوب، شاهرخ: سو</b> گ سیاوش (در مرگ و رستاخیز)، چاپ اول خوارزمی              |
| .170•                                                                            |
| مسکوب، شاهرخ: مقدمه ای بر رستم و اسفندیار، چاپ اول، شرکت کتابهای                 |
| جيبي ١٣٤٢.                                                                       |
| موقر، مجید: فردوسینامهٔ مهر، شمارههای ۵ و ۶، سال دوم، مجلهٔ مهر، مهر و           |
| آبان ۱۳۱۳.                                                                       |
| <b>مُل، ژول</b> : دیباچهٔ شاهنامهٔ فردوسی، ترجمهٔ جهانگیر افکاری، سازمان کتابهای |
| جيبي ١٣٤٥.                                                                       |
| <b>مهاجرانی، سیدعطاءاللہ: حماسۂ فردوس</b> ی، نقد و تفسیر نامۂ نامور، از انتشارات |
| اطلاعات ١٣٧٢.                                                                    |
| مهدوی دامغانی، احمد: مذهب فردوسی، مجلهٔ ایران شناسی، سال پنجم، شمارهٔ            |
| ۱، بهار ۱۳۷۲، ص ۲۰ ـــ۵۳.                                                        |
| <b>مینوی، مجتبی: فردوسی و شعر او، ا</b> نجمن آثار ملی ۱۳۴۶.                      |
| مینوی، مجتبی: کتاب هزارهٔ فردوسی و بطلان انتساب یوسف و زلیخا به فردوسی،          |
| مجلهٔ سیمرغ، شمارهٔ ۴، ص ۴۹_۶۸ این مقاله بار نخست در مجلهٔ روزگار نو             |
| چاپ لندن ۱۳۲۳، ج ۵، س ۳ چاپ شده است.                                             |
| <b>نولدکه، تئودور: حماسة مل</b> ی ایران، ترجمهٔ بزرگ علوی، چاپ دوم، شـهریور      |
| .1777                                                                            |
| وزارت فرهنگ و هـنمز: جـلسات سـخنرانـی و بـحث دربـارهٔ شـاهنامه فـردوسی           |
| (مجموعهٔ سه دوره از سخنرانیها در سالهای ۱۳۴۸ و ۱۳۴۹ و ۱۳۵۳ به چاپ                |
| رسیده است).                                                                      |
| <b>هزارهٔ فردوسی:</b> مجموعهٔ سخنرانیهای کمنگرهٔ همزارهٔ فردوسی در ۱۳۱۳، نشـر    |
| وزارت فه هنگ ۱۳۲۲.                                                               |

- هستی (فصلنامه ...): در ارتباط با ایرانسرای فردوسی، اسفند ۱۳۷۱ ویژهٔ ایران و فردوسی. هفتهٔ فردوسی: مجموعهٔ سخنرانیهای اولین و دومین هفتهٔ فردوسی در دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه فردوسی، به کوشش حمید زرین کوب، مشهد ۱۳۵۳. یغمایی، حبیب: فردوسی در شاهنامه، از انتشارات یغما ۱۳۵۴. (شرح حال
- یا می بود می در سامه بار دوم ضمن «فردوسی و شاهنامه» چاپ شده است).

#### نمايه

ابننديم ۵۳ ابن يمين ٣٨٣ ابوالحسن سيمجور ٥٧ ابوالفضل بلعمي ١٠٢، ١٠٣ ابوالفضل بيهقي ٩٧ ابوالمظفر ١١٥ ابوالمؤيّد بلخي ٥۴ ابو حنيفه ۴۰ ابوريحان بيروني ۳۰، ۴۱، ۵۵، ۵۸، ۷۵، 110 ابوشکور بلخی ۴۰، ۸۷، ۸۲ ۳۳۲ ابوعلى احمد چغاني ٥۶ ابوعلى جيهاني ٥۶ ابوعلى سيمجور ۴۱ ابوعلى محمدبن احمد بلخي ٥۴ ابومحمد عبدالله واثقى ١١١ ابومسلم ۳۲ تا ۳۵، ۳۸، ۷۰ ابومنصور محمدبن احمد دقيقي ٨۶ 91.9. 19 14 ابومنصور محمدبن عبدالرزاق (اميرك منصور) ۳۳، ۴۱، ۵۵ تا ۶۰، ۶۹ تا ۷۱،

آتشکد. آذر ۶۳ آثارالباقيه ۳۰، ۵۵ آدينه (مجله) ٣۴۴ آذربايجان ١٩، ٢٨، ٣٥. ٥٧، ١٤٧ - ١٨٩ آذربرزين ٧٠ آذرخشي ۹۰ آذرک شاری ۳۷ آرام، احمد ۱۶۲ آفریننامه ۸۲ آلداود، سيدعلى ٣۴٥ آلزيار ۱۳۰ آماردها ۴۷ آمير ۳۳۶ آمل ۲۲۰ ابنائیر ۳۳، ۳۶، ۱۳۵ ابن بی بی ۱۶۷ ابن حسام ۳۴۰ ابنحوقل ۱۷۲ ابن سینا ۴۱، ۷۵، ۱۸۵

اين مقفّع ٥٣، ٥٩

اسلامي ندوشن، محمدعلي ۲۸۶ اسماعیل بن نوح (منتصر) ۱۱۲ اسماعیل بن یسار ۳۲ اسماعیل سامانی ۳۸ اسماعيل(ع) ٣٩ اسماعيليان ١٣٤، ٢٣٥. اسماعيليه ٢٥، ٤١، ٥٥، ٥٨، ١٢٠، ١٢٤، ١٢٠ 174 اشعار براكنده قديمترين شعراي فارسىزبان ٧٨ اشعار فارسی کاشیها... ۱۷ اشکانان ۱۸، ۴۹ تا ۵۲، ۱۰۴، ۱۲۵، 100,104 اصطخری ۱۷۲ اصفهان ۲۸، ۳۲، ۳۵ افراسياب ٥٠ افريقا ۲۴ افشار، ایرج ۳۶۰، ۳۶۵، ۳۷۶ افشار، محمود ۱۷۲ افشين ٣٣، ٣٥ افغانستان ۱۹، ۴۰ افکاری، جهانگیر ۱۵۲، ۳۶۰ اقبال، عباس ۳۵۹ اقبالنامه ۱۶۷ الابنيد ١٢۶ البدء والتاريخ ۵۴ التفهيم ١٢۶

۸۷، ۳۹، ۵۹، ۲۰۱، ۱۱۹، ۲۲۱، ۲۷۱، 177 ابومنصور معمري ۵۹ ۶۹ ابونصر ورّاق ۹۶ اته، هر مان ۱۴۵، ۱۴۷ اثيرالدين اخسيكتي ٣٣٢ احسنالتقاسيم ٩٩ احمدبن حسن ميمندي ١١٥، ١٣١، 100 100 110 110 110 100 احمدبن محمد جيهاني ٣٩ احوال و اشعار حـريف جـندقى خـويى 340 اردشير ۵۲ ارزروم ۱۶۷ ارسلان ایلگ ۱۳۳ ارسلان جاذب ۱۱۸، ۱۲۵ ارمغان صديقي ١٠۶ ارمغان (مجله) ۳۴۸ از رنگ گل تا رنج خار ۲۱۵، ۲۸۶ استادسیس ۳۴ استاريكف ٩٠ استانبول ۳۶، ۱۷۰ اسدی طوسی ۷۲، ۹۸، ۲۶۴، ۲۳۸، PTT. . OT. TAT اسرارنامه ۱۰۶، ۱۵۷، ۳۶۹ اسكندر ۵۰ ۵۲ ۵۳ ۵۷، ۹۷، ۱۹۹، ۱۹۹، البتگين ۵۷ 717, 707, 797, 777, 177 اسکندر نامه ۵۲، ۱۸۹، ۲۵۴

بادغيس ۳۴ باذل هندی ۳۴۰ بارتولد ۱۱۰ بارسیس ۳۶ بانوگشسبنامه ۳۳۹ بایسنغرمیرزا ۱۸۲، ۳۵۶، ۳۵۷ بحرالعلومي (دكتر) ٣٢٣ بخارا ۲۹، ۳۹، ۴۱، ۴۴، ۲۹، ۱۰۸، ۱۱۰ تا 117 بر تلس ۲۵، ۳۵۹ برزونامه ۳۳۹ بزرگمهر ۵۷، ۱۲۳، ۱۹۵ بشاربن برد ۳۲ بغداد ۳۴، ۸۲، ۱۰۸، ۱۱۰ تا ۱۱۲، ۱۲۴، 149 149 147 517 5 170 177 179 180 181 18. 106 101 181 ۲۳۷، ۲۳۱، ۱۹۲، ۱۸۱ ت ۱۳۶، ۲۳۷ بلخ ۳۹ بلعمي، ابوالفضل ٣٩ بلعمي، ابوعلي ۳۹ بلعميان ١٣۶ بنی امیه ۳۲، ۳۳، ۴۲ بنی عباس ۲۳، ۴۲ بوذرجمهري، خديجه ۶۸، ۳۸۲ بوسهل حمدوي ۱۷۷ بونصر مشکان ۱۷۷ بهارستان جامي ۶۳ بهار، ملكالشعرا ٣٨٣

التوسّل الي الترسّل ١۶ القادر بالله ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۳۳، ۱۷۸ النقض ١٦٢، ١۶٨ امثال و حکم ۲۶۶ امر یکا ۲۴ امیر نصر ۱۲۵، ۱۲۸، ۱۳۹، ۱۷۸ امیری، منوچهر ۳۳۷ انتبد ۳۲۸ اندرز خسرو گواتان ۵۳ انساب سمعانی ۶۲ ۱۶۵ انوري ۲۱، ۱۶۴، ۲۱۲ انو شبير وإن ٥٧، ١٢٣، ١٧١، ١٧٨، ٢١٣، -177, 177, T77, 007, 907, · · · 77, 199 او حدی ۳۸۳ اوديسه ۳۲۸ اوستا ۴۶، ۴۶ اباز ۱۷۰ ایرانشاه (ایرانشان) بن ابیالخیر ۳۳۸ ايرانشناسي (مجله) ۵۱، ۲۳۳، ۲۷۷ ايراننامه ۲۳۴ ايلاميها ۴۷ ایلگ نصر قراخانی ۱۱۲ ايلياد ٣٢٨ بابک خرمدین ۳۵

بابت عرمدین ۲۵ باختر (مجله) ۳۷۵ باخرزی ۱۶۵

تاريخ سيستان ۳۰، ۵۴، ۱۳۱، ۱۶۶، ۲۲۸ تاريخ طبرستان ۵۴ ۱۶۷ تاریخ طبری ۳۶، ۳۹، ۵۴، ۱۰۲ تاريخ گزيد. ۶۴، ۸۷ تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال... YOV .F. تاريخ يميني 18، 87، 179، 187، 180 تتمةاليتيميه 180 تذكرة دولتشاه ۶۳ تذكرةالشعراء ١٥٢ ترجمان البلاغد ۶۲، ۱۲۷، ۱۶۵ ترجمهٔ تفسیر طبری ۳۹، ۴۰ تركستاننامه ۱۱۰ ترنر ماکان ۳۵۸ تفسير طبري ۱۲۶،۱۰۲ تفضلی، احمد ۳۷۸ تقى زادە، حسن ٥٣، ٤١، ٩٩، ٩٤، ١٢٥، YY1, AVI, PVI, 189, 147 توران ۲۷۶، ۲۹۲ تورانيان ۵۱ تيسفون ٢٨، ١٧١، ٢٤٣، ٢٥۶، ٢٥٩ تسیمور گلورکانی ۱۴۹ تا ۱۵۱، ۱۹۹، 309 3.1 تيموريان ١۴۶ ثعالبی ۶۱، ۸۴، ۱۱۱، ۱۲۳، ۱۲۵ جامی ۲۳۸، ۳۰۱

بهار، مهرداد ۲۷۷ بهافریدیان ۵۵ بهرام اصفهانی ۵۹ بهرام چوبین ۲۸، ۲۸، ۳۲، ۵۲، ۵۲، ۶۰ بهرام چوبین نامه ۵۳ بهرام گور ۴۳، ۱۸۹، ۱۹۰۰، ۲۱۳ بهرام ورجاوند ۳۱ بهمن نامه ۳۳۹ بهیج ۱۱۲ بیهقی، ابوالفضل ۲۴، ۱۳۳

.

رستمبن سلاربن محمدبن سالار ۳۶۵ رستمبن فخرالدوله ديلمي ٨٣ رستم فرخزاد ۹۷ رستم فرخ هرمز ۲۸ رشيد وطواط ١۶۵، ٣٣٣ رضازاده شفق ۱۴۵ رضاقلى خان للهباشى ١٤٧ رضایی، جمال ۹۹ ركن الدولة ديلمي ٥٧، ٥٨ رواقي، على ٩٨، ٣٧٠ رودکیے ۳۹ تــا ۴۱، ۵۶، ۷۷، ۸۷، ۸۲، ۲۰۲، ۰۱۱، ۸۳۲، ۲۳۲، ۲۳۲ روزگار نو (مجله) ۶۴ روس ۲۵، ۳۴۱ ( روشن ضمير، مهدى ۲۹۶ روضة العقول ١۶ روکرت، فریدریش ۳۳۷ روم ۲۴، ۳۶، ۵۶، ۲۵، ۱۶۷، ۷۷۲ ر و میان ۲۸ ری ۲۸، ۳۴، ۱۳۶، ۱۳۶ رياحي، افسانه ١٢٧ رييكا، يان ١٣ ريتر، هلموت ۱۲۷ زابل ۱۱۴ زابلستان ۴۳ زادالمسافرين ٢٣٤

زاذوی شاهوی ۵۹

داستان داستانها ۲۸۶ داستان رستم و اسفندیار ۵۳ داستان شهربراز با پرویز ۵۳ داستانهای شاهنامهٔ فردوسی ۲۷۷ دانته ۳۲۸ دايرة المعارف اسلام ٣۶ درة نادر. ١۶ دشتی ۱۰۸ دقیقی ۴۰، ۸۷، ۷۹، ۸۲، ۱۰۳، ۱۰۳، ۱۰۷، 194 دمشق ۱۹۲ دميةالقصر ١۶۵ دو قرن سکوت ۳۱ دولتشاه ۱۵۲، ۱۵۳ دهباشی، علی ۳۵۲ دهخدا، على اكبر ۲۶۶ دهلی ۱۳۹، ۱۷۷ ديباجة شاهنامه ١٥٢ ديلميان ٢٨، ١٥۶ ديوان خاقاني ۳۲۲ ديوان كمال اسماعيل ٣٢٣ راحة الصدور ١٤٧، ٣٤٩ راحةالعقل ٢٣٤ رامایانا ۱۴، ۳۲۸ راوندی ۱۶۷، ۳۶۹ راهنمای کتاب (مجله) ۱۰۸، ۱۶۸ ربيعي پوشنگي ۳۴۰

سامي، شمس الدين ٣٧٥ سبکتگین ۶۵، ۶۶، ۱۱۲،۹۳، ۱۱۲، ۱۲۴ سخن و سخنوران ۱۶، ۷۴، ۲۸۶، ۳۲۶ سرّامی، قدمعلی ۲۱۵، ۲۸۶ سرچشمه های فر دوسی شناسی ۱۷، ۵۷، PQ. 79, 79, A3, P3, IV, 72. .P. ٩٠١، ٧١١، ٨١١، ٢٢١، ٩٢٢، ٧٢١، ·101 .141 .148 .144 .171 .101 194 .197 .197 .109 5 104 .107 · VI, VVI, ATT, 097, 0TT, TTT, 177, 777, 077, 777, 707, 707, 807, VOY سرکاراتی، بهمن ۴۵ سرود نيبلونگن ۳۲۸ سروش اصفهانی ۳۴۰ سعد وقاص ۱۹۱، ۱۹۲، ۲۸۴ سعدی ۴۰، ۱۰۷، ۲۳۸، ۳۱۲ سفر نامه ۳۳۲ سکاها ۴۷ سلجو قيان ١٦٠، ١٨٧، ١٨٥ ٣٢٩ سلطان سنجر ۱۶۲ سمر قند ۳۹، ۴۰ سنائی ۲۰۴، ۲۰۴، ۳۱۲، ۳۵۴ ۳۸۳ سنباد کبر ۳۴ سندبادنامه ۷۸، ۸۲، ۱۶۵ سنى ملوك الارض والانبيا ٥٣ سوزنی ۳۱۲

ز اولستان ۱۱۵ زبان شناسی ایرانی ۳۶۰ زبان و ادب فارسی در قـلمرو عـثمانی سبکتگین ۶۵، ۶۶، ۶۹، ۱۲، ۱۱، ۱۲ زبان و ادب فارسی در قـلمرو عـثمانی سبکادی، ضیاءالدین ۱۲۳، ۱۳۸، ۲۳۷، زبان و ادب فارسی در قـلمرو عـثمانی سبکاری، ضیاءالدین ۲۲۳، ۲۸۶، ۲۸۷ زبطرَه ۳۳، ۳۴۵، ۳۲۵، ۲۳۵ سبکاری محمه های فردوسی شناسی ۷ زردشت ۲۲، ۲۸، ۴۹، ۷۷، ۱۹۰، ۱۹۵، ۳۵، ۶۹، ۶۹، ۱۷، ۳ زریاب خویی، عباس ۹۹، ۲۲۴، ۳۲۳، ۱۳۵، ۲۶۱، ۲۶۵، ۱۳۶، ۱۹۶، ۱۳۶ زرین کوب، عبدالحسین ۳۱ زرین کوب، عبدالحسین ۳۱ زرین الاخبار گردیزی ۶۶، ۶۵، ۱۳۵ زبنا المجالس ۲۱ (۲۲۱

شرفنامه ۱۶۷، ۲۸۱، ۳۳۷ شعويته ۳۲ شفيعي كدكني، محمدرضا ٨٩ ٢۶٩ شمس الدين سامي ٣۴۴ شمس الدين طغانشاه سلجوقي ۶۳ شمس سجاسی ۱۶۷ شوروی ۴۰ شهريارنامه ۱۴۴، ۱۶۶، ۳۳۹، ۳۵۵ شهيد بلخي ۴۰، ۳۳۲ شهیدی، سیدجعفر ۲۷۸ شيخ ابوالقاسم كُرّ كاني ١٥٧، ١٥٩ شيراز ۱۷۲ شيراني، محمو د ۶۳، ۱۴۳، ۱۴۸، ۲۳۳ شيرويه ۵۱ صائب تبریزی ۴۰ صاحب بن عبّاد ۱۰۸ صادل کیا، محمد ۳۷۷ صبای کاشانی ۳۴۰ صديقي، غلامحسين ٣۶، ١٢٧ صفا، ذبيحالله ۴۵، ۴۸، ۵۳، ۵۴، ۸۷، ۹۳. TV9 TT9 صفاريان ٣٨، ١١۶ صفويه ۶۹، ۱۳۹، ۱۸۲، ۱۳۸، ۳۴۰ صناعي، محمود ۲۸۶ صور خیال در شعر فارسی ۲۶۹

سیاستنامه ۵۷، ۶۲، ۱۳۵ ۱۳۵ سىدى، مهدى ۶۸ سير الملوك ٨٣ سیسیتان ۲۹، ۲۷، ۲۹، ۴۷، ۵۹، ۶۸، 119, 191, 171, 171, 171, 701, ۲AV سبف آزاد ۳۷۵ سيمرغ (مـجله) ۶۴، ۷۲، ۷۴، ۱۲۷، 👘 شهربراز ۲۷، ۲۸، ۶۰ MTD , 1V9 , 14A شاک ۳۳۶ شاکر جلاب بخارایی ۴۰ شام ۲۴ شاہ محمد قزوینی ۱۵۸ شاهنامه ابومنصوری ۲۸، ۴۹، ۵۲ تا ۵۴، ۹۲، ۹۷، ۱۲۳، ۱۴۴، ۱۷۰ تــا ۱۷۲، VAL PAL +77, 707, 007, 197. 797, 777, 777, VP7 شاهنامه بزرگ ۵۴ شاهنامه ثعالبي ٨٥ شاهنامهشناسی ۴۵، ۴۹، ۵۰، ۱۷۹، ۳۳۳ شاهنامه منصور ۴۱ شاهنامة عباس نامدار ٣٤٠ شرفالدين مظفربن محمد بازي طوسی ۶۸ شرف الدين ينزدى ٤٣، ١٤٩ تـ ١٥٢، صور تكر، لطفعلى ٣٣٥ 190

علی بن احمد ۱۶۷ علی دیلم بودلف ۹۶، ۱۲۴ علی(ع) ۴۲، ۲۳۳ عنصری ۲۱، ۷۲، ۲۲ ۱۲۶، ۱۳۱، ۱۳۷، ۱۶۴، ۱۶۶، ۱۷۵، ۱۷۵، ۱۸۰ عوفی، محمد ۸۷ ۱۴۶، ۱۶۶، ۳۲۵ عیّوقی ۲۵ ۳۵۰

ضحاک ۳۰ طاهریان ۳۷ طبرستان ۲۹، ۱۳۹، ۱۴۳، ۱۴۶، ۱۷۸ طوپقاپوسرای ۱۲۲، ۱۴۳، ۱۷۰، ۳۵۲ طوس ۵۶، ۵۷

ظغرنامهٔ مستوفی ۶۵، ۱۴۹، ۱۵۱، ۱۵۲

قاضي نورالله شوشتري ۳۷۲ قاموس الاعلام ۳۴۴ قانعي طوسي ۳۴۰ قاهر . ۱۴۳، ۳۶۵ قر مطيان ۵۶ قريب، عبدالعظيم ۶۳، ۱۴۸ قزوینی، محمد ۵۴، ۵۷، ۱۷۳، ۳۵۶ قلعة كج ١٧٢ قوامی رازی ۲۳۸ قهستان ۱۳۴، ۱۳۹ قيصر دوم ۲۷ کابل ۳۱۱، ۳۱۰ کادوسیها ۴۷ کارل ۱۴۳ کارنامهٔ اردشیر بابکان ۵۳ ۶۰ کاسپیہا ۴۷ کاسے ہا ۴۷ كالستينس ٥٢، ١٨٩، ٢٥٤ کاوه (مجله) ۳۶۰ کتاب تاج ۵۳ کتابشناسی فردوسی ۳۷۶ کر مان ۲۸، ۳۷ کریستنسن، آرتور ۴۵، ۴۸ کسایی مروزی ۴۰، ۹۹، ۱۳۱، ۱۳۳، XTT, YIT, TTT کسایی مروزی. زندگی، اندیشه و شعر او

99.47

فرخمی سیستانی ۷۳، ۸۱ ۵۵ ۱۱۵، ۱۱۶، 191. 194. 194. 191 فردوسی در تبعید ۳۳۷ فردوسینامه مهر ۱۴۵، ۲۳۳، ۳۷۵ فــردوسی و حـماسهٔ مـلی ۲۹۶، ۲۳۶، TV0 58. فردوسی و شاهنامهٔ او ۵۳، ۶۱، ۹۰، ۹۱، 89. 99 فرغانه ۳۹ فروزانفر، بديعالزمان ١٤، ١٧، ٧٤، 771. 977. 077. 977 فروغ، مهدی ۳۷۶ فروغي، محسن ۳۸۲ فروغی، محمدعلی ۲۳، ۶۴، ۳۲۵، ۳۷۳ فرهنگ ایران پیش از اسلام ۱۷۲ فرهنگ شاهنامد ۹۷، ۳۶۰ فريغونيان ١١٥ فسطاط العداله في قواعد السلطنه ٣۶ فضلبن احسمد اسفرايسني ١١٥، ١١٨، 11V .ITI .ITA .ITF فلورانس ۱۷۰، ۱۷۲ فلوطين ٢٣۴ فهلويات ٧٧ فياض، على اكبر ١٣٣، ١٣۶ قابوسنامه ۲۵، ۶۳، ۱۶۵ قادسیه ۲۸

قاسمی ۳۴۰

۶۳۵

مثنوی یوسف و زلیخا ۶۳

گوتیها ۴۷

مسعود سعد سلمان ۱۶۶ مسعودی مروزی ۴۰، ۵۴، ۷۸ مسکوب، شاهرخ ۲۸۶ مسيحيان ۲۴۴ مصر ۲۳، ۵۲، ۵۶، ۱۵۶، ۲۳۶، ۲۳۷ مطهربن طاهر المقدسي ٥۴ معاو به ۳۰ معتصم ٢٣، ٣٥ معروف، حبيب ٣٣٣ معزی نیشابوری ۱۴۹، ۱۶۴ معین فر، محمد جعفر ۹۷ مقالات فروغي ٣٢٥ مقدسی ۹۹ مقدمة الومنصوري ١٢٢ مقدمة بايسنغرى ۶۳ تـ ۶۵، ۸۳ ۱۳۴، 101, 101, 101, 101, 141, 149 141.144 مقدمة سوم شاهنامه ۶۴ مقنع (ہاشمبن حکیم) ۳۴ مکه ۱۳۹، ۱۴۷ ملابمانعلى ٣٤٠ منابيع ٢٣۴ منجیک تر مذی ۴۰، ۳۱۲ منشات السلاطين فريدونبيك ٣٤٣ منصورین نوح ۳۹، ۴۰، ۱۰۲ منوچهربن قابوس ۱۳۰ موسى عيسى خسروى ٥٩ موسیقی شعر ۸۹

188 JFF JFT JT. JT. JYV JYS TVT JP9 J.V. JPD JVV نظامی گسنجهای ۴۰، ۱۰۷، ۱۶۷، ۲۳۸. TT. INT & TAT. ..... PTT. . TAF TAT JTV نغثةالصدور ١۶ نفيسي، سعيد ۳۵۹ نوافلاطونيان ٢٣٤ نوحین منصور سامانی ۷۹، ۸۷ ۱۱۱ ، نوحبن نصر سامانی ۵۵ تا ۵۷، ۶۵ ۲، نورانی وصال ۳۶۹ نوشين، عبدالحسين ٣٥٩، ٣۶١، ٣۶٩، TVD نولدکه، تینودور ۴۵، ۵۱، ۶۵، ۷۰، ۷۳، VY1. 101. AV1. PV1. 9.47. 117. 39. نهاوند ۲۸ نیشابو ر ۳۴، ۵۹، ۶۸، ۱۱۸، ۱۲۶، ۱۳۵ وازمنامک ۳۶۱، ۳۶۹ وحشى بافقي ٣٠٢ ودا ۴۶

ود، ۱۶ ورثه و گلشاه ۳۵۰ ولف، فریتز ۹۷، ۳۶۰، ۳۷۵ وولرس هلندی ۳۵۹ هاتفی ۳۴۰

هارون ۳۵

هومر ۲۳ یاحقی، محمدجعفر ۶۸، ۲۷۴ یادگار زریران ۵۳، ۶۰، ۲۷۴ یادنامۀ دقیقی ۸۶ یار شاطر، احسان ۲۵، ۲۹، ۳۶۱، ۳۶۱ یزدگرد ۵۰، ۵۱، ۵۴، ۲۹۱، ۳۶۲، ۲۶۴ یزدگرد شهریار ۲۸ یزدگرد شهریار ۲۸ یندقوب لیٹ صفّاری ۳۷، ۲۸، ۲۷۱، ۱۷۳ یفعا (مجله) ۲۸۶ یغما (مجله) ۲۸۶، ۲۵۲، ۳۶۱، ۲۷۶ یونان ۲۲، ۲۵، ۲۷۷

فالشادان والمحادروز وبرة فرمنك ايران داسلام

منتشرشدهاست:

**☆ ابن بطوطۃ** محمدعلیموحد

ا محمود شبستری (سرایندهٔ گلشن راز) صمد موحد

> **☆ شمس تبریزی** محمدعلی موحد

ا**ب سبد رضی** (چاپ دوم با افزایش و پیرایش) سید محمد مهدی جعفری

> **بر حافظ** بها الدین خرمشاهی

> > **ل فخر رازی** اصغر دادبه

L

## Ferdausi

Muhammad Amin Riahi (Ph. D)



Tarh-e Nō Tehran 2002



اندیشه، هنر و تخیل خلاق نخبگان هر نسل چونان بارانی حیات بخش فرهنگ هر عصر را بارور می سازد. فرهنگ امروز نیز از شعله تابناک روح این سرآمدان معارف بشری گرمی و روشنی و عظمت می گیرد. تعاطی در سوانح زندکانی و روح اندیشه این نخبگان تنها طریق راهیابی به کاخ برشکوه فرهنگ امروز است هدف مجموعه بنیانگذاران فرهنگ امروز آن است که مر شرحی کوتاه، اما انتقادی و مطابق با واقع از حیات عقلانی و آرا، و آثار بزرگان فرهنگ بشری و نحله ها و مکتبهای برآمده از اندیشه آنان به نحوی مؤثر و ژرف ما را با بنیادهای فرهنگ معاصر مانوس و آشنا سازد.

