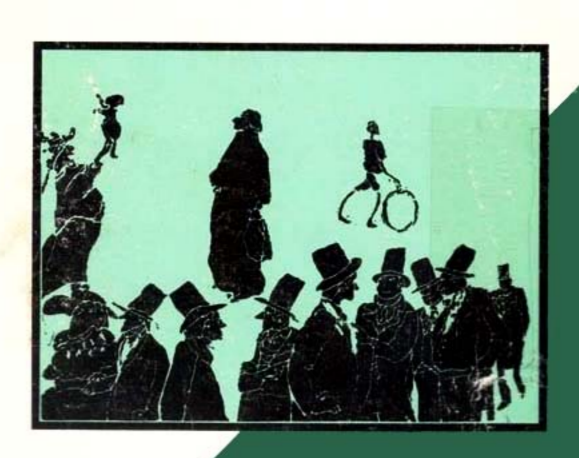


# رئاليسم

دیمیان گرانت ترجمه ٔ حسن افشار



# رئالیسم (واقعگرایی)

از مجموعهٔ مکتبها، سبکها و اصطلاحهای ادبی و هنری



# A Persian translation by Hassan Afshar of

#### Realism

Damian Grant
Methuen and Co Ltd. 1974



رئاليسم

(واقعگرایی) دیمیان گرانت

ويراستار پروفسور جان جامپ

ترجمهٔ حسن افشار

طرح جلد از بهرام داوری

چاپ اول ۱۳۷۵، شماره نشر ۳۱۰

۵۰۳۰ نسخه، چاپ سعدی، لیتوگرافی مردمک

كليه حقوق محفوظ و مخصوص نشرمركز است

تهران ـ خیابان دکتر فاطمی، خیابان رهی معیری، شماره ۳۴ کد پستی ۱۴۱۴۶ ، تلفن : ۶۵۵۶۶۳

ISBN: 964-305-209-5 ۹۶۲-۳۰۵-۲۰۹-۵ شابک

# رئاليسم

# (واقعگرایی)

از مجموعهٔ مکتبها، سبکها و اصطلاحهای ادبی و هنری

ديميان گرانت

ويراستار: پروفسور جان جامپ

ترجمه حسن افشار



نشرمركز

#### فهرست

| <b>V</b>   | <b>د</b> رباره این کتاب        |
|------------|--------------------------------|
| <b>4</b>   | كوتەنوشتھا                     |
| 11         | فصل اول: پیشدرآمد              |
| ۳۲         | فصل دوم: رئاليسم باوجدان       |
| ۶.         | فصل سوم: رئاليسم آگاه          |
| <b>/</b> A | فصل چهارم: ماحصل               |
| ۹۱         | سخنى دربارة رئاليسم سوسياليستي |
| ۵۶         | واژەنامە فارسى ـانگلىسى        |
| ٩٧         | كتابشناسى                      |
| 1•1        | نامنامهنامه                    |

### درباره این کتاب

مجموعهی مکتبها، سبکها، و اصطلاحهای ادبی و هنری که این کتاب بدان تعلق دارد دربرگیرندهی نزدیک به سی کتاب مستقل از هم است که از میان کتابهای مجموعهی The Critical Idiom برگزیده شدهاند. هر یک از کتابهای این مجموعه را نویسندهای که در زمینهی مورد بحث صلاحیت و احاطهی وافی دارد نوشته است و کوشیده است از نکتههای اصلی مربوط به اصطلاح موضوع کتاب چیزی را ناگفته نگذارد، و به همین دلیل این کتابها از اعتبار و شهَرتی میان دوستداران ادب و هنر برخوردار بودهاند. کتابها به مقولههای گوناگونی میپردازند: برخی به نهضتها و جنبشها و مکتبهای ادبی (رمانتیسم، زیبایی گرایی [aestheticism]، كلاسيسيزم، سمبوليسم، رئاليسم، ناتوراليسم، سوررئاليسم، مدرنيسم، اکسپرسیونیسم)، برخی به انواع ادبی (تراژدی، کمدی، حماسه، درام، ملودرام، مقامه [picaresque])، برخی به ویژگیهای سبکی (استعاره [metaphor]، تلميح [allusion]، طنز [satire]، تمثيل [Allegory] و مانند اينها. به علت همین تنوع موضوع بحث، سبک و نحوهی ارائهی مطلب در کتابهای مختلف مجموعه به تناسب ضرورتهای موضوع، متفاوت است و الگوى يكنواختى بر آنها تحميل نشده است. با اين همه، كوشش شده در هر کتاب توضیح کافی دربارهی تاریخچه، مبانی نظری، عوامل پیدایی، تعریف و معنا، ویژگیها، نمایندگان برجسته، و تاثیرهای سبک و مکتب یاد شده داده شود و نمونههایی بسنده و روشنگر از آثار مربوط به آن در خلال مطلب گنجانده شود. دربارهی بسیاری از این مقوله ها و مفاهیم تا کنون در زبان فارسی اثری که مستقلاً و به درستی پاسخگوی پرسشها و

ابهامها باشد نداشته ایم و بیش از معرفیهایی دانشنامه ای و فشرده درباره شان نخوانده ایم. کتابهای این مجموعه که توسط نشرمرکز در دست انتشار است، میتوانند به آن آشنایی اولیه عمق و وسعت و دقت بیشتری ببخشند و برای دانشجویان ادبیات و سایر خوانندگان علاقمند مفید باشند.

ناشر

#### كوتەنوشتھا

برای تسهیل ارجاع به کتب معدود ذیل (که مشخصات کاملشان در کتابشناسی آمده است) حروف اختصاری زیر را برگزیده ایم:

AN The Art of the Novel, Henry James

DMLR Documents of Modern Literary Realism, George J.

Becker

ECN English Criticism of the Novel, 1865-1900, Kenneth

Graham

GH The Gates of Horn, Harry Levin

OP Opus Posthumous, Wallace Stevens

RE Le Roman Expérimental, Émile Zola

RN Réalisme et Naturalisme, J. H. Bornecque et P. Cogny

RNS Realism, Naturalism, Symbolism, Roland S. Stromberg

#### واقعگرایی یعنی تحریف واقعیت.

والاس استيونز

## فصل اول

### ييشدرآمد

١

اگر چنان که هنری جیمز ادعا میکند، «رمانِ واقع در مسیر صواب هنوز هم مستقلترین و انعطافپذیرترین و غول آساترین نوع ادبی است» (,AN, هم مستقلترین و انعطافپذیرترین و غول آساترین اصطلاح در بی همان باید مستقلترین و انعطافپذیرترین و غول آساترین اصطلاح در نقد ادبی باشد. ولی در حالی که این صفاتِ مورد تمجید جیمز باعث گسترش امکانات آن نوع ادبی می شوند، بعید نیست که از امکانات این واژهٔ انتقادی بکاهند. و به راستی هم، واژهٔ رئالیسم با استقلال ظاهریش از هر توصیف صوری و محتوایی و کیفی و با انعطافپذیریِ مهارناپذیرش اعجوبهای است که اغلب اشخاص احساس میکنند بدون آن هم می توانند راحت سر کنند.

نکتهای که دقیقاً نشاندهندهٔ بی ثباتی مزمن این واژه است، تمایل شدید آن به جذب این یا آن کلمه یا کلمات توصیفی است که حکم تکیهگاه معنایی آن را پیداکند خوانندهٔ کنجکاو لازم نیست وقت زیادی را صرف تورق تألیفات انتقادی کند تا به کلماتی توصیفی از نوعی برسد که نگارنده در زیر به ترتیب الفبایی آورده است زیرا به هیچ ترتیب دیگری تن در نمی دهند: رئالیسم آرمانی، رئالیسم استمراری، رئالیسم انتقادی، رئالیسم بدبین، رئالیسم بویا، رئالیسم تجسمی، رئالیسم خارجی، رئالیسم

خام، رئالیسم خوش بین، رئالیسم ذهنی، رئالیسم رمانتیک، رئالیسم روانشناختی، رئالیسم سورزمره، رئالیسم سوسیالیستی، رئالیسم شاعرانه، رئالیسم شهودی، رئالیسم صوری، رئالیسم طنزآلود، رئالیسم عینی، رئالیسم فانتزی، رئالیسم فوق ذهنی، رئالیسم مادون، رئالیسم مبارز، رئالیسم ملی، رئالیسم ملی، رئالیسم ناتورالیستی، رئالیسم هجایی. بسیاری از اینها در کتاب جورج بِکِر، که مجموعهٔ اسنادی دربارهٔ رئالیسم است، پراکندهاند. برخی نیز از زمرهٔ اصطلاحاتِ نقدِ جدیدند. ویمست و بروکس، در کتاب نقد ادبی نیز از زمرهٔ اصطلاحاتِ نقدِ جدیدند. ویمست و بروکس، در کتاب والتر لاشی در کتابش رئالیسم در رمان معاصر از رئالیسمهای مختلف را دسته بندی کرده است: «رئالیسم چوپانی» شاتوبریان، «رئالیسم روحانی» دو آمِل، «رئالیسم خودکاوانهٔ» پروست و حتی «رئالیسم کلانشهری» ژول

پس هم می توان این پیشنهاد معقول بکر را جدی گرفت که «برای تسهیل گفتگو، بهتر است از این به بعد روی هر اتفاقی که افتاد اسم تازهای بگذاریم و آن را باگونه یا شکل دیگری از واژهٔ رئالیسم نامگذاری نکنیم» (DMLR, 37)؛ و هم این سخن آن منتقد حرفهای را که «رئالیسم مفهوم ریاکار رسوایی است» و هم سخن منتقدی را که مشاید با کمی ناشکیبایی می گوید «من نمی خواهم مثل خر در گلِ تعریفهای مختلف واژهٔ رئالیسم بمانم» و برای همین به راحتی با آن کنار می آید و می گذارد معنایی متناسب با متن نقد برای خودش پدید آورد؛ و هم گفتهٔ منتقد دیگری را که – از قول هارولد پینتر – می گوید «کل مسألهٔ واقعگرایی یا دیگری را که – از قول هارولد پینتر – می گوید «کل مسألهٔ واقعگرایی یا خیالپردازی، طبیعت گرایی یا صنع آوری، بی ربط و در واقع کاملاً بی معنی

<sup>1 -</sup> Wimsatt and Brooks, Literary Criticism, P. 102.

<sup>2 -</sup> Walter Lacher, Le Réalisme dans le roman contemporain, pp. 332-3.

<sup>3 -</sup> Mark Kinkead-Weekes and Ian Gregor, William Golding: a Critical Study, London, 1967, p. 121.

<sup>4 -</sup> W. J. Harvey, The Art of George Eliot, London, 1961, pp. 50-1.

می شود.»  $^{0}$  رولند استرامبرگ این شک نظری را تأیید کرده، می گوید «رئالیسم و ناتورالیسم را باید با محتوای تاریخیشان تعریف کرد. این اصطلاحها نوعی علامت اختصاری برای پدیده های فرهنگی زمانه بودند و تنها با بررسی این پدیده ها قابل درک اند» (RNS, xix).

واژهٔ رئالیسم در واقع حکم بزهکاری را دارد که نویسندگان، یا با قرار دادن آن تحت مراقبت کلمات دیگر (همچون در فهرست پیشگفته) یا با زدن دستبند گیومه بر دستهایش، بیاعتمادی خود را به رفتار آن نشان دادهاند. اُرتگا ای گاسِت میگوید که او علیالاصول راه دوم را برگزیده است: «من اکنون نهی توانم وارد بحث اصطلاح بغرنجی شوم که همیشه برای مظنون نشان دادنش آن را داخل گیومه گذاشتهام». ۶

#### 4

اگر بخواهیم بین معانی مهارناپذیر رئالیسم، همچنان که با یکدیگر رقابت میکنند و وجههای مشترکی می یابند، فرقی اصولی پیدا کنیم، باید ضرورت مراجعه به فیلسوفان را بپذیریم. رنه وِلِک در فصل راجع به رئالیسم در کتابش مفاهیم نقد به عمد از آنچه خودش آن را «کل مسألهٔ شناخت شناسانهٔ... نسبت هنر با واقعیت» می نامد پرهیز میکند و به جای آن شرحی تاریخی فراهم می آورد. رولند استرامبرگ نیز همان طور که دیدیم این تلقی را تنها راه ممکن می داند. ولی مشکل اینجاست که به این ترتیب، نه صاحبِ نظری نقادانه دربارهٔ کاربردهای واژهٔ رئالیسم می شویم و نه هیچ یک از معانی این واژه در نظر ما بر دیگری ارجحیت می یابد (یا حتی به درستی از معانی دیگر متمایز می گردد)؛ پس قدری سمتگیری حتی به درستی از معانی دیگر متمایز می گردد)؛ پس قدری سمتگیری

<sup>5 -</sup> John Russell Taylor, Anger and After, 2nd ed. London, 1969, p. 358.

<sup>6 -</sup> Ortega y Gasset, The Dehumanization of Art, p. 102.

<sup>7 -</sup> René Wellek, Concepts of Criticism, p. 224.

رئاليسم اصطلاحي است كه از فلسفه به حوزه نقد راه پيدا كرده است، آن هم در وضعیتی که بر اثر خونریزیهای ناشی از نبردهای پیشین ضعیف شده است. پس ما نخست باید دستکم طرفین جنگ را بشناسیم تا بتوانیم تعیین کنیم که کدام یک مورد تعرض واقع شده و کدام یک پیش تاخته است. و این هم آسان نیست زیرا خدمت به اربابان فلسفی گوناگون باعث انحراف مسیر رئالیسم شده و دیگر وفاداری انحصاری یا بی قید و شرطی به هیچ یک از آنها ندارد. اگرچه جمع همراهانش در نیمههای قرن نوزدهم ـ موقعی که داشت تداول عام پیدا میکرد ـ جمع ماتریالیستی پرخاشگری بودند که آثار منازدودنیشان بر منش کنونی آن همچنان برجاست، با این همه ابتدا در خدمت ایدنالیسم بود و برای توضیح این آموزهٔ مدرسی (اسکولاستیک) به کار میرفت که کلیات (عدل و خیر و غیره) از موجودیت حقیقی برخوردارند و از اعیان جزئی که در آنها یافت می شوند استقلال دارند. این دعوی در مقابل تصورگرایی اقامه می شد (که به وجود کلیات در خارج از ذهن اعتقاد نداشت) و در مقابل نامگرایی (که یکسره منکر کلیات بود و آنها را جز نام محض نمی دانست). ولی حتى در اين مرحله هم قيد و شرط وجود داشت و في المثل «رئاليسم افراطی» یا «رئالیسم معتدل» از درجات مختلف تأکید بر مثال (ایده) حکایت می کرد.

در قرن هجدهم و در «نحلهٔ عقل سلیم» تامس رید بود که رئالیسم فلسفی صاحب معنای کاملاً متفاوتی شد که آن جذابیت مهلک \_ یا دستکم سرگیجه آور \_ را برای نویسندگان و منتقدان و نظریه پردازان ادبی پیدا کرد. این بار رئالیسم مدعی شد که مُدرَکات از اعیان اند و از موجودیت حقیقی در خارج از ذهن مُدرِک برخوردارند \_ و این معنا در تقابل با همهٔ انواع ایدئالیسم رشد کرد. در پی سنت اسکاتلندی «رئالیسم طبیعی» و در مقابل آنچه، به قول جان پَسمور ^، گرایش عمدهٔ تفکر قرون طبیعی» و در مقابل آنچه، به قول جان پَسمور ^، گرایش عمدهٔ تفکر قرون

<sup>8 -</sup> John Passmore, A Hundred Years of Philosophy, Pelican ed., Harmondsworth, 1968, pp. 279, 174.

نوزدهم «به این نتیجه گیری که هم اشیا و هم حقایقِ مربوط به اشیا موجودیت خود و ماهیت خود را مدیون فعل و انفعالات ذهنی اند» بود، رئالیستهای خام و رئالیستهای نو و رئالیستهای انتقادی به اتفاق مدعی شدند که واژهٔ رئالیسم، با ظرافت روزافزونی، بر مفهوم وجودِ جسمانیِ خارجی مستقل از ذهنی دلالت می کند.

شاید به نظر برسد رئالیسمی که (ولو نابرابر) دل به دو دلبر ایدنالیسم و ماترياليسم سپرده است، تعهدش به خود واقعيت را از ياد برده است. و دلیلش این است که خود مفهوم واقعیت نیز در ذهنیت معاصر بی آبرو شده است. و این ما را به سرچشمهٔ مشکلاتمان میرساند. فیلیب راو می گوید دیگر «بدون مسلم فرض کردن واقعیت» نمی توان از شیوههای واقعگرایانه استفاده کرد ـ و این دقیقاً کاری است که اکنون هنرمندان نمی توانند انجام دهند: «آنها خود واقعیت را مورد سؤال قرار می دهند» (DMLR, 589). وردزورث چنان که از نوع معیارهایی که در پیشگفتار چکامههای غنایی <sup>۹</sup> خود به کار بسته برمی آید، دستکم نظراً این آمادگی را داشته که واقعیت را مسلم فرض کند؛ ولی جالب اینکه کُلریج، با احتیاطی که مابعدالطبیعه در او پدید آورده بود، واژگان وردزورث را رد کرد و به ویژه او را متهم به «استفادهٔ مبهم از واژهٔ واقعی» ۱۰ کرد. امروزه به نظر مى رسد كه مبرا شدن از اتهام استفادهٔ مبهم از اسم «واقعیت» یا صفت «واقعی» اساساً محال است. همان احتیاطی را که اُرتگادر مورد «واقعگرایی» به کار می بندد، ولادیمیر نابوکوف در مورد «واقعیت» به خرج می دهد. او در پسگفتار لولیتا می نویسد این «یکی از آن چند لغتی است که بدون گیومه هیچ معنایی نمی دهند». ۱۱ برنارد برگانزی در سمپوزیومی که اخیراً برگزار شده است میگوید که امروزه ما نمی توانیم مثل تولستوی بنویسیم، «چون واقعیت برای ما معنی مشترکی ندارد. انواع و اقسام

<sup>9 -</sup> Wordsworth, Lyrical Ballads.

<sup>10 -</sup> Coleridge, Biographia Literaria, ch. 17.

<sup>11 -</sup> Vladimir Nabokov, Lolita, Corgi ed., Iondon, 1967, p. 329.

ساختارهای نسبیِ آگاهی برگردهٔ ماست. ما آنطور که تولستوی معتقد بود اعتقاد نداریم که در دنیای خارج فقط یک واقعیت هست و بس». ۱۲

این موضع خائنانه را فیلسوفان به دیدهٔ تحقیر می نگرند. همه می دانیم که امروزه فلسفه هرگونه ادعایی نسبت به آنچه را که زمانی نخستین کارکرد آن تصور می شد \_ یعنی فراهم آوردن شناخت از واقعیت \_ کنار گذاشته و به یک کارکرد جنبی، یعنی بررسی نفس امکان شناخت، بسنده کرده است. پس فلسفه تا حد شناخت شناسی کوچک شده است. ادوین بیسل هولت از رئالیستهای نو می گوید «اینکه واقعیت چیست چندان مورد علاقهٔ من نیست. ۳ و بدین سان مفهوم واقعیت خود را چون دژ بی مصرفی متروک می یابد، دژی که شاعران و رمان نویسان و نویسندگانِ کم مسئولیت تر اگر مایل باشند می توانند به نگهبانی از آن بپردازند.

که البته میپردازند، به مراتب قانعکننده تر از آن که فلسفیان ممکن است به اقرار بدان رخبت نشان دهند. چون باز همه می دانند که بیشتر، نویسندگان خلاق بوده اند تا فیلسوفان حرفه ای، که عمدهٔ تفکر فلسفی را در قرن بیستم انجام داده اند؛ دستکم آن گونه ای را که «به کار و بار و حال و روز آدمها برمی گردد». نویسندگان جدید طوری رفتار می کنند که گویی غریزتاً منتقد همیشگی واقعیت اند. «آنها خود واقعیت را مورد سؤال قرار می دهند» با خلاقیت و احساس حقانیتی که فلسفیان (ظاهراً) از دست داده اند. واقعیت چیزی تصور می شود که باید بدان دست یافت، نه چیزی که تنها باید آن را مسلم فرض کرد. و این دستیابی فرایندی مستمر است که هرگز نمی گذارد مفهوم تثبیت شود یا واژهٔ قالب مِعناییِ سهل الوصولی فراهم آورد.

با این همه میبینیم که برخی نویسندگان همچنان برای پیدا کردن نوعی ثبات در معنی تلاش میکنند، در حالی که دیگران از آن فاصله

<sup>12 -</sup> Bernard Bergonzi, "Realism, Reality, and the Novel", a Symposium reported by Park Honan, *Novel* II (1969), p. 200.

<sup>13 -</sup> Edwin Bissel Holt in Passmore, op. cit., p. 263.

میگیرند. نمونههای الیوت، جویس و لارنس نشان دهندهٔ اختلاف نیّتها در ارائهٔ واقعیت است. الیوت هنگامی که به نوشتن نمایشنامههایش پرداخت به مذهبی از مذاهب مسیحیت تعهد پیدا کرده بود و بیگمان از همین روست که در واقعیت جویی شخصیتهای او گرایشی به یک مرکز را مشاهده میکنیم. همهٔ تلاش بکت در نمایشنامهٔ قتل در کلیسا در جهت فهم اعمال خویشتن و تلخیص انگیزهها از طریق خودشناسی بدون خودفریبی است، ولو این تلاش با بدبینی شیاطین نخواند:

همه چیز از واقعیت دور می شود و آدمیزاد از ناواقعیت به ناواقعیت سیر می کند.

در سخنی که در نمایشنامهٔ چهار کوارتت نیز تکرار می شود، بکت می گوید «آدمیزاد نمی تواند همهٔ واقعیت را تحمل کند» او مصمم است با این حقیقت روبرو شود و دیگران را هم با آن روبرو کند. ۱۲ در آغاز نمایشنامهٔ کوکتل پارتی، ادوارد چمبرلین با این حقیقت روبرو می شود که همسرش او را ترک گفته است. او از «واکنشهای منسوخ» خود آگاه می شود و پی می برد که «باید بفهمم او کیست، بفهمم من کیستم»؛ و هنگامی که «ناواقعی بودن نقشی که او همیشه به من تحمیل کرده بود» برایش روشن می شود، عاقبت می تواند دست به کار تطبیق دادن خود شود. ۱۵ در همین نمایشنامه، پیتر کوئیلپی ملاقاتش با سیلیا را «اولین برخورد من با واقعیت» می خواند و سیلیا خود می گوید با اتفاقی که افتاده، سرانجام به واقعیت» می خواند و سیلیا خود می گوید با اتفاقی که افتاده، خانواده ش از خود واکنش نشان می دهد و با اینکه از واقعیت می ترسد و خانواده اش از خود واکنش نشان می دهد و با اینکه از واقعیت می ترسد و می گوید «ترس من از نهایت واقعیت است»، باز اصرار دارد که به دنبال آن تا ورای چشم اندازهای محدود شان برود: «چیزی که تو به آن می گویی

<sup>14 -</sup> T. S. Eliot, Collected Plays, London, 1962, pp. 28, 43.

<sup>15 -</sup> Ibid., pp. 136, 176.

<sup>16 -</sup> Ibid., pp. 143, 186.

عادی، چیزی جز غیرواقعی و بی اهمیت نیست.» گناه و حشتناک خود او «به قدری واقعی است که حرفهای تو آن را تغییر نمی دهد.» دشواری تثبیت «واقعیت» از گفته های بعدی او به آگاتا پیداست: «اتفاقی که نیفتاد به اندازهٔ اتفاقی که افتاد واقعی است.»  $^{1}$  تلاش هرچه مشترک باشد، هر چقدر در جستجوی مرکز باشد، مآلاً فقط مرکز خویشتن است که جسته می شود.

جایگاهِ قهراً ذهنی و لذا نامعین واقعیت با قدرت تمام در اثر جویس، چهرهٔ هنرمند در جوانی، به نمایش درمی آید. جویس به تعقیب سیر رشد آگاهی استیون دِدالوس از سطوح مختلف واقعیت میپردازد و از واقعیت حسى سادهٔ احساسهاى كودكانه به واقعيتِ از بند رستهٔ تخيل بي قيد و بند می رسد. رمان از خلال جریانی که طی آن استیون «به سمت رویارویی با واقعیت کشیده» می شود، یک فرایند پیوستهٔ انبساط را توصیف می کند. همیشه دریافت دیگری موجود است که او را به سوی آن هستهٔ آگاهی که (برای او) شالودهٔ واقعیت است سوق می دهد. استیون صریحاً می گوید به «پرواز از بالای آن تورها»ی شخصی و مذهبی و ملی که واقعیت جویی او را محدود میکنند خواهد پرداخت: «میروم تا با واقعیت تجربه برای میلیونیمین بار روبرو شوم و وجدان ناموجود قومم را بر روی سندان آهنگری نفسم بسازم.» ۱۹ و نتیجهٔ منطقی این توزیع واقعیت را در لارنس مى يابيم كه اين واژه، با استفادهٔ تعيين كننده اما بسيار بلهوسانه او از آن برای محدود کردن حالات متغیر آگاهی شخصیتهایش، به سیّالترین حالت خود مى رسد. اين به ويژه در نحوهٔ ارائهٔ شخصيت اورسولا برانگون در رنگین کمان (و سیس در زنان عاشق) آشکار است. واقعیت برای اورسولا جز در آگاهی برانگیختهٔ او موجود نیست. از این رو هنگامی که او به فکر

<sup>17 -</sup> Ibid., pp. 90, 98, 99.

<sup>18 -</sup> Ibid., p. 107.

<sup>19 -</sup> James Joyce, A Portrait of the Artist as a Young Man, Penguin ed., Harmondsworth, 1968, pp. 159, 203, 253.

گار تدریساش در آینده فرو می رود، پدرش که بر سر میز نشسته است برایش از خیالهایش ناواقعی تر می شود. 'آکلاس درس در ایلکِستون یک «واقعیت خشن و خام»، یک «واقعیت محدود»، از کار در می آید، اما همین ناخوشایندی آن، همین «واقعیت خشک» آن، آن را واقعیتر می کند، از این جهت که مثلاً بیش از خانهٔ او، که به یک «واقعیت فرعی» تنزل می یابد، باعث واکنش او می شود. 'آ تجربهٔ جنسی او با اسکره بنسکی، در مفحات بعدی کتاب، او رابا سطح تازهای از واقعیت آشنا می کند، که باز بر سطوح دیگر تقدم می یابد: «آنها خودشان واقعیت بودند و هر چیزی در بیرونشان باجی به آنها بود... آنها تنها ساکنان دنیای واقعیت بودند. دیگران همه در فلک پایینتری زندگی می کردند.» 'آ ولی حتی این هم یک دیگران همه در فلک پایینتری زندگی می کردند.» 'آ ولی حتی این هم یک واقعیت «تثبیت شده» نیست، چون او هنوز با پس گرفتن موافقت خیالیش می تواند آن را باطل کند. واقعیت او «دایم در تغییر» است، کما اینکه اندکی بعد وقتی اسکره بنسکی را طرد می کند، به این نتیجه می رسد که او برایش «هیچ وقت به طور قطعی واقعی نشده» بوده است: «او را موقت آفریده بود» "۲

در این طرز استفاده، واقعیت نه تنها در ذهن جای میگیرد بلکه در اختیار ذهن نیز قرار میگیرد باهمهٔ هوا و هوسهایش و با میزان فعالیت اگاهی قبض و بسط می یابد. به این ترتیب، واقعیت «موقت» است. مفهوم واقعیت، با این ذهنی شدن شدید زاویهٔ دید، کاملاً خرد می شود و این گونه استفادهٔ مانند لارنس از آن (که افراطی است ولی نامتعارف نیست) به امکان استعمال لغت در متنهای تحلیلیتر لطمهٔ زیادی می زند. و مسلم به امکان استعمال لغت در متنهای تحلیلیتر لطمهٔ زیادی می زند. و مسلم است که این راهی نیست که اهل نظر یا فلسفه دنبال کنند. واقعیت از ذهن جلوتر می رود:

<sup>20 -</sup> D. H. Lawrence, The Rainbow, Penguin ed., Harmondsworth, 1968, p. 362.

<sup>21 -</sup> Ibid., pp. 367, 372.

<sup>22 -</sup> Ibid., pp. 454-5.

<sup>23 -</sup> Ibid., pp. 456, 494.

واقعیت به جسم شناوری مانند است که از گُردهٔ هر تلاش ذهن عاصی برای تعریف کردن آن سواری میگیرد؛ یا به آن ماهی، که همهٔ جانداران دیگر را میبلعد و سپس دریایی راکه در آن شناور است سر میکشد.

اندیشمند تحلیلگر باید به دنبال کردن قدمهای آهسته تر حقیقت، بدون قصد پیشی گرفتن از آن، بسنده کند.

#### ٣

در جواب این پرسش پیلاطُس ۲۴ که «حقیقت چیست؟» فلسفه نه تنها پاسخهای مختلف بلکه انواع مختلف پاسخها را فراهم می آورد که نمایندهٔ رویکردهای مختلف به مسألهاند؛ ولی می توان این رویکردها را با همهٔ «تنوع پیچها و رگهها و رنگها»شان به دو گروه متضاد و مکمل تقسیم کرد؛ یا به تعبیر هاپکینز [شاعر انگلیسی] ترسیمکنندگان حقیقت را «تفکیک کرد و در آغل کرد و جمع کرد» و «دو گله، دو دسته» تشکیل داد. بدین سان می توان حقیقت را یا علمی دید یا شاعرانه؛ که یکی در روند شناخت کشف می شود و دیگری در روندِ ساخت آفریده می شود. اولی را اهل فن «نظریهٔ همسازی» می خوانند و دومی را «نظریهٔ همبستگی». ۲۵ «نظریهٔ همسازی» تجربی و شناخت شناسانه است. اعتقاد واقعگرایانهٔ خام یا عامه فهمی به واقعیت دنیای خارج دارد (چنان که در لگدزدن دکتر جانسون به سنگی برای اثبات وجود ماده تبلور می بابد) و می پندارد که ما

۲۴ – والی رومی یهودیه که عیسی مسیح (ع) را تسلیم یهودیان کرد تا مصلوبش کنند.
 ۲۵ – بر اساس نظریهٔ همسازی (correspondence) حقیقت عبارت است از همسازی قضایا و احکام با واقعیتِ قائم به ذات؛ حال آنکه در نظریهٔ همبستگی (coherence) ملاک حقیقت عبارت است از همبستگی کلیهٔ اجزای آن با یکدیگر و باتجربه.

با مشاهده و مقایسه می توانیم این دنیا را بشناسیم. حقیقتی که مطرح می کند حقیقتی است که با واقعیت مستند همسازی دارد، نزدیکی دارد؛ و آن را با دقت و امانتداری منتقل می کند؛ حقیقتِ اثباتگرا (پوزیتیویست) یا حتمی گرا (دترمینیست) یی است که قصدش مستند کردن و تعیین حدود کردن و تعریف کردن است. در قتل در کلیسا بکت به قاتلانش می گوید «شما به واقعیت تسلیم می شوید». «نظریهٔ همسازی» خود به خود به واقعیت تسلیم می شود و تکلیف می کند که حقیقت با آن سنجیده شود. دموکرات است و اعتماد به نفس خود را از توافق اصولی اکثریت در توصیف واقعیت می گیرد، که از این جهت آن را عینی می خواند.

نوساز سوی دیگر در نظریهٔ همبستگی، فرایند شناختشناسانه با ادراک شهودی شتاب میگیرد یا کوتاه می شود. حقیقت با زحمتِ تسنید و تحلیل به دست نمی آید؛ ساخته می شود، از یک آلیاژ آماده، و رواج می یابد، مثل سکه ای، با اطمینان، «اطمینان به حقیقت». بداهت بی نیاز از اثبات می گردد.

در مورد اولی حقیقت، نسبت به چیزی، حقیقی است. در مورد دومی، حقیقت به گونهای حقیقی است و بی نقص باشد گویند حقیقی است \_یعنی در برگیرندهٔ حقیقت است، نه صرفاً نشان دهندهٔ آن، یا اشاره کننده به آن. در اولی، واقعیت را حقیقت گویی نگه می دارد، می ایستاند. در دومی، واقعیت در خود عملِ ادراک کشف می شود و به تعبیری آفریده می شود. یکی باز داشت است و دیگری رهایی.

برای روشن ساختن تفاوت، می توان مثال زد که حقیقتِ این خطابِ دان [شاعر انگلیسی] به خورشید که

> اینجا بتاب بر ما، ای تو که هستی همه جا؛ مرکزت این بستر و مدارت این دیوارها

بستگی به حقیقت علمی کیهانشناسی بطلمیوسی ندارد. (دان اگر دلش می خواست، می توانست بنویسد:

خورشید گم شده است و نیز زمین؛ و به عقل هیچ انسانی نمی رسد که کجا را بگردد از پی آن).

«طلوع خورشید» منشأ یک تصور، یک فرضیه، میگردد که خود آن توجیه کنندهٔ آن است.

برتراند راسل اعتقاد دارد که «نظریهٔ همسازی» یک تصور معنایی از حقیقت است و «نظریهٔ همبستگی» یک تصور نحوی از حقیقت. یکی معنی سنجشپذیری را می جوید و بدانارجاع می دهد، دیگری حقیقتی را اظهار می کند که چون سدی در ذهن افراشته می شود و واقعیت در پشت آن انبار می شود. مفاهیم زبان در کل مسأله نقش محوری دارند. لاک در تحقیقی دربارهٔ قوهٔ ادراک انسانی (۱۶۹۰) نظریهای در مورد زبان مطرح می کند که آن را با تأثرات حسی ارتباطمی دهد و خود به خود وابسته به طبیعت نشان می دهد: اگر توجه کنیم که لغات ما چه وابستگی زیادی به مفاهیم محسوس برای عقل سلیم دارند، شاید کمی ما را به سوی محسوس برای عقل سلیم دارند، شاید کمی ما را به سوی شک ندارم که اگر می توانستیم آنها را ریشه یابی کنیم، در ریشهٔ همهٔ زبانها به نامهایی بر می خوردیم که دلالت بر چیزها همهٔ زبانها به نامهایی بر می خوردیم که دلالت بر چیزها (اشیا)یی می کر دند که عقل ما آنها را فاقد ریشه در مفاهیم محسوس می یافت.

(كتاب سوم، باب اول، فصل پنجم)

این شرح ساده لوحانه مگر فقط قرن هجدهم را قانع می کرد، زیرا در آن قرن بود که لغات را راحت طلبانه «تصاویر اشیا» می پنداشتند؛ و دعوی لاک را می توان شالودهٔ همهٔ نظریات تجربی زبان دانست. کل این گرایش که هنوز مدافعانی دارد در یک روند بی امان احاله به محال در رمان دوم ساموئل بکت افشا می شود. در این رمان که وات نام دارد، شخصیت اصلی (که «مخیله اش هیچ وقت فعال نبوده» است) خام اندیشانه می خواهد دنیا را به دام لغات بیندازد، آن را تعریف کند، درک کند، و سپس کنارش بگذارد: «برای وات، توضیح دادن همیشه مترادف دفع جن بود». همهٔ کار او «بسته بندی در لفاف لغات» است. او نیاز دارد که «بالشی بود». همهٔ کار او «بسته بندی در لفاف لغات» است. او نیاز دارد که «بالشی دور می شود: «اکنون وات خود را در میان چیزهایی می یافت که، اگر

رضایت می دادند نامگذاری شوند، انگار این کار را با اکراه می کردند». او دچار وحشت می شود: «نیاز او به امدادِ معنایی گاه به قدری بود که تقریباً مثل زنی که کلاههایش را بر سرش امتحان کند، اسمها را روی چیزها، و خودش، امتحان می کرد». و سرانجام، وقتی زبان از پیشروی جاه طلبانهٔ خود به سمت محال بازمی ایستد، او تا حد گنگی کامل سقوط می کند. ۲۶ نگاه کنید به «تجربهٔ شناخت شناسانهٔ عمیقی» که تونی تَنِر در موبی دیک می یابد: ملویل «هر تعریف و توصیف ممکن از نهنگ را گرد می آورد و نشان می دهد که نهنگ را هرگز زنده نمی توان گرفت. نهنگ را فقط مرده می توان به دست آورد». ۲۷

نظریهای فکورانه تر زبان را نه صرفاً تصویری از واقعیت بلکه وسیلهای می بیند که واقعیت با آن تحقق می بابد \_ واقعی می گردد؛ وسیلهای که در ساختار خبریش مادهٔ حقیقت را حمل می کند، چنان که هیچ درخواستی در خارج از قراردادهای فراگیر این نظام از مادیت گنگ دنیای اشیا نمی توان کرد. حقیقت و کذب از مختصات زبانِ تنها می شوند، که «واقعیت» \_ این فرض محال \_ بدان بی اعتنا و بی ارتباط است. چنان که ارنست کاسیرر می گوید: «در جنگ بین مابعدالطبیعه و زبان، زبان پیروز شده است... نگاه احساسی به جهان کم کم جای خود را به نگاهی کاملاً نمادین داده است.» ۲۸

تحولِ میان اولین و آخرین نظریات ویتگنشتاین دربارهٔ زبان را می توان سیری از نظریهٔ معنایی (همسازی) در رسالهٔ منطقی ـ فلسفی او تا نظریهٔ نحوی (همبستگی) در تحقیقات فلسفی او به شمار آورد. در سال ۱۹۳۲ ویتگنشتاین می گوید «در رساله، من در مورد "تحلیل منطقی" و تعریفی که مطرح می کند شک داشتم. آن موقع فکر می کردم "پیوندی بین زبان و

<sup>26 -</sup> Samuel Beckett, Watt, Calder, & Boyars, London, 1963, pp. 74-82, 162-7.

<sup>27 -</sup> Tony Tanner, "Realism, Reality, and the Novel", Novel, II (1969), p. 206.

<sup>28 -</sup> Ernst Cassirer, *The Philosophy of Symbolic Forms*, New Haven 1953, n. e. 1966, Vol. I, Language, p. 139.

واقعیت "ایجاد میکند.» بعدها «مسألهٔ مهم این شد که "انسان با چه اعمالی بین زبان و عالم واقع پیوند ایجاد میکند؟ "» " همین نکته که این پیوند باید ایجاد شود (از طریق آنچه تولمین «معنی شناسی رفتاری» میخواندش) موضع جدید ویتگنشتاین را به نظریهٔ همبستگی نزدیک میکند.

هیچ یک از دو نظر دربارهٔ حقیقت و هیچ یک از دو نظر دربارهٔ زبان را نمی توان در تضاد کامل یا حتی استقلال کامل نسبت به دیگری پنداشت. همچون در اغلب موارد دیگر، اختلاف بر سر تأکید است. ویتگنشتاین نظر قبلیش را وارونه نمی کند، فقط مشروط می کند. بکت هرگز در خودگرایی صرف، یا نهایتاً درکی ذهنی از زبان، توقف نمی کند: آن صدا در بی نام خود را «ساخته از لغات» می بیند، ولی لغاتی که هم «مال دیگران»اند و هم مال خودش؛ «درون من، بیرون من». " در گذشته، ویلهلم فون هو مبولت می گفت زبان دقیقاً آن حلقهٔ یگانهای است که جهان ویلهلم فون هو مبولت می گفت زبان دقیقاً آن حلقهٔ یگانهای است که جهان زبان، نظریات هو مبولت را به خوبی شرح داده است. "

این فکر نفوذ متقابل جهان و آگاهی، جسم و روح، در یکدیگر فکری است که پیامدهای کامل آن هنوز تحت پژوهش است. معادلهٔ بین دو حوزهٔ بی نهایت پیچیده و چه بسا توضیح ناپذیر است، به حدی که گاه موجود و گاه ناموجود به نظر می رسد. مِرلُو \_پونتی زبان را «نمونهٔ کاملی از رابطهٔ جدلی (دیالکتیکی) بین ما و دنیا» می داند و قهراً آن را در کانون پدیدار شناسی خود جای می دهد. او معتقد است که انسان «دنیایی را که در آن زندگی می کند نه صرفاً می سازد و نه صرفاً با آن در می افتد.» ۲۲

<sup>29 -</sup> Cit. Stephen Toulmin, "Ludwig Wittgenstein", Encounter, Jan. 1969, pp. 62, 67.

<sup>30 -</sup> Samuel Beckett, *Molloy, Malone Dies and The Unnamable*, Calder & Boyars, London, 1966, p. 390.

<sup>31 -</sup> pp. 91-3, 155-62.

<sup>32 -</sup> Merleau-Ponty in Passmore, op. cit. p. 502.

ولی با وجود تلاشی که دایماً در جهت آشتی دادن این دو نظام صورت می گیرد که یکی تمرکز بر واسطه (زبان) دارد و دیگری بر هدف (حقیقت) و اگرچه هر تضاد خامی را که بین آنها قائل شوند باید مورد تردید قرار داد، اختلاف در مورد تأکید نمایان است و تمایزی را که من در بالا میان «همسازی» و «همستگی» قائل شدم توجیه می کند. اکنون از همین تمایز استفاده می کنم تا ریشهٔ تنافر معانی رئالیسم را در ادبیات آشکار کنم.

#### ٤

در همهٔ موارد استفاده از رئالیسم می توان تنش مشابهی میان همسازی و همبستگی، به عنوان ملاک و اقعیتی که بازتاب می یابد یا به دست می آید، تشخیص داد.

«نظریهٔ همسازی» بیانگر چیزی است که می توان آن را وجدان ادبیات نامید، وجدانی که وقتی ادبیات واقعیت خارجی را نادیده یا دستکم می گیرد و ارتزاق و موجودیت خود را تنها در گرو تخیل بی قید و بند می گذارد \_ که دکتر جانسون آن را «ملکهٔ ولگرد و هرزه» می نامد \_ اعتراض می کند. همین وجدان است که موجب استغفار رَمبو در پایان فصلی در دوزخ می شود: «باید تخیلم و خاطراتم را دفن کنم... منی که خود را مجوس و ملک می خواندم و فارغ از اخلاق می پنداشتم، به زمین بازگردانده می شوم، با تکلیفی که عهده دار شوم و واقعیت خشنی که در آغوش کشم... من از این بابت که از دروغ تغذیه کرده ام تقاضای بخشش می کنم.» " و همین وجدان است که پیتس را بر آن می دارد که در ابیات آخر یکی از اشعار آخرش به نام «فرار حیوانات سیرک» اعلام کند:

من باید در جایی بیارامم که در رفتگیها آغاز میشوند، در کهنهفروشی کثیف دل.

همین وجدان در شعر و شاعری والاس استیونز نیز فعال است و می توان

چكيدهٔ آن را در مثلى از «امثال» او يافت: «دنياى خيالى بالأخره جذابيت خودش را از دست می دهد» (op, 175).

با نظر به این رئالیسم است که ادبیات میخواهد خود را تسلیم دنیای واقع کند و دروازه هایش را مطیعانه به روی آسواران تعلیم بگشاید. تخیل گیج و منگش را با وزنهٔ حقیقت به حال تعادل درآورد و قالبها و قراردادها و تلقیات تقدسیافتهاش را تسلیم قهر آلایشزدای واقعیت کند. این رئالیسم «شکایت صریح از نقد به طبیعت» است که جانسون در پیشگفتاری بر شکسپیر مطرح میکند، گرچه اکنون شکایت از اکاذیب ادبيات است نه نقد. اين رئاليسم خواهان حذف آن مقولة خاص يا قرارداد هنری است که جانسون میگوید «حتی کسانی که در تجربهٔ روزمره احساس میکنند کاذب است، آن را به عنوان حقیقت میپذیرند».

رثاليسم به عنوان وجدان ادبيات اعتراف ميكند كه مالياتي، غرامتي، به دنیای واقع بدهکار است دنیایی واقعی که او خود را بی چون و چرا بدان تسلیم میکند. منظور جورج بکر بیگمان همین وجدان است وقتی که در پیشگفتار کتابش می نویسد: «واقعیت هرچه باشد، به نظر می رسد که به جرأت می توان گفت با هیچ اثر هنری مترادف نیست و بر آن مقدم است. پس رئالیسم یک فرمول هنری است که با درک خاصی از واقعیت می کوشد تصویری از آن ازائه کند» (DMLR, 36). و در شواهد منتخب خود نیز به همین نتیجه میرسد ـکه البته مورد قبول اکثریت قریب به اتفاق است. این گونه است که بلینسکی، منتقد متقدم روس، به دفاع از «شعر واقعیت» برمیخیزد، شعری که «زندگی را از نو خلق نمیکند، بازآفرینی میکند». و از این جهت است که چرنیشِفسکی ماتریالیست می گوید «مقصود هنر در درجهٔ اول بازآفرینی واقعیت است». و ویلیام دین هاولز [ادیب امریکایی] می تازد بر آن «خرافهٔ احمقانهٔ کهن که هنر و ادب جز حدیث زندگی نیستند و به محکی مگر وفاداریشان به آن نباید سنجيدشان» (2-133, 64, 41).

چون تردیدها باعث تضعیف و سردرگمی وجدان میشوند، رئالیسم به این تعبیر تا سطح لیتِرالیسم (ظاهرپرستی) تنزل میکند ـ لیترالیسمی تمثیلی که بیان غایی خود را در زیبایی شناسی رسمی آقای باندِربی در فصل دوم دوران مشقت [دیکنز] می یابد:

آقاگفت: «لغت خیال را باید کلاً کنار بگذارید. کاری با آن ندارید. در هیچ شیء مصرفی یا زینتی نباید تضادی با واقعیت داشته باشید. شما در واقعیت روی گلها راه نمی روید؛ روی گلهای قالی هم اجازه ندارید راه بروید. هیچ وقت نمی بینید پرنده ها و پروانه های وحشی بیایند روی چینی آلات شما بنشینند؛ حق ندارید روی چینی آلاتتان پرنده ها و پروانه های وحشی نقاشی کنید. هیچ وقت نمی بینید چهارپایی روی دیوارها بالا و پایین برود؛ روی دیوارها نباید عکس چهارپا بکشید. در همهٔ این موارد باید از ترکیبها و صورتهایی (به رنگهای اصلی) از اعداد ریاضی استفاده کنید که قابل اثبات و توضیح باشند. این کشفِ تازه است. این حقیقت است. این ذوق است.»

همین وجدان معذب رئالیسم است که امروزه برای چیزهایی مانند نمایش مستند، داستان واقعی، یا شعر اعتراضی ارزش خاصی قائل شده است؛ ارزشی که به طور نامشروعی از بیرون اثر تزریق می شود، به جای اینکه در درون اثر تولید شود؛ ارزشی که به جای عملکرد به تظاهر تعلق می گیرد.

«نظریهٔ همبستگی»، از طرف دیگر، آگاهی ادبیات است: خودآگاهی ان، وقوف آن بر جایگاهش در هستی. در اینجا رئالیسم نه با تقلید بلکه با آفرینش به دست می آید؛ آفرینشی که هر چند با مصالح زندگی صورت می پذیرد، آنها را با میانجیگری تخیل از ترادف با واقعیت محض تبرئه میکند و به زبان عالیتری ترجمه میکند. هنری جیمز این فرایند را «مراسم اجرای حکم» می نامد و شرح می دهد که چگونه عنصری که به این ترجمه تن در نمی دهد و «تأثری بری از برخورد هنری» باقی می ماند، «از افتخاری که نصیبش شده شرمنده می شود و درباره اش حداکثر می توان گفت از واقعیت جدا شده اما به حقیقت نیبوسته است» (1-230

را (AN, 115-16, جیمز در اینجا واقعیت و حقیقت را نه مترادف بلکه متنافر در نظر می گیرد و معافیت از یکی انگاری سهل الوصول این دو است که رئالیسم را، در آگاهی، صاحب برتری می سازد. از نظر رئالیست آگاه، واقعیت «مقدم» نیست. «واقعیت، به زعم هنرمند، چیزی است که همیشه آفریده می شود؛ از قبل وجود ندارد.» آلا بنابراین او هیچ کار گِلی بدان مدیون نیست. چیزی نیست که با آن همسازی شود. بِنِدِتُو کروچه به صراحت می گوید «هیچ طبیعت یا واقعیتی در خارج از ذهن وجود ندارد و هنرمند لازم نیست غصه ربط و ارتباط را بخورد.» آلا ج. و. پِرسِر در مقالهای به نام «رویکرد هنری به حقیقت» با جدیت بیشتری بر همین موضع پای می فشارد: «اگر... حقیقتی در اثر هنری نهفته باشد، معمولاً در همسازی آن با حقیقت واقع یا تقلید از آن نیست.» آلیست در «فرار حیوانات سیرک» که زندگینامهٔ منظوم و مجمل اوست دوباره تصویری از این رئالیسم ارائه می دهد و واقعیت یکجانبه اش را از هر تعبیری از این رئالیسم ارائه می دهد و واقعیت یکجانبه اش را از هر تعبیری از این رئالیسم ارائه می دهد و واقعیت یکجانبه اش را از هر تعبیری از این رئالیسم ارائه می دهد و واقعیت یکجانبه اش را از هر تعبیری از همسازی» جدا می کند:

اسرار دل به جای خود، اما چون همه بر زبان آمد خود رؤیا بود که مرا افسون کرد: شخصیتِ منتزع به وسیلهٔ سندی که حال را فراگیرد و بر خاطره مستولی گردد. همهٔ عشقم نثار بازیگران و صحنهٔ آراسته گشت نه چیزهایی که اینها نشانههایشان بودند.

اینجاست که وجدان مداخله می کند تا به یاد بیتس بیاورد که این تصویرها از کجا آغاز شدند ـ «در کهنه فروشی کثیف دل» ـ ولی احساس استقلال خیال را نباید مردود شمرد؛ هنرمند، همیشه در اوقاتی که بیشترین اعتماد به نفس را دارد، این احساس را مشروعترین جاه طلبی خود می پندارد.

<sup>34 -</sup> A. A. Mendilow, Time and the Novel, London, 1952, p. 36.

<sup>35 -</sup> Cit. Wellek, Concepts of Criticism, p. 238.

<sup>36 -</sup> British Journal of Aesthetics, III (1963), p. 99.

برای بلِیک نیز این گونه بود که در شعر اورشلیم نوشت:

باید نظامی بیافرینم یا اسیر نظام آفریدهٔ انسان دیگری شوم.

من استدلال و مقايسه نميكنم؛ كار من آفريدن است.

فلوبر نیز چنین می پنداشت، که خسته از تلاش بی پایان رماننویس برای بازآفرینی، در نامهٔ پرآوازهٔ خود به لوئیز کُله [نویسندهٔ فرانسوی] در سال ۱۸۵۲ نوشت:

آنچه برای من ایدئال است، آنچه دلخواه من است، نوشتن کتابی است دربارهٔ هیچ، کتابی بی هیچ ارجاع به چیزی در بیرونش، کتابی که با نیروی درونی سبکش سر با بایستد، به همان سان که زمین بدون هیچ تکیه گاهی خود را در فضا نگه می دارد، کتابی که \_ اگر شدنی باشد \_ تقریباً هیچ موضوعی نداشته باشد، یا دستکم موضوعش تقریباً نامحسوس باشد.

«نظریهٔ همبستگی» دربارهٔ واقعیت را روشنتر و قاطعتر از این نمی توان بیان کرد. نیز بهتر از این نمی شود نشان داد که چگونه این نظریه می تواند جانشین نظریهٔ خام اثبات حقیقت از طریق فرایند توانفرسای «همسازی» گردد. رمانی که فلوبر مجسم می کند، از هر «چیزی در بیرونش» فارغ است، این گونه تمسک خفت آور به واقعیت را خوار می شمارد و در عوض به «نیروی درونی سبکش» تکیه می کند. و منظور از سبک در اینجا قیدی در انتخاب کلمات است، که فلوبر در دنبالهٔ همان نامه آن را «یک شیوهٔ مطلق نگریستن به چیزها» می خواند. و این خود نوعی آفریدن است، زیرا هر ذکری از «مطلق» مستلزم مابعد الطبیعه ای آرمانگرایانه (اید ثالیستی) است.

اما این، چنان که خود فلوبر نیز می داند («اگر شدنی باشد»)، بیان یک آرمان است، یک آرمان تحقق ناپذیر. فرضش هیجان انگیز و آموزنده است، ولی مگر می شود کتابی دربارهٔ هیچ نوشت:

زیرا نه به هیچ، نه به هیچ چیز مفرط، نه به نور پراکنده، عشق تعلق نمی گیرد...

چنان که دان در شعر «آسمان و فرشتگان» میگوید. آگاهی (شعور) نمی تواند یکسره از جسم بگریزد و یکباره «وزنهٔ تعادل» شرایط مادی خود را به دور افکند. آنچه کاسیرر دربارهٔ نظریات اید ٹالیستی زبان می گوید، نسبت مستقیمی با جاه طلبی موهوم فلوبر دارد: «زبان و واژه برای بیان وجود ناب می کوشند، ولی هرگز بدان دست نمی یابند، زیرا در آنها مبین چیز دیگری، مبین یک "صفت" عَرضی شیء، با مبین این وجود ناب آمیخته است.» ۲۸ رمان نویس مهمچنین شاعر باید با عرضی، با مادی، درگیر شود، ولو تسلیم آن نشود.

«رابطهٔ متقابل واقعیت و تخیل اساس هویت ادبیات است» (OP, 294). این مضمونی است که والاس استیونز، در جابجاییهای ظریف آن معادلهٔ همیشگی، بارها بدان میپردازد. «واقعیت آن نیست که هست. از واقعیتهای بسیاری مرکب است که می توان بدانها تقسیمش کرد» ـ «هیچ حقیقتی حقیقت محض نیست» و هیچ فردی «جهانی در خود» نیست ــ «فعل و انفعالِ بين چيزهاست كه آنها را بارور مي سازد» (178, 237). از همین دیدگاه است که او سوررئالیسم (فراواقعگرایی) را مردود میشمارد و میگوید «خطای اصلی سوررئالیسم این است که اختراع میکند نه کشف» و مدعی میشود که «دنیای خیالی بالاخره جذابیت خودش را از دست می دهد» (177, 175) و «دستکم در شعر، تخیل نباید خود را از واقعیت جدا کند» (161). او رازآمیزانه می گوید شعر «در دنیایی به حقیقت چسبیده است که حقیقتی در کار نیست» و معمای پیچیده تری هم مطرح میکند: «ادبیات ایفاگر نقش اصلی زندگی است. البته به این جمله ناگزیر باید افزود، به شرط آنکه زندگی هم ایفاگر نقش اصلی ادبیات باشد» (158, 158). ولی این معما بیشتر سودمند است تا بحثانگیز؛ و استیونز هم مدام در تعقیب نظر خود دربارهٔ ارتباط نزدیک

و تصدیق متقابل عین و ذهن است. دعویهای مکمل برکلی در کار استیونز پژواک ابدی می یابند: بودن یعنی درک شدن؛ بودن یعنی درک کردن. و پاداش حفظ این تنش وحدت گهگاهی آنهاست:

شاید میزانی از ادراک وجود داشته باشد که در آن، آنچه واقعیت دارد و آنچه خیال می شود با هم یکی باشند: نوعی باطن بینی حاصل یا قابل حصول برای شاعر یا بلکه شاعر تیزهوش (166).

۵

پس رئالیسم – «این تلاش، این میل ارادی هنر به نزدیک شدن به واقعیت» (هری لِوین، 3 , GH) – نه یک گرایش بلکه دو گرایش است، که آشتی غایی احتمالی آنها نباید ضدیت عملی آنها با یکدیگر را بپوشاند. این تقابل با روشنی چشم آزاری در بحثهای ادبی به رخ کشیده شده، بحثهایی که اگر بستر تضادها را کاملاً درک کنیم می بینیم تا چه اندازه کم عمق بوده اند. بنابراین مسأله این نیست که رمانی «کاذب» است و رمان دیگری «حقیقت» دارد، چنان که ادمون و ژول دو گُنکور لاقیدانه در پیشگفتار ژرمینی لاسِرتو (۱۸۶۵) مطرح می کنند. روشن است که باید آن را با قید این نکته مشروط کرد که معیار حقیقت برای رمان نویسان مختلف ممکن است متفاوت باشد.

در دو فصل آینده با احتیاط لازم، از تمایزی که شرح دادم (و در شرح آن کوشیدم جانب اعتدال را مراعات کنم) استفاده خواهم کرد تا تکوین مفهوم رئالیسم را در فرانسهٔ قرن نوزدهم ـجایی که زیستگاه بومی آن شد و نامی روی آن گذاشت ـ و تحدید تدریجی آن را در قلمرو وسیعتر ادبیات مورد بررسی قرار دهم.

## فصل دوم

### رئاليسم باوجدان

١

وجدانی که بیدار شد و خود را موسوم به رئالیسم یافت، برانگیختهٔ گروهی از هنرمندان فرانسوی قرن نوزدهم از میان رؤیاهای رمانتیکها بود. ولی این نویسندگان و نقاشان مایل نبودند این نهضت فکری را جنبشی به معنی متداول آن ببینند. حتی مایل نبودند آن را به هیچ صورتی مگر منفی تعریف یا تحدید کنند. از این رو واژهٔ رئالیسم که ادمون دو گُنکور در پیشگفتار برادران زِمگانو آن را «لغت دمدمی» و «لغت وحشی» نامید تنها بعد از ابراز بی میلی فراوان این هنرمندان و پس از اینکه آن را «اتیکت» یا برچسبی تحریککننده و موقت خواندند و برای فعالیتهای گوناگونشان بالای در نمایشگاه نقاشیهای مردود شناخته شدهٔ خود نوشت «در شیوهٔ بالای در نمایشگاه نقاشیهای مردود شناخته شدهٔ خود نوشت «در شیوهٔ رئالیسم»، ولی توضیح داد که او را به همان دلیل رئالیست می دانند که هنرمندانِ سالهای ۱۸۵۰ را رمانتیک خوانده بودند. او از اظهار نظر دربارهٔ مناسبت نامگذاریی که خود وی امیدوار بود کسی آن را جدی نگیرد خودداری کرد در شانفلوریِ رماننویس مجموعهٔ مقالاتش در دفاع از وجدانِ بیدار شده را، که در سال ۱۸۵۷ انتشار یافت، رئالیسم نام نهاد؛ اما وجدانِ بیدار شده را، که در سال ۱۸۵۷ انتشار یافت، رئالیسم نام نهاد؛ اما

<sup>1 -</sup> G. Riat, Gustave Courbet, Paris, 1906, p. 132.

پیشگفتار کتاب نشان می دهد که او ارزشی برای این واژه قائل نبوده است، چنان که آن را «یکی از آن اصطلاحات مبهم که در همه جا می شود به کارش برد» توصیف می کند و برای آن حداکثر سی سال عمر پیش بینی میکند۲. شانفلوری میگوید این هم یکی دیگر از آن ایسمهایی است که انقلاب ۱۸۴۸ بالا آورد و انسان باید از اشارات سیاسی آن آگاه باشد. کوربه در جواب این اتهام که نقاشی سوسیالیست است خود را «نه تنها سوسیالیست بلکه دموکرات و جمهوریخواه، و در یک کلام، حامی کل انقلاب، و بالاتر از آن، رئالیست، یعنی یار بی ریای حقیقت واقع $^{"}$ توصیف کرد. زولانیز در مقالهای به نام جمهوری و ادبیات چنین معادلهای را برقرار کرد و یادآور شد که «در پس همهٔ بحثهای ادبی، همیشه یک مسألهٔ فلسفى نهفته است» (RE, 401). ژول كلارتي [نويسنده] هم يكي دو سال بعد در نوشتهٔ مختصر و مفیدی مدعی شد که نظریات موسیو شانفلوری و شعر پرحرارت بودلر و حتی تخیلات مورژه [نویسنده] و نقاشی کوربه در چارچوب اوضاع سیاسی سال ۱۸۴۸ قرار دارند و این داعیهٔ حقانیت را می توان پدیدهای موازی با نیاز به تجدید سازمان و اصلاحات اجتماعی در آن ایام پرالتهاب به شمار آورد. ۲

پس عجیب نیست که نویسندگان بعدی به ویژه آنها که سردستی «پارناسی» که نام گرفتند و توجهشان به شکل (فرم) باعث شد که این هنر دموکراتیک را تناقضی محال بخوانند باین واژه را مسخره می کردند. فلوبر به ژرژ ساند نوشت «بدانید که من از آنچه به رئالیسم معروف شده

<sup>2 -</sup> Ibid., p. 5.

<sup>3 -</sup> Ibid., p. 94.

<sup>4 -</sup> Crouzet, Duranty, p. 53 n.

<sup>0</sup> – پارناسی ها یا پارناسی ین ها در اصل گروهی از شاعران فرانسوی نیمهٔ دوم قرن نوزدهم بودند که بعد از انتشار گلچینی از آثارشان تحت عنوان پارناس معاصر به این نام شهرت یافتند. اینان در مقابل رمانتیکها به «هنر به خاطر هنر» معتقد بودند و معمولاً احساس و عاطفه در شعرشان مغبون وزن و قافیه می شد.

بیزارم، با اینکه مرا از مبلغان بزرگ آن می دانند  $^8$  و بودلر در مقاله ای دربارهٔ مادام بوواری در سال انتشار آن (۱۸۵۷) این واژه را به عنوان «اهانت بزرگی به انسان معقول، واژهٔ گنگ و بی در و پیکری که نه یک روش جدید آفرینش بلکه شرح دقیق جزیبات بی ارزش را به ذهن عوام می آورد  $^8$  مورد حمله قرار داد.

اما نخستین رئالیستها بیش از آنکه از خود واژه ناخشنود باشند، نگران این بودند که مبادا رئالیسم را («عوام») سوءتعبیر کنند و مکتبی یا برنامهای بپندارند. شانفلوری گفت «من از این مکتبها مثل وبا می ترسم» و ادمون دورانتی با صراحت بیشتری گفت «این لغت وحشتناک رئالیسم اصولاً ضد لغت مکتب است. اصلاً عبارت "مکتب رئالیستی" یک تعبیر بی معنی است. رئالیسم یعنی بیان صریح و کامل فردیتها. پس قرارداد و تقلید و هر نوع مکتبی در حقیقت آماج حملهٔ رئالیسم است» (RE, 307). بنابراین رئالیسم –که نامش را با اکراه به زبان می آورند – جنبش نیست. روش هم نیست؛ شانفلوری این فکر را که رئالیستی در آینده بتواند برای کارش فرمولی بیابد مسخره می کند: «اعتراف می کنم که هرگز ندیده ام فرمولی که هرکسی به کمک آن بتواند آثار رئالیستی تولید کند.» هم

جانسون از تعریف شعر سر باز می زد، ولی اذعان می کرد که «راحت تر است بگوییم شعر چه چیزی نیست» (بازوِل [نویسندهٔ زندگینامهٔ جانسون]، ۱۲ آوریل ۱۷۷۶). اکنون می بینیم رئالیسمی هم که در این زمان تبلیغ و استفاده می شود فقط قابل تعریف منفی است. ویمست و بروکس در کتاب نقد ادبی خود «این واژه را توسعاً به معنی واکنشی در برابر خیلی از چیزهایی که در نیمههای قرن نوزدهم غیرواقعی تصور می شدند» (456) به کار می برند. رئالیستها «رؤیا» و «واقعیت» را درست ضد هم می دانستند.

<sup>6 -</sup> Flauber, Correspondance, VII, p. 285.

<sup>7 -</sup> Baudelair, Oeuvres, pléiade ed., Paris, 1954, p. 1007.

<sup>8 -</sup> Champfleury, Le Réalisme, p. 272.

<sup>9 -</sup> Ibid., p. 272.

افشای این تضاد مضمون مکرری در کار زولاست. در کتاب دقدلیهای من (۱۸۶۶) او با صراحت همیشگیش می نویسد: «فقط زنها و بچهها دلشان را به رؤيا خوش مي كنند؛ مردها بايد به واقعيتها بير دازند» (RN, 65). پيش از آن در ترز راکن [رمانی از زولا] میبینیم که وقتی خانوادهٔ ترز به مغازهٔ کثیفی که مادرش در پاریس اجاره کرده می روند «خانم راکن در برخور دبا واقعیت، شرمسار از رؤیاهایش، دستوپای خود را گم کرد». بعد می بینیم که لوران رؤیاهای عاشقانهٔ خود را برای ترز اعتراف میکند. ولی واقعیتی این رؤیای خوش را نقش بر آب میکند و آن تقصیر آنها در قتل کامی است. در پایان مجموعهٔ روگون ماکار ۱۱ در رمان رؤیا (۱۸۸۸) نیز رؤیای عاشقانهٔ آنژلیک باز با سد واقعیت بیرحم موقعیت او روبرو میگردد.

چنان که پیش از این دیدیم، دورانتی نیات تهاجمی رئالیسم را با اعلام آنچه «آماج حملهٔ رئالیسم است» بیان کرد. نقدنامهٔ کم عمر او، که رئالیسم نام داشت، دربرگیرندهٔ پارهای از داغترین بحثهای راجع به رئالیسم است. تندی بحثها را از نام یکی از مقالات دورانتی می توان دریافت: «تأملات ویکتور هوگو، یا منجلاب یأس رمانتیک». لحن آنها از مضمون مقاله نیز آشکار است: «او زنها را دوست نمی دارد. او بچه ها را نمی شناسد. او به طبیعت توجه ندارد.» حملات دورانتی پراکنده تر و توهین آمیز تر هم شد: «ادگار پو به پنیر هلندی می ماند و بودلر به موش زاهد... لامارتین دورگه است و موسه سایهٔ دون خوآن (ژوئن)ی که جدی گرفتهاش؛ و دو وینیی یک مخنث.» ۱۱ عجیب نیست که از رئالیسم بیشتر از شش شماره منتشر نشد. شانفلوری رئالیستها را «خسته از دروغهای منظوم، از سماجت رمانتیکهای آخری» توصیف میکند و رماننویس رمانتیکی راکه «زمان خود را نادیده می گیرد تا نبش قبر کند و لباسهای تاریخی پرزرق و برق به تن اجساد کند» به ریشخند میگیرد.۱۲ این کلمات یادآور بی مهری

۱۰ - شامل بیست رمان از زولاست که پرآوازه ترین آنها نانا و سپس ژرمینال است.

<sup>11 -</sup> Crouzet, pp. 69.72.

<sup>12 -</sup> Champfleury, Le Réalisme, pp. 5, 86.

نویسندگان انگلیسیای مانند ادیسون و استیل در اوایل قرن هجدهم و خود رماننویسان در ادوار بعد به رمانسهای حماسی بود. مدرک به وفور گردآوری می شد و حکم محکومیت همیشه صادر می شد. بودلر قبلاً در سال ۱۸۵۱ در مقالهای دربارهٔ پی بر دوپون [شاعر] حکم خود را داده و سرخوشی دوپون را ستایش کرده و یأس قراردادی رمانتیکها را محکوم کرده بود:

پس ناپدید شوید ای سایه های فریبندهٔ رنه و آبرمان و ورتر ۱۳ ناپدید شوید در مِه گشاده دهان، ای مخلوقات هولناک بی کاری و بی کسی اهمچون گلهٔ گراز جَدَریان ۱۴ به جنگلهای سحر آمیزی بازگر دید که دشمنان افسانه ای خود، گوسفندان دچار سرگیجهٔ رمانتیک، را در آنها یافتید. جنِ عمل دیگر به شما اجازهٔ ماندن در میان ما را نمی دهد ۱۵.

فرنان دِنو آیه در مقاله ای به نام «دربارهٔ رئالیسم» که در سال ۱۸۵۵ در مجلهٔ آرتیست به چاپ رسید به رئالیسم خوشامد گفت: «بهبه، زندهباد رئالیسم!» او می نویسد:

از ورای این بوته زار، این نبرد کیمبرها ۱۶، این هیاهوی معابد یونانی، چنگها و قارقارکها، قصرهای مغربی و بلوطهای علیل، بولِروها ۱۷، سوناتهای احمقانه، چکامههای پرآب و

۱۳ - اولی اَفریدهٔ شاتوبریان است در رنه، دومی مخلوق سِناکور است در ابرمان، سومی ساختهٔ نیچه در رنجهای ورتر جوان.

۱۴ – اشاره به قصهای است در اناجیل متی و مرقس و لوقا. جدریان (یا جَرجِسیان) سرزمینی بود در کرانهٔ دریای جلیل (یا دریاچهٔ طبریه) در شمال فلسطین. در این مکان، عیسی مسیح (ع) ارواح پلیدی را از بدنهای دیوانگانی به جسم یک گلهٔ گراز منتقل کرد و گرازها بی درنگ خود را در دریا افکندند و غرق کردند.

15 - Baudelaire, Oeuvres, pléiade ed., p. 968.

Cimbri – ۱۶ قوم ژرمنی بودند که پس از تاخت و تازی در اروپا سرانجام در سال ۱۰۱ پیش از میلاد از رومیان شکست خوردند.

Bolero - ۱۷ نام رقصی اسپانیایی و آهنگ آن است.

تاب، خنجرهای زنگزده، شمشیرها، ستونهای هفتگی، پریهای جنگلی در مهتاب، احساسات عاشقانه، ازدواجهای [نمایشنامههای] موسیو اسکریب، کاریکاتورهای پربذله و عکسهای طبیعی، عصاها و یقهها، بحثها و نقدهای بیخاصیت، سنتهای متزلزل، رسمهای دست و پاگیر و ابیاتِ خطاب به مردم است که رئالیسم سر آورده است.

لحن نوشته تمسخرآمیز است: «وروجکهای پاریس پشت سر رمانتیکهای آخری گریه میکنند.» ۱۸

ولی در تاریخ اندیشه، مجازات مرگی در کار نیست و هیچ دودمانی منقرض نمی شود؛ و بی گمان دوام امکان تجدید حیات رمانتیک بود که بحث رئالیسم را با رمانتیسم زنده نگه داشت حتی تا دورهٔ ناتورالیستی با تجدید حملات زولا، چنان که خواهیم دید. هنگامی که در پایان قرن (به ناگزیر) نوبت به خود رئالیسم و ناتورالیسم رسید که در جایگاه متهم قرار گیرند، ضدیت آنها با رمانتیسم تنها نکتهای بود که پیوسته در دفاع از آنها عنوان می شد. در رمان آنجا (۱۸۹۱) اثر هویسمانس، دورتال به فلسفهٔ ناتورالیستی حمله می کند، ولی در عین حال اذعان می کند که «ناتورالیستها خدماتی فراموش نشدنی به هنر کرده اند»: «چون آنها بودند که شر آدمکهای مصنوعی رمانتیسم را از سر ما کم کردند و ادبیات را از دست ایدئالیسم پوسیده و پیردختر سبکمغزی که عقدهٔ بی شوهری دارد نجات دادند.» ۱۹ دموند گاس [ادیب انگلیسی] می گفت رئالیسم «هوا را از لوث وجود هزار و یک حماقت پاک کرد» و فیلیپ راو می گوید ناتورالیسم «با تسویهٔ آخرین حسابهای "رمانس" با قصه و پاکسازی قصه از ایدئالیسم "دروغهای قشنگ" باعث انقلابی در نویسندگی شد» (DMLR,392, 588).

جبههٔ متحدی که در برابر رمانتیسم پدید آمد، تصور دروغین و

<sup>18 -</sup> L' Artiste, 9 December 1855, pp. 199, 198.

<sup>19 -</sup> Huysmans, Lá-Bas, Livre de Poche ed., p. 6.

فریبندهای از پایبندی به اندیشهٔ رئالیستی پدید آورد؛ ولی تملیک «واقعیت» با همان کفایتی که از «رؤیا» سلب مالکیت شد به اجرا در نیامد. تمسک رئالیستها به حقیقت اساساً ساده لوحانه بود. «وقتی رئالیسم نه به حجت هستی شناسانه و نه به تجربهٔ علمی بلکه به تجربهٔ بشری متوسل می شود، فیلسوفان آن را "خام" می شمارند» (لوین، 65 ,GH). ورود روشهای علمی به رمان تا زمان نسل دوم رئالیستها اتفاق نیفتاد (رئالیستهایی که به همین دلیل «ناتورالیست» نام گرفتند). نسل اول به جز وجدان حقیقت جوی خود راهنمایی نداشت و عملکرد این وجدان هم وجدان حقیقت، توصیف می کنند (RN, 18)؛ و حرکتهای ناگهانی غالباً در طلب حقیقت» توصیف می کنند (RN, 18)؛ و حرکتهای ناگهانی غالباً ناهنجارند. دِنوآیه اعلام اعتقاد خود به رئالیسم را متکی بر این قضیه می سازد که «واژهٔ حقیقت همه را با هم به توافق می رساند» و رئالیسم را، می سادگی، «نقاشی حقیقت چیزها» تعریف می کند. ۲۰

مدتها بعد تقریباً با همین اعتماد به نفس، تئودور درایزر در مقالهای به نام «هنر حقیقی بی پرده سخن می گوید» اعلام کرد «حقیقت آن است که هست» (DMLR, 155). این گفته چندان تفاوتی با تکیه کلام فالستاف در قسمت اول هنری چهارم [از شکسپیر] ندارد: «حقیقت آیا حقیقت نیست؟» این ادعای درایزر نیز که «اس اساس اخلاق ادبی و نیز اجتماعی را می توان در سه کلمه خلاصه کرد: حقیقت را گفتن» بی گمان برای مشکلات نویسنده نه راه حلی فراهم می آورد و نه حتی تفسیر مفدی.

راه حل رئالیست باوجدان برای چنین مسائلی در واقع این بود که وانمود کند اصلاً مسألهای وجود ندارد. وجدان بازدارندهٔ آگاهی می شود. دلمشغولی به حقیقت جایی برای پرداختن به چیز دیگری باقی نمی گذارد. در نتیجه، مسائل تکنیکی به عنوان بخشی از متعلقات «ادبی» گذشته نادیده گرفته و فراموش می شود. هری لوین (با تعبیر خاصی از واژهٔ

تکنیک) میگوید «تکنیکِ رئالیسم سنتشکنانه است» (GH, 62). او در جای دیگری «برای قبولاندن صدق مدعای خود به ما» میگوید «رمان نویس همیشه باید خیال را مردود بشمارد و پوستهٔ ادبی را بشکافد». ۲۱ پس زیبایی شناسی رئالیستی (اگر بتوان از این تعبیر استفاده کرد) پیوسته کاهنده است؛ مسائل مربوط به شکل را مسألهٔ مبرمتر محتوا تحت الشعاع قرار می دهد. شانفلوری از ترجمهٔ خلاصهٔ مطلبی مصادره به مطلوب می کندتا «فرودستی شکل و فرادستی مفهوم» ۲۲ را ثابت کند. او نویسندگان را، برحسب اینکه از مفهوم رئالیستی دفاع می کنند یا نمی کنند، اجمالاً به دو دستهٔ «صادق ها» و «شکلی ها» تقسیم می کند (GH, 70).

بدین سبب است «نفرت شدید» رئالیستها از شعر (به زعم شانفلوری)، نفرتی که پیش از آن گُلریج هم از خود نشان داده و نوشته بود «شعر بیش از آنکه ضد نثر باشد، ضد علم است.» ۲۳ شعر باعث جریحه دار شدن فطرت دموکراتیک کوربه می شد: «شعر نوشتن و خود را طور دیگری به مردم نشان دادن ریاکاری است.» دورانتی را هم از کوره به در می برد، چون آن را «مرض ترشح چرکین مصرعهایی که در مغز گندیدهای جمع می شوند و بیش و کم با درد به مخارج نشت می کنند» ۲۴ به شمار می آورد. دِنوآیه در نامهٔ سرگهادهای برای شانفلوری با لحن ملایمتری نوشت: «شعرا به شعر مشغول باشند و رئالیستها به نثر.» ۲۵

یک راه توضیح تغییر دایم آرمانها و ارزشها در ادبیات این بودکه آن را در نوسان بین پیچیدگی و سادگی ببینند. به این ترتیب گاهی خودآگاهی و سنجیدگی و گاهی ناآگاهی و صداقت تنها چیزهایی بودند که ارزش طلبیدن را پیدا میکردند. رئالیستها مخالف پیچیدگی و آگاهی بودند و از

<sup>21 -</sup> Harry Levin, What is Realism?, Comparative Literature, III (1951), 193-9, 196.

<sup>22 -</sup> Le Réalisme, p. 16.

<sup>23 -</sup> Nonesuch, Coleridge, p. 313.

<sup>24 -</sup> Crouzet, Duranty, p. 69.

<sup>25 -</sup> Figaro, 9 Nov. 1856.

این جهت سادگی و صداقت برایشان معیار ارزش (و به عبارت دیگر، پیششرطهای رئالیسم) در آفرینش هنری بود \_ هرچند این «سادگی» کمتر از خود رئالیسم ابهام نداشت و «صٰدٔاقت»هم، چنانکه استراوینسکی آهنگساز روس] میگفت، «ضرورتی است که در عین حال چیزی را هم تضمین نمیکند». شانفلوری اعلام کرد صداقت تنها چیزی است که او در هنر ارج مینهد و اعتراف کرد که به «شعر عامیانه با قافیههای خرکی و احساسهای طبیعیش» ۲۶ علاقهمند است. پس دستکم اینجا دیگر شکل (فرم) همهکاره نیست. دورانتی نیز برنامهٔ رئالیستی را به همین سان برمیشمارد: «رئالیسم خود را متعهد به بازآفرینی دقیق و کامل و صادقانهٔ محیط اجتماعی و جهان معاصر میکند... پس این بازآفرینی باید چنان ساده باشد که همه آن را بفهمند.»

زولا این گفته را در مقالهٔ پرشوری به نام «رئالیسم» دربارهٔ مجلهٔ دورانتی در کتاب رمان تجربی (307) نقل می کند و اصل کاهندهٔ تکنیک رئالیستی را با استفاده از تشبیه «سه پرده» به روشنی توضیح می دهد. ما همین جا بدون ذکر زودهنگام آرای زولا نیز می توانیم آن را مطرح کنیم، چون او این تشبیه را در نامهٔ بلندی به دوستش در ماه اوت سال ۱۸۶۴ به کار برد \_ یعنی پیش از آنکه رمانی منتشر کرده باشد و مدتها قبل از طرح رسمی ناتورالیسم در مجموعهٔ روگون \_ماکار (۱۸۷۱ –۱۸۹۳). زولا در این نامه، برای احتساب دیدگاههای مختلف و جوانب گوناگون واقعیت، طرحی ارائه می دهد که شباهت زیادی به پیشگفتار سال ۱۹۰۹ هنری جیمز بر رمان تصویر یک خانم دارد: «خانهٔ قصه، کوتاه کنم، نه یک پنجره بلکه یک میلیون پنجره دارد...» (۸۹ باید بگویم که دل علاقهمند است که یک موضع خاص را توجیه کند («باید بگویم که دل من کلاسیک بزرگ می کند \_ «شیشه منبسط می شود» \_ و پردهٔ رمانتیک تحریف می کند \_ «پردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ تحریف می کند \_ «پردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ تحریف می کند \_ «پردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ تحریف می کند \_ «بردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ تحریف می کند \_ «بردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ تحریف می کند \_ «بردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ تحریف می کند \_ «بردهٔ رمانتیک ... یک منشور است» \_ در حالی که پردهٔ

رئالیستی چشماندازی باز فراهم می آورد: «پردهٔ رئالیستی شیشهٔ سادهٔ بسیار نازک و بسیار پاکی است که میکوشد کاملاً شفاف باشد تا تصویرها بتوانند از آن عبور کنند و خود را با همهٔ واقعیتشان بازآفرینی کنند».

زولا، خود، دور از ذهن بودن این تشبیه را میپذیرد («قبول دارم که سخت است تصور پردهای که ویژگیش این است که تقریباً ناموجود است») و حتی اذعان میکند که هیچ پردهای نیست که تا اندازه ای تحریف نکند. این پردهٔ «تقریباً ناموجود» زولا، در خیالی بودن، دستکمی از آن موضوع «تقریباً نامحسوس» فلوبر ندارد. در یک مورد شکل است و در مورد دیگر محتوا که میکوشد دیگری را از سر راه بردارد تا خود به خلوص دست یابد که در هیچ مورد به دست نمی آید. یکی بیان را غیرضروری میسازد و دیگری امکانناپذیر. ولی نوع امکانناپذیری که ظلب می شود، تا حدی تعیین کنندهٔ نوع کتابی است که، در هر مورد، نوشتن آن امکانپذیر می نماید. آمال متضادی که در این دو رویکرد بیان نوشتن آن امکانپذیر می نویسد. آمال متضادی که در این دو رویکرد بیان میگردد، علت عصبانیت فلوبر را از زولا نشان می دهد. فلوبر در سال می بینید که چگونه فکر میکند "ناتورالیسم" را کشف کرده است! از دو عنصر ازلی شعر و سبک حتی نامی هم به میان نمی آورد.» ۲۷

اما مهمترین عنصر در بافت مشکوک نظریهٔ رئالیستی در این زمان، و نیز عنصری که دارای مهمترین پیامدهاست، سوءظن همیشگی آن به تخیل است. پیش از آن در سال ۱۸۴۵ لیمِراک گلهمندانه گفته بود اگر تخیل «نقش مهم و غنابخشی در مکتب جدید بازی کرده» است، این حقیقت نیز به جای خود باقی است که «امیدهای ما را هم نقش برآب کرده» است. این سرخوردگی در واقع علتالعلل هر چیز دیگری است.

<sup>27 -</sup> Correspondance, VII, p. 369.

<sup>28 -</sup> Crouzet, Duranty, P. 51.

کاهنده، هر دو، نشاندهندهٔ بحرانی در اعتماد به تخیل است بحرانی که انکار نظام مندِ (سیستماتیک) کارکرد آن را در پی می آورد. حتی شدت ناسزاگویی به رمانتیکها و بداعت تحقیر، همچون در خیالپروری اهانت آمیز دِنو آیه در مورد «وروجکهای پاریس» و را می توان مورد عجیبی از انتقام گرفتن تخیل از خودش و تسلیم شدن به نوعی تحقیر خودانگیخته به شمار آورد.

دیدرو از نویسندگانی است که شانفلوری در ترویج رئالیسم خود بسیار از وی ستایش می کند. عباراتی که او در ستایش از یکی از رمانهای دیدرو به نام سرگذشت دوشیزه دولاشو به کار می برد جالب توجه است: «دیدرو چیزی را اختراع نکرد، چیزی را کشف نکرد، چیزی را خیال نکرد. او فقط تصویرگر باهوش عشق نافرجامی بود که پیش چشمانش آشکار می شد. کار او فقط نشان دادن طبیعت انسان در تعداد صفحات معینی بود.»

حال باید بتوانیم شیوهٔ برخورد زولا با تخیل را پیشبینی کنیم، ولو تنها به این دلیل که او دعوی رئالیستی را (مثل همیشه) با نهایت آشتی نابذیری طرح می کند؛ اگرچه این دلیل دیگر هم وجود دارد که دو دورهٔ رئالیسم باوجدان قرابت خود را به روشنترین نحو در طرز تلقیشان از تخیل به مهچون در شیوهٔ برخوردشان با آن موجودات خیالی، یعنی رمانتیکها به نمایش می گذارند.

زولا «تعیین جایگاه» قطعی تخیل را در فصل کوتاه «حس واقعیت» از مقالهٔ «دربارهٔ رمان» انجام می دهد (RE, 205-12). در آنجا او مدعی می شود که قوهٔ تخیل در رماننویس جدید جای خود را به قوای دیگری داده و حتی ممکن است مزاحم کار نویسنده تلقی شود: «سابقاً بهترین تعریف از یک رماننویس این بود که می گفتند فلانی صاحب تخیل است. حالا این تعریف تقریباً یک انتقاد به شمار می آید. این از آن روست که اوضاع و احوال رمان فرق کرده است. تخیل دیگر مهمترین قوهٔ

رماننویس نیست.» زولا می گذارد دوما و اوژن سو، هوگو و ژرژ ساند تخیل خود را داشته باشند؛ این جزو نقشهٔ اوست، چون بعد منکر آن می شود که برای توصیف کار بالزاک و استندال یا کار فلوبر، برادران گُنكور و دوده هم نیاز به تخیل هسنت: «استعداد آنها وابسته به تخیل آنها نیست؛ در گرو این حقیقت است که آنها طبیعت را از عمق به نمایش می گذارند.» و ادامه می دهد: «من به این بی ارزشی تخیل واقعاً معتقدم، چون همین را ویژگی اساسی رمان جدید میدانم.» تخیل را عامدانهتر و آشتی ناپذیرانه تر از این نمی شد انکار کرد. او قبول دارد که تخیل زمانی کارکردی داشته است، اما این زمانی بود که رمان فقط برای تفریح و سرگرمی بود. ولی اکنون «با رمان ناتورالیستی (طبیعتگرایانه)، رمان مشاهده و تحلیل، اوضاع فرق کرده است... همهٔ تلاش نویسنده در جهت جایگزین کردن تخیل با واقعیت است.» سرانجام اعتراف میکند که تخیل بالزاك هم بيشتر او را عصباني ميكند تا محظوظ ـ و البته دقيقاً به علت اعتماد به نفس بالزاک و امیدواریش به آفریدن جهانی نو: «تخیل بالزاک؛ تخیل سرکشی که در همه چیز اغراق میکند و میخواهد دنیا را از نو خلق كند، با طرحهاى فوقالعاده؛ اين تخيل علاوه بر آنكه چنگى به دلم نمی زند، مرا عصبانی هم میکند.»

تنزيل رتبهٔ تخيل در اين مقالهٔ زولا بي اختيار انسان را به ياد تبعيد شاعر از آرمانشهر در جمهور افلاطون می اندازد:

آنگاه اگر مردی به شهر ما آمد چنان دانا که می توانست خود را به هر چیزی در دنیا مبدل کند و از هر شیء متصوری تقلید نماید، چون پیش آمد که خودنمایی کند و اشعارش را به رخ ما بکشد، او را چون فردی مقدس و اعجابانگیز و مطبوع طبع احترام خواهیم نمود، لیکن متذکر خواهیم شد که این گونه کسی در شهر خود نداریم و قانون نیز ما را از داشتن وی منع میکند. سپس او را با شیرهٔ مُرٌ تدهین خواهیم نمود و تاجی از پشم متبرک بر سرش خواهیم نهاد و روانهٔ شهر دیگری خواهیمش کرد و برای

خود، شاعر و نقال زهدپیشه تر و بی تکلف تری خواهیم یافت که شاعریش به کارمان آید...۳۰

این نتیجهٔ «دعوای قدیمی بین فلسفه و شعر» (311) است، دعوای بین انواع مختلف حقیقت. افلاطون، از حقیقت، همان درک وجدانی را داشت که زولا دارد (هرچند در این مورد که حقیقت چیست، نمی توانست با او به توافق برسد). آنها هر دو با اکراه به ستایش از نیروی تبدیل کنندهٔ تخیل تن در می دهند، ولی اساساً بدان بدگماناند و اصرار می ورزند که هنر باید از ظاهر فریبی دست بردارد و ریاضت بکشد تا «از حقیقت متنبه شود». افلاطون لازم می داند که شعر برای توجیه خود «زهدپیشه تر و بی تکلف تر» شود. زولا هم می گوید رمان دیگر نباید ما را با موضوعهای غیر عادی سرگرم کند: «برعکس، هرچه [موضوع] پیش پاافتاده تر و غیرعادی سرگرم کند: «برعکس، هرچه [موضوع] پیش پاافتاده تر و خاموش» است که هکتور آگوستی به «رئالیسم قدیم» نسبت می دهد خاموش» است که هکتور آگوستی به «رئالیسم قدیم» نسبت می دهد ناموش).

بندی از پیشگفتار کتاب رمان روسی (۱۸۸۶) امیل دو و گونه جمعبندی خوبی از مطالبی که من تا اینجا در فصل حاضر مطرح کردهام فراهم می آورد. وگوئه به آثار جایگزینی نظریات کلاسیک هنر می پردازد:

به شکل تقریباً نامحسوسی در قرن گذشته آرای دیگری مقبولیت یافتهاند، که موجب پدیداری هنر مشاهده در برابر هنر تخیل شدهاند، هنری که افتخارش این است که زندگی را همچنان که هست، در کلیتش، با همهٔ پیچیدگیش، و با کمترین تعصبورزی هنرمند، مشاهده میکند. آدمها را در شرایط عادی قرار می دهد؛ شخصیتها را در هستی روزمره شان، متوسط و متغیر، نشان می دهد. نویسنده، با حسادت به دقت امور علمی، می کوشد با تحلیل دایم احساسات و اعمال به ما آموزش بدهد، نه اینکه با

دسیسه چینی و نمایش نفسانیات سرگرممان کند یا به هیجانمان آورد. هنر کلاسیک به شاهی میمانست که حکم میراند، مجازات میکرد، پاداش میداد، مقربان خود را از میان سران اشراف برمیگزید و قرار دادهای ذوق و اخلاق و گفتار زیبنده را به ایشان تحمیل میکرد. هنر نو میکوشد از ناآگاهی، بیاعتنایی اخلاقی و نداشتن حق انتخاب طبیعت تقلید کند. این هنر بیانگر پیروزی جمع بر فرد، مردم بر قهرمان، و نسبی بر مطلق است. هنر نو را رئالیستی، ناتورالیستی، خواندهاند؛ آیا دموکراتیک تعریف رسایی برای آن نیست؟

### 4

در بررسی مقالهٔ زولا ناخواسته وارد عرصهٔ مشخصتر ناتورالیسم شدیم و سخنان وگوئه و آگوستی نیز به کل پدیدهٔ رئالیستی / ناتورالیستی برمیگردد. البته سخن گفتن از آن دو در کنار هم کاری که ادمون دو گنکور در پیشگفتار برادران زِمگانو (۱۸۷۹) می کند \_ ناموجه نیست و نویسندگان بسیاری هم بدشان نمی آید که آنها را مترادف یا تقریباً مترادف یکدیگر در نظر بگیرند. به ویژه در انگلستان، ما تمایلی به فرق گذاشتن بین آنها نداشته ایم، چنان که در ترجمه ای از رمان آنجای هویسمانس که چند پیوست انتقادی هم دارد \_ در سرتاسر بحث مهم بین دورتال و دِزرمی دربارهٔ ناتورالیسم در فصل اول رمان، «ناتورالیسم» را مترجم «رئالیسم» ترجمه کرده است. ۲۲ جان دیکسون هانت در کتاب تازهاش تخیل پیش از رافائل (لندن، ۱۹۶۸) در مورد استفاده اش از این لغات میگوید: «در فرانسه اصطلاحات رئالیسم و ناتورالیسم نمودار گرایشها و

<sup>31 -</sup> Émile de Vogüé, Le Roman Russe, pp. XIV-XV.

<sup>32 -</sup> The Fortune Press: undated, but c. 1930.

شیوههای خلاقهٔ متفاوتی بودند، ولی با ورودشان به انگلستان تفاوتشان کمرنگ شد و فایدهاش را از دست داد.» ۳۳

با این همه، یکی گرفتن این دو اصطلاح صرفاً به این دلیل که می توان آنها را به کتابهای مشابهی نسبت داد گمراه کننده است. به ویژه چون یک راه بدیهی برای تمیز دادن آنها از یکدیگر وجود دارد: «رئالیسم» از فلسفه مشتق شده و یک هدف را، که دستیابی به واقعیت باشد، توصیف می کند؛ «ناتورالیسم» از علم یا فلسفهٔ طبیعی مشتق شده و یک روش را، که منجر به دستیابی به واقعیت می شود، توصیف می کند. البته مصرف آنها همیشه این تمایز را نشان نمی دهد؛ رئالیسم یک تکنیک قلمداد می شود و ناتورالیسم یک گرایش. اما در تفسیر \_ یا مصرف \_ این لغتها خوب است به تفاوت این تعریفها توجه داشته باشیم.

گفتیم که ناتورالیسم را می توان مشخصتر تعریف کرد و دلیل اصلی آن هم این است که ناتورالیسم توصیفکنندهٔ یک رؤش است. رئالیسم عقب نشینی کرده بود ... مثل خود انقلاب \_یا دستکم پیشروی نکرده بود. حمله به رمانتیکها دنبالهای نداشت. وجدان به تنهایی کافی نبود. ادعای «سادگی» و «صداقت» از حسن نیت حکایت می کرد اما ضامن ارائهٔ آثار خوب نبود. و این نقطه ضعف کوچکی نبود: پدید نیامدن اثر مهمی که دربرگیرندهٔ آرای رئالیستی باشد و ثابت کند که آنها صرفاً طلایه داران ویرانگر «ضد ادبیات» نبوده اند (که در واقع بودند). رئالیستها نسبت به مادام بوواری ادعای مالکیت داشتند، اما فلوبر منکر نسبت خود با رئالیسم بود. به بودلر نیز عرض بندگی می کردند، ولی او هم تحویلشان نمی گرفت. روخ اشتیاق داشت ولی جسم توانایی نداشت. رئالیسم به تعریف مثبت تری، به هدف مشخصتری، نیاز داشت تا پیش از تحقق خود تحلیل مثبت تری، به هدف مشخصتری، نیاز داشت تا پیش از تحقق خود تحلیل مثبت تری، به هدف مشخصتری، نیاز داشت تا پیش از تحقق خود تحلیل متحمل واکنش آن نشود).

این تحقق را ابتکار عمل ناتورالیستی امکانپذیر ساخت، که سرنخها را در نظریهٔ رئالیستی تا نتیجهٔ منطقیشان دنبال کرد و روشی علمی برای

اجرايبرنامهٔ آنفراهم آورد. پ. مارتينو مينويسد «ناتوراليسم ادامهدهندهٔ رئالیسم و قاطعیت و اغراق است.» ۳۴ فیلیپ راو ناتورالیسم را «تأکید مفرطي در آغاز پيدايش قصه و نمايش رئاليستي» مي داند (DMLR, 588) و هري لِوين آن را «آخرين دنبالهٔ رئاليسم» ميخواند (GH, 463). بُرنِک و كنيى رئاليسم را طليعهٔ ضعيف ناتوراليسمى مى شمارند كه در راه نيل به هدف، مستحكم و نظام مند مي شود (RN, 36, 18).

ناتورالیسم از رهگذر سازگاری با زمانهاش مستحکم شد و با گردن نهادن به انضباطِ علم نظام مند گردید. نخستین رئالیستها نیز کمی سعی کرده بودند خود را در بستر زمانه شان ببینند ـ به ویژه در سیاست، چنان که دیدیم ـو شانفلوری، با حرارتش، در زمینههای دیگر نیز شباهتهایی، یافته بود: «هر که فکر تازهای مطرح میکند رئالیست نام می گیرد. دور نیست که شاهد پیدا شدن پزشک رئالیست و شیمیست رئالیست و كارخانه دار رئاليست و مورخ رئاليست هم باشيم.» اين زمينه چيني ساده او برای رئالیسم ـ «عصری جنین ارزشمند» ـ مقدمهٔ مستقیم ارجگذاری سنجیدهٔ زولاً بر روح زمانه است. ۳۵ و این همانندسازی هنوز نه چندان كامل بود و نه خيلي با قاطعيت اظهار مي شد. و البته از جهتي، غير از اين هم نمی توانست باشد، چون هنوز زیاد نبودند اقلامی که می شد مشخصاً با آنها همانندسازی کرد. البته علم، پیش از آن، اهداف خود را اعلان کرده و بر اعتقاد خود به رویکرد تجربی به شناخت، چنان که در قرون هفدهم و هجدهم مطرح شده بود، تأكيد كرده بود. كُنت در گفتار دربارهٔ فلسفهٔ تحصلی (۱۸۳۰–۱۸۴۲) اعلام کرده بود که پیشرفت علم مرتبأ از میزان جهل ما می کاهد و ارنست رُنان در اثری به نام آیندهٔ علم (۱۸۴۸–۱۸۴۹) که اعلامیهٔ اعتقاد او به آن در سالهای جوانی بود، تأثیر روحیهٔ علمی تازه را در ادبیات پذیرفته بود:

دنیای واقعی که علم تا اینجا به ما نشان داده، به مراتب برتر

<sup>34 -</sup> p. Martino, Le Naturalisme français (1870-95), p. 1.

<sup>35 -</sup> Le Réalisme, pp. 272, 276.

از دنیای خیالی آفریدهٔ تخیل است... بیهوده است تصورات خود را بزرگ کنیم و واقعیت چیزها را فدای جزیباتی کنیم که خود پدید آورده ایم... اگر شگفتیهای قصه همیشه برای شعر ضروری به نظر رسیده است، شگفتیهای طبیعت پون با همهٔ شکوهشان عیان گردد \_ شعری خواهد ساخت هزار بار والاتر، شعری که خود واقعیت خواهد بود و در عین حال، هم علم و هم فلسفه.

در همین زمان او در نامه ای نوشت: «همه چیز پوچ است به جز علم. حالا هنر هم به نظرم کمی توخالی می رسد» (RN, 47). ولی آن دستاوردهای علمی واقعی که این آمال را توجیه می کردند ـ و این رؤیاهای علمی را واقعیت می بخشیدند ـ هنوز در راه بودند. (قابل توجه است که رنان هم نام کتابش را گذاشته است آیندهٔ علم.) کتاب منشأ انواع داروین در سال ۱۸۵۹ نمونهٔ عالی اثر علمی مهمی بود که نویدی را تحقق می بخشید ـ و با قرائن فراهم آورده اش برای اثبات نظریهٔ تکامل، آرایی را متحقق می ساخت که پیش از آن دیدرو در کتاب رؤیای دالامبر (۱۷۶۹) مطرح ساخته بود. مدخل طب تجربی کلود برنار، که مأخذ اصلی زولا در مورد روش علمی بود، در سال ۱۸۶۵ منتشر شد. و نفوذ فلسفهٔ تحصلی کنت تازه اکنون ـ در دههٔ ۱۸۶۰ و بعد از آن ـ عمدتاً از طریق تلمذ تِن رفیلسوف فرانسوی] در ادبیات شناخته می شد و به کار می رفت. اگر رئالیسم عازم دستیابی به چنان مقامی در هنر بود که مکتب تحصلی (بوزیتیویسم) در فلسفه داشت، به نوشتهٔ برونتی یر در رمان ناتورالیستی (بوزیتیویسم) در اوج ناتورالیستی خود بدان دست می یافت.

تغییر مهمی در موضع تأکید را نیز باید در اینجا مورد توجه قرار دهیم. مکتب اصالت تجربه (آمپیریسم) از سرچشمهاش شکاک بود؛ بیکن در پیشرفت دانش (۱۶۰۵) عزم جزم کرده بود که جنگ را فارغ از هر نوع

<sup>36 -</sup> Ernest Renan, Oeuvres Complétes, ed. Henriette Psichari, Paris, 1949; III, 804-5.

جزمی به پیش ببرد. ولی در قرن نوزدهم این شکاکیت گول «افتخار دانستن همه چیز» (RN, 45) را خورد و تسلیم جزم تازهای شد، جزم حتمیت (دترمینیسم): «دستبند ذهنی»ای که طرح امروزیتری داشت اما در بدنامی دست کمی از استبدادهای فکری گذشته نداشت. به یاد گفتهٔ جان استوارت میل ـ که از هر نظامی وحشت داشت ـ در خودزيست نامهاش درباره طرح «نظام سياست تحصلي» كنت مي افتيم: «کاملترین نظام استبداد مادی و معنوی که تاکنون از مغز انسانی تراوش کرده ـ شاید به استثنای نظام پیشنهادی [قدیس] ایگناتیوس لویولا.» $^{"V}$ عفونت این اطمینان به جان همهٔ نویسندگان زمان افتاد و زولا که از مقصران اصلی آن بود ـ با شور فراوان در کتاب رمان تجربی بر تفاوت ماهوی دورهٔ تجربی با دورهٔ کاملاً علمی تأکید کرد. او نخست از قول برنار می نویسد «همه چیز علمی شده، تجربه گرایی رخت بربسته» و سپس از خود ادعا می کند «تجربه گرایی به ناگزیر مقدم بر مرحلهٔ علمی هر شناختی است» (RE, 23, 38).

### ٣

نخستین کسی که نظریهٔ ناتورالیستی را در ادبیات مورد بحث قرار داد، تِن بود که در پیشگفتار کتابش تاریخ ادبیات انگلستان (۱۸۶۳–۱۸۶۴) به این مهم پرداخت. از این جهت بد نیست پیش از پرداختن به زولا اهم آرای تِن را مورد بررسی قرار دهیم.

تِن کوشید رمز و راز را از ذهن انسان دور کند و همهٔ موضوعهای مطالعه را وارد مرحلهٔ علمی کند. جهان یک ماشین بزرگ بود و هر چیزی \_از جمله انسان و حیات اخلاقی او و همهٔ کارهای او \_برحسب علت و معلول قابل درک بود.

پژوهش در علل باید پس از گردآوری حقایق انجام پذیرد.

مهم نیست حقایق مادی اند یا معنوی؛ به هر حال علتی دارند. جاه طلبی، شجاعت، صداقت علتی دارد، چنان که هضم غذا، حرکت عضلانی، گرمای بدن حیوان علتی دارد. خیر و شر محصولاتی اند مانند شکر و زاج؛ و هر عنصر پیچیده ای ریشه در ترکیب عناصر ساده تر دیگری دارد که بدانها وابسته است. ۲۸

عنصر پیچیدهٔ ادبیات نیز علل ساده تر خود را داشت و ادعای اصلی تِن، در این پیشگفتار، کشف این علل در سه شرط «وراثت، محیط و لحظه» است، که مراد از لحظه «اوضاع بی واسطه» است. او تا بدان جا پیش می رود که ادعا می کند وقتی بررسی این عوامل را به اتمام رساندیم «نه تنها همهٔ علل قطعی بلکه حتی همهٔ علل احتمالی را نیز بررسی کردهایم». ۳۹ تِن میگوید مردم استندال را سوءتعبیر میکردند چون او نخستین کسی بود که رمانهایش را با عملیات علمی مینوشت؛ آنها نمی فهمیدند که «او عملیات علمی را وارد تاریخ قلب کرد: محاسبه، ساده كردن، استنتاج؛ و اينكه او نخستين كسى بود كه علل اوليه را ثبت كرد... خلاصه اینکه او، همان طور که باید، به احساسات می پر داخت، یعنی مثل یک طبیعتگرا و مادهگرا (ناتورالیست و فیزیسیست).» ۲۰ در تصویر پیشرفتهای که تِن از بالزاک به عنوان یک ناتورالیست فراهم می آورد، او استفاده از تسهیلات تخیل راکسر شأن خود میداند و درکار علمی خود سخت می کوشد و آخرش بوی آزمایشگاهش را می گیرد؛ آثار او (در کنار آثار شکسییر و سن سیمون) «بزرگترین اندوختهٔ اطلاعاتی است که ما از طبیعت انسان داریم». ۴۱

آرا، مانند ادیان، قدیسان خود را میطلبند و تِن نیز نخستین کسی نبود

<sup>38 -</sup> Hippolyte Taine, Histoire de la Littérature Anglaise, vol. I, p. xv.

<sup>39 -</sup> Ibid., p. XXXIII.

<sup>40 -</sup> Ibid., p. xliv.

<sup>41 -</sup> Hippolyte Taine, Nouveaux Essais, 1865, pp. 118, 170.

که بالزاک را «پدر بزرگ» ناتورالیسم نامید. «کتاب مقدس» پیشگفتار سال ۱۸۴۲ کمدی انسانی بود که آنجا خود بالزاک انسان در جامعهٔ بشری را با حیوان در دامان طبیعت مقایسه کرده بود: «دیدم جامعه به طبیعت مانند است. مگر انسان در جامعه، به تناسب محیط زندگیش، به همان تعداد انواع مختلفی تقسیم نمی شود که حیوانات در جانور شناسی دارند؟»۴۲ یک شخصیت بر دازی تحت عنوان «تک نگاری دربارهٔ سر مایه دار» عملاً با یک یاراگراف طبقهبندی علمی به سبک مقتضی آغاز می شود:

سرمایه دار: انسان به زعم لینایوس، پستاندار به تعبیر کوویه، جنس از راستهٔ پاریسیان، خانوادهٔ سهامداران، طایفهٔ بى كله گان، «شهروند بى ضرر» دوران باستان، كشف كشيش تِره، مورد مطالعهٔ سیلوت، تحت حفاظت تورگو و نِکِر، ثبت شده در دفتر کل به هزینهٔ «کارگران» سن سیمون. <sup>۴۳</sup>

اگرچه طنز در اینجا کاملاً آشکار است (چنان که انسان را به یاد تعریف اسب از زبان بیتزر در دوران مشقت می اندازد: «چهاریا. علفخوار. دارای چهل دندان، یعنی بیست و چهار دندان آسیا، چهار دندان نیش، دوازده دندان پیش. در بهار پوست میاندازد؛ در مناطق باتلاقی، شم هم مى اندازد...») بالزاك از خود صراحت نيز نشان مى دهد، آنجا كه مى گويد «مقدر بود که جامعهٔ فرانسه بشود مورخ و من فقط بشوم منشی...» ۴۴ او می گوید می خواهد از کار بوفون در زمینهٔ جانورشناسی تقلید کند و یک تاریخ طبیعی دربارهٔ انسان بنویسد؛ هر چند ناگفته نماند که بالزاک در این زمان آگاهانه خود را از «مکتب سنسوالیستی و ماتریالیستی»<sup>۴۵</sup> یا فلسفهٔ حس گرایانه و ماده گرایانه که محرک اصلی ناتورالیسم بود جدا میکند. حالا برادران گُنکور با خیال راحت می توانستند رماننویس را

<sup>42 -</sup> Balzac, Oeuvres Complétes, 1901; Scénes de la Vie Privée, II, p. 82.

<sup>43 -</sup> Balzac, Oeuvres Diverses, I, p.1.

<sup>44 -</sup> Ibid., I, p. 84.

<sup>45 -</sup> Ibid., II. p. 88.

دانشمندی تمامعیار معرفی کنند، چنان که در پیشگفتار رمان ژرمینی لاسرتو (۱۸۶۴) می کنند: «حالاکه رمان، با بررسی روانشناختی و تجزیه و تحلیل، تاریخ اخلاقی جامعهٔ معاصر شده است؛ حالاکه رمان عهده دار تحقیقات و وظایف علمی شده است، می تواند به همان اندازه آزادی و امنیت بخواهد.» ۴۶ همان گفتهٔ بِن را که «خیر و شر محصولاتی اند مانند شکر و زاج» زولا سرلوحهٔ چاپ اول ترز راکن (۱۸۶۸) قرار داد و نظرات بِن الهام بخش زولا در پیشگفتار با اکراه نوشته شدهٔ چاپ دوم آن بود. در آنجا وی اعلام کرد که هدفش بیشتر علمی بوده است: «من روی دو موجود زنده صرفاً همان بررسی را انجام داده ام که جراحها روی جسدها می کنند.» ۴۷

به این ترتیب هنر کلاً آرزوی موقعیت علم را میکند. در سال ۱۸۷۰ «روح سازندهٔ تخیل» \_ به قول کُلریج \_ قطعاً جای خود را به «نیروی سازندهٔ» علم داده بود (تعبیر اخیر از قلم رولند استرامبرگ در ترجمهٔ بخشی از کتاب علوم طبیعی و تاریخ فرهنگ (۱۸۷۸) اثر امیل دو بوآ رِیمون است) (RNS, 30).

۴

زولا نظریه پرداز خودگماشته و نیز مبلغ اصلی به قول خودش ده فرمول ناتورالیستی» بود و مقاله های گردآمده در کتاب رمان تجربی (۱۸۸۰) کاملترین روایت نقادانه از ناتورالیسم است.

گفتیم که وجدان رئالیستی را نخستین موج انتقاد از رمانتیکها ارضا نکرده بود و نیاز به گوشمالی دادن جعل و کذب یک چاشنی مهم نظریهٔ زولا بود. او در مقالهٔ «نامهای به جوانان» از نقد اشعار هوگو و تألیفات ارنست ژنان (که به نظر زولاکوتاه آمده بود و روحیهٔ علمی خود را تسلیم

<sup>46 -</sup> Germinie Lacerteux, p. VIII.

<sup>47 -</sup> Therese Raquin, Livre de poche ed., Paris, 1968, pp. 8, 9.

وسوسههای بیان تاریکاندیشانهٔ خویش کرده بود) تا حملهٔ سخت به لفاظی کاذب رمانتیسم پیش میرود و میگوید رمانتیسم و لیریسم (غنابیشگی) «همه چیز را فدای الفاظ میکنند. الفاظ باد میکنند و همهٔ تصویر را فرا می گیرند و عاقبت در زیر سنگینی زرق و برق مطلب مى تركند... اين بناى لفظى از بن پوچ است. و رمانتيسم يعنى همين» (65 (RE). او با احساس، جنبش رمانتیک را «طغیان سادهٔ زبانبازان» میخواند. ولی مقاله چیزی هم دارد که موجب تمایز آن از حملات انتقادی دورانتی و شانفلوری می شود و آن تأکید بریک جنبهٔ مثبت و تبلیغ یک شق دیگر است. زولا کلود برنار را به عنوان «مجسمهٔ قاطعیت و منطق» در برابر هوگو و رنان می گذارد و می گوید هنرمند باید به اندازهٔ او جدیت داشته باشد و ناشناخته را با شناخته جایگزین کند. جز به علم نمى توان اميد بست: «علم است كه ايد اليسم را در برابرش به عقب نشيني وا مى دارد؛ علم است كه به قرن بيستم راه مى برد». و بدين سان برنامهٔ خود را برای جوانانی که فرانسه بدانها وابسته است مطرح میکند: «دیگر نه غناپیشگی، نه الفاظ توخالی؛ فقط حقایق و اسناد». و اصرار میورزد: «تنها به حقایق اعتماد کنید؛ اکنون فقط به نیروی حقیقت نیاز است» (60 .(RE, 85-6, 96, 104,

آنچه اندیشهٔ ناتورالیستی را ویژگی میبخشد، ایمان راسخ و صریح آن به علم و روشهای مشاهده و آزمایش و تسنید است. ناتورالیسم به زبان ساده «فرمول كاربرد علم جديد در ادبيات» است. مهمترين مقالهٔ زولا رمان تجربی (RE, 1-53) مصمم به همانندسازی کار نویسنده با کار دانشمند است: «اکنون که قدرت انسان ده برابر شده، ما با بقیهٔ نسلمان سرگرم کار بزرگ فتح طبیعتیم» (29). اطمینان او به روش علمی بی قید و شرط است. این روش تنها روش است و همهٔ نظامها را باید پیرو خود کند. «بازگشت به طبیعت، تکامل طبیعتگرایانه (ناتورالیستی) که دارد هوش از سر قرن میپراند، رفته رفته همهٔ جلوههای هوش انسان را به مسیری علمي هدايت ميكند» (1). رمان با تسليم شدن به روحيهٔ علمي بايد نمونهٔ خوبی فراهم آورد. «علم در حال راه گشودن به دنیای ماست»؛ زولا رمان

تنها با روشهای علمی به اهداف علمی می تواندست یافت. زولا در پایان بحثش می گوید «همه چیز به مسألهٔ روش ختم می شود». ناتورالیسم نامش را از علم گرفت \_ ناتورالیست یعنی مشاهده گر پدیده های طبیعی \_ تا نشان دهد نیتش این است که کارش را به موازات، یا در واقع به عنوان بخشی از، تحقیقات علمی به طور اعم انجام دهد؛ و زولا این نیت را با تشبیه مهم رماننویس به پزشک برآورده ساخت. او قبلاً در پیشگفتار ترز راکن خود را با یک جراح مقایسه کرده بود، ولی اکنون مدخل طب تجربی کلود برنار را پیش رو داشت و همانندسازی را مو به مو انجام می داد. قضیه برایش به همین سادگی بود که هر جا برنار نوشته بود «پزشک»، او بنویسد «رماننویس»: «در اکثریت قریب به اتفاق موارد، کافی است به جای کلمهٔ «پزشک» کلمهٔ «رماننویس» را بگذارم تا منظورم روشن شود و نیروی یک حقیقت علمی را پیداکند» (2). امور فکری و روحی در زمرهٔ مادیات قرار میگیرند و این نتیجهٔ فلسفهٔ ماتریالیستی پس از تِن است که زولا آن را در پاراگراف مهمی خلاصه میکند و به این سُخن قاطع میرسد که «همان حتمیتی که بر سنگ و کلوخ حاکم است، بر ذهن انسان نیز حاکم است». وقتی ثابت کردیم بدن انسان یک ماشین است، که روزی آزمایشگر خواهد توانست به میل خود قطعات آن را پیاده و سوار کند، باید به ذهن و نفسانیات او بپردازیم. آنوقت در حیطهای خواهیم بود که همیشه متعلق به فلسفه و ادبیات تصور شده است. و این به معنی پیروزی قاطع علم بر فرضيات فيلسوفان و نويسندگان خواهد بود. (15)

زولا با این مسأله روبرو می شود که آیا اصلاً روش تجربی را می توان در ادبیات به کار برد: «آیا تجربه ۴۸ اصلاً ممکن است؟» اما پاسخ او باز به

expérience - ۲۸ در فرانسه به هر دو معنی experience (تجربه) و experiment (آزمایش) در انگلیسی به کار رفته است. (توضیح نویسنده)

صورت مخلوطی از قیاس و ادعاست. او می گوید رمان دخترعمو بت بالزاک «صرفاً روند لفظی تجربه است که رماننویس آن را در برابر جشم مردم تكرار مى كند» (8). به اين ترتيب رماننويس مى شود «بازيرس». استعارهٔ دیگری که زولا از برنار به وام می گیرد ـ«گوش سیردن به طبیعت و دیکتهاش را نوشتن» (6) \_ بالزاک را به یاد می آورد که خود را «منشی» جامعهٔ فرانسه می شمارد. پس زولا خود را متقاعد کرده است که یک «آزمایش» واقعی در کار است. رماننویس هم مشاهده گر (تجربی) است و هم آزمایشگر (علمی): مشاهده گر زمینه را برای ظهور شخصیتها و وقوع رویدادها آماده میکند؛ آنوقت سروکلهٔ دانشمند پیدا میشود و آزمایش را آغاز میکند، یعنی شخصیتها را در یک داستان خاص به حرکت درمی آورد (7). استعارهٔ «آزمایش» دستکم مفهوم فعالیت را در بر می گیرد: رماننویس لااقل باید شخصیتهایش را به «حرکت» در آورد. ولی این فعالیت هنوز محدود در چارچوب علم است و سخنی از بازگشت تخیل از یک در دیگر \_یا از شعر و سبک، «عناصر ازلی» فلوبر \_در میان نيست. زولا مسألهٔ روش و مسألهٔ سبک را کاملاً مستقل می داند (46)؛ تضاد با آرای فلوبر، از جنبهٔ نظری، بیشتر از این نمی توانست باشد.

جالب توجه است که زولا، با همهٔ احترام اغراق آمیزی که برای برنار قائل بود، صلاح دید \_ یا ناچار شد \_ که در یک موردِ کاملاً مادی با او مخالفت کند. برنار، پیشاپیش، قیاس صریح زولا را رد کرده و گفته بود در هنر «همه چیز را شخصیت هدایت می کند. آنجا یک آفرینش خودجوش ذهنی در کار است که هیچ وجه مشترکی با تسنید پدیده های طبیعی ندارد، زیرا در مورد آنها ذهن نباید چیزی از خودش اضافه کند» (48). زولا این را نمونه ای از سوء تعبیر دانشمند از هنر و اکراه او از اعتماد به آن می گیرد و این فرق گذاری آگاهانهٔ برنار را با ایمان خلل ناپذیر خود به هنر و نیز علم \_ «حتمیت حاکم بر همه چیز» \_ نفی می کند.

بدین سان شهود / تخیل جای خود را به مشاهده / آزمایش می دهد و کار به جایی می کشد که رماننویس می شود تکنیسین و رمانش محصولی «تثبیت شده» ـ و به دام افتاده در وضعی که همهٔ تحقیقها

صورت گرفته و همهٔ حقایق جمع آوری شده است. رمان قربانی شده تا وجدان هنر آسوده شود.

#### ۵

رئالیسم به معنایی که من در این فصل در نظر داشتهام، ما را همواره به یاد ریشهٔ لغویش res به معنی «چیز» می اندازد. (هری لِوین برساختهای از آن را هم به صورت «شُزیسم» یا «چیزگرایی» [= شیئیت] ۲۹ به کار می برد (Gh, 452).) این اشتقاق از نیاز به حقایق بدیهی دنیای خارج نشأت می گرفت و خود را، با انضباط و امتیاز علم، دوام می بخشید. پس عجیب نیست که بحران اعتماد به روایت علم از واقعیت، که در اواخر قرن نوزدهم رخ داد، باعث بی اعتباری رئالیسم نیز شد، رئالیسمی که به نوشتهٔ رابرت اسکولز در کتاب تازه اش افسانه سرایان «زندگی را بزرگ و هنر را کوچک می کند، چیزها را بزرگ و کلمات را کوچک می کند». ۵۰ کروزه می گوید دورانتی حق داشت «ماتریالیسم» را پاشنهٔ آشیل رئالیسم بی گوید دورانتی حق داشت «ماتریالیسم» را پاشنهٔ آشیل رئالیسم بداند. ۵۰ و در واقع هم چیزی که ساختار سادهٔ رئالیسم باوجدان را از پایه سست کرد، انتقاد از فلسفهٔ نهفته در آن بود.

امیل دو وگوئه سرخوردگی از علم را در کتابش رمان روسی توضیح می دهد: انسان پی برد که «با توسعه دادن قلمروش، بینش خود را نیز وسعت داده است و... در آن سوی دایرهٔ حقایق نویافته، گرداب جهل از نو پدید آمد، به همان بزرگی و به همان آزاردهندگی گذشته» و از این رو «فرضهای گزافش رنگ باخت». <sup>۵۲</sup> اما جالبتر نظر مشابهی است که ارنست رئان خود ابراز می کند. رنان کتاب آیندهٔ علم را در سال ۱۸۴۸–۱۸۴۹

<sup>49 -</sup> chosisme, thing-ism.

<sup>50 -</sup> Robert Scholes, The Fabulators, p. 11.

<sup>51 -</sup> Crouzet, Duranty, p. 70.

<sup>52 -</sup> Emile de Vogüé, Le Roman Russe, pp. xx, xxi.

نوشته بود، ولی آن را منتشر نکرد تا سال ۱۸۹۰ که با افزودن پیشگفتاری به آن، شور علمی پیشین خود را به باد انتقاد گرفت. او به خواننده هشدار می دهد «خطایی که کل این صفحات را فرا گرفته است... خوش بینی اغراق آمیز است» زیرا «با اینکه تلاش بی وقفه در قرن نوزدهم آگاهی ما از حقایق را بسیار افزایش داده است، سرنوشت انسان بیش از پیش در پردهٔ ابهام فرو رفته است». <sup>۵۳</sup> نخستین رئالیستها رمانتیکها را رؤیایی خوانده و استهزا کرده بودند؛ وقتی ورق برگشت، نوبت به آندره بروتون رسید که در اولین بیانیهٔ سوررئالیستها «رؤیای علمی» را، که هنر رئالیستها بدان تکیه کرده بود، مورد استهزا قرار دهد. <sup>۵۴</sup>

همیلتون رایت میبی [نویسندهٔ امریکایی] در سال ۱۸۸۵ نوشت: 

«ناتورالیسم... نتیجهٔ منطقی رئالیسم است و با اغراق کردن، معایب و 
محدودیتهای رئالیسم را آشکارتر میکند (DMLR, 305). همین نکته که 
ناتورالیسم چنان صریح ابراز وجود کرده بود، هنگامی که زیرساخت 
علمی فروپاشید، موضع آن را دفاع ناپذیرتر ساخت و چون اندیشهٔ 
علمی فروپاشید، موضع آن را دفاع ناپذیرتر ساخت و چون اندیشهٔ 
رئالیستی به حمایت فلسفی خارجی متکی بود، به سرعت باعث 
بی اعتباری آن شد. قانعکننده نیست این ادعای زولاکه فرمول ناتورالیستی 
از قرن هجدهم و حتی از ازل در کار بوده است؛ یا این ادعای او که 
ناتورالیسم اصولاً مکتب نیست (93, 88, 89)؛ یا این ادعای لئوپولدو 
آلاس [رمان نویس اسپانیایی] که «ناتورالیسم تابع پوزیتیویسم نیست» (از 
پیشگفتار او برای چاپ دوم کتاب مسألهٔ حاد – ۱۸۹۱ – اثر امیلیا بازان 
[رمان نویس اسپانیایی]) (DMLR, 268). دوستی آخرش خویشاوندی 
است؛ مبلغان ناتورالیسم چنان محکم آن را به فلسفهٔ حاکم گره زده بودند 
که وقتی فلسفه مورد تعرض امواج قرار گرفت نتوانستند اندیشه را به قوت 
خود روی آب نگه دارند.

هنگامی که هویسمانس بحث راجع به ناتورالیسم را در رمان *آنجا* به

<sup>53 -</sup> Ernest Renan, Oeuvres, III, pp. 720, 726.

<sup>54 -</sup> André Breton, Manifestes du Surrealisme, Paris, 1962, p. 62.

تصویر میکشید، به دِزِرمی \_ یکی از شخصیتهایش \_ اجازه داد نوک حملهاش را دقیقاً متوجه همین مسألهٔ فلسفهٔ آن کند:

چیزی که در ناتورالیسم مورد اعتراض من است، خاصیت ماستمالی کنندگی سبک ناشیانهٔ آن نیست، کثافت افکار آن است. اعتراض من به این است که ناتورالیسم پای ماتریالیسم را به ادبیات کشانده و دموکراسی هنر را به عرش رسانده است!

و ادامه می دهد: «چه نظریهٔ کوته فکرانه ای! چه نظام پست و محدودی!» <sup>۵۵</sup> فلوبر از همین دید به تورگنیف نوشته بود: «این ماتریالیسم مرا عصبانی می کند و من تقریباً هر دوشنبه ای که مقاله های زولا را می خوانم از کوره در می روم. بعد از رئالیستها حالا ناتورالیستها و امپرسیونیستها را داریم. چه پیشرفتی! یک مشت دلقک…» <sup>۵۶</sup>

ناتورالیسم چنان که هویسمانس به روشنی می دید، گرفتار همان «نتیجهٔ منطقی» بود و اسیر لجاجت خود در عقایدش: «ناتورالیسم که خود را محدود به مطالعهٔ ملال آور شخصیتهای حقیر، و مشغول به توصیف پرطول و تفصیل اتاقها و دورنماها کرده بود، عاقبت، اگر انسان صداقت یا دوراندیشی داشت، یکسره به نازایی کامل می انجامید، و اگر نداشت، به کسالت آور ترین تکرار، تکرار خسته کننده و بیهوده.» حذف زاهدمنشانهٔ تخیل فقط آثار منفی داشت و هنری به بار می آورد که در آن، رماننویس تنها کاری که می کرد پنهان کردن «بی مایگی بی مانند افکارش در ابهام عمدی سکش» بود ۵۷.

خیل قرائن حاکی است که هرچه پایان قرن نزدیکتر می شد، افکار ناتورالیستی و آرای ساده تر رئالیستی و «پیش پاافتادگی»ای که ظاهراً آنها در ادبیات رواج داده بودند حوصله ها را بیشتر سر می برد. پاره ای از این

<sup>55 -</sup> Huysmans, Lá-Bas, Livre de poche ed., p. 1.

<sup>56 -</sup> Flaubert, correspondance, VII, p. 359.

<sup>57 -</sup> Ibid., pp. 7-8.

آرا در فصل بعد جایگاه طبیعیتری خواهند یافت. می توان اجمالاً گفت که نظرات قدیمتری دربارهٔ تقلید و هنر از نو مطرح شدند. در یک تغییر و تحول قدیمتر، در قرن هجدهم، هنگامی که رمان پس از راندن رمانس از در خانهٔ تازه اش در خلوتِ خانه پا روی پا انداخته بود، جانسون یک سوءظن عمومی را بر زبان آورده و گفته بود احساس رضایت ممکن است زودرس باشد و نظم نو هم شاید معایب خود را داشته باشد: «اگر دنیا سرسری توصیف شود، نمی دانم خواندن روایت چه حاصلی دارد؟ یا چه فرق می کند انسان را نگاه کنیم یا آینه ای را که هر چه را در برابرش قرار می گیرد بدون استثنا نشان می دهد؟»  $^{\Lambda O}$  و در یک تغییر و تحول جدیدتر، ممکن است جیمز سخنگوی ما باشد، که با تجربهٔ بیست رمان در پشت ممکن است جیمز سخنگوی ما باشد، که با تجربهٔ بیست رمان در پشت سرش از «بار کهنهٔ زندگی غالب و هنر مغلوب» می نالد و یک بار دیگر با «بیهودگی مهلک واقعیت» روبرو می گردد (AN, 259, 122).

## فصل سوم

# رئالیسم آگاه

١

معنی رایج رئالیسم همان بود \_ و هست \_ که جنبش (یا گرایش) رئالیستی ربع سوم قرن نوزدهم فراهم آورد. ماجراهایی که معنی رئالیسم از آن زمان تاکنون داشته، به سبب آن است که این واژه تسلیم مرگ نشد \_ یا شاید منتقدانی که بر سودمندی آن واقف بودند، نگذاشتند که محترمانه بازنشسته شود و در انتظار آن اتفاق ناگوار بنشیند. ناتورالیسم را از خدمت مرخص کردند، زیرا بی شرمانه با علم تبانی کرده بود و وفاداریش در نظام نو خریدار نداشت. اما رئالیسم مطلب دیگری بود. این دختر واقعی «نقد» چنان که جانسون توصیفش میکرد \_ «الاههٔ دسترس پذیر بی پروا» ا \_ با ظاهر قشنگ و وعدهٔ ابراز لیاقتش وجود خود را ضروری نشان داده بود؛ و اکنون با ارضای همزمان توقعات خواستگاران بسیارش خود را بیش از اندازه انعطاف پذیر نشان می داد. رئالیسم باید جایگاهی پیدا می کرد، این مسلم بود؛ و از همین رو بود که آن اتفاق نامحتمل افتاد و رئالیسم کمر به خدمت ایدئالیسم بست.

در سال ۱۸۶۴ مالارمهٔ ۲۲ ساله به هانری کازالیس [شاعر و پزشک فرانسوی] نوشت: «چیزها را تصویر نکن، اثر چیزها را تصویر کن». این گفته را می توان نوعی خبر اضافه بر سازمان تشخیص داده شدن دنیای مادی، یعنی موضوع علم، پنداشت که بعدها در همین قرن به اخراجش منتهی می شد. البته شعر همیشه، مستقل از فلسفهٔ حاکم، میل به حفظ نوعی ایدئالیسم (آرمانگرایی) غریزی داشته است؛ و به همین علت بود که نخستین رئالیستها آن را کاملاً مردود شمردند و «یک مرض» نامیدند. در یکی از مقالههای بی تاریخبودلر، که طرح حملهای به رئالیسم شانفلوری در یکی از مقالههای بی تاریخبودلر، که طرح حملهای به رئالیسم شانفلوری است، آمده است: «شعر واقعیت پیدامی کند. این دنیا یک لغتنامهٔ هیروگلیفی تازه در دنیای دیگر کاملاً واقعیت پیدامی کند. این دنیا یک لغتنامهٔ هیروگلیفی است" و در است.» آ فراسوگرایی (ترانسند نتالیسم) مستلزم آرمانگرایی است" و در ادبیات نهایتاً در قالب نمادگرایی (سمبولیسم) ابراز وجود می کند.

ولی احساس ناخرسندی از «دنیای سرد بی جانِ» وصف شده در «چکامهٔ افسردگی» کُلریج رفته رفته در خارج از شعر، در هنر به طور کلی «چکامهٔ افسردگی» کُلریج رفته رفته در خارج از شعر، در هنر به طور کلی و سرانجام در رمان نیز خود را به رخ کشید. بدبینی شوپنهاور انگیزهای برای ناتورالیستها شده بود؛ ولی فلسفهٔ هنرش، هنگامی که بیشتر شناختی شد، به مسیر دیگری راهبر شد. «فلسفهٔ شوپنهاور یک عرفان زیباشناختی است، یک مکاشفهٔ غیرمذهبی است: دنیا بی ارزش است؛ هنر حق است. زندگی زندگی نیست؛ ادبیات واقعیت است» (اریش هِلِر ,593 ,DMLR ). و. س. لیلی نیز در سال ۱۸۸۵ در حملهای به ناتورالیسم در مقالهای به شوپنهاور تمسک جست: «شوپنهاور، به درستی، کارکرد هنر را... رهانیدن شوپنهاور تمسک جست: «شوپنهاور» به درستی، کارکرد هنر را... رهانیدن

<sup>2 -</sup> Baudelaire, oeuvres, pléiade ed., p. 993.

۳ - فراسوگرایی (ایدئالیستی یا کانتی)، یا مکتب استعلایی، مکتب اصالت معنی ماوراء
 حسی است.

انسان از زنجیر واقعیتهای نازلی دانسته است که ما را پایبند این دنیای پدیدار نگه می دارد» (DMLR, 290). رمان خود را بی قید و شرط در «این دنیای پدیدار» غرق کرده بود، ولی رهایی آن نزدیک بود. آرتور سیمونز [شاعر انگلیسی] در فصلی راجع به مالارمه از کتابش جنبش نمادگرایی در ادبیات (۱۸۹۹) به مخالفت با «سادگی عینی دیرین» برخاست و اعلام کرد «دنیایی که ما دیگر آن را موضوع مادی ارضاکنندهای که برای نیاکانمان بود نمی دانیم، اکنون در پرتو تازهای زیباتر می نماید.» <sup>۴</sup> او در فصل بعد هویسمانس را نیز در میان نویسندگان نمادگرا گنجانید و به رمان «ایدئال» خوشامد گفت:

حال که از حوادث ضمنی رفع مزاحمت شده، قید گفتگوهای بیش از حد رئالیستیای که هدف از آنها درآوردن ادای دمیدن روح بود برداشته شده، جذب آزادی کاملی که دقیقاً چون هنر در آن از اختیار آگاهانهای برخوردار است میتواند، بدون محدود کردن خود، ابزار بیانی یک قرارداد را بپذیرد انجام گرفته است، ما صاحب یک شکل نو در رمان شدهایم...<sup>۵</sup>

عبارت «جذب آزادی کاملی» ـو در واقع کل قطعه ـبی اختیار انسان را به یاد رؤیای رمان ناب فلوبر می اندازد که همهٔ نیروی خود را از منابع درونی می گیرد نه بیرونی.

هویسمانس خود در گفتارهای درونی دورتال شرحی از کاری که داشت انجام میداد فراهم آورد: «باید در راهی که زرولا آنقدر جسورانه در آن راند می ماندیم، ولی در ضمن لازم بود راهی هم به موازات آن در هوا، یک جادهٔ دیگر، برای رسیدن به فراسوی آن می ساختیم، یعنی یک ناتورالیسم روحانی خلق می کردیم.» ۶ چنان که دیدیم، واژهٔ رئالیسم بود،

<sup>4 -</sup> Arthur symons, The symbolist Movement in Literature, p. 137.

<sup>5 -</sup> Ibid., p. 145.

<sup>6 -</sup> Huysmans, lá-Bas, p. 8.

نه ناتورالیسم، که خود را با این متن تازه هماهنگ ساخت. ولی فعلاً مهمتر از واژهٔ مورد استفادهٔ کمابیش نامشروع برای توصیف مظاهر آن، این نکته است که ابتکار عمل در ادبیات به دست ایدئالیسم افتاده بود و در سال ۱۸۹۰ نویسندگان بسیاری از پی ارنست ژنانِ «تجدیدنظرطلب» تکرار میکردند: «برای آن گروه از ماکه ایدئالیست هستند تنها یک مکتب برحق است و آن مکتب استعلایی (فراسوگرایی) است که هدف بشر را ایجاد یک آگاهی ۷ عالی می داند...» می داند در می داند....» می داند در می داند...» می داند در می داند...» می داند در می داند...» می داند در می داند در می داند در می داند...» می داند در می

یک نتیجهٔ این توسل به «آگاهی عالی»، به جای آگاهی عادی و نامشوش دنیای عادی و بیدار، احیای رؤیا و آرزو و شهود و دیگر حالات و ملایکِ بیرون از اختیار و ادراک علم بود. در همان پیشگفتار پرمعنی (بر چاپ دیرهنگام کتاب آیندهٔ علم) ارنست رنان نوشت: «نمی دانم بدون رؤیاهای دیرین خود چگونه می خواهیم زندگی سعادتمندانه و باارزشی را از نو پی افکنیم». ۹ ادمون دو گنکور نیز هنگامی که در پیشگفتار برادران زمگانو (۱۸۷۹) اعتراف می کند خود را «در حالی یافتم که حتی حقایقِ بیش از حد حقیقی چنگی به دلم نمی زدند \_ و این بار مخیلهام را در مخلوطی از رؤیاها و خاطرهها به کار انداختهام» ۱۰ کمابیش همصدا با پیتس در آغاز کارش می نماید.

سوررئالیسم (فراواقعگرایی) بود که پیگیرتر از همه کمر به رهاسازی این نیروها بست. آندره بروتون اعلام کرد که سوررئالیسم متکی بر «اعتقاد به واقعیتِ برترِ اشکالِ تاکنون نادیده گرفته شدهای از تداعی معانی،اهمیت مطلق رؤیاها، و بازی بی طرفانهٔ ذهن» ۱۱ است و ایو دوپلِسی چکیدهای از فلسفهٔ سوررئالیستی، که ما را به مسیر انفکاک از

v - conscience در فرانسه به معنی اول خود در انگلیسی، یعنی consciousness، به کار رفته است. (توضیح نویسنده)

<sup>8 -</sup> Ernest Renan, Oeuvres, III, p. 725.

<sup>9 -</sup> Ibid., pp. 726-7.

<sup>10 -</sup> Les Fréres Zemganno, p. XII.

<sup>11 -</sup> Manifestes du surréalisme, p. 40.

ماده و «اختلال واقعیت» بازمی گرداند، فراهم می آورد:

فقط روانشناسی نیست که از این کشفها زیر و رو شده است. کشف دنیایی که در معرض عدم تداوم و تعین است فیزیک را هم زیر و رو کرده است. وظیفهٔ ادبیات کشف وحدت فرد در پس کثرت وجوه اوست. همچنین در نقاشی؛ جنبشهایی مانند کوبیسم یک اختلال کامل در واقعیت پدید می آورند و می کوشند از پس ظواهر به ذات آدمها و چیزها دست یابند.

از پیکاسو نقل است: «وقتی مستقیم نگاه میکنید فقط وجود خود را می بینید. وجود شما خورشیدی است با هزار اشعه در بطنتان. غیر از آن هیچ نیست.» ۱۳

### ٣

تأکید بر تجربهٔ فردی، دید فردی، در سوررئالیسم به اوج رسید؛ و می توان این کشش به سوی ذهنیت را بارزترین ویژگی ایدئالیسم در ادبیات دانست. زولا در دقّ دلیهای من (۱۸۶۶) نوشته بود «هر اثر هنری گوشهای از خلقت است که از خلال طبعی دیده می شود» ۱۲ و اتفاقی که می افتاد این بود که به نسبت از اهمیت موضوع مشاهده کاسته می شد و اهمیت عمل مشاهده افزایش می یافت. موپاسان نیز در مقالهای به نام «رمان» که به رمان پی یر و ژان (۱۸۸۸) ضمیمه شد، با حرارت به دفاع از نظام نو برخاست و بچگانگی رئالیسم خام را مردود شمرد:

چه بچگانه است، به هر صورت، تکیه کردن به واقعیت، در حالی که هر کدام از ما واقعیت خودش را در روح و جسم

<sup>12 -</sup> Yves Duplessis, Le Surréalisme, 1967, p. 9.

<sup>13 -</sup> Herbert Read, A Concise History of Modern Painting, London, 1959, p. 147.

<sup>14 -</sup> Zola, Mes Haines, p. 25.

خودش دارد. چشمهای ما، گوشهای ما، حس بویایی ما، ذائقهٔ ما، که همه با هم متفاوت اند، به تعداد آدمهای روی زمین، واقعیت خلق میکنند... بنابراین هر کدام از ما صرفاً تصور خودش را از دنیا خلق میکند... و نویسنده وظیفهای جز این ندارد که این تصور را با همهٔ هنری که در آن استاد است و برای او سودمند است، امانتدارانه بازآفرینی کند... هنرمند بزرگ کسی است که ما را وادار به پذیرفتن تصورش میکند...

واقعیت عینی خرد شده و بین تعداد نامحدودی ذهنیتهای متضاد پخش شده. دیگر مادهٔ یکپارچهای نیست و حاصل جمع تصورات ماست ـ و آن تصور توجیه پذیرتر است که واقعیت نام میگیرد. رنه وِلِک می نویسد: هنگامی که این تجدیدنظر صورت گرفت و منتقدی توانست ادعا کند جریان سیال ذهن تنها روش رئالیستی است و بنابراین «تجربهٔ ذهنی... تنها تجربهٔ عینی است»، «معنی متداول قرن نوزدهمی رئالیسم وارونه می شود». ۱۶

استیون دِدالوس [قهرمان جویس] «از انعکاس دنیای محسوس رنگارنگ، در منشور زبانی ملون و مطبق، کمتر لذت می بُرد تا از تأمل در دنیای درونی عواطف فردیِ منعکس در نثری ساده و روان و ادواری» در تدریج و توزیع بی تردید واقعیت در کار لارنس ناشی از انکار خود به خود «دنیای غیرواقعی و صوری واقعیت»  $^{1}$  است. ساموئل بکت می گوید «هنرمند فعال است اما به صورت منفی، چراکه از بی اعتباری پدیدههای فرامحیطی می گریزد و به سمت مرکز مدار کشیده می شود» و بر افشاگری پروست در مورد «سفسطهٔ مضحک هنر رئالیستی» و بیزاری او از «ادبیاتی پروست در مورد «سفسطهٔ مضحک هنر رئالیستی» و بیزاری او از «ادبیاتی

<sup>15 -</sup> Maupassant, Oeuvres, XIX, pp. XV-XVI.

<sup>16 -</sup> René Wellek, Concepts of Criticism, p. 237.

<sup>17 -</sup> Portrait, p. 176.

<sup>18 -</sup> D. H. Lawrence, Women in Love, p. 438.

که "توصیف" میکند و رئالیستها و ناتورالیستهایی که پسماندهٔ تجربه را می پرستند» صحه مینهد. بکت نیز با پیروی از جیمز تجربهٔ ذهنی را در مرکز کار هنرمند جای میدهد: «تنها سلسله مراتب ممکن، در دنیای پدیده های عینی، جدولی است از ترتیب ضریبهای نفوذ آنها، یعنی برحسب موضوع (و این پوزخند دیگری است به رئالیستها).» ۱۹

نخستین بار در پیشگفتارهای جیمز بود که رمان کاملاً آگاه شد و درک کاملی از امکانات خود پیدا کرد. جیمز پیگیرانه بر این باور خود پای می فشارد که آنچه ما آن را واقعیت می خوانیم یک تحریف شخصی است، یک «دیدگاه» غیرارادی است قابل مقایسه با «دیدگاه» ارادیی که هنرمند برای ترسیم زندگی برمی گزیند. از این روست که روایتهای جیمز معمولاً «نه... روایت غیرشخصی من از ماوقع، بلکه... روایت من از برداشت کسی از آن» است (AN, 327):

عناصر هر تصویر، عوامل هر نمایش، تنها به تناسب احساسی کهاز موقعیتهای خود دارند جلب توجه می کنند... آگاه بودن کامل آنها \_ مثلاً آگاهی کامل هملت یا لیر \_ موجد شدت ماجرای آنهاست به آن است که به آنچه برای آنها پیش می آید حداکثر شدت را می بخشد (AN, 62).

تجربه، اگر آگاهی واکنشگری آن را به حوزهٔ معنا هدایت نکند، هیچ است. پیشامدهای زندگی به خودی خود جالب توجه نیستند و «زوائدی ملال آور» اند، مگر اینکه ذهنی آگاه از پژواکهای خود آنها را احیا کند. بنابراین شخصیتهای جیمز باید «همه، درّاک شدید مخمصههای خود» بنابراین شخصیتهای جیمز باید «موجد» یا مسبب وضعیتی میگردد باشند و این درک همان است که بعد «موجد» یا مسبب وضعیتی میگردد که خود را در آن می یابند. جیمز (در رمان امریکایی) دربارهٔ نیومن میگوید: «جالب بودن هر چیز تنها تخیل او، تنها تصور او، تنها تعبیر میگوید: «جالب بودن هر چیز تنها تخیل او، تنها تصور او، تنها تعبیر اوست... پس او فوق العاده اهمیت دارد. بقیه فقط در حدی اهمیت دارند

<sup>19 -</sup> Samuel Beckett, Proust and 3 Dialogues with Georges Duthuit, London, 1968, pp. 65-6, 76, 78, 84.

که او آنها را احساس میکند، به آنها میپردازد، با آنها روبرو میشود» (AN, 37). جیمز «کشتی سبک آگاهی» خود را میسازد (AN, 143) و آنگاه واقعیت را با عملیات آن کشف میکند؛ و این واقعیت \_ «واقعیت مبدل» \_ «میوهٔ فرایندی است که چیزی را به مشاهده می افزاید که بوسه به سلام اضافه میکند.» ۲۰

مانند استیون ددالوس، همهٔ شخصیتهای اصلی جیمز «از خانه بیرون کشیده می شوند تا بروند و با واقعیت روبرو شوند». اما جیمز در استفاده از واژههای «واقعی» و «واقعیت» و «واقعگرایی» از نظریهپردازان متقدمتر عرصهٔ رمان وسواس بیشتری دارد، چنان که از نحوهٔ طرح مسألهٔ تعیین واقعیت در داستان کوتاهی از او به نام «چیز واقعی» مشهود است. او ترجیح می دهد از واژهٔ «شدت» استفاده کند. شدت چیزی است که رماننویس باید به دنبالش باشد: «بدون شدت، کجاست وضوح؛ و بدون وضوح، كجاست امكان عرضه؟» (AN, 66) شدت به خودي خود امكان «انتقال نزدیکی حقیقت» (AN, 255) را فراهم می آورد. شدت همان «نیروی درونی» است که فلوبر می گفت. شدت است که واقعیت را کیفیت واقعی می بخشد. ولی او واقعگرایی را این گونه تعریف می کند: «واقعیت کاملاً آمیخته با زندگی، که در تحلیل نهایی همان ایدئال باشد». ۲۱ این استفاده به خوبی نشان میدهد که چگونه واژه سوار بر موج واکنش در برابر ماتریالیسم می شود. رئالیسم آن «چیز» مرکزش را واگذار کرد \_یا گذاشت کاملاً پنهان شود ـ و خود را با نرمش بسیار به هر تصوری از واقعیت چسباند. اگر، چنان که بلِیک میگفت، «هر چیز باورکردنی تصویری از حقیقت است»، پس رئالیسم را می توان برای توصیف خودنمایی آن حقیقت، هرچه باشد، به کار برد.

و این توجیه من برای قائل شدن دو جنبهٔ معناییِ متفاوت و تقریباً متضاد برای رئالیسم است. زیرا «رئالیسم» مورد نظر یبتس هنگامی که او

<sup>20 -</sup> Henry James, Partial Portraits, p. 217.

<sup>21 -</sup> Henry James, Notes on Novelists, p. 396.

از «رئالیسم شهودی» بلیک سخن می گوید، یا آن که منظور هری لِوین است موقعی که سخن از «رئالیسم رمانتیک دیکنز، رئالیسم "فانتزی" داستایفسکی و رئالیسم "شاعرانه " اتو لودویگ» می گوید، خود را از قید وجدان پروسواس سادهانگارانهاش آزاد کرده است. آگاه شده است (به این معنی که از معنای خود «مطلع» شده است). وضعیت جدید را درک كرده و خود را با آن وفق داده است. اين معنى توسعى لغت يقيناً از محدودهٔ تصور دورانتی بیرون می زند. از نظر او این لغت رو به انحطاط نهاده و پاکی بی آلایش دههٔ ۱۸۵۰ خود را از دست داده بود. او در آخرین شمارهٔ مجلهاش اعلام کرد: «رئالیسم مرد. زنده باد رئالیسم!» ولی بعید بود بتواند حلول آن در کالبدهای عجیب بعدی را پیش بینی کند. یک علت بدیهی این مسخهای بعدی چیزی است که ما پیش از این به آن اشاره كرديم: ابهاملغت. رئاليسم نهتنها مبهم و انعطاف پذير بلكه همچنين، بدين سبب که تلویحاً ادعای تعیین واقعیت را دارد، پرمدعاست. هیچ مدعی بصیرتی زیر بار این نمی رود که «واقعیت» را کس دیگری از آن خود کند. بنابراین «واقعیت» ناچار می شود جنبه های تازه اختیار کند و ادعاهای تازه مطرح کند تاهر کسی بتواند از زاویه ای مدعیش شود. ما اکنون در این وضعیم که هر منتقدی این واژه را به سویی میکشد؛ پس تنها با رها کردن خود از قید، به گونهای که من دراینجا کردهام، می توانیماز چندو چون آن سر در آوریم.

### ٤

رئالیسم آگاه را من برای توصیف نتیجهٔ آنچه می توان قرار داد تازه ای بین نویسنده و واقعیت به شمار آوردش به کار می برم. این قرار داد تازه را بیتس در جمله ای از آخرین نامه اش، هنگامی که سعی کرد «همهٔ مطلب را در یک جمله» خلاصه کند، این طور بیان کرد: «انسان می تواند حقیقت را مجسم کند ولی نمی تواند آن را بشناسد.» ۲۲ واقعیت

ناشناختنی است، «همسازی» با آن غیرممکن است و تقلید و تمسخر و فهم آن خیال خام. واقعیت، اگر به سویش هجوم بری، دور می شود؛ فقط باید آن را فراخوانی، تا پیش آید و خود را به دلخواه تو، با ذاتش، نه با «همه گُنجی و آشفتگی» وجود (در هر حال، غیرقابل تکرار) خود، به نمایش بگذارد. انسان حقیقت را در هنر مجسم میکند، که بنابراین خود نوعی «شناختن» است، نه شناختن انتزاعی یا علمی بلکه شناختن عملی یا ایجابی، شناختنی که خود را نه در توصیف و تکرار و تقلید بلکه در ساختن و نو ساختن نشان می دهد: «دنیا چیزی را نمی شناسد چون چیزی را نساخته است؛ ما همه چیز را می شناسیم چون همه چیز را ساخته ایم.» ۲۲

از این دیدگاه است که شاعر ـ نویسندهای به عامترین معنای «سازنده» ـ یک «صانع»، یک شریک در کار آفرینش، می شود. این اعتقاد سنگپایهٔ سمبولیسم است که به صور معروف بسیاری بیان شده و می توان بدانها استناد کرد. البته بسیاری از آنها بر خود سمبولیسم تقدم زمانی دارند، همچنان که بسیاری از آرای رئالیستی در سالهای پیش از ۱۸۵۰ نیز شایع بودند. به ویژه هنگامی که با تخیل ستیزی آشتی ناپذیر افلاطون در جمهور مقایسه می شود، کتاب در بلندپایگی لونگینوس [فیلسوف یونانی] دارای آرایی است که با تسامح می توان آنها را سمبولیستی نامید؛ مثل آنجا که در مورد خطابهٔ هوپریپس [خطیب آتنی] می گوید «تصویر خیره کننده باعث انحراف توجه ما از اثبات حقیقت می شود». ۲۲ ولی بی گمان گیراترین ـ و حتی «خیره کننده» ترین ـ روایت از میان روایات خیره کننده آن است که سیدنی [نویسندهٔ انگلیسی] در کتاب دفاع از شعر ارائه می دهد. سیدنی شاعری را دقیقاً از این نظر که نوعی ساختن است در اصلیش آثار طبیعت نباشد. آنها هنر را تشکیل می دهند و هنر وابسته به مقابل همهٔ فعالیتهای دیگر می گذارد: «بشر هیچ هنری ندارد که موضوع اصلیش آثار طبیعت نباشد. آنها هنر را تشکیل می دهند و هنر وابسته به

<sup>23 -</sup> Selected Criticism, ed. Jeffares, London, 1965, p. 256.

<sup>24 -</sup> Hyperides, On the Sublime, trans. T. S. Dorsch, Penguin ed., p. 124.

آنهاست، گویی بازیگر و نقش آفرینِ آنچیزی است که طبیعت عرضه میکند.» همین طور است در مورد اخترشناس و آهنگساز و فیلسوف طبیعی (یا طبیعیدان) و حقوقدان و مورخ و پزشک؛ اینان در خدمت واقعیتی از پیش موجودند و در برابر واقع سر تسلیم فرود می آورند.

فقط شاعر، که چنین رقیتی را دون شأن خود می داند، با قوهٔ ابتکار خود عملاً طبیعت دیگری خلق می کند: یا چیزهایی می سازد بهتر از آنچه طبیعت فراهم می آورد، یا صورتهایی می آفریند کاملاً تازه، چنان که پیش از آن هرگز در طبیعت نبوده است، مانند پهلوانان و رب النوعها و غولها و هیولاها و ارواح و غیره؛ بدین سان دست در دست طبیعت دارد، اما در عرصهٔ تنگ موهبتهای طبیعت محدود نیست و آزادانه در مدار هوش خود می چرخد.

به توضیح بیشتر نیاز نیست. هنگامی که والاس استیونز میگوید «شعر طبیعتی است که شاعر می آفریند» (OP, 166) در واقع خلاصهٔ نابهنگامی از بحث قانعکنندهٔ سیدنی فراهم آورده است.

اما نویسندگان دیگری هم روایتهایی داشتهاند، که هر یک گواهی برای نیروی خلاق تخیل \_ «روح سازنده» \_ و گزارش خلاصهای از عملکرد آن فراهم می آورد. فیلدینگ (به زیان خود) از اسطورهسرایی شاعران باستان دفاع می کرد و می گفت «در واقع اگر بگوییم آنها قصه را به واقعیت تبدیل می کردند درست تر است از اینکه بگوییم واقعیت را به قصه مبدل می کردند.» <sup>۲۶</sup> معنی قصه به عنوان چیزی ساخته شده بی گمان در اینجا ضرورت پیدا می کند. کیتس در ۲۲ نوامبر سال ۱۸۱۷ به بیلی نوشت: «من از هیچ چیز مطمئن نیستم مگر از قداست پیوندهای قلب و حقیقت تخیل. چیزی که، به تشخیص تخیل، زیبایی است باید حقیقت باشد، چه از پیش

<sup>25 -</sup> English critical Essays, 16th-18th centuries, ed. E. D. Jones, London, 1958, pp. 6-7.

<sup>26 -</sup> preface to A Voyage to Lisbon, Everyman ed., p. 86.

موجود بوده باشد، چه نبوده باشد. ، عبارت آخر از ایمان کیتس به نیروی زايندهٔ ديد فردي حكايت ميكند: حقيقت ممكن است يافته نشود، بلكه ساخته شود؛ (مثل الماسي كه از عناصر پست ساخته مي شود) با شدت ادراک ساخته شود، با آن فشاری که با نیرویی مثل جاذبه ذهن را متراکم می کند و به سوی هستهٔ حقیقت می راند. کیتس با ارائهٔ تصویر گویایی ادامه می دهد: «تخیل را می توان به خواب آدم ابوالبشر تشبیه کرد؛ چون برخاست آن را حقیقت یافت». این تعبیری همهشمول از حقیقت است (مثل آن که قبلاً داشتیم: «هر چیز باورکردنی تصویری از حقیقت است») که در آن هر چیزی ممکن است حقیقت باشد، به استثنای آن که ادعای بیجا میکند و با «جستجوی عصبی دلیل و مدرک» (از نامهٔ کیتس به برادرانش در تاریخ ۲۲ دسامبر ۱۸۱۷) سعی در اثبات خود دارد و کمک سخاوتمندانهٔ تخیل را از دست میدهد. سیدنی میگوید: «ولی شاعر هیچ وقت تأیید نمیکند. شاعر هیچ وقت دور تخیل شما خط نمیکشد و التماس نمی کند چیزی را که می نویسد حقیقت بدانید...» ۲۷ توسل به حقیقتِ نازلِ قابل اثبات نوعی انحراف توجه است، نوعی خودآزاری است. مثل این است که خود نویسنده خواهش کند او را دستکم بگیرند. جیمز می گوید کسی که رمان تاریخی می نویسد باید بار حقایقش را زمین بگذارد تا دست یابد به «یک هماهنگی عالی که در نهایت یک حقیقت عالي خواهد يود». ۲۸

می توانیم بازگردیم به روایت جیمز از «دنیای مستقل نویسنده که هیچ چیز آن درست نیست مگر آنچه که ما به درستی تصورش می کنیم» (171) ، جایی که «ما در دنیای مقدسی حرکت می کنیم که از آن هیچ نمی دانیم مگر به واسطهٔ سبک، ولی دنیایی که در عین حال همه چیزش در گرو سبک است، دنیایی که به همین دلیل همیشه در آن تصویر از خود چیز برتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد»، جایی که «بیان بیرتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد»، جایی که «بیان بیرتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد»، جایی که «بیان بیرتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد»، جایی که «بیان بیرتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد»، جایی که «زندگی را هنر می سازد» به بیرتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد» به بیرتر است»؛ جایی که «زندگی را هنر می سازد» بیرتر است»؛ بیرتر است بیرتر است»؛ بیرتر است بیرتر است

<sup>27 -</sup> op. cit., p. 33.

<sup>28 -</sup> Henry James, Notes on Novelists, p. 394.

آفرینش است و واقعیت را میسازد» ۲۹؛ میتوانیم اما مجال این گونه خوشگذرانی نیست. «جایی که انسان نباشد، طبیعت نازاست» (بلیک)؛ برای نویسندهٔ سمبولیست نیز در جایی که آگاهی نباشد، واقعیت هنوز آفریده نشده و چون روی تاریک ماه از نور ذهن پنهان است.

منتقدانی با همین گرایش، مشتاقانه، بر این درک از شعر به عنوان کمکی به واقعیت \_ و به تعبیری، خود، یک چیز (شیء) \_ مهر تأیید زدهاند. اُرتگا ای گاسِت می نویسد: «شاعر با افزودن قارههای تخیل خود به واقعیت، که خودبه خود حضور دارد، دنیا را بزرگ میکند. واژهٔ مؤلف (author) مشتق از auctor است و او کسی است که افزایش می دهد.» " سانتایانا [شاعر و فیلسوف اسپانیایی] به طور کلی بر عادت استفاده از واژهٔ «بیان»، به علت اشتباهی لاینفک از استعمال آن به معنی ادا کردن، خرده می گیرد: «بیان واژه ای است گمراه کننده حاکی از آنکه چیزی که از پیش دانسته است ارائه می گردد یا مورد تقلید قرار می گیرد؛ حال آنکه بیان، خود، حقیقتی اصیل است که ارزشهای آن برمی گردد به چیزی که بیان می گردد، کمابیش به همان سان که افتخارات صاحب منصب چینی با عطف به ماسبق به والدین او نسبت داده می شود.» ""

موندریانِ نقاش را خشکی فزایندهٔ نظریه و شیوهاش به سوی تعیین موضعی سوق داد که شبیه و تقویتکنندهٔ این است. فرانک اِلگار می نویسد: «موندریان معتقد است که نقاش امروزی باید کاملاً از طبیعت رویگردان شود و از ذهن خویش الهام بگیرد. دیگر نباید تصویری از دنیای خارج یا توهم واقعیت حسی ارائه کند. باید واقعیت جدید مستقلی را جایگزین کند که فی ذاته و به ذاته معتبر باشد.» <sup>۳۲</sup> می توان موندریان را بکتی در نقاشی به شمار آورد که ماننداو «از بی اعتباری بدیده های فرامحیطی

<sup>29 -</sup> Letters, II, 490; Notes on Novelists, p. 100.

<sup>30 -</sup> Ortega y Gasset, The Dehumanization of Art, p. 31.

<sup>31 -</sup> George Santayana, Selected Critical Writings, 1968, vol. I, p. 74.

<sup>32 -</sup> Frank Elgar, Mondrian, London, 1968, p. 110.

میگریزد» و با محدود کردن نقاشیهایش در دنیای دوبعدیشان «هستی واقعیتری» برایشان فراهم می آورد. و اگر لحظهای در حوزهٔ نقد هنرهای بصری درنگ کنیم، به سخن قانعکنندهای از هارولد آزبورن در وصف طراحیهای توپولسکی برمیخوریم: «قصد آنها... خلق واقعیت تازهای است کهبتواند سر پای خود بایستد و خود را با آنچه که خود هست و آنچه در معرض مداقه می گذارد توجیه کند، نه با چیزی که به نمایش می گذارد.» ۱۱ بحث همان بحث است و این توصیفِ واقعیت هنر به عنوان جیزی «تازه» همهٔ مطلب این فصل مرا در یک کلمه خلاصه می کند.

### ۵

لازم است تأکیدکنم که آنچه من آن را رئالیسم آگاه نامیده ام واکنش صرفی در برابر رئالیسم پیشین نیست که حلقهٔ بندگی جهان مادی را در گوش داشت. قضیه کمی پیچیده تر است. رئالیستِ آگاه دنیا را نفی نمیکند (مگر ناچار شود؛ و آنوقت هم فقط برای برآورده کردن منظورش). او معتقد است که به ترکیب ظریفتر و مقنعتری بین آن مجردات خام، یعنی واقعیت و تخیل، و آن آچارهای قابل تنظیم نقادی، یعنی عینی و ذهنی، دست پیداکرده است. فلوبر میگفت واقعیت برای او سکوی پرشی بیش نیست؛ و به مکاتبه کنندهٔ دیگری نوشت: «فکر نمیکنید این واقعیت بیارزش، که شما از بازآفرینی آن اظهار بیزاری میکنید، حال مرا هم به می زند؟ اگر مرا بیشتر می شناختید، می دانستید که من از زندگی عادی متنفرم.» آخرین رمان او بووار و پکوشه که دو قهرمان بی فکر آن مانند مانند واتِ بکت در پی شناسایی و نامگذاری دنیای خویشاند، شرحی بر این تنفر و پوزخندی به آرمان تحصلی آن است. ولی به هر حال سکوی پرش تنفر و پوزخندی به آرمان تحصلی آن است. ولی به هر حال سکوی پرش تنفر و پوزخندی به آرمان تحصلی آن است. ولی به هر حال سکوی پرش تنفر و سرخندی به آرمان تحصلی آن است. ولی به هر حال سکوی پرش تنفر و پوزخندی به آرمان تحصلی آن دیگری قید میکند: «واقعیت خارجی

<sup>33 -</sup> Harold Osborne, "The Use of Nature in Art" British Journal of Aesthetics II (1962), p. 326.

بیگمان نشانهٔ پیشرفتی فکری، ولو نه لزوماً هنری، است که وقتی

<sup>34 -</sup> Flaubert, Correspondance, VII, p. 350; IV, p. 125; III, p. 269; II, pp. 343-4.

<sup>35 -</sup> Émile Faguet, Flaubert, 1899, p. 66.

ایدنالیسم در دههٔ ۱۸۹۰ ابتکار عمل را دوباره به دست آورد، نکوشید ترکیبی عالیتر را که «میلی به افراطکاری» را به راستی میلی غنی می ساخت و نه صرفاً چیزی ویرانگر، ممنوع کند. اگر هر فرهنگ تازهای از آثار فرهنگهای گذشته اش اثری بر جای نمی گذاشت تمدن پیشرفت نمی کرد؛ همچنین احتمالاً از بحثی که در حول و حوش سال ۱۸۵۰ در فرانسه به نام رئالیسم جریان داشت چیزی عاید ادبیات نمی شد. ولی انگار در سالهای بعد، برای یک بار هم که شده، روح حق طلبی از روحیهٔ جناح گرایی قویتر از کار درآمد. نقد ویلیام شارب [شاعر اسکاتلندی] بر رمانی از هاولز [ادیب امریکایی] در شمارهٔ سال ۱۸۹۰ آکادمی نمونهٔ خوبی از درک صبورانه ای است که رفته رفته جانشین ادعاهای کسالت آور پیشهین می شد:

شاید رئالیسم را در ادبیات بتوان کمابیش به عنوان علم ارائهٔ دقیق بسیاری پیچیدگیهای مجرد و مشخص در یک ترکیب درست \_ از این جهت که کاملاً معقول و ظاهراً اجتناب ناپذیر است \_ تعریف کرد؛ این، به علاوهٔ نیروی خلاقی که مستلزم چیزی است که به غلط روحیهٔ رمانتیک خوانده می شود، منهای آن ضعف قوهٔ انتخاب که عامل مسلط در کار رئالیستهای به اصطلاح مکتب زولاست. با این اوصاف، رئالیسم و رمانس مثل جسم و روح در وجود انسان زنده لازم و ملزوم به نظر می رسند. هنرمند واقعی، بی تردید، کسی است که نه رئالیست است نه رمانتیست، بلکه در کارش نیروی سازندهٔ کیفیتهای عالی روشهای رئالیسم اصیل و کیفیتهای عالی روشهای رئالیسم اصیل و کیفیتهای عالی روشهای رئالیسم اصیل و کیفیتهای عالی روشهای مشهود است. (ECN, 56)

«روح سازندهٔ تخیل» و «نیروی سازندهٔ» علم از قضا در «قوهٔ سازندهٔ» شارپ که هر دو را در برمیگیردگرد می آیند. نویسنده از چیزهایی شروع می کند، ولی به این اکتفا نمی کند که فقط از آنها «نام» ببرد. جزییات نیز به هر طریق باید فعال شوند، موجودیت پیدا کنند. «واقعیت کلیشهای است

که ما به کمک مَجاز از آن فرار میکنیم» (استیونز، OP, 179). مَجاز است که مثل یک نطفهٔ نیرو در میان «واقعیتها» کار میکند و در فرایندی که می توانیم آن را به افزودن مایهٔ تخیل به خمیرِ ماده تشبیه کنیم، آنها را به این صورت درمی آورد. پروست در زمان بازیافته ۲۶ به تشریح این فرایند می پردازد \_فرایندی که خودِ واقعیت را محرز می کند:

آنچه ما آن را واقعیت می نامیم، رابطهای است بین این احساسات و این خاطراتی که در آنِ واحد ما را احاطه می کنند؛ رابطهای که یک رؤیای سینماییِ ساده نابودش می کند و با تسلیم شدن به واقعیت، دستش از واقعیت کوتاه می شود؛ رابطهٔ یگانهای که نویسنده باید آن را بازیابد تا بتواند آن دو اصطلاح را برای همیشه در سخنش به هم گره بزند. او می تواند چیزها را در موقعیت اولیه شان یکی پس از دیگری توصیف کند، ولی حقیقت فقط موقعی رو نشان می دهد که نویسنده دو موضوع مختلف را می گیرد و رابطه ای میانشان برقرار می کند \_ تشابهی در جهان هنر با رابطه علی یگانهٔ دنیای علم \_ و آنها را در قبود لازمهٔ سبک رابطهٔ علی یگانهٔ دنیای علم \_ و آنها را در قبود لازمهٔ سبک کار به بند می کشد؛ یا همچون در زندگی، وقتی به کیفیتی مشترک در دو احساس می رسد، جوهر آنها را استخراج می کند و در مَجاز می دهم پیوند می دهد."

مجاز دو دنیا را با هم آشتی می دهد. اگر نظریه پرداز بخواهد بر این آشتی صحه بگذارد، واژهٔ رئالیسم برای پذیرفتن طرح جدید باید وسعت پیدا کند. نزدیکترین فاصله را با لحظهٔ دقیق رشد \_ هنگامی که رئالیسم جوانه های تازه ای برمی آورد \_ در سال ۱۹۴۴ در «دفاع از رئالیسم» هکتور آگوستی پیدا می کنیم: «تفسیر مدام انفراد و اجتماع از صفات این

۳۶ - کناب آخر از مجموعهٔ در جستجوی زمان از دست رفته.

رئالیسم پویاست که باید نام دیگری برای آن پیدا کنیم. از آنجا که این رئالیسم نه به حد شرم آوری عینی است و نه به اندازهٔ نامعقولی ذهنی، من پیشنهاد میکنم که آن را به جای پویا بگوییم فوق ذهنی» (ترجمهٔ بِکِر؛ DMLR, 497).

نتیجهٔ مثبت این آشتی آن است که واژهٔ رئالیسم از قید تعبیر تحدیدی رئالیستهای اولیه با فلسفهٔ ماتریالیستی و زیبایی شناسی و تکنیک کاهنده شان رهایی می یابد. بعد از این آشتی، مِرِدیت [رمان نویس و شاعر انگلیسی] می تواند بگوید «بین رئالیسم و ایدئالیسم هیچ ستیز ذاتی در کار نیست». ۲۸ اما نتیجهٔ منفی آن محروم شدنش از هر معنای ممکن است. برک [سیاستمدار و خطیب انگلیسی] می گفت آزادی را باید محدود کرد تا بتوان صاحب شد. این گفته در مورد معنایی هم که به تصاحب لغت درمی آید صدق می کند. باقی می ماند این مسأله که آیا واژهٔ رئالیسم می تواند از آزادیش استفاده کند؟ آیا می تواند این عناصر جدید را متبلور سازد و معنی خود را در مصرف تازه ای محدود کند؟

38 - cit. R. G. Davis, "The Sense of the Real in English Fiction", Comparative Literature, III, (1951), p. 215.

# فصل چهارم

## ماحصل

١

کاوش در رئالیسم، چنان که هری لِوین نیز اذعان میکند، در نهایت مشمول مسألهٔ بزرگترِ نسبت زندگی با هنر میگردد (GH, 3). ولی نباید یکباره از تفکیک بحث \_ یعنی محدود کردن آن در لنگرگاه مفاهیم مهارپذیر و مانع شدن از رها شدنش (مثل یک رمان یاغی، به قول فیلدینگ) در «بیکرانِ بیابانها و دریاها» \_ قطع امید کرد. بحث را می توان محدود به مسألهٔ اساسی بازنمایی و مسائل مربوط به نسبت این بازنمایی با موضوع آن کرد.

دیدیم که رئالیست خام می پندارد جهان را می توان در قالب کلمات، یا با واسطهٔ دیگری، بازنمایی (تصویر) کرد و نیز اینکه او می تواند با اعلام این بازنمایی بدان دست یازد و خود را با سادگی و صداقت وقف آن کند. با همین اطمینان ساده، زولا می تواند ادعا کند: «شخصیت اول رمان ناتورالیستی... بازآفرینی دقیق زندگی است» (RN, 22). اما به آسانی می توان نشان داد که «بازنمایی» نه تنها از نظر فنی بلکه حتی از لحاظ فلسفی غیرممکن است و در بهترین حالت، یک مَجاز بی دقت (مثل بیان) و در بدترین حالت، مایهٔ پردردسر تفکری مغشوش از کار درمی آید.

آینه همیشه بهترین تصویر را برای نظریهٔ بازنمایی فراهم آورده است؛ استندال رمان را مثل آینهای می دانست که در شاهراهی سفر میکند. ولی محدودیتهای این تصویر را ادموندگاس در مقالهای به نام «حدود رئالیسم در قصه» (۱۸۹۰) ناخواسته افشا می کند و از «بی تناسبی ذاتی سطح تخت و کوچک کتاب با قوس وسیع زندگیی که قصد منعکس کردن آن را دارد» سخن می گوید (DMLR, 390). سطح کتاب، کوچک یا بزرگ، را نمی توان با آینه مقایسه کرد؛ این نه «بی تناسبی» میان زندگی و کتاب، بلکه بین گونه های مختلف هستی است که نسبت به آن، تصویر انعکاسی ساده بی گمان ناکافی است.

محدودیت تصویر «آینه» در هنرهای بصری از همه جا آشکارتر است؛ و شورش نقاشان علیه کار بیهوده و بیپایان بازنمایی که هربرت رید آن را به خوبی در تاریخ مختصر نقاشی معاصر (۱۹۵۹) شرح داده است برخی از خردکننده ترین استدلالها را علیه آن فراهم آورد. رید عامل وحدت بخش نقاشی معاصر را «چنان که کله میگوید، قصدِ نه منعکس کردن مشهودات بلکه مشهود ساختن» میداند. او رسالهٔ کاندینسکی در باب معنویت در هنرا (۱۹۱۲) را «نخستین توجیهگر مشروط هنر غیرعینی» میشمارد: مقایسه هایی که کاندینسکی با موسیقی انجام می دهد به منظور تأکید بر عنصر شکل در برابر محتوا در هنر است شکل گرفته، با کار مکرر و تقریباً وسواسی. من این را میگویم شموزیسیون و در آن، عقل و آگاهی و نیت نقش مهمی بر عهده دارند.» کمپوزیسیون و در آن، عقل و آگاهی و نیت نقش مهمی بر عهده دارند.» کمپوزیسیون و در آن، عقل و آگاهی و نیت نقش مهمی بر عهده دارند.» کمپوزیسیون و در آن، عقل و آگاهی و نیت نقش مهمی بر عهده دارند.» کمپوزیسیون به سادگی و به طور مؤثری به دفاع از آزادی هنرمند از قید تقلید درخت به سادگی و به طور مؤثری به دفاع از آزادی هنرمند از قید تقلید مطحی پرداخت:

هیچ کس توقع ندارد که نوک درختی درست شبیه ریشهاش

<sup>1 -</sup> Herbert Read, A Concise History of Modern Painting, p. 8. ۲ - منظور از هنر (art) در جایی که سخن از نقاشان نامداری مانند کله و کاندینسکی است، بالاخص هنر نقاشی است.

باشد. بالا و پایین نمی توانند تصویر دقیق یکدیگر باشند. روشن است که کارکردهای متفاوت در اجزای مختلف باید تمایزهای حیاتی پدید آورد. ولی گاه این فاصله گیری از طبیعت، که اقتضای هنر است، از هنرمند دریغ می شود. او را حتی متهم به بی کفایتی و تحریف عمدی کرده اند بر

پیشتر دیدیم که موندریان هم به این نتیجه رسید که نقاش «باید کاملاً از طبیعت رویگردان شود». او سپس می پر سد «وقتی هر رشتهٔ دیگری طبیعت را پشت سرگذاشته است، چرا هنر باید همچنان دنباله رو طبیعت باشد؟»  $^{0}$ نظریه پر دازان جدید بسیاری نظریهٔ بازنمایی را در ادبیات نیز ورشکسته دانستهاند. آر. جی. کالینگوود آن را در فصل «هنر و بازنمایی» کتابش اصول هنر (لندن، ۱۹۳۸) از این موضع مطرح میکند که «امروز تنها نظر قابل تحمل این است که هیچ هنری بازنمودی نیست». ۴ اُرتگا ای گاست این تصور را مسخره می داند که «مؤلف کاری نمی تواند بکند جز نسخه بر داری از واقعیت. چنین استدلال عو امانه ای اساس چیزی است که امروزه به آن می گویند رئالیسم». ٧ سوزان لَنگِر [فیلسوف امریکایی] واژهٔ «تبدیل» را به «تقلید» ترجیح می دهد: این «عبارت است از ارائهٔ یک ظاهر دلخواه، بدون بازنمایی صرف آن، با تولید یک تأثر حسی معادل در عوض تأثری با شباهت ظاهری، برحسب مادهٔ محدود مشروعی که ناتوان از نسخه برداری خام از ویژگی دلخواه در اصل است.»  $^{\Lambda}$  وینیفرد نوواتنی نیز یس از اظهار نظر مشابهی ـ «طبیعت زبان طوری است که چیزی مثل ترجمهٔ خنثای شیء به لفظ را غیرممکن میکند» ـ رئالیسم را وابسته به این فکر اشتباه می خواند.<sup>۹</sup>

<sup>4 -</sup> Read, p. 183.

<sup>5 -</sup> Elgar, Mondrian, pp. 110-11.

<sup>6 -</sup> R. G. Collingwood, The Principles of Art, p. 43.

<sup>7 -</sup> Ortega y Gasset, The Dehumanization of Art, p. 102.

<sup>8 -</sup> Susanne Langer, Problems of Art, London, 1957, p. 98.

<sup>9 -</sup> Winifred Nowottny, The Language Poets Use, London, 1962, p. 45.

دور نیست که تعبیر سطحی بازنمایی دارای هدف کاذب جایگزینی گردد: بازنمایی به اندازهای کامل باشد که با «واقعیت» اشتباه شود. آرتور مکداول بی ارزشی این طرح «چشم فریب» ' و آشفتگی سرگیجه آور مقولاتش را یادآوری میکند: «نقاشی سه بعد نما ۱۰ زندگی است در جای نادرست؛ و به سختی می توان به آن گفت هنر. عادتاً به آن رئالیسم مى گويند و نمودار يک بدفهمي يا افراط رئاليستي است. الاههٔ انتقامي است در انتظار رئالیسمی که شرایط هنر را از یاد برده است.» ۱۱ بحث کاذبی دربارهٔ ارزش نسبی بازنمایی و بازنموده در میگیرد، بحثی در این مورد که کدام یک «واقعیتر»ند. سرچشمهٔ آن بی گمان افلاطون است که در جمهورش برای واقعیتها سلسله مراتبی قائل شده است: نخست، واقعیت ماهوٰی مُثُل؛ سپس واقعیت مصنوع مخلوقات؛ و آخر از همه، واقعیت تقلیدی هنر. ولی افلاطون مابعدالطبیعهای داشت که تشخیص او را توجیه می کرد، حال آنکه مسألهای که ما امروزه با آن مواجهیم بیشتر نتیجهٔ سها انگاری محض است. به عنوان مثال می بینیم که چرنیشفسکی ماتریالیست می گوید: «پس هدف هنر این است. هنر واقعیت را بهتر نمی کند، واقعیت را زیبا نمی کند، آن را بازآفرینی می کند و جایگزینش می شود» (DMLR, 64). زنجیره راحت تشکیل می شود: از «بازآفرینی دقیق زندگی» تشخیص دادن هنر تا، مثل اینجا، جانشین آن دانستن هنر و عاقبت رقیب آن پنداشتناش. انگار که زندگی و هنر را باید دو شق در نظر گرفت که با هم درگیر نوعی مسابقهٔ طنابکشی هستی شناسانهاند.

این فکر عجیب در بحث پیچیده تری ادامه می یابد. آندره مالرو در صداهای سکوت (۱۹۵۱) می نویسد: «هنرمندان بزرگ مقلدان دنیا نیستند، رقیبان دنیا هستند.» ۱۲ و آندره ژبد شخصیت رمان نویساش اِدوار

۱۰ – هر دو ترجمهٔ trompe l'oeil است که نام تکنیکی است برای واقع نمایی تصویر با استفاده از روشهایی مانند پرسپکتیو و سایه روشن یا کار زیاد بر روی جزیبات.

<sup>11 -</sup> Arthur Mcdowall, Realism, p. 40.

<sup>12 -</sup> André Malraux, Les Voix du Silence, p. 451.

در رمان سکه سازان را وامی دارد که مضمون اصلی رمان خودش را در این جمله خلاصه کند: «بدون شک رقابت دنیای واقعی با تصویر آن است که ما به دنبالش هستیم.» ۱۳ اریش هِلِر مقالهٔ «فریب رئالیستی» را چنین به پایان می برد: «اقتصاد دنیا نمی تواند تا ابد هزینهٔ زندگی گران این همه خالقی را که با خود خلقت رقابت می کنند تأمین کند» (DMLR, 598). همین فکر رقابت است که بیجا به کار می رود. اُرتگا ترجیح می دهد آن را همکاری ببیند: هنر مند «با افزودن به واقعیت، دنیا را بزرگ می کند». نه به این معنی که آنچه را از قبل موجود است تکثیر می کند ـ کِنِت گراهام می گوید به نظر بسیاری از منتقدان قرن نوزدهم «واقعگرایی در شخصیت پردازی، تقریباً بدون اغراق، منجر به افزایش جمعیت کشور می شد» (ECN, 23) ـ بل به این معنی که «با دستمایهاش» سبب ایجاد فرایندی جدلی (دیالکتیکی) می گردد که در آن، ذهن به نقد واقعیت می پردازد و واقعیت بالقوه را به فعل در می آورد.

معمولاً نویسندگان سمبولیست بودهاند که متهم به تحقیر زندگی و واداشتن هنر به رقابت با آن شدهاند. دشوار نیست به دست آوردن مدرک برای این اتهام، از نویسندگانی مانند گوتیه ـ که به گواهی پیشگفتار مانند گوتیه ـ که به گواهی پیشگفتار مادموازل دو موپن (۱۸۳۵) همه او را بنیانگذار مکتب هنر برای هنر می دانند ـ و هویسمانس در سیر قهقراییش و ویلیه ـ دو ـ لیل ـ آدان که شخصیت رمانش آکسل (که چکیدهٔ گوشه گیران زیباشناس پو است) با حواله کردن امر زندگی به اقامتگاه مستخدمان، بهترین نمونه را فراهم می آورد. ولی این مدرک چندان که به نظر می رسد قاطع نیست. مهم در نظریهٔ سمبولیستی نه ارزشگذاری نسبی زندگی و هنر (که جزو ساختار بلاغی آن است) بلکه ادعای معقول جدایی این مقولات از یکدیگر بست؛ بیس وقتی گوتیه می نویسد «نه، احمقها... با کتاب نمی توانید سوپ درست کنید؛ رمان یک جفت چکمهٔ یکپارچه نیست؛ غزل سرنگ نیست؛ نمایشنامه راه آهن نیست» منظورش بیش از آنکه دست کم گرفتن مزایای

تکنولوژی معاصر باشد یادآوری این نکته به خواننده است که علم و هنر پاسخگوی نیازهای متفاوتی هستند. و حتی وقتی گوتیه با لحن تحریککننده تری ادامه می دهد که «من با فروتنی اعتراف می کنم که ترجیح می دهم کفشم بی وصله بماند تا اینکه قافیهٔ اشعارم سرسری از کار دربیاید؛ من بدون چکمه می توانم سر کنم، ولی بدون شعر نه "در حقیقت دارد فکر تقابل کفش و شعر را مسخره می کند و بیهودگی مقایسهٔ مادیات با معنویات را افشا می کند.

نویسندهای که پیامدهای آگاهی را میپذیرد، میداند که باید از تنگِ دل زندگی دور شود تا اصلاً هنری به وجود آید، بیانیهای که سرش به تنش بیارزد. فلوبر به مادرش می نویسد «آدم از آمیختن با زندگی آسیب می بیند» ۱۵ و جیمز می گوید «در هنر... انسان از افکار پریشان می ترسد» (AN, 27). ويويَن شخصيت مخلوق وايلد در فساد دروغگويي مي گويد زندگی از نظر او چیزی نیست مگر «حلّالی که هنر را تجزیه می کند، دشمنی که خانهاش را با خاک یکسان می کند». نویسنده در همهٔ این موارد خود را در معرض این اتهام قرار می دهد که دارد زندگی را محکوم میکند. ولی در واقع چیزی که محکوم می شود هنر آلوده است، هنر محروم از امتیازاتش، هنر زبانبسته به حکم رئالیسم «عقل سلیمی» و تحصلی و حق به جانب. پس دشنام بیمورد است؛ زندگی ابداً تحقیر نمی شود. در واقع مثل روز روشن است که هرگونه ادعای ارزش هنر در نهایت باید ریشه در ارزش زندگی داشته باشد که واژهٔ جامعتر است. این تقابل صوری (چنان که گفتم) تمهیدی بلاغی است برای دفاع از هنر ـ به سود زندگی ـ در برابر تهدیدهای نامعقول خود زندگی، که بی صبرانه انتظار تخمهای طلایی آن را میکشد.

اتفاقاً خودِ رئالیست است که سنگ «زندگی» را به سینه میزند اما در واقع تحقیرش میکند. زندگی را با ادعای اینکه قابل بازآفرینی است

<sup>14 -</sup> Gautier, Mademoiselle de Maupin, Garnier-Flammarion ed., pp. 42, 44.

<sup>15 -</sup> Flaubert, Correspondance, II, p. 269.

تحقیر میکند؛ هنر را با ادعای اینکه عین بازآفرینی است تحقیر میکند؛ و هر دو را با قرار دادنشان در ارتباط نادرستی با یکدیگر. استیونز مینویسد: «اغلب بازآفرینی کنندگان امروزی زندگی، حتی دوربین، در حقیقت آن را محکوم میکنند. از این جهت است که میگوییم: واقعگرایی یعنی تحریف واقعیت» (OP, 176, 166).

### 4

پس گویا معقولترین موضع آن است که جدایی مقولههای هنر و زندگی را از یکدیگر می پذیرد و نسبت آنها با هم ـو نوع «رئالیسم» قابل حصول از این نسبت \_ را با اطلاع آگاهانه و سنجیدهای از ممکنها و ناممکنهای مربوط توضیح می دهد. ا. ا. مِندیلُو در کتابش زمان و رمان توضیح می دهد که چگونه ادبیات «نخست می کوشد واقعیت را تا حد امکان دقیق و کامل منعکس کند و سیس، چون ناامید می شود، می کوشد احساس واقعیت جدیدی از آن خویش را القا کند». ۱۶ هنرمند ناچار است در قلمروی که این ناامیدی پدید آورده زندگی کند؛ مثل فرشتهای هبوط کرده عدم امکان بازگشت به بهشت را بیذیرد و بکوشد که دوباره با وجدان و اطاعت صِرف زندگی کند. سلطنت در دوزخ بهتر از خدمت در بهشت است؛ او به آگاهی دست یافته و باید تاوانها و امتیازهای وضع تازهٔ خود را بپذیرد. هنر ثمرهٔ آلودگی وضعیت انسان \_یا بلکه آلودگی نهاد هبوط کردهٔ وی \_است که سبب می گردد معصومیت اولیهاش را خودشناسی از میان بردارد و آسایشاش فدای آرزوها و ناخرسندیهای آگاهی درونیش گودد. «عمل خودآگاهی برای ما سرچشمه و مایهٔ همهٔ شناخت ممکن ماست.»۱۷ پس نامعقول است از هنرمند بخواهیم که به گونهای ناآگاه شود و به حالت معصومیت تنها بازگردد؛ ولی بیگمان اهداف رئالیسم خام را می توان

<sup>16 -</sup> A. A. Mendilow, Time and the Novel, p. 39.

<sup>17 -</sup> Coleridge, Biographia Literaria, ch. 12, thesis x.

بدین سان تعبیر کرد. والتر آنگ در مقالهٔ کوتاه درخشانی توضیح می دهد که مَجاز چگونه این دلتنگی فکری برای دورهٔ پیش ثنوی آگآهی را به نوعے ارضا می کند. ۱۸ اما رئالیستهای خشکه مقدس ـ و رمان نویسهای عضو نهضت «رمان نو» ـ همچنان که پشت به روشنایی ذهن در نقب لجاجت خود پیش می روند، مَجاز را یک ترفندمی نامند و مردود می شمارند. پس در حالی که رئالیسم وجدانی همهٔ نیروی خود را از سادگیش می گرفت، رئالیسم در مرحلهٔ آگاهانهاش متکی به اطلاع از پیچیدگی خویش است. والاس استیونزیک سخن زیبای دیگر در میان کلمات قصار خود دارد: «باور غاین باور کردن قصهای است که می دانید قصه است و جز قصه نیست. حقیقت عالی آن است که می دانید قصه است و با این حال مشتاقانه آن را باور میکنید» (OP, 163). همانطور که کُلریج در فرمول «تعلیق مشتاقانهٔ ناباوری» مطرح میکند، تفاوت در همین باور مشتاقانه است: تفاوت یک باور ساده، که ترغیب به چشمیوشی از همهٔ مسائل شده است، با یک «باور غایی» که سنجیده از میان همهٔ آنها گذشته و با همهٔ آنها آشنا شده است؛ تفاوت یک حقیقت خام که آسان به دست می آید و در هر شعاری می توان به کارش برد، با یک «حقیقت عالی» که نتیجهٔ همکاری آگاهانهٔ نویسنده و خواننده است.

اگر نویسنده از آگاهی خواننده از شرایط کارش استقبال میکند مانند استرن در رمان تریسترام شندی که خواننده را تقریباً حتی در خود عمل نگارش نیز درگیر میکند، مثلاً برای بالا بردن «عمو تُوبی» از پلهها از خواننده کمک می خواهد \_ فقط در نتیجهٔ اِعمال بی وقفهٔ آگاهی خود در آن است. چیزی تصادفی رخ نمی دهد؛ هیچ کتابی خود به خود نوشته نمی شود. شانفلوری می گفت داستانهای زیادی نوشته است بدون اینکه بداند چه می کرده است. ۱۹ او کجا و جیمز کجا، که به گفتهٔ خودش در

<sup>18 -</sup> Walter Ong, "Metaphor and The Twinned Vision" *The Barbarian within*, New York, 1962, pp. 41-8.

<sup>19 -</sup> Champfleury, Le Realisme, p. 6.

هنگام نوشتن رمانهایش دربارهٔ «حقیرترین مسائل» و «حتی اختلاف جزیی یک لحن یا جای یک ویرگول» فکر می کرد (AN, 345). رئالیست خام، که چراغ راهنمای او وجدان اوست، می کوشد روند عملی آفرینش را تا حد امکان نادیده بگیرد؛ انگار که حتی از فکر نشستن پشت میز و مشغول شدن به نوشتن بیزار است. اما رئالیستِ مطّلع می داند که تنها چراغ راهنمای او ذهن اوست و به این علت، خود روند اهمیت زیادی پیدا می کند \_ حتی چنان که گاه به نظر جیمز می رسید، زیادتر از نتیجهٔ غایی:

هم داستان قهرمانمان را داریم و هم ـ به لطف ارتباط نزدیک چیزها ـ داستان خود داستانمان را. شرمندهام که باید اعتراف کنم اما قصه گو قصه گوست؛ گاهی آن مخمصهٔ دومی به نظر من واقعاً عینیتر می رسد (AN, 313).

پس بی احترامی نیست که جیمز از «بازی هنر» سخن می گوید و از «کِیف» تألیف دم می زند، ولو لیویز این حرفها را نشانهٔ «علاقهٔ بیش از اندازهٔ جیمز به تکنیک» ۲۰ قلمداد کند. این گونه توجه جیمز به «عشق مزمن کار» (AN, (AN)» می شود. باز موضوع (287 منجر به آن «باور غایی» و «حقیقت عالی» می شود. باز موضوع ملاحظهٔ معقول امکانات هنر در کنار امکانات زندگی در میان است. «واقعاً، عموماً، نسبتها در جایی متوقف نمی شوند و مسألهٔ ظریف هنرمند، تا ابد، جز این نیست که با هندسهٔ خاص خودش دایرهای بکشد که در آن به نظر برسد آنها با طیب خاطر به همین صورت ادامه می دهند» که در آن به نظر برسد آنها با طیب خاطر به همین صورت ادامه می دهند» دیگری برای باوری است که می توان آن را «نه ناشی از زودباوری کودکانه و بی اندازه بلکه ناشی از زودباوری آگاهانه و سنجیده» (AN, 171) به شمار آورد؛ باوری که پی می برد و مشتاقانه می پذیرد که واقعیتِ مرْضی یک قصه است: واقعیتی ساخته و پرداخته، نه واقعیتی که در بازنمایی

<sup>20 -</sup> F. R. Leavis, *The Great Tradition*, Peregrine ed., Harmondsworth, 1962, p. 188.

تحریف شده باشد. رابرت اسکولز میگوید ما نیاز داریم که «تصنع واقعیت و واقعیت مصنوع»۲۱ را بپذیریم.

### ٣

اگرچه می دانیم که این پیچیدگی تأثیر چندانی در استعمال عمومی نداشته و هنوز مراد عموم از رئالیسم ارائهٔ دقیق تجربهٔ عادی است \_ نباید نادیده بگیریم که در جبههٔ نظری، در دفتر و دستک نقادی، معنی رئالیسم تا دستیابی به واقعیت و ایجاد باور، به هر طریق ممکن، تعمیم پیدا کرده است.

گرایش به رفع محدودیت انتساب رئالیسم، چنان که دیدیم، در قرن نوزدهم نیز وجود داشته است؛ ولی نظریه پردازان جدیدتر آن را تنها راه ممکن می دانند. هری لوین با «وسعت نظر» ادعا می کند که «همهٔ نویسندگان بزرگ را تا وقتی که به نقد کاوشگرانه و موشکافانهٔ زندگیی که می شناسند متعهدند، می توان رئالیست به شمار آورد» (GH, 83). آرتور می شود و همهٔ «قید و شرط»های رئالیسم مکداول به درک نسبی نودیکتر می شود و همهٔ «قید و شرط»های رئالیسم را دور می ریزد و می گوید: ناتورالیسم اصرار می ورزد که هنر «باید مطابق الگوی خاصی بریده شود، در حالی که رئالیسم برای همهٔ جلوههای الگوی خاصی بریده شود، در حالی که رئالیسم می شود نه چیزی ممکن آن آمادگی دارد، یا باید داشته باشد.» رئالیسم می شود نه چیزی بیشتر و نه چیزی کمتر از «ملاک ارزش هنری» ۲۲. ولی شاید قطعیترین بیشتر و نه چیزی کمتر از «ملاک ارزش هنری» ۲۲. ولی شاید قطعیترین تشانهٔ نیاز به اتخاذ موضعی نسبی را اریش آورباخ در این اثر ارزشمند دربارهٔ «بازنمایی (تصویر) واقعیت در ادبیات غرب» اعلام برتری تکنیکهای رئالیستی در بازنمایی بود که به طور پراکنده در ادبیات قدیمتر ابراز وجود رئالیستی در بازنمایی بود که به طور پراکنده در ادبیات قدیمتر ابراز وجود کر ده بودند اما بیان کامل خود را در فرانسهٔ قرن نوزدهم به دست آوردند.

<sup>21 -</sup> Robert Scholes, The Fabulators, p. 20.

<sup>22 -</sup> Arthur McDowall, Realism, pp. 24, 50.

«تا موقعی که رئالیسم جدی دوران معاصر نتواند انسان را مگر در بستر واقعیتِ تام و تمام، سیاسی و اجتماعی و اقتصادی، که مشخص و در حال تكامل دايم است بازنمايي كند... بنيانگذارش استَندال است.» ٢٣ اما با همین دامنهٔ گستردهٔ کار \_ با همین «وسعت نظر» \_ آورباخ نارسایی این تعریف را برملا می کند. نخستین چیزی که دعوی او را به لرزه درمی آورد «تناقض حیرتانگیز رئالیسم منتسب به دانته» است، «رئالیسمی تصویر شده بر روی ابدیتی بی تغییر» که «با آنچه در زمین پیدا می شود و رخ می دهد فرق می کند، ولی آشکارا با آن نسبتی ضروری و کاملاً معین دارد». ۲۴ پذیرفتن شرایط مختلف برای این نسبت باعث ترک خوردن قالب او می شود. مشکلات در شکسپیر بروز می کند: «او واقعیت را در بر می گیرد اما... به شیوهای معمولاً مشخص ولی نه همیشه رئالیستی، به فراسوی آن میرود»؛ «کثرت لایههای اسلوبی تراژدیهای شکسپیر از چارچوب رئالیسم حقیقی فراتر می رود.» ۲۵ انسان وسوسه می شود که بگوید وای به حال «رئالیسم حقیقی» که باید بر حسب چیزی که نمی تواند در بر بگیرد تعریف شود. مهمتر اینکه ویرجینیا وولف نیز نامفهوم از کار درمی آید: فانوس دریایی «به قلمروی در ورای واقعیت میرسد»؛ در این رمان «تلاشهایی میبینیم برای نفوذ در واقعیتی اصیلتر و عمیقتر، حتی واقعیتی واقعیتر.» ۲۶ آورباخ با به کار بردن عبارتهایی مثل «در ورای واقعیت» یا «واقعیتی واقعیتر» مشکلی برای خود درست میکند که من در فصل اول به آن اشاره کردم: مسلم فرض کردن واقعیتی به منظور آنکه یک بازنمایی (تصویر) رئالیستی با آن همسازی پیداکند. تنها راه اجتناب از این مشکل آن است که از خود مفهوم همسازی اجتناب کنیم و همبستگی و واقعیتِ خودِ کار را معیار حقیقی رئالیسم در نظر بگیریم. از قضا آورباخ

<sup>23 -</sup> Erich Auerbach, Mimesis, trans, 1953, p. 408.

<sup>24 -</sup> Ibid., pp. 166, 169, 167.

<sup>25 -</sup> Ibid., pp. 288, 290.

<sup>26 -</sup> Ibid., pp. 469, 477.

در مورد هومر همین کار را کرده است: «اتهام مکرر دروغگویی هومر از تأثیرگذاری او نمی کاهد. او نیاز ندارد که داستانش را به واقعیت تاریخی متکی کند. واقعیت او خود به اندازهٔ کافی نیرومند هست. ما را به دام می اندازد، تارش را دور ما می تند و همین برای او کفایت می کند. این دنیای «واقعی» که ما را به دام می اندازد قائم به ذات است و چیزی جز خودش را در بر نمی گیرد...» ۲۷

بیگمان این باعث جدا شدن لغت از متن تاریخیش می شود حتی آن را تبدیل به واژهٔ تازهای می کند ولی این تنها راه نجات آن از وضعیت مبهم آن و یافتن نوعی مصرف عمومی برای آن است. ما می توانیم همچنان از ادعاهای تاریخی رئالیسم، از دورهٔ «محدودیت حق استخدام» آن، آگاه بمانیم؛ در واقع لازم است که بمانیم. به عنوان مثال، مقالهٔ رنه ولک دربارهٔ مفهوم رئالیسم دارای دیدگاهی تاریخی است و از این رو، او رئالیسم را یک روش می داند: «یک روش، یک جریان بزرگ که محدودیتها و نقصها و قراردادهای خود را دارد.» اما نمی تواند از یک نتیجه گیری مهم شانه خالی کند: «با همهٔ ادعای نفوذ مستقیم در زندگی و واقعیت، رئالیسم در عمل دارای قراردادها و تمهیدات و استثناهای ثابت خویش است... نظریهٔ رئالیسم مآلاً زیبایی شناسی خوبی نیست زیرا هنر خویش است... نظریهٔ رئالیسم مآلاً زیبایی شناسی خوبی نیست زیرا هنر کلاً عبارت است از "ساختن" و خود عالمی از وهم و شکلهای نمادین است... \*

معمایی بر جای می ماند. نظریهٔ رئالیسم بی اعتبار شده است، چنان که رابرت اسکولز از کسانی یاد می کند که مثل «جوجه های بی سرِ بی خبر از ساطور سرزنی» به شیوهٔ سنتی رئالیستی ـ ناتورالیستی «همچنان دیوانه وار می نویسند». ۲۹ خود لغت با ابتکار نظریِ جدیدی که آن را «ملاک ارزش هنری» می داند، به طرق مختلف از نو تعریف شده است.

<sup>27 -</sup> Ibid, p. 11.

<sup>28 -</sup> René Wellek, Concepts of Criticism, pp. 254-5.

<sup>29 -</sup> The Fabulators, p. 21.

اما هنوز همان تعریف قدیم است که بی اعتنا به فروپاشی زیرساخت نظری بر استعمال عمومی لغت (در پشت جلد رمانها، در مجلات هفتگی) حاکم است. شاید این اصلاً معما نباشد و فقط حاکی از وجود فاصلهٔ ناگزیری باشد بین نهایت آنچه می دانیم و می بنداریم و آنچه مقبول عموم است. رئالیسم نخستین واژهای نیست که با بهترین معنا بدترین نتیجه را به بار آورده است.

## سخني دربارهٔ

## رئاليسم سوسياليستي

برای تفهیم بهتر مطلب، کوشیدهام این مطالعهٔ مختصر را تدریجاً جلو ببرم، به این صورت که بحث را با یک معنی محدود و سادهٔ رئالیسم آغاز كردهام و با يك معنى جامع و پيچيدهٔ آن پايان دادهام. با اين كار شايد موجب تحریف نیز شده باشم، چون تاریخ اندیشه هرگز چنین مرتب نبوده است. به عنوان مثال، شک نیست که در حال حاضر دوباره نوعی مصالحهٔ خاشعانه با واقعیت تبلیغ می شود که من آن را ساده لوحانه میدانم، مصالحهای که احتمالاً تحت تأثیر پدیدارگرایی مصمم به مقابله با چیزی است که آخاب حسن آن را «باعث ازخودبیگانگی ذهن، جنون دکارتی غرب» خوانده است. در شعر می توان از کار ویلیام کارلوس ویلیامز یاد کرد که شعارش «مجردات نه، مشخصات آری» است، یا از گری اسنایدر و اشعار مبتنی بر ثبت انفعالیش؛ و در رمان از «رمان نو» آلن رُبگرییه که مَجاز را قدغن میکند و یک بار دیگر پرچم مبارزه با تخیل را برمی افرازد. در همین راستا در زمینهٔ نقد، کتابهایی داریم مانند شاعران واقعیت (۱۹۶۶) از ج. هیلیس میلر که ادعا میکند «ذهن نباید در برابر واقعیت عرض اندام کند» آو حاشیهٔ تصویر (سیاتل، ۱۹۶۸) اثر سی.ک. ودِرهِد که در برابر تبدیل کردنهای گستاخانهٔ نمادگرایان از ظاهرپرستی جدید ویلیام کارلوس ویلیامز و ماریان مور دفاع میکند و دنیای عادی (لندن، ۱۹۶۸) نوشتهٔ دنیس داناهیو که پیشنهاد میکند «وفور درخور واقعیت» در ادبیات احیا شود. خوانندهٔ علاقهمند می تواند هر نقصی در

<sup>1 -</sup> Ihab Hassan, Comparative Literature Studies, I. (1964), p. 268.

<sup>2 -</sup> J. Hillis Miller, Poets of Reality, p. 7.

بحث مرا با مراجعه به این کتب رفع کند، زیرا همهٔ آنها خالق یا مشوق وضعیتی هستند که در آن (به قول د. ج. اِنرایت در شعر «پیرمرد به هوش می آید») «هنر به دنیا رحلت می کند».

مهمتر از آن من نمی توانستم یک تحول جدید و مهم را به راحتی در بحث اصليم بگنجانم. منظورم رئاليسم سوسياليستي، رئاليسم سنت ماركسيستى است. اگر ناتوراليسم حالت منجمد رئاليسم بود، رئاليسم سوسیالیستی (جامعه گرایانه) مرحلهٔ انجماد گرایشی است که، با عطف به گذشته، «رئالیسم انتقادی» برخی رماننویسان قرن نوزدهم، به ویژه تولستوی، نام گرفته است. مراد از «رئالیسم انتقادی» (اصطلاحی که آن نیز از فلسفه به عاریت گرفته شده) تعبیری از واقعیت معاصر است که مانند واقعيت فلوبر بي اعتنا و خنثي نيست بلكه اشباع از باوري اخلاقي است) ارنست سیمونز صریحاً تولستوی را «وجدان روسیه» و «وجدان دنیا» و «وجدان بشر» توصیف کرده است و مبلغان این رئالیسم زاهدانهٔ تازه به همان صورت از تولستوی استفاده کر دهاند که رئالیستهای نخستین برای اعتبار بخشیدن به آرای خود از بالزاک و استندال استفاده می کردند. اعتبار لازم به سهولت از سند دیرهنگامی از تولستوی به نام هنر چیست؟ که وی آن را کاملاً آگاهانه به نگارش درآورده کسب می شود. در این اثر، تولستوی عمدهٔ هنر مقبول (از جمله شکسییر و بتهوون) را منحط مي خواندو بر هنر ساده احساسات ساده اصرار مي ورزدكه بايد جايگزين آن شود و موجب اخوت ابنای بشر گردد. تأکید تولستوی (کمابیش مانند جورج اليوت) بر اخلاق و مذهب است، ولي رئاليسم سوسياليستي كاملاً سیاسی است. گئورگ لوکاچ در کتاب معنی رئالیسم معاصر (۱۹۵۷) توضیح می دهد که رئالیسم سوسیالیستی مبتنی بر تمایز اکیدی میان تحریفکنندگی ذهنیت و تصحیحکنندگی دیالکتیک ذهنی ـ عینی است: پس به یک تفاوت مهم میرسیم: نویسندهٔ مدرنیست آنچه

<sup>3 -</sup> Ernest J. Simmons, Leo Tolstoy, Boston, 1946; cit. Wimsatt and Brooks, Literary Criticism, p. 462.

راکه قطعاً تجربهای ذهنی است با واقعیت به معنی اخص آن یکی می انگارد و از این رو تصویر محرَّفی از واقعیت در كل فراهم مي آورد (نمونهٔ غايي آن ويرجينيا وولف است). رئالیست، با فاصله گیری انتقادی خود، آنچه را که تجربهٔ مخصوصاً مدرن پرمعنایی است در متن وسیعتری جای می دهد و فقط مقدار تأکیدی را که به عنوان جزئی از یک كل عينى بزرگتر شايسته آن است بدان مى بخشد.

اینجا فقط از ویرجینا وولف نام برده شده، ولی نمونهٔ بارز «ترقیق واقعیت»، در بحث لوکاچ دربارهٔ نویسندگی مدرن، جویس و به ویژه کافکاست. ۴ در برابر جهان بینی «ایستا و احساساتی» اینان، او جهان بینی «پویا و تکاملی» توماس مان را مطرح میکند. ۵

تا وقتي كه رئاليسم سوسياليستي تركيب اصيلي از عيني و ذهني فراهم می آورد، پاسخگوی آرمانها (ایدئالها)ی مطرح شده در فصل سوم است. حتى مى توان شباهت نامحتملى پيدا كرد ميان آن \_ ولو براى سوسيال رئاليستها برخورنده باشد ـ و سوررئاليسم كه اعتقاد به «آشتي آينده اين دو حالت ظاهراً ناهمساز، یعنی رؤیا و واقعیت، در نوعی واقعیت مطلق» ۶ دارد. ولى اين تركيب، در رئاليسم سوسياليستى، موهوم يا دستكم تصنعي است زیرا «واقعیت مطلق»ی که در روند دیالکتیک کشف می شود محتوم است، چرا که باید واقعیتی سوسیالیستی باشد و با یک آرمان سیاسی بخواند. لوكاچ مىنويسد «فقدان معنا هنر را به توصيف ناتوراليستى تنزل می دهد» ۷؛ و معنایی که به توصیف ویژگی می بخشد باید تجسم یک جامعهٔ سوسیالیستی باشد. ژدانوف در سال ۱۹۳۴ در نخستین «مجمع سراسری نویسندگان شوروی» اعلام کرد که نویسنده باید زندگی را «نه

<sup>4 -</sup> Georg Lukács, The Meaning of Contemporary Realism, trans. 1962, p. 25.

<sup>5 -</sup> Ibid., p. 19.

<sup>6 -</sup> Breton, Manifestes du Surréalisme, p. 27.

<sup>7 -</sup> op. cit. p. 36.

صرفاً به عنوان واقعیت عینی، بلکه... در تحول انقلابیش» ترسیم کند. پیش از آن ماکسیم گورکی اعتراف کرده بود «رمانتیسم انقلابی» نام محتمل دیگری برای رثالیسم سوسیالیستی است که «هدفش نه تنها ترسيم نقادانه گذشته بلكه بيشتر پيشبرد كار تحكيم دستاوردهاى انقلاب در حال حاضر و ایجاد تصور روشنتری از اهداف شکوهمند آیندهٔ سوسياليستى است» (DMLR, 487). بنابراين از نظر لوكاچ «درك زیبایی شناسانهٔ صحیح واقعیت اجتماعی و تاریخی پیش شرط رثالیسم است» اگرچه مآلاً این پیششرط ضرورت خود را از دست خواهد داد زیرا «جامعه سرانجام وضعی پیدا خواهد کرد که فقط رئالیسم سوسياليستي قادر به توصيف شايسته آن خواهد بود».^ رئاليسم سوسیالیستی «در تعریف» حقیقت دارد ۹. پس باز گرفتار دور باطل جزماندیشی شدیم. رئالیسم سوسیالیستی همان تلقی زاهدانهٔ افلاطون در جمهور را زنده میکند، آن را بخشی از یک نظریه سیاسی جدید مي نماياند و با مرجعيتي كه آن را بلامنازع مي داند تحميلش مي كند. لوكاچ مترادفش «رمانتیسم انقلابی» را رد میکند، اما تعبیر گورکی به خوبی یادآوری میکند که رئالیسم سوسیالیستی نه تنها بیبهره از دید عینی بي طرفانه يا حتى نقادانهاي است، بلكه در واقع با فرضياتش شديداً هم ایدنالیستی (آرمانگرایانه) است.

پس این اصطلاح، اگر به درستی فهمیده شود، خود از خود سلب اعتبار میکند. لوکاچ ادعا میکند که «ترسیم حقیقی واقعیت آن مرکزیتی را که در مارکسیسم دارد در هیچ زیبایی شناسی دیگری ندارد.» ۱۱ اما این هم حشو قبیح است زیرا صفت حقیقی به انحصار واقعیت مارکسیستی در آمده است. پس رئالیسم سوسیالیستی کاشف تحریف تازهای در واژهٔ رئالیسم است، سوای هر دو رئالیسم باوجدان و آگاه در تحلیل من.

<sup>8 -</sup> op. cit., pp. 97, 115.

<sup>9 -</sup> op. cit., p. 100.

<sup>10 -</sup> op. cit., p. 101.

# واژهنامهٔ فارسی ـ انگلیسی

| suspension     | تعليق          | ideal          | آرمانی            |
|----------------|----------------|----------------|-------------------|
| particular     | جزئي           | consciousness  | آگاهی             |
| pastoral       | چوپاني، شباني  | positivism     | اثباتگرایی        |
| گرای <i>ی</i>  | حتمیت، حتمی    | perception     | ادراک             |
| determinism    |                | transcendental | استعلايي          |
| truth          | حقيقت          | durational     | استمراري          |
| naive          | خام            | inspiration    | الهام             |
| self-knowledge | خودشناسي       | reproduction   | بازأفريني         |
| essence        | ذات، جو هر     | representation | بازنمايي          |
| medium         | رسانه، واسطه   | clairvoyance   | باطنبيني          |
| spiritual      | ر <b>وحانی</b> | evidence       | بداهت             |
| intensity      | شدت            | rhetorical     | بلاغي             |
| scepticism     | شكاكيت         | expression     | بيان              |
| form           | شكل، صورت      | phenomenal     | پدیدار            |
| ن knowledge    | شناخت، معرفن   | obscurantism   | تاریکاندیشی       |
| )شناسی         | شناخت (دانش    | impression     | تأثر              |
| epistemology   |                | transformation | تبديل             |
| intuition      | شهود           | empiricism     | تجربه گرايي       |
| intuitive      | شهودي          | plastic        | تجسمي             |
| demiurge       | صانع           | positivistic   | تحصلي             |
| artifice       | صنع آوری       | association    | تداعی (معانی)     |
| formal         | صورى           | attenuation    | ترقيق             |
| ىتى literalism | ظاهر (لفظ)پرس  | documentation  | تسنيد             |
| gnosis         | عرفان          | conception     | تصور<br>تصورگرایی |
| common sense   | عقل سليم       | conceptualism  | تصورگرایی         |
|                |                |                |                   |

| syntactic         | نحوى            | object              | عين          |
|-------------------|-----------------|---------------------|--------------|
| relation          | نسبت، رابطه     | lyricism            | غناپيشگي     |
| systematic        | نظام مند        | transendentalism    | فراسوگرایی   |
| medium            | واسطه، رسانه    | extracircumferentia | فرامحیطی ۱۱  |
| reality           | واقعيت          | surrealism          | فراواقعگرابي |
| responsive        | واكنشگر         | super-subjective    | فوقذهني      |
| conscience        | وجدان           | reductive           | كاهنده       |
| satiric           | هجايي           | universals          | كليات        |
| ontology          | هستىشناسى       | qualitative         | كيفي         |
| ئ <i>ى</i> انگارى | همانندسازی، یک  | ستى literalism      | لفظ (ظاهر)پر |
| identification    |                 | metaphysics         | مابعدالطبيعه |
| coherence         | همبستگ <i>ی</i> | metaphor            | مجاز         |
| correspondence    | همسازى          | contentual          | محتوايي      |
| انندسازى          | یکیانگاری، هما  | scholastic          | مدرسى        |
| identification    |                 | semantic            | معنايي       |
|                   |                 | nominalism          | نامگرایی     |

## كتابشناسي

تألیف دربارهٔ رئالیسم، به ویژه در زبان فرانسه، چه مرجع و چه نقد، فراوان است. فهرست زیر فقط گزیدهای را در بر میگیرد که با نظر به اهمیت و سودمندی یا دسترس پذیریشان انتخاب شدهاند. کتابشناسی کاملتری در اثر ذیل از بکر آمده است، ولی آن هم نه جامع است و نه در همهٔ موارد معتبر.

#### منابع دست اول

نوبت چاپ متونی را که همیشه موجودند مشخص نکردهام. فقط تاریخ چاپ اول آنها را آوردهام.

Balzac, Honoré de, "Avant-Propos" to La Comédie Humaine, 1842.

Baudelaire, Charles, Oeuvres Complétes, Paris, 1954.

Breton, André, Manifestes du Surréalisme, ed., J. J. Pauvert, 1962.

Champfleury, Le Réalisme, Paris, 1857.

Desnoyers, Fernand, "Du Réalisme" in L' Artiste, 9 December 1855, pp. 197-200.

Duranty, Edmond, Réalisme, Paris, July 1856-May 1857.

Flaubert, Gustave, Correspondance, Paris, 1926-33.

Gautier, Théophile, Mademoiselle de Maupin, 1835.

Goncourt, Jules & Edmond de, Germinie Lacerteux, 1864.

Goncourt, Jules, Les Fréres Zemganno, 1879.

Huysmans, J. - k., Lá-Bas, 1891.

James, Henry, Notes on Novelists, New York, 1916.

James, Henry, The Art of the Novel, New York, 1934.

Maupassant, Guy de, Pierre et Jean, 1888.

Taine, Hippolyte, Histoire de la Littérature Anglaise, Paris, 1865.

Tolstoy, Leo, What is Art?, 1898; trans. Aylmer Maude, London, 1930.

Wilde, Oscar, The Decay of Lying, 1889.

Zola, Émile, Mes Haines, 1866.

Zola, Émile, Thérése Raquin, 1868.

Zola, Émile, Le Roman Expérimental, 1880.

Zola, Émile, Les Romanciers Naturalistes, 1881.

#### منابع دست دوم

Auerbach, Erich, Mimesis, 1946; trans. willard trask, princeton, 1953.

اثری وزین با این ادعاکه رئالیسم از فروپاشی قراردادها، از هومر به بعد، نتیجه شده و در فرانسهٔ قرن نوزدهم به اوج رسیده است.

Becker, George J., Documents of Modern Literary Realism, princeton, 1963.

گلچینی ۶۰۰ صفحهای از زبانهای بسیار با کتابشناسی و پیشگفتاری ارزشمند؛ آغاز خوبی برای یژوهش.

Beckett, Samuel, Proust, London, 1931.

مقالهٔ بلندی در رد عالمانهٔ زیبایی شناسی رئالیستی ـ ناتورالیستی.

Booth, Wayne C., The Rhetoric of Fiction, Chicago, 1961.

تحقیق جامعی در مورد نظریهٔ رمان که به ویژه در فصل ۲ به رئالیسم میپردازد؛ باکتابشناسی و ارجاعات سودمند.

Bornecque, J.-H. & Cogny, P., Réalisme et Naturalisme, Paris, 1958.

مطالعهٔ مختصر و مفیدی تحت عناوین اسان فهم؛ با نقل قول فراوان از منابع دست اول.

Crouzet, Marcel, Duranty, Paris, 1964.

مطالعهٔ جامعی که با پانویسهای بسیارش اسناد دقیقی از رئالیسم در فرانسه «به گونهای که در عمل بروز کرد» فراهم می آورد.

Donoghue, Denis, The Ordinary Universe, London, 1968.

مدافع «وفور درخور واقعیت» در ادبیات.

Graham, Kenneth, English Criticism of the Novel, 1865-1900, Oxford, 1965.

در فصل ۲ حاوى اسنادى از واكنش انگليسيها در برابر تجربهٔ رئاليستى است. Honan, Park (ed.), "Realism, Reality, and the Novel" A symposium in Novel II, 1969, pp. 197-211.

گفتگویی بین فرانک کِرمود و دیگران که بحث را روزآمد میکند.

Lacher, Walter, Le Réalisme dans le roman contemporain, Geneva, 1940.

با بسط معنى رئاليسم، رماننويسان قرن بيستم را نيز مشمول آن ميكند.

Levin, Harry, "what is Realism?" in *comparative Literature*, III, 1951, pp. 193-9.

طرح بحثى دربارهٔ رئاليسم با طرح مسائل اساسى آن.

Levin, Harry, The Gates of Horn, New York, 1963.

بررسى استندال و بالزاك و فلوبر و زولا و پروست در متن وسيع نظريهٔ رمان. Lukács, Georg, The Meaning of Contemporary Realism, 1958; trans. J. and N. Mander, London, 1962.

دفاعیهای برای رئالیسم سوسیالیستی.

Martino, Pierre, Le Roman realiste sous le second empire, Paris, 1913. Martino, Pierre, Le Naturalisme Français, Paris, 1923.

مطالعات فشرده ای در مورد جنبه های نظری و عملی این جنبشهای متوالی. McDowall, Arthur, Realism: A Study in Art and Thought, London, 1918. روایتی بیشتر انتقادی تا تاریخی، با دیدگاهی بسیار قانعکننده.

Miller, J. Hillis, Poets of Reality, Cambridge, Mass., 1965.

تعریف مهمی از نظریهٔ سمبولیستی.

Ortega y Gasset, Jose, The Dehumanization of Art and Notes on the Novel, trans. Helene Weyl, Princeton, 1948.

دو مقالهٔ درخشان و پرمایه.

Passmore, John, A Hundred Years of Philosophy, London, 1957; Penguin ed., Harmondsworth, 1968.

شرحی عالی بر رئالیسم و رئالیسم انتقادی و رئالیسم نو در فلسفه از سال ۱۸۵۰. Scholes, Robert, The Fabulators, New York, 1967.

سازندهٔ نظریهای نو بر روی ویرانه های رئالیسم؛ متعهد به افشای «تصنع واقعیت و واقعیت مصنوع».

Stevens, Wallace, Opus Posthumous, New York, 1957.

يورشهاي شاعر به منطقهٔ بي طرف بين واقعيت و تخيل.

Stromberg, R. S., Realism, Naturalism, and Symbolism, New York, 1968.

حاوی قطعاتی بدون ارزش فینفسه از رمانها و غیره، ولی دارای گزیدههای دیگری که بستر فکری سودمندی برای دورهٔ مورد بحث فراهم می آورد.

Symons, Arthur, The Symbolist Movement in Literature, London, 1899.

نخستين مطالعه در مورد سمبوليستها، كه هنوز خواندني است.

Tertz, Abram [Pseudonym of Andrei Sinyavsky], On Socialist Realism, New York, 1960.

نقد رثالیسم سوسیالیستی از درون.

Vogüé, Émile De, Le Roman Russe, Paris, 1886; "Avant Propos" (translated in DMLR).

بهترین پیشدراَمد کو تاه بر بررسی بستر رئالیسم در قرن نوزدهم. Weatherhead, C. K., The Edge of the Image, seattle, 1968.

در دفاع از بازگشت به لفظ پرستی در شعر.

Wellek, René, "The Concept of Realism in Literary Scholarship" in Concepts of Criticism, New Haven, 1963, PP. 222-55.

Williams, Raymond, The Long Revolution, London, 1961.

در فصلهای ۱ و ۷ تعریفهای تازهای از خلاقیت و رئالیسم ارائه میدهد.

Wimsatt, W. K. & Brooks, Cleanth, Literary Criticism, London, 1957.

در فصل ۲۱ نگاهی تحقیراًمیز به زیبایی شناسی رئالیستی دارد.

افزوده بر چاپ دوم:

Josipovici, Gabriel, The World and the Book, London, 1971.

پویشی گزینشی در نسبت بین دنیای نویسنده و رسانهاش.

### نامنامه

برگانزی، برنارد ۱۵ آزبورن، هارولد ۷۳ آسمان و فرشتگان ۳۰ بکت، ساموئل ۲۲، ۲۲، ۶۵، ۷۲، ۲۷ بکر، جورج ۲۲، ۲۶، ۷۷ آگوستی، هکتور ۴۴، ۴۵، ۷۶ آلاس، لئوپولدو ۵۷ بلینسکی، ویساریون ۲۶ برنار، کلود ۴۸، ۴۹، ۵۵-۵۳ آنحا ۲۷، ۴۵، ۵۷، ۵۸، ۶۲ ىرنک، ژ. ه. ۲۸، ۴۷ آنگ، والتر ۸۵ آورباخ، اریش ۸۸، ۸۸ بروتون، آندره ۵۷، ۶۳، ۹۳، ۹۳ برونتی پر، فردینان ۲۸ ادیسون، جوزف ۲۶،۱۱ ۳۶ ارتگا ای گاست، خوزه ۱۳، ۱۶، ۲۷، ۸۰، بلیک، ویلیام ۲۹، ۶۸، ۲۷ بوآ ـ ريمون، اميل ۵۲ استرامبرگ، رولند ۲۳، ۵۲ بودلر، شارل ۲۳، ۲۵، ۶۱ استراوینسکی، ایگور ۴۰ بوفون، ژرژ لویی ۵۱ بیکن، فرانسیس ۴۸ استرن، لارنس ۸۵ استندال ۴۳، ۵۰، ۷۸، ۸۸، ۹۲ پرسر، ج. و. ۲۸ پروست، مارسل ۲۱، ۶۵، ۶۶، ۷۶ استیل، سر ریچارد ۲۵ پسمور، جان ۱۶-۱۴، ۲۴ استيونز، والاس ٢٥، ٢٤، ٣١، ٧٠، ٧٤، پو، ادگار آلن ۲۵، ۸۲ ۲۸ ۵۸۴ پینتر، هارولد ۱۲ اسکولز، رابرت ۵۶ ۸۷ ۸۹ پیکاسو، پابلو ۶۴ اسنامدر، گری ۹۱ ترز راکن ۲۵، ۵۲، ۵۴ ۵۴ افلاطون ۲۴، ۶۹، ۱۸، ۹۴ تن، ایپولیت ۵۰-۴۸، ۵۲، ۵۴ ۵۴ الگار، فرانک ۸۲،۷۲ تز، تونی ۲۳ اليوت، تامس استرنز ١٧ توپولسكى، فليكس ٧٣ اليوت، جورج ٢٢، ٩٢ تورگنیف، ایوان سرگیویچ ۲۱، ۵۸ انرایت، د. ج. ۹۲ تولستوی، لف ۹۲،۱۶ بازان، امیلیا ۵۷ جانسون، ساموئل ۲۰، ۲۵، ۲۶، ۲۴، ۵۹ بالزاک، اونوره ۴۳، ۵۰، ۵۱، ۵۵، ۹۲ برک، ادموند ۷۷ جمع خانوادگی ۱۷ برکلی، جورج ۳۱

ساند، ژرژ ۳۳، ۲۳ جویس، جیمز ۱۷، ۱۸، ۹۳ سیدنی، سر فیلیپ ۷۱-۶۹ جیمز، هنری ۱۱، ۲۷، ۲۸، ۴۰، ۵۹، ۶۶، سيمونز، آرتور ٢٢ ٧٩، ١٧، ٤٧، ٣٨، ٥٨، ٩٨ سیمونز، ارنست ۹۲ چرنیشفسکی، نیکولای ۲۶، ۸۱ شارب، ويليام ٧٥ چهرهٔ هنرمند در جوانی ۱۸، ۶۴ حسن، اخاب ۹۱ شاتوبریان، ویکنت فرانسوا رنه ۱۲ شانفلوری ۳۵-۳۲، ۳۹، ۴۲، ۴۲، ۴۷، ۵۳، داروین، چارلز ۴۸ داستایفسکی، فیودور ۶۸ شکسپیر، ویلیام ۵۰، ۸۸، ۹۲ دان، جان ۲۱، ۳۰ شوپنهاور، آرتور ۶۱،۶۱ داناهیو، دنیس ۹۱ طلوع خورشيد ۲۲ دانته، آلبگبری ۸۸ فاگه، اميل ۷۴ درایزر، تئودور ۳۸ فرار حیوانات سیرک ۲۵، ۲۸ دنوایه، فرنان ۳۶، ۳۸، ۴۰، ۴۲ فصلی در دوزخ ۲۵ دوآمل، ژرژ ۱۲ فلویر، گوستاو ۲۹، ۳۰، ۳۳، ۴۱، ۴۳، ۵۵، دوپلسی، ایو ۶۳ دوده، آلفونس ۴۳ AQ. 73, V2, TV, 7V, TA, TP فیلدینگ، هنری ۷۸،۷۰ دوران مشقت ۲۷، ۵۱ قتل در کلیسا ۱۷ دیدرو، دنی ۴۸،۴۲ کازالیس، هانری ۶۱ دیکنز، چارلز ۶۸ کاسیرر، ارنست ۲۳، ۲۴، ۲۹ راسل، برتراند ۲۲ كافكا، فرانتس ٩٣ راو، فیلیب ۱۵، ۳۷، ۴۷ ۴۷ کالینگوود، آر. جی. ۸۰ ربگرییه، آلن ۹۱ کاندینسکی، واسیلی ۷۹ رميو، آرتور ۲۵ کروچه، بندتو ۲۸ رنان، ارنست ۷۲، ۴۸، ۵۳، ۵۳، ۵۶ ۵۶ ۶۳ کروزه، مارسل ۵۶ رنگین کمان ۱۸ کلارتی، ژول ۳۳ رومن، ژول ۱۲ كلريج، ساموثل تايلور ١٥، ٣٩، ٥٢، ٤١، رید، تامس ۱۴ رید، هربرت ۷۹،۶۴ کله، یل ۷۹ زنان عاشق ۱۸، ۶۵ کله، لوئیز ۲۹، ۷۴ زولا، اميل ٥٩-٣٢، ٤٤، ٨٧ ژدانوف، ا. ا. ۹۴،۹۳ كنت، اگوست ۲۹-۴۷ کنیے ۳۸، ۴۷ ژید، آندره ۸۲،۸۱ کوریه، گوستاو ۳۲، ۳۳، ۳۹ سانتایانا، جورج ۷۲

موسه، آلفرد ۲۵ موندریان، پیت ۷۲، ۷۳، ۸۰ میبی، همیلتون رایت ۵۷ ميل، جان استوارت ٢٩ میلر، هیلیس ۹۱ نابوكوف، ولاديمير ١٥ نوواتنی، وینیفرد ۸۰ وات ۲۲ وایلد، اسکار ۸۳ ودرهد، سی، کی. ۹۱ وردزورث، ویلیام ۱۵ وگونه، امیل ۴۴، ۵۶ ولک، رنه ۱۳، ۲۸، ۶۵، ۸۹ وولف، ويرجينيا ٨٨ ٩٣ وبتگنشتاین، لودویگ ۲۳، ۲۳ ویلیامز، ویلیام کارلوس ۹۱ ويليه ـ دو ـ ليل ـ آدان ٨٢ ویمست، و.ک. ۲۲، ۳۴، ۹۲ هاپکینز، جرارد منلی ۲۰ هانت، جان دیکسون ۴۵ هاولز، ویلیام دین ۲۶، ۷۵ هلر، اریش ۶۱ ۸۲ هوگو، ویکنور ۲۵، ۴۳، ۵۲، ۵۳ هولت، ادوین بیسل ۱۶ هومبولت، ويلهلم فون ۲۴ هویسمانس، پوریس کارل ۳۷، ۴۵، ۵۷، 14, 27, 24 هومر ۸۹ ييتس، جان ۷۱ يبتس، ويليام باتلر ٢٥، ٢٨، ٣٣، ٤٩-٤٧

گاس، ادموند ۲۷، ۷۹ گراهام، کنت ۸۲ گرگور، یان ۱۲ گنکور، ادمون ۳۱، ۳۲، ۴۳، ۴۵، ۵۱، ۶۳ گنکور، ژول ۳۱، ۴۳، ۵۱ گوتیه، نثوفیل ۸۳،۸۲ گوركى، ماكسيم ٩۴ گولدینگ، ویلیام ۱۲ لارنس، ديويد هربرت ١٩-١٧، ٥٥ لاشي، والتو ١٢ لاک، جان ۲۲ لنگر، سوزان ۸۰ لوکاچ، گنورگ ۹۲-۹۴ لونگينوس ۶۹ لوین، هری ۳۱، ۳۸، ۳۹، ۴۷، ۵۶، ۵۶، ۶۸، ۷۸، ۸٧ لیلی، و. س. ۶۱ ليمراک، پ. ۴۱ ليويز، ف. ر. ۸۶ مادموازل دو موین ۸۲ مارتینو، پی پر ۲۷ مالارمه، استفان ۶۲،۶۱ مالرو، آندره ۸۱ مان، توماس ۹۳ مردیت، جورج ۷۷ مکداول، آرتور ۸۱، ۸۷ ملویل، هرمان ۲۳ مندیلو، ا. ا. ۸۴ موپاسان، گی دو ۶۴ مور، ماریان ۹۱ مورژه، هانری ۳۳

## کتابهای مجموعهی مکتبها، سبکها و اصطلاحهای ادبی و هنری

رمانتیسم لیلیان فورست / مسعود جعفری جزی **رئالیسم** دیمیان گرانت / حسن افشار **کلاسیسیزم** دمینیک سکرتن / حسن افشار **ناتورالیسم** لیلیان فورست و پیتر اسکرین / حسن افشار مدرنيسم پيتر فاكنر / علىمحمد حقشناس **تراژدی** کلیفورد لیچ / علی محمد حق شناس ادبیات بوجی آرنولد هنچلیف / علی محمد حق شناس ادبیات تخیلی جان جامپ / مسعود جعفری جزی سمبولیزم چارلز چدویک / مهدی سحابی **استعاره** لیلیان فورست / مسعود جعفری جزی **دادا و سور ر ثالیسم** سی. ا. وی. بیگزبی / حسن افشار **کمدی** مالوین موچنت / فیروزه مهاجر **درام** س. و. داوسن / فیروزه مهاجر **رمانس** جیلین بیر **شبانی** پیتر و. مارینلی ا**ستعاره** ترنس هاوكيز طنز أرتور يولارد طعن دی. سی. میوک **مقامه** هری سیبر **زیباشناسیگرایان** ر. و. جانسون

### مجموعهٔ مكتبها، سبكها و اصطلاحهای ادبی و هنری

از این مجموعه رمانتیسم رئالیسم ناتورالیسم سوررنالیسم کلاسیسیزم سمبولیزم تراژدی تراژدی مدرنیسم مدرنیسم ادبیات پوچی مدرنیسم

رئاليسم از واژه هايي است كه در زبان نقد ادبي نیتها و منظورهای کوناگون و کاه ناهمسازی را تحلیل سرشت آن، آبتدا بحث در بستر کاسفی خود مطرح میشود و سیس دو گونهی رئالیسم از یکدیگر تفکیک میشوند: رئالیسم باوجدان و رئاليسم آگاه. نمونهي مقولهي نخست آثار نویسندگانی است چون زولا و تولستوی، که در آنها هنرمند تطابقي كم و بيش سايده بين جهان و واژدهای خویش برقرار میکند در مقوله ی دارم. این رابطه پیچیدهتر است و مایه مای تجربی در آن. پیش از آن که اگاهی بدانها معنایی اهد، چیزی نیستند. و از این دستهاند آثار جویش و ولف و پروست کتاب با این نتیجه گیری به پایان میرسد که نظریهی ادبی امروز تعریفهای تازدای از فالسمان میان کشیده که باید بدانها توجه داشات و با همان برداشت کهنهای که زیرساز نظری آن دیرزمانی است فرویاشیده به

شایک ۵ ۲۰۹ ۵ ۲۰۹

ISBN: 964-305-209-5

