

# مُفلِس كيميا فروش نقدوتحليل شعر انورى



انتخاب وتوضيح: محمدرضا شفيعي كدكني



## مُفْلِسِ كيميافروش

نقدو تحليلِ شعرِ انوري



محمدرضا شفيعي كدكني



in Employed about in the

Walnut Comence I de VIII TE

adding the second

The well and the the



انتشارات سخن، خیابان انقلاب، مقابل دانشگاه تهران، شماره ۱۳۹۲، تلفن ۲۶۸۹۳۸

> مُفلِسِ کیمیافروش (نقدو تحلیل شعر انوری) دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی

چاپ اول: **بهار ۱۳۷۲** 

چاپ: چاپخانه حیدری

تیراژ: ۴۴۰۰ نسخه



مرکز پخش تهران و شهرستانها: انتشارات علمی، خیابان انقلاب، مقابل در بزرگ دانشگاه تهران، شماره ۱۳۵۸، تلفن ۹۹۰۹۹ به يدالله بهزاد كرمانشاهي

در شعر، سه تن پیمبرانند
- هرچند که لانبی بُعْدی اوصاف و قصیده و غزل را
فردوسی و انوری و سعدی
بهارستان جامی

### على المعالم ال المعالم المعالم

any to a major of the hills will a done in the indiangles.

to my the many the Allerman goods and to do will to have in the

ازمیراث ادب فارسی، مجموعه ای است برای آشنا گرداندن علاقه مندان، از هر گروه و درهرسن، با آثار زبان وادب فارسی و فرهنگ ایران، بنرعی که این آشنایی مقدماتی بتواند انگیزهٔ مطالعه و تتبع بیشتر در این زمینه و انس با آن آثار شود. بدین منظور گزیده های مزبور طوری فراهم می آید که از نظر اندیشه و موضوع و رغبت انگیزی و دلپذیری و نیز از لحاظ زبان فارسی توجه خوانندگان را به خود جلب کند و در عین حال بصورتی ساده و مطبوع عرضه گردد. مقدمهٔ فراهم آورندهٔ متن در معرفی و ارزیابی اثر نیز بدان منظور بقلم می آید که به این مقصود کمک کند.

این گزیده ها به اهتمام دانشمندان صاحب نظر و براساس متنی مصحّح و انتقادی و معتبر فراهم می شود. بعلاوه ضبط و تلفظ کلمات و آعلام مشخّص است و اصول نقطه گذاری در آن رعایت می گردد تبا مطالمه متن برای خوانندگان آسان باشد. آیات قرآن کریم و احادیث نبوی و عبارات عربی که در متن آمده باشد نیز با اعراب گذاری است.

در پایان کتاب، لغات و ترکیبات و اصطلاحات، اسامی خاص، عبارات عربی یا دشوار و پیپیده بترتیب شمارهٔ صفحات و سطور (یا ابیات) توضیح- داده می شود. این توضیحات بسیار مختصر و ساده و در حد ضرورت خواهد- بود.

فهرستی از منابع و مراجع مورد استفادهٔ فراهم آورنده که در بخش توضیحات از آنها یاد شده نیز در آخر کتاب آمده است.

پیشنه ادکنندهٔ این خدمت فرهنگی استاد و دانشمند گرانقدر و ادب پرور جناب دکتر غلامحسین یوسفی هستند که طی سالیان عمر پربرکت خود خدمات شایان و ارزنده به زبان فارسی و فرهنگ ایران کرده اند؛ و از راه لطف پذیرفته اند که آغازگر این مجموعه باشند. بدیهی است در ادامهٔ راهمان هیچ گاه از همراهی و همگامی استادان ادیب و فاضل بی نیاز نخواهیم بود.

امید آن است که این مجموعه بصورت دعوت و مدخلی باشد برای ورود همگان بخصوص جوانان به جهان زیبای ادب و فرهنگ ایران.

انتشارات سخن

## چند یادآوری

مخاطبان این مجموعه، جواناناند و همهٔ کسانی که مراجعه به دیوان پُرحجم و دوجلدیِ انوری، بدیشان اجازه نمی دهد که در میان انبوهِ آن مدایح، شعرهای درخشان و برجسته ای را بیابند که انوری را، در نظر گروهی، در طول قرون، یکی از «سه تن پیامبرانِ شعرِ فارسی» و در کنارِ «سعدی و فردوسی» قرار داده است.

agreement in the Property of the state of the same amount that there was not a section by

and the first of the second of

was the and the second with the second of the second

on the second control of the second second

در مقدمهای که دربارهٔ انوری نوشتهام، برداشتِ خود را از پایگاهِ او در شعر فارسی بازگو کرده ام و نقدی از پست و بلندِ کارِ او ارائه داده ام و نشان داده ام که ما امروز، از شعرِ او چه می توانیم بیاموزیم و در خلاقیّتِ هنری و فرهنگیِ عصر ما، انوری چه چیزی می تواند بما بدهد. بخشی از آن مباحث، اگر «جامعه شناسی ادبیات فارسی» نباشد، بحثی خواهد بود از مقولهٔ «اجتماعیّات در ادبیات» و نگاهی است به زمینه های اجتماعی شعر فارسی که به هر حال، خوانندگان خود را همیشه خواهد داشت.

در طول سالیان درازی که با شعر فارسی، به دلایل متعدد و از دیدهای متفاوت، سر و کار داشتهام، دیوانهای این شاعران را بارها و بارها خواندهام و آنچه را پسندیدهام، برای خودم، با علامتها و یادداشتهایی مشخص کردهام. آرزوی من است که چندان عمر داشته باشم که مجموعهٔ این انتخابها را به صورت چندین کتاب در آورم و تأمُّلاتِ شخصی خودم را، در بابِ یك یك این شاعران و پایگاهی که از دیدِ من در تاریخ شعر فارسی دارند، به اطلاع ِ جوانان و دوستداران شعر فارسی برسانم.

ادعای هیچ چیز دیگری، جز مقداری حوصله و توفیق ِ مطالعهٔ دقیق این آثار را ندارم. امیدوارم نتیجهٔ این حوصله و دقت را بتوانم در اختیارِ جوانان و دانشجویان قرار دهم، بنشانهٔ شکرگزاری ازین توفیق.

در اینجا چند نکتهٔ ضروری را میخواهم، قبل از هر چیز به اطلاع خوانندگان محترم برسانم:

در بررسی شعر فارسی سرگرم کارکهایی هستم ولی گاهی احساس میکنم که از حاصل جَنْبی آن کارکها، یعنی کتابهایی ازین نوع، ممکن است دانشجویان زودتر بتوانند بهرهمند شوند. به همین دلیل، تصمیم گرفتم ظرف مدت کوتاهی، به نشر آن

مجموعه که چندین کتاب (از رودکی تا بهار) خواهد بود، بپردازم.

در نقل این متون، درست ترین ضبط را، به تشخیص خودم، اختیار خواهم کرد. به همین دلیل، درین دفتر، چند مورد از متن تصحیح شدهٔ استاد مدرس رضوی را با مراجعه به نسخههای کهنی که ایشان بدانها کمتر توجه فرموده بودند تغییر دادهام و یکی دو مورد تصحیح قیاسی کردهام.

ملاك انتخاب همان سليقه و دوقى است كه هرگز ادّعاى آن را نداشتهام و در توضيحات هم اصلاً مجالى براى فضل فروشى نمىخواهم ظهور كند. سعى خواهم كرد، فهم هر شعر را از ساده ترین راه براى خوانندگان امكان پذیر كنم. بقول ِ حكیم غزنه:

ترا بس ناخوش است آواز، لیکن اندرین گُنبَد خوش آوازت همی دارد صدای گُنبَد خضرا، ولی آنگه خجل گردی که استادی ترا گوید که با داود پیغمبر رسیلی کُن درین صحرا

دیوان انوری از دیرباز، یکی از مشکل ترین دیوانهای شعر فارسی شناخته شده است، به همین دلیل شروح بسیاری بر آن نوشته اند که سه چهار شرح از آن شروح هماکنون باقی است و بعضی از آنها چاپ شده است و یکی از آخرین شروح، کتاب ارجمند «شرح لغات و مشکلات دیوان انوری» تألیف استاد سیدجعفر شهیدی است. گاهی به این شروح مراجعه داشته ام و در مواردی از آنها بهره برده ام، اما شعرهایی را بیشتر انتخاب کردم که اصلاً نیازی به آن نوع شروح ندارد؛ اصلاً معتقدم شعری را، که آنهمه شرح و تفصیل برای فهمش لازم داشته باشیم، برای انسان معاصر، در مقوله شعر قرار دادن، قدری ستم بر مفهوم شعر است.

از دوست دانشمند و دقیق النظر خویش، آقای کمال اجتماعی جندقی کمال سهاسگزاری را دارم که در فراهم شدن این کتاب و تدوینِ آن، نگارنده را شرمندهٔ لطف خویش کردند.

قبل از آنکه این یادداشت به پایان رسد، باید از دوستان عزیز و فاضلم آقایان مسعود جعفری جزی و محمد شادرومنش و سیدمصطفی موسوی که نمونههای چاپی این کتاب را خواندند و نکاتی را یادآور شدند، سپاسگزاری کنم. والحمدللهِ اولاً و آخراً.

شفیعی کدکنی بهمن ۱۳۶۹

#### فهرست

age of the land

| 19 | اسناد زندگی انوری                                                                                               | 14   |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 77 |                                                                                                                 |      |
| 22 | زادگاه او                                                                                                       | 11   |
| ۲۳ | تحصيلات المسادي |      |
| 24 | تأليفات انورى                                                                                                   | 2.4  |
| 48 | خاندان انوری                                                                                                    |      |
| 27 | سفرها                                                                                                           |      |
| 27 | آغاز شاعری                                                                                                      | 0-7  |
| 44 | ممدوحان انوری                                                                                                   | 8 7  |
| 44 | زمینهٔ تاریخی حیات او                                                                                           |      |
| 44 | سال تولد و وفات انوری                                                                                           |      |
| 44 | حوادث زندگی انوری                                                                                               |      |
| 3  | داستان هجو مردم بلخ                                                                                             |      |
| 44 | حکم نجومی انوری و قران کواکب                                                                                    |      |
| ٣٣ | چند افسانه از زندگی او                                                                                          | 4    |
| 44 | خاك جاي انورى                                                                                                   |      |
|    |                                                                                                                 |      |
| 49 | قصاید انوری                                                                                                     | 17 6 |
| ۴. | قبول عامه گو هرگز مباش!                                                                                         |      |
| 44 | بدعتها و بدایع ِ انوری                                                                                          |      |
| 49 | بدعت و بدایع ِ الوری<br>انوری و صناعتِ شعر                                                                      |      |
|    | انوری و صناحت سر                                                                                                |      |

| مفلس كيميافروش |                                                    | 14 |
|----------------|----------------------------------------------------|----|
| ۵۱             | هجو و طنز انوری                                    |    |
| ۵۵             | غزل انوري                                          |    |
| 09             | صوَرَ خیال در شعرِ انوری                           |    |
| 54             | زبان شعر انوری                                     |    |
| ۶۸             | نظریهٔ انوری در باب زبان ِ شعر                     |    |
| ٧١             | کنایات و امثال در شعرِ او                          |    |
| ٧٨             | ذیلی بر این یادداشت                                |    |
|                | مدایح انوری                                        | ٣  |
| <b>A1</b>      |                                                    |    |
| ٨٣             | زمینهٔ اجتماعی شعر انوری                           |    |
| ۸۵             | شناور شدن ِ زبان و ارتباطِ آن با رُشدِ خودکامگی ِ  |    |
| 90             | نقش اجتماعی شعرِ درباری                            |    |
| 1.4            | نقدِ اجتماعی در شعرِ انوری                         |    |
| 1.0            | از مخاطبِ مالی تامخاطبِ انسانی                     |    |
| 1-9            | مفلس کیمیافروش                                     |    |
|                |                                                    | ۴  |
| 111            | تناقض ِ درونیِ انوری                               |    |
| 114            | روانشناسي شعرِ انورى                               |    |
| 110            | إلحادِ انوري                                       |    |
| 118            | «ملتمساتِ» انوری                                   |    |
| 114            | انوري و تصوف                                       |    |
|                |                                                    | ۵  |
| 171            | یکی از سه پیامبرِ شعر<br>محمد می از سه پیامبرِ شعر |    |
| 170            | زمینهٔ فرهنگی شعر انوری                            |    |
| 148            | انوری و نقدِ شعر                                   |    |
| 141            | انوری و شاعران دیگر                                |    |
| 120            | در ترازوی دیروز و امروز                            |    |
|                |                                                    |    |

#### 111 5 191

#### قصايد\*

به سمرقند اگر بگذری ای باد سحر

اگر مُحوِّل ِ حال ِ جهانیان نه قضاست

ای برادر بشنوی رمزی ز شعر و شاعری

اینکه میبینم به بیداریست یارب یا به خواب؟

شهر پر فتنه و پر مشغله و پر غوغاست

روز عیش و طرب و بستانست

۷ ای ترك می بیار كه عیدست و بهمن است

۸ ملك اكنون شرف و مرتبه و نام گرفت

۹ گر دل و دست، بحر و کان باشد L. See State State

١٠ كو آصفِ جم گو بيا ببين!

۱۱ دوش سرمست آمدم به وثاق

۱۲ صبا به سبزه بیاراست دار دنیی را

۱۳ باز این چه جوانی و جمالست جهان را؟

۱۴ ای مسلمانان! فغان از دور چرخ چنبری!

#### 111 G 184

#### قطعهها

١ نگر تا حلقهٔ اقبال ناممكن نجنباني!

۲ دیدهٔ جانِ بوعلی سینا

۳ انوری چون خدای راه نمود

درین دو روزه توقف ـ که بو که خود نُبُود! ـ

خطابی با فلك كردم كه از راه جفا كشتى

رُبع مسکون آدمی را بود، دیو و دد گرفت

آن شنیدستی که روزی زیرکی با ابلهی

۸ دوش در خواب من پیمبر را

آلودة منت كسان كم شو

شمارههای سمت راست، ترتیب شعرها را نشان میدهد و نیازی به تعیین صفحات نیست.

14 مفلس كيميافروش

۱۰ کلیمای کاندرو به روز و به شب

۱۱ نشنیده ای که زیر چناری کدو بُنی

با فلك دوش به خلوت گلهای می كردم با فلك دوش به خلوت گلهای می كردم 14

چار شهر است خراسان را در چار طرف 14

> کیمیایی ترا کنم تعلیم 14

برترین مایه مرد را عقل است 10

در حدودِ ری یکی دیوانه بود 18

جريده اي ست نهادِ سيه سپيدِ جهان 17

گفتم: آن تونیست خواجه صلاح

ای خواجه! رسیدهست بلندیت به جایی 19

در جهان با مردمان دانی که چون بایدگذاشت

کی بود کاین سپهر حادثهزای 71

مقبلی آنکه روز و شب، ادبار 27

۲۳ روز را رایگان ز دست مده

دعاگو، اسبکی دارد که هر روز 74

بسا سخن که مرا بود و آن نگفته بماند! 40

هر که به ورزیدن کمال نهد روی 48

۲۷ ایمنی را و تندرستی را

کهتر و مهتر و وضیع و شریف YA

دوستی در سمر کتابی داشت 49

۳۰ پنج قلاشیم در بیغولهای

دوستی گفت صبر کن ایراك 41

دوستی جهان گر مضطرب شد گو همی شو 44

یك چند روزگار نه از راهِ مكرمت 44

44 روزی پسری با پدر خویش چنین گفت

> اگر انوری خواهد از روزگار 40

خسروا! ز اصطبل معمورت \_ که آن معمور باد! \_ 48

خدای، کار چو بر بنده ای فرو بندد

W white

have my taken

در آن زمین که تو در چشم خلق خوار شوی 44 حكايتى ست بفضل استماع فرمايند 49 4. انوری ا بهر قبول عامه، چند از ننگِ شعر؟ گویند که در طوس، گهِ شدّتِ گرما 41 تکلف میان دو آزادمرد 44 در آینه چون نگاه کردم 44 از سخنهای عذب شکرطعم 44 40 چون من به رهِ سخن فراز آیم دى مرا، عاشقكى، گفت: غزل مى گويى؟ 49 گرچه در بستم، دَرِ مدح و غزل یکبارگی 47 شود زیادت شادی و غم شود نقصان 41 می توانم که نگویم بَدِ کس در همه عمر 49. روبهی میدوید از غم جان ٥٠ خواجه اسفنديار! ميداني ۵۱ یك دو مُنّك مي، سه تن، به چار جوانب DY آن جیست کزان طبق همی تابد ۵٣ مرا سعد دین داد پیراهنی 04 عادت کن از جهان سه فضیلت را ۵۵ چهار چیز است آیین مردم هنری ۵۶ کسی که مدّت سی سال شعر باطل گفت ۵۷ ای خواجه مکن تا بتوانی طلب علم 0 چون ترا روزگار داد بداد ۵۹ صفّهای را نقش می کردند نقاشان چین ۶. مرا دوستی گفت: آخر کجایی؟ ۶١ یارب مرا بده بُدُل نعمتی که بود PY پیشی ز هنر طلب نه از مال 84 ز جنس مردمان مشمار خود را 48

#### TTO 5 TIT

#### غزلها

۱ ای غارتِ عشق تو جهانها

۲ تا دل مسکین من در کار تست

۳ پایم اُز عشق ِ تُو بر سنگ آمدهست

۴ ز عشق تو نهانم آشکار است

۶ هر که چون من به کفرش ایمان است

۷ جمالت بر سر خوبی کلاه است

۸ هر کس که غم ترا فسانهست

۹ عشق تو دل را نکو پیرایدای است

۱۰ از بسکه کشیدم از تو بیداد

۱۱ حسنت اندر جهان نمي گنجد

۱۲ عشق تو بر هر که عافیت به سر آرد

۱۳ دردم فزود و دست به درمان نمی رسد

۱۴ بدرود شبِ دوش! که چون ماه برآمد

۱۵ دل در هوست ز جان برآید

۱۶ حسن ِ تو گر بر همین قرار بماند

۱۷ یار در خوبی، قیامت می کند

۱۸ آن روزگار کو که مرا یاز یار بود

١٩ ساقيا بادة صبوح بيار

۲۰ ای پسر! پردهٔ قلندر گیر

۲۱ باز دوش آن صنم بادهفروش

۲۲ آخر درِ زهد و توبه دربستم

۲۳ در دست غم يار دلارام بماندم

۲۴ بدان عزمم که دیگر ره به میخانه کمر بندم

۲۵ بیا که با سر زلفِ تو کارها دارم

۲۶ کار جهان نگر که جفای که می کشم

۲۷ من که باشم که تمنّای وصال تو کنم

فهرست

| • |   |
|---|---|
| • | v |
|   |   |

۲۸ عاشقی چیست؟ \_ مبتلا بودن

۲۹ ای ایزد از لطافت محضت بیافریده ۱

۳۰ شبِ تیره چو بگشاید هوا چون زنگیان گیسو

۳۱ ای دیر بدست آمده! بس زود برفتی

۳۲ یاد می دار کانچه بنمودی

۳۳ بدخوی تری مگر خبر داری

۳۴ یك دم به مراعات، دلم گرم نداری

۲۵ مرا وقتی خوش است امروز و حالی

۳۶ گر جان و دل به دستِ غم تو ندادمی

۳۷ بنامیزد به چشم من چنانی

۳۸ ای خوبتر ز خوبی اِ نیکوتر از نکویی

70. 6 TTV

رباعيات

#### تعليقات:

707

799

411

24.

تعليقات قصايد

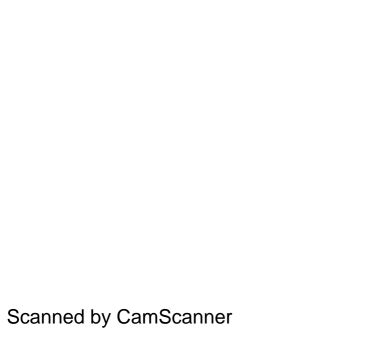
تعليقات قطعهها

تعليقات غزلها

تعليقات رباعيات

701 6 TTY

فهرست راهنما



#### اسنادِ زندگی انوری:

قدیمترین سندی که در آن از انوری یاد شده است و کمتر موردِ توجّهِ اهل ادب قرار گرفته است کتاب آغراض السیاسة فی آعراض الریاسة تألیف محمدبن علی ظهیری کاتب سمرقندی است که در نیمهٔ دوم قرن ششم تألیف شده است یعنی در سالهای بعد از وفات سنجر (۱) و در روزگارِ حیاتِ انوری زیرا از او به عنوان ِ «محمدبن علی الانوری آدام اللهٔ جمالهٔ للافاضِل» یاد می کند که دعایی است برای شخصی که زنده است.

در این کتاب چند نکتهٔ مهم در بابِ انوری وجود دارد که توجه بدان ضرورت دارد: نخست آنکه نام انوری را محمد و نام پدر او را علی ضبط کرده است و این خود تأکیدی است بر صحّت رأی رضاقلیخان هدایت که احتمالاً سندی جز تذکرههای عوفی و دولتشاه را در اختیار داشته است، و

Islam Ansiklopedisi IV (S. V. Enveri)

و براساس نسخهٔ خطی ایاصوفیه از آن کتاب و به صورت: محمدبن علی، امّا آقای دی برون J. T. P. De Breijn در

Encyclopeadia Iranica Vol.III (S. V. Anwari)

به صورت محمدبن علی بن اسحاق از همان مقالهٔ آتسش نقل کرده است که اشتباه است و در اغراض السیاسة نام جدِّ او اصلاً نیامده است ضمنساً برای آقای دی برون، در ضبطِ نام کتابِ ظهیری نیز، خطایی روی داده است.

میری برد کی روی استقصاء ۲) استاد سیدمحمدتقی مدرس رضوی، در مقدمهٔ دیوان انوری ۱۹/۱\_۱۸ تمام آراء را استقصاء کرده است.

۱) اغراض السیاسة، چاپ آقای دکتر شعار، از انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۴۹. توجّه به ضبط نام انوری، از طریق کتاب اغراض السیاسة، نخست توسط شادروان احمد آتس، ایران شناس ترك، مطرح شده است در

عملاً ردِّ سخنان کسانی است که نام او و نام پدرش را به صورتهای دیگر ضبط کرده اندا منکتهٔ دیگری که در این کتاب آمده است لقب اوست که برخلاف مشهور ـ كه غالباً اوحدالدين ضبط شده است ـ فريدالدين آمده است و با اینکه تعارضی با اکثریتِ اقوال تذکرهنویسان دارد قابل توجه و دقت است و بعلْتِ قدمتِ زمان گوینده اش باید همچنان موردِ نظر قرار گیرده. نکتهٔ دیگری که ازین کتاب دربارهٔ زندگی و شعرِ انوری دانسته می شود

این است که انوری قطعهٔ بسیار معروف:

دوش خوابی دیده ام \_ گو نیك دیدی، نیك باد! \_ خواب، نه، بل حالتي كان از عجايب برتر است را، که در مدح سلطان سنجر است، در مروالرود، بر سلطان سنجر قرائت

Ali Auhadeddin Enveri Materialy dlya ego biografii i Karakteristiki, st. Petersburg 1883 بنقل ادوارد برون در تاریخ ادبی ایران ۶۵۸/۲ و نیز استاد فروزانفر و به تبعیت او دکتر ذبیح الله صفا به صورت محمّدبن محمّد یا علی بن اسحق بترتیب در سخن و سخنوران ۳۳۲ و تاریخ ادبیات در ایران ۶۵۶/۲ و استاد سعید نفیسی به صورت علیبن اسحاق در تعلیقات لباب آلالباب ۶۸۴ و از همینجا دانسته می شود که تمام مباحثی که در باب انتساب نسخهٔ خطی دیوان قطران بخطِ انوری مطرح شده است، ارتباطی به انوری شاعر نداشته است زیرا نام او علی نبوده است و به تبع این اصل تمام استدلالهایی که برای دشواری تعیین وفاتِ انوری در اواخر قرن ششم و طول عمر او به علت کتابتِ نسخهٔ دیوان قطران در ۵۲۹ وَجود دارد از میان برمیخیرد. در باب نسخهٔ دیوآن قطران به خط انوری مراجعه شود به مقالهٔ دکتر مهدی بیانی در مجلهٔ یغما سال سوم، ۴۷۵\_۴۷۴ با عنوان «دیوان قطران تبریزی به خط انوری ابیوردی.» ۴) شاید انوری دو لقب داشته است و این کار چندان دور از عُرف و عادتِ قدما نیست زیرا حتی كُنيه را نيز گاه به صورت دوگانه در مورد افراد مىتوانيم مشاهده كنيم از قبيل محمديس محمد بن زید علوی که هم ابوالحسن بوده است و هم ابوالمعالی و به همین سبب او را ذوالكَنْيَتَيْن لقب داده بوده اند (سیاق عبدالغافر فارسی، چاپ ریچاردز فرای ۱۴ b) ولی چیزی که گاه به ذهن خطور میکند.این است که شاید تذکره تویسان از روی شعر بعضی معاصران آنوری از قبیل فتوحی مروزی او را اوحدالدین خوانده باشند، در آن صورت میتوان گفت چون در صدر شعر فتوحی «فریدالدین» بلحاظ عروضی جای نمیگرفته است و او خواسته است در برابر حجةالحق در مصراع اول آن را قرار دهد بدینگونه آن را به معادل معنائی آن بازگردانده است:

حجةالحقى و مدروس ز تو شد باطل اوحدالدینی و در دهر نداری ثانی. همچنین در شعر شاعر دیگری که خطاب به او گفته است: اوحدالدین که در سؤال و جواب بدهد داد علم و بستاند

۳) از قبیل ژوکوفسکی Valentin Zhukovsky به صورت علی در

كرده است و ازو تشريفها يافته. امّا برطبق ممين كتاب اغراضالسياسه کسی که این خواب را دیده بوده است انوری نبوده، بلکه انوری خواب شخص دیگری را به نظم در آورده است،،

با همه شهرتی که انوری در زبان پارسی داشته و بنابر معروف یکی از سه پیامبر شعر فارسی بحساب میآمده است ازین سند که بگذریم دیگر اسناد زندگینامهٔ او با فاصلهٔ زمانی نسبتاً دور و غالباً بسیار محدود و آشفته است. آنچه در لباب الالباب و جوامع الحكايات و تذكره هاى قرن نهم و دوره های بعد، دربارهٔ او گفته اند، مشتی عبارت پردازی افسانه وار است که كمتر مى توان به آنها اعتماد كرد. بهمين دليل بايد بيشترين استناد ما به ديوان او باشد و بعضی شعرهایی که معاصران او خطاب به وی سرودهاند. در میان تحقیقات معاصرین ما، از محققان ایرانی، جامعترین بحث در باب زندگی انوری را شادروان استاد سیدمحمدتقی مدرس رضوی، فراهم آورده است که تقریباً تمام اسنادِ کهن را در باب انوری استقصا کرده است. هر کس بخواهد به مجموعهٔ سخنان قدما و متأخران در باب زندگی انوری اشراف حاصل کند. با مراجعه به مقدمهٔ استاد مدرس، تقریباً، از دیگر نوشتههای موجود بی نیاز خواهد بود. ما نیز در بخش مرتبط با زندگینامهٔ انوری از حاصل زحمات آن بزرگ بهره برده ایم و روا نمی داریم که مثل بعضی معاصرین از منابعی که او گردآوری کرده است استفاده کنیم و مستقیم به آن کتابها ارجاع دهیم و به روی مبارك خودمان هم نیاوریم كه قبل از ما دیگری وقتِ عزیز خود را صرفِ جمع آوری این اطلاعات کرده است،

٥) اغراض السياسة، ٢١٤-٢١٣.

۶) منابع قدیمی اطلاع در باب او، عبارت است از اغراض السیاسة که در روزگار حیات انوری نوشته شده است و سپس لباب الالباب و نیز جوامع الحکایات هر دو از عوفی (اوایل قرن هفتم) و آثارالبلاد قزوینی (اواخر قرن هفتم) تذکرةالشعراء دولنشاه سمرقندی (قرن نهماً بهارستان جامی (قرن نهم) تذکرهٔ هفت اقلیم امین احمد رازی (قرن یازده) و تذکرهٔ آتشکدهٔ آذر بیگدلی (قرن دوازدهم) اکثریت این کتابها مشتی عبارت بردازی و چند تعمهٔ تکراری است و بعد از آذر هم تا دورهٔ مجمعالفصحا (که آخرین تذکرهٔ بزرگ به اسلوب قدمائی است) همان قصه ها تکرار شده است. برای اطلاع از دیگر تذکره ها در باب انودی مراجعه شود به کتاب ارجمند فرهنگ سخنوران از شادروان استاد دکتر عبدالرسول خیام بود ذیل نام انوری،

#### نام و نسب:

قبلاً در معرفی اسنادِ زندگی او یادآور شدیم که براساس قدیمترین سندِ موجود از روزگار حیات او، یعنی کتاب اغراضالسیاسه، نام وی محمد و نام پدرش علی بوده است و از روی بعضی قراین ِ شعرِ خودش و تصریحات تذکره ها، می توان استنباط کرد که نام جدِ وی اسحاق بوده است (۱).

لقب انوری را اکثریت تذکره نویسان او حدالدین نوشته اند ولی چنانکه یادآور شدیم، معاصر او، و در زمان حیات او، ظهیری سمرقندی در کتاب اغراض السیاسه فریدالدین نوشته است که اگر تصحیف کاتبان نباشد باید این لقب را بر آنچه بعدها شهرت یافته است ترجیح داد یا پذیرفت که او دو لقب داشته است

تخلّص یا شهرت انوری را در دوران کمال شاعری برگزیده یا به او داده اند، و قبلاً خاوری تخلص می کرده است به اعتبار نسبتش به ناحیهٔ دشت خاوران. در قصه ها نوشته اند که استاد و «عماره» این تخلّص را به او داده است که از اساس دروغ است، زیرا عماره یك قرن قبل از تولد انوری درگذشته بوده است؛ مگر اینکه عمارهٔ دیگری جز عمارهٔ مروزی شاعر عصر غزنوی را در نظر بگیریم. ۱۱

#### زادگاه او:

انوری در یکی از دهات نسبتاً کوچك ناحیهٔ اَبیوَرُد یا باوَرْده، که باذَنه

زنده اسلاف تو. به تو، چو به من جدم اسحاق و جدت اسماعیل

ابه یادداشت شمارهٔ ۴ (پیشین) مراجعه شود.

۹) انوری در قصیدهای میگوید (دیوان ۱۷۶/۱):

دادند مهتران لقبم انوری ولیك چرخم، نگر، چه خواند؛ خاقان روزگار!

۷) مقدمهٔ استاد مدرس رضوی بر دیوان ۱۸/۱ و نیز سخن و سخنوران ۳۳۲ و به استناد این بیت او:

یا باذن خوانده می شده است تولد یافته است و باورد یا اَبیورد بخشی از ناحیهٔ وسیع تری است که آن ناحیه را خابران یا دشتِ خاوران می نامیده اند و مجموعهٔ دشتِ خاوران از اعمال سرخس بشمار می آمده است. این دیه باذنه یا باذن در دو فرسنگی میهنه زادگاهِ ابوسعید ابوالخیر عارفِ نامدارِ خراسان قرار داشته است ۱۱۱ و اکنون مجموعهٔ این سرزمین در آنسوی مرزهای سیاسی ایران، در خاکِ ترکمنستان، قرار دارد و نمی دانیم که آیا از باذنه یا باذن امروز اثری باقی است یا نه. اینقدر می دانیم که از میهنهٔ بوسعید که در دو فرسنگی باذن قرار داشته است، مختصر آثاری هنوز بر جای است ۱۲۰۰.

#### تحصيلات:

هم از خلال شعرهای او، می توان دریافت و هم خود تصریح کرده است که در مجموعهای از معارف عقلی و نقلی ـ از قبیل ریاضیات و نجوم و هیأت و منطق و فلسفه و طب و طبیعیات و ادبیّاتِ عرب ـ دارای تحصیلات بسیار عالی بوده و بارها، در شعر خویش، از مقام حکمت دانی خود یاد کرده و ازینکه او را در شمار شاعران قرار می داده اند، رنج می بُرده است. محمد عوفی نیز در جوامع الحکایات تصریح دارد بر اینکه او «تحصیل بسیار کرده و در حکمت بسر آمده و در احکام نجوم تألیفها دارد.»

was been aske about the first

a la mar in the thinks

and the second of the second of the

که به گفتهٔ جغرافیانویسان قدیم بازارهای آن با رونق تر از بازارهای نسا بوده است. علاوه بر که به گفتهٔ جافظ آبرو چندین بلوك داشته است (جغرافیای این شهر، آبیورد نام ولایتی بوده که به گفتهٔ حافظ آبرو چندین بلوك داشته است. مراجعه حافظ آبرو، نسخهٔ موزهٔ بریتانیا ۱۹۴) از آبیورد راهی مستقیم به مرو میرفته است. مراجعه حافظ آبرو، نسخهٔ موزهٔ بریتانیا ۱۹۴ از آبیورد راهی بازتلد بر حدودالعالم و سفرنامهٔ کلاویخو شود به جغرافیای تاریخی بارتلد ۲۳ میراد میرود تا میرود به جغرافیای تاریخی بارتلد ۲۳ میراد تا میرود تا میرود تا میرود به بازتلد بر حدودالعالم و سفرنامهٔ کلاویخو

<sup>(</sup>۱۷ مراجعه شود به مقدمهٔ اسرارالتوحید، انتشارات آگاه، از صد و سی و هفت به بعد. (۱۵۷/۱ مراجعه شود به مقدمهٔ اسرارالتوحید، انتشارات آگاه، از صد و سی و هفت به بعد. (۱۵۷/۱ و گفت: «به بادنه باید شد.» ـ و آن دیهی است بر دو فرسنگی میهنه» (همان کتاب «چون به میهنه رسید، شیخ به بادنه بود ـ دیهی است بر دو فرسنگی میهنه» (همان کتاب ۱۸۵/۱ و یاقوت، معجمالبلدان ۱۸۵/۱ و مراصدالاطلاع ۱۸۵/۱.

#### تأليفات انورى:

از بعضی تصریحات او چنین دانسته می شود که وی کتابی، احتمالاً در حکمت و یا نجوم، در فصول متعدد تألیف کرده و آن را به شاه قطب الدین مودود برزنگی صاحب موصل که از ۵۴۵–۵۶۵ فرمانروائی داشته هدیه کرده است و امید می داشته است هر دو سال یك بار، تصنیفی دیگر، به پیشگاه آن پادشاه عرضه دارد و مایهٔ مخلد شدن نام او گردد، اما روزگار و بختِ شاعر خواستِ دیگری داشته اند و او را به شاعری کشانده اند، اینك از زبان خود او بشنوید:

بدین نوید رسیدم بدان دیارو ز من

به گوش حضرت شاهِ جهان رسید خبر

مرا به حضرت عالی تقربی فرمود

بنام شاه بپرداختم یکی دفتر

هزار فصل، درو لفظها همه دلکش

هزار عقد، درو نکتهها همه دلبر

بدان امید که شاه جهان شرف دهدم

شوم به دولت او نیك بخت و نیك اختر

به هر دو سال بسازم ز علم تصنیفی

برای دولت منصورِ خسرهِ صفدر

برای دولت منصورِ خسرهِ صفدر

که هیچ عقل نمی کرد احتمال ایدر

ز بحرِ خاطرِ من صد طویله دُر برسید

به مدح شاه جهان چون شدم سخن گستر. ۲۱۷/۱

و چه بسا که این کتاب تألیف شده بنام شاه، همان کتاب «مفید» باشد که دولتشاه سمرقندی بدان اشارت کرده و در علم نجوم بوده است،۱۳۰.

علاوه بر این کتاب، بعضی هم چنین فرض کردهاند که انوری شرحی بر اشارات ابن سینا نوشته بوده است به نام «کتابالبشارات فی شرحالاشارات» یا «بشارات الاشارات» و از بعضی از شعرهای او نیز

١٣) تذكرة دولتشاه، ٤٧.

۱۴) عباس اقبال آشتیانی، جشن نامهٔ ابن سینا، ۲۰۲/۲ به بعد و نیز تاریخ ادبیات ایران، ریپکا

مى توان دريافت كه يكى از كتابهاى ابن سينا (عُيُونُ الحكمه) را به خط دست خویش از برای خود نوشته بوده است و یکی از دوستان از او به امانت گرفته و دیگر پس نداده است؛

كتابكى است مُثمَّن، بخطِ من خادم چو اشك و چهرهٔ من جلدش از درون و برون سه گونه علم درو کرده بوعلی تقریر باختيارِ همايون و طالع ِ ميمون ز من بغصب جدا کردهآند و کرده مرا ز غصّه با دل پُردرد و دیدهٔ پرخون سخن درشت مگو آنوری! و جای ببین! که پادشا متواضع بُوُد ولی نه زبون چو در سخن به خراسان زعین ِ اعیانی مكن! زعين خراسان، چنين مخواه «عيون»(١٥)

استاد مدرس نوشته اند که انوری در یکی از شعرهایش از تهافت الفلاسفهٔ غزالی یاد کرده است ۱۶۱ تا آنجا که من با دیوان انوری انس داشته ام، چنین چیزی در آن بیاد نمیآورم مگر استنادِ ایشان به نسخههایی دیگر باشد. همچنین ایشان از یکی از نسخههای خطی نزهةالقلوب حمدالله مستوفی مطلبی نقل کرده اند که براساس آن انوری در ۵۲۷ با عبدالرحمن خازنی،

۳۱۵، میرزا عبدالله افندی در کتاب ریاض العلماء گفته است: «انوری از مشاهیرِ حکماست و او را تألیفی است بنام بشارات الاشارات در شرح اشارات شیخ الرئیس ابن سینا که در منطق و حكمت ساخته و من نسخة آن را در تبريز ديده ام» (رياض العلماء نسخة كتابخانة ملك بنقل استاد مدرس رضوی در مقدمهٔ دیوان انوری) ولی گویا افندی در تشخیص مؤلف بشارات الاشارات اشتباه كرده است زيرا اين كتاب، براساس نسخة بسيار قديمي آن كه در كتابخانة دانشکدهٔ الاهیات تهران موجود است در سال ۶۸۰ (یعنی حدود یکصد سال بعد از وفات انوری) تألیف شده است. استاد مدرس رضوی این نظر افندی را نقد کرده است مقلمهٔ دیوان

۱۵) استاد مدرس این قطعه را که بارها مورد استناد دیگران قرار گرفته و از آن به نکاتی در زندگی انوری استناد کرده اند در مقدمهٔ خویش بر دیوان انوری ۹۸/۱ نقل فرموده اند ولی در متن دیوان انوری چاپ ایشان این قطعه دیده نمیشود. البته بسیاری از قطعه های مسلم و خوب انوری، در دیوان چاپ استاد مدرس نیامده است و اینها همه چاپ انتقادی دیگری از روی نسخههای کهن تر را ایجاب میکند.

۱۶) همانجا ۹۸.

زیجی ساخته بوده است ۱۷۰ که البته با خصوصیاتِ زندگی و روزگارِ تولد و وفاتِ او بدشواری قابل قبول است. بعضی از اسنادِ معاصر ترجمهای فارسی از اشارات ابن سینا را نیز بدو نسبت دادهاند،۸۰۰.

#### خاندان انورى:

برطبق بعضی از اسناد و نیز اشاراتی که او خود در ضمن بعضی از شعرهایش آورده است، پدرش از کارگزاران درباری بوده است و به گفته محمد عوفی در جوامعالحکایات: «رئیس مهنه» بوده و «اموال بسیار» داشته و «نعمتی بیحد» و «رئیس مهنه» در حقیقت رئیس تمامی ناحیه دشت خاوران بوده است و این مطلب از طریق متون دیگر قابل اثبات است. ازین نکات، می توان دریافت که انوری در محیط خانوادگی نسبتاً مُزفّهی متولد شده است ولی هیچ گونه اطلاع دیگری از وضع خانوادهٔ او در دست نیست و اگر بتوان به یکی از نسخه های بسیار کهن دیوان او، که در آن اشاراتی دیده می شود، استناد کرد او دارای برادری بوده است که آن برادر را شاعر به مناسبتی هجو گفته است ۱۰۰۰.

از استادان و مشوّقان ِ دورهٔ جوانی او نیز هیچ اطلاعی نداریم و پیش ازین داستان ِ عمارهٔ مروزی را ـ که بعضی تذکرهنویسان استادِ انوری معرفی

۱۷) همانجا ۱۰۰.

۱۸) قهرست مصنفات ابن سینا. تألیف دکتر یحیی مهدوی. انتشارات دانشگاه تهران. ۱۳۲۳ صفحهٔ ۲۸ و نیز فهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی. تألیف یوسف اعتصامی ۵۴ (بنقل اسناد مدرس رضوی. در مقدمهٔ دیوان ۱۰۰).

۱۹) در نسخهٔ بسیار قدیسی دیوان انوری (فیلم سمارهٔ ۴۱۱۳ ورق ۱۱۵) کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران در عنوان یکی از شعرها چنین میخوانیم: «در حق ِ یکی از جُهّال گوید. و بعضی گویند در حق برادر گفت:

أی بر در بامداد بندار

فارغ چو همه خزان نئسته

<sup>...</sup> آف از خور و خواب اگر نبودیم

در سلك تناسّل از نو رسته

امًا در نسخه های مورد استفادهٔ استاد مدرس رضوی، ضبط های دیگری دارد و در آنجا گوید: «در دُمَّ فتوحی شاعر» و ضبط بیت هم جنین است: «در سلكِ مناسب» و نسخه بدلها: «سلكِ سیاست» دیوان ۷۱۴/۲.

کرده اند ـ رد کردیم و یادآور شدیم که او یك قرن قبل از تولّد انوری درگذشته بوده است مگر اینکه او استادی بنام عماره، جز عمارهٔ مروزی، داشته باشد.

#### سفرها:

با توجه به شعرهای او، می توان گفت که سفرهایی به عراق (بویش شهرهای موصل و بغداد) و بلخ و مرو و نیشابور و ماوراءالنهر (خاصه شهر نسف یا نخشب) داشته است و بیشتر اقامت او، در دوران کمال شاعری، در مرو، تختگاو سلطان سنجر، بزرگترین ممدوح انوری، بوده است. و اگر آنچه تذکره نویسانی از نوع دولتشاه نوشته اند درست باشد باید بپذیریم که در جوانی یك چند در طوس اقامت داشته و در مدرسهٔ منصوریهٔ این شهر به تحصیل علوم می پرداخته است و این نکته ای است که پذیرفتن آن دشوار نیست، زیرا فاصلهٔ چندانی میان زادگاه انوری ـ باذن ـ و طوس وجود ندارد و طوس در آن عهد یکی از مراکز عمدهٔ فرهنگ ایران بوده است.

Control of the Contro

#### آغاز شاعرى:

هم از طریق افسانه های زندگی او و هم از خلال بعضی شعرهای او می توان حدس زد که وی در جوانی پدرش را از دست داده و ثروت معتنابهی از او به ارث برده است اما انوری میزات پدر را صرف عیاشی و خوشگذرانی کرده است و پس از مدتی تهیدست شده است و از سر ناگزیری به شاعری و مداحی امرا و سلاطین روی آورده است. این نکته از طریق اطلاعاتی که محمد عوفی در کتاب جوامع الحکایات در باب انوری نقل کرده است و تاکنون بدان توجهی نشده است، تأیید می شود و ما در آینده متن گفتار عوفی را ـ که در زمانی بسیار نزدیک به عصر انوری می زیسته است ـ عینا نقل خواهیم کرد، و از تعبیر همو در کتاب لباب الالباب که انوری را «الامیرالاجل العمید» میخواند، می توان دانست که عنوان «عمیدی» مدرش «همان «ریاستی» میهنه) در مورد او نیز به کار می رفته است.

#### ممدوحان انورى:

انوری مجموعهٔ قابل ملاحظهای از بزرگان عصر خویش را از زن و مرد مدح گفته است که حتی تهیهٔ فهرستی از نام و نشان آنان که حدود هفتاد تناند، حجم قابل ملاحظهای را خواهد گرفت و آن از هدف این یادداشت مختصر بیرون است. کسانی که بخواهند به تفصیل از احوال ممدوحان او اطلاع کسب کنند، می توانند به مقالات حافظ محمود شیرانی (۲۰) و مقدمهٔ استاد مدرس رضوی بر دیوان انوری مراجعه کنند (۲۰). در میان مجموعهٔ ممدوحان او عده ای از سلاطین بزرگ عصر از قبیل سلطان سنجر و جمعی از وزرا و عده ای از دانشمندان قرن بوده اند.

#### زمینهٔ تاریخی حیات او:

دربارهٔ تاریخ تولد و وفات او پس ازین باجمال بحث خواهد شد. در اینجا، مقصود یادآوری بعضی از مشخصات کلی دوران حیات اوست. انوری بخشی از دوران عمر خویش را قبل از حملهٔ غزها بخراسان سپری کرده است و این دوره، در قیاس دورهٔ بعد از حملهٔ غزها، از دورههای خوب زندگی مردم مشرق ایران بوده است و دولت مقتدر سنجری تاحدودی مایهٔ برقراری نوعی نظم و آرامش بوده است. پس از حملهٔ غزها و شکست سنجر ازیشان، خراسان تا مدتها در آشوب و فتنه و در انواع شکنجههای وحشتناك به سر برد و انوری خود شاهد شکست سنجر و پیروزی غزها بود. قصیدهٔ بسیار زیبای نامهٔ اهل خراسان را که بمطلع

بر سمرقند اگر بگذری ای باد سحر نامهٔ اهل خراسان به سوی خاقان بر

است، در حقیقت برای احیای دولت مرکزی سنجر و تحریض خاقان سمرقند به یاری سلطان سنجر سرود و از خلال آن میزان دلبستگی او را به دولت سنجری و وحشت او را از هجوم غزها، بروشنی می توان احساس کرد.

۲۰) حافظ محمود شیرانی، در مجلهٔ اورینتال کالج مگزین. ۲۱) دیوان انوری، ۳۷/۱ تا ۹۲.

#### سال تولد و وفات انوری:

نه سال تولد او معلوم است و نه در باب سال درگذشتِ او سندی قطعی بدست آمده است. قدرِ مسلم این است که او در ربع اول قرن ششم متولد شده است و در ربع آخر آن قرن درگذشته است. در جدولی که ژوکوفسکی برای روایات مربوط به سال درگذشت انوری فراهم آورده است، حدود یازده روایت وجود دارد(۲۲) و برطبق فهرستی که استاد مدرس رضوی جمع آوری کرده است حدود سیزده روایت(۲۲) که قدیمترین آنها سال ۵۴۰ هجری است و جدیدترین آنها ۵۹۷،آنچه مسلم است این است که انوری سالها بعد از مرگ سلطان سنجر زنده بوده است، بنابراین تمام روایاتی که سال فوتِ او را قبل از ۵۵۲ نوشته اند خطاست و اگر مجموعهٔ قراین را در کنار هم بگذاریم، می توانیم با حدس قوی معتقد شویم که او در یکی از سالهای ۵۸۳ یا ۵۸۵ و ۵۸۷ و یا ۵۹۷ درگذشته است. یکی از اسنادی که می تواند تاحدودی تعیین کنندهٔ سالهای آخر عمر انوری باشد کتاب اغراض السیاسه است که زمان تألیفِ آن به درستی روشن نیست و اگر نسخهای از آن بدست آید که سال تألیف یا حتی دوران زندگی قلج طمغاج خان را تعیین کند، تا حدّ زیادی مى تواند به تعيين دقيقتر سال وفاتِ او يارى برساند. استاد مدرس رضوى پس از سنجیدن تمام روایات سال ۵۸۳ را که روایتِ امین احمد رازی مؤلف هفت اقليم است ترجيح داده اند (٢٢).

#### حوادثِ زندگی انوری:

از بعضی اشارات، در شعرِ او دانسته میشود که او به بیماریِ نقرس

I (many a series of a

۲۲) تاریخ ادبی ایران، براون، ۴۶۰/۲.

۲۳) مقدمة ديوان انوري، ۹۲/۱.

۲۴) برطبق ِ جدول ژوکوفسکی، امین احمدِ رازی سال فوت انوری را ۵۸۰ ضبط کرده است (تاریخ ادبی ایران، برون ۴۶۱/۲) و در چاپ تهران [به تصحیح (۱) جواد فاضل، انتشارات کتابفروشی علیاکبر علمی و کتابفروشی ادبیه ج ۲۸/۲] گوید: «در سال پانصد و هشتاد خرمن هستی به بادِ فنا داد» که سجعی هم میان هشتاد و داد برقرار کرده است. البته بعداً میافزاید: و برخی در پانصد و چهل و هفت نوشتهاند. شاید در نسخهٔ مورد استناد استاد مدرس ۵۸۳ بوده

دچار بوده است و در قطعهای که در طلب شراب سروده است، میگوید: بزرگوارا دانی کز آفتِ نقرس

ز هر چه ترشی من بنده می بپرهیزم(۲۵)

و این بیماری، برطبق آنچه مشهور است، بیماری افراد مرفه و اشراف بوده است. در بعضی از اسناد قدیم نوشته اند که سلطان سنجر دو بار به خانهٔ انوری رفته است و این نکته نیز نشان دهندهٔ دو چیز است یکی وضع مالی او که می توانسته است ترتیب چنین دیداری را در منزل خویش فراهم کند و دیگر توجه بیش از حد پادشاه مقتدری چون سنجر به او. یکی دیگر از بزرگان بنام عماد الدین پیروزشاه (که یکی از مقتدرترین یاران سلطان سنجر بوده است) نیز به منزل انوری رفته است و به هنگام بیماری شاعر از او عیادت کرده است و او خود، این واقعه را در شعر خویش منعکس کرده و آمدن آن امیر را به منزل خویش با فرود آمدن پیامبر به سرای ابوایوب انصاری تشبیه کرده است و همین تشبیه را در شعر دیگری نیز بکار برده و آن در سپاسگزاری از رفتن یکی از وزرای عصر بنام جلال الوزراء به منزل اوست ۲۷۱ و در آن

به تشریف زیارت رتبتی دادی مرا، کاکنون چو اقبال تو در عالم نمیگنجم زِ جبّاری نزولت نزدِ من بود ـای پیات از پی مباركتر ـ نزول مصطفی نزدیكِ بو ایوبِ انصاری

با اینهمه توجه خاطری که حُکّام و سلاطین نسبت به انوری داشته اند، بعلّتِ عدم تقید اوبه اصول اخلاقی و نیز افراط در لذّت طلبی و شادخواری و همچنین نداشتن پایگاه عقیدتی ثابت، هم شعر او، ازین خصوصیات آسیب دیده است و هم زندگی شخصی او. و ما در فصول آینده که به نقد شعر او خواهیم پرداخت به این نکات اشاره خواهیم کرد.

چند واقعهٔ تاریخی در زندگی انوری اتفاق افتاده است که در شعر او انعکاس یافته و برای فهم شعر او باید به آن حوادث توجه کرد،یکی داستان

۲۵) دیوان انوری، ۶۸۸/۲.

۲۶) همانجا، ۵۸۶/۲.

۲۷) همانجا، ۴۵۷/۱ عنوان قصیده این است: «در مدح صدرِ اجل خواجه مجیرالدین محمد» نیز مقدمهٔ استاد مدرس ۱۰۳/۱.

## هجو بلخ است و دیگری واقعهٔ قران و پیشگوئی آن:

#### داستان هجو مردم بلخ.

در اغلب نسخه های دیوان آنوری قطعهٔ طنزآمیز و بسیار زیبانی دربارهٔ چهار شهر از شهرهای خراسان بزرگ دیده می شود که گویندهٔ آن شعر شهرهای بلخ و مرو و هرات و نیشابور را مورد نقد و نظر قرار داده و گفته است:

چار شهر است خراسان را در چار طرز فی که وسطشان، به مسافت، کم صد در صد نیست بلخ، شهری است در آکنده به اوباش و رنود در همه شهر و نواحیش یکی بخرد نیست مرو، شهری است به ترتیب همه چیز در او جد و هزلش متساوی و هری هم بد نیست. حبد و هزلش متساوی و هری هم بد نیست. حبد ا شهر نشابور که در ملك خدای گر بهشتی ست همان است وگرنه خود نیست

انتشار این شعر بنام انوری، غوغایی در میان مردم بلخ برانگیخت و خشم ایشان شعلهور شد و شاعر را که اتفاقاً در آن ایام در بلخ بود گرفتند و معجری بر سرِ او کردند و در شهر گرداندند و قصد کشتن او را داشتند و این یکی از مواردی بود که این نوع شعر، مصداق لغوی خویش را که شهر آشوب، است، پیداکرد، امّا جمعی از بزرگان بلخ که از دوستان و ممدوحان انوری بودند، از قبیل قاضی حمیدالدین بلخی (مؤلف مقامات حمیدی) و ابوطالب علی نعمه (از سادات مشهور و بزرگان بلخ که نقابت علویان در خاندان ایشان قرنها ادامه داشته است) و صفیالدین عمر (خطیب و مفتی خاندان ایشان قرنها ادامه داشته است) و صفیالدین عمر (خطیب و مفتی

۲۸) شهرآشوب، چنانکه از نام آن پیداست، شعری است که دربارهٔ شهری بسرایند و ماینه برآشفتن اهل آن شهر شوند، امّا در دوره های بعد، بر هر نوع شعری که به تصویر احوال یك برآشفتن اهل آن شهر شوند، امّا در دوره های بعد، بر هر نوع شعری که به تصویر احوال یك گروه یا یك صنف از اهل حرفه و شغلی، بپردازد، اطلاق شده است و حجم قابل ملاحظه ای از ادبیات منظوم قدیم، بویژه از قرن هشتم به بعد، شهرآشوبهاست. دربارهٔ شهرآشوبها ادبیات منظوم قدیم، بویژه از قرن هشتم به بعد، شهرآشوبها در شعر فارسی، تهران ۱۳۴۵، صفحه مراجعه شود به محمدجعفر محجوب، سبك خراسانی در شعر فارسی، ۱۳۴۶ و مکتب وقوع از همو صفحه به بعد و نیز احمد گلچین معانی، شهرآشوب در شعر فارسی، ۱۳۴۶ و مکتب وقوع از همو صفحه ۲۹۲۸

بلخ و از بزرگان عصر و زُهّادِ زمانه) و چندین تن دیگر به حمایتِ انوری برخاستند و او نیز یکی از زیباترین قصاید خویش را (که از شاهکارهای قصیده سرایی در تاریخ ِ شعر فارسی است) درین باره سرود بمطلع:

ای مسلمانان فغان از دورِ چرخ ِ چنبری وز نفاق ِ تیر و قصدِ ماه و کیدِ مشتری

و در آن از سرودن چنین قطعهای تبری جست و بلخ را ستود و بزرگان آن را مدح گفت، تا ازین مهلکه جان سالم بدر بُرد. حقیقتِ امر هم، همین بود که گویندهٔ آن شعر، انوری نبود،بلکه یکی از شاعران معاصر او فتوحی مروزی بود که با انوری نوعی رقابت و معارضه داشت(۲۱).

#### حُکمِ نجومی انوری و قِرانِ کواکب:

در اواخر قرن ششم در سراسرِ عالم اسلامی، شایعهای بر سر زبانها بوده که بزودی طوفانی در عالم روی خواهد داد که جهان را زیر و رو خواهد کرد و منشأ این عقیده، علاوه بر زمینهٔ نشوری eschatology عقایدِ عصر، که همه در انتظار قیامت و اَشراطِ ساعه، به سر میبردند، احکامی بوده است که بعضی از مشاهیرِ منجمان داده بودند و تعیین کرده بودند که بزودی «سیّاراتِ هفتگانه» در «بُرج ِ میزان» اجتماع خواهند کرد و این سبب خرابی عالم خواهد شد. این حکم را نخست بار شاید ابوالفضل ِ خازمی منجم در بغداد، صادر کرده بود ولی در دیگر اقطارِ عالم اسلامی هم اهل نجوم این بغداد، صادر کرده بود و به گسترش آن کمك، تا آنجا که سبب شد، همهٔ بزرگان، برای حفظِ جان خود، در دل غارها، به جستجوی اماکن ِ اَمن افتادند

۲۹) تمام این قطعه را، با اینکه باحتمال قوی از انوری نیست، ما در بخش قطعات آوردیم بعلت شهرت و لطفی که در آن نهفته بود.

۳۰ «اشراط ساعه» اصطلاحی است که در کتب حدیث بر نشانه های رستاخیز اطلاق می کرده اند و در تمام کتب حدیث، فصلی در باب نشانه های رستاخیز وجود دارد و در اواخر قرن ششم و مقارن حمله مغول اندیشه به پایان رسیدن جهان و آشکار شدن علائم قطعی رستاخیز از مسائل رایج در میان مسلمانان بوده است. مراجعه شود به مرموزات اسدی در مزمورات داودی، از نجم الدین رازی به تصحیح نگارندهٔ این سطور، انتشارات دانشگاه مك گیل، تهران ۱۳۵۲ مرموز دهم در امارات قیامت و فتنهاء آخرالزمان صفحات ۱۲۴ به بعد و نیز آفرینش و تاریخ فصل مربوط به نشانه های رستاخیز.

و به ساختن ِ سردابها و جاهایی، که طوفان را در آن کمتر تأثیری باشد. يرداختند. يكي از كساني كه در پيش بيني آين واقعه، از همگان بيشتر شهرت یافت و تقریباً قصه به نام او تمام شد، انوری بود که البته بعلت احاطهای که بر ریاضی و نجوم و هیأت داشت، سخنش در میان مردم با اهمیتی بسیار تلقی سال ۵۸۲ بود قرا رسید و هیچ اثری از آن طوفان مشاهده نشد و برطبق حکایات، بر سرِ مناره ای شمعی افروختند، و چندان باد نوزید که آن شمع را بر سرِ مناره خاموش کند. این ماجراً مایهٔ سرشکستگی انوری شد و یکی از شاعران معاصر او این قطعه را که بخشی از آن در زبان فارسی حالت ضرب المثل به خود گرفته است، سرود:

گفت انوری که «از اَثَرِ بادهای سخت، ویران شود عمارت و که نیز بر سری.» در روزِ حکم او نوزیدهست هیچ باد يا مُرسِلَ الرياح! تو داني و انوري!

#### چند افسانه از زندگی او:

هیچ کس این قصدها را با این جزئیات باور ندارد. با اینهمه نموداری

۳۱) در باب پیش بینی قران و ارتباط آن با انوری بعث های بسیاری شده است که گویا قبل از همه استاد بدیع الزمان فروزانفر در سخن و سختوران ۲۳۵ و سپس، استاد مجتبی مینوی در مجلهٔ دانشکدهٔ آدبیات، دانشگاه تهران، سال دوم، شمارهٔ چهارم، و بعد استاد مدرس رضوی در مقدمهٔ دیوان انوری ۳۲\_۳۴ بیشترین اطلاعات و احتمالات را جمع آوری کرده اند. نکتهٔ قابل یادآوری اینکه آثار این پیشبینی را، نیم قرن قبل از انوری، در شعر سنائی هم میتوان دید آنجا که میگوید (دیوان سنائی، چاپ استاد مدرس ۴۸۲):

تو ای نحس از پس میزان از آن جز قعط نندیشی

که عالم قحط برگیرد چو کیوان گشت میزانی مگر اینکه شعر سنائی را آشارت به قرانی بدانیم که در ۵۲۲ انفاق افتاده است و است. فروزانفر بدان توجه داشته است سخن و سخنوران حاشیهٔ ۲۳۵. و مقایسه شود با نظر استاد بهار که بنا به روایت عجایبالبُلدان. در عهدِ اتابك محمدبن ایلدگز (متوفی ۵۸۱) چنین قرآنی پیش بینی شد و مهندس مسعود نخجوانی، گرو بست که در آن روز، اصلاً بادی تُوَرِّد و چنان بود که او گفته بود. بهار و ادب فارسی ۱۷۶/۱ شادروان بهار، احتمال داده است که هر دو یك پیش بینی باشد.

است از تصور قدما دربارهٔ انوری و زندگی و شعر او. شاید هم هسته هایی از واقعیت، در آن سوی این قصه ها، بوده باشد. امّا بخواندنش می ارزد. ترجیح می دهم تا حدودی با همان نثر خود قصه پردازان قدیم خوانده شود که من در نقل حکایت تصرّف و چندانی نکرده باشم:

آورده اند که اوحد الدین [انوری] پسر رئیس مهنه بود و پدر او مال بسیار داشت و نعمتی بی حد او را بود. و اوحد الدین، در ایّام حیات پدر، به نشابور آمده بود و تحصیل بسیار کرده و در حکمت بسر آمده و در احکام نجوم تألیفها دارد. و چون پدر او به جوار رحمت آفریدگار انتقال کرد، به مهنه رفت و تمامت اموال پدر را در تصرف آورد و املاك و اسباب بفروخت و به نشابور آمد و دست به اسراف برگشاد و با حریفان قدم و یاران پیاله آن جمله را چنان خورد که از آن اثری نماند و پیوسته در مجلسهای شراب که ترتیب دادی ـ به روز، شمعها افروختی و از بس اسراف که بکرد، آن زرها نماند و تنگدست شد و کار به درجهای رسید که در زمستان جامهٔ زمستانی نماند و تنگدست که در پوشیدی و تا آنگاه که آفتاب بلند برنیامدی و شدّتِ هوا و سرما نداشت که در پوشیدی و تا آنگاه که آفتاب بلند برنیامدی و شدّتِ هوا و سرما درنشکستی از خانه برون نیامدی. روزی دوستی او را، بر آن اسراف ها ملامت کرد و این سه بیت بگفت:

ای بس که جهان جُبَّهٔ درویش\* گرفتی کز فضلهٔ زنبور\*\*برو دوختمی جَیْب اکنون همه شب منتظرم تا که برآید ماهی که به هر حُجره چراغی نهد از غیب آن روز، فلك را چو بدان شکر نکردم امروز، ز من زشت بُود گر کنمش عیب.

از جوامع الحكايات عوفي

جُبّهٔ درویش: کنایه از آفتاب است که در زمستان گرمابخش فقراست.
 فضلهٔ زنبور: مـوم، کنایه از شمع است، یعنی چه بسیار روزها که در هنگام روشینی روز، من شمع می افروختم. شمع بروز افروختن، کنایه از ثروت و اسراف است.

20

انوری، در مدرسهٔ منصوریهٔ طوس(۲۲۱) تحصیل می کرد و چنانکه معهود بوده و هست، وی در اوقاتِ تحصیل، در نهایتِ عُسرت و پریشانی و فقر و مسکنت بسر میبرد، و مخارج روزانهٔ خویش را با سختی تمام فراهم میکرد. در همان اوقات ـ موقعی که موکب سنجری در رادکان(۳۳) نزول کرده بود ـ روزی، انوری بر درِ مدرسه نشسته بود؛ مشاهده کرد مردِ محتشمی با غلامان بسیار از آنجا میگذرد. پرسید: «این مرد کیست؟» گفتند: «شاعرِ سلطان . است.» انوری با خویش گفت: «عجبا! شیوهٔ شاعری با این پستّی و این شخص چنین محتشم! و پایهٔ علم بدین بلندی و من چنین فقیر و مفلوك!» از دیدن آن حال، بر آن شد که او هم برای امرارِ معاش بشاعری بپردازد. در همان شب قصیده ای که بدین مطلع است:

گر دل و دست، بحر و کان باشد of a local to the state where دل و دستِ خدایگان باشد

o your griess - like tig or in it down from the

بنظم آورد و صبح ِ روزِ دیگر برای عرض قصیده، متوجه اردوی سلطان سنجر گشت و آن را بعرض رسانید. سلطان از شنیدن آن قصیده بسیار خوشش آمد و او را در زمرهٔ ملازمان درگاه جای داد و برای او مشاهره ۲۲۱، و جامگی ۲۵۱، مقرّر فرمود و او در ملازمتِ سلطان به مرورفت.

از تذكرهٔ دولتشاه با تلخيص

to he can will all the second him to the second majority to the land - it is a second of the second

امیر مُعزّی ملك الشعرای دربار سنجری بود. در آن وقت چنین مقرر بود که هر شاعری که میخواست شعرش به سلطان عرضه شود، باید قبلا به خدمتِ امیر معزّی رسیده و شعر خود را بر او بخواند، و با اجازهٔ او به خدمتِ who was in Early winers

۳۲) دربارهٔ این مدرسه، اطلاعات تاریخی بدست نیاوردم. ۳۳) رادکان: یکی از دهستانهای بخش حومهٔ شهرستان مشهد در جنوب کوه هزار مسجد (فرهنگ حفه از ادار مسجد از دهستانهای بخش حومهٔ شهرستان مشهد در جنوب کوه هزار مسجد (فرهنگ حفه از از دهستانهای بخش حومهٔ شهرستان مشهد در جنوب کوه هزار مسجد (فرهنگ

جغرافیانی ایران ۹/ در کلمهٔ رادکان). ا مشاه بر ایاد

سلطان برسد. معزّی را حافظه ای قوی بود و هر قصیده ای را ـ که یك بار میخواند یا می شنید ـ از بر می کرد. و هر شاعری هم که شعر خود را به او عرضه می کرد ـ که به خدمت سلطان برسد ـ یك بار که آن را می خواند، معزّی آن را به حافظه می سپرد، و اگر شعر او را شیوا می یافت، ادّعا می کرد که از آن من است و قصیده را از اول تا به آخر برای سلطان می خواند. بااین عمل وی، شعرا را به دربار سلطان راه نبود و او بدین طریق، از رسیدن شاعرِ دیگر به خدمتِ سلطان جلوگیری می کرد.

انوری هم که دیرزمانی بود که شاعری پیشهٔ خود کرده، بسیار مایل بود که به وسیلهای خود را به سلطان برساند و شعرِ خویش، در حضورِ سلطان بخواند، اما چون از عمل معزّی آگاه بود، چارهای ندید جز آنکه به حیلهای دست زند. پس لباس کهنه ای پوشیده و با وضع ژولیده و پریشانی به نزدِ امیر معزّی رفت و گفت: «من شاعرم و قصیده ای در مدح سلطان گفتهام و میخواهم آن را بر سلطان بخوانم.» امیر معزّی گفت: «مطلع قصیده را بخوان تا ببینم.» انوری خواند:

زهی شاه و زهی شاه و زهی شاه زهی میر و زهی میر و زهی میر

معزی که این بیت بشنید، گفت: «اگر مصرع دوم را چنین میگفتی: زهی ماه و زهی ماه و زهی ماه

مطلع خوبی برای قصیده بود.» و گمان آنکه انوری شاعر فحلی است و شعر او مورد توجه سلطان قرار خواهد گرفت، نکرد. و خواست او را برای مسخرگی و خندهٔ سلطان به خدمت سلطان برد. وقتی که انوری را به نزد سلطان آورد. شاعر با آواز خوش و مطبوعی به انشاد قصیدهٔ خویش آغاز کرد و گفت:

گر دل و دست بحر و کان باشد دل و دست خدایگان باشد شاه سنجر که کمترین خدمش در جهان، یادشه نشان باشد

این دو بیت راکه انشاد کرد، از خواندن بقیهٔ قصیده خودداری نمود و به معزی روی کرده و گفت: «این قصیده اگر از آن شماست بقیه را بخوانیدا» معزی دم فرو بست و سخن نگفت. و انوری تمام قصیده را خواند. و سنجر

از آن قصیده بی نهایت خوشش آمد و آن را پسندید. و حکیم را در جملهٔ ندیمان ِ خویش قرار داد.

San Carlotte Contract Contract

 $\gamma = \epsilon - i = -i$ 

از حبيب السير با تلخيص

٤

حکایت کنند که در روزگار انوری، بوقت و بعهد سلطان سنجر، چنان اتفاق افتاد که هفت کوکبِ سیّاره در بُرج ِ میزان اجتماع کردند و حکیم أنورى حكم كرد كه در آن مًاه اكثر بناها و آشجارِ قديم را باد بر كَنَد و شهرها را خراب کند. عوامالناس ازین حکم متوهم و ترسناك شدند و سردابها کندند و روز قرآن در آنجا خزیدند، اتفاقاً در آن شب که انوری حکم کرده بود، شخصی چراغی بر سرِ منارهٔ مرو برافروخت، چندان باد نبود که چراغ را بنشاند. صباح، سلطان سنجر انوری را حاضر کرد و با او عتاب نمود که «چرا چنین حکم غلط میکنی؟» انوری معذرت آغاز کرد که «آثار قرانات فجأة نمى باشد، بلكه بتدريج ظاهر مى شود.» واتفاقاً در آن سال چندان باد نبود كه خرمنهای مزارع مَرْو را پاك كند و تمامي خرمنها تا بهارِ ديگر در صحرا بماند. انوری ازین تشویر بگریخت و به بلخ افتاد و مدتِ مدید در بلخ بسر بُرد و به علم نجوم مشغول بود و بي آنكه آزارِ بلخيان به او رسد، هجوِ مردم ِ بلخ گفته بود و آن مردم بر او بیرون آمدند(۳۶) و معجر بر سرِ او کردند و میخواستند که از شهرش بيرون كنند، قاضى القضات حميد الدين وَلُوالجي ١٣٠٠ - كه فاضل روزگار بود ـ حامي انوري شد و او را از آن بليّه خلاص داد... و فريد كاتب در بیان بطلان حکم حکیم انوری گوید:

گفت انوری که «از جهتِ بادهای سخت، ویران شود عمارت و که نیز بر سری.» در روزِ حکم او نوزیدهست هیچ باد یا مُرسل الریاح! تو دانی و انوری!

از تذكرة دولتشاه با تلخيص

۳۶) علید او قیام و خروج کردند. ۳۷) یعنی حمیدالدین بلخی، صاحب مقامات حمیدی.

I have a series of the

many them get the

#### خاك جاى انورى:

همچنان که سال تولّد و وفات انوری، از قدیم مورد اختلاف اهل تاریخ و تذکره ها بوده است، سرانجام او و محل فوت و خاکجای او نیز مورد اختلاف است. وی به احتمال قوی در بلخ درگذشته (تذکرهٔ دولتشاه) و همانجا بخاك سپرده شده است، بعضی نیز خاکجای او را در مقبرةالشعرای تبریز و در کنار خاقانی نوشته اند (نزهة القلوب، مستوفی).

by Committing it is a continue to the policy of the first fine of the state of the

dayly be not know the with the place of the second with the

a respectful to the first of th

sing on the series of the series of the single series and the series of the series of

find the Book granulation in suggest the said and the Roll of the first in sugar to a real

one of the said of the factor of the field of the filler of the filler of the

المراجد لك عدري فالمراج عن المرافقة و الربيال مراد بالربيال المراد المرا

مستعلى من ع شرو را باك كلم و تتمامي مغربتها تا جهاد منظر بر بهموا به الم

the south of the property of the displace of the south from he is the

all trong which we a substitute of the same and the first

sect to need to me the form of more a may be reflected any the hand in

be made the time they there is all the many that the

the World - when the court is not a finished the water of the first

he would be added to be a first the same of the

a great with the second was suggested that the second of the

4 for a Committee of the contract of the segment of the segment of the contract of the contrac

## قصاید انوری:

ظاهراً کسانسی که انبوری را یکی از سه پیامبسر شعبر و شاعبری، شناخته اند، تکیه و تأکیدشان بر قصاید او بوده است و اگر بافتِ تاریخی ظهور انوری و استانداردهای ذوقی عصر او را نیز در نظر بیاوریم، این نکته را تأیید خواهیم کرد که در نظر معاصران او، بیشترین اهمیتی که او داشته است در حوزهٔ قصایدش بوده است. امروزه روز، ما ممکن است غزلها یا قطعه های او را بر دیگر انواع شعرش و بویژه قصایدش، ترجیح دهیم، ولی معاصران او در برابر قصاید او احساس شگفتی می کرده اند.

این قصاید که غالباً با مدح، و بیهیچ مقدمهای شروع می شود، امروز کمتر لذتی به خوانندهٔ عصر ما می دهد، ولی در قرنی که او می زیسته، قلمرو رقابت میان شاعران و ملالهِ رجحان شاعری بر شاعری دیگر، همین قصاید و مدایح موجود در آنها بوده است، زیرا شاعران مَترِ معیشتی جز همین مداحیها نداشته اند و برای مدّاحی هم قالبی مناسب تر از قصیده - در تاریخ شعر فارسی - شناخته نشده است.

ستر فارسی که این قصاید، امروز، جز به اعتبار ارزشهای لغوی و زبانی و بعضی فواید تاریخی،کمتر می تواند مورد استفاده قرار گیرد، اما اگر بتوانیم خودمان را در بافت تاریخی عصر شاعر قرار دهیم، اعتراف خواهیم کرد، که «حد همین است سخن دانی و زیبائی را» مثلاً به این چند بیت از یکی از مدایح او، دربارهٔ سلطان سنجر، توجه کنید:

مثلک اکنون شرف و مرتبه و نام گرفت
که جهان زیرِ نگین مکیک آرام گرفت

خسرهِ اعظم، دارای عجم، وارث جم
که ازو رسم جم و مُلكِ عجم نام گرفت
آنکه در معرکه ها مُلك به شمشیر سَند
وانکه بر منهزمان راه به انعام گرفت
ساقی همتش از جام کَرَم جُرعه بریخت
آز، دستارکشان، راه دُر و بام گرفت

که اگر کسی «پارسی شناسد و بهای او» ۲۸۱ نمی تواند در برابر این «معماری کلمات» و «هندسهی ترکیب الفاظ» ۲۵۱، احساس شگفتی نکند و من هم به خوانندگان جوانی که ازین گفتار من تعجب می کنند، یادآوری می کنم که سالها و سالها، ممارست در تاریخ شعر فارسی و متون برجسته ادب باید داشت تا بدین درجه رسید که ازین «مدیح » انوری به اندازه زیباترین غزلهای سعدی لذت بُرد. متأسفانه ـ یا خوشبختانه! ـ اندك اندك با نشر و نفوذ ادبیات «ساندویچی» به تعبیر مرحوم دکتر رجائی، نسل کسانی که ـ بقول آن بزرگ ـ «پارسی شناسند و بهای او»، دارد منقرض می شود و ملاك شعر و شاعری یا مقداری ابیات شمع و گل و پروانهٔ سست و نا تندرست دورهٔ شاعری یا مقداری ابیات شمع و گل و پروانهٔ سست و نا تندرست دورهٔ تیموریان واستعاره های آبکی و نامفهوم شعرِ فرنگی و بدین گونه ادبیات ما کوچه و بازار و ترجمه های آبکی و نامفهوم شعرِ فرنگی و بدین گونه ادبیات ما دارد «ادبیاتِ جهانی» می شود. زیرا وقتی از خودمان هیچ چیز نداشته باشیم، دارد بخود، جهانی شده ایم.

## قبول عامه، گو هرگز مباش:

در همین قرن هجری شمسی، ادیب پیشاوری، حکیم و عارف و شاعر بزرگ عصر که نمایندهٔ کامل عیار عنوان «بقیة السلف» در قرن ما بود در تهران زندگی می کرد و چندین سال ازین قرن هجری شمسی را زندگی آن بزرگ

 $\mathcal{C}_{i,j} = \{ \mathbf{c}_{i,j} \in \mathcal{C}_{i,j} \mid i \in \mathcal{C}_{i,j} \mid i \in \mathcal{C}_{i,j} \}$ 

۳۸) بهار: برین چکامه آفرین کند کسی که پارسی سناسد و بهای او. ۳۹) ادیب بیشاوری، خطاب به ابوالفضل بیهقی:

هندسهی ترکیب الفاظ آن چنان دانی درست که قلیدس را درین ره خیره و حبران کنی

روشنی بخشید تا در سال ۱۳۱۵ شعسی در نود و اند سالگی زندگی را بدرود گفت. آنچه از زندگی و احوال او و آثار او، باقی مانده است،نشان میدهد که او در عالم خودش، در همین قرن و در همین عصر شتاب و صنعت، با فرهنگ بسیار عمیقی از میراث گذشته، زیسته و مجال کوچکترین تغییری را در فکر و ذهن به خود نداده است. او با فرهنگِ انوری و خاقانی، در همین عصر ما زندگی کرد و با همان معیارهای جمالشناسی به شعر نگریست، بی آنکه روحیهای از نوع روحیهٔ انوری داشته باشد، بلکه برعکس مظهری بود، از آزادگی و مناعت و اخلاق درویشی در معنیی ایندآل آن و نه عوارض خانقاهی این گونه حرفها، وقتی که ادیب قصیدهٔ معروف خویش را بمطلع: رویینه شاهینها نگر با آهنین چنگالها سید

گسترده اندر باختر پرهای کین و بالها دربارهٔ جنگ جهانی اول، سروده بود و در آن این بیت را: بر كِتَفْشَان، رُوزِ خَطْر، مَانِ دُو اِشْكُم، كُشْ پُسْر مر شاو تركان را پدر، خاقانش از اخوالها

شاگرد و مرید بسیار نزدیك او، مرحوم علی عبدالرسولی، به حضرت ادیب معروض داشته بود که «آقا، در تمام ایران، امروز ممکن است فقط یك تن این شعر شما را دریابد.» و ادیب فرموده بود: «من هم برای همان یك نفر گفتهام!» این گفتارِ محکم و بی اعتنا، نمایندهٔ سالها اندیشه و تأمل در باب فلسفهٔ هنر بوده است که در آن گفتگوی ساده خود را جلوه گر کرده است، سخنی نبوده است که شاعری درمانده و ناتوان، برای دهن کجی با مخالفانش بر زبان رانده باشد. ادیب آخرین سخنگوی بلندمرتبهٔ ایس نوع اندیشه در میان کلاسیكهای بزرگ فرهنگ ما بوده است. ما بعد از او هیچ کس از شاعران را نمی شناسیم که به نیمی از پایگاو معرفتی ادیب هم نزدیك شده باشند تا چه رسد به این که به مقام او برسند.

ادیب، در میان کلاسیکهای بزرگ عصر ما، آخرین سخنگوی این نوع تلقّی از شعر و هنر بوده است، تلقّی و برداشتی که برای «پسندِ عامه» تره هم خُرد نمی کند واین کار را از سر آگاهی انجام می دهد و با علم به عواقب این نوع برخورد. بسیار تفاوت است میان ِ سخن ادیب که میگوید: «من هم برای همان یك نفر گفته ام» و سخن فلان مردك بیمایهٔ كماستعدادی كه هنوز بعد از سی سال سماجت در «شعر» چاپ کردن، حرفهایش پُر است از

غلطهای فاحش دستوری و با چنین وضع ِ ناکامی که هیچ کس برای حرفهایش تره خُرد نمی کند، می گوید «من در دویستِ سال آینده ظهور خواهم کردا» ادیب که می گفت «من برای آن یك نفر گفتهام،» مقصودش این بود که کسانی که فرهنگ لازم برای فهم این شعر مرا داشته باشند، بسیار نادِرند و حق با او بود،زیرا بدست آوردن آنهمه اطلاع و احاطهٔ بر آن همه دقایق و ظرایف تاریخی و فرهنگی ـ که برای ادیب حاصل شده بود ـ کمتر کسی را در این روزگارحاصل میشود اما بهرحال، فهم سخن گوینده مقدمانی لازم دارد که گوینده خود آن مقدمات را در حد کمال داراست و خواننده ناگزیر است که آن نوع معرفت را بحاصل کند، امّا مردك بيمايه بيسواد که میگوید در دویست سال آینده مرا بجا خواهند آورد، باید بزبان ساده مدعی شود که من به درجهای از معرفت و شناخت نسبتِ به فرهنگ بشری رسیده ام که معاصران من از رسیدن به آن حد، محروم اند، آیندگان که سطح معرفتشان بیشتر و بیشتر خواهد بود به تدریج مرا کشف خواهند کرد امّا ادیب، سخن از خوانندهای موهوم در آینده نمیگفت، بلکه از میان همین مردمان عصر، آنهایی را که برخوردار از آن نوع معارف بودند مخاطب طبیعی خویش میدانست. انوری نیز از برجسته ترین نمایندگان این گونه تلقی از جمال شناسی شعر است و تصریح دارد به اینکه برای «پسند عامه» ارزشی قائل نیست درست است که او این سخن را در باب «حکمت دانی» خویش گفته است و شعر را پدیده ای عامه پسند، تلقی کرده است، اما در عالم شعر هم عملاً بر آن است که «پسند عامه گو هرگز مباش.» چوب این تلقی از هنر را، انوری و خاقانی و بسیاری از بزرگان شعر فارسی، خوردهاند و خواهند خورد و روز بروز هم از مقام و حرمتشان کاسته تر می شود، زیرا کسانی که واجد آن درجه از معارف دنیای کهن باشند که بتوانند از شعر این بزرگان لذت ببرند کمتر و کمتر می شوندولی نمی توان انکار کرد که اینان، در منظومهٔ فرهنگی خاص خویش، پایگاهی بسیار متعالی دارند که برای التذاذ از هنر ایشان باید با آن قلمرو از معارف آشنایی حاصل کرد و سپس از شعر ایشان لذت برد، این عیب شعر انوری و خاقانی است، زیرا بگونهای تعمدی رابطهٔ مستقیمی برقرار کرده اند میان التذاذ از هنر خویش و دانستن مقداری از معارف سطح بالای عصر ایشان، در صورتی که بوده اند شاعرانی که از آن درجهٔ اطلاع بر معارف عصر، شاید بیش از انوری و خاقانی برخوردار بوده اند، و شعرشان

غیرمستقیم برخاسته از چنان آگاهی وسیعی است،اما فهم آن شعرها و التذاذ از آن شعرها به هیچ وجه با دانستن مستقیم آن معارف گرهخوردگی ندارد. خیام بی گمان در درجهٔ والایم از علوم عصر خویش بوده است وبی گمان در حدّی فراتر از خاقانی و انوری. جهانبینی او حاصل احاطهٔ عمیقی است بر مجموعهٔ معارف بشری عصرِ او، اما، او به هیچ وجه میان فهم شعر خود، و داشتن آن درجهٔ از اطلاعات رابطهای ناگزیر برقرار نکرده است و همچنین است جلال الدين مولوي.

عیب شعر انوری، این است که فهم آن، با دانستن آن علوم و معارف ارتباطی ناگزیر یافته است و امروز روز، هیچ کس نمیتواند که فقط بخاطر فهم شعر او و امثال او دنبال کسب آن گونه علوم و معارف برود. در گذشته معنی دانش و فلسفه، چیزی بوده است که هر کس میخواسته است بدان دسترسی یابد، ناگزیر می شده است که آن علوم را فرا گیرد، مثل علوم عصر ما برای مردم زمانهٔ ما. امّا درین روزگار معنی علم و معرفت چیزی است دیگر و روز بروز امکان دسترسی بدان گونه دانشها و معارف، برای انسان عصرِ ما، کمتر و کمتر می شود.

با توجّه به همین نکات است که ما دیگر نمی توانیم با ملاك و معیاری که شاهکارهای انوری را تشکیل میدهد و انوری خود را در آن اقلیم پادشاه بی تاج و تخت تصور می کرده است رابطهٔ هنری برقرار کنیم و طبعاً به بخش دیگری ازشعرهای او روی آور می شویم که او در آنها برای خود چندان امتیازی قائل نبوده است و در حقیقت تولیـد جَنْبـی by production هنــر اوست: قطعه ها و غزلها و رباعیات او و چند قصیده که در آنها انوری از حال و هوای اصلی خود خارج شده است، مانند قصیدهٔ: نامهٔ اهل خراسان، یا قصیدهٔ نکوهش شعر و شاعری یا قصیدهٔ تبری جستن از هجو بلخ و امثال آنها و او اگر امروز زنده بود، سپاسگزار همین گونه شعرهای خویش می بود که نام او را هنوز هم در ردیفِ شاعران درجهٔ اول زبان فارسی حفظ کرده است و با ملاكهای قدمائی نقد، او را یكی از سه پیامبر شعر فارسی معرفی میکند، نه شعرهایی از نوع:

گر ثور چو عقرب نشدی ناقص و بیچشم در قبضهٔ شمشیر نشاندی دُبران را

برَ جایِ عُطارِد بنشاند قلم ِ تو گر در سرِ منقار کشد جذرِ اَصم را

### بدعتها و بدایع ِ انوری:

انورى در حوزهٔ مدايح خويش، بلحاظ نوع ِ بلاغت کار يا رتوريك مدم، نوآوریهای بسیار دارد اگر او را با معاصرِ مشهور او امیر مُعزّی مقایسه کنیم گذشته از هنرهای بسیاری که در وجود انوری و شعر او دیده میشود. <sub>در</sub> همین حوزهٔ شعر مدیح نیز بعنوان شاعری مبتکر و صاحب بدعتها و بدایم Innovation قابل توجه است، زیرا در محور عمودی خیال که طرح و بیرنگی plot قصیده را بوجود می آورد، شاعران قبل از او، غالباً همان شیوهٔ آزمود شدهٔ فرخی و منوچهری را تقلید و تکرار کرده اند و شعر مدیح ایشان، بلحاظ بلاغتِ طرح یا پیرنگِ قصیده ادامهٔ راه و روش فرخی و عنصری و منوچهری است. نمونهٔ این شاعران امیر مُعزّی است که از معاصران انوری است و انوری یکی دو جا هم از شعر او تضمین کرده است و یك جا هم، به تعریض، خون دو دیوان را به گردن او انداخته است. امیر مُعِرَّی در سراسر دیوان نوزده هزار بیتی خویش یك طرح و پیرنگِ نو، در قصاید خویش، ارائه نداده است، و اگر از چند تغزل نسبتاً خوب او صرف نظر کنیم پیرنگِ قصاید او را همان طرحهایی که در شعر عنصری و فرخی تجربه شده است. میبینیم.اما انوری در اغلب قصاید مدحی خویش بلاغتی نوآیین عرضه میکند و حتی اگر بخواهد قصیده ای و طرحی را که یکبار موردِ استفاده قرار داده است، دوباره خرج کند با ابتکاراتی آن را همراه میکند؛ مثلاً در قصیدهٔ ذیل، او کوشیده است یکی از مدایح ِ قبلی خویش را دوباره به مصرف برساند. اما با چنان بلاغت و طرح تازه ای دست به کار شده است که می ارزد ما آن را در اینجا نقل کنیم. بویژه که ما در متن ِ این گزیده از مدایح او ـ که شاهکارهای اصلی وی را تشکیل می دهد \_ کمتر شعری نقل کرده آیم. توجه کنید که چه توصیف دلپذیر و طنزآمیسزی از وضعیّت خودش و غلامش (شـاگردش) و مرکبش و سپس دیدارش با معشوق و کمکی که معشوق به او کرده و یکی از مدایح ِ قبلی او را، برای عرض ِ مجدّد، به او یادآور شده است، در این قصیده عرضه داشته است. آنچه در این قصیده، امروز، برای ما میتواند ایجاد لذت

هنری کند، بیش از هر چیز دیگر، زبان طبیعی انوری است که درست بمانند گفتار عادی و نشر است، یعنی هیچ پیچ و خعی در آن راه ندارد، اگر از وزن و قافیهٔ آن صرف نظر کنیم، هیچ تفاوتی با یك نشر فصیح به بلحاظ کلمات و جای قرار گرفتن اجزای جمله به در آن دیده نمی شود، گذشته از زبان بلیغ و نحو طبیعی آن، این شعر بلحاظ قدرت توصیف و شیوهٔ ادای حکایت و گفتار متقابل (دیالگ) نیز دارای برجستگی هایی است که در زبان قصیده سرایان، جز در انوری، در کمتر شاعری نمونهٔ آن را می توان سراغ گرفت. یکی از ویژگی های برجستهٔ «نحو» زبان انوری جمله های معترضهٔ بسیار طبیعی و زنده ای است که در متن شعر او به تکرار دیده می شود و از این لحاظ، هیچ شاعری جز سعدی، با او قابل مقایسه نیست. در همین قصیده، مجموعه ای از جمله های معترضه و عبارات توضیحی، در داخل جمله های اصلی شعر دیده می شود که نشان دهندهٔ کمال مهارت او در زبان شعر است مثلاً در بیت اول، بعد از «دی، بامداد عید» بقیه جمله ای است معترضه و در بیت دوم عبارت «هم در ابنای روزگار» نیز نوعی جمله معترضه است اگرچه دقیقاً، بلحاظ دستورشناسان معترضه تلقی نشود. در بیت چهاره:

اسبی، چنانکه دانی، زیر از میانه زیر

جملهٔ «چنانکه دانی» معترضه است.

طنز و طیبت انوری نیز در این قصیده آثار خود را نشان داده است، مثلاً وقتی در وصف اسبش میگوید:

راضی نشد بدان که پیاده شوم ازو،

از فرطِ ضعف، خواست که بر من شود سوار

نوعی صنعت تأکید الذّم بمایشبه المدح دارد، در مصراع اول چنان سخن می گوید که پنداری اسب خوبی است و به اینکه راکبش از آن فرود آید راضی نیست، بعد در مصراع دوم توضیح می دهد که این عدم رضایت بخاطر این بود که اسب می خواست بر من که راکبش بودم سوار شود از بسکه ضعیف و ناتوان بود!

گفتارهایی که درین قصیده رَدّ و بَدُل شده، گاه به صورتِ گفتار متقابل (دیالگ) و گاه به صورت نقل حرفهای دیگران، همه زیباست، مثلاً آنجا که احوال ِ ضعف اسب خود را تصویر میکند:

will be with

گه طعنهای ازین که ٔ «رکابش دراز کُن!» گه بَذُلهای از آن که «عنانش فرو گذارا»

اینك متن قصیده:

دی، بامدادِ عید (که بر صدرِ روزگار، هر روز عید باد، به تأییدِ کردگار!) بر عادت، از وثاق(۲۰)، به صحرا برون شدم. با یك دو آشنا (هم از ابنای روزگار) در سر خمارِ باده و بر لب نشاطِ می ا در جان هواي صاحب و در دل وفاي يار. اسبی (چنانکه دانی) زیر (از میانه زیر) وز کاهِلی که بود، نه سُك سُك(۲۱) نه راهوار در خفت و خیز مانده، همه راهِ عیدگاه(۲۲) من، گاه زو پیاده و گاهی برو سوار. نه از غبار خاسته بیرون شدی به زور نه از زمین خُسته ۲۲۱ برانگیختی غبار کفار کمین خُسته ۲۲۱ برانگیختی راضی نشد بدان که پیاده شوم ازو از فرطِ ضعف خواست که بر من شود سوار! ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ گه طعنهای ازین که: «رکابش دراز کن!» گه بذلهای از آن که: «عِنانش فرو گذار!» مینانش از آن که: «عِنانش فرو گذار!» من والِه و خجل، به تحیّر فرو شده، ﴿ ﴿ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا چشمی سویِ یمینم و گوشی سویِ یسار؛ کمان که این تا طعنهٔ که میدهدم باز طیرگی،۳۳۰

آن به عنوان محلهٔ عیدگاه، نامش هنوز، باقی است.

۴٠) وثاق: خانه، منزل.

۴۱) سُك سُك: حالت حركت اسب يا خر كه سوار را بزحمت مى اندازد. در مقابل يورغه كه هموار و راحت است. به صورت سُكُ سُكه در خراسان (از جمله كدكن) هنوز بكار مىرود. ۴۲) عیدگاه: در هر شهری میدانی ویژهٔ مراسم عید بود. از جمله در مشهد تا همین یادیِ ما و محلهٔ

۴۳) خُسته: کوبیده و سخت شده، از خُستن بمعنی با فشار چیزی را در چیز دیگر فرو بردن. این واژه نیز هنوز در خراسان رایج است. ۴۴) طیرگی: شرمساری و خجلت.

تا بذله که می کندم باز شرمسار شاگردکی، که داشتم، از پی همی دوید گفتم که: « «خیر هست!» (۱۵) مرا گفت: «باز دار! (۱۶) قفتم که: « «خیر هست!» (۱۵) مرا گفت: «باز دار! (۱۶) تو گرم کرده اسب به نظاره گاه عید عید تو در وثاق نشسته در انتظار: عیدی، چه گونه عیدی؟ - چون تنگها شکر (۱۸) چه تنگها شکر؟ که به خروارها نگار! (۱۸) گفتم: «کلید حُجره به من ده، تو بر نشین (۱۱) این مُرده ریگ (۱۵) را تو بآهستگی بیار!» این مُرده ریگ (۱۵) را تو بآهستگی بیار!» در باز کرد (۱۵) و باز بیست (۱۵) از پس استوار بر عادتِ گذشته به نزدیك او شدم بر عادتِ گذشته به نزدیك او شدم در من نظر نکرد (چو گفتم چه گویم هزار بار؟ در من نظر نکرد (چو گفتم چه گویم هزار بار؟

ang taon an dianggan ang kababa

۵۲٬۵۲٬۵۱۱ «در باز کرد» و «باز ببست» و «آغوش باز کرد» بمعنی «در باز کردم» و «باز ببستم» و «آغوش باز کردم» است که به قرینهٔ فعلهای «رفتم» و «شدم» ضمیر یا نشانهٔ آنها حذف شده است و این یکی از رایجترین ویژگیهای متون نظم و نثر قرن پنجم و ششم است.

۴۵) خیر هست: امروز میگویند: «خیر باشدا» یعنی چه اتفاقی افتاده است؟ «ای شیخ تو امروز بر جایگاهِ خویش ننشستهای، خیر هست.» اسرارالتوحید ۱۰۶/۱.

۴۶) بازدار: اسب را متوقف کِن.

۴۷) تنگِ شکر: بار شکر، تنگ: لنگه بار.

۴۸) نگار: زیبائی و حسن.

۴۹) برنشستن: سوار مرکب شدن.

۵۰ مرده ریک: درست معادل است با آنچه ما امروز میگوییم: «وامانده» و نقریباً «ترجمهٔ» همان کلمه است. اصل کلمهٔ مُردریگ یا صورتِ جدیدتر آن: مُردری، بمعنی میراث است و چون از مُرده باقی مانده است به آن «وامانده» میگوییم. همانطور که کلمهٔ مردری و مردریك در فارسی معنایی منفی دارد «وامانده» نیز بار معنائی منفی دارد. حتی کلمهٔ «مرده شور برده» هم شکلی از تحولات معنائی همین کلمهٔ مردریك است. نکتهٔ قابل یادآوری [ایك] آخر کلمه است که از مقایسهٔ صورت [مردری] و [مردریك] [مُردار + ایك] میتوان دریافت [ایك] نسبت است مثل ایك] تاریك و باریك و نزدیك و تاجیك و امثال آن. در زبان فلسفی و علمی معاصر، آقایان دکتر ادیب سلطانی و داریوش آشوری، به احیای پسوند [ایك] علاقهٔ بسیار نشان میدهند و کاری است درست.

امروز روز عید و تو در شهر تن زده(۱۵۰ فردا ترا چه گوید دستورِ شهریار؟ بدخدمتی اساس نهادی تو ناخلف گردندگی(۵۵) به پیشه گرفتی تو نابکار.» 🔻 گفتم: «چه گویمت، که درین، حق بدست تست(۵۶) ای ناگزیرِ عاشق و معشوق ِ حقگزارا لیکن ز شرم آنکه درین هفته، بیشتر، شب در شراب بودهام و روز در خمار، ترتیبِ خدمتی(که بباید) نکرده ام ر ضربیت اسک کمتر برای تهنیتی بیتکی سه چار؟» گفتا: «گُرَت ز گفتهٔ خود قطعهای دهم (مانندِ قطعههای تو مطبوع و آبدار...») گفتم که: «این نخست خداوندی تو نیست ای انوریت بنده و چون انوری هزار! سی می این این این پس گفتمش که «بیتی دُه، برولا(۷۷) بخوان! ایسان ا تا چیست وز ن و قافیه، چون بُردهای به کار؟» آغاز کرد مطلع و آواز برکشید (وآنگاه چه روایت؟ چون دُرِّ شاهوار:) ک « ای کاینات را به وجودِ تو افتخار! وی بیش از آفرینش و کم ز آفریدگار! ای صاحبِ مَلِك دل و صدرِ مَلِك نشان! دستور بحر دست و خداوند کان پسار....

تا آخر قصیده که یکی از زیباترین نمونه های مدایح انوری است. مقصودِ ما نشان دادن زبان طبیعی و روائی انوری بود و به بخشهای مدیم آن کاری نداریم،خوانندگان می توانند آن را در دیسوان ِ انوری مطالعه کنند. اگر از چند

۵۴) تن زدن: تغافل و غفلت و از کاری دست بازداشتن.

۵۵) گردندگی: انحراف.

۵۶) حق بدست کسی بودن: حق به جانب کسی بودن.

۵۷) دّه بر وَلا: ده تا پشتو سَرِ هم.

واژه و تعبیرِ کهنه و فراموش شدهٔ آن صرف نظر کنیم، نحوِ زبان، درست، زبان طبیعی گفتار عصر ماست، اگر آن را به نثر بنویسیم تفاوت چندانی نخواهد كرد.

# انوری و صناعتِ شعر:

اگر صناعت را بمعنی تکنیك در نظر بگیرید یعنی چیزی فراتر از بهرهمندی از صنایع بدیعی یا مجموعهٔ تسلط هنرمند بر ابزارهای کار او، انوری سرآمد استادان قصیده در عصر خویش است. در حدِّ معانی و مضامینی که او طالب آن بوده است، چنان بر کارِ خویش مسلط است که در سراسر دیوان او، شما، بندرت موردی را می توانید پیدا کنید که کلمهای نابجا انتخاب شده باشد. بویژه قافیههای شعر او که در طبیعی ترین جای ممکن قرار دارند، وقتی تناسبهای هنری خاصی را مورد نظر قرار میدهد، چنان با چیرهدستی از آنها بهره ميجويد كه خواننده احساس منظوم بؤدن و مشكلات وزن و قافيه را که بر سر راه شاعر همیشه وجود دارد - از یاد میبرد. به این ابیات - که در آن کوشیده است از عناصرِ اساطیری فرهنگ سامی و بویژه آنچـه در ارتباط با «سلیمان» است سود جوید \_ نگاه کنید:

کو آصفجم؟ گو بیا ببین بر **تخت، سلیمان** راستین پیشش بَدَل دیو و دام و دَد در هم زده صفهای حور عین بادی که کشیدی بساطِ او بر درگه اعلاش زیر زین مُهری که وحوش و طیور را ر ساعتش اورد بر نگین از بیم سپاهش سپاه خصم حد چون مور نهان گشته در زمین پای ملخی بیش نی، بقدر، در همّتِ او مُلكِ آن و اين چون صرح ِ مُمّرد، شرابِ صِرف

بیورزش انصاف آب و طین بیواسطهٔ هدهدش خبر از جنبش روم و قرار چین

تا آخر که تمام ویژگیهای سلیمان را، بدون کوچکترین زحمتی، در موردِ ممدوح برشمرده و کمال تناسب را در نظر گرفته است، و در نقطهٔ مقابل، آن را میتوان قیاس کرد با موردی که از یك تن زردشتی بنام اسفندیار طلب شراب کرده است و اورا بدین گونه مخاطب و موردِ تهدید قرار داده است:

سر خواجه اسفندیار! میدانی

که به رنجم ز چرخ رویین تن

من نه سُهرایم و ولی با من رستمی میکند مَدِ بهمن

خرد زال را بپرسیدم

حالتم را چه حیلت است و چه فن؟ گفت: «افراسیاب وقت شوی

گر بدست آوری از آن دو سه من، بادهای چون دُم سیاووشان

. سرخ، نه تیره چون چکو بیژن»

گر فرستی، تویی فریدونم،

ور نه روزی ـ نعوذبالله! ـ من، همچو **ضحاك،** ناگهان، پیچم ...

مارهای هجات بر گردن!

و تمام آنها از عناصر فرهنگ اساطیری ایران برگرفته شده است و در عین حال اثری از تکلّف در آن دیده نمی شود. و برای اینکه این مقایسه تکمیل شود، بد نیست اشاره شود به مدیحی که در حق قطب الدین ابوالمظفر عبّادی یکی از مشایخ تصوف و یکی از چیره دست ترین واعظان تاریخ اسلام، از مردم مرو، سروده است و در آن کوشیده است با زبان رایج در نظام خانقاه و با همان اصطلاحات و تعبیراتی که مرتبط با زندگی و احوال این گونه افراد است، شعر خویش را سامان دهد:

ای شادیِ جان ِ آفرینش وی گوهرِ کان ِ آفرینش

ای محرم خلوتی که آنجا محو است نشان ِ آفرینش ای بلبل بوستان ِ تجرید در شورهستان آفرینش در **جل**وه کشیده **کشفِ** نطقت اسرار نهان ِ آفرينش در بدو وجود گفته **پیرت** sa will a man d'action کای بختِ جوان آفرینش(۵۸)

تا آخر قصیده که در آن از «یقین» و «فاتحه» و «بی صفتی» و «قبول» و «نوبتِ مجلس» و «نعرهٔ مریدان» و «سمع» و «لوزینه» و امثال آن که همه اصطلاحات نظام خانقاهی است سخن گفته و آنها را وسیلهٔ بیان خویش قرارداده، بي آنكه دربارهٔ خانقاه سخني بگويد يا واردِ بحث از معارف صوفيه شود. اينها همه نشانهٔ سیطرهٔ اوست بر صناعتِ شعر، یعنی گوشههایی است از مهارتِ او در کار شعر که بخشهایی از امتیازات او را بر دیگر قصیدهسرایان نشان مىدھد. are and the fifty warning the off they are

#### هجو و طنز انوري:

حجم قابل ملاحظهای از شعر انوری قطعهها و رباعیهای اوست. چیزی در حدود یك سوم دیوان و بخش عظیمی ازین حجم را هجوها و هزلها و طنزهای انوری تشکیل می دهد.

and the last of the training that he will be

and the second second second second second second

بعلت دشواری تعریف و مرزبندی این سه گونهٔ سخن، ما در اینجا یاداور میشویم که در تعریف ما «طنز عبارت است از تصویرِ هنریِ اجتماعِ نقیضین» که عملاً می تواند بعضی از گونه های هجو و هزل را نیز شامل باشد. امًا بسیّاری از نموندهای هجو و هزل، برخوردار از طنز بدین معنی نخواهند

۵۸) دیوان ۷/۱\_۲۶۶ عنوان قصیده در دیوان چنین است: «در مدح امام بزرگ شیخ قطبالدین ابوالعظفر العبادی» جای تأسف است که کسانی که بزندگینامهٔ عبادی پرداختهاند ازین قصیدهٔ انوری، غافل مانده اند از جمله شادروان استاد دکتر غلامحسین یوسفی در مقدمهٔ النصفیه که بهترین بعث را در بابِ عبّادی، بزبان فارسی، نگاشته است (التصفیه فی احوال المتصوّفه، قطمال به به به به بادی، بزبان فارسی، نگاشته است (التصفیه فی احوال المتصوّفه، قطب الدین ابوالمظفر منصور بن اردشیر عبادی، به تصحیح دکتر غلامحسین یوسفی، چاپ دوم، نه این این ابوالمظفر منصور بن اردشیر عبادی، به تصحیح دکتر تهران، انتشارات علمي، مقدمه).

بود. امّا هجو، تعریفی آسانتر دارد: «هرگونه تکیه و تأکیدی بر زشتیهای وجودی یك چیز - خواه به ادّعا و خواه به حقیقت - هجو است» و «آنگاه که تکیه و تأکید بر یکی از خصایص باشد، به کاریکاتور تبدیل می شود» و انوری در تصویر کاریکاتوری بعضی افراد و اشیاء، الحق، استادی است بی بدیل. اما هزل: «هزل سخنی است که در آن هنجار گفتار به اموری نزدیك شود که ذکر آنها، در زبان جامعه و محیط زندگی رسمی، و در حوزهٔ قراردادهای اجتماعی، حالتِ الفاظ حرام یا «تابو» داشته باشد و در ادبیات ما مرکز آن بیشتر، امور مرتبط با سکس است.»

انوری در هر سه گونهٔ این سخنان، در تاریخ ادبیات ما، از معروفترین استادان است. شاید یکی از علل ادامهٔ حیات ادبی او، در کنار شاعران طراز اول زبان فارسی، همین گونه طنز و هجوها باشد و بعضی قطعههای اخلاقی او! وگرنه حجم عظیمی از قصاید او را، همان گونه که خودش تعبیر کرده است «شعرهای باطل»، یعنی مدایح پادشاهان و اُمرا تشکیل میدهد که کمتر مصرفی هنری و اجتماعی دارند.

هجو انوری، گاه، حالتی خصوصی دارد. از کسی چیزی طلب کرده و او طمع شاعر را برآورده نکرده است، طبعاً این گونه هجوها ـ که در دیوان او متأسفانه کم نیست ـ امروز نمی تواند ارزش هنری عام داشته باشد، مانند بسیاری از قطعات که در هجو افرادِ مختلف عصر خویش سروده است. اما گاهی این هجوها حالتی عام و تیپیکال یافته اند که مصادیقی کُلّی می تواند داشته باشد. گاه این هجوها، بعلّت اغراق بیش از حد شاعر بر مشخصات افراد یا اشیاء، سبب شده است که کاریکاتوری از آنان تصویر شود، مانند کاریکاتوری که از اسب اهدائی ممدوح در قطعهٔ ۳۶ عرضه کرده است یا توصیفی که از پیراهن اهدائی ممدوح کرده است در قطعهٔ ۳۶ عرضه کرده است یا توصیفی که از پیراهن اهدائی ممدوح کرده است در قطعهٔ ۵۴ یا این دو بیت توصیفی که در هجای درازی قدّ کسی گفته است:

ای خواجه! بلندیت رسیده ست بجایی کز اهل سماوات به گوش تو رسد صوت گر عمر تو چون قد تو باشد به درازی تو زنده بمانی و بمیرد ملكالموت!

در باب هزلهای انوری ـ که ما هیچ نمونهای از آن را در ایس گزیده نیاورده ایم ـ جز این نمی توان گفت که این هزلها، ارزشهای لغوی و تاریخی

خود را حفظ کرده است و اگر روزی مسائل اجتماعی ایران را بخواهند از خلال متون ادبی بررسی کنند و این گونه متون مهمترین اسناد مسائل اجتماعی ماست و بی گمان این هزلهای انوری در نوع خود از بهتریس نمونه ها بشمار می رود و از دیدگاه های مختلف می تواند مورد تحلیل قرار گیرد، اینک یکی از انواع تاحدی پوشیده و لطیف هزل او:

دی گفت، بطنز، نجم قوال: کر ای بنده سپهر آبنوست! در زنگوله، نشید دانی؟» گفتم: «چه دهند ازین فسوست؟ در پردهٔ راست، راه دانم وآنگاه به خانهٔ عروست!»

که اگرچه از الفاظ حرام استفاده نکرده ولی با استفاده از مصطلحات موسیقی \_ که با زبان شخص مورد هجا تناسب بسیار دارد بدترین دشنام خانوادگی را نثار او کرده است.

امّا ازین دو گونهٔ هجو و هزل که بگذریم، در شعر او نمونههایی از طنز می توان دید که زیباترین نمونههای شعر اجتماعی زبان فارسی است، مثل همان قطعهٔ «والی شهر ما» یا مکالمهٔ «چنار و کدوبُن» یا قصیدهای که در آغاز آن خویش را با کنّاس مقایسه کرده است (قصیدهٔ شماره ۳) یا گفتگوی شاگردِ حصیری با پیرزن لال تهیدستی که میخواست حصیری برای خویش خریداری کند (قطعهٔ ۴۱) که در مرکز تمامی این گونه شعرها، نهان یا آشکار، نوعی اجتماع نقیضین به گونهای هنری تصویر شده است، مانند این رباعی که در هجو «جوهر» ـ یکی از قدرتمندترین مردان عصر خویش ـ سروده است:

رجوهر» که ز ایزدش همی نامد یاد، وز مرتبه آفتاب را بار نداد؛ از مرگ، به یك تپانچه، در خاك افتاد. اَحْسَنْتُ ای مرگ! هرگزت مرگ مباد! یا قطعهای که در تصویرِ نیازِ خویش به شراب سروده است و در آن میگوید: بی شرابی آتش اندر ما زدهست

كيست كو آتش درين آتش زند؟

و از همه بهتر و زیباتر، طنزی است که در هجای پزشکی از معاصران خود سروده است (قطعهٔ ۲۲) و در آن میگوید که این طبیب، مردمکش است چرا که «گردِ عزرائیل» یا بهتر بگوئیم «عزرائیل پودر شده» یا «ملك الموت كوفته» در داروهای خویش به كار می برد:

هر کجا کو نشست از پی طب، در زمان، بانگِ مرگ برخیزد. «مَلِكُالمَوتِ كوفته» دارد اندران دارویی که آمیزد!

یا در قطعهٔ ۱۸ که مخاطب خویش را، به پوشیده ترین و لطیف ترین زبانی، قلتبان میخواند و در آن، طنز را به اوج میرساند.

تردیدی نیست که یکی از مهمترین علل شیوع دیوان انوری درمیان اهل ادب، همین هجوها و هزلها و طنزهای آوست که در کمال استادی سروده شده است و هنوز هم ازرشهای تاریخی و اجتماعی و حتی ـ در مواردی ـ هنری خویش را حفظ کرده است.

انوری از هنگام ظهور مورد توجه و تقلید تمام شاعران بعد از خویش بوده است، کافی است توجه سعدی را به غزلهای او یاد آور شویم این تأثیر او را حتی بلحاظ بعضی مضامین طنز و طیبت در شعرای عرب زبان پس از او نیز می توان دید، مثلاً این قطعهٔ طنز آمیز او را که گفتگویی است میان شاعر و ابلیس، بسیاری از گویندگان بعد از او تقلید کرده اند:

دیشب، شبکی، نشسته بودم کابلیس لعین درآمد از در، پس گفت که «هیچ میل داری، با ماهرخی لطیفمنظر...؟» گفتم که «نه» گفت: «اَمْرَدی چه؟ زیبا و ظریف و خوبپیکر؟» گفتم که «نه!» گفت: «اگر شرابی، باشد، بخوری به روی دلبر؟» گفتم که «نه!» گفت: «اگر حشیشی، یابی، بزنی به خلوت اندر؟»

گفتم که «نه» گفت: «لعنك الله ا بدبخت کسی تو، مردای خرا»(۱۵۱)

نخستین تقلید از آن، در شعرِ ابن ِ سناءالملك (۵۴۵\_۶۰۸) است که مك نسل بعد از انوری است و سپس در شعر صفی الدین حِلِّی (۲۵۰ـ۷۵۰) یا عمربن الوردی (۷۴۹\_۶۹۱) و در اوایل این قرن، ادیب الممالك فراهانی با توجه به شعر شاعران عرب، قطعهای سروده است (۱۰۰ و در روزگار ما، مهدی اخوان ثالث، شاید بی خبر از شعر انوری و ادین الممالك، قطعه «توب در خواب» را در مجموعهٔ ارغنون(۱۶۱).

#### غزل انورى:

غزل انوری، ادامهٔ طبیعی غزل حسی و تجربی شاعران خراسان است، ادامهٔ غزل فرخی و منوچهری است که در آن وحدت تجربی عشق، اساس سَاختَارَ غَزَلَ رَا تَشْكَيْلُ مَى دَهُدُ وَ دَرَ أَنْ غَالِبًا نَقْشُ كَامَلَى أَزْ تَجْرِبُهُ عَشْقَ تصویر میشود: زمان و مکان و خصوصیات جسمی و روحی معشوق و عاشق و حتی گاه، گفتگوهای طبیعی میان آن دو، به دقیقترین وجهی. روانشناسی عاشق و معشوق ـ که هر دو از سلامت روح برخوردارند و هیچ اثری از مازوخیسم و سادیسم در هیچ کدام ایشان بروز نکرده است ـ از مشخصات این نوع غزل است و در سراسر غزل این حال و هوا حکومت میکند: بد خوی تری، مگر خبر داری ساستان برین به

کامروز طراوتی دگر داری؟ <sup>\*</sup> یا میدانی که با دل و چشمم پیوند و جمال بیشتر داری

۵۹) در نسخهٔ دیوان انوری چاپ استاد مدرس نیامده است،ولی در یك جنگِ بسیار قدیمی مورخ ۷۴۲ هجری که در کتابخانهٔ لالااسماغیل ترکیه موجود است (فیلم شمارهٔ ۵۷۳ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران) این شعر صراحتاً بنام انوری ثبت است و تا حدِّ زیادی با روحیه و اسلوب او هماهنگ است. <sup>۴۰</sup> دیوان ادیبالممالك ۲۷۱-۷۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(۶۱)</sup> ارغنون، چاپ دوم، ۲۱۰ به بعد و برای تمامی آن شعرها و مقایسهٔ آنها مراجعه شود به در جستجوى سرچشمه هاى الهام شاعران؛ از آقاى ولى اللهِ دروديان، تهران، نشر چشمه، ١٣٤٩، صفحهٔ ۷۳ به بعد.

روزی که به دستِ ناز برخیزی
دانم ز نیازِ من خبر داری
در پردهٔ دل، چو هم تویی آخر
از رازِ دلم چه پرده برداری؟
گویی که: «ازین پَسَت وفا دارم.»
گویم: «به وفا و عهد اگر داری!»
بر پای جهی که «قصه کوته کن!
امشب سَرِ ما و دردِ سر داری.»

ای آیتِ حُسن جمله در شانت! زین سورتِ عشوه صد ز بر داری! دشنام دهی که «انوری! یارب چون طبع لطیف و شعرِ تر داری!» چتوان گفتن؟ نه اولین داغ است کز طعنه مرا تو بر جگر داری.

ملاحظه می کنید که روانشناسی عاشق و معشوق و گفتگوهای رایج میان آنها چه قدر طبیعی و سالم، بزیباترین زبان ممکن، درین غزل تصویر شده است. در بسیاری از غزلهای او، این وحدت تجربه آشکار است و همان چیزی است که تا عصر سعدی و در بعضی غزلهای او نیز ادامه می یابد و بعدها روحیه بیمار و آزارجوی و آزاردهندهٔ معشوقی خیالی، و حتی وَهمی، اندك اندك جای آن را می گیردو البته رشد و گسترش تصوف را در این تحوّل نقشی آشکار است که جای دیگر بدان پرداخته شده است ۲۰۰۰.

با اینکه یك نسل قبل از انوری، غزل فارسی، به مرحلهٔ درخشانی رسیده بوده است که نوع عاشقانه و عارفانهٔ آن را در دیوان سنائی می توان دید، با اینهمه او را می توان یکی از نقطه های عطف در تاریخ غزل فارسی بحساب آورد. اگر بلحاظ نوع مضامین، غزل او نسبت به سنائسی تازگی نداشته باشد، از دیدگاه زبان شعر، بی گمان نشان دهندهٔ تحولی است که شکل نداشته باشد، از دیدگاه زبان شعر، بی گمان نشان دهندهٔ تحولی است که شکل

۶۲) مراجعه شود به ادوار شعر فارسی از مشروطیت تا سقوط سلطنت، تهران، انتشارات توس، ۱۳۵۹، ص ۲۴.

کمال یافتهٔ آن را در دیوان سعدی باید جستجو کرد و بیهوده نیست اگر بعضی از ناقدان، مانند استاد فروزانفر، انوری را پیشرو سعدی در غزل دانستهاند.

چند جهت نشان داد:

یکی از نخستین چیزهایی که مشابهت غزلهای آن دو را نشان میدهد و در اولین دیدار، هر کس، بدان توجه میکند،قالبِ غزلهاست که عیناً یا با ر کی تغییر مورد توجه سعدی قرار گرفته است. مانند: ا

انورى:

حُسن تو گر بر همین قرار بماند قاعدة عشق استوار بماند

سعدى:

حُسن تو دایم برین قرار نماند مست تو جاوید در خمار نماند 🛴 📜 🛒

انورى:

حنانکه تشنه به آب حیات و مرده بجان بجان تو که به دیدارت آرزومندم به در برای برای

سعدى:

که با شکستن ِ پیمان و برگرفتن ِ دل هنوز دیده به دیدارت آرزومند است

این کمترین تأثیرپذیری سعدی است از انوری. آنچه بیشتر سعدی را به انوری نزدیك می كند، زبان غزل است و برای آنکه محسوس تر این نکته روشن شود،ما به یکی از ظرافتهای اصلی سبك سعدی، که از آنوری گرفته شده است، اشارت میکنیم. شاید کمتر به این نکته توجه شده باشد که هنر سعدی در غزلها، بیشتر در زبان شعر است و در داخل زبان شعر، یکی از مهمترین مراکز هنرنمائی او استفادهٔ شگفتآوری است که از حروف اضافه در زبان غزل دارد و این نکتهای است که بی هیچ تردیدی آن را از انوری اموخته است و جای آن هست که کسی در باب آن، رسالهای مفرد ترتیب دهد:

3621

4130

men to be a many the sullis

where is also not all with a

انورى:

while to do a cultimate the prince آن روزگار کو که مرا یار یار بود؟ میدا به علمه استان المالیان من برکنار از غم و او در کنار بودیه ساست نام به نام ا

انورى:

There is also water Ju. ای جان و روشنایی! به زین همی بباید مان دای دیگی ا تو برکناری از ما، ما در میان کارت

انورى:

رعدولي ديدان هر كس بال توجه مي أريد فاليد الوالية الم در پردهٔ دل چو هم تویی آخر ای دست می به به در از رازِ دلم چه پرده برداری؟

سعدى:

همه در خورد رای و قیمتِ خویش می ایسا قشه دره از تو خواهند و من ترا خواهم

سعدي:

سرو در آید ز پای گر تو بجنبی زیجای میلی می ماه بیفتد بزیر گر تو بر آیی به بام در همه عمرم شبی بیخبر از در در آی تا شب درویش را صبح برآید به شام الدینه و است اشکار این را میان به ی تا

سعدى:

گفتم: آتش در زنم افاق را منابع المان گفت: سعدی! در نگیرد با منت اسال میلید و در نگیرد با منت

انوری، در حوزهٔ غزل عرفانی نیز تجربههایی دارد. اگرچه بعد از سنائی، اینگونه غزل گفتن کار دشواری نیست، ولی چنانکه در بحث انوری و تصوف یاد خواهد شد، در عصر انوری هنوز فرهنگ تصوف سراسر شعر فارسی را تسخیر نکرده بوده است. به همین دلیل بعضی شعرهای عرفانی و قلندری انوری از لحاظ تاریخ تطور شعر صوفیانه، بیش و کم قابل بررسی است، آنهم با این لحن پارادوکسی شطحوار و دلپذیر:

هر که چون من به کفرش، ایمان است و از همه خلق، او، مسلمان است من مسم رویِ ایمان ندیدهای به خدا! معلم ایران مانده ایران گر به ایمان خویشت ایمان است

ای پسرا مذهب قلندر گیر که درو دین و کفریکسان است مردم صومعه مسلمان نیست گر همه بوذر است و سلمان است

با این غزل:

ای پسرا پردهٔ قلندر گیر پرده از رویِ کارها برگیر

يا اين غزل:

آخر دَرِ زُهد و توبه در بستم وز بندِ قبول آن و این رستم

علاوه بر این نوع غزلها، در قطعات او نیز اشاراتی به لحن و زبان صوفیه دیده می شود: اینکه صوفیان، هنگام خطاب، یکدیگر را «اخی» خطاب می کنند و موارد دیگری که نقل آن در اینجا ضرورت ندارد و نشان دهندهٔ آشنائی او با زبان و معارف صوفیه است.

### صُوَر خیال در شعر انوری:

شعرِ انوری، بلحاظِ جانبِ تصویری، نمودارِ طبیعی و معتدل ِ شعرِ عصر اوست که در آن اجزایِ تصویر، از تجربههای شاعران دورههای قبل گرفته شده است و شاعر با انواع ِ تصرفاتی که در آن میکند، میکوشد آن تصویر پیشین را در جامهای نو عرضه کند. شاید اگر مسأله را در همیس حد و ازبین چشمانداز بنگریم، چیزی از حدود قوانین تکامل ادبی دور نرفته باشیم؛ زیرا، میدان شعرا، برای وارد کردن اجزای تازهای به قلمرو تصویری شعر، چندان به آختیار ایشان نبوده و مادام که تحولی در جامعه یا محیط جغرافیانی زندگی شاعری روی ندهد، بسیار بعید است که او بتواند، مجموعهٔ قابل ملاحظهای از عناصر تازه را وارد حوزهٔ تصاویر شعری خویش کند. شاعر یا باید در معیط جدیدی از لحاظ اقلیمی قرار بگیرد،مثلاً از خراسان به مازندران بروه معیط جدیدی از لحاظ اقلیمی قرار بگیرد،مثلاً از خراسان به مازندران بروه آشنا شود، یا در زندگی اجتماعی، او تحولی چشمگیر روی دهد که اجزای تازهای واردِ قلمرو تخیل او شود. شاید بتوان گفت که بیرون ازین مسائل،

راهی برای یك تجدد اساسی در حوزهٔ صور خیال، برای یك شاعر، بویژه در دوران گذشته، امكان پذیر نبوده است. البته امروزه با پیشرفت نظریه های دوران گذشته، امكان پذیر انسان هست تمام این مسائل امكان پذیر است انتقادی و وسائلی که در اختیار انسان هست تمام این مسائل امکان پذیر است اما بحث ما بر سر شرایط تاریخی انسان قرون گذشته است و محدودیت هایی که داشته است.

قبل از هر چیز یادآوری این نکته ضرورت دارد که شعر فارسی، بلحاظ تصویری،حرکتی خاص دارد که اگر فاصلهٔ عصر رودکی تا ازرقی یا ابوالفرج رونی را در نظر بگیریم، از تفصیل به سوی اجمال و از گستردگی به سوی فشردگی و از روشنی به سوی ابهام در حرکت است یعنی بر روی هم نوع تصاویر شاعران در عصر قبل از انوری به طرف فشردگی رفته تا بدانجا که غالباً یك مصراع شامل یك تصویر یا دو تصویر و یا حتی بیشتر است،در صورتی که در دورههای آغازی یك تصویر در یك بیت و غالباً دو بیت گسترش می یافت و این حرکت از گستردگی به سوی فشردگی در عصر انوری به آخرین مراحل خود می رسد که نمونههای آن را در دیوان او نیز فراوان می توان دید، با اینهمه می بینیم که انوری در مواردی سعی دارد که تصویر را بار دیگر به سراسر یك بیت و حتی دو بیت گسترش دهد، اما با زبان فشرده ای بار دیگر به سراسر یك بیت و حتی دو بیت گسترش دهد، اما با زبان فشرده ای که او دارد، این کار باید به شیوه ای دیگر، جز شیوهٔ منوچهری و فرخی عملی شود. به همین دلیل سعی انوری در گسترش شکل تصاویر، بدانجا می رسد که

با طرح یکی از تصاویر تجربه شده بوسیلهٔ شاعران نسلهای قبل، آن را با نوعی استدلال و برهان یا حُسن تعلیل عرضه کند و ازین چشمانداز، یك تصویرِ کهنه را در جامهای نو عرضه دارد:

صبا تعرّضِ زلفو بنفشه کرد شبی

بنفشه سر چو در آورد، این تمنّی را حدیثِ عارض گل در گرفت و لاله شنید به نفسِ نامیه برداشت این دو معنی را چو نفسِ نامیه جمعی ز لشکرش را دید که پشتِ پای زدند از گزاف تقوی را زبان سوسنِ آزاد و چشم نرگس را خواص نطق و نظر داد بهرِ انهی را چنانکه سوسن و نرگس، به خدمتِ اِنهی، مرتبند چه انکار را چه دعوی را چنار پنجه گشادهست و نی کمر بستهست جنار پنجه گشادهست و نی کمر بستهست دعا و خدمتِ دستور صدر دُنیی را

من این پاره از قصیدهٔ آغازی دیوان او را \_ که یکی از معروفترین قصاید اوست \_ به عنوان نمونه در اینجا آوردم. چنانکه ملاحظه می شود درین شش بیت در حقیقت دو تصویر کلی داده شده است، یکی در چهار بیت اول و دیگری در دو بیت آخر. اما اگر بلحاظ «تصاویرِ مادر» یا تصاویر اصیل این تصویرها را تجزیه کنیم: «زلف بنفشه» و «عارض گل» و «زبان سوسن آزاد» و «چشم نرگس» و «پنجهٔ چنار» و «کمر بستن نی» از کلیشههای تصویری شعرای دورههای قبل است ولی انوری کوشیده است که در یك ترکیب جدید و با نوعی قصه پردازی و حسن تعلیل، همان تشبیهات را از نو عرضه کند و سیاه را \_ که از امورِ مبتلا به عصر بوده است \_ بدین تصاویر درآمیزد و این مقداری از مسائل اجتماعی یا آمور مرتبط با زندگی اداری و نظام مدیریت میاب را \_ که از امورِ مبتلا به عصر بوده است \_ بدین تصاویر درآمیزد و این غایت سعی او و امثال اوست برای گریز از ابتذال در تصاویر، گرچه از یك نظر عملاً اوج ابتذال است، بویژه که این شیوهٔ ترکیب تصاویر و استدلال و خسن تعلیل در پیرامون آنها به همین یك مورد، در دیوان او، خلاصه نمی شود بلکه مکرر در مکرر همین روش، در دایره ای محدود، تجدید صورت می کند:

نی کدام است و زکجا؟ باری که ز فیروزه صد کمر دارد هر زمانی چنار سوی فلك به مناجات دست بردارد مگر اندر دعای استسقاست(۱۹۲۱ ور نه او با فلك چه سر دارد؟ :: پیش پیکان گُل ز بیم گشادهٔ ۴۲۰ هر شب از هاله مّه سِیر دارد با بقایای لشکر سرما \_ گر صبا عزم کر و فر دارد \_ تیغ در دستِ بید، می چه کند؟ وز چه معنی زره، شمر دارد؟(۴۵)

میبینید که «کمر بستن نی» و «دست چنار» و «سپر هاله» و «تیغ برگ بید» و «زرهِ آبگیر» همان تصاویر دورهٔ قبل اند که با نوعی صحنه آرائی جدید و نوعی برهان و حُسن ِ تعليل براي چند صدمين بار تكرار شده اند.

می توان گفت که انوری، در قلمرو وصف طبیعت، هیچ «تصویر مادر ای نیافریده است و تمام کوشش او توجیه و تعلیل تصاویر شاعران قرن چهارم و پنجم است و اگر بخواهیم برای او، و بعضی معاصران او، در قلمرو تصاویر، ابداعی قائل شویم، شاید در حوزهٔ تصاویری باشد که از موادِ دانشها و علوم رایج در آن روزگار گرفته شده است. درین کار هم شاید انوری چندان مبنکر

> كِلْكُشْ چِه قابل است؟ كه صاحبقران نطق \_ یعنی که نفس ناطقه \_ در جنبش الکن است صوت صریر معجزش، از روی خاصیت در قوت خیال چنان صورتافکن است، کاکنون مزاج جذر اصم، در محاورات، ده گوش و ده زبان چو بنفشهست و سوسن است

۶۳) استسقا: طلب باران، دعای باران.

۶۴) گشاد: رها کردن تیر.

۶۵) شعر: آبگیر، برکه.

استفاده از «جذر اصم» و خصوصیّت ناشنوانی مفروض و موهوم آن و ده گوش و ده زبان بودن بنفشه و سوسن با یکدیگر ترکیب شده است و این اغراق را و در شعر انوری بوجود آورده است. آنچه مربوط به سوسن و بنفشه است از کلیشه های قرون اولیهٔ شعر فارسی است و استفاده از «اصم» بودن «جذر» آنهم از «ابداعات» ابوالفرج رونی است که انوری سخت شیفتهٔ اسلوب شاعری او بوده است و شاید از همین مقوله کارهای ابوالفرج لذت می برده است و آن را قابل گسترش و تقلید تشخیص می داده است، زیرا «چشم نرگس» و «زبان سوسن» چندان تکرار شده بوده اند که جایی برای تازه کردن ا آنها نميافته است.

با اینهمه، انوری، در مجموع شاعر تصویرهای فشرده است و چنان مىنمايد كه جمال شناسي حاكم بر حوزه هاى دوقسى و انجمن هاى ادبسى دربارها، آن سادگی و صراحت و گستردگی تصویرهای قرن چهارم و پنجم را عیب می شمرده است و به همین دلیل استعاره هایی از نوع:

خون در عروق فتنه ز خشکی چو روین است (۸۴)

و اینکه «از رگ اندیشه خون چکید» (۲۰۶) در نوع تصاویر او بسیار می توان دید و مجموعهٔ همین خصوصیات است که شعر او را دور از دسترس فهم علاقمندان قرار میداده و باعث شده است که در طول قرون شروحی بر ديوان او نوشته شود(۱۶۶۰

با اینهمه گاهی که او، قصدِ تصویرِ طبیعی محیط یا واقعهای را داشته باشد، در كمال مهارت از عهده برمى آيد. مثلاً اگر در اين تغزل، يا حكايت عاشقانه در آغاز یکی از قصاید او تأمل شود، قدرتِ او در تصویرِ طبیعی مناظر، آشکارا میشود:

> دوش، سرمست، آمدم به وثاق با حریفی همه وفا و وفاق

۶۶) اگر از شروح پراکنده ای که بر بعضی قصاید او نوشته شده است، مانند شرح دو قصیدهٔ او توسط آدری طوسی در اوایل ِ قرن نهم (جواهرالاسرار، چاپ سنگی، ۳۷۶ به بعد) صرف نظر کنیم، سه شرح مستقل و کامل بر دیوان او موجود است: شرح محمدبن داود علوی شادی آراده در ا آبادی (قرن نهم) و شرح میرزا ابوالحسن فراهانی (قرن یازدهم) و شرح معمدبن عبدالرزاق دُنگا ده دنبلی (قرن دوازده و سیزده). برای اطلاع از ارزش این شروح مراجعه شود به نقد استاد شهیدی بر این کتابها در شرح مشکلات دیوان انوری ۵۷۴ به بعد.

النسا التاليون لها

ديدم از باقني پرندوشين ايسان بيسيد مست ، درسما سادس ا معادس دیدم از به ی کنارهٔ طاق سیشدای، نیمد، بر کنارهٔ طاق مَي چون عهدِ دوستان بصفاء المامية عهدِ دوستان بصفاء المامية عهدِ دوستان بصفاء المامية هر دو در تابخاندای رفتیم که نَبُد آشنا هوای رواق ی دید قوسی از آفاق این است می دید قوسی از آفاق بر یمینم ز منطقی اجزاء رانج و بهر لسارم ز هندسی، اوزاق ایا و پستوم به دور این دهمینا از ب بسر زان رُخ ِ لامع و مَي بَرَّاق ﴿ يَسَالُ مُنْ اللَّهِ إِنَّالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ نه مرا ساقیان سیمینساق می استان می استان این می استان ا غزلکهای خود همی خواندم است می می است می در نهاوند و راهوی و عراق ماه ناگه برآمِد از مشرق مشرقی کرد خانه از اشراق به سخن در شدیم، هر سه، بهم 

که نشان میدهد، اگر او جانب فضل فروشی و پسند زمانه را به یکسوی نهد مىتواند وصفى طبيعى و ساده ازين دست كه يادآور شعرهاى فرخى است، بوجود آورد. and the man is laid to with it with the

and of aging and going colored .

# زبان شعر انوری:

کسانی که بخواهند فرهنگ تاریخی زبان فارسی را، در معنای وسبع کلمه، فراهم آورند، یکی از مهمترین منابع ایشان برای قرن ششم دیوان انوری است. یعنی با اطمینان می توان گفت که هیچ دیوانی از دواوین فرن ششم - حتی دیوان خاقانی که از گرانبهاترین مواریث تاریخ ادبیات فارسی

دیوان انوری برخلاف آثار خاقانی و نظامی ـ که سرشار از ترکیبات زیبا و شاعرانه است ـ چندان مشتمل بر ترکیبات تازه نیست، ولی بلحاظ مفردات و ساختارهای نحوی و توجه به امثال و کنایات رایج در کوچه و بازار، دارای کمال اهمیت است و گاه بعلت انحصاری بودن استعمالات، آمروز، برای ما قابل فهم نیست، مانند بسیاری از تعبیرات و کلمات قطعه: «خسروا این چه حلم و خاموشی است».

زبان شعر آنوری، ساده ترین و بی پیرایه ترین زبان شعر تا عصر اوست. 

تنها کسی که درین میدان با او قابل مقایسه است، سعدی است که یك قرن 
بعد از او می زیسته و گرنه در میان معاصران او، و اسلافش، هیچ کس بدین 
حد طبیعی و ساده سخن نگفته است که او. انوری با تمام ساحات و ابعاد 
زبان، آشنائی داشته است از زبان تودهٔ مردم تا زبان طبقات فرهیخته. از زبان 
کهن تا زبان معاصر خودش. و او مجموعه ای از دو ساحَتِ «همزمانی» و «در 
زمانی» زبان فارسی را به بهترین وجهی تلفیق کرده است که خواننده، 
زمانی» زبان فارسی را به بهترین وجهی تلفیق کرده است که خواننده، 
احساس ناهمگونی نمی کند و حتی گاهی تعمدی داشته که از زبان قشرهای 
پایین جامعه در شعر خویش بهره مند شود که شاید یکی از بهترین نمونه های 
این کار، تقلید زبان زنی تهیدست و لال است که با شاگردِ حصیری برای 
خریدن حصیر در تابستان سخن می گوید:

گویند که در طوس، گهِ شدت گرما،
از خانه به بازار همی شد، زَنکی زال
بگذشت به دکّان یکی پیر حصیری
بر دل بگذشتش که: «اگر نیست مرا مال،
تا چون دگران نطع خَرَم بهرِ تنعّم
آخر نبود کم ز حصیری به همه حال!»
بنشست و یکی کاغذکی چکسه برون کرد
بنشست و یکی کاغذکی چکسه برون کرد
حاصل شده از کدیه، به جوجو، نه به مثقال ــ
گفتا: «دَدَدَه گز حَصِصیری سَرَه را چند؟
نی از لُلُلُخ وز کَکنبوز ذَنَ نَنال؟»

شاگردِ حصیری چو ادای سخنش دید، گفتش: «برو ای قحبهٔ چونین به سخن لال! تدبیر نمد کن، به نمدگر شو، ازیراك تا نرخ بپرسی تو به دیماه رسد سال!»

توجه به ساختار همین قطعه و نحو طبیعی زبان و واژگان عادی کوچه و بازار از قبیل «چکسه» و «لوخ» و جملهٔ معترضهٔ «حاصل شده از کدیه به جوجو نه به مثقال» و دیالُگِ (= گفتگوی) بسیار طبیعی بزبان لالها که کلمات را با تکرار هجاهای سازنده، ادا میکنند مثلاً بجای دَه (= ۱۰) «دَدَه» و بجای لوخ یا لُخ (= نوعی نی که از آن حصیر بافند) «لُلُ لُخ» و بجای نال «ن نه نال» نهایتِ تسلّطِ او را بر زبان طبیعی گفتار نشان می دهد.

برای اینکه میزان هنرِ انوری و تسلط او را به صناعت شعر و زبان بهتر بشناسیم بد نیست نگاهی داشته باشیم به قطعهای که قاآنی شیرازی مشهورترین شاعر قرن سیزدهم، به تقلید ازین شعر سروده است:

پیرکی لال، سحرگاه، به طفل اَلکَن می شنیدم که بدین نوع همی راند سخن کای ز زلفت صصصبحم شاشاشام تاریك وی ز چهرت شاشاشامم صصصبح روشن تنتریاکیم و پیش ششهدِ للبت صَصَصَبر و تاتاتابم رررفت از تنتن طفل گفتا: مَمَن را تنو تقلید مکن می می خسواهی مُمُشتی به ککلت بزنم که بیفتد مممغزت میان دَدَهن؟ که بیفتد مممغزت میان دَدَهن؟ پیر گفتا که و والله که معلوم است این که که زادم مَن بیچاره ز مادر الکن به ههفتاد و ههشتاد و سه سال است افزون، که که گنگ و لالالالم ب بخلاق زمن طفل گفتا: خُخدا را صصصدبار ششکر که برستم به جهان از مملال و ز محن

مَمَن هم گگگنگم مِمِیثل توتوتو توتو تو توتوتو تو هم گگگنگی مِمِیثل مَمَن اس

چنانکه می بینید جز اغراق آمیز کردن ِ لحن گنگی، یا بهتر بگوئیم شورِ آن را در آوردن، هیچ کاری نکرده است. در صورتی که در شعر انوری خواننده با آن زن فقیر احساس نوعی همدلی و تأثرِ عاطفی می کند و از بیرحمی شاگردِ حصیر باف \_ که به محرومی از صنف و طبقهٔ خودش، اینگونه ظالمانه برخورد می کند \_ دلش می سوزد.

در قصیدهٔ معروف نامهٔ اهـل خراسـان، خطـاب به خاقـان سمرقنـد . گوند:

آخر، ایران ـ که ازو بودی فردوس برشك ـ وقف خواهد شد، تا حشر، برین شوم حَشَر؟ سوی آن حضرت ـ کز عدل تو گشته ست چو خُلد ـ خویشتن، زینجا ـ کز ظلم غُزان شد چو سقر ـ هر که پایی و خری داشت، به حیلت، افکند. چه کند، آنکه نه پای است مر او را و نه خر؟

و در همین سه بیت، سه جملهٔ معترضه را به طبیعی ترین وجهی جای داده. علاوه بر چندین قید یا شبه جمله از قبیل «تا حشر» و «زینجا» و «به حیلت» که هر کدام به طبیعی بودن گفتار یاری می رساند.

همین نزدیکی به زبان محاورهٔ عصر است که سبب شده است در عبارات انوری، جای جای، جملههایی یا بافتهایی عربی وارد شود، اما برخلاف شعرِ عبدالواسعِ حَبَلی به گونهای بسیار طبیعی که عربی بودن آنها را، زیاد احساس نمیکنیم. در زبان رایج عصر او، عربی گرایی جزء لوازم زندگی اهل فضل بوده است و او گاه با بافتهای عربی همان رفتاری را میکند که با ترکیبات و بافتهای فارسی، مثلاً درین بیت، «عبارت» عربی «زاد فی الطنبور» را مانند یك «کلمهٔ» فارسی بکار گرفته است:

زُهره، گر در مجلس بزمش نباشد بربطی در میان ِ اختران چون زاد فیالطنبور باد! نحو زبان آنوری، یکی از طبیعی ترین نحوهای زبان شعر فارسی است

۶۷) دیوان قاآنی، چاپ سنگی ۱۳۰۲ ه.ق (افست کتابغروشی محمودی) ۴۲۱\_۲۲۰.

و او بعضی از ساختارهای نحوی را در زبان شعر خویش برای ما معفوظ نگاه داشته که هم در زبان رایج فراموش شده است و هم کمتر مورد توجّهِ شعرا قرار گرفته است. از جمله ساختار این بیت:

> بنشست و ماجرای فراق از نخست روز آغاز کرد و قصهٔ آن گوی و اشکباره،

باعتبار نوع ِ عطفها. این گونه عطف در شعرِ دیگر شاعران بندرت دیده شده، ولی انوری بکرّات از آن سود جسته است و دارای نوعی ارزش بلاغی ویژه است:

ما دستِ گلابگر گرفتیم و گریز یا آید بَرِ من نشیند و زار گری یا: میگفت و گری که با مِن ِ غم روزی صبحا! ز شَفَق چون شَفَقت ناموزی؟

یا: عشق تو گریبان دلم گیرد و کش...

## نظریهٔ انوری در باب زبان شعر:

در شعر انوری، دو نوع روحیه، حکومت میکند یکی وضع و حالت رسمی و تشریفاتی اوست که در قصایدش خود را آشکار میکند و دیگری روحیهٔ خصوصی و صمیمی او که بیشتر در قطعهها و غزلهای او، میتوان دید در نتیجهٔ این تفاوت روحیه، میتوان زبان شعر او را نیز به دو صورت متمایز دید: زبان رسمی و تشریفاتی که در قصاید دیده میشود و زبان طبیعی محاوره که در قطعات و غزلهای او خود را آشکار میکند. اگرچه در مجموع، زبان شعراو، زبانی است پیراسته و دور از حشو و زواید و در احضار کلمات قدرتی

۶۸) عطار، یکی دیگر از شعرای خراسان نیز در قرن هفتم، ازین گونه عطف سود جُسته است: شد تا به بُرِ گلابگر جامه دران / از شرم رخت در آتش افتاد و گری. (مختارنامه ۲۱۶) و مراجعه شود به تعلیقات اسرارالتوحید ۵۲۸/۲.

استثنائی دارد، امّا، نمی توان منکر شد که در بعضی غزلها و قطعه هایش از سادگی و طراوت بیشتری برخوردار است، چنان می نماید که انوری میدان قصیده را با هنرنمائی و فضل فروشی و استدلالهای علمی و منطقی خویش تنگ کرده است، ولی در قطعه به طبیعت گفتار (مفردات و نحو) و در غزل به نوعی زبان برای بیان سادگی عشق طبیعی رسیده است.

البته نباید فراموش کرد که در بعضی از قصاید او نیز، این صمیمیّت لهجه و سادگی بیان حفظ شده و آن در مواردی است که ضرورتی برای رسمی بودن و تشریفاتی سخن گفتن ندیده یا فشار و هیجان عاطفی او را وادار به شعر کرده است،مانند قصیدهٔ بسیار معروف مذمت شعر و شاعری و یا قصیدهٔ معروف نامهٔ اهل خراسان که به سمرقند فرستاده است و در آن هجوم عواطف به او مجال آن را نداده که رسمی و تشریفاتی سخن بگوید، بهمین دلیل، بسیار طبیعی و ساده و نزدیك به گفتار روز است و اثسری از فضل فروشیهای رایج در قصاید او، ندارد.

انوری، بلحاظِ نظریّهٔ شعری نیز طرفدار سادگی و روانی و دوری از تکلّف بوده است. در یکی از قدیمترین نسخه های خطی دیوان انوری همی، ثبت شأن نزول بسیاری از شعرها را با دقت و با اطلاعات بسیار مهمی، ثبت کرده است، در مقدمهٔ این قطعه چنین آمده است:

«وقتی میان اوحدالدین انوری و اثیرالدین فتوحی در معاتبه سخن میرفت. انوری گفت: صنعتها در شعرِ مشایخی (۷۰)، منسوخ شده است، شعر روان و عذب می باید، بروانی چو تیرِ خدنگ. و این قطعه، در حال، انشا کرد:

صفی مُوّفق سبعی، چو بارها میگفت که «گُرْت هیزم هر روزه نیست خر بفرست.» شبی، به آخرِ مستی، بطیبتش گفتم کستن شده میشند نیست نیست نیست

که «آنچه گفتهای، ار نیست خشك، تر بفرست.» غلام را بفرستاد، بامداد یگاه،

- نه زان جهت که ستوری یگاه تر بفرست -

۴۹) نسخه ای کهن و بدون تاریخ که آغاز و انجام آن افتاده و بعضی اوراق آن نیز در هم ریخته، ولی بسیار ضبطهای درست و اصیلی دارد و دارای نوعی نظم موضوعی است، مثلاً تمام شعرهایی که دربارهٔ یك شخص گفته پشتِ سر هم آمده است و پیداست که از روی نسخه خود شاعر یا نسخه ای نزدیك بدان کتابت شده است، فیلم شمارهٔ ۴۱۱۳ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران. (۷۰) کلمه قدری مشکوك است.

بگویم از چه جهت؟ ـ گفت: خواجه میگوید که «آن حدیث بدست آمدهست، زر بفرست.»

پس اثیرالدین فتوحی گفت: من امروز قطعهای گفته ام، اگر اوحدالدین استماع فرماید، آن انشا، انشاد کنم:

آمیر زنگی چون بامداد باز آید نوشته عرض کنم و آن کلاه بفرستم نبشته بودی «کان جزو بیتها بفرست.» سپاس ۱۲۰ دارم فردا پگاه بفرستم حسین گفت که «جو خواسته است، خود داند که جو پریر نماندهست، کاه بفرستم وگر بعیب نخواهی شمرد، با دو سه مرغ منی دو، آردت از بهر راه بفرستم» ۲۲۱

ازین گفتار انوری و نیز از قطعه ای که بشاهد سخن خویش آورده است می توانیم اعتقاد انوری را در نظریه و عمل، هر دو، در باب زبان شعر دریابیم. در اینجا ممکن است کسانی بگویند: کسی که چنین نظریه ای در باب شعر دارد، و معتقد است که شعر باید روان و عذب باشد به روانی نیر خدنگ، چرا آن همه «دانش نمائی» و کارهای شگفت آور در قصاید خویش می کند، پاسخ این نکته این است که او یك عقیدهٔ شخصی دارد که همان طرفداری از سادگی است و یك سلیقهٔ حاکم بر ادبیات عصر و معیط دربارهاست که آن خلاف این است و شعرهایی از نوع دیگر می سند بنابراین انوری می کوشد، به تناسب نیاز بازار گاهی آن جور سخن بگوید و بنابراین انوری می کوشد، به تناسب نیاز بازار گاهی آن جور سخن بگوید و انبوری دیده نمی شود، بلکه در بسیاری از شاعران ایران و عرب نمونههای آن را می توان دید مثلاً ابونواس شاعر ایرانی عربی سرای قرن دوم، در مقام نظر به معتقد بود که باید نوبیشه modern بود و اسلوب قدما را رها کرد و حتی در یکی از مشهور ترین شعرهایش گفته است:

۷۱) در اصل نسخه: سپاه.

۷۲) همان نسخهٔ خطی، ورق ۱۱۱ولی در دیوان انوری چاپی (چاپ اسناد مدرس) ۵۳۸/۲ و ۶۸۰ هر دو قطعه بنام انوری آمده است. در عنوان قطعهٔ اول نوشته: «مطایبه در موفق سبعی» و در عنوان قطعهٔ دوم آمده است «به شخصی تکلّف فرماید».

صِفَةُ الطُّلُولِ بَلاغَةُ القدَّمِ فَاجْعَلُ صِفَاتَكَ لا بُنَةِ الكَرَمِ (١٣٠)

امًا وقتی میخواهد هارون الرشید را مدح کند، از آنجا که میداند، ملاك پسند او، همان اسلوبِ قدمائی است، او هم اسلوبِ قدما را رعایت میکند، ۱۳۲۰.

#### كنايات و امثال در شعر او:

هم در دوران معاصر، هم در گذشتهٔ ادبی ما، می توان، گسترش نفوذ یك شاعر را از طریق مطالعه در «امثال و حکم» منتشر شده از طریق شعر او بررسی کرد، منظور از امثال و حکم دراین قسمت ازین بحث مثلهایی که شاعر خود بعمد وارد شعرش می کند نیست، زیرا این کار بستگی به اسلوب و سلیقهٔ شاعران دارد و ممکن است کسی، آگاهانه، تمام امثال فارسی عصر خودش را، و حتی امثال قدیم زبان فارسی را، وارد شعر خویش کند. منظور ما این گونه امثال نیست، بلکه منقولات یا quotationهایی است که از عین گفتار او وارد زبان عصر، و طبعاً، دورههای بعدی زبان می شود که نوع بسیار شایع آن سخنانی از نوع: «توانا بُود هر که دانا بود» و «بنی آدم اعضای یکدیگرند» و «هرگز نمیرد آنکه دلش زنده شد بعشق» و امثال آنها است و یکدیگرند» و «هرگز نمیرد آنکه دلش زنده شد بعشق» و امثال آنها است و می توان دید،مثل بعضی از ابیات ایرج و بهار و پروین و درین سالهای نزدیکتر می توان دید،مثل بعضی از ابیات ایرج و بهار و پروین و درین سالهای نزدیکتر می می توان دید،مثل بعضی از ابیات ایرج و بهار و پروین و درین سالهای نزدیکتر می می توان دید،مثل بعضی از ابیات ایرج و بهار و پروین و درین سالهای نزدیکتر به عصر ماه شهریار و حتی در محدودههای روشنفکری مثل:

غم این خفتهٔ چند

خواب در چشم ترم می شکند

يا:

به کجای این شبِ تیره بیاویزم قبای ژندهٔ خود را؟

يا:

۷۲) یعنی «توصیف اطلال و دمن معشوق، هنو شاعران پیشین بود / تو به توصیف دختو رز بپردازه مراجعه شود به ابونواس، دیوان، تحقیق احمد عبدالمجید الغزالی قاهره، ۱۹۵۳، صفحهٔ ۲۷۴. ۱۲۰ مراجعه شود به محمد عبدالعزیز الکفراوی، الشعر العربی بین التطور والجمود، الطبعهٔ الثانیه، ۱۹۵۸/۱۳۷۸ صفحهٔ ۷۷.۸

پرواز را بخاطر بسپار پرنده مردنی است.

يا:

آب را گِل نکنیم.

يا:

هوا بس ناجوانمردانه سرد است [آي]

از گویندگان ِ متجدد و پیشرو عصر ما.

با این چشمانداز اگر به شعر انوری بنگریم،او را از تمام قصیدهسرایان زبان فارسی و شاعران ادبیات درباری، برتر می بابیم،زیرا موارد بسیاری از عین گفتار او حالت مثل یا نزدیك به مثل پیدا كرده و در شمار حكمتهای شایع زبان فارسی در آمده است از قبیل:

باش تا صبح دولتت بدمد

كاين هنوز آز نتايج سحر است

یا:

هزار نقش برآرد زمانه و نَبُود یکی چنان که در آیینهٔ تصور ماست

یا:

اینکه می بینم به بیداری است یارب یا به خواب؟

Ļ

يك مزبله گو مباش چند انديشي!

یا:

نگر تا حلقهٔ اقبالِ ناممکن نجنبانی! و ابیاتی از نوع:

فردا که بر من و تو وَزُد بادِ مهرگان آنگه شود پدید که نامرد و مرد کیست

با:

رو مسخرگی پیشه کن و مطربی آموز تا دادِ خود از کهتر و مهتر بستانی

اینها و ابیات و مصاریع ِ دیگری از شعرِ انوری واردِ زبان ِ نوشتههای ادبی و غیرادبی و حتی زبان کوچه و بازار شده است و این از نشانههای توفیق ِ یك شاعر است، خواه، پذیرفتن ِ آن به نفع ِ بعضی از معاصران ما باشد و خواه اعتراف بدان مایهٔ کدورتِ خاطرِ ایشان شود.

از مراجعه به کتاب گرانقدر و عظیمالشأن امثال و حکم علامهٔ فقید شادروان علی اکبر دهخدا، می توان دریافت که بخش قابل ملاحظه ای از امثال و حکم فارسی از طریق شعر انوری بدان کتاب راه یافته است، چه امثالی که انوری خود آفریده است و چه تمثلهایی که به مَثلهای رایج قبل از خود داشته است.

بیگمان علّتِ این توفیق ِ انوری، ساختارِ طبیعیِ زبان شعر اوست که از «نحو»ی بسیار ساده و نزدیک بزبان گفتار برخوردار است و جابجائی اجزای جمله را، از هنجارِ طبیعی گفتار، به ضرورتهایِ وزن و قافیه و ردیف، ایجاب نمیکند.

انوری خود این زبان ساده و طبیعی را از تأمُل در همین امثال و حِکَم عامیانه و رایج در زبان کوچه و بازار آموخته است و چنانکه جای دیگر از همین مقدمه یادآور شدیم، غنای زبان شعر او بلحاظ اشتمال بر لغات و ترکیبات و کنایات و تعبیرات زبان عصر درهین این دقتهاست. دیوان او سرشار است از کنایات و تعبیراتی که در شعر کمتر شاعری از معاصران او نمونهاش را، بدان وفور، می توان یافت از قبیل:

انوری آخر نمی دانی چه می گویی خموش! گاو پای اندر میان دارد، مران خر در خلاب ۲۶/۱

ترفِ عدو تُرُش نشود زانکه بختِ او گاوی است نیك شیر و لیکن لگدزن است در حَیِّزِ زمانه شتر گربههابسی است گیتی نه یك طبیعت و گردون نه یك فن است ۸۵/۱

از حسدِ فتح ِ تو، خصم تو پی کرد اسب همچو جُحی کز خدوك چرخهٔ مادر شکست

> حال من بنده در ممالك هست حال آن **يخفروش نيشابور**

me illa ce mei .

Mr. Stranberg or the

آمدم با سخن که نتوان کرد از جوال ِ شره برون طنبور ۲۳۸/۱ گاوِ گردون هرگز اندر خرمن عمرت مباد تا مهِ نو، کشتزارِ آسمان را هست داس ۲۶۳/۱ ور نداری از کس دیگر بگیر وین مثل بر خوان که: جوحی خر نداشت ۵۷۲/۲

تا مرا در میان ِ تابستان مر ترا پوستین نباید کرد ۵۹۷/۲

چو وَهُم تو در سیر بُرهان نماید ازو باد را سنگ در موزه آید ۳۶۴/۲

بارها گفتمت: خر از کَفَه دور! خر بغائی مکن تو گرد آخر کیك در پاچهٔ من افکندی واینکت سنگ اوفتاده بسر ۶۵۲/۲

> ستاره را ز رواء تو کیك در پاچه زمانه را ز سخای تو سنگ در موزه ۷۱۹/۲

خود بیا تا کژ نشینم راست گویم یك سخن تا ورق چون راستبینان زین کژیها بستری ۷۴۱/۲ و غزلهای او، بویژه، سرشار است ازین گونه تعبیرات مثلی و کنایات زبان روز، مانند:

این آب ز فرق بر گذشته ست وین کارد بر استخوان رسیده است ۷۷۶/۲ آرزو می پزیم، چنوان کرد سودِ ناکرده سخت بسیار است ۷۷۷/۲ از وفا فرزندِ اندوهِ ترا دل ز مادر مهربان تر دایدای است ۷۸۶/۲

کشتی یی بر خشك میران انوری کاخر این دریایِ غم را ساحلی است ۷۹۱/۲

> به بیل عشق تو دل گِل ندارد که راه عشق تو منزل ندارد ۸۰۴/۲

از تو هر روز غمی میطلبم از پی آنك سیریِ دینه به امروز چه فریاد رسد؟ ۸۱۷/۲

> بُوَد با گردْران گَردَن ولیکن بهر جو سنگ خرواری نباشد ۸۰۲/۲

دل، پوستین به گازرِ غم داد و طرفه آنك روز و شبم هنوز همی پوستین کند

بر یخ نوشت نام ِ وفا کانوری چرا نامم ز بهرِ مرتبه نقش ِ نگین کند ۸۳۵/۲

گفتم: آخر جان بِه اَرزد، گفت: نه لاجَرَم کارِ تو چون زر میکند ۸۲۶/۲

با رخ و دندائش روز و شب فلك پوستين ِ ماه و پروين م**ي كند ۸**۳۸/۲

گویی چو زر شود همه کارت چو زر بُوَد کارت ز بیزری است که چون زر نمیشود ۸۴۶/۲ لیکن به گِل آفتاب چون پوشم؟ چون پشت، چو ماهِ نو، دو تا دارم ۸۷۵/۲

به دندانٔ مُزْد جان خواهی که آیی یك زمان با من گواه آری روا باشد حریفِ آبِ دندانم ۸۸۹/۲

> بیلب و دندان شیرین تو صبر از بُن سی و دو دندان میکنم بر من از خورشید هم پیداتر است کان به گِل خورشید پنهان میکنم ۸۹۱/۲

> > از بُن ِ دندان بکشم جورِ تو بو که ترا بر سرِ دندان شوم ۸۹۴/۲

گویی از من بگذران مینگذرد این کمان را هم تو و بازویِ تو! ۹۰۵/۲

انوری!خود کرده را تدبیر چیست؟ زَهْرخندُ و خون گری، خود کردهای ۹۱۱/۲

> چون رخانم سیاه خواهی کرد سرِ دندان سپید کُن باری ۹۲۶/۲

من از وصلت فُقَع تا کی گشایم؟ چو تو نامم به یخ بر مینگاری ۲۸/۲

آستین بشکرده ای بر کشتنم طبل خود در زیرِ دامن می زنی ۹۳۴/۲ هست هم چیزی درین زیرِ گلیم یا مرا طال بقایی میکنی؟ ۹۳۸/۲

من هم به جوال زلف آنم کز عشوه تو در جوال اویمی ۹۴۲/۲ و رباعیات او نیز آمیخته به این گونه امثال و کنایات است: با موزه به آب در دویدی بنخست تا خرمن من به باد بر دادی چُست ۹۵۳/۲

سگ داند و کفشگر که در انبان چیست ۹۶۰/۲

آن شد که <mark>ستاره می شمردیم بروز</mark> اکنون همه روز و شب نفس می شمریم ۱۰۱۶/۲

در عشق گران رکاب صبری داری زنهار نمدزین ِ ستم، خشك مكن ۱۰۲۰/۶

تو زنده بجان ِ دگران میِباشی از کیسهٔ خویش چون فُقع بگشایی ۱۰۴۲/۲

دل گفت: ز خواب دیر بیدار شدی خر جست و رسن بُرد کنون میگویی ۱۰۴۲/۲

ای قاعدهٔ قحطِ جهانی که تویی ای آب دریغ کاهدانی که تویی ۱۰۴۲/۲

غرض از آوردن ِ این چند نمونه، نخست ارائهٔ مشتی از خروار و نمونههایی از کنایات و امثال و تعبیرات رایج در شعر انوری بود و دیگر نشان دادن طرزِ استفادهٔ او از آن امثال و کنایات که بهرحال بالا بودن ِ بسامدِ بهره گیری ازین گونه تعبیرات و کنایات، از ویژگیهای سبكِ شخصیindividual style انوری است؛ یعنی، اگر او را با یکی از معاصرانش، مثلاً امیرمعزی بسنجیم، برداشتِ و مستجدیم، برداشتِ است؛ یعنی، اگر او را با یکی از معاصرانش، مثلاً امیرمعزی بسنجیم، برداشتِ و مستجدیم، برداشتِ و مستجدیم، برداشتِ و مستجدیم، برداشتِ و مستجدیم، برداشتِ است؛ یعنی، اگر او را با یکی از معاصرانش، مثلاً امیرمعزی بسنجیم، برداشتِ و مستجدیم، برداشتِ و مستج

از این گونه خصوصیات زبان عصر، در شعرِ هیچ کدام از آنان به پایهٔ شعرِ انوری نمی رسد. جای آن هست که یکی از دانشجویان دقیق و باحوصله یکبار به استخراج و تنظیم این کنایات و امثال در شعرِ انوری بپردازد و دست کم، درین مواردِ خاص، دیوان انوری را براساس نسخههای بسیار قدیمی موجود \_ که متأسفانه استاد مدرس رضوی از آنها بهرهٔ چندانی نگرفتهاند ی تصحیح کند و جای گفتن ندارد که تصحیح مجددِ تمام دیوان انوری به همه احترامی که برای کوششهای استادانی از نوع شادروان سعید نفیسی و شادروان مدرس رضوی همگان قائلاًند \_ یکی از لازمترین کارها در حوزه مطالعات مربوط به زبان فارسی عصر سلاجقه است.

بگذریم. غرض یادآوری اهمیّت دیوان انوری و زبان شعر او بود بلحاظ نزدیکی بزبان عصر و اشتمال بر کنایات و امثال قارسی و اینکه او در میان شعرای مدیحه سرای و گویندگان ادبیات درباری ازین بابت (یعنی هم استفاده از امثال رایج و هم آفریدن شعرهایی که به صورت نوعی حکمت و مثل، در طول تاریخ زبان فارسی، رواج یافته اند) در صدر قرار دارد. ما این نکته را تنها از تأمل در دیوان انوری بدست نیاورده ایم و فقط جنبه ادعایی ندارد. از یك نگاه سریع به امثال و حکم شادروان دهخدا و محاسبه سریع مواردی که در آن کتاب، از شعر انوری شاهد آورده شده است و مقایسه آن با شاعران دیگری که اقران او هستند، بخوبی می توان به این نکته اطمینان با شاعران دیگری که اقران و هستند، بخوبی می توان به این نکته اطمینان حاصل کرد. براساس آن کتاب گرانقدر، بیشترین منقولات از شعر شاعران انوری و درین میان انوری بیشترین حجم را به خود اختصاص داده است: درباری و درین میان انوری بیشترین حجم را به خود اختصاص داده است: مسعود سعد و عبدالواسع هر کدام ۱۰/۵ ستون (در فهرست نامها) و خاقانی مسعود سعد و عبدالواسع هر کدام ۱۸/۵ ستون (در فهرست نامها) و خاقانی

#### ذیلی بر این یادداشت:

بی آنکه بخواهم حضورِ در کتابِ امثال و حکم را تنها ملاك (و یا حتی ملاکی خدشه ناپذیر) تلقی کنم، بی فایده نمی بینم که حاصل یك محاسبهٔ سرانگشتی و ساده را از روی فهرست نامهای شاعران در این کتاب (که نمایندهٔ درجهٔ حضور آنان در کتاب و طبعاً ملاك اهمیّت شعرشان بلحاظ

اشتمال بر امثال و حکم یا کنایات و تعبیرات زبان فارسی است) یادآور شدم: ۳۷ نفر از شعرا، تقریباً؛ بیشترین بسامد تکرار نام را دارند، یعنی بیشتر شوم. از دیگران از آنها چیزی نقل شده است و از آن میآن، فردوسی با ۱۱۱ ستون الاترین مقام را دارد و پس از او سعدی با ۶۸ ستون و بعد از او سنائی با ۵۶ ستون و آنگاه ناصرخسرو با ۵۰/۵ ستون و مولوی با ۴۷/۵ ستون و اسدی با ۳۲ ستون و حافظ با حدود ۱۹ ستون مقامهای بعدی را دارا هستند. توجه به باشید که ۱۹ ستون حافظ در برابر چهار هزار بیت فراهم آمده است و ۱۱۱ ستون فردوسی در برابر شصت هزار بیت و اگر خیام ۳/۵ ستون را اشغال کرده است به آن دلیل است که تعداد اشعار مُسلّم او به رُبْع هزار بیت هم نمیرسد، بنابراین اگر کسی بخواهد حضورِ در امثال و حکم را یکی از ملاكهای محبوبیت شاعران در نزد مردم قرار دهد، باید اعداد بدست آمده را در تناسب موجودی کل اشعار شاعران، بحساب آؤرد، یعنی فردوسی را در تناسب ۱۱۱ به شصت هزار (یا پنجاه هزار) و حافظ را در تناسب ۱۹ به جهار هزار بررسی کند همچنین دیگران را. البته عاملِ سلیقه و ذوق شخصی مرحوم دهخدا را نیز نباید فراموش کرد و نیز میزان ِ انس و الفتِ او را با این شعرا؛ پیداست که سرایندهٔ «انشاءالله گربه است» با سنائی انس بیشتری دارد تا مثلاً با نظامی یا مولوی یا حافظ یا صائب به همین دلیل حجم انتخاب او از شادروان ادیب پیشاوری برابر است با تمام انتخابی که از همهٔ معاصران خویش از قبیل ِ ایرج و بهار و پروین و امثال ایشان داشته است.و اینهم برای مزیدِ فایده فهرست کامل ِ تعدادِ ستونهای شعرای ۳۷ گانهٔ موردِ اشاره در چهار جلد امثال و حکم: ابن یمین ۱۲ / ادیب پیشاوری ۲۰/۵ / ادیب صابر ۳/۵ / اسدی ۳۲ / امیرخسرو ۱۰ / انوری ۱۲ / اوحدی مراغی ۱/ ۱ / جامی ۶/۵ / جمال اصفهانی ۲/۵ / حافظ حدود ۱۹ / خيام ٣/٥ / رشيد طواط ١/٥ / رودكى ٤/٥ / سعدى ١٨٥ / سلمان سارجی ۱۱/۵ / سنائی ۵۶ / سوزنی ۶ / صائب ۸ / ظهیر فاریابی ۸/۵ / عبدالواسع جبلی ۱۰/۵ / عطار ۱۳ / عمادی شهریار ۳ / عنصری ۵/۵ / فرخی ۱۴/۵ / فردوسی ۱۱۱ / قاآنی ۹ / قطران ۵ / مجیر ۳ / مسعود سعد ۱۰ / معزی ۷ / منوچهری ۶ / مکتبی ۳/۵ / مولـوی ۴۷/۵ / ناصرخسرو ۵۰/۵ / نظامی ۱۶/۵ / وحشی ۲ / فخر گرگانی ۱۹. چون ممکن است این آمارگونه مورد سوء تعبیر و حتی سوء استفادهٔ

آدمهای مُغرض قرار گیرد، بار دیگر تکرار میکنم که این اعداد به تنهایی نشان دهندهٔ عظمتِ یك شاعر نمی تواند باشد فقط نشان دهندهٔ این است كه در امثال و حکم دهخدا، به این نسبت از او، نقل قول شده است و نقل قولها در آن کتاب بیشتر به تناسبِ اشتمال اشعار بر کنایات و امثال است ولا غیر البته منكر این نباید شد كه امثال و حكم یكی از بهترین گلچینهای ادبیان فارسى است و شايد هم بهترين آنها باشد. شادروان اخوان ثالث مي گفت: یکی از شعرا (که او نامش را بُرد و من دوست ندارم در اینجا تصریح بنام او کنم) به من (یعنی اخوان ثالث) می گفت: «چه کار کنم که شعرم قدرت ر استحکام پیداکند.» گفتم باید آثار بزرگان ادب کهن را همیشه دم دست داشته باشی و در تمام لحظات با آنها زندگی کنی. گفت: «مَن نه همَّتِ این کار را دارم و نه می توانم آنهمه کتاب را فراهم کنم. تو چند تا را برای من انتخاب کن.» اخوان می گفت: «هر چه فکر کردم، دیدم از امثال و حکم کتابی بهتر وجود ندارد، گفتم برو امثال و حکم را بخوان و با آن زندگی کن.» و امثال و حكم كتاب باليني شادروان اخوان بود. و خودش هم ذيلي بر أن فراهم آورده که انشاءالله با عنوان ذیل امثال و حکم چاپ خواهد شد و كتابي است بسيار ارجمند. والمنافح المنافعة الم

the weight the fund of the time of the second

THE THE PARTY OF T

The or hard the state of the same of the s

the way to the transfer of the

Man Mill who to have a hard and with a continue

1916 - - - 01. 1 whe Tr I who want I save all

THE WAY SEED AND THE OWN WILLS ON

ALDEN A GALLY ON FOUR PORCH CONTRACTOR

11 5 7 1 the cold ON 1 100 018 1 mm 0 18 1

The the state of t

### مدایح انوری:

انوری در قصاید خویش، ذهنگرای تر است تا در قطعات خویش. در قطعات او آثاری از نوعی واقع گرایی ـ بمفهوم ساده و عام کلمهٔ واقع گرایی ـ دیده می شود و می توان گفت که در غزل در حدِ فاصلِ این دو روش قرار دارد. در قصاید انوری که میدان زورآزمائی او و اقران درباری اوست، سعی شاعران بر آن است که از خصوصیت شناوری کلمات در نظام خودکامگان هرچه بیشتر سود جویند و در این کار، افراطِ او و معاصرانش تا حدی است که خواننده امروز احساس می کند، مسابقه ای برقرار بوده است میان تمام شاعران درباری که ببینند در این میدان چه کسی بزرگترین دروغ را بر زبان خواهد آورد و سخن زیبای سعدی در تعرض به یکی از اقران انوری، یعنی ظهیر فاربای، نگاهی است که در پایان این مرحله از تاریخ شعر فارسی به مجموعهٔ این مسابقه افکنده شده است و به همهٔ شرکت کنندگان در ایس مسابقه خطاب کرده است که:

چه حاجت که نُه کرسی آسمان نهی زیر پای قِزِل ارسلان؟

گرچه این تعریض ناظر است به یکی از «معتدلترین» و «پذیرفتنی»ترین اشکال ِ اغراقهای حاکم بر ادبیات درباری، آنجا که ظهیر گفته است:

نه کرسی فلك نهد اندیشه زیر پای

تا بوسه بر رکاب قزل ارسلان دهد

و اگر این اغراق ظهیر را با اغراقهای انوری مقایسه کنیم، اعتدال و معقولیتی در آن احساس میکنیم، زیرا نسبت به این گونه مدایح، مدایح

انوری بسیار «طبیعی» و «قابل قبول» جلوه میکند:

تا ملكِ جهان را مدار باشد فرمانده او شهريار باشد آن سايه يزدان كه تاج او را از تابش خورشيد عار باشد آن شاه كه در كان، ز عشق نامش، زر در فَزَع انتظار باشد وز خطبه، چو تحميد او برآيد، دين در طرب افتخار باشد گردى كه برآنگيخت موكب او بر عارض جوزا عذار باشد نعلى كه بيفكند مركب او در گوش فلك گوشوار باشد...

به همین دلیل بوده است که از دیرباز «مدایح انوری» مظاهر اصلی کمال هنر او تلقی می شده است و این نکته از تعبیرات نظام الدین احمد قاری شیرازی (۲۰۰۰) بخوبی دانسته می شود. نظام قاری از شعرای قرن نهم، در دیوان البسهٔ خویش، فصلی پرداخته است دربارهٔ شاعران و انواع شعر بنام «رسالهٔ اوصاف شعرا» و در آن فصل امتیازاتی را که هر کدام از شعرا، در یکی از انواع سخن دارند بزبان ویژهٔ خود \_ که سنجیدن با منسوجات است \_ بیان داشته است در آنجا در کنار «مقالاتِ عطار» و «اسرارِ مولانا» و «مخترعات داشته است در آنجا در کنارِ «مقالاتِ عطار» و «اسرارِ مولانا» و «مخترعات خاقانی» و «شطحیّات سنائی» و «حقایت عراقیی» و «محرّماتِ نزاری» از «مدایح انوری» یاد می کند که «وَهُم از دیدهٔ تفکر بر آن دوختن قاصر» است.

۷۵) دیوان البسه، باهتمام محمد مشیری، شرکت مؤلفان و مترجمان ۱۳۵۹، صفحهٔ ۱۳۶ همه کسانی که دربارهٔ نظام قاری مطلبی نوشته اند او را یزدی نوشته اند در صورتی که او شیرازی است، اولاً بدلیل شعرهایی که به لهجهٔ شیرازی دارد و دیگر اینکه کمال الدین حسین کاشفی در بدایع الافکار (چاپ مسکو ۱۹۷۷ صفحهٔ ۱۰۵) او را شیرازی میخواند و اشعاری در باب البسه ازو نقل میکند، مقایسه شود شعر صفحهٔ ۱۲۸ دیوان نظام قاری چاپ مشیری با شعر صفحهٔ نا در بدایع الافکار. گویا علّت اشتباه اهل ادب در یزدی نامیدن نظام قاری سخن برون است در تاریخ ادبی ایران (از سعدی تا جامی) ترجمهٔ علی اصغر حکمت صفحات برون است در تاریخ ادبی ایران (از سعدی تا جامی) ترجمهٔ علی اصغر حکمت صفحات ادبیات در ایران ۱۹۸۴ و به تبعیّت از ادوارد برون استاد دکتر ذبیح الله صفا نیز در تاریخ ادبیات در ایران ۱۹۸/۴ او را نظام محمود قاری یزدی خوانده اند.

### زمینهٔ اجتماعیِ شعرِ انوری:

در نظر نخستین چنین می نماید که خوانندهٔ عصر ما بگوید: چه سود از خواندن مجموعه ای تملق که یاوه گویی حرّاف، و گیرم با ذوق، نثار یك مشت قلدُرِ آدم کش و بیرحم در هشتصد سال پیش کرده است، به من چه که امروز از زبان انوری بخوانم:

گر دل و دست، بحرو کان باشد دل و دستِ خدایگان باشد

ولی چنین برخوردی، چندان خردمندانه نیست؛ زیرا شعرِ مدیح، گذشته از ارزشهای زبانی و هنریای که می تواند داشته باشد، یك ارزش اجتماعی و تاریخی عام نیز دارد که رسیدگی به اعماق آن ما را با گذشته اجتماعی ما، بیش از هر سندِ مستقیم تاریخی، آشنا می کند و اگر روزی بخواهیم تاریخ اجتماعی مردم ایران را قدری دقیقتر از آنچه تاکنون شناخته شده است، مورد بررسی قرار دهیم، کاوش در اعماق این مدیحه ها بهترین زمینهٔ این گونه. مطالعات می تواند باشد.

این شعرهای مدیح، از یك سوی، مدینهٔ فاضله و شهر آرمانی موجود در ذهن جامعه را تصویر می كند و از سوی دیگر جریانهای اجتماعی اعماق تاریخ ما را آینگی می كند. وقتی كه انوری یا فرخی، ممدوح خویش را به فلان صفت می ستایند، مجموعهٔ این صفات \_ اگرچه در آن ممدوح ممكن است اصلاً وجود نداشته باشد، كه غالباً هم ندارد \_ نشان دهندهٔ این نكته است كه به هر حال معیار ارزشهای اجتماعی حاكم بر اعماق ضمیر جامعه و آرزوهای مردمی، چیزی است در دایرهٔ همان صفات. اگر رودكی می گوید:

دایم بر جان ِ او بلرزم ازیراك مادرِ آزادگان كم آرد فرزندر،

<sup>(</sup>۱۵ رودکی با تبدیل «کرام» (= کریمان) به «آزادگان» (احرار یا بنوالاحرار که لقب عام ایرانیان بوده است) این مضبون را عینا از ابن معتز (متوفی ۲۹۶) گرفته و به شیواترین بیانی آن را در فارسی ادا کرده است که از اصل عربی آن بسیار زیباتر است، با اینکه بیت ابن معتز هم از شاهکارهای اوست (دیوان ابن معتز، ۲۲۵):

مآان آری شبها که فسما آدی!

و روی «آزادگی» ممدوح تکیه و تأکید میکند، این نشانهٔ آن است که در اعماق جامعه، مسأله رگ و ریشهٔ ایرانی و نژاد ایرانی داشتن ممدوم، از خواسته های مردمی است و تمایل طبیعی زمانه آن است که فرمانروایی در دست آزادگان ـ یعنی ایرانیان ـ باشد نه کسانی از اقوام دیگر. حال اگر به عصر سلجوقی نگاه کنیم، وقتی که امیرمعزی ممدوح ِ ترك نژاد خویش سلطان برکیارق را بدین گونه موردِ ستایش قرار می دهد:

ز آفریدون و نوشروان، چه گویم من که بگذشت او به ملك آندر ز آفریدون به عدل آندر ز نوشروان

تغییر شرایطِ تاریخی و تحول ِ ایدئولوژیكِ حاكمیت را آشكارا پیش چشم مى بينيم. استاد سيدجعفر شهيدى در مقاله مُمتِع خويش تحت عنوان «تطور " مدیحه سرایی در ادبیات فارسی تا قرن ششم»(۷۷) تأکید دارد بر اینکه اغراق ر مبالغهای که در مدایح درباری عصر سلجوقی دیده میشود نتیجه این است که سلجوقیان مردمی بیابانی بودند و تربیتِ چندانی ندیده بودند، بنابراین تمام معیارهای حاکم بر آداب و رسوم و دیوانها را زیر پا گذاشتند و این کار سبب شد که شعرا، هر کس را به هر نوعی که خواستند با مبالغهها و گزافهگوییها ستودند. امّا همین نقطهٔ ضعف که در مورد سلاجقه به نظر ایشان رسیده است، عیناً در مورد غزنویان نیز مصداق دارد،چه آنان نیز قومی از همین مقوله بودند. بنابراین باید این مبالغه گوییها را از نتایج سیرِ تکاملی ادبیات درباری دانست و تابعی از متغیر سلیقههای شعرا و مخاطبان شعـر. دقیقاً همـان طور که تشبیهات عصر فرخی و منوچهری را، شعرایی از نوع انوری نمیپسندیدهاند و ظهور شاعرانی از نوع ابوالفرج ِ رونی برای ایشان تازگی داشته است، در مدیح نیز ملاك و معیارهای حاكم بر شعبر سامانسی و غزنوی را چندان نمی پسندیده اند و نکتهٔ اصلی در موردِ ریشه یابی این مبالغه همان است که جای دیگر در این مقدمه به آن پرداختهام و آن نشان دادن ارتباطِ مستقیم «استبداد» و «شناوري زبان» است.

از خلال بعضی از این مدایح درباری میتوان به بسیاری از خوی و خصلتهای حاکم بر این دربارها، بگونهای غیرمستقیم، پی برد و دریافت که تا چه اندازه انحطاطِ اخلاقی در درون این جامعه رواج داشته و چه بسیار

۷۷) نامهٔ مینوی، صفحات ۲۸۳ و ۲۸۵.

«مُنكُر»ها كه در آنجا «معروف» بوده است و صاحبان آن گونه خوی و خصلتها بدان «فضایل» خویش می بالیده اند و بعضی شاعران، از نوع سوزنی سمرقندی، ایشان را بدان «فضایل» می ستوده اند گیرم در قالب نوعی از طنز و طیبت. نمونه های این گونه مدایع که دیوان سوزنی سرشار از آن است به ما نشان می دهد که «انحراف جنسی» و آمیزش مرد به مرد، در چنین محیطهایی نه تنها امری آشکارا بوده، بلکه شاعران ممدوحان خود را بدان «فضایل» حتی می ستوده اند (۸۷).

## ﴾ شناور شدن زبان و ارتباط آن با رُشدِ خودکامگی: ﴿

برای مقایسهٔ تطور این اغراق گوییها بد نیست ابیاتی از چهار قصیده از چهار شاعر را در مدح چهار پادشاه بیاوریم که هم شاعران حالت نمونه دارند و هم پادشاهان که بسیار قوی شوکت بوده اند و از لحاظ موقعیت تاریخی قابل مقایسه. شعرها نیز از لحاظ صورت و قالب، دارای تشابه و وحدت اند، یعنی وزن و قافیه در تمام آنها یکی است و طبعاً، زمینه ای بیشتر برای مقایسه می تواند داشته باشد، اگر وزن و قافیه متعدد می شد، جای آن بود که بگوئیم، ضرورت وزن و قافیه است که هر کدام را به گونه ای از سخن وادار کرده است. از هر کدام از شاعران، سه بیت برای نمونه می آوریم:

از قصیدهٔ عنصری (متوفی ۴۳۱) در مدح سلطان محمود غزنوی (که از ۳۸۹ تا۴۲۱ سلطنت کرده):

خسرو مشرق یمین دولت و بنیادِ مجد آفتابِ ملك امین ملت و فخرِ تبار یا ببندد یا گشاید یا ستاند یا دهد تا جهان باشد همی مر شاه را این باد كار: آنچه بدهد خواسته آنچه بندد دست دشمن، آنچه بگشاید حصار، ساند دست دشمن، آنچه بگشاید حصار، ساند دست دشمن، آنچه بگشاید حصار، ساند

و منوچهری (متوفی در جوانی بسال ۴۳۲) در ستایش سلطان مسعود غزنوی

۷۸) برای نمونه مراجعه شود به دیوان سوزنی، چاپ امیرکبیر، ۱۳۳۷، صفحهٔ ۴۶. (۲۸) دیوان عنصری، چاپ دکتر دبیرسیاقی، ۱۰۶.

(که از ۴۲۱ تا ۴۳۲ سلطنت کرده) گوید:

خسرو عادل که هست آموزگارش جبرئیل کرده ربالعالمینش اختیار و بختیار

درده رب الحقيار الآبحق و راستي اين نكردش اختيار الآبحق و راستي

وآن نبودش جز به خیر و جز به عدل آموزگار دولتِ سعدش ببوسد هر زمانی آستین

طایر میمونش باشد هر زمانی خواستار ۱۸۰۰

و امیرمعزی (متوفی ۵۴۲) در ستایش سلطان ملکشاه سلجوقی (که از ۴۶۵ تا ۴۸۵ سلطنت کرده) گفته است:

سایهٔ یزدان، ملکشاه، آفتابِ خسروان شهریار کامران و پادشاهِ کامگار

آن شهنشاهی که هست اندر عرب وندر عجم

از مبارك دستِ او تيغ و قلم را افتخار اندران وقتى كه ايزد شخص آدم آفريد

این جهان فرمان عدلش را همی کرد انتظاره،

و انوری (متوفی ۵۸۲) در مدح سلطان سنجر (که از ۵۵۲تا ۵۱۱ سلطنت کرده) گفته است:

خسروی کز آبِ لطف و آتشِ شمشیر او باد بی مقدار گشت از دشمنِ چون خاك، خوار سنجر آن کز آب و آتش گرد و گُل پیدا کند مهر و کین او چو باد و خاك از تیر و بهار آنکه آب و آتش انگیزند تیغ و تیر او از دل باد هوا و خاكِ میدان روز کار ۸۲۱)

برای این که هیچ گونهٔ شانبهٔ مداخله در انتخاب، به ذهن خوانندگان نرسد، ما این شعرها را از هر کدام از قصاید، از همان سه بیت اولی که شاعر وارد مدح شده است، آوردیم. از تأمل در این چهار نمونه براحتی می توان دریافت که

۸۰) دیوان منوچهری، چاپ اول. ۲۸.

۸۱) دیوان معزّی، ۲۲۷.

۸۲) دیوان انوری، ۱۹۰/۱.

عنصری محمود را - که پادشاهی کشورگشای و غازی و تاحدی در اذهان عامه قِدِیس و دازای کاریزما charisma است - به این گونه ستایش کرده است که او «پادشاه مشرق» است و این حقیقتی است و «یمین دولت» است و این لقب او بوده است که در کتب تاریخ ثبت است و «آمین ملت» است و این تعبیر اگر راست نباشد، می توان گفت ادعایی است پذیرفتنی که پادشاهی اپ چنان فتوحات اسلامی و افسانهها و اسطورهٔ دین پروری، امین ملت باشد. در دو بیت بعد می گوید: او «ولایت» ستان است (و چه کسی درین تردید دارد؟) و او مال می بخشد (تاریخ پُر است از شواهد این ادعا که او اموال سیاری به ویژه به شاعران می بخشیده) و دست دشمنان را می بندد و سوزنی، در این سه بیت، عنصری، از گزارش حقیقت خارج نشده است، ما سوزنی، در این سه بیت، عنصری، از گزارش حقیقت خارج نشده است، ما این است که نشان دهیم در این نمونه گیری ساده که اکنون موردِ بحثِ ماست، عنصری به هیچ وَجه از گزارش حقیقت خارج نشده است و هیچ دعوی عنصری به هیچ وَجه از گزارش حقیقت خارج نشده است و هیچ دعوی دروغینی نکرده است.

در سه بیت منوچهری که ستایش سلطان مسعود است،اندکی بوی ادّعا و خروج از واقعیت دیده می شود: اینکه جبرئیل (که پیغامگزار وحی به انبیاست) آموزگار سلطان مسعود باشد و پرودگار او را برگزیده باشد و او را سعادت بخشیده باشد. با اینهمه برطبق اعتقادات بازمانده از ایران قدیم و مقداری تلقینات حاصل از بعضی احادیث مجعول، می توان پذیرفت که مسعود دارای فرهٔ ایزدی بوده است و سعادت یار او. با اندکی توجیه و با اندکی توجیه مسعود قدرای فرهٔ ایزدن است و هیچ امر خلاف عقل و خلاف عقیدهٔ عام در آن دیده نمی شود، گرچه نسبت به ستایش عنصری از محمود، قدری از واقعیت به دور افتاده است.

اما در سه بیت منقول از امیر معزی در مدیح ملکشاه، درجهٔ اغراق و گزافه گویی به نسبت چشم گیری بالاتر رفته است اگر در دو بیت اول مدعی شده است که او «آفتاب خسروان» است و «در عرب و عجم» افتخار «تیغ و قلم» از دستِ مبارك اوست، تمام قراین تاریخی ادعا بودن و دروغ بودن این سخن را گواهی می دهند، با اینهمه درجهٔ اغراق گویی شاعر، درقیاس منوچهری

با عنصری و سیر تاریخی ادبیات درباری، قابل قبول است ولی در بی*ت سوم* ک<u>ه میگوید:</u>

آندر آن وقتی که ایزد شخص آدم آفرید این جهان فرمان ِ عدلش را همی کرد انتظار

دیگر تمام معیارهای شناخته شدهٔ اغراق در شعرهای قبلی عنصری و منوچهری را به یکسوی هشته و گزافهگویی را از حد برده است و ادعایی کرده است که با هیچ معیاری از معیارهای اسطوره و افسانه هم قابل قبول نیست.

در سه بیتِ انوری در ستایش سنجر، اثری از حرفهای قابلِ قبول و نزدیك به واقع، اصلاً وجود ندارد، یعنی اگر مدیح عنصری در حق معبود تا حدِ زیادی نزدیك به واقعیتِ تاریخی محمود بود و مدیح منوچهری از سلطان مسعود، شكل نزدیك به واقعیتِ شخصیتِ مسعود بود با اندکی اغراق، و در دو بیتِ آغازی معزی جایی برای توجیه باقی بود، در هر سه بیتِ انوری جای توجیه، به هیچ روی وجود ندارد، زیرا شاعر بنای کارِ خود را بر اغراقها و مجازهایی قرار داده است که کوچکترین ریشهای در واقعیتِ تاریخی سنجر ندارند: اینکه سنجر می تواند از «آب» غبار برانگیزد و از «آتش» گُل بیرون ندارند: اینکه سنجر می تواند از «آب» غبار برانگیزد و از «آتش» گُل بیرون می توان در معجزات انبیا و افسانه ها، نمونه اش را می توان دید آنهم نه به این شکل که موردِ ادعای انوری است.

میبینیدکه در فاصلهٔ کمتر از یکصد و پنجاه سال، شعر مدیح چه تطوری به خود دیده و چه قدر مدایح شعرا، از واقعیت و هستههای مرکزی واقعیت به دور رفته است. حالا یکبار شعرهای انوری را با شعرهای عنصری مقایسه کنید تا فاصلهٔ محسوسی را که مدیح عنصری نسبت به مدیح انوری دارد، آشکارا احساس کنید.

به دلیل همین خصوصیتِ شعر انوری و اغراقهای بیش از حدِ او در مدیح بوده است که حتی ناقدی از نوع ِ شمس قیس رازی که چشم و گوشش پُر از انواع ِ شعر مدیح و دیوانهای شاعران درباری فارسی و عربی بوده است، وقتی به این نوع مدایح انوری میرسد، کاسهٔ صبرش لبرین می شود. شمس قیس در فصلی که ویژهٔ اغراق، پرداخته می گوید: «آن است که در اوصاف مدح و هجا و غیر آن غلو کنند و مبالغت نمایند و وجوه مدایح بحسب تفاوت درجاتِ ممدوحان، مختلف است و بر موجب اختلاف احوال

ایشان، در ارتفاع و اتّضاع(۸۲)، متفاوت و از عیوبِ مدح، یکی آن است که از حدِّ جنسِ ممدوح بطَرَ فی(۸۲) افراط و تفریط، بیرون برند، چنانك انوری گفته است:

> زهی دستِ تو بر سرِ آفرینش وجودِ تو سردفترِ آفرینش قضا خطبهها کرده، در مُلك و ملّت بنامِ تو بر منبرِ آفرینش چهل سال مشاطهٔ کون کرده رسومِ ترا زیورِ آفرینش اگر فضلهٔ(۸۵) گوهرِ تو نبودی حقیر آمدی گوهرِ آفرینش

و این نوع مدیح، جز پیغامبر را (ص) نشاید و بیرون ازو در حق ِ هر کس که گویند، تجاوز باشد از حدِ مدح» (۱۸۰۰ حال تصور می کنید این کسی که دستش بر سرِ آفرینش است و وجودش سردفترِ هستی و سرنوشت، در قلمروِ پادشاهی و دین، بر منبرِ آفرینش بنام ِ او خطبه میخواند و چهل سال، مشاطهٔ وجود، رسوم او را زیورِ آفرینش قرار داده است و اگر افزونی گوهر وجود او نبود، گوهرِ آفرینش چیزی حقیر و بی ارج می شد، چه کسی بوده است؟ \_ یکی از وزرای سلطان سنجر بنام ابوالفتح ناصرالدین از اولادِ خواجه نظام الملك (۱۸۰۱) یعنی کسی که در هر عصری صدها مثل او و صدها بهتر از او \_ حتی با همان معیارهای درباری \_ وجود داشته اند.

برای فهم اغراقهای ادبیّاتِ درباری و سیرِ تکاملی آن تا روزگار انوری که اوج این گونه شعر است،ما باید به یك قانونمندی عام در تاریخ اجتماعی سرزمین ایران توجه داشته باشیم، قانونی که شاید تاکنون کسی به آن کوچکترین توجهی نکرده است و یکی از مبانی عمدهٔ جامعه شناسی ادبیات ایران و شاید هم یکی از اصول کلی شناختِ ادوارِ تاریخی ایران است.

۸۳) اتّضاع: در فرود بودن، پایین بودن.

۸۴) طَرَفَی: (= طرفین) دو سوی.

۸۵) افزونی: آنچه از چیزی زیادتی آید.

۸۶) المعجم، جاپ دانشگاه تهران، ۳۵۸ و دیوان انوری ۲۶۴/۱. ۸۷) برای مختصری از احوال او مراجعه شود به دیوان انوری ۵۶/۱.

از تأمل در دو نمونه از جوامع تاریخ معاصر به چند و چون این قانون می توان پی برد. مثلاً، نگاهی کنید به دو کشور پادشاهی «انگلستان» و هی وان کی برد «عربستان». براحتی می توانید با این قانون مندی برخوردِ تجربی داشته باشیر « حربت این قانون عام را در مسیر تاریخی کشور خودمان و ادوارِ سیاسی آن و سپس این قانون عام را در مسیر گسترش دهید. انگلستان بعنوان یك جامعهٔ بهرهمند از خردِ متِكِّی به تجربهٔ آزادی و عربستان، یا هر کشوری از سنخ ِ آن، کشوری «نَفُسُکشنـد، <sub>در</sub> موجودیتی استبدادی». این دو جامعه را فقط از دیدگاهِ زبان موردِ مطالعه قرار دهید. منظور ما در اینجا مقایسهٔ زبان عربی شبه جزیرهٔ عربستان و زبان انگلیسی رایج در جزایر بریتانی نیست.زبان در اینجا مفهومی دیگر دارد، و با مثالهای ساده ای که هم اکنون می آوریم مفهوم آن برای شما روشن خواهد شد در یك كلام بحث بر سر زبان نیست بحث بر سرِ رفتارِ جامعه با زبان است: به اعماق پیچیدهٔ مفاهیم فلسفی و هنری و اخلاقی و اِلاهیّاتی کاری نداریم به چند نمونهٔ ساده از واژگانی که در زندگی روزمرهٔ انسان معاصر ـ در هر کدام ازین دو کشور ـ جریان دارد نگاهی میافکنیم و سعی میکنیم از کلمات عاطفی emotive که ذاتاً شناورند \_ صرف نظر کنیم و به واژگان «زبان گزارشی» discoursive بپردازیم، مشلاً کلماتی مانندِ «مهندس»، «دکتر»، «استاد»، «دانشمند»، «فیلسوف»، «کشیش» و «اسقف» و «تیمسار» و مشابهات آن که دارای مفاهیم عام و جهانی هستند در هر کدام ازین دو جامعه توجه کنید، اگر به محیطِ زندگی مردم ِ این دو جامعه و رسانه های موجود در آنها دقت کنید محال است در انگلستان کسی را که «دکتر» نیست در خطاب \_ خواه کتباً و خواه شفاهاً \_ «دکتر» بخوانند یا کسی را که «مهندس». نیست مهندس بنامند بگذریم ازین که اصولاً «مهندس بودن» در فارسی است که می تواند عنوان افراد قرار گیرد. غرض یاد آوری این نکته بود که در جامعهٔ برخوردار از تربیت دمکراسی، کلمات را براحتی نمی توان شناور كرد كلمات مانند انسانها حيثيتِ خاص خود را دارند و كُلُّ جامعه است كه مي تواند در باب سرنوشتِ مفهومي كلمات تصميم بگيرد. بنابراين اگر كسى «کشیش» است شما در چنان جامعدای نمی توانید براحتی او را «اسقفه اعظم» یا بالاتر خطاب کنید. هم او ناراحت می شود و هم جامعه شما را از بابتِ تجاوز به حدود كلمات موردِ شماتت قرار خواهد داد، بر همين قياس کلماتی از نوع «استاد» و «دانشمند» و «فیلسوف» و «صاحبقران» و «تیمسار» و

بود:

امثال آن. اما در جامعهٔ استبدادی،مسائل بر عکس جریان دارد، شما جای هر کلمه را با همسایههای آن و با مدارج بالای آن براحتی می توانید عوض کنید نه مخاطب شما ازین بابت احساس شرمساری خواهد کرد و نه جامعه شما را مورد انتقاد قرار خواهد داد که این کسی را که تو مثلاً فلان عنوان را به او داده ای چنین مقامی نیست. تجاوز به حریم کلمات در جامعهٔ استبدادی، چنان راحت انجام می شود که خیلی به آسانی می توان کلمهٔ مثلاً «پاپ» را ـ که مفهومی است منحصر بفرد و هیچ گاه در تاریخ دو تا نبوده است \_ اندك اندك بر هر عزایم خوان و دربان و کشیشی، بی هیچ گونه، «ارتسام» consecration اطلاق کرد و این تجاوز به حدود کلمات را تا آنجا گسترش داد که در هر روستایی، چندین پاپ، در عرض هم وجود داشته باشند. در زمان طاغوت، چنین شایع بود که یکی از مشاهیر فرنگ را با پول گزافی که به او داده بودند، وادار کرده بودند که در سرِ میز شام نطقی در محامد ذات مبارك همایونی بکند و او، بزبان انگلیسی، اما با معیارِ فارسی شناورِ ما، گفته مبارك همایونی بکند و او، بزبان انگلیسی، اما با معیارِ فارسی شناورِ ما، گفته

your shahanshah Aryamehr is the best shahanshah Aryamehr, all over the world!

این قانون، اصلی است محسوس و ملموس که در این دو نوع جامعه جاری و ساری است و هر چه بیشتر در اعماق این موضوع تأمل کنید، میدان تجربی این مشاهده را گسترده تر می بینید؛ بویژه که از کلمات محسوس و ملموس قدری پا را فراتر بگذارید و به قلمرو واژگانی وارد شوید که ذاتاً میدانی برای «نجاوز» دارند. اتفاقاً «مجاز» و متافورای یونانی هم از همین «تجاوز» بوجود آمده است. همانطور که در جامعهٔ استبدادی می توان به حقوق افراد تجاوز کرد به حدود کلمات هم می توان تجاوز کرد، و همانطور که در جامعهٔ برخوردار از آزادی و قانون به حقوق افراد نمی توان تجاوز کرد،به حدود کلمات هم می توان تبه حدود کلمات هم می توان تبه و زادی های فردی و اجتماعی موجود در آن نمی توان به حدود رعایت حقوق و آزادی های فردی و اجتماعی موجود در آن جامعه بی بُرد و اگر کسی باشد که در این اصل ساده ـ که از فرط ظهور جامعه بی بُرد و اگر کسی باشد که در این اصل ساده ـ که از فرط ظهور ممکن است تاکنون بر او مخفی مانده باشد ـ شك کند، ما با او هیچ بحث و جدکی نداریم. اکنون به یاد ندارم که در کجا خوانده ام ولی یقین دارم گفتاد بیکی از حکیمان بزرگ چین است که گفته است: «روزی، اگر زمام اصلاح بکی باید ندارم که در کجا خوانده با به بیدن دارم گفتاد بیکی از حکیمان بزرگ چین است که گفته است: «روزی، اگر زمام اصلاح بیکی از حکیمان بزرگ چین است که گفته است: «روزی، اگر زمام اصلاح بیکی از حکیمان بزرگ چین است که گفته است: «روزی، اگر زمام اصلاح

جامعه را به من بسپارند،نخست زبان ایشان را اصلاح می کنم.» گویا مقصود او نشان دادن همین رابطهٔ استبداد اجتماعی و شناور شدن زبان است. ممکن است کسانی بگویند این نکته که تو می گویی مرتبط است با تمایز طبیعی در ربان انگلیسی و عربی که در یکی کلمات ذاتاً محترماند و در دیگری کلمات ربان معلم می توانم باسخ بدهم، یکی آن حیثیت تابنی ندارند، من این سخن را به دو گونه می توانم باسخ بدهم، یکی آن که بگویم از مطالعهٔ در نوع ِ کاربُردِ «عربی» و «انگلیسی» در دو کشور متفاوت، فرض کنید انگلستان و «افریقای جنوبی» و عربستان و لبنان قبل از آشوبها، بی گمان می توان تا حدِّ زیادی به عمومیّت داشتن این قانون پی برد. مسلماً در انگلیسی موردِ استفادهٔ «افریقای جنوبی» کلمات حرمتی را که در انگلیسی بریتانیائی دارند،ندارند؛همچنین شناوری کلمات در عربی لبنانی آن سالها مسلماً كمتر از عربي «حجاز» خواهد بود مگر اينكه كوچكترين تمايزي بلحاظ آزادی و استبداد میان افریقای جنوبی و انگلستان از سویی و میان عربستان و لبنان آن سالها دیگر وجود نداشته باشد. وگرنه اگر تمایزی بلحاظ دمکراسی و فقدان آن دراین نمونهها وجود داشته باشد، بیگمان آن درجه شناوری نیز قابل مشاهده و اندازه گیری است. اگر فرض محال کنیم که نتوان به اندازه گیری درجهٔ شناوری کلمات در این قلمروهای اجتماعی پرداخت، تازه اول بحث و میدان طبیعی استدلال ما خواهد بود که چرا زبان عربی این قدر شناور است و زبان انگلیسی تا بدان پایه شناور نیست و باز میرسیم به همان اصل و قانون اولیهٔ مورد نظرمان که هر قدر جوامع برخوردار از اندیشهٔ دمکراسی باشند، زبانشان از شناوریهای تند بر کنار است و هر قدر استبدادی باشند، به همان میزان زبانهاشان شناور است. این مقدمه قدری طولانی *تر* از ذی المقدمه شد ولی از آنجا که نکتهٔ بسیار مهمی است و روزی باید براساس آن کتاب و کتابهایی نوشته شود، از نوشتن این سطور دست باز نداشتم و اکنون برمی گردم به ذی المقدمه که آن نگاهی بود به ارتباطِ این «شناوری کلمات در جامعهٔ استبدادی» و انعکاس آن در تطور مدیحههای شعر فارسی و بطور کلی ادبیات درباری.

هر کس با شعر فارسی کوچکترین آشنانی داشته باشد و مدایع ِ رودکی را با مدایح فرخی و مدایح فرخی را با مدایع انوری سنجیده باشد، شناور شدن کلمات را از حوزهٔ قاموسی آنها در مسیر این سه دورهٔ تاریخی آشکارا مشاهده خواهد کرد: در شعر رودکی، تجاوز به حدود کلمات بسیار اندك است

زیرا جامعهٔ سامانی، جامعهای است تا حد زیادی برخوردار از قانون و آزادی و من اینجا دمکراسی را بمعنی شناخته شده در فلسفهٔ سیاسی غرب و مبانی سیاست ارسطو و جمهورِ افلاطون یا اندیشههای هگل و مارکس و لاك و روسو بکار نمی برم، بلکه دوری از زور و قلدری را دمکراسی و آزادی می نامم و طبعًا زورگویی و ظلم را استبداد. در تاریخ اجتماعی ایران عصرِ سامانی و بویژه در قلمرو فرمانروائی سامانیان، کمتر نشانهای از زورگوییهای اجتماعی دورهٔ غزنوی وجود دارد و با همه استبداد غزنویان، استبداد مذهبی سلاجقه بسی بیرحمانه تر از استبدادِ غزنویان است،زیرا در عصر سامانی اندیشه های فلسفی حاکم بر ذهن حکما و روشنفکران عصر، تفکّرات اومانیستی یا نزدیك به اومانیستی امثال اخوانُ الصفا و ابوسلیمان منطقی سجستانی است و زیربنای فلسفی دورهٔ غزنوی را نیز تفکر بزرگانی از نوع بیرونی و ابن سینا مىسازد. بهرحال در چنين جامعهاى بلحاظ فرهنگى ميدان براى استبداد دينى چندان بازنیست، ولی از آن هنگام که سلاجقه بر «اسبِ تفکر اشعری» و تفکر اشعری با «قصیل تر و تازهٔ دشتهای عرفان» وارد میدان سیاست و کشورداری شدند، و ستون ففراتِ استبداد مذهبی خود را اندیشه ضد فلسفی اشاعره قرار دادند، تفكر فلسفى روز بروز از محیط اجتماعـي كشــور ما گریزانتر شد و هرگاه خواست سری از لاکِ خود بیرون کند با دشنامهای عارفان بزرگی از نوع عطار و مولوی روبرو گردید، در نتیجه میدان برای استبدادِ دینی روز بروز بیشتر و بیشتر شد و نباید فراموش کرد که سلاجقه راهی جز این نداشتند که تکیهگاهِ دینی را اختیار کنند،زیرا نه روزگار روزگار ایدئولوژیهای ملی وارزشهایی از آن دست بود و نه آنها میتوانستند با چنان ایدئولوژیها و معیارهایی وارد عمل شوند.

در دورهٔ مغول، از فشارِ استبدادِ دینی بازمانده از عهدِ سلجوقی کاسته می شود، ولی جامعه دیگر خود به خود با این قفس خوگر شده است و عکسالعمل چندانی نشان نمی دهد. با اینهمه می توان با آمار نشان داد که شناوری کلمات در فاصلهٔ عصر سامانی تا سلجوقی به اوج خود می رسد، زیرا استبداد چنین حرکتی دارد و در دورهٔ مغول بعلت گسیختگی از مرکز قدرت از رشد استبداد کاسته می گردد یا دست کم می توانیم بگوئیم که استبداد متوقف می شود، و همین امر هم سبب شده است که در مدایح عصر مغول، آن افراط و تفریطی را که در اغراقهای انوری می توان مشاهده کرد، در مدایح

امثال سعدی نمی بینیم، چرا که سعدی در نظامی با استبداد متمرکز از نوع استبداد عصر انوری زندگی نمی کند.

بر روی هم قصاید مدحی انوری اوج ستایشگریهای درباری است و اوج شناور شدن زبان مدیح در شعر فارسی و از این نکته میتوان بی برد که جامعهٔ ایرانی عصر سلجوقی، در متمرکزترین دوران استبداد خویش به سر می بُرده است.

چنانکه در جای دیگر این مقدمه یادآور شده ایم، تکامل معیارهای ادبی نیز \_ که روی دیگر سکهٔ آزادی و فقدان آزادی است \_ در شکلگیری این آغراقها و گزافه گویی ها و شناور کردن زبان، تأثیر خاص خود را داشته است و اندیشهٔ «انسان کامل» و «ولی» در تصوف نیز سهم عمده ای درین شناوری زبان بعهده گرفته است.

در اینجا قبل از به پایان بردن این بحث، ناگزیرم یادآور شوم که استبداد، ضرورتاً در قلمرو «واژگان مدیح» زبان را شناور نمی کند بلکه در زبان جامعهٔ استبدادی تمامی واژگان ِ زبان بالقوه می تواند دستخوش «بیماری شناوری» باشد در چنین زبانی نویسنده و هنرمندش نیز به ساحت کلمات تجاوز می کند و زبان را محترم نمی شمارد و بجای اینکه بگوید «خود کارم را از میان جیبم در آوردم و چند سطر نامه نوشتم» براحتی میگوید: «خواهرم را از میان غصههایم در آوردم و با آن چند شعله نامه رقصیدم» در زبان ِ چنین جامعهای «خواهر» می تواند جانشین «خودکار» شود و «رقصیدن» جانشین نوشتن و «شعله» جانشين سطر و «غصهها» جانشين جيب. نويسنده اين سطور خود به اهمیّت مجاز در زبان توجه کامل دارد و دست کم در مطاوی «صُورِ خیال در شعر فارسی» به سهم «مجاز» در خلاقیّت هنری شاعران توجه داشته است. شناور بودن زبان هیچ ربطی به زایندگی زبان ندارد، شك نیست که زبان انگلیسی در عصر حاضر ـ به دلیل هزار عامل فرهنگی و سیاسی <sup>و</sup> اقتصادی ــ زاینده ترین زبان جهان است ولی ممکن است به اعتبار عارضهٔ «شناور بودن» با زبان فلان کشورِ عقبماندهٔ نیمهمرده در زنجیر استبداد در اعماق قارهٔ سیاه، قابل مقایسه نبأشد، یعنی زبان آن کشور از زبان انگلیسی شناورتر باشد. شناور شدن زبان اصلاً شاید یکی از دلایل نازایی زبان باشد. زیرا زایائی از خواص رشد اجتماعی و فرهنگی است و شناور شدن از لوازم عقبگرد و فروماندگی. وقتی زبانی، حرفی برای گفتن ندارد، با شناور کردن

کلمات خود، خودش را گول می زند که من حرف تازه ای دارم می زنسم در صورتی که هیچ حرف تازه ای ندارد. آندکی به مثنویهای توخالی عصر صفوی و بعضی شعرهای دیگر توجه کنید که در یك صفحهٔ آنها باندازهٔ تمام شاهنامه یا مثنوی مولانا می توان «مجازهای نو» پیدا کرد، هر فعلی را بجای هر فعل دیگری بکار می برند و هر کلمه ای را جانشین هر کلمهٔ دیگر می کنند. شناور شدن زبان نشانهٔ فقدان آندیشهٔ فلسفی و عقلانی در زیربنای جامعه است. و جامعه ای بازیچهٔ خودکامگان و عوام فریبان است.

### نقش اجتماعی شعرِ درباری:

کاری که روزنامههای دولتی و رادیو و تلویزیون و مجموعهٔ رسانههای تحت کنترل و رهبری دولتها، امروز انجام میدهند، در گذشته برعهدهٔ جماعتِ شعرا، یعنی شاعران درباری، بوده است. این نکته را قبل از هر کسی، در قرن نوزدهم ژوکوفسکی، خاورشناس روس، هوشیارانه دریافته و گفته است: «شاعران درباری کارشان دو چیز بوده است: یکی تاحدی ایفای وظیفهٔ روزنامه نگار امروز، دیگر و بوجه صمیمی تر تکالیف همنشین موافق و حریف بزم و سخن چین و ریزه خوار خوان نعمت» ۸۸۱. اگر کسی به این رسانهها، چشم و گوش دوخته باشد، از خلال این رسانهها، بهشتی را می بیند که در آن بندرت واقعه ای ناگوار روی می دهد و اگر چشم زخمی به یکی از گردانندگان این بهشتها برسد، از طریق رسانهٔ شعر به گونه ای عرضه می شود که نه تنها اعتراف به ضعف و شکست نیست، بلکه زمینه ای است برای تبلیغ قدرتمداری ممدوم:

چه گویم قصهٔ خصمان و حال بدسگالانش که مشهور است و معروف است حال و قصهٔ ایشان: سر و سامان همی جُستند کارِ مُلك را اوّل ز بیدادی شدند آخر سراسر بیسر و سامان

۸۸) بنقل ادوارد برون، در تاریخ ادبی ایران، ۶۶۳/۲.

ندانستند، پنداری، که: با سلطان کسی کوشد که باشد ضعکه گردون و باشد سعرهٔ شیطان چو مالِش داد سلطان اهل عصیان را نپندارم که با او دارد اندر دل کسی اندیشهٔ عصیان.(۸۱)

خوب دقت کنید از تأمّل در این شعرهای امیرمعزّی که در مدح سلطان برکیارق سلجوقی سروده است به یاد چه چیزهایی می افتید؟ تمام دیوانهای شعر درباری سرشار است ازین گونه حرفها که هدف آن از یك سوی تبلیغ است برای حفظ نظام حاکم و از سوی دیگر ترساندن مخالفان و برحذر داشتن آنان از ستیزهٔ با نظام موجود.

اگر کسی از خلال ِ این شعرها بخواهد محیط اجتماعی عصر شاعر را بشناسد، مدینهٔ فاضلهای را که تمام حکمای جهان در آرزوی آن بودهاند. تحقق یافته میبیند و چیزی نیز بر سری. در این مدینهٔ فاضله گرگ و میش از یك آبشخور آب میخورند، اثری از بیداد وجود ندارد؛ نه اثری از ققر و گرسنگی و جهل و بیماری وجود دارد و نه نشانهای از درگیریهای اعماق جامعه. امّا، همچنان که از کنار هسم نهادن دروغهای روزنامه ای عصر مى توان بخش عظيمي از حقايق اعماق جامعه را، بًا روشهاى علمي، كشف كرد و واقعیتهای آنسوی آن دروغها را بازسازی كرد، از خلال این مدایع درباری نیز می توان تمایلاتِ پنهانِ جامعه و تحول معیار ارزشها را باز شناخت. این شعرهای درباری را، تنها در حضور پادشاه و چند تن از درباریان نمیخوانده اند تا تصور شود که میدان نفوذ آن محدود به دربارها بوده است و در نتیجه نمی توانسته است، در حوزه های وسیعی از جامعه تأثیر تبلیغاتی داشته باشد، بلکه راویانی بوده اند که این شعرها را به صورتهای گوناگون در مجالس عام و در مناسبتهای گوناگون بر مردمان عرضه می داشتداند. انوری خود، یکی از ملاكهای توفیق یك شعر را تعدد «راویان موزون» و باسلیقه میداند:

سزای افتخار، آن شعر باشد که افزون باشدش راویِ موزون،۰۰۰

۸۹) دیوان امیر معزی، چاپ عباس اقبال. ۵۸۰. ۹۰) دیوان انوری ۲۷۳/۱

رو این راویان موزون که احتمالاً هم از شاعران کمك مالی دریافت می داشتداند و هم از طرف دربارها بدیشان توجه می شده است، یك نقش بسیار عمدهٔ اجتماعی داشتداند و از بعضی اسناد موجود می توان به این نکته پی برد که بعضی از راویان که نام ایشان «راویِ بازار خوان» بوده است، کارشان این بوده است که در بازارها، براه می افتاده اند و شعرها را به صورت سیّار بر . مردمان عرضه می داشته اند، چنانکه از این شعر سوزنی می توان دریافت: ) مُلْحِدان، سُنّی شوند اندر طَبُس، گر مدح تو

«راوی بازار خوان» خواند به بازار طبس،۱۱۰

که ضمناً از این شعر سوزنی می توان به اهمیّت حضور اسماعیلیه و نفوذنایذیری ایشان در جنوبِ خراسان و منطقهٔ طبس پی برد تا بدانجا که آوازهٔ این امر، به ماوراءالنهر قرن ششم ـ که محیط زندگی و اقامتِ سوزنی بوده است ـ رسیده بوده و او در شعر خویش بدان پرداخته است.

آنچه مسلم است این است که کسانی که بخواهند در باب زمینهٔ اجتماعی شعر فارسی، به تحقیقهای بنیادی بیردازند،از تحقیق در باب نقش این راویان و شیوهٔ کار ایشان ناگزیر خواهند بود.

شاید نیازی به یادآوری این نکته نباشد که این شعرهای درباری ـ اگرچه ممکن است در مواردی مایهٔ رشدِ رعونت و غرورِ در حکام بوده باشد، اماً \_ از سوی دیدگر بعضمی از فضایمل اخلاقمی را غیرمستقیم به ایشان تبلیغ میکرده است و آنان را متوجه ارزش آن معیارها میکرده است و شاعران عملاً نصبحت كنندگان حكام نيز بوده اند، گاهي با شجاعت و تصريح، آنگونه که در شعر سعدی میبینیم و گاه با نستوهی و درشتی و خشم، آنگونه که در شعر سیف فرغانی و سنائی میبینیم و گاه غیرمستقیم از طریق منتسب کردن کسی که درکی از عدالت ندارد به عدالت یا کسی که دوستدار فلان فضیلت نیست به دوست داشتن آن فضیلت. وباید توجه داشت که در شرایط زندگی مردمان آن اعصار، همین مایه از تلقین هم براحتی امکانپذیر نبوده است. غالباً افراد از طُرق غيرمستقيم، اين فضايل را پيش چشم اين حكام می آورده اند. برای نمونه یکی از شعرهای انوری را ـ که در آن کوشیده است غیرمستقیم «عدالتگستری» و «حقجوئی در قضا» و «بدعتزدایسی» را در

۹۱) دیوان سوزنی ۲۲۲.

وجود ممدوح موردِ تشویق قرار دهد دراینجا موردِ نظر قرار می دهیم و بیشتر ازین روی این قطعه را انتخاب کردیم که هم شاعر و هم شخص دیگری که یکی از زُهادِ زمانه بوده است، نصایح خویش را به گونهٔ خوابی که دیده اند از زبان پیامبر نقل کرده اند و اینک آن قطعه، بروایتِ ظهیری سمرقندی در کتاب اغراض السیاسة که جای دیگر هم اشارتی به آن داشته ایم؛ ما نمی دانیم که ظهیری سمرقندی، چه مقدار این خواب را از روی شعرِ انوری تصویر کرده و یا چه مقدار انوری در تصویر خواب آن زاهد، رعایت امانت کرده است، بهرحال این است آن داستان:

«... در آن تاریخ خواجهٔ امام اَجَلّ زاهد عابدالحق شرف الزُهّاد و عین العُبّاد اسماعیل حق گوی ۱۹۱۱ می که صدیق ثانی بود در نزاهمت نفس و کرامت عرض مسحرگاه شب آدینه از شهرالله المبارك رمضان میان خواب و بیداری خود را در صحرایی دید زمین آن از زر و نبات آن از زعفران و سنگریزهٔ او لؤلؤ و مرجان مُلْتف به اشجار فراوان و مُزدَهر به اصناف ریاحین، منبری از مرمر مُرصع به دُر و گوهر و پیغمبر بر بالاء منبر و صحابه و خلفاء اربعه حاضر و ملائکهٔ روحانی و ارواح انبیا، بجمله، صفها کشیده، و دیده در جمال جهان آرای او نهاده، و او صلوات الله علیه و رضی عنهم اجمعین در جمال جهان آرای او نهاده، و او صلوات الله علیه و رضی عنهم اجمعین می گفت:

«ای سایهٔ پروردگار، ای مُغیثِ دین و دولت، و ای نصیرِ مُلك و ملّت، ای قامع ِ فُجّار، و ای قالع ِ کُفّار، ای شاهِ شاهان و ای ختم پادشاهان، ای عزایم میمون تو امضاء عدل و ای مساعی همایون تو احیاء فضل، ای عدل و فضل به عهدِ شریفِ تو نشو و نما یافته و ای مُلك و دولت به روزگارِ مباركِ تو جمال و کمال برگرفته، بر عادتِ حمید باش و [به] تقویتِ عدل و فضل کوش که خدای تعالی حافظ و نگهدارِ تست و به تربیتِ مُلك گرای که مُلك و ملّت به زینهارِ تست.»

خواجهٔ امام اسماعیل حقگوی گفت: من در دهشت و حیرت مانده که

۹۲) هویّت تاریخی این خواجهٔ امام اسماعیل حقگوی، هنوز بر نویسندهٔ این سطور روشن نشده است، تا این لحظه شخصی را با عنوان «حقگوی» در میان علمای عصر سنجری نیافته ام، اگر اطلاعات دقیقی در باب او بدست آید، شاید بنواند گوشه های دیگری از زندگی انوری را روشنی دهد.

چندین خطاب و القاب متواتر و مترادف که را تواند بود؟ و این کیست که او مستوجب چندین کرامات است؟ بیغمبر صلیالله علیه و سلم سر برآورد و روی [سوی] صدیق اکبر و فاروق اعظم کرد و فرمود که «اسماعیل را بگویید تا آنچه بر لفظ ما رفت با سلطان اسلام سنجرا بن ملکشاه بگوید و سلام ما برساند.»

پس مرا یقین شد که این کراماتِ شریف و مقاماتِ منیف ـ که از حضرتِ مقدس نبوی متوارد بود ـ طغرای منشورِ خداوندِ عالم سلطان ِ معظم بوده است.

خواجه امام اسماعیل به حضرتِ خدایگان جهان پادشاه روی زمین آمد و این خواب بگزارد. خداوندِ عالم او را تشریفها فرمود، و فریدالدین محمدبن علی الانوری، ادام الله جماله للافاضل نظم کرد و به مروالرُود بر خواند و همچنان تشریفها یافت و این قطعه ۱۳۰۱ این است:

دوش خوابی دیده ام \_ گو نیك دیدی، نیك باد! \_ خواب نه، بَل حالتي كان از عجايب برتر است خویشتن را دیدمی بر تیغ کوهی گفتیی سنگِ او لعل و نباتش عود و خاکش عنبر است ناگهان چشمم سوی گردون فتادی دیدمی منبری گفتی که ترکیبش ز زرّ و گوهر است صورتی روحانی از بالای منبر مینمود گفتیی او آفتاب است و سپهرش منبر است با دل خود گفتم: «آیا کیست این شخص شریف؟» هاتفی در گوش ِ جانم گفت کره ان پیغمبر است.» در دو زانو آمدم، سر پیش و بر هم دستها راستی باید: هنوزم آن تصور در سر است چون برآمد یك زمان، آهسته آمد در سخن بر جهان گفتی که از نطقش نثار شکر است بعدِ تحمیدِ خدا، این گفت ک « ای صاحبقران! شکر کن کاندر همه جایی خدایت یاور است.»

۹۲) در نسخهٔ اغراضالسیاسه، این شعر ناقص آمده است و ما آن را از نسخهٔ دیوان انوری ۴۳۹\_۴۰/۲ نقل کردیم.

بار دیگر گفت ک « ای صاحبقران ۱ راضی مباش تا ترا گویند کاندر ملك، چون اسكندر است.» یاز. اِنها کرد ک « ای صاحبقران! برخور ز مُلك زانکه مُلکت، همچو جان، شخص جهان را در خور است گر سکندر زنده گردد از تواضع هر زمان با تو این گوید که جاهت را سکندر چاکر است لشكرت را آيت نصر بن الله رايت است رایتت را از ملوك و از ملایك لشكر است بیخ جور از بأس تو چون بیخ مرجان آمدهست شاخ ِ دین، بیعدل ِ تو، چون شاخ ِ آهو بیبر است صیتِ تو هفتاد کشور زانسوی عالم گرفت تو بدان منگر که عالم هفت یا شش کشور است هر که او در نعمتت کفران کند خونش بریز زانکه فتوی دادهام کو نیز در من کافر است بر سرِ شمشيرِ تو جز حق نميراند قضا حكم شمشير تو حكم ذوالفقار حيدر است دینم از غرقاب بدعت سر ز رایت برکشید خسروا! رای تو خورشید است و دین نیلوفر است بر من و تو ختم شد پیغمبری و خسروی\* این سخن نزدیكِ هر كو عقل دارد باور است.» چون سخن اینجا رسید، الحق، مرا در دل گذشت ک « بین کدامین پادشاهِ عادل دین پرور است؟ . زیور این خطبه، هر باری، که «ای صاحبقران!» بر که می بندد که او شایستهٔ این زیور است؟» گفت: «بر سلطان دین سنجر که از روی حساب عقدِ «ای صاحبقران» چون عقدِ «سلطان سنجر» است۱۹۳۰

<sup>•</sup> حدیثی درین باب شهرت داشته است که: «سننجر آخِر مُلوكِ العَجَم...» التدوین، رافعی، ۴۵۲/۱. ۹۴ است. ۱۴۶۳ است. ۱۴۶۳ است.

شادباش ای پادشا کز حفظ یزدان تا ابد بر سرِ تو سایهٔ چتر است و نورِ افسر است تا موالیدِ جهان را سیزده رکن است اصل زانکه نه علوی پدر، و آن چار سفلی مادر است بادی اندر خسروی در شش جهت فرمانروا تا بر اوج آسمان لشکرگهِ هفت اختر است،۱۵۰

ما در اینجا تمامی این قصه و شعر انوری را .. که از نمونههای قطعات او در زمینهٔ مدح است و در متن کتاب از آنها انتخابی نشده است .. آوردیم تا نمونهای باشد از نوع اغراقها و تملقهای شاعران درباری و نیز نشان دهندهٔ درجهٔ جسارتِ آنان که بنام پیامبر چهگونه به ستایش پادشاهان می پرداخته اند.

هیچ تردیدی نیست که آن مرد چنین خوابی ندیده بوده است و هر خردمندی می داند که پیامبر اگر هم به خواب کسی بیاید تا بدین پایه مقام یك پادشاه را - هر قدر عادل و دین باور باشد - بالا نمی بَرَد اما آن زاهد احتمالاً می خواسته است نصایحی را به سنجر ابلاغ کند و این شیوه را برگزیده است، اگر نه، بگوییم می خواسته است خود را به سنجر نزدیك کند تا از او «تشریف»ها دریافت کند.

سریک در توصیفهای مجرد طبیعت، که ظاهراً امری است ازلی و ابدی و نباید متأثر از حوادث تاریخی و یا شرایط اجتماعی باشد، به هنگام تأمل در این شعرهای درباری می توان بسیاری از مسائل مرتبط با ساختار جامعه را دریافت، مثلاً، همان نخستین قصیدهٔ دیوان انوری را «قصیدهٔ شمارهٔ ۱۲ درین کتاب) در نظر بگیرید؛ در همان دوازده بیت اول قصیده:

مذکران طیورند بر منابر باغ ز نیم شب مترصد نشسته املی را صبا تعرض زلف بنفشه کرد، شبی ـ بنفشه سر چو در آورد، این تمنّی را حدیثِ عارض گل در گرفت و لاله شنید به نفس نامیه برداشت این دو معنی را

٩٥) ديوان انوري ٢١/٢\_٥٣٩.

چو نفس نامیه جمعی ز لشکرش را دید که پشتِ پای زدند از گزاف تقوی را – زبان سوسن آزاد و چشم نرگس را خواص نطق و نظر داد بهر اِنهی را...

در بیت اول ازین مجموعه که ما اکنون در اینجا نقل کردیم، نخست تصویری دارد از هیأت و وضع مذکران (گروهی از وُعاظ و اهل منبر) که در آن زمانه بر منبرها، بطریق خاصی می نشسته اند و حرفهای خود را بر عده ای از شنوندگان املا می کرده اند و در ابیاتِ بعدی، نقش جاسوسان را در جامعه و بویژه در سپاه تصویر کرده است که چه گونه پادشاهان افرادی را در داخل سپاه، بگونه ای ناشناس، مأموریت می داده اند تا هر چه دیده اند به ایشان گزارش دهند و این چشم و گوشهای نامرئی چه نقشی در حفظ نظام و تحکیم دولتها داشته اند و از همین ابیات او شیوهٔ کار این جاسوسان را بخوبی می توان دریافت، ضمن اینکه با بسیاری از اصطلاحات سیاسی و مدنی عصر در معنی دقیق آنها آشنا می شویم که در همین ابیات نمونه های آنرا درین تعبیرات می توان دید: «تعرض» «حدیث به ... برداشتن» و «اِنهی» که در کتب تاریخ و منشورها و مراسلات سیاسی عصر نیز استعمال دارند و ای بسا که ما در فهم آنها، ضمن مطالعهٔ تاریخ یا مراسلات، نیازی مبرم به مراجعهٔ به این در فهم آنها، ضمن مطالعهٔ تاریخ یا مراسلات، نیازی مبرم به مراجعهٔ به این گونه شعرها پیدا کنیم.

# نقدِ اجتماعی در شعرِ انوری:

شعر فارسی، بلحاظ گرایشهای اجتماعی، بر روی هم، سه جریان عمده را در خود نشان میدهد، نخست شعرهای درباری که نخستین آثار ادبی دورهٔ زبان دری را تشکیل میدهند. اینگونه شعرها گرچه بظاهر شعرهایی ضد اجتماعی یا خالی از زمینههای اجتماعی است، ولی در عین حال، در آنسوی این خلاء، از کاربُردی سیاسی و اجتماعی برخوردار است. شعری که در مدیح امیری، پادشاهی، صاحب قدرتی سروده شده است، عملاً نشانهٔ گرایش سراینده به اهداف سیاسی و اجتماعی آن ممدوح است و این خود در ادوار مختلف تاریخ ایران، ارزشی یکسان ندارد زیرا با مترقی بودن یا فرهنگ پرود بودن یا عدالت پیشه بودن این حکام و یا دوری آنان ازین ارزشها، در کمال بودن یا عدالت پیشه بودن این حکام و یا دوری آنان ازین ارزشها، در کمال

ارتباط است. بنابراین صرف مدیح بودن یك شعر، برای ما كه امروز به آن شعرها به عنوان اسناد فرهنگی و تاریخی جامعه، مینگریم نمیتواند دلیل مردود بودن مجموعة اين آثار بشمار آيد.

شعر مدیح، بر روی هم، اگر به شیوهٔ درست و علمی تحلیل شود، یکی از مهمترین اسناد بررسی تحول ارزشها در سیر تاریخ جامعه است. شاید هنگام آن رسیده باشد که تحقیقی جامع دربارهٔ تحول معیار ارزشهای اجتماعی، در تاریخ ما، فراهم آید و براساس مطالعاتی دقیق روشن شود که درین چهارده قرن دورهٔ اسلامی، دست کم در دوازده قرن آن که اسنادِ شعری مکتوب از آن باقی است، در اعماق جامعه چه چیزهایی بعنوان «ارزش» مورد احترام جامعه بوده است و مدح و هجوها در جهت نفی و یا اثبات چه فضایلی در تحول بوده

اگر ازین چشمانداز،شعر انوری را و مدایح او را تحلیل کنیم،بیگمان یکی از مهمترین اسناد تاریخ اجتماعی ایران خواهد بوده.

امًا ازین جنبهٔ شعرهای مدیح که بگذریم،باز در قلمرو میراث شعـر فارسی ما دو نوع شعر داریم که دارآی سندیت و اعتبار اجتماعی است. یکی شعرهای سیاسی و دیگر شعرهای اجتماعی. من درین کاربُردِ خاص، شعر سیاسی را به آن نوعی از شعر اطلاق میکنم که سراینده با آگاهی کامل نسبت به تحولات تاریخ و لحظهای که در آن میزیسته شعر میسراید و این شعر او عملاً در نفی بعضی ارزشها و اثبات بعضی ارزشهای دیگر است. هرچند این گونه شعر سیاسی در ادبیات قبل از مشروطیت ما، اندك است،ولی خوشبختانه دارای نمونههای بسیار عالی و درخشان است و اگر بخواهیم نمونههای درجهٔ اول این گونه آثار را در زبان فارسی شاهد بیاوریم یا نام ببریم،بیگمان فردوسی و ناصرخسرو و حافظ نمونههای برجستهٔ این گونه از شعرند؛ یعنی هر کدام از آنان به یك ایدئولوژی نو، یا تحتِ تعقیب، دلبستگی دارند و برای رسیدن به اهداف این ایدئولوژی شعر میسرایند و شعرهای ایشان، در کل، مرتبط با اجزای این ایدئولوژیها است. با همه شهرتی که

۹۶) حتی اگر کسی بتواند سیر تاریخی و تحول ِ «دشنام»ها را در زبان فارسی تعقیب کند. یکی از مهمترین قدمها را در جهت تاریخ اجتماعی ایران برداشته است.مقاله یا کتابی بعنوان «سیر تاریخی دشنامها در زبان فارسی» میتواند یکی از بهترین اسناد تاریخ اجتماعی ما بحساب

خواجه به عرفان مشربی دارد، من او را یك نوع شاعر سیاسی میدانم و معتقدم كه در اغلب شعرهای او میتوان تمایلات ایدئولوژیك و سیاسی او را بازشناخت.

اما شعر اجتماعی مفهومی عامتر دارد. شعری است که مسألهای از مسائل اجتماعی را بگونهای تصویر کند ولی ضرورتاً گویندهٔ آن شعر، آگاهانه به ایدئولوژی خاصی وابسته نیست و به غریره و درك انسانی خویش تباهیهای جامعه را احساس میکند و بزبان شعر تصویر، بخش اعظم شعرهای فارسی که دارای ارزش اجتماعیاند، از همین مقولهاند.

انوری، در هر سه نوع این شعرها، کارهای درخشان و قابل مطالعه دارد. تصور می کنم بحث دربارهٔ ارزش مدایح و هجوهای او به اعتبار اسناد مطالعه در تحول معیار ارزشها نیازی به گفتگو نداشته باشد، زیرا او، ازین لحاظ، اگر بزرگترین شاعر زبان فارسی نباشد، بی گمان یکی از دوسه شاعر طراز اول این گونه از سخن پارسی است. اما یادآوری چند نکته در باب آن دو گونهٔ دیگر شعر انوری که دارای ارزش اجتماعی است، شاید بی فایده ای نباشد.

انوری شعر سیاسی کم دارد و شاید بهترین نمونهٔ شعر سیاسی او همان قصیدهٔ نامهٔ اهل خراسان باشد که در آن تصویر درخشانی از اضطرابها و هیجانهای جامعه را در برابر خونریزی و شکنجههای غزان، نقش کرده است، بی گمان برای اکثریت جامعه، حملهٔ غزها دارای جوانب مثبت نبوده است، اگر بعضی از قدرتمداران را از پایگاه ایشان فرود آورده است، سیری مترقی به حرکت تاریخ نداده است تا ما بدان دلخبوش کنیم که قدرت مرکزی سنجری در هم شکسته و تودههای رنج کشیده از عذاب حاکمیت او آسوده شده اند. فتنهٔ غز برای اکثریت قریب به اتفاق مردم، جریانی آزاردهنده و دهشتناك بوده است. بهمین دلیل دفاع انوری از سنجر و یاری خواستن از خاقان سمرقند برای نجات دادن مردم از شیر غیزان، یك نوع دفاع از بهترین ایدئولوژی مترقی تری بوده است و بهمین دلیل این شعر یکی از بهترین

۹۷) برای اطلاع از خطای جامعهٔ عصر غزها در همکاری با غزها برای ساقط کردن دولت مرکزی با مرکزی با مید رسیدن به وضع بهتر، و در نتیجه گرفتار آنهمه آزار و شکنجه شدن و نیز مطالعه در نوع شکنجههای غزها مراجعه شود به تعلیقات اسرارالتوحید ۴۵۰\_۴۵۰٪.

نموندهای شعر سیاسی در تاریخ ادبیات فارسی به حساب می آید.

امًا هنر اصلی انوری در شعرهای اجتماعی، از لونی دیگر است، در شعرهایی است که در آن به غریزه، نابرابریها، بی عدالتیها و بحران ارزشهای مترقی را، با زبانی استوار و قصیح و پاکیزه احساس و تصویر کرده است آنجا که به طنز می گوید:

ای خواجه امکن تا بتوانی طلب علم کاندر طلب راتب هر روزه بمانی رو مسخرگی پیشه کُن و مُطربی آموز تا داد خود از کهتر و مهتر بستانی

و یا آنجا که در جستجوی انسان، همانند دیوژن و مولوی و حافظ، می پرسد که: نوحی کجاست تا طوفانی بیاید و خاك را شستشو و غسل دهد و آدمی نو و عالمی نو بر جای این دیو و ددها ـ آفریده شود:

رُبع مسکون آدمی را بود، دیو و دد گرفت کس نمیداند که در آفاق انسانی کجاست؟ خاك را طوفان اگر غسلی دهد، وقت آمدهست ای دریغا! داعمی یی چون نوح و طوفانی کجاست؟

و آنجا که «والی شهر» را بگونهٔ گدایی بی حیا تصویر می کند که دُر و مرواریدِ طوقش،اشك اطفال مردم است و لعل و یاقوت ستامش از خون ِ ایتام است، یکی از زیباترین شعرهای اجتماعی سراسر تاریخ ادبیات فارسی را بوجود می آورد و یا آنجا که در قطعهای از سوداگران بازاری که به گونهٔ دزدهایی در پناهِ مذهب سنگر گرفتهاند و «لااله الآالله» را سپر بلای خویش ساختهاند سخن می گوید،هوش اجتماعی و درك درست خود را از زندگی نشان می دهد. یا آنگاه که از دولت مردانی که از فرط بی خبسری «خسر» از «روباه» باز نمی شناسند سخن می گوید. این گونه قطعات او شاهکارهای شعر اجتماعی و انتقادی سراسر تاریخ زبان فارسی است.

#### از مخاطب مالى تا مخاطب انسانى:

شاید بسیاری از خوانندگان جوان این شعرها از خود بیرسند که اینهمه فنّاوری و نشان دادن ِ مهارت و ظرافتهای شگفت آور زبانی، در شعری که

موضوع آن مدیح فلان سلطان تُرك نژاد سلجـوقی است، آیا میتواند معقول و موجه باشد مثلاً وقتی انوری، با مهارتی در حـد اعجاز، دربارهٔ سلطان سنح میگوید:

ساقی همتش از جام کرم جُرعه بریخت آز، دستارکشان، راهِ در و بام گرفت.

آیا آن پادشاه و امثال او، کوچکترین، لذتی ازاین سخن میبردهاند یا دست کم سطح بسیار ساده و ظاهری این شعر را می توانسته اند درك کنند یا نه؟ ياسخ اين برسش كاملاً منفى است؛ يعنى با اطمينان تمام مى توان گفت سنج، که شعر دوست ترین این پادشاهان بوده است، کوچکترین ارتباطی با این گونه سخنان نمی توانسته است برقرار کند. بی گمان در چنین وضعی، پرسش دومی به ذهن چنین کسانی خواهد رسید که در آن صورت، چه لطفی داشته که انوری یا شاعرانی از جنس ِ او، اینهمه، خود را در تنگنای روحی قرار دهند و به گفتهٔ او «صد بار به عُقده در شوند، تا از عهدهٔ یك سخن بدر آیند؟» پاسخ این پرسش روشن است و در عین ِحال آموزنده. پاسخ این است که این گویندگان کاری به این نداشتهاند که سلطان سنجر و امثال او، از چنین شعرهایی می توانند سر در آورند یا نه. آنها در این گونه شعرها یك «مخاطبِ سیاسی» و یا «مالی» داشته اند که همان سنجر یا ملکشاه بوده است و یك «مخاطب هنری»، که مخاطب اصلی ایشان بوده است و آنها جماعتی از جنس خود این شاعران بوده اند که در دربارها به عنوان شاعِر و دبیر و کاتب رفت و آمد داشته اند و انوری یا شاعری از جنس او، «خطابِ هنری» خویش را متوجّه آنان میکرده است و تمام ظرافتها و فنّاوریهای خویش را به رُخ ِ آنان میکشیده است.درین میان از مخاطب اصلی هنر که انسان، بمعنی عام و جاودانهٔ آن است، اینان غافل میزیسته آند، مخاطب هنری، برای آنان، چندان اهمیت می بافته است که از «مخاطب انسانی» شعر و هنر بکلی غافل می شده اند، درست مانند اغلب شعرای عصر ما که در مطبوعات و نشریات؛ فقط به مخاطب هنری خویش ـ که یکی از جنس خود آنان است و غالباً بىمايدتر - مىانديشند، نه به مخاطب جاودانهٔ هنر كه مخاطب انسانى است. شعر انوری و امثال او نیز مخاطب انسانی ندارد، دست کم در نمونههای برجستهٔ مدایح او، که شاهکارهای او را تشکیل میدهند، چنین مخاطبی وجود ندارد، بلکه یك مخاطبِ سیاسی دارد که همان ممدوح است و یك

مخاطبِ هنری که همان رُقبای شاعر و جماعت ادیب و دبیرپیشه مقیم دربارهاست و آنگونه که شاهنامهٔ فردوسی و رباعیات خیام و آثار نظامی و عطار و سنائی و دیوان شمس و مثنویِ جلال الدین مولوی و دیوان حافظ و آثار سعدی، و بخشی دیگر از شاهکارهای ادبیاتِ فارسی، دارای مخاطبهای انسانی هستند، آثار انوری و امثالِ او مخاطب انسانی ندارند. تمام شاعران «بزرگ» و «مایهور»ی که تاریخ اجتماعی و فرهنگی ما آنان را موردِ غفلت فرار داده است، همانهایی هستند که از مخاطب انسانی خویش غافل زیسته آند و تمام هم و غم ایشان مصروفِ آن بوده است که مخاطبِ هنری خویش را راضی نگه دارند و بس؛ در صورتی که نوابغ شعر از نوع فردوسی خویش را راضی نگه دارند و بس؛ در صورتی که نوابغ شعر از نوع فردوسی و سعدی و حافظ، بی آنکه از آن دو مخاطب سیاسی و هنری غافل بمانند،

با اینهمه، آنوری در بسیاری از قطعات و حتی در شماری از قصاید خویش، جای مخاطب سیاسی و مالی را به مخاطب انسانی بخشیده است یا دست کم به هر سه نوع مخاطب توجه نشان داده است، و همین گونه موارد است که امروز ما را تا حدّی به ستایش واحترام نسبت به او وامیدارد اما شاعرانی بوده اند که به اندازهٔ انوری هم نتوانسته اند، به آن مخاطب انسانی توجه کنند، این است که با همه مهارتهای شگفت آورشان، تاریخ فرهنگ ما آنان را مورد غفلت قرار داده است.

درسی که امروز میتوان از سرنوشت اینگونه شاعران و هنرمندان گرفت، این است که بدانیم قانع کردن مخاطبان هنری - هر قدر استادانه و ماهرانه باشد - مادام که با اقناع مخاطب انسانی، همراه نشود، ارزشی نمی تواند داشته باشد و از سوی دیگر ناگفته پیداست که اقناع مخاطبان سیاسی و دولتمردان روز، و تصور کردن اقناع مخاطبان انسانی - بی آنکه مخاطب هنری اقناع شده باشد - هرگز دستاوردی ارجمند بهمراه نخواهد مخاطب نمونهاش شعرهای سیاسی روزنامههای رسمی عصر و یا شعرهای داشت، نمونهاش شعرهای درگیریهای سیاسی است که در تاریخ معاصر ما شواهد آن بسیار است.

یك نکتهٔ آموزندهٔ دیگر که در این امر، نهفته است این است که توجه بیش از حدّ به این گونه «مخاطبان هنری»، میتواند مایهٔ مسخ معیارهای فرقی و جهان شمول و ازلی وابدی هنر شود، به این معنی که وقتی بیماری یك

نوع خاص از «جمال شناسی شعری» بر ذوق و سلیقهٔ این گونه مخاطبان سیطره پیدا کرد، شاعر - با غفّلتی که از مخاطب انسانی خویش حاصل کرد. سیسره پیدا عرب است. است ـ تمام توجه خویش را مصروف آن می کند که هرچه بیشتر به اقناع آن گونه مخاطبان هنری پیرامون خویش بپردازد و در آن وقت بیماری اصلی و انحطاط آغازمی شود. قصیده ای گفتن و در آن التزام «شتر و حجره» کردن یا «شعر بی نقطه گفتن» یا «در قصیده ای تمام صنایع بدیعی را گنجاندن» و امثال آن، چیزی است که امکان ِ آفرینش عامل لذتهای طبیعیِ موجود در آثـار جاودانهٔ هنری را از شاعر سلب میکند و او را چندان اسیر خود میکند که عقل و سلامتِ طبع خودرا از دست میدهد. تصور نکنید که حماقتِ قصیده «شتر و حجره» گفتن همیشه در صورت «قصیدهٔ شتر و حجره» خود را آشکار می کند، نه. هرگزا در عصر ما این گونه بیماری نشانه های آسیب شناسانه خاص خودش را دارد و در چهرهٔ همین شعرهای بیمصرف و «غیرقابل تعقیبی» که در روزنامه ها، سالهاست منتشر می شوند و بی بهره از هرگونه مخاطبِ انسانی اند، خود را می تواند آشکار کند که کرده است و ایس را آیندگانی که بیرون از حوزهٔ این عفونتِ فرهنگی زندگی کنند، بهتر احساس خواهند کرد و در شگفت خواهند شد که چه گونه یك مشت «هنرمنمد» و «شاعر»، از بدیهیّات اولیهٔ بشری غافل مانده اند و تمام هم و غمّ شان اقناع ِ «مخاطبان هنری» ای است که همکاران ایشان اند و مثل سلمانیهای بیکار سر یکدیگر را می تراشند و چشم بندی خدا یا چشم بندی سیاستهای بین المللی آنان را تا بدان حد کور کردہ است که از تجربیّاتِ همین **چهل** پنجا<mark>ه سالهٔ</mark> اخیر \_ که تمام معیارهایش خاضر است و زنده \_ نمیتوانند عبرت بگیرند و هر کسی خود را، مستثنی ازین قاعده میبیند.

ما اگر امروز، بخشی از هنرِ انوری را ـ که متأسفانه در حاشیهٔ هنرِ اصلی او و بخش ناچیزی از میراث شعری اوست ـ ستایش میکنیم، بخاطر توجهی است که او ـ از راه ضرورت و بحکم نیازهای زندگی شخصی و اجتماعی عصر خود ـ نسبت به «مخاطب انسانی» خویش نشان داده است و از اقناع صرف مخاطبان هنری عصر خویش و همکسوتان و رقبای ادبی خود یا را فراتر نهاده است و «نامهٔ اهل خراسان» را سروده است یا به نقد شعر و شاعری خود و اقران خویش پرداخته و یا از ستمی که «والی بی حیای شهر» بر مردم زمانه روا داشته و یاقوت ستام خویش را از اشك پتیمان و بیوه زنان بر مردم زمانه روا داشته و یاقوت ستام خویش را از اشك پتیمان و بیوه زنان

غراهم آورده است سخن گفته است و در این سخن گفتن مخاطب انسانی خودراً از یاد نبرده است. کم نیست شعرهایی ازین گونه، که درین مجموعه انتخاب شده است، و هر كدام از آنها مى تواند با انسان عصر ما نيز همدلى و همراهی داشته باشد وگرنه آن مواردی که او سرگرم اقناع و اعجاب رقبای ادبی خود شده است و معیارهای حاکم بر انجمنهای ادبی درباری عصر را ملاك آفرینش هنری خود قرار داده و تا سرحدِ اعجاز، بر رقیبان خویش پیروز شده است، امروز برای ما کوچکترین ارزشی ندارد و ما امروز در آن گونه شعرهای او، اگر بدیدهٔ اعجاب بنگریم، اعجابی است از لونی دیگر، اعجاب این که انسان تا کجاها میتواند از سلامت و طبیعتِ خویش منحرف شود و از چیزهایی لذت ببرد که هیچ ارتباطی با سرشتِ طبیعی و تمایلاتِ ذاتی انسانی او ندارد، به گفتهٔ حضرت مولانا:

> چشم باز و گوش باز و این عمیٰ حیرتم از چشمبندی خدا!

## 🖈 مُفلِس كيميافروش:

شعر، کیمیاکاری شاعر است با واژهها. این تعبیر آرتـور رمبـو (۱۸۹۱\_۱۸۵۴) را در عمل همهٔ شاعران بزرگ تاریخ دریافته بودهاند، هرچند به گونهٔ نظریه، همگان بدان تصریحی نداشتهاند. دیوآن شمس، خمسهٔ نظامی، شاهنامهٔ فردوسی، دیوان حافظ و غزلهای سعدی و تمام شاهکارهای ادبیات ما از کلماتی فراهم آمدهاند که در دست و پای تمام فارسیزبانان و فارسیدانان جهان ریخته است یا از خلال متون و فرهنگها میتوان بدان کلمات دست یافت. آنچه دستنایافتنی است آن کیمیـاکاری و سحـر و جادویی است که بتواند این تودهٔ انبوهِ واژهها را به سرحد شعر برساند و با «بِس ِ وجودِ» این پدیده های عادی و همگانی، کاری کند که «کیمیایِ شعر» بیابند و زر شوند. بیگمان همهٔ شاعران بزرگ بر اسرارِ این کیمیا آگاهی ِ و رقوف داشتهاند، امّا درجهٔ کیمیاگریشان، یکسان نیست، و از سوی دیگر «نیتِ» ایشان در این کیمیاگری نیز بی تأثیر نبوده است. آنچه شاعران را در طول تاریخ ادبیات ما عملاً رده بندی کرده است، همین دو نکته بوده است: درجهٔ «وقوف بر اسرار علم این کیمیا» و دیگر «نیتِ» نهفته در خاطرِ کیمیاگر. اگر بگوئیم «نیّت» در این میان مقامی فراتر از «علم کیمیاگری» دارد، چندان از تجربه و حقیقت تاریخی بدور نیفتاده ایم. انوری و خاقانی دو کیمیاگر بزرگاند که در کیمیاگری بالای دست آنها نمی توان کسی را تصور کرد و حافظ و خیام نیز دو کیمیاگرند که شاید به عنوان کیمیاگر امتیازی بر خاقانی و انوری نداشته باشند و اگر حمل بر اغراق نکنید، در چشم صاحبنظران، علم اسرار کیمیا را این دو تن، یعنی انوری و خاقانی، بیشتر از خیام و حافظ می دانسته اند، اما نیت؟ اینجاست که سرنوشت حافظ و خیام از سرنوشت انوری و خاقانی و بشری که ذهن و ضیر حافظ و خیام را بخود مشغول داشته با آن «نیّت» کوچك و درباری خاقانی و انوری زمین تا آسمان فاصله داری شما وقتی که در شعر انوری می خوانید:

لمعهٔ خنجرش از صبح ِ ظَفَر شعله کشید همه میدان ِ فلک خنجر بهرام گرفت ساقی همتش از جام کرم جرعه بریخت آز، دستارکشان راهِ در و بام گرفت

اگر اهل فن بآشید، محال است از این مایه وقوف بر اسرار علم کیمیای زبان حیرت نکنید. اما نیت کیمیاگر را که مینگرید میبینید هیچ است و پوچ ولی وقتی این بیت حافظ را میشنوید:

بر لبِ بحر فنا منتظریم ای ساقی فرصتی دان که ز لب تا به دهان اینهمه نیست

درجهٔ حیرتِ شمآ از کیمیاکاری شاعر، شاید تفاوتی با موردِ مشابه آن در شعر انوری نداشته باشد، اما «نیّتِ» کیمیاگر را نمی توانید نادیده بگیرید. در «نیتِ» انوری،خودش و ممدوحش بزحمت می گنجد و حتی جا برای یکی ازین دو تن بیشتر وجود ندارد، اما در «نیت» حافظ تمامی تاریخ انسان و انسانیت می گنجد، از عصر حافظ تا هنگامی که آخرین بشر در روی کرهٔ زمین یا یکی از کرات دیگر وجود داشته باشد.

تمام شاعران را با این دو معیار می توان سنجید و رازِ اقبالِ مردمان یا بی اعتنائی مردمان بدیشان را در تاریخ بازشناخت. انوری خود می دانسته کیمیاگرِ ماهری است، اما نمی دانسته است که چرا در عین کیمیاگری مُفلِس است، امّا از مقایسهٔ او با مولوی و خیام و نظامی و سعدی و حافظ، امرون می توان به آسانی دریافت که این افلاس او نتیجهٔ «نیّت» او بوده است. «نیّتی»

خُرد و حقیر که در آن جز منافع کوتاه مدتِ طغرل تگین یا سلط آن سنجر نمی گنجیده است و چندین بار که حوادث روزگار نیت او را از محدودهٔ منافع درباری گسترش داده است، می بینیم که چند شعرِ شگفت آور عرضه کرده است که همان چند شعر مایهٔ بقایِ نام او در تاریخ شده است و می توان گفت استمرار وجودی انوری در تاریخ شعر فارسی نتیجهٔ طبیعی همان گونه شعرها است مانند قصیدهٔ:

بر سمرقند اگر بگذری ای بادِ سحر ما بعضی قطعات و غزلهایش.

# تناقض درونی انوری:

انوری، همواره میان «زهد» و «حرص» و «خردگرائی» و «خردستیزی» و «مفاخرهٔ به شعر» و «نفرت از شعر» در نوسان است و تناقض مرکزی وجود او را این نکات تشکیل میدهد. از یك سوی دم از حکمت بوعلی سینا میزند و خرد را میستاید و در برابر «شفا»ی بوعلی «شهنامه» را هیچ و بیارزش میداند و «دیدهٔ جان بوعلی سینا» را میستاید که آفتاب حکمت در وجود او تابیده است و منکران خرد را بشدت مورد هجوم خویش قرار میدهد که تا کی در تك چاو جهل خویش خواهند ماند و از سوی دیگر دم از شعرهای «قلندری» و صوفیانه میزند و «مذهب قلندر» را میستاید که در او کفر و دین یکسان صوفیانه میزند و «مذهب قلندر» را میستاید که در او کفر و دین یکسان است. از یکسوی معتقد است تا یك شبه در وثاق تو نان است نباید آلودهٔ منت کسان شوی و از یکسوی برای اندکی هیزم و یا کولهباری کاه، کارش به مذاحی و گدایی میکشد. از یك طرف شعر را پست و دون و «ننگ» و مداحی و گدایی میکشد. از یك طرف شعر را پست و دون و «ننگ» و «حیضالرجال» میخواند و از سوی دیگر بدان فخر میکند.

این تناقضها، در شعرِ کمتر شاعری تا بدین حد خود را آشکار کرده اند و روانشناسی این گونه رفتار و گفتار خود می تواند موضوع تحقیقی جداگانه قرار گیرد. بی گمان انوری به دلیل مقام علمی و حکیمانه ای که داشته ازینکه خودرا در کنار شاعرانی می دیده است که جز ذوق شعر و مایه هایی از علوم ادب، سرمایهٔ دیگری ندارند، بخود حق می داده است که برای کوبیدن این رقیبان، نَفْس ِ شعر را مورد هجوم قرار دهد و آن را «حیض الرجال» بخواند و به حکمت دانی خویش، که دور از دسترس رقیبان بوده است، بنازد:

انوری! بهر قبول ِ عامه، چند از ننگ شعر؟ راهِ حکمت رو، قبول ِ عامه گو هرگز مباش

.ل

ایبرادرا بشئوی رمزی زشعر و شاعری تا زما مشتی گدا، کس را بمردم نشمری

ر بعد پایگاه شاعر جماعت را در میان مردم و جامعه فروتر از کنّاس ـ یعنی کسی که کارش خالی کردن مستراح است ـ قرار دهد و بگوید در محیط زندگی اجتماعی بوجود کنّاسان نیاز هست،اما اگر شاعران نباشند چه خللی در نظام زندگی روی خواهد داد؟

این درونمایه، یعنی نقد پایگاه شاعران در محیط اجتماعی، یکی از مهمترین درونمایههای شعر انوری است و او با تکیه بر پایگاه علمی و حکمی خویش، براحتی این انتقادها را از شعر و شاعران، مطرح میکند.

در باب خردگرائی او نیز این نکته قابل یادآوری است که نوع خردگرائی او از جنس خردگرائی فردوسی و ناصرخسرو و خیام نیست،زیرا در وجود آن شاعران،مسألهٔ خردگرائی، ستون فقراتِ منظومهٔ فکری آنان است و مدار حرکت تمام ثوابت و سیّارات در قلمرو هنر ایشان. امّا انوری فاقد چنان منظومهٔ فکری منسجمی است. او «حکمت دان» است؛ ولی «حکیم» نیست، در صورتی که فردوسی به معنی دقیق کلمه «حکیم» است و ناصرخسرو نیز بمعنی دقيق كلمه «حكيم» است، چنانكه خيام. حق داشت ابوسعيد ابوالخير كه با بکار بردن ِ «حکمت دان» (۱۸ بجای «حکیم» تمایز این دو مفهوم را آشکار کرد. متآسفانه در زبان فارسی، قدما اغلب شعرایی را که بهرهای از دانش و فلسفه و معارف حکمی داشته اند، «حکیم» لقب داده اند بحدی که «حکیم عنصری» و «حکیم فرخی» و تما ایس اواخر «حکیم قاآنی» از عناوین بسیار رایج کتب تذکره و تواریخ ادبی شده است. اینها چه ربطی به حکیم بودن داشتهاند؟ نهایتِ امتیازشان بر اقرانشان، احتمالاً اطلاعاتی در زمینهٔ فلسفه و حکمت بوده است؛ در صورتی که «حکیم» باید بر کسی اطلاق شود که بر اثر استغراق در مسائل فلسفی به نوعی «منظومهٔ فکری» و جهان بینی مستقل عقلانسی رسیده باشد آنگونه که در کار فردوسی و ناصرخسرو و خیام دیده می<sup>شود.</sup>

۹۸) اسرارالتوحید ۱۹۴/۱.

## روانشناسی شعرِ انوری:

انوری، در مجموع، مرد زحمت کشیدهٔ صاحب فضلی است که از راو علم نتوانسته است به نامی و نانی برسد و با اینکه جایی به مناعت خویش و نان خوردن از راو دانش اشارت می کند و صوفیان را که چشم طمع به مال دیگران دارند، مورد نقد و هجوم قرار می دهده، امّا پیداست که وی، بعلت فقدان پایگاو روحی استواری، از نوع آنچه در ناصر خسرو و سنانی،، و سیف فرغانی می توان دید، هرگز نتوانسته است به چیزی «ایمان» داشته باشد. تا همان ایمان او را ازین دغدغهها بازدارد. به همیس دلیل، روحیهٔ او، خاشاکی است بر سرِ امواج نیازهای روزمرهٔ زندگی که گویا حرص و آزمندی نیز بر نیروی این شط و شتاب می افزوده است، بهمین دلیل مردی که آزمندی نیز بر نیروی این شط و شتاب می افزوده است، بهمین دلیل مردی که می گوید: «با شفای بوعلی شهنامه گو هرگز مباش» و از لذات فلسفی خویش دم می زند تا بدانجا خویشتن را در برابرِ ممدوح خوار و زبون می کند که در تاریخ مدایح شعر فارسی به دشواری می توان همانندی برای آن یافت که مردی حکیم و یکی از سه پیامبر شعر خود را «خام قلتبان» بخواند برای نزدیك شدن به سنجر:

خسروا! بنده را چو ده سال است
که همی آرزوی آن باشد،
کز ندیمان مجلس ار نشود
از مقیمان آستان باشد
بخرش پیش از آنکه بشناسیش
وآنگهت رایگان گران باشد
چه شود گر ترا درین یك بَیْع
دست بوسیدنی زبان باشد؟
یا چه باشد که در ممالكو تو
شاعری خامٔقلتبان باشد؟

۹۹) دیوان انوری ۷۰۴/۲.

۱۰۰) منظور آن نیمکرهٔ وجودی سناتی است که از بالا فرمان صادر میکند:«ای سناتیخواجهٔ جانی غلام تن مباس» حتی «سناتی مذاح» هم، در مرحلهای بسیار بالاتر از آن است که در مورد انوری از آن سخن میگوییم.

#### إلحادِ انورى:

در مجموع، انوری، شاعری است که بی آنکه تظاهری فلسفی به اِلحاد داشته باشد، عملاً به گوندای اهل اِلحاد است، نه به معنی atheism بلکه بمعنی غفلت و تغافل داشتن نسبت به زندگی آن جهانی. او هرگز به آن جهان نمى انديشد، نفياً و اثباتاً. ممكن است كسانى، از روى بعضى اشارات او به قرآن و حدیث و خدا و پیغمبر، اثباتِ الاهِی بودن برای او کنند که ما از قبل این را قبول داریم و قبول داریم که اصولاً در جهانبینی قدیم الحادِ بمعنی atheisim وجود نداشته است یا اگر بوده است بسیار نادِر بوده است. شك نیست که انوری مردی است پرورشیافتهٔ محیط دینی و شاید هم سخت معتقد به مبانی دین، اینها، بجای خود. امّا او در شعرِ خویش به ماورای حسّ و ماده کمتر توجهی دارد. از بعضی تلهّجاتِ او به لهجهٔ قلندریات سنائی در غزل ِ عرفانی اگر چشم پوشی کنیم در شعر انوری کمتر گرایشی به اندیشهٔ آخرت دیده میشود، حتی به اندازهٔ سوزنیِ معروف هم او نظر به الاهیّات ندارد. اگر عنوان «حکیم انوری» که به او دادهانند، و نشانههایسی از «حکمت دانی» که در شعر او دیده می شود، ملاك قرار گیرد، باید بگوییم انوری رأس فضايل را در حكمتِ خويش، التذاذ از لحظه و دم را غنيمت شمردن carpe diem تلقی می کرده است، (به همان معنایی که هوراس در شعرهای خویش دو هزار سال پیش ازین شعار آن را میداده است ۱۰۰۱ و به همان معنی عامیانه ای که از اپیکوریسم در اذهان وجود دارد، او طرفدار نظریهٔ اپیکور بوده است)وبرای رسیدن به این «دم مغتنم» از هیچ کاری امتناع نداشته است، به همین دلیل پیوسته در طلب شراب و گذران لحظه است، در شکل مبتذل آن و نه آن گونه که در خیام می توان ملاحظه کرد. اگر خیام می گوید:

خوش باش ندانی ز کجا آمدهای

می خور که ندانی به کجا خواهی رفت

انوری، در آنسوی مستیِ خویش، هیچ غایتِ فلسفی و اجتماعی را جستجو

۱۰۱) هُراس (۶۵ـ۸ ق. م.) شاعر رُمی در یکی از شعرهای خویش گفته است: «دُم را غنیمت شمار و بفردا اعتماد مکن.» و آین جمله او از حکمتهای مشهور تاریخ شده است:

نمیکند او مستی را بخاطر مستی دوست دارد،نه برای گریز از ناهمواریهای جهان یا فروماندگی از حل ِ معضلات فلسفی خویش. او شراب میخواهد تا با فلان روسپی عصر،شبی را خوش بگذراند و دیگر هیچ:

سرورا! از می سخاوت تو عالمی شاد و خرم و مستند هر که هستند در نشیمن خاك همه بر بوی جود تو هستند بنده، با شاهدی و مُطربَکی، این زمان از سه قلتبان جستند بامیدی تمام، بعدالله، همت در آن کَرَم بستند.

# «مُلْتَمَساتِ» انورى:

از بسکه «تقاضا»در میان شاعران درباری شیوع داشته است و بخش قابل ملاحظهای از شعر شاعران درباری را «تقاضا»های ایشان تشکیل میدهد، بعضی از قدمای اهل ادب و نقد، مقولهای بنام «مُلْتَمَسات» در طبقه بندی موضوعی شعرها قائل شده اند و در کنارِ غزلیات و مدایع و اهاجی و مراثی، بابی نیز ویژهٔ ملتمسات قائل شده اند. بزبان امروزی، باید گفت: باب گدایی و طلب. از قرن هفتم، گویا این اصطلاح در میان اهل ادب رواج گرفته و قدیمترین جایی که از نوع شعرِ «ملتمسات» یاد شده است در یك جنگِ بسیار قدیمی است که در کتابخانهٔ لالا اسماعیل ترکیه امروز موجود مسام الدین خویی و با اشاراتی به انوری ۱۰٬۲۰۰،

بخش عظیمی از هنر شاعری انوری در میدان قطعهسرایی است و شاید ازین لحاظ او بزرگترین شاعر زبان پارسی باشد؛ ولی متأسفانه قسمت اعظم این قطعات مصروف تقاضاهای حقیر و گدامنشانهٔ شاعر شده است که

۱۰۲) فیلم شمارهٔ ۵۷۳ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران از جنگ شمارهٔ ۲۸۷. کتابخانـهٔ ۷۷ اسماعیل ترکیه که در حدود ۷۴۱ کتابت شده است بخط حمزهٔ بن عبداللهالطوسی. ۱۲۳) همان، ورق ۱۲۳.

از یك برگِ كاغذ گرفته تا یك توبره كاه تا مقداری گوشت و قدری هیزم را در میدان این تقاضاها قرار داده است و چنان استادانه از عهدهٔ این گدایسی برآمده است كه خواننده نمی تواند از تحسین او سر باز زند!

ببینید، در این قطعه، با تمهیدِ چه مقدماتی مقداری گندم از ممدوح خویش طلب کرده است، بزبان ساده میخواهد بگوید: چون بول ندارم (آنچه قارون داشت) دلم در آتش است (آنچه را زردشت قبلهٔ خود ساخت) و اگر گوشت گوسفندی (آنچه که اسماعیل پیامبر را بدان فِدْیَه دادند) موجود نیست دست کم مقداری گندم (آن چیزی که مایهٔ بیرون رانده شدن آدم از بهشت شد) به من برسان:

مُكرم مُفضِل، سديدالدين، سپهرِ سروري ای کفت باغ امل را بهترین اردیبهشت! آن چنان افزون ز روی مرتبت ز ابنای عصر کافتاب از ماه و چرخ از خاك و كعبه از كنشت دستِ قدرت، صورتِ آدم چو میکردی نگار ذکر اقبال تو بر اوراق گردون می نبشت نه، که خود آدم به ذکر تو تقرّب مینمود چون «صُور بخش هَيُوليٰ» خاكِ آدم ميسرشت سرورا! وقتِ ضرورت ـ خاصه چون من بنده را ـ بُردن حاجت به نزدیكِ كريمان نیست زشت؛ چون ندارم آنچه با قارون فرو شد در زمین، در دلم آن است کان را قبله کردی زردهشت در چنین وقتی مرا ـ چون بندهٔ امر توام ـ از کفیِ رادت ـ که او جز تخم آزادی نکشت ـ گر نباشد آنچه اسماعیل را زو بُد خلاص، زان بنگزیرم(۱۰۲) که آدم را برون کرد از بهشت(۱۰۰

زان بنگزیرم۱۰۱۱ که ۱دم را برون طرف را برون اسوری (ج از یك آمارِ سرانگشتی و ساده، که از صد قطعهٔ آغاز دیـوان اسوری (ج ۵۱۱/۲ به بعد) بدست می آید،می توان چنین استنباط کرد که در قطعات شعر

۱۰۴) متن چاپی: بنگریزم بود و ما به قرینه اصلاح کردیم، نگزیرم یعنی گزیر و چاره ندارم. ۱۰۵) در نقل این قطعه از دیوان چاپ استاد مدرس چند مورد از ضبط حاشیمها که درستتر می:مود استفاده شد.

او حدود ۳۵ تا ۴۰ درصد آنها از مقولهٔ همین تقاضاها یا ملتمسات است و از عجایب اینکه حدود چهل درصدِ از این ملتمسات، باز در تقاضای شراب است. بقیهٔ قطعات، تا حدود ۲۰ درصد هجو است و مدح و تهدیند و یا اندیشه های حکمی و اخلاقی. و در میان اندیشه های اخلاقی او که حدود یانزده درصد این قطعات را تشکیل میدهد ۵۰ درصد شان در ستایش «قناعت» است و ایس یکی از خنده دارتریس و در عیس حال از لعماظ روانشناسی شاعر، قابل مطالعهترین نکتههاست که مردی که بخش عظیمی از هنرِ شاعری خویش را وقف ملتمسات و بهتر است بگوییسم گذایسی و تقاضاهای عجیب و غریب کرده است، در مقابل، بخش قابل ملاحظهای را هم به نقطهٔ مقابل آن که ستایش قناعت است پرداخته است و ابن تنویت روحی او، مشابهت دارد با ثنویّتِ دیگری که در وجود او قبلاً مورد بررسی قرار گرفت و آن حُبّ و بغض توأمان ambivalence او بود نسبت به شعر؛ ازّ یك سوی تمام عمر را وقف شعر كرده است و از معوی دیگر از شاعری اظهار نفرت می کند و خود را از اهل حکمت می داند و می گوید: «با شفای بوعلی شهنامه گو هرگز مباش!» از یك سوی برای دیك غذای خویش، كه نیمپز مانده، اندکی هیزم گدایی منظوم میکند که:

ای ز دستِ تجاسر خادم شربهای ملال نوشیده! اختلالي كه حال من دارد نیست بر خاطر تو یوشیده نیم جوشیده دیگکی دارم قلقلش، گوش، نانبوشیده از طریق کرم توانی کرد به دو چوبش تمامٌ جوشیده! و در جهتی دیگر میگوید:

آلودۂ منّت کسان کم شو تا یك سبه در وثاق تو نان است

بخدایی که مُعوَّل بهمه چیز بدوست برسولی که چو ایزد بگذشتی همه اوست

که با قطاع نخواهم، نه جهان، بلکه فلك، نه فلك نيز مجرّد، فلك و هرچه دروست!

نمیدانم، در روانکاویِ معاصر، این بیماری را چه نام مینهند؟ بهرحال، ثنویتو روحیِ انوری ازین لحاظ نیز قابل بررسی است.

#### انوری و تصوّف:

ظاهر امر چنان می نماید که میان انوری و تصوف کوچکترین رابطهای نیست، ولی جای شگفتی است این نکته که در شعر او، بویژه در غزلهایش، جای پای تصوف آشکار است. در بعضی از ادوارِ شعر فارسی، فرهنگ شعری زمانه، بگونهای است که حتی اگر شاعری از مخالفان تصوف بوده باشد، باز ناخوداگاه تحت تأثیر زبان و فرهنگ صوفیه است و بی آنکه خود بداند در حال و هوای تصوف نقس می زند و شعرش، متأثر از زبان و فرهنگ تصوف است. این خصوصیت را از قرن هفتم به تدریج می توان در تاریخ شعر فارسی مورد بررسی قرار داد و در شعر عصر تیموری و صفوی و قاجاری، این نکته از بدیهیات و محسوسات است. ولی در شعرِ قرن ششم هنوز چنین گسترشی در قلمرو فرهنگ صوفیه دیده نمی شود و ظاهراً با حمله مغول است که «صوفی گری» شیوع پیدا می کند. در عصر انوری، اغلب شاعران از فرهنگ تصوف برکنارند و هنوز میراث سنائی و بعضی شاعران گمنام قبل از او، در میان صاحبان فکر و فرهنگ چندان گسترش نیافته است. به همین دلیل میان صاحبان فکر و فرهنگ چندان گسترش نیافته است. به همین دلیل میان صاحبان فکر و فرهنگ چندان گسترش نیافته است. به همین دلیل میان ساحری به تصوف، امری است قابل مطالعه.

آنچه در باب تصوف او میتوان گفت، همان نکتههاست که در باب غزلهای صوفیانهٔ او، یاد کردیم. او بیگمان درین راه،تحت تأثیر سنائی غزنوی است. گاه در غزلهای صوفیانه و قلندری خویش چنان به اسلوب و لحن سنائی نزدیك میشود که خواننده فراموش میکند که دیـوان سنائی را در مطالعـه دارد یا دیوان انوری را، حتی گاهی این شك برای خواننده ممکن است حاصل شـود که آیا این شعرها از انوری است، همان انوری مداح هجوسرای حریص؟ و اگر سنائی را بدرستی شناخته باشد، به هیچ روی ازین هجوسرای حریص! و اگر سنائی را بدرستی شناخته باشد، به هیچ روی ازین گونه شعرها در دیوان انوری در شگفت نخواهد شد،زیرا سنائی نیز گرفتار این تضاد بوده است؛ نه اینکه تعدد شخصیت هست و تا آخر عمر گرفتار این تضاد بوده است؛ نه اینکه تعدد شخصیت هست و تا آخر عمر گرفتار این تضاد بوده است؛ نه اینکه تعدد شخصیت هست و تا آخر عمر گرفتار این تضاد بوده است؛ نه اینکه

شعرهای قلندری و صوفیانهاش محصول تحوّلی در زندگی او باشد و شعرهای مدیح و هجای او، حاصل دورههای نخسیتن حیات شعری او. سنائی تا آخر عمر گرفتار این رفتار بوده است و افسانههایی که در باب تحول روحی او بر ساختهاند، برای توجیه این تضاد بوده است. انوری نیز همین دوگانگی و تضاد را تا آخر عمر با خویش حمل کرده است و جای شگفتی نیست.

## یکی از سه پیامبر شعر:

امروزه به برکت انتشار بعضی مسائیل اجتماعی و سیاسی و نیبز ملاحظات انتقادی بعضی از ادیبان قرن اخیر، داوری ما در باب شاعران کهن تغییراتی کرده است وگرنه چه گونه می توان باور کرد در زبانی که شاعرانی به عظمت نظامی گنجوی و خاقانی شروانی و سنائی غزنوی و جلال الدین رومی و فرید الدین عطار دارد، کسانی بیآیند و سه پیامبر برای شعر فارسی برگزینند؛ فردوسی و سعدی جای بحث نیست؛ بویژه که در روزگار پیدایش این فکر، هنوز گویا خواجه حافظ به شاعری نیرداخته بوده است و حضرت مولانا هم که مقامی فراتر از شاعری دارد، اما انوری را یکی از سه پیامبر شعر فارسی بشمار آوردن، حکمی است ظالمانه در حق نظامی و خاقانی و سنائی و خیام. اما چه گونه این چنین فتوایی را مراجع ادب قدیم صادر کرده اند و شاعری هم آن را به نظم در آورده است

در شعر، سه کس پیمبرانند ـ هر چند که لانَبْتَ بعدی ـ «اوصاف» و «غزل» را فردوسی و انوری و سعدی(۱۰۶)

امروزه این فتوی، حکمی است دور از انصاف و دور از داوریِ دوستداران امروره این سوی. ادب فارسی، ولی در عصر صدور این حکم، اجماع یا رأی نزدیالی به اجماع ِ اهل ادب همین بوده است که انوری، در کنار سعدی و فردوسی، یکی از سه بیامبر شعر فارسی است. حال ببینیم منشاء این داوری را در آن عصر جه گونه می توان دریافت.

یادآوری این نکته شاید ضرورت داشته باشد که این فتوا. فتوای ادیبان رسمی و درباری است. یعنی درین حکم، توده های خوآنندهٔ شعر و اصحاب خانقاه مداخلهای نداشته اند. وگرنه محال بود که عطار و سنانی را ما جلال الدین مولوی را ۔ که معاصر سعدی است ۔ فراموش کنند. حق این است که صادرکنندگان این فتوا، ادیبان رسمی درباری بودهاند. آنهایی که برای ادب تصوف اهمیتی قائل نبوده اند و تمام هم و غمشان سرودن شعرهایی در حوزهٔ مدیح صاحبان قدرت بوده است. اینان از شعر به «صورت»، آنهم با همان ملاكهاى رايج ميان خودشان، توجّه مىكردهاند. شك نيست كه بلحاظ صورت - که قالب را هم شامل می شده است - انوری، یکی از قلل شعر به شمار مىرفته است. بيت دوم قطعه:

> اوصاف و قصیده و غزل را فردوسی و انوری و سعدی

توجیه و تفسیری بوده است که در بیان این انتخاب و گزینش عرضه کردهاند. اگر اغراض یا صُورِ شعر، محدود به «وصف» و «مدح» و «تغیزل» باشید، بیگمان انوری بهترین مدیحهسرای زبـان فارسـی اسـت و طبعاً یکی از پیامبران شعر بشمار خواهد آمد اما پیامبر شعرهایی که بهقول خودش، آن شعرها، «باطل»اند. پس او را می توان «پیامبر شعرهای باطل» خواند. و این تعبیر به هیچ وَجْهِ تحقیر انوری و شعر او نیست. او خود شعرهای خویش <sup>را،</sup> بمناسبت اینکه در خدمت تبلیغاتی قدرتهای ستمکار زمانه بوده است، شعر باطل خوانده است:

در شعر سه تن پیمبرانند قولیست که جملگی بر آنند هرچند که لانبی بعدی: فردوسی و انوری و سعدی.

کسی که مدّت سی سال «شعر باطل» گفت خدای بر همه کامیش داد پیروزی(۱۰۷)

در قلمرو شعر باطل، او پیامبر شاعران است، زیرا هیچ کس از اخلاف و اسلاف او، شعر مدیح را، به قوت و استحکام و مهارت او نسروده است، حنی منوچهری و فرخی و مسعود سعد و خاقانی هم، با همه امتیازهایی که شعرشان دارد، مدایحشان به پای مدایح انوری نعی رسد. شك نیست که وصف طبیعت در شعر منوچهری عالیترین پایگاه را در زبان فارسی یافته و غزل و تغزل حسی و امیخته به تجربه زندگی و طبیعت، در دیوان فرخی، در اوج کمال است و نمی توان تردید کرد که وصف حالات روحی و دردمندیهای یك زندانی در شعر مسعود از امتیازهایی استثنائی برخوردار است و هیچ کس تردید ندارد که زبان فارسی در دست خاقانی مانند موم نرم است و هیچ کس تردید ندارد ترکیب آفرینی او در سر حدِّ اعجاز است، اینها همه بجای خود، ولی باعنبار ترکیب آفرینی او در سر حدِّ اعجاز است، اینها همه بجای خود، ولی باعنبار نفس مدیح، یعنی شعرِ باطل، انوری بر همهٔ آنها امتیاز دارد.

بی سبب نیست که از وقتی آنوری به ظهور رسیده، سرمشق تمام قصیده سرایان بعد از خویش گردیده است و تا عصر صفوی و قاجاری نیز شعرا، بیشتر به تقلید قوالب شعری او نظر داشته اند.

یك نكته را نباید فراموش كرد كه در تكامل شعرِ درباری، انوری نقطه اوج و كمال است، یعنی بعد از او كسی را سراغ نداریم كه موفق به ایجاد سبك و اسلوبی خاص شده باشد. بااینكه بلحاظ بعضی خصوصیات تصویری و بیانی، او، شیفتهٔ تجربههای ابوالفرج رونی است، ولی بلحاظ نعو زبان، و تسلط بر احضار كلمات و تمكین قوآفی، شعرش در اوجی است كه قابل مقایسه باشعر ابوالفرج نیست. و می توان گفت، داوری یان ریپكا، در این مورد دور از انصاف نیست آنجا كه می گوید: انوری «در سایهٔ نیروی تخیل و فضل و دانش و تسلط كامل بر زبان و بلاغت ۱۰۸۱؛ قصیده را به اوج رفعت فضل و دانش و تسلط كامل بر زبان و بلاغت ۱۸۰۸؛ قصیده را به اوج رفعت

۱۰۷) دیوان انوری ۷۴۲/۲.

<sup>108)</sup> Jan Rypka, A History of Iranian Literature p. 198

در ترجمهٔ فارسی کتاب، «علم بدیع» را بجای بلاغت rhetoric بکار برده اند و ما بعمد بلاغت را که با ترجمهٔ انگلیسی کتاب موافقت دارد، قرار دادیم زیرا هنر آنوری در «بلاغت» است نه در «علم بدیع». برعکس رشید وطواط، که هنرش در «بدیع» است و از «بلاغت» محروم.

رسانید تا بدان حد که هر تحول ِ بعدی، جز سقوط نمی توانست به حساب آید» ۱۰۰۱،

آنها که شیفتهٔ سبك و اسلوب انوری بوده اند، نه دلبستهٔ تصاویر شعر او بوده اند و نه دلبستهٔ مضامین او، بلکه بیشتر مفتون مهارتهای کلامی او می شده اند که در نحو زبان سیطره ای ویژهٔ خویش دارد. البته از یك نکتهٔ خاص در شعر او نیز غافل نبوده اند و آن بهره مندی از معارف علمی و حکمی است، در خدمت شعر و این به هیچ وَجهٔ بمعنی وارد کردن مستقیم آن معارف، بعنوان موضوع و مضمون شعر، نبوده است، بلکه بهره مندی غیرمستقیم از آن معارف است که در اجزای بیان و صُورِ خیال او انعکاس یافته است.

از آنجا که تاریخ تکامل، یا، بگوییم تحول شعر درباری حرکتی است از سادگی و طبیعتگرایی به سوی صنعت و علمگرایی، آنوری را باید استاد درجهٔ اول این کار دانست زیرا با دانشهایی که آموخته بوده است و با مهارتی که در قلمرو زبان و سیطرهٔ بر نحو و واژگان زبان دارد، او بهتر از هر کس دیگر توفیق آن را داشته است که شعر را هرچه از سادگی دورتر کند و به فنآوری و علم آلوده تر کند. بدین گونه است که طبیعت نیز در شعر او از خلال «عینكِ علم و حکمت» دیده می شود و آن سادگی و شفّافیّت دوران فرخی و منوچهری را از دست داده است. او در هر گوشهای از طبیعت که می می گرد، و در هر وصفی که از مظاهر طبیعت در شعر خویش می آورد، برهانی یا علّتی عقلانی برای آن می جویدو همین امر بوده است که معاصران و آیندگان را شیفتهٔ او کرده بوده است و ما جای دیگر در این باره به تفصیل بحث کرده ایم.

مجموعهٔ این امکانات در شعر او سبب شده است که معاصران و آیندگان، او را سرمشق اینگونه شعر بشمار آورند و بخود این حق را بدهند که در کنار فردوسی و سعدی او را یکی از پیامبران شعر بشمار آورند و این خطای روشنفکران است که از زندگی و جامعه و اعماق نیازهای طبیعی غالباً، غافلاند و سرگرم تخیّلات و معیارهای خصوصی خویش و از رهگذر تعمیم پسندهای خود به کل ِ جامعه مرتکب این گونه خطاها میشوند و تصور می کنند چون ملاك شعر و شاعری، در نظر آنان، چنین و چنان است، پس

۱۰۹) تاریخ ادبیات ایران، ریبکا، ترجمهٔ دکتر شهابی، ۳۱۴.

مجموعهٔ فرهنگِ جامعه نیز باید در همان جهت حرکت کند. در صورتی که در همان روزگار، صوفیه ادبیات درخشان خویش را داشتهاند و ملاكها و معیارهای خاص خود را و ادبیات عوام نیز با ترانههای فهلوی و شعرهای امثال باباطاهر حیاتِ خود را در اعماق جامعه ادامه میداده است.۱۱۰۰

اینکه چرا انوری، نسبت به مقلدانش، همواره دور از دسترس مانده است نکتهٔ بسیار مهمی است که احتمالاً به زبان ساده و طبیعی او برمیگردد تقلید سادگی زبان او یکی از دشوارترین کارها بوده است در صورتی که تقلید فضل فروشیهای او و استعاره ها و مجازهای متکی بر دانشها، که در شعر او دیده می شود، کارچندان دشواری نبوده است. تنها کسی که در راه و رسمی دیگر، در حوزهٔ غزل، به رمز و رازهای زبان شعری او پی برده است، سعدی است که در بحث از غزلهای انوری بدان خواهیم پرداخت.

## زمینهٔ فرهنگی شعر انوری:

انوری در قطعهای که از مقولهٔ مفاخرات شُعراست، خود را آگاه از منطق و موسیقی و هیأت و حکمت الاهی و ریاضی و طبیعی و اعمال و احکام

<sup>(</sup>۱۱۰) یکی از نمونههای خنده دار و در عین حال بسیار آموزنده، جدالی است که روشنفکران با حرفه ای های اهل ادب، در انجمنهای ادبی و محافل روشنفکری عصر خود داشته اند که «آیا از میان این سه شاعر، یعنی: امامی هروی و سعدی شیرازی و مجد همگر یزدی، کدام یک شعرشان ارزش بیشتری دارد؟» تا جامعه ای بلحاظ فرهنگی بیمار نباشد، اصلا چنین سؤالی در آن ممکن است مطرح شود؟ سعدی کجا و امامی هروی و مجد همگر کجا؟ حالا خنده دارتر اینکه اینها طی نامه ای از مجد همگر پرسیده اند که تو خودت بگو: «شعر تو بهتر است، یا شعر سعدی یا شعر امامی؟» و او هم که «مرجع اهل ادب» بوده است فرموده است:

در شیوهٔ شاعری، به اجماع امم

هرگز من و سعدی به امامی نرسیم! میبنید، روشنفکرها و حرفهایهای اهل ادب، گاهی تا کجاها، سلیقه شان منحرف می شود. برای تفصیل این ماجرا مراجعه شود به تذکرهٔ دولتشاه، چاپ کلالهٔ خاور، ۱۲۵.گویا سعدی، وقتی این داوریِ مجدِ همگر را در حق خود شنیده است از این تفاین، خون در دلش موج می زده است، تا آنگاه که جمعی دیگر از اهل ادب ازو در باب مقایسهٔ مجد همگر و امامی هروی جویا شده اند و او هم انتقام خود را گرفته و گفته:

همگر که به عمر خود نکردهست نماز

شك نيست كه هرگز به امامی نرسد! برای تفصيل اين ماجرا مراجعه شود به تاريخ گزيدة حمدالله مستوفی ۷۵۲.

نجوم معرفی می کند و این در مورد او از مقولهٔ ادّعاهای شعرا، به هنگام مفاخره نیست، بلکه واقعیتی است که هر کس با دیوان انوری سر و کار داشته باشد آن را تأیید می کند. اینکه همواره دم از شفای بوعلی می زند و شاهنامه را در مقابل آن تحقیر می کند یا شعر بُختری رادر برابر آن ژاژ و یاوه می انگارد از مقولهٔ گزافه گوییهای شعرا نباید شمرده شود زیرا انوری همان گونه که داستانهای زندگیش نشان می دهد در قلمرو دانشهای عصر، صاحب تحصیلات عالی بوده و از خلال شعرش، حتی از درون تصاویر شعری او، این احاطهٔ بر دانشهای عصر را می توان بروشنی احساس کرد.

#### انوری و نقد شعر:

در مجموعهٔ دیوان او، بگونهای براکنده، آراء او را در باب شعر و نقد شعر، می توان ملاحظه کرد و این نکات، بر روی هم، فصلی است از تاریخ نقد شعر در ایران. انوری شاید نخستین کسی باشد که در فلسفهٔ وجودی شعر از دو دیدگاه اظهار نظر کرده است: نخست موقعیت شاعر در تاریخ که آن را مورد پرسش قرار داده است و با لحن تند و گزندهای ارزش وجودی شاعران را زیر سؤال برده است. در قصیدهٔ بسیار معروفی که در مذمت شعر و شاعری پرداخته، این نکته را مورد بحث قرار داده است که در نظام زندگی اجتماعی، هر فرد وظیفه ای دارد و به کاری همت می گمارد که اگر او بدان کار نیردازد، اختلالی در زندگی جامعه روی خواهد داد و از باب تمثیل یادآور می<sup>شود که</sup> یکی به شغل جولاهگی میپردازد و دیگری به برزیگری و کار هیچ یك ازین دو، بی آن دیگری، سامان نمی پذیرد. حتی کنّاس (کسی که مستراح را خالی میکند) ضرورتی اجتماعی دارد، امّا شاعر چه وظیفهای دارد که اگر نباشد، در جامعه اختلال حاصل شود؟ بنابرین اگر کسی از راهِ کنّاسی نان بدست اورد، بسی بهتر از آن است که به شاعری بپردازد و ازین چشمانداز است که هَجومی سخت، بر شاعران می بَرَد که شما چه کاره اید که توقع دارید مردمان تمام نیازهای شما را، از نعلین تا انگشتری، برآورده کنند؟ و در اینجاست که عملا خود را از حساب شاعران جدا می کند و گویی با اتکا به مقام خویش در حکمت، میخواهد بگوید من در صف شاعران نیستم و ازینکه او را در <sup>کنار</sup> بعضی از معاصرانش از قبیل فتوحی و سنجری شاعر در شمار آورده اند

سخت رنجیده خاطر است و در همین جا تصریح میکند که:

مرد را حکمت همی باید که دامن گیردش تا «شفایِ بوعلی» بیند نه «ژاژِ بُحتُری»

و این نکته، یعنی قرار دادن مقام حکمت فراتر از مقام شعر، چیزی است که انوری پیوسته بدان توجّه دارد و جای دیگری هم «شاهنامه» حکیم ابوالقاسم فردوسی را، در برابر «شفای بوعلی» هیچ و بیارزش میشمارد و میگوید: با «شفای بوعلی»، «شهنامه» گو هرگز مباش!

و شعر را، بر روی هم، چیزی درخورِ فهم و پسندِ عامه میداند و عملاً بی ارزش. تکیه بر حکمت و دانش کردن و شعر و شاعران را موردِ هجوم قرار دادن، یکی از جوانبِ نفسانیّاتِ انوری است و بدینگونه تحقیسری را که شاعران ـ و از جمله او خودش ـ در دربارها و دستگاهِ ممدوحان می شده اند، با ستایشِ مقام حکیمان ـ و قرار دادن ِ خویش در صفی ایشان ـ به نوعی جبران می کند.

البته همینجا باید یاد آور شوم که انوری با همهٔ این انتقادها باز هم دل در گروِ شعر دارد و آن را پدیده ای اَبدی می داند که هیچ گاه از مقامی که در زندگی انسانی دارد، معزول نمی شود:

جهان داند که معزولی نیاید ربیع ِ نطق را در رُبع ِ مسکون هنوز از استماع ِ شعر نیکوست خرد را گوش، دُرج دُرَّ مکنون(۱۱۱)

دومین نکته ای انوری در فلسفهٔ پیدایش شعر عرضه می دارد و آن نکته نیز در تاریخ نقد شعر در زبان فارسی قابل توجه است - تأملی است که دربارهٔ خاستگاه طبیعی شعر دارد؛ یعنی پاسخ دادن به این پرسش که شعر، محصول چه نوع کوششی از کوششهای ذهن است. در ایس مورد او به تقسیم بندی انواع و generes شعر می پردازد و خاستگاه غریزی هر کدام را از لحاظ روانشناسی بررسی می کند و معتقد است که انواع کلی شعر عبارت لحاظ روانشناسی بررسی می کند و معتقد است که انواع کلی شعر عبارت است از «مدم» و «هجو» و «غزل» که به ترتیب محصول طبیعی «حرص» و «خشم» و «شهوت» آند و در اینجا می گوید: خداوند مرا از شر این غرایز نجات

۱۱۱) دیوان انوری ۳۷۳/۱.

بخشیده است، به همین دلیل، دیگر شعر نخواهم سرود:
دی مرا عاشقکی ۱۱۲۱ گفت: «غزل میگویی؟»
گفتم: «از مدح و هجا دست بیفشاندم، هم.»
گفت: «چون؟» گفتمش: «آن حالت گمراهی بود
که مرا شهوت و حرص و غضبی بود، بهم...»(۱۲۱)

جای دیگر نیز به گونهای فشرده، در ضمن ِ قطعهای، از شعر نگفتن ِ خویش بدین گونه عذر می آورد که:

> نیز(۱۱۲) مدح و غزل نخواهم گفت گرچه طبعم به شعر، موی شکافت، کانك معشوق بود، پیر شدهست وآنك ممدوح بود، فرمان یافت(۱۱۵)

و جای دیگر ازینکه معشوقی سزاوارِ عشقبازی و غزل گفتین نمی بابید و ممدوحی درخور ستایش، اظهار تأسف و دریغ می کند: خاطری چون آتشم هست و زبانی همچو آب فکرتی تیز و ذکائی رام و طبعی بی خلل

۱۱۳) دیوان انوری ۶۹۴/۲ و همین کتاب قطعهٔ شمارهٔ ۴۶. ۱۱۲) نیز: دیگر.

<sup>(</sup>۱۹۲) آیا این «عاشقك» چه نوع «غزل» از انوری میخواسته است؟ یك لحظه به ذهن خطور میكند «غزل» اصطلاحی اهل موسیقی را كه در برابر «قول» قرار دارد میخواسنه و طبهٔ «عاشق» در اینجا نوازنده و موسیقیدان است، همان كه امروز در بخشهایی از ایران، از جمله آذربایجان، «عاشق» و «عاشیق» خوانده میشود و بعضی آن را با «اشك» و «اشكانی» و «خنیاگران دورهٔ پارتها» مرتبط دانسته اند (مراجعه شود به موسیقی شعر، ۱۹۸۲) و این كه اهل موسیقی به انوری مراجعه كنند و از او، نوع خاصی از شعر برای استفاده درموسیتی بخواهند، در موارد دیگر دیوان انوری شواهد دارد، از جمله «قوالی» بنام نجم ازو در «گوت بخواهند، در موارد دیگر دیوان انوری او را پاسخی طنزآمیز گفته است. در اینكه انوری موسیقیدان و موسیقی شناس بوده است هیچ تردیدی نیست، علاوه بر اینكه موسیقی از سعم حکمت بوده و او خود «حکمت دان» بمعنی دقیق كلمه است، در شعری تصریح دارد كه: «منفل در موسیقی و میأت» می داند. در دیوان او، وقور اصطلاحات موسیقی بعدی است كه كوچكربن شبههای را در این زمینه باقی نمیگذارد. برای هجو، نجم قوال رجوع شود به دیوان او شبههای را در این زمینه باقی نمیگذارد. برای هجو، نجم قوال رجوع شود به دیوان او مراجعه شود به غزل شماره ۲۱ در همین مجموعه.

١١٥) فرمان يافتن: مُردن.

ای دریغا نیست ممدوحی سزاوارِ مدیح وی دریغا نیست معشوقی سزاوارِ غزل(۱۱۶)

مهمترین نکتهای که انوری، با انتقاد از شعرهای خویش متذکّر شده است، حملهای است که بر شعرهای درباری و مدایح پادشاهان و اُمرا میکند و آن گونه شعرها را «شعرهای باطل» میخواند و ازینکه خداوند او را ازین نوع شعرهای باطل، در آخر عمر، نجات بخشیده است، خدای را سپاس میگوید.

بلحاظ جنبه های صوریِ شعر، انوری تصریح دارد بر اینکه ملاك هنر در نزدِ او اعتدالی است از لفظ و معنی و شعر خود را بدینگونه می ستاید که:

از ميوهٔ «تلفيق لفظ و معني»

پیوسته چو باغ بهار باشد.

و تصریح دارد بر اینکه برای رسیدن به چنین حدی از سخن، او کوشش بسیار دارد:

صد بار به عُقده در شوم، تا من، از عُهدهٔ یك سخن برون آیم

و ملاك زيبائى را در «متانت» و «عذوبت» مىداند چيزى كه نوع اول آن در شعرِ شعرِ ابوالفرج رونى، به عقيدهٔ او، بيشتر وجود دارد و نوع دوم آن در شعرِ فرخى سيستانى:

از «متانت» حَبْلِ اقبالت چو شعر بُلفرج وز «عذوبت» مشربِ عیشت چو نظیمِ فرخی

بر روی هم در دیوان انوری موارد بسیاری ازین گونه نکات که مرتبط با تاریخ نقد شعر است می توان یافت و حتی بسیاری از اصطلاحات نقد ادبی را از قبیل: «منحول»، «لفظ» و «معنی»، «متین بودن»، «شعر و شعار»، «سهل ناممتنع» و امثال آن.

انوری، گویا موردِ انتقاد بعضی از اهل ادب روزگار خویش قرار داشته و آنان بر شعرِ او خرده می گرفته اند که شعرش بی بلند و پست نیست و به تعبیر خودش «بدش هست و نیك هست.» در پاسخ چنین کسانی اعتراف می کند که آری در باغ خاطر من همه نوع سخن وجود دارد، با اینهمه شیوهٔ سخن من، بهترین شیوه هاست؛ زیرا هرچه هست حاصل کوشش ذهنی و تجربی من است

۱۱۶) دیوان انوری ۶۷۴/۲.

و مانند بعضی شاعران دیگر(۱۱۷) شعرم منحول نیست و خون ِ هیچ دیوانی را به گردن ندارم:

گویند مردمان که «بدش هست و نیك هست.»
آری نه سنگ و چوب، همه لعل و چندن است در بوستان گفتهٔ من، گرچه جای جای با سرو و یاسمین، مثلاً سیر و راسن است در حیّز زمانه شترگربهها بسی است گیتی نه یك طبیعت و گردون نه یك فن است با اینهمه چو بنگری از شیوههای شعر اکنون، باتفاق، بهین، شیوهٔ من است باری مراست شعر من، از هر صفت که هست گر نامرتب است و گر نامدوّن است کس دانم از اکابر گردنکشان نظم کو را صریح، خون دو دیوان بگردن است

و حق این است که اگر اسلوب شاعری او را بپسندیم ـ چنانکه بسیاری از اهل ادب در طول تاریخ پسندیده اند و ستوده اند ـ و قبول کنیم که کار او در تلفیق زبان و شیوهٔ بیان خاص خود قرین توفیق و اصیل بوده است، باید این دعوی او را مُسلّم بداریم. قانونمندیهای حاکم بر تحولات و تکامل ادبی جوامع، این چنین اصالتی را تأیید می کند.

نکتهٔ دیگری که در حوزهٔ نقدِ شعر، انوری، بدان توجه کرده است مسألهٔ رواج و نشرِ یك شعر است و بر زبانِ مردمان جاریبودن آن. ازین چشماندان شعری را مایهٔ افتخار میداند که بیشترین راویانِ «موزون» را داشته باشد. منظور او از راوی کسی است که شعر را برای دیگران بخواند و به انتشار آن بکوشد ولی منظورش از «موزون» همان چیزی است که ما امروز به آن فرهیخته میگوییم، یعنی شخصی که به حدّی از کمال و تشخیص هنری رسیده

۱۱۷) در باب اینکه بیت معروف: «کس دانم از اکابر گردنکشان نظم / کو را صریح خون دو دیوان بگردن است» در قصیدهٔ انوری، تعریض به کدام شاعر است، میان اهل ادب اختلاف است و گویا بیشتر نظرش به امیرمعزی است و منظور از آن دو دیوان دیوان فرخی و عنصری. رجوع شود به تاریخ وصناف، ۶۲۹ و یادداشتهای قزوینی، ۱۲۷/۱ و مقدمهٔ عباس اقبال بر دیوان معزّی، صفحات م و ن و سخن و سخنوران، ۲۳۲ و صور خیال در شعر فارسی، ۶۲۸.

باشد، نه عوام الناسی که شعر خوب از بد نتواند تشخیص دهد و پسندش در حقیقت نشانهٔ خامی و سستی شعر باشد، آنگونه که در سخن عبدالرحمن جامی موردِ انتقاد قرار گرفته است:

شعر کافتد پسندِ خاطر عام خاصه داند که سست باشد و خام(۱۱۸۰

در موردِ دیگر آراء انوری در باب نقدِ شعر، مراجعه شود به بحثی که در باب زبان ِ شعر او در همین مقدمه آمده است.

## انوری و شاعران دیگر:

انوری هیچ کدام از شاعران معاصر یا قبل از خود را، با شیفتگی بیش از حد یاد نمی کند؛ نه از شعرای عرب و نه از شعرای زبان فارسی. با اینهمه تحقیر بسیاری هم نسبت به دیگران، در قیاس با خودش ندارد. وقتی دم از حکمت دانی خویش می زند و قصدش تحقیر مطلق شعر است، فردوسی را بعنوان شاعر برجستهٔ زبان فارسی و بُعتری را بعنوان شاعر برجستهٔ زبان عرب یاد می کند (۱۱) و هنگامی که زندگی شاعران را در نظر دارد، شاعران دلخواه او اِمرز و ابوفراس اند که هر دو از اشراف بوده اند و دارای زندگی سلطنتی و مُرفه و بدان سبب از آنها یاد می کند (۱۲) اگر تعبیرات او را ملاك قرار دهیم عنصری را بعنوان رمز مدّاحی و شعر درباری همیشه در نظر ملاك قرار دهیم عنصری را بعنوان رمز مدّاحی و شعر درباری همیشه در نظر

آ۱۸ شعری که فقط خواص آن را بیسندند و هیچ گاه از دایرهٔ خواص با بیرون نگذارد شعر متعالی و زنده و جاودانه ای نخواهد بود (مثل شعرهای امثال رشید وطواط و عنصری و آزرقی و ابوالفرج و تأحدودی هم انوری، که خواص، و فقط خواص، آن را پسندیده اند و در برابر آنها بشگفت در آمده اند) همچنین شعری که فقط عوام آن را بیسندند (و فقط عوام، مثل هرچه دلتان میخواهد - مثالش را خودتان انتخاب کنید - شعرهایی که در هر چند سال، چند نمونه اش معروف می شود، در میان آنها، و بعد فراموش می شود) طبیعی است که عمری نخواهد داشت (شعرِ موردِ پسند عوام را با فلکلور و باباطاهر اشتباه نکنید!) شعرهایی همیشه، زنده مانده اند که پسند آنها از میان خواص شروع می شود و اندك اندك به حوزه های عمومی و عمومی تر گسترش می باید نمونه اش در همین عصر ما شعرهای فروغ و سبهری و اخوان و... و آن را قیاس کنید با شعر آقای فلان که خودش را در عرض و نسل همین ها می داند و همیشه (در طول چهل سال) پیست نفر از دوستانش آن را، می پسندند؛ آنهم مادام که او در مقالاتش به آنها رشوه بدهد.

۱۱۹) دیوان انوری، ۶۵۹/۲ ر ۴۵۶/۱.

۱۲۰) همانجا، ۲۶۳/۱.

دارد ۱۲۱۱ و از لحاظ پسند سبك و اسلوب در سادگی و طراوت و عذوبت شعر فرخی را میستاید و بلحاظ استحکام و متانت، شعر ابوالفرج رونی را ۱۲۱۱ و خود بارها به شیفتگی خویش نسبت به سبك ابوالفرج اشارت دارد و حتی اگر تصریح نمی کرد، از خلال اسلوب شاعری او می توانستیم ایس نکته را دریابیم؛ گرچه به «طریق» فرخی و «طرز» عنصری نیبز توجه دارد ۱۳۱۱ از شعرای نزدیك به عصر خویش، از شعرای ماوراء النهر به شعر رشیدی و مابر «استاد سخن» نیز می خواند ۱۲۰۱۱ از عمادی و از رقی نیز بیتی تضمین کرد ۱۳۱۱ و «استاد سخن» نیز می خواند ۱۲۰۱۱ از عمادی و از رقی نیز بیتی تضمین کرد ۱۳۱۱ و سیار است نیز از امیرمعزی؛ با اینکه نسبت به معزی اختلاف اسلوب شاعری او بسیار است ۱۲۱۱ بی گمان علاوه بر ابوالفرج رونی او به سنائی نیز نظر داشته و این در غزلیات او بیشتر احساس می شود با آینهمه دو بیت سنائی را، یکی در قطعدای به تضمین آورده است و یك مورد هم که برطبق نسخهٔ اصل (چاپ مدرس) گفته است: «چون سنائی هستم آخر گرنه همچون ضایم شاعر معاصر خویش مقایسه کرده است نه با سنائی ۱۲۱۱ گویا بیشترین سمائی شاعر معاصر خویش مقایسه کرده است نه با سنائی ۱۲۱۱ گویا بیشترین

۱۲۱) همانجا، ۴۶۳/۱ و ۵۶۸/۲.

۱۲۲) همانجا، ۷۳۴/۲.

۱۲۳) همانجا، ۱/۰۶۰.

۱۲۴) همانجا، ۲۷۴/۱.

۱۲۵) همانجا، ۲۰۵/۱.

۱۲۶) همانجا، ۲۸۶/۱ و ۷۶۰/۲.

۱۲۷) همانجا، ۲۶/۱ ر ۲۸۶.

۱۲۸) همانجا، ۲/۶۸۷.

۱۲۹) علاوه بر اینکه نسخه بدکل شمائی (تصحیف سمائی) دارد، باید توجه داشت که در آن قطعه انوری، از شاعرانی سخن میگوید که در آن لحظه در حیات بوده اند و نوعی رقابت میان خود با آنها احساس میکرده است:

اینهمه بگذار، با شعرِ مُجّرد آمدم

چون سمائی هستم آخر گر نه همچون صابرم

هر یکی آخر ازیسان بی کفافی نیستند

این منم کز مفلسی چون روز روشن ظاهرم

اینکه میگوید: «بی کفافی نیستند» تصریح است بر اینکه آنها زنده اند و وَجَهِ معاش آنها معلوم است. در صورتی که سنائی در ۵۲۵ احتمالاً درگذشته بوده است و نیازی به وَجهِ کفاف دیگر نداشته است. با اینهمه قابل یادآوری است که ادوارد براون همین ضبط «چون سنائی» دا

رقابت میان او و فتوحی مروزی بوده است و چندین شعر که نشاندهندهٔ این ارتباط است در دیوان انوری موجود است، از قبیل شعر هجیو مردم بلخ، یا قطعهای که در نقد رفتار انوری و شکایت او از نرسیدن صله، در شعرهای فتوحی باقی مانده است. از ترانهسازان یا «قبول»پردازان دورهٔ قبیل به «ترانههای بلفتوح غضایری» دلبسته بوده است و خود در پایان غزلی میگوید:

دلم از شعر انوری بگرفت ای پسر! قول ِ بلفتوح بیار

زکریّایِ قزوینی (حدود ۴۰۰ تا ۶۸۲ ه.ق) مؤلف کتاب آثارالبلاد بهنگام بعث دربارهٔ دشتِ خاوران، که زادگاه انوری است، اشارهای به انوری کرده و او را با ابوالعَتاهِیَه، شاعر برجستهٔ قرن دوم هجری و یکی از نوپیشگان شعر عرب در عصر خویش، (۱۳۰-۲۱۰ ه.ق) مقایسه کرده و میگوید:

«وَیُنْسَبُ اِلیها الانوریّالشاعر، شِعره فی غایدٓالحُسن، اللطف من الماء، شِعره بالعَجمیّةِ کَشِعرِ ابیالعَتاهیة بالعربیة. ۱۲۱۸۱)

يعنى:

«و منسوب به این ناحیه (دشتِ خاوران) است انوری شاعر که شعرش در نهایت زیبایی است و لطیفتر از آب. شعرِ او در پارسی، مانند شعر ابوالعتاهیه است در عربی.»

ادوارد براون، که این نظرِ قزوینی را در بابِ مقایسهٔ انوری و ابوالعتاهیه دیده است، می گوید: «این تشبیه (= یعنی مقایسه) بنظرِ من، فوق العاده نامناسب و بیجاست. ۱۳۲۱، در صورتی که باید انصاف داد که این مقایسه، بسیار مقایسهٔ هوشیارانه ای است. اگرچه مؤلف کتابِ آثار البلاد، توضیحی در باب وَجُهِ مشابهت این دو شاعر نداده است، اما توجه او به این مشابهت، خود، نکتهٔ دقیقی است و می توان علت آن را بدین گونه توضیح داد:

بسندیده و میگوید: انوری خواسته است خُرمتو صابر را به که سنجر را مدح گفته و بخاطر خدمتی که برای سنجر انجام داد کشته شد به رعایت کند و احتسالاً انوری تحقیرِ او را جایز ندانسته است. تاریخ ادبی ایران، ۶۶۵/۱.

۱۳۰) در مورد بلفتوح تخضایری مراجعه شود به تعلیقات غزل شمارهٔ ۱۹ در همین مجموعه. ۱۳۱) آثار البلاد قزوینی، بیروت، ۱۹۶۰/۱۳۸۰ صفحهٔ ۳۶۱. ۱۳۲) تاریخ ادبی ایران. ۶۶۱/۲.

۱. هر دو شاعر، بلحاظ زبان شعر، از سنت رایج میان استادان شعر کلاسیك بیش و کم خارج شده اند و هر دو تن از زبان کوچه و بازار و نحو زبان گفتار عصر، کمال بهره مندی را دارند. هر کس با شعر فارسی و عربی آشنائی داشته باشد، نیك می داند که زبان این دو نسبت به معاصران و اسلافشان زبانی است نرم و طبیعی و نزدیك به محاوره کوچه و بازار.

۲. هر دو شاعر، بی آنکه عقیدهٔ به زهد داشته باشند، به سرودن زیباترین شعرها در زمینهٔ زهد و اخلاقیّات پرداخته اند. تاحدی که می توان در وجود هر دو تن نوعی تعارض میان گفتار و رفتار ایشان یافت. هم انوری و هم ابوالعتاهیه، به دلیل دیگر شعرها و نشانه هایی که از زندگی شخصی ایشان در دست داریم، چیزهایی را ستوده اند که خود عملاً بدان اعتقاد نداشته اند انوری می گوید:

آلودهٔ منّت کسان کم شو تا یك شبه در وثاق تو نان است

و بعد شعر خویش را کشکول گدایی میکند و از هر کس و ناکس که شد، تقاضای انواع کمکها را دارد، از کاهِ برای اسبش تا یک شیشهٔ شراب، تا یک من گوشت تا اندکی سرکه و یا قدری آبکامه و یا کمی هیزم و یا اندکی پنبه و یا قدری روغن و یا سیم گرمابه و یا کاغذ سپید. در صورتی که از بعضی قراین دانسته میشود که وی از راه مدیح بزرگان درآمد خوبی داشته و با اینهمه دم از تنگدستی میزده است و این از خلال قصیده ای که فتوحی شاعر خطاب به او سروده است کاملاً روشن میشود ۱۲۲۱،

۱۳۳) انوری، ضمن ِ قطعه ای، در شکایت از ملکشاه و نظام الملك، از وضع ِ بدِ معیشت خود شکایت کرده و می گوید: لباسی که به تن دارم، از گذشته های دور است و از صلهٔ ممدوحانی دیگر: تو که پوشیده همی بینی او را از دور

مو ته پوسیند شمی بینی او را از دور حال بیرون و درونم، نه همانا دانی؛

طاق بوطالب نعمهست، مرا، از بیرون،

وز درون بيرهن بُلحسن عمراني

و فتوحی در نکوهش و نقد این ادّعای او، قصیده ای سروده است و در آنجا گوید: از پس آنکه به یك مُهر، دو الّف مَلِکی داشت در بلخ، ملکشاه، ترا ارزانی وز پس آنکه ز انعام جلال الوزرا به تو هر سال رسد مُهری بانصدگانی،

ابوالعتاهیه نیز، سرایندهٔ زیباتریس زهدیات در ادب عرب است و بسیاری از مشهورترین شعرهای اخلاقی و زهدی حاصل خلاقیت ذهنی اوست، با اینهمه به تصریح کسانی که قدیمتریس زندگینامههای او را نوشته اند، وی مردی حریص بر مال دنیا و گردآوری آن بوده است و بدانچه خود می گفته است کمترین اعتقادی نداشته است(۱۲۲).

۳. هر دو شاعر در غزل، صاحب اسلوب خاص و دارای نوآوریهایی بشمار می روند.غزلهای ابوالعتاهیه، نرم و نزدیك به طبیعت گفتار است و بسیاری از ناقدان شعر، هنر او را در غزل و سپس در زهد دانسته اند. انوری نیز چنانکه دیدیم، بزرگترین غزلسرای قبل از سعدی است ۱۳۵۱، و هر دو، گویا، در پایان عمر از غزل گفتن پرهیز می کرده اند و این نکته از زندگینامهٔ ابوالعتاهیه روشن است و خلیفه هارون الرشید هرچه کوشید که او را به سرودن غزل وادارد، او نپذیرفت، حتی پس از تحمل زندان و شکنجه و محرومیت. انوری نیز، بارها، در دیوان خویش ازینکه دیگر دلش میلی به غزل گفتن ندارد، یاد کرده است (به قطعهٔ شمارهٔ ۴۶ از همین مجموعه مراجعه شود).

## در ترازوي ديروز و امروز.

تذکرهٔ عوفی که قدیمترین تذکرهٔ موجود زبان فارسی است در آغاز قرن هفتم دربارهٔ انوری پس از مقداری عبارت پردازی بدین گونه داوری کرده

ای به دانایی معروف! چرا میگویی در ثنائی که فرستادی، از نادانی د: «طاق بوطالبِ نعمه است مرا از بیرون وز درون بیرهن بُلحسن عمرانی» چه بخیلی که بچندین زر و چندین نعمت طاقی و بیرهنی کرد همی نتوانی!

۱۳۴) اغانى، ابوالفرج اصبهانى، ۷/۴ و نيز شوقى ضيف: تاريخالادب العربى، العصرالعباسى الاول، الطبعةالسادسة، ۲۴۱/۳ و نيز عمر فروخ: تاريخالادب العربى، الاعصرالعباسيسه، الطبعةالنالمة، الطبعةالخامسة ۱۹۸۵ ج ۱۹۲/۲ و نيز نجيب محمدالبهبيتى، تاريخالشعرالعربى، الطبعة الثالثة، ۲۹۰.

۱۳۵) غزلهای سنائی، از لونی دیگر است و در حال و هوایی دیگر.

است: «و تمامت قصاید او مصنوع است و مطبوع و هیچ کس انگشت بر یکی از آن نتواند نهاد و برین ابیات اقتصار افتاد...»(۱۳۶۰) بعد ازو دولتشاه سمرقندی در پایان قرن نهم در تذکرة الشعرای خویش می گوید: «اوصاف سخنوری و فضیلتگستریِ او اظهر منالشمس است. از شعرای روزگار کم کسی در دانشمندی و انواع ِ فضایل همتای او بود»(۱۳۷) و عبدالرحمن جامی نیز در پایان قرن نهم در بهارستان میگوید:«حسن ِ شعر و لطف ِ نظم، شمّهای است از عُلُو حال او و خالیست از جمال و کمال او»(۱۲۸) و آذر بیگدلی در ربع آخر قرن دوازدهم در تذکرهٔ آتشکده، در حق انوری بدین گونه اظهار نظر کرده است: «حکیمی خردمند و شاعری است پایهبلند در فن شعر لفظاً ر معناً عديل ندارد و بزعم فقير، از عهدِ دولتِ آل سامان \_ كه استاد رودكي قانون شعر فارسى را ساز كرده ـ الى الآن ـ كه يك هزار و يكصد وهفتاد هجری است \_ چهار کس گوی فصاحت از همگنان ربوده، هر یك به مفتاح زبان قفل از گنجینهٔ سخنوری گشوده، درین مدت کسی نیامده که تواند لاف برابری با ایشان زد: اول حکیم ابوالقاسم فردوسی، دویم شیخ نظامی، قمی الاصل گنجوى المسكن، سيم شيخ مصلح الدين سعدى شيرازى، چهارم حكيم انوری... غرض، حکیم مزبور یکی از ارکان اربعهٔ بنیان نظم است۱۳۱۱، تقریباً در تمام تذکره ها، نوع داوریها، از همین گونه است و همه اتفاق دارند که او یکی از نوادرِ عالم شعر و یکی از بزرگترین گویندگان تاریخ ِ شعر فارسی است و اگر در عبارات مؤلف آتشکدهٔ آذر ـ که نسبت به بسیاری از اقرانش ذهنی مستقل و تاحدی انتقادی دارد \_ دقت کنیم، میبینیم که او در قرن دوازدهم، هنوز همان اعتقادِ رایج در میان مردم را قبول داشته و انوری را یکی از ارکان ِ اربعهٔ شعر فارسی میشمرده است با اینکه این داوریِ او، حدود چهارصد سال پس از ظهور حافظ بوده است.

امًا، در قرن اخیر که ملاكهای نقد و داوری دگرگون شده است اهل ادب، با انوری برخوردی متفاوت داشتهاند. شبلی نعمانی که ناقدِ بزرگ شعر

۱۳۶) لبابالالباب، ۳۳۹.

١٣٧) تذكرة الشعراء، دولتشاه، ٤٧.

۱۳۸) بهارستان. جامی. ۹۸.

۱۳۹) آتشکده، آذر بیگدلی، جاپ دکتر شهیدی، ۵۵.

فارسی در آغاز این قرن است و او را نسبت به مجموعهٔ ادوار مختلف شعر فارسی از همگان آگاه تر میبینیم، دربارهٔ انوری داوری سنجیده ای دارد: «باید دانست که پایهٔ شعر و شاعری انوری هرقدر بلند باشد اقبالش بمراتب بلندتر از آن بوده است. در همهٔ ایران سه نفر بطور مسلم، پیغمبر سخن شمرده می شوند که از میان آنها، یکی هم انوری می باشد....» (۱۲۰۱، «انوری از ظهیر یا از تمام معاصرین خود بالاتر باشد ما حرفی نداریم، لیکن او را همدوش سَعدی و فردوسی قرار دادن الحق بی انصافی است....» و این سخن شبلی را استاد ملك الشعراي بهار نيز در قصيده اى بدينگونه، بيان كرده است:

> من عجب دارم از آن مردم که هم پهلو نهند در سخن، فردوسي فرزانه را با انوري انورى هرچند باشد اوستادى بىبديل كي زند با اوستاد طوس، لاف همسرى؟ سحر، هر چندان قوی، عاجز شود با معجزه چون کند با دستِ موسی سحرهای سامری؟(۱۲۱)

شبلی در دنبال بحثِ خود میگوید: «از ممیّزات انوری یکی این است که شاعریِ او محدودِ به مدیحهسرایی نیست. او هرگونه مسائل و موضوعات و یا وقایع داستانی را که فرهنگ و زبان از آن وسعت و بسط پیدا می کند \_ منظوم بیان مىنمايد، چنانچه امروز كسى بخواهد واردِ در بيان يك رشته مسائل عمومی(۱۲۲) بشود در الفاظ و عبارات، پیوند و ترکیب، فصل و وصل، سوای انوری، از کلام سایر شعرا خیلی کم کمك خواهد گرفت... ۱۹۳۰،

پس از شبلی نعمانی، برجسته ترین ناقد شعرِ کلاسیك فارسی استاد بدیعالزمان فروزانفر در کتاب ارجمند سخن و سخنـوران در باب انـوری بدینگونه اظهار نظر کرده است: «سبكِ اختراعی او، به واسطة نزدیك کردن

۱۴۰) شعرالعجم، شبلی نعمانی، ترجمهٔ فخرِ داعی گیلانی، ۲۱۵/۱.

۱۴۱) دیران بهار. ۶۳۳/۱ و شعرالعجم ۲۱۷٪

۱۴۲) شعرالعجم. ۲۱۹/۱ نکتهٔ قابل یادآوری در عبارات علاّمه شبلی نُعمانی این است که او، درین قسمت، گویا، به ساختارهای نحوی و سلطهٔ بلاغی انوری، بر انواع جمله ا در زبان فارسی، نظر دارد ولی مترجم فقید کتاب، عبارات مؤلف را، بدقت کاسل و منطبق با اصطلاحات لازم، گویا، نقل نکرده است. یا من بد می فهمم، شاید در اصل عبارت شبلی مسأئل

١٢٣) هَمَانجا.

بیان شعری به محاورهٔ عمومی، حاصل گردیده و ابیاتش، اگرچه بر معانی دور بیان ِ سعری به ساری برای می در اسباب فسادِ شعر است مشتمل بود از ذهن ِ عموم و عمق ِ بی نهایت ـ که از اسباب فسادِ شعر است ـ مشتمل بود به واسطهٔ سؤال و جوابهای جاافتاده و دقیق و شیرین، لطافت و حلاوت به رسیر تکاملی، پس از یك قرن سیر تکاملی، <sub>در</sub> محسوسی . بهترین صورت و خوشترین اسلوب، بر زبان سعدی شیرازی جلوه کرد. اشعار به رین انوری، اغلب عَرَبی الاُسلوب و در حقیقت بدان ماند که مفرداتِ فارسی را در قالب عربی ریخته باشند(۱۲۲) و نیز بر جملههای عربی مشتمل است و ابن گونه کارها \_ که مایهٔ از میان رفتن ِ تعادل ِ زبان و لغت می شود \_ اگرجه اساساً بَد و مردود است، ولي شاعرِ مَا گاهي اين جُمَل را چنان به كار ميبرد که گویی عبارت پارسی و تازی را، چون دو فلز مختلف، با یکدیگر گداخته و در یك قالب ریخته، امتیاز ایشان را بُردهاند...»(۱۲۵)

استاد فروزانفر در باب جنبه های دیگر شعر انوری میگوید: «انوری از علوم ِ ریاضی و فلسفه و موسیقی بهرهور و در احکام ِ نجوم به زبان ِ خود مرجع بوده، در فلسفه به شیخ الرئیس، افتخار مشرق، ابوعلی سینا معتقد است و در اشعارِ خویش او را میستاید. روح فلسفه و ریاضی کاملاً از شعر او پیداست،معلوم می شود به اظهارِ این معلومات در شعر حریص بوده یا ممارست بسیار داشته که اغلبِ اوقات خیال او بدین معانی متوجّه شده در بین اینکه مدح یا هجا میگوید، یکی از قواعدِ ریاضی یا فلسفه یا معانیای را که منشأ آن قوانین علمی است، منظوم میسازد. ما تصور میکنیم دماغ انوری غیر مستقل و مغلوب معلوماتِ خود بوده است. زیرا نمی تواند این معانی را در صورتِ شعر ابراز، یا لااقل اصطلاحاتِ آنها را عوض کند. و همچنین اسلوبِ عربی را در زبان فارسی بکار نبرد.»(۱۲۶).

۱۴۴) استاد فروزانفر در توضیح این نکته، چنین می افزاید که «... از اینجاست که تعریب اشعار فردوسی، مشکل و از آن آنوری آسان است. یعنی تا تقدیم و تأخیری در مفردات ابیات فردوسی ندهیم آن را نعی توانیم تعریب کنیم و در اشعارِ انوری، همین که مفردات را بُدَل ساختیم، جملهٔ عربی منظم خواهد بود و پس از تعریب مفردات، تقدیم و تأخیر لازم نیسته سخن و سخنوران، چاپ خوارزمی ۱۳۳۴ ولی گویا استاد فروزانفر درین باره قدری غلو فرموده است.مگر اینکه بگوئیم نحو گفتار مردم عصر انوری نحوی عربی مآب است که آنهم قابل قبول نیست وسعت قالب مثنوی و آزادیهای آن، در قیاس قصیده، نکتهای است که شاید استاد فروزانفر بدان توجه نكرده است.

۱۴۵) سخن و سخنوران، ۲۳۴\_۳۳۳. ۱۴۶) همانجا، ۲۳۶.

بعد از استاد بدیع الزمان فروزانفر، در میان داوریهایی که در باب انوری شده است، داوري شاعر نامدار معاصر، شادروان دكتر مهدى حميدى شیرازی، از سرِ کمال آگاهی و اجتهاد ادبی و وقوف بر مسائل شعر سنتی فارسی است و ما این بخش را با نقل ِ نظرهای انتقادی او به پایان میبریم: «بعضی از نقادان وی را سرآمدِ شعرای این قرن [= ششم] و یکی از شعرای بنجگانهٔ بزرگ ایران در تمام ِ قرون شناختهاند، حقیقت این است که اگرچه نمي توان انوري را باوجودِ شعرايي از قبيل ِ مسعودِ سعد و خاقاني و نظامي. بطور مطلق، سرآمدِ شعرای این قرن شناخت و نیز معلوم نیست که همه سخن شناسان بتوانند او را یکی از شعرای پنجگانهٔ بزرگ ایران بشمار آورند، قدرت و تسلّط او را در مدیحهسرایی و رام کردن معانی و الفاظی که به این کار آید به هیچ نحو نمی توان انکار نمود و اگر این هنر مفهوم واقعی و کامل شعر باشد، ناچار، انوری یکی از شعرای پنجگانهٔ بزرگ ایران خواهد بود و شك نيست كه مفهوم ِ شعر در بعضى ادوار آنقدر خود را به اين هنر نزديك كرده كه اگر هم عين آن به نظر نيامده، نزديك ترين مشابه آن تلقى شده است. کارِ خاص ِ انوری قصیده سرایی یا بهتر بگوییم مدیحه سرایی است، موضوع ِ تمام قصایدِ او مدح و ستایش است. فـنِّ ویژهٔ او ـ اگر بد و اگر خوب ـ همین یك فن است و با اینكه در این فن عده بیشماری از شاعران قرون با او همکاری داشته اند، بسیار بصعوبت می توان کسی از آنها را، منحیثالمجموع، در شمارِ او محسوب داشت. از شعرای بزرگ قرن وی یکی مسعود است که بعلل ِ خاصی، که در شرح ِ حال ِ او نوشته شد، اگرچه بسیاری از قصاید خوبش دلنشینتر و مطبوعتر از قصایدِ خوبِ انوری بنظر میآید، هرگز آن انسجام و استحکام قصاید آنوری و آن جاافتادگی ماهرانهٔ کلمات ـ که هر مصرع را به صورت ردیفی از دندانهای درخشان و محکم و منظم و مرواریدگون، در دهان شعر، تنگِ هم به رشته میکشد ـ در آنها نیست. یکی دیگر از شعرای بزرگ این قرن،خاقانی و دیگری نظامی است که اگرچه این در تن، از جهاتی ـ که در ذیل احوال خود آنها خواهد آمد ـ بر انوری مزیّت دارند، از جهاتی انوری را بر آنها مزیّت است: زبان ِ انوری زبان دریِ پاك و ساده و روشن و خالی از هرگونه حشو و زاید است. هر فارسیزبانی از اشعارِ انوری، بیمدد استاد، چیزی میفهد،اما هر فارسیزبانی قسمتِ عظیمی از اشعارِ نظامی و تقریباً تمام دیوان ِ خاقانی را

معلوم نیست که با مدد استاد هم درك کند(۱۹۷۰) هنر انوری، در بیان، مبتنی بر معلوم نیست و هنرِ خاقانی و نظامی بر آرایش. زیبائی ها و دلربانی همای بر آرایش زیبائی ها و دلربانی همای پیرایس است ر پر صوری کلام انوری ـ به پیروی از سلیقه و ذوقی خاص ـ از اجزاه امیل صوری -- است. کلام بنظر می آیند و دلربائی ها و زیبائی های صوری سخنان نظامی و خاقانی \_ به تبعیت از ذوق و سلیقههای مخصوص ـ از رنگ و نگاری دخیل.

. . طنین کلمات و طنطنهٔ ترکیبات و غریو و هیاهویِ لغات و اگر ابس اصطلاح پذیرفته شود: «حجم الفاظ» و هیمنهٔ مهابت نمای کلام، در اشعار خاقانی و نظامی، گاه، سخن را ـ از جهات صوری ـ تاحدی میرساند که بی شبهه شنونده را، از حیرت، به هراس می اندازد. کلام انوری - از جهان صوری ـ علاوه بر اینکه ازین گونه طمطراق های عجیب و مهیب خالی مانده است، با پرهیز از هرگونه خدشه به زبان محاوره نزدیك شده است...

در سینهٔ انوری، مانندِ پیشروانش عنصری و ابوالفرجِ رونی، دلی شوریده و مالامال از هیجان نبوده است و به همین جهت بیشتر قصاید او\_با انکه رونق بازار هنر و استادی و صنعت است ـ کالای جهان ذوق و عشق ر محبت نیست؛ و به تعبیرِ دیگر کمالِ زیبائی آنها، بر لطائف دلربائی آنها میچربد. بیشتر ازین قصاید، از بیرون و درون، به اهرام کوه پیکرِ فراعنهٔ مصر میماند که با آنکه حاوی انواع و اقسام هنرهای ظریف است. معتوی چیزی جز اجسادِ پوسیده نیست. امّا بینندهٔ خردمند می تواند انواعِ این هنرها را ازین مقبره ها بیاموزد و در هر گونه بنایِ دیگری بکار ببرد... روی هم رفته می توان گفت مدایع خوب انوری شاهکارهای مدایع پارسی است....۱۳۸۰

۱۲۷) بیداست که شادروان دکتر حمیدی، در اینجا، گرفتار اغراقهای ساعرانه شده است؛نه نمام شعرهای انوری برای هر فارسیزبانی، بی مدد استاد قابل فهم است، و نه تمام اشعاد خافانی در این از در استاد تابل فهم است، و نه تمام اشعاد در از با کمكِ استادهم غیرقابلِ فهم. شك نیست که نحو زبان انوری و عدم تراکم ترکیبسازی <sup>و</sup> استعاده در شد هاره می این ا ۱۴۸) بهشت سخن، انتشارات باژنگ. ۱۳۶۶. صفحهٔ ۹۲ـ۲۹۱.

# ۱ قصائد



1

مه سمرقند اگر بگذری ای بادِ سحرا نامهٔ اهل خراسان ببر خاقان بر نامدای مطلع آن رنج تن و آفت جان نامهای مقطع آن دردِ دل و سوز جگر نامهای بر رُقمش آهِ عزیزان پیدا نامهای در شکنش خون شهیدان مضمر نقش تحريرش از سينه مظلومان خشك سطر عنوانش از دیدهٔ محرومان تر ریش گردد ممر صوت، ازو، گاهِ سماع خون شود مردمك ديده آزو وقت نظر تاكنون حال خراسان و رعايا بودست بر خداوند جهان خاقان، پوشیده مگر؟ نی نبودِست، که یوشیده نباشد بر وی ذرهای نیك و بد نُه فلك و هفت اختر کارها بسته بود، بیشك، در وقت و کنون وقت آن است که راند سوی ایران لشکر خسرو غادل، خاقان معظم کز جدّ پادشاهست و جهاندار بهفتاد پدر دایمش فخر به آنست که در پیش ملوك پسرش خواندی سلطان سلاطین سنجر

١٠

باز خواهد ز غُزان کینه که واجب باشد خواستن کین پدر بر پسر خوب سیر چون شد از عدلش سرتاسر توران آباد کی روا دارد ایران را ویران یکسر ای کیومرث بقاا پادشه کسری عدل ا وى منوچهر لقا! خسرو أفريدون فرا قصة اهل خراسان بشنو از سر لطف چون شنیدی ز سر رَحْم بایشان بنگر این دل افکار جگرسوختگان میگویند کهای دل و دولت و دین را بتو شادی و ظفر! خبرت هست که از هرچه درو چیزی بود، در همه ایران، امروز نماندست اثر؟ خبرت هست کزین زیر و زبر شوم غزان نیست یك یی ز خراسان که نشد زیر و زبر؟ بر بزرگان زمانه شده خردان سالار بر کریمان جهان گشته لئیمان مهتر بر دَر دونان احرار حزین و حیران در کف رندان ابرار اسیر و مضطر شاد، الا به در مرگ، نبینی مردم بکر، جز در شکم مام، نیابی دختر مسجد جامع هر شهر، ستورائشان را یایگاهی شده نه سقفش پیدا و نه در خطبه نکُنَنْد بهر خطّه بنام غز از آنك در خراسان نه خطیب است کنون نه منبر کشته فرزند گرامی را گر ناگاهان بیند، از بیم خروشید نیارد مادر آنکه را صدره غَز زَرْستد و باز فروخت دارد آن جنس که گوئیش خریدست بزر

10

YA

بر مسلمانان زان نوع كنند استخفاف که مسلمان نکند صد یك از آن با کافر هست در روم و خطأ امن مسلمانان را نیست یك ذره سلامت بمسلمانی در خلق را زین غم فریادرس! ای شاه نژاد! ملك را زين ستم آزاد كن! اى باكسيرا بخدائی که بیاراست بنامت دینار، بخدائي كه بيفراخت بفرَّت افسر، که کنی فارغ و آسوده دل خلق خدا زین فرومایه غُزِ شوم پی غارتگر وقتِ آنست که پابند ز رمحت یاداش گاه آنست که گیرند ز تیغت کیفر زن و فرزند و زُر جمله بیك حمله، چو یار بردی امسال روانشان به دگر حمله ببر آخر، ایران ـ که ازو بودی فردوس بر شك ـ وقف خواهد شد، تا حشر، برین شوم حشر؟ سوى آن حضرت ـ كز عدل تو گشتست چو خلد ـ خویشتن زینجا \_ کز ظلم غزان شد چو سقر \_ هر که پائی و خری داشت بحیلت افکند چکند آنکه نه پایست مر او را و نه خر؟ رحم کن رحم! بر آن قوم که نَبُوَد شب و روز 40 در مُصیبتشان جز نوحهگری کار دگر رحم کن رحم! بر آن قوم که جویند جُوین از پس ِ آنکه نخوردندی از ناز شکر رحم كن رحم! بر آنها كه نيابند نمد از پس آنکه ز اطلسشان بودی بستر رحم کن رحم! بر آن قوم که رسوا گشتند از پس آنکه به مستوری بودند سمر

۴.

40

گردِ آفاق چو اسکندر، بر گرد از آنك توثی امروز جهان را بَدَل ِ اسکندر از تو رزم ای شد! و از بخت موافق نصرت از تو عزم ای مَلِك! و از مَلِكَ العِرش ظُفَر همه یوشند کفن گرتو بیوشی خفتان همد خواهند امان چون تو بخواهی مغفر ای سرافراز جهانبانی کز غایت فضل حق سپُردست بعدل تو جهان را یکسر بهرهای باید از عدل تو نیز ایران را گرچه ویران شد بیرون زجهانش مشمر تو خورِ روشنی و هست خراسان اطلال نه بر اطلال بتابد، چو بر آبادان، خور؟ هست ایران بمثل شوره، تو ابری و نه ابر هم برافشاند بر شوره چو بر باغ مطر؟ بر ضعیف و قوی امروز توئی داور حق هست واجب غم حقّ ضعفا بر داور کشور ایران چون کشور توران چو تراست از چه محروم است از رأفتِ تو این کشور؟ گر نیاراید پای تو بدین عزم رکاب غُز مُدبر نکشد باز عنان تا خاور کی بود کی که ز اقصای خراسان آرند از فتوح تو بشارت بر خورشید بشر پادشاهِ علما، صدر جهان، خواجهٔ شرع مایهٔ فخر و شُرَف قاعدهٔ فضل و هنر شمس اسلام فلك مرتبه برهان الدين آنکه مولیش بود شمس و فلك فرمان بر آنکه از مهر تو تازه است چو از دانش روح وانکه بر چهر تو فتنه است چو بر شمس قمر

قصايد

یاورُش بادا حقّ عزوجل در همه کار تا دراین کار بود با نو بهتت پاور چون قلم گردد این کار، گر آن صدر بزرگ نیزه کردار ببندد ز پی کینه کمر به تو ای سایهٔ حق! خلق جگر سوخته را او شفیع است چنان کامّت را پیغمبر خلق را زین حَشَرِ شوم اگر پرهانی کردگارت برهاند ز خطر، در محشر ييش سلطان جهان، سنجر، كويروردت ۔ ای چنو پادشہِ دادگر حقیرور!۔ دیدهای خواجهٔ آفاق کمال الدین را که نباشد بجهان خواجه ازو کاملتر نیك دانی که چه و تا به کجا داشت برو اعتماد، آن شهِ دين پرور نيکومحضر هست ظاهر که برو هرگز یوشیده نبود هیچ اسرارِ ممالك چه زخیر و چه ز شر روشن است آنکه بر آن جمله که خور گردون را بود ایران را رایش همه عمر اندر خور واندر آن مملکت و سلطنت و آن دولت چه اثر بود ازو، هم به سفر هم به حضر با كمال الدين ابناي خراسان گفتند: «قصة ما، به خداوند جهان خاقان، بر! چون کند پیش خداوندِ جهان از سرِ سوز عرضه این قصهٔ رنج و غم و اندوه و فِکَر از كمال كرم و لطف تو زيبد شاها! 80 كز كمال الدين دارى سخن ِ ما باور زو شنو حال خراسان و غزان ای شه شرق! كه مراو را همه حال است چو الحمد، از بر

تا کشد رای چو تیر تو در آن قوم کمان خویشتن پیش چنین حادثهای کرد سپر آنچه او گوید محض شفقت باشد، از آنای بسطت ملك تو میخواهد نه جاه و خطر خسروا! در همه انواع هنر دستت هست خاصه در شیوهٔ نظم خوش و اشعارِ غُرر گر مکرر بود ایطاء در این قافیتم چون ضروری است شها! پردهٔ این نظم مَدَرا هم بر آن گونه که استادِ سخن عمعق گفت: «خاكِ خون آلود ای باد! به اصفاهان بر!» بی گمان خلق ِ جگرسوخته را دریابد بی گمان خلق ِ جگرسوخته را دریابد چون ز دردِ دلشان یابد از این گونه خبر تا جهان را بفروزد خورِ گیتی پیمای تا جهان را بفروزد خورِ گیتی پیمای از جهانداری، ای خسروِ عادل! برخور!

۲

اگر مُحَوِّل ِ حال ِ جهانیان نه قضاست؛ چرا مَجاریِ احوال برخلاف ِ رضاست؟ بلی قضاست به هر نیك و بد عنانکش ِ خلق بدان دلیل که تدبیرهایِ جمله خطاست هزار نقش برآرد زمانه و نَبُود یکی چنانکه در آیینهٔ تصوّرِ ماست کسی ز چون و چرا دم همی نیارد زد که نقش بندِ حوادث وَرایِ چون و چراست اگرچه نقش همه امّهات می بندند - در این سرای که کون و فساد و نشو و نماست - در این سرای که کون و فساد و نشو و نماست - در این سرای که کون و فساد و نشو و نماست ر خامه ایست که درین نقشها همی بینی

٥

بدست ما چو از این حَلّ و عَقْد چیزی نیست به عیش ناخوش و خوش گر رضا دهیم، سزاست؛ که زیر گنبدِ خضرا چنان توان بودن که اقتضای قضاهای گنبد خضراست چو در ولایت طبعیم ازو گزیری نیست که بر طباع و موالید والی والاست کسی چه داند کین گوژیشت مینارنگ چگونه مُولع آزار مَردم داناست نه هیچ عقل بر اشكال دور او واقف نه هیچ دیده بر اسرارِ حکم او بیناست چه جُنبش است که بی اوّلست و بی آخر؟ چه گردش است که بیمقطع است و بیمبداست؟ مرا زگردش ِ این چرخ آن شکایت نیست که شرح آن به همه عمر ممکن است و رواست زمانه را اگر این یك جفاست بسیارست بجایِ من چه کز این صد هزار گونه جفاست چو عزم خدمت آن بارگاه دید مرا ے که صحن و سقفش بیغارۂ زمین و سماست ـ چو دید کز پی تشریفو نعمت و جاهم چو بندگان وَيَم قصدِ حضرتِ اعلاست، به دست حادثه بندی نهاد بر یایم که همچو حادثه گاهی نهان و گه پیداست سبك بصورت و چونان گران بقوّت طبع که پشت طاقتم از بار او همیشه دو تاست نظر بحیله ز اعضا جدا نمی کندش كراست بند بر اعضا كه آنهم از اعضاست؟ عصاست پایم و در شرط آفرینش خلق شنیدهای که کسی را بجای پای عصاست؟

۱۵

۲.

10.

مغلس كيميافروش

اگر چه دل هدف تیر محنت است و غمست و گرچه تن سپرِ تیغ ِ آفت است و بلاست، ز روزگار خوش است این همه جز آنکه لبم ز دستبوس ِ خداوند روزگار جداست خدایگان وزیران مشرق و مغرب که در وزارت صاحب شریعت وزراست.

٣

ای برادر! بشنوی رمزی ز شعر و شاعری تا زما، مشتی گدا، کس را بمردم نشمری! دان که از کتاس ناکس در ممالك چاره نیست حاش لله تا نداری این سخن را سرسری! زانکه گر حاجت فند تا فضلهای را کم کنی ناقِلی باید تو نتوانی که خود بیرون بری کار خالِد جز به جعفر کی شود هرگز تمام زان یکی جولاهگی داند دگر برزیگری باز اگر شاعر نباشد هیچ نقصانی فتد در نظام عالم از روی خرد گر بنگری؟ آدمی را چون معونت شرط کار شرکتست نان ز کنّاسی خورد بهتر بود کز شاعری آن شنیدستی که نهصد کس بباید پیشهور تا تو نادانسته و بیآگهی نانی خوری در ازاءِ آن اگر از تو نباشد باریی، آن نه نان خوردن بود، دانی چه باشد؟ - مُدبری تو جهان را کیستی؟ تا بیمعونت کار تو راست میدارند از نعلین تا انگشتری! چون نداری بر کسی حقّی، حقیقت دان که هست

هم تقاضاً ریش گاوی هم هجا کون خری

٥

از چه واجب شد، بگو آخر ـ بر این آزادمرد این که میخواهی ازو وانگه بدین مستکبری؟ او ترا کی گفت کاین کَلْپَتْرُه ها را جمع کن! تا ترا لازم شود چندین شکایتگستری؟ عمرِ خود خود میکنی ضایع، ازو تاوان مخواه! هم تو حاکم باش، تا هم زانکه بفروشی خری عقل را، در هر چه باشی، پیشوای خویش ساز زانکه پیدا او کند بدبختی از نیك اختری خود جز از بهرِ بقایِ عدل دیگر بهر چیست خود جز از بهرِ بقایِ عدل دیگر بهر چیست این سیاستها که موروث است از پیغمبری؟ من زیم در حکم خویش از کافریهای سپهر ورنه در انکارِ من چه شاعری، چه کافری. دشمن جان من آمد شعر، چندش پرورم؟ دشمن برورم؟

١۵

شعر دانی چیست؟ ـ دور از رویِ تو حیضالرجال!

قایلش گو خواه کیوان باش و خواهی مشتری

تا به معنیهای بِکُرش ننگری، زیرا که نیست

حیض را در مبدأ فطرت گزیر از دختری.

گر مرا از شاعری حاصل همین عارست و بس

موجب توبهست و جای آنکه دیوان بستری:

این که پرسد هر زمان، آن کون ِ خر این ریش ِ گاو

کر هانوری بِه، یا فتوحی، در سخن؟ یا سنجری؟»

راستی بِه بوفراس آمد به کار از شاعران

سوآن نه از جنس ِ سخن یا از کمال ِ شاعری –

وآن نه از جنس ِ سخن یا از کمال ِ شاعری –

زانکه او چون دیگران مدح و هجا هرگز نگفت

پس مرنج ار گویدت: «من دیگرم، تو دیگری!»

40

آمدم با این سخن، کز دست بنهادم نخست

رزانکه بیداور نیارم کرد چندین داوری ـ
ای بجایی در سخندانی که نظمت واسطهست

هر کجا شد منتظم عقدی، ز چه؟ ـ از ساحری:
چون ندارد نسبتی با نظم تو نظم جهان،
در سخن خواهی مقنّع باش و خواهی سامری.

گنج آنسِز گنج قارون بود، اگر نی کی شدی از یکی منحول، چندان کم بها را مشتری؟ مهتران با «شین» شعرند ارنه کی گشتی چنین منتشر با قصة محمود ذکرِ عنصری کو رئیس مَرُو منصور، آن که در هفتاد سال شعر نشنید و نگفت، اینك دلیل مهتری! تا نینداری که باعث بخل بود او را، بدان

در کسی چون ظن بری چیزی کزان باشد بری؟

زانکه امثال مرا بیشاعری بسیار داد

خط آزادی نبشتش گنبدِ نیلوفری

٣.

کاخهای چار پوشش باغهای چل گری مرد را حکمت همی باید، که دامن گیردش تا شفای بوعلی بیند نه ژاژِ بُحتری عاقلان راضی به شعر از اهل حکمت کی شوند تا گهر یابند، مینا کی خرند از گوهری؟ یارب از حکمت چه برخوردار بودی جان من گر نبودی صاع ِ شعر اندر جوالم بر سری! انوری! تا شاعری از بندگی ایمن مباش! کز خطر در نگذری تا زین خطا در نگذری! گرچه سوسن صد زبان آمد، چو خاموشی گزید

40

خامُشی را حصن ملك انزوا كن ور بطبع خوش نیاید نفس را گو زهرخند و خون گری! كشتیی بر خشك میران زانكه ساحل دور نیست گو مباشت پیرهن، دامن نگهدار از تری!

٤

این که می بینم به بیداری ست پارب یا به خواب؟ خویشتن را در چنین نعمت پس از چندین عذاب این منم یارب! درین مجلس، به کف جُزو مدیح وان توثی یارب! در آن مسند به کف جام شراب؟ آخر آن ایّام ناخوشتر ز ایّام مشیب رفت و آمد روزگاری خوشتر از عهدِ شباب گرچه دایم در فراق خدمتِ تو داشتند ـ هر که بود از عمرو و زید و خاص و عام و شیخ و شاب ـ اشك: چون باران، ز كثرت. ديده: چون ابر، از سرشك نوحه: چون رعد، از غریو و جان: چو برق، از اضطراب حال من بنده زحال دیگران بودی بَتْر حال دُعْد، آري، بتر باشد چو باشد بيرباب. از جهان نومید گشتم، چون ز تو غایب شدم هر که گفت، از اصل گفته ست، این مَثَل: «مَنْ غابَ خاب» لایق حال خود، از شعر معزّی، یك دو بیت شاید ار تضمین کنم کان هست تضمینی صواب: «اندر آن مُدّت که بودستم ز دیدار تو فرد جُفت بودم با شراب و با کباب و با رباب؛ بود اشکم چون شراب لعل، در زرین قدح، ناله چون زیرِ رباب و دل بر آتش چون کباب.» تا طلوع ِ آفتابِ طلعتِ تو کی بُوَد یك جهان جان بود و دل همچون قَصَب در ماهتاب

do toka Portise

- Me Do the state of the state of the

در زوایای فلك، با وسعتِ او، هر شبی، ذرّهای را گُنج نی، از بس دعای مستجاب. دل ز بیم آنکه بادِ سرد بر تو بگذرد روز و شب چونان که ماهی را براندازی ز آب ما چو برگ بید و قومی از بزرگان در سکوت دایم اندر عشرتی، از خُرد برگی، چون سداب

۱۵ انوری! آخر نمی دانی، چه می گویی؟ خموش! گاو، یای اندر میان دارد، مران خر در خلاب!

شکر یزدان را که گردون با تو حُسن عهد کرد تا نتیجه ی حُسن عهد او شد این حُسن المآب...

۵

شهر پرفتنه و پرمشغله و پرغوغاست سید و صدرِ جهان بار ندادست، کجاست؟ دیر شد دیر که خورشیدِ فلك روی نمود چیست امروز که خورشید زمین ناپیداست؟ بارگاهش ز بزرگان و ز اعیان پر شد او، نه بر عادتِ خود، روی نهان کرده چراست دوش گفتند که رنجور ترك بود آری بار نادادنش امروز بر آن قول گواست. پرده دارا تو یکی در شو و احوال بدان تا چگونه است؟ بهش هست؟ که دلها درواست ور ترا بار بود خدمتِ ما هم برسان مردمی کن بکن اینکار که این کارِ شماست ور توانی که رهی باز دهی به باشد تنها در آییم و سلامیش کنیم، ار تنهاست.

ور چنان است که حالیست نه بر وفق مراد خود مگو برگ نیوشیدن این حال کراست؟ که تواند که به اندیشه در آرد به جهان ي جهان، آنكه جهان صد يك ازو، بود، جداست؟ وان که باقی به مدد دادن جاهش بودی نعمت و ایمنی، امروز نه در حال بقاست. وانکه برخاست ازو رسم بدی چون بنشست؟ چون چنین است بهین کاری تسلیم و رضاست. آفریده چه کند گر نکشد بار قضا؟ كافرينش همه در سلسلهٔ بند قضاست والى ما \_ كه سپهر است \_ ولايت سوز است واى كين والى سوزنده بغايت والاست؟ أجَل از بار خدای اجل، اندر نگذشت گر تو گویی که ز من درگذرد، این سوداست. چه توان کرد؟ برون شد ز قضا ممکن نیست دامن از عمر بیفشاند و به یك رُه برخاست ای ز اولادِ پیمبر وَسَطِ عِقد! میرس كز فراق تو بر اولادِ پيمبر چه عناست وی دو قرن از کَرَمت بُرده جهان برگ و نوا! تو چه دانی که جهان بیتو چه بیبرگ و نواست؟ بوفاتِ تو جهان ماتم اولادِ رسول تازه تر کرد، مگر سلخ رَجَب عاشوراست؟ از فنایِ چو توئی گشت مُبْرهن ما را که تر و خشكِ جهان رَهْروِ سيلاب فناست با تو گیتی چو جفا کرد، وفا با که کند؟ وین عجب نیست که خود عادتِ او جمله جفاست دایهٔ دهر نپرورد کسی را که نخورد بینیای دوست! که این دایه چه بیمهر و وفاست!

گرچه خلقی ز جفاهای فلك مجروحند

\_ اندرین دور که شب خامل ِ تشویش و بلاست \_ بلخ را هیچ قفائی چو وفات تو نبود

آخر ای دور فلك! وقت بدان! این چه قفاست؟

رفتی و با تو کمالی که جهان داشت ببرد

گر جهان را پس از این ناقص خوانیم سزاست

کی دهد کارِ جهان نور و تو غایب ز جهان

شب و خورشید بهم هر دو، کجا آید راست؟

تنگ بودی ز بزرگیت جهان وین معنی

داند آنکس که باسباب بزرگی داناست.

وین عجبتر که کنون بیتو از آن تنگترست

زانکه از درد تو خالی نه خلا و نه ملاست

گرچه در هر جگری درد و غم*ت بیخی* زد

که شبانروزی چون ذکر تو در نشو و نماست

ما چه دانیم که از ما چه سعادت بگذشت

وان تصوّر نه به اندازهٔ این سینهٔ ماست

کیست با اینهمه کز نالهٔ زارش همه شب

سقف گردون نه بر از ولولهٔ صوت و صداست

کیست ـ ای بوده چو دریا و چو ابرت دل و دست! ـ

کز فراقت نه مژه ابرو کنارش دریاست

تا جهان را نگذاری ز چنان جاه یتیم

که یتیمی جهان گرچه نه طفلست خطاست

تا بخاك اندر آرام نگيري كه سپهر

همچنان در طلب خدمت تو ناپرواست

ای دریغا که ز تو درد دلی ماند به دست

وانکه این درد نه دردیست که درمانش دواست

ای دریغا که غم هجر و غم رفتن تو

نیست آن شب که درو هیچ امید فرداست

ای دریغا که ثناها بدعا باز افتاد چون چنین است بهین ذکر درین حال دعاست یاربش در کنف لطف خدائی خود دارا کانچنان لطفی کان درخور آنست تراست چون رهانیدی از این تفرقه ها جمعش کن با که با اهل عبا زانکه هم از اهل عباست ور بگیتی نظری کرد برو تنگ مکن که جهان دجله شد و ما همه را استسقاست

۶

روز عیش و طُرَب و بستانست روز بازارِ گُل و ریحانست تودهٔ خاك عبيرآميز است دامن باد عبيرافشانست وز ملاقاتِ صبا، روي غدير، راست، چون آزدهٔ سوهانست لاله بر شاخ زمرد، بمثل، قدحی از شُبَه و مرجانست . تا كشيدهست صبا خنجر بيد روی گلزار، پُر از پیکانست فلك از هاله سَيَر ساخت، مگر با چمنشان بجدكل پيمانست ميل اطفال نبات، از بي قوت، سوی گردون، بطبیعت، زانست؛ <sup>که</sup> کنون ابر دهد روزیشان هر که را نَفسِ نباتی جانست. باز در پردهٔ ألوان بلبل مطرب بزمكه سلطانست

٥

کز پی تهنیتِ نوروزی باغ را باد صبا مهمانست سأعدِ شاخ ز مشاطة طبع غرقه اندر گهر الوانست چهرهٔ باغ، ز نقاش بهار، بنکویی چو نگارستانست ابر، آبستن دُرّیست گران وز گرانیش گُهر ارزانست به كف خواجهٔ ما ماند راست ـ نی که این دعوی و آن بُرهانست ـ مُضمر اندر كف اين دينارست مُدْعَم اندر دل آن بارانست كثرت اين سبب استغناست كثرتِ آن مددِ طوفانست بَذُل آن، گه به گه و دشوار است جودِ این دمبدم و آسانست گرچه پیدا نکنم کان کفِ کیست کس ندانم که برو پنهانست کف دستیست که برنامهٔ رزق نام او تا به اَبَد عنوانست: مجدِ دين بوالحسنِ عمراني که نظیرش پسر عمرانست آنکه در معرکهٔ سِخْرِ بِیان، قلمش، همچو عصا، ثُعبانست....

٧

ای تُرك! مَی بیار که عیدست و بهمن است غایب مشو نه نوبت بازی و بَرزَنست

ایام خزّ و خَرگه ِ گرمست و زین سبب خرگاهِ آسمان همه در خزّ اَدْکَنست خالی مدار خرمن آتش ز دودِ عود تا در جمن ز بیضهٔ کافور خرمنست آن عهد نیست، آنکه ز الوان گل چمن گفتی که کارگاہِ حریرِ مُلَوَّنست سلطان دی، به لشکر صرصر جهان بکند بینی که جوړ لشکړ دی چون جهان کنست! در خُفیه گر نه عزم خروجست باغ را چون آبگیرها، همه پر تیغ و جوشنست؟ نفس نباتی أر به عُزب خانه باز شد عيبش مكن كه مادر بُستان سترونست بادِ صبا که فَحْل بَناتِ نبات بود مردُم گیاه شد، که نه مردست و نه زنست از جوش نَشو، دیگِ نما تا فرو نشست از دودِ تیره بر سر گیتی نهنبنست در باغ، برکه، رقصِ تموّج نمی کند بیچاره برکه را چه دل ِ رقص کردنست! کز دستِ دُی، چو دشمن ِ دستور، مدّتیست کز پای تا به سر همه در بندِ آهنست؛ صدری که دایم از پی تفویض کسبِ ملك خاك درش ملوك جهان را نشيمنست آن پادشا نشان، که ز تمکین کلكِ اوست، هر پادشا که بر سرِ مُلکی، مُمكّنست أَن كُزُ نَهْيَبِ تُفَوِّ سَعُومٍ سَيَاسَتُشُ خون در عروق ِ فتنه، ز خشکی، چو رُویَنست هر آیتی که آمده در شأن کبریاست اندر میان ناصیهٔ او مبینست

70

ان قبّه قدر اوست که بر اوج سقف او خورشيد عنكبوت زواياء روزنست وان قلعه جاهِ اوست که گوئی سپهر و مهر . در منجنیق برجش، سنگِ فلاخنست جَبرِ ركابِ امر و عنان نفاذِ او \_ زاندم که در ریاضتِ گردون تو سنست ـ خورشید، سرفکنده و مه، خویشتنشناس مریخ، نرم گردن و کیوان، فروتنست آنجا که کرّ و فرّ شبیخون قهرِ اوست نصرت سلاحدار و نگهبان مکمنست كلكش چه قابلست، كه صاحبقران نطق یعنی که نفس ناطقه در جنبش الکنست صوتِ صریر معجزش، از روی خاصیت در قوتِ خيال چنان صورت افكنست؛ کاکنون مزاج جذر اصم در محاورات، دَه گوش و دَه زبان چو بنفشه است و سوسنست ای صاحبی که نظم جهان را بساطِ تو، چون آفتاب روز جهان را معیّنست در شرع ملك، آيتِ فرمان تست و بس نصّی که بیتکلّفِ بُرهان مبرهنست در نسبتِ ممالكِ جاءِ تو، ملك كُون ئُه کاخ و هفت مشعله و چار گلخنست در آستین دهر چه غَث و سَمین نهاد، دستِ قضا، که آن نه ترا گُردِ دامنست؟ از جوفو چرخ پُر نشود دستِ همّتت سیمرغ همتت نه چو مرغان ارزنست آن أبر دستِ تست كه خاشاكِ سيل او تاریخ عهدِ آذر و نیسان و بهمنست

Scanned by CamScanner

برداشت رسم موکب باران و کوس رعد وین مختصر نمونه کنون اشك و شیونست تنگست بر تو سکنهٔ گیتی ز کبریات در جَنب کبریاء تو این خود چه مسکنست وین طرفهتر که هست بر اعدات نیز تنگ یس چاہ بیژنست اگر چاہ بیژنست خود در جهان که با تو دو سر شد، چو ریسمان، کاکنون همه جهان نه برو چشم سوزنست تُرُفِ عَدُوْ تُرش نشود زانكه بختِ او گاوی است نیك شیر، ولیكن لگدزنست دشمن، گریزگاو فنا، زان بدست کرد کاینجا بدیده بود که با جانش دشمنست صدرا! مرا بقوّت جاه تو خاطریست كاندرازاي فكرت او برق كودنست وانجا که در معانی مُدْحت بکاوَمش گوئی جهازخانهٔ دریا و معدنست گویند، مردمان که «بدش هست و نیك هست!» آری نه سنگ و چوب همه لعل و چندنست در بوستان گفتهٔ من، گرچه جای جای با سُرو و یاسمین مثلاً سیر و راسنست در حیّز زمانه شتر گربهها بسیست گیتی نه یك طبیعت و گردون نه یك فنست با این همه چو بنگری از شیوهای شعر اكنون، باتفاق، بهين، شيوه منست باری مراست شعر من، از هر صفت که هست گر نامرتیست و گر نامدونست کس دانم از اکابر گردنکشان نظم کو را صریح خون دو دیوان بگردنست

40

تا جلوهگاهِ عارضِ روزست و زلفهِ شب
این تیره گِل که لازم این سبز گلشنست
دورِ زمانه لازمِ عهدِ تو بادا از آنك
از تست روز هر که در این عهد روشنست
وین آبگینه خانهٔ گردون - که روز و شب
از شعلههایِ آتشِ الوان مزیّنست بادا چراغ وارهٔ فراشِ جاهِ تو
تا هیچ در فتیلهٔ خورشید روغنست

Ā

مُلك اكنون شرف و مرتبه و نام گرفت برای در برای در با که جهان زیر نگین ِ مَلِك آرام گرفت خسرو اعظم دارای عجم وارث جُم که ازو رسم جم و مُلك عجم نام گرفت سایهٔ یزدان کز تابش خورشید سپهر دامن بیعت او دامن هر کام گرف*ت* آنکه در معرکهها ملك بشمشير ستد وانکه بر منهزمان راه بانعام گرفت لمعة خنجرش از صبح ظفر شعله كشيد همه میدان فلك خنجر بهرام گرفت ساقی همتش از جام کرم جرعه بریخت آز، دستار کشان، راهِ در و بام **گرفت**. حرم کعبۂ ملکش چو بنا کرد قضا شیر لبیك زد آهوبره احرام گرفت داغ فرمانش چو تفسیده شد، از آتش باس نسخة اوّل ازو شانهٔ ایّام گرفت نامش از سکّه چو بر آینهٔ چرخ افتاد حرف حرفش همه در چهرهٔ اجرام گرفت

188

برق در خاره نهان گشت، جز آن چاره ندید چون بکف تیغ زراندود و لب جام گرفت کورهٔ دوزخ مرگ آتش از آن تیغ سند کوزهٔ جنّت جانمایه از آن جام گرفت ای سکندر اثری کانچه سکندر بگشاد کارفرمای نفاذت بدو پیغام گرفت هر چه ناکردهٔ عزم تو، قضا فسخ شمرد هرچه ناپختهٔ حزم تو، قدر خام گرفت بارة عدل تو يك لايه همى شد كه جهان گرگ را در رمه از جملهٔ اغنام گرفت چرمهٔ جنگ تو یك دور همی گشت كه خصم این نطفه را در رُحِم از جملهٔ ایتام گرفت مید مید مید حرف تیغ تو، الِفوار، کجا کرد قیام مین ا که نه در عرصه الف چفتگی لام گرفت؟ الله الله الله الله بر که بگشاد سنان تو، بیك طعنه، زبان از این این که نه در سکنه زبانش همه در کام گرفت؟ صبح مُلکی که نه در مشرق ِحَزْم تو دمید تا برآمد چو شفق پس زوی شام گرفت تا جنین کسوت حفظ تو نیوشید نخست، کی تقاضای وَجَعْ دامن ارحام گرفت؟ بس جنین خنصر چپ عقد ایادیت گذاشت بلب از بهر مکیدن سر ابهام گرفت ای عجب داعی احسانت عطا وام نداد شکر احسانت جهان چون همه در وام گرفت هرچه در شاخ هنر، باغ سخن طوطی داشت همه را داعیهٔ برّ تو در دام گرفت دست خصمت بسخا زان نشود باز که بخل دستهاشان، برحم در، همه، در خام گرفت

همه زين سوي سراپردهٔ تاييدِ تواند هرچه زانسوي فلك لشكر اوهام گرفت تا ظفر یافتگان منهزمان را گویند

که «سر خویش فلانی چه بهنگام گرفت.» عام بادا ظفرت بر همه کس در همه وقت 🕛 💮 که زنیغ تو جهان ایمنی عام گرفت خیز و با چشم چو بادام ببستان می خواه می در که همه ساحتِ بُستان گل بادام گرفت

**گر دل و دست بحر و کان باشد** است به ماهند در این از این است <mark>دل و دستِ خدایگان باشد</mark> در سور و برست شاه سنجر که کمترین بندهاش مین میند بروی در در در در در جهان، یادشه نشان باشد. آیاد میلادی با در برای با پادشاهِ جهان که فرمانش بر جهان چون قضا، روان باشد آنكه با داغ طاعتش زايد هر که ز ابنای انس و جان باشد وانکه با مُهر خازنش رویَد

the second to the second of the second

The of my and the same the same

هرچه ز اجناس بحر و کان باشد دستهٔ خنجرش جهانگیرست گرچه یك مشت استخوان باشد عدلش ار با زمین بخشم شود امن بيرون آسمان باشد قهرش ار سایه بر جهان فکند زندگانی در آن جهان باشد مرگ را دایم از سیاست او تب لرز اندر استخوان باشد

But the first of the

هر کجا سکّه شد بنام و نشائش بخل بینام و بینشان باشد هر کجا خطبه شد بنام و بیائش نطق را دست بر دهان باشد ای قضا قدرتی که با حزمت کوه بی تاب و بی توان باشد؟ رایتت آیتی که در حربش فتح، تفسير و ترجمان باشد مینگویم که جز خدای کسی . حال گردان و غیبدان باشد گویم از رای و رایتت شب و روز دو اثر در جهان عیان باشد رای تو رازها کند پیدا که ز تقدیر در نهان باشد رايتت فتنهما كند ينهان که چو اندیشه بیکران باشد لطفت اربماية وجود شود جسم را صورت روان باشد بأست ار بانگ بر زمانه زند گرگ را سیرت شبان باشد نبود خطّ روزیی مجری که نه دست تو در ضمان باشد نشود كار عالمي بنظام که نه پای تو در میان باشد در جهانی و از جهان پیشی همچو معنی که در بیان باشد آفرین بر تو! کافرینش را هرچه گوئی چنین چنان باشد

Scanned by CamScanner

روز هیجا که از درخش سنان گرد را کسوت دُخان باشد، در تن اژدهای رایتهات باد را اعتدال ِ جان باشد شیر گردون چو عکس شیر در آب پیش شیر عکم ستان باشد هم عنان امل سبك گردد هم رکاب اجل گران باشد هر سبو کز اجل شکسته شود بر لب چشمهٔ سنان باشد هر کمین کز قضا گشاده شود از پس قبضهٔ کمان باشد اشك بر درعهاي سيمابي نسخت راه کهکشان باشد چون بجنبد رکاب منصورت \_ آن قیامت که آن زمان باشد \_ هر که را شد یقین که حملهٔ تست یای هستیش بر گمان باشد روح روحالامین در آن ساعت نه همانا که در امان باشد نبود هيچكس بجز نصرت که دمی با تو همعنان باشد هر مصافی که اندرو دو نفس تیغ را با کفت قران باشد، صّد قران طیر و وُحش را پس از آن فلك از كشته ميزبان باشد خسروا بنده را چو ده سالست که همی آرزوی آن باشد،

40

کز ندیمان مجلس ار نشود از مقیمان آستان باشد بخرش پیش از آنکه بشناسیش وانگهت رایگان گران ماشد چه شود گر ترا در این یك بیع دست بوسیدنی زیان باشد یا چه باشد که در ممالك تو شاغری خام قلتبان باشد لیکن اندر بیان مدح و غزل موی مویش همه زبان باشد تا شود پیر همچو بخت عدوت هم درین دولتِ جوان باشد تا هوای خزان به بهمن و دی ، زرگر باغ و بوستان باشد باغ ملك ترا بهارى باد نه چنان کز پیش خزان باشد خطیدها را زبان بذکر تو تر تا ممرِّ سخن دهان باشد سِکّهها را دهان بنام تو باز تا ز زر در جهان نشان باشد مدّتت لازم زمان و مکان تا زمان لازم مكان باشد همّتت ملك بخش و ملكستان تا بگینی دِه و ستان باشد در جهان مُلكِ جاودانت بادا خود چنین ملك جاودان باشد

1

کو آصفو جم گو بیا ببین بر تخت، سليمان راستين ییشش بدل دیو و دام و دد درهم زده صفهای حور عین بادی که کشیدی بساط او بر درگهِ اعلاش زیرِ زین مهری، که وحوش و طیور را در طاعتش آورد، بر نگین از بیم سیاهش سیاه خصم چون مور نهان گشته در زمین پای ملخی بیش نی، بقُدْر، در همّتِ او ملك آن و اين بر تخت چو عرش سباي او از عرش رسولان آفرین چون صرح معرّد شراب صِرف بى ورزش انصاف آب و طين در سایهٔ پُرِّ همای چتر طی کرده اقالیم مُلك و دین بىسابقة وَحى جبرئيل اسرار وجودش همه يقين بى واسطة هُدهُدش خبر از جنبش روم و قرارِ چین بىعهدة عُهدِ ييمبري آيات كمالش همه مُبين وقتش نشود فوت، اگر نه روز در حال كند از قفا جبين

چون ديو بمزدوري افكند آنرا که خلافش کند لعین بر چرخ کشد پایه، چون شهاب آنرا که وفاقش بُوّد قرین چون رای زند در امور ملك بحر سخنش را، گهر، ثمین چون صف کشد اندر مصافو خصم شیر عَلَمُش را صفت عرین هم در کتف دایگان رضیع هم در شکم مادران جنین؛ از بیعتو او مُهر بر زبان وز طاعتِ او داغ بر سُرين. در جنبش جيشش نهفته فتح چون موم دراجزای انگبین در دولت خصمش نهان زوال **جون یاس در ایّام یاسمین** 

11

دوش، سرمست، آمدم به وثاق
با حریفی همه وفا و وفاق
دیدم از باقی پرندوشین،
شیشهای نیمه، بر کنارهٔ طاق
می چون عهدِ دوستان، بصفا
تلخ، چون عیش عاشقان بمذاق
هر دو در تابخانه ای رفتیم
که نَبُد آشنا هوای رواق
بنشستیم بر دریچگکی
که همی دید قوسی از آفاق

بر یمینم، ز منطقی اجزاء بریسارم، ز هندسی اوراق همد اطراف خانه لَمعة برق زان رُخِ لامع و مَي برّاق شكّر و نُقل ما ز شكر وصال جرعة جام ما ز خون ِ فراق نه مرا مطربان جابك دست نه مرا ساقیان سیمینساق غزلكهاي خود همي خواندم در نهاوند و راهوی و عراق ماه، ناگه برآمد از مشرق مشرقی کرد خانه از اِشراق: به سخن در شدیم، هر سه، بهم چون سه یار موافق مشتاق ماه را نیکوئی همی گفتیم که «دریغی به اجتماع و محاق.» ذوشجون شد حدیث و در دادیم قصة چرخ ازرق ِ زرّاق گفتم: «آیا کسی تواند کرد در بساط زمين، على الاطلاق منع تقدير او به استقلال؟ كشفو اسرار او به استحقاق؟ نه در آن دائره که در تدویر نتوانند زد نطق ز نطاق نه از آن طایغه که نشناسد معنی احتراق از احراق.» ماه، گفتا که «برق وهمی بود که برین گنبد آمدی به براق

Scanned by CamScanner

در خراسان ز امتش دگریست که برو عاشقست ملك عراق عصمت ایزدی ركاب و عنائش مددِ سرمدی ستام و جناق دانی آن کیست؟ اوحدالدین است آن ملك خلقت ملوك اخلاق.» گفتم: «ای ماه! نام تعیین كن!» گفت: «مخدوم و منعمت اسحاق گفت: «مخدوم و منعمت اسحاق آسمان رتبتی كه سجده برند آسمانهاش خاضعالاعناق. مكنتش بسته با قضا پیمان مدرتش كرده با قدر میثاق...»

14

1

صبا، بسبزه، بیاراست دار دُنیی را نمونه گشت جهان، مرغزار عُقبی را نسیم باد، در اعجاز زنده کردن خاك، ببرد آب همه معجزات عیسی را بهار، دُر و گهر می کشد بدامن ابر، نثار موکب اردی بهشت و اضحی را مُذکِران طیورند بر منابر باغ زنیم شب مُترصد نشسته، املی را چمن مگر سرطان شد که شاخ نسترنش طلوع داده، بیك شب، هزار شِغری را چه طعنه هاست که اطفال شاخ می نزنند، بگونه گونه بلاغت، بلوغ طوبی را کجاست مجنون؟ تا عرض داده دریابد، نگار خانهٔ حُسن و جمال لیلی را

Scanned by CamScanner

مغلس كيميافروش

خدای عزوجل گوئی از طریق مزاج
به اعتدال هوا داده جان مانی را
صبا تعرّض زلف بنفشه کرد شبسی

مین عارض گل درگرفت و لاله شنید
به نفس نامیه بر داشت این دو معنی را؛
چو نفس نامیه جمعی ز لشکرش را دید
چو نفس نامیه جمعی ز لشکرش را دید
د که پشت پای زدند، از گزاف، تقوی را
خواص نطق و نظر داد بهر اِنهی را
چنانکه سوسن و نرگس، بخدمت اِنهی،
چنانکه سوسن و نرگس، بخدمت اِنهی،
مرتبند، چه انکار را، چه دعوی را،
چنار، پنجه گشادهست و نی کمربسته ست
دعا و خدمت دستور صدر دنیی را…

14

باز این چه جوانی و جمال است جهان را وین حال که نو گشت زمین را و زمان را مقدار شب از روز فزون بود، بَدَل شد ناقص همه این را شد و زاید همه آن را هم جَمِّرَه برآورد فرو برده نَفَس را هم فاخته بگشاد فرو بسته زبان را در باغ چمن ضامن گل گشت ز بلبل آن روز که آوازه فکندند خزان را کنون چمن باغ گرفتست تقاضا آدی بَدَل ِ خصم بگیرند ضمان را بلبل ز نوا هیچ همی کم نزند دم بال همی کم نزند دم زان حال همی کم نشود سرو نَوان را

٥

آهو به سر سبزه مگر نافه بینداخت ي خاك چمن آب بشد عنبر و بان را کے خام نبستہ است صبارنگ ریاحین از عکس چرا رنگ دهد آب روان را؟ خوش خوش ز نظر گشت نهان راز دل ابر تا خاك همى عرضه دهد راز نهان را همچون ثمرِ بید کند نام و نشان گم در سایهٔ او روز کنون نام و نشان را بادام دومغزست كه از خنجر الماس ناداده لَبش بوسه سرایای فسان را ژاله سپر برف ببرد از کتف کوه چون رستم نیسان بخم آورد کمان را که بیضهٔ کافور زیان کرد و گهر سود بینی که چه سودست مرین مایه زیان را از غایتِ تری، که هوا راست، عجب نیست گر خاصیتِ ابر دهد طبع دُخان را گر نایژهٔ ابر نشد باک بریده چون هیچ عنان ب<del>َا</del>زْ نبیچد سَیَلان را ور ابر نه در دایگی طفل شکوفه است یازان سوی ابر از چه گشادست دهآن را ور لالة نورسته نه افروخته شمعي است روشن ز چه دارد همه اطراف مکان را نی رمح بهارست که در معرکه کردست از خون دل دشمن شه لعل سنان را

14

ای مسلمانان! فغان از دورِ چرخ ِ چنبری! وز نفاق تیر و قصد ماه و سیرِ مشتری!

كار آبِ نافع، اندر مشربِ من، آتشىست شغل خالهِ ساكن، اندر سكنة من، صرصرى آسمان، در کشتی عمرم، کند دایم دو کار: وقت شادی بادبانی گاه انده لنگری گر بخندم ــ وان به هر عمریست ــ گوید زهرخند ور بگریم، وان همه روزیست، گوید: خون گری! بر سرِ من مِغْفری کردی کُله، وان در گذشت، بگذرد بر طیلسانم نیز دور معجری. روزگارا! چون ز عنقا می نیاموزی ثبات؟ چون زغن تا چند، سالی مادگی سالی نری؟ به بیوسی، از جهان، دانی که چون آید مرا؟ ـ همچنان کـز پارگين اميد کردن کوثري. از ستمهای فلك چندانكه خواهی گنج هست واثقم زیرا که با من هم بدین گنبد دری گوئیا تا آسمان را رسم دوران آمده است داده اندی فتنه را قطبی، بلا را محوری گر بگرداند بیهلو هفت کشور مر ترا یك دم از مهرت نگوید كر كدامین كشوري؟ بَعْدَما كاندر لكدكوب حوادث چند سال بختو شومم حنجری کردست و دورش خنجری خير خيرُم كرد صاحب تهمت، اندر هجو بلخ، تا همی گویند: کافر نعمت آمد انوری قبة اسلام راهجو، ای مسلمانان که گفت؟ حاش لله ا بالله ار گوید جهود خیبری ا آسمان ار طفل بودی، بلخ کردی دایگیش مکّه داند کرد معمورِ جهان را مادری افتخارِ خاندان مصطفی در بلخ و من کرده هم سلمانی اندر خدمتش هم بوذری

Scanned by CamScanner

مجدِ دین بوطالب آن عالِم که گمره شد درو عقل کُلِّ آن کرده از بیرون ِ عالم ازهری آن نظام دولت و دین کانتظام عدل او در دل اغصان کند باد صبا را رهبری آنکه نابینای مادرزاد اگر حاضر شود در جبین عالمآرایش ببیند مهتری در یناه سُدّهٔ جاهِ رعیّت پرورش بر عقاب آسمان فرمان دهد کیك دری هم نبوّت در نسب، هم پادشاهی در حسّب، کو سلیمان تا در انگشتش کند انگشتری! مسند قاضى القضاة شرق وغرب افراشته آنکه هست از مسندش عباسیان را برتری آنکه پیش کلك و نطقش، آندو سحر، آنگه حلال صد چو من هستند چون گوسالهٔ بیش سامری آب و آتش را اگر در مجلسش حاضر کنند از میان هر دو بردارد، شکوهش، داوری گو «حمیدالدین» اگر خواهی که وقتی در دو لفظ مطلقاً هرچ آن حمیدست از صفتها بشمری در زمان او، هنر نَشْگِفت اگر قیمت گرفت، گوهرست آری هنر او یادشاو گوهری خواجهٔ ملت، صغى الدين عمر، در صدر شرع آنکه نبود دیو را با سایهٔ او قادری مُفتى مشرق، امام مغرب، آنك از رتبتش عرش زیبد منبرش، کو؟ تاش کردی منبری ا حكم دين هر ساعت از فتواي او فريهترست دیده ای فریه کنی، چون کلك او از لاغری؟ احتسابِ تقوی او دید ناگه کز کسوف افتاب اندر حجابِ مه شد از بیچادری

۲۵

مغلس كيميافروش

از رخش هر روز فال مشتری گیرد جهان «کست آن کو نیست فال مشتری را مشتری؟» ذوالفقار نطق تاج الدين شريعت را بدست آن بمعنى توأمان با ذوالفقار حيدري بلبل بستان دین کز وَجْدِ مجلسهای او صبح را، چون گل، طبیعت گشت پیراهن دری توبه کردندی اگر دریافتندی مجلسش: هم مَه از نمّامی و هم زُهره از خنیاگری من نمیدانم که این جنس از سخن را نام چیست؟ نی نبوّت میتوانم گفتنش، نی ساحری ساقیان لهجهٔ او، چون شراب اندر دهند، هوش گوید گوش را «هین ساغری کن! ساغری!» بازوي بُرهان، ز تقرير نظام الدين، قوى ست آنکه از تعظیم کردی جبرئیلش چاکری، آنکه بر اسرار شرع اندر زمان واقف شوی از ورقهای ضمیرش، یك ورق، گر بنگری نامدی اوراق اطباق فلك هرگز تمام گر ضمیر او نکردی علم دین را دفتری وارثان انبيا اينك چنين باشند كوست علم و تقوی بینهایت، پس تواضع بر سری در ثنای او اگر عاجز شوم معذور دار! تا كجا باشد؟ توان دانست حد شاعرى! لاشة ما كي رسد آنجا كه رخش او كشند کاروانی کی رسد هرگز بگردِ لشکری با چنین سکّان ـ که گر از قدرشان عقدی کنند، فارغ آید چرخ ِ اعظم، از چه؟ از بیزیوری -هجو گویم بلخ را؟ هیهات! یارب زینهارا خود توان گفتن که زنگارست زرِّ جعفری؟

۵۵

بالله ار بر من توان بستن به مسمارِ قضا جنسِ این بد سیرتی یا نوع این بدگوهری! خاتم حجت در انگشت سليمان سخن افترا کردن بدو در گیرد از دیو و بری؟ باز دان، آخر کلام ِ من ز منحول ِ حسودا فرق كن، نقش الهي را ز نقش آزري، عیش من، زین افترا، تلخی گرفت و تو هنوز چربكِ او همچنان چون جان ِ شيرين ميخوري. مرد را، چون مُمتلی شد از حسد، کار افتراست بدمزاجان را قی افتد در مجالس از پُری چون مر او را واضع خرنامه گیرد ریش گاو گاو او در خرمن من باشد از کون خری آن نمیگویم که در طَی زبان ناورده ام، آن هجا ـ کان نزد من بابی بود از کافری ـ گر بخاطر بگذرانیدستم اندر عمر خویش یا نیم \_ چونانکه گرگ یوسف \_ از تهمت بری، جاودان بیزارم از ذاتی که بیزاری ازو هست در بازار دین صرّاف جان را بیزری؛ آن توانائی و دانائی که در اطوار غیب دام بدبختی نهادو دانهٔ نیك اختری، آنکه تأثیرِ صبایِ صنع ِ او را آمدست گلفشان اختران بر گنبدِ نیلوفری، آنکه خار اژدهادندان عقربنیش را شِعنگی دادست بر إقطاع کلبرگ طری تا به زلف سایهٔ شب، خاك را تزیین نداد روز بر گوش ِ شفق ننهاد زلفو عنبری باز شد ـ چون قدرتش، گیسوي شب را شانه کرد در خبر ابروي گردون ـ ديده هاي عبهري

بزم صَنعش را، ز نیلوفر، چو گردون عود سوخت، آفتاًب و آب کرد، این: آتشی آن: مجمری آنکه اندر کارگاو «کن فکان» اِبداع او \_ بی اساس مایدای از مایدهای عنصری \_ داد یك عالم بهشتی روی ازرق پوش را خوشترین رنگی: منوّر، بهترین شکلی: کُری وآنکه عونش، بر تن ِ ماهی و بر فرق ِ خروس، پیرهن را جوشنی داد و کُله را مغفری آنکه گر آلای او را گُنج بودی در عدد نیستی جَذْرِ اَصَمْ راغَبْنَ گُنگی و کری آنکه بر لوح ِ زبانها خطِ اول نام اوست این همی گوید: اله، آن: ایزد و آن: تنگری آنکه از مُلکش خراسی دیده باشی، بیش نه گر رَوی بر بام این سقف بدین پهناوری آنکه قهرش داد انجم را شیاطین افکنی 80 وانکه لطفش داد آتش را سمندر پروری آنکه در امعای کرمی از لعابِ چند برگ کار او باشد نهادن کارگاو ششتری آنکه در احشای زنبوری کمال رأفتش نوش را با نیش داد از راه صحبت صابری آنکه از تجویفو نالی ساقی احسان او جام، گه خوزی نهد بر دستها گه عسکری آنکه، چون بر آفرینش سرفرازی کرد عقل، گفت می را «گوشمالش دِه بدست مسکری.» آنکه ترك يك ادب، بر پيشگاو حضرتش، وقف کرد ابلیس را بر آستان مُدبری آنکه آدم را «عصی آدم» ز پا افکنده بود گر نه از «ثُم اجتباهٔ» اوش دادی یاوری

آنكه قوم نوح را از تندبادِ «لاتُذرُ» در دو دم کرد از زمین آسیب قهرش اسیری آنکه چون خلوت سرای خُلّتش خالی کند شعله ریحانی کند، آنجا، نه اخگر اخگری آنکه دشتی جادوئی را در عصائی گم کند مك شبان از ملكِ او بي تهمتِ مُستنكري آنکه نیل مادری بر چهرهٔ مریم کشید حفظ او بی آنکه باطل شد جمال دختری آنکه از مُهری که بودی مصطفی را بر کتِف مُهر کردست از پس عهدش در پیغمبری آنکه از ایمای انگشتش دو گیسوبند کرد ـ از چه؟ از یك آینه، بر سقف چرخ چنبری آنکه بر دعویش ـ چون برهان قاطع خواستند ـ در زبان سوسمار آورد حجّت گستری آنکه گر بر اسب فکرت جاودان جولان کنی از نخستین آستان حضرتش در نگذری آنکه هم در عقل، ممنوع است و هم در شرع، شرك جز بذاتش گر بعزم و قصد سوگندی خوری؛ اندرین سوگند، اگر تأویل کردم، کافرم کافری باشد که در چون من کسی این ظن بری خود بیا تا کج نشینم، راست گویم، یك سخن تا ورق چون راستبینان زین کژیها بستری چون مرا در بلخ، هم از اصطناع اهل بلخ، دُق ِ مصری چادری کردست و رومی بستری، بر سرِ ملکی چنان فارغ نباشد کس چو من حبّذا ملکی که باشد افسرش بی افسری ا دى ز خاكِ خاوران، چون ذرّه، مجهول آمده گشته، امروز اندرو، چون آفتابِ خاوری

ما جنانها ابن جنينها زايد از خاطر مرا؟ ای عجب! از آب خشکی آید از آتش تری این همه بگذار، آخر عاقلم در نفس خویش کادمی را عقل هست از ممکنات اکثری یس جگوئی هجو گویم خطهای را کز درش گر در آید دیو بنهد از برون مستکبری تا تو فرصت جوی گردی وز کمینگاه حسد غصة ده ساله را باری بصحرا آوری هیچ عاقل این کند جز آنکه یکسو افکند اصل نیکو اعتقادی، رسم نیکو محضری دشمنان را مایه دادن، نزد من، دانی که چیست جمع کردن موش دشتی با یلنگ بربری مستقيم احوال شو تا خصم سرگردان شود بس که پرگاری کند او چون تو کردی مسطری این دقایق من چنان ورزم که از بی فرصتی سکته گیرد این و آن گر بوفراس و بُحتری از عقاب و پوستینش کر نگوید به بُود گرچه در دریا تواند کرد خربط گازری چند رنجی کز قبولم تازه شاخی میدمد هر کجا پنداری ای مسکین که بیخی می بُری رو که از یأجوج ِ بهتان رخنه هرگز کی فتد خاصه در سدّی که تأییدش کند اسکندری یك حكایت بشنوی هم از زبان شهر خویش تا در این اندیشه باری راه باطل نسپری دی کسی در نقص من گفت او غریب شهر ماست بلخ گفت اینهم کمال اوست چند از منکری او غریب اندر جهان باشد چو از رتبت مرا آسمان هر ساعتی گوید زمین دیگری

Scanned by CamScanner

خاك پای اهل بلخم كز مقام شهرشان هست بر اقران خويشم هم سری هم سروری حبّذا تاريخ اين انشا كه فرمانده ببلخ رايت طغرلتكينی بود و رای ناصری



# ۲ قطعدها



نكر تا حلقة اقبال ناممكن نجنباني ا سلما! ابلها! لا بلكه مرحوما و مسكينا! سنائی گرچه، از وَجُهِ مناجاتی، همی گوید به شعری در - ز حرص آنکه یابد دیدهٔ بینا -«که یارب! مر سنائی را سنائی دِه تو در حکمت چنان کز وی به رشك آید روان بوعلی سینا.» ولیکن از طریق آرزو پُختن، خِرَد داند که با بختِ زمرد بر نیاید کوشش مینا. برو جان ِ پدر! تن در مشیّت ده، که دیر افتد ز یأجوج تمنّی رخنه در سدِّ «وَلُو شینا.» به استعداد یابد هر که از ما چیزکی یابد نه اندر بَدُو فطرت، بيش ازين، كانَ الفَّتي طِينا؟ بلی از «جاهدوا» یکسر به دست تست این رشته ولی از «جاهدوا» هم برنخیزد هیچ بی«فینا»

۲

دیدهٔ جان بوعلی سینا بود از نورِ معرفت بینا سایهٔ آفتابِ حکمتِ او تافت از مشرق ِ «ولوشینا» جان موسی صفات او روشن به تجلی و شخص او سینا ای سفیه فقیه نام! تو کی بازدانی زمرد از مینا؟ در تك چاو جهل چون مانی مسكنت روح قدس، مسكنت روح قدس، مسكناا

٣

انوری ا چون خدای راه نمود مصطفی را به نور «لوشینا» برد قدرش به دولت فرقان پای بر فرق گنبدِ مینا نور عزّش به عرش سایه فکند چون تجلی به سینهٔ سینا مسکن روح قدس شد دل او نی دل تنگی بوعلی سینا سخن از شرع دین احمد گو بیدلا! ابلها! و بیدینا! پیدلا! ابلها! و بیدینا! چشم در شرع مصطفی بگشا گر نهای تو به عقل نابینا.

۴

درین دو روزه توقف که بو که خود نبود! مدین مقام فسوس و درین سرای فریب، چرا قبول کنم، از کس، آنکه عاقبتش ز خلق سرزنشم باشد از خدای عتیب؟ مرا خدای تعالی ز آسیای فراز میلی حسیب د

lead

چو می دهد همه چیزی، به قدر حاجت من - چنانکه بی خبر سیب، ماه، رنگ به سیب - ز بهر حفظ حیات، آنچه بایدم ز کفاف ز بهر کسب کمال، آنچه بایدم ز کتیب هزار سال اگر عمر من بود بعثل مرا نباز نیاید به آسیای نشیب. دو نعمت است مرا، کان ملوك را نبود: به روز، راحت شكر و به شب، ز رنج شكیب.

۵

خطابی با فلك كردم كه «از راهِ جفاكشتی شهان عالمآرای و جوانمردان برمك را زمام حُلّ و عَقْدِ خود نهادی در كف جمعی كه از روی خِرد باشد بر ایشان صد شرف سگ را.» نهان، در گوش هوشم گفت: «فارغ باش ازین معنی كه سِبُلَت بَر كند ایّام هر ده روز یك یك را!»

۶

رُبعِ مسکون آدمی را بود، دیو و دد گرفت کس نمیداند که در آفاق انسانی کجاست؟ دور، دورِ خشکسالِ دین و قحطِ دانش است چند گویی: «فتحِ بابی کو و بارانی کجاست؟» من ترا بنمایم، اندر حال، صد بوجهل جهل گر مسلمانی تو تعیین کن که سلمانی کجاست؟ آسمان بیخ کمال از خالهِ عالم برکشید تو زنخ میزن که در من گنج پنهانی کجاست؟ تو زنخ میزن که در من گنج پنهانی کجاست؟ خاله را طوفان، اگر غسلی دهد، وقت آمده است ای دریغا! داعی یی چون نوح و طوفانی کجاست؟

آن شنیدستی که روزی زیرکی با اَبلَهی گفت کراین والی شهر ما گدایی بی حیاست؛ گفت: «چون باشد گدا آن کز کلاهش تکمهای صد چو ما را، روزها بل سالها، برگ و نواست؟ گفتش: «ای مسکین! غلط اینك از اینجا کردهای آنهمه برگ و نوا دانی که آنجا از کجاست؟ دُر و مُرواریدِ طوقش اشكِ اطفالِ من است لعل و یاقوتِ ستامش خون ِ اَیتام ِ شماست! او که تا آب سبو پیوسته از ما خواستهست گر بجویی تا به مغز استخوانش زان ِ ماست خواهی عُشرخوان، خواهی خراج خواستن کدیهست خواهی عُشرخوان، خواهی خراج زانکه گر دَه نام باشد یك حقیقت را رواست. چون گدایی چیز دیگر نیست جز خواهندگی هر که خواهد گر سلیمان است و گر قارون گداست.»

٨

دوش، در خواب، من پیمبر را دیدمی کو ز امّت آزردهست؟ گفتمش: «ای بزرگ! چت بودهست؟ طبع پالو تو از چه پژمردهست؟» گفت: «زین مُقریک همی جوشم رونق وَحی ایزدی بُردهست؛ آنچه این زن بمزد میخواند جبرئیل آن به من نیاوردهست!»

آلودهٔ منّتِ کسان کم شو تا یك شبه در وثاق ِ تو نان است راضی نشود به هیچ بَدُنفسی هر نفس که از نفوس انسان است ای نفس! به رستهٔ قناعت شو كانجا همه چيز نيك ارزان است نا بتوانی حذر کن از منت كابن منّتِ خلق كاهش جان است در عالم تن چه میکنی هستی چون مرجع تو به عالم جان است شك نيست كه هر كه چيزكي دارد وان را بدهد طریق احسان است، ليكن چو كسى بُوُد كه نستاند احسان آن است و سخت آسان است چندان که مروّت است در دادن در ناستدن هزار چندان است.

١.

هر چه در مجلس ملوك بُوَد همه در کلبهٔ خراب من است رَحُل اجزا و نان خشك برو گردخوان من و کباب من است شیشة صبر من - که بادا پُرا -پیش من شیشهٔ شراب من است قلم کوته و صریر خوشش زخمه و نغمهٔ رباب من است خرقة صوفيانة ازرق بر هزار اطلس انتخاب من است هرچه بیرون ازین بُوَد، کم و بیش، \_ حاش للسامعين! \_ عذاب من است گنده پیر جهان، جُنُب نکند همتی را که در جناب من است زين قدم، راهِ رجعتم بستهست آنکه او مرجع و مآب من است خدمت بادشه \_ که باقی بادا \_ نه به بازوی باد و آب من است گرچه پیغام روحپرور او همه تسكين اضطراب من است؛ نیست من بنده را زبان جواب جامه و جای من جواب من است!

۱۱

نشنیده ای که زیرِ چناری کدوبُنی برخست و بر دوید، برو بَر، به روز بیست پرسید از چنار که «تو چند روزه ای؟» گفتا چنار «عمرِ من افزون تر از دویست.»

گفتا: «به بیست روز من از تو فزون شدم این کاهِلی بگوی که آخر ز بهرِ چیست؟» گفتا چنار: «نیست مرا با تو هیچ جنگ \_ کاکنون نه روزِ جنگ و نه هنگام داوریست \_ فردا، که بر من و تو وَزَد بادِ مهرگان، آنگه شود پدید که نامرد و مرد کیست!»

14

با فلك، دوش به خلوت، گلهاى مىكردم كه «مرا از كرم تو سبب حرمان چيست؟ اينهمه جور تو با فاضل و دانا زچه جاست؟ وينهمه لطف تو با بىهنر و نادان چيست؟» فلكم گفت كه «اى خسرو اقليم سخن! با مَنت بيهده اين مشغله و افغان چيست؟ شكر كُن شكر، كه در معرض فضلى كه تراست گنج قارون چه بُود؟ مملكت خاقان چيست؟»

14

چار شهر است خراسان را در چار طَرَف که وَسَطَشان به مسافت کم صد درصد نیست گرچه معمور و خرابش همه مردم دارند بر هر بُر خردی نیست که چندین دد نیست مصر جامع را چاره نبود از بد و نیك معدن دُر و گهر بی سُرب و بُسند نیست: معدن دُر و گهر بی سُرب و بُسند نیست: بلخ، شهری ست در آکنده به اوباش و رنود در همه شهر و نواحیش یکی بِخرد نیست در همه شهر و نواحیش یکی بِخرد نیست مروه شهری ست بترتیب همه چیز درو مود شهری ست بترتیب همه چیز درو جد و هزلش متساوی و هری هم بد نیست

حَبَّذَا شهر نشابور که در مُلكِ خدای گر بهشتیست همان است وگرنه خود نیست.

#### 14

کیمیایی ترا کنم تعلیم

که در اکسیر و در صناعت نیست

رو قناعت گزین که در عالم

کیمیایی به از قناعت نیست

#### 10

برترین مایه مرد را عقل است بهترین پایه مرد را تقوی است بر جمادات، فضل آدمیان، هیچ بیرون ازین دو معنی نیست چون ازین هر دو، مرد خالی ماند، آدمی و بهیمه هر دو یکی است!

## 18

در حدود رکی یکی دیوانه بود سال و مه کردی به سوی دشت گشت در تموز و دی بسالی یك دو بار آمدی در قلب شهر از طَرْف دشت گفتی: «ای آنان که تان آماده بود و بعد ازین زرّبنه طشت و توزی و کتان، به گرما، هفت و هشت! گر شما را بانوائی بُد، چه شد؟ ورچه ما را بود بی برگی چه گشت؟

راحتِ هستی و رنج نیستی بر شما بگذشت و بر ما هم گذشت!»

17

جریدهای است نهادِ سیّهٔ سپیدِ جهان
که روزگار، درو، جز قضایِ بد ننوشت
چه سود از آنکه، ازین پیش، خسروان کردند
ز رزمگاه: قیامت، به بزمگاه: بهشت؟
چو عاقبت همه را، تا به سنجر، اندر مَرُوْ
شدهست بستر خاك و شدهست بالین خشت!
کدام جان که قضاش از ورایِ چرخ، نبرد؟
کدام تن که قناش از فرودِ خاك نهشت؟
کدام تن که فناش از فرودِ خاك نهشت؟
کک گاوِ چرخ، ازین تخم و بیخ، هیچ نکشت!
بگو که جامهٔ آسایش از کجا پوشم؟
بگو که جامهٔ آسایش از کجا پوشم؟
جو دوكِ زُهره، ازین تار و پود هیچ نرشت!
مسافران بقا را، چو نیست روی مُقام
دو روزه منزل و آرامگه چه خوب و چه زشت.

14

گفتم: «آن تو نیست، خواجه صلاح!» گفت: «چه؟» گفتم: «آن دو خُلقانَت.» گفت: «چون نیست؟» گفتم: «از پی آنك - گر بدو نافذ است فرمانت \_ چون گذاری که برزَند هر روز قلتبانی سر از گریبانت!»

ای خواجه ارسیده ست بگندیت به جایی کز اهل سماوات، به گوش تو رسد صوت گر عمر تو چون قد اتو باشد به درازی تو زنده بمانی و بمیرد ملك الموت ا

۲.

درجهان، با مردمان، دانی که چون باید گذاشت \_ آن قَدَر عمری که یابد مردم آزادمرد – کاستینها در غمر او تر کنند از آب گرم، فیالمثل، گر بگذرد بر دامن او باد سرد.

21

کی بود کاین سپهرِ حادثهزای جمله از یکدگر فرو ریزد؟ تا چه پرویزن است او، که مدام بر جهان آتش بلا بیزد. در جهان بوی عافیت نگذاشت برنخیزد مگر به دستِ ستم من ندانم کزین چه برخیزد؟ می نیارم گریخت، گرنه، نه من دیو ازین روزگار بگریزد به بیوسی، چو گربه، چند کنم زانکه چون سگ ز بد نیرهیزد بالله از بس که این لئیم ظفر با مقیمان خاك بستیزد،

آن چنان شد که بر فلك، بمثل، شیر با گاو اگر برآویزد، هر کجا در دل زمین موشیست سر نگونسار بر فلك میزدا

#### 44

مُقبَلی، آنکه روز و شب ادبار از سر و ریشِ او همی ریزد! دست، بر نبضِ هر کسی که نهاد روحِ او از عروق بگریزد! هر کجا کو نشست از پی طب در زمان بانگِ مرگ برخیزد! ملکاُلموتِ کوفته دارد اندر آن دارویی که آمیزد!

#### 24

روز را رایگان ز دست مده!

نیست امکان آنکه باز رسد.

دستو این روزهای کوتاه است

که بدان دولت دراز رسد

آنچ از آن چاره نیست، آن را باش

به سرت گرچه ترکتاز بود

عمر، بر ناگزیر تفرقه کن

تا ازو چند قسم آز رسد؟

هر که را دردِ ناگزیر گرفت

کی به غم خوردن ِ مجاز رسد؟

دعاگو، اسبکی دارد، که هر روز زبهر کاه، تا شب می خروشد غزل می گویم و در وی نگیرد دو بیتی نیز کمتر می نیوشد توقع دارد از اصطبل مخدوم که او را کولواری کاه نوشد وگر که نیست در اصطبل مخدوم درین همسایه، شخصی، می فروشد!

#### YD

بسا سخن که مرا بود و آن نگفته بماند! ز من نخواست کس آن را و آن نهفته بماند سخن که گفته بُود همچو دُرِّ سفته بُود مرا رواست گر این دُرِّ من نسفته بماند.

## 45

هر که به ورزیدنِ کمال نهد روی شیوهٔ نقصان ز هیچ روی نورزد زلزلهٔ حرص اگر ز هم بدرد کوه، گردِ قناعت بر آستانش نلرزد. رفعت اهل زمانه کسب کند زانك صحبت اهل زمانه هیچ نیرزد!

#### TY

ایمنی را و تندرستی را آدمی شکر کرد نتواند در جهان، این دو نعمت است بزرگ داند آن کس که نیك و بد داند

#### YA

کهتر و مهتر و وضیع و شریف همه سرگشته اند و رنجورند دوستان گر به دوستان نرسند اندرین روزگار، معذورند.

#### 49

دوستی در سَمَر کتابی داشت
یك دو صفحه به پیش من برخواند
که «فلان شخص، در فلان تاریخ،
به یکی بیت، بَدْرَهای بفشاند،
وآن دگر پادشه، به یك نکته،
عالِمی را فرازِ تخت نشاند.»
گفتم: «ای دوست! تُرهات است این
این سخن بر زبان نشاید راند
آخر، این قوم عادیان بودند
که خود از نسلشان کسی بنماند؟»

# ٣.

پنج قلآشیم، در بیغولهای
با حریفی، کو ربابِ خوش زند
چرخ ِ مردم خوار، گویی خصم ماست
تا چو برخیزیم بر هر شش زند
بی شرابی، آتش اندر ما زدهست
کیست کو آتش درین آتش زندا

دوستی گفت: «صبر کن ایراك صبر کارِ تو خوب و زود کند آبِ رفته به جوی باز آید کار بهتر از آنکه بود کند.» گفتم: «آب ار به جوی باز آید ماهی مُرده را چه سود کند؟»

44

جهان گر مضطرب شد، گو همی شوا من و می تا جهان آرام گیرد دلم را انده امروز بس نیست که می اندوه فردا وام گیرد؟

24

یك چند روزگار نه از راهِ مكرمت بر ما، دری ز نعبت گیتی گشاده بود چون چیز اندكی بهم افتاد، باز بُرد گفتی كه نزدِ ما به امانت نهاده بود. و امروز، هر كه گویدم: «آن نیم ثروتی كز مادرِ زمانه بتدریج زاده بود، چون با تو نیست که گویمش: «آن بازخواست زود گویی دهنده، از سَر جودی نداده بود: گردون، چو سگ به فضلهٔ خود، بازگشت كرد بیچاره او كه كارش با این فتاده بودی

روزی پسری با پدر خویش چنین گفت:
کره ان مردلو بازاری از آن زُرق چه جوید؟»
گفتا: «چه تفحّص کنی احوال گروهی
کز گندِ طمعشان سگِ صیّاد نبوید
عاقل، به چنان طایفهٔ دون نگراید
مردم، به سویِ مَزْبَلَه و جیفه نبوید
بازار، یکی مزرعهٔ تخم فساد است
زان تخم در آن خاك چه پاشی که چه روید؟
امّید مکن راستی از پشتِ بنفشه
تا رویِ تو، چون لاله، به خونابه نشوید
قولی نبود راست تراز قول شهادت
زان، در همه بازار، یکی راست نگوید.

40

اگر انوری خواهد از روزگار که یك لحظه بی«زا»ی زحمت زید مگس را پدید آورد روزگار که تا بر سر «را»ی رحمت ریکد!

46

خسروا! ز اصطبل معمورت ـ که آن معمور باد! ـ کامور اعمار اسبان، شیخ ابوعامر، رسید! مرکبِ میمون ـ ادام اللهٔ توفیقه! ـ که هست یادگارِ نوح پیغمبر که در کشتی کشید. گفتم: «ای پیر مبارك! خیرمقدم، مرحبا! قصهٔ آن گو که گوش و چشم تو دید و شنید!

از خبرهای صریر آسمان گوشت چه بافت؟ وز خطرهای سیهری دیدهٔ سرّت چه درد؟ اندر آن وقتی که عالم جمله اسبان داشتند مجلس شيخ الشيوخي سبزهها چون مي چريد؟ حال آدم گوی و نوح و قصة ذبح خلیل ناقهٔ صالح چه بود و رخش رستم چون دوید؟ شهسوارِ سرِ «اسری »، در شبی، هفت آسمان بر براق تیزتك، رُه چون بپیمود و برید؟ بیعتِ بوبکرو آن فضل «اقیلونی» چه بود؟ مصلحت ديدِ على أن فتنه ها چون خوابنيد؟ حيدر كرّار حرب عمرو و عنتر چون شكست؟ رستم دستان صف گردان لشکر چون درید؟» اسب، اندر خشم شد، الحق نداني تا چه گفت - پشت دست از غبن من آنجا به دندان میگزید -گفت: «ای استغفرالله! این سؤال از چون منی؟ وَه وه این اشکال بین کاین بر سَرِ من آورید ا گفتمش: «اسبا! قديما! خر نهاي، آخر بگو تا مبارك مَقَدَمَت در دورِ عالم كي رسيد؟ گفت: «تو بسیار ماندی، هیچ میدانی که ام؟ - آن نخستین جانور، کایزد تعالی آفریدا،

47

خدای، کار، چو بر بنده ای فرو بندد
به هر چه دست زند، رنج دل بیفزاید
وگر به طبع شود زود نزد همچو خودی
ز بهر چیزی خوار و نژند باز آید
چو اعتقاد کند کز کسش نباید چیز
خدای، قدرت والای خویش بنماید

به دستِ بنده ز حَلَ و ز عقد چیزی نیست خدای، بندد کار و خدای، بگشاید.

#### 44

[در آن زمین که تو در چشم خلق خوار شوی، سبك سفر کن از آنجا برو به جای دگر]
سفر مُربّی مرد است و آستانهٔ جاه
سفر خزانهٔ مال است و اوستادِ هنر
به شهرِ خویش درون بیخطر بُود مردم
به کان خویش درون بیبها بُود گوهر
درخت اگر متحرك شدی ز جای به جای
نه جور ارهٔ کشیدی و نه جفای تبر،

#### 49

حکایتی ست، بفضل استماع فرمایند بشرطِ آنکه نگیرند ازین سخن آزار: به روزگارِ مَلِکشه، عرابی بی حج کول مگر به بارگهش رفت، از قضا، گهِ بار سؤال کرد که «امسال عزم حج دارم مرا اگر بدهد پادشاه صد دینار، چو حلقهٔ درِ کعبه بگیرم از سرِ صدق برایِ دولت و عمرش دعا کنم بسیار.» چو پادشه بشنید این سخن، به خازن گفت: که «آنچه خواست عرابی، برو، دو چندان آر!» برفت خازن و آورد و پیش شه بنهاد برفت خازن و آورد و پیش شه بنهاد بلطف گفت شه او را که «سیّدی! بردار! سپاس دار و بدان کاین دویست دینار است صد است زاد ترا و کرای و پای افزار،

صدِ دگر به خموشانه می دهم رشوت ـ نه بَهرِ من، ز برایِ خدای را، زنهار! ـ که چون به کعبه رسی هیچ یادِ من نکنی که از وکیل دَر بد تباه گردد کار!»

4.

انوری! بهرِ قبولِ عامه، چند از ننگِ شعر؟
راهِ حکمت رو، قبولِ عامه گو هرگز مباش!
رفت هنگام غزل گفتن، دگر سردی مکن!
راویان را گرمیِ هنگامه گو هرگز مباش!
تاج حکمت با لباس عافیت باشد، بپوش!
جان چو کامل شد طرازِ جامه گو هرگز مباش!
در کمال بوعلی نقصان ِ فردوسی نگر!
هر کجا آمد شفا، شهنامه گو هرگز مباش!

41

گویند که در طوس، گهِ شدّتِ گرما از خانه به بازار همی شد زَنکی زال بگذشت به دکان یکی پیرِ حصیری بر دل بگذشتش که «اگر نیست مرا مال، تا چون دگران نَطْع خَرَم بهرِ تنعّم آخر نگزیرَد ز حصیری به همه حال.» آخر نگزیرَد ز حصیری به همه حال.» بنشست و یکی کاغَذکی چکسه برون کرد بنشست و یکی کاغَذکی چکسه برون کرد حاصل شده از کِدیّه، بجوجو، نه به مثقال سگفتا: «دَ دَ هُ گُزِ حَصِصِیری سَرَه را چند نی از لُالُخ وز کَکتَب وز نه نه نه نال؟» شاگردِ حصیری چو ادای سخنش دید شاگره مسیری چو ادای سخنش دید گفتش: «برو، ای قحبهٔ چونین به سخن لال!

back

تدبیرِ نمد کُن، به نمدگر شو، ازیراك تا نرخ بپرسی تو به دیماه رسد سال ۱»

44

نكلّف ميان دو آزادمرد بود ناپسنديده و سخت خام بيا تا تكلّف به يك سو نهيم نه از تو ركوع و نه از من قيام به سنّت كنيم اقتدا زين سپس سلام عليكم، عليكالسلام!

44

در آینه چون نگاه کردم
یک موی سفیدِ خود بدیدم
ز اندیشهٔ ضعف و وَهم پیری
در آینه نیز ننگریدیم
امروز به شانهای از آن موی
دیدم دو سه تار و برطپیدم
شاید که خورم غیر جوانی
کز پیریِ خود چو بر رسیدم،
زایینه معاینه بدیدم
وز شانه به صد زبان شنیدم.

4

44

از سخنهای عُذْبِ شکّر طعم در دهان زمانه نوش منم لیکن از ردِّ سمع مستمعان با زبانی چنین خموش منم

در زوایای رستهٔ معنی مفلس کیمیا فروش منما

40

چون من به رو سخن فراز آیم خواهم که قصیده ای بیارایم ایزد داند که جان مسکین را تا چند عنا و رنج فرمایم صد بار به عقده در شوم، تا من از عهدهٔ یك سخن برون آیم.

45

دی، مرا، عاشقکی گفت:«غزل می گویی؟» گفتم: «از مدح و هجا دست بیفشاندم هم!» گفت: «چون؟» گفتمش: «آن حالتِ گمراهی رفت حالت رفته دگر باز نیاید ز عدم غزل و مدح و هجا، هر سه، بدان میگفتم که مرا شهوت و حرص و غضبی بود بهم! این یکی، شب همه شب، در غم و اندیشهٔ آن کز کجا وز که و چون کسب کنم پنج درم وآن دگر، روز همه روز، در آن محنت و بند که کند وصف لب چون شکر و زلف بخم وان سه دیگر، جو سگ خسته، تسلیش بدان که زبونی به کف آرم که ازو آید کم چون خدا این سه سگ گرسنه را ـ حاشاگما ـ باز کرد از سرِ من بندهٔ عاجز به کرم، غزل و مدح و هجا گویم؟ یارب! زنهارا بس! که با نفس جفا کردم و با عقل ستم.» انوری! لاف زدن سیرت مردان نبود چون زدی، باری، مردانه بیفشار قدم گوشهای گیر و سر راو نجاتی بطلب که نه بس دیر سر آید به توبر، این دو سه دم.

44

گرچه در بستم در مدح و غزل یکبارگی ظن مَبر كز نظم الفاظ و معانى قاصرم بلکه در هر نوع، کز اقران من راند کسی ـ خواه جروی گیر آن را خواه کلی ـ قادرم: منطق و موسیقی و هیأت بدانم اندکی راستی باید: بگویم؟ ـ با نصیب وافرم وز الاهي، آنچه تصديقش كند عقل صريح \_ گر تو تصدیقش کنی \_ بر شرح و بسطش ماهرم وز ریاضی مشکلی چندم، به خلوت، حل شدهست وندر آن جز واهِب از توفيق کس نه ياورم. نیستم بیگانه از اعمال و احکام نجوم ور همی باور نداری، رنجه شو! من حاضرم با بزرگان مستفیدم، با فرودستان مفید عالم تحصيل را هم وارد و هم صادرم غصّه ها دارم ز نقصان، از همه نوعی، ولیك زین یکی آوخ! که نزدیكِ تو مردی شاعرم اینهمه بگذار، با شعر مجرد آمدم چون سمائی هستم آخر گر نه همچون صابرم هر یکی آخر ازیشان بیکفافی نیستند این منم کز مفلسی چون روزِ روشن ظاهرم خود هنر در عهدِ ما عیب است، اگر نه این سخن میکند برهان که من شاعر نیم بل ساحرم

خاطرم، در سترِ دیوان، دختران دارد، چو حور زهره شان پرورده در آغوش طبع ِ زاهرم گر ز یك خاطب، یكی را سروزِ تزویج و قبول برتر از «اَحْسَنْت» كابین یافتستم، كافرم در چنین قحط مروّت با چنین آزادگان وای من! گر نان خورندی دختران ِ خاطرم! اینکه می گویم، شکایت نیست، شرح حالت است شکر یزدان را که اندر هرچه هستم شاکرم.

10.

#### 44

شود زیادت شادی و غم شود نقصان چو شکر و صبر کنی در میان شادی و غم ز شکر گردد نعمت بر اهل ِ نعمت بیش به صبر گردد محنت بر اهل ِ محنت کم

49

می توانم که نگویم بَدِ کس در همه عمر نتوانم که نگویند مرا بد دگران گر جهان، جمله، به بَد گفتن من برخیزند من و این کُنج و به عبرت به جهان در نگران در بد و نیك جهان دل نتوان بست از آنك گذران است بَد و نیك جهان گذران است بد و نیك جهان گذران حمد تا دست رسد که بر انگشت نبیچند بَدَم بی خبران که بر انگشت نبیچند بَدَم بی خبران نفس من برتر از آن است که مجروح شود خاصه از گب زدن بیهده بی هنران.

روبکی می دوید از غیر جان
روبکو دیگرش بدید چنان
گفت: «خیر است ا بازگو خبری ای
گفت: «خرگیر می کند سلطان ای
گفت: «تو خر نه ای، چه می ترسی ای
گفت: «آری، ولیك آدمیان،
می ندانند و فرق می نکنند
خر و روباهشان بود یکسان
که چو خر برنهندمان پالان
خر ز روباه می بنشناسند
اینت کون خران و بی خبران ای

۵۱

خواجه اسفندیار! میدانی
که برنجم ز چرخ رویین تن
من نه سهرابم و ولی با من
رستمی میکند مَهِ بهمن
خرد زال را بپرسیدم
حالتم را چه حیلت است و چه فن؟
گفت: افراسیاب وقت شوی
گر به دست آوری از آن دو سه من،
باده ای چون دَم سیاووشان
سرخ، نه تیره چون چَهِ بیژن،
گر فرستی، تویی فریدونم،
ور نه روزی ـ نعوذبالله! ـ من،

# همچو ضحاك، ناگهان، پیچم مارهای هجات بر گردن!

#### 5

یك دو مَنَك مَی، سه تن، به چار جوانب

پنج قدح، شش زمان، بخورده و خُفته

هفت فلك شد گوا كه هشت تن از دل

نُه ره، دَه بار، دُرِّ مدح ِ تو سُفته

مفخرِ دَهرى به ده زبان و به نُه روى

هشت جنان، هفت چرخ، مدح تو گفته

مَى شش و نان، پنج من، چهار منى گوشت،

زین سه دو دارم، یكی فرست نهفته!

#### ۵۳

آن چیست کزان طبق، همی تابد چون عاج به زیرِ شَعْرِ عنابی ساقش، بمثل، چو ساعدِ حورا دستش بمثال ِ پایِ مرغابی

# 24

مرا سعدِ دین داد پیراهنی
که از دیدنش دیده حیران شدی
ز فرسودگی وقتِ پوشیدنش
تن ِ مردِ پوشیده عربان شدی!
به هر جا که آسیبِ سریافتی
به اندازهٔ تن گریبان شدی!

عادت کُن از جهان، سه فضیلت را
ای خواجه ا وقت مستی و هشیاری
زیرا که رستگار بدان گردی
امید رستگاری اگر داری
با هیچ کس نگشت خِرَد همره
کان هر سه را نکرد خریداری
در هیچ دین و کیش کسی نشنید
هرگز ازین سه مرتبه بیزاری،
دانی که چیست آن؟ بشنو از من:
رادی و راستی و کمآزاری.

۵۶

چهار چیز است آیین مردم هنری که مردم هنری زین چهار نیست بری یکی: سخاوت طبعی، چو دستگاه بود، به نیکنامی آن را ببخشی و بخوری دو دیگر: آنکه دل دوستان نیازاری که دوست آینه باشد چو اندرو نگری سه دیگر: آنکه زبان را به گاه گفتن زشت نگاه داری تا وقت عذر، غم نخوری چهارم: آنکه کسی کو به جای تو بد کرد، چو عذر خواهد، نام گناه او نبری.

24

کسی که مدّت سی سال، شعر باطل گفت خدای بر همه کامیش داد پیروزی کنون که روی نهد جمله در حقیقت شرع چه اعتقاد کنی؟ بازگیردش روزی؟ بروا که عاقل ازین اختیار، آن بیند که کشت تشنه نبیند ز ابرِ نوروزی.

#### 24

ای خواجه! مکن تا بتوانی طلبِ علم کاندر طلبِ راتِبِ هر روزه بمانی رو مسخرگی پیشه کن و مطربی آموز تا دادِ خود از کهتر و مهتر بستانی انی گوشهٔ کُنجی و کتابی برِ عاقل بهتر ز بسی گنج و بسی کامروانی؟ گر بی خردان قیمتِ این مُلك ندانند ای عقل! خجل نیستم از تو، که تو دانی! فرعون و عذابِ اَبد و ریشِ مُرَصَع موسی کلیمُالله و چوبی و شبانی!

#### 29

چون ترا روزگار داد بداد تو چرا داد خویش نستانی تا توانی به گرد شادی گرد کایدت گاو آنکه نتوانی

#### ۶.

صفهای را نقش می کردند، نقاشان چین بشنوی: بشنو این معنی، کزین خوشتر حدیثی نشنوی: اوستادی نیمهای را کرد همچون آینه، اوستادی نیمهای را کرد نقش مانوی؛

تا هر آن نقشی که حاصل باشد اندر نیمدای بینی اندر نیمهٔ دیگر چو اندر وی روی ای برادرا خویشتن را صفّهای دان همچنان هم به سقفی نیك عالی، هم به بنیادی قوی باری، ار آن نیمهٔ پُرنقش نتوانی شدن جهدِ آن کُن تا مگر آن نیمهٔ دیگر شوی.

۶۱

مرا دوستی گفت: «آخر کجایی؟

چرا بیشتر نزدِ ما می نیایی؟»

بتشویر گفتم که: «از بی ستوری،

به بیگانگی می کشد آشنایی.»

مرا گفت: «چون بارگیری نخواهی؟

که از خدمتت نیست روی رهایی.»

به بیتِ عمادی جوابش بگفتم

یه گفتمش؟ د گفتم که «ای روشنایی!

مرا از شکستن چنان باك ناید

که از ناکسان خواستن مومیایی!»

FY

یارب مرا بده بَدَلِ نعمتی که بود خرسندی حقیقت و پاکیزه توشهای امنی و صحّتی و پسندیده طاعتی نانی و حرفهای و نشستن به گوشهای.

54

پیشی ز هنر طلب نه از مال اکنون، باری، که می توانی هان تا به خیال بد، چو دونان، در حال حیات این جهانی؛

افزون نکنی بر آنچه داری اقانع نشوی بدانچه دانی امشغول مشو به تن انه اینی افارغ منشین زجان اکه آنی اگر جائت به علم در ترقی است آنك تو و ملك جاودانی اورنه، چو به مرگر جهل مُردی هرگز نرسی به زندگانی ادانی چه ؟ \_ قیاس راست بشنو ادانی چه ؟ \_ قیاس راست بشنو اینسوی اَجَل، ببین که چونی زینسوی اَجَل، ببین که چونی زانسوی اَجَل چنان بمانی!

54

ز جنس مردمان مشمار خود را گرت یزدان زری دادهست و زوری! هنر باید، چه روباهی چه شیری خرد باید، چه قارونی چه عوری ز خشم غالب و از حرص با برگ همین دارند هر ماری و موری ز اسب و تخت تو، رشکم نیاید نه من همچون توام کری و کوری، نه من همچون توام کری و کوری، اگر بیش آردت تلخی و شوری، ازین داغی بماند یا دریغی و زان دودی برآید از تنوری! وزان دودی برآید از تنوری! چو بر تختی، جمادی بر جمادی جو بر اسبی، ستوری بر ستوری!





ای غارت عشق تو جهانها بر بادِ غم تو خان و مانها شد بر سرِ کویِ لاف عشقت سرها همه در سرِ زبانها در پیش ِ جنیبتِ جمالت از جسم پیاده گشته جانها در کوکبهٔ رُخ ِ چو ماهت صد نعل فکنده آسمانها نظارگیان رویِ خوبت چون در نگرند از کرانها؛ در رویِ تو رویِ خویش بینند در رویِ تو رویِ خویش بینند در رویِ تو رویِ خویش بینند در رویِ تو رویِ خویش بینند

4

تا دلِ مسکینِ من در کارِ تست
آرزویِ جانِ من، دیدار تست
جان و دل در کارِ تو کردم فدا
کارِ من این بود، دیگر کار تست
با تو نتوان کرد دست اندر کمر
هرچه خواهی کُن که دولت یارِ تست

دل، ترا دادم وگر جان بایدت هم فدای لعل ِ شکربار تست شایدم گر جان و دل از دست رفت ایمنم، اندیك در زنهار تست.

۳

پایم از عشق تو بر سنگ آمدهست عقل را، با تو، قبا تنگ آمدهست نام من هرگز نیاری بر زبان آری، از نامم ترا ننگ آمدهست هرچه دانی از جفا با من بکن کت زبونی نیك در چنگ آمدهست هر کسی آمد به استقبال من آندهائت چند فرسنگ آمدهست انوری! پایت ز راهی باز کش کاندران هر مرکبی لنگ آمدهست.

F

زعشق تو، نهانم آشکار است زوصل تو نصیبم انتظار است چو گویم: «بوسهای!» گویی که «فردال» کرا فردای گیتی در شمار است؟ به بند روزگارم چند بندی؟ سخن خود بیشتر در روزگار است به عهدم دست می گیری ولیکن به عهدم دست می گیری ولیکن که می گوید که پایت استوار است؟ ترا، با انوری، زینگونه دستان نه یکبار و دو بار است و سه بار است!

عشق تو قضای آسمان است وصل تو بقای جاودان است آسیب غیر تو، در زمانه، سیب غیر تو، در زمانه، دستم نرسد همی به شادی تا پای غیر تو در میان است دل در غیر انتظار خون شد بیچاره هنوز در گمان است بیچاره هنوز در گمان است اکنون به روائی آن چنان است، کانجا سر سیز بیزر سُرخ چون سیم سیاه ناروان است. چون سیم سیاه ناروان است. زر بایدت، انوری! وگر نیست غم خور! که همیشه رایگان است

۶

هر که چون من به کفرش ایمان است از همه خلق او مسلمان است روی ایمان ندیدهای بخدا! گر به ایمان ِ خویشت ایمان است ای پسرامذهبِ قلندر گیرا که درو دین و کفر یکسان است خویشتن بر طریق ِ ایشان بند! که طریقت، طریق ِ ایشان است دست ازین توبه و صلاح بدار! کاندرین راه، کافری آن است

U

مردم صومعه مسلمان نيست گر همه بوذر است و سلمان است ساقما! در ده آن می یی که ازو آفت عقل و راحت جان است حاکی رنگِ رویِ معشوق است راوي بوي زلف جانان است مجلس از بوی او، سمنزار است خانه با رنگ او گلستان است از لطافت، هوای رنگین است! وز صفا آفتاب تابان است در قدح، همچو عقل و جان در تن آشكار است اگرچه ينهان است توبهٔ خویش و آن من، بشکن! کاین نه توبهست زور و بُهتان است یکزمانم ز خویشتن برهان! کز وجودم ز خود پشیمان است چند گویی که می نخواهم خورد - که ز دشمن دلم هراسان است ـ می خور و مست خُسب و ایمن باش! 10 مجلس خاص خاص سلطان است!

٧

جمالت بر سرِ خوبی کلاه است بنامیزد! نه روی است آن، که ماه است! بسا خرمن که آتش در زدی، باش هنوزت آبِ خوبی زیرِ کاه است! پی عهدت نیاید جز در آن راه کر آنجا تا وفا صد ساله راه است!

پس از چندی صبوری، داد باشد که گویم: «بوسه ای ای گویی: «گناه است؟» به تیرِ غمزه، مژگانت انوری را بکشتند و برین شهری گواه است لبت را گو که «تدبیرِ دِیَتُ کُن ای سر زلفت مبر کو بی گناه است!

٨

هر کس که غم ترا فسانهست

دست خوش آفت زمانهست

هر کس که غم ترا میان بست

از عیش زمانه بر کرانهست

ما را دل پُر غم است و گو باش!

اندیك دل تو شادمانهست

دردِ دل ما ز هجرِ خود پُرس

هجران تو از میان خانهست

دارم سخنی، هم از تو، با تو

مقصود توئی سخن بهانهست:

به زین غم کارِ دوستان خور!

وین بند شنو که دوستانهست.

9

عشق تو، دل را نکو پیرایه ای است دیده را، دیدار تو سرمایه ای است تیر مژگان تو را خون ریختن در طریق عشق، کمتر پایه ای است از وفا، فرزند اندوه ترا دله ای است دل، ز مادر مهربان تر، دایه ای است

بنده گشت از بهرِ تو، دل دیده را گرچه دل را، دیده، بد همسایهای است! زان مرا وصلت به دست هجر داد کز پی هر آفتابی سایهای است

١.

از بس که کشیدم از تو بیداد از دست تو آمدم به فریاد فریاد از آن کنم که آمد بر من ز تو، ای نگار! بیداد سردی چه طلب کنم ز آتش نرمی چه طلب کنم ز پولاد شادی، ز دل من است غمگین در عشق تو، ای بُت پریزاد! هرگز دل من مباد بیغم گر تو به غم دل منی شاد من جان و جهان به باد دادم ای جان جهان به باد دادم ای جان جهان ترا بقا باد!

11

حُسنت اندر جهان نمیگنجد نامت اندر دهان نمیگنجد رازِ عشقت نهان نخواهد ماند زانکه در عقل و جان نمیگنجد با غیر تو چنان یگانه شدم که دل اندر میان نمیگنجد روی پنهان مکن که رازِ دلم بیش ازین در نهان نمیگنجد بیش ازین در نهان نمیگنجد

گویی: «ازنیکوی رُخ چو مهم در خم آسمان نمی گنجد.» چه عجب شعر انوری را نیز معنی اندر بیان نمی گنجد.

14

عشق تو بر هر که عافیت به سر آرد هر دو جهانش به زیر پای در آرد عقل، که در کوی روزگار نپاید، بر سرِ کوی تو عمرها به سر آرد صبر، که ساکنترین عالم عشق است زلف تو، هر ساعتش، برقص در آرد بوی تو، باد، ار شبی بَرد به طوافی جملهٔ عشاق را ز خاك برآرد گفتم: «یارب! چه عیشها کنمی من گر ز وصال توام کسی خبر آردا» هجرِ ترا، زین حدیث، خنده بر افتاد هجرِ ترا، زین حدیث، خنده بر افتاد گفت که «آری، چنین بُود، اگر آردا»

۱۳

دردم فزود و دست به درمان نمی رسد صبرم رسید و هجر به پایان نمی رسد در ظلمت نیاز، به جهد سکندری، خضر طرب به چشمهٔ حیوان نمی رسد. جان داده ام مگر که به جانان خود رسم جانم برون شده ست و به جانان نمی رسد خوانی که خواجهٔ خِرد از بهر جان نهاد مهمان عقل بر سر آن خوان نمی رسد مهمان عقل بر سر آن خوان نمی رسد

طوفان رسید در غمت و انوری هنوز قسمت سرای نوح به طوفان نمیرسد.

14

بدرود شب دوش! که چون ماه برآمد ناخوانده، نگارم ز در حجره درآمد زیر و زَبَر، از غایتِ مستی، و چو بنشست مجلس همه، از وَلوَله، زير و زبر آمد نقلم همه شد شكّر و بادام، كه آن بُت با چشم چو بادام و لب چون شکر آمد زان قدِّ چو شاخِ سمن و روی چو گلبرگ صد شاخ نشاطم، چو درآمد، به بر آمد از خجلتِ رویش، به دهان، تیره فرو شد هر ماه که دوش از افق جام برآمد بوديم بهم در شده، با قامتِ موزون وآن قامتِ موزون ز قیامت بتر آمد ما بی سروسامان ز خرابی و زمانه فریاد همی کرد که: «شبتان به سر آمد!» شب، روز شود بعدِ نسیم سحر و دوش شد روزِ دلم شب، چو نسیم سَحَر آمد.

۱۵

دل در هَوَست زجان برآید جان در غمت از جهان برآید گو جان و جهان مباش، اندیك، مقصود تو از میان برآید سودیست تمام، اگر دلی را، یك غم ز تو، رایگان بر آید YYY

معنانهٔ هر که شد غم تو

زودا که بز خان و مان برآید!

وانکس که فرو شود به کویت

دیرا که ازو نشان برآید!

گویی که هاگرچه هست کامم

تا کام دل فلان برآید،

لیکن ز زبان این و آن است

مر طعنه کیم از زبان برآید،

نشنیدستی: «چنان توان مُرد»

ای جان جهان! – «که جان بر آید.»

دل طعنهٔ تو بدید، بخرید

تا دیدهٔ این و آن برآید

ارزان مفروش انوری را

گر باز خری گران برآید

گر باز خری گران برآید

18

حُسنِ تو گر بر همین قرار بماند قاعدهٔ عشق، استوار بماند از رُخ تو گر برین جمال بمانی سی غزل تر به یادگار بماند هر نفس، از چرخ، ماه را به تعجب، چشم، در آن روی چون نگار بماند بی تو مرا - در کنارم از بنمانی - خون دل و دیده در کنار بماند از غیر تو در دلم قرار نماندهست از غیر تو در دلی، قرار بماند؛ با غیر تو در دلی، قرار بماند؛

یار، در خوبی، قیامت میکند حُسن بر خوبان غرامت میکند در قمارِ حُسن با ماهِ تمام دعویِ داهِ تمامت میکند فتنه بر فتنهست زو و همچنان غارتِ صبر و سلامت میکند بیشك از حُسنش ندارد آگهی هر که در عشقم ملامت میکند وز نکورویی، چو شعرِ انوری، راستی باید: قیامت میکند!

۱۸

آن روزگار کو که مرا یار یار بود
من بر کنار از غم و او در کنار بود
روزم به آخر آمد و روزی نزاد نیز
زان گونه روزگار که آن روزگار بود
امروز نیست هیچ امیدم، به کارِ خویش
پدرود دی! که کارِ من امیدوار بود
دایم شمارِ وصل همی برگرفت دل
این هجرِ بیشمار کجا در شمار بود؟
با رویِ چون نگارِ نگارم، هزار شب
کارم ز خرمی و خوشی چون نگار بود
واکنون هزار بار شبی، با دریغ و درد،
گویم که «یارب آن چه نشاط و چه کار بودا»

ساقیاا بادهٔ صبوح بیار
دانهٔ دام هر فتوح بیار
قبلهٔ ملّت مسیح بده
آفت توبهٔ نصوح بیار
هین که طوفان غم جهان بگرفت!
می همزادِ عُمرِ نوح بیار!
وز پی نفی عقل و راحت روح
راح صافی چو عقل و روح بیار
دلم از شعرِ انوری بگرفت
دلم از شعرِ انوری بگرفت

6

۲.

ای پسر! پردهٔ قلندر گیر پرده از روی کارها برگیر کفر و اسلام، کار کس نکند آشیان، زین دو شاخ، برتر گیر این دو، معشوقهٔ دو قوم شدهست تو برو مذهب سه دیگر گیر پای در بند آن و این چه کنی؟ خود سری باش و کار از سر گیر رهبران تو رهزنان تواند کمر این مشتی احمق خر گیر پیش، کاین رهبران رهت بزنند پیش، کاین رهبران رهت بزنند راو بُتخانههای آزر گیر

u

باز، دوش، آن صنم باده فروش شهری از ولوله آورد به جوش صبحدم بود که می شد به وثاق چون برندوش نه بیهش نه بهوش دست بر کرده بشوخی از جیب چادر افکنده ز شنگی بر دوش لالمش از آتش می پروین پاش زُهرهش از بادِ سحر سنبلُ يوش پیشکارش قدح باده به دست او یکی چنگ خوش اندر آغوش راهوی کرده بعمدا برده تا بُوَد برده دُر و برده نیوش بم سه تا در عمل آورده چنانك میر عالم نشنیده ست به گوش قول این صوتِ چنان مطرب او وای اگر شهر برآشفتی دوش روستائی بچهای. شهر بسوخت کس درین فتنه نباشد خاموش گر شبی دیگر ازین جنس کند درگهِ میر خراسان و خروش!

22

آخر دَرِ زهد و توبه در بستم وز بندِ قبول آن و این رستم بر بردهٔ چنگ برده بدریدم وز بادهٔ ناب توبه بشکستم با آن بُت کمزن مقایردل در کنج قمارخانه بنشستم چون نوبت حُسن، پنج کرد آن بُت زنار چهارگانه بربستم از رُخصت عشق رخنهای جُستم وز عادت مادر و پدر جستم چون پای بلا به جور بگشادم بیباده مباد یك نفس دستم در بتکده، گاه، مؤمن گبرم در مصطبه، گاه، عاقل مستم در مصطبه، گاه، عاقل مستم دستم ز زبان خصم کوته شد دستم ز زبان خصم کوته شد

### 24

در دستِ غمِ یارِ دلارام بماندم هشیارترین مرغم و در دام بماندم بُردم نَدَبِ عشق ز خوبان جهان من از دستِ دلِ ساده سرانجام بماندم یك گام به کام دل خودکامه نهادم سرگشته، همه عمر، در آن گام بماندم آتش زدم اندر دل، تا جمله بسوزد دل، سوخته شد آخر و من خام بماندم بر بام طعع رفتم تا وصل ببینم بشکست قضا پایم و بر بام بماندم

44

بدان عزمم که دیگر ره، به میخانه، کمر بندم دل اندر وصل و هجر آن بُت بیدادگر بندم

به رندی سر برافرازم به باده رخ برافروزم رو میخانه برگیرم، دَرِ طامات بربندم چو عریان مانم از هستی، قباهای بقا دوزم چو مفلس گردم از هستی، کمرهای بزر بندم گرم یارِ خراباتی به کیش خویش بفریبد بزنارش، که در ساعت چو او، زنار در بندم ز خیر و شر چو حاصل شد سر از گردون بر آرد خور من بادان، چه معنی را، دل اندر خیر و شر بندم؟ چو کس واقف نمی گردد همی بر سرِ کارِ او همین بندم دل آخر به که در کارِ دگر بندم

## 40

بیا که با سرِ زلف تو کارها دارم

ز عشق ِ رویِ تو در سر خمارها دارم

بیا که چون تو بیائی به وقت ِ دیدن ِ تو

ز دیدگان قدمت را نثارها دارم

بیا که در پس ِ زانو، ز چند سال فراق،

هزار ساله فزون انتظارها دارم

چو آمدی مرو از نزدِ من، که در همه عمر،

به بوسه با لبِ لعلت شمارها دارم

مرا زیاد مبر، آن ببین که در رخ و چشم

مرا زیاد مبر، آن ببین که در رخ و چشم

ز گوش و گردن ِ تو یادگارها دارم

## 48

کارِ جهان نگرا که جفایِ که میکشم دل را به پیش عهدِ وفای که میکشم این نعره های گرم ز عشق که میزنم این آهای سرد، برای که میکشم

بهر رضای دوست ز دشمن جفا کشند چون دوست نیست، بهر رضای که میکشم دل در هوای او ز جهانی کرانه کرد آخر نگویدم که هوای که میکشم؟ ای روزگارِ عافیت! آخر کجا شدی باری بیا ببین که برای که میکشم شهری است انوری و شب و روز این غزل کار جهان نگر! که جفای که میکشم.

27

من که باشم که تمنّای وصال تو کنم یا کیم تا که حدیث لب و خال تو کنم کس به درگاه خیال تو نمی یابد راه من چه بیهوده تمنای وصال تو کنم گلهٔ عشق تو، در پیش تو نتوانم کرد ساکتم تا که شبی پیش خیال تو کنم از سرِ مَردُمی یی گر تو کلاهی نهیّم مردُم چشم و سرم طرف دوال تو کنم ور به چشم تو در آید سخنم، تا بزیّم در غزلها، صفت چشم غزال تو کنم شعر من سحر شد و شد بکمال از پی آن شعر من سحر شد و شد بکمال از پی آن که همی وصف جمال بکمال تو کنم چشم تو سِخْرِ حلال است و حرام است مرا، شاعری، هرچه نه بر سِخْرِ حلال تو کنم شاعری، هرچه نه بر سِخْرِ حلال آتو کنم شاعری، هرچه نه بر سِخْرِ حلال آتو کنم شاعری، هرچه نه بر سِخْرِ حلال آتو کنم

44

عاشقی چیست؟ ـ مبتلا بودن با غم و محنت آشنا بودن

سپر خنجر بلا گشتن هدف ناول قضا بودن ببستت پای بند معشوق چون ببستت پای از همه بندها جدا بودن چون سر زلف او دو تا بودن چون سر زلف او دو تا بودن پیش او ذره هوا بودن بنمود به همه محنتی رضا دادن وز همه دولتی جدا بودن گر لگدکوب صد جفا باشی همچنان بر سر وفا بودن همشی، اگر استخوانت آس کند عشق، اگر استخوانت آس کند سنگ زیرین آسیا بودن

44

ای ایزد از لطافت محضت بیافریده وندر کنارِ رحمت و لطفت بپروریده لعلت، بخنده، توبهٔ کروبیان شکسته جزعت، بغمزه، پردهٔ روحانیان دریده برگلبن اَمَل، چو تو، یك شاخ ناشکفته در بیشهٔ ازل، چو تو، یك مرغ ناپریده مشاطگان عالم علوی ز رشك خطت حوران خُلد را، بهوس، نیل برکشیده ای سایهٔ کمال تو بر شش جهت فتاده و اوازهٔ جمال تو در نُه فلك شنیده ای از خیال روی تو اندر خیال هر کس ماه دگر بر آمده صبحی دگر دمیده

غزلها

در آرزویِ سایهٔ قدِّ تو، هر سحرگه فریادِ خالهِ کویِ تو بر آسمان رسیده ما را، برایگان، بخر از ما و داغ بَر نِدا ای درد و داغ ِ عشق ِ تو ما را بجان خریده!

٣.

شب تیره چو بگشاید هوا چون زنگیان گیسو شود شب چون سرِ زنگی و عالم چون رُخ ِ هندو چو یاد آید دیارِ یار و آن ایام ِ احبابم نشینم من بغم یکسو و بیچاره دلم یکسو خلاف ِ غم کنم خاطر، قرین جان کنم سودا ندیم دل کنم غفلت، ستون ِ سر کنم زانو در آن زاری و بیداری، نشینم تا سحرگاهان در آن زاری و بیداری، نشینم تا سحرگاهان زنم بر پرنیان نشتر، نهم بر کهربا لولو در شعری گویم به آوازی که جز جان را خبر نبود: «عَسَی الایام ان یرجعن قوماً کالذّی کانوا»

3

ای دیر به دست آمده! بس زود برفتی آتش زدی اندر من و چون دود برفتی چون آرزوی تنگدلان دیر رسیدی چون دوستی سنگدلان زود برفتی زان بیش که در باغ وصال تو دل من از داغ فراق تو برآسود، برفتی ناگشته من از بند تو آزاد بجستی ناکرده مرا وصل تو خشنود برفتی آمنگ بجان من دلسوخته کردی چون در دل من عشق بیفزود برفتی

٥

یاد میدارا کانچه بنمودی در وفا، برخلاف آن بودی حال من دیده در کشاکش هجر وصل را هیچ روی ننمودی ناز تنهات بود عادت و بس خوش خوش اکنون جفا در افزودی بوسهای خواستم، نبخشیدی نالهها كردم و نبخشودي وعدههایی دهی بدان دیری! پس پشیمان شوی بدین زودی! راستی باید: از لُبُت خجلم که بسی خرجهاش فرمودی خدمتِ من بدو رسان و بگو: «چونی؟ از دردِ سر برآسودی؟» انوری! این چه شیوهٔ غزل است که بدان گوی نطق بربودی! دامن از چرخ برکشید سخن تا تو دامن بدان بیالودی

#### 22

بدخوی تری، مگر خبرداری کامروز طراوتی دگر داری یا میدانی که با دل و چشمم پیوند و جمال بیشتر داری روزی که به دست ناز برخیزی دانم ز نیاز من خبر داری

YYY Ladje

در پردهٔ دل، چو هم تویی، آخر، از رازِ دلم چه پرده برداری؟ از رازِ دلم چه پرده برداری؟ گویی که «ازین پَسَت وفادارم.» گویم: «به وفا و عهد اگر داری!» بر پای جهی که «قصّه کوته کُن! امشب سَرِ ما و دردِ سر داری!» ای آیتِ حُسن جمله در شانت! ای آیتِ حُسن جمله در شانت! زین سورتِ عشوه، صد، ز بر داری! دشنام دهی که «انوری! یارب چون طبع ِ لطیف و شعرِ تر داری!» چون طبع ِ لطیف و شعرِ تر داری!» چون طبع ِ لطیف و شعرِ تر داری!» کر طعنه مرا، تو، بر جگر داری.

#### 44

یك دم، بمراعات، دلم گرم نداری یك ذرّه، مرا حُرمت و آزرم نداری هر گه که کنم یاد ترا با نفس سرد گویی بنویسم که دَم گرم نداری من دوست ندارم که ترا دوست ندارم تو شرم نداری؟ تو شرم نداری؟ این مرکب بیداد تو، توسن چو دل تست در دفتر تُندی و دُرشتی نه همانا در دفتر تُندی و دُرشتی نه همانا

40

مرا وقتی خوش است، امروز، و حالی قدحها پر کنید و حُجره خالی که داند تا که خواهد بود فردا بزن رود و بیاور باده حالی ا رهی دلسوزتر از روزِ هجران می یی خوشتر ز شبهای وصالی ز طبع خود نخواهد گشت گردون اگر زو شکرگویی یا بنالی قدح بر دستِ من نِه تا بنوشم به یادِ مجدِ دین زینالمعالی.

46

گر جان و دل به دست غم تو ندادمی
پای نشاط بر سر گردون نهادمی
گر بیم زلف پر خم تو نیستی مرا
این کارهای بستهٔ خود برگشادمی
ور بر سرم نبشته نبودی قضای تو
شهری پُر از بتان، به تو چون اوفتادمی؟
واکنون چو اوفتاد دل اندر بلای تو
ای کاش ساعتی به جمال تو شادمی!
گر بی تو خواست بود مرا عمر، کاجکی
هرگز نبودمی وز مادر نزادمی!

3

بنامیزد به چشم من چنانی، که نیکوتر ز ماو آسمانی! اگر چون دیده و دل بودیم دی بیا کامروز چون جان ِ جهانی به یك دل، وصلت ارزانم برآمد چه مسیگویم! به صد جان رایگانی! اگر با من نهیی بیتو نیّم من عجب هم در میان هم بر کرانی ترا بر من بَدَل باشد، که یارم مرا از تو گذر نبوَد، که جانی من از تو روی برگشتن ندانم تو گر برگردی از من، آن تو دانی

3

ای خوبتر زخوبی! نیکوتر از نکوبی!

بدخو چرا شدستی؟ آخر مرا نگویی!

در نیکویی تمامی، در بدخویی بغایت

یارب چه چشم زخم است خوبیت را نکویی!
گه دوستی نمایی، گه دشمنی فزایی

بیگانه آشنایی، بدخوی خوبرویی

گیرم که برگرفتی دستِ عنایت از من

هر ساعتی به خونم دستِ جفا چه شویی

جُرمم نهی و گویی: دارم هزارِ دیگر

ای زود سیر! دیر است تا تو بهانهجویی.



۴ رباعیات



پیوسته حدیثِ من، به گوشت بادا! قوتم ز لبِ شکرُفروشت بادا! بیمن، چو شرابِ ناب گیری در دست، شرمت بادا! ولیك نوشت بادا!

4

ای دل! چو شبِ جوانی و راحت و تاب، از رویِ سپیده دم برافکند نقاب، بیدار شو! این باقی شب را دریاب! ای بس که بجویی و نیابیش به خواب.

بس شب که به روز بُردم اندر طَلَبَت بس روز طرب که دیدم از وصل ِ لبت رفتی و کنون روز و شب این میگویم کای روزِ وصال ِ یار! خوش باد شبت!

۴

چون حُسنِ تو، رنجِ من به عالَم سَمَر است کارم، چو سرِ زلفِ تو زیر و زَبَر است دیدم ز غمت بسی جفاها، لیکن نادیدن تو ز هرچه دیدم بتر است

۵

دل بر سرِ عهدِ استوارِ خویش است جان در غم تو بر سرِ کارِ خویش است از دل هوس ِ هر دو جهانم برخاست الا غم ِ تو که برقرارِ خویش است

۶

با آنکه دلم در غم هجرت خون است شادی به غم توام، زغم، افزون است اندیشه کنم هر شب و گویم: «یارب! هجرانش چون است؟»

از وصل تو برکناره میباید زیست با سینهٔ پاره پاره میباید زیست بیدل، به هزار حیله میباید بود بیجان، به هزار چاره، میباید زیست.

٨

تا چند طلب کنم وفای تو، که نیست تا کی گیرم کسی به جای تو، که نیست گفتی که ترا جان و جهان جز من نیست ای جان ِ جهان! به خاکپایِ تو! که نیست ای جان ِ جهان! به خاکپایِ تو! که نیست

٩

تا دست امید ما شکستیم ز دوست زیرِ لگدِ فراق پستیم ز دوست دشمن، به دعای شب، چرا برخیزد چون ما به چنین روز، نشستیم ز دوست!

١.

چون آتش سودای تو جز دود نداشت مسکین دل من، امید بهبود نداشت در جستن وصل تو بسی کوشیدم چون بخت نبود، کوششم سود نداشت.

عمری، که تر و خشكِ من آن بود، گذشت وان مایه، که کردمی بدان سود، گذشت افسوس که روزِ بیغمی دیر رسید! پس چون شبِ وصل دلبران زود گذشت.

11

با گل گفتم: «شکوفه در خاك بخفت.» گل، دیده پُر آب کرد از باران، گفت: «آری نتوان گرفت با گیتی جُفت بنمای گلی که ریختن را نشکفت.»

۱۳

چشمم زغمت به هر عقیقی که بسفت بر چهره هزار گل زرازم بشکفت رازی که دلم زجان همی داشت نهفت اشکم، به زبان حال، با خلق بگفت.

14

معشوق ِ مرا عهدِ من از یاد برفت وان عهد و وفا به باد برداد و برفت پایم، به حِیَل ببست و آزاد برفت آتش به من اندر زد و چون باد برفت. تابعاب تابعا

10

دلبر چو دلم به عشوه بربود برفت غمهای مرا به غمزه بفزود و برفت بس دیر بدست آمد و بس زود برفت آتش به من اندر زد و چون دود برفت.

18

«جوهر» که ز ایزدش همی نامد یاد وز مرتبه آفتاب را باز نداد از مرگ، به یك تپانچه، در خاك افتاد اخسنت ای مرگ! هرگزت مرگ مباد!

14

بادِ سحری، گذر به کویت دارد زان بویِ بنفشهزارِ مویت دارد در پیرهن غنچه نمیگنجد گُل از شادیِ آنکه رنگِ رویت دارد.

14

این عمر، که سرمایهٔ مُلکیست نه خُرد چون بیخبران همی به سر باید بُرد وز غبن ِ چنین زندگییی، پیش از مرگ، روزی، به هزار مرگ، میباید مُرد.

موری که به چاو شست یازی گذرد بی تو، شب من، بدان درازی گذرد وان شب که مرا با تو به بازی گذرد گویی که همی بر اسب تازی گذرد!

۲.

خاك قدم تو تاج خورشید ارزد یك روزه غمت، به عمر جاوید ارزد شکر ایزد را که از تو نومید شدم! وین نومیدی هزار الید ارزد!

21

دل درخور صحبتِ دل افروز نبود زان بر من مستمند دلسوز نبود زان شب که برفت و گفت: «خوشیاد شبته هرگز شب محنتِ مرا روز نبود.

22

بس راز که پایِ همتم پیماید تا مشکل ِ بك رازِ فلك بگشاید بس روز سیه که از غلط پیش آید تا از شبِ شك، صبح یقینی زاید.

قومی که درین سفر مرا همراهند از تعبیهٔ زمانه کمآگاهند میکوشیم و آسمان میگوید:

«نقش آن باشد که نقشبندان خواهند!»

44

با گُل گفتم: «ابر، چرا میگرید؟ ماتمزده نیست، بر کجا میگرید؟» گل گفت: «اگر راست همی باید گفت، بر عمر من و عهدِ شما میگرید!»

40

باری بنگر که چشم من چون گرید هر شب، ز شب گذشته افزون گرید از چشم ستاره بار خون افشانم، گر چشم بُود ستاره را خون گرید.

49

گفتم: «ز فراق یاسمن میگرید.»
- این ابر، که زار، بر چمن میگرید
گل گفت: «به پای خویشتن برشکنم
بر خندهٔ یك هفتهٔ من میگرید.»

بر من، شبِ هجرِ تو سر آید آخر این صبح ِ وصال ِ تو برآید آخر دستی ـ که ز هجران تو بر سر دارم ـ از وصل به گردنت درآید آخر.

## 44

آن شد که من از عشق تو، شبهای دراز با مه گِلَه کردمی و با پروین راز جستم ز تو، چون کبوتر از چنگل باز، رفتم، نه چنان که دیگرم بینی باز!

#### 49

ای ماه! ز سودایِ تو در آتشِ تیز چون سوخته گشتم، آبرویم بمریز! چون چرخِ ستیزهروی با من مستیز! من در تو گریختم، تو از من مگریز!

#### ٣.

بازارِ قبول کل چو شد خوش خوش تیز، گفتم که به باغ در شو، ای دلبر! خیز! گل گفت که «آبِ قَدَمش خیره مریز! ما دستِ گلابگر گرفتیم و گریز!»

ماییم درین گُنبدِ دیرینه اساس، جویندهٔ رخنهای، چو مورٔ اندر طاس آگاه نه از منزل ِ امّید و هراس سرگشته و چشمبسته چون گاوِ خراس

44

ای دل! تو برو به نزدِ جانان میباش ساعت ساعت منتظرِ جان میباش ای تن تو بیا ندیم ِ هجران میباش جان میکن و خون میخور و خندان میباش

2

تا دستِ طمع بشستم از عالم خاك از گردِ زمانه دامنی دارم پاك اميدِ بقا یکی شد و بیم هلاك چون من زجهان بعردم، از مرگ چه باك؟

44

زین عُمرِ بتعجیل دوان سویِ زوال دانی که جهان چه آیدم، پیش ِ خیال؟ - دشتی آید، ز دردِ دل میلامیل طشتی آید، ز خون ِ دل مالامال!

صف زد حَشَم بهار پیرامنِ گُل ابر آمد و پُر کرد ز دُر دامنِ گُل با اینهمه، جان نماند اندر تن ِ گُل گر تو به چمن در آئی ای خرمن ِ گُل! گر تو به چمن در آئی ای خرمن ِ گُل!

#### 46

رفتم، چو نبود بیش ازین جای مقام هرچند به نزدیك تو بودم آرام كس را به جهان مباد، ای سیم اندام! رفتن نه بكام}

#### 3

دل، فرق نمیکند همی دانه ز دام راهیش به جامع است و راهیش به جام با اینهمه ما و می و معشوقه بکام در مصطبه پُخته بِه که در صومعه خام!

## 3

من غِرّه به گفتارِ محالِ تو شدم زان روی سزایِ گوشمالِ تو شدم وین طُرفه که آزموده صد بار ترا هم باز به عشوه، درجوال ِ تو شدم ا

آن دیده ندارم که به خوابت بینم،
با آن رخ همچو آفتابت بینم،
از سَرم رخ تو، در تو نتوان نگریست،
میریزم اشك تا در آبت بینما

#### 4.

می نوش کنم، ولیك مستی نکنم الا به قدح درازدستی نکنم دانی غَرضم ز می پرستی چه بُود؟ دا همچو تو، خویشتن پرستی نکنم!

## 41

ای دل! مگذار عمر چون بیخبران ایمن منشین ز روزگارِ گذران تو طاق ندای، با تو همان خواهد کرد، آیام که کرد و میکند با دگران!

#### 44

باغیست. چو نوبهار، از رنگ خزان عبشی، که به عمرها توان گفت از آن، یاران، همه، انگشت زنان گرد رزان من در غیر تو نشسته انگشت گزان

تا چند زجان مستمند اندیشی؟
تا کی زجهان پُر گزند اندیشی؟
آنچ از تو، توان شدن، همین کالبد است
یك مَزبَله گو مباش! چند اندیشی؟

## 44

ای نامتحرِّكْ حَیُوانی، که تویی! ای خواجهٔ رایگان گرانی، که تویی! ای قاعدهٔ قحطِ جهانی که تویی! ای آب دریغ کاهدانی، که تویی!

## 40

کو آنکه زغم، دست به جایی زَدَمی یا در طلبِ وصل تو رایی زَدَمی بر حیلهگری دسترسم نیز نماند آن دولت شد که دست و پایی زدمی!

# تعليقات



## تعليقات قصايد

۱/۱ سعرقند: یکی از شهرهای ایران بزرگ در ماوراءالنهـر، امـروز در جمهـوری ازبکستان شوروی قرار دارد.

ربست ربست مرقند ركن الدين قلج طمعاج خان پسرخوانده سلطان سنجر ١/١ خاقان سمرقند ركن الدين قلج طمعاج خان

۲/۱ مطلع: سرآغاز.

٢/١ مقطع: پايان.

۳/۱ شکن: تا، تای کاغذ.

٥/١ ممر صوت: گذرگاه صدا، گلو، حنجره.

٧/١ نه فلك: ٢ قصايد ٢٩/٧ و غزلها ٢٩/٥.

٧/١ هفت اختر: ← قصاید ٢٤/٧.

٨/١ كارها بسته بود...: ترجمهٔ «إنَّ الأُمُورَ مَرهونَةٌ بأوْقاتِها»: كارها در گرو وقت و هنگام آنهاست (اسرارالتوحید ۱۳۲/۱)

٩/١ جَدَّ: در اینجا بیشتر بمعنی بخت و طالع است. بویژه که در مصراع دوم میگوید: به هفتاد پدر شاه است.

۱۱/۱ غزان: جمع غز قبایلی از ترکان مهاجم که در نیمهٔ اول قرن ششم خراسان را وبران کردند و در بعضی از شهرهای آن کشتارهای وحشتناك و ش**کنجههای** بي سابقه، براه انداختند. تعليقات اسرارالتوحيد ۴۵۰\_۵۵/۲ ديده شود.

١١/١ بازخواستن كينه: انتقام جستن.

۱۲/۱ توران: ناحیهٔ ترکستان، در مشرق ِ ایران بزرگ.

۱۳/۱ کیومرث بقا: کیومرث، نخستین انسان اساطیری در اندیشهٔ ایرانی که تا در جهان مینوی بسر می**برد جاوداند** بود.

۱۳/۱ کسری عدل: عادل بمانند خسروانوشروان.

۱۳/۱ منوجهر لقا: نیکو دیدار بمانند منوچهر، پادشاه اساطیری ایران که باعتبار جاه و جلال و نیز زیبانی رخسار در ادب فارسی ضرب المثل است. ۱۳/۱ افریدونفر: دارای فرّهٔ فریدونی.

۱۴/۱ قصه: شکایت، شکایت نزد پادشاه یا حاکم بردن را قصه برداشتن میگفتهاند و در عربي: «رَفعُ القصه»

۱۷/۱ زیر و زُبَر: خراب و آشفته.

**۱۷/۱ پی:** دیوار بنا.

**۱۹/۱ رند: ← قطعات ۱۹/۱**.

۲۱/۱ مسجد جامع: مسجد بزرگ و اصلی هر شهر که نماز جمعه در آن برگزار

۲۱/۱ یایگاه: اصطبل، جای ستوران.

۲۲/۱ خِطّه: ناحیه، سرمنزل.

۲۲/۱ خطبه نكنند: نوعى صنعتِ تأكيدالذَّم بما يَشْبَهُ المدح دارد كه در آغاز سغني می گوید که ذهن به طرف خلاف مقصود گوینده می رود. و سپس عکس آن را توضیح میدهد. نخست میگوید: «خطبه بنام غزان نمیخوانند» و ایس خبر از شکست غزان میدهد امّا بعد میگوید: «علتش این است که در خراسان دیگر خطیب و منبری باقی نمانده است.»

٢٣/١ خروشيد نيارد: نتواند بخروشد. يارستن: توانستن.

۲۴/۱ صَدُ رَه: صد بار، صد مرتبه.

۲۴/۱ ستدن: گوفتن.

۲۴/۱ آنکهرا غز: کسی را که غز صد بار زرش را ازو گرفت و فروخت. باز چنان در تصرّف خویش دارد که گویی او را بزر خریده و مالك آن است.

٢٥/١ استخفاف: حقير شمردن، خوار مايه داشتن.

۲۶/۱ روم و خطا: روم، قلمرهِ مسيحيت (= كفر) در غرب عالم اسلامي و خطا، قلمرهِ ادیان بودائی و... (= کفر) در شرق عالم اسلامی، یعنی در سرزمینهای کفاره حرمت مسلمانان امروز، بیشتر است تا در داخل عالم اسلامی.

۲۹/۱ شوم پی: کسی که قدمی نامیمون دارد، پای به هر جای نهد شوم است.

٣٠/١ رُمح: نيزه.

٣٢/١ حَشَر: لشكر، گروهِ انبوه.

٣٢/١ آخر ايران...: آخر، ايران ـ كه بهشت بر آن رشك ميبُرد ـ تا رستاخيز، وقف، برین لشکر شوم، خواهد بود؟

٣٣/١ حضرت: بيشگاه، در اينجا پايتخت پادشاه.

٣٣/١ سوى أن حضرت: هر كه وسيلة گريزي داشت خود را، از اينجا ـ كه از ظلم غزان بمانندِ دوزخ است ـ به حیله و چارهگری به آن حضرت ـ که از عدالت نو بمانند بهشت است ـ رسانید، کسی که او را وسیلهای برای گریختن نیست، چه

ملیفات مصابد

کد:

۲۶/۱ جوین: نان جوین و این تعبیری رایج بوده ست: «با صوفیان بر سر سفره ۲۶/۱ جوین: نان جوین و این تعبیری از آستین بیرون کردمسی» (اسرارالتوحید نخستنی و از آن یك جوین، بنهان، از آستین بیرون کردمسی» (اسرارالتوحید ۱۵۸۱) و عطار گفته است (مصیبت نامه ۱۵۸):

نا جوینی سازم این اطفال را ای گرامی با تو گفتم حال را.

۲۸/۱ مستوری: صلاح و پاکدامنی، در پرده بودن.

۳۹/۱ گرد... برگشتن: بیرامون چیزی گشتن.

۴۰/۱ ملك العرش: خداى تعالى، پادشاه عرش.

۴۴/۱ اطلال: ویراندها، بقایای ویرانهٔ شهر و محله و خانه.

۲۸/۱ مُدّبر: بخت برگشته.

۴۸/۱ عنان باز کشیدن: عزیمت به جانبی کردن.

۵۱/۱ آنکه مولیش: آنکه خورشید مولای (= بندهٔ) اوست و فلك فرمان بُردار او. ۵۲/۱ فتنه: فریفته، شیفته.

۵۴/۱ چون قلم گردد این کار: اگر آن صدر بزرگوار، بر این کار کمر بندد، آنگونه که نیز، (که بند بند است و گویی کمر بسته است) این کار سامان خواهد پذیرفت. کار چون قلم نندن، نظیرِ کار چون زر شدن و کار چون ظفر شدن (دیوان سنائی، چاپ عکس کابل ۳۸۳) بمعنی سامانی خوش یافتن است.

۶۶/۱ چوالحمدازبر: بمانند سورهٔ الحمد (فاتحة الكتاب) كه در نماز مىخوانند و همه آن را از بر دارد.

۱/۶۷ تا کشد رای: تا رای و اندیشهٔ تو که بمانند تیر است (هم باعتبار راستی تیر و هم باعتبار راستی تیر و هم باعتبار ستارهٔ تیر که ستارهٔ اذکیا و هوشمندان است) درین قوم، کمان کشد و آنان را مغلوب کند، کمال الدین، خود را سپر بلای حادثه کرد.

۶۸/۱ بسطَت: گسترش و توسعه.

۶۹/۱ اشعارِ غُرَر: یَا غُرَرِ اشعار، شعرهای برگزیده و درخشان.

۱۸۰۱ ایطاه: نکرار قافیه، که دارای انواعی است اگر کلمهای عیناً تکرار شود، آن را ایطاه جلی میخوانند مثلاً قافیه شدن کلمهٔ پیغمبر با پیغمبر ایطاء جلی است و اگر بیغمبر با فرمانبر قافیه شود ایطاء خفی است. زیرا عیناً یك کلمه نیست ولی اگر

دقت نود «بر» در هر دو کلمه به یك معنی است. پس نکرار شده است. ۱/۱۷ عمعتی: شهاب الدین عمعتی بخارائی از شعرای دورهٔ قبل از انوری که وفات او الا معمق: شهاب الدین عمعتی بخارائی از شعرای دورهٔ قبل از انوری که ازین از سال ۵۴۷ نوشته اند و عمری دراز، قریب یك صد سال، یافته است. ازین تقیل تعمین که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است جز همین مصراع که انوری آن را استقبال کرده است به نور از است به نور از استقبال کرده است به نور از استقبال کرده است به نور از است به نور از استقبال کرده است به نور از استقبال کرده است به نور از استقبال کرده است به نور از است به نور

کرده چیزی باقی نمانده است.

١/٢ مَحَوِّل: كرداننده.

۱/۲ مجاری: جمع مجرا، محل و جهتو جریان. یعنی اگر نه این است که سرنوست. گردانندهٔ احوال جهانیان است، پس چرا سیر و گشتو احوال برخلاف میل و رضای آدمیان است.

۲/۲ عنان کش: زمامدار، کشانندهٔ مهارِ مرکب، کنایه از تعیینکنندهٔ جهت و مسیر. ۲/۲ بلی قضاست: یعنی آری سرنوشت است که تعیین جهت میکند به دلیل اینکه تمام تدبیرها و کوششها، بر خطاست.

۴/۲ نقش بند حوادث: كنايه از سرنوشت است.

۵/۲ امهات: جمع اُمّ، در تعبیر قدما امّهات اربعه کنایه از عناصر چهارگانه (آب, باد. خاك و آتش) است و آباء سبعه یا آباء علوی کنایه از هفت فلك (یا نه فلك) و موالید ثلاث کنایه از جماد و نبات و حیوان.

۵/۲ کون و فساد: دو اصطلاح است که ملازم یکدیگرند و با هم غالباً به کار می روند.
کون صورتی است که ماده می پذیرد و فساد حالتِ از دست دادن آن صورت است که خود پذیرفتن صورتی دیگر را به همراه دارد و در عین حال نوعی دیگر از کون است بنابراین هر فسادی لازمهٔ نوعی از کون است و نیز برعکس. اکوان دارای انواع بسیار است که مهمترین آنها عبارت است از اجتماع و افتراق و حرکت و سکون (شرح العقاید النَسَفیّه ۵۳).

۵/۲ نشو و نماً: باليدن و نمو. نشو: در اصل عربي، نشوء تلفظ مي شود.

٤/٢ آباء: ← بيت قبل.

٧/٧ حلّ و عقد: ؎ قطعات ٢/٥.

٨/٢ گنبد خضرا: كنايه از آسمان.

4/4 ولايت طبع: قلمرو طبيعت، عالم طبايع.

۹/۲ گزیر: چاره.

٩/٢ طباع: جمع طبع، طبيعتها، سرشتها.

**٩/٢ مواليد: ← قصايد ٥/٢.** 

۱۰/۲ گوژپشت مینارنگ: کنایه از آسمان است که سرنوست و قضا را بدان نسبت میداده اند. مینارنگ: سبز.

١٠/٢ مولع: حريص، أزمند.

۱۱/۲ آشکال دور: اشکال، جمع شکل و آسکال دور، یعنی حرکت های مختلف افلاك که معتقد بوده اند گردش افسلاك را در سرنوشت خاکیان تأثیر است و تمام سکایاتی که در ادبیات فارسی از دست فلك می شود نتیجهٔ همین گونه اعتقادات است.

١١/٢ واقف: آكاه، مُطلِّع.

۱۱/۱ د... ۱۳/۷ مرا ز گردش: شکایت من از گردش چرخ چندان زیاد است که تمامی عمر من برای گزارش آن کافی نیست.

۱۴/۷ بجای من: در حق من.

۱۴/۲ زمانه را: حتى اگر همين يك جفا از زمانه حاصل شده باشد خود بسيار است. حال آنكه در حق من، زمانه را، صد هزار نوع جفاست.

۱۵/۲ بیغاره: سرزنش، مایهٔ ملامت.

۱۶/۲ تشریف: در اصل شرف بخشیدن و از آنجا که لباس یا هدیهای که پادشاه یا خلیفه (یا هر بزرگ دیگری) به شخصی می داده اند بمنزلهٔ نوعی شرف بخشیدن به او بوده است، کلمهٔ تشریف اندك اندك معنی اسمی یافته و بر هر نوع پاداش و عطا (بویژه لباس فاخری که از سوی پادشاه داده می شده است) اطلاق شده است. اصطلاح: تشریف فرمائی، تشریف آوردن، تشریف بُردن و مشرف شدن در فارسی عصر ما بقایای همین معنی و مفهوم و سابقه است.

۱۶/۲ حضرتِ اعلا: پیشگاهِ سلطان یا هر بزرگ دیگری. یعنی وقتی دید که برای دست یافتن به «تشریف نعمت و جاه» قصدِ پیشگاهِ او را دارم... بند بر پای من نهاد.

۱۷/۲ بدست حادثه: یعنی بوسیلهٔ حادثهای که پیش آورد، در پای من بندی (= دردی) ایجاد کرد که مرا از حرکت به سوی آن پیشگاه باز میدارد؛ بندی که گاه مانند حادثه قابل دیدن است و گاه نیست.

۱۸/۲ سبك به صورت: در ظاهر سبك و در ذات و طبیعت بسیار قوی و نیرومند و سنگین، چندانکه پشتِ طاقت: استعارهٔ مکنیه است، نوعی تشخیص Personification است، طاقت را به گونهٔ شخصی دیده است که پشتش خمیده است. دو تا: خمیده.

۱۹/۲ نظر به حیله: نظر و نگاه نمی تواند، با حیله و زیرکی، این بند را از اعضا جدا کند. یعنی درد قابل رؤیت نیست. کیست که بندی بر اعضای او باشد و آن بند خود از جملهٔ اعضای او باشد؟

۲۰/۲ عصاست پایم: یعنی پای من خودبه منزلهٔ عصایی است. بعد انوری می رسد که: در آفرینش مردمان، کسی را می شناسید که بجای پا عصا داشته باشد، گویا منظور شاعر حالت خشکی و ضعف پاست که آن را به عصابی تشبیه کرده است. و اینکه بعضی از شارحان قدیم انوری ازین شعر استنباط کرده اند که او به بیماری رشته (پیوك یا پیو: مرضی که کرم باریك و درازی در زیر پوست انسان بوجود می آید) گرفتار بوده است، چندان پذیرفتنی نیست.

۲۹/۲ اگرچه دل...: درین بیت و بیت بعد از آن میگوید: اگر چه دلم هدف تیر معنت و غم قرار گرفته است و اگرچه تنم سپر شمشیر آفت و بلاست، با اینهمه مرا از روزگار خوش است. تنها گلهای که دارم این است که لبم از بوسهٔ دست معدوح محروم است و جداست.

٢٣/٢ صاحب شريعت: پيامبر. صاحب شريعت وزرا: يعني پيامبر وزيران.

۱/۳ بمردم شمردن: آدمی بحساب آوردن، در شمار مردم دانستن.

۲/۳ کتاس: آنکه زباله و کثافات را از سرای و کوی پاك کند، آنکه چاه مستراح را خالی کند.

**۲/۳ حاش لله: یناه بر خدا!** 

۴/۳ جولاهگى: بافندگى، نساجى.

۱۰/۳ ریش گاوی: حماقت.

۱۰/۳ كون خرى: حماقت، بى تميزى، ابلهى.

۱۱/۳ از چه واجب شد: برین آزادمردی که چنین از سَرِ کبر، از او طلب میکنی، از کجا واجب شده است که به تو ببخشد....

۱۲/۳ کَلْپَتْرَه: سخنان یاوه و بیسر و ته.

۱۴/۳ پیدا کردن: تشخیص دادن، ظاهر ساختن.

۱۶/۳ در حکم خویش بودن: در اختیار خود بودن، در فرمان خود بودن.

۱۸/۳ حیض الرجال: حیض قاعدهٔ ماهانه زنان است و حیض الرجال یعنی حیض مردان.

۱۸/۳ شعردانی چیست؟: با توجه به همین ابیات انوری است که ملكالشعراء بهاد این قطعه را گفته است و ضمناً پاسخی داده است به انوری:

شعردانی چیست؟ مرواریدی از دریای عقل شاعر، آن افسونگری کاین طرفه مروارید سُفت صنعت و سجع و قوافی هست نظم و نیست شعر ای بسا ناظم که نظمش نیست الا حرفو مُفت شعر آن باشد خیزد از دل و جوشد ز لب باز در دلها نشیند هر کجا گوشی شنفت ای بسا شاعر که او در عمر خود نظمی نساخت

وی بسا ناظم که او در عمر خود شعری نگفت

۱۹/۳ تا به معنیهای: هُشدار تا به معنیهای بکر شعر ننگری که... فعلی در اینجا محذوف است، نوعی فعل تحذیری.

۲۰/۳ دیوان ستردن: پاك كردن دفتر و دیوان از نوشته و شعر، شستن ِ اوراق.

۲۱/۴ فتوحی: فتوحی مروزی یکی از شاعران معاصر انوری که او نیز مانند انوری به حکمت دانی معروف بوده است و عوفی از او بعنوان: اثیرالدین شرف الحکما یاد می کند (لباب ۱۲۵۰).

۲۱/۳ سنجری: یکی از شعرای معاصر انوری که اطلاع چندانی از او در دست نیست. ۲۱/۳ سنجری: یکی از شعرای معاصر انوری که اطلاع چندانی (۳۵۷\_۳۷۰) شاعر و مرد ۲۲/۴ بوفیراس: حارثبن سعید، ابوفیراس ِ حمدانی (۳۵۷\_۳۵۰) شاعر و مرد جنگجوی دلیر و از اشراف برجستهٔ عصر خویش، صاحب بن عبّاد او را خاتم شعرا میدانسته است (ابن خلکان ۵۸/۲).

۲۴/۳ آمدم با این...: اکنون بازگشت کردم به همان گفتار قبلی که رها کرده بودم. ۲۵/۳ واسطه: واسِطَةُ العِقْد، گوهر گرانبهای میانین در گردنبند.

۲۵/۳ عِقْد: گردنبند.

۲۶/۳ مُقنَّع: المقنع، مردی از مردم خراسان که در نَخْشُب قیام کرد (بسال ۱۵۹) او ماهی از چاه بیرون می آورد که مایهٔ حیرت بینندگان بود، ماهِ نخشب رمزی از جادو و سحر است.

۲۶/۳ سامری: مردی از بنیاسرائیل، معاصر موسی که سحـر میکرد و مردم را با کارهای خویش میفریفت، رمز سحر و افسون.

۲۷/۳ اَتسز: پادشاه سلسلهٔ خوارزمشاهی که درفاصلهٔ (۵۲۱–۵۵۱) سلطنت کرده است. ۲۷/۳ منحول: شعر یا سخن یا کتابی که در اصل از آن کسی باشد و آن را به دیگری نسبت دهند.

۲۷/۳ گنج آنسیز: ثروت اتسز ثروت قارون بود و گرنه چه گونه شعرهای منحول کمبههائی را، بدانگونه خواستار می شد؟ یا چنانکه شارحان انوری گفتهاند: چندان شاعران کمبهها را.

۲۸/۳ محمود: محمودبن سبکتکین، پادشاهِ مقتدر غزنوی که از قصهٔ عشق او با ایاز، یکی از غلامانش، داستانها ساختهاند.

۲۸/۳ مهتران با شین شعرند: شین، بمعنی ضدِ زینت و آراستن است، مجازاً ننگ و عار و نکبت. استاد مدرس رضوی در توضیح این بیت فرموده است «یعنی نام شعرا، بواسطهٔ مهتران و بزرگان باقی ماند، نه آنکه نام بزرگان بواسطهٔ شعرا و شعرا، بواسطهٔ مهتران و بزرگان باقی ماند، نه آنکه نام بزرگان بواسطهٔ شعرا و شاهدِآن قصهٔ سلطان محمود و ذکرِ عنصری است» (تعلیقات دیوان ۱۹۰۸) بر روی هم معنای دلپذیری برای این بیت بذهنم نمی رسد. استاد شهیدی نیز درین باب مردد بودند.

۱۹/۳ رئیس مرو منصور: هویّت تاریخی این شخص بر من معلوم نشد. از اهل فضل، برای میطلبم.

۳۱/۳ کاخ ِ چارپوشش: قصری که سقف آن دارای چهار پوشش باشد بدانگونه که

گویی چهار قصر درمیان یکدیگر قرار دارند مانند سدیر (= سه دلی) که کاخی بوده سویی ۱۰ و از آن جهت بسدیر معروف شده است که سه کاخ است معروف در عصر ساسانی و از آن جهت بسدیر معروف شده است که سه کاخ در میان یکدیگر قرار داشته است.

٣١/٣ باغ چلگرى: باغى به وسعت چهل جريب، جريب واحد سنجش زمين است و هنوز در خراسان و بسیاری از نقاطِ ایران، زمینها را با جریب اندازه میگیرند.

۳۲/۳ شفایِ بوعلی: کتابی در حکمت از ابوعلی سینا که یکی از مشهورتریس و وسیع ترین کتب حکمت و منطق عصر اسلامی است. در ادبیات فارسی «شفا» رمز حكمت مشائي و نمونهٔ عاليترين كتب در علوم عقلي است.

۳۲/۳ ژاژ: سخن بیهوده، در اصل گیاهی است که هرچه آن را بجوند مزهای ندارد. ٣٢/٣ بُحُتَرى: ابوعُباده وليدبن عُبَيد (٢٠٤\_٢٨۴) شاعر برجستهٔ عرب در قرن سوم كه در میان اهل ادب یکی از دو سه شاعر بزرگ دورهٔ اسلامی بشمار می آید.

۳۲/۳ مرد را حکمت: مقایسه شود با شعر: انوری بهر قبول ِ عامه چند از ننگ شعر، قطعهٔ شمارهٔ ۴۰.

٣٣/٣ مينا: ← قطعات ۴/٢. گوهري: گوهرفروش.

۳۳/۳ عاقلان راضی: خردمندان، از اهل حکمت راضی به شعر نمی شوند و از آنان خواستار حکمتاند، مادام که گوهر مییابند کجا از گوهرفروش خریدارِ شیشهٔ رنگین میشوند؟

۳۴/۳ صاع: پیمانه. بر سری: افزون بر، علاوه بر، اضافه.

۳۴/۳ یارب از حکمت ...: اشاره است به داستان فرزندان یعقوب، برادران یوسف، که او را در چاه افکندند و او پس از رهائی از چاه به سلطنت مصر رسید. برادران او در خشکسالی سرزمین کنعان ناچار شدند که به مصر بروند وبیه قلمبرو سلطنت برادرشان که او آنها را می شناخت و آشکار نمی کرد. پس دستور داد پیمانهٔ ساه را در میان بار این یامین برادرش نهادند، و برای آنکه او را نزدِ خویش نگاه دارد، بظاهر آنان را به دزدی متهم کردند. اشارهٔ انوری به صاع (پیمانه) مرتبط با این داستان است میگوید: «خدایا! چه مایه برخورداری از حکمت داشتم اگر این صاع (سِمانه) سعر در میان بار من نبود..»

۳۶/۳ سوسن ← قصاید ۲۳/۷.

۳۸/۳ کشتی بر خشك راندن: كنايه از عمل محال و بيهوده است. در عربی نيز اين تعبیر دیده میسود و گویا از فارسی قدیم ترجمه سده است: اِنَالسفینة لا تجری عَلَيْ اليِّبسِ كَشْتَى بر خشك روان نكردد. (التمثيل و المعاضره ٢٤١) ۲/۴ جُزو مدیع: اوراق مدح، ورفعهایی که بر آن مدح نوسته شده ـــه قطعات ۶/۱۰.

۳/۴ شباب: جوانی. مشیب: بیری.

مرو و زید: (واو عمرو خوانده نمی شود: عَمْر) دو نام رایج برای مردان در زبان عربی و کاربردِ آن در عربی شبیه فلان و بهمان است در فارسی.

۴/۴ شیخ و شاب: بیر و جوان.

۱/۱ سب . ۶/۶ دعد و رباب: نام دو عاسق و معشوق در ادبیات فارسی که ظاهراً از قصص سعرای عرب وارد زبان فارسی شده است ولی در اصل ادبیات عرب هم دعد و هم رباب هر دو نام زن است و معلوم نیست شعرای فارسیزبان این توهم را از کجا حاصل کرده اند (تعلیقاتِ دیوان ناصرخسرو ۶۲۴ و شرح انوری ۱۰۹).

٧/٤ مَنْ غابَ خاب؛ هر كه غايب شد زيان ديد، ضرب المثل عربي است.

۱۰/۴ زیر رباب: نغمهٔ زیر در مقابل بم، نغمهٔ زیر که با رباب (نوعی از آلات موسیمی سبيه طنبور) نوازند.

١١/۴ قَصَبْ: كتان.

١١/٤ قُصَبُ در ماهتاب: در قديم عقيده داشتهاند كه كتان (= قصب) در پرتو ماهتاب، مى فرسايد و پاره پاره مى شود. و در ادبيات فارسى و عربى اين عقيده زمينه بسيارى از شعرها قرار گرفته است و گویا به تدریج هر نوع پارچهای را چنین می پنداشته اند (ابن طباطباء علوى، جامع الشواهد):

لا تُعْجَبُوا مِنْ بِلَيْ غِلَالَتِهِ

قدزُرَ أزرارُهُ على القمر

[از فرسودگی جامهٔ او در شگفت مشوید

که دکمههای آن را بر ماه بستهاند]

۱۲/۴ گنج: گنجایش، ظرفیت. بسکه دعای مستجاب در زوایای فلك بود، ذرّه ای چیزِ دیگر در آنجا، گنجایش نداشت.

۱۴/۴ چو برگ بید: لرزان، در اضطراب.

۱۴/۴ څردېرگي: ناچيزي، اندکي. برگ در اين کلمه بمعني توانائي و امکان نيز هست. ۱۴/۴ سُداب: گیاهی دارویی، شبیعه پودنیه (پونیه) برگ ایس گیاه را در شراب میریخته اند تا خوشبوی شود. یعنی آن بزرگان در عشرتی بودند بمانند برگ سداب که در شراب مستغرق می شود.

۱۵/۴ گاوپای در میآن داشتن: مداخلهٔ شخص نادان در کار.

۱۵/۴ خلاب: گل و لای، آبِ آلوده به لجن، این کلمه به صورتِ خُرُو، در خراسان، هنوز به کار میرود. به آبی که از شستن لباسهای چرکین حاصل می<sup>شود خرو</sup> میگویند.

۱۵/۴ خر درخلاب راندن: کنایه از کار ناسنجیده که گرفتاری در پی دارد. عرب ١٥/۴ حُسن المآب: بازگشت نيك، پايان خوش، تعبير قرآني است: «وَاللَّهُ عِنْدَهُ

حُسن المآب، قرآن ٣/١٢).

حسن الماب طرال الماب ال

۱/۵ مشغله: سر و صدا، فریاد و شیون.

۱/۵ صدر جهان: پیشوای عالمیان. لقبی بوده است که به بزرگان میدادهاند.

۱/۵ بار دادن: اجازهٔ ورود و ملاقات.

۵/۵ پردهدار: حاجب، رئیس تشریفات، کسی که اجازهٔ ملاقات با بزرگان برعهدهٔ اوست.

٥/٥ يكي: يكبار،يك مرتبه.

۵/۵ در شدن: داخل شدن، به درون رفتن.

٥/۵ دروا: متحيّر، مضطرب.

۵/۵ **بهُش: م**وشیار.

۵/۵ ای پردهدارا: یك مرتبه به درون رو و جویای احوال و آگاه شو که چه گونه است. آیا هوشیار است. منظور در اینجا هوشیار در مقابل مست نیست، بلکه حالت بیمار را می پرسد که آیا بهوش آمده است یا نه؟ [خبر بیاور] که دلها نگران وحیرتزده است.

5/۵ خدمت رساندن: سلام و احترام رساندن ، غزلها ٧/٣١.

۶/۵ مردمی کردن: محبت ورزیدن، انسانیت کردن.

۶/۵ ور تراً بار بود...: اگر اجازهٔ ورود داری سلام ما را هم برسان و مهربانی کُن که این کار کارِ شماست.

۷/۵ ور توانی که...: و اگر می توانی که ما را به درون راه دهی، آن کار بهتر است ما را بار ده تا وارد شویم و بر او سلام کنیم، اگر تنهاست.

۷۵ برگ نیوشیدن: برگ کاری یا چیزی داشتن یا بودن کنایه از امکان و توانائی آن است، برگ نیوشیدن: امکان شنیدن، توانائی استماع.

۸/۵ ور چنان است: و اگر چنان است که اتفاق بدی روی داده (یعنی ممدوح در گذشته است) این خبر را مگو که هیچ کس را امکان شنیدن آن نیست.

۹/۵ که تواند که: چه کسی می تواند در فکر خویش مجسم کند که آن کسی که جهان صد یك اوست، از جهان بیرون رفته است.

۱۰/۵ وانکه باقی: و آن کسی که بقاء نعمت و ایمنی از مددِ جاه و مقام اوست امروزه خود، برخوردار از بقا نیست.

۱۱/۵ وانکه برخاست: و آن کسی که آئین بدی، بوسیلهٔ او، از میان برخاست و از

نعلبقات قصايد

میان رفت، چه گونه خود نشست (یعنی مُرد یا نابود شد) چون حال چنین است پس باید نسلیم و رضا پیشه کرد.

۱۲/۵ آفریده: مخلوق.

۱۲/۵ آفریده چه کند: مخلوق چه کند اگر بارِ سرنوشت را تحمل نکند زیرا که سراسرِ آفرینش در زنجیرِ بندِ قضا و سرنوشت است.

۱۳/۵ والى: داراي ولايت، فرمان روا.

١٣/٥ ولايت سوز: نابودكننده ولايت.

١٣/٥ والا: بلند مرتبه.

۱۳/۵ والي ماكه: والي ما كه آسمان است خود ماية نابود كردن ولايت است واى كه اين والي نابودكننده، بسى بلندمرتبه است!

۱۴/۵ بارخدای اَجَل: کنایه از ملكالموت (عزرائیل) است که پس از آنکه همه موجودات زنده را قبض روح کرد و جز خودش هیچ کس زنده نماند او نیز میمیرد.

۱۴/۵ اجل از بارخدای: یعنی مرگ حتی عزرائیل را که بارخدایِ اجل است شامل میشود، پس چه گونه می توان به او گفت که از من درگذر یعنی صرف نظر کن و مرا از مرگ مستثنی کن، چنین سخنی سودا (= جنون و دیوانگی) است.سودا به غزلها ۳/۳۰.

١٥/٥ برونُ شد: مصدرِ مُرَخَّم (برون شدن) بمعنى خروج.

۱۵/۵ دامن از... برافشاندن؛رها کردن... صرف نظر از...

۱۵/۵ بیکره: به یکبار.

۱۵/۵ چه توان کرد: چه می توان کرد که راه خروجی از قلمرو سرنوشت وجود ندارد و او یکباره از حیات صرف نظر کرد و یکباره روانه شد.

١٤/٥ وَسَطِ عِقْد: كوهر درشت و ميانين گردنبند؛ واسِطة العِقْد.

۱۶/۵ عنا: رنج.

۱۶/۵ ای زاولاد...: ای که گوهر درشتِ گردنبند آل رسولی، ای کسی که فردِ برجستهٔ خاندان رسولی میرس که از دوری تو چه رئجی بر اولاد رسول میرسد.

۱۷/۵ قرن: واحدِ سنجش زمان برابر سي سال و نيز صد سال.

۱۷/۵ برگ و نوا: توشه و سرمایه.

۱۷/۵ وی دو قرن: ای کسی که دو قرن، جهان از کرم تو سرمایه و توشه برده است.

۱۸/۵ ماتم تازه کردن: مراسم عزاداری را تجدید کردن، نو کردن شیون و عزاداری.

۱۸/۵ سُلُخ: آخرین روز هر ماه قمری.

۱۸/۵ بوفات تو: با مرک تو عزای خاندان پیامبر (امام حسین بن علی(ع)، و اصحاب او) تازه شد مگر پایان ماه رجب (که روز فوت توست)روز عاشورا (دهم محرم)

است؟

۲۱/۵ بینی: می بینی که.. این ساختارِ خاص «بینی» بمعنی عجبا و شگفتا نیز استعمال می شده است و درین بیت انوری نیز، معنای تعجب لحاظ نمده است.

۲۳/۵ قفا: پسگردنی، مجازاً مجازات و تنبیه و حادثة ناگوار.

٥/٥٧ بهم: با هم.

۲۵/۵ شب و خورشید بهم: کجا ممکن است که هم شب باشد و هم خورسید؟

۲۷/۵ خَلاً و مَلاً: خلاً: فضایی که فقط بُعدِ هندسی دارد و در آن هیچ چیز وجود ندارد. ملاً: آنچه در فضای هندسی قرار دارد؛ جهان. از نظر قدمای فلاسفه: بُعد اگر قانم به جسم باشد «ملاء» است و اگر بُعد قائم به نفس (به خودش) باشد «خلاً» نام دارد (شرح العقایدالنَسَفیّه ۷۱).

۲۸/۵ بیخ زدن: ریشه دواندن.

۲۸/۵ شبانروزی: شبانهروزی، هموار.

۲۸/۵ نشو و نما: ← قصاید ۵/۲.

۲۹/۵ سینه: مجازاً قلب و اندیشه، چون محل اندیشه و علم را سینه میدانسته است.

۲۹/۵ ما چه دانیم: ما نمیدانیم چه سعادتِ بزرگی را با فقدان تو از دست داده ایم زیرا تصور آن از اندیشهٔ ما بیرون است.

۳۲/۵ تا جهان را...: زنهار تا جهان را، با فقدان جاهِ خود، بیپدر و یتیم رها نکنی که اگرچه عمری دراز دارد با اینهمه یتیم شدن او، کارِ درستی نیست.

۳۳/۵ تا بخاك: زنهار تا در خاك آرام نگيرى كه آسمان همچنان در جستجوي خدمتِ تو ناآرام است.

۳۴/۵ ای دریغا: ای دریغ که حاصل ما از تو دردِ دلی است و دریغا که این درد دردی نیست که با دوا بتوان آن را درمان کرد.

۳۶/۵ باز افتادن: بَدَل شدن.

۳۶/۵ ای دریغا که ثناها: ای دریغ که بجای مدایحی که در حق تو میگفتم. اینك س از مرگ تو باید دعا کنم در حق تو.

۳۷/۵ کنف: حمایت، بناه.

۳۷/۵ یاریش: یارب تو خود او را در بناه لطف خویش بدار.

۳۸/۵ تفرقه: بریشانی.

۳۸/۵ اهل عبا: آل عبا، بنج تن أل عبا، اصحاب كسا (بيامبر (ص) و على و فاطمه و حسن و حسين(ع)) كه برطبق بعضى روايات در زير عباي بيامبر خفتند و جبرئيل

بر ایشان نازل شد.

٣٩/٥ استسقا: بيماري تشنكي پايان ناپذير.

۱۶/۵ ور به گیتی: و اگر در روزگار حیاتش توجهی به جهان کرد و بهرهای از ۲۹/۵ ور به گیتی: ورود . تعمتهای جهان داشت، خدایا، بر او ببخشای که آدمی را از مال جهان سیری

. ۱/۶ روز بازار: هنگام گرمی بازارِ کسی یا چیزی.

١/٤ كل: كلسرخ، كل محمدى.

۱/۶ ریحان: گیاه خوشبو، انواع گلهای رنگارنگ، اسپرغم.

۲/۶ عبیر: ترکیبی از چندین مادّهٔ خوشبوی.

٣/۶ غدير: آبگير، استخر، بركه.

۳/۶ آزده، چینهای روی سوهان.

۴/۶ شَیّه: سنگی سیاه و برّاق.

۵/۶ خنجر بید: برگهای بید را به خنجر تشبیه کردهست.

۶/۶ فلك ازهاله: فلك ازهاله سير ساخت گويي پيمان جنگ و جدال با چمن دارند. آوردن فعل جمع در اینجا، گویا باعتبار مجموعهٔ صُورِ فلکی است یا مجموعهٔ خنجر بید و روی گلزار و فلك را رویارویِ چمن تصویر كردهست و فعل را جمع آورده

٧/۶ اطفال نبات: كودكان گياهي.

٧/۶ میل اطفال: تمایل طبیعی گیاهان، برای گرفتن غذا، به سوی آسمان از آن جهت است که همه آنهایی که دارای جان گیاهی هستند اکنون از ابر روزی میگیرند. ۸/۶ نفس نباتی: در مقابل نفس حیوانی، و نفس انسانی. حیات گیاهی.

۹/۶ پردهٔ الوان: نغمههای گوناگون و متنوع، آیا گوشه یا پردهای بنام پردهٔ الوان، در موسيقي وجود داشته است؟

۱۱/۶ ساعد: بازو.

۱۱/۶ مشاطه: آرایشگر، آن که زنان را بیاراید.

۱۲/۶ نگارستان: کارگآهِ نقَاشان، یا هر محلّی که پر از نقش و نگار باشد.

۱۳/۶ ابر آبستن دری ست: ابر به دُرّی گرآن قیمت (= باران) آبستن است و از

گرانی حمل ابر، گوهر ارزان است.

10/9 مُضْمَر: نهفته.

۱۵/۶ مُدغم: ادغام شده، پوشیده و نهفته.

۱۷/۶ بَذْل: بخشش.

۱۸/۶ پیدا کردن: آشکار کردن.

۲۰/۶ پسر عمران: موسیٰ پیامبر. موسی بن عمران.

۲۱/۶ معرکه: بیکار، نبرد.

٢١/۶ سِخْوِ بِيان: بيان ِ سحرآميز، إشاره است به حديث: «إِنْ مِنَ البَيانِ لَسِعراً» (فیض القدیر ۵۲۴/۲) همانا که گونه ای از بیان همانند سِخر است.

عربیسی که عصای او اژدهای است به معجزهٔ موسسی که عصای او اژدهایس نند و جادُويهاي ساحران فرعون را فرو بلعيد.

١/٧ عيد: ظاهراً عيدِ رمضان منظور است، مطلق عيد در تعبيرات قدما بيشتر بر عيد رمضان دلالت دارد.

۱/۷ برزن: کوی، کوچه.

٢/٧ خزّ: لباس يا بارچهٔ ابريشمين.

۲/۷ خزّ ادکن: یارچهٔ ابریشمی برنگ خاکستری و یا نیلگون.

٣/٧ بيضة كافور: كنايه از برف است ← قصايد ١٣/١٣.

۳/۷ خالی مدار: مادام که در چمن برف وجود دارد، خرمن شعلههای آتش را از دود عود خالی مدار و به عود آن را خوشبوی کن.

۴/۷ حریر مُلَوَّن: جامهٔ ابریشمین رنگارنگ.

٥/٧ صرصر: توفان، بادِ تند.

٥/٧ جهان كن:ويرانكنندة جهان، از بُن بركنندة جهان.

۶/۷ خفیه: نهان، پنهان.

۶/۷ آبگیر: برکه.

۶/۷ در خفیه گرنه: اگر نه این است که مخفیانه باغ عزم خروج دارد پس چرا برکه<sup>ها.</sup> همه پر از تیغ و جوشن است؟ آب را در برکهها به گونهٔ تیغ (به اعتبار روشنی و درخشندگی) و به صورت جوشن و زره ( به اعتبار موجها) تصویر کرده است. ٧/٧ نفس نباتي ہے قصاید ٧/٧.

٧/٧ عزبخانه؛ محل عشرت نهاني جوانان، جايي كه جوانان بيزن در آن با زنان بياميزند.

٧/٧ سَتَروَن: نازا، عقيم.

۷/۷ نفس نباتی ار؛ اگر نفس نباتی به عزبخانه روی آورده است بدان سبب است که [همسر او] مادر بوستان عقیم و نازاست.

٨/٧ فَحَل: نر.

٨/٧ مردم گياه: گياهي كه ريشة آن به انسان شبيه است.

٨/٧ بنات نبات: دختران گياه.

۸/۷ بادِ صبا که: باد صبا که نَر و شوهرِ دختران گیاه بود، اینك نیروی مردی خویش <sup>را</sup>

از دست داده و بمانند مردم گیاه شده است که نه مرد است و نه زن. 0/7 نشو: 0

۱/۷ هنگ نما: دیگِ رشد، حالتِ رُشد و بالیدن گیاهان را به دیگی تشبیه کرده است که در حال گرم شدن و جوشیدن است.

٩/٧ نَهُنْبَن: سرپوش.

۱/۷ از جوش نشو: از هنگامی که دیگ رشد و نمو، از جوشش فرومانده است (زمستان فرا رسیده است) ابری تیره بمانند دود بر روی جهان قرار گرفته است که بمانند سرپوشی است بر روی دیگ.

۱۰/۷ در باغ، برکه در باغ موج نمی زند، بیچاره دل رقص کردن ندارد. زیرا از دست ماهِ دی مانندِ دشمن ِ وزیر پای تا سر در بندِ آهن است. بندِ آهن کنایه از یخبندان است.

۱۲/۷ صدر: وزیر، لقبی برای بزرگان ــ قصاید ۱/۵.

۱۲/۷ تفویض: واگذار کردن.

۱۳/۷ پادشانشان: کسی که تعیینکنندهٔ پادشاه است، پادشاهان را او بر تخت سلطنت مینشاند.

۱۴/۷ تمکین: فرمان بردن، احترام.

۱۴/۷ ممكن: استوار، مكانيافته.

۱۴/۷ تف: حرارت و گرما.

۱۴/۷ سموم: بادِ گرم سوزان.

۱۴/۷ سیاست: امر و نهی، مجازاتِ مخالفان.

۱۴/۷ عروق: رګھا

۱۴/۷ رویَن: روناس، گیاهی است که در رنگرزی از آن سود میجویند.

۱۴/۷ آن کز نهیب: آن کسی که از نهیب بادِ سوزندهٔ سیاست او خون در رگهای فتنه، بمانند گیاه روناس، خکشیده است. فتنه را بمانند شخصی فرض کرده که دارای رگ است و خون در رگهای او خشکیده است. استعارهٔ مَکْنِیَّه یا تشخیص Personification

۱۵/۷ ناصیه: پیشانی.

۱۵/۷ مُبيّن: آشكار

۱۶/۷ آن قبّه قدر اوست: قدر و منزلت او چندان بلند است و قبّه ای عالی است که در آن قبّه بُلند خورشید بمانند عنکبوتی است در زوایای روزنه ای. خورشید را به اعتبار رشته های نور که می تابد به عنکبوتی تشبیه کرده است که تار می تند. ۱۷/۷ منجنیق: وسیله ای برای پرتاب سنگ و آتش به طرف دشمنان که در جنگهای

قدیم از آن استفاده میشد. اصل کلمه یونانی است.

۱۷/۷ فلاخن: وسیلهای برای پرتاب سنگ، در جنگ و شکار و بازی.

، ۱۷/۷ و آن قلعه: جاو او آن حصار و قلعهای است که پنداری آسمان و خورشید در منجنیق برج آن حصار، بمانند سنگ فلاخن است.

۱۸/۷ رکاب آمر: امسرِ معدوح را به سواری تشبیه کرده است که دارای رکابی است. ۱۸/۷ عنان ِ نفاذ: نفوذِ حکم ممدوح را نیز به سواری تشبیه کرده است که عنانی در کف دارد.

۱۸/۷ ریاضت: رام کردن، بیشتر رام کردن اسبهای توسن.

۱۸/۷ توسن: اسب سرکش.

۱۸/۷ جَبر رکابِ امر: از آن هنگام که فرمان او و نفوذِ امر وی در کابر رام کردن اسب سرکش آسمان است، از آن هنگام باز، خورشید سرفکنده است و ماه حدِ خویش را می شناسد و از حدّ تجاوز نمی کند و مرّیخ (که ستارهٔ خشم و سلحشوری و خونریزی است) تسلیم است و کیوان (یعنی زحل که ستارهٔ پاسبان آسمان هفتم است) متواضع و فروتن است.

۱۹/۷ مَرَیخ: ستارهٔ بهرام که ستارهٔ لشکریان و شجاعان است و رمز خونریزی.

۱۹/۷ كيوان: ستارهٔ زحل كه او را پاسبان آسمان مىخوانند.رمزِ بلندى.

۱۹/۷ نرم گردن: رام و تسلیم شده.

۲۰/۷ کر و فر: روی آوردن و پشت کردن، کنایه از حملهوری است. در زبان فارسی کلماتی از نوع سود و زیان و نام و ننگ و کر و فر که ترکیب سده از مفاهیم متضادند در معنی فقط یکی از آن دو ضد به کار می رود مثل این است که «سود» کلمهٔ «زیان» را، بلحاظ معنایی، خنثی می کند و «سود و زیان» فقط معنی «سود» می دهد کر و فر نیز چنین است.

۲۰/۷ سلاحدار: نگهبان اسلحه، دارای اسلحه.

۲۰/۷ مکمن: کمینگاه.

۲۰/۷ آنجا که کرّ و فرّ: جایی که حملههای سبیخون ِ قهر اوست. بیروزی خود نگونهٔ سلاحدار و نگهبان ِ مکمن به کار مشغول است.

۲۱/۷ صاحبقران: بادساه مقتدر و جهانگیر. در احکام نجوم، فدما، عقیده داسته اند که اگر فرانی در سیّارات روی دهد و در آن هنگام فرزندی متولد سود. به بادساهی می رسد و در بادساهی جهانگیر خواهد بود.

۲۱/۷ صاحبقران نطق: بادساه نطق، کنایه از نفس ناطقه

۲۱/۷ نفس ناطقه: جوهر مجردی که به عقیدة فدما، مبدا حیات انسانی است. مفهومی سببه روح یا جان.

۲۱/۷ الكن: گنگ، لال.

۲۱/۷ کلکش چه قابلست: اگر قابل ضبط درست کلمه باشد، معنی چنین خواهد بود: ۲۱/۷ کلکش چه قابلیت دارد که نفس ناطقه در بسرابسر آن گنگ است و از سخن فرو مانده. ولی اگر قائل باسد، ساید با عبارت تناسب بیشتری بیابد: قلم او چه گویندهای است که...

۲۲/۷ صریر ← قطعات ۲/۱۰ و ۴/۳۶.

۲۲/۷ صریر معجز: ترکیبی است، بمعنی دارای صریر معجزه مانند.

۲۳/۷ جَذُرِ اَصَمَّ: جَذَر كرَّ، اعدادى كه جذر آنها قابل بدست آوردن است، جَذُرِ مُنطِق الميده مىسوند و اعدادى كه نتوان جذر آنها را به كمال، تا آخرين مرحله، بدست أورد آنها را جذر اَصَم (جذر كرَّ، جذرِ ناشنوا) مىخوانند. (تعليقات استاد شهيدى /۲۵)

۲۲/۷ معاورات: گفتگوها، مكالمات.

۲۳/۷ بنفشه: گل بنفشه را باده گوش تصویر کردهاند.

۲۳/۷ سوسن: گلی است که در ادبیات فارسی، از قدیم، دارای ده زبان تصویر شده است. باعتبار گلبرگهایش،

۲۳/۷ صوت صریر معجزش: خاصیت آواز معجزآسای آن قلم (ضمیر شین به کلك در بیت قبل راجع است) در نیروی خیال، آن چنان ایجادِ تصویرِ صوت میكند که جذرِ اَصَمّ (که مظهر ناشنوایی است) مثل بنفشه، صاحب ده گوش و مثل سوسن صاحب ده زبان می شود.

۲۴/۷ صاحب: وزير.

۲۴/۷ ای صاحبی که: ای وزیری که بساط تو، برای نظم جهان، مانند آفتاب برای روز در جهان، تعیین شده است همانگونه که در جهان روز بدون آفتاب نیست، نظم جهان نیز بیبساطِ تو قابل تصور نیست.

۲۵/۷ شرع ملك: آيين مملكتداري، قانون اداره كشور.

۲۵/۷ نص: عبارتی صریع که معنایی را توضیع دهد، بیشتر در عبارات مرتبط با امور سربعت به کار می رود.

۲۵/۷ در شرع مُلك: در آیین کشورداری، عبارتی که بی تکلّفو بُرهان، از قبل، مذیرفته و مُبرهٔن است تنها آیهٔ فرمان تست.

٧٤/٧ نُه كاخ: افلاك نه گانه. يعنى افلاك هفتگانهٔ منتسب به سبعهٔ سيّاره ( ــ هفت

مشعله در همین بیت) بعلاوهٔ فلك البروج و فلك اطلس. ۲۶/۷ هفت مشعله: كنایه از هفت اختر است، سبعهٔ سبّاره: ماه، عطاره، زهسره :

<sup>آفتاب،</sup> مریخ، مشتری و زحل.

۲۶/۷ چار گلخن: گویا کنایه از چهار عنصر است یا چهار طبع: حرارت، برودت. رطوبت و یبوست.

۲۶/۷ در نسبتِ ممالكِ جاه تو: در قياس با سمالكِ جاهِ تو، تمامي هستي (عالسمِكُون) ئه كاخ است و هفتِ مشعله و چهار گلخن.

۲۷/۷ غُتُ و سمین: غُت: لاغر و نزار، سمین: فربه و گوشتمند. مجازاً: بمعنی نادرست و درست، استوار و سست. و درین بیت کنایه از همه چیز است، یعنی هر چه هست. ۲۷/۷ در آستین دَهٔو: دستِ سرنوشت هرچه در آستین زمانه نهاده است، همهٔ آنها برای تو به منزلهٔ گردی است بر دامنت؛ بسیار ناچیز است و اندك. در قدیم از آستینها برای حمل و گرفتن اشیاء استفاده می شده است و شاید یکی از معانی آستین همان چیزی است که ما امروز جیب می نامیم.

۲۸/۷ جوف: فراخي، اندرون.

۲۸/۷ از جوف چرخ: دستِ همّتِ تو از جوف (فراخی و دامنهٔ) چرخ پر نمی شود، سیمرغِ همتِ تو، مانند مرغانِ ارزن خوار نیست، کنایه است از اینکه جوف چرخ در برابر همتِ تو ارزنی است.

۲۹/۷ نیسان: ماه هفتم از ماه های تقویم رومی،تقریباً برابر با حمل (فروردین) آذر و نیسان و بهمن ماه های پر از بارندگی است. دستِ تو آن ابری است که خاشاك سیل آن ابر، تاریخ این سه ماه پر از باران بحساب می آید.

۲۰/۷ کوس: طبل بزرگ.

۳۰/۷ برداشت رسم: دست تو رسم موکب باران و کوس رعد را از میان برداشت و اگر اکنون نمونههایی مختصر از آن دیده می شود، اشك است و شیون است.

۳۱/۷ سکنه: در تمام شواهد موجود شعر فارسی این کلمه را باید بسکون کاف خواند و با اینکه مفهوماً به مادهٔ سکن در زبان عربی نزدیك است و معنایی در حدود مسکن و مکان یا نوعی از مکان را میرساند، باز باید احتمال داد که کلمه عربی نیست و فارسی است بخصوص که انوری آن را در همین بیت در کنار مسکن آورده است. شاید با کلمهٔ چکنه در زبان محلی خراسانی که بمعنی آب و ملكی مختصر و محدود بکار میرود، بیارتباطی نباشد.

۳۱/۷ تنگ است بر تو: از فرط کبریائی که داری سکنهٔ گیتی بر تو تنگ است، در کنار کبریای تو، گیتی خود چه مسکنی است؟

۳۲/۷ وین طرفه تر: عجب تر اینکه سکنه گیتی بر دشمنان تو نیز تنگ است، بنابر<sup>این</sup> یا چاه یوسف است (در قیاس با اعدای تو).

۳۳/۷ دوسر شدن با: ظاهراً بمعنى دو روى بودن و منافقوار زيستن است.

٣٣/٧ چشم سوزن: سوراخ سوزن، كنايه از تنگي.

۳۳/۷ خود در جهان: در جهان چه کسی با تو نفاق و دورویی ورزید که جهان بر او تنگتر از چشم سوزن نشد؟

۳۴/۷ تُرُف: کشك و قرمقروت.

۱٬۲۰۰۸ گاو شیردِه لگدزن: گاو نُه من شیر در فارسی معاصر، کسی که کاری را به نیکی انجام دهد و سپس خود آن را خراب کند.

۳۴/۷ تُرف عدو: قره قروتِ دشمن هرگز ترش نخواهد شد (ترشی از لوازم و خوبیهای نرف است) زیرا بختِ او بمانندِ گاوی است نُه من شیر، شیر میدهد ولی بعداً با لگد آن را میریزد.

۳۵/۷ بدست کردن: فراهم آوردن، آماده کردن.

۳۵/۷ دشمن گریزگاه: دشمن، از آن روی به فراهم آوردن گریزگاهِ فنا کوشیده است که می دیده در عالم بقا با جان خویش دشمن است.

۳۶/۷ صدرا: ای صدرا ای وزیرا خاطر: ذهن و قریحه.

۳۶/۷ کوین بودن برق: حدّت و تیزی نداشتن، تاریك بودن آن در قیاس با خاطر و ذهن شاعر.

۳۶/۷ صدرا مرا به...: ای صدر! مرا به نیروی جاه و مقام تو، ذهن و ضمیری است که از فرطِ روشنی، برق در برابر آن تاریك و کودن می نماید.

۳۷/۷ جهاز خانه: جهاز، ساز و برگ و بار و بُنه و مجموعهٔ مایحتاج شخص یا هر چیزی است و جهاز خانه را در فرهنگها بمعنی «خانهای که رخت و مایحتاج خود را در آن گذارند» نوشته اند (آنندراج و لغت نامه) منظور انوری از جهاز خانهٔ دریا و معدن، منشأ و منبع و محل مایه گیری دریا و معدن است.

۳۸/۷ چندن: صندل، نوع بسیار خوبی از چوب که هم گران قیمت است و هم معطر. ۳۸/۷ راسن: نوعی سوسن کوهی که ظاهراً بوی آن ناخوش است زیرا با سیر آن را، بلحاظ بوی، قرین میدانسته اند.

۳۹/۷ در بوستان...: اگرچه در بوستان خاطر، شعر خوب و بد هر دو وجود دارد در کنار سرو و یاسمن، سیر و راسن هم هست در قلمروِ زمانه چیزهای شترگربه (ناهماهنگ و غیرمتناسب) بسیار وجود دارد و جهان دارای یك طبع و یك فن نیست با اینهمه، چون نیك بنگری باتفاق همه، بهترین شوهٔ شاعری همین شیوه است.

۴۰/۷ حَبِيْر: ظرف، مكان.

۴۰/۷ شترگربه: چیزهای نامتناسب.

۴۱/۷ شیوه های شعر: سبك سخن، سبك شعر، طرزِ سخنوری. ۴۱/۷ شیوه های شعر من است و ۴۲/۷ باری مراست: شعر من، اگر نامرتب و اگر مرتب، هرچه هست، شعر من است و حاصل اندیشه و قر بحهٔ من است.

۴۳/۷ کس دانم از: می شناسم کسی از بزرگان شعرای عصر را که خون دو دیوان در گردن اوست، یعنی مضامین دو دیوان از دیوانهای شعر دیگران را بسرقت برده و داخل شعر خویش کرده است. از قدیم میان اهل ادب چنین شایع بوده است که این شعر انوری، کنایه ای است به امیر معزی نیشابوری که می گویند خون دیوان فرخی و عنصری را به گردن دارد، یعنی مضامین آنها را بسرقت برده است (مراجعه شود به صور خیال در شعر فارسی، چاپ چهارم ۶۲۷ و نیز مقدمهٔ همین کناب).

۴۴/۷ عارض: گونه، رخساره.

۴۴/۷ تیره گِل: کنایه از کرهٔ خاك است.

۴۴/۷ سبزگلشن؛ كنايه از آسمان.

۴۴/۷ لازم: وابسته، ملازم.

۴۶/۷ آبگینه خانه: شیشه خانه، سرای بلورین.

۴۷/۷ چراغواره: قندیل و چراغدان.

۴۷/۷ تا هیچ در فتیله: تا در فتیلهٔ خورشید روغنی وجود دارد (تا در خورشید روشنائی مست) آسمان چراغوارهٔ فراش درگاهِ تو باد. قدما با «هیچ» فعل مثبت هم استعمال می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و پنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ می کرده اند. (مقدمهٔ اسرارالتوحید دویست و بنج و تعلیقات آن، صفحهٔ دویست و بنیج و تعلیقات آن دویست و بنید و

۱/۸ زیرِ نگین: کنایه از قلمرو فرمانروایی است، زیرا در نگین پادشاهان، مُهر و امضای ایشان منعکس بوده است و وقتی میگفته اند: «فلان جا زیر نگین فلان کس است» بمعنی این بوده است که مُهر و امضا و حکم و فرمان او در آن ناحیه نفوذ دارد.

سایهٔ یزدان: ظلّ الله، لقبی که به سلاطین میداده اند و حدیثی بنام پیامبر نقل می شده است که «السلطان ظِلَ الله»: شاه، سایهٔ خداست. ولی باحتمال قوی این حدیث از مجعولات است مراجعه شود به تعلیقات مرموزات اسدی در مزمورات داودی ۱۶۰ و نیز حواشی چهارمقاله، از علامه محمد قزوینی ۱۶۳ چاپ لیدن.

۴/۸ معرکه: میدان جنگ.

۴/۸ ستدن: گرفتن.

۴/۸ منهزم: فراری، گریخته.

۴/۸ راه به انعام گرفتن: با دادن انعام راهشان را سد کردن.

۴/۸ آنکه بر منهزمان:کسی که راو فراریان لشکر دشمن را با دادن انعام بر ایشان سد کرد و آنان را موردِ محبت قرار داد.

٥/٨ لَمْعَه: تابش، درخشندگي.

۵/۸ بهرام: ستارهٔ مریخ که در عقاید قدما رمزِ دلاوری و جنگجویی است.

۵/۸ لمعهٔ خنجرش: تابش خنجر او از صبح پیروزی روشنی گرفت و در نتیجه سراسر میدان فلك را خنجرِ مریخ گرفت.

۶/۸ دستارکشان: در حالی که دستارِ(= عمامهٔ) خویش را کشاله میکرد، از شتاب. ۶/۸ راهِ در و بام گرفتن: از راه بام و در، گریزان شدن.

۶/۸ ساقی همتش: وقتی ساقی همتِ او از جام کُرَم جُرعه ریخت، حرص با شتاب از راو در و بام گریزان شد. یعنی حرص از بخشش او شکست خورد. استعارهٔ مُکُنِیّه است و حرص را بگونهٔ موجودی زنده تصویر کرده است.

۷/۸ لَبَیْكُ زَدَن: گفتن عبارت «لَبَیْكَ اللَّهُمَّ لَبَیْك!» كه حاجیان در اعمال و مناسكِحج می گویند، معنی لغوی كلمهٔ «لبیك»، «فرمان پذیرِ توام» یا «بر طاعتِ توام» است. ۷/۸ احرام گرفتن: پوشیدن ِ جامهٔ خاص حاجیان در میقات.

۷/۸ حَرَم کعبهٔ مُلکش: وقتی که حَرَم کعبهٔ فرمانروائی او را سرنوشت بنا کرد، در آن حرم (که مقامی است اَمن و هیچ کس را در آن حق تجاوز به دیگری نیست همَنْ دَخَلهٔ کانَ آمِنا، قرآن ۳/۹۷) آهو و شیر با یکدیگر به لبیك زدن و احرام گرفتن پرداختند.

۸/۸ تفسیده: نفته و گداخته.

٨/٨ آتش بأس: آتش خشم.

۸/۸ داغ ِ فرمانش: وقتی داغ ِ فرمان او را از آتش خشم گداختند اولین جائی که آن داغ را پذیرفت شانهٔ روزگار بود: روزگار مطیع و فرمانبردار اوست.

۹/۸ اجرام: جِرمها، جرمهای سماوی، ستارگان.

۹/۸ نامش از سکه: وقتیکه نام پادشاه از روی سکه در آینهٔ آسمان منعکس شد. تك تك حروف آن نام، در چهرهٔ ستارگان بازتاب یافت.

۱۰/۸ برق در خاره: وقتی که پادشاه تیغ زرین خویش را بدست گرفت و نیز هنگامی که لب جام را بر لب نهاد، از تابش تیغ و جام او، برق آسمان از ناچاری (و شرم) در درون سنگ نهان شد اشاره است به شراری که تصور میکردهاند در درون سنگها نهفته است و بر اثر اصطکاك دو سنگ آشکار می شود.

۱۱/۸ کوره: محلی که برای گداختن آهن و قلزات تعبیه میشود.

۱۱/۸ کورهٔ دوزخ مرگ: از شرارِ تبغ او است که کورهٔ دوزخ مرگ را روتین میکنند و کوزه های شراب بهشت روح نیز از جام او بر می شود.

انعد درین در بیت قابل یادآوری است این است که ساعری به توانائی و استادی انوری چه گونه قافیهٔ جام را پشت سر هم تکرار کرده است هر دو بیت آنچنان در سبك سخن او قرار دارد که احتمال الحاقی بودن یکی از آنها بسیار دشوار است ننها توجیهی که بنظرم می رسد این است که بگوئیم: «جام گرفتن» را فعل تلقی کرده

و «جام» و «گرفتن» را در بیت دیگر «جام» و فعل «گرفتن» چنانکه در جای دیگر (بدون فاصله) «نگاه» و «نگاه کردن» را قافیه کرده است (دیوان، ۲۰۲۱):

ترا که دل به قضای خدای داد رضا

خدای عزّوجُل داشت زان قضات نگاه

بلی بسوزد چشم قضا ز روی رضا

از آن به عین رضا میکند سوی تو نگاه

چنانکه ناصرخسرو در مطلع یکی از قصاید خود «طلب» را ـ که در معنی اسمی است ـ با «طلب» فعل ِ امر از طلبیدن قافیه کرده است (دیوان، چاپ مینوی و محقق ۲۰۸):

ای آنکه جز طرب نه همی بینمت طلب گر مردُمی، ستور مشو، مردُمی طلب

و در مجموع می توان گفت، این کار یکی از قواغد عام در قوافی شعر قدماست که تاکنون به آن توجّه نشده است، امیرمُعزّی نیز به «سفر شدن» را با «سفر» (در معنی اسمی آن) قافیه کرده است، بدون فاصله (دیوان، چاپ اقبال ۴۰۵):

سالها کرد از هنرمندی سفر گردِ جهان

با ظفر برگشت و با نیكاختری شد زی سفر

از جهان امسال داد او را هزیمت روزگار

این هزیمت چون فتاد او را پس از چندین سفر

۱۲/۸ سکندراثر: کسی که آثارش چون آثار اسکندر است در جهانگیری.

۱۲/۸ نفاذ: نفوذِ امر.

۱۲/۸ ای سکندراثری: ای کسی که آثارت شبیه آثار اسکندر است و آنچه را که اسکندر به جنگ فتح کرد و گشود، کارفرمای امر تو با دو پیغام گشود،

۱۳/۸ تسخ: منسوخ، از میان رفته.

۱۳/۸ حزم: دوراندیشی و احتیاط.

۱۳/۸ هرچه ناکردهٔ: هرچه حاصل عزم و ارادهٔ تو نباشد سرنوشت آن را منسوخ می شمارد و آنچه در حوزهٔ دوراندیشی تو پخته نشده باشد، تقدیر آن را خام و نابخته بحساب می آورد.

۱۴/۸ باره: حصار، بارو.

۱۴/۸ لایه: لاد، اساس و بُن ِ دیوار که سنگچین کنند، هر ردیفی را روی ردیفی دیگر. یك لایه: ردیف اول.

۱۴/۸ بارهٔ عدل ِ تو؛ حصارِ عدالت تو در همان سنگچین اول بود که گرگ را نیز <sup>در</sup> شمار گوسفندان در حصار عدالت آورد.

۱۵/۸ چرمه: اسب.

۱۵/۸ چرمهٔ جنگ تو: اسب تو، در اولین دورِ در میدان جنگ بود که خصم، مرگی خود را حتمی دید و فرزندان خود را حکه هنوز از رحم مادر متولد نشده بودند میتیم انگاشت.

۱۶/۸ الفوار: مانند الف. منظور شكل «۱» است.

۱۶/۸ چفتگی: خمیدگی. خمیدگی لام منظور شکل «ل» است که خمیده است.

۱۶/۸ حرف تیغ تو: سخن ِ شمشیر تو کجا مانند «۱» قیام کرد که «الف» خمیدگی «۷م» را نپذیرفت؟ «حرف» در لغت، بمعنی لبهٔ شمشیر نیز هست و کلمه بسیار مناسب انتخاب شده است.

۱۷/۸ سنان: نيزه. طعنه: ضربت.

۱۷/۸ سکنه:→ قصاید ۳۰/۷ و اگر سکته باشد، خاموشیِ ناگهانی است که در نتیجهٔ از کار افتادن بعضی حواس دست میدهد.

۱۷/۸ بر که بگشاد: نیزهٔ تو با یك ضربت، بر چه کسی زبان گشود که آن شخص بر اثر سکته زبانش در کام نگرفت؟

۱۸/۸ شفق: سرخی افق در شامگاه.

۱۸/۸ پسروي: پيروي، دنبالەروي.

۱۸/۸ صبح ملکی که: صبح پادشاهی یی که از مشرق دوراندیشی تو ندمیده باشد به محض ِ برآمدن دنبالهٔ شام را میگیرد؛ تاریك می شود.

۱٩/٨ وُجَع: درد، دردِ زادن.

١٩/٨ أرحام: جمع ِ رُحِم، زهدانها.

۱۹/۸ تاجنین: تا جنین در رحم مادر از پوشش حفظ و نگاهبانی تو برخوردار نشد، کودك متولد نشد، یعنی تقاضای درد، دامن ِ رحم را نگرفت. وَجَع (درد) را به گونه کسی تصور کرده است که تقاضایی دارد و بدان تقاضا دامن ِ کسی را (که همان رحم است) میگیرد.

۲۰/۸ خِنْصِر: انگشتِ کوچك، كليك (در لهجههای خراسان) يا انگشت ميانه.

۲۰/۸ إبهام: انكشت شصت.

۲۰/۸ ایادی: جمع ید، نعمت. ایادی: نعمتها.

۲۰/۸ بس جنین خنصر: بزبان ساده درین بیت میخواهد بگوید: «کودك چون به دنیا میآمد برای شمارش نعمتهای تو (از بس فراوان است) به مرتبهٔ آحاد (= یکان) ننگریسته از مرتبهٔ الوف (هزارگان) شروع میکند و ... از بسیاری نعمتهای تو تعجب به او دست می دهد و سر اِبهام را (از فرط تعجب) بدندان می مکد» (از شرح استاد شهیدی ۲۳۷) اگر بخواهیم با تمام اشاراتی که انوری شعر خودرا بر آن

استوار کرده است، شعر را توصیح دهیم صفحات زیادی را میگیرد و آن نقض غرض ماست که ساده ترین توضیحها را در حد فهم سادهٔ شعرها منظور داشته ایم اجمالاً می توان گفت که در قدیم برای شمارش، از انگشتان دست استفاده می کرده اند و هر انگشتی را برای مجموعه ای و مرتبه ای از اعداد (آحاد، و عشرات و مآت و الوف و...) در نظر می گرفته اند و این نوع محاسبه را عقد انامل (شمارش انگشتان) می خوانده اند. انوری با توجه به آن قواعد این بیت را گفته است (به شرح استاد شهیدی ۲۳۷ مراجعه شود.)

۲۱/۸ ای عجب داعی...: شگفتا که با این که داعیِ احسان تو عطای خود را بگونهٔ وام نداد (بلکه بخشید و هِبه کرد) با اینهمه چه گونه است که شکرِ انعام تو همه را وامدارِ خویش کرده است؟

۲۲/۸ بر: نیکی.

۲۲/۸ هرچه در شاخ: در باغ سخن و بر شاخ هنر، هرچه طوطییی وجود داشت. همه در دام نیکی تو صید شدند. همگان سخن از نیکی تو میگویند.

۲۳/۸ در خام گرفتن: گویا نوعی شکنجه بوده است که دستِ شخص را در پوست دباغی نشده قرار میداده اند و با گذشت زمان پوست بر تن او میخشکیده و اندك اندك بر او تنگ می شده است «و قراجهٔ [ساقی] را، دست در خام گرفته، پیش تخت آوردند و بداشتند.» (اعراض السیاسة ۴۰۷) و بنابر نوشتهٔ مطهربن طاهر مقدسی، شاپور پادشاه ساسانی را وقتی رومیان اسیر کردند او را در خام گرفتند و با خویش به میدان جنگ آوردند و او در هنگامی که لشکریان روم از او غافل بودند، به کسانی از اسیران که در پیرامونش بودند دستور داد تا مقداری روغن بر آن خام ریختند تا نرم شد و او توانست حرکت کند واز پوست درآید (آفسرینش و تاریخ ۱۳۹/۳ و نیز البده والتاریخ ۱۳۹/۳ و نیز البده

۲۳/۸ به رَحِمُ در: در رحم، کاربُردِ دو حرف اضافه (به + ... +در)از ویژگیهای سبكِ سخن قدماست.

۲۳/۸ دستو خصمت: از آن سبب دستو خصم تو به سخاوت گشوده نیست که دستهای یك یك یك ایشان را دهنگامی که در رُحم بوده اند د بُخل، در خام گرفته است. ۲۴/۸ سرایرده: خیمه.

۲۴/۸ همه زین سوی: هرچه در آنسوی فلك، در اوهام مردم وجود دارد، همه در این سوی خیمهٔ تأیید تو قرار دارند. آنچه در وهم بگنجد در قلمرو تأیید تست. ۲۵/۸ سر خویش گرفتن: دنبال کار خود رفتن، شکست خوردن و منهزم سدن. ۲۵/۸ تا ظفریافتگان: تا هنگامی که فاتحان در حق شکست خوردگان میگویند: «عجب فرار کرد، عجب بوقت بود فرارس»... ابیروزی تو عام و شامل باد...!

١/٩ بحر: دريا.

١/٩ كان: معدن.

١/٩ خدايكان: سلطان، پادشاه.

۱/۸ گردل و دست: اگر دل و دستی وجود داشته باشد که دریا و معدن باشد، آن دل و دست، دل و دست پادشاه [= سنجر] است.

٢/٩ بادشهٔ نشان: کسی که بادشاه تعیین میکند یا بادشاه را به قدرت میرساند.

۴/۸ آنکه با داغ: کسی که هر که از آدمیان و بریان متولد شود داغ ِ اطاعت او را بر خویش دارد.

٥/٩ آنکه با مهر...: کسی که هر چه گوهری از دریا و معدن بدست آید، مُهرِ خزانهدارِ او را بر خویش دارد.

۱۲/۹ دست بر دهان بودن: خموشی، سکوت.

١٤/٩ حال گردان: تغييردهندهٔ حالات، گردانندهٔ احوال.

۱۸/۱ لطفت از...: اگر لطف تو مایهٔ هستی گردد. جسم به لطافت روح در میآید.

۱۹/۹ بأس: خشم گرفتن.

۲۰/۹ مُجُرى: اجرا شده، عمل شده.

۲۰/۹ نبود خطر: هیچ خط رزقی اجرا نمی شود مگر آنکه ضامن آن روزی و رزق دستِ تست.

۲۲/۹ در جهانی و: در جهان قرار داری و بر جهان مقدّمی، قبل از جهان بوده ای، درست بمانند خیالی که در لفظ نهان است و بر لفظ تقدّم دارد. بعضی نسخه ها:
«بیشی» دارد. در آن صورت یعنی از جهان افزونی همچون معنایس که بر لفظ افزونی دارد.

۲۴/۹ هیجا: جنگ.

۲۴/۹ درخش: درخشندگی، تابش.

۲۴/۹ سنان: نيزه.

**۲۴/۹ کسوت:** لباس، پوشش.

۲۴/۹ دخان: دود.

۲۴/۹ روز هیجا که: در روزِ جنگ که از برق نیزهها گُردِ میدان جنگ به صورتِ دود جلوه میکند.

۲۵/۹ در تن اژدهای: در روز جنگ وزش باد بر علم تو، نقش ازدها را چنان به

اعتدال به حرکت می آورد که گویی جان گرفته است. ۲۶/۹ شیر گردون: اسد، صورتِ فلکی شیر در منطقة البروج. ۲۶/۹ شیرعلم: تصویر شیری که بر عَلْم نقش می کرده اند.

۲۶/۹ شیر گردون چو: برج اَسَد، در آسمان، در برابرِ شیرِ عَلَم تو، به صورت سنان (طاقباز) خوابیده است.

۲۷/۹ عنان سبك شدن: عنان افسار اسب است و عنان سبك شدن كنايه از حركت تندِ مركب است، وقتى كه افسارش را رها مىكنند تا بتازد.

۲۷/۹ رکاب گران شدن: رکاب، دو حلقهٔ آهن است در دو سمت زین اسب تا وقت سواری پای بر آن نهند، گران شدن رکاب کنایه از سوار شدن راکب و راندن اسب است.

۲۷/۹ همعنان ِ امل: [در روز جنگ] هم افسارِ اسب آرزو سبك میشود، و اسب به تاخت و تاز در می آید و هم اسبِ اَجَل رکابش سنگین می شود و به حرکت و شتاب در می آید.

۲۸/۹ چشمهٔ سنان؛ کنایه از درخشندگی نیزه است که آن را به آب تشبیه کرده است و به جویبار. میگوید هر سبوئی که میشکند (کنایه از کشته شدن است) این شکستن بر لب جویباری است که از سرنیزه هاست.

۲۹/۹ كمين گشادن: حمله كردن از كمين، از نهانگاه بيرون جستن.

۲۹/۹ قبطهٔ کمان: گرفتن کمان در دست. یا محلی از کمان که بهنگام تیراندازی دست بر آن مینهند.

۲۹/۹ هر کمین: سرنوشت چون از کمینگاه خویش بدر آید، پنهانگاهِ او قبطهٔ کمان وی است.

٣٠/٩ دِرْع: زره.

۳۰/۹ اشك بر درعها: اشكى كه بر روى زرههاى سيمابگون روانه مى شود، بمانند نسخهاى است (نقشى است) از راه كهكشان به اعتبار شباهت اشكها به ستارهها.

٣٣/٩ روحالامين: جبرنيل.

**۳۵/۹ مصاف:** پیکار، نبرد.

۳۵/۹ قران بودن: مقارنه و نزدیکی.

۳۵/۹ قرآن: فاصلهٔ زمانی اجتماع زُحَل و مشتری که حداقل بیست سال است (قرآن کوچك) و یك قرآن دیگر نیز دارد که فاصلهٔ آن دویست و چهل سال است (قرآن میانه) و در فاصلهٔ نهصد و شصت سال نیز قرآنی دارد که آن را قرآن بزرگ خوانند. (التفهیم ۲۰۸-۲ بنقل استاد شهیدی ۹۶).

۳۵/۹ هر مصافی: در هر نبردی که به اندازهٔ دو نَفَس تیغ در کف تو قرار گیرد، به اندازهٔ فاصلهٔ صد قِران تمام حیوانات وحش و طیر از کشتههای میدان تو روزی خواهد بود. کنایه از بسیاری کشتههاست شبیه این خواهد بود. کنایه از بسیاری کشتههاست شبیه این

بیت فردوسی (شاهنامه، چاپ مسکو ۱/۱۷۷):

چمانندهٔ دیزه هنگام گرد چرانندهٔ کرکس اندر نبرد

... ۲۹/۹ بخرش: پیش از آنکه او را بشناسی و بدانی که بمغت هم نمی ارزد، او را

خريدار باس

ر. ۴۰/۹ چه شود: چه خواهد شد اگر من دست ترا ببوسم و درین معامله بوسیدن دستی نرا زیان آید.

۲۱/۹ قلتبان: کشخان، بیغیرت و دیّوث.

۲۲/۹ بختو پیر: در مقابل بختو جوان، بختو بد.

۲۲/۹ تا شود پیر: تا هنگامی که مانندِ بخت دشمنانت پیر شود درین دولتو جوان به خدمت اشتغال داشته باشد.

۴۶/۹ خطبه ها را: تا گذرگاهِ سخن، دهان است خطبه ها به یادِ تو تر زبان بادا تر زبان شدن: فصيح و خوشسخن شدن.

۴۷/۹ سکه ها را: تا نشانی از زر در جهان باقی است، دهان سکّه ها به نام تو باز باد! ۴۸/۹ مدتت لازم: مدت دولت و عمر تو ملازم زمان و مکان باد (یعنی تا زمان و مکان باقی است دولت و مستدام باد) چندان که زمان از لوازم مکان است (یعنی مکان را بدون زمان نمی توان تصور کرد).

۴۹/۹ ده وستان: داد و سند، معامله.

- ۱۰/ ۰ درین قصیده که در مدح فیروزشاه (عمادالدین احمد از امرای بزرگ سلجوقی و از یاران نزدیك سنجر) گفته است كوشیده است تمام اشارات اساطیری مربوط به سلیمان و جمشید را، که در تفکر ایرانی عصر اسلامی یگانگی یافته (جمشید سلیمان شده است و سلیمان جمشید) در نظر بگیرد و تمام زیبائی شعر براساس آن اسطوره هاست.
- ١/١٠ آصفِ جم: آصف بن برخيا، برطبق روايات وزير سليمان بوده است و از آنجا که در دورهٔ اسلامی قصص و افسانههای مربوط به سلیمان با اشارات مربوط به جسنید، بهم آمیخته است و تقریباً این دو چهرهٔ اساطیر آریائی و سامی را وَحدت بخشیده است آصفو جم در حقیقت همان آصفو سلیمان و آصف بن برخیاست.

٧/١٠ درهم زده: فراهم آمده، آماده شده، يا رده بسته.

۲/۱۰ پیشش بدل: یعنی بجای پرندگان و جانوران و دیوان (جنیان) که در خدمت سلیمان بودند، صفهای حور عین (زنان سیاه چشم زیباروی بهشتی) را در خدمتو

۳/۱۰ بادی که کشیدی: اشاره است به «وَلِسُلَیمانَ الریحَ،قرآن، ۲۱/۸۱) و باد که

بساط سلیمان را بهر کجا که میخواست میبُرد و در اینجا کنایه از اسبان بادپایی است که در اختیار ممدوح شاعر است.

- ۴/۱۰ مُهر؛ خاتم، انگُشتری، کنایه از انگشتری سلیمان است که برطبق افسانهها، تا آن انگشتری (خاتم جم، نگین سلیمان در شعر فارسی) در اختیار او بود همگان در اطاعت و در تسخیر امر او بودند.
- ۴/۱۰ مُهری که...: همان مُهری که مایهٔ قدرت سلیمان بود، در نگین ممدوح وجود دارد.
- ۰/۱۰ از بیم سپاهش...: اشاره است به آیهٔ «یا آیهاالنّمْـلُ ادْخُلُـوا مَساکِنَـکُم لا لایَخْطِمنّکُم سُلَیمانُ وَ جُنُودُهُ، قرآن ۲۷/۱۸) ای گروه موران به لانههای خویش در آیید تا سلیمان و سپاهش شما را ندانسته لگدمال نکنند.
- ۰ //۶ پای ملخی...: اشارهٔ است به داستان ِ موری که برای سلیمان ران ملخی به هدیه آورده بود.
- ۰ ۷/۱۰ عرش سبا: سبا ناحیهای بوده است در جنوب عربستان که بلقیس ملکهٔ آنجا بوده است.
- ۷/۱۰ بر تختِ چو عرش ... یعنی بر تختِ او که همچون عرش (= تخت) بلقیس (قرآن ۲۷/۳۸) است، پیغامگزاران مدح و آفرین الأهی از عرش فرود آمدهاند. او موردِ آفرین قدسیان است رابطهٔ عرش (که خود لغتاً نوعی تخت است) با تخت و عرش سبا از تناسبهای خاص مورد نظر شاعر است.
- ۸/۱۰ صـرُح ِ مُمَرَّد: قصری از آبگینهٔ صاف (تعبیر قرآنی است: ۲۷/۴۴) که در داستان سلیمان و بلقیس بدان اشارت رفته است.
- ۹/۱۰ در سایهٔ پَـرِّ همای چتر؛ اشاره است به داستان سلیمـان که چون بجایـی میرفت مرغان بر سرش سایه میافکندند.
- ۱۰/۱۰ بیسابقهٔ وحی: بیآنکه جبرئیل از آسمان بر او وحی نازل کند. او، اسرارِ وجود را به یقین میداند.
- ۱۱/۱۰ بی واسطهٔ هٔدهٔدش: اشاره است به داستان سلیمان که همهٔ مرغان در طاعت و خدمت او بودند و هُدهُد پیامگزار او بود (قرآن ۲۷/۲۰) یعنی ممدوح شاعر بی آنکه هٔدهٔد به اِو اطلاع دهد، خود از آنچه در روم و چین میگذرد آگاه است.
- ۱۲/۱۰ بی عُهدهٔ عهد: بی آنکه متعهد عهدِ نبوت و بیامبری شده باشد، یعنی بی آنکه به پیامبری برگزیده شده باشد، آیات کمال او آشکار است.
  - ۱۳/۱۰ قفا: پس گردن، پشت سر. از قفا جبین کردن: روی از سوی دیگر کردن. ۱۳/۱۰ جبین: مشانی.
- ۱۳/۱۰ وقتش نشود: اشاره است به این قصه که سلیمان مشغول ِ تماشای اسبان

خویش بود و غافل شد و خورشید غروب کرد و او وقت نماز عصر را از دست داد حویس رو این ۱۳۸/۳۱ دیده شود) می گوید: ممدوح مرا وقت فوت نمی شود (قصص قرآنی ذیل آیه ۳۸/۳۱ دیده شود) رست . (آنگونه که وقت نماز برای سلیمان فوت شد) وگرنه آفتاب جهت خود را عوض راسود. میکند و بجای حرکت به سوی مغرب به طرف شرق می آید. نیز اشاره است بهداستان میکند و بجای حرکت به سوی مغرب به طرف شرق می آید. می بازگذشتن خورشید برای یوشع که مشغول جنگ با کافران بود و نمازش قضا شد و بازگذشتن خورشید برای یوشع بر . خداوند خورشید را بازگرداند تا او نماز خویش را بوقت بگزارد و همین مضمون را در مورد امام على بن ابيطالب (ع) در روايات اسلامي نيز نقل كرده اند و به حديث رَدُّ الشَّمس مشهور است و از معجزات آن حضرت شمرده شده است (سفینة البحار نبي ٧١٥/١).

۱۴/۱۰ چون دیو...: گویا اشاره است به داستان سلیمان که بر لب دریا ایستاده بود و خواست در آب رود، انگشتری خویش را، ندانسته به صخر جنّی ـ که به شکل یکی از کنیزکان او درآمده بود ـ داد و چون برگشت دیگر او را ندید و بدین گونه سلطنت وسيطرهٔ خويش را از دست داد و چندي به مزدوري و صيد ماهي روزگار مي گذراند نا دوباره، انگشتری خویش را بازیافت و به قصر و سلطنت خویش بازگشت، (گزیدهٔ غزلیات شمس، ص ۸-۱۲۷) یعنی اگر کسی خلاف رای ممدوح میکند، کارش بمزدوری خواهد افتاد آنگونه که دیوان مزدور و رنجبر سلیمان بودند.

١٥/١٠ بر چرخ كشد: پايگاه كسى، كه موافقتِ ممدوح نصيب او شده است، بر آسمان کشیده می شود بمانند شهاب و این تداعی از بیت قبل برخاسته که در آن سخن از ديوان بود و آگاه يا ناآگاه به آيه «الا مَنْ استرَقَالسَمْعَ فاتَبَعَهُ شهابٌ مُبين، قرآن ۱۵/۱۸) نظر دارد.

۱۶/۱۰ چون رای زند: هنگامی که در آیین ملك داری به مشورت میپردازد، گوهری که از دریای سخن او به دست می آید، گوهری گرانبهاست.

۱۷/۱۰ عرین: بیشد.

۱۷/۱۰ چون صف کشد: وقتی رویاروی دشمن، لشکرش صف ببندد، صفت شیر عَلم او ( قصاید ۲۶/۹) شیر عرین است. یعنی شیر واقعی و حیوان نیرومندِ درنده.

۱۸/۱۰ کُنُف: حمایت، پناه، کنار.

۱۸/۱۰ رضيع: طفل شيرخواره.

۱۸/۱۰ هم در کنفو: هم کودکان شیرخواری که در کنار دایه اند، و هم جنینهایی که در رحم مادران اند، مُهر بیعت او را بر زبان دارند و داغ ِ اطاعت از او را بر سُرین، ۱۸/۱۰ سُرين: نشيمنگاه، كَفَل.

٢٠/١٠ جَيْش: لشكر، سپاه.

۲۰/۱۰ انگبین: شهد، عسل.

۲۰/۱۰ در جنبش جَیْشَش: در حرکت سپاه او فتح و پیروزی آن چنان نهاده شد. است که در اجزای عسل موم وجود دارد، پیروزی و لشکرِ او ملازم یکدیگرند.

۲۱/۱۰ در دولت خصمش: زوال و نابودی در دولت دشمن او نهفته است، همان گونه کهگلیاس در ایام یاسمین مخفی است و نمی شکفید. ایس دو گل در یك زمان نمی شکفید.

١/١١ وثاق: خانه، اتاق.

۲/۱۱ پرندوشین: از پرندوش + ین نسبت. پرندوش (پری شب، شب ماقبل دیشب) شرابی که از پرندوش باقی مانده بود.

۴/۱۱ تابخانه: خانهای گرم که در آن بخاری یا وسیلهٔ ایجاد گرما باشد.

۴/۱۱ رواق: پیشگاه خانه، ایوان متصل به اطاق.

۴/۱۱ که نبُد آشنا: به اطاق گرمی رفتیم زیرا هوای ایوان آشنا نبود آشنا در معنی رایج خود نیست و احتمالاً معنایی مجازی دارد. مثلاً مناسب یا ملایم طبع.

۶/۱۱ منطقی: از مباحث منطق.

۶/۱۱ اجزاء: ــ قصاید ۲/۴ و قطعات ۶/۱۰.

۶/۱۱ هندسی: مباحث هندسه.

٧/١١ لامع: درخشنده.

۱۰/۱۱ نهاوند: پردهای در موسیقی.

١٠/١١ راهُوي: مقامي از دوازده مقام موسيقي ايراني قديم.

۱۰/۱۱ عراق: مقامی در موسیقی.

۱۱/۱۱ اشراق: تابش، روشنایی

۱۲/۱۱ بهم: با هم.

۱۳/۱۱ اجتماع: منظور اجتماع خورشید و ماه است در آخر هر ماه قمری.

۱۳/۱۱ محاق: مدتی که ماه (در آخر هر ماه) پنهان است و به شب و روز دیده نمیشود.

۱۳/۱۱ که دریغی: حیف که گرفتار اجتماع و محاقی!

۱۴/۱۱ ذوشجون: اشاره است به مثل عربي كه: «الحَديث ذوشجون» (لطايفالامثالُ

۸۸) سخن را شاخهها و راههاست. سخن از سخن شکافد.

۱۴/۱۱ در دادن: ظاهر ساختن.

۱۴/۱۱ ازرق: کبود.

۱۴/۱۱ زَرَاق: صاحب زَرْق و ریا، اهل نفاق.

۱۷/۱۱ دایره: حلقه، جماعت.

۱۷/۱۱ تدویر: در نجوم قدیم برای هر سیّاره، فلکی دیگر ــ بغیر از فلکی که مرکزِ آن

تعليقات قصايد YAY

زمین بوده است - فرض کرده انسد، بنام فلكِ تدویر که کوچکتر است و مرکز آن ربین اور از مرکز زمین بوده است. حرکت تدویر، گاهی، برخلاف حرکت توالی کوکب خارج از مرکز زمین بوده ا<sub>ست به</sub> گردِ زمین (فرهنگ اصطلاحات نجومی ۱۳۱).

١٧/١١ نطق زدن: سخن گفتن.

۱۷/۱۱ نطاق: در اصل بمعنی کمربند است و در علم هیأت، قوسی است از دایرهٔ فلك. و دابرهٔ هر فلك به چهار قسمت يا چهار قوس يا چهار نطاق قسمت مي شود. ازین چهار نطاق، نطاق اول و چهارم، در اوج و نطاق دوم و سوم در حضیض مه باشد (فرهنگ اصطلاحات نجومی ۷۹۵).

۱۷/۱۱ نه در آن دایره: نه در آن حلقه و جماعتی که در مسألهٔ تدویرات فلکی نمى توانند سخنى در باب اوج و حضيض بگويند.

۱۸/۱۱ احتراق: اجتماع ِ هر يك از سيّارات با آفتاب در صورتى كه فاصلهٔ سيّاره تا خورشید شانزده دقیقه یا کمتر باشد (فرهنگ اصطلاحات نجومی ۱۹).

۱۸/۱۱ احراق: ستارگان را نیز سوختنی است و آن چنان باشد که با آفتاب بهم آیند (التفهیم ۸۲، بنقل استاد شهیدی در شرح انوری ۳۹۴).

۱۸/۱۱ نه از آن طایفه: نه از آن جماعتی که فرق میان دو اصطلاح احراق و احتراق دا نعیشناسند.

۱۹/۱۱ براق: مرکبی که رسول (ص) را در شب معراج به آسمانها بُرد.

۱۹/۱۱ ماه گفتا که: ماه گفت: مصداق این سخن تو آن کسی بود که بر براق در آسمان آشکار می شد و وهمی بمانند برق داشت. (کنایه از حضرت رسول ص.).

۲۱/۱۱ عصمت: بازداشتن از خطا و گناه، عنایتِ الاهی که موجب جلوگیری کسی از

ارتکابِ خطا و گناه شود. چنین کسی را معصوم نامند.

۲۱/۱۱ سُرمَدى: الاهي، سرمد: جاودانه.

۲۱/۱۱ سِتام: ساخت و یراق ِ زین اسب، آرایشهای زین.

۲۱/۱۱ جُناق: دامنهٔ زین و زینپوش.

۲۳/۱۱ مخدوم: سَرَوَر.

۲۳/۱۱ منعِم: انعامدهنده، ولي نعمت.

۲۴/۱۱ خَاصْعُ الأعناق: با گردنهای فرو افتاده، از سَرِ تواضع.

۲۵/۱۱ مُكُنّت: دستگاه، قدرت و توانائی.

۱/۱۲ داردُنیی: سرای این جهان، عالم طبیعت و مادی.

۱/۱۲ مرغزارِ عُقبی: کنایه از بهشت است، یعنی جهان، از مرغزارهای سبز، نمونهٔ بهشت گردید. یا بذرهای پارینه روییدند، آنگونه که اعمال آدمیان در آخرت نتیجه خواهد داد.

۲/۱۲ نسیم باد: بوی خوش باد. نسیم هم بمعنی بادِ نرم است و هم بمعنی چیزی که بوی خوش دارد.

۲/۱۲ آبِ معجزات: آبروی معجزات، یعنی نسیم با وزش خویش طبیعت را زنده <sub>کرد</sub> و آبروی معجز عیسی را (که مرده زنده کردن بود) بُرد.

٣/١٢ به دامن ِ ابر: بوسيلة دامن ِ ابر:

٣/١٢ نثارِ... رأ: براي نثار.

٣/١٢ أضَّحى: عيد اضحى، عيد گوسفندكشان، عيد قربان.

۴/۱۲ مُذكّران: جمع مذكّر، واعظ كسى كه در مساجد و معابر در زمينهٔ معارف دين و شريعت سخن مىگويد. مذكران طيور: پرندگان را بر شاخهها تشبيه كرده است به واعظان بر روى منابر.

۴/۱۲ إملى: املا، ديكته كردن، گفتن به قصد اينكه ديگران آن را يادداشت كنند.

٥/١٢ سرطان: بُرج ِ چهارم از بروج ِ آسمان.

۵/۱۲ شِعری: ستارهای است که بسیار کوچك دیده می شود.

۶/۱۲ بلوغ ِطوبی: به حَدِّ کمال رسیدن درخت طوبا، که درختی است در بهشت.

۷/۱۲ عرض داده دریابد: عرض داده ببیند، ببیند که عرض داده اند و معرض دید مردمان قرار داده اند. عرض دادن: سان دیدن سپاه.

۸/۱۲ خدای عزوجل..: یعنی خداوند، روح مانی (نقاش معروف و اسطورهٔ نگارگری) را به اعتدال هوای بهاری بخشیده که از طریق سرشت معتدلش انواع نقشها را برانگیخته است.

۱۰/۱۲ تَفْس نامیه: نفسی که در موجوداتِ زنده سبب بالیدن و رشد است.

۱۰/۱۲ حدیث... در گرفت: یعنی سخن دربارهٔ عارض گل گرم شد و لاله آنرا شنید و به اطلاع نفس نامیه رسانید (= به نفس نامیه برداشت...)

۱۱/۱۲ چو نفس نامیه: وقتی نفس نامیه دید که جمعی از لشکریان ِ او (صبا و بنفشه) تقوی را به یکسوی نهاده اند و پای در راه عشق نهاده اند...

۱۲/۱۲ زبان سوسن، زبان سوسن (که در ادبیات فارسی تصویر کلیشهای است از میان گلها، برای چند زبان داشتن) و چشم نرگس را (که در ادبیات فارسی رمز و نشانهٔ چشم است) مأموریت داد که به کار اِنها (وظیفهٔ مُنْهِیان) بپردازند. اِنهی (اِنها): خبرکشی و جاسوسی... یعنی آنها را به منزلهٔ چشم و زبان خویش، برای اطلاع از احوال لشکریانش، برگزید.

۱۴/۱۲ چنار: در بیت آخر برگهای چنار را به صورت دستهایی تصویر کرده است که در حال دعا کردناند برای ممدوح او و نیز ساقهٔ نی را بمانند کسی دیده است که کمر بسته است به خدمت ممدوح او بندهای نی را تشبیه کرده است به نوعی کمر

ستن و کمر بستن رمزِ به خدمت کسی در آمدن بوده است، غلام کمربسته هنوز هم بست میگویند. تصویر پنجهٔ چنار و کمر بستن نی قبل از انوری مورد استفادهٔ شاعران میگویند. دیگر بوده است.

میرورد. ۱/۱۲ جوانی و جمال: زیبانی، از بعضی استعمالات قدما می توان استنباط کرد که مجوانی» را بمعنی زیبانی به کار میبرده اند هنوز در بعضی نواحی خراسان، این سبر می دربانی دارد؛ میگویند: «نگاه کن این مرد (یا این زن) چه جوانی یی دارد!» یعنی چه زیبایی و جمالی! و به هیچ وجه به سن و سال طرف، نظری ندارند. ۲/۱۳ مقدار شب: یعنی در زمستان شب طولانی و روز کوتاه بود، اکنون در بهار، برعکس شب روی به کوتاهی دارد و روز روی در بلندی.

۲/۱۳ بَدَلُ شد: دگرگون شد، برعکس شد.

٣/١٣ جمره: بخارِ زمين.

۳/۱۲ فاخته: پرنده ای خاکستری رنگ و طوق دار، مرغ کوکو.

۴/۱۳ خصم: طرف دعوى، دشمن.

۴/۱۲ در باغ...: استاد شهیدی این بیت انوری را بدین گونه معنی کرده اند که: هنگام خزان، چمن نزدِ بلبل ضامن ِ گل شد. اکنون چمن رُسته است (چون چمن زودتر از گل میروید) و از گل نشانی نیست و بلبل بجای گل از چمن که ضامن گل است. غرامت میخواهد. چه مقرّر است که وقتی خصم غایب باشد ضامن را بَدَلِ او میگیرند. (شرح استاد شهیدی ۴۹) درین شرح، «ز بلبل» بمعنی «نزدِ بلبل» است.

۵/۱۳ بَدَلُ: بجای، در عوض.

۵/۱۳ ضمان: ضامن، کسی که ضمانت کسی را کرده است. گویا به این معنی، در عربی استعمال نمی شود ولی در فارسی شایع است «من که بونصرم ضمانم که از النونتاش جز راستي و طاعت نيايد» (تاريخ بيهقي بنقل لغتنامه).

۶/۱۳ بلبل: یعنی بلبل در نواختن نغمه (= نواً) هیچ کوتاهی نمیکند و از آن روی است که جذبه و حال درخت سرو (رقص آن در نسیم) کم نمیشود.

۷/۱۳ نافه: مادّهٔ خوشبویی که در ناف نوعی از آهو (آهوی دشتهای ختا و ختن) وجود دارد و با گذشت زمان، و در اثر حرکت اهو و تماس آن با سنگ و صخرههای بیابان بر زمین میریزد و مایهٔ خوشبوئی آن بیابانهاست مردمان آن نواحس به گردآوری این کالا میبردازند. شاعر میگوید: مگر آهو نافهٔ خود را بر سر سبزه ها افکنده است که بدینگونه خاك چمن، خوشبوی شده است. و از خوشبوئی آبروي عنبر و بان (دو مادهٔ خوشبوی دیگر) را برده است.

۷/۱۲ عنبر: ماده ای خوشبوی که از احشاء نوعی ماهی بدست می آید. ۷/۱۳ بان: در اصل درختی است که در سرزمینهای گرم میروید و شاعران عرب

قامت معشوق خویش را (بجای سرو) بدان تشبیه میکنند و گویا مادهٔ خوشبویی هم از آن بدست میآید که بان نامیده میشود.

۸/۱۳ خام بستن رنگ: گویا کنایه از ناپایدار بستن رنگ است. یعنی اگر باد مبا رنگ کلها را، بگونهای غیرثابت و ناپایدار، رنگرزی نکرده است. چرا گلها رنگ خود را به آب جوی میدهند؟ کنایه از انعکاس رنگ گلهاست در آب جوی.

٩/١٣ عَرُضُه دادن: آشكار كردن، به نمايش در آوردن.

۹/۱۳ خوش خوش: اندك اندك، رازِ دل ِ ابر (= قطره هاى باران) پنهان شد و اين پنهان شد و اين پنهان شدن قطره هاى باران با آشكار شدن راز دل خاك (گلها و سبزه هايى كه مي رويند) ملازم است يعنى از هنگامى كه باران به دل خاك فرو شد سبزه ها و گلها مرآمدند.

۱۰/۱۳ تَمو بید: میوهٔ درخت بید، یعنی چیزی که وجود خارجی ندارد. در سایهٔ او: ظاهراً منظور سایهٔ ابر است ضمیر او به ابر در بیت ماقبل باز میگردد. یعنی روز، در سایهٔ ابر، مانند ثمرِ درخت بید که وجود خارجی ندارد، خود را گم میکند، از میان می رود. عبارت انوری، اگر به همین گونه که در نسخه ها ضبط شده است، بوده باشد بی حشوی نیست و این از قدرت کلام انوری که خداوند فصاحت و ساختارهای نحوی بسیار طبیعی و سالم است بدور می نماید. یکی از دو تعبیرِ نام و نشان گم کردن که تقریباً عیناً در مصراع دوم هم تکرار می شود، حشو می نماید. (یادداشت استاد شهیدی ۵۳ دیده شود).

۱۱/۱۳ فسان: سنگی که شمشیر و خنجر و امثال آن را بدان تیز کنند.

۱۱/۱۳ بادام دو مغز: بادامی که دو مغز در آن وجود داشته باشد کنایه از پری است و تعبیری است از فشردگی، کوه آکنده از خنجر الماس است و خنجر الماس ظاهراً کنایه از تگرگهایسی که همگی کنایه از تگرگهایسی که همگی بدرخشندگی خنجر الماس اند، خنجرهای الماسی که نیازی به تیز کردن و فسان نیافته اند، یعنی کهنه و کُند نشده اند تا نیازی به فسان داشته باشند. (برای معانی دیگری که از این بیت انوری کرده اند، مراجعه شود به شرح مشکلات دیوان انوری ۱۰ و شرح لغات و مشکلات دیوان انوری ۱۰ و شرح لغات و مشکلات دیوان انوری ۱۰ و شرح لغات و مشکلات دیوان انوری ۵۳\_۵).

۱۲/۱۳ كتف: شانه.

۱۲/۱۳ نیسان: ماه هفتم از ماههای تقویم سُریانی تقریباً برابر است با روزهایی <sup>از</sup> فروردین و اردیبهشت.

۱۲/۱۳ نجم آوردن کمان: آمادهٔ تیر افکندن کردن. چون در قدیم زو کمانها را در حالت عادی باز می کرده اند و بهنگام تیسر افکندن آن زه را بر کمان استواد می کرده اند (و ایس عمل را بدان جهست انجام می داده اند که اگر زه همیشه

روی کمان باشد، کمان حالت ارتجاعی خودرا از دست میدهد و بهنگام تیرافکندن روی خوب عمل نعی کند) و این عمل استوار کردن زه بر کمان را کمان بزه کردن خوب عمل نعی کند) رب عرب می از آن هنگام که رستم نیسان (رستم بهار) کمان خویش را بزه کرد میگفتند. یعنی از آن هنگام که ۱۳/۱۳ بیضهٔ کافور، کافور، ماده ای است خوشبوی و سفیدرنگ و بیضه در اینجا بمعنی واحدِ بسته بندی یا سنجیدن کافور است، شمامهٔ کافور.

. کوه بیضه های کافور (برف های) خویش را از دست داد و زیان کرد و در عوض گوهر (= قطره های آب) را بدست آورد. بنگر که این زیان چه سودی را به همراه داشته

۱۴/۱۲ غایت: نهایت: در اینجا بسیاری.

۱۴/۱۲ دخان: دود، از بسیاری رطوبت که در هواست، جای شگفتی نیست اگر طبیعت درد را به گونهٔ ابر در آورد.

۱۵/۱۳ نایژه: نایچه، نی کوچك، نای گلو، گلوگاه.

١٥/١٣ عنان: افسار.

۱۵/۱۳ عنان باز پیچاندن: افسار اسب را برای توقف کشیدن.

١٥/١٣ گر نايژه: يعني اگر نه اين است كه نايژهٔ ابس بُريده شده است، پس چرا از باریدن و سیلان باز نمی ایستد؟

۱۶/۱۳ دایگی: دایه بودن،دایه: زنی که بجای مادر کودك را شیر دهد.

۱۶/۱۳ یازان: از یازیدن، بمعنی کشیدن، و متمایل شدن در اینجا بمعنی دهان باز کردن است و در کدکن دهان به خمیازه باز کردن را، هنوز یازش میگویند.

۱۶/۱۳ ور ابر نه: اگر نه این است که ابر بمنزلهٔ دایهٔ شکوفه است، پس چرا شکوفه دهان خویش را به سوی او گشوده است؟

۱۴ماین قصیده را انوری هنگامی سروده است که شعرِ «هجوِ بلخ» (← قطعهٔ شمارهٔ ۱۳) را که شاعری دیگر سروده بود بنام او شهرت دادند و مایهٔ هجوم مردم بلخ علیه او سدند. او درین قصیده کوشیده است که خود را ازین گناه مُبری نشان دهد.

۲/۱۴ آتشى: آتش بودن.

۲/۱۴ سکنه: ۲ ۲/۱۴

۲/۱۴ صرصری: صرصر بودن، ویرانگری.

۳/۱۴ آسمان در کشتی: وقتی که شادمانم، زمان زود میگذرد و هنگامی که اندوهگین می شوم زمان از حرکت باز می ایستد.

۵/۱۴ مغفری کردن: حفاظ و پوشش ایجاد کردن. مغفر: خود آهنی. ۵/۱۴ بر سر من مغفری: پیش ازین کلاهی که بر سرم بود، معافظ سرم بود آنگونه که

کارِ مغفر میکرد و اینك در حالتی هستم که از شدّت مظلومیت، طیلسان من حالت عادِ معلو سی عرب را بخود گرفته است. طیلسان جامهٔ خاص علما و دانشمندان معجر (چادر زنان) را بخود گرفته است. معجر ریار رای در بسته اند که انوری را در بلخ معجر بر سرش افکندند و گرد شهر آ بوده این بیت را اشارت بدان دانسته آند که گویا صحت ندارد. میخواهد بگوید پیش ازین وضعیتی محکم و استوار داشتم و اینك در حالتی هستم که از فرط مظلومیت طیلسانم، بمنزلهٔ چادر زنان است. همچنانکه آن دوره بر من گذشت این دوره نیز سیری خواهد شد.

- 8/۱۴ عَنقا: مرغ افسانه ای برابر سیمرغ در اساطیر ایرانی که رمز دوری از مردم است و در اینجا انوری او را نشانهای از شجاعت گرفته است. شاید به اعتبار ثباتش در دوري از خلق.
- ۶/۱۴ زغن: غلیواژ، مرغی که معتقد بوده اند هم نر است و هم ماده، با ماده نر است و با نر ماده. یا یك سال نر است و یك سال ماده.
- ٧/١۴ په بيوسى: از به (بمعنى نيكى، بهى) + بيوسى (از مصدر بيوسيدن، بمعنى چشم داشتن) نیکی طمع داشتن.
  - ٧/١۴ پارگين: گودالي كه آبهاي ناپاكِ حمام در آن جمع مي شود.
    - ۷/۱۴ کوثر: چشمهای در بهشت.
- ٧/١۴ به بيوسى از جهان: توقع نيكي از جهان داشتن بمنزلة آن است كه از پارگين امید زلالی کوثر داشته باشی.
- ۸/۱۴ از ستمهای فلك: تا جائی که دلت بخواهد، گنجهایی از ستمهای فلك موجود است و من به این امر اطمینان دارم. زیرا نو خود با من در زیر این گنبد هستی و شاهدي.
- ٩/١۴ قطب: محورِ ثابتی که در وسطِ سنگِ زیرین آسیا قرار دارد و سنگ بالایی بر گِردِ آن ميچرخد.
  - ٩/١۴ محور: چوبی که سنگ آسیا بر گردِ آن میچرخد ـــ قطب ٩/١۴.
- ٩/١۴ گوئيا تا آسمان: گويي از آن هنگام كه آسمان آغاز به گردش كرده است محود آن بلا بوده است و قطب آن فتنه.
- ۱۰/۱۴ هفت کشور: هفت اقلیم. در جهانشناسی و جغرافیای قدیم زمین را به هفت اقليم يا هفت كشور تقسيم ميكردهاند.
- ۱۰/۱۴ گر بگرداند: اگر در سراسر زمین ترا به پهلو بغلطاند. یکبار از روی محبت نمى پرسد كه اهل كدام سرزميني.
  - ۱۱/۱۴ بَعْدُ ما: إِزْ بَعْدُ + ما تركيبي است عربي بمعنى پس از أنكه. بعد از أنكه
    - ۱۱/۱۴ حنجری کردن: حالتِ گلوگاه داشتن.

۱۱/۱۴ بعدَما کاندر: پس از آنکه در زیر فشارِ حوادث بختوشوم من بمنزلهٔ حنجرهای و گلوگاهی بوده است و روزگار بمنزلهٔ دسنهای و خنجری.

۱۲/۱۴ خیرخیر: بر خبره، بیهوده، بی سبب.

۱۲/۱۴ خیرخیرم کرد: بی سبب مرا متهم به هجو بلخ کرد چندان که مردمان می گویند: انوری کفران نعمت می کند.

رور المرابع ا

۱۳/۱۴ حاش لله: هرگز مباد! در اصل معنی این کلمه این است: «پاکا خدایا!» یا «منزه است خدای!» تعبیری است قرآنی ۱۲/۳۱ بهنگام اِنکار و شگفتی بکار میرود. حاش لِلسامعین، در قطعات ۱۰/۱۰.

۱۳/۱۴ جهود خیبری: جهودانی که در جنگ خیبـز با مسلمانـان جنگیدنـد و از سختکوشترین دشمنان اسلام بودند.

۱۴/۱۴ آسمان ار طفل بودی: اگر آسمان طفلی میبود، بلخ میتوانست دایهٔ آن طفل بشمار آید. بشمار آید، آری، این مکه است که میتواند مادرِ همهٔ آبادانیهای جهان بشمار آید. مکه به امالقُری (مادرِ آبادیهای دیگر) مادرِ قریهها شهرت دارد (قرآن ۶/۹۲).

۱۵/۱۴ سلمانی و بوذری: غزلها ۶/۶ و قطعات ۳/۶.

۱۶/۱۴ مجدالدین بوطالب: مجدالدین ابوطالب علی نعمه، از سادات بلخ و از بزرگان آن شهر که انوری در حق او مدایح بسیار دارد، وفات مجدالدین در فاصلهٔ ۵۵۲ تا ۵۵۹ انفاق افتاده است.

۱۶/۱۴ عقل کُل: صادرِ اول که «عقل دوم» و «نَفْس» و «جسم» (و در مجموع جهان) از او صادر شده است؛ چیزی است مقدم بر جهان.

۱۶/۱۴ ازهری کردن: روشنی بخشی، ازهر: روشن.

۱۶/۱۴ عقل کل آن کرده: عقل کل که بیرون از جهان است و جهان را نورِ وجود بخشیده است. در مجدالدین، خود،گمراه است. عقل کُل از شناخت او عاجز است. ۱۷/۱۴ اغصان: جمع غُصْن: شاخهها.

۱۷/۱۴ آن نظام دولت: کسی که نظام عدل ِ او باد صبا را در دل شاخهها راهنمون است و مایهٔ رشد اشجار و گیاهان.

۱۹/۱۴ سُدُه: درگاه، آستانه.

۲۲/۱۴ آنکه پیش کلك...: کسی که در برابر زبان و قلم او که هر دو سخر آمیزاند و سعرشان حلال است ـ صدها تن از همانندان من حیرتزده اند و خامسوش، آنگونه که گوساله در برابر سامری. سامری مردی بود معاصر موسی که برای فریب

مغلس كيميافروش

بنی اسرائیل گوسالهٔ زرینی ساخته بود که از درون آواز می داد و این را معبر: خویش بشمار می آورد.

۲۳/۱۴ داوری: جنگ.

۲۳/۱۴ داوری: جنت. ۲۳/۱۴ آب و آتش: اگر آب و آتش را در مجلس او حاضر کنند، شکوهِ او سبب ر ۱ برب بیت در عنصر مخالف، جنگ و داوری میان خود را فراموش کنند. میشود که این دو عنصر مخالف، جنگ و داوری میان خود را فراموش کنند.

مى تنود كه اين در ... عندالدين بلخى (متوفى ۵۵۹) متصدى قضاء بلغ بوده است و از ادیبان و نویسندگان برجستهٔ عصر خویش و کتابِ «مقامات حمیدی» او بکی از نمونههای برجستهٔ نثر مصنوع در قرن ششم است و بارها چاپ شده است. یکی از نمونههای برجستهٔ نثر مصنوع در قرن ششم است و بارها چاپ شده است.

۲۵/۱۴ نُشْكِفُت: عجب نيست، اين كلمه به همين صورت، يعني به سكون ِ شين، در شعر و ادب فارسی رواج داشته و بمعنی «جای تعجب نیست»، به کار میرفته است (حافظ ۲۶۹):

> بعد ازین نَشُکِفْت اگر با نکهتِ خلق خوشت خیزد از صحرای ایذج نافهٔ مشكِ ختن

۲۶/۱۴ صفیالدین عمر: از علما و زهّاد و مفتیِ بلخ، متوفعی۵۵۹ که انــوری در شعرهای دیگری نیز او را ستوده است.

۲۶/۱۴ آنکه نبود دیو را...: اشاره است به نام صفی الدین که «عمر» است و چون در موردِ عمربن الخطاب خليفة دوم مسلمانان روايت كرده اند كه رسول (ص) گفته است ديو از ساية عمر يا از عمر مي گريزد «إنَّ الشَّيْطَ انَ لَيَفْ رقَّ منه يَا عُمْرُ،» (فیض القدیر ۳۵۹/۲) انبوری همسان خصوصیست را در مورد ایسن همنام عمر بن الخطاب نيز مورد اشارت قرار داده است.

۲۷/۱۴ مُفتى: فقيه، صاحب فتوى در احكام شرع.

۲۷/۱۴ کو تاش کردی منبری: عرش کجاست تا برای او منبری کند؟

۲۸/۱۴ حکم دین: هر لحظه احکام شرع از فرمانهای او قوام و استحکام می یابد و فربه میشود، و این نتیجهٔ قلم و کلكِ لاغر اوست آیا لاغری که مایهٔ فربهی <sup>شود،</sup> بمانندِ كلك او ديدهاي؟

۲۹/۱۴ احتساب: عمل حِسْبَه، و حِسْبَه یعنی رسیدگی به وضع رفتارِ مردم در زندگی شهری و اجتماعی و نظارت بر آن که آیا بر طبق قانون شرع هست یا نه در ن<sup>مام</sup> مشاغل و در تمام جوانبِ زندگی، محتسبان رسیدگی میکرده اند.

۲۹/۱۴ احتساب تقوی او: یعنی تقوای او به مانند محتسبی است که رعایت نکردن حجاب را در آفتاب دید و آفتاب، از بیم احتساب او به کسوف رفت و در چادرِ ماه بندان ۱ ینهان شد.

۳۰/۱۴ فال مشترى: فال نيك، زيرا ستارهٔ مشترى (اورمزد) داراى خجستگى و طالع

نیك است. انوری این مصراع را از عنصری تضمین كرده است (دیوان عنصری ۲۷۲). ۳۱/۱۴ تاج الدین: تاج الدین حسن محتسب، یکی از بزرگان بلخ که در ماجرای . شورش اهل بلخ علیه انوری، پایمردی کرد و به یاری چند تن از بزرگان شهر انوری را از مهلکه نجات داد.

٣١/١٣ ذوالفقار نطق: نطق تاجالدين، بمنزلة ذوالفقارى است در دست شرع، و اين سمشير، با تيغ امام على (ع) برادران توأمان اند.

۳۲/۱۴ وَجُد: هُرُ نُوعَ حَالَتَ رُوحِي، چه شادی و چه غم، که به انسان دست دهد وَجُد است ولی بیشتر حالتِ شادی و خوشی را وَجُد مینامند.

۳۲/۱۴ بلبل بُستان دین: تاجالدین را بمنزلهٔ بلبلی در بوستان شریعت میبیند که بر ائر سخنهای او، صبح را حالت وجد دست میدهد و در نتیجه از فرطِ شادی پیراهن خود را چاك مىزند و اين عمل را به شكفتن ِ غنچه مانند كرده است زيرا شكفتن غنجه نوعی دریدن پیراهن است. در مجالس وعظ بویژه در مجالس وعظ مشایخ صوفیه، بسیاری از حاضران به هیجان می آمدند و جامه بر تن چاك میدادند.

۳۳/۱۴ نمامی: سخنچینی.

۳۳/۱۴ خنیاگری: مطربی و رامشگری.

۳۳/۱۴ توبه کردندی اگر: ماه و زُهره اگر در مجلس او حاضر میشدند، ماه از سخنچینی و زهره از خنیاگری توبه می کرد. ماه را در ادبیات قدیم به اعتبار اینکه فضا را روشن میکند و عاشقان را از مقصود باز میدارد و رفت و آمدشان را بر دیگران آشکار می کند نمّام و سخن چین می خوانده اند «و هَجا بَعْضُهُم القَمَر فَعَالَ يَهُدم العُمْرَ.... وَ يَفْضَحُ العاشقَ» و يكي ماه را بدين گونه هجو كرده كه ماية ويراني عمر است و رسوائی عاشقان (المستطرف ۷/۲) و زهره به عنوان خُنیاگر آسمان معروف است (دیوان حافظ ۴):

در آسمان نه عجب گر به گفتهٔ حافظ سرود زهره به رقص آورُد مسیحا را

٣۶/١٣ نظام الدين: نظام الدين احمد مدرس، از رجال برجستة بلخ كه به يارى أنورى يرداخت.

٣٨١٢ أطباق: جمع طبّق.

۳۸/۱۴ نامدی اورآق: ورقهای طبقات آسمان، برای نگارش علم دین، تمام و کافی نبود اگر حافظه و ضمیر او (نظام الدین) علم دین را دفتر نشده بود.

۳۹/۱۴ بر سری: بعلاوه، افزون بر.

۴۱/۱۴ لاشه: خری که بسیار ضعیف و پیر و ناتوان باشد.

۴۱/۱۴ کاروانی: اهل قافله.

۴۱/۱۴ کاروانی کی رسد: کسی که با قافله حرکت میکند کی به گردِ کسی که از اهل لشكر است مىرسد؟ لشكريان تند و سريع و بىباك حركت مىكردهاند.

۴۲/۱۴ عِقدی کنند: گردنبندی بسازند.

۴۳/۱۴ زر جعفری: سکهای که منسوب است به جعفرنامی که کیمیاگر بوده است و بعضى هم آن را منسوب به جعفر برمكى دانستهاند. منشأ اين نسبت، دقيقاً معلوم

۴۴/۱۴ مسمار: ميخ.

۴۴/۱۴ بالله ار: بخدای سوگند اگر چنین تهمتی را با میخ ِ سرنوشت بتوان بر من

۴۵/۱۴ خاتم حجت: نگین یا انگشتری استدلال. منطق خویش را بص انگشتری سلیمان تشبیه کرده است. سلیمان م قصاید ۴/۱۰.

**۴۵/۱۴ در گرفتن:** اثر کردن.

40/14 منحول:  $\rightarrow$  قصاید 70/14.

**۴۶/۱۴ نقش آزری:** بتهای ساختهٔ دستِ آزر (پدر یا عموی ابراهیم پیامبر).

**۴۶/۱۴ فرق كردن:** تشخيص دادن، تمايز قائل شدن.

۴۷/۱۴ چُربَك: فريب، دروغ.

۴۸/۱۴ ممتلی: پُر،

۴۸/۱۴ مرد را چون: وقتی کسی از حسد پر شود، کارش تهمت زدن بر دیگران است [همانگونه که] صاحبان مزاجهای بد، در مجالس چون بُرخوری کنند قی میکنند.

**۴۹/۱۴ واضع خرنامه:** شارحان انوری نوشته اند که منظور سوزنی سمرقندی است که در چندین شعر، شخصی را به نام «خر خمخانه» هجو کرده است و آن سعرها را «خرنامه» خوانده است. ولی این سخن شارحان جای تردید است و قابل قبول نیست.

۴۹/۱۴ ریش گاو گرفتن: احمق بنداشتن، ریش گاو: احمق.

۴۹/۱۴ کون خری: حماقت ـــه قطعات ۶/۵۰.

**۴۹/۱۴ گار** در خرمن کسی بودن: کنایه از وجود مشکلات است.

۴۹/۱۴ چون مر او را: وقتی بوجودآورنده «خرنامه» او را احمق تشخیص دهد لاجرم. از حماقت او، گاوش در خرمن من خواهد بود، یعنی برای من ایجاد مشکلات و مزاحمت میکند. جای دیگر انوری گفته است (بنقل لغت نامه، ولی در دیوان چاب مدرس نیامده):

بيهده خر در خلاب قصة من راندهاي کافرم گر نفکنم گاو هجا در خرمنت

۵۰/۱۴ آن نعیگویم: من نعیگویم که «آن هجو را بر زبان نیاوردهام» زیرا که چنین « Company

سخنی، نزد من، نوعی کفر است...

۵۱/۱۴ گرگو یوسف: برادران یوسف او را در چاه انداختند و به پدرشان گفتند گرگ او را دریده است، بهمین مناسبت در ادبیات فارسی گرگ یوسف کنایه از شخص بی گناهی است که به دروغ او را متهم به گناه می کنند.

۵۳/۱۴ أطوارِ غَيْب؛ اطوار جمع طور، و طور عبارت است از مراحل ظهور يك چيز اطوار غيب؛ ظهورات غيب، آنچه بتدريج از غيب آشكار مي شود.

۵۳/۱۴ آن توانائی: آن قادری که در عالم غیب برای تیره بختان دام بدبختی و برای سعادتمندان دانهٔ نیك ختری تعبیه کرد.

۵۴/۱۴ صبای صنع؛ صبا، در اصل لغت عرب بادی است که از شرق یا شمال شبه جزیرهٔ عربستان بوزد و چون از دریا عبور می کند، برای اهالی آن ناحیه مطبوع است. در فارسی مطلق باد خوش صبحگاهی است. صبای صنع است ملایس آفرینش که مایهٔ پرورش موجودات است.

۵۵/۱۴ شیحنگی: شیحنه کسی است که مسئول رسیدگی به اقامهٔ حدود شرع و یاری دادن عامل در تحصیل اموال دیوانی است و نیز تأدیب مفسدان. (دستور دبیری، ۱۱۴).

۵۵/۱۴ اقطاع: زمینی که از جانب پادشاه یا خلیفه به کسی واگذار میشود، تیول. ۵۵/۱۴ طری: باطراوت.

۵۵/۱۴ آن که خار: کسی که خار را (خاری که دندان اژدها و نیش عقرب دارد) بر اقطاع گلبرگ تازه، به شحنگی گماشته است.

۵۶/۱۴ تا بزلف سایه: تا او (خداوند) خاك را به گیسوان سایهٔ شب نیاراست، روز گیسوان عنبری خویش را بر گوش شفق ننهاد، یعنی غروب نشد.

۵۷/۱۴ باز شد: هنگامی که قدرتش گیسوان شیب را شِیانه کرداردر ختم ایروی گردون (= آسمان) چشنمهای بنرگس گون (جنایشاؤهها) گشوده شد.

۵۸/۱۴ عود: مادهٔ خوشبویی که در آتش افکنند و بوی خوش میپراکند.

١/١٤ مجمر: آتشدان.

۱۸/۱۴ بزُم صنعش: وقتی که آسمان از نیلوفر، برای بزم صنع ِ او، عود در آتش افکند آفتاب کار آتش کرد و آب کار آتشدان. آب و آتش را، در بزم صنع ِ او بهم آمیخت.

۵۹/۱۴ کُنُ فکان: آفرینش الاهی ترجمهٔ تحت اللفظی این کلمه «باش و شد» است که خدای در چیز را میگوید: «باش» و آن چیز بوجود می آید و «شد» تحقق می گیرد. سبیه «کُن فیکون» «باش و باشد» «و إذا قَضَی اَمْراً فائما یَقُولُ لَهُ کُنُ فَیکُون، قرآن

۲/۱۱۷) و چون رایِ کاری کند گوید باش و شود.

۵۹/۱۴ ابداع: آفرینش از عدم، بی هیچ سابقهٔ وجودیی. عنصری: مادی.

۵۹/۱۴ آنکه اندرگاه: آن که در کارگاه آفرینش, ابداع او، بی آنکه مایهای از ماده داشته باشد (بی هیچ سابقهٔ وجودیی) یك جهان بهشتی روی کبود جامه را (یه ستارگان را) خوشترین رنگ و شکل داد. رنگ روشن و شکل کُروی. در قدیم عقیده داشته اند که زیباترین اشکال، شکل دایره و کره است «اَحْسَنُ الأشکال هُوَ المُسْتَدِیْر»: زیباترین شکلها دایره است. و این یك اندیشهٔ یونانی است که فلوطرخُس از رواقیان نقل می کند که جهان زیباست، زیرا شکل آن کروی است و شکل کروی، بر همهٔ اشکال دیگر تقدم دارد زیرا دارای اجزای متشابه است، بدان سبب که مستدیر است و اجزاء آن مستدیر. (الآراه الطبیعیة، فلوطرخس ضببه فی النفس ارسطو، چاپ عبدالرحمن بدوی ۱۰۷).

۶۰/۱۴ کُرِی: کُرَوِی، به شکل کُره.

۶۱/۱۴ و آنکه عونش: آنکه مددِ او پیراهن را بر تن ماهی زره و جوشن کرد (باعتبار پولكهای ماهی که مانند کلاهخودی کرد.

٢٢/١٤ آلاءِ: نعمتها. گُنج: گنجايش.

۶۲/۱۴ جذر اصم: ← قصاید ۲۳/۷.

۶۲/۱۴ نیستی: نبودی، در زبان متون قدیم، در وَجُهِ شرطی، نیستی را به معنی نبودی به کار می برده اند دقیقی (لباب الالباب ۲۵۰):

كاشكى اندر جهان شب نيستى،

یا مرا هجران آن لب نیستی

بعنی نبودی  $\rightarrow$  غزلها 1/7

۶۲/۱۴ آنکه گر آلای: کسی که اگر نعمتهای او، در عدد قابل شمارش و گنجایش بود، جذر اصم زیان گنگی و کری نمی دید و شنوا می شد، همیس که «عدد» می توانست ظرفیت نعمتهای او را پیدا کند خود سبب می شد که گنگی و کری (که دو آفت است) از ساحت اعداد رخت بربندد.

۶۳/۱۴ تنگری: خدا به زبان ترکی قدیم.

۱۹/۱۴ شیاطین افکنی: شغل شیاطین فکندن، شیطان راندن «وَ لَقَدْ زَیِّناالسَّماءُالدُّنبا بِمُصابِیحَ وَ جَعَلْناها رُجُوماً لِلَشَیاطِیْنِ، قرآن ۶۷/۵) و آسمان دنیا را به چراغهای ستارگان آراستیم و آن را مایهٔ راندن دیوها کردیم.

۶۵/۱۴ سمندر: مرغی افسانهای که در آتش رود و نسوزد. مرغ آتشخوار.

۶۶/۱۴ امعاء: جمع بعاء، رودهها.

۶۶/۱۴ کارگاهِ ششتری: کارگاه حریر شوشتری که در ادبیات فارسی نمونهٔ عالی

۶۶/۱۴ آنکه در اَمعای: آن کس که در درون کرم ابریشم کارگاه حریر شوشتری

۶۷/۱۴ أحشا: جمع حَشا، آنچه در سينه و شكم باشد.

۶۸/۱۴ تجویف: هر نوع فضای تهی درون یك شیء.

۶۸/۱۴ نال: ني، ساقة ني.

۶۸/۱۴ خوزی: منسوب به خوزستان که شکر آن معروف بوده است.

۶۸/۱۴ عسکری: منسوب به عَسکرِ مُکْرَم در خوزستان که شکرِ آن بویژه شهرت بسیار

۶۸/۱۴ آنکه از تجویف: آن کس که از درون تهی ساقهٔ نیشکر، ساقی احسان او، جامهایی پر از شهد و شیرینی خوزی و عسکری بر دستها مینهد.

۶۹/۱۴ گوشمال دادن: ادب كردن.

۶۹/۱۴ مُسكرى: مستىدھندگى.

۶۹/۱۴ آنکه چون بر آفرینش: آن که چون عقل، در آفرینش، گردنفرازی آغاز کرد (توجهی دارد به صادر اول بودن عقل بمعنی فلسفی عقل ے عقل کل در قصاید ۱۶/۱۴) شراب را فرمان داد تا عقل را به مستى گوشمال دهد.

۲۰/۱۴ مُدُّبری: شوم بختی.

٧١/١۴ عَصَىٰ آدمُ: آدم، عصيان ورزيد (قرآن ٢٠/١٢١).

۷۱/۱۴ ثُمَّ اجتباهُ: پس خدای تعالی او را برگزید (قرآن ۲۰/۱۲۲) اشاره است به آیهٔ «و عَصَىٰ آدَمُ رَبِّه فَغُوىٰ ثُمّ اجتبيٰهُ رَبُة فتابَ عَليـه وَ هَدى، قرآن ٢٠/١٢٢) و نافرمانی کرد آدم پرودگار خویش را و گمراه شد، پس پروردگارش او را برگزید و نوبهاش را پذیرفت و او را هدایت کرد.

۷۱/۱۴ آنکه آدم را: آن کس که اگر یاوری او نبود و برگزیدن او، عصیان، آدم را از بای در افکنده بود.

٧٢/١٤ لاتَذَر: باقى مكذار «و قالَ نوحٌ رَبِّ لاتَذَرْ عَلَىٰ الأرضِ مِنَ الكافرينَ دَيَّارا، قرآن ۲۱/۲۶) و نوح گفت: پروردگارا باقی مگذار بر روی زمین از کافران هیچ

۷۲/۱۴ اسپری کردن: سپری کردن، نابود کردن و خاتمه دادن به چیزی.

۷٣/۱۴ ځلّت: دوستي.

۱۶ /۷۳/۱۴ آنکه چون خلوتسرای: آن کس که چون خلوتسرای دوستی خویش را از برای کسی خالی و خلوت کند. در آنجا شعلهها کار گل و ریحان میکنند و دیگر اخگر سوزندگی ندارد اشاره است به آیه «وَ اتَّخَذَاللّهُ إبراهیمَ خَلیلاً، قرآن ۴/۱۲۵)

و خدای ابراهیم را بدوست گرفت. و اشاره است به داستان به آتش در افکندن ابراهیم و گلستان شدن آتش بر او

۷۴/۱۴ شبان: کنایه از موسی است.

۷۴/۱۴ مستنکری: استنکار، نپذیرفتن و عدم قبول.

۷۴/۱۴ آنکه دشتی جادویی: اشاره است به داستان ِ فرعون و موسی و گرد کردن فرعون جادوان را و معجزهٔ موسی که در عصایِ او بود و تمام ِ جادویها را بلعید.<sup>اً</sup>

۷۵/۱۴ نیل بر چهره کشیدن: علامت نهادن، یعنی مریم را دارای علامت و نشان مادری کرد.

۷۵/۱۴ باطل شد: ظاهراً شد بهمین صیغهٔ ماضی، معنی مضارع میدهد چنانکه در مصراع حافظ: «فكر بلبل همه آن است كه كل شد يارش» كه شد بمعنى شود است و می توان در بیت انوری هم شد خواند، بمعنی شود.

۷۵/۱۴ جمال دختری: زیبائی دوشیزگی، حالت بکارت.

۷۵/۱۴ آنکه نیل مادری: آن که حفظ و پاسداری او نشان مادری به مریم بخشید. بیآنکه دوشیزگی او از میان برخیزد.

۷۶/۱۴ مُهر: نشانه.

٧۶/١۴ كَتِف: كِتُف، شاند.

٧۶/۱۴ مُهر كردن: ختم كردن، بستن، پايان دادن به چيزې يہر در

۷۶/۱۴ آنکه از مُهری: اشاره است به بهر نبوت که نشاندای بوده است بر شانهٔ رسول (بس)، من گوید آن که بوسیلهٔ مُهر نبوت پس از رسول (ص) باب نبوت را بست و ختم کرد و او خاتم و آخرین پیامبران شد.

**۷۷/۱۴ ایما:** اشاره.

W/۱۴ آنکه از ایمای: اشاره است به رسول که با اشارت انگشت ماه را به دو باره کرد، شقالقمر. و این از معجزات اوست که نقل شده است.دو گیسوبند کنایه از دو یارهٔ ماه است و یك آینه كنایه از تمامی ماه.

۷۸/۱۴ زبان سوسمار: اشاره است به گواهی دادن سوسمار بر رسالت رسول (ص) و به سخن در آمدن سوسمار که یکی از معجزات رسول (ص) است و مشهور،

۸۱/۱۴ تأویل کردن: توریه، چیزی را در دل داشتن و به زبان، سخنی گفتن خلاف آن. سوگند یاد کردن به دروغ با در نظر داشتن ِ خلاف آن در دل.

۸۳/۱۴ اصطناع: نیکی کردن در حق کسی.

۸۳/۱۴ دَقَ: نوعی از قماش (= پارچه) بسیار نفیس که نوع مصری و روسی آن معروف و معتاز بوده است.

۸۴/۱۴ حَبْدًا: نيكا، خوشا!

۸۵/۱۴ خاك خاوران: ناحیهٔ دشت خاوران، منطقهای در خراسان که اینك در جمهوری ترکمنستان شوروی قرار دارد و مرکز آن ابیورد بوده است که زادگاه شاعر است. رجوع شود به مقدمهٔ کتاب.

۸۷/۱۴ ممکنات اکثری: اکثر ممکنات، اکثریت کائنات.

۸/۱۴ مستکبری: استکبار، خویشتن را بزرگ دیدن.

۸۹/۱۴ بصحرا آوردن: آشکار کردن.

۱٬۸۲ پلنگ بربری: نوع بسیار نیرومند پلنگ. در باب رابطهٔ پلنگ و موش ــه قطعه ها ۹/۲۱.

۹۲/۱۴ مسطری: مسطر: خطکش و مسطری: کارِ خطکش کردن.

۹۳/۱۴ دقیقه ورزیدن: توجه به دقایق کردن.

 $. \Upsilon \Upsilon / \Upsilon$  بوفراس:  $\rightarrow$  قصاید  $. \Upsilon \Upsilon / \Upsilon$ .

۹٣/١٤ بحترى: ← قصايد ٣٢/٣.

۹۴/۱۴ خُرْبُط: نوعی مرغابی، مرغابی کلان. مجازاً این کلمه به معنی احمق به کار رفته است و درین بیت انوری به هر دو معنی توجه دارد.

۹۴/۱۴ گازری کردن: قصارت، جامهشوئی.

۹۴/۱۴ از عقاب و پوستینش: اگر چه خربط می تواند در دریا به جامه شویی بپردازد، امّا بهتر آن است که از پوستین عقاب (که بر اوج می پُرَد) دم نزند. در فارسی قدیم پوستین کردن بمعنی از کسی بد گفتن است و درین بیت انوری به آن تعبیر نیز نظر دارد، یعنی بهتر آن است که از عقاب بد نگوید.

۹۵/۱۴ چندرنجی: تا کی و چند خویش را در رنج میافکنی، زیرا هر ریشهای که از ریشههای مرا قطع میکنی، در برابر، شاخ ِ موفقیت و قبول ِ خاطسری برای من مردوید.

۹۶/۱۴ یأجوج بهتان: به اعتبار بی تأثیر بودن تهمتهایی که متوجه اوست. ایس تهمتها را به قوم یأجوج و مأجوج ( الله قطعات ۵/۱۱) تشبیه کرده است که هر روز (برطبق افسانه) شروع به کندن سدّ اسکندر می کنند و نزدیك غروب اندکی از آن باقی ماند. و با خود می گویند که بازماندهٔ اندك را فردا خواهیم کند و جون صبح باشی ماند. و با خود می گویند که بازماندهٔ اندك را فردا خواهیم کند و جون صبح

می سود، می بینند سد به تمامی بر جای خویش در کمال استواری است. هی سود، می بینند سد به تمامی بر جای خویش در بدگوئی از من گفت که انوری غریب هما در بلخ، خود دلیل سهر ما (= بلخ) است. بلخ در ماسخ گفت: این غریب بودن در بلخ، خود دلیل کمال اوست زیرا که او غریب یك سهر نیست، غریب جهان است چرا که من خود

جهانی ذیگرم و آسمان در هر لحظه مرا میگوید که تو زمینی دیگری. ۱۰۱/۱۴ طُغرِل تکین: ملقب به سهابالدین، فرمانروای بلخ در نیمهٔ دوم قرن سشم که بهنگام سرودن این قصیده حاکم بر آن ناحیت بوده است.

۱۰۱/۱۴ رای ناصری: هویت تاریخی این ناصر یا ناصرالدین که به هنگام سرودن این قصیده (اواسط قرن ششم) در بلخ تدبیر کارها بدست او بوده است بر نگارند هنوز روشن نیست. شاید همان ابوالفتح ناصرالدین طاهربن فخرالملك، وزیر سلطان سنجر باشد که از ۵۲۸ تا ۵۴۸ هجری وزارت داشته است (یادداشنهای قزوینی ۱۲۹/۱).

۱۰۱/۱۴ رای و رایت: بمعنی تدبیر و قدرت است و کنایه از فرمانروایی و سُلطه.

## تعليقات قطعهها

۱/۱ نگر تا ... نجنبانی: نگر تا، فعل تحذیر است به همین صورت هم برای مخاطب مفرد و هم برای مخاطب مفرد و هم برای مخاطب جمع بکار میرفته است، بمعنی مواظب باش
 ۱/۱ حلقهٔ اقبال ناممکن: یعنی در سرایِ سعادتی را، که در طالع و بخت تو نیست، مکوب؛ یعنی بیرون از سرنوشت خویش، چیزی را مجوی حافظ (دیوان ۱۳۳۶) مصراع انوری را بدین گونه تضمین کرده است:

خيال ِ چنبر زلفش فريبت مىدهد، حافظ! «نگر تا حلقهٔ اقبال ِ ناممكن نجنبانى!»

1/١ سليم: سادهدل.

۱/۱ مرحوم: قابل ترحم. در نسخههای دیگر محروم دارد که مناسبتر مینماید. ۲/۱ سنائی: سنائی در قصیدهٔ معروف خویش به مطلع (دیوان ۵۱):

مکن در جسم و جان منزل که این دون است و آن والا قدم زین هر دو بیرون نِه، نه اینجا باش و نه آنجا

میگوید:

كه يارب مر سنائي را.... الخ

٢/١ از وَجْهِ مناجات: يعني در صورت مناجات، بگونهٔ مناجات.

۴/۱ آرزو پختن: آرزوی چیزی را داشتن.

۴/۱ بختِ زمرد: در نسخهٔ اصل تخت بود که ما آن را به بخت اصلاح کردیم. بخت در مقابل کوشش است، میگوید: با طالع ِ زمرد، کوشش ِ مینا ـ که میخواهد خود را به مقام زمرد برساند ـ بی فایده است. برای مفهوم مینا و زمرد ـه قطعهٔ ۴/۲ یعنی عقل می داند که مینا هرچه آرزوی زمرد شدن در خود بیزد، هر قدر میل به زمرد شدن داشته باشد، سعی او بی فایده است زیرا زمرد شدن به میل او نیست و در طالع و بختو او نیست.

٥/١ مُشِيئَت: تقدير الاهي، خواست خداوند.

۵/۱ تن در مشیّت دِه: خود را تسلیم ارادهٔ الاهی کن.

- ۵/۱ یآجوج تمنی: آرزوها را به صورت قوم یأجوج و مأجوج دیده (که برطبق روایات میکوشند سند اسکندر را از میان بردارند، و همیشه کارشان ناتمام میماند و آن سد همچنان باقی است، برای اطلاع از آن قصه رجوع شود به تفاسیر قرآن ذیل آیهٔ ۱۸/۹۶ و از جمله تفسیر ابوالفتوح ۳۷/۱۳ به بعد) و خواست وارادهٔ الامی را (= لوشینا ۱۸/۹۶) به گونهٔ آن سد که سعی و کوشش یأجوج و مأجوج در برابر آن بی فایده است. سه قصاید۹۶/۱۴.
- ۶/۱ باستعداد یابد؛ یعنی هر که چیزی بدست می آورد به اعتبار استعداد و سرشتی است که در او نهاده اند و استدلال می کند که آیا چنین نیست که در آغاز، آدمی مشتو گِلی بوده است. درین مشتو گِل این استعدادها را سرشته بوده اند. کان الفتی طیناً: «بود آدمی پارهای گل.»
- ٧/١ جاهَدُوا: اشاره است به «و الذّينَ جاهَدُوا فينا لَنَهْدينَّهُم سَبُلَنا، قرآن ٢٩/٤١) آنان كه در [راه] ما جهاد كنند، البته كه راه خويش را بديشان خواهيم نمود. يعنى مجاهده و كوشش البته بى قايده نيست ولى همانجا هم كه قرآن از تأثير كوشش سخن مى گويد، اين كوشش را محدود در دايرهٔ فينا (= در ما، براى ما) مى كند و هرچه باشد از حوزهٔ خواستِ خداوند بيرون نيست.
- ۲/۷ وَلُوشینا: صورت دیگری از «وَلُوشِئنا»ست که در چندین آیه از آیات قرآنی به کار رفته است (۷۶/۲۸، ۱۷/۸۶، ۲۵/۵۱، ۳۲/۱۳ و ۷۶/۲۸) و معنی آن این است. «اگر میخواستیم» و در تمام این آیات اراده و مشیّت الاهی مورد نظر است.در اینجا نیز انوری از عبارت «ولوشینا» همان مشیّت الاهی را در نظر دارد، یعنی از مشرق مشیّت الاهی، با اینکه «ولوشینا» عبارتی عربی است درین شعر انوری و نیز قطعهای که احتمالاً شاعری دیگر خطاب به انوری سروده است، به صورت اسم تلقی شده و مضاف الیه کلماتی از قبیل «مَشرِق» و «سَدّ» قرار گرفته است.
- ۳/۲ جان و شخص: شخص بمعنی پیکر، جسم و جانبِ مادّی وجود انسان است در مقابل روح و جان.
- ۳/۲ سینا: طور سینا. کوهی که خداوند بر آن تجلّی کرد «فَلَما تَجلّیْ رَبَّهُ لِلُجَبِل جَعَلَهُ دَکّاً وَ خَرَّ موسیٰ صَعِقـاً، قرآن ۷/۱۴۳) چون بروردگارِ او بر کوه تجلّی کرد، کوه از هم شکافت و موسی بیهوش گردید و بخاك افتاد.
  - ۴/۲ بازدانستن: تشخیص دادن، تمایز.
- ۴/۲ زمرد و مینا: زمرد یکی از احجار کریمه و سنگهای گرانبها برنگ غالباً سبز. مینا شیشهٔ سبزرنگ کمبها و کمارزش. منظور تشابُهِ ظاهری آن دو و تمایز حقیقی و ارزشی آنهاست. - قطعات ۴/۱.

٥/٧ تك: ته، عمق.

,,۔ ۵/۲ مسکینا: ای مسکین! خطاب است. درین قطعه انوری، کوشیده است اهمیّتِ علوم عقلی را که خود در آن صاحبِ اطلاع بوده است در مقابل علوم شرعی مطرح کند و این موضوع، یکی از موضوعات گستردهٔ فکر و فرهنگِ ایران دورهٔ اسلامی است و در مقابل آن بسیاری دیگر از اهل ِ شریعت، و بویژه عُرَفا، به کوبیدن علوم عقلی کوشید. اند و به دفاع از شریعت پرداخته اند مقایسه شود با قطعهٔ اول که پاسخ <sub>این</sub> قطعه است و احتمالاً از انوری نیست و پاسخی است که دیگری به این شعر انوری داده است.

٢/٢ لوشينا← قطعات ٢/٢.

۲/۲ فرقان: قرآن.

٣/٢ سينا: ←٢/٢.

۴/۳ رُوْح قدس: آسایشی که در عالم ارواح و قدسیان وجود دارد که در آنجا از رنج خبری نیست. اگر کلمه را رُوح قدسی بخوانیم صورتی خواهد بود از هرُوحُ القَدُس» (تعبير قرآني ٢/٨٧) كه كنايه از جبرئيل است و در آن صورت بمعنی همنشینی با او باید گرفت.

۵/۳ شرع دین: به صورت اضافی اگر استعمال شده باشد منظور قوانین و شرایعی است که در هر دینی وجود دارد.

۶/۴ این قطعه که در جوابِ قطعهٔ شمارهٔ ۲ گفته شده است، چنانکه در حاشیهٔ قطعه ۲ یادآوری شد نموداری است از اندیشهٔ مخالفت با تعقل ِ فلسفی و بویژه اندیشههای یونانی در فرهنگ اسلامی. بعید است که این قطعه از انوری باشد.

۱/۴ که بو که خود نُبُوَد: جملهای است دعائی و معترضه، یعنی: درین دو روزهٔ هستی

۱/۲ فسوس: استهزاء و تمسخر، مقام فسوس، جایگاه تمسخر، جایگاه استهزاه. ٢/٩ عتيب: عتاب، صورت مُعال كلعة عِتاب السِت، بععني تندى كردن.

٣/۴ آسیای فراز: عالم بالا، عالم علوی.

٣/٩ حسيب: حساب - عنيب.

۴/۴ ماه و سیب: عقیده داشته اند که رنگ سیب بر آثر تابش ماه حاصل می شود و تابش شتارهٔ شهیل را نیز در رنگ بذیری سیب مؤثر می دانسته اند. یعنی همان گونه که سیب، خود، آگاهی ندارد که ماه مایهٔ رنگ بذیری اوست، من هم بدون اینکه آگاهی داشته باشم از عالم بالا نیازهایم را برآورده میکنند.

٥/۴ كتيب: ممال كتاب سه عتاب و عتيب و حساب و حسيب در همين قطعه.

8/۴ آسیای نشیب: عالم فرودین، جهان مادی،

۱/۵ جوانمردان برمك: خاندان برمكى، وزراى ايراني نژاد دولت عباسي.

۲/۵ زمام: مهار مجازاً رهبری و فرمانروایی.

۲/۵ حل و عقد: ادارهٔ کشور، در اصل بمعنی گشودن و بستن است و کسانی را که تعیین کنندهٔ خلافت یا امارتاند اربابِ حَلّ و عقد یا اهل حَلّ و عقد می گفته اند و در باب مفهوم فقهی و سیاسی آن میان علما اختلاف است.

۳/۵ سِبُلَت برکندن: کنایه از خوار و زبون کردن است باعتبار اینکه سبلت کنایه از قدرت بشمار می رفته است.

١/۶ رُبُع مسكون: آنچه از كرهٔ زمين بيرون آب واقع است.

۱/۶ آدمی را بود: یعنی خاص آدمیان بود، و اکنون دیو و دد آن را گرفته است.

۳/۶ بوجَهُل جَهُل: ابوجهل کنیه و عنوانی است برای عمروبن هشام از دشمنان پیامبر که در جاهکیت ابوالحِکم نام داشت و پیامبر اسلام او را بدین عنوان خواند و این نام بر او ماند.

۳/۶ سلمان: یکی از صحابهٔ رسول (ص) که ایرانی بود و به سلمان فارسی شهرت دارد.

۴/۶ بیخ... را برکشیدن: ریشهاش را درآوردن، از ریشه نابود کردن.

۴/۶ زنخ زدن: سخن ياوه گفتن.

۵/۶ وقت آمده است: یعنی هنگام آن فرا رسیده است که طوفانی بیاید و خاك را شستشویی دهد.

۵/۶ داعی یی چون نوح و طوفان: به دعای نوح بود که طوفان آمد. چون قافیهٔ این شعر، یاء وحدت است ما آنرا از صورت: ای دریغا داعی یی چون «نوح طوفانی» به چون «نوح و طوفانی» اصلاح کردیم. اگر واو نباشد باید به صورت اضافه قرائت شود و در آن صورت یاء نمی تواند یاء وحدت باشد و قافیه غلط می شود.

۲/۷ برگ و نوا: مال و مکنت، ثروت.

۳/۷ غلط کردن: اشتباه کردن. در قدیم این تعبیر دور از ادب نبوده است ولی امروز،در خطاب محترمانه قابل ادا نیست.

۴/۷ ستام: ساخت و براق زین.

۶/۷ عُشر و خراج: عُشر: دُه یك. خراج: مالیات که به دولت پردازند.

۷/۷ خواهندگی: سؤال، تکدی، بیان دیگری ازین شعر انوری را در شعر پرویس اعتصامی نیز دیده اید: روزی گذشت پادشهی از گذرگهی /فریاد شوق از سَرِ هر کوی و بام خاست.

۱/۸ دیدمی: میدیدم، یاء در آخر دیدمی برای بیان خواب است. در قدیم افعالی <sup>را که</sup> در آن بیان ِ خواب، موضوع ِ سخن ِ گوینده بوده است. با یاء میآوردهاند: <sup>دیدم به</sup> خواب دوش که ماهی برآمدی (دیوان حافظ ۳۰۶) ولی این قاعده در تمام ادوار حواب در می عمومیت نداشته است و حافظ گاه آن را رعایت کرده و گاه رعایت زبان فارسی عمومیت نداشته است و حافظ گاه آن را رعایت نداشته است و حافظ بازیان فارسی رب نکرده است: دیدم به خواب خوش که بدستم پیاله بود (دیوان ۱۴۵).

۲/۸ چت بوده است: چه بوده است ترا؟

۲/۸ مُقْرِیَك: مقری + ك (تصغیر) و در اینجا منظور تحقیرِ مقری است.

۱/۸ میری: قاری قرآن، کسی که قرآن را تلاوت میکند و شبیه است این سخن ۳/۸ مُقری: قاریِ قرآن، کسی انوری بدانچه سعدی گفته (گلستان، ۱۳۲):

گر تو قرآن بدین نمط خوانی

ببرى رونق مسلماني

۴/۸ زن بعزد: دشنامی است. کسی که زن خویش را در برابر گرفتن وجهی واگذار

١/٩ وثاق ← قصايد ١/١١.

۲/۹ بدُنَفْسی: تن به شهوت و طمع دادن، هنوز در خراسان در زبان عامهٔ مردم تعبیرِ «بَدْ نَفْس» و «بدنَفْسی» موجود است و در حق ِ کسی که در برابر امیال و شهواتِ خود مقاومت نمى تواند بكند، اطلاق مى شود، به ضورت «بَدنوس».

٣/٩ رسته: راسته بازار.

٣/٩ نيك: قيدِ كثرت است، يعنى بسيار ارزان است.

٨/٩ ناستدن: نگرفتن، نپذیرفتن. گویا این سخن انوری صورت منظوم حکمتی معروف است زیرا در تاریخ الوزراء قمی تألیف شده بسال ۵۸۴ میخوانیم: «نمی دانند که اگر در دادن مروّت است در ناخواستن أضعافِ آن است.» (تاریخالـوزراءِ ۵۱) احتمال آن نیز هست که از انوری گرفته باشد بخصوص که معاصر اوستِ. ۱/۱۰ این قطعه را، انوری، خطاب بدیکی از فرمانروایان عصر خویش احتمالاً یکی از

سلاطين ناحية غور (علاءالديــن) سروده اســت. از نوع خطـابِ شعـر پيداست که آن پادشاه انوری را بهدربارِ خویش دعوت کرده است و انوری، در آن روزگار، بهدلایلی، دیگر در خطِ مدح و ستایش و زندگی درباری نبوده است و بدینگونه هم عَدْرِ نَهْدَيرَفَتَنَ دَعُوتَ شَاهُ رَا آورده است و هم از «سلطنتِ فَقْرِ» خویش سخن گفته است. نوعی فخریه است. و مفاخره خود یکی از موضوعات رایج در شعر فارسی و عربی قدیم است و بعضی از گویندگان، جانبِ مُتَشَخِصِ هنر ایشان در همان

فخریدهاست مانند خاقانی (در فارسی) و فرزدق و مُتنبّی (در عربی). ۲/۱۰ در غبن ... بودن: یعنی نسبت به او احساس غبن کردن، احساس کمبود و رشك.

۳/۱۰ گوی سپهر: کنایه از خورشید است.

۴/۱۰ بحر محیط: دریای محیط، اوقیانوس.

۴/۱۰ واله: سرگشته و متحیر. اسم فاعل از وَلَهُ (بمعنی سرگشتگی) هاء آخر این کلمه باید تلفظ شود، بر وزن فاعل است و از مقولهٔ هاء غیرملفوظ در کلمات لاله و ژاله نیست و یکی از غلطهای فاحش روزگار ما قافیه کردن والهٔ با ژاله و لاله است که نشانهٔ ناآگاهی گویندگان آن سخنان است.

۴/۱۰ لُمعه: تابش و درخشندگی.

۶/۱۰ رَحُلِ اجزا: رَحُل: دو تختهٔ چوبین که کتاب و بویژه قرآن را در آن نهند. معل قرار دادن کتاب برای قرائت. اجزا: جمع جزو بمعنی کتاب و بویژه بخشهای مشخص از یك کتاب که جداگانه فراهم می آمده است. هر کتاب دارای اجزائی بوده است رحل اجزا: بر روی هم یعنی، تختهٔ چوبینی که اجزاء کتاب را بر آن مینهند در قدیم طلاب، نان خویش را بر روی کتاب یا بر روی رحل میخوردهاند و در روزگار ما، تا همین اواخر، بیاد دارم که بعضی طلاب در حین مطالعه، کتاب را میگشودند و بر آن نان میخوردند. هم میز غذای ایشان بود و هم در عبن حال موضوع مطالعهٔ آنان.

۶/۱۰ گردخوان: خوان و سفرهای که گِرد باشد، از شواهد موجود در فرهنگها دانسته می شود که گردخوان ویژهٔ مهمانیهای باتکلف و پرخرج بوده است، جایی که در آن

توقع غذاهای لذیذ و کمیاب است.

۸/۱۰ صریر: صدای قلم، صدای حرکت در و امثال آن.

۰ ۸/۱ زخمه: آلتی که بدان، تارهای آلات موسیقی را به ارتعاش در آورند.

۹/۱۰ خرقه: مُطلق ِ جامهٔ ژنده و خرقهٔ صوفیانه یعنی جامهٔ ژندهٔ صوفی وار. ازرق: کبود. صوفیان از میان رنگها غالباً رنگ کبود را برمی گزیده اند و به همین دلیل در ادبیات فارسی ازرق بوش کنایه از صوفی است (دیوان حافظ ۱۳۸):

پیر گلرنگ من اندر حق ازرق پوشان

رخصت خبث نداد ار نه حکایتها بود

١٠/١٠ حاش لِلسامِعِيْن: دور باد از شنوندگان!

١١/١٠ گنده پير: پير بسيار سالفرسود.

۱۱/۱۰ جُنُب كردن: كنايه از آلودن است.

۱۲/۱۰ زین قدم...: آنکه مرجع و مآب من است؛ کنایه از خدای تعالی است با اشاره به آیهٔ «اِلیْ اللهِ مرجعکم، قرآن ۵/۴۸ (به خدای است بازگشت شما) و آیهٔ «الیه ادعوا و الیه مآب، قرآن ۱۳/۳۶ (به سوی او میخوانم و به اوست بازگشت.» یعنی خدای تعالی راه مرا ازین مسیر یا محل رجوع بسته است.

۱۳/۱۰ به بازوی کسی بودن: یعنی در عهدهٔ توانائی کسی بودن. کمان... به بازوی کسی بودن، کمان... به بازوی کسی بودن، نیز در همین معنی است. یعنی این کار از عهدهٔ طبیعت من خارج است

باد و آب کنایه از طبیعت و سرشت است.

بدر ۱/۱۱ به روز بیست: به بیست روز. در قدیم بجای بیست روز میگفته اند: روز بیست بر و می می کفته اند: سال سی چنانکه در بیت فردوسی میخوانیم: بجای سی سال می گفته اند: سال سی

بسی رنج بُردم بدین سال سی

عجم زنده کردم بدین پارسی

۴/۱۱ داوری: جنگ.

۵/۱۱ آنجه دربارهٔ این قطعهٔ بسیار معروف انوری در اینجا قابل یادآوری است این است که عین القضات همدانی متوفی ۵۲۵ در نامههای خویش ۴۸۷/۲ بیت آخر این فطعه را بدینگونه آورده است:

فردا که بر من و تو وزد بادِ مهرگان

آنگه شود پدید که از ما دو مرد کیست؟

مر أن صورت با باید در اصالت متن نامه های عین القضات تردید کرد یا باید گفت این قطعه از انوری نیست و از شاعری است قبل از او، بویژه که در تاریخ الوزراء قمی ۱۰۵ میخوانیم که «درختِ کدو به مدتِ سه چهار ماه به بالای چنارِ صد ساله بر رَوَد امّا از بادِ خزان متلاشی گردد.»

٣/١٢ مَشْغُلُه: سر و صدا و فرياد، حافظ فرموده است (ديوان ١٣٤):

به کوي ميکده يارب سَحَر چه مشغله بود

که جوش ِ شاهد و ساقی و شمع و مشعله بود

۱/۱۳ این قطعه که داستان بسیار مشهوری دارد، باحتمال قوی از آنوری نیست و جنانکه در کتب تاریخ و تذکره ثبت شده است این شعر را فتوحی مروزی یکی از معاصران انوری، سرود و بنام انوری شهرت داد و سبب شد که مردم بلخ بر انوری سوریدند و او خود را در خطر دید و قصیدهٔ بسیار مشهور خود را بمطلع: ای مسلمانان فغان از دورِ چرخ ِ چنبری

(سه قصیدهٔ ۱۴ در همین مجموعه) سرود و در آن از سرودن این شعر تبرّی جُست و به ستایش بلخ و مردم بلخ برداخت.

۱/۱۳ خراسان: در اینجا بمعنی خراسان بزرگ است که شهرهای عمدهٔ آن (بلخ، مرو، نیسابود، هرات) اکنون در سه کشور قرار گرفته است: بلیخ و هرات در افغانستان، نیشابور در ایران و مرو در ترکمنستان اتحاد سوروی.

۲/۱۳ گرچه معمور و خرابش...: یعنی اگرچه آبادی و ویرانی آن به دست مردم است امًا در برابر هر خردمندی (= نُرخردی) چندین دیو و دد وجود دارد. در اصل: «بُرِ هر بی خردی، بود که ما به قرینه آن را اصلاح کردیم. شاید کسانی باشند که سعی کنند همان صورت را هم معنائی بدهند ما با آنها هم مخالف نیستیم.

٣/١٣ مصر جامع: شهر بزرگ و كامل.

۳/۱۳ بُسند: مرجان و در اینجا گویندهٔ شعر آن را بمعنی نوعی سنگ کمارزش بکار بُرده است.

۴/۱۳ در آکنده: پُر، سرشار.

۴/۱۳ اوباش: جَمع وَبَش و وَبُش و این مقلوب بَوْش است که بمعنی جمع بسیار است و بیشتر بر فرومایگان و سفلگان اطلاق می شود.

۴/۱۳ رنود: جمع رند. رند در اینجا بمعنی مردم بیسر و پا و بیسامان است. بعدها از طریق ادبیات صوفیه، در شعر سنائی و عطار، معنائی متعالی بخود میگیرد و در شعر حافظ رمزی میشود از انسان والا و مظهر کمال انسانیت.

۴/۱۳ بِخُرَد: خردمند. صفت ساختُه شده از اسم و حرف اضافه ب + خرد (-- بشكوه. بنفرين و...).

۵/۱۳ هری: شهر هرات.

۶/۱۳ حَبَّذا: نيكا، خوشا!

1/۱۴ إكسير: كيميا.

١/١٤ صناعت: صنعت.

۱/۱۴ کیمیا: عملی که به عقیدهٔ قدما، از طریق آن، هرچیز را میتوان تبدیل به زر کود.

7/10 بهيمه: حيوان.

**۳/۱۶ زرینه طشت:** کنایه از آسمان است.

۴/۱۶ قاقم: پوست جانوری بهمین نام که بسیار نرم و سفید است و از آن بوستینهای گرم و لطیف میساختهاند.

۴/۱۶ سنجاب: پوست جانوری به همین نام که از آن نیز پوستینهای لطیف و گرم می ساختهاند.

۴/۱۶ توزی: جامهای منسوب به توز (شهری درنزدیکی کازرون در ایالت فارس)

۴/۱۶ کتان: پارچسهای از کتسان (بافته از الیافو گیاهی بهمین نام) برای تابستان و هوای گرم.

۶/۱۶ هستی و نیستی: ثروت و فقر. هستی بمعنی ثروت و نیستی بمعنی فقردر زبان پارسی کهن رواج داشته است. سعدی گفته است (بوستان ۵۸):

گر از نیستی دیگری شد هلاك

ترا هست بط را ز طوفان چه باك

۱/۱۷ سیّهٔ سپید: آمیخته از سیاهی و سپیدی.

۱/۱۷ جریده: دفتر، کتاب. نهاد: سرشت و طبیعت.

۳/۱۷ تا به سنجر اندر مرو: یعنی تمام شاهان را از آغاز تا سلطان سنجر که در مرو وفات یافت و هم در آن شهر مدفون شد...

۵/۱۷ خوشهٔ آسانی: کنایه از راحت است.

۵/۱۷ گاوِ چرخ: بُرج ِ ثور، یکی از صورتهای فلکی به شکل گاو که مجموعهای از سنارگان آن را تشکیل میدهند و پروین یا ثریا در کوهان آن قرار دارد. تناسبی میان خوشهٔ آسانی و گاوِ چرخ وجود دارد (علاوه بر تناسب خوشه و خرمن و گاو) و آن تناسب خوشه (مجموعهٔ ثریا) است با صورتِ فلکی ثور (گاو).

۶/۱۷ دولهِ زُهره: به اعتبار اینکه دوك رشتن كارِ زنان بوده است و از آنجا كه زهره (ناهید، بیدُخت) در اساطیر زنی است كه بربط مینوازد و بنابر قصهٔ هاروت و ماروت زنی است كه به ستاره تبدیل شده است، دوك رشتن را نیز برای او تصور كرده است.

۷/۱۷ نیست روی مقام: یعنی اقامت وجهی ندارد، پذیرفتنی و ممکن نیست روی بودن، یعنی موجّه بودن. روی نیست: مُوجّه نیست. مقام: اقامت.

۱/۱۸ صلاح: اسم خاص است، درین قطعه شاعر به کنایه میخواهد بگوید: ای خواجه صلاح! تو قلتبانی (دشنامی است؛ همان که امروز دیّوث میگویند.) امّا این را از طریق کنایه (ذکر ملزوم ارادهٔ لازم) به زیباترین وجهی بیان کرده است، بدینگونه که میگوید: به خواجه صلاح گفتم: «این پیراهن از آن تو نیست» و او پرسید: «چرا؟» گفتم: «زیرا اگر از آن تو بود اجازه نمیدادی که هر روز قلتبانی از گریبان آن سر بیرون کند!» هجوی است لطیف و طنزآمیز.

۱/۱۸ دوخُلقان: دو جَامَهٔ باره، منظور پیراهن است و آنچه بر روی آن پوشند. ۲/۱۸ نافذ بودن فرمان: نفوذِ امر، حاکم بودن رأی و فرمان.

٢/١٩ مَلِكُ المَوت: فرشته مرگ، عزرائيل.

۱/۲۰ گذاشتن با: مدارا کردن و بسر بردن، سپری کردن.

۱/۲۰ آستین تر کردن: کنایه از گریستن است، به این اعتبار که در حال گریه معمولاً در قدیم با سر آستینشان آن را باك می کرده اند.

1/۲۰ آب گرم: کنایه از اشك است.

۱/۲۰ باو سرد: آه است ولی در اینجا منظور، ورزش باو سردی است که خلافو آسایش باشد. یعنی آن چنان با مردمان سر کُن که چون ناروایی برای تو روی دهد، همگان در غم تو گریان شوند.

٢/٢١ پرويزن: غربال. الك.

۲/۲۱ تا چه پرویزن است: جمله پرسشی است، یعنی این چه غربالی است که پیوسته آتش بلا بر جهان میریزد؟ در اصل: تا چو برویزن بود که ما از نسخه بدل

اصلاح كرديم.

۳/۲۱ رنگِ فتنه آمیختن: ایجادِ فتنه و آشوب کردن، رنگ آمیختن: حیله و نیرنگساز کردن.

۴/۲۱ به دست... برخاستن: همان است که در فارسی معاصر میگویند: «امروز از کدام پهلو برخاستهای؟»

۵/۲۱ می نیارم گریخت...: یعنی نمی توانم بگریزم و اگرنه می گریختم. نه من که دیو هم ازین روزگار فراری است.

۶/۲۱ بِه بیوسی: امیدِ نیکی داشتن از کسی. بیوسیدن: امید داشتن در جای دیگر گوید (ب قصیدهٔ شماره ۷/۱۴):

به بیوسی، از جهان، دانی که چون آید مرا؟

ـ همچنان کز پارگین امید کردن کوئری

۷/۲۱ لثیم ظُفَر: استاد مینوی این تعبیر را - که در کلیلهٔ نصرالله منشی بکرات استعمال شده است - لئیم ظُفُر بمعنی «کسی که اگر ناخنش گیر کند کمال فرومایگی و بدطینتی و ستیزه گری را بکار بَرد..» گرفته است و از لئیم + ظُفُر (ظُفُر: ناخن) دانسته است در صورتی که ظاهراً صورت درستِ آن ظَفَر است بمعنی کسی که اگر بر خصم پیروز شود (= ظَفَر: پیروزی) کمال لئامت و پستی را از خود نشان می دهد و این از تعبیر «کریم الظَفَر» که در عربی رواج دارد تأیید می شود (فرائد غیائی ۲۰/۱):

حاشاكَ مِنْ ظَفَرِ اللَّنَامِ و إنَّمَا ظَفَرُ اللَّهُ المُذنبِ ظَفَرُ الكِرامِ سَعَادَةٌ لِلمُذنبِ

[بپرهیز از پیروزی فرومایگان، ولیکن

بيروزي كريمان ماية خوشبختي گناهكار است.]

۸/۲۱ شیر با گاو: یعنی بُرج اسد و برج ِ ثور (دو صورت از صورتهای فلکی) اگر جدالکنند.... ، قطعهها ۹/۲۱.

۹/۲۱ میزد: فعل مضارع است از میزیدن (ادرار کردن، شاشیدن) عقیده داشته اند که اگر پلنگ بر کسی پنجه افکند و او را زخمی کند، در صورتی که موش بر او بمیزد (بشاشد) آن زخمی خواهد مُرد، و با توجه به همین عقیده بوده است که ابوالفَرج رونی گفته است (دیوان، جاب ارمغان ۱۴۳):

فراوانت بلنكانند خصمان

نگر با موش خصمی در نگیری که گر چنگ پلنگی در تو آید بیاید بر تو میزد تا بمیری

نعليقات فطعهها

ر منوچهری گفته است (دیوان چاپ اول ۲۵): مرکه او مجروح گردد یك رّه از نیش پلنگ هرکه او مجروح

موش گرد آید بر او تا کار او زیبا کند

۹/۲۱ سر نگونسار: یعنی واروند. برعکس، در اینجا رو به آسمان. ۱/۲۲ مُقبلی: نام طبیبی است که انوری او را در این قطعه هجو گفته است.

۱/۲۲ ادبار: بدبختی، شوربختی.

۴/۲۲ مَلْكُ المَوتِ كوفته: كوفته عزرائيل، پودْرِ عزرائيل. يعنى در هر دارويى كه تركيب می کند کوفتهٔ عزرائیل در آن می آمیزد! دقیقتر اگر بخواهیم بگوئیم باید گفت: در

میان داروهای او، اجزایی از وجود عزرائیل هم ترکیب شده است!

٣/٢٣ آن را باش: يعنى خود را براي آن أماده كن.

۴/۲۳ ناگزیر: ضروری، چیزی که اولویت دارد.

۴/۲۳ تفرقه کردن: تقسیم کردن یعنی عمرِ خود را بر امورِ ضروری و ناگزیر تقسیم کُن و بنگر که سهمی که به آز و حرص باید بدهی چه قدر است؟

۵/۲۳ دردِ ناگزیر: دردِ کارهای ضروری، توجّهِ خاطر به امور مهم و اساسی.

۲/۲۴ نیوشیدن: گوش دادن، استماع کردن.

٣/٢۴ كولوار: كولدبار، به اندازه يك كولهبار.

٣/٢۴ نوشد: احتمالاً تصحیف کلمهای است، شاید: توشد از توشیدن (توشه از همین ريشه است و شايد هم ريشه با توختن بمعنى جمع كردن و اِدِّخار). يعني يك كولهوار کاه او را توشه کند.

۴/۲۴ درین همسایه: یعنی در این همسایگی، درین نزدیکی.

۱/۲۸ وضیع و شریف: فرومایه و نژاده.

١/٢٩ سَمَر: حكايت، قصّه.

۴/۲۹ تَرَهات: جَمع ِ تُرَهَه، سخنان بي پايه و اساس، ياوه.

٥/٢٩ عاديان: قوم عاد، از اقوامى كه در تاريخ ذكرشان مانده و خود يكسره نابود سدهاند. (قرآن کریم: ۸۹/۶) در بعضی نسخههای شعر انوری بجای عادیان: خادمان آمده است در آن صورت خادم بمعنی خواجهٔ حَرَمُسَرای است، کسی که نیروی مردی تدارد تا فرزندی داشته باشد.

۱/۳۰ قلاَش: بینام و ننگ و مفلس.

۱/۳۰ ریاب: یکی از سازهای زهی قدیمی.

۳/۳۰ کیست کو آتش درین آتش زند: یعنی کیست که ما را شرابی دهد و آتش بی شرابی ما را نابود کند و بسوزاند، نوعی از بیان نقیضی است oxymoron.

۳۱/۰ مضمون این قطعه را از قدیم در فارسی و عربی به صورتهای مختلف گفتهاند

که مشهورترین آنها رباعی منسوب به خیام است (رباعیات خیام، کتابخانهٔ فردوسی، ۴):

> با بط میگفت ماهی در تب و تاب: باشد که به جوی رفته باز آید آب بط گفت که چون من و تو گشتیم کباب دنیا پس مرگو ما چه دریا چه سراب!

و از شعرای ایرانی عربی سرای قرن چهارم نیز یکی گفته است (التمثیـل و المحاضره، ثعالبی، ۲۶۱):

و قالوا يَعُودُالماءُ في النهر بعد ما عَفَتُ مَشارعه عَفَتُ مَشارعه فقلت: إلى أَنْ يَرجعَ الماءُ عايداً و تُعْشِبَ شطّاهُ تموتُ ضفادعُه

گفتند: از پس خشکیدن ِ جوی و نابودی آثارش، دیگر بار آب بجوی باز خواهد آمد. گفتم: تا آب رفته بجوی باز آید و گیاه بر کرانهٔ جوی بروید، غوکان [از تشنگی] مردهاند.

۲/۳۲ که می اندوه فردا...: ساختار نحوی جمله بطور طبیعی این است: که اندوه فردا وامه فردا وام میگیرد. میان می (در میگیرد) و فعل «گیرد» کلمات «اندوه فردا وامه فاصله شده است. مانند این بیت فردوسی:

کنون خورد باید مَی خوشگوار که می بوی مشك آید از مرغزار

بجای «که بوی مشك می آید از مرغزار.»

۵/۲۳ بازگشت سگ به فضلهٔ خود: ضربُ المثل بوده است، احتمالاً ضرب المشل ایرانی قدیم که به عربی هم ترجمه شده است: العائِدُ فی سَینِهِ کالکَلُبِ یَعُود فی قَیْنِهِ (التمثیل والمحاضره، تعالبی، ۳۵۵) آنکه به چیز [دادهٔ] خود بازگشت کند، همچون سگی است که به فضلهٔ خود باز می گردد.

۱/۳۴ زُرُق: فریب و ریا.

٢/٣۴ تفخص: جستجو.

۳/۳۴ مزیله: محل انداختن سرگین و نجاست. از مادهٔ زِبُل بمعنی سرگین. ۳/۳۴ چیفه: مُردار.

٥/٣٤ أميد كردن: اميد بستن، اميدوار سدن.

۵/۳۴ پشت پنفشه: خمیدگی بوتهٔ بنفشه را حالت کوزستی میدیده اند و باید توجه داشت که بنفشهٔ شعر کلاسیك فارسی ربطی به ایس بنفشه هایسی که امسروز در

باغجههامی کارند ندارد. این بنفشه که دارای رنگهای متفاوت است و با چهرهٔ آدم نعليقات قطعهما باعجست در افغانستان «گُل مردُم چهره» خوانده می شود. بنفشهٔ شعبر بی مشابهتی نیست، در افغانستان «گُل مردُم چهره» . کلاسیك فارسی که در شعر حافظ میخوانیم (دیوان ۲۵۲):

بى زلف سركشش سر سودائى از ملال

همچون بنفشه بر سرِ زانو نهادهایم

نوعی گُلُرِ وحشی است که در اوایل بهار بر کنار جویبارها میروید و خوشهوار است و جز برنگِ بنفش نیست و خمیده می شود.

۶/۳۴ قول شهادت: لا إلَـهُ الا الله، مي گويد با اينكه از كلمه شهـادت سخنـي راست تر نیست، ولی همین را هم بازاری ها از سر صدق نمی گویند.

١/٣٤ خسروا ز اصطبل ِ...: اين قطعه، نوعي كاريكاتورِ لفظي است از اسبي كه به شاعر داده اند و شاعر برای آنکه پیری اسب را به رخ ِ ممدوح بکشد، کوشیده است که با اغراق بیش از حد آن را به روزگارِ نخستین ِ آفرینش ِ موجودات باز گرداند.

1/٣۶ معمور: آبادان.

۱/۳۶ کامور اعمار: ظاهراً کامور عمّار، درست است. عمّار کسی که عمری بسیار دراز یافته است. عمّار اسبان.

١/٣۶ شيخ ابوعامر: كنية اسب است به اعتبارِ عمر دراز اسب.

٣/٣۶ أَدَامُ اللَّهُ تُوفِيقُه: خداى توفيقش را فزوني دهاد!

۴/۲۶ صریر آسمان: صدای گردش چرخ، بانگ گردشهای افلاك.

۴/۳۶ خطرهای سپهری: کارهای عظیم آسمانی.

٥/٣۶ مجلس شيخ الشيوخي: حضرت شيخ الشيوخ، جناب شيخ الشيوخ. مجلس ... خدمتو... حضرتو... کلماتی هستند که در حال اضافه معنی نوعی احترام را ميرسانند. ياء در كلمه شيخ الشيوخي افاده مقام و منصب ميكند. به كنايه ميخواهد بگویسد: تو که پیسر پیسران زمانسهای، در آن روزگار، چه گونسه علف میخوردی؟

۷/۳۶ شهسوار سِرِ اَسْری: کنایه از حضرت رسول (صِ) است باعتبار «سبحان الّذی أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لِيلاً مِنَ المسجد الحَرامِ إِلَى المسجدِ الأقصى، قرآن ١٧/١) باك و منزه است خدایی که شبانه بندهٔ خویش را از مسجد حرام (= مکه) به مسجد اقصی سیر داد. که در آن از معراج (= اِسراء) او سخن گفته شده است.

۷/۳۶ براق: مرکبی که رسول در معراج خود بر آن نشسته بود. ٧/٣۶ تيزتك: سريعالسير.

۸/۳۶ فَضْل ِ اَقیلُونی: اشاره است به گفتارِ ابوبکر که در آن، بنوعی خود را از خلافت

مفلس كيميافروش

برکنار گرفت و گفت: «ازمن بگذرید که شایسته ترین شما نیستم هنگامی که علی در برکنار درمت و سب می سب میان شماست» (اَقیلوُنی فاتی لَسْتُ بخیرکُم و علی فیکم) و از همین استنادِ انوری به میان سعاست، رسیس می میان می میان سعامی از متأخرین، از قبیل قاضی نورالله شوشتری، بر تشیع انوری به انوری

استدر با عرب المربع ال در مسألهٔ خلافت و جانشینی پیامبر که موجب شد بسیاری از فتنه ها، بس از مری بیامبر، فرو نشیند.

٩/٣۶ حيدر كرّار: امام على بن ابيطالب (ع)، كرّار: حمله أورنده.

٩/٣۶ عمرو [و] عنتر: بي گمان منظور أز عمرو، همان عمروبس عبدود يكي از مشهورترین دلیران عرب است که بدست امام علی بن ابیطالب(ع) کشته شد و داستان آن در کتب تاریخی آمده است امّا منظور از عنتر بدرستی روشن نیست یك نفر عنتره از دلیران عصر جاهلی بوده است که اسطورهٔ دلاوری بوده و کتابهایی در سرگذشت جنگهای او پرداختهاند امّا او هرگز با امام علی جنگ و برخوردی نداشته است مسألهٔ پیکار علی(ع) با عمرو و عنتر در ادبیات فارسی شواهد بسباری دارد اما سندِ تاریخی آن روشن نیست.

٣/٣٧ اعتقاد كردن: معتقد شدن.

۴/۳۷ حل و عقد: در اینجا، بستن و گشودن← قطعهٔ ۲/۵ در معنی اجتماعی و سیاسی آن.

۱/۳۸ سبك: بسرعت، بشتاب.

٢/٣٩ ملك شه: ملك شاه، پادشاه سلجوقى (٤٨٥-٤٨٥) كه حدود بيست سال در كمال قدرت سلطنت كرد و نظام الملك وزير او بود.

۲/۳۹ عرابی: مخفف اعرابی و اعرابی واحد و مفردِ اعراب است.

٢/٣٩ حج كول: كسيكه با كمك گرفتن از ديگران و كُلّ بــر حاجيان شدن، سفر حج مى كند برابر كلمة مُعافِر در زبان عربى، در كتاب السامى فى الاسامى ميدانى برابر مُعافِر حج كول آمده است (شرح استاد شهيدي ۵۵۴ ديده شود).

٣/٣٩ سـؤال كردن: در اينجا بمعنى خواهش و تكدّى است.

۶/۳۹ سیّدی: ای سرور من! چون مخاطب عرب بوده است. لحن را حفظ کرده است. ۷/۳۹ پای افترار: کفش مخصوصی که برای مسافترت و پیاده رویهای طولانتی می پوشیده آند و از لوازم سفر بوده است. در فارسی پای افزار کردن کنایه از عزم سفر

٨/٣٩ خموشانه: رشوت، پول يا مالي كه طرف را به سكوت و رضايت وادار كند. ٩/٣٩ وكيل ِ دَر: شخص موردِ اعتماد كه نمايندگي پادشاه يا خليفه يا بزرگي را در امرى خاص يا در همهٔ امور دارد (تعليقات اسرارالتوحيد ۶۳۵/۲ ديده شود).

۲/۴۰ راویان: جمع راوی منظور کسانی است که شعر شاعران را با لحنی مناسب و خوب بر جمع یا در حضور بزرگان قرائت می کرده اند.

٣/٤٠ طراز جامه: آرایش لباس، بویژه آرایش سر آستینها و کنارهٔ لباس. تریز، تریج (در زبان عامه).

۴/۴۰ شفا: منظور كتاب الشفا تأليف ابوعلى سيناست. → قصايد ٣٢/٣.

٣/٤١ نُطْع: فرش چَرمي.

۴/۴۱ کاغذکی چکسه: کاغذِ چکسه کاغذی است که چیزهای دیگر از قبیل دارو را در آن می پیچند.

۴/۴۱ به جوجو نه به مثقال: جو تکوچکترین واحدِ سنجش بوده است و هر مثقال برابر چندين جو بوده است.

۵/۴۱ گفتا دَدَ دَه...: در اینجا انوری لحن ِ زبان ِ گوینده را که زنی لال است بقلید کرده است: «ده گز حصیر سره (= خوب) به چند؟ نه از جنس لوخ (نوعی نی که در برکهها و آبهای راکد میروید) و نه از کُنّب (گیاه شاهدانه که از الیاف آن ریسمان سازند) و نه از نال (نی).» شبیه این قطعه را قاآنی (از شعرای قرن سیزدهم هجری) از زبان دو تن منظوم کرده است. به مقدمه رجوع شود.

۲/۴۳ نیز ننگریدم: دیگر نگاه نکردم. نیز: دیگر.

۴/۴۳ شاید که...: یعنی رواست و شایسته است.

۴/۴۳ بر رسیدن: مطالعه و دقت کردن در امری.

۵/۴۳ معاینه: رویاروی، به چشم.

۱/۴۴ نوش: شهد، شيرين.

٢/۴۴ ردِّ سمع: عدم قبول، ناشنوایی.

٣/۴ رسته: ← قطعات ٣/٩.

٣/۴۵ به عُقده در شدن: کنایه از فرو رفتن در خویش و تعمق بسیار است.

۴۶/۰ انوری، درین قطعه، خاستگاهِ حسّی و تجربیِ هر کدام از انواع ِ شعر (مدح و هجو و غزل) را به بیان فلسفی و حکیمانه توضیح میدهد و این نکته از لحاظ جویندگان ِمبانی نقدالشعر در سُنّت قدمای ایرانی قابل توجه است بطور خلاصه غزل را برخاسته از شهوت و مدح را معصول ِ حرص و هجو را نتیجهٔ غضب

٢/۴۶ حالت رفته دگر باز نیاید ز عدم: گویا به نظریهٔ محال بودن اعادهٔ معدوم - که از مباحث رايج حكمت قديم است \_ نظر داشته است كه مى گفته اند: إعادة المعدوم ممَّا امْتَنَعَا (سُرح منظومة حكيم سبزواري ٤٣).

217

۳/۲۶ بهم: با هم،

۴/۴۶ همه شب: تمام شب، در فارسی معاصر: همهٔ شب.

۴/۴۶ همه روز: تمام روز، در فارسی معاصر:همهٔ روز، درقدیم «همه» کمتراضانه می شده است «همة» در ادبيات قديم كمتر ديده شده است و اگر باشد غالبا جديد است و محصول تصرف متأخرین. بنابراین اغلب مواردی را که مصححان منون قدیم روی «همه» همزه گذاشته اند و به صورت «همهٔ» در آورده اند باید تصرف ناروا دانست و حه بسیارند این متنهاا

٥/٤۶ زلف بخم: زلف خميده، از ب + خم.صفت ساخته شده از ب + اسم. ۶/۴۶ سگِ خسته: سگ زخمخورده، خِسته در متون قدیم بمعنی مجروح است.

٧/۴۶ حاشاكُم: دور باد از شما ← حاشَ لِلسَّامِعين ← قطعهما ١٠/١٠.

۱۰/۴۶ نه بس دیر: نه چندان دیر، بزودی.

آغازکنندهام و جوینده.

**۴۷/\* این قطعه نوع دیگری از مفاخرات اوست که در آن به آموختهها و دانش و** حكمت خويش افتخار ميكند.

٣/۴٧ راستى بايد: اين جمله به همين شكل، تمام است و «بايد» در آن فعل اصلى است. بعنی: راستی میباید، راستی لازم است و آنچه بعد از آن قرار دارد، مصداق آن راستی است. ب غزلها ۵/۱۷.

۴/۴۷ الاهي: منظور حكمتِ الاهي است، در مقابل حكمتِ طبيعي كه موسبقي و هیأت از اجزاء آن بشمار میروند.

۵/۴۷ واهِب: بخشنده، کنایه از باری تعالی است که واهِب و واهِبالعقل خوانده شده است. یعنی در حل آن مشکلات ریاضی جز واهب، کسی مرا یاری نکرد

۶/۴۷ احکام نجوم: علمی که از معرفت تأثیر نجوم در سفلیات (عالم فرودین) بعن میکند و بیشتر جنبهٔ افسانهای وخرافی دارد با اینهمه در میان قدما بسیار شایع بوده است ولی بعضی از دانشمندان از قبیل عمر خیام و ابوریحان بیرونی <sup>منکر آن</sup> بوده اند.---

۷/۴۷ مستفید و مفید: مستفید طالب علم و دانشجو، کسی که در راه یادگیری علمی است و مفید (فایده دهنده) بمعنی استاد و کسی است که از او بهره میجویند بسیاری از کتابهایی که قدما در زمینهٔ تعلیم و تربیت و اصول آموزش نوختهاند عنوان ادب المفيد و المستفيد دارد مانند كتاب «دُرَ النضيد في آداب المفيدِ والمستفيدة تأليف بدرالدين محمّدِ غزّى تأليف شده بسال ٩٣٢ (كشفالظنون ٧٢٥/١). ۷/۴۷وارد و صادر: وارد کسی که به شهری داخل می شود و صادر کسی که از خهری خارج می شود. یعنی در عالم علم به اعتباری فارغ از تحصیل ام و به اعتباری آن.

Scanned by CamScanner

٩/٤٧ اينهمه بگذار: همه اينها به يك طرف.

١/٢٧ با شعر مجرد آمدم: آمديم سَرِ شعر (بزبان معاصر) يعنى صرف نظر از مقام من در حكمت و نجوم و... حالا در همين مسأله شعر بطور خاص.

۹/۲۷ سمائی: محمودین علی سمائی مروزی از شاعران معاصر انوری که مقدار اندكی از شعرش باقی مانده است. در نسخهٔ اساس و ضبط تذكره ها سنائی است ولی بفرینهٔ مقام باید آن را به سمائی اصلاح کرد.

٩/٢٧ صابر: شهاب الدين بن اسماعيل ترمذي، از شعراي نيمهٔ اول قرن ششم.

۱۱/۴۷ برهان کردن: برهان شدن و دلالت داشتن.

۱۲/۴۷ سَترِ دیوان:یعنی در پردهٔ دیوان، در نهفتِ مجموعهٔ اشعار.

۱۲/۴۷ طبع زاهِر: طبع روشن، تابناك.

۱۳/۲۷ خاطِب: خواستگار. یعنی در میان خواستاران شعرهایم که خواستگاران دختران طبع مناند، اگر چیزی بجز «أَحْسَنْت» بعنوان كابین ِ این دوشیزگان شنیده ام، كافرم. بعنی هیچ صلدای بد من نرسیده است جز گفتن ِ «اَحْسَنْت!»

۱۴/۴۷ وای من، گرنان خورندی: وای بر من اگر این دختران طبع ِ من به نان و غذا

۲/۴۸ ز شکر گردد: «لَنْنُ شَكَرتُمُ لأزيْدَنَّكُم، قرآن ۱۴/۷) اگر شكر گوييد بر نعمت شما مى افزايم.

۴/۴۱ بر آنگشت پیچیدن: کنایه از بزبان آوردن امری است و سخن گفتن دربارهٔ آن. عطار گفته است (اسرارنامه ۱۵):

از آن این نکته بر انگشت پیچم

که جز تو هیچ کس ناید بهیچم

۵/۹۹ مجروح: می تواند به معنی لغوی کلمه باشد و می تواند ناظر به اصطلاح علمای حدیث باشد که وقتی کسی را موردِ انتقاد قرار میدادند و هویّت او را دارای معایبی معرفی می کردند می گفتند: مجروح است و این عمل را «جَرِے» می تامیدند و در مقابل اگر تعسین می کردند و نقطهٔ ضعفی در او دیده نمی شد، او را «تعدیل» می کردند. اصطلاح جرح و تعدیل در زبان فارسی از همین تعبیر علمای حدیث باقی مانده است. به قرینهٔ مصراع دوم می توان گفت که انوری مجروح را به همان معنی اصطلاحی گرفته است.

۲/۵۰ خرگیر کردن: گرفتن خران. سلاطین برای کارها و مصارف خویش گاه مردمان را مجبور می کردند که ستوران خود را برای مدتی در اختیار ایشان قرار دهند. ۶/۵۰ کون ٍ خر: نادان و ابله.

۵/۵۱ این قطعه را، ظاهراً. خطاب به یکی از زردشتیان عصر خویش که یا می،فروش

بوده است یا بهرحال به سنّت مغان شراب در اختیار داشته است گفته و در آن از . عناصر فرهنگ و اساطیر ایرانی کهن و نام قهرمانان شاهنامه به تناسب سود جسته

۲/۵۱ رستمی کردن: زور و سرینجه نشان دادن.

٥/٥١ دَم سياووشان: خون سياووشان، رمزِ سرخي.

٧/٥١ همچو ضحاك: يعنى اگر شراب براى من نفرستى، مانند مارهاى دوش ضعاك. مار هجای خویش را بر گردن تو خواهم پیچید.

۱/۵۲ این قطعه نمونهٔ تقاضاهای منظوم انوری است و در آن با اعداد بازی کرده است از یك شروع كرده تا ده و باز از ده رفته به طرفو یك و منظورش تقاضای شراب است. این کار خود نوعی هنرنمائی بوده است ولی امروز هیچ لطفی ندارد جز اینکه تسلُّطِ گوینده را بر زبان و قوالب شعری نشان میدهد. این قطعه را بعنوان نمونهٔ این گونه شعر، در دیوان انوری، که مشابهات بسیار دارد برگزیدیم تا نشان دهیم که وقتی خودش شعرِ خودش را «شعرِ باطل» میخواند، حق با اوست!

۲/۵۲ ئه رَه دَه بار: ظاهراً واوی از کلام ساقط شده است: نه رَه و دهبار. یعنی نه بار و

٣/٥٢ ئه روى: به نُه وَجِه، به نُه اعتبار.

٣/٥٢ هشت جنان: جنّات ثمانيد، بهشتهاي هشتگاند.

۵۲● چیستان ریواس است و در آن تشبیهِ حسی زیبائی دیده میشود که برگ و انتهای ساق ریواس را به پای مرغابی تشبیه کرده است.

1/0٣ شَعْرِ عنابى: شَعْر، پارچة ابريشمى (= شال، همريشة با همين كلمه و كلمهاى است فارسی) و با شَعْرِ به معنی موی هیچ ربطی ندارد. عنّابی برنگ عنّاب. و اگر عتّابی (به تاه) بخوانیم شاید مناسبتر باشد شعر عتّابی نوعی از پارچهٔ راه راه

۵۴/ کاریکاتوری است از پیراهن فرسودهای که کسی به او هدیه داده بوده است. مىگويد به محض تماس (= آسيب) سُرَم با هر قسمت آن پيراهن، به اندازهٔ تمام تنم، دریده می شود و گریبان می گردد. آسیب: مطلق برخوردِ چیزی به چیزی.

1/00 سه فضیلت را: در اصل نسخه: «سه خصلت را» بود که موسیقی شعر، قدری اختلال می یافت (فَعْلُن بجای فعولن) و در آن صورت « با» در کلمهٔ «جُهان» را باید اندکی بیشتر از معمول بکشیم و این در سبلؤ انوری سابقه ندارد ولی در شعر عطار (منلاً) قراوان دیده می شود به ضرورت این نکتهٔ سبکی، خصلت را تصحیف فضیلت،

بأفتيم. ۱/۵۶ مردم هنری: مردم بافضیلت، هنر برابر است با فضیلت و مفهوم کلمهٔ art که امروز از آن فهمیده می شود، مفهومی است جدید.

۱/۵۶ بَرى: مُبْرَىٰ، بركنار.

۲/۵۶ دستگاه: امکانات، توانائی و نروت.

۵/۵۶ پجاي تو: در حق تو.

۱/۵۷ شعرِ یاطِل: منظور مدایح و هجوهایی است که انوری در طول عمرش سروده است و خود آنها را بدینگونه موردِ نقد قرار داده است.

۱/۵۸ راتِب: مقرری، حقوق.

۵/۵۸ ریش ِ مُرَصِّع: ریش ِ مُزیِّن به جواهر. قدما تصور میکرده اند که ریش فرعون مرصع بوده است و این نکته در متون ادبیات فارسی رایج است از جمله در گلستان سعدی (چاپ استاد یوسفی ۱۸۳) که میگوید: «این دلق موسی است مُرَقَعُ و آن ریش ِ فرعونُ مرصع» و مولانا فرموده است (مثنوی ۴۴/۲)؛

همچو فرعونی مُرصَّع کرده ریش

برتر از عيسي پريده از خريش

١/۶٠ صُغُه: ايوان مُسقَّف، شاهُ نشين.

1/۶۰ نقاشان چین: در ادبیات فارسی، چین رمزِ نقاشی و مهارت در نقشهاست.

۲/۶۰ نقش مانوی: منظور نقشهایی است که مانی (پیامبر ایرانی عصر ساسانی) میکشیده و در ادبیات فارسی شهرت اسطوره ای دارد. همین تمثیل را با دیدی عمیق و عرفانی، مولوی در مثنوی بیان کرده است: (مثنوی ۲۱۳/۱) در مثنوی، رومیان نمودار صوفیان اند و اهل اشراق و چینیان نمودار اهل درس و آموزش و علوم، ولی در احیاء علوم الدین غزالی (۱۷/۳) و ترجمهٔ کهن آن، چینیان اهل اشراق و رومیان اهل درس و علم مصرفی شسده اند که ظلاهراً تناسب بیشتری دارد، نیز ماخذ قصص و تمثیلات مثنوی ۳۳. انوری این معنی را در یك رباعی (بخنگ ۱۷۲سماعیل، فیلم ۵۷۳ دانشگاه تهران، ورق ۲۱۳) نیز بنظم آورده است:

چون اینه کرد صُفّهای را نقاش

تا نقش سه صُفّه رو نماید ز صفاش هستی تو چهار صُفّهٔ نقش علوم

یا قابل نقش باشد و یا آینه باش

۲/۶۱ تشویر: سرمندگی و خجالت.

۴/۶۱ عمادی: یکی از شعرای قرن ششم متوفی بسال ۵۷۳ که انوری یك بیت او را درین قطعه تضمین کرده است.

۵/۶۱ مومیالی: ماده ای که در طبیعت بیشتر دربعضی غارها فراهم میآید و در طب قدیم در سکسته بندی از آن استفاده میکرده اند. ۲/۶۲ حرفه: احتمالا تصحیف خرقه است بمعنی لباس، گرچه آرزوی حرفهای داشتن هم طبیعی است؛ امّا از روحیهٔ انوری بدور است!

1/۶۳ پیشی: تقدّم، از دیگران جلو بودن.

۷/۶۳ بر خود چه کتابِ عشوه خوانی؟: یعنی خودت را فریب مده. عشوه: فریب. ۴۶/۰ این قطعه یکی از انتقادهای شجاعانهٔ انوری است، خطاب به یکی از پادشاهان عصر که او را به تندترین زبانی هجو کرده است.

۳/۶۴ با برگ: نیرومند و قوی، بسیار.

## تعليقات غزلها

۱/۱ خان و مان: خانه و اهل خانه.

۲/۱ در سرِ چیزی شدن: فدای چیزی یا کاری شدن. به مصرف چیزی رسیدن.

۳/۱ جَنیْبَت: اسبی که در کنارِ اسب اصلی برای بزرگان یَدَك میکشیده اند که اگر ضرورتی پیش آید و اسبِ اصلی نتواند مورد استفاده قرار گیسرد، از آن اسب استفاده کنند.

۴/۱ نعل افکندن: کنایه از خسته و درمانده شدن اسب است و از آنجا که میخ کفش را کوکب میگفته اند، انوری خواسته است تناسبی ایجاد کند میان کوکبه و کوکب ربختن که همان نعل افکندن است. مولوی گفته است (گزیدهٔ غزلیّات شمس ۲۴۴):

دیوانه کوکب ریخته از شورِ من بگریخته

من با اجل آمیخته، در نیستی پریدهام

۴/۱ کوکبه: حشمت و جاه و جلال، همراهان پادشاه یا امیر.

۵/۱و۶: دو بیت آخرِ این غزل به صورت قطعهای در دیوان خاقانی (چاپ دکتر سجادی (۸۱۷ نیز آمده ولی پیداست که از انوری است.

۱/۲ در کار کسی بودن: گرفتار کسی بودن، مشغول به کسی بودن.

۲/۲ دیگر کار تست: بعد ازین با تست که...

۳/۲ دست در کمر کردن: کمر بمعنی کمربند است و دست در کمربند کسی کردن کنایه از نزدیك شدن به اوست.

۵/۲ شایدم: میشاید مرا؛ شایسته است مرا.

۵/۲ اندیك: باشد که، بُود که. قدما این کلمه را دقیقاً در موردی بکار می برده اند که ما امروز می گوییم: «جای شکر دارد که...» یا «جای شکرش باقی است که...» یا ۱/۳ قبا تنگ آمدن: کار بر کسی دشوار شدن، در زحمت افتادن (کلیات شمس ۱۶/۱).

گر تو کنی بر مه تفو بر رویِ تو باز آید آن ور دامن ِ او را کشی هم بر تو تنگ آید قبا

## تعليقات غزلها

۱/۱ خان و مان: خانه و اهل خانه.

۲/۱ در سر چیزی شدن: فدای چیزی یا کاری شدن. به مصرف چیزی رسیدن.

٣/١ جَنيْبَت: اسبى كه در كنارِ اسب اصلى براى بزرگان يَدَك مىكشيدهاند كه اگر ضرورتی پیش آید و اسب اصلی نتواند مورد استفاده قرار گیرد، از آن اسب استفاده كنند.

۴/۱ نعل افکندن: کنایه از خسته و درمانده شدن اسب است و از آنجا که میخ کفش را کوکب میگفتهاند، انوری خواسته است تناسبی ایجاد کند میان کوکبه و کوکب ریختن که همان نعل افکندن است. مولوی گفته است (گزیدهٔ غزلیّات شمس

> دیوانه کوکب ریخته از شورِ من بگریخته من با اجل آمیخته، در نیستی پرّیدهام

۴/۱ کوکبه: حشمت و جاه و جلال، همراهان پادشاه یا امیر.

٥/١وع: دو بيت آخر اين غزل به صورت قطعهاي در ديوان خاقاني (چاپ دكتر سجادي ۸۱۷) نیز آمده ولی پیداست که از انوری است.

۱/۲ در کار کسی بودن: گرفتار کسی بودن، مشغول به کسی بودن.

۲/۲ دیگر کار تست: بعد ازین با تست که...

٣/٢ دست در کمر بكرون، كمر بمعني كمربند است و دست در كمربند كسى كردن کنایه از نزدیك شدن به اوست.

٥/٢ شايدم: مىشايد مرا؛ شايسته است مرا.

۵/۲ اندیك: باشد كه، بُود كه. قدما این كلمه را دقیقاً در موردی بكار می برده اند كه ما امروز میگوییم: «جای شکر دارد که...» یا «جای شکرش باقی است که...» ۱/۳ قبا تنگ آمدن؛ کار بر کسی دشوار شدن، در زحمت افتادن (کلیات شمس

> گر تو کنی بر مه تغو بر رویِ تو باز آید آن ور دامن ِ او را کشی هم بر تو تنگ آید قبا

۳/۳ زبونی نیك: بیچارهای كامل عیار، كاملاً زبون. بزبان معاصر: خوب بیچارهای. ۴/۳ ألدهان: اندوهان (اندوه + ان) غمها.

۳/۴ سخن خود بیشتر در روزگار است: بزبان امروز: بحث اصلی بر سر زمان و روزگار است که... آنچه مهم است همین روزگار است که...

۵/۴ دستان: فریب، حیله، مکر.

۵/۵ سپید کاری: در اصل بمعنی نیکوکاری و صلاح است و مجازاً در معنی عکس آن که شوخی و بی آزرمی و ریاکاری است استعمال می شود. شبیه کلمهٔ روسبی (روسپید) که در معنی عکس آن به کار می رود.

**۵/۵ روائی بازار:** رواج داشتن بازار، رونق داشتن.

۶/۵ سَرِ سبز: کنایه از حیات و زندگی.

۶/۵ زُرِ سرخ: طلای خالص، نوع بسیار خالص زر.

۶/۵ سیم سیاه: نقرهٔ ناسره، سکهٔ تقلبی. در زبان معاصر میگویند: «دو پول سیاه نمی ارزد.»

۲/۶ روی ایمان ندیدهای: اگر به ایمان خویش اعتقاد داری هنوز از ایمان بهرهای نبرده ای زیرا سالک همیشه در خوف و رجاست. یکی از مباحث علم کلام اسلامی نیز این است که وقتی کسی ایمان آورد، آیا میتواند مدعی شود که «حقاً مؤمن» است یا باید بگوید: «من مؤمنم، اگر خدا بخواهد». (شرحُالعقایدالنَسَفیّه، ۱۶۲).

۳/۶ مذهب قلندر: یعنی مذهبی که در قلندر رواج دارد. و قلندر در آغاز محل جمع آمدن اوباش و گروهی از مردمان فاسد و قمارباز بوده است و قلندریان کسانی بوده اند که محل سکونت و رفت و آمد ایشان قلندر بوده است. اندك اندك قلندر که نام محل ایشان بوده است بر خود ایشان نیز اطلاق شده است و چون بعضی از صوفیان ملامتی پیشه، برای اینکه کسی در حق ایشان گمان صلاح نبرد، به این مکان می رفته اند، آنان نیز به قلندریان شهرت یافته اند و اندك اندك کلمهٔ قلندر و رند قلندر در ادبیات غرفانی معنایی متعالی بخود گرفته است. مراجعه شود به یادداشت نگارندهٔ سطور در کلمهٔ قلندر در دایرة المعارف فارسی.

۵/۶ کافری آن است: یعنی در طریق ملامت و راه قلندر توبه کردن و صلاح جستن خود کفر است.

۶/۶ بوذر و سلمان: ابوذر غفاری و سلمان فارسی دو تن از یاران پیامبر که رسز مسلمانی و تقوی و درستی اعتقادند.

۱۲/۶ زور و بُهتان: زور: دروغ، بهتان: تهمت و افترا.

۱/۷ پنامیزد: به نام ایزد، عبارتی است که به هنگام تحسین و برای محافظت از چشمزخم بر زبان میرانده اند نظیرِ ماشاه الله ا در فارسیِ معاصر.

تعليقات غزلها

۶/۷ تدبیر دِیَت کن: بفکر پرداختن دیه باش. دیه مالی است که قاتل، یا دیگری از طرف قاتل، به خانوادهٔ مقتول می پردازد.

۶/۷ سُرِ زلف بریدن: کنایه از کوتاه کردن آن است، به گناه اینکه موجب قتل عاشق است و این کوتاه کردن موی نیز نشانهٔ توبه کردن بوده است (مراجعه خود به تعلیقات اسرارالتوحید ۵۷۲/۲).

۱/۸ دستو خوش: همان است که به صورت دستخوش (بسکون تاء) در فارسی رواج دارد بمعنی مورد تمسخر و استهزاء یا زبون و در معرض چیزی بودن. ازین شعر انوری و شواهد دیگر موجود، می توان حدس زد که در آغاز، این کلمه به صورت اضافه استعمال می شده است و احتمالاً از تعبیرات قماربازان رواج یافته است.

٣/٨ انديك: ← غزلها ٥/٢.

۴/۸ از میان خانه است: از اهل خانه است. آگاه است. که «اَهْلُ البَیْتِ اَدْرَیْ بِما فی البَیْتِ» (مردمان خانه از آنچه در آنجاست آگاه ترند).

۶/۱۰ جان جهان: ٢ رباعي ٣/٨.

۱/۱۳ صبرم رسید: تمام شد. رسیدن و برسیدن بمعنی تمام شدن در متون فارسی تا قرن ششم رواج داشته است.

1/1۴ بدرود: خوشا، نیکا، یاد بادا!

۲/۱۴ زیر و زبر: آشفته و مضطرب، خراب.

۶/۱۴ بتر آمدن: چیره شدن، غالب آمدن. در متون معاصر انوری بمعنی ضدِ آن (یعنی شکست خوردن) نیز استعمال شده است.

۱/۱۵ از جان برآمدن: صرف نظر کردن از حیات

۲/۱۵ جان و جهان: ـــ رباعي ٣/٨.

٢/١٥ انديك: ← غزلها ٢/١٥.

۴/۱۵ زودا: زود باشد که، چه زودا

٥/١٥ ديرا: دير باشد كه: چه ديرا

۵/۱۵ قرو شدن به: وارد شدن به، داخل شدن به. قرو شدن بمعنی وارد شدن در مورد کوچه، محله، حمام و امثال آن استعمال می شده است. و به هیچ وَجه مسألهٔ ارتفاع و فرود آمدن در آن لحاظ نمی شده است، هر نوع وارد شدن به محله و کوچه را فرو شدن به می گفته اند.

٧/١٥ كم: كه مرا.

۷/۱۵ لیکن ز زبان: امّا هر طعنهای که به من میرسد از زبان مردمان است. ۸/۱۵ جان ِ جهان: کنایه از معشوق است و بیشتر به صورت ِ جان و جهان سهرت دارد به اعتبار این که معشوق تمامیِ آرزوی هر کس است هم جان (نَقَس و زندگی) اوست و هم بیرون از وجودِ او ۲۵۰۰۰ بیت دوم: جان و جهان.

۸/۱۵ نشنیدستی: ای جان ِ جهان آیا این مثل را نشنیده ای که «چنان می توان مُرد كه جان برآيد...» گويا ضرب المثلى بوده است.

۱۶/۱۶؛ سعدی در غزل ِ (دیوان ۴۹۱):

حُسن تو دایم بدین قرار نماند

مستو تو جاوید در خمار نماند

بی گمان به این غزل انوری نظر داشته است.

۳/۱۶ چون نگار: زیبا، تعبیر «چون نگار» کلیشهمانندی است در زبان کهن فارسی که کمال زیبائی را می رساند.

1/1۷ غرامت كردن: تاوان گرفتن، غرامت گرفتن.

٢/١٧ داوِ تمامت: داوِ تمام، مورد يا گروِ قمار را به حدِّ كمال رساندن و بر سرِ بیشترین موجودی قمار کردن. حافظ گفته است (دیوان ۲۳۶):

اورنگ کو گلچھر کو، نقش وفا و مھر کو

حالى من اندر عاشقى داوِ تمامى مىزنم.

۵/۱۷ راستی باید: ← قطعهٔ ۳/۴۷ و مقایسه شود با (دیوان انوری ۸۹۱/۲):

تو نه و من در جهان زندگان

راستی باید: گرانی میکنم

**٣/١٨** بدرود: ←غزلها ١/١۴.

۴/۱۸ شمار برگرفتن: محاسبه کردن.

۴/۱۸ در شمار بودن؛ مطرح بودن، وجود داشتن.

۵/۱۸ چون نگار: ؎غزلها ۳/۱۶.

۱/۱۹ فتوح: در لغت بمعنی گشایش است و در اصطلاح اهل تصوف نذر و نیازی است که مردمان به خانقاه تقدیم میکنند و غالباً محل اصلی درآمد خانقاه و معیشت صوفیه بوده است، حافظ (دیوان ۲۵۹):

نذر و فتوح صومعه در وَجُهِ مينهيم

دلق ریا به آبِ خرابات برکشیم

۲/۱۹ قبلهٔ ملّت مسیح: شراب که گاه در مذهب مسیح به عنوان خِون او تلقی می شود. ۲/۱۹ توبه نصوح: توبه راستین و استوار تعبیرِ قرآنی است «یا اُیُهاالذینَ آمَنوا تُوبُوا إِلَىٰ اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحاً ٤٤/٨) اى مؤمنان بدركاه خداوند توبة نصوح (با اخلاص) آورید. بعضی از مفسران نصوح را نام مردی دانستداند که از پس گناهان بسیار، توبهای استوار و راستین کرد.

۴/۱۹ راح صافی: شراب ناب، شراب بالوده.

٥/١٩ قول بلفتوح: قول تصنيف يا ترانهاى است كه با آهنگ مخصوص تنظيم يافته باشد و در اصل به گفتهٔ صاحب المعجم شعرهايى كه در وزن رباعى براى همراه كردن با موسيقى مىساخته اند اگر بزبان عربى بوده اسبت آن را «قسول» مىخوانده اند و اگر به زبان فارسى بوده است «غزل» نام داشته و در شعر حافظ به همين مفهوم گويا نظر بوده است (ديوان ۱۸۸):

بلبل از فیض گل آموخت سخن ورنه نبود

اینهمه «قول» و «غزل» تعبیه در منقارش

و قولهای بلفتوح در ادبیات فارسی، بهترین نمونهٔ تصنیفها بوده است چنانکه ازین شواهد می توان دریافت. سنائی (دیوان، متن و حاشیه ۴۰۸):

حال، با شعر فرخی آریم رقص، بر قول ِ بُلفتوح کنیم یا در شعر خاقانی (دیوان ۴۳۹): نه از کاس نوشم، نه از کس نیوشم صبوحی میی، بُلفتوحی سماعی

و این بُلفتوح ـ که فرهنگها در باب هُویَّت تاریخی او ساکتاند و فقط نوشته اند مردی موسیقی دان بوده است ـ عبارت است از ابوالفتوح غضایری، یعنی ابوالفتوح نصربن حسین بن ابراهیم بن نوح غضایری از مشاهیر قُرَّاء خراسان که به گفتهٔ ابوسعد سمعانی (در کتاب الانساب ۴۰۹) در «وضع الحان» دستی داشته و فاضل و خوش آواز بوده است و اکثر خوانندگان (مقریان) خراسان شاگردان اویند. برای اطلاع از احوال او مراجعه شود به تعلیقات اسرار التوحید ۴۷۲\_۲۷۲ و ۶۷۲.

۱/۲۰ پردهٔ قلندر؛ راهِ قلندر یکی از گوشههای موسیقی ایرانی قدیم است که شاید به اعتبار اینکه در قلندر (محل اجتماع قلندریان که گروهی از صوفیان ملامتی بودهاند) بیشتر نواخته می شده است به پردهٔ قلندر و راه قلندر شهرت یافته است. اینک شواهدی برای راهِ قلندر، امیر مُعِزّی گفته است (دیوان، چاپ اقبال، ۷۶۸ و ۷۴۳):

ای صنم چنگزن، چنگ سبکتر بزن بردهٔ مستان بدر راو قلندر بزن

بر سیرت قلندریانم ز بیم آنك مستم ز عشق و راو قلندر همی زنم

برای مفهوم قلندر، مراجعه شود به تعلیقات اسرارالتوحید ۵۰۲/۲ و گزیده غزلیات

شمس ۲۵۳ و نیز ، غزلها ۳/۶ همین کتاب.

۵/۲۰ کم چیزی گرفتن: چیزی را نادیده انگاشتن و صرفیو نظر کردن از آن.

۶/۲۰ پیش کاین...: پیشتر از آنکه، قبل از آنکه، خاقانی گفته است (دیوان ۴۳۴):

شو خوانچه کُن از زُهرهدلان، پیش که گیتی

رستی خورد از خوانچهٔ زرّین ِ سمایی

۶/۲۰ بتخانه های آزر: آزر عمو (یا پدر ابراهیم) بُتتراش بوده است و بتخانهٔ آزر کنایه از بتخانهٔ معتبر و شاخص است.

۲/۲۱ پرندوش: پریشب، شب ماقبل دیشب.

٣/٢١ جيب: آستين.

۳/۲۱ شنگی: شنگولی و شادمانی، شیرین رفتاری.

۴/۲۱ پروین پاش: عرقربزان، قطره های عرق را به ستارهٔ پروین تشبیه کردهست.

۵/۲۱ پیشکار: خادم و شاید در اینجا بمعنی دلآله باشد که در متون قدیم شواهدی دارد (تعلیقات مرصادالعباد دیده شود ۵۹۸).

۶/۲۱ پردهٔ راهوی: یکی از نواهای موسیقی قدیم، شاید با رهاب و رهاوی مرتبط باشد.

۶/۲۱ پردهدر: رسواکننده.

۶/۲۱ پردهنیوش: سماع کننده با پردهٔ موسیقی با نوای موسیقی.

۷/۲۱ بم سه تا کردن: سه تا لحنی از الحان موسیقی است و بم سه تا کردن گویا طریقهٔ خاصی در اجرای آهنگ بوده است.

۷/۲۱ در عمل آوردن: عمل اصطلاح موسیقی است بمعنی ترکیب آهنگ و یا نوعی تصنیف ساختن است.حافظ گفته است (دیوان ۱۳۸):

مطرب از درد محبت عملی می پرداخت

که حکیمان جهان را مژه خون پالا بود.

٨/٢١ قول: ٤ غزلها ٥/١٩

۸/۲۱ صوت: بمعنی آهنگ ساختن است و تصنیف «درین روزها به یك غزل امیرسید نسیمی صوتی بسته شده...» (مجالسالنفاس ۹۰) و در شعر حافظ نیـز بهمیـن معنیاست (دیوان ۲۱۸):

ساقی به صوت این غزلم کاسه میگرفت

میگفتم این سرود و می ناب میزدم

۳/۲۲ کمزن: اصطلاح قماربازان است و بمعنی کسی است که در قمار نقش کم زند. نقش کم زند. نقش کم زند نقش کم زند نقش کم زدن را در فرهنگها بمعنی باختن در قمار و اظهارِ عجز کردن نوشتهاند ولی گویا معنای دیگری دارد در حدود پاکبازی و جدی بودن در کار قمار و صمیمی

بودن در بازی ــ مقامر دل در همین غزل.

۳/۲۲ مقامِر دل: دارای دلی قمارباز، قمارباز خصلت. سنائی گفته است (دیبوان ۴۸۲):

ای یار مقامردل پیش آی و دمی کم زن زخمی که زن زخمی که زنی بر ما مردانه و محکم زن

۴/۲۲ نوبت پنج کردن: نوبت زدن نوعی طبل و نقاره زدن است و نشانهٔ قدرت و استیلا بوده است و بر دَرِ سرای بزرگان نوبت میزده اند. بیشترین نوبت چهار نوبت بوده است و پنج نوبت زدن کنایه از برخورداری از کمال قدرت و استیلاست و در ادب فارسی رمز استیلا و فرمانروائی مطلق است.

۴/۲۲ زنار چهارگانه: زنّار کمربندی بوده است خاص مسیحیان و نشانهٔ مسیحیت و زنار چهارگانه یا چهار کرد زنّاری بوده است که چهار بار بر گرد کسر آن را می بسته اند و در حقیقت نشانهٔ کمال دلبستگی به آیین مسیح بوده است. عطار در داستان شیخ صنعان وقتی که او را منسلك در آیین مسیح توصیف می کند گوید (منطق الطیر ۸۲):

این زمان آن خواجهٔ بسیار درد بر میان زنار دارد چار کرد.

و جای دیگر گفته است (مختارنامه ۲۰۷):

زنار چهار کرد بر خواهم بست

دستار به میخانه گرو خواهم کرد.

و زنّار ده کرد و چهل کرد نیز درادبیات فارسی دیده میشود.

۵/۲۲ رُخصَتِ عشق: اجازهٔ عشق و گویا رُخصت را درین جا با توجّه به اصطلاحِ اصولی آن بکار برده است که مقابل عزیمت است، عزیمت عبارت است از حکم شرعی که مکلف باید در اداء آن بکوشد ولی اگر به دلایلی معذور بود و انجام آن تکلیف بر او دشوار شد، جای آن را می تواند به تکلیفی آسانتر بدهد که آن را رخصت می نامند که در تعریف آن گفته اند: «صَرفُ الامرِ من عُسرِ الی یُسرِ» آسانی را جایگزین دشواری کردن (کشاف تهانوی ۵۶۰).

۷/۲۲ مؤمن گبر و عاقل مست: دو تعبیر بارادوکسی است که ظاهراً در آن اجتماع نقیضین دیده می سود oxymoron باید توجه داست که مؤمن را بمعنی موحد به کار برده که با ننویت زردستی (= گبری) قابل توجیه نیست وگرنه می توان در گبری و زردستی بودن خویش مؤمن بود.

٨/٢٢ خصم: مدعى، دسعن.

۲/۲۳ نُدَبِ: اصطلاح بازیِ نُرد است و آن داو کشیدن بر هفت است یعنی وقتی کسی

نقش خوب آورده باشد. گروِ بازی را هفت برابر کند و با اینکه در فرهنگها، همه، هفت برابر کردن گروِ بازی را نَدَب میخوانده اند ولی از استعمالات شعرا میتوان دریافت که هر نوع چند برابر کردن را در قمار، نَدَب، میخواندهاند حتی هزار برابر کردن را.

٢/٢٣ دستِ دل ساده: دستِ ساده گويا از اصطلاحات قمار بوده است و بمعنی بازی با حریفی که چندان چیرگی بر کار ندارد. اگر اصطلاح نباشد معنی بیت این است که از همه بُردم و به دل سادهٔ خودم باختم.

١/٢٤ كمر بستن به ميخانه: خدمتِ ميخانه را پذيرفتن، ميگويد قصد آن دارم كه خود را وقفِ خدمت ميخانه كنم.

٢/٢٤ طامات: سخنان گزافه كه قابل تأويل به معانى عرفانى باشد نزديك به مفهوم شطح. غزالی در احیاء علومالدین (۴۰/۱ چاپ دارالقلم) طامات را در معنی «منحرف كردن الفاظ شرع از ظواهر قابل فهم آنها، به سوي امورِ باطني» بكار مى بَرَد، همان كار كه باطنيان (اسماعيليه و اهل تأويل) مى كرده اند. در زبان فارسى شطح و طامات بمعانی نزدیك بهیم بكار میروند.

٣/٢۴ كمر بزر: كمر زرّين، صفت ساخته شده از بـ + اسم: بـ + زر.

۴/۲۴ زئار: رشته ای که ترسایان (مسیحیان) آن را بر میان میبسته اند و گاه بر کشتی زردشتیان نیز اطلاق شده است زنّار در شعر فارسی رمز کفر است.

۴/۲۴ بزنارش: سوگند به زنار او.

۵/۲۴ در اصل: برآرد خود، که احتمالاً باید تصحیف «خور» باشد و گویا مقصودِ شاعر این است که اول، خیر و شر هر روزی در علم الاهی حاصل می شود (یا حاصل است) و بعد از آن خورشید سر از گردون برمی آورد، پس چه گونه دل در خیر و شر خود ببندم که از اختیار من بیرون است.

۴/۲۷ کلاه نهادن: کلاه بخشیدن و اعتبار دادن.

۴/۲۷ طَرُف دوال: طَرُف: پیرایه های فلزی که بر لگام یا زین اسب می بسته اند و دوال: تسمهای که در رکاب به کار می رفته است. شاید صورت اصلی عبارت: طرف و دوال بوده باشد.

۶/۲۷ بکمال: کامل از با کمال، صفت ساخته از اسم قس: بزر و بشکوه.

۸/۲۷ سیخر حلال: در اسلام سحر و ساحری حرام است. کارهای شگفت آوری را که شبيه سحر است، سخر حلال مىخوانده اند مثل سخنان ِ شيوا و بليغ و بهمين دليل روایت شده است که اِنَّ مِنَ البَیانِ لَسِخْراً (فیضالقدیر ۵۲۴/۲) همانا که گونهای از بیان سیخر است.

۲/۲۸ ناوك: تير كوچك.

۸/۲۸ آس کردن، آسیا کردن.

۸/۲۸ سنگ زیرین آسیا بودن: کنایه از طاقت و تحمّل بسیار است و این تعبیر در فارسی مثل است و به صورتهای گوناگون نقل شده که قدیمترین آن گویا همین خعر انوری است.

۱/۲۹؛ مطلع این غزل صورت تغییر شکل یافتهٔ مطلع یکی از قصاید سنائی است که انوری تعمداً وزن آن را دگرگون کرده و تغییراتی نیز در آن داده است مطلع قصیدهٔ سنائی این است (دیوان ۵۸۷):

ای ایزدت از رحمت آفریده

در سایهٔ لطفت بیروریده

وزن شعر سنائی مفعول مفاعیل فاعلاتن (بحر قریب) است و شعر انوری در وزن مفعول فاعلات مفاعیل فاعلاتن (مضارع).

۲/۲۹ کروبیان: فرشتگان، یا بقول بعضی از قُدَما سَروَران ملائکه: سادَةُ الملائـکه (ربیع الابرابر ،زمخشری، ۳۷۷/۱).

۲/۲۹ جَزْع: در اصل، مُهره و کنایه از چشم سیاه است و این تشبیه از شعر عرب جاهلی وارد شعر فارسی شده است.

۲/۲۹ روحانیان: کنایه از فرشتگان است.

٣/٢٩ گُلْبُن ِ امل: درخيتو آرزو.

٢/٢٩ مشاطكان: جمع مشاطه، آرايشكر، زينت دهنده.

۴/۲۹ عالم عُلوى: عالم بالا.

۴/۲۹ ځلد: بهشت.

۴/۲۹ نیل برکشیدن: نیل ماده ای آبی با سیاه رنگ که از برگ درختچه ای به همین نام بدست می آید و از آن رنگ سیاه می ساخته اند. نیل برکشیدن کنایه از عزادار کردن است. و می توان به اعتبار مشاطه (= آرایشگر) خال بر چهره نهادن، معنی کرد. یعنی تقلید زیبائی تو.

۵/۲۹ شش جهت: شمال و جنوب و شرق و غرب و تحت و فوق.

٥/٢٩ نه فلك: هر فلك متعلق به يكى از سيّارات هفتگانه است به ترتيب ماه، تير، ناهيد، خورشيد، بهرام، مشترى و كيوان بعلاوة فلك ثوابت و نهمين فلك الافلاك است.

۸/۲۹ داغ بر نهادن: در قدیم بنده ای را که میخریده اند، بعنوان نشانی صاحب و مالک آن بنده، داغی بر قسمتی از پوست تن او می نهاده اند و این علامت بردگی و بندگی او بوده است.

١/٣٠ زنگيان: سياهان، اقوام سياه پوستو آفريقائي. هندو : نيز رمز سياهي است.

مفلس كيميافروش

. ۲/۳ من بغم، من با غم، به همراه غم. و مىتواند بمعنى: غمكين باشد صفت ساخته شده از اسم بـ + غم قِس: بزر، بكمال.

سعه از السم ا ۳/۳۰ طلاف عم کنم خاطر: روی از غم بگردانم، توجّه خویش را از غم بازگیرم. ۳/۳۰ سودا: جنون، در اصل یکی از اخلاطی است که طب قدیم بدان اعتقاد داشته است و می بنداشته اند که از غلبهٔ خلط سودا جنون در مردمان حاصل می شود.

۴/۳۰ بر پرنیان نشتر؛ ظاهراً کنایه از چنگ زدن بر تن است، از خشم.

۴/۳۰ لولو بر کهربا نهادن: گریستن، لؤلؤ کنایه از اشك است و کهربا کنایه از رخسارهٔ زرد شاعر.

٥/٣٠ عَسَىٰ الايّامُ أَنْ يَرجِعْنَ: باشد كه روزگار، بازگرداند قومي را هم از آن گونه كه بودئد. این مصراع، تضمین است از یك شعر معروف دورهٔ جاهلی عرب از شاعری بنام شهل بن شیبان معروف به الفندِالرِمّانی (متوفی حدود ۷۰ قبل از هجرت) که حافظ هم آن را بدینگونه تضمین کرده است:

> درین ظلمت سرا تا کی به بوی دوست بنشینم، گھی انگشت بر دندان، گھی سر بر سرِ زانو بیا ای طایر دولت، بیاور مژدهٔ وصلی «عَسى الايامُ أَنْ يَرجعن قوماً كالذي كانوا»

قبل از حافظ در شعر فارسی فخرالدین عراقی نیز آن را ضمن سه قطعهٔ خویش به کار برده است (دیوان عراقی، چاپ سعید نفیسی، ۱۰۷-۱۰۶) و برای اطلاع بیشتر مراجعه شود به حاشیهٔ علاّمه محمدِ قزوینی بر دیوان حافظ، صفحهٔ ۳۷۱.

٥/٣١ آهنگ به... كردن: قصد هلاك... كردن. اين غزل مُسلّماً از انورى است ولى در ديوان عبدالواسع جَبَلي صفحهٔ ٥٩٠ هم آمده است و مصراع اول ِ مقطع بدين گونه: هر روز بیفزود همی مهر تو با من.

۲/۳۲ وصل را..: از برای وصل.

8/7 راستی باید  $\rightarrow$  قطعدها 7/7.

٧/٣٢ خدمت به... رساندن: احترام و سلام كسى را به كسى رساندن، حافظ گفته است (دیوان ۸):

> ای صبا گر به جوانان چمن باز رسی خدمتِ ما برسان سرو و گل و ریحان را

٣/٣٣ به دست... برخاستن: ﴿ قطعه ها ٢/٢١. بدستِ ناز برخاستن كنايه از تصميم بناز کردن است.

۵/۳۳ بوفا و عهد: سوگند به وفا و عهد که...

٧/٣٣ سورت: سوره، يكى از سورههاى قرآن.

۱/۳۶ مُراعات: رعایت احترام ِ ظاهری و تعارف زبانی، نوعی مهربانی کردن.

۱/۴۴ آزرم: احترام.

۲/۲۴ نَفسِ سرد: آه سرد.

٢/٣٢ دَم گرم: سخن مؤثر، نفَس گرم.

۴/۲۴ توسن: مرکب سرکش، اسب رام نشده.

۵/۳۲ از بَرُم نداری: یعنی از حفظ نیستی، سوره ای نیست که آن را از حفظ نداشته باشی، برای من.

۵/۳۴ این غزل، که در دیوان انوری و بنام او ثبت شده است، احتمالا از فتوحی مروزی یکی از معاصران و اقران انوری است (مراجعه شود به لباب الالباب، چاپ نفیسی، ۳۵۲).

۲/۳۵ حالي: اكنون، در اين لحظه.

٣/٣٥ رَه: راه، طريق در اصطلاح موسيقى: پرده.

۵/۲۵ مجدِ دین: مجدالدین زینالمعالی یکی از ممدوحان انوری که ظاهراً غیر از مجدالدین ابوطالب نعمه و مجدالدین ابوالحسن عمرانی است که هر دو از ممدوحان مشهور انورى اند.

۱/۳۶ ندادمی، نهادمی و...: یاء در پایان این افعال برای بیان شرط و آرزوست تا پايان غزل. ندادمي: نميدادم، نهادمي: مينهادم، الخ.

7/7 نیستی: نبودی  $\rightarrow$  قصاید 7/78.

۳/۳۶ اوفتادن به: گرفتار آمدن به.

۵/۳۶ کاجکی: کاشکی، ای کاش.

١/٣٧ بناميزد: ← غزل ١/٣٧.

٣/٣٧ برآمد: حاصل شد، بدست آمد.

۵/۳۸ دیر است: دیری است که، دیرزمانی است که،

#### تعليقات رباعيات

- ۴/۳ خوشباد شبت: نوعی جملهٔ دعایی است که به هنگام خداحافظی در شب بر زبان می آورده اند: «شبت خوش باد من رفتم.» (دیوان سنائی، ۹۲۵) مقایسه شود با رباعی شمارهٔ ۳/۲۱.
  - ۲/۴ زیر و زبر: آشفته، بینظام.
  - ۴/۴ نادیدن ِ تو ز هر چه دیدم بتر است؛ نوعی بیان ِ نقیضی است: دیدن ِ ندیدن.
- 4/\* این رباعی بنام رودکی نیز شهرت بسیار دارد، ولی با عصر انوری نزدیكتر است. ← دیوان رودکی ۵۰۵.
- ۴٫۳/۸و۴ جان ِ جهان و جان و جهان: هر دو معنی دارد و معنای آن روشن است در اغلب متون جان و جهان دیده می شود مجازاً: همه چیز، مادّه و معنی، ولی در دیوان انوری (چاپ استاد مدرس) مکرّر به صورتِ جانِ جهان دیده می شود ←غزل ۴/۱۰ و ۲/۱۵.
- ۴-1/۱۵ مقایسه شود با غزل ۳۱. «واو» در مصراع دوم، قبل از «برفت» زاید نیست. قدما درین باب، نوعی قاعده داشته اند.
- ۳/۱۶ «جوهر»: باحتمال قوی همان خادم معروف سلطان سنجر است که در سال ۵۳۴ بدست فدائیان اسماعیلی کشته شد و مردی با هیبت و قدرت بود، بنابراین، تاریخ سردونِ این رباعی باید همان سال ۵۳۴ باشد. مراجعه شود به ابن اثیر ۷۷/۱۱ میانچه: سیلی.
- ۴.۳/۱۶: نوعی از بیان نقیضی است: برای مرگ، آرزوی عمر و زندگی کردن! قدما عقیده داشته اند که در قیامت، مرگ را به صورت گوسفندی، می آورند و می کشند و این نشانهٔ جاودانگی آنجهانی است.
- ۱/۱۹ چاو شست یازی: چاهی که عمق آن شصت یاز باشد. یاز واحد سنجش طول، برابر با یك ارش و ارش فاصلهٔ سر انگشت تا سر شانه است شادروان علامهٔ دهخدا این کلمه را تصحیف باز دانسته است.
  - ۳/۲۶ به پای خویشتن برشکنم: می بذیرم، قبول می کنم، به گردن می گیرم که...

مليفات رماعيات

. ۴/۳ گرفتیم و گریز: و گریختیم. این ساختارِ فعلی، که نوعی عطفِ افعال متفاوت ارٔوجه و الزمان است از خصایص شعر این دوره است در جای دیگر گوید:

هر نسب بُت من به وقت باد سحری

دل باز فرستدم به صاحب خبری دل با همه بیرحمی و بیدادگری

آید بر من نشیند و زار گری

و عطار گوید (مختارنامه ۲۱۶):

چون برگو رخت بدید گلبرگو طری شق کرد قصب به دستو باد سحری

شد تا به بر گلابگر جامه دران ان در خوش افتار م گ

از شرم ِ رخَت در آتش افتاد و گری

۳/۳۱ مور اندر طاس: مورچهای که در طاس لغزان بیفتد. امکان رهائی ندارد. کنایه است از گرفتاری و درماندگی، نظامی گفته است (بنقل امثال و حکم):

چو در طاس لغزنده افتاد مو**ر** 

رهاننده را چاره باید نه زور

۴/۲۲ چون من ز جهان بعردم، از مرگ چه باك: در نسخهٔ اصلی (متن ِ جاپ مدرس) چون من «ز جهان برفتم» آمده است. كه میتوان برای آن هم معنائی درنظر گرفت ولی نسخه بدل: «ز جهان بعردم» است كه تعبیری است كهن به صورت «مردن از» چنانكه درین رباعی عطار (مختارنامه ۹۷) دیده میشود:

تا هیچ پراکنده توانی بودن حقا که اگر بنده توانی بودن از یک یک چیز میبباید مُردن تا بوك بدو زنده توانی بودن

و تعبیرِ از چیزی مردن (که هم در عربی رواج داشته و هم در فارسی) بمعنی چشم پوشیدن و صرف نظر کردن از آن بوده است. تعلیقات اسرارالتوحید ۶۱۸/۲.

۳/۳۴ میلامیل: میل در میل. به وسعت یك میل در یك میل. در قدیم، میل واحد سنجش فاصله ها بوده است. شبیه فرسنگ. ابوالفرج رونی (دیوان ۷۵) گوید:

بید را سایهای است میلامیل

جوی را مایدای است مالامال

١/٣٧ فرق كردن: فرق گذاشتن، تفاوت قائل بودن.

۲/۲۷ جامع: مسجد جامع. مسجد بزرگ و اصلی هر شهر.

۴/۲۷ مصطبه: سکویی در میخانه که بر آن نشینند و شراب نوشند.

۴/۳۷ صومعه: عبادتگاه، محل انزوا برای تعبّد.

۴/۳۸ در جوال شدن: فریب خوردن.

٣/٢٢ انگشت زنان: در حالتِ انگشت زدن، انگشتك زدن از شادى.

٣/٤٢ رزان: جمع رز، بمعنى مطلق باغ و بيشتر باغ انگورى (= تاكستان) و تاك.

۴/۴۲ انگشتگزآن: در حالتِ انگشت گزیدن. حالتِ کسی که از حسرت و اندوه انگشت خویش را میگزد. عطار گفته است (دیوان ۶۷):

نقاش که بنگاشت رخ او بتعجب

از غایتِ حُسن رخش انگشت گزان است

۴/۴۳ مَزْ بَلُه: محل ريختن سرگين و پليديها.

**۲/۴۴ رایگان گران:** کسی یا چیزی که به مفت هم نمیارزد. اگر رایگان خریده شود باز هم گران است.

۴/۴۴ ای آب دریغ کاهدانی که تویی!: کنایه از بیارزشی مخاطب است و احتمالاً ضرب المثل یا تعبیری خاص بوده است که درین گونه موارد به کار میرفته است.

## فهرست راهنما

فهرست لغات و ترکیبات و کنایات تفسیر شده فهرست آیات فهرست احادیث و اقوال فهرست شعرهای عربی



# فهرست لغات و ترکیبات و کنایاتِ تفسیر شده

اجتماع (ستارگان) ۱۳/۱۱ احتراق ۱۸/۱۱ آباه ۲/۶ احتساب ۲۹/۱۴ آب گرم ۱/۲۰ (ط) احراق ۱۸/۱۱ **۶/۷** آبگیر احرام گرفتن ۷/۸ ۴۶/۷ مناخمنیرآ احشاء ۶۷/۱۴ آبِ معجزات ٢/١٢ احكام نجوم ۴/۴۷ (ط) آنش در آنش زدن ۳/۳۰ (ط) ادامالله توفيقه ۲/۳۶ (ط) آتشی ۱۲/۱۴ از بر داشتن ۵/۳۴ (غ) آرزو پختن ۴/۱ (ط) از جان برآمدن ۱/۱۵ (غ) آزرم ۱/۳۴ (غ) ازرق ۱۴/۱۱ أستين ٢٧/٧ از میان خانه (اهلالبیت) ۴/۸ (غ) آس کردن ۸/۲۸ (غ) ازوَجهِ مناجات ۲/۱ (ط) آسیای فراز ۴/۴ (ط) از هری کردن ۱۶/۱۴ آسیای نشیب ۶/۴ (ط) اژدهای رایکت ۲۵/۹ آمفرجم ١/١٠ اسیری کردن ۲۷/۱۴ أفريله ١٢/٥ IV. 41/18 استسقاء ۲۹/۵ آهنگ به ـ کردن ۲۱/۵ (غ) استخفاف ۲۵/۱ اشراق ۱۱/۱۱ الف اشعار غُرُر ۶۹/۱ ابداع ۱۹/۱۴ اشكال دور ۱۱/۲ ابهام ۸/۰۸ اصطناع ۱۹/۸۴ ابوالفتوح (موسیقیدان) ۵/۱۹ (غ) اضعی ۳/۱۲ اتسز ۲۷/۳ اطباق ۲۸/۱۴ اجرام ۱/۸ اطفال نبات ٧/۶

• اعدادی که در کنار آنها علامت وجود ندارد مربوط به قصاید است و (ط) علامت قطعات و (غ) علامت غطعات و (غ) علامت غزلها و (ر) علامت رباعیها است عدد سعت واست شمارهٔ غزل یا قصیده یا رباعی است و عدد سعت چپ شمارهٔ بیت است.

با برگ ۳/۶۴ (ط)

بادام دو مغز ۱۱/۱۳

اطلال ۱/۴۴ بادِ سرد ۱/۲۰ (ط) اطوار غیب ۵۳/۱۴ بار خدای آجُل ۱۴/۵ اعادة معدوم ٢/٤۶ بار دادن ۱/۵ اعتقاد کردن ۳/۳۷ (ط) باره ۱۴/۸ اغصان ۱۷/۱۴ باز افتادن ۳۶/۵ افریدون فر ۱۳/۱ بازخواستن کیند ۱۱/۱ اقطاع ۱۴/۵۵ بازداشتن ۴/۲ (ط) الاهي (حكمت) ۴/۴۷ (ط) بازگشت سگ به فضلهٔ خود ۵/۳۳ الفوار ۱۶/۸ (ط) الكن ٢١/٧ باس ۱۹/۹ امعاء ١٩/١٤ بان ۱۲/۱۳ املی ۴/۱۲ بتر آمدن ۶/۱۴ (غ) اُمّهات ۵/۲ بُتخانههای آزر ۴/۲۰ (غ) امید کردن ۵/۳۴ (ط) بجای \_ ۱۴/۲ اندهان ۴/۳ (غ) بچیزی شمردن ۱/۳ اندیك ۵/۲، ۳/۸ (غ) بحتری ۳۲/۳، ۹۳/۱۴ انگبین ۲۰/۱۰ بحر ١/٩ انگشتزنان ۳/۴۲ (ر) بحر محیط ۲/۱۰ (ط) انگشتگزان ۴/۴۲ (ر) بخت پیر ۳۴/۹ انگشتری سلیمان ۱۴/۱۰ بخت زمرد ۴/۱ (ط) اوباش ۴/۱۳ (ط) بخرد ۴/۱۳ (ط) اوفتادن به ۳/۳۶ (غ) بخم أوردن ١٢/١٣ اهل عبا ۲۸/۵ بدرود! (خوشا!) ۱/۱۴ (ط)، ۳/۱۸ ایادی ۲۰/۸ (ط) ایاز ۲۸/۳ بدست کردن ۳۵/۷ ايطاء ٧٠/١ بَدُل ۱۳/۵ ايما ۱۹/۷۷ بَدُل شدن ۲/۱۳ ايمان (مؤمن حقًّا) ۲/۶ (غ) بدنَفْسی ۲/۹ (ط) بذل ۱۷/۶ برّ ۸/۲۲

براق ۷/۳۶،۱۹/۱۱ (ط)

بر انگشت پیچیدن ۴/۴۹ (ط)

برزن ۱/۷

بری ۱/۵۶

بهرام ۵/۸

بهُش ۵/۵

بيخ زدن ۲۸/۵

بیخ ... را برکشیدن ۴/۶ (ط)

بیضهٔ کافور ۲/۷، ۱۳/۱۳

بيغاره ٢٥/٢

بر رسیدن ۴/۴۳ (ط) برسری ۲۹/۱۴،۳۴/۳ بر شکستن بیای خویش ۳/۲۶ (ر) برگ... داشتن ۸/۵ برگ و نوا ۲/۷ (ط) برهان کردن ۱۱/۴۷ (ط.) برون شدن ۵/۵۱ بُسَد ۱۳/۱۳ (ط) بسطت ۲۸/۱ بصحرا آوردن ۸۹/۱۴ بعثما ۱۱/۱۴ بغم ۲/۳۰ (غ) بكمال ۲۷/۶ (غ) بُلفتوح ١٩/٥ (غ) بلوغ طوبی ۲۱/۶ بم سه تا کردن/ ۷/۲۱ (غ) بناتِ نبات ۸/۷ بناميزد ٧/٧ (غ) بوجهل جهل ۳/۶ (ط) بوذر و سلمان ۶/۶ (غ) بوفراس ۲۲/۳، ۹۳/۱۴ به بیوسی ۲/۱۴، ۶/۲۱ (ط) بهم ۵/۵۲، ۴۶/۳ (ط) بهيمه ١٥/١٥ (ط)

یادشانشان ۱۳/۷، ۲/۹ پارگین ۷/۱۴ پایافزار ۲۹/۷ (ط) بایگاه ۲۱/۱ بای ملخ ۲/۱۰ پردهدار ۵/۵ پردهٔ الوان ۹/۶ پردهٔ... را دریدن ۷۰/۱ پردهٔ راهوی ۲۱/۶ (غ) پردهدر ۲۱/۶ (غ) پرده نیوش ۲۱/۶ (غ) پرندوش ۲/۲۱ (غ) پرندوشین ۲/۱۱ ، پرویزن ۲/۲۱ (ط) پروین پاش ۲۱/۴ (غ) پسرِ عمران ۲۰/۶ پسروی ۱۷/۸ پشتو بنفشه ۹/۲۱ (ط) پلنگ (میزیدن ــ) ۹/۲۱ (ط) پلنگ بربری ۹۱/۱۴ پوستین کردن ۹۴/۱۴ بی ۱۷/۱ پیدا کردن ۱۴/۳، ۱۸/۶ پیشکار ۵/۲۱ (غ) پیشکه ۶/۲۰ پیوك ۲۰/۲

ت

جان جهان ۱۰/۱۶ (غ) ۱/۱۸ (غ) جان و جهان ۲/۱۵ (غ) جان ر شخص ۳/۲ (مر) جاهدوا ٧/١ (ط) جبر رکاب امر ۱۸/۷ جبین ۱۳/۱۰ ٩/١ لم جذر اصم ۲۳/۷، ۶۲/۱۴ جرح (در حدیث) ۵/۴۹ (ط) جريده ١/١٧ - جزع ۲/۲۹ (غ) جزوِ مديح ٢/۴ جمال ِ دختری ۷۵/۱۴ · جمره ۳/۱۳ جناق ۲۱/۱۱ جنب کردن ۱۱/۱۰ (ط) جنيبت ٢/١ (غ) جوانمردان برمك ١/٥ (ط) جوانی و جمال ۱/۱۳ جوف ۲۸/۷ جولاهگی ۴/۳ جوهر (اسم خاص) ۱/۱۶ (ر) جوین ۴۶/۱ جهازخانه ۲۷/۷ جهان کُن ۵/۷ جهودِ خيبري ۱۳/۱۴ جیب ۳/۲۱ (غ) جیش ۲۰/۱۰ جيفه ٢/٣٤ (ط)

تاج الدين ٢١/١٤ تاویل کردن ۸۱/۱۴ تپانچه ۲/۱۶ (ر) تجویف ۴۸/۱۴ تدویر ۱۴/۱۱ تُرْف ۲۴/۷ ترَمات ۴/۲۹ (ط) تشریف ۱۶/۲ تشوير ۲/۶۱ (ط) تف ۱۴/۷ تفخص ۲/۲۴ (ط) تفرقه ۲۸/۵ تفرقه کردن ۴/۲۳ (ط) تفسيده ٨/٨ تفویض ۱۲/۷ تك ٥/٢ (ط) تمكين ١٤/٧ تنگری ۳۶/۱۴ توبة نصوح ٢/١٩ (غ) توران ۱۲/۱ توزی ۴/۱۶ (ط) توسن ۴/۳۴ (غ) توشیدن (۱) ۳/۲۴ (ط) تير وكِل ۴۴/۷ بيزنك ٧/٣۶ (ط) ثعبان ۲۱/۶ ثُمُّ اجتباهُ ۲۱/۱۴ ثمر بید ۱۰/۱۳

> ج جامع ۲/۳۷ (ر)

چ چار گلخن ۲۶/۷ حمیدالدین (بلخی) ۲۴/۱۴ حنجری کردن ۱۱/۱۴ حیدر کرار ۹/۳۶ (ط) حیّز ۴۰/۷۰ حیض الرجال ۱۸/۳

خاضعالاعناق ۲۴/۱۱ خاطب ۲۴/۱۷ (ط)
خاطب ۲۶/۷ (ط)
خاطر ۲۶/۷
خاطر ۲/۱۷
خاقان ۲/۱
خاقان ۲/۱
خام (در \_ گرفتن) ـ در خام گرفتن
خام بستن رنگ ۸/۱۳
خان ومان ۲/۱ (غ)
خدایگان ۲/۹
خدایگان ۲/۹
خراسان (شهرهای ـ) ۲/۱۲ (ط)

خربط ۱۴/۱۴ خرد برگی ۱۴/۴ خر در خلاب ۱۵/۴ خرقه ۱۹/۱۰ (ط) خرقه ۲/۷ (ط) خر ادکن ۲/۷ خط ادکن ۱۴/۱۲ (غ) خطا و روم ۱۶۲۱ خطرهای سیهر ۴/۲۲ (ط)

خطه ۲۲/۱

خلاب ۱۵/۴

حل و عقد ۲/۲، ۲/۵ (ط)،۴/۳۷(ط) خلّت ۲۳/۱۴

خلأ و ملأ ۲۷/۵

چاو شست یاز ۱/۱۹ (ر)

چراغواره ۴۷/۱۴

چرنه ۱۵/۸

چرمه ۱۵/۸

چشم سوزن ۲۳/۷

چشم سان ۱۶/۸

چشمهٔ سنان ۱۶/۸

چندگی ۱۶/۸

چکسه (کاغذِ ـــ) ۴/۴۱ (ط)

چنار ۱۴/۱۲

چندن ۱۴/۱۲

چون نگار ۲۸/۶

چهارگانه (زنار ـــ) ۴/۲۲ (غ)

۲ حاشاكُم ٧/٤٤ (ط) حاش للسامعين ١٠/١٠ (ط) حاش لله ۲/۳، ۱۳/۱۴ حال گردان ۱۴/۹ حالي ۲/۳۵ (غ) حَبَدًا ٤/١٤ ٨٤/١٤ (ط) حج کول ۲/۳۹ (ط) حرف تيغ ١٤/٨ حرير ملوّن ۴/۷ حزم ۱۳/۸ حُسن المأب ١٤/٤ حسیب ۲/۴ (ط) حشر ۲۲/۱ حضرت ۲۳/۱ حضرت اعلا ۱۶/۲ حلقة اقبال ناممكن ١/١ (ط)

درع ۳۰/۹ در عمل آوردن ۷/۲۱ (غ) در غبن بودن ۲/۱۰ (ط) در کارِ کسی بودن ۱/۲ (غ) در گرفتن (اثر کردن) ۴۵/۱۴ در گرفتن (آغاز) ۲۰/۱۲ دروا ۵/۵ درهم زده ۲/۱۰ درین همسایه ۲/۲۴ (ط) دستارکشان ۴/۸ دستان ۴/۵ (غ) دست بر دهان بردن ۱۱/۹ دستِ خویش ۱/۸ (غ) دستِ ساده ۲/۲۳ (غ) دستگاه ۲/۵۶ (ط) · دعد و رباب ۴/۴ دق ۸۳/۱۴ دقیقه ورزیدن ۹۳/۱۴ دم سیاوشان ۵/۵۱ (ط) ده و ستان ۴۹/۹ دو سر شدن ۳۳/۷ دوك زهره ۲۷/۶ (ط) ديرا! 4/١٥ (غ) دير است ۵/۳۸ (غ) دیگر کار تست ۲/۲ (غ) دیگ نما ۹/۷ دیوان ستردن ۲۰/۳

> ذ ذوشجون ۱۴/۱۱ ذوالفقار ۳۱/۱۴

خلقان ۱/۱۸ (ط)
خموشانه ۹/۹۹
خنیاگری ۱۳/۱۴
خنجر بید ۵/۶
خنجر بید ۲۰/۸
خواهندگی ۷/۷ (ط)
خوری ۶۸/۱۴
خوش خوش ۹/۱۳
خوش باد شبت ۹/۱۳ (ر)
خوشهٔ آسانی ۵/۱۷ (ط)

داردنیی ۱/۱۲ 🗉 داغ برنهادن ۲۹/۸ (غ) داغ فرمان ۸/۸ دامن آز ـ برفشاندن ۱۵/۵ داو تمامت ۲/۱۷ (غ) داوری ۲۲/۱۴، ۲۱/۴ (ط) دايره ١٧/١١ دایگی ۱۶/۱۳ 🐬 دخان ۲۴/۹، ۱۴/۱۳ دخان دراکنده ۳/۱۳ (ط) در جوال شدن ۴/۳۸ (ر) در حکم خویش بودن ۱۶/۳ در خام گرفتن ۱۶/۳، ۲۳/۸ درخش ۲۴/۹ در دادن ۱۴/۱۱ 😁 دردِ ناگزیر ۲۳/۵ (ط) در سرِ ـ شدن ۲/۱ (غ) در شدن ۵/۵ در شمار بودن ۴/۸ (غ)

روز بازار ۱/۶ روز بیست (به س) ۱/۱۱ (ط) روم و خطا ۲۶/۱ روین ۱۴/۷ روی بودن ۷/۱۷ ره (در موسیقی) ۳/۳۵ (غ) ریاضت ۱۸/۷ ریحان ۱/۶ ریش گاو گرفتن ۹۴/۱۴ ریش گاوی ۱۰/۳ ریش مرصع ۵/۵۸ (ط)

7.77 A) زبان سوسمار ۱۴/۸۴ زبان سوسن ۲/۱۲ زبونی نیك ۳/۳ (غ) زخمه ۱۰/۸ (ط) زرق ۱/۳۴ (ط) زرَینهطشت ۲/۱۶ (ط) زغن ۶/۱۴ زلف بخم ۵/۴۶ (ط) زمام ۲/۵ (ط) زمرَد و مینا ۴/۲ (ط) زئار ۴/۲۴ (غ) زنار چهارگانه ۴/۲۲ (غ) زور و بهتان ۱۲/۶ (غ) زیر رباب ۱۰/۴

راتب ۱/۵۸ (ط) راح صافی ۴/۱۹ (غ) راستی باید ۳/۴۷، ۵/۱۷ (غ) راسن ۳۹/۷ راهِ در و بام گرفتن ۶/۸ راویان ۲/۴۰ راهوی ۲۱/۱۱، ۶/۲۱ (غ) رای زدن ۱۶/۱۰ میری رای ناصری ۱۰/۱۴ رای و رایت ۱۰/۱۴ -رایگان گران ۲/۴۴ (غ) رباب ۱/۲۰ ربع مسکون ۱/۶ (ط) رحل اجزا ۶/۱۰ (ط) رخصت عشق ۲۲/۵ (غ) ردِ سمع ۲/۴۴ ردالشمس ۱۳/۱۰ ۱۳/۱۰ زراق ۱۴/۱۱ رستمی کردن ۲/۵۱ (ط) رسته ۳/۹ (ط). ۳/۴۴ (ط) رسیدن (تمام شدن) ۱/۱۳ (غ) رضيع ١٨/١٠ رکاب امر ۱۸/۷ رکاب گران شدن ۲۷/۹ رمح ۲۰/۱ رند ۴/۱۲ **۲** رنگ آمیختن ۳/۲۱ روائي بازار 🛮 🗥 (غ) 🚙 🥌 رواق ۴/۱۱ (ط) روح الامين ٢٣/٩ (غ) روحانیان ۲/۲۹

روح قدسی ۴/۳

سلمائی و بوذری ۱۵/۱۴ سليم ١/١ (ط) سمانی (شاعر) ۹/۴۷ (ط) سمر ۱/۲۹ (ط) سمرقند ۱/۱ سىندر ١٩/٥٤ سموم ۱۴/۷ سنائی ۲/۱ (ط) سنان ۱۷/۸، ۲۴/۹ سنجاب ۴/۱۶ (ط) سنجر ۲/۱۷ (ط) سنجری ۲۱/۳ سنگ زیرین آسیا ۸/۲۸ (غ) سوال کردن ۳/۳۸ (ط) سودا ۲/۳۰ (غ) · سورت ٧/٣٣ (غ) سوسن ۳۶/۳ سیاست ۱۴/۷ سيدى ا ۶/۳۹ (ط) سينا ٢/٢ (ط) سینه ۲۹/۵ سيدسييد ١/١٧ (ط)

ش اید که ۴/۴۳ (ط)
سایدم ۵/۲ (غ)
شباب ۳/۴
سبان ۴/۱۴
شبه ۴/۶
شتر گربه ۴۰/۷
سحنگی ۵۵/۱۲

زیر نگین ۱/۸ زير و زير ۲/۲، ۱۷/۱ (ر) زاز ۳۲/۳ س ساعد ۱۱/۶ سامری ۲۶/۳ سایهٔ یزدان ۳/۸ سبك (قيد) ١/٣٨ (ط) سبلت برکندن ۳/۵ (ط) سپیدکاری ۵/۵ (غ) ستدن ۴/۸، ۴/۸ ستر دیوان ۱۲/۴۷ (ط) سترون ۷/۷ سحربیان ۲۱/۶ سحر حلال ۷/۲۷ (غ) سداب ۱۴/۴ سدّه ۱۹/۱۴ سرایرده ۲۴/۸ سر خویش گرفتن ۲۵/۸ سرِ زلف بريدن ۶/۷ (غ) سرسبز ۵/۵ (غ) سرطان ۱۲/۵ سرمدی ۲۱/۱۱ سرنگونسار ۹/۲۱ (ط) سرین ۱۸/۱۰ سکندر آبر ۱۲/۸ سکنه ۲۱/۷. ۸/۷۱ سگ خسته ۴/۴۶ (ط)

4./Y 1027-

سلخ ۱۸/۵

صرصری ۲/۱۴، ۸/۱۰ (ط) صریر معجز ۲۲/۷ (ط) صریر معجز ۲۲/۷ صفه ۱/۶۰ (ط) صفیالدین عبر ۲۶/۱۴ صلاح (اسم خاص) ۱/۱۸ (ط) صوت (در موسیقی) ۱/۲۸ (غ) صومعه ۴/۳۷ (ر)

> ض ضحاك ٧/٥١ (ط) ضمان ٥/١٣

طامات ۲/۲۴ (غ) طباع ۲/۴ طبع زاهر ۱۲/۴۷ (ط) طرف دوال ۴/۲۷ (غ) طری ۴/۵۵ طعنه ۱۷/۸ طغرل تکین ۱۰۱/۱۴

عادیان ۵/۲۹ (ط)
عادیان ۴۴/۷ (ط)
عارض ۴۴/۷
عاقل ست ۴/۲۲ (غ)
عالم علوی ۴/۲۹ (غ)
عبهری ۴/۷۴
عبیر ۲/۶
عبیر ۴/۶
عنابی (شعر س) ۱/۵۳
عنیب ۴/۴ (غ)

شرع ملك ٧/٥٧ شش جهت ۲۹/۵ (غ) شعر باطل ۱/۵۷ (ط) شعر عنابي ۱/۵۲ (ط) شعرِ مجرد (ط) (ط) شعری ۱۲/۵ شفای بوعلی ۳۲/۳. ۴/۴۰ (ط) شفق ۱۷/۸ شکن ۳/۱ شمار برگرفتن ۴/۱۸ (غ) شوم یی ۲۹/۱ شهسوار سر اسری ۷/۲۶ (ط) شياطين افكتي ٢٥/١٤ شیخ و شاب ۲/۴ شير علم ۲۶/۹ شیر گردون ۲۶/۹ شین شعر ۲۸/۳ شیره های شعر ۴۱/۷

صابر (شاعر) ۹/۲۷ (ط)
صابر (شاعر) ۹/۲۷
صاحب شریعت ۲۲/۲
صاحبقران نطق ۲۱/۷
صاحبقران نطق ۲۱/۷
ساع ۳۴/۲۳
صدر ۲۲/۷
صدر ۱/۲۷

عون ۱۹/۱۴ عيد ١/٧ غ غایت ۱۴/۱۳ غث و سمین ۲۷/۷ غدیر ۳/۶ عشر و خراج ۶/۷ (ط) غرامت کردن ۱/۱۷ (غ) عشوه (کتباب برخوانیدن) ۷/۶۳ غزها ۱۱/۱ غلط کردن ۳/۷ (ط) ن ف فال مشترى ۲۰/۱۴ 🕝 فتنه ۱/۱۹ (غ) · فتوحى (شاعر) ٢١/٣ عمادی (شاعر) ۴/۶۱ (ط) . . . فحل ۸/۷ عمرو [و] عنتر ۹/۳۶ (ط) فخريّه ۱/۱۰ (ط) 🗼 فرق کردن. ۴۶/۱۴، ۱/۳۷ (ر) عمل (در موسیقی) 4/1 (غ) 3/2 فرو شدن به 4/2 (داخل شدن به 4/2(خ) ۵/۱۵ (خ) **فس**ان ۱۱/۱۳ فسوس ۱/۴ (ط) فضل اقیلونی ۸/۳۶ (ط) فلاخَن ١٧/٧ فلسفه (دشمنی با \_) ۶/۳ (ط) قافیه (و تکرارِ آن در انوری) ۱۱/۸ قاقم ۴/۱۶ (ط) قبا تنگ آمدن ۱/۳ (غ)

قبة اسلام ١٣/١٤

عراق (مقام) ۱۰/۱۱ عرش سبا ۷/۱۰ عرضه دادن ۹/۱۳ عروق ۱۴/۷ عرین ۱۷/۱۰ عزبخانه ۸/۷ عسکری ۷/۷، ۶۸/۱۴ (ط) عصبت ٢١/١١ عصی آدم ۲۱/۱۴ عقد ۲۵/۳ عُقده ۲/۴۵ (ط) عقل کل ۱۶/۱۴ عمرو و زید ۴/۴ عمعق ۷۱/۱ عنا ١٤/٥ عنابی (شّعر ـــ) ۱/۵۳ (ط) عنان ۱۵/۱۳ عنان باز کشیدن ۴۸/۱ عنان باز پیچاندن ۱۵/۱۳ عنان سبك شدن ۲۷/۹ عنانکش ۲/۲ عنان نفاذ ۱۸/۷ عنبر ۷/۱۳ عنصری ۵۹/۱۴ عنقا ۶/۱۴ عود ۱۴/۵۸ کرّ و فر ۲۰/۷ کرّ وبیان ۵/۳۶ گری ۶۰/۱۴ کسری عدل ۱۳/۱ کشتی بر خشك راندن ۳۸/۳ کلاه نهادن ۴/۲۷ (غ) کلیتره ۱۲/۳ کمان به بازوی کسی بودن ۱۳/۱۰ رط) کم چیزی گرفتن ۵/۲۰ (غ) کمر بزر ۴/۲۴ (غ)

كمر بزر ۳/۲۴ (غ) كمر بستن ۱/۲۴ (غ) كمرن ۳/۲۲ (غ) كمين گشادن ۲۹/۹ كناس ۳/۳ كنف ۵/۲۸، ۱۸/۸ كن فكان ۴/۱۹۵ كوثر ۴/۱۴ كوكب ريختن ۴/۱ (غ) كوزه ۴/۱ (غ)

کوس ۳۰/۷

کولوار ۳/۲۴ (ط)

کون خر ۶/۵۰ (ط)

کون و فساد ۵/۲

کیومرث بقا ۱۳/۱

کیوان ۱۹/۷

کون خری ۲۹/۱۴،۱۰/۳

گ گازری کردن ۹۴/۱۴ گاو بای در میان داشتن ۱۵/۴

قبلة ملتوسيح ٢/١٩ (غ) قران ۳۵/۹ غران قران بودن ۲۵/۹ نرن ۱۷/۵ نهب ۱۱/۴ قصب در ماهتاب ۱۱/۴ نهة برداشتن ۱۴/۱ قضا ۲۲/۵ 1/14 بطب ١٢/١٠ لنة قلاش ۱/۳۰ (ط) قلتبان ۱۹/۹ قلندر ۳/۶ (غ) قول (در موسیقی) ۸/۲۱ (غ) قول بلفتوح ٥/١٩ (غ) قول شهادت ۶/۳۴ (ط)

الله ۱۹/۳ (ط)

کاجکی ۵/۳۶ (ط)

کاخ چارپوشش ۲۱/۳

کاغذکی چکسه ۴/۴۱ (ط)

کار چون زر شدن ۱/۴۸

کار چون ظفر شدن ۱/۴۸

کارگاهِ ششتری ۴/۱۴

کارگاهِ ششتری ۱۴/۱۴

کاروانی ۱/۲۴

کاروانی ۱/۳۶

کان ۱/۸۱

کتان ۴/۱۶ (ط)

کینف ۴/۱۶ (ط)

کینف ۴/۱۶ (ط)

گینف ۴/۱۶

مجدالدين بوطالب ١٤/١٤ مجدالدين ٥/٣٥ (غ) مجروح (در علم حدیث) ۵/۴۹ (ط) مُجرِيٰ ٢٠/٩ َ مجلس شيخ الشيوخي ٥/٣۶ (ط) مجمر ۵۸/۱۴ محاق ۱۳/۱۱ محاورات ۲۳/۷ محض شفقت ۲۸/۱ محمود (غزنوی) ۲۸/۳ محور ٩/١٤ محوّل ١/٢ مخدوم ۲۳/۱۱ مُدبر ۴۸/۱ مُدبری ۲۰/۱۴ سمدغم ۱۵/۶ ··· مذکران ۴/۱۲ مذهب قلندر ۳/۶ (غ) مراعات ۱/۳۴ (غ) مرحوم ١/١ (ط) مردم گیا ۸/۷ مردم هنری ۱/۵۶ (ط) مردمي کردن ۶/۵ مردن از ــ ۴/۳۱ (ر) مرغزار عقبی ۱/۱۲ مریخ ۱۹/۷ مزبله ۴/۴۳ (ر) مسجد جامع ۲۱/۱ مستفید و مفید ۷/۴۷ ادل، . مستکبری ۸۸/۱۴

مستنکری ۷۴/۱۴

مستوری ۲۸/۱

گاوِ چرخ ۵/۱۷ (ط) گاو در خرمن کسی بودن ۴۹/۱۴ گاوِ شیرده لگدزن ۳۴/۷ گرد خوان ۶/۱۰ (ط) گرفتیم و گریز ۴/۳۰ (ر) گرگ یوسف ۱۴/۵۹ گزیر ۹/۲ گل ۱/۶ گنبد خضرا ۸/۲ گنج ۱۲/۴ گنج اتسز ۲۷/۳ گنده پیر ۱۱/۱۰ (ط) 🍐 گوژپشت مینارنگ ۲۰/۲ گوشمال دادن ۶۹/۱۴ گوهری ۳۳/۳ گوی سپهر ۲/۱۰ (ط)

> لاتذر ۷۲/۱۴ لازم ۴۴/۷ لامع ۷/۱۱ لایه ۱۴/۸ لبیك زدن ۷/۸ لمعه ۴/۱۰ (ط) لئیم ظفر ۷/۲۱ (ط)

ماتم تازه کردن ۱۸/۵ ماه (و سیب) ۴/۴ (ط) ماه (و نمامی) ۴۳/۱۴ مبیّن ۲۵/۷ مجاری ۲/۲

مسكّن ١٣/٧

ممکنات اکثری ۱۲/۸۸ شکری ۶۹/۱۴ منجنيق ١٧/٧ 44/44 James منحول ۲۷/۳، ۲۲/۵۲ ساط ۱۱/۶ ۲/۲۹ (غ) منصور (رئیس مرو) ۲۹/۳ (b) 7/17 .1/0 die منطقی ۲۱/۶ Y/7 -منعم ۲۳/۱۱ سنت ١/٥ (ط) من غابَ خابَ ۲/۴ ساف ۲۵/۹ منهزم ۲/۸ مصر جامع ۲/۱۳ (ط) منوچهرلقا ۱۳/۱ مصطبه ۲/۳۷ (ر) مواليد ٩/٢ مصلحت ديد على (ع) ٨/٣۶ (ط) مور اندر طاس ۳/۳۱ (ر) مضعر ۱۵/۶ مولع ۱۰/۲ مطلع ۲/۱ مولی ۵۱/۱ معاينه ٥/٢٣ موميائي ٥/۶١ (ط) معرکه ۲۱/۶، ۴/۸ مُهر ۴/۱۰ معمور ۱/۳۶ (ط) مُهر کردن ۲۶/۱۴ مغفری کردن ۱۴/۵ مى (علامت فعل با فاصله) ٢/٣٢ (ط) مفتی ۲۷/۱۴ میزیدن ۹/۲۱ (ط) میلامیل ۳/۳۴ (ر) مفید و مستفید ۷/۴۷ (ط) مقامر دل ۳/۲۲ (غ) مینا ۲۳/۳ مقبلی (اسم خاص) ۱/۲۲ (ط) مقری ۳/۸ (ط) مقریك ۲/۸ (ط) ناستدن ۸/۹ مقطع ۲/۱ ناصبه ۱۵/۷ مقنّع ۲۶/۳ نافذ بودن فرمان ۲/۱۸ (ط) مكنت ۲۵/۱۱ نافه ٧/١٣ مكنن ۲۰/۷ ناگزیر ۴/۲۳ (ط) ملكشه ٢/٣٩ (ط) نال ۲۸/۱۴ ملكالعرش ٢٠/١ ناوك ۲/۲۸ (غ) ملك الموت ٢/١٩ (ط) نايزه ١٥/١٣ ممتلی ۲۸/۱۴ نَدَب ۲/۲۳ (غ)

نرم گردن ۱۹/۷

نیل برکشیدن ۴/۲۹ (غ) نیوشیدن ۲/۲۴ (ط)

وارد و صادر ۷/۴۷ (ط) واسطه ۲۵/۳ وأضع خرنامه ۴۹/۱۴ راقف ۱۱/۲ رالا ۱۳/۵ واله ۲/۱۰ (ط) والى ١٣/٥ -واهب ۵/۴۷ (ط) وثاق ۱/۱۱ ی وجد ۲۲/۱۴ ... وجع ۱۹/۸ . وسطِ عِقد ١٤/٥ ر وضیع و شریف ۱/۲۸ (ط) وكيل در ٩/٣٩ (ط) ولايتسوز ١٣/٥ ولايتِ طبع ٩/۴

هُدهُد ۱۱/۱۰ (ط)

هری ۵/۱۳ (ط)

هستی و نیستی ۶/۱۶ (ط)

هشت جنان ۳/۵۲ (ط)

هفت اختر ۷/۱

هفت کشور ۱۰/۱۴

هفت مشعله ۲۶/۷

همه شب ۵/۴۶ (ط)

ولوشينا ۲/۲ (ط)

نسخ ۱۳/۸ نسيم باد ۲/۱۲ نشو و نما ۵۲/۲ نشكفت ۲۵/۱۴ نص ۲۵/۷ نصوح ۲/۱۹ (غ) نطاق ۱۷/۱۱ نطع ۳/۴۱ (ط) نُطَق زدن ۱۷/۱۱ نظام الدين ٣٤/١٤ نعل افكندن ۴/۱ (غ) نفس ناطقه ۲۱/۷ نفس نامیه ۱۰/۱۲ نفِسِ نباتی ۷/۶ نقاشان چین ۱/۶۰ (ط) نقش آزری ۴۶/۱۴ نقش ِمانوی ۲/۶۰ (ط) نگارستان ۱۲/۶ نگرتا ۱/۱ (ط) نمَامی ۲۳/۱۴ نوبت پنج کردن ۴/۲۲ (غ) نوش ۱/۴۴ (ط) نهاد ۱/۱۷ (ط) نهاوند (مقام) ۱۰/۱۱ نه بس دیر ۱۰/۴۶ (ط) نه فلك ۷/۱، ۷/۶۲، ۲۹/۵ (غ) نه کاخ ۲۶/۷

نهنبُن ۹/۷

نیز (دیگر) ۲/۴۳ (ط)

نیسان ۲۹/۷، ۱۲/۱۳

نيك (قيد) ٣/٩ (ط)

نیل بر چهره کشیدن ۷۵/۱۴

ی باجوج بهنان ۱۴ ۹۶ باجوج نمناً ۱ ۵ ۱ طی بارستن ۲۳٬۱۱ بازان ۱۶/۱۳ یکی ۵/۵ هندسی ۶/۱۱ هندو ۱/۳۰ (غ) هیجا ۲۴/۹ هیچ (با فعل مثبت) ۲۷/۷

## فهرست آیات، احادیث و اقوال و شعرهای عربی منقول در تعلیقات

آيات:

إلا مَنْ اِسْتَرَقَ السَّمْعَ فاتَّبَعَهُ شهابٌ مُبين ۱۵/۱۰ (قصاید) إلىاللهِ مَرجعكُم ۱۲/۱۰ (قطعدها) سُبحانُ الَّذي اسرى بعَبْدِهِ لَيسلاً مِنَ المسجدِ الحسرامِ إلى المسجدِ الاقصى ٧/٣۶ (قطعدها) فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ للجَبَلِ جَعَله دَكَّا وَ خَرَّ موسىٰ صَعِقا ٣/٢ (قطعدها) وَ اتَّخَذَاللَّهُ ابراهيمَ خَليلاً ۷٣/۱۴ (قصايد) وَ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَانَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونِ ۵۹/۱۴ (قصاید) وَالَّذِينَ جاهَدوا فينا لَنَهْدينَّهُم سُبُلنا ٧/١ (قصايد) وَ قَالَ نُوحٌ رَبِّ لاتَذَر عَلَىٰ الارض مِنَ الكَافِرينَ دَيَّاراً ۷۲/۱۴ (قصاید) وَ عَصَىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغُوىٰ ثم اجتَباهُ رَبُّهُ فَتابَ عَلَيهِ وَ هَدَىٰ ٢١/١۴ (قصايد) وَلَقَد زيَّنا السَّماءَالدُنيا بمصابيح و جَعَلناها رُجُومًا لِلشياطين ٢٥/١۴ (قصابد) وَ لَوْ شِئنا.. ١/٧ (قطعهها) يا ايّهاالنّمْلُ ادْخُلُوا مُساكِنَكُم... ١٠/٥ (قصايد) يا أَيُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا اللَّيَ اللَّهِ تُوبَةً نَصُوحًا ٢/١٩ (غزلها)

#### احاديث و اقوال:

أحسنُ الاشكالِ هَوَالمستدير اقيلوني فاني لست بخيركم و على فيكم إنَّ الامورَ مَرْهُونَةً بِاوقاتِها

۱/۹۶ (قصاید) ۸/۳۶ (قطعهها) ۱/۸ (قصاید)

| 701                                       | فهرست احادیث و اقوال و اشعار عربی                    |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ۲۶/۱۴ (قصاید)                             | إنَّالشيطانَ ليفرقُ مِنكَ يا عمرا                    |
| ۲۱/۶ (قصاید) ۷/۲۷ (غزلها)                 | إنَّ مِنَ البِّيانِ لَسِحْراً                        |
| ۴/۸ (غزلها)                               | أَهْلُ البَيْتِ أَدُرَىٰ بِمَا فِي البِيتِ           |
| ٧/٢۶ (قصايد)                              | حاش للسامِعِين                                       |
| ۱۴/۱۱ (قصاید)                             | الحَديثُ ذوشُجُون                                    |
| ۳/۸ (قصاید)                               | السُلطانُ ظِلَاللَه                                  |
| ۵/۲۲ (غزلها)                              | صَرْفُ الْأَمُورِ مِنْ عُسْرٍ اِلَىٰ يُسرِ           |
| ۵/۲۳ (قصاید)                              | العائِد في شَيئه كالكلبِ يَعُودُ في قيئه             |
| ١/۶ (قطعهها)                              | كانَالفَتي طيناً                                     |
| ۷/۸ (قصاید)                               | لْبَيك اللَّهُمَّ لَبِّيك                            |
| ۷/۴ (قصاید)                               | مَنْ غابَ خابَ                                       |
| ضَحُ العاشِق ٢٣/١٤ (قصايد)                | هَجا بَعْضُهُم القَمَرَ فَقالَ يَهدِمُالعمْرَ وَ يفع |
|                                           | شعرهای عربی:                                         |
| الكرام سعادة للمُذنِب                     | حاشاكَ مِنْ ظَفَراللئام وَ انَّمَا ﴿ ظَفَرُ          |
| ۷/۲۱ (قطعدها)                             |                                                      |
| زُرِ أَزْرارُهُ على القَمْرِ ١١/٤ (قصايد) | لاتعجبُوا مِنْ بِلَىٰ غلالَتِهِ قد                   |
| ۲۸/۳ (قصاید)                              | إِنَّ السَّفِينَةُ لاتجرى على اليُبسِ                |
| تُ عَنْهُ آثارٌ وَ جَفَتِ مَشارِعُه       |                                                      |
| تَعْشبَ سطاهُ تموتُ ضفادِعُه              | فَقُلْتُ إِلَىٰ أَنْ يرجعُ الماءُ عَائداً وَ         |

١/٢١ (قطعهما)

٥/٣٠ (غزلها)

عُسَىٰ الآيَّامِ أَنْ يرجعُنَ قُوماً كَالَّذِي كَانُوا

## PERSIAN CLASSICS FOR EVERYMAN'S LIBRARY

**NO.6** 

## Poems by Anvari

Selected, Introduced and Annotated by

Dr. M. R. Shafi'i Kadkani

Sokhan Publishing Co. 1993 / 1372

