

مسائـل و نظريات فلسفه نوشته ك . آژدوكيويچ ترجمهٔ منوچهر بزرگمهر

مؤسسة انتشارات علمي دانشگاه صنعتي آريامهر

## مسائل و نظریات فلسفه Problems & Theories of Philosophy

نوشتهٔ کازیمیرتن آژدوکیویچ Kazimierz Ajdukiewicz ترجمهٔ منوچهر بزرگمهر (از چاپ ۱۹۷۹ انتثارات دانشگاه کمبریچ) ویر استار، یحیی مهدوی طرح صفحه بندی و طرح کلی جلد ع ح. همایون طرح روجلد و صفحات اول، جمیلهٔ هاشمی نظارت چاپ، ابوالفضل نادری چاپ، چایخانهٔ پرچم محافی: (شرکت افست - سهامی عام) چایخانهٔ بیست و پنجم شهریور صفافی: (شرکت افست - سهامی عام) چایخانهٔ بیست و پنجم شهریور محافی: (شرکت افست - سهامی عام) چایخانهٔ بیست و پنجم شهریور محافی: (شرکت افست - سهامی عام) چایخانهٔ بیست و پنجم شهریور محافی: (شرکت افست - سهامی عام) چایخانهٔ بیست و پنجم شهریور محافی: (شرکت افست - سهامی عام) جایخانهٔ بیست و پنجم شهریور محافی: (شرکت افست - سهامی عام) کاریخانهٔ می دانسگاه صنعتی آریامهر است.

|              | فهرست موضوعی                                        |
|--------------|-----------------------------------------------------|
| ٩            | مقدمهٔ مترجمان انگلیسی                              |
| ۲۳           | ديباجة مؤلف                                         |
|              | مقدمه                                               |
| 29           | بحث معرفت، مابعدالطبيعه وديگر نظامهاي فلسفي         |
|              | بخش اول _ بحث معرفت                                 |
| ٣٣           | ۱. مسائل متعادف و (سمی بحث معرفت                    |
| ۳۶           | ۲. مسألة حقيقت                                      |
| ۳۶           | تعريف متعارف حقيقت وايراد هائي كه بران وارد شده است |
| ٣٩           | حقيقت بهعنوان مطابقت باملاكها                       |
| ۴۰           | تعريفهاي غير متعارف از حقيقت                        |
| ۴۷           | صورت صحيح مفهوم متعارف حقيقت                        |
| ۴٨           | شکاکیت و رد آن                                      |
| ۵١           | تعريفهاي غيرمتعارف حقيقت مؤدى بهاصالت معنى است      |
| ۵۳           | ۳. مسائل مربوط به منشأ معرفت وشناسائی               |
| ۵۳           | جنبهٔ روان شناسی و جنبهٔ بحث معرفت دراین مسأله      |
| <b>۵</b> ۷ · | مذهب اصالت مفاهيم اولى يا پيشيني ومذهب اصالت تجربه  |
|              |                                                     |

## مسائل و نظریات فلسفه

- مذهب افراطی اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی ۵۸ مذهب افراطی اصالت تجربه ۶۰
- مذهب معتدل اصالت تجربه معتدل اصالت

۶

فمست

اصل موجبیت وعدم موجبیت

Y

## مسائل و نظریات فلسفه

- مكانيسم واصالت غايت ٢٥٧
- ۲۲۲
   ۵۱. مسائل ما بعدالطبيعه ناشي از دين
- مفهوم ديني الوهيت ۲۲۲
- جاودانی نفس ۲۲۳
- مابعدالطبيعة ديني
- مفهوم فلسفى الوهيت ۲۲۴
- دلايل اثبات وجود خدا ۲۲۶
- خدا و جهان ۲۲۸
- الحاد يا بىخدائى
- مسألهٔ خلود نفس نزد فلاسفه ۲۳۰
- مابعدالطبيعة ديني و علم اخلاق
- ۲۳۳ . ما بعدالطبیعه بهعنوان سعی در حصول جهان بینی نها بی ۲۳۳ خاتمه

٨

مقدمة مترجمان انكليسي

فلسفه و منطق در لهستان جدید

کشور لهستان در بیست سال فاصلهٔ بین دو جنگ بزرگ که استقلال واقعی داشت از لحاظ منطق و فلسفه به عالم علم خدمات جالب توجهی انجام داده است. منطق به صورت جدید ریاضی آن، اگر به زبانی نوشته شود که مردم به آن کمتر آشنائی دارند، از این حیث چندان زیانی نمی بیند، زیرا مقدار نثری که در آن بکار می رود کم است، به عکس فلسفه که لامحاله باید به نثر عادی نوشته شود.

علاوه براین کتابهای مهم منطق اغلب مختصر است و مانع مهمی در راه تیرجمه نیست. در نتیجه منطقیان لهستان جدید مخصوصاً سه استاد بزرگ این فن در دورهٔ اخیر یعنی لوکاسیویچ ا لزنیوسکی و تارسکی در نزد فلاسفه و منطقیان سایر اهل جهان شهرت بسزا دارند<sup>3</sup>.

اما فلسفهای که با این حوزهٔ نیرومند و بارور منطق مقارنت دارد، شهرتش کمتر است. منطق جدید در لهستان ابتدا از فلسفه ناشی شد بهاین معنی که لوکاسیویچ و لزنیوسکی که واضعان اُن بودند از راه فلسفه وارد منطق شدند و هردو از شاگردان

<sup>1.</sup> Lukasiwicz 2. Lesniewski 3. Tarski

<sup>4.</sup> Mc Call Stoms, (Ed.) Polish Logic, Oxford U.P. 1967.

#### مسائل ونظريات فلسفه

تواردوسکی<sup>۵</sup> فیلسوف لهستانی بودند که تعالیم او مبدأ این نهضت فکری محسوب میشود. به علاوه کار دو فیلسوف مهم لهستانی قرن بیستم، یعنی کوتاربینسکی<sup>۳</sup> و آژدو کیویچ<sup>۷</sup> (مؤلف این کتاب) با منطق صوری ارتباط نزدیک دارد، به همان نحو که منطق و فلسفه در آثار فرگه<sup>۸</sup> و راسل<sup>۹</sup> و کارناپ<sup>۱</sup> و کواین<sup>۱۱</sup> به هم مربوط است.

تواردوسکی خود با هوسرل ۲ و ماینونگ ۲ از شاگردان فرانتزبرنتانو۲، فیلسوف اطریشی بود. نحوهٔ تقرب او به فلسفه به طور کلی روش پدیدار شناسی۲ بود یعنی تحقیق دقیق در ماهیت جریانهای ذهنی و فکری که در حیطهٔ مراقبهٔ نفسانی و درون نگری۲ درآید بود. برنتانو غرض از فلسفه را جستجوی علل و معلولات و لوازم و مقارنه های عادی جسمانی و وظائف الاعضائی چنین جریاناتی محسوب نمی داشت، بلکه نحوهٔ ترکیب و ساختمان ذاتی این جریانها می دانست. تواردوسکی هم مانند هوسرل و ماینونگ به ما هیت تفکر توجه داشت و ظهور و بروز آن را در اعمال و مضامین و متعلقات فکر بادقت تحلیل می نمود.

ولی با این حال نه مطالعات محدود تواردوسکی دربارهٔ امور ذهنی، و نه روش پدیدار شناسی او بود که علت نفوذ خلاقهٔ او برمنطق و فلسفه در لهستان گردید، اگر چه این جنبه های کار او مستقیماً به وسیلهٔ فیلسوف پدیدار شناس برجسته ای به نام رومان

| 5. Twardowski      | 6. Kotarbinski      | 7. Ajdukiewicz     |
|--------------------|---------------------|--------------------|
| 8. Frege           | 9. Russell          | 10. Carnap         |
| 11. Quine          | 12. Husserl         | 13. Meinong        |
| 14. Franz Brentano | 15. Phenomenoloical | 16. Introspectible |

مقدمة مترجمان انكليسي

اینگاردن ۱۰، ادامه یافت، نفوذ و تأثیر او اولا به واسطه تصمیم وطن پرستانهٔ شخصی او بود که به جای مرکز امپراطوری هابسبورگ، شهر لووف ' را در اقصای کشور لهستان برای انجام شغل خود، انتخاب كرد ( لووف در جنوب شرقى لهستان اكنون جزو اتحاد جماهير شوروي است) ثانياً به واسطه ابنكه او سرمشق برجسته و کم نظیری بود (در این محل لهستانی خاص) از وضوح و دقت مطلق فکری برای دیگران. سبک فکر بی اندازه روشن و دقیق او، که در آن کلیهٔ اصطلاحات اساسی به طور صریح مورد تعريف ياتوضيح قرارمى گيرد وكليهٔ استنتاجها طورى بيان میشود کـه ساختمـان و نحوهٔ تـرکیب منطقی آنها کاملاً بارز می گردد، بهشاگردانش منتقل شد، و تا کنون از خصائص مستمر منطق و فلسفة لهستاني بشمار رفته است. شاگردان او بزودي تحت تأثير كتاب «اصول رياضيات» تأليف راسل ووايتهد" قرار گرفتند. قسمتهای عمدهٔ کار راسل، قبل از اینکه خود متوجه شود که پیش ازوی همان مطالب در نوشته های مهجور ساندهٔ فرگه آلمانی به نحوی دقیقتر بیان گردیده است، انجام شده بود. منطقیان لهستانی به خصوص لزنیوسکی از کار فرگه از ابتدا آگاهی داشتند، و این امر در کیفیت کار آنها اثر مفیدی گذاشته بود.

بهاین طریق بود که فیلسوفان برجستهٔ لهستان دربارهٔ روش صحیح فیلسفه بهنتایجی رسیدند که شبیه وضع فیلاسفهٔ تحلیلی اروپیای غربی و اییالات متحد امریکا است. این فیلسوفیان غرض

17. Roman Ingarden18. Lwow19. Whitehead

### مسائل ونظريات فلسفه

عمده از فلسفه را بررسی فکر به شکل تحلیل آن، و به صورت لفظی صریح آن می دانند و این تحلیل به وسیلهٔ اصول تعریف و استنتاج مصرح در منطق صوری، انجام می گردد. اینها مثل ویتگنشتاین در زمان تحریر کتاب «رسالهٔ منطقی و فلسفی» فلسفه را «روشنی بخش فکر» می دانند. این روشی از تحقیق فلسفی است که در حارج از لهستان، شاید به استثنای نوشته های کارناپ، به چنین صورت کاملی به کمال مطلوب خود که طرز بیان جداً غیر شخصی و خالی بودن از شائبهٔ امور ذهنی و ادبی و عاطفی باشد، نائل نشده است.

فیلسوفان عمدهٔ لهستان مانند تحصلی مذهبان حلقهٔ وین این نکته را کشف کردند که منطق صوری جدید افزار و وسیلهٔ تحلیلی است که میتوان با آن فلسفه را در حقیقت بهصورت علم در آورد. البته کوتاربینسکی از اصرار تحصلی مذهبان درمخالفت با مابعدالطبیعه تبری جست، و مثل کواین در ایام اخیر به این نظر متمایل بود که هستی شناسی''، یعنی تعیین اقسام وجودهائی که واقعاً هستی دارند، جزء اصلی و خاص تحقیقات فلسفی است. آژدو کیویچ به کارناپ و تحصلی مذهبان نزدیکتر بود، هر چند چنانکه از مطالب این کتاب پیداست از همهٔ آنها جز شلیک'' با این نظر که فلسفهٔ جدید متأثر از منطق، با آثار فلسفی گذشته اتصال و پیوستگی دارد، کمتر مخالف است.

20. Logical Positivist of the Vienna Circle 17. Ontology یا بحث وجود 17. Moritz Schlick ازمؤسسان حلقهٔ فلسفی وین دراوائل قرن بیستم. مقدمهٔ مترجمان انگلیسی

شرح حال آژدوکيو يچ

کازیمیرتز آژدو کیویچ ۲ در دسامبر ۱۸۹۰ در تارنوپول<sup>۲</sup> از شهرهای گالیسی ۲ بدنیا آمد. پدر و مادر او اول به کرا کوی مهاجرت کردند و او در آنجا به دبیرستان رفت، سپس به لووف نقل مکان کردند و آژدو کیویچ در دانشگاه آنجا به تحصیل فلسفه نزد تواردوسکی پرداخت. در ضمن در ریاضیات و فیزیک هم کار می کرد. آشنائی او با منطق پس از حضور در درس لو کاسیویچ آغاز گردید. در ۱۹۱۴ درجهٔ دکتری خود را با رساله ای دربارهٔ نظریهٔ کانت راجع به غیرتجربی بودن ما هیت مکان بدست آورد و از لووف برای ادامهٔ تحصیلات به گوتینگن در آلمان رفت. در اینجا هیلبرت ۲، ریاضی دان بزرگ و فیلسوف قائل به اصالت صورت در ریاضیات، و هوسرل درس می دادند.

در جنگ ۲۰ – ۲۰ و در ارتش در جبههٔ اطریش و ایطالیا خدمت کرد و به واسطهٔ ابراز شجاعت در رهانیدن بعضی از همقطاران خود از قلعه ای مخروبه، به دریافت نشان نائل گردید. پس از پایان جنگ با درجهٔ سروانی خدمتش خاتمه یافت. کمی بعد استاد فلسفه در دانشگاه ورشو شد، و دختر معلم خود تواردوسکی را به زنی گرفت. در ۲۹۰۸ به لووف برگشت و در مدت جنگ دوم در همانجا ماند و مدتی به تدریس فیزیک در مدرسه ای فنی پرداخت. بعد از بیرون راندن آلمانیها از لهستان در ۲۹۶۶،

| 23. | Kazimierz | Ajdukiewicz | 24. | Tarnopol. |
|-----|-----------|-------------|-----|-----------|
| 25. | Galicia   |             | 26. | Hilbert   |

مسائل ونظريات فلسفه

فلسفهٔ علوم در دانشگاه پزنان ۲۰، منصوب گردید و تا سال ۱۹۵۲ در آنجا بود. در چهار سال بعد، سمت ریاست دانشگاه را داشت.

از ٤ مه و تا ٣ ٩ ٩ که سال فوتش بود در ورشو بسر می برد. تما سال ٢ ٩ ٦ که در سن هفتاد سالگی بازنشسته شد، رئیس مؤسسهٔ منطق در دانشگاه ورشو و فرهنگستان علوم لهستان، بود. تا آخر عمرش مدیریت مجلهٔ استودیالوگیکا ۲ را داشت که در آن آثار منطقی و فلسفی متفکران لهستانسی به زبانهای متداولتر یعنی انگلیسی و فرانسه وآلمانی و روسی، منتشر می شد.

میان سالهای ۸۹۶۸ و ۲۵۹۶ حکومت کمونیستی در لهستان، پس از پایان دادن به مخالفتهای مؤثر سیاسی، توجه خود را به جنبه های فرهنگی معطوف کرد که گرچه برای رژیم خطر آنی نداشت ولی از نظر اینکه بقیهٔ آثار لیبرالیزم بورژوا شمرده می شد، قابل قبول نبود. فلسفهٔ متمایل به منطق بین دو جنگ گذشته، مورد حملهٔ شدید قرار گرفت. طرف داران فلسفهٔ بورژوازی که مخالف دیالکتیک بودند، مورد انتقاد سخت واقع شدند، ولی هرچند در بسیاری موارد از تدریس یا از انتشار کتابی غیر از ترجمهٔ آثار فلسفی کلاسیک ممنوع شدند، بطور کلی از سمتهای دانشگاهی خود معزول نگردیدند و تحت فشار دستگاه اداری قرار نگرفتند.

حاکم که مسؤول تسلط دادن عقیدهٔ رسمی در عرصهٔ فکری و فرهنگی بود مخصوصاً تحت فشار شدید قرار گرفت. در ۲ م ۹ ۱ شاف

27. Poznan28. Studia Logica29. Adam Schaff

مقدمة مترجمان إنكليسي

رسانهٔ مفصلی منتشر ساخت که در آن فلسفهٔ آژدو کیویچ به عنوان «ایده آلیزم» محکوم شد زیرا که او برای زبان و کلام قائل به وجودی مستقل و معنوی شده بود و آن را موضوع بدوی و اولیهٔ تحقیقات، فلسفی دانسته بود. سال بعد آژدو کیویچ اجازه یافت که پاسخ این رساله را به همان تفصیل بدهد، واین همان سال فوت استالین بود. از ه ه ه ا به بعد توانست عقاید فلسفی خود را بدون احتیاج به دفاع از آنها، منتشر کند.

آثار کتبی آژدوکیو بچ

آژدو کیویچ هشت جلد کتاب و تعداد زیادی مقاله منتشر کرده است که پنجاه مقالهٔ آن در دو مجلد به نام «زبان و معرفت» به چاپ رسیده است. بعضی از آنها قریباً به زبان انگلیسی ترجمه و منتشر خواهد شد. کتابهای او به این قرار است: «دربارهٔ شناخت روش علوم قیاسی»، ۱۹۲۱. «تمایلات عمدهٔ فلسفی» (منتخباتی از آثار فلاسفه) ۹۳۲۱. «اصول عمدهٔ روش علمی و منطق صوری» ۸ م ۲۹۱. «سانی منطقی آسوزش» ۲۳۶۱. «مقدمه برفلسفه» (برای ذانشگاهها) ۸ ۹۳۱. کتاب حاضر و ۲۶ ۹۱. «اصول اساسی منطق» م ۱۹۳۰. کتاب «منطق اصالت عمل» که در ۱۹۰۰ پس از مرگ او منتشر گردید.

## فلسفة آژدوكيويچ

آثار ابتکاری مهم آژدو کیویچ در دههٔ بین ۱۹۳۰ و ۱۹۶۰ منتشرشد و دربارهٔ منطق و علم معنی بود. آنچه ازتحقیقات خود در مابعد منطق راجع بهماهیت نظامههای استنتاجی دریهانته بود، بر مسائل این موضوع اطلاق نمود. از ابتدا دردهن خود تمایز بین

## مسائل و نظریات فلسفه

معنی یک لفظ ودلالت آن را بر مصداق، روشن ساخته بود. ایس مطلب را فرگه بیان کرده بود، اما درکشورهای انگلیسی زبان به واسطهٔ نفوذ نظریهٔ راسل در بارهٔ اسامی، تا حدی در پردهٔ ابهام مانده بود. نظریهٔ راسل ایس است که اسم خاص منطقی اگر مابازائی نداشته باشد بی معنی است.

در زمانی که آژدوکیویچ بهنوشتن اشتغال داشت فرض رایج نزد فیلسوفان تحلیلی اروپای غربی این بـود که معنی، ذاتـاً اسرى است مربحوط بمدنحو واجمالاً اينكه كلية مسائل راجع بهمعنی را می توان صرفاً با درنظر گرفتن خصوصیات عبارات یا روابط ميان عبارات حل كرد بدون اينكه توجه به روابط عبارات باواقعيت خارج از الفاظ ضرورت داشته باشد. مفصلترین روایت این نظریه درکتاب «نحو منطقی زبان» تألیف کارناپ۳ پیان شده است. یکی از منابع این عقیدہ بی شک نظر ویتگنشتاین است که بهموجب آن اخبار دربارهٔ نسبت بین لفظ و عالم خارج بی معنی است، زیرا غرض ازان جز این نیست که آنچه را فقط می توان «ارائه» داد، به لفظ آورند. اما این نظر سانع ازان نشد که خود او در کتاب «رسالهٔ منطقی و فلسفی» اخبار بسیاری از این قبیل که به عقیدهٔ او قابل قبول نيست، اظهار نمايد. منبع ديگر ممكن است مبهم بودن مفهوم حقيقت باشد كه از اختلاف آراء دربارهٔ موارد اطلاق آن ناشی شده است. فيلسوفان حلقة وين به همين جهت يكي از صورتهاي نظريه اي را در بارهٔ حقیقت اختیار کردند که برحسب آن حقیقت یا عدم حقیقت فقط در مورد نسبت و رابطه میان جملات است که می تواند

30. Carnep, R. Logical Syntax of Language.

## مقدسة مترجمان انكليسي

اطلاق شود و نه در مورد نسبت میان الفاظ و واقعیتهای خارج از الفاظ، و خـلاصه آنـکه حقیقت عبارت است از تـلائم و سازگاری جملات با یکدیگر و ضبط و ربط آنها.

آژدو کیویچ در نظریهٔ خود در باب معنی با پیروی از تمایزی که فرگه بین معنی ودلالت برمصداق قائل شده بود، معنی را ب. عنوان شيء وعين نسمي بذيرد، بلكه آن را خصوصيت عبارات میداند و این خصوصیت ناشی از قواعدی است که نحوهٔ انتقاد آنها را معين مي سازد. او سه قسم قاعده تشخيص مي دهد. اول اصول متعارفه ۳۰ که مقرر می دارد که بعضی جملات را باید همیشه قبول كرد، مثل اينكه الف، الف است. دوم قواعد قياسي يا استنتاجي کے مقرر میدارد کے اگر جمله ای مورد قبول واقع شود، جملهٔ دیگر نیز باید قبول گردد، مثلاً اگر جملهٔ «اگر ف صادق باشد ق صادق است» قبول گردد، جملة «اگر نا (ق) صادق باشد نا (ف) صادق» است هم باید قبول شود. سوم قواعد تجربی که مقرر مى دارد بعضى جملات به واسطة پارهاى اطلاعات معين تجربي، بايد قبول شود، مثل اینکه «اگر درد باشد ناراحتی هست». البته جنبهٔ غیر نحوی معنی در قاعدهٔ نوع تجربی مندرج است. در نظامهای استنتاجی صوری فقط دو نبوع اول را سی توان یافت. اصول این نظریه درسال عسور منتشر گردید یعنی یک سال بعد از اینکه تارسکی رسالیهٔ معروف خود را به زبان لهستانی در بارهٔ مفهوم حقيقت منتشر كرد و دران عباراتي را كه دال بر نسبت بين الفاظ وعالم خارج باشد مجاز شمرد. و بعدها کارناب هم این نظریه را

31. Axiomatic

پذيرفت.

دو عرصهٔ تحقیقی مهم دیگر را باید به اختصار گوشزد کرد. آژدو کیویچ با اتکا به پاره ای از آراء لزنیوسکی نظریه ای در بارهٔ مقولات علم دلالت اختیار کرد، که به موجب آن می توان قواعدی وضع کرد برای معلوم ساختن اینکه با قبول چه ترکیبهائی ممکن است عبارات به صورت جمله های تمام در آیند. در مورد یک زبان مصنوعی صوری، که دارای لغات محدود و معین باشد، این امر آسان است، اما در مورد زبانهای طبیعی بسیار دشوار خواهد بود. نزد فیلسوفان انگلیسی زبان، مسألهٔ زبانهای طبیعی راه حل صریح مقولات بیان کرده است، ندارد. ولی در این اواخر نوع طریقه ای که آژدو کیویچ آن را شروع کرد در تحلیلهای لغوی چومسکی و همکاران او بسط و تفصیل بیشتری یافته است.

سپس آژدو کیویچ از نظریهٔ خود راجع به اینکه معنی عبارات به وسیلهٔ قواعدی تعریف می شود که ظاهراً آزادی و اختیار وسیعی در انتخاب می دهد، این نتیجه را گرفت که زبانهائی می توانند وجود داشته با شند که نه فقط از نظر اختلاف الفاظ و لغات و نداشتن طرح واحدی از قواعد بایکدیگر فرق دارند، بلکه اساساً غیرقابل تبدیل و ترجمه به یکدیگر نیز هستند. در اینجا به استقبال نتایجی راجع به عدم تعین تبدیل و ترجمه رفته است که در آثار کواین دربارهٔ فلسفهٔ زبان، اساسی است، هرچند که او از جهت کاملاً متفاوتی به این نتایج رسیده است. سپس به بحث ادامه

Gilbert Ryle . ٣٢ فيلسوف تحليلي معاصر انكليسي . م.

مقدمهٔ مترجمان انگلیسی

میدهد و چنین نتیجه میگیرد که کسانی که در بارهٔ شناسائلی اظهار نظر می کنند به واسطهٔ اینکه خود با مفاهیم سر وکار دارند و استدلالهاشان در زبان مفاهیم بیان میگردد نمیتوانند منتقد و داور بیطرف میان دستگاههای مختلف مفاهیم باشند.

پس از اینکه آژدو کیویچ درسال ه ٤ ۹ ، دوباره به فلسفه برگشت این نظر خود را راجع به وضعی و اعتباری و نسبی بودن لغات رها کرد، ولی امکان نظریهٔ دیگری را ملحوظ داشت که در نوشته های کواین به آن آشنا شده ایم، و به موجب آن جنبه های منطقی زبان، یا به قول آژدو کیویچ جملاتی که به واسطهٔ اصول متعارفه و استنتاجی مقبول است، باید به اندازهٔ جملات صریح و ساده ای که در بارهٔ امور تجربی است، در معرض داوری تجربه قرار گیرد. آژدو کیویچ نیز مانند کواین معتقد شد که آزمایش تجربی در مورد اخبار واحد نیست، بلکه در مورد مجموعه هائی از اخبار است که از جملهٔ آنها باید قضایای منطق را برشمرد. در میان موضوعات دیگری که در این مرحله از عمر خود مورد مطالعه قرار داده بود می توان مخصوصاً تعریف و اخبار شرطی و قابلیت تحلیل و مسألهٔ آزادی علوم را ذکر کرد، هرچند که این یکی دور از انتزاعهای فلسفی است.

برای شرح بیشتر در بارهٔ تحقیقات ابتکاری آژدو کیویچ در فلسفه، باید به فصل پنجم کتاب «فلسفهٔ تحلیلی لهستان» تألیف ه. اسکولیموسکی" و به مقالهٔ «جردن»<sup>۴۴</sup> راجع به او در

<sup>33.</sup> Skolimowski, Polish Analiytcal Philosophy.

<sup>34.</sup> Edward Paul, (Ed) The Encyclopedia of Philosophy (Z.A. Jordan)

مسائل و نظريات فلسفه

دائـرة المعارف فلسفى رجوع كرد. دربارهٔ این کتاب

این کتاب که اول در و ع و ریعنی در زمانی منتشر شد که مقامات رسمی شروع به سرکوبی «فلسفهٔ متمایل به منطق» لهستان کرده بودند، ظاهراً مورد علاقهٔ خاص آژدو کیویچ بوده است.گویا حس کرده بود که در این کتاب توانسته است معلومات زیادی راجع به تأثیر تاریخی دلائل فلسفی بدست دهد، بی آنکه از موازین مقررهٔ وضوح و دقتی که خاص مکتب فلسفیی است که او به آن وابسته بود، منحرف گردد.

ایین کتاب بهعنوان کتاب مقدماتی فلسفه، با کتاب مشهورتری با همان مطالب و همان اندازه یعنی «مسائل فلسفه» برتراندراسل<sup>۲۰</sup> قابل مقایسه است. کتاب آژدو کیویچ منصفانه تر و غیر شخصی تمر از کتاب راسل است، ولی خشک تمر و از حیث شیرینی مطالب کمتر ازان است و چیز تازهای بر افکار فلسفی نمی افزاید. از طرف دیگر مطالب آن وسیع تمر است و با قطعیت و حجیت بیشتر به بحث می پردازد. آژدو کیویچ با هشیاری منطقی خاص فیلسوفان لهستانی همیشه در باب آنچه ثابت کرده و آنچه ثابت نکرده است، مفهوم روشنی دارد، و در کتابش مطالب بی سرانجام کمه موجب القاآت ذهنی شود یا جنبهٔ گمان و فرض

برای کسانی که آشنا بهفلسفهٔ امروزی عـالم انگلیسی زبـان

۳۵. این کتاب بهفارسی تیرجمه شده و بهوسیلهٔ شرکت سهنامی انتشارات خوارزمی منتشرگردیده است . م . مقدمهٔ مترجمان انگلیسی

هستند نظر او در بارة قلمرو و عرصه بحث معرفت و سابعدالطبيعه موجب شگفتی نیست ولی بیش از کتابی که یک انگلیسی یا امریکائی نوشته باشد، از هوسرل و پدیدار شناسی دران اثر می توان یافت. این اسر مخصوصاً در سورد استفاده از آراء پدیدار شناسان برای مزید تأیید قول کانت در بارهٔ قضایای ریاضیات است که آنها با اینکه مقدم بر تجربه و پیشینی است، تألیفی است. بطور کلی نوعی خشونت نظامی در دقت و هشیاری و نحوهٔ بیان استدلالهای آژدو کیویچ دیدہ می شود کہ با بی دقتی آمیخته به خوش ذوقبی راسل در کتابهای فلسفی عامه پسند او، فرق دارد. آژدو کیویچ همه جا بیان حقیقت را بر زیبائی اسلوب ترجیح داده است. انتشار این کتاب نظریات خاص فلسفی آژدو کیویچ و تعیین سهم او را در افزایش معلومات فلسفی به خوانندگان فلسفه در عالم انگلیسی زبان، معلوم مىدارد بـ همان طريقى كه مثلاً تـرجمهٔ انگليسى كتاب «علم المعرفت» ٣٦ كوتا ربينسكي مجموعة منظم عقايد فلسفي او را آشکار ساخت. برای این مقصود باید منتظر انتشار ترجمه انگلیسی منتخب مقالات او بود، ولی این کتاب نمونهٔ اعلائی است از نحوهٔ استدلال فلسفی لهستانی در بیان مقدمات فلسفه، که دران وضوح و دقت همان اندازه که در آثار ابتکاری و عالیتر ارزش دارد، دارای ارزش است.

36. Gnosiology

## ديباجة مؤلف

در این کتاب مختصر، خواننده شرحی دربارهٔ مهمترین مسائلی که بر حسب سنت جزو بحث معرفت و ما بعدالطبیعه محسوب میشود، خواهد دید. همچنین شرحی دربارهٔ راه حلهائی که معمولاً در تاریخ فلسفه برای این مسائل ذکر شده است و در نتیجه بیان تمایلات فلسفی را در بحث معرفت و ما بعدالطبیعه، خواهد یافت. همراه با عرضه داشت خصوصیات این تمایلات، یعنی عقاید فلسفی، در اغلب موارد مسیر فکریی که به این عقاید انجامیده شرح داده شده است، و در بعضی موارد مناقشاتی که هواخواهان حوزه های مخالف بدان مشغول بوده اند، بیان گردیده است.

وقتی که به نوشتن آغاز کردم قصد تألیف کتاب کاملی نداشتم. فراهم آمدن این کتاب بدین شرح است که بیست و پنج سال پیش مجموعه ای از منتخبات کتابهای فلسفی به نام «تمایلات عمدهٔ فلسفی» منتشر ساختم، و بر آن مقدمه ای نوشتم که دران شرحی در بارهٔ مسائل و تمایلات فلسفی آمده است، و سپس متونی از مؤلفان کتابهای فلسفی را آورده ام. اخیراً هنگام تجدید چاپ این منتخبات به این نتیجه رسیدم که مقدمهٔ آن باید دوباره تحریر این منتخبات به این نتیجه رسیدم که مقدمهٔ آن باید دوباره تحریر به اندازه ای شد که ممکن نبود با این منتخبات یک جا قرار گیرد. به خیالم خطور کرد که آن را به عنوان کتاب علی حده ای چاپ مسائل و نظريات فلسفه

کنم. این بود منشأ کتابی که اکنون در دست خوانندگان است. منشأ این کتاب مبین خصوصیات آن است. اولا کتاب درسی برای محصلان درجات بالای دورهٔ عالی نیست که مؤلف مجبور باشد با تمام دقتی که میتواند، بنویسد، و از سهبولت تفهیم مرف نظر کند. برعکس، در نوشتن این کتاب من از تحلیلهای دور از ذهن کناره جستهام و سعی نکردهام آن قسم روشنی موشکافانهٔ مفاهیم را حاصل کنم که نیل بدآن، بهقیمت قابلیت فهم بسیار تمام میشود. در نتیجه بعضی مطالب دران دیده میشود که معانی آنها از لحاظ اشخاصی که در این سوارد طالب حد اعلای دقت هستند، بقدر کافی دقیق نیست، ولی از لحاظ خوانندگان عادی مخل نخواهد بود. این نکته را مخصوصاً تذکر میدهم تا این سوء تفاهم پیش نیاید و تصور نرود که من مطالب این کتاب را حرف آخر میدانم و معتقدم که بیان آنها به نحو دقیقتری میسر نیست.

با این حال این کتاب کوچک به عنوان اولین مدخل فلسفه برای مبتدیان مناسب نیست، زیرا دران به اختصار کوشیده ام و از کلیهٔ وسائل ممکن برای عرضه کردن مسائل و راه حلهای آنها، استفاده نکرده ام. مناسبترین مدخل برای مسائل فلسفی همیشه رساله های مشروح در بارهٔ مسأله ای خاص و واحد است. ولی به نظر من این کتاب با «منتخبات آثار فلسفی» که بزودی منتشر خوا هدشد، توأماً کار یک چنین مدخلی را خوا هد کرد.

این کتاب بیشتر بکار محصلان درجات متوسط سیآید. میتواند متن درسی بـرای کسانـی باشد کـه قبل از خواندن آن ديباجة سؤلف

معلوماتی دربارهٔ فلسفه حاصل کردهاند. این گونه خوانندگان خواهند توانست شرح گویائی در بارهٔ تمایلات و مسائل فلسفی دران بیابند، و شاید بعضی خوانندگان را در حصول عقاید خاص خودشان در بارهٔ مسائل فلسفی، یاری کند.

امیدوارم به رغم تمام نقائصی که ذکر کردم، این کتاب «مسائل و نظریات»، جای خالبی را در میان آثار فلسفی ما پر کند، زیرا در ادبیات فلسفی ما کتابی که دران بطور منظم دربارهٔ بحث معرفت و ما بعد الطبیعه بحث شده باشد، پیدا نمی شود .وقتی ، این کاربه وسیلهٔ نویسندگان آلمانی انجام می شد که در اوائل این قرن «مقدمه بر فلسفه» می نوشتند، ولی اکنون کتابهای آنان نایاب است. این گونه «مقدمه ها» از لحاظ تحلیل معانی آراء فلاسفه کافی نبود . دراین کتاب با اینکه به واسطهٔ رعایت سطح عرضه داشت و محدودیت حجم، مطالبی ناگفته مانده است، سعی وافی به عمل آمده است که هنگام بیان تعالیم فیلسوفان، معانی اصطلاحات آنها درست توضیح داده شود. و از این حیث امیدوارم برای خوانندگان مفید واقع گردد.

کازیمیر تز آژدو کیویچ ژولیه ۱۹۴۸

مقامه

## بحث معرفت، مابعدالطبیعه و دیگر نظامهای فلسفی

فلسفه چیست؟ پرسیدن این مسأله آسان و پاسخ دادن به آن مشکل است. لفظ «فلسفه» تاریخ طولانی دارد و در عصرهای مختلف به امور مختلف اطلاق شده است و هرگز معنی دقیقی نداشته است که به نحو غیر مبهمی استعمال شود، تا بیشتر مردمانی که در هر عصری می زیسته اند در بارهٔ آن متفق القول باشند.

اصطلاح «فلسفه» در یونان قدیم پیدا شد و از لحاظ اشتقاق لغوی دارای دو جزء است. «فیلئو'» یعنی دوست دارم یا کوشش می کنم، و «سوفیا'» یعنی حکمت یا علم. پس اصلاً نزد یونانیان فلسفه به معنی «دوستدار حکمت» یا «کوشش در راه علم» بوده است و به معنی اصلی آن، همهٔ جویندگان علم و دانش فیلسوف نامیده می شدند. در اصل، لفظ «فلسفه» به همان معنی «علم» بوده است. به مرور زمان که در نتیجهٔ بسط و تفصیل علوم، دیگر شخص واحدی نمی توانست در کل عرصهٔ علم متبحر باشد، تخصص در علوم آغاز شد، و از آن هستهٔ اصلی و علم کلی، که فلسفه نامیده می شد، علوم متعددی جدا گردید، و هر یک نام تازهای یافت، و دیگر در تحت تعلیم فلسفه، علوم با یکدیگر مشتبه نمی شد. از این هستهٔ اولیه که علم کلی باشد علوم تخصصی جداگانه ای حاصل

<sup>1.</sup> Fileo 2. Sophia

مسائل ونظريات فلسفه

شد، که در طی تماریخ بسط و تفصیل یمافت، و به علوم طبیعی و ریاضیات و تماریخ و غیره موسوم گردید. اما دران هستهٔ اصلی مباحثی باقی ماند که نام «فلسفه» را حفظ کرد، که یا در زمان طلوع تفکر اروپمائی، یعنی قبل از آغاز تخصص به میزان وسیع، مورد بحث قرار گرفتند، یا بعدها پیدا شدند، ولی با آن مباحث اولیه ارتباط داشتند.

تا این اواخر نام «فلسفه» شامل مباحث زیر بود: مابعدالطبیعه (متافیزیک)، مبحث معرفت، منطق، روان شناسی، علم اخلاق و ذوقیات یا زیبائی شناسی. در حال حاضر حصول تخصص همچنان ادامه دارد و بعضی از رشته های دیگر نیز از فلسفه به معنی مذکور در بالا، جدا می شوند. روان شناسی معاصر که خود را به زیست شناسی و جامعه شناسی نزدیکتر می بیند، می خواهد از فلسفه بگسلد، و منطق معاصر، که از لحاظ بعضی قسمتهای آن به ریاضیات نزدیکتر است تا به دیگر رشته های فلسفی، نیز در حال جدا شدن است. اخلاق نیز، به معنی عملم به اخلاقیات بطور کلی، نه دیک می جویند. تنها نظامهائی که نسبت به مفهوم اصلی فلسفه دوری مانده اند، ما بعد الطبیعه و بحث معرفت و اخلاق دستوری<sup>7</sup> است که مانده اند، ما بعد الطبیعه و بحث معرفت و اخلاق دستوری<sup>7</sup> است که مذکور، یعنی به نظامها و رشته های اساسی فلسفه، اختصاص دارد و طی آنها با مضامین غنی این نظامها آشنا خواهیم شد.

i\*\*

3. Normative Ethics

٣.

بخش اول بحث معرفت

# مسائل متعارف و رسمی بحث معرفت

بعث یا نظریهٔ معرفت که آن را اپیستمولوژی (از لغت یونانی اپیستم' که مرادف با لفظ علم' است) یا گنوسولوژی (از لغت یونانی به معنی شناخت') هم می نامند، چنانکه از اسم آن پیداست علم معرفت است. اما معرفت یا شناسائی چیست؟ غرض از معرفت هم اعمال شناسائی است، و هم نتایج شناسائی. اعمال شناسائی پارمای از فعالیتهای ذهنی است، سانند ادراك كردن و بخاطر آوردن و تصدیق كردن و همچنین استدلال و تأمل و استنتاج و غیره. نمونهٔ نتایج شناسائی تقریرات و قضایای علمی است، تقریرات علمی فعالیتهای ذهنی نیست، لذا از اعمال شناسائسی محسوب نمی شود. قانون جاذب ه یا قضیهٔ فیثاغورس پدیدارهای ذهنی نیستند، بلکه معانی تقریراتی هستند که این قوانین در آنها صورت بندی شده اند.

اکنون باید دید که نظریه یا بحث معرفت که گفتیم علم شناسائی است، در بارهٔ اعمال شناسائی است یا نتایج شناسائی؟ اگر پاسخ این سؤال را با بررسی آنچه فی الواقع در تاریخ بحث معرفت روی داده است بدهیم، باید بگوئیم که هم اعمال

1. Episteme 2. Knowlage 3. Gnosis

## مسائل و نظریات فلسفه

شناسائی و هم نتایج آن هر دو، مورد بحث بوده است. أگر بحث معرفت مشتمل بر اعمال شناسائی یعنی برامور ذهنی باشد، با یکی از جنبه های علم روان شناسی سر و کار دارد. زیرا در روان شناسی امور ذهنی، و در نتیجه اعمال شناسائی مورد مطالعه قرار می گیرد. ولی هر چند در روان شناسی و بحث معرفت تا حدی همان موضوعها مورد مطالعه است در هر یک از این دو علم موضوع از نظرگاه خاص خود آن علم، مورد تحقیق قرار می گیرد. در روان شناسی از افعال شناسائی چنانکه هست و جریان دارد بحث می کنند، و میخواهند آنها را توصیف و طبقه بندی نمایند و قوانین مربوط به وقوع آنها را پیدا کنند.

در بحث معرفت، اعمال و نتایج شناسائی مورد ارزیابی قرار می گیرد، یعنی صدق و کذب آنها تعیین می شود، همچنین از نظر موجه بودن، ارزش آنها معین می گردد. اما نفس وقوع جریانات شناسائی که موضوع علم روان شناسی است در بحث معرفت مورد نظر نیست و آنچه دران مورد نظر است همان موازین و شاخصهائی است که به وسیلهٔ آن معرفت ارزیابی می گردد، یعنی صدق و کذب و موجه بودن یا بی اساس بودن آن تمیز داده می شود. اما صدق یا حقیقت چیست؟ این موضوع یعنی ما هیت حقیقت، اولین مسألهٔ اساسی بحث معرفت است. دو مین مسأله ای که از دیر باز مورد گفتگو بوده است، مسأله منشأ معرفت و شناسائی است. در این مسأله موضوع بحث این است که در آخرین تحلیل، معرفت باید برچه امری مبتنی باشد، و چه روشهائی برای وصول به آن باید بکار برده شود تا شناخت واقعیت به نحو موجه تمام مسائل متعارف و رسمی بحث معرفت

محسوب گردد. سومین مسألهٔ قدیمی بحث معرفت، مسألهٔ حدود شناسائی است. در پی پاسخ به این مسأله است که این سؤال پیش سیآید که شناسائی به چه اموری می تواند تعلق گیرد، و مخصوصاً اینکه آیا واقعیت یا حقیقتی که مستقل از فاعل شناسائی باشد ممکن است شناخته شود یا نه؟ فعلاً به همین سه مسأله که از سابق موضوع بحث معرفت بوده است اکتفا می کنیم و راه حلهائی راکه برای آنها پیدا شده است، مورد بررسی قرار می دهیم.

# مسألة حقيقت

**تعریف متعارف حقیقت و ایرادهائی که بران وارد شده است** 

حقيقت چيست؟ جوابي كه قدما بهاين مسأله دادهاند ايس است كه: حقيقت يك فكر عبارت است از مطابقت آن با واقع. إين پاسخی است که مدرسیون بهآن دادماند. اما این مطابقت بین فکر و واقع که سنای این تعریف قسرار دارد چیست؟ البته مسراد این نیست که خود فکر با واقعیتی که وصف می کند، عیناً یکی است. شاید مقصود این باشد که فکر با واقع شباهت دارد، و انعکاسی ازان است. ولی حتی این تعبیر از مطابقت فکر ہـا واقع ہم در نظر بعضي از فیلسوفان باطل است. اینها سی پرسند چگونه فکر شبیه چیزی میشود کبه بالکل باآن مغایر است و چگونه فکر که فقط دارای بعد زمانی است، و بعد دیگری ندارد، شبیه چیزی است که مقيد بهمكان است، يا چگونه فكر شبيه بهمكعب يا آبشار نیاگارا می شود؟ علاوه براین، حتی اگر به مدت امور توجه شود، برای اینکه فکری حقیقی باشد، لازم نیست شبیه واقعیتی باشد که به آن مربوط است. یعنی فکر مربسوط به امری کم مدت لازم نیست کے حتماً کوتاہ مدت باشد. پس ممکن است فکری شباهت بدواقعیت نداشته باشد، و با این حال صادق و حقیقی باشد.

مسألة حقيقت

سدافعان تعريف متعارف در پاسخ اين انتقادها تذكر مي دهند که جریانی که عمل تفکر است با مضمون تفکر دوتا است، و تأکید می کنند که برای حقیقت داشتن فکر لازم نیست که جریان عمل تفكر شبيه واقعيت باشد، بلكه مضمون فكر بايد با أن شباهت داشته باشد. ولي اين هم معترضان به تعريف متعارف را راضي نمي كند. آنها مي گويند كه مفهوم شباهت، مفهوم واضحي نيست. شباهت عبارت از این است که جزئی از خصوصیات یک شیء عین جزئی از خصوصیات شیء دیگر باشد، ولی چەقسمت از خصوصیات دو شیء باید یکی باشد تا بتوان آنها را شبیه خواند؟ ابن امر درست معلوم نیست. در نتیجه تعریفی که به سوجب آن فکرهائی که مضمون آنها شبیه به امر واقع است حقیقت است، تعریف دقیقی نيست؛ زيرا معين نمي كند كه شباهت بين مضمون فكر، و واقعيت جه اندازه باید باشد، تا بتوان آن فکر را حقیقی خواند. انتقاد کنندگان از تعریف متعارف می گویند چون مطابقت فکر با واقع نه در عینیت و یکی بودن آنها است، و نه در شباهت بین آنها؛ پس در چیست؟ و چون جواب رضایت بخشی بداین سؤال پیدا نمى كنند بهاين نتيجه مىرسند كه اين تعريف فاقد معنى محصل است

اسا بعضی متفکران از راه دیگری بـهرد تعریف متعارف حقیقت رسیدهاند. اینها میگویند اصلاً ممکن نیست بتوان معلوم کرد که اندیشه های ما مطابق با واقع است یا نه. از ایـنرو دنبال تعریف دیگری میگردند. اگر حقیقت عبارت از مطابقت فکر باواقع بود ما هرگز به صدق و کـذب هیچ امری پـی نمی بردیم. مسائل و نظريات فلسفه

پس مفهوم حقیقت بهعنوان مطابقت فکر با واقع را باید مطلوبی غیر قسابل حصول دانست، و آن را رهسا کسرد و بجای آن مفهسوم دیگری از حقیقت اختیارکرد که بتواند سا را قادر سازد بهاینکه تعیین کنیم کدام یک از افکار و اقسوال ما مقرون بسه حقیقت و صدق، و کدام خطا و کذب است.

عقيدهٔ به اينكه مطابقت فكر را با واقع نمي توان معلوم ساخت مبتنی بردلائل شکاکان قدیم است که چنین خلاصه می شود: اگر کسی بخواهد بداندکِه فکر یا گفتارمعینی مطابق با واقع هست یا نه، باید نه نقط خود فکر را بداند، بلکه واقع را هم بشناسد. اما چگونه بهانجام این امر توفیق می یابد؟ او باید به تجربه رجوع کند و استدلالهای گوناگونی را انجام دهد، یعنی خلاصه باید روشها یا ملاکهائی را بکار ببرد. ولی چگونه می توان یقین داشت که معرفتی که به وسیلهٔ این موازین و ملاکمها حاصل شده است، واقعیت غیر معوج و نا مبدل را بر ما مكشوف میسازد؟ از این رو باید صحت و سقم این ملاکها را مورد تحقيق قرار دهيم. حال اين تحقيق و وارسي يا با استفاده از همان ملاکها انجام میگیرد یا بهوسیلهٔ ملاکهای دیگر. به هر طریقی که باشد صحت و اعتبار این تحقیق خود متوقف و موکول بهصحت ملاکهائی است کنه دران بکار رفته است، و این خبود مشکوك و محتاج تفحص بیشتری است و در این تفحص هم باز به ناچار ملاکهائی سورد استفاده قرار می گیرد کمه تعیین صحت و سقم آنها نیز مستلـزم تحقیـق و وارسـی دیگـری است. و هکذا الی غيرالنهايه. خلاصه اينكه هرگز قادر نخواهيم بود علم موجهي از

ሞአ

## مسألة حقيقت

واقعیت بدست آوریم، و لذا هیچگاه نخواهیم توانست بدانیم ک. فکرهای ما مطابق با واقع است یا نه.

حقيقت بهعنوان مطابقت با ملاكها

المنعوة تفكري كله هم اكنون بطور خلاصه ذكر شد بسياري از فیلسوفان را بران داشته است که تعریف حقیقت را به عنوان مطابقت فکر با واقع رد کنند و تعریف دیگری را جانشین آن سازند. ایس تعریف جدید به این طریق حاصل می گردد که ببینیم لفظ حقيقت را در واقع چگونه بكار مي بريم. شايد به اين طريق بهتر بتوانيم بفهميم كه اين لفظ چه معنى مىدهد. بى شك هركسى حاض است گفته ای را کـه خـود بـه آن اعتقاد دارد و سطابق بـا معتقدات او است، به عنوان حقيقت تصديق نمايد. أگر کسی معتقد است که (الف) (ب) است، حاضر خوا هد بود که بگوید «الف ب است» حقیقت دارد، و بعکس اگر هم کسی قلولی را حقیقت بداند حاضر است بدآن معتقد شود. با این حال کسی نمی گوید که قول مادق یا حقیقت با آنچه شخص به آن اعتقاد دارد، یکی است. هر کس آگاه و متوجه است که حقایقی هست که او بهآنها اعتقاد ندارد، مثل مواردی که خارج از حدود علم او است. از طرف دیگر هیچ کس خود را مبرا از خطا نمی پندارد و می داند که اقوالی هست که او به آن اعتقاد دارد، ولی حقیقت نیست. ما همه كاملاً أكاهيم كه همهٔ عقايد راسخ ما بهوسيلهٔ تحقيقات دقيق و منظم حاصل نشده است، و ایـن معتقدات بـهوسیلهٔ روشها، یعنی ملا کهائی حاصل شده است که صحت آنها مورد تردید است، و در صورت مواجه شدن با سلاکهای معتبرتر باید آنها را تغییر داد.

#### مسائل ونظريات فلسفه

فقط در صورتی عقایـد راسخ خـود را بدون تأمل بـهعنوان حقیقت قبول خواهیم کرد کـه آنها را بـهوسیلهٔ مـلاکهای قطعی وتغییر ناپذیری حاصل کرده باشیم که استیناف از آنها ممکن نباشد.

این نحوهٔ تفکر و امثال آن موجب شده است که بعضی از فیلسوفان تعریف زیر را پیشنهاد کنند: قول حادق و حقیقت آن است که مطابق با ملاکهای قطعی و تغییر ناپذیر باشد. راه دیگری برای اینکه دربارهٔ حقیقت قضیه و قولی مطمئن شویم جز این نیست که آن را با ملاك نهائی و مسلمی بیازمائیم که حکم آن غیر قابل خدشه و مبنا و مستند ملا کهای دیگر باشد. اما مطابق با واقع بودن با نبودن قولی که به این نحو شناخته شده است باز امری است که ما نمی دانیم، و چنانکه شکا کان گفته اند و هرگزهم نخواهیم دانست. بنابر این در تشخیص صدق و با واقع باشد، بلکه مطابقت آن با ملا کهائی نهائی و قطعی مناط با واقع باشد، بلکه مطابقت آن با ملا کهائی نهائی و قطعی مناط است. لذا در تعریف مفهوم حقیقت بنا به نحوهٔ استفادهٔ کنونی ما ازان می توان گفت که آن مطابقت فکر با ملا کهای قطعی و قطعی و دانت.

## تعریفهای غیرمتعارف از حقیقت

مفهوم حقیقت از طرف هواخواهان مختلف آن برحسب اینکه چهامری را ملاك قطعی و نهائی محسوب میدارند، بهصورمختلف ابراز شده است.

مثلاً در نظریه ای که برحسب آن ملاك حقیقت تلائم و مضبوط

1. Coherence

## مسأله حقيقت

بودن است حقيقت بهضبط و ربط افكار و تواقق و تلائم آنها با يكديگر تعريف شده است. طرفداران اين نظريه مي گويند كه ملاك قطعی و خدشه ناپذیری که با استفادهٔ ازان تعیین می شود که آیا قولی را باید به عنوان حقیقت یذیرفت یا رد کرد، همان سازگاری و مطابقت آن با اقوال دیگری است که قبلاً مورد قبول واقع شده است. مطابقت عبارت از این است که قول معینی با سایر اقوال تناقض و منافات نداشته و با بقیهٔ اجزای نظامی (سیستمی) که آن قول جزئي ازان است سازگار باشد. شايد چنين به نظر آيد که حکم تجربه ملاك نهائم است، اما چنين نيست، زيرا بالاتر از حكم تجربه مرجع عاليترى هست كـ آن مـ لاك مطابقت است. بـطور مثال، قاشق چایخوری را درلیوانی آب در نظر آورید. بنا بر حکم باصره این قاشق شکسته است و به حکم لامسه درست است. اما چرا به حکم لامسه تسلیم می شویم و حکم باصره را رد می کنیم؟ زيرا قولى كه مورد تأييد قوة باصره است، با بقية معلومات ما سازگار نیست (مثلاً بیرون ایستادن قسمت بی حائل قاشق از آب، خلاف قانون سقوط اجسام است). از طرف دیگر قولی کـ مستند به قوة لامسه است (كه قاشق درست است) با بقيهٔ معلومات ما كاملاً سازگار است. درست همين مطابقت اين قول با كليه اقوال پذیرفته شدهٔ دیگر، است که حکم قطعی و غیر قابل خدشه است که مقبولیت آن را محرز می سازد، نه حکم حواس به تنهائی (که در این مورد به تناقض می انجامد).

مخالفان ایـن نظریـه گفتهانـد کـه مطابقت و موافقت افکار با یکدیگر نمیتواند ملاله کافی برای حقیقت باشد. اگر چنین بود،

بايد هر افسانية متلائم وغير متنافى الاجزائي را هم مثل يک نظریهٔ فیزیکی، که مبتنی بر مشاهدات و آزمایشهای دشوار و مفصل است، حقیقت بهشمار آورد. در مقابل، طرفداران این نظریه می توانند در دفاع ازان ، نظر خود را به نحو دقیقتری بیان نمایند و بگویند مقصود ما مطابقت یک فکر یا قول است با افکار و اقوالی که تجربه صحت آنها را تأیید کمرده بماشد، نمه بما هر مشتی از افکار و اقوال هرچه باشد. ولی حتی در اینجا هم میتوان از میان مجموع اقوالی که تجربه مؤید صحت آنهاست، نه فقط بک نظام (سیستم) واحد، بلکه نظامها و سیستمهای متعدد منضبطبی از قضایای با ضبط و ربط، تیألیف نمود. و در این صورت انتخاب و اختيار يكي ازاين نظامها بهعنوان حقيقت مستلزم خطا وكذب شمردن سیستم و نظامهای دیگر است که آنها را نیز چون از قضایای منضبط و متکی به تجربه تمالیف شده است می توان مقرون به حقیقت و صدق دانست. پس تنها مطابقت با تجربه و مرتبط و سازگار بودن قضایا در داخل یک نظام برای حقیقت داشتن آن نظام کافی نخواهد بود. باید ملاك اضافی دیگری هم داشت تما بهموجب آن بتوان از میان نظامهای متعدد حائز شرایط، یکی را رجحان داد و اختیار کرد. در واقع این سلاك اضافمی هم در صورتهای تکمیل یافتهٔ این نظریه سلحوظ شده است، چنانکه بهطور مثال سادگی نظام و اقتصاد در وسایل و غیرہ را بـ معنوان این ملاك اضافی پیشنهاد كردهاند. این مطالب بی شک بدین عنوان در خور اعتنا است که سعنی و کوششی است در جهت آگاهی یافتن ما از اینکه با صرف نظر از تعریف مشکو کی که در

#### مسألة حقيقت

این نظریه از حقیقت شده است چه اموری میتواند ما را در قبول تقریرات و قضایای علوم طبیعی راهنمائی کند.

نحوهٔ استدلال دیگری که بعضی از هواخواهان این نظریه اقامه مي كنند قابل ذكر است: مي گويند اگر بايد حقيقت داشتن قولی به وسیلهٔ مطابقت آن با اقوال مبتنی بر تجربه تعیین گردد، این سؤال مطرح می شود که آیا مقصود فقط تجربهٔ گذشته است، یا هم تجارب گذشته و هم تجارب آینده. اگر شق دوم مراد باشد پس امروز که نتایج تجربهٔ آینده نامعلوم است، نسبت بـهحقیقت قول معيني نمي توان تصميم گرفت. زيرا که قول معيني ممکن است با اقوالی که قبلاً مورد قبول قرار گرفته است مطابقت داشته باشد، ولى نمى توانيم از پيش بدانيم كـ تجربه آينده حتماً ما را مجبور نخواهد ساخت که نظام خود را چنان تجدید کنیم که با اقوال مزبور متعارض باشد. پس اگر حقیقت عبارت از مطابقت قلولی با کل نظام مشتمل بر تجربهٔ حاضر و آینده باشد، فقط در بی نهایت است که می توان دانست که قولی حقیقت دارد با نه. بعضی از فيلسوفان (مثلاً نو كانتيان حوزة ماربورگ) با بسط و تفصيل اين قبيل انديشه ها به اين نتيجه رسيده اندكه حقيقت جريان بي نهايتي است. به نظر طرف داران این عقیده (ک ی غیر از نو کانتی ها را هم شامل سیشود) هیچ ملاك قطعی و غیر قرابل خدشه ای وجود ندارد و لذا هیچ قولی نیست کـه بتوان آن را قطعاً قبول کـرد و نتوان رد نمود (مثلاً درنتيجهٔ معلومات تجربی جدید). کلیهٔ اقوال و اخبار، قبابل رد و خندشه پذیر است، هم اقوالی کنه از آنها بهعنوان فرضیه و نظریه استفاده میشود، و هم اقوالی که مستقیماً

مبتنی بـر تجربـه است. هیچ قضیهای را نمیتوان بـهطور قطعی و تردید ناپذیر اظهار کرد و هرقولی فقط حاکمی از سعی و کـوششی است در طریق جستجوی حقیقت.

عدهٔ دیگری سلاك قطعی و خدشه نا پذیر برای قبول قلول معینی را عبارت از اجماع و قبول عام میدانند. مثلاً اگر من در سکوت شب، صدای ارتعاش مداومی را بشنوم و بخواهم بدانم که این صدا واقعی است یا دچار توهم شدهام، از دیگران کـه با من هستند می پرسم که آیا آنها هم می شنوند یا نه. اگر دیگران هم آن را بشنوند، حکم گوشهای خود را باور خواهم کرد. این مطلب و نظایر آن بعضی را بـران داشته است کـه بگویند ملاك قطعی و تردید ناپذیر «اجماع و موافقت عام» است، و چون حقیقت عبارت از مطابقت با این ملاك است، پس تعریف قول صادق عبارت خواهد بود از اجماع و قبول عام در بارهٔ آن. این مفهوم «اجماع و قبول عام» احتیاج به توضیح بیشتر دارد، یعنی مقصود این نیست که تصدیق قول معینی موکول سهاین است که کلیهٔ اشخاص زنده و مرده و کسانی که بعداً متولد می شوند باید با آن موافقت کنند. مفهوم حقیقت، که در اینجا مورد بحث قرار گرفت بنابراینکه «اجماع و قبول عام» چگونه تعریف بشود، صور مختلف خواهد يافت.

دستهای دیگر «بداهت ذاتی» را ملاك قطعی برای قبول قول معینی میدانند. بـداهت ذاتی، قول معینی را نه فقط برای ما غیر قابل تردید میسازد، بلکه ما را نیز مطمئن مینماید که هرکس آن را بفهمد باید قبول کند. صاحبان «این نظر» سعی کـردهانـد مسأله حقيقت

روشن سازند که بداهت ذاتی عبارت از چیست. گاهی آن را مؤول و مبدل به عرضه داشت «وضوح و تمایز» وضع اموری می کنند که قول معینی راجع به آن است (دکارت)، و گاهی نیز تعبیر دیگری ازان می نمایند. مثلاً فیلسوف آلمانی بنام ریکرت که نماینده حوزهٔ نو کانتیان بادن است می گوید وقتی قولی به نظر ذاتاً بدیهی آید ضرورت آن برما تحمیل می شود و آن را به صورت تعهدی احساس می نمائیم. و وقتی قول معینی بدیهی است که احساس می کنیم باید آن را حتماً بپذیریم. ولی هر تکلیف و تعهدی در مقابل دستوری است که شامل حکم یعنی قاعده است. لذا قضایای می نماید. این قاعده و دستور مستقل از ما و برتر از ماست، و از این رو «ریکرت» آن را دستور استعلائی عمی از ما و برتر از ماست، و از بدیهی همانست که با قاعدهٔ استعلائی مطابقت دارد.

مخالفان تعریف متعارف و رسمی حقیقت، که در نزد آنان حقیقت عبارت از مطابقت فکر با ملاکهای قطعی و نهائی است، و ملاك مزبور را بداهت میدانند، به این نتیجه میرسند که حقیقت هر فکری عبارت از بداهت آن است که به نحوی فهمیده شود. مثلاً به نظر «ریکرت» حقیقت فکر معینی، عبارت از مطابقت آن با دستور استعلائی است.

تعبير ديگری كه از حقيقت شهرت دارد قول اصحاب فلسفهٔ «اصالت عمل<sup>۵</sup>» است. اين فلسفه تعليم متجانس الاجزائی نيست Rickert ۲ . ۲ ادايل قرن بيستم . ۲ 3. Baden 4. Transcendental 5. Pragmatism

و طرفداران آن حقيقت را بهطرق مختلف تعريف مي كنند. برحسب صورت افراطی این فلسفه شرط حقیقت داشتن هر قولی عبارت از مطابقت آنست با سلاکهای قطعی، ولی این سلاك قطعی همان فایده و سودمندی آن قلول از لحاظ عمل است. از این رو حقیقت قول معينى سودمندى عملي آن شمرده مي شود. استدلال قائلان بهاصالت صلاح عمل در اثبات نظر خود بطور خلاصه بدين قرار است: افعال فكرى، مثلاً معتقدات يعنى عقايد ما مستقل از فعالیتهای عملی ما نیست. عقاید ما مؤثر در اعمال ما است و به آنها جهت می بخشند و به ما وسائل وصول به مطلوب را ارائمه مى دهند. أكر عقايد ما موجب مؤثر وكار آمد شدن اعمال ما بشوند تا آنجا که ما را قادرسازند که به اغراض خود نائل گردیم، در این صورت، این عقاید صحیح است. مثلاً وقتی من وارد اطاق تاریکی میشوم میخواهم دکمهٔ چراغ را فشار دهم و روشن کنم. حدس میزنم کـه دکمهٔ چراغ سمت راست در بـاشد. این عقیده (توأم با قصد من بهروشن كردن چراغ) دست مرا بهسمت راست در هدايت مي كند، و بهعمل من جهت خاصي مي دهد؛ حال اگر عملي كمه بداين نحو بدوسيلة عقيدة من جهت يافته است بدروشن شدن چراغ یعنی غرض و مقصود من بینجامد این عقیده حقیقت است، ولى أكَّر عملي كه بهوسيلة عقيدة من بهجهت معيني هدايت شده است، قرین با عدم توفیق گردد، این عقیده کاذب بوده است. چنانیکه گفتیم یکی دانستن حقیقت و سودمندی، خاصهٔ صورت افراطی مذهب اصالت عمل است. صور معتدل تر این مذهب تا این حد نمی رود و بیشتر متمایل به مذهب اصالت تجربه و مذهب

44

## مسألة حقيقت

اصالت تحقق است که اکنون به ذکر آنها میپردازیم.

صورت صحيح مفهوم متعارف حقيقت

شرحی که راجع به مفهوم حقیقت و تعبیرات مختلف آن غیر از مفهوم متعارف حقيقت داديم، خلاصه و ناتمام است. برحسب همهٔ آنها ما هیت حقیقت مطابقت فکر است با ملاکهائی، یعنی روشهائی که با استفادهٔ از آنها مآلاً معلوم می شود که قول معینی را آیا باید قبول یا رد کرد. تحقیقاتی که برای کشف این ملاکهای نهائی انجام گرفته گاهی جالب توجه و آموزنده است. ولى قول به ابنكه ما هيت حقيقت همان مطابقت فكر با اين ملاكها است متضمن مفهوم غلطي از حقيقت است. مضمون اين مفهوم بـ ه وسیلهٔ تـ عریف متعارف حقیقت بهتر بیان شده است کـ ه بنابران حقیقت عبارت است از مطابقت فکر با واقع. در ابتدای ایـن فصل بعضى از مشكلات اين تعريف را بيان كرديم ازجمله اينكه روشن نيست كه اين مطابقت فكر با واقع عبارت از چيست، ولي فهم ما هيت اين مطابقت تا آن درجه كه مخالفان اين تعريف وانمود می کنند، مشکل نیست. معنای اینکه قول معینی با واقع مطابق است، این است که: وضع اسور همان طور است که در این قول توصيف شده است. بدين قرار گفتن اينكه زمين گرد است. مطابق با واقع است. زیـرا زمین گرد است. و فکر اینکه خورشید بزرگتر از کرهٔ زمین است، با واقع مطابقت دارد، زیرا ک خورشید در واقع بزرگتر از زمین است. در نتیجه می توان مفهوم اصلی تعریف متعارف حقيقت را بهطريق زير بيان كرد: قضيهٔ (الف) مقرون به حقيقت است، به این معنی است که قضیهٔ (الف) حاکی است که فلان

امر چنین است، و فلان امر واقعاً چنین است. این تجدید صورت تعریف متعارف حقیقت، خالی از پاردای اشکالات منطقی نیست و لـذا استفادهٔ از آن مستلزم دقت و احتیاط است، ولـی ما از تحلیل آن در اینجا خودداری می کنیم.

ایسراد شکاکان دیگر در بارهٔ این وجه از تعریف متعارف حقیقت چندان وارد نیست. زیرا ایراد مزبور این است که ما هرگز نمی تسوانیم بدانیم که آیا گفتن اینکه زمین گرد است با واقع مطابقت دارد یا نه، اما ما می گوئیم دانستن آن همان است که بدانیم زمین گرد است. زیرا مطابقت قسول معینی با واقع، فقط به این معنی است که آنچه گفته می شود در واقع چنان باشد. اگر شکاك بگوید که ما نمی توانیم بدانیم که فکر گرد بودن زمین مطابق با واقع است درست عین این است که بگوید، نمی توانیم بدانیم که زمین گرد است. به طور کلی، وقتی که شکاکان می گویند که نمی توانیم بدانیم که آیا فکری با واقع مطابق است نمی توانیم چیزی بدانیم در است. به طور کلی، وقتی که شکاکان می گویند که نمی توانیم بدانیم که آیا فکری با واقع مطابق است نمی توانیم چیزی بدانیم. زیرا برای دانستن امری باید بدانیم که فکری که خبر از این اس می دهد مطابق با واقع است یا نه.

شکاکان تا بهآنجا رفتهاند که میگویند ما هیچ چیز را نمیتوانیم بشناسیم یعنی در بارهٔ هیچ امری علم محقق و موجهی نداریم. دلیل آنها این است که برای حصول چنین علمی باید آن را بهوسیلهٔ اطلاق روشی، یعنی پیروی از ملاك معینی محقق و 6. Scepticism

44

مسألة حقيقت

موجه ساخت. اما علمی که به وسیلهٔ چنین ملاکی حاصل شود، فقط وقتی موجه است که قبلاً بدانیم که ملاکی که اطلاق کرده ایسم قابل اعتماد است، یعنی ملاکسی است که همواره به حقیقت می انجامد و هرگز به خطا و به باطل منجر نمی گردد. پس برای اینکه بدانیم ملاك ما قابل اعتماد است باید ملاك دیگری را به کار ببریم که آن هم باز قبل از اینکه به آن اطمینان حاصل کنیم، باید خود مورد نقد و بررسی قرار گیرد و هکذاالی غیرالنهایه. پس ممکن نیست راهی پیدا کنیم که ما را به عملم موجهی دربارهٔ هیچ چیزی دلالت کند.

کسی که قول شکا کان ذهن او را متقاعد ساخته است، باید قبول کند که در بارهٔ هیچ موضوعی نمیتوان علم موجهی حاصل کردک وضع چنین و چنان است. در نتیجه نمیتوان گفت که هیچ فکری موجه است، یعنی با واقع مطابقت دارد. اگر دلائل شکا کان را قبول کنیم باید تصدیق نمائیم که هرگز بنا به تعریف متعارف حقیقت ممکن نیست علم موجه در بارهٔ اینکه فکر معینی حقیقت دارد، پیدا کرد.

اشکالاتی که شکا کان آوردهاند تنها متوجه تعریف متعارف نیست، بلکه به همان شدت بر تعریفات جدیدتر که بنا بران حقیقت فکر مطابقت با ملاکها است، نیز وارد است. زیرا اگر چنانکه شکا کان می گویند حصول علم موجه در بارهٔ هیچ امری ممکن نباشد، حصول چنین علمی در بارهٔ مطابقت افکار با ملاکها نیز، غیر ممکن خواهد بود. پس برای اجتناب از اشکالهای وارد برتعریف متعارف حقیقت از جانب شکاکان، قبول تعریفی که

به موجب آن حقیقت مطابقت بـا مـلاکهـای معینی است فـایـده ندارد. زیرا هـر دو تعریف یکسان در معرض این ایراد است کـه حقیقت را به هر نوعی تعریف کنند غیر قابل شناختن است.

اما باید دید آیا دلائل شکاکان به راستی ثابت کنندهٔ این نظر افراطی است؟ اگر پاسخ این سؤال مثبت و دلائل شکاکان درست باشد، با قبول نظر آنها دچار تناقض خواهیم شد. زیرا از یک طرف با قبول نظر شکاکان باید بگوئیم که هیچ حکمی موجه نیست، و از طرف دیگر با قبول اینکه نظر شکاکان خود موجه است، باید برخلاف نظر آنها برویم و تصدیق کنیم کـه حکمی (یعنی لااقل نظر خود شکاکان) موجه است. خود شکاکان هم از این اشکال آگاه بودهاند و برای رفع آن متذکر شدهاند که نظر آنها در بارهٔ عدم امکان علم به نحو قطعی اظهار نمی شود، بلکه فقط اعتراف می کنند به اینکه در نظر آنها وضع بـدین قرار است، و حکم خود را در بارهٔ اینکه در واقع چنین است، تعلیق می کنند. شکاکان خود را مجاز نمیدانند به اینکه در بارهٔ غیر آنچه در ذهن آنیها حیاصل سی شود، یعنبی ورای آنچه احساس و فکر سی کنند. عقیدهای داشته باشند. و در وصف خود سی گویند، کسانی هستند که در جستجوی حقیقت اند، ولی تاکنون آن را نيافته اندى

صرف نظر از ایـن اشکال اساسی کـه بـر نظـر شکا کان وارد است، خطائی راکه در استدلال آنها هست به آسانی می توان دید.

Δ+

۷. نام یو نانی آنها را به حمین مناسبت Skeptic گذاشته اند زیرا فعل یو نانی به معنی جستجو کردن است.

مسأنة حقيقت

آنها می گویند که برای حصول علم موجه باید ملاکبی را به کار برد که دربارهٔ آن قبلاً اطمینان داشته باشیم. به عبارت دیگر برای حصول علم موجه از هر قبيل بايد نه فقط ملاك قبابل اطميناني در اختيار داشته باشيم كه بهوسيله آن اين علم را موجه سازيم، بلكه علاوه بران بايد بدانيم كه خود اين ملاك قابل اطمينان است. خطای شکاکان درست در همین جاست. نکته این است که برای موجه ساختن قول معینی کافی است که به وسیلهٔ اطلاق ملاك قابل اطميناني به آن برسيم، و ديگر مجبور نيستيم بدانيم که خود این ملاك قبابل اطمینان است. برای سوجه ساختن قبولی، عبلم بداینکه ملاك مورد استفاده ما قابل اطمینان است، لازم نیست، زیرا سلاك مزبور فقط از این جهت سورد احتیاج است كــه مــا با استفادهٔ ازان مطمئن بشویم کسه قسول معینی را مسوجه ساخته ایم. موجه ساختن قولي، امرى است، و علم به اينك چنين كرده ايم، امر دیگری است. فعلی را به خوبی انجام دادن با علم به اینکه آن را خوب انجام دادهایم، فرق دارد. لذا أگر عملم به اینکه ملاك مورد استفاده قابل اطمينان است، ضرورتي براي موجله ساختن اين قول نداشته باشد دیگر مقدمه ای که شکا کان دلیل خود را بران مبتنى ساختهاند، يعنى اينكه سوجه ساختن هر قولى مستلزم مراحل بی نهایتی از استدلال است که هرگز تمامی ندارد، باطل خواهد بود و چنین تسلسلی لازم نمیآید.

ت*عریفهای غیر متعار*ف **حقیقت مؤدی بهاصالت معنی ؓ است** دیدیم کـه دلائـل بعضی از فیلسوفـان در رد تعریف متعارف

8. Idealism

حقیقت، ناشی از دو اسر بود. نخست، بیان نادرستی از مفهوم اساسی آنچه در تعریف رسمی و متعارف حقیقت مندرج است. دوم، عقیدهٔ انتقادی شکاکان دربارهٔ امکان علم بهواقعیت. اسا بعد از اینکه مفهوم متعارف حقیقت را بهصورت دیگری بیان کردیم و پس از اینکه اعتراضات شکاکان را رد نمودیم، بهایین نتیجه رسیدیم که دلیلی برای تمرك تعریف متعارف و اختیار تعریف جدید دیگری نداریم. اسا تعریفهای غیر متعارف سهم مهمی در تاریخ تفکر فلسفی داشته است، زیرا مبدئی برای مذهب اصالت واقعیت حقیقی نیست، و عالم معلوم سا ساختهٔ ذهن و در نتیجه نوعی وهم و تخیلی است که با تخیلات شعری فقط از این جهت فرق دارد که طبق بعضی ملاکهای منظم ساخته شده است، که در نهایت امر در تصدیقات خود بدانها تکیه می کنیم.

**جنبه روان شناسی و جنبه بحث معرفت ٰ در این مسأله** 

در ابتدای امر مسألهٔ منشأ معرفت را همان تحقیقات روان شناسی دربارهٔ چگونگی تکوین واقعی مفاهیم و تصدیقات و افکار، بهطور کلی، میدانستند. و اختلاف بسود در اینکه آیا میان مفاهیمی که بهذهن یک فرد انسان بالغ خطور می کند. مفاهیم و افکار فطری هم هست، یا اینکه مفاهیم و افکار انسان مفاهیم فطری قائل هستند، به اصالت عقلیان تکوینی<sup>7</sup> موسوم اند، مفاهیم فطری قائل هستند، به اصالت تعلیان تکوینی<sup>7</sup> موسوم اند، و آنان که به خلاف آن قائل اند، اصالت تجرییان تکوینی<sup>7</sup>، نام و اعتقادات ما فطری است، به این معنی که ذهن ما طوری ساخته شده است که باید این تصورات و این اعتقادات را ـ به استقلال شده است که باید این تصورات و این اعتقادات را ـ به استقلال شده است که باید این تصورات و این اعتقادات را ـ به استقلال منده است که باید این تصورات و این اعتقادات را ـ به استقلال

- 1. Epistemologiy
- 2. Genetical rationalists
- 3. Genetical empiricists

دادن به بعضی تصورات است که بالقوه در سازمان ذهن انسان وجود دارد. از جملهٔ طرفداران این عقیده، افلاطلون و دکارت و لایب نیتس بوده اند.

هواخواهان مذهب اصالت تجربة تكويني، برخلاف معتقدند که ذهن انسان ابتدا درکودکی لوح سادمای است که به تدریج آثار و علائم تجربه بران نقش می بندد. از این علائم که بدوآ ارتسامهائمی است، روگرفتهائی در حافظه ثبت میگردد و از آنها تصویرهائی مشتق و ناشی می شود که از تـرکیبات و تفصیلات متنوع آنها تصورات مرکب حاصل میآید. چگونگی حصول این تسرکیب و تفصیلها، گاهمی بهقدری پیچیده است که تشخیص ارتسامهای اصلی و ابتدائی آنها، به آسانی میسر نیست. قائلان بداصالت تجربه این مطلب را ضمن قاعدهٔ مختصری بیان می کنند و می گویند: چیزی در عقل نیست که از پیش در حس نبوده باشد. در فلسفة جديد نمايندگان عمدة مذهب اصالت تجربة تكويني، اول از هـمه فیلسوفـان انـگلیسی قـرون هفدهم و هجدهـم یعنی جانلاك و ديويد هيوم و ديگران اند. آنها سعى كرده اند، ثابت کنند که چگونه از موادی که به وسیلهٔ ارتسامات و انطباعات ذهن فراهم ميآيد ساير تصورات ما، خاصه تصورات بسيار انتزاعي، حاصل می گردد. «کندیاك<sup>3</sup>» فیلسوف فرانسوی میخواست این جریان نشو و نمای ذهن انسان بالغ را به وسیلهٔ نمونه قرار دادن مجسمهای، نمایش بدهد، که چگونه به تدریج اعضای حاسه در آن پدیدار می شود، و ارتسامهای جدیدی به همراه می آورد، و نشان

4. Condillac

داده است که چگونه این ارتسامها مبدل به مفاهیم بسیار انتزاعی می گردد. هیوم از اصالت تجربهٔ تکوینی استفاده کرد تا ثابت نماید که بعضی عبارتها فقط دارای معانی موهوم است. بنا به قاعدهٔ مذهب اصالت تجربه برای اینکه مفهومی را به عنوان مفهوم صحیح به شمار آوریم، باید منشأ تجربی آن را ارائه دهیم. اگر آنچه بیان می کنیم نتوانیم ثابت کنیم که به نحوی از انحاء مأخوذ و مشتق از تجربه است، معنی آن بیان صرفاً ظاهری خواهد بود.

دلائل هیوم اساسی را فراهم آورد کـه اخلاف او بـا استفادهٔ ازان به تحليل عميق تر اقوال پرداختند. به مرور زمان اين اصل موضوع <sup>ه</sup> کـه در هـرقول و اظهار نظری بـاید منشأ تجربی آن را پیداکرد، جای خود را به اصل موضوع دیگری قریب بدان داد. بدین قرار که در ازمنهٔ اخیر فقط اقوال و عباراتی با معنی شمرده میشود که معنی آن روشی را در اختیار ما بگذارد که ما را قادر سازد که آن را بـر اشياء و اعيان اطلاق نمائيم، يعنى مـا را قـادر میسازد به اینکه تشخیص دهیم که آیا می توانیم اشیاء و اعیان را با این الفاظ بنامیم و بهآنها موسوم سازیم یا نه. این اصل که شعارمذهب اصالت فعل ? عصر حاضر است در بسط و تفصيل علوم طبيعي بسيار مثمر بوده است. از جمله اينكه مبدأ انقلابي در علم فيزيك جديد كرديده كه منشأ آن فرضية نسبيت اينشتاين است. اینشتاین ابتدا مفهوم تقارن زمانی یا همزمانی مطلق دو حادثه را رد می کند، و بهجای آن قائل می شود به مفهوم همزمانی نسبت بدیک نظام (سیستم) فضائی معین یا نسبت بدیک دسته از اجسام

5. Postulate 6. Operationalism 7. Simultaneity

معین. اینشتاین مفهوم همزمانی مطلق را از این جهت رد می کند که هیچ روشی نیست که با استفادهٔ ازان بتوان به وسیلهٔ تجربه معین کرد که دو حادثه که در دو نظام (سیستم) فضائسی مختلف روی می دهد به معنی مطلق، متقارن و همزمان اند یا نه.

مسألهٔ اصالت عقل و اصالت تجربهٔ تکوینی که دربحث از منشأ تصورات و اعتقادات مختصراً بیان کردیم، مسأله ایست که به طور بارزجنبهٔ روان شناسی دارد و در واقع مربوط به چگونگی ورود افکار به ذهن انسان است. مسألهٔ دیگری که با این مسأله ارتباط دارد و گاهی با آن مشتبه می گردد مربوط به روان شناسی نیست، بلکه مسأله ای است مربوط به شناخت روش یابتخت معرفت. این مسأله این است که چگونه می توانیم به معرفت موجه واقعیت، نائل گردیم، یعنی با چه روشهائی می توانیم به علم حقیقی دست یابیم. این مسأله ای است متعلق به بحث معرفت که غرض ازان دانستن چگونگی حصول امر شناسائی نیست، بلکه روشن ساختن حقیقت و موجه بودن آن است و اکنون به این مسأله خواهیم پرداخت.

در ایس باب دو زوج عقیدهٔ مخالف وجود دارد، زوج اول اصالت عقل است در مقابل اصالت تجربه. و زوج دوم اصالت عقل است در مقابل اصالت غیر معقول ۲ در اینجا هم باز از اصطلاحات اصالت عقل و تجربه که در بحث روان شناسی مسأله به کار رفته بود استفاده می شود، اما در معانی دیگری. درآنجا از اصالت عقل و اصالت تجربهٔ تکوینی سخن گفتیم، اما در اینجا از

8. Irrationalism

نحاظ شناخت روش از اصالت عقل و اصالت تجربه سخن می گوئیم، ولی با این حال باز هسم تمام ابهام را بر طرف نکرده ایم. زیرا اصطلاح «اصالت عقل» (از لحاظ شناخت روش) وقتی در مقابل اصالت تجربه قرار می گیرد معنی دیگری دارد غیر از آنچه وقتی در مقابل «اصالت غیر معقول» بکار برده می شود. از این رو مذهب اصالت عقل را که در مقابل مذهب اصالت تجربه از لحاظ شناخت روش قرار می گیرد، در اینجا «اصالت مفاهیم اولیه» می نامیم، و اصطلاح «اصالت عقل» را در مقابل اصالت غیر معقول، بکار می بریم. در مواردی که با وجود این تمایز، باز امکان اشتباه برود این اصالت عقل را «ضد مذهب اصالت غیر معقول» خواهیم خواند.

بعد از این مقدسه، اول دربارهٔ اختلاف بین مذهب اصالت مفاهیم اولی از لحاظ روش شناسی با مذهب اصالت تجربه از لحاظ روش شناسی، بحث خواهیم کرد، و سپس لب اختلاف بین مذهب اصالت عقل (ضد مذهب غیر معقول) و مذهب اصالت غیر معقول را، بیان خواهیم داشت.

مذهب اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی و مذهب اصالت تجربه

ابتدا به بحث در خصوص مذهب اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی، و مذهب اصالت تجربه می پردازیم. این اختلاف راجع است به تعیین اهمیت تجربه در شناسائی ما ، یعنی سهم حواس

م به معنای پیشینی و قبلی و A priori ماخبوذ از A priori به معنای پیشینی و قبلی و ما ما تقدم و منظور از ان در بحث شناما ثبی قبل از تجربه و مقدم بس تجربه است. یعنی اموری در ضمیر انسان هست که ناشی از تجربه نیست بلکه اولی و مقدم بی تجربه است ، م

ظاهر و باطن ما در ادراك. ادراكات ناشی از حواس ظاهر ما را از اشیاء و حوادت عالم خارج مطلع می سازند و جملگی آنها را تجربهٔ خارجی می نامیم. اما ادراكاتی را كه از درون نگری و سراقبت نفسانی عاید می شود و ما را از حالات درونی خودمان آگاه می نماید (مثلاً دربارهٔ اینكه من خوشحالم یا بد حال) تجربهٔ باطنی می خوانیم. بر حسب صورتهای مختلف مذهب اصالت تجربه آنچه در حصول شناسائی سهم اساسی و عمده دارد همان تجربه است، در صورتی كه بر حسب مذهب اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی آنچه در حصول اسر شناسائی مؤثر و سهم عمده دارد همان معرفتهای پیش از تجربه است.

## مذهب افراطي اصالت مفاهيم اولى يا پيشيني

در طی تاریخ فلسفه نزاع بین قائلان به اصالت تجربه و اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی صور مختلف یافته است. در بدو ظهور فلسفهٔ اروپائی در یونان باستان مذهب اصالت مفاهیم اولیه بیشتر مورد قبول بود و متفکران اغلب منکر ارزش تجربه در شناخت حقیقی واقعیت بودند و علم مبتنی بر تجربه را ظاهری و مجازی می دانستند، یعنی آنچه ما را فقط به ظاهر و نمود واقعیت آشنا می سازد، و نه به اصل و کنه آن. مبنا و باعث اصلی این ناچیز و نامعتبر شمردن معرفت مبتنی بر تجربه، خطاها و توهمات حسی بود که موجب سلب اطمینان نسبت به حکم تجربه شده بود، علاوه براین اختلاف بین ادراکات اشخاص مختلف دربارهٔ عین واحد که کاشف اختلافات ذهنی بود این عدم اطمینان نسبت به احکام حواس را تأیید می کرد. ولی علت عمدهٔ اینکه بعضی از

حکمای قدیم تجرب را معتبر نمی دانستند این بود، که عقیدهٔ راسخ داشتند به اینکه آنچه در حقیقت واقعی است، باید تغیر ناپذیر باشد. دلیلشان هم این بود که آنچه متغیر است ذاتاً مشتمل بر تناقض است، زیرا در زمانی یک قسم است و در زمانی دیگر به آن قسم نیست (دلائل طرفهٔ دیگری هم برای اثبات این که آنچه متغیر است دچار تناقض است اقامه می کردند). که وجود داشته باشد و تجرب از آن رو که اعیانی را منکشف می ازد که متغیر است پس آنچه را بر ما عرضه می دارد اصل واقعیت نیست، بلکه ظاهر و نمود آن است. خلاصه آنکه به عقیدهٔ این دسته از حکمای قدیم، فقط فکر مستقل از تجرب ه یعنی عقل، می تواند ما را با واقعیت آشنا سازد.

گفتن اینکه فقط بهواسطهٔ عقل است که ما با واقعیت آشنا میشویم و نه بهوسیلهٔ تجربه، نظر قائلان بهمذهب افراطی اصالت مفاهیم اولی بود، و بیشتر در میان متفکران قدیم هواخواه داشت، و تأثیر نامساعدی برای پیشرفت علوم داشته است. زیرا اذهان را از تتبعات تجربی منحرف و اغلب بهسوی تأملات و تفکرات نظری بیهوده متوجه میساخت، و از این جهت سیر شناخت علمی طبیعت یعنی، علوم طبیعی را کند مینمود. همچنین باعث بر کم اهمیت شمردن حیات دنیوی و جستجوی ارزشهای واقعی در ماوراء آن میشد. اما از وقتی که مقتضیات و احتیاجات زندگی عملی، تا آن حد قوت گرفت که موجب ضعف این پیش۔ داوریها علیه تتبعات تجربی در طبیعت شد، یعنی از هنگامی که

بعد از دورهٔ تجدد تحقیقات تجربی در علوم طبیعی رواج یافت، مذهب اصالت مفاهیم اولی (یا پیشینی) هم رو به زوال رفت.

در ایام اخیر جدال میان قائلان به اصالت مفاهیم اولی که شناخت اسور را بدون توسل به تجربه معتبر سی شمارند، و هواخواهان سذهب اصالت تجربه که در اهمیت تجربه اصرار دارند، وضع دیگری یافته است، بحث دیگر بر سر این نیست که آیا تجربه یا عقل است که ما را با واقعیت اصلی آشنا می سازد، بلکه در این است که آیا اصلاً حق داریم قولی را قبول کنیم که به هیچ وجه مبتنی بسر تجربه نباشد، نه مستقیم و نه به طور غیر مستقیم ؟ اقوالی را که حق داشته باشیم قبول کنیم بی آنکه مبتنی بر تجربه باشند، اقوال و احکام اولی یا پیشینی (مقدم بر تجربه) می نامند<sup>۱</sup>.

مذهب افراطي اصالت تجربه

بنابراین مذهب هر قول موجهی باید بهطور مستقیم یا نمیر مستقیم، مبتنی بر تجربه باشد و حتی قضایای بدیهی در ریاضیات و مبادی اولیهٔ منطق که ظاهراً کوچکترین رابطهای با تجربه ندارند، مبتنی بر تجربه است و از تعمیم نتایج استقراء یعنی احکام جزئی ناشی از تجربه فراهم آمده است.

## مذهب معتدل اصالت تجربه

در مقابل این مذهب افراطی اصالت تجربه، مذهب معتدل اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی و مذهب معتدل اصالت تجربه قرار دارد. طرفداران این هر دو مذهب قائلند به اینکه در علوم

10. Apriori

قضایای مقبولی هست که مبتنی بر تجربه نبوده و اولی و پیشینی است. اختلاف میان این دومذهب معتدل دربارهٔ معنی و اهمیت این قضایای مقبوله است. برحسب مذهب معتدل اصالت تجربه فقط آن قضایای پیشینی یا اولیهای مورد تصدیق و قبول است که معانی آنها مندرج در اجزاء آنهاست. مثلاً مقدم بر هرتجربه ای می توانیم حکم کنیم که هرمربعی چهارضلع دارد، یا تمام شعاعهای یک دایره مساوی با یکدیگرند و غیره. برای صدور اين احكام حاجتي به توسل به تجربه نداريم بلكه فقط كافي است که بدانیم معنی مربع و دایره چیست. و بیم این را هم نخواهيم داشت كه تجربه، معارض با اين قضايا باشد، مثلاً ما را مجبور سازد به اینکه تصدیق کنیم هر مربعی چهارضلع ندارد، زیراکه این امر مستلزم این است که تجربه شکلی را بر ما عرضه دارد، که با اینکه مربع خوانده می شود چهار ضلع داشتن آن را تكذيب نكنيم. مع هذا نفس معنى مربع (يعنى مضمون مفهوم مربع) چنان است کـه هـر کس اسم مربع را برشکلی کـه دارای چهارضلع نیست اطلاق کند، خلاف این معنی رفته است. پس استعمال لفظ سربع به معنى معمول آن و در عين حال مربع خواندن شکلی که دارای چهار ضلع نباشد، سمکن نیست. قائل به مذهب معتدل اصالت تجربه، فقط آن قضايائي را

به عنوان پیشینی و مقدم بر تجربه معقول و مجاز می داند، که چنانکه در مثال بالاگفتیم، جنز بیان معنی اجزاء آن نباشد. اینگونه اقوال و قضایا را می توان در میان تعریفهای صریح یا غیر صریحی که بیان معانی اصطلاحات است، و در میان

نتایج منطقی ایس قبیل تعریفات، پیدا کرد. از زسان کانت به بعد اینگونه قضایا را تحلیلی' می نامند. (جملات تحلیلی و تصدیقات تحلیلی) پس رأی اصالت تجربیان معتدل را می توان با این عبارت خلاصه کردکه: یگانه اقوال و قضایای پیشینی یا اولی مقبول و مجاز، همانا قضایای تحلیلی است.

مذهب معتدل اصالت مفاهيم اولى يا پيشينى

برحسب مذهب معتدل اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی، برخلاف مذهب معتدل اصالت تجربه، قضایای اولی و مقبولی هم هست که درعین حال تحلیلی نباشد. این گونه قضایای غیر تحلیلی را تألیفی" یا ترکیبی مینامند (جملات تألیفی یا تصدیقات تألیفی). قول با قضیه وقتی تألیفی است که منظور ازان فقط بیان معانی اجزای آن نباشد یعنی مانند تعریف اعم از صریح و غیر صریح نباشد که به وسیلهٔ آن معنی بعضی از اصطلاحات یا نتایج منطقی آن تعریف بیان می شود، بلکه حکم و بیانی باشد دربارهٔ واقعیات که تجربه صحت آن را تأیید یا رد می کند. مثلاً قول به اینکه اولین امپراطور فرانسه کوتاه قد بود، قولی است تألیفی، زیرا از کوتاه قد بودن آن لازم نمی آید و حال آنکه قول به اینکه اولین امپراطور فرانسه پادشاه بود، تحلیلی است، زیرا از تعریف اولین امپراطور فرانسه کوتاه قد بود، قولی است تألیفی، زیرا از نعریا جنوب می آید و حال آنکه قول به اینکه اولین

اکثر قضایای تألیفی بیتردید مبتنی برتجربه است. نزاع فقط دراین است که آیا همهٔ قضایای تألیفی بدون استثنا موجه بودنشان

11. Analytic 12. Synthetic

ماخوذ از تجرب است، یا اینکه موجه بودن بعضی از آنها اصلاً مأخوذ از تجربه نیست و آنها خود از احکام اولی هستند. مسألهٔ اصالت تجربه و اصالت مفاهیم پیشینی یا اولی بهصورت جدید آن درست همین مسأله است. برحسب مذهب اصالت تجربه احکام تألیفی اولی غیر مسبوق به تجربه وجود ندارد و حال آنکه بنا بر مذهب اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی چنین احکامی هست.

برای ارائهٔ طریقه ای که قائلان به فه معتدل اصالت مفاهیم پیشینی نظر خود را تـوجیه می کنند، بـهعنوان مثال این قضيه هندسي را ملاحظه مي كنيم كه بهموجب آن مجموع دو ضلع یک مثلث بزرگتر از ضلع سوم آن است. بنا بهرأی قائلان به این مذهب این قضیه تحلیلی نیست. زیرا از تعریف مثلث و اضلاع آن بزرگتر بودن مجموع دو ضلع ازضلع سوم، لازم نمیآید، با این حال می توانیم از صحت آن بدون توسل به تجربه اطمینان حاصل کنیم، زیرا کافی است که در عالم تصور، خطی را به عنوان قاعدهٔ مثلثی بینگاریـم و دو خط از دو طرف آن امتداد دهیم که مجموعاً ازاین قاعده کوتاهتر یا مساوی آن باشند. در این صورت قوهٔ مخیله فوراً ما را متوجه میسازد که هرگاه این دو خط را دور قاعده بگردانیم، نقاطی که مجاور قاعده نباشند، هـرگز تلاقی نمی کنند تا مثلثی تشکیل بدهند. پس برای اینکه این حکم تألیفی را که مجموع دو ضلع هر مثلثی بـزرگتر از ضلع ثالث است مطلقاً اظهار داريم، احتياجي به تجربه يا اتكاء به ادراك حسى نخواهيم داشت.

به نظر طرفداران این مذهب همین مثال طریقۀ وصول به احکام تالیفی اولی را هم روشن می سازد. وصول بسه ایت احکام منوط به استعدادی است که به موجب آن می توانیم نظم و قاعدۀ کلی را در اموری که بلاو اسطه بر ذهن ما عرضه می شود درك کنیم، نه اینکه فقط خود امور واقع جزئی را چنانک ه در تجربهٔ عادی می بینیم ادراك کنیم. با تصور کردن دو ضلع مثلث در آنها این قانون کلی را می یا بیم که در هر مثلثی مجموع دو ضلع باید بزرگتر از ضلع سوم باشد. کوشش قوۀ تخیل یک نظم و قاعدۀ کلی را بر ما منکشف می سازد، نه فقط این امر واقع جزئی را ک ه در یک مثلث معین، مجموع دو ضلع بزرگتر از ضلع سوم است، زیرا برای کشف این حقیقت جزئی ادراك حسی عادی هم کافی می بود، استعداد کشف نظم و قاعدۀ کلی را در اموری که بلافاصله برذ هن ما عرضه می شود بعضی ها (کانت) شهود محض، و بعضی دیگر ( هوسرل) شهود ذوات و ماهیات، خوانده اند.

اختلاف بین مسذهب اصالت تجربسه و مذهب اصالت مفاهیم اولی یسا پیشینی دربارهٔ ماهیت قضایای ریاضی

اختلاف بین مذهب اصالت تجربه و صورت جدید مذهب اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی، در خصوص ماهیت قضایای ریاضی است. قائلان افراطی به اصالت تجربه کلیهٔ قضایای ریاضی را مبتنی برتجربه میدانند، از طرف دیگر برحسب مذهب اصالت مفاهیم اولی کلیهٔ آنها قضایائی است اولی و پیشینی که میتوان آنها را مستقل و جدا از تجربه قبول کرد. در عین حال بر حسب همین مذهب (البته مقصود صورت معتدل آن است، در زمان حاضر)

94

لااقل پارهای از قضایای ریاضی احکام تألیفی است. بالاخره در مذهب معتدل اصالت تجربه بین ریاضیات محض و ریاضیات عملی، به تمایز قائل می شوند و قضایای ریاضیات محض را اولی و پیشینی می دانند ولی آنها را احکام تحلیلی می شمارند، و در ریاضیات عملی علاوه بر بعضی از قضایای تحلیلی به قضایای تألیفی که آنها را هم مبتنی بر تجربه می دانند، قائل هستند. ر**یاضیات محض و ریاضیات عملی** 

اینک باید دید فرق بین ریاضیات محض و ریاضیات عملی چیست؟ فرق آنها در نحوهٔ استعمال اصطلاحات ریاضی است، و شاید بهترین راه برای نشان دادن این تمایز آوردن یک مثال هندسی باشد. در هندسه اصطلاحاتی از قبیل جسم، کره، مکعب، مخروط و غیره داریم که در زبان عادی هم، در زندگی عملی، بکار میرود. هر یک از این اصطلاحات در زبان عادی دارای معنائی است تجربی، که روشی را بدست میدهد که طبق آن به استناد تجربه (بهشهادت حواس) میتوانیم اطمینان حاصل کنیم مکعب چنان است که هر کس که آن را به لفظی میدهد ، میتواند با شمردن سطوح جسمی که به او ارائه شده است و مطمئن گردد (در حدود خطاهای ممکن در اندازه گیری) که این جسم مکعب استیانه. یعنی روشی در اختیار ماست که به وسیلهٔ آن میتوانیم نسبت به این امر از معنیی که به وسیلهٔ تجربه

13. Applied Mathematics

عادی دارد، اطمینان حاصل کنیم. در هندسه گاهی از اصطلاحاتی که بین آن و زبان عادی مشترك است در همان معنی تجربی زبان عادی، لااقل در بعضی از موارد، استفاده می کنیم. در این صورت آن هندسه شعبهای از ریاضیات عملی محسوب خواهد شد.

اما طریقهٔ دیگری هم برای عمل کردن در این باب هست. در ایس روش دوم، در واقع همان اصطلاحاتی که در هندسه بهعنوان شعبهای از ریاضیات عملی استعمال سی کنیم بکار می بریم، اما به آنها معنی دیگری می دهیم. در اینجا با صرف نظر کردن از معانی عادی اصطلاحاتی از قبیل «کروی» و «مکعب» و غیرہ، و تجرید آنھا مخصوصاً از معانی تجربی، معنی جدیدی به آنھا مىدهيم. اين امر گاهى با تعريفهاى صريح انجام سىگيرد. ولى هر تعريف صريحي از اصطلاح معيني، عبارت است از تـأويل و تبدیل آن بهاصطلاحی دیگر. بدین وجه که تعریف صریح هـر اصطلاح معینی، ما را قادر میسازد که هر جملهای را که حاوی اصطلاح مورد تعریف است، به جملهٔ دیگری تبدیل نمائیم که در آن بهجای این اصطلاح، اصطلاحات دیگری که در تعریف آن بتکار سی رود استعمال شده باشد. مثلاً این تعریف که «کره جسمی است که در آن نقطهای وجود دارد که فاصلهٔ آن از تمام نقاط واقع در سطح آن مساوی است» سا را قیادر می سازد که هر جمله ای را که حاوی لفظ کره باشد تبدیل بهجمله ای بکنیم که لفظ کره در آن استعمال نشده باشد؛ و بجای آن این عبارت آمده باشد: «جسمی که در آن نقطه ای است که فاصلهٔ آن، از کلیه نقاط واقع در سطح آن، به یک فاصله است».

پس این مسأله طرح میشود که الفاظی مثل «کروی» و «مکعب» و مانند آنها، بهوسیلهٔ تعریف، تبدیل بهاصطلاحات هندسی دیگری میشوند و قبلا از معنی متداول و معمولی خود عاری گردیدهاند. اما بهخود این اصطلاحاتی، که اصطلاحات مورد تعریف را بهآنها تبدیل می کنیم، چه معنائی باید داد؟ شاید این اصطلاحات را بتوان، باز بهوسیلهٔ تعریفهای دیگری شاید این اصطلاحات را بتوان، باز بهوسیلهٔ تعریفهای دیگری ادامه داد. باید این تبدیل و تأویل را نمیتوان تا بی نهایت اصطلاحاتی اختیار شود که مبدأ کل نظام تعریفات قرار گیرند. اینها را اصطلاحات بدوی مینامند. اما این اصطلاحات بدوی، او معنی عادی عدول شده است و در معنی جدیدی، آنها را بکار میرند؟ در هندسه به عنوان شعبه ای از ریاضیات محض غیر عملی، است، و معانی جدیدی به آنها داده شده.

میتوان گفت که این اصطلاحات بدوی قابل تعریف نیستند، زیرا چون مبدأ کلیهٔ تعریفهای دیگرند، نمیتوان به آنها معنی دیگری داد، و باید آنها را به همان معنی معمول در زبان عادی، بکار برد. اما این استدلال درست نیست ، و از این امر که این اصطلاحات به وسیلهٔ تعریفات صریح قابل تعریف نیستند، ابداً لازم نمیآید که نمیتوانیم به آنها معنی بدهیم. برای اینکه به لفظی معنی بدهیم چه باید کرد؟ باید برای دستهٔ معینی از مدم که می خواهند این لفظ را استعمال کنند راهی قطعی برای

فهم آن مقرر ساخت. هريک از ما در آموختن زبان مادري خود هنگام کودکی، به وسیلهٔ اولیاء و مربیان خود، به روش معینی برای فهم قطعی کلمات زبان، با آنها آشنا شده ایم. اما تعداد كلمات زبان مادرى كه بهوسيلة تعبريف بهما فهمانده شده است چندان زیاد نیست. پس بیشک طریقهٔ دیگری غیر از تعریف برای فهم کلمات موجود است. این طریقه در موقع آموختن زبانی خارجی، به وسیلهٔ روش مستقیم، بکار می رود. در سوقع بکار بردن ايين روش معلم معنى لفظي را بهوسيلة لفظ ديگر نمى فهماند، يعنى ترجمه نمى كند، بلكه عباراتي به آن زبان خارجي إدا مىنمايد. معلم زبان فرانسه با اشارة الكشت بهميز مى گويد: C'est un livre و با اشارهٔ به کتاب می گوید C'est un livre و بالاخره با اشاره به مداد می گوید: C'est un crayon و شاگرد نه تنها می فهمد که table به معنی میز و Livre به معنی کتاب است و... بلکه همچنین می فهمد که عبارت C'est مطابق با عبارت انتزاعی «ایس است» است. به همین روش بود که همهٔ ما در کودکمی سخن گفتن آسوختیم. بـهسخنان بزرگترهـا در مواقع و مواضع مختلف گوش دادیم و مستعد شدیسم کنه این عبارات را به همان طریق استعمال کنیم و به این ترتیب معانی آنها را چنانکه بزرگترها می فهمیدند، ما نیز بفهمیم.

در ریاضیات محض هم در تخصیص معنی بـهاصطلاحـات بدوی، همین روش را بکار میبرند. پارمای جملات راکه حاوی این اصطلاحات است همراه با عبارات دیگری که معنی قطعی آنها مفهوم است ادا می کنیم. شنونده این اصطلاحـات را، که اکنون

به عنوان اصطلاحات بدوی بکار رفته است، از معانمی سابق آنها قطع نظر می کند و به معنی فعلی آنها از مضمون جملات پی می برد. مثلاً این جمله را ادا می کنیم که «دو نقطه فقط یک خط مستقیم را ایجاد می کنند». شنونده باید آنچه را قبلاً درباره معنی «نقطه» و «مستقیم» می دانسته است که از اصطلاحات بدوی هندسه اند -- فراموش کند، و فقط معنی متداول عبارات «دو» و «ایجاد می کنند» را، که از اصطلاحات خاص هندسه نیست، نگاهدارد. همینکه معنی متداول اصطلاحات «نقطه» و «مستقیم» را فراموش کرد، این اصطلاحات را به نحوی می فهمد که می تواند معتقد شود که دو نقطه همیشه فقط یک خط ایجاد می نمایند.

ایـن جملات کـه بـه اصطلاحات بـدوی هندسه، بـر حسب طریقه ای که وصف کردیم، افادهٔ معنی می کنند، اصول متعارفه<sup>۲</sup> نامیده می شوند، عمل اصول متعارفه شبیه عمل معادلاتی است که دارای چند متغیر باشند. یک دسته از معادلاتی که حاوی دو یا چند مجهول باشند ارزش مجهولات مزبور را بـه نحو معینی تعیین می کنند. ارزش ایـن مجهولات اعـدادی است کـه اگر جانشین مقادیـر مجهول شود معادله را حل خواهد کـرد، یعنی آنها را مبدل به فرمول صحیح می نماید. به همین منوال اصول متعارفه هم معانی اصطلاحات بدوی را که در آنها بکار رفته است، بـه عنوان عـبارات دارای معانی مجهول، تعیین می کنند. یعنی معنانی را که باید به این اصطلاحات بـدوی داد تـا اصول متعارفه شامل

<sup>14.</sup> Axioms

آنها نیز، معنی پیدا کنند، معین میسازد.

نظربه اینکه اصول متعارفه معانی اصطلاحات بدوی مندرج در أنها را به نحوی که وصف کردیم تعیین می کند، گاهی آنها را تعریفات غیر صریح و مضمر در مقابل تعریفات صریح می نامند. در تعریفات صریح معانی اصطلاحات با آوردن الفاظ معادل آنها بیان می شود. اما در اصول متعارف ه برعکس، معادل این اصطلاحات آورده نمی شود لیکن به وسیلهٔ آنها ما قادر می شویم که این معانی را به همان طریقی تحصیل نمائیم که در دسته ای از معادلات می توان ارزش مقادیر مجهول را به دست آورد.

بنابرایین در هندسه میتوان، با قطع نظر از معانی عادی اصطلاحات هندسی و به مدد دسته ای از تعریفات صریح و غیر صریح ، به آن اصطلاحات معنی داد. در این صورت این هندسه را شعبه ای از ریاضیات محض محسوب می داریم. فرق اساسی بین هندسهٔ محض و عملی این است که در هندسهٔ عملی اصطلاحات هندسی دارای معانی خاصی است، مستقل از اصول متعارفه، و این معنی تجربی آنها است، به این جهت می توانیم صحت قضایای مرکب از این اصطلاحات را به طریق تجربی تعیین نمائیم، و معنائی غیر از آنچه، به وسینهٔ قضایای بدیهی معین شده است، ندارند، یعنی فقط همان معنائی را دارند که اگر اصول متعارفه صحیح باشد باید داشته باشند بدون هیچگونه معنی تجربی.

نظری در بارهٔ مذهب معتدل اصالت تجر به

اصالت تجربیان جدید با علم به اینکه در هندسه می توان هم

بهطریق محض نظری عمل کرد، و هم بهطریق عملی، معتقدند که ریاضیات محض نظامی (سیستمی) است مبتنی بر مفاهیم اولی یا پیشینی، و برای اثبات صدق قضایای آن، نیازی به تجربه نیست، و احتمال این هم نمی رود که احکام آن به وسیلهٔ تجربه رد بشود، زیرا اصطلاحات ریاضیات محض نظری، اصلاً دارای معنی تجربی نیست. اما دربارهٔ ریاضیات عملی می گویند، فقط به عنوان نظامی تجربی قابل عمل است. اصول متعارف یعنی اصول و مبادی ریاضیات که بدون اینکه از قضایای دیگر استنتاج شد، باشد مورد قبول است، در ریاضیات عملی فقط مفروضاتی است که نتایج منطقی آنها ممکن است در مواجهه با تجربه تأیید یا تکذیب شود.

نظری در بارهٔ مذهب افراطی اصالت تجر به

مذهب افراطی اصالت تجرب یادگار دوره ای است که هنوز تمایز بین ریاضیات محض و عملی شناخته نشده بود. قائلان بدان دربارهٔ ریاضیات عملی سخن می گفتند و آن را عملی تجربی می دانستند و از این جهت رأی آنها با رأی معتقدان معتدل اصالت تجربه، که ریاضیات عملی را تجربی سی دانند، فرقی ندارد. ریاضیات به صورت شعب مختلف ریاضیات محض نظری بر هواخواهان مذهب افراطی اصالت تجربه به کلی مجهول بوده است.

مذهب اصالت وضع و قرارداد<sup>10</sup>

پیروان مذهّب معتدل اصالت تجربه که ریاضیات عملی را علمی تجربی سیدانند غـالباً این نظر خود را بـا تعلیمی موسوم

15. Conventionalism

به «اصالت وضع يا قرارداد» توأم مي نمايند. نظر مبتني براينكه رياضيات عملي علم تجربي است قابل ارجاع بداين قول است كه اگر اصطلاحات بکار برده شده در قضایای ریاضی به معنی عادی آنها باشد، تعيين صدق وكذب اين قضايا فقط بهوسيلة تجربه ممکن میگردد. مثلاً اگر اصطلاحات هندسی کـه در این جمله آمده که «مجموع زوایای مثلث . ۸۰ درجه است» به معنی عادی تعبير شود، صدق اين جمله فقط بهوسيلة تجربه معين مي گردد. اما این رأی بنا به عقیدهٔ پارهای از متفکران صاحب نظر محتاج تعدیل است. زیرا می گویند که در بسیاری از موارد معنی عادی اصطلاحات ریاضی مفید روشی نیست که بر حسب آن بتوان صحت قضایای ریاضی را بهانکای تجربه معلوم ساخت. بنا بر این چنین اظهمارنظر سينمايند كه با معنى عمادى اصطلاحات رياضي نمي توان صدق و كذب بعضي از قضاياي آن و مخصوصاً بعضي از قضایای هندسی را بهوسیلهٔ تجربه روشن کرد. ایشان در عین حال این را هم نمی گویند که تعیین صحت این قضایا به استقلال از تجربه و بهنجو اولی یا پیشینی ممکن است، ولی تذکرمی دهند که معانی عادی اصطلاحات هندسی آن قدر دقیق نیست که بتوان راجع به قضایائی که از آنها تمر کیب شده است به نحوی از انحاء اظهار نظر قطعی کرد. عدم دقت کافی معانی این اصطلاحات اغلب موجب این است که نتوان صحت و سقم قضایای مشتمل بر آنها را تشخیص داد.

مثلا لفظ «نهر» را در نظر بگیریـد. معنی عـادی و متداول ایس کلمه روشی بدست میدهـد کـه بـر حسب امـور تجربی،

می توان هنگام مشاهدهٔ آب روان در بسیاری از موارد تشخیص داد که می توان آن را «نهر» نامید یا نه. رود «ویستول» <sup>۱</sup> در ورشو را بر حسب معنی عرفی این لفظ نمی توان «نهر» نامید. ولی هنگامی که مسیر رود ویستول را تا سرچشمهٔ آن دنبال می کنیم، نقاطی را خواهیم دید که در آنجاها دیگر نمی توان تشخیص داد که ویستول نهر است یا نهر نیست. ممکن است عمق و پهنای ویستول را در این جاها اندازه گرفت، ولی این کارکمکی به این مسأله نخواهد کرد که تشخیص دهیم ویستول در اینجا نهر است یا نه. اما اگر توافق کنیم که لفظ «نهر» به معنی آب روانی است که متوسط عرض آن در سال فلان قدر متر و عمق آن فلان قدر متر است، این اشکالات برطرف می شود. و به موجب اطلاعات تجربی خواهیم توانست تصمیم گرفت که در هرجای معنی در طول مسیر رود ویستول اطلاق لفظ «نهر» به آن

به نظر بعضی از متفکران، تنها اصطلاحات عادی نیست که معانی آنها غیر دقیق است بلکه اصطلاحات ریاضی، مخصوصاً معنی عبارت «خط الف مساوی است با خط ب» نیز چنین است. آنها متذکر می شوند که با معنی عادی این عبارت ما قادر نیستیم که بر اساس اطلاعات تجربی، در صورتی که این دو خط از یکدیگر جدا باشند، تعیین نمائیم که با یکدیگر مساویند. برای فیصله دادن به این مسأله باید معنی این عبارت را بنا به توافق و قرار داد دقیقتر نمائیم، چنانکه در مورد لفظ «نهر» عمل کردیم،

16. Vistula

آنگاه تجربه، بنا به توافقی که حاصل کرده اینم، جواب صحیح را دربارهٔ تساوی این دو خط معلوم خواهد ساخت. تعلیم و نظریه ای که مفهوم اصلی آن را در اینجا بیان کردیم موسوم به «اصالت وضع یا قرارداد» است. به این قرار مذهب اصالت وضع، تعدیلی است از مذهب معتدل اصالت تجربه، و تصدیق است به این که تعیین صحت قضایای ریاضیات عملی فقط به وسیلهٔ تجربه ممکن است ولی مشروط به این شرط که قبلاً معانی اصطلاحات عرفی را به وسیلهٔ وضع و قرارداد دقیقتر کرده باشیم.

نظری در بارهٔ مذهب معتدل اصالت مفاهیم اولی یا پیشینی۔تعلیمکانت<sup>۷</sup> مدهب معتدل اصالت مفاهیم اولی (یا پیشینی) دربارهٔ ماهیت قضایبای ریاضی حاکی از نظر دیگری است. هواخاهان این مذهب نیز مانند قائلان افراطی مذهب إصالت تجربه هنگامی که دربارهٔ ریاضیات سخن می گویند نظر به ریاضیات عملی دارند.

که دربارهٔ ریاضیات سخن می گویند نظر به ریاضیات عملی دارند. یعنی علمی که دران معانی اصطلاحات به وسیلهٔ تعریفهای صریح و قضایای بندیهی، که عمل تعریفات مضمر و غیر صریح را انجام می دهد، محرز نمی شود بلکه همان معانی متداول عادی این اصطلاحات مقبول است و مجموعهٔ اصطلاحات و مفاهیم آن به وسیلهٔ تعریفات صریح تکمیل می گردد. جملات ریاضی به این معنی و مخصوصاً فروض عمدهٔ آن یعنی اصول متعاوفه، بر حسب این مذهب ندقضایائی است که فقط به وسیلهٔ تعربه قابل توجیه باشد، و نه قضایای تحلیلی است که تعه معنی اصطلاحاتی را باشد، و نه قضایای تحلیلی است که تعه معنی اصطلاحاتی را

17. Kant

اصحاب این مذهب قضابای تألیفی اولی و پیشینی است. برای مثال این اصل متعارف هندسه را در نظر بگیریم که «از هر نقطهٔ خارج از خطی فقط و فقط یک خط می توان رسم کرد که موازی با خط اول باشد». این قضیه متعارف، به عنوان قضیه ای از هندسه عملى، نهجزئي ازيك نعريف است كه اصطلاحات هندسيي راکه حاوی است معنی بدهد، و نه روشن کنندهٔ معنی عادی این اصطلاحات است، لذا حكمي تأليفي است، اما اين حكم تأليفي مبتنی بر تجرب نیست، و آنچه این قضیه بران حاکی است، نمى توان به وسيلة تجربه مورد تحقيق قرار داد. با اين حال ما اين قضيه را با اطمينان تـام قبول داريـم، و احساس مي كنيم كـه در این اطمینان محق هستیم. زیراکافی است که خط مستقیم و نقطهٔ خارج ازان را تصور کنیم تا فوراً دریابیم، که از این نقطه فقط و فقط یک خط می توان موازی با خط مستقیم مفروض رسم کرد. مبنای کافی برای این تصدیق فقط شهود محض است ۱۰ بدون دخالت تجربة حسى. طرفدار عمدة اين نظر، كانت فيلسوف آلماني قرن هجدهم ميلادي بوده است.

بی آنکه دربارهٔ این نظر یعنی اولی (پیشیئی) بودن قضایای ریاضیات عملی که به عقیدهٔ ما خطا است، وارد مناقشه شویم، می گوئیم که بعد از بسط و تفصیل ریاضیات در قرون نبوزدهم و بیستم بیلادی سستی اساس و مبنای این فظر تا اندازهای روشن شده است. در قرن نوزدهم هندسه های غیر اقلیدسی در قلمرو ریاضیات محض بنیان گذاشته شد که در آنها بجای اصل متعارف

Server and the

18. Pure intuition

مذکور راجع به خطوط موازی، اصول دیگری مغایر با آن، وضع شد. هانری پوانکاره' ریاضی دان فرانسوی که خود معتقد به مذهب اصالت وضع بود بعد از تحلیل هندسه های غیراقلیدسی قائل شد به این که این هندسه ها را نیز می توان، در صورت دقیق ساختن اصطلاحات عادی که در آنها بکار رفته است، مانند هندسهٔ اقلیدسی به عنوان شاخه ای از هندسهٔ عملی، با تجربه مطابقت داد. بالاخره نمود که هرگاه یک هندسهٔ غیر اقلیدسی را به عنوان اساس اختیار کنیم، از راه تجربه به نظامی از علم فیزیک خواهیم رسید ماده تر از فیزیک مبتنی بر هندسهٔ اقلیدسی که کانت آن را تنها هندسهٔ حقیقی و به نحو اولی (با پیشینی) و بدون توسل به تجربه غیر قابل شک محسوب می داشت. برای اطلاع بیشتر در این باب خوانندگان باید به کتابهای مفصلتر در این بحث رجوع کنند.

در پایان بحث راجع بداختلاف میان مذهب اصالت مفاهیم اولی و مذهب اصالت تجرب د دربارهٔ قضایای ریاضی مسأله و مشکل دیگری راکه ناشی از قول بداصالت مفاهیم اولی و قبول قضایای ریاضی بهعنوان قضایای تألیفی پیشینی است تذکر می دهیم. آنچه با قضایای تألیفی در ریاضیات عملی بیان می شود مستقیماً به وسیلهٔ تجربه قابل تصدیق یا تکدیب است. مثلاً اینکه مجموع زوایای مثلث مساوی با دو قائمه است، اگر به معنی عادی آن، یعنی از جملهٔ ریاضیات عملی ملحوظ گردد، ممکن است مورد امتحان تجربی، یعنی اندازه

19. H. Poincaré

# مسائل مربوط به منشأ معرفت و شناسائي

گرفتن زوایای مثلث و جمع کردن ایـن اندازه ها بـا یکدیگر، قرار گیرد. اما اگر به تبعیت از مذهب اصالت مفاهیم اولس تصدیق كنيم كه صحت اين قضيه بهنحو اولى و مستقل از تجرب است با امر عجیبی روبرو خواهیم شد که عبارت باشد از امکان پیش بینی نتایج تجارب آینده، بدون توسل به هیچ گونه تجربه ای، یعنی بیآنکه منتظر نتایج اندازهگیری زوابای مثلث باشیم، می توانیم از پیش بگوئیم که این نتایج چه خواهد بود. اما این پیش گوئی از نوع پیش بینی هائی نیست که ما دربارهٔ نتایج تجربیات آینده، بداتکای قوانین فیزیک و سایر علوم طبیعی، معمول میداریم و بعضي امور را پيش بيني مي کنيم و بعداً تجرب هم آنها را تأييد می کند. زیرا چون قوانین فیزیک و سایر علوم طبیعی خود مبتنی بر تجربه هستند وقتی سا اسور آینده را بر اساس آنها پیش بینی می کنیم، در حقیقت نتایج تجربیات آینده را بر حسب تجربهٔ گذشته پیش بینی کرده ایسم. اسا قوانین هندسه چون بنا به رأی قائلان بداصالت مفاهیم اولی یا پیشینی، قضایائی است که با تجربه هیچگونه ارتباطی ندارد، پس وقتی ما امور واقع تجربسی را بر حسب آن قوانین پیش بینی می کنیم این پیش بینی به استقلال از هرگونه تجربه، و صرفاً بر اساس عقل است.

اما از لحاظ مذهب اصالت تجربه، این مسائل اصلاً مطرح نیست، زیرا بر حسب آن کلیهٔ قضایای تألیفی ریاضیات عملی و قوانین تجربی علوم طبیعی، از یک سنخ است و قضایای تحلیلی هندسی البته پیشینی است، اما بهوسیلهٔ تجربه نهمی توان صدق آنها را معلوم ساخت و نه کذب آنها را.

توضيح و تبيين اين مسأله براي قائلان به اصالت مفاهيم اولي (یا پیشینی) بسیار مشکل است، *ک*ه چگونـه وقتی ما از هرگونهٔ تجربه صرف نظر سی کنیم 😓 یعنی چشم و گوش خود را می بندیم وازتجربة كذشته استفاده نمى نمائيم - آنكاه بمبدد عقل به تنهائي نتايج تجارب آينده را مي توانيم پيش بيني كنيم. بر قائلان بداصالت مفاهيم اولى است كه برقرار ساختن اين سازگارى عجيب بین تجربه و عقل منفک از هرگونه تجربه را، تسوضیح دهند و تبيين كنند. كانت براى تبيين اين امر قائل شد بداين كه علت این سازگاری و همآهنگی این است که اموری که ما با آنها در تجربه سروكار داريم مستقل از ذهن نيستند، بلكه محصول خود ذهن اند. به عقيدة كانت ذهبن انسان در سوقع ادراك صرفاً فعل پذير، يعنى پذيرنده تأثيرات و تحريكات اسور خارجي نيست, بلکه خود نیز فعال است، و درنتیجهٔ این فعالیت خلاقهٔ ذهن در مورد تأثیرهای واقعیتهای خارجی است که ما اسوری را ادراك سی کنیم و مدرکات حاصل می شوند. بنا بر این آنچه ادراك مي كنيم، و به عبارت ديگر، متعلقات ادراك ما آن طور كه ما ادراك مي کنيم در خارج و عالم واقع وجود ندارند. خلاصه آنکه ذهن ما آئينهٔ تمام نماي حقيقت نيست، و آنچه سي شناسيم عين واقع نيست، بلكه حاصل فعاليت ذهـن است در واقعيات خـارجي، و چون این فعالیت مطابق همان اصول و طرحها سی انجام می گیرد كمد ذهبن هنگام تعقل معض بدون سراجعه به تجربه انجام مى دهد؛ مي يوانيم صرف از روى تعقل و بهمدد استدلال بمنحو اولی و پیشینی بعضی از احکام مربوط به امور تجربی را پیش بینی

Y٨

# مسائل مريوط به منشأ معرفت و شناسائى

کنیم و تجربه هم بعداً این پیش بینی را تأیید می کند. فرضیه کانت – که بنا بران امور تجربی، یعنی اموری که سا مجموع آنها را بهعنوان عالم طبیعت میشناسیم، حاصل خلاقیت ذهن است – یکی از صور مذهب اصالت معنی، یعنی ایدهآلیزم است که در فصلهای آینده بورد بحث واقع خواهد شد.

ماهیت شناسائی پیشینی یا عقدم بر تجربه، بنا به ای پدیدار شناسان شناسائی پیشینی یا مقدم بر تجربه سورد تحقیقات مفصل از جانب حوزهٔ فلسفی معروف معاصر موسوم بـــه پدیدار شناسی 😳 قرار گرفته است کمه بنیان گذار آن ادموند هموسرل! فیلسوف آلمانیم است. این متفکر مشهور قماعدهای را کمه مطابق بما نظر اصالت تجربه است، قبول کرده که هر معرفتی که از شناخت لفظی فراتر رود، يعنى بيان معانى الفاظ باشد، بايد ستنى بر تجربه باشد. إيا مواد هوسرل از این قباعده بیا آنچه تجربی بیدهبان ازان منظور میداشته اند، فرق دارد. منظور تجربی مذهبان از تجربه، همان تجربهٔ حسی است، که دران اعیان و امور مادی عرضه می شود، و یا مراقبت در نفس و درون نگری 🚺 است که مورد و متعلق آن؛ امور ذهني و دروني است. اما هوسرل قابل است بهاينكه صورت دیگری هم از تجربه هست؛ زیرا علاوه بر امور مادی و امور ذهنی بعضي وجودات هست، كه نه متعلق به عالم بادي است و نه بهعالم ذهني. امور خارجي بادي و ايور دروني ذهني توأباً عالم وجودات واقعی را تشکیل بنیدهند کیه حادث در زیبان است. علاوه براين عالم، يفقول هوسرل، يک عباله وجودات مثالي آ 20. Phenomenology 21. Edmund Husserl 22. Introspection 23. Ideal entities . As 192. 24 

مسائل و نظریات فلسغه

نیز هست که حادث در زمان نیست (میگوئیم هست، زیـرا خود هوسرل میگوید که وجـود آن بـه همان معنی وجـود عـالم واقعی نیست). ذات و ما هیت اشیاء، یعنی مثل<sup>۲۰</sup>، متعلق به این عالم اند.

ذرات و ماهیت اشیاء که هوسرل سه آنها معتقد است اسوری است اسرارآمیز که تقریباً معادل با مثل افلاطونسی است. ذات هر چیزی، مثلاً ذات نـوع معینی، خـود این نـوع است، و ذات چیزی که من اکنون هنگام نوشتن در دست دارم، یعنی قـلم، نوع قلم است؛ و ذات شکلی که روی کاغذ کشیده شده و مربع است، نوع مربع است (يعنى مربع كلي) الخ. هوسرل معتقد است که این ذوات اشیاء، همانطورکه اجسام در ادراك حسى مستقيماً عرضه می شوند، عرضه می گردند. وقتی که من به پارچهٔ سرخ رنگی که میز مرا پوشانده است مینگرم این شیء واقعی انضمامی را با حواس خود ادراك مي كنم، ولي ذهن من أكاه است كــه ذات سرخی چیست. این آگاهی از ذات سرخی به گفتهٔ هوسرل صورتی است از تجربهٔ مستقیم، و مغایر با تجربهٔ حسی. اختلاف ایس دو نوع تجربه را هوسرل به تفصيل مورد تحليل قرار داده است. تجربه ای را کمه دران ذوات اشیاء بر سا عرضه می شود، هوسرل «شهود ذوات»<sup>۱۵</sup> مینامد. به قول هوسرل به موجب این شهود ذوات می توان به قضایای غیر قابل شکی رسید که به وسیلهٔ تجربهٔ حسى وصول به آنها ممكن نيست. مثلاً ازطريق شهود ذات سرخي این علم قطعی و یقینی برای ما حاصل می شود که سرخی لاینفک از بعد و امتداد است، و بنا بر این هر چیز سرخی ممتد در جهات

24. Ideas

25. Wesensschau

مسائل مربوط به متشأ معرفت و شناسائی

است. این قضیه که هر چه سرخ است معتد است، قضیه ای کلی است، و نمی تواند مبتنی بر ادرال حسی جزئیی باشد، زیرا ادراك حسی جزئی فقط می تواند مؤید این باشد که این چیز سرخ رنگ، معتد است. همچنین این قضیه در نتیجهٔ استقراء و تکرار ادرا کات حسی حاصل نشده است، زیرا نتایج استقراء هرگز قطعی و یقینی نیست، در حالی که این قضیهٔ تحلیلی هم نیست، پس قضیه ایست مستقل از تجربهٔ حسی و در نتیجه یک قضیهٔ اولی یا پیشینی است که در عین حال چون تحلیلی نیست تألیفی اولی یا پیشینی است.

بنا به رأی پدیدار شناسان، اصول متعارف در ریاضیات، فقط تعبیر لفظی شناختی است که دربارهٔ اعداد و سایر وجودات مثالی ریاضی، به وسیلهٔ شهود قبلی از ذوات، کسب گردیده است. اصطلاحاتی سانند «عدد طبیعی» و «نقطه» و «خط مستقیم» و «سطح» و غیره، اسامی اشیاء و امور واقعی محسوس نیستند بلکه اسامی امور مثالی هستند که بر ما، به وسیلهٔ آن نوع از تجربه که پدیدار شناسان شهود ذوات می خوانند، مستقیماً عرضه می شوند. به وسیلهٔ همین شهود ذوات می خوانند، مستقیماً عرضه می شوند. روابط و غیره از وجودات مثالی را که در ریاضیات از آنها بحث می شود، می شناسیم و حاصل شناسائی خود را به صورت اصول از متفکران اصرار دارند که ما به وسیلهٔ اصول متعارفهٔ ریاضی، متعارفه خلاصه و بیان می کنیم. پدیدار شناسان برخلاف بعضی وجودات مثالی را ایجاد نمی کنیم، زیرا آنها نیز مانند موجودات از متفکران اصرار دارند که ما به وسیلهٔ اصول متعارفهٔ ریاضی، تقرری به استقلال و انفکاك از ذهن ما دارد و ما به وسیلهٔ الله مسائل ونظريات فلسفه

ریاضیات و سایر علوم اولی (یا پیشینی) به کشف این عالم نائل میآئیم، و طریقهٔ ایس کشف استنتاج منطقی نتایج اصول متعارفه است. اما اصول متعارف هم از هیچ حاصل نشده است ووضعی و قراردادی هم نیست، بلکه بیان علم به امور مثالی ریاضی است که از راه شهود ذوات که سابق و مقدم بر هر استنتاجی است، کسب گردیده است. ریاضیاتی که مبتنی بر اصول متعارفه و اصولی ماهد که از هیچ، و به اصطلاح از هوا آمده باشد، و به میل علما پیدا شده باشد، مؤید به تأیید شهود ذوات نیست، و معلق در هواست و فاقد هرگونه ارزش معرفتی.

پیداست که این نظریات پدیدار شناسان فقط دربارهٔ ریاضیات عملی است که دران اصطلاحات مندرج در قضایا به معنی عادی آنها بکار می رود. بنا بر مذهب معتدل اصالت تجرب، اصول متعارفهٔ ریاضیات عملی، در صورتی مورد آزمایش تجربی می تواند قرار گیرد که از جملهٔ قضایای تحلیلی نباشد. از طرف دیدگر پدیدار شناسان این اصول متعارفهٔ غیر تحلیلی را دارای خصوصیات احکام اولی یا پیشینی می دانند و بلا تصدیق صحت احکام تألیفی اولی، خود را در عداد پیروان مذهب معتدل اصالت مفاهیم اولی قرار می دهند.

بی آنکه در تحلیل انتقادی از آراء پدیدار شناسان، وارد شویم یک نکته را تـذکر میدهیم کـه در اینجا فرصت تفصیل آن را نداریم. آنچه پدیدار شناسان شهود ذوات میخوانند، ممکن است بررسی دقیق معانی الفاظ دانست. قضایای مبتنی بر این گونه بررسیها، فقط بیان و توجیه اصطلاحات مندرج در آنهاست، از مسائل مربوط به منشأ معرفت و شناسائی

این رو تحلیلی است و بنا بـر ایـن ایرادهـائی کـه پدیدار شناسان بر مذهب معتدل اصالت خجربه میگیرند، متزلزل میگردد. اصالت عقل<sup>۲۱</sup> و اصالت نامعقول<sup>۲۷</sup>

اکنون می پردازیم به بیان دو تمایل مخالف دیگر، یعنی اصالت عقل و اصالت غیر معقول. امثال و حکم اصالت عقلی در طين تاريخ تفكر بشرى غالباً آمده است و دورهٔ حد اعلای رواج و شهرت و نفوذ تاریخی آنها قرن هجدهسم میلادی است و مشعر بر خصوصیت اصول عقاید عصرروشنگری^۲ بودند زبرحسب مذهب اصالت عقل، در مقابل مذهب اصالت نا معقول، شناسائی فقط در نتيجهٔ فعاليت طبيعي و منطقي قواي شناسنده حاصل مي شود، نه از طریق ارتباط با سنابع و مراجع فـوق طبیعت. بدین وجـه مذهب اصالت عقبل درمقابسل مبذهب اصالت احساس وعباطفه قرار می گیرد. بنا این حال آنچه گفته شد کلی و غیر ملموس است، و ممكن است موجب سوء تفاهم بشود. عقيدة اصلى مذهب اصالت عقل تا به حال به صورت صريح و مضبوطي اظهار نشده است (يعنى بهطريقي كه اصالت عقل، خود صحيح ميداند). پيروان مذهب اصالت عقل به علمي ارج مي نهند كـ معنه اعـ لاي أن شناسا ئـي علمی به معنی خیاص آن است، یعنی ریاضیات و علوم طبیعی؛ و هرگونه شناختی را که مبتنی برکشف و شهود و غیبگوئی و فالگیری و غیره باشد، مردود می شمارند. ولسی مشکل بتوان گفت که تمایز میان شناطئی علمی و شناسائی قسم دیگر، واقعاً در جيست

26. Rationalism 27. Irrationalism 28. Enlightenment

شاید شناسائی عسلمی را بتوان چنین توصیف کرد که دارای دو خصوصیت است. نخست: معرفت علمی فقط آن نوع از مضامین فکر است که انتقال و تفهیم آن به دیگران به وسیلهٔ الفاظ در معانی حقیقی آنها ممکن باشد، بی توسل به مجازات و تشبیهات و سایر وسایل غیر کافی برای تفهیم و تفهم. دوم: فقط آن نموع قضایا را می توان از جملهٔ شناختهای عسلمی شمرد، که صحت و سقم آنها را علی الاصول بتوان در اوضاع و احوال خارجی مقتضی، تعیین نمود. خلاصه اینکه معرفت علمی آن است که قابل انتقال بین اذهان، و وارسی باشد.

همین حالت قابلیت انتقال بین اذهان است که ظاهراً خصوصیت اصلی شناخت علمی محسوب می گردد. در مذهب اصالت عقل با ارج نهادن به شناسائسی عقلی و منطقی، فقط ارزش معرفت قابل انتقال و قابل وارسی سورد تصدیق است. غرض و باعث پیروان این سذهب در تصدیق ارزش این نوع معرفت، غرضی اجتماعی است. ایشان مدعیند که ما فقط وقتی می توانیم آراء خود را اظهار بداریم و دعوت به قبول عام آنها بنمائیم که بتوانیم آنها را به نحو روشنی به لفظ درآوریم، تا هر کس (لااقیل بتوانیم آنها را به نحو روشنی به لفظ درآوریم، تا هر کس (لااقیل ملی الاصول) بتواند نسبت به صحت یا سقم آنها اطمینان حاصل کند. مقصود این است که نخست، جامعه را از سلطهٔ شعارها و بیارتهای بی معنی، که غالباً دارای طنین عاطنی قوی هستند و بدین سبب افراد و گروه های اجتماعی را تحت نفوذ قرار می دهند، برهاند. دوم، جامعه را در مقابل قبول بدون انتقاد نظریاتی که به وسیلهٔ طرفداران آنها گاهی با نهایت اطمینان و رسوخ عقیده مسائل مربوط به منشأ معرفت و شناسائی

اظهار می شود، ولی قابل آزمایش به وسیلهٔ دیگران نیست و از این جهت ممکن است کاذب با شد، حفظ نماید. این اصل به همان درجه معقول است که در مقررات راه آهن می بینیم که مسافر موظف است بلیط خود را نشان بدهد، و اگر نشان ندهد، حتی اگر به راستی بلیط خریده با شد، به او اجازهٔ سوار شدن به قطار را نمی دهند. پرداخت پول برای مسافرت و خرید بلیط در این مثال به منزلهٔ حقیقت اظهارات است، و نشان دادن بلیط به منزلهٔ امکان این است که هر کس بتواند نسبت به صحت یا عدم صحت این اظهارات، اطمینان حاصل کند.

اما شناخت عقلی، در مقابل این مزیت که قابل انتقال است، این نقص را هم دارد که انتزاعی و فقط به منزلهٔ گردهٔ بسیار ضعیفی است از امور واقعی. برای توضیح این موضوع مثالی میزنیم. وقتی که ما دردی داریم آن را با تمام کیفیات و خصوصیاتش واقعاً احساس می کنیم. حال اگر سعی کنیم آنچه را دربارهٔ درد خود می دانیم در قالب الفاظ بریزیم و با عبارات صریح بدون توسل به تشبیه و استعاره بیان کنیم، شاید بتوانیم فقط محل درد را نشان بدهیم، و به تقریب شدت آن را معلوم داریم. از این قدر که گذشت مجبوریم به استعاره و تشبیه متوسل شویم، و درد را این است که سوزنده و برنده و کشنده و غیره وصف کنیم \_ یعنی مثل و مانند آن که همه استعاره و تشبیه است – ولی با وجود کلیهٔ این تشبیهات و مجازات، باز بوسیلهٔ الفاظ نمی توانیم همان شناختی را

نقص و نارسائی کلام در سورد انتقال شناخت خود به دیگران نسبت بهاعیان و حوادث خارجی کمتر بارز است، و می تسوانیم تجربه مستقيمي كـه از اين گونه اسور محسوس داريسم بـهوسيله الفاظ صريح توصيف كنيم و بهديگران بفهمانيم. ولي در اينجا هم واضح است که وقتی میخواهیم رنگ شیء معینی را وصف کنیم، و آن را «سرخ» یا «سرخ روشن» مینامیم، یا رنگ خاص تری را بيان نمائيم، اين وصف هميشه فقط منطبق بر تعدادي ازنيم رنگها و اختلافهای جزئی یک رنگ خواهد بود. به این قرار آنچه سا سی توانیم از شناخت خود درماره عین معینی که نسبت بدآن تجربه مستقيم داريم به ديگران القاء بكنيم، فقط يك گرده وشاكله " ایست كه همواره امرى انتزاعي است كه دریافت معانى واقعی آنها به عهدهٔ شنونده است و آنچه او از آنها می فهمد با آنچه ما میخواستیم بهوسیلهٔ الفاظ ارائه و انتقال دهیم همیشه و به ناجار یکی نیست، آنچه از معرفت سا به اشیاء به وسیلهٔ لفظ ممكن است منتقل شود، نمى تواند جانشين واقعى تجربة مستقيم درباره اشیاء باشد. همیشه میان بیان لفظی و آنچه از عالم خارج يا حالات دروني خبود به تجربه ادراك مي كنيم فباصله اي باقي میماند و هرگز شنیدن، جای دیدن را نمیگیرد.

مخالفان مذهب اصالت عقل شناخت عقلی را گردمای انتزاعی و فاقد تماس نزدیک با اشیاء میدانند و با اینکه اهمیت، معرفت عقلی را در عمل تصدیق دارند، منکر این هستند که این معرفت دارای تمامیتی باشد که خاص آن نوع شناختی است که

76

<sup>29.</sup> Schema

# مسائل مزبوط به منشأ معرفت و شناسائي

از تماس مستقیم با اشیاء حاصل می شود، و قابل بیان با الفاظ هم نیست. به عقیدهٔ آنها این شناخت غیر قابل بیان به لفظ هم، باید لااقل به اندازهٔ معرفت عقلی مورد توجه قرار گیرد و معتبر شناخته شود. در دوران اخیر مخالف عمدهٔ مذهب اصالت عقل برگسون فیلسوف فرانسوی بود که در مقابل معرفت عقلی (که آن را تحلیلی می خواند) شهود ۲ را قرار می داد که غیر قابل بیان به لفظ است، ولی ما را قادر می سازد که عین واقعیت را بدون حد و قید بشناسیم، نه گرده و شاکلهٔ آن را.

در مقابل مذهب اصالت عقل مذهب اصالت غیر معقول نیز قرار می گیرد، و طرفداران آن از اوائل تاریخ تفکر ظاهر شدهاند، و می توان تمام عرفا را، به هر دین و آئینی باشند از جمله آنان دانست. مقصود از عرفا<sup>۳</sup> کسانی هستند که دارای تجربهٔ خاصی موسوم به حالات جذبه و خلسهٔ عرفانی هستند. در این تجربیات و حالات کشف و شهودی بر آنها دست می دهد که به وسیله آن (نه به وسیلهٔ استدلال ینه مشاهدهٔ دقیق) یقین باطن حاصل می کنند، که غالباً راجع به وجود خداست، و وجود او را مستقیم را که این نوع تجارب را حاصل می کنند، نمی توان به وسیله استدلال از عقیدهٔ راسخ و یقینی که حاصل عوالم و حالات خلسهٔ آنهاست، منصرف کرد. آنها از احکامی که اصحاب اصالت عقل دربارهٔ ایمان ایشان صادر می کنند، تزلزلی به خود راه نمی دهند. دربارهٔ ایمان ایشان صادر می کنند، تزلزلی به خود راه نمی دهند.

30. H. Bergson 31. Intuition 32. Mystics

آنها از عالم و معنویت و استغنای طبعی کسه به وسیلهٔ ایس معرفت نصیب ایشان می گردد، با ارزشتر ازان است که آن را از دست بدهند. آنها را نمی توان قانم کرد که چون نمی توانند عقیدهٔ خود را به نحو کافی موجه سازند باید از اظهار آن خودداری کنند. بنا بر این اصحاب اصالت عقل بیهوده می کوشند عرف را متقاعد سازند، یا سانع انجام رسالت آنها گردند. با این حال ندای اصحاب اصالت عقبل، واكنش اجتمعاعبي سالمبي است براي حفظ و دفاع جامعه در مقابل خطرات سلطة قوای خودسر و انضباط ناپذیری که در میان آنها ممکن است هم پاکدامنان قدسی مرتبت با فضیلت باشند، و هم دیوانگانی که نتایج تخیلات ذهن بيمار خود را اعلام مي دارند، و بالاخره هم دغلكاراني كه میخواهند دیگران را برای ارضاء مطامع رذیلهٔ خود، با خویش هم عقيده سازند. پس بهتر اين است که به همان نواي طبيعي و ملايمي كه عقل زمزمه مي كند خرسند باشيم و گوش فـرا دهيم، تا اینکه به امید شنیدن ندای «حقیقت» با هرگونه سر و صدای ناساز بدآهنگ گوش خود را بخراشیم.

مسألة **حدو**د شناسائي

معنی دو محافظ تعالی مسألدای که در عنوان این فصل ذکر شده این است که آیا فاعل شناسائی – یعنی شخص متفکر – می تواند در امر شناسائی از نفس خود تجاوز کند، یعنی می تواند از حدود خود تعالی حاصل کند و فراتر رود یا نه. معادل لاتینی «تعالی» لفظ محاصل کند و فراتر رود یا نه. معادل لاتینی «تعالی» لفظ توار می دهیم مسالهٔ تعالی است و اموری که در وراء حدود فاعل شناسائی قرار دارد امور متعالی نامیده می شود. وقتی که سؤال می کنیم که آیا شناسنده می تواند در امر شناسائی فراتر از حدود شناسائی متعالی است، ممکن است یا نه. اما مقصود از واقعیتی که نسبت به فاعل شناسائی، متعالی باشد چیست؟ این اصطلاح لااقل به دو معنی استعمال می شود و لذا مسألهٔ حدود شناسائی لااقل دو تعبیر مختلف دارد.

بنا بــهتعبیر اول، مــراد از امــر متعالمی کــه خارج از فـاعل شناسائی است، هر امری است که غیر از مدرکات ذهنی و حـالات

1. Transcendence

نفسانی خود شناسنده باشد. وقتی می پرسیم که آیا فاعل شناسائی می تواند از حدود خود فراتر رود یعنی به عبارت دیگر آیا می تواند در امر شناسائی به واقعیتی متعالی و خارج از خود واصل شود یا نه. بنا به این تعبیر اول می پرسیم که آیا فاعل شناسائی قادر است چیزی را بداند که تجربهٔ ذهنی خود او نیست یا نـه. ایـن تعبیر اول مسألهٔ حدود شناسائی است. تجارب ذهنی خود ما از یک امر معین به نام حاصل درونی (یا حال در درون) ۲ فاعل شناسائی نامیده می شود. با توجه به این تعبیر اول، چون مسأله به این صورت در ميآيد که آيا فاعل شناسائي مي تواند غير از امور دروني و حال در خود را بشناسد یا نه، مآل مسألهٔ حدود شناسائمی بهمسألهٔ تعیین حدود این گونه امور برمی گردد. کسی که به این سؤال پاسخ مثبت میدهد و در نتیجه تصدیق می کند که فاعل شناسائی قادر به این است که در شناسائی فراتر از عرصهٔ خود برود، در بحث شناسائي قائل به اصالت واقع حلولي است. اما کسي که منکر اين اسر و معتقد است، که فاعل شناسائسی فقط نسبت بهآنچه در خویشتن او و حال دران است، شناسائی حاصل سی کند، در بحث شناسائی از پیروان مذهب اصالت معنی حلولی خوانده می شود.

تعبیر ثانوی مسألهٔ حدود شناسائی، مربوط به معنی دوم عبارت «امر متعالی» است. در معنی دوم مراد از امور متعالی، اموری است که بر خلاف متعلقات فکر که وجود واقعی ندارند، آنها واقعاً در خارج موجودند. برای عامهٔ مردم و اشخاص غیر متفلسف، از جملهٔ

٩.

می کب از In و maneo یعنی Immanent می کب از In و maneo یعنی ۲. در ترجمهٔ اصطلاح لاتینی Immanent می کب از In و co در درون می ما نم، و می تو ان «در درون ما ندگار» را معادل آن اصطلاح کرد.م. 3. Idealism

اموری که متعالی به معنی دوم است و واقعاً وجود دارد و محصول ذهن نیست کرهٔ زمین و محتویات و حوادث آن و همهٔ ستارگان و سایر اذهان و تجربیات آنها است. و در مقابل مثلاً موجودات افسانه ای مثل دیو و پری و اشخاص قصه ها و داستانها و تخیلات شعرا و غیره از جملهٔ موضوعات فکری است، و وجود واقعی ندارند. اما بعضی از فیلسوفان می خواهند بین آنچه واقعاً موجود است، و آنچه حاصل و ساختهٔ فکر است، حدود دیگری قائل شوند. اینها عوالم مادی و ذهنی را که در زندگی عادی حقیقی ترین واقعیات شمرده می شود، نوعی حاصل و ساختهٔ فکر می دانند، و واقعیت و نفس الامر، یعنی عالم موجودات متعالی، در نظر آنها عبارت است ازیک عالم ناشناختهٔ امور قائم بذات که ما به نسبت به آن شناخت و علمی نداریم و دربارهٔ آن چیزی هم نمی توانیم بگوئیم.

تعبير ثانوی مسألهٔ حدود شناسائی مربوط است به معنی دوم اصطلاح «امر متعالی» که راجع به آن الآن توضيح داديم. در اينجا مسأله اين است که اموری که واقعاً موجودند آيا در قلمرو شناسائی ما قرار می گيرند يا اينکه معرفت منحصراً دربارهٔ حاصل و ساخته های فکر است که واقعاً موجود نيستند. آن نظر فلسفی که بنا بران امور واقعاً موجود، در معرض شناسائی ما قرار نمی گيرد و ما منحصراً حاصل و ساخته های فکر را می شناسیم از لحاظ بحث شناسائی به نام مذهب اصالت معنی متعالی خوانده می شود. و نظرديگر که برحسب آن می توانيم به شناخت واقعيت حقيقی نائل

4. Transcendental epistemological idealism

آئیم از لحاظ بحث شناسائی مذهب اصالت واقع متعالی<sup>ه</sup> نامیده می شود<sup>۳</sup>. اکنون که دو تعبیر مختلف از مسألهٔ حدود معرفت را بیان کردیم و دو مذهب مختلف اصالت واقع و اصالت معنی از لحاظ بحث شناسائی را به آنها مرتبط ساختیم آنها را مورد تحلیل مفصلتر قرار می دهیم.

مذهب اصالت معنی حلولی از لحاظ بحث شناسائی

فیلسوف انگلیسی قرن هجدهم میلادی جرج بارکلی<sup>۷</sup> را نمایندهٔ این مذهب میدانند. معمولاً چنین تصور میشود که در جریان فعل ادراك حسی، ما با اموری آشنائی حاصل می کنیم که خارج از ذهن است و حال دران نیست. بارکلی این نظر را مورد تحلیل انتقادی قرار می دهد ومی پرسد وقتی که من به ورق کاغذی که روی آن چیز می نویسم می نگرم، با باصرهٔ خود چه ادراك می کنم؟ سطح مستطیل سفیدی را ادراك می کنم که قسمتی از آن دارای خطوط آبی رنگ است. فقط و فقط این سطح است که می ینم و نه چیزی که من، به استناد آنچه واقعاً می بینم، فرض می کنم که وجود دارد. اما این سطح سفید رنگی که یگانه متعلق ادراك من است، چیست؟ آیا امری عینی و مستقـل از دستگاه ادراکی من است؟ اگر چنین می بود در نتیجهٔ تغییر در دستگاه ادراکی من دستخوش تغییر نمی گردید؟ ولی مطلب به خلاف این

<sup>5.</sup> Trancendental epistemological realism ۶. معنى اصطلاح Transcendental دا در فلسفة كانت بعداً خواهيم ديد. 7. George Berkeley

است. اگر من یکی از چشمانم را با انگشتم فشار بدهم بجای یک چیز دو چیز می بینم، و اگر نگاهم را قطع کنم و به اتاق دیگری بروم که با نور سرخ رنگ روشن است و دوباره به جای اولم برگردم، و در نور سفید رنگ بر آن بنگرم رنگ کاغذ به جای سفید، سبز خواهد بود. این سطح سورد وارسی اگر در فاصلهٔ نزدیکی با من قرار داشته باشد، با زمانی که از فاصلهٔ دور به آن بنگرم، فرق خواهد داشت. همچنین وقتی با عینک آن را ببینم از آنچه با چشم بی عینک می بینم، تفاوت دارد. همهٔ اینها به قول بارکلی دال براین است که این سطح سفید رنگ جز آنچه درذهن مین سرتسم و منطبع است، چیز دیگری نیست. چون من واقعاً چیزی را با دیدگانم، جز این سطح سفید رنگ نمی بینم ویگانه متعلق ادراك حسی من همان ارتسام و انطباعی است که در خود من است و آن نوعی از تجربه و محصول درونی من و حال در من است.

مذهب اصالت معنی که از آراء بارکلی نتیجه میآید عام و شامل نیست و تمام شناسائمی را در بر نمیگیرد و فقط دربارهٔ ادراك حسی است که میگوید در ادراك جز ارتسامات و انطباعات ذهنی، و در نتیجه جز تجارب درونی فاعل شناسائمی چیزی نمی-تواند عرضه شود. بارکلی غیر از ادراك حسی تصدیق دارد که صور دیگر شناسائی میتواند فراتر از تجارب فاعل شناسائی برود. نمونهٔ شناختی که فراتر از تجارب فاعل شناسائی است به نظر بارکلی شناسائی ما نسبت به نفس خود و نفوس دیگر مردم است، و اینها را بارکلی با تجارب فاعل شناسائی نمی داند.

فیلسوف انگلیسی دیگر فرن هجدهم، دیوید هیوم^ قدمی فراتر سی رود و این مذهب اصالت معنی را که بارکلی در ادراك حسی محدود کرده بود شامل ادراك باطنی هم دانست که به وسیلهٔ آن بەنظر وى، شناخت خود، يعنى آگاھى بەنفس يا خود، حاصل مى شود. همچنان كـه باركلى سؤال كرده بودكه به وسيلهٔ حـواس، واقعاً چه ادراك مي شود، هيوم مي پرسد در تجربهٔ باطني واقعاً چه ادراك میگردد؟ به این سؤال هیوم پاسخ می دهد که در تجارب باطنی جز حالات نفسانی خود ما، بر ما چیزی عرضه نمی شود و ما نسبت بەنفسى كە غير از اين حالات ذهنى باشد، ادراكى نداريم. اگر الفاظ «خود» یا «نفس» دال بر چیزی باشد که در تجربهٔ باطنی بر ما عرضه می شود، در این صورت نمی تواند دال بر امری غیر از سیلان حالات ذهنی سا باشد. نفس بهعنوان چیزی غیر از این سیلان حالات ذهنی، و به عنوان سوضوع و زمینهٔ این حالات در تجربه داده نمی شود. به این قرار هیوم قبائل است به اینکه ما بهوسيلهٔ تجارب باطنی فقط حالات نفسانی خود را میتوانیم شناخت و نمی توانیم فراتر از آنچه در درون ما است برویم.

ادراك و متعلق ادراك

رکن اساسی این نوع از مذهب معنی، نظر آن راجع به فاعل شناسنده و متعلق شناسائی است. مثلا<sup>ی</sup> در فعل ادراك نسبت بین فاعل شناسائی و متعلق ادراك، بنا به قول باركلی عبارت از این است كه متعلق «ادراك در درون وجدان» قرار می گیرد یعنی ادراك به یك تجربهٔ ذهنی تبدیل می گردد. اگر تحلیل را فراتس ببریم و

8. David Hume

بین فعل تجربه و مضمون و محتوای تجربه تمیز بدهیم میتوانیم بگوئیم که بنا بهرأی بـارکلی و پیروان دیـگر این نـوع مذهب اصالت معنی مدرکات ما محتوای تجربه میشود.

اعتراضات پیروان سذهب اصالت واقع در مبحث شناسائی نسبت به اقوال بارکلی و هیوم با انتقاد از نظر آنها دربارهٔ رابطهٔ بين فاعل ادراك ومتعلق ادراك، آغاز مي شود. رابطه و نسبت بين متعلق ادراك و بطور كلى متعدق شناسائى و فاعل شناسنده، بنا بهنظر پیروان مذهب اصالت واقع، عبارت از این نیست که متعلق ادراك همينكه ادراك شد بهسادگي در درون فاعل ادراك و جزو تجربهٔ او، قرار می گیرد (یا بالمال مضمون تجربهٔ او می شود) بلکه امری است بکلی متفاوت. فعل شناسائی چنانست که گوئی فاعل آن بهماوراء خود می رود، و خود را متوجهٔ چیزی می سازد که در درون خود او نیست. مثلاً وقتی من ایـن صفحهٔ کاغـذ را ادراك سي كنم، در ذهبن چيزى دارم كه فقط همان صفحهاى نیست که روی به من دارد، بلکه طرف دیگری هم دارد – که من به همان نحوی که صفحهٔ رو به خود را می بینم آن را نمی بینم. و من چیزی را ادراك می کنم که وزن معین و ترکیب شیمیائی معين دارد و غيره. هيچ يک از اينها محتوا و مضمون وجدان و خود آگاهی سن نمیشود، و محتوای وجدان سن فقط همان سطح سفید رنگی است که در برابر من ظاهـر می شود و مبدأ فعل ادراك سن محسوب سی گردد و ذهن سن هنگام ادراك، آن مبدأ ز بهمنزلهٔ مگسک تفنگ قرار میدهد و رو بهچیزی نشانمه سیرود که فراتر از وجدان و خود آگاهی من است. این نسبت بین فاعل

شناسنده و متعلق شناسائی، که ما سعی کردهایم با تشبیهات آن را وصف کنیم، نسبت التفاتی<sup>و</sup> خوانده میشود.

برای اینکه این نسبت حاصل گردد فقط کافی نیست که مضمون حسی در وجدان ظاهر شود (مثلاً شکل سفید رنگ در ادراك یک صفحهٔ کاغذ). شناسنده نیز باید، با استفادهاز بعضی مفاهیم، اعمالی را انجام دهد. بهعبارت دیگر شناسنده فقط فعل پذیر نیست بلکه بهصرافت طبع نیز فعالیتی دارد و بهواسطهٔ همین افعال اوست که متعلق شناسائی کسب «عینیت ا» خارجی می کند و تقابل فاعل شناسائی و متعلق شناسائی حاصل میگردد. پس چون ادراك کردن یک شیء بهاین معنی نیست که آن

پس چون ادراك تردن یک سیء بسای معنی نیست که ان شیء مضمون و محتوای وجدان قرار گیرد و به عبارت دیگر معنی ادراك این نیست که چیزی قهراً در باطن فاعل شناسائی برود، اساس استدلال بار کلی، که به موجب ان فقط مضامین و محتویات وجدان یعنی تجارب ذهنی است که ممکن است متعلق ادراك قرار گیرد، فرو می ریزد.

تحلیل جریان فعل ادراك و توصیف کلیهٔ افعال فکری متلازم با آن، که منجر میگردد به تقابل بین فاعل ادراك و متعلقی کـه التفات بهسوی آن متوجه است، یکی از مهمترین مسائلی است که در قلـمرو مشترك بین روان شناسی و بحث معرفت قرار دارد. ایـن مسأله را گاهی مسألهٔ چگونگی تقوم متعلق ادراك نیز، مینامند.

در اصطلاح فلسفی بهمعنی توجه و التفات است نه تصد. و عزیمت که معنی لغوی آن است. ایسن اصطلاح از آقای فردید است. 10. Objectivisation

توجه به اینکه فاعل شناسائی در فعل ادراك منفعل نیست، و صرفاً عین مورد ادراك را در خود نمی پذیرد بلکه بسرعكس فعال است، یعنی عین متعلق ادراك به وسیلهٔ ذهن تقوم می یابد، به منزلهٔ این است که این مسأله را طرح کنیم که متعلق ادراك به این قرار صرفاً محصول و ساخته و پرداختهٔ ذهن است و شیئی واقعی و به استقلال از فاعل شناسنده نیست. بحث معرفت یا شناسائی مشتغل به این مسأله است، و آن را اصالت معنی متعالی می نامند. آکنون توجه خود را معطوف به آن می سازیم.

مذهب اصالت معنى متعالى از لحاظ بحث شناسالي

شخص هر وقت فکر سی کند، دربارهٔ چیزی می اندیشد، و هرگاه ادراك می کند، چیزی را ادراك می کند، و هر وقت خیال می کند، چیزی را خیال می کند. آنچه دربارهٔ آن شخص فکر می کند و ادراك و تخیل می نماید، معمولاً متعلق التفاتی' فکر یا ادراك یا تخیل نامیده می شود. ما همهٔ متعلقات فکر و ادراك و تخیل خود را دارای وجود واقعی نمی دانیم. وجود برخی از آنها (مثلاً دیو و پری) مورد انکار است و جزو افسانه محسوب می شود، و فقط وجود واقعی بعضی از متعلقات فکر و تخیل و غیرهٔ

وقتی امور و همی را از امور واقعی تمیز میدهیم از ملاکهائی استفاده می کنیم که مهمتریـن آنها ملاك تجربـه است. معمولاً برای تشخیص اینکه چیزی موهوم است یـا واقعی بـه تجربه روی میآوریم.

#### 11. Intentional Object

در بحث شناسائی در این باره تحقیق می شود که سلا کهائبی که ما هنگام تشخیص و تمیز بین موهوم و واقعی بکار می بریم آیا فقط به تصدیق واقعیت آن اسوری کسه در واقع موجود است می انجامد، یا نه. شاید حتی اموری که مطابق این سلاکها باشد خود نیز ساختهٔ فکر باشد، و نه اسور واقعی مستقل از ذهن و موجود در خارج. این شک هنگامی حاصل می شود که ملاحظه می کنیم که انسان فقط امری را به عنوان واقع قبول می نماید که بتواند آن را بـر خود عـرضه دارد، يعنى بـطور كلى بتواند دربارهٔ آن فکر کند. لیکن ظرفیت و استعداد ما برای اینکه امور را بر خود عرضه داريم، محدود است به بعضي از صور تخيل و تفكركه كاملاً بستكي با طبيعت انسان دارند. به طور مثال اينكه اشياء را رنگین ادراك و تخیل سی كنیم، بستگی بـهساختمان حـواس مـا دارد. اگر دیدگان ما به نحو دیگری ساخته شده بود، ممکن بود جهان در نظر ما دارای رنگ نیاید و به نحو دیگری ظاهر گردد. بنا بـهرأى بعضى از فيلسوفان همين اسر دربارهٔ شکل اشياء هـم صادق است. آنها می گویند که اگر توانائی شناخت ما به نحو ديكرى سازمان يافته بود، شايد همه اشياء عالم را الزاماً درمكان نمی دیدیم و به نحو دیگری ادراك می كردیم. اما نه فقط حواس ما بلکه اذهان سا نیز در توانائی و استعداد عرضه داشتن اعیان به خویشتن، محدود هستند. چون فعالیت اذهان سا به وسیلهٔ مفاهیمی است که مطابق با سازمان ذهنی ماست، اگر این سازمان به نحو دیگری می بود و مفاهیم هم بالتبع مفاهیم دیگری، عالمی که در ذهن خود تصویر می کردیم، عالمی میبود غیر از آنچه

فعلا<sup>4</sup> در ذهن ما مصور است. اما از آنجا که ممکن، برای اذهان در حدود سازمان قابلیت شناخت آنها محدود می شود، و واقعیت هرچه باشد اذهان فقط آنچه را متناسب و مطابق با سازمان آنها باشد برخود عرضه می دارند و هرگز از این حد تجاوز نمی توانند کرد، لااقل باید این را ممکن بدانیم که همواره در عالم ساخته های خود بسر می بریم و هیچگاه قادر نیستم که ازان بیرون رویم و با واقعیتهای مستقل از ذهن خود تماس مستقیم حاصل کنیم. حال اگر امر واقعاً بدین وجه باشد دیگر حتی اموری که در ذهن ما متصور می شود و ما به حکم ملاك تجربه، آنها را موهوم ندانسته ایم و به عنوان امور واقعی پذیرفته ایم نیز از ساخته های ذهن خواهد بود، زیرا ذهن ما نمی تواند جز آنچه ساختهٔ خویش است تعقل نماید.

فیلسوفانی بودهاند که نه فقط چنین امری را ممکن میدانستند بلکه در اثبات آن دلائلی هم آوردهاند. بنا بهزعم آنها عالمی که ما واقعی میدانیم، حتی در صورتی که دقیقترین ملاك تجربه را بكار ببریم، واقعیت حقیقی مستقل از اذهان ما نیست، و ساختهٔ همین اذهان است. ما به شناختن عالم چنانکه واقعاً، و مستقل از اذهان ما، هست قادر نیستیم و نمی توانیم آنچه «فی نفسه» هست بشناسیم، و محکوم هستیم در عالمی که ساختهٔ ذهن ما است، و ما به غلط آن را عالم واقع می پنداریم، همواره بسر بریم. این همان نظریه ای است که در بحث شناسائی به نام مدهب اصالت معنی متعالی" نامیده می شود.

#### 12. Transcendental idealism

بنا براین هواخواهان این قسم اصالت معنی منکر این هستند که تجربه (یا هر ملاك دیگری که در عمل برای تمیز سوهوم از واقع بكار مي بريم) موجب اين گردد كه ما به عنوان واقعي، امورى را که بهاستقلال از ذهن ما وجبود دارنید، یعنی چیزی جنز امور التفاتي را، بشناسيم. با اين همه احكامي راكه بهموجب تجربه صادر می نمائیم، کاذب نمی شمارند. پیروان این مذهب به تعریف متعارف حقيقت اعتقاد ندارند، و حقيقت را در شناسائي مطابقت با ملا کهای برگزیده می دانند، و ملا کهای برگزیده به نظر ایشان عبارت است از بداهت تجربي و سازگاري داخلي (يعني بين الاجزاء) و اجماع، يعنى قبول عام. از اين رو ايشان هر علمي را كه مبتنى بر تجربه باشد، کاذب نمی دانند، و معتقد هم نیستند که عالمی که بــهوسيلهٔ ايــن شناسائی بــهعنوان واقعيت عــرضه سـیشود تماسـاً مرکب از افسانه وتوهمات است. برعکس بین آنچه مؤید به تأیید تجربه است، و آنچه به وسيله تجربه طرد مه شود، تمايز قائل هستند، و فقط آنچه بهوسیلهٔ تجربه رد بشود، افسانه و توهم می شمارند. آن وجوداتی را که تجربه به عنوان ملاك حقیقت مؤید آنها است، پدیدار" یا نمود میخوانند. آنها سدعی هستند که گفتنن اینکه پدیدار واقعیت تجربی دارد، بیش از این نیست که آن مورد تأیید سلاك تجربه و سازگاری داخلی بین الاجزاء و قبول عام قرار می گیرد و لذا متعلق به عالم امور التفاتی است کـه مورد قبول همگان است. ولی ایشان منکر این هستند که این پدیدارها دارای وجودی مستقل از اذهان سا، یعنی چیزی بیش از اسور

13. Phenomenon

تعقل شده، یا امور التفاتی باشند. کانت<sup>ع</sup> ا به عنوان نمایندهٔ مذهب اصالت معنی متعالی

علمدار این نسوع سذهب اصالت معنی ک. دربارهٔ آن بحث کردیم کانت است، و بهدو طریق به این نتیجه می رسد. دلیل اول او را می توان به نحو زیر خلاصه کرد: می گوید که ما بدون توسل به تجربه و به نحو اولی و پیشینی به قضایائی می رسیم که (چون تحليلي نبوده، تـأليفي هستند) هـر چند عـلىالاصول ممكن است به وسيلة تجربه رد بشوند، دائماً تجرب مؤيد آنهاست و سا هم مطمئن هستيم كه تجربه آنها را رد نخواهد كرد. از جملهٔ ايس قضایا، قضایای هندسه است مثل این قضیه که مجموع دو ضلع مثلث باید بزرگتر از ضلع سوم باشد. کافی است کـه مثلثی را در خيال مجسم بكنيم و تخيل نمائيم كه دو ضلع آن در حول دو طرف ضلع سوم میچرخند و بر روی قاعده قرار میگیرند. در اینجا فوراً واضح مي شود كه آنها تمام قاعدة مثلث را مي پوشانند ومقداري هم روی هم میافتند و لذا مجموع آنها بزرگتر از ضلع سوم خواهد بود. برای اثبات یک چنین قضیه ای توسل به تجربه لازم نیست و شهود محض کافی خواهد بود. با این حال این قضایا که بدون توسل به تجربه حاصل شده است، هرگز به وسیلهٔ تجربه رد نخوا هد شد. پس چطور می توانیم تبیین نمائیم که چگونه ما بدون این که منتظر نتیجهٔ تجربه باشیم و لذا مقدم بر تجربه یا پیشینی، پارهای از قوانین کلی عالم را که در تجربه بـر ما کشف می شود مى دانيم؟ كانت اين مسأله را بهاين صورت بيان مي كند كه:

<sup>14.</sup> Kant

چگونه احکام تألیفی اولی<sup>۵</sup> ممکن است؟ ایس مسألـه اساس کتابـی است کـه کانت بـهنام «نقد عقل محض» دربارهٔ بحث شناسائی نوشته است. کانت، تحقیقاتی که برای حل این مسأله انجام گرفته است، تحقیقات «استعلائی»<sup>۲</sup> نـامیده است. خود او راه حل مسأله را در نـوعی اصالت معنی جسته است، و بهاین جهت این قسم اصالت معنی را استعلائی نامیده.

راه حلی را که کانت پیدا کرده است می توان به طریق زیر خلاصه کرد: اگر تجربه بر ما واقعیت حقیقی را مکشوف می ساخت، و نه ساخته های صرف فکر خودمان را، در این صورت سازگاری بین احکام تألیفیی که ذهن ما به نحو پیشینی و مقدم بر تجربه حاصل آگر تصدیق کنیم که اموری که به وسیلهٔ تجربه بر ما عرضه می شود اگر تصدیق کنیم که اموری که به وسیلهٔ تجربه بر ما عرضه می شود معقول و قابل فهم خواهد بود که ذهن ما به نحو اولی و پیشینی بدون انتظار تجربه، علم به اصول کلیی حاصل نماید که به موجب آنها متعلق ادراکات خود و بالنتیجه اعیانی را می سازد که در تجربه عرضه می شود. بنا به رأی کانت برای حل مسألهٔ احکام تالیفی اولی (یا پیشینی) باید تصدیق کنیم که اموری که در تجربه بر ما عرضه می شود ساخته های خود ذهن است، نه امور واقعی و بر ما عرضه می شود ساخته های خود ذهن است، نه امور واقعی و مستقل از ذهن (یعنی شیء فی نفسه نیستند)

ویلی کانک باطریق دیکلری نیز در الباک تصریک اصال معنوی خود کوشیده است. او، طریقهای را که طبق آن ذهن در

15. Synthetic a Priori Judgements 16. Transcendental

فعل ادراك به تقابل بین خود و امور مورد ادراك واصل می گردد، تحلیل می نماید. یعنی مسأله تقوم متعلق ادراك را تحلیل می كند. در نتیجهٔ این تحلیل معلوم می شود كه صور مكان و زمان و مفاهیم (مقولات) در تقوم متعلقات ادراك دخالت دارند. و چون از طرف دیگر كانت ذهنی بودن این صور و مفاهیم را ثابت كرده است، در نتیجه چگونگی تقوم متعلق ادراك، بدین طریق به نظر کانت دال بر این است كه امور مورد ادراك ساخته های خود ذهن اند، و وجود واقعی ندارند. دلائل كانت دربارهٔ این نظر، مشكل و پیچیده است و نمی توان طوری خلاصه كرد كه قابل فهم باشد.

مذهب اصالت **واقع**``

برحسب مذهب اصالت واقع، برخلاف مذهب اصالت معنی استعلائی، اموری که بر ما در تجربه عرضه میشوند وجود واقعی دارند و دلائل مذهب اصالت معنی مخدوش و بی اساس است. از میان این دلائل آنچه بیشتر مورد اعتراض و انتقاد قرار گرفته دلیل مبتنی برچگونگی تقوم متعلقات ادراك است. اصالت واقعیان (واقع انگاران) سعی می کنند که این تقوم را به نحوی تبیین نمایند که به نتایجی نینجامد که صاحبان مذهب اصالت معنی گرفته اند. اما غالباً اصحاب مذهب اصالت واقع دعوی کسانی را که قائلند براین که بحث شناسائمی می تواند ما را دربارهٔ تعیین ارزش و اعتبار ملاك تجربه یاری کند، به عنوان دعوی بی اساس رد می کنند. واقع انگاران می گویند که ملاکها و محکهائی که

17. Realism

اصحاب مذهب اصالت معنی در دلائل خود بکار میبرند قابل اطمینانتر از ملاك تجربه، که آن را رد می کنند، نیست. بنا بهرأی بسیاری از واقع انگاران تجربه ایمان ما را بهواقعیت و بهوجود بالاستقلال عالمی که در تجربه بر ما عرضه میشود، بهنحوی موجه میسازد که هیچ انتقادی که مبتنی بر بحث شناسائی باشد نمی تواند آن را متزلزل سازد یا تقویت کند.

انتقاد شدیدتر این است که نه فقط مذهب اصالت معنی استعلائی، کاذب و غلط است بلکه اساساً مسأله ای که در این مذهب طرح می شود بی معنی و مهمل است. زیرا اصطلاحاتی که در این مسأله بکار می رود مانند: «واقعیت موجود به استقلال از ذهن» و «امری که نه فقط تعقل می شود بلکه به استقلال از اذهان ما موجود است»، نه فقط تعقل می شود بلکه به استقلال از اذهان بعضی اصلاً بی معنی است. این همان ایرادی است که به مذهب اصالت معنی، و حتی به مسأله ای که در مذهب اصالت معنی طرح شده است، از جانب متفکران حوزهٔ اصالت تحصل گرفته شده و اکنون به آن خواهیم پرداخت.

**مذهب اصالت تحص**ل

یکی دیگر از مذاهب متداول در خصوص مسألهٔ حدود شناسائی مذهب تحصل است که نظرگاه آن و معنائی که بدان میدهند غیر از آن است که مورد اختلاف میان دو مذهب اصالت معنی و اصالت واقع بود.

در مذهب اصالت تحصل نيز اين اصل اساسى مذهب اصالت

18. Positivism

تجربه، كه شناخت واقعيت بايد فقط براساس تجربه باشد، مقبول است لیکن از این هم فراتر می روند و می گویند که شناسائی فقط به امری می تواند تعلق گیرد که در تجربه عـرضه شده یـا بتواند عرضه شود. بهعبارت دیگر متعلق شناسائی فقط امور تجربی است و آنچه در حیطهٔ تجربه قرار نگیرد ناشناختنی است. بدین قرار مطلب اساسی در این مذهب فقط این نیست که منشاء شناسائس صرفاً تجربه است، بلکه محدودیت شناسائی در حدود اسور تجربی نیز هست و این مطلبی است علاوه بر مدعای تجربی مذهبان قائل بهاصالت واقع زيرا از قول تجربي مذهبان بهاينكه شناخت واقعیت باید سبتنی بر تجربه باشد ضروره ً لازم نمی آید که شناخت آنچه در قلمرو تجربه قرار نمیگیرد، نا ممکن است؛ چه می توان از اموری که در حیطهٔ تجرب است شروع کرد و به وسیلهٔ استدلال بهشناخت نتایجی نائل آمدکه در تجربه عرضه نشده و شاید هم ممکن نیست که عبرضه شود. به عبارت دینگر این که می توان از شناخت مقدمات تجربی نتایج غیر تجربی گرفت. بعضی از نظریات علمي فيزيك نيز ظاهراً مؤيد اين گونه شناخت است چنانكه مثلا دربارهٔ امواج الکترو مغناطیسی و الکترون و پروتون، با اینکه هیچ كدام قابل ادراك نيست، ما معلوماتي حاصل كردهايم كه فقط إساس أنها امور تجربني است. اسا تحصلي سذهبان، بدون انكار صحت و اعتبار این گونه نظریات علمی، قائلند به اینکه این نظریه ها فقط ظاهرا بهنظر مى رسد كه مربوط به امور متعالى ازتجربه است وحال آنکه در حقیقت این نظریه ها شبیه به عباراتی است که به رمز نوشته باشند، و بعد از کشف مبدل میشوند بهجمله هائی راجع بهاشیاء

و اموری که بلاواسطه در معرض تجرب میتوانند قرار گرفت. مثلا جملهای که دلالت برایین دارد که جریان الکترو مغناطیسی در سیم جاری است، نباید به نحوی تعبیر شود که موهم این گردد که الکترونهای غیرقابل ادراك و غیر قابل تصور در طول سیم در حرکتاند، زیرا معنی صحیح این جمله که «قوهٔ برق درسیم سیلان دارد» غير از اين توهم است. بنا به نظر اهل اصالت تحصل معنى این جمله فقط همین است که بهواسطهٔ قرار دادن سیم در وضع مقتضی پارہای اسور خاص و قابل ادرال وقوع می یابد. و لذا مثلا چنانچه دو انتهای سیم را به یک آمپرمتر وصل کنند عقربهٔ آن از سوضع خبود متحرك سي شود و اگر آنها را در يك محلول الكتروليكي فرو برند امور الكتروليكي وقموع خواهد يمافت (يعنى محلول تجزیه شیمیائی خواهد شد)؛ و اگر درجهٔ حرارت آب را اندازه بگیریم خواهیم دید که بالا رفته است و غیره. خلاصه اینکه به قول تحصلي مذهبان قضية راجع بهجريان برق درسيم فقط دال بر امکان (در وضع مقتضی) وقوع کلیهٔ این امور قابل ادراك است که بهمنزلهٔ ملاك در پاسخ دادن به اين سؤال است که آيا قوهٔ برق در سیم جاری است یا نه.

با این گونه اظهار نظر دربارهٔ حدود علم، اصحاب اصالت تحصل امکان شناختن عالم مافوق حس را انکار مینمایند و چون مابعدالطبیعه غالباً بهعنوان علم مربوط بهعالم برتر از محسوس محسوب میگردد تحصلی مذهبان انتقادهای خود را در مرتبهٔ اول متوجه مابعدالطبیعه بهاین معنی میکنند. بنا بهرأی ایشان تمام شناسائی ما دربارهٔ واقعیت، همانست که در علوم خاصهٔ طبیعی

مندرج است و دربارهٔ عالم خارج معرفتی سوای معرفت حاصله از علوم خاصه نیست. بنا به رأی آنها غرض از فلسفه گذشت و تعالی از علوم و جستجوی شناختی والاتر و عمیق تر از آنچه به وسیلهٔ علوم طبیعی فراهم می شود، نیست، بلکه فقط ترکیب و تنظیم نتایج علوم است. علاوه براین، فلسفه می تواند و باید تفکری باشد دربارهٔ شناخت علمی، و در واقع به صورت نظریهٔ مشترك علوم در آید.

مبانی تفکر تعصلی را می وان در نوشته های دیوید هیوم فیلسوف انگلیسی، که قبلا نام او را ذکر کردیم، پیدا کرد که بعداً به وسیلهٔ فیلسوف فرانسوی قرن نوزدهم اگوست کنت ا بسط و تفصیل یافت. مذهب تعصلی طی تاریخ فلسفه به صورتهای متنوعی، از قبیل اصالت معنی و اصالت واقع و نظریهٔ بین این دو، در آمده است و برحسب این که دران چه نظری دربارهٔ متعلق ادراك و ماهیت آن اختیار شده است به یکی از این مذاهب متمایل بوده است. بعضی از اصحاب اصالت تحصل، از جمله هیوم، می گفتند که متعلقات ادراك ما فقط همان انطباعات و به موجب مطلب اصلی اصالت تحصل، شناسائی ما نمی تواند از آنچه قابل ادراك است فراتر رود و تعالی حاصل کند شناسائی در بغر این دسته از تحصلی مذهبان محدود به شناخت عالم انطباعات و حالات ذهنی خود ما می شود. برخی دیگر نظر اصالت واقع را اختیار کرده اند حاکی از اینکه متعلق ادراك مستقل از فعالی انگر این دسته از تحصلی مذهبان محدود به شناخت عالم انطباعات و حالات ذهنی خود ما می شود. برخی دیگر نظر اصالت واقع را

<sup>19.</sup> Auguste Comte

ادراك است. بعضی نیز چنین گفته اند که انسان امر مرکبی از بوها و رنگها و مزه ها و صداها و غیره را ادراك می کند که هم اجسام و هم جریانهای وجدانی ما از آنها ساخته شده است ولی خود آنها (صرف نظر از این صورت ترکیبی که ادراك می شود) نه مادی و فیزیکی هستند و نه ذهنی و نفسانی بلکه عناصری هستند خنثی و وجود آنها تابع ادراك شدن آنها نبوده مستقل از فاعل ادراك است.

عالم اتریشی به نام ارنست ماخ، ، که در اواخر قرن نوزدهم و اوائل قرن بيستم ميزيست، مانند باركلي مي گفت، اجسامی که در تجرب عرضه می شوند، فقط تر کیبات رنگها، آوازها، بوها و غیره هستند. مثلا مدادی که الان من در دست دارم، چیست؟ چیزی است که یک سطح دراز باریک رزد رنگی دارد کنه من بالفعل آن را می بینم و یک سطح شش بنری دارد بدرنگ چوب، با نوکمی در وسط آن که اگر بدمداد از طول آن بنگرم خواهم دید، و کلیهٔ آن مناظری که اگر مداد را از جوانب مختلف مورد نظر قرار دهم خواهم دید و علاوه بران کلیهٔ مناظری که اگر قشرهای خارجی آن را بردارم و بهقشرهای درونی آن بنگرم بر من نمایان خواهد گردید. علاوه براینها جنبه های دیگر از مداد است که اگر آن را با سایر حوامن خود مورد وارسی قبرار سی دادم بر من عیان سیشد، مثلا سطح صاف و خنک آن از طریق حس لامسه و غيره. اما خود يا نفس خود من چيست؟ ماخ هم مانند هیوم بـهاین پـرسش چنین پاسخ میدهدکـه خود سا چیزی جـز مجموعه ای از انطباعات و خاطرات و افکار و احساسات و امیال و

20. Ernest Mach

غیره نیست. در میان عناصری که خود من از آنها ساخته شده است، یارهای از عناصر هست که مرکب آنها را جسم می نامند. بنا به رأی ماخ، چنانکه گفتیم، جسم چیزی جز ترکیبی از رنگها و آوازها و بویها و غیره نیست. اما این رنگها و صوتها و بویها چیست؟ جز آنچه وقتی بهاشیاء مینگریم بـلاواسطه بر مـا عرضه میگـردد و ما آنها را انطباعات و ارتسامات نامیده ایم. پس رنگ و صوت و بو، عناصري هستند که اگر به عنوان اجزاي شيء سرکبي که خود یا نفس مینامیم بشمار آید، انطباعات یا ارتسامات نام دارند، اما از طرف دیگر اگر به عنوان اجزای تر کیبات دیگر این عناصر، يعنى اجسام، ينداشته شوند، آنها را كيفيات ايس اجسام میخوانیم. این رنگها و آوازها و بویها و غیره، اگر هم صرف نظر از خاطرات و احساسات و امیال که مجموعاً نفسانیات خوانده میشوند، و نیز صرف نظر از ترکیباتی که آنها را اجسام مینامیم، ملحوظ شوند، نه ذهني هستند و نه جسماني بلکه عناصري هستند خنثی که آنها را می توان علی السویه جسمانی یا ذهنی نامید. این الفاظ (ذهني يا جسماني) فقط از لحاظ اينكه اجزاء چه تركيباتي هستند، برآنها اطلاق می گردد.

فیلسوف مشهور معاصر انگلیسی برتراندراسل نیز نظریاتی شبیه بهنظریات ماخ که هم اکنون آن را مورد بحث قرار دادیم، ابراز داشته است.

اصالت تحصل جدید یا مذهب نو تحصلی' مذهب نموتحصلی از اصالت تحصل میانه رو ماخ ناشی شده

1+9

<sup>21.</sup> Neo-Positivism

است، ولى در بسط و تفصيل آن، طرفداران آن عقيدة ساخ را رها كرده و دربارهٔ متعلق ادراك نظر اصالت واقع را قبول كردهاند. طي یک تحول دیگر در این مذهب، نظر اصلی اصالت تحصل، که بنا بران علم محدود به امور قابل ادراك است، كنار گذاشته شد، و فقط نظر تجربی مذهبان معتدل منظور گردید ک. ب. موجب آن هرعلمي كه عبارت از بيان و روشن ساختن معنى عبارات و بالنتيجه قابل بیان بهجملات تحلیلی نیست، باید مبتنی بر تجربه باشد. نوتحصليان نه فقط مي گويند که کليه قضاياي تأليفي، اگر نتوان آنها را بهوسیلهٔ تجربه تأیید یا تکدیب کرد، بی اساس است (و در این نظر با تجربی مذهبان معتدل موافقاند) بلکه فراتر می روند و این قبیل قضایا را فاقد معنی می شمارند. بنا به رأی کانت مابعدالطبيعه بايد عبارت از قضاياى تأليفي باشدكه تجربه را دربارهٔ آنها حق حرف نیست و در نتیجه عبارت از تصدیقاتی است که بنا بهنظر نوتحصلیان فاقد هرگونه معنی است. از ایس جهت است که آنها مابعدالطبيعه را مورد انتقاد شديد قرارداددهاند و آن را عبارت از پیاناتی میدانند که فاقد معنی، و مهمل و خالی از هر مطلبی است.

نوتحصلیان با مخالفت با مابعدالطبیعه در حقیقت یکی از اصول اساسی تحصلی مذهبان قدیم را که همین مخالفت باشد، پذیرفتهاند. همچنین در ایس مطلب با ایشان همداستانند که تمام شناخت ما از واقعیت مندرج در علوم تجربی، یعنی در علم فیزیک و زمین شناسی و هیأت و تاریخ و غیرہ، است و علاوہ برآنچه مندرج در علوم تجربی است علم دیگری در باب واقعیت، که مورد

ادعای مابعدالطبیعه است، وجود ندارد. نوتحصلیان بهاین قرار بر روی سابعدالطبيعه و علم اخلاق دستوری، خط بطلان می کشند، و برای فلسفه جز بحث شناسائی، عرصه تحقیق دیگری نمی شناسند، و تحقیقات مربوط به چگونگی و نحوهٔ حصول شناسائی را از بحث معرفت خارج می کنند و در قلمرو خاص روان شناسی قرارمی دهند. به این تبرتیب فقط پژوهشهای مربوط به حاصل و نتایج شناسائمی باقی میماند، یعنی تحقیقی که غرض و منظور ازان قضایای علمی است. اما نوتحصلیان قضایای علمی را با جملات، يعنى با بيان لفظي آنها، يكي سيدانند. و از اين جهت فلسفه باز هم محدودتر و دقیقتر می شود و به صورت نظریه ای دربارهٔ زبان علمي درمي آيد. پس از تعيين قلمرو فلسفه به اين نحو، نـوتحصليان با بهرهبرداری ازان، نظریهٔ زبان علمی را مورد بحت قرار می دهند. اما این نظریه با آنچه مورد بحث زبان شناسان است فرق دارد. نظریهٔ زبان علمی، به نحوی که نوتحصلیان آن را تعبیر می کنند، با منطق، بهصورت جديد آن، يكي است. اين منطق جديد مهمترين عرصه ایست که فلسفهٔ تحصلی دران رشد و نمو کرده و در بسط و تفصيل آن سهيم بوده است. ليكن اشتغال بهمنطق جديد در انحصار نوتحصلیان نیست، دیگران هم، که عقایدشان با آنها اختلاف دارد، دران سهیم بودهاند و در واقع پیشرفت عمدهای که برای منطق جدید حاصل شده احت، نتیجهٔ فعالیت نوتحصلیان نبوده است. نـوتحصليان بهرغم نظر منفى خود، نسبت بـهفلسفه -جز در مورد آن قسمتی که حدود آن را در نظریهٔ خود راجع بهزبان تعیین کردهاند - بقیهٔ مسائسل فیلسفی را بیهدور نمی افگنند ولی

سعی می کنند ثابت کنند که این مسائل، بد طرح شده است. بهعقیدهٔ آنها این مسائل به نحوی طرح شده است که گوئی مربوط بهاشیاء است و بهاین جهت به علت ابهام و عدم وضوح بکلی بیفائدهاند، در حالی کـه فـیالواقع اصلا مربـوط بـه اشیاء نبوده مربوط به الفاظ دال براشیاءاند. در تاریخ فلسفه توجه بسیاری دربارهٔ ما هیت یا ذات اشیاء شده است، مثلا پرسیدهاند که ما هیت انسان با حیوان یا نبات، چیست. ولی کلیهٔ تبیینات و توضیحات دربارهٔ اینکه مراد از «ماهیت» یا «ذات» چیست، مبهم و ناملموس بوده است. نوتحصلیان می گویند که مسأله اساساً غلط طرح شده است. کسانی که دربارهٔ ساهیت انسان (یا حیوان و نبات) پرسش می کردهاند علاقهای نداشتهاند که به امری اشاره کنند که در افراد انسان (یا حیوان و نبات) بافت می شود و ساهیت آنهاست. آنچه آنها بدان علاقه داشتند معنى لفظ «انسان» (يا لفظ حيوان يا نبات) بوده است. پس مسأله ای که در اینجا بحث می شود مربوط به خود اشیاء (انسان و حیوان و نبات) نیست بلکه مربوط به الفاظی است كه دال براين چيزهاست. به اين ترتيب مسألة كهن فلسفي مربوط بهما هیت اشیاء، اگر درست طرح و صورت بندی بشود، به سألدای دربارهٔ زبان می انجامد، و به این صورت در نظریهٔ زبان، که بنا به رأی نوتحصلیان، فیلسفه در قیلمرو آن قرار می گیرد، مقامتی پیدا مي كند. به همين منوال با تبديل ساير مسائل سنتي فلسفه به الفاظ، يعنى گذاشتن مسائل مربوط بدالفاظ دال براشياء، بجاي مسائل مربوط بهخود اشیاء، کلیهٔ این مسائل را می توان در برنامهٔ فلسفى نوتحصليان گنجانيد. مسألة حدود شناسائي

چنانکه قبلا هم تذکر دادیم نوتحصلیان در نظر کلی خود از جنبهٔ اصالت معنوی فلسفهٔ تحصلی که نمایندهٔ آن هیوم بود، بکلی دور شدهاند و به هیچ وجه معتقد نیستند که فقط اسور ذهنی می تواند متعلق شناسائی قرار گیرد.

آنها برنامهای را بهنام «اصالت فیزیک»<sup>۲۱</sup> اعلام می کنند که به موجب آن متعلقات صحیح شناسائی، امور فیزیکی یا اجسام است. بر حسب اصالت فیزیک کلیهٔ قضایای علوم قابل تبدیل به لسان متداول در علم فیزیک یعنی جملاتی دربارهٔ اجسام است. آن اخبار و جملاتی که نتوان آنها را به زبان متداول در علم فیزیک تبدیل کرد، بنا به رأی نو تحصلیان، واجد شرط اساسی جملات علمی، یعنی قابل انتقال و قابل آزمایش، نیست. کلیهٔ اخبار و جملات روان شناسی که راجع به اسور و حالات ذهنی است، و محیویت قضایای علمی خواهند بود که بتوان آنها را به زبان متداول در علم فیزیک بیان کرد. فرضیهٔ اصالت فیزیک، مذهب متداول در علم فیزیک به مذهب اصالت مالات فیزیک، مذهب

22. Physicalism

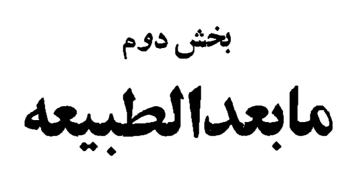
# ر ابطهٔ بین بحث شناسائی و سایر علوم فلسفی

مسائل مربوط بهبحث معرفت که قبلا مورد بررسی واقع شد فقط مسائل متعارف ایـن مبحث است و تمام مسائـل آن نیست. در میان آنها بسیاری مسائل است که در مرز بین بحث معرفت و آن قسمت از منطق که نظریهٔ علوم و شناخت روش نامیده می شود قرار دارد. نظریهٔ علوم مربوط است به علم به عنوان نظامی از قضایای علمی و لذا دربارهٔ نتایج علوم است. برعکس، در شناخت روش علوم، از طریقه ها و روشهائی که در تحقیق مورد استفاده قرار می گیرد، بحث می شود. در نظریهٔ علوم از عناصر علم (قضایا و اصطلاحات علمي) و از تركيبات آنها و آنچه مبتني برآنهاست (دلائل و فرضیات و غیرہ) بحث می شود. شناخت روش عبارت است از تحقیق دربارهٔ طرق استدلال و اثبات و آزمایش و حل مسائل و تبيين و توضيح، و امتحان و غيره. اما در اين هر دو مبحث مسائلی هست که می توان آنها را از مسائل بحث معرفت محسوب داشت، از جمله مسائل مربوط به صحت و اعتبار روشهای علمی مختلف، مثل مسألة اعتبار روشهای استقرائبی و قیاسی و مسألهٔ مربوط بهموارد استفاده از اسور وضعی و قراردادی (یعنی راه حلهای تحکمی) در معرفت عـلمی و بعضی مسائـل دیگر. غـالباً رابطهٔ بین بحث شناسائی و سایر علوم فلسفی

مسائلی در قلمرو شناخت روش و نظریهٔ عـلوم مطرح میشود کـه اطلاق مسائل متداول بحث شناسائی است بـر اجزاء خـاص عـلوم مختلف .

نظر به همهٔ این جهات، مرز قحاطعی بین بحث معرفت از یک طرف و نظریهٔ علوم و شناخت روش از طرف دیگر نمی توان قائل شد.

همچنین ارتباط نزدیکی بین بحث معرفت و مابعدالطبیعه موجود است و بیشتر تحقیقات در مابعدالطبیعه عبارت است از نتایجی که میتوان دربارهٔ ماهیت واقعیت از نظریـه های مختلف بحث معرفتگرفت، و ما این ارتباط را به تفصیل در فصل راجع به مابعدالطبیعه بررسی خواهیم کرد.



# منشأ اصطلاح مابعد الطبيعه و تقسيم مسائل آن

منشأ لفظ ما بعدالطبيعه

نام «مابعدالطبيعه» كه قسمت دوم مباحث فلسفني است، حاصل تصادف محض است، و از جانب شاگردان ارسطو هنگام تنظيم آثار او وضع گرديده است. ارسطو كه يكي از مبرزترين فیلسوفان یونان بود (قرن چهارم قبل از میلاد) اصطلاح فلسفه را به معنى لغوى اصلى آن بكار مى برد، يعنى مرادف با مطلق علم و دانش. بداین جهت راجع بدفلسفه های مختلف سخن می گفت، چنانکه اسروز دربارهٔ عـلـوم مختلف سخن سی گـوئیم. در میان فلسفه های مختلف، یکی را اساسیتر از همه تشخیص داده بود، و آن را فلسفة اولى ميناميد ، سوضوع فلسفة اولى تحقيق دربارة اصول اولیهٔ هر چیزی بود، یعنی هرچه وجود دارد. ارسطو عـلم طبيعت را بـهعنوان دانش دوم يعنى فلسفة ثـانـي قـرار ميداد، و دربارهٔ آن چندین کتاب تحت عنوان مشترك طبيعيات نوشته است. پس از سرگ ارسطو شاگردانش هنگام تنظیم آثار او کتابهائی راکه ارسطو دربارهٔ «فلسفهٔ اولی» نوشته بود، بعد از کتابهای مربوط به طبیعیات قرار دادند، و به این جهت کتابهای

<sup>1.</sup> Prote Philosuphia 2. Physica, Phusis

راجع به فلسفهٔ اولی از آن پس موسوم به کتابهائی شد که «بعد از طبیعیات می آید» یا بطور خلاصه ما بعدالطبیعه (متافیزیک).

در کتابهائی که ارسطو راجع به «اصول اولیهٔ وجود» نوشته است، ضمن سایر مطالب، دربارهٔ خدا به عنوان وجودی که ماورای طبیعت است بحث می کند. نظر به اینکه در کتابهای راجع به فلسفهٔ اولی دربارهٔ آنچه ورای طبیعت قرار دارد بحث می شود، این اسر بعد ها سبب شد که برای اصطلاح «ما بعد الطبیعه» از نظر لغوی اشتقاق دیگری قائل شوند، و ما بعد الطبیعه را علمی بدانند که دران، از آنچه مافوق طبیعت است، سخن برود. اتفاقاً از بررس تحقیقاتی که در طول تاریخ تفکر انسانی به ما بعد الطبیعه موسوم شده است چنین برمی آید که در واقع نیز، امور فوق طبیعی از قبیل خدا و بقای نفس جزو موضوعات آن است، ولی تنها موضوع آن نیست.

#### تقسيم مسائل مابعدا لطبيعه

وسعت دامنهٔ مطالب مابعدالطبیعه چنان گسترده است و مسائل آن اغلب چنان غیر ملعوس است، که تعریف و توصیف آن به وسیلهٔ عبارت واحد به نحوی که شامل همهٔ سوضوعات آن گردد آسان نیست. تعریفهای متداول ما بعدالطبیعه یا چنان وسیع است که مانع نیست، و یا چنان فشرده است که شامل همهٔ موضوعات آن نمی شود. مثال تعریفهای نوع اول آن است که ما بعدالطبیعه دانشی است که غرض ازان بیان نظر کلی دربارهٔ عالم، یا کلی ترین دانشها دربارهٔ وجود است، و مثال تعریفهای

3. Ta Meta Ta Physica

### منشأ اصطلاح مابعدالطبيعه و تقسيم مسائل آن

نوع دوم آن است که مابعدالطبیعه به عنوان علمی توصیف می شود که غرض ازان کشف حقیقت واقع است که در ورای حجاب موهوم امور ظاهری یا پدیدارها پنهان است، یعنی علمی است دربارهٔ اشیاء فی نفسهم یا نفس الامر. پس ما از دادن تعریف واحدی از سابعدالطبیعه خودداری می کنیم، و بحث خود را محدود به تحلیل مسائلی می نمائیم که از قدیم جزو موضوعات مابعدالطبیعه قرار داده شده است. ما مسائل مابعدالطبیعه را به چهار دسته تقسیم می کنیم: اول بحث وجود یا هستی شناسی، دوم مسائل ناشی از تحقیق دربارهٔ شناسائی، سوم مسائل ناشی از تحقیق دربارهٔ طبیعت و چهارم مسائل ناشی از دین و اخلاق. راجع به هریک از این دسته مسائل جداگانه بحث خواهیم کرد.

## Y

### **بحث و جود یا هستی شناسی**<sup>۱</sup>

اغراض بحث وجود یا هستی شناسی

از نظر اشتقاق لغوی کلمهٔ «انتولوژی» مأخوذ از کلمهٔ (on) یونانی یعنی اسم فاعل فعل(einai) است که به معنی بودن است. پس درلغت (on) به معنی «هست» است، و با پیشوند (ta) به معنی «آنچه هست» خواهد بود، یعنی هر چیزی. پس انتولوژی از لحاظ اشتقاق لغت به معنی علم دربارهٔ هر چیزی است که هست، یعنی علمی که موضوع قضایای آن همه چیز است. بنا براین بحث وجود یا انتولوژی (هستی شناسی) کلی ترین علمی است که قضایای آن بر هر چیزی که هست اطلاق می شود. و به این طریق ارسطو موضوع بحث فیلسفهٔ اولی را، که بعدها سابعدالطبیعه نامیده شد، معین کرده است و اصطلاح بحث وجود غالباً به معنی مابعدالطبیعه و مرادف با آن استعمال می شود.

اما اکنون بیشتر تحت نفوذ پدیدار شناسان معنی دیگری برای این اصطلاح پیدا شده است. پدیدار شناسان کلیهٔ تحقیقات راجع به«ذات» اشیاء را، بحث وجود مینامند، که بنا به رأی آنها باید به وسیلهٔ شهود ذوات انجام گیرد. (رجوع کنید به صفحات ۲۰ تا

<sup>1.</sup> Ontology 2. Phenomenologists

#### بحث وجود يا هستي شناسي

۸۸) درپژوهش از «ذات» چیزی، مثلا ذات اشیاء بطور کلی یاذات جسم یا ذات خاصیات یا ذات نسب و غیره، مقصود پاسخ دادن بهاین پرسشها است که «جسم چیست؟» «خاصیت چیست» «نسبت چیست» و غیرہ. پاسخ بہ این قبیل سؤالھا تعریف کلمات «جسم،» «خاصیت» و «نسبت» است، که دارای این تـرکیب نحوی است که «جسم فلان و فلان است». این تعریفها به عنوان پیشنهاد و اصول موضوعة تحكمي دربارة نحوة استعمال كلمات نيست، بلكه مبتنی براین است که این الفاظ قبلا در زبان سا معانی معینی داشته است و این تعریفها به درستی مشعر براین است که کلمات مورد تعريف دارای معانى معينی است. اين قبيل تعريفها را تعريفهاي واقعمي مي نامند. اكنون بي آنكه اصطلاحات پديدار شناسی را بکار ببریم می توانیم غرض از بحث وجود را این طور تعریف کنیم که آن «جستجوی تعریفهای واقعی است برای پارهای از اصطلاحات با در نظر گرفتن معنی این اصطلاحات در زبانی که ازان گرفته شده است». اصطلاحاتی که بحث وجود تعریفهای واقعی آنها را فراهم سی کند، معمولا سأخوذ از زبانی فنی و اختصاصی است، که تحقیقات فلسفی به آن زبان انجام سی شود، ولى قسمتي هم مأخوذ ازكلام عرفي عادى است.

اما غرض از بحث وجود منحصر به تنظیم تعاریف واقعی برای این اصطلاحات نیست. گاهی اوقات در بحث وجود، بدون وصول به این تعریفها به همین اکتفا می شود که مطالبی را که از درك معانی اصطلاحات مربوط به آن حاصل شده است، بیان گردد و این معانی از طریق تحلیل مفا هیمی که این اصطلاحات در بر دارد

میسر میشود. نظر به اینکه این مفاهیم معمولا بسیار کلی است (مثلا مفهوم شیء، مفهوم خاصیت، مفهوم نسبت، وغیره) مطالبی هم که در بحث وجود به وسیلهٔ تحلیل این مفاهیم حاصل می شود نیز بسیار کلی خواهد بود، و بحث وجود به واسطهٔ همین کلیت نزدیک می شود به وصفی که ارسطو از قضایای ما بعد الطبیعه به عنوان کلی ترین قضایای مربوط به هرچه هست، کرده است.

چنانکه این توصیف روشن میسازد، بحث وجود کوششی است برای بیان دستگاه مفاهیمی که در فلسفه و زندگمی روزسره بکار میرود و به این عنوان بحث سودمندی است، ولی سهم آن در واقع فرعی وتبعی است.

مثالهائی از مفاهیمی که در هستیشناسی مورد تحلیل داقع می گردد از جمله مفاهیمی که در بحث وجود بسیار سورد اعتنا است،

مفهوم جوهر است. این اصطلاح در فلسفه معانی مختلف داشته، ولی معنی اساسی آن همانست که ارسطو داده است. ارسطو گفته است که جوهر آن چیزی است که میتوان چیز دیگری بران حمل کرد، اما خود آن محمول قرار نمیگیرد. به عبارت دیگر، جوهر هر چیزی است که صفتی میتوان به آن اسناد کرد، و میتواند در نسبت معینی باچیزی دیگر واقع شود، و میتواند در حالت یا ذر حالت دیگر باشد، ولی خود آن صفت یا نسبت یا حالت نیست. مثلا این صندلی و این میز و این شخص و خلاصه تمام اشیاء و افراد واقعی هریک جوهر هستند. در مقابل جوهر، و متمایز ازان، صفات است، که میتواند محمول چیز دیگری شود، و نسب است صفات است، که میتواند محمول چیز دیگری شود، و نسب است بحث وجود يا هستي شناسي

مدرسه ۳ قائم بهذات بودن جوهر و قائم به غیر بودن کیفیات و نسب و حالات و غیره را تأکید می نمودند. مثلا صفت سرخی نمی تواند جز در جوهری که دارای آنست، وجود داشته باشد. اما این گل سرخ خاص جزئی که سرخی صفت آن است برای وجود داشتن احتیاجی به مبنا و اساسی ندارد، و بخودی خود موجود است. این قائم به ذات بودن نزد اهل مدرسه خصوصیت اصلی جوهر محسوب می شد و جوهر را به عنوان موجود فی نفسه و بنفسه تعریف می کردند.

مفهوم مهم دیگری که در بحث وجود مورد تحلیل قرار میگیرد، وجود واقعی، به تمایز از وجود ذهنی است. کوهستان «تاترا» و آبشار «نیاگارا» و جنگ «لایپزیگ» یا وجود دارند یا وجود داشتهاند، و مثالهائی برای وجود واقعی بشمار میروند.

از طرف دیگر «سنتورها»، «بالادینا»<sup>٤</sup> و سلاقات «زاگلوبا» و «بورلاج» فقط در اندیشه وجود داشتهاند یا دارند، و مشال چیزهائی هستند که فقط در خیالاند. امور خیالی به معنی حقیقی وجود ندارند، و وجود آنها مجازی صرف است. وقتی که میگوئیم زئوس (خدای بزرگ یونیان) فقط در مخیلهٔ یونانیها وجود داشته است، مقصودمان این است که آنها دربارهٔ زئوس می اندیشیدند (یا به او اعتقاد داشتند).

مثال سوم مفاهيم مورد تحليل بحث وجود، مفهوم اشياء

3. Scholastics

۲. Centaur موجودات افسانهای در اساطیر یونان که نیمی انسان و نیمی اسب بودند. بالادینا (Bailadyna) و زاگلوبا (Zagloba) و بورلاج (Burlaj) نیز چیزها و اشخاص افسانهای هستند.

واقعی است، در مقابل و بهتمایز از، مفهوم امور مثالی<sup>ه</sup> و تصوری. اشیاء واقعی، چیزها یا حوادثی است که در زمان وجود داشته است یا وجود دارد. امور مثالی اموری است فارغ، و خارج از زمان . نمونهٔ امور مثالی که از همه بیشتر ذکر میشود، اعداد و اشکال هندسی (نقطه و خط و مانند آن) است، و نسبتهای قائم بین آنها. همچنین امور انتزاعی است از قبیل زیبائی و عدالت و فضیلت، اما نه بهعنوان اوصافی که در اشیاء واقعی تحقق مییابد، بلکه فقط بهعنوان اوصافی که در اشیاء، یعنی زیبائی فی نفسه و عدالت من حیث هی و غیره.

اکنون سه مثال از مفاهیمی که فیلسوفان در قلمرو بحث وجود تحلیل می کنند ذکر کرده ایم و این مفاهیم در دیگر قسمتهای مابعد الطبیعه سهم مهمی داشته اند. اینها مفاهیم مختلف اموری است که مفاهیم مختلف وجود با آنها ارتباط دارد. معنای وجود وقتی که ما آن را به جوهر اسناد می دهیم با معنای آن وقتی که آن را به اوصاف و روابط و نسب و غیره اسناد می دهیم، فرق دارد، و همچنین میان معنای وجود در صورت اسناد آن به امور واقعی، با معنای آن در صورت اسناد به موزه هنی، تفاوت هست، و نیز معنای وجود در موردت اسناد با معنای آن در مورد امور مثالی، اختلاف دارد. کلیهٔ این مفاهیم مختلف وجود، در طی تاریخ بحث وجود، از جانب فیلسوفان مورد تحلیل قرار گرفته است . به موازات تحلیل مفاهیم مختلف وجود، که با

5. Ideal

#### بحث وجود يا هستيٰ شناسي

دارد، فیلسوفان به تحلیل مفاهیمی مانند ضرورت، یا وجوب، و امکان، اشتغال داشتهاند. این مفاهیم وجوه مختلف وجود را، مفاهیم موجهه" نامیدهاند.

مفاهیم مذکور فقط نمونه هائی است از بعضی از مفاهیمی که در بحث وجود یا هستی شناسی بررسی میشود، و مفاهیم بسیار دیگری هم مورد تحلیل قرار میگیرد. مثلا در هستی شناسی از رابطهٔ علیت، و مفهوم غرض و غایت، و مفاهیم مکان و نسب مکانی، و زمان و نسب زمانی، و بسیاری از مفاهیم دیگر، بحث میشود.

#### اخبار و قضایای بحث وجود

اخبار و قضایای بحث وجود چنانکه گفتیم مبتنی بر تحلیل این مفاهیم است. در میان معروفترین اصول بحث وجود بکی اصل امتناع تناقض است، که بهموجب آن هیچ چیزی نمیتواند در آن واحد دارای خصوصیت معینی هم باشد، و هم نباشد، و دیگری این اصل است که میان سلب و ایجاب واسطهای نیست<sup>۷</sup> و بهموجب آن هرچیزی باید یا خصوصیت معینی را دارا باشد یا نباشد. این اصول با اینکه بدیهی بنظر میرسند، موضوع اختلاف شدید بودهاند.

اصل امتناع تناقض و منع واسطهٔ میان سلب و ایجـاب در منطق صوری هـم مـورد استفـاده است و همچنین است بسیاری دیگر از قضایائی که در بحث وجود (یا هستی شناسی) تحلیل

۶. در منطق، موجهات Modal Concepts (لاتين Modi Existendi).
۲. در منطق، موجهات Excluded middle

می شوند، ولی به اندازهٔ کافی روشن نشده اند تا بتوان نظریهٔ دقیقی را براساس آنها استوار ساخت. وقتی که تحلیل این مفاهیم به قد ر کافی صورت گیرد، نتایج آن را علم دیگری تحویل می گیرد، و براین مفاهیم نظامی از اخبار و قضایا بنا می کند که دارای خصوصیت نظریهٔ استنتاجی است، یعنی علمی که صورت روش ریاضیات را دارد. مثلا منطق صوری معاصر که از حیث روش شبیه به ریاضیات است، شامل نظریهٔ طبقات، و نظریهٔ نسب است. در منطق صوری هم در باب این دو نظریه مباحثی هست که به خوبی ممکن است در قلمرو بحث وجود قرار گیرد، زیرا غرض از این مباحث منحصراً تعیین معنی اصطلاحاتی از قبیل «عین جزئی»، «خصوصیت»، «نسبت» و غیره است. در واقع بعضی از مؤلفان منطق، این قسمت از منطق صوری را بحث وجود می نامند.

به این طریق بحث وجود مبنائی می شود که علوم خاصه ازان منشعب می گردد. از طرف دیگر پاره ای از مسائل هستی شناسی، از علوم خاصه ناشی می شود. و این وقتی است که این دانشها طبی بسط و تفصیل خود به مشکلاتی برمی خورند که منشأ آن غیر کافی بودن وضوح بعضی مفاهیم اساسیی است که در آنها بکار می رود. در این صورت احتیاج به روشن ساختن این مفاهیم احساس می شود و دانشمندان توجه خود را در بحث وجود متمر کز می نمایند و بین متخصصان و فیلسوفان همکاری پدید می آید.

## **استنتاجهای مابعدطبیعی** ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

مسألة اعيان مثالى : نزاع دربارة كليات

مثل افلاطونی. مسألهای که در عنوان این قسمت ذکر شده است ارتباط دارد با مورد اختلاف میان قائلان به اصالت عقل و معتقدان به اصالت تجربه که هنگام گفتگو دربارهٔ مسألهٔ بحث معرفت راجع به «منشأ شناسائي علم» با آن روبرو شديم. در اين مسألة مربوط به بحث معرفت، گفتگو برسر اين بود كه از دو روش: «اولمی و پیشینی» – یعنی روش استدلال – و «روش تجربه»، كدام بهشناخت واقعيت مىانجامد. افلاطون از قـائلان افراطى اصالت عقل بود، زيرا چنين تصور مي كرد كه فقط شناسائي مبتني برعقل و استدلال بـهمعرفت آنچه واقع است منتهی میشود، در صورتی که تجربه ما را تنها به عالم ظاهر یا پدیدار، آشنا می سازد. شناسائی عقلی، شناختی است که به وسیلهٔ مفاهیم بدست می آید، و شناسائی تجربی به وسیلهٔ ادراکات و صورتهای خیالی حاصل می گردد. اگر فقط معرفت عقلی مارا با حقیقت واقعیت آشنا سی سازد، پس این حقیقت واقع باید از اموری باشد که تنها به وسیلهٔ مفاهیم قابل اقتناص کسب سیشود، نـه بـهوسیلـهٔ آنچه در ادراکات و

1. Ideal Objects

تخیلات داده سیشود. آن اموری که فقط در ذهـن و بـهوسیلهٔ مفـاهیم انتزاعـی دریـافت سیشـود و در اختیـار ادراك وتخیل نیست، افلاطون بهنام مثل میخواند.

اما این اموری که مثل نامیده مسی شود چیست؟ بنا به رأی افلاطون از جملهٔ آنها خیر محض و بنفسه است که فقط با تفکر می توان آن را شناخت در مقابل و به تمایز از مردمان نیک، وکارهای نیکو و مانند آن، که قابل تخیل است. زیبائی فی نفسه هم مثالی است، زیرا می توان آن را به وسیلهٔ مفهوم آن شناخت به تمایز از اشیاء زیبای جزئی که می توان آنها را ادراك یا تخیل نمود.

کلیات <sup>۲</sup>. در میان مثل، نخست آنچه موسوم به امور کلی است قرار دارد، مانند انسان کلی و غیره، یعنی کلیات. انسان جزئی و اسب جزئی را می شود در خیال مجسم ساخت، ولی انسان کلی و اسب کلی را فقط به عنوان مفهوم می توان دریافت و در فکر آورد. برای توضیح اینکه مراد از این امور کلی مثلا مقصود از اسب کلی چیست، این دو جمله را در نظر بگیرید: «هر اسبی گیا هخوار است» و «اسب در اروپا فراوان است». جملهٔ اول راجع به اسبهای جزئی است و آنها را گیا هخوار دانسته است. جملهٔ دوم راجع به هیچ اسب جزئی نیست، زیرا راجع به هیچ اسب جزئی نمی توان گفت که حیوان فراوانی است. این فراوان بودن وصف نوع اسب است، نه اسبهای جزئی. نوع اسب، مثل نوع انسان و انواع دیگر، امور کلیی هستند که افلاطون آنها را

2. Universals

استنتاجهاى مابعد طبيعي ناشى از تفكر درباره معرفت

جزو مثل میآورد.

چون بنا به رأی افلاطون فقط معرفت عقلانی ما را با حقیقت واقع آشنا می سازد، و این معرفت عقلانی ما را فقط با اموری آشنا می سازد که به وسیلهٔ مفاهیم، قابل شناخته شدن است یعنی با مثل آشنا می کند، بنا براین به نظر افلاطون فقط عالم مثل واقعی است، و عالم افراد جزئی که در معرض شناسائی حسی هستند، واقعیت حقیقی ندارد.

نظریهٔ افلاطون مباین با شعور عادی انسان بود، به این جهت در تاریخ فلسفه با مخالفتهای شدیدی مواجه شده است. نزاع در این باره در تاریخ فلسفه به نام بحث دربارهٔ کلیات موسوم شده است. غیراز نظر افلاطون که بنابران کلی دارای وجود واقعی و قائم به ذات است، نظر ارسطو هم هست، که وجود کلیات را نفی نمی کند، اما آنها را قائم به ذات و منفک از افراد جزئی نمی داند. بنا به رأی ارسطو کلی فقط در افراد جزئی وجود دارد و لیکن به نظر ارسطو فقط افراد جزئی دارای وجود می شود. (جوهر) هستند. این قسم وجود مختص افراد و مردمان جزئی است، مثال انسان یعنی انسانیت، فقط به عنوان خصوصیت ذاتی افراد انسان وجود دارد، نه به انفکاك از آنها، بلکه در خود آنها. تعلیم افلاطون که وجود واقعی و قائم به ذات را به کلیات نسبت می دهد، اصالت واقع افراطی تامیده می شود. تعلیم ارسطو که

Radical Conceptual realism . ۳ این اصالت واقعیت کلیات را نباید . با اصالت واقع در ادراکات اشتباه کرد.

وجود واقعی ولی غیرقائم بهذات را بهآنها نسبت میدهد، یعنی آن قسم وجودی که بنیاد آن در افراد جزئی است، اص<sup>ر</sup>ات واقع معتدل نام دارد.

مذهب اصالت مفهوم<sup>؟</sup> برخلاف این هر دو نوع اصالت واقع، منکر هرگونه وجود واقعی برای مثل و کلیات است و آنها را دارای وجود ذهنی میداند. یعنی کلیات خود، موجود نیستند، فقط مفهوم آنها وجود دارد.

اجالت لفظ یا تسمیه<sup>ه</sup> در مخالفت با اصالت واقع فراتر می رود، و اصلا منکر آن است که کلیات یا مفاهیم وجود دارند. بنا به رأی اصحاب اصالت لفظ نمی توان مثلا انسان را بطور کلی و بدون خصوصیات فردی آن، از قبیل مرد یا زن بودن وسن و طول قامت و غیره، که افراد مردم را از یکدیگر متماینز می سازد، تصور و تعقل کرد. به نظر آنها فقط الفاظ کلی است که وجود دارد، نه مفاهیم کلی، و از آن بالاتر امور کلی هم نیست.

حورت کنونی و معاصر نزاع دربارهٔ کلیات. نزاع کهن بر سر وجود کلیات در فلسفهٔ جدید به صورت دیگری ظاهر می شود. صورت مسأله در عهد معاصر این است: تعالیمی که مبتنی بر مفاهیم غیر تجربی، مانند علوم ریاضی است، آیا دربارهٔ عالمی است که به تمامی واقعیت دارد اما غیر از عالمی است که در تجربهٔ حسی بر ما عیان می شود، یعنی عالم امور مثالی مانند اعداد و توابع ریاضی و غیره است که به استقلال از ذهن ما وجود دارد، یا چنین عالمی اصلا موجود نیست. یک جنبهٔ از این نزاع را قبلا در

<sup>4.</sup> Conceptualism 5. Nominalism

#### استنتاجهای ما بعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

فصل راجع بهمسألة منشأ شناسائي و چگونگي اصول متعارفة رياضي بحث كرديم. بنا بهرأي بعضي از فلاسفه (پديدار شناسان) نباید هیچ یک از اصول متعارفه را به نحو تحکمی قبول نمائیم. این اصول متعارفه مبین علم ما به یک عالم مثالبی (ایدئال) هستند، که به استقلال از ما وجود دارد و به وسیلهٔ شهود ذوات در معرض معرفت سا قرار می گیرد. بنا به رأی دیگران، اصول متعارفة رياضي مبين شناسائي ما به امور مثاليي كه به انفكاك از ما وجود داشته باشد، نیست، و نوعی تعریف (یعنی تعریفات مضمون) کلمات و اصطلاحاتی است که در آنها مندرج است و از این حیث ممکن است آنها را به نحو تحکمی تبلقی کرد. این حوزهٔ فلسفى اصلا به وجود هيچ گونه امور و موجود يتهاى مثالى مستقل از ذهن ما قائل نيست تا اينكه غرض از علوم رياضي شناخت آنها باشد. بنا به نظر آنها، فقط عالم اسور واقعبى مشهود وجبود دارد که در معرض شناسائی تجربی است و ریاضیات نقط دستگاهی است از مفاهیم برای شناختن این عالم.

> مسألا اصالت معنى از لحاظ ما بعد الطبيعة (الف) اصالت معنى خود بنيادي^

نتایج اصالت معنی از لحاظ بحث معرفت. برحسب مذهب اصالت معنی در سبحث شناسائی، چنانکه دیـدیم، ذهن ما قادر به حصول علم به واقعیتی خارج از خود نیست. این گفته برحسب اینکه مراد از واقعیت خارج از ذهن چیست به دو وجه بیان شده که مطابق است با دو صورت مختلف از مذهب اصالت معنی

6. Axioms 7. Ideal entities 8. Subjectve idealism

در میان اموری که ما میشناسیم، اول از همه عالم طبیعی و مخصوصاً اجسام است، و نتایج مذهب اصالت معنی در مرحلهٔ اول به همین اجسام اطلاق می شود. از مذهب اصالت معنی به صورت اول چنین نتیجه حاصل می شود که اجسام همان تجربیات فاعل شناسائی است، لذا بارکلی مثلا که، نمایندهٔ ایس صورت از مذهب اصالت معنی است، جسم و نفس و خانه ها و درختها و میزها و صندلی ها و غیره را چیزی جز ترکیباتی از ارتسامات ذهنی که آنها را ادراك می کند، نمی داند. و از مذهب اصالت معنی متعالی، یعنی صورت دوم، چنین لازم می آید که اجسامی که ما می شناسیم ساخته های ذهن خودمان باشند.

مطلب اصلی مذہب اصالت معنی خود بنیادی''. تبـدیـل اجسام بـهترکیباتـی از ارتسامـات ذهنی یـا تنزل دادن آنهـا به رتبهٔ نوعی ساختههای ذهن خود ما، قـائـلان بهاین نظر را

- 9. Immanent idealism 10. Transcendental idealism
- 11. Subjective Idealism

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

مجبور سی سازد کے اپن سؤال را مطرح کنند کے وجودی کے بداجسام اسناد سی شود، در معنی حقیقی است یا مجازی. پاسخهائی را که بهاین پرسش از جانب قائلان بهمذهب اصالت معنى بـه هر دو صورت داده شده است، بررسى مي كنيم: از نظر اصالت معنویان صورت اول ، اجسام جز ارتسامات یا ترکیباتی از ارتسامات فاعل شناسائی نیست. اما ارتسامات ذهنی جوهر نیست که قائم به خود و متقرر به نفس باشد، بلکه ارتسام ذهنی و تجربهٔ شناسندهٔ معینی است و فقط در نسبت با شناسنده وجود دارد. هنگامی که میگوئیم ارتسامی وجود دارد، لفظ «وجود» دارای معنی تبدیل ناپذیری نخوا هد بود، چنانکه آن را بهجوهر اسناد می دهیم. «ارتسامی وجود دارد» یعنی «کسی دارای چنین ارتسام یا انطباع ذهنی است» و «کسی آن را تجربه می کند». به همین منوال وقتی که می گوئیم که تسر کیبی از ارتسامات وجود دارد، بهمنزلهٔ این است که بگوئیم کسی این ترکیب را تجربه کرده است. نظر به اینکه اجسام مانند خانه ها و درختان و میز و صندلی، فقط تر کیبهای ارتسامات هستند، وجود آنها تبديل بهاين مي شود كه كسى آنها را تجربه مي كند. وجود اجسام را نمیتوان به همان نحو تبدیل ناپذیری اظهار کرد که از وجود جوهر خبر مىدهيم. اجسام چون جوهر نيستند بلكه حالات ذهنی و ارتسامات یا ترکیباتی از ارتسامات اند، در اخبار به وجود آنها ما وجود را فقط بـه همان معنى بـه آنها اسناد مــىد هيم كـه به ارتسامات نسبت می دهیم، لذا جملهٔ «اجسام وجود دارند» به این معنی است که «کسی (یعنی فاعل شناسائسی معینی) آنها

را تجربه می کند» و «کسی به آنها آگاهی دارد». این بود خلاصهٔ نظر اصالت معنی خود بنیادی به صورت اول در سابعدالطبیعه در مورد اجسام. هواخواه عمدهٔ آن بارکلی بود، که آن را در مورد اجسام به این نحو خلاصه کرده است که وجود آنها مساوی است با ادراك شدن آنها.

برحسب صورت دوم سذهب اصالت معنى، يعنى اصالت معنى متعالى ا متعلق شناسائي، و مخصوصاً اجسام، همان حالات ذهنی و عین ارتسامات ذهنی شمرده نمی شود، ولی با افسانه های شاعرانه و اشخاص اساطیری در یک ردیف قرار سی گیرد. این افسانه ها، حالات ذهنی یا اندیشه های کسی نیست. (مثلاً افکار سینکیویج ۲ در اواخر قرن نوزدهم و اوائل قرن بیستم وجود داشت، اما زاگلوبا ۱۰ که مخلوق اندیشهٔ سینکیویچ بود درآن موقع وجود نداشت. پس زاگلوبای افسانهای غیر از اندیشهٔ سینکیویچ است. گاهی دربارهٔ این افسانه ها می گوئیم که به معنای خاصی وجود دارند. مثلاً می گوئیم که در میان خدایان المپ خدای رعد وجود داشت، اما خدای روشنائی قطبی وجود نداشت. ولی در ایس سیاق کلام، لیفظ وجود را بهمعنی حقیقی استعمال نمي کنيم. زيرا مي دانيم که خداي رعد، يعني زئوس، به معنى حقیقی وجود نداشته است، همانطور که خدای روشنائی قطبی هم وجود نداشته است. مقصود ما این است که زئوس در اعتقاد

12. Transcendental idealism

دمان نوردهم Sienkiewicz ، ۱۳ رمان نویس معروف الهستانی در اواخی قون نوردهم و اوائل قرن بیستم،

14. Zagloba

استنتاجهاي مابعد طبيعي ناشي از تفكر دربارة معرفت

یونانیان وجود داشته است، و این بـدان معنی است کـه یونانیان بهوجود او معتقد بـودهانـد. لفظ «وجـود» در مورد افسانـه هـای شاعرانـه واشخاص اساطیری و مـانند آن، بـهاین معنی است کـه کسی دربارهٔ آنها اندیشیده و کسی بهآنها اعتقاد داشته است).

وقتی که قائلان به اصالت معنی متعالی تصور می کنند که ذهن ما نمی تواند چیزی جز ساخته های خود بشناسد، اجسام را در ردیف این گونه افسانه ها یا ساخته های ذهن قرار می دهند. لذا چنین لازم می آید که وقتی به این اجسام وجود را نسبت می دهیم لفظ وجود را به معنی حقیقی استعمال نمی کنیم، بلکه به این معنی بکار می بریم که «کسی دربارهٔ اجسام به این نحو مخصوص می اندیشد» یا «کسی به نحوی از این اجسام آگاهی دارد». نحوهٔ آگاه بودن از این اجسام علی السویه نیست و در این باب بعداً بحث خواهیم کرد.

بنا براین، پیروان مذهب اصالت معنی خودبنیادی در ما بعدالطبیعه، وجود طبیعت ومخصوصاً اجسام را بهعنوان چیزی که موجود به معنی حقیقی و تبدیل نا پذیر این کلمه باشد، تصدیق نمی کنند، بلکه می گویند «وجود» اجسام معنی دیگری دارد به نحوی که در اسناد «وجود» به آنها ما تاحدی موجه هستیم که آنچه می گوئیم قابل تبدیل به خبری باشد که به موجب آن فاعل شناسائی معینی به نحو معینی رفتار می کند، یعنی پارهای از ارتسامات را تجربه می نماید و دربارهٔ اجسام به نحو معینی می اندیشد.

این بود مطلب اصلی مذهب اصالت معنی خود بنیادی از لحاظ مابعدالطبیعه. ولی گاهی آن را بهنحو دیگری بیان می کنند و میگویند بنا بهرأی اصحاب ایـن مذهب اجسام بـهاستقلال از فاعل شناسائی وجـود نـدارنـد، بـلکـه هستی آنها تـابع فـاعل

شناسائی است. اظهار بارکلی به اینکه: وجود مساوی ادراك شدن است، گاهی چنین تعبیر می شود که اجسام فقط به شرط اینکه کسی آنها را ادراك کند، وجود دارند، یا حتی اینکه فقط هنگامی که کسی آنها را ادراك می کند، موجود هستند. اما این تعبیر نوعی تحریف مذهب اصالت معنی است. زیرا بنا بران، اجسام حتی وقتی هم که مورد ادراك قرار می گیرند وجود، به معنی حقیقی لفظ، ندارند. همچنین است تعبیر به اینکه ادراك فاعل شناسائمی شرط وجود آنها به معنی حقیقی است. ادراك جسم (بنا به مذهب اصالت معنی) آن را به عنوان شیء موجود به معنی حقیقی قلمداد نمی کند، زیرا وجود را به معنی حقیقی آن چنانکه به جوهرها نسبت می دهیم، نمی توان به اجسام به عنوان تر کیباتی از ارتسامات ذهنی، اساد داد.

بود ونمود یا واقعیت وظاهر برحسب مذهب احالت معنی خودبنیادی . در رد قائلان به اصالت معنی چنین گفته اند، که رأی آنها فرق بین واقعیت طبیعی و جلوه های ظاهری آن را از بین سی برد و محو می سازد. کسی کده اهل فلسفه نیست می گوید که اگر میزی واقعی را ادراك کند، البته ارتساماتی مورد تجربهٔ او قرار می گیرد، ولی علاوه بران میزی واقعی هم در پیش روی او است، که به معنی حقیقی کلمه وجود دارد، لیکن وقتی دچار توهمی شوم و بر من فقط چنین وانمود گردد که میزی را ادراك می کنم، در آن صورت من ارتساماتی مانند ارتسامات قبلی خواهم داشت، ولی معروب من ارتساماتی مانند ارتسامات و به میزی را ادراك می کنم، در آن مورت من ارتساماتی مانند ارتسامات و بلی خواهم داشت، ولی معروب من میزی جلو من قرار ندارد (به معنی حقیقی). اما به عقیدهٔ استنتاجهاي مابعد طبيعي ناشي از تفكر دربارة معرفت

ما بگوئیم میزی وجود دارد لفظ وجود را به معنی مجازی آن سی گیرند و در جملهٔ «میزی وجود دارد» این معنی را مستر می دانند که «کسی دارای ارتسامات ذهنیی است، که لفظ میز با آن ارتسامات قرین است». بنابراین، معنوی مذهبان نمی توانند ادراکی را که ما از میزی واقعی داریم از توهم های عادی تمیز دهند. لذا از نظر آنها بین واقعیت امور طبیعی، و توهم، فرقی وجود ندارد.

معنوی مذهبان سعی کرده اند به این ایراد جواب بدهند، و گفته اند که آنها بین جسم واقعی و جلوهٔ ظاهری آن فرق می گذارند. هرچند بنا بر یکی از صورتهای مذهب اصالت معنی<sup>۱۵</sup> جسم واقعی هم از همان قسم ترکیبهای ارتسامات ذهنی است که نمود و ظاهر جسم ازان ترکیب یافته است، ولی جسم واقعی، ترکیبی از ارتسامات به نحو خاصی است. بارکلی که اسقف بوده است، تصدیق می کند که یک خدای عالم دائماً کل عالم مادی را ادراك می کند اما این عالم مادی چیزی نیست جز اینکه در علم خدا است. وجود عالم مادی عبارت از این است که خدا آن را ادراك می نماید. انسان هم می تواند ارتساماتی مطابق با آنچه هم داشته باشد. آنچه از نوع اول یا ترکیبهائی از آنها است، هم داشته باشد. آنچه از نوع اول یا ترکیبهائی از آنها است، اجسام مادی است، و آنچه از نوع دوم است فقط ظاهر اجسام است. پس اجسام واقعی به نظر بارکلی ترکیبهای خاصی از ارتسامات ذهنی است، از این جهت که با آنچه در علم خداوند

#### 15. Immanent idealism

است مطابق است.

به این ترتیب بارکلی با توسل به علم الهی که عالم را حفظ و ابقاء می نماید، از بروز ایرادهای دیگر نسبت به اصالت معنی جلوگیری می نماید. مثلاً اگر طبیعت را همان ارتساماتی که مردم تجربه می کنند بدانیم، پس باید تصدیق کنیم که طبیعت قبل از ظهور انسان وجود نداشته است و همچنین باید تصدیق کنیم که مثلاً آنچه در اتاق است از ادراك ما نسبت به آن بوجود می آید و پس از انقطاع آن ادراك، ناپدید می شود. از این گونه نتایج بارکلی اجتناب می کند، زیرا در نظر او عالم کل ارتساماتی است که خداوند نسبت به آنها علم دارد و او به موجب اصول دین، عالم به همهٔ اشیاء است و ازلی و ابدی است.

باید تذکر داد که بارکلی علت دیگری هم بیرای اختلاف بین اجسام واقعی و ظواهر آنها قائل شده است. واقعیت سادی فقط عبارت از آن ترکیبهائی از ارتسامات است که در آرایش و ترتیب آنها نوعی استمرار و نظم مشاهده میشود و حال آنکه در رؤیاها و توهمات نوعی بی نظمی و هوسنا کی مشهود است، که آنها را از امور واقعی متمایز میسازد.

اما در مذهب اصالت معنی استعلائی" که نمایندهٔ عمدهٔ آن کانت است ظواهر یعنی افسانه ها و توهمات در مقابل پدیدارها" قرار میگیرد، و پدیـدار دارای واقعیت تجربنی دانسته شده است. بنا بهمذهب اصالت معنی استعلائی عالم مادی فقط ساختهٔ ذهن انسان است، درست مثل افسانه ای شاعرانه، و مانند افسانه ها

16. Transcendental idealism 17. Phenomena

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

وجود بهمعنى حقيقي ندارد و هر دو آنها، يعنى عالم خارج و موهومات، بهمعنی «مجازی» وجود دارند، یعنی بهاین معنی که شخص یا اشخاصی دربارهٔ آنها به نحو معینی می اندیشند. فرق میان «وجود» عالم مادی که واقعیت تجربی است و «وجود» افسانه ها و موهومات عبارت از این است که افکار راجع به عالم سادی یا واقعیت تجربی واجد شرایطی هستند و اندیشه های افسانه ای و موهوم فاقد آنند. عالم مادى بهوسيله احكامي توصيف مي شود كه با ملا کهای روش تجربی وآزمایشی مطابقت دارند و حال آنکه اندیشه های افسانه ای و سوهوم، مطابق این سلاکها نیستند. بهاین قرار، بر حسب این مذهب، فرق میان عالم مادی و عالم افسانه ها، عبارت است از اینکه ملاك تجربه، عالم مادی را تأیید می کند و عالم افسانه ها را نه فقط تأیید نمی کند بلکه نقض نیز می نماید. کسی که معنوی مذهب نباشد، این اظهار را قبول می کند و در واقع همین امر که ملاك تجربه مؤید عالم مادی است بەنظر كسانى ھم كە قائل بەاصالت معنى نيستند دليلى برلە وجود عالم مادی به معنی حقیقی و مستقل از ذهن ساست. ولی قائلان بماصالت معنى ايمن استنتاج را رد مي كنند. از نظر آنها سلاك تجربه مؤدى بهتصديقاتي دربارهٔ آنچه واقعاً هست و آنچه موجود بـهمعنی حقیقی است، و آنچه شیء فینفسه است، نمی شود، بلكه فقط به تصديقاتى مى انجامد كه پارهاى از ساخته هاى ذهن ما را توصيف مي كند، يعنى بعضي ازامور التفاتي^! را. اين است طريقه ای که بموجب آن پيروان مذهب اصالت معنی استعلائی،

18. Intentional objects

بی آنکه مطلب اصلی خود را در اینکه کل واقعیت مادی ساخته و پرداختهٔ ذهن ماست رها سازند، در پهنهٔ همین قلمرو ساخته های ذهنی، بین عالم مادی که واقعیت تجربی است، و عالم افسانه ها و موهومات، فرق می گذارند. (ب) مذهب اصالت معنی عینی<sup>۱۹</sup>

نقایم مذهب اصالت معنی خودبنیادی . صاحبان مذهب اصالت معنی استعلائی، در بسط و تکمیل نظریات خود در سرتبهٔ اصالت معنى خودبنياد توقف نمى كنند. برحسب مذهب اصالت معنى خودبنياد (به صورت استعلائمي آن) اجسام وكل طبيعت سادى ساختهٔ ذهن است و دارای وجود بهمعنی حقیقی کلمه نیست، و هیچ یک از آنها شیء فی نفسه نیست، در صورتی که نفس و کل عالم ذهنی دارای واقعیت تمام شمرده سی شود و به آنها وجود بهمعنی حقیقی اسناد میدهند و آنها را شیء فینفسه میدانند. این عقاید با اصول اساسی مذهب اصالت معنی استعلائی، سازگار نيست. چنانكه قبلاً درفصل راجع به اصالت معنى در بحث معرفت دیدیم، بنابراین مذهب، عبالم مادی که در تجربه برما عبرضه می شود، به مرتبهٔ ساخته های ذهن خودمان تنزل می یابد و از اینکه واقعیتی مستقل از ذهن ما باشد عاری می گردد. این بدان جهت است که تحلیلی که از روش تجربه در این مذهب شده است بهاین نتیجه رسیده است که با این روش نمی توان فراتر از ساخته. های خود ذهن رفت وکنه واقع یعنی شیء فی نفسه را شناخت. اسا آنچه از تجربه عاید می گردد فقط علم به عالم سادی

19. Objective idealism

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

نیست، بلکه عالم ذهن هم به وسیلهٔ تجربه معلوم می گردد، زیرا ما علاوه بر تجربهٔ خارجی که دران عالم مادی عرضه می شود تجربه ای درونی هم داریم که به وسیلهٔ آن، عالم ذهن معلوم می گردد. حال اگر از تحلیل تجربه بطور کلی ثابت می شود که ما به وسیلهٔ آن قادر نیستیم به ماورای ساخته های ذهن خود و به شیء فی نفسه شناسائی حاصل کنیم، پس لازم می آید که نه فقط بدنهای ما، و کل عالم مادی ساخته های ذهن باشد، بلکه کل عالم ذهن نیز ساختهٔ ذهن خود ما، یعنی از امور التفاتی باشد نه شیء فی نفسه.

این نتیجه را که از مذهب اصالت معنی استعلائی به نحو ضمنی مستفاد می شود، فلاسفهٔ دیگری از اهل ما بعد الطبیعه و پیرو مذهب اصالت معنی عینی، صریحاً پذیرفته اند. این مذهب را در مقابل مذهب اصالت معنی خود بنیاد، اصالت معنی عینی خوانده اند؛ زیرا که در اولی عالمی که در تجربه به ما عرضه می شود ساختهٔ ذهن، یعنی متضایف<sup>۲</sup> با وجدان انفرادی انسان، یعنی نفس دانسته شده است، در صورتی که در مذهب اصالت معنی عینی عالم معروض در تجربه، چه عالم مادی و چه عالم ذهنی، یعنی کل واقعیت مادی و معنوی، متضایف با امری به نام زوج عینی شمرده شده است. سعی خواهیم کرد این تعلیم مشکل و پیچیده را تاجائی که ممکن است به طریقی واضح و آسان بیان نمائیم. حکم<sup>۲</sup> به معنی ردان شنامی وحکم به معنی منطقی. مجدداً با ید

20. Correlate

Judgement . ۲۱ يا تصديق.

تمذکر دهیم که در مذهب اصالت معنی استعلائی خودبنیاد، طبیعت فقط مجموعهای از امور التفاتی (ساخته های ذهن) دانسته شده است که ضمن احکام و تصدیقاتی که مطابق با ملاکهای حقیقت و مخموصاً ملاك تجربه باشد، توصیف میشوند. ولی حتی اگر بگذریم از این اشکال اساسی که ناشی از این میشود که در این مذهب طبیعت فقط ساختهٔ ذهن دانسته شده است، نه امری که وجود واقعی دارد، یعنی وجود به معنی حقیقی کلمه، باز هم این نظر حتی برای خود اصحاب اصالت معنی محتاج به اصلاح و تعدیل است.

اکنون مسأله ای که مطرح می شود این است که اگر طبیعت همان کل امور التف تی است که ضمن احکام و تصدیقاتی که با ملا کهای حقیقت مطابقت دارند توصیف می شود، آیا فقط آن احکامی که از جانب مردم اظهار می گردد وصف ایمن کل خواهد بود؟ یا اینکه احکامی هم که از جانب کسی اظهار نگردد باز چنین خواهد بود؟ اگر قائل شویم به اینکه منظور فقط احکامی چنین خواهد بود؟ اگر قائل شویم به اینکه منظور فقط احکامی است که از جانب کسی اظهار شده باشد، در این صورت واقعیتی که مورد توصیف آنها است، ناقص و پر از شکافهای خالی خواهد بود، زیرا مشکل ایمن است که چون علم بالفعل انسان محدود هر آینه خلاف گفته باشیم. پس باید شق دوم را ترجیح داد و مطلب را چنین تعبیر کرد که طبیعت عبارت است از کل امور التفاتی که به وسیلهٔ احکام و تصدیقاتی که مطابق ملاك حقیقت استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

آن اظهار شده یا نشده باشد.

اگر تعبیر دوم را قبول کنیم بهاشکال دیگری برمیخوریم و آن این است که تصدیقاتی که از جانب کسی اظهار نشده است، چیست؟ اگر حکم و تصدیق پدیداری است ذهنی و پـدیدارهای ذهنی هم همیشه باید در وجدان کسی حادث شوند، پس تصدیق هم بايد لامحاله، وقتى از جانب كسى اظهار گردد. ولى اين اشکال در صورتی وارد خواهد بود که ما «تصدیق» را نوعی بديدار ذهني بشماريم. اما لفظ «تصديق» هميشه دلالت بربعضي پديدارهاى ذهنى ندارد. چنانكه وقتى در منطق راجع به تصديقات سخن می گوئیم مقصود ما پدیدارهای ذهنی نیست. مثلاً می گوئیم این تصدیق که عرب ۲×۲ یک تصدیق است، و تصدیق به اینکه و - wx سردیق دیگری است که با اولی فرق دارد. در این گفتهٔ ما عبارت «تصدیق عـ×××» راجع به تجربهٔ ذهنی خود من یا کسی دیگر نیست، یعنی به تجربیاتی که من یا دیگری آن را با جملة ع\_y×y بيان مي كنيم، اشاره ندارد، بلكه اشارة ما بهمعنی جملهٔ ع=۲×۲ است که خود یک امر مفردی است. این معنى مفرد جملة ع= ٢×٢ نه حاصل تعقل من است، نـه حاصل تعقل کس دیگر، و تجربهٔ ذهنی هیچ کس هم نیست. لیکن گوئمي مضمون مشترك كليه ادين افكار است كه بهوسيله جمله عدم×۲ بیان میشود. یعنی این مضمون واحد ممکن است در اندیشه های کثیری جایگیر شود، که از بسیاری جهات با هم اختلاف دارند (مثلاً از جمهت وضوح و غیر.) لیکن از جمهت مضمون با یکدیگر موافقند.

عالم درج عینی ۲۲. در این معنائی که از تصدیق متداول در منطق بیان کردیم و دیدیم که آن غیر از معنی تصدیق متداول در روان شناسی است، راهی برای گریز از اشکالی که علیه تعبیر دوم آورده شده بود، پیدا می شود. زیرا این تصدیقات به معنی منطقی آنها، و این معانی جملات، هیچ کدام پدیدارهای ذهنی نیستند تا لازم باشد که حتماً از جانب کسی اظهار شده باشند. پس می توان هم دربارهٔ تصدیقات (به معنی منطقی) سخن گفت و هم از آنها که از جانب کسی اظهار شده است، و نیز از آنها که از جانب کسی اظهار نشده است. احکام و تصدیقهائی که از جانب کسی اظهار شده است، مضمون و محتوای افکار کسی قرار گرفته است، اما آنها که از جانب کسی اظهار نشده به خاطر کسی هم خطور نکرده است .

اینک این تصدیقات به معنی منطقی، یعنی تصدیقاتی را که از جانب کسی اظهار نشده است در کجا می توان یافت؟ در عالم ذهن که یافت نمی شوند و در عالم مادی هم که نیستند. کسانی که به وجود این قیبل تصدیقات قائلند آنها را در عالم مثل افلاطونی، یعنی درعالم امور مثالی خارج از زمان جای می دهند، که به قول افلاطونیان اعداد و سایر امور انتزاعی مانند امور کلی (معقولات) دران واقعند و این «تصدیقات به معنی منطقی» با آنها شباهت دارند. اینها هم مانند کلیات (مثل اسب کلی) اموری هستند که واحد و لایتجزا و ثابت باقی می مانند، هر چند در

22. Objective Spirit

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

مشترك آنها قرار می گیرند. این «تصدیقات به معنی منطقی» از جهت تعلق آنها به عالم مثل افلاطونی تصدیقات مثالی<sup>۲۲</sup> نامیده می شود. علاوه برتصدیقات و احکام مثالی در آن عالم می توان تصورات و مفاهیم مثالی هم یافت که معانی مثالی الفاظاند، به همان نحوی که تصدیقات مثالی معانی جملاتاند. افلاطونی اند که موسوم به عالم امور منطقی یا عالم روح است، و برای اینکه بتوان از عالم ذهنی بهتر تمیز داد عالم روح عینی مانند تصدیقات و مفاهیم (به معنی روان شناسی این الفاظ) که مانند تصدیقات و مفاهیم (به معنی روان شناسی این الفاظ) که می می می دو از این رو ذهنی هستند. عالم روح عینی اظهار می شوند و از این رو ذهنی هستند. عالم روح عبارت از تصدیقات و مفاهیم به معنی منطقی این الفاظ است، لذا تصدیقات و مفاهیمی ماست که به فاعل شناسائی تعلق ندارند، و ذهنی نیستند.

مطلب احملی مذهب اصالت معنی عینی. اکنون پس از این همه جرح و تعدیل و تفصیل باید دید که مطلب اصلی مذهب اصالت معنی عینی چیست؟ مطلب اصلی آن از این قرار است: طبیعت عبارت است از کل و مجموعهٔ امور صرفاً التفاتی که ضمن تصدیقات مثالیی اظهار شده است که با ملاك حقیقت، مطابقت دارد. اینها بهعنوان امور التفاتی صرف، بنا به این نظر، واجد واقعیت تمام نیستند، یعنی وجود به معنی حقیقی کلمه را نمی توان به آنها اسناد داد . اسناد وجود به اسور طبیعی فقط به معنی مجازی است، و

23. Ideal judgements

معنی آن فقط این است که این گونه اسور (صرف نظر از اینکه بر کسی معلوم گردد یا نه) ضمن تصدیقها و احکام مثالیی که با ملاك حقیقت سطابقت دارد، مندرج است. این است مضمون اساسی و مطلب اصلی اصالت معنی عینی.

مطالب مذهب اصالت معنی خودبنیاد که به موجب آن امور طبیعت فقط به این معنی وجود دارد که کسی (فاعل شناسائی معینی) آنها را ضمن تصدیقاتی که مطابق با ملاك حقیقت است اظهار می نماید، به وسیلهٔ اصحاب این مذهب این طور خلاصه شده است که: امور طبیعی صرفاً پدیدارهائی<sup>٢۲</sup> است که نزد فاعل معرفت معینی، حضور دارند. به همین منوال مطالب اصلی مذهب اصالت معنی عینی را می توان به این نحو خلاصه کرد که: اسور طبیعی صرفاً پدیدارهائی است که نزد روح عینی حضور دارند.

پیروان مذهب اصالت معنی عینی، هم امور عالم مادی را، و هم امور عالم ذهنی از جمله فاعلان شناسائی یعنی نفوس را، پدیدارهائی میدانند که نزد روح عینی حاضراند. نفس انسان بنابراین مذهب، شیء فی نفسه نیست، یعنی چیزی نیست که به معنی حقیقی وجود داشته باشد، بلکه فقط دارای وجودی مجازی است. به این طریق در مذهب اصالت معنی عینی، کل طبیعت، هم مادی و هم ذهنی، به مرتبهٔ پدیدار تنزل می یابد.

بگانـه واقعیت حقیقی، و تنها عرصهٔ هستیهـائی کـه وجـود حقیقی دارنـد نـه مجازی، در نظـر آنها عـالـم روح عینـی و مثل

24. Phenomena

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

اف لاط ونی است . طبیعت فقط متضایف و فرع این عالم، یعنی پدیدار صرف است. بدین قرار مذهب اصالت معنی عینی نزدیک به مذهب اصالت معنی افلاطونی است.

هواخواهان اصالت معنى عيني. أكنون مطالب اصلى مذهب اصالت معنى عيني را بيان كردهايم. اين بيان از متونى كم هواخواهان آن افکار خود را در آنها اظهار می دارند، قدری دور است. در تمام عرصهٔ فلسفه، استدلالهای مشکلی که موجب خلط و اغتشاش فکر است، به اندازهای که در آثار بیان کنندگان تعلیم اصالت معنی عینی دیده میشود، یافت نمی گردد. ایـن تعلیم در واقع بسط و تفصيل پارهاى از مطالب مذهب اصالت معنى استعلائی کانت است، و در بیان این تعلیم، ما ناشی شدن آن را ازچنین بسط و تفصیلی نشان دادیم. کانت در استدلالهای خود بین اصالت معنی خودبنیادی و عینی مردد ببود. ولبی پیروان او مخصوصاً فلاسفة سه كانة معروف مذهب اصالت معنى قرن نوزدهم آلمان يعنى فيخته دو شلينگ ٦ و هگل ٢، عقيدة به اصالت معنى عینی را بهقطع اختیار کردند، ولی آن را بهصورت فوق العاده مغشوش کنندهای عرضه داشتند که پر از امور فرضی و خیالی است. در اواخر قرن نوزدهم و اوائل بیستم حوزههای نو کانتی شهرهای بادن^ و ساربورگ ۲۰ (کوهن ۳۰، ناترب ۳۰، ویندلباند ۲۰ و ریکرت") نیز به مذهب اصالت معنی عینی روی آوردند که دلایل آنها قدری قابل هضمتر از اسلاف آنهاست.

| 25. | Fichte | 26. | Schelling  | 27. | Hegel   |
|-----|--------|-----|------------|-----|---------|
| 28. | Baden  | 29. | Marburg    | 30. | Cohen   |
| 31. | Natrop | 32. | Windelband | 33. | Rickert |

جدل<sup>ن</sup> هگلی. در بین پیروان مذهب اصالت معنی عینی، مخصوصاً نزد هگل این مطلب مورد تأکید واقع میشود : اگر طبیعت صرفاً پدیداری از عالم روح عینی است، پس قوانینی که حاکم بر طبیعت است فقط انعکاسی است از قوانینی که حاکم بر عالم روح عینی است. اما در عالم روح عینی و لذا در عالم امور منطقی، قوانین منطقی حکمفرماست. در نتیجه قوانین منطق باید درقوانین طبیعت منعکس باشد.

هگل قوانین منطق را که حاکم بر عالم امور منطقی است قوانین جدل نامیده است. برحسب این قوانین در میان مفاهیم مثالی، سلسلهٔ سراتب برقرار سی شود و سرآغاز آن کلی ترین مفاهیم، یعنی مفهوم وجود است. مبنای این سلسله مراتب این است که مفاهیم مزبور زوجهای متناقض تشکیل می دهند، مثل وجود و عدم که هگل آنها را «برنهاده»<sup>67</sup> و «برابر نهاده»<sup>77</sup> مینامد. بعد از هر زوجی در این سلسلهٔ مراتب مفهوم سومی میآید که هگل آن را «هم نهاده»<sup>۷۳</sup> میخواند و این مفهوم سومی عناصری، هم از برنهاده و هم از برابرنهاده، در خود دارد. مثلا هم نهادهٔ» مفاهیم وجود و عدم بنا به رأی هگل مفهوم سوم، یا صیرورت است. زیرا آنچه در حال شدن است هم هست و هم به یک معنی هنوز نیست. این سلسلهٔ مراتب «جدلی» مفاهیم مثالی به نظر هگل معادل خود را در توالی زمانی دارد که دران امور طبیعی یکی پس از دیگری ظاهر می شوند. به نظر هگل در امور طبیعی یکی پس از دیگری ظاهر می شوند. به نظر هگل در امور طبیعی یکی پس از دیگری ظاهر می شوند. به نظر هگل در

Thesis .۳۵ یا «وضع». ۲۶ Antithesis یا «وضع مقابل». Synthesis .۳۷ یا «وضع جامع». استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

طبیعت هرحالت وجودی مقرون به برابرنهادهٔ خویش است. این نهاده و برابرنهاده که با یکدیگر در تـلاش و نزاع اند، منشأ حالت جدیدی میشوند که همنهاده و جامع دو ضد متنازع اند. و این است بنا به رأی هگل نحوهٔ حکومت قوانین جدلی در جریان طبیعت. لیکن هگل معتقد نیست که قوانین جدلی حاکم برسیر طبیعت امری است ابتدائی که باید به طریق تجربی ثابت گردد. برعکس چنین اعتقاد دارد که جدل طبیعت، نتیجهٔ این است که طبیعت صرفاً انعکاسی از عالم روح است که دران نظم جدلی فرمانروااست و در نتیجه باید بر طبیعت مستولی باشد.

جدل هگل و جدل مارکس. می گویند که جدل هگل شامل کلی ترین قوانینی است که حاکم بر رشد و نمو و هرگونه تغیری در طبیعت است. هگل به این قوانین به طور نظری و پیشینی و اولی، و بدون توسل به تجربه می رسد. یکی از فرضهائی که هگل بر آن تکیه دارد، اصالت معنی او است. مع هذا نتایجی که از بعضی از این فرضها گرفته می شود، ممکن است صحیح باشد، به رغم اینکه خود آن فرضها که این نتایج از آنها حاصل شده، ممکن است کاذب باشد. لذا می توان اصالت معنی هگل را بالکل رد کرد ، ولی قبول نمود که طبیعت محکوم قوانین جدلی است.

این درست همان کاری است که کارل مارکس که تعالیم هگل را خوب میدانست انجام داد. مارکس با هگل موافق بود که جریان رشد و توسعه و هرگونـه تغیری در طبیعت طبق قوانین جـدلی انجـام میگیرد ، ولـی در عین حـال یک سره تمـام مبانی

غیرتجربیی^۲ را که هگل جدل خود را بران بنا نهاده بود، رد کرد. مارکس دلایل غیرتجربی هگل را رد می کند، ولی قوانین جدل را قبول دارد . زیرا بهنظر او تجربه، این قوانین را تأیید می نماید. مارکس قائل به اصالت ماده ۲۰ است، یعنی طبیعت مادی را حقیقی. تبرین واقعیات حقیقی میدانند، و منکر وجنود هم نفس است، و هم روح عینی. یعنی منکر آن امری است که بنا به رأی قائلان به. اصالت معنی، چه ذهنی و خودبنیاد وچه عینی، مقوم واقعیت حقیقی است. همچنین مارکس اصالت تجربهٔ افراطی را تأیید می کرد، يعني راه ديگري براي موجه ساختن قضايا، جز تجربه نمي شناخت. لذا مارکس با رد روش لمی و اولی (یا پیشینی) نا هگل، در اثبات قوانین جدلی و همچنین رد مبانی مذهب اصالت معنی، که هگل قوانین جدلی خود را برآنها استوار ساخته بود، و با قبول توجیهی تجربی ( چنانکه خود می پنداشت) برای قوانین جدلی، و قرین ساختن آن بااصالت ماده - چنانکه خود گفته است - جدلیات را وارونه کرده است. مارکس با قرین ساختن جدلیات بااصالت ماده بداين نحو موجد اصلى سكتب فلسفى سوسوم بداصالت مادة جدلي الشدكة دربارة أن درفصل آينده سخن خواهيم گفت .

(ج) مذهب اصالت واقع در ما بعدالطبيعه

اصالت واقع سطحی و انتقادی. در سابعدالطبیعه در مقابل مذهب اصالت معنی مذهب اصالت واقع قرار دارد. مطلب اصلی آن اینست که اجسام به معنی حقیقی وجود دارند. اصالت واقع عقیدهای

38. A priori
39. Materialism
40. Aprioristic method
41. Dialectic materialism
42. Metaphysical realism

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

طبیعیاست که همه کس قبل از توجه بهمسائل بحث معرفت بدان معتقد است. این اصالت واقع طبیعی وقتی که فارغ از هرگونه تفکری دربارهٔ معرفت باشد، موسوم به اصالت واقع سطحی یا ساده است.

در مقابل این قسم اصالت واقع، قسم دیگری هست که اصالت واقع نقدی یا انتقادی ۲۰ خوانده می شود که برحسب آن پس از تفکر دربارهٔ مسائل بحث معرفت وملاحظهٔ دلایل مذهب اصالت معنى و رد آن دلايل ، وجود اعيان طبيعي بمعنى حقيقي کلمه تأیید می گردد. این اعیان نه به عنوان ترکیب هائی از ارتسامات ذهنی محسوب می شوند، نه به عنوان ساخته های خود ذهن، بلکه بهعنوان وجودات ساوراء ذهنی مورد تصدیق قرار می گیرند. دراصالت واقع انتقادی اولاً دلایل اصالت معنی از لحاظ بحث معرفت راكه، چنانكه قبلاً ديديم مبانى عمدهٔ اصالتمعنى اژلحاظ مابعدالطبیعه است، مورد انتقاد و رد و ایراد قرار می گیرد. پیروان مذهب اصالت واقع انتقادی پس از تفکر درباب چگونگی جريان ادراك اجسام ، چون اغلب متوجه مىشوند كه تجربة حسی عادی تصویری از عالم عرضه می دارد که بکلی عاری از مقومات ذهنی نیست، درصدد برمی آیند که این تصویر را تصحیح و از مقومات ذهنی عاری سازند . بیشتر ایشان براین راه رفته اند كه تصوير عالم چنانكه بلافاصله برحواس ما عرضه مي شود، كاملاً با واقعيت مطابق نيست. در عالم سادي واقعي الوان و اصوات و روایح، چنانکه حواس بر ما عرضه می کنند، وجود

<sup>43.</sup> Critical realism

#### مشائل و نظریات فلسفه.

ندارد، و در واقع رنگها و آوازها و بویهائی که ما ادراك می کنیم فقط واکنشهای ذهنی سازمان روانی و بدنی ما درمقابل پارهای از محركاتي استكه ازعالم خارج ميآبد. همهٔ اين كيفيات راكه محصول سازمان قوای شناسندهٔ ماست، و به غلط به اعیان و اشیاء نسبت داده سی شود، قائلان به اصالت واقع انتقادی کیفیات ثانوی، یک می نامند، درمقابل کیفیات اولیه ۴۰ که آنها را اوصاف واقعی اجسام می دانند. بنا به رأی ایشان آن تصویر عالم که حواس ما بر ما عرضه می دارند، تصویر حقیقی نیست و تصویر حقیقی آن است که علم فیزیک پس ازتحقیقات پر زحمت و مفصل ارائه مینماید. بنا به نظریاتی که در هر دوره مورد تأیید علم فیزیک باشد قائلان به اصالت واقع انتقادی، در هردوره آن تصویری را به عنوان کاشف از ما هیت واقعی عالم مادی تصدیق می نمایند که مطابق نظریات علم فیزیک درآن دوره باشد. در قرن نوزدهم این تصویر عبارت بود از اتمهای بی رنگ که با این حال دارای شکل و اندازه و جرم و سرعت معینی بود. در حال حاضر این تصویر کیفیت تصویری خود را به تدریج از دست می دهد و بیشتر به طرح و گردهای<sup>3</sup> ریاضی شباهت دارد، تا نمونهای که قابل تجسم باشد. مناقشه بين طرف داران مذاهب اصالت واقع و اصالت معنى قرنها ادامه داشته است و در حال حاضر نیز متفکرانی از هر دو دسته یافت می شوند. در خود مسأله ابهامهای بیشماری هست و سوءتف همهائی هم بین طرفین منازعه وجود دارد، از این رو قبل

44. Secondary Qualities45. Primary qualities46. Schema

استنتاجهای مابعد طبیعی ناشی از تفکر دربارهٔ معرفت

از جانبداری از یکی از دو طرف باید اصل مسأله را به نحو دقیقتر بیان کرد. مؤلف این رساله در کتاب دیگری در این باب بحث کرده است و ورود در تفصیل این مسأله خارج از حوصلهٔ این کتاب است، که منظور ازان فقط ذکر مسائل فلسفی به اختصار است. مؤلف در سایر تألیفات خود مخالفت قاطع خود را با اصالت معنی، به هرصورتی از صور آن ابراز داشته است، و عقیدهٔ اصالت واقع را تأیید نموده است.

# ٩

مسائل مابعد الطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت مسائل جوهر' و ساخت عالم

در بدو ظهور تفکر اروپائی در یونان قدیم تحقیقات مابعد طبیعی مصروف جستجو دربارهٔ طبیعت بود. اولین حکمای یونان را «طبیعیون» یا به اصطلاح امروزه «فیزیک دانان» می خواندند. این طبیعیون اولیه به مسائل بسیارکلی علاقه داشتند و راه حل آنها را به وسیلهٔ تفکر نظری محض می یافتند، بی آنکه زحمت مشاهده و تحقیق امور واقع را، تحمل نمایند. در بین این مسائل از همه بالاتر دو مسأله بود یکی راجع به مادهٔ اصلی طبیعت، یعنی مسألهٔ اینکه طبیعت از چه جوهری ساخته شده است، و دیگری مسألهٔ نحوهٔ کلی ساخت و ترکیب طبیعت. این مسائل کنه هر دو در فلسفهٔ یونان مرکز علاقه بود طی سیر فلسفه همچنان مورد بحث و نظر قرار گرفته است و از مسائل اصلی مابعدالطبیعه محسوب می شود.

حکمای اولیه در تحقیق اینکه طبیعت از چـه جـوهرهـائی ساخته شده است، مقصودشان طبیعت جسمانی بـود. ولـی بعـد از بسط و تفصیل فلسفه، نظر فیلسوفـان هم متوجه طبیعت جسمانی

1. Substance 2. Naturalists 3. Physicists

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

گردید که در تجربهٔ خارجی (حسی) عرضه میشود، و هم طبیعت ذهنی که در تجربهٔ باطنی عرضه میگردد. در فلسفهٔ جدید مسألهٔ جوهر به این صورت است که آیا، هم جوهر ذهنی و هم جوهر مادی، وجود دارد، یا فقط یکی از این دو قسم جوهر موجود است. خلاصه اینکه مسألهٔ جوهر به صورت مسألهٔ جسم و روح در میآید. مسائل اصلی مورد توجه فیلسوفانی که میخواستند به عمق مطلب دربارهٔ چگونگی اجسام برسند، یعنی آنچه در آخرین تحلیل اجزاء نهائی آنهاست، امروزه جزو فلسفهٔ طبیعی است که فیزیک دانها راجع به آن بیشتر از فیلسوفان می توانند اظهار نظر کنند.

مسألهٔ نحوهٔ ساخت و ترکیب طبیعت در تاریخ فلسفه به دو صورت اصلی آمده است. یکی مسألهٔ اصالت یا عدم اصالت اصل موجبیت<sup>3</sup> که مربوط به این است که آیا هر چیزی در طبیعت علتی دارد یا نه و دیگری مسألهٔ وجود غایت<sup>ه</sup> و مکانیزم است که آیا عالم بنا به غرض و برای غایت و منظوری ترتیب یافته است یا نه. در بین مسائلی که مربوط به نحوهٔ ساخت طبیعت است در مرحلهٔ آخر می توان از ساخت مکانی و زمانی عالم نام برد، و در این مسائل هم، فیزیک دانها بیش از فلاسفه صلاحیت اظهار نظر دارند.

مسالله نفس و بدن چهجوهرهایی در طبیعت موجود است؟ این مساله در رأس تحقیقات

- 4. Determinism, indeterminism.
- Teleology . ۵ شناخت غایت.

ما بعد الطبيعة فلسفة جديد قرار دارد و شامل مسائل فرعى بسيارى است كه از همه مهمتر اين است كه چه قسم جوهرهائى درطبيعت وجود دارد. انواع پاسخهائى كه به اين سؤال داده شده عبارت است از: ثنويت و اصالت ماده و اصالت روح ، و نظريه يكى بودن آن دو يا اصالت وحدت به معنى اخص.

ثنویت. تنویت (یا دو گوهری) نظریه ایست که مطلب اصلی آن ایس است که، هم جوهر روحی موجود است و هم جوهر جسمانی، یعنی هم نفس جوهر است و هم بدن. این تمایل با نظر اصلی کسانی که در حوزهٔ فرهنگ مسیحی پرورده شده اند موافقت دارد. بنابراین نظر بدن یا جسم مبنای پدید ارهای فیزیکی است. جسم حرکت می کند و درجهٔ حرارتش در تغیر است و شکلش عوض می شود و می تواند هادی الکتریسیته باشد و غیره، اما فکر نمی کند و احساس ندارد و لذت نمی برد. این پدید دارهای اخیر که برای ما به وسیلهٔ تجارب باطنی معلوم می گردد، به مقتضای طبیعت ذاتی خود محتاج اساس و مبنای دیگری غیراز بدن هستند. این اساس و مبنای دیگری غیراز بدن

ثنویت افراطی و معتدل. ثنویت در تاریخ فلسفه بـهدوصورت مختلف ظاهر شده است. صورت افراطی آن در عقاید اگروستین و دکارت آسده است، و صورت سعتـدل آن را ارسطـو و تـومـاس آکوینی ۱۰ اختیارکردهاند. بنا به رأی ارسطو ابتدا اجسام وجـود

6. Dualism7. Materialism8. Spiritualism9. Monism10. Thomas Aquinas

مسائل مابعدالطبيعة ناشي از تحقيق در طبيعت

واقعی قائم بهذات دارند، یعنی در مرحلهٔ اول جوهر واقعی همان اجسام اند. ولی ارسطو در هر جسمی به دو جزء یعنی به یک ماده<sup>11</sup> و یک صورت<sup>11</sup> قائل است. مادهٔ جسم همانست که جسم ازان ساخته شده و مادهٔ خام آن است. مثلاً مادهٔ کوزهٔ گلی همان گلی است که کوزه ازان ساخته شده است. ارسطو می گوید صورت جسم آن چیزی است که آن شیء را همان شیء می کند ونه شیئی در هر مورد شکل شیء صورت آن همان شکل آن است. ولی معین نمی سازد که همانست که هست، و چیز دیگر نیست. مثلاً مورت درخت سیب فقط شکل آن نیست، بلکه سایر اوصاف آن نیز به عنوان نبات، جزو صورت آن محسوب می شود، مثلاً قابلیت آن برای جذب غذای غیر آلی و استعداد آن برای رشد و نمو و همچنین استعداد آن برای تولید مثل و بسیاری از خواص دیگر.

انسان نیز، سرکب از ساده و صورت است. سادهٔ او همان اجسام شیمیائی است که ازان ساخته شده است . لیکن صورت او تمام اموری است که به وسیلهٔ آن کلیهٔ این اجسام شیمیائی ک اجزاء انسان هستند، موجودی زنده می شوند که حس می کند و می اندیشد، و فقط یک مشت گوشت و استخوان بی حس و بی فکر نیست. پس صورت انسان تمام اموری است که انسان را جسمی طبیعی و آلی می نماید، که دران با نباتات نیز که زنده هستند مشترك است و یه علاوه تمام آن اموری است که انسان با حیوانات به اشتراك دارد. مثلا احساس و تحرك از محل به محل دیگر و

11. Matter 12. Form

مانند آن، و سر انجام آن خصوصیاتی که منحصراً متعلق به انسان است و اورا از حیوانات دیگرمتمایز می سازد. این امر آخر، به قول ارسط و استعداد تفکر یعنی عقل یا نطق است. ارسط و صورت انسانیت را که مرکب از این اجزاء مختلف است، نفس انسان خوانده است. انسان جسم زنده ایست مرکب از ماده و صورت. جسم انسان با ماده یکی است. ماده چیزیست که به انتزاع می توان انتزاعی جسم است. لذا جسم و نفس دارای یک سنخ وجود نیستند. جسم جوهری قابل وجود قائم به ذات است و مبنای جسم، یعنی به عنوان ترکیبی از اوصاف ذاتی انسانی، فقط به همان نحو که اوصاف وجود دارند، موجود است، یعنی در نسبت با بدن. وجود نفس عارت است و میزار گیرد.

در تعلیم ارسطو که برخلاف افلاطون، منکر این بود که صورت بدون ماده می تواند وجود داشته باشد، تصدیق به وجود نفس به انفکاك از بدن، و تصدیق به وجود نفس بعد از فنای بدن، نوعی تعارض محسوب می شد. چگونه ممکن است صورت، یعنی وصف ذاتی، بدون موصوف وجود داشته باشد. با این حال ارسطو قائل به بقای نفس و جاویدان بودن آن است، و می گوید فقط جزء متفکر نفس انسان، یعنی عقل او با فنای بدن فانی نمی گردد. این مطلب یعنی جاودانی نفسهای جزئی را ابن رشد فیلسوف اندلسی در قرون وسطی رد کرده است و به این جهت توماس آکوینی که از پیروان ارسطو بود مجبور شد آن را تعدیل مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

کند تا بتواند اعتقاد به آن را با نظر ارسطو دربارهٔ نفس به عنوان صورت انسان جمع نماید.

در نوع افراطی ثنویت که در تعالیم اگوستین و دکارت دیده میشود نفس و جسم دارای مقام مساوی هستند، و هر دو جوهرهای قائم به ذات شمرده شدهاند که مبانی اوصافی هستند که محتاج مبنای دیگری برای وجود خود نمی باشند. این نوع ثنویت افراطی در مورد نسبت بین نفس و بدن با این مشکل روبرو میشود که چگونه می توان انسان را موجودی متجانس الاجزا دانست، در حالی که مرکب از دو امر مختلف قائم به ذات باشد. این نوع از ثنویت مطابق است با نظر ابتدائی که در زندگی عادی بسیار شایع است.

احالت وحدت ۲ و انواع ۲ن. از انتقاد این ثنویت، در پارمای از تعالیم مابعدالطبیعه، مذهب اصالت وحدتی ناشی می شود که برحسب آن فقط یک قسم جوهر وجود دارد و مذاهب اصالت ماده و اصالت روح و نظریهٔ وحدت جسم و روح، از جملهٔ آنهاست.

مذهب اصلت ماده یا ماده انگاری. مطلب اصلی مذهب اصالت ماده در صورت متعارف آن این است که: فقط جوهر مادی وجود دارد، به عبارت دیگر: فقط جسم جوهر است. برحسب این مذهب جوهر روحی جز وهم و پندار نیست. این مذهب نیز صورتهای مختلفی دارد.

مذهب اصالت مادهٔ مکانیکی. در این سذهب نـه فقط جـوهـر روحی مـورد انکار است، بـلکـه حتـی پـدیدارهـا و اسـور ذهنی

<sup>13.</sup> Monism

(افکار و احساسات و غیره) هم از سنخ فعل و انفعالات ساده شمرده می شود و غالباً آنها را با بعضی از جریانهای وظایف الاعضائی که درمغز حاصل می گردد یکی می دانند یا حتی آنها را اجسامی می انگارند که آنها را مغز ترشح می کند (یعنی همان طور که مراره صفرا را ترشح می کند مغزهم فکر را ترشح می کند) بین علمداران اصالت ماده، کابانیس<sup>1</sup> متفکر فرانسوی قرن هجدهم و فگت<sup>ه۱</sup> و بوخنر<sup>۱</sup> و دیگران از فیلسوفان آلمانی قرن نوزدهم بودهاند.

اصالت مادة جدلي<sup>٢</sup>، در صورتهای دیگر مذهب اصالت ماده، پيروان آنها امور ذهني را با جريانهاي وظايف الاعضائي مغز يكي نمی دانند و پارهای اختصاصات برای آنها قائلند. با این همه قائلند بهاینکه اصل و مبنائی که امور ذهنی بر آن مبتنی است بدن است، نه جوهر روحی دیگری که با جسم اختلاف دارد. آنچه لذت و الم را ادراك مي كند و مي انديشد و تأمل مي نمايد و ما نند آن همان بدن انسان است نه چیزی غیر ازان به نام نفس. این نظریست که صاحبان مذهب اصالت سادة جدلي بهآن معتقدنيد و واضع ايين مذهب انگلس و مارکس هستند. بنابراین مذهب، ماده طی رشد تاریخی خود صورت خود را تغییر داده است و در طول زمان در بعضی از قسمتهای آن کیفیات تازهای بران افزوده شده است ک. قابل تبديل به كيفيات اصلى آن نيست. مادة بيجان اوليه ك. دران فقط جریانهای فیزیکی و شیمیائی درکار بود در بعضی از قسمتهای آن که این جریانها به مرتبهٔ عالیتری از ترکیب و 14. Cabanis 16. Buchner 15. Vogt 17. Dialectical Materialism

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

پیچیدگی رسید، کیفیت جدیدی حاصل شد که قابل رد و ارجاع به کیفیات فیزیکی و شیمیائی نیست، یعنی همان کیفیتی که ما آن را حیات مینامیم. اولین سازمندان<sup>۸</sup> زنده، به این طریق بوجود آمدند. طی رشد و بسط ییشتر مادهٔ جاندار، وقتی که جریانهای فیزیکی و شیمیائی و حیاتی که در آن صورت می گیرد به مرتبهٔ عالی کافی از تکامل می رسند، کیفیت تازهٔ دیگری دران ظاهر می گردد، یعنی ماده دارای شعور می شود و حیات ذهنی دران بوجود می آید. ولی حیات ذهنی قابل تبدیل و تأویل به جریانهای فیزیکی و شیمیائی و حیاتی نیست، بلکه امری است که با آنها به کلی فرق دارد، هرچند که متکی به آنها و مشروط و متوقف تأویل وتبدیل به ترکیب و کیفیاتی که قبلاً داشته است نیست برآنهاست. این حصول کیفیات جدید طی رشد ماده – که قابل با به رأی اصحاب مادهٔ جدلی در یک جهش ناگهانی انجام گرفته است، نه طی تکامل تدریجی.

این صورت مذهب اصالت ماده که بیان گردید از این جهت اصالت مادهٔ جدلی نام دارد که واضعان آن اصالت ساده را با جدلیات توأم کردهاند. چنانکه قبلا ضعن شرح فلسفهٔ هگل گفتیم، کارل مارکس واضع مذهب اصالت مادهٔ جدلی چنین می پنداشت که تجربه مؤید این نظر است که قوانین جدلی، که هگل به طریقهٔ تفکر نظری محض به آن پی برد، حاکم برطبیعت اند. این امرموجب گردید که مارکس نظرگاه جدلی را در تحقیق طبیعت و زندگی اجتماعی افراد انسان اختیار کند. این نظرگاه جدلی مقتضی آن

18. Organisms

## مسائل و نظریات فلسغه

است که طبیعت را در جریان صیرورت<sup>۱</sup> و رشد آن در نظر آوریم، نه مطابق نظرگاه سابعدطبیعی که دران طبیعت به عنوان اسری ساکن یعنی چیزی که ثابت ولایتغیر است ملحوظ می شود (اصحاب اصالت مادهٔ جدلی اصطلاح ما بعدالطبیعه را به معنای خاصی غیر از معنی متداول آن استعمال می کنند). علاوه براین، نظرگاه جدلی اقتضا دارد که وقتی پدیدارهای خاص و جزئی را مورد تحقیق قرار می دهیم آنها را از امور و پدیدارهای دیگر مجزا نکنیم و با کلیهٔ روابط و نسبتهائی که امر مورد تحقیق با سایر امور دارد مورد نظر بنا به رأی سادهانگاران جدلی، به این نظر می انجامد که بعضی از قوانینی که آنها را قوانین جدلی می نامند، حاکم برطبیعت باشد. در میان چهار قانون جدلیات که معمولا ذکر می شود مهمترین آنها قانون تبدل تغیرات کمی به تغیرات کیفی، وقانون وحدت و تعارض

قانون تبدل کم به کیف حاکی از این است که جریانهای رشد و نموی که در طبیعت رخ می دهد (ازجمله درعالم اجتماعات انسانی) به نحو ذیل واقع می گردد: تغیرات کمی یعنی تغیراتی که طی آن فقط شدت خصوصیات قابل اندازه گیری شیء تغیر می پذیرد (مثلا درجهٔ حرارت، وزن و طول آن در حالی که کیفیات غیرقابل اندازه گیری آن ازقبیل صلابت و جنس آن بدون تغییرباقی می ماند) بعدازآنکه به مرتبهٔ عالی معینی رسید یکباره ( با جهش ناگهانی) مبدل به تغیرات کیفی می شود (یعنی در آن خصوصیات

19. Becoming

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

قابل اندازه گیری، دیگر تغییر نمی کند، بلکه کیفیتی غیرقابل اندازهگیری جانشین کیفیت دیگری می گردد). مثال تبدل کمیت به کیفیت، یخ بستن آب است . آب در . ، درجه سانتیگراد مثلا حرارت خود را بهواسطه پائين آمدن درجهٔ آن به تدريج از دست میدهد، یعنی دچار تغیرات کمی میشود، ولی در لحظه هائی که آب درحال سرد شدن به صفر درجه حرارت می رسد از دست دادن حرارت بيشتر باعث بائين آمدن درجه حرارت آن نمي شود ودرعوض این تغیر کمی صرف یک تغیر کیفی عبارض آن می گردد یعنی تغيير ازحالت مايع بهحالت جامد. درصورت بندى اين قانون تأكيد می شود که این تبدل از تغیر کمی به تغیر کیفی، ناگهان و یکباره حادث می شود، نه به تدریج. این تغیرات کیفی را «جهشهای جدلی» می نامند. جدلیات براین نکته تأکید دارد که در جریان صيرورت طبيعت تغيرات بزرگ وناگهاني، يعنى تغيرات كيفي طبي جهشهای انقلابی صورت می گیرد نه بهطریق تکامل تدریجی. همچنین درساختما**ن جماعت انسانی نیز تغیرات بزرگ کیفی ب**هن**حو** انقلابي حاصل مي شود نه بهطريق تكامل تدريجي، هرچند كه تهيه و فراهم آسدن مقدسات اين تغيرات انقلابي كيفي، جريان طولانيي است از تغيرات كمي كه بهطريق تكامل تدريجي انجام مي گيرد.

دومین قانون جدلیات که دربالا ذکر شد، یعنی قانون وحدت و تعارض اضداد، دربارهٔ تحرك جریانهای رشد و نمو در طبیعت ( و در عالم جوامع بشری) است. بهموجب آن در هر جریانی از صیرورت و تجول همیشه نیروهائی باهم وجود دارند که با

یکدیگر در تنازع اند. مطابق باهریک ازاین نیروها حالتیهست کیہ آن حالت خود معارض با حالت دیگری است کے بانیروی دومی مطابقت دارد، به این طریق در هرمرحله ای ازجریان صیروزت، حالات متعارضی باهم وجود دارند که گوئی بایکدیگر در تنازع هستند. از تنازع این اضداد حالت جدیدی ظهور می کند که با هر دو ضد متنازع اختلاف دارد. ولي اين حالت جديد هم دائمي نیست. نیروهائی کــهآن را نگاه میدارنـد نیروهـای معـارض را برمیانگیزند و تنازع اضداد جدیدی به وقوع می پیوندد و هکذا الى غيرالنهايه. قاعده وحدت و تعارض اضداد مطابقت دارد بـا قانون سهمرحله ای هگل ، یعنی برنهاده و برابرنهاده و همنهاده. مثلاً جسمی را درنظر بگیریم که درحال سکون است و نیروئی در آن تأثير مي كند. تحت تأثير اين نيرو جسم مزبور ستحرك ميشود و سرعت آن که اول معادل صفر بود به تدریج افزایش می یا ید. درنتیجهٔ سرعت آن، اصطکاك ومقاومت هوا حاصل می شود که در مقابل نیروی موجد سرعت، عمل کرد آن را بی اثر می کند. این تنازع میان قوهٔ موجد سرعت، واصطکاك هائی که میخواهندآن را متوقف نمايند، بالمآل وقتى كه نيرو واصطكاك مساوى شوند منجر بـهاين ميگردد كـه حـركتي كـه ابتدا داراي شتاب و افزايش سرعت بود، به حرکت ثابتی مبدل می شود، و بدین قرار از تنازع این نیروها که یکی مطابق با حرکت شتابی و دیگری مطابق با سکون است، هم نهاده ای ، یعنی وضعی که جامع هر دو است که همان حرکت ثابت باشد، ظاهر می گردد.

دراین قانون، علاوه براینکه درهر جریانی از صیرورت تنازع

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

نیروهای معارض مدخلیت دارد، نظر دیگری ملحوظ است که در هر چنين جرياني، حالات مخالف و حتى متناقض وجود دارد، و به واسطه آن هواداران اصالت مادهٔ جدلی با پارهای از اصول منطق صورى خصوصاً اصل امتناع تناقض، مخالفت مى ورزند. آنها چنين تصور می کنند که هر تغیری و ازآنجمله حرکت هم ــکه نوعی تغیر است --- متضمن تناقض است. برای موجه ساختن این عقیده دلایلی ذکر کردهاند که از آن جمله براهینی است که در قدیم فيلسوفان إيليائي ٢ بكارمي بردند حاكي از إينكه تغير وحركت محال است زیرا نفس فرض اینکه چیزی حرکت می کند مؤدی به تکذيب آن و در نتيجه منجر به تناقض مي گردد. يکي از اين فپلسوفان یعنی زنون ایلیائی ' چنین استدلال می کرد که اگر تیری که از کمان رها می شود حرکت کند در هر لحظهٔ پرواز خود در یک موضع معین است، لـذا در هـرلحظه ای از پرواز درآن موضع ساکن خواهد بود ، و اگر در هر لحظهٔ پرواز ساکن باشد پس در تمام طول پرواز حرکت نمی کند، پس فرض اینکه تیر رها شده از کمان متحرك است به تكذيب مي انجامد و منجر به تناقض مي گردد. این استدلال، فیلسوفان ایلیائی را بران داشت چنین بپندارند که حركت واقعاً وجود ندارد. وچون شهادت حواس مؤيد اين دعوى است که حرکت وجود دارد، ایلیائی ها به این نتیجه رسیدند که حواس، ما را فریب می دهند و تجرب منشأ قابل اعتمادی برای شناسائی نیست. این همان طریقی بود که پس از ایلیائی ها دنباله آن را قائلان بداصالت عقل مستقل از تجربه، و بعد افلاطون و

<sup>20.</sup> Eleatic 21. Zeno of Elea

سایر فیلسوفان قدیم پیمودند. اما مادیون جدلی قائل بداصالت تجربه هستند و تجربه را ملاك نهائی حقیقت میدانندو از براهین زنون نتیجهٔ دیگری میگیرند. آنها با زنون دراین رأی همراهند که حرکت متضمن تناقض است، (یعنی فرض اینکه چیزی متحرك است منجر به تناقض میشود) اما با نتیجه ای که زنون ازان گرفته است، یعنی اینکه حرکت چون مشتمل برتناقض است وجود ندارد، موافق نیستند. آنها، نظر بداینکه قائل بداصالت تجربه هستند، واقعیت حرکت را تصدیق می کنند، زیرا تجربه بدون هیچ ابهامی آن را تأیید می کند. لذا آنها هم معتقدند که حرکت وجود دارد و هم اینکه متضمن تناقض است و از اینجا نتیجه میگیرند که تناقض موجود است و اصل امتناع تناقض که یکی از ارکان اساسی منطق صوری است، کاذب است.

ماده انگاران جدلی در بیان عقاید خود از استعمال اصطلاح قدیمی «جوهر» خودداری می کنند و نظر خود را در اصالت ماده به این عبارت که «فقط جوهرهای جسمانی وجود دارد» بیان نمی دارند و ترجیح می دهند که آن نظر را بصورت ایس قضیه اظهار کنند که ماده مقدم بر نفس است. معنی این قضیه این است که ماده قبل از نفس یا روح وجود داشته است (یعنی قبل از حیات ذهنی) که بعدها و در مرحلهٔ مؤخر رشد و توسعهٔ ماده ظاهر شده است، در نتیجه ماده بطور تکوینی از روح ناشی نمی شود، بلکه روح از ماده ناشی می گردد. با تأکید بر تقدم زمانی و تکوینی ماده بر روح، ماده انگاران جدلی معتقدند که این رأیی است که ماده بر روح، ماده انگاران جدلی معتقدند که این رأیی است که نتایج تحقیقات علوم طبیعی مؤید آن است، در صورتی که عقیدهٔ

## مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

مخالف آن که تقدم روح نسبت به ماده باشد ، مبتنی برعقاید دینی است کـه برحسب آن عالم مخلوق خدائی است متعالی و مافوق عالم مادی.

اما این مادی مذهبان نه تنها مخالف با کسانی هستند که با تصدیق به اینکه اجسام امور واقعی است، آنها را مخلوق خداوند و لذا فرع روح می دانند – به همان وجه که معلول فرع برعلت یا مصنوع فرع بر صانع است – بلکه با اعتقاد به استقلال ماده از روح، آن وجه از تعلق ماده را به روح که قائلان به اصالت معنی بدان عقیده دارند نیز رد می کنند، زیرا معنوی مذهبان ماده را از واقعیت تام محروم می سازند و آن را نوعی وهم و افسانه، و امری التفاتی و ذهنی می دانند، که وجود آن عبارت از این است که کسی دربارهٔ آن به طریق معینی می اندیشد.

خلاف بین اصالت ماده و اصالت معنی. پس طرف داران اصالت ماده در دو جبهه پیکار می کنند. از طرفی علیه مذهب اصالت معنی از هر قسم، یعنی، هم علیه اصالت معنی خودبنیاد، که برحسب آن ماده ترکیبی از ارتسامات یا ساختهٔ ذهن است، در نزاعند، و هم علیه اصالت معنی عینی، که طبق آن کل طبیعت چه مادی و چه ذهنی متضایف وجودات و امور منطقی یعنی روح عینی محسوب می شود. اما مادی مذهبان چون بر عقیدهٔ اصالت واقع استوار می ایستند و نظر اصالت واقع را در صدر تعالیم خود جای می دهند و آن را مضمون اساسی این تعالیم می دانند، ایس نزاع آنان بجا نیست، زیرا عقیدهٔ اصالت واقع خرورتاً مستلزم اصالت ماده نیست. مذهب اصالت واقع که بنابران طبیعت دارای واقعیت تام

است مستلزم این نیست که این واقعیت فقط بهطبیعت مادی و جسمانی اسناد داده شود بلکه جوهرهای ذهنی یعنی ارواح را هم میتوان دارای واقعیت بشمارآورد. پس مذهب اصالت واقع هم با اصالت ماده و هم با ثنویت هر دو سازگار است.

اما جبههٔ دوم نزاع، علیه مذهب ثنویت است با اینکه آن نیز نوعی از اصالت واقع می باشد بدین شرح :

تعادض بین اصالت ماده و نخویت. مناقشهٔ بین طرف داران اصالت ماده و ثنویت دربارهٔ وجود نفس است به عنوان اینکه جوهری باشد با حیثیتی مساوی بااجسام، ولی مغایر با آنها، پس مخالف حقیقی اصالت ماده همان مذهب ثنویت افراطی اگوستین و دکارت است و تباین بین ثنویت معتدل ارسطو و مذهب جدید اصالت ماده به صورت جدلی آن، کمتر بارز است.

در تاریخ فلسفه همواره مادیون طرف مهاجم بودهاند و ثنویان بهدفاع از وضعی پرداختهاند که قبل از بروز اختلاف وجود داشته است. ایراد مادیون عبارت از این است که اولا قبول وجود نفس بهعنوان جوهر متفکر (یا بطور کلی باشعور) و مغایر با بدن فاقد هرگونه مبنای عقلانی است. آنها می پرسند مبنائی که بهطریق عقلانی وجود چیزی را ثابت می کند، چیست؟ و پاسخ می دهند که تصدیق به وجود ، و خاصه وجود واقعی هرچیزی برمبنای تجربه است، و به وسیلهٔ تجربهٔ مستقیم یا غیر مستقیم است که ما حق داریم وجود چیزی را تصدیق نمائیم. تجربه ما را محق می سازد که وجود چیزی را یا مستقیماً با دیدن یا حس کردن یا شنیدن یا بطور کلی ادراك آن تصدیق نمائیم، ویا به نحو مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

غیر مستقیم بپذیـریم، و آن در صورتـی است کـه آن را ادراك نمی کنیم ولی وجود آن از پارهای امور واقع کـه مستقیماً ادراك مـیشونـد لازم میآیـد، و یـا تصدیق بـهوجـود آن بـرای تبیین پارهای از امور مشهود، ضرورت دارد.

ماده انگاران مدعی هستند در صورتی که مراد از نفس جوهر متفكرى غير از جسم باشد، نه تجربهٔ مستيقم مثبت وجود آن است، نه تجربهٔ غیرمستقیم. تجربهٔ مستقیم مؤید وجود آن نیست زيرا تا به حال كسى آن را نديده و حس نكرده و نشنيده، و بطوركلي ادراك نكرده است. تجربه غير مستقيم نيز اثبات كننده وجود آن نیست، زیرا وجود نفس از هیچ اسر واقع تجربی لازم نمی آید، و فرض وجود آن بـرای تبیین اموری کـه بـهوسیلهٔ مشاهدة مستقيم كشف مي شود، لازم نمي گردد . بنابراين، عقيده بهوجود جوهرهای متفکر که با جسم بالکل مغایر باشد، کاملاً ہے اساس است. به طوری که سادہ انگاران می گویند ایس عقیدہ بازماندهٔ مرحلهٔ ابتدائی ذهن انسان است که هر پدیدار و امر غیر مأنوسی را در نسبت با شیئی مشاهده می کرد، فرض مینمود کـه جوهری هست که به واسطهٔ فعل آن جوهر، امر مزبور حادث م گردد. مثلاً متفکران طبیعت شناس اولیه دربارهٔ پدیدار حرارت فرض می کردند کـه در اجسامی که این پدیدار در آنهـا حادث میشود، جوهر خاصی وجود دارد مغایر با اجسام، و آن جوهر را مايم حرارتی مینامیدند، و همچنین پدیدارهای الکتریکی را نتيجهٔ جوهر الکتريکيي ميدانستند که آنها را ايجاد مي کند. پدیدارهای حیاتی را نیز مظهر فعالیت جوهری میدانستند که

به آن نام روح نباتی یا روح حیوانی می دادند. حصول فرض وجود نفس هم به همین منوال بوده است. بدین نحوک م چون مشا هده می شدک م بعضی از اجسام دارای حیات ذهنی هستند چنین نتیجه گرفته سی شدک م این دلیل کافی است برای اینک م فرض شودک م مایع روانی به نمام نفس در این اجسام موجود است که با آنها مغایرت دارد .

علوم معاصر از این نحو تفکر به کلی جدا شده است و مجرد ظهور پارهای پدیدارهای الکتریکی، امروز دیگر دلیل کافی شمرده نمیشود برای تصدیق به این که جوهری به نام الکتریسیته دراین اجسام نهفته است. البته امروز قبول داریم که الکترونها که بار الکتریکی هستند و حامل ماده نیستند، وجود دارند، اما وجود آنها از این جهت مورد تصدیق است که پدیدارهائی (تشعشع کاتدی) مشاهده شده که علت آنها چنان است که برای تبیین آن باید فرض وجود الکترونها را قبول نمائیم، وجود مایع حرارتی یا وجود مایع مغناطیسی را قبول نداریم، چون هیچ کس آنها را ادراك نکرده است وپدیدارهائی هم درتجربه پیدانمی کنیم که برای تبیین آنها محتاج به قبول فرض وجود این مایع ها باشیم. جواب مدافعان وجود نفس به ایراد ماده انگاران این است که البته هیچ کس نفس را ندیده و لمس نکرده و نشنیده و به حس ادراك نکرده است، ولی ادراك حسی یگانه قسم تجربهٔ

بلاواسطه نیست. غیر از تجربهٔ حسی تجربهٔ باطنی هم هست که بهما اطمینان میدهد که میاندیشیم و میخواهیم و شاد یا اندوه گین هستیم. و از ایـن تجربـه استنباط مینمائیم کـه قطعاً سسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

وجودی متفکر و اراده کننده، و لذا اسر روحیی غیر از جسم دیدنی، سوجود است. در واقع شهادت تجربهٔ باطن یقینی تر از گواهمی حواس است. زیرا وجود اجسامی که ما به استناد گواهی حواس قبول داریم، ممکن است سورد شک واقع شود، زیرا در مقابل این گواهی می توان ایراد کرد که ممکن است همه خواب و خیال باشد، و حواس سا را فریب سی دهند و کل عالم محسوس، سرابی بیش نباشد، ولی چنین ایرادی به هیچ وجه نمی تواند یقین حاصل از تجربهٔ باطنی ما را که خبر می دهد که ما می اندیشیم و ادراك می کنیم، و لذا به عنوان موجودی متفکر وجود داریم ، سست کند. فرض کنید در اعتقاد به عالم ام خطا می کنیم ، و در بسیاری چیزهای دیگر هم به خطا می رویم، ولی برای اینکه خطا حاصل شود باید وجود متفکری باشد، زیرا خطا کردن به معنی تفکر کاذب است. پس وجود نفس بنا به استدلال مدافعان آن، بیشتر مبتنی بر شهادت تجربه است تا وجود اجسام .

این دفاع از وجود نفس اعتقاد مادیون را متزلزل نمی سازد. آنها می پرسند ایس تجربهٔ باطن ما را دربارهٔ چه چیزی مطلع می سازد؟ دربارهٔ اینکه ما فکر می کنیم و میل داریم، و شاد و غمگینیم الخ، و حاکی از این است که اموری مثل تفکر و میل و لذت و الم یعنی امور ذهنی، در ما حادث می شود. خلاصه این که ما را آگاه می سازد که ما به عنوان موجودی متفکر و میل کننده و مانند آن ، وجود داریم . هیچ یک از مادیون منکر این نیست. ولی آیا وجود موجودهای متفکر، مستلزم وجود امور روحی یعنی

نفوس است؟ پاسخ به این سؤال منوط است به تعریفی که از نفس می کنیم. اگر «نفس» همان «اسر متفکر» باشد و بس، البته تجربهٔ باطن وجود آن را اشعار می دارد. اما اگر نفس به معنی «امر متفکری مغایر باجسم » باشد، از مجرد اینکه امور متفکری موجود است لازم نمی آید که ارواحی مغایر بااجسام ، وجود داشته باشند. برای اینکه وجود نفس به عنوان جوهر متفکر و مغایر با جسم ثابت شود کافی نیست که ثابت کنیم جوهر متفکر موجود است، بلکه باید همچنین ثابت شود که آنچه فکر می کند و میل دارد و شاد و غمگین است جسم و بدن نیست .

ولی ماده انگاران میگویند که دلایل محکمی در دست است که خلاف این مغایرت را ثابت می کند. از زندگی روز مره و مخصوصاً از بررسی احوال بیماران روانی ، معلوم میشود که امور ذهنی تا چه اندازه بستگی با بدن دارند. چنانکه صدمهٔ وارد برمغز، موجب از بین رفتن قسمتهائی از عرصهٔ حیات ذهنی میگردد، و عمل جراحی روی مغز گاهی شخصیت انسان را بکلی عوض می کند. همچنین حیات ذهنی انسان موقتاً تحت تأثیر الکل و کافئین قرار میگیرد، و عمل غدد داخلی نیز مؤثر است. این چنین بستگی شدید اسور ذهنی با بدن، این احتمال را قوت می دهد که فقط بدن است، و نه نفسی متمایز از آن که میاندیشد و میل دارد، و شاد و اندوهگین میگردد. اما اگر میاندیشد و میل دارد، و شاد و اندوهگین میگردد. اما اگر میاندیشد و میل دارد، و شاد و اندوهگین میگردد. اما اگر میاندیشد و میل دارد، و شاد و اندوهگین میگردد. اما اگر میاند یش بابت ننماید که زمینه و موضوع اصور ذهنی جسم مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

نظیر چنین دلایلیبرای اثبات قول خود بیاورند که آنچه میاندیشد و میل دارد و غیره، جسم نیست و چیزی متمایز ازان است.

اما آنها چه دلایلی را باید اقامه کنند تا بتوانند ما را قانع سازند؟ آنها باید چیزی را ارائه دهند که بادارا بودن حیات دهنی، متصل به بدن نباشد، و باید این را درتجربه نشان دهند، یا به طریق دیگری ثابت کنند که چنین چیزی موجود است. وجود الکترونها مورد تردید بود، تا وقتی که در تشعشع کاتدی به چیزی که دارای خواص الکتریکی بود برخورد کردیم (که عبارت بود، از انحنای اشعهٔ کاتد در عرصهٔ الکتریکی در جهت مغناطیسی که دران جریانهای الکتریکی منفی منحنی میشود) که با هیچ یکازاجسام شيميائي مطابقت نداشت. براي اثبات مستقيم وجود موجوديتهاي ذی شعور که جسم نباشند چه در تجربهٔ خارجی و چه در تجارب باطنی، باید نفسی را منفک از بدن مشاهده کرد، مثل اینکه الكتريسيته جدا شده از ماده، مورد تجربه ماست. در تجربه خارجی، یعنی حسی، فقط اجسام و اسور جسمی عـرضه میگردد. تجربهٔ خارجی بنا بهماهیت خود هرگز نفسی راکه جدا از بدن باشد، به رغم كلية مساعى اصحاب اصالت روح بهما نشان نخوا هد داد. برای اینکه نفس جدا از بدن را در تجربهٔ باطنی ببینیم باید صبر کنیم تا بمیریم، و این طریقه لااقل برای کسانی که هنوز زنده هستند، ميسر نيست. پس فقط مرحلة متوسطى باقى مىماند که باید دران وجود موجوداتی را که میاندیشند ولی فاقد بدن هستند، ثابت نمود. و این می تواند دلیل بربقای روح یا وجود سایر موجودات فاقد جسم، یعنی فرشتگان و پریان و غیرہ، باشد.

بعضی از متکلمان و فلاسفه ومعتقدان بهروح، سعی کردماند چنین دلایلی پیداکنند، ولی بنا بهعقیدهٔ مادیون هنوز هیچگونه دلیل قانع کنندهای دراین باره یافت نشده است .

بنابراین قائلان به اصالت ماده چنین نتیجه می گیرند که عقیدهٔ بهوجود نفس به عنوان وجود متفكر ومتمايز از بدن، به رغم توسل به تجربهٔ باطن، بی اساس است. در مورد وجودات متفکری که ازطریق تجربهٔ باطن شناخته شدهاند، بستگی حیات ذهنی بر بدن، ولو دلیل قطعی نباشد، دلیل بسیار قوی است بر اینکه آنچه در ما می اندیشد و احساس می کند و میل دارد بدن خودماست. اما این پاسخ مادی مذهبان، سدافعان وجود نفس را قمانع نمی کند و على رغم همه اين دلايل مدعى هستند كه مي توانند ثابت كنند که بدن ما یا عضو مادی دیگری نیست که می اندیشد و احساس می کند و میل دارد، ولذا آنچه می اندیشد جسم نیست. مدافعان وجود نفس می گویند اولا جریانهای ذهنی ذاتاً از اموری نیست که بتوان بهآنها وضع و موقعیت در مکان نسبت داد. مثلاً بی معنی است که بگوئیم افکار من در داخل سر سن است. زیرا بهنتایج باطلی می انجامد از قبیل اینکه اگر من سرم را تکان دهم افکارم نیز باسرم تکان بیخورد و اگر سر من یک ذرع از سر شما دورتر باشد، افکار من هم یک ذرع از شما دورتر خواهد بود. کسانی که مکان داشتن را به فکر نسبت می دهند یعنی همان آنها که میگویند بدن ما فکر می کند، امور ذهنی را مبدل به امور مادی مینمایند. وقوع درمکان از اختصاصات امور مادی است، و از سختصات اسور ذهنی آنست که واقع در مکان نیستند. مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

ماده انگاران می توانند در جواب چنین دلایلی بگویند که قصد ندارند پدیدارهای فیزیکی را امور واقع در مکان بدانند. اما اگر کسی بخواهد این پدیدارها را چنین تعریف نماید مختار است، لیکن چون امور ذهنی درمغز حادث می شود، لازم می آید که بنا به این تعریف امور ذهنی نوعی پدیدار فیزیکی باشد. اما در این مورت پیروان مذهب اصالت مادهٔ جدلی اصرار خواهند داشت براین که آنها امور مخصوصی هستند که هم با کلیهٔ پدیدارهای موصوفهٔ در علوم فیزیک و شیمی فرق دارند، و هم با اموری که مورد بحث و توصیف علوم زیست شناسی است. به هرحال این قضیه که اندیشه های من در درون سر من حادث می شود، به نظرمادیون باطل نیست.

مدافعان وجود نفس دلیل دیگری هم دارند. میگویند نفس من همان خودی است که میاندیشد، یعنی خود من است و من بهخوبی واقفم که خود من امری واحد و بسیط است، و مرکب از اجزا نیست. من بهعنوان فاعل تجارب ذهنی خود دارای پارهای خصوصیاتم، یعنی عاقلم یا جاهل، شریفم یا رذل، ثابتم یا متزلزل ، پرحرارتم یا خونسرد، ولی دارای اجزا نیستم. اما بدن من از اجزا ترکیب شده است. بنابراین من بهعنوان فاعل اندیشه های خود، چیزی متمایز از بدن خود هستم. مادی مذهبان در رد این دلیل اشکالی ندارند و میگویند این استدلال مغالطهٔ مصادره به مطلوب است، زیرا قبلا فرض شده است که این خودی که میاندیشد با بدن فرق دارد. فقط در صورت این فرض

خود دارای اجزا نیستم. به علاوه ماده انگاران مجبور نیستند بپذیرند که آنچه می اندیشد، تمامی بدن من یا تمامی مغز من است. نکته این است که جسم مرکب از اجزائی است که خود آن اجزا منقسم به اجزای دیگر نیست. سابقاً اتمهای شیمیائی را اجزای لایتجزای جسم می دانستند، امروزه اجزائی سانند الکترونها و هسته ها را اجزای نهائی جسم می شمارند. از این جهت بر خلاف نظر اصالت ماده نخواهد بود، اگر بگوئیم آنچه در من می اندیشد پارهای از اجزای بدوی ماده است که بدن من از آنها ترکیب شده است. در این صورت فاعل اندیشه های من با اینکه مادی است دارای اجزاء نخواهد بود.

پس جبههٔ دوم پیکار مذهب اصالت ماده همینجا است و در برابر آن ثنویتی است که مدافع وجود نفوس جوهری است. اما مسیر این مناقشه چیست؟ ابتدا مدافعان وجود نفس دلایلی برای اثبات آن به عنوان جوهری متمایز از بدن می آورند و ماده انگاران این دلایل را رد کرده و سعی می کنند ثابت نمایند که فرض وجود نفس به تمایز از جسم بی اساس است. ولی باید این نکته را در نظر داشت که اگر کسی ثابت کند که عقیدهٔ طرف مقابل او بی اساس است، به این وسیله عقیدهٔ خود را ثابت نکرده است.

لذا مدافعان وجود نفس قبول نمی کنند که در این سباحثه مجاب شدهاند، بلکه بحث را تعقیب نموده همان روشی را اتخاذ می کنند که قائلان بهاصالت ماده با موفقیت اختیار کردهاند، یعنی بجای اینکه نظر خود را ثابت نمایند نظر مخالفان خود را مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

مورد انتقاد و تخطئه قـرار میدهند. در ایـن انتقاد از نتایج اخیر تحقيقات فيزيكي استفاده مي كنند. آنها مي گويند كه بنا به آخرين نظريات فيزيكمي واضح شده است كمه مفهوم ساده كه تماكنون روشن بودهاست، به تدریج ثبوت و تعین خود را از دست می دهد و حد فاصل بین ساده و نیرو، محو و غیر واضح سی گردد. ساده تاکنون بهعنوان قسمی جوهر یا شیء تصور میشد و نیرو یا قوه، بهعكس بهعنوان جوهر تصور نمي شد، بلكه بهعنوان حالتي تعقل می شد که می توان به جو هری نسبت داد. اما علم فیزیک در اين اواخبر سرزيين ساده و قوه را تيره و نامرئي ساخته است. بنا به نظریات فیزبکی جاری، نیرو چیزی است که دارای جرم است، يعنى وصفى كه تاكنون وصف ماده شناخته مىشد. قابليت انجام دادن مقدار معينى كار، حالت اجساسى شمرده میشد که بهآن نیرو میگفتند. طبق نظریات فیزیکی اخیر، جسم می تواند جـرم خـود را مبدل به کار نماید و در نتیجه جـرم جسم نیز قابلیت انجام دادن کار دارد و لذا نیرو است. علی هذا ماده و نیرو در واقع دو صورت مختلف از امور واحد هستند ، ماده ممکن است تبدیل بهنیرو شود و به عکس ، یعنی ماده خصوصیت جو هری خود را از دست بدهد.

علاوه برایین، آنها میگویند اگر بخواهیم بدانیم که جسم ذاتاً چیست، باید پیدا کنیم که اجزای نهائیآن کدام است. اما الکترونها و هسته ها و اسوری سانند آنها که اجزای نهائی اجسامی شمرده میشوند که در تجربه برما عرضه سیگردد، بنابه نظریات فیزیک معاصر چیزهائی است که با آنچه ما جسم محسوب

میداریم، شباهتی ندارند. ما دیگر مجاز نیستیم که الکترون و غیرہ را ذرات صغیری بدانیم کہ نمونۂ کوچک آن چیزہائی است که می بینیم و لمس می کنیم . البته فیزیکدانها راجع به ابعاد فضائمي الكترون و پروتون و نوترون و غيره سخن ميگويند وليي ایس عبارتها فقط به معنی مجازی است. فیزیک دانها گاهی می گویند که پارهای از آزمایشهای دربارهٔ الکترون و پروتیون و نوترون را ، برحسب تصور آنها بهعنوان «ذرات صغیر» یعنی «تکه های کوچک» توجیه می نمایند، ولی هنگامی که مشغول آزمایش از قسم دیگری هستند ، الکترون را ذرهٔ صغیر نمی دانند بلکه دربارهٔ آنها بهعنوان سوج یا مجموعهای از اسواج سخن میگویند. اما این اسواج مبنای جوهری ندارند، یعنی اسواجی نیستند از نوع «اثیر» ۲ یا چیزی که بتوان آن را شیء تلقی کرد. هرگونه تطویل این امواج در محل معینی فقط نشان میدهد که تا چه اندازه احتمال دارد که دراین محل معین و در زمان معین چنین و چنان پدیداری مثل روشنی فسفری پرده یا سیاه شدن صفحهٔ عکاسی یا اسوری مشابه اینها به وقوع پیوندد. به این طریق الكترونها وساير اسور متعلق بهعالم صغير كلاً بهانتزاعات میانجامد، و این انتزاع هنگامی بـهاوج خود میرسد که پاسخ فیزیکدانها را بهسؤال از اینکه الکترون و امور مشابه آن چیست میشنویم، زیرا فیزیکدانها برحسب بعضی از آزمایشها، آنها را ذرات و برحسب آزمایشهای دیگر آنها را امواج میشمارند. پاسخ این است کـه فیزیکدانها فقط میدانند که برحسب بعضی از

22. Ether

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

آزمایشها رفتار الکترونها مانند ذرات صغیر است و برحسب آزمایشهای دیگر رفتارشان مانند امواج است. اما این که خود آنها فی حد ذاته یعنی به استقلال از هر آزمایش ومشاهده ای چه هستند، برای فیزیک دانها هنوز معلوم نیست وایشان اصولا آین نوع سؤال را بی جواب و غیر مجاز می دانند. زیرا سؤال از اینکه الکترونها در وقتی که ما آنها را مشاهده نمی کنیم چگونه اند همان قدر غیر معقول است که بپرسند چیزی که ما آن را مورد تحقیق قرار نمی دهیم، چیست .

اما مدافعان وجود نفس این دلایل فیزیک دانها را به نفع خود می دانند و تصور می کنند که نظریات اخیر علم فیزیک به آنها حق می دهد که بگویند ماده از مادیت افتاده است، یعنی امری است کاملاً انتزاعی. به عقیدهٔ آنها علم فیزیک معاصر ثابت کرده است که « مادهٔ ضخم» ۲۰ که بنا به داوری حواس به عنوان جسم بر ما معلوم می گردد، توهم است. علم فیزیک ثابت کرده است که این «مادهٔ ضخم» فقط صورتی است که دران ترکیب هائی از وجودات صغار مانند الکترون و پوزیترون و نو کلئون و مزون و نیستند، بلکه وجود هائی انتزاعی اند و از این حیث به عالم واقع تعلق ندارند. آنچه متعلق به عالم واقع است همان نفوس است زیرا اینها اجزاء غیرقابل تبدیل و تأویل عالمی که برما در تجربه عرضه می گردد، یعنی طبیعت، می باشند.

بايد خاطر نشان ساخت كـه مدافعان وجـود نفس كـه چنين

23. Gross Matter

دفاعی را انتخاب می کنند عقیده به ثنویت را رها کرده اند و با اختيار اصالت وحدت، فقط وجود جوهر روحي را تصديق سي كنند. در سذهب ثنویت چنانک دیدیم اجسام و نفوس هر دو اجزاء واقعی و جوهری طبیعت دانسته شده است. اما باید دانست، دلايلي كه خلاصه كرديم و به موجب آن اجسام از عالم وجودات واقعی حذف می شوند، تاب بررسی انتقادی را ندارد. از اینکه، در علم فیزیک جدید الگوهای بصری ذرات ابتدائی متروك شدهاند و آنها را به نحو انتزاعي وصف مي كنند ، به هيچ وجه لازم نمیآید که این اجزا چیزهای واقعی نبوده و در محل معین و در زمان معین وجود نداشته باشند . بهعلاوه باز هم کمتر لازم می آید که «مادهٔ ضخم» یعنی اجسامی که در معرض ادراك ما هستند، فقط نتیجهٔ تـوهم باشند. هیچ فیزیکدانی نمیتواند وجود واقعبی اشیائی راکه در تجربه برما عرضه میشود انکار کند، تمامی شناختی که ما از طبیعت داریم، مبتنی برمشا هده و آزمایش دربارة این اجسام است. حد اعلای نتایج تحقیقات فیزیک دانها این است که ما را وادار سازند که تصور خود را دربارهٔ ماده تا اندازهای تصحیح کنیم، زیرا این تصور به استناد تجربهٔ عادی حاصل شده بود، که نه بقدر کافی متضمن تحقیق و مطالعه بود و نه جامع و کامل بود. اما قائلان بـه اصالت ساده، بـه هیچ وجـه سلزم به قبول این تصور بدوی از ساده نیستند. این مطلب در ابتدای قرن بیستم از جانب یکی از هواخواهان اصالت مادهٔ جدلمي بيان شد، كه گفته است وظيفة تحقيقات پر زحمت علم فيزيك اين است كه پاسخ اين سؤال را بدهد كه عالم اجسامي

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

که در تجربهٔ حسی ما عرضه میشود، در واقع چیست. به نظر او اصل اساسی در مذهب اصالت ماده این است که این عالم واقعاً وجود دارد و حاصل محض اذهان ما یا ترکیبی از تصورات ذهنی نیست. مذهب اصالت ماده ( یا ماده انگاری) بااین تعبیر بیشتر متوجه و علیه مذهب اصالت معنی است که منکر وجود مستقل از ذهن برای اجسام است، نه علیه مذهب ثنویت که دران وجود اجسام مورد تصدیتی است و همان قسم وجود هم برای نفس به عنوان جوهری مغایر با جسم ادعا میشود.

اومافکلی مذهب احالت ماده. نخست مذهب اصالت ماده باآنچه در ورای قلمرو عقل و منطق باشد مخالف است<sup>۲</sup> به این معنی که اقوالی را که با یکی از علوم نتوان موجه کرد تصدیق نمی کند و از همین جهت مخالف آن است هم با دین که مبتنی بر وحی و تنزیل وسننی است که مستند به دلیل صحیح نیست و هم با کلیهٔ معتقداتی که ناشی از آرزوهای انسانی است و نه حاصل تحقیق و استدلال عقلی. دوم، اصالت ماده متکی به مذهب اصالت واقع است و بنابران عالمی که در تجربه برماعرضه می شود واقعیت حقیقی است نه این که ناشی از توهم و پدیداری باشد که امور مازد. از این هر دو فرض لازم می آید که نظر نهائی راجع به عالم را باید در تحقیقات جدی علوم طبیعت جستجو کرد که به وسیلهٔ زرادخانهٔ نیرومند ریاضیات تقویت سی گردد. این می رساند که طبیعتی که علوم ما را باآن آشنا می سازد ازنظر ماده انگاران نه فقط

#### 24. Anti-irrationalistic

واقعی است، بلکه یگانه واقعیت است. سوای طبیعت هیچ عالم امور نفس الأمرى جنانكه معنوى مذهبان ادعا مي كنند نيست، و ماوراء طبيعت يک عالم فوق طبيعي، چنانکه دين بدان دعـوت می کند و به وحی و تنزیل و روایات استناد میجوید و مطلوب آرزوها و حوايج قلبي ساست و خوشايند احساسات و عواطف می باشد، اسا سورد تأیید عقل نیست، وجود ندارد. این است مطلب اصلى واساسى مذهب اصالت ماده يا ماده انگارى. درقالب نظام این اختلاف دربارهٔ نفس، که چنان موقع بارزی را در تاریخ مذهب اصالت ماده داراست، قسمتی هم هست که بخودی خود حائز اهمیت زیادی نیست. مسألهٔ اینکه آنچه می اندیشد جسم است، یعنی دارای اوصافی از قبیل مکان داشتن و غیره است یا نه، مسألبة مهمی نیست، و حل آن به وسیلهٔ روشهای علمی مشکل است . اما اختلاف راجع بهوجود نفس در تاریخ مذهب اصالت ماده سهم مهمى داشته است، زيرا اولاً مخالفان اصالت ماده دراين مناقشه از دلایل مذهب اصالت معنی استفاده کردهاند و درثانی قائلان بهعالم فوق طبيعي نفس را آن جزء از طبيعت دانستهاند که طبیعت را با عالم فوق طبیعی که موطن اصلبی نفس باشد مربوط میسازد، وآن را بطور موقت ساکن بر روی زمین میدانند. این مفهوم نفس است که ماده انگاران که به عالم فوق طبيعي قائل نيستند، نفي مي كنند اما نفس بهعنوان جزئي از طبيعت و محدود به آن، نافي اصول عقايد مذهب اصالت ماده نخواهد بود .

دابطه بین امور فیزیکی و ذهنی. جـدال دربـارهٔ نفس بـهعنوان

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

جوهری که امور ذهنی دران وقوع مییابد وقتی حاصل میشود که فرض کنیم امور ذهنی از امور فیزیکی جداست، این اختلاف و جدائم نه فقط مورد تصديق قائلان به ثنويت جوهر است، بلكه ماده انگاران جدلی هم آن را تصدیق دارند. ولی معتقدان به اصالت مادهٔ مکانیکی، که رابطهٔ نزدیک بین اسور فیزیکی و یدیدارهای شعور و خود آگاهی را تأکید می کنند، آنرا منکرند. این رابطه عبارت ازاین است که هر امر ذهنی با یکی از امور بدنی و عضوی به نحو معینی مطابقت دارد، اما این رابطه را کسانی که میان امور ذهنی و امور بدنی و عضوی فرق میگذارند، بهنجو ديگري تعبيرمي کنند، مثلاً بعضي چنين مي پندارند که پديدارهاي بدنی و عضوی علل امور ذهنی است . بعضی دیگر علاوه براین قائلند که گاهی عکس این نسبت وجود دارد، یعنی امور ذهنی می تواند علت پدیدارهای بدنی و عضوی گردد. نظریه ای که برحسب آن تأثیر متقابل امور ذهنی و یدیدارهای بدنی و عضوی در يكديگر سورد تصديق است به نظريهٔ عمل متقابل ٢٩ سوسوم است. نظری که به موجب آن فقط پدیدارهای بدنی و عضوی مؤثر در امور ذهنی است و نه به عکس و به علاوه امور ذهنی بین خود بهوسيله رابطة عليت مربوط نيستند، به نام نظريه يديداد فرعی<sup>۲</sup> خوانده میشود. بنابر این نظر، امور ذهنی فقط محصولات فرعی و انعکاس ضعیف پدیدارهای عضوی و بدنی است. برخی ديگر به فرضيه مقارنه و موازات ۲ قائلند كه به موجب آن

25. Interactionism

26. Epiphenomenalism

27. Parallelism

پدیدارهای بدنی و عضوی امور ذهنی را سبب نمی شوند و عکس آن هم صادق نیست ، بلکه سلسله هائی از هر دو قسم پدیدار به موازات و مقارن یکدیگر وقوع می یابند، و هر پدیدار معینی در یک سلسله مطابقت دارد با پدیداری در سلسلهٔ دیگر و به عکس، هرچند كه رابطة عليت آنها را به هم مربوط نمى سازد. بالاخره نظرية جنبهٔ مضاعف ۲۰ است که طبق آن پدیدارهای عضوی و بدنی و امور ذهنی مطابق آنها، در حقیقت دو قسم پدیدار مختلف نیستند، بلکه دو جنبهٔ مختلف از پدیداری واحدنـد، و همان جریان واقع واحد هرگاه بـهوسیلهٔ فردی که دران وقوع مییابد مورد تأمل و مراقبه قرار گیرد، امری ذهنی است، وهرگاه بهوسیلهٔ حواس ظاهر (مثلاً بهوسیلهٔ عالم علم وظایفالاعضاء که جریانهای عصبی را در مغز مورد بررسی قرار میدهد) معاینه گردد خصوصیت اسور بدنی و عضوی را خواهد داشت. ولی حقیقت هیچ یک از این دو جنبه از دیگری بیشتر نیست، همچنانکه جنبهٔ بصری یک کرهٔ مرمرین که در پیش روی من است، از جنبهٔ لمسی آن، اگر کره را بدست گیرم، حقیقی تر نیست.

منط عاطفی مخالفت با احالت ماده. اختلاف دربارهٔ وجود نفس به ندرت خالی از تعصبات وفاقد جنبهٔ عاطفی است. به نظرما چنین می آید که تصدیق به اینکه ما و همنوعان ما فقط جسم هستیم خلاف شؤون ماست، وما را به مرتبهٔ مهره هائی که درصفحهٔ شطرنج طبیعت دستخوش عوامل و نیروهای آن است، تنزل می دهد، و ما را از خودمختاری و استقلال و آزادی که آرزوی ماست، محروم

28. Double aspect theory

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

می سازد. چنین می نماید که گفتن اینکه ما مردمان نیز اجسامی از قبیلسایراجسام طبیعت هستیم،آنچه در خود شرافت و علو انسانی می شماریم، به عنوان تموهم زائل می کند، و احساسات عمالیه و آرزوها و آرمانهای ما را بهباد میدهد. و سرانجام ما را از ایمان بهاینکه بعداز مرگ فانی نخواهیم شد، و عزیزان از دست رفتهٔ ما هنوز وجود دارند \_ ولو جزو موجودات با بدن نباشند \_ و جدائی سا از آنها سوقت است ، محروم مینماید. این خودمختاری اگر چنین تصورشود که عبارت از تملک نفس و تسلط بر امیال بدنی و توانائی به این است که اغراض دانی را تابع اغراض عالی قرار دهيم، ابدأ مورد انكار مذهب اصالت ماده نيست، ولي أگرچنين ینداشته شود که عبارت از استقلال کامل ذهن سا از نیروهای طبيعي است، در اين صورت تـوهم و افسانه است. همچنين بنابـر مذهب اصالت ماده آنچه درما شريف وعالى است، ساقط نمى گردد و ما سبدل بهاجسام بی جان نمی شویم ، بلکه ما اجسامی شمرده سی شویم که به وسیلهٔ حیات ذهنی به آن جان داده شده است و حیات ذهنی هم سورد انکار نیست هرچند (درمورد اصالت مادهٔ مکانیکی) نظر دیگری دربارهٔ ساهیت این حیات اظهار شود، اما البته ما از ایمان به بقای پس از مرگ محروم می مانیم. و همین خصوصیت دردناك است كه بسیاری را از قبول آن سذهب باز مىدارد.علاو، براين مذهب اصالت ماده بهطوركلى با همهٔ اديان ناسازگار است. و لذا عوامل عاطفی که مؤید دین است مخالف با مذهب اصالت ماده است که برحسب آن هستی حق انحصاری اشياء و اعيان طبيعي است.

حذهب اصالت درح<sup>1</sup>. چنانکه قبلاً ذکر شد، هم ثنویت و هم اصالت ماده، دو صورت مختلف مذهب اصالت واقع است . ولی سذهب اصالت معنی (و مخصوصاً اصالت معنی خودبنیاد) با مذهب اصالت روح مربوط است . به موجب عقیدهٔ اصالت روح در عالم واقع فقط جوهرهای روحی موجود است. این عقیده اولاً مورد قبول پیروان اصالت معنی خودبنیاد خصوصاً صورتی از مذهب اصالت معنی است که به موجب آن، اجسام مجموعه هائی مذهب اصالت معنی است که به موجب آن، اجسام مجموعه هائی از ارتسامات ذهنی و درنتیجه حالات فاعل شناسائی هستند، لذا نمی توانند موجودات قائم بهذات یعنی جوهر باشند . وجود قائم به ذات فقط مخصوص فاعل شناسائی، یعنی نفس است. این قسم اصالت روح را می توان مذهب اصالت روح و معنی<sup>۳</sup> خواند.

اما مذهب اصالت روح به ناچار مرتبط با اصالت معنی خود. بنیاد نیست ، و در تاریخ فلسفه نوع اصالت روح واقع انگار هم یافت می شود. دراین شق از مذهب اصالت روح چنین فرض شده است که فقط جوهرهای روحی واقعاً وجود دارند و جوهر دیگری نیست. بااین حال اجسام هم موجود اند ولی فقط مظاهر جوهر روحی هستند. این نظری است که لایپ نیتس <sup>۲</sup> در فرضیهٔ خود راجع به شناخت جوهرهای فرد<sup>۲۳</sup> (مونادها) اظهار کرده است. به موجب این نظر، مصالح نهائی ساختمان عالم ، چیزی است که او به نام « موناد» ( جوهرفرد) یعنی نفس خوانده است. در بین آنها بعضی از حیات با شعور و خود آگاهی نصیب دارند و فقط اینها هستند که

| 29. | Spiritualism |     | 30.        | Idealistic | spiritualism |
|-----|--------------|-----|------------|------------|--------------|
| 31. | Leibniz      | 32. | Nonadology |            |              |

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

نفس نامیده میشوند، ولی مونادهای دیگری هم هستند که فقط حیات ذهنی بدون آگاهی دارند، و اینها و ترکیبات اینها همان است که ما معمولا جسم میخوانیم .

مذهب اصالت روح سورد انتقاد شدید و ایراد هم قائلان به اصالت ماده و هم معتقدان به ثنویت است اما این انتقاد بیشتر متوجه نوع اصالت روح و معنی است وبه صورت نزاع بین پیروان مذهب اصالت واقع و قائلان به اصالت معنی خود بنیاد درمی آید.

مذهب اصالت وحدت <sup>۲۳</sup> بهمعنی خاصی. هم مذهب اصالت روح و هم مذهب اصالت ماده را می توان متمایل به اصالت وحدت دانست که برحسب آن فقط یک قسم جوهر وجود دارد، درست در مقابل قول به ثنویت و وجود دوقسم جوهر. در میان وجوه اصالت وحدت می توان اصالت وحدت خاص را نام برد، که به نظریهٔ اتحاد نفس و جسم هم معروف است. واضع این عقیدهٔ مابعدطبیعی فیلسوف یه ودی سوسوم به باروخ اسپینروزا بود که در قرن فقط یک نوع جوهر وجود دارد که اوصاف روحی و جسمی هر دو را داراست . به عبارت دیگر روح و جسم جلوه گاههای مختلف یک جوهرند و هیچ یک ازآن دو حقیقی تر از دیگری نیست.

احالت وحدت حلولی<sup>؟</sup><sup>۳</sup>. کلیهٔ این تمایلات کـه به پیروی از آنهاکسانی جوهر را به نفوس یا به اجسام ویا به نفوس و اجسام هر دو، نسبت می دهند، یا بالاخره به چیزی قائلند که هم نفس است و هم جسم، در مقابل تمایل دیگری قراردارد که به موجب آن، نه

33. Monism 34. Immanent

نفوس مصالح نهائي ساختمان طبيعت است ونداجسام. واضع اين نظر دیویدهیوم<sup>۳۵</sup> است و بنا به نظر او هم اجسام و هم نفوس فقط مجموعه ها و ترکیب هائی است از عناصری که مستقیماً درتجربه بر ما عرضه می گردد، مثل رنگ و بو و صورت و طعم و رنج و درد و احساس لذت و غیرہ. ہیوم نظر خود را مبتنی بر نظر بار کلی ۳ كرده است كه گفته بود: اجسام فقط تركيباتي از ارتسامات ذهنی است، اما نفس بنا به عقیدهٔ او امری است که از مجموعه های ارتسامات و دیگر حالات ذهنی، آگاهی دارد، ولی ازاین حالات متمایز است. نفس موجودی است که پدیدارهای ذهنی را ادراك مي كند و مي شناسد. اما هيوم تأكيد مي كند كه نتا يجي كه باركلي گرفته است بامقدمات او ، سازگار ی ندارد. بارکلی باعلم به اینکه اجسام مورد ادراك ما چه هستند، به این نتیجه می رسد که بدنهای سا چیزی جز مجموعه هائی از رنگها و شکلها و بویها و مزه ها و غیرہ، یعنی جز ترکیبھائی ازارتسامات ذهنی نیست، و اگر بنا باشد که مورد ادراك واقع شوند غيراز اينها چيزى نمىتوانند باشند. ولی هیوم میگوید که اگر بارکلی همین استدلال را در مورد نفس به کار می برد به نتیجهٔ مشابهی می رسید، یعنی که نفس فقط مجموعهای از تجربیات ذهنی و جریان خودآگاهی است. چیزی سوای حالات ذهنی خود ما در تجربه برما عرضه نمی گردد. خاصه اینکه علاوه بر امور ذهنی هیچ گونـه امر اسرارآمیزی کـه این اسور قائم و حامل آنها باشد یعنی نفس، بر ما عرضه نمی شود، و در تجربهٔ ما واقع نمی گردد. بنابراین، هیوم معتقداست

35. David Hume 36. Berekely

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

که نه نفس و نه جسم هیچ یک به عنوان جوهر، موجود نیست. نه نفس جوهر است و نه جسم و هر دو مجموعه هائی از پارهای عناصرند که یا مضامین و محتوای واقعی وجدان و خودآگاهی هستند، یا بنا به ماهیت خود مکن است به چنین محتوا و مضامینی تبدیل شوند. مضامین خود آگاهی را امور حال در درون یعنی ماندگار در درون می خوانند، و لذا نظری که در بالا بیان شد اصالت وحدت حلولی نامیده می شود.

این نوع اصالت وحدت به دو صورت می تواند درآید، روحی یا یا نه روحی و نه جسمانی<sup>۳</sup>. اگر مشعر براین باشد که این عناص یعنی این الوان و اصوات و طعوم و غیره می توانند فقط به عنوان محتوا و مضامین وجدان و خود آگاهی وجود داشته باشند یعنی امور ذهنی باشند، صورت روحی بخود می گیرد. و اگر بنا بران این عناصر مضمون خود آگاهی نبوده و بدون ارتباط با خود آگاهی کسی ممکن است وجود داشته باشند، صورت این اصالت وحدت نه روحی است و نه جسمانی.

اختلاف دربارهٔ شمول اصل علیت در طبیعت. ایس مسألسه همواره در فسلسفه مورد اختلاف بوده است کسه آیا جریان اموری که در طبیعت واقع می شود تابع قوانینی است که برحسب آنها تمام وقایع حال حاضر و آینده ضرورة موجب بسه ایجاب گذشته می باشد، یا برخلاف وقایعی هست که علت آن حادثهٔ ماقبل آن نیست. این

Determinism . ۳۸ يا جبر علمي.

39. Indeterminism

مسألمه را می توان به نحو مختصر تر این طور بیان کرد که آیا واقعه ای نتیجهٔ اجتناب ناپذیر علت معینی است یا وقایعی هست که معلول هیچ علتی نیست؟ قول به اینکه هرواقعه ای معلول علت معینی است اصل علیت<sup>۶</sup> نامیده می شود. پس اختلاف مورد بحث دربارهٔ اعتبار و شمول کلی اصل علیت است. اسناد اعتبار و شمول کلی به اصل علیت و لذا گفتن اینکه هر واقعه ای معلول علتی است به «۱صالت موجبیت» موسوم است، و نفی و انکار شمول کلی اصل علیت و گفتن اینکه نه هرچیزی در عالم معلول علت است «عدم ۱صالت موجبیت» نامیده می شود.

تحلیل و نقد مفهوم علت. مفهوم رابطهٔ علیت یکی از مفاهیم بسیار کلی هستی شناسی است و برای بیان آن به نحوی دقیق سعی بسیار شده است. نکته این است که این مفهوم اگر درست بررسی بشود، به هیچ وجه روشن نیست. مراد از علت پدیدار معینی، ظاهراً عاملی است که به واسطهٔ فعل خود این پدیدار را به وقوع می رساند، و به اصطلاح عامل ایجاد آن است. ما نیک می دانیم که گفتن اینکه، چیزی را خود به وسیلهٔ عمل خویش به وقوع می رسانیم، چه معنی دارد، و می فهمیم که وقتی خود مان چیزی را ایجاد می کنیم به چه معنی است. لیکن این مفاهیم عمل و فعالیت و ایجاد ، که ما به خود اطلاق می کنیم بی شک حاوی پاره ای از عناصر نفسانی و روانی است. فقط تجربهٔ خارجی، یعنی مشاهدهٔ حرکت بدن خود نیست که مرا آگاه می سازد که در لحظهٔ معینی در فعالیت هستم، و به وسیله ای آن فلان پدیدار را

<sup>40.</sup> Principle of Causality

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

بهوقوع می رسانیم، بلکه درون نگری و سراقبت در نفس هم مدخلیت دارد. برای اینکه بگویم که منم که عمل می کنم، باید کوششی عضلانی را احساس کنم و آگاه باشم که این کوشش به وسیلهٔ ارادهٔ من ارشاد می شود. البته اطلاق فعالیت دربارهٔ اشیاء بیجان در همان معنائی نیست که سا دربارهٔ عمل خودمان اطلاق می کنیم. مسلماً هیچ کس نمی خواهد بگوید که عمل گوی بیلیارد که با ضربهٔ خود حرکت گوی دیگر را باعث می شود درهمان معنی است که ما آن را هنگام سخن گفتن دربارهٔ افعال خودمان استعمال می کنیم، هیچ کس نمی گوید که گوی مزبور کوششی از روی خود آگاهی به عمل می آورد و می خواهد اجسام بیجان به عنوان علت فاعله به چه معنی استعمال می کنیم؟

شاید برای توضیح مفهوم «عمل» یا «فعل» بهتر است به مفهوم «نیرو یا قوه» متوسل شویم وتعریف زیر را قبول کنیم که: «X در Y عمل می کند» به همان معنی است که «X نیرو در Y تأثیر می گذارد». ولی آیا خود مفهوم «نیرو یا قوه» به قدر کافی واضح است؟ نیرو را معمولا چنین تعریف می کنند که آن چیزی است که عمل می کند، یا علت تغییر می شود. اگر نیرو را به این نحو تعریف کنیم، مرتکب دور فاسد می شویم. زیرا مفهوم «عمل» و «علت» را قبلا برحسب مفهوم نیرو تعریف کرده بودیم. با درنظر گرفتن مفهوم مادی نیرو می توانیم تعریف زیر را بدهیم و بگوئیم: نیرو در جسم فقط وقتی عمل می کند که این جسم سرعت حرکت خود را تغییر دهد، یا دستخوش تغییر صورت گردد. این تعریف

نیرو فقط پدیدارهای سکانیکی را توجیه مینماید و از لحاظ تغریف مفهوم «عمل» یا مفهوم «علت» که نهتنها در سورد پدیدارهای مکانیکی بکار میرود، بلکه در مورد سایر امور مادی و حتی ذهنی هم بکار میرود، سودمند نیست.

بنابراین کوشش برای تبیین مفهوم « علت»، بهوسیلهٔ مفهوم «فعل يا عمل» يا بهوسيله مفهوم « نيرو يا قوه»، رضایت بخش نیست. ازاین جهت سعی شده است که علت را بدون استفاده از مفاهیم عمل و نیرو، تبیین نمایند، وگفته اند علت یک پدیدار، آن چیزی است که آن پدیدار ضروره بعد ازان در پی مى آيد. اما اينجا هم باز اين سؤال پيش مى آيد كه مراد از «ضرورت» چیست؟ چگونه می توان تشخیص داد که پدیدار (الف) بهسادگی در پی پدیدار (ب) میآید، یا پدیدار (الف) به ضرورت دنبال پدیدار (ب) حاصل می شود؟ در اینجا تحلیل انتقادی مفهوم ضرورت، ثابت کرده است که این مفهوم به هیچ وجه روشن نیست. اما ببینیم چگونه است که میگوئیم که اگر سنگی را از دست رها کنیم حتماً باید بهزمین بیفتد، ولی گلولهای که از تفنگی بدر رود حتم نیست که بهنشانه اصابت کند. سبب اینکه می گوئیم سقوط سنگ از دست به زمین اسری ضروری است، این است که میدانیم همیشه این طور است. از طرف دیگر اصابت گلولهای راکه ازتفنگ خالی می شود به نشانه ضروری نمی شماریم، زیرا میدانیم که همیشه اینطور نیست. بنا بهمثالهای بالا تعریف زیر را برای ضرورت پیشنهاد کردهاند: پدیدار (ب) باید در پی پدیدار (الف) واقع شود به این معنی است که وقوع پدیدار

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

(ب) بعد از پدیدار(الف) مورد خاصی است از قانونی عام و کلی. بعضی به چنین تعریفی از توالی ضروری پدیدارها بعداز یکدیگر که آن را تبدیل به توالی منظم می نماید، قانع می شوند. ولی چنین تعریفی از «ضرورت»، برای تعریف رابطهٔ علّی به کار نمی آید. اگر پدیدار (الف) را در موردی که پدیدار (ب) باید به ضرورت در پی پدیدار (الف) بیاید علت پدیدار (ب) بغوانیم، دراین صورت اگر توالی ضروری را مبدل به توالی منظم کنیم باید درجائی که (ب) همیشه در پی (الف) بیاید پدیدار (الف) را علت پدیدار (ب) بدانیم. اما دراین صورت عبور یک قطار را در ایستگاه راه آهن باید علت عبور قطار دیگری بدانیم که طبق برنامهٔ حرکت قطارها همیشه بعداز قطار اولی می آید، ولی این آن چیزی نخواهد بود که مراد ما از رابطهٔ علیت است.

سعی شده است که ماهیت رابطهٔ علیت را بهجای اینکه ازتعریف توالی ضروری پدیدارها بهمعنی توالی منظم بدست آورند، بهوسیلهٔ توالی منظم ناشی از قوانین اساسی طبیعت تعریف نمایند نهاز امور وضعی و قراردادی (مثل برنامهٔ حرکت قطار). ولی کوشش در تعیین دقیق اینکه این قوانین اساسی طبیعت چیست نیز، بهمشکلات غیرقابل رفعی برخورده است.

مسالة پیش بینی. درنتیجهٔ این ملاحظات و مشکلات بعضی متمایل شدهاند که مفهوم علت را از دستگاه مفاهیم علمی حذف کنند. بـهاین سبب صورت قـدیمی مسألـهٔ اصل موجبیت را رهـا کـرده، میخـواهند صورت جـدیـدی بهآن بـدهند. مسألـهٔ اصل موجبیت در قلمرو علوم طبیعی اخیراً بدون استعمال لفظ «علت» و

بدون اطلاق اصطلاحاتی مانند «ضرورت» و «تأثیر غیرقابل اجتناب» و غیره، صورت بندی گردیده است. صورت فعلی مسألهٔ اصالت موجبیت در علوم طبیعی ، تقریباً به نحو زیر است: «آیا ممکن است جریان وقایعی راکه در طبیعت حادث می شود با قوانینی بیان کردکه ما را قادر سازد وقایع آینده را برحسب کیفیات مشهود وقایعی که تاکنون حادث شده است، پیش بینی کنیم»؟ پس مسألهٔ اصالت موجبیت به صورت «امکان پیش بینی»<sup>1</sup> در می آید و دیگر این که آینده به ضرورت معلول گذشته است و وقایع مقدم بالضروره موجب وقایع مؤخر است مورد نظر نیست بلکه منظور این است که آیا می توان آینده را براساس گذشته، پیش بینی کرد یا نه .

در دوره ای که مکانیزم را برعلوم طبیعی حکمفرما می دانستند، یعنی وقتی که این نظر رواج داشت که کلیهٔ پدیدارهای طبیعت جسمانی را، ممکن است به وسیلهٔ قوانین مکانیک تبیین کرد، علوم طبیعی مؤید نظریهٔ اصالت سوجبیت بود. مؤکدترین یان این اصالت را لاپلاس<sup>23</sup> دانشمند فرانسوی نیمهٔ دوم قرن هجدهم، اظهار کرده و گفته بود که یک عقلی که قدرت نامتناهی برای حل مسائل نظری (در این مورد حل معادلات فاضلهٔ درجهٔ دوم) داشته باشد و قوانین طبیعت را بداند (مقصود قوانین مکانیکی نیوتون است) و بداند در لحظهٔ معین وضع و سرعت تمام نقاط مادی تشکیل دهندهٔ عالم چیست، می تواند با این اطلاعات وطبق این

<sup>41.</sup> Predictability 42. Laplace

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

گذشته و آينده چـه بـود، و چـه خواهد بود. لذا علم بـهوضع و حال طبيعت در زمان معيني، شخصي راكه عالم بهقوانين طبيعت است (يعنى قوانين مكانيك نيوتون) قادر مىسازد كەكل گذشته و آینده را استنتاج نماید. فرض لاپلاس این بودکه آنچه لازم است دربارهٔ حال حاضر بدانیم تا بتوانیم گذشته و آینده را ازان استنتاج نمائيم (يعنى وضع و سرعت تمام نقاط مادى را) على الاصول در دسترس شناسا ئى است. تحولات بعدى علم فيزيك اساس این نظر لاپلاس را متزلزل ساخته است. نظریهٔ فعلی کوانت ها ۴ ثابت سی دارد که قوانین فیزیک ما را مجاز نمی سازد که از اسور مشهود در اجزای نهائی ماده (الکترونها و پروتونها وغيره) حالت آيندهٔ آنها را استنتاج کنيم. نکته اين است که ما قادر نیستیم که کلیهٔ اموری را که باید بدانیم تا بتوانیم مال الکترونهای فردی را طبق قوانین فیزیک از روی آنها پيش بيني کنيم، مورد مشاهده قرار دهيم. درعلم فيزيک دانسته می شود که برای محاسبهٔ آینده، کافی است که وضع و سرعت الکترونها را در لحظهٔ معینی بدانیم، ولی برای این پیش بینی کافی نیست کے فقط یکی ازاین پارامتر ہائ را بدانیم، بلکہ باید بہ هردو علم داشته باشیم. لیکن ماهیت پدیدارها چنان است که نمی توانیم همسرعت و هم وضع الکترون معینی را بادقت مطلوب، اندازهگیری کنیم. فقط می توانیم ارزشهای متوسطی از پارامترها را

43. Quantum Theory

Parameters .۴۴ علامت متغیر یا علامت ثابت اختیاری که در عبارت ریاضی میآید و هس ارزش آن صورت خداص عبارت را معین و محدود میسازد.

که مربوط به تعداد کثیری الکترون است مورد مشاهده قرار دهیم، و می توانیم از این متوسط ها بر حسب قوانین آمار، ارزش های متوسطی را محاسبه نمائیم که این پارامتر ها درآینده حائز خواهند شد. لذا آینده و مآل الکترونهای فردی را نمی توان پیش بینی کرد و آنچه قابل پیش بینی است وضع متوسط تعداد زیادی از الکترونها درآینده است.

آیا قوانین طبیعت فقط قوانین آمادی است؟ مطلب دیگری که بهاین سطلب مربوط سیشود، نظر غیریبی است که برخی از دانشمندان دربارهٔ ماهیت قوانینی که اظهار داشته اند در سابق آنها را قوانین علی میخواندند. این قوانین معمولا مربوط بهوضع و طرز عمل و چگونگی اجسام بنزرگ بود که از تعداد عظیمی ذرات اولیهٔ ساده تـرکیب شدهاند. وضع و چگونـگی و طرز عمل یک چنین جسمی منوط بهوضع و چگونگی و عمل اجزای آن، منحیثالمجموع، است و وضع و چگونگی یےک ذرۂ واحد، تأثیر زیادی در وضع و چگونگی کل جرم ندارد. اما اگر سروکار ما با کل حوادث باشد، باید دراین جرم کل ، پارهای از قواعد منظم آماری بهوقوع پیوندد، حتی اگر ذرات تشکیل دهندهٔ این حوادث کاملاً بینظم و قاعده واقع شوند. به این سبب وضع و چگونگی و طرز عمل اجسام عظیم که مجموعهٔ تعداد بیشماری از ذرات اولیه هستند، باید به عنوان انبوه وقایع د تابع قواعد منظم آماری باشند ولو وضع و طرز عمل این ذرات اولیه نامنظم باشد. بنابر-این بنظر میآید که قوانین حاکم بر پدیدارهائی که اجسام بزرگ

45. Mass events

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

دران دخیلند ممکن است مبدل به قوانین آماری شوند . هر گونه نظم و قاعدهای در عالم، که سابقاً تصور می رفت که مظهر یک علیت اسرار آمیزی است که حاکم بر عالم است ، بنا به این نظر فقط یک نظم آماری است که هیچ چیز مرموزی دران پنهان نشده است. این نظم و قاعده فقط وقتی ظاهر می شود که سر و کار ما با تعداد عظیمی از ذرات اولیه باشد . ولی در عالم این ذرات، هرج و مرج و بی نظمی کامل حکمفر ماست. این نظر که دربارهٔ ماهیت قوانین طبیعت بیان شد، و درخصوص بعضی قوانین طبیعی ( مثلا قوانین ترمودینامیک) مورد قبول همه است از لحاظ اینکه نظر کلی راجع به تبدیل کلیهٔ قوانین طبیعی به قوانین آماری است (به استثنای آنهائی که از مضمون خود مفهوم حاصل می شود و لذا ، احکام تحلیلی هستند) مورد تردید واقع شده است .

آذادی ۱۰۱ده. باستانهٔ اصل موجبیت، مسألهٔ دیگری که از لحاظ عاطفی هم اهمیت دارد مربوط می شود وآن مسألهٔ اختیار یا آزادی ارادهٔ بشر است . این مسأله را همیشه به یک نحو ملاحظه نکردهاند. گاهی آزادی ارادهٔ بشر را از لحاظ مقاومت انسان در مقابل هواها و وسوسه های نفسانی و مساعی او در این جهت ملحوظ کردهاند. آزادی اراده به این لحاظ یکی از برجسته ترین صفات انسانی است و بهتر است آن را قوت اراده نامید نه آزادی اراده .

ولی برای اصطلاح آزادی اراده، معانمی دیگری هم قائل شدهاند . مهمترین آنها مربوط بهمسألهٔ علیت است که قبلا ذکر کردیم. بهاین تعبیر مسألهٔ اینکه آیا ارادهٔ انسان آزاد است،

بهاین مسأله می انجامد که آیا اعمال ناشی از ارادهٔ انسان صریحاً و بدون ابهام معلول بعضی علل است یا نه. به عبارت دیگر انسانی که دارای خصلت و استعداد و تمایلات معینی است، آیا مجبور است دراثر انگیزهها و علل معین تصمیمات معینی را اتخاذ کند یا مختار است که در قبال همان انگیزه ها و علل و اوضاع و احوال از میان تصمیمهای مختلف ، آزادانه یکی را انتخاب کند. بداین قرار مسأله آزادی اراده مربوط بداین مسأله است که آیا ارادهٔ انسان تابع اصل کلی علیت می شود یا از قیود آن فارغ است، و اعمال ناشی از ارادهٔ انسان آیا به منزلهٔ حلقه هائی است در سلسله همای علّی که هم علت دارد و هم معلول، یا فقط آغاز سلسله های علی است که معلول دارد اما علت ندارد. آزاد بودن ارادهٔ انسان بهاین معنی از مقتضیات شرافت انسان دانسته شده است و حال ایـن کـه اگـر گفته شـود انسان هـم، سـانند سـایـر سوجودات ، جزئی است از طبیعت و محکوم قبوای مساعد یا غیر مساعد آن است و نمی تواند در مقابل آنها مقاومت نماید، ظا هراً از ایـن شرافت کاسته می شود. اوضاعـی کـه دران سرد توانائی در مقابل وسوسه ها مقاومت می کند ، و باانگیزه های پست می جنگد، ثابت می کند که انسان قادر است که فرمانروای خود باشد، و برخلاف قوای طبیعت عمل نماید. بالاخره چنین مینماید که آزادی اراده شرطی است که بدون آن ممکن نیست انسان را اخلاقاًمسؤول اعمال خود دانست. چنین پنداشته اند که اگر ارادهٔ انسان آزاد نباشد و او به وسیلهٔ طبیعت مجهز بهخصلت و تمایلات فطری باشد، درصورت بروز بعضی انگیزهها،

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق درطبيعت

نخواهد توانست آزادانه راهی اختیار نماید، و باید به نحو معینی رفتار کند و جنزان نتواند ، و دراین صورت مسؤول اعمال خود نخواهد بود ، بلکه آلتی مکانیکی و خودکار خواهد بود که آنچه از طبیعت او ، به ضرورت لازم می آید، قهراً انجام می دهد. لذا مسؤولیت اعمال انسان متوجه خود او نخواهد بود، بلکه متوجه آن چیزی می شود که به او این طبیعت را داده است، و نه طبیعت دیگری .

اینها موجبات عمدهای بود که فیلسوفان را برآن داشته است که ارادهٔ انسان را مستثنی از اصل علیت عمومی بدانند. این مطالب در فلسفه مکرر بحث شده است. آزادی اراده طرفدارانی داشته است و مخالفان آن هم گفتهاند که آنچه را تملک نفس مینامند با قول به اینکه کلیهٔ تصمیمات انسان صریحاً معلول علل معین و تمابع اوضاع و احوال است، منافاتی ندارد و مسؤولیت اخلاقی را می توان به نحوی تصور کرد که مستلزم اختیار و آزادی اراده نباشد.

مسألهٔ وجود آینده. سا تساکنون مسألیهٔ اصل موجبیت را به این صورت بحث کرده ایم که آیا آینده معلول گذشته است، و آیا می توان وقایع آینده را به استناد وقایع گذشته پیش بینی کرد یا نه. در تاریخ فلسفه این مسألیه تعبیر دیگری هم داشته است، کیه مربوط به ما هیت زمان است. توضیح مضمون این مسأله به زبان ساده کار آسانی نیست. شایید بهتر باشد آن را به وسیلهٔ مثال و تشبیه بیان کنیم. درافسانه های یونانی آمده است که کرونوس<sup>۲۹</sup>

<sup>46.</sup> Kronos (chronos)

سر كردهٔ تيتان ها ٤٠ قدرت وتسلط برعالم را از پدرش اورانوس سلب کرد و بدست خودگرفت و برای فرار از سرنوشتی، نظیرآنچه برای پدر خود فراهم ساخته بود، فرزندان خود را بعد از ولادت بلعید. كرونوس ( بەزبان يونانى بەمعنى «زمان» است ) علامت زمان است، و رابطهٔ او با فرزندان خویش، ساهیت زسان را بهطریق تشبیه بیان میدارد، که هم موجد و هم از بین برندهٔ مخلوقات خویش است. هرحادثهٔ نیک یا بدی به وسیلهٔ زمان ایجاد سی شود، اما به مجرد آغاز وجود، زمان آن را به گذشته سی افگند و وجود آن منقطع میگردد. ولی آیا آنچه گذشته شده است، دیگر وجود ندارد؟ شاید هنوز برقرار است و وجود دارد و فقط از چشمان ما ناپدید شده است ، مثل درختان کنار جاده که وقتی با سرعت از آنها می گذریم از نظر ما نا پدید می گردد. شاید هم وقايع آينده مثل منظرة طبيعي دوري كه منتظر مسافري باشد هنوز نامرئی و در پس ميغ بعد مسافت، پنهان است. شايـد ما هستيم کے از نگریستن بے مطول این راہ کے دران مسیر زندگی ما طی سی شود ، عاجزیم ، زیرا در جلو دید ما پرده ایست که فقط می گذارد ما این راه را به طور عمودی مشاهده کنیم، و جز آنچه ازان می گذریم، نمی بینیم. شاید موجود دیگری که در جلو دید او این قسم پرده نیست میتواند آنچه ما نادیده ازان گذشته ایم و آنچه در راه منتظر ساست علاوه برآنچه اکنون ازان می گذریم ببیند. پس شاید وضع ممتازی که به حال حاضر نسبت می دهیم، و تمایزی که بین آنچه اکنون هست از آنچه یک وقتی بوده است

47. Titans

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

یا خواهد بود قائل هستیم، نتیجهٔ آن است که سردم به نعو خاصی به جهان می نگرند. ممکن است در عالم واقع اختلافی بین نعوهٔ وجود آنچه اکنون هست و آنچه قبلا بوده است و آنچه در آینده خواهد بود، نباشد. شاید گذشته و حال وآینده از ابتدای عالم حاضر بوده و هست و اختلافی که ما در پیشی و پسی وجود آنها ادراك سی کنیم اختلافی است ذهنی و خیالی و سربوط به سازمان ذهن ما.

این دومین مسأله ایست که مسألهٔ اصل موجبیت نامیده می شود و ماآن را به ذهن خوانندگان با استعمال اصطلاحات و بياناتي منتقل ساختهايم كه نميخواهيم مسؤوليت آن را بعهده بگیریم. مسأله دراینجا این است که آیا آینده قبلا تنظیم شده است، و آیا از دو قضیهٔ متناقض که اولی حاکی ازاین است که واقعهای درآینده روی خواهد داد، و دومی نافی آن است، یکی هم اکنون صادق و دیگری کاذب است، یا هیچ یک در حال حاضر صادق یا کاذب نیست، و فقط در وقت رسیدن لحظهٔ معهود صادق یا کاذب خواهد شد ؟ کسانی که معتقدند که کل وقایع اکنون و همیشه تنظیم یافته است و متعین شده و چگونگی آن فقط از نظر ما غايب است قائل بهنوعي از شمول عام اصل موجبیت هستند، و کسانی که سی گویند آینده از پیش مقدر و متعین نشده است و زمان آن را ایجاد سی کند قائل بهعدم عمومیت این اصل هستند. مسألهای که هم کنون دربارهٔ آن بحث شد، در زمان اخیر به وسیلهٔ فیلسوف فرانسوی هانری برگسون، مطرح شده است. برگسون قائل به عدم عمومیت اصل

موجبیت به این مفهوم بود، و زمان را موجد عالم حقیقی می دانست و در تاریخ عالم به تکامل خلاقه معتقد بوده است. **مکانیسم و اصالت غایت**<sup>۸</sup>

اختلاف درباره این که نظام عالم مبتنی بر چه احلی است . این که امور جهان آیا از روی قصد وبرای غرض و غایتی تنظیم گردیده یا ماشین وار است و قصد و غایتی در کار نیست ، مسأله ایست که همواره مورد نظر متفکران بوده است: بعضی قائل به اصالت غایت و وجود قصد و غرض و تدبیر امور جهان هستند، و برخی دیگر قائل به مکانیسم ، اینان وجود چنین غایت و قصد و غرضی را منکرند. لفظ یونانی غرض و غایت «تلوس»<sup>13</sup> است و لفظ لاتینی آن «فینیس»<sup>۵</sup> و اصطلاح «تلئولوژی»<sup>۱۹</sup> ازاین لفظ یونانی، و «فینالیسم» از لفظ لاتینی آن اشتقاق یافته است. مکانیسم مخالف اصالت غایت است و طرفداران آن می گویند: جریان کلیهٔ پدیدارهای عالم چنانست که گوئی ماشینی است، و قصد وغرضی

تشبیه به انسان<sup>۵</sup> عقیده به اصالت غایت ممکن است یا ناشی از این تصور باشد که امور و حوادث جهان شبیه و مانند اعمال انسان است و یا ناشی از ملاحظات دیگری. کسانی که قائل به این تشبیه هستند نظر خودرا دربارهٔ وجود غایت چنین تعبیر می کنند: که عالم حاصل فعالیت موجودی است دارای عقل و اراده و از روی قصد و برای غرض و غایت معینی ساخته شده است.

| 48.         | Mechanism | and Finalism | 49. Telos           |
|-------------|-----------|--------------|---------------------|
| <b>50</b> · | Finis     | 51. Tleology | 52. Anthropomorphic |

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

طرفداران این نظر ظاهراً مسلم میدارند که در طبیعت خصوصیات بسیاری هست که تبیین آنها ممکن نیست، مگر این که این فرضیه را بپذیریم که آنها را موجودی علیم و قدیر از روی قصد و علم برای وصول به غایاتی خلق کرده است. نظر کسانی که عالم را دارای غایتی نظیر غایات افعال انسان میدانند و کل عالم را حاصل فعل وجودی می پندارند که غرض (یا اغراض) معینی دارد مرتبط است با اعتقاد به وجود خدای مشخص و خالق و فرمانروای عالم.

چنانکه ملاحظه می شود عقیده به وجود غایت برای عالم نظیر غایات انسانی از جملهٔ تمایلاتی است که در ما بعد الطبیعه با دین بستگی دارد نه با نتیجهٔ تحقیقات دربارهٔ طبیعت. از تحقیقات دربارهٔ طبیعت غالباً تمایلی حاصل می شود که منکر وجود چنین غایتی در عالم است. بر حسب این تمایلی که مبتنی بر مکانیسم است، برای تبیین پدید ارهای طبیعت احتیاجی به این فرض نیست که عالم را حاصل فعل خالقی بد انیم دارای قصد و غرض.

قائلان به وجود غایت، معتقدند که تعداد اموری که فهمیدن آنها، بی آنکه آنها را مظاهرفعل قاصد خالقی بدانیم، بیشمار است. اینها، هم در طبیعت بیجان پیدا می شود، و هم درطبیعت جاندار. آنها می گویند که در طبیعت اوضاع و احوالی که حیات آلی و سازمند را ممکن می سازد در همهجا نمی یا بیم، بلکه فقط منحصر به کرهٔ زمین است. همچنین پاره ای تخلفات از قاعدهٔ کلی، که بر طبیعت حکمفرما است، مشاهده می کنیم که بدون آن حیات، یا لااقل بعضی از صور آن، غیر ممکن می بود. مثلاً تمام ما یعات

بهاستثنای آب هنگام سردشدن غلیظتر می شوند، اسا آب فقط در چهار درجهٔ سانتی گراد به حداکثر غلظت می رسد، و هم درصورت گرم شدن و هم درصورت سرد شدن، غلظت آن کمتر است. نظر به اين خاصيت عجيب آب است كه هنگام سرما ويخ بندان رودخانه ها و دریاچه ها، یک پارچه منجمد نمی شوند، بلکه فقط قشری از یخ بر روی آنها بسته می شود که در زیر آن آب با حرارت چهار درجه جاری است. در این آب ماهیها و دیگر جانداران به زندگی خود ادامه می دهند، که درصورت یخ زدن تمام آب قادر به آن نبودند. این مثالی ازجملهٔ بسیار است از استثنائات برنظم و قاعدهٔ طبیعت، که بدون آنها زندگی میسر نمی گردید. آیا برخوردار بودن کره زمین از اوضاع و احوالی که مساعد برای حیات جانداران است، و بهعلاوه وجبود همين استثنائات کسه بدون آن زندگی وجبود نداشت، خود دلیل کافی بر این نیست که آفرینندهٔ جهان عالم را چنان از روی قصد و غرض ترتیب داده است، و عمداً پارهای انحرافات از قواعد کلی طبیعت را فراهم ساخته تا حیات در روی کرهٔ زمین ظاهر شود و باقی بماند؟

این یکی از خطمشی های فکری قائلان به اصالت غایت است. اکنون ببینیم از لحاظ منطقی آیا قابل دفاع است یا نه؟ اگر من درکوه کلبه ای چوبی پیداکنم که مرا از باد و باران محفوظ بدارد چنین نتیجه می گیرم که کسی این کلبه را برای همین کار، جهت مردم ساخته است. در بدو نظر چنین می نماید که به همان منوال که از سودمندی کلبه چنین استنباط کردیم که کسی آن را به این منظور ساخته است نیز می توانیم از وجود اوضاع و احوال مساعد مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

برای حیات موجودات زنده در طبیعت، نتیجه بگیریم که کسی آنها را بهقصد وعمد بهنفع اين موجودات جاندار مستقر ساخته است. ولى شباهت بين اين دواستدلال ظاهرى است. أكر من قبل از دیدن کلبه نمی دانستم که مردم چنین کلبه هائی را در کوه برای این منظور می سازند، نمی توانستم نتیجه بگیرم که این کلبه را کسی عمداً ساخته است. استدلال من درمورد کلبه استدلالی است که در منطق به آن «تمثیل» می گویند. مجرد مشاهدهٔ ترتیب استثنائي امور مساعد، موجب اين استنتاج نمي شود كه اين ترتيب راکسی به عمد ایجاد کرده است تا این منفعت حاصل گردد. اگر سن در کوه هرم عظیمی از سنگهای بزرگ ببینم که در زیر آن صفحهای قرار دارد که مشل همان کلبه از باد و باران مرا پناه می دهد، از ایس ترتیب استثنائی و مساعد امور چنین نتیجه نمی گیرم که کسی عمداً این صخره های عظیم را بر هم نهاده تا مرا هنگام باریدن باران پناه بدهد. استدلال قائلان به اصالت غایت شبيه است به اين استدلال غيرجايز، نه به استدلال قبلي دربارة كلبه. استنتاج از وضع مساعد ترتيب امور در روی زمين به اينکه کسی اشیاء را به این نحو برای موجودات جاندار مرتب ساخته است، استدلال بهطریق تمثیلی نیست. نکته این است که ما مورد دیگری را سراغ نداریم که چنین مجموعه ای از روابط و نسبتهائی که قائلان به اصالت غایت به عمل قاصد خالقی نسبت می دهند، به ـ عمد ازجانب شخص دیگری به نفع کس دیگری خلق شده باشد. استدلال قائلان بداصالت غايت مبتني بر اين مقدمة فرضي است که هروقت اوضاع واحوالی را ببینیم که با آنچه عادی است فرق

دارد و مساعد به حال کسی یا موجودی جاندار باشد، این اوضاع و احوال حاصل فعل عمدی وجود خیر و نیکو کاری است. اما البته این مقدمه کاذب است، زیرا به این قیاس، اگر کسی که در بازی ورق می دهد به یک نفر ورقهای استئنائاً خوب بدهد، نباید چنین نتیجه گرفت که عمداً این طور ورق داده است تا شخص منظور را کمک کند، یا ارواحی برای مساعدت به این بازی کن درتقسیم ورقها تأثیر کرده اند. با چنین مقدمه ای اگر رطوبت زیرزمین موجب فراهم کرده است تا کیکها بتوانند زندگی کنند. ولی البته این فراهم کرده است و لذا مقدمهٔ آنها نیز باطل خواهد بود.

بدیهی است که هرگاه در جائی به حیات آلی بربخوریم باید در آنجا شرایط وجود حیات سوجود باشد تا آن را سمکن سازد. در این صورت جایز است که بگوئیم حیات به واسطهٔ بودن این شرایط وجود دارد. ولیکن قبل از اینکه به دلیل خارج ثابت نمائیم که این شرایط به عمد و قصد از جانب کسی که نسبت به این سوجودات جاندار نظر خیر دارد فراهم شده است، حق نداریم بگوئیم که در این مورد شرایط از طرف کسی فراهم گردیده است تا حیات آلی را ممکن سازد.

اصحاب اصالت غایت (غایتانگاران) به عنوان دلیل برای نظم و ترتیب عمدی عالم، نخست قوام و سازسان بدنی موجودات آلی طبیعی و قابلیت انطباق شگفتآور آنها را با شرایط زندگی مثال می آورند و با ذکر موارد بیشمار نشان می دهند که هر موجود آلی، چه دستگاه فوق العاده مرکب و پیچیده و دقیق و مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

لطيف و متوازنی است. به علاوه نشان می دهند که در اين دستگاه چه حکمتی نهفته است، يعنی اين موجود آلی به واسطهٔ نحوهٔ ساختمان خود با اوضاع و احوال متغير زندگی، کاملاً انطباق می یابد و به اين سبب می تواند باقی بماند و اين صورت حيات را به اخلاف خود منتقل کند تا اينکه بالاخره اوضاع و احوال خارجی برای آن ايجاد مصيبت نمايد. اصحاب اصالت غايت چنين می پندارند کمه دستگاههائی که اين طور از روی عقبل و مهارت ساخته شده است، و اين طور با اوضاع و مقتضيات خارجی مطابقت کامل دارد ، نمی تواند حاصل «اتفاق و تصادف» باشد. بلکه حاصل فعل کسی است که به عمد و قصد چنين ساختمانی را از روی حکمت به آنها داده است تا بتوانند حيات نوع خود را ادامه دهند.

قائلان به مکانیسم با این نظر موافقت ندارند و تصور می کنند که حتی ظهور ما هرانه ترین دستگاههای موجودات آلی را که مجهز به بنیه هائی هستند که آنها را قادر می سازد باقی بمانند، و حیات را به نوع خود منتقل کنند، می توان بدون توسل به فرض عمل عمدی تبیین کرد. فرضیه ای که بر حسب آن منشأ موجودات آلی طبیعی را که چنین انطباق کاملی با شرایط حیات دارند بدون توسل به عوامل فوق طبیعی تبیین می شود، نظریهٔ تنازع بقا است که چارلز داروین کشف کرده است. بنا به این نظریه (که بعدها اصلاح هم شده است) به واسطهٔ تأثیر پاره ای از اوضاع خارجی گاهی اتفاق می افتد که بعضی تغییرها در سلوله ای تولید مثل برخی موجودات آلی طبیعی پدید می آید که در نتیجهٔ آن نتایج برخی موجودات آلی طبیعی چدید می آید که در نتیجهٔ آن نتایج

م شوند که آنها را از والدین خود متمایز سی سازد <sup>3</sup>و این خصوصیت به نسل های بعد منتقل می گردد . این خصوصیت جدید ممکن است در تنازع بقا به حال نسلهای جدید نافع باشد، ولي درضمن سمكن است مضر يا بي اثر باشد، يعنى نسل جدید ممکن است با حیات بهتر انطباق حاصل کند یا بدتر شود، یا تفاوتی نکند. البته بدیهی است که اگر در میان افراد نسلهای بعد تغییرهائی حاصل شود که بهانطباق بهتر با حیات بینجامد، فقط اینها باقی خواهد ماند و بهنسلهای بعد منتقل خواهد گردید، نه تغییرات دیگر. در تنازع بقا آن تغییر-هائی مسلط می شود که بهتر با حیات انطباق دارند. به این طریق طی زسان، آن اجدادی که انطباق کمتری دارند، جای خویش را بهاخلاف خودكه انطباق بيشترى دارند سىدهندكه بهتر می توانند با مشکلات زندگی روبرو شوند، نه به آنها که انطباق كمترى دارند. بهاين قرار موجودات آلى كه هرجه بيشتر سازمان عالیتری دارند و مجهز به دستگاههای پیچیده تـری هستند بوجود میآیند و بـهاین وسیله قادرندکـه با اوضاع مختلفتری مواجه شوند و مقاومت نمایند.

غایت انگاران بی آنکه انکار کنند که تکامل وارتقاء موجودات آلی ممکن است به نحوی که در نظریهٔ تنازع بقا بیان شده است، صورت گرفته باشد، چنین استدلال می کنند که بسیار بعید است که بتوان تمام جزئیات دستگاهی از دستگاههای بدن موجودات جاندار عالیه را، که فوق العاده پیچیده و مرکب است و چنین با دقت با شرایط و اوضاع زندگی میزان شده است، به این طریق مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

تبیین نمود. آنها می پرسند چه تعدادی از این تغییرات تصادفی باید به وقوع پیوندد تا در میان این همه تغییرات مضر یا بی اثر، این تغییرات نافع و مساعد کمه برای ظهور دستگاههای شگفت عالم موجودات آلی لازم است و به مراتب بی نهایت از مصنوعات بشری عالیتر است، حاصل شود. یک چنین تراکم تصادفات بنظر بی نهایت بعید می نماید. در پاسخ این ایراد می توان گفت کمه طبیعت برای تولید موجودات آلی کمه اکنون زندگی می کنند، زمان تقریباً بی نهایتی در اختیار داشته است. تولد یک گوسالهٔ دوسر امر نادری است و به این جهت احتمال وقوع آن در یکبار در سال در جای معینی بعید است. ولی احتمال وقوع آن در بیشتر است. اگر تمام این تغییرها را کمه بنا به نظریهٔ تنازع بقا برای تبیین ظهور موجودات آلی فعلی لازم است بی نهایت غیر محتمل بدانیم ، نظر به مدت کوتاهی است که خیال می کنیم این تغییرات دران روی می دهد.

مکانیسم در زیستشناسی ومذهب احالت حیات ۳۰ نظریهٔ مکانیسم فلسفی را که بنا بران برای تبیین پدیدارهای طبیعت، توسل به فرض نظم و ترتیب عمدی عالم به وسیلهٔ آفرینندمای قاصد وعامد لازم نیست، نباید با نظریهٔ مکانیسم در زیستشناسی اشتباه کرد. مطلب اصلی مکانیسم در زیستشناسی این است که برای تبیین پدیدارهای موجودات آلی، همان قوانینی که برای تبیین طبیعت غیر آلی لازم و کافی است، کفایت خواهد کرد ، از این رو تمام

<sup>53. ·</sup> Vitalism

قوانین زیستشناسی را ممکن است ازقوانین فیزیک وشیمی استنباط کرد. تمایل مخالف با مکانیسم در زیستشناسی، مذهب اصالت حیات است که برحسب آن قوانین حاکم بر طبیعت غیرآلی برای تبیین اسور موجودات آلی کافی نیست و لذا قوانین فیزیکی و شیمیائی برای تبیین تمام پدیدارهای زیستی کافی نخواهد بود.

در مذهب اصالت حیات به صورت اولی آن، یعنی در مذهب قدیمی اصالت حیات چنین فرض میشد، که جریان امور حیاتی در موجودات زنده بهوسیلهٔ اموری موسوم به نیروهای حیاتی، یا موجودات مرموزی به نام قوای حاکمه، ارشاد می شود، وآنها نیروی مادی لازم برای موجودات آلی را از خارج، چنان اداره می کنند که آنها بتوانند زنده بمانند و رشد کنند. ولی فقط درصورت اولى ومقدماتي مذهب قديمي إصالت حيات بودكه اين عقيده وجود داشت که آنچه موجود آلی را ارشاد می کند وجودی است که بهطور هشیار و آگاه قصد و منظوری دارد. صاحبان این عقیده متمايل به اصالت غايت، نظير غايات انساني بودند اما فقط نسبت به موجودات آلي نه درمورد کل عالم. گرچه درصورت فعلي و معاصر اصالت حيات، متوسل به دخالت عواملي از قبيل عوامل فائق، و کمالات، و پسیکویدها، می شوند، که سیر پدیدارها را درموجودات زنده طبق قوانينی بکلی غير از قوانين حاکمه بر طبيعت بيجان، اداره مي كنند، ولي هواخوا هان اصالت حيات جديد، تأثير اين عوامل را به نحو هشيار و خود آگاه، وبه منظور وصول به

<sup>54.</sup> Dominants55. Entelechiesمعنى نيروهاى ارشاد كننده حيات.

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق در طبيعت

اغراض معینی نمیدانند. لذا مذهب اصالت حیات و خاصه شکل معاصر آن، از اصالت غایت بکلی جدا و دور است.

عقیده ای که به این نوع از مذهب اصالت غایت از همه نزدیکتر است، اصالت حیات و روان<sup>۹۵</sup> است که به موجب آن کل طبیعت زنده، یعنی هر سلول واحد آن و هرموجود آلمی طبیعی، دارای نفسی است که غرضش نشو ونما وحفظ و بقای آن موجود است؛ اما نه به صورت هشیار و خودآگاه بلکه به نحو ناخودآگاه. انعکاسی از این عقیده در تعالیم لایب نیتس و مونادهای او، و همچنین در فلسفهٔ فخنر دربارهٔ کل عالم و اجزای آن، که آنها را دارای نفس می دانست، دیده می شود. هم لایب نیتس و هم فخنر<sup>۸۵</sup> از طرفداران اصالت غایت بوده اند.

غایت به مفهوم دیگری غیر از غایت انسانی . در همهٔ تمایلات فلسفیی که به نام اصالت غایت معروفند منظور از غایت، غایت انسانی نبوده است مثلاً مراد ارسطو از وجود غایت غایاتی نظیر غایات انسان نبوده است. این فیلسوف هنگامی که دربارهٔ «اصول علل وجود» سخن می گفت چهار قسم علت قائل بود، از آن جمله علت فاعلی و علت غائی. علت فاعلی نزد او همان بود که معمولا ما علت می خوانیم. مقصودش از علت غائی، «صورت» بود، که طی رشد و تکامل موجودی، فعلیت پیدا می کند. وقتی مراحل رشد حشره ای را ملاحظه کنیم ، می بینیم بعد از آنکه سر از تخم بیرون می کند به شکل کرم در می آید و سپس به مرحله ای می رسد که آن را نوچه می نامند، وبالاخره شکل کامل خود را می یابد. لذا صورت

57. Psychovitalism 58. Fechner

آن همان شکل کامل نهائی است، که حشره معمولا در مرحلهٔ آخر رشد خود، به آن می رسد. ارسطو می گوید که همین صورت، یعنی شكل كاملي كه درمرحله نهائي جريان رشد فعليت حاصل مي كند، مسير اين جريان را تعيين و آن را هدايت و ارشاد مي كند. البتـه این صورت متعلق به عالم انتزاعیات است (مثل افلاطونی) نه این که حادثه یا امری باشد درعالم واقع. اما ارسطو چنین نمی پنداشت که تجسد این صورت در سوجودی در حال رشد و نمو از روی عمد به معنای انسانی آن است، یعنی به این معنی که کسی از روی هشیاری و آگاهی می خواهد این تجسد و کل جریان تکاملی را ایجاد کند، تا تجسد این صورت را در این سوجود جاندار سمكن سازد. پس حصول يا تجسد اين صورت همانا مقصود و منظور از رشد و تحول به معنی حقیقی لفظ نیست، بلکه به معنیی مجازی است، که ارسطو آن را درست توضیح نداده است. شباهت بین معانی حقیقی و مجازی الفاظ «مقصود و منظور» در این است، که همانطور که «مقصود و منظور» به معنای حقیقی در آخر یک جریان عمل و بهعنوان ختام آن، می آید، این تجسد صورت، يعنى شكل كامل در موجود زنده (در حال عادى)، در پایان جریان مراحل رشد بهعنوان ختام آن است. بنا به رأی ارسطو این مرحلهٔ آخر جریان، که معمولاً در پایان مراحل رشد ميآيد، چنان عمل مي کند که گوئي موجود جاندار را بهسوي خود جذب مي کند. ارسطو اين را جـزو علل محسوب داشته، و چون مقدم بر جریان نیست و معمولاً در آخر آن است، آن را علت غائى نام داده است (در مقابل علت فاعلى كه مقدم است).

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق درطبيعت

ارسطو چنین می پنداشت که همه جا، هر کجا که امری واقع شود، غیر از علل فاعلی که برای تبیین پدیدارها کافی نیست، علل غائی یعنی مقاصد (به معنی مجازی) هم وجود دارد. سیر کل وقایع عالم، یعنی عالم به طور کل و تمامی نیز که آن را می توان به عنوان جریان عظیم و فوق العاده پیچیده و مرکبی تعقل نمود که طی زمان در حال رشد و تحول است-دارای علت غائی است. صورت عالم را، که عالم در تحول خود به سوی تحقق و فعلیت آن می رود، ارسطو خدا نامیده است. خدا محرک عالم به این معنی نیست که آن را سوق می دهد، بلکه مانند معشوق و منظور، آن را به سوی خود جذب می کند.

شکل جدید اصالت حیات<sup>44</sup>. بکار بردن مجازی لفظ مقصود، چنان که نزد ارسطو دیدیم، در میان بعضی از قائلان جدید اصالت حیات نیز یافت میشود. آنها میگویند که جریانات حادث در موجودات جاندار، به این معنی از روی قصد و عمد است که ما نمی توانیم مسیر آنها را هنگامی که فقط اوضاع و مراحل قبلی آنها را می بینیم، پیش بینی کنیم، بلکه باید آن مرحلهٔ نهائی را، که افراد نوع در حال عادی بدان می رسند، بدانیم. تنها این مرحلهٔ نهائی رشد و تکامل موجود جاندار از نوع معین است (مثل مفهوم صورت در فلسفهٔ ارسطو) که با اوضاع و مراحل قبلی، و اوضاع مقارن با مراحل خاص تحول، مسیر واقعی آن را پدید می آورد.

نرض کنید که دانشمندی زیست *شن*اس دم ودو پای دوما رمولک

<sup>59.</sup> Neovitalism

را قطع می کند. پس ازمدتی در جای زخمهای آنها دوباره نسج جدیدی می روید، در یکی از آنها در جای دم سابق، دم جدید، و در جای پاهای سابق، پاهای جدید خواهد روئید، اما مارمولک دوم مورد آزمایش دیگری قرار می گیرد: نسجی که دم ازان باید بروید به محلی که پای او قرار داشت پیوند زده می شود، و نسجی که دوپا باید ازان بروید به محل دم او پیوند میگردد، شاید چنین پنداشته شودکه بعد ازمدتی حیوان عجیبالخلقهای پدید خواهد آمد که بهجای دم پا و بهجای پا دم دارد، ولی این مارمولک دوم هم بعد از مدتی به شکل عادی خود در می آید. بنا به نظر قائلان اصالت حیات، جریان این آزمایش نشان میدهد که آنچه از نسج تازه روئیده می شود حاصل ساختمان شیمیائی و سلولی آن نیست، نکته این است که از همان نسجی که مارمونک اول دمش روئید، مارمولک دوم پاهایش روئید و به عکس . پس پیدا است که جزء واحد از موجود جاندار در اوضاع و احوال سختلف به۔ نحو مختلف رشد می یابد، و نمی توان جریان رشد ونمو آن را از روی ترکیب یا ساختمان آن پیش بینی کرد. تنها چیزی که می توان گفت این است که در اوضاع و احوال مختلف، به انحاء مختلف رشد می کند، ولی همیشه به نحوی است که درمرحلهٔ آخر، حيوانی به شکل عادی ظاهر خواهد گرديد. أگر بخواهيم قوانينی راکه طریقهٔ وقوع جریان را وصف می کند بیان نمائیم، باید به این شکل عادی که فقط در پایان جریان رشد و نمو حاصل مىشود اشار، كنيم. بدون اطلاع از مرحلهٔ نهائى رشد، نمى توانيم مسیر آن را پیش بینی کنیم. به این معنی می توان گفت که شکل مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق در طبيعت

عادی که موجود جاندار در پایان مراحل رشد خود پیدا می کند، بهطور قهقرا در زمان عمل می کند، و مسیر مراحل اولی را هدایت مینماید.

مسیر جریان رشد در موجود جاندار، وقتمی به این نحو لحاظ شود، مانند مسير عمل انسانی است که به وسيلهٔ قصد و غرض مقرر، از پیش ارشاد گردد. وقتی که قابقی درآب میرود و ملاحی سکان آن را به سوی مقصد معینی هدایت می کند، بادبان و سکان آن به این طرف و آن طرف متحرک می گردد، ولی همواره طوری است که در نتیجهٔ آن، عاقبت به مقصد مطلوب خواهد رسید. مقصدی که وصول به آن در آینده است و ملاح هشیارانه به سوی آن جهاد می کند، رفتار کنونی او را تحت نفوذ قارار می دهاد، یعنی وقایع بعدی در وقایع قبلی تأثیر سی کند. کسی که ازمقصد اطلاع نداشته باشد نمی توانید رفتار ملاح را در هدایت سکان قایق پیش بینی کند. بنا به رأی قائلان به اصالت حیات به همین منوال رشد موجود جاندار نیز تا وضع عادی آن را در پایان مراحل رشد ندانیم، قابل پیش بینی نخوا هد بود. شبا هت بین جریان رشد موجودی جاندار، و اعمال از سر قصد انسان، از این حیث که همانگونه که نمی توان رفتار فرد انسان را، که با قصد و غـرض معيني عمل مي کند، پيش بيني کـرد بي آنکه بدانيـم غرض و قصد او چیست، به همین منبوال نمی توان مسیر رشد موجودی جاندار را پیش بینی کرد، بی آنکه بدانیم شکل نهائی عادی این حیوان جگونه است. این شباهت، بعضی از قائلان بهاصالت حیات را برآن داشته است که جریانات حیاتی را جریان.

هائی از روی قصد وغرض بخوانند، ولی در این تسمیه قصد و غرض را به معنای حقیقی وانسانی آن بکار نمی برند، بلکه به معنی مجازی آن، که ففط شبا هتهائی با معنای قصد و غرض انسانی دارد، استعمال مینمایند.

ا**مالت کل**<sup>. ۲</sup>. دلایل فوق توجه ما را به کشا کش دیگری، که در اندیشه های پژوهندگان معاصر طبیعت، مخصوصاً زیست. شناسان و روان شناسان ظاهر می شود، جلب می نماید و این خصوصیت برای تفکر دربارهٔ طبیعت، اهمیت فراوان دارد، و در مورد اطلاعات وسيع تر نيز خالي از أهميت نيست. مطالعهٔ علوم مربوط بهطبیعت بیجان، ما را چنیان عادت داده است که تبیین رفتار اشیاء مرکب را، از رفتار اجزای آنها استنباط کنیم. یعنی عادت کرد،ایم که قوانین حاکم برجریان امورکل مرکب را برحسب آنچه از قوانین حاکم بر عناصر این مرکبات کل لازم مى آيد، استنباط نمائيم. اما زيست شناسان معاصر با عطف به مواردی مانند آنچه قبلاً گفته شد، و موارد دیگر، به این نتیجه رسيدهاند كه در خصوص طبيعت جاندار، علم به قوانين حاكم بر عناصر و اجزا برای استنباط قوانین حاکم برکل مرکب از این عناصر، کافی نیست. برای درك رنتار مركبات کل، باید به قوانین خاصی توسل جست که قابل تأویل و ارجاع به قوانین مربوط به عناصر آنها نیست . به علاوه آنها چنین می پندارند که علم به ـ َ كَنْهَا وقوانين حاكم برآنها، براي تبيين رفتار اجزا وعناصر آنها ضروری است.

60. Holism

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از تحقيق درطبيعت

این نظریه که در میان زیستشناسان و روانشناسان هواخواه بسیار دارد، موسوم به اصالت کل<sup>۱</sup> است. طبق این نظر نه فقط جانوران و نباتات جزئی خاص، بلکه جوامع و گروههای مرکب از افراد جاندار نیز، کل هستند، و رفتار این گروهها برحسب قوانینی است که قابل رد و ارجاع به قوانین حاکم بر رفتار جانداران جزئی نیست، واین گروهها چیزی بیش ازصرف «مجموع» افراد هستند. بنا به رأی اصحاب «اصالت کل» این جوامع و گروهها نوعی افراد در مرتبهٔ عالیترند که، حیات مختص به خود و قوانین اختصاصی خود را دارند. البته ممکن نبوده است که این نظر در عقاید راجع به روابط بین افراد انسان و جامعه بی تأثیر باشد، و مسلماً به تعبیری مؤید تمایلات ضد فردی است، و نوعی اصالت و اولویت برای سازمانهای اجتماعی مانند ملت و دولت، بر افراد انسان قائل می گردد.

حدود بحث سا مجال ایـن را نـداردکه بیش ازین دربـارهٔ نظریاتیکه بهآنها اشاره شد سخن گوئیم، وآنهارا مورد انتقـادی که شایستهٔ آنهاست، قرار دهیم.

مذهب احالت سودمندی در غرض و غایت<sup>۲۲</sup>. علاوه بر مفاهیمی که از غرض وغایت، که تاکنون راجع بهآنهابحث کردهایم، در محاورات عادی نوعی دیگر هم هست. مثلاً ما راجع بهساختمان ناشی از غرض موجودات جاندار و رفتار مبتنی به غرض آنها، سخن میگوئیم. مثلاً اگر من بگویم که ساختمان بدن جانوری

Holism . ۶۱ أز holos يوناني به معنى كل.

Utilitarianism . ۶۲ يا مذهب اصالت نفع.

مبتنی به غرض است، مقصودم این نیست که شخص معینی آن را طوری ساخته که قصد و غرضی را متحقق سازد، مقصودم این است که چنان ساخته شده است که برای خود و نوعی که به آن تعلق دارد، مفید فایده است. مثلاً اگر بگویم که تولید گلهای رنگین به وسیلهٔ گیاهانی که حشرات آنها را تلقیح می کنند، مبتنی به این غرض است، مقصودم این نیست که، گیاهان مزبور، این گلها را هشیارانه و آگاهانه تولید می کنند، تا قصد وغرضی مقرر از قبل را، تحقق بخشند، بلکه مقصودم این است که تولید این گلها در بقای نوع گیاهان مزبور مؤثر است. بنا بر این تعبیر، از قصد و غرض است مقرر از قصد و من مؤثر است، و این را اصالت سودمندی درباب غرض وغایت مینامند.

خوش بینی ۲ و بدبینی ۲۰ مسألهٔ دیگری که در ما بعد الطبیعه مربوط به مفهوم غرض و غایت است مسألهٔ خوش بینی و بدبینی است. این مسأله دربارهٔ این است که آیا عالم طوری از روی غرض وغایت ترتیب یافته است که تحقق خیر ونیکوئی معینی را ممکن سازد، یا برخلاف از تحقق چنین خیری، جلوگیری می کند. عقیدهٔ اول را خوش بینی و دومی را بدبینی می نامند، و انواع آنها برحسب اینکه چه ارزش یا خیری را درنظر داریم، مختلف است. ممکن است خیر از لحاظ زیست شناسی باشد، یعنی اوضاع واحوال مساعد برای بقای جانداران یا انواع حیات. در این مورد سؤال

#### 63. Optimism 64. Pessimism

مسائل مابعدالطبيعه ناشي از تحقيق درطبيعت

بقا و رشد عادی آنها در اوضاع واحوال معین، مساعد است یانه. خیر مورد بحث ممکن است سعادت و خوشبختی باشد که در این صورت مسألهٔ خوش بینی و بدبینی ، عبارت از این خواهد بود که آیا ترتیب عالم، موجب تحقق سعادت است یا نه. در این مورد خوش بینی و بدبینی مربوط به خیر وسعادت بشر خواهد بود. یا اینکه منظور نظر ما خیر اخلاقی است و سؤال این است که آیا عالم متمایل به تحقق خیر اخلاقی است، یا برخلاف مقرر است که شر اخلاقی بران تسلط یابد. سرانجام ممکن است خوش بینی و بدبینی دربارهٔ امور ذوقی و مربوط به زیبائی باشد، که در این صورت به موجب نظریهٔ خلاف آن، زشتی فرمانرواست.

مسألهٔ خوش بینی وبدبینی معمولاً جزو ما بعد الطبیعة می آید، ولی درحقیقت در مرز بین ما بعد الطبیعة و نظام مربوط به ارزشها <sup>۲۵</sup> و لذا درحد فاصل بین ما بعد الطبیعة و علم اخلاق وما بعد الطبیعة و شناخت زیبائی واقع است.

<sup>65.</sup> Axiological discipline (Theories of Values).

# مسائل ما بعد الطبيعه ناشى از دين منهوم دينى الوهيت

هر دینی متضمن عقایدی است که اصل و مرکز آنها مفهوم الوهيت است و اين مفهوم در دينهاى مختلف معانبي مختلفي دارد. در اغلب آنها جزء ذاتی مفهوم الوهیت اسناد صفات نیک است به او درحد اعلای آنها یعنی قدرت وعلم وعدل وجمال وغيره. اينها صفاتي است كه معمولاً به خدا نسبت مي دهند. در دینهای مشرکی که معتقد به خداوندان متعدد هستند، کلیهٔ این صفات را به یکی ازخدایان نسبت نمی دهند، بلکه میان خدایان تقسيم مي کنند. در دين يونانيان زئوس از همه مقتدرتر بود و آتنا از همه حکیمتر و آفرودیت از همه زیباتر بود الخ. در دینهای موجد کلیهٔ کمالات را به یک وجود نسبت میدهند. در این دینها خدا عالیترین و کاملترین وجود است. اما در هر دینی این کمال را بطورصریح نسبت نمی دهند، یا صفاتی را که کمال مزبور مرکب از آنهاست یک یک بر نمی شمارند. در بعضی از ادیان حتی برشمردن صفات خداکفر است ، زیرا می گویند عقل انسان قادر به صعود به مراتب عالیه ای نیست که خدا دران مقام

1. Zeus 2. Athena 3. Aphrodite

مسائل مابعدالطبيعه ناشى از دين

دارد. کلیهٔ مساعی انسان برای وصف علو وعظمت خداوند بی ثمر است و هرلفظی که برای بیان آن بکار رود ذاتاً غیر کافی است. لذا خدا، بنا به اعتقاد صاحبان بعضی از دینها، متعالی تر وعظیم تر از ان است که فهم آدمی بتواند او را دریابد و نام نهد. پس مضمون مفهوم الوهیت که میان همهٔ ادیان موحد مشترك است چیست؟ ظاهراً همان مضمون عاطفی آن است، یعنی حد اعلای شوق وحرست وخضوع و تسلیم.

## جاودانی نفس

علاوه برعقیده به خداوند، در هر دینی پارهای از احکام اخلاقی هست که تکالیفی را بر مردم واجب می سازد و این احکام نه فقط دربارهٔ روابط میان افراد مردم است، بلکه بالاتر از همه به خدا هم مربوط می شود که بنا به اعتقادات دینی انجام این تکالیف را پاداش می دهد، و تخلف ازان را مورد عقاب قرار می دهد. اما چون به تجربه معلوم شده است که عدل الهی همیشه طی عمر یک فرد انسان تحقق نمی یابد، معمولاً چنین می پندارند که مرگ فرد انسان تحقق نمی یابد، معمولاً چنین می پندارند که مرگ نواهد داشت، و در حیات پس از مرگ است که عدل الهی ه خدل الهی غلبه متفاوت مفهوم می گردد. بنا به اصول بعضی از ادیان عبارت از این است که نفس پس از مرگ در جائمی سکونت خواهد گزید که انسان درآنجا به عالیترین سعادت نایل خواهد شد، زیرا با خدا انسان درآنجا به عالیترین سعادت نایل خواهد شد، زیرا با خدا روبرو خواهد گردید و به کمال اعلای اخلاقی (تقدس) خواهد بود که رسید، یا در محل عقاب ومجازات دائم یا موقت خواهد بود که مسائل و نظريات فلسفه

اورا از لوث معاصی پاك خواهد گردانید. بنا بـه اصول بعضی از دینهای دیـگر وجود بعد از مرگ عبـارت از تجسد دیگری از نفس انسان است كـه دران پـاداش يـا مجازات خواهـد يافت. پارهای از آداب و مناسك هم با اين اعتقادات مربوط می شود كه منظور از آنها غالباً ايجاد رابطه با وجود اعلی است.

**ما بعدا لطبيعة ديني** 

مردم معمولا<sup>\*</sup> عقاید دینی را تحت نفوذ و تأثیر محیطی می پذیرند که دران نشو و نما کرده اند ، و ایمان آنها معمولا<sup>\*</sup> «مان ایمان سنتی آباء واجدادی آنها است که از کود کی مجذوب آن گردیده اند ، بی آنکه ازجانب خودشان کوششی برای بررسی این عقاید و نظریات بعمل آید. فقط تعداد قلیلی سعی می کنند که با فکر خود مسائلی را حل کنند که اعتقادات دینی مأثوره بدانها پاسخ حاضر داده است . این مساعی مستقل را معمولا<sup>\*</sup> نوعی تفلسف می دانند و جزو قلمرو ما بعد الطبیعه محسوب می دارند. مملا<sup>\*</sup> در ما بعد الطبیعه دینی بعضی روشهای استد لالی و عقلی را بکار می برند و بعضی ، روشه ای غیر عقلی را، و دستهٔ اخیر را

# مفهوم فلسغى الوهيت

مهمترین مسائل مابعدطبیعی نماشی از دیمن دو مسأله است: یکی راجع به وجود خدا و دیگری مسألهٔ جاودانی و خلود نفس. در بررسی مسألهٔ راجع بهخدا یا خدایمان، اصحاب مابعدالطبیعه گاهی اعتقادات مأثورهٔ دینی را که بهموجب آنها بهعالیترین و

## مسائل مابعدالطبيعه ناشى از دين

شریفترین وجودات، خصائصی را نسبت میدهند که مغایر بااین علو وشرافت است، مورد انتقاد قرار میدهند. مثلا<sup>7</sup> فلاسفهٔ یونان از اعتقادات ساده لوحانهٔ دین خود که قوای طبیعت را مجسم می ساخت واین مجسمات را به پایهٔ شریفترین موجودات می رسانید، انتقاد می کردند. گزنوفانس<sup>ه</sup> حکیم یونانی قرن ششم قبل از میلاد این انسانی صورتها را مورد استهزاء قرار داده و می گوید اینها خدایانی نیستند که انسان را به صورت خود آفریده اند، بلکه برعکس، مردم خدایانی را به صورت خویش خلق کرده اند، و اگر بنا بود اسبان می توانستند دینی را تعقل کنند، مسلماً اسبها را به۔ ساده لوحانه دربارهٔ الوهیت، مفاهیم دیگری پیشنهاد می کردند. مثلاً افلاطون خدا را مثال خیر اعلی خوانده است، یعنی خیر فی۔ نفسه، و ارسطو خدا را عالیترین موجودات یعنی صورت عالم زعلت صوری عالم) دانسته است.

ما بعد الطبيعة دينى هميشه در مقابل دين سنتى جنبة انتقادى ندارد. در دورة تسلط مسيحيت، فلاسفه اى كه مسائل دينى را بررسى مى كردند درمورد دين مأثوره جنبة تأويل وتعبير را اختيار مى كردند. يعنى مفهوم الوهيت راكه در دين سنتى مضمون است رها نمى كردند، بلكه سعى مى نمودند آن را صريحتر و روشنتر سازند. مثلاً در فلسفة مدرسى مسيحى مفهوم خدا بهيارى دستگاء معقول متخذ از فلسفة ارسطو مورد تصريح قرار مى گرفت وخدا به عنوان موجودى وصف مى شد كه داراى هستى قائم بهذات و لذا

5. Xenophanes

#### مسائل ونظريات فلسفه

هستی جوهری است، و در عین حال وجودی است که با دیگر جوهرها از این حیث متمایز است که آنها برای وجود داشتن محتاج به علت اند ، اسا او به خود موجود است، بی آنکه علتی برای وجود و مقدم بر وجود خلود داشته باشد: از این جهت خدا موجود قائم بهذات و موجود متكى بهخویشتن است. با ابتدا بهاین مفهوم خدا، که کلیسا آن را جایز شمرده است، فیلسوفان قرون هفدهم وهجدهم صور مختلف آنرا مورد شرح وتفصيل قرار دادهاند. فیلسوفان در مساعی خود برای مصرح ساختن مفهوم متداول وسنتی خدا باکی از این نـداشتندکه از مفهوم اصلی و آمیخته باعواطف آن انحراف جویند. درنظر بسیاری ازمردم متدین این مفهوم در واقع مظهر آرزوهای آنها و احتیاج آنها بهمناسک و نیاز آنها به مهربانی و عطوفت، و بیان ایمان آنها نسبت به معنی و مقصود عالم و زندگی خودشان و غلبهٔ خیر و صواب است، و چنين مفهومي را مشكل است بتوان در قالب صورت بنديهاي سرد و خشک فیلسوفان اصالت عقل در آورد. لذا موازی با این مساعی برای روشن ساختن مضمون مفهوم اصلی دین، دلایل عارف مشربان است که وضوح و روشنی دلایل عقلی را کنارگذاشته وجنبهٔ عاطفی وتأثري تجارب ديني را تكميل نمودهاند وبجاي نوشتن كتابهاي تحقيقي وتتبعى به استعمال مجازات وتصويرات و سرودن اشعارديني يرداختهاند.

## دلايل اثبات وجود خدا

علاوه بر سعی در روشنی و صراحت مفهوم الوهیت که داخل در بحث وجود میشود، فلاسفهای که تمایلات اصالت عقلی دارند مسائل مابعد الطبيعه ناشى از دين

خواستهاند وجود خدا را به هر مفهومی که باشد با دلایل عقلی ثابت نمایند. معروفترین این دلایل بهشرح زیر است:

(۱) اولاً برهان وجودی که مبتنی بر این است که خدا کمال محض است و ازجملهٔ کمالات وجود داشتن است، پس اگر خدا که کمال محض است وجود واقعی نداشته باشد نسبت به آنچه در کمال ازو کمتر است ولی وجود خارجی دارد، ناقص است، لذا کمال محض و اکمل وجودات نخواهد بود و این خلاف مفهوم خدا است.

( ) برهان جهانشناسی که بهموجب آن هرتغیری درعالم باید علتی داشته باشد و این سلسلهٔ علل ممکن نیست تا بی۔ نهایت ادامه یابد، پس باید یک علت اولائی باشد که خود معلولنیست، و این علت خداست که وجودش قائم بهذات است.

(م) برهان مبتنی بروجود غرض وغایت، که ناشی از وجود نظام و ترتیب برای وصول به غرض عالم است<sup>^</sup> (بهمعنی اصالت سودمندی) و بهموجب آن این ترتیب و نظام احسن عالم، فقط می تواند حاصل فعل موجودی حکیم وعلیم باشد که همان خداست.

برهان اول در همان قرون وسطی مورد انتقاد واقع شده است وهمهٔ آنها را «امانوئل کانت» نقد و تحلیل کرده و عدم کفایت آنها را ثابت نموده است. بنا به رأی کانت وجود خدا را نمیتوان با دلایل عقلی اثبات کرد و وجود او فقط از نظر عقل عملی اصل مسلم است، یعنی شرطی است که برای تحقق اخلاق لازم است.

8. Physico-teleological

TTY

<sup>6.</sup> Ontological 7. Cosmological

## مسائل و نظریات فلسفه

از طرف دیگر آثار عارف شربان بی آنکه دلیلی بیاورند به نحوی است که میخوا هند تجربیات دینی شخصی وخصوصی خود را که ناشی از تجارب عمیق عاطفی است، ولی مضمون واقعیآن مبهم و تاریک است، به دیگران القاء نمایند.

#### خدا و جهان

موضوع دیگری که مورد علاقهٔ فراوان فلاسفهٔ متأله بوده است مسألهٔ رابطهٔ خدا با عالم است. در غالب ادیان بزرگ وجود اعلی و اقدس به عنوان خالق عالم ملحوظ شده است و در میان فلاسفه، بسیاری نیز همین عقیده را اظهار کردهاند. اما نزد بعضی دیگر خدا فقط خالقی است که به مجرد خلق عالم و مقرر داشتن قوانین معین، دیگر در جریان امور آن دخالتی نمی کند و سیر قوانین طبیعت را که خود قبلا مقرر داشته است با دخالت معتقدند که او نه فقط آفرینندهٔ جهان است بلکه مقدر هم هست، نزد هر دو دسته، خدا غیر از جهان است و به هیچ تعبیری جزو عالم نیست، لیکن اصحاب وحدت وجود (همه خدائی<sup>۱</sup>) غیر از این می پندارند و خدا را با عالم یا جوهر آن متحد می داند.

البته همهٔ فیلسوفانی کـه بهمسائل دینی تـوجـه دارنـد وضع مثبتی نسبت بهعقایـد دینی اختیار نمی کنند. بسیاری هستند کـه اساساً با دین مخالفانـد و مخصوصاً آنها که نفی وجـود خـدا را

9. Pantheism 10. Atheism

227

### مسائل مابعدالطبيعه ناشى ازدين

می کنند بهملحدان یا بیخدایان معروفند.

اول از همه، قائلان به اصالت ماده منكر وجود خدا بوده اند بهجز آنها که مثل رواقیان خدا و عالم را متحد شمرد،اند، و او را مادی میدانند و نظر آنها نوعی وحدت وجود مادی (همه خدائی مادی) است. از نظر ماده انگاران جدید دین از بقایای آثار دورهٔ طفولیت بشر است که قوای طبیعت را مردمی گونیه ساخته است. اینها میگویند که احتیاج به اعتقاد به خدا و تقدیر او فقط نزد مردمانی است که از این مرحلهٔ کود کانه بیرون نیامدهاند که در مواقع خطر ما را وادار می سازد که به دامن حامیی پدرانه پناه ببريم. واضح است كه از نظرگاه مدافعان دين مساعى ماده انگاران در تبیین نفسانی تکوین عقاید دینی مورد نقد شدید قرار گرفته است و برآنها ایراد کردهاند که نشأت دین بهطریقی که آنها می گویند فقط نزد طوایف و قبایل ابتدائی بوده است و حال آنکه نزد اشخاصی که دارای حیات دینی عمیقتر وغنی تری هستند، اعتقاد دينى مبتنى بر نوعى تجارب عميق خاص است كه جهل بران فقط حاکی از فقر حیات روحی سادیون است. نظر بـهعـدم وضوح مفهوم الوهيت، يعنى بهواسطهٔ معانى متعددى كه درتاريخ فلسفه بهاین اصطلاح داده شده است، اصطلاح «الحاد یا بیخدائی» و همچنین اسامی تمایلاتی که مخالف با آن هستند، خالبي از ابهام و اشتراك نيست. و اين عدم وضوح و قابليت تغيير مفهوم خدا، چنانکه باید درتاریخ فلسفه مورد توجه واقع نگردید. است.

مسألها خلود نفس نزد فلاسفه

مسألهٔ نظری دیگر در مابعدالطبیعهٔ دینی، چنانکه قبلاً ذکر شد مسأله بقای نفس است. در ادیان قاعدتاً ایمان به حیات پس از مرگ تأیید شده است، ولی این مفهوم در دینهای مختلف به صور متنوع آمده است. مساعی مستقلی در مابعدالطبیعه برای بحث این مسأله بهعمل آمده است، و این مسأله هم مثل مسألهٔ وجود خدا خالی از جنبه های عاطفی نیست. مناقشهٔ بین قائلان به اصالت ماده و مدافعان وجود نفس، که بخودی خود خالی از تمایلات و تعصبات است، بهواسطهٔ ارتباطش با مسألهٔ بقای نفس پس از مرگ، مشوب به عواطف و تعصبات می گردد. به طور کلی مادی مذهبان منکر بقای نفس اند و مدافعان وجود نفس بدون استثنا آن را قبول دارند، و میخواهند دلایلی در اثبات آن بیاورند. بعضى از آنها دلايل خود را مبتنى بر تفكر دربارهٔ ذات نفس بهعنوان امری بسیط و لایتجزا می سازند، بعضی دیگر این دلایل را از مقدمات مأخـوذ از عـلوم طبيعي استنتاج مي کنند، و گروهي دیگر (از جمله کانت) با رد دلایل غیر تجربی و بی ارزش دانستن آنها، بقای نفس را فقط اصل موضوعی میدانند که از لحاظ حس اخلاقی، یعنی ایمان به تحقق عدالت و تقدس انسان، مورد احتیاج است.

بهرحال ماهیت بقای نفس خود بـهطـرق مختلف تعقل شده است. بیشتر فیلسوفانی که بـهآن معتقد بـودهاند چنین پنداشتهاند که آن متضمن دوام و استمرار نفوس فردی پس از مرگ است که دران آگاهی خود را از حیات قبل از مرگ حفظ مینماینـد. ولی

# مسائل مابعدالطبيعه ناشى از دين

بعض دیگر بقای نفوس فردی را رد کرده و گفته اند که تشخص نفس به نعو انفکاک ناپذیری با سکونت آن در بدن مرتبط است، و همینکه نفس از قید تن آزاد شد، تشخص خود را از دست می دهد و با نفس نوع انسان، که بین همهٔ نفوس بشری مشتر ک است، می آمیزد . این قول پاره ای از شارحان ارسطو است (مانند ابن رشد) که نظر او را راجع به اینکه نفس جز صورت بدن نیست بسط داده اند. بنا به رأی بعضی از فلاسفهٔ دیگر (فخنر) که معتقد بودند که نه تنها انسان، بلکه کلیهٔ موجودات — اعم از جاند ار و بی جان و حتی کل عالم — دارای روح است، نفس انسان بعد از سرگ تشخص و فردیت خود را مسلماً از دست می دهد، اما از میان نمی رود و منجذب در نفس عالم می گردد، چنانکه قطرهٔ باران به دریا می ریزد و دران جذب می شود.

# ما بعدا لطبيعة ديني و علم اخلاق

مسائل فلسفی ناشی از دین که مورد بحث قرار گرفت در واقع جزء ما بعدالطبیعه است، اما با مبحث فلسفی دیگری که علم اخلاق دستوری باشد نیز بی ارتباط نیست. فیلسوفان پاسخ پرسشهائی را نظیر اینکه «چه امری شایسته برای جهد و کوشش آدمی است» یا «چگونه باید انسان رفتار خود را ارشاد نماید» وابسته به حل مسائلی دانسته اند که هم جنبهٔ دینی دارد، و هم جنبهٔ فلسفی . از نظر بعضی فیلسوفان خدا به عنوان شارع عالم اخلاق، تکالیف اخلاقی انسان را معین می سازد، و اعتقاد به جاودانگی نفس، در تعیین ما هیت سعادت حقیقی مؤثر بوده است. مسائل و نظريات فلسفه

علم اخلاق بوده است مسألهٔ اختیار و آزادی اراده است که ما قبلاً تحت عنوان «اصالت موجبیت» آن را مورد بحث قرار دادیم. این سه مسأله یعنی مسألهٔ وجود خدا، و جاودانی نفس، و آزادی اراده، به نظر بسیاری از فلاسفه ارکان اساسی مطالب مابعد الطبیعه است. اما در اشاره به رابطهٔ بین این مسائل و اخلاق دستوری، برای احتراز از سوء تفاهم باید تأکید کرد که چنین نیست که برای حل جمیع مسائل اخلاقی باید به این سه رکن عمده توسل جست. علم اخلاق که دران این سه رکن اصول اساسی شمرده شده است، علم اخلاق مبتنی بر ما بعد الطبیعه است اما هر علم اخلاق دستوری جزو مباحث ما بعد الطبیعه نیست و هر اخلاق دستوری هم اخلاق دینی نیست. علم اخلاقی که مبتنی اخلاق دستوری هم اخلاق دینی نیست. علم اخلاقی که مبتنی بر ملاحظات ما بعد الطبیعه نباشد، علم اخلاق مستقل نام دارد.

# مابعدالطبیعه بهعنوان سعی در مابعدالطبیعه بهعنوان سعی در حصول جهان بینی نهائی در صفحات قبل مسائل مابعدالطبیعه را آموختیم. تنوع این

مسائل به حدی است که به آسانی نمی توان آنچه آنها را به هم پیوند می دهد دریافت، و نمی توان به آسانی پاسخ مختصر واحدی بهاین پرسش که «مابعدالطبیعه چیست؟» داد به نحوی که عرصهٔ آن را زیاد محدود نسازد. آنچه بیشتر معمول است این است که مابعدالطبيعه علمى استكه غرض إزان فراهم ساختن يك جهانبيني كلى است. اصطلاح «جهان بيني» خود از آن اصطلاحاتی است که غالباً استعمال می شود، اما معنیی محصل خالی از ابهام ندارد و در معرض تعبیرهای مختلف است، و سا طى بحث خود يكي از اين تعبيرها را اختيار خواهيم كرد. همچنين ما مطالب جداگانه ای را که در مابعد الطبیعه مورد بحث است به هم تأليف خواهيم نمود، و سعى خواهيم كرد باز نمائيم كه چه امری آنها را متحد می سازد، و علت اینکه این مسائل از جانب فلاسفة ما بعدالطبيعه گرد هم آمده است چيست؟ بحث وجودكه ارتباطش با مسائل دیگر مابعدالطبیعه بیش از ارتباطش با سایر شاخه های علم نیست، در خارج از این تألیف می ماند. اکنون

بیان خود را آغاز می کنیم.

در میان اموری که ما بدانها عشق میورزیم و ارج مینهیم و احترام میگذاریم پارهای امور هست که علاقهٔ ما بدانها به این سبب است که دارای صفات خاصی هستند، لیکن عشق ما به این جهت است که دل خودرا – صرف نظر ازصفاتشان – در گرو آنها نهادهایم. شهر موطن خود را نه از آن جهت که شهری زیبا و مسكن مردمي فوق العاده است وتاريخي شريف وعالى دارد دوست داریم، عشق ما به آن برای منظوری نیست و هیچ امری حب ما را نسبت به آن کم نخواهد کرد، ولو شهرهای دیگری را که از آن زیباترند ببینیم و بشناسیم. مادران خودرا دوست داریم، اما نه به علت فضائل آنها، بلکه حتی اگر در قیاس با زنان دیگر از حيث زيبائي و ملاحت و رفتار صحيح اجتماعي و عقل و دانش ومهارت خانهداری و سایر اوصاف کمتر باشند، باز آنها را دوست خواهیم داشت. مردی که عاشق باشد، نسبت به کششهای سایر زنها بی اعتناست ومنظور خود را ترجیح می دهد، نه ازآن جهت که زیباتراز دیگران است بلکه از این رو که خود او است، نه دیگری.

اما غیر از آنچه متعلق عشق و پرستش و تقدیس ما است، و آنها را از این نظر که خودشان هستند دوست داریم و احترام میگذاریم، امور دیگری هست که احترام ما به آنها از این جهت است که دارای پارهای از صفات هستند و همینکه ثابت شود که امور دیگری پیدا میشود که صفاتی را که ما خیال می کردیم ، متعلق به منظور ماست، آنها دارا هستند، احترام ما بلافاصله از آنها به این امور منتقل خواهد گردید. مثلاً حس تحسینی که ما بعدالطبيعه به عنوان سعى در حصول جهان بيني نهائي

در ابتدا، نسبت به اتوسبیلهای ساخت اواخر قرن نوزد هم داشتیم و آنها را معجزهٔ فن و صنعت می انگاشتیم، امروزه درقیاس با آخرین مدلها زائل شده و آنها را به دیدهٔ تعقیر می نگریم. احساس ما نسبت به این امور، از دستهٔ اخیر، بطور وضوح بستگی به حالت علم ما و وسعت حدود آن دارد. ساکنان شهری کوچک که چیزی خارج از حدود ولایت خود ندیده اند، معتمدین محل خودرا به۔ خارج از حدود ولایت خود ندیده اند، معتمدین محل خودرا به۔ زرجه ای احترام می گذارند که اگر افق فکرشان بازتر ومیزان قیاس آنها وسیعتر بود، هرگز به این مرتبه نمی رسید . در تحلیل نهائی، ارزیابی ما نسبت به امور بستگی دارد به وضع عاطفی ما نسبت به آنها. و از آنجا که این وضع عاطفی نسبت به امور در اغلب موارد منوط به مقدارعلم ماست ، طریقهٔ ارزیابی ما هم متوقف بران خواهد بود.

در میان ارزیابیهائی که ما به عمل می آوریم ، دوتای آنها از همه مهمتر است. یکی مربوط به ارزشی است که برای امور از جهت شایستگی و تأثیری که برای سعاد تمند کردن ما دارند، قائلیم . این گونه ارزیابی را ، ارزیابی مبتنی بر اصل سعادت می نامند. قسم دوم ارزیابی، که منظور نظرماست، ارزیابی اخلاقی است که هنگام تشخیص رفتاری به عنوان صواب و درست و مطابق با وظیفه و تعهدات خود، قائل می شویم. اما ارزیابیهائی که ما از این دو نظرگاه بعمل می آوریم، به حالت علم ما و حدود و وسعت آن و به افق فکری ما بستگی دارد. کسی که ساکن ده کوچکی است، ممکن است چیزی را مایهٔ خوشبختی خود بداند که اگر

Eudaemonia اذيونانى Eudaemonic . 1

## مسائل و نظریات فلسفه

دنیای خارج را می دید، هرگز آن را لایق مساعی خود نمی دانست. مادر وظیفه شناسی که نگران اولاد خویش است و دنیای او به. خانه و خانواده اش محدود می گردد، وظایف خود را فقط درمقابل شوهم و اولادش می بیند، و هرگز به خاطر او خطور نمی کند که ممکن است در همسایگی او کود کان یتیمی باشند که به واسطهٔ از وقت خود را ، بی آنکه به خانوادهٔ خود لطمه بزند، مصروف نگاهداری و مواظبت این کود کان نماید، تن و روان آنها را از را انجام می دهد، ولی اگر افق فکریش وسیع تر می شد و حدود عالمی که دران زندگی می کند گسترده تر می گردید ارزیابی رفتار خود را مسلماً تغییر می داد. شاید این مثالهای ساده به خوبی نشان دهد که مسلماً تغییر می داد. شاید این مثالهای ساده به خوبی نشان دهد که مسلماً تغییر می داد. شاید این مثالهای ساده به خوبی نشان دهد که م ارزیابیهای اخلاقی ما در این مثالهای ساده به خوبی نشان دهد که وضاع و احوال خاص، به وسعت افق فکری ما بستگی قارد.

آما مسألهٔ ارزیابی ناظر به سعادت و همچنین مسألهٔ ارزیابی اخلاقی مهمتر از آن است که بی پروا از جانب کسی که افق فکری او محدود ومقید است انجام گیرد. چنین ارزیابیهائی درمعرض این خطر است که درصورت وسیع شدن افق فکری ما، باید آنها را تغییر داد. لذا می توان دید که چرا اشخاصی که بطور جدی فکر می کنند سعی دارند به افق اندیشهٔ وسیعی نائل گردند که پهنای آن به حدیست که لازم نمی شود ارزیابیهای مبتنی بران را، بعد از تغییر افق فکری، عوض کرد. مجموع و کل معلوماتی را که در افق فکری ما مندرج و بر ارزیابی هایمان اثر قطعی دارد، جهان مابعدالطبيعه بهعنوان سعى درحصول جهان ينى نهائى

بینی خویش مینامیم. مادام که این جهان بینی، محدود و به اصطلاح ولایتی است، ارزیا بیهای مبتنی بران نیز محدود و ولایتی خواهد بود و پس از توسعهٔ آن تغییر خواهد کرد. از این رو مردم متفکر سعی دارند اطمینان حاصل کنند که افق فکری آنها محدود و ولایتی نیست و جهان بینی آنها تمام و کامل است.

درتاریخ فرهنگ اروپائی، بیشتر مردم، این جهان بینی نهائی را در دین یافته اند. دین می گوید که تمام جهان بینیهائی که در آنها زندگی پس ازمرگ انکار شده است، محدود اند، و مدعی است که دین این جهان بینی نهائی را عرضه داشته است؛ از این جهت نهائی است که ارزیا بیهای مبتنی بران تزلزل ناپذیر است، و این خطر در میان نیست که به واسطهٔ توسعهٔ حدود و افق فکری ما تغییر یابد. پس به این قرار دین نیاز مؤمن را به جهان بینی نهائی و غیر محدود، ارضا می کند. هر کس به دینی بگرود در زندگی نصب العینی دارد که آن را مادام که به اصول آن دین اعتقاد داشته باشد، رها نخواهد کرد، ولو اینکه پیشرفت علم افتهای فکری جدیدی را که قبلاً مجهول بود بر او مکشوف سازد.

بیشتر مؤمنان ایمان خود را از طریق تفکر یا تجربهٔ شخصی بدست نمیآورند ، بلکه آن را از نسل سابق، به نحوی تلقی میکنندکه در اصطلاح روان شناسی بهآن «القا یا تلقین عقاید» میگویند.

معمولاً شخص را در دین معینی بار می آورند، یعنی تخم عقاید دینی از طفولیت در ذهن فـرد انسان توأم بـا این عقیدهٔ راسخ کاشته میشود که شک دربـارهٔ صحت آنها گناه است. فقط تعداد

#### مسائل و نظریات فلسفه

اندکی از مردم عقاید دینی خود را بر دلیل عقلی یا تجربهٔ عرفانی استوار می سازند و به این جهت در بیشتر مردم در سنینی که شروع به تفکر مستقل و انتقادی می کنند ، عقاید دینی متزلزل می گردد. همراه با این دگرگونی ایمان، نصب العینشان در سعادت و تکلیف نهائی نیز، که مبتنی بر این ایمان است، متزلزل می شود. احتیاج به یافتن نصب العین جدیدی، لزوم یافتن جهان بینی تازه ای را، با مساعی فکری خودشان ایجاب می کند تا نشان بدهد که سعادت و تکلیف نهائی چیست . قسمت عمدهٔ مسائل مابعد الطبیعه مستقیم یا غیر مستقیم ناشی از این مجاهدت است.

به این طریق مابعد الطبیعه در تاریخ تفکر اروپائی، در یونان قدیم هنگامی ظاهر گردید که در آغاز دورهٔ بعد از اسکندر ایمان به خدایدن اولمپی از میان رفت، و بر اثر آن احکام دینی متزلزل گردید. ظهور مابعد الطبیعه از این جهت بود که مبنائی برای ارزیابیهای اخلاقی و ناظر به سعادت بدست آید که بر دلیل عقلی متکی باشد نه بر سنت مأثور، یعنی بر اصول نهائیی که نصب العین لایتغیر انسان در طلب او برای سعادت و خیر اخلاقی است.

بنابراین، مابعدالطبیعه بهعنوان وارث دین ظهور کرد، و وظیفهٔ ایجاد جهانبینی نهائی را از دین بهارث برد. اما آن را از طریقی غیر از آنچه دیـن می پیمود حاصل می کرد، یعنی این جهانبینی را بر تحقیق مستقل بشر مبتنی ساخته بود.

پس جای تعجب نیست که در آغاز، ما بعدالطبیعه با مطالب دینیی شروع شد که غرض از آنها تقوم این جهان بینی است. طی مابعدالطبيعه بهعنوان سعى در حصول جهان بيني نهائي

قرنها، مسائل دینی، یعنی عقیدهٔ بهخدا وجاودانی نفس و آزادی ارادهٔ بشری، هستهٔ سرکزی تفکرات نظری مابعدالطبیعه را تشکیل میدادکه گاهی معتقدات دین چیرهٔ مسیحی را تأیید، و اغلب آنها را رد می کرد.

انديشه درباره مسألة جاوداني بودن نفس توجه اصحاب مابعدالطبيعه را بهمسألهٔ کلی وجود نفس، يعنی به اين پرسش جلب نمودکه ساهیت نفس چیست؟ و آیا اصلاً چنین چیزی وجود دارد یا نه؟ مسأله آزادی و اختیار، پیروان مابعدالطبیعه را وادار کرد که مسألهٔ اصل موجبیت را، بطور کلی و مسألهٔ علیت را، ضمناً مطرح سازند. به این قرار آن دسته از مسائلی که تحت عنوان «مسائل ناشی از تحقیق در طبیعت» مطرح ساختیم، با مسائل ناشی از دین مرتبط می شود. همچنین مسألهٔ وجود غایت نیز مطرح می گردد، زیرا این مسأله به صورت شباهت آن با غایات انسانی ارتباط نزدیک با وجود خدائی متشخص دارد که وجود او مستنبط از نظم وترتيب مبتني بر غرض عالم است. ايـن مسأله بازهم بهطريقي ديگر، باطلب مبناي مستحكمي براي طرز رفتار اخلاقی در مابعدالطبیعه، مربوط می گردد. جهانی که بهقصد و غرضی خاص نظم و ترتیب یافته باشد، عالمی است که دران هر جزئی وظیفه ای به عهده دارد و دارای سرنوشتی خاص است. لذا این مطلب پیش میآید که رفتار اخلاقی – یعنی صحیح و عادلانه - انسان چنان رفتاری است که مطابق با سرنوشت او باشد. در نتیجه، طلب نصب العینی اخلاقی ممکن است مبدل به. جستجو دربارهٔ سرنوشت انسان گردد، بعنی کشف وظیفه ای که او

مسائل و نظريات فلسفه

در طرح عظیم آفرینش برعهدهٔ خود دارد. یافتن این سهم و وظیفه بطور مستقیم، به تحقیق دربارهٔ طرح کل، می انجامد، یعنی معنی و مقصود عالم وجود.

فیلسوف مابعدالطبیعه که در پی یافتن جهان بینی نهائی است و در این راه می کوشد ، میخواهد چنان افق وسیعی بدست آورد که نتوان بدان ایراد کرد که پیشنهادهای مبتنی بر این جهان بینی و مسالک سعادت و تکلیف آن موقت است وپس از توسعهٔ این افق دوام نخواهد داشت. اما در جنب او ، علوم دقیقه با تکیه برتجربه، تصویر غنی و وسیعی از عالم را منکشف میسازند. این علوم دقیق مبتنی برتجربه روز بروز بیشتر درطبیعت بطور عمیق نفوذ می کنند، پس آیا عالم مابعدالطبیعه باید در جستجوی خود دربارهٔ یک جهان بینی نهائی، شاگرد وفادار علمای طبیعی گردد، و این جهان بینی را از آنها بیاموزد ؟

فیلسوف مابعدالطبیعه که نمی خواهد فقط ریش سفید محله باشد، پیش از اینکه به این پرسش پاسخ دهد، باید بداند جهانی که علوم طبیعی تصویر آن را باز می نماید آیا حقیقت واقع، ویگانه حقیقت واقعی است یا نه. مطلب این است که بحث معرفت که مبحث فلسفی دیگری است، با تحلیل مسألهٔ منابع شناسائی، گاهی به نتایجی می رسد که به ظاهر ازان چنین استنباط می شود که غیر از جهان تجربه، جهان دیگری از امور مثالی وجود دارد، یعنی جهان مثل، که حقیقی تر و اصیل تر از جهان تجربی است. بحث معرفت با تفکر دربارهٔ حدود علم، گاهی به نتایج اصالت معنوی نائل می گردد، و این نتایج سابهٔ شکی بر اصالت واقعیت طبیعت مابعدالطبيعه بهعنوان سعى درحصول جهان بيني نهائي

می افگند، و مارا وادار می سازد که در پی کشف واقعیتی در ورای آن برخيزيم. بنابراين، فيلسوف مابعدالطبيعه نمى خواهد كوركورانه بر علوم طبيعي اعتماد کند، يعني قبل از تأمل در مسائلي که دربحث شناسائی مطرح شدہ است و موجب این گمان گردیدہ کہ شاید جهان دیگری، به نام جهان معنی و مثل یا اشیاء فی نفسه یا هرچه بدان نام دهیم، وجود داشته باشد. اگر چنانکه قائلان به وجود مثل افلاطوني يا پديدارشناسان مي گويند، واقعاً چنين باشد، باز این شک پیدا می شود که جهان بینی مبتنی بر تحقیقات علوم طبيعي به تنهائي نمي تواند آن قسم جهان بيني مورد طلب و منظور اصحاب مابعدالطبيعه باشد. معلوم نيست كه أن أيا همان جهان. بینی نهائی مطلوبی است که توسعهٔ افق فکری در آن تأثیری ندارد یا این که نوعی جهان بینی محدود و به اصطلاح ولایتی است. پس می توان پی برد که چرا فیلسوف ما بعدالطبیعه پاره ای از مسائل بحث شناسائی را نیز در برنامهٔ تحقیقات خود وارد می کند، زیرا نتایجی که از آنها حاصل می شود به او معلوم می دارد که جهان. بينی نهائی را که مورد طلب اواست آيا بايد از محققينی که روش تجربه را بکار سی برند آموخت، یا او خود باید به استقلال از آنها و بااستفاده از روشهائی غیر از آنچه آنها بکارمی برند، در پی کشف آن برآيد.

پس فیلسوف مابعدالطبیعه برحسب وضعی که دربحث معرفت اتخاذ می کند جهان بینی خودرا یا درمعرفت علمی جستجو می کند، یا در ورای آن. اگر دربارهٔ منشأ علم به اصالت تجربه و دربارهٔ حدود علم به اصالت واقع قائل باشد، دیگر لزوم و حتی امکان مسائل و نظریات فلسفه

این را نخواهد دید که جهان بینی دیگری جستجو کند، غیر از آنچه علم مبتنی بر تجربه بدست می دهد. اما اگر متمایل به اصالت عقل و وجود افکار فطری باشد، یا حتی بالاتر از آن، اگر دلایل اهل اصالت غیر معقول را قبول کند، جهان بینی خودرا از طریق مذهب اصالت عقل جستجو می کند و یا متوسل به شهود و تجربهٔ عرفانی می گردد. پس آشکار است که در میان مسائلی که مابعد الطبیعه به تحلیل آنها می پردازد پاره ای نتایج هست که هرچند مأخوذ از تفکر دربارهٔ علم و معرفت است، بطور جداگانه در مابعد الطبیعه از آنها بحث می شود.

در این اظهارات سعی کرده ایم رابطه ای میان مطالب این فصل و مسائل دیگر مابعد الطبیعه پیدا کنیم. یعنی سعی کرده ایم مابعد الطبیعه را به عنوان کوششی برای بدست آوردن افقهائی، مورد بررسی قرار دهیم که وسعت آن افقها برای اینکه موازین سعادت و اخلاق بر آنها مبتنی گردد، کافی بوده است و احتمال نرود که آنها نیز باید مورد تجدیدنظر قرار گیرند. تحصیل چنین افقهائی را حصول جهان بینی نهائی خوانده ایم. به این طریق نشان دادیم که این نعوهٔ توصیف و بررسی ما بعد الطبیعه ممکن خوا هد ساخت که اقسام عمدهٔ مسائل ما بعد الطبیعه را که در فصله ای گذشته مورد بحث قرار دادیم، دران بگنجانیم.

ما از اینکه مباحثی که در این تألیف و ترکیب گنجانده شده است، کلی است آگاهیم، و ظاهراً دسترسی بـهچیزی استوارتر در اینزمینه بسیار مشکل است. مساعی متعدد دیگری برای توصیف مـابعدالطبیعه بعمل آمده است، بعضی از آنها از آنچه در اینجا مابعدالطبيعه بهعنوان سعى در حصول جهان بيني نهائي

آورده ایم کلی تو است. بعض دیگر دقیقتر است، اما همهٔ مسائل معمولی ومتد اول ما بعد الطبیعه را شامل نمی گردد، و بیشتر عبارت از برنامهٔ تحقیق است تا تألیف وتر کیب تحقیقات موجود. دراینجا باید تذکر داد که در توصیف ما بعد الطبیعه ما اصطلاح «جهان بینی» را به معنای کم و بیش خاصی بکار برده ایم، ولی لازم است یاد آور شویم که این یگانه معنائی که از ان مستفاد می شود نیست، و لفظی است بسیار کلی و مبهم و مجمل که به طرق گوناگون می توان آن را قرین دقت ساخت، ما نیز یکی از این طرق را اختیار ارائه شده است با همهٔ نقایص و معایب آن، یک حسن دارد و آن این است که رابطهٔ میان سه مبحث اصلی را نشان می دهد، یعنی مابعد الطبیعه و بحث معرفت و علم اخلاق، و به این ترتیب، و حدت موضوعی به فلسفه می دهد که بعضی منکر آنند و می گویند فلسفه مجموعه ای است از مباحث وسائل غیر مرتبط با یکدیگر.

### خاتمه

در فصلهای گذشته مسائیل مربوط به ما بعدالطبیعه را مورد نظر قرار دادیم و درعین حال این مسائیل را تحت نظامی درآوردیم و به چهار دسته تقسیم کردیم.

(۱) دستهٔ مسائل مربوط به بحث وجود (۲) دستهٔ مسائل مربوط بهنعوة وجود طبيعت (ناشى از تفكر دربارة معرفت) (٣) دسته مسائل مربوط بهجوهر و ترکیب عالم (ناشی از تفكر دربارة طبيعت ) و (٤) دسته مسائل ناشي از لزوم اختيار وضعبی نسبت به عقاید دینی. چنین وصف و حد کلی، مورد تصویب همهٔ مؤلفان کتابهای مابعدالطبیعه نیست، و بسیاری از آنها برای مابعدالطبیعه موضوع محدودتری قائل هستند، و این توصيف محدود به انحاء مختلف در آثار فلسفي آنها ظاهر مي گردد. این دسته از مؤلفان اغلب مابعدالطبیعه را به یکی از چهار دسته مسائلی که ما عنوان کردهایم، محدود می سازند، و تعریف خود را مطابق با اين عرصة محدود اصطلاح «مابعدالطبيعه» مينمايند. آنها سایر مسائل را ، در مباحث جداگانه به نامهای دیگر احاله می کنند. ما از میان این طرق مختلف توصیف و تحدید عرصهٔ مسائل مابعدالطبيعه، كلي ترين آنها را اختيار كردهايم و آن را شامل کلیهٔ مسائل مهمی ساخته ایم که می توان تحت عنوان «مابعدالطبيعه» درآورد بي آنكه از معنى متداول آن زياد منحرف

شده باشیم. آنچه باعث اتخاذ این تعریف وسیع گردید این بود، که به خواننده معلومات جامعی دربارهٔ مهمترین مسائل آن قسمت از فلسفه بدهیم که در باب اسم آن هنوز اتفاق نظر حاصل نشده است. شاید درست تر این بود که مسائلی را که ضمن مبحثی کلی آوردیم، و آن را مابعدالطبیعه نامیدیم، بهمباحث و رشته های مختلفی تقسیم بکنیم که هریک دارای موضوع و غرض خاص و محدود خود باشد. جهت رجحان این تقسیم، اشکال یافتن وصف عام وشاملي است براي موضوعات و اغراض ما بعدالطبيعه به نحوي كه همهٔ مسائلي راكه ما ضمن آن مندرج ساخته ايم، بطور متساوى در برگیرد. زیرا یگانه توصیف مابعدالطبیعه در این که آن محصل جهان بيني است، نيز بواسطه ابمهام لمفظ «جهان بيني» ، زياده عام وکلی است و مفید اطلاع کافی نیست. از طرف دیگر در تأييد گردآوري كليه اين مباحث تحت عنوان واحد، مي توان رابطهای که بین این مسائل موجود است، ذکر کرد. زیرا حتی غالباً مسائلي راكه تحت گروه و دسته مختلف آوردهايم، چنان رابطهٔ محکم و نزدیک با یکدیگر دارند که نحوهٔ حل یکی از آنها بستكى تام باطرز تقرب بهمسأله ديكر دارد. بااين همه وظيفة خود ندانستیم که تقسیم بندی صحیحی از مسائل فلسفی بدهیم. منظور ما فقط این بوده است که خواننده را با مضامین این مسائل و طرق عمدهٔ حل آنها آشنا سازیم.

