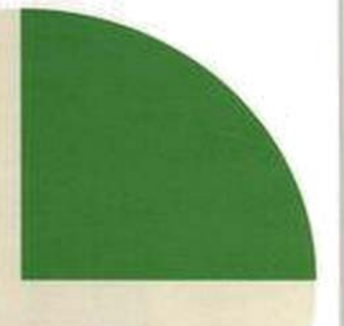


# تاریخ تحلیلی شعریو

شمس لنگرودی



### تاریخ تحلیلی شعر نو

جلد چهارم ۱۳۶۹–۱۳۴۹ ه. ش.

شمس لنگرودی (محمدتقی جواهری گیلانی)

# تاریخ تحلیلی شعر نو

4



## تاریخ تحلیلی شعر نو

جلد چهارم ۱۳۶۹–۱۳۵۹ ه. ش.

شمس لنگرودی (محمدتقی جواهری گیلانی)



۱ فا ۸ جواهری گیلاتی، محمد تقی، ۱۳۲۰.

۱۹۰۹ تاریخ تحلیلی شعر تو / شمس لنگرودی. ــ تهران: نشرمرکز، ۱۳۷۰ -

ت ۸۱۸ ج 🧗 ج.) معرور ــ (نشر برکز، شماره نشر ۱۸۱)

ص. ع. به انگلیس: — Shams Langaroodi (M. T. J. Gilani)

An Analytic History of Persian Modern Poetry

مندرجات: ج ۱. (۱۲۸۴-۱۲۲۲ ه. ش.). ... ج ۲. (۱۲۴۲-۱۲۴۱ ه.

ش،)، سے ۳. (۱۳۴۱ - ۱۳۴۱ ه. ش،). سے ۴. (۱۳۴۹ -۱۳۵۷ ه. ش،)

ج. ۱: (ویرایش درم): ۱۳۷۷.

ج. ۲: ۲۷۷۲.

ج. ۲: ۲۲۷۷.

ج. 7: ۲۷۷۲.

١٠. شعر آزاد ــ تاريخ و نقد، ٧. شعر فارسى ــ قرن ١٣ تاريخ و نقد، الف.

عنران.



تاریخ تحلیلی شمر نو

جلد چهارم از ۱۳۲۹ تا ۱۳۵۷

شمس لنگرودی (محمدتقی جواهری گیلاتی)

طرح جلداز ابراهيم حقيقي

حروفچینی و صفحه آرائی مهناز حکیم جوادی

چاپ اول ۱۳۷۷، شماره نشر ۱۸۱/۴

۱۸۰۰ نسخه، چاپ سندی

کلیه حقوق برای نشرمرکز محفوظ است

نشرمزکز، تهران، صندوق پستی ۵۵۴۱–۱۴۱۵۵

نایک: ۱SBN: 964-305-362-8 ۹۶۲-۲۰۵-۲۶۲-۸

شابک دورهٔ چهار جلدی: ۱-۳۷۴-۳۰۵-۳۷۴ (SBN SET: 964-305-374-1

#### فهرست

#### . کسترش مدرنیسم در زندگی سنتی، رفاه نسبی اقتصادی، تشدید دوگانگی فرهنگی، بحران سیاسی، انقلاب

| ۲.         | اوضاع سیاسی - فرهنگی ایران در سالهای ۱۳۲۹ -۱۳۵۷         |
|------------|---------------------------------------------------------|
| 14         | شعر سیاهکل (شعر جنگل) و مشخصات آن                       |
| ١٩         | ١٣٢٩ هـ. ش.                                             |
| ۲.         | نشريات                                                  |
| ۲.         | سهند (فصلنامهٔ هنر و ادبیات ثبریز)                      |
| ۲۵         | کتاب ارک                                                |
|            | چاپار                                                   |
| **         | دفترهای زمانه                                           |
|            | فصلی در هنر                                             |
|            | سایبان                                                  |
| 44         | مجموعه های شعرنو در سال ۱۳۴۹                            |
| <b>Ŧ</b> Y | شکفتن در مه /احمد شاملو                                 |
| <b>Ŧ Ť</b> | حريق باد / نصرت رحمائي                                  |
| ۵۲         | مصیبتی زیر آفتاب (و)گل برگسترهٔ ماه / رضا براهنی        |
|            | از صدای سخن عشق (و) بر بام گردباد (و) زان رهروان دریا / |
| ٥٩         | اسماعيل خوثي                                            |

#### شش ناریخ تحلیلی شعرنو

| ۷۵.  | سحوری / نعمت میرزازاده (م. آزرم)                    |
|------|-----------------------------------------------------|
| ٧٩.  | عبور / علی موسویگرمارودی                            |
| ۸۳.  | طنین در دلتا / طاهرهٔ صفارزاده                      |
| ۸٧ . | زوبینی بر قلب پائیز / جواد مجابی                    |
| ٩٠.  | جهان و روشنائی های غمناک / علی باباچاهی             |
| ۹۵ . | نعرهٔ جوان /سيروس مشفقي                             |
| 99   | این سوسن است، تنهائی زمین و خواب درخت / منصور اوجی  |
| 1.9  | رایا و رازگل سرخ / محمدرضا فشاهی                    |
| 1.9  | نَفَسِ زير لختگي / احمدرضا چه کهني                  |
| 111  | انسان شیشه ئی / هو شنگ صهبا                         |
| 119  | سرخی گیلاسهای کال / فرهاد شیبانی                    |
| 119  | مرگ ماهی ها / تعمتالله اسلامی                       |
| 177  | اضطراب در کعب دیواره های شیشه ئی / ضیاء الدین ترابی |
| 177  | الف. ل. م. / عليرضا نورى زاده                       |
|      | جدال قلم: شعر متعهد، شعر غيرمتعهد                   |
|      | پایگاه شعر                                          |
|      | (شعر مقاومت، شعر تسليم)                             |
| 144  | عبور از شعر حجم                                     |
| 10.  | جایزهٔ کتاب شعر (تلویزیون ملی ایران)                |
|      | ١٣٥٠ ه. ش. ١٣٥٠                                     |
| 101  | نشریات                                              |
|      | <b>سهند</b>                                         |
|      | <b>چاپا</b> ر                                       |
|      |                                                     |
|      | كتاب امروز                                          |
| 146  | درمد کتاب                                           |

|                                                |     |       | فهرست | مفت   |
|------------------------------------------------|-----|-------|-------|-------|
| <b>جُنگ سح</b> ر                               | .,  | ·,    |       | 177.  |
| دفترهای زمانهدفترهای زمانه                     |     |       |       |       |
| ر <b>ودکی (ماهئامه</b> )                       |     |       |       |       |
| مجموعه های شعرنو در سال ۱۳۵۰                   |     |       |       |       |
| وضع شعرنو در سال ۱۳۵۰ (و نیمهٔ اول دههٔ پنجاه) |     |       |       |       |
| در کوچه باغهای نشابور / شفیعیکدکنی             |     |       |       |       |
| ديروز، خط فاصله / منوچهر نيستاني               |     |       |       |       |
| من فقط سفیدی اسب راگریستم / احمدرضا احمدی      | _   | _     |       |       |
| رنگ آبها / بیژن جلالی                          | 1   | ,     |       |       |
| سد و بازوان / طاهره صفارزاده                   |     |       |       |       |
| آن سوی چشمانداز /کاظم ساداتاشکوری              |     |       |       |       |
| چه کسی سنگ می اندازد / مینا اسدی               | •   | •     |       |       |
| حنجرهٔ زخمی تغزل / حسین منزوی                  | _   |       |       |       |
| آئینه در باد / جلال سرفراز                     |     |       |       |       |
| توطئهٔ آب / غلامحسین نصیریپور                  | -   |       |       |       |
| میکائیل و گاوآهن مغموم /محمود سجادی            | _   |       |       |       |
| دیدار در مسلخ / رضا شبیریمعالی                 |     |       |       |       |
| از صبا تا نیما / یحیی آرین پور                 |     |       |       |       |
| جایزهٔ کتاب شعر (تلویزیون ملی ایران)           |     | - , - |       |       |
| جايزهٔ ادبى فروغ                               |     |       |       |       |
| بدیره دیی تربع۱۳۵<br>۱۳۵ هـ ش.                 | `   |       |       |       |
| ت ، ب سان نگریات بنده بات                      |     |       |       |       |
| امسال (کتاب جدید)                              |     |       |       |       |
| ىارانىلان                                      | ` - | `     |       |       |
| صدا                                            |     |       |       |       |
| كتاب مرحان                                     |     |       |       |       |
|                                                |     |       |       | 1 7 / |

#### هشت تاریخ تحلیلی شمرنو

| 175                 | مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۱                                   |
|---------------------|---------------------------------------------------------------|
|                     | وضع شعرتو در سال ۱۳۵۱                                         |
| 77                  | شرقىها / محمد حقوقى                                           |
| <b>TAF</b>          | مشت در جیب / محمد زهری                                        |
| <b>P</b> A <b>Y</b> | خواب لیلی / بتول عزیزپور                                      |
| 747                 | شعر جنوبی / محمود سجادی                                       |
| 790                 | آواز قناری تنها /کامبیز صدیقی                                 |
| 444                 | پرچين / پرويز کريمي                                           |
| ۲                   | آواز عاشقان قدیمی / اصغر واقدی                                |
|                     | اسماعیل نوری علاء، شعرکها و مقدمات شعر تجسمی یا               |
| 2.2                 | شعر پلاستیک                                                   |
| 2.5                 | شعرنو از آغاز تا امروز / محمد حقوقی                           |
| 4.4                 | مختصری دربارهٔ هنر / ایرج مهدیان                              |
| ۲۱.                 | سیاست شعر، سیاست هنر / خسرو گلسرخی                            |
| 215                 | شپهای شعر انستیتو گونه                                        |
|                     | جايزة ادبى فروغ                                               |
| 44.                 | ١٣٥٢ ه. ش.                                                    |
| 771                 | نشريات                                                        |
| 771                 | كتاب الفيا                                                    |
| 777                 | كتاب پيام                                                     |
| 777                 | كتاب امروز                                                    |
| 777                 | مجنگ اصفهان                                                   |
| ۲۲۲                 | كتاب سياووشان                                                 |
| 277                 | فلكالافلاك                                                    |
| 277                 | مجموعه عای شعر تو در سال ۱۳۵۲                                 |
| 778                 | ٠ ابراهيم در آتش / احمد شاملو٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |

#### ده تاریخ تحلیلی شعرنو

| 477         | از دم صبح /کاظم سادات اشکوری                        |
|-------------|-----------------------------------------------------|
| ***         | من با آبها رابطه دارم (منظومه) / میرزاآقا عسکری     |
| 475         | شعر ناب، تماشا و منوچهر آتشی                        |
| <b>*</b>    | در لحظههای زمرد اقعی                                |
| ***         | به جستجوی کلید جادو                                 |
| <b>47</b> 1 | تاریک از خلوص بر تربت حرفها                         |
| 177         | خطى ميان ماه و غزل                                  |
| **          | گریه پارههای ماه                                    |
| 40.         | ١٣٥۶ ه، ش. ١٣٥٠                                     |
| 101         | نشریات                                              |
| 107         | الفبا                                               |
|             | مجموعههای شعرتو در سال ۱۳۵۶                         |
| 700         | دشته در دیس / احمد شاملو                            |
|             | مثل درخت در شب باران (و) از بودن و سرودن /          |
| 764         | شفیعیکلکنی (م. سرشک)                                |
|             | فراتر از شب اکنونیان / اسماعیل خوثی                 |
| 450         | سفر پنجم / طاعرهٔ صقارزاده                          |
| **          | سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگ پریده /کیومرث منشیزاده |
| <b>TA</b>   | پرواز در مه / جواد مجابیپرواز در مه / جواد مجابی    |
| 44.         | با آبها و آینه ها / میمنت میرصادقی                  |
| 497         | ماسههای ساحلی /کاظم ساداتاشکوری                     |
| 494         | ایستگاه بین راه / عمران صلاحی                       |
| 490         | جالیزیان / عظیم خلیلی                               |
| 744         | قصیده های هاویه / محمد مختاری                       |
|             | ده شب (شبهای شاعران و نویسندگان در انجمن فرهنگی     |
| ۲۰۵         | ادان ـ آلمان)                                       |

#### فهرست يازده

| ١٣٥٧ ه. ش                                             | 577 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| مجموعه های شعرتو در سال ۱۲۵۷                          | ٥٢٥ |
| وقت سکوت نیست / شبان بزرگ امید (سیاوش کسراثم          | ٥٢٩ |
| آوازهای بند و کشتارگاه / سعید سلطانپور                | 41  |
| سرود آن که گفت: «نه!» (و) آوازهای تبعیدی / علی میر    | 249 |
| نبض وطنم را میگیرم / محمدعلی سپانلو                   | ۵۵۷ |
| از قوق تا خروسخوان / سیاوش کسرائی                     | ۵۶۰ |
| دوزخ، اما سود / مهدی اخوان ثالث                       | ۵۶۷ |
| آخر بازی                                              | ٥٧٠ |
| ياددائث ها                                            | 044 |
| قهرست راهنما                                          | ٥٨٢ |
| کتابها (مراجع و مآخذ)                                 | ۶۱. |
| مهم ترین نشریاتِ نوپرداز در فاصلهٔ سالهای ۱۲۹۹–۱۳۵۷ ه | ۶۲۸ |
| كزيدة مقالات                                          | 540 |

جلد چهارم ۱۳۵۷–۱۳۴۹

 گسترش مدرنیسم در زندگی سنتی، رفاهنسبی اقتصادی، تشدید دوگانگی فرهنگی، بحران سیاسی، انقلاب

#### اوضاع سیاسی - فرهنگی ایران در سال های ۱۳۴۹ - ۱۳۵۷

وبر من ببخشای، ای عشق ا من دیگر دلی به سینه ندارم جو مشت واری خون آلود که می تهد به کینه ندارم.» فراتر از شب اکتونیان اسماعیل خوش

آه، ای کینه، تو هم مانند محبت مقدمی هستی!
ما نمی توانیم محبت خود را به مردم ثابت کنیم
مگر اینکه به دشمنان مردم کینه بورزیم، تو با
ریختن خون ظالم، به ستمدیدگان محبت
می نمایی.

صعد بهرنگ*ی کوراغلو و کچل حمز*ه

دههٔ بیست دههٔ شکلگیری شعرنو، دههٔ سی دهه شکفتگی، دههٔ چهل دهه ثنیت و آغاز زوال، و دههٔ پنجاه دههٔ توقف و بی حرمتی شعرنو بود. دههٔ پنجاه که طبق برنامه و قول شاه و امیرعباس هویدا نخست وزیر سالهای چهل و پنجاه ایران قرار بود دههٔ رفاه و رسیدن به «دروازهٔ تمدن بزرگ» باشد، به سبب تجددگرائی شتابان و رفاه نسبی، دههٔ اختلاط و

اختلاف شدید طبقاتی، خفقان و نگرانی های سیاسی، تعطیل نشریات، سانسور شدید، گسترش جنش چریکی، جُنگهای سیاسی بجامعه شناختی، کتابهای باریک و «کنسرو فلسفه»، شادخواری های تلخ و شبگردی های شرمسارانهٔ سیاسیونِ منفعل، و بی اعتنائی و خوارشماریِ هنر غیرشعاری شد. و شعرنو که سراسر دههٔ چهل را درگیر بحث بی پایان تعهد و عدم تعهد به سر برده بود، در اوایل دههٔ پنجاه، کارکرد و حرمتش را در جامعه از دست داد و سراسر دههٔ پنجاه را به رغم های و هوی فراوان در حاشیهٔ زندگی به سر برد.

پیشتر (در تاریخ سیاسی ـ فرهنگی دههٔ چهل) نشان داده ایم که چگونه جامعه به مرور به سوی مبارزهٔ حاد کشیده شد و انقلابیونی که پس از چند دوره سرکوب، دیگر تحملِ مبارزهٔ آرام در احزاب و گروه های پارلمانتاریستی را نداشتند، از سازمان و حزب مربوطه بیرون آمده و دست به اسلحه بردند. این مبارزات مسلحانه بطور پراکنده ادامه داشت تا بهمن مال ۱۳۴۹، که ماجرای سیاهکل پیش آمد.

ماجرا بدین قرار اتفاق افتاد که در روزگاری که رژیم از کوچکترین حرکت سیاسی جلوگیری به عمل می آورد، روزی در چند اتوبوس، بین راه چند روستای مُنتهی به سیاهکل (از توابع لاهیجان)، اعلامیه هائی ضدرژیم منتشر شد، ودر روز ۱۹ بهمن، گروهی انقلابی مسلح، به ژاندارمری سیاهکل حمله برده و با بجاگذاشتن عده ثی کشته و مجروح از طرفین، به جنگل هاگریختند.

خبر به سرعت در سواسر ایران پخش شد و جنگ چربکی که از سالها پیش بطور پراکنده در ایران آغاز شده و هیجانی در میان روشنفکران سیاسی ایجاد کرده بود، با حرکت متشکل و دور از انتظار اخیر، کشور راکاملاً در جو انقلابی فرو برد.

جنبش سیاهکل که به ناگهان در برابر حکومت پهلوی همچون حامی و تُنجی شکستناپذیری با چهرهٔ فوق بشری در منظر مردم ظهور کرده بود،

ترس ملت را از نیروی امنیتی (که پس از کودتای ۲۸ مر داد، و سرکوپ ۱۵ خرداد، همچون موجودی مرموز و شکستنابذیر به نظر می رسید) فرو ریخت. اگرچه دستگیری عده ثی از انقلابیون جنگل و محاکمه و اعدامشان و مصاحبه با چند تن از روستائیان که در دستگیری جریکها دست داشتند، برای مدت کوتاهی اثر نامطلوبی بر اذهان باقی گذاشت، ولی وقتی که بلافاصله، در ۱۸ فروردین ۱۳۵۰ دادستان ادارهٔ دادرسی ارتش ـ سرتیپ فرسیو ـ به انتقام اعدام چریکها، به ضرب گلوله در تهران کشته شد، تصور مردم از شکستناپذیری چریکها به یقین بدل شد و هیجانات انقلابی با قدرت بیشتری گسترش یافت و مبارزان شکستناپذیر پنهان سیاسی در هاله ئی از تقدس دست نایافتنی، بتهای جوانان سیاسی شدند، و دفاع از خطمشی چریکی ارزش شد. پس روشنفکران در مدرسهها و دانشگاهها و ادارات علناً به دفاع از مبارزات چریکی برخاستند، دستگیری ها افزایش یافت، و زندان ها که از هواداران مقاوم چریک ها می انباشت، به آموزشگاه و مرکز عضوگیری هسته های جریکی بدل شد؛ آموزشگاه هائی که ادبیاتش؛ همه در ستایش از چریک ها، بویژه چریک های جنگل بود.

روند تشکیل هسته های چربکی شدت یافت. و دو گروه \_ گروه جزئي وگروه احمدزاده ـدر فروردين همين سال (۵۰)، همزمان با اعدام فرسیو، به هم پیوسته و «سازمان چریکهای فدائی خلق» را بنیاد نهادند. بیژن جزنی، در ده سالگی ـ به سال ۱۳۲۶ ـ به عضویت سازمان جوانان حزب تودهٔ ایران درآمده بود. او پس از کودتا، دو سال در زندان به سر برده؛ طی سالیان ۱۲۲۴ تا ۱۲۲۸ برای بازسازی حزب منهدم شده تلاش کرده؛ سالها سازماندهی و رهبری تظاهرات دانشجوئی را عهده دار بوده، بعد از رفراندوم سال ۱۳۴۱ به مبارزهٔ قهرآمیز روی آورده و در فروردین ۱۳۴۲ نخستین هستهٔ چریکی را به همراه محمد چوپانزاده تشکیل داده بود و بدین منظور، «پدر مبازمان» خوانده می شد.

بیژن جزنی (که در این مدت دکترای فلسفه را از دانشگاه تهران دربافت داشته بود) در زمستان سال ۱۳۴۶ دستگیر شد؛ شکنجههای موهن و طاقت سوز ساواک را تاب آورد و اسرار سازمانی را حفظ کرد، و به رغم رأی دادگاه که او را به پانزده سال حبس محکوم کرده بود، در فروردین سال ۵۴، در حالی که سه سال به پایان محکومیتش مانده بود، به همراه هشت تن زندانی دیگر، به اتهام فرار از زندان، بر تپههای اوین تيرباران شد.

مسعود احمدزاده فعالیت سیاسی خود را از سالهای ۴۶ ۲۷ در جبهه ملی، شاخهٔ مشهد آغاز کرده بود. او پس از ورود به دانشگاه صنعتی تهران، به مارکیسم گرویده و پس از مدت کوتاهی به تشکیل گروهی مخفی برای سارزهٔ مسلحانه روی آورده بود.

در پائیز سال ۱۳۵۰، در چنین جوی، در اوج سارزات چریکی، حکومت پهلوی اعلام میکند که به مناسبتِ سالگرد دو هزار و پانصدمین سال حکومت شاهنشاهی در ایران، جشن بیمانندی در تخت جمشید برپا خواهد کرد.

جئن در سیان تمسخر و نفرت روشنفکران و تودهٔ مردم برگزار می شود. در طول مدت جشن، «همهٔ راههائی که به پرسپولیس [تختجمشید، محل برگزاری جشن] منتهی می شود به وسیلهٔ نیروهای نظامی و امنیتی بسته شده و صدها تن، زن و مرد ایرانی که نسبت به آنها سوءظن میرود دستگیر شده و یا تحت نظر قرار میگیرند. ۲ و چندی نمی گذرد که بسیاری از اینان، گیج و منگ، با صورت شکسته برای مصاحبه و اعتراف به خرابکاری به تلویزیون آورده می شوند. هزینهٔ جشن بیش از دوبست میلیون دلار (در سال ۵۰) برآورد می شود. بیست پادشاه و امیر عرب و شانزده رئیس جمهور از شصت کشور به همراه فوجی از مهمانان خارجی به ایران دعوت می شوند. ۲ اما جشنی چنین در سرزمینی پر از تراخم و انگل و زاغه که پولِ سرشارِ نفت میتوانست مرهمی به

جراحاتش باشد، به جای شگفتی و تمجید مورد تمسخر جهان متمدن قرار میگیرد، و «جرج بال» معاون سابق وزارت امور خارجهٔ آمریکا میگوید که: «[شاه]، در کشوری که درآمد سرانهٔ مردم آن ۲۵۰ دلار در سال است، مانند یک امپراتور جشن برپا کرده و با ادعای رفورم و نوگرائی، البسه و پوشاک دوران استبداد باستانی را به نمایش میگذارد.» \*

چند روزی از هفتهٔ جشن نگذشته بود که ساواک (سازمان امنیت و اطلاعات کشور) اعلام میکند که گروهی که قصدِ انفجار سیستم اصلی برق سراسری تختجمشید را، در روز اول جشن داشتند، دستگیر شدهاند.

پس از تحقیقات، سر نخ، به نهضت آزادی و جبههٔ ملی میرسد. ولی وقتی که بر اثر خیانت یکی از سیاسیونِ سابق که اکنون به خدمت ساواک درآمده بود، افراد مؤثر گروه دستگیر می شوند، طی محاکمه شان معلوم می شود که افراد اخیر، عضو سازمان جدیدی به نام «مجاهدین خلق ایران» هستند که به تازگی شروع به فعالیت کرده اند. بدین ترتیب، در بهمن سال ۱۳۵۰، نام سازمان مجاهدین برای نخستین بار به طور علنی در روزنامه های کشور اعلام می شود. و شهرت می یابد که محاکمه شوندگان با سرفوازی به عضویت خود در سازمان مجاهدین برای سرنگونی رژیم اعتراف کرده اند.

البته مجاهدین از سالها پیش \_از سال ۱۳۴۴ \_ فعالیتشان را آغاز کرده بودند. سعید محسن، مهندس تأسیسات؛ علی اصغر بدیع زادگان، مهندس شیمی؛ حنیف نژاد، مهندس ماشینهای کشاورزی، از رهبران اولیهٔ سازمان، از همان زمان دانشجوئی (اوایل دههٔ چهل)، پس از قیام ۱۵ خرداد، از جبههٔ ملی بیرون زده و هستههای چریکی تشکیل داده و منتظر فرصت مناسب بودند، و میگفتند که بسا اگر برای جبرانِ شکستِ جنبشِ سیاهکل نبود، دیرتر وارد عمل می شدند. آنها بعدها اعلام کردند که نمی خواستند فریاد چریکههای جنگل بی جواب بماند.

در هر صورت، اینان که از یک سو به سبب باورهای مذهبی از پشتیبانی بازاریان برخوردار بودند، و از دیگر سو، همچون پیشگامان فدائی از درسخواندگان دانشگاهها و مورد حمایت روشنفکران بودهاند، باعث وحشت هر چه بیشتر آمریکا و رژیم پهلوی می شوند، تا جائی که «جان استمپل» معاون بخش سیاسی سفارت آمریکا، در گزارش سری به واشنگتن، در تشریح موقعیت سازمان چریکها و خطری که از جانب آنها متوجه شاه و آمریکا می شود، می گوید:

«گروه های تروریستی به خاطر قتل شش تن آمریکائی و تعداد زیادی از ایرانی ها از حمایت بسیاری برخوردار شده اند [...] مجاهدین به صورت مرکز مخالفت مسلحانهٔ محافظه کار و مذهبی با شاه درآمده و خود را منتسب به جناح مذهبی جبههٔ ملی قدیمی می دانند [...] و خطری بسیار جدی علیه آمریکائی ها به حساب می آیند.» <sup>۵</sup>

در چنین روزهائی است که دولت عراق که از سالها پیش رژیم پهلوی را دشمن بالقوه خود می دانست، فرصت را مغتنم شمرده، دو ایستگاه رادیوئی به چند جریان عمدهٔ انقلابی واگذارمی کند تا آنهابدینوسیله اخبار فعالیت شان را درگوشه و کنار کشور به گوش شنو ندگان بیشمار شان برسانند. رادیوی انقلابیون ضمن گزارش از حرکتهای انقلابی در ایران و فلسطین، و تدریس تثوری انقلاب مسلحانه و رد تئوری بقا و لزوم درک اصول مخفی کاری، در فاصلهٔ درسها و خبرها، اشعاری تبلیغی اسعاری مسلحانه و خطمشی چریکی دکلمه می کند؛ تهییجی در دفاع از انقلابِ مسلحانه و خطمشی چریکی دکلمه می کند؛ اشعاری که غالباً از رهبران و یا هواداران شناخته شدهٔ چریکیها (چون علیرضا نابدل، مرضیه اسکوئی، سعید سلطان پور، م. راما (محمدامین است. این شعرها که عموماً وصف حماسهٔ جنگل و مقاومت چریکها در زیر شکنجه در زندانهاست چنان اثر عمیقی بر شنوندگانِ جوان و جو غمومی جامعه می گذارد که پس از مدت کوتاهی عملاً هر شعری جز عمومی جامعه می گذارد که پس از مدت کوتاهی عملاً هر شعری جز

شعر چریکی در محافل و نشریاتِ روشنفکری با بی اعتنائی و گاه تمسخر مواجه می شود.

«انتقاد از خود» در میان روشنفکران سیاسی تشدید می شود. بسیاری از شاعران انقلابی، نخست اشعار خصوصی و عاشقانه، و سپس هرگونه شعرِ غیرسیاسی را به عنوان پدیده شی بی مصرف، یا مصارف بورژوائی، رها کرده و با اشتیاق به سمت کتابهای جامعه شناسی و تاریخ و فلسفهٔ مادی که به زعم شان علوم مفیدی در معرفت تحولات تاریخ و انقلاب است می روند. پس، نشر کتابهای تاریخی اجتماعی باگرایش مادی بالا می گیرد. و به بهانهٔ آموزش جوانان، کُتبِ باریک و کنسرو شده شی به بازار می آید که به طرفة المینی همهٔ مشکلاتِ تاریخ بشر را از ابتدا تا انتها بازار می کند. (که علی الاصول ترجمهٔ فهرست وار کتبی اساسی بایستی بوده باشد.)

جُنگها و مجلات روشنفکری که در دهههای سی و چهل پر از شعر و مقالات و مجادلات ادبی بود، در دههٔ پنجاه در کنار شعارهای منظوم را کنده از مقالات تاریخی، جامعه شناختی و فلسفی می شود.

شاعران زیادی به چریک ها می پیوندند. عده یی به رغم اعتقاد قلبی به خط مشی چریکی، از آنجا که توان جسمی و با روحی لازم را ندارند، برای اثبات صمیمیتِ خود تا آنجا که می توانند به شعار دادن می پردازند و معمولاً پس از مدتی به نوشتن تاریخ و جامعه شناسی و فلسفه روی می آورند. و عده ثی اندک تر چون شاملو که بالفطره شاعرند و وجودشان سرشته به شعرست اما به تبدیل شعر به شعار اعتقادی ندارند، در برابر شجاعت و جانفشانی معصومانهٔ انقلابیونِ جوان، آغشته به پنهانی ترین شرمساری ها، صمیمانه می نویسند:

«ما بی چرا زندگانیم، آنان به چرا مرگ خود آگاهاناند» و انگار که به توجیهی، معصومانه اعلام می دارد: «درگاه خونین و فرش خونالوده شهادت می دهد که برهنه پای / بر جاده شی از شمشیر گذشته ایم.»

کمتر هنر و هنرمندی را رهائی از این وضع ممکن میشود. حتی ترانه سرائی که تا چندی پیش چیزی جز اشعاری لطیف، عاشقانه، عارفانه و یا بازاری نبود، سمت و سوی سیاسی میگیرد. و درترانه ها علناً صحبت از جنگل و دشنه و تیر و تفنگ می شود. و شاعرانِ نوپرداز جوانی چون شهیار قنبری، ایرج جنتی عطائی، اردلان سرفراز، عباس صفاری، مسعود هوشمند،.. که عده تی از آنان شاعرانِ بنامی بودند به ترانه سرائی روی آورده و برای خوانندگان پاپ، ترانههای سیاسی می نویسند که بعضاً همراه با آوازخوانان، درزمرهٔ هواداران چریک هادستگیروروانهٔ زندان ها م شوند. و همین زمان است (در دههٔ پنجاه) که سعید سلطانبور ـ بانی شعر چریکی ایران ـ در کنار شاعران فراوانی که به همراه او برای جنگل شعر مى سرايند، جايگاه ويژه ثي در ميان روشنفكران مي يابد و زبانش، الگوى شاعران انقلابی می شود، و جُنگها وکتابها، سرشار از خون و خنجر و زندان و شقایق، و یا نمادهای افشا شدهٔ دیگر میگردد. و این همه وقتی به اوج می رسد که خسرو گلسرخی، شاعر و روزنامه نگار جوان، در فرور دین سال ۱۳۵۲، به اتهام قصدِ ترور چند تن از افراد خاندان سلطنتي دستگير و در بهمن همین سال اعدام می شود.

در این سالها بسیار کسان را به دلایل واهی میگشتند، اما دادگاهِ خسرو گلسرخی بطور غیرمنتظره شی از تلویزیون سراسری پخش می شود، و مردم می بینند که او چگونه مظلومانه و شجاعانه از افکار و راه انقلابیون و چریکها دفاع می کند؛ چندان که محاکمه کنندگانش مجبور به سکوت می شوند. این امر چنان محبوبیتی برای او فراهم می آورد که از پانزده خرداد ۴۱ تا آنروز، اثر هیچ اتفاقی بر تودهٔ مردم چنین شگفت و عظیم نبوده است. عمل گلسرخی، حجت را بر روشنفکرانِ ستزلزل انقلابی تمام می کند. و از این زمان است که سانسور به شکلی بیمارگونه بر کتب و مطبوعات اعمال می شود و آوردن نام گلسرخ و خار و سیم خاردار و دیوار و کوه و جنگل و دریا (که به جنگل سیاهکل نزدیک است) در

شعر ممنوع می شود. و کار به جائی می رسد که مجموعهٔ شعر ما روی زمین هستیم از احمدرضا احمدی بانی موج نو و از مخالفین اولیهٔ شعر سیاسی هم در سال ۱۳۵۲ در چاپخانه توقیف می شود. و عدهٔ زیادی از شاعران و نویسندگان ممنوع القلم می شوند، و ممنوع القلم شدن، ارزش و اعتبار می شود، و بسیاری می کوشند که بدین مقام در هنر نائل آیند.

با این اوصاف، ناگفته پیداست که در چنین جوی، سخن مدافعین هنر غیرمتعهد به رخم حضور دائم شان در نشریات رسمی دیگر نمی تواند بردی داشته باشد. بدین سبب است که از هرج و مرج موج نو دههٔ چهل به مرور و به ناچار کاسته می شود، تا در سال ۱۳۵۲ که اسماعیل نوری علاء می کوشد، در مجلهٔ فردوسی، در صفحه شی که تحت نام «کارگاه شعر» می گشاید، با تام شعر تجسمی، سر و سامانی بدان ببخشد؛ همان طور که چندی بعد، در سال ۱۳۵۶، موجز تر و شفاف تر، تحت نام شعر ناب، در مجلهٔ تماشا زیرنظر منوچهر آتشی قرار می گیرد.

اما حرمت شعر در جامعه با نامِ شاعرانِ گروهِ نخست است؛ شاعرانی چون شفیعی کدکنی، م. آزرم، سعید سلطانپور، سیاوش کسرائی، علی میرفطروس، محمد امینی لاهیجی (م. راما)، رضا مقصدی، خسرو گلسرخی، ...

و بدین ترتیب حکومت پهلوی که از نیمهٔ دوم دههٔ چهل، جذب روشنفکران را در میرلوحهٔ برنامههای خود قرار داده و بدین منظور موسسات فراوانی را تأسیس کرده و زبده ترین هنرمندان و ادبا و جامعه شناسان را برای تألیف کتب درسی و تدریس در دانشگاه ها دعوت می کرد، تحت فشار همه سویهٔ انقلابیون، در یورشی ناگهانی، در سال ۱۳۵۳، قریب به اتفاق روزنامه ها و هفته نامه ها و ماهنامه ها را تعطیل و بخش چشمگیری از روشنفکران سیاسی را دستگیر و زندانی می کند. و برای کنترل کامل ملت و اطمینان از اوضاع، در یازدهٔ اسفند ۱۳۵۳ اعلام می کند که حزب فراگیری به نام حزب رستاخیز تأسیس کرده و همه آحاد

ملت موظف اند که به عضویت آن حزب درآیند، و اگر نه، از ایران خارج شوند. این حرکت شاه، که عملی سخت سخیف و نسنجیده بود، مردمی که علاقه تی به دخالت در امور سیاسی نداشتند را نیز، به نوعی به مخالفت با وی برانگیخت؛ چرا که آنان در صورتِ نپیوستن به حزب کجا باید می رفتند؟ اما می دانستند که نتیجهٔ نام نویسیِ اجباری در حزبی فرمایشی و خلق الساعه، تشکیل سازمانی منفعل خواهد بود که بود و نبودش یکی است. پس بسیاری با طنز و تمسخر شروع به نام نویسی در حزب رستاخیز می کنند.

آنان نمی خواستند زندگی شان را که از نیمهٔ دوم دههٔ چهل، با بالا رفتنِ درآمدِ نفتی بهبودی یافته بود ــبر سرِ هیچ و پوچ ببازند. اکنون مردم که تا دهه یی پیش، در روابط فئودالی، از هرگونه حقی محروم بودند، از بسیاری امکانات رفاهی ـ چون بیمارستان، حمام، هتل، جاده، مدرسه،... ـ برخوردار بودند. فرزندانشان که تا چندی پیش در نوعی روابط کاهندهٔ «کاستی»، ناگزیر به زندگی فلاکتبار در روستاها بودهاند، در پی اصلاحات ارضى به شهر آمده، و عموماً به تحصيل اشتغال داشتند؛ و برتر از این، بسیاری از مدارس مهم خصوصی (که هزینهٔ بالائی داشت) زيرنظر مستقيم دولت قرار گرفته و ملزم به پذيرشِ دانش آموزانِ فعال و فقیر بودهاند. در تمام مدارس ایران، صبح به صبح، دانش آموزانِ سراسر کشور با شیر و موز و میوههای مقوی دیگر تغذیه می شدند و برای دانشجویان بیبضاعتِ داخل کشور، مبلغی به عنوان کمک هزینهٔ تحصیلی در نظر گرفته شده و ماهانه بدانان میپرداختند. «کلیهٔ دانشجویانِ ایرانیِ خارج از کشور می توانستند با ارائهٔ گواهی نامهٔ ثبت نام در یک موسسهٔ آموزش عالی از حداقل کمک هزینهٔ دولت ـدر انگلستان ۲۱۰ پوند برای منه ماه ـ برخوردار شوند؛ و کسانی که در دانشگاهها ثبت نام کرده بودند می توانستند از کمک هزینهٔ کامل ۷۵۰ پوند برای مه ماه، به علاوهٔ شهریه و سایر مخارج بهرهمند شوند».۶

و مردم نمیخواستند بیخود و بیجهت امکاناتی چنین دیریاب و اتفاقي را چنين ساده و سهل از كف بدهند.

پس حزب فراگیر، در واکنشی شتابزده نسبت به حرکات رعبانگیز چریکهای شهری (که بعدها معلوم شد اکثراً دستگیر شده و در زندان به سر می بردند) تشکیل شد، و آحاد ملت، به ناگزیر و با بی تفاوتی در آن نامنویسی کردند، و شاه که به موازات ازدیاد درآمد نفت و تحقق پارهثی برنامهها و رؤیاها، خود را در لباس کوروشی امروزی، حاکم بر ایرانی مدرن می دید، قول اسرعباس هویدا نخست وزیر وقت را مبنی بر قرار گرفتن ایران در ردیف کشورهای بزرگ جهان در سال ۱۳۵۸ محقق دانسته و در حالی که می بنداشت «ایران جزیره ثبات و آرامش است»، آمادگی کامل خود را برای رهبری منطقه اعلام داشت. او در پی چنین ادعائی، علیه چریکهای ظفار (که برای سرنگونی رژیم بدوی سلطان قابوس می جنگیدند.) به عمان نیرو فرستاد؛ در جریان استقلال یابی دولتهای كوچكِ منطقه دخالت آشكار كرد؛ بر سر تسلطِ بيشتر بر آبهاى خلیج فارس به عراق حمله کرد؛ و سرانجام علناً و رسماً رو به آمریکا اعلام کردکه: «ما دیگر به چشم آبی ها باج نمی دهیم.»

در تاریخ ۱۲ آبان ۱۳۵۵ جیمی کارتر، از حزب دموکرات، به ریاست جمهوری آمریکا انتخاب شد. او مدافع سرسختِ رعایت حقوق بشر در جهان سوم بود، لذا از شاه خواست که اصول حقوق بشر را در جزيره ثبات و آرامش ایران نیز به اجرا درآورد. شاهبا این استدلال که در مقام پدر ملتِ ایران، می داند که هنوز ملت ما ظرفیت آزادی و استعداد استقرار حقوق بشر را ندارد ازاجراءِ آنطفره رفت. ولي برنامهُ روندِ دموكراتيزه كردن جهان سوم برای آمریکا جدی بود و شاه نیز مستثنی از این امر نبود. اصرار شاه سودى نبخشيدونخستين نشانه هاى فضاى بازسياسى، در فضائى پراز خشم فروخوردهٔ روشنفکران تحریک شده وسوه تفاهم وبی اعتمادی و بی ایمانی مردم نسبت به دولتمردان، در تابستان سال ۱۳۵۶ در ایران ظاهر شد. نخست، دولتمردان در روزنامه ها و رادیوها شروع به انتقاد از دولت کردند، اما مردم که مطلقاً اعتمادی بدانان نداشتند، انتقاد آنان را (آنهم بدینگونه ناگهانی و بیهنگام) جدی نگرفتند و هیچ عکسالعملی نشان ندادند، تا حدی که یکی از وزراء (گویا هوشنگ انصاری) از بی تحرکی و بی تفاوتی مردم حیرت نمود و به گونه ئی آنان را دعوت به اعتراض و انتقاد از عملکرد دولت کرد.

مذاکرات مجلس که پس از کودتا هرگز هیچ صدائی از آن شنیده نشده بود بناگهان از رادیو تهران پخش شد. و مدت چندانی نگذشت که نمایندگانی از مجلس با سخنانی تند و گیرا در میان مردم محبوبیتی یافتند. جنب و جوش در ایران آغاز شد.

در خرداد سال ۱۳۵۶ دکتر علی شریعتی که از زندان آزاد شده و ظاهراً برای معالجه به انگلستان رفته بود، به طور مرموزی در یکی از بیمارستانهای لندن درگذشت. دکتر شریعتی که دکترای جامعه شناسی را ز فرانسه دریافت کرده و به سال ۱۳۴۸ به ایران بازگشته بود، مؤثر ترین و بانفوذ ترین و محبوب ترین سخنران انقلابی اسلامی ایران در اواخر دههٔ بانفوذ ترین و محبوب ترین سخنران انقلابی اسلامی ایران در اواخر دههٔ بهها و نیمه اول دههٔ پنجاه بود. او ظاهراً عضو شاخهٔ فرعی و نیمه مخفی سازمان را در سال ۱۹۶۳ (۱۳۴۲)، علی شریعتی، ابراهیم یزدی و سازمان را در سال ۱۹۶۳ (۱۳۴۲)، علی شریعتی، ابراهیم یزدی و مصطفی جمران که در آن زمان در فرانسه و آمریکا تحصیل میکردند، بنا کرده بودند. شریعتی بزودی سازمان را ترک گفت و به ایران برگشت و بعدها در (ایران) با کانون آموزشی مُتنفّذ اسلامی به نام حسینیهٔ ارشاد همراه شد.» و حسینیه، سالها فعال بود تا اینکه به همراه سایر ارگانها همراه شد.» و حسینیه، سالها فعال بود تا اینکه به همراه سایر ارگانها و انجمنها مجبور به تعطیل شد.

در همین فضای باز سیاسی و مرگ مشکوک کسانی چون شریعتی و هیجاناتی از ایندست، نخستین حرکت جمعی اهل قلم، با برگزاری شبهای شعر و سخنرانی اعضاءِ کانون نویسندگان ایران در انستیتو گوته

تهران آغاز شد. این شبها که در عرصهٔ هنر، بعد از کنگرهٔ نویسندگان ایران در سال ۱۳۲۵ از هر نظر بینظیر بود در تحرک سیاسی روشنفکران تأثیر عمیقی داشت.

کانون نویسندگان ایران که در سال ۱۳۴۹ به دنبال کوشش عده نی از هنرسندان و روزنامه نگاران تشکیل شده و چندی بعد در پی دمتگیری چند تن از نویسندگان، تحت فشار سازمان امنیت و اطلاعات کشور تعطیل شده بود، در تابستان سال ۱۳۵۵ با جمع آوری اعضاءِ پراکنده و جذب اعضاءِ جدید و تشکیل جلسات پنهانیِ هفتگی، فعالیت مجدد خود را آغاز کوده و در مهر ماه سال ۱۳۵۶ شبهای شعر و سخنرانی را برپاکود. در اول آبان همین سال (۵۶)، مصطفی خمینی، فرزند آیت الله خمینی که به همراه وی در نجف به حال تبعید به سر می برد، به طور غیرمنتظره یی در آن شهر درگذشت؛ و دو ماه و نیم بعد، در روزنامهٔ اطلاعات، چاپ مقالهٔ توهین آمیزی به آیت الله خمینی در روزنامهٔ اطلاعات، پخستین جرقهٔ شورش در قم درگرفت، عده نی کشته و مجروح شدند، و چهلم از پس چهلم، ایران، در شورش و آتش انقلاب فرورفت.

در مدت کمتر از یکسال، چهار نخست وزیر و کابینه تعویض شد. در روز ۲۶ دیماه ۱۳۵۷ شاه به بهانهٔ معالجه از ایران خارج شد. و در روز ۲۲ بهمن خاندان پهلوی از حکومت ساقط شد.

#### شعر سیاهکل (شعر جنگل) و مشخصات آن

شعر سیاهکل شاخه شی از شعر چریکی در ستایش از چریک های جنگل بود، بی آنکه به مبارزان سیاهکل محدود شده باشد؛ چراکه پیش از حادثهٔ سیاهکل نیز شاعرانی چون سیاوش کسرائی و خسرو گلسرخی و سعید ملطان پور و جعفر کوش آبادی تحت تأثیر رزم جنگلی چریک های بولیوی، در ستایش از چهگوارا مخن گفته بودند و اشتیاق سیاسیون

انقلابی به جنگهای چریکی جنگل چندان بود که نام میرزا کوچکخان که تقریباً نامی فراموش شده و به تاریخ پیوسته بود دوباره بر سر زبانها افتاده بود، تا جائی که جعفر کوش آبادی (از پیشگامان شعر جنگل) منظومه نی در ستایش از میرزا به نام برخیز کوچکخان در سال ۱۳۴۸ به چاپ رسانده بود، با اینهمه، با واقعهٔ جنگل و اعدام چریکها بود که شعر سیاهکل به عنوان بخشی از شعر چریکی رسمیت یافت و همه گیر شد و یک دهه از شعر نو سیاسی ایران را پوشاند.

در دههٔ پنجاه کمتر شعر سیاسی (و گاه غیرمتعهد) یافت می شد که متأثر از واقعهٔ جنگل نباشد و نامی از جنگل در آن نیاید. اما چیزی که پس از واقعهٔ جنگل اهمیت یافت، نه شعر سیاهکل، بلکه به حرکت درآوردن نیروهای بالقوه سیاسی بود که از پس چند شکست پی در پی و بر اثر نومیدی و ترس و بی عملی، به مرز فلجی رسیده بودند.

شعر چریکی، به رضم دهه ئی تلاش فرهنگی چریکها، هرگز بدین پایه از مقبولیت و محبوبیت عام در جامعه دست نیافته بود که با حرکت چند روزهٔ چریکهای سیاهکل بدان دست یافت. تأثیر واقعهٔ سیاهکل بر ادبیات ما چندان بود که فی المثل شاعری مثل احمد شاملو که بنا به نوع زیبائی شناسی و درک و انتظار خود از هنر، مخالف با اشعار چریکی آشکار بود و به قول سعید یوسف در کتاب ارزشمند نوعی از نقد بر نوعی از شعر حتی با شنیدن نام سعید سلطان پور و به یاد آوردن شعرش حالت اشمئزاز به او دست می داده آگس از واقعهٔ سیاهکل، درخشان ترین و عمیق ترین اشعار را در ستایش از چریکها سرود و در مجموعهٔ ابراهیم در آتش که ظاهراً در بزرگداشت مجاهد خلق، مهدی رضائی سروده بود بیست و دو بار واژهٔ خون را به کار بُرد به اتفاقی که در اشعار پیشینش سابقه نداشت.

اما مهمترین تفاوت شعر جنگل (به عنوان شاخه ئی از شعر چریکی) با کل شعر چریکی، وجود فضای جنگلی شعرها بود. ویژگیهای عام شعر سیاهکل، طبق جمع بندی سعید یوسف در کتاب توعی از نقله بر توعی از شعر به قرار ذیل بود:

«۱. در شعر سیاهکل، امید بر یأس و صبح بر شب غلبه میکند. اگر از شب سخنی به میان آید، شیی است میرنده که با آن مبارزه می شود.

۲. این شعر، ستایشگر مبارزه و انقلاب و قهرمانان است، و «وصف شکنجه ها و زندان ها و میدان های اعدام » در آن جای ویژه ای دارد. مفهوم تعهد در شعر گوئی عوض می شود و همسوئی و همصدائی با مبارزهٔ مسلحانه یگانه شکل تمهد شناخته می شود. این در واقع همان «تحولِ معیار ارزشها است؛ و شفیعی کدکنی نیز اشاره می کند که مبارزهٔ مسلحانهای که در سیاهکل آغاز شد (توأم با مبارزهٔ بعدی مُجاهدین) «مفهوم مبارزه و بینش اجتماعی نسل جوان، یعنی اکثریت جامعهٔ ما را، دگرگون کر د. ۴

۳. شمر قبل از سیاهکل در وجهِ غالب از مردم و دردهای آنان به دور بود، و اگر هم در مضمون شعر از مردم یادی می شد با دیدی تحقیر آمیز بود (جز در شعر آن معدود و «منادیان سیاهکل»). اما در شعر سیاهکل اگر هم توده ها هنوز غایب اند، دست کم از تحقیر آنان نیز خبری نیست؛ و در عوض قهر مانان نقش برجستهای یافتهاند. و شاید به تعبیری بتوان گفت که توده ها در وجود قهرمانان ستایش می شوند: بواقع قهرمان همان توده است، با همان محرومیت و دردها و بار ستم و تحقیر.

۴. در این دوره، شاعر یا خود جزئی از مبارزه است، یا ستایشگر آن است؛ و در این حالت اخیر افسوس می خورد یا خود را ملامت می کند که جرا نقشی فعال در مبارزه ندارد. (شاید یکی از دلائل برجسته کردنِ قهرمانان نیز توجیه ناتوانی خود از همپائی و همراهی با آنان باشد؟)

۵. همچنان که موارد فوق نشان می دهند، دگرگونی های شمر در دوران سیاهکل بطور عمده در محدودهٔ محتوای شعر و روحیهٔ حاکم بر اشعار است. شفیعی کدکنی می گوید: «زبان و موسیقی و تخیّل و فَرم شعر [در دوران سیاهکل] در حقیقت ادامهٔ همان دوره[ی قبل] است زیرا ظرفیت آن گونه تجربه ها، بی مایه گرفتن از محیطِ زیست شاعران به پایان رسیده است و اینک هنگام آن رسیده که یک قرن تجربهٔ شعری در خدمت زندگی درآید و درآمده است. عوامل اجتماعی این تحول، آغاز مبارزه مسلحانه است و عوامل اقتصادی یی که جنگ مسلحانه را تنها راه مبارزه می شناساند. به لحاظ فرهنگی نشر مقدار دیگری از ترجمهٔ شعر فرنگی و نیز ادبیات زیرزمینی و گروهی، ادبیات به معنی وسیع کلمه. ۱۵ (ادوار شعر فارسی، ص ۸۹)

9. در عین حال، وقتی شفیعی کدکنی از «دریا و موج و صخره و بیشه و ارغوان و شقایق و ستارهٔ قرمز و توفان و تفنگ» و «انفجار و درهم شکستن» و غیره، به عنوان «عناصر مازندهٔ ایماژهای شعری این دوره» نام می برد، این خود به معنای قبول نوعی تحول در زبان شعری این دوره دست کم در محدودهٔ واژگان ـ است: از نظر زبانی، سیلی از واژههای حماسی و خشن و توفانی در شعر این دوره سرازیر می شود، و برخی واژه ها نیز که به نحوی با اشاره به جنگل و بحر خزر و غیره می توانستند یاد آور سیاهکل باشند به صورت سمبلهای ثابت شعر درآمدند. مروری بر کاربرد این واژه ها قبل و بعد از سیاهکل ما را به نتایج جالبی خواهد رساند.

۷. در زبان شعر گرایشی به صراحت دیده می شود، و حتی به کار بردن آن واژه هائی «لو رفته» محسوب آن واژه هائی «لو رفته» محسوب می شدند، دلیل شهامت و شجاعت بود و نه میل به پوشیده گوئی.

۸ این شعر، شعر شور و تهییج است، بویژه در چهرههای جدید این دوران، و از این نظر در مرز «شعار» قرار دارد. اگر از نظر هنری ضعیف باشد چیزی جز شعار نیست. در شعر می توان شعار هم داد، اما هر شعاری شعر نیست.

۹. در ضمن، این شعر، شعر عشق و ایثار و فداکاری نیز هست. عشق،

۱۸

که همواره مضمون عمدهٔ شعر بوده است، اکنون نیز، حتی با قدرتِ بیشتر، خودنمائی میکند و تنها چهرهٔ معشوق تغییر کرده است: اکنون یک طبقه، یک آرمان، یک حزب یا سازمان، یا یک رفیق قهرمان به صورت معشوق تصویر می شود. (مثلاً به اشعار سعید از قبیل «غزل رفیق» نگاه کنید.) عشق، بُقدی جدید یافته، سمت و سوئی متفاوت پیدا کرده، و به ایثار و فداکاری گره خورده است. (و نباید انکار کرد که غالباً، از کانال همین ایئار و فداکاری، در تحلیل نهائی به عرفان و بنیادهای اندیشهٔ دینی بازمی گردد، هر چند چپ بنماید، و این اگر در مورد آغازگران مبارزه و نسل اول کمتر صادق باشد ـ یا اصولاً نباشد ـ در نسلهای بعد کاملاً شکار می شود.)

۱۰. یا از دیدگاهی دیگر، شاید چنین به نظر آید که در این شعر، تعقل و خِرَد نقشی حتی برجسته تر از عشق دارد: این شعر، شعرِ تأمل و راهجوئی است، شعرِ تلاش برای نفی یک چیز و اثبات چیزی دیگر است، بویژه برای شاعرانی که خود درگیر در این مبارزه بودهاند یا چنین توانی در خود دیدهاند. و به این تعبیر، شاید تبلورِ ناب ترِ عشق را در شعرِ این دوره باز هم در شعر اسال شاملو بنوان دید که از نزدیک با مبارزهٔ عملی درگیر نشدند، و در نتیجه ستایش پرشورشان از قهرمانان و قهرمانان و قهرمانیها فارغ از تأملات خاص سیاسی و راهجوئی و صدور مانیفست بود.

۱۱. یکی از نتایج مهم شعر این دوره آن بود که هم فرمالیستها و هم نومیدان مجبور شدند یا تکانی بخورند و با موج جدید همراهی کنند، یا با اعلام ورشکستگی دکانِ خود را تخته کنند و از صحنه محو شوند. اکثواً راه دوم را برگزیدند. م. امید پرچمدار نومیدان اصولاً با شعر (یعنی با شعر خوب) و داع کرد، و یدالله رؤیائی پرچمدار فرمالیستها بساطش را جمع کرد و راهی اروپا شد. اولی تنها به یُمْنِ اشعارِ خوب قدیمش در یادها مانده است (و خواهد هم ماند)؛ دومی دارد بالکل از خاطر می رود و نسلِ

جدید تقریباً هیچ شناختی از او ندارند. حتی سپهری، تنها چهرهٔ نمایندهٔ گرایش «عرفانِ جدید» در شعرِامروز، از همان سالها تقریباً کار شاعری را به کنار میگذارد، و آخرین آثار او نیز مانندِ اخوان \_اگرچه نه به آن شدت \_ نوعی اُفت و تنزل را به نمایش میگذارد.

در اینجا این احتمال را نیز می توان در نظر گرفت که کنار رفتن این چهره ها تنها یک همزمانی تصادفی با سیاه کل داشته و تحت تأثیر مستقیم سیاه کل و کلاً وقایع سیاسی ... اجتماعی آن سال ها نبوده است؛ اما، بفرضِ قبولِ این نظر نیز، مسئله اینجاست که حتی در صورت ادامهٔ کار این افراد، دیگر «زمانِ» شعر آنان به سر رسیده بود و در دورهٔ جدید این نوع شعر نمی توانست خریدار زیادی داشته باشد.

نکتهٔ دیگر آن است که اگر موارد فوق را بعنوان خصوصیات عُمدهٔ شعر در دوران سیاهکل قبول کنیم، با بررسی شعر سعید سلطانپور در می اگر نه در همهٔ آن موارد، در بیشتر آنها شعر سعید شاخص ترین، اما نه لزوماً بهترین، نمونه است.» ۱۰

#### ۱۳۴۹ ه. ش.

اگر چه انشعاب شعرنو به دو جبههٔ موج نو و شعر چریکی (شعر متعهد و غیرمتعهد) از مدتها پیش آغاز شده و در سال ۱۳۴۷، با انتشار کتاب صدای میرا قطعیت یافته بود، ولی سخن پیرامون این دو گونه شعر، هنوز بسیار کلی، و عمده اشعار منتشره نیز هنوز ترکیبی از هر دو گونه شعر بود. از سال ۱۳۴۹ بود که سبارزات تئوریک، به صود شعر چریکی تشخصی یافت و اینگونه شعر ارزش شد و جُنگها علناً رنگی چریکی گرفت و حتی در این راه از هم سبقت جُستند و سخنرانی هائی در دفاع از این نوع شعر در دانشگاه ها برگزار شد که مطرح ترینشان، سخنرانی هم.

آزرم» با نام «شعر مقاومت، شعر تسلیم» در دانشکدهٔ فنی دانشگاه تهران بود.

در همین سال نیز بود که جنگ چریکی، که از اوایل دههٔ چهل، انقلابیون چشم به راهش بودند، آغاز شد.

در سال ۱۳۴۹، بیش از پنجاه مجموعهٔ شعرنو و بیش از بیست و پنج جُنگ منتشر شدکه جز یکئ دو جُنگ، باقی سبا همهٔ ارزش و اعتبارشان \_ به لحاظ ارزش علمی فرق چندانی با جُنگ،های گذشته نداشتند.

#### نشريات

مطرح ترین نشریات سال ۴۹ عبارت بوده است از:

سهند، چاپار، آبنوس، پژواک (ژغند)، هیرمند، از شعر تا قصه، مجنگ اصفهان، فردوسی، نگین، کاوه، جهان نو، فرهنگ و زندگی، پست ایران، تماشا، جشنهنر، دست، دفترهای زمانه، کتاب هنر، بررسی کتاب، اشتراخ، هیرمند (نامهٔ اهل خراسان)، نجوای روستا، صفحهٔ هنر روزگیلان (ضمیمهٔ کیهان سراسری)، سیاه مشق، زمانه، ارک، شعر دیگر، دفتر روستا.

#### سهند (فصلنامهٔ هنر و ادبیات تبریز)

مشهورترین جُنگ سیاسی نیمهٔ دوم دههٔ چهل و دههٔ پنجاه، جُنگ سهند بود. سهند، دو شماره، به همت دانشجویان تبریز، به سردبیری علی میرفطروس منتشر شد و علناً مدافع خطمشی چریکی بود.

در شمارهٔ اول سهند که در بهار ۱۳۴۹ منتشر شد اشعاری میخوانیم از: نیما، سعید سلطانپور، خسرو گلسرخی، سیاوش کسرائی، رضا مقصدی، سیروس مشفقی، مفتونامینی، محمود پاینده، نجد سمیعی، محمد زُهری، م. راما، سهراب سپهری،... و مقالاتی از: جلال آل احمد، غلامحسین ساعدی، امیرحسین آربانپور، رضا براهنی، پله خانف (به

ترجمهٔ منوچهر هزارخانی)،...؛ و چندین قصه، که همگی آشکارا جهت مشخص سیاسی (چریکی) دارند؛ تا جائی که شعر مشهور سپهری با نام «پشت دریاها شهریست» نیز چنان در آن مجموعه جا می افتد که انگار به «شوروی مابق» که برای بخش قابل توجهی از روشنفکران آن مالها، مظهر عدالت و آزادی بود اشاره دارد.

اما نکتهٔ جالب توجه در سهند این است که پاره نی از اشعار آن، در ستایش از جنگ چریکی به جنگلی است، و این در حالی است که حادثهٔ سیاهکل (که چند ماه بعد اتفاق افتاد) هنوز به وقوع نبیوسته بود، و امکان نیز نداشت که خبر چنین ماجرائی، پیش از اقدام، به بیرون از هسته های مبارزاتی درز کند. فقط احتمال دارد که چریک ها پیش از شروع مبارزه مستعد آغاز کرده بودند و این شعرها، بازتاب همان تبلیغات بوده باشد. با این اوصاف، دور نیست اگر سهند را نخستین «جُنگ سیاهکل» سکه متعاقباً از آن سخن خواهیم گفت بدانیم. و پس از این سیاهکل» سکه جُنگ است که همابقهٔ تندروی» در میان جُنگها و روشنفکران شایع و تشعر سیاسی، دیگر نه اشعار سمبولیک، بلکه شعارهای صریح و عربان، و یا بیانِ نمادهای آشکار شدهٔ سیاسی است که حتی برای میاواک هم روشن است.

سهند در محافل روشتفکری چون بمبی منتشر شد. چند شعر از این جُنگ را میخوانیم.

#### دامون

خسروگلسرخی دشنه نشست، میان کلامم در چشم آن کلام سبز مقدس که راهی جنگل بود و انتظار پرنده در وعدهگاه پیام، پریشان شد. اینک، دو سوی شانهٔ من

رگبار بال تیر خورده

بر مهِ جنگل

رنگين كمان بلندىست

سرخگونه، سیال در رودهای خون.

دشنه نشست، میان کلامی

تا در سیان جنگل دیگر

رنگینکمان سرخ برافرازد.

\*

بالام \_

بالام پاتاوانی"

آنام

آنام آبکناری

کمنام خفته به جنگل

در آن ستيز سرخ ماكلوان\*\*

بر شما چگونه گذشت

كه پوزخند حريفان

نشست

در میانهٔ رود سیاه اشک

و دستهای ویرانگر به جای خفتن بر ماشه

به دست شما استفائه گر آمد.

<sup>\*</sup> بالام پاتاوانی و آنام آبکناری دو تن از مردان جنگل.

بالام بالام پاتاوانی آنام آنام آبکناری

بر تبه های گسکره 😷

میان سنگرها چه انتظار دور و شیرینی احاطه کرد شما را که دلیر، بی دلبر شادمانه درو کردید، بی وقفه رگان هرزه درا را.

در چشمهای تان آیا خفته آینهٔ صبح که دست حریفان در آن رنگ خویش باخت وانگشتها تفنگ رهاکرد جنگل به یاد فتح شما همیشه سرسیزست

> بالام بالام پاتاوانی آنام آنام آبکناری بیخود، بیسلاح در آن ستیز سرخ ماکلوان

ماکلوان و گسکره نام مناطقی در گیلان.

بر شما چگونه گذشت گُلو ندِه\*\*\* رود، صدای گام شما را هنوز

در تداوم جاریش زمزمه دارد.

در بایگاه رعد

سعيد سلطان بور

سخت و سترگ با قلبی از سپیده و جوبار بريهنة زمانه

بر يهنهٔ زمان چون جنگلی تناور خشمنده و مهیب و چرخانم

روی ستیغ گفتن

و با هزار شاخهٔ گریان

\_ جوبارهای روشن آوندهای خویش ـ عریانتر از تغزل بارانم

در خلوت نهفتن

اندوه در عمیقترین سایه های من در خاستگاه خاکی شیرابه های خشم انبوه ریشه های مکنده است آینده بر بلندترین قلههای من در پایگاه رعد

<sup>\*\*\*</sup> گلونده، اسم رودی در پای ماکلوان. دامون: پناهگاه، انبوهی و سیاهی جنگل.

تبدیل گریههای هماره به نعرههای تازهٔ توفندهست.

اسطوره نی زعشق و خشونت در جبههٔ ستیزه

در سنگر لزوم دستی پر از ترنم جوبار دستی پر از حماسهٔ جنگل پر از هجوم

اسطوره تی چو توفان پیچنده بر فراز پیچنده بر فراز پیچنده بر فراز چو توفان آفتاب بگشوده بال بر تو، غضبناک زندان سرزمین من ای خاک.

پائیز ۴۸

در شمارهٔ نخستِ سهند، نقدی راجع به آبی، خاکستری، سیاه، اثر حمید مصدق نوشتهٔ علی سیرفطرومی چاپ شده بود که ذیل همین مجموعه آمده است.

#### كتاب ارك

کتاب ارک نیز چون سهند از تبریز منتشر شد. سردبیر ارک، غلامحسین فرنود بود. از جمله مطالب خواندنی این جُنگ در حوزهٔ کار ما، «پیشنویس مقدمهٔ سخنرانی احمد شاملو، در دانشکدهٔ ادبیات تبریز» بود که دیلاً خواهیم خواند. اهمیت این پیشنویس، در تلقی شاملو از «تعهد»

در روزگاری بود که معنای مسلط «تعهد»، چیزی جز کشتن دشمن نبود. اما در پیش نویس سخنرانی شاملو درباره «تعهد» میخوانیم که:

«... من خودم به عنوان یک شاعر، جز پرداختن به شعر خویش وظیفه ای نمی شناسم، و سخن گفتن به عنوان یک فرد را نیز حد خود نمى دانم. با اين همه آيا مى توان دربارة شعر امروز سخن گفت بى آنكه پیشاپیش سیان گوینده و شنونده بر سر مفهوم هنر توافقی حاصل آمده باشد؟ یا دست کم شنونده بداند که سخنگو با کلمهٔ «هنر» میخواهد چه مفهومی را برساند و معیار و محکی که قوت و ضعف یک اثر هنری را بدان می سنجد چیست؟

شاید در گذشته چنین چیزی امکان می داشته است، شاید تا اندکی پیش میسر بوده است که دربارهٔ شعر سخن بگویند بی آنکه به تعریف یا شناسائي مفهوم هنر احساس نياز كنند.

اما دیگر امروز چنین امکانی موجود نیست و اگر بپرسید چرا، جواب من این جملهٔ شاید به ظاهر جسورانه است که: مشعر امروز ادامهٔ منطقی شعر ديروز نيست!

دیروز برای سنجش شعر، همین معیار حقیر فقیرانه بس بود که: ۱ شعر، کلام موزون و مخیل است.

چیزی که برای سنجش شعر امروز، اگر نخواهیم گفته باشیم که «یکسره به کار نمی آید» لاجرم می باید گفت که تعریفی نارساست.

امروز هنوز چیزهائی در مجلهها و کتابها به چشم میخورد که ـبلی ـ ادامهٔ منطقی شعر دیروز است، اما بگذارید من اینجا در برابر شما اعتراف کرده باشم که مرا با این دنبالچههای منطقی کاری نیست.

در گذشته شاعر محرومی را که برای رسانیدن ابیات غزل خویش به تعداد مقرر چیزی از این قبیل: بالای او به سرو سهی ماند گیسوی او به بخت... ماند، به غزل خویش می افزود و کار را خاتمه یافته می پنداشت، یا نقاش گرسنه شی که به خاطر لقمه نانی برای تالار خذا خوری «پای تا سر شکمان»

تصویر سکنجبین و کاهو میکشید، نه در ظاهر و نه در باطن رشتهٔ رابطی نبود، حال آنکه امروز نقاش و شاعر با دیگر مردم سکه نه نقاشاند و نه شاعر دانه های یک تسبیحاند. به گفتهٔ آن متفکر بزرگ فرانسوی: دامروز دیگر هنرمند تماشاچی میدان سیرک نیست. او دیگر بر سکوهای گرد میدان به تماشای نبرد بردگان ننشسته است، بلکه خود در پهنهٔ میدان قرار دارد و دو راه بیش در برابر او نیست: شکست و مرگ، یا پیروزی!

امروز، شاعر با رسالتی پا به جهان میگذارد. جهانی که در آن مفهوم زندگی، مبارزه است. اما اگر در اعصار باستانی رم، گلادیاتورها با شمشیر یا حربههای دیگر می جنگیدند و جنگ ایشان تنها از برای «نجات خود» بود، هنرمند که گلادیاتور قرن است در این میدان وحشت خوف و فریب، با حربهٔ خویش می باید به مدافعه از «همگان» برخیزد، به عبارت دیگر:

امروز، شعر حربهٔ خلق است زیراکه شاعران خود شاخهای ز جنگل خلقاند نه، یاسمین و سنبل گلخانهٔ فلان

بیگانه نیست شاعر امروز با دردهای مشترک خلق: او با لبان مردم لبخند میزند درد و امید مردم را با استخوان خویش پیوند میزند.

شاعر با سرودن شعر قیام میکند و اگر قصد یا وجوبی در کار نباشد، شعری ندارد که بگوید، قیام او با هر شعر علیه توحش است. عشقی، فرخی، لورکا، روبردسنوس... اینها به قتل رسیدند ــ تیرباران شدند ـ

شهیدان جنگ عاطفه...، انسانیم، وجه تمییز انسان به حیوان، به رغم آنچه گفتهاند، قوهٔ ناطقه نیست، چرا که قوهٔ ناطقه، تنها وسیله ثی است برای ابراز داشتن. اما ابراز داشتن چه؟ پس وجه تمییز ما و جانوران تنها در چیزی است که قوهٔ ناطقه وسیلهٔ ابراز آن است، وجه تمییز ما داشتن قوهٔ اندیشه و ابتکار، داشتن عواطف عالی است پس آنکه عاطفهٔ عالی ندارد و از «انسان» فقط قالب مثلى است، نقشى متحرك است كه لاجرم جاثى را در فضا اشغال می کند و ملغمهای است از میمون و طوطی در تقلید حركات و در تقليد گفتار. شاعر (خواه شاعر به وسيلهٔ كلمات باشد يا صدا، یا نقش یا...) نمونهٔ انسانی است که عواطف پنهانی و دست نیافتنی را به بروز و ظهور می رساند، پس او پرچمدار انسانیت است.

نیروهاونامهای تاریخی می آیندومی روند \_ (ابزارکثافتِ سیاست و بعد:) اما آنچه موزة انساني وانسانيت راتشكيل مي دهد، كتاب هاو آثار هنري است... پیروی از سیاست یعنی پیروی از قانون جنگل، از قانونِ جهنم، از

قانونِ شیطان. چه، اگر دو دشمن سیاسی به پاس منافع خویش در لحظاتی جامی به سلامت یکدیگر می نوشند، شاعران هرگز از وجود این نرمش آگاهی ندارند. جنگ اینان تا نفس آخر است: اسکندر در پایتخت ایران، از مستى شراب و پيروزى عربده مىكشيد و به بهانهٔ جهاد يونانيان و انتقام آنان آتش به کاخهای تختجمشید می افکند، حال آنکه یونانیان خود علیه او سر طغیان افراشتند. سیاستمداران، مظاهر فریب و دروغاند. آنکه انسانیت را پیامی می آورد شاعر است.

مسالهٔ دیگر، مسالهٔ «الهمان» شعری است: امروز شعر به چیزی اطلاق می شود که دیروز نبود و آنچه دیروز بود امروز تعبیر به نظم می شود. دیروزیها این کلمه را میشناختند، میدانستند نظم چیست اما آن را به كار نمى بردند؛ زيرا به همان نظم بودكه شعر اطلاق مى شد. امروز همهٔ آنچه راکه دیروزیان شعر مینامیدند ـ بجز در چند مورد ـ نظم مینامیم، زیرا شعرتازه شناخته شده است. هنگامیکه دردهای جنگ دوم قلبهای روشنفکر را فشرد و هنگامی که «دسنوس» در بازداشتگاههای نازی به خاک هلاک افتاد... در میان این دردها بود که شعر حقیقی جوشید و از سیان ظلمت چون آفتابی طالع شد. دربرابر آفتابی که بالامی آیدزانو بزنیم.» ۱۰ از جُنگ ارک فقط یک شماره، در تابستان ۱۳۴۹ منتشر شد.

#### جاہار

از چاپار دو شماره منتشر شد. انتشار شمارهٔ اول در زمستان ۱۳۴۹ بود. چاپار هم چون اکثر جُنگهای سیاسی آن سالها گرایش آشکار به چپ افراطی داشت.

سردبير چاپار احمدرضا دريائي بود.

در صفحهٔ اول چاپار، از حافظ آمده بود: «شب تاریک و بیم موج و گردابی چنین حایل»، که کنایهٔ روشنفکرانهٔ باب روز آن سالها به حاکمیت بود. و در صفحهٔ بعد از قول «امیر شائو» به «خاقان چین لی وانگ» می خواندیم که:

«خاقانی فن حکومت کردن میداند که در زمانش مختسرایان به آزادی شعر سرایند و مردم به بازی و نمایش پردازند و تاریخگزاران حقیقت را بازگویند و وزیران از اندرز باز نایستند و تهیدستان از خراج شکوه کنند و دانشجویان به آواز بلند درس خوانند و کارگران مهارت خود را ستایند و کار خواهند و همگان در هر باره دم زنند و سالخوردگان بر همه چیز خرده گیرند.»

چاپار مثل بسیاری از نشریات آن سالها (که فاقد تاریخ و فهرست دقیق بود) فهرستی نداشت، اما در اوراق آن این تامها به چشم میخورد: پله خانف، گورکی، غلامحسین متین، آنتوان چخوف، رایا نوزادیان، یوگنی یفتوشنکو، سرگی یسهنین، آنا آخماتوا، محمدرضا فشاهی، احمدرضا دریائی، احمد محمود، نورالدین نوری، جواد مجابی، امین فقیری، ابوالقاسم فقیری، خسرو گلسرخی، نصرت رحمانی، منوچهر

آتشی، محمد حقوقی، کاظم سادات اشکوری، منصور اوجی، فرهنگ رزاقی، پرویز کریمی، عبدالحسین موحد، فریدون گیلانی، فرخ تمیمی، هارولد پینتر، م. ف. آستیم، دیلن تامس، برتولد برشت، ج. م.، جانی چیرو تانزاکی، مهدی سالچی، لوثی آراگون، شهرآشوب امیرشاهی، ادیب جان سرور، رافائل آلبرتی، کاظم شجاعی، لیپو، توفو، امیرحسین آریان پور.

در شمارهٔ اول چاپار، مطلبی که مستقیماً به شعرنو ایران مربوط باشد، مصاحبه نی بود با خسروگلسرخی، شاعر و روزنامه نگارِ انقلابی و مشهور آن سالها.

خسرو گلسرخی ـ که چند سال بعد، به اتهام توطئهٔ ربودن فرزند محمدرضا پهلوی دستگیر و اعدام شد ـ شهرتش از همین سالها آغاز می شود. او مثل بسیاری از شعرای جان برکفِ انقلابیِ دیگر، مظهرِ صمیمیت و شجاعت و راستی بود، اما مثلِ قریب به اتفاقِ هم آنان، انگار، بیقراری، مانعِ تأمل و تدقیق او بود. ما در همین گفت و شنود مفصل چاپار با او، می بینیم که چگونه الفاظ و ترکیبات و تعابیرِ خام و اندک، قادر به بیان ضمیرِ شوریدهٔ او نیست. و می بینیم که چگونه او بی آنکه بی واسطه به منابع اصلی و مرچشمههای نقد مارکسیتی راهی داشته باشد، با اندک الفاظ و ترکیبات و جملات مغلوط و مترجم هضم ناشده، قاطعانه تلاش می کند که سخن جان دردمندش را بگوید. و این امر، مشکلِ جدی بسیاری از روشنفکران و هنرمندان انقلابیِ سالهای چهل و پنجاه بود که بسیاری از روشنفکران و هنرمندان انقلابیِ سالهای چهل و پنجاه بود که کم و بیش در بیشترِ نشریاتِ آن سالها به چشم می خورد.

پیش از مصاحبه ، چاپار، طی یادداشتی دربارهٔ گلسرخی نوشته بود که: «خسرو گلسرخی بدون هیچ تردید یکی از چهرههای مشخص ادبیات معاصر در دههٔ اخیر است. او طی این مدت هرگز به مصاحبه گردن ننهاده، و چاپار که برای نخستین بار با او به گفت و شنودی نشسته، سخنان این فوزانه را مغتنم می شمارد.»

# و بعد مصاحبه گر می پر مد؛

چاپار: آقای گلسرخی! از دوازده سال پیش بدین سوی، شما را با شعرهای تان می شناسیم و در چند سال اخیر توسط نقدهای شما بر آثار هنری، در این فرصت می خواهیم نقطه نظرهای شما را در خصوص نقد بدانیم و اینکه شما نقد را چگونه توجیه می کنید، در جامعه چه نقشی می تواند به عهدهٔ نقد باشد و انتقاد در جریانهای اجتماعی و هنری هر عصری چه تأثراتی بر جای می گذارد و منتقد چه کسی است با چه انگاره هائی؟

كلسرخي مي كويد: نقد نوعي شناسائي است در عوامل تشكيل دهنده یک پدیده، و این عوامل همواره اسیر موقع تاریخی خویش هستند. آنچه که نقد را از غیرنقد جدا می کند، بار سنگینی است که به دوش می کشد و این بار چیزی جز وظیفهٔ نقد نیست که به مثابهٔ آینهٔ دورو مرنماید. یک سوی آن ویرانگری است و سوی دیگرش اگر بشودگفت میازندگی \_زیرا هر نقدی مازنده نیست. دنقد به مفهومی شاید بهتر دیدن و برتر دیدن باشد که می شکافد، در استتار مانده ها را عربان می کند، جهت می دهد و یا هر حریق کاذبی را جابه جا خاکستر میکند [...] آنچه که تار و پود نقد را پیوند می دهد تا به عنوان عنصری دینامیک عرضه شود، چیزی جز شناخت صمیمانهٔ منتقد از عوامل بازدارندهٔ نیروی طبقات در جهت جربان واقعی و اصیل خویش نیست. [...] در این جای جهان، منتقد نمی تواند بدون اید تولوژی باشد چون در آنصورت منتقد به موقع تاریخی خویش پشت میکند و به هنر بورژوازی و طبقه نی کردن هنر داس می زند. [...] نقد واقعی هیچگاه در خدمت نظام حاکم بر جامعه و در جهت منافع آن قرار نمیگیرد، اگر قرار گیرد، نقد وظیفه نی که به عهده دارد را فرو می نهد و یک عامل معیشتی می شود و نقدی که تا حد یک عامل معیشتی سقوط کرد، نظام حاکم بر جامعه تا حد امکان از منتقد در جهت منافع خویش بهره میگیرد و در این میان واقعیت کلی تر، یعنی اکثریت و لمس

واقعگرایانه می تواند عامل جهش باشد و چون نظام حاکم بر جامعه (فی المئل بورژوازی) از هرگونه جهشی در هراس است، با اسیر کردن انتقاد مثل هر بدیدهٔ دیگر که اسیر می کند جهش را خاموش می کند. [...] چایار: آقای گلسرخی! شما در این جا از نقش نقد در جابهجائی نظامها یاد کردید، آیا شما فکر نمی کنید به همانگونه که نقد رو به موقع تاریخی خویش است برای هنر نیز این توجه الزام آور است؟ در جوامع بورژوازی شما هنر مندان را چگونه می بینید، بویژه شاعر راکه مورد نظر ماست! هر چند گفت و گوی ما بر مبنای نقطه نظرهای شما در نقد به مفهوم وسیم آن است ولی چون شما به عنوان یک شاعر هم سخن می گوئید، بد نیست که در خصوص معضلات هنر بویژه شعر در جوامع بورژوازی و نیز چگونگی تأثیرپذیری هنرمند در اینگونه جوامع حرف

گلسرخی: هیچکس نمی تواند هر پدیده ثی را به واقع بررسی کند بی آنکه آن را با زمان، ضرورت و دیالکتیک آن منطبق نماید و سن با این اعتقاد هنر را بازتاب کنشهای اجتماع و برای اجتماع می بینم و بررسی آن را نیز الزاماً چنین میدانم. [...] در جوامع بورژوازی هنر از اصل خود و وظیفه یی که در ارتباط با فرهنگ اجتماعی دارد، جدا می شود و ومیله یی می گردد بی هدف و یکی از عناصر روابط معیشتی هنرمند. در چنین شرایطی نظام حاکم بر جامعه از هنرمند در جهت تحکیم سنافع خویش مدد میگیرد، زیرا اینگونه نظامها در پی نوعی هماهنگی برای ادامهٔ سلطهٔ خویش هستند، و برای ایجاد این هماهنگی، روشنفکران و هنرمندان را با جذبه های رفاه شکار میکنند. در نتیجه هنرمند به طور اعم و شاعر به طور اخص که در این جا از آن حرف می زنیم برای مقابله با اینگونه نظامها باید جبهه بگیرد و خود را وابسته به گروه هائی از جامعه ببیند که هیچ به حساب نمى آيند. [...] هنرمندانِ [مردمي] با زيركي بدين اصل واقف شدهاند که بازده کار هنرمند در جامعهٔ بورژوازی اگر مزیتِ نوازشِ روحیهٔ

سوداگری را نداشته باشد، مطرودست. [...] تاریخ معاصر به ما میگوید: تکنولوژی در برابر نیروی ایمان انسانی بسیار زبون است.

چاپار: در این نگاهی که منتقد به اطراف خودش میکند به نظر شما تا کجاها را باید ببیند؟ کوچهٔ خودش را، خیابان خودش را، شهر خودش را، کشور و یا جهان خودش را، تا چه حد به نظر شما دامنهٔ فکر و نگاه او باید وسعت داشته باشد، آیا کافی است که ما فقط به فقط (و فقط) به مسائلی در چند قدمی خودمان بپردازیم یا اینکه فکرمان بازتر باشد چه از نظر زمان و چه مکان...؟

گلسرخی: [...] برای شناسائی فرهنگ هر قومی منتقدان ویژه ئی وجود دارند که باید فرهنگ همان قوم را بررسی کنند، زیرا اگر چنین بررسی وجود نداشته باشد و چگونگی و کم و کیف فرهنگ قومی ارزشیابی نشود و جابه جائی نظامهای آن در هر دوره مشخص و معلوم نشود فرهنگ و شعور اجتماعی آن قوم دچار عفونت می شود، برای هرگونه مراجعه به دوره های مختلف اجتماعی و یا حتی فرهنگی به آثار و نوشته های شرق شناسان و آدم هائی چنین روی می آوریم، آیا این چیزی جز عدم داشتن منتقدان و کاوشگران ویژه است؟ [...] با توجهٔ عمیق به فرهنگ میرائی منتقد همواره در پی پویائی فرهنگ خویش است. او با شناسائی فرهنگ بومی بیراهه روی آن را سد می کند تا با فرهنگ جهانی آن را همگام کند، زیرا منتقد مترقی می بیند که عقب ماندگی فرهنگی، برابر است با استثمار شدن.

چاپار: در نتیجه منتقد باید بیش از هر چیز سرزمینی باشد...

گلسرخی: بله، ابتدا منتقد متعلق به خاک خویش است، بعد به جهان خویش. از سوئی منتقد برای مبارزه با استثمار فرهنگی هم باید جهان \_ وطن باشد و هم جهان \_شمول.

چاپار: خوب آقای گلسرخی، فهمیدیم که نقد به هر حال اسیر ضابطه های اجتماعی و موقعیتی ویژه ست. از نظر نقد، ما در کجا

ایستادهایم، و به طور کلی نقد امروز ما با توجه به موقع ما، به اجتماع ما از نظر تاریخی و غیره از چه چیزهائی باید برخوردار باشد. و در یک نقد و نگرش که اگر از آنطرفش نگاه کنیم، شما به عنوان یک منتقد از یک اثر چه انتظاری دارید؟

گلسرخی: [...] اینک متداول شده است و هر کس که زبان فارسی می داند، نقد شعر هم می نویسد، نقدی که اصل آن بر مبنای فرهنگی جداگانه، ملتی جداگانه و شعری بیگانه با شعر ما استوار است و پشت جهانبینی شاعر و جهانی شدن شعر خود نگاهداشته و شاعر را فریب مردهد با استعارات زیبا، کلمات جذاب و مقولهٔ دهان برکن: شاعر و جهان او در اینجا هیچکس نیامده که بگوید: آقایان! مُنتقدان! دلسوزان ادبیات بارسی! این طرز تلقی و برداشت ما از آثار آن مرحوم انگلیسی دوستدار مسیحیت (منظور الیوت است) به درد محک زدن شعر ما نمی خورد، چرا می آئید خودتان را به زحمت می اندازید و آثار آن مرحوم و پدر و پسر او را در کتابهای فارسی و نشریات، به نام خودتان ثبت میکنید؟ نقد دشوار است و نقد شعر همیشه کار را دشوارتر میکند، چون شعر جان عجیبی دارد که نمی شود زیاد سر به سرش گذاشت و انتظاری از آن داشت که فی المثل در رمان یا سینما و تأتر می رود. [...] اگر شعری نقد می شود در شعر بودن آن شک نباید کرد. یک منتقد این انتظار را می تواند از آثار هنری داشته باشد، که ضرورتهای تاریخی به خدمت خلاقیت و والائی هنر گرفته شده باشد، زیرا اگر هنرمندی خلاقیت هنری و اصولاً هنر را در شکل و قالب انسانی آن [۹] ببیند نه در هیأت مجردش، کار او خود به خود به سوی ارزشها و باورهای انسانی در شرایط زمان و مکان ویژه می آید و بدون اندک کاستی، بازده کار او خود به ضرورتها و نیازهای تاریخی او پاسخ می گوید. [...] در زمانه تی که شاعران در پی کشف ذهنیات و ورود اشیاء به شعر هستند و مثلاً درگیری شان به این نکته است که کدامیک جاسیگاری یا پلاستیک را زودتر وارد شعر کرده اند، غلو نیست اگر بگویم که نقد سازنده و پویا، هنرست. عموماً نقد واقعگرایانه در جهات مختلف اجتماعی می تواند نقشی برتر از هنر ایفاکند. [...]

جایار: همانطور که اشاره کردید واقعاً باید قضاوت ما متکی بر فرهنگ ما باشد، اما چیزی که من میخواهم بپرسم این است که به نظر شما تعهد چیست ۹ اگر چه من فکر می کنم که در این زمینه تعریف قاطعی نمی شود برایش پیدا کرد، اما برایم جالب است که بدانم شما تعهد را چه می دانید، در برابر که و در برابر چه چیز؟ آیا این تعهد، تعهدی است که ما در برابر وجدان خودمان داریم، یا در برابر فرهنگ و یا در برابر زبان و یا اجتماع؟ كلسرخي: مسئله صداقت است و دروغ نگفتن به خود. تعهد در اينجا بدجوری تعبیر و تفسیر شده و وسیله تی برای خودنماتی های فردی و شهیدنمائی شده است. تعهد در اینجا دو گروه را از یکدیگر مجزا کرده و نوعی مبارزهٔ کاذب پنهانی و آشکار میان آنان پدید آورده است. گروه اول که از «روشنفکران اخته» هستند با شادمانی و افاده پوزخند میزنند و خرسندند که آدمهائی هستند که به ریش آنان میتوان خندید. به هنر آزمایشگاهی و تفننی روی آوردهاند، و بدون آنکه مفهومی از هنر را حس و ادراک کرده باشند، باکاوش بی صمیمیت در ذهن، خود را از طبقهٔ مقابل جدا میکنند وبدین وسیله برای خود کسب رفاه مینمایند و این خودخواهی های بورژوازی، زبونی های آنان را در برابر نارسائی زبانشان در برابر اجتماع ترسیم میکند. گروه دوم که به اصطلاح از تعهد چیزی نمی فهمند، به جای آنکه تعهد را ادراک و تفهیم کنند، آن را وسیله ثی برای ارضای سرخوردگی های خود قرار دادهاند و برای شهیدنمائی و وجیهه المله كردن خود براى دلشان ماندولين مى زنند و تنها كارشان اين است كه به سوی گروه نخست گاه خرناس میکشند. در نتیجه می بینیم که تعهد و بی تعهدی در اینجا وسیله ثی شده، تقسیم میان دو گروه از روشتفکران و هنرمندان که هر کدام سر به دنبال سنافع فردی خویش هستند، و نه دل گروه اول برای هنر می سوزد و نه دل گروه دوم برای اجتماع.

یک نویسنده در شکل مجردش با عواطف و وجدان خود در ارتباط است و محصول کارش نیز همسایگی نزدیک با اجتماع و فرهنگ دارد، بنابراین آن چیزی که به نام تعهد برای ما مطرح می شود باید در محدودهٔ عواطف و وجدان او تجلی کند، زیرا تعهد هیچوقت به آدم داده نمی شود. انسان یبا هنرمند [۹] تعهد را در کشاکش زندگی کسب می کند، با توجه به تضادها و منافع طبقاتی. تعهد چیزی نیست که در حد یک برگه یا یک جواز باشد که آدم با دست یافتن به آن وارد جرگهٔ متعهدان شود، بل تعهد چیزی است که باعث می شود نویسنده جهت بگیرد، جبهه بگیرد.

چاپار: هیچکس بیجهت نیست...

گلسرخی: بله هیچکس بیجهت نیست، ولی در اینجا ما به تقسیم بندی طبقات می رسیم [...] خوب حالا که فهمیدیم تعهد در اینجا جطور مثله شده است و به جای آنکه به صورت نیرویی در جهت آگاهی طبقاتی درآید، به شکل یکی از مکاتب ادبی دقیق تجلی کرده و پیوندهای خود را باکنشهای اجتماع قطع کرده است. ادبیات متعهد مفهوم خاصی دارد که در بند اول این مفهوم بدون هیچ شکی مبارزه نوشته شده، پس به این نتیجه می توانیم برمیم که ادبیات متعهد به وجود آمده که مبارزه کند، میارزه با فرهنگ استثمارگر، مبارزه با سیستم ناهمسان اجتماعی، مبارزه با طبقه یی شدن فرهنگ و بالاخره مبارزه با اقلیت استثمارگر و جانبداری از اکثریت محروم با بهره گیری از روابط اجتماعی و تیغ کشیدن به دملهای کور آن هنرمند وقتی مبارزه شی در پیش ندارد [...] چطور هنرمند می تواند به آمودگی چرت بزند و در فاصلهٔ چرتهای طولانی خود دهن دره کند و بگوید: ادبیات متعهد؟ اگر این ادبیات متعهد را یک نیروی زنده به حساب می آوریم در جهت آگاهی طبقات این یک ضرورت است، ضرورتی که ممکن است بعدها به آن نیازی نداشته باشیم. ممکن است فکرکنیدکه در این دوره چرا اینقدر با هنر آزمایشگاهی، با فرم و آبستره و

مغزهای ظریف و منبت کاری موافق نمی توانیم باشیم، می دانید چون این یک ضرورت است و من و شما هم از جبهه نی که حرف می زنیم اسیر این ضرورت هستیم و این اسارت ما نیک بختی ماست. ۱۲۹

### دفترهای زمانه

دفتر سوم دفترهای زمانه در بهار سال ۱۳۴۹ منتشر شد.

از جمله مطالب خواندنی زمانه در این سال، ترجمهٔ نقدی بر آخر شاهنامه، از سرور سروری بود که در شمارهٔ دوم و سوم، از دورهٔ دوم فصلنامهٔ تحقیقات ایرانی، چاپ لوس آنجلس کالیفرنیا، در تابستان سال ۱۹۶۹، به چاپ رسیده بود.

### فصلی در هنر

از فصلی در هنر، چهار شماره از پائیز ۱۳۴۹ تا تابستان ۱۳۵۰ منتشر شد. ناشرِ فصلی در هنر «گالری قندریز» بود. و به نظر می رسد که بعد از گالری ضیاء پور که خروس جنگی را در سال های نزدیک به ۳۰ منتشر می کرد، «گالری قندریز» دومین کارگاه نقاشی بود که به انتشار جُنگهائی در ادبیات و هنر نیز می پرداخت.

از مقدمهٔ دفتر اول جُنگ چنین برمی آید که مسئولین (یا مسئول) جُنگ از درکی عمیق نسبت به تاریخ ایران (و بطور عموم، جهان سوم) برخوردار بودهاند. در بخشی از این مقدمه می خوانیم:

«جوامعی که در روند تکامل تاریخی خود یک دوران نسبتاً طولانی رکود فرهنگی را پشت سر گذاشته اند، در نوسازی فرهنگی، الزاماً، با مسایل پیچیده یی مواجه می گردند که غالباً در شرایط رشد کُند جامعه لاینحل می ماند. این فرهنگ نویا، علیر ضم ظاهر آن، ذاتاً ماهیت نو ندارد؛ چرا که هنوز ریشه هایش از روابط کهنهٔ اجتماعی آب می خورد. در چنین شرایطی، هر نوع فعالیت فرهنگی \_ نظیر هنر \_ در یک روال نامنظم و

مغشوش و اغلب غیرانسانی گسترش مییابد، و نقش اجتماعی آن بطور ناقص اعمال میشود.

در این جوامع، از سویی، هنری بی مایه و مبتذل که حاکی از هیچ انگیزهٔ خلاق نیست، تودهٔ مردم را به خود مشغول می دارد و نه تنها آن را به هدفی متعالی رهنمون نمی گردد، بلکه فکر و ذوق منحرفی را اشاعه می دهد. از سوی دیگر، هنر روشنفکرانه در یک کمیت محدود، با کیفیات متناقض، رشد آهستهٔ خود را طی می کند: برخی با پناهجویی در «گذشته»، و یا فارغ از واقعیت «حال» فضای امن و بی دخدغه یی را برای پرداختن به همنه بی سامان خویش می بابند، و برخی از «همه هیی سخن می گویند که پیدا نیست در «کجا» و «چگونه» می زید. گروهی منتگزار و خشک اندیشه و گروهی نوجو و آتشین، عده یی مدافع اصالت هنر و عده یی پیرو هنر در خدمت جامعه هستند. و در این اغتشاش، همگی با اشاره به وظیفهٔ دفاع از فرهنگ راستین، در واقع از موقعیت زندگی خویش دفاع می کنند. و نتیجه آن است که خلاقیتها در یک درخشش خویش دفاع می کنند. و نتیجه آن است که خلاقیتها در یک درخشش آنی و زودگذر، بی آنکه حاصلی به بار آورد، به فراموشی سپرده می شود و هنرمند پس از چند صباحی تلاش به منظور اثبات خود و اندیشهاش، هنرمند پس از چند صباحی تلاش به منظور اثبات خود و اندیشهاش، غالباً، با نامرادی به خلوت خویش می خزد [...]» ۱۲

گرایشِ عمومیِ فصلی در هنر، به چپ بوده است و فعالین آن: سعید سلطانپور، نیاز یعقوبشاهی، نسیم خاکسار، باقر مؤمنی و ناصر مؤذن بودهاند.

#### سايبان

از سایبان دو شماره در زمستان ۱۳۴۹، به مدیریت محمدتقی صالحپور منتشر شد.

سایبان، ویژهٔ هنر و ادبیات، در واقع ادامهٔ بازار، ویژهٔ هنر و ادبیات بود که پس از ۲۰ اردیبهشت ۱۳۴۵ (شمارهٔ ۱۲)، ستوقف مانده بود.

سایبان نیز چون بازار، پربار و شکیل بود، و به غیر از چند شعرنو، مهم ترین مطلب در ارتباط با حوزهٔ تحقیق ما، نقدی از خسرو گلسرخی بر اشعار اسماعیل خوئی بود که ذیلِ نقد و نظر بر آثار این شاعر می خوانیم. محمدتقی صالح پور در دومین شماره، ذیل «سخن آشنا» نوشته بود که: «از فرور دین سال ۵۰، همهٔ تلاش مان را به کار خواهیم برد تا پایان هر ماه دیداری با شما داشته باشیم.

این نیت ماست و اشتیاق ما که حتی «ماه» را در این دیدارها دور می دانیم و به «روز» هر روز - آرزویش می کنیم.»

ولی با حادثهٔ سیاهکل، که دستگیری بخش وسیعی از روشنفکران شمال را در بی داشت، انتشار سایبان نیز متوقف شد.

# مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۴۹

اخوان ثالث، مهدی / برگزیدهٔ شعرهای مهدی اخوان ثالث. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۱۱ ص.

اسلامپور، پرویز / پس حس *خداوند نجاتم میدهد. ــ تهران: بی*نا، ۱۳۲۹، ۱۳۸ ص.

اسلامپور، پرویز /سطح شبح در سفر پاک. ـ بیجا: بی نا، ۱۳۴۹. اسلامپور، پرویز / پرویز اسلامپور [نام مجموعه] ـ تهران: بی نا، مرداد

استوم پورود پرویو ۱۳۸ می. ۱۳۸ ، ۱۳۸ ص.

اسلامی، نعمت الله / مرگ ماهی ها. — تهران: پندار، ۱۳۴۹، ۸۰ ص. افراسیابی، امیر حسین / حرف های پائیزی. — اصفهان: ۱۳۴۹، ۱۱۰ ص. امیری، فاروق / با چشم های تماشائی شما. — تهران: بی نا، ۱۳۴۹، ۴۴ ص. امین، بهمن / مسیر. — بابل: بی نا، ۱۳۴۹، ۱۵۸ ص.

اوجی، متصور / این سوسن است که میخواند. ــ تهران: بینا، ۱۳۴۹، ۱۳۴۹ ص. ۱۵۱ ص.

اوجی، منصور / تنهایی زمین و خواب درخت. ـ تهران: امیرکییر، ۱۳۲۹، ۱۶۳ ص.

باباچاهی، علی / جهان و روشنائی های غمناک. ـ تهران: بینا، ۱۳۲۹، ۸۷ صي.

براهنی، رضا /گل برگسترهٔ ماه. ـ تهران: بینا، ۱۳۴۹، ۲۷ ص. براهنی، رضا / مصیبتی زیر آفتاب. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۲۹، ۱۵۰ ص. بنیاد، شاپور / دفتر اول: خطبه ثی در هجرت و چند شعر دیگر. سشیراز: یے نا، ۱۳۲۹، ۸۰ ص.

بیات، سیامک / بذر تهور رگهایم. ـ تهران: پندار، ۱۳۲۹، ۹۰ ص. پورکاظم، حسن / حجم زخم. \_ تهران: بامداد، ۱۳۲۹، ۱۳۵ ص. ترابی، ضیاءالدین / اضطراب در کعب دیواره های شده نی. - تهران: ارغنون، ۱۳۲۹، ۹۷ ص.

جلالی، محمدمهدی / هبوط. \_ تهران: بی نا، مرداد ۱۳۲۹.

جلیلی، دکتر رکنی /ای زندگی. ـ تهران: بینا، ۱۳۲۹، ۶۳ *ص.* 

چەكەنى، احمدرضا / نفس زير لختگى. ــاھواز: بى نا، ١٣٢٩، ٩٠ ص.

خوتی، اسماعیل /از صدای سخن عشق. ـ تهران: رَز، ۱۳۲۹، ۱۱۲ ص.

خوتی، اسماعیل / بر بام گردباد. ـ تهران: رَز، ۱۳۲۹، ۱۰۱ ص.

خوئی، اسماعیل / زان رهروان دریا. ـ تهران: رَز، ۱۳۲۹، ۱۱۱ ص.

دستغیب، مینا / ماه در کاریز. ـ تهران: فرهنگ، ۱۳۲۹، ص.

دولت آبادی، پروین / شوراب. ـ تهران: کتابخانهٔ سخن، ۱۳۲۹، ۲۰۱ ص. رحمانی، تصرت / حریق باد. \_ تهران: زمان، ۱۳۲۹، ۱۲۲+۱۲ ص. رستگار، مهدی / منظومهٔ ده و دوازده و آهوی غریب. ـ بیجا، بینا، ۱۲۲۹، ۵۶ ص.

رمزی، داود / ظهر درد. ـ تهران: اشرقی، شهریور ۱۳۲۹، ۱۵۷ ص. رهنما، على / من، تنهائيم و زمزمه هايم. ـ تهران: اميركبير، ١٣٤٩، ٨٩ ص. ذَكاثي، مهدى / باغ باران. ـ تهران: مولف، دى ١٣٢٩، ١٢٥ ص. شاملو، احمد / شکفتن در مه. ستهران: زمان، ۱۳۴۹، ۳۵ ص.
شاهرودی، اسماعیل / م و می درسا. ستهران: پیام، ۱۳۴۹، ۷۷ ص.
شیبانی، فرهاد / سرخی گیلاسهای کال. ستهران: جوانه، ۱۳۴۹، ۱۴۱ ص.
صفارزاده، طاهره / طنین در دلتا. ستهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹، ۱۲۴ ص.
صهبا، هوشنگ / انسان شیشه نی. ستهران: رَز، ۱۳۴۹، ۲۰۵ ص.
مازن در داراند تا ۱۳۴۹، ۲۰۵ ص.

عرفان، حميد / آبناز. \_ تهران: بي نا، ١٣٤٩، ص.

عطارزاده، صالح (نغمه) / تصویرهای وحشت و درد. ــ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۱۴۴ ص.

فرازمند، مجید (ماهان) / از خانه تا میخانه. ـ تهران: بامداد، ۱۳۲۹، ۹۳ ص.

فریدونی، عطاالله / آوازهای جنگلی باد. ـ تهران: دریچه، ۱۳۲۹، ۱۳۱ ص. فشاهی، محمدرضا / رایا و رازگل سرخ. ـ تهران: بی نا، اسفند ۱۳۲۹، ۱۳۲۹، ۱۳۲۹، ۱۳۲۹، ۱۳۲۹، ۱۳۲۹، ۱۳۲۹، ۱۳۲۹،

کریمیان، کاظم / اطراق در پشت دیوارهای کوتاه. ـ تهران: بامداد، ۱۳۲۹، ۱۳۴۹، ۱۳۴۹، ۱۰۴ ص.

کسری، لیلا (افشار) / در جشنوارهٔ اینسوی پُل. ــ تهران: مروارید، ۱۳۴۹، ۱۶۹ ص.

کیانوش، محمود / آبهای خسته. \_ تهران: پیام، ۱۳۴۹، ۹۴ ص. مجابی، جواد / زوینی بر قلب پائیز. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹، ۲۰۸ ص. محبی کرمانی، مهدی / صبح نارنجستان. \_ تهران: بی نا، ۱۳۴۹، ۹۰ ص. مشفقی، میروس / نعرهٔ جوان. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹، ۱۰۱ ص. مشفقی، میرون / برگزیدهٔ شعرها. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۰۶ ص. مظاهری، فریدون / برگزیدهٔ شعرها. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۰۶ ص. مظاهری، علی / این لحظه ها. \_ اصفهان: تأثید، ۱۳۲۹، ۱۹۲ ص. موسوی گرمارودی، علی / عبور. \_ تهران: توس، ۱۳۲۹، ۱۲۰ ص. مهدویان، ایرج / گلهای آفتاب گردان و آورد پلی گون. \_ تهران: بی نا، مهدویان، ایرج / گلهای آفتاب گردان و آورد پلی گون. \_ تهران: بی نا، مهدویان، ۱۲۹ ص.

میرزاده، نعمت (م. آزرم) /سحوری. ـتهران: رّز، ۱۳۴۹، ۱۷۳ ص. میلانی، فروغ /آیی. ـتهران: نیل، بی تا، (بی فهرست و بی شماره صفحه).

نادرپور، نادر /گیاه و سنگ نه، آتش. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹.

نادرپور، نادر / برگزیدهٔ اشعار. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۸+۲۲۸ ص. نصیریپور، غلامحسین / موزههای برهوت. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۰۴۹، ۲۰۴

نگاه، ف. الف (فریبرز ابواهیمپور) / روستای قرمز محدود. کرمانشاه، بی نا، ۱۳۴۹، ۸۰ ص.

نورى زاده، عليرضا / الف. ل. م.. ـ تهران: پندار، ١٣٢٩، ١٠١ ص. نيما يوشيج / قلم انداز. ـ تهران: دنيا، شهريور ١٣٢٩، ١٣٣ ص. همايوني، صادق / دشتها تشنه اند. ـ شيراز: كانون تربيت، ١٣٤٩،

همایونی، صادق / د*شتها تثنهاند. ــ شیراز:* کانون تربیت، ۱۳۴۹، ۸۵ص.

هنرورشجاعي، تقي /خنيا و خون. ـ تهران: انديشه، ١٣٤٩، ١٠٤ ص.

شعر دیگر [مجنگ شعر، دفتر دوم]، با آثاری از: پدالله رؤیائی، پوویز اسلامپور، بهرام اردبیلی، بیژن الهی، هوشنگ چالنگی، فریدون رهنما، محمود شجاعی، فیروز ناجی. ـ تهران: مروارید، اردیبهشت ۱۳۴۹. گورگین، تیمور / امروز چه کسی می تواند شاعر باشد. ـ تهران: آتروپات (و) متین، ۱۳۴۹، ۴۰۸ ص.

## شکفتن در مه / احمد شاملو

شاملو، احمد /شکفتن در مه. ـ تهران: زمان، ۱۳۴۹، ۳۵ ص.

شكفتن در مه، مجموعه هشت شعر از احمد شاملو است.

جدا از شعر اول که قصیدهٔ غرّائی است و به گفتهٔ شاعر در سال ۱۳۲۳ در زندان متفقین سروده شده است، دیگر اشعار، بویژه چهار شعرِ عقوبت، صبوحی، رستگاران، سرود برای مرد روشن که به سایه رفت، از

جمله بهترین اشعارِ شاملو، و درست محصولِ روزگاری است که تحت فشار انواع پریشانی های روحی و مادی، همگان ـ و ظاهراً خود شاعر حتی ـ می پنداشتند که آخرین روزهای شاعری او خواهد بود؛ چندان که گفته بود:

[...]H

هم برقرار منقل ارزيز آفتاب

خاموش نيست كوره

جرديسال:

خاموش

خود

منم!

مطلب از این قرار است:

چیزی قسرده است و نمی سوزد

امسال

در سينه

در تنم!»

ولی همین مجموعه و اشعار بعدی نشان داد که به قول جلال آل احمد او کرگدنی است که به قول فروغ فرخزاد، همیشه امید برخاستن او را باید داشت.

شعري از اين مجموعه را ميخوانيم.

### رستكاران

در غربو سنگین ماشینها و اختلاط اذان و جاز آواز قُمری کوچکی را شنیدم، چنان که از پس پرده ئی آمیزهٔ ابر و دود تابش تک ستاره ئی.

آنجاکه گنهکاران با میراث کمرشکن معصومیت خویش بر درگاه بلند

پیشانی درد

بر آستانه مینهند

و باران بیحاصل اشک

بر خاک

و رهائی و رستگاری را از چارسوی بسیط زمین

پای در زنجیر و گمکرده راه می آیند، گوش بر هیبتِ توفانیِ فریادهای نیاز و اذکار بی سخاوت بسته دو قمری

برکنگرهٔ سرد

دانه در دهان یکدیگر میگذارند

و عشق

برگرد ایشان

حصاری دیگر است.

## حریق باد / نصرت رحمانی

رحمانی، نصرت / حریق باد. ـ تهران: زمان، ۱۳۲۹، ۱۲ (مقدمه) +۱۲۳ ص.

حریق باد مجموعه یی از سی و سه شعر رحمانی بود که به قول شاعر از اشعار سالیان پیشتر برگزیده شده بود.

رحماني مينويسد:

«انگیزهٔ این کار، محتوی آنهاست که در یک مسیر فکریِ مشخص پیش می روند و از یک پشتوانه بهره یافتهاند. به همین دلیل، اغلب اشعار در یک وزن و با یک زبان، آراسته و پیراسته گشتهاند. [...]با آگاهی کامل، هر جا که در پستدم بوده است دنبال وزن را رها کرده یا بر سر نیم مفصل، آنها را شکسته ام. گاه ترتیبی در بی ترتیبی پاره شی از بندها داده ام. گاه با سکته یی قبیح یا سکسکه یی ملیح کوشیده ام تا وزن را از جریان ضربه های متداوم و مرتب بازدارم. نه تنها بازی با اوزان، تا آنجا که در توانم بوده است، با کلمات بازی کرده ام تا شاید بتوانم با کلمه یی در خط موزون شعر انحراف به وجود آورم. باشد تا از کوره راهی به راهی دست یابم یا از شاخه یی به ماخ دیگر.»

اگرچه حریق باد به لحاظ قالب و محتوا، تحولی در کار رحمانی به شمار بود، ولی واقعیت این است که در گرماگرم جنگ شعر متعهد و غیرمتعهد، و به هنگام تسلط چشمگیر شعر چریکی بر فضای روشنفکری ایران، چنین اشعاری، با این عطا و لقا و تلخی دردناک کم عمق و بی ثمرش، دیگر کمتر جذابیتی داشت. و حریق باد، محبوبیتی نیافت.

بر حریق باد، یکی دو نقد نوشته شدکه یادداشت خسرو گلسرخی را خواهیم خواند. ولی پیشتر، دو شعر از آن را بخوانیم:

## تاول ۲

بهار موسم گل نیست بهار فصل جدائی و بارش خون است بهار بود که رویید لاله از دل سنگ بهار نیست موسم خرمن بهار بود که درد مرا درو کردند بهار نقطهٔ آغاز هیچگاه نبود بهار نقطة فرجام بى سرانجامى است بهار بود که گهواره گور پاران شد من از تعهدگهوارهها وگورستان غمين و خونينم اگرچه میدانم که نیست تجربه هرگز تمامت معیار به من نگاه مکن ز لاشهام بگذر جهار تاول چركين

چهار جيب بزرگ

بدوز بركفنت سکوت کن، بگذر وگرنه این تو و این من وگرنه این تو و این مرزهای ویرانی بهار بود که من ماندم و پریشانی به من نگاه مکن

# تاول ۲

ترا نمىبخشند. مرا تبخشيدند. ترا نمی بخشم.

تراكه تشويشي تراکه تردیدی تراکه پچېچ زير لبي و رخنهٔ ذهن.

ترا نمی بخشند

به تهمت دیدن

به جرم زمزمه کردن

و عشق ورزیدن.

به اتهام شنودن

و بازگو کردن.

مرا تبخشيدند.

ترا نمی بخشند.

که بیگناهی و بخشش سزای پاکان نیست.

بر آستان دنائت بسای پیشانی،

به من نگاه مکن،

وگرنه این تو و آغاز بی سرانجامی.

حريق باد مرا سوخت

سوخت

آیم کر**د**.

حريق هيچي و پوچي!

حريق بي هدفي تشنه سرابم كرد.

هنوز می سوزم

هنوز...

چهار تاول چرکین

بدوز بر قلبت.

چهار جیب بزرگ

بدوز بر کفنت.

ز لاشهام بگذر

که من

ز دودمان منقرض اشک و خون و یخ هستم چو سنگوارهٔ ماموت.

> اگرچه می دانم که نیست تجربه هرگز تمامی معیار، اگرچه می دانی که از تعهد شمشیر و قلب بیزارم اگرچه می دانند هنوز بیدارم هنوز...

#### نقد و نظر

گلسرخی در نقدی تحت نام «گذر از میان کورانی داغ» بر حریق باد، مینویسد:

«چگونه شاعری از یک نسل منقرض می تواند خود را با خواستهای مردم امروز ما همگام نشان دهد؟ این سوالی است که همواره در خصوص تعدادی از شاعران نسل پیش مطرح می شود. [...]

جمعی از شاعران نسل پیشرو وقتی در چهار پارهسرائی و شعرهای رمانتیک سرشار از اروتیسم، ناکامیاب شدند (و زمان خیلی زود در خصوص عدم ارزش کارشان، به داوری نشست) به توجهٔ مردم به شعر اجتماعی وقوف یافتند. این شاعران، ناگهان بدون شناخت و دریافتهای اصیل اجتماعی، به جریان شعری روز روی آوردند و برای آنکه مورد سرزنش قرار نگیرند شعر اجتماعی گفتند.

از این عده چند تن توانستند خودشان را با زمان تطبیق دهند، بدین معناکه به مسئلهٔ روزپسند آگاهی کامل یابند، اما از آنجائی که بنیاد کارشان

متحول نبود، شعرشان (با آنکه بهره از مضامین اجتماعی گرفت) در حد صراحتگوئی احساساتِ توخالی و فریادهای استفائه و نومیدی باقی ماند. نصرت رحمانی که بتازگی از او دفتر شعر حریق باد نشر یافته است، مثال صادق آن است. او با آنکه خود را با زمانش همراه کرده، ولی شعرش بی بهره از تأثیرپذیری های قشری و لایه های بی دوام کم عمق نیست. [...] شعر رحمانی یک شعر سریع و گذراست: چون نگاهش بر مسائل تکیه نعی کند و نیز با گره خوردن های طولانی با عمق نیز آشتی ناپذیر است، شعرش با همان حالت عصبی و ابتدائی به بیرون پرتاب می شود و در نتیجه از اندیشهای قوام نیافته و به زلال نرسیده بار می گیرد، حالات ساده و بی غل و غش، چنانچه همه حس می کنند و یارای گفتنش را دارند، به هیأت شعر می نشیند. رحمانی در حالی که والائی هنر را فرو می گذارد به هیأت شعر می نشیند. رحمانی در حالی که والائی هنر را فرو می گذارد به هره گیری از هیجانات و مسائل روز:

در دستهای مان صداقت بدرود

در بالهاىمان هلاكت پرواز

در سینه های مان قفسِ تنگ

در معبر قفس،

تردید چهچهه میزد!

رحمانی گزارشگراست، اصولاً اساس کاراو برمبنای گزارشگریست. گزارش او هشدار می دهد، هشدار به سقوط در پرتگاه، تیغی که به گردنت نزدیک می شود و سکوتی که تو را چون مرداب می گنداند \_ مگر این نیست که آدم در مسلخ تیغ را فراموش نمی کند؟

نصرت رحمانی ذهنی پرخاشگر، انتقامجو و برانگیزاننده دارد و این از خصائص اوست. شعر او لبالب از تلخی است، یک تلخی گزنده و طاعونزده، و بیشترش تب و تاب و فوران است:

جهار تاول چرکین / بدوز بر قلبات / چهار جیب بزرگ، بدوز بر

کفن ات / ز لاشه ام بگذر /که من، ز دودمان منقرض اشک و خون و یخ هستم ـ چو سنگوارهٔ ماموت».

ذهن رحمانی، آن ذهن آرام نیست که حادثه ای در آن رسوب کند و بعد از تجربه به هیأت شعر نمایان شود. ذهن او یک دوریین است که پی در پی عکس میگیرد، و شعر او شعر آنیتهاست؛ محصول لمحاتی از درگیری روح آدمی است با هستی و نگرش گذرا بر آنچه که اینک بر او میگذرد.

رحمانی که با عمق شعری بیگانه است پس جگونه این نفرت عمیق را حفظ کرده است؟ نفرت شاعر حریق باد یک نفرت ریشه دار فردی است از هستی و نه از شرایطی خاص در محدوده ای از زمان و مکان این را ما در شعرهای گذشتهٔ او به وضوح می بینیم: در شعرهای گذشتهٔ او به وضوح می بینیم: کوچ، کویر و ترمه.

نفرت و تبزدگی رحمانی در دفتر میعاد در الجن پوست می اندازد و به خطابه ای عصبی مبدل می شود که اعتراضی و هیجان آفرین است. اینک که حریق باد دفتر شعرهای تازه او را می گشائیم با این انزجار و طاعونزدگی به گونه ای درهم شکسته تر و ذهنی تر رودررو هستیم. در گذشته رحمانی شاعر تصوراتی بود که مردم کوچه داشتند، و چنان دابستگی به مسائل مردمی به صورت رئالیستی نشان می داد که همه را شگفت زده کرده بود و او را به خاطر جسارتهای شاعرانه اش ستایش می کردند، اما این رحمانی، آن رحمانی سابق نیست که تابلوهای غمانگیز زندگی مردم را شلاق وار در چشم می نشاند، اینک او در ذهن خود کندوکاو می کند تا چیزی فراهم کند برای مردمی که او را ستایش می کردند. رحمانی در خاکستری می دمد که آتش خفته ای در زیر آن هستی ندارد، مرگ و نابودی تو را به رخت می کشد تا لحظاتی کدر شوی. هستی ندارد، مرگ و نابودی تو را به رخت می کشد تا لحظاتی کدر شوی.

بیا ز راه مترس

اگرچه در پی هرگام، چنبر دامیست

و راهها همه مختومهاند بر سرِ دار بیا به اشک بپیوند، جوی باریکی است سپس به رود، اگر در هوای دریائی

نصرت رحمانی در کار شعر، همه همتش این بوده که خود را شاعر باب روز جلوه دهد و در این راه کوشش چندان بی ثمری هم نکرده است. [...]

سی و دو قطعه حریق باد را که میخوانی در ابتدا متوجهٔ نظر مثبت رحمانی به فرم میشوی و تلگرافی سخن گفتن او. رحمانی در گذشته تجربه هائی در این گونه شکل شعری داشت ولی اینک در حریق باد آن را به گونهٔ کاملتری در میان میگذارد که بیشتر در محاوره است ولی گاه پاراگراف هائی از شعر او با پس و پیش کردن چند کلمه جان میگیرد: «ای امتداد / آیا، در انحراف، نقطه پایان نهفته است؟ ای انحراف به تحریف / تحریف، تحریف انحراف، تحریف انحرف

سراغ چنین نمونه هائی را در حریق باد به فزونی می توان گرفت.

حریق باد آخرین تلاش رحمانی در دنبالهٔ پرخاشجوئی او در میعاد در لجن است. این دفتر شعر از محتوائی تازه و جدا از میعاد در لجن به ما نوید نمی دهد. همان حرفهاست منتهی به گونه ای دیگر، با این تفاوت که در دفتر شعر تازه اندوهی نیز همراه خشم شاعر راه می سپرد که در آن تازگی هائی می توان جست. [...]

رحمانی در اغلب سرودههای دفتر شعر تازهاش سخت به واضع گفتن و خبردادن نشسته است. نشان نمی دهد، هر چیزی را که طرح کرده، پایانش را نیز اعلام میکند، بدین ترتیب حس قضاوت را از خواننده باز می گیرد. با این حال رحمانی شاعر صمیمیتهاست و این صمیمیت را در همین هر مصرع از شعر خویش باز می گوید و شاید خصیصهٔ شعر او همین صمیمیت زیاده از حد او باشد. [...]

نصرت رحمانی بدون شک در ردیف شاعرانی است که شعر معاصر

نمی تواند تأثیرات او را نادیده بگیرد. کار او، شگردهایش در ارائهٔ تصاویر فکری مردم، دست شستن از فصاحت و بلاغت بیمارگونه و کلمات تراشیده شده، فراموش ناشدنی است.

بهانه در رگ من شیهه میکشید:

\_نخواب

زمان بیداری ست

هنوز بيدارم

هنوز... ۱۲

## مصیبتی زیر آفتاب و کل برکسترهٔ ماه / رضا براهنی

براهنی، رضا / مصیبتی زیر آفتاب. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹، ۱۵۰ ص. براهنی، رضا /گل برگسترهٔ ماه. ـ تهران: بینا، ۱۳۴۹، ۷۲ ص.

رضا براهنی از شاعرانِ مشهورِ شعر متعهد در این سالها بود؛ بدون آنکه اعتقادی به تبدیل شعر به شعار داشته باشد. پارهنی از اشعار این دو کتاب تحول چشمگیری نسبت به کتابهای پیشین او داشت، ولی تأثیری بر زبان شاعران همعصرش نداشت.

دو شعر از مصیبتی زیر آفتاب، و سپس بخشهالی از نقد محمدعلی سپانلو و پاسخ دکتر رضا براهنی را می خوانیم.

## مرك يك مرد

در رثاء غ.ت. [غلامرضا تختی که شهرت داشت توسط خانواده شاه به قتل رسیده است.] چه یادگار سیاهی نهاد بر درگاه کسی که نعرهٔ خود را به آفتاب رساند و هیچ رحم نکرد

به چشم خویش، به آن آفتاب خرمائی که هیچ رحم نکرد

> و مثل آب رهاکرد بازوانش را که بر سواحل تابانِ شانههای بلند حمایلی ز افقهای روشنائی بود

غروبِ گونهٔ نابش، هزار مردمک دیده را پریشان کرد و در حواشی آئینه های پیر و کدر کسی که سایهٔ خود را به آفتاب رساند به خویش خیره شد و در هراس باقی ماند و پشت کرد به این رذالت گسترده بر بساط زمان

به این ردالت کسترده بر بساط زمان و خلق، خلق شهید از کرانه نالیدند: «به روز واقعه تابوت ما ز سروکنید که مرده ایم به داغ بلند بالاثی»

چه یادگار سیاهی نهاد بر درگاه کسی که رحم نکرد کسی که ماتم خود را به آفتاب رساند.

### از آن بلندی کلها

از آن بلندی گلها مرا نگاه بکن که در تمام خیابان به جز جماحتی از خارهای تازه فرو رفته در نگاه

نمی بینم

کسی که باز تواند مرا نجات دهد کسی که باز تسلی دهد فضای سرخ تهی راکه قلب میخوانند پرنده پر نتواند زدن در این تنگی شفاعتی بکن این در قفس هراسان را و از بلندی گلها مرا نگاه بکن

کشیده ایم در تا خط، دو خط راست، موازی، کنار یکدیگر و هیچگاه چرا ماکنار یکدیگر نمی رسیم به آن دستهای یکدیگر؟

> در این نهایت یأس شبانه از حرکات تو آفتاب بزرگی ط

طلوع کرد در این فضای تهی، سرخ، یأس، یأس بزرگ دو خط سادهٔ مسعود در نگاه شکفت؛ دو خط سادهٔ مسعود که از تلاقی باران یدید آمده بود

به من حکومت خورشید را نمایان کرد.

نمی رسیم به آن دستهای گسترده شفاعتی بکن این در قفس هراسان را و از بلندی گلها مرا نگاه بکن

### نقد و نظر

محمدعلی سپانلو نقدی تحت عنوان «مصیبت» مصیبت» بر مجموعهٔ مصیبت زیر آفتاب نوشت که در فردوسی چاپ شد. در بخش هائی از این نقد می خوانیم:

«[...] من می خواهم از بالای شانهٔ کتاب مصیبتی زیر آفتاب با گروهی از جوانانِ شاعر و خوانندگانِ جوان شعر که دچار «عوارض مشترکی» هستند

صحبت کنم تا خسران عجول بودن، سرسری گرفتن و خود را چشم بسته به تئوری ها پرتاب کردن بررسی شود و ببینیم چگونه قریحه و جرقه های شعور ذاتی آدم در این میان فروکش میکند. و اما کتاب براهنی هم گاهگاه جرقه میزند و من ابتدا نمونه هائی نشان میدهم:

ماه سبکی است به مقیام جدید شعر / [که] ز تنهائی شب می شکند الهامش (ص ۷). و رنگها به ساعت صدضلعی / خورشید / مشتاق وار می نگرند از دور (ص ۶۵). و ماهی که تبعیدی عصرها بود، سوی جهان بازگشته است (ص ۴۴).

این جرقه ها در آخرین کتاب شعر براهنی نسبت به گذشته اش فزونی گرفته اما ضعف اصلی که «ناشی از شتابزدگی» است به جا مانده، و در قدم اول ما با نوعی پراکندگی در بیان و از دست دادن بلاغت کلام روبه رو می شویم. [...]»

منتقد، در جریان بررسی «از دست دادن بلاغت کلام»، موضوع غلطهای وزنی در شعر براهنی را پیش میکشد و پس از اینکه موارد اقتضاهِ خارج شدن از وزن را برمی شمرد، مینویسد:

«اما براهنی در بسیاری اوقات، وزن را از دست می دهد بی آنکه ضرورتی در کار باشد و با کمی تغییر می توان وزن شعرش را اصلاح کرد؛ مثلاً: «دنیای این پرندهٔ بیمار را / چگونه توانی تفسیر کردن؟» (ص ۲۱)، مصرع دوم دچار غلط وزنی است و به سادگی می توان آن را اینطور نوشت: «چون می توان مفسر بود؟» یا: «حتی اگر تمامی خود را چوگل... / بر روی صفحهٔ کاغذ نگاه داشته باشی» (ص ۲۲) که مصرع دوم را به راحتی می توان مثلاً اینطور نوشت، یا چند جور دیگر، «بر کاغذی سفید مصور کنی». یا در این جا: «من ز درویشان خسته / و سیاستمداران ساحر / و مجانین غافل (!) پرسیدم.» که مصرع دوم دچار غلط فاحش وزنی است مجانین غلطهای وزنی قابلِ اصلاح، کم نیست، اما شاعر در مواردی که متوجه بوده و خواسته وزن را درست عمل بیاورد با افزودن کلمات بیکاره

به مصرعها، شعر را از معنی انداخته است. مثلاً در اینجاکه از چهرههای متلون نسل امروز سخن می گوید: «پشت خاموشیِ بارانزدهٔ پنجرهها / نسل چشمک به زنان شب هرجائی» یعنی نسلی که به زنان هرجائی (هنگام) شب، چشمک (می زند)، در حالی که اینجا صفت هرجائی برای شب آمده و فعل (زدن) هم از چشمک حذف شده و به هیچ قرینه ئی نمی شود از نظر دستور زبان فارسی، یعنی زبانی که بقال و چقال و ادیب و اربب با آن حرف می زنند، معنائی برای شعر یافت. [...]

خلطهای وزنی آنقدر ایرادی نداشت چنانچه خود، مقدمهٔ یک تشتتِ دیگر، یعنی از دست دادنِ کلیت منطقیِ شعر نبود. [...] در این کتاب مصیبتی زیرآفتاب، این پریشانی به آنجاکشیده که ما مثلاً استعارهٔ کلیشه شی می بینیم. یک کلمه داریم مثلاً «آهو»، جلوی آن چند تا نقطه گذاشته ایم. مهر را می کوبیم. استعاره درست می شود. آهوی راهبه، آهوی ضمیره...

برای این مقصود، من در ثلث اول کتاب مصیبتی زیر آفتاب، دو شعر را انتخاب می کنم: «مصیبت سلسلهٔ گل»، «مصیبتی زیر آفتاب»، به این دلیل که شاعر قبلاً آنهارا مورد پسند خویش و طرفدارانش اعلام کرده بود. و اتفاقاً، شاعر خوب انتخاب کرده، چون دو شعر نمونهٔ کاملِ سبک، و روحیهٔ صاحب خویش است. [...]»

منتقد، این دو شعر را تمام و کمال بررسی میکند و با تأکید بر این که حضور کلمات و اشیاء و آدمها و مکانها در شعرهای براهنی، نه در پی ضرورتی شعری، بلکه از روی ندانمکاری است، مینویسد:

«میخواهم خطاب به جوانانی که در این بلبشوی معیارها، ارزش کلمات را فراموش میکنند، بگویم: کلمات، پلههای ظریف آسمان است نه علف خرم که بشود با جوال بارش کرد و جوالها هم با یکدیگر فرق نداشته باشند.»

بخشِ آخرِ نقد، به کثیف نمائی در شعرِ براهنی اختصاص دارد. و سپانلو در این مورد می نویسد:

«از عوارضی که مُبتلا به شعر جوان ما شده، یکی هم این است که شاعران تصور میکنند برای منعکس کردن خشونت و زشتی زمانه کافی است از کلمات مُستهجن و موقعیتهای کثیف، هر چقدر هم بیربط به محمول باشد، استفاده کنند. در واقع برای نشان دادن کثافت، خودشان کثافتکاری میکنند. من نمونهٔ این تصور را از همین شعر «مصیبتی زیر آفتاب» می آورم که با کلمات تف و سفلیس و میوزاک می خواهد خشونت و بیرحمی روزگار را نشان بدهد:

ر زنی که تُف سفلیسی خود را انداخت روی آواز (!) کبوترها. (ص ۳۸) استان که تُف سفلیسی خود را انداخت روی آواز (!) کبوترها. (ص ۳۸) استان که تُف سفلیسی خود را انداخت روی آواز (!) کبوترها. (ص ۳۸)

و در شمارهٔ بعد مجلهٔ فردوسی، «پاسخ دکتر رضا براهنی به انتقادات سپانلو، دربارهٔ مجموعهٔ مصیبتی زیر آفتاب، تحت عنوان «دفاع از اسطورهٔ انسانِ تاریخی، در شهر معاصر ، چاپ می شود. او در بخش هائی از مقاله اش، می نویسد:

\*\*(...) آن نوشته، بیشتر یک فرض داشته - که بیشتر به یک مرض شباهت دارد تا یک غرض - و آنهم اینکه آقای سپانلو کوشیده است - و سخت به جان و به تن و به دل - تا ثابت کند که آقای سپانلو، فرض از شعر و مفردات و ترکیبات آن را از قبیل شکل و محتوا و مضمون و استهاره و وزن کلمه و غیره را نمی فهمد. و چون آقای سپانلو - که این قبیل عوالم و عوامل را درک نمی کند - قلم به دست گرفته، دربارهٔ اینان حرف و سخن رانده است و آنهم سخت، به جد، لازم است که اولاً ثابت شود که چرا او این حرف و سخن ها را رانده، و آنهم دربارهٔ منِ ناچیز و شعر ناچیزترِ من؛ و ثانیاً ثابت شود، و سخت دقیق و روشن و صریح، که چگونه او از مقولهٔ ادراک شعر، بطور کلی، و شعر من بالاخص پرت است. و ثالثاً چگونه ادراک شعر، بطور کلی، و شعر من بالاخص پرت است. و ثالثاً چگونه می شود مسائلی را به صورت فنی و دقیق پیرامون شعر مطرح کرد تا اگر کسی خواست داوری بکند به اصول و عقاید مراجعه کند نه ادا و اطوار و لهبازیهای بچگانه. [...]

«در سال ۴۳ یا ۴۴ که منظومهٔ خاک آقای میانلو درآمد، در همین فردوسی یادداشتی نوشتم به اعتراض که نَفَس نمی تواند پنجاه طول فاعلاتن را یکجا ادا کند، [...] از آن پس تاکنون آقای سپانلو این شیوهٔ مرضیه را پیشهٔ خود کرده است و هنوز با مصرعهای نسبتاً کوتاه شعر می گوید. در آن زمان علت وجود تشتت در خاک را هم گفتم، ولی آقای میانلو به جای آنکه از این کار عبرت بگیرد، همینکه شبی از نیمروز درآمد، بلافاصله کوشید طی مقاله نی مفصل جواب بدهد. [...]»

سپس به یک یک ایرادات سپانلو پاسخ میدهد و می نویسد:

«هم «چگونه توانی تفسیر کردن؟» و هم «بر روی صفحهٔ کاغذ نگاه داشته باشی» نه از اول مطو بلکه از وسط صفحه شروع شدهاند و به همین دلیل از نظر وزنی در ادامهٔ وزن سطر اصلی هستند. حالا این دو سطر را تقطیع میکنیم و فقط برای سهولت، تمام کلمات آنها را در ادامهٔ هر یک از سطرها می تویسیم:

دنیای این پرندهٔ بیمار را چگونه توانی تفسیر کردن مفعول فاعلات مفاعیل فاعلات مفاعیل فاعلات

حتی اگر تمامی خود را، چوگل، بزرگ ترین گل، بر روی صفحه کاغذ نگاه داشته باشی

مفعول فاعلات مفاعيل فاعلات مفاعيل فاعلات مفاعيل فاعلات فعولن

**#.[...]** 

و دربارهٔ ایرادِ سپانلو به مصراعِ «نسلِ چشمک به زنان شب هرجائی» مینویسد:

«این معنی کردن صرفاً از روی بیشعوری و بیهوشی است. این شب، شب زمانه و شبِ عصر ماست که هرجائی است. من اصلاً به زنان هرجائی کاری نداشته ام. [...]». و پس از اینکه به این نتیجه می رسد که: «۱.

آقای سپانلو ذات شعر را نمی فهمد؛ ۲. آقای سپانلو وزن شعر را نمی فهمد؛ ۳. آقای سپانلو زبان فارسی را خوب نمی داند؛ ۴. آقای سپانلو شیطنت و تقلب می کند؛ ۵. آقای سپانلو شعر را به گز نثر می سنجد.» می نویسد:

«حالا می رسم به تصور غلط او از شعر مصیبتی زیر آفتاب» ۱۶

البته بحث به همین جا خاتمه نمی یابد. در شمارهٔ بعد (۱۰۲۲)، دوباره آقای سپانلو پاسخ می دهد و می نویسد که براهنی از شرم حضور دیگران سوءاستفاده کرده و من می خواهم تکلیفش را روشن کنم. بعد منوچهر آتشی علیه براهنی وارد عمل می شود و نقد براهنی را لجبازی بچگانه و بی ادبانه نی می داند،...

ازدیگرنقدهای خواندنی برگل برگسترهٔ ماه، یادداشت خسرو گلسرخی بود که در بخش «عیارسنجی کتاب» در روزنامهٔ آیندگان چاپ شد.۱۷

از صدای سخن عشق و بر بام گردباد و زان رهروان دریا / اسماعیل خونی خونی خونی اسماعیل خونی خونی اسماعیل از صدای سخن عشق ستهران: رَز، ۱۳۴۹، ۱۲۲ ص. خوتی، اسماعیل / بر بام گردباد. ستهران: رَز، ۱۳۴۹، ۱۰۱ ص. خوتی، اسماعیل / زان رهروان دریا. ستهران: رَز، ۱۳۲۹، ۱۱۱ ص.

پیش از این تاریخ، دو مجموعه از خوتی با نامهای بی تاب در سال ۱۳۳۵ و بر خنگ راهوار زمین در سال ۱۳۴۶ د منتشر شده بود، که مجموعهٔ نخستین، نازل و مجموعهٔ دوم به رخم بسیاری ارزشهای ادبی – آشکارا متأثر از زبان مهدی اخوان ثالث بود. اسماعیل خوثی با مجموعههای سهگانه چهل و نه، به زبانی مستقل و متشخص دست می یابد و مطرح ترین و فعال ترین شاعر دههٔ پنجاه می شود.

اگرچه خوتی در این سه مجموعه نیز هنوز در پاره تی از اشعار تحت تأثیر زبان اخوان است و همچون شاعران اجتماعی آن سالها، هنوز زبانی

کنایی و تمثیلی دارد و به قول خود او: «بازگریا باید /گفتنم مثلِ نگفتن باشد / باز باید در صندوقِ خیالم را بگشایم / و ببینم در آن / قامت دیدن را، از ململِ پوسیدهٔ تمثیل / گودگون پیرهنی آیا هست؟ ولی با همین مجموعه هاست که شعرش، به سبب گسترش صبغهٔ قلسفی در آن؛ به مرور از جنبهٔ کنائی و تمثیلی دور می شود و همخوانِ با محتوای فلسفی متخزلی، وزنی نرم و منعطف و دلپذیر می یابد و زبانش به استقلال و تشخص روشن می رسد.

زبان خوتی ـ چه در آنوقتها که کاملاً تحت تأثیر زبان اخوان ثالث بود، و چه بعدها که استقلالی یافت ـ همواره زبانی پیراسته، و درست و فخیم بوده است؛ ولی فلسفه که در شعرش برجسته و آشکار می شود، زبانش هر چه بیئتر به توصیف و توضیح و نثر می گراید، حکه البته به نفع جوهر شعرش نیست.

پس از انتشار مجموعه های اخیر خوثی، چندین نقد بر آنها نوشته شد که ما پس از خواندن چند شعر از وی، نقد خسرو گلسرخی راکه تحت نام «شاعری در کشاکش تضادها و دلبستگی های خویش» در روزنامهٔ آیندگان، در همین سال چاپ شد، می خوانیم.

شعری از مجموعهٔ زان رهروان دریا:

### در آفتاب بزرک

مدعجیب از خود دور افتاده ئی!» هماره ناشناخته ئی در سن

با س میگفت:

-«عجیب از خود دور افتاده ثی!» وگرگذارم بر دریا بود... به موجها می پیوستم.

به سوی ساحلِ همواره پیش میراندم

و مىوى ساحل ھموارە

مىوى بودن بود.

هماره ميخواندم:

\_ «ماندن نبودن است؛ بودن روانه بودن...»

و بود و بود... تا آن آفتاب دیگر در من دمید.

خوشا

هزارگانه نبودن؛ خوشا یگانه شدن با خویش.

به نیمروزی ژرف و بلند چون تابستان،

باری،

ديگربار،

از آسمانی آرام چون پذیرفتن

بر درههای افتادن تافتم؛

و ذات خود را،

بر بستر حقیرترین رودهای سرگردان در شنزار بزرگ، چون دریا، یافتم.

- «عجیب از خود دور افتاده ام!»

به خودگفتم.

و آفتابی دیگر در من دمیده بود.

در آفتابی حقیر

مثل شکفتن در بهار دهکدهیی که باغهایش تنهاگنجایش سرایش گنجشکی را دارند، صعود دریا تا ابر

باران گئنته بود؛

سقوط دریا از ابر

جوىبا

و سالها بود داز گمشدن \_

که جوی های پریشان بودند:

هزارگانه

و بیم دیداری ناگوار با مانداب...

در اوج تابستان، اما

ناگاهان،

ديگربار

حقيقت آمد؛

و زیر ایثار ناگهانی رگبار

دوباره جنگل توفان بارآور شد:

و سیلهای خروشان در یکدیگر آویختند،

درهم ربختند؛

و بار **دیگ**ر

در آفتابی بزرگ چون جاویدی

دریا دریا شد:

من من شدم.

بیست و نهم تیر ۴۹ ــ تهران

شعری از مجموعهٔ بربام گردباد:

#### در امتداد خیابان

زردپوشان به چه می اندیشند؟ صف به صف

ستوار

استاده به جای،

چون ستونهائی از پولاد

که بر آنها بامی از باد...

به چه می اندیشند این مردان؟

مى تواند بود

آيا

كانسوى دانستن

دردی انداخته باشد چنگ

با دل این بیدردان؟

ـ بيدردان؟!

\_آرى:

اینچنین، از دور که بینی شان، پنداری

در نگاه هر یک

چنبرهٔ ساکت بی حسی هولی ست:

همچنان ماری افسرده ز سرمای زمستانی.

وای ــ

وای اگر سر بردارند!

پدرانشان در مزرعه دارند دیانت میکارند

و نگاه هو یک

\_قواره *ئی* از حیرت،

برشده تا دل افلاک \_

گوئیا میگوید:

- «ابرها، این همه ابر، این همه ابر، آخر از چیست که امسال نمی بارند؟...»

آه، باید، به حقیقت باید، باید اینان بپذیرند آن صدا را، کز خرش هر رعد به گوش آید:

ـ «ابرها گاواناند.

شیرشان را میخواهی نوشید؟ آستینها را باید بالا بزنی، و پذیرا باشی امکان لگد خوردن را: ابرها را باید دوشید.

ورنه از اشگ بر افروزی اگر صد فانوس تیرگی های افق را، در چار جهت همچنان خالی خواهی دید، ور نکوتر نگری پیس هر بارش مصنوعی نیز خشکسالی خواهی دید...

پدرانشان در مزرعه دارند دیانت میکارند. و برادرهاشان، در غربت شهر، میهمانانی ناخوانده، گیج، گم، سرگودان، رانده،

وامانده. و شگفتا! دردا! مثارین استکه

مثل این است که این بیدردان:

زردپوشان را می گویم...

اینک آن لحظه که بایدگفت.

اینک آن لحظه که باید عریان گفت.

شعر خوب

مثل دیدن عریان است.

آه، اما من

با حروف سربی پیمانی دارم

و حروف سربی

دیرگاهی است که از عربانی می ترسند.

بازگویا باید

گفتنم مثل نگفتن باشد.

باز باید در صندوق خیالم را بگشایم

و بینم در آن

قامت دیدن را، از ململ پوسیدهٔ تمثیل

گردگون پیرهنی آیا هست؟

#### هـــت:)

... زردپوشان را میگفتم: مثل این است که این بیدردان

هم از این خاک نروٹیدند؛

هم از این آب ننوشیدند؛

و ـ همانگو نه که من ـ هر یکی برگی از این باغ نیند.

مرگ خود را،

فوج جراری از زرد می آراید.

باورم نيست، خداوندا!

خواب میبینم پنداری:

بنگر، آن روح خزان است که، با دندانهای زردش،

میخندد و می آید.

لحظه ٹی سرخ که می دائی ۔ .

در راه است.

ديريا زود

خشمی از دوزخ خواهد گفت:

\_«أتش!»

گل یاس غمگینی را دیدم

رسته بر ساقهٔ بیداری

نگران در زردان:

- «باکه بگریم

(می خواند و سری می جنباند)

که دلم خونین است؛

و که می سوزم، می سوزم، می سوزم از این

که چرا چونین است،

و چرا چونین اند اینان: این خطرناک ترین مسکینان وحشت انگیز ترین فوج ندانستن و توانستن...»

شائزده آذر ۱۲۴۶ ـ تهران

شعری از از صدای سخن عشق:

غزلوارهٔ ۵

در ازل پرتو خسنت ز تجلی دم زد عشق پیداشد و آتش به همه عالم زد حافظ

> در من امشب ترنم غزلی است. دلم امشب ستاره باران است. واژهها را خبر کنید.

واژه ها را خبر کنید تاکه باکوزه های خالیِ خویش بشتابند سوی من کامشب در من است آنچه در دف باران و آنچه در نای چشمه ساران است.

> عشق پیدا شده است پرنیانِ وزیدنش در باد گونهام را نواخت.

عطر او بود در طراوت صبح، عشق پیدا شده است می دانم عشق پیدا شده است بار دگر.

> آی دل آی خاکستر غریب وزش شعله را بنوش بنوش!

مؤده، پائیز جان! کان پرستوی رفته برگشته است باز، در دشتهای خاکستر جام آلاله شعلهورگشته است.

مژده، شب جان! بال بگشوده نور «همه آفاق پرشرر»گشته است.

مؤده، خاموشی لطیف! شعر سرشار! در من امشب ترنم غزلی است دل من دل شده است دیگر بار.

> ازلی دیگر است این پیوند پرتو حسن توست

و تجلي و

نردبام سرور.

ديگر آن به كه هيچ دم نزنم.

### نقد و نظر

خسرو گلسرخی در بخشهائی از یادداشت مغشوش و مخدوشی (که به نظر میرسد آکنده از اغلاط چاپی هم باشد)، دربارهٔ مجموعههای اخیر اسماعیل خوثی، مینویسد:

«[...] این سئوالی است که ما همواره از خویش میکنیم: چرا شعر ما از عنصر دینامیکی عاری شده، و چرا نه جذبه دارد و نه ما را منقلب میکند؟ شاید یکی از عوامل مهم آن، این نکته باشد که شعر ما با سرعت به سوی «طبقه ای» شدن به پیش می تازد و اسیر ضابطه ها و منافع و خودخواهی های قشر به اصطلاح روشنفکر شده است:

این اواخر بیش از هر چیز دیگر در ادبیات، شعر داشته ایم و راستی یک مطر از این انبوه کتابهای شعر را به یاد می آوریم، که شما را ولو لمحاتی بس کوتاه منقلب کرده باشد؟ و بتوانید با آن به عنوان یک بازتاب از جامعه خویش خلوت کنید؟ این جذبههای ناشی از عوامل تولید در ارتباط با معیشت، این مالکیتهای کوچک و این جامعهٔ مصرف در حال تکوین، شاعر را تفاله کرده، او با اصل خویش، با وجدان خویش، و با آنچه که موقع تاریخ به او سپرده، بیگانه و مهجور مانده است و روز به روزگام برداریش به جلو، در خود جمع شدن است. سالهای پیش را به یاد آورید که چگونه یک شعر زمزمه می شد، به میان تودهها می رفت و چگونه با فرهنگ عامه پیوندمی خورد... واینک بُرد شعراز درگاه کافهها، فراتر نیست. سه دفتر شعر از اسماعیل خوش را ورق می زنیم: بر بام گردباد، زان رهروان دریا، از صدای سخن عشق. اسماعیل خوش در مجموع این سه

دفتر با توجه به انتظاری که از شعر در اینجا سخن آن می رود، شاعر کامیابی نیست، تنها با درنگ به تکه هائی از شعرهای از سال «چهل» به بعد اوست که در این مقاله ارزشی فراهم می آورد تا کار او را به داوری بخوانیم. قبل از هر چیز باید کارنامهٔ چندین ساله شعر خوثی را دید. اسماعیل خوئی شاعری است وابسته به نئورمانتیکها، و از سوی دیگر، به سنتگرایان افراطی شعر امروز، شعر او در گذشته، شعری است که در خور هیچگونه ارجگذاری نیست، تنها می توان آن را به عنوان ابتدائی ترین خور هیچگونه ارجگذاری نیست، تنها می توان آن را به عنوان ابتدائی ترین تجربیات یک شاعر تحمل کرد.

خوئی در بر خنگ راهوار زمین گام در جای پای اخوان ثالث می گذارد و این کتاب او با توجه به نفوذ اخوان ثالث، فاقد هرگونه آزادگی، حس و جهان بینی یک شاعرست، شعرهائی است بسیار حسابگرانه، از پیش اندیشیده شده، که نه تنها عنصر پویائی ندارد، بل همه عوامل شناخته شدهٔ شعر اجتماعی و غیراجتماعی اخوان ثالث را در خود فراهم آورده است. در نتیجه ما می توانیم به آسانی از گذشتهٔ او در تجربه و طبع آزمائی شعر، با توجه به نقطه نظرها و جبهه گیری هائی که برای خود به تازگی فراگرد آورده، درگذریم.

اسماعیل خوثی شاعری است که او را باید در تضادهای طبقاتی اش جستجو کرد، با همه مختصات و ویژگیهای آن. او همهٔ سرگردانیها و درماندگیهای نسل خویش را در گزینش یک راه و روش به دوش می کشد و بدین لحاظ است که او گاه، رها در باد، رقص صوفیانه می کند و گاه کشن و منقلب به عوامل و بنیادهای اجتماعی راه می برد. راه خوثی کدامست؟ بدون شک راه دوم است، زیرا این حقیقت را با سرودههای واپسیناش در میان می گذارد.

باید دید خوئی بیشتر به کار شاعرانهٔ خود، به طبع آزمائی خود و یا اصولاً به هدفی که در شعر سراغ آن را میگیرد، عشق می ورزد؟ همچنان که هدف او را در شعر نباید انکار کرد ـ با آنکه گاه سروده هایش واقعاً سست است ـ باید این نکته را نیز یادآور شد که بیشترین سهم را در سه دفتر شعر اخیر او، کارهای صرفاً «شاعرانه» و نیز طبع آزمائی و تفنن با خود برده است.

کار خوئی که از جنبههای استیک چندان در خور توجه نیست، این سئوال را مطرح میکند: که چرا شاعری که میخواهد استیک را فدا کند، تا بدین پایه دچار خودبینی و شرر و جذبه درویش مسلکی می شرد؟ چرا دفترهایش سرشار از شر و شررش یک شاعر اجتماعی نیست؟ چرا در برابر دوبیتی هائی که فی المثل در «لندن» سروده چنان تسلیم شده که به آن اجازه ورود به دفترهای شعرش داده است؟ آیا این یک دلستگی بسیار سطحی به کار شعر، جدا از هدف نیست؟ خوثی در آخرین سروده هایش در چند سال اخیر با مفهومی تازه از شعر اجتماعی آشنا می شود، شاعری که در سال ۳۵ سروده:

«بُود رخسارهات آئینهٔ من، خیالت همدم دیرینه من، دلم خواهد شبی چون ماه بر آب، بلغزد سینهات بر سینه من و اینک میسراید، «وسیل میگوید: تمام گودی ها را باید پر کرد و کوه و دره نباید باشد» \_یا: «جنوب شهر ویران خواهد شد، و جای هیچ غمی نیست: جنوب شهر را آوار آب ویران خواهد کرد، شمال شهر را \_ویرانی جنوب...».

خوثی با آنکه در چشماندازش حقایقی از جامعه مطرح شده، و آن را به جد میگیرد ـ و در صعیعیت او هیچ شکی نیست ـ ولی گاه چنان کارش فرومیافتد، و چنان تزلزل میگیرد که اگر خوثی کشن و ناباور، آن خوثی که تضادها و ویژگیهای نسل سرخوردهٔ خود را به دوش میکشد، از یاد میرود، شاعری در چشم مینشیند بسیار رمانتیک، آسیبپذیر و بسیار سطحی. شاعری که از چشمگردانیهای خود در زندگی، تنها دلپذیری لحظات خصوصی ـ که لامحاله نمی تواند شعاع آن، بُرد آن عمومیتی را در برگیرد ـ می بیند، به زمزمهٔ شاعرانه می نشیند، و بدون عمومیتی را در برگیرد ـ می بیند، به زمزمهٔ شاعرانه می نشیند، و بدون

صحنه پیکار بگیرد ما را ـ نه بدان جرم که «امرار هویدا» کردیم [...]. سنت پرستی خوثی دست او را در گزینش راهی واقعی بسته است و او گوئی جز مکاتب غزل سنتی ما، چیزی را بیشروی ندارد و «اجباری» واهى او را ملزم مى كند كه اين مكاتب را هرگز از ياد نبرد. در حاليكه شعر تغنی و جنگ، چیزی به او نمی افزاید، و او را در ورطهای رهنمون می کند که از جبهه گیری خویش مهجور می ماند. عوامل بنیادی اینگونه مرودههای خوئی چیزی نیست که در ذهن او رسوب کرده باشد و به صورت زلالی شفاف که ناشی از تجربیات و کندوکاو اوست باشد. گوئی شعرهائی است موروثی، که فرزند با توجه به میراث پدر، ملزم به حفظ آن است. خوثی را باید جدا از این معضلات و ضایعات شعری دید، زیرا او با سرایشهای اواخر خود، این جدا دیدن را باعث می آید. خونی شاعری است اگر چه جهش نم کند، ولی لنگان لنگان راه را هموار میکند. [...] اسماعیل خوثی، شفیعی کدکنی و نعمت میرزازاده را باید از فرزندان خلف شعر اخوان ثالث دانست، زيرا اين هر سه از شيفتگان و غرق شدگانی هستند در زوایای پنهان و آشکار شعر ثالث؛ و اگو شعر شان گاه بی امضاء باشد با شعر ثالث ممکن است اشتباه گرفته شود و این نه در تمامت کار اینان، بل در قسمت بزرگی از کارشان موج میزند. منتهی در این میان اسماعیل خوئی ذهنی گیرنده و باز دارد، اگر از زبان شعری خوئی درگذریم، شعرش نگاهی بازگویندهٔ روابط خاصی از جامعه است، با واقعگرائی و ایجاد شکاف دردملهای کورکه گاه خواننده را به درد می آورد و او را جابجا مرکند. ولی زیان او آنسان برانگیزاننده و قاطع و برنده نیست، درویش وار و پریشان است. داگر این را بپذیریم که شعر اجتماعی نیاز به زبانی پویا دارد و انگاره هائی خاص و طرز تلقی ویژه ای می طلبد. خوئی در پی زبانی پویا نیست و این بی ارتباط با جهان بینی او نیست.

آنچه که بیش از همه افق و دید خوئی را پر کوده است، «بودن» یا «نبودن» است. فاصلهٔ این دو، چندان به چشم او نمی نشیند، و همین است که او را اسیر فلمفههای خشک و بی جان می یابیم. خوئی می خواهد به نوعی، شعر را با فلمفهٔ کلی هستی آشتی دهد و چون پر داخت به چنین چشم اندازی از شعر دشوار است، (و در شعر مستی ما سرشار است و اشراق و شور و جذبهٔ کافی به همراه دارد) شعر او عامیانه کشش می شود، زیرا ابزار کار خوثی بسیار ابتدائی و متروک است. ارائهٔ چنین فلمفهای، زبانی به غایت رسا می خواهد و باید چنان شاعر به استئیک توجه کند که خواننده سنگینی و بار خشک محتوای شاعر را تحمل کند. در حالیکه خوثی فلمفه را با شعر می آمیزد و بدون توجه بدین نکته که آشتی چنین فلمفه ای خشک با شعر آمان نیست، راه می سپرد.

بیشترین سهم را در سه دفتر شعر خوثی، شعرهای خیام وار او با خود می برد. خوثی چون اخیام، زندگی آسان را همواره در جدائی از اصل دردناک خویش می جوید. و برای او «انسان» انسان است و مهم نیست که در کجاست. [...] یک شاعر همواره در برابر سرنوشت تحمیلی قومش قله می افرازد و پنجه در پنجه آن می افکند و به عنوان یک فرد از یک قوم که بار موقع تاریخ بر دوش اوست، به ستیز برمی خیزد تا موجهای عملی جامعه علیه «تحمیل» ایجاد شود و خوثی اغلب متأسفانه، این نیست این شاعری که باید باشد \_ شاعری است که در حقیعت جوثی های خود شاعری که باید باشد \_ شاعری است که در حقیعت جوثی های و شگفت آورترین لحظات زندگی اوست، با همه صمیمیتها و تلخی های آن. این «توقع» را خود خوثی با سرایش چند شعر به غایت واقعگرایانه و اجتماعی، در آدم به بار می آورد که او با شاعر «درویش مسلک»، اجتماعی، در آدم به بار می آورد که او با شاعر «درویش مسلک»، «میخانگی» و مسائلی در این ردیف نمی تواند باشد. زیرا شکل او در قالب «میخانگی» و مسائلی در این ردیف نمی تواند باشد. زیرا شکل او در قالب یک شاعر مردمگرا و اجتماعی است:

«باور کنید مردم ـ باور کنید ـ باور کنید ـ از ما سخن بگویید ـ ما را بزرگ بدارید ـ ما استکان اول خود را ـ هر شب به افتخار شما می نوشیم» این تکه را با واقعیت موجود برابر نهید. آیا واقعیت موجود آن نیست که

همواره ورطه و شکاف میان توده های مردم و طبقهٔ خاص روشنفکر ایجاد شده است؟ آیا این سخن شاعر، صراحتی نیست از این حقیقت دردناک که ما را دیگر با مردم سروکار نیست و در دل از این ناباوران نفرت می پرورانیم، و تنها هنگامی که «ابر ودکا می بارد» همین مردمی که ما را به هیچ می انگارند، چنان جذابیت به خود می گیرند، که ما از آنان ملتمسانه می خواهیم باورمان کنند.

ما در کجا هستیم؟ برای که شعر میگوئیم؟ برای خودمان؟ به طور حتم هدف ما این نیست که برای خودمان بسرائیم. ما میخواهیم دیگران باورمان کنند و درد همینجاست.

خوئی را از سوی دیگر میبینیم در از صدای سخن عشق که خود را به سوی تغزل میکشاند. تغزل خوثی به استثنای دو «غزلواره»، تغزلی است بسیار متروک که علاوه بر آنکه از جهانبینی یک شاعر امروزی عاری است، از جنبه های زیباشناسی نیز در خور تعمقی فراوان نیست. کلمات خوئی در تغزل، همان کلمات متروک، مکرر و خاکخوردهٔ شعرهای سنتم است و پیوند کلماتش گاه خواننده را عصبانی میکند و آن گیرائی خاص شعر تغزلی را ندارد. یک شعر گیرا همیشه چیزی دارد پنهانی و نهانی و خفته در شکل و درون خویش، که وجه مشخص و معلومی ندارد، تا بتوان انگشت بر آن نهاد، این هیأت نامرئی شاید همان گرمائی و شور و شورش شاعریست در لحظهی سرودن و بیخویشی. این هیأت نامرئی هر چند در شعرهای تغزلی خوثی تجلی میکند، ولی عمرش در طول خواندن یک شعر بسیار کوتاه است. در هر «بن بست» شور غنا می تواند به مدد شاعر بیاید تا مردم که دریچه های امید ساز به روی شان بسته است، توجه شان به عواطف والای بشری معطوف شود و با برابر نهادن آن با زندگی روزمرهٔ شکننده، که حتی فرصت اندیشیدن را از آنان باز میگیرد، نوعی نتیجه که آن روی زندگی است، نشانه گیرند، همچنان که «سخن عشق» در اردوگاههای نازی، اسیران را به مقاومت واداشت. این نکته را

نباید انکار کرد، در تغزل، خوثی راه نیامده ای را نیز هموار کرده است ولی خود در کشاکش این راه گرفتار سنت آمده و آن والائی راکه جابجا با آن در تکههائی از صدای سخن عشق مواجهیم، فرو نهاده و به تاریکی های مشخص غزل پیش رفته است.

ارزش خوئی در این نیست که او هرگونه شعری را برای هرگونه پسندی ارائه داده است، ارزش خوئی در پویائی اندیشه اوست که در انتظار یک تنپوش به غایت رسا، همچنان عریان باقی مانده و با همه عریانی خود، می گزد و می سوزاند.

خوثی را باید شاعر بی باوری ها، تضادها و ارزش و باورهای مسخ شده دانست. او شاعری است وابسته به همهٔ آمال و خواستهای سرخورده بینابین دو نسل، نسلی در برزخ، که سرش را می تواند به هر دری بزند تا دریجه ای گشوده شود. اسماعیل خوئی با آنکه از نظر عناصر تشکیل بخش شعری، ضعیف می نماید و اهمال او در گزینش میروده هایش لطمهٔ فراوانی به موقع او زده است، ولی به او می توان به عنوان یک شاعر مقاوم، که می تواند راه بکوید و هموار کند و آگاهی هنر و وظیفه را درهم آمیزد دل بست.

نگاههای رها

هماره عاشق پرواز دور و بلند به اگر غبار نفسهای من گذشت؛ و دسته دسته ز دیوارهای شیشه گذشتید، دگر به غربت این آشیانه باز نگر دید. ۱۸

# سحوری / نعمت میرزازاده (م. أزرم)

میرزازاده، نعمت (م. آزرم) / سحوری. ـ تهران: رُز، شهریور ۱۳۴۹، ۱۲۴۹ ص.

اگرچه معید سلطانپور، بانی شعر چریکی ایران و صدای میرا

نخستین مجموعهٔ شعر چریکی در ایران بود، ولی نخستین مجموعه از ایندست که در ایران شهرت فراوان یافت، سحوری بود.

به نظر می رسد که علتِ شهرتِ بیشتر سحوری نسبت به صدای میرا (که پرشوروخروش تروپر صلابت تر از سحوری بود.) چهارچیز بوده است: ۱. موضع تند ضدغربی (غربزدگی) شاعر، به تأسی از جلال آل احمد، مرشدِ بخش اعظم روشنفکران سنتی آن سالها.

۲. نفحهٔ دینی اشعار، (بویژه که پیشتر، شعر بلند پیام در قالب قدمائی و مضمون مذهبی از شاعر سحوری چاپ شده و او را به عنوان شاعری مذهبی باگرایش تند میاسی می شناختند.)

۲. زبان پخته تر و لحن فخیم خراسانی آزرم که تسلط او را بر ادب قدیمه نشان می داد؛ اگرچه سعید سلطان پور نیز خراسانی بود.

۴. اوضاع زمانه و رشد تمایلات چریکی در بخش عظیمی از
 روشنفکران که قابل سنجش با دو سال پیشتر نبود.

بدین ترتیب، بعد از از زبان برگ از شفیعی کدکنی که در بهار ۱۳۴۷ منتشر شد، سحوری به همراه عبور از علی موسوی گرمارودی، نخستین مجموعه های مذهبی شعرنو قابل اعتنا، از آغاز پیدایش شعرنو تا سال ۱۳۴۹ بوده اند که نشر می یافت. این چند مجموعه، بویژه سحوری، بعد از زبان برگ، عامل نزدیکی بیشتر سنتگرایان ادبی ـ مذهبی ایران با شعرنو بوده است.

ظاهراً سحوری در قاصلهٔ اندکی بعد از چاپ توقیف شد. ولی دستنوشته های متعدد آن، بلافاصله تکثیر شدو دست به دست گشت و به علاقه مندان رسید.

چنان که پیشتر نیزگفته شد، محلِ نقد مجموعه های میاسی، عموماً نه مجلات، که جُنگها و بویژه محافل روشتفکری بود. چنین بود که در نشریات رسمی کشور در آن وقت، هیچ نقدی بر سحوری چاپ نشد. دو شعر از این مجموعه را می خوانیم.

### بارعام

[به مناسبت جشنهای دو هزار و پانصد سالهٔ شاهنشاهی و ورود میهمانان خارجی]
به شادمانی این سالروز تاریخی
تمام خلق گرمنه
میان سفرهٔ فقری

ــبه طول و عرض فلات ــ

به صرف وعده

۔غذای یگانهٔ ملی ۔

درون خانة خود

ميهمان ما هستند،

مشهد، ۴۸

# مجسمة آزادي

در شهر برج و باروی آن آسمانخراش آنجاکه هر بنای مهیبش خود،گاوصندوقی است عظیم

\_ز پولاد \_

تا خارت سراسر آفاق را

\_به شکل دلار \_

در خرد بیاکند،

و حفره های سیر ناشدهاش

هر روز منتظر کشف سفره ئی است؛

فولى خشن \_به صورت بانوئي معصوم \_

بر تلّی از دلار ستاده است دستی فراز کرده، نگهدار مشعلی در آستین دیگرش اما دانسته نیست، چیست این پیکره مبشر آزادیست: آزادی ریو دن

آزادي هجوم.

بر تلّی از دلار ستاده است در دست مشعلیش فروزان غولي خشن \_به چهرهٔ قديسي \_ با مشعلی عظیم که با آن اعماق بیشهٔ بولیوی را روشن كند و آنگاه با دست دیگرش دچه گوارا، را خنجر به قلب فرود آورد وندر نهان جنگل کنگو آتش دمد به جان لومومبا.

بر تلّی از دلار ستاده است با مشعلی عظیم که با آن آتش براکند به ویتنام با مشعلی عظیم که بر آن دزدان بازگشته ز خارت را بر عرشه های سرکش کشتی ها

از دورتر سواحل دریای نفت وز آن سوی کرانهٔ الماس و کاثوچو -چون رهنما به خویش فراخواند،

بر تلّی از دلار ستاده است این پیکره مبشر آزادی است: آزادی ربودن آزادی هجوم،

اینک هزار کشتی تاراج از چار سوی پهنهٔ گیتی خشنودی فرشتهٔ آزادی را با ارمغان آنچه توان یافت \_ رو سوی این گرسنه رواناند.

ای غول! ای مزور قدیس! ای مشعل! ای چراغِ شب رهزنان دریائی! با باد شرق

بر تو

سرانجام مىوزم.

مشهد\_آذر ۴۶

# عبور /علی موسویگرمارودی

موسویگرمارودی، علی اعبور. مه تهران: توس، اردیبه شت ۱۲۰،۱۳۴۹ ص. گفتیم که علی موسوی گرمارودی به همراه نعمت میرزازاده (م. آزرم) و

شفیعی کدکنی نخستین شاعرانی بودند که با رویکردی مذهبی (اسلامی)
به سرودن شعر در قالبهای نیمائی و نوقدمائی پرداختند. با این تفاوت
که آزرم، به سبب گرایش تند به خطمشی چریکی، کمتر در مجامع
فرهنگی و مجلات حضور پیدا می کرد و شهرتش عمدتاً محفلی بود، و
گرمارودی با پاره ثی از مجلات موجه روشنفکری همکاری نزدیکی
داشت و اشتهارش عام تر بود؛ و این اشتهار، بویژه هنگامی گسترش یافت
که در مسابقهٔ شعرنو، به مناسبت آغاز پانزدهمین قرن بعثت پیامبر اسلام،
که مجلهٔ یغما در مهر ماه سال ۱۳۴۷، برگزار کرده بود، شعر «خاستگاه
نور» او، در میان اشعار رسیده از سراسر کشور، برندهٔ بهترین شعر شد، در
نشریات فراوانی به چاپ رسید و در کنگره ها و محافل مذهبی زیادی
خوانده شد. البته گرمارودی در عبور به رغم زبان سالم و زنده به هنوز
تشخیص نافذ و استقلال زبانی لازم را نداشت که شعرش به تنهائی
شاخه ثی تحت نام شعرنو مذهبی به وجود آورد.

بخشی از شعر «خاستگاه نور» را از عبور می خوانیم:

غروبی سخت دلگیر است و من بنشته ام اینجا، کنار غار پرت و ساکتی، تنها که میگویند: روزی، روزگاری، مهبط وحی خدا بودهست. و نام آن «حرا» بودهست.

و اینجا سرزمین کعبه و بطحاست و روز از روزهای حج پاکِ ما مسلمانهاست...

برون از خار...

ز پیش روی و زیر پای من، تا هر کجا سنگ و بیابان ست هوا گرم است و تبدارست اما میگراید سوی مىردی، سوی خاموشی، وخورشید از پس یکروز تب، در بستر غرب افق، آهسته می میرد...

و در اطراف من از هیچ سوئی، ردپائی نیست

و دُوْر من، صدائی نیست.

فضا خالی است.

و ذهن خسته و تنهای من، چون مرغ نوبالی،

که هر دم شوق پروازی به دل دارد ــ

کنار غار، از هر سنگ، هر صخره

پرد بر صخرهنی دیگر...

و می جوید به کاوشهای پیگیری، نشانی های مردی را

\_نشانی ها که شاید مانده بر جا، دیر دیر: از سالیانی پیش \_

و من همراهِ مرغ ذهن خود، در غار میگردم

و پیدا میکنم گوئی نشانی هاکه میجویم:

همانست، اوست!

کنار غار، اینجا، جای پای اوست، می بینم.

و می بویم تو گوئی بوی او را نیز.

همانست، اوست:

یتیم مکه، چوپانک، جوانک، نوجوانی از بنی هاشم

و بازرگان راهِ مکه و شامات

امین، آن راستین، آن پاکدل، آن مرد.

و شوی برترین بانو، خدیجه

نیز، آنکس که منخن جز حق نمیگوید

و غير از حق نميجويد

و بتها را ستایشگر نمی باشد

و اینک: این همان مرد ابرمرد است

«محمّد» اوست.

[...]

# **در سوک آن درخت که ایستاده مرد**

در سو*گ ج*لال

... و روزگاری بود

و فصل زرد و زبون، از برون بهاری بود کنار خانهٔ دلهای ماکه بارو داشت درخت لاغری آرام رست و ریشه دواند به ناگهان نه ولی از همان نخست بلند و از همان آغاز

چه بادهاکه وزید از چهار سوی درخت که ریشهکن کُندش

ولی «درخت» به پای ایستاد و ریشه دواند و باز ریشه دواند

درون خانهٔ دلهای ماگشود رهی

و ما، برخي

ز خون خویش به رگهای ریشهاش دادیم و ما، برخی

بلند باروی اطراف قلبهامان را

ز پیش روی درخت بلند، برچیدیم

و آن درخت از آن پس درست در دل ماست. و آن درخت همیشه درست در دل ماست.

کنون دریغ از آن سودهاکه رفت... که نیست:

- به شاخه شاخهٔ آن، آشیان مرغان بود

- به سایههای بلندی که می فکند به خاک

- و در نسیم نجیبی که می وزید از آن.

حرارت و عرق تند چهر، می خشکید. دهزارها قلم از شاخههای نازک آن به هرکویر نشاندند و بارورگردید، کنون دریغ از آن سودهاکه رفت،که نیست.

کنون دریغ تو، ای خوب، ای بلندترین دریغا تو ای نجیب ترین و تو ای اصیل ترین، ... تو ای تناور گشن تو ای تناور گشن دریغا تو ای تجسم پاک اصالت و رادی تو ای مجسمهٔ راستین آزادی دریغا تو ای فریاد!

...

# طنین در دلتا / طاهرهٔ صفارزاده

صفارزاده، طاهره / طنین در دلتا. ـ تهران: امیرکبیر، آذر ۱۳۲۹، ۱۳۴۹ صفارزاده،

نخستین مجموعه شعر طاهرهٔ صفارزاده، رهگذر مهتاب، مجموعه ئی نوقدمائی و سست بود که جلب نظری نکرد، ولی طنین در دلتا که پس از بازگشت طولانی مدتِ شاعر از سفرِ مطالعاتی آمریکا منتشر شده بود و به طور غیرمنتظره ئی همسنخِ موج نو و بسیار مدرنیستی بود، توجهٔ فرارانی برانگیخت.

نام بخشهای چندگانه و نام اشعار مجموعه، بخوبی نشاندهندهٔ این نوگرائی است. در فهرست اشعار میخوانیم: سفر اول، سفر زمزم، شعر

کانکریت، میزگرد مروت، زندگی آسانسور، شیرهاکه با توپ نقره بازی میکنند، در جشن تولد ولادیمیر، مه در لندن، نهنگها با من مهربان بودند،...

اشعار طنین در دلتا همچون ایمان بیاوریم به آغاز فصل سر دفروغ ، محصول درک تازه و امروزینی از شعر بود، ولی برخلاف شعر فروغ ، بیش از اینکه جوششی باشد، اشعاری کوششی بود. سیلانِ صمیمانه و اثرگذار شعر فروغ نشان می دهد که نو آوری فروغ از مر نیاز و ضرورت ناگزیر بوده، ولی طنین در دلتا فقط غیر معمول و بدیع است و به نظر می رسد که بیشتر محصول درک تازه و شیفتگی و شگفتیِ شاعر بوده است تا نیاز ناگزیر درونی.

طنین در دلتا، اگر چه همچون همهٔ آثار موج نوئی و فرمالیستی (به همان معنای معمولِ آن سالها) بازتاب چندانی در جامعه (حتی جامعه کتابخوان) نداشت، ولی به سبب غیرمنتظره بودنش، غوغائی در مجامع شعری برانگیخت، و سال بعد که مجموعهٔ سد و بازوان از همین شاعر منتشر شد، غوغا به مجلات نیز کشیده شد.

در اینجا فقط تکه شی از نوشتهٔ محمد حقوقی پیرامون طنین در دلتا را می آوریم و خوانندگان را به تفسیر مفصل حقوقی بر نخستین شعر این مجموعه، در پایانهٔ چاپ اولِ شعرنو از آغاز تا امروز ارجاع می دهیم.

حقوقی دربارهٔ طنین در دلتا نوشته بود:

۱۱...]پس از این زمان است [دهه چهل]که ما هیچ جریان تازه ئی را در شعر امروز نمی بینیم تا وقتی که کتاب طنین در دلتای طاهرهٔ صفارزاده منتشر می شود. و به نظر نگارندهٔ این سطور، با زبانی کاملاً اختصاصی و انحصاری شاعری که اگرچه قبل از این نیز در رهگذر مهتاب سابقهٔ شاعری داشت، با شعرهایی به پسند مردم شعرخوان همچون شعر اکودک قرن ۱۵ ما با عبور از مرزی که نشانه های آن را در دفتر دوم طنین در دلتا می توان دید، حاصل تجربیات و مطالعات چند سالهٔ خود را در

شعرهای فصل اول این کتاب به وضوح نشان داد. آنهم در این دههٔ اخیر، یعنی درست در زمانی که با زبانهای شعری همهٔ شاعران شناخته شدهٔ پیش از خود روبه رو بود. و این نکتهٔ بسیار قابل توجهی است. زیرا آن زمان که شاملو و اخوان به زبان مستقلِ شعری خود رسیدند، تنها نیما و توللی را پیش روی داشتند. [...]» ۱۹

چند شعر از این مجموعه را میبینم: سه شعر از «۶ شعر کانکریت»

١

### ميزكرد مروت

بائين

```
۸۶ تاریخ تحلیلی شعرنو
```

2 ار او إو ار

عاشقانه

صبح آمده است تو رفتهئی

عشق آمده است

تو نیستی

چه می شود کرد
رنگ دیوار به پرده ها نمی خورد
رنگ قالی به هیچکدام
امروز تولد دوک الینگتون است
در کاخ سفید هم رادیو می گفت جشنی بریاست
شکر که کلاه سفیدها دوک را نخوردند
شکر که دوک گذری به آلاباما نکرد
شکر که اگر تو نیستی تنهائی هست
شکر که فصل بائیزه این فصل
دوره گرد می خواند انار نوبر پائیزهٔ انار
من هم می خواهم به سلاستی دوک گیلاسی بزنم
و بزنم زیر گریه
همه توی این ملک مثل هماند
چه فرق می کند
چه فرق می کند

## زوبینی بر قلب پائیز / جواد مجابی

مجابی، جواد / زویینی بر قلب پائیز. ـ تهران: امیرکبیر، آبان ۱۳۴۹، ۲۰۷ص.

شعر مجابی از دفتر اول ـ فصلی برای تو ... تا مجموعهٔ حاضر، تحولی کیفی می باید. دفتر اول، مجموعه شی ساختگی و بی حس و حال، پر از اغلاط وزنی و تصویری بود، حال آنکه دفتر دوم، عموماً حاوی اشعاری خوش ساخت، زبانی سالم، و تصاویری منسجم و معنی دار است.

مجابی که ظاهراً سرایش شعر را در دههٔ چهل و با تأثیرپذیری از موج نو آغاز کرده بود، با تلاش فراوان توانست پس از چندی جنبه های منفی

این موج را تا حدی کناری بگذارد و به زبانی مشخص و متشخص دست یابد که حاصلش کتاب زوبینی بر قلب پائیز بود.

با اینهمه، زویینی بر قلب یا ثیر که ظاهراً نقد و نظری به دنبال نداشت. \_ جون بسیاری از آثار هنری تجربی، نتوانست خوانندگانی را که جلب کرده بود برای مدتی طولانی با خود نگه دارد؛ زیرا ظاهراً بیش از اینکه کار دل باشد، کار دست بود.

دو شعر از این مجموعه را میخوانیم:

## در سطح شیشه های هیاهو

در راهگونهٔ مه با چتر و باکلاه بشمی

مىرفتيم

و فصل تازه می آمد از آمسمان ابری پائین باران ماران گفتگ

و عبور از جهارسو.

در راهگونه باران بود و موجههای چتر در ابر ازدحام گذر کرد. باران که ایستاد زن در بلوز سبز زیر درختهای خزان کم شد.

ما در پیادهروها بودیم

سیگار میکشیدیم و

روزنامه نميخوانديم.

با دستهای گاهی پریشانی

و فکرهای مرطوب

در سطح شیشههای هیاهو

در روشنای پوک گذشتند مردمان

آرام.

زن با سگش دوباره گذشت از کنار من

در آن هزار بار

که یکبار ـ

آن گیسوان پریشان شد.

در بیکرانِ درهم مه

در آه.

در کوچ عابرانه چه می افتاد

آیاکدام خط درشت سرخ

ما را ز عمق حادثه هشیار داده بود؟

صد بود یا هزاران

آن مردمان باز نگشته

كزيشت شيشهها رفتند

در انتهای فصل دری بود نیمه باز.

ما در کنار ویترینها بودیم

در خواب بيفروغ عروسكها

و دانه های نارسِ رؤیا را

در باد کاشته بودیم.

مىرفتم

در روشنای کاذبِ فصلِ سرد و در پیادهروها مریم سپید می شد.

### کلهای مریم

از سفری دراز با خورجینی ترکمنی پر ازگلهای مریم به خانه میآیم میآسایم، بر دیوار سفید میآساید خورجینی باگلهای بیگانه.

مریم در غبار روزها می پوسد این بارکه آمدم مشت غباری خواهم آورد.

### جهان و روشنانی های غمناک / علی باباچاهی

باباچاهی، علی / جهان و روشنائی های غمناک. ـ تهران: (زمان)، تابستان ۸۷ مس.

مجموعهٔ اول علی بایاچاهی (چون مجموعههای اول سیروس مشفقی، بهمن صالحی، علی قلیچخانی، رضا شبیری،...) کماثرتر و بی مایه تر از مجموعههای اول فروغ فرخزاد و شاملو نبود، اما راهی که آن دو (شاید به کمک فریدون رهنما و ابراهیم گلستان) یافتند، به جوهرهٔ شعر می رسید، در حالیکه علی باباچاهی، در مجموعهٔ دوم نیز هنوز در گردباد شور جنونی شاعرانه در چرخش است، و جهان و روشنائیهای غمناک

نیز چون در بی تکیه گاهی مجموعهٔ اشعاری خطابی ــ تصویری، غرق در شدتِ عاطفی است که به عمقی نمی رسد.

یک شعر و سپس یادداشتی بو این مجموعه را که به نوشتهٔ شاعر، از یادداشتهای خسرو گلسرخی است می خوانیم.

آری، مگری!

اینک ستارهها، همه بر سنگفرش جادهٔ ظلمت نجواکنان

پیابی میپرسند:

این کیست؟!

این مر**د** 

این پریشان دفتر، این ناسپاس دربه در

این زخمی صحاری سوزان کیست؟

ای چاکران سن!

ای تودهٔ شیاطین!

امبی که در صحاری شب شیهه میکشید، کجاست؟ می خواهم این حکایت را

با دوست در میان بگذارم

می خواهم این مکوت اماطیری را پشت هزار کوه سیاه

ويران كنم...

می خواهم این جواحتِ شمشیرِ پرشقاوت دشمن را با دوست با دوست در میان بگذارم،

مىخواهم

اما...

امبی که در صحاری شب شیهه میکشید، کجاست؟!

ليلاى من!

ليلاي خوبِ جنوبي من!

وقتى دلت گرفت

وقتى دلت سياه شد از من

مگری

پشت خرابههای تفکر بنشین

گیسو به بادهای مهاجر بسپار

و مثل خواهران عزيزت ستارههاي طلائي بيرس:

این کیست؟

این ناسپاس دربهدر

این زخمی صحاری سوزان کیست؟

آری

مگری

بگذار هر چه میگذرد بر من

زهر سیاهِ شمشیری باشد

كانسان به دست دشمن افتاده بود...

### نقد و نظر

خسرو گلسرخی در بخشهائی از یادداشتی بر جهان و روشنائیهای غمناک مینویسد:

اوقتی لبانت را میبوسم / دنیا بسان پنجرهای ست که از آن / تنها صدای پای غزالان کوهی را می شنوم / وقتی لبانت را میبوسم /گویا تمام زندانها خالی ست /گویا تمام مردم آزادند.

آیاکه عشق ما را نجات خواهد داد؟»

جهان و روشنائی های غمناک حدیث عشق و شوریدگی است. تکاپوئی ست برای پیوستن به صداقتی خالص که اینک سنگ گور آن را آماده نصب میکنیم. [...]

«ابر سیاه خستگی»، «از تمام برج و باروها»، «شعر خداحافظی»، سه شعر نخستین این دفتر، گویای طرز کار باباچاهی در گذشته است که شعرهای بدی است، و سرودههای دیگر جهان و روشنائی های غمناک که جدائی اوست از حیطهٔ گذشته، طلیعهٔ او، و راه آمدن او را در شعر نشان می دهد.

بابا چاهی شاعری است که همه آینه های خود را رو به تغزل برده است، و این تغزل همه تب و تاب او را در بر میگیرد و می نماید. شکوهٔ او، شکوهٔ تنهائی انسان است، پریشانی و واماندگی اوست در کشاکش بودن؛ مهرورزی به یک دنیای سیال عاشقانه است که شاعر در پی گشایش دریچهای به سوی این دنیاست.

شاعر جهان و روشنائی های غمناک سرخورده است، نومید و تحقیر شده است. بر مرگ زیبائی مرثیه می سراید. و به زمین و آسمان دشنام می دهد که چرا دنیای بی غل و غش و صمیمانه را از او بازگرفته است، و آن فرصت دستیاب را بدو نداده تا به آسانی «خوب» باشد. به سخن دیگر، شعرهای او، رجعتی است به بدویت و در اصالت این مهجوری از زندگی جمعی خود را رها ساختن، و بدون هیچگونه پای بندی دل به مهر دلدار «جنوبی» سپردن.

چنین است که از چشم او جامعه اعتراف به حقیقت و زیبائی نمیکند. و نوسیدوار می سراید:

> انسان همیشه تنهاست این راز را شقایق سرخی وقتی بر آب خم شد

در گوش موجهای خرامان گفت بگذار تا حقیقت و زیبائی پیوسته بر زبان گیاهان باشد.

باباچاهی نه بودن در کنار «معشوق» که پیوستن به او برایش نهایت هر جیزست، او در برابر همهٔ عوامل نابودکننده و بنیادهای فاسد و روابطی که این بنیادها را شکل می دهد، زانو می زند، عجز می کند، و بالاخره احساس خردی بیش از حد او را احاطه می کند: که بی شک دلز دگی ایجاد می کند. و او را از پر داختن به معبود و بازگو کر دن هیجانات صمیمی باز می دارد. [...] شعر باباچاهی را باید شعر منطقهای نامید، زیرا از یک سلسله عواملی تشکیل بافته که رو به سوی جنوب دارد. [...]

راهگشای این نوع شعر منوچهر آتشی است. [...] اینک باباچاهی است که نه پای در جای پای آتشی، بلکه با وامگیریها و تاثراتی از فروغ پای در پهنههای خویش نهاده است. [...]

شعر باباچاهی شعری است فروتنانه که از اعتراف به آسیبپذیری دریغ ندارد. شعر او شعری است که با آمیزهٔ کم رنگی از رمانس به سوی غناي واقعى مي تازد و از جاني گيرا برخوردار است كه والاثيش احساس شور منتقل کردن و در جذبه گرفتن ذهن است.

شعر او شعر زمزمه است. باید زمزمهاش کرد. شعر برّنده و دشنهوار نیست، ولی اندوه دربه دری و میرگشتگی نسلی را با خویش حمل میکند، و چون زبان او ظرفیت چنین حسیاتی را ندارد دچار واماندگی و کاستی می شود. شعر از دالانهای درونی و پیوستگی خود جدا می شود و در سطح جریان میگیرد و تنها لفظ می شود. همین شعر (در آستانه کوچ بهار و چند شعر دیگر) نمونهٔ صادق این گونه سرودههای باباچاهی است که مي توانست همراه سه شعر بد آغاز كتاب نيايد.

تغزل باباچاهی در مجموع تغزل کاذب نیست، و تغزل ناسپاسی معشوق. تغزل او نوعی استمداد است. ولی گاه که به نفوذ شعری دیگران در سروده های خود گردن می نهد، عاری از صمیمیت تغزل شعری می شود، زیرا و بژگی تغزل او، نوعی تغزل ولایتی است و تکیه بر روابط و آلام شهرستانی، بدین لحاظ است که او را در دو شعر «نام نیک و زلف بلند، و «اهل جنوب» صمیمی تر می یابیم.

جهان و روشنائی های غمناک هر چند تکامل یافته و در فروبسته به شعر دیگران نیست، ولی بدون شک راهگشای خوبی برای بابا چاهی است. » ۲۰

#### نعرهٔ جوان / سیروس مشفقی

مشفقی،سیروس /نعرهٔ *جوان.* ـ تهران:اسیرکبیر، شهریور ۱۳۴۹، ۱۰۱ ص. نوشته بودیم: ۲۱ وقتی که نخستین مجموعهٔ شعر مشفقی با نام یشت چپرهای زمستانی منتشر شد، دفترهای روزن نوشت که «نخستین دفتر شعر سیروس مشفقی از طلوع شاعری خبر میدهد که خواهد توانست در افق گستردهٔ شعر امروز ایران جایی شایسته بیابد.» ولی جوهرهٔ استعداد و قدرت مشفقی در روحیهٔ نوستالژیک او بود، و در آن سالهاکه روزگار خیزشهای قاطع انقلابی و اوجگیری اشعار شعار آلود و آغاز موج انتحارِ سیاسی انقلابیونِ از جان گذشته بود، مقاومت در برابر شجاعت وَ صمیمیت و معصومیت شان برای روحیات شکننده اما جامعه گرایم , چون شاعر بشت چپرهای زمستانی و پائیز، به دشواری ممکن بود، لذا شاعرانی با روحیات و تفکر مشفقی، با سرزنش مداوم خود، به سختی می کوشیدند تا از خود ۱ز روح محزون و غریب خود دوری گزینند، تا اگر در عمل قادر به حرکت انقلابی نیستند، دست کم با سرودن اشعاری انقلابی، از زیربار خفتِ شرمساری در برابر آن قهرمانان رهائی یابند. و چنین بودکه مشفقی ـ بی آنکه به توانائیهای لازم زبانی دست یابد ـ با سالها تلاش توانست با كنار نهادن روحيهٔ نوستالژيک ـ كه جوهرهٔ استعداد او در آن نهفته بود ـ نعرهٔ جوان را بنویسد تا خدمتی به جنبش خلق کرده باشد؛ و بدین ترتیب، شعرش را نابودکرد.

نعرهٔ جوان، اگر چه از صمیمیت پیشین شاعر خالی نبود، ولی اشکالات آشکاری در آن به چشم میخورد که در دفترهای پیشین شاعر نبود؛ چنانکه در شعر «در بازگشت»، «دشت» با صفت «طولانی» توصیف شده. و «درختان»، به جای پائیز و زمستان، در بهار و تابستان می جنگند.

يدالله رؤيائي در ديماه همين سال، در بيانيه «عبور از شعر حجم»، در اعتراض به اینگونه حرکت شاعرانی چون سیروس مشفقی نوشته بود:

اهمه جنایتها را می توان اغماض کرد و تنها جنایتی که نمی توان به شاعر بخشید این است که شمر را از زندگی شمر محروم کند. دفترهای سال ۴۹ راکه ورق میزنم، اندوه این پراکندگی میگیردم: آنچه شاعران می بینند یا «نمایش خویش» است در مسابقه یی کسالت آور برای افزایش خواننده و تحسین دستها و یا سوختگی جان است در خلوتی تنها و دور، مهجور از طبیعت حرکت. آن دسته از شاعران را نفس منتقدانِ بد گمراه کرده است تا قلمروی تحمیلی برای محتوای شعر خود ثبت کنند، و رها از دلستگی به مرنوشت شعر، میراث شاعران متوسط نسل پیش از خود را تکرار می کنند تا خوشایند منتقد بد باشند. می خواهند صدای جامعه باشند و تا صدای جامعه باشند، بی هیچ در دی ناله می کنند که روستاها راکارخانه ها تصرف کرده اند و چمن ها را چکمه ها ویران .... [...] سن آن جنایتی راکه گفتم به شاعر نمی بخشم، به مثل، سیروس مشفقی [را]نمی بخشم. [... ۲۲۵

شعری از نعرهٔ جوان، که هنوز خصوصیاتی از اشعار گذشتهٔ مشفقی را در خود دارد، میخوانیم:

#### در بازکشت و در پایان

زخمهای تن سن که نشان دارد از ایام مصائب در زندانها باد و باران را با وحشت می نوشند و صدای تند من اکنون، یادآور غرش شیران است در اسارتگاه مخفی جنگلها.

سفری طولانی بود من چنان غرقه در آب و آتش و آهن می راندم که نمی دانستم این جادهٔ طولانی را پایانی نیست من نمی دانستم که شب اینگونه میماجت خواهد داشت و بلا این گونه، در این غربتگاه پایداری خواهد کرد.

من می اندیشیدم در روزنهٔ خاموش یک کلبه سوسوی فانوسی، باری می تواند راهی باشد.

من می اندیشیدم، از سینهٔ ولگردی هایم آن تپش راکه نمی دانستم در چیست می توانم، باری، فریادی بکنم.

من درختان را، یاران بلادیدهٔ صف در صف می دانستم مثل یارانی در منگر یک جبهه که بهار و تابستان را می جنگند من نمی دانستم دشت تفرقه طولانی است که در آن گل به گل، گل های تفرقه روئیده است

دستهایم، آمادهٔ پیوستن با سنگ دستهایم، آمادهٔ پیچیدن با توفان بود

\*

مثل خورشید سراسیمهٔ صبح تابستان می آیم و تنت را، تن آغشته به خوناب و نسیم و خاکت را بار دیگر در آتش یک بوسهٔ طولانی می سوزانم

در سفرهای درازی که من از آنها برمیگردم همه جا یاد تو با من بود یاد تو همواره عطر رنگین هوائی بود که در سینهٔ من جاری می شد یاد تو

> بادبانهای برافراشته سوی مشرق بود بادبانهای بلند و پهن و طولانی که مرا تاگردنهٔ دریاها میبردند،

در سفرهای درازی که من از آنها برمی گردم همه جا نام تو با من بود.

ملوانان مجرب می دیدند که به نام تو چه توفان هایی را می خواباندیم چه نهنگان هجوم آور سهم آگینی صید سرئیزهٔ بالندهٔ ما می گشتند ما به یاد تو جهان را می گشتیم ما به یاد تو به دنیا می پیوستیم و نمی دانستیم، گل های خاطره خشکیده است.

کینه در ما دریائی بود خشم دریا، در ما، دریاها

ای زمان وحشت!

ای مغلوبی! پنجههایم آمادهٔ پیوستن با سنگ است پنجههایم آمادهٔ پیچیدن با توفان.

ای زمان وحشت!

ای مغلوب!

انفجاري

بايد

شايد

انفجارى

بايد

شايد

# این سوسن است... و تنهائی زمین و خواب درخت / منصور اوجی

اوجی، منصور /این سوسن است.... ــ تهران: بی نا، ۱۵۱، ۱۵۱ ص. اوجی، منصور / تنهایی زمین و خواب درخت. ــ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹، ۱۳۴۹، ۱۳۴۹، ۱۶۲

منصور اوجی از شاعران فعال و بنام دههٔ چهل بود که از مجموعهٔ اوّل تما مجموعه ای اخیر، تحول قابل توجهی در شعرش آشکار شده بود.

مجموعههای اخیر اوجی، حاوی اشعاری پرشور بود که عموماً به تخیلی چشمگیر و زبانی سنجیده نیز مجهز بود، ولی تکیه فراوان او بر شکل و لذا توجهٔ آشکار به همنوائی الفاظ، همسنخی کلمات و ایجاز تعمدی، محسنات شعرش را ضایع میکرد بطوری که کمتر به کارِ خلوت و دل می آمد و به زمزمه تبدیل می شد.

با اینهمه، اوجی در گزینهٔ این سوسن است که میخواند به استقلال زبانی می رسد. این نکته بویژه در شعری که بدین نام است، آشکارتر است؛ شعری صمیمانه برای صدای سوسن. و گفتنی است که سوسن، خواننده نی کوچه بازاری و کاباره نی بود که با صدای گرفته و اندوهبار و تحریر ویژه اش، شهرت فراگیری در میان خواص و عوام، در آن سالها پیدا کرده بود.

دو شعر از مجموعههای فوق و یادداشتی از اسماعیل نوریعلاء را بر مجموعه اول میخوانیم.

#### منصور منم، منم، منم منصور

چرخشت، ز چرخشش فرو افتاد. ترسی که مراگرفت جادو بود؛ ترسی که مرا در اوج جادو برد سا اوراد شگفت را شنیدم من از لجهٔ خون کسی گذر می کرد. از لجهٔ خون و

آتش و

چرخش،

خون بود که میگذشت و می چرخید؛ خونی که هنوز در تغنی بود.

اسطورهٔ عشق، بر عرشهٔ عرش و خاک و شیدائی،

کف کرده دهان و

دست و

یا، افشان

با جذبهٔ روح مولوی در رقص ــ بر بال سماع، اسطورهٔ عشق بود و

مى رقصيد.

دیدند، هراسخوردگان، دیدند دستار زگرد سر فروافکند. در بین زمین و آسمان ناگاه ـ

کف را ز دهان ربود و

«یا من» کرد:

\_ لامنصور منم،

منمه

منم منصور...»

خورشید به چاه آسمان افتاد. در سیل شراب، در مرگ،

هراس راء

رها کردیم.

با سرعت نور آنگاه تمام لجه را پیمود.

وقتی که گذشت پهنای افق هنوز از نعرهٔ او هنوز می لرزید.

(اوراد شگفت را شنیدم من در لحظهٔ انفجار در چرخشت)

در شارع شرق در جادهٔ نور و خون و ابریشم مردان سپید موی میخواره منصور هزار ساله را دیدند.

#### این سوسن است...

اندیشه های خنجر

غیر از هجوم و کشتن چیست؟

غیر از هجوم و کشتن \_
حتی اگر به زنگ نشیند؟

اتراقگاه مارا جارو کنید

جارو کنید!

این قلب کیست

این قلب کیست

این قلب کیست

این قلب کیست؟

این قلب کیست؟

این قلب کیست؟

در ارتفاع روز اینجا چرا، چراغ میافروزید اینجا چرا، چراغ ۹... شبهای اضطراب شبهای خاک را چه کسی دیده است؟ اینک که در کسوف، خطابم توئی باید لباسی از ستاره بپوشم.

اتراقگاه ما را جارو کنید!
آبی بر آن بپاشید
این سوسن است
جارو کنید!
جارو کنید!
این سوسن است
این سوسن است
بر درههای اضطراب ر!
بر درههای برف
زیر هزار خنجر
این سوسن است

این سوسن است...

### نقد ونظر

ذیلاً بخشهائی از یادداشتی از اسماعیل نوریعلاء، بر مجموعهٔ این سوسن است که میخواند را میخوانیم. نوریعلاء مینویسد:

«[...] به اعتقاد من از سال ۱۳۴۰ به بعد ما در آستانه تحول ایستاده ایم.

سیر حوادث خارجی و داخلی به ما نشان می دهد که زمینهٔ فکری گذشتهٔ

انسان این خاک دیگر قدرت رشد و نمو ندارد و حیات آن در آستانهٔ

خطری جدی قرار گرفته است. اما اگر بپرسید که پس از مرگ این زمینه

انسان امروز به کدام قلمرو از تفکر دست خواهد یافت و کدام مسائل تازه، زمینهٔ اساسی اندیشه او را خواهد ساخت؟ خواهم گفت نمی دانم. خواهم گفت که ما در همان برزخ تغییر گرفتاریم و هنوز ابر مردی ظهور نکرده است تا چون نیما یوشیج زمینه های اساسی اندیشهٔ جدید راکشف کند و آنها را به مدد ایمان و شناخت خویش شکل ببخشد و بنمایاند، اما شواهد تغییر بسیار است.

همین جا یک نکته را بگویم. تغییری که در زمینهٔ فکری رخ میدهد لزوماً آنچنان که این روزها خیلی ها ادعا میکنند ـ به معنی به دور افتادن شعر از مسائل اجتماعی و سیاسی نیست. معنی این تغییر آن است که از این پس مسائل اجتماعی و سیاسی که تاکنون عنصر غالب شعر بودهاند \_ فقط به عنوان یک عنصر در بین عناصر جدید شعری وجود خواهد داشت؛ به عبارت دیگر سیر شعر دههٔ اخیر ما به سوی غیرسیاسی شدن نبوده است، بلکه به دلائل بسیار \_و از جمله نبودن امکان ابراز صراحت و در نتیجه عدم قابلیت تماس با مخاطبین بیشتر و نیز ثبات بالنسبهٔ سیاسی و رشد سریع بورژوازی که به خاطر امکانات خویش از یکسو بیشتر قادر به درک زبان پیچیده شعر امروز است و از سوی دیگر مسائل روشنفکرانه را نیز به عنوان یکی از تفریحات خود می پذیرد و به آن روی خوش نشان می دهد و در نتیجه شاعر، مخاطب خود را و نیز راحتهای مادی زندگی خود را بیشتر در این جبهه می پابد داین سیر و حرکت به سوی دور شدن شعر از وسیله قرار گرفتن برای رسیدن به مقاصد سیاسی است. [... اما] امروز دیگر ـ جز در مواردی بسیار معدود ـ نظیر شعر سپانلو نمیتوانیم به شعرهای سیاسی خوبی بربخوریم که در جهت همان مقاصد ساخته شده باشند و اینگونه اشمار، به علت فقدان ایمان در مرحلهٔ اول و به عنوان شناخت در مرحله بعدی، از «فرصتطلبی» و «عوامفریبی» سازندگانشان حکایت میکنند.

گفتم که در جبههٔ پیشرفته و متعالی شعر امروز ایران شواهد بسیاری از

این تغییر حکایت میکند، وجود پارهای از اشعار فروغ فرخزاد، اقبال به اشعار سهراب سپهری و گرایش به سوی پدالله رؤیائی، همه و همه نشانهای از این تغییر است. اکنون اینان بر مسندی تکیه میزنند که پیش از اینها نیما یوشیج و شاملو بر آن نشسته بودند، تازه اینان طلایه داران تغییرند. تغییر راه نفوذ خود را در شاعران جوان تر، شاعرانی که از همان سال ۴۰ به جامعه معرفی شده اند، جستجو میکند. از سیان آنها می توان به محمد حقوقی، احمدرضا احمدی، اسماعیل خولی، منصور برمکی و منصور اوجی اشاره کرد.

شعر اینان معرف حضور و رشد زمینهٔ جدیدی برای تفکر است، زمینه ای که با مسائل سیاسی بدرود نگفته است. اما این مسائل را همسنگ و همارزش و همردیف بسیاری از مسائل دیگر قرار می دهد. [...] انتشار این سوسن است که میخواند می تواند از این بابت فرصتی محسوب شود، و اکنون اگر من هنوز در ادای دین به دو کتابِ بسیار در خورِ توجهٔ محمد حقوقی که سال گذشته منتشر شده است قصور می ورزم، و یا بطور کامل به تحقیق خود دربارهٔ اشعار احمدرضا احمدی ادامه نمی دهم و یا دربارهٔ منصور برمکی سخن نمی گویم، و نیز رسیدگی به حساب و کتاب کار شاعری اسماعیل خوئی را که صد البته در اینجا بیشتر اندیشه او مطرح است تا شاعریش، چراکه او را با همهٔ جلالت مآبی و تبخترِ خراسانی شاعرخوبی نمی دانم به به آینده موکول می کنم، می خواهم و زباین فرصت استفاده کنم و در این سوسن است که می خواند غوطه ای بزنم، شاید از این رهگذر به شواهد ادله ای در خور اعتناء برخورم.

اشعار منقول از کتاب جاپ نشدهٔ صدای همیشه، آثار یک شاعر عارف است. اوجی به منزلی از سنازل سلوک دست یافته است و همین زمینهٔ فکری تازه، او را جنان به سنت عارفانهٔ شاعری ما مرتبط می سازد که در او رویش دانه های مردهٔ شعر گذشته را باز می یابیم. شور و شیفتگی به او امان عشق ورزیدن می دهد، و اوجی با زبانی شیرین ـ و در عین حال

آشناتر از همیشه از این پس است که زمینهٔ فکری خود را و ایمان خود را به دست می آورد و به سوی مجهز شدن به شناختی می رود که جوهر به دست آمده از آن زمینه و ایمان را شکل ببخشد.

شاعریِ واقعی اوجی از صدای همیشه آغاز می شود و این کتاب، کتاب تولد دیگر اوست. [...]

برای معرفی زمینهٔ فکری اوجی، فکر میکنم همینقدر کافی باشد. میشد دربارهٔ تمثیلهای شعر او بیش از این سخن گفت، میشد در جستجوی این برآمد که کلماتی نظیر زخم، چاه، برف، دایره، شراب،گیاه، آب، بهار، غریووخورشید درشعر او به چهمعانی گوناگونی به کار میروند. میشد بر او عیب گرفت. میشد نداشتنِ کلمات کافی، ابزار لازم، کمبود مضمون، پرداختن به تمثیلهای قدیمی و برداشتهای قدیمی را به رخش کشید. میشد به بعضی موارداستفاده از کلمات، به بعضی تصاویر مغشوش، به بعضی ساختمانهای بی تناسب، به بعضی بی دقتیها و نظایر آن اعتراض کرد. میشد به او گفت که باید نگران زبان بازاری و رایج شعر امروز باشد. میشد نشان داد که چگونه از زبان اخوان آغاز کرده است و از فروغ فرخزاد و سهراب سپهری گذشته است، زبان رؤیائی را تجربه کرده است، با زبان سپانلو آشنائی یافته است و به قلمرو آزاد پا گذاشته است.

اما بر این همه نیازی نبود، چراکه برای آشنا شدن با شعر اوجی همین مقدار کافی به نظر می رسد. بقیهٔ بسیاری از این زحمات می ماند برای خواننده. به اوجی تبریک می گویم، [...] به شرط آنکه ایمانش را در روزنامه بازی و احیاناً شهرت طلبی بر باد ندهد. انشاء الله ۳۳

## رایا و رازگل سرخ / محمدرضا فشاهی

فشاهی، محمدرضا / رایا و رازگلسرخ. ــ تهران: بینا، اسفند ۱۳۴۹، ۱۰۰ ص.

از شاخه های بارآور موج نو، یکی، رایا و رازگلسرخ بوده است؛ اگر

چه فشاهی در پاره نی از مقاله ها به شعر موج نو و حتی شاعران آن می تازد و شعر شان را هذبانی بی ربط می داند. ولی واقعیت تطور شعر نو نشان می دهد که حتی اگر فشاهی در سرودن اشعار رایا، نه تحت تأثیر موج نو، بلکه مستقیماً متأثر از شعر فدریکوگارسیا لورکا بوده باشد، نوعی از این تأثیر، پیشتر از او، در شعر شاعران موج نوئی بروز کرده بود. با این تفاوت که آنان فقط سورر ثالیسم منطق گریز را در اشعار لورکا دیده بودند؛ و فشاهی، خونی را هم که در اشعار متلاطم لورکا جاری بوده است دیده بود.

او بهنانکه در مقالات و مصاحبه ها و کتب تاریخش پیداست مدافع شعر متعهد جامعه گرا بود و نمی توانست شعری بی محتوای هدفمند را بهذیرد. شعر او، (بی آنکه به خودی خود ارزشی شمرده شود) مرز شعر متعهد و غیرمتعهد، و برآیند زیبائی شناسی دو گونه شعرِ دههٔ چهل بود. و بدین لحاظ با شعر مجید نفیسی همانند بود.

دو شعر از مجموعه رایا را میخوانیم:

1

آنگاه

که بر صندلی سپیده

آرسیدهای آرام

و زنجير

بر پایت حلقه می بندد.

آنگاه

که بر صندلی سپیده

آواز باد و باغ

مىخوانى

و عطر شمعدانی

خود خاطرهای است

به بارهٔ عشقی

در بعدازظهر.

این باغ خاکستر میریزد ۔

آرام میریزد

بر بام فریادت،

مانوشاك!

ہی

جشم میگشائی در باد

أفيليا،

و درمی<sub>ی</sub>ابی

دیری است

هملت آرمیده

و غبار خون

بر دستهایت مینشیند.

#### سپیدهدم

برای بهمن روشن

حق گريستن تو

در سپیده دم تیرباران بود

مردها با عطر و گل مو گذشتند

تا تن مشيکشان را

در آفتاب عتيقه كنند.

حق گريستن تو

در سپیده دم تیرباران برد

شب با قطارها می آمد و شرابهای خانگی کهنه می شد عمر باطل می شد گل قرنفل رنگ نداشت و مرگ، عزیزم! نارنج و شکوفه نمی شناخت.

شب با قطارها می آمد شرابهای خانگی کهنه می شد که ناگهان

همهٔ شاعران

از بالكنها

افتادند.

حق گریستن تو در سپیدهٔ تیرباران بود عمر باطل می شد گل قرنفل رنگ نداشت و مرگ، عزیوم! نارنج و شکوفه نمی شناخت.

# نَفَس زير لختكي / احمدرضا چه كهني

چه که نی، احمدرضا / تَفَسِ زیر لختگی. داهواز: بی نا، ۱۳۴۹، ۹۰ ص. احمدرضا چه که نی از شاعران مطرح و محبوب شعر حجم بود و نَفَسِ زیر لختگی از معتبر ترین کتابها برای شاعران این گروه به شمار می رفت. تَقَسِ زیر لختگی، شامل سی و یک شعر بود که در صفحهٔ فهرست،

زیر عنوانِ «تپشها در روند زمان» از آنها نام برده شده بود؛ اشعاری که آشکار میکند «شعر حجم» نام دیگر «موج نو» است.

شعري از اين مجموعه را ميخوانيم.

مرك، هشتي

باد کُشنده

از پنجره به سوت ناپایای اشباح نیم شب

خم شده است

و دو معبر از سوزندگی عرق قطره قطره

در خاطرهٔ عصر

جان میگیرد.

دستهایی که با لمس تنها یک مهتاب

كبود شدءاند

ہر دیوار ہ

اكنون

درين لابهلائي سكوت بر

با دم باد می جنبند

أويختة رنج

از شاخه های نظم گرفتهٔ ستارگان

با ترنجهائي از الوان سيّال!

بوها با تصاوير متصاعد مي شوند

أنجه مىبرند

زایش تردیدهای یکسره

از دلهای بی افسون

و رفتگیست مه صدای نرم لبانی که باز ایستد صدای نرم لبانی که باز ایستد خم چشمها را جلا دهد در خروبهای پیوسته فراز بامهای گنبدی بداند و درنگ کند.

اینک چشمهای گدازه گیر من که گردش مداوم منحر شده شان سفر جاذب واقعیت رؤیا ... از نفسهای خشکیده است

گیاه رشته گیاه رشته شکلهای درهم شوندهٔ از پیش خواب.

> چه آرام با وزش باد دودی از تصویر نابودی برخاست و در درون شگفت کبودی که جنبشی نافذ داشت \_ نشست!

#### انسان شیشهنی / هوشنگ صهبا

صهبا، هوشنگ /انسان شیشه شی. - تهران: رَز، پائیز ۱۳۴۹، ۲۰۵ ص. انسان شیشه شی، مجموعه شی از اشعار نیماشی، رباعی و موج نو (یا شعر حجم) بود با تمام خصوصیات شعر حجم همان زمان که پیش از این به تفصیل از آن صحبت شد. شعر صهبا مورد تأیید گردانندگان شعر حجم بود. دو شعر از این مجموعه را می خوانیم.

#### شعری برای زمزمه

١

اکنون مرا فرود بیاور زبرا معراجی در کار نیست و نَفْسِ تنفس در میان یاسهای عطرآلود ابر هر سینه نی راکه احتمالاً علیل باشد هراسناک میسازد

> زیرا اسحاق نیوتون مرا به زمین

> > مصلوب کرده است

و هر پرنده شی
به خاک
برمیگردد
۲
اکنون
ای مهربانی
ای ادامهٔ
رگهای آبی من

در مهتا*ب* 

ای

ננ

فا

ی

ژرف

ترين

ژر

فا

ها

ای که چشمانت از سکوت بود و لبانت طعم گس گیلاسهای نو رسیده را به من می بخشید اکنون گیاهی شده ام یا جمادی یا حیوانی که در سکوتی ابدی صدای مهربانی تو را می شنود

> مرا ـ عروج اگر نه ـ عزيمتي اعطاكن اكنون حيات جنگلي ام را به باد مهمانكن زيراكه دست بلند باد مرا تاكرانه

> > ۲

خواهد بُرد

اكنون ميان رودخانهٔ موسيقي

مرا سرودی کن که نام ندارد و هیچ حافظه *ثی* را به خود نمی خواند.

۵

اکنون مرا درین مصب هماوازی از دست خاکها رهاثی ده

ر می تا سبز عاشقانهٔ چشمانت را در تمام آبهای جهان زمزمه کنم.

#### سرود آخر

١

در فصل بنفش هستم که مرگ از تالارهای آیی میگذرد تا گیسوانم را با یاسها و یاسمنها بیاراید

7

از پنجرهام به آفتاب نگاه میکنم که خمیازه میکشد. دندانهای پوسیدهاش را می بینم. اسم همهٔ میوهها را فراموش میکنم. ۲

مرگ، موسیقی را در خورجینش میگذارد. می آید بر نیمکتهای عمومی کنار من مینشیند. میگوید بتهوون همیشه در فضا جریان دارد.

۲

مرگ میخواهدگلهای سرخ شعرهای مرا بچیند. میگویم گلها را فراموش کن ساعتها را بشکن.

زمین چون زخمی همیق بر کهکشان فرود می آید و من در فصل بنفش هستم که از پنجرهام به آفتاب نگاه می کنم.

۶

و آفتاب، سپهسالاری خسته است که از کارزار میگریزد، همچون پناهگاهی که خود پناه بجوید.

٧

نگاه كن: خاكستر مرا تسخير مىكند از تالارها بپرس: تابوت سن كجاست.

٨

تشنهام. تشنهام آنسان که پنداری از نمکزار میگذرم. ۹

مرگ برایم شیر قهوه می آورد میگوید همهٔ رنگها را تجربه کن.

1.

شفاف مى شوم.

مجموعه های دیگری که در سال ۱۳۴۹ مورد توجه قرار گرفتند، عبارت بودند از:

سرخي گيلاسهای کال از فرهاد شيبانی، مرگ ماهی ها از نعمت الله املامی، اضطراب در کعب ديواره های شيشه ثی از ضياء الدين ترابی، الف. ل. م. از عليرضا نوری زاده، که از هر مجموعه چند شعر می خوانیم:

#### سرخى كيلاسهاى كال / فرهاد شيباني

شیبانی، فرهاد / سرخی گیلاسهای کال. ــ تهران: جوانه، فروردین ۱۲۲، ۱۲۴۰ ص.

### در **خوشه های سوکلی** زیتون

در من هزار طاقه پریدن هست میخواهم با هفت حرف آبی فواره ها بناکنم از آواز

یادت هست آن شب که آسمان مه آلوده چریان گلههای سپید ستاره بود من توسن جوان غرورم را هی کردم؟

> آه ای نیاز سوگلی چندانکه دیدگان تو تمناکند بر بام خانه موکب بارانهاست

ای خواهر ای در پناه یاد تو شادیها در خوشههای سوگلی زیتون آن سایهبان سبز شفاعت را

برپاکن تا این پرنده بال و پرش خونین ب تا التیام زخم بیاساید

با من حکایت از گذر آهوان مدار آن دشتهای سبزقبا بر دوش در خاطرم صحاری سوزانست بگذار بوسه واژهٔ نازای زخم و خنجر – بنشاند اشتیاق گلوگاهم

> گو! داربست نور برافرازند کان سرو تابناک گذر دارد.

### آشتی را مژدهلی فرمای

یاد تو خیزابه های وحشی دریا هر زمان گهواره جنبانم بی تو آن پائیز خمگینم که با نجوای گرم موکب باران گوش خوابانده بی تو آن گم کرده ساحل زورق بی بادبانم من غرقه در گوداب رؤیاها

> ای شبان واژههای من با فلوت اشتیاقم نغمه خوانی کن قصههای روستای مهربانی را

> ای توام باران پائیزی باکویر خشک اندوهم برانگیزان رویش گلپونههای شادمانی را

> > آشتی را مژدهای فرمای

چشمهای خیره بر راهم برگهای زرد باران خورده را ماند درگذار باد بائیزی

آه

میشود آیا؟

میشود آیاکه تو بر سینه بنشانی گل داودی قرمز

و دوباره سوی من آئی؟ من فلوت اشتیاقم را پر از آوازهای بوسه خواهم کرد تا به هنگامی که چونان ابرهای سرخ پائیزی با افترهای سیاه دیدگانم

راه می جوئی

بر درختان سھی قدِ

نیازِ من فرود آئی

من یکایک برگهایم را در حفاظ شاخههایم لانه خواهم ساخت تا به هنگامی که چونان بادهای چابک مژده در کنار مهربانم

راه می پوئی دوستی را خیمه افرازیم و از هر در به گرمی گفتگو داریم

> دردانگیز است زردی برگانِ باران خوردهام بی غمگسار باد

> > آشتی را مژدهای فرمای آشتی را مژدهای فرمای

پائیز ۴۵

#### مرك ماهيها / نعمتالله اسلامي

اسلامی، نعمت الله / مرگ ماهی ها. به تهران: پندار، بهمن ۱۳۲۹، ۸۰ص.

#### وصلت

برای جلال آل احمد وصلتی نیست مرا با شمایان که وقیحانه به من می نگرید با شمایان که مرا می پائید چشم هاتان پر از آتش بادا...! چه شکوهی ست

در این خانه که می جنبانید

همه سرهاتان را

مثل بز ابلەوار

که نه از بارانید

و نه عیارانید

- گرچه از طایفهٔ طراران \_

من به «نفرین زمین» معتادم تو به نفرین غروب و غروبی که هیولائی بود لنگر انداخته در وسعت شهر لنگر انداخته در شهر غروب لنگر انداخته در من فریاد من چه مأیوسم و مأیوسم و

مأبوسم، حيف!

تو چه تنهائی و

تنهائی و

تنها هستي

من چه بد میمیرم

زیر باران که غمستان شما را پر کرد

تو چه بد می مانی

با هوائ*ی که* تو را

تا در دروازهٔ فریاد رساند

و صداى قدمت گفت كه:

\_زنجيرستان...

من دلم مخت فروريخت

گريست.

دخترو ماهي

ابرهائی که پر از باران بود

کوچ کردند و زمین

از هومی باران سوخت

و درختان و چمن

و آنچه از خاک سر آورده برون

همه افسرده کنون

چشم در چشمهٔ خشکیده نشست

و من از پنجرهٔ همسایه

مرگ ماهی ها را

به وضوح دیدم، دیدم

حوض خالی شده بود

دخترک در پی ماهی میگشت

### اضطراب در کعب دیوارههای شیشهئی / ضیاءالدین ترابی

ترابی، ضیاءالدین / اضطراب در کعب دیواره های شیشه تی. - تهران: ارخنون، زمستان ۱۲۴۹، ۱۰۰ ص.

خورشید را غربال می کردند

در نیمروز چشم گربهای

ايستادهام

و سایه ام

به سایبان چرمی کفش هایم

مى انديشد.

اضطراب سرانگشتانم را به دیوارههای شیشهای سلولم میبخشم دیوارههای شیشهای میلرزند.

> خورشید را غربال میکردند به گاه

که در استوای مردمک گمنامی

جوانه زدم

خورشید را

غربال

میکردند.

در تاریکی رگهایم سیبی سرخ روثید،

به مردمکهای زن پناه بردم و زن گیسوانش را بر من بارید.

> در گیسوان افشان خورشید را گم کردم.

وقتی که سیب پوسید وگیسوان پریشان با باد رفت به مردمک چشم گربه پناه آوردم.

زنی برهنگیش را بر رگهایم بارید و سیب صرخ صقوط کرد.

در مردمک چشم گربه ایستادهام و دیوارههای شیشهای از اضطراب سرانگشتانم میلرزند.

> **از مفر خورشیدی** در فرصت شکفتن یک گل پرندهای با بالهای خونین

از سفر خورشیدی می آید، و کودکی

نان شیرینیش در دست با سگان ولگرد از خوابهای سنگی مادربزرگش میگوید.

> در فرصت شکفتن یک گل یک قطره خون از بالهای پرندهٔ خورشیدی نان شیرینی کودک را

رنگین میکند

و سگها پارسکتان

به دنبال سایهٔ پرنده میروند.

آنگاه،

با صدای سرفههای مادربزرگ ذهن کودک از بالهای پرندهٔ خورشیدی

به روی نسخهٔ پزشک

مىريزد.

# الف.ل.م./عليرضا نورىزاده

نورىزاده، علىرضا / الف.ل.م. ـ تهران: بى نا، ١٣٤٩، 17٢٩، ١٠١ ص.

#### فصل تو

فصل تو می نشیند در گل فصل تو با هوای تب آلوده و مهتر شهیدان آن رند آفتاب نظر در شامگاه بادیه تکرار می شود

> چون دست می برم بر دفتر قدیمی تاریخی شکلی از انبعاثت

تحریر می شود - فصل تو می نشیند در من -و من، - این قیس خواب رفته -شعر بلند و محکم اهرام را

مىخوانم

پیروز می رود این مهتر شهیدان روی لبش نشسته «مزامیر» و انعکامی چشمش در شهرِ مردگانِ اساطیری و مومیائیان دل افسرده

خورشید میشود این نصرت خجستهٔ فرخ فال شعر لطیف بادیه، از اشتیاق چشم که لبریز می شود، همراه دوست در سفر عشق می رویم و دوست آن مهتر شهیدان مر می دهد به نغمهٔ چاووشی خوابی چنین که سینا دارد دردی چنین که

دريا ـ

این شاعران خسته چه میگویند؟ این شاعران مست صحاری از سینههای خفته به تاریکی\* «آن شعلههای جادوئی آرزو می آید»

اکنون تمام قافلهسالاران در سایه ساریاد تو اطراق میکنند تا مهتر شهیدان در سیل اشک حزن تن شکسته خود را برگیرد

### م**ؤخ**ره

ابر شکوفای چشمت، آب ندارد و اینهمه اندوه، راه گریزی به سوی خواب ندارد

در میان تاریکی مطلق، شماع آرزو، بالا میرود، لحظهای از خطا \_ ابوخالد.

مرحمت دستهای مردمی تو،

«سدره» شکسته
گرمی دست تو را، شهاب ندارد.
شوکت تاریخ گیسوان تو شبگون
دست مریزاد،
عمر فراق تو را، حباب ندارد.
لمحهای از آفتاب در تو نشسته
دست به رخ گیر روز وصل که شبکور
بهر نظر کردن تو تاب ندارد.
رزم لبان ترا نظاره گرم من
این گل خونروی
جز لب گرم من، احتجاب ندارد.

# جدال قلم: شعر متعهد، شعر غيرمتعهد

در سال ۱۳۴۹ بحثِ شعرِ متعهد و شعر غیرمتعهد در مجلات و محافل روشنفکری به اوج می رسد. نشریات رسمی، عمدتاً عرصهٔ فعالیتِ هواداران هنر غیرمتعهد، و کانونهای دانشجوئی و دانشگاهها و مدارس مدارس عالی، محل فعالیت هواداران هنر متعهد و سخنرانیِ هنرمندان انقلابی در دفاع از شعر متعهد می شود.

از دفاعیات جالب توجهٔ شعر مجرد و غیرمتعهد، مقالهٔ بدالله رؤیائی با نام عبور از حجم در بررسی کتاب؛ و از سخنرانی های مشهور آن سال ها در دفاع از شعرمتعهد، سخنرانی نعمت میرزازاده (م. آزرم) تحت نام پایگاه شعر \_یا شعر مقاومت، شعر تسلیم، در دانشکدهٔ فنی دانشگاه تهران بود. تاریخ نگارش عبور از حجم، دیماه ۱۳۴۹؛ و تاریخ سخنرانی شعر مقاومت، شعر تسلیم، بهمن ماه همین سال بود.

به دلیل اهمیت مقالات مذکور در شناخت بی واسطهٔ دو نظر، بخش اعظم این مقالات را ذیلاً می آوریم.

نخست پایگاه شعر، مقاله م. آزرم را میخوانیم.

پایگاه شعر

شعر مقاومت، شعر تسليم

(در دفاع از شعر متعهد)

م. آزرم بهمن ماه ۱۳۴۹

«موضوعی که میخواهم در اینجا راجع به آن صحبت کنم توضیحات مختصری است دربارهٔ شعر فارسی معاصر و برخی مسائل مربوط به آن که فکر میکنم عنوان کردن آنها برای روشن شدن چند سوءتفاهم در مسائل شعری معاصر بی فایده نباشد. انتخاب این موضوع به این جهت است که در دهسالهٔ اخیر، گرایش به شعر \_ چه به لحاظ حجم و چه به لحاظ زمینه های مساعد تجلی آن در روزنامه ها و مجلات و مجالس شعرخوانی ـفزونی مطلق شعر را به دیگر فرمهای ادبی نشان می دهد. به طوری که ظاهراً تولید شعری ما هم در مقایسه با دهههای پیش و هم در مقایسه با دیگر فرم های ادبی، وجه شاخص پدیده های ادبی ما بوده است ر به لحاظ حجم، در شعر، كلي توليد اضافي هم داشته ايم، به قياسِ درآمدِ سرانهٔ ملي. و معلوم است كه در چنين سالهائي، خواه و ناخواه، اينجا و آنجا حد و رسمهائی هم دربارهٔ شعر معاصر اظهار شده و گفتگوهائی دربارهٔ ماهیت شعر، محتوی و فرم، ارزشهای ذاتی و ارزشهای غیرذاتی در شعر، شعر روز و شعر همیشه، شعر و شعار، مخاطب شاعر و این قبيل، درگرفته و خود اين مقوله نقد و مصاحبه ها نيز جائي تقريباً هم حجم شعر برای خود دست و پاکرده است. بنابراین حالاکه به هر تقدیر چنین

واقعیتی به صورت یک ابتلاءِ ذهنی در سطح تقریباً تمامی نشریات به وجود آمده است، جا دارد به اختصار مشخصات کلی این پدیده، یعنی شعر معاصر را همانطور که هست، بشناسیم؛ لااقل از نقطه نظری که من میخواهم مطرح کنم، بشناسیم. فعلاً کاری به این نداریم که چه باید باشد. همین قدر که معلوم شود شعر معاصر چه میگوید، و آنچه میگوید رابطهاش با جامعه چگونه رابطهای است و نتیجتاً در خدمت کدام جهانبینی است، منطقاً راه برای نتیجه گیری های بعدی هموار خواهد بود. چون شمر به هر تقدیر به عنوان جزئی از فرهنگ جامعه، با اثر وجودی خودش، ارزشهائی را خلق و ارزشهائی را نفی میکند، میخواهیم بدانیم سنگرهای آن کدام است، و چون در شعر معاصر به نسبت شعر گذشتهٔ فارسی، تحولی در جهتگیری آن به وجود آمده که به نظو سن موجب اصلی کشمکشهائی است که در تعاریف و حدود شعر به وجود آمده است، همین تحول و جهتگیری است، و من این دوگانگی در جهان بینی شعر معاصر را، به شعر مقاومت و شعر تسلیم، تعبیر می کنم. مىخواهيم ضمناً حرفِ حسابِ اصحابِ دعوا نيز روشن شود. [...] در توضیع این دو اصطلاح قراردادی می توانیم به جای عنوانِ شعر تسلیم بگوئیم، شعر ستایش قدرتهای حاکمه، شعر ارتجاعی، شعر فمهای بی غمی، شعری که نتیجتاً از عوامل بازدارندهٔ فرهنگی است و به جای شعر مقاومت می توانیم بگوئیم شعر سازنده، شعر متعهد، شعر مردمی، شعر ضم های ضروری؛ شعری که نتیجتاً در حرکتِ تکاملی جامعه موثر است. در تمام طول عمر هزار و صد سالهٔ شعر فارسی بعد از اسلام این تفكيكِ موضوعي معتبر است. البته به لحاظ تقسيمبندي تاريخي دوره هائی داریم که شعر مقاومت به اعتبار داشتن شاعران بزرگ خلبه معنوی دارد، مانند قرن چهارم و پنجم (فردوسی و ناصرخسرو)؛ یا دورهٔ مشروطیت. منظور این است که در اینجا نمیخواهیم بگوئیم در چه دورهای مطلقاً شعر مقاومت داشته ایم و در چه دوره ای مطلقاً شعر تسلیم.

تقسیم بندی زمانی برای اینکار معتبر نیست؛ چراکه همزمان با فردوسی به عنوان شاعری که بیش از دیگر شاعران برای ما تاریخ ساخته است (اینکه می گویم تاریخ ساخته است منظورم سرودن شاهنامه نیست، بلکه آن شکل از جامعهٔ ایرانی است که تأثیر شاهنامه در به وجود آمدنش انکارناپذیر است) همزمان با چنین شاعری، عنصری ها و فرخی ها و منوچهری ها نیز داشته ایم و همزمان با ناصر خسرو، انوری ها و باباطاهر ها.

خيلى روشن است كه اقليتِ حجمي شاعرانِ مقاومت نسبت به شاعران تسليم در طول اين هزار و صد سال نشان دهندهٔ اين واقعيت است که اساساً حوزهٔ فرهنگی جامعه با قدرتهای حاکمه سازش و تبانی داشته، نه اینکه چون مبارزهای در بطن اجتماع وجود نداشته یا کمتر وجود داشته، به این جهت شاعر مقاومت نداشته ایم؛ یا کم داشته ایم، وقتی تاریخ کشورمان در دست است و سراسر این تاریخ فریادنامهٔ بطن محروم جامعه ماست، وقتی سراسر این تاریخ گواهی میدهد که شورشها و نهضتها و مبارزات خشنی در بطن محروم جامعه نسبت به قدرتهای حاکمه وجود داشته، آنوقت چطور می توانیم ادعا کنیم که کم داشتن شاعران مقاومت، به علت فقدان درگیری های اجتماعی بوده است؟ جای چانه زدن نیست که شاعران در این دوران طولانی ـ مانند دوران معاصر ـ به عنوان یک انسان در قشر فرهنگی جامعه برای خود رسم و راهی داشته اند. البته در دو جهت مخالف: راهی به قصر و راهی به كوچه. اين جريان، يعني اين دو جهان بيني در شعر فارسي تا به امروز نيز هست. با این تفاوت که از مشروطیت به بعد، به علت سرایت بیشتر مبارزه در حوزهٔ فرهنگی جامعه و نتیجتاً در شعر، مسئله تعهد و بررسی رابطهٔ شاعر با مسائل اجتماعی درنقدالشعر کم و بیش مطرح شده است. والا قرنهای قرن شاعران تسلیم با تلّقی شغلی از شعر، یا مشغول مدحگستری قدرتهای حاکمه بودهاند و یا برای خودشان دلی دلی می خواندهاند و به

هر تقدیر اساساً مسئله به این صورت مطرح نبوده است که کسی مزاحم آنها بشود و اعتراض بکند، اگر هم اعتراضی نسبت به نحوهٔ جهان بینی شاعر بوده این اعتراض اثر وجودی اش در سطحی نبوده که شاعر تسلیم و قدرتهای پشتیبانش نیازی به توضیح و توجیه داشته باشند. حالا با این شمای کلی که از شعر فارسی به لحاظ تفکیک موضوعی به دست داریم، با تاکید اینکه ملاک این تفکیک البته از جهت نوع رابطه با مسائل اجتماعی است، می توانیم به موضوع اصلی صحبت برگردیم، یعنی به آنچه در ابتدا گفتیم، می پردازیم به چند مسئله دربارهٔ شعر معاصر که درباره آنها مسوء تفاهماتی وجود دارد.

این سوءتفاهمات چیست؟ از کجا ناشی شده؟

برای روشن شدن بیشتر مطلب تأکید می کنم که چون شعر مقاومت در زمان ما از طرفی با اقبال روشنف کران اخته نشده و از طرفی با اقبال عمومی دربرابر شعر تسلیم عرض اندام می کند، خیلی طبیعی است که شعر تسلیم به دفاع از خود بر خیزد و درست از نظر تاریخی همین جاست که مسائلی به عنوان شعر و شعار، شعر روز و شعر همیشه، تعهد، مخاطب شاعر در نقد الشعر مطرح، و ارزشهای هنری مورد ارزیابی مجدد قرار می گیرد.

شعر مقاومت با خودش ارزشهای تازهای در نقد الشعر داخل می کند و شعر تسلیم می کوشد اعتبار این ارزشها را تکذیب کند. طرفین متخاصم که البته ناسازگاری آنها با یکدیگر خیلی هم طبیعی است، هر کدام برای اثبات ارزشهای خود دلایلی عنوان می کنند. مثلاً شعر مقاومت می گوید: شعر خارج از مسائل اجتماعی نمی تواند وجود داشته باشد. شعر تسلیم پاسخ می دهد: ارزشهای ذاتی شعر برایش کافی است، مسائل اجتماعی به عنوان ارزشهای خارجی برای شعر خوب الزامی نیست. شعر مقاومت می گوید: تو بدون سن اصلاً وجود نداری، یعنی هیچ نیست. شعر مقاومت می گوید: تو بدون سن اصلاً وجود نداری، یعنی هیچ آفرینش هنری جدا از روابط اجتماعی نمی تواند به وجود بیاید. شعر تسلیم پاسخ می دهد: این حرف درست است، منتها تأثیر سن از جامعه

همین است که می بینی. شعر مقاومت می گوید: اینگونه تأثیر پذیرفتن از یک قسمت محدود جامعه نگرش انتزاعی است و به اکثریت ترکیبی جامعه هیچ ربطی ندارد. شعر تسلیم پاسخش از قبل آماده است، می گوید: مخاطبِ شاعر، شاعر است، هنر متعال را هیچوقت اکثریت جامعه هضم نکرده است و تو حرف مرا نمی فهمی. شعر مقاومت می گوید: آخر فلسفه وجودی تو چیست؟ شعر تسلیم می گوید: خودم. شعر مقاومت می گوید: پس بحثِ مسئولیت چه می شود؟ شعر تسلیم پاسخ می دهد: شعر به جز شعار است.

و منازعاتی از این قبیل که به این دعاوی رسیدگی خواهیم کرد.

به این دعاوی از این جهت باید رسیدگی شود که روشن شدن این دعاوی در جهتگیری شعر معاصر بی تأثیر نیست، مخصوصاً اینکه دعوا در شرایط نامساوی جریان دارد؛ یعنی شعر مقاومت چنانکه می دانید برای عرضهٔ خودش و مبانی نظریش مجال مساعدی ندارد، اما شعر تسلیم همهٔ تریبونهای رسمی و ظاهراً غیررسمی را در اختیار دارد. مکانهای کتبی و شفاهی آن محتاج نام بردن نیست. حالا مسائل مورد اختلاف را مطرح می کنیم، یا به تعبیری عام تر، مسائلی که در منازعهٔ شعر مقاومت با شعر تسلیم در حوزهٔ معاصر باید حل شود، می خواهم به این مسائل مورد تنازع پاسخ داده شود:

۱. آیا شعر می تواند در عین حال که به عنوان یک سلاح مبارزهٔ فرهنگی به کار گرفته می شود، شعری دیرمان هم باشد، یعنی هم شعر روز باشد و هم شعر همیشه؟

۲. آیا مطرح شدن مسائل اجتماعی در شعر به زیبائی آن و در نتیجه به
 حرزهٔ تأثیرش صدمه می زند؟

۳. شعار در شعر چیست و آیا این اصطلاح که حربهٔ شعر تسلیم علیه شعر مقاومت است داساساً ناظر به کیفیتِ بیانیِ موضوع است یا خود موضوع.

۴. و سرانجام آیا اصولاً با مبانی زیبائی شناسی فرهنگ ارتجاعی
 می توان پدیده های هنری ضد این ساختمان را ارزیابی کرد.

حالا مى پردازىم به پاسخ اين سئوالات:

سئوال اول این بود که آیا شعر می تواند در عین حال که به عنوان یک سلاحِ مبارزهٔ فرهنگی به کار می رود، دیرمان باشد؛ یعنی هم شعر روز باشد و هم شعر همیشه.

قبل از هر چیز تأکید میکنم، این وسواس جاودانگی در شعر، جوری یقهٔ شعر معاصر را چسبیده است و او را از خیلی کارهای ضروری بازداشته، در حالیکه اساساً هیچ چیز به تعبیر فلسفیاش نمی تواند جاودانه باشد.

اما در پاسخ این سئوال، آری مشروط میگویم؛ آری مشروط یعنی چه. اينجا بايد مقدمتاً توضيحي بدهم. توضيح اول اينكه خود اين سثوال مربوط به کیفیت بیانی یا قدرت هنری بیان است. نه خود موضوع؛ چراکه صحبت از شعر است. هیچ موضوعی در شعر به اعتبار نفس موضوعیاش نه الزاماً می تواند دیرمان باشد و نه می تواند زود مرگ. یعنی اینکه این موضوعات نیستند که شعر را \_ توجه داشته باشید، فقط شعر را می گویم ـزندگی طولانی می بخشد یا زود مرکی، بلکه کیفیتِ بیانِ شعری و میزان توانائی های هر شاعر است که می تواند در این قضیه نقشی داشته باشد. مثالی میزنم: شعر ناصرخسرو، هم سلاح مبارزهٔ روز بوده است و هم تا امروز یعنی نهصد سال متوالی خودش را به ملاک ارزشهای شعر كلاسيك حفظ كرده است. در حاليكه همگنان او ازاين بخت برخوردار نبودهاند. شعر ناصرخسرو هم سلاح زمان بوده و هم به نسل من رسيده است. صدای او را در شعرش شحنه نیشابور شنیده است و البته به گوشش گران آمده که دستور داده راوی شعرش را تکه پاره کنند. چرا، چون شعر ناصر خسرو سلاح مبارزه فرهنگی او بوده. به خاطر این که اگر مخاطب شاعر، تنها شاعر میبود (که گروه اندکی از قشر روشنفکران

است) منطقاً نمی باید شعر ناصر خسر و چنان ورد زبان شود و قدرتهای حاکم از حوزهٔ نفوذ شعر او چندان متوحش باشند که با راوی شعرش چنان کنند که گفتم. از طرف دیگر می بینیم شعر او به اعتبار قدرتها و جوهرهای شعری در طول زمان خودش را حفظ کرده و به نسل ما رسیده است.

مثالی دیگر: تاریخ شعر فارسی گواهی می دهد که هم پیش از فردوسی و هم بعد از فردوسی شاعرانی به سرودن موضوعات حماسی و افسانه های ملی پرداخته اند. بهترین پیشینیان او دقیقی و برترین اقتداکنندگانِ او اسدی طوسی است. اما زبان فارسی، از مردم کوچه و بازار تا فضلای ریش و سبیل دار، هیچ طبقه ای به جز فردوسی کسی را به عنوان گزارشگر بزرگ مقولات حماسی و میهنی نمی شناسد. می پرسم چرا؟ مگر نه این است که او و همگنانش در موضوعاتی یکسان سخن گفته اند.

تاریخ حماسه سرائی در شعر فارسی گواه است که از شاهنامه ابوشکور بلخی پیش از فردوسی تا شاهنامه فتحعلی خان صبا نزدیک به زمان ماه کارنامه های فراوان میهنی سروده شده است، اما حتی نام بسیاری از آنها را من و شما نشنیده ایم. چرا؟ فردوسی شعرش سلاح سارزه بوده، زیرا می دانیم کار عظیم او هم از نظر قدرت مسلط زمانه \_یعنی دربارِ غزنه \_مطرود شده است و خود او آواره و مختفی و هم قدرت روحانی زمان حتی بعد از مرگش به جرم رافضی بودن نمی گذارد در قبرستان مسلمین دفن شود.

این دو مثال از شاعران بزرگ گذشته که دیدیم شعرشان هم سلاح مبارزه زمان بوده و هم به برکت قدرتهای خلاقه هنری و بیانی در زبان فارسی مخلد شدهاند. و از طرف دیگر، شاعرانِ همدورهشان، شعرشان نه سلاحِ مبارزه بوده و نه در طول زمان توانسته است پابهپای شعرایتان تا نسل ما پیش بیاید. [...]

سنوال دوم این بود که آیا مطرح شدن مسائل اجتماعی در شعر به زیبائی آن صدمه می زند و از حوزهٔ تأثیرش می کاهد؟ این سئوال را که پاسخ آن تا حدود زیادی ضمن پاسخ سئوال اول داده شد، بیشتر از آن جهت جداگانه طرح كردم كه بارها شنيده و خواندهايم كه شعر تسليم در توجیه برکناری خود از مسائل اجتماعی، به شعر دوره مشروطیت استناد میکند و میگوید: شعر مشروطیت به خاطر اینکه به مسائل اجتماعی روز پرداخته و این مسائل را عربان مطرح کرده است فاقد جوهر شعری شده و به همین علت به دورهٔ ما ترسیده است و شاعران معروف آن دوره، مثل نسیم شمال، عشقی، عارف، فرخی یزدی، و لاهوتی شعرشان به ما نرسیده است، در حالیکه مثلاً شعر حافظ از ششصد سال پیش هنوز صدایش به گوش ما میرسد. ظاهراً حرف درستی است، اما فقط ظاهراً درست است. یادم هست این جمله را عیناً یکی از شاعران معاصر به من گفت که بله من صدای شعر حافظ را می شنوم اما صدای شعر مشروطیت را نمی شنوم. در پاسخ او گفتم بله این به خاطر آن است که در دورهٔ شاه شجاع به سر می بری نه ستارخان؛ مگر از آن دوره چه چیزش باقی مانده که منطقاً شعرش باقی بماند؟ پاسخ دیگر اینکه اگر گمان میکنی شعر شاعرانِ مشروطیت به خاطر ابتلاء به مسائل اجتماعی از جوهر شعری دورافتاده و به همین علت به ادعای تو به دورهٔ ما نرسیده است من می گویم در همان دوره شاعرانی بودهاند که شعرشان برکنار از این مسائل بوده و آنطور که تو میخواهی به نفس شعر و ارزشهای ذاتی شعر پرداختهاند، آنها را به عنوان شاعران مطرح به من نشان بده. آنها كدام جهنم دره هستند؟ وصال شيرازي؟ رضاقلي خان هدايت، للهباشي يا فروغی بسطامی؟ ـ چند سال پیش و پس اهمیتی ندارد ـ چرا، ممکن است جائی مطرح باشند، چنانکه هستند، در خیل دیگر شاعرانِ تسلیم، در جعبه آینه گلهای کاغذی که همان برنامهٔ گلهای به اصطلاح جاویدان بأشد.

مى رسيم به سئوال سوم.

شعار در شعر چیست و آیا این اصطلاح که حربهٔ شعر تسلیم علیه شعر مقاومت است اساساً ناظر به کیفیت بیانی شعر است یا خود موضوع. اینجا به سوءتفاهم یا مغلطهٔ بزرگی میرسیم. مغلطه به این جهت که معنی شعار به طوری که این کلمه مورد استفاده قرار می گیرد این است که کسی موضوعي را صريح و عريان اظهار كند. توجه داشته باشيد، اين تعريف به چگونگی موضوع مربوط نیست، با نحوهٔ بیان مطلب کار دارد. بنابراین وقتی شعر تسلیم به شعر مقاومت میگوید تو شعار هستی نه شعر، ضمناً دارد میگوید به این علت به تو حمله میکنم که حرفت را صریح میزنی در حالی که زبان شعر کنایی و غنی باید باشد، نه زبان روزنامهٔ خبری. اما مسئله این است که اگر موضوعی را با زیان صریح و عربان عنوان کردن شعار است و نه شعر، بنابراین شعر تسلیمدر زمانِ ما یکسره شعار است چراکه از همهٔ ترببونهای شفاهی و کتبی مجاز، سرگرم بیانِ عربانِ مسائل رختخوابی است. چطور شد وقتی تو شعر تسلیم دربارهٔ مسائلی از سر به پائین به فضیح ترین زبان که چه عرض کنم، به فجیع ترین بیان، که هیچ روسپی حاضر نیست واژههایت را به زبان بیاورد با صدای بلند اندامت را به حراج میگذاری، اینها شعار نیست، اما اگر شعر مقاومت از مسائلی مربوط به سر و مغز مىخن گفت آنوقت مى شود شعار و نه شعر. اگر اين شعار است پس معلوم می شود تو با شعارهای سازنده دشمنی و نسبت به شعارهای جنسی موافق. اینجاست که معلوم می شود تو به عنوان هنر شعر، داری نان به کدام تنوری میزنی.

ستوال چهارم و آخرین این بود که آیا می توان با مبانی زیبائی شناسی فرهنگی ارتجاعی، پدیده های هنری ضد این ساختمان را ارزیابی کرد؟ پاسخ یک کلمه است: «نه»؛ زیرا هم اساساً سانی زیبائی شناسی مانند دیگر جلوه های فرهنگی و ذوقی مبتکر است و هم اینکه هنری را که اماساً با ساختمان جامعه تو طرف است، چگونه می خواهی با معیارهای

خودت ارزیابی کنی، مخاطب شاعر هم الزاماً شاعر نیست، یعنی هیچ لازم نیست شعر تسلیم از شعر مقاومت خوشش بیاید، مخاطب شاعر همهٔ مردم هستند که به زبان فارسی سخن می گویند.

اینها مسائلی بود که میخواستم روشن بشود. و به عنوان آخرین توضیحات اضافه میکنم که مخالفت با نیما هم که در آغاز با شدت و همراه با تمسخر انجام می شد و هنوز هم به نوعی می شود از مقولهٔ مخالفت شعر تسليم با شعر مقاومتاست نه از مقولهٔ مخالفتِ شعر كهن با شعرنو، به اعتبار فرم تازه آن؛ يعني نيما به خلاف مشهور، به خاطر سنت شكنى در فرم شعر فارسى كه البته بسيار هم لازم بوده ـ مورد مخالفت و ناسزاهای اعوان و انصار قدرتهای حاکم قرار نگرفته بلکه به خاطر مضمون و جهانبینی شعرش باید طرد می شده است. والا قدرتهای حاکمه آنقدر افعال لازم دارند که به افاعیل عروضی کار نداشته باشند. او نسبت به مضمون و جهان بینی شعر حساسیت دارد نه به فرم آن. و یادمان باشد که شعر امروز فارسی در مجموع از شعر نیما به لحاظ مفهوم، خیلی دور شده است. و اگر میبینید با شعر امروز ظاهراً مخالفتی آنچنان نمی شود بلکه برای اکثریت آن که شعر تسلیم باشد مجال هم میدهند، به خاطر همین خاصیت بی خاصیتی اوست، به خاطر بي آزار بودن اوست، به خاطر تسليم بودن اوست به خاطر اشتغال اوست به مفاهیمی که برایش درست کردهاند، والا به مجرد آنکه چموشی کند حق حیات نخواهد داشت. نمونه هایش را می دانید.

پیش از آنکه حرفم را تمام کنم این نکته را هم بگویم که شعر تسلیم حواسش را جمع کند که زمانه خیلی عوض شده است؛ یعنی اگر تا ده سال پیش در برابر شعر مقاومت لبخندی فیلسوفانه به لب می آورد که شعر را با مسائل اجتماعی کاری نیست و همه سیکل دوم دبیرستانها را من در اختیار دارم و مرتباً دیوانهای بستریات بیرون می داد و با اقبال نسبی نوجوانان و جوانان مواجه می شد، حالا در عمل دچار اشکال شده

است. [...] زیرا هم مشتریان آنها که با تصور لذات جوانی در شعر تسلیم دلخوش بودند حالا برای شان هزارگونه واقعیتِ عینی همان لذات را درست کرده اند \_ و آنجا که عیان هست به بیان احتیاج نیست \_ و هم به علت تشدید تضادها و درگیری های اجتماعی، بسیاری از همان مشتریان نیز به گروه کثیرِ جوانانِ درست الدیش و فهیم و مسئولیت شناس پیومته اند که دردها و خمهای ضروری و انسانی دارند و لاجرم خوراک فکری مناسب می خواهند. کتابهای شعری که شما دانشجویان می خرید و می خوانید می تواند آمار خوبی در صدق این واقعیت و هشداری جدی به شعر تسلیم باشد.

با اجازه تان حرفهایم را خلاصه میکنم و به این عرایض پایان می دهم:

۱. شعر می تواند در عین حال که به عنوان یک سلاح فرهنگی به کار می رود، دارای ارزشهای شعر باشد.

۲. وسواسِ شعر تسلیم از اینکه مسائل اجتماعی به زیبائی شعر صدمه میزند و باعث جوانمرگی میشود پنداری نادرست است و در واقع توجیه گریز خودش از تن دادن به مسئولیت است.

۳. شعار در شعر ناظر به کیفیت مبانی است. هم شعر تسلیم می تواند
 شعار باشد و هم شعر مقاومت، و از این جهت نباید به شعر اجتماعی
 حمله کرد.

۴. مخاطب شاعر تنها شاعر نیست بلکه همه مردمی هستند که با
 همان زبان سخن میگویند.

۵. شعر معاصر به اعتبار مفهومی در سطوح بسیار وسیعی از شعر نیمائی دور افتاده است. و منرانجام، شعر زمان ما و شعر همیشه، شعر مقاومت است، نه شعر تسلیم.۳۴

مقاله دوم، در دفاع از شعر غیر متعهد، و از پدالله رؤیائی است. همو

که نوشته بود: «شعر حجم [موج نو، شعر غیرمتعهد] از دروغ ایدئولوژی و از حجرهٔ تعهد می گریزد».

یدالله رؤیائی بانیِ نقد فرمالیستی در ایران و یکی از آگاه ترین منتقدین دههٔ چهل بود.

# عبور از شعر حجم

يدالله رؤيائي

دیماه ۱۳۴۹

اشعر به زندگی خودش ادامه می دهد و تنها است. درهای سیاه و دردهای سیاه. در او و با او است که کسی چهرهٔ واقعی اش را باز می یابد. با اینهمه همه از شعر بی خبرند و گویا به شوخی اش گرفته اند. پس اینکه خودش را خوب برافراشته و نگه داشته است خبر از چیزی مرموز است. با وجود ثقل سنگین دنیائی که دوست داشتنش دیگر چندان آسان نیست، باز شاعران از پا ننشسته اند و در همه سوئی تونلهاشان را حفر می کنند. ادیبان پاسدار و دربانان ادبیات آرامند و آنچنان مانده اند که انگار همیشه حق با آنهاست. و کاملاً حق با آنها است، و در این میان آنچه از شعر برمی جهد و از شاعرانی که به شعر زندگی می دهند، کشف نقطه هائی در اوج است که بر آن تپش هائی اصیل و نیالوده، حیاتی مشترک دارند.

برای من انبوه دفترهای شعر ماههای اخیر را فرستادهاند و دریخ پراکندگی در چهارسوی کشور را. و ناگاه اولین خطی که از برابر چشم میگذرد: شاعران تنهایند و نمی دانند چگونه همدیگر را بیابند. در خوب ترین شعرها خلاء ارتباط هست. چه خبر است؟ آبا از این پس شاعران واقعی خاموش می شوند؟ و چه کس؟ نفس در دهان کیست صدا می شود؟

بزرگ ترین نقش را در شعر شاعران سالهای ۳۰، دوستی هاشان و حشر و نشرهاشان بازی می کرد. تحسین هائی که برای هم داشته اند، و

قضاوتهائی که وهم نبوغ را از آنها می گرفت، مستقیماً از «شخص، شان م گذشت و در آثارشان می نشست. این دوستی ها در میان همه گروه هاثی که وجودشان را حقیقتی اسیر کرده بود، همیشه بود. اولین کوبیستها و اولین دادائیستها به هم مهر می ورزیدند و دوستی شان اولین شرط وحدت عمل شان بود. و هم حالا، شاعران «نسل خلسه»، «بیت نیک»ها هم در چهار گوشه دنیا پراکندهاند. اما همه از هم باخبرند. هم به این جهت و نه به این جهت که کتابفروشی فرلینگتی در سانفرانسیسکو برای شان یاتوقی است، بلکه شبکهای که آنها را متحد و مربوط می کند اضلاعی مهربان دارد. گینزبرگ آخرین مجموعهاش را به گرگوری کورسو تقدیم می کند و کورسو برای او «یک شاعر خیالی» است. قبلاً هم یک مجموعه به پیتر اورلوسکی Orlovski و مجموعه دیگرش را به Kerouac «بودای جدید نثر آمریکا» داده بود. چون است اینکه ناگهان از نسل سالهای ۳۰ تا شعر جوان ما، که از معبری با حلقه های ربط حقوقی، مجابی، خوثی و میانلو میگذرد خطوط عاطفی به هم میریزند و دوستی های سازنده در سیان فاصلههای خراب می نشیند؟ و شاعران در هر حرکت تازهٔ شعری و در هر نوجوثی، ادامهٔ عشق را حذف کردهاند، و عشق را زنانه می بینند و یا نمی بینند؟ همیشه شعر، در میان همین دوستی ها زندگی کرده است. شعر در زندگی اش و در زندگی شاعران چیزی یگانه و تنها است. همه جنایت ها را می توان اغماض کرد و تنها جنایتی که نمی توان به شاعر بخشید این است که: شعر را از زندگی شعر محروم کند. دفترهای سال ۴۹ را که ورق مى زنم اندوه ابن براكندگى مى گيردم: آنچه شاعران مى بينند، يا نمایش خویش است در مسابقه ای کسالت آور برای افزایش خواننده و تحمین دستها، و یا سوختگی جان است در خلوتی تنها و دور، مهجور از طبیعت حرکت. آن دسته از شاعران را نفس منتقدان بد گمراه کرده است تا قلمروی تحمیلی برای محتوای شعر خود ثبت کنند، و رها از دلبستگی به سرنوشت شعر، سیراث شاعران متوسط نسل پیش از خود را

تکرار میکنند، و تا خوش آیند منتقد بد باشند، می خواهند صدای جامعه باشند و تا صدای جامعه باشند، بی هیچ در دی ناله می کنند که روستاها را کارخانه ها تصرف کرده اند و چمنها را چکمه ها ویران...

شعر متوسط، شعر بی توقع، شعر تکرار، شعر سطح، که در سطح می ماند و در سطح جارو می شود از یک سو دفترهای شاعران شعر تعهد، تعهد اسمی، تعهد تصمیمی، تعهد تهوع را انباشته است و از یک سو، در دفتر شاعرانی که به عنوان زائده های کاذب حاشیه های آسان موج نو بروز کرده اند و شماره ای بر آن نمی شود انگاشت.

گاه در این میانه به نامهائی کم و بیش آشنا برمی خوریم که یا باید \_اگر حرف شنوی ندارند \_از سرشان گذشت که در کار خود شاد بمانند، و اگر حرف شنوی دارند که رک و راست خشونت کرد و صمیمانه و خردمندانه گفت که با این شعر در همینجا به نهایت رسیده اید، هم فریب خورده اید، هم فریب داده اید. ایست کرده اید و ایست داده اید. هدفی نمی شناسند و نمی دانند چرا داد می زنند. متعهد منتقد بدی شده اند که تعهد او نیز متعهد کردن اینها است.

من آن جنایتی را که گفتم به شاهر نمی بخشم، به مثلاً منصور اوجی[در این سوسن است که میخواند و تنهائی زمین]، سیرومی مشفقی[ در پائیز و نعرهٔ جوان] نمی بخشم، که زندگی شعر را از شعر گرفته اند تا «شعر زندگی» بسرایند. به تو چه مربوط است که زَنک میخواند و به شعر چه مربوط است؟ و آن یکی عصیانش در چیست؟ نتیجهٔ انسانی کدام یک از شورشهای قرن به او منطق عصیان داده است؟ کدامیک از پیامبران عصیان، از انتهای دیپلوماسی و مکر، انسان عصیانزدهٔ این روزگار را آزادی و فضیلت داده است؟ اول، این شعر تو است که نیاز به عصیان دارد، به زیر و رو شدن. در شعرت انقلاب کن، وگرنه خود را به بیازی آسان مخالف خوانی سپردن، بازماندن از مشغلهٔ اعماق است، تزئین فکر است و فکر تزئینی است. تنها در آنصورت است که شعر، در قدرت حک

یک فریاد در اذهان، تنها است. چراکه جاممه حرفی است و شعر حرفی دیگر.

فرهنگ هم خلقهای انقلابی را بتدریج جذب میکند و هیچ کوشش خنیمتی از دست او نمیگریزد. چرا لوتره آمون و رمبو در تاریخ «رسمی» روحیهٔ اروپائی شریک میشوند و نیما محیط ذهنی برای یک عصر میسازد؟ که نه نیما و نه لوتره آمون روی صحنه نرفتند و آن یک «مرغ آمین» و این یک «آوازهای ملدورور» را جلوی ده هزار نفر نخواند.

آن اهریمن، اهریمن تاریکی که در ما شعر می نویسد، در طغیان ما و در انقلاب ما مسكن دارد. و خوى اين اهريمن تا زماني كه منقلب نشدهايم بی تغییر می ماند. برای شاعر بودن کافی نیست که انقلابی و عصیانی باشیم، بلکه این عصیان باید به شیوهای بیان شودکه خشم و اضطرابش را با مرد شیفتهٔ شعر تقسیم کند، و این تقسیم چنان نیست که برای مرد کوچه، به زبان مانوس او، نوحه یا رجز بخوانیم. اگر امهسزر و آلنگینزبرگ به این تقسیم موفق می شوند تنها برای این است که این یکی از طریق تراکم وردوار آیهها، و شدت خطابها، خشونت و تفاخر تصویرها به آن میرسد و آن یکی با چنان سلطهای بر زبان، حرفش را بافت می دهد که انگار کمپرمی از آهن و فولاد... سزر انتخاب نکرده است و شعر گینزبرگ نتیجه منفی انتخاب نیست. اول به شعر بیندیش و به صیقل سلاح (که این خود نیمی از عمر است) و آنگاه، خود را به صداهای وحشی درون بسیار، به هرکجاکشیده شدی، نجات تو و توفیق تو آنجا است. اگر انتخاب کنی انتخاب شدهای. باید فاسد کنی یا فاسد شوی، بگندانی یا بگندی. هیچ چیز فاسلکننده تر از این اید تولوژی ساخته و برداخته نیست. آرتور در نامه هایش به ژاک ربویر می نویسد: «به محض اینکه نقشه ذهنی را پذیرفتید، تمام لختی های روحیه را پذیرفته اید ....

با فاصلهای چندان از این گروه، دفتر شعرهای اسماعیل خوثی [بر بام گردباد] در جاثی نشسته است که نه رضایت می دهد و نه اذیت می کند.

اذیت نمی کند، برای آنکه خارج از این دفتر خبر از تحول می دهد، رضایت نمی دهد برای آنکه چهرهٔ متوسط از کسی ارائه می کند که چهره ای بالقوه در سواحل تعالی دارد. و چنان است که اگر آن چهرهٔ بالقوه را با ذخایر پنهان نمی شناختم، آن فاصلهٔ چندان را هم حذف می کردم. خوشی که می داند در ماوراء چه خبر است باید از این جویبار کم آب ناامید قطع امید کند تا در شعر ماورائی به جادو و جبروت برسد و اسرار حجم را کشف کند، وگرنه با تأثیری که از یک شعر مرتجع دارد، همشهریانه در حوالی طوس می ماند.

در سوی دیگر، انبوه این دفترها، شعر آسانیاب اصل گم کردهٔ بی ریشه ای جاری است که جذب کنندهٔ همه جنبه های منفی شعر امروز است. وجه مشترک همهٔ آنها بی وزنی است. گوش مشکل این شاعران همه در وزن بوده است، هیچ چیز دیگری در زیباشناسی شعر ندیده اند. هر قطعه شعر، تراکم تصویرهائی است که با طبیعتی کودکانه، مجموعهٔ ساکنی از بذله و تکرار ارائه می کنند. در زمانی که در روزمره تمام می شود و در مکانی که خانه و خیابان محصورش می کند، اینها همان زائده های زحمت اند که گفتم در حاشیه های کاذب موج نو بروز کرده اند. بر سر این شعرها چون نمی مانند، نمی مانیم، و تنها در این سیانه دو نام ثازه را با قید احتیاط از این مسئله استثنا می کنم: علی قلیج خانی [قفس نامحدود من] و احمد رضا چه که نی [قفس زیر لختگی] که فاصله را از سایهٔ همسایه پر احمد رضا چه که نی [قفس زیر لختگی] که فاصله را از سایهٔ همسایه پر می کنند ولی دوگانه می مانند، و شاید فردا موج نو و هر موج نوع را پشت در منتظر بگذارند، به شرط آنکه به معماری حجمها در شعر دست بانند.

بریده های به سهمناکی تجرید گوشت و عشق /که دندان های سفید را اسان جبر سکوت نشانده اند / چکه چکه قلبم / می تپد / و هنوز فنجانم روی قالی مست / و هنوز دود سیگارم / در پشت مه زمستان خواب دیده ام امت. / دبا سرانگشندهای احمدرضا چه کهنی، چه که نی شاعر عبور از حجم است، و اولین کتابش اولین جاه طلبی هائی است که برای دیگران آخرین است. نیز اولین کتاب هوشنگ صهبا (انسان شیشه ئی) که نامی آشناتر از آن دو است و با توقع فرم و پیراستگی زبان خبری از توانائی تشخیص است:

با دگمه های ادامه / با دگمه های عربانی / ... / معماری تن تو / تاریخ انحنا است.

ضایعه در اینجاست که هیچ حرکتی در شعر معاصر اینهمه ضایعه نداشته است، چراکه یکی دو چهرهٔ آغازکننده اگر به پرنسیبهای کارشان می رسیدند و از آنها ضلع و استخوان می ساختند، اینهمه سر بار را چوب بستی بود که تحمل کند تا با اولین آفتاب، ریختنیها بریزند و تنها بارهائی بر آن جلوه کند که با اضلاع پیوند گرفتهاند. و در جستجوی اصلهای نیاسوده در بیست سال فاصله بی تردید به جا پاهائی می رسیم که در شعرهای آخر هوای تازه، در هآبی رنگ شاهرودی و در شعرهای به نثر منوچهر شیبانی و هوشنگ ایرانی، و پیش تر، پیش تندرکیا، ادامهاش می توانست خلاء بین سه نسل را پر کند و بنیهٔ شاعران بی بنیه هر دو نسل باشد. چراکه نسل فاصل بین این دو نسل (نسل سالهای ۴۰) خود بنیه و بیانی دیگر دارد، نه به خاطر اینکه وزن را از شعرش نگرفت، بل برای بیانی دیگر دارد، نه به خاطر اینکه وزن را از شعرش نگرفت، بل برای تغذیه ای چنین به هر دو نسل قبل و بعد خود می کند.

در کشف اصالت تصویرها اگر جستجو کنیم، چند تشعشع کلامی می بینیم که آشفته از تماشایند، و از موهبت همین آشفتگی، تصویرپردازی شان ارائه کنندهٔ چند استعداد است: ۱. استعداد شکل دادن تصویر که البته گاه، ناگهان استعداد از شکل انداختن تصویرهای دیگر می شود؛ ۲. استعداد تغییر دادن تصویر یا تعویض تصویرها، که آن نیزگاه، به صورت مجموعهٔ مصور ساکن درمی آید؛ ۳. استعداد تجمع ناگهانی تصویرها که همیشه به صورت مجموعه مصور حرکت بروز می کند. یعنی

یک حرکت تصویردهنده، که تظاهرش در میان این دفترها \_ دریغ! \_ خیلی کمتر از دو استمداد قبلی است.

در قلمرو دو استعداد اول، اینجا و آنجا، از کنار شعر و از شعر البته گاه میگذریم، نه با توقع کامل فرم، بل با زندگی آزاد ذهن: مثلاً آنجا که تصویر حاضر تصویر غائبی را به یاد میآورد، همان تشعشع کلامی است که ادامه میگیرد و ما در ادامهٔ طولی آن حرکتی تصویردهنده داریم (سندبادهای سپانلو و شعرهائی از قفس نامحدود من و بعضی از شعرهای انسان شیشه ای). در اینجا تماشا یک واقعیت است و خاطرهٔ تماشا واقعیت تماشا است که برای حافظه اعتیاد میآورد و این اعتیاد، انس به رنگ و انس به شکل است (شکل متعلق به طبیعت نه متعلق به انس به رنگ و انس به کمک خود کاری ضمیر دادنگی آور و اگزوتیک ذهن) که همیشه به کمک خود کاری ضمیر دادنگی آور و اگزوتیک می شود، در زمان و در مکان.

گرچه ارزش این تصویرها به موقعیت آنها نیست بلکه به گسترهٔ خیالی آنها است که اگر هالهای باز ارائه کند، فرصت گریز به خواننده می دهد، ورنه نمی دهد:

آهنگ عشقبازی مرجانها / منظومهٔ اسارت \_ / طرح دماغهها را در فکر می پزند. / در برج دیده بانی ساحل سراب / و در سراب کلی دریا / در ساحلی که حد قرارش / در اختیار مد مدام است / با انتظار دریا می خفت / سلطان سندباد /

سندباد هشتمه

و اين هالهٔ خيالي از قليچخاني:

من سرابها را می شناسم / در کویر کلمات / و قهقهه دریا / طرح مدام من! / ای ارتفاع گیج / رها شده بر گستره های آگاهی! / در تو می رقصم / تا شاخک های ویرانم / از شعله های تقدیس / بگذرد.

حقفس نامحدود منه

وگستره هائی اینگونه از صهبا:

از آتشی که وسعت تن تو بود / اندازههای واژه شن را سوزاندی / پائین پلهها... / آنجا ترازنامهٔ تبخیر و آب را میخواندی / ای امتداد عصر حجر تا من! /

اما اگر ارزش تصویر را موقعیت تصویر معلوم کند، توقع فرم پیش می آید، دایره، اتفاق، و...

اینکه موقعیت یک تصویر را، افسون تصویر دیگر نگاه بدارد، اینکه یک تصویر سرگردان نباشد، بلکه تصویرها سرگردان هم باشند تا در جائی که ناگهان انفجاری دایره وار بگیرند. در اینجا به جای جستجوی یک حرکت تصویردهنده در ادامهٔ طولی، مجموعهٔ مصور حرکت داریم که اتفاق می افتد، و وقتی اتفاق می افتد چیزی نو در ما تجربه می شود، این مجموعهٔ مصور حرکت، بی تدارک قبلی می آید و پیش می آید و مستقیماً سراغ روان آدمی را می گیرد، و در آنجا تکوینش اتفاق می افتد، مثل یک حادثه، انگار خود، اتفاق افتاده ایم، و این همان چیزی است که گفتم خیلی حادثه، انگار خود، اتفاق افتاده ایم، و این همان چیزی است که گفتم خیلی کم در دفترهای شعر تظاهر کرده است.

به غیر از دفتر دوم شعر دیگر که در جای خود صحبت کرده ایم، از شعرهای آخر حقوقی که بگذریم، کمتر جای پائی از این ادراک شکلی، در دفترهای شعر می بینیم. فقط در شعرهائی از کتاب فصلهای زمستان و در چند شعر از کتاب گل برگسترهٔ ماه روی این تکنیک از کار، اتود شده است.

اما شعر به این مدار نمی ایستد: هم از ادامه های طولی، و هم از دوائر حرکت می گذرد و به حجم می رسد، به معماری حجم یعنی رسیدن به یک زندگی ماوراثی با پریدن های از سه بعد، که در بازگشت به سکوئی که از آن پریده است، نمی رسد. به سکوی واقعیت، واقعیت مادر. اصلاً بازگشتی نیست، چرا که بُعدهای طی شدهٔ پشت سر تصویر، خراب شده اند و در بازگشت، خود احجام دیگری است که طی می شود.

شعر حجم، شعر دریافتهای فوری، شعر دریافتهای مطلق، و شعر

عطش دریافتهای مطلق و فوری است، که تسکین نمیپذیرد. شعر جستجوی کشف حجم برای جهیدن در جذبهٔ حجمهای دیگر است.

تصویر در شعر حجم، امتدادی دیگر دارد: نمیخواهد تئیت شود تا چهرهای قاطع و بی تغییر بگیرد، و با خصیصه های تماشا در شعاع تماشا بماند. از اینرو در لحظهٔ تولّد، اسکله و داربستی ارائه نمیکند. فقط نمائی است که اضلاع و پایه هایش را خواننده میگذارد. این است که وقتی خوانده می شود مایهٔ خیالی اش را رها نمیکند. تصویر، در استعدادهای نخست، در قلمرو مشاهده می ماند و ما را به سازش با خود عادت می دهد. اما در اینجا، چون مایهٔ خیالی اش را رها نمیکند ما را به جای سازش با خود، به رؤیا می برد و خود مدید می ماند، همیشه به صورت مجرائی و یا فضائی برای استنشاق تصویرهای تازه. و به روان آدمی اختیار می دهد تا خود احتیاجی را که به تازگی دارد به میل خود تأمین کند.

شعر حجم زندگی اش را از سال های ۴۶ و ۴۷ به صورت پراکنده آغاز می کند: در داننگی ها و کتابی از پرویز اسلام پور، و اولین تظاهر گروهی اش در دفترهای روزن (شمارهٔ اول و سوم که توسط نگارنده تنظیم شده بود) و در شعرهایی از محمود شجاعی، پرویز اسلام پور، بیژن الهی، بهرام اردبیلی و صاحب این قلم به وقوع پیوست که حکایت از حرکتی تازه و متحد می کرد اما هنوز نام حجم گرایی را با خود نمی برد. ادامهٔ این حرکت گروهی با نام حجم گرایی اولین بار در شمارهٔ دوم شعر دیگر تظاهر کرد و عکس العملی که نسبت به این دفتر شد چیزی شبیه سکوت و یا تحسینی در گریبان بود. غیر از حوف هائی که از منتقد هنری آبندگان خواندیم که حسن نیتی به زحمت ارائه کرده بود، و بیشتر به حیرت شبیه بود، تحلیل نسبتاً کافی از جواد مجابی در صفحهٔ هنری اطلاعات آمد که وجود حوکتی نو را در گروهی یکپارچه اعلام کرده بود. شمارهٔ دوم این دفتر شاعرانی را گروه کرد که در تجربهٔ کارهای خویش به تکنیک همماری حجمه رسیده بودند و یا طبیعت کارشان چنان بود که می توانستند برسند:

هوشنگ چالنگی، محمود شجاعی، بهرام اردبیلی، پرویز اسلامپور، بیژن الهی و فیروز ناجی که با نگارندهٔ این سطور دیرزمانی از تپشهای مشترکی که در شعر هم می جستیم به من نزدیک شده بودند. در حشر و نشرهای روز و شبمان، و به دنبال تأملهای بسیار بر سر هر کار، و در جستجوی کشف اصالت ها، به دریافت تئوریک این طرز کار دست می یافتیم. و گروه از هیجان این دریافت به تکان می آید: آنچه پیش از این ضمیر ناخودآگاه این شاعران می کرد، اینک به قسمت آگاه ضمیر شان یا گذاشته بود و شاعران به فلسفهٔ کارشان دیگر پی بردهاند. دیگر شعر در فاصلة بين ضمير شاعر تا كاغذ هدايت مي شود. تا آنجا كه هدايت، از کورهٔ ورزهای ناآگاه، بی دخالت شاعر انجام گیرد. زمستان سال چهل و هشتِ من به طرح و تشریح این دریافتها گذشت: یک حجم چگونه ساخته می شود، و در ساختمان یک قطعه چگونه معماری می شود، چه نمائي دارد؟ و از اينجا، معيار و ضابطه، حصارهائي مي شود تا اين گروه را در فاصلهٔ فرسخها از مناظر دیگر شعری تولد دهد که کمترین فاصلهاش با منظری است که گفتم ارزش تصویرش را موقعیت تصویر معلوم میکند (دایره و اتّفاق).

ضابطه ها معلوم شد و حالا دیگر می شد شعرهای دفتر را به راحتی انتخاب کرد و وصله های ناجور به راحتی و خود به خود کنار می رفتند. با اینکه یکپارچگی آثار، ارائه کنندهٔ حرکت گروهی تازهای بود، معذالک، نداشتنِ توضیح نظری و تئوریک، تنهانقص دفتر بود. مانیفست حجمگرائی که به دنبال شبهای دراز بحث و گفتگو، از طرف شاعران گروه تأیید و امضاء شده بود، برای انتشار زود تشخیص داده شد. به حساب اینکه با انتشار این دفتر که در حقیقت اولین شمارهٔ این جنبش بود طلیعه ای از جنبش نشان داده شود و نطفهٔ انتظار بیانیه باشد برای شمارهٔ دوم و سوم. و این طلیعه در اثری از نگارنده که مجابی آن را «بیانیه وار» دیده بود و خود نام آن راه و این سری از کارهایم راه «شعر فکر» نهاده ام افضا شد.

«... بحران من، بحران زیبائی بود. من این بحران را تعقیب میکردم، تعقیبی آسان بود، گرچه از بیراهه های من می رفت، و گرچه رفتاری بیراه داشت... پس باز خود را به شعر سپردم، و از نهایت آنسو رفتم که در هزیمت زبان تقدیر واژهها می رفت. که حرف، هر حرف ذره ای می شد و حرفهای ذرهای من، فضاهائی را دعوت میکرد پاشیده و شکسته که انگار، کویر شن را با حالت درخشش لرزندهشان میبرد. و کلمههای بے دلیل، که بی دلیل پهلوی همدیگر قرار گرفته بودند، پهلوی بی دلیل همديگر بودندكه حس و حالت ميزائيد، بينام، بيارتباط، بينام ارتباط. در شعر، شکل بود و شکل، شکل سلطنت حرف بود... کشف هندسی زبان که ناگهان همان فاصله را با من کرد که فضای اینشتن با نیوتون. کلمه را در آهنگ کلمه بردن و حس را در صدا ریختن، این تکنیک، تکنیک زخمه زدن است از یکسو، و فن آستر انداختن از یکسو. جادوگری در صدای الفاظ و نحو كلام، حيثيتي دارد كه بسياري از سهولت ها را در زير آن بنهان میکند، اما برای ما، جز جذبه های عامیانه ندارد. خیال لامعی از قرمهای خالی ذوقی به من نمی دهد... آن حقیقت یگانه ای که جستجو می کردم، شاید ندای دعوت عبارتها بود. سخن نبود تنها، و دید بود، و جلوه بود، به قلمرو بیان متعلق بود، به فرزانگئی که میروئید و گاه ناگهان میروئید تعلق داشت... حتماً برای آن است که من، از پس تجربههای شکست، به پلهای از عربانی، بی اعتباری، ناچیزی، خنائی و خضوع رسیده بودم، که خود را یک روز در برابر سرزمینهائی سراسر روشن یافتم.کویری، یقیناً كويرم در برابر كنعانم، كنعان مقدرم، كه در آن نه آنچه راكه مىجستم، بل آنچه مرا می جست کشف کردم، جاههای دانشی، چاههائی از آگاهی راکه در نقشه ها ناشناس مانده است، و خلاصه آنچه را که بیدرنگ و خود به خود «حجمگراثی» نامیدمش، معماری حجم. چرا که در بطن این دنیای رابطه های تاریک، او ترکیب یگانه ای بود که تمام رابطه ها را جمع می کرد و در برابر هم روشن شان می کرد. مثل شبکه ای نامرئی که از سنگی خشن،

بلوری درخشان میکند. این خود جوهر هر تکوین بود، تکوین تکوینها. این تصویر هندسی، یگانه، سترگ و دائمی حرکتی است سپهری، در فضای جذبهٔ اقطاب، که در آن آسمان و زمین پیوند می خورند...»

وقتی که معرفت، چیزی را و کسی را متأثر نمیکند، حجمگرائی کلید کمال است، و جواز عبور به جهان معرفتها است. جهان حرفهای بی حصار، و ارتباطهای بیشمار، که هیچ مکتبی در آن ثبت نام نمیکند، سرنوشت آخرینِ شعر و چشمه حیات هنر است. ابدیتی است که فرمان می دهد، و هزار چهره را به خود جذب میکند. در شعاع همین جاذبه است، که شاعران شعر حجم، هر کدام چهرهٔ مشخص خود را دارند و همه معمار حجماند، که در نمای حجم، برای حجم طپیدهاند، و زیر این نما، زبان خویش و جان خویش را نهادهاند و در شعاع همین جاذبه است که حجمگرائی در سینما، حجمگرائی در تآتر، حجمگرائی در قصه و در نقاشی بارانی دارد که گرمای این هیجان را تندتر میکنند. و بویژه در قلمرو این هنرها است که پایههایش را فروتر می برد و محکمتر میکند.

# جایزهٔ کتاب شعر در سال ۱۳۴۹ (تلویزیون ملی ایران)

در روز دهم اردیبهشت سال ۱۳۴۹، تلویزیون ملی ایران، طی سه دوره رایگیری، از دو تمایل میانهرو [نوقدمائی] و پیشرو [نیمائی و شعر منثور] در شعر معاصر (به قول بانیان آن)، دو کتاب فصل مطرح نیست از لیلا کسری و دیدار در فلق از منوجهر آتشی را از میان کتابهای منتشر شده در سال ۱۳۴۸، به عنوان بهترین کتابهای شعرنو سال برگزید.

بانی جایزه، دکتر بدالله رؤیائی (شاعر حجمگرا و مدیر کل ادارهٔ حسابداری تلویزیون ملی ایران)، و هیثت داوران: دکتر محسن هشترودی، مسعود فرزاد، فریدون رهنما، پژمان بختیاری، هوشنگ ابتهاج، و نادر نادرپور بودند. گزینش این دو مجموعه به عنوان بهترین مجموعه شعرهای مال ۱۳۴۸، با موافقتها و مخالفتهائی مواجه شد، که علاقهمندان به این امر می توانند روزنامه های یومیه و مجلات ادبی اردیبه شت و خرداد سال ۱۳۴۹ را بینند.

# ۱۳۵۰ ه. ش.

در سال ۱۳۵۰ بیش از پنجاه و پنج مجموعهٔ شعرنو، بیشتر از بیست نجنگ نوپرداز و چندین اثر تحقیقی معتبر، همچون از صبا تا نیما از یحیی آرین پور، صور خیال در شعر [کهن] فارسی از شفیعی کلکنی منتشر شد؛ و این آثار، جدا از آثاری بود که در جامعه بازتابی نیافت و یا چون جزوهٔ نوعی از هنر، نوعی از اندیشه از صعید سلطان پور، همراه با پایگاه شعر از م. آزرم به دستور ساواک در چاپخانه خمیر شد، و به تعدادی اندک به بیرون راه یافت و به مرور تکثیر شد.

دههٔ پنجاه، دهه تسلط شعر چریکی و شعر جنگل بر شعر ایران بود، و معمولاً هر مجموعه که چندبار کلمات خون و خنجر در آن می آمد چه بسا که اگر بخت یاری می کرد، به چاپ دوم و صوم هم می رسید. با این وصف، طبیعی بود که کتاب در کوچه باغ های نشابور از شفیعی کلکنی، با اشعاری موزون و نوقدمائی و وصفی که از زبان روان و صحیح و صریحی نیز برخوردار بود، مطرح ترین مجموعهٔ مال پنجاه (و سراسر این دهه) شود. در سال پنجاه نیز روزنامه های پرتیراژ، چون کیهان و اطلاحات حفحاتی را به هنر روز استانها اختصاص دادند، و روزنامهٔ کیهان، در تابستان همین سال، سه شنبهٔ هر هفته، صفحه نی تحت نام «کتاب، نقد و نظر» را به بررسی کتاب اختصاص داد که مسئول آن خسرو گلسرخی بود که با نام پسرش، دامون، یادداشت می نوشت.

«جایزهٔ فروغ» هم که شش سال دوام داشت در سال پنجاه بنیانگذاری شده بود.

### نشريات

اکثرِ جُنگهای مستقل سال ۱۳۵۰ (و سراسر دههٔ پنجاه)، جُنگهائی دانشجوئی، باگرایش تند به ساحث مارکسیستی و هنر متعهد بود، و تقریباً همهٔ هفته نامه ها و ماهنامه های معتبر هنری غیر چپ (جز نگین) وابسته به ارگانهای دولتی، باگرایشهای لیبرالیستی بوده است.

در دههٔ پنجاه، حرمت هر جُنگ به نداشتنِ مشخصات روشن، و به اشعارِ انتحاری و مقالات چپروانه بود؛ مقالاتی که با وجود صمیمیتِ بسیاری از نویسندگانش، معمولاً سخت عامیانه، مغلوط (به لحاظ دستوریوواژگانی)، سادهلوحانه،انکارگرایانه، خودباورانه، پرخاشگرانه، کینهورزانه، مستبدانه، حق به جانب و خونبار بود.

عمدهتوین نشریات سال پنجاه عبارت بودند از:

کتاب امروز، فصل های سبز [توقیف و خمیر شد]، رودکی، آبنوس، جشن هنر، آرش (کتاب رَن)، دفترهای زمانه، کتاب روز، کتاب هنر، بررسی کتاب (سوسین دوره)، فرهنگ و زندگی، تماشا، فصلی در هنر، اشتراخ (صدای ضربهٔ باران ـ نشریهٔ دانشجوئی مدرسهٔ عالی بازرگانی رشت)، چاپار، بارسنامه (نشریهٔ دانشجویان مدرسهٔ عالی پارس)، پل (ویژهٔ هنر و ادبیات و اندیشه در روزنامهٔ اطلاعات)، صدای قزوین، موزیک ایران، پیوند (نامهٔ دانشجویان دانشگاه پهلوی شیراز)، اندیشه و هنر، نجنگ سحر، فلک الافلاک، سهند، گزارش کتاب، دفتر روستا (ماهنامهٔ دانشجویان دانشجویان دانشرویان دانشرای عالی سپاه دانش).

نخستین شمارهٔ رودکی (وابسته به تالار رودکی) و تماشا (وابسته به رادیو و تلویزیون ملی ایوان) در همین سال منتشر شد.

#### سهند

شمارهٔ دوم سهند، مدت کوتاهی پس از حادثه سیاهکل، در بهار سال ۱۳۵۰ منتشر شد، اما اینبار نه با نام سهند، بلکه تحت عنوان شرارههای جاویدان، کتاب هنر و ادبیات امروز و با مجوزی به جا مانده از سال ۱۳۴۵؛ که البته در برابر سختگیریهای رژیم هم این تنها راه انتشار شمارهٔ دوم سهند بود.

در صفحهٔ اول شمارهٔ دوم سهند از زبان جلال آل احمد می خواندیم که:

«قلم این روزها برای ما شده یک سلاح، و با تفنگ اگر بازی کنی،

بچه های همسایه هم که به تیر اتفاقیش مجروح نشوند، کفترهای همسایه

که پر خواهند کشید،... و بریده باد این دست اگر نداند که این سلاح را کجا

به کار باید بُرد»

و در صفحهٔ بعد از زبان آزبرت سیتول آمده بود:

۱... چراکه شعر /گفتار حکمت آمیز خون است / آن درختِ ارغوانی رنگ درون انسانی که می تواند /کلمات ملال آور را به غنچه مبدل کند / و از آنهمه، گلهائی در وجود آورد».

و چند صفحهٔ بعد، از آل احمد، که:

«این را بدان که اگر می خواهی با شعر تفنن کنی یا اگر می خواهی وقت بگذرانی و یا اگر این را هم وسیله شی می دانی که سری تو سرها درآوری، کور خوانده شی. در این ولایت، کار هنر کار جهاد است. جهاد با بیسوادی، با فضل فروشی، با فرنگی مآبی، با تقلید، با دغلی، با نان به نرخ روز خوردن، با بلغمی مزاجی،... حالا اگر مردی، این گوی و این میدان».

در شمارهٔ دوم جُنگ سهند، اشعاری میخوانیم (عموماً در دفاع از سبارزان سیاهکل) از: نیما، شفیعی کدکنی (م. سرشک)، سیاوش کسرائی، اسماعیل خوثی، صفورا نیری، خسرو گلسرخی، م. آزرم، اصغر واقدی، ع. آوا، عبدالجواد محبی، غلامحسین متین، عزت الله زنگنه، رضا

مقصدی، بهرام حقپرست، حسین درتاج، احمد نیکوصالح و شعر بلند و متهورانه ثی از علی میرفطروس دربارهٔ واقعهٔ سیاهکل.

اشعار خارجی این شمارهٔ سهند عموماً از شعرای فلسطین بود. دیگر مطالب آن عمدتاً تاریخی، جامعه شناختی است. و از نقد ادبی در آن خبری نیست.

پایانهٔ جُنگ، مطلبی دارد تحت عنوان «و تتمه»، به قلم علی میرفطروس. او در بخشهائی از مقاله اش می نویسد:

«روزهای سخت و سیاهی را گذرانیده ایم، روزهائی که اضطراب و اضطرار را تا ناکجاهای جانمان می نشاند و سیاهی، سیاهی ـ و «ظلمت» ـ تمامت چیزی بود که ما را می نواخت و بر دیدگانمان می نشست. روزهای سخت و سیاهی که سیاهی آن چهرهٔ یلداها را سپید می نمود... با اینحال، چه در پریشانی های ویرانگر و چه در «فشار» هائی که تن را اینحال، چه در پریشانی های ویرانگر و چه در «فشار» هائی که تن را «فردا» ها را از یاد برده بودیم، نه صبح را ـ صبح صادق و خورشیدزده و روشن را ـ [...] و این آشفتگی ها و دربه دری ها بود که مدتی مدید، انتشار این دفتر را به «توقف» انداخت و... «توقف» دیرپای مان باعث آمد تا «قرار» از دل تنی چند از دوستان صمیمی «برون رود. [...]

و آخرین قلم اینکه: این وجیزه، ادای دین «ناتمام»ی است به انسانی که دردِ مجسم روزگارمان بود ـ و شرف، و شهامت را جلالت و اعتباری ـ در این بی اعتباری. در آنجائی که یودن ـ و خوب بودن ـ را ارزش و اجباری نیست، وگندیدن و بی ریشه بودن را توصیه می کنند. در آنجائی که «پهلوان» پنههای وطنی، رجالهها و شوالیههای مطبوعاتی مان بر مسخ و تحریف واقعیتهای گزندهٔ موجود افتخار نموده و با شمشیر چوبین قلمهاشان از «خاستن» تا «خواستن» سقوط کردهاند، او به رذالت گستردهٔ و مان خویش پشت نمود و قلم را تا مرز یک سلاح ـ سلاح پرشور و

بیداری در ویرانی ارزشهای کاذب و پوشالی، عزیز وگرامی داشت،... نه چونان «رسول»های بیرسالت، قلم را تا حد کشکول مداحی د و دریوزگی - تنزل داد، و نه هرگز بسان جمالزاده های گرمخانه نشین بر برج عاجهای آنچنانی دل بست.

و سرانجام اینکه: در کورهراهی که هر گوشهاش را «چاهههای ویلی تعبیه دیدهاند، برای بلعیدن ارزشهای عالی و انسانی، «پیرمرد چشم ما بود» و...» ۲۶

این مؤخره، چنانکه پیشتر نیزگفته شد، نمونه شی از زبان مورد علاقهٔ روشنفکران انقلابی دههٔ پنجاه (بویژه) بود. زبانی که جلال آل احمدواضع آن بود و شمارهٔ دوم سهند، با رمز و کنایه به «او» تقدیم شده بود. رمز و کنایه به «او» تقدیم شده بود. رمز و کنایه شی که برای همه حتی سازمان امنیت و اطلاعات کشور قابل فهم بود و همین بازی شجاعانه که کار همه کسی هم نبوده سبرای صاحب قلم، حرمت ساز بود.

چند شعر از جنگ دوم سهند را میخوانیم.

روزی تو باز خواهی کشت سرفراز...

على ميرفطروس

این روزهاگذرانند این روزهای تلخ

توطئه

تكرار

این روزهاکه مثل ابر سترون

افسرده در جمود بائسگی هاست

این روزهاگذرانند

روزی تو بازخواهی گشت

سرفراز

ای داغدار سبز بهار!

\_ا**ی بزرگو**ار! روزی تو بازخواهی گشت

از شهرهای دور اساطیری همراه با قوافل فریادهای خفته و خونین و باد

صدای آمدنت را

تا دور دستهای فراموش

مىبرد

روزی تو بازخواهی گشت باکولهباری از عطر گیلاسهای سرخ باکولهباری از بوی لاله های پریشان

\_كه از تبار عاشق ليلاهاست \_

روزی تو باز خواهی گشت

مبرفراز

روزی که آفتاب

از شرق چشمهای تو

جارى ست

این روزها گذرانند این روزهای بد

این روزهای شوم...

Y

این باره

پاره

جيسي؟

این چیست؟

چیست که اینگونه

مىشكفد

بر خاک؟

آه...

این قلب سرزمین من است

که ویران است

این پاره

پا

ر

٥

قلب تكه تكه أيران

اینکه شکفته *می*شود

اينگونه

ر**وی خ**اک

خون شهید و عاصی «سیرزا»ست...

ای «کوچک» بزرگ!

ای حجم استواری و شورش!

ای روح سرخ جنگل بیدار!

اینک تو از دسیا (هکل)

از سيا[هكل] مجروح \_

اینک تو از میان جنگل نزدیک

مىوزى،

جنگل تمام خوابهای پریشان را ديرىست در ذهن روستای هراسان تفسير كرده است...

٣

این روزها گذرانند ای آرزوی روشن تبعیدی! ای حس اعتماد! روزی تو باز خواهی گشت مبرفراز روزی که نام شورشی تو

روي لبان هر دريچه شكفته است

روزی که آفتاب

از شرق چشمهای تو جارىست

> آن روز دیر نیست روزی که سنگ

این حصارهٔ سنگی

(که آسمان کوچهٔ روشن را دیری است

از ما دریغ میدارد س

در هیبت طنین گامهای تو

خواهد ريخت.

و آنگاه

شطی ز نور

شور

و شادي

در شوكت غربو خيابانها...

Ŧ

ای ارتفاع عاطفه!

ای دوست!

در این شیان مرثیه

در این شبان هول

در این خراب خفته و خاموش

(\_که از زمین

گیاه فاجعه میروید )

رنگینکمان روشن دستانت را

بر این عمیق تیره

برافراز

و آن هیأت خجسته و بالا را

در رهگذار باد

رها ساز.

اى ارتفاع عاطفه!

\_ای دوست!

ای رکعت بزرگ!

باید نماز آخرمان را

در دجله

يا فرات

در بلخ

يا نشابور

بگزاریم

(و شاید هم ــ

در رودبار خشم خروشان خونمان...)

در رودبار خشم خروشان خونمان

اینک

طنین بانگ مؤذن:

- (حيء الى السلاح)

آن*ک* 

نماز آخر

در دجله

يا فرات

يا...

ای دوست!

\_ای رکعت بزرگ!

٥

ای واژه

واژه

واژهٔ خونرنگ!

در تو چه جذبهای ست؟

در تو چه جذبهای ست

كه خورشيد

هر بامداد

بدان رشک میبرد؟

ای واژه

واژه

واژهٔ خونرنگ!

در لحظه های جاری پیوستن

در روزهای سرخ توانستن

\_بارها \_

ما غرق گشتهایم

در جذبهٔ صمیم کلامت.

ای واژه

واژه

واژهٔ خونرنگ!

\_انقلابا

ای آخرین کلام...

۶

ای آرزوی روشن تبعیدی!

ای سرخپوش صبح مبارک!

ای آنکه از ورای اساطیر

خشم عتيق قوم مرا

فرياد ميكني!

اینک تو از میان خون و

خاطره مي آئي

اینک تو از میان جنگل نزدیک

یا از ستیغ خشم «مهاباد»

ساين سوگوار هميشه

### این پایدار پریش ـ

٧

این روزهاگذرانند این روزهای سخت

سترون

و سوگوار روزی تو بازخواهی گشت روزی تو بازخواهی گشت

سرفراز

ای داخدار سبز بهار! ای بزرگوار!...

## شعر يونانى

سیاوش کسرائی

برای میکیس تئودوراکیس قلب من زندانی ست نقب در نقب، فروبسته به هم خنچه ای ساخته از آهن سرخ قلب من قفل بزرگی ست ز خون

> داغگاهی است دلم غیرت، آنجا مجروح بیگناهی مصلوب اندر آن و شجاعت آنجا سیلی خور قتلگاهی است شقایقها را

زخمها را ورم آورده دلم پای تا سر همه قلبم، قلبم می تپم، می تابم، می توفم ای گلابی کبود! ای حباب تاریک! چه هواها که به سرداری در این خفقان

نه کلیدی جادو تا در قلعهٔ فریاد بدان بگشایم نه چراغی پیدا که من این گود سیه چال به کس بنمایم نهر خون جاری از آنست و بجز بستر خون راه بر قلبم نیست.

> قلب من قارهٔ مدفونی ست آرزوها اندر آن شبحی آدمگون عشق، بی عطر، گدا خشم، بی دندان، پیچان در خویش کینه، بی حربه، سر در کف، گم بیم، در اوج، عقابی است عبوم آه قلبم چه هرامستانی است.

> > پشت دیوار دلم آسمانیست جو نیلوفر سبز بال پرواز در آن همهمهساز آفتابش خندان

کهکشانش شط روشن در شب ای جدار عبث! ای یاوه حصار! من چه نزدیک و چه دورم از نور.

همه شب برمی آید از شب صوت غمگین محبوسی از حجرهٔ تنگ: آه ای آزادی! وطنم قلب من است. قلب من زندانی است.

### ای پریشانی

خسروگلسرخی مردی که آمد از فلق سرخ در این دم آرام خواب رفته یریشان شد

ويران،

و باد پراکند

بوی تنش را میان خزر.

ای میزگونه ردای شمالیم! جنگل!

اینک کدام باد

بوی تنش را می آرد از میانهٔ انبوه گیسوان پریشانت که شهر به گونهٔ مادر در خرن سرخ نشسته آه ای دو چشم فروزان! در رود مهربان کلامت جاریست هزاران هزار پرنده بی تو کبوتریم

بي پر پرواز...

### چاپار

شمارهٔ دوم چاپار، درزمستان ۱۳۵۰، زیرنظر احمدرضا دریائی منتشر شد. از جمله مطالبی که در این شماره می خوانیم، عبارت است از:

ادبیاتی که در خون شکوفا شد (شعر بنگلادش)، ترجمهٔ ع. روحبخشان؛ شعری برای چه گوارا [انقلابی بولیوی]؛ ادبیات تشریفاتی در جامعهٔ بوروکراسی [بوروکراتیک]، علی ماتک؛ شعر محکوم ـ شعر مغلوب، محمدرضا فشاهی؛ شاعر از کوچه برمیخیزد و شعر یک وظیفه است، کاظم سادات اشکوری؛ ستمورزی و ستمپذیری، جمشید مهرپویا؛ گفت و شنیدی با جلال آل احمد،...

در قریب به اتفاق شعرهای چاپار، خون موج می زند. دکتر اصماعیل خوثی در این دفتر می گوید: «پیوسته شط خون و سکون بوده است / که آسیاب این تاریخ را می گردانده است / آری /پیوسته شط خون و سکون بوده است / اما / این آسیاب دیگر فرسوده است / از سن به یزدگرد بگوئید / سنگ صبور زیرین دارد می ترکد / تا رُستن هزار فواره خون / دیگر / تنها فریادی مانده است.»

سیاوش کسرائی میگوید: «وقتی که چتر ترس گشوده است روی شهر او دلهره است آن که به در می زند مدام / نازکتراش خرده ترین طبع آدمی اشاعر / آثینهٔ وجود، چه تصویر افکند؟ / [...] وقتی که بوسه مزّه باروت می دهد / و جنگ، جنگ / از جویبار خون / سیراب می کند مزارع بی ماهتاب را [...]

رضا مقصدی در شعر «اندوهواره ... باران تیرهای شمالی» می نویسد:

«اینک مرا حکایت غمگینی است / از دورهای دور؟ نه... از نزدیک / از

وحشتِ غروب غمانگیز یک طلوع / در لابلای جنگل آزادهٔ شمال / از

مرگ یک ستاره / نه، از خورشید / [...] مادر! / پیراهنی سیاه بیاور / [...]

این خاک باستانی حدادهای فتح / این خاک پاک قدرتِ بابکها / جنگل /

این عاصی خجستهٔ آزاد / این سرنوشت سرخِ بهارآفرین سبز / زیباترین

ترانهٔ پیروزِ «انگرود» / بار دگر به شوکت دیروز دوردست / بیدار گشته

است»، که آشکارا، در رثاءِ هادی بنده خدای لنگرودی، از جمله

چریکهای سیاهکل است.

فرهنگ رزّاقی در شعرِ «سجاده های معبد خون» میگوید: «رهزنان شب آن قلعهٔ دور / نور را پاک، به رگبار سیاهی بستند / و شهیدی میگفت: / دانهٔ سرب، به لب / در شبستان عظیم شب این شبچره ها / بهترین لطف به یک زندانی است»

و دکتر شفیعی کدکنی، در پاسخ به مهدی اخوان ثالث که گفته بود: «ای درختانِ عقیم ریشه تان در خاکهای هرزگی مستور! / یک جوانه ارجمند از هیچ جاتان رست نتواند». با اشاره به قیام مسلحانهٔ چریکها، می گوید: «بنگر جوانه ها را / آن ارجمندها را / کان تار و پود چرکین / باغ عقیم دیروز / اینک جوانه آورد.»

با اینهمه، به علتِ جوّ حادِ انقلابیِ حاکم بر محیط روشنفکران جامعه و سبقتِ خودنمایانه در افراطی گری، شاعران مطمئن نبودند که شعرشان مورد تأثید قرار بگیرد. سخن کاظم سادات اشکوری در مقاله ثی تحت عنوان «شاعر از کوچه ها برمی خیزد» نیز ناظر بر همین معنا بود. او در بخش هائی از مقاله اش در این شمارهٔ چاپار، می نویسد:

«امروز همه شاعران، همهٔ نویسندگان، همهٔ ناقدان، همهٔ آهن فروشان، همهٔ زرگران، همهٔ صرّافان،... صمیمی شدهاند. [...] در این روزگار به آسانی می توانی عنوان صمیمی را از آن خود سازی، اگر بتوانی با

صمیمیت دروغ بگوئی و از صمیم قلب، برادرت را گردن بزنی، شاهر صمیمی شدن هم در این روزگار مثل هر چیز دیگر شدن آسان است. [...] شاعر از کوچهها برمی خیزد نه از گهواره های زرین. شاعر از روستاهای دوردست می آید نه از کلبه های شبانه. [...] توصیفِ خانه های بی بام در شعر شاعرانِ مرفه، چونان تشریح گرسنگی است از زبان سیر لمیده بر صندلی راحت. [...] شاعران این روزگار چه آسان لقب صمیمی را می بذیرند و چه به دروغ شعرهای صمیمی می سازند. "

از دیگر مطالبِ خواندنیِ شمارهٔ دوم چاپار، مقالات محمدرضا فشاهی و علی ماتک بود: مقالاتی که نمونههای نثر و بینشِ حاکم بر روشنفکرانِ انقلابی دههٔ پنجاه بود. محمدرضا فشاهی در مقاله ثی تحت نام «شعر محکوم، شعر مغلوب»، پس از آنکه خصوصیات این دو گونه شعر را برمی شمارد و می گوید که: «هنر «محکوم» از انسان مطرود برمی آید [... و] زادهٔ دوره های سکوت است و بی تردید، نقاب رنگینش به آب شسته خواهد شد و [...] «مغلوب» از مرهم نهادن بر زخمش سرباز می زند و در عمق معرکه خود را به دشنه می سپارد. [...] اولی در جهت بقاهِ فرد است و چیرگیِ چندین کس و ناکس و به کارگلِ واداشتنِ آن دسته که زبونی دارند، و دومی در جهت گسترش و بسط نیروهای خلاقه و عقب نگاهداشته شده با هدفی چون تفرق گروه ها بر فرد یا معدود افراد خودکامه و خودسر (اند)»، می نویسد:

«در این فضا، سکوهای هنر محکوم، تریبونهای تبلیغی می جوید و به نشر درون مایهٔ بویناک خود می پردازد و آنچه راکه هنر خالق در تصور یا تفکر رسوخش هست یکسره از بن می کند و می خشکاند ترکیب این مجتمع، بی تردید حریمی آنچنان حجیم به گرد خویش می پراکند که تا مدتها نه رودرروئی قابل تحملی به جای می گذارد و نه اصطکاکی که شرف داشته باشد. مانداب فساد از اندیشه های انتزاعی هنرسندان محکوم جان می گیرد و در کوچه های شهر هائی که بر این چنین تقاطعی بنا شده،

شاعر پیر به دروغگوئی مینشیند، از (من) شهرانیش و از (من) مادیش آنگونه سخن میراند که (مای) محتاج از گرسنگی معنوی به جان کندن می میرد. نقاش رنگ روی رنگ می خواباند و تصویر از آنچه که به دست مي دهد ذلت فكر و عملش را مي نماياند. سينما گر با ساختن دكان سادله و معاوضه به کاسبکاری ویرانگری می نشیند و نواری را به نمایش می گذارد که از هر سکانسش پوستهٔ سلولهای نیم مرده مردانگی و زنانگی واکنده می شود و خرواری از پوست و گوشت و خون و ماتیک به حجامت مغز بيننده دام مي كسترد. شاعر جاوداني (احمد شاملو) به نقاشي (آبستره) نقاشان معاصر مى تازد، در حاليكه خود در تمامى شعر هايش آبستراكيسونيست به معنای مطلق است. و منتقدان هنری (به همه هنرها نظر دارم)، این بازارچه های واسطه پرور در ارزشیابی سبک ها و قالب ها بر الگوهاشی تكيه مىكنند كه مُعرّف تفاله و چركابه است نه غذا و خونابه، نه انتقال آنچنان احساس و ادراکی به مردمان که توانائی گزینش راهی را دریابند که به شناسائی نبض و تپیدن قلب بیانجامد؛ اینان آنچنان به متون ادبی و هنری (چه کلاسیک و چه نو) می چند که کیک زدگی های مجموعه های استفراغ شده و سرقت شده توصط شاعران پیر ما از لورکا، و مایاکوفسکی و بلوک و نرودا و پرمور و الوار و ناظم حکمت و کتاب مقدس را هالهای از نور می بینند. اینان خود دست شان آنچنان به خون سوقت از نظم و نشر شاعران فرنگی آلوده است که فرصتی و شهامتی برای ارائهٔ سرقتهای ادبی جاودانه مردان شعر ما نمی پابند. برای خواننده کافی است تا مجموعه های لورکا، الیوت، مایاکوفسکی، الوار، پرهور، بلوک و عدهای انگشتشمار از شعرهای نرودا را مطالعه کند تا دریابد که شاعر پیر روزگار ما [احمد شاملو] تا چه اندازه در شعرش از ترجمهٔ شعر این شاعران به زبانهای فرانسه و انگلیسی و بخصوص ترجمهٔ خانم الساتربوله همسر آراگون و خواهرزن مایاکوفسکی، از مجموعهٔ مایاکوفسکی به زبان فرانسه استفاده کرده است. برای خواننده کافی است

تا فقط یک شعر (منظومه دوازده اثر الکساندر بلوک) را مطالعه کند تا دریابد که شاعر پیر روزگار ما تا چه اندازه از زبان و تصاویر و کمپوزیسیون این منظومه استفاده کرده است و به نام خود و به نام شعر ناب به مردم داده است. در چنین روزگار وانفسایی است که شاعر جوان ما تولد می یابد و روی پای خود می ایستد، روی پای خود، روی شرف و روی خون و رجدان جامعهٔ خود می ایستد و خدو بر صورت شاعران فریبندهٔ یک دو رجدان جامعهٔ خود می ایستد و خدو بر صورت شاعران فریبندهٔ یک دو نسل قبل از خود می اندازد و ماسکهای شان را به آب دهان می شوید.

سالهای بعد از چهل برای شعرای جوان سالهای آزمایشهای جدید و برخورداری از تجربهٔ نسلهای گذشته بود. بسیاری از پیش آهنگان (هنر متحول) سرشان به سنگ خورد و بسیاری دیگر با اندیشه های انتزاعی سرشان به توبره یا آخوری بند شد و تنها معدودی هم آهنگ با سرود جاندار گذشته به راه شان ادامه دادند. کداسیک اشتباه کردند؟ کداسیک باز هم اشتباه خواهند کرد؟ اگر زمان هنری به این سنگینی که جای خوش کرده، نگذرد، بی هیچ رودربایستی هرزگان کشیدهٔ محکمی خواهند خورد و یحتمل جلوه فروشان متاعشان را بدون کم و کاست در بازارچه های اشراف زاده های هنر دوست آب خواهند کرد.

اما خوشبختانه دههٔ گذشته آزمایشی بود بر (وجود شعر) و (وجود شعر)، و تجربههایی به دست آمد برای شعری که گوشهای جدیدی بوای شنیدن یافته بود. و عجب این بود که همین گوشها بودند که مقداری از تکالیف (شعر و شاعری) را روشن کردند و به بسیاری از الگوهای (هنرمندانه) و از پیش ارائه شدهٔ ناطقین (و نه شاعران) و منتقدین جواب د دادند.

در دههٔ گذشته دو دسته از شاگردان نیما بواسطهٔ راهی که برگزیده بودند به نتایجی رسیدند. عدهای از شاگردان خوب نیما که احتمالاً خوب هم خواهند ماند، راهشان را از آن دسته که شاگردان بدشان می نامیم جدا کردند ـ یعنی آن گروه که در پسند عام هنرنمائی نکردند و آن دسته که

چوب تکفیر را بی مناصبت به گردهٔ شعر زدند ... گرچه آن گروه نیز که اصالت شان را حفظ کردند گاهی به هرز کشیده شدند ولی ندانم کاری در یک دوره کوتاه از زندگی شعری شان به حدی نبود که به فراموشی شان بسپاریم. بی تعارف و تردید ... (محمد حقوقی، مهدی اخوان ثالث، منوچهر نیستانی و هوشنگ بادیه نشین) در گروه اول جای می گیرند و آقایان خانلری، توللی، مشیری، زهری، شیبانی و به صورتی دیگر شاملو، نادرپور، و اسماعیل شاهرودی به جهت اینکه چمچه شعرشان به ته دیگ رسیده در گروه دوم جای دارند. .. حال شما به میل خودتان هر طور که می خواهید این دسته دوم را نامگذاری کنید. کسانی که شعر نمی توانند بگویند، کسانی که بد نمی گفتند اما در حال حاضر حتی بد هم نمی توانند بگویند، کسانی که بد نمی گفتند اما در حال حاضر حتی بد هم نمی توانند بگویند و ...

و در همین دههٔ بعد از سال چهل است که گوشهای جدیدی برای شنیدن شعر پیدا می شود، گوشهائی که از شنیدن دروغهای شاعران پیر خسته شده و شعر جوان می طلبد. گوشهائی که نه شعر عطر و ادوکلن زدهٔ نادرپور را می خواهد و نه اسب وحشی و سیاه و سرخ و سپید آتشی و نه پلنگ بوشهری و دشتستانی را و نه انسان دروغین شاملو را (اومانیسم دروغی و افراطی از نوع اومانیسم کاظمزاده ایرانشهر و کامو) اومانیسم هانسان به خاطر وظیفه و «نه انسان برای انسان» ـ اومانیسم انسان به صورت وسیله، نه «انسان برای انسان».

در یک بررسی حتی به صورتی سریع و گذرا می توان جنبه ها و جبهه های شعر محکوم را در این نیم قرن اخیر به دست داد. شعر محکوم با آغازی عاشقانه و رمانتیک و لامارتین وار بی تردید در تمام آثار این آقایان به چشم می خورد، یعنی شعر از برای «سن»، سن پر شده از احساسی تجریدی، من نطفه گرفته از رختخواب بلوغ، من رشد کرده و ریشه دوانده در اتاق های در بسته و حصارهای مرده به دنبال این آغاز، مرحلهٔ انتقالی از این نوع شعر کاذب و دورگه و بیحس و بی اندیشه و

بی مغز و تهی، شعری ست که با کمال تأسف «دو جنسی» است؛ نه مردانگی دارد، نه زنانگی. اخته و بی ثمر است (مقایسه کنید کتابهای اول و حتی دوم و گاهی سوم این آقایان را باکتاب اول شاعران جوان در این دهه). نه بوئی از عقل دارد و نه رنگی از احساس، شعری ست که نه پایگاهی در جامعه دارد نه بنیانی در خواستهای مردم و اندیشههای اصیل آنان. شعری ست مدددهنده و راهبر به تفرق و جدائی. با ظاهری برخلاف معنایش، شعری ست که الزاماً به تولدی نمی انجامد. مرگ روبه روی آن ست و بالای سر آن شعری ست که شهامت در متن زیستن را ندارد. در حاشیه به شکار مینشیند و در حاشیه چاپ میکند و در حواشی میمیرد. (اشاره کنم که این نوع شعر از دید این آقایان شعر اجتماعی است). اینجا حق نیست که این سئوال مایاکوفسکی را تکرار کنیم: «جرا اینها شعری نمی گویند که مردم را در کوپراتیو جمع کنند». به دنبال این نوع شعر، رجعت دوبارهٔ شاعران است به حال و هوای اندیشه های ابتدائی (غمنامه و شعرهای اگرسانتریک). بهترین نمونه تا این قسمت از ارزشیایی، شعر آتشی، شاملو و شاهرودی است. جراکه این حضرات با شعری در حاشیه نمی توانستند به قلب وقایع رسوخ و تفوذ کنند (گرچه با ظاهری رنگ مردمی گوفته اصالتی نامردانه را به سطح جامعه می پراکندند)، و متأسفانه آن قدرت برداشت از تجربههای اجتماعی و سیاسی و حتی ادبی ـ هنری را نداشتند که بتوانند برای خویش زبان سازندهای را در جهت تغییرهای متحول و ماندنی وارد سازند، و آنگروه نیز که می توانستند نشانه ای بنهند، بنها دند، چرا؟...

چه یادگار سیاهی تهادند بر درگاه این آقایان...

و کارنامهٔ شعری این آقایان خلاصه شده است از غزل برای تغزل ـ (وقتی که شاهنامه در گود زورخانه خوانده شود)، سوگنامه، غمنامه، نه از برای ماندنی ها، بل از رفتنی ها، طرحها و تصاویر و گویش های عاشقانه، نه از برای رهائی، بل از برای دامگـتری و آن نوع شعر انسانی، اجتماعی

که توصیفش رفت. و چرا چنین کردند؟ هدف شعر را یا غلط می فهمیدند یا اصلاً نعی فهمیدند و آن را استوار بر ملاکهائی نهادند که نان سفره شان قطع نگردد، و لباس بزمشان رنگ رزم بگیرد. این آقایان هیچگاه تتوانستند و نمی توانند هدف شعر را روبه روی خود و رودرروی خود ببینند. چرا که نقطهٔ اتکاء شعر اینان بر مرکز شعر استوار نبوده و نیست و بدین سبب به سطح اتکائی لفزان تکیه داشتند و دارند که با راه شعر فاصلهای بس دور دارد و چنین است که می گوئیم شعر اینان محکوم است... شعری ست فاهر فریب، رنگ به ظاهر اجتماعی خورده، پوستهای از مردمی و انسان دوستی به گرد خود کشیده، ولی از آندیشه های دوبهلو تغذیه کرده و خوراک بلعیده، و فرهنگ تودهٔ مردم نیز به عللی که به همه آشکار است در سطحی بود که بایستگی نقادی را نداشت، آنچه ماند که به پسند افتاده و از تریبون های تبلیغ منتشر گردیده بود...

باز هم این آقایان می توانند ادعاکنندکه راه شعر را رفتهاند و هدفی جز راهنمایی نداشتهاند. ۳۸

مقالهٔ دیگر از علی ماتک با نام «ادبیات تشریفاتی در جامعهٔ بوروکراسی [بوروکراتیک] بود که بخش هائی از آن را، باز به نیت آگاهی از وضع نقد و بررسی ادبیات در دههٔ پنجاه، می خوانیم:

او مىنويسد:

«در جهان سوم [...] هنرمند گرفتار پیچیدهگوئی و سمبولسازی می شود و در نتیجه، با این کارش، اربابان اداری خود را خوشحال و راضی نگه می دارد. او از دستگاه موجود اداری تغذیه می کند و ناچار است که از سنافع همکاران خود حمایت کند، چرا که منافع او نیز هست. بهتر است این گونه ادبیات را، با توجه به نظام موجود، ادبیات تشریفاتی بنامیم. [...]

هنرمند بوروکرات از یأس و سرخوردگی و بیگانگی خود با مردم جامعهاش می نویسد. [...] و صد البته این دردها جز نالیدن از ماشینیزم و

[...] و همچنین نالیدن از مسائل زیر شکمی و جنسی چیز دیگری نیست. [...]

ادبیات در چنین نظامی، فقط یک جامعهٔ مصنوعی را سیراب میکند؛ جامعه تی که در میان هنرمندان و دنیائی که هنرمندان برای آن کار میکنند، نقش واسطه و رابطه دارد. این جامعه مرکب است از منتقدان حرفه تی، کسانی که هنر را به صورت عامیانه تی نشان می دهند و از این راه نان می خورند. و آنانی که از طریق انتشارات هنری و چاپ نشریه های وزین! روزگار می گذرانند.

هنرمند در چنین نظامی فقط یک تعظیمکننده و همچنین دست بوس و فرمانبردار اربابان خود باقی میماند. او با نظم و تبلیغات موجود خو میگیرد، کتابش را به صورتی زرق و برقدار، زرکوب و اطوکشیده چاپ میکند و با قیمت گزافی در اختیار خوانندگان میگذارد. چون قبل از چاپ کاملاً آگاه است که کتابش را جز اربابان خودش کسی دیگر خریداری نخواهد کرد. مگر نه اینکه آن روستائی و آن کارگر فلان کارخانه حتی سواد خواندن و نوشتن را هم ندارد؟ و اگر هم داشته باشد، طرز آموزش او طوری بوده که مسائل حاد جهان امروزی را نخواهد فهمید، و اگر هم بفهمد، قدرت خریداری چنین کتابی را با چنان قیمتی ندارد؛ و اگر هم داشته باشد، وقتِ تنگوکارزیادش اجازهٔخواندن کتابی را به او نمی دهد.» نویسنده ادامه می دهد که:

«[...] اکثر هنرمندانی که در دامن بوروکراسی پرورش یافته باشند،

بیشتر از منافع طبقهٔ حاکمه دفاع میکنند و فقط برای تبلیغ افکار آنها

میکوشند. بدبختی جهان سوم در این است که اکثر روشنفکران این جهان را

هنرمندان تشکیل میدهند و هنرمندان اکثراً کسانی هستند که از طبقهٔ

خردهبورژوا برخاستهاند و تحصیلات خود را در جهان غرب به پایان

رساندهاند. آنان وقتی که پایشان را داخل کشورشان میگذارند، پوچی،

یامی، نفرت از ماشینیزم، و بطور کلی فرهنگ بورژوازی غرب را با خود

وارد مم كنند. آنان درك لذت بردن از دودكش كارخانه ها را ندارند. از سوت كارخانه ها چندش شان مي شود. [...] اگر از بورژوازي انتقاد ميكنند، فقط برای سهم بیشتر و نفع زیادتر خود انتقاد میکنند و نه به خاطر طبقهٔ رنجبر. [...] او اصولاً اعتقادی به انقلاب ندارد. او فقط یک انقلابی مرتجع است که سعی می کند تولید را از نظر کمیت و ابزار تولید را از نظر کیفیت به گذشته برگرداند، و به همین دلیل ضدانقلاب است. او با کارش سعی می کند که از میزان استثمار رنجبران بکاهد و قدرت انقلابی آنان را کاهش دهد. [...] شناختِ او ازمردم جامعهاش، شناختی است گنگ و غلط و کتابی ـ و البته این کتباب ها غربی هستند و به درد ملت های فقیر جهان سوم نمىخورند. \_[...] هنرمند بوروكرات جهان سوم ايد ثولوژي خاصى ندارد. [...] از این رهگذر است که می بینیم حتی میان خود هنرمندانی که با قلم مروكار دارند، اختلاف سليقه چشمگيري پيدا شده است. [...] او حتى مردم را به شکلی انتزاعی و مجرد مینگرد. از اینجاست که ادبیات بوروکراسی \_ادبیات سکوت و سکون \_شکل می گیرد. با این تفسیر است که اکثر روشنفکران مترقی و علاقه مند به کشور و ملت خودشان، دیگر، ادبیات را جز تفی سر به هوا، چیز دیگری نمی دانند. [...]

هنر بطور کلی انعکاس واقعیت است، و هدف هنر باید یک نوع مبارزهٔ فرهنگی و اید تولوژیکی باشد بر ضد فرهنگ طبقهٔ مسلط و دیگر اینکه هنرمند آگاه، فریب نوشته های غربی را نخواهد خورد و خود را اسیر کلمه های وارداتی نخواهد کرد، بلکه راهگشائی خواهد بود در نشان دادن راه های نو و حفظ ارزش های انسانی ۱۹

### فلكالافلاك

فلک الافلاک از جُنگهای پربار دههٔ پنجاه بود که دو شماره از آن منتشر شد: نخستین، در فروردین ۱۳۵۰، و دومی در شهریور ۱۳۵۲. سردبیر فلک الافلاک غلامحسین نصیری یور بود.

فلکالافلاک با آنکه مجموعاً نشریه ئی چپگرا بود آثار غیرسیاسی هم در آن چاپ می شد.

ازمطالبخواندنی شمارهٔ اول جُنگ، مقالهٔ کوتاه احمدشاملو با نام «نظم یا شعر» بودکه به رغم تسلّط جو حاد چریکی بر جامعه، باز خواندنی بود. شاملو می نویسد که:

«نظم اثر «هنرسندانه» است و شعر «اثر هنری».

اینها دو چیز سخت متفاوتاند.

نظم مساوی ست با تکنیک، محصول احاطه بر ابزار است و تسلط بر اندیشه. خالق یک چنین اثری می دانسته است که «چه می خواهد بگوید» و می دانسته است «چگونه می شودگفت» آنگاه، توانسته است بیندیشد که «چه ابزاری را به کار می تواند گرفت» و پس از آن «توانسته است آن ابزار را، استادانه بکار برد.»

تکنیک در مجموع می تواند چیزی اکتسایی باشد، می توان آن را فرا گرفت و با ورزش و تمرین بر آن تسلط یافت.

شعر چنین نیست. «شاعری» را نمی توان آموخت.

خالق یک «شعر» از پیش نمی دانسته است که «چه می خواهد بگوید» و بدین جهت طبیعی است که نداند «آن مجهول را چگونه می تواند گفت». برای یک خالق هنری برای مثلاً یک شاعر به وجود آوردن، عمل ارادی نیست؛ تجلی لحظه ثی از زندگی اوست، او درخت میوه است و میوه دادن، (نهاد) اوست، از میل و ارادهٔ او تبعیت نمی کند.

این جماعتی که چنین چهار چنگولی به وزن چسبیدهاند و از وحشت آنکه «شعرسپید» برکرسی قبول نشیند خواب و آرام ندارند، پربی حق نیستند. در ماهنامه نی به نقل از ازرا باند خواندم که:

«آنچه را که در نثرهای قوی گفته شده نباید در اشعاری متوسط عرضه کرد. نباید تصور کرد که می توان مردم را با قطعه قطعه کردن نثری قوی و نمایاندن آن به صورت شعر فریب داد. نباید تصور

کردکه هنر شعر آسان تر از موسیقی است، یا می توان اهل هنر را از شعر خود راضی کرد بی آنکه اقلاً رنجی راکه یک نوازندهٔ متوسط در فراگرفتن موسیقی متحمل شده، دیده باشی».

گفتهٔ پاند را بدین صورت درآوریم که: اگر وزن را از دست «وزنچی» بگیری دیگر زیر کدام نقاب پنهان شوند تا همچنان «شاعرشان» بشناسند؟ من نثر را به عکس سیاه و سفیدی تشبیه میکنم و نظم را به عکس رنگین، آنگاه به نقاشی می رسیم که «شعر» است.» "

### كتاب امروز

یکی از نشریات مودمند دههٔ پنجاه، دفترهای کتاب امروز بود که در دو دوره، مهر و پائیز ۱۳۵۲ و بهار و زمستان ۱۳۵۳ در هشت شماره منتشر شد. زمان انتشار شمارهٔ نخستِ کتاب امروز در پائیز ۱۳۵۰ و شمارهٔ هشتم آن (آخرین شماره) در زمستان ۱۳۵۳ بود.

ناشر كتاب امروز انتشارات جيبي بود.

کتاب امروز راجع به شعرنو مطلب چندانی نداشت؛ دو یادداشت از دکتر عبدالحسین زرینکوب و دکتر شفیعی کدکنی دربارهٔ کتاب از صبا تا نیما داشت که ناشرش کتابهای جیبی بود؛ و یک نقد از احمد سمیعی بر کتاب شعرنو از آغاز تا امروز تالیف محمد حقوقی، که همچنین از کتابهای انتشارات جیبی بود.

### بررسي كتاب

دورهٔ جدید (دورهٔ سوم) بررسی کتاب نیز که در چهار شماره (فروردین، اردیبهشت، خرداد، تیر و شهریور) سال ۱۳۵۰ منتشر شد، همچون دورههای پیشین، پربار، زنده و به روز بود.

مطلبِ اصلیِ شمارهٔ اول، پیرامون شعر حجم و حجمگرائی بود که پیشتر در کتاب حاضر به تفصیل بدان پرداخته ایم.

در شمارهٔ دوم، مطلبی تحت عنوان «نقد دانشگاهی و نقد تفسیری» از رولان بارت به ترجمهٔ محمدتقی غیائی چاپ شده بود که ظاهراً نخستین مطلب از بارت بوده که به فارسی انتشار می یافت.

### جُنگ سحر

از جنگ سحر فقط یک شماره منتشر شد.

این جنگ هم چون سهند و چاپاره... از جمله نشریات تندرو آن سالها بود. بجنگ سحر مطلب زیادی در ارتباط با شعر نداشت، ولی اشعاری داشت از: سیاوش کسرائی، صعید سلطانپور، شفیعی کدکنی، و رضا مقصدی از ایران؛ و ولادیمیر مایاکوفسکی، ناظم حکمت، پابلو نرودا، و صدار سنگور از جهان. شعری از رضا مقصدی، که در آن سالها در سیان سیاسیون شهرت یافته بود را می خوانیم:

## کل چه تقصیری دارد، آی

### رضا مقصدي

از شب فاجعه می آیم از شب آشتی خنجر و خون از شب قتل برادرهایم می آیم گل میخکها می دانند باغ را مرثیهٔ سرخ شعایقها زخمی کرده است و سحرگاهان مردی که به همراه شعاوتهایش می رفت مرغ آزادی را

پیش عصیان هزاران چشم

تیرباران کرده است.

گل میخکها میدانند گل به اندازهٔ تنهائی خود لال است و به اندازهٔ جمعیت خود فریاد
صحبت از غصهٔ گلدان نیست
صحبت از توطئه بادی ست
که به همراهیِ اندیشهٔ ویرانیِ این باغچه بان آمده است
باید از باد سئوالی کرد
باید از باغچه بان پرسید
گل چه تقصیری دارد؟
نفس صبح سحرگاهی در باغ است
که به گل زمزمهٔ رویش می آموزد:
نفس صبح سحرگاهی در رویش آن برگی ست
که ز تنهائی هر شاخه جدا می ماند
و به پیوند شقایق ها می پیوندد.

گل میخکها می دانند روی هر شاخهٔ این آبادی نقش آواز قناری ها مانده است که خوش آوازی بهروزی فرداها را می خواند باید از با فچه بان پرسید باید از باد سئوالی کرد قتل عام گل ها تاکی گل چه تقصیری دارد... آی

### دفترهای زمانه

از دفترهای زمانه، دو شماره در بهار و تابستان ۱۳۵۰ منتشر شد. دفتر پنجم (تابستان ۵۰) ویژهٔ شعر بود؛ اشعار و مقالاتی دربارهٔ شعر که در سیزده شمارهٔ پیشین آرش چاپ شده بود. و بدین ترتیب، دفتر پنجم

زمانه، جمعبندی یک دهه از فعالیتِ مطرح ترین جُنگ، در زمینهٔ شعر و شاعری بود.

این شماره از دفترهای زمانه، بعدها چندینبار تجدید چاپ شد.

## رودكي (ماهنامه)

رودكى، از جمله متين ترين و سنجيده ترين نشريات دولتي دهه پنجاه بود. شمارة اول ماهنامه رودكى درمرداد ١٣٥٠ منتشر شد. ناشر رودكى، تالار رودكى (تالاروحدت كنونى) ومدير مسئول وسر دبير آن محمود خوشنام بود. در شمارهٔ اول رودكى مى خوانيم:

اید آر زشمع مرده یاد آرا سیادی از دکتر محمد معین به از محمد جعفر محجوب «ابله خانواده»، ژانپل سارتر سیشل ریبالکا، اردشیر لطفعلیان؛ «چگونه می توان از موسیقی لذت بُرد؟» زیگموند اسپات، ترجمهٔ پرویز منصوری؛ «نظارهٔ هنر و هنر نظاره»، برتولد برشت، ترجمهٔ چنگیز پهلوان؛ «چه می گذرد و چگونه می گذرد؟» از فریدون معزی مقدم؛ چهرهها... (دربارهٔ پری ثمر)؛ «پرومته»، کارل ابراهام، ترجمهٔ جلال ستاری؛ «کفار و شهدای شقه شده الدربارهٔ اردشیر محصص] از آلبرت کوچونی؛ لابیرنت (قصه)، (گفتوگوئی با کارل هاینتس اشتوک هاوزن) از پیتر هیورث، پروین صفا؛ رویدادهای هنری؛ نقد و بررسی هاوزن) از پیتر هیورث، پروین صفا؛ رویدادهای هنری؛ نقد و بررسی کتاب؛ سیاه پیری که در یادها خواهد ماند (دربارهٔ لوئی آرمسترانگ).

رودكى تا پيش از انقلاب منتشر شد.

مقالاتي از اين نشريه را ذيل بررسي بعضي كتابها خواهيم خواند.

## مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۰

آتشی، منوچهر / برگزیدهٔ اشعار و چند شعر تازه. ــ تهران: دنیای کتاب، بی تا، ۱۴۴ ص. آدیش، م. (و) کوهزاد / من محو می شوم. ــ تهران: پرس اجنت، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰ ص.

آذری، محمد /سرود درهٔ شقایق. بشیراز: کوروش، ۱۳۵۰، ۶۲ ص. آزادوش، ر. /خورشید و شهر دور. بتهران: رَز، ۱۳۵۰، ۸۱ ص. احمدی، احمدرضا / من فقط سفیدی اسب را گریستم. به تهران: زمانه، ۱۲۵۰، ۱۲۰ ص.

اسدی، مینا / چه کسی سنگ می اندازد. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰ ص.

اصلانیان، اصلان / شیاهنگ. \_ تهران: انتشارات فرهنگ، ۱۳۵۰، ... ص. الهی، بیژن / علف ایام. \_ تهران: نشر ۵۱، ۱۳۵۰، (خشتی، ۲۰۰ نسخه) بحرینی، مهستی / دیدار با روشنائی. \_ تهران: روندگان، بهمن ۱۳۵۰، ۹۴ ص.

بخيرنيا، م. ١. / صفر. \_ تهران: بي نا، ١٣٥٠، ٧٧ ص.

بهمنی، محمدعلی / باغ لال. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۸۰ ص.

تمیمی، فرّخ / دیدار. \_ تهران: رُز، ۱۳۵۰، ۷۷ ص.

جلالی، بیژن / رنگ آبها. ــ تهران: نیل، ۱۳۵۰، ۱۵۱ ص.

جنتی عطائی، ایرج / و آنگاه آه ای فرشته. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ص. حقوقی، محمد حقوقی / به انتخاب م. آزاد. \_ تهران: جوانه، ۱۳۵۰، ص.

حسيني، خفار /خون سفيد شمشير. \_تهران: رَز، ١٣٥٠، ١٢٧ ص. حنّانه، شهين /كليد. \_تهران: بامداد، ١٣٥٠، ١٢٥ ص.

خائفی، پرویز / از لحظه تا یقین. \_ شیراز: کانون تربیت، ۱۳۵۰، ۱۰۷ ص. خضرائی، اورنگ / صخره های سکوت. \_ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۸۰ ص. خضرائی، اورنگ / شب مانی. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۱۷۸ ص.

رحیمی، حمیدرضا /لحظه ها صادقند. \_تهران: بینا، ۱۳۵۰، ۱۲۸ ص. روشن /خورشید زنده است. \_تهران: سپهر، ۱۳۵۰، ۵۵ ص.

رهنما، تورج /صدف وقصهٔ تنهائی او. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۰، ۹۹ ص. سادات اشکوری، کاظم / آن سوی چشم انداز. ـ تهران: کتاب نمونه، ۱۳۵۰، ۸۸ ص.

سامانی، مهدی / ابر وگونهای سوگوار. \_ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۱۰۲ ص. سجادی، محمود / میکائیل و گاوآهن مغموم. \_ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۵۸ص.

سرفراز، جلال / آیینه در باد. ـ تهران: کتاب نمونه، زمستان ۱۳۵۰، ۴۶ص.

شاهرختاش، شهرام / فصل غلیظ گیسو. ـ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۷۲ ص. شاهرودی، اسماعیل (آینده) / هر سوی راه راه راه. ـ تهران: بوف، ۴۲،۱۳۵۰ م.

شبیری معالی، رضا / دیدار در مسلخ. ستهران: بامداد، فروردین ۱۳۵۰، ۱۳۵۰ مسلم. ۸۱ ص.

شریفی، حبیب الله / فصل سبز. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۰، ۵۸ ص. شفیعی کدکنی، محمدرضا (م. سرشک) / در کوچه باغ های نشابور. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۹۰ ص.

شمس پور، شهرام / تا پشت چینهٔ ماه. دشیراز: بی نا، ۱۳۵۰، ۱۶۰ ص. شیبانی، فرهاد / سرخی گیلاس های کال. د تهران: جوانه، ۱۳۵۰، ۱۶۵ ص.

صفارزاده، طاهره /سد و بازوان. ـ تهران: زمان، ۱۳۵۰، ۵۶ ص. طبائی، علی رضا /از نهایت شب. ـ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۱۵۲ ص. طباطبائی، ژازه /ابلق. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۰، ۵۸ ص.

عبدلی، م. /سیاه مشتی های شبانه. \_تهران: پندار، مهر ۱۳۵۰، ۹۸ ص. غلامعلی پور، حسن (ساحل نشین) / بر سنگهای موجشکن. \_ رشت: بی نا، ۱۳۵۰، ۱۲۴ ص.

فرخزاد، فروغ / برگزیدهٔ اشعار. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۰، ۲۳۸ ص.

کسری، لیلا (افشار) / در جشنوارهٔ این سوی پل. ــ تهران: مروارید، ۱۳۵۰، ۱۶۹ ص.

مجابی، جواد / زوبینی بر قلب پائیز. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۰، ۲۰۸ ص. محبّی، عبدالجواد / از کوچه تا گلسرخ. \_مشهد: بی نا، ۱۳۵۰، ۱۹۱ ص. محبی، مهدی / صبح نارنجستان. \_ تهران: بی نا، بهار ۱۳۵۰، ص.

محمائی، محمدابراهیم / اندوه بزرگ زیستن. ــ تهران: بینا، ۱۳۵۰، ۸۷ص.

منزوی، حسین /حنجرهٔ زخمی تغزّل. ــ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۲۲+۲۷ ص. ندیمی، حسن / شعر کوچه. ــ تهران: رُز، ۱۲۵۰، ۱۱۲ ص.

نصیری پور، غلامحین / توطئه آب (دفتر شعر در سه فرگرد). ـ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۱۰۴ ص.

نصیریپور، غلامحین / موزههای برهوت. ـ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۲۰۲۵۰ ۲۰۴ ص.

نيرو، سيروس / جاده. \_تهران: بامداد، ١٣٥٠، ١٥٥ ص.

نیستانی، منوچهر / دیروز، خط فاصله. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۲۰۳ ص. نیکوصالح، احمد /گیاهوارهٔ فصل سرخ. \_ رشت: بی نا، ۱۳۵۰، ۸۸ ص. نیما یوشیج / فریادهای دیگر و عنکبوت رنگ. \_ تهران: جوانه، ۱۳۵۰، ۱۲۵۰، ص.

نيما يوشيج /شعر من. -تهران: جوانه، ١٣٥٠، ص.

هنرمندی، حسن / برگزیدهٔ اشعار. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۲۳۷ ص. یوردشاهیان، اسماعیل (عنا) /کوزه. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۰، ۳۱ ص.

آرین پور، یحیی / از صبا تا نیما. ـ تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی (و) موسسهٔ انتشارات فرانکلین، ۱۳۵۰، ۲ مجلد.

سلطان پور، سعید / نوعی از هنر، نوعی از اندیشه. ـ بی جا: بی نا، ۱۳۵۰، ۲۸ ص.

شارق، بهمن / نیما و شعر پارسی (بررسی و نقد آثار نیما یوشیج). ـ تهران: طهوری، ۱۳۵۰، ۱۷۶ ص.

# وضع شعرنو در سال ۱۳۵۰ (و نیمهٔ اول دههٔ پنجاه)

در سال ۱۳۵۰، بیش از شصت مجموعه شعرنو منتشر شد. و اگرچه در میانشان مجموعههای با ارزشی دیده می شد از: جلال سرفراز (به لحاظ فرم صیقل خوردهٔ شعرها)، کاظم سادات اشکوری (به لحاظ صعیمیت و سادگی اشعار)، مینا اسدی (به لحاظ تفکر شاعرانه)، محمود سجادی (لحن تازه)، غلامحسین نصیری پور (پاره ثی تصاویر سوررثال)، سیروس نیرو (استفادهٔ بقاعده از مضمونگرائی تثبیت شده)، حسین سنوی (تغزل و عمق قابل توجهٔ بعضی از شعرها)،... ولی با اینهمه، در هیچکدام از این مجموعهها، چیزی بدیع تر و شورانگیز تر و ژرف تر از آنچه که در شعر شاعران تثبیت شده ثی چون فروغ، شاملو و اخوان ثالث و سپهری وجود شاعران تثبیت شده ثی چون فروغ، شاملو و اخوان ثالث و سپهری وجود داشته، وجود نداشت (یا کمتر بود)، لذا نمی توانست خوانندگان زیادی را جذب کند.

تنهاکتابی که در این سال، سرِ دست برده شد، کتاب در کوچه باغهای نیشابور از شفیعی کدکنی بود؛ کتابی که تا سال ۱۳۵۷ در کنار کتابهای تاریخ و جامعه شناسی و فلسفهٔ مادی و داستانهای انقلابی، همچنان در صدر کتابهای پرفروش قرار داشت.

در پایان سال ۱۳۵۰ مجلهٔ رودکی گزارشی از وضع شعر آن سال به چاپ رساند که به نوعی نشان از آغاز روند بی اعتباری شعرنو در ایران را داشت. در این گزارش می خوانیم که:

«[...] به جرأت می توان گفت که سال ۵۰ سال رکود، سال خواب زمستانی یا سال بی بار و بری شعر بوده است. شاعران نام آور، شاعران خوب، حتی شاعران درجهٔ دو، آنهائی که آوازهٔ کافی در هنر شاعری

دارند، هیچگونه تالیقی نداشتهاند. (البته نیما را مستثنی می داریم.) از شاملو فقط جزوهٔ کوچکی اوایل سال درآمد که نمی تواند به عنوان دیوانی از شعرهای این شاعر معروف محسوب شود. شکفتن در مه را می گویم، این جزوه بیشتر به ارائهٔ نمونه های کوتاهی از شعرهای بیشین شاعر شباهت داشت.

شاعران دیگر نیز اثر تازهئی نداشتند. از رحمانی، آتشی، نادرپور، م. امید، حقوقی و دیگران و دیگران، تنها برگزیدههائی چاپ شد.

از شاعران به اصطلاح گمنام، شاعرانی که پُر میگویند اما نامشان و صدای شان از مستطیل صفحهٔ شعر مجلات هفتگی دورتر نمی رود و با وجود این در هیاهوی سرشار از تحسینِ یارانِ چون خود در همان محدوده، سرگیجه گرفته و در شاعری خود تردیدی ندارند، کتابهائی درآمده که هر چه باشند سیاه مشق شاعری جوان یا هذیان خوابگردی سرگردان است. شعر امروز ما نیستند، کتابهائی که کمبودشان احساس نمی شود و وجودشان شوری برنمی انگیزد. [...]

از میان کتابهای شعری که در سال پنجاه [و اواخر ۴۹] درآمده اینها را می توانیم نام ببریم: تنهائی زمین و خواب درخت (با شعر لطیف، موجز، باارزش، اما کم دامنه) از منصور اوجی؛ سرخی گیلاسهای کال از فرهاد شیبانی (عاشقانه هائی شیرین و یکنواخت)؛ از زوایا و فصلها (برگزیدهٔ شعرهای حقوقی)؛ حنجرهٔ زخمی تغزل از حسین منزوی(تنها کتاب شعری که هم شعرهائی باارزش دارد و هم نوید از آیندهٔ روشن شاعرش می دهد. تغزلی درخشان و صمیمی، با زبانی شسته رفته و نرم و در اهتزاز)؛ درو منتخب شعرهای نصرت رحمانی، آنسوی چشم انداز دفتری از شعرهای اشکوری (شعری سست و متظاهر و افسوس انگیز به خاطر سلامت نفس شاعرش)؛ شب مانی شعرهای پرویز خضرائی (با شعری متوسط که بازگو کنندهٔ تجربه های سالم مؤلف است)؛ کلید از شهین حنانه متوسط که بازگو کنندهٔ تجربه های سالم مؤلف است)؛ کلید از شهین حنانه متوسط که بازگو کنندهٔ تجربه های سالم مؤلف است)؛ کلید از شهین حنانه متوسط که بازگو کنندهٔ تجربه های سالم مؤلف است)؛ کلید از شهین حنانه متوسط که بازگو کنندهٔ تجربه های سالم مؤلف است)؛ کلید از شهین حزان در

پیش دارد)، توطئه آب از غلامحسین نصیری پور (گرته برداری ساده نی از کلام شاملو، در حد خود صمیمانه، اما کم دامنه و ناپخته)، گیاه وارهٔ فصل سرخ شعرهای احمد نیکوصالح (نشان دهندهٔ علاقه و مطالعهٔ گرینده در شعر معاصر، نوعی وصف ساده از طبیعت و دردهای شاعرانه)، سیاه مشترهای شبانه از علی پور [عبدلی] (نامی سناسب برای شعرها و نتیجتاً صمیمیتی که می تواند پشتوانهٔ کارهای بعدی شاعر باشد)، میکائیل وگاوآهن مغموم دفتر شعرهای محمود سجادی (شعری که تظاهر به فکر و فلسفه دارد و از نظر کلام، با وجود سادگی کلی، سرشار از لغات و استعارات و عبارات مغلق و مهجود عربی است. به طوری که گاهی حتی روال فکر نیز عربی می نماید). [...]

کتاب هائی نیز در زمینهٔ شعر درآمد که مهمترین آنها عبارتند از صور خیال در شعر فارسی از شفیعی کدکنی، تحقیقی دقیق و مفصل دربارهٔ تصویر یا به قول مؤلف خیال در شعر فارسی [...]

کتاب بسیار جامع و ارجمند دیگری که آخر سال پنجاه درآمده و می توان گفت تنها مرجع دقیقِ تحقیق راجع به شعر معاصر و نشان دهندهٔ تلاش صمیمانه در این زمینه است کتاب از صبا تا نیما می باشد که تاریخ ادبیات ما را از زمان صبا تا حدود افسانهٔ نیما در برمیگیرد [...]ه ۲۱

البته در سیاههٔ فوق الذکر، از تعدادی کتاب نامی بوده نشده و چند مجموعه هم، چنانکه من در شناسنامهٔ این کتابها دیده ام، از کتب سال ۱۳۴۹ است، (که شاید در سال ۱۳۵۰ منتشر شده باشد).

## در کوچەباغھاى نشابور / شقيعىكدكنى

شفیعی کدکنی، محمدرضا (م. سرشک) / در کرچه باغهای نشابور. ـ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۸۸ ص.

در کوچه باغ های نشابور یکی از نمایندگان تام و تمام شعر جنگل، و مطرح ترین مجموعهٔ شعر سال های ۵۰ تا ۵۷ بود.

در کوچهباغهای نشابور چندی پس از قیام سیاهکل و در بحبوحهٔ مبارزات چریکی ایران منتشر شد؛ و به سبب محتوای روشن انقلابی و قالب نیمائی و زیبائی شناسی نوقدمائی (ترکیبات و تعابیر ساده و آشنا و آسانیاب) و ضرباهنگ تند و روان، به سرعت در میان روشنفکران سیاسی و بخشی از مردم جا باز کرد و پارهئی از اشعارش به سرود و زمزمه بدل شد.

مسلماً در کوچه باغ های نشابور خود از آن مایه بهره ور بود که بدان شهرت و محبوبیت برسد، ولی به نظر می رسد که از این استیاز ویژه نیز برخوردار بود که سرودهٔ شفیعی کدکنی بود.

شفیعی کدکنی در هنگام انتشار این کتاب، از چهرهئی چند وجهی و معتبر برخوردار بود: او از پیشگامان مومن و پابرجای شعر چریکی ایران؛ مؤلف أثر تحقیقی ارزشمند صور خبال در شعر فارسی که تحقیقی نو در چند دیوان قدیم بود ی شناسانندهٔ سارق دیوان فراموش شدهٔ حزین لاهیجی (که سالیان دراز شعرِ حزین را به نام خود چاپ میکرد)؛ غزلسرای بنام؛ و دکتر در ادبیات و استاد ممتاز دانشگاه تهران بود. و بدین ترتيب، سخن او در ميان روشنفكرانِ انقلابي، ادبا و غزلسرايان، محققين آثار کلاسیک، و استادان دانشگاه و دانشجویان، از اعتبار همهجانبهئی برخوردار بود؛ امتیازی که هیچ شاعرِ سیاسی نوپردازِ دیگر از آن بهرهور نبود. بوپژه در مجامع دانشگاهی که تقریباً همهٔ استادان، هوادار قالبهای قدیم و مخالف جدی شعرنو بودهاند؛ و اگر هم بعضی موافقتی داشتند، مشروط و در حد اشعار نوقدمائی فریدون توللی بود، با این فرق که اطمینانی به سواد قدیمهٔ توللی ها نداشتند، در حالی که شفیعی، مدرسِ این رشته بود؛ پس آنها نیز شعر نوقدمائی شفیعی را با اطمینان خاطر میخواندند و به عنوان شعرنو سالم از آن دفاع میکردند؛ بویژه که شهامت شاعر نیز در انتشار این شعرها درست در بحبوحهٔ قیام چریکی مرعوبکننده و باورنکردنی بود.

در کوچه باغ های نشابور، بی آنکه چون اشعار پیشین شفیعی کلکنی زیر نفوذ زبان شعر اخوان ثالث بوده باشد و بی آنکه مطلقاً با استواری و استحکام و صلابت و جزالت آن به سنجش در آید، چیزی از فخامت کهن زبانِ خراسانی داشت که در کنار زبانِ ولنگارِ شعار سشعرهای سیاسی آن دهه، بر حرمتش می افزود.

چند شعر از در کوچه *باغهای نشابور* و سپس چند نقد و نظر پیرامون آن را می خوانیم.

### ديباچه

بخوان به نام گلسرخ در صحاری شب که باغها همه بیدار و بارورگردند، بخوان، دوباره بخوان، تاکبوتران سپید به آشیانهٔ خونین دوباره برگردند.

بخوان به نام گلسرخ، در رواق سکوت که موج و اوج طنینش ز دشتهاگذرد؛ پیام روشن باران

ز بام نیلی شب که رهگذار نسیمش به هر کرانه برد.

ز خشکسال چه ترسی؟ که سد بسی بستند: نه در برابر آب که در برابر نور که در برابر نور و در برابر شور...

در این زمانهٔ عسرت

به شاعران زمان برگ رخصتی دادند که از معاشقهٔ سرو و قمری و لاله سرودها بسرایند ژرفتر از خواب زلالتر از آب.

تو خامشي، كه بخواند؟

تو میروی، که بماند؟ که برنهالکِ بیبرگ ما ترانه بخواند؟

از این کریوه به دور در آن کرانه بین: بهار آمده از سیم خاردار گذشته حریق شعلهٔ گوگردی بنفشه چه زیباست.

> هزار آینه جاری ست. هزار آینه

> > اینک

به همسرائی قلب تو می تپد با شوق. زمین تهی است زرندان

همین تولی تنها که عاشقانه ترین نغمه را دوباره بخوانی. بخوان به نام گلسرخ و عاشقانه بخوان: «حدیث عشق بیان کن بدان زبان که تو دانی»

شعر زیر آشکارا اشاره به چریکهای جنگل و رزم و مرگشان دارد.

## در آنسوی شب و روز

همیشه دریا دریاست. همیشه دریا توفان دارد.

بگو! برای چه خاموشی؟ بگو: جوان بودند، جوانههای برومند جنگل خاموش.

بگو! برای چه می ترسی؟ سپیده دم، اینجا، شقایقانِ پریشیده در نسیم، هراسان بر این کریوه فراوان دیده است.

به آبهای خزر، موجهای سرگردان و بادهای پریشان بگو، بگو آری

پیام برگ شقایق را

در لحظه یی که می ریزد، و می فشاند آن بذر سالیانهٔ فصلش را \_ به دشتها ببرند.

بگو! برای چه خاموشی؟ سپیده می دانست آیا که در کرانهٔ او چه قلبهای بزرگی را دوباره از تپش افکندند؟ و باز می داند آیا که در کرانهٔ او \_ آن كرانِ نابه كران \_

در آن سویِ شب و روز چه قلبهای بزرگی که می تپند هنوز؟

خوشا سپیده دما که شرخبوتهٔ خونِ شما در آینه اش میان مرگ و شفق چنان تجلی کرد و باز بار دگر

در برگ برگِ آن بیشه، و موج موج خزر جاودانگی بخشید.

به روی گسترهٔ سبز جنگل بیدار خوشا سپیده دما وان کرانهٔ دیدار!

شعر زیر، یکی ازمعروف ترین شعرهای سیاسی دههٔ پنجاه بوده است.

سفربه خير

مرود بودن را

\_ ۱۱به کجا چنین شتابان؟۱۱

گون از نسیم پرسید.

ـ «دل من گرفته زينجا،

هوس سفر نداری

ز غبار این بیابان»

\_«همه آرزویم، اما چه کنم که بسته پایم...»

- «به کجا چنین شتابان؟»

- ابه هر آن کجا که باشد بجز این سرا سرایم. ۱

- «سفرت بخیر! اما، تو و دوستی، خدا را چو از این کویر وحشت، به سلامتی گذشتی به شکوفه ها، به باران برسان سلام ما را»

### ضرورت

مى آيد، مى آيد:

مثل بهار، از همه سو، مي آيد.

ديوار

یا سیم خاردار

نمی داند.

مىآيد

از پای و پویه باز نمیماند.

آه

بگذار من چو قطرهٔ بارانی باشم

در این کویر،

که خاک را به مقدم او مژده می دهد یا حنجرهٔ چکاوکِ خُردی که

ماه دي

از پونهٔ بهار سخن میگوید ــ وقتی کزان گلولهٔ سربی با قطره

قطره

قطرهٔ خونش موسیقی مکرر و یکریزِ برف را ترجیعی ارغوانی میبخشد.

#### نقد و نظر

در کوچه باغ های نشابوراز معدود مجموعه های سیاسی دههٔ پنجاه بود که اولاً توانست از زیر تیغهٔ سانسور، زنده و سالم بیرون بیاید، و ثانیاً به احترام مؤلفش این اقبال را نیز داشت که نقدهای قابل توجهی بر آن نگاشته شود.

از جملهٔ این نقدها، یادداشت بهاءالدین خرمشاهی بود.

بها الدین خرمشاهی در بخش هائی از نقد این مجموعه، تحت عنوان «خشم و خروش نجیبانه و اهورائی»، در مجلهٔ رودکی، می نویسد:

«[... شعر شفیعی کدکنی] حاکی از درد هست، ولی پیچش و پرداخت هنری نیافته است. شفیعی در سراسر این دفتر، مثل «بایزید در قفس ثیمور» گرفتار است که نمی داند باید بغرد یا بنالد؟ [...] شعرهای شفیعی حزن و حال دارد، ولی حماسه ندارد. خشم و خروش شفیعی نجیبانه و اهورایی است. شعرهای این دفتر همان مرغی است که «یک بال فریاد و یک بال آتش» دارد و شهروندان (بلکه شهربندان) را پروای پیامش نیست. یک بال آتش» دارد و شهروندان (بلکه شهربندان) را پروای پیامش نیست. اسیعی مردم را مطرح می داند نه خودش را. از همینروست که از هنر برای هنر فاصله می گیرد و به دنبال شعر ناب «مشغله اعماق» و «حجمههای توخالی ااشاره به حرف و شعر یدالله رؤیائی دارد.] نمی رود. شفیعی درد آشناست، و در زمانه ئی که شاعران هم نسل او یا با رودکی شفیعی درد آشناست، و در زمانه ئی که شاعران هم نسل او یا با رودکی مسابقهٔ دو می دهند، یا «نوای خسروانی» ساز می کنند ااشاره به اشعار میاخر اخوان ثالث دارد] غنیمت است. دردهایش هم روشنفکرانه و مجرد و تجملی نیست، بلکه از عشقی است به فریاد رسیده. ولی همهٔ اینها

نبایست مانع اوج و عروج شعر او شده باشد و سیر و سلوک هنری را راکد گذارده باشد. به گمان من شفیعی می توانست از قدرت کلام بیشتری برخوردار باشد. سادگی و سهولتِ تناول هنر اگرچه ممدوح است، ولی اغلب ناشی از سادگی – و احتمالاً پیشها افتادگی – معنا و مضمون هنرست.

من طرفدار پیچ و تاب بیهوده شعر و دشواری و دیریابی محتوایش نیستم (مثل شعر ابراهیم در آتش شاملو که برای اهل فن هم سهلالتناول نیست.) بلکه طرفدار قدرت کلامم. شعر «شب تاریک و بیم موج» نمونه نی از آسانگونی و آسانگیری هنری شفیعی است.

شب توفان، شب باران، شب بیداری یاران

شب رندان و عیاران

شب مردان ره خوش باد

شب شبها

درنگ صخره و جوبار و در نجوای رمز و راز

خوشا رفتن خوشا آواز

خوشا آن راه بی انجام و بی آغاز

شب هجرت، شب پرواز

که قافیه ها کسلکننده و پژمرده اند و حس و حوکتی در هیچ جای شعر در آن دیده نمی شود. و اقتصاد کلمه و هر لحظه شکل بخشیدن به شعر در آن مشهود نیست. همین باعث می شود که بعضی از شعرهایش شعارگونه از آب درآیند. البته شعار آنقدرها هم بی فایده نیست، ولی فایده اش در گرو ضرورتهاست. ضرورتهائی هست که ارزش شعار مطلق را از مطلق ترین شعر هم بیشتر می کند ولی ... این زمان بگذار تا وقت دگر. [...] ماخذ بعضی عبارتها و مصرعها در پاورقی ذکر شده ولی گاهی هم ذکر نشده است:

۱. آواز پر جبرئیل هم مثل عقل سرخ عنوان یکی از آثار سهروردی

است (شفیعی می داند که این قبیل تلمیحات و ترصیعات فایده ثی ندارد. عنان شعر بهتر است به دست ناخود آگاه باشد تا به دست حافظه.)

۲. حریق شعلهٔ گوگردی بنفشه چه زیباست، از این بیتِ (منسوب به)
 رودکی آب می خورد:

بنفشه های طری خیل خیل سر بر کرد چو شعله نی که به گوگر د بر دوید کبود

٣. در ضمن شعر «آيا تو را پاسخي هست؟» ميخوانيم:

باران که بارید هر جویباری

\_ چندان که گنجای دارد \_

پر میکند ذوق پیمانهاش را

و با سرود خوش آبها می سراید

که ترجمه و برداشت ماهرانه ئی از این آیهٔ قرآن است: «انزل من السماءِ ماء فسالت ادویة بقدرها... (سورهٔ رعد، آیه ۱۷) [...] ۳۲ ماء

بعدها دکتر رضا براهنی درباره شمر دکتر شفیعی کدکنی نوشت:

۱۱...] شفیعی کدکنی از یک سر در گروه ادبیات فارسی تدریس می کند که بر آن کهنگی مطلق حاکم است، از سوی دیگر می خواهد راجع به شاملر مطلب بنویسد که آن گروه های ادبیات قارسی به خونش تشنه اند. [...] و شعر شفیعی هم متاسفانه از همان بحران مایه گرفته است. شعری که شفیعی گمان می کند نیمائی است، نیمائی نیست، غزلی است که پلکانی نوشته شده است و از بعضی مصراعها قافیه حذف شده است. از این نظر شعر شفیعی محافظه کارانه است و بوی شعر شاعران ادیب را می دهد تا شاعران صاحب تخیل و بینش شاعران اصیل را. همهٔ اینها از سرشت و سابقهٔ زندگی سرچشمه گرفته است. وقتی که در زندگی مان، در محیطمان خطری نکنیم، نهایتاً در شعر و نثر و سیاست و تحقیق و تفکر معرفظه کار خواهیم ماند.» "

دكتر مصطفى رحيمي، از شاعران نوقدمائي ميانه رو سال هاى پيش، كه

در نیمهٔ دوم دههٔ چهل در مقالهٔ «فضائی تهی در شعر امروز فارسی» <sup>77</sup> رسماً نگرانیش را از وضع بحرانی شعرنو اعلام کرده بود، بعد از انتشار در کوچه باغ های نشابور، در یادداشتی با نام «شکوهِ شکفتن» نوشت:

#[...] نوآوری، خاصه در امور اجتماعی، کاری است آگاهانه و مستلزم تعمق و داشتن روش. بدین گونه شعرنو فرخلقائی نیست که پشت در بستهٔ جادو شده منتظر شکستن در باشد. و دیگر آن که چون رابطهٔ کهنه و نو رابطهٔ مادر و فرزند است شرط به کرسی نشستن شعرنو آن نیست که شعر منتی در زمینهٔ تاریخی خود نیز بی ارزش و عقیم تلقی گردد: برای بالا بردن مقام نیما لازم نیست شعر بهار و شعر صدر مشروطیت به لجن کشیده شود.

دسترسی به گنجینهٔ فرهنگ بشری و تتبع در شعر کهن فارسی شرط کافی شاعری نیست، اما شرط لازم آن هست. و آنچه شعر سرشک و یکی دو نفر دیگر \_را از شعر شاعران دیگر این نسل ممتاز میکند توجه به این دو امر است. نکتهٔ مهم دیگری که دیوان اخیر سرشک را مقام والائی می بخشد چیزی است که مایاکوفسکی آن را «نیاز اجتماعی» می نامد.

«نیاز اجتماعی» یعنی چه ؟ یعنی درست آنچه مثلاً در شعر سنتی، شاهنامه را در عصر محمود غزنری به وجود آورد. [...] بدیهی است فردوسی از قصه و حکایت و تاریخ و اسطوره و عشق و ملال و خرد و تهور و شکوه و شکایت بسیار سخن گفته، اما آنچه شاهنامه را تشکیل می دهد یک چیز بیش نیست و آن برآوردن نیازی اصیل است که در اجتماع آن روز وجود داشته است.

چند سال پیش در مقاله ای با عنوان «فضائی تهی در شعر امروز» نوشتم که شعرنو، برآورندهٔ این نیاز [اجتماعی] نیست، اما امروز به گواهی بمضی از دفترهای شعر معلوم می شود که کسانی از شاعران این ضرورت را دریافته اند. و چنین است که در کوچه باغ های نشابور یک باره وقف

پاسخگوئی به این ضرورت و این نیاز است. برای شاعر، پیش از همه کس، این رخصت هست که از دل خو دبگوید: از فر دی ترین و شخصی ترین احساسها و بر داشتها. اما هنگامی که شاعر در اجتماع خود و نیازهای اساسی آن غرق شود چون لب باز کند از «ما» سخن گفته است. [...] و سرشک برای این که به ما برسد از خود فراوان مایه گذاشته است. و کمترین تجلی آن این که شاعر در جوشاجوش جوانی، و با سیر در کوچه باغهای نشابور و ذکر فراوان ازباده و مستی (که مفهومی خاص دارد) حتی یک سطر هم از «او» معشوقهٔ مشخص هر شاعر دنگفته است: چنان پر شد فضای سینه از دوست

که یاد خویش گم شد از ضمیرم

التزام در شعر، کشف همین نیاز اجتماعی است و پامنخ گفتن به آن. نوشته اند که در شعر امروز سیاهپوستان سخن از «تراوشات دل» نیست بلکه سخن همه وقف یک مسأله است: زنگی گری، مسألهٔ آزادی سیاهپوستان. و چون شاعر به ضرورتِ آزادی اجتماعی ره برد، گوئی همهٔ نیازهایش در این نور ذوب می شود، چنان که پرتو ستاره در نور خورشید. پس چنین نیست که صرودن شعر عاشقانه به شاعر ملتزم منع باشد، شاعر خود این شعاع را در دربایی از نور مستحیل می کند یا مستحیل می بیند. [...]

شاعر، صد البته، از محیط کشور خود میگذرد و دورادور در گوشهای از «جهان سوم» محیطی «می آفریند» که امروزه برای چهار پنجم از سکنهٔ جهان شناخته است. [...]

شاعر با توجه به آنچه مثلاً در «امریکای لاتین» میگذرد میگوید: سال کتاب سوزان با مرده باد آتش

و زنده باد باد

(از هر طرف که آید)

مهلت به جمع روسپیان دادند.

دیوارهای جادو

حتى نسيم را

بی پرس و جو

اجازه رفتن نمى دهد

در نتیجه نسلی بوجود می آید که:

هرکتیبهاش زیر هزار خروار خاکستر دروغ

مدفون شده است.

و درخت، شاهد عبور وحثنت و شرم از عروق خود است، و عشق من و تو...

نگاه محتمی را در خویش میبرد.

[...]

از آن صوفیگری دروغین و بیرمق و بیدردی که بسیاری از دیوانهای شعر معاصر را آلوده و از طرف محفل دوستان لقب «عرفان» گرفته، در این دفتر نشانی نیست. اگر مسخن از ماه دی است در آن میان چکاوک خردی از پونههای بهاری و در راه بودن فصلی نو خبر می دهد:

فصلی که در فضایش

هر ارغوان شكفت نخواهد پژمرد.

اما اگر در شعر تنها به مضمون اکتفاکنیم طاوومی را در هوای پرش قربانی کرده ایم. تا چند مال پیش می شدگفت آنها که در پی آراستن و پیراستن شعرنواند حرفی برای گفتن ندارند و آنها که حرفی دارند به کلامی قوی و هنرمند انه و دلنشین دسترسی ندارند.

در این دیوان این دوگانگی به ترکیبی بدیع رسیده است. شعرها با این که حماسی است (از ۲۷ قطعه شعر این دیوان ۸ قطعه تاریخ دارد. از این هشت قطعه شش قطعه در تابستان سروده شده است. و این نکتهای است.) از لطافت غزل نشان دارد و با اینکه نو است نامأنومی نیست. بسی جاها استحکام و انسجام سبک خراسانی با روانی و نرمی سبک عراقی

پیوند خورده است. در «رنگ درنگ» و آواز پای آن که «از پای و پویه نمی ماند» شعر با موسیقی کلام پیمانی خوش می بندد. [...]

در شعر سرشک آفرینش ترکیبها و اجتماع کلمه ها با آگاهی صورت گرفته است، چنانکه بیرون از محیط شعری نیز معنی و قدرت خود را حفظ میکند.

از خصوصیات بارز دیوان سرشک، موزون بودن شعرها با وزنهای آشناست. می دانیم که شعرنو ایجادکنندهٔ نوعی نثر است که صورتی از آن از مناجات خواجه عبدالله انصاری و گلستان سعدی گرفته تا انواع «قطعه ادبی» دارای سابقه ای طولانی است. و این کار هر ارزشی داشته باشد در وادی نثر است. گیریم طرفدارانش به کمک منطق ارسطو ثابت کردند که «وزن ذاتی شعر نیست»، اما اگر راست است که شعر سرودن کاری است اجتماعی و شاعر نعی تواند بی خواننده شعر بگوید به این نتیجه می رسیم که شعر برای اینکه در گروه خواننده تأثیر داشته باشد باید وزن را فراموش نکند، چنانکه سراسر شعر سنتی، چنین است، و در سایر کشورها نیز اکثر نوآوران، از مایاکوفسکی گرفته تا الوار، بر همین عقیده اند.

مزیت عمدهٔ شعر بر نثر، از جهت تأثیر، آن است که در سفر و حضر، در گردش و بازی، در حین کار و استراحت، در قلهٔ کوه و قعر چاه، سینه به سینه نقل می شود و گسترش می بابد. این تأثیر دارای جنبه های دوگانه است: هم از نظر سسرعت و قوت تأثیر در خواننده یا شنوندهٔ شعر و هم از آن نظر که این خواننده از ذهن و زبان خود صدها نسخه کتاب برای شاعر می آفربند. اگر آسانگیری نیست چه اصراری است که این امتیاز را سرسری از شعر سلب کنیم؟ شعرنو که بر اثر افراط در صور تسازی و صور تگری (فرمالیسم) خواننده را خسته و بیزار کرده بود، با دو سه دیوان تازه در مسیری افتادکه باید آن را نقطهٔ عطفی مبارک شمرد برای این جوانان همین افتخار بس که یکی از پیشکسوتان را وا

داشته اند که «نیاز اجتماعی» را که مدتها به کناری نهاده بود دوباره دریاند.

دو چیز از جانب خواننده، شعر را می گشد: یکی درنیافتن شعر، پاسخی به فریاد شاعر ندادن؛ و دیگر مدح بیجا (که چه بسا خالی بودن محیط عذرخواه آن گناه باشد). و اما خطر بزرگتر در خود هنرمند است: به یک توفیق خوسند شدن، (این داغ را بسیار دیده و می بینیم). درختی کاشتن و عمری در سایه اش نشستن، یا به عبارت دیگر لم دادن و از کیسه خوردن. و منتقد چه بی انصاف باشد که خطر را ببیند و نگوید، هر چند این خطر در دیگران باشد.

امید که سرشک با توفیق شایان توجه دیوان جدید شعر خود دچار غرور و درجا زدن معهود نشود (دلایلی هست که این امید بیهوده نیست) و من که در انتقاد و بررسی شعرنو، شاعران جهانی را پیش چشم دارم و می بینم که ترکیه ناظم حکمت را دارد و جزایر آنتیل امه سزر را و امریکای لاتین نرودا را، و در زمینهٔ سخن پارسی، با توجه به سلسلهٔ پرافتخار شعر دری، به کم قانع نیستم، با وجود همهٔ آنچه که گذشت، سرشک را در ابتدای راه می بینم.

تشخیص راه را دست کم نگیریم.

اگر سرشک را «یکی» از شاعران معاصر بدانیم به او (و به دیگران) ستم کردهایم. منتقد یاید علی رخم دشنام متولیان و پادوان «نثر مداد پاککنی»، نخست گمراهان را از راهیان جدا کند و سپس به نقد شعر پردازد.

از نقدهای خواندنی دیگر بر کوچه باغهای نشابور، یادداشت علی موسوی گرمارودی بود؛ اگرچه نقد او بیش از اینکه بر کوچه باغها باشد، بر مؤلف آنتولوژی شمر نو از آغاز تا امروز بود که شمر شفیعی کدکنی را به خاطر دنباله روی از شمراخوان ثالث، واجد شرط ورود به آنتولوژی ندانسته بود. گرمارودی دردفاع از شعر شفیعی و رد نظر محمد حقوقی می نویسد:

[...]اگر می بینیم که «حقوقی» در کتاب جدیدالانتشار «شعرنو»، از او و نعمت آزرم شعری نگذاشته، بدین دلیل که «... زبانی کاملاً مستقل ندارند... ص ۵۷»، باید باور داشت که در اینمورد ذوقاً به کژی افتاده است... که گفت: ان الجواد قدیکیو و ان الصارم قدینیو...

وسوسهٔ «زبان مستقل» کار کسانی چون حقوقی را بدانجا کشانده که می خواهد شعری از این دست: «... آسانسور طبقهٔ دوم شب از کار افتاده است، زندگی تکرار نگاه آسانسورچی است. بالا، پائین، بالا، پائین، پائین، پائین، بالا، پائین... ص ۲۶۸. همان کتاب» را به عنوان بلندترین جهش و پرش در شعر امروز، به ذهن من خواننده، زورچپان کند، در حالی که من شعر آزرم و شقیعی را چون ورق زر می برم و بی سریش تفسیر و توضیح به جان من چسبیده است، چون از دردهای من می گوید و از حلقوم من برمی خیزد... همچنانکه شعر شاملو را و اخوان را و آتشی را و خوبی را می برم...

آیا، چسبیدن به مقولاتی از قبیل «زبان مستقل» و سینه زدن بای علمِ شعری که باکاتبین باید از آن معنا درآورد؛ نوع مدرنیزهٔ همان نبش قبرهای دانشگاهی نیست؟

گرچه این جای تنگ را مجال سخن نیست، اما در همین زمینه، نظری از یکی دیگر از شاعران خوب این روزگار خوبی که حقوقی در همان کتاب ناگزیر از پذیرش او بوده است؛ می آوریم: «... به ما تلقین کردهاند و می کتاب ناگزیر از پذیرش او بوده است؛ می آوریم: «... به ما تلقین کردهاند و می کنند که اگر کار تو کوچک ترین شباهتی به کار کسی دیگر داشته باشد، هیچگونه ارزش هنری نخواهد داشت. از همین جامت که منتقدان ما از شاعر حتی «زبانی مستقل» می خواهند. به راحتی می نویسند: «عیب این شاعر در این ست که زبانی مستقل ندارد» و فراموش می کنند که اگر هر شاعر در این ست که زبانی مستقل ندارد» و فراموش می کنند که اگر هر کس زبانی خاص خود داشته باشد، دیگر زبانی به عنوان وسیلهٔ تفاهم در کار نخواهد بود و دیگر هیچکس حرف هیچکس را نخواهد فهمید. قضیهٔ «برج بابل» را که می دانی [...] من خیال می کنم ما نیز داریم به یک چنین بلاثی دچار می شویم، یعنی در حقیقت شده ایم. بسیاری از شاعران امروز بلاثی دچار می شویم، یعنی در حقیقت شده ایم. بسیاری از شاعران امروز

زبان خاص خودشان را دارند و نتیجه این است که من به عنوان یک خواننده، از حرفهاشان چیزی دستگیرم نمی شود... این به نظر من، نشانهٔ یکی از بیماریهای شعر و به طور کلی هنر معاصر ماست...» (فصلهای سبز، شمارهٔ زمستان ۴۷، صفحات ۴۰ و ۴۱).

در اینجا این سئوال نیز مطرح می شود که: آیا یک منقد نباید مسؤول باشد؟

گیرم که با دانش و بینش ویژهٔ نقد شعر، چنین دریافته ای که مثلاً آزرم، زبان مستقل ندارد؛ آیا عرقریزان روح و فکر و جسم او را در بحبوحهٔ زمانه یی که در یکسوی آن من و تو راحت لمیده ایم، باید به هیچ بگیری و به هیچ اشارتی، از آن بگذری؟ آیا یک کلمه از این دست برای من جوانی که در دورآباد این سامان نشسته م و کتاب تو برای من وحی مُنزل است؛ نباید بنویسی که: شعر فلانی اگرچه به نظر من این معایب را دارد، اما همین شعر چنان و چندان سازنده بوده و آینهٔ روزگار است و شاعر در این آینه داری هستی خود را باخته است.

و بگذریم که از همان جهت نیز، شفیعی اگر پیشتر، زبانی نزدیک به زبان اخوان در برخی از شعرهایش میداشت، اکنون دیگر رهیده است و اصلاً بگذار دیگران در چنین تنورها، نان گرم خویش بندند، و بیا ما شعری پاک، شعری ایرانی، شعری از کوچهباغهای نشابور بخوانیم.
[...]

"""

## ديروز، خط فاصله / منوچهر نيستاني

نیستانی، منوچهر / دیروز، خط فاصله. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۲۰۳ ص. از شاعرانِ تثبیت شدهٔ دههٔ پنجاه که به خاطر طنز تلخش در اشعار جامعه گرا، از احترامی برخوردار بود، منوچهر نیستانی بود.

نخستین مجموعهٔ نوگرایانهٔ نیستانی، با نام خراب در سال ۱۳۳۷ منتشر شده بود. و دیروز، خط فاصله که با فاصلهٔ سیزده سال منتشر

می شد، کمال یافتهٔ آن اشعار بود؛ مجموعه شی، حاوی اشعاری جامعه گرایانه، با طنزی تلخ، آکندهٔ روزمرگی های خشن، رنج آلود، در کلمات و تعابیری عامیانه، به قالب نیمائی.

شعر نیستانی در حوزهٔ زیبائی شناسیِ منوچهر شیبانی و محمدعلی سپانلو بود.

به اشعار نیستانی چند نقد نوشته شد که از آن میان، دو سه نقدِ خواندنی تر و راهگشاتر عبارت بودند از:

رضا براهنی: «بررسی شعر منوچهر نیستانی»، فردوسی، شمارهٔ ۷۲ و ۲۷ سال ۱۰۷۱ (این نقد در طلا در مس، ج ۳ نیز چاپ شد).

محمدعلی سپانلو: «چهرهٔ عبوس و تودار یک ادیب نوپرداز»، فردوسی، شمارهٔ ۲۸.۱۰۶۶

سه اردیبهشت به دیروز هستم»، تلاش، شمارهٔ ۷۹، اردیبهشت  $^{79}$ .۱۳۵۷

حسین منزوی: «یاد غروب و خانه چه خوب، آه»، (بررسی شعر منوچهر نیستانی)، رودکی، شمارهٔ ۴۰.۵۶

پس از انتشار دیبروز، خط فاصله، مجلهٔ فردوسی (در شمارهٔ ۱۰۶۸)، مصاحبه ئی تحت نام «در خلوتِ عارفانهٔ مرایندهٔ خراب» انجام داد که مطالعه اش برای شناخت بیشتر منوچهر تیستانی، بسیار مفید است. ۲۱

چند شعر از دیروز، خط فاصله و نقدی از محمدعلی سپانلو با عنوان «چهرهٔ عبوس و تودار یک ادیب نوپرداز» را دربارهٔ دیروز، خط فاصله می خوانیم:

#### شب، روز، شب،...

روز

روز لاطائل تند آمد و رفت.

(با چه تعجیلی!

مثل چاپاری کز جانب سالاری در جنگ)

و منش دیدم، گفتم:

«حالتان؟ مرهنگ!» ریشخندم را، مر تکان داد و به لب راند [کلامی بدو رفت.

ئب

شب باطل، شب بد،

همه جا را مر زد

همه جا را، همهٔ جنگلها را (پُر نیزهٔ جنگ)

از تکایای غبار

تا مزارات هراس آور ابر ــ

در اتاق من، حتى

مثل یک کفتر وحشت زده

چرخی زد و رفت.

روز بی حاصل زخمین شد و رفت (خون، به دیوارهٔ رودررو سمغرب سپاشید) دیدم او راکه به مُخَلَب می برد تکه شی از تن من با خود... و رفت (با چه تعجیلی!)

او تنم را میبُرد، که به گلهای صحاری، به کلاغان بدهد.

روز بیماری بود؛ با فضایی خالی

با هوایی به غبارآلوده

ـ و پر از حرف، ولي ساكت! ـ

مثل یک قریه، پس از بمباران

یا رباطی مخروب، در جوار شن و توفان و سراب

كه پس از حملهٔ توفان حراميها

که در او توطئهٔ عیّاران؛

مثل یک حجرهٔ مُفلس، یا

کارگاهی تعطیل،...

اسمهایی را در کوچهٔ ما لاجرم با قلم قرمز خون، خط زد و رفت مثل یک معدهٔ ناسالمگاو

روی این قریهٔ آفت زده، خالی شد و رفت

شب

شب عاطل، شب بى حاصل

(شب من بود و چو هر شب، بد بود)

او همان كفتر آوارهٔ بي مقصد بود

با همان هیأت و بهت

با همان بهت که در نی نی وحشت زدهٔ چشمانش با همان بهت و

همان بال اصاطيرى، آن بال سفيد

(که سیاهش کردم)

توى بستوى زغالى مان

\_یک آن\_بنشست،

روی گونیها، څمهای تهی خستگی پیرون کرد رنگ گرداند و سپس

«شب» شد و دیدار شبه گون کرد. لاجرم جامه بدل کرد و، چه تبدیلی! و سپس آمد از آن خانه برون و از آن کوچه به تعجیل گذشت (با چه ترسی و چه تعجیلی!)

من نشستم به شتابش نگران

\_تكهیی از تن بیمارم با او! \_

رفت و در غائلهٔ شهر وافق گم شد و من از دور نگاهش کردم.

شب همان روز سفید است، همان کفتر برفیست با زغالی که به پستو داریم و اجاقی خاموش! (دودهها مانده هم از دیر که با او داریم) من در آن خلوت

\_طفلانه \_

سياهش كردم!

شبِ عاطل، شبِ لاطائل مثل یک معدہ ناسالمگاو روی آبادی ما خالی شد؛ مردم قریه به خواب شب، چو شبکوری، چرخی زد و رفت... روز عاطل به تماشای به جا ماندهٔ او، آمد و رفت.

#### كارخانه

انتجا

هر دکمه ئی به منبع برقی ست مُتصل کار تلاش آهن و بازوست هر گوشه پیلواری، پولاد

-روی زمین چرب -خفته ست و دود عالم، با اوست با سینه ها رفاقت دیرین صبر و سل.

> اینجا گلهای لفظهای شما را منارسته از لبان – توفان پرغریو هزاران چرخ از دودکش، به خارج انبار می برد.

آینجا انبار انفجار مدامی پر از صداست، بازی بیصدای لبان، پیک قلبهاست.

هر سینه، کوره یی و ز صد یاد مُشتعل: یاد غروب (درهای آهنی، بر روی پاشنه میچرخند مردان چرب خسته

بىحرف

دسته دسته بیرون می آیند)

یاد غروب، و خانه...

\_چه خوب، آه! \_

لم دادن و تمدد اعصاب، با چای داغ، و شام لب حوض فریاد بچهها برخورد دیگ و قاشق مطبخ و آنگاه، خواب،

خواب...

چشمان نمی توانند این دود را شکافت. هر چهره، یک غریبهٔ دیگر

با چشم بادکرده باگونهٔ برآمده داز پشت درد و دود

> شط مدام همهمه، اینجا خاموش میکند، (نه اگر بود!) فریاد قلبهای شما را، توفان بی امانی با خویش می برد کلهای رنگرنگ صدا را.

#### نقد و نظر

محمدعلی سپانلو در نقدی بر خط فاصله، دیروز که در فردوسی چاپ شد، نوشت:

۱۱-شاعر گرایش دارد به تشریح جزئیات پیچیدهٔ مسائل، مسائلی که عادتاً شعر قدیم از کنارش میگذرد. نمایی بیرونیاش را میبیند و پا به سوراخ سمبه هایش نمیگذارد. شعر «استحان» آزمون شجاعانه ای است، گفتگوی طولانی و پراکندهٔ شاگردان و معلمان در پیرامون درسهای کلاس. ثبت جزئیات زندگی معلمی به شعر. وئیستانی که ضرورت منظومه را درک کرده، درازای لازم را برای این گونه قطعات در نظر گرفته است.

در همین هوا شعر «حق» را داریم که یک بازی از همه سو با این کلمه است. تشبیه آن به تصاویر و اشکال هندسی، با مایهای از طنز که در اخم شاعر گم می شود. یادآور «شعری که زندگی است» از احمد شاملو. یا قطعهٔ «باغ دیوار به دیوار بهشت» که طرحی است از دوزخ و موعد احضار عاشقان. همه این ها همانطور که اشاره شد آزمون است.

نیستانی نشان می دهد که چه اندازه طبیعی با کلمات به اصطلاح نامانوس روبرو می شود. [...]

۲- یک طیف غالب دیگر در این شعرها، تغزل و تغنی است. و غالباً تجربه شده و به همین دلیل محسوس. قطعهٔ «تو بی مضایقه خوبی» به عقیدهٔ من یکی از بهترین نمونه های لیریسم معاصر ماست، عشق برای شاعر مدال افتخاری نیست که به سینه بزند. پرچمی نیست در میان فوج مدعیات و شطحیات شاعرانه افراشته باشد. این عقد خصوصی است که با خلوص دل نثار گدایان و عاشقان شده است.

۳- و یک طیف دیگر قدرت شاعر در پرداخت شعرهای وصفی است. کوچه باغهای نشابور. نشابور در مه خاطره، تقابلی بین امروز و بقایای دیروزی که در خیال ساخته می شود. ایده آلیسم شاعرانه ای که سبک را در پرداخت چشمانداز «رثال» تقویت میکند. خوشبختانه شاعر همواره دچار وسوسهٔ «نو» است. اگر نبود قطعات رثالیستی او بهترین نمونه شعر سقاخانه ای می شد. از طرفی جنبهٔ توصیف در نیستانی گاه به ظرافتی می رسد که حاصلش تصاویر ذره بینی است:

و تو در دانه های سرخ انار / در زمستان سرد می بینی / عکس خورشیدهای روشن را.

۲- نکات مشترکی که به دست می آید مشخصات شعری نیستانی است. قدرت توصیف، تخیل ظریف، جسارت در برخورد با کلمات، طنز و لیریسم متصل به شعر کهن فارسی. نمونهٔ این آخری: یک روز، یک بهار ایریسم منزوی به طاقت با گوشه ای شده / ابر سپید خیمه و صحرا سرای او اجامی شراب مرخ و کفی نان / معشوقکی که داده مر او را خدای او (ص جامی شراب مرخ و کفی نان / معشوقکی که داده مر او را خدای او (ص جامی شراب مرخ و کفی نان / معشوقکی که داده مر او را خدای او (ص برخورداری، آن را چندان جدی هم نمی گیرد.

جهان نیستانی، اقلیم آشنای پیرامون اوست. آنگاه که از مطح میگذرد، هر چه که از اعماق روایت میکند، افلب «نقلی» است. یعنی این منقولات آن قدردردهن اوپخته نشده که به آبدیدگی یک تجربه برسد. درحالی که بسیاری از تصاویرش راهماز طریق تجربه های کلامی به دست می آورد، اما آنچه که در شعر سنوچهر نیستانی برای سن جذاب بود، چهرهٔ عبوس و توداریک «ادیب نوپرداز» است که در اتاق دریستهای ضربانهای دیگری می شنود و راه سناسیی برای بیان نظم این ضربانها پیدا کرده است.» ۲۲

# من فقط سفیدی اسب راکریستم / احمدرضا احمدی

احمدی، احمدرضا / من فقط سفیدی اسب راگریستم. ـ تهران: زمانه، تیر ۱۲۵۰، ۱۲۵۰ ص.

از پی آمدهای اتفاقات سال چهل و نه به بعد و جانفشانی بیدریغ و

صمیمانهٔ انقلابیون، یکی نیز این بود که عده تی از شاعرانِ غیرمتعهد نیز متحول می شوند بطوری که احمدرضا احمدی، بانی موج نو و سرشاخهٔ اصلیِ شعر غیرمتعهد هم کششی به سوی شعر اجتماعی می یابد و در شعرش، کلماتی چون تیرباران، خون، میدان اعدام، حضور پیدا می کند.

من فقط سفیدی اسب را گریستم، تفاوتی جدی و اساسی با اشعار پیشین احمدرضا احمدی داشت. زبان این مجموعه، ساده؛ تخیل و تصاویرش روشن؛ و دخدغهٔ ذهنی شاعر عموماً مسائل مبتلا به جامعهٔ آن روز است. ولی با اینهمه، اوضاع منقلب جامعهٔ روشنفکری و تقسیمبندی و انتظار مشخص آنان از شعر، این مجموعه را چنانکه شایستهٔ آن بود، به خود نپذیرفت؛ اگرچه مجموعهٔ بعدی احمدرضا احمدی، به دستور ساواک در چاپخانه توقیف و خمیر شد.

چند شعر از مجموعهٔ من فقط سفیدی اسب را گریستم را می خوانیم:

#### ميدان صبح چهارشنبه

نیلوفر کنار چوبهٔ اعدام گل نداد شب، در سخن برادران پایان پذیرفت پس چراغ را روشن بگذار کسی در صبحگاه میدان با چشمی از رنگهای دور عبور می کند...

اکنون لحظهٔ نشستن در میرسد زبان تأثید حرکت سیّارات چهارشنبههای عطرآلود برای شانزده سالگان که پیرمردانش

گلی عتیقه میدانند.

اكنون همهٔ راه آهنها به شب ميريزد.

مرک در روزهای عاشقانه

برای ابراهیم گلستان آن کس می تواند از عشق سخن گوید که قوس و قزح را یک بار هم شده معنی کرده باشد، اکنون کسی را در روشنائی پس از باران از دار فرود می آرند...

> هزار پله به دریا مانده است که من از عمر خود چنین میگویم...

فقط می خواستیم میان گندمزارها بدویم حرف بزنیم و عاشق باشیم اما گمشدن دلهامان را حدس زدند و اکنون در انتهای کوچهٔ انبوه از لاله عباسی کسی را از دار فرود می آرند.

نه باغی معلق، نه بوثی از پونه، و نه نقشی برگلیم شهر در مذهب خود فرو میرود و ستون مساجد درگرد و خاک و مه صبحگاهی می لرزد او خفته است و در ستون فقراتش خط سرخی به سوی افق سرباز می کند...

گل لاله سرد می شود و یخ می زند دخیل ها فرو می ریزد و لالهٔ خسته عبور سیاره ها را در بیشه ها تکرار می کند.

# رنگ أبها /بيژن جلالي

جلالی، بیژن / رنگ آبها. \_تهران: نیل، مهر ۱۳۵۰، ۱۵۱ ص.

زبان مستقل بیژن جلالی، از دفتر نخست (روزها – ۱۳۴۱) تا رنگ آبها هیچ تغییری نمی کند و همچنان به نحو نثر روزمره باقی می ماند. و اگر در دههٔ چهل عده تی تنها همین نثر برهنه را ایرادی بر کار او می دانستند، در دههٔ پنجاه، عرفانگرائی غیرمتعهدانهٔ او را نیز بدان می افزایند؛ چنانکه فی المثل سالی بعد از انتشار رنگ آبها، پرویز مهاجر در نقدی جانبدارانه، سرانجام می نویسد:

«[...]اما ذکر این نکته ناگزیر می نماید، که شعر جلالی حتی در اوج، از دیدگاه های دیگر، در ردیف آثار ستوسط شاعران امروز جای میگیرد و این نیست مگر به سبب اندیشه هائی که در همهٔ شعرهای جلالی جاری است؛ اندیشه هائی که به جد از نداشتن شان باید به خود بالید، اندیشهٔ مردی که چشم بربرق گلوله و گوش برضربهٔ پوتین بسته، گوئی نه «آشویتس» را دیده است و نه «فلسطین» را. اندیشهٔ مردی که هرگز از نگاه کردن در آئینه عرق نکرده و ننگ و نام دیگران به تأملش وادار نکرده است. ۱۳۳

اما راجع به زبان منثور ویژهٔ جلالی، نادر نادرپور، به مناسبت انتشار رنگ آبها مطلبی نوشت که بسیار خواندنی و آموزنده بود.

نادرپور در بخشهائی از مقالهاش می نویسد:

«اگر کسی افکار بیژن جلالی را دربارهٔ شعر بداند و اشعارش را بخواند، در میان آنها تضادی آشکار خواهد دید. زیرا جلالی، هنگام سخن گفتن از شعر، به وزن و قافیه سخت معتقد است و به وقت سرودن، این دو را هیچبه کار نمی برد. و گویا معنی «واعظ غیر متعظ» نیز همین باشد! اما این تضاد، فقط کسی را می رماند که بیژن جلالی را خوب نشناسد، وگرنه آسان در می یابد که وی، درافکار واشعار خود به یک اندازه صادق است. تضادی که گفتم، اولاً از اعتقاد راسخ جلالی به مقام «ماوراهِ طبیعی» شعر و ثانیاً از احترام مهرآسیز او به سخن فارسی سرچشمه می گیرد، اما می دانم که این نکته نیاز به توضیح دارد.

جلالی، «کلام» را ودیعهٔ الهی می داند و به تحلیل «مادی» و «عینی» آن معتقد نیست. نتیجهٔ چنین اعتقادی این است که شعر، به همان شکلی که باید باشد، به شاعر «داده» می شود و او در آن حق دخل و تصرف ندارد. برآیند مسلم چنین تعبیری، جز این نتواند بود که شعر بی وزن و قافیهٔ او دارای شکلی «محتوم» و «مقدر» است و تغییر و تصرفی در آن روا نیست. اما از سوی دیگر، چنانکه اشاره رفت، جلالی به سخن قارسی عشق می ورزد و می داند که در طول هزار و چند صد سال، وزن و قافیه از لوازم جدائی ناپذیر این سخن بوده است. پس، شعر موزون و مقفی، در نظر او، احترام و اعتباری خاص دارد و از اینجاست که تضادی آشکار در میان افکار و اشعار او پدید می آید.

اما حقیقت این است که شعر جلالی (با همهٔ فروتنی نزدیک به انکاری که خود شاعرنسبت به آن دارد) ناب ترین، خام ترین ویی پیرایه ترین نوع شعر است نوزادی است که هیچ پوششی بر تن ندار دوحتی هنوز، «اسباب صورت» و «اعضاء بدنش»، شکل نهائی نپذیرفته و مانند موم گرم، نرم و پرانعطاف

است، چنانکه نه تنها «وزن» و «قافیه»، بلکه گاهی «زبان شمر» را نیز درآن نمی توان دید. حسن و عیب اینگونه شعرنیز در همین «بیشکلی» است.

می توان گفت که «فکر» جلالی، همیشه شاعرانه است، اما «زبانش» نه. و برای اینکه معنی این «تعریف» روشن شود، به دو نمونهٔ زبرین توجه باید کرد:

خداوندا /بدبختی بی پایان است / چون شب / و عمیق است چون دریا / و خوشبختی نیز چون روز روشن / و بی انتهاست / ولی بین شب و روز لحظهٔ غروب / با شکوه و پرمعناست / زیرا از روز روشنی آن / و از شب تیرگی آن را / دارد.

اصفحة ٢٢ ـ دفتراول \_ مجموعة رنگ أبها،

شب را به سکوت سپرده ام / و روز را به هیاهوی آن / و خود به راه غروب می روم / زیرا در غروب لحظه ای است / که زمان صورت خود را / به سوی ابدیت برمی گرداند.

اصفحهٔ ۵۸ ـ دفتر دوم ـ همین مجموعه،

در این قطعه ها، فکر واحد شاعراته ای است که به دو نوع، بیان شده و همین «نوع بیان» است که اولی را به «قطعهٔ ادبی» و دومی را به «شعر» تبدیل کرده است. معهذا، این نکته را از یاد نبریم که فکر شاعرانهٔ جلالی، حتی در بیان نوع اول، از قدرت القاءِ فراوان برخوردار است.

اگر مانند جلالی بپذیریم که شعر، ودیعهٔ الهی است و «به همان شکلی که باید، به شاعر داده می شود»، طبیعی است که تحول تدریجی ویا انقلاب ناگهانی آن را باور نداشته باشیم. به همین دلیل است که شعر جلالی از هنگام انتشار دو مجموعهٔ نخستینش: روزها و دل ما و جهان تا رنگ آبها هنگام امروز، پیش چشم ماست ـ تحولی در شکل و محتوی نپذیرفته است.

نتیجهٔ دیگری که از اعتقاد به «ملکوتی بودن کلام» حاصل آمده و در شعر جلالی تجلی کرده، این است که از آدمی به صراحت سخن گفتن، ضرورت ندارد و از این رو، تقریباً در هیچ یک از اشعار او نامی یا وصفی از بشر و حالات بشری پدیدار نیست، اما خطاست اگر چنین پنداریم که شاعر به همنوع خود بی اعتناست. درست است که چشمانداز شاعرانهٔ او طبیعتی است که مانند قاب، تصویر خداوند را در برگرفته و این معنی، حتی از نامگذاری بخشها یا «دفترههای مجموعهٔ اخیرش نیز هویداست، اما تقریباً در هیچ شعری از این مجموعه نیست که نگاه و حالت انسانی را دراشیاء و یااعضاء طبیعت نتوانیافت. به عبارت ساده تر، شاعر به نمایندگی انسان، با آنچه در طبیعت است می آمیزدوکیفیت این آمیختن را باز میگوید:

هزاران دست دوستی / مرا به هر یک از برگهای درختان / می پیوندد / و هزاران بار / در لحظههای این غروب خاموش / تاریک می شوم.

اصفحة ۶۶\_ دفتر سوم\_همين مجموعه،

و چنین «آمیختن» و «بازگفتنی» چه زیباست. اما در «فرهنگ شاعرانه» که آخرین «دفتر» از مجموعهٔ رنگ آبها است دشاعر به مفسری بدل می شود که طبیعت را به زبان خود معنی میکند:

برگ آرزوی بی پایان / درخت است / برای روئیدن / و پنجههای سبز امید است / که خورشید را ازدل شب / تا آستانهٔ سحر / میکشاند.

اصفحة ١٢٢ ـ دفتر پنجم ـ همين مجموعه،

و از این رو، به کمان سن، توفیق «فرهنگ شاعرانه » او، به استثنای چند

مورد، کمتر از اغلب اشعاری است که در «دفتر»های دیگر این مجموعه گرد آورده است.

بر شعر جلالی خرده های لفظی بسیار می توان گرفت، اما این خرده گیری از ارزش کارش نمی کاهد، چرا که الفاظ او همچون کلمات دعائی است که از فرط تکرار اهمیت خود را از دست داده و فقط معانی آنهاست که رسائی و زیبائی را حفظ کرده است.

[...] [رنگ آبها مشتمل بر ۵ بخش بود]:

دفتر اول: خداوندا

دفتر دوم: خاک خوب است

دفتر سوم: هزاران دست دوستی

دفتر چهارم: رنگ آبها را دیدهاید

دفتر پنجم: فرهنگ شاعرانه

من اشعار این مجموعه را خواندم و پس از خواندن، جهان را به چشمی دیگر نگریستم و آنچه نوشتم، شکرانهٔ این نگرش تازه بود.

آری، شعر بیژن جلالی، نگاه شستهٔ پاکی است که پس از گریه، بر جهان می افکنیم.

تهران\_تیر ماه ۱۲۵۱ ۲۴

از دیگر مطالب خواندنی پیرامون رنگ آبها، یادداشت منوچهر آتشی بودکه در مجلهٔ رودکی (شمارهٔ ۸ خرداد ۱۳۵۱) چاپ شد.<sup>۴۵</sup>

## سد و بازوان / طاهره صفارزاده

صفارزاده، طاهره / سد و بازوان. ـ تهران: زمان، ۱۳۵۰، ۵۶ ص.

تحولِ شعرِ طاهره صفارزاده همچون شعر فروغ سناگهانی و دور از انتظار بود. با این تفاوت که اشعار تحول یافتهٔ فروغ، آشکارا ادامهٔ اشعار شاعری بود که راهش را تغییر داده بود؛ حال آنکه شعرهای بعدی طاهره صفارزاده، انگار شعر شاعری دیگر بود.

به نظر می رسد که طاهره صفارزاده، از این منظر، بی شیاهت به سهراب سپهری نبود. در تغییر شعر سهراب نیز، از دید نیمائی به نگاهِ هوشنگ ایرانی، چنین فاصله ثی پیدا شد، اما فرق او با سپهری نیز در این بودکه سپهری با تلاشی جانکاه و طاقت سوز از برزخ ناپیدای راهِ نوین به دشواری خلاص شد، حال آنکه طاهره صفارزاده رشاید به رخم چنان تلاشى) در همان برزخ ماند و رهائى نيافت؛ البته از همان اشعار نخست نیز، شعر سپهری درونی تر، سنجیده تر و پخته تر بود؛ و اگر مجموعهٔ اول طاهره صفارزاده، مجموعه ئي نوقدمائي با اشعاري رمانتيک و سطحي، آلوده به اغلاطی وزنی بود، مجموعهٔ مرگ رنگ سهراب سبهری، اشعاری عميقاً اجتماعي با ديدي نيمائي بود. طاهره صفارزاده با دركي مدرن نسبت به شعر، از اروپا و آمریکا به ایران بازگشت، ولی گویا دید و جهان بینی او تغییری نکرده بود، لذا، ساخت و پرداخت نوقدمائی (حتی نیمائی)، رام علایقِ مدرنش نشد. او وزن و عطا و لقای نیمائی را ظاهراً رها کرد، اماً هنوز چیزی نداشت که به جای آن بگذارد، لذا اشعار را همانطور خام و برهنه و عربان (چون اشعار مرحلهٔ برزخی سپهری) بر زبان مي آورد؛ اشعاري بالقوه درخشان كه هنوز پيرايه كلامي نيافته است و بدین علت به ترجمه شبیه است؛ و نتیجهاش، کتابهای طنین در دلتا و سد و بازوان (ترجمه هائی از اشعار) است؛ مجموعه هائی با اشعاری متفاوت، بسيار مدرن، استثنائي، غيرمنتظره، شجاعانه،... اما به لحاظ بیانی تثرواروسست. اشعاری که انگار پیش از آنکه با جان شاعر در آمیخته باشد، از سر حیرت و ذوقزدگی نوشته شده است. و هواداران مدرنيسم مى مانندكه چه كنند؛ اگرچه با اشتياق تمام از مدرنيسم شجاعانة او دفاع میکنند و در پس ذهنشان باور دارندکه شاعر از این برزخ خواهد گذشت و این زیبائی شناسی تازه، درونی او خواهد شد، با دل و جانش خواهد آمیخت و مرسیقی خود را خواهد یافت.

سپهری از این مرحله میگذرد و صدای پای آب را مینویسد. او خود

را می یابد، ولی طاهره صفارزاده، دستکم تا سد و بازوان سال ۱۳۵۰ خود را نیافته و خوانندگان شعرش امیدوارند که او زبان ویژهٔ خود را پیدا کند. مشکل نقدِ شعرِ او نیز از همینجا آغاز می شود. از اینجاست که نظرِ صعیمانه، با بغض و حسادتِ معمول، درهم آمیخته، یکی می شود و مجموعهٔ سد و بازوان که با مقدمهٔ مفصل و جانبدارانهٔ محمد حقوقی منتشر شده است، در غبار هیاهو، در حوزهٔ نقد و نظر، بلاتکلیف می ماند. حقوقی که در مقدمه نی طولانی، اشعار سد و بازوان را یک اتفاق مهم در شعرنو پیشرو دانسته بود، با اعتراض شدید شاعران و منتقدینی چون محمود آزاد، جواد مجابی، محمدعلی سپانلو، اسماعیل نوری علاه، در وبه رو می شود.

محمد على سپانلو طى يادداشتى تحت نام «شاعره ثى كه به زبان خارجى چيز مى نويسد»، معتقد است كه:

«[...] مجموعاً قطعات سد و بازوان در سطح متوسطی جریان دارد، چون اولاً تجربههای خانم طاهره اغلب نقلی است. علی رخم اینکه مناظر بسیار دیده و اقالیم در نوردیده است ذهنش عکسبرداری کرده و رتوش مختصری در محفوظات صورت داده است. ثانیاً حتی یک استنباط مدرن نیز کافی نیست. [از] مدرنیسم فقط به دیگر بودن قانع است؛ این استنباط مید نیز کافی نیست. [از] مدرنیسم فقط به دیگر بودن قانع است؛ این استنباط میاید در بوتهٔ جان آدمی گداخته شده، فرم اصیل بگیرد. [...] زبان خانم صفارزاده بازبان فارسی ماقطع رابطه دارد. البته سدویازوان ترجمهٔ شعرهائی است که اصلاً به انگلیسی نوشته شده، اما [در] آنجا [هم] که شاعره مستقیماً به فارسی نوشته، فرقی با ترجمهٔ انگلیسی دیده نمی شود. [...]» آگا اسماعیل نوری علاء در پاسخ به مقالهٔ حقوقی، در مقاله نی تحت عنون اسماعیل نوری علاء در پاسخ به مقالهٔ حقوقی، در مقاله نی تحت عنون اسماعیل نوری علاء در پاسخ به مقالهٔ حقوقی، در مقاله نی تحت عنون بی اعتبار» و «روشنه کران ما خانم های جدی رابیشتر دوست دارند»، نوشت: هی اعتبار» و «روم ما، سربی چی آگاهانه در بوابر سنت های شعر نیمائی را، نه اشعار بی فروغ و ترجمه نی خانم طاهره صفارزاده، بلکه شعر سرشار از نه اشعار بی فروغ و ترجمه نی خانم طاهره صفارزاده، بلکه شعر سرشار از نه اشعار بی فروغ و ترجمه نی خانم طاهره صفارزاده، بلکه شعر سرشار از

تمثیلِ غنی احمدرضا احمدی به چنان قدرتی ممکن ساخته است که شعر معاصر، ادبیات معاصر، سینمای معاصر، و حتی کاریکلماتورنویسی رایج این روزها به آن آغشته است. [...] مشکل روشنفکران ما در برابر احمدی \_و نه شعر احمدی \_این است که نامش فروغ یا طاهره یا «لیلی» نیست و چند سالی را در فرنگ به سر نبرده است. [...]». ۲۷

ضیاء موحد، مقالهٔ «بررسی شعر احمدرضا احمدی در مقایسه با شعر طاهره صفارزاده» را در رودکی نوشت. ۴۸

دکتر رضا براهنی که پیشتر، در جریان «جایزهٔ کتاب شعر سال»، در برابر رأی کمیتهٔ داوران ایستاده بود و در رد رأی آنان، شعرِ طاهره صفارزاده را قرار داده و نوشته بود که:

«اگرکمیته، شاعره ئی برای جایزه پیدا نکرد، دلیلش این نیست که چنین شاعره نی نداریم. طاهره صفارزاده یکی از بهترین شاعره های معاصر است. [...] و همین جهش هاست که حتی اعتقاد مرا درمور د شعرهای فروغ نسبت به ده سال پیش عوض کرده است. [... ۴۹ هر بحبوحهٔ حملاتِ دستجمعی شاعران و منتقدین به طاهره صفارزاده، نظرش عوض می شود و می نویسد: این شعرها در مقام مقایسه با شعر جدید جهان، به راستی جدید هستند؛ جراکه اصلاً جدید نیستند ر اگرکسی شعر غرب را خوانده باشد و تمایلات شمر جدید جهان را هم شناخته باشد خواهد دانست که شمر وارههای طاهره صفارزاده، در مقام مقایسه با آنها اتفاقاً بسیار هم کهنه است، و این شعر وارهها، به عنوان شعرهای جدید و جدا از شعرهای جدید دیگر، اشخاصی را فریب می دهد که شعر جدید غرب را که شعر وارههای صفارزاده، تو سری خوردهٔ آن شعر است ـنشنامید. آنوقت باید دید با معیار شعر جدیدِ فارسی و شعر سنتی فارسی، کج کردن سر قاطر و ابوطالب گفتن، (اشاره به شعری از صفارزاده)کجایش نو و کجایش سنتی است. من میگویم، نهسنتی است ونه نو، آنچهنیست همان شعر است.» ۵۰ و م. آزاد، یادداشتی تحت عنوان «شعری انباشته از اداهای روشنفکرانه» در صفحات «هنر و اندیشه» روزنامهٔ کیهان مینویسد و شعر صفارزاده را مردود می شمارد... ۵۱

در چنین فضائی است که محمدرضا فشاهی، شاعر موجنوئی جامعه گرا، در نامهٔ سرگشاده ئی به طاهره صفارزاده که در فردوسی چاپ می شود می نویسد:

«خانم صفارزاده عزیز! چرا به شعر شما می تازند؟»

و می نویسد: «مسخره است که م. آزاد که سالها از حمایت یک روابط عمومی قوی (سیروس طاهباز) برخوردار بوده، در نقدی بی پایه و نثری سست، شعر شما را «تظاهرات روشنفکرانه» می داند. جواد مجایی با لحنی طنزآلود، شعر شما را به مسخره می گیرد. سپانلو و نوری علاء بسیار بی انصافانه ترازآن دو برشما و شعر شمامی تازند. نوری علاء که سالهاست وظیفهٔ سرپرسشی و قیم [قیمومیت] و روابط عمومی احمدرضا احمدی را دارد، شعر او را در مقابل شعر شما قرار می دهد که حتی نام کتابش توهین مستقیمی به زبان فارسی است. [...] نام کتابش من فقط سفیدی اسب را گریستم خیانت آشکاری به زبان و فرهنگ یک ملت امت [...]». ۵۲

و او علت این حملات یکپارچه را، یکی، نداشتنِ روابطِ عمومی قوی با شاعران و منتقدین از ظهور یک شاعران میداند. شاعر قوی میداند.

فشاهي مينويسد:

«[...] دیگر اینکه چرا همه دربارهٔ تو مینویسند و مثلاً اگر قرار است آقایانِ سپانلو و نوری علاء و مجابی و آزاد و دیگران نقد شعر بنویسند، دربارهٔ کتاب شکفتن در مه آقای شاملو نمینویسند که یک شعر بیست سی صفحه نی ایشان در این کتاب، یکی از وحشتناک ترین [بدترین] شعرهای روزگار ماست. چرا آقایان خطر نمی کنند و دربارهٔ شعر شاملو نمی نویسند.» ۵۳

و سراتجام می نویسد:

«تو شعرت را بنویس، همانگونه که الیوت وار نوشته شی: هیچ توفانی به پراکندن برگهای غایب شان قادر نیست.» ۵۴

حال، چند شعر از این مجموعه را که به سبب وضعیت ویژهاش، «نقد و نظر» پیرامون آن را پیشتر آوردهایم ی به همراه بخشهائی از توضیح و مقدمهٔ محمد حقوقی برکتاب، می خوانیم.

درتوضیحات مقدماتی کتاب، (ظاهراً به قلم محمد حقوقی) می خوانیم:

«الف: هفت شعر اوّل کتاب، گزیده بی است از مجموعهٔ چتر سرخ
(شعرهای ۶۶–۶۸) که در آمریکا از طرف گروه نویسندگان بین المللی
دانشگاه آیوا به چاپ رسیده است. و شعرهای بعد منتخبی از اشعار
اوست به نام «چتر سرخ و بعد (سالهای ۶۸–۶۹) که به مراتب متشکل تر
و متوسع تر از شعرهای چتر سرخ است.

ب: اگر چه زبان شعر او در متن انگلیسی، امکان بازگرداندن به زبان ادبی فارسی داشت، اما اشکال کار از دو لحاظ بود. یکی اینکه خود این زبان را نمی پسندید. و دیگر اینکه کیفیت زبان انگلیسی شعرها اجازهٔ ترجمه به زبان ادبی را نمی داد. اینست که در این ترجمه ها، به حد وسط این هر دو زبان اکتفا شد. نه زبان معمول و نه زبان پرداخته و ادبی.

ج: شعرهای «بادبادکها» و «استعفا» که در اصل به انگلیسی نوشته شده، از کتاب طنین در دلتا و به ترجمهٔ خود اوست.

د: این شعرها و بخصوص شعرهای بعد از چتر سرخ فاقد نقطه گذاری است. و این با تعمد انجام گرفته است. از آنروکه حرکت درونی شعر کاملاً حفظ شده باشد. و این جزو تکنیک کار اوست. ۵۵

بعد محمد حقوقی در بخشهائی از مقدمهٔ کتاب مینویسد:

«[...]و آیا هنوز وقت آن نرسیده است که شعر امروز باز شود، بشکفد و گره های کورخوردهاش را بازگشاید. شکفتنی و گشادنی که جز با تخیلی سالم و عینیتی سرشار و «باز» امکانپذیر نیست. آنهم بر اطراف مرکز و

محور شاعر در سیان شعاعهای نگاه این و آن که بر وجود محصور او سایه افکنده است. همچون شعر «کوتولهها».

و مگر نه امروزه روز وقتی مجلات را باز میکنی (گذشته از شاعران شناخته شده که آنها نیز در همان استقلال نسبی خود گرفتار قناعت شدهاند و به تدریج در حصار ذهنیت بستهٔ خود به اسارت درآمدهاند) به عیان میبینی که گوبی همهٔ شاعران در کنار یک پنجره و در پشت دوربین یک ذهن ایستادهاند. نیمی صرفاً متوجه درون و نیمی تنها متوجه بیرون. و آیا همین دلیل آن نیست که همواره شعر هر دو دسته از عیبی بزرگ برخوردار است. عيبي يا نتيجه عدم نگريستن از خارج به خود كه همان شناسائي ذهني است: معرفتي متداول كه هركس نسبت به خود دارد. و يا نتیجهٔ نگاه به بیرون است. باز هم همچون نگاه همگان، که حاصل آن صرفاً شعرهای وصفی است. یعنی خالی از آمیختگی شاعر با فضاست. و لاجرم هر دو شعر، شعری است که هرگز از اجزایی حساب شده و ساختمانی دقیق برخوردار نیست. چرا که آفرینندهٔ این شعر، خود را هیچگاه در محور و مرکز قرار نمی دهد تا شعاعها و خطوط دیگر را بر روی خود رسم کند. و به ناچار هیچوقت به خلق فضاهای تازه نیز توفیق نمی باید. فضای شعر «ساختمانی». و نه شعر «حرفی» که بیان مستقیم ذهنیات شاعر است و صرفاً بر مبنای شناساتی ذهنی شاعر نسبت به خود نوشته می شود. ذهنیاتی که چون از اذهانی قالبی و محدود تراوش می کند، با توجه به موقعیت همانند، اغلب مصنوعات خودساخته ای است که تار و پودش یا «وسعت آبی دریا»ست یا «پرواز مرغان مهاجر» یا «مرزهای سبز بهاران» و «جنگل سبز چشمان» یا «عطر نفسها» و «مهمانی بروانه های رنگین بال» یا «درزیر درخت اقاقی» استو «با صداقتی روستائی» و «صادقانه گریستن» یا «در غروبی ساکت و دلگیر» است و «آیه های باران» در «جاده های مضطرب شب» و یا «در جاده های شرقی» و «در حجم سبز وسیم» است «در ذهن خاک» و یا «خون سبزگیاه» «در

باغهای اساطیر »ی است و «درون خلوت تنهائی» و... تا آنجا که گویی دیگر هیچ شعری را نمی توان دید که تار و پودی از اینگونه نداشته باشد. حرفهایی که به نظر می رسد همه از ذهن یک نفر تراوش کرده، و آن یک نفر تیز همیشه در یکجا ایستاده و یک چشمانداز در پیش چشم داشته و با یک زبان نیز شعر نوشته است. سطور نمونه یی از شعر صادراتی. [...]» که دو شعر از مجموعهٔ سد و بازوان را می خوانیم:

## كوتولهها

و چون از فراز شانهٔ برهنه ام نگاه می کنم در این اطاق یا اطاق دیگر در این نیمکره یا نیمکرهٔ دیگر کوتوله ها ناگهان رودخانه یی را بر روی افق پیاده می کنند (این است همهٔ آن چیزی که ازبارشان می دانم) آنگاه زنی در کنار رودخانه نمایان می شود اندیشه کنان سایهٔ یک روسری قرمز را بر روی پیراهن سفیدش می کشد من او سایهٔ یک روسری قرمز را بر روی پیراهن سفیدش می کشد من او می گشود زیر درخت بودا وقتی که از پنجرهٔ انگشتانش به بیرون می نگریست او دوربینی داشت دریچه های شهر را همه چهارگوش همه ممهور عکس می گوفت کوتوله ها می گوبند او را زود از شیر گرفته اند کوتوله ها می گوبند او دا شده است کوتوله ها می گوبند و در کافه یی که نباید دیده شده است کوتوله ها می گوبند رنگ آبی به او می آید کوتوله ها می گوبند کفش باشنه می گوبند موی کوتاه به او نمی آید کوتوله ها می گوبند کفش باشنه می گوبند موی کوتاه به او نمی آید کوتوله ها می گوبند کفش باشنه باشنه با به او بهتر می آید او رفته است رودخانه رفته است

# بازوانم بوی سد شکسته را دارند

هیچ توفانی به پراکندن برگهای غایب شان قادر نیست سن این را میگویم و وارد قبرستان درختان می شوم (جاذبه یی بیست و پنج دقیقه از شهر آیوا) از لابلای ستونهای قهوه یی و درگاههای تودرتو میگذرم هیچکس جلو مرا نمیگیرد که بپرسد کیستم و با چه کسی کار دارم بیماری هر چه بود یک آخوش یک مهندس سد یک سیل لوح گوری و دسته گلی به یادگار نگذاشت پس سن بی نامی را لمس میکنم هوا را رنگهای غروب را و قامتهای بلند مرگ را تا ثابت کنم که دیگر هیچکدام منظره نیستند (همیشه عاجز بوده ام که بگویم در برابر یک منظره چه احساس میکنم) بازوانم ادامهٔ پاهایم درقیامهای بیهوده شان برگرد تنههای خاموش درختان می می می می می شوند بازوانم حس پیچکها را دارند آیا همیشه حس پیچکها را دارند آیا همیشه حس پیچکها را داشته اند آیا مادرم که دلگیر است که ماهی یکبار هم نامه نمی نویسم تعجب خواهد کرداگر بداند بازوانم پیچک آفریده شده اند نمی نویسم تعجب خواهد کرداگر بداند بازوانم پیچک آفریده شده اند خانم صاحبخانه در اتومبیلش در جاده انتظار مرا می کشد و غر می زند که این درختان به درد الوار هم نمی خورند

میدانم دیرگاهی است که اینجا ماندهام اما آیا از کسی تقاضای تسلیتی هم کرده بودم

با چند شعر از چند چهرهٔ مطرح دیگرِ شعرنو در آن سالها، که مجموعههائی در سال ۱۳۵۰ منتشر کردهاند، و درکتاب حاضر، در بخش «وضع شعر نو در سال ۱۳۵۰» از عده ثی از آنان یاد شده است، این بخش را به پایان می بریم.

## آن سوی چشمانداز /کاظم سادات اشکوری

سادات اشکوری، کاظم / آن سوی چئسم انداز. \_ تهران: کتاب نمونه، ۱۲۵۰ ۸۸ ص.

عمده اشعار کاظم سادات اشکوری، همچون اشعار نیما از عطر روستا انباشته بود. و در دهههای چهل و پنجاه، به پاس سادگی، صمیمیت و فضای تابستانی روستائی، اشعارش مورد توجه شعر دوستان بود. دو شعر از آن سوی چشم انداز را می خوانیم.

بدرقه

در بازگشت از سفر کوتاه

فكر سفر مرا

به سفر واداشت.

در ایستگاه اول

تنهائی و سکوت بود

که ما را

تا پیچ راه بدرقه میکرد.

آوازهای غمگین

مىخواندم.

...

در ایستگاه دوم

تاریکی و هراس دویدند سوی ما

اما به گرد ما نرسیدند

آوازها

به زمزمه تبدیل گشت و

باد

آوازخوان تازه نفس

أمد

از لای شیشهها.

...

در ایستگاه سوم

پیر و جوان و کودک

باهم

يكباره بلهما را

طی کردند

و راهروها

- حتى -

پر شد

ر ایستگاه

در روشنائي سپيدهدم

آن روز

لطفى نداشت هيج.

آن سوى تر

در کوچهها و

خيابانها

**جنبندهای نبود.** 

از ایستگاه سوم رفتیم.

## شب سوگوار

شب، سوگوار شب

با جامهٔ سیاه و بلندش

باگیسوان افشان

مي آيد.

از سبزی و طراوت ساحل

تا دشتهای خشک

سفر میکنم

شب، سوگوار شب

يادآور سكوت مدام برادران.

...

آنک پدر! حمفترن وردهای شبانه ـ
در جادههای پیوستن.
با لحظههای ساکت و خالی
در مرز ناتوانی
از روزهای خوب توانائی
دم میزند

...

و اینک من! -این کوه زادهٔ دریاپای -در روزهای وحشت و بیداد از خفتن و

ر نشستن میگویم.

...

اما... پدر با قصه های شیرین شب را به صبح می برد و ما

> بیگانه ماندهایم از هر چه مهربانیست و شاهد و

> > شراب و

شيريني.

404

شب

داستان كهنهٔ خود را

دنبال میکند

و خواب و

خواب و

خواب

...

شب، سوگوار شب یادآور سکوت مدام برادران.

## چه کسی سنگ میاندازد / مینا اسدی

اسدی، مینا / چه کسی سنگ می اندازد؟. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، مینا / چه کسی سنگ می اندازد؟. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۰،

#### چه کسی سنگ میاندازد؟

من کبوترها را

سوی بام تو به پرواز درآوردم.

تو مراقب باش

تا ببینی چه کسی سنگ می اندازد؟

••

سنگ با بال كبوترها دشمن نيست

سنگ بی آزار است

پشت ديوار كسي

در کمین من و توست

گرچه می خندد، اما تو مراقب باش

که دلش از سنگ است من یقین دارم او میخواهد بشکند بال کبوترهای خوب مرا.

...

آه... چه کسی سنگ می اندازد؟ چه کسی دست مرا می گیرد، چشم مرا می بندد؟ چه کسی از نور عاطفه می ترسد؟

...

من کبوترها را سوی بام تو به پرواز درآوردم تو به سنگ اندازان فرصت اندیشه مده پشت دیوار کسی در کمین من و توست منشین خافل در تاریکی دیده بگشا در نور و مراقب باش

#### در بیهودگیها

بر ریشه های کوچک و دلتنگ چسبیدیم چون ریگهای هرزهٔ ساحل در بستر هر رود غلتیدیم برگریه خندیدیم بر خنده خندیدیم با آنکه بر سرهای مان صد بار کوبیدند با مغزهای خسته و غمناک کوشیدیم

گفتند با تقدیر باید ساخت گفتیم باید در قمار زندگانی برد ما متکی بر آس دل بودیم گفتند بیم موج و گردابی چنین هایل گفتند راه بسته و تاریک گفتیم می جوثیم راه شادمانی را، اگر باریک رفتيم و با بيهودگي، بيهوده جنگيديم بيهوده كوشيديم اکنون که سرهامان به سنگ سرگرانی خورد دلهای مان از اینهمه بیهودگی دلتنگ باهای مان از اینهمه بی انتهائی سخت فرسوده بر شانه هامان بار سنگین حقارتها بر چهره هامان جای پای حسرتی جانسوز دستانمان از رنجهای زندگی سرشار افسوس، امروز فهميديم «مانديم» «مانديم وگنديديم» «ماندیم و در بیهودگی بیهوده کندیدیم»

# حنجرهٔ زخمی تغزل / حسین منزوی

منزوی، حسین / حنجرهٔ زخمی تغزل. ــ تهران: بامداد، تیر ۱۳۵۰، ۲۴+۵۷ ص.

حنجرهٔ زخمی تغزل، مطرح ترین کتاب شعر جوان، در سال ۱۳۵۰ بود. شاعر که با این مجموعه امید فراوانی در میان هواداران شعر نو برانگیخته بود، بعدها عمدتاً به غزل سرائی روی آورد.

دو شعر از این مجموعه میخوانیم:

# مرثية ليلا

گفتم به عشق برگردد گفتم به غارهای قدیمی به حفرههای درختی برگردد و بین راه سلام ما را به عاشقان اساطیری برساند

•••

گفتم به عشق ما را رهاکند برگردد ما راکه ناگزیر

چندان

در بارش مدام ابرهای شیمیائی

خواهيم ماند

تا شاهد عفونت خود باشيم.

...

گفتم به عشق برگردد و عاشق زمانه ما را با چهرهٔ مُهوّعش روی تمام دیوارها

نقاشی کند شاید کسی دلش به حال عشق بسوزد.

گفتم وق*تی* که جاده از ادامه خود در میماند

در پشت سر هنوز پلی

شاید که مانده باشد

گفتم به عشق برگردد و در پس مه غليظ تاريخ وقتی که عشق برمی گشت،

ديدم

لیلا چه چشمهای غمگینی داشت ليلا چه گيسوان عزاداري داشت ليلاكبوتران نگاهش را از گودي بلاكش چشمانش در جستجوی خویش پر می داد ليلا هنوز فاجعه را باور نکرده بود با آنکه در هزار نقطهٔ شهر روزی هزار بار

در آن آمبولانس بی شماره ليلا جنازه خود را مي ديد اما هنوز فاجعه را باور نکرده بود آخر چگونه مي توانست

مرده باشد، ليلا؟

ليلاكه اينهمه سال یای برهنه راه آمده بود و زنده مانده بود گوئی هنوز هم

خلخالهای او

زآنسوي سالهاي قصل

صدا میکنند

اما حقيقتى است كه ليلا

مرده است

ليلاشايد،

با آخرین کجاوه که میرفت،

ر**نت** 

و بانگ آخرین جرس شاید اعلام درگذشتن لیلا بود

ليلا،

با آخرین پیاله که میگشت در بزم آخرین ردهٔ مستان

از نسل مستهای قدیم، مرد.

ليلا با آخرين تغزل حافظ، مرد.

• • •

آخر

این گیسوان بیرشد؟

این بوسههای ییصاحب؟

این دیدگان بی آزرم؟

این دستهای بی تعهد؟

اينها؟!

...

آه

ليلا جان

ليلا

میراث تو پس از تو به تاراج رفت و عشق سر به زیر و پریشان برگشت.

دريغ

و من همیشه دیر رسیدم شاید هر بار با قطار قبلی باید می آمدم.

وقتی که جامه دانم را

میبستم پیراهنم به یاد تو تا میخورد و خواب اهتزازش را

مىدىد.

وقتی رسیدم اما... آه

با آن جنین خوابهای هزاران سال چه باید میکردم

> پیراهن من آیا باید به قامتش

كفنى مى شد

مىپوسىد؟

تقدیر من همیشه چنین بود و شاید این طلسمی ست که تا همیشه دست نخواهد خورد. روزی کنار رودی مردی کلید بختش در آب افتاد و آن کلید را شیطانترین ماهی بلعید و سوی دوردستترین دریاها گریخت

> و یک نفر که پیش تر از من رسید، صیادِ شاه ماهی من شد. و من دوباره دیر رسیدم.

> > قلاب من گلوی مرا می در د و تو به هیأت پریان در آبهای دور

تنت را

مىشوئى.

# آنینه در باد / جلال سرفراز

سرفراز، جلال / آثبنه در باد. \_ تهران: کتاب نمونه، زمستان ۱۲۵۰، ۶۴ ص.

### آلینه، در باد

ابری بشارت داد فتع تمام باغها با ماست.

دور از نگاه باد دمتی زمینی خفته راکاوید منگینی صندوق مروارید را در وهم سنجیدیم.

ابری بشارت داد فتح تمام باغها با ماست

آمد سواری، پرس و جوئی کرد پشت نفار شب مردی سپیدی های مشرق را نشانش داد.

شب وزنه هایش را سبک میکرد آثینه ای در باد غمناک گرد خویش می چرخید و می چرخاند

> نمرود می آمد ارابه ران پیر مردان صادق را اشارت کرد.

فریاد را با باد بگذارید امرودها را زودتر از شاخه برچینید.

مردی که از خورشید سنگین بود آئینه را در باد می چرخاند.

يمن پگاه سبز

مشتی گلاب بپاشان تا اسبها، معطر، بگذرند و مردها بهار ببینند. من با تو از بهار نمی آیم با شیر تازه نیز شبم را نشتهام یمن پگاه سبز تو را باد باز هم.

اما تو هم سوار نبودی که از غبار برابر هراسناک شوی من در غبار زیستهام.

در هر بهار که می آید از خون من یک شاخه نسترن به شما می رسد ای رهروان راه غبار اندود اینم بهار خوب اینم بهار سبز

> من با تو از بهار نمی آیم یمن پگاه سبز تو را باد باز هم.

## توطئة أب /غلامحسين نصيريهور

نصیری پور، غلامحین / توطئهٔ آب. ـ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰،

نام توطئه آب که کنایه ٹی به غرق شدن صمد بهرنگی داشت و نام غلامحسین نصیری پور که با انتشار جُنگ فلک الافلاک، در ذهن شعرخوانان سیاسی نامی آشنا بود، باعث شد که مجموعهٔ توطئهٔ آب از استقبال قابل توجهی برخوردار شود.

دو شعر از این مجموعه را میخوانیم.

راستی را چه عجب شهری بود

در سایهٔ پیر سکوت دستها و در لفاف حنجرههای مسدود انتظاري به كهولت مريخ

به زیج توطئهای نشسته است

که در زفاف ستارگان دور و در ضیافت برکه های کور هماره جوشش شرش

\_از چشمه های نفاق \_

بسان هبوط سانحهاي

در اقاليم امكان

مىبارد

خود را در این وانفسای تفاهم به رود باید سیرد که در پناه کوهسار پیر درههای غریب را درون ذهن فانيش زمزمه میکند خودرا در این شبانه های تکرار به ابر باید سپرد که در صلابت جو قصههای سقوطش

افسانه ای کهن شده است

خود را به فوج ساران

به جنگل ماران

به حصار شب

باید سپرد

تاکه در شهر گوشهای رایج

و حراج چشمان محدب

در گریزی بعید

جسدی بینام نشد

که در حوادث روزنامهها

گمنام است

و رطوبت مشئوم سردابه ها را

تجربه میکند.

•••

در سایه سار سکوت پیر

اگر متارهای منجمد می میرد

و یا اگر زلزلهای

شهر سیاه حادثه را می لرزاند

شک را

شک را

تا ارتفاع بلند تردید

به احتکار باید گرفت

که در این شرکدهٔ بی اشباع

همه چیزی عادت شده است

و حقیقت اگر از نوع یقینش باشد

كيميائي است اسير

که به زنجیر شقاوت بند است

تو بیا سنگر ما را بپذیر تو بیا خستگیت را

به تمامی قسمت کن که سرشت همهٔ بتکدهها و بقای همهٔ بتشدهها به سگال من و تو به سکوت من و تو مربوط است.

بخشی از شعر بلند توطئهٔ آب را میخوانیم:

انقراض سلالهٔ کتابها آغاز فاجعهای است.

> که از حلول نفرتی نافی رخوت تسلیم را در شرائین کالبدی تهی تألیف میکند.

> > حکومت باران انقلابی است در باغ که طینت خاک را در اضطراب بلوغ به آوند یائس چنارها

پیوند میزند. و این خود از بدعت فصلی است که تیمار خشک ترین برکهها را

به کرامت باد

بخشوده است.

شب از پشت شیشهها، می دانست

که حریم نور اطاق

از اختگی آفتاب است

و لطافت مهتاب

بیان این حقیقت

که شب بی کرانه ای هم هست

دل از فصول کتابها

كوچيده است

و مهربانی

مرمة مسمومي است

که چشمان سیاه تفاهم را

کور می کند.

از تبار عاشقان پیشین

اگر هنوز کسی مانده که تیشهاش

بر دوش است

خاموش است.

و آوای حزینش را

حتى بيستون شاهد هم

نمیشنود.

به روی پرده می توان نشست

و تحرك اندام افق را

در کرانه های خلیج

مى توان تصوير نمود

و جامي از شب کو جه ها را به درگاه شعور بیدار مى توان تقديم كرد ر لیک با سرابی از مجسمه های مومین تجاسر میدان را جگونه می توان

ترحيب نمودا در ششمین خیابان فصل سكوت ازدحامي سياه

تكثير مى شود و لهجههای بومی، از سراچههای تصویر به كوير روستاها مى ريزند و با هزاران خنجر انكار نقوش روزنامهها را به آب چشمه های مشکوک زمستان

مىشويند

تا جلای مقدس فقر را در آینهٔ جشمان شهر

ويران كنند.

ریشههای بهار را خزان به شوراب منجمد قطب پيوسته است

و باد سرد سانحه غروب را به هامون نیمروز ترصیع میکند و شبانه شب سهرههای هم نوالهها

ستارهها را

دانه

دانه

از سینهٔ سیاه عرش

مىچىنند

تا اگر به روی بامها خروس سحر به تغافل آسوده باشد سپیده از کمین چپرها به کسوت زمانههای خوب خوشههای زرین گندم را

به سوغات معابد مالوف به تعارف ببر د.

[...]

میکائیل و گاوآهن مغموم / محمود سجادی

سجادی، محمود / میکائیل و گاوآهن مغموم. ـ تهران: پندار، ۱۳۵۰ هم محمود / میکائیل و گاوآهن مغموم.

باران... باران

دل سپردم به صفای باران

دل سپردم به چنین ابر وجاهت ریز

و به چشمان تماشاگر شمشادکنار حوض.

شمعدانيها را

که به دست خود در باغچهٔ مدرسه جان بخشیدم و بنفشهها را،

نرگس را

باتن بالغ باران ارضاكردم.

كفتران مسرور

بر سر چينهٔ باغ

فكر همخوابكي و تخمگذاري بودند

و تن خود را با لذت باران

\_مىشىتند.

امب سيمين يالم

غلت زد در نفس خرم شبدرزار

و به موج پرسش ماهی ها پاسخ گفت.

كدخدا آنسوتر

ابرهای همهٔ عالم را

بر سر دهكدهٔ خویش مجسم كرد

و دل خود را در خلسهٔ بخشایش گندمزار

ـرویش داد.

من در انديشه كلها بودم

وكبوترها

و در اندیشهٔ خمناکی ابهام تسلسلهای ماهیها و در اندیشهٔ موسیقی برخوردن باران با شیههٔ اسب و در اندیشهٔ شعری که مرا میبرد...

••

کدخدا، آنسوتر ساقهای گندم بود.

شب پره کر...

شب را چون آب سالمی من در پیاله ریختم نوشیدم ای...

ادغام در تکامل ظلمت! جسم مرا دریاب و روحم را

برودت خورشید \_ زین جوهر شریف تصاعد بخش.

••

در سینهام هزار، هزاران خرومن می خوانند آوازشان

\_لجاجت مشرق\_

در من

گردایی از هراس میانگیزد.

و هر درخ*تی،* 

هر سنگی،

هر موجی،

به دغدغهٔ نهر

در من

در نفس من ـ

تهاجم زجرست

•••

ای ظلمت،

اي اتكاء محبوب!

اینک در آن سکوت کامل رهبانی

در بسترم بنشين

و با من از شرافت خود قصه ها بگو،

این آسمان موذی باطل را

از من بگير

و تیرهتر فصل سرودت را

با ماه و با متارههای مزاحم

مونس کن

**نجوای خاک** را

با تازيانهٔ خشمت

بر سنگها بیند.

و میل زمزمه را از تن کبوترها

بر بادها*ی کو*ر فراری بنشان

بكذار

شب...

در چشمهای من

و در تمام وجودم

به مهربانی بنشیند.

#### دیدار در مسلخ / رضا شبیریمعالی

شبیری معالی، رضا /دید اردر مسلخ. - تهران: بامداد، فرور دین ۱۳۵۰ می از دیگر شاعران بالقوه توانای دهه چهل، رضا شبیری معالی در مجموعهٔ دید ار در مسلخ بود. اشعار او که شباهتِ چشمگیری با ترنمهای موزون گزن آلود سیروس مشفقی داشت، شعری نبود که با ذائقهٔ زیبائی شناسی حسابگرانهٔ آن سالها سنخیتی داشته باشد؛ لاجرم انتشار کتابش در دههٔ پنجاه مورد توجه واقع نشد. و بسا که همین امر به تنهائی کافی است تا شاعرانی برای همیشه دست از کار شعر بشویند (و گاه به هنری دیگر روی آورند چنانکه شبیری به نقاشی روی آورد.)

سه شعر از او را می خوانیم:

#### دیدار در مطخ

دیروز، روز سوگواری بود امروز، روز سوگواری هاست.

گلهای پائیزی مصیبت راکنار جویهای باغهای سن در خواب میبینند.

این ناقهٔ لیلی است آن تربت مجنون با سن هزاران طایفه بیگانگی کردند وقتی تو میگفتی که اینجا جای ماندن نیست باور نمیکردم.

من خوب میدیدم چگونه در حصار سردگلدانها گلهای سرخ آهنی در باد میرویند من خوب می دیدم که مردی عاشقانه سنگها را در فلاخنهای من خوب می دیدم

من خوب می دیدم که سگها را به تعقیب فراری ها رها کر دند من خوب می دیدم که پشت سیم ها در تیررس فریادهای مبهم تعقیب در رگبارِ رعب آلودهٔ شلیک ساکت شد

> تابوتها را در سکوت هشتی تاریک تابوتها را در سکوت هشتی نمناک

آوردند.

دستى شتابان ميخها راكوفت.

دیروز، روز سوکواری بود امروز روز سوکواری هاست.

من کوچهها را یک نفس بنبست تا بنبست گئستم باگورکنها رو به قبله ایستادم با رفتگرها خانهها را یک به یک در کوفتم من

-مرکشیدم

سهشت هر در

ـ پشت مر ديوار

دشمن بود

دشمن بود

دشمن در الفاظ هزاران طوطی ولگرد پنهان بود

دشمن در اعماقِ خطوطِ گنگِ دفترهای اطفالِ دبستانی سکونت داشت

> وقتی تو فرزندان کو هستانیت راکوچ میدادی وقتی تو میراندی و میگفتی که اینجا جای ماندن نیست باور نمیکردم

> > اینک مرا دریاب من شاخه شاخه برگ و بارم می رود بر باد من قطره قطره اشک و خونم می چکد بر خاک

> > > با من هزاران طایفه بیگانگی کردند

شمشیرهای آخته بر من هجوم آورد در ناودانها خون گرم عاشقان جوشید

هر چه متاره، روی طاق شب همه پوسید

\_پرپر شد

هر چه شکوفه، در فبار سرد شب خشکید پغما رفت

> این ناقهٔ لیلی است آن تربت مجنون

و قتی تو میگفتی که عاشق سر به صحرا میگذارد و قتی تو میگفتی که اینجا جای ماندن نیست باور نمیکردم.

بربنديد محملها

مرا در راه مگذارید مرا اینک برادرهای تنهائی میان لرزلرز شعلههای مشعل غمگینتان

از پیچ این دهلیز

برهانيد

من اینجا سخت غمگینم من اینجا سخت دلتنگم.

سپیدی باکبوترهای خونین بال برج تیرهٔ شب رفت و مرز تیررس را باد پای هیچ آهوئی به زیربال خود نگرفت

دلم آن استوارِ درگذارِ درد چونان کوه غریق خاک صحراهای سرد بیپناهی هاست دلم این باغ غم را از گزند بوته های حنظلِ وحشی تباهی هاست دلم این بارگاه کهنهٔ اندوه مریرش پایه در خوناب فصل نامرادی هاست

> مرا ای مهربان بادستهایت جان پناهی باش مرا با دستهایت جان پناهی باش نیستان در نیستان نی لبکها را ز دردم سوگواری هاست

> کسی دروازه ها را بست و بارانی ترین فصلی که می آمد به مظلومیت از همواری صحرا به منزلگاه هجرت رفت شبی می آمد از صحرا که فریادش صفیر بادهای هرز غربت بود و طوفانی ترین پائیز ریگستان سراغ بیشه ها را در هجوم باد می پر صید.

نشیب کوهساران را هزاران چشمهٔ خون رهنمونم بود واجساد کسانم را هزاران کرکس پیراز فراز صخره های تفته می بردند کماندارانِ دشمن در کمینم

داغِ تلخِ روزگاران شکنجه بر جبینم بود هزاران دام گوئی در گذارم برق دندانهای چاقوئی صیادان شب در انتظارم بود

> چه مأيوسانه ميرفتم چه مأيوسانه ميرفتم و تنها در ميان خون و آتش دستهايم سايبانم بود

من اینک آن سوارِ استوارِ درگذارِ درد چونان کوه بیابان در بیابان خار در فتراک پایم میکشم با خویش مرا اینک برادرهای تنهائی کدامین فصل کدامین فصل غمگینی به خونخواهی بشارت داد که چشمم را هنوز از بهت مسلخ چشمه چشمه سوگواریهاست

مرا با سفره های خالی خون سیر میکردند
مرا باکوزه های خشک تب از نهر می راندند
مرا باکام عطشان در لفاف سفرهٔ خوناب بردارید
مرا اینک برادرهای تنهائی
ز روی خاک بردارید
که چون خون سیاووشم
به روی خاک می جوشم
به روی خاک می جوشم

کدامین اهتزاز از شاخه ها پیغام می آرد کدامین لحظه باران در مسیر نی لبک ها ساز خواهد زد کدامین لحظه باران نمنمک در فصل تلخ بیشه می بارد دلم اینک هوس کرده ست

در این «دشت مشوش» بانگ بردارم:

- «الا ای آهوی وحشی کجالی؟» من اینجا سخت غمگینم

من اينجا سخت دلتنگم.

دلم اینک هوس کرده ست
که منزل تا به منزل چون جرس فریاد بردارم
که «بربندید محملها»
سکوتی سرد و غمگین خنده زد بر پای رهوارم
الاای شبروان خسته

زانو در بغل بنشستهٔ این دشت تنهائی زرفتن باز چون ماندید؟ زرفتن باز چون ماندید؟ زرفتن باز چون ماندید؟

## كورسو

خار دارد زیر خرمنهای شن در باد میروید گرگ داردگلهها را میچرد در باد

آخرين دم

آخرين تير

آخرين فرياد

تركشم خالىست

کورسوی تابشی از دوردست بیشه ها پیداست.

## از صبا تا نیما / یحیی آرین پور

آرینپور، یحیی /از صبا تا نیما. ـ تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی (و) موسسهٔ انتشارات فرانکلین، ۱۳۵۰، ۲ مجلد.

از صبا تا نیما، یا تاریخ صد و پنجاه سال ادب فارسی، ارزشمندترین تحقیق ادبی پیرامون شعر بازگشت تا آغاز پیدایش شعرنو فارسی بود که تا آن روز نوشته شده بود.

اگرچه بخش بسیار اندکی از این کتابِ دو جلدی (پنجاه صفحه از هشتصد صفحهٔ کتاب) به موضوع شعرنو اختصاص یافته است ولی آشنائی حضوری مؤلف با پیشگامان شعرنو فارسی، که همزمان در تبریز می در سبب شده است که او حلقه های مفقوده در تحول شعر قدیم به شعر جدید را بازیافته و به ما عرضه دارد، و معلوم گردد که نیما و شعر نیمائی نیز ـ چون هر پدیدهٔ اجتماعی دیگر ـ بطورِ اتفاقی و دفعی پیدا نشده، بلکه نتیجهٔ آمادگی تاریخی بوده است، و تلاشِ چند تن از شاعران آزادی خواه پیش از او را نیز به همراه داشته است.

آرین پور در بخش سوم کتاب که «در آستانهٔ شعرنو» نام دارد، پس از مقدمه شی کوتاه و پوداختن به چگونگی گرایش به نوگرائی در دورهٔ مشروطیت، به چگونگی آغازِ «پیکار کهنه و نو» پرداخته و برای نخستین بار، اسنادِ نزاع میان نوپردازان و کهنه خواهان را منتشر می کند نزاعی که مؤلف، خود، ناظر و شاهد آن بوده و گاه در آن شرکت داشته است.

حبیب ساهر \_نوپرداز همزمانِ نیما \_که از شاگردان تقی رفعت و از هم مدرسه ئی های یحیی آرین پور بوده است، دربارهٔ وی می نویسد:

«[...] آنوقتها ما در کلاس سوم و چهارم متوسطه بودیم، ولی ارشدهای مدرسه مثل آقای یحیی آرینپور و احمد خرم بیشتر امکان داشتند که رفعت را از نزدیک بینند و حرفهای شان را بشنوند. ما هیچوقت فرصت نمی یافتیم که با او که معلم فرانسهٔ ما بود، دربارهٔ شعر حرف بزنیم. نوشتههای او را فقط در مجلهٔ ادب می خواندیم. و حتی

نمی توانستیم مجلهٔ تجدد را که بیشتر شعرهای رفعت در آنجا به چاپ می رسید، و حتی مجادله هائی بین او و ملک الشعراء بهار هم همانجا شروع شد و ادامه یافت، بخوانیم. چون سن ما کم بود، بنابراین اگر هم رفعت چیزی دربارهٔ فلسفهٔ کارش گفته باشد، همین آقای آرین پور ممکن است بهتر از همه بداند. [...]

قبلاً هم گفتم که احمد خوم، سیرزاتقی برزگر و یحیی آرینپور از اولین پیروان مکتب رفعت بودند که متاسفانه دو نفر اول مثل خود رفعت جوانمرگ شدند و رفتند. و شاید هم علت عدم گسترش مکتب رفعت و یا علت اصلی فراموش شدن نام رفعت به خاطر همین موضوع باشد، یعنی مرگ خودش و مرگ وفادارترین پیروانش. [...]

و يحيى آرين پور، شاگرد وفادار رفعت، اين مهم را به مرانجام رسانيد و نام رفعت را از غبار بيرون كشيد، تا در تطورِ تاريخي شكلگيري شعرنو، نامش بر جاى ويژهٔ خود قرار بگيرد.

از صبا تا نیما، پس از انتشار با استقبال فراوانی روبه رو شد و نقدهای زیادی بر آن نوشته شد که اهم آنها عبارت بوده است از:

۱. سیاوش روزبهان (محمدمختاری)، جنگ *صدا*، زمستان ۱۳۵۱.<sup>۵۸</sup>

۲. دکتر رضا براهنی، روزنامهٔ اطلاعات، ۱۵ فروردین ۱۳۵۱. ۵۹

٣. منرچهرآتشي،مجلة *تماشا،ش*مارة مخصوص ١٣ نوروزسال ١٣٥١. <sup>۶٠</sup>

۴. موسویگرمارودی، مجلهٔ نگین، اردیبهشت ۱۳۵۱.<sup>۴۱</sup>

۵ دکتر محمدرضا شفیعیکدکنی، کتاب امروز (انتشارات جیبی)، خوداد ۱۳۵۱.<sup>۶۲</sup>

۶.دکترعبدالحسینزرینکوب، *راهنمایکتاب*، مردادوشهریور ۱۳۵۱.

# جايزهٔ كتاب شعر (تلويزيون ملى ايران)

«جایزهٔ شعر تلویزیون ملی ایران» در سال ۱۳۵۰ (از مجموعه های منتشره در سال ۱۳۲۹) به دو کتاب حریق باد از نصرت رحمانی و واژه ها از

شرف الدین خراسانی تعلق گرفت. شعر دوستان، جایزهٔ رحمانی را (حتی اگر نه فقط به خاطر حریق باد، بلکه به خاطر همهٔ آثارش) به حق می دانستند، ولی جایزهٔ شرف الدین خراسانی با اعتراضی تقریباً همگانی روبه روشد. و ماهنامهٔ رودکی (در شمارهٔ دوم) نوشت:

۱۱(...) شعرش نه به درد این زمان بلکه به درد هیچ زمانی نمیخورد، و تازه، در جائی گفته شده است که به سرایندهٔ کتاب واژه ها از آن نظر جایزه تعلق گرفته که مقدمهٔ خوبی بر آن نوشته است. مگر به کتاب شعر به خاطر مقدمه اش هم جایزه می دهند؟»

[و در ادامه نوشت:] «به خاطر آن که به بیراهه نرفته باشیم، کتاب واژه ها را ورق می زنیم:

هستِ من از هستیِ توست من نبودم، ار نبودی با توئی تو، منم من بی تو من کیم؟ نمودی یا:

> باغ بیگانه با بهار رنگ ساییده از جمال شکر چیزی نه جز دوار محو چیزی نه جز ملال با:

میراثی و زندگی بهشت است دلها همه غرق شوق و شادیست میمیری و حکم سرنوشت است پایان همه یامی و نامرادی است.

با چند نمونه از شعر کتاب واژه ها که آمد، خواننده خوب می تواند حدمی بزند که شاعر در چه حال و هوائی است و تا چه پایه نه تنها با زمان

و مکان، بلکه اصولاً با شعر امروز و حقیقت شعر فاصله دارد. [...] با تمام این احوال، شاعر برای آنکه رنگ تفاخر به شعرش بزند، دایم «کمبریج، آلمان، گورمتان مونپارناس پاریس،...» را در زیر شعرش حک میکند.» ۴۶

## جايزة ادبى فروغ

در سال ۱۳۵۰، به همت فریدون فرخزاد، کمیته شی به نام «کمیتهٔ اهداءِ جایزهٔ ادبیِ فروغ فرخزاد»، در تهران تشکیل می شود. قصد کمیته این است که همه ساله، در اواخر بهمن ماه (سالروز مرگ فروغ)، پلاکی نقره شی که روی آن تصویر فروغ فرخزاد نقش بسته است، به عنوان جایزهٔ فروغ، به بهترین شاعر یا نویسندهٔ سال (یا تاریخ معاصر) اهداء گردد.

این کمیته همچنین جایزهٔ ادبیِ دومی، به مبلغ ۵ هزار تومان برای به مبلغ ۵ هزار تومان برای بهترین شاعر جوان، و ۵ بورس تحصیلی برای ۵ دانشجویِ رشته ادبیات در نظر میگیرد، تا در روز یادبود فروغ، به برگزیدگان داده شود. ۶۵

در سال ۱۳۵۰، جایزهٔ اول به جلال آل احمد و جایزهٔ شعر جوان به حسین منزوی (به خاطر مجموعه شعر حنجرهٔ زخمی تغزل) تعلق می گیرد. نتایج کمیته که اعلام می شود، یکی از نمایندگان مجلس شورای ملی، طی نطقی، از برندگان جایزه و هیئت داوران کمیته با عنوان «شارلاتانهای ادبی دهنری» یاد می کند و می گوید:

«چرا وزارت فرهنگ و هنر، مسأله تميين جايزهٔ مخصوص را به اشخاصي غيرمسئول واگذار ميكند تا آنها جايزه را به شارلاتانهائي بدهند كه بر اساس غرايز جنسي صحبت ميكنند و شعر ميگويند».

احمد شاملو که سال بعد، جایزهٔ فروغ به او تعلق میگیرد ـ در جواب این نمایندهٔ مجلس میگوید:

هاین آقای وکیل که یکبار هم در معرض بیکاری از این حرفها زده بود، از آن آدمهائی است که هنوز داغ دولت شدن را دارد. یعنی که شخصاً تبدیل به دولت بشود. به هر حال، اگر ایشان گاهی از این حرفها نزنند که کسی سوجه نمی شود ایشان وکیل مجلس هستند. [...]

خوشمزه این است که در همان شمارهٔ دیروز کیهان که نطق پارلمانیِ این آقا جاپ شده بود، نطقی هم از آقای قذافی به چاپ رسیده بود که سوزاندنِ کتاب را وعده می داد. [...]

به نظر من شیرین ترین مسأله ثی که ایشان عنوان کردهاند، مربوط به ابوریحان بیرونی است. ایشان اگر کمی مطالعه میکردند \_ فقط کمی \_ ستوجه می شدند که ابوریحانِ موردِ دفاعِ ایشان نیز، در زمان خودش، درست با همین دلایلی که ایشان برای متهم کردن ادبیات معاصر می آورند، از قصر به زیر افکنده شد. [...] \*\*

مراسم جایزهٔ فروغ از سال ۱۲۵۰ تا ۱۲۵۰، هر ساله در سالروزِ مرگ فروغ برگزار شد، ولی به موازات اوجگیری روحیهٔ انقلابیگری در سان روشنفکران و بی ارج شمردن جشنهای ادبی هنری در کنار آن، جدیت جایزهٔ فروغ و کیفیت برگزاری مراسم به مرور نزول کرد، تا بدان پایه که جشن جدی و پوشورِ ششصد نفرهٔ سالهای نخست، ۴۷ بعدها، به گروهی چند نفره ۴۸ تقلیل یافت.

محل برگزاری مراسم، در سالهای نخست، سالن اجتماعات مرسسه اطلاعات بود.

# ۱۳۵۱ ه. ش.

در سال ۱۳۵۱ حدود بیست مجموعهٔ شعرنو و کمتر از ده مجله و جُنگ منتشر شد. بیشتر مجموعه ها به لحاظ ارزش و اعتبار تقریباً همسنگ هم بوده اند و هیچکدام ویژگی و برجستگی خاصی نسبت به مجموعه های مرفق پیشین نداشت؛ بویژه مطلقاً قابل سنجش با مجموعه ها و اشعار کلاسیک شدهٔ شاعران ردهٔ اول شعرنو نبود.

اتفاق مهم سال ۱۳۵۱، انتشار آنتولوژی شعرنواز آغاز تا امروز از محمد حقوقی بود که نخستین آنتولوژی اصولی در تاریخ نیمقرنهٔ شعرنو بود.

کتابهای دیگری که در آن سال بسیار مطرح شد، کتابهای باریک شعر و سیاست و سخنی دربارهٔ ادبیات ملتزم از ناصر پورقمی، سیاست شعر، سیاست هنر از خسرو گلسرخی، و مختصری دربارهٔ هنر از ایرج مهدیان بود که از هر کدام به مناسبتهای مختلف، در مواضع مختلف، بخشهائی را نقل کرده ایم.

درسال ۱۳۵۱ نیزبطوربراکنده «شبهای شعر» دایربود، که مطرح ترین آنها شب شعر اسماعیل خوثی در انجمن ایوان و امریکا بود، اما شبهای شعر این مالها، حس و حال و جوش و خروش گذشته را نداشت.

مهم ترین شب شعر سال ۱۳۵۱ «شبهای شعر انتیتو گوته» بود که بدان خواهیم پرداخت.

## نشريات

مال ۱۳۵۱، سال ادامهٔ دستگیری های وسیع سیاسی و سال جلوگیری از انتشار جُنگ ها بود. در این سال، کمتر از ده مجله و جُنگ منتشر شد که مطرح ترین آنها عبارت بودند از: تماشا، سیاه مشق، رودکی، از شعر تا قصه، جُنگ اصفهان، کتاب امروز، کتاب نمونه، فردوسی، نگین، اشتراخ (صدای ضربهٔ باران)، جُنگ امسال (کتاب جدید)، صدا، باران، اندیشه و هنر، کتاب مرجان و صفحات هنری روزنامه های آیندگان، کیهان، و اطلاعات.

#### امسال (کتاب جدید)

از کتاب امسال فقط یک شماره در تابستان ۱۳۵۱ منتشر شد، و نویسندگان آن عموماً چهرههای انقلابی مطرح آن سالها بودند که در

زندان به سر می بردند و یا در فاصلهٔ دو زندان، مشغول مطالعه و نوشتن، بودند.

از جمله نامهائی که در کتاب امسال به چشم می خورد، عبارت بود از: سیاوش کسرائی، خسرو گلسرخی، علی میرفطروس، عظیم خلیلی، کاظم مادات اشکوری، علی اشرف درویشیان، صمد بهرنگی، رحیم رئیس نیا، اصغر الهی، فریدون تنکابنی، نسیم خاکسار، علی کاتبی، مهین اسکوئی،...

امسال، به پاسِ حرمتِ نامِ نوبسندگانش در مدت کوتاهی نایاب شد و به چاپ دوم رسید. اما چاپ دوم با اندکی تغییر، چون افزودنِ چند شعر از ناظم حکمت به ترجمهٔ نیاز یعقوبشاهی با نام کتاب جدید متشر شد.

دو نمونه از شعرهای این مجموعه و بخشهائی از مقالهٔ «ادبیات و توده» نوشتهٔ خسروگلسرخی را می خوانیم.

#### سرود پیوستن

خسروگلسر*خی* 

باید که دوست بداریم یاران! باید که چون خزر بخروشیم فربادهای ما اگر چه رسا نیست

باید یکی شود

باید تپیدن هر قلب، اینک سرود بایدکه سرخی هر خون، اینک پرچم بایدکه قلب ما

سرود و پرچم ما باشد باید، در هر سپیدهٔ البرز

نزدیک تر شویم

باید یکی شویم اینان هراس شان زیگانگی ماست باید که سر زند

طليعة خاور

از چشمهای ما

بايدكه لوت تئنه

ميزبان خزر باشد

بايدكوير فقر

از چشمههای شمالی، بینصیب نماند باید که دستهای خسته بیاسایند باید که سفرهها همه رنگین باید که خنده و آینده، جای اشک بگیرد باید بهار

> در چشم کودکان جادهٔ «ری» سبز و شکفته و شاداب باید بهار را بشناسند باید «جوادیه» بر پل بنا شود پُل،

> > این شانههای ما باید که رنج را بشنامیم وقتی که دختر رحمان،

با یک تب دو ساعته می میرد باید که دوست بداریم یاران! باید که قلب ما

سرود و پرچم ما باشد.

## آوازهای تبعیدی

على ميرفطروس

ميآيد

ميآيد

در هیأتی صریح

\_در هیأتی چو روشن باران \_

گوٹی که زخم باستانی قومم را

مرهم ز صخرههای «مهاباد»

یا از کنار ساحل «اروند»

می آرد

آن*ک* 

دستان خویش را

در جاری «هزار» واحهٔ قرمز

شسته است.

مىآيد

می آید

در هیأتی صریح... ۲

جنگل!

ای اشتیاق سبز!

\_ای اشتیاق سبز شکفتن \_

آیا برادران مرا دیدی؟

آیا برادران مرا

در جوخههای سرخ سحرگاهان

ديدي٩

(ـ وقتی که آفتاب مبارک را فریاد می زدند؟) وقتی که آفتاب سرخ مبارک را فریاد می زدند آیا برادران مرا دیدی؟ در هرمی از گلوله و باروت در استوای خون؟

جنگل!

ای سوگوار مضاعف!

-ای حقیقت سرشار!

با تو چه رفت؟ با تو

در بادهای هار

چه بر سر رفت

از ائتلاف تبر

و شقیقه؟

آه...

اینک که فصل فصل تو

خونىمىت

اینک که سبز جامگان تو

در بادهای پریشانی

عریانی

مىسوزند

آياكدام شيهه

كدامين غريو خشم \_بار دگر \_ خواب بلیغ بیشه های تو را آشفته مرکند؟

آياكدام شيهه

كدامين غريو خشم...٩

ستارهها ستاره های آسمان قبیلهٔ من را سوداگران سودائی اینک

> دىرىست \_ که به تاراج می برند و روح ابری «حلاج»

\_ با بانگ سرخ «اناالحق» \_ در کوچه های فاجعه

جارىست...

در سکوت شرقی خود روستائی دلگیر \_ با دهان خون و خاطره مىخواند...

٥

يدرا **يدر!** اى انقراض فصل حماسه!

ای حشمت عتیق فراموش

\_خاموش!

آیا هنوز نرسیده است؟

أن سرخيوش خجسته

\_که میگفتی ـ

آن تكسوار غائب

که با سبدهائی از ستارههای روشن شرقی

در قصههای کودکیم

مىرفت

آیا هنوز

هنوز به وعدهگاه

نرسيدهست؟

آیا هنوز... آه

اسب سپید من اینک کو؟

ای رنج مجسم مادر!

اینک کو؟،.

مىدانم

مىدانم

بايد به رود بپيوندم

باید به رود بپیوندم

ودر ردائی از سپیده و فریاد

از میان آنچه عمیقست

بگذرم

باید به رود بپیوندم

مىدانم

بايد رسالت خونينم را

در ذهن کشتزار

بخوانم

و با برادران دیگر خود

\_آنسوى آمويه \_

در خون و انقلاب

برائم

مىدانم

مىدانم

باید به رود بپیوندم

باید به

•

د..

#### بخشی از گفتار «ادبیات و توده»

#### خسروگلسرخى

«برای آنکه بتوانیم یا بخواهیم از طریق ادبیات، به تحول بنیادی جامعهای استعمارزده یاری و خون و حرکت بخشیم، ناگزیر از فدا کردن موازین ادبی رایج و به نظر هنرمندانه آن جامعه هستیم. این بدان معناست که این موازین و ارزشها برای تودههای استثمار شده غیرضروری و بی فایده است.

حقیقت این است که ما باید همه ارزشهای ادبی و هنری میانتهی را که از فرهنگ استعماری برخاسته و به ما تحمیل شده است، نابود کنیم و از سوی دیگر موازین ادبی رایج و خاص را قربانی هدف و ضرورت تحول بنیادی [کنیم].

در شرایط استعماری، یا جامعهٔ طبقاتیِ تحت سلطهٔ امپریالیسم، ارزشهای ادبی و هنری بدون شرکت تودهها و بی توجه به خواست آنها تعیین می شود. چون تودهها درگیر باگذران شکنندهٔ روزمرهاند و از سوئی، درگیریهای اقتصادی جامعهٔ استعمار زده، جلودار دریافت ارزشهای ادبی و هنری از جانب تودههاست و چون تودههای استثمار شده با فقدان و فقر نگرش فرهنگی مواجهاند، بسیاری از ارزشها و موازین ادبی و هنری مفهومی خود به خودی می گیرد، بدین معناکه تنها گروهی خاص در تعیین و ساختمان نشانههای این ارزشها شرکت دارند. [...]

باید ارزشهای خاص و در بسته راکه گروهی خاص به دور آن جمع می شوند، به خاطر هدفهای انقلابی، تحول بنیادی و نجات تودهها از یوغ استعمار درهم شکست و نابودکرد.

امروز ما نمی توانیم ارزشهائی را در ادبیات مشخص کنیم، بی آنکه دخالت و تأثیرگذاری این ارزشها را در ادبیات طبقاتی نادیده بیانگاریم. ارزشهای ادبی هنگامی مفهوم و نشانه تاریخی به خود میگیرند که تودههای عظیم در بنای آن شرکت داشته باشند.

در جامعه ای استعمارزده برای انسانی که سواد ندارد که بخواند یا اگر سواد دارد فقیر و تحقیر شده و درگیر با مشکلات شکننده معیشتی است، ابتدا فراهم کردن زمینه ای برای بهزیستی او ضرورت دارد، ابتدا باید همه تلاشهای انسانی در راهی باشد که مبارزهٔ آزادیبخش جریان دارد.

با توجه بدین ضرورت و الزام تاریخی است که نظر هنرمندانه داشتن بی پشتوانه توده ها عبث می نماید و نادیده انگاشتن بسیاری از ارزش های ادبی، مفهومی عینی و تاریخی به خود می گیرد. [...] در این جا ما یا دو مشکل امناسی روبرو هستیم: الف: بیشتر تودهها سواد خواندن ندارند و از آشنائی با فرهنگ نوشته محروماند.

ب: با توجه به شرایط موجود، امکان نشر و یخش ادبیات تودهای با واکنشهای شدید روبه روست و ناگزیر حوزهٔ نشر و پخش تنگ میشود. وجه مشخصهٔ زمانه ما این است که بیشتر ملل محروم جهان در آستانه بیداری قرار دارند و خطری جدی برای زوال محتوم سرمایه داری فراهم كردهاند، در اين ميان عوامل انحصارطلب سرمايه دارى بي عكس العمل نستند. برنامه های گستردهای برای سرکوبی آگاهی توده ها طرح کرده و آن را به مورد عمل میگذارند، غیر از رگبار مسلسلها، این برنامه در زمینه فرهنگ جای مشخصی دارد. زیرا که طراحان آگاه کردن تو دهها، طراحان بومی وابسته به جنبشهای رهائی بخش، به فرهنگی پویا و مبارز مجهزند، از آنجا که نمی توانند جلودار عمل طراحان بومی آگاهی بخشیدن به تودههای ستمدیده باشند، از آنجا که هیچ سلاحی را یارای برابری با اندیشهٔ مبارزه و بیدارکنندهٔ پیشروان مبارز ملل محروم نیست، برنامههای سرکوبکننده ای برای از گردونه خارج کردن ارزشهای فرهنگ مبارز و پویا، مخدوش کردن و بی پایه جلوه دادن آن طرح و عمل می شود. (عملکرد این برنامه های سرکوبکننده، به همین قلم در «سیاست هنر، سیاست شعر» بررسی شده است.) و شبه ارزشهای میان تهی پوستهای را به جای ارزشهای مردمی و بنیادی جا میزنند، تا بدینوسیله فرهنگ استعمارگر بتواند، فرهنگ بومی را متزلزل کرده، جلودار قوای محرکه تاریخ شده و از این رهگذر به چپاول و غارت نیروها و منابع ملل محروم ادامه دهند.

نخستین برنامهٔ اماسی که فرهنگ امتعماری در حیطهٔ ادبیات عمل میکند، بی ارزش جلوه دادن ادبیات توده ای است، نویسندگان و هنرمندان بومی که فرهنگ امتعماری را به عنوان فرهنگی برتر پذیرا

می شوند، حتی آنان که چنین می اندیشند که به ادبیات اجتماعی پرداخته اند، دچار نگرش غلط تاریخی می شوند و زینه های بورژوایی به ویژه در آنان، بزرگترین نیروی بازدارندهٔ پرداختن به ادبیات مبارز و نابودکنندهٔ فرهنگ استعماری است.

این جاست که میان طراحان و خالقان ارزشهای ادبی و هنری کشوری استعمارزده تضاد پدید می آید، تضاد و تعارضی که در سطح قالب و فرم باقی می ماند. این تضاد و تعارض تا آنجا کشیده می شود که بیشتر نویسندگان و ناقدان ادبی و هنری بومی به عنوان پدیدهای حقیر، به ادبیات زنده تنها ادبیات ممکن یعنی ادبیات تودهای چشم می دوزند و آن را عاری از والائی هنر توجیه می کنند!

در دسته بندی ارزشها ما بدین جا رسیدیم که شبه ارزشهائی بدون خواست و شرکت تودهها هنگامی که نشانههای آن تعیین و تثبیت می شود، در اختیار گروهی خاص قرار می گیرد و چون این گروه در پایگاه طبقاتی یکانی قرار دارند، ملاک این ارزش برای آنان شکل گرفته و معنا می دهد. چون این شبه ارزشها از حرکت و خون و قوه محرکه عاری است. چون این شبه ارزشها از سوئی سرگرم کننده است و از جانب دیگر حالتی ایستا و لال دارد، همواره مورد تاثید فرهنگ استعماری و خواست «ارباب» قرار می گیرد، زیرا که تودهها در بنای ماختمانی آن شرکت ندارند و چون ندارند زنده نیست و وقتی زنده نبود خطری هم سوجهٔ منافع استعمارگران نمی کند.

پس ادبیات زنده و مبارز ملتهای استعمارزده بدین خاطر فاقد ارزشهای والای هنری قلمداد می شود، ادبیات تودهای در جامعهٔ طبقاتی تحت سلطه امپریالیسم بدین لحاظ تحقیر می شود که مثل مناطوری برگردن استعمارگران فرود می آید و منافع آنان را به خطر می افکند.

نکته این جاست که سوداگران حرفهای از سوئی می خواهند بیسوادی را از صفحهٔ عالم ریشه کن کنند، لیکن از جانب دیگر حاضر نیستند

تودههای استعمار شده حقایق تاریخشان را بشناسند، به فرهنگی پویا و زنده مجهز شوند و حقوق خویش را به عنوان یک انسان آزاد ارزیابی کرده و مشخص کنند، تا بتوانند حق خویش بستانند، آیا این خوش باوری نیست اگر بخواهیم چنین انتظاری از سوداگران حرفهای داشته باشیم؟

پس باید طبیعی باشد که با آنچه که به توده ها تأثیر میگذارد، با شرکت و خواست آنان بنا می شود و آنان را آگاه به شرایط تاریخی و محیطی می کند، درگیر شوند، مبارزه کنند. به نابودیش برخیزند و آنرا بی ارزش قلمداد کنند. ما که می بینیم ماهیت ارزش های ادبی و هنری موجود به نفع طبقهٔ حاکم و اربابان و استعمارگران و ادامهٔ سلطهٔ آنان است، ما که می بینیم که ادبیات به هرحال می تواند بخشی از مبارزهٔ آزادیبخش را به عهده بگیرد چرا دربند بنای ادبیات زنده، ادبیات توده ای و مبارز نباشیم؟

آیا حقیر جلوه دادن ارزشهای تودهای در ادبیات به وسیله نویسندگان و هنرمندان بورژوا و جانبداری آنان از ارزش خاص هنری در حالی که پایگاه تبلیغات را اشغال کردهاند، ما را آگاه بر این اصل نمیکند که جوانان علاقمند به مسائل ادبی ما، یا هنرمندان و نویسندگان جوان ما در ورطهٔ مسموم شدن و گردن نهادن به شبه ارزشهای استعماری قرار دارند؟ پس باید دست به کار شد. [...]

ادبیات شبه اجتماعی ما در خود و با خود دست به گریبان است و نمی تواند با تضادهای بزرگتر، تضاد طبقاتی، تضادی که نابودی آن در جامعه، هدف ادبیات مبارز است درگیر شود.

اگر نقدی ادبی بر بنیاد دیالکتیک بنا می شود و خیالی، شاعرانه و غیرواقعی نیست و بیراهه روی را با دریافت موقع تاریخی سد می کند، می گویند ادبیات با ایدئولوژی دوتاست. از ایدئولوژی غول می سازند، غول هولناک که دشمن هنر و ادبیات است.

اگر قصهای صریح و پردهدر بر بنیاد تضادهای موجود اجتماعی

نگاشته شود و با معیارهای استعماری قصهنویسی منطبق نشود، آن را فاقد ارزشهای والای هنری قلمداد میکنند.

اگر دفتر شعری ساده، محرک، با سرودههائی موقع شناسانه و بر انگیزاننده فراهم می آید، در تیراژهای وسیعی به دست مردم می رسد و به میان گروههای مختلف جامعه راه می برد و آنان را به جوش و خروش و امی دارد، به جای خشنودی در پایگاه ادبیات اجتماعی، حسادت برمی انگیزد \_ چرا؟ چون این پایگاه زیربنائی بورژوائی دارد \_ این شعرها حتی از جانب شاعران معروف شده به اجتماعی، فاقد ارزشها و عناصر شعر اجتماعی تشخیص داده می شود و به عنوان شعار سیاسی از آن نام می برند، یعنی تحقیرش می کنند!

آیا اینگونه «شعار»ها را می توانند تحقیر کنند، به هنگامی که اکثریت قاطع گروههای اجتماعی به عنوان شعر زمانه آن را پذیرفته اند ؟

ادبیات زنده همین است که مردم زنده یک دوران آن را میخوانند و به خروش می آیند.

مثالی ساده میزنیم: از پایگاه ادبیات اجتماعی ما چنین استنباط می شود که استعمارگران و سوداگران حرفهای این حق را دارند که برای کالاهای مصرفی خود یا در مرتبهای جلوتر برای ادامه سلطه جابرانهٔ خویش با شعارهائی توخالی تودهها را تحمیق کرده و در استثمار نگاه دارند، اما یک شاعر تودهای، دهان اعتراض خلقی به بند کشیده شده، این حق را ندارد. [...]

تضادی در ادبیات شبه اجتماعی ما، میان گروه هائی از نویسندگان و همین تضاد هنرمندان پدید آمده که ظاهراً در یک پایگاه ایستاده اند، و همین تضاد داخلی، که بر سبنای عدم شناخت واقعی مسائل محیطی استوار است، باعث آمده که ادبیات گوشه گیر و منزوی [شود] و در خود تقلاکند، با خودش در ستیز باشد، به دور خویش پوسته ای بتند و در این پوسته مسائل را حل و فصل کرده و بالاخره عمل کند.

در حالی که عمل ادبیات اجتماعی در میان جامعه، در پهنهٔ حس و رفتار توده هاست، در بیرون از خود است، نه در خود و با خود، در حالی که ادبیات اجتماعی، از لحاظ شمول رابطه، مفهومی اجتماعی و توده گیر دارد، نه مفهومی خاص برای یک گروه معین. [...]

مگر این سرهمبندی های شبه اجتماعی را می توان به حساب ادبیات اجتماعی گذاشت؟ [...]

فرهنگ استعماری همواره در سطح فرهنگ کشورهای استعمار زده با برنامههای سرکوبکننده خود در بند آرامسازی فرهنگ بومی است.

فرهنگ استعماری ادعا میکند که برای درک هنر امروز باید آموزش دید، ادبیات اگر در سطح شعور توده ها کاهش یابد، ارزشهای والای خود را از دست خواهد داد! این ادعای فرهنگ استعماری بعید به نظر نمی رسد، زیراکه در بند تضمین سافع غارتگران انحصارطلب است. باید ببینیم از کدام ارزشهای والای هنری در این جا سخن می رود، فرهنگ استعماری همواره می خواهد ادبیات و هنر کشور استعمارزده در اختیار گروهی خاص و مرقه قرار گیرد و همین گروه ارزشهای آن را مشخص کند \_ شبه ارزشهای والای هنری ادعائی را دربایم:

اینکه ادبیات نه به عنوان یک حربه علیه استعمارگران و دست نشاندگان داخلی، بل باید به عنوان پدیدهای ضمنی، سرگرمکننده، شگفتی آور و دست نیافتنی عمل کند، با توجه بدین هدف استعماری، رسوائی «ارزشهای والای هنری» را بیشتر لمس میکنیم، تنها یک نوع ادبیات در یک لحظه برای ما وجود دارد:

ادبیات توده ای، ادبیاتی با شرکت و خراست توده ها. تمام این «ارزشهای والای هنری» را ما به زباله دانی تاریخ می سپاریم، چگونه؟ آیا باید با سدها و فاصله ها درافتاد یا نه؟ این مورد سؤال ماست. ه

#### باران

از جمله نشریات دانشجوئی و شهرستانی پربار و یادوام، جنگ باران بود که در طول هفت سال (۱۳۵۱–۱۳۵۸) ده شماره از آن منتشر شد.

باران نیز چون بسیاری از نشریات چپ و معترض آن سالها، گاه، بی تاریخ انتشار و بی شمارهٔ مجوز و بی نام مدیر مسؤول و نام گردانندگان انتشار می یافت.

باران اگرچه همواره تحت تأثیر اوضاع و احوال سیاسی دههٔ پنجاه، به رغم ظاهر ادبی ـ هنری، جُنگی عمدتاً جامعه شناختی ـ تاریخی بود، ولی این گرایش از شمارهٔ شئم، بویژه هفتم تشدید می شود، که طبیعتاً در حوزهٔ شعر به چاپ شعر سعید سلطان پور و م. آزرم،... مبادرت می ورزند.

#### صدا

از جُنگهای مطرح دههٔ پنجاه، یکی هم جُنگ صدا بود که شمارههای اول و دوم آن در تابستان و زمستان سال ۱۳۵۱، زیرنظر رحمان کریمی و شماره سوم آن در تابستان ۱۳۵۲، زیرنظر فریدون مردخرّم منتشر شد. (و گفتنی است که از شمارهٔ دوم این جُنگ، در همان زمستان ۱۳۵۱ دو صدا درآمد. یکی تحت نظر فریدون مردخرّم و یکی زیرنظر رحمان کریمی بکه احتمالاً علتش، اختلاف بین گردانندگان جُنگ بوده است.)

در شمارهٔ اول صدا اشعاری میخوانیم از: سعید سلطانپور، شفیمی کدکنی، مهدی اخوان ثالث، منوچهر آتشی، اسماعیل خوثی، علی بابا چاهی، محمد مختاری، منصور برمکی، حسن کرمی، حسن پورکاظم، جعفر حمیدی، رحمان کریمی، پرویز پروین؛ نقدی از علی بابا چاهی بر مجموعهٔ شعرِ شعر جنوبی از محمود سجادی و مصاحبه ثی بین فریدون گیلانی و منوچهر آتشی.

نقد سیاوش روزبهان (محمد مختاری) برکتاب از صبا تا نیما اثر یحیی

آرینپور در شمارهٔ دوم صدا (رحمان کریمی) چاپ شده بود. از دیگر مطالب این نسخهٔ شمارهٔ دوم، در ارتباط باکار ما، عبارت بوده است از:

یادداشت عبدالعلی دستغیب بر «نامه های نیما» و اشعاری از: سعید سلطان پور، خسرو گلسرخی، رضا مقصدی، منوچهر آتشی، رحمان کریمی، م. راما، منصور اوجی، منصور برمکی، م. آزاد،...

در دیگر شمارهٔ دوم (زیرنظر فریدون مردخرم) مطالب مربوط به کار ما، جدا از شعر نیما، اشعاری است از: سعید سلطانپور و رحمان کریمی،...

اشعاری از صدا را می خوانیم.

#### اسفند باد

سعيد سلطان پور

چنین که میگذرد ایام چنین که میگذرد باد، با نقسهایش و میکشد سر، از هر در و میکشد سر، از هر بام و میبرد ره، در رخنههای هر دیوار و میشتابد ددوار!

......

چنین که میگذرد باد حیلهپرور پیر نهیب میزند از خوف، بر سر جنگل نفیر میکشد از بیم در دل کهسار و میستیزد در کوچههای دامنگیر! چنین که میشکند ما را و میگریزد اما، شکسته تر از پیش ز هول ماندن، از حول صخرههای دلیر! چنین که میگذرد ژاژ خای و رنگ آمیز نشانده شیشه و منجوق بر هزاران شاخ گرفته پرچم و اوراق در هزاران مشت ز خشم، تافته آتشوار ز کینه، کوفته بر فرق، خاک و خون ناچار

زکینه،کوفته بر فرق، خاک و خون ناچار به تنکشیده زره، با هزار خنجر و خار و قیه میکشد آشفتهوار و می چرخد و بر نهالگل سرخ، شاخ میکوبد

.......

و میخلد در رگهای زنده و مرده و میپزد در سر، هزار خواب و خیال!

> چو آفتاب که می آید، آفتابی شد در این شگرد و شتاب، نشانه های زوال. (مجنگ صدا، شمارهٔ ۱، شهربور ۱۲۵۱)

#### مدرسه

م. راما (محمد امینیلاهیجی)

بجهها

کاغذی بردارید،

بنوبسيد: كبوتر زيباست.

بنوبسید: کلاغ، بی تهایت زشت است. بنوبسید که دارا خوب است.

بنوبسيدكه آذر خوب است.

بنویسید که دارا فردا،

قهرمان خواهد شد.

بنويسيد كه آذر فردا،

قهرمان مىزايد.

ينويسيد كه دارا يك...

دارد

بنوبسيدكه آذر

بىعروسك ھم

مى تواند باشد.

تا شب جمعه آينده

مشقتان این باشد:

که پدر دندان دارد، اما

نان ندارد بخورد.

(جنگ صدا، شمارهٔ ۲، زمستان ۱۲۵۱)

## ملاقاتي

خسروكلسرخى

آمد.

دستش به دستبند بود

از پشت میلهها،

عربانی دستان من ندید

1

یک لحظه در تلاطم چشمان من گریست

چیزی نگفت،

رفت

اكنون، اشباح از ميانة هر راه مى خزند

خورشيد

در پشت پلکهای من اعدام می شود. (جُنگ صدا، شماره ۲، مرداد ۱۲۵۲)

#### كتاب مرجان

کتاب مرجان را، دبیران ادبیات و تاریخ گروه فرهنگی مرجان (که از مدارمی مشهور آن روز تهران بود) منتشر میکردند. قصد تهیه کنندگان کتاب (آنطور که خود توضیح میدادند)، آشنائی دانش آموزان ایران با ادبیات و هنر زندهٔ امروز ایران بود، ولی کتابهای مرجان در سطحی بالاتر از کتابهای کمک در می دانش آموزان قرار داشت. مطالب مندرج در کتابهای مرجان اگرچه دست اول و چاپ ناشده نبود، ولی از مطرح ترین و بهترین مقالات آن روزگار بود.

از کتاب مرجان، شش شماره از مهر تا اسفند سال ۱۳۵۱ منتشر شد که از جملهٔ شعرها: شعر نیما، اخوان ثالث، احمد شاملو، فروغ، سهراب سپهری، منوچهر آتشی، سیاوش کسرائی، هوشنگ ابتهاج، شفیعی کدکنی، اسماعیل خوئی، محمد زهری، نصرت رحمانی، فریدون مشیری، یدالله رؤیائی، م. آزاد، محمد حقوقی، فریدون توللی، نادر نادر بور، سیروس مشفقی، بهمن صالحی، کامبیز صدیقی؛ و از جمله مقالات ادبی: «پیرمرد چشم ما بود» از آل احمد، «ادبیات متعهد» از منوچهر هزارخانی، «در ستایش انسان و کتاب» از ماکسیم گورکی، منوچهر هزارخانی، «در ستایش انسان و کتاب» از ماکسیم گورکی، «ادبیات کودکان» از صمد بهرنگی، «نان و آزادی» از آلبر کامو،... بود.

# مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۱

آزادیور، هوشنگ / مرگنامه ها و پنج آواز برای ذوالجناح. ــ تهران: بی نا، ۱۲۵۱.

ابراهیمی، احمد / هویت. \_تهران: رَز، ۱۳۵۱، ۱۰۱ ص. بایرامی، حسن / پیرستگیهای گسسته. \_تهران: بابک، ۱۳۵۱. بنائی، غلامحسین / [؟]. \_تهران: بی نا، ۱۳۵۱، ۹۵ ص.

حقوقی، محمد /شرقی ها. \_تهران: زمان، ۱۳۵۱، ۹۶ ص.

خرمشاهی، بهاءالدین / کتیبه ئی بر باد. \_ تهران: پیام، زمستان ۱۳۵۱، ۹۹ ص.

خواب نما، هدایت الله / لحظهٔ سوم، داستان آنسوی نیرنگها. ــ تهران: روز، ۱۳۵۱،

خوتی، اسماعیل / فراتر از شب اکنونیان. ــ تهران: رَز، ۱۳۵۱، ۸۶ ص. جکتاجی، محمدتقی / قصهٔ کوی و برزن ما. ــ تهران: اشراقی، ۱۳۵۱، ۹۵ ص. ۹۵ ص.

رضائی، مهدی / با ستاره ها. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۱، ۶۲ ص.

رفيعي، احمد / جهلمين. \_ تهران: نيما، آذر ١٣٥١، ٨٥ ص.

زُهری، محمد / مشت در جیب. ـ تهران: سازمان انتشارات اشرفی، ۱۱۸ ص.

سجادی، محمود / شعر جنوبی. داصفهان: نیما، ۱۳۵۱، ۱۵۹ ص. سعیدی، کبرا (شهرزاد) / با تشنگی پیر می شویم. د تهران: بی نا، ۱۳۵۱، ۹۰ ص.

سکندری، مهین / پس از سکوت. \_ تهران: گوتمبرگ، ۱۳۵۱. سهیلی، مهدی / نگاهی در سکوت، \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۱، ۴۰۲ ص. شاهرودی، اسماعیل / آی میقات نشین. \_ تهران: زمان، ۱۳۵۱، ۴۲ ص. شمس، مرتضی / حماسهٔ جاودانگی. \_ تبریز: بی نا، ۱۳۵۱، ۵۲ ص. صدیقی، کامبیز / آواز قناری تنها. \_ رشت: روزنامهٔ بازار، ۱۳۵۱،

> طباطبائی، ژازه / ... ابلق. \_بیجا: بینا، بی ص. عزیزپور، بتول / خواب لیلی. \_تهران: رز، ۱۳۵۱، ۷۵ ص.

۱۱۱ ص.

کریمی، پرویز / پرچین. \_ تهران: پندار، ۱۳۵۱، ۱۵۲ ص. محدث، جعفر / باران، از فصل بیقراری. \_ تهران: چاپخش، ۱۳۵۱، ۸۲ ص.

ناپلئونی، فیروز / و ناگهان جرقه. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۱، ۷۳ ص. نظیری، ژاله / دروازه های نور. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۱، ۸۲ ص. واقدی، اصغر / آواز عاشقان قدیمی. \_ تهران: نیما، ۱۳۵۱، ۹۷ ص.

پورقمی، ناصر / شعر و سیاست، و سخنی دربارهٔ ادبیات ملتزم. ـ تهران: مروارید، ۱۲۵۱.

دستغیب، عبدالعلی / نیما یوشیج (نقد و بررسی). ـ تهران: چاپخش، ۱۳۵۱ ص.

جدال با مدعی / مصاحبهٔ علی اصغر ضرابی با اسماعیل خوتی. \_ تهران: نشر سپهر، ۱۲۵۱، ۱۲۴ ص.

حقوقی، محمد / شعرنو از آغاز تا امروز. ـ تهران: کتابهای جیبی، ۴۵۰، ۱۳۵۱ ص.

مهدیان، ایرج / مختصری دربارهٔ هنر. \_ تبریز: [؟]، ۱۳۵۱، ۵۶ ص. گلسرخی، خسرو / سیاست شعر، سیاست هنر. ... تهران: [۹]، ۱۳۵۱، ۸۷ ص.

نیما یوشیج / ارزش احساسات و پنج مقاله در شعر و نمایش. ـ تهران: توس، ۱۳۵۱، ۱۳۴ ص.

# وضع شعرنو در سال ۱۳۵۱

روند بی اعتباری شعر، در سال ۱۳۵۱ نیز همچنان ادامه دارد. اعتراض به وضع شعر، علنی شده و به نشریات نیز کشیده می شود.

اگرچه عده ثی در هنگام شکوفائی ها و موفقیت ها هرگز سخنی

نمیگریند و صاحب قلمانِ انکار و نام آورانِ بحرانها هستند، ولی معترضین به شعرِ دههٔ پنجاه، فقط از مُنکرین کم کار حرفه ئی که ناکاری خود را با انکار دیگران جبران میکنند و منفعلین مدعی نبودند، بلکه از میان کسانی نیز بوده اند که خود از فعال ترین شاعران و منتقدین آن سالها به شمار می رفته اند که از آنجمله بودند: دکتر رضا براهنی، محمود آزاد تهرانی، محمدرضا فشاهی، عبدالعلی دستغیب،...

در کتاب شعر و سیاست از ناصر پورقمی که در این سال با تقدیم به سیاوش کسرائی به منتشر شده بود، در همان صفحات آغازین کتاب می خواندیم:

«آنچنان که معلوم است، شعر امروز ایران به بن بست رسیده است. دفترهای شعر دیگر خوانندهٔ چندان ندارد و به همین سبب واحدهای انتشاراتی به نشر دفترهای تازه علاقه و رغبتی نشان نمی دهند، زیرا حتی دربارهٔ نامدارترین شاعران امروز، حتی با تیراژهای هزار تا حداکثر دو هزار نسخه نیز، واحدهای انتشاراتی، به حق، امیدی به فروش دفترهای تازهٔ شعر ندارند.

در همین حال می بینیم که مشهور ترین شاعران ما نیز به ته اندیشه ها رکاوشهای به اصطلاح شاعرانهٔ خود رسیده اند و شعرهائی که گهگاه بر ستاسفانه با مراقبتهای کلینکی خود شاعران بدر مطبوعات از آنان چاپ می شود، نه تنها هر یک «یک واقعه بنیست، بلکه گویا تنها به قصد از یاد نرفتن و از سر زبان ها نیفتادن شاعران آنها و در تکرار ملال آور شعرها و اندیشه های گذشتهٔ آنان نوشته شده است و طبیعی است که با اقبال خوانندگان شعر مواجه نمی شود و در برابر بی اعتنائی مطلق خوانندگان شعر قرار می گیرد. و این است که می بینیم چنین شعرهایی که نه تنها اندیشهٔ تازه نی را ارائه نمی کند، بلکه قادر به انگیختن شور و شوقی در گروه شعر دوست نیست، سر زا می رود و دیگر از آنها در یاد و زبان مردم خبری نیست. [...] حتی عناوین تبلیغاتی و برچسبهای بازرگانی نی نظیر خبری نیست. [...] حتی عناوین تبلیغاتی و برچسبهای بازرگانی نی نظیر

«شعر تازه نی از...» و یا «آخرین شعر...» هم که هر هفته در روزنامه ها و مجلات بر تارک چنین شعرهائی چاپ می شود، هیچ وزن و اعتبار و جاذبه ئی به چنین شعرهائی نمی دهد. [...] در حالی که به زمانی دور تر چنین نبود و بسیاری از شعرها واقعه هائی بود که دست به دست و زبان به زبان می گشت. [...]

کار بی اعتنائی اعتراض آمیز مردم و خاصه گروه روشنفکر شعر دوست ما، به شعر بن بست رسیدهٔ ما، آنچنان بالا گرفته است که حتی چند دفتر شعری که در این اواخر از نامدار ترین شاعران امروز نشر یافت، تقریباً با بی اعتنائی مطلق و پوزخند طعنه آمیز دوستداران شعر مواجه شد و دفترهای تازهٔ شعرِ شاعرانِ نامدار امروز، همچون یک کالای ماندنی و بی مصرف بر روی دست ناشران و کتابخانه ها ماند.

به رامتی جرا چنین شده است؟ آیا دوران شعر پایان یافته است؟ آیا دیگر در اذهان تودهٔ مردم و حتی قشر روشنفکر اجتماع ما برای شعر جائی نیست؟ آیا پدیدهٔ تازه و پرتوانی ظهور کرده که شعر امروز ما از هماهنگی با آن تغافل کرده یا عاجز مانده است؟ و بالاخره علل این رکود را در کجا باید جستوجو کرد و چگونه می توان به مقابله با آن برخاست؟ حقیقت این است که نه دوران شعر به پایان رسیده و نه اذهان تودهٔ مردم و خاصه گروه شعرخوان و شعردوست به مرز بی نیازی از شعر رسیده است. مسأله آن است که شعر ما به انجماد گرفتار شده، شعر ما در شرایط سال های نخست این دههٔ رسوب کرده است و نتوانسته با درک شرایط زمانه به حرکت خود ادامه دهد و همچنان پیشتاز و پیشرو باشد، نتوانسته رابطه نی درست و نتوانسته خصوصیت راستین خود را بشناسد، نتوانسته رابطه نی درست و سالم با تودهٔ مردم برقرار کند. در حقیقت شعر امروز ما به مواضع گذشتهٔ خود چسیده است و به همان بیماری نی گرفتار شده که شعر پیشین ما خود چسیده است و به همان بیماری نی گرفتار شده که شعر پیشین ما گرفتار شده بود: بیماری بیگانگی با مردم، در خود فرورفتن و به پیرایه ها چسیدن آن...)» ۲۰

و این انکار و اعتراض مطلبی نبود که فقط مخالفین ظاهرالصلاح بدان انگشت گذارند. در همین سال، دکتر رضا براهنی که از فعال ترین منتقدین شعرنو بود نیز طی مقاله تی در مجلهٔ فردوسی نوشت:

«قهرمانان، نوابغ و رمبوآلات وطنی را بریزید تو سطل خاکروبه تا ما بتوانیم به کارمان برسیم». و نوشت: «تجدد بهانه ثی شده است تا چند نفر بر بیسوادی، بیگانگی و بیهوشی خود سرپوش بگذارند». و گفت: «این جوانها را که بسیاری از آنها شور جوانی را فقط در حد غرور لجبازانهٔ خود می شناسند باید ناامید کرد تا اگر شیفتگی و علاقه شان اصیل و واقعی است، بروند، بنشینند و بخوانند». ۷۱

وم. آزاد با نظر به احمد شاملو و مهدی اخوان ثالث، در کیهان (هنر و اندیشه) ۷۲ مقاله تی نوشت که عنوان آن «شاعران ما در لحظهٔ کمال مرده اند»، بوده است.

محمدرضا فشاهی در مقاله تی تحت عنوان «رواج و اشاعهٔ رمانتیزم سیاه، بی فرهنگ و ارتجاعی در مطبوعات و رادیو و تلویزیون»، نوشت:

«چرا ناگهان شاعران و ترانهسرایان ما در میان اینهمه مکتبها و روشها به انتخاب رمانتیزم مرتجع دست زدهاند» و پرسید: «ما دچار کدامیک از دگرگونی روحی ملتها و یا مردم خودمان بوده ایم که یکباره نقبی به خاطرات و یادهای کور و کثیف و لجن مال شدهٔ گذشته می زنیم؟» و حکم داد که: «زمانهٔ ما هیچیک از ارزشهای رمانتیزم ارتجاعی سیاه را به خود نمی پذیرد.» ۷۳

عبدالعلی دستغیب، منتقد نوقدمائی، اگرچه در کبهان همان مال یادداشتی بر کتابهای دکتر اسماعیل خوئی، تحت عنوان «شاعری که سند زنده بودن زبان پارسیِ امروز را به دست دارد» می نویسد، ولی همان وقت، حسین مهری یادداشتی تحت عنوان «خوثی! از این برهوت برگرد!» بر اشعار این شاعر در روزنامهٔ آیندگان به چاپ می رساند، که خلاف نظر دستغیب است. ۷۴

البته این اعتراضات و انکار مورد قبول عده نی از شاعران نبود، جنانکه دکتر اسماعیل خوثی به هنگام دریافت جایزه فروغ می گوید: «اخیراً مقالاتی انتشار یافته است مبنی بر اینکه شعر معاصر در حال احتضار است و انبانش ته کشیده است. من در اینجا اعلام می کنم شعر معاصر همچنان پرجوش و خروش است و از راه خود نیز به دور تیفتاده است، منتهی بررسی کتاب باعث شده است که مقدار کمی از شعرهای معاصر به صورت کتاب پراکنده شود، فی المثل انتشار کتاب شعر من به خاطر هفتخوان بررسی و نظارت به تعویق افتاده است. مسلماً وضع دیگر شاعران ما بهتر نیست. ۱۵۸۷ شهرام شاهرختاش به نمایندگی از خیلی از شاعران جوان، با اعتراض بدین امر یادداشتی تحت عنوان: «چرا شاعران جوان را تخطئه می کنند.» می نویسد که در هفته نامهٔ فردوسی چاپ می شود. ۷۶

و علی باباچاهی اعلام میکند که: «حضور شعر امروز در ابعاد گستردهتری ادامه دارد.»<sup>۷۷</sup>

اما اسماعیل نوری علاء در گزارشی آماری از وضع اشعار ارسالی به مجلات که در عرض شش ماه فقط به هفته نامهٔ فردوسی رسیده بود به جمعبندی کوتاهی می رسد که گویاتر از هر ادعائی است. او می نویسد:

«[...] از اولین نامه ها برای «کارگاه شعر» [مهر ماه ۱۳۵۱] تا تاریخ نوشتن این مطلب که دوشنبه ۲۴ اردیبهشت ۱۳۵۲ باشد جمعاً ۱۲۵۳ نامه برای کارگاه رسیده است که حاوی دقیقاً ۳۷۵۳ قطعه شعر و «شعرک» و غیره بودهاند. در مین حال روزی که «کارگاه شعر» شروع به کار کرد. در حین کار نیز آقای سردبیر ۳۵۲ قطعه در اختیار من گذاشته اند، یعنی برای این سی شماره، بنده ۴۱۰۳ قطعه را مطالعه کرده ام.

قطعاتی که برای چاپ، چه به صورت اصل و چه پس از دستکاری های لازمه، انتخاب شدند ۱۷ درصد این تعداد را تشکیل می دهند، تعدادی که اکنون فقط ۳ درصد آنها به چاپ نرسیده است؛ به

عبارت دیگر، در سی شمارهٔ گذشته ما، ۵۸۹ قطعه داشته ایم از ۲۲۱ شاعر (...) ۴۸

نمونه هائی از مطرح ترین مجموعه های سال ۱۳۵۱ را می خوانیم.

## شرقىها / محمد حقوقى

حقوقی، محمد /شرقی ها. متهران: زمان، ۱۳۵۱، ۹۶ ص.

محمد حقوقی در مجموعهٔ شرقی ها از زیر نفوذ شعر رؤیائی، بویژه م. آزاد رها شده و زبانش روان تر و سلیس تر و درونی تر می شود؛ اما شرقی ها همچنان و هنوز، بر اساس زیبائی شناسی ویژهٔ شاعر که در مقدمهٔ کتاب شعرنو از آغاز تا امروز توضیح می دهد، چون اشعار نوپیشین او، گنگ و نفوذناپذیر و پرابهام است و لاجرم تأثیر مشخصی بر شعرای عصر ندارد.

شرقی ها ظاهراً بازتاب چندانی در پی نداشت و نقد و نظری بر آن نوشته نشد؛ دو شعر از شرقی ها را می خوانیم.

زمینی هشتم

از خط آسمانی رنگینکمان

که رفت

در شک ناتمام بیابان

که ایستاد

من

رنگین کمان آبی باران

که ناگهان

از ابر شب گذشتم و رفتم

به سوی تو

دریای اتفاق.

آنجا، يناه من

در آن کدام منزل چندم بود

دانستنی به راز

که گم بود

در سراسر آفاق

ما باور کويري دنيا

تا همسرائی من و او

نطفهٔ همیشهٔ ما

تا مرگ،

در پیری تو قاب تمام نگاه من.

من در زمین

نگین تو در حلقهٔ ظهور

در انگشت آسمانی دور تو تا نئست

از انحنای پاکی تن

تا ماورای خاکی من

دراثیر سیز

از خط آسمانی رنگین کمان که رفت

در زیر چتر آبی باران که ایستاد.

### فضائي دهم

خاک جز واژهیی از شعری نیست با پر خونی مرغی که فرود آمده است

مخنى نيست

به جز واژهٔ سرخی

كه فروربخت

به راز

راز پرواز

به خاکی که توثی دختر خاک

توكه خوابي توكه خوب

توكه آبي توكه نور از سحر حنجرهٔ آبي تو مي تابد.

تو که در سایهٔ تاک

مريم خواب مني

خواب در زیر درخت مجنون

مجنوني

خسته ز آفاق قرونی

که نشسته ست کنار نهری سرخ

که آرام و روان میگذرد.

تو که در سایهٔ تاک

مريم خواب منی

آفتابی در شب

آفتابی که تن پاک ترا پیرهنی ست.

تو که نامت به لب آب گواراست

تو آپ

تو درخت

تو زنی

که تمام تابستانها را

زیر گیسوی تو باید گذراند

تو که در توست که انبوه ستارهها

\_ جشمان خدا \_

گم شدهاند

توکه خوابی توکه خوب توکه آبی توکه نور توکه زیبا مرگی تو به مرگی زیبا تو بمیران تو مرا بر دامانی از موجی برگی

و عروسی که هماواز عروسکها بود در دل خاک که جز رازی نیست...

### مشت در جیب / محمد زهری

زهری، محمد / مثبت در جیب. ـ تهران: سازمان انتشارات اشرفی، ۱۳۵۱ ص.

شعر محمد زهری، آرام، چون جوثی زمزمهگر، سی سال در کنار شعر نو جریان داشت و به رخم پاره شی ارزشهای زیبائی شناختی در حوزهٔ شعر جامعه گرا (و عمد تا نوقدمائی) و تثبیت نوعی قافیه بندی نیمائی، حرکتی جدی در شعر معاصر ایجاد نکرد.

شعر محمد زهری در دههٔ پنجاه دهم به سبب چیرگی قاطع شعر خشن چریکی بر انواع دیگر شعر اجتماعی، و هم به علت انزوای شخص زهری دعملاً شعری فراموش شده بود، و اگر به پاس پیشگامی او در جریان شعر نمادین جامعه گرا در دههٔ سی نبود، شاید از کتاب مشت در جیب که در سالهای پنجاه منتشر شد، اکنون سخنی نمی رفت.

در سالهای پنجاه هم از مجموعهٔ مثبت در جیب سخنی گفته نشد. چند شعر از این مجموعه را میخوانیم

١

من نوشتم از راست

تو نوشتي از چپ وسطِ سطر رسيديم به هم.

•

غروب

غربت

آه

بي تباران انبوماند

مگر از کومه برآید دودی

گیرد و آتش ژرفی گردد

ورنه چشمم نخورد آب ز من

\_یا منها \_

كابمان سرد

نانمان گرم

مشتمان در جیب است

حرف مان اما از آتش و خون است مدام.

## دوست با دیوار

عصر

قاب غروب سرخ

من گرفته تنگدل خ

غمناك

درگلو بغضی گره خورده

نرم

مىتراود

\_ چکه، جکه \_

در بطون لاله گوشم

های و هوی بچهها در کوچه و

گنجشکها در شاخههای کاج

و صدای کویههای آشنا با در

و طنین تلخ سوزن خورده ئی از صفحه ئی کهنه

بوی نان گرم می آید

بوی گلهای بنفشه، بید مشک و گلبر و اسفند

بوی زن

فرزند

میچشم انگار ترشیهای مادر را

که دیگر نیست ـ

شهر، شهر مغرب است

ينجره،

قامت نمای سایهٔ برج چلیپا در حصار شب و من اینجا

دوست با دیوارهای بیزبان

بیگوش

من كجا بودم

كجا افتادهام ناگاه

ازهمه ييوندها ديگر جدا افتادهام

سر به سنگ ناگزیری میزنم

زيرا

مرهم تدبیر این مجروح خود کرده \_پشیمان گشته \_در قوطی هیچ . عطار نیست.

از دیگر مجموعه های مطرح سال ۱۳۵۱، خواب لیلی، شغر جنوبی، قناری تنها، برچین و آواز عاشقان قدیمی بود که اشعاری از هر مجموعه را می خوانیم.

## خواب لیلی / بتول عزیز بور

عزيزيور، بتول / خواب ليلي. \_تهران: رز، ١٣٥١، ٧٥ ص.

اشعار خواب لیلی در حوزهٔ زیبائی شناسی موج نو، و بتول عزیزپور از شاعرانِ مطرح نیمهٔ دوم دههٔ چهل و سالهای پنجاه بود.

### حقيقت بن بست

صخرههای مانده صخرههای فراموش شده باد صدای شب است باد صدای تاریکی است

از کوه تاکوه سترگ قاستی می نالد از کوه تاکوه رودهای خون جاری ست.

به من بگو مگر یعقوب گم شدهاش را باز نیافته؟ هنوز صدای خشک صحرا نایافته ای را جستجو می کند و صدای صحرا گردان بی بادیه و زوزهٔ گرگها در دره و شیون قافله های ربوده شده

> و صدای شبانهٔ قوریاخهها و صدای بستن بسته شدن دروازهها

دروازههای بسته دروازههای پیوسته بسته

آیاکسی زاده می شود در ذهن سرخ عبور؟ با بالهای سپید ناآرام و بیرقی افراشته در مشت آیاکسی زاده می شود.

هنوز میگریم دیگر ماهی از اسارت آب بیمناک نیست وگیاه از ضمانت مدام آفتاب چرا حقیقت بنبست را

با پرنده گفتی؟ من هیاهوی درهم گنجشگان را

از برکرده ام و آنقدر با پرنده وگیاه به نماز ایستادم تا حقیقت دروغ را دریافتم.

یک بطر آواز خوب برایم بیاور صدایم شکسته حنجرهام می سوزد

یک بطر آواز خوب برایم بیاور زمین تضمین مرا نمی کند زمین تضمین سایهٔ مرا نمی کند

فاصلهٔ من تا آفتاب تمامی عطشناک زمین است با یک رگبار ولگرد و غربت نگاه توست بر میراث سوختهٔ تنم.

باصدای طبل عزا یاد که می شکفد در دل باد آه که می دمد از سینهٔ ماه کوه که می رمد از توفندهٔ رعد

یار

يار من

با عطسهٔ یک ستاره برمی خیزد

به پریشانی می ماند

جونده

يا آشفتگي آهو

در شقیقهٔ صید

با صد طبل عزا

مشوش میکند مرا

با صد شيهة

آویخته از گلوی زخمی

آن راهوار

وديعه مىدهد

سکههای درشتِ

آغشته به خونِ

ياران شهيد

میسپارد

فراموشی را با من

تاکه ببارد از غروب خویش

دود می شود

دور می شود.

01/0/19

### شعر جنوبی / محمود سجادی

سجادی، محمود / شعر جنوبی، ـ اصفهان: نیما، ۱۲۵۱، ۱۵۹

در لحظه های آجری مغرب

غروب را دیدم که مثل شیههٔ اسب موقری، آرام میان دستم ریخت

و توى باغچه

گلهای پوک شیپوری

غروب را دیدند

غروب را دیدند

که خانه را به گرفتاری هوا می داد

و خانه را و هوا را

به قلب کوچک من به هدیه می آورد.

درست توی دلم

توى حفرههاى دلم

از آشنائی خانه، ملال میروئید.

و خوب می دیدم

که مثل بلبلی آرام و مهربان میخواند.

ملال خانگی من صدای خوبی داشت

ملال خانگی من

در آستینم بود.

و آستين كتان من

رهاترين سفر التجاءِ چشمم را

به سینه می پوشید.

4.4

ببين غروب موا

كه مثل بچه دلمردهيي

یواش، یواش

به روی شانهٔ من

اشک و اشک میریزد. ببین غروب مراکه چگونه میخواند و من چگونه

غريبانه

در ملال غروب کنار باغچهٔ خانه آستینم را به پوکی شب چشمان خویش میبخشم.

جنوب

با اتاقم لای لای پنکهٔ سقفی طرحها، تصویرها افسرده بر دیوار پیکرم بستوه آسمان، دلتنگ ترسرپوش فولادی

ا همهان، دنست نرصوپومی فود دی و «کنار» خانهٔ ما سایه ای از

آهن و اندوه.

زندگی رنجور

و هجوم «شرجی» مرطوب آتشناک با فلزی عایق و راکد

در همه دلها،

در همه تنها،

در همه ذرات آب و خاک.

...

قصل تابستان،

فصل ذوب آسمان پرشقاوت بر فراز رقت تسلیم، فصل اشباح فراری در سکوت سایه های داغ فصل زنهای پریده رنگ آبستن، فصل گلدانهای خالی، ریشه های خشک، فصل گرفان خمار ساکت بیباغ، فصل مرخان خمار ساکت بیباغ، فصل بازوها و سینه های لخت در فضا جاری، فصل لحظات غبارآلودهٔ سنگی، فصل شهر ما درون بستر سرسخت بیماری.

# آواز قناري تنها /كامبيز صديقي

صدیقی، کامبیز / آواز قناری تنها. ـ رشت: روزنامهٔ بازار، ۱۳۵۱، ۱۱۱ ص.

از اشعار کامبیز صدیقی، پیشتر از این، در بررسی مجموعه های سال ۱۳۴۷ سخن گفته ایم. آواز قناری تنها، مجموعهٔ دیگری از آن مضامین در همان حوزهٔ زیبائی شناسی بود.

### در پای یک رود

در زمینی که همه دشمن هم هستند و کسی را به کسی مهری نیست بی قرارم امروز.

> برگی از شاخه فرو می افتد و نگاهم با آن...

> > میرود با امواج

باز برگی و نگاهم با آن میرود تا آن دور میرود تا دریا.

کاش این رود که در دره به خود میپیچد بی قراری مراهم با خود تا دل تیرهٔ دریا میبرد در دل تیرهٔ دریا میریخت.

## آواز قناری کنها

به ا. بامدادشاعر رفتم کنار پنجره دیدم: در پشت میله ها سر را در زیر بال برده قناری - چنان که من پنداشتم آن را رفیق کوچک من امروز از دست داده است.

آخر چه روی داده، قناری! چه روی داد؟ او را صدا زدم وقتی که بغض راه گلوی مراگرفت او سر را بلند کرد آهی کشید و گفت: لعنت به دست سرد و زمخت شکارچی

لعنت به این قفس اکنون در این مکان انگیزهٔ ادامهٔ هستی برای من یک مشت خاطره مشتی تداعی است.

آنگاه

سر راه دوباره زير پر و بال خويش برد.

### پرچین / پرویز کریمی

کریمی، پرویز /پرچین. ـ تهران: پندار، ۱۳۵۱، ۱۵۲ ص.

از اشعار پرویز کریمی برمی آید که او نیز همچون سیرومی مشفقی، علی قلیچخانی، بهمن صالحی، ... از استعدادهای قابل توجهی بود که در جوِّ ضدِ شعرِ مُسلّطِ آن سالها، دلسرد شده و از حوزهٔ شاعری دور شده است.

دو شعر از او را می خوانیم.

بیہناھی

مثل مريضي محتضر

در شعلههای تب

نبض زىين مىزد.

پروانهای بیبال ــ از عمق وحشتناک شب

فریاد میزد

\_بال...!

ما مثّل مرغابی در آبهای بیپناهی غوطه میخوردیم.

## سقوط در ظلمات

برای بهرام کاشانی راد نگاه ملتمست را

از این بلندی ظلمانی بر آنکرانه میفکن

> کسی نمی آید! همیشه حرف تو این بود و با دو دست مقوائی کتاب قرمز تاریخ را

ورق میزدی و از برای کپوترهای بیپرواز پروازهای تاریخی را

مىخراندى!

و از عقابهائی میگفتی که از سیاهی قله به تنگ آمده بودند و از فراز سر صخرههای ظلمانی یک شب

> به سوی بالا رفتند، و اختران را، حتی به زیر بال کشیدند.

> > در آن بلندی ظلمانی

برای ماکه همیشه در انتظار طلوع ستارهای از شرق گذار ثانیه ها را

نظاره میکردیم، گدازههای عطش بود و

ضربههاى فضيلت

و تازیانهٔ هشیاری و درد مثل تو بودن، و رنج مثل تو بودن عذاب دائم ما بود

ای نهایت اندوه!

ای دریغ مجسم!

هنوز بیدارم هنوز سحر شیاطین مرا احاطه نکردهست! هنوز می بینم صدای بال زدنهای پرتلاش تو را برای دور شدن از مدار تاریکی – هنوز می شنوم صدای تکه تکه شدن را

هنوز میشنوم

صدای قطع شدن... صدای ذره ذره شدن را... صدای هیچ شدن... و نعرههای بلند و هراسناک تو را در آستانهٔ سرخ صقوط

### ۳۰۰ تاریخ تحلیلی شعرنو

در ظلمات که گوش صدرنشینان قله راکر کرد! و هیچ کس نشنید سرود آن قناری سرگودانی را که مثل مرثیهای در رثاءِ انسانیت و مثل تعزیهای در عزای انسان بود.

## أواز عاشقان قديمي / اصغر واقدى

واقدی، اصغر / آواز عاشقان قدیمی. ـ تهران: انتشارات نیما، پائیز ۱۳۵۱، ۷۲۵، همر.

از کیفیت شعر اصغر واقدی، در بررسی مجموعه های سال ۱۳۴۴ سخن گفته ایم. آواز عاشقان قلیمی، اگر چه عموماً در قالب نیمائی ولی در همان حوزهٔ زیباشناسی بوده است.

#### شهر من

هر نیمه شب، خمگین ترین آوازهایم را در زیر سقف آسمان پیرو اخم آلود در کوچههای شهر می خوانم:

> آه ای برادر باکه بایدگفت؟ در شهر ما این ساکت مغموم ما را بجز میخانه راهی نیست، از چشمها، از سایهها،

از روشنی ها می گریزیم جز دامن تاریک شب، ما را پناهی نیست،

> این کوچههای سرد و دلتنگ این خانههای خفته در آغوش خاموشی این تکیهگاهِ مستی شبهای سن؛ دیوار،

این سایههای گنگ وهم آلود باگریههای هر شب من آشنا هستند.

در گوش من آواز گام گزمهٔ شبگرد بر دست و پایم وحشت زنجیر و بر دهانم قفل.

آه ای برادر باکه بایدگفت؟
از زادگاهم با تمام یادهای تلخ و شیرینش دلگیر و بیزارم،
شهر زبانگردان و غمّازان
شهر خیابانهای تنگ و موج بیکاران
با مردمی خوشباور و مفلوک
شهرِ تعصّب، تنگ چشمی، کینه و دشنام
شهری که حتی یک وجب از خاک
با خشتی از دیوارهایش را
بر من نبخشید.

آیا اگر از سرنوشت دردناک خویش بگریزم

در پشت این دیوارهای کهنه راهی هست؟ شاید که دنیا با تمام وسعت بی انتهای خویش از روزئی کوچک مرا با نور در سرزمینهای تنفس آشنا سازد.

> اما در این تردید دیرینسال در پیلهٔ تنهائی و غربت مردی اسیر زادگاه خویش هر نیمه شب غمگین ترین آوازهایش را در کوچههای شهر می خواند.

کرمانشاه - بهمن ماه ۴۶

### آواز عاشقان قديمي

به ما اجازه ندادند که شعر عاشقانه بگوییم به ما اجازه ندادند مهربان باشیم

میان میکده باگریههای پنهانی شب مکررمان را به روز آوردیم و در پناه درختان و در پناه میکوت قدم زدیم در این جادههای طولانی

به ما اجازه ندادند که در عزیزترین لحظه های بیخبری به پاس خاطر دلهای مان که خاموش است به عاشقانه ترین روزها بیندیشیم و پر کنیم فضا را ز عطر خاطرهها و شهر خفته و بیمار را به چلچراغ غزلهای مان بیارائیم

تو ای زلال ترین چشمهٔ نوازش و مهر
که باشکوه تر از روزهای پائیزی
میان ما شب طولانی زمان جاری ست
تو خوب می دانی
که سال های جدائی به ما چگونه گذشت
هنوز در دل این کوچه های خاطره خیز
طنین زمزمهٔ عاشقانه می پیچد
و ذهن پنجره از انتظار لبریز است!

تو ای نهایت خوبی،

چگونه بایدگفت؟

که این زمانهٔ نفرینی که این هوای غبارآلود که این فضای شناور میان آتش و دود و روزهای سیاه گرسنگی، هرگز به ما مجال ندادند، به عاشقانه ترین لحظه ها بیندیشیم!

کرمانشاه \_ اردیبهشت ۴۶

## اسماعیل نوریعلاء، شعرکها و مقدمات شعر تجسمی یا شعر پلاستیک

پیشتر، در بررسی وضع سیاسی ـ اجتماعی دههٔ پنجاه گفتیم که با اوجگیریِ شعر چریکی، عملاً تب و تاب شاعران موج نوئی فروکش کرد

و بسیاری از فعالین بنام این نحله رسماً از نشریات کناره گرفتند. این امر، همزمان بود با اشتغال اسماعیل نوری علاه (که فعال ترین مدافع موج نو بود) به کار سینمائی و کناره گیری وی از عرصهٔ شعر مجلات، که انفعال شاعرانِ موج نوئی را برجسته تر می نمود. این وضع ادامه داشت تا مهر ماه سال ۱۳۵۱ که او دوباره وارد عرصهٔ شعر مجلهٔ فردوسی می شود.

اما این سالها از هر نظر با نیمهٔ دوم دههٔ چهل فرق داشت: از یکسو، آن اشتیاق خوانندگان شعرنو به شناختن و دانستن پدیدهٔ تازهٔ موج نو، که بازارِ فروش کتابهای فراوان شعر را گرم میکرد، جایش را به سرخوردگی عمیق داده و لاجرم کتابهای شعرنو دیگر توجهی بونمیانگیخت و فروشی نداشت؛ و از دیگر سو، عموماً خوانندگانِ این دهه، از شعر توقعی در حد کاربُرد سلاح داشتند، که با آن توقع سرخوشانهٔ پیشین تفاوتی بنیادی داشت.

در چنین فضائی، پیشبرد تئوری های پیشینِ موج نو، دیگر عملاً ممکن نبود. موج نو نیازمند به یک خانه تکانی جدی بود. موج نو برای ادامهٔ حیات می بایست مقید به قوانینی روشن تر و سازه لی مشخص تر می شد. و این نکته نی بود که هواداران جدی آن، به ضرورت، بدان پی برده بودند، و اسماعیل نوری علاء هم که اینبار وارد فردوسی شد ظاهراً با چنین درکی بود.

او به محض ورود به فردوسی (در مهر ۱۳۵۱) صفحه نی تحت عنوان «کارگاه شعر» در مجله تأسیس کرد و اعلام داشت که هدفش، رهائی شعر از انحراف و ابتذالی است که دامنگیرش شده. او در بخشهائی از نخستین یادداشت بر «کارگاه شعر» نوشت:

ال...] شعر با قطعه های ادبی درهم آمیخته، فاقد تخیل شد. عنصر حیاتی و کلی را از دست داد، از زبان تصویری به دور افتاده و موضوعات تکراری و عامه پسند بر آن حکومت یافتند.

اینها را می شود توضیح داد. شعر قطعه ثی صاحب ساختمان است.

ساختمانی که به منظوری خاص ساخته می شود؛ ورودیه دارد؛ جای گردش دارد؛ و نیز دری برای خروج. و انباره تی از اشیاء درهم نیست. [...] اما اکثر اشعار امروز فاقد این نکات بدیهی است. ساختمان ندارد. هدف ندارد. و اشیاء کج و کوله و بیقواره، بدون هیچ نظم و ترتیبی در این مخروبه کنار هم گذاشته شده اند. می توان آنها را پس و پیش کرد، و حتی می توان دورشان ریخت.

اما شعر خوب، یکجا واجد همهٔ این خصوصیات است. [...] اینجاست که وسوسهٔ پیشنهاد نوعی تجدیدنظر به ذهن آدم میرسد. [...] آیا میتوانیم یک «واحد شعری» را درست از کار درآوریم یا نه. میدانم که لازم است این واحد شعری را توضیح دهم. این واحد در نظرم حداقل لازم برای حیات یافتنِ شعر است. مثل یک سلول که حداقل حیات است. [...] تمرین در ساختن اینگونه واحدهای شعری که من برایشان نام شعرک را پیشنهاد میکنم نخستین و از مهم ترین قدم هاست. خواهید دید که چقدر محتاج به کار انداختن تخیل، داشتن حرف تازه و کشف نواید. شعر هر شاعر بزرگ، مجموعهٔ منظم و ساختمان یافتهٔ این شعرک هاست. اینها حکم آجرهای ساختمانی را دارند. مثل سلولهای یک بدن زندهاند.

به یک پاراگراف از شعر احمد شاملو نگاه کنیم: نخست به یک شعرک کامل برمیخوریم: «چشمان تو شبچراغ سیاه من بود.» این شعرکِ درحد خود کامل، آن تعریفی را که از واحد شعری کردیم شامل می شود. بعد به شعرکی دیگر برمیخوریم؛ آنجا که می گوید: «[چشمان تو] مرثیهٔ دردناک من بود.» و باز شعرکی دیگر: «[چشمان تو] وحشت تدفین زنده به گرری ابود] که منم.» و آنگاه این شعرک ها را کنار هم می گذارد، استادانه بر آنها ملاط می زند، بعضی چیزها را حذف به قرینه می کند، جاهائی پیچ و تاب می افکند و بدین سان نخسین پاراگراف شعر [چشمان سیاه] (کتاب هوای می افکند و بدین سان نخسین پاراگراف شعر [چشمان سیاه] (کتاب هوای تازه، ص ۲۳۸، چاپ اول) اینگونه نوشته می شود:

چشمان تو شبچراغ سیاه من بود

مرثية دردناك من بود

مرئية دردناك و وحشت تدفين زنده به گوري كه منم، من.

و آنگاه باز این پاراگراف خود قسمتی می شود از ساختمان کلی شعرِ شاملو.

چنین شعری را شتابزده، بی اعتناء و متکی بر صرف استعداد و نبوغ نمی توان ساخت. چنین شعری مطالعه، نوشتن و بازنوشتن، معماری کردن، بالا و پائین بردن و تلخیص و ایجاز را به کارگرفتن می خواهد.

بدینسان من در این نخستین سفارشها، تمرین و تجربه در «شعرک» سازی را پیشنهاد میکنم. به همین دلیل از این پس ستونی در صفحهٔ شعر فردوسی به وجود می آید مخصوص «شعرکها.» ۷۹

بدین ترتیب، اسماعیل نوری علاء به قصدِ آموزشِ فنِ شاحری به نوپر دازان، ۱۱ کارگاه شعر ۱۰ در فردوسی دایر، و آغاز به چاپ ۱۱ شعرک ۱۱ می کند. در صدر ۱۱ شعرک ۱۱ مقاله شی آموزشی و ذیلش نامهٔ شاعران جوان به خود و پاسخ به آنها را به چاپ می رساند. چندین شماره را به بحث پیرامون ۱۳۵۰ و تصویر ۱۳۵۲ ختصاص می دهد. شاعران جوان فراوانی گرد ۱۷ کارگاه شعر ۱۳۵۲ (در هزار و صد و بیست و شعر ۱۳۵۲ (در هزار و صد و بیست و یکمین شماره)، بامشخصه (یامشخصاتی) که برمی شمارد، نام شعر تجسمی یا شعر پلاستیک را برای شعر آینده (۱۳۵۰–۱۳۶۰) پیشنهاد می کند. ۸۰ مشخصات شعر پلاستیک یا شعر تجسمی را در بررسی کارنامهٔ سال

# شعرنو از أغاز تا امروز / محمد حقوقى

١٣٥٢ خواهيم خواند.

حقوقی، محمد / شعرنو از آغاز تا امروز. ــ تهران: کتابهای جیبی، ۲۵۰، ۱۳۵۱ ص.

شعرنو از آغاز تا امروز، نخستین آنتولوژی اصولمند در تاریخ نیمقرنهٔ

شعرنو فارسی بود. کتاب، شامل یک مقدمه تحت نام «نگاهی به جوانب شعر امروز» و نمونه هائی، دهه تی، از پنج دهه شعرنو بود.

مقدمه، شامل بررسی موارد ذیل بود:

انعکاس کار نیما در میان گروههای مختلف: گروه اول، کهن *گرایان* [و مهمترین موارد اختلاف میان شعر نیمائی و شعر کهن عبارت بود از: کوتاه و بلندی مصراعها، عدم رعایت قراردادها، عدم سخنوری، انواع [هشتگانهٔ] ابهام [در شعر قدمائی]، ابهام (پنجگانه) در شعر امروز، انواع ایجاز، نوع ساحتمان ۴ گروه دوم، مستزاد سازان (مثل پرویز ناتل خانلری) و بحر طویل گویان (مثل گلچین گیلانی) ؛ گروه سوم، نثر موزون نویسان؛ گروه چهارم، چهارپارهسرایان (مثل توللی)، گروه پنجم، شاعران مدعی و شعرهای بیشکل (مثل دکتر تندرکیا، پرویز داریوش،...)؛ گروه ششم، شاعران موج نو (احمدرضا احمدی)؛ گروه هفتم، شاعران نیمائی (احمد شاملو،...)؛ ملاک [جهارگانهٔ] انتخاب اشعار(که عبارت بود از: جوهر شعر، ساختمان شعر، موقعیت و تأثیرگذاری، کمیت از لحاظ تعداد شعرهای مرفق)؛ دلايل انتخاب به اعتبار اين جهار ملاك؛ دلايل تقسيم بندي دهه شي. از دهه های بنجگانه، به تفکیک، شاعران ذیل انتخاب شده بو دند: دهه اول: نيما يوشيج؛ دهة دوم: نيما يوشيج؛ دهة سوم: فريدون توللي، نيما يوشيج، منوچهر شيباني، نصرت رحماني، سياوش كسرائي، هوشنگ ابتهاج؛ دههٔ چهارم: نيما يوشيج، اسماعيل شاهرودي، سياوش كسرائي، احمد شاملو، مهدى اخواناثالث، محمد زهرى، نادر نادرپور، منوچهر آتشى، فروغ فرخزاد؛ دهه پنجم: احمد شاملو، فروغ فرخزاد، مهدى اخوان ثالث، م. آزاد، يدالله رؤيائي، سهراب سپهري، سنوچهر آتشي، نادر نادرپور، سیاوش کسرائی، فریدون مثیری، اسماعیل شاهرودی، نصرت رحماني، فرخ تميمي، منوچهر نيستاني، يدالله اميني، محمدعلي سپانلو، احمدرضا احمدی، اسماعیل خوثی، منصور اوجی، طاهره صفارزاده. و در پایان، چند تفسیر قرار داشت، بر:

خانه ام ابری است (نیما)، مرگ ناصری (احمد شاملو)، آنگاه پس از تندر (مهدی اخوان ثالث)، دلم گرفته است (فروغ فرخزاد)، اندوه شیرین (م. آزاد)، دلتنگی ۸ (یدالله رؤیائی)، شکارنی (منوچهر آتشی)، سفراول (طاهره صفارزاده). شعر نو از آغاز تا امروز، با وجود آنکه نخستین آنتولوژی اصولمند از شعر نو ایران بود و با استقبال خوانندگان هم مواجه شده بود، چندان مورد توجه منتقدین قرار نگرفت. این مطلب را ما از نقد احمد سمیعی بر این کتاب می فهمیم. او در شروع نقدی بر این کتاب می نویسد:

«کتاب شعرنو از آغاز تا امروز، اینک بیش از سه ماه است که به بازار آمده است. با اینهمه تاکنون نقدی از سر حوصله از آن انتشار نیافته است. اگر هم جسته و گریخته یا سفارشی دربارهٔ آن اظهارنظری شده باشد نمی توان به حساب عیار زدن گذاشت.

حق این می بود که چنین کتابی بیش از اینها مدار بحث [قرار گیرد] و جبهه گیری های پنهان در برابر آن آشکار گردد. هر چه هست، این اندازه بی تفاوتی اگر نمودار کم اعتنائی نسبت به سرنوشت شعر فارسی نباشد، نشانهٔ توعی دلمردگی در جامعهٔ روشنفکری ما هست. نه تنها کتاب، بلکه مقاله تی از این دست در پنجاه سال پیش می توانست برای به راه افتادن جدال ادبی پرشوری بهانه و دستاویزی خجسته به دست دهد و قلمهای بسیاری را به گردش در آورد. [...]

با اینهمه بر شعرنو از آغاز تا امروز، معدودی نقد نوشته شد که تأثیدآمیز نبود.

مهمترین نقدها عبارت بودند از:

احمدسمیعی. «پیچیدن در شعرنوو درفن او »،کتاب امروز ، بهار ۱۳۵۲ ، ۱۳ مهار ۱۳۵۲ ، ۱۳۵۰ بیام ، بهاء الدین خرمشاهی . «نقدی بر شعرنو از آغاز تا امروز »، کتاب بیام ، بهار ۱۳۵۲ ، ۲۸ م

علی موسوی گرمارودی. «در کوچه باغ های نشابور»، نگین، س ۷، ش ۹، آبان ۱۳۵۱. ۱۳۵۱

#### مختصری دربارهٔ هنر / ایرج مهدیان

مهدیان، ایرج / مختصری دربارهٔ هنر. - تبریز: [؟]، ۱۳۵۱، ۵۶ ص.

از جمله کتابهای جامعه شناختی مرجع و پرفروش و مطرح محافل انقلابیِ سالهای پنجاه، کتاب باریکِ مختصری دربارهٔ هنر از ایرج مهدیان بود.

تنها مطالعهٔ مقدمهٔ کتاب کافی است تا ما با نحوهٔ تفکر، سطح نازلِ دانش ادبی، و نوع موضعگیری مبلغین و مفسرین هنر انقلابیِ مُسَلَط بر آن سالها بیشتر آشنا شویم. در مقدمهٔ کتاب می خوانیم:

«هنگامی که اثری تحقیقی به وجود می آید نویسنده نمی تواند مدعی باشد که این اثر را من به وجود آورده ام. محصولاتِ تفکر انسانی در طی نسلها و مخصوصاً به علت رشد امروزیِ وسایلِ انتقال تفکر به دیگران منتقل می گردند. این تفکرات در انسانهای دیگر، بوحسب مقتضیات محیط و مبارزات ایدئولوژیک که به هر شکلی در مذهب، هنر، فرهنگ و غیره تجلی حاصل می کند، جمع شده، تکثیر نموده و از آنها نتایج جدیدی خلق می گردد. این امر در هر مورد صدق می کند. هر اندیشه هنگامی که بالغ گردید، اندیشه های جدیدی را هستی می بخشد. در بطن هر اندیشه شران بین کهنه و نو، بین آنچه که برقرار است و آنچه که برقرار خواهد شد در جریان است و انسان در هر قطب این تضادها، رل خویش را ایفا می کند.

آنچه امروز به نام هنر در جامعهٔ ما مسیر خویش را طی میکند، هنر واقعی یعنی هنر انسان نو، هنر انسانی که پیکار میکند تا زندگی را از فساد و تباهی نجات دهد، نیست. آنچه که نام هنر به خود گرفته است، عبارت است از تعقیب رذیلانهٔ اندیشه ها و احساسات خود به خودی مردمی که از فرهنگ و هر نوع پرورش آزادمردانه نی برای درهم شکستن قالبهای پوسیدهٔ زندگی محروم مانده اند. هنر وسیلهٔ خودنمائی و خودفروشی

گشته و به صورت نفرتانگیزی در سطح فکر مردم عادی باقی مانده است.

آنها که به خویشتن اجازه می دهند تا این پدیدهٔ حساس اجتماعی را بررسی کنند، اکثراً ماهیت نظریات خویش را نمی شناسند. آنها ستایشگر بتهای به اصطلاح هنرمند هستند. این امر به کجا می انجامد. یک لحظه تفکر دربارهٔ این موضوع هر انسان آگاهی را رنج می دهد. جامعهٔ فردای ما از بطن چنین جامعهٔ آلوده به فساد و تباهی خلق می شود. چه کسانی این جامعه را برای به وجد آوردن آن کودک نوزاد بارور می سازند؟ هنرمندانی که بتوانند به جای حکومت کردن بر شهوات، بر اندیشههای پاک و آزاد حکومت کنند کجا هستند؟ کجا هستند منتقدینی که بیرحمانه این حکومت را درهم فروکوبند و نسل جوان را که برپا دارندهٔ فرداست رهبری کنند؟

در چنین شرایطی من به خویش اجازه داده ام تا آنچه را که هنر نام دارد شریح کنم. در آنچه دیگران به سهولت بر سطح آن می لفزند فروروم و آنچه را که ادراک می کنم بنویسم، و لاجرم در اینجا از آنچه که در اندیشه های خویش داشتم، به مقدار بسیار فراوان استفاده کردم.

این مطلب از آن چه کسی است؟ هیچکس نمی تواند بدین سئوال پاسخ دهد، مالک اندیشه های انسان جامعهٔ انسانی است، نه یک فرد مجرد. همجرد. همچرد. همچرد.

#### سياست شعر، سياست هنر / خسروگلسرخي

گلسرخی، خسرو / سیاست شعر، سیاست هنر. ـ تهران: [؟]، ۱۳۵۱، ۸۷ص.

از مرداد ماه سال ۱۳۵۰ سلسله مقالاتی تحت نام «سیاست شعر، میاست هنر» از خسرو گلسرخی در ماهنامهٔ نگین چاپ می شود که نظر بسیاری از مدافعین هنر متعهد را به خود جلب می کند. این سلسله مقالات

نیز که بعداً به همین نام در سال ۵۱ به شکل کتاب منتشر می گردد، نمونهٔ روشن دیگری است از سطح مقالات هنری ایدئولوژیک آن سالها.

ذيلاً بخشهائي از آن را ميخوانيم.

در مقدمهٔ کتاب آمده است:

«فرض، طرح معادلات ذهنی نیست که برای حلش، خود طراح نیز وامی ماند، هیچ مسئله ئی برتر از واقعیاتی نیست که با آن درگیریم. آنچه را که دیگران در باب هنر و فرهنگ در آزمایشگاه ها از سر بی در دی نگاشته اند، می باید به موزه ها سپرد. ما فرودها و درگیری های خاص خود را داریم. نباید برای دل رضائی تعدادی به انگشتان یک دست نوشت. نمی توان با خواب نما شدن و با چشم های بسته خود را در پشت نام این و آن پنهان کرد و با «تاریکی» درافتاد.

می باید چشم و اندیشه و وجدان را به گردش در آورد؛ دید و اندیشید و ضرورت را دریافت و نوشت. آنان که قلبی برای دوست داشتن و چشمی برای دیدن دارند خوب می دانند که غریق نیازمند نجات است؛ عضله گرفتن هرکول برای نمایش قدرت، به درد غریق نمی آید.»

فهرست مطالب سیاست شعر... به قرار ذیل بود:

ایجاد فاصله؛ دلالان هنر؛ لیاقت ندارند؛ از کجا می آید؛ راه گریز مصلحتی؛ نقد استعماری؛ شعر ضد مردم؛ طبقه و تحقیر؛ مفهوم این طنز؛ ادبیات مترقی؛ هنر اداری؛ بشر و نومیدی غارتگران؛ حیثیت شاعر؛ مخاطب، نوعی روشنفکر و تظاهر؛ فرم و شعر؛ علت و معلول؛ فرهنگ پویا و فرهنگ مومیائی شده.

در بخشهائي از كتاب سياست شعر، سياست هنر ميخوانيم:

«جوامعی که فرهنگ خون ندارد و در آن فرهنگ به مفهوم پوسته نی بی بنیاد، برای حفظ نظم موجود است، بیشتر ذهنهای مشتاق که با هنر در رابطه اند متوجهٔ معیارهای هنر و ادبیات وارداتی می شود.

وقتی که هنر زائیدهٔ روابط اجتماعی و مناسبات طبقاتی این جوامع

را با این معیارها سنجیدند، مرگ هرگونه خلاقیت هنری اعلام میشود.

در این جاست که تلاش عبث هنرمند برای منطبق کردن خود با این معیارها شروع می شود و چون این معیارها در شرایط زیستی او هیچگونه قالب انسانی هنر را القاء نمی کند، روز به روز فاصله اش را با توده ها بیشتر و بیشتر حس می کند، تا جائی که همراه این نمای ذهنی که از این معیارها برای خویش ساخته، پیش می رود و از سوی گروه خاص نیز التفاتی نمی بیند. در اینجا فریاد متحجران به آسمان می رود که این چیزها هنر نیست.

طبیعی است که گذشته گرایان با هرگونه نوگرائی درمی افتند، ولی این گونه پدیده ها (که خاسته از فرهنگ تحمیلیِ استثماری است) چون مردم را به عنوان پشتوانه در پی ندارد و عاری از هرگونه عنصر و خون بومی است، خواهیم دید که خود با توگرائی سترقی دشمنی خواهد کرد.

[...] بزرگترین گووه انتقال دهندهٔ هنر وارداتی، منتقدان، نویسندگان و هنرمندانی [هستند] که چه با سفرها، چه با بورسهای دولتی و چه با بهره گیری از سرمایهٔ غصب شدهٔ پدران خود، یا زبان یادگیری، با فرهنگی که لابد آقائی تاریخ را به دوش می کشد آشنا می شوند. [نویسنده در اینجا آنان را دلالان هنر می نامد.]

[...] از زمانی که سیستم فکری منتقدان انگلیسی ـ آمریکائی در این جا مطرح شد، شعر راهی دیگر در پیش گرفت. کلمات مفاهیم خود را در رابطهٔ اجتماعی از دست دادند. کلمهٔ شاعر، کلمه ئی مجرد از همهٔ بارهای مردمی خویش شد و چون شاعر سعی کرد شعر خود را بر سیستم فکری غیر بومی هنر منطبق کند، دچار تعقید، ابهام، سرگشتگی و بی آرمانی شد و تنها به ساختمان شعر همه توجهش جلب گردید؛ ساختمانی میان تهی که به قول خودشان میک یا نو آوری است. سیستم فکری این آقایان اودکلن زدهٔ هنرپرور شاید برای شعری دیگر، برای ملتی دیگر سناسب بود و

شاعرانِ دوران خود را در خاستگاه خویش برانگیخته می کرد که فی المثل از اسطوره چگونه بهرهگیری کنند و یا به اشیاء چگونه بنگرند و چطور به آنها شخصیت بدهند. در آن خاستگاه، شعر نه به جامعه مربوط است و نه به مناسبات طبقاتی که شاعر در آن میان می لولد. اگر فرض کنیم که سیستم فکری آن مرحوم دوستدار مسیحیت [ت. اس. الیوت] در غنای شعر انگلیس مؤثر افتاده و شاعران با توجه به تفکرات نابش دربارهٔ شعر در راهِ سازندگی شعرگام برداشتند، در اینجا برای ما، در این سوی جهان هیچ نکته ئی نداشت. [...] شعر ما که می توانست با ریشه های بومی خود جریانی منطقی در سیر و تکامل تاریخ خلق و در جهت تأثیرگذاری بر حس و رفتار مردم داشته و از قوهٔ محرکهٔ کافی برخوردار باشد، خلع سلاح شد. انتقادپذیر و آسیبپذیر و زمینی گشت. همهٔ نیروی خلاقهٔ شاعران و آرمان آنان که می باید به خدمت ایجاد وضعیتی مناسب برای مردم در میآمد، در جهت رعایت نکات پیشنهادی سیاستِ هنر استعماری حرکت کرد. [...] استانداردهای معلمان مذهبی فاشیست سرمایه دار بانکدار انگلیسی \_ آمریکائی دشنهٔ خود را چون خلف خود، این بار در قلب منر نشاند.

[...] بیشتر هنرمندان و روشنفکران طی دو دهه به لحاظ رنگ باختن و پیش فروش کردن ذهن برای تن آسائی و عجله در قطع پیوندهای طبقاتی بویژه طبقات فرودست دنتوانسته اند موفق شوند که با اکثریت الفت یابند و رابطهٔ نزدیکی برقرار کنند. هنرمندان در گند چال رفاه متوقف شده و به تاریخ خود خیانت کرده اند و ناگزیر نتوانسته اند جز در چند مورد ناچیز با بررسی و تجزیه و تحلیل درگیری های توانفرمای مردم در نظام موجودشان و در مبارزات طبقاتی مؤثر باشند و موجد تحول و دگرگونی در زمینهٔ فرهنگی شوند.

[...] بیشتر روشنفکران امروز ما که در امر تولید هیچ نقشی ندارند به صورت انگلی در آمدهاند که در وضعیت الیگارشی موجود موضع

گرفتهاند. مزد روزانهٔ کارگری که در امر تولید شرکت دارد و هفت تومان است، روشنفکر ده امرابر این مزد را می گیرد. روشنفکر بی آنکه نیرویی در امر تولید خرج کند، ده ها برابر این مزد را روزانه دریافت می کند. روشنفکر این مزد را مصرف می کند و یا پس انداز. مصرف او مصرفی جنون آمیز است و می تواند برابر مصرف بیست تا سی خانوار کارگری در ماه باشد و پس انداز او نیز بعد از مدتی در سرمایه گذاری ها گاه به جریان می افتد. فی المثل در یک گروه فرهنگی سهام می گیرد؛ زمین خرید و فروش می کند و ... یا هر سال چند ماه به خارج از کشور برای استراحت مفر می کند؛ گران ترین اشیاء و امکانات و وسایل زندگی را در اختیار دارد؛ فرزندان او از گران ترین و مدرن ترین موسسات فرهنگی بهره ور می شوند و خلاصه چراگاه مساعدی دارد. گروهی از ایندست روشنفکران در سرزمین ما قلم به دست دارند؛ نظر می دهند؛ ترجمه می کند؛ می نویسند.

[...] جای هیچگونه تردیدی برای ما باقی نمی ماند که می باید در بند ساختمان ادبیات مبارز و مترقی بود، [...] تئوری هائی که برای بنای ادبیات اجتماعی در این جامعه مطرح شده، بی ریشه، یاوه، بی پژواک و یائسه است، [و] ساختمان ادبیات مردمی بر اساس تئوری های فرهنگ بورژوایی امکان پذیر نیست. آنچه منتقدانِ هنر بورژوایی در باب هنر اجتماعی می گویند، باز، اسیر آمده در حیطهٔ خواص و در محدوده نی روشنه کرانه است و بردی بیرون از این حیطه و محدوده ندارد.

[...] پیامبران واخوردهٔ ادبیات غرب و نوسیدان حقیر دنیای سرمایه داری چیزی جز بیمارگونه بودن حالات انسانی، ناگزیریِ این حالات و بیهودگی را باز نمی گریند.

[...]ما به بیداری و آگاهی رسیدهایم و این مدل غارتگران و دلالان آنان را مچاله میکنیم.

[...] امروز توقع جامعه از شاعر به عنوان انسانی مقاوم و استوار فزونی

گرفته و این چیزی جز ضرورت زمانه نیست. جامعه، شاعر پر جنب و جوشی می طلبد. شاعر باید وجدان طبقاتی را در مردم شکل بخشد؛ زیرا که شعر، هنر ملی ماست. [...] شاعری که دینامیسم تاریخ را دریافته امیدساز و پرتحرک است و این شاعر کسی نیست جز آنکه باید او را در سیان خود داشته باشیم. [...] شاعر نومید و درماندهٔ رمانتیک و مسیحوار طرد می شود.

[...] برای ما یاریِ شاعر در برانگیختن و تحریک کردن و به جوش و خروش درآوردنِ نیروهای انسانی برای مبارزه علیه استثمارگران و غارتگران است. [...] پیشرویِ او در چگونگیِ ارائهٔ اشکالِ هنری نیست که اعجاب برانگیزد و او را در مرتبهٔ برتر از دیگر افراد جامعه قرار دهد.

[...] آیا در این لحظه بحث کردن دربارهٔ فرم شعر به صورت مُجرّد ضرورتی دارد؟ بی تردید اگر درد را بشناسیم می گرئیم نه، زیرا که بر تنی جذامی اگر برترین تنپوشها را کنیم باز تن جذامی است. [...] دربارهٔ فرم شعر سخن گفتن، از انحطاطی سخن دارد که گریبانگیر مشتی از شاعران و روشنفکران شده است؛ انحطاطی که از فروریختن هرگونه ارزشهای مردمی در شعر ناشی گشته است.

[...] یکی از دلایلی که بیماریِ فرم گریبانگیر شعر شده، دلیلِ داشتن سبک مستقل است. مسئلهٔ «سبک» برای بیشتر شاعرانِ ما آنقدر اهمیت به خود گرفته که جز آن به هیچ چیزِ دیگر نمیاندیشند. و این سبک، چیزی جز فرم نیست. چون چنین نوشته اند که تشخص هنری کسی دارد که سبک خاص «خود» را داشته باشد. [... در حالیکه] ارزشِ کار هنرمند در سیانِ مردم تعیین می شود و در خدمتگزاریِ آن به اید تولوژی آگاهی بخش، نه در سبک، نه در مکاتب ادبی، و نه در نقد سوداگرانهٔ هنری. [...] سبک، هنرمندی دارد که بتواند برشی از زندگی ملتش بزند، و «مشعل»های سارزه را در او روشن نگاه دارد. سبک، هنرمندی دارد که بتواند انگیزهٔ تلاش و شکست ناپذیری را تقویت کند و آگاه بر روابط پنهان بتواند انگیزهٔ تلاش و شکست ناپذیری را تقویت کند و آگاه بر روابط پنهان

جامعهٔ خویش باشد. این سبک ممکن است در هیچیک از مکاتب ادبی نگنجد. دهمچنان که شعر فدائیان فلسطین نمی گنجد دلزومی هم ندارد که در مکتب ادبی جای گیرد. چرا شعرمان را که تنها هنر تأثیر گذار ماست در مکاتب ادبی اسیر کنیم. شعر جایش در کتابخانه ها نیست؛ در زبان و ذهن است. ادبیات باید نقشی را که همواره در جهشهای اجتماعی بر عهده داشته، در جا به جائی نظم اجتماعی برای ما نیز عهده دار باشد و به انجام رساند. نقش ادبیات بیدار کردن است.»

# شبهای شعر انستیتوگوته

شبهای پرشکوه شعر خوشه که با استقبال وسیع روبهرو شد و علاقه مندان برای شنیدن شعر از سراسر ایران به تهران رو آوردند و چندین شب، محوطهٔ شهرداری تهران از جمعیت پر شد، برگزاری «شب شعر» در ایران رسم شده و به مناسبتهای مختلف، در تمامی شهرها، برنامهٔ شعرخوانی گذاشتند، و همین امرکافی بودکه «شب شعر» به ابتذال کشیده شود.

چنین شد که عده ثی از شاعران منبعد به دعوت شبهای شعر پاسخ منفی دادندو درصورت پذیرششعرخوانی، خبررابه اطلاع عموم نرساندند. با اینهمه در سال ۱۳۵۱ دو برنامهٔ شعرخوانی، جدی تر از دیگر برنامه ها بود؛ یکی، برنامهٔ شعرخوانی اسماعیل خوثی در «انجمن ایران و امریکا» که با چاپ بروشور و تبلیغ منظم همراه بود؛ و دیگری، «شبهای شعر انستیتوگوته».

راجع به این شبهای شعرگوته، در هفته نامهٔ فردوسی می خوانیم که:

«به همت انستیتوگوته و تلاش مانفردتیله نویسندهٔ آلمانی، شبهای شعری برای اسماعیل شاهرودی (که اشعار نیما را خواهد خواند)،

منوچهر آتشی، منوچهر نیستانی، دکتر اسماعیل خوتی، نصرت رحمانی،

یدالله رؤیائی، محمدعلی سپانلو، احمد شاملو، اسماعیل شاهرودی، محمد زهری و نادر نادرپور ترتیب یافته است. این برنامه که بیشک سهمی بسزا در معرفی آثار شاعران معاصر ما خواهد داشت، جمعاً ته شب، به طول می انجامد و شرکت کنندگان فرصت خواهند داشت که رویاروی شاعران مورد علاقهٔ خود قرار گیرند و به اشعار آنها گوش دهند.»

اما بنا به نوشته های پراکنده نی که از آن شبها در دست است، ظاهراً این شبها هم با استقبال چشمگیری مواجه نشد؛ از جملهٔ این یادداشتها، چند صفحه از کتاب شعر و سیاست نوشتهٔ ناصر پورقمی بود. او می نویسد که:

«میبییم هنگامی که انستیتو گوته به یاد یک تجربهٔ درخشان و خاطرهانگیز، بار دیگر شب شعر برپاکرد و معروف ترین شاعران را برای شعرخوانی برگزید و به پشت تریبون کشاند \_ بجز یک مورد استثنائی و تازه، آنهم نه مانند تجربهٔ پیشین \_ هر شب تعداد کسانی که به انستیتو می رفتند به شکلی مبهوت کننده انلک بود. و بگذریم از این نکته که تعداد محدود و اندکی هم که گرد می آمدند، کمتر در هوای شعر شنیدن به انستیتو می رفتند که هر یک در آنجاکار خاصی داشتند. و به یاد آوریم که وقتی انستیتو گوته برای نخستین بار شب شعر را تجربه می کرد، هر شب در باغچهٔ انستیتو، اجتماع شعر دوستان به یک میتینگ و تظاهر جمعی می مانست.»

و البته او ادامه مي دهد كه:

«این است سرنوشت محتوم و گریزناپذیر شعری که بنا به طبیعت خود، از یک رابطهٔ سالم و مداوم و منطقی با تودهٔ مردم محروم مانده باشد.[...]\*\*

شبهای شعر، در ماهها و سالهای بعد، با بی توجهی بیشتری مواجه می شود که بدان خواهیم پرداخت.

# جايزهٔ ادبي فروغ

جایزهٔ ادبی فروغ در سال ۱۳۵۱ به احمد شاملو (به عنوان شاعر سال) و سیروس مشفقی (شاعر جوان) تعلق گرفت.

مراسم در سالن اجتماعات مؤسسهٔ روزنامهٔ اطلاعات با حضور جمع کثیری از علاقه مندان برگزار شد. پس از خوشامدگرئی ها و سخنرانی های مقدماتی و متعدد، احمد شاملو، پس از دریافت جایزه گفت:

اگر این جایزه برای خاطر آن به من داده شده است که با من تعارف کرده باشند، مساله، مساله دیگری است. من هم تعارفات و احترامات خود را متقابلاً به هیات داوران جایزه فروغ فرخزاد که مرا شایستهٔ دریافت آن شناخته اند تقدیم می کنم و تمام. اما اگر انگیزهٔ این لطف، حرفها و سخنهائی بوده است که در شعر و نوشته من مطرح می شود، پس اهداه این جایزه به من به مثابهٔ تاثید نقطه نظرهای من است و جای آن است که به عنوان تشکر از داوران و بانی این جایزه در این فرصت به نقطه نظرهای خود نگاهی بکنم. چراکه اهداه این جایزه در سال گذشته به زنده یاد آل احمد، و امسال به من، این اجازهٔ ضمنی را می دهد که نقطه نظرهای مشترک آل احمد بزرگوار و من بیمقدار به مثابهٔ خطمشی این جایزه و هیات داوران آن مورد عنایت قرار گیرد.

الاحمد آزادي را فضيلت انسان ميشمرد. و من نيز:

هرگز از مرگ نهراسیدهام

اگر چه دستانش از ابتذال شکنندهتر بود.

هرامي من

بار *ي* 

همه از مردن در سرزمینی است که مزدگورکن

از آزادی آدمی

بيشتر باشد.

جستن یافتن و آنگاه

به اختيار

برگزيدن

و از خوبشتن خوبش

باروثی پی افکندن

اگر مرگ را از این همه ارزش افزون تر باشد

حاشا حاشا

که هرگز از مر*گ* 

هراسيده باشم!

زنده یاد آل احمد، برای هنر به رسالتی انسانی معتقد بود، و من نیز. به اعتقاد آن نویسندهٔ بزرگ و این شاعر ناچیز، هنرمند والاجاه جنت مکانی نیست به دور از دسترس مردم، بی نیاز از مردم، و متنفر از مردم، که عندالاقتضا حق داشته باشد مردم را دست بیندازد، ریشخندشان کند و هر چه دل تنگش می خواهد، فارغ از هرگونه بازخواستی بگوید.

امروز شعر حربه خلق است

زيراكه شاعران

خود شاخهئی ز جنگل خلقند

نه ياسمين و سنبل گلخانهٔ فلان...

بيگانه نيست شاعر امروز

با دردهای مشترک خلق

او با دهان مردم لبخند مي زند

درد و امید مردم را

#### با استخوان خويش

بيوند ميزند.

در این دنیای واویلائی که از هر سوی کرهٔ خاک فریاد و فغان و نالهٔ درد به آسمان بلند است، اما در برابر آثار هنری هر چه بی هدف تر و بی معنی تر باشد قیمتهای افسانه ئی تری پرداخت می شود، در زمانی که می بینیم میلیون ها تومان صرف آن می شود که آثار منحط و توهین آمیزی همچون تأتر بی ریشه و فاقد اصالت و محتوای فلان شارلاتان غربی به عنوان نمونهٔ یک هنر اصیل به مردم ارائه شود، اهداهِ صمیمانهٔ جایزه ئی به یک شاعر ناچیز، تنها به دلیل آن که برای هنر به رسالتی انسانی معتقد است، امری است که در برابر آن می تعظیم فرود می آورم، و دریافت چنین جایزه ئی را اسباب افتخار و سربلندی خود می شناسم. همه

# ۱۳۵۲ ه. ش.

درسال ۱۳۵۲ نزدیک به سی مجموعهٔ شعر نووحدود آپانزده مجله و جُنگ نشر یافت که برجسته ترین مجموعه، ابراهیم در آتش از احمد شاملو بود. نقد آثار شاملو، از عبدالعلی دستغیب هم در این سال منتشر شد.

برندگان جایزهٔ شعرِ فروغ در سال ۱۳۵۲، دکتر اسماعیل خونی (شاعر سال) و کیومرث منشی زاده، جواد محبت و محمد ذکائی (نمایندگان شعر جوان) بوده اند. ۸۹

و در شهریور همین سال بود که هوشنگ ایرانی درگذشت.

اما مهم ترین حادثه که ایران را تکان داد و آوازه خوانان و شبگردان و جوانان هیجانی بی خبر را حتی به خود مشغول کرد،اعدام خسرو گلسرخی، شاعر و نویسندهٔ نام آشنا بود.

جلسهٔ دادگاه خسرو گلسرخی به طور غیرمنتظره شی از تلویزیون

سراسری کشور پخش شد و مردم دیدند که چگونه گلسرخی با شجاعتی که فقط به تصور می گنجید، از خود، رفقا و خلق محروم ایران دفاع کرد و جانش را بر سر آرمانش گذاشت. خبر اعدام گلسرخی در ۲۹ بهمن سال ۱۳۵۲ در روزنامه ها نشر یافت، و از فردای آنروز عکسهای او مخفیانه در مدارس و ادارات دست به دست گشت. او بت نسل جوان شده بود و اشعارش سر دست برده می شد.

با قتل خسرو گلسرخی، شعر چریکی ایران، خونی دیگر یافت.

### نشريات

در سال ۱۳۵۲ حدوداً پانزده مجله و جُنگ منتشر شد که مطرح ترینشان عبارت بودند از: مجلات رودکی، فردوسی، تماشا و جُنگهای الفیا، کتاب پیام، کتاب امروز، جُنگ سیاوشان، کتاب شعر و قصه، صدا، فلک الافلاک، جُنگ اصفهان، دفترهای زمانه،... و این تعداد، غیر از جُنگهای غیرادبی (ویژهٔ جامعه شناسی و تاریخ) مانند کتاب توس و کتاب پویا... بوده است که در این سالها، دست بالا را داشتند.

### كتاب الفبا

یکی از پربارترین جُنگهای سراسر دوران جُنگپردازی ایران کتابهای الفیا بود. از الفیا شش کتاب منتشر شد: سه کتاب در تابستان و پائیز و زمستان ۱۳۵۳، و کتاب ششم در تابستان و زمستان ۱۳۵۳، و کتاب ششم در تابستان ۱۳۵۶،

الفیا به زمانی نشر می یافت که شعرنو به فترت افتاده و حرمت پیشینش را در میان بسیاری کسان از دست داده بود، لذا هیچ شعری در آن به چاپ نرسید. از مطالب مربوط به شعرنو فقط دو سه مطلب در مجموعه های الفیا چاپ شد که یکی، نقدی از مصطفی رحیمی بر کتاب

در کوچهباغهای نشابور، اثر شفیعیکدکنی، در الفبای ۲؛ دیگری نقدی از بهاءالدین خرمشاهی بر مجموعهٔ ابراهیم در آتش شاملو، در الفبای ۲؛ و سه دیگر، «نکته ثی بر شعر نیما» از پرویز مهاجر در الفبای ۶ بود.

الفیا هم تحت تأثیر زمانه، عمدتاً جُنگی در مسائل اجتماعی ستاریخی بود. سردبیر الفیا، زنده یاد غلامحسین ساعدی بود.

بخشهائی از مطالب الفبا را در کتاب حاضر می خوانیم.

#### كتاب بيام

از کتاب پیام ظاهراً تنها یک شماره در بهار ۱۳۵۲ منتشر شد. مطلبی که در این جُنگ مرتبط با کارِ ما بوده باشد، نقدی از بها الدین خرمشاهی بر کتاب شعرنو از آغاز تا امروز بود.

#### كتاب امروز

در سال ۱۳۵۲ از کتاب امروز دو شماره ۵۰ و ۶ در بهار و پائیز، منتشر شد. نقدی بر کتاب شعر نو از آغاز تا امروز در پنجمین شمارهٔ این جُنگ به چاب رسید.

#### حُنگ اصفهان

دهمین شمارهٔ بُنگ اصفهان، در تابستان سال ۱۳۵۲ منتشر شد. این شماره، ویژهٔ شعر و شامل سه بخش بود: بخش اول، تحت نام «شعر ایرانی»، حاوی اشعاری از: احمد شاملو، م. آزاد، یدالله رؤیائی، ضیاء موحد، ایرجضیائی و مجیدزوارزاده؛ بخش دوم، تحت نام «شعر خارجی»، با اشعاری ازریلکه، و واسکوپوپا و رنهشار؛ و بخش سوم، با نام «مقالات».

از مطالب خواندنیِ بخشِ سوم، مقاله ثی از ابوالحسن نجفی تحت عنوانِ «اختیارات شاعری» بود.

#### كتاب سياووشان

از کتاب سیاروشان تنها یک شماره در بهار ۱۳۵۲ منتشر شد.

سیاووشاناز نجنگهای سیاسی \_ ادبی تندرو هوادار خط مشی چریکی، و به روال همان نشریات، حاوی مقالاتی تاریخی \_ اجتماعی بود. در این نجنگ اشعاری میخواتیم از: سعید سلطانپور، رضا مقصدی، اسماعیل خوئی، بهمن صالحی، کامبیز صدیقی، نظام رکنی و احمد نیکوصالح.

#### فلكالافلاك

شمارهٔ دوم جُنگ فلک الافلاک هم پربار و خواندنی بود، با آثاری از: نیما، خسرو گلسرخی، سعید سلطان پور، اسماعیل خوئی، رضا مقصدی، غلامحسین نصیری پور، محمدعلی سپانلو، اسماعیل نوری علاء، جواد مجابی، م. آزاد، م. راما،...

دو شعر از این جُنگ را می خوانیم.

شعر اول از اسماعیل خوئی، و از زمرهٔ اشعار «انتقاد از خودِ» آن سالها، در قبال جانفشانی بیدریغ چریکها بود.

#### در آینه

اسماعيل خوتى

چندان دروغ در من راه برده بود که دیگر

آئينهٔ سپيده دمان را نيز

باور نداشتم.

وین بود و بود،...

تا

آئينهٔ سپيده دمان.

آه

آئينهٔ سيدهدمان گفت:

\_ آنان که از کرانهٔ آفاقم

در جنگلی که تیر به ناچار از آفاقش میروید سرزدند

مثل تو بودند؛

آنان که مثل آفاقم

در خون سر زدنشان پرپر زدند

مثل تو بودند؛

آنان جوان و مئل تو بودند

اما

مثل تو تخته بند ترس نبو دند .... ه

آئينة سيدهدمان آشفت.

آثينة سيدهدمان

شوم موا

در آبهای خونینش نهفت.

سال بد

م. راما (محمد امینی لاهیجی]

١

ای احتمال ید

ای نردبان شکسته

جداً مصيبتي است

سال بدو

تعارف سفره.

خواهر!

تا نان به خانه بیاید

از سیب دار سفره

سيبي بجين

و اشتهای سبزت را

سيراب كن.

٣

آه، ای نداشتن، ای تاج خار

ديدم چگونه پدر را

همچرن مسیح کردی

ديدم پدر

روی صلیب سایهٔ نان جان داد

آياكسوف نخواهد شد

آیا...

۴

ای کوه رخت

با دستهای مادر من چونی؟

با من بگو

آیا نگین پینه

در زرگری چند است؟

٥

ای احتمال بد

ای نردبان شکسته

جدا مصيبتي است

سال بد و

تراكم گريه.

## مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۲

آتش / دشت ناامید. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۶۱ ص.
آذر. ع. ۱. / آسمانگرد زمینگیر. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۹۴ ص.
باباچاهی، علی / از نسل آفتاب. \_ تهران: بی نا، ۱۰۵،۱۳۵۲ ص.
بخیرنیا، م. ۱. / پیغام. \_ تهران: ابرویز، مرداد ۱۰۵،۱۳۵۲ ص.
بهشتی، احمد / طبلهای سنگی، \_ بیجا: بی نا، ۱۳۵۲، ۵۱ ص.
جهانبانی، فرشته / پیوند مصلوب. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۹۲ ص.
حاتمی، حسن / سرود مردی که به خلیج پیوست و تصویرهای پیوسته در
ویتنام. \_ تهران: چاپخش، ۱۳۵۲، ۹۲ ص.
حامدی، عبدالرسول / خار در گلدان. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۱۶۹ ص.
خوثی، اسماعیل / گزینهٔ شعرها. \_ تهران: سپهر، ۱۳۵۲، ۲۰۰ ص.
دستغیب، مینا / داسهای عصر. \_ تهران: مپهر، ۱۳۵۲، ۶۰۰ ص.

دولت آبادی، پروین / آئش و آب. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۱۴۲ ص. سالمی، محمد کاظم / باران. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۷۷ ص. میانلو، محمد علی / سندباد غائب و ۶ شعر دیگر. \_ تهران: متین، ۱۳۵۲، ۹۶ ص.

سهیلی، مهدی / در خاطر منی. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۲، ۲۳۸ ص.
شاملو، احمد / ابراهیم در آتش. \_ تهران: زمان، ۱۳۵۲، ۵۵ ص.
شهیری، شهین / درد سنگ. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۲، ۷۹ ص.
صلاحی، عمران / گریه در آب. \_ تهران: کتاب نمونه، ۱۳۵۲، ۹۳ ص.
طباطبائی، ژازه / کلکسیون. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، بی ش ص.
عابدینی، فرهاد / کوچ پرندهها. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، بی ش ص.
فرخزاد، پوران / خوشبختی در خوردن سیبهای سرخ است. \_ تهران: فرخزاد، پوران / خوشبختی در خوردن سیبهای سرخ است. \_ تهران: مروارید، ۱۳۵۲، ۴۲ ص.

قائدی، یدالله /بیگم در کجاوهٔ تسلیم. اصفهان: بینا، ۱۳۵۲، ۱۰۸ ص. کوثری، عبدالله /از پنجره به هُرم شهرها. الهران: نیما، ۱۳۵۲، ۱۲۱ ص. مشرف آزادتهرانی، محمود (م. آزاد) / با من طلوع کن. اتهران: اشرفی، ۱۳۵۲، ۱۷۶ ص.

مصدق، حمید / دو منظومه. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۲، ۱۵۳ ص. مصطفوی، صدر / قافله های شبخیز. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۴۴ ص. مهدوی، ژاله / ارتفاع در تلخ. \_ تهران: جهان کتاب، ۱۳۵۲، ۸۸ ص. میرافشار، هما /گلپونه ها. \_ تهران: جاویدان، ۱۳۵۲، ۱۸۴ ص.

دستغیب، عبدالعلی / نقد آثار احمد شاملو. \_ تهران: کتاب میرا، ۱۳۵۲، ۲۳۹ ص.

دولت آبادی، محمود / موقعیت کلی هنر وادبیات کنونی. ــ تهران: گلشائی، ۱۳۵۲، ۷۸ ص.

روند بی اعتباری شعر در سال ۱۳۵۲ تشدید می شود و اعتراضات به وضع شعر همچنان ادامه می یابد. رضا براهنی در مقاله تی در تاریخ بیستم اسفند این سال می نویسد:

«از بس این روزها شعر بد خواندم، خفه شدم. اینان کی اند که اینهمه بیهوده و یاوه می گویند؟ یاوگی از ذهن آدم سلب دقت می کند. انگار جماعتی تعهد کرده اند که سکوت کنند و جماعتی دیگر مکلف شده اند که یاوه بگویند و معلوم نیست بالاخره چه کسی شمشیر را خواهد کئید؟ نگاه که می کنم، خیلی از شعرهای نیم وجبی و شاعران این شعرها ایستاده اند. آیا براستی این همان «مرداب» فرخزاد است که پیش روی ماست؟ [...]

دههٔ چهل ادبی تمام شد و این دههٔ پنجاه بدجوری به مرداب می ماند. مثل اینکه در این مکوت معلق در فضا و زمان و مکان، آدم باید رسماً بلند شود و سرش را به دیوار بکوبد. [...]

هر چه بر روی کاغذ می بینم بد است. هر چه می شنوم و به نام شعر، بد است. انگار کاغذ، حروف، حروفچین، صحاف، همه و همه به هر چه نامش ارزش است خیانت کردهاند. ای کاش به دوران پیش از گوتمبرگ برمی گشتیم. چرا که اولاً کاغذ گران نمی شد، ثانیاً روزنامه نویس پیدا نمی شد. [...]» ۹۰

با اینهمه ابراهیم در آتش از شاملو، با من طلوع کن از م. آزاد و چند اثر قابل توجهٔ دیگر در این سال منتشر شد.

### ابراهیم در آتش / احمد شاملو

شاملو، احمد / ابراهيم در آتش. \_ تهران: زمان، ١٣٥٢، ٥٥ ص.

احمد شاملو \_ بعد از نیما یوشیج \_ تنها شاعری بود که پا به پای تحولات اجتماعی حرکت کرد و شعرش، در عین تعمیق و تلطیف بیشتر، نمایانگر وضعیتهای مختلف جامعهٔ ما نیز شد.

شاملو در حالیکه در هنگام سرایش شکفتن در مه به نومیدی کامل (هم از خود و هم از زمانهاش) رسیده بود، پس از شور و هیجانی که واقعهٔ میاهکل در بخش وسیعی از روشنفکران و دیگر مردم ایجاد کرد، دیگر باره به پا خاست و شورانگیزترین، عمیقترین و مؤثرترین شعرها را در متایش از چریکها نوشت.

سعید یوسف در کتاب نوعی تقد بر نوعی از شعر در بخش «شاملو و سیاهکل» مینویسد:

«شاملو در مقطع سیاهکل، هم از نظر زبان شعری و هم از نظر جهاننگری، شاعری بود جاافتاده، و از نظر سن و سال نیز در وضعیتی نبود که بخواهد با هر پیشامدی احساساتی شود. گذشته از آن، به قول شفیعی کدکنی «شاملو همیشه عظمتی دارد که نه یأسش آن یأس معمولی است و نه امیدش آن امید بُزک نمیر بهار میاد» (ادوار شعر فارسی، ص ۱۶۹)، با اینهمه، اگر نگاهی به دو مجموعهٔ شعر کوچکی شکفتن در مه و

ابراهیم در آتش بیندازیم، که اولی قبل از سیاهکل در سال ۴۹ و دومی پس از آن در سال ۵۲ چاپ شده، تفاوت محسوسی بین آن دو خواهیم دید. هر چند تأثیر سیاهکل در حد بیشتر و به شکل آشکارتر در مجموعههای بعدی شاملوست که به چشم میخورد؛ یعنی دشنه در دبس و ترانههای کوچک غربت.

[...] در مجموعهٔ اول [...] حتى يک بار نيز به واژهٔ «خون» برنمي خوريم، اما در مجموعهٔ دوم يازده بار از اين واژه استفاده شده است: هفت بار خود واژهٔ «خون» سه بار صفتِ «خونين» و يک بار هم در ترکيب «آتشخون».

طبیعی است که تعداد دفعاتی که یک واژه به کار رفته خود به تنهائی هیچ چیزی را نشان نمیدهد؛ باید دید چگونه و در خدمت القای چه احساس و اندیشهای از آن استفاده شده است. اما این بررسی نیز ما را به نتیجهٔ متفاوتی نخواهد رساند. مثلاً واژهٔ «آتش» در هر یک از این دو مجموعه تنها دوبار به کار رفته است. در مجموعهٔ اول برای آن که بگوید: با آفتاب و آتش / دیگر /گرمی و نور نیست / تا «هیمه خاکی» سرد بکاوی / در / رؤیای اخگوی.» یا برای آنکه از «آتش قرابینه» سخن بگوید با این نتیجهگیری که «تاریخ، توالی فاجعه است». اما در مجموعهٔ دوم، در یک جا سخن از فرمان «آتش» است و این آتش را به جای «فاجعه» یک جا سخند» همراهی می کند:

«اما آن / که در برابر فرمان واپسین / لبخند میگشاید / تنها / میتواند / لبخندی باشد / در برابر «آتش!».

[...]

ر چند نمونهٔ کوتاه از شعرهای دیگر این مجموعه:

اپس پشت مردمکانت / فریاد کدام زندانی است /که آزادی را / به لبان بر آماسیده /گل سرخی پرتاب میکند؟ /

به چرک می نشیند / خنده / به نوار زخمبندیش ار / ببندی. / رهایش کن / رهایش کن / رهایش کن / اگر چند / قیلولهٔ دیو / آشفته می شود. /

عفونتت از صبری است /که پیشه کرده نی / به هاویهٔ وهن. ۱

که در نمونهٔ اخیر گرئی شاملو خود را ملامت میکند، یا همگی در حاشیه ماندگانِ صبوری پیشه را. همچنان که در شعر زیبای «شکاف» که قدری دیرتر (سال ۵۴) برای خسرو گلسرخی سروده \_یا به هر حال به او تقدیم کرده \_چنین با دریغ و افسوس میگوید:

«آه، از که سخن میگویم؟ / ما بی چرا زندگانیم / آنان به چرا مرگ خود آگاهانند.»

و این منایش قهرمانان، که در مجموعه های بعدی او با وضوح بیشتری به چشم می خورد، در واقع جانشین تحقیر توده ها شده است که در مجموعه های قبلی شاملوگاه دیده می شد. [...]» ۹۱

از جمله یادداشتهای خواندنی دیگرکه بر مجموعهٔ ابراهیم در آتش نوشته شد، یادداشت بهاءالدین خرمشاهی بود که در شمارهٔ دوم الفبا چاپ شد، خرمشاهی مینویسد:

البراهیم در آتش یازدهمین یا دوازدهمین دفتر شاعری است که از مفتول کلمات، زرهٔ داوردی میبافد. با آنکه ده دوازده دفتر شعر از شاملو داریم، ولی او را شاعری پر گو نمیدانیم. این دفتر هنوز ادامهٔ اوج است. اوجی که از هوای تازه به اینسو دیده ایم. شعر شاملو، سراسر جربحه و عصب است. کلمه ها جا افتاده و خوش نشسته و رام و آرام نیستند. مثل دو رشته سیم لخت اند که دائماً جرقه می پراکنند. شاملو دو مشت کلمه را مانند دو گله ابر پربار و پرباران به هم می کوبد و هرگز هیچ جای شعرش بی نبض و بی ضربان نیست. شعرها از دوردست حافظهٔ جمعی مردم می آید و تاریخ مجروح و خونین و مالینی را به دنبال جمعی مردم می آید و تاریخ مجروح و خونین و مالینی را به دنبال می کشد. شعر شاملو مرشار از شفقت است؛ ولی مهربانی اش مهربان

نیست. مهربانیاش خشماگین است، همچنانکه خشمش مهرآگین است:

«عفونتت از صبری است / که پیشه کرده ای / به هاویهٔ وهن. / تو ایوبی / که ازین پیش اگر / به پای / برخاسته بودی / خضروارت / به هر قدم / سبزینهٔ چمنی / به خاک / میگسترد»

(برخاستن، ص ۱۱\_۱۲)

شعرهای همیشهٔ شاملو و شعرهای ابراهیم در آتش ترانهای برای ترنم نیست؛ قهقههای ست تلخ و هراسناک تا قیلولهٔ هر چه دیو را آشفته کند. نعرهٔ مذبوحانهٔ مردی است که «چنگ در آسمان می افکند» زیرا که «خونش فریاد» و «دهانش بسته» است و «پا سفت کرده است تا همین را بگوید که بر آسمان سرودی بلند می گذرد. مردی که مانده است تا کلام آخرین را بگوید:

«اسم اعظم / (آن چنان /که حافظ گفت) / وکلام آخر / (آن چنان /که سن میگویم). / همچون واپسین نفس بره شی معصوم / بر سنگ بی عطوفت قربانگاه جاری شد / و بوی خون / بی قرار / در بادگذشت» (واپسین تیر ترکش... ص ۲۹-۴۰)

شاملویک تنه می خواهد همهٔ نگفته های بعد از حافظ را بگوید و مثل حافظ \_ با همهٔ تفاوت هایی که با حافظ دارد \_ یک سخن را همیشه به تکرار می گوید و با طراوت. اصیل ترین محک و معیار هنر این است که بتواند در قبال تکرار مقاومت کند. یعنی تکرار (چه از درون و چه از بیرون: از جانب مخاطب هنر) رمقش را نگیرد. به قول مشهور، شاعر بزرگ فقط یک شعر (یعنی یک سخن) را همیشه باز می گوید. «یکه سخن» شاملو، «وهن»ی است که بر انسان امروز می رود و او خود کمر به کین خواهی این وهن بسته است.

شاملو از گذشتگان ایران به ناصرخسرو شباهت دارد. البته این تمایل در ما هست که شهامتها و خطر کردنهای ناصرخسرو را بزرگتر بدانیم،

ولی وجه شبهی که من در این دو می بینم در زندگی شان و حتی نحوهٔ دیدشان و اعتراض شان نیست؛ در لحن شان است. در لحن تلخ مردانهٔ غریبانه. لحنی که تغزل و تسامح برنمی تابد. لحنی تلخ و تیز و تند:

ابه چرک می نشیند / خنده / به نوار زخمبندیش آر / ببندی. / رهایش کن / رهایش کن / اگر چند / قیلولهٔ دیو / آشفته می شود.» (تعوید، ص ۲۴)

شعر شاملو، شعر صفتها و قیدها و فعلهای غیرمنتظره و پربارست. مقطع شعرهایش تیزست. به لبهٔ پرتگاه می ماند. وقتی می گوید: «چمن است این / چمن است این / بعن است این / بعن است این اشتاج سبز میرغضب نیست / حتی اگر / دیری است / تا بهار / بر این مسلخ / برنگذشته باشد. / ص ۲۵» انرژی پتانسیل مصرعها و کلمهها فوق العاده است. تکرار «چمن است این» سخت لازم است تا «تیماج سبز میرغضب نیست (یمنی هست) را» پرواز بیشتری ببخشد. گل را در گیر و دار یک لحظهٔ شدید، آتشین و خونین یمنی «آتشخون» می بیند و چمن را با همهٔ انکار و نفی ظاهری اش، «تیماج سبز میرغضب» می داند. همهٔ واژه ها برهنه و برنده و ناگهانی اند.

شاملو از همان نخستین سالهای شاهری، بزرگترین عنصر فریبندهٔ شعر یعنی وزن را کنار گذاشت. حرص فصاحت و عطش ارتباط در وجودش قوی تر بود. تمرد شاملو از افاعیل، از مقولهٔ بی وزنی های شاهرکان جوان امروز نیست که حتی بر استر «هزج مثمن سالم» نمی توانند بنشینند! باری در سالهای محافظه کاری شعر نوین فارسی که هیچکس جرأت تخطی از وزن و حتی از بدعتهای عروضی نیما نمی کرد، شاملو تن به اسارت افاعیل (مگر گهگاه بر سبیل تفنن) نداد تا مستقیماً گریبان معنا را بگیرد. چیزی که هست، لحنی را که از همخوانی و هماهنگی کلمات پدید می آورد جاگزین وزن (اگر حاجت به جاگزینی باشد) می کند:

«تو خطوط شباهت را تصویر کن: / آه و آهن و آهک زنده / دود و دروغ و درد را؛ /که خاموشی / تقوای ما نیست...»

(به ایران درودی، ص ۴۹)

این نظم دیگر در ناخودآگاه شاعرست که آه و آهن و آهک و دود و دروغ و درد را مثل تکههای فولاد (و نهمثل توزیع دانههای جواهر که ترصیع کنند) در کنار هم می نشاند و به همدیگر جوش می دهد. «توزیع» الف در سه کلمه دوم، حاکی از انضباط عمیق ذهن شاعرست. وزن باید در نگاه یعنی دردید شاعرباشد وگرنه به ازاءِ هر شاعر، در طول تاریخ ادبیات پیچاپیچمان، همه جا صف نعال ناظمان به جشم می خورد که همهٔ آداب نظم سخن را می دانستند و شعر گفتن نمی توانستند.

از استیازات اصیل شاملو، غنی بودن و غیرمنتظره بودن «واژگان» اوست. در همین نمونهٔ اخیر، وقتی میگوید «که خاموشی تقوای ما نیست» ظاهراً منظورش از تقوا، فضیلت است و هرگز ناظر به پرهیزگاری و نظایر آن نیست؛ ولی فضیلت واژهای مبکسار و بیبارمت. بر این مبنا مرتکب مسامحهٔ منطقی می شود (چون هر تقوایی ممکن است فضیلت باشد ولی هر فضیلتی تقوا نیست؛ یعنی فضیلت اعم از تقوی است) و با اندکی جابجا کردن معنا، واژهای شدیدتر و نافذتر به دست می آورد.

اگر شاملو زبان التقاطی عجیب و غریبی دارد، چاره ای جز این ندارد. حرف های دیگرگون، زبان دیگرگون می طلبد. ادبیات امروز ایران، فقرالدم لغوی دارد. به گمان من از شاهنامهٔ فردوسی گرفته تا روزنامهٔ کیهان باید عرصهٔ لغت بابی شاعر و نویسندهٔ امروز باشد. شاملو دیرگاهی است که به این حرف، عمل کرده است:

«پیش از تو / صورتگران / بسیار / از آمیزهٔ برگها / آهوان برآوردند؛ / یا در خطوط کوهپایه شی / رمه شی / که شبانش در کج و کوج

ابر و ستیغ کوه / نهان است؛ / یا به سیری و سادگی / در جنگل پرنگار مه آلود /گوزنی راگرسنه /که ماغ میکشد...»

(به ایران درودی، ص ۴۸)

اگر به جای صورتگران میگفت نقاشان، شعر از همان ابتدا سقوط می کرد. اگر گفته اند شعر چیزی جز کلمات نیست، مسامحه کرده اند، بهترست بگوییم شعر یعنی انتخاب کلمات یعنی یافتن مترادفات قوی تر و مناسب تر. (اگر دلواپسی «معنا» را دارید نداشته باشید: معنا چیزی بغیر از لفظ نیست). «برآوردن» به معنای ماختن و کشیدن، امروزه متداول نیست ولی وقتی تأمل کنید خواهید دید که مترادف بهتری ندارد بویژه که این واژه کاربرد معماری و حتی حجاری هم دارد. نکتهٔ قابل توجه تر در مورد این فعل این است که در دوازده مصرع (یا سطر) آخازین این شعر، تنها همین یک فعل به کار رفته است، یعنی این فعل یک بار به کار رفته است و یک بار هم حذف به قرینه شده است (محل مقدرش پس از «ماغ می کشد» است).

از سوی دیگر می بینیم که «کج و کوج» عبارتی امروزین است. شاملو همه توانایی هایش را در خدمت فصاحت و ارتباط بیشتر به کار می برد. در شعر «سرود ابراهیم در آتش» می خوانیم:

......

«من بینوا بندگکی مـر به راه / نبودم / و راه بهشت مینوی من / بُزرو طوع و خاکـــاری نبود /

4 . . . . . . . . .

دریغا شیر آهنکوه مردا /که تو بودی / و کوهوار / پیش از آنکه به خاک افتی / نستوه و استوار / مرده بودی...»

(ص - ۲، ۲۱)

بندگکی، بزروطوع، شیر آهنکوه مردا، همه غریب و غیرمنتظرهاند. و هنر حتماً باید غرابت و «غیرمنتظرگی» داشته باشد. همچنین در این شعر:

«به نو کردن ماه / بر بام شدم / با عقیق و سبزه و آینه / داسی سرد بر آسمان گذشت / که پرواز کبوتر ممنوع است / صنوبرها به نجوا چیزی گفتند / و گزمگان به هیاهو شمشیر / در پرندگان نهادند». /

ماه

برنيامد.

چه کسی می تواند منکر صلابت و فصاحت فوق العادهٔ این شعر باشد؟ شعری که در عین استعاری بودن، اینهمه تصویری و عینی است. چه طنز و تناقض گزنده ای از مقابلهٔ «عقیق و سبزه و آینه» و «شمشیر در پرندگان نهادن گزمگان» فراهم می کند؛ و پایان شعر چه ضربهٔ پتک آسایی دارد که تأثیرش وطنینش باز می گردد و در سراسر شعر می دود و شعر را از نو مشتعل می کند و همچنان مشتعل نگه می دارد.

و مگر منظور از قدرت کلام چیست؟ در واقع همان چیزی است که قدما از طریق «علوم بلاغی» میخواستند به آن دست پیدا کنند. یعنی شناختن کلام و کلمه و مخاطب و به کار بردن تمام شیوهها و شگردهای ممکن برای نفوذ و نفاذ بیشتر دادن به سخن. تئوری اطلاع بخشی (Information) نیز بیان علمی تر همین حرفهاست.

شعر شاملو از وحشی ترین فرم برخوردار است. فرم شعر شاملو، خودش ساخته می شرد. شاملو هرگز فرم را «رعایت» نمی کند. و به فرم همانقدر اعتقاد دارد که به وزن. سرنوشت فرم شعر او مستقیماً تابع سرنوشت محتوای اوست. محتوای مذابی که سیل آسا از پلکان مصراعهای مطنطن و متوالی سرریز می کند:

«سن کلام آخرین را / بر زبان جاری کردم / همچون خون بی منطق قربانی / بر مذبح / یا همچون خون سیاوش / (خون هر روز آفتابی که هنوز برنیامده است / یا که هنوز دیری به طلوعش مانده است / یا که خود هرگز برنیاید».

«دیری ست تا سوز غریب مهاجم / پا سست کرده است. / و اکنون / یال بلند یابوئی تنها / که در خلنگزار تیره / به فریاد مرغی تنها / گوش می جنباند / جز از نسیم مهربان ولایت / آشفته نمی شود...».

فرم شعر شاملو از پیچش و خشمی که به کلام می دهد فراهم می شود.

تمام حضور ذهن شاعر صرف بیرون ریختن محتوی می گردد، چیزی که

هست همان انضباط ناخودآگاه، بر بیرون ریختن محتوی نظارت دارد.

محتوای شعرهای این دفتر، اصیل و اندیشیده و امروزین است: از شبانه ها

گذشته که «شراب خانگی ترس محتسب خورده ۱۵ اند. به این پرسش

می رمیم که «درخت تناور / امسال / چه میوه خواهد داد / تا پرندگان را /

به قفس / نیاز / نماند؟ ۱۱ و به این تأسف که «خدایا، خدایا / سواران نباید

ایستاده باشند ۱۱ و سپس به عشق که نه چهرهٔ آبی اش پیداست، نه چهرهٔ

سرخش و نه رنگ آشنایش. و به حسب الحال همگی مان که:

«تمامی الفاظ جهان را در اختیار / داشتیم. / و آن نگفتیم /که به کار آبد.» ۹۲

شعر «سرود ابراهیم در آتش» را از این مجموعه میخوانیم، با این توضیح که احمد شاملو این شعر را در رثاءِ چریک جوان مهدی رضائی سروده بود. مهدی رضائی از اعضاءِ سازمان مجاهدین خلق بود و میگفتند که ساواک در جریان شکنجهاش برای تخلیهٔ اطلاعات، اعضاءِ بدنش را سوزانده بود که سبب مرگش شد.

### سرود ابراهیم در آتش

در آوار خونین گرگ و میش . دیگرگونه مردی آنک، که خاک را سبز می خواست و عشق را شایستهٔ زیباترین زنان ...

که اینش

به نظر

هدیتی نه چنان کمبها بود که خاک و سنگ را بشاید

چه مردی! چه مردی!

که میگفت

قلب را شایسته تر آن

که به هفت شمشیر عشق

در خون نشيند

وگلو را بایستهتر آن

كه زيباترين نامها را

بگريد.

و شیر آهنکوه مردی از این گونه عاشق میدان خونین سرنوشت به پاشنهی آشیل

در نوشت. ـ

روئينه تنى

که راز مرگش

اندوه عشق ر

غم تنهائي بود.

« ـ آه، اسفنديار مغموم!

تو را آن به که چشم

فرو پوشیده باشی!

«\_ آیا نه

یکی نه

بسنده بود که سرنوشت مرا بسازد؟

> من تنها فریاد زدم نه

> > من از

فرو رفتن

تن ز**د**م.

صدائی بودم من \_شکلی میان اشکال \_ و معنائی یافتم.

من بودم و شدم، نه زانگونه که غنچهتی گلی

یا ریشهئی که جوانهئی

يا يكى دانه

که جنگلی ــ

راست بدانگونه که عامی مردی شهیدی؛

تا آسمان بر او نماز برد.

من بینوا بندگکی سر به راه

نبودم

و راه بهشت مینوی من بُرزوِطوع و خاکساری

نيو د:

مرا دیگرگونه خدائی می بایست شایستهٔ آفرینه ئی که نوالهٔ ناگزیر را گردن گردن

کج نم*یکند*.

و خدائی دیگرگونه آفریدم».

دربغا شير آهنكوه مردا

که تر بردی،

وکوهوار پیش از آنکه به خاک افتی نستوه و استرار

مرده بودی. اما نه خدا و نه شیطان ــ سرنوشت تو را

بتی رقم ز**د** 

که دیگران

مىپرمىتىدند.

بتی که

ديگرانش

مىپرمىتىدند.

### با من طلوع كن / م. أزاد

مشرف آزادتهرانی، محمود (م. آزاد) / با من طلوع کن. ـ تهران: اشرفی، ۱۳۵۲، ۱۷۶ ص.

دیگر مجموعهٔ قابل توجهٔ سال ۵۲ کتاب با من طلوع کن از م. آزاد بود. او در بخش هائی از مؤخرهٔ این کتاب، تحت تأثیر اوضاع حاد سیاسی و رد اتهام عارفانه بودن، و اثبات اجتماعی بودن اشعارش، راجع به مجموعهٔ اخیرش، می نویسد که:

«با من طلوع کن شعرهای پانزده سالهٔ گذشتهٔ من است و در واقع، گزیده بی ست از شعرهای این پانزده سال. [...]

نیمی از شعرهای دفتر «فصل خفتن» را در این کتاب آوردهام، و چندتایی هم از دفتر «برای آنکه نمیداند و نمیخواهد» و بیشتر شعرهای «با من طلوع کن» را، و این مجموعه، شده است همین کتاب.

فلسفة امروز، فلسفة جامع امروز \_ كه علم و تاريخ و جامعه و شعر را حتى شامل مى شود \_ به دقت و با منطق علمى شايستة اين زمانه، جنبههاى باطل شدة «عرفان شرق» را هم نشان مى دهد. و فضلاى سوزناك اسرارالتوحيد خوان \_ كه تعبيرات كاملاً «مدرنى» از همين اسرارالتوحيد مى كنند كه از بيسوادى شان است، خوشبختانه، بيخودى تند تند شاعران معاصر را به «عرفان» متهم مى كنند و شاعران امروز هم

بیخودی دچار رودربایستی می شوند و «می عرفانند» و شعرهاشان را با برداشتی «عرفانی» به شرقی ها و نمی دانم غربی ها تقسیم می کنند. [...] پس آنچه مثلاً به زعم این جماعت در این دفتر «عرفان» نماست، در واقع یا شعری ست منحط و یا شعری ست که حرف و سخن دیگری دارد. یکجور بهرهوری ست به بهره برداری از «گنجینه» پایان ناپذیر «عرفان»! شعرهایی مثل «رفتن» و گفتن که «در حقیقت روشن همیشه رازی بردن» و شعر «من از پریشانی ها سخن نمی گویم» حرف دیگری دارد. [...]

برچسبهایی که روی شاعران معاصر میزنند، به تعداد شاعران \_و حتی به تعدادگروهبندی های جمعه بازار «نقد» شعر \_انگشتشمارست: این شاعری ست «متغزل»، آن یکی شعرش «خطابی» ست و دیگری هم «اجتماعی». والسلام! و بعد، این عرفان بازی ها و تمثیل تراشی ها [...]

برچسبهای تغزلی یا عرفانی یا اجتماعی را دور بیندازید و شعرهای عهد بوقی حقیر را هم، اگر شعر می دانید، تا همین حد بپذیرید که از کجا شروع کرده ام (دیار شب، آینه ها تهی ست و قصیدهٔ بلند باد) و تا به کجا آمده ام. صحبت کمال نیست: تحولی ست. بالاخره سن هم نوجوانی و جوانی را پشت سرگذاشته ام و به چهل سالگی نزدیک، درگیر چه مسائلی که نبوده ام، به این امید که نقبی به روشنایی بزنم، به آگاهی، یعنی تلاش برای آگاه شدن و نه دعوی آگاهی. و پشت همهٔ این شعرها لابد تجربه یی ست و حرف و سخنی، و فکری. و همین حدیث را از شعر «با می طلوع کن» می شنوید. می خواهم یگویم که اگر پذیرفته باشید که عرفانی، به آن معنی، در کار نیست و همه اش هم که نمی شود زمزمه گر بود... روحیهٔ تغزل، بله؛ اما آدمی که در تلاش دگرگون شدن است و بر این بود... روحیهٔ تغزل، بله؛ اما آدمی که در تلاش دگرگون شدن است و بر این تلاش تا همین حد که می خوانید آگاه، این آدم روی پیشانیش ننوشته است تلاش تا همین حد که می خوانید آگاه، این آدم روی پیشانیش ننوشته است که: محکومی تا آخر عمر آههای «تغزلی» بکشی! شک نیست یک خط کلی، و به قول «م. امید» یک «جهت عمر» در زندگی شعری هر شاعری که به تول «م. امید» یک «جهت عمر» در زندگی شعری هر شاعری

این شعرها حاصل ده پانزده سال زندگی ست و چه دوره یی از زندگی که سرشار بوده است از تلاش برای رهایی از تلخی و بیم و نومیدی کشنده یی که جانها را خسته است. ۹۳۹

شعرى از اين مجموعه را مي خوانيم.

## تاریک روشن است

تاریک روشن است و بیداری آغاز کار جانفرسایی ست که ترس، ترس گرسنگی، تازیانهوار

میراندت به کارگاهی تاریک؛

سرما

بیداد میکند! و سوز سرما، اشک

برگرنه مینشاند!

نفس می سوزاند! لبها می ترکد! و ترکهای دست

آماس میکند!

و مرد کارگر

که اندیشهیی ندارد

جز زودتر رسيدن؟

و ترس دیر رفتن تاریک میکند آن بامداد را

که چه زیباست در چشم شاعرانی بیکاره

که تنبلانه

گرم تماشا؛

چیزی شکوهمند و شکوفان می بینند

در آنسوی اتاق ـ

«و آسمان جه نیلم!

و آن پرنده ـ آه، چه ميگويم!

بيهوده آسمان را

مىآشوبد

پروازب

در حلقهٔ طلائی ابری، که ای دریغ

اكليلىست؛

نه سیمگونه حتی!» میگوید شاعر.

و شاعر،

مست از می شبانه،

فنجان قهوه در دستش مي لرزد

و وهم مرگ و اضطراب الكل،

مىآشوبد

یاد پرندهوارش را.

حتى در آن اثاقك، از سرما مىلرزد شاعر

و هیچ خواب و خاطرهیی دیگر

گرمش نمیکند!

در آنسوی اتاقک،

که غرق دود سیگارست،

شاعر

سرخوش

(مست از می شبانه)

در آسمان شیری،

در آسمان دور و بلند سپیدهدم،

گویی پرنده یی کم دارد

تا صبح شعرش را بیاراید

با وهم شوق \_شاعر!

او دستهایش را به ستایش،

پرندهوار، از هم باز میکند

تا نعرهیی برآورد از شوق؛

اما نمي تواند:

«این ابرهای سرد سترون،

این ابرهای مردهٔ اکلیلی،

باروست، مى انديشد شاعر؛

«آن ارغوان طالع،

آن انفجار شوق، كجا بايد باشد؟

تا منفجر شود

در قلب این میکون مجرد؟»

اندیشتاک میلرزد دستهای شاعر

و قطره قطره مينوشد قهوهٔ سياه مزخرف را.

و شاعر که گرم وهم است

و ارغوان طالع

یاد پرندهوارش را

مى آشوبد \_

تا صبح مبتذل را میبیند

با رنگ اکلیلی؛

ناگاه

از جای برمیخیزد

و اَرام پنجر مهای اتاقکش را

یکی یکی

باز میکند؛

خم میشود به سوی خیابان:

**\_جه** سوزی!

شاعر، دوباره، پنجرهها را میبندد

و میگوید:

\_ چه روزی!

اما ہنوز کارگر پیر

در انتظار، در صف

بى تاب است؛

و ترس، ترس گرسنگی، تازیانهوار

میراندش به کارگاهی تاریک...

شهرام شاهرختاش، نقدی بر چهار مجموعهٔ شعر م. آزاد نوشته بود که در رودکی (شمارهٔ ۶، شهریور ۱۳۵۵) چاپ شد. ۹۲

# سندباد غانب و شش شعر دیگر / محمدعلی سهانلو

مپانلو، م. ع اسند بادغائب وشش شعر دیگر. \_ تهران: متین، ۱۳۵۲، ۶۶ ص. پیشتر، از کیفیت شعر محمد علی سپانلو و نظر مُتضادِ همعصرانش دربارهٔ شعر او به تفصیل سخن گفتیم.

الهام بخش این شعر بلند او، داستان سندباد بحری از کتاب هزار و یک شب است. سندباد پس از هفت سفر پرماجرا، می اندیشد که چون پیر شده، سفر هشتم او «سفر مرگ» خواهد بود.

شاعر این منظومه را به سه بخش، زیر عنوانهای: هفتم، هشتم، نهم، تقسیم کرده است. زیر عنوان هشتم، سندباد پیرکه در اتاقش کنار بندرگاه

به خواب رفته، خلاصهٔ ماجراهای هفت سفر قبلش را به یاد می آورد: داستان مبارزهٔ انسان با مهلکه ها که انگیزهٔ آن پیروزی بر «نامعلوم» است. در بخش هشتم می بینیم، سندباد، که بایستی به سفر محتوم دیگری برود، به خاطر ضعف پیری، از آن چشم می پوشد. پس فرزند خود را نامزد این صفر می کند. او به عنوان تجربهٔ راه می کوشد که فرزندش را به خطرهای دریا واتفاقات نامنتظری که می تواند مسافررا ازرسیدن به «جواب حقیقی» باز دارد، آگاه کند. و در قسمت نهم، سندباد پیر در کنار دریائی که کشتی فرزند او در آن محو شده ایستاده و می اندیشد که آیا در ادای مسئولیت خویش کوتاهی نکرده است؟ زیرا نسل جوان به صرف گرفتن اندرزهای شفاهی بعید است که در عمل بتواند در این آزمون دشوار پیروز شود.

درونمایهٔ منظومهٔ سندباد خایب، در حقیقت مسئلهٔ انتقال میراث نسلهاست: پدران مسئولیت خود را به گردن فرزندان انداختهاند، اما حتی نتوانستهاند آنها را به اندازهٔ کافی تجهیز کنند، پس در سفر خطرناک آینده، نسل با تجربهٔ «سندبادها» غایباند. و نکته همینجاست.

مپانلو خود طی یادداشتی بر مقدمهٔ سندباد، مینویسد:

لاسفر هفتم ـ آخرین سفر مادی ...در عین حال یادآوری نکات اساسی شش سفر قبلی است، مطابق آنچه که در هزار و یکشب روایت شده، در انجام این تفکرات، پهلوان به ضعف و پیریاش اذعان میکند. دو قسمت بعد، مراحل سلوکی و روحانی است. در قسمت هشتم، سندباد درمی یابد که باید رسالت خطرناک خود را به «جوانی» دیگر بسپارد. آنگاه مواهب و مصائب نامنتظر دریا، چهرههای جذبه و فریب و تهدید آن را برمی شمارد تا وارئش به دریا آگاه و آشنا شود. و قست نهم سفر تردید و امید است در ذهن سندیاد.

آیا نسل نوپای آینده (قلمستان) می تواند در این همه دامها و پاپیچها نیفتد؛ و تنها با یاد شجاعت رهروان غائب \_ آنهم شجاعتی که به پیروزی نرسیده \_در طول مالها، تسلیم فسادهای هوا نشود؟»

شعر بلند سندباد به آل احمد تقدیم شده بود. بخشی از این شعر را می خوانیم.

سندباد

چون آذرخش بر قُلل قلعه نقش بست سال گذشته، سایه صفت جنبید

حفتم

زیر هلال پنجرههای پریده رنگ هنگام شد که عزم کند آن پیامبر بر هشتمین سفر. پشت شقیقهاش بنجنبید پرچمی و بر جبین او تپش دریا

نابود شد.

او در سفینه شی که به سودا
افسانه بر جهان جوان می برد
در ابروی مواظب رنگین کمان
در ملتقای آبی دریا و آسمان
بر بادبان خورشید
بر دیرک شهاب
همواره یک حکایت می خواند
بین کتابخانهٔ خیزاب

همواره عزم رفتن همواره میل نامعلوم مودای آتشین بود که در سپیدگاهان مثل تبی سپید

بر او عارض می شد

مثل تبی سپید، در آن هنگام کارامش سفر متلاطم بود آهنگ باد می آمد از حبلهٔ مشوش کشتی به یاد او: خورشید بسته می شد چون پلکهای مفرغی مردگان در تیمروز...

آنوقت شهر و باغچه و حجرههای سودا بیرونق می شد مرغان آبزی در خواب او ملائکه میرفتند و سایههای دریا نوری شکنجه آمیز را بر طاق مشکوی او می لرزاند.

> این سان سفر ندا می داد و صور می دمیدند در بندرها اکندن متاع آوازهٔ و داع افراشتن شراع حرکت!

در سال ۱۳۵۲، عبدالعلی دستغیب در چند شمارهٔ پیاپی هفته نامهٔ فردوسی نقد مفصلی بر اشعار سپانلو نوشت که علاقه مندان می توانند یدان مراجعه کنند.

از دیگر مجموعه های قابل توجهٔ سال ۱۳۵۲، گریه در آب از عمران صلاحی، از نسل آفتاب از علی باباچاهی، از پنجره یه هرم شهرها از عبدالله کوثری، و دشت ناامید از آتش بود که نمونه هائی از هر مجموعه را می خوانیم.

## از نسل آفتاب / على باباچاهي

باباچاهی، علی /از نسل آفتاب. مهران: بینا، ۱۲۵۲، ۱۰۵ ص.

شعر علی بابا چاهی از مجموعهٔ نخستین تا از نسل آفتاب تغییری کیفی نمی یابد؛ مگر در وزن، که ادامهٔ اصیل دست آوردهای باشکوهِ فروغ فرخزاد و م. آزاد است؛ اوزانی منعطف و پرکشش که تحولی از اوزان نیمائی به سوی شعر سپید است.

شعری از از نسل آفتاب را می خوانیم.

## از سکوت و تفرقه...

صدای وحشت پروانه و شکستن فانوس سرخ شقایق می آید صدای فاخته کوچکی که بر صلیب آنتنها از دودمان خویش

جدا مانده است

صدای شاعر سی سالهای که در حکومت تاریخی تنفس مردم،گم می شود

و عاشق صداها و انفجار باد و بهار است

در سرزمین دوست و در قلمرو خورشیدهای سرگردان من در گلولههای سوزان شعر و در مسلسل فریادها و صداها نعش سکوتها و توقفها را

می شمارم و صدای وحشت پروانه ها و فاخته ها را

حس میکنم

ای شاعران که از افقی کاذب از سکوی کوکبها، و از دریچهٔ برج بلند عاج فریاد انفجار و اناالحق می زنید و در جوار واژه و رؤیا و استکانی و دکا و عشق آوازهای فلسطین و عاشقان اردنی را با جرعهٔ خنک پیغامی

جلا می دهید من از سکوت و تفرقه پر می شوم وقتی شما به پاکی جریان درد و به حقیقت تلخی که از سبوی واژهٔ ایمان و عشق می جوشد خیانت می کنید من از سکوت و تفرقه پر می شوم
وقتی که «عشق»
از ارتفاع آنتن و تصویر می گذرد
و جغدهای کهنسال
ویرانههای دنیا را
تسخیر می کنند
آری
آری
من از سکوت و تفرقه مرشار
و در صدای وحشت پروانهها و فاختهها،
گم می شوم.

## گریه در آب /عمران صلاحی

صلاحي، عمران /گريه در آب. ـ تهران: كتاب نمونه، ١٣٥٢، ٩٣ ص.

عمران صلاحی از معدود شاعرانی بود که هم از نخست، زبانی ویژهٔ خود داشت؛ اشعاری عموماً جامعه گرا، ساده، با تصاویری بدیع، طنزی پنهان و خوشاهنگ که می توانست تأثیرگذار هم باشد. ولی همکاری مدام با نشریات فکاهی شاید سبب شد که گاه اشعارش به هزل گراید و چهرهٔ حقیقی اشعارش پنهان بماند.

چند شعر از مجموعهٔ گریه در آب را می خوانیم.

عيادت

مرگ

از پنجرهٔ بسته به من مینگرد زندگی از دم در قصد رفتن دارد روحم از سقف گذر خواهد کرد در شبی تیره و سرد تخت

> حس خواهد كرد كه سبك تر شده است

> در تنم خرچنگیست که مرا میکاود خوب میدانم من که تهی خواهم شد و فرو خواهم ریخت

تودهٔ زشت کریهی شدهام بچههایم

از من می ترسند آشنایانم نیز به ملاقات پرستار جوان آمدهاند.

4Y/9/10

تعزيه

بادها

نوحهخوان

بيدها

دسته زنجيرزن

لالهما

سينهزنان حرم باغجه

بادها

در جنون

واژگون

لالهما

غرق خون

خيمة خورشيد سوخت

برگها گریهکنان ریختند

آسمان

کرده به تن پیرهن تعزیه

طبل حزا را بنواز ای فلک...

ነጞቔለ

بخشهائی از شعر بلند من بچهٔ جوادیه ام \_ از شعرهای محبوب آن سالها را مي خوانيم.

[...]

ميدان راه آهن

دریاچهای بزرگ

درياچة لجن

با آن جزيرهاش

و ساکن همیشگی آن جزیرهاش

گفتم همیشگی؟!

آب از چهار رو**د** 

مىريزد

رود جواديه

رود امیریه

میمتری

شوش

و بادبان گشوده بر این رودها

نكىت.

میرانم با قایقی نشسته به گل من بچهٔ جوادیهام از روی پل که میگذری غمهای مرزمین من آغاز می شود ای خط راه آهن

ای مرز

با پردههای دود

چشم مرا بگیر

مگذار من بیئم چیزی را در بالا

مگذار من بخواهم

مگذار آرزو

در سینه ام دواند ریشه

مگذار

ای دود

یک روز اگر محلهٔ ما آمدی همراه خود بیاور چترت را اینجا هوا همیشه گرفته ست [...] اینجا هوا همیشه بارانی ست

وقتی که باران می بارد

يعنى هميشه

بايد دعاكنيم

و از خدا بخواهیم

نیرو دهد به بام کاهگلیمان

بايد دعاكنيم

ديوارها

تابوت سقف ها را

از شانه بر زمین نگذارند

[...]

كشتارگاه

در آخر جوادیه

این سوی «نازی آباد» است

و مردم محلة من هر صبح

با بوی خون

بيدار مىشوند

در بوی تند شاش و پهن

اینجا بهار بینی خود را می گیرد

سگهای نازی آباد

در بوی لاشه های کهن عشق میکنند

ميعادكاهشان

كشتاركاه

انبوه گوسفندان

تصویر کورههای آدمسوزی را

در ذهنم بیدار میکنند از دور، آه تیرهٔ آدمها از توی کوره، چنگ بر افلاک میزند از توی کوره، چنگ بر افلاک میزند از توی کورههای آدمسوزی انگار باید همیشه غم آجر به روی آجر بگذارد

من بچهٔ جوادیه ام وقتی درشکه چی شلاق میکشد خطی کنار صورت من رسم می شود [...]

> در این محله اکثر مردم محصول ناله های قطارند زیراکه نصف شب

چندین بار هر مادر و پدری از خواب می پرد! سوت قطار، یعنی آن بچهای که تیروکمانش چشم چراغهای محل را از کامه درمی آرد سوت قطار مساویست با بچهای که توپ گلینش بر قامت تو

مهر باطله خواهد زد

اینجا قطار، زندگی مردم است با سوت او به خواب فرو میروند با سوت او

بیدار می شوند اینجا قطار مونس خوبی ست من بچهٔ جوادیه ام من عاشق صدای قطارم هر شب قطار از تونلی که خاطره هایم درست کرده می گذرد

از تونلی که خاطرههایم درست کرده میکدرد وقتی قطار میگذرد در ایستگاه خاطرههایم

مىايستد

چون جملهای به حالت مکث انبوه خاطراتم با جملهٔ طویل قطار

بر خط راه آهن هر شب نوشته می شود و پاک می شود

وقتی قطار میگذرد من مثل مرد سوزنبان

از دخمه ای که بر لب خط است

پا مینهم به بیرون

تا خط عوض كنم

وقتی قطار میگذرد چون پیرمرد سوزنبان چشمان خستهٔ خود را در دست خودگرفته تكان مىدهم

تاكور سوى فانوسم

در سرگردانی

گم گردد

وقتی قطار میگذرد من بر سر تقاطع خطها

در تاریکی

میگریم

من با قطار، الفت دیرین دارم و در مسیر آن صدها هزار خاطرهٔ شیرین دارم وقتی قطار میگذرد در ایستگاه خاطرهها

مىايستد

و خاطرات کهنه مثل مسافران شتابان از هر طرف سوار می شوند وقتی قطار میگذرد وقتی قطار میگذرد

> من بچهٔ جوادیهام در این محل هنوز

موی سبیل

پیمان محکمیست و تکههای نان سوگندی استوار

با آنکه بچهها و جوانها از نسل ساندویچاند و روز و شب دنبال بوچ و هیچاند

بر بامها روئیده شاخههای فلزی بر بامها باد دروغ میوزد موج فریب میگذرد و شاخههای خشک فلزی از این هوای تار و دروغین مسرشار میشوند و

پربار می شوند
این شاخههای خشک فلزی
با ریشههای شیشهای خود
از مغز ساکنان این محله فذا می گیرند
به شاخههای خشک فلزی
حتی کلاغها هم مشکوکند
بر بامها شکوه کبوترها دیگر نیست
زیرا کبوتران
مغلوب مرغهای فلزی گشتند
از روی شاخههای فلزی
اینک عبور مرغهای فلزی ست
اکنون کبوتران
در سینهٔ ملول کبو تریازان

مىلرزند

با دست و بال زخمی من بچهٔ جوادیهام من هم محل دزدانم دزدان آفتابه

من هممحل میوه فروشان دوره گرد من هممحل دردم این روزها دیگر چون بشکههای نقتم

> می بینی ناگاه

> > تا آسمان هفتم را

يا كمترين جرق**ه** 

مراغه\_آذر ۱۲۵۱

## از پنجره به هرم شهرها / عبدالله کوثری

کوثری، عبدالله / از پنجره به هُرم شهرها. ــ تهران: نیما، ۱۳۵۲، ۱۲۲۵ ص.

بخشی از شعر \_ نمایشِ «بانوی جامه میاه» از مجموعهٔ از پنجره به هرم شهرها را می خوانیم:

خیابانی با دو ردیف درخت کهنسال، چند دکان و خانه ی فرتوت و قدیمی. شب است و تنها نور ضعیفی از چراغی کوچک بر تیر، فضا را روشن میکند. پائیز است.

مرد:

بالا بلند و غمگين

با جامه یی سیاه تر از شب باگیسویی سیاه تر از مشک

با چشمهای*ی* 

تیره از تاریک

بانوی باستانی من اینجاست.

ييداست از طنين نفسهايش

کز راه دور، دور، دور

مي آيد.

غمگين

ئكت

خست

پيداست

باری شگفت و منگین

بر دوش برده است.

بالا بلند و غمگين

با جامه يي...

بانو (وارد می شود. با جامه یی بلند و سیاه. چشم هایی غمگین و صورتی مهتابی):

مبورتی <del>سها</del>بی -

آری

از راه دور می آیم

غمگين

ئكىتە

خسته

باری شگفت و سنگین

بر دوش بردمام از دشت ها گذشتم از رودها، کویرها از خانه ها و بامها از شهرها گذشتم. در طول راه در طول روز، شب گویی صدای غمزدهیی می خواند. آرى

> از راه دور می آیم باگرد راهها بر دست بر جبین از راهها گذشتم از راه سنگلاخ قبیله از دهشت مسیر تبارم از روزهای تلخ گذشتم از روزهای کینه و نفرت ر خدعه و خنجر. و خستهام، آري چندانکه زانوانم گریی که از تحمل بار سن مىرباز مىزنند.

اينجا

ر این خیابان بایدکه بنشینم. (می نشیند و به درختی تکیه می کند)

یک درخت باید همیشه باشد و من

چه دوست می دارم این ریشه های رفته به اعماق این پنجه های محکم این پایدار مهربان این درخت را...

مرد:

بانوی باستانی من اینجاست با جامهٔ شگفت سیاهش. گیسویش از تهاجم شب، نمناک چشمانش از نهفته غمی غمگن

> ر دستهایش این دستهای سادهٔ مهتابی، ا...]

# دشت ناامید / آتش

آتش / دشت ناامید. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۶۱ ص.

از آتش و کیفیت اشعارش پیشتر صحبت شد. چند نمونه از دشت ناامید را می خوانیم.

```
آنک سراب پر شمشعه تخیل دریائی کویر
              دشت نمک
                            با بازتاب پرتو خورشید نیمروز
_ أنينة مقعر تفتان _
         سیارگان سوخته
                           افروخته جهنم كانون در آسمان
فرياد مىكشند
تا تارهای ریگ روان بر توسنان باد در چابکی نظیرندارند
  بشكافته ست خاك عطشناك گوئى دهان گشوده همى گويد
_آب، آب
                                                     ٥
        رعنا غزال شاعر صحرا
                               در لحظههای خوب غروب
با چشمهای سخت سیاهش
          ر با نگاه، بدرقهٔ آفتاب را
                                  مى ايستد برابر خورشيد
خاموش می سراید
                                 «بدرود ای سخاوت بیجا!
                    بدرود!»
                                      سر زد هلال، انگار
              از ورطه های هول بیابان
خنجر به دست میگذرد شب
                                                   [...]
```

ای جنگل بهشت در ساحل کدام سرابی ۹

11

17

جمازهٔ رمیدهٔ تنها عربان، میان لوت برهنه چه میکند؟ شاید که کاروان عزیزش را کاندر هجوم ریگ روان در زیر تپهای متحرک غنوده است می جوید

14

مرغ نگاه تا دوردست می پرد و پرسه می زند سن وسعت نظر را

از بیکرانگی بیابان گرفتهام

14

راوی باد شعر درشت کویر را بیوقفه در هجای بلندش تکرار میکند

10

تنها امامزادهٔ صحرا \_ مِهراس خشک و گنبد خاکین \_ جزیاد

آیاکدام زائر مجنون بر آستان تفزدهاش بوسه میزند؟

محبوب سن! در نفرت بنفش کویری چنین دژم با یاد سبز چشم تو هستم

ـ هنوز هم

[...]

۲1

یک واحه یافت نمی شود در سن کویر

77

در این غروب خشک جگر تاب شاید این مرغ تیز پر مـافر

پیغمبریست، معجزهاش \_آب

74

مهتاب ساحرانهٔ صحرا با عالمی صراحت و عربانی تمام چون شعر خاورانی

روح ترا به مد بلندی رسانده است

[...]

40

چندان که پیش از این مرد بعشق بودم اکنون در این در این در شت بیابان

مرد بنفرتم

49

در نفرت وکویر میراث عشق و دریا ــباقی است ۲۷

از مىرنوشت جنگلى من با نهرهاى زمزمهخيزش و مرغكان غلغلهانگيزش

با آن درختهای همه سبز و آن تمشکهای همه آب جز سرگذشت شور کویری

\_چه مأنده أست؟

ولی الله درودیان، نقدی بلند و خواندنی بر دشت ناامید نوشته بود که در نگین (سال ۱۱، شمارهٔ ۱۲۸، دی ۱۳۵۴) چاپ شد. ۹۶

نقد درودیان برای شناخت شعر آتش (که هرگز هیچگونه برخورد جدی با اشعارش نشد) سودمند است.

# شعر تجسمی، شعر پلاستیک

در بررسی اتفاقات سال ۱۳۵۱، در جربان پیگیری اسماعیل نوری علاه، به گشایش «کارگاه شعر» در مجلهٔ فردوسی به منظور سر و سامان دادن به

وضع آشفتهٔ شعر، اشاره کرده بودیم. ادامهٔ آموزشِ فنِ شاعری به نوپردازان در کارگاه شعر، رسیدن به نوعی موج نو شکل یافته بود که وی به دلایلی که در شماره های متعدد فردوسی برشمرد، بدان نام شعر تجسمی یا شعر پلاستیک داده بود.

نوریعلاء، شعر تجسمی یا شعر پلاستیک را شعر دهه پنجاه (۱۳۵۰–۱۳۶۰) میدانست.

او در بخشهائی از مقالهٔ «در جستوجوی هویت شمر تجسمی» که در فردوسی، شمارهٔ ۱۲۱، در تاریخ ۲۵ تیر ۱۳۵۲ چاپ شد، نوشت:

«اگر چه شعر امروز ایران اکنون نیم قرن را پشت سر خود دارد، اما عنایت عام شاعران را باید متعلق به بیست سال اخیر دانست (۱۳۳۰–۱۳۵۰). در طی این دو دهه ما با دو حرکت گسترده شعری روبهرو بوده ایم. [...] در نخستین دهه (۱۳۳۰–۱۳۴۰) شعرنو نیمائی به شکوفائی رسید. [...] در دومین دهه (۱۳۴۰–۱۳۵۰) با شعر موج نو روبهرو بوده ایم. شعری که هوائی تازه با خود به زبان خلاقهٔ سرزمین ما آورده است.

اگر در جست وجوی خطوط مشخصه شی برای ترسیم چهرهٔ شعر سومین دهه (۱۳۵۰–۱۳۶۰) باشیم، باید این خطوط را حاصل و برآیند تلاقی خطوط دو نهضت بیست سال گذشته بدانیم؛ آنجا که تجربههای شعر نیماشی با تازگیها و بدعتهای شعر موج نو درهم می آمیزد و نطفهٔ شعری بسته می شود که نه وابستگی شدید شعرنو نیماشی را به ادبیات به معنی خاص آن ـ دارد و نه سرگشتگیها و اغتشاشها و فرارهای آگاهانه و ناخود آگاه شعر موج نو را از تبیین و روشناشی. شعری که قدرت بیان و پالودگی زبان را از شعر نیماشی به ارث می برد و تصویرسازی و غوطه زدن در پرشهای آزادانهٔ ذهن را از شعر موج نو. [...]

در حال حاضر می توان لااقل کلیات شمر دههٔ جاری را چنین وصف کرد:  ۱. روشن بودن بیان و پرهیز از ابهام نامفهوم (میراث شعرنو نیمائی)

 ۲. تصویری بودن زبان و آزاد بودن ذهن خلاق (میراث شعر موج نو)

از جمع کردن این دو خط دقیق شاید بتوان به یک نام رسید، نامی نظیر شعر تجسمی یا شعر پلاستیک. به عبارت دیگر، شاعر این شعر می کوشد تا به طرزی روشن و مبین، ذهنیات را در لباس عینیات و معقولات را در جامهٔ محسوسات بیان کند. [... ها

و با خوانندگان قرار میگذارد که هر از چندگاهی یکی از شاعران شعر تجسمی (یا شعر پلاستیک) را در صفحهٔ «کارگاه شعر» معرفی کند و تمام دو صقحه، یا یک صفحهٔ کامل را به او اختصاص دهد. این عهد، عملی می شود و به مرور صفحاتی به شاعران جوان مستعد اختصاص می یابد که به ترتیب به قرار ذیل بود:

نختین شماره به نصیر نصیری ۹۸. دومین به طاهره باره تی و سعید الماسی ۹۹ و شماره های بعد، به: فریدون فریاد ۱۰٬۰۰۰ شاهرخ آل مذکور و عزیز ترسه (م. اصلان) ۱۰۰، شهریار مالکی ۱۰۰، میرزاآقا حسکری ۱۰۰، محسن مهدوی هزاوه ۱۰۰، مهدی علی مانی ۱۰۰، سنوچهر نیکو ۱۰۰ و علی کرم عبدلی ۱۰۰ اختصاص می یابد و طبق ضوابطی که اعلام می شود، در شمارهٔ فروردین ۱۳۵۳، بهترین شاعران و بهترین شعرهای تجسمی یکسال گذشته انتخاب می شوند که عبارت بودند از:

۱. آواز شبانه، آواز درد، از نصیر نصیری؛ ۲. شالگردنی در باد، از طاهره باره نی؛ ۳. جادوئی ام کلام، از راحا محمد سینا؛ ۴. و کاکلی که آتش می گیرد، از غلامرضا بلگوری؛ ۵. عاشقانه در خاک و باد و بید، از فریدون فریاد؛ ۶. در جست وجوی هم، از عزیز ترسه؛ ۷. اهواز، با یک بغل شراب، از شاهرخ آلمذکور؛ ۸ لیدای ۱۹۲، از سید محسن رضوی؛ ۹. تصویرها و بوها، از سیمین برلیان؛ حکایت این عمر، از سعید

الماسى؛ ١٠. فضاى دانستن، از شهريار مالكى؛ ١١. حريق مجدد، از فاروق اميرى.

برگزیدهٔ نخستِ شعرهای تجسمی، از میان هزاران شعر که طی یکسال (۱۳۵۲) در مجلهٔ فردوسی چاپ شده بود را، میخوانیم. این شعر، در شمارهٔ ۱۱۲۲ مجله به چاپ رسیده بود.

# آواز شبانه، آواز درد

نصير نصيري

آرام

\_مثل پرنده ئي، از تخم \_

سر زد

سر زد و

گيسو

پریشان کرد

گلی رویاند

مرا خنديد

گفت: باز که پنجره را باز کرده شی

و خون سفید شب را می نگری!

گفتم: نه

نه

انسانی را در کوچه منتظرم

تا آب تبرک را

بر عبورگاه گامش

بپاشمه

انسانی که زیر نگاه مشوشم کوچههای نکبت را

با سلام

بكذردا

گفت: دیری مرا عاشق بودی

و پنجره را برای دیدار من میگشودی

مگر نبود که من

دستت را

با تاری از گیسویم گرم می کردم مگر نبود که من

از شب

شيرت مي دادم

مگر نبود که من

تنها شب را

با نگاهم

در جویباران میریختم تاگیاهان برویند

\_\_\_\_

ديريست كه مرا نمي خواهي.

گفتم: کودکی که گیسوان تو را عاشق بود

دیریست به انسان رسیده است.

گفت: من بوی شبنم

باران را به سبزه می رسانم

مبره را به کوه

کوه را به سنگ

سنگ را به جاده

جاده را به باغ

گفتم: درد... درد

گفت: پوست مرا تو بوئیدی

گفتم: وگیسوانت را شانه میزدم

گفت: تبسم را می خواستی

گفتم: و صدایت را نوازش می کردم.

گفت: سرود بودم

گفتم: مىخواندمت.

گفت: پس چشمه را ببین

كه ميجوشانم

از عشق

و پرندهها را بشمار

که در گیسوانم

خانه میکنند.

گفتم: انسان را بشمار

... انسان را بشمارا

گفتی: کیست، این ولگردی

که خشم مرا برمی انگیزد؟

\_ آی...

نگاه کن

عابری که گیسوان تو کارسازش نیست.

مستانه ميرود

و شبانه می خواند

(شبانەئى كە

چون تنفس

بر هر لب*ی* 

جاریست)

# شب شعر انستيتوگوته

در سال ۱۳۵۲ نیز چندین شب شعر در انستیتو گوته برگزار می شود. ولی پیشتر گفتیم که بعد از حادثهٔ سیاه کل و گسترش خفقان و تشدید توقع رهبری داشتن از شاعران و دستگیری بسیاری از شاعران بی پروا (که بحرانِ شعر را تشدید کرد) شبهای شعر، عملاً ارزش و اعتبارش را در میانِ بخشِ عظیمی از شعر دوستان از دست داده بود و لذا از استقبالی برخوردار نمی شد. و نمونهٔ آن، همین شبهای شعرِ انستیتو گوته و چگونگی بازتاب آن در مطبوعات بود.

یک هفته پس از برگزاری شبهای شعر اخیر، در هفته نامهٔ فردوسی مطلبی پیرامون شبهای شعر انستیتو گوته نوشته شد که عنوان پرسشی آن، «شبهای شعر، بزم آلمانی؟» بود. در این یادداشت میخوانیم که:
«شبهای شعر، بزم آلمانی؟...

درهفتهٔ گذشته (۱۲۵ مهر ۱۳۵۲) شبهای شعرانستیتوگوته برگزار شدکه عدهٔ زیادی در این شبها شرکت کردندوشاعران: آزاده منشیزاده، خوش، آتشی ورحمانی، بسیاری از شعرهای قلیم وجلید خودرا خوانلدند. از خصوصیات این شبهای شعر، حضور عده تی بود که خیال می کردند برای شرکت در «شوی تلویزیونی» دعوت شده اند و بیشتر سعی داشتند تا آنها هم نقشی در این برنامه داشته باشند و از مجریان برنامه هم تشکر نمایند.

نکتهٔ دیگر اینکه شعرا باید قبلاً شعرهائی را که میخوانند انتخاب نمایند و شب شعر را به «ترانههای درخواستی» حضار واگذار نکنند. آخر باید فرقی باشد میان یک شاعر و یک خواننده!

معدودی نیز به خاطرهای خاصی در این شبها شرکت مینمایند و اغلب نقش «معترضین حرفه ثی» را بازی میکنند با توقعاتی که متاسفانه امکانات شاعر را در نظر نمی گیرند.

توجهٔ عده ثی نیز به اشعار اجتماعی از حد معقول آن گذشته و آنها را به ماهیت شعربی اعتنا کرده است ولاجرم چون نظریات شان انجام نمی گیرد، ناراضی می شوند تا حدی که می خواهند با شاعر دست به یقه شوند.

بعضی از شرکتکنندگان در این شبهاگاه با ترک جلمه آن را از رونق و حال و هوا می انداختند، در حالی که می تو انستند چند دقیقه هم تحمل کنند. فکر کنند که یک سانس سینماست مثلاً.

چند تن از شعرای شرکتکننده نزدیک بود با حضار درگیری پیداکنند و جوابی به متلکهائی که پراکنده می شد! که بهتر بود صبور باشند و یا اصلاً توجهی نکنند که کار به قهر بینجامد.

در هر حال، شبهای شعر انستیتو گوته، موفق بود و خاطرهانگیز، و بد نیست در پایان، شعر مانندی را که یکی از دوستانِ اهل قلم که اصلاً شاعر هم نیست، گفته، به عنوان حواشیِ این شبها چاپ کنیم؛ با این توضیح که اخلب پس از پایان شب شعر، عده ثی از دوستان با شاعر مسری به ۱۰ آبجو بشکه می زدند و بحث ادبی ادامه پیدا می کرد.

[و این است آن شعر]

# شب، خار وکل و بته

شبهای شعر، بزم آلمانی آبجو بشکه، بحث آزاد

در حدود مقرّرات د شب، شب، شبهای شعر شب منشیهای دیوانی آزادهای گرفتار میم آتشیهای خاموش پرچمهای بینصرت شب، شب، شبهای شعر شبی که اسماعیل با رشوهٔ یک گوسفند

از هلاک، رهائی یافت.

شب، شب دختران فارغالبال

و زنان کم سن و سال

جوانان قدیم عاشق و نوجوانان در حال بلوغ شب، شب خار وگل و بُته شب. شب انستیتو گو ته»

#### و هفته بعد، نوشت:

«پس از شبهای شعر انستیتو گوته از شعرای معاصر که با اقبال فراوان [!] رویهرو شد، شبهای شعری نیز به مدت هفت شب برای شعرای امروز در نظر گرفته شده است که از ۱۲ آبان شروع خواهد شد و تا ۱۸ آبان ادامه می یابد. شبهای شعر شعرای امروز به این ترتیب خواهد بود که هر روز از ساعت ۸ بعداز ظهر شروع خواهد شد:

۱۲ آبان: منوچهر نیستانی، مینا اسدی؛

۱۳ آبان: سیروس مشفقی، بتول عزیزپور؛

۱۴ آبان: طاهره صفارزاده، حسين منزوى؛

١٥ آبان: منصور برمكي، شهين حنّانه؛

۱۶ آبان: عظیم خلیلی، اصغر واقدی؛

١٧ آبان: شهرام شاهرختاش، فرهاد شيباني؛

۱۸ آبان: اردلان سرفراز، محمدعلی بهمنی. [...]هٔ۱۰۹

اما بعضی از این شبها، با بی توجهی و حتی تمسخر پاره ئی از نشریات همراه شد، بطرری که «مانفردتیله» مدیر آلمانی این برنامه مجبور شد در مجلهٔ سید و سیاه همین ماه، به بعضی از پرسشهای جدی و ابهام آمیز بعضی از شعر دوستان پاسخ دهد تا حرمت عده شی از شاعران بدانان بازگردد.

## مرگ هوشنگ ایرانی (نخستین شاعر سوررنالیست ایران)

هوشنگ ایرانی، شاعر بزرگ خروس جنگی، در سال ۱۳۵۲ تقریباً شاعر فراموش شده ثی بود.

او پس از سال ۱۳۳۴ که مجموعهٔ به تر می اندیشم، به توها می اندیشم را چاپ کرد و همچون پیشتر، مورد هجوم و تمسخر همه جانبهٔ شاعران کلاسیک و نوپرداز و مدرن قرار گرفت، بطور کامل از عرصهٔ شعر عقب نشینی کرد، و با کیششی که به عرفان داشت، با تمام وجود در عرفان غرق شد. دیگر هیچ شعری منتشر نکرد، تا سال ۱۳۵۲ که دچار سرطان گلو شد. مجلات، شتابزده، پیشاپیش به انتشار خبر مرگ او پرداختند، تا جائی که روزی خود خبر مرگش را در مجلهٔ تماشا دید و خبر را تکذیب کود.

بعد از مرگ ایوانی، پاره نی از مجلات و روزنامه ها مطالبی در دفاع از آثار او نوشتند که البته دیگر دردی از شاعر را دوا نمی کرد.

یادداشتی دربارهٔ او را از هفته نامهٔ فردوسی می خوانیم.

«هوشنگ ایرانی تنها یک شاعر نبود» که فیلسوفی صاحبنظر و صاحب عقیدتی راستین بود که نخواست هیچکس به «جد» او را بگیرد [...] او در همه حال به طنز و شوخی قضایا را برگزار میکرد. [...] ایرانی یکی از تواناترین مترجمین ما نیز بود. آثاری که از برترند راسل و سایر نویسندگان انگلیسی زبان توجمه کرده است نه تنها تبحر او را در برگرداندن عقاید و شیوهٔ نگارش آنان به فارسی نشان می دهد بلکه حاکی از آن است که در شناخت آنان تا چه حد قابلیت داشته است.

ایرانی وصیت کرده برد که جمدش را بسوزانند و برایش ختم نگذارند و هیچگونه مراسمی مثلاً به این بهانه.

از بابت سوزاندن جسدش، وصیتش عملی نشد و او را در بهشتزهرا به خاک سپردند.» ۱۱۰

دکتر هوشنگ ایرانی، نخستین شاعر سوررثالیست، نخستین نوپرداز عارف، و از نخستین شاعران شعر منثور در ایران بود. و اصطلاح «جیغ بنفش» او سالیان دراز ورد زبان خاص و عام بود.

مر منشاءِ شعر سهراب سپهری و شعر احمدرضا احمدی، اشعار او بود که پیشتر بدان پرداختیم. ۱۱۱

# قتل خسرو كلسرخي

موثرترین اتفاق در حوزهٔ شعر چریکی، در سال ۱۳۵۲، قتل خسرو گلسرخی، شاعر و روزنامهنگار بنام بود. او نه شاعری توانمند، نه روزنامهنگاری زیرک، و نه منتقد و محققی عالم بود. او انقلابی پیگیر، صمیمی و پرشوری بود که با دفاع معصومانه از مردم محروم در دادگاه شاه (که بطور بسیار استثنائی از تلویزیون سراسری ایران پخش شد) جانش را بر سر آرمانش گذاشت. و مردم دیدند که چگونه فردای آن روز به همراه دوست همزندانش سکرامت دانشیان او راکشتند.

خسرو گلسرخی در دوم بهمن سال ۱۳۲۲ در رشت زاده شد. مدتی در رشت و چندی در قم (نزد پدربزرگش) زندگی کرد. در دههٔ چهل به تهران آمد. در روزنامه اطلاعات و سپس کیهان و آیندگان به کار روزنامه نگاری پرداخت. در سال ۱۳۴۸ با دوست همفکر و همقلمش عاطفه گرگین ازدواج کرد. از نیمهٔ دوم دههٔ چهل، شعر و مقالاتش روز به روز، صریحتر و سادهتر و بی پرواتر شد تا جائی که آشکارا به دفاع از خطمشی چریکی پرداخت.

در فروردین سال ۱۳۵۲ به اتهام قصدِ ترور شاه، به همراه گروهی دستگیر شد، و در ۲۹ بهمن همین سال اعدام شد.

خسروگلسرخی به هنگام قتل، سی ساله بود.

بعد از مرگ او، از طرف «ادارهٔ نگارش» که عامل سانسور بر

مطبوعات بود ـ به كار بردن واژهٔ «گلسرخ» و متعاقب آن، شقایق و سیم خاردار،... در نوشته ها قدفن شد؛ اگرچه در كمتر اثاثه و پستوی جوانِ كتابخوانی، تصویرش دیده نمی شد.

چند شعر از خسرو گلسرخی، و سپس اشعاری در ستایش او را می خوانیم.

## شعر بینام

بر سینهات نشست

زخم عمیق کاری دشمن

اما

ای سرو ایستاده

نيفتادي

این رسم توست که ایستاده بمیری.

در تو ترانههای خنجر و خون،

در تو پرندگان مهاجر

در تو سرود فتح

اینگونه چشمهای تو روشن

هرگز نبوده است.

با خون تو

ميدان تويخانه

در خشم خلق

بيدار مي شود

مردم

زان سوی توپخانه، بدین سوی

مرريز ميكنند،

نان و گرسنگی

به تساری

تقسيم مى شود،

ای سرو ایستاده!

این مرگ توست که میسازد...

دشمن ديوار ميكشد

این عابران خوب و متمبر

نام تو را

این عابران ژنده نمی دانند

و این دریغ هست، اما

روزی که خلق بداند

هر قطره، قطره خون تو محراب می شود

این خلق

نام بزرگ تو را

در هر سرود میهنیاش

آواز میدهد

نام تو، پرچم ایران

خزر به نام تو زنده است.

قبل از اعدام

خون ما

میشکفد بر برف

اسفندى،

خون ما

مىشكفد

بر لاله.

خون ما

پیرهن کارگران،

خون ما

پیرهن دهقانان،

خون ما

پيرهن سربازان،

خون ما

پيرهن

خاکِ

مامىت.

نمنم باران

با خون ما

شهر آزادی را

مىسازد،

نمنم باران

با خون ما

شهر فرداها را میسازد

• • 1

خون ما

پیرهن کارگران،

خون ما

پیرهن دهقانان،

خون ما

## ۲۸۰ تاریخ تحلیلی شعرنو

پيرهنِ سربازان.

## لالههاي شهرمن

پیراهنی ز رنگ به تن کرد با قلب خون فشان این لاله های شهری از گودهای جنوب شهر مي آيند. این لاله های شهری از نان و از رهائی مردم حرف مىزنند این لالههای شهری، آیا در تریخانه در جادهٔ قدیم شمیران در ارین پژمرده می شوند؟ این لاله های شهری ميگويند: بايد مواظب هم باشيم نام مرا مپرس بگذار از تو من

پیراهنی ز رنگ به تن کرده

زياد ندائم

با قلب خون فشان این لالههای شهری ازگودهای جنوب شهر می آیند.

### فردا

تاهمه،

شب که می آید و می کوبد پشت در را به خودم می گویم:

من همین فردا کاری خواهم کرد کاری کارستان و به انبار کتان فقر کبریتی خواهم زد

نارفیقان من و تو گویند:

-«فلانی، سایهاش سنگینه

پولش از پارو بالا میره»

و در آن لحظه من، مرد پیروزی خواهم بود

و همه مردم، با فداکاری یک بوتیمار

کار و نان خود را در دریا میریزند

تاکه جشن شفق سرخ مرا،

با زلال خون صادقشان

بر فراز شهر آذین بندند

و به دور نامم مشعلها بفروزند

و بگویند:

«خسرو» از خود ماست

پیروزی او در بست بهروزی ماست و در این هنگام است

و در این هنگام است که به مادر خواهم گفت:

ے غیر از آن یخچال و مبل و ماشین چه نشستی، دل غافل، مادر! خوشبختی، خوشحالی این ست که من و تو،

میان قلب با مهر مردم باشیم و به دنیا نوری دیگر بخشیم

شب که می آید و می کوبد پشت در را به خودم می گویم:

من همين فردا

به رفیقانم که همه از عریانی میگریند خواهم گفت:

گریه کار ابرست من و تو با انگشتی چون شمشیر من و تو با حوفی چون باروت می توانیم به عریانی پایان بخشیم و بگرئیم، به دنیا، به فریاد بلند عاقبت دیدید ما صاحب خورشید شدیم و در این هنگام است در این هنگام است

که همان بوسهٔ تو خواهم بود کز سر مهر به خورشید دهی و منم شاد از این پیروزی به «حمیده»، روسری خواهم داد تاکه از یاد جدایی نهراسد

و نگوید چه هوای سردی است حيف شد مويم راكوتاه كردم شب که می آید و می کوبد پشت در را به خودم میگویم:

يا همين قردا کاری خواهیم کرد کاری کارستان

آخرین شعر خسر و گلسرخی، که در دیماه ۱۳۵۲ در سلول شمارهٔ یک زندان اوین سروده است را می خوانیم:

برف کوهستان

گرما داشت

در رگهامان می جوشید

زندگی معنی داشت

دامونم جنگلي کوچک من

یا دست مردم کل میداد.۱۱۲

قتل گلسرخی موج عظیمی در شعر سیاسی ایجاد کرد و اشعار فراوانی در ستایش و سوگش سروده شد که نمونه هائی از آن را مىخوانيم:

#### شكاف

احمد شاملو

زاده شدن

بر نیزهٔ تاریک

همچون ميلاد گشاده زخمي.

مِيفْرِ يگانة فرصت را

سراسر

در سلسله پیمودن.

بر شعلة خويش

سوختن

تا جرقة وابسين،

بر شعلة حرمتي

که در خاکِ راهش

يافتهائد

بر دگان

اين چئيناند.

اين چنين سرخ و لوند

بر خار بوتهٔ خون

شكفتن

وينجنين گردن فراز

بر تازیانه زارِ تحقیر

گذشتن

و راه را تا غایتِ نفرت

بريدن، ــ

آه، از که سخن میگویم؟ ما بی چرا زندگانیم آنان به چرا مرگِ خود آگاهاناند.

### مرگ شاعر

#### رضا براهنى

شعر «مرگ شاعر»، امکان چاپ در ایران را نداشت. این شعر به همراه دیگر «شعرهای زندان» براهنی، در مجموعهٔ ظرالله، در سال ۱۲۵۴، در آمریکا منتشر شد که بدان خواهیم پرداخت.

شما خسروگلسرخي راكشتهايد

گرچه مطبوعات فقط افتخارات شما را به رخ میکشد

گرچه آقای ژرژپمپیدو هم شاعر است

و گرچه شهبانوی استخوانی ایران هم به عضویت افتخاری اکادمی خرگوشان پیر فرانسه انتخاب شده

ولى ما مى دانيم كه شما شاعرى بنام خسرو گلسرخى راكشته ايد

آخر ما هم بین آجانها، گروهبانها و مأموران سازمانامنیت جاسوسانی داریم

\_شما خسروگلسرخي راكشتهايد \_

این به افتخارات شما در مطبوعات مربوط نیست

به نفت، به پول

به موکب همایونی که بر دوش جلادان سازمان امنیت حرکت میکند

به طرح ابریشم کلاغی جدیدی که کارگران گرسنهٔ بلوچ برای پوشاندن استخوانهای موزون شهبانو بافتهاند

هیچ چیز به هیچ چیز مربوط نیست و تازه، خبر تيرباران همه جا هست به آنکه واقعاً خبر تیرباران در جایی درج شده باشد و همين علامت أن است كه شما خسرو گلسرخي راكشتهايد

(شاید یکی از افراد یکی از گروهانهای ارتش که سه ماه ریش گذاشت تا ده دقیقه در برابر شاه در فرودگاه مهرآباد خشش عالم روحانیت ایران را بازی کند، به ما خبر داده. یا یک رئیس کلانتری که دربهدر به دنبال چریک است به زنش گفته، زن او به زن من گفته، زن من هم رفته در ميدان مجسمه، جيغ زده به همه گفته. شاید. شاید. شاید آقای دکتر عضدی شخصاً به خود من گفته!)

شما خسر وگلسرخي راکشته ايد چون چهار روز بعد بنیاد مولوی را باز کردهاید و چهار ماه قبل كنگرهٔ شعر را به راه انداختهايد و شاه ایران هم در شمار نویسندگان برجستهٔ ایران در آمده (این را دكتر برويز خانلرى، لله مادرزاد نطقهٔ ولدالزناى شاه و شهيانو نوشته، نه من.)

> شما خسرو گلسرخي راکشته ايد حتى ييش از آنكه بكشيد، كشتهايد شما دو هزار و پانصد سال پیش ازین خسرو گلسرخي راکشته ايد ۱۱۳

> > شاعر

حهان ما

به دو چيز زنده است

اولی شاعر و دومی شاعر و شما هر دو راکشتهاید اول: خسروگلسرخی را دوم: خسروگلسرخی را

## ديداري يكسويه

سياوش كسرانى

به خسرو گلسرخی، شاعر و نویسنده که آخرین دیدارم با او به هنگام مشاهدهٔ تلویزیون بود، و به همراه دوست میهن پرست و شجاعش کرامت دانشیان.

وقتی که آمدی: بی آشتی پلنگ وقتی که چشمهای تو میگردید با آشنا به مهربانی و بیگانه را به خشم وقتی که استوار نشستی و پرخرور همچون عقاب قُله نظر دوخته به دور انگشت تو به خواب سبیلت وقتی که دست میکشیدی در رؤیا برگیسوی دامون، پسرت، تنها.

> وقتی که زیر بارش طعن منافقان می غریدی یا در فضای یخزدهٔ تالار عطر خوش وفا را، پرسان

در پیکر یکایک باران می بوئیدی.

آنگاه وقتی نگاه تو برق نگاه کرامت را آغوش میگشود آنگاه وقتی که دادگاه مفهوم کین کرامت بود، وقتی که تو در آمدی از جامه شیر بدون بیشه شمشیر بی غلاف در حلقهٔ مسلسل و سرنیزه وقتی که ایستاده صلادادی.

وقتی درآمد منخنت شعر سرخ بود صدها هزار غنچهٔ ناسیراب آب از کلام تو می خوردند رنگ از لبان تو می بردند

> وقتی که گفته های تو کوته بود اما بلند بود زنگ خطرهایت وقتی نفس نفس تنها سرود ما در آن سکوت بود هماوایت.

لبخند باشکوه تو چون پیشواز کرد در واژهٔ نظامی اعدام مهمان جلف مرگ.

وقتی که قامتت قد میکشید در دل آویز اشک من.

وقتی بهار بودگلی مرخ در قفس میعادگاه عشق وقتی که هر سپیده و هر صبح میدان تیر بود...۱۱۵

اسفند ۱۲۵۲

# ۱۳۵۳ ه. ش.

سال ۱۳۵۳، از یکسو، سال تسلط کامل رژیم پهلوی بر اوضاع سیاسی ایران و دستگیری عمده مخالفان و خاموش کردن رادیوهای شان در عراق بود؛ و از دیگر سو، سال آغاز تنش جدی بین ایران و آمریکا؛ سالی که شاه رسما اعلام کرد که: «من از حقه بازی های مقامات پنتاگون و نمایندگان نظامی و غیرنظامی آنها خسته شده ام.» ۱۱۶

و آمریکا نیز به دنبال تورم اقتصاد جهانی و بحران روابط اقتصادی سیان ایران و آمریکا، حقایقِ نقضِ حقوق بشر در ایران را بهانه کرده و شاه ایران را در وسایل جمعی دنیا محکوم میکند، ۱۱۷ و شاه در مصاحبه ثی با روزنامه نگاران خارجی در پاسخ به انتقادکنندگان میگوید:

اایران برنامه های خود را تغییر نمی دهد. ما کشور مستقلی هستیم و

قصدداریم از تماست و استقلال خود دفاع کتیم. تشخیص اینکه به چه چیزی نیاز داریم، مربوط به خودمان است».

و مى افزايد:

«آیا ایالات متحدهٔ آمریکا و کشورهای غیرکمونیست جهان می توانند از دست دادن ایران را تحمل کنند؟ آیا راه دیگری در پیش دارید؟ اگر ایران در معرض خطرِ فرویاشی قرارگیرد چه می کنید؟ [...] اگر سیاست پشتیبانی از دوستان تان را ادامه ندهید، چه کسانی حاضرند پول و خونشان را نثار کنند؟ شق دیگر، فاجعهٔ اتمی یا ویتنامهای دیگر است». ۱۸۸

متعاقب احساس چنین خطری است که حزب فراگیری به نام «حزب رستاخیز» در ایران تأسیس می شود و همگان موظف می شوند که به عضویت آن درآیند، و همهٔ مجلات و کتب و جُنگهای مخالف، تعطیل و توقیف می شوند.

در سال ۱۲۵۲، شعر، برنده ثي از جايزهٔ فروغ نداشت.

## نشريات

در جریان توقیف و تعطیلِ عمومیِ نشریات در سال ۱۳۵۳، هفته نامهٔ فردوسی ـ جنجالی ترین هفته نامهٔ ادبی دههٔ چهل به بعد ـ نیز توقیف و تعطیل می شود، و فقط چند مجلهٔ ادبی همچون نگین و رودکی و تماشا که به لحاظ سیاسی بشدت بیرنگ اند اجازهٔ ادامهٔ کار می یابند. در این سال مجموعاً سه چهار جُنگ قابل اعتنا نشر می یابد که مهمترین آنها عبارت بودند از: کتاب الفبا، کتاب امروز، و باران.

هیچکدام از این جُنگها، مطلب چشمگیری در ارتباط با شعرنو ندارد.

تعداد کتب شعرنو پخش شده در این سال، کمتر از پانزده عنوان بود.

## مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۳

حمیدی، جعفر /ابر باران بار. - تهران: بی نا، ۱۳۵۳، ۷۴ ص.
رئوف، هوشنگ / سفرهٔ خورشید. - خرم آباد: بی نا، ۱۳۵۳، ۴۹ ص.
زند، ایرج / زمزمه نی در پائیز با شعر. - تهران: گام، ۱۳۵۳، ۱۰۱ ص.
ساهر، حبیب /کتاب شعر ساهر. - تهران: نبی، ۱۳۵۳، ۷۹ ص.
شاکری یکتا، محمدعلی / عطش از دریچهٔ آفتاب. - تهران: چاپخش، مهر ۱۳۵۳، ۷۸ ص.

مطهری، سیاوش / در این شرابسالی. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۳، ۸۴ ص. میلانی، پروانه / هیچکس نمی داند. ـ تهران: بی نا، اسفند ۱۳۵۳، ۹۴ ص. وجدانی، محمد / طلوعی در غروب. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۳، ۱۳۶ ص. وجدی، شاداب / به یاد تشنگی کوهپایه های جنوب. ـ تهران: فرهنگ، وجدی، شاداب / به یاد تشنگی کوهپایه های جنوب. ـ تهران: فرهنگ، ۱۳۵۳، ۱۲۲ ص.

یوردشاهیان، اسماعیل (عنا) / مرثبه های کولی. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۳، ۷۸ص.

کیانوش، محمود / بررسی شعر و نثر معاصر. به تهران: رَز، ۱۳۵۳، ۲۰۰ ص.

از مجموعههای قابل اعتناهٔ سال ۱۳۵۳، دو مجموعه با نامهای در این شرابسالی و عطش از دریچهٔ آفتاب بود که نمونههائی از هر مجموعه را می خوانیم.

### عطش از دریچهٔ آفتاب / محمدعلی شاکری یکتا

شاکری بکتا، محمدعلی / عطش از دریچهٔ آفتاب. ـ تهران: چاپخش، مهر ۲۵۳، ۱۸۷ ص.

باور

پرنده در باد نقبی زد.

بارى

اگر تمامی شب را بال برراه آشوبگر سائیده باشد سيده ره آوردي خواهد شد که در لفافهٔ شب،

خورشیدی ارمغان دهد.

پرنده در باد نقبی زد تا سوز سن*گ و* گلوله و

دست را

به خطر بنشیند.

يرنده باور من شد.

حقيقت من شد.

رهایی انگار

از همه سومی آمد و دستهٔ مشعلدار در کوچه میدوید مثل پرندهای

که باور من بود.

## قصيدة كوتاه سفر

1

من از اطراقگاه عشقهای مرده می آیم. مرا با خویش در بهت سکوت سرد برف آلود حرفی هست.

مسيحاواره

صلیب کوه را بر دوش چشم خوبشتن

هموار ميسازم،

که تا دریاچه را با آب شور تشنگی زایش

سلامي گرم بفرستم.

سكوتش ضجة تلخى است.

زلال آبياش در خوف ناهنجار فصل سرد

خوشرنگ است

چواغش کور سوی صادقی دارد

که تا عابر

خطوط سرخ صبحی پاک را

در یاد بسیارد.

•

من از اطراقگاه عشقهای مرده در صبح کویر سرد می آیم. و از انسان و خنجر حرفها دارم.

به «راه و رسم سنزلها»

من انسان راکه تنها راه میپوید

و خنجر راکه در هر راه میروید

به چشم خوبش میبینم.

به چشم خویش میبینم که هر دستی

چراغی را به خود بفشرده و

همگام هر چشمی پریشان است.

و هر پایی شکسته،

خسته

خون آلود از هر خار و خارا سنگ ترسان است. صدای خنده فریادی است، صدای گریه هم فریاد و

هر فریاد در هر حلق، چراغ مردهٔ آویز بر دیوار. زمستان ۱۳۵۰

در این شرابسالی / سیاوش مطهری مطهری، سیاوش / در این شرابسالی. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۳، ۸۴ ص.

آهو

حق با تو نیست، برادر تقصیر با توست وقتی چراغ دست تو بود آن شبچراغ، گم شد گاه است اشتباه را نمی بخشایند گاه است اشتباه، با خیانت هم پهلوست.

وقتی تفنگ دست تو بود

آهوگذشت ازگذر تیر حق با تو نیست دیگر حق با آهوست.

دیگر تفنگ نیست با تو زنجیر با توست.

### گرک

برای: خسرو گلسرخی [توضیح اینکه این شعر در چاپ دوم مجموعهٔ *در این شرابسالی* در سال ۱۳۵۷، به کتاب افزوده شده است.]

وقتی صدای پای قراولها چشم تو را زخواب نهی میکرد و خشم را، چنان سگ هاری، به سوی تو رم میداد بر بسترت بیتوی نظامی به در خویش می نشستی و میگفتی:

در خویش می نشستی و میگفتی:

در خویش می نشستی و میگفتی:

همسایه ام چرا
همسایه ام چرا
همسایه ام، رفیقم، همسنگرم چرا!
همباورم چرا؟»
در خویش می شکستی و می خفتی.
در خویش می شکستی و می خفتی.

وقتی صدای ساعت دیواری خواب از نگاه گرم تو می دزدید وان چشمهای میشی خشم آلود
می کوفت سر به سینهٔ بیداری
بر بسترت، پتوی پر از ساس،
در خویش می نشستی و می گفتی:

سااما مگر به راستی و مردی
پیمانمان دریغ و دروغی داشت؟
سوگندمان مگر نه مکرر بود
وز مرگ و خون و عشق، سخن می گفت؟
از خصم، غیر کینه نمی خواهم
وین کوله کوله پستی و نامردی،
اما چرا
همسایه ام، برادر همراهم؟»

اما دوباره خواب تو را میبرد از کوچههای سرد دلآزاری از دخمههای وحشت و بیزاری تا دامن طلوع پر از یاقوت تا سرزمین انسان تا لطف گاهواره و تابوت اما دوباره خواب، تو را می خواند با لای لای ساعت دیواری...

> افسوس... در خواب نیز، کابوس، همسایگانت میگفتند:

ــ «آری گناه با او بود ما برههای بیگنهی بودیم او بودگرگ گلهٔ ما، او بود.»

DYNIK

# ۱۳۵۴ ه. ش.

سال ۱۳۵۴ همچنان سال سیر نزولی کمیت و کیفیت شعرنو و تشدید بحران سیاسی داجتماعی کشور است.

در این سال ظاهراً فقط یک جُنگ به نام سیدار و پانزده مجموعهٔ شعرنو منتشر شد که به رغم ارزش نسبی بعضی از مجموعه ها، هیچکدام حادثه ثی به شمار نمی رفت.

چاپ نخست کتاب ظلاله از دکتر رضا براهنی هم در همین سال منتشر شد.

ناشر ظل الله، ابجد، و محل انتشار آمریکا بود.

جایزهٔ شعر فروغ در سال ۱۳۵۴، به سهراب سپهری (به عنوان مطلق هنر) و به اسماعیل شاهرودی تعلق گرفت.

## نشريات

در سال ۱۲۵۴ ظاهراً فقط یک نشریه به نام سیدار اجازهٔ نشر یافت.

مطالبی که در ارتباط با شعرنو در سید آر به چشم می خورد، نقدی بر جدال با مدعی (مصاحبهٔ علی اصغر ضرابی با دکتر اسماعیل خوئی) به نام «جدال با مدعی علیه» از محسن عدنانی و شعری از سیاوش کسراثی بود.

## مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۴

آدیش، هور / تا دم جاده های صبح. ... تهران: دنیای دانش، ۱۳۵۳، ۶۸ ص. آقاسی، داراب / چراغ ناسوخته. ... تهران: بی نا، ۱۳۵۴، ۷۵ ص. اصلانی، محمد رضا / برتفاضل دو مغرب. ... تهران: زوار، ۱۳۵۴، ۱۳۵۰ ص. اج ۲، تهران: براهنی، رضا / ظل الله. ... آمریکا: ابجد، ۱۳۵۴، ۱۷۲ ص. [ج ۲، تهران: ۱۳۵۸، ۱۳۵۸، امبرکس]

بنیاد، شاپور / چند شعر در وادی کتاب عشق و چشم (دفتر دوم). ـ تهران: کتاب نمونه، ۱۳۵۴، ۶۲ ص.

پچراکمنش، محمدرضا / شکوفههای سرخ سیب. ـ تهران: پیوند، ۱۳۵۴، ۵۸ ص.

دستغیب، مینا / با چشمانی از خاکستر. دشیراز: بی نا، ۱۳۵۴، ۹۹ ص. دها، محسن / افق روشن. د تهران: سپهر، ۱۳۵۴، ۸۷ ص.

عسگری، میرزاآقا / فردا اولین روز دنیاست. \_ تهران: گام، ۱۳۵۴، ۸۵ ص. قاسمیان، مینا / رهائی. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۴، ۶۸ ص.

طباطبائی، همایونتاج / *لحظه های مکرر ویرانی. ــ تهران: بی*نا، ۱۳۵۴، ۹۱ ص.

عبدالملکیان، محمدرضا / مه در مه. \_ تهران: گام، ۱۳۵۴، ۷۰ ص. موحدمحمدی، ضیام / بر آبهای مردهٔ مروارید. \_ تهران: پخش از آگاه، ۱۳۵۴، ۸۲ ص.

نجات، هوتن / دركنار هم. ــ تهران: بي نا، ١٣٥٤، ۶۷ ص. واحدى، غلامرضا /ساية روشن. ــ تهران: بي نا، ١٣٥٤، ١٨٨ ص.

وطن، اکبر (گردآورنده) /اسلام و آبی تازهاش باید. ـ تهران: امیر، ۱۳۵۴، ۶۶ ص.

### ظلالله / رضا براهني

براهنی، رضا / ظل الله. \_ آمریکا: ابجد، ۱۳۵۴، ۱۷۲ ص. [چ ۲، تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۸]

نمی دانم آیا ظل الله را هم می شود جزء مجموعه شعرهای دههٔ پنجاه محسوب داشت یا نه، چون اساس کار ما، مجموعه هائی است که در ایران چاپ می شده است، ولی به نظر می رسد که چند مجموعه از این امر می تواند مستثنی شود: مجموعه هائی که شاعران آن در ایران می زیسته اند و شعرشان محصول مستقیم اوضاع اجتماعی سسیاسی در ایران بوده است؛ که از این جمله بود مجموعهٔ ظل الله.

از سال ها پیش، از دوران مشروطیت به سبب خفقان در ایران و علل دیگر به تعدادی از کتاب ها و نشریات فارسی زبان در خارج از کشور به چاپ می رسید. پس از کودتای ۲۸ مرداد سال ۱۳۳۲، با خروج عدهٔ زیادی از روشنفکران از ایران، چاپ کتاب و نشریه در خارج، رشد شتابان گرفت، و در دههٔ پنجاه، با آغاز جنبش چریکی و فعال تر شدن کنفدراسیون جهانی دانشجویان و تشدید سانسور در ایران، بخشی از کتاب های نوشته شده در داخل نیز برای چاپ به خارج فرستاده شد که از جملهٔ آن کتاب ها، مجموعه شی از رضا براهنی به نام ظل الله بود.

براهنی که به هنگام چاپ ظلالله در آمریکا به حال تبعید به مسر می بُرد دربارهٔ نطفه بندی و شکلگیری این کتاب می نویسد:

«[...] نطفهٔ کتاب حاضر در ابتدا در زندان بسته شد؛ چراکه زندان شامهٔ آدمی را نسبت به شقاوت تیزتر می کند؛ و هر چیز،ساده ای، با خشونت تصویری خود، به وسط گود پرتاب می شود و هر تصویری با برهنگی برای خود کل زندگی را به مبارزه می طلبد. و حقیقت اینکه در این شعرها من اصلاً سعی نکردم از تخیل خود مایه بگذارم؛ چرا که دوزخی که زندانی در آن زندگی می کند، خود آفریدهٔ تخیلی است شوم و جهنمی، که

همان تخیل جلادان شاه باشد. دیگر احتیاجی نیست که تو خیال کنی. دوزخ مهیا شده آنچنان خیالی آفریده شده که تو اگر از واقعیتش گزارش بدهی، بزرگترین خیالها راکردهای.

ازین مجموعه، «کبوتران» و «چراغ آخر» محصول کار زندان است، به استثناء چند سطری از «چراغ آخر» که پیش از زندان گفته شده، حتی چاپ هم شده بود. نطفهٔ یکی دو شعر، مثلاً «بازجویی از یک دهاتی ایرانی»، پیش از زندان بسته شده بود و با تغییراتی در این مجموعه چاپ شد. بقیهٔ شعرها، همه یکجا محصول بعد از زندان است، بجز «شعری که ادامه دارد» که وضع و حال دیگری دارد و توضیحش در آغاز خود شعر داده شده. ولی فرضم از «بعد از زندان» هم آن نیست که من به محض بیرون آمدن از زندان شروع به شعر گفتن کردم. دو شعر از دفتر حاضر، یعنی «مرد» و «بازی تاکی؟» در ایران گفته شد، و باقی در طول سه ماه و نیمی که پس از ورود به آمریکا، مهمان دانشگاه آیوا بودم و در آرامش آن شهر، قدری از آسایش خاطرم را باز یافتم. [...]

و اما دربارهٔ شعرهای این مجموعه باید بگویم که این شعرها با همهٔ شعرهای معاصران من در ایران این فرق اساسی را دارد که آنان، به دلیل سانسور شدید در داخل کشور، همه چیز را شدیداً در استعاره و تمثیل و سمبول می پیچانند و چاپ می کنند و در نتیجه باری مضاعف بر واقعیت تحمیل می کنند؛ ولی من استعاره و تمثیل و سمبول را در خدمت واقعیت به کار می گیرم. به همین دلیل آنان بر شکل تأکید می کنند و از طریق شکل خرد شده و دچار خفقان شدهٔ خود، خفقان را نشان می دهند و در واقع شکل شعرشان مظهر خفقان است؛ اما من شکل شعر را در آزاد شده ترین صورتش به کار می گیرم تا واقعیت خفقان را در منتهای سماجت و وقاحتش ارائه داده باشم. و این نوع کار، هم در میان ما ایرانیان، و هم در میان دیگران، تاریخی خاص خود دارد.

شعری هست که از «سمبولیسم» قرن نوزدهم غرب سرچشمه

می گیرد و بطور کلی تمام دنیا را تحت تأثیر قرار می دهد. از مالارمه و ورلن و رمبو و کلودل و والری و سنژون پرس در فرانسه بگیر و بیا تا الیوت و پاوند در زبان انگلیسی؛ و در خاورمیانه از احمد هاشم ترک و نازک الملائكة عرب بگير و بيا تا نيما و احمد شاملو و نادرپور و حتى مهدى اخوان ثالث خودمان. این سنت جدید از شعر اروپا برخاست و ملل دیگر دنیا را هم در زیر چتر تأثیر خودگرد آورد؛ و هنوز هم این شعر اثر دارد و آخرین نمونهاش، شعر به اصطلاح «موج نو» است که چند مال پیش در ایران سر و صدایی کرد و فروکش کرد. این سنت، یک سنت سفیدپوست اروپایی ــ آمریکایی است که موانیز در گذشته تحت تأثیر خودگرفته بود و بعضى از تغزلات من در اين سنت و روحيه است؛ البته به زبان خاص خود من. این سنت، بهار و عارف و نسیم شمال و عشقی و دهخدا و ایرج و تصنیف سازان و مرثیه سرایان اجتماعی حول و حوش مشروطیت، و سنت اجتماعي ملانصرالدين و هوب هوب نامه صابر را، كه بر دهخدا و عشقی و عارف و نسیم شمال سخت اثر گذاشت و بر بهار و ایرج هم بی تأثیر نبود، و حتی بعدها حیدربابای شهریار را هم در هالهٔ تأثیر خود گرفت، از مد نظر دور داشته است و از ساختمان اورگانیک شعر، از آن جیزی که من در نوشته های ده سال پیشم از آن به عنوان همآهنگی بین شکل ظاهری، شکل درونی یا ذهنی، و محتوا یادکردهام، حداکثر استفاده را برده است و بطور کلی می توانم گفت که در شعر خود من این سنت در كتاب كل بركستره ماه، به نوعي كمال، البته از نظر خود من، دست يافته است. ولى اين فقط يكي از جنبه هاې كار من بود و يكي از سنت هاى شعری من.

برای من نوع دیگری از شعر هم وجود داشته است که از «تبر» (سال ۲۷)، «تنها پشت درها» (سال ۲۹ تا ۴۰) و آهوان باغ شروع می شود به منظومهٔ جنگل و شهر (در سال ۴۲)، «برانگیختگی»، «یادهای بامدادان» و «منظومهٔ یک زندگی منثور» در کتاب شبی از نیمروز (سال ۴۴)، منظومهٔ

«مصیبتی زیر آفتاب» (سال ۴۴) و اکثر شعرهای اجتماعی کتاب مصیبتی زیر آفتاب (امیرکبیر، ۴۹) می رسد و بعد از آنجا با استفاده از سنت دیگری که بدان هم اکنون اشاره خواهم کرد می رسد؛ به ظل الله که همان شعرهای زندان باشد.

در غرب، سنتی دیگر به وجود آمد، بویژه بعد از جنگ دوم جهانی، مرکب از آواز، گفتوگو، آوازهای دسته جمعی، حرکات معترض اجتماعی، خطاب و تحریک و تشجیع، دشنام و طعن و لعن، آمیزه ای از وزن و بی وزنی، و استفاده از تمام کلمات زبان؛ نه تنها آن کلماتی که شاعرانه شناخته شده اند و یا ممکن است شاعری تر و تمیزشان کند و اذن دخول در حریم شعر برایشان صادر کند.

این شعر، نخست از آوازهای فردی و جمعی سیاهان ستمدیده غلغله زد و جوشید و گووهی از سپیدان را هم به خود جلب کرد و بعد موسیقی را هم وارد حریم خود کرد؛ و بعد حتی آوازها و سرودهای سرخپوستان آمریکا را هم وارد بطن خود کرد؛ طوری که برای مثال الن گینزبرگ و جروم راثنبرگ، دیگر شعرخوانی ماده مطرح نبود، بلکه آواز و رجز هم مطرح بود و برای امثال فرلینگتی آلت موسیقی هم مطرح بود و بعدها در محافل مختلف آمیزهای از آلات مختلف و شعر و رقص و فریاد هم مطرح بود؛ و بویژه گروهی از سیاهان مجبور بودند شعر را بدل به نوعی فریاد علیه بیداد اجتماعی بکنند، و این سنت را در برابر سنت سپید، سنت سپید خالص قرار دهند؛ وگروهی از سپیدان مخالف با خر رنگ کنی های سرمایه داری و دولت در آمریکا هم یکجا به کمک این نهضت بزرگ فرهنگی آمده بودند؛ و چون جاممهٔ آمریکایی بعد از جنگ دوم و بعد از جنگ کره، و افسرده و نومید از جنگ ویتنام داشت پوست می انداخت و کش می آمد و در اعتصابات نشسته به یا می خاست تا صدای معترضش را به گوش جهانیان برماند، و زن آمریکایی نیز بتدریج سربلند می کرد تا گردن از قید بندگی مرد بیرون کشد و مسر بر کشد، آنچه از آمیزش جمیع

سنتهای متحرک و جامع و پرقدرت به وجود آمد، شعر را از صورت سادهٔ کلامی اش درآورد و در میان هنرهای دیگر یله اش کرد. بر این مجموعهٔ رنگین بیفزایید نفود شعر و آواز سرخپوستی را، شعر مرکب از وزن و بی وزنی را، و شعر تو آم با موسیقی را، و شعری را که کاریکاتور و مضحكة شعر واقعى است، ولى خود سرايا شعر هم هست ـ چراكه جد و هزل و مصیبت و طنز را درهم می آمیزد و معجونی از تمام هنرها را در وجود، و با حضور شعر اعلام میکند. این شعر از ادبیات تودهها، از رجزخوانی و خطاب و مقابله و محاکات و نمایشنامه، شعر و نثر رسمی، و تراژدی و کمدی منتهای استفاده را می کند و چیزی تحویل می دهد که تمام روح و تن آدمی را موقع ارائه دادن به حرکت درمی آورد. فرض کنید که آدم در یک شعر، حرکات و کلمات نوحهٔ سینهزنی، نثر چرند و پرند دهخدا، طنین پرصلابت قصیده، نثر رسمی گلستانی، و اصطلاحات و تعبیرات هوب هوب نامهٔ صابو و عارفنامهٔ ایرج را درهم بیامیزد و بر آن نوعی موسیقی و آهنگ چند آلت خشن موسیقی، مثلاً ریتم ریز و سریع ضرب ایرانی را بیفزاید، و البته نه یک نفره، بلکه چند نفره اجرایش کند. منظورم این است که سنت این شعر بعد از جنگ، به سنت شعر مشروطیت، و نثر و تصنیف و ترانه و تعزیه خوانی های دوران مشروطیت نزدیک تر است تا حتی به روحیهٔ غرب. و من این را یک بار آزمایش کردم در شعرخوانی سمینار نویسندگان بین المللی در آیواسیتی: شعری را که دربارهٔ مرگ پابلونروداگفته بودم به کمک یک شاعر سیاهپوست، زولو، از افریقای جنوبی، که طبل بزرگ را می زد، یک شاعر مالایایی، که طبل کوچک را می زد و در عین حال بدیهه سرایی می کرد ـ منتها از روی نقشه \_و شاعر سیاهپوستی از اهالی باربادوس که روی میزی رنگ گرفته بود و شاعرهای فلسطینی که با دیگران در دستهٔ کر شرکت داشت، اجرا کردم. یعنی فارسی کر را میخواندم و ترجیعبند کر را این چهار نفر اجرا می کردند و بعد سکوت می کردند تا من تکهای از شعر را اجراکنم. و بعد

طبل می آمد و نام نرودا از اعماق برمی خاست و تمام کلمات را تسخیر می کرد و بعد طبل بود و سکوت، و من بقیهٔ شعر را می خواندم و بعد دستهٔ کر بود و شعر و حرکت؛ و حقیقت اینکه به این چهار تن ریتم های نوحه خوانی و سینه زنی را یاد داده بودم؛ و ما جلوی دویست نفر، بدون می کروفون و با دو طبل و یک رنگ گرفتن و پنج صدا الم شنگهای به راه انداختیم که وقتی سکوت کردیم، مردم، انگار از یک کرهٔ دیگر آمده اند، نمی دانستند که حرکت و هیجان ما را چگونه پاسخ بگویند. و حقیقت اینکه من از غرب چیزی بر این مجموعه نیفزوده بودم؛ عناصر هنری یکی از کشورها؛ و صدای جمعی ما، یک هیجان جمعی به وجود آورده بود، نوعی هنر اشتراکی؟ نعی دانم.

بسیاری از شعرهای حاضر از یک سو مرا به آن حرکتهای اصیل اجتماعی مشروطیت پیوند میزند؛ و از سوی دیگر به ریشههای اصلی و اساسی هنر توده در ایران، هم ترکیش و هم فارسیش. و به همین دلیل برای من مخاطبی از نوعی دیگر به وجود می آورد که حتی بیسوادها که فرهنگشان به دلیل همان فولکلورشان گاهی به مراتب غنی تر از حریم باسوادهاست هم در حریم آن به آسانی می گنجند. [...]

این قبیل برداشتهای راحت و ساده از زبان، و برخوردهای راحت تر در زبان ترکی و فارسی، و تمرینهایی که من با مضامین اجتماعی در شعرهایی از نوع «چلچلهها» در شبی از نیمروز و مصیبتی زیرآفتاب کرده بودم و بعدها در بیش از پنجاه شعر که هنوز چاپ نشده، ادامه داده بودم، مرا از نظر حرفهٔ شاعری می رساند به شعرهای ظل الله، که بدون شک بسیاری از تمرینهای قبلی من از هر دو سنت را هم در بر دارد، با این فرق که دیگر سنت عصیان بر بقیهٔ عناصر می چربد.

و البته همهٔ شعرها هم در یک روال و آهنگ نیست. من کوشیدهام هم با بی وزنی تمرین بکنم، هم با موزون، و هم با ترکیب وزن و بی وزنی. یعنی

همانطور که تجربهٔ انسان پایانناپذیر است، من با این کتاب تجربههای ناچیزم را ادامه داده ام و هنوز هم البته ادامه می دهم و هم خودم را در مسیر تجربههای نو دیگران که در شعر ما به دلیل خفقان مسکوت گذاشته شده، قرار داده ام. در عین حال تغییرات ناچیزی هم داده ام در مطرسازی شعرهای بی وزن (مثلاً سعی کرده ام دشواری فعلهای مرکب از نوع «سوار شده»، «بریده باشند»، «کوبیده می شود» و غیره را از طریق حمل جزهِ ضعیف این افعال یعنی «شده»، «باشند» و «می شود» و غیره به مطرهای بعدی – حل کنم، تا اولاً هر مصرع شخصیت خاص خود را داشته باشد و ثانیاً کلمات پرقدرت و عامل عمل و حامل تصویر در مطرهای مستقل بمانند) و در شعرهای بی وزن و موزون، بازی هایی با حرکات صوری و کتابت کلمات کرده ام که شعر را به آن چیزی نزدیک میکند که نامش را در این سوی عالم گذاشته اند: شعر عینی؛ گرچه ما زین نوع شعر قرنهای قرن داشته ایم؛ و هر کسی که یک بار به کتاب از ین می داند چه می گریم.

و به هر طریق من ادامه دادهام. و مگر انسان امید و ادامهٔ انسان نیست؟ نیویورک، اول مرداد ۱۲۵۴ه۱۳۵۴

با اینهمه، ظلاله، در سال ۱۳۵۴، به سبب خفقان و جو پلیسی حاکم بر ایران، وارد ایران نشد و طبیعتاً بازتابی نیافت.

دو نمونه از شعرهای مجموعه ظلالله را می خوانیم:

#### وظيفه

وظیفهٔ من به سادگی این است که به هر جوان روستایی که از روبهرو می آید، یک ازه دندان کوسه بدهم

(شمشیر سرخ عدل برای اینکه

برای اینکه شرف پیر اشراف را دو نیم کند)

یک سناتور، با یک بواسیر عرق کرده به بزرگی گردو یک سرطان.

ـ جانى سرطان! سرطان! سرطان! \_

دو وکیل مجلس در حال کف زدن و تمام اعضاءِ محترم فرهنگستان

\_كه معمولاً عمر توح مىكنند \_

و یک دستگاه پیچیدهٔ عینک*ی* 

که عینکش را برای تعقیب من تنظیم میکند ـ به من میگویند که از اره ـ دندان کوسه ام استفاده کنم

وظیفهٔ من به سادگی این است که به هر کارگری که از کارخانه بدهم بدهم

(شمشیر سرخ عدل برای اینکه

برای اینکه شرف سرمایه دار را درست از فرق بواسیر دو نیم کند)

من این را فهمیده ام که آنچه یک کارگر می فهمد من نمی فهمم او می تواند کفش بدورد، من نمی توانم

مى تواند خشت روى خشت بگذارد، من نمي توانم

مى تواند برف بروبد، من نمى توانم

می تواند نوک سوزن را از نیش عقرب تیزتر کند و ک... تنگ تر از ک... مورچه برایش بسازد، من نمی توانم

مى تواند نان بېزد، من نمى توانم

کتابی که من میخوانم، شکم کسی را سیر نمی کند کتابی که من می نویسم، نوک سوزنی را تیز نمی کند من باید عوض می شده و شده ام وظیفهٔ من به سادگی این است که ارّه دندان کوسهام را بهبازوی کار پیوند بزنم

(شمشیر سرخ عدل برای اینکه برای اینکه ذوالفقار علی دیگر در نیام نماند).

بخشی از شعر «تصاویر شکسته زوال» را میخوانیم:

در بیداری خواب همه را

می بیند پدرش اسب گاری را می شوید از یال و دم و تخت اسب گاری می چکد آب صاف پدرش با یک سرباز چاق روس سخن از اسب نحیفش می گوید پدرش ترکی، سرباز روسی روسی می فهمد

و نه سرباز روسی ترکی

اسب اما طوری می نگرد دنیا را انگار

هم روسی میفهمد هم ترکی، هم خط میخی الواح بابل را میخواند مادر چادر بر سر میرسد از راه کامهٔ آب

در دست چادر پوشش میگوید: سو و پدر

می گیرد کاسهٔ آب مادر را و به ترکی می گوید: سو سرباز روسی می گیرد کاسهٔ آب مادر را می نوشد

و پس از یک ساعت، یا شاید چندین سال در میدانها

مردم را مثل حیوان میرانند

سوى اتوبوسها وكاميونهاى ارتش

زیرا ظلالله از تعطیل تابستانی برمیگردد ظلالله از خواب تابستانی برمیخیزد نه یکی، بلکه صدها

ظل الله از خواب تابستانی برمی خیزند از آن سوی میدان بعضی با ریش و سبیل، بعضی بی ریش و سبیل و ما کراوات بعضی بیریش و بی کراوات، لکن با تاب سبیل ظل الله از بشت سر ظل الله سرنيزهاي از پشت سر مردم می گوید: تعظیم قومی می افتد بر خاک قومی که دایم می افتد بر خاک و بدينسان شب طولاني تر از ابديت مي گردد و قومي بعداً بالا می خزد آرام از بلکان مرطوب کهنه و تاجي راكه چون كاسه بي ته خالی است از دست مرد فرتوتی مے گیرد خود را می اندازد پایین از پنجرههای باز مشرف بر تنهایی مثل بازی در پرواز اما چون برده یک بردهٔ مطلق در بردهٔ نقاشی مرجرخد در بینهایتهای ممتد همچون دایرهای در تنهایی

از دیگر مجموعه های مورد توجهٔ سال ۱۳۵۴، بر آب های مردهٔ مروارید از ضیاء موحد و فرد اولین روزِ دنیاست از میرزاآقا عسگری بوده که نمونه هائی از هر مجموعه را می خوانیم:

## بر آبهای مردهٔ مروارید / ضیاء موحدمحمدی

بر آبهای مردهٔ مروارید

نام تو را به خاک نوشتند و خاک زخم شد

وقتی که اسب هر شبه با زین واژگون از بیشههای زخم گذر میکند، انبوه همسرایان میخوانند:

«تو رود، رود جنگل پائیز ما در تو بارها به نهایت رسیدهایم.»

> آه این صدای دور چنگ نسیم و جنگل \_شاید شاید صدای گردش آن سبحهٔ گلی است که شب را از دستهای مادر می آویخت. از سالهای قحطی می آمد با رشتهٔ شبانه اشکی که می گسیخت بر آبهای مردهٔ مروارید: «ای سال برنگردی، ای سال»

> > و سال بازگشت وان حلقهٔ خمیده به ناگاه سرتاسر عصا را پیمود و خاک ماند و دایرهٔ داغ

> > > اسب از میان جنگل

شب از درون دایرهٔ سبحهٔ سیاه انبوه همسرایان می خوانند: «آه ای کهن ترین زخم» شب از میان زخم گذر می کند.

### تكوين

در آغاز جهان آبی نبود تو در آن نگریستی و آسمان ابرش را بارانید و دریا طوفانش آرامید،

چشمانت را از من مگیر تا اندوهم را بگریم.

جانا به دیار خاوران

در خاوران رودی از خار میگذرد دامنگیر

جانا

دامنگیر به آواز قایقرانانش دل مبند در زیر ابر تاریک آواز ماهتابنشینان را میخوانند آوازهای قدیمی را ترانههای مینه به سینه را و قایقهاشان را باگلهای مرده آراستهاند

> اگر میخواهی بخوان آوازهای خسته خوباند اما بیهوده است، در خاوران شبی تار میگذرد دلگیر

جانا

دلگير.

بهار ۵۴

## فردا اولین روز دنیاست / میرزاأقا عسکری

عسکری، میرزاآقا /فردا اولین روز دنیاست. ـ بی جا:گام، تابستان ۱۳۵۴، ۸۵ ص.

## فردا اولين روز دنياست

با نمنم قدمهایش

دختر

از خشكسال پيادهروها مىگذرد

به برادرم میگویم

مي توان حتى

ازكوه رمز رفتن آموخت

از باد، استقامت

چکمههایت را بپوش همگام زیبایت به آبیاری درختان

این نسلهای در سیمان نشستهٔ خیابانی میرود فرداگلها به باران رأی خواهند داد

و سبزهها به طراوت شبنم

فردا اولین روز دنیاست

چشم فردائيان

به رو سپیدترین خورشید

روشن خواهد شد

شبانه

فلسفه های عقیمت را در میکده جای بگذار با نعرهٔ جوان جنگلی شیر همصدائی کن شبانه

> از دهلیزهای روح زخمی است نفرتهایت را در کولهپشتیات بریز مبادکه فردا

در همراهی خورشیدگرسنه بمانی شبانه

از دریای دریاها قمقمه لی آکنده از خشمهایت کن مباد که در هیاهوی میدان فردا

تئنه بمانی

چراکه فردا

اولین روز دنیاست.

۲۴ مهر ۵۲ کرمانشاه

# ۱۳۵۵ ه. ش.

در سال ۱۳۵۵ نیز، نه در حوزه شعر، نه مجنگ، و نه دیگر حوزههای مربوط به شعرنو اتفاق مهمی نمی افتد. جز باران (نشریهٔ دانشجویان مدرسهٔ عالی مدیریت لاهیجان) ظاهراً هیچ مجنگ قابل توجه دیگری منتشر نمی شود. و باران نیز چیز مهمی از شعرنو ندارد.

نزدیک به بیست مجموعهٔ شعرنو در این سال منتشر می شود که هیچکدام شان چشمگیر نیست.

مجموعهٔ به سرخی آتش، به طعم دود از سیاوش کسرائی، با نام مستعار شبان بزرگ امید در این سال در اروپا پخش شد. ناشر کتاب، حزب توده ایران بود.

> شمارهٔ نخست مجلهٔ بنیاد نیز در اسفند همین سال منتشر شد. سال ۱۳۵۵، شعر، برندهٔ جایزهٔ فروغ نداشت.

## نشريات

در ادامهٔ توقیف و تعطیل نشریات مستقل و انتشار نشریات دولتی در دههٔ پنجاه، در سال ۱۳۵۵ مجلهٔ بنیاد منتشر می شود و می کوشد تا در کنار چند نشریهٔ دولتی دیگر ـ جون تماشا و رودکی،... ـ خلاء ادبی سالهای پایانی رژیم پهلوی را پر کند.

#### بنياد

شمارهٔ اول بنیاد در اسفند سال ۱۳۵۵ منتشر شد. بنیاد وابسته به بنیاد اشرف پهلوی و سردبیر مجله، علیرضا میبدی بود.

در شمارهٔ اولِ مجله ميخوانيم:

فضائی برای اندیشیدن، اشرف پهلوی؛ سفیر صلح، یادداشتی از دکتر عزت الله همایونفر دربارهٔ مجله بنیاد؛ عشق به ابدیت، پرفسور محسن هشترودی؛ شرق درون، هانری کوربن؛ چگونه تبدیل به یک ماهی شدم، شعری از گونتر کونرت، ترجمهٔ فرخزاد؛ نظام ارزشها، فریدون اردلان؛ پلک، شعری از فریدون توللی؛ هنوز در فکر آن کلاغم، شعری از احمد شاملو؛ با منیر وکیلی پرسه نی در زوایای فرهنگ موسیقی (علیرضا وزل)؛ واقعیتهای انسان شناسی و تاریخی مذهب، اوانس پریچارد، ترجمهٔ چنگیز پهلوان؛ بریده نی از منظومهٔ قلعهٔ سقریم، از نیما یوشیج؛ زندگی جانشین ناپذیرها، (جلال همائی) از لیلی گلزار؛ وصال تاریخ، علیرضا میبدی؛ مارتین هیدگر و نازیسم، ع. م؛ از کلمه تا حس، دکتر یدالله حسن فرامرزی؛ مردهها ساکتاند، آرتور شینتسلر؛ مهتر شیراز، شعری از عبدالوهاب البیاتی؛ گریه زیر باران، ارنست همینگوی؛ کالبدشناسی میدالوهاب البیاتی؛ گریه زیر باران، ارنست همینگوی؛ کالبدشناسی امطورهٔ غرب، دیوید بوردول؛ نقدی بر کتاب خدایگان و بنده هگل؛ امطورهٔ غرب، دیوید بوردول؛ نقدی بر کتاب خدایگان و بنده هگل؛ نقدی بر کتاب خدایگان و بنده هگل؛

بنیاد، بعدها بطور وسیع به شعرنو میپردازد و به نوعی جایگزین هفته نامهٔ فردوسی می شود.

## مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۵

سادات اشکوری، کاظم / از دم صبح. ـ تهران: دنیا، ۱۳۵۵، ۱۰۱ ص. ساهر، حبیب / کتاب شعر ۲. ـ تهران: گوتمبرگ، ۱۳۵۵، ۲۱۶ ص. سهیلی، مهدی / مرا صدا کن. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۵، ۱۹۱ ص. شایسته پور، ایرج / آوازهای خستهٔ پرواز. ـ تهران: دنیا، ۱۳۵۵، ۱۴۹ ص. شبان بزرگ امید [سیاوش کسرائی] / ... به سرخی آتش، به طعم دود. ـ [آلمان]، حزب تودهٔ ایران، ۴۷ ص.

شمس لنگرودی، محمد / رفتارِ تشنگی. ـ رشت: مؤلف (بخش از رَز]، ۱۳۵۵، ۱۳۳ ص.

شریفیان، جواد / مرثیهٔ جویبار. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۵، ۱۰۸ ص. صبوری، علی / بابک، حماسهٔ ملی. ـ تهران: داوژیر، ۱۳۵۵، زمستان، ۵۸ ص.

صلاحی، عمران / قطاری در مه. ـ تهران: چکیده، ۱۳۵۵، ۳۱ ص. عسکری، میرزاآقا / من با آبها رابطه دارم. ـ تهران: گام، زمستان ۱۳۵۵، ۴۰ ص.

فریدمند، احمد /عاشقانه ها و درد. ستهران: چکیده، ۱۳۵۵، ۸۰ ص. کلاهی اهری، محمد باقر /برفراز چارعناصر. تهران: بی نا، ۱۳۵۵، ۴۹ ص. واقف، جمشید / از تهی سرشار. ستهران: بی نا، ۱۳۵۵، ۱۱۵ ص.

سادات اشکوری، کاظم / با اهل هنر (مقالاتی در شعر و شاعری. ـ تهران: دنیا، ۱۳۵۵، ۸۷ ص.

# ... به سرخی آتش، به طعم دود / شبان بزرگ امید [سیاوش کسرانی]

شبان بزرگ امید [سیاوش کسرائی] / ... به سرخی آتش، به طعم دود. ــ [آلمان]: ۱۳۵۵، ۴۷ ص.

به سرخی آتش، به طعم دود، بخشی از شعرهای غیرقابل چاپِ سالهای ۲۹-۱۲۵۴ از سیاوش کسرائی بود که با مقدمهٔ احسان طبری، رهبر ادیبِ حزب توده ایران، ظاهراً در آلمان به چاپ رسیده بود.

احسان طبری دربخش هائی از مقدمهٔ تگراری و مصنوع کتاب، نوشته بود:

«دفتری از سروده های نوپردازانه که اینک در دست دارید، از نمونه های شیوا و دلنشین شعر متعهد و انقلابی فارسی است. [...] که هم از باب بیان هنری و هم از جهت مضمون اجتماعی، مجموعهٔ حاضر را باید یک اثر پخته و یک نمونهٔ برجسته شمرد.

[...] دفتری کوچک با نام شگفت به سرخی آتش، به طعم دود از شاعر با قریحه، در یکی از بی قلب ترین ادوار تاریخ ایران، منتشر می شود تا سند هنری نیرومند تازه تی برای محکومیت در خیمان تاج بر سر باشد. سندی که ماندگار است و داوری خود را از خلال سده ها همراه خواهد برد. آن را باید آرام، اندیشمند [اندیشمندانه] با ادراک هر واژه، هر ترکیب، هر جمله، با دریافت پیوندِ درونیِ شکل و مضمونِ هر قطعه خواند و از این شراب تلخ و آتشین آن شور و شراری را به دست آورد که انگیزنده رزم و طلب است [...]» ۱۲۰

دو شعر از این مجموعه که در ستایش از چریکها سروده شده است را میخوانیم. و یادآور می شویم که کسرائی در آن هنگام از هواداران حزب تودهٔ ایران و مخالف با خطمشی چریکی بوده. و علت این ستایش هیچ نیست، مگر تأثیر عاطفی وسیع حرکت چریکها بر روشنفکران ایران در آن سالها.

## ... به سرخی آتش، به طعم دود

ای واژهٔ خجستهٔ آزادی!

با اینهمه خطا

با اینهمه شکست که ما راست

آیا به عمر من تو تولّد خواهی یافت؟

خواهی شکفت ای گل پنهان

خواهی نشست آیا روزی به شعر من؟

آیا تو پا به پای فرزندانم رشد خواهی داشت؟

آیا درخت تو

روزی در این کویر به ما چتر می زند؟

گفتم دگر به غم ندهم دل ولی دریغ غم با تمام دلبریش می برد دلم فریاد ای رفیقان فریاد مُردم ز تنگ حوصلگی ها، دلم گرفت:

وقتی غرور چشمش را با دست میکند و کینه بر زمینهای باطل میافکند شیار وقتی گوزنهای گریزنده دلسیر از سیاحت کشتارگاه عشق مشتاق دشت بی حصار آزادی همواره قلب نجیب خود را آماج میکنند عم، میکشد دلم غم، می برد دلم بر چشمهای من عم می کند زمین و زمان تیره و تباه.

آیا دوباره دستی از برترین بلندی جنگل از درههای تنگ درههای تنگ دستدوقخانههای پنهان این بهار درسینههای سوختهٔ صخرههای سنگ گلخارهای خونین خواهد چید؟

آن میوهٔ یگانهٔ آزادی آن نوبرانه را باید درون آن سید سبز مجست و بس؟

با باد شیونی است در بادها زنی است که می موید در بای گاهوارهٔ این تلُ و تپُهها غمگين زني است كه لالائه , مي گويد:

ای نازنین من گل صحرائی! ای آتشین شقایق پُو پر! ای پانزده پر ستبرک خونین! بر باد رفته از سر این ساقهٔ جوان من زیست می دهم به تو در باغ خاطرم من در درون قلبم در این سفال سرخ عطر امیدهای تو را غرس میکنم من بر درخت کهنهٔ اسفند میکنم به شب عید نام سعید سفیدت را ای سیاهکل ناکام!

> گفتم نمی کشند کسی را گفتم به جوخههای آتش دیگر نمیبرند کسی را گفتم کبود رنگ شهیدان عاشقست غافل من ای رفیق دور از نگاه خمزده تان، هرزهگوی من

بیگاه میبرند بی نام میکشند خاموش میکنند صدای سرود و تیر.

این رنگبازها نیرنگسازها گلهای سرخروی سراسیمه رسته را در پرده میکشند به رخسارهٔ کبود بر جا به کام ما گلواژهای به سرخی آتش به طعم دود.

## بر سرزمین سوختگی...

پنداشتند خام کز سرکشان که پی ببریدند و سوختند من آخرین درختم از سلالهٔ جنگل

> آنان که بر بهار تبر آختند تند پنداشتند خام که با هر شکستنی قانون رشد و رویش را

از ریشه کندهاند:

خون از شقیقه های کرچه روانست. در پنجه های باز خیابان گل گل، شکوفه شکوفه قلب ست، انفجار آتشی قلب برگور ناشناخته اما کس گل نمی نهد لیکن هر روزه دختران با جامهٔ سیاه به بازار می روند و شهر، هر غروب در دکه های همهمه گر، مست می کند و مستها، به کوچهٔ مبهوت می زنند و شعرهای مبتذل آواز می دهند.

در زیر مقف ننگ
در پشت میز نو
سرخوردگی سلاحش را
تسلیم میکند
سرخوردگی نجابت قلبش را
که تیر میکند
تخدیر میکند
سرخوردگی به فلسفه ای تازه می رسد
آنگاه، من، به صورت من، چنگ می زند.

در کوچه همچنان جنگ عبور از زِرِه واقعیت است. و عاشقان تیز تک ترس ناشناس بنهاده کولهباره تن، جست میزنند پرواز میکنند آری این شبروان ستاره ی روزند که مرگهای شان در این ظلام روزنی به رهائی است و خون پاک شان در این گنام، گحلِ بصرهای کورزاست کورزاست اینان تبارشان سرمی کشد به قلعهٔ دور فدائیان آری عقابهای سیاهکل کوچیدگان قلهٔ الموت اند و بیگمان فردا قلاعشان فردا قلاعشان مردم از بند رسته است.

پیوند جویبار نازک الماسهای سرخ شطّی است سیلساز کز آن تمام پست و بلند حیات ما سیراب میشوند و ریشههای سرکش در خاک خفته، باز بیدار میشوند.

اینک که تیغههای تبرهای مست را دارم به جان و تن میبینم از فراز بر سرزمین سوختگی یورش بهار.

از دیگر مجموعههای قابل توجهٔ سال ۱۳۵۵، از دم صبح از کاظم

سادات اشکوری و من با آبها رابطه دارم از میرزاآقا عسکری بوده است که نمونه هائی از هر مجموعه را می خوانیم:

### از دم صبح / كاظم سادات اشكورى

سادات اشکوری، کاظم / از دم صبح. ـ تهران: دنیا، ۱۳۵۵، ۱۰۱ ص. سادات اشکوری از شاعران معروف دهه های چهل و پنجاه بود که شعرهای آرام و ساده اش طرفدارانی داشت.

اشمار سادات اشکوری عموماً متأثر از فضای روستای شمال بود. دو شعر از این مجموعه را می خوانیم.

#### استحاله

گفتم:

**«نگاه ک**ن

اینک سپیده دم

فانوسهای دهکده خاموش می شوند.»

#### گفتا:

«به هوش باش! کاین صبح خیز، شب با جامهٔ سیاه با ما به خانه می آید»

#### اينك بهار

گفتی: «بهار مژدهٔ نو داد!» اما... باور نمیکنیم! وقتی که سفره ها همه خالی ست این برگ های سبز، آیا صبحانهٔ فقیری خواهد داد؟

افسوس! با این شکوفههای نارنج با این بنفشههای نوری بیگانهایم ما.

اینک بهار با بغلی ازگل اما چه سود؟ انسان دردمند وگرسنه در باغهای پرگل هم تنهاست،

> عطر شکوفه ها را این بادهای ولگرد با خویش بردهاند.

من با أبها رابطه دارم (منظومه) / ميرزاأقا عسكرى

عسكرى، ميرزاآقا / سن با آبها رابطه دارم. ـ تهران: گام، زمستان ١٣٥٥، ۴٠ ص.

### سفر چهارمین

هستی گرفته شکلی ناهمگون هستی گرفته شکلی بی شکل

باید به شکل «آدم» باشد: باید تکاند شب را از آن باید تکاند صفحهٔ هستی را از نقشههای مهمل جغرافی از شکلی این چنین

ب**ی ش**کل

در من تضاد

عصيان ايمان

در من اسب سفید شیهه برافشان:

من هیچکاردام دانائی عامل است

تغيير مىدهد

می توفد و دوباره می سازد در این میان

من نیستم به دستم شمشیری

پا در رکابم اسب*ی* 

من هيجكارهام

دانائی عامل است

آی…

ای دیو دلهره!

از من بشوی دست

از عمق استخوانم بيرون شو

ای ترس تیرها و سپیدهها

از روی فکرها و غزلهایم

برخيز!

زیبائی ام تکید و فرو ریخت دانائی ام مجاله شد از تو برخیز از میانه، ای دیو دلهره!

. -

در خوابهای سربی و چسبنده گرگی مرا همیشه

تعقیب میکند اما نمی توانم بگریزم بگریز ای دیو دلهره

از من

ديگر نمي توانم

در کوچههای هستی

آهنگ تازهڻي بنوازم

من ماندهام به وحشت ر هستی ام همیشه

تهدید می شود در حجم ماندگاری مرداب خواهم فرو نشست

او نعره می رهاند در من

او رشد میکند

و شکل میپذیرد

مانند جاذبهست

انبوه واژههايم

برگردگرد او

مىچرخند

مىچرخند

صف میکشند و مفهومی را میسازند من درکلام ساخته میگردم من درکلام ساخته میگردم من شکل میپذیرم

از دردی این چنین -

#### جانكاه!

## شعر ناب، تماشا و منوچهر أتشي

نخستین شمارهٔ مجلهٔ تماشا در اسفند سال ۱۳۴۹ منتشر شده بود. و اگر چه از همان نخست، نشریه نی در مجموع مفید در حوزهٔ ادبیات و هنر بود ولی تا مدتهای مدید اثر چشمگیری پیرامون شمرنو فارسی در آن دیده نمی شد.

چندی، صفحات شعری، تحت نام «تجربه های آزاد» در آن دایر شد که کاری چندان بدیع و تازه نبود. بعد، منوچهر آتشی به چاپ غزل در صفحاتی از تماشا پرداخت که در آن جوّ تند سیاست زده بشدت مورد اعتراض عمومی روشنفکران قرار گرفت.

در سیصد و سومین شمارهٔ مجله بود که منوچهر آتشی سه شعر از آریا آریا پور تحت نام شعر ناب یا موج ناب چاپ کرد و با حمایت پرشور و آگاهانه از اشعار او، موجی کوچک اما چشمگیر در تصحیح موج نو، به راه انداخت. و شعر ناب، شکل موجز و پرداخت شدهٔ دیگری از موج نو بود که ظاهراً شعر حجم و شعر تجسمی (پلاستیک) نتوانسته بودند جوهرهاش را از رنج غموض و اغتشاش معنا نجات بخشند.

پیشتر ــ در مهرماه سال ۱۲۵۱ ـ دیده بودیم که چگونه اسماعیل نوری علاه، برای نجات این موج از راهِ پرتِ بی حادثه ئی که در آن فرو رفته

بود، صفحه شی به نام «کارگاه شعر» در فردوسی دایر کرده و مقدمتاً نوشته بود که: «شعر عنصر حیاتی و کُلّی را از دست داده است اکثر اشعار امروز [...] ساختمان ندارد. هدف ندارد. و اشیاء کج و کوله و بیقواره، بدون هیچ نظم و ترتیبی در این مخروبه کنار هم گذاشته شده اند. می توان آنها را پس و پیش کرد، و حتی می توان دورشان ریخت [...].»

وگفته بود که «وسوسهٔ پیشنهاد نوعی تجدیدنظر به ذهن آدم می رسد.»
و پیشنهاد نوعی تجدیدنظر کرده بود و پس از دهها مقاله پیرامون
تصویر و خیال، نوعی شعر که به زعم او ترکیبی شایسته از موج نو و
شعر نیمایی بود به پیشنهاد کرده بود که نامش «شعر تجسمی» یا «شعر
پلاستیک» بود.

او كوشيده بودكه مشخصات شعر پلاستيك را با دقت و حوصلهٔ تمام، یک به یک، باز گوید؛ حتی به بهترین شعر پلاستیک از میان اشعار تجسمی که طی سال ۱۳۵۲ در فردوسی چاپ کرده بود، جوایزی داده بود، ولی دیده بودیم که تلاشش عملاً راهی به جائی نبرد و شعر در همان نقطهٔ بحرانی فقط اندکی جا به جا شد. و این چیزی نبود که از نظر اهل شعر دور بماند. پس همان انتقادات و شکایات و اخطارها که از اوایل دهه ينجاه، از سيان خود مدرنيستها آغاز شده بود، ادامه يافت؛ چنانكه در کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات، ۱۰ آذر ۱۳۵۵، شمارهٔ ۱۰۰۳۰)، «در حاشیهٔ شبهای شعر تالار نقش»، که سیروس مشفقی، احمد کسیلا، علیرضا نوری زاده، اصغر واقدی و علی کوچنانی شعرخوانی داشتند، گلایه شد و نوشتند که: «چرا شعرخوانی را جدی نمیگیرند؟» و «چرا شاعر امروز و مخاطبانش، به طور گسترده تر و منطقی تر با هم ارتباط فکری و فرهنگی برقرار نمی کنند؟» ۱۲۱ و در مصاحبه ئی با جلال سرفراز (که از فعالین شعرنو در دهه پنجاه و از همکاران صفحهٔ هنری کیهان بود) اعلام شد: برای اینکه ۱۱عمر بیشتر شعرهای امروز حداکثر دو هفته است،۱۲۲. و محمد حقوقي در مصاحبه ثي با جلال سرفراز در اسفند همين سال گفت:

برای اینکه «پنجاه درصدِ شعرهای امروز، تعریف شعر را ندارند». ۱۲۳ و همچنین گفته شد که: «فاتحهٔ خیلی از شعرای ایران خوانده است. ۱۲۴ و چرا که دهه نی بود که فروغ فرخزاد مرده بود. اخوان ثالث عمد تا به فزل و قصیده رجوع کرده بود. سهراب سبهری و احمد شاملو بسیار اندک شعر می گفتند و همان اندک شعرها هم به ندرت نشر می یافت؛ و مجلات از انبوه نوشته های شعرمانند و انواع موجهای بی معنا آکنده بود.

و موج ناب از بطن چنین فضای بی خرمت و هرزی، از بقایای رهاشدهٔ انواع موج نو (موج نو، شعر حجم، و شعر پلاستیک) با شعر چند شاعر جوان پیدا شد؛ شاعران جوانی که عموماً اهل مسجد سلیمان و تحت تأثیر هوشنگ چالنگی (شاعر مهم موج نو) وبعضاً بیژن جلالی بوده اند ۱۲۵. و نخستین آنان که معرفی شد، آریا آریاپور (حمید کریم پور) در مجلهٔ تماشا بود.

آتشی که مُعرّف شعر ناب و آریا آریاپور در هفته نامهٔ ثماشا بود پیرامونِ نوع شعر او، نوشت:

«سخن برسرشعربی وزن یا با وزننیست که حدیثی است که هداین د اینک و اینجا، سخن از شعر ناب است، در بیانی فشرده، که حشورا به غیبت می نشینند. شعری از «حس»ها و چگونگی گره خوردن شان با نشانه ها که عناصر طبیعت بیز چنان با خیال و که عناصر طبیعت نیز چنان با خیال و حسمی آمیزند که بازشناخت شان از کلام د شواراست. شعر آریا پور، شعری است جوان، اما زنده و به سرعت جاری به سوی کمال. و آنچه بعد از این باید باشد، سلطه ای برزبان است، که در خلوت دانائی میسرش خواهد شد.» ۱۲۶

در لحظههای زمرد افعی

اشعاری از آریا آریاپور (حمیدکریمپور) از ارتفاع تقصیر

پذیرفتم

كه وقت سقوط عشق است

از ارتفاع تقصیر

رگفتگوی دل با ستارگان غایب

همیشه فرزانگیست

شب از زخم نفسهای تو سنگین است که زانوی غلامان بسته رها می شود و نیشی از عقرب بغض ماه را چاره می کند تا همآغوش شوند آسمان مراسیمه و زمین گیج.

پس بیاب خوابی که «بنفشه» را به یاد آورد و مهربانترم بفرسای که بازتاب نگاهش مرگ را حقیر میکند

آسوده نمی شوم از صداش که شکل پریشانی ست

و آزادی نقرهگونش که تاوان بلند دارد.

# کشتهای آبی

گشت میزنم دشتی را که با نای مرثیه آشناست

و خواب همیشگیاش بو از چشم تو دارد که گرگرفتنت سبز است.

با بوسهات از شادمانی کناره می گیرم و آویخته می شوم به گیسوان اندوه تا کوه را بگریم

در آستانهٔ آئینه

تبسمت غزلداستانی مست

که دندان آدمی می شمرد

تا این افعی

در لحظه های زمرد

خزیدن آغاز کند

می پذیوم که سیان آتش بایستم و علف ببارم از انگشتم تا مردان از در شفای جنون گاو بر آیند.

می پذیرم که کهربای شوریدگی قطبی مست وقتی زیان شبانهٔ آب حتی بینایی نم ندارد.

ازگشتهای آبی می آیم و بلک سنگینم می داند که عشق هم زبان عاشقانه ندارد

#### بانوی سپید

وقتی بگیرم این زمین و بچرخانمش از سر بغض کجائی ای گیاهی که هنوز دوشیزه مانده ای؟ تانماز غم بگذارد این بانوی سپید که بوی شگفت عشق و پنجره دارد شیههٔ بی قرار تو از یال طلائی خورشید خواهد گذشت از یال طلائی خورشید خواهد گذشت که غمگین ترین بهار که غمگین ترین بهار برکتفها می نشیند

که غایت افراشتنی

با من بگو وقتی که نگاه مرگ، علف می سوزاند آیا دویاره خواهی دید کسی راکه تلاقی درخت و ستاره است

> تا بنگری غزل به قواعد شب میرود و انسان با نیمی از سنگ و نیمی سکوت

### مويه ميكند

بانوی سپید شعلهٔ وحشی باغ کهنه می شود و لحظهٔ پختن سرگیجه به قاب پنجره می رود ۱۲۷

با معرفی آریا آریاپور (حمید کریمپور) در تماشا و دفاع شورانگیز منوچهر آتشی از شعر او، شاعران جوانی که شعرشان به لحاظ زیبائی شناسی در این حوزه از شعر موج نو قرار میگرفت و بعضاً نیز با «کارگاه شعر» نوری علاء همکاری هائی داشته اند، به تماشا روی می آورند و بدین ترتیب، موج ناب با میگیرد و به جریان می افتد. نحله ئی که پاره ئی از خامی ها و ناپیرامتگی ها، هرز رفتن ها، خشک زبانی ها و صناعات دروغین بی حس و حالِ موج نو اولیه را یکسو می زند، و تحت مراقبت های ویژهٔ منوچهر آتشی گاه، اشعاری در آن یافت می شود که به تمام معنا، شعر ناب است.

موج ناب در حال کمال یابی است که انقلاب سال ۱۳۵۷ پیش می آید و با پراکندن شاعران آن، متوقف می شود.

شاعران مطرح موج ناب در سالهای ۵۵-۱۳۵۷ عبارت بودند از: هوشنگ چالنگی، آریا آریاپور، هرمز علیپور، سید علی صالحی، فیروزه میزانی، سیروس رادمنش، یارمحمد اسدپور.

و از دیگر شاعرانی که در این نحله از آنان نام برده میشد:

پرویز اسلامپور (شاعر موج نو و شعر حجم)، احمدرضا چهکنی (شاعر موج نو و شعر حجم)، فرامرز سلیمانی، همایونتاج طباطبائی، مینا دستغیب، آذر مطلق فرد و مهین خدیوی بودهاند.

ذیلاً اشعاری از دیگر شاعران موج ناب را به همراه یادداشتهای منوچهر آتشی بر اشعار آنان، میخوانیم.

#### به جستجوی کلید جادو

### اشعاری از سیدعلی صالحی و یارمحمد اسدپور

منوچهر آتشی دربارهٔ این دو شاعر موج ناب، در نماشا نوشت:

اشعرهائی که میخوانید، از دو شاعر جوان است، که بیدار دلی خود را در ترنم صعیمانهٔ احساس عریان خویش، اعلام کردهاند. این بیداری دل، چونان گشوده شدن چشمان بهتزده اما زلال و پرصفای کودکی است که بر نخسین بهارگشوده می شود و رنگها را صدا می زند تا برایش قصه بگویند از خویش و از چگونگی هستی پراعجاب خویش. و مگر نه صدای رنگها، عطری است که با نسیم به مشام کودک می رسد و او را به جای اینکه بر رازی هوشیار کند، در برابر رازی دیگر به شگفتی می نشاند. و همین شگفتی زدگی است که او را برمی انگیزد تا به دنبال کلید جادو، سفر تجربههایش را آغاز کند. این شعرها، سپیده دم تنیدهٔ اندیشهٔ پویای جوان است. اندیشه ای که برای یافتن پاسخ پرسشی غریب، آنقدر می گوید، تا جواب واقعی از میان گفتارش سر بر آورد. هر چه هست ما این تجربههای سرزنده و بالنده را می ستاییم و ترغیب می کنیم تا به صوی رازآمیز ترین چشم اندازهای شعر یورش برند و در هزار توی گمشدگی ها، کلید جادو را بیابند، جرا که شایستهٔ آنند. ۱۲۸۰

از: سيدعلى صالحي

سر بر سینهٔ ستارهای

آنجا

كه قصيده

پروازیست، دل در نازکای غزلی شکوه میکند، که ملالی اگر بنمانده ست – خواب از دریغ نفسی ست که های های هرگزش به گیسوان آبی خواب طره می تند.

باری باکولهبار همیشهٔ خورشید دنشسته به درد میراثوارکسی که از سلطهٔ نگاهش مسر، بر سینهٔ ستارهای جاودانه می چرخد.

### هجاي بلند باستاني

بر دستهام بشارتی سپید، که در خوابهای منتظر

و از ضیافت باران هجای بلند باستانیام

علفیست، که با صبحی از دیار شگفت خواب مسیر آبی رود را قدم میزند. قدم میزند.

مىرويد.

بر دستهام

دست بردار،

دیگر کسی به بام این خانه

نخواهد رفت.

از خوابهام

دیگر کسی پروانهای نخواهد آویخت.

که این باد

این وحشی غریب

هرگز نخواهد خواست

تا بداند،

امسال،

سال پرگرفتن علفیست

که

هيچكسش نگفت،

بار تو اگر سنگین است

عطری سبک خواهی پراکند.

بر مدار آبی بلند

بگذار

همیشه از نیاز ستاره

بماند

دینی به گردن ماه

که نازکتر از

زانوان علفي

مىلرزد

و تا چشم*ي* 

بر پیشانی آبست،

در سوسوی بیگدار می توان دوید به دور بیخیال خواب که بر مدار آبی بلند آسیمه می چوخد.

عی ہو ۔۔۔

از: يارمحمد اسدپور

### جه تفاوت!

آواز رهایی نیست که کفهایت بریدهست، در نیزار این سینه را حدیست که به گریه می آیم، آی...

اما

سه تفاوت! که میان من و تو جنگل پاییزی است یا برکهٔ سبز

!4

نه!

من پر خواهم زد و به شیوهٔ صبح ازگلوی خشک این شب تیره

گذر خواهم كرد

تا پروانهای بجویم که به گرد خون سبزم گردش کند.

### ميراث

وقتی که عشق پیشانی تراگلگون میکند با قامتی رازگونه بیا ای شقیقهٔ خونین! اکنون که رازی شگفت چشمانت را صیقل می دهد

> گرده بر آتش سپار گرده بر آتش سپار

که میراث همیشگی عشق است.

#### سفر

من ابرگونی تاریکم که چون میگذرم از آسمانهایت، لبریز فرود خواهم آمد که از شبنم گلهایت گیسوان خود را شانه زنم و خندان سفرکنم

> اکنون که همهٔ جهتها به سوی دل میانجامند

### تاریک از خلوص بر تربت حرفها

اشعاری از هرمز علی پور

منوچهر آتشی دربارهٔ شعر هرمز علی پور در نماشا نوشت:

«در لحظه های ناب صمیمیت با خود، شاعر، ناگزیر آوار همه قیدها را از شانه فرو می ریزد تا به لب کلام دست یابد. اینکه آیا چنین خواستی دست یافتنی است یا نه، و اینکه آیا، چنین رودررو شدن با شعر، انگیزهٔ زبانی مشترک و مشابه نخواهد شد، مسألهٔ دومی است. اقدامهای شاعرانه، در تلاش نزدیک شدن به «ناب» همیشه با چنان خطرهائی همراه است، و هنر شاعر راستین در این است که از این نمونه گذرگاهها، به سلامت بگذرد و به زبان خود نیز – چنانکه شعر – دست یابد. شعرهای هرمز علی پور در چنین مرحلهای است.»

«این نسل، نسل اندیشه و رویا، دارد بخوبی پا میگیرد و جا باز میکند. شعرهای علی پور را قبلاً هم در تماشا خوانده ایم. اما اینک سرایش او هر چند در نیمه راه است، ولی درخشندگی خورشید را دارد.

شعر متفکر و تخیلی که نوعی سوررثالیسم را نیز در کنار خود ارائه می دهد. این ها از بهترین شعرهای هرمز علی پور و همچنین از بهترین شعرهای نسل اوست. نسلی که بی باکانه قد علم کرده و غبار و خشار کهنگی غلاف فرسوده را از تن افشانده است. هرمز علی پور بی شک شاعر درخشانی از این نسل است.»

«شعرهائی زنده و بالنده رو در روی مان است. علی پور بی تردید از چهره های برجستهٔ «موج ناب» است. او می داند که شعرش را کسی می خواند. و این بازی نیست. نیما چنین گفته بود که: بنگر تا برای کی می نویسی، به همان نسبت به چکادهای کوتاه و بلند شعر دست خواهی یافت. دیگر اینکه علی پور، بر واژه ها و ابزار شعر خود سلطه دارد و در سیان باریک ترین اندیشه های خود در نمی ماند. او تاریک از خلوص

خویش است و بر تربت حرفها بغض کرده است. بغضی که وقتی ترکید، به گونه کلمهها بر کاغذ می نشیند و زندگی جاری میگردد در دیدگاه ما.» ۱۲۹

#### سياوشانه

هیمه های یکسالهٔ ایل را برافروزید و عبور سیاوشانه را بنگرید.

در آسمان اگر فرشتهای باقی ست دلوابس دلتنگی من است

## کهکشانی از رنج

قیامتی است برگرد این دلباختگی که در سایهبان سفرهایش تبسمها در بوسهگم میگردد.

از این بهانه های کوچک زخمی نمی تراود بر پهنهٔ دلی که برگرده می کشد که کمکشد که کشانی از رنج را.

این چشمها در حلقههای عشق فرود می آیند و جائی ندارد حرف.

من که سینهام امانت دریاست میدانم قصد کجا دارند این چشمها.

زهر

من سمت عشق را من میل دل را نشان میدادم

چه شد که در کنار آه مقام یافته ام؟

چه شدکه رد پای ابرها نشسته بر پلکم

خاکم به لب من خط و خال مار را چه بیریا بومیدم

دنیای زهرم اکنون.

شکلی از عشق بی زمزمه نمی مانم با سینه ای که دانش رودخانه را آموخته است و با تبسم می پذیرم منقار پرندگانی کودک را تا جلد بیندازد عطش در فرصت قرود و از جانبی پنهان

> اینگونه شکلی از عشق جوانی ام را سبید می سازد

بر گونهٔ ستاره میسایم

### خطی میان ماه و غزل

دست

#### اشعاری از فیروزه میزانی

منوچهر آتشی، واژهٔ ناب را پیش از اتلاق به شعر آریا آریاپور، در خصوص شعر فیروزه میزانی به کار برده بود. او دربارهٔ میزانی نوشته بود:

«شعر دوران تجربهٔ همیشه است، دوران پشت «خط نماندن» و «از خط گذشتن». و در همینجاست که معیارهای پیشین به یکسو نهاده می شوند.

اما در اینجا پرسشی خود را به پیش میکشاند. آیا هر تجربهای، می تواند به شعر فرجام یابد؟

شاید نه و شاید آری! و به همین سبب است که ما در برابر جریانهای خلق الساعه به جای انکار، درنگ می کنیم، و از آنچه سابقهٔ ذهنی داریم، گاه به تهمت تکراررد می شویم و اما درمورد شعرهای حاضر: اینها را به عنوان نوعی تجربهٔ ناب بیاگرایشی شدید به سوی ذهنیت می پذیریم، و احتمالاً به همین سبب نیز به ستایش بی چون و جرای آنها برنمی خیزیم، به این امید که سراینده، «تجربه» بودن رابپذیرد و هریک ازاین شعرها را خیزگاهی برای پروازهای بعدی به بالا و بالاتر بدانیم. به امید توفیق سراینده.» و در چند شمارهٔ بعد نوشت:

اشعرهای فیروزه میزانی را یک بار دیگر نیز، قبلا در تماشا خوانده اید. به ویژه با یادداشتی از همین دست که گهگاه بر شعرها می نویسم. در آن یادداشت، نکتهٔ انتقادی ما متوجه آن گره ها و بستگی ها و... خلاصه فشار ذهنی شاعر بوده که سبب می شد تا کلامش با وجود ذهنیت جوان شعری، چنانکه باید روشنگر حالتهای دلخواه نباشد. و چه خوب است که می بینیم این شاعر، بیدار و غمخوار شعر خویش بوده، و نه بیکار و به تفنن روی بدین عرصهٔ دشوار می آورده است. زیرا در این دو شعر، که یکی با وزن سالم نیمائی و دیگری در وزن آزاد و با ریتم درونی واژه ها و پیوندشان که خود موجد حرکتی موزیکال در کلام می شود -سروده شده اند، پیداست که در این فاصله دلواپس کار خویش بوده، و کوشیده است تا به فضاهای روشن ثر و ملموس تری دست یابد؛

#### و نوشت:

اشعر فیروزه میزانی رو به سمت چشماندازهای ناب دارد. نخست تجلی چنان موقعی، گرم و گیرا بودن بیان اوست که با وجود دوری از عروض خود بر زبان که رانده می شود عزم چمیدن می کند. میزانی می داند چه می نویسد و می داند چه خواهد نوشت. و همین، خودگویای پر کفایت راهجوئی او در سرزمینهای بکر شعر است. ۱۳۰۹

چند شعر از فیروزهٔ میزانی را میخوانیم. ۱

نهال را، يال م*ي سو*خت

در چراگاه تفته

پرک گشوده بود

رو بر مغاک

ذرات هستیاش

همگن،

با باد

خاک را

فاق میگشود

تا آن جگن گرفته گودال

میان دشت

ازگلوگاهش

به برگیرد

خاكدان تيره بود و

رودخانهای از ریشههای پیر

توان رستن را

در لایه های زیرین

وزن میکردند

جوانههای پیشاینده

به آبگشت میروئید

تا آن سوی خاکها

خالی درخت را

گل باشد.

همآورد هنوز گرسته بر پشت خاک

مىغريد

سیاهی زمینگیر

طراوت آواره را در دگردیسی راه بر بسته بود

و سالخشكي از آن سوى بيجان زمين

رخنه میکرد

ریشههای پیر از گریه

هیچگاه از چهار سوی تنهائی شان

فراتر نمى رفتند.

آن بالا، پرندگان آمده

برگردان هزارهای بودند که خاک، بیداری را

فرو میبرد

و ابر پیشتاز

ميجكاه

برنمی آمد

دیرگاهی از رستن گذشته بود

ر توقف

در بی انتهای خاک

ناشکفتگان را

گردن آویز کرده بود

جگن باف، بر سر خاک

## شاخههای نرمته را زیر و رو میکرد.

\*

از یال چشم که میگذری عشق دقیقهای است

که در بناگوش می تید

و فرصت مرگ برگذارهٔ لب

کوتاه می شود ای نگار به بازوان ستاره می مانی نه گشت می زنی نه می مانی نه می مانی

۲

همراه ابرها روی تپهای کوچک به دنبال اولین جوانه بهار را زیرورو میکنم میروید از عمق خاکها

جويى

جوانه ها روان می شوند در انحنای مستعد تپه تپه د فکرش دگلباران می شود

پرندهای که هیچ انتظار نداشت

بين راه

مکثی کرد

گذشت

گمان كرده بود

خواب مىبيند

\*

شعرت

برای حمیدکریمپور

دستت

گلی ست جنوبی

از باران نمی کشد منت

حرفت

میانهٔ نخل است و آفتاب

مىروبد

پندار برفی ما را

به خواهشی.

زخمت

نشان ستیزی است با جبه

كانسان

به هفت اوج و فرود

مانداب شهری ما را

كشاكشي

نورى

که وقت آمدن آوار می شود

سقف سياه غريبان

به بارشی

شعرت

رباط جهان است

مىبخشد

خط میان ماه و غزل را

نوازشى

### گریه پارههای ماه

#### اشعاری از سیروس رادمنش

منوچهر آتشی دربارهٔ اشعار سیروس رادمنش نوشت:

«شعر جوان ما مروج ناب مدارد پا میگیرد، و شاعران جوان، از تاییدی که می بینند و احساس صمیمیتی که از این تاثید از منوی تماشا دارند، خود پشتوانهٔ تلاش صادقانه تر، گرمتر و راهجویانه تری خواهد بود. این شعر پا خواهد گرفت و پیش خواهد تاخت.

سیروس رادمنش، در ردیف چند شاعر زنده دل و کوشندهٔ این راه است، مدتها پیش می بایست معرفی می شد (شده بود اما نه چنانکه حقش بود). تنها، اندکی گنگی و لنگی زبان و بیان مرا بر آن داشت که تامل کنم و ضمن توجه دادن او به بعضی نکات، بگذارم خودش متوجهٔ آن ابهام – نه ایهام – کارش شود. این نه شعر مرا خوشحال کرد زیرا که دیدم جوانه ها و شکوفه ها در کارها گل کردند. ما حتماً شعرهای درخشان تری از رادمنش خواهیم خواند.» ۱۳۱

تاریک که می آیم تاریک که می آیم از خمان دل زخمی ازگلوی سپیده دارد گیاهی که خواب جوانه می بیند.

> ای ماه! خراب که می شوم در یادها دورترین ستاره مرا می یابد و گریه می آموزد.

## از دروازهٔ عثق

بیاموز و بخواب که از دروازهٔ عشق نخواهی دید جز پی گشت باد و، ارابههای باژگون.

بر قوائد کنج جامهای شکسته از گریه پارههای ماه و به دریاکه میکوبد رشتهٔ صدا راه یکی چشم منتظر... بیاموز که این صدا

و دشمن میکند تو را با آفاق بیمدار.

### دلم نهاده است

حجمی مرا می خواند که از تبلور تارگلوش دیوانی به سینه دارم.

اگر چه کنج گریه ندارد

این زمین

از آنکره که غربت مشق دارد دلم نهاده است

> وقتی که در تپش از زخمهای انزوا شبانه میگیرم و باگیاهان آخته

همصدا می شود تنم آغاز غزلخوانی منست.

تا بیابمت

پذیرفتم تا نصف النهار سبز عشق سینه بر خارای کبود

بركشم و بيابم

ترانهای که بوی تو دارد
با هودجی که رفت از خواب دارد
میبینمت کنار دل
که زلف می دهی به شبنم و
مرخان منقار کشیده ز شانه هات
به جستجوی میده می رهند
تا بیابمت
در زخم می نشیند و
تاریک می کند
روزانی که به رویا دارم.

## ۱۳۵۶ ه. ش.

سال ۱۳۵۶، سالِ بروزِ نشانه های فضای باز سیاسی بود؛ وضعی ناگزیر که از تابستان سال ۱۳۵۵، حکومت پهلوی، در پی شکست از مدافعینِ دموکرات حقوق بشر آمریکا، بدان تن در داده بود.

از سال ۱۳۵۶، به مرور کتابهای توقیف شده اجازه انتشار میگیرند و حجم کتاب در بازار رو به افزایش می رود، ولی چیزی که در رژیمهای خودکامه جنایت محسوب می شود، نه توقیف کتاب و کتاب نویس، بلکه به انفعال کشاندن اهل هنر و نابودی انگیزه های خلق هنر است که از توقیف کتاب و اهل کتاب پیدا می شود.

جایزهٔ شعر فروغ، در دیماه ۱۳۵۶، به سید علی صالحی، شاعر موج ناب، تعلق گرفت.

اما جایزهٔ فروغ دیگر رنگی نداشت، و جشنی که با جمعیت انبوه

علاقه مندان، در سال ۱۳۵۰ آغاز شد، اکنون وضعیتی رقت انگیز پیداکرده بود.

سیدعلی صالحی، خود راجع به آن شب در بنیاد همان سال نوشت:
اشباعطاء جایزه به یک انسان، چه نا انسانی برگزار شد. از میکروفون
خبری نبود. صدای محتضر من در یک اتاق خلوت و خاموش که حتی یک
صندلی هم در آن نبود به گوش کسی نمی رسید. تک و توکی دانشجو آمده
بودند که اجباراً روی زمین اطراق کردند. گریه ام گرفته بود. فریدون [فرخزاد]
هم پنهانی اشک می ریخت. و هر دو برای فروغ می گریستیم. ۱۳۲۸

مهم ترین اتفاق سال ۱۳۵۶، برگزاری شب شاعران و نویسندگان، معروف به ده شب، در «انجمن فرهنگیِ ایران و آلمان» بود که بدان خواهیم پرداخت.

### نشريات

در سال ۱۳۵۶ ظاهراً جز الفها و باران مجنگ مهمی منتشر نشد، و از مجلات معتبر، فقط نشریات سهگانهٔ دولتی رودکی، بنیاد، و تماشا، بعلاوهٔ ماهنامهٔ مستقل نگین منتشر شدند.

#### الفيا

ششمین شمارهٔ الفبا در اردیبهشت سال ۱۳۵۶ منتشر شد. از مطالبِ خواندنیِ این شمارهٔ الفبا، یادداشتی از پرویز مهاجر به نام «نکته نی بر شعر نیما» بود. او پس از مقدماتی چند، می نویسد:

«[...]نیماکه در پی آفریدن زبان تازه نی است، نه تنها از طبیعتِ شعرکه سرپیچی از قواعد گزینش است پیروی میکند، بلکه گاه افعالِ کمکی را هم که صرفاً وظیفهٔ فعلیت دادن به اسم یا صفت قبل از خود دارند، عوض میکند. (عوض کردن رابطهٔ بین عناصر قاموسی و دستوری)، مئال:

١. خشک آمد کشتگاه من (ماخ اولا)

۲. خنده نبندد پس از این (در فرو بند)

۲. خنده آورد لبش (در فرو بند)

۴. گریه بس دار (شب قورق)

۵. نگرفته است آبی از آبی تکان (مرگ کاکلی)

۶. مبهم حکایت عجبی ماز می دهد (مرغ مجسمه)

۷. هنگام که گریه می دهد ساز (ماخ اولا)

و دهها مثال دیگر از همین دست.

این کار به شعر نیما غرابتی زبانی می دهد، نه غرابتی که خاص نگرشی تاژه به جهان است. با این غرابتِ زبانی تیما چه چیز را می خواهد القاکند؟ غرابت به خاطر غرابت؟

نيما خود ميگويد:

«خیال نکنید قواعد مسلم زبان در زبان رسمی پایتخت است. زور استعمال، این قواعد را به وجود آورده است. مثلاً به جای «سرخورد» «سرکوفت» را با کمال اطمینان استعمال کنید. یک توانگری بیشتری آنوقت برای شما پیدا می شود که خودتان تسلط پیدا کرده، کلمات را برای دفعهٔ اول برای مفهوم خود استعمال می کنید...

وقت و بیوقت، نصیحت مرا فراموش نکنید.»

خوشبختانه، شاعران بعد از نیما این نصیحت او را بکلی فراسوش کردند. عوض کردن فعل کمکی چه توانگری به زبان می دهد؟ اصلاً غرض از توانگری چیست؟ اگر مثلاً به جای «را» علامت مفعول بیواسطه، صد علامت داشته باشیم، زبان مان توانگر شده است؟

جُنگ باران، به رغم خواندنی بودنش، مطلب چشمگیری در حوزهٔ کار ما نداشت.

# مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۶

اصلانی، محمدرضا / بر تفاضل دو مغرب. ــ تهران: زردیس، ۱۳۵۶، ۸۷ص.

تمیمی، فرخ / از سرزمین آینه و سنگ. ـ تهران: رَز، ۱۳۵۶، ۱۰۷ ص. خدیوی، مهین / سکوت جنگل زخمی در صبحگاه بیداری. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۶، ۱۰۶ ص.

خلیلی، عظیم / جالیزبان. ـ تهران: روزبهان، ۱۳۵۶، ۸۳ ص.

خوشی، اسماعیل / فراتر از شب اکنونیان. ـ تهران: جاویدان، ۱۳۵۶، اچ ۲۲ ۸۲ ص.

زنگنه، عزتالله / پشت دروازه های خورشید. ـ تهران: مرجان، ۱۳۵۶، ۴۶ص.

زهری، محمد / پیر ماگفت. ــ تهران: رواق، ۱۳۵۶، ۵۹ ص. سادات اشکوری، کاظم / با ماسه های ساحلی. ــ تهران: سحر، ۱۳۵۶، ۶۴ ص.

سپانلو، محمدعلی / هجوم ـ تهران: روزبهان، ۱۳۵۶.

سپهری، منهراب / هشت کتاب. ـ تهران: طهوری، ۱۳۵۶، ۴۵۷ ص.

شاپور، کامیار /اتاقی در حومه ها. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۷۲ ص.

شالیزاری، محمود / حوض مرمر. ستهران: الهام، ۱۳۵۶، ۲۲ ص.

شاملو، احمد / دشنه در دیس. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۶۸ ص.

شریفیان، جواد / مرثیهٔ جویبار. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۶، ۱۰۸ ص.

شفیعی کدکنی، محمدرضا / از بودن و سرودن. ـ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۷۷ص.

شفیعی کدکنی، محمدرضا / مثل درخت در شب باران. ـ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۸۰ ص.

شکوری، ناصر /جوّ سیاه. \_تهران: امید، ۱۳۵۶، ۳۰ ص.

شیبانی، منوچهر /سرابهای کویری. -تهران: بی نا، ۱۳۵۶، ۱۳۲ ص.

صالحی، بهمن / برج بلند باران. ـ رشت: بینا، ۱۳۵۶، ۷۶ ص.

صفارزاده، طاهره / سفر بنجم. ـ تهران: رواق، ۱۲۵۶، ۱۱۱ ص.

صلاحی، عمران / ایستگاه بین راه. ـ تهران: دنیای دانش، ۱۳۵۶، ۱۳۵۶ ص.

طباطبائی، همایونتاج /از غربت و عشق. ــ تهران: سپهر، ۱۳۵۶، ۸۱ ص.

كارو /شكست سكوت. \_ تهران: مرجان، ١٣٥٤، ٢٠٠ ص.

كارو / نامه هاى سرگردان. ـ تهران: فرّخى، ١٣٥٤، ١٢٧ ص.

كبيرى، ناهيد / يلدا. ـ تهران: بينا، ١٣٥٤، ٩٢ ص.

گرگین، محمد / میترا و خمیازه های باد. \_تهران: بی نا، ۱۳۵۶، ۶۰ ص. لاری کرمانشاهی / قلبم را به خاک بسپارید. \_ تهران: مرجان، ۱۳۵۶،

> ۵۵ ص. مجابی، جواد / پرواز در مه. ـ تهران: روزبهان، ۱۳۵۶، ۱۲۸ ص.

> مختاری، محمد / بر شانهٔ فلات. ـ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۷۹ ص.

مختاری، محمد /قصیده های هاویه. ـ تهران: آرمان، ۱۳۵۶، ۸۷ ص.

مشیری، فریدون / از خاموشی. ـ تهران: زمان، ۱۳۵۶، ۱۵۹ ص.

منشی زاده، کیومرث / سقرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگ پریده. ــ تهران: رَز، ۴۰ ،۱۳۵۶ ص.

ميرصادقي، ميمنت /با آبها و آينهها. ـ تهران: توس، ١٣٥٤، ١٠٢ ص.

میرمیران، مجتبی / میلاد دریا. \_ تهران: پگاه، ۱۳۵۶، ۸۷ ص.

نادرپور، نادر /گیاه و سنگ نه، آتش. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶.

نادرپور، نادر / از آسمان و ریسمان. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۱۶+۹۷ ص.

نادرپور، نادر /شام بازیسین. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۱۵۳ ص. نیرو، میروس / بهار از پنجره. ـ تهران: نشر اندیشه، ۱۳۵۶، ۱۰۱ ص. نیری، صفورا / فصل پنجم. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۶، ۸۰ ص. همتی، اسماعیل / آی با توام. ـ تهران: بی نا، ۱۳۵۶، ۶۴ ص. یحیوی، عباسعلی / آبشارهای آفتاب. ـ تهران: دنیای دانش، ۱۳۵۶، هم ص.

#### دشنه در دیس / احمد شاملو

شاملو، احمد / دشنه در دیس. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۶۸ ص.

دشنه در دبس، مشتمل بر بسیاری از پخته ترین، پیچیده ترین و عمیق ترین اشعارِ احمد شاملو بود؛ اما به هنگامی منتشر شد که شعر، قدر و منزلتش را در جامعه از دست داده بود، و در نظر روشنفکرانِ سیاسی (که خوانندگان اصلی اشعار شاملو بودند) شعر وقتی ارزشمند بود که صریح و برانگیزاننده و پر از خون و دشنه باشد. دشنه در دیس نیز اگرچه بر مدار همین معنا میگئت، ولی صریح و برانگیزاننده و روزمره نبود، لذا بر مدار همین معنا میگئت، ولی صریح و برانگیزاننده و روزمره نبود، لذا کتابفروشی ها ماند، تا در زمان تسکین تنشهای سیاسی، که به مرور، اعتبارش بازشناخته شد.

دشنه در دیس، حاوی هیجده شعر بود. بلندترین شعر، نمایش سعری با تاریخ سرایش بهار ۱۳۵۰ بود که آشکارا تحت تأثیر قیام چریکها، خلق شده بود: تعیین تکلیفی اجتنابناپذیر، صمیمانه، دردمندانه، در قبال جنگلیانی که «از راهکورههای سبز / به زیر می آیند / عشق را چونان خزه نی / که بر صخره / ناگزیر است / بر پیکرههای خویش می آرایند / و زخم را بر سینههای شان. / چشمان شان عاطفه و نفرت است / و دندانهای ارادهٔ خندان شان / دشنهٔ معلق ماه است / در شب راهزن». و اینکه در این میان «مردگان را به رفها چیدهاند / زندگان شب راهزن». و اینکه در این میان «مردگان را به رفها چیدهاند / زندگان را به یخدانها / گرد / بر سفرهٔ سور / ما در چهرههای بی خونِ همکاسگان می نگریم: شگفتا / ما / کیانیم؟ / نه بر رف چیدگانیم کز

مردگانیم / نه از صندوقیانیم کز زندگانیم». و این نگرانی خاضعانه بر بیگناهی خودکه اما «درگاه خونین و فرش خونالوده شهادت می دهد /که برهنه پای / بر جاده ئی از شمشیر گذشته ایم». اگر چه مدعیان باور ندارند و بر این گمان اند که آمدید «که بر سفره فرود آئید.»

پس از کودتای ۲۸ مرداد سال ۱۳۳۲ و سرکوب پی در پی چندین قیام و لاجوم تن سپردن به تقدیرِ شکست و بی عملی و یاس فلسفی، اینک، ضیافتِ دشنه در دیس، بیدارشدنی به حیرت، شرمسارانه و پرشادی بود. و اگر هم همه چیز ناباورانه می نمود بدین خاطر بود که «عظمت هر خورشید / در مهجوری چشم / خُردی اختر می نماید». اما این اتفاقِ شادی آفرین، «تاج نیست کو سیان دو شیر برداری / بوسه بر کاکل خورشید است / که جانت را می طلبد / و خاکسترِ استخوانت / شیربهای آن است»، چراکه هنوز «دروج [اشاره به مجسمهٔ شاه] / استوار نشسته است / بر سکری عظیم سنگ / و از گنج دهانش / تفخندهٔ رضایت / بر چانه می دود». بدین حال «اگرت مجال آن هست / که به آزادی / ناله شی کنی / فریادی در افکن / و جانت را به تمامی / پشتوانهٔ آن کن».

شاملو، پس از این شعر، در سراسر سالهای پنجاه و پنجاه و یک و پنجاه و دو، شعری نمی سراید. سال ۱۳۵۳، سه شعر؛ سال ۱۳۵۵، هفت شعر؛ سال ۱۳۵۵، شش شعر می سراید و این چند شعر را به همراه شعری از سال ۱۳۵۶ در مجموعهٔ دشنه در دیس منتشر می کند.

دو شعر از مجموعهٔ دشته در دیس، میخوانیم.

#### خطابة تدلين

غافلان

همسازند،

تنها توفان

كودكانِ ناهمگون ميزايد.

همساز

سایه سانانند،

محتاط

در مرزهای آفتاب.

در هیأتِ زندگان

مردگاناند.

وينان

دل به دریا افگنانند،

به پایدارندهٔ آتشها

زندگانی

دوشادوشِ مرگ

پیشاپیشِ مرگ

هماره زنده از آن سیس که با مرگ

و همواره بدان نام

که زیسته بودند،

که تباهی

از درگاه بلند خاطرهشان

شرمسار و سرافکنده میگذرد.

كاشفان جشمه

كاشفاذِ فروتن شوكران

جريندگانِ شادي

در مِجْري آتشفشانها

شعبده بازانِ لبخند

در شبکلاه درد

با جاپائی ژرف تر از شادی در گذرگاهِ پرندگان.

> در برابرِ تُندر می ایستند خانه را روشن میکنند. و می میرند.

اردیبهشت ۵۴

#### فراقي

چه بی تابانه می خواهمت ای دوریت آزمونِ تلخِ زنده به گوری! چه بی تابانه تو را طلب می کنم! بر پشتِ سمندی

گوئی

نوزين

که قرارش نیست. و فاصله تجربه ئی بیهوده است.

> بوی پیرهنت، این جا و اکنون. ــ

كوهها در فاصله

سردند.

دست

در کوچه و بستر

حضور مأنوس دست تو را مي جويد،

و به راهٔ اندیشیدن یأس را

رَج ميزند.

بی نجوای انگشتانت فقط. ــ و جهان از هر ملامی خالی است.

رم ـ فروردين ۵۴

مثل درخت در شب باران و از بودن و سرودن / شفیعی کدکنی (م. سرشک)

شفیعی کدکنی (م. سرشک) / مثل درخت در شب باران. ــ تهران: توس، ۱۳۵۶ مس.

شفیعی کدکنی (م. سرشک) / از بودن و سرودن. ــ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۶۸ ص.

مثل درخت در شب باران، اشعار سالهای جهل، و از بودن و سرودن، شعرهای دههٔ پنجاه شفیعی کدکنی بود. اشعار کتابِ نخست، همان ویژگیهای شعرهای دههٔ جهل او را داشت؛ یعنی ساده، روان، نمادین، و با ضرباهنگ تند و تعابیر ساده و آشنا و آسانیاب؛ و اشعار دههٔ پنجاه با ضرباهنگ تند و تعابیر ساده و آشنا و آسانیاب؛ و اشعار دههٔ پنجاه با خفظ بسیاری از خصوصیات پیشین مشفّاف تر، کمتر نمادین، و باگرایش آشکاری به عرفان بود.

از اشکالات چشمگیر شعر چریکی و شعر جنگل، بی توجهی عمومی شاعران، به ظرافتها و ظرفیتهای زبانی بود، شعر شفیعی اما، به خاطر تسلّط وی بر ادبیات قدیمه، از این بلیه مبرا بود. یعنی باگذشت یک دهه از عمر شعر چریکی، تقریباً معلوم شده بود که (شاید) اگر برای بیشتر پیشگامان شعر چریکی، بی توجهی به زبان، نوعی مرکشی برای بیشتر پیشگامان شعر چریکی، بی توجهی به زبان، نوعی مرکشی

انقلابی در قبال اشرافیت زبان فاخر، در دفاع از زبان تودهٔ مردم محسوب می شود، برای عموم گویندگانِ پیروِ آنان، تظاهربه بی توجهی، بهانه شی برای سرپوش نهادن بر ناآگاهی شان از ادبیات و ظرافتها و دقیقه های زبانی است.

بدین خاطر، و به سبب سابقهٔ خوبِ در کوچهباغهای نشابور، مجموعههای اخیر شفیعی پس از انتشار، بلافاصله نایاب شد، در تیراژی وسیع به چاپ دوم رسید و چندین نقد بر آن نوشته شد که از جمله یادداشتهای خواندنی، یادداشتی از رضا انزابی نژاد با نام «نقطهٔ عطفی مبارک در شعر معاصر ایران» بود که در مجله نگین (شمارهٔ ۱۶۱، مهر ۱۳۵۷) چاپ شد.

چند شعر از مجموعه های اخیر شفیعی می خوانیم.

#### دیر است و دور نیست

[این شعر، دربارهٔ جشنهای ۲۵۰۰ سالهٔ شاهنشاهی سروده شده بود.] جشن هزارهٔ خواب جشن بزرگ مرداب.

> غوكانِ لاشخوارِ لجنزى! آنسوى اين هميشه دهنوزان، مُردابَكِ حقيرِ شما را خواهد خشكاند خورشيدِ آن حقيقت سوزان.

اینسان که در سراسر این ماحت و سپهر تنها طنین تار و ترانه غوغای بویناک شماهاست

جشن هزار سالهٔ مرداب جشن بزرگ خواب ارزانی شما باد!

هر چند، کاین هایهوی بیهده تان نیز در دیدهٔ حقیقت، سوگست و سور نیست پادَفْرهِ شما را روزان آفتابی دیر است و دور نیست.

زخمى

هرکوی و بَرزَنی را

مىجويند

هر مرد و هر زنی را

مى بويند.

بشنوا

این زوزهٔ سگانِ شکاریست

در جستجویش اکنون

ر خاک،

خاک تشنه

و قطرههای خون.

آن گرگِ تیرخوردهٔ آزاد در شهرِ شهرها امشب کجا پناهی خواهد یافت یا در خروش خشم گلوله کی سوی بیشه راهی خواهد یافت.

170-

## فراتر از شب اکنونیان / اسماعیل خونی

خوثی،اسماعیل افراتراز شب اکنونیان. ـ تهران: جاویدان، ۱۳۵۶، ۸۳ ص. اگر چه نخستین چاپ فراتر از شب اکنونیان در سال ۱۳۵۱ به دستور ساواک توقیف و در چاپخانه خمیر شد و تا سال ۱۳۵۶ اجازهٔ نشر نیافت، ولی اسماعیل خوثی مطرح ترین و فعال ترین شاعر، در عرصهٔ مطبوعاتِ دههٔ پنجاه بود.

او از معدود شاعران جامعه گرای شناخته شدهٔ این دهه بود که با وجود گرایش به شعر چریکی، اشعارش (بویژه غزلواره هایش) در نشریات عمومی همچون روزنامه کیهان چاپ می شد.

بعد از واقعهٔ سیاهکل، شعر او (که به تازگی از زیر نفوذ زیان اخوان ثالث بیرون آمده بود.) آشکارا در جهت ستایش از راه چریک ها قرار گرفت؛ اگرچه این اشعار «در مجموع» در حد شعر او در سال های قبل از سیاهکل نبود» و تحولات بعدی شعر او، اگر نه نوعی آفت و تنزل، دست کم گونه ثی تلاش آگاهانهٔ «ویژگی جویانه» را به نمایش می گذاشت که شاید همیشه موفق یا خوشایند نبود.» ۱۳۵

با اینهمه در همین سالهاست که عده شی از شاعران جوان همچون شهاب مقربین و محمود معتقدی و چند تن دیگر، تحت تأثیر زبان او قرار میگیرند و به میاق او شعر می نویسند و مطرح می شوند.

یر اشعار اسماعیل خوثی چندین نقد نوشته شد که تعدادی از آنها عبارت بود از:

معتقدی، محمود: اسماعیل خوٹی شاعری از دیار طبیعت»، بنیاد: اسفند ۱۳۵۶،۱۳۵۶

شاهرختاش، شهرام: «شعر اسماعیل خوثی»، بنیاد: شمارهٔ ۱۰، دیماه ۱۳۵٫۱۳۵۶

حسنزاده، فریده: «ضد نقدی بر یک نقد (دربارهٔ شعر اسماعیل خوئی»، بیاد: شمارهٔ ۱۱، ۱۳۵۶، ۱۳۸

دو شعر از فراتر از شب اكنونيان را مى خوانيم.

#### حتا اگر چو توفان گویا باشی

از شش هزار سال تجربه وقتی میگوئی، چین هزار موج بر جبین تو میروید، بی آنکه دریا باشی.

از شش هزار سال تجربه در گنداب وقتی میگوئی، هر واژه در دهان تو غوکی میشود کز کرمهای گندیدن،

> آری، تنها

از کرمهای گندیدن میگوید ـ حتا اگر چو توفان گویا باشی، و پای تا سر آوا باشی.

> بر من ببخشای، ای عشق! من دیگر دلی به سینه ندارم. دیگر به سینه

جز مثبتواری خون آلود که می تپد به کینه ندارم.

سال ۴۹\_تهران

با آسیاب این تاریخ

زیرا دروغ تنها درگفتار نیست؛ و ذات باستانی انسان کردار است.

من

شاید که از تبار تاتارم:

خون دلم مباح،

حرمت بانوی نامم حلال تان باد؛ اما

> من از شما دروغکرداران نیستم، چنگیز نیز بود،

> > مىدانم؛

اما، بیگمان، حتا

چنگیز نیز دروغزن نبود:

او نيز هم

آن بود

که مینمود ـ

چونان نهنگ پرتپش این خشم

در خون من.

ای آسیاب تاریخی! خونم حلالت باد،

1

گر خون من نبود؟ یاگر سکون من؟

بارى،

پیوسته شط خون و سکون بودهست که آسیاب این تاریخ را میگرداندهست؛ آری، پیوسته شط خون و سکون بودهست.

Lat

این آسیاب دیگر فرسودهست.

از من به يزدگرد بگوئيد:

سنگ صبور زیرین دارد می ترکد.

تا رستن هزار فواره خون

دیگر تنها

فریادی ماندهست.

سال ۴۹\_تهران

#### سفر ينجم / طاهرة صفارزاده

صفارزاده، طاهره /سفر پنجم. ستهران: رواق، ۱۲۵۶، ۱۱۱ ص.

سفر پنجم در سال ۱۳۵۶، ناگهان و بطور بسیار غیرمنتظره شهرت عام یافت و به سرعت با تیراژهای بالا، چندین بار تجدید چاپ شد.

یکی از دلایلِ توجهٔ وسیع و ناگهانی به سفر پنجم، علاوه بر اشاراتی چند به آیات قرآنی و تاریخ اسلام، شعر «سفر هزاره» بودکه به دکتر علی شریعتی، مسلمانِ انقلابیِ متجددی بود که در میان روشنفکران مسلمان، دهها هزار هوادار و پیرو داشت؛

پیروان جوانی که بشدت از مرگ رهبرشان که شایع بود رژیم پهلوی او را به قتل رمیانده متأثر و خشمگین بودهاند.

با اینهمه، صِرف گرایش اسلامی شاعر و تقدیم شعری به دکتر علی شریعتی سبب اشتهار ناگهانی این کتاب نشده بود. این مجموعه، با ترکیبی از مدرنیسم، ذوق نوقدمائی و شعار، از بداعت و صراحت و سادگی ویژه ثی برخوردار بود که در شعرنو فارسی تازگی داشت.

بخشهائی از یک نقد و دو شعر بلند از این مجموعه را میخوانیم و علاقه مندان را به مقالهٔ «از دو دریچه به بیرون» نوشتهٔ ضیاه موحد (رودکی، شمارهٔ ۹، تیر ۱۳۵۱) ۱۲۹، و «نقد سفر پنجم» از سید علی صالحی (بنیاد، شمارهٔ ۱۷، ۱۳۵۷) ۱۳۰۰ ارجاع می دهم.

#### سفر عاشقانه

سپور صبح مرا دید که گیسوان درهم و خیسم را ز پلکان رود می آوردم سیده ناییدا بود

دوباره آمدهام از انتهای درهٔ سیب و پلکان رفتهٔ رود و نفس پرسهزدن این است رفتن گشتن برگشتن برگشتن دیدن دوباره دیدن

رفتن به راه می پیوندد ماندن به رکود

در کوچههای اول حرکت دست قدیم عادل را بر شانهٔ چپ خود دیدم و بوسیدم و عطر بوسه مرا در پی خواهد برد

سپور صبح مرا دید که نامه را به مالک میبردم سلام گفتم كفت سلام سلام بر هوای گرفته سلام بر سپیدهٔ ناپیدا سلام برحوادث نامعلوم سلام بر همه الابرسلام فروش سراغ خانه مالک میرفتم به کوچههای ثابت دلتنگی برخوردم خاک ستاره دامنگیر صدای پورتمه می آمد صدای زمزمهٔ میراب صدای تبت یدا درخت را بردند باغ را بردند

گوش را بردند گوشواره را بردند اما جد جد مرا عشق را نبردند

من از تصرف ودکا بیرونم و در تصرف بیداری هستم تصرف عدوانی را رایج کردند [...]

من اهل مذهب بیدارانم و خانه ام دو سوی خیابانی ست که مردم عایق در آنگذر دارند

صدای هقهقی از دوردست می آید چطور اینهمه جان قشنگ را

عايق كردند

چطور چطور چطور

تبت یدا ابی لهب و تب تبت یدا ابی لهب و تب تبت یدا ابی لهب و تب

و این صدا که از بضاعت سلسلهٔ صوتی بیرون است راهی در رگهایم دارد

به راه باید رفت
بیهوده ایستادهام
و بلوچ را
خیره ماندهام
که محض تفنن
سه بار در روز
علف می چرد
سه وعده نماز می خواند

#### سفر هزاره

با یاد علی شریعتی رهیار بیدار در انتهای درهٔ مه سکوی ابر می چرخد سکوی ابر ابر نهانکننده و بارنده ابر گلوی کیست که می بارد ماکستیم ما در هزارهٔ چندم هستیم

> بار بلور پرسش را از تپه از فلات بالا باید برد صدای نبض تو بیدارست

بیداری صدای بیدار بیداری صدای صادق این تپه این بلندی را بالا باید رفت

بر تبهٔ نخستین در عهد باران آلونك درختي يكانه خانهٔ ما بود آنجاکه آب ر خاک آنجاکه خاک و دست به هم پيوستند آدم به کوزه های سفالی رسید باهم به چشمه رفتند و آب نوشیدند جقدر پاک جقدر زلال ما ماهیان جدا از آب این معجزهست اگر زندهایم شايد ايمان تصور تصوير آب باشد كاينگونه زنده كننده ست و پاک کننده ترست از آب آب صاف

آب جاری آب رها

و در هزارهٔ خشکی خشکسالی آذوقه را کنار مرده نهادند و نقش ظرف عقابی که خم شدهست که طعمه را بردارد

و نقش ظرف نقشهٔ فرداست فرداکه روز از نو روزی از نو من نیستم اماکلام داغ تنم مرغی خواهد شد و از محاصرهٔ دیوارها خواهد رست و شعر بودن و شعر بودن چگونه بودن دوباره

باز

هماره خواهد خواند دیوارهای سست دیوارهای سیمانی همچون دیوارسازان همه به هیأت جسماند و در خطر نابودی و در خطر فصل

#### نقد ونظر

از جمله نقدهای قابل توجه به سفر پنجم، یادداشت تأثیدآمیز دکتر علی محمد حقشناس بود. در بخشهائی از این نقد می خوانیم که:

«سفر پنجم» گشایشگر راه تازهای بر روی شعر فارسی است راهی که با این کتاب آغاز می شود از نظر طبیعت و ترکیب و نقش را راه نیما یگانه نیست. اما این هر دو راه همسوی و احتمالاً هم مقصدند. بدعتی که نیما گذاشت ریشه در سنتهای شعری دارد: نوآوری در جهان شعر است به کمک جانبهای شعر. بدعتی که صفارزاده در سفر پنجم گذاشته است ریشه در کتابهای آسمانی دارد: در قرآن، تورات، انجیل، و بیشتر در قرآن، بدعت صفارزاده نوآوری در جهان شعر است به کمک جهانیان دین. این را هم بگویم که بدون بدعت نیمائی، بدعت صفارزاده ناممکن بود. برای رمیدن به راهی که با سفر پنجم آغاز میشود باید از راه نیمائی شروع کرد، زیرا راه سفر پنجم در آن وسطها از راه نیمائی منشعب می شود. ولی همین زیرا راه سفر پنجم در آن وسطها از راه نیمائی منشعب می شود. ولی همین که از راه نیمائی پا به راه سفر پنجم گذاشتی، هر چه بیشتر بروی از نیما و منت نیما دورتر می شوی. به شعر سوم کتاب .. به «سفر عاشقانه» .. که مین رسی، کمال این راه نو، این طرز تازه را به چشم می بینی، شاعر با راه می رسی، کمال این راه نو، این طرز تازه را به چشم می بینی، شاعر با راه

نوی که در پیش گرفته، اخت شده است. مطمئن است که در این تجربه پیروز شده است. می داند که این راه به هیچستان نمی انجامد و می داند که بن بست هم نیست و نیز می داند که پایانی ندارد و می توان در امتداد این راه رفت، بی وحشت پایانی و همیشه با امید رفت:

و من به راه و راه به من یگانه ترین هستیم و من همیشه در راهم و چشمهای عاشق من همیشه رنگ رسیدن دارد

(ص ۵۲)

سفر عاشقانه، در عین حال که «در باور من، یکی از اصیل ترین جلوه های شعر نو ایران است از جهانی ترین آن هم هست. از سفر عاشقانه که گذشتی همه چیز این راه تازه برایت آشنا شده است. با ره تازه الفت گرفته ای و آنچه در امتداد این راه می بینی -آن ۷ شعر کوتاه دیگر -برایت شعر ند. شعر خوب نجیب. شعری که نه لوس است و نه لوث شده است و نه می شود از سرش گذشت:

آن مسبزه

کز ضخامت سیمان گذشت

و قشر سنگی را

در کوچه شبانهی بابل

تا منتهای پردهٔ بودن

شكانت

آن سبزه زندگانی بود...

(ص ۱۱)

این ساخت و ترکیب کتاب سفر پنجم بود. حالاً به راه تازهای بپردازیم

که از پس این کتاب بر روی شعر پارسی باز می شود و برای این کار باید از نیما شروع کنیم:

گفتیم بدعت نیمائی نوآوری در جهان شعر است به کمک جهانیان شعر. شعر فارسی پیش از نیما، به دلیل گوشه چشمی که به خاصان داشت به دلیل دورافتادگیش از جربان طبیعی زندگی و به دلیل سنتهای ریشه در قرونش شعری بود ویژه خاصان. و انتزاعی و مجرد و مزین بود. و به منتهای شعری منخت وفادار بود. خاصان به قلابدوزی، به ملیله دوزی، به قلمزنی، به منبتکاری، به خاتمکاری، به مقرنس کاری و به این گونه زلم زیمبوهای ظاهری سخت معتاد بودند. ناچار شعرشان را هم زیور شده و برگ شده می خواستند. ردالصدر علی العجز و بالعکس با قرینه سازی های طاق و رواقشان جور در می آمده ترصیع و تفویف و تجنیس و توسیم و ترجیح و توشیح و چه و چه نیز با ظرف و لباس و اسباب و اثاثشان قرینه می ساختند. فضای فکری خاصان محدود بود و به رتق و فتق امور ملک و رعیت و نیز بزم و طرب و احیاناً مجلس بحثی و تکیهای و مسجدی و خانقاهی و یا خراباتی و همینها موضوعهای انتزاعی شعرشان را می ساخت و خاصان از هر تغییری هراس داشتند. و شعرشان نیز از تغییر از نوجوئی، از تازه گرائی وحشت داشت، و وضع چنین بود و بود تا اینکه عوامالناس شروع كردند به سر و گوش جنباندن. [...]

بعد از نیما، سپهری و فروغ (فروغ از تولدی دیگر به بعد) دنیای زندگی را پایگاه خود قرار دادند.

سپهری و فروغ شعر را با تمام جلوهها و امکاناتش به دنیای زندگی آوردند. به همین دلیل شعر این دو زمینی تر است و روشنتر، و ملموس تر. زندگی در شعر این دو کمتر دستخوش تغییر و استحاله می شود.

تفاوت پایگاه نیما (زندگی در شعر) و پایگاه سپهری و فروغ (شعر در زندگی) را نباید تفاوت سطحی و جزئی گرفت. این تفاوت بسیار بنیادی و مهم است. در شعر نیمائی زندگی تابع و شعر متغیر است. و همراه با

نوسانها و ضرورتهای شعری، جلوهٔ زندگی دستخوش تغییر میشود. در صورتی که در شعر سپهری و فروغ زندگی متغیر و شعر تابع است و همراه باکش و قوسها و زیر و بمهای زندگی، شعر هم به تبع تغییر چهره می دهد. با اینهمه این دو جلوه از شعر امروز ایران از طبیعتی یگانه برخوردار است. از سوی دیگر شعر طاهرهٔ صفارزاده ـ در سفر پنجم ـ هم از نظر شکل و قالب، هم از نظر ویژگیهای زبانی و هم از نظر محتوی و پیام پیرو سنتهای کتب مقدس است. در سفر پنجم تنها رابطه زندگی و شعر مطرح نیست و به بازسازی یکی از این دو در آن دیگری قناعت نمی شود. بلکه به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به سنت کتب مقدس، درباره زندگی و شعر سئوال می شود، خطاب به بی شود و خیلی چیزهای دیگر. بگذارید به هر یک از جنبه های گوناگون این طرز تازه به طور جداگانه توجه کنیم:

همین جا توضیح بدهم که هیج جا، هرگز نخواسته م، شعرهای کتاب را با عظمت آیه های قرآن، مقایسه کنم. قصدم بیان تأثیر روحانی کتابهای مقدس و بویژه قرآن بر اشعار سفر پنجم است.

کتاب آسمانی به ویژه قرآن سقافیه ای خاص خود دارند در قرآن کلمات: طارق، ثاقب، حافظ، دافق و قادر را می بینی که قافیه وار، در انتهای آیات یک سوره ظاهر می شوند. در سفر پنجم نیز چنین رویدادی به تأثیر از کتاب آسمانی و زیر نفوذ روحانی آن، اغلب به چشم می خورد. کمترین تشابه آوائی بهانه ای است که کلمات، هم قافیه انگاشته شوند:

در زبان شعر نیمائی و در زبان شعر سپهری و فروغ تشبیه و توصیف و استعاره و کنایه فراوان است. برعکس، زبان کتب آسمانی پر از اشاره و تمثیل و قصه است. و تشبیه و استعاره و غیره در کتب آسمانی به مراتب کمتر از تمثیل و قصیه به کار گرفته می شوند. به همین دلیل زبان کتب آسمانی، در عین حال که هر واژهاش ریشه در حادثهای دارد یا قصهای، و هر جملهاش اشاره به فلسفهای دارد یا نکتهای اخلاقی و غیره، با اینهمه، دریافتش دشوار نیست، زیرا برای فهم آن مجبور نیستی به شکافتن

تشبیهات و کنایات و استعارات بنشینی. زبان سفر پنجم از این گونه است. پر است از تمثیل و اشاره و قصه. و با تشبیه و استعاره و این چیزها انس کمتری دارد. میزان تشبیه و صفت و استعاره در این زبان شاید بیشتر از میزان این چنین هناصر در زبان عادی نباشد.

کاوه نبود درفش کاوه آلودهی زمرد و زر بود

از غار تا مدینه انسان چندین هزار قامت معنا در قلب لحظههای قدسی هجرت میگنجد

(ص ۵۷)

از شعر نیمائی و شعر سپهری و فروغ - همچنانکه گفتیم - اولی تنها به بازآفرینی زندگی در شعر و دومی تنها به بازآفرینی شعر در زندگی قناعت میکند. چنین شعری هدفش تنها خلقت ادبی است، اما سخن کتب آسمانی برای بازآفرینی نیست. برای بهآفرینی است که چنین سخنی آفریده می شود و برای تعالی و ارتقاه و عبور از بدیها و نیل به مدینه فاضله. به همین دلیل، سخن کتب آسمانی بشیر و نذیر است، می ترساند و بشارت می دهد. سخن سفر پنجم نیز چنین است، بی طرف نیست. به نظاره نایستاده است. مژده می دهد، می ترساند، سئوال می کند، نفرین می کند و باز بشارت می دهد و فتوی می دهد:

ای بانوان شهر گلویتان هرگز از عشق بارور نشده است وگرنه مىرخاب را به اشک میآلودید وسین ساکت سر را سلام میگفتید

وقتی از نمای فاخر شعرت به خویش میبالی آیا ارج تشبیه را درمییابی

(ص ۶۹)

من اهل مذهب پرسشکارانم اسکندرگرفت یا تو تقدیم کردی خریدار خرید یا تو فروختی

(ص ۶۸)

و در تأیید این مختصه از زبان سفر پنجم، می توانی همهٔ کتاب را به عنوان دلیل بیاوری، همهٔ کتاب را.

بدعت صفارزاده نوآوری در جهان شعر است، به کمک جهانیهای دین. در این طرز تازه اشارات شهوانی نیست. فکری برای اسافل اعضا نشده. برعکس پر است از اشارات و ایماها و عناصر دینی.

صفارزاده این راه تازه در شعر پارسی را یک تنه طی میکند. ۱۳۱

#### سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگهریده /کیومرث منشیزاده

منشیزاده، کیومرث / سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگهریده. ــ تهران: رّز، ۲۰ مس.

کیومرث منشیزاده، بعد از چاپ چند غزل و شعر نیمائی در نیمهٔ اول دههٔ چهل، به شعر منثور روی آورد و در مدت کوتاهی اشعاری به چاپ رساند که اگر چه تحت تأثیر جریان موج نو بود، ولی کاملاً بدیع و شگفت می نمود؛ اشعاری ساده، طنزآمیز، اندوهبار، و مرشار از کنایات و تلمیحات و اقسانه ها و ریاضیات. اشعاری که در عین حال نشان می داد، کیومرث منشیزاده شاعری نیهیلیست است که هیچ چیز، حتی شعرش را

جدی نمیگیرد، وگویا همین امر نیز باعث شد که شعرش هر روز بیش از پیش از طنز به شوخی، از سورر ثال عمیق به بازی های لفظی \_ تصویری، و از اندیشهٔ فلسفی \_ ریاضی به نوشتن فرمول های ریاضی تنزل کند، و پس از چندی \_ که اسد فراوانی در بسیاری از نوپردازان جوان به وجود آورده بود \_ از جوهر اولیهاش خالی شود و تنها پوسته شی از آن شور و بداعت در آن باقی بماند.

و سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگهریده، ترکیبی از هر دو گونهٔ آن شعرها بود. اما سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگهریده، هیچگونه بازتابی در جامعهٔ شعرخوان نداشت، و این امر، بیش از اینکه به کیفیت این شعر بلند ربط داشته باشد، به اوضاع و احوال واژگونهٔ سالی برمیگشت که همه کس همه چیز را از دریچههای تنگ سیاست می دید؛ سالی که مجموعهٔ دشنه در دیس احمد شاملو را هم به سختی پذیرفت.

سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگ پریده، اگرچه هنوز انسجام و استحکام و جزالتِ درخور را نداشت و دچار ضعف تألیف نیز بوده است، ولی با توجه به اندیشهٔ تصویری و طنز ویژه و تلمیحات غیرمنتظره و بهره برداری شاعرانهٔ منشیزاده از اتفاقات جهانی، در این تعداد از شعرها، به نظر می رسد که او می توانست شاعری تأثیرگذار باشد. ولی متأسفانه اوضاع حاد سیاسی ایران و روحیه و تفکر نیهیلیستی شاعر، مانع بالندگی شعرش شد، و او بیش از چند قدم از راه دراز پیشارویش را نیبمود.

بخشی از شعر بلند سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگ پریده و جند شعرِ دیگر منشی زاده را می خوانیم.

بخشی از شعر بلند

سفرنامة مرد ماليخوليالي رنك بريده

نردبامی از الکل شعری نوشته شده برکاغذ سفید آسمان پنجرهئی که به نارنجیهای غروب باز میشود و از عطر سبز علفهای قصهٔ نارنج و ترنج

لبريز است

آهنگی از آواز زنگاری بال فرشته رقصی در عریانی بازوان تو اینست زندگی

> احساسهای موازی خنجری در مشت مشتی در آستین احساسی سرخ

در میان دو کتف

أخ...

اینست زندگی

آمستردام، زیر چتر باران بازو در بازوی زنی درافکنده زنی زیباتر از زیبائی

-بە زىبائى بىخبرى *-*

با پیراهنی از شواب

وگیسوانی از سبز

به شکل سیز

به قد سبز

به شکل سبز

این ست زندگی

اندوههای فراموش شده اندوههای فراموش شدهٔ یک زن پیر جای خالی عینک مادربزرگ (کولهباری از اندوههای کلافه) دیدن یک عکس تا شده

که سیزده سال ترا

به عقب پرتاب میکند آیینه ش که به تو میگوید: تو آن کاهی که

پرنده ئی به منقار میبرد اینست زندگی

غوغای ارغوانی آبشار پس قلعه (فواره ثی معلّق

که آب را

غبار میکند) فوارههای رنگی *بهارستان* سبز، قرمز، بنفش

زرد، زعفرانی، زنگاری بهارستان، شبهای مرغابی روزهای بوقلمون

مردی پیرکه با یک نی بوقلمونها را

هی میکثد

بازار روز

حراج حراج حراج انواع دستمال

(شطرنجی و مخطط و گلدار)

مقوط مداوم کابینه کابینههای سقوط

ورود پنگوئن های جدید

(پرقیچیان جَلد سیاست)

غوغای شوخ و شنگ بهارستان داونینگ ستریت، خانهٔ شمارهٔ دو

اینجا درازنای دغل بازیست

چوب حراج چوب حراج

چو*ب ح*راج میزنند

واقعه ثي را

به یک پنی

اینست زن**دگی** 

پائی برای گریختن دستی برای دادن و دادن زخمی در روح روحی در آتش دستی که از دور دست

برای پاشیدن نمک بر روی زخم دراز می شود گاهی غنیمت است

گاهی غنیمت است زخم گاهی غنیمت است نمک اینست زندگی

[...]

از دیگر اشعار کیومرث منشی زاده:

قهوه خانهٔ سر راه

آبی ست آبی ست نگاه او

آبی ست (گریا آسمان را در چشمهایش ریختهاند.)

وقتی که دستهای مرا
در دست میگیرد
گردش خون را
در صرانگشتهایش
احساس میکنم
نبضش چنان به صرعت میزند
که گوئی
قلب خرگوشی را

در سینهاش پیوند کردهاند.

وسواس دوست داشتن مرا به یادِ ماهی قرمزی می اندازد که در آبهای تنگ بلور

> به آرامی خواب رفته است

یک روز ماهیِ قرمز از آب سبک تر خواهد شد

و دستی ماهی قرمز را که دیگر نه ماهیست و نه قرمز ــ

از پنجره به باغ پر

. تا

ب

خواهدكرد

تا باران خاکستری مرغان ماهیخوار بر برگهای سپیدار و زردآلو فرو ریزد

قلب من

مانند قهوه خانه های سر راه -

يادآور غربت است

هیچ مسافری را

برای همیشه

در خود جای نخواهد داد

هیچ مسافری را

برای همیشه

در خود جای نخواهد داد

بعد پنجم، آزادی

دایره در اثبات تساوی شعاعهای خود

برگرد مرکز خود

خم مانده است

تاکی می توان شعاعهای دایره را

به پیروی از یکدیگر

محكوم كرد

انعكاس صداى زنجيرها

تصویر سرود آزادی را

در آینهٔ چشمهای من

مىشكند

انتظار آزادی چندان غمانگیز است

كه حكّاكي اعلامية حقوق بشر

بر دیوارهٔ کورههای آدمسوزی

چراکه انسان

آزاد

به دنیا نمی آید

که آزاد

ز**ندگی کند** 

## که آزاد بمیرد

انسان دایرهٔ غمانگیزی است که تکرار می شود.

از دیگر مجموعه های مورد توجهٔ سال ۱۳۵۶؛ با آب ها و آینه ها از میمنت میرصادقی، با ماسه های ساحلی از کاظم سادات اشکوری، پرواز در مه از جواد مجابی، ایستگاه بین راه از عمران صلاحی، جالیزبان از عظیم خلیلی، هجوم از م.ع. سپانلو، قصیده های هاویه (و) بر شانهٔ فلات از محمد مختاری و سه مجموعه از نادر نادرپور بود که نمونه هائی از مجموعهٔ هر شاعر را می خوانیم.

#### پرواز در مه / جواد مجابی

مجابی، جواد / پرواز در مه. ـ تهران: روزبهان، ۱۳۵۶، ۱۲۸ ص.

پیشتر، دو مجموعه از مجابی به چاپ رسیده بود، مجموعه نی خام، و مجموعه نی سنجیده و پیراسته؛ و هر دو، متأثر از موج نو پرهیاهوی دههٔ چهل. پرواز در مه، مجموعه نی پخته تر از دو مجموعهٔ پیشین شاعر، و به تأثیر از اوضاع سیاسی آن سالها، اشعاری جامعه گرا بود. شعری از این مجموعه را می خوانیم و خوانندگان را به مطالعهٔ یادداشت سید علی صالحی در بنیاد (شمارهٔ ۱۲، اردیبهشت ۱۳۵۷) ارجاع می دهم.

# تازيانة بهرام

از آسمان ببارد اگر تیر

و خاک

جيحون خون شود

من تازيانه خشمم را

در نبرد

هرگز رها نخواهم کرد و رشتههای زخم تنم را به زهرخند.

باید که بازگردم و تازیانه ام را \_ نامم را \_ برگیرم

از خیل کشتگان.

من بهرام نیستم اما نامم جوان و بی آرام است

و میخواهد باشد بماند

> تازنده، پرخروش بر تازیانهاش همواره آفتاب بتایاند.

در های هوی هزیمت در ابر تیرهای زرین در نور نقرهٔ شمشیر جز تازیانه با من نبود و تازیانه شمشیرم بود و تازیانه

آخرين سپرم

ير سرم.

گفتند: «آنچه رفته، رهاکن

که گمشده است

ما نیز تازیانههای خود را

بسيار

در جنگهای تیره و تاری

از دست دادهایم.»

أما

بر رودهای از خون جاری

بر پشتههای کشته

بر اسبها و آدمها

بر نامها و پرچمها

بر آن گریوه یی که هزیمت را

از بیم جان

گريخته بوديم

ديدم

افراسیاب، مست

نشسته امت

و تازیانه را

در پیش روی دارد

خون را

از رشتههای مروارید

از تاروپود زرینش

مىشويلا

مىخواند

نامم را

مىخندد:

«دیدی که عاقبت این هم...» مى خندند.

تورانی رها شده از چنگ من! نام من از كلام تو

زودا

خواهدگريخت.

این قصهٔ مکرر من بود

تازيانهام.

بسیار دیده بودم آنان را

بسيار خوانده بودم از آنان

در بلخ یا بخارا بود

که مست میرفتم

و تلخ میخواندم

و تازیانهام را

در کوی می فروشان

در پای دختری که دلارام و رام بود

افكنده بودم

شاد از آن

و ماه بود مستى کز من گریخت و تازیانهام را در تاریکی با تفته کردن آهن در مشت باز جستم.

آه

ای روزهای سرد سندان و لحظههای گداز پتک در اشکهای آب و آهن ای روزگار فرخ پولاد

> در یاغ خفته بودم با ماهروی گرجی مستی، نسیم بود به بازی

در گیسوان بید

ما در شکوفه های سبز نهان بودیم.
آن ماهرو مرا به تماشا بُرد
شاید که یک شب از عمرم
شاید همیشه بود
در باغ می لمیدم

و شعر میخواندم و قصه میراندم

با مرغها و ماهیها

و روشنای من

می باقی بود در عشوههای ساقی. با صد زبان، خموش چرا بودم

بودم و لیک من آیا

بودم؟ روزی مرا به قصر پدر برد و یک طبق مروارید

پیشم نهاد و گفت: داین در بهای آنچه تو گم کردی. [...]

# با أبها و أينهها / ميمنت ميرصادقي

میرصادقی، میمنت / با آبها و آینهها. ـ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۱۰۴ ص. اگرچه با آبها و آینهها، در هیاهوی نزدیک به انقلاب، تقریباً هیچ بازتابی نیافت، ولی این مجموعه، با اشعارِ نوقدمائی مضمونگرا، از معدود مجموعههای درست و کم حشو و سنجیدهٔ آن سالها بود.

دو شعر از این مجموعه را میخوانیم.

بيم

من بیم دارم که فردا چون چشم بگشایم از خواب خورشید هر روزهام را یک پارهسنگ سیاه معلق ببینم نه،

> بیم دارم حت*ی همین لحظه،*

وقتی که برخیزم از جای

تا از سر انگشت آن بوتهٔ خرد یک گل بچینم، گلبوتهٔ کوچک گلفشان را، جز پنجههای پلاسیدهٔ مردهای پیر چیزی نبینم.

دنیای پوشالی زشت دنیای پوشالی مانده از هر چه خوبی ست خالی.

جایی که عشق، این اصیل، این گرامی، دروغست؛ خورشید و باغ و بهاران، کجا راستین اند؟

### شهر

شهر از تماشا و دیدار خالی ست شهر از تماشا و دیدار از چشم بیدار خالی ست.

> اینجا سکون سیاه ملالت راهی به دریا ندارد. گوش انتظار شنیدن، چشم اشتیاق تماشا ندارد.

اینجا زبانهای سنگین خاموش زندان دربستهٔ گفتنی هاست هر ضجه، غمنالهٔ درد و مرگ ست بیگانگی پردهٔ دوستی هاست اندیشه، بیمار و بی بار و برگ ست.

شهر از تماشا و دیدار خالی ست شهر از تماشا و دیدار از چشم بیدار خالی ست.

### ماسههای ساحلی /کاظم سادات اشکوری

سادات اشکوری، کاظم / با ماسه های ساحلی. \_ تهران: سحر، ۱۳۵۶، ۴۶ ص.

قد راست کر د

# مكالمه (۳

مرد*ی چو شاخ ش*مشاد بر قلهٔ تفاخر قد

لبهای نازکش را

یعنی که: من، منم! آنگاه حرف زد از مردم زمانه ازکاه وکوه وکهولت از روزگار و سرفه کرد \_ماتندگربهای \_ لیسید.

فریاد شادمانی مردم

ناطق را

از نطق آنچنانی

وا میداشت

وکفزدنها

و سوتها...

ناگاه مردی رسید ز آن سر دیوار و بانگ زد: «این کیست، اینجا چه اتفاقی

انبوه کفزنان از خویش با تعجب ب پرسیدند:

د\_آری که بود، از چه سخن میگفت؟»

افتادهست؟»

فوارههای میدان میرقصیدند.

### ایستگاه بین راه / عمران صلاحی

صلاحی، عمران /ایستگاهبینراه. ـ تهران: دنیای دانش، ۱۷۲،۱۳۵۶ ص. دربارهٔ شعر عمران صلاحی پیش از این صحبت شد، چند شعر از ایستگاه بین راه میخوانیم و علاقهمندان را به مطالعهٔ مقالهٔ سید علی صالحی بر این مجموعه که در بنیاد (شمارهٔ ۱۵، خرداد ۱۳۵۷) چاپ شده بود، ارجاع می دهم.

بهثت

آدم، به جرم خوردن گندم با حوا

شد رانده از بهشت.

اما چه غم حوا، خودش بهشت است.

كاول

خورشید کبریت گرفت زیر بوته ناگاه دهان برهها سوخت.

بر جادهٔ داغ پاهای بلند باد، تاول زد می سوخت فتیلهٔ علف در قیر با شعلهٔ زرد.

از آخر بازار وکیل سوقات خریدهام به تهران ببرم،

یک چارقدگلی یک پیرهن نخی یک سوزن و یک قواره سایه!

مرز

لب مرزی می رفتیم،
خاک را رود دو قسمت می کرد:
این طرف ما بودیم
آن طرف هم آنها،
دیده بانان سرِ برجی از دور
ناظر ما بودند
و منِ بهت زده، ناظر گنجشگانی
که همه
بی گذرنامه سفر می کردند.

# جاليزبان /عظيم خليلي

خلیلی، عظیم / جالیزبان. ـ تهران: روزبهان، ۱۲۵۶، ۸۲ ص.

عظیم خلیلی از شاعران معروف دههٔ پنجاه و از امیدهای احمد شاملو بود. او همان بود که احمد شاملو درباره او نوشته بود: «از یافتن تو همرزم تازه تفس در سنگر خود ذوق زدهام. [...] و این از معجزهٔ کلمات است. ۱۳۲۵

# تنهالی تو

برای تو! برای تنهائی تو! برای قلبت، که همهٔ کوچ است.

برای تو میخوانم که بازگشت شهابی در آسمان سربی، و شعری در خزانی خونین.

برای تو میگویم برای تو میخوانم برای تو که در کنار دنیا ایستادهای با شعری از خاطرات کودکی. برای تو برای آنکه دوست می دارد دوستی را دوستی را و خواب می بیند و درو می کند ساقه ها را و می نشیند در مزرعهٔ نان.

برای تو برای کسی که در یاد لالههای زمینی میماند و خاک را با عشق فردا خیش میکند و با آفتاب قلههای دوردست

می خواند. برای آنکه در عشق به من اعتمادکنی

وگلهٔ بزغالگانت را در مزرعهٔ خالی بگردانی وگندمهای سبز را در بهار خاک

دروکنی،
و درکشتزار خالی ما بنشینی
و بر سفرهٔ بیات
نان ما را قسمت کنی.
برای تو می خوانم
که سهم مائی.

برای تو برای تو میخوانم.

### قصیده های هاویه / محمد مختاری

مختاری، محمد / قصیده های هاویه. \_ تهران: آرمان، ۱۳۵۶، ۸۷ ص. مختاری، محمد / بر شانهٔ فلات. \_ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۷۹ ص.

با توجه به ناشناخته بودن شعر محمد مختاری در دههٔ پنجاه و انتشار دو مجموعهٔ وی درهای هوی سالِ ۱۳۵۶، اشعارش که ترکیب قابل توجه نی از شعر حجم و شعر سیاسیِ روز بود آنگونه که می باید، بازتابی نیافت.

دو شعر از دو مجموعهٔ وي ميخوانيم.

#### شكفتن سنك

پرندهای در آفتاب

رخنه میکند.

صدائی در آسمان.

منم

که در برابر خاک ایستادهام به کوه خیره می شوم و سنگ ساکت می ماند در سینهام.

اگرگلویم یکدم شکفته می شد که نعرهای زمین را بشکافد تمام عالم را بر دوش میکشیدم.

درون حنجرهام قارچهای زهر روئیدهست، دهانم از خزه انباشتهست، و در نگاهم آوار حسرتیست که استخوانم را می ترکاند.

کم از پرنده و آب غبار میپوشاندم، و خوشههای سنبله در پایم قد میکشند.

چنین که میگذرد

مگر

که بادهای قرون نوای استخوانم را بشنوند.

بتاب برمن ای آفتاب، بتاب، که تاب اینهمهام نیست. ببار بر من ای ابر ببار، که بردباری ویوانم کرده است.

به چشمهایم بسیار اندیشیدهام که گفته است که سنگ در تبار من همیشه سنگ می ماند؟

پرندهای در آفتاب، جرقهای در جنگلی. به روی رخنهٔ خورشید خیره می مانم، وگوشهایم شکاف آسمان را حس می کنند.

قصیده از حواشی شن در خشم ربگزارانش کم می شوم،

و استخوانهایم را بر خوان سبزهزارانش

مىيابم.

ر قلبم

در سينهٔ صبور بيابان هايش

مىتپد.

بر شانهٔ برهنهٔ تاریخش

برمىآيم

و موج موج رگھایم بر تپهھای شوش

مىلغزد،

و ریشه میدواند تا سایهسار جنگلهایش.

رنجی عظیم در رودخانههایش جاری

میگردد،

و با نسيمي

کز حول و حوش خرمنزارانش میوزد بوی هجوم و غارت

می آید.

از دشتهاکه میگذرم چشمان آهوانش

آشفتهاند

و آفتابش را

مىينم

در گردش هماره بر صیدهای زخمی می تابد.

اما صدای من فریادی از خطیرهٔ رویا نیست این خرقهٔ همارهٔ وحشت را که بر تن دارم حتی دیانت پدرانم راگواه میگیرم،

اینک سیمای بامنانی من: رگها و استخوانهائی که در حواشی شن با آمیاب و آهن آمیختهاند. و قصهٔ قدیمیام از دمستهائی آغاز می شود که در کرانهٔ پاسارگاد ویران شدند.

پس چشمهای شوخ من است آیا هنوز \_میگوئید ...

که سرزمینم را اینسان میگستراند؟

سیمرغی از نشیمن البرز گر نیستید و صیحهای نمیزنید جفدی در این میانه به پاسخ نشسته است و چشمهایم را

میکاود

و سرزمینم را تا مرزهای وحشت و اندوه

میگسترد.

پس از انتشار مجموعه های محمد مختاری، چند نقد قابل توجه بر آنها نوشته شد که از آنجمله بود:

فرامرز سلیمانی. «شعر از چشم سوم، بررسی اشعار محمد مختاری» بناد، شمارهٔ ۴۰، آبان ۱۳۵۰،۱۳۵۷

# ده شب (شبهای شاعران و نویسندگان در انجمن فرهنگی ایران ــ آلمان)

پس از کنگرهٔ نویسندگان ایران که از تاریخ ۴ تا ۱۲ تیر ماه سال ۱۳۲۵ به همت انجمن روابط فرهنگی ایران و شوروی، با حضور هفتاد و هشت نویسنده و محقق و شاعر در محل انجمن برگزار شده بود، مهم ترین اتفاق ادبی در ایران، «شبهای شاعران و نویسندگان» بود که طی ده شب، از ۱۸ تا ۲۸ مهر مال ۱۳۵۶، به همت کانون نویسندگان ایران، در انجمن فرهنگی ایران ـ آلمان یا انستیتوگوته برگزار شد.

در این ده شب، شصت نویسنده و محقق و مترجم و شاعر که عموماً از

محبوب ترین چهره های ادبی کشور بودند، در برابر روشنفکران تشنه و پرشوری که از راه های دور و نزدیک به تهران آمده و در حیاط وسیع انجمن جمع شده بودند، به شعرخوانی و سخنرانی پرداختند و عموماً به شدت مورد تشویق قرار گرفتند.

اشعار و سخنرانی های ده شب، از مهم ترین اسناد فرهنگی ایرانِ دههٔ پنجاه است. بدین سبب، ده شب را، شب به شب، از نظر میگذرانیم و بعضی شعرها و بخشهائی از تعدادی سخنرانی ها را می خوانیم تا وضع فرهنگی و سیاسی ایران را در مقطع انقلاب بهتر بشناسیم.

ذکر این نکته نیز شاید خالی از فایده نباشد که در این ده شب، جز عده ثی چون احمد شاملو و رضا براهنی، سپانلو،... که در ایران نبودند؛ عده ثی که در زندان به سر می بردند، و عده ثی اندک که به دلایل گوناگون تمایل به شرکت در برنامه های این شبها نداشتند، دیگر اهل قلم، شرکت داشتند.

#### شب اول:

ده شب با خوشامدگوئی دکتر هاینس. ه. بکر، رئیس انجمن آغاز به کار کرد.

سخنرانان و شاعران شب اول عبارت بودند از: رحمت الله مقدم مراغه ثی، مهدی اخوان ثالث، میمین دانشور، تقی هنرور شجاعی، منصور اوجی و سیاوش مطهری.

بکر، در بخشهائی از خوشامدگوئی خودگفت:

«باعث خوشوقتی من است که امشب می توانم از طرف مؤسسهٔ فرهنگی آلمان (انستیتو گوته تهران) از صمیم قلب به شما خوش آمد بگویم. ما امشب، شبهای شاعران و نویسندگان معاصر ایران را در سال ۲۵۳۶ [۱۳۵۶] آغاز می کنیم و آن را یک رویداد فوق العاده مهم در زندگی معنوی ایوان می دانیم.[...]

در این مورد یک خوشوقتی فراوان برای شخص من وجود دارد، زیرا

شش سال است که من در «انستیتو گوته» تهران کار میکنم و در این شش سال توانسته ایم چهار سال شبهای شاعران معاصر ایران را برگزار کنیم. البته هرگز چنین جشن بزرگی که امشب آغاز میکنیم وجود نداشته است!

«موسسهٔ فرهنگی آلمان» «انستیتو گوته» همکاری با شاعران و نویسندگان برجستهٔ ایران را برای خود افتخارآمیز و خوشوقتی آفرین می داند و برای این شبها موفقیت و هماهنگی فراوان آرزو میکنیم.» ۱۲۶ نخست متن سخنرانی افتتاحیهٔ شبهای شاعران و نویسندگان ایران را می خوانیم. این متن حکه متنِ مشترک شرکت کنندگان در برنامهٔ ده شب می تواند تلقی شود را رحمت الله مقدم مراغه ثی خوانده بود.

# متن سخنرانی افتتاحیهٔ شبهای شاعران و نویسندگان دوشنبه ۱۸ مهرماه ۱۳۵۶

«در آغاز سخن، اجازه می خواهم به نمایندگی کانون نویسندگان ایران، از انجمن روابط فرهنگی ایران و آلمان \_ انستیتو گوته تهران \_ و از رئیس ارجمند آن آقای دکتر بکر سپاسگزاری کنم که فرصتی فراهم آوردند تا طی ده شب با گویندگان و نویسندگان معاصر و با حاصل اندیشه ها و تلاشها و رؤیاهای سالهای اخیرشان و در ضمن با دشواری ها و کارافزایی ها و احیاناً گرفت و گیرهایی که متأسفانه تار و پود زندگی اندیشمندان و هنروران ما را به هم می بافد آشنایی بیشتری حاصل کنیم. در این ده شب، به فراخور وقتی که به هر حال تنگ است و بهتر آن که با صرفه جویی و رعایت دومتانهٔ ضرورتها و ترجه به مصالح امر مشترک ما تقسیم شود \_ و به دلایلی که آسان می توان دریافت، امید است گوینده ما تقسیم شود \_ و به دلایلی که آسان می توان دریافت، امید است گوینده و شنونده، به رغم شور و گرمایی که متقابلاً از یکدیگر کسب می کنند، هر دو به یک اندازه پامدار این زمانبندی باشند. شاعران سروده های خود را توید خواهند خواند، یا

سخنرانی کوتاهی ایراد خواهند کرد. در گفتارها، غرض بیش از همه آن خواهد بود که کانون نویسندگان ایران بیشتر و بهتر شناسانده شود و خواست اساسی آن، یعنی آزادی اندیشه و قلم، و راستای کوششهای آن به منظور آنکه این آزادی در عمل بنشیند و به صورت یکی از دادههای عادی زندگی اجتماع ما درآید به اطلاع همگان برسد.

بى آنكه خواسته باشم به جزئيات تاريخ كانون بپردازم، همينقدر می گویم که، بر اثر فشار فزاینده و تجاوزهای مستمری که هم به حریم آزادی اندیشه و بیان و هم به حدود آزادی فردی نویسندگان شده است و می شود، و حاجت به گفتن نیست که این هر دو برخلاف صریح مواد قانون اساسی ایران و اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر است، لزوم تشکیل سازمان صنفي مستقل اهل قلم پيوسته با شدتي بيشتر محسوس گشت و کوششهایی صورت گرفت، تا سرانجام در فروردین ۱۳۴۷، با صدور بیانیه و با تصویب آئیننامهٔ کانون در مجمع عمومی، کانون نویسندگان ایران رسماً تشکیل شد و به فعالیت پرداخت. با وجود بدگمانی و كارشكني رسمي كه تا حد بدخواهي آشكار و سعى در برهم زدن اساس کانون پیش رفت، کانون نویسندگان ایران در حد مقدورات خویش اندکی بیش از دو سال فعالیت روی هم ثمربخشی داشت و توانست اهل قلم را به موضع همبستگی و تفاهم و پشتیبانی عملی از یکدیگر، در آنچه مربوط به آزادی اندیشه و بیان است نزدیک کند. اما تشدید فشار و به زندان افتادن چند تنی از نویسندگان که با تهدید و ارعاب دیگر اهل قلم همراه بود، ادامهٔ فعالیت کاملاً مشروع و قانونی کانون را غیرممکن ساخت. كانون هفت سالي به حال تعليق بود تاكه باز، در شرايطي كه همهٔ شیوهها و همهٔ افزارهای اختناق همچنان موجود و در کار است، اما آن پشتوانهٔ تأیید یا سکوت بیرونی را به صورت پیشین ندارد، اعضای پراکندهٔ كانون فراهم آمدند و با استفاده از مختصر گشایشی كه دست داده است و با تکیه به روشن بینی و موقع شناسی رأی درست و بشتیبانی فعّال همهٔ کسانی که خواستار و مشوق و پاسدار اندیشه و هنرند، فعالیت از سر گرفتند. و اکنون، این شبهای شعر و سخنرانی نموداری از حیات تازهٔ کانون نویسندگان ایران است که امیدواریم هر چه نیرومندتر و بارورتر ادامه یابد.

در اینجا برای روشن شدن اذهان دور و نزدیک، مناسب می دانم که شمهای نیز دربارهٔ هدف کانون نویسندگان ایران بگویم. کانون، گذشته از آنچه به حفظ حقوق مادي نويسندگان باز ميگر دد، تنها يک هدف دارد، و آن آزادی است که عموم افراد کشور، از موافق و مخالف، باید از آن بوخوردار باشند و این اصلی است که قانون اساسی ایران و اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر تصریح و تضمین کرده است. و اما در مورد اهل قلم، آزادی اختصاصاً به آزادی اندیشه و بیان و آزادی چاپ و نشر آثار فکری و هنری اطلاق می شود. هر کس آزاد است که آنچه می اندیشد یا در قالب شعر و ادب ابداع میکند بگوید و تقریو کند یا به چاپ برساند و به دیگران عرضه کند. و اگر در بهره مندی از این آزادی زبانی به دیگری یا به كل جامعه رسيد، پس از اثبات وقوع زيان، دربارهاش طبق موازين قانوني داوری شود و به کیفر متناسب برمد. پس، ممیزی قبل از چاپ و انتشار، مثلاً به بهانهٔ پیشگیری زبانهای احتمالی ـ و تازه، تشخیص دهنده کیست و قدرت تصمیم خود را از که دارد؟ ـ عملی است منافی اصل آزادی و مخالف قانون اساسي. به اين دليل است كه كانون نويسندگان ايران با سانسورکتاب و دیگر مطبوعات به هر شکلی که جلوه گر شود و عمل کند مخالف است. كانون نويسندگان ايوان خواستار لغو سانسور و انحلال همه ادارات و سازمانهایی است که برخلاف قانون اساسی به این کار سادرت میکنند. این یگانه شرط داد و ستد طبیعی و ثموبخش اندیشه، یگانه شرط نمو استعدادها و ارتقای منطح فرهنگ در ایران است. پیشرفت ما در گرو خلاصی از تنگنای پسند و نابسند رسمی است. آخر، به سابقهٔ کوشش هفتاد سالهٔ ملت ایران برای کسب و استقرار مشروطیت، بیشک ملت ما به آن حد طبیعی رشد رسیده است که بتواند مانند هر جامعهٔ بالغ و مستقل و صاحب رأی، خوراک اندیشه، خوراک علم و ادب و دین و فلسفهاش را خود انتخاب کند، همچنان که کالای بد و خوب در بازار است و هریک خریداری دارد، همچنان که خورشهای گونه گون هست و هر کدام به مذاقی خوش و به مذاق دیگر ناخوش می آید، بگذارید مردم در آنچه عرضه می کنند آزاد باشند و خریدار خود را بیابند. رونق بازارتان و رنگینی صفره تان به همین است. نترسید. اگر دستپخت هنروران و نویسندگان و اندیشمندان امروز ایران خام و ناگوار است و که می گوید که خام تر و ناگوار تر از دستپخت شماست؟ باری، بگذارید که مردم خود بچشند و داوری کنند.» ۱۴۷

در این شب (۱۸ مهر)، حماسه سرای بزرگ شعرنو، اخوان ثالث چند غزل و یک شعرنوقدمائی خواند که چندان مورد توجه واقع نشد.

شبِ اول، انتظارِ بی امانِ گرد آمدگانِ مشتاق را که در هوای شعارهای جاکن می سوختند، برنیاورد.

## شب دوم:

سخنرانان و شاعران شب دوم: سنوچهر هزارخانی، نعمت میرزازاده (م. آزرم)، کاظم سادات اشکوری، عمران صلاحی و محمدعلی بهمنی بودند.

سنوچهر هزارخانی که یکی از محبوب ترین معترضین اهل قلم بود، در بخشهائی از سخنانش که تحتِ نام «قیم و مرشد آزادی» ایراد شد، گفت:

«[...] هر کس بر فطرت خود می تند! اما حال که صحبت از غرض ورزی و بیشعوری و حرف مفت به میان آمد، ناگزیر نوشتهٔ سانسورچی با نام و نشانی در یکی از مجلات نوبنیاد به ذهن تداعی می شود که نظیر بالادست های اداری محترمش سخت نگران بهداشت فکری مردم است و آشکارا به دفاع از تفتیش عقاید و سانسور فکر برخاسته است. این آقا، سانسور را «ارشاد نریسنده» می داند و وجود آن را واجب می شمارد. [...]

نه آقایان! این شما نیستید که برای «ارشاد» و «راهنمائی» آدمیتها، به آذینها، قاضیها، سیمین دانشورها، ساعدیها، رحیمیها، گلشیریها، و دهها شاعری که طی این شبها برای ما شعر میخوانند صلاحیت دارید. ما صلاحیت شما، همهٔ شما و استادان تان را دربست و یکجا رد می کنیم. و تازه از صدها نویسنده و شاعر بالقوه شی که شما «راهنما»یانِ خودسر، استعدادهای شان را نشکفته پژمراندید و امروز جای خالی آنان در میان ما و در جامعهٔ ما سخت احساس می شود، حرفی نمی زنم. اگر هنوز فرهنگ معاصر تتمه آبرو و اعتباری هم دارد به یمن وجود همین هنرمندانی است که شما جاهلانه خواهان «راهنمائی» ایشان اید. [...]» ۱۴۸ هنرمندانی است که شما جاهلانه خواهان «راهنمائی» ایشان اید. [...]» ۱۴۸ مالها بود، شعر سحوری را به همراه چند شعر دیگر خود خواند که از تنجمله بود شعر «گزارش گمان شکن» که می خوانیم.

# گزارش گمان شکن

م. آزرم

به دستی کفش و جوراب و کت و پیراهنش لولیده و درهم و دست دیگرش بر دستگیر در عرقریزان و خونین آمده بیرون ز مسلخ آنک آنک مرد! و حیران، نیم خیزان ایستاده لنگرش بر دستگیر در.

می اندیشد چه سان آیا تواند رفت تا سلول: که پاها حجم آماس کبودینی ست پرتاول، و تن پیراهنی گلگون. و زیر با زمین حس می شود، چون خرمنی سوزن و غلتیدن، خزیدن نیز، رخصت نیست

# زمین آلوده میگردد، نشاید اینچنین رفتن

خمان، افتان و خیزان، راه می افتد و هرگامی به زانوها و آرنجی چه بسیار است این راه دراز یک دو ده گام میان مسلخ و سلول، و اینک مرد، چون حجم جراحت می کشد خود را.

> نهیبی از پیاش گوید: «به پا برخیز!» اما مرد زمین را زیر پا حس می کند چون خنجر آتش به زانوها، به سختی می کشد خود را، چه بسیار است این راه دراز چندگام مانده تا سلول شماره ها نمانده چندتایی بیش رسد تا بر در سلول نمانده دست و پایش بیش.

رسیده بر در سلول، اینک مرد! در سلول باز است و به روی خاک می افتد و دست پامداری درب را از پشت می بندد در این هنگام از سلول پهلوئی کسی غمناک می خواند: کدامین پیک را باید روانه کرد اکنون نزد رودابه!

شاعری که در این شب (۱۹ مهر) سخت مورد استقبال قرار گرفت، عمران صلاحی بود، او شعرِ «من بچهٔ جوادیهام» را از خود خواند. بخشی از این شعر، ذیل کتاب گریه در آب از مجموعه های منتشره در سال ۱۳۵۲ آمده است.

#### شب سوم:

شاعران و سخنرانان شب سوم: شمس آل احمد، بهرام بیضائی، محمد زهری، طاهره صفارزاده، سیروس مشفقی، فاروق امیری و احمد کسیلابودند.

شمس آل احمد در بخش هائي از سخنان خودگفت:

«[...] آقای دکتر بکر، رئیس انجمن خواهش داشتند که از به کار بردن کلمهٔ سانسور پرهیز کنم. به این علت، امشب از «ممیزی» حرف خواهم زد. [...]

طیق آمار و جدولها و نمودارهای رسمی دولتی، سیر کتاب در ایران، در طول این هشت سال اخیر، به نحو مأیوسکننده رو به قهقرا رفت. در سال ۱۳۴۸، متجاوز از چهار هزار عنوان کتاب در ایران منتشر کرده بودیم و سال گذشته این رقم، هفتصد و اندی بوده است.

طی این هشت سالی که از عمر قانون حفظ و حمایت از حقوق مؤلف می گذرد، به کرات اعضاء کانون نویسندگان طعم حمایت از حقوق تألیف خویش را، در زندانها چشیدند و یا هنوز دارند می چشند. نگاهی به اطراف تان، صدق گفتار مرا ثابت می کند. یا در کنارتان نویسنده و شاعری را در جمع امشب می بینید که تا دیروز بندی بوده است. و یا هنوز هم جای خالی بندیان دیگری را، از اهل قلم می بینید.

در طول این هشت سال عمری که آقایان به قیمومیت از جانب نویسندگان و شعرا، سرگرم صیانت حقوق ما هستند، و در طول این مدتی که متجاوز از هزار عنوان کتاب، در طبلههای ادارهٔ نگارش و بایگانی سانسور مهر «غیرقابل انتشار» خوردهاند، تعداد قاچاقچیان و دزدانی که در لباس ناشر به جان آثار نویسندگان معاصر افتادهاند، و بدون جلب رضایت مؤلف و با توافق سانسورچیان محترم، قسمتهایی از آثار نویسندگان را حذف میکنند و آثار سر و دمت شکسته و مسخ شدهای میسازند، ده برابر شده است.

در طول این هشت سال، به خاطر «حفظ و حمایت از حقوق مؤلفان» [دولتی]، ما دارای سه لیست حمایتکننده شده ایم که به عنوان کلید و دستورالعملی دست تمام آقایان سانسورچی یک نمونه اش هست.

نخست، لیست نام کتب ممنوع، که از هزار نام متجاوز است، و قرائت آن وقتگیر.

دوم، لیست نام نویسندگان ممنوع القلم، که ذکر نام شان را ضرور می دانم:
جلال آل احمد، صادق هدایت، بزرگ علوی، دکتر شریعتی (که یک
ماه است بی اجازه و به طور قاچاق در کیفیتی نازل دارند کتابهایش را
درمی آورند (چاپ می کنند) و سانسور غمض عین می کند)، اعتمادزاده
(به آذین)، علی اصغر صدر حاج سید جوادی، دکتر براهنی، فریدون
تنکابنی، مهندس بازرگان، علی اشرف درویشیان، محمود دولت آبادی،
نعمت میرزازاده، غلامحسین ساعدی، سیاووش کسرایی، احمد محمود،
علی اصغر سروش، احمد کسروی، خلیل ملکی، مصطفی رحیمی، رضا
دانشور، شفیمی کدکنی، اخوان ثالث، سعید سلطان پور، محسن یلفانی،
ناصر ایرانی، منوچهر هزار خانی و ده ها نفر دیگر.

مستند میکنم قولم را با قرائت یک بخشنامهٔ محرمانه: «کودکستان، دبستان، دبیرستان، راهنمایی، هنرستان!

باارسال یک برگ فهرست کتاب هایی که جنبهٔ بد آموز دارد، خواهشمند است، چنانچه ازکتاب های مزبور در آن آموزشگاه باشد، از ردهٔ کتاب های کتابخانه خارج و به دفتر حفاظت این اداره ارسال نمایند. رئیس اداره.

حاج آقا، مازیار، علویه خانم هدایت. چمدان، چشمهایش، آمیرزا، نامهها بزرگ علوی. خالب آثار چاپ شدهٔ جلال آل احمد. به سوی مردم، زمین نوآباد، دختر رحیت، به آذین. روزگار دوزخی ایاز و محمود براهنی. خالب آثار دکتر شریعتی. خالب آثار و مقالات علی اصغر صدر حاج سید جوادی. مردی در قفس، اسیر خاک، پیاده شطرنج، یادد اشتهای شهر شلوغ فریدون تنکابنی. ازین اوستای اخوان ثالث. نگاه مصطفی رحیمی. از

این ولایت، آبشوران درویشیان. گاوارهبان، اوسنهٔ باباسبحان دولت آبادی. سحوری نعمت میرزازاده. آرش کمانگیر، سیاوش کسرائی. در کوچه باغهای نشایور شفیعی کلکنی. ما چه می خواهیم احمد کسروی. غالب آثار مهندس بازرگان. غالب آثار صمد بهرنگی...

سوم، لیست کلمات ممنوعی که باید عصای دست حافظان حقوق مؤلفان و شاعران باشد، تا این گروه گمراه فرصت نداشته باشند با زبان رمزی شان، با فرقهٔ خیالی و نامریی شان در ارتباط باشند. کلماتی از قبیل: زمستان، شب، لاله، شقایق، جنگل، گل سرخ، چریک و ...

کلماتی هستند جرم آفرین و گمراه کننده و علائم رمز و ارتباط گروه کثیر ناراضیان جامعه. [...]» ۱۴۹

سخنران دیگر شب سوم، بهرام بیضائی نمایشنامه نویس و کارگردان برجسته مینمای ایران بود که یکی از متین ترین و محققانه ترین سخنرانی های ده ثب را ایراد کرد. او در بخش هائی از سخنانش گفت:

[...] شما از یک دستگاه نظارت مستقیم صحبت می کنید. سن راجع به آن حرفی ندارم. من از گروههای نامرثی نظارت صحبت می کنم، که همه جا هستند، و بسیار خطرنا کتراند. به این دلیل که چهرهٔ مشخص قابل بازشناختنی ندارند. شما در مورد دستگاه نظارت می دانید با کی و با چی طرف اید، و در این مورد نمی دانید. این یک نیروی جاری ناپیداست که هر لحظه از هر جا بخواهد میر درمی آورد. این یک ستم است که هر لحظه به شکلی ظاهر می شود. گاهی یک تهدید اقتصادی است، گاهی یک نفوذ محلی، گاهی یک مدیر اداره است، و گاهی پیردختری طرفدار تقوای بانوان. هر کس می تواند جلوی کار شما را بگیرد. وانمود کردن اینکه ما هرکس می تواند با محفی شدن پشت این نقاب و جانبداری مصلحتی از مردم کارتان را تخطئه کند. نمایشی را که شروع کرده بودید دور بریزید؛ مردم کارتان را تخطئه کند. نمایشی را که شروع کرده بودید دور بریزید؛ نمایش و اقعی اینها هستند.

چند سال پیش گذرم افتاده بود به سنندج. آنجا، دو گروه تئاتری بود، هر دو در مرز انحلال. پرسیدم چرا؟ معلوم شد چند نمایش پشت سر هم، تمرین های شان در اولین شب اجرا توقیف شده. این یعنی حاصل یکسال و اندی کوشش بدون چشمداشت. آنهم نمایشنامه هایی که همه بر طبق قوانین نظارت تهران اجازه داشت و بارها اجرا شده بود. می دانید دقیقاً معنیاش چیست؟ از هم پاشیدن یک گروه انسانی همفکر که جنایت نمی کند، قاچاق نمی کند، دزدی نمی کند، و تئاتر کار می کند. دست همه باز است و دست آنها بسته. آخرین نمایش یکی از دوگروه که سه روز قبل جلوگیری شده بود بامها و زیر بامها بود، آنهم توسط تنها کسی که باید حامی شان می بود، یعنی رئیس فرهنگ و هنر. من از رئیس پرسیدم چرا؟ و او گفت درست است که این نوشته در همه جا اجرا شده و اجازه دارد، ولی میدانید، سنندج به نظر من دارای موقعیت خاصم است (همهٔ رؤسا راجع به شهر خودشان همین را میگویند.) و اجرایش اینجا درست نیست. چرا، چطور؟ گفت چون در این نوشته به همسایهٔ شمالی بدگفته شده، و دولت ما الان در روابط حسنه با همسایهٔ شمالی است، و ممکن است کدورت سیاسی ایجاد شود. من جلوی خندهام راگرفتم. مرد عزیز، کسانی که در این نمایشنامه بهشان بدگفته شده رومیهای تزاریاند، نه دولت فعلى. از طرفي مدتها نمايشنامهها توقيف مي شدكه چرا صحبت از همسایهٔ شمالی دوستانه است، از کی به خاطر بدگریی به همسایهٔ شمالی نمایشنامهها توقیف می شوند؟ رئیس جواب درستی ندارد، از موقعیت خودش، از موقعیت خاص خودش حرف زد، از موقعیت خاص همه چیز در همه جا. و اجازه نداد. آن گروه از هم پاشید، و این یکی از صدها گروه تثاتر است که در سالهای اخیر از هم پاشیده. من در تمام شهرستانها شاهد از هم پاشیدن گروههای جوان تئاتر بودهام که کسی به خاطر حفظ موقعیت خاص خودش آنها را ویران می کرد. [...]شما سانسورهای دیگری در کنار سانسور اصلی دارید، که به همان اندازهٔ

اصلی است. شوخی است که خیال می کنید اجازهٔ کبی اجرای اثری را گرفته اید، هر ساز مخالفی اعتبارش از اجازهٔ رسمی شما بیشتر است. هر وقت لازم باشد پایین می کشند تان، بدون اینکه حتی دلیلش را بگویند: نمایش شما یک دکتر دارد، و آقایان نظام پزشکی مکدر شده اند. در نمایش شما یک دکتر دارد، و در شهربانی خوششان نیامده. نمایش شما نمایش تان پاسبانی هست، و در شهربانی خوششان نیامده. نمایش شما زنی یک مهندس دارد، و در ترابری دلگیر شده اند، در نمایش شما زنی فداکاری نمی کند، و جمعیت نسوان ابرو در هم کشیده اند، هر صنفی می تواند جلوی کار شما را با شکایتی یا گلهای بگیرد، البته غیر از جاهل ها و فواحش که صنفی ندارند. پس سانسور فقط آن قشر مرثی ظاهر نیست، همهٔ دیگران هم شما را سانسور می کنند. و مهم است که همهٔ ما زیر اسم و اقعیت این کار را می کنیم.

احتمالاً واقعیت کلمه ای ست که همه به کار می بریم. سکه ای ست که همه خرج می کنیم. ولی منظور مان از واقعیت واقعاً واقعیت نیست، بلکه مصلحت است. واقعاً نمی خواهیم کسی همهٔ واقعیت را بگرید. آن قسمت از واقعیت را می خواهیم که فعلاً صلاح است. به تعابیر مختلف، مؤثر است، یا سازنده است، یا امیدوارکننده است، یا پریاست، یا متعهد است، یا ما خوش داریم، و دست آخر ممکن است اصلاً ربطی هم به واقعیت نداشته باشد. یکی از مثالهای عمده در این زمینه تاریخ ایران است. می دانید که نمی توانید نمایشی بدهید که در آن، واقعیت را در مورد تاریخ ایران بگریید؟ چون بلافاصله با همان اسلحهٔ واقعیت، یعنی تمبیری که دستگاه دیگری از واقعیت دارد، نمایش تان متوقف خواهد شد. موضوع این ست که طی مالها به ما گفته شده که تاریخی درخشان داشته ایم، ملتی غیور بوده ایم، گفته شده که عالی و دانی همدیگر را دوست داشته ایم، گفته شده که با هم برادر بوده ایم و خیلی چیزهای دیگر. در واقعیت ولی تاریخ اصلاً اینها را نشان نمی دهد. تاریخ اصلاً نشان نمی دهد که ما در ما ملت غیور بوده ایم، تاریخ اندکی به عکس انشان می دهد که ما در

برابر همهٔ حمله ها کم و بیش یکدیگر را تنها رها کرده ایم. تاریخ در تمام طول نوشته ها و اسناد مختلفش نشان می دهد که ما در تمام قرون مالیات داده ایم، در طول تمام قرون در بدترین شرایط کار کرده ایم و سهم داده ایم تا یک بیت المال به وجود آمده که درست موقعی که به ما حمله شده اولین امیر آن را برداشته و در رفته و ما را در برابر مهاجم تنها گذاشته. تاریخ در موقع حملهٔ مغول این را نشان می دهد، در حملهٔ غوریان هم، در حملهٔ تیمور هم، و در حملهٔ اعراب، و همینطور حتی حملهٔ افغانها که کوچک بودند و جزئی از ما بودند، در همهٔ این موارد نشان می دهد که ما چگونه بودند و جزئی از ما بودند، در همهٔ این موارد نشان می دهد که ما چگونه دسته دسته یکدیگر را در برابر دشمن تنها گذاشته ایم. [...]

من خیال می کتم روزگاری که در آن دستگاه دولت از طرفی، و جماعت با فرهنگ از طرف دیگر، به یکسان سازنده را محدود می کنند بدروزگاری است. من خیال می کنم اگر این خانه تکانی باید رخ بدهد، مقداری از آن هم باید این طرف در ما اتفاق بیفتد. باید توجه کنیم که کلمه ها، معیارها، و دایرهٔ لغاتی که به کار می بریم بسیار فرسوده و تهی شده اند، از بس هر کسی با مصرف آنها صرفهٔ خود را برده. کلمه هایی که از دستگاه های دولتی تا روشنفکر معاصر همینطور همه یکسان به کار می برند. به من حق بدهید که نسبت به این کلمه ها مشکوک باشم. اگر قرار باشد دستگاه دولت مسؤولیت بگوید و ما هم بگرئیم، من به این مسؤولیت مشکوکم. اگر قرار است او دربارهٔ آزادی بگوید و ما هم، من به این آزادی مشکوکم. اگر قرار است او دربارهٔ آزادی بگوید و ما هم، من به این آزادی مشکوکم. اگر قرار است او دربارهٔ آزادی بگوید و ما هم، من به این

### شب چهارم:

سخنرانان و شاعران شب چهارم عبارت بودند از: غلامحسین ساعدی، هوشنگ ابتهاج، عظیم خلیلی، علیرضا نوریزاده، مفتون امینی و حسین منزوی.

سخنرانی غلامحسین ساعدی پیرامون «شبه هنرمندان» بود و بسط این معناکه کارگزاران اصلی حکومت ها، نه هنرمندان بلکه «شبه هنرمندان»اند.

#### شب پنجم:

پرجوش و خروشترین شب، شب پنجم بود. در این شب: باقر مؤمنی، سعید سلطانپور، علی موسویگرمارودی، اورنگ خضرائی و اسماعیل شاهرودی شرکت داشتند

در این شب، باقر مؤمنی سخنرانی گرم و گیرا و افشاگرانه ئی ایراد کرد، و وقتی که نوبت به سعید سلطان پور، بانی شعر چریکی ایران رسید، فریادهای شوق آمیز مردم، در استقبال از وی (که برای چهارمین بار از زندان آزاد شده بود.) چنان بود که تا مدتها مانع شعر خوانی او شد.

شعرخوانی وسخنرانی کوتاه سلطان پور، تقریباً تمامی شعرخوانی های پیشین و پسین را، در صدای گرم و رسا و قویش بیرنگ کرد. ما ذیلاً حرفها و شعر او را خواهیم خواند. ولی خوب است که پیش از آن، بخشهائی از سخنان باقر مؤمنی را بخوانیم.

او در بخشهائی از سخنانش تحت نام «سانسور و عوارض ناشی از آن»، گفت:

[...] شمس آل احمد پریشب در ضمن صحبت خودش از کلماتی که از طرف ادارهٔ نگارش غیرقانونی اعلام شده بودند مثل «شب» و «جنگل» و «گل سرخ» اسم برد ولی کلماتی مثل «ببریخان»، «پرچین» و «پلیس» در میان آنها نبود. (نمی دانم می دانید یا نه، ناصرالدین شاه گربهٔ عزیزکرده ای داشت که اسمش را گذاشته بود ببری خان و رجال را وادار می کرد که به او احترام کنند.) داستان این سه کلمه از این قراراست. طالبوف نویسندهٔ معروف عصر روشنگری ایران کتابی دارد به نام کتاب احمد. س بر این کتاب حاشیه و مقدمه ای نوشته ام و همین روزها از طرف ناشر برای تجدید چاپ به ادارهٔ نگارش فرستاده شده بود، ولی ادارهٔ محترمه فقط پس از حذف به ادارهٔ ببری خان و توضیح راجع به آن، اجازهٔ انتشارکتاب را صادر فرمودند. کلمهٔ ببری خان و توضیح راجع به آن، اجازهٔ انتشارکتاب را صادر فرمودند. کلمهٔ «رجب» هم مربوط می شود به داستانی به عنوان «بز آقای کلمهٔ «رجب» هم مربوط می شود به داستانی به عنوان «بز آقای

کلمهٔ «پرچین» هم مربوط می شود به داستانی به عنوان «بز آقای سگن» از آلفونس دوده که برای نوجوانان نوشته شده. در این داستان

جملهای هست که میگوید: «بزه از پرچین باغ گذشت». و ناشر مجبور شد برای انتشار آن به دستور همان ادارهٔ محترمه کلمهٔ «پرچین» را حذف کند و فقط بنویسد «بزه از باغ گذشت.»

اما راجع به کلمهٔ «پلیس»، البته شاید حق این باشد که رقتی کسی بخواهد بی مأخذ از پلیس مملکت انتقاد کند و یا بدتر از آن، بی حرمتی کند، به دست قانون و مجازات سپرده شود، ولی نمی توان تصور کرد که صرف گفتن کلمهٔ پلیس به هر شکل و در هر جا ممنوع باشد. ولی به نظر ادارهٔ نگارش ممنوع است. یک رمان مکزیکی به نام فرزندان سانچز ترجمه شده و این ادارهٔ محترمه تمام جملاتی را که کلمهٔ پلیس در آن آمده خط زد. برای نمونه، یکی از جملات حذف شدهٔ کتاب را در اینجا می آورم. یکی از پرسوناژهای داستان می گوید: «از یک فرسخی می توانم یک آدم شارلاتان، یک پلیس، یک معتاد، یک فاحشه و یا یک آدم درست را تشخیص بدهم.»

وضع سانسور در ایران چنان است که حتی صدای روزنامهٔ کیهان هم درآمده و از «تعبیرات و دریافتهای شخصی سانسورچیان در کار انتشار کتاب»، «محافظه کاری مأموران و بی اطلاعی آنها از تحولات طبیعی جامعه و گاه حتی کجسلیقگی های شان» و همچنین «از تأثیر گروههای فشار» فریادش بلند شده است. این مغزهای متحجر و مفلوک مجاز شده اند که کتاب نهرو یا دیوان ملک الشعراه بهار و یا دفتر غزل رهی معیری را توقیف کنند؛ و مجموعهٔ کارهای عشقی و عارف را غیرقابل انتشار تشخیص دهند.

البته ده یازده سال پیش که این ادارهٔ سانسور را درست کردند وضع به این سختی نبود. ولی به قول سعدی هر که آمد چیزی بر آن مزید کرد تا بدین غایت رمید. و این خود بهترین دلیل است بر اینکه سانسور نمی تواند در حد معینی توقف کند و تا آنجا پیش می تازد که دیگر نه از تاک نشان بماند و نه از تاک نشان. [...]

در سال ۱۳۵۰ هجری شمسی که مأموران دولتی به تمام کتابخانه ها یورش بردند و بیش از شصت ناشر و کتابفروش را هم توقیف کردند، مقدار زیادی کتاب جمع آوری شد. مأموران در این یورش عظیم هیچ فهرستی از کتاب های ممنوعه در دست نداشتند و غالباً کتاب ها را از روی قد و قواره و یا بر حسب قیمت و یا هر مشخصهٔ دیگری که خودشان دل شان می خواست جمع آوری و توقیف می کردند.

یکی دیگر از اشکال سانسور جلب روشنفکران به کارهای غیرخلاق و تعطیل کردن دستگاهها و سازمانهای مطبوعاتی مستقل است. در دههٔ اخیر نه تنها هیچ نشریهٔ تازهای امکان انتشار نیافته بلکه بسیاری از نشریههای مستقل تعطیل هم شدهاند. ممکن است خیلیها با آن نشریات و مجلات مثل فردوسی و بامشاد و غیره موافق نباشند، ولی تنها راه تعالی و کمال مجلهها و روزنامهها و نشریههای مستقل، آزادی انتشار آنهاست، زیرا همین آزادی است که آنها را در یک مسیر رقابت برای بهتر شدن میاندازد. بیضائی در سخنان خودش گفت که تئاتر و سینما در شرایط امروزی میهن ما فقط در وابستگی به سازمانهای دولتی حق نفس کشیدن دارند. حقیقت این است که این شیره مدتهاست که بر کار مطبوعات به شکلی قوبتر حکمفرماست.

من دیگر از ترسی که بر فضای جامعهٔ ما حاکم است و نه تنها قلم و کلام بلکه حتی اندیشه را هم در وجود متفکران از جولان باز می دارد، و همینطور از سانسورهای چنددرجهای درون خود جامعهٔ فرهنگی حرفی نمی زنم که چطور هنرمند از پیم جان و ناشر در غم نان، درجه به درجه خود را و اثر هنری را سانسور می کنند.

از اینها گذشته باید از سانسور خوانندگان هم اسم برد. بساکتابهائی که اجازهٔ انتشار گرفتهاند و مورد بی مهری مأموران دستگاههای اجرائی هم واقع نشدهاند و خواننده با خیال راحت کتاب را خریده و به خانه برده ولی بعداً معلوم شده که این کتاب نقش طعمه برای شکار کتابخوان را

بازی میکرده است. و هستند بسیاری خوانندگان که به جرم خریدن و یا خواندن یک کتاب مجاز از طرف سانسور، دستگیر و به زندانهای چندساله محکوم شدهاند.

به این ترتیب دیده می شود که انحلال ادارهٔ نگارش و لغو سانسوری که از طرف وزارت فرهنگ و هنر اعمال می شود هنوز اولین و کمترین خواست کانون نویسندگان ایران است.

اما اهمیت آزادی کلام و جلاد آن سانسور، مسئلهای است که مستقیماً فرهنگ و حیات معنوی آن سروکار دارد. و در واقع کانون نویسندگانایران در نبرد خود به خاطر آزادی قلم و لغو هرگوته سانسور در حقیقت در راه نجات و اعتلاءِ فرهنگ ملت ما گام برداشته و تمام کسانی که واقعاً به اعتلاءِ فرهنگ کشورشان علاقهمندند، حتی آنها که در درون دمتگاه قدرت هستند، باید در تحقق این نیت خیر به کانون یاری برسانند، زیرا سانسور واقعاً، و چنانکه دیده ایم و می بینیم، در جریان رشد و گسترش خودش به هیچ چیز و هیچ کس ابقا نمی کند. دکتر سیاوش مطهری در یکی از شعرهائی که شب اول این شبهای کانون خواند مطلبی به این مضمون گفت که «گناه این بود که در شهادت بابک، افئین را برای افئینهای زمانهٔ ما تجربهای باشد که تیغ جلاد خلیفهٔ بغداد برای افئینهای زمانهٔ ما تجربهای باشد که تیغ جلاد خلیفهٔ بغداد مرانجام بر گردن آنها نیز آشنا خواهد شد، و چه بسیاری از ما که همین ماجرا را در زندگی کوتاه خویش تجربه کرده ایم، امید که بار دیگر تجربه ماجرا را در زندگی کوتاه خویش تجربه کرده ایم، امید که بار دیگر تجربه نکیسم. […]

کانون نویسندگان در شبهائی عدهای از شاعران و نویسندگان را به سخنگوئی و شعرخوانی دعوت میکند. ناگهان هر چهار روزنامهٔ موجود صبح و عصر و رادیو و تلویزیون همه یکزبان از این شبها سخن به میان می آورند که یعنی بازار آزادی گرم است، ولی هیچکدام از آنها اسمی از کانون نمی برند. و سانسور حتی انجمن فرهنگی ایران و آلمان را مجبور

میکند که اسم کانون را از روی آگهیها بردارد. همین دستگاههای تبلیغاتی گاهی عکس و تفصیلات هم چاپ میکنند و مردم را به این تردید می اندازند که چه خبر شده است؟ یعنی براستی اجتماع هنرمندان آزاد است؟ ولی همین دستگاهها یک کلمه از آنچه در اینجاگفته می شود پخش نمیکنند. و تازه مگراین سخنگویان و شاعران آزادند آنچه را که می خواهند در این اجتماع بگربند؟ چو می اندازند که من آزادم در اجتماع حرف بزنم ولی زن و بچه دارم و خودم بهتر می دانم که برای جلوگیری از بیوه شدن زن و بتیم شدن بچهام باید حد خودم را نگهدارم و پایم را از خط خارج زن و بتیم شدن بچهام باید حد خودم را نگهدارم و پایم را از خط خارج اجتماع مدفون می شود و امکان انتشار ندارد. به این ترتیب سانسور به ایجاد محیط دروغ و ربا و سوء تفاهم دست می زند و آن راگسترش می دهد. بدترین عارضهٔ سانسوری که از جانب قدرت حاکم اعمال می شود روشنفکران و روشنفکران بر خودشان. [...]» ۱۵۱

نوبت به سعید سلطانپور می رسد. او پیش از شعرخوانی، می گوید: اسلام، شکستگان سالهای سیاه، تشنگان آزادی، خواهران و برادرانم، سلام.

عضو کانون نویسندگان ایران هستم و با حفظ استقلال اندیشهٔ خود و پذیرش تمام مسئولیت آن، از پایگاه کانون نویسندگان ایران با شما حرف می زنم و برای تان شعر می خوانم.

تاکنون چهارکتاب از من چاپ شده است. صدای میرا، اولین مجموعهٔ شعرهایم در سال چهل و هفت چاپ و اجازهٔ انتشار یافت، ولی بلافاصله پس از انتشار جمع شد.

کتاب نوعی از هنر، نوعی از اندیشه، تحلیلی دربارهٔ هنر و ادبیات، به ویژه تئاتر، هرگز اجازهٔ انتشار نیافت. تنها به جرم! نوشتن آن، مدتی در بازداشت به سر بردم.

کتاب حسنک، نمایشنامه ای بر بنیاد گزارش ابوالفضل بیهقی، تاکنون اجازهٔ انتشار نیافته است.

کتاب آوازهای بند، که تنها به جرم! سرودن آن سه سال در بازداشتگاهها و بندها به سر بردم و چون دیگران عقوبتهایی نابجای و وهنآورکشیدم، منتشر نشده است.

دو هفته پیش کتاب صدای میرا که در سال چهل و هفت تنها به بهانهٔ چند صفحه جمع شده بود، اجازهٔ مشروط یافت. گفتند انتشار این کتاب آزاد است در صورتی که بیست و یک صفحهٔ آن را برداری؛ یعنی تمام شعرها را تکه تکه کنی و از هویت بیندازی. می بینید نشر اندیشه و هنر در صورتی که آزاد نباشد، آزاد است!

و از «تئاتر». «انجمن تئاتر ایران» را در سال چهل و هفت بنیاد نهادیم. نمایشنامه های دشمن مردم از ایبسن، آموزگاران از محسن یلفانی، چهره های سیمون ماشار از برشت را کارگردانی کرده ام و نیز نمایشنامهٔ انگل را از گورکی که کارگردان مشترک آن بودم. تمام نمایشنامه هایی را که اجرا کرده ایم، همه و همه، اجازه نامهٔ رسمی وزارتی داشته اند و با اینهمه غضب یاسداران سکوت و سانسور را همواره برانگیخته اند.

به علت کارگردانی نمایشنامهٔ آموزگاران، مدتی با نویسندهٔ آن [محسن یلفانی]در بازداشت به سر بردم. و چه بگویم، محکوم شدیم؟!

هم اکنون چند تن از دوستانم به جرم همکاری در اجرای نمایشنامهٔ انگل در بندند و من همچنان که کانون نویسندگان ایران به نام آزادی و بر بنیاد قانون اساسی ایران و متمم آن و اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر خواستار آزادی هنرمندان و «دربندان» هستم.

دو ماه پیش، نمایشنامهٔ مونتسرا را برای اجازه به ادارهٔ تئاتر سپردم. تازه جندی پیش نامهای را روی پروندهٔ این نمایشنامه دیدم که براساس آن پروانهٔ آن صادر خواهد شد. نوشته بودند در صورتی که کمیتهٔ اجرایی ادارهٔ تئاتر بر اجرا نظارت داشته باشد اجراءِ نمایشنامه آزاد است. می بینید

اجراءِ نمایشنامه و ارائهٔ هنر و اندیشه در تئاتر در صورتی که آزاد نباشد آزاد است! این دیگر سانسور در سانسور است.

به تثاتر شهر رفتم و چهار نمایشنامه برای اجرا پیشنهاد کردم. از «برشت» از «روبلس» از «گورکی» و نمایشنامهٔ حسنک. در جا سه نمایشنامه مهر باطل خورد. نمایشنامهٔ دیگر در چنگ بررسی است! تازه اگر پروانهٔ نمایش بدهند سالن نمی دهند و در عمل تمام اجرا را سانسور میکنند.

میگویند از این پس چنین نخواهد بود و ما میگوییم امیدواریم، شاید مجبور باشید چنین نباشید.

دیگر ایباتی از حافظ میخوانم و بعد شعرهایم را. بیست و دو شعر از کتاب آوازهای بند و آخرین کتاب شعرم از کشتارگاه. ۱۵۲

یکی از اشعار خوانده شده در ده شب را، از سلطان پور می خوانیم.

### باكشورم چه رفته است

#### سعيد سلطان پور

باکشورم چه رفته است باکشورم چه رفته است

که زندانها

از شبنم و شقایق سرشارند و بازماندگان شهیدان

-انبوه ابرهای پریشان سوکوار -

در سوك لالههاي سوخته ميبارند

باكشورم چه رفته است كه گلها هنوز داغدارند.

با شورگردباد آنک منم که تفته تر از گردبادها در خارزار بادیه می چرخم تا آتش نهفته به خاکستر آشفته تر ز نعرهٔ خررشیدهای «تیر» از قلب خاکهای فراموش سرکشد تا از قتات حنجرهها

فوج خشم و خون روی غروب سوختهٔ مرگ پر کشد

این نعرهٔ من است که روی فلات می پیچد این نعرهٔ من است که روی فلات می پیچد و خاک های سکوت زمانهٔ تاریک را می آشوید و با هزار مشت گران بر آبهای عمان می کوید این نعرهٔ من است که می روید این نعرهٔ من است که می روید خاکستر زمان را از خشم روزگار

ای گلشن ستارهٔ دنباله دار اعدامی در باغ ارغوان در ازدحام خلق در دوردست و نزدیک در دوردست و نزدیک من هیچ نیستم جز آن حماسه ای که در زمینهٔ یک انقلاب می گذرد سهم و سترگ و خونین در خون توده های زمان می غلتد تا مئل خار سهمناک و درشتی

روییده برگریوههای گل سرخ \_ آینده را

ىماند

در چشم روزگار یادآور شهادت شوریدگان خلق بر ارتش مهاجم این نازی این تزار

ای خشم ماندگار
ای خشم خورشید انفجار
ای خشم
ای خشم
تا جوخههای مخفی اعدام
در جامههای رسمی
آنک

آنک هزار لاشخور ای خشم مثل هزار توسن بال افشان خون شهید بسته است بر این ویران دیگر ببار

ببار ای خشم ای خشم چون گدازهٔ آتشفشان ببار روی شب شکستهٔ استعمار

اما دریغ و درد که «جبریل»های «او» با شهپر سپید از هر طرف فرود می آیند و قلب عاشقان زمان را با خشم و چنگ و دندان می خایند

باکشورم چه رفته است باکشورم چه رفته است که از کوچه های خفتهٔ شهر با قلب سربه داران با قامت قیام انبوه پاره پوشان انبوه انتقام نمی آیند.

چشم صبور مردان
دیری ست
در پرده های اشک نشسته ست
دیری ست قلب عشق
در گوشه های بند شکسته ست
چندان ز تنگنای قفس خواندیم
کز پاره های زخم، گلوبسته ست
ای دست انقلاب
مشت درشت مردم
گلمشت آفتاب
باکشورم چه رفته است.

### شب ششم:

شاعران و سخنرانان شب ششم: محمدعلی مهمید، هوشنگ گلشیری، میاوش کسرائی، فریدون مشیری، حسن ندیمی و محمد خلیلی بودند. سخنرانی محمدعلی مهمید، پیرامون «آرمانگرائی در شعر پارسی» و سخنرانی گلشیری تحت نام «جوانمرگی در نثر معاصر فارسی» بود.

اما سخنرانی در شب ششم، به روال هر شبه و به راحتی صورت نگرفت. از طرف وزارت اطلاعات (ساواک)، ظاهراً به رئیس انستیتو گوته دستور داده بودند که فقط به شعرخوانی اکتفا شود و دیگر اجازهٔ مخنرانی به کسی ندهند. و این مطلب، در ساعت مقرر که برنامه آغاز شد و مخنرانان پیدا نشدند، بر مردم معلوم شد. چنین بود که طبق نامی که در برنامه آمده بود، مردم نام هوشنگ گلشیری را با صدای بلند خواندند، و این کار آنقدر تکرار شد تا آنکه سخنرانان پشت تریبون ظاهر شدند، و بدین ترتیب، سد سخنرانی برای باقی شبها هم از بین رفت.

اما در شب ششم چیزی که از اهمیت بیشتری برخوردار بود حضور سیاوش کسرائی در شعرخوانی آن شب بود. همهٔ اشعار تند سیاسی که در این شبها خوانده می شد، به نوعی ریشه در شعرهای کودتا به بعد او داشت. او به یک معنا پدر شعر چریکی ایران بود، و بدین ترتیب طبیعی بود که در شب شعرخوانیش، غوغائی شود.

شعرخوانی کسرائی باکفزدنهای ممتد آغاز شد و در طول خواندن، چندین بار بر اثر تشویق حضّار، قطع شد.

از جمله شعرهای سیاوش کسرائی که بسیار مورد توجه حاضرین قرار گرفت، شعر شکفتن بود که می خوانیم.

#### شكفتن

سياوش كسرائى

می شکند شب.

شهر دهان بندِ کهنه میکند از لب شهر نفس میکشد ز پنجرهٔ صبح شهر به اندیشه مینشیند یکچند: های خوشا دمزدن بدرن دهانبند.

واژهٔ گمگشته تی بسان ستاره میگذرد از ضمیر شبزدهٔ شهر میل شکفتن دارد قصد گفتن دارد باز، به کندی، لبان تبزدهٔ شهر.

شهرا! دیگر میکوت بر لب میسند های خوشا نعره تی به اوج دماوند.

مرداد ۱۳۵۶

محمد خلیلی، دیگر شاعر شب ششم بود که شعرش مورد توجه حضار واقع شد.

دو شعر از مجموعهٔ جوشن او که در آن شب خوانده شد را می خوانیم.

جنك

محمد خلیلی نان پرچم شده بود برکف دشمن خونخوار پلید.

زندگی سنگربود با سپاهی انبوه و مسلح همه با دشنهٔ جان، نیمشان مویه کنان نیمشان با فریاد

حمه شان میگفتند:

نانِ پرچم شده را میخواهیم

چندشان در جبهه زیرلب میگفتند:

یا ببایست گرسنه به کف سنگر مُرد یاکه با دشنهٔ جان از کف دشمن بربود دامن آغشته به خون پرچم را.

#### دماوند

یک زمان شعلهٔ خشمش همه خون بود و جنون یک زمان فریادش کمه دنیاها را در برداشت صیحهٔ میل مذابش، همه دریاها را و همه دامنهاش سنگر خونین تکابوها بود.

دیرگاهی ست دیرگاهی ست که دیگر زپس سربی سیّال ابر همهٔ رهگذران می بینند که بود بار صبوری به دلش برف پیری به سرش دیرگاهی ست.

#### شب هفتم:

سخنرانان و شاعران شب هفتم: اسلام کاظمیه، م. آزاد، جواد مجابی، بتول عزیزپور، داریوش آشوری، علی باباچاهی، جعفر کوش آبادی و جلال سرفراز بودند؛ همهٔ شاعران در این شب به تبع سعید سلطان پور اشعار تند سیاسی خواندند و همهٔ سخنرانان، سخنان تند گفتند. اسلام

کاظمیه، مطالبی پیرامون سانسورگفت؛ و داریوش آشوری سخنانی تحت نام «شعر آزادی ست»، ایراد کرد.

### شب هشتم:

سخنرانان و شاعران شب هشتم: مصطفی رحیمی، نصرت رحمانی، کیومرث متشیزاده، فرخ تمیمی و اصغر واقدی بودند.

مصطفی رحیمی که از چهره های محبوب روشنفکران آن زمان بود، از «فرهنگ و دیوان» سخن گفت. او در بخش هائی از سخنانش گفت:

ممیزی در همه جا بذر اجبار و ترس می پراکند و اجبار و ترس چون خوره اندیشه را از درون و برون می جود. [...]ه ۱۵۳

#### شب نهم:

سخنرانان و شاعران شب نهم: باقر پرهام، فربدون تنکابنی، سنوچهر شیبانی، منوچهر نیستانی، بیژن کللی، عبدالله کوثری و محمد حقوقی بودند.

عنوان سخنرانی باقر پرهام، «فضای حرف و فضای عمل» بود.

پرهام، سخنرانی خود را با نامه ئی از حاضران شب پیش آغاز کرد. او گفت:

«در پایان جلسهٔ دیشب، یکی از جوانان که من شخصاً نمی شناسم، از بین جمعیت به سوی من آمد و یادداشتی را در دست من گذاشت و رفت. متن یادداشت این دوست ناشناس عیناً چنین است:

جناب آقای... ضمن سلام، عرض شود که در مورد نوشتن این سطور مطمئن باشید هیچگونه خودخواهی و غرضی راه ندارد، یا لااقل سعی کرده ام که راه نداشته باشد. خیلی صریح عرض می کنم که شما و دیگر مسئولین این برنامه، یا خود آگاه (خدای ناکرده) و یا ناخود آگاه، نه تنها کمکی به مردم و مخصوصاً جماعتی که در اینجا حاضر ند نمی کنید بلکه با این کار خود تان به روی تمام ظلمها و حقکشی ها سرپوش می گذارید [...] باشد که حرف های این کوچکترین حاضر در جمع این حُضّار، باشد که حرف های این حضّار داشته باشد [...] ۱۵۲

فریدون تنکابنی در آن سالها از مطرح ترین نویسندگان طنزپرداز و متعهد کشور به شمار می آمد و بدین سبب، حضّار، انتظارِ سخنانی کوتاه، انتقادی طنز آمیز صریحی از او داشتند. ولی او پس از سخنانی کوتاه، داستانی خواند.

#### شب دهم:

شاعران و سخنرانان شب دهم، شب پایانی، عبارت بودند از: محمود اعتمادزاده (م. ۱. به آذین)، اسماعیل خوثی، جواد طالعی، فریدون فریادو هوشنگ گلشیری.

ما پیشتر، در دههٔ سی، دیده بودیم که پس از کودتا، در روزگاری که نومیدی بر روشنفکران حاکم بود و شعر از تباهی و یاس و سیاهی آکنده بود، چگونه م. ا. به آذین نشریه شی به نام صدف دایر کرده و در آن، روشنفکران را به امید و شادی دعوت می کرد. او در تمام سالهای پس از کودتا، انتظار چنین شبهاشی را می کشید. و اکنون، ده شب، آرزوی برآوردهٔ او بود.

به آذین به روال آن شبها، سخنانی جسورانه، اما پدرانه ایراد کرد: او

به اعتبار سن و مابقهٔ طولاتی مبارزاتیش، از احترامی ویژه در میان عموم اهل قلم برخوردار بود.

متن اختتامیهٔ ده شب را هوشنگ گلئیری قراثت کرد. او در بخشهائی از منختانش \_ تحت عنوان «پیام» \_، گفت:

«خواهران، برادران

ما را متهم کردند که وقتی رسماً ممیزان وجود دارند، و همچنان اختناق آشکار و پنهان، مسلح به پیشرفته ترین و جهنمی ترین و مایال و ابزار ممکنه پای می فشارد، ما، این چندین و چند تن، نمایشی ترتیب داده ایم تا ـ خدای ناکرده ـ این طاق و ایوان همه چیزش ویران را بزک کنیم.

ما را متهم کردند که هاید پارک درست کرده ایم ما را متهم کردند که مُبلّغ نظریه ای خاص هستیم ما را متهم کردند که در خانهٔ بیگانگان آشیان گرفته ایم ما را متهم کردند که از اینجا و آنجا دستور گرفته ایم ما را متهم کردند که ...

میگوییم تشخیص درست موقعیت و همت این و آن به ما امکان داد تا بگوییم در این مالها چه بر سر فرهنگ آوردهاند، چگونه همه چیز و هر چیز را واژگون و معلق، مسخ و کج و معوج نشان دادند تا شما، تکتک شما بدانید که اگر این شبها جایی دیگر ادامه نیافت، اگر به این قلمها کتاب منتشر نشد، اگر کانون نویسندگان خانهای از آن نویسندگان و شما نداشت، اگر نشریهای منتشر نکرد، اهمال از جانب ما نبوده است.

میگوییم، ما از هیچ مرام و مسلک مشخصی دفاع نکردیم، و اگر اختلافی در عقاید ما دیدید، اگر این و آن سخنانی برغم یکدیگر گفتند، این خود نشان دهندهٔ زنده بودن ماست، نشان دهندهٔ آن است که با همهٔ اختناق یک رنگ نشده ایم، یکدست نشده ایم.

میگوییم، خواستیم به همه امکان بدهیم تا با شما رویهرو شوند،

حرفشان را بی هیچ قید و بندی بزنند و در این بده و بستان با شما و با یکدیگر بیاموزند، کم و کاستی هاشان را بدانند و پس از این، بیش از آنکه کوشیده اند بکوشند.

به مانصیحت هم کردید. گفتید این خمار و آن ریران، این شکسته آن بسته، این آدمهای چسب و بست خورده کیانند که آمدهاند تا ما را هدایت کنند.

میگوییم ما این بودیم، مایه و پایهٔ آنچه مانده است از پس آنهمه تندباد، بیش و کم همینها بود که دیدید: چندین شکسته و چند آباد، و همین گواه آن است که ظلمت شکستن قلم و دوست با فرهنگ چهها خواهد کرد. [...]

از ما پرسیدند دیگران کجایند؟

خوب، سفر کرده هم داریم، عزیزان درگذشته. اینجا جای آلاحمد، صمد بهرنگی، شریعتی و شاملو و دیگران سخت خالی است. اگر نتوانستیم جای شان را پر کنیم سخت به انتظار نسل شماییم که بنویسید، بیندیشید و بخوانید.

به ماگفتید: اینان، اینهاکه هنوز در این مرز و بوم هستند چرا نیامدهاند، مترجمانی دیگر، شاعرانی دیگر، نویسندگانی دیگر؛ از همهشان هم به نام یاد کردید.

میگوییم در فرصتی اندک همینها را میشد گرد آورد. اما آمدند، شنیدید که به ما پیوستند. از این پس هم میآیند، مر بلند میکنند. آدمیتها، آربانپورها، پاکدامنها، ناطقها، دولتآبادیها، محمودها، مسکوبها، گلستانها و عزیزان دیگر با شما سخن خواهند گفت و از شما همچون ما خواهند آموخت.

پس اینک با شما پیمان میبندیم که، قسم به قلم، قسم به باران، قسم به این شب، به آن صبح در راه که از این پس آزادی قلم و اندیشه را پاسدارانی لایق باشیم.

با شما پیمان میبندیم که با شما باشیم و هر جا و هر کجا که از ما بخواهید، در هر خانه و کاشانه، در هر آباد و ویران، زیر هر سقف که از آن شما باشد، خانهٔ راستین تانباشد، بازهم بیاییم، بگوییم و از شما بیاموزیم.

و شما هم پیمان ببندید که سخنان ما را اگر چه میدانیم سخن آخر نبود، به همه جا خواهید برد تا دیگران در همهٔ دهات و شهرها بشنوند.

پیمان ببندید که دقیق تر، عمیق تر ببندیشید، قضاوتهای سطحی، لحظه ای را رهاکنید، یک آدم را به ازاءِ همهٔ کارهاش، همهٔ زندگیش، همهٔ افت و خیزهاش، و وضعیت زمان و مکانش، مجموعه ای که اوست به محک بزنید.

پیمان ببندید که دیگر نشینید که برخاستن، زنده بودن، همیشه برخاستن است، همیشه زنده بودن است، حضور مدام در جهان است، درگیری مدام با هر چه ناپاکی است، ناخوبی است، کژی و کاستی است. چراکه آنکه قانع شد، آنکه به این چیز و آن یک قانع شد، توقف کرد، از حرکت و پویایی ماند، در میانهٔ راه، در کیلومتر شمار یک یا ده یا صدهزار مرده است، مومیایی شده است.

پیمان ببندید که رهای مان نکنید. انتقادهاتان، نصیحت هاتان، حتی دشنام هاتان را از ما دریغ ندارید.

و آخرین پیام ما اعضاءِ کانون از به آذین، ساعدی، سلطان پور، آدست، آل احمد، هزارخانی، دانشور، خونی، آزرم، و همهٔ دیگران این است که عزیزان، ما که اینجاییم همه و شما که از مایید، آرام همانگونه که بودید به خانه هاتان که خانه های ماست بروید و کاری نکنید که ممیزان تا پیش از آنکه ببالد ریشه هامان را بخشکانند، تاپیش از آنکه جنگلی بزرگ شویم قطع مان کنند.

روزتان پیروز و شامتان روز باد.»<sup>۱۵۵</sup>

# ۱۳۵۷ ه. ش.

سال ۱۳۵۷، سال انفجار بود.

سال ۱۳۵۷، سال ثمر دادن کینه بود. سالی که ملتی، پیش از ساختن، با تمام قوا به کندن و دور افکندن مشغول شد، و بخشی از شعر نویِ فارسی که سراسرِ دههٔ پنجاه را، برای تأمین چنین منظوری، به روزمر گی و دنباله روی از جریانات سیاسی روز افتاده بود، با موفقیتهای سیاسی پی در پی روشنفکران (و تودهٔ مردم)، با تلقیِ اتمام سرفرازانهٔ وظیفهاش، عملاً بی مصرف و عاطل، از اعتبار ویژهٔ انقلابی ساقط شد.

سال ۱۳۵۷، سال آزادی مطلق مطبوعات، آزادی زندانیان سیاسی، تشکیل احزاب و سازمانهای متعدد، اعتصابات، نظاهرات، مذاکرههای سیاسی، تعاونیها، تحصن، راهپیمائی، افشاگری، میتینگهای سیاسی، آتشرزدنها و پیروزیها... بود. و بدین حال، برای هیچکس، هیچ اهمیتی نداشت که چه جُنگ و چه مجموعهٔ شعری منتشر می شود. شعر و ادبیات ما به اشاره از چیزی سخن می گفت که اکنون تمام و کمال در خیابانها جریان داشت، لذا تقریباً هیچ مجموعه و جنگی، بازتابی نیافت؛ کتابهائی که اگر چند سالی زودتر نشر می یافت، بسا به صبب رشادت شاعران و گردآورندگانش، محبوبیت فراوانی کسب می کرد. و این، مشکل شاعران و گردآورندگانش، محبوبیت فراوانی کسب می کرد. و این، مشکل اول مجموعههای منتشره در این سال بود.

مشکل دیگر در این سال، گروهبندی سیاسی شاعران بود.

تا پیش از سال ۱۳۵۷، دو جربان مشخص هنری و دو گونه شاعر شعرنو وجود داشت:

١. شاعران (و هنرمندانِ) متعهد؛

٢. شاعران (و هنرمندانِ) غيرمتعهد.

شاعران غیرمتعهد که در حوزهٔ موج نو، شعر حجم، شعر پلامتیک

(شعر تجسمی)، و شعر ناب قرار می گرفتند، در تلاطمِ توفان سیاسیِ سال ۱۳۵۷، به کُل به حاشیه رفته و هیچ مسخنی از آنان در هیچ جاثی نبود. آنها اصولاً خود ادعای حضور شعر در صحنه های سیاست را نداشتند.

اما شاعران متعهد که از این پیش، با تمام اختلافات مسلکی، در مقابله با رژبم پهلوی، کنار هم و در یک سنگر بودند و برای شهدای یکدیگر شعر هم می سرودند، در سال ۱۳۵۷ از هم جدا شده و رو در روی هم قرار گرفتند؛ و خوانندگان شعر سیاسی پیش از هر چیز به خط مشی سیاسی شاعر توجه می کردند و در صورت همفکری با وی کتابش را می خریدند و از شعرش دفاع می کردند؛ که بدین ترتیب، بسیاری از مجموعه ها (که البته چندان هم جدی نبودند) از نظرها دور می ماند.

با تمام این اوصاف، در توفان صداهای متضاد سال ۱۳۵۷، چند مجموعهٔ شعر از میان مجموعههای فراوان شهرت یافت که نمونههائی از آنها را خواهیم خواند.

# مجموعههای شعرنو در سال ۱۳۵۷ .

آرمین، میروس / مرا دردی ست اندر دل... ـ تهران: سحاب کتاب، ۵۸ مر. ۵۸ مر.

آقاسی، داراب / در شبانهٔ شهر غم. – تهران: بینا، ۱۳۵۷، ۱۳۸ ص.
آل اسحاق، کیانوش / در امتداد تجربه ها. بی جا، بی نا، ۱۳۵۷، ۱۲۸ ص.
اخوان ثالث، مهدی / دوزخ، اما سرد. – تهران: آگاه، ۱۳۵۷، ۱۸۷ ص.
اخوان ثالث / زندگی می گوید: اما باز باید زیست، باید زیست، باید زیست.
– تهران: توکا، ۱۳۵۷، ۱۷۷ ص.

اسدیان، محمد / در مدار بستهٔ ساعت. \_ تهران: رواق، ۱۳۵۷، ۸۵ ص. اصلانی، محمدرضا / سوگنامهٔ سالهای ممنوع. \_ تهران: شباهنگ، ۱۳۵۷، ۸۵ ص.

اصلانیان، اصلان / خورشیدهای شبانه. \_ تهران، شباهنگ، ۱۲۵۷، ۸۰ص.

اوجی، منصور | صدای همیشه...تهران: زردیس، ۱۳۵۷، ۹۲ ص. برمکی، منصور | فصل بروز خشم . ـ تهران: (سپهر) و (زند)، ۱۳۵۷، ۹۷ ص.

حجازی، طه /قفس و پرواز. ـ تهران: رَز، ۱۳۵۷، ۱۷۲ ص.

حسام، حسن / آواز خروسان جوان. ـ تهران: (کاوه) و (یاشار)، ۱۳۵۷.

حسام، حسن / بر جاده های رهائی. - تهران: (کاوه) و (یاشار)، ۱۳۵۷.

حقوقی، محمد /گریزهای ناگزیر. \_تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۱۴۱ ص.

حقوقی، محمد / با شب، با زخم، باگرگ. \_تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۹۱ ص.

حميدى، جعفر / ابراهيم، ابراهيم. ـ تهران: ققنوس، ١٣٥٧، ٧٩ ص.

خائفی، پرویز /این خاک تابناک طربناک. ــ تهران: سپهر، ۱۳۵۷، ۱۵۰ ص.

خاکسار، نسیم / درخت. کودک، جاده. \_ تهران: جهان کتاب، ۱۳۵۷،

۵۴ ص.

خضرائی، اورنگ / تصویر فصلها. \_ آبادان: مؤلف، ۱۳۵۷، ۸۴ ص.

خلیلی، محمد / تا آزادی. ـ تهران: نیل، ۱۳۵۷، ۹۴ ص.

خليلي، محمد /ارغواني. ــ تهران: نيل، ١٣٥٧، ٩٥ ص.

خلیلی، عظیم / صدای عشق. - تهران: امیرکبیر، ۱۲۵۷، ۱۲۲ ص

خلیلی، عظیم / خواب سنگ. \_ تهران: ایما، ۱۳۵۷، ۴۸ ص.

خوثي، اسماعيل / ما بودگان. ــتهران: جيبي، ١٣٥٧، ٧٥ ص.

داوودزاده، محمد /انتقام. \_ تبريز: (ساوالان) و (داوژير)، ١٣٥٧، ٢٢ ص.

دبیری جوان، رضا / رویش. ـ تهران: توس، ۱۳۵۷، ۸۲ ص.

دستغیب، سینا /غمناکان صبح. دشیراز: بینا، ۱۳۵۷، ۷۷ ص.

رامی، روشن / آبی. ـ اصفهان: بابک، ۱۳۵۷، ۷۸ ص.

رجبزاده، كريم / از شرق خون. \_ تهران: بي نا، ١٣٥٧، ٥٥ ص.

رضوان، حميد / فاصله. ـ تهران: سبهر، ١٣٥٧، ٥٥ ص.

سپانلو، محمدعلی انبض وطنم رامی گیرم. - تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۷۸ص. سرفراز، جلال اصبح از روزنهٔ بیداری. - تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۱۰۴ ص. معیدی، کبرا (شهرزاد) اسلام، آقا. - تهران: بی نا، ۱۳۵۷، ۲۰۷ ص. صعیدی، کبرا (شهرزاد) ایوبا. - تهران: اشراقی، ۱۳۵۷، ۱۳۶۰ ص. سعیدی، کبرا (شهرزاد) اتوبا. - تهران: اشراقی، ۱۳۵۷، ۱۳۵۰ ص. سلطان پور، صعید / آوازهای بند (۵۰–۱۳۵۵). - تهران: پگاه، ۱۳۵۷، ۶۲ص.

سلطانپور، سعید /کشتارگاه. ـ تهران: پگاه، ۱۳۵۷، ۶۸ ص. شبان بزرگ امید [سیاوش کسرائی] / وقت سکوت نیست. ـ [حزب تودهٔ ایران]، ۱۳۵۷، ۱۰۲ ص.

شجاعی فرد، جواد /آهنگ بالبال رهائی. \_قزوین: بی نا، ۱۳۵۷، ۸۰ ص. شمالیان، علی / مسلخ. \_تبریز: ساوالان، ۱۳۵۷، ۶۲ ص.

شمس اسحاق، کیانوش / در امتداد تجربه ها. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۷، ۱۲۵۸ ص.

صادقی، عباس (پدرام) / با شبنویسیها، \_ تهران: بینا، ۱۳۵۷، ۶۷ ص. صدیقی، کامبیز / در بادهای سرد. \_ تهران: لوح، ۱۳۵۷، ۸۹ ص. صفارزاده، طاهره / حرکت و دیروز. \_ تهران: رواق، ۱۳۵۷، ۱۷۲ ص. صفاری دوست، حسین (واله) / میهمان سنگها. \_ قزوین، ۱۳۵۷، ۹۷ ص. ۹۷ ص.

طالشیان، اسماعیل / مهتاب. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۷، ۲۱۶ ص.

طالعی، جواد / باد و ماهورهای خاکستر. ستهران: رواق ۱۳۵۷، ۷۵ ص. عسگری، میرزا آقا / حماسهٔ هستی و راکب. ـ تبریز: داوژیر، ۱۳۵۷، ۲۹ص. ۲۹ص.

عطارزاده، صالح / در کوچههای اسارت. ـ تهران: سلمان، ۱۳۵۷، ۲۵۵۰.

عطّارزاده، صالح / عاشقی از خرمشهر. ـ تهران: سلمان، ۱۳۵۷، ۱۳۵۷ ص.

۴۹ ص.

غُریفی، عدنان /اینسوی عطر قبیله. ــتهران: رواق، ۱۲۵۷، ۱۱۲ ص. فریاد، فریدون [فریدون رحیمی] / میلاد نهنگ. ــ تهران: لوح، ۱۳۵۷، ۱۷۲ ص.

قدرخواه، کیوان / برگسترهٔ سفره های چرمین. \_اصفهان: بابک، ۱۳۵۷، ۱۳۵۷ ص.

قربانزاده، احمد / آن سوی فاصله ها. ــ تهران: رَز، ۱۳۵۷، ۷۸ ص. کسرائی، سیاوش / از قرق تا خروسخوان. ــ تهران: مازیار، ۱۳۵۷،

کیخسرو، م / آوازهای کوه و در و دشت. ـ تبریز: ساوالان، ۱۳۵۷، ۵۲۰. ۵۱ص.

\_\_ / حماسهٔ خسرو گلسرخی. \_ تهران: آرمان، ۱۳۵۷، ۸۲ ص. مشفقی، سیروس / شبیخون. \_ تهران: رواق، ۱۳۵۷، ۷۶ ص. محدثی، جواد / اسیر آزادی بخش. \_ [؟]

مدیحی، محمدرضا / خیره چرن شب دار. ـ تهران: بیداران، ۱۳۵۷، ۵۶۰. مدیحی،

موسوی گرمارودی، علی /سرود رگبارها. \_تهران: رواق، ۱۳۵۷، ص. موسوی گرمارودی، علی / در سایهسار نخل ولایت. \_ تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۵۷، ۸۰ ص.

میرفطروس، علی / آوازهای تبعیدی. \_ تهران: نگاه، ۱۳۵۷، ۷۲ ص. میرفطروس، علی / سرود آن کس که گفت «نه».. \_ تهران: (نگاه) و (کار)، ۱۳۵۷، ۹۶ ص.

نوری علاه، اسماعیل / سرزمین ممنوع. ـ تهران: ققنوس، ۱۳۵۷، ۹۱ ص. نوری علاه، اسماعیل / از این سوی دیوار. ـ تهران: ققنوس، ۱۳۵۷، ۹۲ ص. ۹۴ ص.

نوری علاء، پرتو /سهمی از آن سال ها. ـ تهران: فقنوس، ۱۳۵۷، ۷۷ص. نوعی، محمد / مجموعهٔ اشعار. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۷، ۱۳۱ ص. واحد، سینا /از شکنج فریاد جمال. ـ تهران: الهام، ۱۳۵۷، ۱۷۰ ص. هنرور شجاعی، تقی / در ابرگرم بار ثموز. ـ تهران: آدا، ۱۳۵۷، ۱۷۱ ص.

رؤیائی، یدالله / ملاک عقل به وقت اندیشیدن. ــ تهران: مروارید، ۱۲۵۷، ۲۲۹ ص.

رؤیائی، بدالله /سکّوی سرخ. ـتهران: مروارید، ۱۲۵۷، ۲۲۸ ص. اخوان ثالث، مهدی / بدعتها و بدایع نیما یوشیج. ـتهران، توکا، ۱۳۵۷، ۲۴۸ ص.

ده شب (شبهای شاعران و نویسندگان در انجمن فرهنگی ایران و آلمان)، به کوشش ناصر مؤذن. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۷، ۴۹۴ ص. آخرین دفاع (شعر، نقد، ترجمه و مصاحبهٔ خسرو گلسرخی، گردآوری و تنظیم بزرگ خضرائی)، تهران: آرمان، ۱۳۵۷، ۱۳۰ ص. مثین، غلامحسین / شعر برای آزادی. ـ بی جا: بی نا، ۱۳۵۷، ۷۲ ص.

## وقت سکوت نیست / شبان بزرگ امید (سیاوش کسرائی)

شبان بزرگ امید / وقت سکوت نیست. [آلمان؟]: حزب تودهٔ ایران، ۱۲۵۷، ۱۰۴ ص.

وقت سکوت نیست، کتابی بود مشتمل بر مجموعهٔ به سرخی آتش، به طعم دود \_(که پیشتر، در سال ۱۳۵۵ در آلمان منتشر شده بود) و چند شعر دیگر.

از زبان اشعار مجموعهٔ پیشین پیدا بود که شاعر آن کسی جز سیاوش کسرائی نیست که به سبب عدم امکان چاپ شعرها در ایران، کتاب را در آلمان چاپ و پخش کرده است، ولی در مجموعهٔ اخیر، همهٔ اشعار یکدست نیست و به نظر می رسد که طبق صلاحدید حزب تودهٔ ایران، مجموعهٔ اول با اشعاری دیگر از کسرائی و شاعرانی دیگر، تحت نام وقت سکوت نیست منتشر شده باشد.

این مجموعه، از آنچه که در روزنامه ها و جامعه جریان داشت، چیزی بیشتر نداشت.

دو شعر از این مجموعه را میخوانیم.

ای سپیدار بلند!

باغ خاموش

درختان مغموم

همه گلها پرپر!...

دست غارتگرِ دشمن در کار... داس بیداد و ستم خونین تر.

ای سپیدار بلند! بید افتاده مباش! ریشه در کینهٔ من کن محکم! که به فردا سوگند! چون در آید خورشید به قصاص همه خونی که فرو ریخت به خاک به قصاص همه زخمی که به جان زد آتش از تو یک دار

به یا

خواهم کرد.

أبان ۱۲۵۴

وقت سكوت نيست!

وقت است تا به لرزه در افتد حصار شب

از بیم خشممان!

وقت امست تاگلوی شب تیره بفشرد

دستان آفتاب

در پیش چشممان!

دردست

درد

اين:

راه آزموده و مقصد شناخته

اما، تلاش نه.

باورکن ای رفیق! ما با سکوت خویش

«میدان برای ظلمت شب»

باز میکنیم...

وقت سكوت نيست. وقت سكوت نيست.

## آوازهای بند و کشتارگاه / سعید سلطان پور

مىلطانپور، سعيد / آوازهای بند (۵۰–۱۳۵۵). ــ تهران: پگاه، ۱۳۵۷، ۶۲ص.

ملطان پور، معید /کشتارگاه. - تهران: پگاه، ۱۳۵۷، ۴۸ ص.

چاپ دو مجموعهٔ تازهٔ سعید سلطانپور، به همراه چاپ دوم صدای سیرا، چون برگ زَر بر سر دستها رفت و به سرعت به چاپهای متعدد رسید، ولی این استقبال وسیع، بیش از اینکه به ارزش شعرها و شناخت خریداران از شعر بستگی داشته باشد، به احترام نام نامی شاعر بود؛ کتابهایی که خریده می شد ولی کمتر زمزمه می شد.

اشعار تازهٔ سلطانپور، در پی اعتقاد وی که میخواست خوانندگان اشعارش تودهٔ مردم باشند، ساده تر و اندکی مصنوع و از شرر و حرارتِ پیشین (که گاه به تصاویر سوررثال سر میزد) کمبهره بود، اما به هر ترتیب، او جزه معدود شاعران شعر چریکی بود که زبان پاکیزه و انشاء درستی داشت و اشعارش از صمیمیت و استحکام و حرارت راستین برخرردار بود.

چند شعر از دو مجموعهٔ سال ۱۳۵۷ سلطانپور را میخوانیم.

در بند پهلّوي

در بند پهلُوی

افتاده مرد خسته و خونالود

آتش دمیده از کف پایش

آرام می تراود در برگهای زخم

جرن قطرههای آتش

خون از جدار تفته رگ هایش،

شلاقهای سیم

روی مدار خون

بسیار گشته است و نگشته ست

روی مدار دیگر، رایش،

چون چشمه میدرخشد و میریزد

بر چهرهٔ شکسته

\_مهتاب ماه دی \_

میماب گریه های شکیبایش

لب بسته روی آئش فریاد

در آتش شكفتهٔ گلزخم

مىسوزد

در کنج تنگنایش

چون شعله بي قرار است

در آسمان پنجره، اما ماه تمام، مردمک سرخ انتقام در چشمخانههای مهیب ابر بیدار است

تابیده سرخ و سوخته در تنگنای بند بر شاخ نسترن ماه شکسته را می بیند در خلوت شبانهٔ گلگشت در خلوت شبانهٔ گلگشت می چیند تا مرد وارهد مگر از درد چون شاخهٔ شکسته می نشیند: می نشیند: تنها نه من شکسته ام اینجا میان خون تنها نه من نشسته ام اینجا میان خون چه زخمها شکسته در این دشت چه زخمها شکشته در این باغ چه زخمها شکشته در این باغ

گلزخمها با قطرههای آتش می سوزند پرسوزتر و شعلههای خواب می افروزند

در چشم مرد چیره تر و خونفروزتر: در خانهام، چه دور از شیشه های پنجره مهتاب نیمشب انشانده گرد سوختهٔ اندوه آنجا در اشک و دود نشسته ست مادرم آنجاگرفته زانوی غم در بغل، پدر با ژالههای ریخته، باگونههای خیس خوابیده روی مشق شبانه، برادرم بر سيئة «سحر» أشفتهوار ريخته كيسوى همسرم أميخته ترانة لالائي باگریههای او مادر رسيده تا سحر اعدام بی اختیار می شکند های های او اما يدر هنوز تابیده روی زانوی اندوه ازگر به های خفته گرانبار است

> آرام آ...ی مادرم، آرام بگذار تا سپیده برآید بگذار با سپیده ببندند پشت مرا به تیر بگذار تا برآید «آتش» بگذار تا ستارهٔ شلیک دیوانه وار بگذرد از کهکشان خون خون شعله ور شود

بگذار باغ خون
بر خاک تیرباران
پریر شود
بگذار بذر «تیر»
چون جنگلی بروید در آفتاب خون
فریادگر شود
این بذرها به خاک نمی ماند
از قلب خاک می شکفد چون برق
روی فلات می گذرد چون رعد
خون است و ماندگار است

خونشعله های خواب
در پلک های مرد می آویزد
تن می رهاند از تن دیوار
برسوز التهاب
می خوابد
در خواب و خونش می بیزد
و شب، شب مهیب، شب خوتخوار
جلادوار، بال غضب بسته با کمر
آرنج بسته با گره آمتین خون
در قلعهٔ اوین
در قلعهٔ حصار
در نقب خوفناک قزل قلعه
در قلعهٔ کمیتهٔ کشتارگاه
در قلعهٔ کمیتهٔ کشتارگاه

خم گشته روی حفرهٔ تاریک با دست و بال خونین در کار است

خوابیده مرد با تب رؤیایش هر لحظه خار می خلدش در خون ازگلشن گزند و ماه سرخ تابیده پشت پنجرهٔ بند

اسفند باد

چنین که میگذرد ایام چنین که میگذرد باد

با نفسهایش

و م*ی*کشد سر

از هر در

و میبرد ره، در رخنههای هر دیوار و میشتابد ددوار

و میگدازد با پنجههای پنهانکار

ز راه خون و خطر

به راه مرد دلاور، دام

چنین که میگذرد باد...

نهیب می زند از خوف، بر سر جنگل نفیر می کشد از بیم، در دل کهسار و می ستیزد در کوچه های دامنگیر چنین که می شکند ما را و می گریزد، اما، شکسته تر از پیش

ز هول ماندن، از حول صخره های دلیر جنین که مرگذرد ژاژخای و رنگ آمیز نشانده شیشه و منجوق بر هزاران شاخ گرفته برچم و اوراق در هزاران مشت ز خشم، تافته آتشوار زکینه کوفته بر فرق، خاک و خون ناچار به تن، کشیده زره، با هزار خنجر و خار و قیه می کشد آشفته وار و می چرخد و بر نهال های گل مرخ، شاخ می کوبد و میزند دم، بر شیشه های خانه مردم و می زند سم، بر دیوار و میخلد در رگهای زنده و مرده و می بزد در سر، هزار خواب و خیال جر آفتاب که می آید، آفتابی شد در این شگرد و شتاب نشانه های زوال

#### زمستان بنجاه

روی شتای برف میگذرد و به شتای گسترده در روستا و شهر در کوهپایه ها زیر هجوم تند و پریشان برف می نگرد دلخسته ای که در محاصرهٔ برف است منکوب برف، مرد زمستانی در سینه آتشی دارد که می تواند

یک تکه از شتای میهن دلتنگ را آب کند

که می تواند قلبش را

روی حصار خانهٔ دلخستگان بگیرد

و آفتاب کند

دلخسته ای که می گذرد

و در محاصرهٔ بوران

به خانه های مرد

و به دسیسه های هجوم سپید می نگرد

در سینه آتشی دارد

با این همه که می گذرد سوز و برف و باد

در دل به یاد آنهمه گلهای سوخته

موزان سرکشی دارد

سرخ خروس وار
با پنجه های بسته، در تیغه های یخ
با یاد شعله های یخ
خونشعله های بال
بر شاخه های بوران می کوبد
می خواند از جگر
برق جهنده، سرب گدازنده
توفیده از دهانهٔ دوزخ
توفیده روی راه
در قلب آن شکفتهٔ آتشناک
در خون زنده، راه می یابد

بر سوز يخ

خروسخون

مىخوابد

آنگاه، شعلهواری، در یخ می چرخد و به صیحهٔ آزادی برمی کشد روی حصار میهن دلتنگ می تابد

سرود آن که گفت: «نه!» و أوازهای تبعیدی / علی میرفطروس

میرفطروس، علی / آوازهای تبعیدی. ـ تهران: نگاه، ۱۳۵۷ (ج ۲)، ۲۷ص.

میرفطروس، علی / سرود آن کس که گفت: «نه!». ــ تهران: «نگاه» و «کار»، ۱۳۵۷، ۹۷ ص.

علی میرفطروس که با مدیریت جُنگ سهند (در سال ۱۳۴۹) ناگهان شهرت یافته و تحت تأثیر زبان سعید سلطانپور شعر دلیرانهٔ سیاهکل را سروده و در شمارهٔ دوم سهند به چاپ رسانده بود، در مدت کوتاهی، محبوبیتی همارزِ محبوبیت سلطانپور در میان روشنفکران پیدا کرد.

شعر میرفطروس نیز، چون شعر شفیعی کدکنی و سلطانپور،... در مجموع از زبانی سالم برخوردار بود و نشان از اطلاع شاعر از ادبیات کهن فارسی داشت.

از عرامل دیگر شهرت میرفطروس، علاوه بر جُنگ سهند، تحقیقات تاریخی او بودکه زبانی پرشور داشت و از دیدی تازه برخوردار بود.

ظاهراً آوازهای تبعیدی، اول بار در سال ۱۳۵۲ به چاپ رسیده و در چاپخانه خمیر شده بود. چند شعر از دو مجموعهٔ او میخوانیم: از مجموعهٔ «آوازهای تبعیدی»:

خطابه

رفيق!

مرا ببخش که حنجرهام

خونی ست زیرا خروسهای قبیلهٔ مغلوبم را در آستان سرخ سحر

سر بزيدهاند

اینک

من در خروسخوانِ خون تبارم

م*یخو*انم. دربند [زندان]، ۱۳۵۱

شبِ تاریک و بیم موج وگردابی چنین هایل

دريا:

هجای روشنِ طوفان را

تكرار مىكند

در هول شب

\_ عظیم \_

در این خلیج خائف و

خيزابه های خون

من قايقِ سكوت صبورم را

از خشم

# بادبانی می افرازم

ای ساکنانِ ساحلِ خاموش! بیداریِ «جزیرهٔ آرامش\*» را اینک فریادی...

در بند

ای کینه!

ای مصاحب دیرینه!

در این مکوت مَترُون

فريادكن مرا

یاد

به دوستم: رضا مقصدی

برصخره های ساکتِ «لیلاکوه»

روزی

اگر شقایق سرخی

رويد

قلب من است

قلب جران من

که شعله م*یکشد* 

از آتش و جنون

در باد

سران جزیرهٔ ثبات و آرامش است.»: محمدرضا پهلوی.

تاکوچههای خشمِ خامُشِ خلقم را چراغ افروزد

> قلب جوان من: این عاشقِ همیشهٔ تبعیدی این غنچهٔ شکفته طوفان.

بر صخرههای ساکت «لیلاکوه».

شعری از مجموعهٔ «سرود آن که گفت: نه!»

ايران

ای سرزمین شرقی من!

ايران!

اسطورهٔ تطاول و طوفان:

ای زنده در حماسهٔ اشعار!

ای پایدار!

پریشان!

(در خیل خون و

خنجر و

خاكستر)

ايران من!

ویرانههای دور تو را

بنگر!

کاینک

با خون سرخ رفيقانم

چراغ مى بندند

و «یزدگرد»

(این حجم هجو و هول و هوس) لَم داده بر مخدّهٔ اورنگ \_اورنگ رنگ و نیرنگ \_

در شهوت و

شراب و

شقاوت

مىخواند:

ـ اساقى بريز باده گلگون به جام ما

مطرب بزن که کار جهان شد به کام

ماھ

آنک؛

تمام ملت دلتنگ

در وسعت کویر پریشانی

عرياني

مىراند...

بر صخرههای سترگ خراسان روح بلند و خستهٔ «عطار» را

مى بينم -

که هراسان

در ردائی از عرفان

و با حنجرهای از خون و خنجر

مىخواند:

\_ اچنگيز!

چنگيز!

رخمتي!

رخصتي! از کوچههای عاشق دنیشابوره

آرام و رام گذر کن!

این کوچه های ملت مغلوبی مست کز لالههای پریش ــ

بريشان ترست وز هقهق هميشة گريداش ديوار باستاني النُدبه»

مىلرزد

رخمتي! از کوچه های عاشق «نیشابور»

آرام و رام گذرکن!

این کوچه های ملت مغلوبی مت که در تمامت تاریخش

(این رودبار خون)

از مهربانی و ایثار سطری حتیٰ (نه سطوری)

بروی نرفته است

إلّا ستم

یا طرح ارغوانی ساطوری

آر**ي!** 

این کوچههای ملت مغلوبیست

که رنج باستانی قومم را

(مسيحوار)

از منزلی

به منزل دیگر

بردەست

و اینک

تاریخ پرشکوه تبارش را

گردِ شم ستوران

برق بليغ دشنهٔ دشمن

و زخم تاریک تازیانهٔ «تاتار»

تفسير مىكند

چنگيز!

جنگيزا

ر**خصتی!** 

ديرىست دشتهاى قبيلة ويرانم

در بادهای تهاجم و تاراج

خشكيدهست

و آبهای مشتعلِ «خارک»

در بستر سیاه چپاولگران غرب

مىريزد

اینک

خراج تو:

سرهای پرصلابت مردان یاقوتهای خون شهیدان الماسهای چشم عزیزان باد! چنگیز!

رخصتی!

رخ*صتی!* از رود خونِ ملتِ من اینک

(در کوچههای عاشق نیشابور) آرام و

> رام گذر کن! اینک که همچو تیغ

برهنه و عريائم

و بر ستيغِ سرخِ سرودن

مىرائم

فریاد میزنم ــ«ایران!

ايرانا

ای اورشلیم ویران! اینک که بغضِ بالغِ خشمم را تا دشتهای دور تو

شلیک میکنم

با ابرها بگوی! با ابرها بگوی:

ــ ﴿باران...

باران بیاران!ه

ايران!

### نبض وطنم را میگیرم / محمدعلی سپانلو

سپانلو، محمد علی انبض وطنم را می گیرم. - تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۷۸ص. از محمد علی سپانلو و شعر او به تفصیل در کتاب حاضر صحبت شده است. اشعار این کتاب تفاوت بنیادینی با مجموعه های دیگر شاعر نداشت. در اینجا به خواندن دو شعر از آن اکتفا می کنیم.

> نبض وطنم را میگیرم و گوش به حرکت درونش می بندم آوای قناتهای اعماقش را می شنوم و گردش خون دردمندش را با زمزمههای شب، به هم می پیوندم.

نبض وطنم را میگیرم رقاصک بیقرار بی تاریخی چون بانگ جرس به صبحدم میکوبد یک لحظهٔ منتشر در او بیدار است با قلب فقیر من تکاپو دارد یک تن که دلیر است ولی بیمار است.

نبض وطنم را میگیرم، می شنوم در مویرگی که از دلش رفته به سر آواز قدیم کرجی بانی را کو ناو به سوی زندگی می راند. یک شط شراب، و اندرو زورق گُل چشمان زبرجد است بر جبههٔ او سکان شکوفه در مه شرم و شراب

آواز نیازهای کوچک میخواند (یادآوری حقایق روزانه) تا باز شود شراع خورشیدی پیر در شط کبیر.

نبض وطنم را میگیرم ضربانش را می شمره و در کف شط الگنگ چا، راهنماست آن گوهر شبچراغ کز قلبم آویزی بی نگین به من بخشید. بر پوست رود دست می سایم سرودی که مقارن حیات و مرگ است \_ با او زنده می شوم، در او می سیرم در دور ترین نقاط تاریک زمان نبض وطنم را می گیرم.

### فردا، به ایران

درخت فرداگل می دهد به آفتاب گذر می کند ستارهٔ خواب پرنده

در تلألوءِ آیینهاش قرینه می شود با مهتاب اگر چنان که فردا هست دگر زیاد سر کشوری خیالی را که می نوشتیمش در رؤیا و او به سینهٔ ما می شکفت

و نیمروز جوانی را در مهمانسرایش به خواب میرفتیم

اگرگذشته گذرگاهی است که در مسیرش از آمروز راه می جوید و انعکاس ملولش را در شیشه های ارسی و مغرب بلوطی رنگ چای به یاد می آریم خوشا مرمت مهمانسرای عشق کهن!

اگر وطن نگاه شگفتی است بر شکفتگی منظر اگر وطن فقط از دور در تصور میگنجد خوشا درخت که در منظر غریب شکوفان شد و کاربافک باران به کارگاه عصبهایش

> نخ حریر آویخت خوشا درخت که در انزوای چشمانداز به ریشههایی ممکن اشاره دارد و در نهایت به ما شناسنامهٔ معلومی می بخشد و نام منتخبی که از یگانه شدن

> > با جهان تازه نخواهدگريخت

## از قرق تا خروسخوان / سیاو**ش کسرانی**

کسرائی، سیاوش / از قرق تا خروسخوان. ــ تهران: مازیار، ۱۳۵۷، ۴۰ ص.

سیاوش کسرائی تا آخرین روزهای انقلاب، گام به گام مبارزات انقلابی تودهها پیش می رود و در آخرین سروده هایش به روزمر گی دچار می شود و اشعاری می سراید که حتی در حوزهٔ شعر متعهد هم کاربردی ندارد؛ چرا که تودهٔ مردم و انقلابیون در سال ۱۳۵۷، آرزوهای دیرین او را زندگی می کردند، و شعر او، دیگر نه پیشتاز، بلکه دنباله رو مردم بود، و لذا دیگر جذابیتی و چندان بازتابی نداشت.

دو نمونه از این مجموعه اشعار را میخوانیم.

### از قرق تا خروسخوان

شب ما چه باشکوه مست وقتی که گلوله ها آن را خالکوبی میکنند و دل ما را دلهای مضطرب ما را در دو سوی شب بانگ اللهٔ اکبر به هم وصل میکند.

شب ما چه باشکوهست وقتی که تاریکی شهر را متحد میکند. شب ما چه باشکوهست

وقتی که دستی ناشناس دری را بر رهگذری مبارز میگشاید و شوق و تپش، در دالان بازوی هم را می فشرند.

شب ما چه با شکوهست وقتی که نظامیان در محاصرهٔ چشمان شبزنده دارمان اسیرند.

شب ما جه غمگنانه با شکوهست وقتی که فریاد و ستاره در آسمان گره می خورند و بر بامها، سایه ها خاموشانه ترحیمی مساده دارند. از قُرُق تا خرومسخوان تا خرومسخوان شبروان دل ما را در کوچهها چون مشعلی دست به دست می گردانند

و خواب، بیهوده بر فراز شهر، پرسه میزند.

کشتگان محر را نمی بینند اما صبح، حتمی الوقوعست.

تهران، سحرگاه بازده آذر ۱۳۵۷

# قصيدة دراز راهِ رنج تا رستاخيز

از خانه بیرون زدم تنها که در خود نمی گنجیدم چنان که جمعیّت در خیابان و خیابان در شهر نه دلکاسه، حوصلهٔ دریا نداشت،

هرگام از هرگوشهٔ شهر بر راهی واحد میدوید پاها، فرشی تازه میبافت: قالی تاریخ.

> نوبائی و نوزبانی. کالی در کردار ورزشِ سبکِ برآمدن با هم آمدن اما در مجموع شماع جادوئی اتحاد.

مزارع سیاهپوش آدمی سافید و سرود سرخ. شهادت بر پرچم و شهادت بر پرچم و کینه در شعر میگردید. در شعر میگریست و آینده دست در دست پدر یا بر سینه مادر همراه می آمد. همراه می آمد.

دفتر وقایع و آرزو بود و آتشنامههای خلق.

به صف می رفتیم که صف شدن را به سالیان آموخته بودی:
هر مهیده دمان در صف تیرباران شدگان به نیم شبان در صف زندانیان به نیمروز در صف طویل ملاقات کنندگان به شامگاهان در صف خواربار و هرگاه و بیگاه در صف نفت. و اینک صف در صف برابر تو بودیم ای مردمی شکن!

تودهٔ ثیرهای بودیم خال کبود غم برگونهٔ شهر و در برابر دشمنِ سربی کورهای گداخته از خشم نه تیری برای کُشتن نه تیری برای شکستن امّا گرمائی به کفایت برای ذوب کردن.

> گرچه به سوکی عظیم برخاسته بودیم ولی حضور همگان

شادی آورده بود شور آورده بود در کربلای حاضر حسين نه مرثیه، که حماسه می خواست. به کربلای تو آمدم حسين! نه بدان گذرگاه که آمّتی اندک با تو ماندند و ماندگار شدند با تو آمدم بدان مهلَک که معبر ملّتی است و نه به دین تو که به آئین تو از مىر صداقت به شهادت.

> با تو آمدم تا حاشورا را به احشار بَرَم به حشرات بَرَم تا این گلگونه را درشت کنم درشت کنم و شنلی از خون برآرم شایستهٔ اندام مردمم. در من بنگر حسین!

نفتگرم خدمتكارم آموزگارم طوّاف و باربرم قلمزن و اندیشه گرم نهال نازک اندوه نه درخت خون، از ربشهٔ سهمگین حسرت.

در پیگیری رد خون، حسین! به کسان رسیدم به بسیاران تا شبنم سرخ تو نيز بر من نشست و شكفتم و اینک راهی دراز بایدمان رفتن نه از پل به میدان و نه از مدینه به کوفه و کربلا راهی از رنج تا رستاخیز از ستمشاهی تا برادری. تنها رفتم و خلقی به خانه باز آمدم گندمی كه در غلاف لاغر خويش خرمنی باز آورد. أذرماه ١٢٥٧

### دوزخ، اما سرد / مهدى اخوان ثالث

اخوان ثالث، مهدی (م. امید) / دوزخ، اما سرد. ـ تهران: توکا، ۱۳۵۷، ۱۳۵۷، ۱۲۵۰، ۱۲۵۷، ۱۲۵۷، ۱۲۵۷،

این مجموعهٔ اخوان ثالث نیز چون مجموعه های پیشین او، مُفخّم و پرصلابت و استوار بود؛ و اگرچه اشعارش ارتباط چندانی به مسائل روز نداشت، اما از حسِ گرانِ شکست و اندوه سکه از ویژگی های شعر او بود بسیار کم شده بود؛ و حتی، درخششی از امید و طلوع نیز در پاره شی از اشعارش دیده می شد.

اخوان ثالث، از نیمهٔ دوم دههٔ چهل به بعد، در پر جنب وجوش ترین روزگاران شعر، نقش فعّالی در پیشبرد شعر نو تداشت، ولی انتشار دوزخ اما سرد در سال ۵۷ نشان می داد که او هنوز در ردیف اول بزرگ ترین شاعران بس از کودتا قرار دارد.

شعر دوزخ اما سرد را از این مجموعه میخوانیم.

# دوزخ، اما سرد

درآمد:

می دَمَد شبگیرِ فروردین و بیدارم. باز شبگیری دگر، وز سالِ دیگر، باز. باز یک آغاز...

#### گامان:

در میانراهٔ ایستاده، رَفته و آینده را طومار میخوانم. رَفته و آینده گفتم، لیک

کس چه داند، من چه میدانم، و زکجا، که همچنان کِهمْ رفته ای بودهست، همچنان آینده ای هم هست، خواهد بود؟ راستی، هان ۱ باید این را از که پرسید ۱ از کجا دانست؟
کاین میاثراهست، اینجائی که امروز ایستاده ام؟
گرچه از بود و نبودِ رفته و آینده بیزارم.
پرسم اما، از کجا بایست دانست این
که چو فصلِ رفته ها آینده ای هم پیشِ رو دارم؟
یا نه، شاید اینکه پندارم میاثراهش
فصلِ آخرِ را
برگهای آخرین، یا باز هم کمتر،
مطرهای آخرین، از برگ فرجامست.
مطرهای آخرین، از برگ فرجامست.
بین لبهام این دمِ فرسودهٔ نمناک
واپسین نم، از پسینِ قطرهها، از جام انجامست.
آه...

... وگر آن ناخوانده مهمانی که ما را میبرد با خویش، ناگهان از در درآید زود،

پس چه خواهد بود ـ میپرسم ـ
سرنوشت آن عزیزانی که نام آرزوشان بود؟
آرزوها، این به ما نزدیکتر، این خویشتر خویشان،
پس چه باید کرد با ایشان؟
بگذریم...

گر نگفتم، این بگویم نیز در میانراه ایستاده ام، یاکه در آخر، نمی دانم، لیکن این دانم که بی تردید قصّه تا اینجاش، اینجائی که من خواندم قصهٔ بیهوده تر بیهودگی ها بود. لعنت آخازی، سراپا نکبتی منفور. گاهکی شاید یکی رؤیائکی شیرین، بیشتر اما قالبِ کابوسِ گُنگی خالی از مفهوم. بی هوا تصویرِ تاری، کارِ دستی کور، دوزخ، اما سرد وز بهشت آرزوها دور...

چون به اینجا می رسم، با خویش می گویم پس چه دانی؟ پس چه دانستن؟ راستی که وحشت انگیزست نیز درد آلود و شرم آور. آه، پس چه دانش، پس چه دانائی؟

پس چه دانش، پس چه دانائی؟
آنچه با عِلمِ تو بیگانهست و نامعلوم
گرگ حتی گرگ می داند
که چه هنگامست آن هنگامهٔ محتوم.
ؤ کِناری میگزیند از قبیله ی خویش،
در پناهی می خزد، وانگه به آرامی
همچو خواب آلودگانِ مست، بی تشویش،
می کشد سر در گریبانِ فراموشی،
و فرامش می کند هستیش را در خوابکِ مستیش...
چون به اینجا می رسم، از خویش می پرسم
همچو بسیاری که می دانم،
من هم آیا راستی از مرگ می ترسم؟

برگشت:

ابرِ شبگیرِ بهاران سینه خالی کرد. خیل خیلِ عقده ها را در گلو ترکاند. و به هر کوچ و به هر منزل، سیل سیل از دیده بیرون راند. پرده را یکسو زدم، دیدم، ...

(چه دیدم، آه آسمان ترگونه بود و روشن و بشکوه. صبح، اینک صبح بی همتای فروردین می دمید از کوه. آفتابش، این نخستین نوشخندِ سال، طُرهای زرْتار بر پیشانی پاک و بلندِ سال.

صبح، صبح، ای اور مزدی جام و فام ای صبح!

نوش بادت باده زین پاکیزه جام ای صبح!

باگل شادابِ زرّین نوشخندت، جاودان بشکف

بَر نگینِ تاج این فیروزه بام ای صبح!

بر تو ای بیداردل، ای شاد، ای روشن

زین دلِ تاریکِ غمگین صد سلام ای صبح!

غم مبادت گر نداری بَهرِ من جُز حسرت و حسرت

زنده دل مستانِ سرخوش را بِبَر هر روز

شادتر، فرخنده تر، خوشتر پیام ای صبح!

# أخر بازي

سلسلهٔ پهلوی که به دنبال تمایلات تجددطلبانه و غربگرایانهٔ مشروطهخواهان، به نیروی رضاخان، در اردیبهشت ۱۳۰۵، حکومت ایران را به دست گرفته بود، در ۲۲ بهمن سال ۱۳۵۷، با شعارهای سنتگرایانهٔ مردم، ساقط شد.

سلسلهٔ پهلوی، پنجاه و دو سال بر ایران حکومت کرد. و در این مدت، تلاش خود را برای تغییرِ بنیادیِ ساختِ اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی ایران به کار بست، ولی استبداد، حرص، قانون گریزی و دیگر فسادهای درونیِ خاندان پهلوی از یک سو، و بی تجربگی، قانون گریزی، آرمان زدگی، انکارگرائی و معضلات دیگر روشنفکران از دیگر سو، مانع تحوّل بنیادی در ساختهای مورد نظر شد.

اگرچه با رضاخان، ایران قدم به عرصهٔ توگراتی گذاشت، ولی انقلاب اسلامی سال ۱۳۵۷ نشان داد که تحولات مدرنیستی دورهٔ پهلوی، تحولی کیفی در جان و روح و فرهنگ ملت ایران (نه افراد) به وجود نیاورده بود؛ و مردم، در میان دو فرهنگ غربی و سنتی معلق ماندند، تا روزی که در میان هجومی ناگهانی و نامنتظر، به یکسوی روی آورده و با شعارهای سنتگرایانه حکومت پهلوی را ساقط کردند.

اما تجددگرائی به خواست نهضت مشروطیت، به تمامی عرصه های زندگی اجتماعی رسوخ کرده، و در مواردی دگرگرنی بنیادینی به وجود آورده بود که از آنجمله بود تحول شعر و پیدایشِ شعرنو.

و شعرنو با طیفهای وسیعش، آئینهٔ تمام نمای تحولات اجتماعی ایران، از مقطع انقلاب تجدّدطلبانهٔ مشروطه تا انقلاب سنتگرای سال ۱۳۵۷ بوده است.

تاریخ تحولات شعر نو را، با شعری به نام «آخر بازی» از احمد شاملو به پایان می بریم بشعری که در روزهای آخر حکومت سلسلهٔ پهلوی سروده شد.

آخر بازی عاشقان

سرشكسته گذشتند،

شرمسارِ ترانه های بی هنگام خویش.

و کوچهها بی زمزمه ماند و صدای پا.

> سربازان شکسته گذشتند،

بر اسیانِ تشریح، وکتّه های بیرنگ غروری نگونسار

بر نیزههایشان.

تو را چه سود

فخر به فلک بَر

فروختن

هنگامی که

هر غبارٍ راهِ نفرين شده نفرينت ميكند؟

تو را چه سود از باغ و درخت که با یاسها

به داس سخن گفتهای.

آنجاکه قدم بر نهاده باشی گیاه

از رُستن تن میزند

چراکه تو تقوای خاک و آب را هرگز باور نداشتی.

فغان!که سرگذشت ما سرود بیاعتقادیِ سریازان تو بود که از فتحِ قلعهٔ روسبیان باز می آمدند.

باش تا نفرینِ شب از تو چه سازد که مادران سیاهپوش داغدارانِ زیباترین فرزندان آفتاب و باد ـ هنوز از سجادهها سر بر نگر فتهاند.

DY/\176

أحمد شاملو

## بادداشتها

- این اصطلاح، عنوان تسخرآمیز کثاب مترجم ارزشمند، حسین اقدامی (حسین صدرائی اشکوری) بود.
- ۲. سرهنگ غلامرضا نجائی، تاریخ سیاسی بیست و پنج سالهٔ ایران (از کودتا نا انقلاب)، ص ۲۵۰.
  - ۲. همان، ص ۲۲۸.
  - ۲. همان، ص ۲۵۰.
  - ۵. همان، ص ۲۷۹.
  - دکتر همایون کاتوزیان، اقتصاد سیاسی ایران، ج ۲، ص ۲۰۶.
- ۷. سیاست خارجی آمریکا و شاه، مارک. ج. گازیوروسکی، ترجمهٔ فریدون فاطمی، ص ۳۱۹.
  - A. سعید پوسف، نوعی از نقد بر نوعی از شعر، ص ۱۷۲.
    - ۹. همان، صفحات ۲۸ و ۲۲.
    - ۱۰. نوعی از نقد بر نوعی از شعر، صص ۵ ۲۸.
- ۱۱. احمد شاملو، «پیش نویس مقدمهٔ سخنرانی شاملو در دانشکدهٔ ادبیات تبریز»، جُنگ ارک، تاستان ۱۳۴۹.
  - ۱۲. «مصاحبه با خسرو گلسرخي»، چاپار، زمستان ١٣٤٩،
    - ۱۳. فصلی در هنر، مقدمه، بانیز ۱۳۴۹.
- ۱۴. خسرو گلسرخی. «گذر از میان کورانی داغ» [نقد بر حریق باد]، به نقل از: آخرین دفاع خسرو گلسرخی، اورنگ خضرائی، صص ۷۶ ۸۷.
- ۱۵. م.ع. سپانلو. «مصیبت. مصیبت»، نقد بر «مصیبتی زیر آفتاب» از رضا براهنی، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۲۱، تیرماه ۱۳۵۰.
- ۱۶. دکتر رضا براهنی. پاسخ به مقاله «مصیبت» مصیبت» از م. ع. سپانلو، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۲۱.

- ۱۷. خسرو گلسرخی. «عشق و شوریدگی در شعر»، نقد بر «گل بر گسترهٔ ماه» از رضا براهنی، روزنامهٔ آیندگان، ۱۱ خرداد ۱۳۴۹، شماره ۷۵۰.
- ۱۸. خسرو گلسرخی. «شاعری در کشاکش تضادها و دلبستگیهای خویش»، نقد بر شعر اسماعیلخوئی، به نقل از آخرین دفاع خسرو گلسرخی، اورنگ خضرائی، صص ۸۴-۸۴.
- ۱۹. محمدحقوقی. «دربارهٔ شعرطاهره صفارزاده»، شعرنواز آغاز تا امروز، چ اول، ص ۵۶.
- ۲۰. خسرو گلسرخی. نقدی بر «جهان و روشنائی های غمناک» از علی باباچاهی، روزنامهٔ آیندگان، شمارهٔ [؟]، سال ۱۳۴۹.
  - ۲۱. ن.ک. به: کتاب حاضر، ج ۲، ص ۴۶۶.
- ۲۲. یدالله رؤیانی. اشاره به شعر سیروس مشفقی، «عبور از شعر حجم»، بررسی کتاب، دورهٔ جدید، شمارهٔ اول، بی تا.
- ۲۳. اسماعیل نوری علاء. «آیا زبان به فلسفه پیوسته است» نقد شعر منصور اوجی، از شعر تا قصه، دفتر ۳، شهریور ۱۳۴۹.
- ۲۴. نعمت میرزازاده (م. آزرم). پایگاه شعر (شعر مقاومت، شعر تسلیم)، متن سخنرانی در دانشکدهٔ ننی دانشگاه تهران، بهمن ۱۳۴۹.
- ۲۵. یدالله رؤیائی، «عبور از شعر حجم»، بررسی کتاب، دورهٔ جدید، شمارهٔ اول، فروردین ۱۳۵۰.
  - ۲۶. على ميرفطروس. **جنگ** سهند، مؤخره، ١٣٥٠.
- ۷۷. کاظم سادات اشکوری. «شاعر از کوچه ها برمی خیزد»، چاپار، ش ۲، زمستان ۱۳۵۰.
- ۲۸. محمدرضا فشاهی. «شعر محکوم، شعر مغلوب»، چاپار، شمارهٔ دوم، زمستان ۱۳۵۰.
- ۲۹. علی مانک. «ادبیات تشریفاتی در جامعهٔ بوروکراسی»، جُنگ چاپار، شمارهٔ ۲، زمستان ۱۳۵۰.
  - ٣٠. احمد شاملو. «نظم يا شعر»، فلك الافلاك، شمارة اول، فروردين ١٣٥٠.
    - ۳۱. «گزارش شعر سال ۱۳۵۰»، رودکی، شمارهٔ ۶، نوروز ۱۳۵۱.
- ۳۲. بهاءالدین خرمشاهی، «خشم و خروش نجیبانه و اهورائی»، بررسی شعر «در کوچهباغهای نشابور» از شفیعی کدکئی، رودکی، شمارهٔ ۲۰، خرداد ۱۳۵۲.
- ۳۲. دکتر رضاً براهنی. «یک مصاحبه» دربارهٔ شعر شفیعی کدکنی، طلا در مس، ج ۳، ص ۱۸۸۳.
- ۳۴. دکتر مصطفی رحیمی. «فضائی تهی در شعر امروز فارسی»، جهان نو، ج ۲۴، ش ۲، ۱۳۴۸.

- ۳۵. مصطفی رحیمی. «شکوه شکفتن»، بررسی «در کوچهباغ های نشابور» از شفیعی کدکنی، الفیا، جلد دوم، آذر ۱۳۵۲.
- ۳۶. علی موسویگرمارودی. «در کوچهباغهای نشابور» از شفیعی کدکنی، نگین، شمارهٔ ۹، سال هفتم، آبان ۱۳۵۱.
- ۳۷. دکتر رضا براهتی. «بررسی شعر منوچهر نیستانی»، قردوسی، ش ۷۲ و ۱۰۷۱، و همچنین «طلا در مس»، ج ۲.
- ۳۸. م.ع. سپانلو. «چهرهٔ عبوس و تودار یک ادیب نوپرداز»، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۶۶، خرداد ۱۳۵۱.
- ۳۹. منوچهر نیستانی، «من متعلق به دیروز هستم»، تلاش، شمارهٔ ۷۹، اردیبهشت ۱۳۵۷.
  - .۴. حسین منزوی. «یاد غروب و خانه، چه خوب، آه [نیستانی)، رودکی، شمارهٔ ۵۶.
    - ٣١. «در خلوت عارفانهٔ سرايندهٔ خراب (نيستاني)»، فردوسي، شمارهٔ ١٠۶٨.
- ۴۲. م. ع. سپانلو. «چهرهٔ عبوس و تودارِ یک ادیب نوپرداز»، بورسی شعر منوچهر نیستانی، فردوسی، ش ۱۰۶۶، خرداد ۱۳۵۱.
- ۴۲. پرویزمهاجر. بررسی درنگ آبها، ازبیژن جلالی، روزنامهٔ بندگان، ۲۳ شهربور ۱۳۵۱.
  - ۴۴. نادر نادرپور. دربارهٔ «شعر بیژن جلالی»، سخن [ماهنامه]، دورهٔ ۲۲، مهر ۱۳۵۱.
- ۳۵. منوچهر آتشی. دربارهٔ درنگ آبها، دفتر شعر بیژن جلالی، رودکی، شمارهٔ ۸۰ خرداد ۱۳۵۱.
- ۱۴۶ محمدعلی سهانلو «شاعره ای که به زبان خارجی چیز مینویسد» (نقدی بر مجموعهٔ شعر طاهره صفارزاده)، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۶۱.
- ۳۷. اسماعیل نوری علاء، وانسان سه خدایان، معاصر» (پاسخی به محمد حقوقی در دفاع از احمدر خیا احمدی و رد شعر طاهره صفارزاده)، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۶۳.
- ۴۸. ضیاه موحد. «از دو دریچه به بیرون»، بررسی شعر احمدرضا احمدی در مقایسه با شعر طاهرهٔ صفارزاده، رودکی، شمارهٔ ۹، تیر ۱۳۵۱.
- ۴۹. دکتر رضا براهنی. «دربارهٔ شعر طاهره صفارزاده»، روزنامهٔ اطلاعات، ۸ اسفند ۱۲۵۰، شمارهٔ ۱۲۷۲۳.
  - ۵۰ دکتر رضا براهنی. «دربارهٔ شعر طاهره صفارزاده»، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۶۸.
- ۵۱ م. آزاد. «شعری انباشته از اداهای روشتفکرانه». [در شعر طاعره صفارزاده]، روزنامهٔ کیهان، ۵ فروردین ۱۳۵۱.
- ۵۲. محمدرضا فشاهی. «نامهٔ سرگشاده به طاهره صفارزاده»، در دفاع از مجموعهٔ «سد و یازران»، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۶۵.
  - ۵۲، همانجا.

- ۵۲. همانجا.
- ۵۵ محمد حقوقی. مقدمهٔ اول کتاب سد و بازوان از طاهرهٔ صفارزاده، ۱۳۵۰.
  - عد ممان
- ۵۷. حبیب ساهر. «مصاحبه دربارهٔ تقی رفعت و یحیی اَرینپور»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، شمارهٔ ۲۰۰۲ (۲۵ اَذر ۱۳۵۵).
  - ۵۸ سیاوش روزیهان (محمدمختاری)، واز صبا تا نیما،، جنگ صدا، زمستان ۱۳۵۱.
    - ٩٥ دكتر رضا براهش، «از صبا تا نيما»، روزنامهٔ اطلاعات، ١٥ فروردين ١٣٥١.
    - ۶۰٪ منوچهر أتشي، «از صبا تا نيما»، تماشا، شمارهٔ مخصوص ۱۳ نوروز ۱۳۵۱.
      - ۶۱. علی موسوی گرمارودی، واز صبا تا نیمای، نگین، اردبیهشت ۱۳۵۱.
    - ۶۲ دکتر محمدرضا شفیمی کدکنی، «از صبا تا نیما»، کتاب امروز، خرداد ۱۳۵۱.
- ۶۳. دکتر عبدالحسین زرین کوب، داز صبا تا نیمای، راهنمای کتاب، مرداد و شهریور ۱۳۵۱.
- ۶۲. «دربارهٔ کتابواژهها» از شرفالدین خراسانی، رودکی، شمارهٔ دوم، شهریور ۱۳۵۰.
  - ۶۵. ن.ک. به: روزنامهٔ اطلاعات، شمارهٔ ۱۳۷۶، ۲۷ بهمن ۱۳۵۰.
- 99. احمد شیاملو. در دفاع از جایزهٔ فروغ فرخزاد، روزنامهٔ اطلاعات، اسفند ۱۳۵۰.
  - ۶۷. روزنامهٔ اطلاعات، شمارهٔ ۱۲۰۲۳، ۲ اسفند ۱۳۵۱.
  - ۶۸. سید علی صالحی، دربارهٔ جایزهٔ فروغ در سال ۱۳۵۶، بنیاد، ویژهٔ نوروز ۱۳۵۷.
- ۶۹ خسرو گلسرخی. دادبیات و توده *یه کتاب امسال* (کتاب جدید)، شمارهٔ اول، تاستان ۱۲۵۱.
  - ۷۰. ناصر پورتمی، شعر و سیاست و سختی دربارهٔ ادبیات ملتزم، صص ۵ و ۷۶.
    - ۷۱. دکتر رضا براهنی، وجدید و جرانه، فردوسی، شمارههای ۹ و ۱۰۶۸،
- ۷۲. م. آزاد. «شاعران ما در لحظهٔ کمال مودهاند»، کیهان (هنر و اندیشه)، شمارهٔ ۸۸۲۳، ینجشنبه، ۱۶ آذر ۱۳۵۱.
- ۷۳. محمدرضا فشاهی. «رواج و اشاعهٔ رمانتیزم سیاه...»، شمارهٔ ۱۰۶۹، قردوسی، ۵ تیر ۱۳۵۱.
- ۷۴. حسین مهری. دخرتی از این برهوت باز گردی، روزنامهٔ آیندگان، شماره ۱۴۹۳، پنجشنیه، ۱۹ آذر ۱۳۵۱.
  - ٧٥. ن. ک. به: روزنامهٔ اطلاعات، شمارهٔ ١٣٣٢، ٢٧ بهمن ١٣٥٢.
- ۷۶. شهرام شاهرختاش. «چرا شاعران جوان را تخطئه میکننده. فرموسی، شمارهٔ ۱۱۴۳، آذر ۱۳۵۲.
- ۷۷. علی باباچاهی. وحضور شعر امروز در ابعاد گسترده تری ادامه داردی، فردوسی، شمارهٔ ۱۱۳۲، آذر ۱۳۵۲.

- ۷۸. اسماعیل نوریعلاء ، ۵کارگاه شعره، قردوسی، شمارهٔ ۱۱۳ اردیبهشت ۱۳۵۲.
  - ٧٩. اسماعيل نوريعلاء، «كارگاه شعر»، مجلهٔ قردوسي، دوشنبه ١٠ مهر ١٣٥٢،
- ۸۰. اسماعیل نوریعلاء. «مشخصات شعر تجسمی یا شعر پلاستیک»، قردوسی، شمارهٔ ۸۰. اسماعیل نوریعلاء. «مشخصات شعر تجسمی یا شعر پلاستیک»، قردوسی، شمارهٔ
  - ۸۱. احمد سمیعی. «پیچیدن در شعرنو و در فن او»، کتاب امروز، بهار ۱۳۵۲.
  - ۸۲. بهاءالدین خرمشاهی، «تقدی بر شعرنو از آغاز تا امروز»، کتاب پیام، بهار ۱۳۵۲.
- ۸۲. علی موسوی گرمارودی. «در کوچهباغهای نشابور»، نگین، سال هفتم، شمارهٔ ۹، آبان ۱۳۵۱.
  - ۸۴. ایرج مهدیان، مختصری دربارهٔ هنر، مقدمهٔ کتاب، ۱۳۵۱.
  - ۸۵. سیاست شعر، سیاست هنر، خسرو گلسرخی، (بینا)، چاپ دوم، شهریور ۱۳۵۷.
    - ۸۶ شبهای شعر انستیتو گوته، فردوسی، شمارهٔ ۱۰۸۵، ۲۴ مهر ۱۳۵۱.
      - ۸۷. ناصر پورفمی، شعر و سیاست، صص ۶ و ۷.
- ٨٨ احمد شاملو. ٥سخنراني احمد شاملو به هنگام دريافت جايزهٔ فروغ»، روزنامهٔ اطلاعات، شمارهٔ ١٢٥٢، ١٢٥٢.
  - ۸۹ ن.ک. به: روزنامهٔ اطلاعات، شمارهٔ ۱۴۲۳۲، ۲۷ بهمن ۱۲۵۲.
- ۹۰. دکتر رضا براهنی، «تأملاتی پیرامون شعر و هنر»، نگین، تیر ۱۳۵۸؛ همچنین نگاه کنید به: طلا در مس، ج ۲، ص ۱۰۸۷.
- ۹۱. سمید پوسف، «شاملو و سیاه کله، نوعی از نقل بر نوعی از شعر، صص ۳۸ ۳۵.
- ۹۲. بهاءالدین خرمشاهی. «ابراهیم در آتش» [بررسی شعر احمد شاملو]، الفیا، جلد دوم، آذر ۱۳۵۲.
  - ٩٣. م. أزاد. **با من طلوع كن**، (موخره)، ١٣٥٢.
- ۹۴. شهرام شاهرختاش دنفدی بر چهار مجموعهٔ م. آزاده، رودکی، شمارهٔ ۶، شهریور ۱۳۵۵.
- ۹۵. عبدالعلی دستغیب. «ارزیابی آثار یک شاعر امروز [محمدعلی سپانلو]»، فردوسی، شماردهای ۵، ۴، ۱۰۸۳ به ۱۸ و ۲۶ مهر ۱۳۵۱.
- ۹۶. ولی الله درودیان. بررسی مجموعه شعر «دشت ناامید»، از تگین، سال ۱۱، شمارهٔ ۱۲۸ دی ۱۲۵۴.
- ۹۷. اسماعیل نوریعلاء. «در جستوجوی هویت شعر تجسمی»، فردوسی، شمارهٔ ۱۱۲۱، ۲۵ ثیر ۱۳۵۲.
  - .٩٨ نصير نصيري. فردوسي، شمارهٔ ١١٢٢.
  - ۹۹. طاهره بارهتی و سعید الماسی. فردوسی، شمارهٔ ۱۱۲۴،
    - ۱۰۰ فريدون فرياد، فردوسي، شمارهٔ ۱۱۲۶.
  - ۱۰۱. شاهرخ آل مذكور و عزيز ترسه. فرهوسي، شمارهٔ ۱۱۲۸.

۱۰۲. شهريار مالكي. فردوسي، شمارة ۱۱۳۶.

۱۰۳. میرزاآقا عسکری. فردوسی، شمارهٔ ۱۱۴۲.

۱۰۴. محسن مهدی هزاوه، فردوسی، شمارهٔ ۱۱۴۵.

۱۰۵ مهدی علیمانی، فردوسی، شمارهٔ ۱۱۴۹.

۱۰۶ منوچهر نیکو. فردوسی، شمارهٔ ۱۱۵۱.

۱۰۷. علی کرم عبدلی. فردوسی، شمارهٔ ۱۱۵۳.

۱۰۸ «شبهای شعر، بزم آلمانی؟» (مختصری حواشی دربارهٔ شبهای شعر انستیتو گوته)، فردوسی، شمارهٔ ۱۲۵۵، ۲۰ مهر ۱۲۵۲،

۱۰۹. «شبهای شعر، شعرای امروز»، فردوسی، شمارهٔ ۱۱۳۶، ۷ آبان ۱۳۵۲.

۱۱۰. عباس پهلوان. «دریغی دیگر، در مرگ هوشنگ ایرانی»، قردوسی، شمارهٔ ۱۱۲۹، ۱۹ شهریور ۱۳۵۲.

۱۱۱ دن. ک. به: کتاب حاضر، ج ۳، صص ۲-۲۳.

۱۱۲ «آخرین دفاع خسرو گلسرخی»، گودآورنده بزرگ خضرائی، انتشارات آرمان، سال ۱۲۸ «آخرین دفاع خسرو گلسرخی» به ۱۳۵۹، ص ۲۱ همچنین نگاه کنید به: «ای سرزمین من»، اشعار خسرو گلسرخی، به کوشش کاره گوهرین، تهران، نگاه، ۱۳۷۳، ۱۴۴ ص.

۱۱۲. رضا براهنی. «مرک شاعر». ظل الله، ص ۶۵.

۱۱۴. همان، ص ۶۶.

۱۱۵. وقت سکوت تیست، شبان بزرگ امید [سیاوش کسرائی]، ص ۱۰۴.

۱۱۶ تاریخ سیاسی بیست و پنج سالهٔ ایران، ص ۵۴۸.

١١٧ـ همان، ص ٥٣٩.

۱۱۸ همانجا،

۱۱۹. رضا براهنی، ظلالله، (مقدمه)، ۱۳۵۴.

۱۲۰ احسان طبری. «مقدمه» به سرخی آتش، به طعم دود، [سیاوش کسرائی]، ۱۳۵۴.

۱۲۱. «چرا شعرخوانی را جدی نمیگیرند؟»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، شمارهٔ ۱۰۰۳، ۱۲۵. «چرا شعرخوانی را جدی نمیگیرند؟»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، شمارهٔ ۱۰۰۳،

۱۲۲. جلال سرفراز. (مصاحبه)، «عسر بیشتر شعرهای امروز حداکثر دو هفته است»، کیهان، اول آذر ۱۳۵۵.

۱۲۳ محمد حقوقی، «پنجاه درصد شعرهای امروز تعریف شعر را ندارند» کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ۲۶ اسفند ۱۳۵۵.

۱۲۴. جلال سرفراز. «فاتحهٔ خیلی از شعرای ایران خوانده است»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ۷ مرداد ۱۳۵۵.

۱۲۵. همچنین نگاه کنید به: «شعر از چشم سوم»، فرامرز سلیمانی، بنیاد، شمارهٔ ۲۰، آبان ۱۳۵۷.

- ۱۲۶. منوچهر آتئس. دربارهٔ شعر آریا آریاپور، هفته نامهٔ تماشا، شمارهٔ ۲۰۳، ۱۲ اسفند ۱۳۵۵.
- ۱۲۷. سه شعر از آریا آریاپور؛ تماشا، شمارهٔ ۲۰۳، ۱۴ اسفند ۱۲۵۵. همچنین نگاه کنید به: تماشا، شمارهٔ ۲۶۹، ۳ تیر ۱۲۵۶.
- ۱۲۸. منوچهر آتشی. «به جست وجوی کلید جادو» یادداشتی بر (اشعار سید علی صالحی و یارمحمد اسدیور)، تماشا، شمارهٔ ۲۲۵، ۲۲ مرداد ۱۳۵۶.
- ۱۲۹. منوچهر آتشی. وتاریک از خلوص بر تربت حرفها، یادداشتهایی بر شعر هرمز علی پر یه شعر هرمز علی پر یه شمارههای خرداد و مهر ۱۳۵۶ و مرداد ۱۳۵۷.
- ۱۳۰ منوچهر آتشی. وخطی میان ماه و غزل»، «یادداشتهای بر شعر فیروزه میزانی»، تماشا، ۲۶ تیر ۱۳۵۷؛ ۴ تیر ۱۳۵۷، همچنین می توانید نگاه کنید به: وشعر از چشم سوم»، فرامرز سلیمانی.
- ۱۳۱. منوچهر آتشی. «دربارهٔ شعر سیروس رادمنش»، تماشا، شمارهٔ ۳۷۲، ۳۱ تیر ۱۳۵۷.
  - ١٣٢. سيد على صالحي. «دربارة جايزة فروغ در سال ١٣٥٤»، بتياد، ويژة توروز ١٣٥٧.
    - ۱۲۲، پرویز مهاجر، «نکته نی بر نیما»، القبا، ج ۶، اردیبهشت ۱۳۵۶.
- ۱۳۴. انزابی نژاد، رضا، د[شعر شفیعی کلکنی] نقطه عطفی مبارک در شعر معاصر ایران، ۱۳۴ تگین، شماره ۱۶۱، مهر ۱۳۵۷.
- ۱۲۵. سعید یوسف، ودربارهٔ شعر اسماعیل خوش، نوعی از تقد، بر نوعی از شعر، ص ۲۰.
  - ۱۳۶. محمود معتقدی. «اسماعیل خرثی شاعری از دیار طبیعت»، بنیاد، اسفند ۱۳۵۶.
    - ١٣٧، شهرام شاهرختاش. وشعر اسماعيل خوتيه، بنياد، شماره ١٠، ديماه ١٣٥٤.
      - ۱۲۸، فریدهٔ حسن زاده، وضد نقدی بر یک نقده، بنیاد، شمارهٔ ۱۱، بهمن ۱۳۵۶
- ۱۳۹. ضیاء موحد. واز دو دریچه به بیرون (بررسی شعر احمدرضا احمدی در مقایسه با شعر طاهره صفارزاده)، رودکی، شمارهٔ ۹، تیر ۱۳۵۱.
- ۱۴۰. سید علی صالحی. نقدی بر سغر پنجم از طاهرهٔ صفارزاده، بنیاد، شمارهٔ ۱۷، سال ۱۳۵۷.
- ۱۴۱. دکتر علی محمد حق شناس. «راهی که با «سفر پنجم» در شعر امروز آغاز می شود». روزنامهٔ کیهان، شمارهٔ ۱۰۲۰۹، ۱۷ اسفند ۱۳۵۶.
- ۱۴۲ سید علی صالحی، نقد بر «پرواز در مه» از جواد مجابی، بنیاد، شمارهٔ ۱۳، اردسهشت ۱۳۵۷.
  - ١٢٣. سيد على صالحي. ودربارهٔ ايستگاه بين راه، بنياد، شمارهٔ ١٥، خرداد ١٣٥٧.
    - ۱۲۴. احمد شاملو. ودربارهٔ عظیم خلیلی، خوشه، شمارهٔ ۳۰، مهر ۱۳۴۶.
- ۱۳۵. فرامرز سلیمانی. وشعر از چشم سوم، بررسی اشعار محمد مختاری، بنیاد، شمارهٔ ۴۰، آیان ۱۳۵۷.
  - ۱۲۶. هاینس، ه. یکر. رئیس انجمن انستینو گونه. خوشامدگونی در ده شب، ۱۳۵۶.

۱۲۷. مهندس رحمت الله مراغه ثي، ومتن افتناحیه، ده شب.

۱۲۸. دکتر منوچهر هزارخانی. «قیم و مرشد آزادی»، ده شب، صص ۵۹-۶۲.

۱۳۹. شمس آل احمد، ده شب، صص ۱۱۷–۱۱۹.

۱۵۰. بهرام بیضائی، «در موقعیت تئاتر و سینما»، ده شب، صص ۱۲۰–۱۲۵.

١٥١. باثر مؤسي، وسانسور و عوارض ناشي از آنه، ده شب، صص ٢٥٣-٢٤٥.

۱۵۲ سعید سلطانپور، متن سخنرانی، ده شپ، صص ۲۶۶-۲۹۷

۱۵۲. مصطفی رحیمی، «فرهنگ و دیوان»، ده شب، صص ۲۷۳-۴۷۸.

۱۵۲. باقر پرهام، وفضای حرف و فضای عمل، ده شب، صص ۵۵۱-۵۵۶

۱۵۵ هرشنگ گلشيري، دييامه، ده شب، صص ۶۹۲-۶۹۲.

۱۵۶. احمد شاملو، «آخر بازی»، ترانه های کوچک فریت، ص ۲۱.

# فهرست راهنما

آئینه در باد ۲۲۵ آبستره ۳۶ آبشارهای آفتاب ۲۵۵ آبشوران ۵۱۲ آبناز ۴۱ *آبنوس* ۲۰، ۱۵۲ آبهای خته ۲۱ آبی ۲۲ آبی، خاکستری، سیاه ۲۵ آبی رن*گ* ۱۴۴ آترويات ۴۲ آتش ۲۶۶-۲۶۳،۲۴۹ تا۲۶-۲۶۶ آئش وآب ۲۲۶ آتشی، منوچهر ۱۰، ۲۰، ۵۹، ۹۴، 177, 707, 777, 777, 777, עידי אידי פודי זעדי דעדי 477, 777, 777, 777, A77, 177, 777 آخر شاهنامه ۲۷ آخرین دفاع (شعر، نقد، ترجمه) ۵۲۹

أخماتوا، أنا ٢٩ آدا ۲۹۵ آدمیت ۵۰۸، ۵۲۲، ۵۲۸ آدیش، م. (و) کوهزاد ۱۸۰ آدیش، هور ۲۹۸ آذر. ع. ا. ۲۲۶ آذری، محمد ۱۸۰ آراگون، لوثی ۲۰، ۱۶۸ *آرش* ۱۷۸ آرش (کتاب رَز) ۱۵۲ آرش کمانگیر ۵۱۲ آرمسترانگ، لوئی ۱۷۹ آرمین، سیروس ۵۳۵ آریابور، آریا ۲۲۰، ۴۲۸، ۴۳۲، ۴۴۱ آریان بور، امیرحسین ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۵۲۲ آرین پور، یحیی ۱۵۱، ۱۸۲، ۲۵۳، 7VY . YAF آزاد ہے مشرف آزادتھرانی، محمود آزادوش، ر. ۱۸۰ آزادیور، هوشنگ ۲۷۶ أمتيم، م. ف. ٢٠

آسمانگرد زمینگیر ۲۲۶ آوا، ع ۱۵۲ آشوری، داریوش ۱۲۵ ۵۲۹ آهنگ بالبال رهائی ۵۲۷ آقاسی، داراب ۲۹۸، ۵۳۵ *اُحوان باغ* ۲۰۱ آل احمد، جلال ۲۰، ۲۲، ۷۶، ۱۵۲، *آی با توام* ۴۵۵ ١٥٥، ١٥٥، ٢٥۶، ٢٧۶، ٢١٨، اَيتالله خميتي ١٤ *آی میتات*نشین ۲۷۷ ٩١٦، ٧٢٦، ١١٥، ٢٢٥، ٢٦٥ آیندگان ۵۹، ۶۰، ۱۲۷، ۱۸۵، ۱۸۲، آل احمد، شمس ۱۵۰ ۵۱۶ آل اسحاق، كيانوش ٥٣٥ 275 اَلبرت**ی،** رافائل ۲۰ آییشه در باد ۱۸۱ آلمان ۲۱۳، ۲۱۵، ۲۲۹ ا. بامداد ہے شاملو، احمد ابتهاج، هوشنگ (ه. ا. سایه) ۱۵۰ آلمذكور، شاهرخ ۲۶۸ 277, 4.7, 616 آمریکا ع ۷، ۱۲، ۱۳، ۸۳ ۲۲۱، ۲۲۱ PAT: . PT: YPT: PPT: . . 7. ایجد ۲۹۷، ۲۹۸، ۲۹۹ ابراهام، كارل ۱۷۹ F. Y آموختن برای زیستن ۲۱۲ ايراهيم، ايراهيم ۲۲۶ ايراهيمپور ۲۲ ایراهیم در آتش ۱۵، ۱۹۳، ۲۲۰، ۲۲۰

זדי פזדי גודי פודי ידדי

TTT ITT

ابراهیمی، احمد ۲۷۷

ابر و گون های سوگوار ۱۸۱

ابر باران پار ۲۹۱

ابوریحان بیرونی ۲۵۷

اتاتی در حومه ها ۲۵۲

احمدزاده، مسعود ۴، ۵

احمد هاشم ۲۰۱

ایلق ۱۸۱

آيي ۵۲۶

آموزگاران ۵۲۱ آميرزا ۵۱۱ آن سوی چشمانداز ۱۸۱، ۱۸۲، ۲۲۲ 440

آن سوی فاصله ها ۵۲۸ آواز پر جبرئبل ۱۹۳ آواز خروسان جوان ۵۳۶ *آواز حاشلان قدیمی* ۲۷۸، ۲۸۹، ۳۰۰ *آواز قناری تنها* ۲۷۷، ۲۹۵ آوازهای بند ۱۲۱ ن ۱۲۲ ن ۱۲۲ ۵۲۱ ۱۳۲ ۱۳۳ آوازمای تبعیدی ۵۲۸، ۵۲۸ *آوازهای جنگلی باد* ۲۱ *آوازهای خس*تهٔ پرواز ۲۱۲ *آوازهای کو*ه و در و دشت - ۵۲۸

ازشعر تا قصه ۲۵۸،۲۰ 707, 707, 747 از میدای سنعن عشق ۴۰، ۵۹، ۶۷

40 144 164 از غربت و مشتن ۲۵۴ از قرق تا خروسخوان ۵۳۸، ۵۶۰ از کوچه تاگلسرخ ۱۸۲

> از لحظه تا يقين ١٨٠ از نسل آفتاب ۲۲۶، ۲۲۹ ازنهایت شب ۱۸۱

> > *ازین اوستا* ۵۱۱ اسپات، زیگموند ۱۷۹ استميل، جان ٧

اسديور، يارمحمد ٢٢٢، ٢٢٢، ٢٢۶

اسدیان، محمد ۵۲۵

اسدی طوسی ۱۲۴

اسدی، مینا ۱۸۰، ۱۸۲، ۲۲۸، ۲۷۴

اسرارالتوحيد ٢٢٠

اسکوئی، مرضیه ۷

اسکولی، مهین ۲۵۹

اسلامپور، پرویز ۲۹، ۲۲، ۱۲۷، ۱۲۸،

TTT

اسلام و آبی تازداش باید ۲۹۸ اسلامي، نعمت الله ٢٩، ١١٤، ١١٩ اسیر آزادیبخش ۵۳۸

احمدی، احمدرضا ۱۰، ۱۰۵، ۱۸۰ از سرزمین آینه و سنگ ۲۵۲ ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۹، ۲۲۰، ۳۰۷، از شرق خون ۵۳۶

اخوان ثالث، مهدی (م. امید) ۱۸، ۱۹، از شکنج فریاد جمال ۵۳۹ عوان ۱۸۲ ۱۸۲ ۱۸۲ ۱۸۱۰ 791. PP1-1.17. 7Y1. 7Y1. 737. 7.0 V.Q 11Q 070. 05V .0T9

> ادوار شعر فارسی ۲۲۸ ارتفاع در تلغ ۲۲۷ اردبیلی، بهرام ۲۲، ۱۲۸، ۱۴۸ اردلان، نریدون ۲۱۴ ارزش احساسات ۲۷۸ ارغنون ۴۰ ۱۲۲ ارغوانی ۵۲۶ ارک ۲۰، ۲۵، ۲۹ از آسمان و ریسمان ۲۵۴ از این سوی دیوار ۵۲۸ از این رلایت ۵۱۲ از بودن و سرودن ۲۵۳، ۲۵۹ از پنجره به عُرم شهرها ۱۳۲۷، ۲۴۹، 75.

> > *از تھی سرشار* ۲۱۵ از خاموشی ۲۵۴ از خانه تا میخانه ۲۱ از دم صبح ۱۹۲۱ ۱۹۲۱ ۲۲۲ از زبان برگ ۷۶

امروز چه کسی مینواند شاعر باشد امریکای لاتے ، ۱۹۹ اسال ۲۵۸، ۲۵۹ امیرشاهی، شهرآشوب ۲۰ امیری، فاروق ۲۹، ۳۶۹، ۵۱۰ امین، بهمن ۲۹ امینی لاهیجی (م. راما)، محمد ۷، ۱۰، . 7, 777, 777, 777, 777 امینی (مفتون)، یدالله ۲۰، ۳۰۷، ۵۱۵ انتقام ۵۳۶ انجمن ایران و امریکا ۲۵۸، ۳۱۶ انجمن روابط فرهنگی ایران و شوروی 0.4.0.4 انجمن فرهنگی ایران \_ آلمان -ائستیتر گو ته اتجيل ۲۷۲ اندوه بزرگ زیستن ۱۸۲ ائدیشه ۴۲ اندیشه و عنر ۱۵۲، ۲۵۸ انزابی نژاد، رضا ۴۶۰ انسان شیشه نی ۴۱، ۱۱۱، ۱۴۴، ۱۴۵ انستیتو گوته ۱۳، ۱۲، ۱۲۶ ۲۱۷، 147-1471 1671 7:0-7:01 P10, 270, P70 انصاری، هوشنگ ۱۳ انقلابيون جنگل ۴ اتگل ۲۱۵

انگلستان ۱۱

اسیر خاک ۵۱۱ الشتراخ ۲۰، ۱۵۲، ۲۵۸ اشراقی ۲۷۷، ۵۳۷ اشعار تجسمي ٢٢٧ اشعار چریکی ۱۵ اصلاحات ارضی ۱۱ اصلانیان، اصلان ۱۸۰، ۵۲۶ اصلانی، محمدرضا ۲۹۸، ۲۵۳، ۵۳۵ اضطراب در کعب دیواره های شیشه تی 177 .115 .4. اطراق در پشت دیوارهای کوتاه ۴۱ اطلاعات ۱۲، ۱۲۷، ۱۵۱، ۲۵۲، TVF . YOA اعتمادزاده، محمود (م. ا. به آذین) ۵۰۸ ١١٥، ١٥٠ ١٥٠ انراسیایی، امیرحسین ۲۹ انریقای جنربی ۴۰۳ افسانهٔ نیما ۱۸۵ افغانها ۱۵ افق روشن ۲۹۸ البياتي، عبدالوهاب ٢١٤ الباتريوله ١٤٨ וובן וזדי דדדי ידדי ידדי ומד الف. ل. م. ۲۲ ،۱۱۶ ۱۲۴ الماسي، سعيد ۲۶۸، ۲۶۹ الوار، پل ۱۹۸، ۱۹۸ الهي، اصغر ٢٥٩ الهي، بيرن ۲۲، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۸۸

اليوث، ت. اس. ۱۶۸، ۲۲۱ ۲۲۱ –

بابک ۲۷۷، ۲۲۶ ۲۲۵، ۲۲۵ بایک، حماسهٔ ملی ۴۱۵ بابل ۲۹ با نشنگی پیر میشویم ۲۷۷ با چشمانی از خاکستر ۲۹۸ با چشمهای تماشانی شما ۲۹ باد و ماهورهای خاکستر ۵۳۷ بادیه نشین، هو شنگ ۱۷۰ שלנ אסדי דעדי פדדי יףדי דודי 104, 707 باران، از فصل بیقراری ۲۷۸ باربادوس ۴۰۳ بارت، رولان ۱۷۷ بارهنی، طاهره ۲۶۸ ب*ازار*، ویژهٔ هنر و ادبیات ۲۸، ۲۷۷، 490 بازرگان، مهدی ۵۱۱ ۵۱۲ باستاره ها ۲۷۷ با شب، با زخم، باگرگ ۵۳۶ با شب نویسی ها ۵۲۷ باغ باران ۲۰ ياخ لال ١٨٠ با ماسه های ساحلی ۲۵۲، ۲۸۵ بامداد ہے شاملو، احمد بامشاد ۱۱۸ با من طلوع کن ۲۲۷، ۳۲۸، ۳۲۸ بایرامی، حسن ۲۷۷ بایزید در قفس تیمور ۱۹۲

بحر طویل گویان ۲۰۷

انوری ۱۳۰ اوجی، منصور ۲۰، ۲۹، ۴۰، ۹۹– ع، ۱، ۱۱۱، ۱۸۱، ۲۷۲، ۷۰۲، 7.6, 276 ارسنهٔ بایاسیحان ۵۱۲ اومانیسم ۱۷۰ ارین ۵،۵۴۵ ایسن، متریک ۵۲۱ ایران ۲۸۹ *ایرانشهر* ۱۷۰ ایرانی، ناصر ۵۱۱ ایرانی، هوشنگ ۱۲۲، ۲۱۷، ۲۱۷، ۳۲۰ TVS TVO ايرج [ميرزا] ۲۰۲، ۲۰۳ *ای* زندگی ۴۰ ایستگاه بین راه ۲۵۴، ۲۸۵، ۲۹۲ ایمان بیاوریم به آغاز فصل سرد 🛮 🖈 این خاک تابناک طربناک ۵۳۶ این سوسن است... ۲۹، ۹۹، ۹۱۰ 141.1.0 این سوی مطرقبیله ۵۲۸ اینشتن ۱۴۹ این لحظه ما ۲۱ باآپ ما وآیشه ما ۲۵۴، ۴۹۰ *با اهل هنر* (مقالاتی در شعر و شاعری) 410 باباچاهی، علی ۲۰، ۹۰-۹۵، ۲۲۲، 777, 277, 277, 770

باباطاهر ١٣٠

### ۵۸۸ تاریخ تحلیلی شعرنو

بحرینی، مهستی ۱۸۰ بختیاری، پژمان ۱۵۰ بخیرنیا، م. ا. ۱۸۰ ۲۲۶ بدعت ما و بدایع نیما یوشیج ۲۹۵ بدیعزادگان، علی اصغر ۶ بذر تهور رگهایم ۴۰ پر *آب مای مردهٔ مروارید* ۲۹۸، ۲۰۸ براهنی، رضا ۲۰، ۲۰، ۵۲-۵۹-۱۹۴، Y.Y. PIT. 70Y, PYT. IAT. עדדי מגדי עףד-ףףדי דיםי 411 بر بام گردباد ۲۰، ۵۹، ۶۲، ۶۹، ۱۲۲ پر *تفاضل دو مغرب* ۲۹۸، ۲۵۳ بر جاده های رهائی ۵۳۶ يرج بلند باران ۲۵۴ یر خنگ راهوار زمین ۵۹، ۷۰ برخیز کو چک خان ۱۵ بردسی شعر و نثر معاصر ۲۹۱ بر*دسی کتاب* ۲۰، ۱۵۲، ۱۷۶ برزگر، میرزاتقی ۲۵۴ بر مش*نگ های موج شکن* ۱۸۱ يرشانة ثلات ٢٥٢، ٥٨٥، ٢٩٧ برشت، برتولد ۲۰، ۱۷۹، ۲۱۵، ۵۲۲ بر فراز چار عناصر ۲۱۵ برگزیده ش از شعرها و نوشته های محمد حقوقی ۱۸۰ برگزیدهٔ اشعار و چند شعر تازه (منوچهرآتشی) ۱۷۹

برگزیدهٔ اشعار (حسن عنرمندی) ۱۸۲

برگزیدهٔ اشعار [قروغ فرخزاد] ۱۸۱ برگزیدهٔ اشعار [نادر تادریور] ۲۲ برگزیدهٔ شعرهای مهدی اخوان ثالث 29 يرگزيدة شعرها (فريدون مشيرى) ۴۱ برگسترهٔ سفره های چرمین ۵۳۸ برلیان، سیمین ۲۶۸ برمكي، منصور ١٠٥، ٢٧٢، ٢٧٣، 447, 370 ىغداد ٥١٩ بکر ۵۱۰،۵۰۳ بلگوری، غلامرضا ۲۶۸ بلوک، الکساندر ۱۶۸، ۱۶۹ بنائي، غلامحمين ٢٧٧ بنیاد ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۵۱، ۲۶۲، ۲۶۲، 247 CAY, TPY, 7-6 بنیاد اشرف بهلوی ۴۱۲ بنیاد، شاپور ۲۹۸،۲۰۰ بوردول، دیوید ۲۱۲ بوف ۱۸۱ بولیوی ۱۳ بهار از پنجره ۲۵۴ به تو میاندیشم، به توها میاندیشم 242 بهرنگی، صمل ۲۵۹، ۲۲۷، ۲۷۶، 710-170 به سرخی آتش، به طعم دود ۲۱۳،

014, 714, 217, 270

به سوی مردم ۵۱۱

يست ايران ٢٠ پس حس خداوند نجاتم میدهد ۲۹ پشت دروازه های خورشید ۲۵۳ يكا. ۲۵۴، ۱۲۵، ۱۲۵ یل ۱۵۲ پمپیدو، ژرژ ۲۸۵ بنتاگون ۲۸۹ يويا، والسكو ٢٢٢ پورقمی، ناصر ۲۵۸، ۲۷۸، ۲۷۹، TIV پورکاظم، حسن ۲۷۲، ۲۷۲ یو، لی ۳۰ 771 Lx پهلوان، چنگيز ۲۱۴،۱۷۹ پهلوی، اشرف ۲۱۴ پهلري، محمدرضا ۲، ۷، ۱۱، ۱۲، ۱۲ 11. . T. 277, 287, PAT, . . 7. 070, 100, 100 يياده شطرنع ٥١١ پیام ۷۶، ۲۲۲ پیرماگفت ۲۵۳ پیغام ۲۲۶ بینتر، هارولد ۲۰ پیومشگی های گسسته ۲۷۷ پیوند ۲۹۸،۱۵۲ پیوند مصلوب ۲۲۶ *تا آزادی* ۵۲۶ تا پشت چینهٔ ماء ۱۸۱

بهشتی، احمد ۲۲۶ بهمنی، محمدعلی ۱۸۰، ۲۷۴، ۵۰۷ به یاد تشنگی کوهپایدهای جنوب پشت چپرهای زمستانی ۹۵ T91 بیات، سیامک ۴۰ م*ى تا*ب ٥٩ بيداران ۵۲۸ بیضائی، بهرام ۱۵۰۰، ۵۱۸، ۵۱۸ بیگم در کجاوهٔ تسلیم ۲۲۷ بيهقى، ابوالفضل ٥٢١ يائيز ١٣١،٩٥ بارسنامه ۱۵۲ يأكدامن ٥٣٢ پاند، اِزرا ۱۷۵، ۱۷۶، ۲۰۱، ۴۰۱ پایگاه شعر (شعر م*قاومت* ، شعر تسلیم) 771. AT1-P71. 101 پایندهانگرودی، محمود ۲۰ پچراکمنش، محمدرضا ۲۹۸ پرتو دکتر تندرکیا ۱۲۴، ۲۰۷ يرعين ۲۷۸، ۲۸۹، ۲۹۷ يرس اجنت ۱۸۰ پرسپولیس ۵ يرواز در مه ۲۵۲، ۲۸۵ پروین، پرویز ۲۷۲ پرهام، باقر ۵۲۹ پرمور، ژ*اک* ۱۶۸ یریجارد، ارانس ۲۱۴ يزواک ۲۰ یس *از سکوت* ۲۷۷

#### ۵۹۰ تاریخ تحلیلی شعرنو

تا دم جاده های صبع ۲۹۸ تالار رودكم ١٧٩ تالار نقش ۴۲۷ تامس، دیلن ۲۰ تانزاکی، جانیچیرو ۳۰ تیریز ۲۰، ۲۵، ۲۵۳، ۲۷۸ تجدد (روزنامه) ۲۵۴ تختجمثيد ٥ ترابي، ضياءالدين ٢٠، ١١٤، ١٢٢ ترانه های کوچک غربت ۲۲۹ ترسه، عزیز ۲۶۸ ترکیه ۱۹۹ ترمه ۵۰ تصوير فصل ها ۵۳۶ تصویرهای وحشت و درد ۴۱ تلاش ۲۰۲ نمائل ۱۰، ۲۰ ۱۵۲، ۲۵۴، ۲۵۲، ۲۵۲، 177, 677, 197, 277, 177, 177, 777, 177, 777, Y77, 401

تمیمی، فرخ ۲۰۰، ۱۸۰، ۴۵۳، ۴۵۳، ۵۲۹ تندرکیا ہے پرتو دکتر ئندرکیا

ساری کے پرتو دسار مصارب تنکابنی، فریدرن ۲۵۹، ۵۱۱، ۵۲۹، ۵۳۰

> تنهائی زمین و خواب درخت ۴۰، ۱۸۴ ۱۸۴، ۱۴۱، ۹۹ توبا ۵۳۷ تورات ۴۷۲

توطئهٔ آب ۱۸۲، ۱۸۵، ۲۳۷ توفو ۳۰ تولدی دیگر ۱۰۶، ۴۷۴ توللی، فریدون ۸۵، ۱۷۰، ۱۸۶، ۲۷۶،

> تیله، مانفرد ۲۱۶، ۳۷۴ نیمور ۵۱۵

ثمر، پری ۱۷۹ **جاده** ۱۸۲

414 .7.4

*جالیزیان* ۴۵۲، ۴۸۵، ۴۹۵

جاناسرور، ادیب ۲۰

جانی چیرو تانزاکی ۳۰ جبههٔ ملی ۵،۶،۷

جدال با مدعی ۲۷۸، ۲۹۷

جزایر آنتیل ۱۹۹

جزئی، بیژن ۴، ۵

جشنهای ۲۵۰۰ ساله ۵

جشن هنر ۲۰، ۱۵۲

جکتاجی، محمدتقی ۲۷۷

جلالي، بيزن ١٨٠، ٢١٢–٢١٤، ٢٢٨

جلالی، محمدمهدی ۴۰

جلیلی، دکتر رکنی ۴۰

جمالزاده ۱۵۵

جنبش ساهکل ۲، ۴، ۱۵، ۱۶۶

جنتی عطائی، ایرج ۹، ۱۸۰

جُنگ اصفهان ۲۰، ۲۵۸، ۲۲۱، ۲۲۲

جُنگ امال ۲۵۸

مجنگ سعر ۱۵۲، ۱۷۷

نجنگ صدا ۲۵۴، ۲۷۲، ۲۷۴، ۵۷۲

471.174 چه گوارا ۱۲، ۷۸ چهامین ۲۷۷ حاتمی، حسن ۲۲۶ حاج آقا ١١٥ حافظ ۲۰، ۱۲۵، ۱۲۲، ۲۲۵ حامدی، عبدالرسول ۲۲۶ حجازی، طه ۵۳۶ حجم زخم ۴۰ حجمگوائی ۱۲۷-۱۵۰، ۱۷۶ . حرف های پائیزی ۲۹ حریق باد ۴۰ ۲۴-۵۱ ۲۵۴، ۲۵۵ حزب تودهٔ ایران ۴، ۱۱، ۴۱۳-۴۱۶، 029 حزب رستاخيز ١٠، ١١، ٢٩٠ حزين لاهيجي ١٨٦ حسام، حسن ۵۳۶ حــنزاده، فريده ۲۶۳ حینک ۲۱ ۵۲۲ حسینی، غفار ۱۸۰ حسينية ارشاد ١٣

حق پرست، بهرام ۱۵۴

071.0.5

حقوق بشر آمریکا ۴۵۰

حق ئناس، على محمد ٢٧٢

حقوق بشر ۱۲، ۳۸۹، ۴۸۴، ۵۰۵،

٩٠١، ١٧٠، ١٧٦، ١٨٠، ١٨٢٠

جنگل و شهر ۲۰۱ *جوانه* ۴۱، ۱۱۶، ۱۸۰، ۱۸۱، ۱۸۲ جوسياه ۲۵۲ جوشن ۵۲۷ جهانبانی، فرشته ۲۲۶ جهان کاب ۲۲۷، ۲۲۷ جهان نو ۲۰ جهان و روشنائیهای غمناک ۲۰ 90 .97 .97 .9. چایار ۲۰، ۲۹–۲۶، ۱۵۲، 144 1164-160 جالنگی، هوشنگ ۲۲، ۱۲۸، ۲۲۸، ۲۲۸ حرکت و دیروز ۵۳۷ FTT چترسرخ ۲۲۱ چخوف، آنتوان ۲۹ *چراغ ناسوخته* ۲۹۸ چرند و پرند ۴۰۲ چریک های ظفار ۱۲ چشمهایش ۵۱۱ چکیده ۴۱۵ چمدان ۱۱۵ چمران، مصطفی ۱۳ چند شعر در وادی کتاب عشق و چشم (دفتر دوم) ۲۹۸ چوپانزاده، محمد ۴ چهارپارهسرایان ۳۰۷ چهردهای سیمون ماشار ۵۲۱ چه کسی سنگ می اندازد؟ ۱۸۰ ،۱۸۰ حقوقی، محمد ۳۰ ،۸۴ ،۱۲۰ ،۱۴۰ چەكەنى، احمدرضا ٢٠، ١٠٩، ١٠٣،

۲۷، ۲۷۶ - خضرائی، پرویز ۱۸۴ ۲۷، ۵۲۹، خطبه تی در هجرت و چند شعر دیگر ۲،

خلیج فارس ۱۲ خلیلی، عظیم ۲۵۹، ۲۷۲، ۲۷۳، ۲۵۳، ۵۳۶، ۲۹۵، ۲۹۵، ۵۳۶ خلیلی، محمد ۵۲۵، ۵۲۵، ۵۳۶ خمینی، مصطفی ۱۴ خنیا و خون ۲۲

خواب سنگ ۵۲۶ ۵۲۰ ۵۲۶ خواب سنگ ۵۲۶ خواب لیلی ۷۷۷، ۲۸۹ خوابنما، هدایت الله ۷۷۷ خواجه عبداله انصاری ۱۹۸ خورشید زنده است ۱۸۰ خورشید و شهر دور ۱۸۰ خورشید ه شیانه ۵۲۶ خوشبختی در خوردن سیبهای سرخ

> خوشنام، محمود ۱۷۹ خوشه ۳۱۶ خون سفید شمشیر ۱۸۰ خیام ۷۳ خیره چون شب دار ۵۲۸

است ۲۲۶

PPI, AIY, ITT, A07, 2VT-AVT, TAT, 2·7, VIT, PTO, 270

۲۵۶، ۲۲۰ حنیف نژاد ۶ حوض مرمر ۴۵۳ خاتفی، پرویز ۱۸۰، ۵۳۶ خار در گلدان ۲۲۶ خار در گلدان ۲۲۶ خاتف، ۲۸ میر خانف، پله ۲۰، ۲۹ خدایگان و بند، ۲۹

خدیوی، مهین ۲۵۲، ۲۵۲

خواب ۱۰۲، ۲۰۱ خواسانی، شرف الدین ۷۶، ۱۰۵، ۲۵۵ خرم، احمد ۲۵۳، ۲۵۴ خرمشاهی، بهاه الدین ۱۹۲، ۲۷۷، خروس جنگی ۲۲، ۲۷۸

حروص جنعی ۱۸۰ تا ۱۸۰ خضرائی، اورنگ ۱۸۰ ۵۲۶، ۵۳۶ خضرائی، بزرگ ۵۳۹

دادائیستها ۱۲۰ د*روازههای* نور ۲۷۸ دروديان، ولى الله ٢۶۶ داریوش، برویز ۲۰۷ د*اسهای عصر* ۲۲۶ درویشیان، علی اشرف ۲۵۹، ۵۱۱ دامون ۱۵۱ 217 دانشور، رضا ۵۱۱ دریائی، احمدرضا ۲۹، ۱۶۵ دانشور، سیمین ۵۰۸ ۵۰۸ دریچه ۲۱ دانشیان، کرامت ۲۷۶، ۲۸۷ دے ۲۰ داوردزاده، محمد ۵۲۶ دستغیب، عبدالعلی ۲۷۲، ۲۷۸-دبیری جوان، رضا ۵۳۶ 177. . 77. \77. P77 دختررمیت ۵۱۱ دستغیب، مینا ۴۰، ۲۲۶، ۲۹۸، ۲۲۲، در ایر گرم بار تموز ۲۹۵ 275 در امتداد تجربه ها ۱۵۳۵ ۵۳۷ دستوس، روبر ۲۷، ۲۹ در این شرابسالی ۲۹۱، ۲۹۲، ۲۹۵ دشت ناامید ۲۲۶، ۲۴۹، ۲۶۳، ۲۶۶ مشت ما تشنهاند ۲۲ در بادهای سرد ۵۳۷ دشمن مردم ۲۲۱ در بی تک گامی ۹۱ دُرتاج، حسين ١٥٤ دفشه در دیس ۲۲۹، ۲۵۲، ۴۵۵، در جشنوارهٔ اینسوی پُل ۴۱، ۱۸۲ የዕት ሊየት در خاطرمنی ۲۲۶ دفتر روستا ۲۰ ۱۵۲ ۱۵۲ درخت. کودک. جاده ۵۲۶ مفترهای روژن ۹۵، ۱۴۷ هردسنگ ۲۲۶ دفترهای زمانه ۲۰ ، ۳۷، ۱۵۲، ۱۷۸ در سایه سار نخل ولایت ۵۲۸ PY1.179 در <del>ثبانهٔ شهر ض</del>م ۵۳۵ دقيقي ١٣٤ در *کنار* مم ۲۹۸ دلتنگیما ۱۴۷ در کوچههاغهای نشابور ۱۵۱، د*ل ما و جها*ن ۲۱۴ IAI-YALI TPLI OPLI PPLI دني ۲۲، ۲۱۹، ۱۵، ۲۲۲ دنیای دانش ۲۹۸، ۲۵۵، ۲۵۵، ۴۹۲ 1.1. 777, .37, 710 دنیای کتاب ۱۷۹ در کوچه های اسارت ۵۳۷ دوده، آلفونس ۱۶ در مدار بستهٔ ساحت ۵۲۵

درو ۱۸۴

موزخ ، اما سرد ۵۳۵ ، ۵۶۷

### ۵۹۴ تاریخ تحلیلی شعرنو

درلتآبادی، پروین ۴۰، ۳۲۶ 217, 777, 777, P70 دولت آبادی، محمود ۲۲۷، ۵۱۱، رحیمی، حمیدرضا ۱۸۰ رحیمی، فریدون ۵۳۸ 710,770 رحیمی، مصطفی ۱۹۴، ۲۲۱، ۲۲۱ در منظومه ۲۲۷ دها، محسن ۲۹۸ A-0. 110. PTO رزَانی، نرهنگ ۲۰، ۱۶۶ دهخدا ۲۰۳،۴۰۱ رستگار، مهدی ۴۰ ده شب ۲۵۱، ۲۰۵، ۲۱۵، ۲۲۵، رئیت ۲۹۵، ۲۷۶ 079.07. دیار شب ۲۴۱ رضائی، مهدی ۱۵، ۲۲۲، ۲۲۶ رضوان، حميد ۵۳۶ دی*دا*ر ۱۸۰ رضوی محسن ۲۶۸ دی*دار با روشنائی* ۱۸۰ رفتار تشنگی ۲۱۵ *دیدار در فلق* ۱۵۰ رفعت، تقی ۲۵۳، ۲۵۴ دی*دار در مسلخ* ۱۸۱، ۲۴۷ ديروز، خط فاصله ١٨٢، ٢٠١، ٢٠٢، رفيعي، احمد ٢٧٧ رکنی، نظام ۲۲۳ Y . A رمانتیزم / رمانتیزم سیاه ۲۸۱ ذکائی، محمد ۲۲۰ د دکائی، مهدی ۴۰ رمانتیک ۲۱، ۲۱، ۱۷۰، ۲۱۷، ۲۱۵، ۲۱۵ رمبو ۲۰۱، ۱۴۲ رئالىستى ٥٠ رئوف، هوشنگ ۲۹۱ رمزی، داود ۴۰ رتگ آب ما ۱۸۰، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، رئيس نيا، رحيم ٢٥٩ راثنبرگ، جروم ۲۰۲ 715 رادمنش، سيروس ٢٣٢، ٢٢٧ روبلس ۵۲۲ روحبخشان، ع. ۱۶۵ راسل، برتراند ۲۷۵ رودكي ۱۵۲، ۱۷۹، ۱۸۲، ۱۹۴، ۱۹۴، رامی، روشن ۵۳۶ راهنمای کتاب ۲۵۴ 1.7. 217. P17. GGY, AGY, رایا و رازگلسرخ ۲۱، ۱۰۶، ۱۰۷ 177, 677, - 97, 167, 227 رجبزاده، کریم ۵۲۶ روزبهان، سباوش ۲۷۲ روزگار دوزخ*ی ایا*ز ۵۱۱ رحمانی، نصرت ۲۹، ۴۰، ۴۴-۵۱،

روزها ۲۱۴

71/1 707, 007, 947, 4·7,

زُهری، محمد ۲۰، ۱۷۰، ۲۷۶، ۲۷۷، ۲۷۶، ۲۷۶، ۲۸۶

۱۹۸، ۲۰۳، ۲۱۷، ۲۵۳، ۲۵۰، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۸۱، ۲۸۲، ۲۸۹، ۲۸۵، ۲۸۲، ۲۸۵، ۲۸۲، ۲۸۵، ۲۸۲، ۲۸۵، ۲۸۲، ۲۸۵، ۲۸۲

سارتر، ژان پل ۱۷۹ سازمان امنیت و اطلاعات کشور ۶، ۱۱، ۲۱، ۱۵۱، ۱۵۵، ۱۵۵، ۲۲۰، ۲۲۶، ۲۶۲، ۲۸۵

سازمان انتشارات اشرفی ۲۷۷، ۲۸۶ سازمان جوانان حزب تودهٔ ایران ۴ سازمان چریکهای فدائی خلق ۴، ۷ سازمان مجاهدین خلق ۶، ۷، ۱۵،

زرین کوب، عبدالحسین ۱۷۶، ۱۷۶ ساعدی، غلامحسین ۲۰، ۵۰۸، ۱۱۵ زمانه ۲۰، ۲۰، ۱۷۹، ۱۷۹ ۲۰۹ ۵۱۵ ۵۲۳

سالچی، مهدی ۲۰

سالمی، محمدکاظم ۲۲۶ سامانی، مهدی ۱۸۱ سانسور ۲۹۹، ۴۰۰، ۵۰۷، ۵۰۰– ۵۲۹

ساواک ہے سازمان امنیت و اطلاعات کشور

ساهر، حبیب ۲۵۳، ۲۹۱، ۲۹۳، ۴۱۴ سایبان، ویژهٔ هنر و ادبیات ۲۹، ۲۹ سایهٔ روشن ۲۹۸ سبک خراسانی ۱۹۷ سبک عراقی ۱۹۷ روستای قرمز محلود ۲۲ ردیش ۵۳۶ رهنما، تورج ۱۸۱ رهنما، علی ۴۰ رهنما، فریدون ۴۲، ۹۰، ۱۵۰ رهی معیری ۵۱۷ ریبالکا، میشل ۵۱۷ ریویر، ژاک ۲۲۲

رزیاتی، پدالله ۱۱، ۲۲، ۹۶، ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۶، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۲۲۵

زان رهروان دریا ۲۰، ۵۹-۶۹ زرین کوب، عبدالحسین ۲۰۹، ۱۷۶، ۲۵۴ زمانه ۲۰، ۲۰، ۱۷۹، ۱۷۹، ۱۸۰، ۲۰۹ زمزمه شی در پائیز با شعر ۲۹۱ زمین نوآباه ۵۱۱ زندان اوین ۲۸۳ زند، ایرج ۲۹۱ زندگی می گوید: اما باز باید زیست، باید

زیست، باید زیست ۵۳۵ زنگنه، عزتالله ۱۵۳، ۱۵۳ زوارزاده، مجید ۲۲۲ زوایا و نصلها ۱۸۴ زوینی بر قلب پاتیز ۴۱، ۸۸، ۸۸، زولو ۲۰۳

سرود درهٔ شقایق ۱۸۰ سرود رنگبارها ۵۳۸ سرود مردی که به خلیج پیوست و تصویرهای پیوسته در ویثنام ۲۲۶ سروری، سرور ۲۷ سروش، على اصغر ٥١١ سزر، اقه ۱۹۲، ۱۹۹ سطع شبع در سفر پاک ۲۹ سعدی ۱۹۸، ۵۱۷ سعید ہے سلطان پور، سعید سعیدی (شهرزاد)، کبرا ۲۷۷، ۵۳۷ سفر پنجم ۲۵۴، ۴۶۵، ۲۷۲ سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی رنگ بریده 707, 477, 477 سفرهٔ خورشید ۲۹۱ سکندری، مهین ۲۷۷ سکوت جنگل زخمی در صبحگاه يدارى ۴۵۲ سکّوی سرخ ۵۲۹

سلام، آقا ۵۲۷ سلطان يور، سعيد ٧، ٩، ١٠، ١٢، ١٥، 16 PL . 7, 77, AT, DY, 24, 161, 461, 171, 161, 161, ٠١٢، ١١٥، ١٥١٥ ١٥٠٠ 170 TTG YTG 170 17G 470

سلطان قابوس ۱۲ سلمان ۵۲۷ سلیمانی، قرامرز ۲۳۲، ۵۰۲

سیانلو، محمدعلی ۵۲، ۵۴–۵۹، 7.1. 2.1. 41. 671. 7.7. \*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\* דדד, פדד, מדד, פדד, פדד, 707, 617, 7.6, 476, 466 سپهري، سهراب ۱۹-۲۱، ۱۰۵، 4.11 7A11 V171 2VY V-TI 247, 477, 477, 707, 747,

سييدار ۲۹۷ سپید و سیاه ۲۷۴ ستارخان ۱۲۵ ستاری، جلال ۱۷۹ سجادی، محمود ۱۸۱، ۱۸۲، ۱۸۵ 777, 777, 777, 777

سحوری ۲۲، ۷۵، ۷۶، ۸۰۵، ۱۱۵ سخنی دربارهٔ ادبیات ملتزم ۲۷۸ سدّ و بازوان ۸۲ ۱۸۱، ۲۱۶، ۲۱۷، **177, 777** 

سرابهای کویری ۲۵۴ سرخی گیلاس *های کال*، ۴۱، ۱۱۶، ۱۱۶ 141. 741

سرزمین معنوع ۵۳۸ سرشک ہے شفیعیکدکنی، محمدرضا (م. سرشک) سرفراز، اردلان ۹، ۲۷۴ سرفراز، جلال ۱۸۱، ۱۸۲، ۲۲۵

777. 770. 770

سرود آن کس که گفت: «نه!» ۱۵۳۸، ۵۴۹

شاعران موج نو / نیمایی ۲۰۷ شاکری یکتا، محمدعلی ۲۹۱ شالیزاری، محمود ۴۵۳ شام بازیسین ۴۵۴

شاہ ہے پھلوی، محمدرضا شاھرختاش، شھرام ۱۸۱، ۲۸۲،

7. C. 170, 170

ت هرختانی، شهرام ۱۸۱، ۱۸۹، ۲۸۲، ۲۸۳ ۲۶۳، ۲۷۲، ۲۴۵

شاهرودی (آینده)، اسماعیل ۴۱، ۱۳۴، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۸۱، ۲۸۷، ۳۰۷، ۳۱۶، ۲۱۷، ۲۹۷، ۵۱۶

شاه شجاع ۱۳۵ شاهنامهٔ فردوسی ۱۳۰، ۱۳۴، ۱۷۱، ۱۹۵، ۲۲۳

شایسته پور، ایرج ۲۱۴ شبان بزرگ اید به سیاوش کسرائی شب شعر ۲۵۸، ۳۱۷ شب مانی ۱۸۰، ۱۸۴ شبهای شعر انستیتو گوته ۲۵، ۲۵۸،

218

سعیعی، احمد ۲۰۸، ۲۷۶ مندیاد بحری، ۳۴۵ سندیاد خائب و شش شعر دیگر ۲۲۶، ۳۲۵-۳۲۵

سن ژون پرس ۲۰۱ سنگور، سدار ۱۷۷ سورر ثالیست / سورر ثالیسم ۱۰۷، ۴۷۸، ۴۳۸، ۲۷۶ سوگتامهٔ سال های معنوع ۵۳۵ سهروردی ۱۹۳ سهمی از آن سال ها ۸۳۸ سهنا ۲۰، ۲۱، ۲۵، ۲۵۲–۱۵۵، ۱۷۷،

سهیلی، مهدی ۲۷۷، ۲۲۶، ۲۱۳ ساست شعر، سیاست هنر ۲۵۸، ۲۷۸، ۲۱۰، ۲۷۸ سیارشان ۲۲۱، ۳۲۳

544

سیاهکل ۲، ۶، ۹، ۱۹، ۱۵–۱۲، ۲۹، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۶، ۲۶۰ ۲۶۰ ۲۶۰ ۲۶۰ ۲۶۰

ا مشق ۲۰، ۲۵۸ میاه مشق ۲۰، ۲۵۸ میاه مشق های شبانه، ۱۸۵، ۱۸۵ میتول، آزیرت ۱۵۳ مشاپور، کامبار ۲۵۳ شاره، رنه ۲۲۲ شارق، بهمن ۱۸۲ مشاعران مقاومت شاعران مقاومت ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۳۵، ۱۳۵، ۱۳۵، ۱۳۵،

شي از نيعووز ۸۵ ۴۰۲، ۴۰۲ 17, 271, 471 شيخون ۵۲۸ شمر سازنده ۱۲۹ شبیریمعالی، رضا ۹۰ ۱۸۱، ۲۴۷ شمر سید ۱۷۵ شجاعی فرد، جواد ۵۲۷ شجاعی، کاظم ۲۰ شعرسياهكل ١٤-١٤ شجاعی، محمود ۲۲، ۱۴۷، ۱۴۸ شعر غمهای بیغنی ۱۲۹ شراره های جاوبدان، کتاب هنر و شعر غمهای ضروری ۱۲۹ ادبیات امروز ۱۵۲ شعرک ۲۰۵ شرقیما ۲۸۲،۲۷۷ شعركوچه ۱۸۲ شریعتی، علی ۱۳، ۴۶۵، ۴۶۴، ۵۱۱، شمر متعهد ١٢٩ 277 شریقیان، جواد ۴۵۲، ۴۵۳ شمر مردمی ۱۲۹

شریفی، حبیب الله ۱۸۱ شعر ارتجاعی ۱۲۹ شعر انگلیس ۳۱۳ شعر برای آزادی ۵۳۹ شعر بلاستیک ۳۰۶، ۳۶۷، ۳۶۷، ۲۶۸،

شعر تجسمی ۱۰، ۲۰۶، ۳۶۷، ۳۶۸، ۳۶۸ ۲۲۶، ۲۲۷، ۵۳۵

شعر تسلیم ۱۲۷-۱۳۸ شعر جنگل ۱۵، ۱۵۱، ۱۵۵، ۴۵۹، ۴۵۹ شعر جنوبی ۲۷۲، ۲۷۷، ۲۷۷، ۲۸۹، ۲۸۹ شعر چریکی ۸، ۹، ۱۴، ۱۵، ۱۹، ۱۹، ۴۵۹، ۵۷، ۲۶، ۱۵۱، ۱۸۶، ۳۰۳، ۲۰۹ شعر حجم ۲۰۹-۱۱۲، ۱۳۹، ۱۲۶، ۲۲، ۱۲۰، ۱۷۶، ۱۷۶، ۲۲۶، ۲۲۶،

777, 77**0** 

شعر دیگر [جُنگ شمر، دفتر دوم] ۲۰. شمر ستایش قدرتهای حاکمه ۱۲۹ شعر مقاومت ۱۲۷–۱۲۸ شعرمن ۱۸۲ شعر منثور ۱۵۰، ۱۷۶، ۲۷۶ ۴۷۷ شمر ناب ۱۰، ۱۶۹، ۱۹۲، ۱۹۲، ۲۲۶ **477, 777, 676** شعرنو از آخاز تا امروز ۱۷۶ ۱۷۶، PPI, ACT, AYT, TAY, 9.7. **TTY .T.** A شعرنو نیمائی ۲۶۷، ۲۲۷ شعر و سیاست و سخنی دربارهٔ ادبیات ملتزم ۲۵۸، ۲۷۸، ۲۷۹، ۲۱۷ شعروتعبه ۲۲۱ شعرهای بیشکل ۲۰۷ شفیعی کدکنی، محمدرضا (م. سوشک) 1101 4. 44 44 14 14 16 11. 1111 1111 1111 1111 1111

771: 681-1-1: 767: 777:

۱۳۴، ۴۸۵، ۴۶۶، ۲۵۱ مبا، فتحعلی خان ۱۳۴ مبع از روزنهٔ بیداری ۵۳۷ مبع تارنجستان ۴۱، ۱۸۲ مبردی، علی ۴۱۵

**صغره های سکوت** ۱۸۰ .

בו אסף, דעד, דעד, דעד, דעד ודד

*صدای پای آب* ۲۱۷ *صدای حشق* ۵۳۶

مسلمای قزوین ۱۵۲

صدای میرا ۱۹، ۷۵، ۷۶، ۵۲۰، ۵۲۰، ۵۲۱

411

صدای همیشه ۱۰۵، ۱۰۶، ۵۳۶ صدرحاجسیدجوادی، علیاصغر ۵۱۱

مدف ۲۰۰

مسلف و تعبهٔ تنهائی او ۱۸۱

صدیقی، کامبیز ۲۷۶، ۲۷۷، ۲۹۵،

777, 776

صفا، پرزین ۱۷۹

صفارزاده، طاهره ۲۱، ۸۳، ۹۸، ۱۸۱،

1774 .T.A .T.V .TY.-T15

707, 777, 677, 110, 776

صفاری درست (واله)، حسین ۵۳۷

صفاری، عباس ۹

صفحهٔ عنر روزگیلان ۲۰

صغر ۱۸۰

صلاحی، عبران ۲۲۶، ۲۴۹، ۲۵۱،

017, 707, 6A7, 7PT, V.C.

0.9

277, 777, A77, 764, P64,

٠٤٠، ١١٥، ١١٥، ١٩٥

شكست سكوت ٢٥٢

شکفشن در مه ۱۴۱ ۴۲، ۱۸۴، ۱۸۴، ۲۲۰

277

شکوری، ناصر ۴۵۴

شکوفه های سرخ سیب ۲۹۸

شمالیان، علی ۵۲۷

شمس اسحاق، کیان رش ۵۳۷

شمس پور، شهرام ۱۸۱

شمس قیس رازی ۲۰۵

شمس لنگرودی، محمد ۲۱۵

شمس، مرتضی ۲۷۷

*شوراب* ۴۰

شهیری، شهین ۲۲۶

شهرداری تهران ۲۱۶

شهریار ۴۰۱

شیبانی، فرهاد ۲۱، ۱۱۶، ۱۸۱، ۱۸۴،

777

شیبانی، منوچهر ۱۴۴، ۱۷۰، ۲۰۲،

V-7. 707. P70

شیراز ۱۸۰

شینتسلر، آرتور ۲۱۴

ضابر ۲۰۲،۴۰۱

صادقی (پدرام)، عباس ۵۲۷

صالحپور، محمدتقی ۲۸، ۲۹

صالحی، بهمن ۹۰، ۲۷۶، ۲۹۷، ۲۲۳،

404

صالحی، سید علی ۲۲۲، ۴۵۰، ۴۵۰،

## ۶۰۰ تاریخ تحلیلی شمرنو

صور خیال در شعر فارسی ۱۸۵–۱۸۶ صور خیال در شعر [کهن] ۱۵۱ صهبا، هوشنگ ۲۱، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۲، 170 .147 ضدانقلاب ۱۷۲ ضرابی، علی اصغر ۲۷۸، ۲۹۷ ضیائی، ابرج ۲۲۲ ضیاءپور ۳۷ طالبوف ۵۱۶ طالئيان، اسماعيل ٥٢٧ طالعي، جواد ٥٣٠، ٥٢٧ طاهباز، سيروس ٢٢٠ طبائی، علی رضا ۱۸۱ طباطبائی، ژازه ۱۸۱، ۲۷۷ ۲۲۶۰ طباطبائی، همایونتاج ۲۹۸، ۴۳۲، طبری، احسان ۴۱۵

طبری، احسان ۲۰۵ طبلهای سنگی ۲۰۲ طلا در مس ۲۰۲ طلوعی در غروب ۲۹۱ طنین در دلتا ۴۱، ۲۸ ۲۸۴، ۲۱۷، ۲۲۱ ظلالله ۲۸۵، ۲۹۷، ۲۹۸، ۲۹۹، ۲۰۹،

> ظهر درد ۲۰ عابدینی، فرهاد ۲۲۶ عارف ۱۳۵، ۲۰۱، ۵۱۷ مارفتامهٔ ایرج ۴۰۳ ماشتمانه ها و درد ۲۱۵

عبدالملکیان، محمدرضا ۲۹۸ عبدلی، م. ۱۸۱ هبور ۴۱، ۷۶، ۷۹، ۸۰ عبور از حجم ۱۲۲، ۱۴۴ عدنانی، محسن ۲۹۷ عراق ۱۲، ۲۸۹ عرفان، حمید ۴۱ عزیزپور، بتول ۲۷۷، ۲۸۹، ۲۷۲، ۵۲۸

۵۲۸ هسکری، میرزاآقا ۲۶۸، ۲۹۸، ۲۹۸، ۴۰۸، ۴۰۸، ۴۰۸، ۴۰۸، ۴۰۸، ۴۱۸ ۵۲۱ عشقی ۲۰، ۴۱۵، ۴۱۲، ۴۱۵، ۴۱۲، ۵۱۷، ۴۰۱، ۵۱۷، ۴۰۱، ۵۲۷، ۵۲۷، ۵۲۷، ۵۲۷، ۳۹۱ عظش از دریچهٔ آفتاب ۲۹۱ عشل سرخ ۱۹۳ علمی، بزرگ ۵۱۱ ملویه خانم ۵۱۱ ۵۲۲ علمی پور، هومز ۵۱۵، ۴۲۲، ۴۲۸ علمی مانی، مهدی ۴۲۸، ۴۲۲، ۴۲۸

غُریفی، عدنان ۵۳۸ غلامعلی پور (ساحل نشین)، حسن ۱۸۱ فمناکان صح ۵۳۶

فمناکان صبح ۵۳۶ فوریان ۵۱۵ غیائی، محمد تقی ۱۷۷ فاصله ۵۳۶ فاطعی، سعید ۲۱۴

عنصری ۱۳۰

198

فرنود، غلامحسين ۲۵ فروغی بـطامی ۱۳۵ قر**منگ** ۲۹۱،۴۰ فرهنگ اسلامی ۵۳۸ فرمنگ و زندگی ۲۰، ۱۵۲

فریاد، فریدون ۲۶۸، ۵۳۰، ۵۲۸، ۵۲۸ فریادهای دیگر و عنکبوت رنگ 🛚 ۱۸۲

فریدمند، احمد ۴۱۵ فریدونی، عطاالله ۴۱

فريدون [فرخزاد] ۲۵۱

فشاهی، محمدرضا ۲۹، ۲۱، ۱۰۶، 1779 1771 178V 1150 11.V

TAY

ف*صل بروز خش*م ۵۳۶ ن*صل* پنجم ۴۵۵ *فصل سيز* ١٨١

۲۰۶، ۲۱۶، ۲۱۱، ۲۲۹، ۲۶۶، فصلنامهٔ تحقیقات ایرانی ۲۷ فصل های زمستان ۱۴۶

فصل مای سیز ۱۵۲

فعیلی برای تو ۸۷

*تصلی در هتر ۱۵۲ ،۳۸ ،۳۸* ۱۵۲

فقیری، ابوالقاسم ۲۹

فقیری، امین ۲۹

فلكالافلاك ١٥٢، ١٧٤، ١٥٧، ١٦٢٠

177, 777

قائدی، بدالله ۲۲۷

فراتر از شب اکتونیان ۲۷۷، ۴۵۳،

457 .F5Y

فرازمند (ماهان)، مجید ۴۱

فرامرزی، حسن ۲۱۲

فرانسه ۲۰۱ ،۱۶۸ ،۱۶۸ ، ۲۰۱

فرخزاد، يوران ۲۲۶

فرخزاد، فروغ ۲۳، ۸۴، ۹۰، ۹۴،

۵۰۱ ۱۸۲ ۱۸۱ ۱۵۲ ۱۰۶

אודי פודי לסדי לעדי עידי

.07, 107, 777, 277

فرخزاد، فريدون ۲۵۶

فرّخي ۲۷، ۱۲۰، ۱۲۵، ۴۵۴

فردا اولین روز دنیاست ۲۹۸، ۴۰۸، \*11

قردوسی ۱۰، ۲۰، ۵۲ ۵۷ ۵۸ ۸۸ ۱۲۹

۱۲۰، ۱۲۲، ۱۹۵، ۲۰۲، ۲۰۸، نصل غلیظ گیسو ۱۸۱

۲۲۰، ۲۵۸، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۰۲، تمیل مطرح نیست ۱۵۰

417 YTY 116

فرزاد، منتعود ۱۵۰

فرزندان سانجز ۱۷۵

فرسيو ٢

فرلينگتي ٢٠٢

فرم ۲۶، ۵۱، ۱۲۸، ۱۲۷، ۱۲۶، ۲۱۵ – ۲۱۵

۵۲۲، ۱۲۲۵

قَرماليست / فرماليسم ١٨، ٨٤، ١٣٩،

## ۶۰۲ ئارىخ تحليلى شعرنو

کاظمزاده ۱۷۰ قاسمیان، مینا ۲۹۸ كاظميه، أسلام ٢٨٥، ٢٢٥ قاضی ۵۰۸ كامن آلبر ١٧٠، ٢٧٤ قافله های شب خیز ۲۲۷ کانون تربیت ۲۲، ۱۸۰ قانون اساسی ایران ۵۰۵، ۵۰۶ کانون نویسندگان ایران ۱۳، ۱۴، قدرخواه، كيوان ٥٣٨ فدمائی ۲۰۷ 7.0-110, 210-170, 170 کاره ۲۰، ۱۲۶ قذافي ٢٥٧ کبری، نامید ۲۵۴ فرأن ۱۹۲، ۲۷۲ كتاب احمد ١١٥ فربانزاده، احمد ۵۲۸ کتاب امروز ۱۵۲، ۱۷۶، ۲۵۲، ۲۵۸، ۲۵۸، تعسهٔ کوی و برزن ما ۲۲۷ قصیده های هاویه ۲۵۲، ۴۹۷ کتاب پیام ۲۲۱ قصيدة بلند باد ۲۴۱ کتاب ثوس ۲۲۱ **تطاری در مه** ۴۱۵ کتاب جدید ۲۵۸، ۲۵۸ تغس نامحدود من ۱۲۵،۱۲۳ كتابخانة سخن ٢٠ **فغس و پرواز** ۵۲۶ کتاب روز ۱۵۲ فقنوس ۵۲۸،۵۲۶ کتاب شعر ۲،۴۱۲ قلبم را به خاک بسیارید ۲۵۴ كتاب شعر ساهر ۲۹۱ فلعة سقريم ٢١٤ کتاب مرجان ۲۵۸، ۲۷۶ *قلم اندا*ز ۲۲ قليج خاني، على ٩٠، ١٢٥، ١٢٥، *کتاب مقدس* ۱۶۸ کتاب میوا ۲۲۷ 797 کتاب نمونه ۱۸۱، ۲۲۴، ۲۲۵، ۲۵۸، قم ۱۲، ۲۷۶ 277, 107, AP7 **تناری تنها** ۲۸۹ قبری، شهیار ۹ کتاب های جیبی ۲۰۶، ۲۷۸، ۲۰۶ کتاب مشر ۲۰، ۱۵۲ کاتبی، علی ۲۵۹ کتیبه ٹی پر باد ۲۷۷ کار ۲۸، ۵۲۹ کُربن، هانری ۲۱۴ کارٹر، جیمی ۱۲ کرم عبدلی، علی ۲۶۸ کارو ۴۵۴ کرمی، حسن ۲۷۲ کاشانی راد، بهرام ۲۹۸

کونرت، گونتر ۲۱۴ کویر ۵۰ کیانوش، محمود ۲۹۱،۴۱ کیخسرو، م ۵۳۸ کسرائی، سیاوش ۷، ۱۰، ۱۲، ۲۰، کیهان ۱۵۱، ۲۲۰ ۲۵۷، ۲۵۸، ۲۸۱ ۹۷۲، ۷۲۴، ۲۹۴، ۷۱۵ گارسیالورکا، فدریکو، ۲۷، ۱۰۸، ۱۶۸ گاوارهان ۵۱۲ گرگین، عاطفه ۲۷۶ گرگین، محمد ۲۵۴ گروه فرهنگی مرجان ۲۷۶ کریزهای ناگزیر ۵۳۶ گریه در آب ۲۲۶، ۲۲۹، ۲۵۱ گزارش کتاب ۱۵۲ كزينة شعرها ٢٢٦ کل برگسترهٔ ماه ۴۰، ۵۲ ۵۹ ۱۲۶ ۱۲۶، 4.1 کلیونه ما ۲۲۷ گلچينگيلاني ـ ميرفخرائي، فخرالدين گلزار، لیلی ۲۱۴ كلتان، ابراهيم ٩٠، ٢٢٥

گلستان سعدی ۱۹۸ گلسرخي، خسرو ۹، ۱۰، ۱۴، ۲۰، ۲۰ 17, 97-97, 64, 87, 90, .2, PZ. 1P. 1P. 101. 701. X01. POY, 097, 7Y7, 0Y7, XY7. ידי ידר אין עעדי דאדי פאז-עאזי פידי

کریم پور، حمید ۲۲۸، ۲۲۲، ۴۲۶ کریمیان، کاظم ۲۱ کریمی، پرویز ۲۰، ۲۷۸، ۲۹۷ کریمی، رحمان ۲۷۲، ۲۷۲ 761, 671, 441, 867, 247, PYY, Y.T. YPY, 717-217, ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۵۵ ۱۹۲۵، ۱۵۲۷ کام ۱۹۲۱، ۱۹۲۸ ۱۹۲۸ DF. DT9-DTV کسروی، احمد ۵۱۲،۵۱۱ کری (افشار)، لیلا ۴۱، ۱۵۰، ۱۸۲ كسلاء احمد ۲۲۷، ۵۱۰ کشتارگاه ۲۲، ۵۲۷ ۵۴۱ كلاهى اهرى، محمدباقر ٢١٥ كلكسيون ٣٢۶ كللي، بيژن ٥٢٩ کلودل ۲۰۱

> کنگرهٔ نویسندگان ایران ۱۲، ۵۰۲ كوبيستها ١٤٠ کوئری، عبدالله ۲۲۷، ۲۲۹، ۲۶۰

کلید ۱۸۰، ۱۸۴

DYA کوچ ۵۰ كوج پرنده عا ۲۲۶ کرچنانی، علی ۲۲۷ كوچوش، آلبرت ١٧٩ کودتا ۲، ۱۳، ۲۶، ۵۲۰، ۵۲۰ کوزه ۱۸۲

کوش آبادی، جعفر ۱۷، ۱۵، ۵۲۸

## ۴۰۴ تاریخ تحلیلی شعرنو

229

YVY

كن ١٣

م. اَزرم 🕳 میرزازاده، نعمت ما بودگان ۵۳۶ گلشائی ۲۲۷ م. ا، به آذین ہے اعتمادزادہ، محمود گلشیری، موشنگ ۵۰۸، ۵۲۵، ۵۲۶، ماتک، علی ۱۶۵، ۱۶۷، ۱۷۲ 271 .07. ما چه میخواهیم ۵۱۲ گلهای آفتابگردان و آورد یلی گون ما روی زمین مستیم ۱۰ مازیار ۵۶۰،۵۳۸، ۵۶۰ گورکی ۲۹، ۲۷۶، ۵۲۱ ۵۲۱ مالارمه ۲۰۱ گورگین، تیمور ۲۲ گیاهوارهٔ فصل سرخ ۱۸۵ ۱۸۵ مالایایی ۴۰۳ گیاه و سنگ نه، آئش ۲۲، ۲۵۴ مالكى، شهريار ٢٤٨، ٣٤٩ م. امید ہے اخوان ٹالٹ، مهدی گیلانی، فریدرن ۳۰، ۲۷۲ ماء درکاریز ۴۰ گینزبرگ، آلن ۲۰۲، ۲۰۲ ماباكونسكي، ولأديمير ١٤٨، ١٧١، لاری کرمانشاهی ۲۵۲ 194 1190 1144 لامارتين وار ١٧٠ متين، غلامحسين ٢٩، ٢٢، ١٥٣، لاهوتي ١٢٥ لاهبجان ٣ 277. 077. 970 لعظهما صادقند ١٨٠ مثل درخت در شب باران ۲۵۲، ۴۵۹ مجایی، جواد ۲۹، ۲۱، ۸۷، ۱۴۰ لعظه های مکرر ویرانی ۲۹۸ لحظهٔ سوم، داستان آنسوی نیرنگها עדוי דאוי אוזי ידדי דדדי דמד, מתד, תצם مجاهدین خلق ایران 🗻 سازمان لطفعليان، اردشير ١٧٩ مجاهدين خلق ايران للمباشى ١٣٥ مجلس شورای ملی ۲۵۶ مجله ادب ۲۵۲ لنگرودی، بندهخدای ۱۶۶ مجموعة اشعار ٥٢٨ لوثره آمون ۱۴۲ لوح ۲۲۵، ۲۲۵ محبت، جواد ۲۲۰ محبّى، عبدالجراد ١٨٢، ١٥٣ لوس أنجلس كاليفرنيا ٢٧ محبی کرمانی، مهدی ۲۱ لوموميا ٧٨ م. آزاد ہے مشرفآزادتھرانی، محمود محبی، مهدی ۱۸۲

مسجد سلیمان ۲۲۸ مسکوب، ش ۲۳۵ مسلخ ۷۳۷ مشت در جیب ۲۸۶، ۲۷۷ مشرف آزاد تهرانی (م. آزاد)، محمود ۱۰۶، ۲۱۸، ۲۲۰، ۲۲۰، ۲۷۲، ۲۷۶، ۲۷۶، ۱۰۶، ۲۲۰، ۲۲۲، ۲۲۱، ۲۲۸، ۲۲۰، ۲۲۰ مشروطه ۷۷۱ مشروطه ۷۵۱ مشفقی، سیروس ۲۰، ۲۱، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۰۱، ۱۲۰، ۲۰۶، ۲۰۶،

مظاهری، علی ۲۱ معتقدی، محمود ۴۶۲ معزّیمقدم، فریدون ۱۷۹ معماری حجم ۱۲۹،۱۴۶ محبوب، محمدجعفر ۱۷۹ محدث، جعفر ۲۷۸ محدثی، جواد ۲۵۸ محسن، سعید ۶ محساتی، محمدابراهیم ۱۸۲ محمدسینا، راحا ۲۶۸ محمد غزنوی ۱۹۵ مختاری، محمد ۲۹۲، ۲۵۲، ۲۸۵، ۲۸۸ مختصری دربارهٔ عنر ۲۸۸، ۲۸۸، مدرسهٔ عالی مدیریت لاهیجان ۲۲۲

مدرنیستی ۸۳ مدرنیستی ۸۳ مدرنیسم ۲۱۷، ۲۱۸، ۴۶۶ مدیحی، محمدرضا ۸۳۸ مرا دردیست اندر دل... ۵۳۵ مرا صداکن ۲۱۴ مرا سه محمد امینی لاهیجی مرثیه های کولی ۲۹۱ مرثیه جویبار ۲۹۵، ۴۵۲ مرجان ۲۷۶، ۲۵۲، ۴۵۲ مردی در قفس ۵۱۱ مرگ رنگ ۷۱۷ مرگ رنگ ۲۱۷ مرگنامه ها د پنج آواز برای ذوالجناح

معین، محمد ۱۷۹ مغول ۵۱۵

مقدممراغه ئي، رحمت الله ٥٠٣، ٥٠٣ مُقربين، شهاب ۴۶۲

مقصدی، رضا ۱۰، ۲۰، ۱۵۴، ۱۶۶، 777, 777, 777

ملکالشعراء بهار ۲۵۴، ۴۰۱، ۵۱۷ ملکی، خلیل ۵۱۱

مميزان ٥٢١، ٥٢٢

مميزي ۵۲۹ مناجات ١٩٨

717

من با آبها رابطه دارم ۴۱۵، ۴۲۲،

من، تنهائیم و زمزمه هایم ۴۰

منزوی، حسین ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۸۴، 7.1, 17, 301, 177, 6/0

منشی زاده، کیومرث ۲۲۰، ۲۷۲، 7772 7072 7772 8772 7873 DYA

منصوری، پرویز ۱۷۹ منظومهٔ ده و د*واز*ده و *آخوی غریب* ۲۰ من فقط سفیدی اسب را گریستم ۱۸۰،

P.Y. . 17. . 77

من معومی شوم ۱۸۰

منرچهری ۱۳۰

موج ناب ۲۲۶، ۴۲۸، ۴۲۲، ۴۲۸، مهری، حسین ۲۸۱

40. . TTV

موج نو ۱۰، ۱۹، ۸۳ ۸۸، ۱۰۶ V.12 .112 1112 1712 1712

771. . 17. PAY, 7.7. Y27. 107, 177, 277-A77, 777, ٧٧٦، ٥٨٦، ٢٦٥ موج توثی ۸۴، ۱۰۷، ۲۲۰، ۲۰۳، ۲۰۳

T. \*

موحد، عبدالحمين ٢٠ موحدمحمدی، ضیاء ۲۱۹، ۲۲۲، 799 .T . A . T9A

موزه های برعوت ۱۸۲، ۱۸۲ موزیک ایران ۱۵۲

موسعة فرهنگى آلمان مه انجمن فرهنگی ایران ـ آلمان

موسویگرمارودی، علی ۴۱، ۷۶، ۹۷، 

موقعیت کلی عنر و ادبیات کنونی ۲۲۷ م و می درسا ۲۱

مونتسرا ۵۲۱

مهاجر، برویز ۲۱۲، ۲۲۲، ۲۵۱ مهتاب ۵۲۷

مه در مه ۲۹۸

مهدویان، ایرج ۴۱

مهدوی، ژاله ۲۲۷

مهدوی هزاوه، محسن ۲۶۸

مهدیان، ایرج ۲۵۸، ۲۷۸، ۲۰۹

مهربویا، جمشید ۱۶۵

مهمید، محمدعلی ۵۲۵، ۵۲۶

میبدی، علیرضا ۴۱۴،۴۱۳

میترا و خمیازه های باد ۲۵۴

717, 247, 4.7, 417, 1.7,

440 '404

ناصرالدين شاه ۵۱۶

ناصرخسرو ۱۲۹، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۲۴، ۱۲۴،

TTI

ناطق، هما ۵۲۲

نامه ا ۱۱۵

نامه های سرگردان ۲۵۴

نبض وطشم *دا میگی*رم ۵۳۷، ۵۵۷

نبی ۲۹۱

نثر موزون نویسان ۲۰۷

نجات، هوتن ۲۹۸

نجد سميعي، عنايت ٢٠

نجف ۱۴

نجفي، أبوالحسن ٢٢٢

نجوای روستا ۲۰

ندیمی، حسن ۱۸۲، ۵۲۵

نرودا، پابلو ۱۶۸، ۱۷۷، ۱۹۹، ۴۰۳،

4.4

نسيم شمال ١٢٥، ٢٠١

نصيرى بور، غلامحسين ۲۲، ۱۷۴،

1X1-0X1, 777, 777

نصیری، نصیر، ۲۶۸، ۲۶۹

نظیری، ژاله ۲۷۸

نمرهٔ جوان ۴۱، ۹۶، ۹۶، ۹۴۱

تفس زیر لختگی ۴۰، ۱۰۹، ۱۴۳

نفیسی، مجید ۱۰۷

نقد آثار احمد شاملو ۲۲۰، ۲۲۰

نگاه ۱۱۵

میرافشار، هما ۲۲۷

میرزازاده (م. آزرم)، نعمت ۱۰ ۲۰، ۲۰

17, 17, QY-PY, 1A, VY1,

X71. 101. 701. .. Y. 1.Y.

10. Y 10. A 174 174. V.D.

110, 710, 770

ميرزاكر چکخان ١٥

میرصادقی، میمنت ۲۵۴، ۴۸۵، ۴۹۰

ميرفخرائي، فخرالدين ٢٠٧

میرفطروس، علی ۱۰، ۲۰، ۲۵، ۲۵، ۱۵۴،

PGY, 197, 170, P70

میرمیران، مجتبی ۲۵۴

میزانی، فیروزه ۲۲۲، ۴۴۱–۴۴۲

ميعاد در لجن ٥٠، ٥٠

می*کائیل و گاوآهن مغموم* ۱۸۱، ۱۸۵،

777

ميلاد دريا ۲۵۴

میلاد تهنگ ۵۲۸

میلانی، پروانه ۲۹۱

میلانی، فروغ ۴۲

میهمان سنگ ما ۵۲۷

مؤذن، ناصر ۲۸، ۲۹ ۵۲۹

مؤمني، باقر ۲۸، ۵۱۶

نٹورمانتیکما ۷۰

نابدل، عليرضا ٧

ناپلئونی، نیروز ۲۷۸

ناتلخانلری، پرویز ۱۷۰، ۲۰۷، ۳۸۶

ناجی، نیروز ۲۲، ۱۴۸

نادرپور، نادر ۲۰، ۱۵۰، ۱۷۰، ۱۸۴،

نگاه، ف. الف 🕳 فريبرز ابراهيمپور نیل ۲۲، ۱۸۰، ۲۱۲، ۲۲۵ نگامی در سکوت ۲۷۷ نگین ۲۰، ۱۵۲، ۲۵۲، ۸۵۲، ۲۱۰، 79. 101. 179. 1755

نوریزاده، علیرضا ۲۲، ۱۱۶، ۱۲۴، ۱۲۴، 010 ATY

> نوریعلاء، اسماعیل ۱۰، ۱۰۰، ۱۰۳، 1715 . TY1 TATE TOTE 3. TE 777, 227, 427, 277, 477, DTA

> > نورىعلاء، يرتو ٥٣٨ نوری، نورالدین ۲۹ نوزادیان، رایا ۲۹

ثومی از نقد بر تومی از شعر ۱۶،۱۵ نیوتون ۱۴۹ نومی از هنر، نومی از اندیشه ۱۵۱، 771. 777. - 70

> نوعی، محمل ۵۲۸ نوقدمائے ، ۱۸۰ ۲۸۰ ۱۵۰، ۱۹۴، ۱۹۴، ۷۲۱ ۱۸۲۱ ۶۶۴۱ ۱۴۹۰ ۷۰۵

نهرو ۱۷۵ نهضت آزادی ایران ۱۳ نیرو، سپروس ۱۸۲، ۱۸۲، ۲۵۲ نیری، صفورا ۱۵۲، ۴۵۵ نیستانی، منوچهر ۲۰۱، ۱۸۲، ۲۰۱،

7.7, ٧٠٦, ٦/٦, ٦٧٦, ٢٢٥ نیشابور ۱۲۲، ۵۵۶ نيكوصالح، احمد - ١٥٤، ١٨٢، ١٨٥،

نیکو، منوچهر ۲۶۸

نیماتی ۸۰، ۱۱۱، ۱۲۸، ۱۵۰، ۱۸۶، 4P1: Y.Y. VIT: XIT: 70T: פגדי עידי דדדי עפדי גפדי 444 444

نیما و شعر پارسی ۱۸۳

نیما یوشیج ۲۰ ۲۲، ۸۵، ۱۰۴، ۱۰۵، ۱۰۵، עדוי דדוי דסוי פלוי דגוי 7X1, 6P1, 707, TY1, 2VY-AYT. 197, .... V.T. A.T. אודי דודי עדדי גדדי דדדי ילדי וידי דודי גדדי וסדי 707, 777, 777

> نپهیلیت ۴۷۸،۴۷۷ و آنگاه آه ای فرشته ۱۸۰ واحد، سينا ٢٣٥ واحدى، غلامرضا ٢٩٨ رازها ۲۵۲، ۵۵۲

واشنگتن ٧ راقدی، اصغر ۱۵۳، ۲۷۸، ۲۰۰، 747, 444, 640

> وانعة سياهكل ٢٢٨٠١٥ واقف، جمشيد ٢١٥ والري، پل ۴۰۱ وجدائی، محمد ۲۹۱ رجدی، شاداب ۲۹۱ ورلن ۴۰۱ وزارت فرهنگ و هنر ۲۵۶، ۵۱۹

هنرمندی، حسن ۱۸۲ هنرور شیجاعی، نقی ۲۲، ۵۰۳، ۵۲۹ هوای تازه ۱۲۴، ۲۰۵، ۲۲۰ موای عوب عوب نامه ۲۰۳ حوشمند مسعود ۹ هوشنگ چالنگی ۲۲۸ مویت ۲۷۷ هویدا، امیرعباس ۲، ۱۲ میچکس نمی داند ۲۹۱ هیرمند ۲۰ هیورث، پیتر ۱۷۹ یاده *اشت های شهر شلوغ* ۵۱۱ یاشار ۵۳۶ یحبوی، عباسملی ۲۵۵ یزدی، ابراهیم ۱۳ بسەنىن، مىرگى ۲۹ يعقوبشاهي، نياز ٢٨، ٢٥٩ يغما ٨٠ یفتوشنکو، یوگنی ۲۹ 404 IIL یلفانی، محسن ۵۲۱،۵۱۱ يوردشاعيان (عنا)، اسماعيل ١٨٢، 441 يوسف، سعيد ١٥، ١٤، ٢٢٨

وزل، عليرضا ٢١٤ وصال شیرازی ۱۲۵ وطن، اکبر ۲۹۸ وقت سکوت نیست ۵۲۹، ۵۲۹ وکیلی، سیر ۴۱۴ و ناگهان جرقه ۲۷۸ وبتنام ۷۸، ۲۹۰، ۴۰۲ مانیئس، کارل ۱۷۹ هاوزن، اشتوک ۱۷۹ هيوط ۲۰ مجوم ۲۵۲، ۲۸۵ مدایت، رضاقلی خان ۱۳۵ هدایت، صادق ۵۱۱ هر سوی راه راه راه ۱۸۱ هزارخانی، منرچهر ۲۱، ۲۷۶، ۵۰۷، 116 776 مزار و یک شب ۲۲۵-۲۲۶ هشترودی، محسن ۱۵۰، ۴۱۴ مشت کتاب ۲۵۳ هلاک مقل به وقت اندیشیدن ۵۳۹ همائی، جلال ۴۱۴ همايونقر، عزت الله ٢١٢ همایونی، صادق ۲۲ همش، اسماعیل ۴۵۵ همینگوی، ارنست ۲۱۴

## كتابها (مراجع ومأخذ)

آتابای، سیروس / وادی شاهپرکها. مد تهران: طُرفه، ۱۳۴۴، ۸۷ ص.

آتش / دشت ناامید. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۶۱ ص.

- / من کویر. ـ تهران: بینا، ۱۳۲۲، ۶۰ ص.

- / واحه. ـ تهران، یی نا، ۱۳۴۷، ۵۱ ص.

آتشى، منوچهر / آواز خاك. ـ تهران: نيل، ١٣٢٤، ٢٠٢ ص.

م / آهنگ دیگر، \_ تهران: [ناشر] رضا سیدحسینی، اردیبهشت ۱۳۲۹، ۱۵۱ ص.

- / بر انتهای آفاز. ـ نهران: دنیای کتاب، بی تا، ۱۴۴ ص.

- / برگزیدهٔ اشعار و چند شعر تازه. ـ تهران: دنیای کتاب، بی تا، ۱۴۴ ص.

- / دیدار در قلق. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۸، ۱۸۸ ص.

آخوندزاده، میرزا فتحملی / تمثیلات، شش نمایشنامه و یک داستان. ترجمهٔ م. ج. فرهچه داغی. \_ تهران: خوارزمی، ۱۳۵۶.

آدمیت، فریدون / امیرکییر و ایران (ورقی از تاریخ سیاسی ایران). ــ تهران: خوارزمی، ۱۳۴۸.

آدیش، م. (و) کوهزاد / من محو میشوم. ــ تهران: پرس اجنت، ۱۳۵۰، ۱۱۵ ص.

آدیش، هور / تا دم جاده های صبح. ــ تهران: دنیای دانش، ۱۳۵۴، ۴۸ ص.

آذر. ع. ۱. / آسمانگرد زمینگیر. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۲، ۹۴ ص.

آذری، محمد / بی پناهی. ساتهران: بی نا، ۱۳۴۶، ۷۵ ص.

- / سرود درهٔ شقایق. \_ شیراز: کوروش، ۱۳۵۰، ۶۲ ص.

آرمین، سیروس / موا دردیست اتدر دل ... \_ تهران: سحاب کتاب، ۱۲۵۷، ۵۸ ص.

آریان، علیرضا / مامن خیال. \_ مشهد: بینا، ۱۲۲۶، ۱۲۸ ص.

آرینپور، بحیی / از صبا تا نیما. ـ تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی(و) موسسهٔ انتشارات فرانکلین، ۱۳۵۰، ۲ مجلد.

آزادوش، ر. / خورشید و شهر دور. ساتهران: رَز، ۱۳۵۰، ۸۱ ص.

آزادی ور، هوشنگ / مرگنامه ها و پنج آواز برای فوالجناح. ـ تهران: بینا، ۱۲۵۱.

آژند، یمقوب / ادبیات نوین ایران (از انقلاب مشروطیت تا انقلاب اسلامی) ترجمه و

تدوین ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۶۳، ۲۲۰ ص،

آژنگ / ثاقوس. ــ تهران: بينا، ١٣٣٣، ۶۶ ص.

آشوری، داریوش / «گشتی در هوای شعر سهراب سپهری» و پیامی در راه، ـ تهران: طهوری، ۱۳۵۶، ۱۳۶ ص. چاپ دوم.

آفاق تما، شمس / سرود عشق. ـ تهران: بی نا، ۱۳۳۷، ۵۲ ص.

آقاسی، داراب / چراغ ناسوخته. ــ نهران: بی نا، ۱۳۵۴، ۷۵ ص.

- / در شیانهٔ شهر هم. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۷، ۱۳۸ ص.

آل اسحاق، كيانوش / در امتداد تجريه ها. ـ بيم، بي نا، ١٣٥٧ م س.

ابتهاج، هوشنگ (ه ۱. سایه) / چند برگ از یلدا. \_ تهران: بی نا، ۱۳۴۲، ۲۵ ص.

- / زمین. - تهران: نیل ، ۱۳۲۴، ۱۴۶ ص

- / سراب. ـ تهران: صفى على شاه، خرداد ١٣٣٠.

~ / شبگیر. \_ نهران: صفی علی شاه، مرداد ۱۳۳۲.

ــ / نخستين نفمه ها. ــ رشت: بي نا، ١٣٢٥.

ابراهیمی، احمد / هویت. ستهران: رَزَ، ۱۳۵۱، ۱۰۱ ص.

ابراهیمی حریری، دکتر فارس / مقامه نویسی در ادبیات فارسی. ـ تهران: چاپخانه دانشگاه تهران: شهریور ۱۳۲۶.

ابن خلدون، عبدالرحمن / مقدمهٔ ابن خلدون، ترجمهٔ پروین گنابادی. به تهران: مرکز انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۶۲.

ابهری، فخیم / بهار ایر. ـ بیم: بینا، ۱۲۲۸، ۱۴۲ ص.

احسانی، امان ا... / جهیز. بینا، زمستان ۱۲۲۸، ۹۶ ص.

احمدی، احمدرضا / روزنامهٔ شیشه بی. \_ نهران: طّرفه، اردیبهشت ۱۳۲۳، ۹۹ ص.

- / طرح. \_ تهران: بي نا، آذر ١٣٤١، خشش، ٢٠ ص.

- امن فقط سفیدی اسب را گریستم. \_ تهران: زمانه، ۱۲۵۰، ۱۱۰ ص.

- / وقت خوب مصائب. \_ ثهران: زمان، ١٣٤٧، ١٨١ ص.

احمدی پور، قربانعلی / سپیده. \_اهواز: نینوائی، ۱۲۳۲، ۱۰۹ ص.

اخوان ثالث، مهدی (م. امید) / بدعت ها و بدایع نیما یوشیج. ـ تهران، توکا، ۱۳۵۷، ۳۴۸ ص.

م / آخر شاهنامه. \_ تهران: بينا، بائيز ١٢٣٨، ٨+٨٥ ص.

- / از این اوسنا. \_ تهران: مروارید، ۱۳۴۴.

- / برگزیدهٔ شعرهای مهدی اخوان ثالث. به تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۱۱ ص.
- / بهترین امید (گزینه اشعار و مقالات). به تهران: روزن، ۱۳۴۸، ۳۱۹ ص.
  - / پائیز در زندان. ـ نهران: روزن، ۱۳۴۸، ۱۰۳ ص.
  - / دوزخ، اما سرد. \_ تهران: آگاه، ۱۳۵۷، ۱۸۷ ص.
  - / زمستان. \_ [تهران]: زمان، خرداد \_ دی ۱۳۳۵، ۲+۱۱۶ ص.
- / زندگی میگوید: اما باز باید زیست، باید زیست، باید زیست. \_ تهران: توکا، ۱۳۵۷، ۱۳۵۷ می.
  - / شکار. ـ تهران: مروارید، ۱۳۴۵، ۵۶ ص.
  - ـــ / عاشقائه ها و کبود. ــ ثهران: جوانه، ۱۳۲۸، ۱۹۷ ص.
  - / عطا و لقاى نيما يوشيج. \_ تهران: انتشارات دمارند، زمستان ١٣٤١.
  - / مجموعة مقالات (كتاب اول). \_ [تهران]: انتشارات توس، بهمن ماه ١٣٢٩.
    - اخوانلنگرودی، مهدی (آماج) / سپیدار. \_ تهران: بینا، ۱۳۴۵، ۶۶ ص.
    - اسدبان، محمد / در مدار بستهٔ ساعت. ستهران: رواق، ۱۳۵۷، ۸۵ ص.
    - اسدی، مینا / چه کسی سنگ می اندازد. به تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۰، ۱۰۵ ص.
- اسلامپور، پرویز / **پرویز اسلامپور** [نام مجموعه]. ــ تهران: بینا، مرداد ۱۳۲۹، ۱۳۸ ص.
  - / پس حس خداوند نجاتم میدهد. \_ تهران: بینا، ۱۳۴۹، ۱۳۸ ص.
    - / سطع شبع در سغر پاکه. \_ بیجا: بینا، ۱۳۴۹، ص.
      - ـــ / نمک و حرکت ورید. ــ تهران: بینا، ۱۳۴۷.
    - / وصلت در منحنی سوم. \_ تهران: اشرنی، ۱۳۴۶، ۸۷ ص.
  - اسلاميندوشن، محمدعلي / چشمه. \_ نهران: بينا، تير ماه ١٣٣٥، ٧١ص.
    - /گناه، \_ تهران: ناشر مؤلف، ۱۳۲۹.
    - اسلامی، نعمتا... / مرگ ماهی ها. \_ تهران: بندار، ۱۳۴۹، ۸۰ ص.
- اسماعیلی، امیر (و) صدارت، ابوالقاسم / جاودانه فروغ فرخزاد. ــ نهران: مرجان، تیر ۱۳۲۷.
- اشرف، احمد / مواتع تاریخی رشد سرمایه داری در ایران: دوره قاجاریه. \_ [تهران]: انتشارات زمینه، خوداد ۱۳۵۹.
  - اصلانیان، اصلان / خورشیدهای شبانه. \_ نهران، شباهنگ، ۱۳۵۷، ۸۰ ص.
    - / شیاهنگ. \_ تهران: انتشارات فرهنگ، ۱۳۵۰.
  - اصلانی، محمدرضا / بر تفاضل دو مغرب. به تهران: زوار، ۱۲۵۴، ۱۱۰ ص.
    - / سوگنامهٔ سال های معنوع. تهران: شباهنگ، ۱۳۵۷، ۸۸ ص.
    - / شبهای نیمکتی، روزهای باد. \_ تهران: بینا، ۱۳۴۴، ۱۸۰ ص.

اعتضادی، ملکه /گل های من. ـ تهران: بینا، ۱۲۲۵، ۱۱۲ ص.

اعتمادالسلطنه، محمد حسن خان / مرآة البلدان (با تصحیحات و حواشی و فهارس)، به كوشش دكتر عبدالحسین نوائی و میرهاشم محدث. ــ تهران: مؤسسهٔ انتشارات و جاب دانشگاه تهران، ۲ مجلد، اسفند ۱۳۶۷.

اعلامي، ابوالقاسم / محراب راز. - نهران: بينا، ١٣٣٩، ١٨٤ ص.

افراسیایی، امیرحسین / حرف های یا ثیزی. \_اصفهان: بینا، ۱۳۴۸، ۱۱۰ ص.

الهي، بيژن / علف ايام. \_ تهران: نشر ۵۱، ۱۲۵۰، (خشتي، ۲۰۰ نسخه)

الهر، صدرالدين (و) تاجبخش، ع / خار. ـ تهران: مروج، ١٢٣٢، ١٥٩ ص.

امیری، فاروق / با چشمهای تماشائی شما . \_ تهران: بینا، ۱۳۲۹، ۲۴ ص.

امين، بهمن / مسير. \_ بابل: بي نا، ١٣٤٩، ١٥٨ ص.

اميني، بدالله (مفتون) / انارستان. \_ تبريز: ابن سينا، ١٣٤۶، ١٢٣ ص.

- / دریاچه. \_بیم: بینا، ۱۲۲۶، ۱۱۰ ص.

- / كولاك. \_ تيريز: شمس، ١٣٤٢، ٢٢٩ ص.

اوجی، منصور / این سوسن است که میخواند. بهران: بینا، ۱۳۴۹، ۱۵۱ ص.

- / باغ شب. ـ شيراز، كانون تربيت، ١٣٤٢، ٩٩ ص.

- / تنهای زمین و خواب درخت. ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۲۹، ۱۶۳ ص.

مه / شهر خسته. \_ تهران: سپهر، ۱۲۴۶، ۱۱۰ ص.

- / صدای همیشه. ـ تهران: زردیس، ۱۳۵۷، ۹۲ ص.

اوستا، مهرداد / حماسة آرش. ــ مشهد: توس، خرداد ۱۳۲۴، ۵۲ ص.

ایرانی، هوشنگ / اکنون به تو می اندیشم، به توها می اندیشم. \_ تهران: بی تا، دیماه ۱۲۲۰، ۱۲۲۰ ص

- / يتفش تنك بر خاكسترى. ـ [تهران]: ناشر مؤلف، شهريور ١٣٣٠.

- / خاكسترى. \_ [تهران]: ناشر مؤلف، خرداد ١٣٣١.

- / شعله ثي يرده را يركرفت و ايليس به درون آمد. \_ [تهران]: ناشر مؤلف، آبان ١٣٣١.

ایروانلو، گیتی / پنجره های بسته. ـ تهران: بینا، ۱۳۴۱، ۸۳ ص.

ایل بیگی، فریدون / آخرین همسفر. ـ تهران: بینا، بی تا، ۱۰۷ ص.

ایل بیگی، مرتضی (هما) / ترانه های آسمانی. ــ نهران: بینا، ۱۲۲۷، ۱۰۴ ص.

باباچاهی، علی / از نسل اَفتاب. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۲، ۱۰۵ ص.

- / جهان و روشنائی های غمناک. \_ تهران: بی نا، ۱۳۴۹، ۸۷ ص.

- / در بی تکیه گاهی. \_ تهران: بی نا، بیم، ۱۳۴۶، ۷۱ ص.

باديه نشين، هوشنگ / چهرهٔ طبيعت. ــ تهران، ميهن، ١٣٣٥، ٢٥ ص.

- / یک قطره خون. \_ تهران: بینا، ۱۳۳۴، ۶۰ ص.

بایرامی، حسن / پیومشکیهای گسته. \_ تهران: بابک، ۱۳۵۱.

بحریتی، مهستی / دیدار با روشناتی. ــ نهران: روندگان، بهمن ۱۳۵۰، ۶۴ ص.

بخيرنيا، م. ١. / پيغام. \_ تهران: ابرويز، مرداد ١٠٢، ١٠٢، ص.

- / صغر. ـ تهران: بينا، ١٣٥٠، ٧٧ ص.

براهنی، رضا / آهوان باغ. ـ تهران: بینا، ۱۳۴۱، ۱۸۱ ص.

- / جنگل و شهر بر فراز دار. \_ تهران: جاوید، ۱۳۴۲، ۶۸ ص.

- / شبى از نيمروز و منظومه يک زندگى منثور. \_ تهران: بىنا، شهريور ١٣٢٤، ٢٣٢ ص.

- / طلا در سس. \_ تهران، بينا، شهريور ١٣٤٢، ٢٢۶ ص.

- / طلا در مس. \_ تهران: نيل، ١٣٤٧، ٥٥٥ ص. ج ٢.

- / ظلا.... \_ آمریکا: ابجد، ۱۲۵۴، ۱۷۲ ص. [ج ۲، تهران: ۱۳۵۸، امیرکبیر]

- / گل بر گسترهٔ ماه. - تهران: بی نا، ۱۳۴۹، ۷۲ ص.

- / معيبي زير أفتاب. \_ ثهران: اميركبير، ١٣٤٩، ١٥٠ ص.

برمکی، منصور / باگریه های ساحلی. ـ بیجا، بینا، ۱۳۲۸، ۱۰۷ ص.

- / فصل بروز خشم. \_ تهران: (سپهر) و (زند)، ۱۳۵۷، ۹۷ ص.

بصیری، رضا / ترانه های دلتنگ. بهران: دهخدا، ۱۳۴۸، ۱۰۴ ص.

- / دو پیکره، \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۸، ۱۱۱ ص.

- / لحظه ها توانه اند. - تهران: بي نا، ١٣٤٧، ٢٠٩ ص.

بنائي، غلامحسين / [؟] \_ تهران: بينا، ١٣٥١، ٩٥ ص.

بنیاد، شاپور / چئد شعر در وادی کتاب عشق و چشم (دفتر دوم). ... تهران: کتاب نمونه، ۱۳۵۴ می.

- / دفتر اول: خطبه ثى در هجرت و چند شعر ديگر. به شيراز: بىنا، ۱۳۴۹، ۸۰ ص. بهار، محمدتقى (ملك الشعراء) / تاريخ مختصر احزاب سياسى ايران (انفراض قاجاريه).

ـ تهران؛ شرکت سهامی کتابهای جیبی، چاپ سوم، ۱۳۵۷،

- / دیوان اشمار . - تهران: انتشارات امیرکبیر، ج ۱، ۱۳۴۴.

~ / دیوان اشعار. \_ تهران: انتشارات امیرکبیر، ج ۲، ۱۳۵۶.

- / سبک شناس (۳ مجلد). \_ نهران: انتشارات امیرکبیر، چاپ چهارم، ۱۳۵۵.

بهبهانی، سیمین / جای یا. ـ تهران: معرفت، فروردین ۱۳۲۵، ۱۷۰ ص.

- / چلچراغ. \_ نهران: اميركبير، ١٣٣۶، ٢٣٢ ص.

- / مرمر. \_ تهران: بي نا، ١٣٤١.

بهرامیان، مسیم / شب سوز، ما تهران: فرمند، ۱۳۴۸، ۸۷ ص.

بهشتی، احمد / پرچمها و قاطرها. ــ تهران: بینا، ۱۳۴۸، ۵۱ ص.

مر / طبل های سنگی. برجا: بینا، ۱۲۵۲، ۵۱ ص.

بهشتی، رضا (دریا) / استالین. \_ تهران: بینا، ۱۳۲۲، ۲۷ ص.

بهمئی، محمدعلی / باغ لال. ـ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۸۰ ص.

بیات، سیامک / بدر تهور رگهایم. \_ تهران: پندار، ۱۳۴۹، ۹۰ ص.

بابندهٔ لنگرودی، محمود / کل عصیان. \_ [تهران]: [سراینده، ۱۳۲۴]، ۵۶ص.

پچراک منش، محمدرضا / شکوفه های سرخ سیب. ـ تهران: بیوند، ۱۳۵۴، ۵۸ ص.

پرتو دکتر تندر کیا / نهیب جنیش ادبی (شاهین)، شماره های ۲ تا ۲۵. ــ [تهران]: مؤلف، آبان و آذر ۱۳۲۲.

- / تهیب جنیش ادبی (شاهین)، شماره های ۱ و ۲ و ۳. ـ [تهران]: مؤلف، آذر ۱۳۲۰.

م / نهيب جنبش ادبي (شاهين)، شمارة اول. \_ [تهران]: مؤلف، ١٣١٨.

- / نهيب جنيش ادبي (شاهين)، شمارة درم. \_ [تهران]: مؤلف، ١٣١٩.

- / نهب جنبش ادبي (شاهين). - [تهران]: انتشارات روزنامه سياسي فرمان، دي ١٣٣٥.

مه / عواملی که بر تعول معتوای شعر معاصر اثر گذاشت، ـ نهران: ضمیمهٔ مجلهٔ اندیشه و هنر، ۱۳۴۱.

پرهام، سیروس (س. پ، میترا) / رئالیسم و ضدرئالیسم در ادبیات. ـ تهران، نیل، ۱۸۲۴، ۱۸۲۱ ص.

[سم] س. پ. میترا / دریای راز. ـ تهران: مولف، شهریور ۱۲۲۰.

پورزینال، ماهرخ / خشم شاعر آگل مرداب ] (مجموعهٔ نظم و نثر). \_ تهران: فردوسی ، ۱۳۲۰ ص.

- / دلهای شکسته. تهران: کتابفروشی و چاپخانهٔ دانش، ۱۲۲۳، ۹۴ ص.

پورقمی، ناصر / شعر و سیاست و سختی دربارهٔ ادبیات ملتزم. \_ تهران: مروارید، ۱۳۵۱. پورکاظم، حسن / حجم زخم. \_ تهران: بامداد، ۱۳۲۹، ۱۳۵ ص.

پیگولوسکایا، ن. و. [و دیگران] / تاریخ ایران (از دوران باستان تا پایان سده هجدهم میلادی)، ترجمهٔ کریم کشاورز. ـ تهران: انشارات بیام، ۱۳۵۲.

تجارتی، عفت / برگ های پراکنده. \_ تهران: بینا، پائیز ۱۳۲۷، ۷۹ ص.

ترابی، ضیاءالدین / اضطراب در کعب دیواره های شیشه تی. \_ تهران: ارغنون، ۱۳۴۹، ۹۷ ص.

تقوی، مهدی / سرودهای راستین باد. ــ تهران: بینا، بائیز ۱۳۴۴، ۱۰۲ ص.

تمیمی، فرخ / آغوش. ـ تهران: بینا، پائیز ۱۳۲۵، ۸۰ ص.

- / از سرزمین آینه و سنگ. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۶، ۱۰۷ ص.

~ / خسته از بیرنگی تکرار. \_ تهران: بی نا، ۱۳۴۴.

- / دیدار. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۷۷ ص.

م / سرزمین یاک. مد تهران: ابن سینا، خرداد ۱۳۴۱، ۹۸ ص.

- / گزینهٔ اشعار. \_ تهران: انتشارات مروارید، ۱۳۶۹، ۱۸۷ ص.

تندری، بدری / روان خسته. \_ تهران: بینا، ۱۳۲۶، ۸۲ ص.

توللي، فريدون / رها. ــ [تهران]: بي ناء ١٣٢٩.

تیفوری، فرشته / خط تیره. \_ تهران: مرجان، ۱۳۴۸، ۷۹ ص.

جامی /گذشته چراغ راه آینده. ــ بی جا، بی نا، بی تا.

جدال با مدعى / مصاحبهٔ على اصغر ضرابى با اسماعيل خوئى. ــ تهران: نشر سبهر، ١٣٥١، ١٣٤ ص.

جزنی، حشمت / شکوفه های صدا. بد تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۸، ۲۰۴ ص.

جزوهٔ شعر (جُنگ،) / زیرنظر اسماعیل نوری علاء. ... تهران: طرفه و ماهنامهٔ هنر و سینما ، شماردهای ۱۰ و ۱۱، دی و بهمن ۱۳۴۵.

جکتاجی، محمدتقی / قصهٔ کوی و برزن ما. به تهران: اشرانی، ۱۳۵۱، ۹۵ ص.

جلالی، بهروز / جاودانه زیستن، در اوج ماندن. \_ تهران: انتشارات مروارید: مهر ۱۳۷۲، ۸۲۴ ص.

م / گزینهٔ اشعار فروغ فرخزاد. \_ تهران: مروارید، ۱۳۶۴.

جلالی، بیژن / *دل ما و جهان. ــ تهران: مروارید، ۱۲۴۴، ۱۸۲ ص*.

- / رنگ آب ها. \_ تهران: نیل، ۱۲۵۰، ۱۵۱ ص.

م / روزها. ـ تهران: مرواريد، شهربور ۱۳۴۱، ۲۳۱ ص،

جلالی، محمدمهدی / هبوط. ــ تهران: بینا، مرداد ۱۳۴۹.

جلیلی، دکتر رکنی / ای زندگی، ـ تهران: بی نا، ۱۲۲۹، ۶۲ ص.

- / اشک دیوانه. ـ تهران: معرفت، ۱۳۳۹، ۱۴۶ ص.

جنتی عطائی، ایرج / و آنگاه آه ای فرشته. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۰.

جنتی عطائی، دکتر ابوالقاسم / نیما، زندگی و آثار او. مد تهران، صفی علی شاه، آذر ۱۳۲۴، ۲۰۴ ص.

جوادی، دَبیحا... / چهرهٔ امید. \_ تهران: بینا، ۱۲۲۷، ۸+۴۰ ص.

جهانبانی، فرشته / پیوند مصلوب. ــ تهران: بینا، ۱۳۵۲، ۹۴ ص.

جهانشاهی دهقان ملایری، ایرج / پلهای شکته. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۲۴، ۹۷ ص.

- / دیوانه. - تهران: بی ناه ۱۳۲۵، ۹۶ ص.

چناری، اسماعیل (رها) / خوشهٔ تلغ. \_ بیم، بینا، تابستان ۱۳۲۵، ۱۴۷ ص.

چه کهنی، احمدرضا / نفس زیر لختگی. ۱۳۹۰: یی نا، ۱۳۴۹، ۹۰ ص. حاتمی، حسن / سرود مردی که به خلیج پیوست و تصویرهای پیوسته در ویتنام. به تهران: چاپخش، ۱۳۵۲، ۹۲ ص.

حاكمي، اسماعيل / شكوفه. ــ تهران: بي نا، ١٣٣٥، ٤٣ ص.

حامدی، عبدالرسول / خار در گلدان. ــ تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۱۱۶ ص.

حجازی، طه / قفس و پرواز. ــ تهران: رَزْ، ۱۳۵۷، ۱۷۲ ص.

حریری، ناصر / دربارهٔ هنر و ادبیات، دیدگاه های تازه (گفت و شنودی با احمد شاملو). به بابل: نشر آویشن و نشر گوهرزاد، تابستان ۱۳۷۲، چ ۲.

- / گفت و شنود با احمد شاملو و دکتر رضا براهنی. بابل: کتابسرای بابل، ۱۳۶۵. حسام، حسن / آواز خروسان جوان. بهران: (کاوه) و (باشار)، ۱۳۵۷.

م / ير جاده هاى رهائي. \_ تهران: (كاوه) و (باشار)، ١٣٥٧.

حسيني، غفار / خون سفيد شمشير. \_ تهران: زز، ١٣٥٠، ١٢٧ ص.

حقوتی، محمد / با شب، با زخم، با گرگ، \_ نهران: زمان، ۱۳۵۷، ۹۱ ص.

ــ / برگزیده نی از شعرها و نوشته های محمد حقوقی، به انتخاب م. آزاد. ــ تهران: جوانه، ۱۲۵۰ می. ۱۹۴ می.

- / زوایا و مدارات. ـ اصفهان: بینا، ۱۲۴۸، ۱۱۹ ص.

مه / شرقی ها. مد تهران: زمان، ۱۳۵۱، ۹۶ ص.

- / شعرنو از آخاز تا امروز. - تهران: کتابهای جیبی، ۱۳۵۱، ۲۵۰ ص.

م / فصل های زمستانی. \_ اصفهان: بینا، ۱۳۴۸، ۱۱۷ ص.

- /گریزهای ناگزیر. ـ تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۱۴۱ ص.

حقیقت / دموکراسی ناقص (تحلیل اوضاع اقتصادی ـ سیاسی سالهای ۲۲-۲۰). ـ [تهران]: حقیقت، ۱۳۵۶.

حمزوی، خسرو / خیزران. ــ تهران: ناشر دارپوش قهرمانپور، مرداد ۱۳۳۵، ۹۸ ص. حمیدی، جعفر / ابراهیم، ابراهیم. ــ تهران: فقنوس، ۱۳۵۷، ۷۹ ص.

- / ابر باران بار. - تهران: بىنا، ١٣٥٣، ٧٤ ص.

مه / وصلت در سدهٔ تظلم. مد تهران: بینا، ۱۳۴۸ ۸۱ ص.

حنَّانه، شهين /كليد. \_ تهران: بامداد، ١٣٥٠، ١٢٥ ص.

خاتفی، پرویز / این خاک تابنای طربناک. \_ تهران: سپهر، ۱۳۵۷، ۱۵۰ ص.

م / باز آسمان آبی است. \_ شیراز: کانون تربیت، ۱۳۴۶، ۱۷۶ ص.

م / حصار. \_ شیراز: کانون تربیت، ۱۳۲۲، ۱۹۱ ص.

خاكسار، نسيم / درخت. كودك، جاده، \_ تهران؛ جهان كتاب، ١٣٥٧، ٥٢ ص.

۶۱۸ - ئارىخ تىخلېلى شىمرنو خدیوی، مهین / سکوت جنگلزخمی درصبحگاه بیداری. به نهران: بی نا، ۱۳۵۶، ۱۰۶ ص. خراسانی، شرف الدین (شرف) / پژواک. ـ تهران: بی نا، ۱۳۲۷، ۱۴۸ ص. - / واژه ها. \_ تهران: فرمند، ۱۲۴۸، ۱۲۸+۲۲ ص. خرمشاهی، بهاءالدین /کتبه تی بر باد. \_ تهران: پیام، زمستان ۱۲۵۱، ۹۹ ص. خزائلی، محمدرضا / ستایش، د تهران: طهرری، ۱۳۴۱، ۵۸ ص. خروی، محمدباقر میرزا / شمس و طغرا (۲ مجلد). \_ کرمانشاه: جابخانهٔ شرافت احمدي، ١٣٢٨ هـ. ق. خضرائي، اورنگ / تصوير قصلها. \_ آبادان: مؤلف، ١٣٥٧، ٨٤ ص. - / شب مانی. به تهران: رَزَ، ۱۳۵۰، ۱۷۸ ص. م / صخره های سکوت. م تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۸۰ ص. خضرائی، بزرگ / آخرین دفاع خسرو گلسرخی. ـ تهران: آرمان، ۱۳۶۹. خلمتبری، عادل (غوغا) / فروب. ـ تهران: بینا، ۱۳۲۴، ۹۶ ص. خلیلی، عظیم / جالیزبان. م تهران: روزبهان، ۱۳۵۶، ۸۳ ص. - / خواب سنگ. \_ تهران: ایما، ۱۲۵۷، ۴۸ ص. - / صدای عشق. \_ تهران: امبرکبیر، ۱۳۵۷، ۱۲۲ ص خلیلی، محمد / ارغوانی. ــ تهران: نیل، ۱۳۵۷، ۹۵ ص، ۔ / تا آزادی. \_ تهران: نیل، ۱۳۵۷، ۹۴ ص. خوثی، اسماعیل / از صدای سخن عشق. ـ تهران: رّز، ۱۳۴۹، ۱۱۲ ص.

- / بر بام گردباد. \_ تهران: رَزَ، ۱۳۴۹، ۱۰۱ ص.

۔ / پر خنگ راهوار زمین. ۔ تهران: توس، ۱۳۲۶، ۱۴۲ ص.

- / زان رهروان دریا. ـ تهران: رَز، ۱۳۴۹، ۱۱۱ ص.

- (مروش) / بي تاب. - مشهد: نادرى، تابستان ١٣٣٥، ٩٨ ص.

- / فراتر از شب اکتونیان. - تهران: جاویدان، ۱۳۵۶، [ج ۲]، ۸۴ ص.

- / فراتر از شب اکنونیان. ـ نهران: رَز، ۱۳۵۱، ۸۶ ص.

- / گزینهٔ شعرها. \_ تهران: سیهر، ۱۳۵۲، ۲۰۰ ص.

- / ما بودگان. \_ تهران: جيبي، ١٣٥٧، ٧٥ ص.

خوابنما، هدایتا... / لحظهٔ سوم، داستان آنسوی نیرنگها. ــ تهران: روز، ۱۳۵۱.

خير، غلامحسين / سرودگو نزن [منظومه]. ــ تهران: بينا، ١٣٢٠، ٩٣ ص.

داریوش، پرویز / مزامیر. \_ [تهران]: بینا، [اسفند ۱۳۳۶]. ۲۰+۶۰ ص.

- / نمونه های شعرنو، \_ تهران: انتشارات مجلهٔ سخن، ۱۳۲۵.

دانشور، سیمین / غروب جلال. ـ تهران: انتشارات رواق، زمستان ۱۳۶۰، ۴۸ ص.

داوودزاده، محمد / انتقام. ــ تبریز: (ساوالان) و (داوژیر)، ۱۳۵۷، ۴۴ ص. دبیری جوان، رضا / رویش. ــ تهران: توس، ۱۳۵۷، ۸۲ ص.

دستغیب، عبدالعلی / تحلیلی از شعرنو قارسی، \_ تهران: انتشارات صالب، آبان ۱۳۴۵، ۱۲۲۵ ص،

م / سایه روشنِ شعرنو پارسی. ـ تهران: انتشارات فرهنگ، اردیبهشت ۱۳۴۸ ، ۲۲۱ ص.

- / گل های تاریک. \_ تهران: فرزین، ۱۳۴۶، ۱۳۰ ص.

- / تقد آثار احمد شاملو. \_ تهران: کتاب میرا، ۱۲۵۲، ۲۲۹ ص.

م / نیما یوشیج (نقد و بررسی). ـ تهران: چاپخش، ۱۲۵۱، ۱۴۷ ص.

دستغیب، مینا / با چشمانی از خاکستر، شیراز: بینا، ۱۲۵۴، ۹۹ ص.

ب / داس های عصر. به تهران: ۱۳۵۲، ۶۰ ص،

م / فمتاكان صبع. \_شيراز: بينا، ١٣٥٧، ٧٧ ص.

- / ماه درکاریز. - تهران: فرهنگ، ۱۳۴۸، ۹۸ ص.

دودانگه، على اكبر / لحظه ها و شعرها. ــ تهران: بي نا، ١٣٤٨، ١٤٧ ص.

دولت آبادی، پروین / آتش و آب. به نهران: بینا، ۱۳۵۲، ۱۴۲ ص.

- / شوراب. \_ تهران: كثابخانة سخن، ۱۳۴۹، ۲۰۱ ص.

دولت آبادی، محمود / موقعیت کلی هنر و ادبیات کنونی. \_ نهران: گلشانی، ۱۳۵۲، ۷۲۵۰، ۷۲ص.

دولت آبادی، یحیی / اردیبهشت و اشمار چاپ ناشده. \_ نهران: ۱۲۵۲.

دها، محسن / جای یا. \_ بیجا، بینا، ۱۲۲۴، ۸۰ ص.

- / یاد یار، ستهران: بینا، ۱۳۲۴، ۱۳۵ ص.

- / افق روشن. \_ تهران: سپهر،، ۱۲۵۴، ۸۷ ص.

دگائی، مهدی (هومن) / باغ باران. ـ تهران: مولف، دی ۱۳۴۹، ۱۲۵ ص.

رثوف، هوشنگ / سفرهٔ خورشید. ــ خرمآباد؛ بینا، ۱۳۵۳، ۴۹ ص.

رائين، اسماعيل / اولين چاپخانة ايران. \_ [ثهران]: انتشارات روزنامة آليك، ١٣٢٧.

رافعی، مهین /گلزار جاوید. ــاصفهان: بینا، ۱۲۲۷، ۱۲۱ ص.

رامی، روشن / آنن. ـ اصفهان: بابک، ۱۳۵۷، ۲۸ ص.

رجبزاده، كريم / از شرق خون. \_ تهران: بينا، ١٢٥٧، ٥٥ ص.

رحمانی، نصرت /کوچ. به تهران: صفی علی شاه، ۱۲۲۲، ۱۰۲ ص.

م / ترمه. \_ تهران: بینا، زمستان ۱۲۲۶، ۱۱۱ ص.

- / حریق باد. - تهران: زمان، ۱۳۲۹، ۱۳۲+ ص.

- / کوچ (چاپ دوم). ـ تهران: اميركبير، ١٣٣٤، ١٢٢ ص.

- / کویر. - نهران: گوتنبرگ، ۱۲۲۴، ۱۱۱ ص.

- / میعاد در لجن. ــ نهران: نیل، ۱۳۲۶، ۱۹۹ ص.

رحيمي، حميدرضا / لحظه ها صادقته. \_ تهران: بينا، ١٢٥٠، ١٢٨ ص.

رحیمی، مصطفی (طوفان) / شب. ـ اصفهان: بینا، ۱۳۲۷، ۱۱۲ ص.

- / بهشت گمشده. \_ تهران: مولف، ۱۳۲۸، ۸۰ ص.

رسائل، حسین / آوازهای پشت برگها. \_ تهران: روز، تیر ۱۳۴۷، ۸۰ ص.

رستگار، مهدی / منظومهٔ ده و دوازده و آهوی غریب. ــ بیجا، بینا، ۱۳۲۹، ۵۶ ص.

رضائی، مهدی / با ستاره ها. به تهران: بی نا، ۱۳۵۱، ۶۳ ص.

رضوان، حميد / فاصله. \_ تهران: سيهر، ١٣٥٧، ٥٦ ص.

رفیعی، احمد / پرنده و قفس. ـ تهران: صفی علی شاه، ۱۳۴۸، ۱۰۰ ص.

- / تکاپو. - نهران: بی نا، ۱۳۴۳، ۸۸ ص.

- / چهلمین. \_ تهران: نیما، آذر ۱۳۵۱، ۸۵ ص.

رقابی، حیدر (هاله) / شاعر شهر شما، \_ تهران: بینا، ۱۳۴۸، ۷۸ ص.

- / شهرزاد. ـ نهران: بي نا، ١٢٣٢، ١٤٨ ص.

رمزی، دارد / جدال (۲۷ قطعه شعر). ـ تهران: ۱. عمرانی، ۱۳۴۳، ۱۲۶ ص.

- ﴿ طَهُرُ دُرُهُ. \_ تَهْرَانُ: اشْرَقَى، شَهْرِيورُ ١٣٤٩، ١٥٧ ص.

روایی، محمد / خورشید سرد. \_ تهران: بینا، ۱۳۴۷، ۷۰ ص.

روزېيكر، حسن (واصف) / قطرات اشك. ـ تبريز: ابنسينا: ١٣٢٠، ٢١٨ ص.

روشن / خورشید زنده است. ـ تهران: سپهر، ۱۳۵۰، ۵۵ ص.

رؤيائي، بدالله / از دوستت دارم. \_ تهران: روزن، پائيز ١٣٤٧، ٧٩ ص.

- / دریاییها. سه تهران: مروارید، ۱۳۲۲، ۱۰۸ ص.

م / دانتگرها. ب تهران: روزن، ۱۳۴۶، ۱۱۸ ص.

- / بر جاده های تهی. ـ تهران: کیهان، ۱۳۴۰، ۲۷۸ ص.

- / از سکّوی سرخ. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۷، ۲۲۸ ص.

- / ملاک عقل به وقت اندیشیدن. مه تهران: مروارید، ۱۳۵۷، ۳۲۹ ص.

رهرو، ا. ن. / بازگشت. مد نهران: بینا، ۱۳۳۵، ۹۸ ص.

رهنما، تورج / صلف و قصة تنهائي او. ــ نهران: بينا، ١٣٥٠، ٩٩ ص.

رهنما، على / من، تنهاثيم و زمزمه هايم. مد تهران: اميركبير، ١٣٤٩، ٨٩ ص.

زند، ایرج / زمزمه تی در پائیز با شعر. ـ تهران: گام، ۱۳۵۲، ۱۰۱ ص.

زندوكيلي، م /آسمان عشق. \_كرمان: بي نا، ١٢٣٢، ١٢٠ ص.

زنگنه، عزتا... / پشت دروازه های خورشید. ــ تهران: مرجان، ۱۳۵۶، ۶۴ ص.

```
۔ / دلگیر، _ بے جا، کتابفروشی نیما، دیماہ ۱۳۴۷، ۱۱۳ ص.
                  زهری، محمد / برگزیدهٔ شعرها. _ نهران: بامداد، ۱۳۴۸، ۲۰۰ ص.
                                 - / بير ما گفت. ـ تهران: رواق، ١٣٥٤، ٥٩ ص.
                                 - / جزيره. ـ تهران: اميركبير، ١٠٢، ١٠٢ ص.
                   سه / شینامه و قطرههای باران. _ تهران: اشرفی، ۱۳۴۷، ۱۰۳ س.
                                    - /گلایه. ـ تهران: اشرفی، ۱۳۴۵، ۱۳۵ ص.
                   - / مشت در جیب، د تهران: سازمان انتشارات اشرفی، ۱۱۸ ص.
                                      - / و تتقه ـ نهران: نيل، ١٣٤٨، ٨٣ ص.
   سادات اشکوری، کاظم / آن سوی چشم انداز. _ تهران: کتاب نمونه، ۱۳۵۰، ۸۸ ص.
                                 - / از دم صبح. _ تهران: دنیا، ۱۳۵۵، ۱۰۱ ص.
           - / با اهل هنر (مقالاتي در شعر و شاعري). - تهران: دنيا، ١٣٥٥، ٨٧ ص.
                         - / با ماسه های ساحلی. _ تهران: سحر، ۱۳۵۶، ۶۲ ص.
                        سالمي، محمدكاظم / باران. ـ تهران: بينا، ١٣٥٢، ٧٧ ص.
            سامانی، مهدی / ابر و گون های سوگوار. ــ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۱۰۴ ص.
                سامرهیی، عباس / لیخند تلخ. به تهران: بینا، خرداد ۱۳۳۷، ۸۰ ص.
     ساوجی، مریم / دیوان مریم. ـ تهران: بنگاه مطبوعاتی عطائی، ۱۳۳۹، ۱۷۶ ص.
                           ساهر، حبيب / اساطير. مـ قزوين، بي نا، ١٣٣٧، ٩٤ ص.
                 - / اشعار برگزیده از دیوان ساعر. ـ نهران: بینا، ۱۳۴۳، ۱۱۱ ص.
                                 - / خوشه ها. _ قزوین: بی نا، ۱۳۳۴، ۱۰۴ ص.
                          - / كتاب شعر ٢. _ تهران: گوتمبرگ ، ١٣٥٥، ٢١٤ ص.
                              م / کتاب شعر ساهر. د تهران: نبی، ۱۳۵۲، ۷۹ ص.
[--] / اشعار جديد (يخش تخشين). _ اردبيل: شركت چاپخانه ناهيد، آبان ماه ١٣٢٧.
                                       [--] / افسانهٔ شب. _ تبریز، بینا، ۱۳۲۰.
                    سپانلو، محمد على / آه، بيابان. ـ تهران: طَرفه، ١٣٤٢، ٩٥ ص.
                                     - / خاک، _ تهران: طرفه، ۱۳۴۴، ۷۹ ص.
                                   مه / رگبارها. _ تهران: طُرفه، ۱۳۴۶، ۱۵۰ ص.
                  - / سندباد غائب و ۶ شعر دیگر. ـ نهران: منین، ۱۳۵۲، ۶۶ ص.
                         - / منظومة بياده روها. ـ تهران: بامداد، ١٣٤٧، ١٠٣ ص.
                         - / نبض وطنم را میگیرم. - تهران: زمان، ۱۳۵۷، ۸۸ ص.
```

- / مجوم. \_ تهران: روزبهان، ۱۳۵۶.

سپهری، مهراب / آوار آفتاب. ــ تهران: بی نا، ۱۳۴۰، ۱۱۵ ص.

- / حجم سبز. ـ تهران: روزن، ۱۳۴۶، ۵۵ ص.

~ / زندگی خواب ها. .. [تهران]: چاپ سپهر، ۱۳۲۲.

- / مرك رنك. \_ تهران: ناشر مؤلف، پائيز ١٣٣٠.

- / هشت کتاب. \_ تهران: طهوری، ۱۳۵۶، ۴۵۷ ص.

سجادى، محمود /شعر جنوبى، \_اصفهان: نيما، ١٣٥١، ١٥٩ ص.

- / میکائیل و گاوآهن مغموم. ـ تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۵۸ ص.

سرپاش، حميد / اشك قلم. \_ بيم: بينا، ١٣٣٧، ٤٠ ص.

سرفراز، جلال / آیینه در باد. ـ تهران: کتاب نمونه، زمستان ۱۳۵۰، ۶۴ ص.

- / صبح از روزنهٔ بیداری. ـ تهران: زمان، ۱۲۵۷، ۱۰۴ ص.

سزر، امه / مجموعة كفتار. \_ ثهران: كتاب زمان، فروردين ١٣٤٨.

سعيدنيا، جلال / بازيجه ها. به تهران: بي نا، ١٢٣۶، ٤٤ ص.

- / تبه های بی پرنده. .. تهران: بینا، پائیز ۱۳۴۰، ۶۰ ص.

- / شاخه های رنج، \_ نهران: ۱۳۳۵، ۷۲ ص.

سعیدی پور، م / شاهکارهای شعرنو. \_[تهران]: انتشارات سعید (و) انتشارات خرد، [۱۳۴۶]، ۱۴۴ ص.

سعیدی، کبرا (شهرزاد) / با تشنگی پیر میشویم. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۱، ۹۰ ص.

- / توبار \_ تهران: اشراقی، ۱۳۵۷، ۱۳۶ ص.

~ / سلام، آقا. \_ تهران: بي نا، ١٣٥٧، ٢٠٧ ص.

سکندری، مهین / پس از سکوت. ـ تهران: گوتمبرگ، ۱۳۵۱.

- / عطش. \_ تهران: حاج محمد حسين اقبال ١٣٣٧، ٨٦ ص.

- / حماسهٔ تنهائی. \_ تهران: گو تمبرگ، خرداد ۱۲۲۹، ۱۳۰ ص.

سلطان پور، سعید / آوازهای بند (۵۰–۱۳۵۵). ستهران: پگاه، ۱۳۵۷، ۶۲ س.

- أصداى ميرا. ـ تهران: روز، أذر ١٣٤٧، ٢٠٣ ص.

- / کشتارگاه. - تهران: پگاه، ۱۳۵۷، ۶۸ ص.

- / نوعی از هنر، نوعی از اندیشه. ـ بیجا: بینا، ۱۳۵۰، ۲۸ ص.

سلطانی، عمر (وفا) / سرود پرستو. \_ تهران: بینا، ۱۳۲۹، ۱۳۴ ص.

سوادكوهي، ماهمنظر / پرواز خيال. ـ تهران: بينا، ١٣٣٧، ٨٢ ص.

سهیلی، مهدی / در خاطر منی. \_ ثهران: امیرکبیر، ۱۲۵۲، ۲۲۸ ص.

- / سروه قرن. \_ تهران: سنایی، ۲۰۸ ، ۲۰۸ ص.

~ / عقاب. \_ تهران: اميركبير، ١٣٤٨، ٢١٥ ص.

- / مرا صداکن. \_ تهران: امیرکبیر ، ۱۲۵۵، ۱۹۱ ص.

- / نگاهی در سکوت. ـ نهران: امیرکبیر، ۱۲۵۱، ۴۰۲ ص.

مید حسینی، رضا / مکتب های ادبی. ـ تهران، نیل، فروردبن ۱۳۲۴، ۲۰۲ ص.

شاپور، كاميار / اتاقى در حومه ها. ـ تهران: مرواريد، ١٣٥٤، ٧٧ ص.

شارق، بهمن / نیما و شعر پارسی (بررسی و نقد آثار نیما یوشیج). ـ تهران: طهوری، ۱۳۵۰، ۱۷۶ ص.

شاکری یکتا، محمدعلی / عطش از دریچه آفتاب، ـ تهران: چاپخش، مهر ۱۲۵۳، ۸۷ ص.

شالیزاری، محمود / حوض مرمر. ... تهران: الهام، ۱۲۵۶، ۲۲ ص.

شاملو، احمد (ا. بامداد) / آهنگه های فراموش شده. به [تهران]: بی نا، ۱۳۲۶.

- / آيدا در آينه و لحظه ها و هميشه ها، ـ نهران: نيل، ١٣٤٣، ١٥٥ ص.

م / آیدا، درخت و خنجر و خاطره. \_ تهران: مروارید، ۱۳۴۴، ۱۵۴ ص.

- / از هوا و آینه ها، ـ تهران: اشرفی، ۱۳۴۶، ۲۷۷ ص.

- / باغ آینه. \_ تهران: کیهان، خرداد ۱۲۲۹، ۱۲۷ س.

- / برگزیدهٔ اشعار. \_ تهران: روزن، ۱۳۴۷، ۲۰۷ س.

- / ابراهیم در آئش. - تهران: زمان، ۱۳۵۲، ۵۵ ص.

- / ترانه های کوچک غربت. ـ تهران: انتشارات مازیار، ۱۳۵۹، ۵۲ ص.

- / دشته در دیس. ـ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۶۸ ص.

- / شکفتن در مه. \_ تهران: زمان، ۱۳۴۹، ۲۵ ص.

- / قطعنامه. ب تهران: بي نا، ١٣٣٠.

- / ققنوس در باران. ـ تهران: نیل، ۱۲۲۵، ۱۱۱ ص.

- / مرثیه های خاک. \_ نهران: امیرکبیر، ۱۲۴۸، ۱۲۴ ص.

۔ / هوای تازه. ــ تهران: نیل، نروردین ۱۳۲۶، ۲۲۱ ص.

م / بادنامهٔ خوشه. \_ تهران: خوشه، ۱۳۴۷.

شاهرختاش، شهرام / خواب های قلزی. ـ ثهران: بی نا، آذر ۱۳۴۶، ۶۲س.

- / شهر دشوار حنجرهها. ـ تهران: بامداد، ۱۲۴۸، ۱۱۹ ص.

- / فصل غليظ گيسو. \_ تهران: رَز، ١٣٥٠، ٧٤ ص.

شاهرودی، اسماعیل / آخرین نیرد. ـ تهران: بینا، ۱۳۲۰.

- / آی میقات نشین. - تهران: زمان، ۱۲۵۱، ۴۲ ص.

- / م و من در سا. \_ تهران: پیام، ۱۳۴۹، ۷۲ ص.

- /آينده. - تهران: اميركبير، ١٣٤٤، ١١٢ ص.

- / برگزیدهٔ شعرها. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۸، ۲۰۹ ص.

- / هر سوى واء راه راه. ـ تهران: بوف، ١٢٥٠، ٤٣ ص.

شایسته پور، ابرج / *آوازهای خستهٔ پرواز. بـ ته*ران: دنیا ، ۱۳۵۵، ۱۴۹ *ص.* 

شبان بزرگ امید [سیاوش کسرائی] / ... به سرخی آتش، به طعم دود. \_ [اَلعان]، حزب نودهٔ ایران ، ۴۷ ص.

- / رقت سكوت نيست. \_ [حزب توده ايران]، ١٠٢، ١٠٢٠ ص.

شبیری معالی، رضا / دیدار در مسلخ. \_ تهران: بامداد، فروردین ۱۳۵۰، ۸۱ ص.

شجاعی فرد، جواد / آهنگ بالهال رهائی. \_ قزوین: بینا، ۱۳۵۷، ۸۰ ص.

شریف، م. / کوچ در باران، ــ تهران: بینا، ۱۳۴۸.

شریفیان، جواد / مرثیهٔ جویبار. به نهران: بینا، ۱۲۵۵، ۱۰۸ ص.

شریقی، حبیبا... / بر حریر ابر. \_ تهران: بینا، ۱۳۴۷، ۷۱ ص.

- / قصل سبز. \_ تهران: بي نا، ١٣٥٠، ٥٨ ص.

شعر دیگر (بحنگ شعر، دفتر دوم)، با آثاری از: بدالله رؤیائی، پرویز اسلامپور، بهرام اردبیلی، بیژن الهی، هوشنگ چالنگی، فریدون رهنما، محمود شجاعی، فیروز ناجی. ستهران: مروارید، اردیبهشت ۱۳۴۹.

شعر دیگر [جنگ موج نو]. ــ تهران: اشرفی، ۱۳۴۷، ۱۱۷ ص.

شعلهور، بهمن / حماسهٔ مرگ، حماسهٔ زندگی (منظومه). \_ تهران: بینا، ۱۳۲۹، ۵۲۵می.

شعلهور، فرشته / أنجاكس نيست. \_ تهران: بي نا، ١٣٤٨، ١٠٧ ص.

شفیعی کدکئی، دکتر محمدرضا / گزیدهٔ غزلیات شمس. \_ تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی، چاپ سوم، ۱۳۶۰.

- / ادرار شعر قارسی (از مشروطیت تا سقوط سلطنت). \_ ثهران: انتشارات توس، اردیبهشت ۱۳۵۹، ۱۸۷ ص.

- / از بودن و سرودن. ـ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۷۱ص.

-- / مثل درخت در شب باران. \_ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۸۰ ص.

~ / از زبان برگ. \_ تهران: نوس، خوداد ۱۳۴۷.

~ / در کوچهباغهای نشابور. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۰، ۹۰ ص.

- / شبخوانی. \_ مشهد: توس، خرداد ۱۳۴۴، ۱۱۲ ص.

شفیعی، نورالدین / صنعتی ۳. ـ تهران: بینا، ۱۳۴۷، ۴۸ ص.

شکوری، ناصر / جو سیاه. \_ تهران: امید، ۱۳۵۶، ۳۰ ص.

شماليان، على /مسلخ. \_ تبريز: ساوالان، ١٣٥٧، ٤٢ ص.

شمس اسحاق، كيانوش / در امتداد تجربه ها. \_ تهران: بي نا، ١٣٥٧، ١٢٨ ص.

شمس پور، شهرام / تا پشت چینهٔ ماه. دشیراز: بی نا، ۱۳۵۰، ۱۶۰ ص.

شمس قيس رازى / المعجم في معاثيرالاشعار العجم، به تصحيح محمد بن عبدالوهاب قزويني. \_ تهران: انتشارات دانشگاه تهران: ۱۳۲۷.

شمس انگرودی، محمد [محمد تقی جواهری گیلائی] / رفتار تشنگی. به رشت: مؤلف [پخش از رَز]، ۱۳۵۵، ۱۳۳ ص.

- /گردیاد شور جنون (سیک عندی و کلیم کاشانی). - [تهران]: نشر چشمه، چاپ دوم، ثابتان ۱۳۶۷.

شمس، مرتضى / افسانهٔ رؤیا و هذیان یادها. به خوی: بینا، ۱۳۳۶، ۲۸ س.

مه / حماسة جاودانكي، مـ تبريز: بي نا، ١٣٥١، ٥٢ ص.

م / سقوط. تبريز: ابنسينا، ١٣٤٨: ٥٩ ص.

شمیسا، دکتر سیروس / سیر رباعی در شعر فارسی. \_ [تهران]: انتشارات آشتیانی، فروردین ۱۳۶۳.

شهیری، شهین / درد سنگ. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۲، ۷۹ ص.

شهران، جمال / بارگاه خیال. \_ تهران: آرمان، ۱۳۲۷، ۱۱۶ ص.

- / رقص بر ساحل. \_ تهران: بي نا، ١٣٣٢، ٧٤ ص.

شهریار، سید محمد حسین / کلیات دیوان شهریار (۲ مجلد). \_ [تهران]: مؤسسهٔ انتشارات سعدی تبریز و معرفت، ۱۳۴۹،

شیبانی، فرهاد / سرخی گیلاسهای کال. ـ نهران: جوانه، ۱۳۴۹، ۱۴۱ ص.

- / شاعرانه. - تهران: بي نا، ١٣٤٢، ٩٤ ص.

شبباني، منوچهر / أتشكله خاموش. \_ تهران: بي نا، تير ماه ١٣٤٣، ١٣٥ ص.

- / جرقه . \_ تهران؛ نشریهٔ شماره ۲۳ فرهنگ، ۱۲۲۴.

- / سراب های کویری. \_ نهران: بینا، ۱۳۵۶، ۱۳۲ ص.

شیرازی، میرزا صالح / سغرنامهٔ میرزا صالع شیرازی، به اهتمام و مقدمهٔ اسماعیل رائین. \_ [تهران]: روزن، ۱۳۴۷.

شين. پرتو / خوشة پروين. \_ (تهران): بينا، ١٣٢٥.

- / دختر دریا. \_ [تهران]: بی نا، ۱۳۲۵.

- / ژينوس. ـ [تهران]: بينا، ١٣٢٥.

- / سمندر. \_ [تهران]: بینا، ۱۳۲۵.

- / غزالة خورشيد شامل ژينوس، سمندر، دختر دريا، خوشة پروين، غزمه. ـ [تهران]: كانون انتشارات مزدا، چاپ دوم، ١٣٥٢.

صادفی، عباس (پدرام) / با شب نویسی ها. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۷، ۶۷ ص.

صالحي، بهمن / افق سياء تر. \_ رشت: بازار، آبان ١٣٤٢، ١٢٠ ص.

```
- / باد سرد شمال. ـ رشت: روزنامهٔ بازار، ۱۳۴۸، ۱۳۹ ص.
                               - / برج بلند باران، _ رشت: بینا، ۱۳۵۶، ۷۶ ص.
        صبوری، علی / بایک، حماسهٔ ملی، به تهران: داوژیر، زمستان ۱۲۵۵، ۵۸ ص.
صدرهاشمی، محمد / تاریخ جراید و مجلات ایران (چهار مجلد). ـ اصفهان: بینا،
                                                           .1771-1771
                  صدریانشار، غلامحین / نیایش. _ تهران: بینا، ۱۲۲۹، ۲۹ ص.
                                 ~ / آوای جان. ـ رضائیه: بی نا، ۱۳۳۷، ۶۳ ص.
           صدیقی، کامبیز / آواز قناری تنها. ـ رشت: روزنامهٔ بازار، ۱۳۵۱، ۱۱۱ ص.
                               سه / در بادهای سرد. ساتهران: لوح، ۱۳۵۷، ۸۹ ص.
      - / در جاده های سرخ شفق. ـ رشت: هنر و ادبیات بازار، دی ۱۳۴۷، ۱۰۲ ص.
           صفائی زرندی، محمد حسن / معیشه بهار. به تهران: بی نا، ۱۲۲۴، ۱۹۲ ص.
صفاء دكترذبيه ا... / حماسه سرائي درايران. _ تهران: انتشارات اميركبير، چاپ سوم، ١٣٥٢.
                صفارزاده، طاهره / حرکت و دیرویز. ــ تهران: رواق، ۱۳۵۷، ۱۷۴ ص.
                                - / سد و بازوان. _ تهران: زمان، ۱۲۵۰، ۵۶ ص.
                                 - / سفر پنجم. ـ تهران: رواق، ۱۳۵۶، ۱۱۱ ص.
                            - / طنین در دلتا. _ تهران: امیرکبیر، ۱۳۲۹، ۱۲۶ ص.
                        - / رمگدر مهناب. _ تهران: بینا، اسفند ۱۳۴۱، ۱۲۰ ص.
           صفاری دوست، حسین (واله) / میهمان سنگه ها. به قزوین، ۱۳۵۷، ۹۷ ص.
                      صفایی، شاهرخ / قصل به. به تهران: اشرفی، ۱۳۴۶، ۱۴۷ ص.
           صلاحی، عمران / ایستگاه بین راه. _ نهران: دنیای دانش، ۱۲۵۶، ۱۷۲ ص.
                             - / قطاری در مه. _ تهران: چکیده ، ۱۳۵۵، ۲۱ ص.
                           - /گریه در آب. _ تهران: کتاب نمونه، ۱۳۵۲، ۹۳ ص.
                  صلاحي، فريدون (شعله) / بركه. _ مشهد: باستان، ١٣٤٣، ٤٧ ص.
     صلح جو، جهانگیر / تاریخ مطبوعات در ایران. ـ تهران: کتابهای سیمرغ، ۱۳۴۸.
                     صنيعي، ملكه / تصوير تنهايي. ـ بيجا، بينا، ١٣٤٧، ٥٥ ص.
                    صهبا، هوشنگ / انسان شیشه نی. به نهران: رُز، ۲۰۵۰،۱۳۴۹ ص.
                 طالشيان، اسماعيل /كاب مهتاب. _ تهران: بي نا، ١٣٥٧، ٢١۶ ص.
             طالعي، جواد / ياد و ماهورهاي خاكستر. _ تهران: رواق ١٣٥٧، ٧٥ ص.
طاهباز، سيروس / برگزيدهٔ آثار نيما يوشيج. ـ تهران: بزرگمهر، ١٣۶٩، ماهنامه يغما، سال
                                       ميزدهم، شمارهٔ اول، فروردين ١٣٣٩.
```

- / برگزیدهٔ آثار نیما بوشیج (نشر). \_ نهران: بزرگمهر، ۱۳۶۹.

طاهرزاده بهزاد، کریم / قیام آفربایجان در انقلاب مشروطیت ایران. ــ تهران: انتشارات اقبال، بی تا.

طبائی، علی رضا / از نهایت شب. \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۱۵۲ ص.

۔ / جوانه های پابیز. ـ تهران: پیروز، ثیر ۱۲۴۴، ۱۲۷ ص.

طباطبائی، ژازه / ابلق. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۰، ۵۸ ص.

- / کلکسیون. - تهران: بینا، ۱۳۵۲، بی شص.

طباطبائی، همایونتاج / از فربت و عشق. \_ تهران: سپهر، ۱۳۵۶ ۸۱ ص.

ــ / لحظه های مکرر ویرانی. ــ تهران: بینا، ۱۳۵۴، ۹۱ ص.

طبری، احسان / مسائلی از فرهنگ و هنر و زبان. ــ تهران: انتشارات مروارید، ۱۳۶۰، ۲۷۶ ص، چاپ دوم.

طه، منیر / دو راهی. ــ تهران: بینا، ۱۰۲، ۱۰۲ ص.

- / سرگاشت. - تهران: بینا، ۱۲۲۲، ۱۲۲ ص.

- / مزدا. \_ تهران: بينا، ١٢٣٤، ٢٤+١٤٧ ص.

ظریفزاده، محمد / سرودسازان. ـ تهران: بینا، ۱۳۴۲، ۱۶۰ ص.

عابدینی، حسن / صدسال داستان نویسی در ایران. به نهران، تندر، ۱۳۶۸، ۷۵۷، ۱۳۶۸ (دو مجلد) عابدینی، فرهاد / کوچ پرنده ها. به تهران: بی نا، ۱۳۵۲، ۱۰۴ ص.

عارف قزوینی، میرزا ابوالفاسم / کلیات میوان، به کوشش عبدالرحمن سیف آزاد. ــ تهران: انتشارات امیرکبیر، چاپ ششم، ۱۳۵۶.

عبدالملکیان، محمدرضا / مه در مه. \_ تهران: گام، ۱۳۵۴، ۷۰ ص.

عبدلی، م. / سیاءمشقهای شیانه. ـ تهران: پندار، مهر ۱۳۵۰، ۹۸ ص.

عرفان، حميد / آبناز. ـ تهران: بينا، ١٣٤٩، ص.

عزيزپور، بتول / خواب ليلي. ـ تهران: رز، ١٣٥١، ٧٥ ص.

عسكرى، ميرزاآقا / من با أبها رابطه دارم. \_ تهران: گام، زمستان ١٣٥٥، ٢٠ ص.

- / حماسة هستى و راكب. ـ تبريز: داوڙير، ١٣٥٧، ٢٩ ص.

- / فردا اولين روز دنياست. ـ تهران: گام، ١٣٥٤، ٨٥ ص.

عشقی، میرزاده، کلیات مصور عشقی، تألیف و نگارش علی اکبر سلیمی. - تهران: چاپخانهٔ بانک ملی ایران، ۱۳۲۴ ه.ش.

عطّارزاده، صالح (نغمه) / در كوچه هاى اسارت. ـ تهران: سلمان، ١٣٥٧، ٢٥ ص.

م / عاشقی از خرمشهر. م تهران: سلمان، ۱۳۵۷، ۱۷۴ ص.

سه / تصویرهای وحشت و درد. ــ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۱۴۴ ص.

غُریفی، عدنان /ایشسوی حطر قبیله. ـ تهران: رواقه، ۱۳۵۷، ۱۱۲ ص.

غفاری، فرامرز / منظومه ها و شعرهای بلند آزاد. به تهران: انتشارات آذر، خوداد ۱۳۴۵، ۲۲۳ ص.

غلامعلی پور، حسن (ساحل نشین) / برسنگ های موج شکن. رشت: بی نا، ۱۲۵۰، ۱۱۴ ص. فراز مند، مجید (ماهان) / از خانه تا میخانه. ر تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۹۲ ص.

فرخزاد، پوران / خوشیختی در خوردن سیب های سرخ است. \_ تهران: مروارید، ۱۳۵۲، ۴۲۵۲ ص.

فرخزاد، فروغ / اسير. ـ تهران: اميركبير، ١٣٣٤، ١٤٠ ص.

- / ایمان بیاوریم به آفاز قصل سرد. \_ تهران: انتشارات مروارید، چاپ پنجم، ۱۳۶۰.

- / برگزیدهٔ اشعار. \_ تهران: مروارید، ۱۳۵۰، ۲۲۸ ص.

م / تولدی دیگر. بهران: مروارید، ۱۳۲۲، ۱۶۱ ص.

- / دیوار - تهران: جاریدان، مرداد ۱۲۲۵، ۱۸۸ ص.

- / زیباترین اشعار (از سری شاهکار شاعران ایران، به کوشش سید هادی حائری). \_ تهران: آرمان، بهمن ۱۳۳۳، ۱۶۰ ص.

- / عصیان. - تهران: امیرکبیر، ۱۳۲۷، ۱۳۴ ص.

- /گزینهٔ اشعار فروغ فرخزاد. - تهران: انتشارات مروارید، ۱۳۶۴، ۲۵۹ ص.

فرخی سیستانی / دیوان حکیم فرخی سیستانی، \_ تهران: شرکت بنی اقبال و شرکاء، اسفند ۱۳۲۵.

فروغ ... و غروب. ــ تهران: گلــرخ، ۱۳۴۶، ۱۲۸ ص.

فرياد، فريدون [فريدون رحيمي ] / ميلاد تهنگ. ــ تهران: لوح، ١٣٥٧، ١٧٢ ص.

فريدمنك احمد / عاشقانه ها و درد. ب تهران: جكيده، ١٣٥٥، ٨٠ ص.

فریدونی، عطاا... / آوازهای جنگلی باد. به تهران: دریجه، ۱۳۴۹، ۱۳۱ ص.

فشاهی، محمدرضا / رایا و رازگل سرخ. ـ تهران: بینا، اسفند ۱۳۴۹، ۱۰۰ ص.

قائدی، یدالله / بیگم در کجاوهٔ تسلیم. راصفهان: بینا، ۱۳۵۲، ۱۰۸ ص.

قاسمیان، مینا / رهائی. بهران: بینا، ۱۳۵۴، ۶۸ ص.

قدرخواه، کیوان / برگسترهٔ سفره های چرمین. \_اصفهان: بابک، ۱۳۵۷، ۱۷۲ ص.

قربانزاده، احمد / آن سوى قاصله ها. \_ تهران: رَز، ١٣٥٧، ٧٨ ص.

قريب / شكست حماسه. \_ [تهران]: انتشارات انجمن گيشي ، [اسفند] ۱۳۳۲، ۹۰ ص.

قلیچخانی، علی / قفس نامحدود من. ــ ثهران؛ روز، ۱۳۴۸، ۱۳۹ ص.

کاتوزیان، دکثر محمدعلی (همایون) / اقتصاد سیاسی ایران ۱، از مشروطیت تا سقوط رضا شاه. ـ تهران: بایروس، ۱۳۶۶.

- / اقتصاد سیاسی ایران ۲، سلطنت محمدرضا شاه. \_ نهران: پاپیروس، ۱۳۶۸. کاخی، مرتضی / باغ بیبرگی (یادنامهٔ مهدی اخوان ثالث). \_ تهران: نشر ناشران، شهریور ۸۴۷، ۱۳۷۰ ص.

کار، فریدون / آرزوی جنوب. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۳۳،

- / اشک و بوسه. - تهران: امیرکبیر، ۱۲۲۴، ۱۲۰ ص.

- / پنجره (مجموعة اشعار سپيد). ـ تهران: انوشه، ١٣٣۶، ٩٢ ص.

- / تلغ (مجموعه شعر). \_ [نهران]: ١٣٣٢.

- / شاهكار شعر معاصر ايران. - تهران، [؟]، ۲۰۲، ۲۰۲ ص.

کارو (م. دردریان) / شکست سکوت. \_ تهران: بی نا، ۱۲۲۴، ۱۸۸ ص.

ب / تامه های سرگردان. به تهران: فرخی، ۱۳۵۶، ۱۲۷ ص.

- / ماسه ها و حماسه ها. \_ تهران: اشراقی، ۱۳۴۲، ۲۲۵ ص.

کاسمی، نصرت ا... / امواج. بـ تهران: اقبال، ۱۳۳۶، ۱۰۹ ص.

کبیری، ناهید / ی*لدا*. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۶، ۹۲ ص.

کریمیان، کاظم / اطراق در پشت میوارهای کوناه. ـ تهران: بامداد، ۱۲۴۹، ۱۰۴ ص.

کریمی، پرویز / پرچین. ــ تهران: پندار، ۱۳۵۱، ۱۵۲ ص.

کریمی، رحمان / به موازات توقف. ــ تهران: بی نا، ۱۳۴۸، ۲۰۴ ص.

کسرائی، سیاوش / *آوا.* سه تهران: نیل، اسفند ۱۳۳۶، ۸۴ ص.

- / از قرق تا خروسخوان. \_ تهران: مازیار، ۱۳۵۷، ۴۰ ص.

- / خانگی، \_ تهران: بینا، ۱۳۲۶، ۷۲ ص.

م / خون سیاوش (همراه با منظومهٔ آرش کمانگیر). ــ تهران: امیرکبیر، اسفند ۱۳۴۱، ۱۶۱ ص.

~ (کولی) / آرش کمانگیر (منظومه). \_ تهران: اندیشه، اردیبهشت ۲۰،۱۳۳۸ ص.

م (کولی) / با دماوند خاموش. \_ تهران: صالب، ۱۳۲۵، ۹۷ ص.

کسروی، احمد / تاریخ هیجد، سالهٔ آذربایجان. \_ نهران: انتشارات امیرکبیر، چاپ پنجم،

کسری، لیلا (افشار) / در جشنوارهٔ اینسوی پُل. ـ تهران: مروارید، ۱۲۴۹، ۱۶۹ ص.

- / فصل مطرح تیست. \_ تهران: مروارید، ۱۳۴۸، ۱۴۸ ص.

کلانتری، محمد (پیروز) / پایان شب. ـ تهران: بینا، تابستان ۱۳۲۵، ۱۲۰ ص.

- / سروه خورشید. ـ تهران: بینا، مهر ۱۲۲۲، ۲۲۲ ص.

کلاهی اهری، محمدبافر / بر فراز چار عناصر. \_ تهران: بی نا، ۱۳۵۵، ۴۹ س.

کو ٹری، عبدا... / از پنجره به مُرم شهرها، به تهران: نیما، ۱۳۵۲، ۱۲۱ ص.

کوش آبادی، جعفر / یرخیز کوچک خان (منظومه). ـ تهران: انتشارات فرهنگ، اردیبهشت ۱۳۴۸، ۴۴ ص.

- / ساز دیگر. \_انتشارات فرهنگ، مهر ۱۳۴۷، ۹۴ ص.

کیانوش، محمود / آب های خسته. ـ تهران: پیام، ۱۳۴۹، ۹۴ ص.

- / ساده و غمناک (گزینهٔ اشعار ۲۴-۴۱). - تهران: مروارید، شهریور ۱۳۴۱، ۶۱ ص.

- / شباویز. \_ نهران: شباویز، تیر ۱۳۴۴، ۲۸ ص.

- / شبستان (منظومه). \_ نهران: بينا، ١٣٤٠، ٥٥ ص.

~ / شكوفة حيرت. \_ تهران: شباويز، أذر ١٢٢٢، ١١٠ ص.

- / ماه و ماهى در چشمة باد. - تهران: نيل، ١٣٤٧، ١٢٧ ص.

کیخسرو، م / آوازهای کوه و در و دشت. ـ تبریز: ساوالان، ۱۳۵۷، ۵۱ ص.

گازیوروسکی، مارک، ج. / سیاست خارجی آمریکا و شاه، ترجمهٔ فریدون فاطمی. ــ تهران: نشرمرکز، اردیبهشت ۱۳۷۱، ۳۹۶ ص.

- / کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲، ترجمهٔ سرهنگ غلامرضا نجاتی. \_ [تهران]: شرکت سهامی انتشار، چاپ درم، ۱۳۶۸.

گرانتوسکی، ا. آ. [و دیگران] / تاریخ ایران از باستان تا امروز، ترجمهٔ کیخسرو کشاورزی، \_ تهران: انتشارات بویش، ۱۳۵۹.

گرگین، محمد / میترا و خمیازه های باد. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۶، ۶۰ س.

گلچین معانی، احمد / مکتب وقوع در شعر فارسی. \_ تهران: انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۴۸.

گلسرخی، خسرو / سیاست شعر، سیاست هنر. ـ تهران: [؟]، ١٣٥١، ٨٧ ص.

گورگین، نیمور / امروز چه کسی می تواند شاعر باشد. به تهران: آتروپات (و) متین، ۱۳۴۹، ۴۰۸ ص.

گوهرین، کاوه / ای سرزمین من (اشعار خسرو گلسرخی). ــ تهران: نگاه، ۱۳۷۱.

گیلانی، فریدون / نموداری از شعر امروز ایران. \_ تهران: [اندیشه]، بهمن ۱۳۳۹، ۹۴ ص. لاری کرمانشاهی / قلیم را به خاک بارید. \_ تهران: مرجان، ۱۳۵۶، ۵۵ص.

لاهوتی، ابوالقاسم / دیوان لاهوتی، به کرشش احمد بشیری. \_ تهران: انتشارات امیرکبیر،

متين، غلامحسين / شعر براي آزادي. ــ بيجا: بي تا، ١٣٥٧، ٧٢ ص.

مجابی، جواد / پرواز در مه. \_ تهران: روزیهان، ۱۲۵۶، ۱۲۸ ص.

- / زوبینی بر قلب پائیز. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹، ۲۰۸ ص.

- / فعملی برای تو ۲۷ شعر، ـ تهران: نمونه، ۱۳۴۴، ۱۰۸ ص.

مجلسی، محمد /گلباد. \_ تهران: بی نا، ۱۳۳۸، ۵۰ ص.

محبّى، عبدالجواد / ازكوچه تاكل سرخ. ـ مشهد: بينا، ١٣٥٠، ١٩١ ص.

محبی کرمانی، مهدی / صبح نارتجستان، ساتهران: بینا، ۱۳۴۹، ۹۰ ص.

محجوب، دکتر محمد جعفر / تحقیق در احوال و آثار و افکار و اشعار ایرج میرزا و خاندان و نیاکان او. ـ تهران: نشر اندیشه، ۱۳۵۳.

محدث، جعفر / باران، از فصل بيقراري. \_ نهران: چاپخش، ١٣٥١، ٨٢ ص.

محدثی، جواد / اسیر آزادی بخش. \_ [؟]

محمائی، محمدابراهیم / اندوه بزرگ زیستن. ـ تهران: بینا، ۱۳۵۰، ۸۷ ص.

محمود، محمود / تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس در قرن نوزدهم میلادی، (جلد سوم). \_ تهران: انتشارات اقبال، ۱۳۵۳.

مختاری، محمد / بر شانهٔ فلات، د تهران: توس، ۱۳۵۶، ۷۹ ص،

ے / قصیله های هاویه. \_ تهران: آرمان، ۱۳۵۶، ۸۷ ص.

مديحي، محمدرضا / خيره چون شب دار. \_ تهران: بيداران، ١٣٥٧، ٥٥ ص.

مراغه تی، زین المابدین / سیاحتنامهٔ ایراهیم بیگ، یا یلای تعصب او، حواشی باقر مؤمنی. به تهران: اندیشه، ۱۳۵۳،

مسعودی، رؤیا / رؤیا. به تهران: بینا، ۱۳۴۳، ۱۹۱ ص.

شدار، خانبابا / مؤلفین کتب چاپی (فارسی و عربی)، (۶ جلد). ــ تهران: ناشر مؤلف، فروردین ۱۳۴۴–۱۳۴۰.

مشرف آزادتهرانی، محمود (م. آزاد) / آئینه ها نهی است. م. تهران: جوانه، ۱۳۴۶، ۱۲۷ ص.

- / با من طلوع كن. \_ تهران: اشرفى، ١٣٥٢، ١٧٤ ص.

- / بهار زائي آهو (گزينهٔ اشعار). \_ نهران: اميركبير، ١٣٤٨، ١٣٩ ص.

~ / دیار شب. \_ تهران: بینا، تیر ماه ۱۳۳۴، ۲۴ ص.

- / قصیدهٔ بلند باد و دیدارها. \_ نهران: مروارید، ۱۳۴۵، ۱۰۲ ص.

مشفقی، سیروس / پائیز. ـ تهران: پاچنگ، ۱۳۲۸، ۸۰ ص.

- / پشت چپرهای زمستانی. - تهران: بینا، ۱۳۴۶، ۶۹ ص.

- / شبیخون. ـ تهران: روانی، ۱۳۵۷، ۷۶ ص.

- / تعرف جوان. \_ تهران: اميركبير، ١٠١، ١٠١ ص.

مشیری، فریدون / ابر. \_ تهران: بی نا، ۱۳۲۰، ۱۳۹ ص.

سد / ابر وكوچه. \_ نهران: ١٣٤٥، ١٤٧ ص. [چاپ دوم مجموعة ابر با چند افزوده است.]

- / از خاموشی. \_ تهران: زمان، ۱۲۵۶، ۱۵۹ ص.

- / برگزیدهٔ شعرها. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۰۶ ص.

~ / بهار را باور كن. \_ تهران: نيل، ١٣٤٧، ١٢٩ ص.

~ / پرواز با خورشید. \_ تهران: صفی علی شاه، ۱۳۴۷، ۱۷۶ ص.

م / تشنهٔ توفان. م تهران: صفى على شاه، ١٣٣٤، ١٧٥ ص.

- / گتاه دریا. \_ تهران: نیل، مرداد ۱۳۳۵، ۲+۱۶ ص.

- / نایافته، \_ نهران: علی اکبر علمی، ۱۳۲۷، ۱۸۲ ص.

مصدق، حميد / آيي، خاكسترى، سياه. \_ نهران: أذر ١٣٤۴، ٣٢ ص.

مد / آیی، خاکمتری، سیاه (و) در رهگذار باد. ـ تهران: فرمند، ۱۳۴۸، ۱۲۲ ص.

- / دو منظومه. \_ تهران: اميركبير، ١٣٥٢، ١٥٣ ص.

- / كاوه. \_ تهران: نيما، ١٣٢١، ٣٢ ص.

مصطفوی، صدر / قافله های شب خیز. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۲، ۴۴ ص.

مطهری، سیاوش / چاپار. ـ تهران، بینا، اردیبهشت ۱۳۴۴.

- / در این شرابسالی. ـ نهران: بینا، ۱۳۵۳، ۸۴ ص.

مظاهري، على / اين لحظه ها. ـ اصفهان: تأثيد، ١٣٢٩، ١٩٢ ص.

معرفت، افسر / صفاى آئينه ها. \_ تهران: معرفت، ١٣٤٨، ٩٩ ص.

منزوی، حسین / حنجرهٔ رخمی تفرّل. ـ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۲۴+۷۵ ص.

منشیزاده، کیومرث / سفرنامهٔ مرد مالیخولیائی پریده رنگ. \_ تهران: رَز، ۱۳۵۶، ۴۰ ص. موحدمحمدی، ضیاء / بر آبهای مردهٔ مروارید. \_ تهران: پخش از آگاه، ۱۳۵۴، ۸۲ ص. مورید، جیمز / سرگذشت حاجی بابا اصفهانی در ایران، ترجمهٔ میرزا حبیب اصفهانی «دستان»، به کوشش دکتر یوسف رحیم لو. [تبریز]، انتشارات حقیقت، چاپ دوم، ۱۳۵۴.

موسوی پور، حمزه / زخم الماس. \_ نهران: ارغنون، ۱۳۴۸، ۱۵۹ ص. موسوی گرمارو دی، علی / در سایه سار نخل ولایت. \_ نهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی ، ۱۳۵۷، ۸۰ ص.

- / سرود رگبارها. \_ تهران: رواق، ۱۳۵۷.

مبور. \_ تهران: توس، ۱۳۴۹، ۱۲۰ ص.

مولانا جلال الدین محمد بلخی (مولوی) / کلیات شمس یا دیوان کبیر، با تصحیحات و حواشی بدیم الزمان فروزانفر. م تهران: انتشارات امیرکبیر، خاب سوم، ۱۳۶۳.

- اگزیدهٔ غزلیات شمس، به کوشش دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی. - تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی، چاپ سوم، ۱۳۶۰.

مهاجراتی، عطا (م. عطا) / شب و پرواز. \_ مشهد: توس، دی ۱۳۴۷، ۷۸ص.

مهدریان، ایرج /گلهای آفتا بگردان و آورد پلی گون. ـ تهران: بی نا، ۱۳۲۹، ۹۶ ص.

مهدری، ژاله / ارتفاع در تلخ. \_ ثهران: جهان کتاب، ۱۳۵۲، ۸۸ ص. مهدیان، ایرج / مختصری دربارهٔ هنر. \_ تبریز: [؟]، ۱۳۵۱، ۵۶ ص. میرافشار، هما / گلیونه ها. \_ تهران: جاریدان، ۱۳۵۲، ۱۸۴ ص.

میرزازاده، نعمت (م. آزرم) / سعوری، ـ تهران: رَز، ۱۳۴۹، ۱۷۳ ص.

میرصادقی، جمال / قصه، داستان، رمان. ـ تهران: انتشارات آگاه، ۱۳۶۰.

ميرصادقي، ميمنت (آزاده) / بيداري جويباران، ــ تهران: توس، ١٣٤٧، ٧١ ص.

- / با آبها و آینه ها. \_ تهران: توس، ۱۳۵۶، ۱۰۴ ص.

میرفخرائی، مجدالدین (گلچینگیلانی) /گلی برای تو. ــ تهران: خوارزمی، مرداد ۱۳۲۸، ۱۸۰ ص.

میر فطروس، علی / آوازهای تبعیدی. سه تهران: نگاه، ۱۳۵۷، ۷۲ ص.

- / سرود آن کس که گفت ونه یو .. \_ تهران: (نگاه) و (کار)، ۱۳۵۷، ۹۶ ص.

میرمیران، مجتبی / میلاد دریا. ـ تهران: پگاه، ۱۳۵۶، ۸۷ ص.

ميلاني، پروانه / هيچكس نمي دانك. ــ تهران: بي نا، اسفند ١٣٥٣، ٩٤ ص.

میلانی، فروغ / آبی. \_ تهران: نیل، بی تا، (بی قهرست و بی شماره صفحه).

- / جادهٔ شیری. - تهران: بینا، ۱۳۴۶، ۱۱۷ ص.

مینوی، مجتبی / تاریخ و فرهنگ، مه تهران: شرکت سهامی (خاص) انتشارات خوارزمی، چاپ دوم، ۱۳۵۶.

ناپلئوئي، فيروز /كندو. ــ تهران: بينا، ١٣٤٥، ١١٢ ص.

- / و تاگهان جرقه. - تهران: بینا، ۱۳۵۱، ۷۲ ص.

ناتلخانلری، پرویز / ماه در مرداب. ــ تهران: بینا، ۱۳۴۳، ۲۳۵ ص.

خائفی، پرویز / از لحظه تا یقین. ـ شیراز: کانون تربیت ، ۱۳۵۰، ۱۰۷ ص.

نادرپور، نادر / از آسمان و ریسمان. \_ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۱۴+۹۷ ص.

~ / برگزیدهٔ اشمار. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۸+۲۲۸ ص.

مد / برگزیدهٔ اشعار. \_ تهران: جیبی، ۱۳۴۲، ۲۲۵ ص.

- / چشمها و دست ها. \_ تهران: صفی علی شاه، ۱۲۲۲، ۱۲ + ۱۲۴ ص.

- / دختر جام. \_ تهران: نیل، ۱۳۳۴، ۸۳ ص.

- / سرمهٔ خورشید. \_ تهران: سخن، اردیبهشت ۱۳۳۹، ۲۳۵ ص.

- / شام بازیسین. \_ تهران: مروارید، ۱۳۵۶، ۱۵۳ ص.

- / شعر انگور. - تهران: نیل، ۱۲۲۶، ۱۲۶ ص.

مه /گیاه و سنگ نه، آنش، ـ تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۹.

ناصحی، احمد/ نیمایوشیج کیست و چیست . ـ نهران: احمدناصحی، بهمن۱۳۲۳، ۹۶ ص.

نجات، هو تن / حواشی مخفی. ــ تهران: بینا، ۱۳۴۸، ۹۶ ص.

- / در کتار هم. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۴، ۶۷ ص.

نجاتی، سرهنگ غلامرضا / تاریخ سیاسی بیست و پنج سالهٔ ایران (از کودتا تا انقلاب). \_ تهران: مؤسسه خدمات فرهنگی رسا، ۲ مجلد، ۱۳۷۱، ۵۸۱ ص.

نجمی،ناصر / ایران درمیان توقان یا شرح زندگانی عباس میرزانا یب السلطنه. \_ تهران: ۱۳۶۶. ندیمی، حسن / تا ... پل معیاد (با مقدمه نی از امیر حسین آریان پور). \_ تهران: بی نا، شهر پور ۱۳۴۲، ۱۸۸ ص.

- / سپیدهٔ صبع. \_ تهران: بی نا، اَبان ۱۲۳۹، ۹۸ ص.

- / شعر كوچه. \_ تهران: رَزْ، ١٢٥٠، ١١٢ ص.

نراقی، داریوش / این وقت شب. ـ تهران: شباریز، ۱۳۴۸، ۹۸ ص.

نسیم شمال (سید اشرفالدین حسینی) /کلیات نسیم شمال. بیجا، بینا، بیتا. نصیریپور، غلامحسین / توطشه آب (دفتر شعر در سه فرگرد). به تهران: پندار، ۱۳۵۰، ۱۰۴ ص.

مه / موزه های برهوت. \_ تهران: بامداد، ۱۳۴۹، ۲۰۴ ص.

نظیری، ژاله / دروازه های تور. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۱، ۸۲ ص.

نفیسی، مجید / در پوست ببر. - تهران: امیرکبیر، ۱۲۴۸، ۱۲۷ ص.

نگاه، ف. الف [فریبرز ایراهیمهور] / روستای قرمز محدود. ــ کرمانشاه، بینا، ۱۳۴۹، ۸ ص. م

نوحیان، نصرت ا... (اسپند) / دنیای رنگها. \_ تهران: کیهان، تابستان ۱۳۴۲، ۲۰۰ ص. \_ ... / گرگ مجروح. \_ تهران: بی تا، ۱۳۲۳،

ـــ / کله هایی که پژمرد. ــ تهران: بی نا، شهریور ۱۳۲۶، ۵۶ ص.

نورى زاده، عليرضا / از پشت شيشهها. ـ تهران: بي نا، ١٣٤٤، ١٢٨ ص.

- / الف، له. م. ــ تهران: پندار، ۱۳۴۹، ۱۰۱ ص.

نورى علاء، اسماعيل / از اين سوى ديوار. \_ تهران: تقنوس، ١٣٥٧، ٩٣ ص.

- (الف. ن. پیام) / اتاق های در بسته. ـ تهران: طرفه، ۱۳۴۵، ۷۴ ص.

- (الف. ن. بيام) / با مردم شب. ـ تهران: بامداد، ١٣٤٨، ١۶۶ ص.

- / سرزمين معنوع، \_ تهران: ققنوس، ١٣٥٧، ٩١ ص.

- / صور و اسباب در شعر امروز ایران. - تهران: انتشارات بامداد، ۱۳۴۸، ۴۳۰ + ۱۵۰ ص (حواشی و تعلیقات)

نوری علاء، پرتو اسهمی از آن سالها. \_ نهران: تقنوس، ۱۳۵۷، ۷۲ص. نوعی، محمد / آفتاب سیاه. \_ نهران: روزنامهٔ اطلاعات، ۱۳۲۰، ۱۲۲ ص. ــ / بيراهه. ــ تهران: على اكبر علمي، ١٣٤٢، ۶۶ ص.

- / خزر. \_ نهران: بينا، ١٣٣٤، ٤٤ ص.

م / مجموعة اشعار. \_ تهران: بي نا، ١٢٥٧، ١٣١ ص.

نیرو، سیروس / بهار از پنجره. ـ تهران: نشر اندیشه، ۱۳۵۶، ۱۰۱ ص.

- / جاده. - تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۱۵۵ ص.

م / سحر. \_ تهران: بي نا، اسفند ١٢٣٢، ٤٠ ص.

نیری، صفورا / ساده در باد. به تهران: بینا، ۱۳۲۸، ۸۰ ص.

- / ميز. \_ تهران: سپهر، ۱۲۲۵، ۱۴۱ ص.

م / فصل پنجم. \_ تهران: بينا، ١٣٥٤، ٨٠ ص.

نيستاني، منوچهر / جوانه. حكرمان : بينا، ١٣٣٢، ٨٠ ص.

م / خواب. \_ تهران: بي نا، مهر ١٣٣٧، ٧٩ ص.

- / ديروز، خط فاصله. ـ تهران: رَزْ، ١٢٥٠، ٢٠٢ ص.

نیک روی، افسر / دیوار بلورین. ـ شیراز: کانون تربیت، ۱۳۴۸، ۱۵۶ ص.

نيكوصنالح، احمد /كياهوارة فصل سرخ. \_رشت: بي نا، ١٣٥٠، ٨٨ ص.

نیما یوشیج / ارزش احساسات و پنج مقاله در شعر و نمایش. به تهران: انتشارات توس، شهریور ۱۳۵۱، ۱۳۲۱ ص.

م / برگزیدهٔ اشعار. به تهران: کتابهای جیبی، ۱۳۴۲، ۱۶۰ ص.

به / تعریف و تبصره و یادداشت های دیگر. د تهران: انتشارات امیرکبیر، چاپ دوم، بهمن ۱۲۵۰.

- / حرف هاى همسايه. \_ [تهران]: انتشارات دنيا، چاپ بنجم، ١٣٥٣-

۔ / خانوادهٔ سرباز (به نقل از کتاب فریادها). ــ تهران: بینا، مهر ۱۳۳۲، ۴۸ ص، ۷۰ نسخه.

ــ / شعر سن. ــ تهران: جوانه، ١٣٢٥، ١٢٧ ص.

- / شهر شب، شهر صبح . ـ تهران: مروارید، ۱۲۲۶، ۱۰۰ ص.

ــ / فریادهای دیگر و عنکبوت رنگ. ـ تهران: جوانه، ۱۳۵۰، ۱۱۱ ص.

- / قلم انداز. \_ تهران: دنیا، شهریور ۱۲۲۹، ۱۲۳ ص.

- / ماخ اولا. \_ تبريز: شمس، اسفند ١٣٤٢، ٨٠ ص.

م / مانلی. \_ تهران: صفی علی شاه، ۱۳۲۶، ۴۵۸۶ ص.

م مجموعه آثار نیما یوشیج، دفتر اول، شعر، به کوشش سیروس طاهباز. \_ تهران: نشر ناشر، ۱۳۶۴.

۔ / ناقوس، ـ تهران: مروارید، ۱۳۲۶، ۱۰۱ ص.

م / نامه ها (از مجموعه آثار نیما یوشیج)، گردآوری، نسخهبرداری و تدوین سیروس طاهباز. ما تهران: دفترهای زمانه، ۱۳۶۸.

- / نیما یوشیج و قسمتی از اشعار او (گردآورنده، ابوالقاسم جنتی عطائی). ـ تهران: بینا، ۱۳۳۴، ۹۶ ص.

واحد، سينا / از شكنج قرياد جمال. \_ تهران: الهام، ١٣٥٧، ١٧٠ ص.

واحدى، غلامرضا / ساية روشن. ــ تهران: بي نا، ١٣٥٤، ١٨٨ ص.

واقدی، اصغر / آواز عاشقان قدیمی. ـ تهران: نیما، ۱۳۵۱، ۹۷ ص.

- / جرقه. \_ تهران: بي نا، ١٣٤٤، ٨٨ ص.

واتف، جمشيد / از تهي سرشار. - تهران: بينا، ١٣٥٥، ١١٥ ص.

- / بر دروازه های فردا. ـ تهران: معرفت، فروردین ۱۳۴۱، ۸۷ ص.

والا، لمبت (شيباني) / تا وقتي كه خروس ميخواند. ــ تهران: زوار، ١٣٩٢، ١٢٠ ص.

- / رقص یادها. \_ تهران: بینا، ۱۳۲۴، ۱۲۸ ص.

- /گسسته. ـ تهران: زوّار، ۱۳۳۵، ۱۱۱ ص.

وجدانی، محمد / طلوعی در غروب. ــ تهران: بینا، ۱۳۵۳، ۱۲۶ ص.

وجدی، شاداب / به یاد تشنگی کوهپایه های جنوب. مه تهران: فرهنگ، ۱۲۵۳، ۱۱۲ ص.

- (شادی) / خم کوچه. ـ تهران: معرفت، ۱۳۳۹، ۱۱۹ ص.

- (شادی) / سرودی برای دست های کوچک. \_ نهران: بی نا، ۱۳۴۷، ۱۲۰ ص.

وصال، هوشنگ / نقش های دریه دری. \_ نهران: بینا، ۱۳۴۰، ۶۱ ص.

وطن، اکبر (گردآورنده) / اسلام و آبی تازهاش با بد. ــ تهران: امیر ، ۱۳۵۴، ۶۶ ص.

هدایت، صادق / ترانه های خیام. به نهران: کتاب های پرستو، چاپ ششم، ۱۳۵۳.

هشترودی، محسن / سایه ها. مدنهران: صفی علی شاه، ۱۳۳۵، ۶۹ ص.

هشترودی، محمدضیا، / منتخبات آثار (از تویسندگان و شعرای معاصرین). \_ تهران: کتابخانه و مطبعهٔ بروخیم، ۱۳۰۳.

همایونی، صادق / بنبست. ـ شیراز، کانون تربیت، بهمن ۱۳۴۴، ۱۷۶ ص.

م / دشت ها تشته اند. شیراز: کانون تربیت، ۱۳۴۹، ۸۵ ص.

همتی، اسماعیل / آی با توام. \_ تهران: بینا، ۱۳۵۶، ۶۴ ص.

عنرمندی، حسن / برگزیدهٔ اشعار، \_ تهران: بامداد، ۱۳۵۰، ۲۳۷ ص.

- / هراس. ـ تهران: بينا، ١٢٣٤، ١٤٥ ص.

هنرورشجاعي، نقي / تلخه هاي ديم. ــ تهران: بي نا، ١٣٤١، ٧٢ ص.

- / خنیا و خون. ـ تهران: اندیشه، ۱۳۴۹، ۱۰۴ ص.

- / در ابرگرم بار تموز. \_ تهران: اَدا، ۱۳۵۷، ۱۷۱ ص.

هوردل، ص. / شعله های جاویدان. ــ تهران: بی نا، ۱۳۳۴، ۸۰ ص.

هوشنگ مهدوی، دکتر عبدالرضا / تاریخ روابط خارجی ایران از پایان جنگ جهانی دوم تا سقوط رژیم پهلوی. ــ نهران: [؟]

بادمان نیما یوشیج / به کوشش سیروس طاهباز، زیرنظر محمدرضا لاهوتی. \_ تهران: مؤسسه فرهنگی گسترش هنر، آذر ۱۳۶۸.

باسمی، رشید / ادبیات معاصر. \_ [تهران]: جاب روشنائی، ۱۳۱۶.

یحیوی، عباسعلی / آبشارهای آفتاب. به تهران: دنیای دانش، ۱۳۵۶، ۹۳ ص.

یکتائی، منوچهر / فالگوش. ـ تهران: روزن، ۱۳۴۸، ۱۳۵ ص.

يوردشاهيان، اسماعيل (عنا) /كوزه. \_ تهران: بينا، ١٣٥٠، ٢١ ص.

- / مرثیه های کولی. - تهران: بینا، ۱۳۵۳، ۷۸ص.

يوسف، سعيد / توهي از نقاد، بر توعي از شعر. ــ آلمان غربي: نويد، اسفند ١٣٤٥.

آخرین دفاع (شعر، نقد، ترجمه و مصاحبهٔ خسرو گلسرخی)، به اهتمام بزرگ خضرائی، تهران: آرمان ، ۱۳۵۷، ۱۳۰ ص.

ده شب (شبهای شاعران و نویسندگان در انجمن فرهنگی ایران و آلمان)، به کوشش ناصر مؤذن. ــ تهران: امیرکبیر ، ۱۲۵۷، ۶۹۴ ص.

قریادها (جُنگ شعرنو) / به کوشش علی عموثیان (اَوا). \_ تهران: سالنامهٔ ادبی پروانه ، یائیز ۱۳۴۰. ؟

كتاب زمان، ويؤه امّه سزر. ـ تهران: انتشارات زمان، فروردين ١٣٣٨.

کلک، ماهنامه، سردبیر علی دهباشی، شمارهٔ ۴، تیر ماه ۱۳۶۹

کلک، ماهنامه، شماره ۲۷، فروردین ۱۳۷۲.

\_\_\_ / حماسة خسرو كالسرخي. \_ تهران: أرمان، ١٣٥٧، ٨٢ ص.

ثامهٔ کانون نویسندگان ایران. \_ تهران: آگاه، شمارهٔ ۱، بهار ۱۳۵۸.

### مهم ترین نشریاتِ نوپرداز

#### در فاصلهٔ سالهای ۱۲۹۹–۱۳۵۷ ه. ش. (به ترتیب سال)

آزادیستان ۱۵ روزه، نقی رفعت، ۴ شماره، ۱۵ خرداد ۱۲۹۹–۲۱ شهریور ۱۲۹۹ ه. ش.

تجدّه روزنامه، تقی رفعت، ۱۶۸ شماره، ... ـ فروردین ۱۲۹۹ هـ، ش.

دانشکاده ماهانه، محمدتقی ملکالشعراء بهار، ۱۲ شماره، اردیبهشت ۱۲۹۷ ـ اسفند ۱۲۹۸ ه. ش.

بهار ماهانه، پوسف اعتصامی (اعتصام الملک)، ۲۴ شماره، ربیع الثانی ۱۳۲۸ ـ رمضان ۱۳۴۰ هـ ق.

پارس دو هفتگی، ابوالقاسم لاهوتی [و دیگران]، ۶ شماره، شعبان ۱۳۳۹ د یقعده ۱۳۳۹ ه. ق.

نويهار هفتگی، محمدتقی ملک الشعراء بهار، ..، ۱۲۹۹ ـ مهر ۱۳۰۲ ه. ش.

آرمان، ماهانه دکتر علی شیرازی پور [شین، پرتو]، آذر ۱۳۰۹ \_شهریور ۱۳۱۰ ه. ش. مجلهٔ موسیقی ماهانه، ادارهٔ موسیقی کشور (وزارت فرهنگ)، سرگردغ. مینباشیان، ۳۵ شماره، ۱۳۲۰-۱۳۱۸ ه. ش.

روزگار نو سه ماهه، لندن ـ نیویورک، ۲۱ شماره، تابستان ۱۹۴۱ ـ بهار ۱۹۴۵ م. پیام نو ماهانه، انجمن فرهنگی ایران و شوروی (۱۰۰ شماره]، شهریور ۱۳۲۳ ـ مرداد ۱۳۳۲ هـ. ش.

سخن ماهانه، پرویز ناتل خانلری، دورهٔ اول خرداد ۱۳۲۲ ـ اسفند ۱۳۲۶ هـ. ش.؛ دورهٔ دوم آذر ۱۳۲۱ ـ بهمن ۱۳۵۷ هـ. ش.

ایران و آمریکا ماهانه، انجمن روابط ایران و آمریکا، ۲۷ شماره، بهمن ۱۳۲۴ ماول اسفند ۱۳۲۸ ه. ش.

جهان نو ماهانه، محمد حسین حجازی، امین عالیمرد، خرداد ۱۳۲۵-۱۳۳۲ ه. ش.

ماهنامهٔ مردم ماهانه، حزب تودهٔ ایران (سردبیران: جلال آل احمد ـ احسان طبری)، ۲۹ شماره، مهر ۱۳۲۵–۱۳۲۷ ه. ش.

سخن نو در هفتگی، عبدالرضا ناظر، احمد شاملو، ۵ شماره، دی و بهمن ۱۳۲۷ ه. ش. اندیشهٔ نو ماهانه، خلیل ملکی، سه شماره، ۱۵ آذر ۱۳۲۷ ـ ۱۰ بهمن ۱۳۲۷ ه. ش. امید ایران، ایرج نقیبی، مهدی فشنگچی، ۱۳۲۷–۱۳۵۷

جام جم ماهانه، نشریهٔ انجمن هنری، ۶ شماره، فروردین ۱۳۲۸ ـ شهریور ۱۳۴۸ هـ ش. خروس جنگی هفته نامه، هوشنگ ایرانی، غلامحسین غریب، شیروانی، ... (انجمن هنری خروس جنگی)، دورهٔ اول ۵ شماره، ۱۳۲۸–۱۳۲۹ هـ ش.)؛ دورهٔ دوم ۱۳۳۰ هـ ش.

رگیار امروز، ماهانه، محمود دژکام، ۱۳۲۸ دورهٔ جدید: بهمن ۱۳۵۷–۱۳۵۹

**فردوسی،** هفته نامه، بیژن خرسند، عباس پهلوان، ۱۳۲۸–۱۳۵۳ ه. ش.

پیک صلع ماهانه، (حزب تودهٔ ایران)، ۱ شماره، ۱۳۲۹ ه. ش.

ستارة صلع ماهانه، [حزب تودة ايران]، ٥ شماره، ١٣٢٩ هـ. ش.

علم و زندگی ماهانه، خلیل ملکی، ۱۴ شماره، دی ۱۳۳۰–۱۳۲۲ ه. ش.

كوير ماهانه، ضياءپور، شيرواني، غريب، ٢ شماره، ١٣٣١-١٣٣١ هـ. ش.

کیوتر صلح ماهانه، محمد جعفر محجوب، احمد صادق، ... ۱۵ اردیبهشت ۱۳۲۰ شهریور ۱۳۲۱ ه. ش.

موزیک ایران، ماهانه، صالح لطفی، خرداد ۱۲۲۰-۱۳۵۰ ه. ش.

موج ماهانه، هوشنگ ایرانی [و دیگران]، ۱ شماره، فروردین ۱۳۳۱ ه. ش.

فرهنگ نو ماهانه، جامعهٔ معلمین در راه، ۹ شماره، آبان ۱۳۳۱ ـ تیر ۱۳۳۱ هـ ش.

شيوم ماهانه، [حزب تودهٔ ايران]، ٣ شماره، ارديبهشت ١٣٣٢ ـ تير ١٣٣٢ هـ، ش.

ستعن، ماهانه، پرویز ناتل خانلری، رضا سیدحسینی، قاسم صنعوی و ...، ۱۳۲۲–۱۳۵۷ د. ش.

علم و زندگی، خلیل ملکی، ۲۶ شماره، دی ۱۳۳۰ ـ اسفند ۱۳۴۱ ه. ش.

آیندگان، بهروز روزبهان، ۱، ۲: ۱۳۳۲

روشتفکر، هفته نامه، حسین مهری، ۱۳۲۲–۱۳۵۱

سپید و سیاه، هفته نامه، علی بهزادی، ۱۳۲۲–۱۳۵۷

اندیشه و هنر، گاهنامه، ناصر وثوقی، سال اول، ۵-۱: ۱۳۲۳؛ سال دوم، ۹-۶: ۱۳۲۳؛ دورهٔ جهارم، و جواد دورهٔ سوم، ۵-۱: ۱۳۳۷؛ ۸-۶: ۱۳۲۸؛ ۱-۹: ۱۳۲۹؛ دورهٔ چهارم، و جواد پوروکیل، ۲-۱: ۱۳۲۹؛ ۳-۶: ۱۳۴۱؛ ۸-۷: ۱۳۴۲؛ دورهٔ پنجم، و جواد پوروکیل و شمیم بهار و آیدین آخداشلو، ۱: ۱۳۴۲؛ ۵-۲: ۱۳۴۳؛ ۷-۶: ۱۳۴۸؛ ۷-۸: ۱۳۴۸؛ ۷-۸: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۱۰ ۱۳۰۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۷-۲: ۱۳۴۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸؛ ۱۳۰۸

۱۳۵۹؛ ۸: ۱۳۵۰؛ کتاب هفتم، ۱: ۱۳۵۰: ۲: ۱۳۵۱؛ ۴-۳: ۱۳۵۲؛ ۵: ۱۳۳۳ مر راه هنر، سید غلامحسین خرازی، عبدالحمید شعاعی، ۱: ۱۳۲۳؛ ۶-۲: ۱۳۳۴ آناهیتا، انجمن هنری آیادانا، ۵-۱: ۱۳۳۴

انتقاد کتاب،گاهنامه، انتشارات نیل، دورهٔ اول، ۲-۱: ۱۲۲۴؛ ۱۲-۴: ۱۲۳۵؛ دورهٔ دوم، ۱۳۸۸، ۱۳۴۸؛ ۱۲۴۰؛ ۱۳۴۸؛ دورهٔ چهارم، ۱۳۴۸؛ ۱۲۲۰؛ ۱۲۴۸؛ دورهٔ چهارم، ۱۲۴۷؛ ۱۲۴۷؛ دورهٔ چهارم، ۱۲۴۷؛ ۱۲۴۷

جنگ هنر و ادب امروز، حسین رازی، ۱: ۱۳۲۴؛ ۲: ۱۳۲۵

خوشه، هفته نامه، احمد شاملو، ۱۳۲۴-۱۳۲۷

کتابهای ماه، ایرج افشار، انجمن ناشران کتاب، سال اول، ۱۳۲۴: ۸-۵: ۱۳۳۵؛ ۸-۵: ۱۳۳۵؛ ۱۳۳۸؛ ۱۳۳۸؛ سال ۱۳۳۰؛ سال سوم، ۱۳۲۶؛ سال سوم، ۱۳۲۸؛ سال جهارم، ۱۳۱۸: ۱۳۲۸؛ سال پنجم، ۱۳۴۰: ۱۳۴۰

هنرهای ملی، دکتر ابوالقاسم جنتی عطایی، ۱: ۱۳۳۴

آهادانا، ا. س. عظیما، ابوالقاسم مسعودی، ۲-۱: ۱۳۳۵

هنر تو، داریوش سیاسی، ۱: آذر ۱۳۲۵.

بامشاد، هفته نامه، اسماعیل پوروالی، خرداد ۱۳۳۵–۱۳۴۷ از ۱۳۴۵ به مجله تبدیل شد. سرخ آمین، فرهنگ قرّهی، ۱: ۱۳۳۵

یادنگ، محمد جوادی، ۲-۱: ۱۲۲۵؛ ۶-۲: ۱۲۳۶

جنگ هنری چشمه، صفی، ۱: ۱۳۲۶-۱۳۲۷ ۲: ۱۳۲۷

صلف، احمد عظیمی زوارهای، ۵-۱: ۱۲۳۶؛ ۸-۶، ۱۲-۱۱؛ ۱۲۳۷

پیام توین، ماهنامه، انجمن روابط فرهنگی ایران و شوروی، سعید نفیسی، محسن هشترودی، ضیاءالله فروشانی، تابستان ۱۳۳۷–۱۳۵۷

توشه، مهندس عزیزالله افشار قاسملو، مهین افشار قاسملو، ادوارد ژوزف، دورهٔ اول، ۹-۱: ۱۲۳۷؛ ۱۱-۱: ۱۲۳۸؛ ۱۲۲؛ ۱۲: ۶. دورهٔ بعدی = ؟!

راهنمای کتاب، ماهنامه / فصلنامه، انجمن کتاب ایران، احسان بارشاطر، ایرج افشار، بهار ۱۳۳۷–۱۳۵۷

ماهنامهٔ اطلاعات، عباس مسعودی، احمد شاملو، ۱: اسفند ۱۳۳۷؛ ۲: فروردین ۱۳۳۸ واژه، مجلهٔ هنر و اندیشهٔ زمان، حسن گریست، دورهٔ اول: ۲-۱: ۱۳۲۷؛ ۲: ۱۳۲۸

آناهیتا، سینما تثاثر آناهیتا، دورهٔ اول، استارهٔ تهران ماهانه، ۲-۱: ۱۳۲۹؛ ۳: ۱۳۲۰؛ ۲-۱: ۱۳۲۰؛ ۳: ۱۳۲۰؛ ۲-۱: ۱۳۲۰؛ ۲-۱: ۱۳۴۰؛ ۲-۱: ۱۳۴۱؛ ۲-۱: ۱۳۴۱؛ ۲-۱: ۱۳۴۲؛ دورهٔ دوم، «ماهنامهٔ هنر و سینما»، ۲-۲: ۱۳۴۱؛ دورهٔ سوم، «ماهنامهٔ فردوسی»، ۲-۲: ۱۳۴۱؛ دورهٔ سوم، «ماهنامهٔ فردوسی»، ۲-۱۳۲۲؛ کاوش، امیر عباس هویدا، شهریور ۱۳۲۹، شماره های بعد = ۲

*ایران آباه*، احمد نفیسی، دکتر محمود عنایت، ۱۲-۱: ۱۲۲۹؛ ۱۳۴۰ ۱۳۴۰

آرش، گاهنامه، فاطمه نراقی، جواد پوروکیل، سیروس طاهباز، ۲-۱: ۱۳۴۰؛ ۵-۳:

١٣٢١؛ ٧-۶: ١٣٢٢؛ دورة دوم، ٢-١: ١٣٢٢؛ ٣: ١٣٢٠؛ ٦-١٣١): ١٣٤٥؛ دورة

سوم، اسلام كاظميه، ١٥-١٤: ١٣٤٤، ١٩-١٤: ١٣٤٠؛ ٢٠: ١٣٥٠

جگن، فریدون گیلانی، ۳-۱: خرداد ۱۳۴۰؛ دورهٔ دوم، ۱: ۱۳۴۵؛ احتمال؛ «دورهٔ سوم» ؟! و ناصر رحمانی نژاد، آربی اوانسیان، سعید سلطانپور، ۵: ۱۳۴۷

کتاب هفته، احمد شاملو و دکتر محسن هشترودی، ۱۶ مهر ۱۳۴۰ – آذر ۱۳۴۲

صبح امروز، هفته نامه، ناصر ملک محمدی، ۱۲۴۰-۱۲۵۲

کتاب زمان، انتشارات زمان، ۵-۱: سالهای آخر دههٔ ۱۳۲۰

ارشاد، دکتر مسعود همایونی، ۱: ۱۳۴۱؛ ۲: ۱۳۴۲؛ دورهٔ دوم، ۱، ۱۳۴۲؛ ۳-۲: اسفند ۴۲ ـ فروردین ۴۲؛ ۱۰-۲: ۱۳۴۳

هريا، ۲-۱: (خرداد، مرداد، مهر) ۱۳۴۱

فكر جوان، على آزاده كيلاني، محمد سوابچي، محمد تقي صالح يور، ١: ١٣٤١

كيهان ماه، جلال أل احمد، انتشارات كيهان، ١: خرداد، ٢: شهربور ١٣٤١

نقش و نگار، انتشارات ادارهٔ کل هنرهای زیبای کشور، سیمین دانشور، نادر نادرپور، ۸ شماره: ۱۳۴۱-۱۳۴۸

زيبايي و زندگي، ماهنامه، حسين آيدين، ١٣٤٢-١٣٥٢

ماهنامهٔ خوشه، دکتر عسکری، فرهنگ فرهی، ۱: ۱۳۲۲

هیرمند، عبدالمجید مجید فیاض، مهدی علائی، ۱: ۱۳۴۲؛ ۳-۲: ۱۳۴۳؛ ۴: ۱۳۴۴

هیرمند، نشریهٔ نامهٔ اهل خراسان، عبدالمجید فیاض، نعمت میرزازاده، ۱: ۱۳۴۶؛ ۲: ۱۳۴۸ ۱۳۴۸ ۱۳۴۸ ۱۳۴۸

جنگ طرفه، گاهنامه، انتشارات طرفه، ۱۳۴۳

خزه، ماهنامهٔ نوای ملت: ۱: ۱۳۴۳

بازار، میرشجاع گـکری، محمدتقی صالحپور، سال اول، ۱۱-۱: ۱۳۴۴؛ ۱۲: ۱۳۴۵؛ ۱۳۴۸؛ سال دوم، ۲۱-۲۱: ۱۳۴۵؛ ۱۳۴۶؛ ۱۳۴۶؛ ۱۳۴۶؛ سال دوم، ۲۱-۲۲: ۱۳۴۸؛ ۱۳۴۸؛ سال چهارم، ۲۶-۳۲: ۱۳۴۷؛ سال پنجم، ۲۰-۲۷: ۱۳۴۸

بررسی کتاب، دو ماهنامه، انتشارات مروارید، نادر ابراهیمی، دورهٔ اول، ۱، ۲، ۳، ۴، ۵: ۱۳۴۷؛ ۶، ۷، ۸، ۹: ۱۳۴۵؛ ۱۰: ۱۳۲۹؛ ۱۱، ۱۲: ۱۳۴۷؛ دورهٔ دوم، ۱، ۲، ۳: ۱۳۴۷؛ دورهٔ جدید، ۱، ۲، ۳: ۱۳۵۰؛ دورهٔ جدید، ۱، ۲، ۳، ۴: ۱۳۵۰

نگین، ماهنامه، محمود عنابت، خرداد ۱۳۲۴-۱۳۵۹

انتشارات سازمان هنری دانشجویان ـ تبریز، ۱: ۱۳۴۵؛ ۲: ۱۳۴۶

تلاش، ماهنامه /دوماهنامه، على ميرى، سيروس اَموزگار، شكوه ميرزادگي، ١٣٤٥-١٢٥٥

جزوهٔ شعر، اسماعیل نوریعلاء، انتشارات طرفه: ۱۱-۱: ۱۳۴۵

جنگ یارت، انتشارات بگاه، ۱: ۱۳۴۵

هنر و سينما (بارو)، احمد شاملو، يدالله رؤيالي، ٢-١: ١٣٤٥.

جنگ جنوب، روزنامهٔ نوای ملت، ۱: ۱۲۴۵

جنگ جوانه، انتشارات جوانه، ۱: ۱۲۴۵

شاهد غرب، حاج حسن رزقی، اصغر واقدی، ۲-۱: ۱۳۴۵

نامهٔ دانشجو، دآنشجویان دانشگاه تهران، رضا ناروند، ۱۳۲۵: ۱۳۲۵، ۹-۶: ۱۳۴۶؛ ا

هنر و ادبیات جنوب، ماهنامهٔ پرچم خاورمیانه، حسن عرب، منصور خاکسار، ناصر تقوایی، دورهٔ اول، ۶-۱: ۱۳۴۵؛ دورهٔ دوم، ۱: ۱۳۴۶

هتر و ادبیات امروژ، پرچم خاور میانه، حسن عرب، سعید نیاز کرمانی، ۱، ۲: ۱۳۴۷ گستار، دانشجویان مدرسهٔ عالی بازرگانی، محمدحسین ستوده، ۱۳۴۶–۱۳۴۷

دفترهای روزن، انتشارات روزن، احمدرضا احمدی، یدالله رؤیائی، ابراهیم گلستان، ۱: زمستان ۱۳۴۶؛ ۲، ۲: ۱۳۴۷

مفترهای زمانه، گاهنامه، سیروس طاهباز، ۱: بهمن ۱۳۴۶؛ ۲: ۱۳۴۷؛ ۳: ۱۳۴۹؛ ۵-۴: ۵-۴: ۵-۴: ۵-۴: ۵-۴: ۵-۴:

شمال ایران، منوچهر نوازش، پرویز رضایی، گروه هنری باران، ۱: ۱۳۴۶؛ ۲: ۱۳۴۷ ماهنامهٔ دانشجویان دانشسرای عالی سپاه دانش، محمد جان فشان، عباس اسدزاده، مرتضی فرهادی، مال اول، ۱: ۱۳۴۶؛ مال دوم، ۲-۱: ۱۳۴۷؛ ۵ (کتاب روستا): ۱۳۴۸؛ سال موم، ۲-۱: ۱۳۴۸؛ ۲: ۱۳۲۸؛ سال جهارم (دفتر روستا)، ایرج پورباقو، ۱: ۱۳۴۸؛ ۲: ۱۳۵۰؛ ۲: ۱۳۲۸

ماهنامهٔ فردوسی، عباس پهلوان، ۶-۱: ۱۳۲۶

يوش، ايرج جلالي، على أكبر مهجوريان، ١: ١٣٢٤

جنگ مازندران، ماهنامه، نورالدین علامهزاده، عزیزالله فرهنگیان، حسین صدرآرا، عمولیان، روزنامهٔ اعتراف بابل، ۱۳۴۷–۱۳۴۸

شعر دیگر، بهرام اردبیلی، پرویز اسلامپور، ۱: اَذر ۱۳۴۷؛ ۲: ۱۳۴۹

فصلهای سبز، هرمز ریاحی، ۱: زمستان ۱۳۴۷؛ ۲: ۱۳۴۸؛ ۳: ۱۳۵۰ (چاپ و مقوا شد [۹]) چاپ دوم: ۱۳۵۷

کتاب ...!، دو ماهنامه، انتشارات روز، ناصر رحمانی نژاد، ۱۳۴۷ (این نشریه با نام ماهی که در آن منتشر میشد، نامگذاری میشد).

کتاب روز، ناصر رحمانی نژاد، انتشارات روز، ۲-۱: ۱۳۴۷؛ ۲: ۱۳۴۸

از شعر تا قصه، دو ماهنامه، گروه دانشجویی کمک ـ شیراز، پیمان جهانبین، ۱: ۱۳۲۸؛ ۲-۲: ۱۳۲۹؛ ۲: ۱۳۵۱

جشن هنر، دو هفته نامه، سازمان جشن هنر، ابرج گرگین، ۱۳۴۸–۱۳۵۰

خرد و کوشش، فصلنامه، دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه پهلوی شیراز، حمید محامدی، محسن قادسی، منصور رستگار، ۱۳۲۸–۱۳۵۶

زمان، گاهنامه، کتابفروشی زمان، غلامحمین ساعدی، مصطفی رحیمی، عبدالحسین آلرسول، ۵ شماره: ۱۳۴۸–۱۳۴۹

فرهنگ و زندگی، فصلنامه، شورای عالی فرهنگ و هنر ـ مرکز مطالعات و هماهنگی فرهنگی، محمود خوشنام، احمد میرعلائی، مسعود فقیه، ۱۳۴۸–۱۳۵۷

كتاب سيهر، مركز نشر سيهر، ١: ١٣٢٨

کتاب هنر، فصلنامه، دانشگاه بهلوی، خسرو فردی، ۱۳۴۸–۱۳۵۰

نگرشی در هنر و ادبیات، جواد پارسای، ۱ (ژغند)، ۲ (پژواک): ۱۳۴۸؛ ۲ (پژواک): ۱۳۴۹

هفت همر، فصلنامه /گاهنامه، اداره کل آموزش همری وزارت فرهنگ و همر، غلاموضا خوشنویسان، ایرج زهری، محمود منشی، ۱۶ شماره: ۱۳۴۸–۱۳۵۶

آبتوس، فصلنامه، انجمن شعر و ادب دانشگاه پهلوی، بهروز صوراسرافیل، ۲-۱: ۱۳۴۹؛ ۲: ۱۳۵۰

تماشا، هفته نامه، سازمان رادیو تلویزیون ملی ایران، نادعلی همدانی، فیروز فولادی، ۱۳۵۹-۱۳۵۹

جنگ جایار، احمدرضا دریایی، ۱: زمسنان ۱۳۴۹؛ ۲: زمستان ۱۳۵۰

وست، گاهنامه، دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه شیراز، محمدرضا افضل القدم، ۱۳۲۹-۱۳۵۱

سايبان، عبدالحمين ملكزاده، محمدتقي صالحبور، ٢-١: زمسنان ١٣٢٩

سهند، گاهنامه، علی میرنظروس، ۲-۱: بهار ۱۳۲۹ ـ بهار ۱۳۵۰

فصلی در هنر، انتشارات تالار فندریز، ۱، ۲: ۱۲۴۹؛ ۳، ۴: ۱۳۵۰

كتاب ارك، غلامحسين فرنود، ١: تابستان ١٣٤٩

یل، فصلنامه، دانشکدهٔ کشاورزی دانشگاه شیراز، ۱۳۵۰

جنگ سعر، ۱: ۱۲۵۰

فلك الافلاك، غلامحسين نصيري پور، ١: فروردين ١٣٥٠؛ ٢: شهريور ١٣٥٢

رودکی، ماهنامه، وزارت فرهنگ و هنر (تالار رودکی)، [جمشید ارجمند]، محمود خوشنام ۱۲۵۰–۱۳۵۷

کتاب امروز، در ماهنامه /گاهنامه، شرکت سهامی کتابهای جیبی، کریم امامی، دورهٔ اول، ۱۲۵۲ - ۱۲۵۲؛ ۴-۲؛ ۱۳۵۱؛ ۶-۵ ۱۳۵۲؛ دورهٔ دوم، ۲-۱: ۱۳۵۳

کاب رز، گاهنامه، انتشارت رز، ۲-۱: ۱۲۵۰

گزارش کتاب، انتشارات نمونه، ۱: ۱۳۵۰

آشنایی باکتاب، اتحادیهٔ ناشران رکتابفروشان، ۱: ۱۳۵۱؛ ۲، ۳، ۴: ۱۳۵۲؛ ۵، ۶: ۱۳۵۳ امسال [کتاب جدید]، غ. م. بهفر، ۱: تابستان ۱۳۵۱

باران، قصلنامه /گاهنامه، دانشجویان مدرسهٔ عالی مدیریت گیلان ـ لاهیجان، ۱: ۱۲۵۱؛

Y: 2: 4-7: 70712 0: 0071, 4: 2: A-V: 90712 P: 2: 1: VOT

تندر، گاهنامه، دانشکدهٔ حقوق و علوم سیاسی دانشگاه تهران، ۱۲۵۱–۱۲۵۳

دفترروستا، فصلنامه، دانشگاه سپاهیان انقلاب ایران، محمد مهدی خدیوی زند، ۱۳۵۱–۱۳۵۴ زاد، گاهنامه، دانشکدهٔ بزشکی دانشگاه تهران، ۱۳۵۱–۱۳۵۲

سيمرخ، فصلنامه، بنياد شاهنامهٔ فردوسي، مهدى فروغي، ١٣٥١-١٣٥٤

صدا، رحمان کریمی، ۲-۱: ۱۳۵۱، فریدون مرد خرم، ۲: ۱۳۵۱؛ ۳: ۱۳۵۲

كاب مرجان، كاهنامه، كروه فرهنگى مرجان، مهر تا اسفند ١٣٥١

كاب نمونه، عاطفه كركين، انتشارت كتاب نمونه، ١: ١٣٥١

چکاد، فصلنامه، مدرسهٔ عالی بازرگانی (تهران)، ۱۳۵۲

کتاب الفیا، گاهنامه، انتشارات امیرکبیر، دکتر غلامحسین ساعدی، ۲-۱: ۱۳۵۲؛ ۵-۴: ۲۵۲؛ ۵-۴: ۱۳۵۳؛ ۶: ۱۳۵۲؛ ۶: ۱۳۵۳؛ ۱۳۵۶؛ ۱۳۵۶؛ ۱۳۵۶؛ ۱۳۵۶؛ ۵-۴:

كاب پيام، انتشارات بيام، ١: بهار ١٣٥٢

کتاب سیاوشان، احمد نیکو صالح، ۱: بهار ۱۳۵۲

كتاب شعر و قصه، عباس يهلوان، ١: ١٣٥٢

جوانان رستاخیز، هفته نامه، حزب رستاخیز، هوشنگ پورشریمتی، حسین سرفراز، ۱۲۵۴–۱۲۵۶

رستاخیز جوان، هفته نامه، حزب رستاخیز ملت ایران، حسام الدین اشرفی زاده، ۱۳۵۴–۱۳۵۵

روزنه، گاهنامه، دانشگاه تهران، ۱۲۵۲–۱۲۵۵

مپیدار، محمد شهری، ۱: ۱۲۵۴

بنیاد، ماهنامه، علیرضا میبدی: اسفند ۱۲۵۵–۱۲۵۶

جوان، هفته نامه، ستار لقائي، ١٣٥٧

### كزيدة مقالات

آتشی، منوچهر، «تغزل و حماسه» [بررسی انارستان مجموعه شعر مفتون امینی]، فردوسی، ش ۸۸۳ (۶ آبان ۱۳۴۷).

-، «شعری تو ر ناب، یادداشتی بر مجموعهٔ بر شانهٔ فلات» (مجموعه شعر محمد مختاری)، تعاشا، ش ۲۷۰ (۱۰ تیر ۱۳۵۶).

سم، «سیر تجربه در شعر»، تماشا، س ۷، ش ۲۲۰ (تیر ۱۳۵۶): ۱۶-۱۹، ۹۰

سم، فافصل اغتشاش در شعره، فردوسي، ش ۹۱۲ (۵ خرداد ۱۳۴۸)

-، «نماهای نوشتاری شعر امروز فارسی»، تعاشا، س ۷، ش ۲۴۹ (۸ بهمن ۱۳۵۶): ۲۱۳۰ (۲۲بهمن ۱۳۵۶): ۲۱۳۰ (۲۲بهمن ۱۳۵۶): ۲۱۳۰ - ۲۲ ش

- ، [بررسی رنگ آبها مجموعه شعر بیژن جلالی]، رودکی، ش ۸ (خرداد ۱۳۵۱).

مد، [دربارهٔ از صبا تا نیما، یحیی آرینهرر]، تماشا (شمارهٔ مخصوص ۱۳ نوروز ۱۳۵۱).

مه، [دربارهٔ پیادهروها، مجموعه شعر محمدعلی سپانلو]، فردوسی (۱۶ فروردین ۱۳۴۸). آتش، [دربارهٔ پیادهروها، مجموعه شعر محمدعلی سپانلو]، تهران مصور (۱۲ فروردین

۸۴۲۲).

آذر، ا، [دربارهٔ شعر احمدرضا احمدی]، نجنگ خزه، ضمیمهٔ ماهنامهٔ ملت (آذر ۱۳۴۳). آذریُد، حسن، «سیر تحرلی داستاننویسی در ایران»، زمان نو، س ۱، ش ۱ (مرداد / شهربور ۱۳۶۰)

آرین پور، یحیی، «از بازگشت ادبی تا آستانهٔ شعرنو»، رستاخیز، (۲۲ مهر ۱۳۵۵): ۱۸ م. آزاد، «تولدی دیگر، فروغ فرخزاد»، انتقاد کتاب، س ۲، ش ۳ (خرداد ۱۳۴۳): ۸-۱۵ --، «چهار سالی از مرگ نیما میگذرد»، آرش، ش ۸: ۱۸۷-۱۹۱

-، «سیری در سلوک معنوی مهدی اخوان ثالث»، رودکی، ش ۲ (آبان ۱۳۵۰): ۳-۵

مد، «شاعران ما درلحظه كمال مرده اند»، كيهان (هنرو انديشه)، ش ١٤٨ (١٤ آذر ١٣٥١).

- ، «شعری انباشته از اداهای روشنفکرانه» [شعر طاهرهٔ صفارزاده]، روزنامهٔ کیهان (۵ فروردین ۱۳۵۰).

- سم، «کرگدن» (شعر و زندگی احمد شاملو)، فردوسی، شماره های ۹۱۲-۹۱۶
- سم، «میراثهای دوگانهٔ کهن و نو»، بازار ادبی رشت، ش ۸۰۹ (اسفند ۱۳۴۲).
- -، «نسترنهای همسایه و قصهٔ قصه گو» (دربارهٔ نیما یوشیج)، اندیشه و هنر، س ۵: ۲۶۱-۲۵۱
- ه بادداشتی بر زوایا و مدارات و فصلهای زمستانی [محمد حقوتی]، فردوسی، ش ۱۲۴ (۵ خرداد ۱۲۴۸)
- م، [دربارهٔ شبهای نیمکش، روزهای باد مجموعه شعر محمدرضا اصلانی]، انتقاد کتاب، دورهٔ ۳، ش ۶ (فروردین / اردیبهشت ۱۳۴۵).
- -، [نقدی بر دریائیها، مجموعهٔ شعر بدالله رؤیائی] بازار ادبی، ش ۱۳ (۲۰ خرداد ۱۳۵۵).
- م، [یادداشت برتلخه های دیم مجموعهٔ شعره نرور شجاعی]، آرش، ش ۶ (خرداد ۱۳۴۲). آشوری، داریوش، «سهراب سپهری صیاد لحظه ها»، رودکی، ش ۶ (فرور دین ۱۳۵۱): ۵۳ می «گشتی در هوای شعر سهراب سپهری»، و پیامی در راه [کتاب]، (۱۳۶۶).
  - ـ.، لامشكل هنرمند امروز»، *أرش*، ش ۱۰ (دورة ۲، ش ۳) (آبان ۱۳۴۴).
- [آغداشلو، اَیدین] فرامرز خبیری، «نقدی بر ایدا در آبته»، اندیشه و هنر، دورهٔ جدید (دیماه ۱۳۴۳).
- سم، (نقدی بر شبخوانی، مجموعهٔ شعر شفیعی کلاکنی )، اللیشه و هنر، دورهٔ ۵، ش ۷ (مهر ۱۳۴۴).
- م، [یادداشت بر وادی شاهپرکها مجموعه شعر سیروس آتابای]، اندیشه و هنر، دورهٔ جدید، ش ۶ (اردیبهشت ۱۳۴۴).
- -، [بادداشتی بر خاک، مجموعة شعر محمدعلی سپانلو]، اندیشه و هنر، ش ۶ (اردیبهشت ۱۲۴۴).
  - سه، «قالب شعر اربامداد»، اندیشه و حنر، ۵: ۱۸۲–۱۹۰
  - آل احمد، جلال، «پیرمرد چشم ما بود»، جنگ مرجان، دفتر ۳ (دیماه ۱۲۵۱).
    - مر «پیرمرد چشم ما بود» (دربارهٔ نیما پوشیج)، آرش، ج ۱، ش ۲: ۶۵−۷۵
      - مد، «سختی چند پیرامون شعرتو»، فرهنگ تو، ج ۱، ش ۵۰ ۲۹-۵۲
- سم، «گفتگوی جلال آل احمد در شب نیما یوشیج»، نامهٔ کانون نویسندگان ایران، ش ۱ (بهار ۱۳۵۸): ۲۴۰-۲۳۴
  - مد، «ناقه، فریدون توللی»، راهتمای کتاب، س ع، ش ۱۲ (اسفند ۱۳۴۲): ۸۹۸-۸۹۲
    - مد، «نیما دیگر شعر نخواهد گفت»، ارزیابی شتابزده، صص ۳۱-۳۶
  - مه، قیادبود ثیمای، تهیه از علی دهباشی، آرش، دورهٔ پنجم (۱۳۶۰)، ش ۲: ۱۳۶–۱۴۲

- -، [پیرامون مرگ صمد بهرنگی]، آرش (ویژهٔ صمد بهرنگی) (آذر ۱۳۴۷).
  - سم، [دربارهٔ غربزدگی]، جهان تو، دورهٔ جدید، ش ۲ (تیر / مرداد ۱۳۴۵).
- آیشی، عبدالمحمد، «گناه شاعر، نقدی برگناه دریا» مجموعه شعر فریدون مشیری، انتقاد کتاب، ش ۹ (مهر ۱۳۳۵).
- مد، «نقدبرابر، مجموعة شعرفريدون مشيرى»، راهنماى كتاب، س ۴، ش ۲ (خرداد ۱۳۴۰).
- م، إبيرامون باغ آينه، مجموعه شعر احمد شاملو]، راهنماي كتاب، ش ٧ (مهر ١٣٤٠).
- ...، [نقدی بر آهنگ دیگر، مجموعه شعر منوچهر آتشی]، راهنمای کتاب، ش ۴ (آبان ۱۲۳۹).
- -، [نقدی بر جاده های تهی مجموعه شعر یدالله رؤیائی]، راهنمای کتاب، س ۵، ش ۴ و ۵ (تیر / مرداد ۱۳۴۱).
- اخوان ثالث، مهدی، «بدعتها و بدایع نیما بوشیج»، کتاب هفته، ش ۷۱ (اول اردیبهشت ۱۳۴۲).
- سد، «بعضی شاعران با پیر شدن از نیما دور می شوند» (گفت وگو با مهدی اخوان ثالث)، اطلاعات، (۱۶ دی ۱۳۵۵): ۱۱–۱۲
- سه، «جزیره نی در خشکی، نقدی بر جزیره، مجموعه شعر محمد زهری»، ایران ما (شهریور ۱۳۲۵).
  - م، «در مورد ادب و هنر»، تلاش، ش ۹۷ (اردیبهشت ۱۳۵۷): ۳۸-۲۳
- سم، «دم زدنی چند در هوای تازه [مجموعه شعر احمد شاملو]»، مجموعهٔ مقالات، کتاب اول (بهمن ۱۳۴۹).
  - مد، وعینیت و ذهنیت» (دربارهٔ نیما یوشیج)، آرش، ج ۱، ش ۲: ۷۶-۹۳
- ه، «فصولی پراکنده دربارهٔ این که نیما مردی بود مردستان»، اندیشه و هنر، دورهٔ دوم: ۶۷۲−۶۵۲
  - سم، «نامهای از م. امید» (دربارهٔ احمد شاملو)، اندیشه و عنر، س ۵: ۱۹۵–۲۰۱
    - ــ.، «نقطهٔ تحول»، پیشه و منر، دوره ۴، ش ۵
    - مر، «نیما، هماهنگی و ترکیب»، میرمند، ش ۱: ۳۰۵-۳۱۹
  - مه، «یادداشتی بر تولدی دیگر از فروغ فرخزاد»، سپید و سیاه (۵ اسفند ۱۳۴۵).
  - ...، [مصاحبه با ماهنامهٔ کیان]، ماهنامهٔ کیان، س ۲، ش ۸ (مرداد / شهربور ۱۲۷۱).
- م، [دربارهٔ شعر نادر نادرپور]، در راه هنر (سنگر خاور، در راه هنر)، ش ۲، (اردیبهشت ۱۳۳۲).
- [س]، «سنجش و داوری»، در راه عتر (سنگر خاور، در راه هنر)، س ۱، ش ۲ (اردیبهشت ۱۳۲۴).

- [سم] «دربارهٔ شعرهائی که منتشر میکنیم» در راه هنر (سنگر خاور، در راه هنر)، ش ۱، اسفند ۱۳۳۳.
  - [--]، [دربارهٔ زمین، دیوان سایه ]، جنگ هنر و ادب امروز، دفتر اول (اسفند ۱۳۳۴).
- [--]م. دایم، [دربارهٔ اَرزوی جنوب مجموعه شعر فریدون کار]، در راه هنر (سنگر خاور، در راه هنر)، ش ۲ (۱۳۳۴).
- [س]، [دربارهٔ کوچ مجموعه شعر نصرت رحمانی]، در راه هنر (سنگر خاور، در راه هنر)، ش ۲ (۱۳۳۴).
  - [سه]، [دربارهٔ تشنه طوفان مجموعه شعر فريدون مشيري]، در راه هنر، ش ۲ (۱۲۲۴).
- اردبیلی، بهرام: «شاملو چشم و گوش شاعران جوان را باز کرد» (گفتوگو با بهرام اردبیلی)، بنیاد، ش ۲۰
  - استملامی، محمد، «بررسی شعر معاهبر ایران»، مهر، س ۱۳ : ۷۴۰-۷۴۰
  - سم، «چهار پرسش دربارهٔ شعر امروز»، *آینده، س ۶ (۱۳۵۹): ۱۷۰–۱۷۰*
- اسدپور، بارمحمد، «نقدی برتفاضل دو مغرب، محمد رضااصلانی»، بتیا د،ش۱۶ (تیر ۱۲۵۷)
- اصلانی، محمدرضا، [نقدی بر افق سیاه تر، مجموعهٔ شعر بهمن صالحی]، بازار (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ش ۲۴ (۲۵ خرداد ۱۳۴۶).
- [اعتمادزاده، محمود] م. ا. به آذین، «شکوفه های کبود، بررسی شعر سال ۱۳۳۶»، صدف، (اول اردیبهشت ۱۳۳۷).
- ۱۰، ۵ساز دیگر، جعفر کوش آبادی، راهنمای کتاب، س ۱۱، ش ۱۰ / ۱۱ (اسفند ۱۳۴۷): ۱۲۲-۶۲۷
- ا.ع. دریا، [دربارهٔ شعر زمین، مجموعه شعر هوشنگ ابتهاج]، انتقاد کتاب، س ۱، ش ۳ (بهمن / اسفند ۱۲۳۴).
- امامی، کریم، «از آواز شقایق تا فراترها» (دربارهٔ سهراب سههری)، آینده، س ۶ (۱۳۵۹): ۷۹۲-۷۸۷
- سد، ونگاهی دوباره به دنیای شعر و نقاشی سهراب سپهری»، آینده، س ۱۰ (۱۳۶۰): ۲۸۰-۲۷۴
- انزابی نژاد، رضا، لاسیری دیرهنگام در دو منظومه ی (از حمید مصدق)، تگین، س ۱۳، ش ۱۲، ش ۱۲۹ (۲۰ مهر ۱۳۵۶): ۲۱-۴۲
- سد، وشمر سرشک نقطهٔ عطفی مبارک در شعر معاصر ایران، (دربارهٔ شفیعی کدکش)، نگین، ش ۱۶۱ (مهر ۱۳۵۷): ۵۰–۵۵
- اوختای، جنگیز، [یادداشتی بر ساز دیگر، مجموعه شعر جعفر کوش آبادی]، مفترهای روزن، (زمستان ۱۳۴۷).

- ایل بیگی، فریدون، [نقد بر باغ آینه، مجموعه شعر احمد شاملو]، جگن، ش ۲ و ۳ (۱۳۴۰).
- باباچاهی، علی، «حضور شعر امروز در ابعاد گسترده تری ادامه دارد»، فردوسی، ش ۱۱۴۳ (آذر ۱۳۵۲).
  - براهنی، دکتر رضا، «بررسی شعر منوچهر نیستانی»، فردوسی، ش ۱۰۷۱-۱۰۷۲.
    - م، «تاریخ کانون تویسندگان، روایتی دیگر»، کلک، ش ۵ (مرداد ۱۳۶۹).
      - مه، «تأملاتی پیرامون شعر و هنر» نگین (تیر ۱۳۵۸).
- مد، وجديد و جوان [دربارة وضع شعر نيمة اول دهه پنجاه] فردوسي، ش ١٠۶٩ و ١٠۶٨.
- م، «دو کلمه از داخل گود [دربارهٔ احمد شاملو و ابراهیم گلستان]»، فردوسی، (۲۱ مرداد ۱۳۴۷).
  - م، السرمقاله»، جهان نو، دورهٔ جدید، ش ۱ (خرداد ۱۳۴۵).
  - م، [دربارهٔ از صبا تا نیما، یحیی آرین پور]، روزنامهٔ اطلاعات (۱۵ فروردین ۱۲۵۱).
- م، [دربارهٔ حجم سیز، مجموعه شعر سهراب سپهری]، فرموسی، ش ۸۴۵–۸۴۷ (یهمن ۱۳۲۶).
  - م، [دربارهٔ شعر طاهرهٔ صفارزاده]، روزنامهٔ اطلاعات، ش ۱۲۷۲۴، (۸ اسفند ۱۲۵۰).
    - ـ.، [دربارهٔ شعر طاهرهٔ صفارزاده] فردوسی، ش ۱۰۶۸،
    - م. [در سوگ فروغ فرخزاد]، فردوسی، ش ۸۰۲ (۲ اسفند ۱۳۴۵).
    - ~، [دربارهٔ غربزدگی]، جهان نو، دورهٔ جدید، ش ۲ (تیر / مرداد ۱۳۲۵).
- -، لاتأملاتی پیرامون شعر و هنر» (به ویژه دربارهٔ فروغ فرخزاد)، تگین، ش ۱۰۵ (بهمن ۱۳۵۲): ۱۰۹ و ۲۹-۵۱
  - سه، «تعهد و مسئولیت وارداتی یعنی چه؟»، فردوسی، ش ۹۳۱ (۱۲۴ مهر ۱۲۴۸)
- مه، «دربارهٔ حجم سبز [سهراب سپهری]»، فردوسی، شمارههای ۸۴۵ تا ۸۴۷ (بهمن ۱۳۲۶).
  - سم، «شعر امروز»، کاوه (جدید)، ش ۷ (۱۳۲۸): ۲۸-۵۰
- مه، «کولاک، دفتر شعر مفتون امینی»، انتقاد کتاب، س ۳، ش ۴ (آذر / دی ۱۳۴۴): ۲۸-۲۲
- م، «لکهٔ ابتذال... [نقدی بر دیدار در فلق مجموعه شعر منوچهر آتشی]»، فردوسی، ش ۹۵۱ (۴ اسفند ۱۳۴۸).
  - -. «ماخ اولای نیما یوشیع»، جهان تو، ج ۱، ش ۴ / ۵: ۵۶-۶۱ (۱۳۴۵)
- همناجات یک جنین، دربارهٔ شعر احمدرضا احمدی»، فردوسی، ش ۸۸۰-۸۸۱ (مهر ۱۳۴۷).

- -، [بررسی دو کتاب زوایا و مدارات (و) فصلهای زمستانی از محمد حقوقی]، فردوسی، ش ۹۵۷ (۲۴ فروردین ۱۳۴۹).
- -، [پاسخ به نقد محمدعلی سپانلو بر مجموعه شعر مصببت زیر آنتاب]، فردوسی، ش ۱۰۲۱ (تیر ۱۳۵۰).
- ، [دربارهٔ در پوست ببر مجموعه شعر مجید نفیسی ]، فردوسی (شمارهٔ مخصوص نوروز ۱۲۴۹).
  - مه، [شعر و شعار در شب شعر خوشه]، فردوسي، ش ۸۷۹ (۸ مهر ۱۳۴۷).
- سه، [نقدی بر شکوفه های صدا، مجموعهٔ شعر حشمت جزنی]، فردوسی، (شمارهٔ مخصوص نوروز ۱۳۴۹).
  - بهادَر، م.، «شعر در سال ۱۳۵۰»، رودکی، ش ۶ (فروردین ۱۳۵۱): ۲۲–۳۵
- بهار، شمیم، «چهار کوارثت، تی. اس، البوت، ترجمهٔ مهرداد صمدی»، انتقاد کتاب، س ۲، ش ۲۸ (اسفند ۱۳۴۳): ۱۹–۲۳
  - بهبهانی، سیمین، «غوغای شعرنو»، رستا تحیز، (۱۹ فروردین ۱۲۵۵): ۱۸
- [پرتو، دکتر تندرکیا]، «مرحوم نیما چه کاره بود؟»، *اندیشه و هنر،* ش ۹ (فروردین ۱۳۳۹). پرتو اعظم، ابوالقاسم، «افق تازه در شعر امروز ایران»، نگین، ش ۵۳ (۱۳۵۸): ۱۲–۱۴، ۵۸
- سه، «پادوارهای برای اسماعیل شاهرودی»، چراخ، ش ۲ (زمستان ۱۳۶۰): ۲۰۹–۲۱۳ پرهام، باقر، «حزب توده و کانون نویسندگان ایران»، کتاب جمعه، ش ۲۷ (۲ اسفند ۱۳۵۸).
- پرهام، سیروس، [دربارهٔ آخر شاهنامه از مهدی اخوان ثالث یه واهنمای کتاب، ش ۵ (اسفند ۱۳۳۸).
- [ -- ] دکتر میترا، [دربارهٔ اسیر، مجموعه شعر فروغ فرخزاد]، انتقاد کتاب، ش ۵ (اردیبهشت ۱۲۳۵).
- [--] دکتر میترا، [نقد بر اشک و بوت مجموعه شعر فریدون کار]، سخن، س ۷، ش ۱ (نوروز ۱۳۳۵).
- [--] دکتر میثرا، [نقد بر جای پا مجموعه شعر سیمین بهبهانی]، انتقاد کتاب، ش ۶ (خرداد ۱۳۳۵).
- [--] دکتر میترا، [نقد بر چئمه مجموعه شعر محمدعلی اسلامی ندوشن]، انتقاد کتاب، ش ۸ (مرداد و شهریور ۱۳۲۵).
- [--] دکثر میثرا، [نقد بر شکست سکوت مجموعه شعر کارو]، سخن، س ۷، ش ۱۱ (اسفند ۱۳۳۵).

- [--] دکتر مینرا، [نقدی بر آرش کمانگیر مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، راهنمای کتاب، ش ۲ (آذر ۱۲۳۸)،
- [ -- ] دکتر مینرا، [نقدی بر عصیان مجموعه شعر فروغ فرخزاد]، راهنمای کتاب، س ۱، ش ۲ (تاستان ۱۳۳۷).
- [س] س. پ، «فریادی که به گوش آشناست [یادداشتی بر آوا از سیاوش کسرائی]»، صدف، ش ۹ (۱۳۳۶).
- پسیان (سلطانزاده)، حسینعلی، «شمه ای دربارهٔ شعرنو در ایران»، هلال، ش ۲۴: ۸-۱۰ پورنامداریان، تقی، «برزخ شعر گذشته و امروز» [دربارهٔ شعر مهدی اخوان ثالث]، باق بی برگی (یادنامهٔ مهدی اخوان ثالث) (۱۳۷۰).
- پهلوان، عباس، «دریغی دیگر. در مرگ هوشنگ ایرانی»، فردوسی، ش ۱۱۲۹ (۱۹ شهریور ۱۲۵۲).
- تفنگدار، کرامت، ...، «فروغ و پروین و ...» (پاسخ یک نقد)، نگین، ش ۱۵۶ (اردیبهشت ۱۳۵۷): ۴۲-۴۲
- مه، «تنها صداست که میماند» (یادداشتی به مناسبت هشتمین سالگرد مرگ فروغ فرخواد)، رودکی، شمارههای ۲۹ / ۴۰ (دی / بهمن ۱۳۵۳): ۲۲-۲۲
- سه، «فراز و فرود یک شاعر»، (بررسی هشت کتابِ سهراب سیهری)، رودکی، ش ۷۱ (مهر ۱۳۵۶).
- ب، «هیچچیزکله شق تراز شعر نیست» (گفت و گوبافرخ تمیمی) بنیاد، ش۶ (شهریور ۱۳۵۶). توحیدی مقدم، فرهاد، «مروری بر اندیشه های یک شاعر» (دربارهٔ شفیعی کدکنی)، بنیاد، ش ۱۶ (تیر ۱۳۵۷).
  - توسی، بهمن، «یادداشتی بر حواشی شعرهای نیما»، بنیاه، ش ۱۱ (بهمن ۱۳۵۶) توللی، فریدون، «آشفتگی کار شعر در این روزگار»، تلاش، ش ۷: ۱۷–۲۱
    - مر وفريدون توللي، محوهر، ش ۱ (فروردين ١٣٥٢): ٧٩٨-٧٩٢
- ... [دربارهٔ چشمها و دستها، مجموعه شعر نادر نادرپور]، کاویان، س ۴، (۱۶ اردیبهشت ۱۳۳۳).
- حاج سید جوادی، علی اصغر، «شعر زمان ما شعر تشویش است»، گامی در الفیا، تهران ۷۸ مصر ۷۰-۷۸
- مه، [یادداشت بر آرش کمانگیر مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، اندیشه و هنر، ش ۷ (تیر ۱۲۲۸).
- حاجی مشهدی، عزیزالله، «رویائی همچنان به محتوای شعر پشت میکند» (بررسی شعر دریاییهان، (۳ اسفند ۱۲۵۶): ۱۱

- حبیب اللهی، علی محمد، «هجوم، تماشای جهان از روزنه ای بسیار کوچک» (دربارهٔ هجوم، محمد علی سیانلو)، کیهان، (۲۲ دی ۱۲۵۶): ۱۱
- حسن بیگی، محمدرضا، واخوان مردی از خطهٔ کلام»، بنیاد، س ۱ (۱۲۵۶)، ش ۸: ۵۵۵۲
  - -، «شعر صاعقه است) (گفت وگو با شهریار)، بنیاد، س ۱ (۱۲۵۶)، ش ۵: ۲۲-۲۷
- حسنزاده، فریده، دخد نقدی بر یک نقدیه (نقدی بر نقد شهرام شاهرختاش دربارهٔ شعر اسماعیل خوشی)، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۶)، ش ۱۱: ۴۶-۴۹، ۵۶
  - حسینی، صالح، «مرغ آمین نیما»، تگین، ش ۱۷۶ (اسفند ۱۲۵۸): ۱۵-۱۷، ۳۸
- حق شناس، دکتر علی محمد، «راهی که با سغر پنجم در شعر امروز آغاز می شودی، کیهان، ش ۱۰۴۰۹، (۱۷ اسفند ۱۳۵۶).
- مه، دنگرشی دوباره به شعره (گفتوگو با دکتر علی محمد حق شناس)، بنیاد، ویژهٔ نوروز ۱۳۵۷
- حقوقی، محمد، داز سرچشمه تا مصب: نگاهی دیگر به شمر امروزه، جنگ اصفهان، دفتر ۶ (بهار ۱۳۴۷): ۲۰۱-۱۶۵
- سم، «از نشان دادن تا شعر»، (دربارهٔ شعر مهدی اخوان ثالث)، قرهنگ و زندگی، ش ۲ (۱۲۲۹): ۱۲۷–۱۴۶
  - مه، واز هوای تازه تا قفنوس در بارانه، جنگ اصفهان، دفتر جهارم (بهار ۱۳۴۶).
- مه، «پنجاه درصد شعرهای امروز تعریف شعر را ندارند»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ش ۱۰۱۱۷۷ (۲۶ اسفند ۱۳۵۵).
  - ـ. ، «تولدی دیگر از فروغ فرخزاد» آرش، ش ۸ (دورهٔ ۲، ش ۱) (تیر ۱۳۴۳).
    - م، دنیای ذهنی یک شاعره، فردوسی، ش ۱۰۶۳
  - سر، «کی مرده، کی به جاست»، جنگ اصفهان، ش ۳ (تابستان ۱۳۴۵): ۲۲۸–۲۲۸
    - سم، [مقدمه بر مجموعهٔ شعر سد و بازوان از طاهوهٔ صفارزاده] (۱۳۵۰).
- -، آیادداشتی بر باغ شب، مجموعهٔ شعر منصور اوجی]، بازار (ویژهٔ هنو و ادبیات)، ش ۲۱ (۲۸ اسفند ۱۳۴۵).
- مد، [یادداشتی برخاک، مجموعهٔ شعرمحمدعلی سپانلو]، بُخنگ اصفهان (تابستان ۱۳۲۴). حکمت، علی اصغر، «شعر فارسی در عصر حاضره، نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران،
- 1770
- حیدری، امیرعباس، «منظومه پردازان دیروز و نوپردازان امروز»، هشتمین کنگرهٔ تحقیقات ایرانی، ۲ (۱۲۵۸): ۲۰۲-۲۸۷
- خالفی، پرویز، داز سنگر شعر می توان به جنگ بی عدالتی رفت»، آیندگان، (۵ شهریور ۱۳۵۶): ۱۲

- -، «نقد ارخنون مهدی اخوان ثالث»، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۶): ۲۴–۲۵، ۶۳؛ ش ۵: -۱ ۱ س، «نقد ارخنون مهدی اخوان ثالث»، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۸): -۱ سنگرش های انتزاعی در شعر امروز»، هشتمین کنگرهٔ تحقیقات ایرانی، ۲ (۱۳۵۸): -۲۰۵ س، -۲۰۵
- خدیوجم، حین، «دیوار سترگ شعر امروز در برابر سیل یأس»، کیهان، (۱۲ آبان ۱۳۵۵): ۱۷
- خرمشاهی، بهاءالدین، «حق سعدی بر گردن حافظ»، ذکر جمیل سعدی (۳ مجلد)، ادارهٔ کل انتشارات و تبلیغات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۶۴، صص ۲۰۳-۲۲۲ سم، «خشم و خروش نجیبانه و اهورائی [در کوچهباغهای نشابور، مجموعه شعر شفیعی کدکنی]، رودکی، ش ۲۰ (خرداد ۱۳۵۲).
  - م، [دربارهٔ ابراهیم در آتش، مجموعه شعر احمد شاملو]، الفیا، ج ۲ (اَذر ۱۳۵۲). مه، [نقدی بر شعرنو از اَغاز تا امروز]، کتاب پیام (بهار ۱۳۵۲).
- خونی، اسماعیل، «دربارهٔ شعر امروز ایران»، نگین، ش ۱۵۰ (آبان ۱۳۵۶): ۱۷–۱۸، ۵۲ دادوئی، سیاوش، «سیمای زندگی در شعر شاعران مماصر»، رستاخیز، (۱۳ مرداد ۱۳۵۶): ۲۰
- داریوش، پرویز، «مفاوضهٔ مولانا... خنیاگر کوهستان» (دربارهٔ نیما یوشیج)، اندیشه و هنر، دورهٔ دوم: ۴۱۵-۶۱۳
- داودی، مهدی، «به یاد رواهیچ (محمدعلی جواهری)»، آینده، س ۱۲ ۱۸۲–۱۸۷ داوری، رضا، «وضع کنونی شعر فارسی»، دانشکده، س ۱ (۱۳۵۴)، ش ۲: ۱۴۳–۱۶۵ درودیان، ولی الله: [بررسی مجموعهٔ شعر دشت ناامید از آتش **له نگین**، س ۱۱، ش ۱۲۸ (دی ۱۲۵۴).
- دریابتدری،نجف، [یادداشتیبرمجموعهٔروزهاازبیژنجلالی]، سخن، دورهٔ ۱۳ (تیر ۱۳۴۲). دستغیب، عبدالعلی، «اَوا، از سیاوش کسرائی»، تگین، دورهٔ ۲، ش ۲: ۳۰-۳۱.
- ه، «آیدا، درخت و خنجر و خاطره، احمد شاملو»، *راهنمای کتاب، س* ۹، ش ۴ (آبان ۱۳۲۵): ۲۰۹–۲۱۶
- مه، ۱۱. بامداد، شاهری که در جست وجوی پناهگاهی در عشق، حس اجتماعی را فراموش نکرده و از آن نگریخته است، فردوسی، ش ۹۲۵ (۳ شهریور ۱۳۴۸)
- ــ.، «ارزیابیِ آثار یک شاعر امروز [دربارهٔ شعر محمدعلی سپانلو]، فردوسی، ش ۵ و ۴ و ۱۰۸۳ -۱۰۸۳ و ۱۲۵۱).
  - مه «از نیما تا امروز»، فردوسی، (۲۲ شهریور ۱۳۵۰)
- سه «اندیشه، تصویر، پرهای زمزمه [دربارهٔ شعر سهراب سپهری]»، فردوسی، ش ۸۵۵ (۲۰ فروردین ۱۳۴۷).

- [ ] دکتر میترا، [نقدی بر آرش کمانگیر مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، راهنمای کتاب، ش ۳ (اَذر ۱۳۳۸).
- [...] دکتر میترا، (نقدی بر عصیان مجموعه شعر فروغ فرخزاد)، راهنمای کتاب، س ۱، ش ۲ (تابستان ۱۳۲۷).
- [س] س. پ، «فریادی که به گوش آشناست [یادداشتی بر آوا از سیارش کسرائی]»، صدف، ش ۹ (۱۳۳۶).
- پسیان (سلطانزاده)، حسینعلی، «شمه ای دربارهٔ شعرنو در ایران»، **ملال**، ش ۲۴: ۸-۱۰ پورنامداریان، تقی، «برزخ شعر گذشته و امروز» [دربارهٔ شعر مهدی اخوان ثالث]، باغ بی برگی (یادنامهٔ مهدی اخوان ثالث) (۱۳۷۰).
- پهلوان، عباس، «دریغی دیگر. در مرگ هوشنگ ایرانی»، قردوسی، ش ۱۱۲۹ (۱۹ شهریور ۱۲۵۲).
- تفنگدار، کرامث، ...، «فروغ و پروین و ...» (پاسخ یک نقد)، تگین، ش ۱۵۶ (اردیبهشت ۱۳۵۷): ۴۴-۴۳
- م، «تنها صداست که می ماند» (یادداشتی به مناسبت هشتمین سالگرد مرگ فروغ فرخزاد)، رودکی، شماره های ۲۹ / ۴۰ (دی / بهمن ۱۲۵۲): ۲۲-۲۲
- مد، «فراز و فرود یک شاعر»، (بررسی هشت کتابِ سهراب سپهری)، رودکی، ش ۷۱ (مهر ۱۳۵۶).
- د، «هیچچیزکله شق تراز شعر نیست» (گفت وگوبافرخ تمیمی)، بنیاد، ش۶ (شهر بور ۱۳۵۶). توحیدی مقدم، فرهاد، «مروری بر اندیشه های یک شاعر» (دربارهٔ شفیعی کدکنی)، بنیاد، ش ۱۶ (تیر ۱۳۵۷).
  - توسی، بهمن، «یادداشتی بر حواشی شعرهای نیما»، بنیاد، ش ۱۱ (بهمن ۱۲۵۶) توللی، فریدون، ۱۵شفتگی کار شعر در این روزگار»، تلاش، ش ۷: ۱۷-۲۱
    - ـ.، «فریدون توللی»، گوهر، ش ۱ (فروردین ۱۳۵۲): ۷۹۸-۷۹۴
- ب، [دربارهٔ چشمها و دستها، مجموعه شعر نادر نادرپور)، کاویان، س ۴، (۱۶ اردیبهشت ۱۳۲۳).
- حاج سید جوادی، علی اصفر، «شعر زمان ما شعر تشویش است»، گامی در الفیا، تهران ۷۸–۷۸ مصص ۷۰–۷۸
- مد، [یادداشت بر آرش کمانگیر مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، اندیشه و هنر، ش ۷ (تبر ۱۳۲۸).
- حاجی مشهدی، عزیزالله، «رویائی همچنان به محتوای شعر پشت میکند» (بررسی شعر دریاییها)، کیهان، (۲ اسفند ۱۲۵۶): ۱۱

- حبیب اللهی، علی محمد، «هجوم، تماشای جهان از روزنه ای بیار کوچک» (دربارهٔ هجوم، محمد علی بیانلو)، کیهان، (۲۲ دی ۱۲۵۶): ۱۱
- حسن بیگی، محمدرضا، «اخوان مردی از خطهٔ کلام»، بنیاد، س ۱ (۱۲۵۶)، ش ۸: ۵۵۵۳
  - ۱ «شعر صاعقه است) (گفتوگو با شهریار)، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۶)، ش ۵: ۲۲-۲۷
- حسنزاده، فریده، «ضد نقدی بر یک نقد» (نقدی بر نقد شهرام شاهرختاش دربارهٔ شعر اسماعیل خوتی)، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۶)، ش ۱۱: ۲۶–۴۹، ۵۶
  - حسینی، صالح، «مرغ آمین نیما»، نگین، ش ۱۷۶ (اسفند ۱۳۵۸): ۱۵-۱۷، ۲۸
- حقشناس، دکنر علی محمد، «راهی که با سفر پنجم در شمر امروز آغاز می شود» کیهان، ش ۱۰۴۰۹، (۱۷ اسفند ۱۳۵۶).
- ، «نگرشی دوباره به شمر» (گفتوگو با دکتر علی محمد حق شناس)، بنیاد، ویژهٔ نوروز ۱۳۵۷
- حقوقی، محمد، «از سرچشمه تا مصب: نگاهی دیگر به شمر امروز»، جنگ اصفهان، دفتر ۶ (بهار ۱۳۴۷): ۱۴۵-۲۰۱
- ، هاز نشان دادن تا شمر»، (دربارهٔ شمر مهدی اخوان ثالث)، فرهنگ و زندگی، ش ۲ (۱۳۲۹): ۱۴۶–۱۲۷
  - مه «از هوای تازه تا ققنوس در باران»، مجنگ اصفهان، دفتر چهارم (بهار ۱۳۲۶).
- -، «پنجاه درصد شمرهای امروز تعریف شعر را ندارند»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ش ۱۰۱۱۷۷ (۲۶ اسفند ۱۳۵۵).
  - ، «تولدی دیگر از فروغ فرخواد» آرش، ش ۸، (دورهٔ ۲، ش ۱) (ثیر ۱۳۴۳).
    - مر، لادنیای ذهنی یک شاعری، فردوسی، ش ۱۰۶۳
  - -، «کی مرده، کی به جاست»، جنگ اصفهان، ش ۲ (تابستان ۱۳۴۵): ۱۶۱–۲۲۸
    - -، [مقدمه بر مجموعة شمر سد و بازوان از طاهرة صفارزاده] (١٣٥٠).
- مه، [یادداشتی بر باغ شب، مجموعهٔ شعر منصور اوجی]، بازار (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ش ۲۱ (۲۸ اسفند ۱۳۴۵).
- -، [یادداشتی برخاک، مجموعهٔ شعرمحمدعلی سپانلو]، جُنگ اصفهان (تابستان ۱۲۲۴).
- حکمت، علی اصغر، «شعر فارسی در عصر حاضر»، نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران، ۱۳۲۵
- حیدری، امیرعباس، «منظومهپردازان دیروز و نوپردازان امروز»، هشتمین کنگرهٔ تحقیقات ایرانی، ۲ (۱۳۵۸): ۲۰۴–۲۸۷
- خائفی، پرویز، «از سنگر شمر می توان به جنگ بی عدالتی رفت»، آیندگان، (۵ شهریور ۱۲۵۶): ۱۲

- مه، «نقد ارغنون مهدی اخوان ثالث، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۶): ۲۴-۲۵، ۶۳ ش ۵: ۱۱−۸ اس، «نقد ارغنون مهدی اخوان ثالث، بنیاد، س ۱ (۱۳۵۸): ۲۵−۲۵ تعلقات ایرانی، ۲ (۱۳۵۸): ۲۱۶–۳۰۵
- خدبوجم، حسین، «دیوار سترگ شعر امروز در برابر سیل یأس» کیهان، (۱۲ آبان ۱۳۵۵): ۱۷
- خرمشاهی، بهاءالدین، ۴حق سعدی بر گردن حافظه، ذکر جمیل سعدی (۳ مجلد)، ادارهٔ کل انتشارات و تبلیغات و زارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۶۴، صص ۲۰۳-۲۳۴ سم، «خشم و خروش نجیبانه و اهورائی [در کوچهباغهای نشابور، مجموعه شعر شفیعی کدکنی]، رودکی، ش ۲۰ (خرداد ۱۳۵۲).
  - مد، [دربارهٔ ابراهیم در آتش، مجموعه شعر احمد شاملو]، القباء ج ۲ (آذر ۱۳۵۲).
    - -، [نقدی بر شعرنو از آغاز تا امروز]، کتاب پیام (بهار ۱۳۵۲).
- خوثی، اسماعیل، «دربارهٔ شعر امروز ایران»، نگین، ش ۱۵۰ (آبان ۱۳۵۶): ۱۷-۱۸، ۵۲ دادوئی، سیاوش، «سیمای زندگی در شعر شاعران معاصر»، رستاخیز، (۱۳ مرداد ۱۳۵۶): ۲۰
- داریوش، پرویز، «مفاوضهٔ مولانا... خنیاگر کوهستان» (دربارهٔ نیما یوشیج)، الدیشه و هنر، دورهٔ دوم: ۶۰۳-۶۱۵
- داودی، مهدی، «به یاد رواهیچ (محمدعلی جواهری)»، آینده، س ۱۴: ۱۸۲-۱۸۷ داوری، رضا، «وضع کنونی شعر فارسی»، دانشکده، س ۱ (۱۳۵۴)، ش ۲: ۱۴۳–۱۶۵ درودیان، ولیالله: [بررسی مجموعهٔ شعر دشت ناامید از آتش]، تگین، س ۱۱، ش ۱۲۸ (دی ۱۳۵۲).
- دریابندری، نجف، [یادداشتی بر مجموعهٔ روزها از بیژن جلالی]، سخن، دورهٔ ۱۲ (تیر ۱۳۴۲). دستغیب، عبدالعلی، «آوا، از سیاوش کسرائی»، نگین، دورهٔ ۲، ش ۳: ۳۰-۲۱.
- سه، «آیدا، درخت و خنجر و خاطره، احمد شاملو»، راهنمای کتاب، س ۹، ش ۴ (آبان ۴۱۳۲۵): ۴۱۶-۴۱۶
- به، ۱۵. بامداد، شاعری که در جست وجوی پناهگاهی در عشق، حس اجتماعی را فراموش نکرده و از آن نگریخته است، فرهوسی، ش ۹۲۵ (۳ شهریور ۱۲۴۸)
- ــ، «ارزیابیِ آثار یک شاعر امروز [دربارهٔ شعر محمدعلی سیانلو]، **قردوسی**، ش ۵ و ۴ و ۱۰۸۳−۱۰ و ۱۸ (۲۶ مهر ۱۳۵۱).
  - مد، «از نیما تا امروز»، قردوسی، (۲۲ شهربور ۱۳۵۰)
- سه واندیشه، تصویر، پرهای زمزمه (دربارهٔ شعر سهراب سپهری)، فردوسی، ش ۵۵۸ (۲۰ فروردین ۱۳۴۷).

- سه، «با دمارند خاموش، سیاوش کسرائی»، راهنمای کتاب، س ۱۰، ش ۱ (اردیبهشت ۱۲۴۶): ۲۱-۲۶
  - سے، «بررسی اجمالی دربارہ شعرنو فارسی»، پیام نوین، ج ۲، ش ۸: ۱۳-۲۳
- سد، «تحلیلی از شعرنو فارسی»، کتاب هفته، ش ۹۳: ۶۱-۷۱ (یکشنبه ۳۱ شهریور ۱۳۴۲)، ش ۹۴: ۱۰۰ (یکشنبه ۷ مهر ۱۳۴۲).
- م، «جریانهای منحط شعر معاصر ایران» (شعر رویاتی حتی فرمالیست هم نیست)، فردوسی، (۵ مهر ۱۳۵۰)
- م، «چند کلمهٔ دیگر با استادان انجمنهای ادبی پایتخت» (در دفاع از شعر احمد شاملو)، فردوسی، ش ۲۰۵۲، (۲۵ بهمن ۱۳۵۰)
  - سد، «رهآورد شعر امروز»، کتاب هفته، ش ۲۳: ۱۵۲-۱۴۸
- م، «زنی در آستانهٔ فصلی سرد» (دربارهٔ فروغ فرخزاد)، اطلاعات، (۱۴ بهمن ۱۲۵۵): ۱۲
- مه، «سهراب سپهری و شعر عرفانی جدید»، پیام نوین، س ۱۰ (۳/ ۱۳۵۲)، ش ۱۱: ۸۱
  - مه، «شاعران اطرافم را چگونه یافتم»، فردوسی، نوروز ۱۳۵۱
- ۔ ، «شعر جدید پارسی پس از نیما یوشیج»، نگین، ج ۳، ش ۲: ۱۶−۱۷، ۵۰، ۵۳–۵۵
- سم، «شعر رویائی وابسته به قشر روشنفکران مرفهی است که دردهای مردم را حس نمیکنند» (نقد و بررسی دلتنگیهای بدالله رویائی)، قرموسی، ش ۹۲۶ (۱۰ شهریور ۱۳۴۸)
  - مه، «شعرنو پارسی و جهان نگری های جدید»، نگین، ش ۶۱ (۱۳۴۹): ۴−۵، ۶۹-۷۱
    - مد، «شعرنو فارسی»، پیام توین، ش ۸ (اردیبهشت ۱۳۳۹).
    - سم، «شعر واقعی و شعر اصطلاحی»، واهنمای کتاب، ش ۱۱ (۱۴۷): ۳۶۱-۳۵۷
      - ۔، «فروغ فرخزاد»، پیام توین، س ۱۰ (۳ / ۱۳۵۲)، ش ۱۰: ۸−۲۴
- مد، «گلایه، محمد زهری»، سخن، س ۱۷، ش ۶ / ۷ (شهربور / مهر ۱۳۴۶): ۷۱۶-۷۱۳
  - مد، «ماه گذشته به همراه شبهای شعر»، تگین، ش ۲۱ (۱۳۴۷): ۱۹، ۶۹، ۷۰-۷۰
    - م، «نصرت رحمانی»، پیام نوین، س ۱۰ (۳ / ۱۳۵۲)، ش ۹: ۵۵-۶۳
      - ، «نیما یوشیج»، پیام نوین، ج ۲، ش ۶۶-۴۷
- -، [پیرامون باغ آینه، مجموعه شعر احمد شاملو]، راهنمای کتاب، ش ۵ و ۶ (مرداد / شهر یور ۱۲۴۰).
  - مد، (پیرامون شب شعر انستیتو گوته)، فردوسی، ش ۸۶۷ (تیر ماه ۱۳۴۷).
  - مد، [یاددششی بر ماخ اولا، مجموعهٔ شعر نیما یوشیج]، نگین، ج ۲، ش ۲ (۱۳۴۵).
- دوستخواه، جلیل، «نیما یوشیج کیست و حرفش چیست؟»، راهنمای کتاب، س ۲: ۹۲۸ میروده ۱۹۲۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود ۲۰۰۸ میرود

- م، [نقدی بر شبستان مجموعه شعر محمود کیانوش]، راهنمای کتاب، ش ۷ (مهر ۱۳۴۰).
- سه، [یادداشتی بر خون سیاوش، مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، راهتمای کتاب، س ۶، ش ۴ و ۵ (تیر / مرداد ۱۳۴۲).
- [دوستخواه، جلیل] ه. پارسا، [یادداشتی بر مجموعهٔ روزها از بیژن جلالی]، پیام نوین، ش ۷ (اردیبهشت ۱۳۴۲).
  - [--]، «آتش مقدس نيما را فروزان نگاه داريم»، پيام نوين، ج ٢، ش ٢: ١-۶
  - [--]، «تحلیلی از یک نامهٔ نیما یوشیج»، پیام نوین، ج ۲، ش ۵: ۹-۱۶ و ۵۴
  - رجبی، پرویز، «حاصل اندوه کبیر مهاجرت» (دربارهٔ ژاله اصفهانی)، فردای ایران، س ۱ (۱۳۶۰): ۵۶۲–۵۶۲
- رحمانی، نصرت، «قصه ای از شعرستان»، تلاش، ش ۶۰ (خرداد ۱۳۵۷): ۲۸-۳۲ رحیمی، دکتر مصطفی، «شکوه شکفتن (بررسی در کوچه باغ های نشابور، مجموعه شعر شفیعی کدکنی )»، الفیا، ج ۲ (اَذر ۱۳۵۲).
  - مه، «فضایی تهی در شعر امروز فارسی»، جهان نو، ج ۲۴، ش ۲ (۱۳۲۸)، ۱-۸ رمزی، داود، «در جواب نقد اَقای سپانلو»، نگین، ش ۹ (۱۳۴۵).
  - رؤيائي، يدالله: «از كلمه تا حس»، بنياد، س ١، ش ١ (ارديبهشت ٥٥): ٣٨، ٥٢، ٥٢
    - م، «اشاره تی بر زبان نیما» کتاب هفته، ش ۱۸ (۲۲ بهمن ۱۳۴۰).
    - سم، «اشارهای بر زبان نیما»، تگین، س ۱۲، ش ۱۲۰ (دی ۱۳۵۵): ۱۱-۱۱
      - م، «افسانهٔ مستولیت»، بازار ادبی، ش ۱۵ و ۱۶ (۲۰ شهریور ۱۳۴۵).
    - -، «بیانیهٔ شعر حجم»، بررسی کتاب، دررهٔ جدید، ش ۴ (شهریور ۱۳۵۰).
    - سه، «حصار، پرویز خائفی»، انتقاد کتاب، س ۲، ش ۳ (خرداد ۱۳۴۳): ۶-۱۱
- ۱۳۴۳ بانقدی بر حصار، مجموعه شعر پرویز خائفی»، انتقاد کتاب، دورهٔ ۲، ش ۴ (تبر / مرداد ۱۳۴۳).
- -، «خاک، محمدعلی سپانلو»، انتقاد کتاب، س ۳، ش ۴ (آذر / دی ۱۳۴۴): ۲۹-۳۸
  - -، «زبان شعر، جان کلام»، جنگ اصفهان، دفتر ۶ (بهار ۱۳۴۷): ۲۹-۳۶
    - ۔، لازبان شعر»، کتاب هفته، شمارهٔ ۱۱ (۲۶ آذر ۱۳۴۰)،
  - م، «شعر جوان ایران حضور دارد اما نماینده ندارد»، اطلاعات، (۲۸ تیر ۱۳۵۶): ۲۱
  - م، «شعرنو، شعر شکل و تشریفات است»، تلاش، ش ۴ (فروردین ۱۳۴۶): ۶۵-۶۶
    - سم، «عبور از شعر حجم»، بررس کتاب، دورهٔ جدید، ش ۱ (فروردین ۱۳۵۰).
- سم، «گفتوگویی با پدالله رویائی دربارهٔ شعر امروز ایران»، (دیدارکننده غلامرضا همراز)، تگین، ش ۱۲۳ (مرداد ۱۳۵۴): ۸−۰۱؛ ش ۱۲۴ (شهرپور ۱۳۵۲): ۱۵−۱۸، ۵۳−۵۲

- ، «من حادثه ای هـتم که تکرار می شوم»، (گفت رگو با یدالله رویانی)، فردوسی، ش ا ۱۱۵۱ (۲۲ بهمن ۱۳۵۲).
- ، [بررسی آینده مجموعه شعر اسماعیل شاهرودی]، دفترهای روزن، (گزارش کتاب)، (رستان ۱۳۴۶).
- -- (دربارهٔ قصیدهٔ بلند باد مجموعه شعر م. آزاد) بررسی کتاب، ش ۷ (خوداد / تیر ۱۳۴۵).
  - مه، [مصاحبة مسمود بهنود با يدالله رؤيائي]، فردوسي، ش ٨٩٥ تا ٨٩٨.
- -، [مصاحبه با یدالله رؤیاتی دربارهٔ شعر موج نو]، خوشه، ش ۵۴۳ و ۵۴۳ (مرداد ۱۳۲۵).
  - ، [مصاحبة شهين حنانه با يدالله رؤياني]، روزنامة اطلاعات (شهريور ١٣٥٠).
- -، [نقد بر سرمهٔ خورشید، مجموعه شعر نادر نادرپور]، راهنمای کتاب، ش ۴ (تیر ۱۲۴۰).
- -، آیادداشتی بر حجم سبز، مجموعه شعر سهراب سپهری آه روژن، دفتر اول (زمستان ۱۳۴۶).
- رهگذر، «گلایه، محمد زهری»، سخن، س ۱۷، ش ۱ و ۲ (فروردین ۱۳۴۶): ۹۰-۹۲ رهنما، فریدون، «نیما یوشیج و دلش که می تپید»، یغما، س ۱۳، ش ۱، (فروردین ۱۳۲۹) ریاحی، هرمز، «آنروزها گربه های تفکر چندان فراوان نبودند»، قصل های سبز، ش ۲ (آبان ۱۳۴۸).
- زراعتی، ناصر، «حکایت خانوادهٔ سرباز از نیما یوشیج»، رودکی، ش ۴۶ (مرداد ۱۳۵۲): ۲۲-۲۲
- زرین کوب، حمید، وسخنی چند در باب محتوای شعر فروغ فرخزاده، ارمغانی برای زرین کوب، خرم آباد، ۱۳۵۵، صص ۹۵–۱۱۱
  - -، «شناخت شعر»، دانشکاهٔ ادبیات مشهد، س ۱۴ (۱۳۵۷): ۶۵۸-۶۲۰
- -، «مقدمهای بر نوجویی در شعر قارسی معاصر»، دانشکدهٔ ادبیات مشهد، س ۱۲ (۱۳۵۵): ۲۱۱–۱۳۹
- ۱۱ «نظری به محتوای شعر فروغ فرخزاد»، دانشکلهٔ ادبیات مشهد، س ۱۱ (۱۳۵۴): ۶۸۷−۶۷۷
- رُرین کوب، عبدالحسین، «آیندهٔ شعر»، ته شرقی، ته فربی، انسانی، تهران، ۱۳۵۳، صص ۲۲۰–۳۲۸
  - مه، «ادبیات نمی تواند غیرمتعهد باشد»، رستاخیز، (۲۸ مرداد ۱۳۵۵): ۱۸
  - م، [دربارهٔ از صبا تا نیما، یحیی آرین پور]، راهنمای کتاب (مرداد / شهریور ۱۳۵۱).

- سلطان پور، سعید، «از آغوش تا سرزمین پاک (مجموعه های شعر فرخ تمیمی)، آناهیتا، دورهٔ ۲، ش ۳.
- سلطانی گردفرامرزی، علی، «جنگ هفتاد و دو ملت»، تکین، ش ۱۵۰ (آبان ۱۳۵۶): ۲۳۳۰؛ ش ۱۵۱: ۱۷-۱۸، ۵۲-۵۲؛ ش ۱۵۲: ۲۹-۲۳
- -.، «عذر بدتر از گناه» (انتقاد از شعر فروغ فرخزاد)، نگین، ش ۱۵۷ (خرداد ۱۳۵۷): ۴۵-۴۴
- سلیمانی، فرامرز، «شعر از چشم سوم» (بررسی شعر حمید کریمپور، سید علی صالحی، فیروزه میزانی، هرمز علیپور)، بنیاد، ش ۲۰ (آبان ۱۳۵۷).
- سمیعی، احمد، «پیچیدن در شعرنو و در فن او» (نقدی بر شعرنو از آغاز تا امروز محمد حقوقی)، کتاب امروز، بهار ۱۳۵۲: ۱۸-۳۲
- -، «كلام و پيام حافظ»، برگزيدهٔ مقالات نشر دانش دربارهٔ حافظ [كتاب]، تهران: انتشارات مركز نشر دانشگاهي، ۱۳۶۰: ۲۹-۹۶
  - سیار، غلامعلی، «کلمه ای چند دربارهٔ نیما»، اندیشه و هنر، دورهٔ دوم: ۶۷۵-۶۷۷ شاملو، احمد، «بحثی با ۱. بامداد»، اندیشه و هنر، ش ۵ ۱۳۹-۱۲۷
- مد، «بیش نویس مقدمهٔ مخترانی دردانشکدهٔ ادبیات تبریز»، بجنگ ارک (تابستان ۱۳۴۹).
  - سه، «حاشیه تی بر شعر معاصر»، اندیشه و هنر، دورهٔ ۵، ش ۲ (فروردین ۱۳۴۳).
    - سم، «حرفهایی با ۱. بامداد»، اندیشه و هنر، ش ۵: ۱۳۲–۱۳۸
  - مد، «رهآورد سفر»، فردوسی، دورهٔ جدید، ش ۲ (مسلسل ۲۷۴) (۲۹ آذر ۱۳۳۹).
  - ــ، «رهآورد سفر»، **قردوسی**، دورهٔ جدید، ش ۹ (مسلسل ۴۷۹) (۴ بهمن ۱۳۳۹).
  - ـ.، «رهآورد سفر»، **قردوسی،** دورهٔ جدید، ش ۱۰ (مسلسل ۴۸۰) (۱۱ بهمن ۱۳۳۹).
    - م، «رهآورد سفر»، فردوسي، دورهٔ جديد، ش ۶ (مسلسل ۲۷۶) (۱۳ دي ۱۳۲۹).
    - ـ.، «رهآورد سفر»، فردوسي، دورة جديد، ش ٧ (مسلسل ٢٠٧) (٢٠ دى ١٣٣٩).
      - سه، «شاعری»، *اندیشه و هن*ر، ش ۵: ۱۲۸−۱۵۶
      - م، «ضابطه های شعر نو»، خوشه، ش ۲۶ (۲۴ شهریور ۱۳۴۷).
        - مه، «ضابطه های شعر نو»، خوشه، ش ۲۸ (مهر ۱۳۴۷).
        - سه، وفن و احساس»، خوشه، ش ۳ (۱۱ اسفند ۱۲۲۴).
          - -، «مقدمهٔ یادنامهٔ خوشه»، خوشه [نجنگ] (۱۳۲۷).
- سه، «موضوع مسئولیت و مأموریت»، مقدمه بر مجموعهٔ شعر دیار شب از م. آزاد (۱۳۳۴).
  - مه، «نظم یا شمر»، فلک الافلاک، ش ۱ (فروردین ۱۳۵۰).
  - مد، «یادداشت پیرامون هنر»، ستاره تهران، آناهیتا، ش ۳ (اسفند ۱۳۳۹).

- زُهری، محمد، [بادداشتی بر مجموعهٔ روزها از بیژن جلالی]، راهنمای کتاب، س ۶۰ ش ۲ (خرداد ۱۳۴۲).
- سادات اشکوری، کاظم، اشاعر از کوچه ها برمی خیزد، چاپار، ش ۲ (زمستان ۱۳۵۰). ساعدی، غلام حسین، لاگفت و شنود با فروغ فرخزاده، دفترهای زمانه، دفتر اول (شعر) (اسفند ۱۳۵۵).
- ساهر، حبیب، (مصاحبه دربارهٔ تقی رفعت و یحیی آرین پور)، روزنامهٔ کبهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ش ۱۰۰۲۲ (۲۵ آذر ۱۳۵۵).
- سپانلو، محمدهلی، وچهرهٔ عبوس و تودار یک ادیب نوپرداز [منوچهر نیستانی]» قردوسی، ش ۱۰۶۶.
  - مه، دخاطراتی از فصل اول کانون نویسندگان ایران، کلک، ش ۴ (نیر ماه ۱۳۶۹).
    - -، «دربارهٔ تاریخچه کانون»، ثامهٔ کانون تویسندگان ایران، ش ۱، (بهار ۱۳۵۸).
- سد، وشاعره شی که به زبان خارجی چیز مینویسد. [بررسی سد و بازوان، مجموعه شعر طاهرهٔ صفارزاده]، قردوسی، ش ۱۰۶۱.
- ۔ ، «شعراقلیمی ۔ شعرمنو چهراًتشی»، بررسی کتاب، دورهٔ ۲، ش۲، (دی/اسفند ۱۲۴۷)۔
- سد، «مصیبت، مصیبت. [نقدی بر مصیبت زیر آفتاب مجموعه شعر رضا براهنی]»، فردوسی، ش ۱۰۲۱ (تیر ۱۳۵۰).
  - ـ.، ومنظومة خانة سربويلي اثر نيما يوشيجه، وانشكاده، س ١ (١٣٥٢)، ش ٢: ٩-١٨
- -، [بررسی آتشکدهٔ خاموش، مجموعهٔ شعر منوچهر شیبانی]، طرفه، ش ۲ (آبان ۱۲۴۳).
- مر، (دربارهٔ حجم سبق، مجموعه شعر سهراب سپهری)، فردوسی، ش ۸۶۵ (۳ تیر ۱۲۲۷).
  - ... (دربارهٔ شبی از تیمروز، مجموعهٔ شعر رضا براهنی)، تکین، ش ٧ (١٣٤٥).
- م، (نقدی بر دریائیها، مجموعهٔ شعر پدالله رؤیائی)، بازار ادبی، ش ۱۲ (۲۰ اردیبهشت ۱۳۴۵).
  - سپهری، سهراب، [یادداشت بر شعر گلوریا فرّهی]، مرغ آمین (۱۳۲۵).
  - سرفراز، جلال، دپرچم شعر ایران در دست نسل ماست»، کیهان، (۱۹ مهر ۱۳۵۵): ۹
- همر بیشتر شعرهای امروز حداکثر دو هفته است. [مصاحبه]، کیهان، (اول آذر ۱۳۵۵).
  - مر ، هفاتحهٔ خیلی از شعرای ایران خوانده است. [مصاحبه]، کیهان (۷ مرداد ۱۳۵۵).
- سمیدی سیرجانی، علی اکبر، «شعر معاصر این است؟»، سخن، س ۲۵ (۶ / ۱۳۵۵): ۱۰۸۱-۱۰۸۱

- م، هیادداشت سردستی بر خطابهٔ ریلیام فاکنره، جمعه تامهٔ آژنگ، ش ۶۸ ( ۱۳۳۹).
  - -، [در دفاع از جایزهٔ فروغ فرخزاد]، روزنامهٔ اطلاعات (اسفند ۱۳۵۰).
- ، [سخنرانی شاملو به هنگام دریافت جایزهٔ فروغ]، روزنامهٔ اطلاعات، ش ۱۴۰۳۳ (۳ اسفند ۱۳۵۱).
- شاهرختاش، شهرام، ۱۱ غربت و عشق» (دربارهٔ شعر همایونتاج طباطبایی)، بنیاد، س ۱، ش ۱۱ (بهمن ۱۳۵۶): ۸۲-۸۳
  - م، «چوا شاعران جوان را تخطئه میکنید»، فردوسی، ش ۱۱۴۳ (آذر ۱۳۵۲).
    - سم، «چهار دفتر شمر م. آزاد»، رودكي، ش ۶۰ (شهريور ۱۳۵۵): ۱۴-۹۴
- سه ، «نقدوبررسی شعرهای اسماعیل خوتی»، بنیاد، س ۱ (دیماه ۱۳۵۶)، ش ۱۰: ۸۶۸۳۱
  - م، ونگاهی به دشته در دیس احمد شاملوی، بنیاد، ش ۱۶ (تیر ۱۳۵۷).
  - رسم، ونگاهی به موج نو شعر امروز ایران، تکین، ش ۵۹ (۱۳۲۹): ۱۹-۲۱، ۲۹
- هم وهجوم، مجموعة شعر محمدعلى سپانلوه، بنياد، شمارة ويژة ۵۷ (اسفند ۱۳۵۶): ۹۲-۹۱
- شاعرودی، اسماعیل، هگپ و صحبت با اسماعیل شاعرودی، فردوسی، ش ۱۱۴۳ (۲۶ آذر ۱۳۵۲):
  - سه، «نیما وزن را تَغَییر. نِمیداده، بنیاد، ش ۶ (شهریور ۱۳۵۶).
    - شریعت پناهی، مهرنوش، هزن + زنه، رفذن، ۱۳۴۸
- شفیعی کدکنی، دکتر محمد رضا، [دربارهٔ از صبا تا نیما، بحیی آرین بور] کتاب امروز (خرداد ۱۲۵۱).
- -، «از این اوستا، مهدی اخوان ثالث»، راهنمای کتاب، س ۹، ش ۱ (اردیبهشت ۱۳۴۵): ۵۷
- سه، وارج شعر: اعتدال چهار بنده، کیهان، (۸ اردیبهشت ۱۳۵۶)، و بژهٔ هنر و ادبیات: ۶-۷ میرند خنگ راهوار زمین، اسماعیل خوش، سخن، س ۱۷، ش ۱۱ / ۱۲ (فروردین ۱۳۴۷): ۱۱۶۱–۱۱۶۱
- -، «بهار را باورکن، فریدون مشیری»، سخن، س ۱۸، ش ۲ (تیر ۱۳۴۷): ۲۰۸-۲۰۱ -، «بهار را باورکن، فریدون مشیری»، سخن، س ۱۸، ش ۴ (شهریور ۱۳۴۷): ۲۶۷-۴۶۷
  - سم، لاتحلیلی از شمر امید (مهدی اخوان ثالث»، هیرمند: ۲۸-۷۳ ۲۸۰ ۲۵۱
    - سم، قشمر فارسی بعد از مشروطیت، کتاب توس، دفتر دوم (۱۳۵۲): ۵۶
  - م، «ماخ اولا، تيما يوشيج»، راهنماى كتاب، س ٩، ش ۶ (اسفند ١٣٣٥): ٥٩٥-٢٠٦
- سم، «منحنی شمر قارسی در قرن اخیر»، کتاب توس، دفتر سوم (پاییز ۱۳۵۲): ۱۲۹–۱۸۰

- --، «نخستین گامها در راه تحول شعر معاصر»، هیرمند، ۱: ۴۱۱-۴۳۱
- ، (دربارهٔ حجم سبز مجموعه شعر سهراب سپهری)، جهان نو، دورهٔ ۲۲، ش ۱۱ و ۱۲ (سال ۱۳۴۷).
- صابری، کیومرث: «تحلیل منظومهٔ مانلی، با نگاهی به قصهٔ اوراشیما و اشارهای به سمبولیسم»، نگین، س ۱۳، ش ۱۴۶ (۱۳۵ مرداد ۱۳۵۶): ۲۲–۲۶؛ ش ۱۳۷ (۲۱ مرداد ۱۳۵۶): ۲۱–۴۵): ۲۱–۴۵
- [صادئی، بهرام] ب. ص.، «انتقاد بر انتقاد دکتر میترا بر مجموعهٔ شعر اسیر از فروغ فرخزاد»، انتقاد کتاب، ش ۶ (خرداد ۱۳۳۵).
  - صارمی، رحیم، ومصاف خزف و صدف در شعر امروزه، کیهان، (۲۱ مهر ۱۳۵۵): ۱۷
- صالحی،سیدعلی، وبررسی ایستگاهبین راه، عمران صلاحی، بنیاد، ش۱۵، (خرداد۱۲۵۷).
- ، «بیانیه های رمانتیک و مشتی تصاویر کهنه و فلجه (نقدی برگیاه و سنگ نه آتش، نادر . تادرپور)، بتیاه، ش ۱۷ (مرداد ۱۳۵۷).
  - مه، دفورانی از تقلاء (بررسی سرابهای کویری منوچهر شیبانی)، بنیاد، ش ۱۵×(اَبان ۱۳۵۷).
    - سم، «نقدی بر پرواز در مه، بنیاد، ش ۱۴ (اردیبهشت ۱۳۵۷).
      - دربارهٔ جایزهٔ فروغ فرخزاد)، بنیاد (ویژهٔ نوروز ۱۳۵۷).
    - -، [تقدى بر سفر ينجم، مجموعه شعر طاهرة صفارزاده]، بنياه، ش ١٧ (١٣٥٧).
  - صلح کل، پوران، وجست رجو در معنی اشعار باغ آینه [احمد شاملو]، اندیشه و هتر، ۵: ۱۷۲-۱۷۱
    - صمدی، مهرداد، ودربارهٔ شعر احمدرضا احمدی، طُرفه (تیر ۱۲۴۳). 🥌
  - صنعتی، همایون، «بحث دربارهٔ شعرفارسی امروزی، سخن، س۲۵ (۱۳۵۶): ۱۲۸۰–۱۲۹۰). طاهباز، سیروس، ۱۲۸۶ (۱۳۲۶). (اَبان ۱۳۴۴).
  - سم، «گفت و شنود با فروغ فرخزاد»، *دفترهای زمان*ه، دفتر اول (شعر) (اسفند ۲۳۵۵). <sup>۳۳</sup>
  - -، [یررسی انارستان مجموعه شعر مفتون امینی]، دفترهای روزن (گزارش کتاب)، دفتر دوم (بهار / تابستان ۱۳۴۷).
    - -، [جوابیه نی بر نوشتهٔ پرتو دکتر تندر کیا]، کیهان ماه، ش ۲ (شهریور ۱۳۲۱).
  - -، [یادداشتی برآواز خاک] دفترهای روزن، دفتر دوم، گزارش کتاب (بهار / تابستان ۱۳۴۷). طاهری، احمد، [یادداشتی بر شکار، مجموعه شعر اخوان ثالث]، جنگ جنوب، ش ۱، (آذر ۱۳۴۵).
  - طبائی، علیرضا، دسهراب سههری، شاعری در قلمرو هرفان، فرهنگ و زندگی، ش ۲۵ / ۱۳۵۶): ۱۸۶–۱۸۶

- ه. «شعر نیما و شعر آتشی از نظر مکان در دو قطب متفاوت»، نگین، ش ۴۶ (۱۳۴۷): ۱۹-۱۹
- طبری، احسان، «بحث دربارهٔ نظم معاصر»، تخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران، ۱۳۲۵ -، «شعر امروز و راه و رسم آن»، دنیا، دورهٔ چهارم، س ۱ (۱۳۵۸)، ش ۳: ۱۲۶–۱۳۱ -، «شعر و نوپردازی»، مسائلی از فرهنگ و هنر و زبان [کتاب]، نهران: مروارید ۱۳۵۹،
- ۔، «طلبم یأس» (دربارهٔ اشعار نومیدانهٔ معاصر)، دنیا، دورهٔ دوم، ج ۳ (۱۳۴۱)، ش ۴: ۲۶–۳۹
- [س]، [دربارهٔ شعر نادر نادرپور]، *تامهٔ مردم، س ۱*، دورهٔ ۵، ش ۱۰، اول تیر ۱۳۲۶. عابدینی و هاده «بعد از فروغ [مینا اسدی]، (در مجله «مهدی عابدینی» جاب شده)،
- عابدینی، فرهاد، «بعد از فروغ [مینا اسدی]، (در مجله «مهدی عابدینی» چاپ شده)، نگین، ش ۱۱۷ (بهمن ۱۲۵۳): ۲۱-۲۲
  - مه، «تعهد و رسالت در شعر امروز»، نگین، ش ۱۱۱ (مرداد ۱۳۵۲): ۲۹
- ۔، «سیری در سرودههای نروغ»، تگین، ش ۱۲۹ (بهمن ۱۳۵۴): ۹-۱۴ ش ۱۳۰ (نوروز ۱۳۵۵): ۲۸-۲۳
- سه، «سیری در سروده های [محمد] زهری»، تگین، ش ۱۵۴ (اسفند ۱۳۵۶): ۳۵-۲۶؛ ش ۱۵۵: ۲۸-۲۸
- مه، وشاهره های بعد از فروغ»، تگین، ش ۱۱۸ (فروردین ۱۳۵۴): ۵۰−۵۱؛ ش ۱۲۰ (اردیبهشت ۱۲۵۴): ۲۲−۲۲
  - عاصمی، محمد، «نوپردازی در شعر فارسی»، کاوه (جدید]، ۲: ۱۰۴-۱۱۴
  - عبداللهي، على أكبر، «غرابت شعر و غربت شاعر»، أيندكان، (٩ أذر ١٣٥٥): ٨
    - م، «غلامحسین نصیری پور شاعری تصویرگراه، کیهان، (۱۸ آذر ۱۳۵۵).
- عبدلی، علی، «انارستان، در جا زدن یک شاعر خوب»، رستاخیز، (۴ اسفند ۱۲۵۶): ۲۲
- عسگری،میرزاآقا، «بررسی اصطلاح رود در شعرامروز»، تکین، ش۱۵۸ (تیر۱۲۵۷): ۴۷-۴۷
- ب، «سهراب سههری، شاعر لحظه های شفاف حیات»، کیهان، (۱۲ خرداد ۱۳۵۶) ویژهٔ هنر و اندیشه: ۲-۲
  - عظیمی، محمد، «در حاشیهٔ شعر معاصر»، جهان نو، ج ۲۲، ش ۲ (۱۳۴۸): ۹-۱۴
  - علی یف، رستم، «نوآوری در شعر معاصر فارسی»، پیام نوین، ج ۷، ش ۲: ۱۷–۲۶
- فارانی، محمود، وشعرتو و نهضت ادبی معاصر در افغانستان»، تگین، ش ۱۱۵ (آذر ۱۲۵۳): ۲۸-۲۲)
- فاریابی، پویا، «شعرنو افغانستان و برخی یادآوری ها»، عرفان، س ۵۱ (۱۳۵۲)، ش ۳ / ۴: ۱۲۲-۱۲۲ ش ۶: ۷۴-۹۱

فدائى نيا، [دربارة از دوستت دارم، مجموعه شعر يدالله رؤيائى]، روزن (بهمن ١٣٤٧). فرازمند، تورج، [دربارة چشمها و دستها، مجموعه شعر نادر نادرپور]، ايران ما، ش ١٧٩ (خرداد ١٢٣٢).

> فرامرزی، عبدالرحمن، «شعرنو»، یغما، س ۲۴ (۱۳۵۰): ۶۵۳-۶۶۶ فرخزاد، فروغ، ودربارهٔ شعر امروز»، نگین، ش ۷۲ (۱۳۵۰): ۳۱

- سم، هشمر، گفت و شنود، نامه، دفترهای زمانه، دفتر اول: شعر، آرش، ۱۳-۱ چاپ سوم، ۱۳۵۳: ۲۹-۱۱۲۸
  - سم، «نامهٔ سرکشاده»، امید ایران، دورهٔ ۴، ش ۲۳ (۱۲۳۴).
  - ــ، «نگرشی بر شعر امروز»، هفته نامهٔ *آژنگ جمعه، ش ۷۲–۷۵* (مهر ۱۳۳۹).
  - -، [دربارهٔ آرش کمانگیر سیاوش کسرائی]، آژنگ جمعه، ش ۷۲-۷۷ (مهر ۱۳۳۹).
- سم، [دربارهٔ احمدرضا احمدی]، جاودانه فروغ، گردآورندگان امیر اسماعیلی (و) ابوالقاسم صدارت، انتشارات مرجان (تیر ۱۳۴۷).
- -، [یادداشتی بر آخر شاهنامه مجموعه شعر مهدی اخوان ثالث یه ایران آباد، ش ۸ (آبان ۱۲۳۹).

فرخ، م،، «فروغ عصارة عصیان زن»، رودکی، ش ۵ (بهمن ۱۳۵۰): ۸-۹ فرزاد، ا،، وبحث دربارهٔ شعر فارسی امروز»، سخن، س ۲۵ (۱۳۵۶): ۱۲۰۰–۱۲۰۰ فرّهی، فرهنگ، لادربارهٔ شعر امروز فارسی»، آناهیتا، دورهٔ ۲، ش ۱ (تابستان ۱۳۴۰). سه، «دربارهٔ وزن شعر»، مرغ آمین، (۱۳۳۵).

سه، وضرورت پیدایش شعرنو»، بنیاه، س ۱ (۱۳۵۶)، ش ۲: ۹-۱۴

فشاهی، محمدرضا، «رواج و اشاعهٔ رمانتیزم سیاه...»، فردوسی، ش ۱۰۶۹ (۵ تیر ۱۳۵۱). مه، «شعر محکوم، شعر مغلوب»، چاپار، ش ۲ (زمستان ۱۳۵۰).

مه (نامهٔ سرگشاده به طاهرهٔ صفارزاده در دفاع از شعر وی)، فرموسی، ش ۱۰۶۵.

فلاح رستگار، گیتی، «زبان کودکانه در شعر معاصر»، الهیات مشهد، س ۱۳ (۱۳۵۶): ۱۲۹-۱۳۴

قاسمی، احمد، «نادرپور شاعر نوپردازه، هنیا، دورهٔ دوم، ج ۲ (۱۳۴۰)، ش ۳: ۴۸-۶۰ قاضی موادی، حسن، هبا مرغ آمین، آرش، دورهٔ پنجم (۱۳۶۰)، ش ۵: ۱۱۳-۱۱۷ قیصری، ابراهیم، وخلقیات نیما، فرخند، پیام، مشهد، ۱۳۶۰، صص ۲۹۸-۴۳۱ کاظمید، اسلام، «چرا صمد مُرده، آرش (ویژهٔ صمد بهرنگی) (آذر ۱۳۴۷).

- ، [آخر شاصنامه از مهدی اخوان ثالث]، اندیشه و هنر، دورهٔ ۲ (مهر ۱۳۲۹).
- م، [یادداشتی بر آوار آفتاب، مجموعه شعر سهواب سپهری ای کتاب ماه (کیهان ماه)، ش ا (خرداد ۱۳۴۱).

- کاره، «حرفهانی از زبان برگ، مجموعه شعر شفیمیکدکنی»، بامشاد، ش ۱۹۰ (مسلسل ۱۷۷۵)، (شهریور ۱۳۲۷).
- مد، «گذری شتابناک از زیر رگبارها، [بررسی رگبارها مجموعه شعر محمدعلی سپانلو]، بامشاد، شمارهٔ ۱۸ (مسلسل ۱۷۷۲) (شهریور ۱۳۴۷).
  - حد، [دربارهٔ شعر پدالله رؤیائی]، باسشاد، ش ۸۷ (شهربور ۱۳۴۷).
- کسرانی، سیاوش، «باز هم گفت و شنودی دربارهٔ شعر و شعر امروز»، دنیا، دورهٔ چهارم، س ۲ (۱۳۵۹)، ش ۴: ۱۵۴–۱۵۸
  - ...، «پروازی در هوای مرغ آمین»، *دنیا، دورهٔ چهارم، س ۱ (۱۳۵۸)، ش ۱: ۹۸–۱۰۵*
- مد، ۱۵در تمام طول شب...» (دربارهٔ نیما یوشیج)، شورای نویسندگان و هنرمندان ایران، دفتر دوم (زمستان ۱۳۵۹): ۱۳۳-۱۱۴
- مره وشاعر مخاطبان تازدای می یابد» (گفت وگو با سیاوش کسرائی»، اطلاعات، (۲۱ بهمن ۱۲۵۵): ۱۲
  - کوئر، انعامالحق: «شعرنو در ایران»، *ارمغان کوئر*، لاهور، ۱۹۷۳، صص ۱۶۱–۱۶۸
- کیانوش، محمود، [دربارهٔ از زبان برگ، مجموعه شعر شفیعی کدکنی]، فردوسی، ش ۵۸۶۹ (۲۱ تیر ۱۳۴۷).
- ب، [یادداشت بر خانگی، مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، فردوسی، ش ۸۶۲ (ثیر / خرداد ۱۳۳۷).
- گرگین، عاطفه، «گفت رگو با نادر نادرپور»، فردوسی، شماره های ۹۱۶–۹۱۹ (تیر ۱۳۴۸) گلزار، لیلی، «شعر در سالی که گذشت»، بنیاد، شمارهٔ ویژهٔ ۵۷ (اسفند ۵۶): ۱۶۵، ۱۹۶–۱۹۷
- گلسرخی، خسرو، «ادبیات و توده»، کتاب امسال (کتاب جدید)، ش ۱ (تابستان ۱۳۵۱). سه، «شاعری در کشاکش تضادها و دلبستگی های خویش [نقد بر شعر اسماعیل خوش]، سه، آخرین دفاع خسرو گلسرخی (مجموعهٔ مقالات و مصاحبه ها،...)، به اهتمام بزرگ خضرائی، تهران، انتشارات آرمان، ۱۳۵۷.
- مه، «عشق ر شوریدگی در شعر، [بررسی گل بر گسترهٔ ماه از رضا براهنی]»، روزنامهٔ آیندگان، ش ۷۵۰ (۱۱ خرداد ۱۳۲۹).
- سه، «گذر از میان کورانی داغ [نقدی بر حریق باد، مجموعه شعر نصرت رحمانی]، آخرین دفاع خسرو گلسرخی، به احتمام بزرگ خضرائی.
- سه، «وصف خالی از شور [نقدِ با گریه های مناحلی مجموعه شعر منصور برمکی]، آخرین دفاع خسرو کلسرخی، به احتمام بزرگ خضرائی،
  - ...، [مصاحبه بُمنگ چاپار با خسرو گلسرخی]، چاپار (زمستان ۱۳۴۹).

- ه، [نقدی بر جهان و روشنائیهای غمناک مجموعه شعر علی باباچاهی]، روزنامهٔ آیندگان، [ش ؟] (سال ۱۳۴۹).
- گلشیری، هوشنگ، «شعر روز و شعر همیشه»، پیام نوین، ج ۸، ش ۹: ۴۵-۴۴؛ ش ۹: ۸۵-۶۴ ش ۹: ۸۹-۷۶
- گیلانی، فریدون، «دکتر استوک مان به کارگردانی سعید سلطانپور»، فردوسی، ش ۹۴۸، (آبان ۱۳۲۸).
- ماتک، علی، «ادبیات تشریفاتی در جامعهٔ بوروکراسی»، چاپار، ش ۲ (زمستان ۱۳۵۰). ماتک، علی، «ادبیات تشریفاتی در جامعهٔ بوروکراسی»، چاپار، ش ۲ (زمستان ۱۳۵۰). ماخالسکی، فرانسیسک، «دربارهٔ شعر نادر نادرپور»، کاوه [جدید]، ش ۲ / ۲: ۲۲۳–۲۲۸ ماسکویچ، «جویان ادبیات در ایران کنونی»، ترجمهٔ شرفالدین قهرمانی، شرق، ۱۰: ماسکویچ، «جویان ادبیات در ایران کنونی»، ترجمهٔ شرفالدین قهرمانی، شرق، ۱۰:
  - مجابى، جواد، [دربارهٔ شب شعر خوشه]، روزنامهٔ اطلاعات (۶ مهر ماه ۱۲۴۷).
- مجیدی، فریبرز، [نقدی بر خِنگ راهوار زمین مجموعه شعر اسماعیل خونی]، جنگ مازندران (ضمیمهٔ اعتراف)، ش ۲ (اردیبهشت ۱۳۴۷).
- [مختاری، محمد] سیاوش روزبهان، [دربارهٔ از صبا تا نیما، یحیی آرینپور]، جنگ صدا (زمستان ۱۳۵۱).
- مؤده، احسان سروشن، ۱.، «شعر عاشقانهٔ ۱. بامداد»، اندیشه و هنر، ۵: ۱۶۳–۱۷۰ مشیری، فریدون، «هو شاعر فرزند روزگار خویش است»، تلاش، ش ۷۸ (فروردین ۱۳۵۷): ۷۶–۷۸
- مطهری، سیاوش، [بررسی جوقه، مجموعه شعر اصغر واقدی]، تگین، س ۸، ش ۹۶ (۳۱ اردیبهشت ۱۳۵۲).
  - معتقدی، محمود، «اسماعیل خوثی شاعری از دیار طبیعت»، بنیاد (اسفند ۱۳۵۶).
- معزی مقدم، فریدون، «تحلیلی از شعر امروز ایران»، نگین، ج ۲، ش ۴۶ (۱۳۴۷): ۲۹۲۷ مکلاً، ابراهیم، «فروغی دیگر در تولدی دیگر»، آرش، ش ۸ (دورهٔ ۲، ش ۱) (تیر ۱۳۴۳). منزوی، حسین، «از عشق بنفشه، تا عشق بهاره (دربارهٔ اسماعیل شاهرودی)، رودکی، ش ۵۵ (اردسهشت ۱۳۵۵): ۲۶–۲۷
- سم، «اندیشهٔ مرگ با منزلی دوردست» (دربارهٔ مهدی اخوان ثالث)، رودکی، ش ۵۱ (دی ۱۳۵۴): ۱۶-۱۷
- سم «بهار، دیروز و امروز» (دربارهٔ فریدون توللی)، رودکی، ش ۵۴ (فروردین ۱۳۵۵): ۱۳-۱۲
- ـ. ، «بیوندی عارفانه با دریا» (دربارهٔ بدالله رویائی)، رودکی، ش ۵۰ (اَذر ۱۳۵۴): ۱۶-۱۷

- م، «جز طنین یک ترانه نیستم» (دربارهٔ فروغ فرخزاد)، رودکی، ش ۵۲ (بهمن ۱۳۵۲): ۱-۱۰
- ـ.، «روایتی از عصیان و خشم» (دربارهٔ منوچهر آتشی)، رودکی، ش ۵۳ (اسفند ۱۳۵۴): ۲۰-۲۰
- سه، «سرودی برای رهایی» (دربارهٔ نادر نادرپور)، رودکی، ش ۴۹ (آبان ۱۳۵۴): ۱۳-۱۳ سه، «شاعر ن اب یا نایاب» (دربارهٔ سهراب سپهری)، رودکی، ش ۴۷ (شهریور ۱۳۵۴):
  - سد، «شب فردوسی و شب نیما»، رودکی، ش ۴۶ (مرداد ۱۳۵۲): ۲۲-۲۷
- سه، «تقنوس، شعر روزگار» (دربارهٔ نیما یوشیج)، رودکی، ش ۴۸ (مهر ۱۳۵۴): ۲۲-۲۳ سه، «یاد غروب و خانه، چه خوب، آها» (دربارهٔ منوچهر نیستانی)، رودکی، ش ۵۶ (خرداد
- ــه ، «یاد غروب و خانه، چه خوب، اه!» (دربارهٔ منو چهر نیستانی)، ر*ودکی، ش ۵۶ (خو*داد ۱۲۵۵): ۱۰–۱۱
- موحد، ضیاء، ۱۵ز دو دریچه به بیرون» (بررسی شمر احمدرضا احمدی در مقایسه با شمر طاهره صفارزاده)، رودکی، ش ۹ (تیر ۱۳۵۱): ۵-۶
- ...، «سفر حجمی در خط زمان» (دربارهٔ فروغ فرخواد)، رودکی، ش ۲۰ (خوداد / تیر ۱۳۵۲): ۳۰۰۳
- موسوی گرمارودی، علی، «در کوچه یاغهای نشابور مجموعه شفر شفیعی کدکنی»، نگین، ش ۹، س ۷ (آبان ۱۳۵۱).
  - مد، [دربارهٔ از صبا تا نیما، یحیی آرینپور]، نگین (اردیبهشت ۱۳۵۱).
    - مهاجر، پرویز، «نکته تی بر نیما»، الفیا، ج ۶ (اردیبهشت ۱۳۵۶).
- م، [بررسی رنگ آبها مجموعه شمر بیژن جلالی]، روزنامهٔ آیندگان (۲۳ شهریور ۱۳۵۱). مهربان، کورش [سیروس طاهباز]، «تأملی در شعر امروز ایران»، فرهوسی، ش ۹۱۱ (۲۹ اردیبهشت ۱۳۲۸)؛ ش ۹۱۲ (۵ خوداد ۱۳۴۸).
  - سم، [دربارهٔ شب شعر خوشه]، روزنامهٔ کیهان (۶ مهر ۱۳۲۷).
- مهری، حین، «خوشی! ازاین برهوت بازگرد»، روزنامهٔ ایندگان، ش۱۴۹۳ (۱۹ آذر ۱۳۵۱). م.، ی.، «اشاراتی چندبرسوو دپنجم» (دربارهٔ شعراحمد شاملو)، اندیشه و هنر، ۵: ۱۹۱–۱۹۳ میبدی، علیرضا، «این شاملوی قرن چهار دهم هجری»، رستا خیز، (۶ آبان ۱۳۵۵): ۱۹۱۸ میبدی، «سخنانی دربارهٔ شعر امروز ایران»، نگین، ش ۴۱ (۱۳۲۷): ۲۰، ۱۸
- میرزازاده، نعمت (م. آزرم)، «پایگاه شعر (شعر مقاومت، شعر تسلیم)»، متن زیراکسی سخنرانی در دانشکده فنی دانشگاه تهران (بهمن ۱۳۲۹).
- میرفطروس، علی، «صمیمیت در شعر، برداشت اجتماعی شاعر، بررسی اشعار حمید مصدق»، سهتد، دفتر اول (خرداد ۱۳۴۹).

سم، (نقدی بر پائیز در زندان مجموعه شعر مهدی اخوان ثالث)، پژواک، دفتر دوم (زمستان ۱۳۴۸).

میرقائد، مریم، «بررسی شعر همایونتاج طباطبائی»، بنیاد، ش ۷۷ (مرداد ۱۳۵۷).

مه، «جست رجو در گسترهٔ بیان معانی» (بررسی شعر میرزا آقا عسگری)، بنیاه، ش ۱۸ (شهریور ۱۲۵۷).

ناتلخانلری، پرویز، «اصطلاح شعرنو»، شعر و هنر، صص ۲۲۷-۲۴۶

مد، «بحث دربارة نظم معاصر»، نخستين كنكرة نويستدكان ايران، ١٣٢٥

مد، هزبان شعره، مختراتی ها، ش ۱ (۱۳۵۰): ۱-۱۵

سم، لاشعر فارسی در ادبیات معاصری، پیام نو، ج ۱، ش ۱۱ ۲۰-۲۲

مد المصاحبه با خانلری، دنیای سخن، ش ۳۴، (مهر ۱۳۶۹).

[...] پژوهنده، [دربارهٔ چشمها و دستها، مجموعه شعر نادر نادرپور]، سخن (خوداد ۱۲۲۳).

[۱۰] پ.، [یادداشت بر آرش کمانگیر مجموعه شعر سیاوش کسرانی]، سخن، س ۱۰، ش ۵ (مر داد ۱۳۳۸).

نادریور، نادر، «بحث دربارهٔ شعر فارسی امروز»، سخن، س ۲۵ (۱۳۵۶): ۱۱۹۸–۱۱۹۸ سد، «دربارهٔ آن که نیما نام داشت»، ماهنامهٔ کاوش، س ۱، ش ۱ (شهریور ۱۳۳۹).

مد، «شاعری با تسلط بر بیان و چیر دستی در تصویرسازی [سهراب سپهری]، فردوسی، ۲۰ مردوسی، ۲۰ تیر ۲۲۷).

سه، «شعر معاصر»، واهنمای کتاب، س ۴: ۴۱۹-۴۲۱، ۵۵۲-۵۵۹

مه «گناه فهم شما»، نقد بر نقد عبدالمحمد آیتی بر گناه دریا مجموعه شعر فریدون مشیری، انتقاد کتاب، ش ۹ (۱۳۳۵).

مر « ملایان و "نخوانده ملایان »، رودکی، ش ۱۳ (آبان ۱۳۵۱): ۵

سد، «نگاهی به تحول شعر پارسی پس از انقلاب مشروطیت»، علم و زندگی، ۲: ۲۹۶۲۸۰ سد، (پررسی رنگ آبها مجموعه شعر بیژن جلالی به سخن، دورهٔ ۲ (مهر ۱۳۵۱).

مد، إنقد برآهنگ ديگر، مجموعه شعرمنوچهرآنشي]، سخن، دورهٔ ۱۱، ش ۳ (نير ۱۳۲۹).

م، [بادداشتی بر مجموعهٔ روزها از بیژن جلالی]، مخن، دورهٔ ۱۲ (مرداد ۱۳۴۱).

نگاه، م.، [نقدی بر گلهای تاریک، مجموعه شعر عبدالعلی دستغیب]، بامشاد، ش ۸۵ (مرداد ۱۳۴۷).

مد، [یادداشتی بر انبارستان مجموعه شعر مفتون امینی]، بامشاد، ش ۸۳ (موداد ۱۳۴۷).

نورانی وصال، عبدالوهاب، «شعر فارسی امروز و وجه تمایز آن با دورههای گذشته، از

- نظر فکر و موضوع و شکل»، سخنرانیها، ج ۱ (۱۳۵۰): ۲۰۷-۲۲۲ نوریزاده، علیرضا، «گفتوگو با دکتر اسماعیل خوتی»، فردوسی، ش ۱۰۶۹ (۵ تیر ۱۳۵۱ به بعد).
- م، [یادداشتی بر پیادهروها، مجموعه شعر محمدعلی سپانلو]، مجلهٔ قیلم و هنر (۲۲ بهمن ۱۳۴۷).
- نوری علام، اسماعیل، «آغازی در تدفین، بررسی وقت خوب مصائب مجموعه شعر احمدرضا احمدی»، بررسی کتاب، دورهٔ ۲، ش ۳ (دی / اسفند ۱۳۴۷).
- سم «آیا زبان به فلسفه پیوسته است؟ [بررسی شعر منصور او جی ]، از شعر تا قصه، دفتر ۳ (شهریور ۱۳۴۹).
- سم، «انسان سخدایان معاصر (پاسخی به محمد حقوقی در دفاع از احمدرضا احمدی و رد شعر طاهرهٔ صفارزاده)»، فردوسی، ش ۱۰۶۴.
  - -. «با شاهرودی از آخرین نبرد تا آینده»، **فردوسی،** ش ۸۶۳ (۲۰ خرداد ۱۳۴۷).
    - م، وتذكرة اللطيفه م، فرموسي، ش ٨٥٢ (اول فروردين ١٣٤٧).
- -، «خطابه برای شاعری که دیگرگمنام نیست [بررسی رگبارها مجموعه شعر محمدعلی سپانلو]، بررسی کتاب (فروردین ۱۳۴۷).
  - سه، «در جست و جوی هویت شعر تجسّمی»، فردوسی، ش ۱۱۲۱ (۲۵ تیر ۱۳۵۲).
    - -، «در کارگاه شعر»، فردوسی، ش ۱۱۱۳ (۳۱ اردیبهشت ۱۳۵۲).
      - -، «در کارگاه شعر»، فردوسی، (۱۰ مهر ۱۳۵۱).
- ، هشعرِ م. آزاد، وسواس در شکل و تهی از حرفی برای گفتن»، بامشاد (۲۵ دی / ۲ بهمن ۱۳۴۵).
- مه، المشخصات شعر تجسّمي يا شعر پلاستيك»، فردوسي، ش ١١٢١ (٢٥ تير ١٣٥٢).
  - مه، [بحثي پيرامون مسئوليت]، فردوسي، ش ۸۷۸ (اول مهر ۱۳۴۷).
- -، [بررسی آواز خاک، مجموعه شعر منوچهر آتشی ]، **دفترهای روزن،** دفتر دوم، (بهار / تابستان ۱۲۲۷).
- -، (بررسی داننگیها، مجموعه شعر یدالله رؤیائی)، بررسی کتاب، ش ۱۲، (اردیبهشت ۱۳۷).
- -، (بررسی شهر خسته، مجموعه شعر منصور ارجی)، دفترهای روزن، دفتر دوم، (بهار / تابستان ۱۳۴۷).
  - ~، [دربارهٔ شعر احمد شاملو]، بامشاد، ش ۱۵ (مسلسل ۱۷۰۰) (بهمن ۱۳۴۵).
- م، [یادداششی بر حجم سیز، مجموعه شعر سهراب سپهری]، بررسی کتاب، دورهٔ ۲، ش ۱، (خرداد و تیر ۱۳۴۷).

نوری علاء، پرتو، لاسخنی باید گفت» (دربارهٔ فروغ فرخزاد)، چراغ، ش ۲ (۱۳۶۰): ۱۹۹–۱۹۳

نوکنده، طاهر، قشاعری که از ابتدای خلقت می آید [سهراب سههری]، آیندگان، (۲۲ دی ۱۳۴۸).

نیرو، سیروس، «یادی از شاهرودی»، برج، ش ۵ (اسفند ۱۳۶۰): ۱۰-۱۰

نیزاری، قدرتالله، [نقدی بر ماه در مرداب، مجموعهٔ شعر پرویز ناتلخانلری] بجنگ اسفهان (تابستان ۱۳۴۴).

نیستانی، منوچهر، «من منعلق به دیروز هستم»، تلاش، ش ۹۷ (اردیبهشت ۱۳۵۷): ۲۶–۲۴

نکیتا [یوشیج]، «شمع سوخته، در رثاء نیما»، اندیشه و هنر، دورهٔ ۳، ش ۹ (فروردین ۱۳۳۹).

نیما یوشیج، [مقدّمه بر کوچ، مجموعه شعر نصرت رحمانی]، کتاب کوچ (۱۲۲۳). و ثوقی، ناصر، سرمقالهٔ اندیشه و هنر، ش ۶ (خرداد ۱۳۲۴).

مه، «نقدی بر آیدا در آینه»، اندیشه و هنر، دورهٔ جدید (دیماه ۱۳۴۳).

سم، «نگرانی شاعر به پیرامونش» (دربارهٔ احمد شاملو)، اقدیشه و هنر، ۵ ۱۷۵ - ۱۸۰ [سم]، سرمقالهٔ اقدیشه و هنر، ش ۱ (فروردین ۱۳۳۳).

هاتفي، صادق، [دربارهٔ شب شعر خوشه]، روزنامهٔ كيهان (اول مهر ماه ١٣٤٧).

هدایت، صادق، «ترانه های عامیانه»، مجلهٔ موسیقی، ش ۷، (مهر ۱۳۱۸).

هزارخانی، منوچهر، «جهانیینیِ ماهی سیاه کوچولو»، آرش (ویژهٔ صمد بهرنگی) (آذر ۱۳۴۷).

هشترودی، دکتر محسن، هعراس، آوا، شعر انگرره، راهنمای کتاب، ش ۱ (بهار ۱۳۲۷). همدانی، علی (ناصر پاکدامن)، «نوآوری در شعر و ادب افغانستان امروز»، نگین، ش ۱۱۵ (آذر ۱۳۵۴): ۲۲–۲۲

همراز، غلامرضا، «تقی رفعت شاعر ستیهنده»، کتاب جمعه، ش ۲۵ (اردیبهشت ۱۳۵۹): ۶۸-۶۴

هویدا، امیوغباس، «سرمقاله»، کاوش، ش ۱، شهریور ۱۲۳۹.

یاحقی، محمدجعفر، «اسطوره در شعر امروز ایران»، دانشکدهٔ امبیات مشهد، س ۱۲ (۱۳۵۵): ۸۰۹–۸۰۲

یعقوبشاهی، نیاز، [بررسی آثینهها تهی است مجموعه شعر م. آزاد]، بامشاد، ش ۱۰۰ (مسلسل ۱۷۸۵) (آذر ۱۳۳۷).

?، وانحطاط منرى»، اقديشه و منر، ش ۵ (بهمن / اسفند ١٣٣٧).

- ?، «با فروغ در دیار دیگر»، قردوسی، ش ۹۲۱ (۶ مرداد ۱۳۴۸).
- ?، «چوا شعرخوانی را جدی نمیگیرند؟»، کیهان (ویژهٔ هنر و ادبیات)، ش ۱۰۰۳۰ (۱۰ آذر ۱۳۵۵).
  - ?، «دربارة رئاليسم و ضدرئاليسم»، انديشه و هتر، ش ٩ (١٣٣٤).
    - ?، «دربارهٔ سبهری»، آژنگ جمعه، ش ۷۰
    - ?، «دربارهٔ سیهری»، تقش و نگار، دورهٔ سوم، ش ۷ (۱۳۲۹).
      - ?، «دربارهٔ سیروس آتابای» طُرفه، ش ۲ (آبان ۱۳۴۳).
- ?، «دربارهٔ قصهٔ شهر سنگستان، سرودهٔ م. امید و شعرهایی که از زبان جان میگیرد و به زبان توان می دهد»، تماشا، س ۷، ش ۳۵۴ (۱ اسفند ۱۳۵۶): ۱۲–۱۵
- ?، «دربارهٔ قصهٔ فرزند بالغ حواه [بررسی شعر خون سیاوش از کسرائی]، آرش، ش ۶، (خوداد ۱۳۴۲).
  - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، ایران ما، ش ۲۲۶ (۱۲۳۴).
  - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، در راه هنر، ش ۴، (۱۳۳۴).
  - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، روزنامهٔ کیهان، ش ۲۵۹۰ (۱۳۳۴).
    - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، خن، دورهٔ ۶، ش ۵ (۱۳۳۴).
    - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، مجلهٔ اسید ایران، ش ۱ (۱۲۳۴).
  - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، مجلهٔ روشنفکر، ش ۱۰۲ (۱۳۳۴).
  - ?، «دربارهٔ مکتبهای ادبی»، مجلهٔ سپید و سیام، ش ۲۵ (۱۲۳۴).
  - ?، «در خلوت هارفانه سرايندهٔ خواب [نيستاني]، فردوسي، ش ١٠۶٨
  - ?، «دیداری از سرزمین پاک مجموعهٔ شعر فرّخ تمیمی»، آرش، ش ۵ (آذر ۱۳۴۱).
    - ?، وشب شعر خوشه، قردوسی، ش ۸۷۸ (اول مهر ۱۳۴۷).
    - ?، «شب شعر خوشه»، فردوسي، ش ۸۷۷ (۲۵ شهریور ۱۳۴۷).
    - ?، «شبهای شعر انستیتو گوته»، فردوسی، ش ۱۰۸۵ (۲۴ مهر ۱۳۵۱).
- ?، «شبهای شعر، بزم آلمانی؟ [مختصری حواشی دربارهٔ شبهای شعر انستیتو گونه)]، فردوسی، ش ۱۱۳۵ (۲۰ مهر ۱۳۵۲).
  - ?، «شبهای شعر، شعرای امروز»، قردوسی، ش ۱۱۳۶ (۷ آبان ۱۳۵۲).
- ?، «شكست حماسه، اشعارى به نثراز [غلامحين غريب]»، اتك يشه وهنر، ش٣، خرداد١٣٣٣.
- ?، «کارنامهٔ شعر جوان امروز» (با بررسی مجموعهٔ شعر با خطبه تی در هجرت از شاپور بنیاد)، بنیاد، ش ۱۵ (خوداد ۱۳۵۷).
- ?، «گزارش اولین جلسهٔ عمومی کانون نویسندگان ایران»، فردوسی، ش ۸۸۸ (۱۱ آذر ۱۲۴۷).

- ?، «گفت و گو با محمدعلی سپانلوی، نجنگ طرفه، ش ۱ (تیر ۱۳۴۳).
- ?، «نگاهی به دو منظومهٔ مانلی و سربویلی و درنگی بر اندیشه پردازی نیما در این دو منظومه»، تماشا، س ۷، ش ۲۵۳ (۶ اسفند ۱۳۵۶): ۲۲–۲۵، ۸۳
  - ?، «نيما ديگر شعر نخواهدگفت»، *انديشه و هنر*، دورهٔ ۳، ش ۹ (فروردين ۱۳۳۹).
    - ?، «وضع کتاب در سال گذشته»، کتاب های ماه، ش ۵ (فروردین ۱۳۳۵).
      - ?، ویادداشت بر تولدی دیگره طُرفه، ش ۱ (تیر ماه ۱۳۴۳).
- ?، [پشت چپرهای زمستانی مجموعه شعر سیروس مشفقی]، بامشاد، ش ۱۰۷ (بهمن ۱۲۳۷).
- ?، [پشت چپرهای زمستانی مجموعه شعر سیروس مشفقی]، دفترهای روزن، دفتر دوم، (بهار / تابستان ۱۳۳۷).
  - ?، [دربارهٔ آوا مجموعه شعر سیاوش کسرائی]، راهنمای کتاب، ش ۱ (بهار ۱۳۳۷).
- آدربارهٔ تشنهٔ طوفان مجموعه شعر فریدون مشیری]، کاویان، س ۵۰ ش ۳ (۱۳ اردیبهشت ۱۳۲۴).
  - ?، [دربارهٔ جایزهٔ فروغ]، روزنامهٔ اطلاعات، ش ۱۴۳۲۲ (۲۷ بهمن ۱۳۵۲).
- ?، [دربارهٔ فروغ فرخزاد]، هفته نامهٔ آژنگ، دورهٔ ۲، ش ۷ (مسلسل ۵۵) (۱۳ دیماه ۱۳۳۲).
- ?، [دربارهٔ کوچ مجموعه شعر نصرت رحمانی]، ایران ما، ش ۲۲۴ (۸ اردیبهشت ۱۳۳۴).
- ?، [دربارهٔ کوچ مجموعه شعر نصرت رحمانی یه کاویان، س ۵، ش ۲۸ (۳۰ فروردین ۱۳۳۴).
  - ?، [دربارهٔ واژهها، مجموعه شعر شرفالدين خراساني]، رودكي (شهربور ١٣٥٠).
- ?، [دربارة واژهها، مجموعه شعر شرف الدين خراساني]، روزنامة اطلاعات (٢٧ بهمن ١٣٥٠).
- ?، [دربارهٔ وضع شعر نیمهٔ اول دههٔ پنجاه]؛ روزنامهٔ اطلاعات، ش ۱۴۲۲۲ (۲۷ بهمن ۱۳۵۲).
- ?، [نقدی بر اتاقهای دربسته، مجموعه شعر اسماعیل نوریعلاء]، یازار ادبی (۲۵ ثیر ۱۲۳۶).
- آ، [پادداشتی بر ساز دیگر، مجموعه شعر جعفر کوش آبادی]، راهنمای کتاب، س ۱۱
   (اسفند ۱۳۴۷).

| آثار دیگر شمس لنگرودی                                         |
|---------------------------------------------------------------|
| مجموعه شعرها                                                  |
| رفتار تشنگی (۱۳۵۵)                                            |
| در مهتابی دنیا (۱۳۶۳)                                         |
| خاکستر و بانو (۱۳۶۵)                                          |
| جشن ناپیدا (۱۳۶۷)                                             |
| قصیدهٔ لبخند چاک چاک (۱۳۶۹)                                   |
| داستانداستان                                                  |
| رژه بر خاک پوک (۱۳۷۰)                                         |
| تحقیق                                                         |
| گردباد شور جنون                                               |
| (سبک هندی و کلیم کاشانی) (۱۳۶۶)                               |
| مكتب بازگشت                                                   |
| (تحقیق در تاریخ و شعر دورههای افشاریه، زندیه، قاجاریه) (۱۳۷۲) |

# Shams Langaroodi (M. T. J. Gilani)

# An Analytic History of Persian Modern Poetry

Vol. 4 (1971-1979)

First edition 1998



all rights reserved for Nashr-e Markaz publishing Co. Tehran P.O.Box 14155-5541

printed in Iran

