# فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

تألیف ادوارد کریج

ترجمهٔ ابوالفضل حقیری قزوینی



شرکت سهامی کتابهای جیبی وابسته به مؤسسهٔ انتشارات امیرکبیر تهران، ۱۳۸۸ Craig, Edward.

کریگ، ادوارد، ۱۹۴۲ ـ م.

فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه/ تألیف ادوارد کریج؛ ترجمهٔ ابوالفضل حقیری قزوینی. ـ تهران: امیرکبیر، کتابهای جیبی، ۱۳۸۸.

۱۹۴ ص

ISBN 978-964-303-167-1

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

Philosophy: A Very Short Introduction, c2002.

عنوان اصلی: واژهنامه.

۱. فلسفه. الف. حقيري، ابوالفضل، ١٣٣٨ ــ، مترجم.

BV ۴/ ک ۴ ف ۸ ۱۳۸۸

كتابخانة ملي ايران

۱۹۳۹۲۱۵

#### شابک: ۱-۱۶۷ ۲۰۳ ۱۶۴ ۸۷۲

این اثر ترجمهای است از:

Edward Craig, *Philosophy: A Very Short Introduction*. New York: Oxford University Press Inc, 2002.

شرکت سهامی کتابهای جیبی وابسته به مؤسسهٔ انتشارات امیرکبیر

تهران: خیابان جمهوری اسلامی، میدان استقلال، صندوق پستی: ۲۱۹۱ـ۲۱۹۵ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

© حق چاپ: ۱۳۸۸، مؤسسهٔ انتشارات امیرکبیر www.amirkabir.net

نوبت چاپ: اول

مؤلف: ادوارد کریج

مترجم: ابوالفضل حقيري قزويني

صفحهآرا: اميرحسين حيدري

حروف متن: میترا ۱۳ روی ۱۸ پوینت

چاپ و صحافی و لیتوگرافی: چاپخانه سپهر، تهران، خیابان ابنسینا (بهارستان)، شمارهٔ ۱۰۰

شمارگان: ۱۰۰۰

**بها: ۲۵۰۰۰** ریال

همهٔ حقوق محفوظ است. هرگونه نسخهبرداری، اعم از زیراکس و بازنویسی، ذخیـرهٔ کـامپیوتری، اقتباس کلی و جزئی (بهجز اقتباس جزئی در نقد و بررسی، و اقتبـاس در گیومـه در مستندنویـسی، و مانند آنها) بدون مجوز کتبی از ناشر ممنوع و از طریق مراجع قانونی قابل پیگیری است.



https://telegram.me/philosophic\_books

## فهرست مطالب

| Y       | فصل یکم: فلسفه                                   |
|---------|--------------------------------------------------|
| Υ       | مقدمهای بسیار کوتاه                              |
| ۲۳      | فصل دوم: چه باید کرد؟                            |
| ۲۳      | كريتوى افلاطون                                   |
| ۴١      | فصل سوم: چگونه میدانم؟ دربارهٔ معجزات هیوم       |
| ۵۲      | فصل چهارم: من چه هستم؟                           |
| يليندا۷ | نظرات یک بودایی ناشناس دربارهٔ نفس: ارابهٔ شاه ه |
| ۲۱      | فصل پنجم: برخی موضوعات                           |
| ۲۱      | نتيجه كرايي اخلاقي                               |
| ٧۶      | انسجام                                           |
| Υλ      | اقتدار سیاسی                                     |
| Υλ      | نظريهٔ قرارداد                                   |
| ۸۲      |                                                  |

### ع على فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

| <i>گ</i> ه | نفس                                          |
|------------|----------------------------------------------|
|            | فلسفه و زمینهٔ تاریخیفلسفه و                 |
| ۹۵۵        | فصل ششم: دربارهٔ «ایسم»ها                    |
| نخصى ١١٥   | فصل هفتم: برخی فرازهای رفیع دیگر ـ انتخابی ش |
| ۱۱۵        | دکارت: گفتار در روش                          |
| ۱۲۵        |                                              |
| ١٣٣        | چارلز داروین: منشأ انواع                     |
| 147        | نیچه: تبارشناسی اخلاق                        |
| ۱۵۳        | فصل هشتم: چه چیزی برای چه کسی؟               |
| ١۵۵        | فردفردفردفرد                                 |
| ۱۵۸ ۸۵۱    | دولتنسس                                      |
| ۱۶۰        | روحانيت                                      |
| ۱۶۴        | طبقهٔ کارگر                                  |
|            | زنان                                         |
|            | حيوانات                                      |
|            | فيلسوفان متخصص                               |
|            | كتابنامه                                     |
| ١٧٩        | ·                                            |
|            | مقدمههامقدمهها                               |
|            | تاریخهای فلسفه                               |
|            | أثار مرجع                                    |
| ست ۲۸۱     | کتابهایی که در متن به آنها اشاره شده ا       |
| 9)         | نمایه                                        |

## فصل یکم فلسفه

### مقدمهای بسیار کوتاه

هرکسی که این کتاب را میخواند خود تا حدی فیلسوف است. تقریباً تمام ما فیلسوفیم، زیرا ارزشهایی داریم که براساس آنها زندگی میکنیم (یا دوست داریم که فکر کنیم این چنین میکنیم؛ یا آنگاه که چنین نمیکنیم احساس ناراحتی میکنیم). و اغلب ما تصویری کلی که دوست داریم جهان مانند آن باشد داریم. شاید فکر کنیم خدایی هست که همه چیز از جمله ما را آفریده است؛ یا، برعکس، فکر کنیم همه چیز تابع تصادف و انتخاب طبیعی است. شاید معتقد باشیم مردم اجزایی فناناپذیر و غیرمادی موسوم به نفس یا روح دارند؛ یا، کاملاً برعکس، تصور کنیم ما فقط آرایه هایی پیچیده از ماده هستیم و پس از مرگ به تحزیه می شویم. بنابراین، اغلب ما، حتی آن هایی که اصلاً به این موضوع فکر نمی کنند، برای دو پرسش اصلی فلسفه یعنی «چه باید

کرد؟» و «چه چیزی وجود دارد؟» پاسخی دارند. پرسش اساسی سومی هم در کار است که بهمحض آنکه از هریک از این دو پرسش نخست خود آگاه میشویم، مطرح میگردد: ما چگونه میدانیم، یا اگر [چیزی را] نمیدانیم، چگونه باید به سراغ کشف [آن] برویم: از چشمهایمان استفاده کنیم؟ فکر کنیم؟ با هاتفی مشورت کنیم؟ از دانشمندی بپرسیم؟ معنای فلسفه که تصور میشود رشتهای است که میتوانید آن را مطالعه کنید؛ از آن بیخبر باشید؛ از آن مطالب بیشتری بدانید؛ حتی در آن متخصص شوید؛ فقط آن است که در مورد برخی از این پرسشها و ارتباط میان آنها بیشتر تأمل کنید و آنچه را تاکنون در مورد آنها گفته شده دلیل آن را فرابگیرید.

در واقع، اجتناب از فلسفه حتی اگر آگاهانه تلاش کنیم بسیار دشوار است. تصور کنید کسی به ما بگوید «فلسفه بیفایده است» و آن را رد کند. بدیهی است که بسرای شسروع بحث، نخست آن را با نظامی از ارزشها مقایسه میکند. دوم، در همان دم که آماده میشود تا، هرچند به اختصار و متعصبانه، بگوید که چرا [فلسفه] بیفایده است، باید در مورد ناکارآمدی برخی انواع تفکر، یا ناتوانی نوع انسان از بحث دربارهٔ برخی پرسشها سخن بگوید. و بنابراین، بهجای رد فلسفه، به صدایی دیگسر در درون آن [درون فلسفه] تبدیل خواهد شد ـ که بهیقین صدایی است شکاکانه، اما فلسفه از قدیمی ترین زمانها تا امروز هیچگاه از صداهای شکاکانه تهی نبوده است. با برخی از آنها در فصل ششم آشنا خواهیم شد. اگر راه دوم را در پیش بگیرد، شاید بگوید کشف اینکه انسانها نمی توانند به برخی پرسشها پاسخ دهند و انجام چنین اکتشافی بهوسیلهٔ

خود ـ و در واقع دست یافتن به آن، بهجای آنکه کاهلانه فرض کنید که آن را از قبل میدانید \_ تجربهای ارزشمند نیست، یا اصلاً تجربهای است بی فایده. اطمینان دارید که ممکن نیست چنین باشد؟ فکر کنید دنیا چقدر متفاوت میبود اگر همهٔ ما معتقد بودیم انسانها بر آن نیستند که به پرسشی دربارهٔ طبیعت یا حتی وجود خدا پاسخ دهند؛ بهعبارتدیگر، اگر همهٔ انسانها لاادریون [ندانمگویان] دینی بودند، تـصور کنیـد کـه اوضاع چقدر متفاوت مىبود اگر همة ما معتقد بوديم پاسخى براى پرسش دربارهٔ مشروعیت اقتدار سیاسی که دولتها عادتاً بر اتباع خود اعمال می کنند وجود نداشت؛ به عبارت دیگر اگر هیچیک از ما معتقد نبود که در برابر آنارشیست پاسخ خوبی وجود دارد. ممکن است این امر کاملاً مناقشه آمیز باشد که آیا برای وجود اختلافات دلیل خوبی هست یا دلیلی بد، یا اینکه اختلافات آنقدرها هم که شاید در ابتدا فکر می شد اهمیت نداشتهاند؛ اما اینکه اختلافاتی و آنهم اختلافاتی بزرگ وجود داشتهانـد مطمئناً محل تردید نیست. اینکه شیوهٔ تفکر مردم اوضاع را تغییر می دهد و اینکه شیوهٔ تفکر انبوه مردم اوضاع را تقریباً برای همه تغییر میدهد، انکارپذیر نیست. ایراد معقول تر از بیاثر بودن به فلسفه درست عکس آن است: فلسفه بسیار خطرناک است نیچه فیلسوف را «بمبی وحشتناک که هیچچیز از آن در امان نیست» خوانده است ـ هرچند مراد وی انتقاد نبوده است. اما آنچه معمولاً از این امر حاصل میشود آن است که هر فلسفهای خطرناک است جز فلسفهٔ خود گوینده، و حاصل آن هراس از چیزی است که در صورت تغییر اوضاع روی میدهد.

ممکن است به ذهنتان خطور کند که شاید افرادی باشند که برای

#### ۱۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

ورود به این بحث، هرچند به اختصار، اصلاً ارزشی قائل نیستند، تا چه رسد به حمایت از موضع شکاکانهای که هماکنون به آن اشـاره کـردم. و این درست است، اما بهمعنای آن نیست که فلسفهای ندارند. اصلاً. شاید منظور این باشد که آنها آمادهٔ «فلسفهورزی» ـ بیان دیدگاههای خـود و استدلال بر له أنها يا گفتگو براساس أنها ـ نيـستند. امـا منظـور ايـن نیست که دارای ارزشهای پایدار یعنی چیزی که آن را بهطـور روشـمند ارزشمند بدانند نیستند. مثلاً ممكن است فكر كننـد تخـصص واقعـی در انجام کاری مطلوب تر از هر میزان معرفت نظری است. بنابراین، آرمان ایشان بیش از آنکه یافتن بینشی باشد در باب ماهیت واقعیت بـهمثابـه استعداد یکی شدن با آن در اجرای کاری خاص، آموزش دادن خود است برای انجام کاری بدون تالاش آگاهانه بهنجوی که گویی آن را با غریزهای طبیعی که کاملاً آماده شده انجام میدهند. من این افراد را کنار نگذاشتهام: بخش زیادی از تفکر ذن بودیستی، یا شاید باید بگویم تمرین ذن بودیستی بهشدت به این جهت متمایل است. و این آرمان، هدفگیری نوع معینی بیفکری، خود حاصل تفکرات بسیاری از گذشـته بوده است. اگر فلسفه اینقدر به ما نزدیک است چـرا بـسیاری از مـردم فکر میکنند که فلسفه امری است بسیار پیچیده و مرموز؟ چنین نیست که ایشان در اشتباه باشند: بخشی از فلسفه پیچیده و مرموز است، و احتمال دارد که بخش بزرگی از بهترین فلسفهها در نگاه نخست پیچیده و مرموز به نظر آید. دلیل این امر آن است که بهترین فلسفهها فقیط با چند نکتهٔ جدید که بتوانیم بهسادگی به انبوه اطلاعات خود بیفزاییم یا چند جملهٔ قیصار برای گسترش فهرست بکننکنهای ما حاصل

نمی شوند، بلکه تصویری از جهان و یا مجموعهای از ارزشها را در خود دارند؛ و جز درصورتی که اینها قبلاً بهصورت اتفاقی از آن شما باشند (به یاد داشته باشید که همهٔ ما بهطرزی مبهم و بدون فکر چنین چیزهایی داریم)، حتماً بسیار عجیب به نظر می آیند ـ اگر عجیب به نظر نیایند آنها را نفهمیدهاید. فلسفه خوب تخیل شما را گسترش می دهد. برخی فلسفهها به ما، هر که باشیم، نزدیکند. خوب، البته برخی هم دورند و برخی بازهم دورتر و برخی از آنها بهواقع برای ما بسیار بیگانهاند. اگر چنین نبود بسیار کسل کننده بود، زیرا نشان می داد که انسانها از نظر فکری نسبتاً یکنواخت هستند. اما لازم نیست از اعماق شروع کنیم؛ ما کار خود را از سطح، یعنی (همان گونه که قبلاً هم گفتهام) گویی الان همه در آب ایستادهایم، شروع می کنیم. اما به یاد داشته باشید (در اینجا تشبیه به استخر شنا مانند اغلب تشبیهها مرا مأیوس می کند) که منظور نوماً این نیست که ما همه در یکجا ایستادهایم: آنچه کیمعمق و آشنا است و آنچه عمیق و مرموز است ممکن است به این امر بستگی داشته باشد که در کجا و در چه زمانی داخل شدهاید.

ما ممکن است در آب ایستاده باشیم، اما چرا برای شنا کردن تلاش کنیم؟ به عبارت دیگر، فلسفه برای چیست؟ فلسفه های خیلی خیلی زیادی هستند که تحت شرایط بسیار متفاوتی ساخته شده اند، زیرا باید برای این پرسش، پاسخی کلی وجود داشته باشد. اما بهیقین می توان گفت که بخش بزرگی از فلسفه (اگر کلمات را به معنای بسیار گسترده بفهمیم) به مثابه وسیله ای برای رستگاری طراحی شده است، هرچند آنچه باید از رستگاری و رستگاری از چه؟ بفهمیم، به اندازهٔ خود فلسفه ها متنوع بوده

است. بودایی به شما خواهد گفت که وظیفهٔ فلسفه تسکین رنج بـشری و دستیابی به روشنی است؛ هندو چیزی شبیه به این میگویـد، هرچنـد بـا کلماتی اندک متفاوت؛ هر دو از گریز از دایرهٔ مفـروض مـرگ و بـاززایی سخن میگویند که در آن سزاواریهای اخلاقی آدمی شکل حیات بعدی او را معین میسازد. اپیکوری (اگر امروز بتوانیـد یکـی پیـدا کنیـد) همـهٔ حرفهای راجع به باززایی را مسخره مـیکنـد، امـا نـسخهای بـرای بـه حداکثر رساندن لذت و حداقل رساندن رنج در این یـک حیـات و همـین یک حیات در اختیارتان قرار میدهد.

تمام فلسفهها از نیاز به شیوهای جامع برای زندگی و مرگ حاصل نشدهاند. اما اغلب فلسفههایی که دوام آوردهاند از انگیزههای قوی یا باوری قویاً احساسشده ظهور یافتهاند به جستجوی حقیقت و حکمت فقط برای خود حقیقت و حکمت ممکن است عقیدهای زیبا باشد، اما تاریخ نشان میدهد که عقیدهٔ زیبا درست همان است که هست [یعنی فقط یک عقیدهٔ زیبا]. مثلاً فلسفهٔ هندی نمایشگر مبارزهای درونی میان مکاتب هندوئیسم و بین همهٔ آنها و مکتب بودایی برای رسیدن به تفوق فکری است؛ در بسیاری از فرهنگها برای دستیابی به بهترین موازنه میان خرد انسان و وحی کتاب دینی تلاش شده است و در برخی از آنها این تلاش هنوز ادامه دارد؛ نظریهٔ سیاسی مشهور تامس هابز که بعداً بیشتر از آن سخن خواهیم گفت) تلاش میکند تا درسهایی را به ما بیاموزد که وی احساس میکرد باید در دوران پس از جنگ داخلی

<sup>1.</sup> Thomas Hobbes

در انگلیس فراگرفت؛ دکارت و بسیاری از معاصران وی میخواستند که دیدگاههای قرون وسطایی که ریشهٔ آنها تقریباً به دو هزار سال پیش در آثار ارسطو بازمیگشت، کنار رود و جای خود را به مفهوم مدرن علم بدهد؛ کانت بر آن بود که استقلال فرد را در برابر رژیههای غیرآزادی خواه و خودکامه مطرح سازد، مارکس میخواست طبقهٔ کارگر را از فقر و مشقت نجات دهد؛ فمینیستهای تمام دورانها بر آنند که جایگاه زنان را ارتقا دهند. هیچیک از این افراد فقط به حل معماهای کوچک مشغول نبودند (هرچند گاهی در طول راه مجبور به حل معماهای کوچک بودهاند)؛ آنها برای تغییر مسیر تمدن وارد مبارزه شدهاند.

خواننده می بیند که من برای تعریف فلسفه هیچ تلاشی نکردهام، بلکه فقط نشان دادهام که [فلسفه] واژهٔ بسیار وسیعی است که انه اواع بسیار زیادی از فعالیتهای فکری را در بر می گیرد. برخی فکر می کنند تلاش برای تعریف آن هیچ حاصلی ندارد. من می توانم از این فکر پشتیبانی کنم، زیرا به نظر من اغلب این تلاشها، اگر اصلاً اثری داشته اند، بیش از آنکه مفید بوده باشند، بسیار محدود کننده و بنابراین زیان بار بوده اند. اما دست کم نظر کوتاهی به این گفته که فلسفه چیست خواهم انداخت؛ اینکه آیا آنچه باید عرضه کنم تعریف به شمار می آید یا نه مسئله ای نیست که نیازی باشد ما را زیاد به دردسر بیندازد، در واقع اصلاً نباید به دردسر بیندازد.

زمانی بسیار پیش، نیاکان ما حیوان بودند و هر کاری را که بـه-صـورت

<sup>1.</sup> Descartes

طبیعی پیش میآمد انجام میدادند بدون آنکه توجهی داشته باشند که این کاری است که انجام میدهند یا در واقع بدون آنکه توجـه داشـته باشند که اصلاً در حال انجام کاری هستند. آنگاه، بهنحوی، توان طرح این پرسش را یافتند که چرا وقایع روی میدهد (نه اینکه فقط ببیننـد که وقایعی روی میدهند) و به خود و به اعمال خود بنگرند. این جهش، چندان که ممکن است در آغاز به نظر برسد بزرگ نیست. آغاز به پرسیدن اینکه چرا وقایع روی میدهند در وهلهٔ نخست فقط نـشانهٔ کمی آگاهتر شدن از ابعاد مختلف رفتار خود است. جانور شکارچی که بویی را دنبال می کند چنان عمل می کند که گویی از این امر آگاه است که علت وجود بو آن است که شکار وی بهتازگی از ایـن مـسیر گذشته است ـ و به دلیل آنکه علت بو واقعـاً همـین اسـت، اغلـب در شکار خود موفق میشود. معرفتی از این نوع به ارتباط میان چیزها می تواند بسیار مفید باشد: به ما می گوید انتظار چه چیازی را داشته باشیم. بهعلاوه، دانستن اینکه الف از آن سبب روی میدهد که ب روی داده است، ممکن است کنترل شـما را بـر روی اوضـاع افـزایش دهد: در برخی موارد ب چیزی است که شما میتوانید پدید بیاورید، یا از آن جلوگیری کنید ـ که اگر الف چیزی باشـد کـه مـیخواهیـد، یـا میخواهید از آن دوری کنید بسیار مفید خواهد بود. جانوران، از جمله انسانها، بسیاری از این ارتباطات را بهصورت طبیعی و ناآگاهانه دنبال می کنند. و این روش را، بهمحض آنکه کسی از آن آگاه شود، می توان با طرح آگاهانهٔ چنین پرسشهایی در مواردی که پاسخهای درونی قراردادی نداریم، بهطرزی ارزشمند کسترش داد.



در این نقاشی دوران رئیسانس، بوئتیوس (تقریباً ۴۸۰ ــ ۵۲۵ م.) به سخنان بانوی فلسفه گوش می دهد. تسلی همای فلسفه مشهور ترین کتاب وی است و تیسلی همان چییزی است که در انتظار اعدام، به آن نیاز داشت. اما فلسفه در کنار این هدف، هدف های بسیار دیگری هم داشته است.

اما تضمینی وجود ندارد که همیشه به این تمایل عموماً ارزشمند توجهی شود، چه رسد به آنکه بهسرعت توجه شـود. پرسـیدن اینکـه چـرا میـوه از شاخه میافتد بهسرعت به تکان دادن درخت منتهیی میشود. پرسیدن اینکه چرا باران میبارد یا چرا نمیبارد ما را به بحث متفاوتی میبرد، بهویژه هنگامی که انگیزهٔ واقعی چنین پرسشی این باشد که آیا ما می توانیم بر روی باریدن یا نباریدن باران تأثیر بگذاریم. اغلب ما می توانیم بر روی رویدادها تأثیر بگذاریم و ممکن است تقویت عادت پرسش از اینکه وقتی اوضاع (مثلاً کار یک گروه شکار) خراب شده است، آیا به این دلیل بوده که ما در بخشی از کار که مربوط به ما بوده شکست خوردهاییم، یا شکست بهواسطهٔ اموری خارج از کنترل ما بوده، خیلی مفید باشد. همین عادت مفید ممکن است این اندیشه را ایجاد کرده باشد که خشکسالی تا حدی به دلیل قصور ما بوده است ــ و خـوب چـه قـصوری، مـا چـه کـار اشتباهی کردهایم؟ و دراینحال ممکن است اندیشهای به ذهنمان خطور کند که چه کسی در دوران نوزادی بسیار به ما خدمت کرده است: پـدر و مادری هستند که کارهای ما را که خودمان نمی توانیم انجام دهیم، انجام میدهند، اما فقط به شرطی که بچههای خوبی باشیم و آنها از ما عصبانی نباشند. آیا ممکن است موجوداتی باشند که تصمیم بگیرند باران بیاید و آیا ما نباید تلاش کنیم تا در کنار آنها قرار بگیریم؟

این تمام چیزی است که برای آنکه انسانها بررسی طبیعت و باور به فراطبیعی را آغاز کنند، لازم بود. بنابراین نیاکان ما دریافتند با افزایش استعدادهای ذهنیشان قدرتشان هم افزایش مییابد؛ اما درعینحال خود را با گزینهها و رازهایی رویاروی یافتند ـ زندگی، در جایی که پیش از آن،

بدون هیچ پرسشی جریان داشت، سؤالات بسیاری مطرح میساخت. این نیـز درست است که همهٔ اینها به تدریج روی داد، اما حتی دراین صورت نیـز ایـن بزرگ ترین شوکی بود که نوع ما تابه حال بـا آن روبـرو شـده اسـت. برخـی از مردم که بیشتر عقلانی فکر می کنند تا زیستی، شاید دوست داشته باشند کـه بگویند این همان چیزی بود که اصلاً ما را به انسان تبدیل کرد.

فلسفه را صدای انسانیتی بدانید که تلاش میکند تا خبود را از این بحران رها سازد. چنین اندیشیدن به آن از شما در برابر برخی معنفاهمها حفاظت خواهد کرد. یکی از این سوءتفاهمها آن است که فلسه کار نسبتاً محدودی است که فقط در دانشگاهها (یا به بیانی کمتـر مضحک) فقط در دورهها یا در فرهنگهای خاصی انجام میشود؛ دیگری، که به اولی مربوط میشود آن است که فلسفه نـوعی بـازی فکری است که به هیچ نیاز بسیار عمیقی پاسخ نمیدهد. در سمت مثبت، ممکن است این انتظار را در شما پدید آورد که تاریخ فلسفه احتمالاً حاوی داستانهای شگفت آوری است، که در واقع هست، و اگر همین دیدگاه را به آنچـه در واقـع در جریـان اسـت هـم داشـته باشـیم، بهیقین هیجان ما بیشتر می شود. آیا انسان اندیه ورزی که تلوتلو میخورد می تواند به مسیر رسیدن خود به وضعیت قائم بیندیشد؟ ما دلیل خوبی نداریم که به این پرسش پاسخ مثبت یا منفی بدهیم. آیا ما حتی مطمئن هستیم که قائم کجاست؟ این نوع ماجراهای بیپایانی است که ما، چه دوست داشته باشیم چه نداشته باشیم، به آن چسبیدهایم.

اما این خیلی گسترده نیست؟ اطمینان دارید که فلسفه شامل هرچیزی

که این تبیین نشان میدهد نیست؟ خوب، در وهلهٔ نخست، اشتباه کردن در سمت گسترده کمتر از اشتباه در سمت مضیق به ما لطمه مـیزنـد. و در وهلهٔ دوم، دامنهٔ کلمهٔ «فلسفه» خود در طول تاریخ بهشدت تغییر کرده است، دیگر به این نکته اشاره نمی کنیم که احتمالاً هیچ زمانی نبوده که معنی آن برای همه یکسان بوده باشد. اخیراً امری نـسبتاً عجیـب بـرای فلسفه روی داده است. از یکسو چنـدان وسـیع شـده کـه بـه کلمـهای بیمعنا نزدیک است، مثلاً بهطور تقریبی هر سازمان تجاری از خود به مثابه سازمانی سخن میگوید که فلسفهای دارد \_ که معمولاً بهمعنای خطمشی است. ازسوی دیگر بسیار مضیق شده است. در اینجا توسعهٔ علوم طبیعی عاملی عمده بوده است. اغلب یادآوری شده که وقتی حوزهای از تحقیق پایههای خود را چونان رشتهای علمی می یابد، در کنار روشهایی که بهروشنی در مورد آنها توافق شده و مجموعهای از معرفت که دربارهٔ آن نیز بهروشنی توافیق شده است، بهطور تقریبی بهسرعت از آنچه تا آن زمان فلسفه تلقی میشده جدا میگردد و بـه راه خود میرود، همانگونه که در مورد فیزیک، شیمی، ستارهشناسی، روانشناسی چنین بوده است. بدینترتیب دامنهٔ پرسشهایی که افرادی که خود را فیلسوف میدانند، بررسی میکنند تنگ میشود؛ و، بـهعـلاوه، مسئولیت پرسشهایی که ما مطمئن نیستیم بهتر است آنها را چگونه صورتبندی کنیم، یعنی آن تحقیقهایی که ما مطمئن نیستیم بهتر است چکونه انجام دهیم، به فلسفه واگذار میگردد.

این ازدیاد رشتههای در حال پیشرفت به ناکزیر عامل دیگری را به

صحنه می آورد، یعنی تخصصی سازی در درون دانشگاه ها، و فرصت آن را فراهم می آورد که به فلسفه به نحوی بازهم مضیق تر اندید شیده شود. دانشکده های فلسفهٔ دانشگاه ها اغلب بسیار کوچک هستند. در نتیجه، دامنهٔ تخصصی آن، که اغلب حول رسم آکادمیک جاری (و گاهی نیز محلی) خوشه می بندد، نیز چنین است باید هم چنین باشد، زیرا معمولاً خود آن ها هستند که آن رسم را می سازند. به علاوه، دوره های کارشناسی، به دلایل بدیهی، کاملاً کوتاهند و بنابراین باید به بهای زیان سطحی بودن شدید گزینشی باشند. بنابراین، این فرض طبیعی که فلسفه آن چیزی است که دانشکده های فلسفه در دانشگاه ها می آموزند، هرچند به یقین آن را اشتباه نمی خوانی، محدود کننده و گمراه کننده است و باید از آن دوری کرد.

این کتاب مقدمهای بسیار کوتاه بر فلسفه خوانده می شود. اما، همان طور که امیدوارم اکنون روشن شده باشد، من نمی توانم فلسفه را به طور دقیق به شما معرفی کنم، زیرا همین حالا هم با آن آشنا هستید و مطالب بسیار زیادی دربارهٔ آن وجود دارد. من نمی توانم «لندن را به طور کلی به شما نشان دهم». اما می توانم کمی از آن را به شما نشان دهم، شاید به برخی از جذابیتهای اصلی دیگر آن اشاره کنم و شما را با نقشهای از خیابانها و برخی اطلاعات در مورد تورهای دارای راهنمای دیگر رها سازم. این کار درست همان است که می خواهم در مورد فلسفه دیگر رها سازم. این کار درست همان است که می خواهم در مورد فلسفه انجام دهم. در آغاز این فصل، من از سه پرسش فلسفی سخن گفتم، هرچند شاید بهتر باشد که آنها را سه نوع یا رده از پرسشها بخوانیم.

#### ۲۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

در فصل دوم تا چهارم، مثالی از هریک از متون کلاسیک مطرح می شود. این سه فصل با پیشرفت از شیوههای بسیار آشنای تفکر در فصل نخست به سوی چیزی در فصل سوم که اغلب خوانندگان آن را روی همرفته عجیب خواهند یافت مبحث دیگری از این مقدمه را (هرچند به یقین نه در گسترهٔ کامل آن) نشان می دهند: تازگیای را که در فلسفه با آن روب رو می شویم. کمی هم دربارهٔ دشواری اجتناب از فلسفی بودن سخن گفته ام. اگر چنین باشد باید انتظار داشته باشیم که کمابیش به هرجا که می نگریم، نوعی فلسفه پیدا کنیم. گویی برای تأیید این امر، نخستین مثال ما از یونان و قرن چهارم قم. است، دومین مثال ما از اسکاتلند قرن هجدهم و سومین مثال ما از هند است که توسط بودایی ناشناسی در تاریخی نامعلوم احتمالاً در فاصلهٔ سال های صد قم. تا صد م. نوشته شده است.

به دست آوردن هر سه کتاب به ویژه دو کتاب نخست آسان است (کتابنامه را ببینید). این کتاب را می توان بدون آنها هم به طور کامل خواند، اما برای آنکه خودتان در صورت امکان آنها را همراه این یک بخوانید، دلایل خوبی وجود دارد. یکی آن است که می توانید از نوشته لذت ببرید. بخش اعظم فلسفه خوب نوشته شده است، و حتماً توصیه می شود که از نوشتار هم در کنار دیدگاهها و برهان ها لذت ببرید. اما دلیل اصلی آن است که، در صورتی که بخواهید، شما را به پیوستن قادر خواهد ساخت. به یاد داشته باشید که این کشوری کاملاً بیگانه نیست: همین حالا هم تا حدی فیلسوف هستید، و هوش عادی و فطری شما در اینجا پروانهٔ کار دارد ـ برای آنکه مجوز فکر کردن بگیرید نیازی نیست

که آموزش باطنی ببینید. بنابراین، در حال خواندن، از طرح پرسشها و تشکیل نتایج موقتی نترسید. اما توجه داشته باشید، موقتی. هر کاری که انجام می دهید، در دام این کاهلانه ترین و تنبلانه ترین گفته نیفتید که «هرکسی حق دارد عقیدهٔ خود را داشته باشد». کسب حق به این سادگی نیست. اما، نظر کنایه آمیز جرج برکلی (۱۶۸۵ ـ ۱۷۵۳) را به یاد داشته باشید: «مردانِ اندکی می اندیشند؛ اما همه دارای دیدگاهی خواهند بود». اگر درست باشد، تأسف بار است؛ زیرا یک دلیلش آن است که فکر کردن بخشی از تفریح محسوب می شود.

سرانجام، لطفاً آهسته بخوانید. این کتابی است بسیار کوتاه دربارهٔ موضوعی بسیار بلند. تلاش کردهام تا بسیاری از مطالب آن را فشرده سازم.

# فصل دوم چه باید کرد؟

# كريتوى افلاطون

افلاطون، که در حدود ۴۲۷ قم. به دنیا آمد و در ۳۴۷ قم. درگذشت، نخستین فیلسوف مهم تمدن یونان باستان نبود، اما نخستین کسی است که مجموعهٔ مهمی از آثار کاملش به دست ما رسیده است. در سنت هندی، وداها و بسیاری از اوپانیشادها متقدم ترند، اما از مؤلفان و شیوهٔ نگارش آنها تقریباً هیچ نمی دانیم. بودا بر افلاطون متقدم است اما اینکه چقدر؟ موضوع اختلاف علمی است، و قدیمی ترین تبیینهای به جای مانده از زندگی و تفکر او چند صد سال پس از مرگ وی نوشته شدند. در چین، کنفوسیوس نیز بر افلاطون متقدم است (وی در اواسط قرن قبل از افلاطون به دنیا آمد)؛ اما از آنچه خود وی نوشته باشد قرن قبل از افلاطون به دنیا آمد)؛ اما از آنچه خود وی نوشته باشد

#### ۲۴ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

آثار افلاطون همه به شکل محاوره هستند. اغلب این محاورات بهسرعت سر میگیرند و سبکی گفتگویی دارند هرچند گاهی به طرفین گفتگو اجازه داده می شود که به درازا سخن بگویند. نوشتن در حدود بیست اثر یا بیشتر توسط افلاطون قطعی است و ممکن است تعدادی آثار دیگر هم داشته باشد. از گروه بهیقین موثق، دو اثر بسیار طولانی تر از بقیه هستند و بهتر است کتابهایی تلقی شوند که از مجموعهای از محاورات تشکیل شدهاند (این دو اثر جمهوریت و قوانین هستند که هر دو به بحث دربارهٔ ساختار سیاسی اثر جمهوریت و قوانین هستند که هر دو به بحث دربارهٔ ساختار سیاسی آرمانی اختصاص یافتهاند). بنابراین آثار زیادی از افلاطون برای خواندن است. این آثار از نظر دشواری متفاوتند. در یک طرف برخی از محاورات را داریم که با آن محاورهای که بهزودی نگاه دقیقی به آن خواهیم انداخت قابل داریم که با آن محاورهای که بهزودی نگاه دقیقی به آن خواهیم انداخت قابل قیاسند. در طرف دیگر آثاری مانند سوفسطایی قرار دارند که ممکن است با تجربه ترین خوانندگان را هم به حیرت وادارند.

وجه تقریباً ثابت محاورات افلاطون حضور سقراط است که معمولاً، اما نه همیشه، نقش رهبر بحثها را بهعهده دارد. از آنجا که گفتگوی موسوم به کریتو نه تنها از سوی سقراط هدایت می شود بلکه درعین حال به مصیبتی ارتباط دارد که سقراط خود را در آن می یابد، باید اندکی هم دربارهٔ وی و چگونگی رسیدنش به وضعیتی که هنگام آغاز گفتگو در آن است، بدانیم \_ یعنی در زندانی در آتن در انتظار اعدامی قریبالوقوع.

سقراط از ۴۶۹ تا ۳۹۹ قم. زندگی کرد. وی آشکارا شخصیتی پرجذبه و زندگیای داشت که تا حدی عجیب بود. ظاهراً وی با پذیرش فقری که نوع زندگیاش ایجاب می کرد، تمام وقت خود را صرف بحثهای

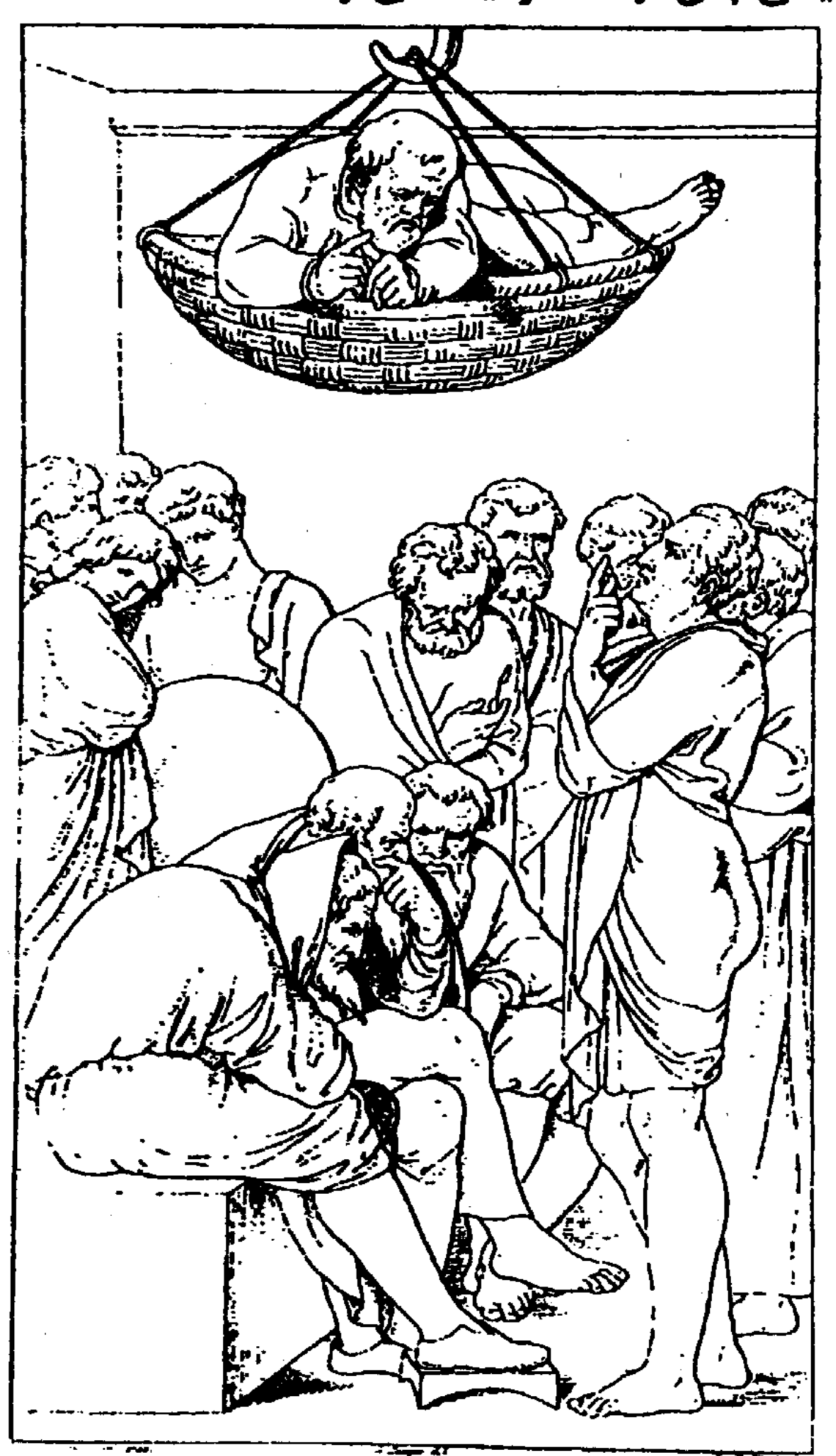
بیمزد با هرکسی میکرد که به وی میپیوست و این شامل بسیاری از مردان جوان ثروتمند و بنابراین فارغتر آتن میشد. این گروه افلاطون را هم شامل میشد که تحسین وی نسبت به سقراط انگیازهٔ کار و نوشتههایی شد که هردوی آنها را فناناپذیر ساخت.

تمام شواهد ما در مورد تفکر سقراط از طریق افلاطون به ما نرسیده است. اما تاکنون بزرگ ترین بخش آنها از همین طریق به دست ما رسیده است. بنابراین، تمایز روشن قائل شدن میان دیدگاههای این دو کار سادهای نیست. تردیدی نیست که افلاطون گاهی تلاش می کرد تا سقراط تاریخی را به تصویر کشد؛ و همچنین وی گاهی از شخصیت سقراط بهمثابه وسیلهای ادبی برای انتقال فلسفهٔ خود استفاده می کرد. اینکه کجا خط بکشیم همیشه روشن نیست، اما به نظر می رسد که اکنون دانشمندان زیادی موافقند که سقراط واقعی توجه خود را بر پرسشهای اخلاقی در مورد عدالت و فضیلت متمرکز می ساخت («من باید چگونه زندگی کنم؟» را گاهی «پرسش سقراطی» می خوانند)؛ و دائماً بررسی می کرد که آیا همشهریان آتنی وی بهراستی آنچه را در این موضوعات مطرح است به همان اندازه که ادعا می نمایند، درک می کنند. خود وی همیشه مطمئن نبود همان اندازه که ادعا می نمایند، درک می کنند. خود وی همیشه مطمئن نبود

ظاهراً این راهی است بسیار مطمئن برای دشمن تراشی؛ بنابراین، این تبیین از کارهای سقراط با داستان بعدی ما تناسب خوبی دارد: سه شهروند، که مطمئناً فقط قلهٔ قابل رؤیت کوه یخی دشمن خو بودند، دادخواستی را به اتهام فاسد کردن جوانان علیه وی اقامه کردند. اکثریتی قلیل وی را گناهکار یافت و به مرگ محکوم ساخت. روایت افلاطون را از

### ۲۶ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

سخنان (کلاً غیردفاعی) وی در دادگاه، یکی در دفاع از خود، یکی پس از صدور رأی و یکی پس از محکومیت می توانید در دفاعیهٔ سقراط بخوانید.



همه به اندازهٔ افلاطون تحت تأثیر سقراط قرار نگرفتند. در نقاشی ابرها، که معاصر سقراط، آریستوفانس، به تصویر کشیده است، وی چونان فردی خودبین و عجیب و غریب پدیدار می شود که وقت خود را با آویزان شدن از یک سبد می گذراند (به نحوی که برای مطالعهٔ پدیده های سماوی در وضعیت بهتری باشد).

سقراط بلافاصله اعدام نشد. در زمان محاکمهٔ وی، جشنی شروع شده بود که فقط هنگامی پایان میگرفت که یک کشتی دولتی از جزیبرهٔ دلوس (Delos) به آتن بازمیگشت. این معنایی دینی داشت و در زمانی که کشتی دور بود هیچ اعدامی نمی توانست صورت بگیرد. بنابراین، سقراط مجبور بود وقت خود را در زندان بگذراند ــ که آنقدر بود که دوستان وی برنامهای برای ملاقات با وی تنظیم کنند، نگهبانان را بشناسند و نقشهای برای عملشان طراحی کنند. با گذشت زمان، آگاه کردن سقراط از این برنامه به عهدهٔ کریتو گذاشته شد: آنها پیشنهاد کردند که به نگهبانان رشوه دهند تا سقراط بتواند از زندان بگریزد و بهجایی دیگر شاید به تسالی برود که کریتو در آنجا دوستانی دارد که از وی پذیرایی و محافظت خواهند کرد.

محاورهٔ کریتو تبیینی است که افلاطون از بحث خودشان و پاسخ سقراط ارائه میکند. با توجه به اینکه این متن ۲۴۰۰ سال قدمت دارد، یکی از شگفتآورترین نکات در مورد آن، این است که فقط همین قدر شگفتآور است. شاید با تمام آنچه سقراط میگوید موافق نباشید ـ مثلاً ممکن است خواننده احساس کند که در مورد دیدگاه وی که دولت می تواند بهنحو مقتضی بر سرنوشت فرد تأثیر بگذارد اغراق شده باشد \_ اما اساساً تمام نکات مطرح شده برای هرکسی که تابهحال مجبور بوده تصمیمی دشوار بگیرد کاملاً آشنا است. آنگاه که افلاطون دربارهٔ عشق مینویسد میدانیم که نظر وی با ما تفاوت دارد؛ اما این تصمیمگیری در

<sup>1.</sup> Thessaly

مورد پرسش اخلاقی خاص، «در این حال باید چه کرد؟»، می تواند تقریباً همین دیروز روی داده باشد. در فصل یکم گفتم که همهٔ ما تا حدی فیلسوف هستیم و بنابراین به هر حال با فلسفه خیلی نزدیکیم. این هم یک مثال ـ از یونان باستان.

فقط یک کلمه پیش از آنکه شروع کنیم. روش استاندهای برای مراجعه به فرازهای متون افلاطون وجود دارد، روشی که از هر ویرایش و ترجمهای که استفاده کنید مفید است. این روش در واقع به صفحهبندی نسخهٔ دوران نوزایی بازمی گردد که در سال ۱۵۷۸ م. منتشر شد و به شماره گذاری استفانوس مشهور است (که از نام لاتین ویرایشگر، هانری استین آگرفته شده است). هر ویرایش نوینی از افلاطون آن را یا در حاشیه یا در بالای صفحه نشان می دهد. من در تمام این فیصل از آن استفاده خواهم کرد.

صفحهٔ اول یا اولین صفحات (44هـ43) صحنه را تنظیم می کنند. کریتو اشاره می کند که با زندانبان روابط خوبی دارد. سقراط می گوید که در این سنوسال نباید از اینکه باید بمیرد زیاد گله کند. اما پس از آن کریتو تلاش خود را برای اقناع وی آغاز می کند: او ممان گونه که هرکسی ممکن است ـ با گفتن این نکته به سقراط آغاز می کند که دوستانش چقدر برای وی ارزش قائلند و سپس اشاره می کند که شاید سقراط بخواهد آن را جبران کند: شهرت دوستان وی در خطر است ـ اگر

<sup>1.</sup> Stephanus

<sup>2.</sup> Henri Estienne

وی در زندان بماند و بمیرد، مردم فکر خواهند کرد که ایشان آماده نبودند که برای فرار وی پولی خرج کنند.

اکنون نکات مختلف و بسیاری به سرعت مطرح می شوند (و نیمی از آنها مورد بحث قرار می گیرد ـ کریتو نه مانند خطابهای خوش ساخت بلکه بسیار بیشتر مانند گفتگویی واقعی نوشته شده است). سقراط چنین پاسخ می دهد که ما نباید نگران آنچه «مردم فکر می کنند» باشیم؛ آنچه باید برای ما اهمیت داشته باشد، دیدگاه خردمندان است که نسبت به حقایق نظری روشین دارند. کریتو می گوید «ما نمی توانیم بهای اتخاذ این روش را بپردازیم. دیدگاه اکثریت بسیار قوی است». سقراط پاسخ می دهد «برعکس، در مورد آنچه واقعا اهمیت دارد، اکثریت اصلاً قدرت زیادی ندارد». و ظاهراً آنچه به راستی اهمیت دارد این است که آیا کسی خردمند است یا نابخرد (44d).

من فکر می کنم که این نظر برای بسیاری از خوانندگان عجیب می نماید. مراد سقراط از خرد چیست که باید تنها امر بهراستی مهم باشد؟ باید این پرسش را به یاد داشته باشیم و پس از این در گفتگو به دنبال تمام آن چیزهایی باشیم که این نکته را روشن می سازد. کریتو از این نکته می گذرد و به موضوع قبلی پیامدها برای دوستان سقراط بازمی گردد. آیا سقراط فکر می کند اگر فرار کند دوستانش مورد بازخواست قرار خواهند گرفت؟ آری، به نظر می رسد که چنین فکر می کند (و در 53a/b بر خطری که ایشان را تهدید می کند، تأکید می نماید). البته این نکته برهان کریتو را کاملاً خنثی می سازد: وقتی پیامدهای ناخوشایند انجام کاری برای دوستان بسیار زیاد است، اگر آن کار را انجام ندهید دلیلی ندارد که نگران پیامدهای ناخوشایند ان برای دوستان خود باشید.

#### ۳۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

کاملاً معقول است که کریتو مسیر بحث را عوض کند و اینبار با تفصیل بیشتری سخن بگوید (46a–45a) و در این سخنان تمام مهمات باقی ماندهٔ خود را به شیوهای احساسی و پراکنده شلیک کند. سقراط نباید به خطری که دوستانش را تهدید می کند یا بهایی که باید ایشان بپردازند بیندیشد به هرحال، این بها چندان زیاد نخواهد بود. نگران اینهم نباید باشد که فرار به تبعید به معنای پس گرفتن سخنانی است که در محاکمهاش گفته است. (بهزودی در 46b–46d و 52c خواهیم دید که اینهم مشکلی را با سقراط حل نمی کند؛ زیرا برای وی انسجام، با خویشتن صادق بودن و برای هر اقدامی دلایل خود را داشتن، ارزشی است بسیار مهم).

سپس کریتو ادامه می دهد که سقراط با دست شستن از جان خود در حالی که می تواند آن را حفظ کند اشتباه می کند و به این ترتیب، آرزوی دشمنان خود را برآورده می سازد. اما کریتو روشن نمی سازد که آیا، به نظر او، اگر سقراط از جان خود در زمانی که می تواند آن را نجات دهد دست بشوید فقط از آن سبب خطا کرده که موجب توفیق دشمنان خود گردیده است، یا اینکه انجام این کار فی نفسه اشتباه است ـ همان گونه که برخی فکر می کنند خودکشی فی نفسه اشتباه است ـ یا اصلاً دلیلی دیگر در کار است. اینکه مراد وی کدام مورد است عملاً در آنچه وی دیگر در کار است. اینکه مراد وی کدام مورد است عملاً در آنچه وی می گوید تفاوت ایجاد می کند؛ اما اینجا، جای تفکر دقیق نیست. وی که اکنون خیلی گرم شده نخست سقراط را متهم می سازد که اصلاً نگران فرزندان خود نیست، سپس وی را متهم می کند که فاقد شجاعت است فرزندان خود نیست، سپس وی را متهم می کند که فاقد شجاعت است فرزندان خود نیست، سپس وی را متهم می کند که فاقد شجاعت است

را دارد شجاعت لازم است، اتهام اخیر بسیار بیهوده به نظر می رسد له اتهام مربوط به فرزندان خود را سقراط بعداً پاسخ می دهد). کریتو عصبانی می شود و این بار به سراغ شکایت خود در مورد لطمه به شهرت دوستان سقراط می رود و از سقراط می خواهد با وی موافقت کند، و سخن خود را به پایان می رساند.

کریتو در بیان نگرانی و اضطراب خویش در آخرین پاراگرافها موضعی کاملاً دفاعی دارد. اما سقراط با اشارهای مهربانانه به احساسات گرم *کریتو* از این نکته می گذرد و کنترل گفتگو را بـه دسـت مـی گیـرد. تفکر بلافاصله کندتر و آرامتر، اما سامانیافتهتر می شود. وی به نخستین نکتهای که کریتو مطرح ساخت \_نکتهٔ مربوط به شهرت \_ بازمی گردد و می پرسد ما باید به نظر چه کسی احترام بگذاریم، نظر خردمند یا نابخرد، نظر انبوه مردم یا نظر اهلفن؟ *کریتو* از دادن پاسخ روشن طفره مـیرود، که همان روشی است که طرفهای بحث سقراط وقتی وی بـر نکتـهای یای میفشرد، معمولاً در پیش میگیرند. بنابراین، دراینمورد ما نباید ب اکثریت گوش دھیم، بلکہ باید به کسی گوش دھیم کے میفهمید چے چیزی عادلانه است، درست عمل کردن است، خوب یا اُنچنان که باید زندگی کردن است. در غیر این صورت، ما به روح خـود صـدمه خـواهیم زد، به همان نحو که اگر بهجای سخنان پزشک در موضوع مربوط به سلامت جسمانی، به سخنان اکثریت گوش دهیم، به خود صدمه خواهیم زد. پرسش اساسی این است که آیا تالاش بسرای گرینز، بسرای سقراط صحیح است ـ تمام این حرفها در مورد پول، شهرت، و پرورش فرزندان پیامدی واقعی ندارد (48c).

لحظهای توقف کنیم. کاری که نباید انجام داد آن است که فلسفه را غیرنقادانه بخوانیم. آیا از آنچه هماکنون سقراط میگوید بوی تعصب اخلاقی به مشام نمیرسد؟ دقیقاً کدام صدمه به روح؟ و چرا این صدمه باید چنین هراسآور باشد؟ و اگر پای شهرت دوستان و پرورش فرزندانش در میان باشد، ممکن نیست برای پذیرش اندکی خطـر بـرای روح خود آماده باشد؟ بهیقین وی دربارهٔ کسی که آماده نیست خطر جراحت جسمانی را برای خاطر دوستان و خانواده بپذیرد، نظر خوبی ندارد. مسلماً (در 48a–47e) به ما گفته شده است که روح، یا دقیـق تـر «بخشی از ما، هرچه باشد، که به عدالت و بیعدالتی مربوط می شود»، بسیار ارزشمندتر از بدن است. اما به ما گفته نشده است که چرا و چگونه؛ و توضیحی هم در کار نبوده که چرا باید چنین ارزشمند باشد که حتی تصور صدمه به آن بالافاصله هر موضوع کوچکی از قبیل شهرت دوستان و پرورش فرزندان را بی اهمیت می سازد. و به علاوه، اگر فرزندان خوب پرورش نیابند، آیا ممکن نیست که به «آن بخش از آنها که به عدالت و بی عدالتی مربوط می شود» صدمهای وارد شود؟ چونان به نظر می رسد که گویی سقراط به هممباحثهای دیگری نیاز داشته است، کسی که شاید برای چندتایی از این پرسشها پاسخ میخواسته است.

اما اجازه بدهید به سخنان سقراط گوش فرادهیم و درحالی که وی ادعا می کند فرار به تبعید برای وی اشتباه است، تصوری از تصویر کلی به دست آوریم. نخست وی از کریتو می خواهد که توافق کند اگر کسی بر خطا بود همیشه بر خطا است، حتی هنگامی که در پاسخ به خطایی باشد

که در حق شما انجام شده است (49هـ—49ه). انتقام ممکن است شیرین باشد اما مجاز نیست. اهمیت راهبردی این نکته را می توان به راحتی دریافت: اگر پذیرفته شود، آنگاه اینکه کسی در حق سقراط خطا کرده است ـ دولت، داوران، اتهامزنندگان به وی ـ بی اهمیت می شود؛ تنها پرسش این است که آیا خود وی در پیروی از نقشهٔ کریتو خطایی انجام می دهد. روشن است که سقراط انتظار ندارد در مورد این نکته چندان توافق گستردهای وجود داشته باشد. او به خوبی می داند که بسیاری اعتقاد دارند انتقام مجاز است، حتی قطعاً درست است. اما آن کسی را که وی تلاش دارد تا متقاعد سازد، کریتو است، و بدیهی است که این دو قبلاً دراین مورد با هم بحث داشته اند ـ وی آن را «دیدگاه قبلی ما» می خواند. و کریتو موافقت می کند: «من به آن وفادارم».

اکنون سقراط دو مقدمهای را مطرح میسازد که کمتر مورد مناقشه هستند: زیان رساندن به مردم خطا است (49c) و نقض توافق عادلانه خطا است (49e). حال وی در آستانهٔ طرح این ادعا است که اگر تلاش کند که بگریزد هر دو را مرتکب خواهد شد. طرفهای صدمه دیده عبارت خواهند بود از دولت آتن و قوانین آن؛ وی آنها را در حالی مجسم می سازد که پیش می آیند تا شکایت خود را مطرح سازند.

در وهلهٔ نخست، وی به آنها صدمه خواهد زد (50b–50a)، در واقع، قصد نابودی آنها را خواهد داشت. عجیب مینماید ـ اطمینان دارید که منظور سقراط فقط فرار از اعدام است؟ اما جملهٔ بعدی معنای آن را به ما خواهد گفت: اگر آنچه وی پیشنهاد انجام آن را می دهد چونان الگویی

تلقی میشد، نتیجهٔ کار فروپاشی قانون و ازاینرو دولت بود که هیچیک از آنها، اگر افراد حقیقی تصمیمات دادگاهها را نادیده بگیرند، دوامی نخواهد آورد. آنچه در اینجا با آن روبرو هستیم، توسل به برهان اخلاقی بسیار آشنایی است: «اگر هرکسی اینطور رفتار می کرد، چه می شد؟» وقتی من کاری انجام میدهم، مانند آن است که به همه اجازه دادهام که همان کار را انجام دهند، و من باید پیامدهای آن را در نظر داشته باشم، نه فقط پیامدهای عمل فردی خود را. ایمانوئل کانت المانی (۱۷۲۴ ــ ۱۸۰۴ م.)، که برخی می گویند بانفوذترین فیلسوف دوران مدرن است، این را به اصل بنیادی اخلاق بدل ساخت (هرچند بـرای بیـان آن راهـی نسبتاً پیچیده تر یافت). ما دربارهٔ آن مطالبی شنیده ایم، همه آن را بـرای یکدیگر مطرح ساختهایم، و در اینجا در سال ۴۰۰ ق.م مطرح می شود. در وهلهٔ دوم، می گویند (50c) سقراط توافقی را نقض کرد. اما از اینجا تا (51d) آنچه قانون و دولت باید بگویند ظاهراً هیچ ربطی به توافق، در هـیچ معنای عادی آن، ندارد ـ هیچ رضایت داوطلبانه در مورد هیچچیزی از جانب سقراط مورد بحث نیست. شاید بهتر باشد که آن را تعهد به سپاسگزاری بدانیم یا احترامی که مخلوقی مدیون خالق خود است یا هر دو. محتوی این بند آن است که دولت آتن، که با پدر مقایسه می شود، سقراط را به آنچه هست تبدیل کرده است؛ و او از روشی که [دولت] این کار را انجام داده ناخرسند نیست. بنابراین به خواستههای آن مقید است و این تصور که ممكن است وى حق انتقام عليه أن را داشته باشد، مضحك است.

<sup>1.</sup> Immanuel Kant

نکتهٔ آخر بهراستی غیرضروری است، زیرا سقراط قبلاً گفته است که انتقام بههرحال اشتباه است. اما می توان دید که وی حرف خود را دو بار تکرار می کند: حتی اگر انتقام در برخی موارد درست باشد، آنگونه که بسیاری تصور می کنند هست، بازهم دراینمورد که طرف دیگر دولت است که مانند پدر است، درست نیست. در مورد مقید بودن به خواستههای دولت، این برداشت تمامیتگرایانه از قدرتهای دولت و دیدگاه مربوطه در مورد اقتدار پدرانه در این بند صریحتر از آن بیان شده که موجه باشد. این امر شگفتآور نیست، زیرا توجیه این نظریه اصلاً آسان نیست که دولت، بهواسطهٔ نقش آن در زندگی افراد انسانی، حق محروم ساختن آنها را از بسیاری از چیزها کسب میکند چنان که گویی آنها مصنوعاتی هستند که برای اهداف وی [دولت] ساخته شدهاند. دولت ممکن است برای شهروندان خود کارهای زیادی انجام دهد، اما آیا تصور کردنی است که بتواند چنان کارهای زیادی انجام دهد که ایشان نتوانند ادعای هدفی از آنِ خود و غیر از آنچه دولت به ایشان اجازه می دهد داشته باشند؟ و اگر اذعان کنیم که سقراط ممکن است مجاز باشد که اهدافی مستقل از ارادهٔ آتن برای خود داشته باشد، آیا ممکن نیست که زنده ماندن (اگر این چیزی باشد که وی میخواهد) یکی از آنها باشد؟ كريتو اگر فقط مدام سخنان سقراط را تأييد نمى كرد، می توانست در این صحنه سخنان بیشتری برای گفتن داشته باشد.

اما در (51d) مخالفان خیالی سقراط نکتهای را مطرح میسازند که اگر درست باشد، تفاوت بسیار زیادی ایجاد میکند: سقراط با ارادهٔ کاملاً آزاد خویش وارد توافقی برای احترام به قانون و اطاعت از آن با آنها [با قوانین] شده است. نه اینکه وی سندی را امضا کرده یا بیانیهای رسمی صادر کرده باشد؛ اما رفتار وی نشانهای بسنده از توافق او بوده است. زیرا قانون به وی اجازه داده که بهمحض رسیدن به بلوغ داراییهای خود را بردارد و بیهیچ مجازات مادی آتن را ترک کند. وی مانده است. جز در دوران خدمت نظام، در طول هفتاد سال عمر خود هم هیچگاه حتی بهطور موقت آتن را ترک نکرده است. در محاکمهٔ خود روشن ساخته که به تبعید بهعنوان مجازات جایگزین احتمالی هیچ علاقهای ندارد. اگر اینها را در کنار هم بگذاریم، این رضایت ارادی و روشین نسبت به نهادهای آتن است. آیا اکنون وی میخواهد (برخلاف سوگندی که در (49e) یاد کرده است) توافق خود را نقض کند؟

بخش اعظم توافق سقراط در سطح اصولی بسیار بالایی، گاهی به حد سرگیجه آور بالا، به عمل آمده است \_ مانند هنگامی که گفت در مقایسه با اهمیت انجام آنچه درست است، موضوع شهرت (شهرت دوستانش و شهرت خودش) و پرورش فرزندان هیچ اهمیتی ندارد. اما در اینجا در صفحات آخرین کریتو بین 52c و انتهای کتاب، نشانه هایی وجود دارد که انتقادات احتمالی را پیش بینی می کند. اعم از آنکه بخواهد از اقناع کسانی اطمینان یابد که با اصول عالی وی اقناع نشده اند یا اینکه خود وی از اینکه بگذارد تمام مطلب بر چنین اصولی استوار باشد، روی هم رفته خرسند نباشد، حقیقت آن است که شهرت، خطر برای دوستانش، چشم اندازهای وی در تبعید، و پرورش فرزندان خود اکنون دوباره پدیدار می شوند.

صفحاتی نه چندان قبل، سقراط به کریتو می گفت که نگران نظر جمع نباشد. اما قوانین و دولت فکر می کنند دست کم ارزش اشاره را دارد که وی در خطر آن است که خود را آلت مضحکه سازد (53a) و سخنان ناراحت کنندهٔ بسیاری دربارهٔ خود بشنود (53e) و دلیلی در اختیار داوران قرار دهد که تصور کنند تصمیم صحیحی گرفتهاند (53b/c). (برای کسی که به اصول سقراط معتقد باشد مهمتر آن است که اگر از آنچه باغرور در محاکمهٔ خویش گفته بازگردد، خود وی شرمسار خواهد شد (52c) ـ انسجام وی باید برای او بیش از این ارزش داشته باشد). او باید به پیامدهای عملی بیندیشد: اگر بگریزد، دوستان وی در خطر خواهند بود به پیامدهای عملی بیندیشد: اگر بگریزد، دوستان وی در خطر خواهد بود افتاد (53b)، زندگی وی در تبعید بی حاصل و تهای از معنا خواهد بود (53b–53c). و سرانجام (54a)، سود آن برای فرزندانش چه خواهد شد؟ آیا باید آنها را به تسالی (تسالی تمام مکانه!!) ببرد و خود آنها را تبعید کند؟ و اگر قرار آن است که آنها در آتن پرورش یابند، برای آنها چه آموزش آنها خواهند بود.

قوانین شیوهٔ دیگری هم در چنته دارند که مشهور است و از قدیمی ترین ایام تا دوران ما دانشمندان اخلاق بسیاری از آن استفاده کردهاند: وعید جهنم. آنها می گویند اگر سقراط به آنها آزاری برساند، باید انتظار پذیرایی ناراحت کنندهای را در دوران پس از مرگ داشته باشد. قوانین جهان زیرزمینی برادران آنها هستند و انتقام آنها را خواهند گرفت.

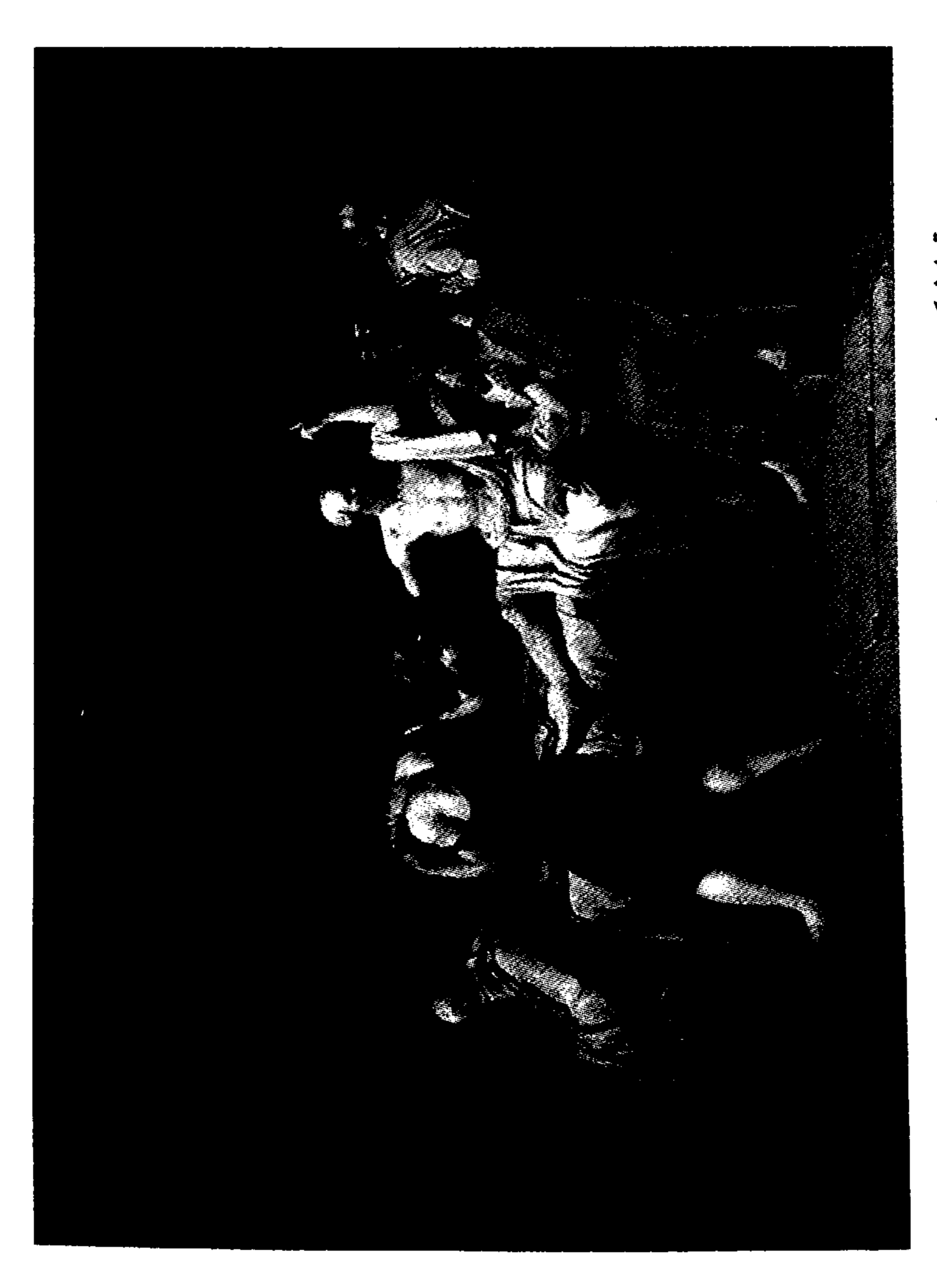
سرانجام دوباره رشتهٔ کلام را به دست میگیرد (54d). کلمات پایانی وی موضوع جاودانی دیگری را مطرح میسازد: رابطهٔ میان اخلاق و دین. برخی معتقد بودهاند (و بسیاری با آنها مخالف بودهاند) که اخلاق بدون باور به خدا غیرممکن است. دلیلی برای انتساب این نظر به سقراط وجود ندارد. اما به نظر می رسد که وی در حال انجام کاری است که درست به همان اندازهٔ وعید جهنم به علت قدمت خود، بسیار آرام بخش تر و مورد احترام است: ادعای الهام اخلاقی الهی. «این چیزها را، کریتو، به نظر می رسد که می شنوم... و این کلمات در درون من بازتاب می یابند چنان که نمی توانم سخنی دیگر بشنوم... پس بگذار به این شیوه عمل کنم، زیرا این راهی است که خدا ما را به آن هدایت می کند».

گفتگو تمام شده است؛ امیدوارم از خواندن آن لذت برده باشید. حل مسائل اخلاقی آشکارا دشوار است، نه فقط هنگامی که چند نفر تلاش می کنند به توافق برسند، بلکه حتی هنگامی که تلاش می کنند نظرات خود را بهعنوان فرد مطرح سازند. کمی از دلیل آن را که چرا باید چنین باشد دیدیم: عوامل بسیار زیادی، از انواع مختلف و بسیار، مطرح است. آیا باید الف را انجام دهید یا خیر؟ خوب، اگر انجام دهید، پیامدهای آنچه خواهد بود؟ ممکن است برای دوستان، خانواده تان، دیگران و برای خودتان پیامدهایی داشته باشد. و اگر انجام ندهید چه؟ پیامدها را چگونه باید با هم مقایسه کرد؟ ازطرف دیگر، برای لحظه ای اصلاً به پیامدها اهمیتی ندهید، فقط بپرسید آیا می توانید الف را به نحوی انجام دهید که امانظرات خودتان سازگار باشد \_ آیا انجام آن مستلزم پشت کردن به آرمانهایی است که تا آن زمان برای آنها ارزش قائل بوده آید و تلاش می کرده اید براساس آنها زندگی کنید؟ در مورد انجام دادن آنچه احساسی دارید؟ یا، بار دیگر، هرقدر هم که پیامدها خشنود کننده باشد، آیا

برخلاف وظیفه یا تعهدی که دادهاید، نخواهد بود؟ تعهد به که؟ \_ و اگر آن را انجام ندهید آیا ممکن نیست تعهدات دیگری را نقض کرده باشید؟ آیا تعهد نسبت به دوستان و خانواده بر وظایف دیگر نسبت به دولت مقدمند یا برعکس؟ و اگر دینی دارید، دین تان دربارهٔ آن انتخاب چه میگوید؟ تمام این پیچیدگی در کریتو فقط پنهان است، زیرا سقراط موفق می شود تمام عوامل مهم را به نحوی مطرح سازد که اثری نداشته باشند (هیچیک از دو حالت برای فرزندان وی یا دوستانش چندان تفاوتی ندارد) یا همه یک نتیجه داشته باشند. اما به قدرت تخیل چندانی نیاز نداریم تا ببینیم در اینجا ممکن است معماهای اخلاقی دشوارتری مطرح شود.

برخی مردم انتظار دارند فلسفه پاسخ مسائل اخلاقی را به ما بدهد. اما جز درصورتی که بتواند بهنحوی مسائل پیچیدهای را که ما به آنها نگاهی انداخته ایم ساده سازد، ظاهراً چندان امیدی به این امر نیست. زیرا باید به به بختخوی قانع کننده به ما نشان دهد که فقط یک راه درست برای حذف تمام ملاحظات گوناگون وجود دارد. سقراط هنگامی که (از 48c) تلاش می کرد تمام موضوعات را فقط به یک موضوع تقلیل دهد، به سراغ ساده سازی رفته بود. کانت که قبلاً به وی اشاره کردم با استوار ساختن اخلاق بر اصلی یگانه که ارتباط نزدیکی با پرسش آشنای «اگر همه کس آن را انجام می داد چه می شد؟» دارد به دنبال ساده سازی رفته بود. برخی تلاش می کنند ساده سازی رفته بود برخی تلاش می کنند ساده سازی وظایف بلکه فقط براساس پیامدهای افعال پیشنهادی خود برای هرکسی که وظایف بلکه فقط براساس پیامدهای افعال پیشنهادی خود برای هرکسی که این افعال بر آنها اثر می گذارد، بیندیشیم. در فصل پنجم موارد دیگری از این نوع دیدگاه را خواهیم دید.

#### ۴۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه



سقراط که هنوز با دوستان خود بحث می کند شسوکران را از جسلاد می گیرد. نقاشی معروف ژاک لوئی داوید، مرگ سقر/ط (۱۷۸۷).

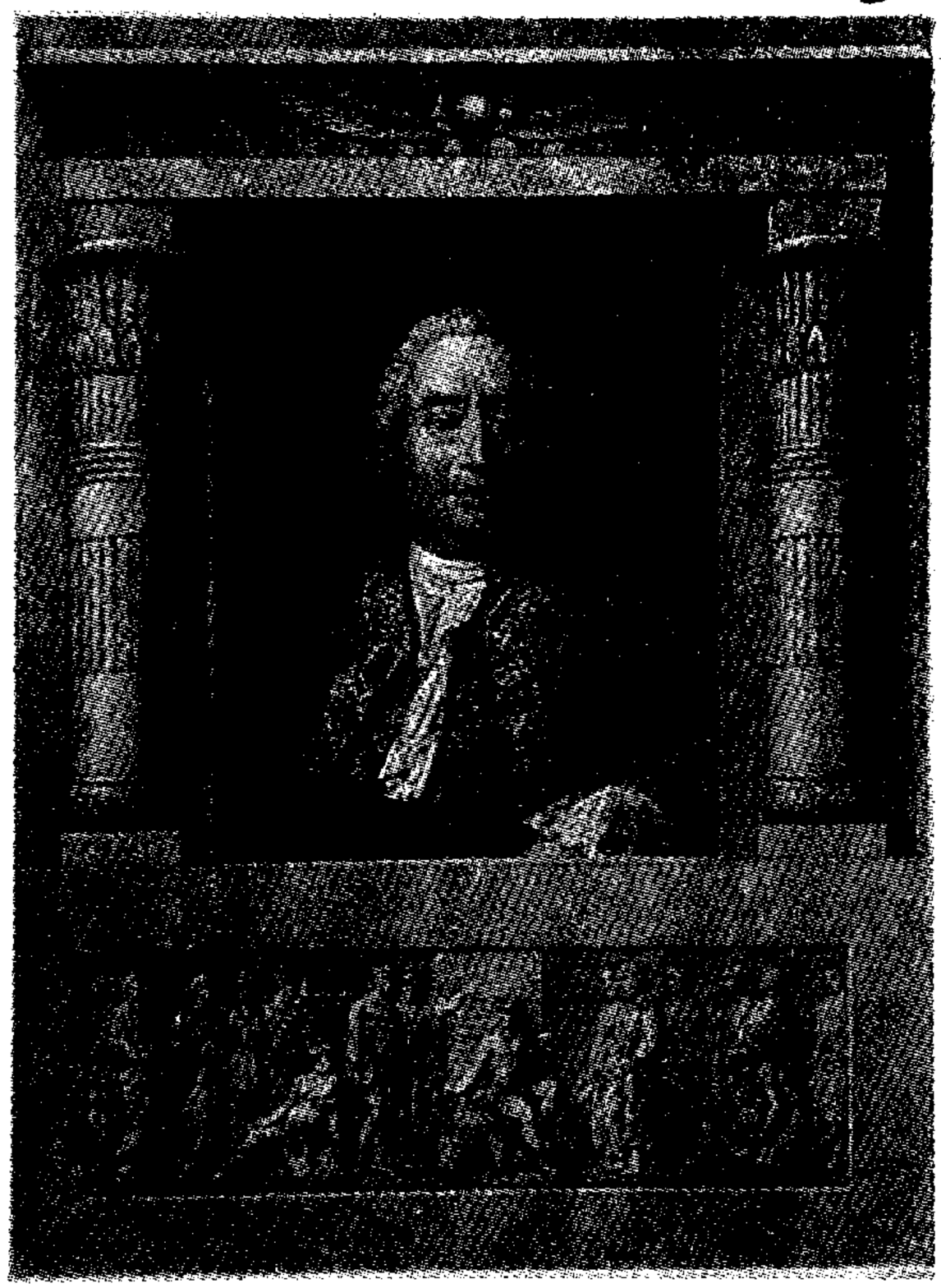
# فصل سوم چگونه میدانم؟ دربارهٔ معجزات هیوم

بسیاری ـ از جمله راهنمای فعلی شما ـ دیویـد هیـوم اسکاتلندی (۱۷۱۱ ـ ۱۷۷۶م.) را بزرگترین فیلسوفی میدانند که آثاری بـه زبـان انگلیسی نوشته است. وی هوشی گستردهدامن داشـت: تـاریخ انگلـستان چند جلدی وی در دوران او، وی را بهعنوان یـک مـورخ هـم عـلاوه بـر فیلسوف بودنش مشهور ساخت، او مقـالاتی هـم در بـاب پرسـشهـای سیاسی (عمدتاً در باب مشروطه) و اقتصاد نوشت. او تصور مـی کـرد کـه اینهمه در پروژهای واحد و گسترده، یعنی مطالعهٔ ماهیت بـشری، نقـش دارند. شاهکار دوران جوانی وی، که در ۱۷۳۹ـ۱۷۳۰ منتشر شـد، رسـاله دارند. شاهکار دوران جوانی وی، که در ۱۷۳۹ـ۱۷۳۰ منتشر شـد، رسـاله

<sup>1.</sup> David Hume

#### ۴۲ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

در باب ماهیت بشری خوانده می شود که در سه جلد به باورها، عواطف، و داوریهای اخلاقی انسانی می پردازد. اینها چه هـستند و چه چیـزی آنها را ایجاد می کند؟



هیوم از آنچه به نظر میرسید باهوش تر بود: بازدیدکنندهای نوشته است «چهرهٔ وی بههیچروی نشانهای از نبوغ ذهنی وی، بهویژه از ظرافت و سرزندگیاش ندارد».

آنچه نوشتههای هیوم را در باب این پرسشها شکل میدهد اعتقادی است عمیق در مورد چیستی انسانها. اعتقاد به اینکه آنها

<sup>1.</sup> A Treatise of Human Nature

چه نیستند نیز برای وی به همین اندازه مهم بود، پنداری خاص که قبل از آنکه چیزی قطعی تر فرصت یابد تا ذهن ما را به خود مشغول دارد، می بایست بر آن غلبه می شد. به یاد داشته باشید که قسمت اعظم فلسفهٔ بزرگ تنها یک یا دو نکته به باورهای قبلی ما اضافه نمی کند یا چیزی از آنها کسر نمی کند؛ بلکه کل شیوهٔ تفکر را برمی دارد و جای آن را به شیوهٔ دیگری می دهد. ممکن است در درون آن جزئیات زیادی وجود داشته باشد، اما فقط کمی عقب درون آن جزئیات زیادی وجود داشته باشد، اما فقط کمی عقب بایستید و خواهید دید که امری است بزرگمقیاس.

•

مفهومی که وی میخواست ریشه کن سازد بر باوری دینی استوار بود. باوری که این گفته را بسیار جدی تلقی می کرد که خدا ما را به به صورت خود آفریده است، ما را در این جهان موجوداتی مرکب از ابعاد متفاوت تلقی می کرد نه موجوداتی یکسره خاکی. بخشی از ما، بدن های ما، اشیا طبیعی هستند که تابع قوانین و فرایندهای طبیعی اند؛ اما ما ارواحی فناناپذیر هم داریم که به آنها عقل و فهم اصول اخلاقی داده شده است \_ این همان چیزی است که ما را به تصویر خدا مبدل می سازد. حیوانات کاملاً متفاوتند. آنها روحی ندارند، بلکه فقط ماشین های بسیار دقیق و پیچیدهای هستند، نه چیزی بیشتر. مرزی که به راستی مهم است مرز میان ما و خدا. هیوم میخواست جای این مرز را تغییر دهد: ما خدایان کوچک و فرودست تر نیستیم، بلکه تا حدی حیوانات برتر با اندازهٔ متوسط هستیم.

#### ۴۴ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

| خدا (؟) | خدا     |
|---------|---------|
|         | انسانها |
|         |         |
| انسانها |         |
| حيوانات | حيوانات |

به علامت «؟» که در سمت چپ بالا اضافه شده بی توجه نباشید. ستون سمت راست از ما دعوت می کند که عقل انسانی را بیش از حد تخمین بزنیم. به محض آنکه چشم انداز صحیح را انتخاب کنیم، خواهیم دید که هم مرز را در محل غلطی رسم کرده ایم و هم تلاشهای ما حتی برای اندیشیدن به آنچه ممکن است بالای مرز باشد، محکوم به شکست است: ما بالای آن نیستیم.

بنابراین، هیوم دربارهٔ نقش عقل در زندگی ما حرفهای زیادی برای گفتن دارد؛ وی ادعا می کند که عقل تقریباً به آن بزرگی یا آن طور که مخالفانش تصور می کردند از یک نوع نیست. سپس نتیجه می گیرد که بسیاری از آنچه تصور می کنند که عقل انسانی انجام می دهد باید در واقع توسط چیزی دیگر انجام شود: مکانیسمهای طبیعت انسانی که وی در مورد آن نظریهای گسترده مطرح ساخت که بخشی از روایت اولیهٔ آن چیزی است که امروزه آن را علوم شناختی می خوانیم. اما هنگامی که هیوم مستقیماً دربارهٔ باور دینی می نویسد (که بسیار زیاد هم می نویسد، نگاه کنید به کتابنامه)، نظریهٔ بزرگ را در قفسه می گذارد و از عقل سلیم و مشاهدات روزمرهٔ انسانی استفاده می کند. بنابراین، در دربارهٔ معجزات

وی، با قطعهٔ کلاسیک دیگری از نوشتههای فلسفی روبرو هستیم که در آستانهٔ در خانهٔ شما، اگر نه در اتاق نشیمن، آغاز میشود.

اما نباید فکر کنیم که در اینجا همهٔ مطالب کاملاً آشنا است. هیـوم بـا این ادعا ادامه می دهد که اگر ما باور کنیم معجزهای روی داده، اگر شواهد ما عبارت باشند از گزارشهای دیگران (چنان که اساساً همیشه چنین است)، آنگاه ما این باور را برخلاف عقل میپذیریم؛ زیرا دلایل ما برای باور به اینکه معجزهٔ مذکور روی نداده است بهیقین دست کیم به همان قدرت دلایل این فرض است که چنین معجزهای روی داده است؛ در واقع، وی فکر میکند که همیشه قویتر است. وی باید بـه دو دلیـل بااحتیاط به این موضوع نزدیک می گردید. کمتر از بیست سال قبل از آنکه وی *دربارهٔ معجزات* را منتشر سازد، تامس وولستون انامی چند سال آخر عمر خود را در زندان گذراند، زیرا گفته بود گزارشهای انجیلی دربارهٔ رستاخیز مسیح برای باور به رویدادی چنین نامحتمل شاهدی بسنده نیست؛ آنچه هـماکنـون هیـوم مـیخواسـت بگویـد بـههـیچروی بیارتباط به این نکته نبود. دوم، هیوم بهراستی میخواست شیوهٔ تفکر معاصران، بهویژه هممیهنان خود را دربارهٔ دین تغییر دهد. اگر ایشان آثار وی را نمیخواندند نمی توانست چنین کاری بکنید، بنیابراین مجبور بود آنها را بهآرامی هدایت کند.

عبارت «ارتباط تیلوتسون» که هیوم در بند آغازین آورده از همین جا

<sup>1.</sup> Thomas Woolston

<sup>2.</sup> Tillotson connection

آمده است. چه چیزی بهتر از اینکه بتوان گفت دیدگاههای من فقط گسترش برهانی هستند که اخیراً از سوی اسقفی مطرح شده است؟ شاید جز اینکه بتوان گفت برهان اسقف رد قطعی یک نظریهٔ بهویژه کاتولیکی بوده است؟ نوشتههای هیوم که اغلب آنها به درجات گوناگون در دشمنی با کاتولیسیسم بود، با استقبال گرمی روبرو ... و خوانده شدند.

قبل از آنکه به خود برهان نگاهی بیندازیم، یک پرسش دیگر: چرا هیوم نوشتن دربارهٔ شواهد معجزات را مهم میداند؟ این بخشی از برنامهٔ وی برای بحث منظم دربارهٔ مبانی باور دینی است، و مرسوم بود که این شواهد را از دو نوع تلقی کنند. از یکسو، شواهدی که انسانها با حرکت بر مبنای تجربهٔ خود و به کارگیری خرد خویش می توانند برای خود بیابند و از سوی دیگر، شواهدی که از وحی سرچشمه میگرفتند، یعنی از کتابی مقدس یا از حجتی دیگر. اما این، مسئلهای دیگر را مطرح میسازد، زیرا ممکن است متون جعلی و حجبتهای تقلبی در اختیار داشته باشید؛ خوب اصلها را چگونه باید مشخص ساخت؟ پاسخ آن بود که وحیهای اصیل با وقوع معجزات در ارتباطند: اهمیت آنها بهمثابه حجت دینی از همین رو است. (سرانجام، آنها از سوی عالی ترین حجت ممکن صادر شدهاند؛ دیدگاهی که بهطور وسیع پذیرفته شده بود، کـه در اینجا هیوم هم آن را اتخاذ می کند، آن بود که معجزات خرق قانون طبیعت هستند و انجام آنها فقط از سوی خدا یا کسانی که خدا به ایشان قدرتهای الهی عطا کرده ممکن است). بنابراین، اینکه ما هرگز نمی توانیم دلیل خوبی برای باور به معجزه داشته باشیم، ادعایی کاملاً انقلابی بود؛ این ادعا به گفتن این امر میانجامید که عقل انسانی نمی تواند وحی اصیل را از جعلی بازشناسد.

خوب حالا برویم سراغ برهان هیوم. برهان در نقطهای شروع می شود که همهٔ ما به خوبی آن را می شناسیم، زیرا همهٔ ما اغلب بر نکاتی تکیه می کنیم که دیگران به ما گفتهاند. در اغلب موارد مشکلی وجود نداشته است، اما گاهی معلوم می شود آنچه به ما گفته شده اشتباه است. گاهی از دو نفر حرفهای متناقض شنیده ایم، بنابراین دریافته ایم که دست کم یکی از آنها اشتباه است، حتی اگر درنیافته باشیم که کدام یک. و اندکی هم از آنچه به گزارشهای اشتباه منتهی می شود، می دانیم: خودخواهی، حمایت از دیگران، دفاع از علتی که برای کسی عزیز است، میل به داشتن داستانی خوب برای روایت، اشتباهات ساده و صادقانه، باور غیرنقادانه به گزارشهای قبلی، شرارت و مانند اینها. اغلب خود ما گاهی در طول زندگی مان به اغلب این شیوه ها مرتکب خطا شده ایم، بنابراین، (چنان که می توان تصور کرد برخی از کلمات هیوم نشان می دهند) فقط از مشاهدهٔ دیگران نیست که این معرفت را کسب می دنیم. همهٔ ما به خوبی می دانیم که گواهی انسانی را گاهی باید با احتیاط و تحت شرایط معین با احتیاط بسیار تلقی کرد.

فرض کنید که من به شما می گفتم که هفتهٔ گذشته در صبح یکی از روزهای عادی هفته در وسط روز رانندگی می کردم و درست از شمال لندن به جنوب می رفتم و در راه هیچ کسی یا هیچ خودرویی را ندیدم نه ماشینی، نه دوچرخهای، نه پیادهای؛ اتفاقاً درحالی که من می گذشتم همه در جای دیگری بودند. شاید فکر می کردید که آیا این فقط شیوهای

است بیهوده برای اغراق در گفتن این نکته که جاده ها به طرزی نامعمول خلوت بودند، یا من سادگی شما را امتحان می کنم، یا رؤیایی را تعریف می کنم یا شاید دیوانه شده ام، اما گزینهٔ دیگری که اصلاً جدی نمی گرفتید آن بود که آنچه من گفته ام درست است، با خودتان می گفتید تقریباً هرچیزی هرقدر هم که نامحتمل باشد، از این محتمل تر است.

این امر از جانب شما بسیار معقول است. حتی اگر آنچه من گفتم بهواقع درست باشد (صحبت فقط از پذیرفتنی بودن آن است؛ زیرا هیچکس هیچ اجباری نداشته که در آن زمان در مسیر من باشد، بنابراین ممکن است همهٔ مردم تصمیم گرفته باشند در مکانی دیگر باشند). اگر تنها دلیل شما برای باور به این خبر آن باشد که من چنین گفتهام بازهم باور کردن به آن از سوی شما اصلاً منطقی نیست. اگر شما با من بودید و خودتان خیابانها را خالی می دیدید شاید موضوع متفاوت بود؛ اما ما دربارهٔ موردی سخن می گوییم که شما بر گواهی من اتکا دارید.

شاید متوجه شده باشید که شکل برهان هیوم به تدریج پدیدار می شود. رویداد معجزه آسا، با توجه به نقش آن در بنیان باور دینی، باید به یقین رویدادی باشد که تجربهٔ ما به ما می گوید بسیار نامحتمل است. زیرا اگر از نوع چیزهایی بود که می توانست به آسانی روی دهد، آنگاه هر شارلاتان پیری با کمی اقبال یا زمان بندی خوب می توانست از فرصتی بهره گیرد تا خود را چونان حجتی الهی بنماید. اما اگر به شدت نامحتمل باشد، فقط موثق ترین گواهی آن قدر قوی خواهد بود که آن را اثبات کند. عقلا که مجبورند میان دو امر نامحتمل دست به انتخاب بزنند و آن گونه که هیوم به ما می گوید، باور را با گواهی متناسب می خواهند، بدیلی را

انتخاب خواهند کرد که کمتر نامحتمل میدانند. بنابراین، این باید گواهی چنان شاهدانی باشد که سقم آن نامحتمل تر از وقوع رویدادهایی باشد که گواهی روایت می کند. و این توقعی نامعقول است، زیرا، همان گونه که دیدهایم، رویدادها باید به واقع بسیار نامحتمل باشند.

این نکته این امر را کاملاً ممکن می کند که ما، در نظریه، شهادتی داشته باشیم که بهقدر کافی قوی باشد. اما برای ایجاد تردید جدی دراین مورد که آیا ما، در واقع، شواهد کافی برای معجزه داریم، کافی است. می دانیم که شاهدان عینی ممکن است به اشتباه افتاده باشند یا تعمداً فریب داده شده باشند. بسیاری از ما این تجربه را داشته یم که خود را با کسی دیگر که او نیز شاهد عینی رویدادهای گزارش شده بوده و اغلب ظرف یک یا دو روز پس از وقوع آن رویدادها مخالف یافته ایم. بسیاری از گزارشهای مربوط به معجزه از طریق افرادی به ما رسیده اند نوشته اند یا سخن گفته اند، و سال ها پس از رویدادهای مورد بحث، نوشته اند یا سخن گفته اند. بسیاری از گزارش ها از جانب پیروان دینی بوده که از معجزات مذکور برای حمایت از آن دین استفاده می شود. دادگاه قانونی این احتمال را در نظر می گیرد که شاهدی از این دست جداً غیر قابل اتکا است ـ در برخی موارد چنان جدی که دادگاه حتی حاضر به استماع شهادت او نیست.

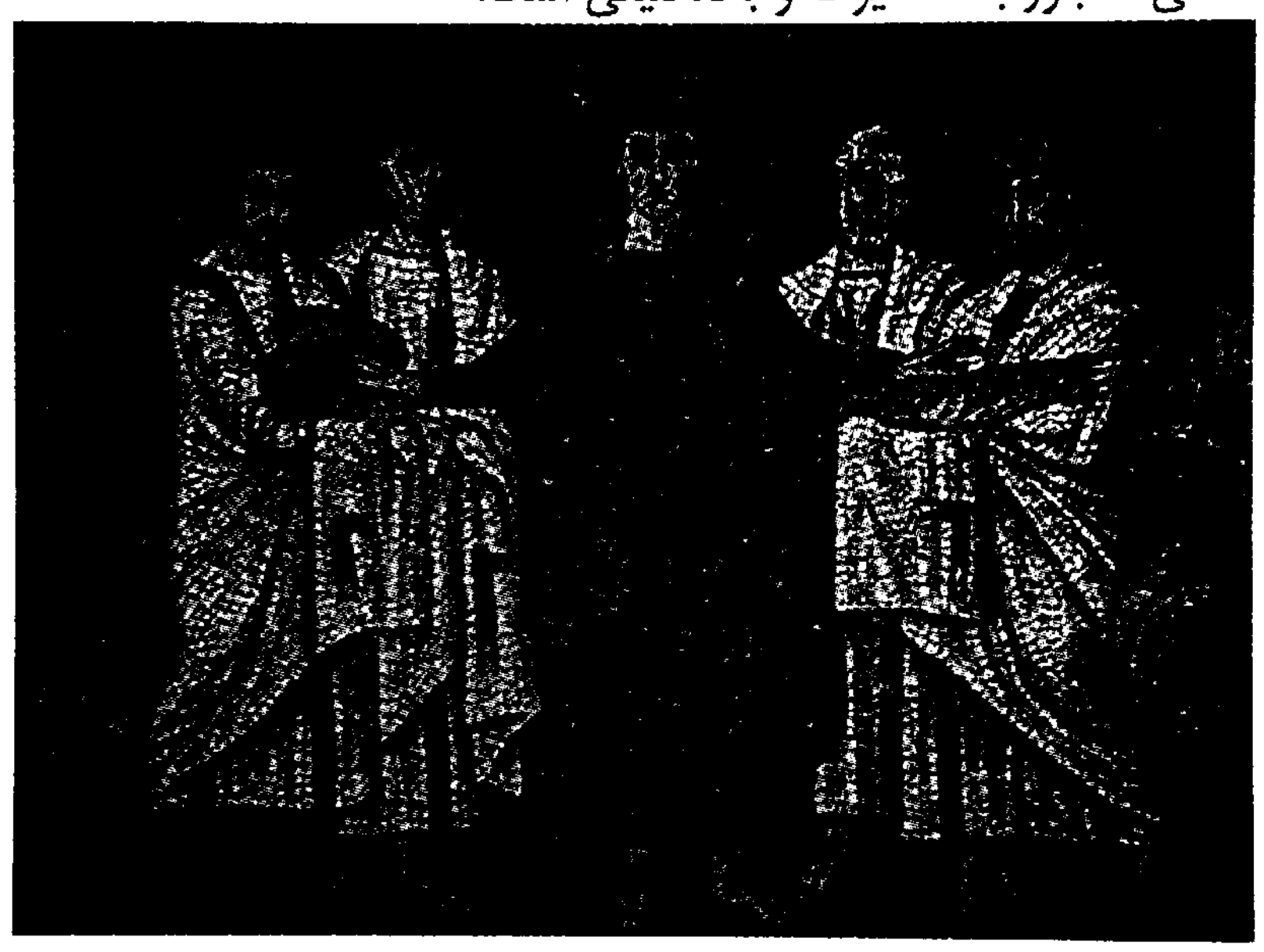
آیا گزارشی از معجزات وجود دارد که مورد چنین تردیدهایی نباشد؟ ظاهراً ممکن است مجبور باشیم برای پاسخ به این پرسش کل تاریخ ثبتشده را مورد بررسی قرار دهیم. اما هیوم فکر میکند این کار لازم نخواهد بود. زیرا موضوع این نیست که معجزه باید بینهایت نامحتمل

باشد. باید به معنایی ناممکن \_ برخلاف قانون طبیعت \_ هم باشد (به جای آنکه فقط شگفت انگیز باشد باید به واقع معجزه آسا باشد). این تعریف هیوم است و تعریفی است که وی امیدوار است مخاطبان وی بپذیرند. و این امر به ما امکان می دهد تا برهان را بار دیگر به شیوه ای اندک متفاوت و قطعی تر بیان کنیم \_ شیوه ای که هیوم ترجیح می داد.

ما گزارشی از امری دریافت می کنیم که برای راحتی کار آن را رویداد می نامیم ـ که تصور می شود معجزه آسا باشد. بنابراین، از ما خواسته می شود که باور کنیم که رویدادی واقع شده است و این رویداد خلاف قانون طبیعت است. برای آنکه ما دلیل خوبی داشته باشیم تا باور کنیم که رویدادی از این نوع خلاف قانون طبیعت بوده است، باید برخلاف تجربهٔ ما و برخلاف بهترین نظریه های ما دربارهٔ روند طبیعت باشد. اما اگر چنین باشد ما باید دلیلی بسیار قوی داشته باشیم تا باور کنیم که رویداد روی نداده است ـ در واقع قوی ترین دلیلی که تابه حال برای باور به چیزی از این دست داشته ایم.

خوب، چه دلیلی برای شق دیگر \_ باور به اینکه روی داده است \_ داریم؟ پاسخ: گزارش \_ به عبارت دیگر، اینکه گفته شده روی داده است. آیا این دلیل ممکن است چنان قوی باشد که دلایل مخالف را باطل سازد و برهانی بر له رویداد باشد؟ هیوم می گوید نه، (در نظریه) می تواند قدرت یکسانی داشته باشد، اما هرگز قدر تمندتر نیست. ممکن است که شاهدی که در مکان صحیحی قرار گرفته و شخصیت نیکی دارد تحت شرایط صحیحی شهادتی داده که براساس قانون (روان شناختی) طبیعت، شرایط صحیحی شهادتی داده که براساس قانون (روان شناختی) طبیعت، این باید درست بوده باشد. اما این فقط بدان معنا است که ما قوی ترین

نوع شواهد را هم بر له رویداد و هم علیه آن در اختیار داریم، و واکنش عقلانی نه باور بلکه حیرت و بلاتکلیفی است.



معجزهٔ نان و ماهی، که در قرن ششم به تصویر کشیده شده است. غذا برای ۰۰+۵ نفر؟ یا فقط غذا برای فکر؟

به کلمات «در نظریه» که در داخل علامت نقل قول قرار گرفتهاند، توجه کنید. هیوم فکر نمی کند که ما چنین موقعیتی را هیچگاه در عمل بیابیم، و برای اینکه چرا چنین نیست، چندین دلیل اقامه می کند. اگر وی در دوران ما زندگی می کرد شاید می افزود که تحقیقات روان شاختی نکات شگفت آوری را در مورد و توق ناپذیری حافظه و گواهی انسانی آشکار ساخته است، اما از قرار گرفتن در شرایطی که و توق پذیری آن ها کاملاً تأیید شده باشد، اصلاً سخنی نمی گوید. با توجه به دامنهٔ عوامل مخربی که هیوم برمی شمارد، ما هم نباید چنین انتظاری داشته باشیم.

این، در اساس، برهان هیوم بود. تعجبی ندارد که موجب بحثهای زیادی شده است و هنوز هم میشود. اینهم چند نکته برای آنکه شمه ای از این بحثها ذکر شود. درعین حال این نکات دو وجه را که غالباً در بحثهای فلسفی و در واقع در هر بحثی مشاهده میشود، نمایش میدهند. بنابراین، ارزش آن را دارند که بررسی شوند: این انتقاد وجود دارد که، هرچند برهان به تنهایی کاملاً درست است، اما نکتهٔ اصلی را مغفول می گذارد؛ و این ایراد وجود دارد که این برهان آبه تنهایی گاراده این برهان آبه تنهایی گاراده این ایراد وجود دارد که بی فایده است.

می توان گفت هیوم برهان خود را بر این تصور مبتنی ساخته است که معجزه باید (دستکم) بسیار نامحتمل باشد. اما آیا مخالفان وی درست همین را رد نخواهند کرد؟ خوب، آنها مؤمن هستند. بنابراین، هرچند لگر مثال خود هیوم را در نظر بگیریم به ممکن است گزارشی را که می گوید ملکه الیزابت اول از مرگ برخاسته مورد تردید جدی قرار دهند، همان گونه که خود هیوم قرار می داد، اما شاید معجزهٔ مذکور در مورد رستاخیر مسیح را، با توجه به این نکته که کسی که تصور می کنند رستاخیز کرده مسیح بوده است، اصلاً خیلی نامحتمل ندانند. آیا هیوم علیه ایشان مصادره به مطلوب نکرده است بایا برخطا بودن آنها را فقط با فرض آن ثابت نکرده است؟ اما ما باید از سوی او پاسخ بدهیم فقط با فرض آن ثابت نکرده است که هیوم انجام می داد. او می پرسید در فقط با فرض آن کاری است که هیوم انجام می داد. او می پرسید در وهلهٔ نخست برای تشکیل باورهای دینی چه دلایلی ممکن است وجود داشته باشد. او حتی لحظه ای در این امر تردید نمی کند که وقتی کسی داشته باشد. او حتی لحظه ای در این امر تردید نمی کند که وقتی کسی این باورها را تشکیل داد، جهان ممکن است بسیار متفاوت بنمایید و

ممکن است برهانهای متفاوت منطقی به نظر آیند: این امر بر مسئلهٔ اصلی تأثیری ندارد که عبارت است از اینکه آیا می توان معجزه را اثبات کرد «به نحوی که بنیان نظام دین باشد».

بنابراین، این ایراد بر هدف نمی نشیند. ایراد دوم چنین نیست و برای هیوم مشکل بیشتری ایجاد می کند. آیا این برهان نشان نمی دهد که هرگز ممکن نیست تجدید نظر در دیدگاههای خود دربارهٔ قانون طبیعت برای ما منطقی باشد؟ اما این راه اصلیای است که علم از طریق آن پیشرفت می کند؛ بنابراین، اگر این غیرعقلانی باشد، آنگاه هر اتهامی دراین مورد که باور به معجزات غیرعقلانی است به تدریج نسبتاً کمتر دراین مورد که باور به معجزات غیرعقلانی است به تدریج نسبتاً کمتر جدی به نظر می رسد. مؤمن خواهد گفت «اگر من بدتر از نیوتن و اینشتاین و همراهان ایشان نباشم، خیلی به زحمت نمی افتم».

چرا باید تصور کرد که برهان هیوم به این ترتیب به پیروزی رسیده است؟ خوب، فرض کنید که ما دلیل خوبی در اختیار داریم تا فکر کنیم چیزی قانون طبیعت است: تمام تجربهٔ ما تا امروز با آن متناسب است و بهترین نظریهٔ علمی فعلی ما از آن حمایت می کند. اکنون فرض کنید که برخی دانشمندان نتیجه ای تجربی را گزارش می کنند که با آن در تناقض است. آیا برهان هیوم به ما نمی گوید که ما فقط باید گزارش ایشان را دراین مورد به کناری بگذاریم؟ شواهد ما در مورد اینکه ممکن نیست آنچه ایشان گزارش وقوع آن را داده اند روی دهد به همان اندازهٔ هر شاهدی که تاکنون داشته ایم خوب است؛ در سوی دیگر مسئله، ما فقط گواهی ایشان را در اختیار داریم. آیا این دقیقاً همان وضعیتی نیست که گواهی ایشان را در اختیار داریم. آیا این دقیقاً همان وضعیتی نیست که

به نظر می رسد هنگامی که هیوم می نویسد: «زیرا من اقرار می کنم که در غیر این صورت [یعنی هنگامی که بنیان نظام دین، مصادره به مطلوب نیست] احتمالاً ممکن است معجزه یا نقض مسیر معمول طبیعت وجود داشته باشد، از آن نوع که برهان بر مبنای گواهی انسانی را ممکن سازد ...» تلاش می کند از چنین انتقادی بگریزد. و با توصیف حالتی خیالی ادامه می دهد (فیلسوفان برای آزمایش قدرت برهان معمولاً از حالتهای خیالی استفاده می کنند) که در آن، در تمام جوامع انسانی گزارشهایی دربارهٔ تاریکی هشت روزه یافت می شود که در مورد اینکه تاریکی در چه زمانی آغاز می شود و در چه زمانی بایان می یابد، با یکدیگر توافق دقیقی دارند. وی می گوید پس روشن پایان می یابد، با یکدیگر توافق دقیقی دارند. وی می گوید پس روشن که علت این رویداد خارق العاده احتمالاً چه بوده است. اما به ما نمی گوید در این مثال چه نکتهای وجود دارد که موجب این تفاوت می گردد. و این همان چیزی است که باید بدانیم.

من فکر می کنم هیوم می توانست واکنشی بهتر و به یقین روشن تر به این تهدید نشان دهد. وی می توانست بگوید در شرایطی مانند آنچه من هماکنون ترسیم کردم (پاراگراف یکی مانده به آخر)، جامعهٔ علمی احتمالاً گزارش را باور نمی کرد و ایشان در باور نکردن به آن کاملاً عقلایی رفتار می کردند تا اینکه چند نفر از ایشان آزمایش را تکرار می کردند و دقیقاً به یک نتیجه می رسیدند. در این صورت، باور به آن فقط موضوع گواهی تنها نبود، بلکه مشاهدهٔ گسترده نیز در میان بود. ما می توانیم بخواهیم و می خواهیم که نتایج علمی تکرار پذیر باشند؛ ما

نمی توانیم خواستار اجرای مجدد معجزه باشیم. در جایی که به هر دلیلی اجرای مجدد ممکن نیست، کسانی که حکمی نامحتمل صادر می کنند، کارشان بسیار آسان است؛ و ما باید در علم هم به همان اندازهٔ موضوعات دینی محتاط باشیم.

شاید، هرچند نمی توانیم یقین داشته باشیم، این همان نکتهای باشد که هیوم میخواست بگوید. در وضعیتی خیالی که وی توصیف میکند، گزارش تاریکی هشت روزه در تمام فرهنگها یافته میشود. در زمانی که ارتباطات کند و پر دردسر و احتمالاً ناقص و غیردقیق بوده، شاید وی داستان خود را داستانی میدانسته که در آن تردیدی نیست که تمام این مردمان مختلف بهطور مستقل و دقیق مشاهدهٔ یکسانی انجام دادهاند، بهنحوی که وضعیت معادل وضعیت اجرای چندبارهٔ یک آزمایش با نتیجهای دقیقاً یکسان بوده است. همانطور که گفتم ما نمی توانیم یقین داشته باشیم ـ حتی هیوم هم که از این نظر یکی از بهترین نویـسندگان فلسفى است، هميشه واضح نمىنويسد. اما مىتوانيم تقريباً يقين داشته باشیم که این تمام آن چیزی نیست که وی تلاش میکرد بگوید. زیـرا در انتهای پاراگرافی که نقل قول فوق از آن گرفته شده است، این نکته را می بینیم: «متلاشی، فساد، و انحلال طبیعت رویدادی است که در افسانههایی چنان زیاد محتمل فرض شده که ظاهراً هر پدیدهای کـه رو بهسوی فاجعه دارد، در حدود گواهی انسانی قرار میگیرد، اگر این گواهی بسیار گسترده و یکسان باشد».

یا به عبارت دیگر، تاریکی هشت روزهٔ مذکور در واقع بسیار نامعمول است، اما در اینکه طبیعت گهگاهی خارج از الگوی عادی رفتار کند، هیچ

. .

### ۵۶ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

نکتهٔ بهویژه عجیبی وجود ندارد. بنابراین، دلیلی وجود ندارد که چنین چیزی را ناممکن تلقی کنیم، و بنابراین، اصلاً مقایسهای واقعی با مورد معجزه وجود ندارد. ما میتوانستیم زمانی طولانی را در میان جزئیات رسالهٔ دربارهٔ معجزات هیوم صرف کنیم. بسیاری چنین زمانی دارند، اما سفر ما باید ادامه یابد.

# فصل چهارم من چه هستم؟

نظرات یک بودایی ناشناس دربارهٔ نفسس: ارابهٔ شاه میلیندا

این نکته دربارهٔ فلسفهٔ هندی عموماً درست است که ما دربارهٔ کسانی که آن را نوشتهاند، زیاد نمیدانیم. اگر نام آنها، دینی را که با آن زیستهاند، و تاریخ آنها را با دقت پنجاه سال بدانیم، این موفقیتی علمی به حساب میآید. اما در مورد میلینداپانها، مسئلهٔ شاه میلیندا، چنین موفقیتی کسب نشده است ـ آنچه میدانیم تقریباً هیچ است. در اینجا راهبی بودایی به نام ناگاسنا با شاهی محلی بحث می کند و به

<sup>1.</sup> Milindapanha

<sup>2.</sup> Nagasena

پرسشهای وی پاسخ می دهد. احتمالاً ناگاسنا شخصیتی واقعی است که به افسانه پیوسته است، عموماً تصور می کنند که شاه میلیندا، مناندر یکی از فرمانروایان یونانی در شمال غرب هند است که از دوران فتوحات اسکندر کبیر به جای مانده است \_ حتی این نکته هم نکتهای نظری است \_ پس اجازه دهید مستقیماً به سراغ متن برویم.

اگر فقط چند خط از آن را بخوانیم، به شگفت درمیآییم. دیدیم که کریتوی افلاطون از عناصری تشکیل شده که اغلب خوانندگان تقریباً تمام آنها را بسیار آشنا می یابند. هدف برهان هیوم در دربارهٔ معجزات آن بود که از مشاهدات روزمرهٔ عقل سلیم در باب گواهی و تعریفی غیر شگفتآور از معجزه آغاز کند و سپس با نشان دادن آنکه نتیجهای که میگیرد پیامدی اجتنابناپذیر است، به نتیجهای شایان توجه برسد. اما گاهی مؤلفان تاکتیکهای مختلفی را در پیش میگیرند، گاهی مؤلفان با حکمی که صراحتاً مهمل به نظر میرسد ما را مستقیماً به عمق موضوع می برند. ما باید یاد بگیریم که از شگفتی به در آییم و با تلاش برای کشف آنچه حکم مهمل بهراستی بدان منتهی میشود (ممکن است همان باشد که به نظر میرسد، یا ممکن است فقط شیوهای نامعمول برای گفتن مطلبی باشد که چنین شگفتآور نیست)، و کشف اینکه چرا مؤلفان چنین حکمی دادهاند، به خواندن ادامه دهیم. توجه داشته باشید که «چرا مؤلفان چنین حکمی دادهاند، به خواندن ادامه دهیم. توجه داشته باشید مهم هستند: دلایل ایشان برای درست پنداشتن آن به و انگیزهٔ ایشان مهم هستند: دلایل ایشان برای درست پنداشتن آن به و انگیزهٔ ایشان

<sup>1.</sup> Menander

برای علاقه به آن یا آنچه هدف ایشان است. تمام این نکات با فرازی که میخواهیم بررسی کنیم، ارتباط بسیاری دارند. نخست، شگفتی. جشن شروع میشود؛ شاه نام ناگاسنا را میپرسد، ناگاسنا به وی میگوید: «اعلی حضرتا، مرا ناگاسنا میخوانند» \_ اما سپس میافزاید که این کلمه، «ناگاسنا فقط یک نام است زیرا چنین شخصی یافت نمیشود». مراد وی چه میتواند باشد؟ کسی تصور کرده که ناگاسنا شخصی است و وی هماکنون نام خود را به میلیندا گفته است؛ اما بلافاصله روشن میشود که این نام، نام شخص نیست، و به بهرغم این نکته که او هماکنون به شاه گفته است که وی را چگونه بهرغم این نکته که او هماکنون به شاه گفته است که وی را چگونه میشاسند و راهبان همتای وی، او را چگونه خطاب میکنند، چنین میشاسند و راهبان همتای وی، او را چگونه خطاب میکنند، چنین

شاه که آشکارا در این نوع بحث تجربه دارد (و درعین حال دانش قبلی زیادی از بودیسم دارد)، مأیوس نمیشود، بلکه تصمیم میگیرد تا انتهای موضوع پیش برود. او، با درک این نکته که ناگاسنا فقط دربارهٔ خودش سخن نگفته بلکه مراد وی آن بوده که نکتهای که مطرح ساخته (هر نکتهای که باشد) به یکسان در مورد همه صادق است، شروع به استنتاج آن چیزی میکند که تصور میکند پیامدهای مهمل دیدگاه راهب باشد. اگر [سخن راهب] درست باشد، آنگاه هیچکسی هرگز کاری، درست یا غلط، انجام نمی دهد، هیچکس هرگز به چیزی دست نمی یابد، از چیزی رنج نمی برد. چیزی به نام قتل وجود ندارد، زیرا کسی وجود ندارد که بمیرد. و آنگاه شوخی کوچکی در مورد جایگاه ناگاسنا: کسی وجود ندارد که بمیرد. و آنگاه شوخی کوچکی در مورد جایگاه ناگاسنا: کسی وجود نداشته که به وی تعلیم دهد و کسی هم نبوده که به وی حکم رهبانیت

دهد. این تاکتیک در تمام انواع بحث مشترک است: در اینجا چند نکته هست که همهٔ ما بی درنگ درست فرض می کنیم؛ آیا ناگاسنا واقعاً می گوید که همهٔ آنها غلط هستند؟ یا می خواهد بگوید که دیدگاه وی، اگر درست درک شود، این پیامد را ندارد؟ ناگاسنا هرگز به طور مستقیم به این چالش نمی پردازد. در اواخر فصل، اشارهای کرده است که بر مبنای آن، اگر وی چنین کرده بود، می توانستیم آنچه را وی ممکن بود بگوید بازسازی کنیم. اما فعلاً شاه با پرسش و پاسخی که بازهم یادآور بسیاری از گفتگوهای افلاطون است، ادامه می دهد.

پرسشگری میلیندا در این فراز بر نظریهٔ بودایی «پنج مجموعه» استوار است که براساس آن، آنچه ما انسان مینامیم مجموعهای از پنج عنصر است. میلیندا آنها را صورت، احساس (که به نظر میرسد از آن لذت، درد، و بی تفاوتی را درک می کردهاند)، ادراک، صورتبندیهای ذهنی (یعنی تمایلات ما، شخصیت ما) و آگاهی مینامد. تا زمانی که تصوری تقریبی از آنها داریم، نیازی نیست که نگران آن باشیم که اینها دقیقاً چه هستند: نکته آن است که شخص را با هیچیک از آنها نباید یکی پنداشت.

این چیزی است که احتمالاً همهٔ ما با کمی تأمل می گوییم. آیا ما احساساتمان هستیم؟ خیر، ما چیزی هستیم که دارای احساسات است، نه خود احساسات. آیا ما ادراکاتمان هستیم؟ خیر، به همان دلیل. آیا ما تمایلات، شخصیت خود هستیم؟ خوب بازهم خیر \_ زیرا تمایلات، شخصیتها عبارتند از تمایل به رفتار به شیوهای معین، و ما تمایلات

<sup>1.</sup> five aggregates

نیستیم، بلکه چیزی هستیم که دارای تمایلات است. به همین طریق، ما آگاهی نیستیم، ما هر آن چیزی هستیم که آگاه است. اما ممکن است نکتهٔ پنجم، نکتهای که میلیندا در واقع اول مطرح میسازد، بحثبرانگیزتر باشد. آیا ممکن نیست که عنصر مادی، یعنی بدن، چیزی باشد که آگاه است، دارای تمایلات، ادراکات، احساسات است؟ در اصل، وقتی پرسیده میشود که آیا بدن، ناگاسنا است، چرا ناگاسنا چنین بهسرعت می گوید که چنین نیست؟

هنگامی که کسی نکتهای را چنان مطرح میسازد که گویی بسیار بدیهی است درحالی که به نظر شما اصلاً بدیهی نمینماید، جستجوی امری ناگفته در ورای آن، تاکتیک خوبی است. شاید او فرض می کند که نفس، شخص، باید چیزی نسبتاً ناب و متعالی باشد به توصیف تعمداً مذمت آلود بدن که شاه پرسش خود را با آن مطرح میسازد، توجه کنید. یا اینکه نفس، کاملاً برخلاف بدن، باید چیزی دائمی و لایتغیر باشد که قادر به مقاومت در برابر مرگ است. هریک از این فرضها ممکن است از مفاهیم فلسفی یا دینی قبلی گرفته شده باشد بلحظهای دیگر به این نکته بازخواهیم گشت. یا شاید از فکری مانند این: ماده خود حرکت نمی کند (قطعهای از آن را جایی بگذارید و ببینید چقدر حرکت می کند)، در صورتی که حیوان حرکت می کند بانبراین باید چیزی غیرمادی در آن باشد که مادهٔ آن را به حرکت درآورد. یا: حتی اگر ماده حرکت کند بازهم حرکت هناز به باشد که مادهٔ آن را به حرکت درآورد. یا: حتی اگر ماده حرکت کند بازهم حرکت هناز به چیزی دارد که آن را هدایت کند.

این افکار مدتها پیش از آنکه پرسش شاه میلیندا نوشته شود، رایج بودهاند. اهمیتی را که سقراط در کریتو به نفس میداد به یاد بیاورید، یا فیدوی افلاطون را بخوانید \_ که دنبالهٔ کریتو است در باب آخرین بحث و مرگ سقراط. شاید بگویید «کمی صبر کنید، آنجا یونان است، اما اینجا هند است». درست است. اما نظرات بسیار مشابه (حتی قدیمی تری) را میتوان در نوشتههای برهمایی که برای هندوئیسم مقدسند، یافت. بهیقین، بودیسم کاملاً آگاهانه از سنت برهمایی جدا شده است. اما نقاط اشتراک اصلی عبارت بودند از قربانی کردن حیوانات و نظام کاستی (که بودیسم به همراه تمام صور افراطی ریاضت کشی آن را رها کرد)، بودیسم به همراه تمام صور افراطی ریاضت کشی آن را رها کرد)، تشکیل داد. اندیشهٔ باززایی چرخشی برای زندگیهای رنجبار دیگر و امید به گریز از این چرخه به حالتی از آزادی (نیروانای اودیستی و مکشای الله به گریز از این چرخه به حالتی از آزادی (نیروانای ابودیستی و مکشای هندویی) به یکسان، بخشی از هر دو هستند.

دانستن این مطالب ممکن است اندکی در فهم «خیر اعلیحضرتا»ی سریعی که ناگاسنا با آن به این رشته از پرسشها پاسخ میدهد، کمک کند. اما آنقدرها هم که ممکن است توقع داشته باشیم به ما کمک نمی کند، زیرا نمی گوید که چرا وی باید به آخرین پرسش پادشاه، اینکه آیا ناگاسنا چیزی دیگر است، چیزی است متفاوت از پنج «مجموعه» همین پاسخ را بدهد. اگر ما را بهجایی برساند، به اینجا میرساند که توقع داشته باشیم که وی باید می گفت بلی، چیزی متفاوت است، چیزی که

<sup>1.</sup> Nirvana

<sup>2.</sup> Moksha

Scanned by CamScanner

می تواند بدن را ترک کند و سپس در بدن دیگری سکنا گزیند، که می تواند اکنون احساسات و ادراکات معینی داشته و در آینده هم احساسات و ادراکات کاملاً متفاوتی داشته باشد. اما وی بازهم می گوید «خیر، اعلیحضرتا» \_ این چیز دیگری نیست. بنابراین، معما به جای خود باقی می ماند. و اشارهٔ بعدی میلیندا هم معماوار است: وی راهب را متهم می سازد که به نادرستی سخن گفته است زیرا ظاهراً «ناگاسنایی در کار نیست». اما ناگاسنا هرگز نگفته بود که در کار است \_ کاملاً برعکس، آنچه بحث را به راه انداخت، اشارهٔ حیرت آور وی به این نکته بود که شخص ناگاسنا در کار نیست. شاید گاهی در ترافیک با گرههایی مانند این برخورد کرده باشید، و پلیس راهنمایی ضعیفی هم بوده است که سعی کرده آن را بازکند.

ما در این مرحله به خوانشی خلاق نیاز داریم. مثلاً: آیا باید فکر کنیم که شاه فقط آشفته شده و رشتهٔ کلام را گم کرده است؟ یا اینکه فقط نمی تواند باور کند که چنین شخصی وجود ندارد و بنابراین فکر کرده که ناگاسنا مجبور است دست کم به یکی از پرسشهای وی پاسخ «بله» بدهد؛ چون وی به تمام آنها پاسخ «خیر» داده است، دست کم یکی از آنها باید نادرست بوده باشد، و این همان دروغی است که مراد شاه است وقتی می گوید: «شما، آقای این همان دروغی است که مراد شاه است وقتی می گوید: «شما، آقای محترم... به دروغ سخن گفته اید.» از این دو (شاید شما بتوانید به امکان دیگری بیندیشید؟) من دومی را ترجیح می دهم. تصور اینکه شاه دربارهٔ دیگری بیندیشید؟) من دومی را ترجیح می دهم. تصور اینکه شاه دربارهٔ ماهیت نفس تصور نادرستی دارد که ناگاسنا آن را تصحیح می کند، در کل با این فصل تناسب بیشتری دارد. وی (پس از اندکی دست انداختن میلیندا در مورد زندگی آسودهٔ وی) با پرسیدن مجموعهٔ مشابهی از پرسشها دربارهٔ ارابهٔ مورد زندگی آسودهٔ وی) با پرسیدن مجموعهٔ مشابهی از پرسشها دربارهٔ ارابهٔ شاه، چنین می کند. این سنت دائماً از تشبیهات، استعارات و شباهتها بهره

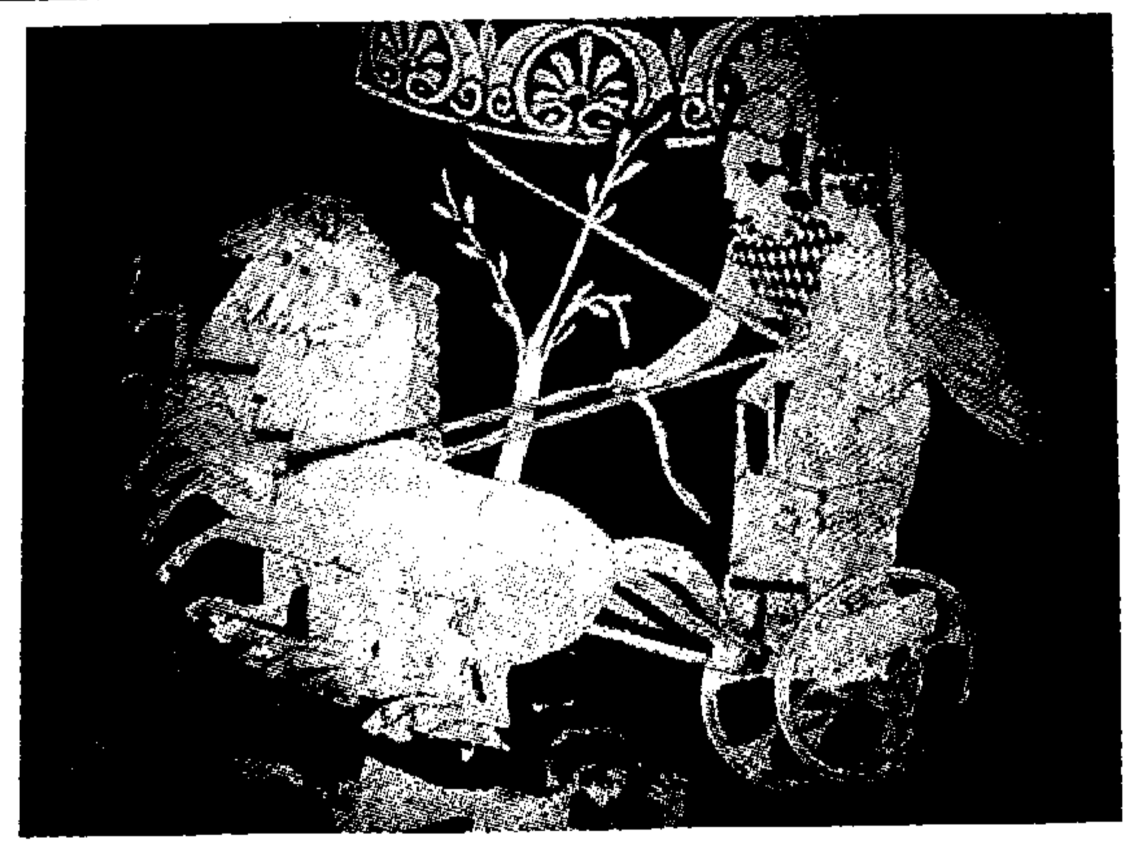
میبرد؛ شنوندگان مسئلهای که آن را بحثبرانگیز یافتهاند با دریافتن اینکه این مسئله مشابه یا از نوع چیز دیگری است که از قبل با آن آشنا هستند، به آسودگی میرسند. در اینجا انتظار میرود که بهمحض آنکه شاه به تمام پرسشها در مورد ارابه پاسخ «خیر» دهد، دریابد که ناگاسنا چگونه می تواند همین پاسخ را به تمام پرسشهای وی در مورد شخص بدهد. و در اواخر فصل، درمی یابد. اما نخست اجازه دهید به نکتهای اشاره کنم که مطالعهٔ این متن به تنهایی نمی تواند آشکار سازد، اما حتماً بر روی هرکسی با آموزش و هوش آشکار میلیندا تأثیر داشته است. در استفاده از ارابه بهمثابه مشابهی برای شخص، ناگاسنا کاری را انجام می دهد که به طور قوی یادآور استعارهای مشهور در درون فرهنگ فلسفی رایج آنها است و درعین حال به طرزی بهتآور با آن در تناقض است.

مشهور است که افلاطون نفس را با ارابه مقایسه کرده است. خیلی پیش از آن، در سنت هندی، کانا اوپانیشاد همین کار را می کند (نگاه کنید به کتابنامه). آیا اکنون نوبت ناگاسنا است؟ خوب، نه دقیقاً. گویی مؤلف به سنت دقیقاً برای آن اشاره کرده است که بر رد آن از سوی خود تأکید کند. در نزد افلاطون، ما دربارهٔ ارابهرانی میخوانیم که تلاش دارد تا اسبی رهوار (عقل) و اسبی سرکش (شهوات) را مهار کند؛ کانا اوپانیشاد نفس را با کسی که سوار بر ارابهای است و عقل را با ارابهرانی مقایسه می کند که حواس را که همانا اسبها هستند هدایت می کند. ناگاسنا به اسبی اشاره نمی کند. مهمتر آنکه، اسبها هستند هدایت می کند، دیگر بگذریم از سواری متمایز از ارابهران،

<sup>1.</sup> Katha Upanishad

همین تصویر است که وی علیه آن واکنش نشان میدهد. حضور دائمی، نفس، در کار نیست که هدایت یا نظارت کند. این مؤلف، در استفاده از تمثیل قدسی ارابهران، اما به شیوهای متفاوت، هم دیدگاه خود را مطرح میسازد و هم آنچه را رد می کند به محفل فرهنگی خود نشان می دهد.





تصویر ارابه، در صحنهای مشهور از حماسهٔ عظیم هندی، مهابهارات، کریستنا ارابهران آرجونای جنگجه است و راهنمای اخلاقی وی، نه فقط رانندهٔ او! در مثال یونانی هرکول پهلوان درحالی که الهه آتنا از وی مراقبت می کند، لگام را در دست می گیرد.

بنابراین، اکنون راهب، دقیقاً با دنبال کردن همان الگو، از شاه می پرسد: «آیا محور ارابه است؟ \_ آیا چرخها ارابه هستند؟ ...» میلیندا مکرر پاسخ میدهد «نه». این شگفت آور نیست ــ امـا ماننـد پاسـخهـای میلیندا به پرسشهای وی که جز آخری بقیه نسبتاً غیرتعجب آور بودند، یکی از پاسخهای میلیندا تقریباً هر خوانندهای را متعجب میسازد. اما اینبار، این پاسخ آخری نیست، بلکه پاسخ یکی مانده به آخر است. ناگاسنا میپرسد خوب آیا ارابه «دیرک، محور، چرخها... لگام، مهمیز برروی هم است». اغلب ما می گوییم «بلی؛ مادامی که ما از این اجزا نه بهمثابه چیزهایی که هرکدام یک گوشه افتادهاند بلکه به مثاب چیزهایی سخن می گوییم که در آرایهای مناسب قرار گرفتهاند \_ این دقیقاً همان چیزی است که ارابه است». اما میلیندا فقط می گوید «خیر، آقای محترم». بهزودی درخواهیم یافت که پشت این پاسخ نسبتاً عجیب چه چیزی قرار دارد. فعلاً اجازه دهید که فقط به این نکته توجه کنیم که شاه، که به تمام پرسشها پاسخ «خیر» داده است، خود را در همان موقعیت ناگاسنا قرار داده که بلافاصله کلمات قبلی میلیندا را به خود وی بازمی گرداند: «پس ارابهای که می گویید با آن آمدهاید کجاست؟ شما، اعلیحضرتا، بهدروغ سخن گفتهاید...» و حتی از سوی حامیان میلیندا مورد تشویق قرار می گیرد. اما شاه دست از تلاش برنمی دارد. وی می گوید دروغیی در کار نبوده است، زیرا «به دلیل دیرک، محور... و مهمیـز است کـه ارابـه چونان نمادی محض وجود دارد». ناگاسنا می گوید درست همین است و ناگاسنا هم بهمثابه نمادی محض وجود دارد، زیرا پنج مجموعه حاضر

هستند. و از راهبه واجيرا نقل قول مي كند:

درست مانند زمانی که اجزا به ترتیبی درست چیده شده باشند کلمهٔ «ارابه» گفته می شود،

آنگاه که پنج مجموعه وجود داشته باشند،

رسم است که بگویند «موجود».

شاه تحت تأثیر قرار می گیرد و فصل با خوشی به پایان می رسد. اما (شاید به درستی بپرسید) وی و ناگاسنا در مورد چه چیزی به توافق رسیدهاند؟ اینکه «نفس»، «شخص»، «موجود» و «ناگاسنا» کلمات قراردادی هستند؟ اما آیا تمام کلمات قراردادی نیستند ـ در انگلیس «cow»، در فرانسه «vache»، در لهستان «krowa»، هرچه قرارداد محل می گوید؟ مطمئن هستید که چیزی بیش از این به ما می گویند؟

در واقع بیشتر میگویند. مسئله، قراردادی بودن زبان نیست؛ مسئله به کلها و جزها مربوط می شود و نکته آن است که کلها به یک معنا کمتر واقعی، کمتر عینی و بیشتر از اجزائی که آنها را می سازند، موضوع قرارداد هستند. برای شروع [باید بگوییم] اجزا به شیوهای مستقلند که کل نیست: محور می تواند بدون وجود ارابه وجود داشته باشد، اما ارابه بدون محور نمی تواند وجود داشته باشد. (همان گونه که فیلسوف آلمانی بدون محور نمی تواند وجود داشته باشد. (همان گونه که فیلسوف آلمانی گوتفرید ویلهلم لایبنیتز (۱۶۴۶ – ۱۷۱۶ م.) بسیار دیرتر گفته است، کلها فقط واقعیتی «قرضی» دارند — که از واقعیت اجزا آنها قرض

<sup>1.</sup> Vajira

<sup>2.</sup> Gottfried Wilhelm Leibniz

گرفته شده است). به علاوه آنچه را کل به شمار می آید طبیعت نداده است، بلکه تا حدی به ما و به اهدافمان بستگی دارد. اگر از ارابه میله و یکی از چرخها را دربیاوریم، مجموعهٔ اجزائی که باقی می ماند به خودی خود ناقص نیست، بلکه فقط نسبت به آنچه ما ارابه را برایش می خواهیم ناقص است.

اما چرا اینهمه، اهمیت دارد؟ اصلاً چرا ناگاسنا این گفتگو را راه میاندازد؟ می توانیم اطمینان داشته باشیم نه فقط برای آنکه وقت بگذرد. نکته برای وی مهم است، زیرا وی معتقد است آنچه ما بدان باور داریم بر روی گرایشهای ما و از طریق آنها بر روی رفتار ما تأثیر دارد. این، به یقین، کاملاً منطقی است: مثلاً انتظار می رود که کسانی که معتقدند کلمهٔ «خدا» به چیزی واقعی اشاره دارد بهطرزی متفاوت از کسانی که فكر مى كنند اين فقط شيوهاى اجتماع ساخته براى سخن گفتن است، احساس و شاید رفتار کنند. زبان تخصصی را به کار ببریم: متافیزیک ما (آنچه ما فکر میکنیم واقعیت اساساً آنگونه است) میتواند بر اخلاق ما اثر بگذارد. اما، در دیدگاه بودیستی، هدف فلسفه (در واقع، هدف بودیسم) تخفیف رنج است؛ اگر چنین نکند، هیچ سودی ندارد. و یک علت عمدهٔ رنج زیاد اهمیت دادن به نفس، نیازهای آن، و اهداف آن است: آنطور که بودائیان میگویند: «چسبیدن به نفس». بنابراین، هر تغییر بـاوری کـه جایگـاه نفس را در نظر ما پایین بیاورد، مفید است. متنی تبتی می گوید: «اگر کسی معتقد باشد که نفس ابدی و مستقل است، بدان وابسته میشود؛ ... این با خود آلودگی به همراه میآورد، آلودگی کارمای بد را تغذیه میکند؛ کارمای بد

Scanned by CamScanner

رنجها را تغذیه می کند». به این دلیل مهم است.

آیا می توان گفت که ناگاسنا در این فصل حرف خود را ثابت کرده است؟ آیا واقعاً نشان داده که نفسی ابدی وجود ندارد، فقط ترکیب ناپایداری در کار وجود دارد که رسم است آن را شخص بخوانند؟ بهیقین خیر، حتی اگر تمام آنچه را وی و میلیندا دربارهٔ ارابه می گویند بپذیریم، بازهم باید گفت که تشبیه ارابه هنگامی قابل اتکا است که نوبت به تفکر دربارهٔ شخص می رسد، با این همه ناگاسنا دربارهٔ این نکته اصلاً سخنی نمی گوید. بنابراین، مانند اغلب تشبیه ها، این یکی هم [فقط] به عنوان مثال یا توضیح آنچه مراد نظریه دربارهٔ نفس است، مفید است، اما نه بهمثابه مدر کی برای درستی نظریه. این را هم نمی فهمیم که چرا وی باسخ اساسی «خیر، اعلی حضرتا» را به پرسش نهایی و اساسی شاه داده باست؛ پرسشی که حامی نفس دائمی در پاسخ آن می گفت بله: «آیا است؛ پرسشی که حامی نفس دائمی در پاسخ آن می گفت بله: «آیا ناگاسنا جدا [متمایز] از صورت مادی، احساس، ادراک، صورت بندی های فاگلسنا جدا [متمایز] از صورت مادی، احساس، ادراک، صورت بندی های

بنابراین، رأی موقت ما باید چنین باشد «اثبات نشده». اما ممکن است از خودمان بپرسیم آیا طرح این پرسش («آیا ناگاسنا حرف خود را اثبات کرده است؟») درست است. شاید باشد، اگر ما تلاش کنیم بر ذهنیتمان در مورد ماهیت نفس غلبه کنیم؛ اما اگر تلاش کنیم بفهمیم در فصلی که در حال خواندن آن بودیم چه چیزی جریان دارد، شاید نباشد. به یاد داشته باشید که این شاخهای از سنت است که گورو، استاد معنوی توانا، دا به ما داده است. از نظر ناگاسنا اعتبار آنچه وی میگوید در نهایت در کلام بودا است؛ کار خود وی انتقال نظریهٔ صحیح با عبارات زنده و به

### ۷۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

یادسپردنی است. دلیل قانع کننده را بهتر است از نویسندهای مانند هیوم تقاضا کنیم زیرا چنین تقاضایی از وی شایسته است که بهراستی تـ الاش می کند تا آن را برآورده سازد. برخی خوانندگان ممکن است احساس نگرانی آزاردهندهای بکنند. بوداییان، درست مانند هندوها، به باززایش اعتقاد دارند ـ دالایی لاما، خلف خود است که باززاده شده است. اما اگر نفسی در فراسوی پنج عنصر وجود ندارد، چه چیزی هست که باززاده شده است، چه چیزی است که از یک بدن به بدن دیگر مهاجرت می کند؟ آنها چگونه این دو نظریه را با هم جمع می کنند؟ تنها چیزی که می توانم در اینجا بگویم آن است که ایشان از این مشکل کاملاً آگاه بودند. این متافیزیک بودایی بسیار بیشتری را پدید آورد که تمام سفر بسیار کوتاه ما حتی نمی تواند آغاز آن باشد. اما اگر چاپی از کتاب برسش های شاه میلیندا در اختیار دارید که در کتابنامه توصیه شده است، به صفحات ۹ ـ ۵۸ بروید و بخش موسوم به تناسخ و باززایش را بخوانید تا فقط تصوری از موضوع به دست آورید.

<sup>1.</sup> Questions of King Milinda

<sup>2.</sup> Transmigration and Rebirth

## فصل پنجم برخی موضوعات برخی موضوعات

سه مثالی که بررسی کردهایم برخی مباحث عمومی را مورد بحث قرار میدهند، نظراتی که اهمیتشان از هر متنی یا از این نظر هـر مکتب یا دورهای بسیار فراتر مـیرود. اکنـون چنـدتایی از آنهـا را بـرای بررسـی خاص انتخاب میکنم. اینکه یک پرسش را تا چه حد میتوان بهدرسـتی دور از متن تاریخی خاصی که در آن مطرح شده بررسـی کـرد و (شاید) پاسخ داد، خود پرسشی است فلسفی و نه پرسشی ساده؛ در بخش پایـانی این فصل دراینمورد سخن خواهم گفت.

# نتيجه كرايي اخلاقي

از این عنوان نترسید. این فقط نام خاص نظریهای است که براساس آن، با بررسی نتایج یک امر داوری میشود که آن امر چقدر خوب یا بـد است. همان طور که دیدیم، در کریتو، سقراط نتایج افعالی را که در پیش روی وی بود، برای دوستان خود، فرزندان خود و خودش می سنجید. اما ملاحظاتی هم دربارهٔ آنچه در گذشته روی داده بود، نه آنچه در آینده حاصل می شود، نیز در کار بود: رفتار گذشتهٔ وی به معنای آن بود که وی اکنون نسبت به دولت که از وی خواسته است تا حکم و مجازات آن را بپذیرد، وظیفهای دارد. در پایان آن فصل گفتم که اگر فیلسوفان می خواستند مسائل اخلاقی ما را حل کنند، نخست مجبور بودند که ما را قانع سازند موضوعات اخلاقی به واقع چندان هم که به نظر می آید پیچیده نیستند. یکی از این قبیل کوشش ها نتیجه گرایی است: هیچ دلیل اخلاقی به گذشته نمی نگرد؛ دلایل اخلاقی مناسب همه به نتایج افعال ما می نگرند.

بنابراین، تصور می شود امری خوب است اگر که نتایج خوبی داشته باشد، بد است اگر نتایج بدی داشته باشد. اما خیلی زود متوجه می شوید که این نکته مطلب زیادی به ما نمی گوید؛ هنوز باید به ما بگویند کدام نتایج خوبند و کدام بد. صرف تکرار فرمول (گفتن اینکه: نتایج خوبند وقتی خود آنها هم نتایج خوبی داشته باشند) ما را جلوتر نمی برد. نتیجه گرا باید چیزهای معین و وضعیتهای معینی را به خودی خود خوب بداند. در مورد این چیزها، خوبی عبارت نیست از نتایج خوب داشتن بداند در مورد این چیزهای دیگر خوب هستند فقط به میزانی که آنها فقط خوب هستند عیزهای که به خودی خود خوب هستند منتهی می شوند.

<sup>1.</sup> consequentialism

Scanned by CamScanner

یعنی نتیجهگرایی نظریهٔ اخلاقی یگانهای نیست، بلکه نوع عمومی نظریهای است که می تواند، براساس آنچه به خودی خود خوب تلقی می شود، شکلهای خاص بسیاری به خود بگیرد. اگر شما فکر کنید تنها چیزی که به خودی خود خوب است لذت است بسیار متفاوت از کسی زندگی خواهید کرد که فکر می کند تنها چیزی که به خودی خود خوب است معرفت است. بنابراین، حتی اگر همه بتوانیم به توافق برسیم که در تفکر اخلاقی خود نتیجه گرا باشیم، فقط مشکل بسیار کوچکی حل شده است.

شاید اکنون بپرسید چرا باید اینقدر انحصارگرا باشیم: چرا چیزهای بسیار زیاد نمی توانند به خودی خود خوب باشند: لذت، معرفت، زیبایی، عشق \_ فقط برای شروع؟ خیلی منطقی به نظر میرسد. اما اگر آنچه انتظار داشتیم نظریهای اخلاقی بود که تصمیم گیری در مورد آنچه را باید انتجام داد برای ما نسبتاً ساده سازد، این گام بزرگی است در جهت اشتباه. به محض آنکه بپذیریم که بیش از یک ارزش بنیادی را در نظر بگیریم، به ناگزیر درخواهیم یافت که ارزشهای ما گاهی با هم در تناقض قرار می گیرند. من ممکن است اغلب در وضعیتی باشم که یک ارزش را تبلیغ می گیرند. من ممکن است اغلب در وضعیتی باشم که یک ارزش را تبلیغ کنم (یعنی کارهایی را انجام دهم که این نوع نتیجه را دارند) یا ارزش دیگر را، اما نه هر دو را. کدام یک را باید انتخاب کنم؟ اگر سقراط مجبور بود بین به خطر انداختن زندگی دوستان خود یا زیان رساندن به تعلیم فرزندانش یکی را انتخاب کند، باید کدام یک را انتخاب می کرد؟ چه خوب بود اگر می توانستیم خوشبخت بود که مجبور نبود انتخاب کند، باید کدام یک را انتخاب می کرد؟ چه خوشبخت بود که مجبور نبود انتخاب کند، باید کدام یک را انتخاب می کرد؟ چه فقط یک ارزش بنیادی را تعیین کنیم، و هرچیز دیگر را براساس میزانی فقط یک ارزش بنیادی را تعیین کنیم، و هرچیز دیگر را براساس میزانی که آن چیز به آن ارزش منتهی می گردید، اندازه گیری کنیم.

پس تعجبی ندارد که نظریههایی اخلاقی از همین نوع وجود داشته است. یک نظریهٔ قدیمی، که ارزش دارد مطالبی را دربارهٔ آن بخوانیم، از آن اپیکور (۳۴۱ ـ ۲۷۱ ق.م.) است. از نظر وی و پیروانش، تنها چیزی که بهخودیخود ارزشمند بود، لذت بود. اما از وی توقع نداشته باشید مجالس عیشونوش و میهمانیهایی را با دورههای استراحت در میان آنها در ساحل جزیرهٔ خصوصی شما پیشنهاد کند. زیرا منظور اپیکور از لذت اصلاً این نبود: فقدان درد بود، اعم از درد جسمی یا ذهنی. وی تصور می کرد این حالت کاملاً خالی از مشکل مانند هر لذت بزرگ دیگری یک لذت بزرگ است. آنچه ما بلافاصله بهعنوان لذت تصور می کنیم فقط متفاوت بزرگ است. آنچه ما بلافاصله بهعنوان لذت تصور می کنیم فقط متفاوت ایدرزش در مورد راه رسیدن به این حالت آرمانی و حفظ آن، استدلال و اندرزش در مورد راه رسیدن به این حالت آرمانی و حفظ آن، استدلال کرده باشد. می گویم «به نظر می رسد»، زیرا ما مطالب بسیار اندکی در اختیار داریم که خود وی نوشته باشد؛ هرچند وی نویسندهای پرکار بود، اما بیشتر دانش ما دربارهٔ وی از گزارشهای متأخر است.

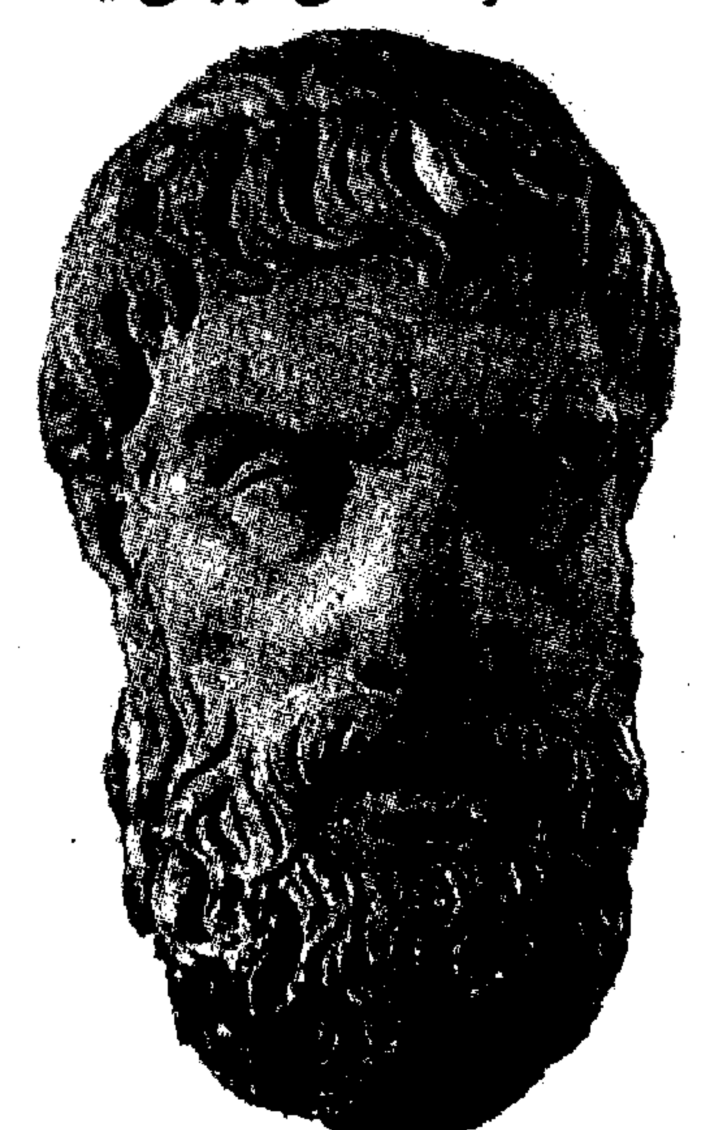
نظریهٔ جدیدتر و قابل فهمتری از این نوع را جان استیوارت میل فیم از این نوع را جان استیوارت میل ۱۸۰۶–۱۸۷۳ م.) در رسالهٔ مشهور خود فایده گرایی مطرح ساخت که در آن به اپیکور به مثابه یکی از نیاکان فلسفی خود اشاره کرده است. میل اعلام کرد که یک چیز که به خودی خود خوب است سعادت است و آن را «لذت و فقدان درد» تعریف کرد (بدون آنکه مانند اپیکور معتقد باشد

<sup>1.</sup> John Stuart Mill

<sup>2.</sup> Utilitarianism

که فقدان هرگونه دردی به تنهایی بزرگترین لذت است). اما میان میل و اپیکور تفاوتی بسیار مهم وجود دارد. زیرا هرچند به نظر می رسد اپیکور دل مشغول اندرز دادن به افراد است در مورد اینکه چگونه لذت یا آرامش خودشان را بهتر تضمین کنند، میل اصلاحگری اجتماعی بود که هدف اصول اخلاقی وی بهبود زندگی (یعنی سعادت) برای همه بود. (تقسیم مشابهی در تاریخ بودیسم یافته می شود: آیا عالی ترین آرمان دستیابی شخصی به نیروانا است، یا عبارت است از به ارمغان آوردن نیروانا برای همه افراد از جمله خود شخص؟). اپیکوریانیسم می گوید: «بگذار هرکسی در پی آن باشد که از درد و اضطراب آزاد گردد؛ هرچند می توان به درستی افزود «کمک کردن به اطرافیان در انجام این کار احتمالاً به شما کمک خواهد کرد تا شما نیز بدان دست یابید ـ و اگر چنین است، به آن ها کمک کنید». در مقابل، برای جان استیوارت میل، به طور عموم هدف اولیه سعادت است؛ بنابراین سعادت هرکس دیگری همان قدر هدف شماست که سعادت خودتان، بنابراین سعادت هر شخص ارزش یکسانی با سعادت هر کس دیگری دارد.

سر مرمری اپیکور، در موزهٔ بریتانیا



آرزوهای میل از جامعهٔ خود وی فراتر می رفت ــ وی حتی در مورد بهبود شرایط کل نوع بشر می نویسد. این دوران ویکتوریایی بریتانیا و امپراتوری بریتانیا در اوج کار خود بود (خود میل به مدت بیش از سی سال برای کمپانی هند شرقی کار می کرد). اما ناعادلانه است اگر او را امپریالیست اخلاقی مداخله گر بدانیم. او نمی خواست به کسی بگوید چگونه سعادتمند باشد؛ فقط می خواست که مواهب مادی، تحصیلات و آزادی های سیاسی و اجتماعی در اختیار همه باشد تا بتوانند سعادت خود را به شیوهٔ خود پیدا کنند. بسیاری این عمومیت اصل اخلاقی بنیادی میل را ستودنی می دانند. برخی نیز ممکن است بپرسند آیا اینکه از انسان ها بخواهیم دغدغهٔ اخلاقی خود را چنین گسترده و چنین بی طرفانه توسعه دهند، می تواند واقع گرایانه باشد. آیا ما قادر به آن هستیم؟ و اگر چنین تلاشی می کردیم، زندگی چگونه بود؟

این پرسشها، به ویژه پرسش دوم، برخی فیلسوفان را به فکر انداخته است که نظریهٔ میل با ارزش دیگری که تقریباً همهٔ ما آن را برای خود بسیار مهم میدانیم در تناقض است. آن را در کریتو دیدیم.

# انسجام

به یاد بیاورید که نکتهای که برای سقراط اهمیت داشت، خطی بود که در محاکمهٔ خویش در پیش گرفت. پس از رد صریح گزینهٔ تبعید، وقتی فرصت انتخاب مجازاتی غیر از مجازات مرگ به وی داده شد، اکنون چگونه می توانست تبعید را انتخاب کند؟ «من نمی توانم اکنون که این

سرنوشت برای من پیش آمده برهانهای قبلی خود را دور بریزم». وی به دادگاه گفت به عنوان سرباز، به جای انجام کاری نادرست، با مرگ روبرو شده است؛ اکنون آنچه را به نظر وی نادرست است فقط برای طولانی تر کردن عمر خود انجام نخواهد داد. این افکار وجه مرکزی فضیلت انسجام را در خود دارند. انسجام به معنای تمامیت، وحدت است؛ تصور انسجام به مثابه ارزش تصور حیاتی است که نه چونان مجموعهای از داستانهای گسسته بلکه چونان یک کل [پیوسته] زندگی شده باشد. بنابراین، شامل وفاداری دائمی به اصول و دیدگاه ها می شود مگر آنکه دلایل یا شواهد جدیدی پدیدار گردد. در این ارتباط نیز (و به همین سان در ماجرای سقراط) شامل ارزش جستجوی منسجم آن طرحهای منتخبی می شود که به زندگی شخص هدف و معنا می دهند. و می توان آن را مانع خودفریبی و دورویی نیز دانست، یعنی حالاتی که در آنها افراد به این یا آن طریق با خود در تناقضند.

...

خوب؛ آرمان انسجام تا چه حد با فایده گرایی میل تناسب دارد؟ برخی فکر می کنند اصلاً تناسبی ندارد. زیرا هرقدر هم که در گذشته تعهد شما به اصلی خالصانه بوده باشد، این نکته \_ اگر موضع میل را جداً و در ظاهر آن بپذیریم \_ به تنهایی دلیلی در اخنیار شما قرار نمی دهد که اکنون دوباره آن را دنبال کنید. اگر در گذشته تعهد شما به آن اصل به طور منسجم به اثرات خوبی منتهی شده است (که برمبنای سعادت اندازه گیری می شوند)، آنگاه آن نکته دست کم دلیلی در اختیار شما قرار می دهد که تصور کنید دوباره چنین

<sup>1.</sup> integrity

خواهد کرد ـ که دلیل دنبال کردن آن در زمان حاضر است. اما تعهد شما به آن، هرقدر هم که خالصانه باشد، هرقدر هم که به بخشی از شخصیت شما تبدیل شده باشد، چنین نیست. منتقدان فایده گرایی می گویند آیا ما واقعاً می توانیم با این شیوهٔ تفکر زندگی کنیم.

شاید بخواهید بررسی کنید که آیا فایدهگرایان می توانند در برابر این اتهام از خود دفاع کنند. اگر نتوانند اوضاع نه تنها برای آنها که برای اغلب انواع دیگر نتیجهگرایان نیز خراب به نظر می رسد. زیرا در آخرین پاراگراف این تلقی که اثرات [افعال] براساس سعادت ارزیابی شدهاند مهم نبود؛ من می توانستم به جای سعادت هرچیز دیگری را بنویسم بدون آنکه بر روی برهان اثری بگذارد. بنابراین، این حملهای است بر نتیجهگرایی که فایدهگرایی فقط یک روایت از آن است. هرکسی که احساس کند حمله موفق است باید بپذیرد که نتایج یک عمل (حداکثر) فقط یک جنبه از ارزش آن هستند و تصمیم گیری در مورد اینکه آیا آن عمل درست بوده یا خیر ممکن است شامل ایجاد توافق ذهنی میان عواملی از انواع کاملاً مختلف باشد.

# اقتدار سیاسی

# نظريهٔ قرارداد

دولتها از اعضای خود درخواستهایی دارند که اگر از سوی شخصی حقیقی مطرح شود بهطور عمیق قابل ایراد است. مثلاً مالیات. چرا باید تملک بخشی از درآمد من برای دولت مجاز باشد درصورتی که شما حتی اگر برای این امر تلاش می کردید، به زورگویی یا تهدید متهم می شدید؟

یا آیا عادلانه است که دولت آن را بردارد و برود \_ فقط به دلیل آنکه بزرگترین تهدید موجود است؟

اما اغلب نظریه پردازان سیاسی معتقدند که دولت دارای اقتدار مشروع است، هرچند در مورد میزان آن ـ یعنی دراین مورد که این اقتدار تا کجا می تواند پیش برود و درعین حال مشروع باقی بماند ـ توافق کمتری وجود دارد. این دیدگاه ها از مفاهیم تمامیت خواهانه که به دولت در مورد تمام ابعاد زندگی افراد قدرت می دهند، تا دیدگاههای مینی مالیستی که براساس آن ها دولت می تواند هر کاری برای حفظ آرامش و تنفیذ قرار دادهای اعضای خود با یکدیگر انجام دهد و تقریباً نمی تواند هیچ کار دیگری انجام دهد، متغیر است. اما جز تعداد بسیار اندکی که در انتهای پایینی این مقیاس قرار می گیرند («دولت هیچ اقتدار مشروعی ندارد»)، همه با این پرسش روبرویند که اقتدار دولت بر افراد از کجا ناشی می شود.

این پاسخی است با تاریخی بلند \_ روایتی از آن را قبلاً در کریتو دیدیم \_ که از نوعی توافق یا قرارداد میان افراد و دولتی که افراد شهروندان آن هستند، ناشی میشود. این پاسخی بسیار طبیعی است. شاید آدمی توافق کند که اقتدار دیگری را (در حوزهٔ معینی از فعالیتها) بپذیرد زیرا در انجام این کار نفعی اساسی (برای خود) میبیند و به ازای آن نفع، این توافق را میپذیرد. اغلب افراد میپذیرند که چنین توافقی اقتدار دیگری

<sup>1.</sup> totalitarian

<sup>2.</sup> minimalist

را برایشان، تا آنجا که توافق کردهاند، مشروع می سازد به شرط آنکه توافق داوطلبانه باشد. این پاسخ، هرچند طبیعی است، تنها پاسخی نیست که شایستهٔ بررسی است. پاسخ دیگر آن است که قوی تر بر ضعیف تر اقتداری طبیعی دارد و اقتدار وی مشروع است مادامی که از آن به نفع ضعیف تر استفاده می شود. مثلاً به درستی می توان اقتدار والدین نسبت به نوزادان خود را چنین تصور کرد. اما اگر بپذیریم که ضعیف تر خود داوری کند که آیا قوی تر به نفع وی کار می کند یا خیر، تقریباً به معنای آن است که قدرت فقط تا زمانی که ضعیف ترها آن را بپذیرند، مشروع است. در نتیجه به نظریهٔ رضایت ضمنی نزدیک می شویم، نظیر آنچه قانون و دولت آتن علیه سقراط به آن متوسل شدند (نگاه کنید به ص ۳۶). جز درصورتی که بپذیریم قدرت برتر اقتدار را مشروع می سازد («قدرت حق است») یا اینکه خدا به برخی افراد یا نهادها اقتدار داده است («حق الهی پادشاهان»)، به راحتی نمی توان از این یا آن شکل از نظریهٔ قرارداد اجتناب کرد.

به دلیل پاسخهای بسیار متنوع به پرسش «چه کسی، چه قراردادی را با چه کسی منعقد می کند؟»، شکلهای زیادی از آن [نظریهٔ قرارداد] وجود دارد. از آنجا که از وظیفهٔ هر فرد در برابر دولت سخن گفتیم، می توان تصور کرد که هرکسی باید شخصاً طرفی از آن قرارداد باشد (به نظر می رسد این جهت رویکرد سقراط در کریتو است)؛ اما برخی نظریه پردازان چنان می نویسند که گویی کافی است که نیاکان فرد یا بنیان گذاران جامعه، طرفی از آن قرارداد بوده باشند. و جدای از این پرسش، آیا قرارداد با کل جامعه منعقد شده است (گویی شما قرارداد پرسش، آیا قرارداد با کل جامعه منعقد شده است (گویی شما قرارداد

میبندید که از تصمیمات کل جمعی که خودتان عضوی از آن هستید، تبعیت کنید)؟ یا با شخص یا اشخاص مسلطی که بدین ترتیب با آنها بیعت می کنید؟ می توان دید که تفاوت حاصله در قانون اساسی ممکن است بسیار زیاد باشد: هرجایی از دمو کراسی اجتماعی تا سلطنت مطلقه، و قرارداد چیست؟ تحت کدام شرایط فرد می تواند به درستی قرارداد را

و قرارداد چیست؟ تحت کدام شرایط فرد می تواند به درستی قرارداد را منقضی شده تلقی کند؟ نظریهٔ قرارداد مشهور تامس هابز (۱۵۸۸ ـ ۱۶۷۹ م.) که در فصل هشتم به آن بازخواهیم گشت، بر آن است که تنها نفعی که فرد منعقد کنندهٔ قرارداد می تواند به درستی طلب کند حفاظت از حیات خود است: فرمانروا بی قانونی کشتار آمیز و راهزنانهٔ وضعیت پیش از قرارداد را متوقف می سازد و دفاع در برابر حمله از خارج را سازماندهی می کند. اگر شکست بخورد، تمام تعهدات به پایان می رسد؛ اما در غیر این صورت اطاعت کامل.

اپیکور دراینباره سخنی برای گفتن دارد: «آنکه بهتر میدانست چگونه با ترس از دشمنان خارجی رویاروی شود، تمام کسانی را که میتوانست در یک خانواده جمع کرد». حتی هابز هم خانوادهها را از جنگ همه علیه همه معاف میداند. در زمانهای دشوار، خانوادهها گروههایی هستند که بیشتر احتمال دارد در کنار یکدیگر بمانند و بهترین نمونه برای همکاری و اتحاد هستند. (برخی خوانندگان ممکن است این اندیشه را منسوخ بدانند ـ اما شاید دلیل این امر آن باشد که زمانه آسان تر شده، و در

<sup>1.</sup> Thomas Hobbes

جاهایی که چنین شده چنان است). افلاطون در نسخهای که برای دولت آرمانی می پیچد (جمهوری) خانواده را اساساً ویران می کند، تردیدی نیست که وی شاهد توطئهها و فسادهای خانواده محور بسیاری بوده است. وجود گروهی از واحدهای نزدیک بههم در داخل دولت برای قدرت دولت و توانایی آن در حفظ آرامش خطرناک است. اگر قرار است خانوادهای باشد، باید فقط یکی باشد \_ همان گونه که تذکر اپیکور نشان می دهد \_ و دولت را باید والد همه تلقی کرد (کریتو 50eff).

## مدرک و عقلانیت

اگر توانایی استدلال دارید، عقلانیت همان چیزی است که نصیبتان شده است: یعنی توانایی فهمیدن اینکه، با توجه به برخی مطالب، اگر برخی نکات صادق باشند، کدام نکات دیگر ممکن است صادق باشند؛ شاید هم توانایی فهمیدن اینکه چقدر محتمل است که صادق باشند (هرچند برای این امر به عقلانیت نسبتاً بیشتری نیاز دارید). این وضعیت ذهن است که هیوم وقتی در دربارهٔ معجزات می گفت انسان عاقل باور خود را با مدرک متناسب می سازد، از آن سخن می گفت.

اما تشکیل باورهای درست، با میزان متناسبی از اطمینان، تنها تظاهر عقلانیت نیست. وضعیت آشنا وضعیتی است که در آن میخواهید بدانید آیا چیزی درست است یا خیر («آیا فلانی بود که آن کار را انجام داد؟»؛ «آیا در خانه نان داریم؟») و در اینجا عقلانیت شما به شما نشان میدهد که کدام مدارک را جستجو کنید، به همان اندازه که وقتی آن مدارک را کسب کردید نشان میدهد که به چه چیزی باور داشته باشید. در کنار

Scanned by CamScanner

تواناییهای بررسی، ما توانایی انتخاب عقلانی هم داریم: یعنی با توجه به خواستههایی معین، انتخاب رشتهای از اعمال که به برآورده ساختن آن خواستهها بینجامد. و گاهی به عقل ما، هرچند بهنحوی مناقشهبرانگیز، کارکرد دیگری هم نسبت میدهند: نه فقط گفتن اینکه با توجه به اهدافی که داریم باید چه بکنیم، بلکه افزون بر آن گفتن اینکه چه اهدافی باید داشته باشیم. کانت تأیید میکند که عقل دارای چنین قدرتی است و هیوم آن را رد میکند، بهاین ترتیب هریک از دو پاسخ به این پرسش عجیب از وزن زیاد و مؤثری برخوردار است. (به نظر من، سهم هیوم و پیروان وی اندکی بیشتر است، هرچند مبارزه ادامه دارد). اما در اینجا ما به موضوع باور و مدرک میپردازیم.

چرا ما باید به داشتن مدرک یا توانایی اقامهٔ دلیل برای باورهای خود علاقه مند باشیم؟ زیرا این امر موجب میگردد که احتمال درستی باورهای ما بیشتر باشد؛ و ما را مطمئن تر میسازد که درست هستند. هر دو مهم هستند. ما میخواهیم باورهای مان درست باشند، زیرا از آنها برای هدایت اعمال خود استفاده می کنیم و اعمالی که با باورهای درست هدایت میشوند، در کل بسیار موفق تر هستند. (افعال و نرخ موفقیت دو شخص را که هر دو نان میخواهند مقایسه کنید: یکی معتقد است \_ به شخص را که هر دو نان میخواهند مقایسه کنید: یکی معتقد است \_ به درستی \_ که اشتباه \_ که نان در آشپزخانه است، دیگری معتقد است \_ بهدرستی \_ که دان هنوز در اتومبیل است). و اگر ما به باورهای درست خود اطمینان داشته باشیم مفید است، زیرا دراین صورت، به جای تردید، براساس آنها داشته باشیم مفید است، زیرا دراین صورت، به جای تردید، براساس آنها پیش می رویم و عمل می کنیم.



دور از خانواده، ممکن است هر اتفاقی روی بدهد. وضعیت طبیعی هابز؟

اینها ملاحظات عملی هستند که دائماً بر ما اثر میگذارند. شاید ملاحظاتی نظری هم در کار باشند که به تصویر فلسفی که ما از خود ترسیم میکنیم مربوط میشوند: ما (برخی از ما، در دورههای معینی از تاریخ) شاید دوست داشته باشیم که خود را موجوداتی ذاتاً عقلانی تصور کنیم که عقل در

Scanned by CamScanner

زندگی ایشان نقشی مطلقاً مرکزی ایفا میکند. برای مدتی طولانی، فیلسوفان عقلانیت را جنبهای مهم میدانستند که انسانها را از دیگر حیوانات متمایز میسازد. (میتوانید ببینید که هیوم در دربارهٔ عقل حیوانات، بخشی که بلافاصله قبل از دربارهٔ معجزات است، با این دیدگاه مخالفت میکند).

این تصور که عقل در زندگی انسانی نقش مطلقاً مرکزی دارد، تصوری است نسبتاً مبهم، زیرا از آن نوع دیدگاههایی نیست که کسی بتواند آن را ثابت کند، یا بهطور قطع رد کند، و تالاش بارای آن به داوری درستی نمی انجامد، بااین همه دربارهٔ آن مطالب بسیاری می توان گفت.

نخستین نکته را شکاکان یونان باستان خوب می شناختند. فرض کنید باوری دارید (آن را ب بنامید) و از خود می پرسید آیا برای اعتقاد به آن دلیلی دارید. بنابراین به دلیلی فکر می کنید (آن را ر بنامید). این ر نمی تواند چیزی باشد که فقط در رؤیا دیدهاید. اگر قرار است دلیلی در اختیار شما قرار دهد که ب درست است، باید خود دلیلی داشته باشید که ر درست است. این دلیل دیگر نمی تواند خود ب یا دوباره ر باشد. (این اقامهٔ باور است بهمثابه دلیلی برای خود باور که چیزی بیش از بیان مجدد باور به نظر نمی رسد و اغلب آن را مصادره به مطلوب می نامند). بنابراین، باید چیز دیگری باشد ـ در اینجا بازهم استدلال تکرار می شود. این نشان می دهد که تصور اینکه ما برای باورهای خود دلایلی داریم فقط نمودی است موضعی که به محض آنکه تلاش کنیم تا به تصویر گسترده تر بنگریم، ناپدید می شود. معلوم می شود که دلایل نسبت به باورهای دیگری که برای آنها دلیلی نداریم نسبی هستند. جستجوی باسخی قانع کننده برای این برهان حوزهٔ کاملی از تحقیق فلسفی را پدید

#### م الله فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

آورد که آن را معرفتشناسی یا نظریهٔ معرفت مینامند.

این نکته را هم اضافه کنید که یافتن دلیلی منقح برای اغلب باورهای بنیادی ما، باورهایی که بدون آنها نمی توانستیم زندگی خود را سروسامان دهیم، بسیار دشوار است. مثالی که بسیار در مورد آن بحث شده، اطمینان ما به این امر است که اوضاع همانگونه که در گذشته جریان داشته، ادامه خواهد یافت: نفس بعدی شما، شما را خفه نخواهد کرد، وقتی قدم بعدی را برمی دارید کف خانه فرونخواهد پاشید \_ و صدها چیز دیگر از همین نوع. با کدام دلیل به آنها باور داریم؟ پاسخ ندهید: این نوع باور تقریباً همیشه مفید بوده است. درست است، اما اینهم فقط مثال دیگری است از آنچه در گذشته روی داده است و آنچه ما میخواستیم بدانیم این بود که چرا انتظار داریم آینده نیز در همین جهت پیش برود.

بنابراین، اگر تصور شود که باور انسانی را می توان کاملاً از نظر عقلانی شفاف ساخت یا زندگی انسانی را می توان فقط براساس عقل پیش برد، آنگاه این نظر با موانع عبورناپذیری روبرو می شود. اما نکته ای که باقی می ماند این است که قوای استدلال، کسب باورها با استنتاج آنها از باورهای قبلی، برای ما بسیار مهم هستند. بدون آنها، چیزی که به طرز قابل تشخیصی انسانی باشد باقی نمی ماند جز شکل بدنهای ما؛ و شمپانزه هایی با هوش متوسط، به طور تلویحی و تصریحی، از ما پیش می افتادند.

نفس

در فصل چهارم نظریهٔ بیخودی ٔ بودایی مطرح گردید که براساس آن

<sup>1.</sup> self - no

شخص چیز سادهای نیست که بهطور مستقل دوام بیاورد بلکه یک ترکیب، و ترکیبی است به آسانی قابل تجزیه از پنج مجموعه که خود، چیزها یا حالتهای مرکب هستند. اما این تنها سنتی نیست که در آن دیدگاهی را می یابیم که براساس آن نفس به واقع کل چیزهای بسیار زیاد و جداگانه ای است که محتاطانه یکدیگر را نگه داشته اند. این نظریه در غرب مدرن به نام نظریهٔ دسته ای ذهن پدیدار می گردد و تقریباً همیشه آن را به هیوم نسبت می دهند. (نظر شخصی راهنمای شما آن است که اینکه هیوم واقعاً به آن نظریه معتقد بوده محل تردید فراوان است، اما در اینجا این بحث را کنار می گذارم).

فرض کنید که چیز سادهای ـ شما ـ وجود دارد که بهطور مستقل دوام می آورد و تا زمانی که شما وجود دارید، ادامه دارد. خوب کجاست؟ به ذهن خود نظری بیندازید و ببینید آیا می توانید آن را درک کنید. چه پیدا می کنید؟ در وهلهٔ نخست، می بینید که شما ترکیبی از ادراکات را تجربه می کنید: ادراکات بصری دربارهٔ اینکه اطرافتان چگونه به نظر می رسد؛ ادراکات سمعی در مورد صدای آنها، شاید هم چندبویی؛ احساس لمسی فشار، سختی، گرما و مانند آنها از لمس اشیا نزدیک. سپس احساس کشیدگی در برخی عضلات، آگاهی از حرکتهای جسمی. همهٔ اینها با تغییر وضعیت شما و خود اشیا اطراف پیوسته تغییر می کنند. ممکن است در پای خود یا در سرتان کمی احساس درد کنید و از رشتهای از افکار، در پای خود یا در سرتان کمی احساس درد کنید و از رشتهای از افکار، شاید تصاویر یا زنجیرهای خاموش از جملات نیمه تشکیل شده آگاه

<sup>1.</sup> Bundle Theory of Mind

باشید. اما در این مجموعـهٔ جورواجـور و متغیـر نـشانهای از آن شـی، از «خود»، نیست که بهطور دائم دوام بیاورد.

پس چرا فرض کنیم که چنین چیزی وجود دارد؟ شاید کسی بگوید خوب روشن است که تمام این تجربهها، تجربههای من، بهنحوی به هم تعلق دارند، و تجربههای دیگری هم وجود دارند، تجربههایی که از آن من نیستند بلکه مال شما هستند، که آنها نیز به هم تعلق دارند، اما نه به این اندازه. بنابراین باید یک چیز، من، نفس من، وجود داشته باشد که تمام تجربههای مرا دارد اما تجربههای شما را ندارد، و چیز دیگری، نفس شما، نیز باید وجود داشته باشد که عکس این است.

طرفداران نظریهٔ دسته پاسخ میدهند که هیچچیزی از این دست نتیجه نمیشود. نیازی نیست که چیزی که موجب میشود تمام تجربههای من در کنار یکدیگر قرار بگیرد، رابطهای باشد که همهٔ آنها با چیز دیگری دارند؛ ممکن است دستگاهی از روابطی باشد که همه در کنار یکدیگر قرار میگیرند (اما در کنار هیچ سیستمی که از آنِ شما باشد قرار نمیگیرند). انبوه تکه کاغذهایی را تصور کنید که به دلیل آنکه همه به یک جاسنجاقی، سنجاق شدهاند یک گروه را تشکیل میدهند (مدلِ خودِ مرکزی) ـ و مجموعهای از تراشههای آهن را که یک دسته را تشکیل میدهند زیرا همهٔ آنها آهنربایی شدهاند و به یک دیگر چسبیدهاند (مدلِ دسته).

به شباهت میان این افکار، که از رسالهٔ در باب ماهیت بشری هیوم، (کتاب ۱، فیصل ۴، بخیش ۶، ۱۷۳۸م. گرفته شده و افکار نویسندهٔ بودایی ما در فصل چهارم توجه کنید). اما تفاوتهایی هم وجود دارد که

یکی از مهمترین آنها جایگاهی است که به جسم میدهند. بودایی در قرار دادن بدن (صورت مادی) در میان پنج مجموعهای که شخص را تشکیل میدهند درنگ نکرد، درصورتی که روایت قرن هیجدهمی خود را حتی برای حذف آنهم به دردسر نمیاندازد، بلکه فقط آن را کاملاً نادیده میگیرد. هیوم نخست مینویسد «نفس»، سپس «نفس یا شخص» و بعد «ذهن». گویی بدیهی است که این سه یکی هستند بهنحوی که «نفس (یا شخص) چیست؟» و «ذهن چیست؟» از نظر وی فقط دو شیوهٔ طرح یک پرسش هستند. چنین بود تغییر حال وهوایی که قرنها تفکر دینی که بهطور عمیق تحت تأثیر افلاطون و نوافلاطونی گری بود، با تأکید بر نفس بهطور عمیق تحت تأثیر افلاطون و نوافلاطونی گری بود، با تأکید بر نفس و امر روحانی و تقبیح امر جسمانی با خود به همراه آورده بود.

تفاوت مهم دیگری هم وجود دارد. وقتی نظریهای فلسفی ارائه می شود همیشه فکر خوبی است که بپرسیم «خوب بعدش چه؟» \_ یعنی، طرفداران آن می خواهند با آنچه بکنند. دیدیم که بوداییها هدفی اخلاقی در ذهن داشتند. نظریهٔ بی خودی به ما کمک می کند که بهتر زندگی کنیم، از ناپاکیها دور بمانیم و از رنج با توفیق بیشتری پرهیز کنیم. حرکت بعدی هیوم بسیار متفاوت بود و هیچ ربطی به اخلاق نداشت؛ اما با آنچه اکنون علم شناختی می نامیم ارتباط زیادی داشت. اگر ما نفس دائمی را درک نمی کنیم، پس چرا باور داریم که از یک روز تا روز دیگر شخص ثابتی هستیم؟ وی برای تبیین آن، نظریهای روان شناختی مطرح کرد. (با معیارهای امروزی این نظریهای است کاملاً روان شناختی مطرح کرد. (با معیارهای امروزی این نظریهای است کاملاً ساده، اما خوب باید چنین انتظاری هم داشت).

ما چندان که دو دوره را با هم مقایسه میکنیم، دو فرد را مقایسه

نمی کنیم. دورهٔ ناگاسنا دورهٔ بقا بود و دورهٔ هیوم دورهٔ علم. وقتی در صحنه چنین تفاوتی وجود دارد، تعجبی ندارد اگر فکری مشابه نقش بسیار متفاوتی ایفا کند. این نکته ما را به موضوع بعدی میبرد.

•

Scanned by CamScanner

## فلسفه و زمینهٔ تاریخی

آیا افلاطون و هابز، که دوهزار سال با هم فاصله داشتند، با زمینه ها و شرایط متفاوتشان، واقعاً می توانسته اند دربارهٔ یک چیز بحث کنند؟ آیا امروز فیلسوف می تواند همان پرسشهایی را دربارهٔ نفس مطرح سازد که هیوم، تا چه رسد به بودایی های متقدم، مطرح می ساخت؟ آیا این تصور که ما می توانیم دربارهٔ موضوعات فلسفی سخن بگوییم بدون آنک ه اشاره ای کنیم که از آن چه کسی و متعلق به چه زمانی هستند، موجب نمی شود که موضوعات فلسفی چونان چیزهایی بی زمان به نظر آیند که متفکران هر دوره ای می توانند بدان ها بپردازند؟ این دیدگاه کاملاً عکس دیدگاهی است که امروز رایج است. مکرر می شنویم، هر فکری «جایگزیده» است، یعنی وابسته به شرایط تاریخی، اجتماعی و فرهنگی خاصی است که متفکران خود را در آن می یابند.

بهیقین نمیخواهم این اعتقاد را مطرح سازم که پرسشهایی ابدی وجود دارند و منتظرند تا مطرح شوند. اما این دیدگاه که پرسش یا پاسخی نیست که فراتر از شرایط خاص کسی که آن را مطرح ساخته وجود داشته باشد ممکن است از اینهم بدتر باشد و بهیقین بهتر نیست. بخشی از جذابیت چنین سویههای افراطآمیزی در آن است که بسیار سادهاند، تا حدی به شیوهٔ پانتومیمی «آه بله، هست ـ آه نه، نیست». مانند

نمی کنیم. دورهٔ ناگاسنا دورهٔ بقا بود و دورهٔ هیوم دورهٔ علم. وقتی در صحنه چنین تفاوتی وجود دارد، تعجبی ندارد اگر فکری مشابه نقش بسیار متفاوتی ایفا کند. این نکته ما را به موضوع بعدی میبرد.

# فلسفه و زمینهٔ تاریخی

آیا افلاطون و هابز، که دوهزار سال با هم فاصله داشتند، با زمینه ها و شرایط متفاوتشان، واقعاً می توانسته اند دربارهٔ یک چیز بحث کنند؟ آیا امروز فیلسوف می تواند همان پرسشهایی را دربارهٔ نفس مطرح سازد که هیوم، تا چه رسد به بودایی های متقدم، مطرح می ساخت؟ آیا این تصور که ما می توانیم دربارهٔ موضوعات فلسفی سخن بگوییم بدون آنک ه اشاره ای کنیم که از آن چه کسی و متعلق به چه زمانی هستند، موجب نمی شود که موضوعات فلسفی چونان چیزهایی بی زمان به نظر آیند که متفکران هر دوره ای می توانند بدان ها بپردازند؟ این دیدگاه کاملاً عکس دیدگاهی است که امروز رایج است. مکرر می شنویم، هر فکری «جایگزیده» است، یعنی وابسته به شرایط تاریخی، اجتماعی و فرهنگی خاصی است که متفکران خود را در آن می یابند.

بهیقین نمیخواهم این اعتقاد را مطرح سازم که پرسشهایی ابدی وجود دارند و منتظرند تا مطرح شوند. اما این دیدگاه که پرسش یا پاسخی نیست که فراتر از شرایط خاص کسی که آن را مطرح ساخته وجود داشته باشد ممکن است از اینهم بدتر باشد و بهیقین بهتر نیست. بخشی از جذابیت چنین سویههای افراطآمیزی در آن است که بسیار سادهاند، تا حدی به شیوهٔ پانتومیمی «آه بله، هست ـ آه نه، نیست». مانند

Scanned by CamScanner

اغلب موارد، حقیقت در بین این دو حد و بسیار پیچیدهتر است. میتوان به این موضوع به شیوههای زیادی نزدیک شد، اما من این شیوه را انتخاب میکنم: آیا میتوان فکر کسی را که مدتها است مرده، بخشی از بحثی فعلی دانست، چنان که گویی اینجا و اکنون در اختیار ما گذاشته شده است؟ من فکر میکنم که میتوان و حتی دلایلی هم دراین مورد وجود دارد که چرا باید چنین کرد. اما این کار را باید بااحتیاط انجام داد و مهمتر از آن با نیمنگاهی به آنچه ممکن است دراین میان از دست برود.

چیزی هست که مانع ما می شود که جمله ای را از متنی قدیمی برداریم و ببینیم اکنون برای ما چه می تواند بکند. اگر بخواهیم فکر ـ نه فقط جمله ـ را برداریم، شاید مجبور باشیم برای تعیین اینکه آن جمله چه معنایی داشته، تلاش کنیم. اگر آمادهٔ انجام این کار نباشیم، نباید از آن چندان انتظاری داشته باشیم؛ و اگر از آن چندان چیزی نفهمیم، بهیقین نباید از نویسندهٔ آن انتقاد کنیم. اما با توجه به این احتیاط، اغلب آن را با دغدغههای خود مرتبط می یابیم، زیرا بخش اعظم فلسفه از نکاتی دربارهٔ انسانها و زندگی انسانی سرچشمه می گیرد که بسیار نکاتی دربارهٔ انسانها و زندگی انسانی سرچشمه می گیرد که بسیار پایدارند ـ دست کم ظرف سه هزار سال گذشته چندان تغییری نکردهاند.

مرتبط یافتن چیزی یک امر است و متقاعدکنندهٔ یافتن آن امری دیگر. فرض کنید برهانهای افلاطون و هابز را برای اثبات میزان اقتداری که ایشان به دولت نسبت میدهند، نابسنده بدانیم. دراین مورد نکتهای درست وجود دارد: تردیدی نیست که برهانهای آنها نابسنده هستند. اما اگر روی برگردانیم و کار خود را با آنها تمامشده تلقی کنیم، خطر ارتکاب چند اشتباه را پذیرفتهایم.

یکی آن است که هرچند ممکن است آنچه را آنها نوشتهاند درک کرده باشیم، اما ممکن است خود آنها را درک نکرده باشیم ـ دغدغههای ایشان دربارهٔ آنچه تفکر سیاسی بدان نیاز داشته، شرایطی که موجب بروز این دغدغهها شده و نتایج آنها را برایشان جذاب ساخته است. بهاین ترتیب ممکن است انسانیتی را که پشت متن است و همراه با آن امر مهمی را که فلسفه برای آن است از دست بدهیم. بهعلاوه، هرگاه در مورد منظور ایشان عدم اطمینانی وجود داشته باشد، درک اینکه چرا آن را گفتهاند اغلب وسیلهای ارزشمند برای رفع ابهام است. با ابراز بیعلاقگی به انگیزهٔ آنها درک خود را از کلمات ایشان به خطر میاندازیم.

نکتهٔ دوم آن است که ارزیابی ما از توفیق فیلسوف، اگر شرایط فکری و عاطفیای را که کار او از آن سر زده است نبینیم، جداً به ابهام آلوده خواهد شد. قبلاً گفتهام که ما فلسفه را تلاش متحیرانهٔ بشر برای اندیشیدن در خلاف جهت جریان میدانیم. این داستانی نیست که بدون درک شرایطی که متفکران خود را در آن یافتهاند بتوان آن را فهمید.

بنابراین، «آیا این درست است؟» تنها پرسشی نیست که باید به آن فکر کنیم. اما رد کامل پرسش از اینهم که آیا فیلسوف ما حق داشته یا آیا برهانهای او متقاعدکننده بوده، فقط به دلیل اینکه مدتها پیش زندگی می کرده، اشتباه است. بالاخره، افلاطون فکر نمی کرد فقط برای زمان و مکان خود می نویسد. برعکس، وی به طور دائم تلاش می کند توجه ما را از امر گذرا دور سازد و به سوی آنچه به اعتقاد وی ابدی است معطوف سازد، و مختومه اعلام کردن جاه طلبیهای دیگر وی بدون تلاشی

صادقانه برای ارزیابی آنها، بهطور عمیق متواضعانه (یا شاید در جهت دفاع از خود؟) به نظر میرسد. «بفرما، بفرما، دولت آرمانیاش را طراحی کرده است؛ مگر نه؟ ـ چه آدم باهوشی!»

امیدوارم که اکنون به تدریج متوجه چیزی نسبتاً دلگرم کننده شده باشید. شاید ادبیات فلسفه به طرزی هراس آور وسیع باشد، اما تعداد آن موضوعات فلسفی که به راستی از هم متمایز باشند، چنین نیست. به یقین این تعداد برای عرصهٔ چنین کتاب کوتاهی به نحوی بسیار بزرگ است، اما درواقع بسیار بزرگ هم نیست. پیوندهایی را در طول دوه زار سال میان اپیکور و میل، افلاطون و هابز، هیوم و نویسندهٔ میلیند دیدیم. مسئله نه در آشنا شدن با موضوعات تکراری بلکه در حساس بودن نسبت به روایتهای مختلف این پرسشها است که متفکران مختلف دوباره آنها را به شیوهٔ خود و برای منظور خود مطرح می سازند. و معنای این نکته آن است که فهم آدمی، از فلسفهٔ تراکمی است و نسبتاً هم به سرعت متراکم می شود، که این باید خبر خوبی باشد.

<sup>1.</sup> cumulative

# فصل ششم دربارهٔ «ایسم»ها

از فوتبال تا باغبانی تا آشپزی، کوهنوردی، و ژنتیک جمعیت، هر موضوعی واژگان خاص خود را دارد. فلسفه هم بهیقین چنین واژگانی دارد که بیشتر آنها آنقدرها هم که به نظر میرسد وحشتناک نیستند. در فصل چهارم «متافیزیک» را دیدیم که بهمعنای مطالعه (یا دیدگاههای مربوط به) این امر است که حقیقت در عمومی ترین ابعاد خود چگونه به نظر میرسد. در فصل پنجم با «نتیجه گرایی» روبرو شدیم که کلمهٔ فراگیر برای نظریههایی است که ارزش هرچیز را در نتایج آن و نه ماهیت خود آن و تاریخ آن میدانند؛ سپس با «معرفت شناسی» روبرو شدیم که کلمهٔ ماهیت خود آن و تاریخ آن میدانند؛ سپس با «معرفت شناسی» روبرو شدیم که شاخهای از فلسفه است که به معرفت و باور میپردازد و ارتباط شدیم که شاخهای از فلسفه است که به معرفت و باور میپردازد و ارتباط نزدیکی با مفاهیمی مانند دلایل و توجیه دارد. اکنون به چند کلمهٔ دیگر

نگاهی میاندازیم که همهٔ آنها به «ایسم» منتهی میشود. اینجا مسئلهٔ مطالعهٔ گستردهٔ فرهنگ واژگان در کار نیست ـ موضوع، فهم مطالب بیشتری دربارهٔ فلسفه است درحالی که نکات بیشتری در مورد زبان تخصصی آن یاد می گیرید.

اغلب کلمات «ایسم»دار فلسفی (مانند ماتریالیسم) کلمات بسیار گسترده ای هستند که نوعی کلی از نظریه را مشخص میسازند. گستردگی آنها، آنها را بسیار انعطافپذیر میسازد و تضمین می کند که مورد استفادهٔ دائمی باشند، اما با خود خطراتی و اصولاً خطر آن را نیز به همراه دارد که تصور شود بیش از آنچه واقعاً بیان می کنند، می گویند. هرگز تصور نکنید که فقط از آن سبب که می توانید بگویید یک فیلسوف چه «ایسمی» را نمایندگی می کند، او را طبقهبندی کرده اید. فلسفهٔ جرج برکلی آ (۱۶۸۵ – ۱۷۵۲م.) شکلی از ایدئالیسم است، و فلسفهٔ هگل آ برکلی آ (۱۸۷۵ – ۱۷۵۲م.) هم همین گونه است؛ اما من هرگز نشنیده ام که معنای این امر آن باشد که خواندن یکی از این دو به فهم دیگری کمکی کرده باشد ـ فکر آنها فرسنگها از هم دور است. از سوی دیگر، کارل مارکس آ (۱۸۱۸ – ۱۸۸۳م.) به یقین ایدئالیست نبوده است (که معمولاً در

۱. اغلب کلمات فلسفی که در زبان انگلیسی به ایسم ختم می شوند در فارسی چنان ترجمه می شوند که به پسوند «گرایی» ختم شوند. (م.)

<sup>2.</sup> George Berkeley

<sup>3.</sup> Hegel

<sup>4.</sup> Karl Marx

فرهنگ واژگان مارکسیستی یک ناسزا است)، اما از خیلی جهات بهشدت هگلی است و اینکه دانشجو باید قبل از خواندن مارکس مطالبی را از هگل است و اینکه دانشرز قابل تصور به نظر میرسد.

با بیان این هشدار و ارائهٔ مثال برای آن، با دوالیسم (دوگرایی) شروع می کنیم. از این واژه می توان برای هر دیدگاهی استفاده کرد که دقیقاً دو نیرو یا هستی متضاد را میپذیرد؛ مثلاً، گوییم الاهیاتی که دو نیروی بنیادی، یکی خیر و دیگری شر، را فرض میکند، دوالیستی (دوگرا) است. اما تاکنون رایجترین معنای آن نظریهای است که براساس آن واقعیت از دو نوع چیز کاملاً متفاوت، یعنی ذهن و ماده تشکیل شده است؛ انسان از پارهای از هریک از آنها تشکیل شده است. شاید مشهورترین طـرفدار دوالیسم به این معنا، رنه دکارت فرانسوی باشد (که بخشی از کار وی را در فصل بعدی بررسی خواهیم کرد). در واقع به نظر می رسد برخی از دشمنان دوالیسم، که امروزه شمار فراوانی از آنها وجود دارد، میخواهند تمام تقصیر آن را به گردن او بگذارند. (حداقل چیزی که می توان گفت آن است که از نظر تاریخی این امر محل تردید است ـدکارت فقط تلاش می کرد برای نظریهای که بسیار قدیمی تر است برهانی متقاعد کننده ارائه کند. دوالیسم بهیقین مشکلات خود را دارد، بهویژه اگر با نظریهٔ علمی جدید ترکیب شود. یک پرسش انحرافی این است: چیزهای ذهنی دوالیست عملاً چه کاری انجام میدهند؟ ما بهطور طبیعی فرض می کنیم که آنچه فکر می کنیم، آنچه احساس می کنیم،

<sup>1.</sup> René Descartes

آنچه از آن آگاهی داریم، بر روی رفتار ما اثر میگذارد. اگر من فکر کنم که قطار ظرف ده دقیقه حرکت میکند، میخواهم که به آن برسم؛ و اگر تابلوی راهنمایی را ببینم که روی آن نوشته شده «ایـستگاه راهاَهـن»، در همان جهتی خواهم رفت که اعتقاد دارم تابلوی راهنما نـشان مـیدهـد. یعنی جسم (فیزیکی) من بهجایی میرود که در غیر این صورت نمی رفت. اما آیا نظریهٔ علمی نمی گوید که علت تمام رویدادهای فیزیکی، رویدادهای فیزیکی دیگر هستند؟ درایـن-ال، چگونـه ممکـن است برای چیزی دیگر، از نوع غیرفیزیکی، جایی باشد که علت حرکت جسم من شود؟ شاید دوالیستها مجبور باشند که دندانهای خود را برهم بفشارند و بگویند که علم دراینمورد برخطا است. زیرا اگر بپذیرند که علم دراینمورد حق دارد، و اگر موافقت کننـد (و عجیـب اسـت اگـر موافقت نکنند) که آنچه ما فکر میکنیم، احساس میکنیم و مانند آنها بر روی آنچه ما انجام میدهیم اثر میگذارد، آنگاه نتیجه این است که فکر کردن، احساس کردن، آگاهی و مانند آنها باید فرایندهای فیزیکی باشد. دراین حال، پرسش بار دیگر بهنحوی دیگر مطرح می شود: این چیز غیرفیزیکی آنها، این «ذهن»، در عمل چه کاری انجام میدهد؟ اما دوگرایان نمی توانند فقط بگویند که علم در مورد اینکه تمام رویدادهای فیزیکی دارای علل فیزیکی هستند، اشتباه میکند. این سخن کسی را که در آغاز با آن متقاعد نشده باشد، متقاعد نمی کند. آنها نیاز به دلیلی دارند تا بگویند چیزی در ما هست که نمیتواند فیزیکی باشد. وقتی به دکارت برسیم چیزی از آنچه را که ممکن است دوالیست دراین مورد برای عرضه داشته باشد، خواهیم دید.

Scanned by CamScanner

خوب ممکن است فکر کنید اگر دوالیسم دیدگاهی است که براساس آن دو نوع چیز غایی، ذهن و ماده، وجود دارد، احتمالاً نظریهای هم خواهید یافت که میگوید فقط ماده وجود دارد و نظریهٔ دیگری که بر آن است که هیچچیزی به جز ذهن در کار نیست. و کاملاً حق دارید. اولی را ماتریالیسم و دومی را ایدئالیسم (نه منتالیسم یا ذهنگرایی) مینامند و هردوی آنها تاریخ گستردهای دارند.

قدیمی ترین ماتریالیسمی که از آن سابقهٔ روشنی در اختیار داریم از آن لوکایاتاهای هندی است که اغلب آنها را به نام یکی از متفکران برجسته شان چارواکاها می نامند. اگر چنین اشتباهی مرتکب شدید که تصور کنید تمام فلسفهٔ هندی عرفانی، دینی، و ریاضت کشانه است، آنها را به یاد آورید. آنها مدعی بودند که فقط ادراک می تواند معرفت ببخشد و آنچه نمی توانید ادراک کنید وجود ندارد. نفس ابدی، که آن گونه که برهمنها تصور می کنند از حیاتی به حیات دیگر می رود، قصه است. فقط و فقط یک حیات دارید ـ سعی کنید از آن لذت ببرید. ظاهراً این جنبش هزاران سال دوام آورده است؛ متأسفانه تمام آنچه اکنون از ایسان می دانیم از گزارشهایی به دست آمده که مخالفان ایشان نوشته اند.

در یونان، دموکریتوس ٔ معاصر نسبتاً نزدیک سقراط بنظریهای را مطرح ساخت که، تا زمانی که فیزیک قرن بیستم تصویر را تغییر داد،

<sup>1.</sup> Lokāyatas

<sup>2.</sup> Cārvākas

<sup>3.</sup> Democritus

بسیار مدرن به نظر میرسید. عالم از مجموعههایی از ذرات مادی بسیار کوچک تشکیل شده که در خلأ یا تهی حرکت میکنند. این چیزهای کوچک اتم نامیده میشدند (از کلمهٔ یونانی معادل شکستناپذیر یا تقسیمناپذیر)؛ آنها و خلأیی که در آن حرکت میکنند بهواقع تنها چیزی است که وجود دارد. این حدس نسبتاً خوب را اپیکور (که قبلاً وی را دیدهایم) و مکتب وی پذیرفتند، اما بهترین جایی که میتوان مطالبی دربارهٔ آن خواند اثری است مشهور از لوکرتیوس متحسین کنندهٔ رومی اپیکور که دربارهٔ طبیعت اشیا (یا بسته به ترجمهای که گیرتان آمده است، دربارهٔ طبیعت جهان) نام دارد.

شاید انتظار داشته باشید \_ همانگونه که ظاهراً مورد لوکایاتاها تأیید می کند \_ ماتریالیسم با هر نوع باور دینی کاملاً ناسازگار باشد. اما منتظر شگفتی باشید. اپیکوریها به خدایان اعتقاد داشتند، اما درعینحال معتقد بودند (همانگونه که انسجام می طلبید) این خدایان بدنهایی دارند که از نوعی مادهٔ بسیار لطیف ساخته شده است. (آنها جایی بسیار دور از اینجا در حالت وجد الاهی و سعادت بیرنج زندگی می کنند \_ و کوچکترین توجهی به زندگی انسانی ندارند. مخالفان ایشان می گفتند این فقط شیوهای است برای ملحد بودن بدون اعتراف به آن).

کلمهٔ ماتریالیسم آنگونه که در کاربرد روزمرهٔ آن پدیدار می شود، نسبتاً متفاوت است. دختر مادی به معنای دختری نیست که فقط از ماده تشکیل شده است ـ هرچند اگر حق با فیلسوفان ماتریالیست باشد این

<sup>1.</sup> Lucretius

تنها چیزی است که وی از آن تشکیل شده و همین طور است جهان مادی ای که وی در آن زندگی می کند. اما ماتریالیسم روزمره ای که برخی از آن متأسفند و برخی دیگر فقط از آن لذت می برند، به طور کامل با نوع ماتریالیسم فیلسوفان بی ارتباط نیست. دختر مادی مادونا بیشتر از لذت های ذهن، از اشیا مادی ـ مالکیت و مصرف آن ها ـ لـذت می برد. ماتریالیسم روزمره عبارت است از دلبستگی به آنچه مادی است ـ این بار بهمعنایی که فیلسوفان به کار می برند ـ ، در مقابل آنچه معنوی یا فکری است. فلسفهٔ کارل مارکس را ماتریالیسم دیالکتیک می خوانند نه چندان به آن دلیل که وی معتقد بود در واقع هیچ چیزی به جز ماده وجود ندارد، بلکه بیشتر به آن سبب که معتقد بود مهم ترین علل زیربنایی در زندگی بشر مادی هستند: واقعیتهای اقتصادی در شیوه ای که جامعه کالاهای مادی خود را تولید می کند. (در فصل هفتم، در ص ۱۲۵، هنگامی که با هگل روبرو شویم، خواهیم دید که «دیالکتیک» چه معنایی دارد).

ایدئالیسم نیز کلمهای است با معنای روزمره و درعینحال معنای فنی. از نظر فنی، این اصطلاح به دیدگاههایی اطلاق میشود که منکر وجود ماده هستند و معتقدند تمام چیزهایی که وجود دارند ذهنی یا فکری هستند، مانند دیدگاه اسقف ایرلندی جرج برکلی که قبلاً به وی اشاره کردیم. کسی که به ما این را میگوید باید پس از آن توضیح دهد پس چیزهایی مانند صندلیها و کوهها که ما رویشان مینشینیم و از آنها سقوط میکنیم چه هستند. مشهور است که ادیب معروف دکتر جانسون اسقوط میکنیم چه هستند. مشهور است که ادیب معروف دکتر جانسون

<sup>1.</sup> Dr Johnson

وقتی شنید نظرات برکلی را نمی توان رد کرد، پاسخ داد: «من آن را این طور رد می کنم» و به سنگی لگد زد. اما رد نظرات برکلی کار آسانی نیست. (من از اصطلاح رد کردن به معنای نشان دادن اینکه چرا چیزی غلط است، نه فقط گفتن اینکه آن چیز غلط است ـ که البته در واقع بسیار آسان است و هرکسی می تواند آن را انجام دهد، به ویژه کسی مانند دکتر جانسون، که نه دیدگاهی و نه شیوه ای به یادماندنی برای بیان آن داشت ـ استفاده می کنم).

شاید بتوان نظرات برکلی را رد کرد، اما فقط درصورتی که بتوان به بهنحوی بر این شیوهٔ تفکر کهنه غلبه کرد. آنچه بههنگام نگاه کردن به میز از آن آگاه می شوم خود میز نیست بلکه این است که میز چگونه به نظرم می رسد. «چگونه به نظرم می رسد» میز را توصیف نمی کند، بلکه ذهن مرا توصیف می کند \_ این حالتی از شعور است که شی، هرچه باشد، هنگامی که من به آن نگاه می کنم در من ایجاد می کند. و هرقدر هم که بادقت یا از هر تعداد زاویه ای که به میز نگاه کنم، این درست خواهد بود؛ و اگر میز را لمس کنم بازهم درست است \_ جز اینکه در این وضعیت شی (هرچه باشد) حالت شعور متفاوتی در مین ایجاد می کند، یعنی احساس بساوایی به جای احساس بینایی. اگر من به میز (یا سنگ دکتر جانسون) لگد بزنم و این امر موجب آسیب شود، این هم حالت دیگری از معور من است. به یقین حالت های شعور با یکدیگر تناسب بسیار خوبی دارند؛ ما از تعداد اندکی از آن ها به سرعت یاد می گیریم که پیش بینی دانی متیه بقیه چگونه به نظر می رسند \_ یک نگاه کافی است تا به خوبی کنیم بقیه چگونه به نظر می رسند \_ یک نگاه کافی است تا به خوبی بدان کنیم بقیه چگونه به نظر می رسند \_ یک نگاه کافی است تا به خوبی بدانیم انتظار چه چیزی را داشته باشیم. اما خود میز، میز فیزیکی، چندان کنیم بقیه و گونه به نظر می رسند \_ یک نگاه کافی است تا به خوبی بدانیم انتظار چه چیزی را داشته باشیم. اما خود میز، میز فیزیکی، چندان

Scanned by CamScanner

که فرضیهای است که تمام این حالتهای شعور ادراکی را توضیح دهد، واقعیتی تثبیتشده نیست. بنابراین، ممکن است اشتباه باشد ـ ممکن است فرضیهای دیگر درست باشد. خود برکلی دقیقاً چنین فکر می کرد، هرچند تاحدی به این دلیل که وی تصور می کرد که اثبات کرده است که اندیشهٔ موجود غیرذهنی نامنسجم است. (من نمی خواهم در اینجا با اثبات مفروض وی شما را به دردسر بیندازم). وی که به خدایی مهربان و قادر معتقد بود ارادهٔ او را علت مستقیم حالتهای شعور ما دانست و ماده را زاید ـ و نامنسجم ـ اعلام کرد.

هیوم، بازهم، نظر خوبی داده است. او گفته است برهانهای برکلی «امکان پاسخی را فراهم نمیآورند و اعتقادی هم ایجاد نمی کنند». هرقدر هم که باور به انکار ماده از سوی برکلی را محال بدانیم، اقامهٔ برهانی متقاعدکننده که وی نمی توانسته حق داشته باشد، بسیار دشوار است. خود من که باور ندارم چنین برهانی وجود داشه باشد ـ از شنیدن این حرف تعجب نکنید که به اعتقاد من خود برکلی هم چنین اعتقادی نداشته است.

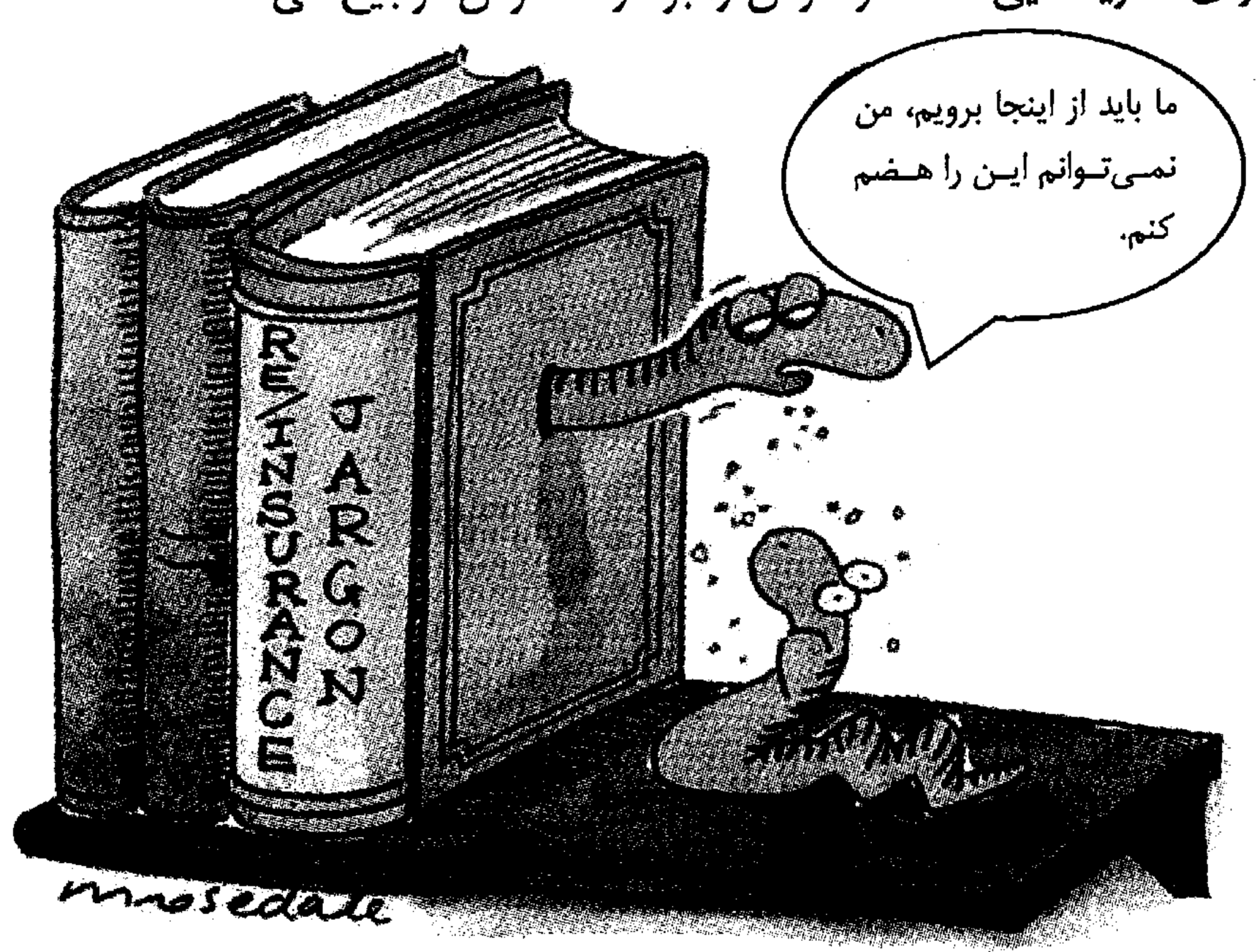
برخی نظامهای فلسفی (مانند نظام هگل) را نه به آن دلیل که وجود ماده را نفی میکنند بلکه به دلیل آن ایدئالیسم میخوانند که ماده را تابع امر ذهنی یا روحی میدانند که چیزی است که ماهیت حقیقت را بهواقع تعیین میکند و به آن هدف میدهد. این کاربرد ایدئالیسم مشابه کاربرد ماتریالیسم است که در بالا، در کاربرد آن در مورد فلسفهٔ کارل مارکس، دیدیم. اما وقتی به مفهوم روزمرهٔ ایدئالیسم میرسیم شباهت با ماتریالیسم از میان میرود. توجه ماتریالیست بهجای امر ذهنی یا روحی

بر کالاهای مادی متمرکز است؛ درصورتی که ایدنالیست کسی نیست که توجه وی همیشه بر روی امر ذهنی یا روحی بهجای امر مادی متمرکز باشد، بلکه کسی است که به ایدئالها (آرمانها) متعهد است. و آرمانها اساساً افکاری دربارهٔ شرایطی هستند که در واقعیت یافت نمیشوند، بلکه میتوانیم برای رسیدن به آنها تا آنجا که شرایط زندگی اجازه میدهد، تلاش کنیم. ماهیت ذهنی آرمانها (ایدئالها) میان کاربرد روزمرهٔ کلمه و کاربرد فنی آن، ارتباط برقرار میسازد.

دو «ایسم» دیگری که دربارهٔ آنها مطالب زیادی شنیدهایم و همراه با هم به به به مثابه یک جفت به فرض متضاد پدیدار می شوند، امپیریسیسم (تجربه گرایی) و راسیونالیسم (عقل گرایی) هستند. هرچند دوالیسم، ماتریالیسم و ایدئالیسم به متافیزیک تعلق دارند (چه انواع چیزهایی وجود دارد؟)، این جفت به درستی به معرفت شناسی تعلق دارد (ما چگونه می دانیم؟).

همهٔ ما به شیوهای ابتدایی اما مؤثر میان درک کردن و فکر کردن تمایز قائل میشویم. دیدن اشیا بر روی میزتان، توجه به اینکه یکی از آنها قلم و دیگری کامپیوتر است یک چیز است، فکر کردن به آنها، پرسیدن اینکه آیا هنوز کار میکنند، یا اینکه اگر کار نمیکنند، چه باید کرد، چیز دیگری است. همهٔ ما به این اندیشه خو گرفتهایم که منجمان ساعات زیادی را به نگاه کردن به آسمان میگذرانند، درحالی که ریاضیدانان فقط مینشینند و نکاتی را پیدا میکنند، بی آنکه احساس کنند به نگاه کردن به چیزی جز آنچه نوشتهاند، نیاز دارند. بنابراین در اینجا، بهرغم این نکته، دو شیوهٔ کاملاً متفاوت برای کسب معرفت وجود

دارد. برخی از فیلسوفان یکی از آنها را به بهای حذف دیگری ترجیح دادهاند: امپیریسیسم کلمهای است بسیار کلی برای نظریههایی که درک کردن را بر فکر کردن ترجیح میدهند؛ راسیونالیسم کلمهای است عمومی برای نظریههایی که فکر کردن را بر درک کردن ترجیح میدهند.



هر موضوعی به زبان خود سخن می گوید.

ممکن است فیلسوفانی وجود داشته باشند که معتقدند فقط آنچه را می توان درک کرد، می توان دانست و اصلاً هیچ قدرت شناختی را برای فکر، استنتاج و عقل نپذیرند. چیزی بسیار مانند این دربارهٔ لوکایاتاها گزارش شده است که در بالا در ارتباط با ماتریالیسم با آنها آشنا شدیم. براساس برخی گزارشها دربارهٔ تفکر ایشان، آنها از اینهم پیشتر رفتند و گفتند فقط آنچه می توان آن را درک کرد، وجود دارد. اگر چنین باشد (اما به یاد داشته باشید که تمام گزارشهایی که ما در اختیار داریم، از

سوی مخالفان ایشان نوشته شده است!)، بهیقین پا از حد خود فراتر گذاشتهاند. کسی که فکر می کند معرفت فقط معرفت از چیزی است که درک کردهاید، نمی تواند ادعای دانستن آن را بکند که هیچچیز درکناپذیری وجود ندارد، زیرا این چیزی نیست که شما احتمالاً بتوانید درک کنید (این سخن به همان اندازه بامعنا است که ادعای اینکه قادر به شنیدن این امر هستید که هیچچیز ناشنیدنی وجود ندارد).

تجربه گرایی که معتقد است فقط ادراک به معرفت می انجامد، لازم نیست که بگوید خود فرایند ادراک شامل هیچگونه فکری نمی شود، به نحوی که بتوانیم گفت عملاً چنان است که ادراک خالص به هیچ تفکری آلوده نشده است. حتی نگاه کردن به میزم و گفتن اینکه قلمی روی أن است از من بیش از أن میطلبد که فقط بهطور منفعل الگوهای نوری را که به چشمهای من وارد میشوند، ثبت کنم. من باید کمی هـم دربارهٔ قلم بدانم، دست کم دراین مورد که قلمها چگونه به نظر می رسند و سپس این معرفت را به عرصه بیاورم، در غیر این صورت من بیش از دوربینی که با آن از قلم عکس میگیرم، قلم را نمی بینم. ادراک، تفسیری است؛ درصورتی که دوربینها فقط الگوهای نور را ثبت می کنند. بنابراین، امپیریسیسمی (تجربهگراییای) که به این اندازه خام نباشد، اجازه خواهد داد که طبقهبندی، فکر، استنتاج و عقل جایگاه شایستهٔ خود را داشته باشند. اما در این نقطه موضع میگیرد که آنها نمی توانند به تنهایی معرفتی ایجاد کنند. شاید درست باشد که ادراک رها از فکر وجود ندارد؛ اما این نیز درست است که معرفت رهـا از ادراک نیـز وجـود ندارد. تمام ادعاها در مورد معرفت، در انتها به ادراک پاسخ میدهند؛

شاید بتوانند از ادراک فراتر بروند، اما باید از آن شروع کنند.

امپیریسیست (تجربهگرا) می تواند برای این دیدگاه برهان نیرومندی اقامه کند؛ و اگر کسی راسیونالیست (عقلگرا) باشد باید پاسخی آماده داشته باشد. در ادراک، ما در نوعی تماس با اشیا اطراف خود هستیم؛ آنها روی حواس ما تأثیر دارند. اما اگر تلاش کنیم با استقلال کامل از ادراک فکر کنیم، پیوند میان ما و اشیائی که تلاش می کنیم دربارهٔ آنها فکر کنیم، کجا است؟ زیرا اگر چنین پیوندی وجود نداشته باشد، آنگاه جهان آنطرف است و ما این طرف که دور از آن به خود می اندیشیم. این به دستورالعملی برای تخیل محض شبیه است که شاید گاهی حدسهای درست بسیار اتفاقی هم در میان آن باشد. بگذارید ببینیم سه فیلسوف با تمایلات راسیونالیستی بسیار قوی، یعنی افلاطون، کانت و هگل چگونه به این چالش پاسخ دادهاند.

به نظر افلاطون، آنچه عقل می تواند به ما بگوید مستقیماً دربارهٔ عالم حواس نیست، بلکه دربارهٔ هستیهای ازلی و متعالی موسوم به مُثُل یا صُور است: خیر، عدل، برابری، زیبایی. چیزهایی که ما با حواس خود درک می کنیم، فقط تا آن حد که از این صور بهره دارند یا به معیارهایی که از سوی آنها معین گردیده نزدیک می شوند خوب، برابر و مانند آنها هستند. اما عقل معرفت خود را از صور چگونه کسب می کند؟ (اگر به اندرز من در مورد خواندن فیدوی افلاطون به عنوان دنبالهٔ کریتو عمل کرده باشید می دانید که) او از باوری استفاده کرده که اصلاً برای تفکر یونانی باستانی ناشناخته نبود. نفس قبل از آنکه وارد بدن فعلی خود شود، وجود داشته است. در آن وجود، با صور روبرو شده است ــ افلاطون به

ابهام به چیزی مشابه ادراک اشاره میکند، و اکنون در تفکر عقلانی موجب یادآوری آنچه در آن زمان از آنها فراگرفته شده می گردد.

کانت که بسیار بیش از افلاطون و هگل به امپیریسیسم اذعان می کرد، با این چالش به شیوهای نوین و ریشهای رویارو شد. عقل نمی تواند در مورد چیزهای ادراکناپذیر چیزی به ما بگوید ـ فقط می تواند به ما بگوید ـ با عبارات کلی ـ تجربهٔ ما باید چگونه به نظر آید. و از آن سبب می تواند این کار را انجام دهد که تجربهٔ ما را ذهنهای ما شکل دادهاند. عقل، اگر به تنهایی کار کند، در واقع فقط به ما می گوید ذهنهای ما چگونه کار می کنند ـ و به همین دلیل است که می تواند آنچه را انجام می دهد، انجام دهد بدون آنکه نیازی به توسل به ادراکات ما از بقیهٔ جهان داشته باشد.

پاسخ هگل بی شباهت به افلاطون نیست، از ایس جهت که وی با نظامی از افکار یا کلیات شروع می کند که آنها را مجموعاً ایده می نامد. این نیروی محرکی است که کل واقعیت را می سازد، که شامل ذهنهای ما و مقولاتی که در آنها فکر می کنیم و بقیهٔ واقعیت می شود که همان چیزی است که ما دربارهٔ آن فکر می کنیم. به این دلیل است که توقع داریم عقل ما، حتی هنگامی که به تنهایی و مستقل از ادراک، به کار گرفته می شود، با جهان هماهنگ باشد. فاعل تعقل کننده و موضوع وی در یک ساختار، ساختار ایده، سهیم هستند.

این سه مثال به ما نشان میدهند که تضاد میان امپیریسیسم و راسیونالیسم، جدالی کوچک نیست. آنهایی که دراین مورد مواضع متضادی میگیرند ممکن است، به بیان متافیزیکی، به جهانهایی جدا از

هم برسند. اما منظور من آن نیست که بگویم فقط راسیونالیسم با مشکل روبرو است و امپیریسیسم مشکلی ندارد. چنین نیست، همانگونه که بهزودی درخواهیم یافت.

«ایسم» دیگری که زیاد به کار میرود، سکپتیسیسم (شکگرایی) است. البته می توان در مورد چیزهایی خاص مانند سلامت کمیتهٔ المپیک، وجود بشقاب پرنده، یا ارزش رژیم غذایی کمچربی شکاک بود، اما وقتی شکگرایی در متون فلسفی پدیدار می شود معمولاً به چیزی بسیار کلی تر اشاره دارد؛ نفی دامنهٔ وسیعی از ادعاهای مربوط به معرفت، یا تردید در مورد طبقهٔ بزرگی از باورها. البته، موضوع فقط تعداد آنها نیست. هدف هر شکگراییای، که ارزش جایی را در کتابهای تاریخ داشته باشد، حتماً باورهایی است که مردم عملاً به آنها اعتقاد دارند، یا آنها را مهم می پندارند ـ برای حفاظت از بیابان به کسی مدال نمی دهند.

یعنی شاید فکرهای زیادی وجود داشته که در زمان خود شکاکانه بودهاند اما اکنون متفاوت مینمایند. «که هیچچیز دانسته نیست» فیلسوف یا پزشک پرتغالی فرانسیسکو سانچز (۱۵۵۱ – ۱۶۲۳ م.) مثال خوبی است. یافتن عنوان دیگری که بیشتر از این شکاکانه بنماید دشوار است، اما آنچه در پی آن میآید به نظر ما بیش از آنکه شکگرایی باشد حملهای است شدید بر ارسطوگرایی که در آن زمان غالب بود اما اکنون مدتهاست که از اعتبار افتاده است. هنگامی که شکگرایان موفق شوند دیگر شکگرا به نظر اعتبار افتاده است.

<sup>1.</sup> Quod Nihil Scitur

<sup>2.</sup> Francisco Sanchez

نمیرسند، بلکه مانند منتقدانی هستند که حق داشتهاند.

شکلهای دیگر شکگرایی عمر طولانی تری دارند. اینها اشکالی هستند که هدفشان باورهای جاودانی یا باورهای روزمـرهٔ انـسانی یـا اَن چیزی است که اغلب عقل سلیم نامیده میشود. مشهورترین مثال از دوران مدرن در ابتدای تأملات دکارت آمده است که در آنجا ما را تهدیـد می کنند که بر حواس نمی توان متکی بود تا به ما چینزی، هرچینز که باشد، دربارهٔ جهان بگویند یا حتی بگویند جهانی وجود دارد. اما دکارت در حال برنامهریزی برای فصل بعدی است، بنابراین اجازه دهید در اینجا به گذشته، به مکتب پیرون (تقریباً ۳۶۵ ـ ۲۷۵ ق.)، بنگریم که منبع قسمت اعظم فلسفهٔ شكاكانهٔ تحول يافتهاى است كه ما مىشناسيم. تمام آن را می توان در یک کتاب موسوم به مختیصر پیرونیسس ( Outlines of Pyrrhonism) یافت که آن را سکستوس امپیریکوس نوشته است. در اینجا سکستوس، در دوران جوانی خود و در حدود سال ۲۰۰ م.، اهداف، برهانها و نتایج نظام را با جزئیاتی دوستداشتنی گنزارش می دهد. خوشا به سعادت جنبشی که وقایعنویسی مانند وی داشته باشد. پیرونیهای نخستین سخت کار کرده بودند. آنها ده استعاره یا شیوهٔ استدلال برای نتایج شکاکانهٔ خود داشتند، در مورد اینکه ما بـرای اعتقـاد به اینکه چیزها واقعاً چگونهاند، نه اینکه به نظیر میا چگونه می رسند،

<sup>1.</sup> Pyrrhon

<sup>2.</sup> Sextus Empiricus

مبنایی در اختیار نداریم. در مقابل جزمگرایان ـ نام مؤدبانه تری که ایشان به افرادی مانند ارسطوییان یا رواقیان میدادند که مدعی بودند چنین چیزهایی را میدانند ـ راهبرد مطلوب ایشان، یافتن حیوانی بود که چیزها برای آن متفاوت به نظر میرسند، یا انسانهای دیگری که چیزها به نظر ایشان متفاوت میآمدند، یا شرایطی که تحت آن برای خود مدعیان متفاوت به نظر میآمدند، و سپس ادعا میکردند که راهبی برای رفع اختلاف، بدون ترجیح بیدلیل یک دیدگاه به بقیهٔ دیدگاهها، وجود ندارد. در یک فراز، سکستوس ادعا میکند که دلیلی وجود ندارد که شیوهای را که چیزی به نظر جزمگرا میرسد بر شیوهای که همان چیز به نظر سگ میرسد ترجیح دهیم. خوانندگان گاهی وی را در حال استدلال براساس میرسد ترجیح دهیم. خوانندگان گاهی وی را در حال استدلال براساس مقدماتی مییابند که می توان توقع داشت شکاک آنها را شایستهٔ اطمینان نداند. شاید وی و پیرونیستها همیشه نه با ابدیت بلکه با معاصران خود سخن میگفتهاند ـ و احساس میکردند که می توان آنچه ما معاصران خود ایشان پذیرفتهاند، بهدرستی علیه آنها به کار رود.

امروزه اغلب می شنویم که می پرسند شک گرایی جامع چه سودی دارد پرسشی است بلاغی، با این مفهوم تلویحی که شک گرایی هیچ سودی ندارد. اما به یقین پیرونی ها معتقد بودند که شک گرایی ایشان دارای سودی است: رسیدن به آرامش ذهن، دوری از مشکل، آتاراکسیا. آنها یکی دو نکته دربارهٔ آرامش ذهن می دانستند. اگر می خواهید بر درستی نکتهٔ دیدگاه خود اصرار کنید، به یاد داشته باشید که باید برای آن بهایی پرداخت: زندگی نزاع فکری دائمی است. و اگر این نزاع در حد فکر باقی

بماند خوشبخت خواهید بود؛ بهویژه که در دین و سیاست این قبیل نزاعها به بمب و آتشسوزی منتهی میشود. من فکر میکنم آنها نکات دیگری را هم میدانستند: حرکت از اینکه اشیا بهنحو بلاواسطه چگونه بر حواس ما پدیدار میشوند به آنچه آنها واقعاً چگونهاند، کاری است بسیار کندتر، خطرناکتر و مشقتبار از آنچه بسیاری از معاصران ایشان میپنداشتند.

مانور شکگرایانهٔ مطبوع پیرونیها آن بود که به ما یادآوری کنند که این اشیا چگونه بر ما پدیدار میشوند، فقط به آن اشیا بستگی ندارد. به شرایطی شخصی که بر وی پدیدار میشوند، و همچنین محیطی که از طریق آن پدیدار میشوند هم بستگی دارد. که ما را به آخرین «ایسم یا گرایی» هدایت میکند: نسبی گرایی نظریهای خاص نیست بلکه نوعی نظریه است ـ میتوانم اضافه کنم، نوعی که در حال حاضر در میان روشنفکران بسیار متداول است. درک اندیشهٔ کلی آسان است. در میان روشنفکران بسیار متداول است. درک اندیشهٔ کلی آسان است. وجود ندارد، بلکه خیر ـ در ـ این ـ جامعه، خیر ـ در ـ آن ـ جامعه وجود دارد. نسبی گرای زیباشناختی این اندیشه را که ممکن است شیئی دارد. نسبی گرای زیباشناختی این اندیشه را که ممکن است شیئی بهسادگی زیبا باشد رد می کند؛ ما همیشه باید بپرسیم «زیبا برای که، در چشم چه کسی؟». نسبی گرایی غذایی به این پرسش که آیا آناناس لذیـ ناست علاقهای ندارد ـ [پرسش] باید این باشد که «لذیذ برای که، در چه

<sup>1.</sup> relativitism

زمانی، و در ترکیب با چه؟» نسبی گرای ادبی معتقد نیست که متنها دارای معنا باشند ـ جز اینکه در بهترین حالت بهمعنای آنکه انواعی از معانی را برای انواعی از خوانندگان و شاید حتی برای یک خواننده در زمانهای متفاوت دارند. نسبی گرا در مورد عقلانیت خواهد گفت آنچه عقلانی است در رابطه با فرهنگها نسبی است، با این نتیجه که (برای مثال) کاربرد معیارهای علمی «غربی» در مورد باورهای سنتی افریقایی دربارهٔ جادوگری و غیرعقلانی خواندن آنها نادرست است.

این مجموعه از مثالها نکاتی را در مورد نسبی گرایی نشان میدهند. یکی آن است که پذیرفتنی بودن موارد مختلف نسبی گرایی در وهلهٔ نخست بسیار متغیر است. بسیاری از مردم نسبی گرایی زیباشناختی را بهراحتی پذیرفتنی می یابند و برخی خواهند گفت درستی آنچه من «نسبی گرایی غذایی» نامیده ام بدیهی است. اینکه عقلانیت در رابطه با فرهنگ نسبی است نظریهای است بسیار دشوارتر، همان گونه که نسبی گرایی در مورد ارزشهای اخلاقی هم چنین است. به یاد داشته باشید که این نظریهها نمی گویند که باورهای مختلف در جوامع مختلف باشید که این نظریهها نمی گویند که باورهای مختلف در این جوامع پذیرفته شده اند، دراین مورد کسی تردید ندارد. این نظریهها می گویند که آنچه این ارزشها در واقع هستند می تواند از جامعه ای به جامعه دیگر متفاوت باشد و این اصلاً آن قدر که فکر می کنید بدیهی نیست. بنابراین، اگر شنیدید که کسی دربارهٔ نسبی گرایی حرف می زند، بدون آنکه بگوید نسبی گرایی در مورد چه، راحت بروید دنبال کارتان.

مثالها نکتهٔ مهم دیگری را نیز نشان میدهند. موضوع فقط آن نیست

که نسبی گرایی در مورد چیست. این نیز هست که چه چیزی را نسبی میکند: فرد، جامعه، فرهنگ (جوامع چندفرهنگی بسیاری وجود دارند)، دورهٔ تاریخی یا هرچیز دیگر. آن اشکال نسبی گرایی از قبیل نسبی گرایی غذایی که می توانند بهراحتی بر روی فرد متمرکز شوند، دارای مزیتی بزرگ هستند: برخلاف جوامع، فرهنگها و دورهها، روشن است که فرد در کجا شروع می شود و کجا به پایان می رسد. اگر اپیکوریها معیارهای علمی خود را در مورد باورهای افریقایی دربارهٔ جادوگری اعمال نکنند، آیا می توانند آنها را به درستی بر روی باورهای اروپایی در مورد جادوگری اعمال نکنند بهطور منظم و بدون عذاب اخلاقی، نوزادان ناخواسته را رها می کنند تا بمیرند (چنین جوامعی وجود داشته اند). آیا می توانستید فقط بگویید «آه، بمیرند (چنین جوامعی وجود داشته اند). آیا می توانستید فقط بگویید «آه، خوب، آنها این طوری فکر می کنند، این فرهنگ آنها است، فرهنگ ما متفاوت است»، چنان که گویی می گویید «آنها فرانسه صحبت می کنند و ما انگلیسی». تجربهٔ تلخ نشان می دهد که بعید است که افراد زیادی این امر را چنین ساده بپندارند.

راهنمای بدی بودم اگر شما را با این تصور رها می کردم که پاراگراف کوتاهی درست مانند این می تواند نسبی گرایی اخلاقی و فکری را رد کند. اما آگاه باشید که نسبی گرایی در چندین حوزه تجربهٔ سختی را از سر می گذارند. به دلیل دشواری بیان روشن اینکه نسبی گرایی چه می گوید و چه نمی گوید، این تجربهٔ سخت در حیطهٔ نظری قرار می گیرد؛ و به دلیل دشواری پایبندی به آن در زمانی که اهمیت می یابد، در حوزهٔ عملی قرار می گیرد.

# فصل هفتم برخی فرازهای رفیع دیگر ـ انتخابی شخصی

در فصل دوم، سوم و چهارم، سه قطعه نوشتهٔ فلسفی را بهدقت بررسی کردیم. در این فصل چند اثر دیگر را که برایم محبوبند، به اختصار معرفی می کنم. این انتخاب شخصی است بسیار احتمال دارد که نویسندهای دیگر انتخابهای کاملاً متفاوتی داشته باشد. و این انتخابها می تواند فقط چندتایی باشد. اما مطمئن باشید که آثاری بسیار بیشتر از این قبیل وجود دارد، در واقع هرقدر هم که بخوانید بازهم بسیار بیشتر باقی خواهد ماند.

### دکارت: گفتار در روش

در فصل دوم خاطرنشان کردم که، هرچند بحث اخلاقی ارائه شده در کریتوی افلاطون می توانست تقریباً همین دیروز روی داده باشد، اما جهان شناسی افلاطون ما را به جهانی کاملاً متفاوت می برد. درست است

\_اما ما نیازی نداریم اینقدر به عقب برویم، چهار قرن هم کافی خواهد بود. در سال ۱۶۰۰ م. بیش از پنجاه سال از آن زمان میگذشت که کپرنیک هیئت جایگزین خود را برای نجوم بطلمیوسی عرضه کرده بود که خورشید را به مرکز منظومهٔ شمسی میبرد و اجازه میداد که زمین، که اکنون فقط یکی از چند سیارهٔ مشابه بود، به دور آن بچرخد. اما تعداد اندکی به حرف وی باور داشتند. گالیله (۱۵۶۴ ـ ۱۶۴۲ م.) هنوز حمایت علنی از کار وی را آغاز نکرده بود و هنگامی که چنین کرد، بههیچوجه همه به حرف وی باور نداشتند.

موضوع فقط این نبود که زمین از موضع مغرورانهٔ خود در مرکز دور شده بود. در واقع اصلاً این نبود، زیرا براساس آنچه امروزه فیزیک آن دوران مینامیم، مرکز جای خیلی مطلوبی هم نبود: اینجایی بود که پستترین ماده، میشد تقریباً گفت زبالهٔ کیهانی، در آنجا جمع میشد. عوامل دیگر بسیار مهمتر بودند. ظاهراً فرازهایی در کتاب مقدس ادعا میکنند که زمین ثابت است؛ در اینجا کسی آماده بود تا این فرازها را بر مبنای استدلال خود بدون مراجعه یا تسلیم به مرجعیت مناسب رد یا دست کم دوباره تفسیر کند. بهع لاوه، ادعاهای مطرح شده از سوی کپرنیک، از گالیله بگذریم، با فیزیک و جهان شناسی (نوارسطویی) که در دانشگاهها رایج بود در تضاد بود.

از نظر فیلسوف ارسطویی، انواع پست تر ماده، خاک و آب هستند.

<sup>1.</sup> Copernicus

<sup>2.</sup> Galileo

برخلاف دو نوع دیگر، باد و آتش، آنها طبعاً تلاش می کنند تا به مرکز عالم برسند. بنابراین، در آنجا جرمی کروی از خاک و آب تشکیل شده است و این زمین است. (هرقدر هم که بشنوید که این را می گویند، درست نیست که مردم قرون وسطا معتقد بودند که زمین تخت است!) اما ماه، خورشید، سیارات و ستارگان اصلاً از این نوع ماده، حتی از باد و آتش، تشکیل نشدهاند. آنها از اثیر \_ عنصر پنجم \_ تشکیل شدهاند که فسادناپذیر و تغییرناپذیر است و تنها کاری که می کنند حرکت ابدی دایروی با وقاری خدای گونه است. اکنون، ستارهشناسی جدید بر آن است که این تمایز را از میان ببرد: اوضاع از اینجا که ما ایستادهایم هرگونه که به نظر آید و حس شود، بازهم خود زمین در آسمانها است؛ و اجرام سماوی خیلی از هم متمایز نیستند، بلکه بهاندازهٔ خود زمین موضوع مناسبی برای بررسی علمی هستند، که دانشمندان جدید میخواهند بر فراز آنجای تبیینهایی را که براساس طبایع و غایات صورت گرفتهاند به سخنانی از ذراتی که اشیا از آنها تشکیل شدهاند و علیت مکانیکی که تحت حاکمیت قوانین ریاضی است، بدهند.

همهٔ اینها تغییر فکری فاجعهباری را در چند سطح، آنهم به یکباره، نشان میداد. آن را اغلب انقلاب علمی میخوانند، نامی که عظمت آن را نشان میدهد، اما به اشتباه نشان میدهد که این امر بهسرعت روی داده است. جای تعجب نیست که [انقلاب علمی] با ظهور شک گرایسی همراه بوده است. زیرا اگر بهترین حکمتی که با دوهزار سال تاریخ شکوهمند به ما رسیده اکنون شکست خورده تلقی می گردید، واکنش طبیعی نومیدی از

معرفت انسانی و توقف جستجو بود.

رنه دکارت (۱۵۹۶ ـ ۱۶۵۰ م.) ارسطوگرایی را نظامی از اشتباهات میدانست که در طول زمان تقدیس شده بود. شکگرایان هم چنین رأیی داشتند، اما، برخلاف ایشان، وی آن را مانعی نیز تلقی می کرد للای داشتند، اما، برخلاف ایشان، وی آن را مانعی نیز تلقی می کرد مانعی در برابر معرفت انسانی از طبیعت، مانند خود شکگرایی. بنابراین، طرحی جاهطلبانه ریخت (اگر خود وی می دانست طرحش چقدر جاهطلبانه است، شاید در همان جا و همان زمان در مسیر خود توقف می کرد لبنابراین، باید سپاسگزار باشیم که نمیدانست). با بازگشت به نقطهای که در آن هیچ تردیدی حتی ممکن نبود و سپس بنای معرفت انسانی با گامهای اشتباه ناپذیر، راه خود را از شکگرایی و می توان گفت از خود ارسطوگرایی جدا کرد، زیرا انتظار نداشت که بازسازی وی به آن راستای کهنه، فرسوده و متزلزل منتهای شود. سپس ارزش ایان فرار راستای کهنه، فرسوده و متزلزل منتهای شود. سپس ارزش ایان فرار براگ قهرمانی عقل انسانی را با پیشرفتی نمایش پذیر در علوم نشان می دهد: اپتیک، فیزیولوژی، و هواشناسی و موضوعاتی که وی درباره آنها مطالبی می نوشت.

گفتار در روش استفادهٔ صحیح از عقل (۱۶۳۷ م.) مشهورترین اثر دکارت نیست ـ این عنوان مطمئناً از آنِ تأملات وی (۱۶۴۱ م.) است. اما دارای این مزیت است که، با اختصار بسیار، تصوری به خواننده می دهد از قسمت اعظم فکر دکارت، از جمله تبیینی خودزیست نامه ای از شرایط و انگیزه ای را که کل طرح وی از آن ظهور کرده است، که بسیار مهم است.

پس چند ساعتی وقت بگذارید \_ که بهقدر کافی آسان است \_ و با همدلی با ترس دکارت آغاز کنید. هنگامی که تعلیمات رسمی این

احساس را در وی پدید آورد که «من چیزی به دست نیاورده بودم... جبز شناختی فزاینده از جهل خود» و اینکه «در جهان چنان معرفتی که قبلاً به من گفته بودند که بدان امیدوار باشم» وجود ندارد. بهیقین، بخشی از آنچه وی آموخته بود ارزشمند بود، و وی در توصیف مزایای زبان، تاریخ، ریاضیات، فن خطابه، و شعر جملاتی می گوید \_ هرچند دو مورد آخر را «بیشتر از ثمرات مطالعه، مواهب ذهن» می داند. در مورد فلسفه، مزیت اصلی آن، آن است که ما را قادر می سازد «از هر موضوعی به طرزی پذیرفتنی سخن بگوییم و تحسین افراد کمتر تعلیم دیده را جلب کنیم» \_ در مورد ارسطوگرایی مدرسی هم همین طور است.

بنابراین، به محض آنکه به قدر کافی بزرگ می شود، همهٔ این ها را کناری می گذارد و به سفر می رود و به جنگی که در آن زمان در اروپا جریان داشت می پیوندد. شاید حقایقی که مردان عمل برای عرضه در اختیار داشتند بیش از دانشمندان بود؛ بالاخره، ایشان اگر در داوری مرتکب اشتباه می شدند به کیفر آن می رسیدند، در صورتی که اشتباهات دانشمندان پیامدی عملی ندارد و ایشان می توانند بی هیچ کیفری اشتباه کنند.

یک نکته که وی در طی سفرهای خود یاد میگیرد این است که رسوم از محلی به محلی دیگر، و از مردمی به مردمی دیگر چقدر متفاوتند ـ آنگونه که وی به کنایه میگوید به همان اندازه که در دیدگاههای فیلسوفان تنوع وجود دارد ـ بنابراین، بهتر بود که بر آنچه فقط از رسوم و مثال یاد گرفته است اتکا نکند. در این مرحله ممکن بود افراد زیادی (و امروزه حتی بیش از آن) به ورطهٔ شکگرایی بیپناهانه یا نسبیگرایی کاهلانه درغلتند. اما این یکی نه، واکنش دکارت آن است

#### ١٢٠ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

که اگر قرار است از زندگی تحت راهنماییهای غلط دیدگاههای نادرست پرهیز کند آنگاه باید یکبار در عمر خود کل نظام باوری خویش را کنار بگذارد و نظامی جدید بسازد. و بر آن است که در این راه تلاش کند — و به علاوه نظام خود را بیازماید.

باید از بی پروایی این واکنش مثبت و مصممانه به بحرانی که دکارت، بدون تردید همراه با بسیاری از معاصران کمتر فرهیخته یا کمتر مطمئن به خود، تجربه می کرد در شگفت بود. یعنی، اگر معتقد باشیم که واقعاً مراد وی همین بوده است. اما من دلیلی ندارم که فکر کنم مراد وی چنین نبوده است. در بخش دوم از *گفتار*، میبینیم که تلاش میکند تا هر خوانندهای را که ممکن است وی را اصلاحگر اجتماعی، سیاسی یا الاهیاتی بداند، مطمئن سازد: «هیچ تهدیدی علیه نهادی عمومی در کار نیست، این فقط باورهای من است که میخواهم آنها را تصحیح کنم». (محتاطانه، و تلاشی نیکو، اما روی همرفته نه قانع کننده، این طور نیست؟ چنان که گویی نمیخواست نظام باوری نوشدهٔ خود را برای کسی دیگر بازگو کند!). سپس در بخش سوم گامهایی برمیدارد تا اطمینان حاصل کند درحالی که باورهای وی معلق شدهاند، زندگی وی می تواند ادامه بیابد؛ زیرا «قبل از آغاز به بازسازی خانهٔ خود باید درحالی که کار ساختوساز در حال پیشرفت است، جایی برای زندگی خود دستوپا کنید». بنابراین، وی به کار خود ادامه میدهد، بی تعهد، با معقول ترین و معتدل ترین دیدگاهها و رفتاری که در اطراف خود مییابد. این روایتی است تعدیلشده از آن چیزی که وی در گزارش سکستوس امپیریکوس از نظرات شکاکان باستان یافته است ـ که بهطور دائمی با یک مسئله

روبرو بودند، زیرا قصد بازسازی نداشتند.

تخریب چگونه پیش می رود و دکارت مبانی خود را در کجا می یابد؟ در آغاز بخش چهارم، ناگهان اظهار شرم می کند: شاید باید این اندک را بدان بهانه که «بسیار متافیزیکی و برای ذائقهٔ همه نامتعارف است» کناری گذاشت. اما به هر حال به ما می گوید. آنچه در بخش چهارم به دست می آوریم، مختصری است سریع از مشهور ترین اثر وی، تأملات در فلسفهٔ اولی.

نخست، هر باوری را که می توانید آن را کوچکترین مبنای تردید تلقی کنید، رها کنید (نگران نباشید که آیا این مبناها واقعاً موجب می گردد شما احساس تردید کنید \_ اغلب آنها چنین نخواهند کرد، اما این ممکن است فقط در مورد شما باشد). از آنجا که حواس شما گاهی شما را فریب دادهاند، این امکان را در نظر بگیرید که ممکن است در هر زمانی شما را فریب دهند، در واقع ممکن است در تمام اوقات شما را فریب دهند \_ که آنها جایگاهی بیش از یک رؤیا یا توهم ندارند. اما در مورد باور به اینکه اکنون فکر می کنید چه؟ در اینجا تردید بهواقع از میان می رود، زیرا تردید در مورد اینکه آیا فکر می کنید خود مورد دیگری از فکر کردن است \_ تردید خود را شکست می دهد. دکارت چنین می اندیشد که اگر فکر می کنید وجود داشته باشم \_ به می اندیشم پس هستم می مشهور رسیدهایم.

<sup>1.</sup> Cogito ergo sum

شاید فکر کنید دکارت چگونه می تواند چیزی را بر مبنای اندک چیزی که از آزمونی چنین دشوار جان به در برده، بازسازی کند. اما این وظیف وی را هراسان نمی سازد.

وی دریافته است که درک وی از وجود خود مطلقاً ایمن است. اما در مورد هرچیز دیگر، حتی جسم خود، میتواند تردیدهایی را مطرح سازد. بنابراین وی (ذهن، نفس، خود وی) باید چیزی دیگر، متمایز از بدن وی و قادر به زیستن بدون آن بدن باشد. جسم یک چیز است، ذهن [نفس] چیز دیگر. این دوالیسم مشهور (یا نامشهور) دکارتی است که در فصل ششم (ص ۹۷) دیدیم.

در گام بعدی، دکارت مشاهده می کند که تصوری از وجود کامل، خدا، دارد؛ بنابراین، این پرسش مطرح می گردد: چگونه توانایی فکر کردن به چنین فکری را کسب کرده است؟ همان گونه که در جایی دیگر اشاره می کند، اگر نقشهای از ماشینی بسیار پیشرفته در ذهن داشتید، ما فکر می کردیم که یا خود شما مهندسی برجسته هستید یا نقشه را از کسی گرفته اید که مهندسی برجسته است. و از آنجا که دکارت می داند که خود وی اصلاً کامل نیست، نتیجه می گیرد که اندیشهٔ وجود کامل نمی تواند از خود وی حاصل شده باشد، بلکه باید فقط از وجودی که واقعاً کامل است گرفته شده باشد. این اندیشه در ذهن وی، امضایی است که آفریدگار وی باقی گذاشته است.

ممکن است بسیاری از خوانندگان احساس کنند که اندیشهٔ دکارت در باب وجود کامل، مبهمتر، غیردقیقتر و در یک کلام ناقصتر از آن است

که به چیزی بیش از دکارت به عنوان علت خود نیاز داشته باشد. اما وی معتقد بود که وجود خدا باید اثبات شود، و گامی دیگر برداشت: آنچه وی بدان معتقد است، اگر به بیشترین وضوحی دست یابد که می توان بدان دست یافت، باید درست باشد. زیرا در غیر این صورت قوای خدادادهٔ وی در اصول باید گمراه کننده باشند، که این امر خدا را به موجودی فریب کار و ازاین رو ناقص تبدیل می کند. بنابراین، اگر شک گرایی می گوید که حتی بیشترین تلاشهای ما، ما را به اشتباه می کشانند، باید فقط آن را کنار گذاشت.

در بخش پنجم به خودزیدستنامه بازمیگردیم. دکارت به سراغ کارهای علمی خود میرود، چیزهایی که قبلاً «تلاش کرده بودم تا در مقالهای توضیح دهم، اما ملاحظات معینی مرا از انتشار آنها بازداشته بود». همانگونه که دکارت در بخش ششم روشنتر میسازد (هرچند بدون اشاره به نامها)، این ملاحظات در واقع عبارت بودند از محکومیت نوشتههای گالیله از سوی کلیسا. در آنجا وی دلایلی برای تصمیم خود، و برای تصمیم بعدی خود به اینکه بالاخره برخی از نتایج خود را در گفتار منتشر سازد، اقامه میکند. این دلایل نسبتاً پیچیده هستند، و در کل این سوءظن را برطرف نمیسازند که مورد گالیله وی را ترسانده بود. در این مرحله یکی از آن چیزهای کوچک ناخوشایند روی میدهد. در این مرحله یکی از آن چیزهای کوچک ناخوشایند روی میدهد. کارت ریاضیدانی برجسته بود و فیزیکدان کوچکی هم نبود. در واقع، کار ایساک نیوتن (۱۶۴۲ ـ ۱۷۲۷م.) در اواخر قرن بود که فیزیک وی را از صفحهٔ علم پاک کرد، هرچند زمانی نه چندان پیش از آن، خود نیوتن آن را پذیرفته بود و تا اواخر دههٔ سوم عمر خویش تلاش کرده بود تا در

#### ۱۲۴ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

چارچوب آن کار کند. اما مثال اصلی که وی برای بخش پنجم برمی گزیند نظریهٔ اوست دربارهٔ اینکه قلب انسان چگونه کار می کند؛ و این نظریه امروزه عجیب و خیال آمیز است ـ وی معتقد است که قلب از هر قسمت دیگر گرم تراست و آن را به نحوی نمایش می دهد که مانند یک کارخانهٔ تقطیر به نظر آید. (تنها چیزی که این کارخانه تقطیر می کند، خون است، شاید برخی خوانندگان از فهمیدن این نکته ناامید شده باشند).



دکارت به مثابه فیزیولوژیست ـ می توان درک کرد که دکارت برهنه کمی احساس سرما کند.

#### برخی فرازهای رفیع دیگر \_ انتخابی شخصی الله ۱۲۵

بهرغم (یا تا حدی به دلیل) این اشکال کوچک، گفتار اثری غنی و به به بادماندنی است. بنیانگذار برجستهٔ تفکر مدرن با خود، ارسطوگرایی، شکگرایی، واکنش آکادمیک، دیدگاه مردم و کلیسا، فیزیک، کیهان شناسی، و فیزیولوژی دست به گریبان می شود، آن هم در فضایی در حدود فقط پنجاه صفحه. من اکنون آن را ضیافتی واقعی می خوانم.

### هگل: مقدمه بر فلسفهٔ تاریخ

در فصل ششم با ویلهلم گئورگ فردریش هگل (۱۷۷۰ – ۱۸۳۱ م.) مواجه شدیم. تأثیر وی عظیم بوده است؛ ما دو مثال از آن را در فصل بعدی و فصل نهایی خواهیم دید، اما هرچند این دو مثال مهم هستند، فقط اشاراتی به وسعت پدیدهٔ هگل هستند. مخالفت با وی دو جنبش بسیار مهم را آغاز کرد: اگزیستانسیالیسم، در نزد فیلسوف دانمارکی سورن کهیرکهگار ، و در بریتانیا مکتب تحلیلی از طریق مور ، برتراند راسل و لودویگ ویتگنشتاین جوان. ارائهٔ بدیلی برای پاک کردن هگل از اذهان مردم نیازمند کاری سخت و اثر آن فقط جزئی، موضعی و موقتی بود. اما دلیل دیگری برای معرفی اثری از هگل در اینجا وجود

<sup>1.</sup> Georg Wilhelm Friedrich Hegel

<sup>2.</sup> Soren Kierkegaard

<sup>3.</sup> Moore

<sup>4.</sup> Bertrand Russell

<sup>5.</sup> Ludwig Wittgenstein

دارد. تقریباً تمام فلسفه ای که تاکنون بررسی کردیم از آنچه نسبتاً عادی است، از ملاحظات روزمره، گرفته شده است. (سقراط: برای فرزندانم چه روی خواهد داد اگر من کاری را بکنم که دوستانم پیشنهاد می کنند؟ هیوم: شما نمی توانید همیشه آنچه را دیگران به شما می گویند باور داشته باشید. دکارت: آنگاه که میان مراجع اختلاف زیادی وجود دارد، ما چه می توانیم کرد جز بازگشت به مبانی و آغاز دوباره؟) در مقابل، تفکر هگل در فلسفهٔ تاریخ از بینشی عظیم دربارهٔ واقعیت و نیرویی که آن را به حرکت درمی آورد ـ یعنی متافیزیکی قدرتمند ـ نشئت می گیرد.

اغلب می گویند هگل فیلسوف بسیار دشواری است. من این را انکار نمی کنم \_ اگر صفحهای را بهصورت اتفاقی انتخاب کنید و آن را از اول تا آخر بخوانید شاید احساس کنید که می شد آن را از آخر به اول هم خواند. اما یکی از ارزشمند ترین تجربیات برای کسی که تازه به سراغ فلسفهٔ وی آمده، تجربهٔ دریافتن این امر است که کار چقدر راحت تر خواهد بود اگر با داشتن بینش متافیزیکی عظیم در ذهن به متن نزدیک شوید. سرنخ کار داشتن تصویر بزرگ است، بنابراین با تلاش برای یافتن در کی از آن آغاز می کنیم. به یاد بیاورید که در فصل یکم به شما هشدار دادم که منتظر رسیدن به فلسفه ای باشید که عجیب و غریب است. پس از آنکه مقدمه بر فلسفهٔ تاریخ را بخوانید فلسفهٔ هگل را کمتر عجیب و غریب خواهید یافت، فلسفهٔ تاریخ را بخوانید فلسفهٔ هگل را کمتر عجیب و غریب خواهید یافت،

ما با چیزی به نام ایده آغاز می کنیم. آن را نسبتاً مانند مثل افلاطونی تصور کنید \_ نظامی از کلیات مجرد که اشیا و رویدادها در جهان شکل و ماهیت خود را از آنها می گیرند. اما از دو جهت مهم با مثل افلاطونی

تفاوت دارد. نخست، نظامی است به شدت ساختاریافته و ساختار آن به معنایی معین تکاملی است. من می گویم «به معنایی معین»، زیرا ایده در زمان، ذره ای پس از ذرهٔ دیگر روی نمی دهد؛ نظریهٔ هگل تقریباً آن است که [ایده] نظم طبیعی فکر را مجسم می سازد، به نحوی که فکر به یک عنصر به ناگزیر ذهن را به عنصری دیگر هدایت می کند، و فکر به آن دو به عنصر سوم و همین طور تا آخر تا اینکه کل نظام آشکار شود.

دومین تفاوت بزرگ آن است که هرچند افلاطون چنان سخن می گوید که گویی مثل او مستقل از هرچیز دیگر وجود دارند، اما ایدهٔ هگل فقط درصورتی می تواند وجود داشته باشد که چیزی آن را مجسم سازد. بنابراین، باید طبیعت ـ مجموعهٔ اشیا انضمامی که ما را احاطه می کنند ـ وجود داشته باشد. و طبیعت، از آنجا که برای آن وجود دارد که ایده را مجسم سازد، تمام ویژگیهای ایده را منعکس می سازد. تکامل که در ایده مجازی بود، در الگوهای متغیر طبیعت نمودی واقعی می یابد.

بنابراین، ایده و طبیعت ارتباط نزدیکی دارند: هریک صورتی از دیگری است. اما درعینحال چنان متفاوتند که می توانید آنها را متضاد یک دیگر تصور کنید. ایده انتزاعی است نه زمانی و نه مکانی، درصورتی که طبیعت زمانی \_ مکانی و انضمامی است. ایده از کلیات، مفاهیم کلی تشکیل شده است، درصورتی که طبیعت از انبوه چیزهای خاص تشکیل می شود. و مادی است، که بهیقین ایده چنین نیست. اکنون هگل از این وضعیت \_ و مود متضادهایی که با این همه به معنای یک چیز هستند \_ به عنوان

<sup>1.</sup> developmental

نقطهٔ عزیمت حرکتی بهطور عمیق ممتاز استفاده میکند.

فرض کنید میخواهید از خودتان چیزی بدانید، مثلاً اینکه بهراستی دربارهٔ این یا آن پرسش چه فکر میکنید. آیا باید متفکرانه بنشینید و تلاش کنید تا افکار خود را درونیابی کنید؟ خیر \_ فقط فکر خواهید کرد که آنچه را میخواستید ببینید، میبینید. باید کاری بکنید، چیزی بسازید، مطلبی بنویسید، در کل چیزی ایجاد کنید که شما را، کار شما را، بیان کند \_ و به آن نگاه کنید. این چیزی است که از شما با شما سخن میگوید.

اندرز خوبی است، و اصلاً هم جدید نیست. («با کارهای خود، خود را خواهیم شناخت»). اما اکنون هگل استفادهای بسیار عجیب (و نسبتاً مبهم) از آن میکند. به یاد داشته باشید که وی معتقد است طبیعت تظاهر انضمامی ایده است. بنابراین، ایده با کار خود رویاروی است و وضعیت برای وی مهیا است تا شروع به فهم خود کند. آنچه هگل Geist مینامد و معمولاً به «روح» \_ شعور، آگاهی \_ ترجمه میشود، چنین زاده میشود. اذهان آدمیان محرک آن است، اما آنچه بهواقع در آن روی میدهد آن است که ایده بهتدریج بهسوی فهم کامل خود پیش میرود. (بسیار خوب، به شما گفتم که این مثال من از متافیزیک سطح بالا است!) بازهم هست: هگل معتقد است کل هدف واقعیت این است که ایده به معرفت کامل از طبیعت خود برسد. و این باید در ما روی دهد. هیچ فیلسوفی هیچگاه نقشی معتبرتر از این به ما نداده است. بهراستی آیا ممکن است چنین نقشی وجود داشته باشد؟ این نشانهٔ اوج احترام به خود انسان است.

خوب دربارهٔ تاریخ چه؟ تاریخ فقط وقتی شروع می شود که موجودات هوشمند و چیزی که بتوان تاریخ نامید وجود داشته باشد، یعنی وقتی به

مرحلهٔ سوم هگل ـ روح یا Geist ـ رسیده باشیم. تاریخ را عقل، ایده به حرکت درمی آورد: هگل در اعلام این امر بهمثابه حقیقتی تثبیت شده درنگ نمی کند، چیزی که فلسفه (فلسفهٔ خود وی) نشان داده است. در تاریخ، ایده به اهداف عقلانی خود می رسد.

اگر این فکر را نسبتاً غریب میدانید، به یاد داشته باشید که به نظر اغلب مخاطبان هگل این امری کاملاً آشنا بود؛ این نکته خویشاوند نزدیک همان امری است که ایشان برای پذیرفتن آن پرورش یافته بودند. مشیتی در کار است. در پس تمام جزئیات دنیوی زندگی، خدا اهداف خـود را محقق میسازد. بهرغم همهچیز، خیر بهتدریج شر را شکست میدهد. همهچیز فدای بهترین. این فکر برای همهٔ ما، از جمله کسانی از ما که علیه آن میغرند، آشنا است. آنچه موجب میشود روایت هگل از آن ناآشنا جلوه کند نخست تصور وی از بهترین است \_ ایده، نیرویی که همـهٔ آن را به حرکت درمیآورد، به معرفت کامل از طبیعت خود مـیرسـد ـــ، و دوم تبیینی بسیار عقلانی از آن چیزی است که بـه حرکـت درآمـدن را انجـام میدهد ـ نه خدایی شخصی یا ابرمردی خدایگونه، بلکه ایده، چیزی مانند نظام صور افلاطونی. هگل که در دوران جوانی خود دانشجوی الاهیات بود کاملاً میدانست این را چگونه بهمثابه روایتی از داستان مسیحیت راست کیشانه ارائه کند (در واقع، وی فکر می کرد که آن را اصلاح می کند)؛ و همان گونه که در حین خواندن بهسرعت کشف خواهید کرد میتواند بهخوبی هرکس دیگری، موعظه کند.

اما آیا اطمینان داریم که تاریخ را افعال انسانها به حرکت درمی آورد؟

#### ۱۳۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

آنها طرحها، علائق و انگیزههای انسانی خود را دارند ـ کاری که بـرای انجام آن تلاشی نمیکنند، حصول اطمینان از این امر است که ایـده به معرفت کامل خود برسد. (چگونه ممکن است چنین تلاشی بکنند؟ اغلب آنها هرگز چیزی از آن نشنیدهاند). اکنون به نظریهای مشهور میرسیم: مکر عقل. بدون معرفت ایشان، ایده (یا عقل) بهواقع در کـار اسـت و بـر ایشان اثر میگذارد و آنها را بهسوی غایات خود هدایت میکند.

پس نیرویی بیرونی، مانند سرنوشتهای باستانی در کار است که بر ما فرومینگرد و زندگیهای ما را دستکاری میکند؟ خیر، دیدگاه هگل دقیق تر و از این کمتر خرافی است. به یاد داشته باشید که اذهان ما، در طرح بزرگ هگل، ایده را مجسم میسازند، اما بااینهمه نه با شعوری روشن از آن. (به شیوهای که ژن «حاوی» ارگانیسم بالغ است فکر کنید هگل استعارات آلی را دوست داشت ـ، اما آن را فقط به تدریج در فرایند رشد و تحول نشان خواهد داد). چون این چیز در درون ما است، فعال اما مبهم است، ما می توانیم آمال و اهداف محدود خود را آگاهانه دنبال کنیم در حالی که به به به واقع در خدمت عقل هستیم.

ایده، بهمثابه روح یا Geist، اکنون سیر تاریخ را از طریـق ارادهٔ «افـراد جهانی ـ تاریخی» (افراد مشهوری که در کتابهای تـاریخ دربـارهٔ آنهـا میخوانید) هدایت میکند. احساس آنها در مـورد نیازهـای روح انـدکی پیشرفته تر از معاصران ایشان است، نارضایی ایشان از وضعیت فعلی امور اندکی بیشتر و متمرکزتر است. هگل آنهـا را چنـین توصـیف مـیکنـد (هرگز اجازه ندهید کسی به شما بگویـد کـه او نمـی توانـست بنویـسد!): «ایشان اهداف و رسالت خود را در نظام آرام و عادی فعلی نمـی یابنـد...

آنها الهام خود را از منبعی دیگر میگیرند، از آن روح پنهانی که ساعت آن نزدیک است اما هنوز در زیر سطح خفته است و خواهان آن است که سر درآرد». اینها رهبرانی هستند که جهان را تغییر میدهند، ملتها را متحد میسازند، امپراتوریها را خلق میکنند، نهادهای سیاسی را بنیان میگذارند. و بهمحض آنکه وضعیت جدید امور بهوجود آید، جامعه یا ملت با چیزی که خود آفریده است ـ به یاد بیاورید، وضعیتی که فهم از خود را پیش می برد ـ رویارو می شود و در مورد الهامهای خود اندکی بیشتر درمی یابد.

دربارهٔ مسائلی هم که آنها با خود به همراه می آورند نیز مطالب بیشتری درمی یابد. در آغاز، این گذارها از یک مرحله به مرحلهٔ دیگر به ندرت به نرمی، بدون نزاع و مبارزه، روی می دهد. آنچه هگل نظام آرام و عادی فعلی می نامد همیشه جذابیت خود را دارد، به ویژه برای کسانی که آگاهی نیمه خود آگاه از حرکت بعدی روح در ایشان رشد نیافته است. اینان به ارتجاعیونی تبدیل می شوند که در برابر تلاش فرد تاریخی بهانی برای تغییر مقاومت می کنند؛ کسانی که از حالت آگاهی اندکی پیشرفته تر برخوردارند و با احساس اینکه جهت جدید جهت درست است پشتسر رهبر جمع می شوند، با ایشان مخالفت می کنند.

اما درست فقط برای اکنون، به یاد داشته باشید که چیز عجیبی که از آن آغاز کردیم شامل تکامل، بهمعنایی مجازی می شود. هرچیزی که وجود دارد یا روی می دهد ایده را منعکس می سازد و البته این شامل تاریخ می شود که تکامل ایده را نمایش می دهد، اما این بار بهمعنایی واقعی. ایده، همان طور که اگر منطق هگل را بخوانید درخواهید یافت (اما هشدار! که این اثر به طرزی ناامید کننده دشوار است)، همیشه از طریق

مبارزهٔ مفاهیم متضاد که با راهحلشان دنبال می شود تکامل می یابد که این راهحل خود به مکانی برای تضادی دیگر تبدیل می شود که راهحلی دیگر آن را دنبال می کند و همین طور ادامه می یابد تا اینکه کل نظام کامل شود. بنابراین، در سپهر سیاسی چنین است. نزاع، نظمی جدید صادر می کند، اما قبل از آنکه مدتی طولانی بگذرد نظم جدید خود کششهایی را نشان می دهد، بذر نزاع بعدی از قبل در آن حاضر بوده است و به محض آنکه این بذرها به بار بنشینند، این نظام نیز به نوبهٔ خود به کناری می رود. شاید متافیزیکی را که هگل با آن بر این همه تأکید می کند اغراق آمیز، وحشی و آشفته بیابید، اما آنگاه که این متافیزیک بر تاریخ انسانی اعمال می شود، نتیجه به یقین احمقانه نیست. این اندیشهٔ پیشرفت از طریق تضاد همان چیزی است که به نام دیالکتیک شناخته می شود. این در اندیشهٔ هگل جاری است اما به همان اندازه در اندیشهٔ مارکس نیز جاری است و به همین دلیل است که فلسفهٔ مارکس را اغلب ماتریالیسم دیالکتیک می خوانند (نگاه به که فلسفهٔ مارکس را اغلب ماتریالیسم دیالکتیک می خوانند (نگاه به صرف ۱۰۰ و ۱۶۵).

توجه کنید که در اینجا برای فرد آرامش بسیار اندکی وجود دارد. ایده باید به معرفت از خود برسد و این باید در اذهان آدمیان روی دهد که تنها حاملی هستند که وجود دارد، اما هیچ ذهن انسانی خاصی هیچ نوع دغدغهای برای آن ندارد. تاریخ افراد را بهمحض آنکه نقش خود را ایفا کنند کناری میگذارد. این حتی یا بهویژه برای افراد تاریخی ـ جهانی درست است: «بهمحض آنکه به هدف ایشان دست تاریخی ـ جهانی درست است: «بهمحض آنکه به هدف ایشان دست

#### برخی فرازهای رفیع دیگر \_ انتخابی شخصی الله ۱۳۳

یافته شد، چونان پوستهای تهی سقوط میکنند». ژولیوس سزار نقش خود را بازی کرد ـ و ترور شد. ناپلئون چنین کـرد ـ سـپس شکـست خورد، دستگیر شد و به البا فرستاده شـد تـا بپوسـد. فـرد جـز ابـزاری غیرضروری نیست. فرض آن است که خدا هریک از ما را دوست دارد، اما ایده مادامیکـه برخـی از مـا وجـود دارنـد و کـار آن را مـیکننـد، نمی تواند کمتر اهمیت بدهـد. بنـابراین، بعیـد اسـت کـه هگلیانیـسم، بهرغم نفوذ عظیم آن، به فلسفهای رایج و همهگیر تبدیل شود.



پیشرفت از طریق تضاد: حمله به باستیل. هنگامی که انقلاب فرانسه روی داد، هگل نوزده ساله بود ـ این انقلاب بر وی تأثیر داشت.

## چارلز داروین: منشأ انواع

نخستین نکتهای که می توانیم از این کتاب شگفت آور یاد بگیریم آن

است که برای کشیدن مرزی مشخص میان فلسفه و علم خود را زیاد به دردسر نیندازیم. بحث این نیست که این مرز مشخص نیست، هرچند مین معتقدم که این نکته درست است. بحث آن است که مرز (اگر وجود داشته باشد) برای فلسفه چندان اهمیتی ندارد. به هر شیوهٔ منطقی که این خط را بکشیم، منشا داروین، علم، و بهطور خاص تر زیست شناسی است. اما به دلیل موضوع و ادعاهایی که مطرح می سازد، کتابهای بسیار اندکی بیش از آن اثر فلسفی داشته اند. زیرا این کتاب حاکی از نظریهای خیره کننده است در مورد ما و اینکه چگونه به آنچه اکنون هستیم رسیده ایم. شاید [این نظریه] امروز ما را به شگفتی واندارد، اما بیشتر معاصران وی را به شدت نظریه] امروز ما را به شگفتی واندارد، اما بیشتر معاصران وی را به شدت متعجب ساخت؛ و هنوز هم افرادی وجود دارند که به سختی تلاش می کنند تا آن را چنان رد کنند که جاهل یا متعصب به نظر آیند.

به یک معنا کاری که منشأ انواع می کند بسیار بیش از حکایت از نظریهای خیره کننده است: برای آن پوششی می سازد که به دقت ساخته شده است و با گنجینهای از شواهدی که به دقت ارزیابی شدهاند، حمایت می شود. داروین نخستین کسی نبود که نظریهٔ انتخاب طبیعی را مطرح کرد (در مقدمهٔ خود بر این کتاب، وی اندکی دربارهٔ تاریخ این اندیشه برای شما نقل می کند)، اما وی نخستین کسی بود که چنین شواهد زیادی برای آن جمع آوری کرد و صادقانه با دشواریهایی که ایجاد می کند رویارو شد. اگر قبل از ۱۸۵۹ م. می خواستید این دیدگاه را رد کنید که انواع جهش پذیر هستند و از انواع دیگری تکامل یافتهاند و نوع خود ما نیز در این میان استثنا نیست، آسان بود: فقط می گفتید «نه». این نظریه با باورهای (عمیای) دیگر شما در تناقض بود، بسیاری از نظریه با باورهای (عمیای) دیگر شما در تناقض بود، بسیاری از

متخصصان با آن مخالف بودند و هیچ بیان جدی و پذیرفتنیای برای آن وجود نداشت. پس از ۱۸۵۹ م. این کار اصلاً آسان نبود ــ هرچنـد البتـه افراد زیادی بودند که به این امر توجهی نمی کردند.

اما به معنایی دیگر، حکایت دقیقاً کلمهٔ درست است: داروین (در این کتاب) هیچ امتیازی به این دیدگاه خود نمی دهد که بشریت نیز به اندازهٔ هر نوع دیگری تحت نظریهٔ عمومی قرار می گیرد. خوانندگانی که به فصل آخر می رسند یا به آن می پرند در آنجا دو یا سه جملهٔ اشتباه ناپذیر را خواهند یافت که با فاصله و جدا از یکدیگر قرار گرفته اند. جز در این موارد، خاموشی است [کتاب دربارهٔ نوع انسان سکوت می کند]. یک اشتباه رایج آن است که تصور می شود در کتاب منشاً انواع ما نوع تحت بررسی هستیم. مطلقاً چنین نیست: در این کتاب تقریباً هیچچیز دربارهٔ ما وجود ندارد.

مطالب زیادی، در واقع نیمی از فصل اول، دربارهٔ کبوترها است. آنها خود را بهخوبی در اختیار راهبرد داروین قرار میدهند: از گونهای شروع کنید که در آن این امر که گونه میتواند با انتخاب تغییر کند محل مناقشه نباشد ـ انتخاب جنسی که پرندگان میتوانند با آن جفتگیری کنند. (جای شگفتی نیست که مطالب زیادی هم دربارهٔ گاو و گوسفند و اسب مسابقه وجود دارد، به گل کوکب هم اشارهای شده است). اما این داروین را به آنجایی که میخواهد نمیرساند، زیرا کاملاً ممکن است که پاسخ داده شود انسان بهنژادگر فقط میتواند تغییرات بسیار کوچکی ایجاد کند و نژادهای بسیار متفاوت کبوتر، هرچند با روشهای انسانی

<sup>1.</sup> breeder

تغییر یافتهاند، باید در وهلهٔ نخست از پرندگانی از نوع خاص خود پدید آمده باشند ـ آنها فقط آنقدر متفاوتند که همهٔ آنها از یک نوع پرنده پدید آمده باشند. مطمئن هستید؟

در اینجا داوری داروین در بی طرفانه ترین وضعیت قرار دارد. او تلاش نمی کند تا سخن خود را ثابت کند، بلکه فقط نشان می دهد هر کسی با آن مخالف باشد، سخنان بسیار بیشتری برای گفتن دارد. اگر کبوتر دم چتری نخستین وجود داشت، اکنون در میان وحوش در کجا یافت می شود؟ خوب، شاید منقرض شده باشد یا در جایی بسیار دور زندگی می کند. و در مورد دیگر انواع متمایز که کبوتربازان به آنها علاقه مندند چطور ـ خوی شاوندان وحشی آنها کجا هستند؟ و این نکته چه، که در درون این گونهها گاهی آدمی، افرادی را می یابد که انطباق نزدیکی با رنگ بندی نوعی از کبوتر دارند که امروزه در میان وحوش وجود دارند؟ پس آیا چنین است که تمام نژادهای متمایز امروزی نیاکانی با یک رنگ بندی داشته اند (هرچند گونههای متمایزی بوده اند). اکنون یا همه در میان وحوش منقرض شده اند یا دست کم هرگز مشاهده نشده اند؟ خوب، خوب، چه شگفت آور...

خوب اگر احتمال آن باشد که انتخاب مصنوعی بتواند در مدتی نسبتاً کوتاه چنین اثراتی ایجاد کند، آیا اصل انتخابی طبیعی وجود دارد که با توجه به زمان بسیار بیشتری که برای کار دارد، اثراتی با اندازهٔ مشابه و شاید اندازهای بسیار بزرگتر ایجاد کند؟ بلی، زیرا مبارزه برای وجود (که داروین دربارهٔ آن فصلی جالب مینویسد) بسیاری از افراد را قبل از آنکه

<sup>1.</sup> struggle for existence

قادر به تولید مثل باشند، حذف می کند. کبوتر دم چتری احتمالاً فقط در صورتی جفت گیری می کند که چشم به نژادگر را گرفته باشد؛ کبوتر وحشی جفت گیری نخواهد کرد مگر آنکه آنقدر در برابر مبارزه برای وجود، دوام بیاورد که به بلوغ برسد. در این دو حالت، آنچه [گونهای] برای آن انتخاب می شود به شدت متفاوت است. در مورد دوم، این توانایی مقاومت در برابر شرایط زیست محیطی یا اکولوژیکی است، و اگر این شرایط دشوار شود، فرایند انتخاب به طرزی وحشیانه مؤثر خواهد بود.

بهمحض آنکه چنین افکاری ما را به دریافتن این نکته هدایت کنند که تغییر بسیار اساسی ممکن، در واقع بهطرزی ایجابی محتمل است و اگر به یاد آوریم که ممکن است این فرایندها به مدتی تقریباً تصورناپذیر در جریان بوده باشند (نکتهای که در زمان جوانی داروین فقط برای زمینشناسان آشکار بود)، برخی مشاهدات بر آدمی تأثیری متفاوت خواهند داشت، مانند آن مشاهداتی که داروین در اندک جملاتی که در آنها انسانها را تصویر میکند، ارائه مینماید: «اینکه چارچوب استخوانها در دست انسان، بال خفاش، بالهٔ نهنگ و پای اسب یکسان است ـ تعداد مهرههایی که گردن زرافه و گردن فیل را تشکیل میدهد یکسان است... به یکباره خود را در نظریهٔ تکامل با تغییرات بطئی، اندک و متوالی توضیح میدهد».

شور و شوق قرن نوزدهم برای پیشرفت، که فلسفهٔ هگل به آن چنین توانی داده بود، بسیاری را متمایل به این امر کرده بود که داروین را بخشی از همان جنبش ترقیخواهانه تلقی کنند. معاصر جوان تر وی هربرت اسپنسر ( ۱۸۲۰ ـ ۱۹۰۳م.)، مردی با ذهنی بسیار متافیزیکی تر و

<sup>1.</sup> Herbert Spencer

حتی تا حدی هگلی، به واقع بخشی از این جنبش بود. وی مبدع عبارت بسیار استفاده شدهٔ بقای اصلح ابود که می توان به راحتی از آن چنین برداشت کرد که آنهایی که در مبارزه برای وجود باقی می مانند برتر از افرادی هستند که باقی نمی مانند. به نظر می رسد خود وی آن را چنین تلقی کرده باشد، زیرا وی به نام پیشرفت با هرچیزی که شدت مبارزه را کاهش دهد، از جمله ترتیباتی که برای رفاه اجتماعی داده می شود، مخالفت کرده است.

این نوع تفکر بهسرعت به جنبشی موسوم به داروینیسم اجتماعی تبدیل شد. این نام تا حد افتراگونهای نامناسب است. داروین هرگز چنین نتایجی نگرفته است، چنین نتایجی هم نمیگرفت، زیرا چنین نتایجی [از نظریهٔ وی] حاصل نمیشود. در نظام وی کلمهٔ اصلح فقط بهمعنای «آنهایی که برای بقا (و تولید مثل) تحت شرایطی که در آن زمان وجود دارد مناسبترند» است. اینها هیچ ربطی به برتری اخلاقی، فکری، یا زیباشناختی ندارد و بدون الحاق «تحت شرایطی که در آن زمان وجود دارد» هیچ معنایی ندارند. اگر آن شرایط تغییر کند، ممکن است اصلح دیروز به ناامید فردا تبدیل شود. یکی از مسائل متعدد در مورد کاربرد اجتماعی انتخاب طبیعی، مانند آنچه اسپنسر انجام داد، آن است که تغییرات در جامعهٔ انسانی می تواند در شرایطی که تحت آن بروز کرده بهراحتی تغییراتی ایجاد کند. آیا موتور درونسوز اصلح تر از اسب و ارابه است؟ بهمعنایی بلی، اما فقط تازمانی که دنیا از نفت خالی نشده باشد.

<sup>1.</sup> the survival of the fittest

#### برخی فرازهای رفیع دیگر \_انتخابی شخصی 🗱 ۱۳۹



روایتی دیگیر از موضوعی کیه بیسیار میورد علاقیهٔ کاریکاتوریستهای دوران ویکتوریایی بود. قرار نبود پیام داروین زود درک شود.

منظور این نیست که نباید به داروین اجازه داد تا نگاه کسی را به چیزی تغییر دهد \_ اصلاً چنین نیست. یکبار منتقد ادبی و الاهیدان مشهور سی. اس. لویس (هرچند مطمئن نیستم فقط یکبار) خود را در حال ضجه برای محرکهای جنسی ما یافت. وی نوشت اغلب ما اگر به ما فرصت داده شود بسیار میخوریم، اما نه خیلی زیاد؛ درصورتی که اگر هر مرد جوانی هربار که احساس شهوت جنسی می کرد در برابر آن مقاومت نمی کرد و این کار هر بار به بچهای منتهی می شد، در زمانی بسیار کوتاه کل روستایی را پر می کرد. لویس نتیجه گرفت که این امر نشان می دهد جنسیت طبیعی چقدر منحرف شده است.

اما قبل از آنکه خود را گنهکار بدانید و سوگواری برای معصومیت ازدسترفتهٔ مردان را آغاز کنید، به درس داروین فکر کنید: آنچه ما در اینجا میبینیم انحراف از طبیعت نیست؛ فقط خود طبیعت است که نگران آن نیست که جهان را براساس قانون اخلاقی ما یا هرکس دیگری بسازد. به طور متوسط، چند عامل به همان اندازهٔ قدرت و دفعات تحریکات جنسی یک مرد بر روی تعداد فرزندان وی اثر خواهند داشت؛ بنابراین، اگر این چیزی باشد که فرزندان وی از او ارث میبرند، واضح است که این همان ویژگیای است که انتخاب طبیعی انتخاب و تقویت خواهد کرد. اگر اغلب مردان امروزی دارای آن هستند این چیزی است که باید انتظار داشته باشیم و بهیقین نباید صحبت از سقوط انسان، انحراف و فساد اخلاقی را پیش بکشیم. یا

<sup>1.</sup> C. S. Lewis

شاید آنچه برخی گناه نخستین مینامند در واقع این حقیقت است که آنچه تکامل ایجاد کرده ـ و باید ایجاد می کرد ـ با برداشت ایشان از خصلت انسان آرمانی همخوانی ندارد.

درضمن نگران آنهمه روستا که از چند صد خواهر و برادر ناتنی پر شده باشند نباشید. چنین روستاهایی فقط در جایی پدیدار خواهند شد که زندگی منبعی قابل تحقق از زنان برای خط تولید در اختیار کازانوای جوان ما قرار دهد که مایل و در سن باروری باشند و از قبل باردار نباشند و به مردان دیگری که با روحیهٔ تهاجمی خود برای وی هزینهای اضافی ایجاد می کنند، وابسته نباشند. با مسامحه می توان گفت برای اطمینان از اینکه چنین امری زیاد روی نمی دهد می توان بر طبیعت اتکا کرد. تصور سی. اس. لویس خیلی از حقیقت دور بود.

این مثالی خاص و نسبتاً پیش پاافتاده است، اما می توانید به راحتی ببینید که داروینیسم چگونه می تواند کل فلسفهای را وارونه سازد، مانند آن فلسفهای که هماکنون دیدیم. از نظر دکارت عقل انسانی قوهای بود که خدا به همهٔ ما به یکسان داده و آن را تضمین کرده و به این دلیل بود که [دکارت] می توانست بر آن اتکا کند تا برای ما از طبیعت اساسی ذهن و ماده و مطالب بسیاری افزون بر آن سخن بگوید. اگر در عوض آن را ابزاری طبیعی تصور می کرد که به دلیل و به میزانی تکامل یافته بود که به دارندگان خود نسبت به کسانی که فاقد آن هستند مزیتی رقابتی بدهد، چه می شد؟ آیا در آن صورت تصور می کرد که آنچه را ظاهراً عقل به ما در مورد این موضوعات می گوید می توان با اطمینان کامل عقل به ما در مورد این موضوعات می گوید می توان با اطمینان کامل حقیقت تلقی کرد؟ اگر چنین بود، آن را چگونه توجیه می کرد؟ اینکه فکر

کنیم ممکن نیست خدا فریبکار باشد یک امر است، اما گفتن این نکته که از آنجا که قوهٔ عقل در موضوعات عملی چنین مزیتی به ما داده که احتمالاً در زمانی که در مورد پرسشهایی نظیر اینکه آیا ذهن جوهری مستقل است به کار می رود نمی تواند ما را گمراه سازد به کلی امری است دیگر. آیا باید باور کنم که از آنجا که عقل در کمک به بقا برای ما مفید است باید در مورد متافیزیک هم مفید باشد؟ اصلاً چرا باید چنین چیزی درست باشد؟ اگر دکارت پس از داروین زندگی می کرد (لطفاً این اشتباه تاریخی را ببخشید) مبانی فلسفهٔ وی حتماً بسیار متفاوت بود و اگر چنین متفاوت بود و اگر چنین

### نيچه: تبارشناسي اخلاق

«فیلسوف مادهٔ منفجرهٔ خطرناکی است که هیچچیز از آن ایمن نیست»،
این تنها نظری است که تاکنون از فیلسوف آلمانی فریدریش نیچه این تنها نظری است که تاکنون از فیلسوف آلمانی فریدریش نیچه (س ۱۸۴۴ ــ ۱۹۰۰ م.) شنیدهایی (ص ۹). وی تمایلی نداشت که به خوانندگان خود تجربهای آرامبخش ارائه کند، و معاصران وی از خود فقط با نخواندن آثار وی حمایت می کردند. اما پس از مرگ وی موج به تغییر جهت داد و وی بر تفکر قرن بیستم به ویژه در قارهٔ اروپا نفوذ بسیار پیدا کرد.

تبارشناسی اخلاق که نخستین بار در سال ۱۸۸۷ م. منتشر گردید، تشکیل شده است از یک مقدمه و سه مقاله که همهٔ آنها برای راحتی

<sup>1.</sup> Friedrich Nietzsche

کار به بخشهای شمارهدار تقسیم شدهاند. مقدمه را جا نیندازید. و جملهٔ نخست را از دست ندهید: «امروز ما چه بسیار میدانیم، اما دربارهٔ خود چه اندک میدانیم». تغییری بزرگ در تفکر اروپایی در راه است. مـدتهـای طولانی تصور می کردند که بقیهٔ واقعیت هرقدر هم که برای ما بهتآور و مبهم باشد، دست کم می توانیم بگوییم در ذهنمان چه می گذرد؛ اما در قرن نوزدهم این نگرش بهسرعت نیروی خود را از دست داد. اشارهای را در فهم هگل از تاریخ دیدیم: نیروهای Geist در ما در کارند، هرچند مـا از آن چیزی نمیدانیم یا اندک میدانیم (ص ۱۳۰). کمتـر از یـک نـسل بعد از نیچه زیگموند فروید (۱۸۵۶ ـ ۱۹۳۹ م.) بنیان گذار روان کاوی بـا نظریهٔ ذهن ناآگاه از راه می رسد که براساس آن مهم ترین علل زندگیهای ذهنی ما از ما پنهانند. کسب معرفت از خود دیگر موضوع یک نگاه درون بینانهٔ سریع نیست. این امر کاری سخت و رنج آور را می طلبد و تضمینی وجود ندارد که آنچه را می یابید دوست داشته باشید. پاراگراف سوم از مقدمه را هم از دست ندهید. آیا در آن سخنی آشنا می شنوید؟ این بند مرا به یاد بخش نخست از گفتار در روش دکارت میاندازد: فیلسوف آینده در زمانی که هنوز نوجوانی بود در دام شک گرایی افتاد و به آن خوراک فکری که بزرگترهایش در اختیار وی قرار میدادند بی اعتماد شد (ص ۱۱۸). از نظر دکارت این [خوراک فکری] نوارسطوگرایی دانشگاهها بود. در نگاه نیچه، ارزشهای اخلاقی مسیحیت قرن نوزدهم بود. آیا ایـنهـا همـان انـدازه کـه ظـاهراً تمـام

<sup>1.</sup> Sigmund Freud

اطرافیان وی تصور می کردند بدیهی بودند؟ دکارت می خواست دربارهٔ درستی این حقایق که به وی تعلیم داده می شد تحقیق کند. نیچه فکر می کرد زمان طرح چند پرسش دربارهٔ ارزش این ارزشها فرارسیده است. روش وی طرح پرسش دربارهٔ تاریخ آنها، شجرهنامهٔ آنها، آنچه تبارشناسی آنها می نامید، بود. از کجا آمده بودند، مردم چگونه به آنها معتقد شده بودند، به عبارت دیگر: این معتقد شده بودند، چه می کردند؟

در این مرحله یکی از پاسخهای رایج آن است که ارزش هرچیز، آنقدری که می ارزد، به این بستگی دارد که اکنون چگونه به نظر می رسد. اینکه چطور این گونه شده است، مسئلهٔ دیگری است. بنابراین، نیچه پرسش اشتباهی را مطرح می سازد. هرقدر هم که خوب به آن پاسخ دهد، این امر دربارهٔ ارزش ارزشهای ما چیزی به ما نخواهد گفت. اینکه فکر کنیم چنین خواهد کرد مغالطهٔ تبارشناختی است (یک اصطلاح فنی فلسفی دیگر برای مجموعهٔ در حال رشد شما!).

اما آیا این انتقاد روی همرفته عادلانه است؟ من چنین فکر نمی کنم. بهیقین مواردی وجود دارد که در آنها دیدگاه ما دربارهٔ ارزش چیزی بسیار وابسته به باورهای ما دربارهٔ طرز شروع آن است و اگر این باورها تغییر کنند، ارزیابی ما از خود آن چیز نیز تهدید می شود. در واقع، قبلاً مثال بسیار مهمی را دیدیم، مثالی که برای نیچه هم مهم بود: تأثیر داروینیسم بر برداشت ما از خودمان. برای بسیاری از معاصران داروین، نژاد انسان در تصمیمی که خدا برای آفرینش ما به صورت خود اخذ کرده

بود، نشئت گرفته بود. این تصور که ما در اصل از چیزهای پستتری مانند میمونها و با فرایندی بهشدت اتفاقی که به همین راحتی ممکن بود روی ندهد تکامل یافتهایم، نکتهٔ تازهای مانند وجود یک سـیارهٔ قـبلاً کشف نشده نبود که بتوان آن را هضم کرد؛ این سیلیای بود بر رخسار شأن انسانی و برداشت او از ارزش خود ـ و به همین دلیل بود کـه در آن زمان در برابر آن بهشدت مقاومت شد و برخیی تا امیروز هیم مقاومت می کنند. تردیدی دراینباره نیست: تحت شرایط درست، تبارشناسان میتوانند درست به همان اندازه که نیچه میخواست انفجارآمیز باشـند \_\_ خوب برگردیم به سراغ پرسش دربارهٔ ارزشهای اخلاقی. بـسیاری بـاور داشتند، و برخی هنوز باور دارند، که ارزشهای اخلاقی دارای یک منـشأ هستند: مستقیماً از سوی خدا به بشر داده شدهاند. نیچه که بهرغم زمینـهٔ خانوادگی کشیشی خود یکبار خویشتن را ملحدی غریزی خوانده بود، هیچ علاقهای به این داستان نداشت؛ وی منشأ ارزشهای انسانی را در نیازها و روان شناسی انسانی جستجو می کرد (*انسانی بس انـسانی* عنـوان یکی از کتابهای قبلی وی است که بسیار گویا است).

همانگونه که در پاراگراف چهارم از مقدمه آشکار می شود، وی نخستین کسی نیست که چنین می کند. در واقع، از پیش سنتی از این کار وجود داشت و نیچه نظریهٔ مرکزی آن را، به طورکلی، چیزی در امتداد محورهای زیر تلقی می کرد: هنگامی که انسانها انواع معینی از رفتار (از سوی افراد) را برای خود و ادارهٔ بی دردسر جامعهٔ خود دارای مزیت بیابند،

آنها را خوب میخوانند و بهشدت تشویق میکنند؛ در جایی که آنها را زیانبار بیابند عکس این است. بهطور ساده، این شیوهای است که براساس آن رفتار جهت نفع دیگران و نه نفع خود خوب تلقی می شود دیگران، به دلیل نفعی که دریافت کردهاند، آن را خوب اعلام کردهاند.

این در ظاهر کاملاً پذیرفتنی به نظر میرسد: جامعه آنچه را به سود آن است تقویت میکند. اما نیچه آن را چاپلوسی احساسی و غیرتاریخی میدانست. وی با توسل به دانش تخصصی خود از زبانهای باستانی (در آن زمان او دارای شغل آکادمیک زودگذری بود که بعداً آن را رها کرد)، داستانی بسیار متفاوت نقل میکرد. اصلاً چنین نیست که آنهایی که از رفتار دیگران منفعتی بردند آن دیگران (و رفتار ایشان) را خوب خوانده باشند، این طبقات بالایی، اشرافیت، نجیبزادگان، فرمانروایان جوامع عادی، بردگان، جمعیت رعایا را بد خواندند. تمایزات اولیه میان خوب و مردم بد شاید بهمثابه تمایزات میان نجیبزاده و پست، آزاد و برده، رهبران و رهبری شدگان، تمیز و کثیف بهتر فهمیده شود. اینها کلماتی بودند که سگهای طبقات بالا با آنها خود، قدرت خود و شیوهٔ زندگی خود را بزرگ میداشتند و میزان شکافی را که میان خود و تودههای ضعیف، بزرگ میداشتند و بست احساس میکردند، بیان میکردند.

اینهم خیلی پذیرفتنی است ـ میتوانید این طبقات را تصور کنید که همینطور فکر میکنند و حرف میزنند. (اگر در جمع مناسبی حاضر شوید، امروزه هم هنوز میتوانید این حرفها را بشنوید). اما این گام

بعدی بود که، به نظر نیچه، برای اخلاق دوهزار سال آینده و بیشتر اخلاق اروپایی گام تعیین کننده بود: کرم به بلوغ رسید، تودهها انقلاب کردند. او دربارهٔ انقلاب خشونت آمیز، مبارزهٔ مسلحانه، سخن نمی گوید که طبقات فرودست برای آن عموماً، هم از نظر مادی و هم از نظر معنوی، بسیار ضعیفند، بلکه از چیزی بسیار دقیق تر و درونی تر سخن می گوید. آنها ترس و رنجش خود را به یکی از معدود شیوههایی که به روی شان بازبود تخفیف دادند، یعنی ایجاد نظام ارزشهای خود که در آن هرچیزی که از آنِ ستمگران ایسان بود «بد» بود و خود ایسان که زندگی شان از جهات بسیار با آن ستمگران در تضاد بود، «خوب» بودند.

بنابراین، این نظام ارزشی نظامی خداداد و برآمد ادراکی شهودی از حقیقت آن، یا درستی ذاتی آن نبود. این دستگاهی انتقام جویانه و کیفری بود که از درون رنجش ضعیف از قوی زاده شده بود. تمام آن تعهد به کار خیر، شفقت و عشق در واقع از نفرت نیرو می گرفت. این نوع تفکر، تفکر نمونه وار نیچه است که دوست داشت مفاهیم رایج را وارونه سازد. درست در همان لحظه که فکر می کنید خانه تان در وضعیت خوبی قرار دارد، انفجاری نیچهای از راه می می سد و ناگهان سقف خانه جای خود را با سرداب آن عوض می کند. این فلسفه است در چالش بارترین وضع آن. بتشکنان بالطبع آن را دوست خواهند داشت، اما هرکسی می تواند آتش بازی را تحسین کند.

فقط این حقایق (آنچنان که وی باور داشت) دربارهٔ مبادی اخلاق عشق و شفقت نیچه را چنین عمیق به آن بی اعتماد نساخته بود. بالاخره، توده ها با اتخاذ و ترویج آن به تنها شیوه ای که برای شان ممکن بود به منظور کسب قدرت بر اقویا تلاش می کردند و وی مخالفتی با این امر نداشت به نظر

### ۱۴۸ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

وی، تمام زندگی جلوهای از ارادهٔ معطوف به قدرت است و در کل هیچ انسان اخلاقگرای حقیری کاری جز اعلام آن ندارد. آنچه وی در اخلاق جماعت دوست نداشت این است که چنین اخلاقی نه از طریق تأیید شیوهٔ زندگی خود (مانند قوانین اخلاقی طبقات بالاتر) بلکه از اخلاق کسانی دیگر برخاسته بود: آنها به افراد قوی، آزاد، مغرور، مطمئن به خود، و مدعی که بر ایشان حکومت میراندند نگاه کردند، رنجیده خاطر صفات ایشان را بد و ازاین روی صفات متضادی نظیر انفعال، بندگی، حقارت، تواضع را خوب خواندند. در برآورد نیچه، اخلاق جماعت زندگی را نفی می کند.



پس از این چه چیزی را منفجر کنیم؟ همیشه چنان به نظر میرسد که گویی الان است که نیچه از فراز سبیلهایی شگفتآور که با تندخویی به جهان خیره شده است، این یا آن فتیلهٔ انفجاری را بیفروزد.

آنها که از این اخلاق پشتیبانی می کردند اکنون در وضعیت بسیار ناگواری بودند. به مثابه موجودات زنده مانند طبقهٔ حاکم همان ارادهٔ ذاتی معطوف به قدرت را مجسم می ساختند، اما برخلاف ایشان برای آن خروجی طبیعی نداشتند. بنابراین، هنگامی که غرایز ایشان آنها را به یافتن نوع متفاوتی از قدرت با شر خواندن غرایز اربابانهٔ اربابان خود هدایت کرد، در واقع بر علیه غرایز خود نیز قیام کردند. بنابراین، برای افزودن به این نکته که ایشان نیازمند و ستمدیده بودند، باید گفت که این مردم از نظر روانی بیمار، از درون تقسیمشده بودند. و خود را کاملاً بدبخت احساس می کردند.

اما کمک ـ نوعی کمک ـ به شکل چهرهای که برای هر فرهنگ و هر دورهای شناخته شده و مورد علاقهٔ بسیار نیچـه است، در دسترس است: کاهن ریاضتکش، متعهد به فقر، حقارت، و نیکوکاری، و در برخی موارد، شکلهای بسیار افراطیِ خودآزاری. این چهره، که در صریح ترین تظاهر خود آرزوی رهایی از شرایط جسمانی زندگی و فرار به سوی چیزی آن جهانی و فراتر را نمایش می دهد، زندگی را قطعی تر از هرکس دیگر نفی می کند. بنابراین، وی نیز مانند جماعت بیمار اما بسیار قدر تمند تر از ایشان است ـ قدرتی که خود را در توانایی او برای اتخاذ و حفظ شیوهٔ زندگی خود متظاهر می سازد.

این قدرت به وی نیرو میدهد، نیرویی برای رهبری و هدایت رمهٔ ارواح ضعیفتر. این نیرو تا حدی از درک ایشان از قدرت درونی وی، تا حدی از حالوهوای رازآلود و معرفتی باطنی که مرتاض خود را با آن احاطه میکند، سرچشمه میگیرد. اما تا حدی نیز از این امر سرچشمه

### ۱۵۰ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

میگیرد که وی به ایشان خدمتی میکند: رنج ایشان را تسکین میدهد. به یاد داشته باشید که آنها رنج میبرند زیرا خود را در برابر غرایز حیاتی خویش قرار دادهاند؛ بنابراین چندان نمیتوان توقع داشت که وی رنج ایشان را درمان کند، زیرا وی نیز خود را در برابر غرایز خویش قرار داده است، فقط بهنحوی بازتر، با عزمی بیشتر و با هدفی یکتا.

نکتهٔ مهم در مورد رنج انسانی آن است که مردم اگر فقط دلیل آن را بفهمند آن را بهتر تحمل خواهند کرد ـ حتی اگر دلیل را بهاندازهٔ کافی خوب بیابند، بر آن پیروز میشوند. نکتهٔ دیگر آن است که کسانی که رنج می برند می خواهند کسی را بیابند تا وی را برای رنج خود سرزنش کنند ـ این مانند نوعی داروی بیهوشی عمل می کند، با ایجاد خشمی بسیار، مانع درد می شود.

کاهن این را به غریزه مربوط میداند، و به رمهٔ خویش، هم دلیلی بـرای رنجشان و هم علتی برای آن میدهد. آنها رنج میکشند تا روح خویش را شایستهٔ بهشت، یا پیروزی عدالت سازند یا برای حقیقت رنج میکشند، یا بدان دلیل که ملکوت خداوند باید بر روی زمین بیاید ـ که همه آنقدر خوب هستند که آدمی برایشان رنج بکشد. چه کسی را باید برای این رنج مقصر دانست؟ پاسخ: خود آنها. بهاین ترتیب، تلاطم رنجش تودهها از فرمانروایان که مبارزه با ایشان به احتمال زیاد فقط به رنج بیشتر آنها و شاید نابودی جزئیشان منتهی میشود، آرام میگردد. این رنجش که بهسوی خود ایشان هدایت گردیده ممکن است دست کم قدرت و انگیزهای برای کف نفس و اصلاح خود ـ تحت دستورهای کاهنانه ــ فراهم آورد. و آنها آمادهاند که آن را بپذیرند، زیرا همانگونه که دیدیم آنها از قبل علیه

غرایز خویش و بنابراین به یک معنا علیه خویش به پا خاستهاند. آنها میدانند چه چیزی را باید ریشه کن کرد: هر اشارهای در خود آنها به گرایشها و رفتاری که ویژهٔ اقویا است. آنها بی خطر شدهاند.

چنین است تحلیل نیچه. دربارهٔ آن هرطور فکر کنیم، بهیقین جسورانه است. اینها بیش از چند فکر مهم که بهطرزی خام بیان شدهاند نیستند. سبک نیچه، موسیقایی بودن، تنـوع آن، مـزاح تنـدی کـه در آن اسـت، چیزی است که آدمی فقط خودش میتواند تجربه کنـد. و مـتن سرشـار است از جزئیات لذتبخش، مانند تبیین فیلسوف واقعی در پاراگراف هفتم از مقالهٔ سوم. یا مقالهٔ نخست، پاراگرافهای هفتم تا نهم را در نظر بگیرید. آیا لحن آن را ضد سامی مییابید؟ پس دوباره آن را بخوانید و درخواهید یافت که هدف آن در واقع خود ضدسـامیگـری اسـت. آنچـه می گوید این است که فقط تاریخ اخلاقی یهودیان است که محیطی روانی ایجاد کرد که مسیحیت توانست در آن ظهور یابد ـ نیچه فریادی طنزآلود را بهسوی آن ضدسامیهای مسیحی شلیک میکند که ضدسامی گری خود را بر این مقدمه استوار ساختهاند که این یهودیان بودند که مسئول به صلیب کشیده شدن مسیح بودند. یکبار دیگر وی یک روش رایج تفکر را وارونه ساخته است: مسیحیان باید به یهودیان احترام بگذارند، زیرا یهودیان را دارند تا شکرگزار توفیق مسیحیت باشند. خوراكي است لذيذ!

# فصل هشتم چه چیزی برای چه کسی؟

فکر کردن به فلسفه کاری است دشوار \_ شاید به این امر توجه کرده باشید، هرچند اگر تا اینجا رسیده باشید، دست کم مانع شما نشده است. نوشتن مطالبی دربارهٔ آن بازهم دشوارتر است (مثلاً برای من). پس چرا مردم این کارها را انجام دادهاند؟ خوب، به یک یا چند دلیل از فهرست کاملی از دلایل. به امید فراگیری شیوهٔ مهار طبیعت، یا مهار خودشان، به بهشت رفتن، احتراز از رفتن به جهنم؛ برای آنکه ما را قادر سازد که زندگی را آنگونه که هست تحمل کنیم، برای تحمل پذیر ساختن زندگی با تغییر آن؛ برای تأسیس نهادهای سیاسی، اخلاقی یا فکری یا برای واژگونی آنها؛ برای تبلیغ علائق نویسنده، برای تبلیغ علائق دیگران را له اینهم اتفاق میافتد)، حتی برای تبلیغ علائق هرکسی؛ زیرا ایشان چنین نمی توانند برخی فیلسوفان دیگر را تاب بیاورند؛ زیرا شغل ایشان چنین

می طلبد. شاید فقط گاهی به دلیل کنجکاوی محض. عقیدهٔ رایجی هست که فیلسوفان مردمی غیردنیوی و دور از واقعیت هستند. اگر این اشارهای باشد به شیوهٔ زندگی آنها، ممکن است در اغلب موارد درست بوده باشد، هرچند نه همیشه. اگر اشارهای است به کار ایشان، پس (اکنون از فلسفهای سخن می گویم که دوام می آورد) این معمولاً غلط است ـ دست کم به معنای اینکه ایشان تقریباً همیشه به دغدغهای واقعی می پردازند و مدعی طرح اصلاحی واقعی هستند.

در همان آغاز (ص ۷) از سه پرسش بزرگ سخن گفتم: چه باید کرد؟ چه چیزی وجود دارد؟ (یعنی واقعیت چگونه به نظر میرسد؟) و ما چگونه میدانیم؟ ممکن است چنین جلوه کند که هر فلسفهای که اصلاحی واقعی را به انسانها پیشنهاد می کند باید در وهلهٔ اول به پرسش نخست از پرسشهای بالا بپردازد. اما این صحیح نیست. باورها در مورد اینکه چیزها چگونه هستند می تواند در خدمت معنا بخشیدن به زندگی یا تقویت احساس تقدیر از خود در ما باشند، مانند این باور که ما شبیه خدا آفریده شدهایم؛ می توانند دلیلی برای برخی انواع رفتار ارائه کنند (یا چونان عذری برای آن عمل کنند)، مانند این باور که انسانها نفوس خونان عذری برای آن عمل کنند)، مانند این باور که انسانها دارند می تواند اثری را که پاسخ به دو نوع پرسش «ما چگونه می دانیم؟» می تواند اثری را که پاسخ به دو نوع پرسش نخست بر روی ما دارند می تقویت یا سست کند؛ و نکتهٔ بسیار مهم آنکه می تواند از باورهایی دربارهٔ کسانی که معرفت دارند حکایت کند، با پیامدهای بدیهی برای اعتبار و قدرت اعضای آن گروه.

پس بیشتر فلسفهها می کوشند تا برای کسی کاری بکنند. در پایان به

برخی فلسفه ها از این منظر نگاهی بیندازیم. اگر فلسفه ای بخواهد دوام بیاورد، به هوادار، گروهی از افراد علاقه مند نیاز دارد. اگر هواداران آن گروه بزرگی باشند، بخت آن بیشتر است. نخست، برخی فلسفه ها به موضوع فرد اختصاص دارند. این گروه هواداران، گروه بزرگی است — همهٔ ما افراد هستیم.

## فرد

فلسفهٔ اپیکور (فصل پنجم را ببینید) دربارهٔ فرد است؛ برای زندگی سعادتمند نسخهای مبتنی بر برهان می پیچد. ترتیبات اجتماعی و سیاسی اگر در تلاشهای فرد برای به کار بستن این نسخه اختلالی ایجاد کنند، ناعادلانهاند؛ در غیر این مورد، تنها توصیهٔ سیاسی وی درگیر نشدن در سیاست است. می توانید تا حدی به دیگران کمک کنید تا درست زندگی کنند، اما فقط به کسانی که به شما نزدیکند (اپیکوریانیسم بهشدت از دوستی حمایت می کند)؛ هرکسی باید این نسخه را برای خود به کار ببندد. زیارا موفقیت به شرایط مادی، نوع چیزی که یک شخص می تواند برای دیگری ترتیب دهد بستگی ندارد، بلکه به نگرش شما به آنها بستگی دارد. و نکتهٔ درست همین است، زیرا سعادت حاصل دانستن این نکته است که حالت درست همین است، زیرا سعادت حاصل دانستن این نکته است که حالت

خوب شاید از شنیدن این سخن تعجب کنید که از نظر اپیکور تنها خیر لذت است. آیا اطمینان دارید اینکه ما چقدر لذت می توانیم کسب کنیم به شدت به شرایط مادی زندگی ما بستگی دارد؟ اما شگفتی دومی هم در

کار است: وی فکر می کند عالی ترین لذت ممکن آزادی از درد فیزیکی و اضطراب ذهنی است. لذتهای سادهای که به سادگی دسترس پذیرند کمتر از لذتهای نامعقول و عجیب و غریب خوشایند نیستند؛ و اتکا به لذتهایی از دستهٔ دوم موجب اضطراب می گردد: وسیلهٔ حصول آنها ممکن است از دسترس شما دور شده باشد. (این تصور که اپیکوریانیسم جشنی است دائمی با مطربان و رقاصگان، کاملاً گمراه کننده است ـ این تصور باید از مخالفان اپیکور به ما رسیده باشد که بسیار بودهاند).

یک علت اضطراب ذهنی بسیار، تـرس خرافی است. آن را دور کنید. دریابید که خدایان در سعادت کامل خود نه نیازی به دخالت در امور آدمیان دارند نه علاقهای به آن. آنقدر از فیزیک، نجوم و هواشناسی فرابگیرید تا اطمینان حاصل کنید که تمام پدیده ها توضیحی طبیعی دارند ـ آن ها نـشانه یا علامت خشم الهی نیستند. و از مرگ نهراسید، زیرا مرگ فقط عدم است که در آن چیزی برای ترسیدن وجود ندارد. این، بـه اختـصار، انـدرز اپیکـور است به هریک از ما. میتوانستید کارهایی بکنید که بسیار بدتر از پیروی از این اندرز هستند. البته اگر همهٔ ما چنین مـی کـردیم سیاسـتمداری در کـار نبود؛ اما شاید میتوانستیم با این امر بهنحوی کنار بیاییم.

اپیکور به فرد تعلیم میداد تا در برابر آنچه ممکن است پیش بیاید از درون مسلح باشد. بیش از دوهزار سال بعد، جان استیوارت میل دفاعیه ای مهیج از حق هر فرد برای شکل دادن به زندگی خود نوشت. وی در رسالهٔ مشهور خود، دربارهٔ آزادی ( ۱۸۵۹ م.) بر له آنچه به اصل

<sup>1.</sup> On Liberty

لاضرر معروف شده است استدلال کرد: «تنها هدفی که برای آن میتوان قدرت را بهدرستی بر هریک از اعضای جامعهای متمدن به کار بست ... جلوگیری از زیان رساندن به دیگران است». با بیشتر جا افتادن نظامهای حکومتی دموکراتیک در اروپا و امریکا، این نظامها بهتر هم فهمیده شدند. میل خطری نهان را کشف کرده بود: جباریت اکثریت نسبت به فرد و نسبت به گروههای اقلیت.

همان گونه که شایستهٔ نویسندهٔ فایده گرایی است (فیصل پنجم را ببینید)، وی هیچ اشارهای به حقوق بشر نمی کند، بلکه بـه خـسارتی کـه وارد می شود، ارزشی که از دست می رود اگر اصل وی رعایت نگردد، متوسل می شود. ارباب زندگی خود بودن برای انسان ها خوب است، بخشی از سعادت ما است، بنابراین حتی اگر قانون افراد را از انجام چیزی که بههرحال انجام ندادهاند بازدارد، فرد بازنده است. اما کل جامعه نینز بازنده است، زیرا افرادی که اصل لاضرر از ایشان حمایت می کند منبعی بسیار ارزشمند هستند، دقیقاً از آن سبب که دیدگاههای نامتعارف و شیوههای زندگی نامعمول دارند. اگر دیدگاههای ایشان در واقع درست باشند ارزش آن برای جامعه بدیهی است. اگر نادرست باشند، ارزش آن كمتر بديهي اما به همان اندازه واقعى است: اگر با حقيقت هيچ مخالفتي نشود، به فرمولی مرده بر زبان تبدیل می گردد \_ مخالفت تضمین می کند که حقیقت در ذهن زنده بماند. در مورد شیوههای زندگی نامتعارف، ایـن شیوهها دادههای تجربی زندهای ارائه میکنند که هرکسی می تواند از آنها بیاموزد. مقید ساختن فرد به همه زیان می رساند.

### دولت

قبلاً (فصل دوم و دوباره در فصل پنجم) به نظریهٔ موسوم به قرارداد اجتماعی دربارهٔ تکلیف سیاسی نگاهی انداختیم. آن را در کریتوی افلاطون در کار دیدیم و توجه کردیم که در اصل میتواند شکلهای بسیاری بگیرد که از تنوع پاسخهای ممکن به پرسش زیر ناشی شدهاند: چه کسی با چه کسی برای انجام چه کاری تحت چه شرایطی قرارداد منعقد میکند؟

در میان تمام نظریههای قرارداد اجتماعی شاید نظریهٔ تامس هابز (۱۵۸۸ – ۱۶۷۹ م.) از همه مشهورتر باشد – و اگر چنین باشد آنگاه به دلیل توصیف بسیار بیپردهٔ وی از وضعیت طبیعی چنین است، یعنی وضعیت زندگی قبل از آنکه ترتیبات اجتماعی اتخاذ شده باشد، که در آن هیچ کس نمی تواند مالک چیزی باشد، چیزی را کشت کند، یا اصلاً کاری سازنده انجام دهد بدون آنکه دائماً از اینکه مورد حمله یا سرقت قرار گیرد و شاید کشته شود در هراس باشد. تا زمانی که «جنگ ... همه علیه همه» ادامه دارد، زندگی «منزوی، فقیرانه، کثیف، وحشیانه و کوتاه است». خوب اوضاع را چگونه باید اصلاح کرد؟ انجمنی تشکیل دهید، با پذیرش خوب اوضاع را چگونه باید اصلاح کرد؟ انجمنی تشکیل دهید، با پذیرش که بهمنظور حمایت از شما در برابر دیگران و در برابر تهدید خارجی مورد نیاز می بیند، موافقت کنید. این هیئت فرمانروا نمی تواند ظلمی مرتکب شود، زیرا بهمثابه نمایندهٔ پذیرفته شدهٔ ایشان (مردم) هر کاری که انجام می دهد با رضایت مفروض تمام کسانی انجام شده است که طرف

قراردادی هستند که آن هیئت را برپا ساخته است. شهروندان فقط درصورتی که فرمانروا مستقیماً زندگی ایشان را تهدید کند می توانند مقاومت کنند ـ زیرا اصلاً برای حفاظت از زندگی خود بود که وارد قرارداد شدند. به یاد آورید که «قوانین و قانون اساسی آتن» (کریتو 51c–50e ص ۳۴) به سقراط حتی تا این اندازه هم اجازه نمی داد، بلکه دلیل اندکی در اختیار وی قرار می داد تا از این ادعاهای افراطی حمایت کند.

آیا شهروندان هابز نمی توانستند پاسخ دهند حال که وارد قرارداد شدهاند عادلانه نیست که فقط از زندگیشان حفاظت شود؟ دلیل این امر [ورود در قرارداد] آن بود که از آزادیهای گوناگونی بهره ببرند کـه تمـام آنها در وضعیت طبیعی مفقود بودند. این نشان میداد که حـق مقاومـت شهروندان قبل از آنکه زندگی ایشان مورد تهدید قبرار میگیرد، نقض می شود. (به علاوه، حال که تمام قدرت را تفویض کردهاند، چگونه باید از زندگی خود حفاظت کننـد؟) ظـاهراً هـابز نیـز ماننـد افلاطـون از آنچـه برهانش اجازه میدهد پیشتر رفته است. اما در واقع این شگفتآور نیست. جوانی افلاطون همزمان بود با جنگ فاجعهبار آتن علیه اسـپارت. هابز در اواخر قرنی که جنگهای دینی که موجب مرگ میلیـونهـا تـن شده بودند آن را فرسوده ساخته بود و در زمانی به دنیا آمد که نیـروی دریایی اسپانیا نزدیک میشد، و در دوران بلوغ خود شاهد سقوط انگلستان در جنگ داخلی بود. تعجبی ندارد که هردوی ایسان معتقد بودند که نخستین نیاز زندگی سیاسی، دولتی است که آنچنان قدرت داشته باشد که صلح و نظم، ارزشهایی را که بدون آنها هیچ کار دیگری را حتی نمی توان آغاز کرد، حفظ کند. شیوهٔ حمایت ایشان از فرد، عبارت بود از تفویض کل فرمانروایی به دولت. جای شگفتی نیست که برخی فکر کردهاند که آنها بسیار پیش رفتهاند. جان لاک (۱۶۳۲ – ۱۷۰۴ م.) که کمتر از پنجاه سال پس از هابز اما در شرایط سیاسیای مینوشت که به آن اندازه تهدیدکننده نبود، به طعنه نوشته است:

«گویی انسانها آن زمان که از وضعیت طبیعی خارج شدند و وارد جامعه گردیدند توافق کردند که همهٔ آنها جز یکی باید تحت قید قوانین باشد، اما آن یکی باید هنوز آزادی وضعیت طبیعی را که قدرت آن افزایش یافته و مصونیت قانونی هم آن را بیبند و بار کرده، حفظ کند. معنای این امر آن است که انسانها چنان ابلهند که مراقبند تا از شرارت موش خرما و روباه دور باشند، اما خرسندند، حتی احساس ایمنی میکنند که از سوی شیران بلعیده شوند».

## روحانيت

کشیشان معمولاً اشخاص ثروتمند یا دارای قدرت نظامی نیستند. بنابراین، هر آن چیزی که به ایشان در درون جامعه یا گروه دینی خود امنیت و نه فقط امنیت بلکه قدرت بسیار میدهد باید چیز دیگری باشد. این از آنچه مردم دربارهٔ ایشان فکر میکنند، آنچه تصور میکنند ایشان قادر به انجام آن برای آنها هستند، ارزشی که برای آنها قائلند ناشی میشود. هرچه مزایا و خطرات میشود. به عبارت دیگر از فلسفه ناشی می شود. هرچه مزایا و خطرات کمتر محسوس و کمتر فوری باشد، دستگاهی که برای حفظ باور به آنها و ایمان به کسانی که آنها را جلب (یا دفع) میکنند مورد نیاز است، باید قوی تر باشد.

موضوع، فریب عامدانه نیست ـ گرچه بیمعنی است که بگوییم چنین چیزی هرگز روی نمیدهد. حتی پرسش از این نیست که آیا آنچه طبقهٔ کشیشان از عوام میخواهد تا دربارهٔ ایشان بدان باور داشته باشند درست است یا نادرست. بحث آن است که باید بدان باور داشت: در غیر این صورت کشیشی در کار نیست. بنابراین کتابهای زیادی وجود دارد که جایگاه ایشان را تبلیغ می کند.



لویاتان هابز که همه چیـز را کوچـک مـی کنـد از تپـههای کـمارتفاع روستاهای انگلیـسی سـر زد. آیا این می تواند واقعاً بی خطـر باشـد؟ تعجبی ندارد که لاک نگران بود.

Scanned by CamScanner

نمونههای آن در همهجا وجود دارد، بنابراین از آنجا که در چند فیصل آخر از اروپای غربی بیرون نرفتهایی، اجازه دهید به هند بازگردیم و

نگاهی به فصل نخست یکی از اوپانیشادهای اصلی بیندازیم. در زمانی که پرسش های شاه میلیندا نوشته می شد، برهادارانکا اوپانیشاد ( BU انگاه کنید به کتاب شناسی) شاید به همان اندازه قدمت داشت که امروزه قصههای کانتربری کوشر قدمت دارد. این اوپانیشاد به جهان وداهای هندو، جهان شعایر، قربانی ها و مناجات هایی تعلق دارد که بسیار سودمندند، هرچند فقط درصورتی که درست انجام شوند. برای اطمینان از اجرای صحیح به متخصصی نیاز دارید که در مباحث ودایی آموزش دیده باشد؛ برای انجام شعائر حتی به فوق متخصصی نیاز دارید که اطمینان حاصل کند سایر متخصصان کار خود را بهدرستی انجام میدهند. به چنین تخصصی باید احترامی مناسب گذاشت و بی تردید برای آن دستمزدی مناسب پرداخت. (گفته میشود که آرزوی هرکسی این است که «کاش چنان ثروتی داشتم که می توانستم مراسم آیینی را به جای آورم» (۱ ـ ۴ ـ ۱۷)). این تخصص ــ و مزایای مربوط به آن ـ امتیاز (موروثی) طبقهٔ اجتماعی یا کاستی خاص، برهمنها، است. این نظام کاستی که آنگونه که ۱-۴-۱۱ به ما میگوید صرفاً قراردادی اجتماعی نیست ـ ظاهراً از شیوهٔ آفرینش خود خدایان ناشی می شود. ۱ ـ ۴ ـ ۱۱ را بادقت بخوانید: توجه کنید که چگونه برتری معینی را به کشاتریا ، کاست جنگجویان اشرافی حاکم، نسبت میدهد ضمن آنکه اولویت معینی را

<del>.</del>

<sup>1.</sup> Brhadaāranyaka Upanishad

<sup>2.</sup> Canterbury Tales

<sup>3.</sup> Chaucer

<sup>4.</sup> Kşatriya

برای برهمنها حفظ می کند. قدرت ایشان رَحِم قدرت فرمانروایان است \_ که از آن صدور می یابد. بنابراین برای جنگجو بد است که به کاهن آسیبی وارد آورد، زیرا به منبع قدرت خود آسیب می رساند. این فلسفه و الاهیات است، اما روشن است که سیاست عملی خوبی هم هست.

خوانندهای که تازه با این سنت فکری آشنا شده است مطالب زیادی را خواهد یافت که برای وی بسیار غریبند. نظریهای هست دربارهٔ تطابق میان اجزا اسب قربانی (ایس معتبرترین قربانی ودایی بود) و اجزا یا جنبههای جهان: سال، آسمان، زمین. ایمان به فقه اللغه در آن هست، مانند هنگامی که نشان داده می شود لغتی طولانی تر باید \_ تقریباً \_ از دو لغت کوتاه تر ساخته شود، و این نکته نشان دهندهٔ پیدایش یا ماهیت درونی هر آنچه لغت طولانی تر توصیف می کند تلقی می شود. متن مکرراً تکرار می کند معرفت به این دانش غریب مزایای بسیار دارد: «مردی که این را بداند، این را می داند به هرجا که رود محکم می ایستد»؛ و «هر که این را بداند، ... مرگ از گرفتن وی ناتوان است ... و به یکی از ایس خدایان تبدیل می شود». بنابراین باید به ایس دانش ارج بگذاریم، و بنابراین باید به کسانی که از آن پاسداری می کنند \_ کاهنان \_ ارج بگذاریم،

این لزوماً آن چیزی نیست که کاهن می تواند برای شما انجام دهد \_ ممکن است آن چیزی باشد که وی می تواند با شما انجام دهد. با همسر کاهن روی هم نریزید. همان گونه که در کتاب برهادارانکا اوپانیشاد ع - ۴ - ۱۲ به کرات روشن می سازد، وی راهی برای تلافی می داند. و «مردی که برهمنی وی را نفرین کرده باشد که چنین دانشی دارد یقیناً محروم از مردی و عاری از کارهای خیر خود از این جهان خواهد رفت.

#### ۱۶۴ 🗱 فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

... هرگز تلاش نکنید تا با همسر برهمنی فرهیخته که این را میداند به عشوه سخن بگویید، مبادا برای خود دشمنی با این معرفت بتراشید». به شما هشدار داده شده است. البته فقط کاهنان نیستند که مورد نیازند، پزشکان و جمع کنندگان زباله و بازیگران و مشاوران تبلیخ نیز مورد نیازند. و ـ تقریباً فراموش کرده بودم ـ استادان فلسفه. همهٔ آنها به دلیل باورها و ارزشها، امیدها و ترسهای مردم وجود دارند.



راجا با کاهنان خود مشورت می کند.

## طبقهٔ کارگر

صنعتی سازی اروپای غربی با خود برای عدهای قلیل ثروت و برای بسیاری رقت بسیاری رقت بسیاری رقت بسیاری رقت با به همراه آورد. آن بسیاری به سرعت در کارل مارکس (۱۸۱۸ ـ ۱۸۸۳م.) برای خود پشتیبانی یافتند

که اغراق نیست اگر بگوییم کارش چهرهٔ سیاسی تمام آن بخشهای کرهٔ زمین را که در آنجا اصلاً چیزی به نام فلسفه وجود داشت تغییر داد. فقط در دههٔ اخیر است که نفوذ آن بهتدریج از میان میرود. ممکن است این نظریه قربانی موفقیت خود شده باشد ـ بالاخره، هیچ آزمـونی بـرای یک نظریه مانند آزمودن عملی آن نیست (این اصلی است که در بنیان قدرت فراوان روش تجربی در علوم قرار دارد). و هیچ نظریهٔ سیاسی با آزمونی مناسب روبرو نمی شود مگر افراد زیادی به آن معتقد شده باشند. در اینجا فرصت داریم برخی از آن ارتباطاتی را بیابیم که در تمام تاریخ فلسفه یافته میشود. مارکس مرید هگل نبود ـ از برخی جهات بهشدت با وی مخالف بود. اما هیچکس در آن زمان نبود که هگلیانیسم بـر وی اثـری نداشته باشد. مارکس نیز مانند هگل معتقد بود که تاریخ نمایشگر پیشرفتی ضروری است؛ اما برخلاف هگل معتقد بود که نیروی محرک، اقتصاد است: شرایط مادی زندگی. مانند هگل وی نیز معتقد بود که پیـشرفت ذاتـاً حاصل تضاد است؛ اما تضاد میان منافع اقتصادی بخشهای مختلف جامعه است \_ مبارزهٔ طبقاتی مشهور مارکسیستها از اینجا آمده است. وی به روایتی از نظریهای معتقد بود که دیدیم برای هگل از اهمیت فراوان برخوردار بود: ارزش در تماس بودن با دیگری خودتان، آنگونه که اغلب می گوییم چیزی که «چیزی از خود شما در خود دارد».

مارکس از این ایده در تحلیل خود از نظام اقتصادی معاصر که با تضاد میان منافع طبقهٔ کارگر و سرمایه داران، مالکان وسایل تولید (یعنی کارخانه ها) مشخص می گردید، استفادهٔ کامل کرد. وی به شدت طرف دار زیردستان، کارگران بود. نکتهٔ اساسی آن بود که ایسان که می بایست

زندگیای را بگردانند و چیز دیگری برای فروش نداشتند، کارشان را می فروختند ـ برای مزد کار می کردند. البته نه مزدی زیاد، زیرا آنهایی که کار ایشان را می خریدند علاقهای نداشتند که بیش از آنچه برای در کار نگه داشتن ایشان لازم است به آنها بپردازند. این امر زندگی در فقر شدید و تباه کننده را برای ایشان و خانوادههای شان تضمین می کرد.

اما جنبهٔ دیگر و معنوی تر این وضعیت نیز به شدت بر ایشان ف شار وارد می کرد \_ این نکته که کاری که ایشان انجام می دادند، کار ای شان نبود: «کار نسبت به کارگر بیگانه است، بخشی از سرشت وی نیست ... ارضای نیاز وی نیست، بلکه فقط وسیلهای است برای ارضای نیازهای دیگری... در کار، وی، نه به خود که به کسی دیگر تعلق دارد». نیاز ارضانشده نیاز به بیان خود است در آنچه آدمی انجام می دهد.

تشخیص یک چیز است، معالجه چیزی دیگر. احساس ازخودبیگانگی به هنگامی که آدمی کاری انجام می دهد که نه متعلق به خود وی بلکه از آن دولت است به همان اندازه ممکن است که کار نه متعلق به وی بل متعلق به شرکت باشد.

این میزان یکی شدگی با منافع جامعه، هنگامی که جامعه، جامعهای بزرگ و پیشرفته باشد به آسانی کسب و حفظ نمی شود. و حتی اگر چنین می شد فقط به تحمل پذیر کردن کار کمک می کرد. اگر آنچه شما انجام می دهید ایستادن کنار تسمهٔ نقاله و سفت کردن در شیشهٔ مربا باشد ممکن است انجام آن برای مام روسیه اوضاع را تحمل ناپذیرتر از انجام آن برای جهانی بسازد. اما این کاری برای تبدیل آن به چیزی مثبت، بیان شخصیت یا مهارتهای شما، یا وسیلهای برای توسعهٔ چیزی مثبت، بیان شخصیت یا مهارتهای شما، یا وسیلهای برای توسعهٔ

استعداد شما انجام نمی دهد. امروزه ما از «رضایت شغلی» سخن می گوییم. همهٔ ما به آن دست نمی یابیم. مسئله از میان نرفته است.

## زنان

ما خیز به خیز، مانند سفری فشرده و دیوانهوار، در پهنای کرهٔ زمین و در عرض سه هزاره، از مبحثی به مبحث دیگر، از شخصی به شخص دیگر رفتهایم. اما هیچکس به فلسفه وارد نشده است تا اینکه، دست کم در یک مورد، کمی عمیق تر به ذهن یک فیلسوف نگاهی کرده باشد. ما به دو اثر مشهور جان استیوارت میل، فایده گرایی و دربارهٔ آزادی نگاهی انداخته ایم. کتاب اول به ما می گفت که خیر سعادت است، و دومی می گفت سعادت مستلزم آزادی فردی است. رسالهٔ دیگر وی انقیاد زنان این می گفت به ما می گوید این به معنی همه است و نه فقط مردان.

جان استیوارت میل به عنوان سیاستمدار عملی سواستفاده ای خاص را که (دست کم در نظریه) به سادگی می توان جبران کرد هدف می گیرد: «انقیاد قانونی یک جنس به جنس دیگر به تنهایی نادرست است و اکنون یکی از موانع عمده بر سر راه اصلاح انسان است ... این باید جای خود را به اصل برابری کامل بدهد». وی استدلال می کرد قانون فعلی خانواده به بردگی زنان منتهی شده است. مراد وی از این کلمه، همان گونه که بردگی زنان منتهی شده است. مراد وی از این کلمه، همان گونه که تبیین وی از وضعیت حقوقی در فصل دوم نشان می دهد همان معنای

<sup>1.</sup> The Subjection of Women

ظاهری آن است. اما آنچه وی درصدد تغییر آن بود، کل رسوم و دیدگاههایی است که فرصتهای تحصیلی برابر و پس از آن دسترسی برابر بر مبنای شایستگی به تمام مشاغل و موقعیتهای دارای نفوذ براساس شایستگی را از زنان سلب میکنند.

هر فلسفهٔ بزرگی نیازمند مزایایی بالقوه است حتی در مواردی که ایس مزیت ممکن است موهوم باشد. میل در راه بهبود وضعیت انبوه زنان، می تواند به مزایای زیادی توسل جوید. اما وی معتقد است طرفداران دیدگاههای وی تمام نوع انسان را تشکیل می دهند. وی دربارهٔ بی عدالتی در حق زنان و آسیبی که شرایط موجود به زندگی ایشان وارد می کند می نویسد، اما تقریباً به همین اندازه دربارهٔ زیان همه می نویسد. سر کوب استعدادهای زنان جباریت است در حق ایشان و زیان به جامعه. وی مطالب زیادی دربارهٔ آنچه زنان می توانند انجام دهد می گوید زیرا زنان آن را انجام دادهاند. اما هیچ چیز دربارهٔ آنچه ایشان نمی توانند انجام دهند فرصت داده شود. (درحالی که من، صدوسی سال بعد، ایس مطالب را فرصت داده شود. (درحالی که من، صدوسی سال بعد، ایس مطالب را می نویسم یک زن جوان پیشتاز مراحل پایانی مسابقهٔ دریانوری انفرادی دور دنیا است، رویدادی که محتاج طاقت ذهنی و جسمانی ای است بیش دور دنیا است، رویدادی که محتاج طاقت ذهنی و جسمانی ای است بیش دور دنیا است، رویدادی که محتاج طاقت ذهنی و جسمانی ای است بیش دور دنیا است، رویدادی که محتاج طاقت ذهنی و جسمانی ای است بیش دور دنیا است، می توانم تصور کنم).

میل درعین حال معتقد است که مردان به مثابه افراد آسیب می بینند، اغلب به شیوه های که محتمل نیست به آن توجه کنند (که این خود بخشی از آسیب است). زیرا برای کسی خوب نیست که طوری پرورش یابد که معتقد باشد خود وی بر دیگران برتر است، به ویژه آنکه در اغلب

موارد این دیگران کسانی هستند که بر وی برتری دارند. ازسوی دیگر، هرچند ممکن است بیرحمانه جلوه کند، زندگی کردن با رابطهای نزدیک با کسی که از نظر توانایی و تربیت پستتر است، برای طرف برتر زیانبار است. بااینهمه بسیاری از مردان خود را در چنین وضعیتی مییابند، ازدواج کرده با زنانی که محدودیتهای شان کمتر از این واقعی نیست، زیرا ایشان مصنوع مجبور نظامی یکسره زیان بار هستند. آن مردان ممکن است فکر کنند که برنده شده اند، اما حقیقت آن است که همه بازنده اند.

خدا را شکر که اوضاع از ۱۸۶۹ م. بهتر شده است. کمی، در بعضی جاهای دنیا. فعلاً.

با توجه به موضوع بحثمان عجیب است که توجه را فقط به چیزی که یک مرد نوشته است جلب کنیم. اما بدیهی و در واقع تقریباً اجباری است که به کتابی دیگر هم نظری بیندازیم. کتاب پرحجم سیمون دوبوار ، جنس دوم (۱۹۴۹ م.)، از زمان تألیف تاکنون الهامبخش بسیاری از نوشتههای فمینیستی بوده است.

اگر می توانستم دویست سال بعد برای مدتی کوتاه به زندگی برگردم، از اینکه می دیدم آن را به عنوان یکی از مؤثر ترین کتابهای قرن بیستم رده بندی کرده اند، متعجب نمی شدم.

مانند میل، دوبوار نیز دغدغهٔ آزادی زنان را داشت اما برخلاف میل

<sup>1.</sup> Simone de Beauvoir

<sup>2.</sup> The Second Sex

دغدغهٔ وی بهویژه ارتباط میان آزادی و سعادت نیست. وی این نکته را رد می کند که احکام کلی جالبی دربارهٔ آنچه زنان دوست دارند وجود داشته باشد، زیرا آنچه ایشان دوست دارند واکنشی است به شرایط آنها که برخی از آنها اجتماعی و بنابراین بسیار متغیرند. (ظاهراً میل فکر می کرد ممکن است تعمیمهایی چند از این دست وجود داشته باشد، اما منکر آن بود که هیچیک از آنها شناخته شده باشد). بهعلاوه، دوبوار از سنت اگزیستانسیالیستی و معتقد است چگونگی واکنش ما نسبت به شرایطمان برای هریک از ما تصمیمی است آزادانه ـ تظاهر به اینکه ما كاملاً تحت جبر شرايط قرار داريم، فقدن اصالت، گريز از مسئوليت است. من در اینجا فقط آنقدر فرصت دارم که به یکی از مباحث این کتاب طولانی و همیشه زنده بپردازم. در فصل هفتم از تأثیر شدید هگل سخن گفتم و به نظریهٔ معرفت به خود وی اشاره کردم: چنین معرفتی آنگاه بـروز می یابد که آدمی ویژگیهای خود را در چیزی دیگر، «دیگری» خود میبیند. دوبوار با گرفتن حقیقت روانشناختی در ایس نکته، ضمن نادیده گرفتن كامل متافيزيك عظيم هگل، مشخصهترين نظريـهٔ خـود را پديـد مـي آورد: زن، دیگری مرد است و فهم از خود هر دو به این امر بستگی دارد.

هنگامی که دیگری خود فاعل، شخص است، وضعیت پیچیده تر و بالقوه آسیبزاتر می شود. من به شما نگاه می کنم که به من نگاه می کنید که به شما نگاه می کنم ... اینکه الف ب را چگونه می بیند بر ب اثر می گذارد، بنابراین آنچه را الف در ب می یابد تغییر می دهد. و این ادراک الف را از الف تغییر می دهد (نظریهٔ معرفت به خود را به یاد بیاورید) که دراین صورت بر الف اثر می گذارد که هردوی آن ها بر این امر که الف ب

را چگونه میبیند اثر میگذارند... تا اینکه اوضاع خوب به هم بریزد، مانند زمانی که مرد زن را به بردگی کشید با این تصور که این امر برای او (مرد) خوب است و زن بردگی را پذیرفت با این تصور که این تنها انتخاب وی است، و [بهاین ترتیب] تمام روابط میان جنسها گرفتار شبکهای از خطا و تصنع گردید. اکنون «هر آنچه مرد انجام دهد ... احساس فریب می کند و زن احساس می کند که در حق وی خطا شده است». دوسویگی رابطه به معنای آن است که هیچیک از طرفین نمی تواند به تنهایی آن را تصحیح کند: دوب وار همزمان به مردان متوسل می شود که استقلال و برابری زنان را به رسمیت بشناسند و به زنان متوسل می شود تا با درک این امر که این در واقع حقیقتی دربارهٔ خود آنها است، دقیقاً چنین شوند.

بنابراین، در همان صفحهٔ آخر جملهای می آید که، ضمن آنکه کاملاً خاص دوبوار است، تقریباً می توانست از سوی میل هم نوشته شده باشد: «هنگامی که بردگی نیمی از بشریت را به همراه تمام آن نظام منافقانهای که این بردگی از آن حکایت می کند از میان ببریم، آنگاه تقسیم بشریت اهمیت راستین خود را خواهد یافت و زوج بشری شکل درست خود را خواهد یافت، میل که از سنت تجربه گرایانه و فایده گرایانه بود و دوبوار براساس زمینهٔ کاملاً متفاوت هگل به علاوهٔ اگزیستانسیالیسم، در انتها، به طرز شایان توجهی به یکدیگر نزدیک می شوند. این تقریباً موجب می شود که آدمی فکر کند شاید حق با ایشان باشد ...

## حيوانات

هرکسی که منافع حیوانات ـ حیوانهای غیرانسان ـ را ترویج میکند،

با مسئلهای ابتدایی روبرو می شود: حیوانات نمی توانند بخوانند. بنابراین، خواننده مجبور است مخاطبانی را متقاعد سازد که از گروهی که طالب سود رساندن به آنها است متمایزند که این امر یکی از این دو راهبرد یا هردوی آنها را می طلبد: یا به سرشت بهتر آنها متوسل شود، یا مدعی شود که آنها نیز سود خواهند برد. ما در تلاشهایی که برای جلب حمایت عوام از کشیشان می شد راهبرد دوم را در کار دیدیم؛ میل و دوبوار در تلاش برای جلب حمایت مردان از آزادی زنان از هر دو راهبرد استفاده کردند.

هنگامی که اغلب آنهایی که به آنها متوسل می شوید از روشهایی که شما سعی می کنید از میان ببرید سود می برند یا تصور می کنند که سود می برند، اوضاع از اینهم بدتر است. خیلی از مردم دوست دارند گوشت بخورند، خیلی از مردم تصور می کنند که انسانها از تحقیقات پزشکی از طریق انجام آزمایش بر روی حیوانات سود فراوان می برند. نویسندگان فمینیست هنگامی که سعی می کردند پشتیبانی مردان را از دیدگاههای خود جلب کنند با مشکلی مانند همین مشکل روب رو بودند، اما دست کم پشتیبانان مستقیمی میان زنان داشتند؛ «انیمالیستها» اصلاً پشتیبان مستقیمی ندارند.

بودیسم، بی آنکه دچار افراط و تفریط شود، طبعاً حامی حیوانات است. من می گویم «طبعاً» زیرا بودیسم باور هندویی به بازگشت مجدد روح به زندگی را حفظ می کند و آنچه در یک تجسد، انسان است ممکن است در تجسدی دیگر حیوان باشد. بودا زمانی بهمثابه خرگوش زندگی کرده است. مسیحیت چنین متافیزیکی ندارد،

محظورات اخلاقی وابسته به آن را هم ندارد \_ از گاو هندو بپرسید آیا متافیزیک اهمیتی دارد! آدم ارباب حیوانات آفریده شد و حیوانات آفریده شدند تا نوع بشر از آنها استفاده کند. ما نفوس ناطقه داریم، اما آنها ندارند، امری که آنها را از سپهر اخلاقی بیرون مینهد. (از جمله سنت توماس آکویناس (۱۲۲۵ \_ ۱۲۲۴م. چنین میگوید). چنین بود و بود. هیوم تلنگری به آن زد (نگاه کنید به ص ۹۷)، اما بازهم همانگونه بود.

جرمی بنتام ۲ (۱۷۴۸ – ۱۸۳۲ م.) به عنوان بنیان گذار فایده گرایدی که میل از آن حمایت می کرد و آن را گسترش داد، درد و لذت را مقولات تعیین کنندهٔ اخلاقی می دانست و مشهور است که دربارهٔ حیوانات اعلام کرده است: «پرسش این نیست که «آیا آنها می توانند استدلال کنند؟» این هم نیست که «آیا می توانند سخن بگویند؟»، بلکه این است که «آیا می توانند رنج ببرند؟»». (البته می توانند؛ بنابراین به معادلهٔ فایده گرایانه وارد می شوند و ما نسبت به آنها مسئولیتهای اخلاقی داریم). اما این عبارتی اتفاقی در کتابی بود که به رفاه انسانها اختصاص داده شده بود. همین اواخر بود که ما به تدریج دیدیم کتابهایی صراحتاً از اخلاق رفتار ما با حیوانات سخن می گویند (نگاه کنید به کتابنامه)، نکتهای که ممکن است وضعیت تاکتیکی پیچیدهای را که نویسندگان این کتابها باید به آنها بپردازند، منعکس می سازد.

<sup>1.</sup> St Thomas Aquinas

<sup>2.</sup> Jeremy Bentham

### ۱۷۴ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

نظریدهای ایسان ظرف بیست یا سی سال گذشته پیشرفت چشمگیری کرده است \_ مسئلهٔ تاکتیکی لاینحل نبود. آنها قادر بودند به عواطف کسانی متوسل شوند که دوست دارند ویژگیهای انسانی را به حیوانات نسبت دهند. آنها می توانستند به حقایق بسیار محکمتر زیست شناسی مدرن متوسل شوند که به طرزی بسیار قانع کننده تر از آنچه هیوم قادر به انجام آن بود، نشان می دهند که رابطهٔ ما با حیوانات بسیار نزدیک تر از آن است که آکویناس می توانست حتی تصور کند. آنها با قدرت به وجدان مردم متوسل شدند و پرسش بنتام را مطرح ساختند که آیا رنج بردن حیوانات را می توان با خیر حاصله برای انسانها توجیه کرد و اگر چنین است، آنگاه چه زمانی؟ زیرا ممکن است میان مرگ موشهای آزمایشگاهی برای پیشرفت اساسی در درمان سرطان و مرگ موشهای آزمایشگاهی برای پیشرفت اساسی در درمان سرطان و مرگ سگما و خرسها در چالهای که برای شکار خرس کنده شده آنهم برای چند دقیقه ورزش، تفاوتی احساس کنید.

•
•

Scanned by CamScanner

برخی جنبههای رفاه حیوانی با دغدغهٔ مبرم دیگری در ارتباطند — خسارت به، و حفاظت از، محیط زیست طبیعی. یک چنین جنبهای، گیاهخواری، گاهی به این شیوه مد نظر قرار میگیرد. استفاده از گیاهان برای تغذیهٔ دام و سپس خوردن گوشت، روشی است بسیار ناکارآمد برای استفاده از منابع زمین، در مقایسه با خوردن مستقیم گیاهان و حذف گاوها از این میان. ازاینرو گیاهخواری بهمثابه امری ارائه میشود که در بلندمدت بهنفع همه است. حرکت خوبی است ـ هرچه مردم بیشتر گوش کنند، سخن گفتن بامعناتر است.

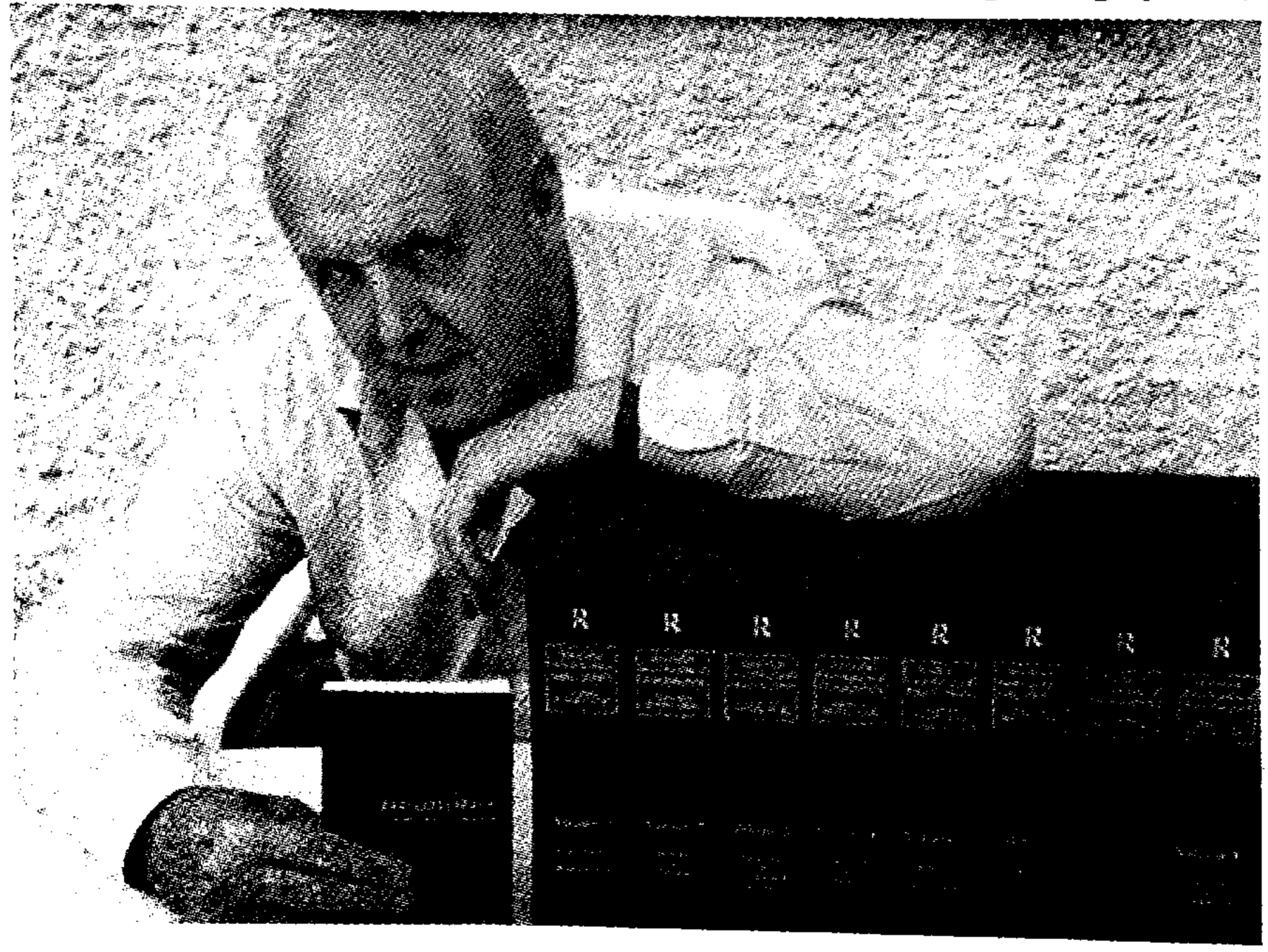
## فيلسوفان متخصص

شاید با کمی تعجب توجه کرده باشید که دربارهٔ فلسفه به نحوی که اکنون نوشته می شود هیچ نگفته ام. تردید چندانی ندارم که بخشی از آن دارای ارزش است و ماندگار خواهد بود، و تردید من دراین باره که آنچه ماندگار خواهد بود کسر کوچکی است از آنچه اکنون منتشر می شود، کمتر از این است. می توانستم یک یا دو عنوانی را حدس بزنم، اما این فقط حدس بود؛ بنابراین ترجیح دادم به آثاری بپردازم که اکنون می دانیم در برابر آزمون اساسی زمان دوام آورده اند. بخشی از دلیل دوام آوردن آن در برابر این آزمون آن است که با احساس واقعی این امر نوشته شده که پیام آن برای نفع بشریت مورد نیاز است، و ما می توانیم احساس را در آن در کنار شعور تشخیص دهیم.

دلیلی ندارد که نوشتهٔ فلسفی امروز چنین نباشد، و بخشی از آن هست. اما باید دانست که بیشتر آن از سوی متخصصان نوشته شده است، یعنی افرادی که گذران زندگی و آیندهٔ شغلی ایشان، آنها را ملزم به نوشتن و نشر مطالب فلسفی کرده است. از این هیچ نتیجهای گرفته نمی شود خوب، کانت و هگل هم فیلسوفان متخصص بودند. و این بهیقین نتیجه نمی دهد که علاقهٔ ایشان به فلسفه واقعی نیست. اما به آن معناست که در میان دلایل گوناگون علاقهٔ ایشان به فلسفه، دلایلی هم همست که می توان مصنوعی نامید. در فصل یکم گفتم که فیلسوفان برای تغییر مسیر تمدن وارد بحث می شوند نه برای حل معماهای کوچک. اما در

### ۱۷۶ ﷺ فلسفه: مقدمهای بسیار کوتاه

جهان امروزیِ فلسفهٔ تخصصی شده، هوشمندانه ترین راه حل برای یک معما در واقع می تواند مؤلف خود را به راهـی دراز بکشاند؛ وسوسه ها و فشارهایی برای نوشتن دربارهٔ معماها برای فیلسوفان متخصص دیگر و رها کردن تمدن در مسیر خود وجود دارد.



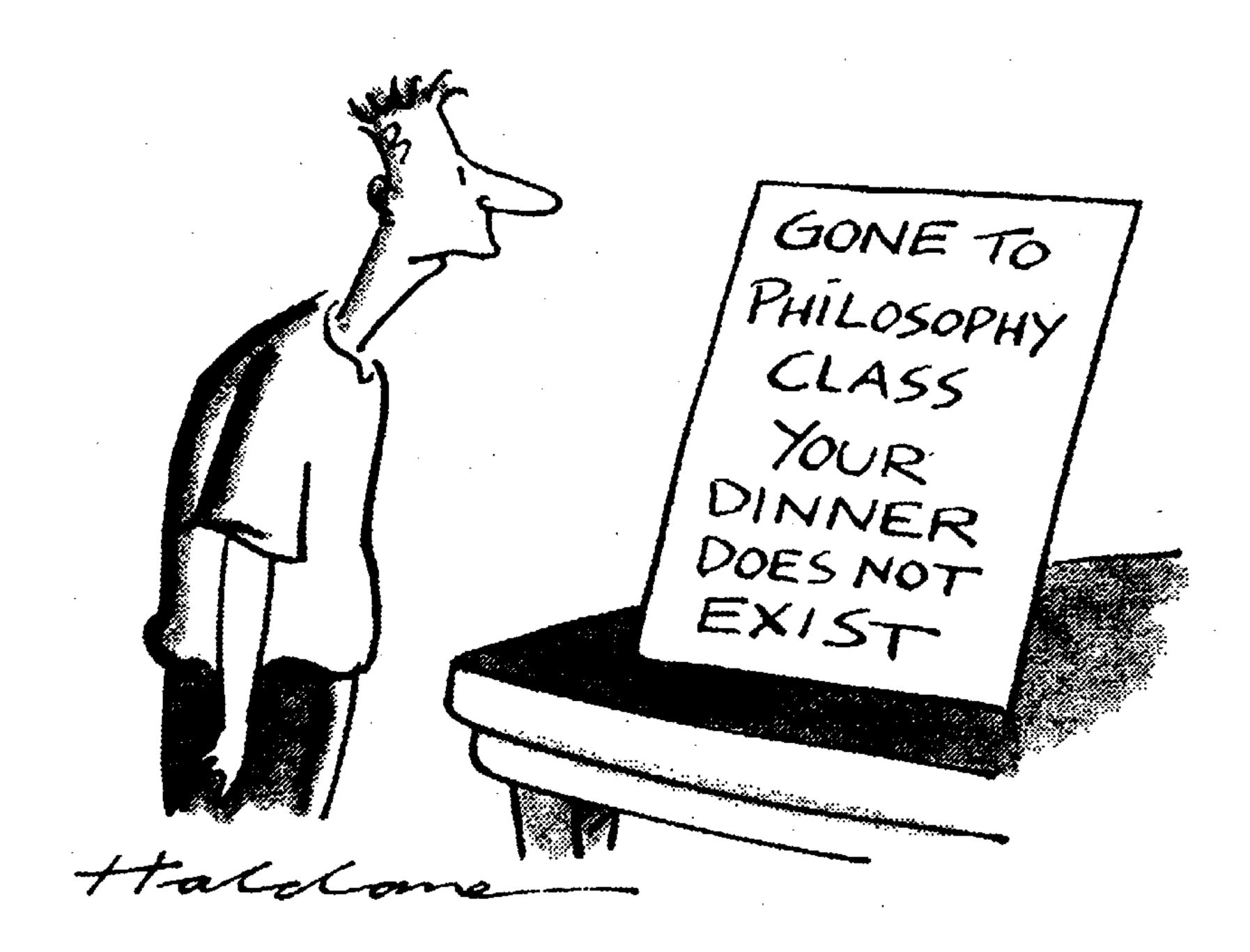
فیلسوف متخصص ـ کمی در مورد این مرد محتاط باشید<sup>۱</sup>. خواهش می کنم که این را بهمعنای محکوم کردن بیبرو برگشت هرچیزی که اکنون از دانشکدههای فلسفهٔ دانشگاه بیـرون مـی آیـد تلقی نکنید. منظور مشورت دادن به کسی است که بـرای نخـستین

١. اين تصوير نويسنده كتاب حاضر است كه ويرايشكر ارشد دائرةالمعارف راتلج نيز هست. م

بار با کمک این مقدمهٔ بسیار کوتاه به سراغ فلسفه آمده است. اگر آخرین کتاب فلسفه ای را که انتشاراتی آکادمیک منتشر کرده ورق بزنید، یا آخرین شمارهٔ یک مجلهٔ تخصصی سطح بالا را و خود را از دریافتن آنچه در آن جریان دارد یا ادعایی که احتمالاً میتواند برای جلب توجه شما داشته باشد، ناتوان ببینید، واکنش خود را به کنار گذاشتن کل فلسفه تبدیل نکنید. شاید در حال نگاه کردن به جزئیات تصویری بسیار بزرگتر باشید که هنوز تجربهٔ تشخیص آن را ندارید. ممکن است بدترین حالت درست باشد و شما بهراستی در حال خواندن معادل فلسفی یک معمای شطرنج باشید، چیزی که بسیار نبوغ آسا است اما هیچ اهمیت دیگری ندارد. ضمن آنکه قدرت خود را برای تمیز خوب از بد گسترش میدهید آثار ارزشمند کلاسیک را بخوانید.

زیرا نیازی نیست که چنین تردیدهایی دربارهٔ فیلسوفانی مطرح شود که تلاش کردهام به شما معرفی کنم. میدانیم که آنها با دل و با مغز مینوشتند. در کنار امتیازهای بسیارشان بهیقین ممکن است کاستیهایی هم داشته باشند: جهل پنهان، پیشداوری، اعتماد بیشازحد، ابهام \_ فقط برای آنکه فهرست را شروع کنیم. اما همانطور که امیدوارم نشان داده باشم، فلسفه مانند زندگی گسترده است، و اغلب تباهیهای فکری و باشم، فلسفه مانند زندگی گسترده است، و اغلب تباهیهای فکری و اغلب فضایل فکری در ادبیات وسیع آن مجسم شده است. آرزوی اینکه کاش به گونهای دیگر بود مانند آن است که آرزو کنیم کاش انسانها ذهن نداشتند.

•



كلاس فلسفه ـ رفتم كلاس فلسفه. از شام خبرى نيست.