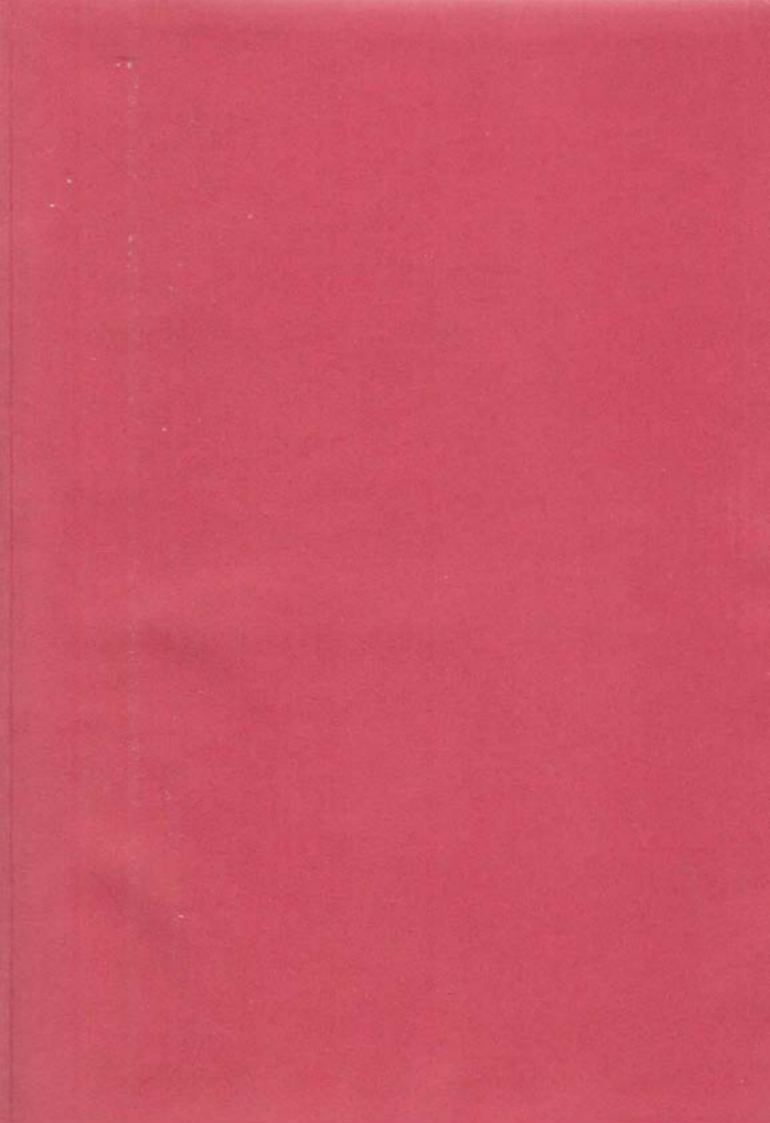


مادر ابراهیم صوفیانها وعارفانها تاریخ تحلیلی پنج هزارسال ادبیاتِ داستانی ایران



## مجموعهٔ زبان و ادبیات فارسی: ۵



# نادر ابراهیمی

تاریخ تحلیلی پنج هزار سال ادبیات داستانی ایران

صوفیانه ها و عارفانه ها

بخش اول از آغاز تصوف تا حملهی غزها (همراه با دویست نمونهی منتخب و تحلیل آنها)



#### نادر ابراهیمی تاریخ تحلیلی پنج هزار سال ادبیات داستانی ایران صوفیانه ها و عارفانه ها (بخش اول)

چاپ اول: تابستان ۱۳۷۰ شمسی

تعداد: ۳۳۰۰ نسخه

حروفچینی: شرکت قلم؛ لیتوگرافی پیچاز؛ چاپ نقش جهان؛ صحافی کوشش حق هرگونه چاپ و انتشار مخصوص نشر گستره است ایران: تهران، خیابان انقلاب، خیابان دانشگاه، کوچه پورجوادی، شماره ۱۳ تلفن ۲۹۰۳۸۸

### به نام خداوند جان آفرین حکیم سخن در زبان آفرین

مجموعهی زبان و ادبیات فارسی چون دیگر آثار منتشره توسط «نشر گستره»، گامی است در طریق اعتلاء هرچه بیشتر فرهنگ انسان يرور و جهان شمول ايرانِ اسلامی. این مجموعه ـ در حدِ توان و بضاعت .. هر آنچه را که در ارتساط با زبسان و ادب ایسن مسرز و بسوم اسست در برمی گیرد، اعم از: آثار منظوم و منثور پیشینیان، نقد و بررسی ادبی، تاریخ ادبیات، واژه نامه و دانشنامهی ادبی، کتابشناسی و دیگر پژوهش های صاحب نظرانِ ايراني وپژوهشگران بی غرض و آزاده بیگانه. ملاکِ گزینش نیز تنها ارزش علمی و دور از شائبه بودن آثار موضوعه است. پشتوانه ما در تداوم مجموعهی زبان و ادبیات فارسی، لطف مستدام حضرت حق است و ياري و دلالت فرزانگان اهل نظر و خوانندگان گرانقدر دوستار زبان و ادبیات فارسی؛ «تا چه قبول افتد و چه در نظر آید».

### فهرست مطالب

فصل اول: مقدمات و مكالمات / ٧٩ ــ ١ فصل دوم: نمونه ها و لحظه هاى تحليلي آنها / ٤٧٣ ــ ٨١

14 - 41

بخش بكم: مقدمه يي بر «كشف المحجوب» لهجو يرى

٠ سه يادگارِ پيامبر ٨٦ ٠ حکايت ٨٩.

99\_ 771

بخش دوم: منتخب حكاياتِ «كشف المحجوب» هجويرى

●۱۰۰۱ ـ حکایتِ دری که نمی توانش بست ۹۹ • ۱۰۰۲ ـ حکایتِ تشنگی و جمال ساقی ۱۰۲ • ۱۰۰۳ ـ حکایتِ تشنگی و جمال ساقی ۱۰۲ • ۱۰۰۳ ـ حکایتِ «یک مسأله از شریعت» ۱۱۰ • ۱۰۰۵ ـ حکایتِ «به مراد رسیدن» ۱۱۳ • ۱۲۱ ـ حکایتِ «به مراد رسیدن» ۱۲۱ • ۱۲۱ ـ حکایتِ شاد شدنِ عارف (قشیری) ۱۲۰ • شکل ابراهیم (بخاری) ۱۲۱

• ١٠٠٦ - حكايت اويس قرنى ١٢١ • ١٠٠٦/ - حكايت گونه ي أويس فرني (قشيرى) ۱۲۵ • ۱۰۰۷ ـ حكايتِ زبانِ جيب ۱۲۲ • ۱۰۰۸ ـ حكايتِ گوهر غايب ١٣١ ، ١٠٠٨/٢ ـ حكايتِ گوهر مفقود ١٣١ ، ١٠٠٩ ـ حكايتِ فتنةً كنيزك ١٣٦ • ١٠١٠ ـ حكايتِ كشتى أهل طرب ١٤٠ • ١٠١١ ـ حكايتِ صيد توبه فرما ۱۶۲ م ۱۰۱۱/۲ - حکایت صید توبه فرما (قشیری) ۱۶۲۱، ه ۱۰۱۱/۳ صيد توبهفرما (بخاری) ۱٤٧ • ۱۰۱۱ حکايتِ غلام شاد ۱٤٧ ه ١٠١٢/٢ حكايتِ غلام شاد (قشيرى) ١٤٨ • ١٠١٣ حكايتِ نَام معطر خدا ١٥٠ ه ١٠١٢ - حكايتِ نام مُطَيّب خدا (قشيرى) ١٥٠ - ١٠١٤ - حكايتِ قرآنِ مخلوق ۱۵۲ \* ۱۰۱٤/۲ - مكالمه ي ابليس وعبدالله (بخاري) ۱۵٦ • ١٠١٥ ـ داستان احمد و فاطمه ١٥٧ . ١٠١٦ حكايتِ طلسم خُنتي شده ١٦٢ ه ١٠١٦/٢ حكايتِ آهن تَفته (قشيرى) ١٦٣ \* ١٠١٦ حكايتِ آيه و آهن (بخاری) ۱۶۳ • ۱۰۱۷ ـ حکایتِ آرزوی دیدنِ شیطان ۱۶۸ • ۱۰۱۸ ـ حکایتِ زوالِ جانِ سمنون ١٧٣ • ١٠١٩ ـ حكايتِ آن قنديل ها ١٧٩ • ١٠٢٠ ـ حكايتِ نجات از چاه ۱۷۹ ، ۱۰۲۱ ـ حکایت شکستن پای اُشتر ۱۸۳ ، ۱۰۲۲ ـ حکایتِ هجوم مَلَخ ١٨٧ . ١٠٢٣ ـ حكايت وسواس و الهام ١٨٧ . ١٠٢٤ ـ حكايت نهایتِ ایثار ۱۸۸ ، ۱۰۲۵ ـ حکایتِ آرزو ۱۹۹ ، ۱۰۲۹ ـ حکایتِ ده درویش تشنه ۱۹۷ ، ۱۰۲۷ حکایتِ پهنهی دوزخ ۱۹۸ ، ۱۰۲۸ حکایتِ ایثار زندگی ۲۰۱ • ۲۰۱ ـ حکایت عارفِ دوزخ طلب ۲۰۶ • ۱۰۳۰ ـ حکایتِ آن نصاری ۲۰۷ • ۱۰۳۱ - حکایتِ دزدانِ عارف شناس ۲۱۰ • ۱۰۳۲ - حکایتِ آن پیر ۲۱۱ « ۱۰۳۲/۲ - حکایتِ مرگ آشنایی (قشیری) ۲۱۳ « ۱۰۳۲/۳ - حکایتِ مرگ آشنایی (قشیری) ۲۱۳ \* ۲۱۳ ـ حکایتِ مرگ آشنایی (قشیری) ۲۱۳ • ١٠٣٣ ـ حكايتِ حاجتِ درويش ٢١٤ • ١٠٣٤ ـ حكايتِ شكر نعمت ٢١٦ ه ۱۰۳٤/۲ ــ حکایتِ شکر نعمت (قشیری) ۲۲۲ • ۱۰۳۵ ـ حکایتِ حرام خواری .YYY

بخش سوم: مقدمه یی بر «رساله ی بستان العارفین»

770 - 776

حکایتِ آن فاخته ۲۲۸ ● حکایتِ زنِ باردار بر دریا ۲۲۹ ● حکایتِ زنِ باردار بر
 دریا ۲۲۹ ● لطیفه ی «دل عارف» ۲۳۲ ● چهار قطره ۲۳۳ ● لطیفه ی «آن دیوانه»
 ۲۳۳ ● لطیفه ی «جنازه ها» ۲۳۴.

• ۱۰۳۹ حکایتِ باران و امیر کافیر ۲۳۵ • ۱۰۳۷ حکایتِ آن دو درخت ۲۴۰ • ۱۰۳۸ ـ حکایتِ زلیخا و بوسف صدیق ۲۶۳ • ۱۰۳۹ ـ حکایتِ دریای رحمت ۲٤٦ • ١٠٤٠ - حكايت كرامتِ اول ٢٤٩ • ١٠٤١ - حكايتِ نيل و دختر ٢٤٩ • ۱۰٤۲ ـ حکایتِ دینار و گوهر مفقود ۲۵۳ ه ۱۰٤۲/۲ ـ حکایتِ دینارهای مفقود ۲۵۱ ه ۱۰٤۲/۳ - حكايتِ گوهر مفقود (قشيري) ۲۵۵ • ۱۰۹۳ حكايتِ آهن تفته ۲۵۸ • ۲۰۱۱ حکایتِ آبُ چشم عاصی ۲۵۹ • ۱۰۶۵ – حکایتِ زندان و زندانبان ۲۵۱ ، ۱۰٤٦ - ۱۰٤٦ علت گرفتگی دل ۲۶۲ ، ۱۰٤٧ - حکایت عبادت وعنایت ۲۶۱ • ۲۰۱۸ حکایتِ برندهی آزاد شده ۲۶۷ • ۲۰۱۸ حكايتِ آن ديوار ٢٧٣ • ١٠٥٠ ـ حكايتِ زن وطلاق ٢٧٥ • ١٠٥١ ـ حكايتِ صيد توبه فرما ٢٧٦ ، ١٠٥٢ \_ حكايتِ پسر ابراهيم ٢٨٣ ، ١٠٥٣ \_ حكايتِ ديگِ خون ۲۸۵ ، ۱۰۵۶ ـ حكايتِ آستينِ قبا ۲۹۳ ، ۱۰۵۵ ـ حكايتِ آن فاخته ۲۹۵ . ١٠٥٦ - حكايت دُعاى مادر ٢٩٦ . ١٠٥٧ - حكايت سلطانِ فاجر ٢٩٨ . ١٠٥٨ ـ حكايتِ رحمتِ كَرَخى بر دزد ٢٩٩ • ١٠٥٩ ـ حكايتِ دوغلامك ٣٠٥ • ۱۰۶۰ ـ حکایتِ عارف و راهب و شیر ۳۰۹ • ۱۰۶۱ ـ حکایتِ دزد جوانمرد ۳۰۷ • ۱۰۹۲ ـ حکایت گندم وجو ۳۰۸ • ۱۰۹۳ ـ حکایت دیدار ۳۰۹ • ۱۰۶۱ ـ حکایتِ ترس از مرگ ۳۱۰ ، ۳۱۰ ـ حکایتِ موی گشودن ابراهیم ۳۱۲ • ١٠٦٦ - حكايتِ اعتبار حقيقت ٣١٥ • ١٠٦٧ - حكايتِ وام برجامانده ٣١٧.

بخش پنجم: مقدمه یی بر «شرح تَعَرُّف» بُخاری ۳۲۱ ۲۳۳

●حکایتِ مسلمان و مسلمانی ۳۲۵ و نمونه ی مکالمه، بدون داستان ۳۲۲ و حکایتِ گرسنگیِ ابراهیم ۳۲۸ و لطیفه ی اول ۳۳۰ و لطیفه ی اول ۳۳۰ و لطیفه ی اول ۳۳۰ و لطیفه ی دوم ۳۳۰.

بخش ششم: مُنتخبِ حكاياتِ «شرح تَعَرُّف» بُخارى ٣٣٢\_ ٣٣٢

• ۱۰۲۸ حکایت بنده و شراب ۳۳۳ • ۱۰۲۱ حکایت قناعت ۳۳۳ • ۱۰۷۰ حکایت قناعت ۳۳۳ • ۱۰۷۰ حکایت غلام ابراهیم ۳۳۳ • ۱۰۷۰ حکایت غلام ابراهیم ۳۳۳ • ۲۰۷۱ حکایت آن سپیدی چشم ۳۳۹ • ۱۰۷۲ حکایت آن سپیدی چشم ۳۳۹ • ۱۰۷۲ حکایت توبه ی ابراهیم ۳۵۸ • ۱۰۷۵ حکایت توبه ی ابراهیم ۳۵۸ • ۱۰۷۵ حکایت حجاب ۳۵۵ • ۲۰۷۱ حکایت حجاب ۳۵۵ • ۲۵۷ حکایت مرد سلطانی ۳۵۷ • ۲۰۷۱ میگایت میگایت بیماری یعقوب ۲۵۵ • ۲۰۷۱ میگایت میگایت بیماری یعقوب ۲۵۵ • ۲۰۷۱ میگایت میگایت میگایت بیماری یعقوب ۲۵۵ • ۲۰۷۱ میگایت میگایت بیماری یعقوب ۲۵۵ • ۲۰۷۱ میگایت میگایت بیماری یعقوب ۲۵۵ • ۲۰۷۱ میگایت بیماری یعقوب ۲۰۷۱ میگایت بیماری بیماری یعقوب ۲۰۷۱ میگایت بیماری ب

۱۰۸۰ حکمایت بنده و شراب ۳۵۹ ۱۰۸۱ حکایت سبقت ۳۹۳ ه ۱۰۸۰ محکایت سبقت ۳۹۳ ه ۱۰۸۲ حکایت سبقت ۳۹۳ ه ۳۹۷ محکایت حجاب ۳۹۷ م

#### بخش هفتم: مقدمه یی بر «رساله ی قشیریه» بخش هفتم:

• اندوه ۳۸۰ • اندر مَحبَت ۳۸۱ • دیدار ۳۸۱ • استغفار ۳۸۱ • روزه ۳۸۲ • وزارت ۳۸۲ • خَرْبنده ۳۸۳ • آوازِ دوست وزارت ۳۸۲ • خوابِ حق ۳۸۳ • خَرْبنده ۳۸۳ • آوازِ دوست ۳۸۳ • جوانمردی ۳۸۴ • ۲۸۴

### بخش هشتم: مُنتَخَب حكاياتِ «رسالهى قُشيريه» بخش هشتم: مُنتَخَب حكاياتِ «رسالهى قُشيريه»

• ۱۰۸۵ ـ حکایتِ آن قرص نان ۳۸۷ • ۱۰۸۹ ـ حکایتِ دو دوست ۳۹۰ •

١٠٨٧ \_ حكايت علت ترس ٣٩٧ • ١٠٨٨ \_ حكايت نور چراغ شاه ٣٩٨ •

١٠٨٩ \_ حكايتِ اسبى درغَلهى شاه ٤٠٠ ، ١٠٩٠ \_ حكايتِ آن سطل ٤٠١ .

١٠٩١ ـ حكايت دانه يى خرما ٤٠٣ • ١٠٩٢ ـ حكايت خُشك كردنِ جامه ٤٠٤

• ۱۰۹۳ حکایتِ «سبب تقدم» ۲۰۷ • ۱۰۹۶ - کایتِ آشنایی ۲۱۲ •

١٠٩٥ ـ حكايت حدِّ پوشيدگي ٤١٤ • ١٠٩٦ ـ حكايت دومّن گندم ٤١٤ •

۱۰۹۷ ـ حکایتِ آن صد دِرَم ٤١٦ ، ١٠٩٨ ـ حکایتِ روزی هر دست ٤١٨ ،

١٠٩٩ ـ حكايت خوراك حلال ٤٢١ • ١١٠٠ ـ حكايت سك امير ٤٢٣ •

١١٠١ - حكايتِ آب خنك ٢٦١ • ١١٠١ - حكايتِ مالِ حرام ٢٨٨ •

١١٠٣ ـ حكايتِ نهايتِ ايشار ٤٢٨ • ١١٠٤ ـ حكايتِ آن مورچگان ٤٣٠ •

١١٠٥ ـ حكايت خوراك سلطاني ٤٣٤ • ١١٠٦ ـ حكايت سنگ خُرد ٤٣٦ •

١١٠٧ ـ حكايتِ خاكستر ٤٣٦ • ١١٠٨ ـ حكايتِ بيمارى يعقوب ٤٣٧ •

۱۱۰۹ ـ حكايت آن يك پيراهن ٤٣٨ • ١١١٠ ـ حكايت آن ترساى همسفر ٤٤٠

• ١١١١ ـ حكايتِ آن سه قرص نان ٤٤٢.

بخش نهم: مقدمه یی بر «طبقات الصوفیه»ی عبدالله انصاری

• حكايتِ شغلِ عارف ٤٥٠.

144 - 447

• ۱۱۱۲ حکایتِ حد خویشتن داری ۴۵۵ • ۱۱۱۳ حکایتِ خویشتن داری ۴۵۰ • ۱۱۱۳ حکایتِ خویشتن داری ۴۵۰ • ۲۱۱۸ حکایتِ شطرنج و نرد ۱۱۱۵ • ۲۱۱۵ حکایتِ شطرنج و نرد ۴۵۵ • ۲۱۱۸ حکایتِ شیر و چاه ۴۵۸ • ۲۱۱۸ حکایتِ شیر و چاه ۴۵۸ • ۲۱۱۸ حکایتِ پسر رییس ۴۷۰ .

«صوفیانه ها و عارفانه ها» را پیشکش میکنم به حضور معلم بی نظیرم زین العابدین مؤتمن، که عطش پایان ناپذیر نسبت به ادبیّاتِ مَدْرِسیِ میهنم را در روح من چنان پدید آورد که گرفتار گرفتارم کرد ـ برای تمام عُمر.

پیشکش میکنم به دوست بزرگوار و استادم دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی، که در لحظه های نیازمندی من، دستم بگرفت و پا به پا بُرد، و اگر هنوز شیوهی راه رفتن نیاموخته ام، البته علتش بداستخوانی و سُست پایی من است نه آموختن او.

پیشکش میکنم به عبدالله فقیهی، ناشرِ صاحبْ فرهنگِ صبورِ با شهامتی که هیچ هیچ را گران خرید به امید آنکه روزی این هیچ، چیزکی شود به سود فرهنگِ ملّی ایران.

ا. ا

فروردين ۱۳۷۰

فصلِ اوّل مُقدمات و مُكالمات

دیگر هیچ حادثه یی نمی توانست ساسانیان را نجات بدهد. بَدَلِ ساسانیان را در روزگار خویش دیدیم: دیگر هیچ حادثه یی نمی توانست پَهلَوی را نجات بدهد؛ نه خوف انگیزترین شکنجه ها، نه بیدادگرانه ترین کُشتارها، نه ثروتی بیکران، نه پشتیبانی جملهٔ ستمگرانِ جهان، نه اظهار ندامت و قولِ جبران، و نه الوداعی اشک ریزان. «نمی توانست»، نه تنها به این دلیلِ قطعی و شک ناپذیر که «نتوانست»؛ بلکه، حتی اگر ساحرانه و از دیدگاهِ افسانه های عملیِ «زمان درهم ریز» نگاه کنیم، چنانکه گویی پهلوی باقی ست و بَرکار است و سوار، باز هم هیچ حادثه یی نمی توانست آن را نجات بدهد. نفرت، نوعی قدرت است، نوعی سرنوشت. از حکومتِ ساسانیان سخن میگویم؛ بدهد. نفرت، نوعی قدرت است، نوعی سرنوشت. از حکومتِ ساسانیان سخن میگویم؛ از نفرت و انهدام. از آمدنِ به هنگام اسلام و حمله ی نا به هنگام عربها.

روشن است که ما تاریخ عمومی نمی نویسیم، تاریخ ادبیّات می نویسیم، بنابراین، با توجه به حجم عظیمی که یک «تاریخ تحلیلی ادبیّاتِ داستانی» نسبتاً جامع ایران، خود طلب میکند، کسانی که مایلند با تاریخ عمومی ایران آشنا شوند یا آشنای خود را در این زمینه توسعه بخشند، یا تاریخ عمومی و تاریخ داستان را به طور موازی و هم زمان مطالعه کنند، منطقاً به کتابهای تاریخ عمومی مراجعه خواهند کرد، و خود نیز درستی و نادرستی آن تاریخ ها را داوری خواهند فرمود، و در باب اینکه آیا تاریخ میهنِ ما را، بخش بخش یا یکپارچه، با نگرشی علمی، منطقی و آزاداندیشانه باید از نونوشت، و یا اصولاً به دلیل کم خون و خاصیت شدنِ علم تاریخ، دیگر هیچگونه نونویسی تاریخ یا اصولاً به دلیل کم خون و خاصیت شدنِ علم تاریخ، دیگر هیچگونه نونویسی تاریخ

#### 1 - صوفیانه ها و عارفانه ها

ضرورت ندارد، تصميم خواهند گرفت. \*

باوجود این، برخی نِکاتِ برجسته ی تاریخِ عمومی، و خودبه خود این پنج و نیم قرن را، فشرده، قِطعه قِطعه، بِنا به نیاز، در دیگر مُجلّدات آورده پیم. حال به چند اشاره، یادآوری و توضیح قناعت میکنیم.

(داستان میگوید: آن زمان که اُلاغ ها نیز از شدّتِ شکنجه کشیدگی، خویشتن به زنجیر عدلِ انوشیروان مالیدن آغاز کردند، ممکن نبود که انسان ها به اعتراض برنخیزند.)

دیگر هیچ حادثه یی نـمیتوانست ساسانیـان را نجات بدهد؛ چـرا که در اواخر عصر ساسانی، روستایـیان و کشاورزان، به روز سیاه افتاده بودند. آنها حتّی زنجیری هم برای از دستْ دادن نداشتند؛ و اکثریّتِ خاموش را میساختند.

مالیات ها، طاقت شکن بود، کارهای پُرمشقت ویژه ی روستاییان بود، حق جابه جایی از یک لایه ی اجتماعی به لایه ی دیگر، برای روستاییان وجود نداشت. اگر طبّی بود، برای درباریان و بزرگان بود من اگر قحطی و مرض شایعی وجود داشت، در انحصار رعیّت بود. بنابراین، تمرّد از حکومت و توسّلِ به زور جهت مبارزه با ستم، حق طبیعی روستاییان و کشاورزان بود ـ که اکثریّتِ به ظاهر خاموش جامعه را میساختند.

دیگر هیچ حادثه یی نمی توانست ساسانیان را نجات بدهد؛ زیرا فشاری که بر مردم عادی وارد می آمد تا اشراف و سرانِ دینِ زرتشت و درباریان در اوج رفاه ممکن به سر برند از حد تحمل مردم عادی بیش بود. فی المثل، نظامی که پیوسته درگیر نبرد بود و از جنگی به جنگی می غلتید و گاه در چندین جبهه، به طور همزمان، می جنگید، از روستاییان و پیشه و ران به عنوان سپرهای گوشتی و کالای مصرفی جنگی استفاده می کرد.

«در ارتش آخرین شاهانِ ساسانی، سوارگان از نُجبا و زمین داران بودند، پیادگان از روستاییان وپیشه وران». همه ی افتخارات، متعلّق به سواران بود و همه ی جان

<sup>\*</sup> نظر ما، علیرغم نقاطِ ضعفی آشکاری که درعلم تاریخ وجود دارد و استخراج شبه قانون هایی که از درونِ آن شده، وجوبِ بازنویسیِ علمی، مُستند و منصفانه ی تاریخ است از آغاز تا امروز که البته در این حال، از همه ی تاریخ های موجود نیز، با روشِ صحیح، در زمینه های مختلف، می توان بهره گرفت. این بحثِ را پی خواهیم گرفت.

<sup>\*</sup> مَدْرُستُبُدُان (یا پزشکان)، هرگز دربار را ترک نمی کردند، و تمام وقت در خلمتِ شاهان، اشراف و درباریان بودند.

کندن ها و مجموعه ی اعمال یدی مانند خاکریزی، سنگرسازی و خندق کنی م برعهده ی روستاییان و پیشه وران. ضمناً سواران، معمولاً، صحنه ی جنگ تن به تن را به پیادگان وامی گذاشتند، و خود حلقه وار گرد ایشان جای می گرفتند و در حاشیه می جنگیدند تا امکان نبرد و جود داشته باشد و اسب منطقه ی جولان داشته باشد.

دین زرتشتی، در عهد آخرین سلاطینِ ساسانی، علّتِ وجودی و محتوای معنوی خود را از دست داده بود. وظائفی داشت که به انجام رسانده بود؛ یک دوره ی طولانی تاریخی را زیر چتر فلسفه ی خود گرفته بود؛ مردم را به کار، به نیکی و پاکی فراخوانده بود؛ و سرانجام به جایی رسیده بود که از درون پوک شده بود. تواناییِ ارشاد نداشت، و قدرتِ مقابله. دیگر حفظ آن به هیچ بهانه یی ممکن نبود. کارکردی نداشت تا بُردی داشته باشد. بدون شک، زیبایی هایی داشت و نیروهایی، که به کمک آنها امکان پیشبرد فرهنگ ملّی و تعالی بخشیدن به اندیشه ی انسانی، به تمرّد و انقلاب کشاندنِ دردمندان و ستم دیدگان وجود نداشت؛ و دینی که نتواند به انقلاب بکشاند و دیگرگون کند دین نیست. اسلام هم اگر نمیآمد، به هرحال اسلام دیگری میآمد و این خَلاء را پر میکرد. نهایت اینکه یک دوره هم مردم و حُکّام، بندِ مسیحیّتِ آن زمان میشدند که البته آن هم قدرتِ دگرگون کنندگی نداشت و پیش از آنکه حرکت را باعث شود، میکرد. نهایی گرایی، مزدک گرایی هم جز این نبود: پاک، امّا خالی از تحرّک و شور. مانی گرایی، مزدک گرایی، و زروانیه هم اگرشور و حال و حرکتی داشتند، در مانی گرایی، مزدک گرایی، و زروانیه هم اگرشور و حال و حرکتی داشتند، در ماندی گرایی، مزدک گرایی، و زروانیه هم اگرشور و حال و حرکتی داشتند، در نظفه له شده بودند.

چنین بود که زمینه برای ظهور اسلام به عنوان یک اندیشه ی پویا کاملاً فراهم شده بود، و اسلام، ناگزیر، مرگ ساسانیان را در رکاب داشت.

به برده داری نیز اشاره یی باید کرد. این درست است که برده داری، همراهِ تسلّطِ عربها بر ایران، قوّت گرفت؛ امّا این حادثه به معنای آن نیست که قبل از حمله ی عرب، ایران، به دور از برده داری بوده است، و جملگیِ مردمان، در آزادیِ کامل میزیسته اند. برده داریِ جسمی و مادی، در کنارِ برده داریِ فرهنگی، یکی از مشخصه های نظام ساسانی و اکثر نظام های قبل از اسلامی بوده است.

اسلام، امّا یک دینِ سیاسی ست، و همیشه چنیـن بـوده است؛ و در هر مکتبِ سیاسی کـاربُردی، خطمشی کـوتاهمدت، و خطمشی درازمدّت، هریک نـقش و معنای

#### ٢ ٥ صوفيانه ها و عارفانه ها

خود را دارد. این است که مکتب اسلام میداند که اگر، به ناگهان، سخن از آزادسازی قطعی و نهاییِ همه ی بردگان براند، نظام های سیاسی و اقتصادی جهان، یکباره، بر ضدِّ اسلامْ بـه رگ خواهند زد.

پس، خواهیم دید که در میانِ جمیع مذاهب عالم، کدام یک، زودتر از همه، و عملاً، به مددِ مردمِ مؤمن به آن مذهب، و نه به خواست و دستور حکومتها، نرم نرمک به مسألهی برده داری پایان می بخشد، و کدام یک، تا عصر حاضر، تا امروز، علیرغم همه ی شعارهای ضد برده داری اش، برده دار می ماند.

ذهنِ بسیاری از ما که عاشقِ وطنیم، تحت تأثیرِ کتابهای تاریخ ـ که مورد اشاره قرار دادم ـ پُر شده است از این باور که عصر ساسانیان، از هرنظر، عصری پُرشکوه و بی مانند بوده است، و اگر حمله ی عربها پیش نمی آمد، ما هنوز و همچنان، زیر سایه ی همان نظام ساسانیان، در رفاه و سعادت و شادمانی و سلامتِ کامل به سر می بُردیم ـ بی غم و دغدغه. حال می خواهم که با اشاره یی به مطالب یک کتابِ مرجع بسیار پرارزش، این مسأله را هم گشوده باشم تا بزرگان تاریخ ما، سرفرصت، به حل آن بپردازند.

دائرة المعارف دكتر مصاحب كه به همّتِ گروهی از دانشمندان، محققّان، و روشنفكرانِ پیشرو تألیف شده، زیر عنوانِ «تمدّن ساسانیان» می آورد:

«ساسانیان، حکومتی ملّی تأسیس کردند که مُتّکی به دین ایرانی بود و تمدّنی که شاید از جنبه ی ایرانیّت در سراسر تاریخ ایران نظیر نداشته است... و عامه ی مردم در نادانی و تحمّلِ مصائب می زیستند... و عامه ی مردم از حیث ادب و سواد، بضاعتی نداشتند... و شاه در قصری باشکوه و جلال و جبروتی بی مانند می زیست. لباس های زرینِ مُرضع می پوشید... و کسی که به حضور شاه بار می یافت پس از تشریفات فراوان در برابر او به خاک می افتاد... و فلاسفه ی یونانی که در عهد انوشیروان به ایران پناه آورده بودند، از فاصله ی بین طبقاتِ اجتماعی و ظلم وستم صاحبان قدرت به زیردستان و اعمالی دور از انصاف و انسانیّتِ آنها، چنان آزرده شدند که از ایران رخت بر بستند... و کشاورزان، قبل از تعیین مالیات به وسیله ی مأمورانِ دولت، جُرأتِ برداشتنِ محصول را کشاورزان، قبل از تعیین مالیات به وسیله ی مأمورانِ دولت، جُرأتِ برداشتنِ محصول را نداشتند... و مجازات ها و شکنجه های عهد ساسانی و حشت انگیز بود. از مجازات های نداشتند... و مجازات ها و شکنجه های عهد ساسانی و حشت انگیز بود. از مجازات های معمول، کور کردن بود؛ به این ترتیب که میلِ سرخ در چشمِ محکوم فرو می بردند یا روغنِ معمول، کور کردن بود؛ به این ترتیب که میلِ سرخ در چشمِ محکوم فرو می بردند یا روغنِ گداخته در دیده ی او می ریختند. از مُجازات های دیگر، مجازات نه مرگ بود...».

مصاحب، در بخش «ادب و فرهنگ ساسانیان»، در دنباله ی بحث تمذن ساسانیان و حکومتِ بسیار ایرانی ایشان می نویسد:

«زبان رسمی ایرانیان در دوره ی ساسانی ، زبان پهلوی بود. از این زبان آثار ادبی چندی به جا مانده است. تقریباً همه ی این آثار، بعد از انقراض ساسانیان تألیف شده است مخصوصاً در قرن سوم هجری .» (عینِ متنِ مصاحب است. لطفاً دو باره مطالعه بفرمایید!)

«... و آیین زرتشتی، در عصر ساسانیان، دیگر مانند گذشته صورت یگانه پرستی نداشت. خدایان یا ایزدانِ دیگر بچون مهر و ناهید در جرگه ی خدایانِ دینِ مَزدیسنا وارد شدند... روحانیانِ زرتشتی بسیار متعصّب بودند. هیچ دیانتی را در داخل کشور تجویز نمی کردند... دین زرتشت، دیانتِ تبلیغی نبود و رؤسای آن داعیه ی نجات و رستگاری کلیه ی ابناء بشررانداشتند... ومسیحیان، دربسیاری ازموارد، به سبب سوء عمل و فتنه انگیزی خود، دُچار آزار و شکنجه شدند...»

«... مانی، در عصر بهرام اوّل ساسانی به قتل رسید و مانی گرایی به یاری قتل عام مانویان در هم کوبیده شد... قباد ساسانی، حامی مزدگیان بود... قباد، مزدگیان را به شدّت سرکوبی و کشتار کرد...»

«سلطنت خسرو انوشیروان، یکی از درخشان ترین دوره های ساسانی و عهد بزرگِ تمدّن ادبی و فلسفیِ ایران است. انوشیروان در مسائل مذهبی، تعصّبی نداشت... در زمان او مزدک و مزدکیان قتل عام شدند...»

«اصلِ تعدّدِ زوجات، اساس تشکیل خانواده به شمار می رفت، و عده ی زنان یک مرد، به ثروت آن مرد مربوط می شد... و ازدواج با محارم جایز بود...»

این، فی الواقع، شرج عجایب است، نه شرح تمذنِ ساسانیان و ایرانیّت و ملّی بودگی ایشان؛ امّا من، همانطور که در مقامی نیستم که حق داشته باشم به عجایب و غرایبی که استاد ذبیح الله صفا به عنوان «تاریخ ادبیّات ایران» نوشته اند معترض باشم و یا حتی بر سطرهایی از آن اثر حجیم انگشت بگذارم و بگویم که نه تنها اشتباه است بلکه غرض ورزی ست و بُت پرستی ست و شهنامه سازی، نه تاریخ ادبیّات نویسی، همانطور هم جسارتِ آن را ندارم که بپرسم این مطالب چیست که استاد دکتر مصاحب و یارانِ خوب ایشان، زیر عنوانِ شگفت انگیز ایرانیّت و ملّی بودگی یک نظام، تحویل مردم ایران داده اند؟ و از پایه، تعریفِ این بزرگواران از «ایرانیّت» چیست، و دَمَر افتادن پیشِ ایران داده اند؟ و از پایه، تعریفِ این بزرگواران از «ایرانیّت» چیست، و دَمَر افتادن پیشِ شاهانِ زرین پوش و دیگر برنخاستن و در فقر و گرسنگی وجهل و شکنجه به سر بُردن و از

جمیع حقوق انسانی محروم شدن، به چه تعبیری می تواند همان ایرانیت باشد، و دینِ چندخدایی، با چه برداشتی دین ایرانی، و چند کاخِ سنگیِ غول آسا که بر گُرده ی ملّت ستمدیده بالا رفته، چگونه همان تمذنِ عظیم ملّی؟

پرسیدم: «تمدّن» چیست؟

گفت: آنگاه که یک کوخ از کوخهای روستاییان، چنان استوار ساخته شود که به قدر یک کاخ از کاخهای فرمان روایان دوام آورد، آنگاه میتوان از تمدن، سخن گفت؛ وَالا، قصر سلاطین که همیشه مجلل و مستحکم بوده است و جامه ی شاهان، همیشه گران بها و زربفت.

٣

حکومتِ ساسانیان رفت، حکومتِ عربها آمد؛ حکومتی که برق آسا از امکانِ منطبق ساختنِ روشهای فرمان روایی بر دستورهای قرآن و راهنمایی های پیامبر دور شد، و برق آسا تبدیل شدبه نظام ستم، و این ستم، بنی اُمیّه بِنا نهاد و بنی عبّاش پی گرفت، و این دو گیروه، گسستگی همه سویه ی خود را از مفاهیم عدالت خواهانه و مساوات طلبانه ی اسلامی، برمّلا کردند.

امّا اساسی ترین و جدّی ترین سخن ما \_ که برآن پای می فشاریم \_ در نخستین دقایت این مکالمات، این است که باید میان «اسلام» و «عرب»، مرز قاطعی ترسیم کرد، و هرگز در هیچ شرایطی از یاد نَبُرد که «اندیشه ی اسلامی» به معنای «اندیشه ی عربی» و حتی «اندیشه ی سامی» نیست، و اگر سپاهیان ایران، به دلائل موجّه، از سپاه عرب شکست خوردند، مردم ایران هرگز ازمردم عرب شکست نخوردند. مردم ایران، که دمادم به امید یافتن یک اندیشه ی نو و نجات بخش، به مذهب مانی، مذهب مزدک، مذهب مسیح، و حتی مذهب بودا پناه برده بودند و سر خورده بودند، آنچه را که می جستند، در لحظه های جان کندن نظام ساسانی، در تفکر اسلامی یافتند: «عدالت، برابری، آزادی» و اگر برق آسا آنچه را که یافته بودند گم کردند، نه به دلیل ضعف برابری، آزادی» و اگر مردق آسا آنچه را که یافته بودند گم کردند، نه به دلیل ضعف اندیشه، بّل به دلیل بدکاری و فساد حکّام عرب و نمایندگان و دست نشاندگان ایرانی ایشان بود، و اگر مردم، برق آسا، جامه ی قیام پوشیدند و دیگر حتی یک دهه نیز آمربر و ایشان بود، و اگر مردم، برق آسا، جامه ی قیام پوشیدند و دیگر حتی یک دهه نیز آمربر و ایشان بود، و اگر مردم، برق آسا، جامه ی قیام پوشیدند و دیگر حتی یک دهه نیز آمربر و

سربه زیر نماندند، می دانیم که سببش باز توسل به همان نیرویی بود که اندیشه ی انقلابی نو به ایشان داده بود.

رهبری اسلام و حکومت اسلامی، به سرعت، از کف بزرگانی که با حضرت پیامبر پیمان بسته بودند و راه و رسم او را می شناختند و آرمان های او را ادراک می کردند، به دست بد کاران، بیشتر پرستان، ثروت اندوزان، عاشقانِ غارت و شهوت افتاد. جنگ ایرانیان با استعمارگرانِ عرب، جنگ اندیشه ی اسلام پویا با شبه اسلام بود.

اسلام، یک اندیشه بود، نه یک ملّت، نه یک سپاه. بعدها که این اندیشه پاگرفت و جاافتاد، ما شدیم «ملّتِ حاملِ این اندیشه»، ملّتِ مُفسّرِ قران، تحلیل گر مقاصدِ اسلام، و صاحب تفکّرِ خلاق اسلامی، و ما شدیم به کار بَرتده ی این اندیشه در راستای رشد فرهنگ ملّی و اشاعه ی علم و کشف مجهولات، و ما شدیم مصداق همان آیه که شعوبی ها، عزیزترین سرودشان بود.

عربها، ایرانیان را مغلوب نکردند؛ اسلام ایران راگشود، که میبایست گشاده شود، و میشد ــ حتیٰ بدون ورود یک عرب به خاک ایران، که در بخش هایی، اصولاً عرب نشین بود.

دشنه ی ستم به استخوانِ تن و روح مردم رسیده بود. یا می بایست استخوان را بشکند، یا صاحب استخوان می بایست حرکتی کند، که کرد: اسلام آورد. (آوردن واژه ی مناسبی ست.)

(از زمانی که پیسامبر اسلام، ندا درداده بود و پیام «بزرگ است خدا» را به سراسر جهانِ آن زمان فرستاده بود، تا زمانی که عربها زیر لوای اسلام به ایران حمله کردند، حدّاقل بیست سال میگذشت. در این بیست سال، ایرانیانِ تشنهی یک اندیشه ی نو، کَر و کور که نمانده بودند. در جریانِ ظهور یک مکتبِ انسانی قرار گرفته بودند؛ رفت و آمد کرده بودند؛ حرف های بسیاری شنیده بودند وشنوانده بودند، پخشِ شایعه کرده بودند؛ حقیقت و رؤیا را به هم بافته بودند. دلائلی وجود دارد که نشان میدهد مردم دورترین روستاهای خراسان هم به هنگام حمله ی عربها با اسلام آشنا بوده اند.)

آیا عربها، به هنگام حمله به ایران، چنین و چنان کردند؟ بله کردند؛ امّا اگر پای اسلام در میان نبود هم عربها، هرگاه که میتوانستند، چنین و چنان میکردند، و ما هم میکردیم ــبا عربها؛ و چه بسا خیلی هم بدترش را.

(برخی از نویسندگانِ تاریخهای مدرسه یی چنین جلوه داده اند که مردم ما، برای نخستین بار، زمانی با عربهای مهاجم بیرحم خشن وحشی روبرو شدند که عربها اسلام را با خود آورده بودند؛ بنابراین، این بیرحمی و خشونت می توانسته ارتباطی با اسلام داشته باشد؛ حال آنکه به شهادت همین تاریخها، سپاهیان ایران، به فرمانِ شاهانِ ساسانی، چندین و چندبار، تهاجماتِ سرشار از خشونتی به سرزمین های عربها کرده بودند و در مواردی، کاملاً بی علّت یا به عللِ شرم آور. ما پیش از ظهور اسلام، از این بیده بستان های بیرحمانه با عربها بسیار داشته پیم، و بارها هم خشونت و بیرحمی و کشتارهای دسته جمعی و سوزاندن و ویران کردن از جانب سپاهیان ما بوده است.

پادشاهان ساسانی، ظاهراً، قبل از پیدایی اسلام، هرگونه محبتی که در توان شان بوده نسبت به عربها کرده بودند، چنانکه یکی از ایشان که گویا نامش شاپور بوده با مهر و عشق راستین، میدهد شانه های (= اکتاف) عربها را سوراخ سوراخ میکنند و از میان این سوراخ ها زنجیر عبور میدهند؛ و دیگری که گویا نامش هرمز بوده بسیاری از قبائل بدوی عرب را چنان قتل عام میکند که حتی کودک شیرخواره یی هم باقی نمیماند. بهرام چوبین هم تا آنجا که به خاطر دارم...)

(مگر این داستانِ سرشار از ابتذال را در کتابهای تاریخ مان نخوانده پیم که شاهنشاهٔ خسروپرویز، چند لحظه قبل از حمله ی عربهای مسلمان به ایران، به دلیل آنکه شنیده بود که عربی به نام نُعمان دختر زیبایی دارد، قشون کشیده بود که این دختر را از نعمان بگیرد؟ نعمان که نمیخواهد دخترش را به شاهنشاه بزرگ ما بدهد، دختر را برمیدارد و میگریزد. شاهنشاه بزرگ ما که در همان زمان در حَرَمْ سرای خود بیش از دویست زن داشته به قبیله ی شیبانی که قبیله ی همین دختر و پدر شریف است حمله میکند؛ امّا به علّتِ همّت و غیرتِ عربها، شاهنشاه بزرگ ما به شدت شکست میخورد و سپاهش متلاشی و دربه در می شود احتمالاً چندسالی قبل از بعثت رسولِ اکرم؛ و همین عشق شرافتمندانه و نبرد دلیرانه است که باعث می شود استاد دکتر مصاحب، ساسانیان را دلیر ترین و مردمی ترین نظام ایرانی بشناسد.)

ایرانیان، شک نیست که در نقاطی، پایدارانه و دلاورانه در مقابل عربها ایستادند؛ امّا این، هرگز به معنای ایستادن در مقابل دینی که سخن از مساوات در یادگیری، در کار، در درآمد، و در برخورداری از مواهب زندگی میگفت و رهبرانش با جامه ی فقیرانه و شکم گرسنه در کوی و برزن میگشتند، نبود؛ ایستادگی در برابر جسم دشمن بود؛ دشمنی که قبلاً بارها در مقابل سپاهیان ما تا پای جان ایستاده بود و در هم شکسته بود.

عرب ها، البته، ازیبی پیداییِ اسلام، تظاهر می کردند به اینکه مالک این اندیشه هستند؛ حال آنکه ایشان، هرگز، هرگز هیچ حقّی بر اسلام نیافتند. بنا بر اصول و فلسفه ی اسلام، پیامبر، موجودی ست الهبی، متعلّق به سراسر جهان و همه ی زمان ها. هیچکس، مالک اسلام نیست؛ امّا «نزد خدا، پرهیزگارترینِ ملّت ها، عزیزترین هستند؛ و نزد خدا، با فرهنگ ترین ملّت، پرهیزگارترین است».

اكثر عربها به خاطر كسب ثروت مىجنگيدند؟ قطعاً. اكثر عربها، از اسلام به عنوان یک اسلحه ی نیرومند استفاده می کردند؟ قطعاً. اکثر عربها مردم سرزمین هایی را که تصرّف میکردند، می آزردند و شکنجه و غارت میکردند؟ قطعاً. بحثی نیست. هیچکس خلاف این را نمیگوید. امّا این مسائل و مسائل بسیاری مانند این ـــــچنانکه به تُاكيـدُ گفتيـم ــ ارتباطي با فلسف و انديشهي محوري اسلام ندارد؛ و دلـيل بديهي آن را هم ارائه دادیم: عربها قبل از پیدایی اسلام نیز همین گونه بودند، چنانکه سپاه ایران نيز، نه تنها پيش از پيدايي اسلام، بَل قرنها بعد از ظهور و تسلّط آن، در عصر محمود غزنوی و نادر افشار، از تهاجماتِ خود، هدفی جزقتل وغارت و تصاحب اموال و سرزمین های دیگران نداشت، و در آن روزگار، رسم حکومتهای مهاجم چنین بود. برای عرب متمایل به تجاوز، عرب گرسنهی تشنهی برهنهی ستم دیده، چه چیز مى توانست بهتر از فلسفه ى معتبرى باشد كه زانوهاى مخالفان را مىلرزانىد و دل مردم عادی را؟ امّا از یاد نبریم که عربها، خود هرگز هرگز اسلام را با قلب و مغز خود نپذیرفتند، به کار نگرفتند، توسعه ی فرهنگی ندادند، بر روانِ خویش مسلّط نکردند، و از آن «مکتبی برای خوب زیستن» نساختند. دیروز دیدیم، امروز نیز به رأی العین می بینیم. استدلال نميخواهد. كدام سرزمينِ عربي، به درستي، مسلمان نشين است؟ مسلمانِ با فرهنگ؟ مسلمانی که شعارهای متعالمی اسلام را ادراک کرده باشد و گسترش داده ماشد؟

در برخی از تاریخ ها آمده است: «مردم مَرْق، با اینکه داوطلبانه اسلام را پذیرفتند، مُلزَم شدند که یک میلیون دِرهم و مقدار بی حسابی کالا و زمین به اعراب مهاجم بدهند». دلیل این امر که باورکردنی به نظر می رسد این است که عرب جماعت، به عنوان ً فاتح، آنچه میخواست دِرهم و دینار بود و مال و منال و زن و فرزند و زمین و باغ. این، خواستِ عربها بود امّا نه خواستِ اندیشه یی که عرب، اساساً، آن را نمی شناخت و فرصت هم نکرده بود به درستی بشناسد. معدودی می شناختنید که گروهِ پیشگام و رهبری را میساختند، گروهِ ارشاد و سازمانْ دِهی را؛ و ایشان خونِ دل میخوردند و رنج میکشیدند ـ به شهادتِ همه ی اسناد، و همه ی روایت ها و حکایت ها، به خصوص به شهادتِ سخنانِ مولاعلى ، كه در تمام عمر از كوته فكرى و رذالت و دنائت و بد کاری عربهای آن زمان، خون خورد و خون گریست، و قلبی سخت آزرده داشت، و هیچ مردی در تاریخ نیامد که چون مولای مُتقیان علی، دلش دریای غم باشد، چشمش چشمه ی خُشکی ناپذیرِ اشک ــ با آن های های گریستن ها و به گردون رسیدنِ فریادهای «یارب، یارب!» نیمه شبانه اش، و آن تنهایی عظیم خوف انگیزش، که او را تا حدِّ تنها انسانِ انسانيّتْ پذيرفته بر سراسر سرزمين خدا بالا ميبُرد... آيا مولاعلي مردى بود که در حسرتِ رسیدن به حکومتِ چندروزه ی دنیا زار بزند؟ آیا او از اینکه جلالی نداشت جُز جلالِ غمبار روح، فرياد ميكشيد؟ كدام دشمن، حتىٰ جرئت ميكند كه چنين بگوید؟ عملی از سقوط ارزشها میگریست، و از اینکه پیامی چنان دگرگون کننده، بر زمین نرسیده چون قطره یی باران در صحرای عربستان فیرورفته بود، و از ظلم حاکم بر جامعه، و از فسادِ مُسلّط؛ و همين على ـبر او درودـ را بُنيانگذار راستين تصوّفِ اسلامی ـ ایرانی میدانند؛ و همین علی را الگوی دقیق و ظریفِ یک صوفی بزرگ، یک صوفی در مقام پیشگامی و رهبری؛ و همین علی را «انسان کامل» و «انسان بَرتَر» و انسانی میدانند که صوفی گری حقیقی را راه نجاتِ انسان های باایمانِ مبازر مىدانست.

در «تاریخ ایران»، نوشته ی پنج استاد روس آمده است: «فاتحانِ عرب، شکل های جدید اجتماعی با خود به ایران نیاوردند». منظور پنج استاد روس، البته این است که عرب ها نـتوانستند در چـارچوبِ پیشنهادهای «تغییـراتِ طبقاتیِ جـامعه از نظر مارکس» قدمی بردارند؛ امّا از این مزاج ویژه ی دانشمندان روس که بگذریم، باید بگوییم: بدیهی ست که شکل های جدید اجتماعی به ایران نیاوردند؛ زیرا فاتحان چیزی را می توانستند بیاورند که خود داشته باشند. فاتحان، هیچ چیز نیاوردند اِلا قرآن؛ و از درون قرآن بودکه مردم می توانستند نظام اجتماعی تازه یی را استخراج کنند؛ نظامی که در زمان، از بهترین آشکالِ نظام های جامعه گرای عصر ما انسانی تر و عادلانه تر باشد؛ چنانکه صوفیانِ بزرگِ عمل گرا، در زمینه ی نظام سازی و نظام پردازی، عُمده ی تکیه ی خود را بر قرآن انداختند و بر حدیث، و بر کلام رؤسای راستینِ دین، و بر شیوه های اقدام و عمل همین رؤسا؛ و تصوف اگر نظام جدیدی را بر گرسی ننشاند، نظام کم و بیش کاملی را که نه صرفاً محصولِ تصادفاتِ تاریخی و حرکتهای خود به خودی و جبری تاریخ، بل محصول و زاییده ی یک مجموعه عوامل از جمله اراده ی نابِ فرد و اراده ی تاریخ، بل محصول و زاییده ی یک مجموعه عوامل از جمله اراده ی نابِ فرد و اراده ی انقلابی جمعی بود پیشنهاد کرد.

در این باره سخن خواهیم گفت، در حدِّ توان.

امنا اینکه در «تاریخ ایرانی» همین پنج استاد روش آمده که «ملّتِ اسلام پذیرفته ی ایران کوشید که به یاری نهضتِ شعوبی بر سیادتِ فرهنگیِ تازیان چیره شود و این سیادت را به پایان برساند» بیش از آنکه سخنِ درستی باشد نوعی تحریک است و برانگیزیِ عَجَم علیه عَرّب، و مُرافعه به راه انداختن. کسانی که با خودشان نظام اجتماعی جدیدی نیاوردند، چگونه توانستند سیادتِ فرهنگی بیاورند؟

تازیان، هرگز، در هیچ لحظه یی از تاریخ، موفق به سیادت فرهنگی بر ایران نشدند. فرهنگ دارانِ ما، از همان ابتدا، با پذیرش زبان عرب پذیرش آگاهانه و هوشمندانه و به کارگیری آن، ارشاد و هدایتِ فرهنگیِ عربها را آغاز کردند؛ و جمیع آثار مکتوب این مسأله را ثابت میکند.

نهضتِ شعوبیه، اعتراضی بود به این باور عربها که «چون آورنده ی اسلام از نژاد عرب بوده است، این حق عرب هاست که از هر لحاظ بر غیر عربها فرمان روایی کنند». ایرانیان، در نهضتِ شعوبیه، این باور را میخواستند له کنند نه سلطه ی فرهنگی را. نهضتِ شعوبیه از نامش و از تکیه گاهِ قرآنی اش برمی آید که نهضتی یکسره اسلامی بوده است؛ امّا اسلامی که توسّطِ ایرانیان ادراک شده بود، ومستمسکی برای سُلطه جویی عربها نبود؛ و برخلافِ شایع، ما این حرکت را تنها به مَدّدِ تشیّع و نهضتهای شبعی و جنبش شعوبیه پیش نبردیم، بلکه تستنُّ نیز به قدر تشیّع در راستای همین اندیشه گام برمی داشت و همین اعتقاد را که عربها نه پرهیزگارتر از دیگرانند، نه فرهیخته تر، و نه برمی داشت و همین اعتقاد را که عربها نه پرهیزگارتر از دیگرانند، نه فرهیخته تر، و نه

عزیزتر نزد خداوند، تبلیغ می کرد. اکثر بزرگانِ ایرانیِ اهل سُنت و شعبِ مذهبِ تسنُن، به کمک مجموعه ی عظیم آثارشان، این مطلب را به ما می گویند که هیچگاه در خدمتِ سُلطه ی نژادیِ عرب بر مسلمانان نبوده اند، و هیچگاه، به خصوص، معتقد به ضرورتِ فرمان رواییِ عربها بر ایران زمین نبوده اند. بِنابراین، هردو شاخه ی اصلیِ دین اسلام سَتَیع و تسنُن در مسیرِ نفیِ قدرتِ خلافت و نفیِ بهره کشیِ عربها از غیرعربها گام برمی داشتند؛ امّا در این مبارزه، حقِ تصوّفِ عملی را مطلقاً نباید نادیده گرفت، سهل است که می توان جمیع جنبش های ضد ستم را زاییده ی اندیشه ی نافذ، خزنده، پنهان کارانه و سیاستمدارانه ی صوفیانِ جبهه ی مُقدّم — صوفیانِ حکایتُ ساز به دانست.

یک نکته ی دیگر را از این «تاریخ ایرانِ» پنج نویسنده ی روش استخراج کنم، و فعلاً بس! این تاریخ میگوید: «حکومتِ عربها، در زمینه ی ایدئولوژی و عقاید، سیر تکاملِ طبیعی فرهنگ و تمذنِ باستانی ایران را قطع کرد و به تدریخ دین نو یعنی اسلام ــ را در آن کشور، رواج داد».

اگر واژه ی «طبیعی»، به درستی ترجمه شده باشد، آشکار نیست که از دیدگاهِ نویسندگان روس، چرا حرکتِ انحطاطیِ فرهنگ در اواخر دوره ی ساسانیان و ستم دیدگیِ پیشه وران و بَرزیگران \_ یعنی کارگرانِ یدی \_ حرکتی طبیعی بود، و حرکتِ مردم به سوی یک اندیشه ی انقلابیِ نو، و قبول آن، و تعالی بخشیدن به آن و بهره گرفتن از آن، یک حرکت غیرطبیعی؛ و اصولاً چرا باید برای تمدن، حرکتِ طبیعی وجود داشته باشد؛ حال آنکه تمدن، قد برافراشتنِ انسان است در برابر طبیعت.

در طول تاریخ، بارها و بارها، حکومتها و به تبعیّت از حکومتها، مردُم سرزمین های مختلف به یکدیگر حمله کرده اند، سرزمین های یکدیگر را اِشغال کرده اند، مانده اند، مسلّط شده اند، و سرانجام، روزی بار بسته اند و رفته اند، یا لِه شده اند و ناپدید، ذوب و متحود درست مانند اسکندریان، مغولان، پرتقالیان و انگلیسیان در ایران. چرا ما امروز اسکندری یا مغولی یا انگلیسی نیستیم؟ زیرا این نیروهای سلطه طلب متجاوز، حامل فکر و فلسفه ی کارآمدی نبوده اند؛ و همین کافی ست تا مطمئن شویم که علّت تسلّط اسلام بر ایران و قبول آن از سوی ایرانیان، تسلّط درازمدّت عربهای مهاجم بر ایران زمین نبوده است؛ بلکه وجودِ فکر و فلسفه ی مقبول و مترقی بوده د مستقلّ از همه ی جنگ و جدال ها؛ امّا عدم به کارگیری این فکر و فلسفه توسّط حُکّام، می توانست مردم را

به صدها صورت برانگیزد و به قیام و مبارزه بکشاند، که انگیخت و کشید؛ و تصوّف، یکی از بهترین و پُردوام ترین صورتهای به پا خیزیِ گروه های بزرگی از مردم در برابر استعمار عرب بود.

آنها كه خلاف اين را مىگويند، اطلاعاتشان، ضدِّ اطلاعات است.

٤

حکومتِ ساسانیان رفت، حکومتِ عربها آمد؛ حکومتی که برق آسا از جمیع ارزشها تهی شد و تبدیل شد به حکومت بد؛ و حکومتِ بد، حکومتِ «فساد ستم سفسر فشر ، واکنشهای گوناگونی را در فرد، در مردم، و در ملت برمی انگیزد؛ گوناگون و متفاوت.

نظام یا حکومتِ بد، می تواند در فرد، ناامیدی بیافریند، و دل زدگی، و خستگی و بیزاری، و تمایل به دنیای دون را به دنیادارانِ دون سپردن، از همه چیز بریدن و کُنج خلوت و اعتیاد و انعطاط روح را برگزیدن: یأس تا حدِ مرگ. نظام یا حکومتِ بد، در مردم امّا نمی تواند چنین حالاتی را ایجاد کند و به آن دوام ببخشد. مردم، ممکن است که در لحظه هایی گرفتار یأس و سرخوردگی بشوند؛ امّا این لحظه ها ماندگار و مُقاوم نیستند. از پی ناامیدی های کوتاه مدّت، امید می آید و حرکت و دل بستن و نقشه کشیدن و به آینده نگریستن. در اعتقادات و احساساتِ مردم، نوعی سیّال بودگی حس می شود به زیانِ ستم؛ امّا ملّت، ناامیدی نمی شناسد؛ هرگز خسته نمی شود، رها نمی کند، تسلیم نمی شود و دست از مبارزه به صدها و هزاران صورتِ غیرقابل پیش بینی نمی کشد. ملّت، از آنجا که پدیده پی ست تاریخی و نه اجتماعی، هیچ اجتماع و جماعتی هم نمی شود ناامیدش کرد؛ چرا که حکومت ها، خود به آنجایی که نظرگاهِ ملّت است که نمی ندارند تا بتوانند تخریبش کنند. ملّت ها برای پذیرش هرآنچه که مغایر با امکان وصولِ ایشان به سعادت باشد، پدید نیامده اند. این است که سرانجام و همیشه، بر

<sup>•</sup> در باب تفاوت های اساسیِ میان «مردم» و «ملّت» در جلد اوّل کتاب «ساختار و مبانیِ ادبیّات داستانی» که به چاپ رسیده، مختصراً، و در کتابی مستقل ـ که هنوز چاپ نشده ـ مفصلاً توضیح داده ام.

حکومتهای بدغلبه میکنند و کرده اند، و گفته اند که هرکسی پنج روزه نوبت اوست، و زمانی، عاقبت، از آنجا که «میزان، رأی ملّت است»، حکومت ها و نظام های ملّت ها پدید می آید، و جهان، جهانِ آسوده یی می شود.

حکومتهای بد، غالباً، فرد و افراد را میبینند، و نُدرتاً مردُم را؛ امّا ملّت را هرگز رؤیت نمیکنند. به همین دلیل هم دلْ خوش میکنند به ناامیدی و سرخوردگی و فرنگاری و بی اعتقادی افراد، و مطمئن میشوند که این دلْ بُریدگانِ تارکِ دنیا، هرگز هیچ حرکتی بر ضدِّ حکومتِ بد نخواهند کرد. تِلو خواهند خورد و نِق خواهند زد و به شرایطِ موجود، رضا خواهند داد؛ و یا، حکومتِ بَد، نهایتاً، خیلی که زاویهی دیدِ بازی داشته باشد، مردم را میبیند در موّاج بودگی شان و دَلنگان بودنِ گهگاهی شان، میگوید: اینها را میشود بازی داد؛ از این سو به آن سو کشیدشان، مسخره شان کرد و دست شان انداخت؛ و دائماً از امید به ناامیدی و از ناامیدی به امید شرشان داد. مردم، آلتِ فعل اند عیزی بیشتر.

حکومتهای بد، امّا، نمی دانند که ملّتها که رسوباتِ عظیمِ تاریخی را دربستر اعتقادات و آرمانهای خود دارند، حتّی اگر به ظاهر، خالی و خشک و ناامید باشند، در درون چه آتشی می سوزانند. و در این حال، قضیّه به عکس می شود: دولتها و حکومتهای بد، ملّتها را نمی بینند، ملّتها، افراد را نمی بینند و در جریانِ سرخوردگی ها و دل مردگی های ایشان قرار نمی گیرند. ملّتها، افرادِ مأیوس را مانند مورچه زیر پاهای غول آسای تاریخیِ خود لِه می کنند و پیش می روند؛ و چنین است که حکومتهای بد، همیشه غافل گیر می شوند و همیشه می گویند: «اصلاً فکر نمی کردیم چنین حادثه یی پیش بیاید»، «مافقط می دیدیم که یک عده، هفته می گیرند، چلّه می گیرند، و سالگرد. این ظاهراً چیز مُهمّی نبود "».

در دورانِ فرمانْ رَواییِ بنی اُمیّه و بنی عباس، افراد، چون دیدند که سخنِ اسلامْ چیزی ست و سخنِ حکّامِ به ظاهر مسلمانْ چیزی دیگر، و دیدند که از آن عدالت و مساواتِ پرشکوه ِ اسلامی خبری نیست که نیست، و از آن همه امکانْ هیچ یک در دسترسِ جامعه قرار نگرفته، فقیرْ فقیرتر شده، غنی غنی تر، و در بار خُلفای مسلمانْ تقلیدی ابلهانه است از در بارِ ساسانیانِ نامسلمان، گرفتار شدند: ناامیدی از اصلاح، قبولِ فساد، همراهی با حکومتِ فاسد. تمام. «اگر زباغ رعیّتْ ملک خورد سیبی». افرادی که تا دیروز به خاطر اسلام می جنگیدند، شدند ایادیِ فاسد و بَدکارِ نظام بَد؛ شدند غلام در بار.

<sup>•</sup> از سخنانِ آخرین سلطانِ ایران، پس از سقوط و فرار.

«برآورند غلامانِ او درخت از بیخ». تمام تمام.

در میانِ این گروه بزرگ از افراد که در همه حال خصلت های فردی خود را حفظ کرده بودند به طور قطع، صوفیان نبودند. هرگز هم صوفیان به این افراد نپیوستند.

صوفیان، از همان آبتدای پیدایی، کسانی بودند از مردم، با مردم، برای مردم. خُدای آنها خُدای مردم بود.

تصوف اسلامی ایرانی ، همچون خود اسلام، یک اندیشه بود، یک نظام فکری، نه یک ملّت؛ امّا متعلّق به ملّتها، و نه حتّیٰ متعلّق به مردُم؛ گرچه تلاشش در کوتاهٔ مدت، به خاطر مردم بود و در خطِّ پروردنِ مردم و بار آوردن شان و راه انداختن شان.

حال باید دید که با یک اندیشه ی طاهرِ انقلابیِ مترقی، چه می توان کرد، چه ها می توان کرد. حداقل، تا آنجا که دیده پیم، دو برخورد مشخص می توان با آن داشت: آن را از دسترسِ همگان بیرون کشید، بایگانی کرد و به گفته ی شیرینِ عامّه: «تُرشی انداخت»، و یا به کار گرفت و زنده نگهش داشت. اندیشه را می توان وارد عرصه ی عمل کرد، می توان در گورستانِ اندیشه ها جای داد، و البته شِقِ سوّمی هم وجود دارد که خویشِ نزدیکِ شقِ آول است. می توان آن را به بیراه کشید و به شِبهِ اندیشه مُبدَل کرد: سکّه ی قلب، عین سکّه ی واقعی ـ به صورت.

با تصوّف ، مانند هر اندیشه ی پیشرو، مؤثّر و ضدِّ نظام بَد، به هرسه صورتُ رفتار شد.

افراد، که نقش حامل موقت اندیشه ی تصوّف را برعهده داشتند، قادر نبودند آن را یکسره به بیراه بکشانند و بگندانند. پس، از اندیشه ی تصوّف جدا شدند. جمعی شان گداطبعی و دله دزدی و کاهلی و کثافت پذیری پیشه کردند و شاخه بی از شبه صوفیانِ ضدِ تصوّف را ساختند. جمعی شان، قدرتِ تهدید کنندگی تصّوف را شناختند و این قدرت را وسیله ی معامله کردند. کیسوتِ صوفی درباری پیوشیدند، تصوّف را از میدان عمل و دسترس مردم خارج کردند و آن را به امری صرفاً نظری مبدّل کردند. ایشان، لمیدند، باد به غبغب انداختند، شبه نگره پردازی کردند، مرتباً شاخه ها و شعبِ تازه بی در تصوّف ایجاد کردند و خود برکنار از جمیع حوادث به ته مانده ی سفره ی سلاطین و خلفا که ته مانده ی چربی هم بود قناعت کردند؛ و سرانجام طهارتِ تصوّف، انقلابی بودنِ آن، نوجویی، زندگی، حرارت، اخلاق، شور و حال، ایمان، اسطوره وارگی و موفی آن به جمع کثیری از مردم رسید و گروهی از نویسندگانِ پیشگامِ متعلّق به جبهه ی مردم، که آن را به تصوّفِ عمل گرا، تصوّفِ سیاسی، و تصوّفِ پرشورِ زندگی ساز تبدیل

گردند.

آیا نهایتاً آن دو گروهٔ از افراد پیروز شدند و اعتقادات سازنده ی مردم و ملت را درهم شکستند و تصوّف را به همان چیزی که میخواستند دنوعی دلقکی به چرک آلوده مبندل کردند؟

این مسأله را نیز، به هنگام، مورد بحث و تحلیل قرار خواهیم داد.

تحلیل گران و تاریخ نویسانِ روس، که بدون تردید، صادقانه و سخت کوشانه اهل دانش اند و پژوهشگرانی راستین، عمدتاً و غالباً سر درپی تطبیق حوادث تاریخی با سخنان مارکس، انگلس و لنین داشته اند، و از آنجا که عوض کردنِ سخنانِ این بزرگان، خیلی آسان نبوده، ترجیح داده اند که جهتِ وصول به یک انطباق قابل قبولِ کاملاً هلمی، تاریخ را مختصری دستکاری کنند، و به همین دلیل، متأسفانه، با همه ی آگاهی و شناخت، و با آنکه همیشه بهترین ابزارها و امکانات را در اختیار داشته اند، کم و بیش، راهِ خطا رفته اند و ممکوش عمل کرده اند. این وارونگی «تطبیق تاریخ بر نگره» به جای «کشفِ نگره براساس واقعیّاتِ تاریخی» باعث شده است که ما اهل مطالعه نیز، اگر به منابع روسی متوسل شویم، مُعلّق زنان به تاریخ نگاه کنیم و تماماً در کوچک چگونه به زمین داری بزرگ تبدیل شد، کارگران چگونه علیه سرمایه داران قدم برداشتند، و چگونه به زمین داری بزرگ تبدیل شد، کارگران چگونه علیه سرمایه داران قدم برداشتند، و چگونه به زمین داری بزرگ تبدیل شد، کارگران چگونه علیه سرمایه داران قدم برداشتند، و به گویه جمیع اعمال و افکار ایرانیان از آغاز تاریخ تا به حال با در نظر گرفتنِ این مسأله ی اساسی بوده که مردی بزرگ به تام مارکس و هم اندیشانِ بزرگِ او انگلس و لینن سبتاً دقیق و منطقی تاریخ و لئین به بتوانند عقاید و نظرات خود را، حتیٰ بدون مطالعه ی نسبتاً دقیق و منطقی تاریخ و لئین به بتوانند عقاید و نظرات خود را، حتیٰ بدون مطالعه ی نسبتاً دقیق و منطقی تاریخ ایران، ثابت کنند، و هیچ شک و شُبهه یی هم در صحت عقایدشان پدید نیاید.

این مشکل بسیار کوچک که در آثار تحقیقی روسها، بعد از ظهور مارکس انگلس انین پیدا شده، ما را سخت افسرده میکند، زیرا هرزمان که دستِ نیاز به سوی این پژوهش های وسیع و به راستی پُرارزش دراز میکنیم تا از نتایج آنها بهره بگیریم، می بینیم که ما را به بیراه میکشند و فریب می دهند.

یکی از اساسی ترین موارد در این زمینه ، بحثهای تحقیقاتی و زیبای دانشمندان روس است در بابِ عرفان و تصوّفِ اسلامی ـ ایرانی ، و آن همه تلاشِ ایشان ـ طبق معمول و به عادت ـ جهتِ زیرینا و عنصر تعیین کنندهٔ جلوه دادنِ مسائل اقتصادی در امرپیدایی ، پیشروی و به پایان رسیدگی جنبش بزرگ تصوفِ

اسلامي ـ ايراني .

این، بی شک دُرُست است \_ و خواهیم دید \_ که یکی از انگیزه ها و علل بُیادی ظهور و رُشدِ تصوّفِ اسلامی ـ ایرانی، نیازهای اقتصادی جامعه بوده است؛ یکی از علل، و نه اساسی ترین علّت؛ امّا نیازهای اخلاقی و معنوی جامعه در جوار این نیاز اقتصادی، مطلقاً و در هیچ لحظه یی جنبه ی فرعی و تابع نداشته است، و بیش از این، بسیاری از داستان نویسانِ مکتب تصوّفِ عمل گرا به ما میگویند و نشان میدهند که استاط مادی میتواند تابعی از اِسقاطِ معنوی باشد.

داشتن و نداشتن، هردو می توانند ... در شرایطی ... اسباب سقوط معنوی آدمها را فراهم بیاورند؛ امّا اگر آدم ها با استفاده از طُرقِ فرهنگی، استحکام معنوی لازم را یافته باشند یا بیابند، در مقابلِ هر یک از این دو عامل اقتصادی، به آسانی، ایستادگی می کنند و این عوامل مُخرّب را درهم می شکنند یا از پیش پا برمی دارند .. بدیهی ست که من درگیر بحث درباره ی یک رابطه ی علّت و معلولی هستم؛ امّا اگر دانشمندانِ روس در پی آن نباشند که این رابطه ی دوسویه را به بُن بستِ مسائل اقتصادی بِکِشند، ما نبز عاملِ اثرگذار ... امّا نه قطعاً تعیین کننده ... را نفی نمی کنیم.

حرفِ دیگر ما این است که دانشمندانِ صمیمی و سخت کوشِ روس، در مواردی، درست همانندِ اکثر قریب به اتفاق دانشمندانِ جوامعسرمایه داری عمل میکنند، یعنی هرگز این واقعیّتِ مُسلّم محسوس را درک نمیکنند که صوفیان، یک گروه کاملاً یگانه، با یک نوع طرز تفکّر و جهان بینی و یک نوع اقدامْ نیستند، بل، لااقل، نوع اصیل و کُهنِ آن، به دو گروه کاملاً متمایز از یکدیگر، و چه بسا مخالف سرسختِ هم تقسیم میشوند ـ که گفتیم: صوفیانِ عمل گرا، صوفیانِ نظرگرا.

۵

از دقیقه ی پیدایی اسلام در ایران تا اواسطِ قرنِ سوّم هجری ــو گاه، حتّی، ابتدای قرن چهارم و قدری هم بعد از آن ــ در مواردی، به جای ترکیبِ موزون و مقبولِ

<sup>\*</sup> درجزوهی «داستان های ابراهبم ادهم»؛ این شخصیت داستانی را به عنوان الگویسی در این زمینه، معرفی کرده بیم: مردی که ثروت او را آلوده میکند، تفکّر، نجاتش میدهد.

«ایران زمین»، اصطلاح منطقی و معقول «سرزمین اِسلام،» مینشیند؛ یعنی کاربرد «سرزمین اسلام»، پذیرفتنی تر از «ایران زمین» احساس می شود ـ حداقل، به دلیل گستردگی آن، بدون کمترین اعتنا به خطوط مرزی؛ و از آن جمله است آفرینش، نگارش، تألیف و تنظیم «اصول، فلسفه و ادبیّاتِ تصوّف و عرفان»، که قطعاً باید در این سده ها، به حضور و گسترش این مسائل در «سرزمین اسلام» و یا «سرزمین های اسلامی» اشـاره کرد و نـه بالاَخصْ در ایـران؛ زیرا در این دوره، ایران، گرچـه به اعــتبار یک مجموعه مُشترکاتِ اسطوره یی، تاریخی، فرهنگی، روحی و معنوی مردمش، همچنان، ایران بوده است و تنومند و ناشکستنی؛ امّا همین ایران، به اعتبار تسلّطِ یک نگره و اندیشهی پیشرو و دگرگون کننده برآن ـ یعنی تسلّطِ اندیشگی اسلام ـ و نیز به سبب چیرگی موقّب استعمار عرب، به واقع، بخشی، و بخش بسیار مُهمّی از سرزمین اسلام به حساب مى آمده است. اينطور بگوييم كه: نوعى حركت فكرى يگانه \_ كه همان حركتِ تفكُّـر اسلامي ست، و تصوّف وعرفانِ اسلاميْ عمدتاً و اساسًا مُتّكي به آن است ازیک سو، و حرکتِ کم و بیش یگانه یا لااقل یگانگی طلب «اقتصادی ـ سیاسی ـ نظامی » که خواهانِ تسلّط بر سراسر سرزمین های اسلام بوده از سوی دیگر، مانع از آن است که بتوانیم مرزهای دقیق و مشخّصی را در جهاتی و از جمله جهتِ تفکیکِ اصول، مسائل، فلسفه و ادبيّاتِ تصوّف وعرفانِ ايرانزمين از كُلّ سرزمين اسلام در اختيار داشته باشيم؛ امّا ما چنانكه گفتيم ناگزيريم كه داستان را به سبب آنكه هنری ست یکسره مردمی، ملّی، و برای عموم افرادِ عادی جامعه، از در ونِ این مجموعهٔ بيرون بكشيم و به هنگام سخن گفتن از تاريغ داستان هاى عارفانه و صوفيانه در ايران، شكل ايراني آن را مورد بحث قرار بدهيم؛ و فعلاً، تنها وسيله ى غيرقطعي ما جهتِ اين مجداسازی، که به مرور زمان هم به دست آمده، زبان فارسی ست؛ یعنی زَبانی که مردم بومی و عامی ایرانْ آن را ادراک میکرده اند.

(مدیحه ی منظوم، حتی اگر به عربی بسیار دشوار هم ساخته می شد و مطلقاً برای عوام و توده ی مردم ایران مفهوم نمی افتد، هیچ مسأله یی نبود. مدایح را ممدوحان می بایست بفهمند، که به هر ترتیب، به کمکِ مترجمان و مُنشیان به ایشان فهمانده می شد، که اگر نمی شد هم هیچ مسأله یی نبود؛ امّا حکایت به عنوانِ نوعی از داستان به آن هم حکایت عارفانه که اهداف و مقاصدِ متعالیِ معنوی، اخلاقی، سیاسی و اقتصادی در آنها آشکار و نهان بود، مُخاطبش مردم بی منصب و مقام خانقاه و

مسجد بودند، وچنین حکایتی، زمانی ایرانی به حساب می آمد که به زبانِ مخاطبانِ واقعی اش در سرزمین ایران باشد، نه سلاطین و صاحب منصبان و دانشمندانِ کارمندِ دربارها.)

مسائل تصوف و عرفانِ اسلامی، از قرونِ نخستینِ اسلامی تا قرن پنجم و قدری هم ششم، به دو زبانْ بیان شده: ابتدا یکسره عربی، سپس عربی و فارسی. محتوا، در هردو زبان، عمدتاً مُتکی بوده به تفکّرِ نابِ اسلامی. یکی، عربها را به کار می آمده و عربی دان ها را \_ البته تا چه کاری باشد \_ و دیگری ایرانیانِ معمولی را که هرگز زبان عربی را به تمامی و به درستی یا دنگرفتند و به کار نبردند. بنابراین، در یک جبهه، زبان عربی وجود داشته که زبانی بوده قدرتمند، عمیق، نافذ، غنی، و در مواردی هم، آهنگ پذیر و آهنگین؛ و در جبههی دیگر، زبانِ فارسیِ شکوهمندِ شگفت انگیزی که سازه های سودمندی از زبان پارسیِ قبل از اسلام را با سازه های قدرت دهنده، نوکننده و کمال بخشنده ی زبان عرب، در کنار هم و در ترکیبی ناب، خوش طنین، موسیقیایی، پرتوان و زیبا جای داد، که بعدها زبانِ دری نامیده شد.

(زبانِ قری، امّا، چندان هم دَری نبود، و این اصطلاح، احتمالاً، درآغاز، زاییده ی تمایلِ به خوش خدمتیِ گروهی از کارمندان و کاتبانِ دربارها بوده است. نیازِ فارسیِ قبل از اسلام به ترکیب شدن با زبانِ عربی و ایجاد یک زبانِ بسیار کارآمدِ نو، اصولاً نیازی درباری نبوده است تا نتیجه، دری باشد؛ و شاهان و درباریان را با اینگونه مسائل، سر و کارِ چندانی نبوده است تا به حلِ منطقیِ این مسائل اقدام کنند. این ترکیب و وحدتِ دلنشین و سحرآسا، ترکیب و وحدتی اساساً فرهنگی بوده و پاسخ دهنده به خواستهای فکری و عملیِ مردم فرهیخته، و نه الزاماً فرهیختگانِ درباری؛ و اگر این وحدت، به نیازهای دانشمندان، شاعران، تاریخ نویسان، کاتبان و مُنشیانِ دستگاه های حکومتی ایران و نانْ خورانِ دربارها نیز پاسخ می داده، باز، این نانِ تازهی داغ و این وابستگی، زبان فارسی ترکیبی را دری و درباری نمی کرده است.

ارزشِ اقتصادیِ این زبان رسای نو هم هرگز آنقدر نبوده که درباره اش، به شکلی غیرمنطقی، جنجال به راه انداخته اند.)

در خطِ اعتراض به «دری» بودنِ این زبان \_ یعنی زبانی که بزرگانِ فرهنگ و ادبِ خراسان آن را بُنیاد نهادند و بنا کردند \_ باید به نامِ همین گروهِ بزرگِ

## ٢٢ ن صوفياله ها وعاطاله ها

صوفیانه نویسان که آثارشان مورد بحث ما در این جُزوه قرار گرفته، و مشخصاتِ فکری و فلسفی و باورهای سیاسی و اجتماعی ایشان توجه شود. تک تک افراد این گروه سامدار و بی نام — در ساخت و پرداخت و شفّاف سازی این زبانِ بهشتی، سهمی عظیم و انکارناپذیر داشته اند، حال آنکه هیچکدامشان، هیچ کدامشان، مطلقاً درباری یا وابسته به درباریا جیره خور حکومت ها نبوده اند، سهل است که در برابر شاهان هم بوده اند، همانگونه که در برابر خلفا، و همانگونه که در جبهه ی مردم دردمند کوچه و بازار؛ و پشمینه پوش، پای برهنه، کارگر، گرسنه، آواره و غمین، مانند ایشان. پس، اگر علما و بزرگانِ امروز و فردای مملکتِ ما مصلحت می بینند، رها کنیم این اصطلاح نامیمونِ «دری» را و به جای آن «خاوری» را بنشانیم؛ زبان خاوری یعنی همان زبانِ نامیمونِ «دری» را و به جای آن «خاوری» را بنشانیم؛ زبان خاوری یعنی همان زبانِ زیبایی که بعدها، باشتاب، از خراسانْ حرکت کرد، به سراسر ایران زمین سفر کرد، و در شیراز لنگری عظیم انداخت.

به هرحال، در این گفت و گو، دو نکته ی اساسی مذنظر من است: یکی اینکه، چنانکه گفته ییم و بازسی گوییم، فقط داستان های عارفانه و صوفیانه یی را که به فارسی خاوری نوشته شده، ایرانی میدانیم و می توانیم مورد بحث و تحلیل قرار بدهیم.

دقم اینکه نخستین نویسندگانِ داستان های عارفانه و صوفیانه از آغاز پیدایی اسلام تا پایان قرن پنجم و مختصری بعد از آن که به فارسی نوشته اند و به فارسی خاوری و گویش های تابع این فارسی نوشته اند، از بُنیانگذارانِ اصلی زبانِ فارسی کنونی ما هستند؛ و ایشان، زبان را به خاطر زبان نمی خواسته اند، بل زبان را به قصد ارسال پیام های اساسی، انسانی، و سیاسی خود میساخته اند، می خواسته اند و به گار می برده اند. ایشان، هرگز، زبان را وسیله ی فروختنِ فضل نمی کرده اند، و به حُرمت این زبانِ قُدسی، از بازی با آن چشم می پوشیده اند.

لطفاً نگاه کنید! زمانی که آقای دکتر ذبیح الله صفا در جلد نخستِ «تاریخ ادبیّاتِ» خود \_ که اثری ست به راستی عظیم و حجیم \_ می فرماید: «توجه و اقبالی که به زبان فارسی در عهد سامانیان شد، باعث آن گردید که نثر پارسی هم مانند نظم، رواج و رونقی گیرد و کتابهایی به زبانِ دَری در انواع مطالبْ تألیف یا از زبانِ تازی ترجمه شود» نظرِ مبارک شان، مستقیماً، به عملکرد دربار است و حوضه ی نفوذِ دربار و اقبالی شاهان و درباریان به زبان فارسی، و آن گروه از اهل علم و ادب که عمدتاً و چه بسا اجباراً دربار پناهٔ بودند و کارمند رسمی دربار؛ و باز، آن زمان که این بزرگوار مرقوم

مى فرمايد: «تقريباً همان توجه و اقبالى كه پادشاهان و رجال قرن چهارم و اوايل قرن پنجم به شعر و شعرا داشتند، نسبت به نـــثر و نویسندگــان ــــعلی الخصوص مُــوّرخـان و مؤلَّفان كُتب علمي \_ بذل مي نمودند و براى تأليف و تصنيف يا ترجمه ي كُتُب، صِلات و جوایزی میدادند»، نگاهِ ستایشگرانه و ارادتمندانه و خاکسارانهی آقای دکتر ذبیح الله صفا، یکسره، صراحتاً، رسماً و جداً به دستِ بَذّال و بخشنده ی سلاطین است و رجال درباری؛ یعنی همان ها که به زبانِ سیاسی و مُستعمل امروز، «زمینِ ثروت و مکنت شان با خونِ رعیت آبیاری می شد و انبارهای گوهرانِ شاهی شان را مالیات های کمرشکنی که رُعایا و پیشه ورانِ گرسنه و برهنه میپرداختند پُر میکرد» و یما نهایتاً خون پاکِ زحمتکشانی که در جنگهای تجاوزگرانه، به خاطر آن شمشیر میکشیدند و کشته میشدند که شاهان، گهگاه بتوانند به نویسندگانِ «تاریخهای ادبیّاتِ حجیم وعظیم»، صِلات و جوايز بدهند، و مقام و منزلت. در اين حال، البته حق نيست انتظار آن را داشته باشيم كه گروه ِ بـزرگی از این «مورخان و مـؤلّـفـانِ کتب عِلمـی و شـاعــران َبزرگ»، گامی جز در طریق مصلحت دربارها بردارند، و سخنی جز در جهت رضای خاطر مبارک ملوکانه بگویند، وقصاید غَرایی جُز در وصفِ آدم کُشی های سلاطین بسرایند. این انصاف نیست که ما از این مصادر فرهنگ یک ملّت بخواهیم که نمک بخورند و نمکدان بشکنند و ناسپاسی و بدصفتی کنند.

(چنانکه از استادان بی بدیلی همچون دکتر صفا و دّه ها تَنِ دیگر نیز هرگز این انتظارْ نرفته است که سخنی علیه نظام پهلوی ـ که یکی از بدکارترین نظام های حکومتی جهان بوده است ـ گفته باشند و حتیٰ نِک و نالِ بسیاربسیار مختصری هم کرده باشند. صلات و منزلت و روزِ سلام رسمی در دربار و آن سیاهٔ جامه های بُلندِ دُم دارِ ابلهانه و دست شاه را، شخصا، در دست گرفتن. و: «در مورد این فرهنگستان، بالاخره نمیخواهید کاری بکنید؟» «ـ هرطور که امر ملوکانه باشد، قربان! ما کاملاً آماده ی اجرای اوامرِ اعلیحضرت هستیم.». همین. مبارزه با ظُلم و به زندان افتادن و شکنجه شدن، و شهادت، کار مردم سر و پا برهنه ی بی سروپاست نه وظیفه ی آن یگانه های دوران. هرکسی را بهرکاری ساختند...)

اقا در این میان که بزرگان بزرگی میکنند و شاعران شاعری میکنند و عالمان عالمی، حساب صوفیان صوفیانه نویس عمل گرای سیاسی اندیش قرن های دوم تا ششم،

و در مواردی هفتم، و حتی نُدرتاً هشتم هجری، تا حد زیادی از حسابِ اُدبای درباری که مورد اشاره ی استاد صفا هستند و به گفته ی دائرة المعارف مصاحب، چنان عزّت و احترامی داشته اند که حتی «شاهان، ایشان را از زمین بوس خویش معاف کرده بودند» و با نیروی فوق بشری صِلات و جوایز گردونه ی علم و هنر را می گردانده اند، جُداست.

حال، دریک جمع بندی موقّت میخواهم به عرض خواننده ی ارجمند برسانم که آنچه در اغلب تاریخ های ادبیّات میخوانیم، عمدتاً، ارتباطی با بحث ما در باب داستان و به خصوص داستان های عارفانه و صوفیانه ندارد؛ چرا که این داستان ها در پناه دربارها پدید نیامده اند، توسعه نیافته اند، و به کمال نرسیده اند تا آن مجموعه قوانین و شرایط رشد و بالندگی مورد توجه و اشاره ی تاریخ ادبیّات نویسانِ معاصر شامل حال آنها بشود.

ما می توانیم بگوییم که زبان فارسیِ خاوری (یا همان زبان فارسیِ مُرکّب از پهلوی، عربی، و گویش های نیرومندِ بومی) به همتِ گروهِ بزرگی از ایرانیانِ هوشمندِ فرهیخته ساخته و پرداخته شد و به اوج استحکام و توانایی و زیبایی رسید که در یک جبهه از این گروه بزرگ، صوفیان و صوفیانه نویسان جای داشتند، در جبهه ی دیگر عُلما و اُدبای خوبِ وابسته به دربار، در جبهه ی دیگر سازمان های صرفاً سیاسیِ ضدِ سلطه ی عرب، و در جبهه ی دیگر مردم تیزهوش و آگاه امّا بی مقام و منزلتِ کوچه و بازار. در این معرکه ی غریبِ زبان سازی که رَوندِ هنوز بُهتْ آورِ نامکشوفی هم دارد، جای خاصی را باید به «اسلامی نویسان» و «اسلامی گویان» داد که بر گرداگردِ مسائلِ شرعی، باید به «اسلامی نویسان» و «اسلامی، حلقه یی ساخته بودند و به انواع طُرُق میکوشیدند تا میانِ زبان تازی و پهلوی پیوندی ناگسستنی ایجاد کنند و صوفیانِ صادق نیز جمعی از این جماعت بودند.

(من مطلقاً سر آن ندارم که زبانم را به زخم زدن بر خاندان و قبیله ی نوابغ وطن وادارم و یا ترکه بر تن مردگانِ تاریخ بنشانم. آنچه میگویم، به خدا سوگند که اقتضای طبیعتِ من است، نه از راهِ کین؛ چرا که من، خود، افتخار شاگردیِ بسیاری از این مفاخِر تاریخ را داشته ام، و همه ی آنچه که یاد نگرفته ام و نتوانستم یاد بگیرم تا حالیا بنویسم، به همّتِ مَنشِ خودِ این مفاخر بوده است و به علّتِ عدم لیاقتِ من در کاریادگیریِ ناحق. اگر از آن نمی ترسیدم که جمعی از این مفاخر که هنوز زنده اند به ظاهر، مرا به این مُتهم کنند که با تهاجم به بزرگانِ فرهنگ ملّی، قصدِ کسبِ نام این مُتهم کنند که با تهاجم به بزرگانِ فرهنگ ملّی، قصدِ کسبِ نام

کرده ام، مسلماً ناسپاسی از این استادانِ عزیز را از حد میگذراندم. از این می ترسم، و از این نیز که مبادا این بزرگان، بذلِ توجه نفرمایند که همانطور که خود حق داشته اند همه چیز را آنگونه بنویسند و تفسیر و تحلیل کنند که به سود سلاطین تمام شود، شاگردانِ ایشان نیبز تا حدی حق دارند همه چیز را آنگونه واقعی و حقیقی بنویسند که یکپارچه به سود سلاطین تمام نشود.)

٦

میخواهم به مسأله ی اصولنی «زبان پهلوی ـ زبان فارسی ـ زبان عربی» پیله کنم. در برخی از مُجلّداتِ این تاریخ کرده ام، در همین مجلّد هم. جداگانه، در مقاله ها و کتابهای مختلفی که به نوعی به زبان مربوط می شده از این درد گفته ام، و سالیانِ سال در طبقاتِ درس نیز؛ و تا زمانی که بزرگانِ فرهنگ ملّی ما \_ یعنی آن بزرگانی که سوای سواد، شور و شرف هم دارند \_ این مشکلِ بسیار ساده را قطعاً حل کنند، باید گفت.

در فصلِ «داستان های صوفیانه»، دَمادمْ فرصت هایی به دست می آید که نسبت به همین مسأله ی «زبان فارسی ـ پهلوی ـ عربی»، بدپیلگی کنیم.

اسلام در ایران شکوفا شد، عرفان در اسلام.

تعدادی از داستان هایی که نقل و تحلیل میکنیم، از زبان عربی به فارسی آمده است و شخصیت های محوری این داستان ها نیز ظاهراً یا باطناً عرب هستند؛ امّا باز خوب است به یاد بیاوریم که زبان عربی، در عصری طولانی، زبانِ فرهنگِ متعالی فرهیختگانِ ایران بوده است؛ فرهنگِ فلسفی، عرفانی، مذهبی، سیاسی. نمی توان داستان هایی را که ایرانیان به زبان عربی ساخته اند یا ایرانیان در ساخته و پرداخته شدنِ آنها، به عربی، سهیم بوده اند که همیشه بوده اند بخشی از فرهنگِ ایران زمین ندانست، همانگونه که داستان های بازگردانده شده از زبان عرب به زبانِ ترکیبیِ فارسی را. تا اعماق که میکاوی، میرسی به آنجا که گفته اند رابعه اولین زنِ عارف مادرش ایرانی بوده و پدرش، هیچکس نمی داند که ایرانی بوده یا خیر. ابراهیم ادهم، از لحظه یی که به عنوان یک شخصیتِ استوارِ داستانی و نه یک واقعیتِ عینیِ لحظه یی که به عنوان یک شخصیتِ استوارِ داستانی و نه یک واقعیتِ عینیِ

تاریخی ــ شکل میگیرد و حرکت میکند، در سرزمین ایران است، \* و مردم کوچه و بازار ايران، ناگزير، بـا او به فارسى گفـت وگومىكننـد؛ والباقي «صوفـيانِ قضه» هم خواهيم دید که به تقریب چنین بوده اند؛ فی المثل حسن بصری، شخصیتی داستانی ست که ظاهراً به زبان عرب تكلّم مىكرده؛ امّا بد نيست به خاطر بياوريم كه حسن، اهل بصره است و بصرهٔ بخشی از خاکِ ایرانِ تـاریخی ست؛ بی آنکه درپس این سخن، دیگر، میل به تصرّفی باشد، که اگر باشد، منطقاً می توان گفت که «نگذارید بگویم که بغداد هم از آنِ ایران است» \*\*. در اینجا حرف از زبان عربی سِت و قدمتِ اعتبار آن نزد ما. واژگانِ عربي، در حقیقت، مِلکِ ماست، سرزمینِ ماست، گهواره ی رُشدِ اندیشه های ماست، تكيه گاه بخش عمده يي از فرهنگِ ملّي ماست، پايگاهِ پروازهاي فلسفي ـ مذهبي شاعرانهی ماست، سرچشمهی بهشتی کلام حافظانهی ماست، مولوی وار تَرَثُّم کردنِ ما، سعدى صفتْ گل افشاندنِ ما، عظارانه سرودن ما، نيماوار ويران كردن و از نو ساختن ما، سلام ما، عشق ما، ایمان ما، همت وغیرت ما، و آلوداع ماست. تا همین امروز هم که بیابیم و بجوییم؛ میبینیم که خونِ گرمی که در رگهای زبان فارسی جـاریست، محصول یک ترکیب مبارک تاریخی ست. ما نسبت به زبان عرب، هرگز در موضع استثمارشونده ی فرهنگی قرار نگرفتیم. جمیع کتابهای خطی قدیمی ما و نام یک گروه عظیم از اعاظم فرهنگ بشری، شهادت میدهند. ایرانیانِ شریف صدراسلام، همچون شبه روشنفکران توسری خورده ی مفلوک عُقده مند عصر قاجار به بعد نبودند که واژه های بیگانه را مُلتمسانه و بی آبرو، گدایی کنند و یک مجموعه واژه ی حقیر بی خاصیت ــو حتّیٰ مسخرہ \_ را جمهت خودنُمایی و خودفروشی، با نھایتِ حقارت و دُنائتِ روح به کار ببرند. زبان عرب، برای ما، همچون نشانِ سرشکستگی فرهنگی که از عربها دریافت كرده باشيم نيست، همچون نشانِ افتخارىست كه ملَّتِ ما به سينهى فرهنگِ متعالى انسانی زده است. فرهیختگانِ ایرانی صدر اسلام، مصرف کنندگانِ ذلیلِ زبان عرب نبودند، توليد كنند كان سربلند به زبان عُرب بودند. دانش پژوهان صدر اسلام ما، تهمانده ی خوراک فرهنگی عربها را نلیسیدند و دُمْ تکان ندادند، بلکه عظیم ترین آثار فرهنگی جهانِ آن زمان را به زبانِ عربی خلق کردند و به بشریّتِ آن روزگار، و بشریّتِ همیشه، هدیه دادند. این دو مسأله را هرگز نباید باهم اشتباه کرد و فرصتِ خوش رقصی به

ه و البته متوجّه هستیم که این شخصیّتِ داستانیِ نابِ بی همتا، همتاهای بسیاری در سرزمین های دیگر و فرهنگهای دیگر داشته است.

ه ه سخنِ رهبرِ انقلاب اسلامی، دریکی از لحظه های «جنگ بزرگ».

شبه روشنفكرانِ مغلوب غرب داد. زبان، زنده است، پوياست، خون دارد، جوشان است، مي آميزد، مي شكُفَد، مي بالد، مي جنگد، مي خروشد، زار مي زند، مي خندد، فرياد میکشد، وزبان ما، بدون واژگان عربی، بدون تصریف گونه های عربی، و بدون این حالتِ ترکیبی ـ تزویجی، هرگزنمی توانست یکی از زیباترین، قدرتمند ترین، زنده ترین، و آهنگین ترین زبان های جهان باشد. این مسأله ی غرورآفرین تحرُّی بخش را هم هرگز نباید با فقر روحی و زمین خوردگی معنوی شبه روشنفکرانِ ما کُه نه فقط زبان، بلکه همه چیز غربیانِ استعمارگر را گدامنشانه، روی هوا قاپیدند ـ و هنوز هم می قاپند اشتباه کرد و یکی دانست. ما نیامدیم زیباترین، عمیق ترین و خوش آهنگ ترین واژه های زبان مان را ابلهانه دور بریزیم، و برده وار، شیفته وش، ولو، ذلیل و بیچاره، واژه های زبان تازه را بپذیریم. ما نیامدیم دلقکانهٔ واژه های بی پُشتوانه ی انگلیسی و فرانسه را جانشین قدرتمندترین واژه هـای زبان فارسی کنیم و جـهل خوف انگیز و تمایلاتِ بیگانهپرستانه و نوکرصفتانه ی خود را در پس این جُمله ی گندیده از شذتِ ابتذال پنهان کنیم که «چون برای این یا آن کلمه ی بیگانه، برابری در زبان فارسی وجود ندارد، ناگزیریم آن را به انگلیسی یا فرانسه بگوییم "»... نه... عُقلای ما در صدر اسلام، به علّتِ کم دانشی، کم شعوری، و میـل به شیرین زبـانی و ابراز خوش خدمـتی در برابر اجنـبی و خودباختگی نسبت به فساد حاکم بر جوامع غیر نبود که زبان عربی را به مدد طلبیدند، به علّتِ آگاهی های تاریخی ، اجتماعی ، سیاسی و فرهنگی بود و به خاطر این که میدانستند کوتاه ترین راهِ نـفوذ در دستگاه خلفای عرب و ویران کردن بساط ستمگری های ایشان، و ايجاد ارتباط هرچه سريع تربا مفاهيم قرآني و اقدام به تفسير و تحليل و توضيح و بازنویسی این کتاب، یادگیری دقیق زبان عرب است. از زمانی که زبانِ استعمار و

<sup>•</sup> مثلاً، چون ما نمی توانیم بگوییم: «ممنون»، «تشکر می کنم»، «متشکرم»، «دست شما درد نکند»، «سپاس»، «سپاسگزارم»، یعنی زبان ما این واژه های خوش طنین و آسوده را ندارد و فقیر و بدبخت و درمانده هستیم، مجبوریم بگوییم «مرسی»؛ و چون غربیان، هزاران سال قبل از اختراع «تلویزیون»، «سینما»، «رادیو»، «کامپیوتر» را در فرهنگهای مختلف خود داشته اند «کامپیوتر» را در فرهنگهای مختلف خود داشته اند و ما نداشته یسم، مجبوریم این واژه ها را عیناً به کار بریم و اجازه نداریم در مقابل آنها اقدام به واژه سازی کنیم؛ و اصولاً غرب، به دلیل آنکه ارباب است، حق دارد واژه یابی و واژه سازی کند، امّا ما چون نوکریم و از ابتدای ابتدا هم نوکر بوده ییم، حق نداریم...

عیبی نیست. به هرحال، در یک دوره از تاریخ ما، شبه روشنفکران می بایست ظهور کنند و ایجاد انحطاط و فساد کنند تا عدم لیاقت شان را به اثبات برسانند. دیگران، مسلماً، جبران خواهند کرد.

برده داری نو بیعنی انگلیسی و فرانسه براران شده تا این لحظه، حتیٰ یک واژه، و فقط یک واژه ی انگلیسی فرانسوی، را بردگانِ غرب وارد زبان فارسی نکرده اند که دانشمندانِ راستین، ایران پژوهانِ شریف، و زبان دانانِ با همت و غیرتِ ما نتوانند برابری بسیار غنی، دقیق، ظریف و نیرومند را در مقابلش قرار بدهند؛ امّا هنوز و همچنان، جُهّال را عقیده ی راسخ براین است که انگلیسی ها و فرانسوی ها ملّت هایی هستند با ریشه های ادبی و فرهنگی بسیار عمیق و استوار، حتیٰ عمیق تر و استوارتر از ریشه های فرهنگ و ادب ایران، و باز معتقدند که اروپاییان، در مواقع لزوم، اجازه و حق دارند از راه قیاس و حتیٰ بدون قیاس، هر واژه ی تازه یی را که به آن نیازمندند بسازند؛ امّا ما به عنوانِ بردگانِ خودفروخته ی غرب، این اجازه و حق را نداریم که واژه یابی، واژه سازی و واژه آفرینی کنیم.

ما، به مدد زبان عربی، یک اندیشه ی نو، بارآور، سازنده و انقلابی را شناختیم و به مدد این اندیشه، زیباترین و عمیق ترین کتابهای شعر و داستان و فلسفه را نگاشتیم، و به مدد همین زبان، مُقدّماتِ قیام های دلاورانه علیه حُکّام عرب را آغاز کردیم. اعتقاد به ضرورتِ حضورِ فعّالِ زبان عربی در ایران، هرگز به معنای اعتقاد به عملکرد صحیح ملّت ها و دولت های عرب در طول تاریخ نبوده است \_ چنانکه هم اینک می بینیم. زبانِ عربی را پذیرفتن و به کار بستن، عربی شدن نبوده است .

همه ی این مُقدّمات، فقط به خاطر آن است که بگوییم: این قبول، که اطلاعاتِ موجود، تا این لحظه، نشان میدهد که نخستین داستان های عارفانه و صوفیانه به زبان عرب نوشته شده؛ امّا این نکته ابداً دلیل براین نمی شود که اولاً: ما این بخش عظیم از آثار پُرارزشِ هنری فرهنگی را که به زبان عربی، خلق، تألیف و تدوین شده نادیده بگیریم و تولید آنها را مربوط به یک مرحله ی درخشان از تاریخ فرهنگِ ملّی خویش ندانیم.

تانیاً: ترجمه ی این داستانها به فارسیِ ترکیبی یا فارسیِ خاوری یا زبان ایرانی، بخشی از ادبیّاتِ ایران زمین به حساب نیاید.

(مسأله ی ترجمه ی نخستین داستان های عارفانه ـ صوفیانه از عربی به فارسی ، متشابه ترجمه ی آثار دیکنز، شکسپیر، مالرو و یا هزاران غربی دیگر نیست؛ و اصولاً میان رابطه ی ما با زبانِ عرب، و رابطه ی ما با

چنانکه میبینیم دولت جمهوری اسلامی ایران، هزارهی فردوسی را با عظیمت و شکوهی یگانه، برگزار میکند.

زبان هایی که قدم به قدم در توسعه ی کار بُرد آنها، شناخت ظرفیّتِ آنها، استخراج معانی واژه های آنها، نظم بندی و دستورسازی برای آنها حضوری فعّال و مؤثّر نداشته پیم، بلکه همچون آمر بَرانِ سربه زیرِ سیه روزگار وامانده فقط یک به کار برنده ی سطحی اندیشِ آنها بوده پیم و به کار بُردنِ آنها هم الزامی و مفید و ثمر بخش نبوده است، کمتر شباهتی وجود ندارد.)

پیشنهاد ما این است که داستانی ایرانی شناخته شود و در تاریخ ادبیّاتِ داستانی ایران قابل طرح و بحث دانسته شود که:

الف: به وسیله ی ایرانیان یا ایرانی شدگان \* آفریده، بازآفریده یا بازسازی شده باشد.

ب: به زبان ایرانی یـا یکی از زبانهای ایـرانی، تحریر شده باشد ــ آنگونه که قابلِ فهم برای اکثـریتِ مردم، به خصوص مردمی کـه خواندن و نوشتن نمیدانسته اند و از طریق شنیدن ارتباط برقرار میکرده اند، بوده باشد.

چنین داستانی، اگر از زبان عربی یا هر زبان دیگری به زبان ایرانی برگردانده شده باشد، شرط قبولش آن است که برگرداننده، دانگِ فکری، ادبی و زیبایی شناختی خود را کم و بیش برسر آن گذاشته باشد و مشارکتی محسوس در نوآفرینی آن کرده باشد و چیزی برآن افزوده یا از آن کاسته باشد که به دلائلی، ضرورتی ایرانی داشته است.

به این ترتیب، آنچه که ایرانیان و ایرانی شدگانِ فرهیخته، به زبان عربی یا زبان های غیرایرانی دیگر ساخته اند و خلق کرده اند که در ارتباط با فرهنگ ایرانی و یا اسلامی بوده است، البته جزوِ فرهنگِ متعالیِ ایران زمین هست؛ امّا در تاریخ ادبیّاتِ داستانی ایران نمی آید ــ مگر آنکه به ایرانی ترجمه شده باشد و به سمع و نظر مردم رسیده باشد و در ابعادی مردمی شده باشد، که در این حال، از زمانِ ترجمهی آن به ایرانی، جزو

<sup>« «</sup>ایرانی شده» کسی ست که به علّتِ زیستِ در سرزمین ایران و قبول فرهنگ ملّی ، سُنن ، آداب و رسوم ایرانیان ، یا دوام در ماندگاری در این سرزمین ، از نظر عاطفی خود را ایرانی بشناسد و هیچ تعلّقِ خاطرِ مقتمی به میهنِ دیگری نداشته باشد و مجموعه ی اعمال و افکارِ پنهان و آشکارِ او در خطِ حمل چیزی از ایران به خارج از ایران نباشد . به این ترتیب حس می شود که بسیاری از کسانی که در عصر ما ، ایشان را ظاهراً ایرانی می شناسیم ، ابدا ایرانی نیستند؛ چرا که نه تنها هیچگونه دلبستگی و عشقی به این سرزمین و مردم دردمند آن و فرهنگ و طبیعت ایرانی نست با نقشه و رؤیای ترک شکوهمند بی مانندش ندارند ، بلکه هدفِ اساسی شان هم خالی کردن جیب ایرانیان است با نقشه و رؤیای ترک ایران.

## ٣٠ ٥ صوفياله ها و عارفاله ها

ادبیّاتِ داستانی ایران می شود نه در تمامیِ قرون و اعصاری که به زبانی بیگانه بوده است.

همچنین، آنچه غیر ایرانیان به زبان ایرانی ساخته اند، مُجزوِ مَفاخر ملی و اسباب خشنودیِ خاطر هست امّا بخشی از ادبیّاتِ داستانیِ ایرانزمین نیست مگر آنکه آن غیرایرانی، زمانی، به گروه ایرانی شدگان پیوسته باشد یا بپیوندد به راستی.

همچنین، آنچه ایرانیان به زبانهای غیرایرانی آفریده اند و درباره ی مسائلی مطلقاً غیرایرانی، البته که جزو فرهنگ و ادبیّاتِ همان کسانی ست که این آثار به زبان ایشان تولیده شده، و کمترین ارتباطی با ما و فرهنگ و ادبیّاتِ ما ندارد.

پس آن داستانهایی که فی المثل در اللّم فی التصوف (یا کتاب اللّم)، اثر سراج توسی خراسانی ایرانی، به زبان عربی، در قرن چهارم هجری آمده است و مسلماً جزو فرهنگ عظیم اسلامی ایرانی ما و اساس بسیاری از آثار صوفیانه و عارفانه ی ایرانی ست، بخشی از ادبیّاتِ داستانی ایران را نمیسازد، مگر زمانی که به وسیله ی شاگردان او، در قرن پنجم، به فارسی برگردانده شده باشد و بر منبرها و در خانقاه ها به گوش مردم کوچه و بازار رسیده باشد و نقش هنری خود را ایفا کرده باشد.

همچنین، داستانهایی که در کتابِ معروفِ ظبّقات الصّوفیهی ابوعبدالرحمان سُلّمی، عارف، مُفسر و محدّثِ نامدار خراسان (یعنی ایران زمین) در اواخر قرن چهارم هجری، به زبان عربی آمده است و طبیعتاً به آن زبان به گوش مردم عادیِ ایران نرسیده را ما نمی توانیم سهمی از ادبیّاتِ داستانیِ ایران به شمار آوریم به مگر زمانی که به فارسی درآمده؛ امّا بازهم نه زمانی که به وسیلهی خواجه عبدالله انصاری هروی، به فارسی، و شفاها، به اطّلاعِ شاگردانِ خواجه می رسیده، و به قولِ حضرتِ قندهاری، املاء می شده، بل آن زمان که به وسیله ی ابوالفضل رشیدالدین میبدی یا نویسنده یی دیگر (در اواخر قرن پنجم به اوائل قرن ششم) به فارسی نگاشته و تثبیت شده است. یعنی، علیرغم مختصری بی انصافی، سهم نگارنده ی به ایرانی، در تاریخ ادبیّاتِ داستانیِ ایران، بیش از سهم نگارنده ی به فارسی ست.

مسأله این است که ما نمی دانیم فارسی نویس داستان های طبقات الصوفیه (میبدی یا هرکس دیگر) تا چه حد این داستان ها را ـ که از عبداله انصاری شنیده ـ

ه مانند اکثر داستان هایی کهفریدون هویدا به زبان فرانسه نوشته. ترجمه کردن این آثار به زبان فارسی، کار بدی نیست؛ امّا ایرانی پنداشتنِ این آثار، بی ادبی نسبت به فرهنگ ملی ایران است و بی احترامی به ساحتِ مردم ایران.

هیگرگون کرده و به میل خود و بنا به نیاز جامعه، آنها را دستکاری و بازسازی کرده است؛ امّا علی الاصول، ما داستانهای شفاهی را تا لحظه یی که مکتوب نشده، قادر نیستیم جزو ادبیّاتِ داستانیِ خود به شمار بیاوریم؛ امّا البته می توانیم پس از مکتوب شدن، براساس یک مجموعه اطلاعات، حدسیّات و محاسبات، بگوییم که حدوداً اصل داستان درچه زمانی پدید آمده و چرا. (در مُقدّمه ی کُل، در این باب، مفصل گفته ییم.) یک نکته ی مُهم دیگر، امّا، این است که داستانهای طبقات الصوفیه ی یک نکته ی ایرانی نوشته ایرانی، در موارد بسیار، با طبقات الصوفیه ی عربی — که به وسیله ی یک ایرانی نوشته شده — تفاوت دارد؛ پس مسلماً، کسی در این میان، دانگِ خود را بر سرِ فارسی سازی این اثر گذاشته است.

**V** 

بخش نخستِ عارفانه ها و صوفیانه ها را در دو مُجلّد دری مخواستم اختصاص بدهم به داستان هایی از صدر تصوّف تا پایان قرن پنجم هجری؛ لیکن روزی، دوست و استادم شفیعی کدکنی فرمود: تو خود در مُقدّمه گفته یی «این مرز و فصل را به دلیل خاصّی انتخاب نکرده پیم و در پایان قرن پنجم، حادثه ی بزرگ تعیین کننده یی اتفّاق نیفتاده است.» حال که در پایان قرن پنجم حادثه ی تفکیک کننده یی پیش نیامده و صوفیانه های این سوی قرن است، بیا از آنجا حرکت کُن و به حمله ی غُزها بِرِس، که به راستی یک نقطه ی عطف دردناک و یک لحظه ی تاریخی عظیم است به خصوص برای خراسان، که همه ی عارفانه و محوفیانه نویسانِ مورد اشاره ی تو در کتاب اوّلت از این سرزمین برخاسته اند.

پذیرفتم.

با نگاهی به سه کتاب و گزینش جُمله هایی، اطلاعاتی بسیار مختصر درباره ی غُزها ارائه میدهم. گویا دکتر شفیعی کدکنی کتابی درباره ی صوفیان خراسان در دست تألیف دارد که در آن کتاب، با جامعیّت به مسأله ی غُزها و حمله ی غُزها پرداخته است. در برخی از حکایت ها که آورده پیم، و مربوط به ابتدای حمله هاست نیز اشاراتی به این مسأله شده است.

از دايرة المعارف دكتر مصاحب:

«غُزیا أغُز» ، نام بخشی از طوایفِ تُرکان شرقی بود که از قرن چهارم هجری قسمری در ممالکِ اسلامیِ شرقی ، شهرت یافتند و سلسله های سلجوقیان و سلاطین آلعثمان از میان آنان برخاستند...

برطبق بعضی اخبار، تُركانی كه در هنگام قیام مُقنع در عهد خلافت مهدی عباسی (قرن دوّم هجری) او را یاری كردند از طوایف غُز بودند، و چون كار مقنع به ضعف گرایید وی را رها كردند. از مجموع مآخذ برمی آید كه مُقارنِ عهد مقنع، اسلام در میان غُزانْ رواجی نداشته است؛ ولی در اواخر قرن چهارم هجری، گروه بزرگی از ایشان، مسلمان بوده اند... غُزها از راه های گوناگون با اسلام آشنا شدند: نخست از طریق حمله ها و حمله های متقابل بین آنان و غازیان مسلمان عهد سامانیان در مرزهای جنوبی سرزمین غُزها، و اسیرانی كه طرفین از یكدیگر می گرفتند؛ دوّم به وسیله ی فعالیت های بعضی از صوفیانِ مرزها، و شاید مهم تر از همه، از طریق بازرگانی...

گسترش غُزها به طرف جنوب، از سالهای پایانیِ سده ی چهارم هجری قمری آغاز شد، و پس از آن، مخصوصاً در دهه ی چهارم و قرن پنجم، به وسیله ی خاندان معروف غُز به نام سلجوقی به اوج خود رسید...

طوایف غُر در زمان سلطنت سنجر سلجوقی، به سبب استیلای گورخانیان بر مساکن آنها در ماوراء النهر، ناچار، زیستگاهِ خود را رها کردند و به خراسان آمدند، و هرسال ۲٤/۰۰۰ رأس گوسفند به عنوان خراج به مطبخ سلطان می دادند؛ امّا چون فرستاده ی خوانسالار سلطان سنجر در اخذِ این گوسفندها تعدّی و بَدرفتاری کرد، او را گشتند... و چون از سلطان سنجر می ترسیدند، اظهار پشیمانی کردند... سنجر، عُذر آنها را نپذیرفت و به آنها حمله بُرد؛ ولی عاقبت از آنان شکست خورد و خودش و زوجه اش به دست غُزان اسیر شدند... پس از آن، غُزان به مرو ریخته و سه شبانه روز پیوسته، مرو را عارت کردند و بسیاری از مردُم را گرفته شکنجه کردند... سپس به نشآبور رفتند و... شهر را غارت کردند و مردم را از دم تیغ گذراندند... و عده یی از مشاهیرِ عُلما را هلاک کردند... و شهرهایی آباد در سراسر خراسان ـ چون بلخ، توس، و سرخس ـ دستخوشِ کردند... و غارتِ غُزان شد...» (سال ۱۶۵۸ هجری قمری)

و این حمله، در نیمه ی قرن ششم هجری قمری، همان است که خروج یا حمله ی ترکانِ غُز نامیده شده است.

از کتاب «تاریخ ایران» نوشته ی پنج ایران پژوهِ روس، ترجمه ی کریم کشاورز:
«در سال ۵٤۵ هجری، تعداد کثیری از قبایل چادرنشینِ غُز (همان اُغوز) در
مرز خاوریِ خراسان و به خصوص در نواحی مجاور مسیر علیای جیحون (رود آمو)
متمرکز شده بودند و تابع حاکم بلخ بودند که از طرف سنجر حکومت میکرد.

غُزانِ بلخ را مجبور کرده بودند که سالی ۲٤/۰۰۰ گوسفند برای حوائج مطبخ سلطان تحویل بدهند.

ستمگری و رشوه خواری مأموران، مُنجر به قیام عمومی قبایل غُز ــ که محل اقامت شان در ناحیه ی بلخ بود ــ گشت... (سال ۵۵۱ هجری).

غُزان، خراسان را به طرز وحشتناکی غارت کردند... مردم این دیار، دوران تسلّط غُزان را مانند بلایی مهیب یاد می کردند...»

از كتاب «تاريخ ايران» تأليفِ پيرنيا \_ اقبال:

«طایفه ی غُنر، جمعی بودند مانند سلجوقیان، از ترکمانان مسلمان ساکن ماوراء النهر. بعد از آنکه قراختاییان بر این دیار تسلّط یافتند از آنجا هجرت کردند و در حوالی بلخ سکونت گزیدند.

بلخ در این تاریخ، تحت حکومت امیرقُماج از بزرگترین اُمرای لشکری سنجر بود، و او ازغُزان خواست که حدود بلخ را ترک کنند. ترکمانان غُز اِبا کردند. قماج بر سر ایشان تاخت و غُزان هرقدر خواستند که او را به دادن پول از خیال خود بازدارند ممکن نشد. ناچار تن به جنگ دادند و پس از منهدم کردن سپاه قماج به بلخ ریختند و از قتل و غارت دریغ نکردند.

سلطان سنجر، ترکمانان غُزرا به ترک بلخ تهدید کرد. غزان به عُذرخواهی برخاستند... سنجر زیر بار نرفت و با جمعیّتی قریب به صدهزار نفر به دفع آن طایفه عازم شد.

غُزان، یک بار در محرّم ۵ ۱۸ نزدیک بلخ لشکر سنجر را شکست دادند و بار دیگر در جمادی الاقل همین سال... و بیابان نشینانِ غُز، مانند مور و ملخ به خراسان ریختند و بلاد آباد آن دیار را که هریک چشم و چراغ عالم تمدّن و از جهت عمارت و جمعیّت در آن ایّام، کم نظیر بودند، پایمالِ سُمِّ ستوران خود کردند... و بسیاری از عُلماء و اهل زُهد و تقوی به دست غُزانْ شربت شهادت چشیدند...»

•

## دو نکته ی بسیار کوچک را هم ما می افزاییم:

●درواقع، غُزانِ مورد اشاره ی استاد کدکنی، غُزانی بودند که برغُزانِ دیگر 

\_یعنی سلجوقیان ـ شوریدند؛ برغُزانی که قبل از ایشان به ایران ورود کرده بودند، جا 
افتاده بودند، اسلام پذیرفته بودند، تطبیق یافته بودند ـ چنانکه رسم و محکومیّتِ اکثر 
مهاجمان به ایران زمین بوده است ـ و ایرانی شده بودند؛ و معنی واقعی و بدون غُلُو و 
نمایش های نژادگرایانه ی کلمه ی «ایرانی» و اصطلاح «ایرانی اصیل» و «نژاد ایرانی» و 
«ایرانی پاگ نهاد» هم چیزی به نجز همین مجموعه ی اقوام و قبایلِ مهاجم مُتداخلِ 
مُرکّب ممزوج نیست.

• چنانکه میبینیم غُزها از راهِ حمله به مسلمانان و شکست دادنِ مسلمانانِ ایرانی، اسلام آوردند و مسلمان شدند، نه به سبب شکستِ نظامی خوردن از مسلمانان. مقصود این است که باز، از راهِ دیگر نشان داده باشیم که ملازمهی هر شکستِ نظامی بزرگ، پذیرفتن دین قوم مهاجم شکست دهنده نیست؛ چنانکه در مورد مغول ها هم دیدیم که تهاجُمی هیولایی اتفّاق افتاد، و قوم مهاجم فاتح، سرانجام، مسلمان شد. مسأله ی اسلامْ آوردن ایرانیان را قطعاً باید از مسأله ی جنگ ایرانیان با اعراب جُدا کرد و جداگانه هم بررسی کرد. اسلام آوردنِ غُزان و مغولانْ ثابت میکند که کشش، در ذاتِ اندیشه ی اسلامی بوده است نه در قدرت نظامی عرب و ضعف نظامی ایرانیان. ما، در آن شرایط، حتّىٰ اگر اعراب را درهم مىشكستىم هم، از پى اين عمل، به احتمال قريب به يقين ، اسلام می آوردیم ــ همانگونه که غُـزها و مغول ها و بسیاری از خُرده اقوام و قبـایل دیگر آوردند. مسأله یی کـه حق است همیشـه مَدِّنظر داشته بـاشیم این است کـه تصوّف، نه در اعتراض به اسلام یا در خطِّ بازگشت به زرتشتیگری، بلکه در راستای اجرای عدالتی که اسلام به ملّت های مسلمان شده وعده داده بود و مولاعلی (اسطوره ـ واقعیّت ـ رؤیا) مظهر آن بود، به وجود آمد؛ و هرگز در هیچ لحظه یی معتقدانِ به این نگره نیندیشیدند که با كمك تصوّف، خواهيم رقصيد، نيازهاي زيبايي شناسي خود را ارضاء خواهيم كرد، و «نقّاشی، بافندگی و صنایع دیگر» را توسعه خواهیم داد.

٨

تا اینجای کار آمده پیم و هنوز کلمه پی در بابِ چیستی عرفان و تصوّف نگفته پیم، و حقیقت این است که قصد و جُرئت آن را هم نداریم که پا به درونِ این دریای بی کرانه بگذاریم؛ که دریا، برازنده ی دریاییان. نیک بختانه، در این پهنه ی بی نهایت (سوای شوخ طبعی ها و قلم فرسایی هایی که گروهی کرده اند، و نظراتی که جمعی بر اثر عدم شناخت و توهیم شناخت بیان کرده اند، و دروغ هایی که تنی چند، به دلیل دری منشی هایشان بافته اند، و عقایدی که جاهلانِ حرفه یی به دلیل آنکه جَهْل فیز جسارت می آورد بسورانه ابراز داشته اند) بزرگانِ راستینِ فرهنگِ ما، دوستدارانِ صوفیانه و صوفی شناسانه ی ما تا حدِّ زیادی روشن کرده اند که از دیدگاهِ ایشان و عطف موفیانه و صوفی شناسانه ی ما تا حدِّ زیادی روشن کرده اند که از دیدگاهِ ایشان و عطف و برداشتِ نسبتاً صحیحی از مفهومِ عرفان و تصوّف، تا حدِّ مقدورِ طرفین، هدایت کرده اند؛ آنگونه که پس از مطالعه ی یک مجموعه ی کوچک امّا اندیشمندانه، زیبا، عمیق، آگاهانه و پُر بَروبار در این باب از قُدما و متأخّرین و معاصران گمان نمی رود که هیچ یک از ما، لااقل، به حسّی قابل قبول از این مقوله ی غول آسا دست نمی رود که هیچ یک از ما، لااقل، به حسّی قابل قبول از این مقوله ی غول آسا دست نمی رود که هیچ یک از ما، لااقل، به حسّی قابل قبول از این مقوله ی غول آسا دست نمی و باشیم.

من مایلم که از چند کتابِ پایه در این زمینه نام ببرم ــ با این اعتقاد که این کتابها، به اضافه ی مجموعه حکایتی که در «عارفانه ها و صوفیانه ها» مورد بحث و تحلیل قرار داده ام، برای ایجاد ارتباطِ منطقی مقدّماتی با عرفان و تصّوف، کافی ست.

(بدیهی ست که من نمیخواهم و نمی توانم فهرستی از همه یا عمده ی کتاب های عرفان شناختی مناسب ارائه بدهم خواننده ی جوان طالب بیش دانستن، قاعد تا با مطالعه ی هریک از کتاب های پایه، با نام منابع بسیار منتوعی برخورد خواهد کرد.)

١ \_ شرح تَعَرُّفِ بُخارى

٢ \_ رساله ى قشيريه

٣\_ كشف المحجوب لهجويري

## ٣٦ ٥ صوفيانه ها و عارفانه ها

- ٤ \_ كشف الاسرار ميبدى
- ۵ ـ روح الارواح سمعاني
- ٦ ــ صوفى نامهى قطب الدين عبادى، به تصحيح شادروان غلامحسين يوسفى
  - ٧ ـ انسانِ كامل عزيزالدين نسفى
  - ٨ ــ نامه هاى عين القُضاةِ همداني
    - ٩ \_ طبقات الصوفيهى انصارى
      - ١٠ ـ مرصادالعباد رازى
- ۱۱ ــ اسرارالتوحيدِ محمّد مُنَوَّر، به تصحيح و بَرنويسي هاى استاد شفيعي كدكني
- ۱۲ ـ حالات و سخنان ابوسعید، به تصحیح و بَرنویسی های استاد شفیعی کدکنی
  - ۱۳ ـ کیمیای سعادتِ ابوحامد محمّد غزالی
    - ١٤ ــ نَفَحات الأنس احمد جامي
      - ١٥ \_ تذكرة الاولياء شيخ عظار
  - ١٦ ـ جُستجو در تصوف (و دنباله ى آن)، استاد عبدالحسين زرّين كوب
    - ١٧ ــ ارزش ميراث صوفيه، استاد عبدالحسين زرّين كوب
    - ۱۸ ـ «بحر در کوزه» و «سِرّنی»، استاد عبدالحسین زرّین کوب
      - ۱۹ ـ تاریخ تصوف در اسلام، دکترقاسم غنی
      - ۲۰ ــ انسان آرمانی و کامل، دکتر حسین رزمجو
        - ٢١ ــ فرهنگ تصوف، استاد صادق گوهرين
    - ۲۲ ــ فرهنگ لغات واصطلاحات عرفانی، دکتر سید جعفر ستجادی

امًا، علیرغم وصول به حسی مقبول به یاری این آثار، بازهم چندین مشکلِ اساسی همچنان باقی میماند:

الف \_ تصوّفِ ایرانی، مکتبِ واحدِ محدودِ مُقیّد، بانظرات و فلسفه ی دقیقِ مشخّص شده و چارچوب پذیرفته یی نیست تا پس از وصول به آشنایی حِسّی و مقدّماتی، بتوان به تعریف یا توصیفِ یگانه یی از آن دست یافت و حکایت ها را براساسِ آن تعریف و توصیف، انتخاب و تحلیل کرد. تصوّف، دَه ها بَل صدها نِحله و مکتب و صورت و شعبه و شاخه دارد، هریک از این شُعَب و شاخه ها چیزی میگوید که دیگری نمیگوید، و باورهایی دارد که دیگری ندارد.

ب اصولاً میان «عرفانِ عمومی» که یک نوع بینش و جهان بینی مذهبی دفیلسفی ست، و «تصوّفِ اسلامی دایرانی» که یک مجنبش سیاسی داجتماعی ست (و این دو، گاهٔ درهم ادغام شده اند، گاهٔ به موازاتِ هم راه آمده اند، گاهٔ در برابر هم قد عَلَم کرده اند) تفاوت هایی وجود دارد که بدون توجه به این تفاوت ها، اِشکالاتِ متعددی در کارِ انتخاب، نقد، و تحلیلِ آثار داستانی صوفیانه پیش خواهد آمد.

پ ما، در پایانِ مطالعاتِ تصوّف شناسیِ مُقدّماتی مان، مسلماً به دو نوع تلقی معضاد از تصوّف برمی خوریم: یکی تلقی کسبانی که تصوّف را مکتبِ خمودگی، کاهلی، گوشه گیری و ترک دنیا می دانند؛ دیگر تلقی آنها که به عکس، تصوّف را مکتبِ شور و حال و کار و جهاد و مبارزه می دانند. انتخاب یکی از این دو نوع تلقی، بدونِ مکالمه یی بر سر مُقدّماتِ لازم، باز هم مسائل را آشفته تر از آنچه هست و کرده اند خواهد کرد.

به این ترتیب، ما، در عین ناتوانی و کمداشتِ اطلاعات، مُکلّفیم که موضع خود را در قبالِ این مسائل روشن کنیم و پاسخ هایی \_ حَتّیٰ مُوقّتی \_ برای این مشکلات تدارک ببینیم تا حرکتِ به پیش و طرح مسائل اساسی در زمینه ی داستان های عارفانه و صوفیانه ممکن شود، و در طولِ راه نیز، با مخاطبانِ خود، به دلیل اختلافِ در تلقّی و برداشت و تعریف، گرفتار برخورد نشویم.

عِرفان، در کُلّی ترین \_ و چه بسا مبهم ترین \_ تعریفش می تواند چنین باشد: ایجادِ آنچنان رابطه ی حسّی، فَراحسّی و همه سویه با ذاتِ باریتعالیٰ که مُنجر شود به حذفِ هرچیزِ غیرِ خدایی، یا خدایی کردنِ هرچیز که در ذهن و عین وجود دارد.

در این تعریف، می توان در مسیر رسیدن به خلوص خدایی و وحدت مطلق، از به کارگیری واژه های محدود کننده ی ذاتِ باریتعالی از جمله همین کلمه ی «ذاتِ باریتعالیٰ» و «خداوند» و مانند اینها، که خداوند را در قالبِ کلمه می آورد و کلمهٔ پذیر می کند چشم پوشید و به جای این کلمات، «مَبدء» و «مَبدء هستی» را نهاد. آنگاه:

ه کلمه، سوای آنکه اسم است برای مُسمّای خود، صفت نیز هست؛ زیرا که میکوشد که در درونِ خود، مُسمّا را محدود و مُشخّص کند، و از آنجا که خداوند، توصیف ناپذیر است و «در وصف نگنجد»، کلماتی که به او اشاره دارنید از سَرِ درمانیدگی و ناتوانیِ انسان پدید آمده اند؛ وَآلا دُرُستْ آن بود که خداوند کلمه ناپذیر هم باشد،

عِرفان، قبولِ وحدتِ خاص و عام است با مبدء هستی. یا

عِرفان، تلاشى ست در جهتِ وصول به وحدت با مَبدء.

و پس از این، خودبه خود، بحثِ بسیار پیچیده و بی سرانجام یکی شدنِ جُزء و گُلْ پیش می آید و جُزء بودنِ کُلْ و کُلْ بودنِ جُزء، و در نتیجه بی نهایت بودنِ جُزء؛ چرا که جُزء هر بی نهایت، لاجرم بی نهایت است، والا آخِر... که مسأله ی مورد بحث ما در داستان های عارفانه صوفیانه نیست.

تصوف، همان عِرفان است ــ درپویشِ تاریخی، جغرافیایی، اجتماعی و سیاسیِ وابسته و تعلّق یافته به اسلام و ایرانِ اسلامی.

عرفان، به دلیلِ همان گستردگیِ بی نهایتش، و مرز ناپذیری اش، و چه بسا حدّ و رسم ناپذیری اش، همچون دهانی ست گشوده به مقدار نامعلوم \_ از صفر تا بی نهایت \_ که از یک سو گشودگی لازم را برای پذیرش یک دانه ی شِکر ندارد، و از سوی دیگر جمیع اقیانوس های عالم را لقمه ی ناچیزی می پندارد. عرفان می تواند هر حرکتی، اندیشه یی، و عملی را به نوعی توجیه کند یا نکند، بپذیرد یا نپذیرد.

کُفر و دین در جهان بینی عرفانی ، پذیرفته اند و مردود ــ هریک به تعبیری. تصوّف، ناگزیر، مکتبی ست چنین پهناور، با ساختاری (ونهساختمانی) ایرانی ـ اسلامی.

و تأکیدم براینکه ایرانیان در ایجاد یا نوسازی ساختمان عرفان و تصوّف نقشی نداشته اند به این دلیل است که گمان نمی برم اساساً بتوان ساختمان عرفان و تصوّف را یافت و ترسیم کرد. کشایی بی نهایت و دائمی آن، مانع از ساختمان پذیری آن است. عرفان، در هرساختمانی حقیی فیزیک نوب جا خوش میکند و در هیچ ساختمانی جای نمی گیرد حتی دین باتمامی وسعت فراواقعی اش.

تصوف، عِرفانِ ایرانی ست. عِطرِ ایرانی، رنگ و بوی ایرانی، آداب و رسوم و سُنَنِ ایرانی، فردیّت و جمعیّتِ ایرانی، نگرشِ ایمانی۔ اعتقادیِ ایرانی، و در آنباشتگیْ

همانگونه که حد و رسم ناپذیر است و نهایت ناپذیر و تعریف ناپذیر. فرقه یمی از مسلمانان، از پی چنین برخوردی با واژه، هیچ صفتی را به گونه ی مثبت در مورد خداوند به کار نمی برند؛ چنانکه نمی گویند: «خداوند، بیناست» بل می گویند: «خداوند نابینا نیست»، و نمی گویند: «خداوند نابینا نیست»، و نمی گویند: «خداوند نابینا نیست»، و نمی گویند: «خداوند مثل است»، بل می گویند: «دادن صفت به ذات حق، دال آبر نیاز حق است به صفت؛ حال آنکه حق، بی نیاز مطلق است». البته در این بحث، نوعی از سفسطه ملحوظ است؛ زیرا صفت منفی نیز به هر صورت، صفت است.

«ایران» در آن جاری ست؛ ایرانی که از یک سو تکیه بر آیینِ یگانه پرستیِ مَزدینسا و سایرِ ادیان ایرانی دارد و از سوی دیگر ــ سوی مُـرَجّح ــ تکیه بر اسلام نــابِ پیامبــر و رفــتارِ مولاعلی و یکی دو تَن از اعاظم صدر اسلام.

علیرغم چندین و چند شاخه و شعبه بودنِ تصوّفِ ایرانی-اسلامی و اعتقاداتِ خاص هرگروه و تقابلِ گروه ها با هم، ما با اطمینان خاطر می توانیم نِقاطِ مشترکی را در جملگی این شعب و شاخه ها پیدا کنیم و به همان چند نقطهٔ متوسل شویم تا توانِ تشخیصِ حکایاتِ صوفیانه را از غیرصوفیانه به دست آوریم؛ امّا این امر، تنها در صورتی مقدور است که ما، دست کم، به وجود ِ دو نوع تصوّف که دارای مرزهای نسبتاً دقیق و روشنی هستند و موضع گیری شان نسبت به هم تا حدودی مشخّص و مُسلّم است، رضا بدهیم: «تصوفِ نظرگرا» در مقابل «تصوفِ عَمل گرا».

ما، تصوفِ نظرگرا را، در طول گفت و گوها و تحلیل های داستان شناختی مان به نام های دیگری هم نامیده ییم؛ از جُمله: «تصوفِ نظری»، «تصوفِ غیرسیاسی»، «تصوفِ شخصی و فردی»، «تصوفِ خواص»، «تصوفِ ضداجتماعی»، «تصوفِ درباری»، «تصوفِ ذهن گرا»، «تصوفِ محدود»، و ندرتاً «شبه تصوف»، «تصوفِ انحرافی» و «تصوفِ حکومتی»…

«تصوفِ عمل گرا» نیز به همین گونه نام های دیگری یافته است؛ فی المثل: «تصوفِ عملی»، «تصوفِ عین گرا و گارکردی»، «تصوفِ مردمی»، «تصوفِ باز»، و گهگاه «تصوفِ راستین»، «تصوفِ اصیل»، «تصوفِ ملی» و «تصوفِ علوی»...

اینک میپردازیم به اینکه چند کلمه یی در باب این دو نوع مِشخّصِ تصوّف بگوییم و یکی دیگر از مشکلاتِ این گفت و گو را، به امید حق، برطرف کنیم.

درست این است که از «تصوفِ عملی» شروع کنیم؛ از آن نوعی که مهم تر است و اصل و اساس تصوّف است و مسأله ی ما در این کتابچه؛ امّا به خلافِ منطق، اساس را بر خلاص شدن نهاده ام. اگر ابتدا تصوّفِ عملی را مورد بحث قرار بدهیم و سپس تصوّفِ نظری را ـ که زائده یـی ست بر نوع اوّل ـ از آنـجا که عمده ی

گفت و گوهای ما و تحلیل های ما در خط تصوف عملی ست، ناگزیر باید، پس از یک انقطاع، به تصوّفِ عملی بازگردیم؛ و این قطع و وصل را مناسب ندیده ییم. به همین دلیل، ابتدا به آن نوعی می پردازیم که میخواهیم برای مدّت ها کنار بگذاریم، سپس به نوع اصلی و مطلوب.

این حرکتِ وارونه، قطعاً وارونگیِ در برداشت را پیش نخواهد آورد.

هرچیز که زاییده ی تفکیر آدمی ست، ابتدا، واقعی و دُرُستش پدید می آید یا اندیشه ی پدید آوردنش ریشه می کند؛ آنگاه، در کنار آن، نوع منحرفش، باطلش، تقلبی اش؛ زیرا انحرافِ از اصول، تابعی ست از وجود اصول. تا اصلی نباشد، انحرافِ از آن مقدور نیست.

(طبیعت نیز، در ابتدا، یکپارچهٔ طهارت بود و جمال. انسان، این جمال و طهارت را دریافت، آنگاهٔ طبیعت از عظمت فروافتاد و به فساد و تباهی و جان کندنی اندوهبار دچار شد. تصوّف، مکتبی بود به طبیعت نیازهای ساده دلانه ی اکثریّتِ انسانها، بسیار نزدیک؛ و حکومتها، هنوز، تا این لحظه، به جد، نتوانسته اند به این نیازها پاسخ بدهند...)

٩

اگر عرفان را «خُدایی دانستن یا شدنِ همه چیز و مستحیل بودن یا شدن همه چیز در ذات حق» بدانیم و حق را نُمادِ مطلقِ عدالت و آزادگی و مظهر هرآنچه که خوب است و طاهر؛ تصوّف، قیامی بوده است به خاطر وصول به آرمان عرفان؛ و از آنجا که در اکثر قریب به اتفاقِ موارد، در طول تاریخ، دیده شده است که ظُلم، مُنبعث از حکومت ها و نظام های حاکم، موضع گیری ها و گرایش های طبقاتی نظام های حاکم، و ماحصلِ اقداماتِ حُکّام، فرمان روایان، سلاطین، خُلفا، امیران و رؤسای ممالک بوده است، اقداماتِ حُکّام، قشری یا لایه یی از اجتماع خواسته است که با ظلم مبارزه کند، ناگزیر، به مبارزه با ظلم و حکومت کنندگان پرداخته است؛ و همین امر هم مبارزه با ظلم و پشرمصیبت و به نافید کردن آن را در جهان، از آغاز تاریخ تاکنون، بسیار صعب و پشرمصیبت و نافرانگیز کرده است.

بئیانگذاران تصوف، از پی نگریستنِ موشکافانه به زندگی مردمان، حضور در محافل و مجامع ایشان، هم نشینی با فقرا، دردمندان و ستم دیدگان، تفکر در باب جملگی مصائب و مشکلات مردم، و مطالعه در باب منشاء این رنجها و مصائب، مکتب تصوّفِ را بُنیان نهادند و به راه انداختند و به معرکه ی عمل و اقدام کشاندند.

این گروه کوچک درد آشنای مردم گرا، مکتب خود را به میان مردم بردند و با روش های گوناگون به تبلیغ مرام خویش پرداختند؛ مکتب و مرامی که «حق» به نام های مختلف به در رأس هِرم آن بود، دین ستون فقرات آن، اخلاق و مسائل اخلاقی سازه ها و مصالح آن، در هم کوفتن نظام ستم و رسیدن به سعادت راستین این جهانی هدف آن، و وصول به ابدیتی سرشار از آرامش آرمان آن؛ اما چنین مکتبی، طبیعتاً ممکن نبود که مطلوب دستگاهی واقع شود که نابودی خود را هدف جمیع تهاجمات و برنامه ریزی ها و شعارهای این مکتب می دید؛ و از آن رو که اغلب حکومت ها متکی به زر و زورند، و ابزارهای فریفتن مخالفان سست پای لذت طلب کم ظرفیت ترسوی خود را در اختیار دارند، ایجاد تفرقه در سپاه خصم و چند گروهه کردن دشمن و به بیراه کشاندنش و گیج دیران کردنش بعنی آشفته کردنِ تصوّف از اساسی ترین برنامه های حکومت های ستمگر آن روزگار قرار گرفت. «تصوّف نظرگرا»، در اوّلین نگاه به و صرفنظر از همه ی پیچیدگی هایی که یک نظریه یا مکتب، ضمن حرکت، گرفتار آن می شود پیچیدگی هایی که یک نظریه یا مکتب، ضمن حرکت، گرفتار آن می شود پیچیدگی هایی که یک نظریه یا مکتب، ضمن حرکت، گرفتار آن می شود به بیران می سود.

تصوّف، قَدْ عَلَم كُردنى بود مردمًى، انديشمندانه، رَوش يافته و بسيار جدّى در مقابل خلفاى ستمگر عرب در سرزمين خلافت و دست نشاندگانِ جيره خوار و بدكار ايشان در كُلّ ممالك اسلامى ــ بالاخص ايران.

تصوّفِ بالانشین،درباری، گنگ، فلسفی شده، مُعمّاوار و لُغَزگونه، تصوّفی بود عُمدتاً ساخته و پـرداختهی دانشمندانِ صدرنشینِ خلوت گُزینِ از مردُم بـریدهی وابسته به دستگاه حکومتی.

«تصوّفِ نظری» آنگونه تصوّف است که در محدوده ی کلام میماند؛ یعنی میخواهد و میکوشد که در محدوده ی کلام بماند، و یکی از اساسی ترین هدف هایش هم خاص کردنِ تصوّف است و دور کردنِ آن از اندیشهٔ رس عامه ی مردم.

«تصوّفِ نظرگرا یا نظری» یک مجموعه نظریه پردازی ست درمسیر هرچه پیچیده تر کردنِ معنای تصوّف؛ نه بی معنی کردنِ آن، بلکه انباشته از معانی متضاد و

گنگ فیلسفی کردنِ آن، و راهِ آن را، بـا این شیوه، در سُریدن به سـوی مردم کوچه و بازارْ شد کردن.

ریشه ی نظری خالص کردنِ تصوّف، نامردُمی کردنِ آن است. تصوّف، تیغ برایی ست، سخت هم بُرّا؛ چرا که دست از جان شُسته ی از دنیا برُیده ی رقصان به پای دار روّنده ی معتقد به اصول می سازد. دانشمندانِ خوش سفره ی شکم گرا، از همان ابتدای فلهور تصوّف، این خطر را حس کردند که اگر این نگره ی مردمی فراگیر شود، به یاری آن، خون ها ریخته خواهد شد به خصوص خونِ آسوده خفتگان، لمیدگانِ در لمشگاه های سلطنتی، و استادان والامقام. پس، قبل از هرچیز می بایست که این تیغ از دستِ زنگی مست بیرون کشیده شود. هر مطلبی که غیرقابل فهم برای عوام شود، دیگر متعلق به عوام نیست.

صوفیانِ نظرگرا \_ که فقط گروهی از محققان و دانشمندان و قلمْ زنانِ بُریده از خلق الله بودند \_ عمده ی تلاششان در این جهت بوده است \_ و هنوز هم هست \_ که بگریند و ثابت کنند که تصوّف، امری ست خاصّ «برگزیدگان» و در توانِ فکری ایشان؛ و چیزی نیست که بتوان به کوچه و بازارش بُرد و به دستِ «غیر» و «نااهل» و «موام النّاس» و «بی سر و پایانّ» ش سپرد. هم از این روست که می بینیم «تحقیر توده ها» دراین نوع تصوّف یا شبه تصوّف، به شکل بسیار زیرکانه یی ملحوظ است. در اینگونه تصوّف، از صوفی آگاهِ خلوت نشین خواسته می شود که ارتباطِ خود را با «توده ی اینگونه تصوّف، از صوفی آگاهِ خلوت نشین خواسته می شود که ارتباطِ خود را با «توده ی مردم پستْ آرمانِ شکم باره» قطع کند و موضوع عبادتِ خود را صرفاً خداوند قرار بدهد و گمان نبَرد که خداوند، مخلوقاتِ گناهکارِ خود را دوست می دارد و ایشان را چون پاره یی از خویش می داند.

در اینگونه تصوّف، زبان، بـا انتخابِ مَشـي فلسفـی، میکوشد که مُبهـم و مُغلق باشد.

در اینگونه تصوّف، وسعت و تنوّع اصطلاحات، راه را بر فراگیرندگانِ عادی می بندد و تعدّدِ نُمادها، بر مُشکل ارتباط می افزاید.

در اینگونه تصوّف که فی الواقع تصوّف نیست و نوع بَدَلی و مجعول آن است پیچیدگی هایی پدید می آید که رسیدن به مقام صوفی را امری تا مرز فیرممکن، دشوار می سازد. عمری باید خلوت گزید و عبادت کرد و محوشد و فرو رفت و از مرزهای تفکّر و تحیّر و . . . گذشت تا به وصل رسید.

مردم کوچه و بازار را به چشم حقارتْ نگریستن، و به کسب و کار و معامله و

تولید و کاشت و داشت و برداشت و توزیع و خرید و فروش بی اعتنا بودن، از پیشنهادهای کاملاً جدی نظریه پردازانِ این نوع تصوّف است ... به خصوص که بسیاری از این نظریه پردازان، امکان این «تَرکِ جماعت» را هم داشته اند؛ زیرا نانْ خور دربارها و امیران و وزیران بوده اند و نیازی نداشته اند که با عرق جبین و کَدِ یمین، لقمه ی نانی به چنگ آورند و پشیزی.

صوفی نظرگرا، باز، یکی از اساسی ترین مسائلش این است که با نظام حکومتی و وضعیّتِ فرمان روایانِ بد و امید از میان بُردنِ ایشان و بر کسار آوردنِ خوبان، سر و کاری نداشته باشد. او چنان است که گویی حکومتی وجود ندارد تا بد و خوب داشته باشد. صوفی نظرگرا اصرار دارد بگوید که مسأله، میان خالق است و مخلوق، و دیگر در این میان، هیچ واسطه یی، حلقه یی، نردبامی وجود ندارد. فنا فی الله شدن تو را از تفکّر در باب خلایق و مسائل حقیر ایشان بازمیدارد.

تصوّفِ نظرگرا، حرکتی به جانبِ تخیّلِ محض دارد، و ذهنی کردن تصوّف، و دور کردنش از واقعیّاتِ جاری و غیرعملی جلوه دادنش، و درون گرا ساختن آن.

صوفیانِ نظرگرا، با استحکام و اطمینانِ خاطر به ما میگویند که در تصوف، هیچ چیز، معنیِ خود آن چیز را نمی دهد. هر کلمه یی اشاره به مفهومی دارد سوای مفهوم مرسوم و ساده ی آن. در تصوف، هیچ کلمه یی خودش را بیان نمی کند. هر واژه نُماد است و نمایه، کنایه است و اشاره، راز است و رمز. بنابراین «تَن به بردگی نسپارید» یعنی «خود» را از شر بندگی شهواتِ فردی نجات بدهید، نه آنکه علیه نظام برده داری و آزار و شکنجه ی بردگان، گامی بردارید. «عدل» یعنی با خویش، در خلوت، در کُنج شکنجه ی بردگان، گامی بردارید. «عدل» یعنی با خویش، در خلوت، در کُنج اتاق های در بسته، عادل باش، نه آنکه از حکومت، توقع عدالتْ داشته باش.

صوفیانِ نظرگرا، استـتار را اصل گرفتند؛ امّا آین که چه چیز میبایست در استتار نگه داشته شود و چرا استتار را از یاد بُردند. یعنی به فراموشی سپردند.

(بدیهی ست هیچکس آنقدر کودن نیست که وجود یک زبانِ کنایی و رمزی را در بخش هایی از تصوّفِ اصیل اسلامی ـ ایرانی، انکار کند. امّا بحث بر سرِ یک مرحله قبل از انتخاب این زبان است. ابتدا این زبان رمزی را نساختند تا بعد بتوانند براساسِ این زبان، تصوّف را عَلَم کنند. ابتدا نُمادها و نمایه ها را پدید نیاوردند و از «می» و «میخانه» و «مطرب»، چیزی سوای اینها را قصد نکردند تا بعد بگویند: حال بیایید با این زبانِ شگفت آوری که ساخته پیم که در آن، هیچ چیز خودش را

نمیگوید، یک نگره بسازیم و عوام الناس را مبهوت کنیم. نه، و مسلماً نه. از صوفیانِ نظرگرا باید پرسید: «رمز، چرا؟ کنایه چرا؟ در مواردی این زبانِ نمادین و استعاری چرا؟». این همه پنهان کاری، قطعاً دلائلی داشته است، و دلائلی بسیار حیاتی. چرا صوفیانِ عمل گرا نیز ضمن آنکه در مواردی، کنایی و رمزی و استعاری سخن گفته اند، تا این حد مورد نفرتِ حُکّام و فرمانْ رَوایان بوده اند؟ چرا برای تصوّف، شهیدِ اوّل و ثانی و صوفیه ایند وجود داشته باشد؟ چرا عقاید شعوبیان و شاخه های بزرگی از شویه اینقدر باید به هم شبیه باشد؟ اگر صوفیان، به راستی میگفته اند: «دین، رابطه ی ایمانیِ هر فرد با خُدای خودش است»، این که «دین، رابطه ی ایمانیِ هر فرد با خُدای خودش است»، این که می بایست مطلوبِ حکومت ها باشد. اگر دین، یک مقوله ی شخصی و فردی ست این که دیگر چیز خطرناکی نیست. پس چرا صوفیانِ راستین تا این حد، مغضوب و مطرود بوده اند؟

خاکسارانه پوزش می طلبم که مجبورم مسائلی تا این حد ساده و پیش پا افتاده را بازگو کنم. به اکثر «فرهنگهای عرفان و تصوّف» نظر بیندازید تا ملاحظه کنید که چگونه، دلاورانه، مذعبی آن هستند که زبان تصوّف، از ابتدای ابتدا، بدون هیچ علّت و منطقی، زبانی بوده است پُر رمز و راز و کنایه، و تصوّف، اصولاً، خود هیچ نیست اِلا مجموعه یی از همین کرشمه های زبانی و کنایاتِ چند تعبیری...)

1.

نگرهی «تصوفِ عمل گرا» یا «تصوفِ سیاسی»، نگریه یی ست ساده و آسان؛ قابل درک برای همگان؛ با توانِ ارتباط پذیریِ بسیار بالا و وسیع؛ پدید آمده در مسیر نیازهای اساسیِ مادی و معنویِ انسانها؛ با قدرتِ انعطاف پذیریِ فراوان بر سر مسائل فرعی و جنبی، امّا پایدار و مقاوم بر سر اصول؛ دارای ابعادِ سیاسی، فرهنگی، هُنری، اقتصادی، اجتماعی و دینیِ نیرومند؛ ریشه گرفته از سُنن، آداب و رسوم؛متکی به اکثریّتِ مردم از یک سو، رهبریِ مقتدر نافذِ آگاه از سوی دیگر.

تصوف عمل گرا، چنانکه محورهای اصولی اش را در حکایتهای نمونه یی که آورده ییم بررسی خواهیم کرد، مکتبی ست:

مُعتقد به لزوم آسایش مادی و معنوی انسان.

مُعتقد به ضرورتِ آزادی های اصولی در جامعه.

مُعتقد به لزوم اخلاق به عنوانِ مبناي داوری واقدام.

معتقد به حق و حقیقت، به عنوانِ عاملِ نیرودهنده به انسان، و هدایت کننده به راه راست.

معتقد به ضرورتِ عدالت، به خصوص عدالتی که نیروی حاکم، آن را تعریف، تعبیر و تفسیر نکرده باشد، بلکه رهبریِ معنویِ جامعه و جماعتِ اهلِ فضل، به مدد کتاب آسمانی، سخنان و اعمالِ پیامبر، سخنان و اعمالِ مولاعلی، وسخنان و اعمالِ تنی چند از اعاظم صدر اسلام، حدود آن را مُشخّص کرده باشد...

و نیز معتقد به بسیاری از مسائل کُلّی، اصولی، جُزئی، ظریف... که در پایان این شش مُجلّدِ «عارفانه ها و صوفیانه ها»، به هنگام جمع بندی نهایی و استخراج نگره و مکتب تصوّفِ عملی از لابلای انبوه مطالب گوناگون، به آن خواهیم پرداخت.

تصوّفِ عملی، به زندگی نگاه میکند و به مسائلِ جاری زندگی؛ به انسان نگاه میکند و مشکلاتِ خُرد و کلانِ انسان؛ به اخلاق \_ از زاویه یی کاملاً عملی و ممکن؛ به عدالت \_ از همین دریچه؛ به تجارت، زراعت، کسب و کار، عبادت، هُنر... و به طبیعت، با نگاهی پرشکوه، احترام آمیز وزیبایی شناسانه.

امّا در نهایت، با انباشتِ انبوه ِخواسته ها، آرزوها و معتقدات و توقّعات، به ساختِ ذهنی و ساختِ ذهنی به جهانی آرمانی می رسد؛ به آرمان شهری برای بشر، به جهانی ذهنی و خیال انگیز و رؤیایی؛ و از این روست که ما «تصوّفِ عملی» و «تصوّفِ آرمان گرا» را، علیرغم تضّادِ ظاهری شان، هم معنا و هم جهت گرفته پیم به و یگانه.

تمام مسأله این است که هر مکتبی که با دقت و ظرافت، به شکلی کاه را ریز بافت و موبه مو، به سعادتِ بنی نوع بشر و ابزارهای این سعادت بیندیشد، هرچند نه وصول به تک تک این ابزارها، مطلقاً غیرممکن نباشد، نهایتاً، در موضع یک مکتب آرمان گرا قرار میگیرد. لااقل، تا به امروز چنین بوده است؛ چرا که انسان، هنوز، به ساده ترین و کم بهاترین سازه های سعادتِ خویش دست نیافته است.

و از این روست که به اعتقاد ما، هرانسانِ واقع گرا و حقیت جو، یک انسانِ

آرمان خواه نیز در درون خود دارد؛ و میان واقع گرایی و آرمان خواهی، آن فاصله یی که جمعی از جامعه گرایان مُدّعی آن هستند، هرگز وجود نداشته است ــ همانطور که میانِ عاطفه گرایی و عقل گرایی. بماند!

•

عشقی که تصوّفِ عملی از آن سخن میگوید، عشق است، فقط عشق. مقوله یی پیچیده، بُغرنج، مغشوش، فلسفی و محال نیست. توَهُم جامه ی واژه به تن کرده نیست. عشق، با تمامی عظمتش، در این مکتب، چیزی ست ملموس، حسی، ممکن، باورگردنی و دست یافتنی؛ چیزی ست که می تواند میان انسان و خدا اتفاق بیفتد، میان زن و مرد، میان مادر و فرزند، انسان و طبیعت (انسان و پرنده، انسان و درخت) انسان و دانش، انسان و هنر...

امكانِ انتقال، هنوز، كم است.

و صوفی عمل گرا از آن رو آشفته حال است و شیفته و بی خود از خویش، که میبیند کلمات، برای انتقالِ احساس او، ادراک او و ذهنیّات او کافی نیستند. جنونِ صوفی، از ناتوانی او در امر انتقال سرچشمه میگیرد.

•

من در این پیشگفتار نیز مانند پیشگفتارهای دیگر این کتاب، نمیخواستم که نمونه و شاهدی بیاورم؛ چرا که تمام کتاب، سوای مُقدّمه ها، نمونه است و شاهد، و جز این چیزی نیست؛ و برای اثباتِ هرآنچه گفته ام، از میان حکایت ها، قصّه ها و لطیفه ها و روایت ها... ده ها نمونه و شاهد بیرون کشیده ام و پیشکش کرده ام. با این وجود، گهگاه، برگه یی و یادداشتی پیش چشمم میآید که برآن، نمونه یی یا متنی یا حکایتی نوشته ام که در هیچ کجا به کار نیامده است. از این برگه ها، البته حیف است که به خاطر روشی که در مُقدّمه نویسی انتخاب کرده ام، چشم بپوشم. حال، به یکی از این برگه ها نظری از سر لطف بیندازید:

[جمعی از تصوّف ناشناسانِ پوسته یی اندیش، برخی سخنان را خام خام، دال بر برخی مسائل گرفته اند و براساس همان شیوه ی خام خواری فرهنگی، تصوّفی ساخته اند حیرت انگیز و شرم آور. از جُمله بارها شنیده ییم و خوانده ییم که «صوفی گری، به طور کُلّی، با ازدواج و تشکیل عائله مخالف است. درویشان، فساد را ترویج میکنند و کاهلی و تن پروری و چرگ تَنی و چرگ پوشی را. در میانِ درویشان، تأهل، جُرم

است و تسلیم هوا و هوس شدن است و از خدا بریدن...

نظری به حکّایتی که بَعدها به آن خواهم پرداخت، حدِّ صحّتِ سخنان این گروه را نشان میدهد:

«شیخ الاسلام عبدالله انصاری گفت: قومی بودند به کواژان، با من بودند؛ خداوندانِ دل، روشنْ دل. از من خواستند که ایشان را به نزد شیخ بوعبدالله طاقی برم. ستوری خواستم. پس به نزد وی بُردم ایشان را، و گفتم: ایشان از من خواستند؛ و می خواهند که ما را وصیتی کنی.

شيخ بوعبدالله طاقى گفت: مُتأهلانند؟

گفتم: مُتأهلانند.

گفت: مُكتَسبانند؟

گفتم: آری.

گفت: سخت نیک کار کنید، و اهل نیکوبدارید، و شبانگاهٔ هرکسی بَهره ی خود از طعام برگیرید و به نزد یکدیگر آرید، و با هم خورید، و ساعتی باشید، و آنگه بپراکنید!

و ایشان را دُعا کرد.

كسى گفت: هرگزميان شما نقار و ناخوشي و خلاف نَبُود؟

شیخ جواب داد: ما پیوسته با یکدیگر نباشیم، تا ازیکدیگر سیر نگردیم».]

بار دیگر چند نکته را بهیاد میآرویم:

صوفي عمل گرا، با زندگی، زندگی واقعی عینی ملموس، ارتباط بلاانقطاع دارد؛ با کُل و جُزء زندگی: با ازدواج و طلاق، عزا و عروسی، تولد و مرگ، حمّام و سلمانی، دارو و درمان، تحصیل و عبادت، کسب و کار، سفر و حَضَر، مطالعه و تفریح، اخلاق و تربیت؛ و هیچ یک از این کلمات را در حکایت های عمیق و دلنشین و نافذِ خود، با معانی نُمادین و کنایی به کار نمی بَرَد.

صوفی نظرگرا، امّا، به سبب آنکه معمولاً در شرایطِ زیستیِ ویژه یی قرار دارد یا قرار داده می شود، به بهانه ی اینکه ضرورتِ برقراریِ ارتباط با ذاتِ حق، قطع ارتباط با دنیاست، با هیچ یک از مسائلِ جاریِ زندگی آشنانیست، و اگر هم هست، بیگانه نُمایی میکند.

صوفي عمل گرا، به خوب زندگي كردن، آسوده زيستن، لذّت بردن، و

شرافتمندانه کار کردن، و درعین حال در اندیشه ی زنیدگی، رفاه، آسایش و شادی دیگران بودن، بها میدهد.

(البته همچنان که گفتیم، شرایطِ زندگیِ رهبران، مشایخ و پیران، در بسیاری از موارد، متفاوتِ از اکثریّتِ صوفیان یا صوفیانِ تابع است.)

صوفی نظرگرا، امّا، به واژه ها بها می دهد، مستقلّ از زندگی جاری در واژه ها؛ کلمه، مستقل از معنای واقعی و عملی آن، و مستقلّ از حضور و مشارکتی که بسیاری از کلمات، می طلبند.

نکته ی بسیار اساسی \_ که همیشه باید متنظر داشت \_ این است که صوفی عمل گرا، به عنوانِ یک انسان سیاسی \_ هرگاه لازم بداند از ابزارهای صوفی نظرگرا بهره میگیرد؛ و هرگاه در خطر باشد، البته آرمانش نه خودش، به همان واژه ها و اصطلاحاتِ پوک پُربادْ توسّل میجوید. سخنانی میگوید بدان معنا که در اندیشه ی خلق نیست و ضرورتی هم ندارد که باشد؛ در اندیشه ی جهاد و مبارزه و برانگیزی هم نیست. در این صورت، حرکاتی هم میکند که دال بربی خیالی و بی قیدی اوست؛ امّا این بازی ها را هرگز به داستان های صوفیانه نمیکشد؛ چرا که میداند داستان، یکسره متعلّق به مردم است؛ و صوفی، مردم را هیچگاه آلتِ فعل نمیکند و دست نمی اندازد؛ یعنی اصل را فدای فرغ نمیکند؛ یعنی به بهانه ی «هدف» بزرگِ تصوّف که ایجاد جامعه ی خالی از اضطراب است، «مردم» و «هنرمردمی» را به «وسیله» هایی که با آنها بتوان مزاح کرد، تبدیل نمیکند.

از میان مکتبهای سیاسی قدیم، تنها مکتب تصوّفِ عمل گراست که به دلیل داشتنِ اعتقادات، هرگز مردم را به وسیله تبدیل نمیکند تا به بهانه ی داشتنِ هدف معتبر، بی خُرمتی به مردم را توجیه کند.

این مسلماً درست است که صوفی عمل گرا همانند صوفی نظرگرا، معتقد است که «اَلرزق علی الله»؛ امّا او هرگز پیشنهادی در باب لمیدن و به انتظار رزق خدایی نشستن نداده است. «کار»، کاریدی و فکری به موازات هم، همان رزقی ست که خداوند به بندگان خود داده است. انسان برای نهادنِ لقمه در دهان، ناگزیر است دهان را باز کند، و برای گرفتنِ رزق از خداوند، ناگزیر است تن و روح را به حرکت وادارد. آنقدر گفته اند که مردم کوچه و بازار، جملگی از بَرَدد: از تو حرکت، از خدا برکت. این، سخن صوفی عمل گراست.

هیچ مکتب اجتماعی ـ سیاسی در ایران، به قدر تصوّفِ راستین، ضدِ نظام های فاسدِ ظالم نبوده است، تا بدان حد که میبینیم از نظر صوفیانِ دُرُست، هر نظامی، هر سلطانی، هر خلیفه و هر امیری ـ بدون استثنا ـ آمر بَرِ ابلیسْ بوده است؛ و خدمت به سلاطین و خلفا و درباریان و وابستگان به ایشان، یکپارچه تخطّی از اصولِ بُنیادیِ تصوّف، و خدمت به شیطان.

تصوّفِ سیاسی، زهر است برای نظام های ستمگر، و این نظام ها، پادزهر آن را به گونه ی مکتب اصالتِ عُزلت، در رَگِ کِاهلان و گدایان زمان تزریق میکنند؛ امّا بَدَل هرچیز، خود آن چیز نیست. شبه تصوّف، تصوّف نیست، همانگونه که شبه مذهب، مذهب، و شبه هُنر، هُنر. اساسِ تشخیص هم این است که هر مکتبی براساسِ نیازی به وجود می آید، هر شبه مکتبی برای بی اعتبار کردنِ آن نیاز و آن مکتب.

•

تا لحظه یمی که این کلمات را مینویسم، حدود سه هزار داستان صوفیانه را برگه نویسی کرده ام \_ تماماً به نثر \_ تا بتوانم از میان آنها نمونه های مناسبی را جهت بررسی و تحلیل برگزینم. در این سه هزار حکایت، حتی پنجاه حکایت صوفیانه که دعوت به خمودگی، افتادگی، بیکارگی، کاهلی، قبولی شرایط و تن سپردن به ستم در آن آشکار و پنهان باشد ندیده ام.

دعوت به حفظ محاسن یا عدم تعویض لباس یا وصله کردن جامه به حد افراط و روزه های درازمدت گرفتن و مسائلی مانند اینها، در ادبیّاتِ تصوّفِ عملی، مطلقاً به مفهوم خمودگی و کاهلی نیست؛ به خصوص که در اینگونه داستانها، از عموم مردم دعوت نشده است که چنین کنند و چنین باشند، بلکه صرفاً از گروهی خاص، تحت شرایطی خاص، چنین درخواستهایی شده است. دستِ برقضا، در عصر ما نیز سیاستمدارانِ پُرجوش و خروشِ مردُم گرای سرسختی بوده اند که گفته اند: «تا استعمار و استکبار و نیروهای نظامیِ تجاوزگر وجود دارد، من محاسن خود را کوتاه نخواهم کرد، تا عرای سرسر جهان است، من شادی نخواهم کرد، تا کودکان از گرسنگی عزای ستمدیدگانِ سراسر جهان است، من شادی نخواهم کرد، تا کودکان از گرسنگی میرند؛ من یک شکم سیر نخواهم خورد...».

تصوّفِ سیاسی، مکتبی مُرده و مُضمحلْ نیست. چیزی در آن نیست که کُهنگی و اِندراسْ پذیر باشد. پویندگی و کِشایی آن به حدّی ست که قابلیّتِ تطبیق خود را با شرایط متغیّر، هرگز از دست نمی دهد. تنها زبان آن است که در مواردی، شاید، کهنه

شده باشد، که آن هم مسأله یی نیست. به هر صورت، زبان نُمادین و شاعرانه ی تصوّفِ سیاسی، زبانی ست زیبا و قدرتمند که پیشگامان و رهبران سیاسی را به کار می آید \_ مانند زبان حافظ، مولوی، عظار، جامی... و زبانِ مردمی و ساده ی تصوّفِ سیاسی (زبانِ مسجدی، خانقاهی، مِنبری، کوی و برزنی) \_ یعنی زبانِ قصّه و داستان و حکایت و روایت و لطیفه و مثل \_ نیز می تواند هنوز و همیشه بر عموم مردم تأثیرِ مثبتِ دگرگون کننده و برانگیزنده بگذارد.

•

لحظه های بسیار باریکی، تصوّفِ عملی را به تصوّفِ نظری متصل میکند، و این دو را همسو، همگون، همراه و هم نُما. با این لحظه ها باید که با ظرافتِ بسیار برخورد کرد تا لغزشی پیش نیاید.

•

در متنِ مباحثِ مربوط به تصوّف، «خلوت» و «انزوا» بحثی ست بسیار وسیع و چند جنبه، که سرسری و شتاب زده نمی توان آن را طرح و تمام کرد.

هنگامی که از روابط «انسان» با «انزوا» سخن می رود، چندین مسأله یا نظریه می تواند مدنظر باشد که به بُنیادی ترین و محوری ترین آنها اشاره میکنم:

۱ \_ انسانِ اندیشمند، اساساً، انزواطلب است. حضورِ انسانِ متفکّرِ ژرف اندیش در میانِ جماعت، از درماندگی او سرچشمه میگیرد نه تمایل او. او،بیزارِ از توده ی مردم است و بیزار از «دیگری».

۲ — انسان، محکوم به انزواست — چه بخواهد چه نخواهد. انسان روشنفکر، این مسأله را به درستی ادراک میکند و میپذیرد. انسانها، از نظر روانی، به حدی نسبت به یکدیگر بیگانه اند که امکانی آشتی دادنی صادقانه ی ایشان وجود ندارد. ترس از تنهایی، به ظاهر، علیه این محکومیت میجنگد؛ امّا به مُجرّد فِراهم آمدنی شرایط، انسان اندیشمند، لغزانده میشود به کُنجی دنج؛ و این، سرنوشت اوست.

«انسان، تنهاست و محکوم به تنهایی.»

۳ انسان، فطرتاً اجتماعی ست، نه انزواطلب و خلوت گزین. او دوستدار انزوا هم نیست. هیچ محکومیتی هم در این زمینه وجودندارد. انسان، شادی، رفاه، سلامت و سعادت را در جمع می یابد. فقط اقلیت انگشت شماری از انسان های اندیشمند، در هر جامعه، باید که انزواگزینی کنند آن هم به خاطر اکثریت. انزوا، در این حال، یعنی فرصت تفکر، فرصت راه یابی، راه گشایی، برنامه ریزی؛ انزوا یعنی کشف، اختراع،

توليد، و آفرينش.

این، سه نظریهی پایه در باب انزوا و خلوت گزینی ست و گوشه گیری.

حال این سوآل پیش می آید که صوفی ، طرفدار کدام شکل از این نگره هاست.

صوفي نظرگرا (يعنى صوفي ضدِ عمل، شبه صوفى، صوفي دَرى) يا آن صوفي راحت طلبى كه از مردم مى ترسد و آنها را خطرناك، ناشايسته و حتى متعفّن و تحمّل ناپذير مى پندارد، البته طرفدارِ نظريهى نخست است: «انسانِ انديشمند، ذاتاً، انزواطلب است».

امّا، صوفیِ عمل گرا، در سطح رهبری و پیشگامی، طرفدارِ نگرهی سوّم است، و اگر مُجز این باشد، به خطا رفته است.

صوفیِ عمل گرا میداند که رهبریا شیخ یا مُراد، باید دارای خصلتِ دوگانه ی مردم گرایی و خلوت گزینی باشد. این تضّاد است که رهبری را میسازد: زمانی را صرفِ دریافت و کشفِ پیام کردن.

«بُریدن از خلق»، برای صوفیِ سیاسی، هرگز به معنای نخستین و دوّمین نبوده است.

من در هزار حکایتِ صوفیانه از نویسندگانِ بزرگِ صوفی یا تصوّف شناس نشان خواهم داد که صوفیانِ راستین، خلوت را، برای لحظه هایی، خاص رهبری میدانند، خاص شیخ، و پیر، و مُراد؛ و گروهی عمل کردن و در کنار دیگران بودن را برای جملگی مردمانی که سر در پی رنج رهبری ندارند و اراده به رهبری نکرده اند.

صوفی آموزگار، در حکایت های خود، فقط نشان می دهد که شرایطِ وصول به رهبری کدام است، و چه راهی را باید تا وصول به مقام منیع مُراد و راهنُما بودن طی کرد.

در اغلبِ شیوه های نقد و تحلیلِ غربی، این مشکل و جود دارد که موضوع مورد ِ تحلیل را پاره پاره میکنند، تحلیل را از طریق تجزیه انجام میدهند، حسِّ کُل نگری را از دست میدهند، اجزاء را تحلیل میکنند، و بعد، از طریق تحلیلِ اجزاء نتیجه گیری میکنند. ما، در چندین شیوه ی نقد و تحلیل غربی این مسأله را دیده بیم و می بینیم. الان که «ساختارگرایی» در غرب باب شده است، محققان و تحلیل گرانِ غربی باید بر خود و بر عاداتِ خود غلبه کنند تا بتوانند «ساختاری» نگاه کنند یا گشتالتی. جزء در رابطه با گل، کل در رابطه با اجزاء.

تقلید از روش تحلیل از طریق پراکندنِ اجزاء موضوع، برای نقدِ ما مشکلاتِ بزرگی را به وجود آورده است. تکه تکه میکنیم و بعد فراموش میکنیم که این تکه ها را به هم بچسبانیم. نتیجه این میشود که به داوری های شگفت انگیزی میرسیم. پایین بودن غماورِ سطح نقادیِ ما، سطحی و بی اعتبار بودن قضاوت هایمان، عدم تأثیر نقد و تحلیل هایمان در روند تولید و خلاقیت هنری، از همین نگاهِ مستعمراتی، ترجمه یی و غیرملی ما به مسأله ی نقد و تحلیل سرچشمه میگیرد؛ "نقد و تحلیلی که هدف کُلی و اساسی آفرینش و محتوای کُلی اثر را فرومی گذارد و به جُزئیّاتی خالی از اهمیّت و یا جُزئیّاتی که تنها در ارتباط و اتصالِ با کُل، کسب اهمیّت میکنند، می پردازد.

زمانی با یکی از استادانِ بزرگوارم در بابِ «تصوّف و انزوا»، گفت و گویی داشتم، پرهیزگر از پرخاش جویی های جوان منشانه. می گفتم: مُنقدانِ با فرهنگِ ما مسأله ی «خلوت گزینیِ صوفی» را مثل بسیاری مسائل دیگر منتزع می کنند از کُلِ تصوّف، هدفِ تصوّف، و علّتِ پیداییِ تصوّف. مکتبِ راستینِ تصوّف، عُزلت آرمانی داشته در گُل، انزواطلب نبوده است، و مُبلّغ تنهایی گزینی هم. تصوّف، عُزلت را نفی می کند و در خدمتِ همگان بودن رامی آموزد. تصوّف، امّا از آنجا که یک مکتب سیاسی ست، تحت شرایطی و برای افراد معیّنی، و آن هم برای مدّتِ معیّنی، گوشه گیری و خلوت گزینی و تفکّرِ در تنهایی را تجویز و توصیه کرده است، و این نظر را تعمیم نداده است.

پاسخ شنیدم \_ با پوزخندی سرشار از اطلاع \_ که: حافظ، به گمان تو، از صوفیانِ کدام گروه است؟ با توجه به اصطلاحاتی که ساخته یی، «عمل گرای سیاسی» یا «نظرگرای درباری»؟ دُرُست یا تقلبی؟

عرض كردم: حافظ، الكوى يك صوفي سياسي تمام عيار است و آموزگار تصوّف. از اين گذشته، گمان و اعتقاد من، تأثيرى در عظمت حافظ ندارد. دُرُست، مستقلّ از كمانِ بندهٔ دُرُست است، خوب هم مستقلّ از بندهٔ خوب است.

فرمود: پس همین حافظ الگوی شما صراحتاً فرموده است: بِبُر زخلق و چوعَنقا قیاس کار بگیر • که صیتِ گوشه نشینان زقاف تا قاف است.

ه ما، اگر اشتباه نکنم، حق است که ساختمان و مکتبهای نقد و تحلیل و بررسی های هنری مان را با استفاده از شیوه های مختلف و بسیار ظریف و هوشمندانه ی «تفسیر» بنا کنیم که انواع بسیار ناب آن را هم در اختیار داریم. غرب، هنوز، با روش های گوناگونِ «تفسیر» ما آشنایی نیافته تا آن را به کار بگیرد، از خاصیت های آن استفاده کند و تُفاله و تَه مانده اش را به روشنفکران ما باز گرداند.

عرض کردم: این بیت، چه چیز را ثابت میکند؟

فرمود: یک امر بدیهی را: صوفی، خلوت نشین است و دعوت کننده ی به خلوت نشینی.

گفتم: صحیح؛ امّـا صوفی به یاریِ این خلـوت نشینی و بُریدن از خلق به چه چیز میخواهد برسد؟

جواب داد: هیچ چیز. تنهایی، فی نفسه زیبا و تعالی بخش روانِ آدمی ست.

پرسیدم: حافظ، آیا در همین بیت فرموده که «تنهایی، فی نفسه زیبا و تعالی بخش... است»؟ یا در بیت دیگری گفته و شما منتقل می فرمایید؟

گفت: مقصود همین بوده و بس.

گفتم: گیرم که شما، مقصود حافظ را، بدون آنکه کمترین اشاره یی به زیبایی و جلالِ تنهایی کرده باشد، دریافته باشید؛ امّا چگونه است که یک مصرع از شعری تا این حد معتبر و جهت دهنده را معنی میکنید و مصرع دوم را که در واقع اساس است و محور موضوع، و حامل هـدف و نتيجه، و علَّتِ خلق بيت، به كُلِّي ناسروده تلقى مىكنيد، ناشنیده میگیرید و ناقابل برای معنی کردن رها میکنید؟ این بیت، ظاهراً و احتمالاً، دو مصرع دارد، و بدون هیچ شک و شبههیی، به صراحت تسام، به وضوح، در حدی که هرنوجوانِ اهل كتاب مىفهمد، در مجموع مىگويد: اگر طالب آنى كه به شهرتى عظيم دست یابی ، نام و اعتبارت از این سوی جهان تا آن سوی باشد ، همه کس تو را بشناسد و به عظمتِ تو اشاره كند، خلوت گزيني پيشه كُن! حافظ، كه گمان مىكنم با زبان فارسى آشنايي داشته و بركلمات حكومت ميكرده، آن هم حكومتِ مطلقه، در اين بيت، عمداً و آگاهانه، «صیت» را می آورد نه «آوازه» و «شهرت» و واژه های دیگری را که مى دانسته ممكن است در تجرد و بالاستقلال بار صددرصد مثبت نداشته باشند. «صيت»، شهرت خوب است، جناب استاد! شهرتِ مطلوب و معنوى. حالا به من بگویید، آیا واقعاً، تا این لحظه، به مصرع دوم و ارزش و اعتبار آن اندیشیده بودید؟ آیا توجه فرموده بـودید که حافظِ ما، راهِ رسـیدنِ صوفی به اوج شـهرت و محبوبیّت نزد مردمْ را نشان میدهد نه راهِ گم وگور شدن، و از یادها رفتن، و بی خاصیّت و بی مصرف شدن را؟ استادم، مدّتی مرا نگاه کسرد، در سکوت، و بعد سخنی گفت که بازگفتنی

استادم، مذتی مرا نگاه کسرد، در سکوت، و بعد سخنی گفت که بازگفتنی نیست امّا خبر از نهایتِ بزرگواریِ او میداد. مااگر در پیسری، تغییر پذیر باشیم، به واقع تغییر پذیریم؛ جوان اگر تغییر رأی و نظر بدهد که هٔنر نکرده است.

گفت: تنهی درخت، اگر به هنگام کُهنسالی، خم و راست شدنِ به هنگام را

بداند، معجزه است. نهال که خم و راست شدنش مسأله یی نیست.

•

در اکثر موارد، اینگونه است؛ در اکثر موارد.

•

تصوّفِ سیاسی، از بخشِ پیشگام، و راهٔ گشا، و مُدیر و ارشاد کننده ی خود میخواهد که از طریقِ تنهایی گزینی و تفکّرِ در تنهایی و ارائه ی ناب ترین و عمیق ترین آفریده ها در مورد حافظ، غزل بنام و شهرتی عظیم به کف آورد، به یاری این شهرت بر قدرتِ مقابله ی خود با ظلم و استبداد و «بستن در میخانه ها» و هرگونه فسادِ به ظاهر طهارت بیفزاید و توانِ هدایت مردم را به جانب ایمان و اخلاق و خلوص، در خود توسعه دهد. در حکایت های متعددی خواهیم دید؛ اتا در اینجا که سخن از حافظ در میان است، سخنم را با کلام مبارک هِم او تمام میکنم.

حافظ میگوید:

«بیا تا حال یکدیگر بدانیم مُرادِ هم بجوییم آر توانیم»

که آشکارا، درخواستِ جُفت شدن و در کنار هم قرار گرفتن برای رسیدن به مُراد را پیشنهاد میدهد، و بازمیگوید:

«اگرغم لشکر انگیزد که خون عاشقان ریزد من و ساقی به هم سازیم و بُنیادش براندازیم»

که آشکارا، دعوت به وحدت در مقابل سپاه خصم میکند، و اینکه «اتحادِ من و ساقی» چگونه بُنیادِ ریزندگانِ خونِ عاشقان را برمی اندازد...

و از اینگونه، بسیار...

11

استاد حسین رزمیجو، نویسنده ی کتابِ دلنشین و پُربارِ «انسانِ آرمانی و کامل در ادبیّات حماسی و عرفانی فارسبی» نکته یی را مورد اشاره قرار داده اند که شایان توجّه بسیار است.

دکتر رزمجو براین اعتقاد است که در ایرانی بعد از اسلام، ابتدا، عطف به یک مجموعه دلائل، حماسه پدید می آید و «انسانِ کاملِ حماسی» پرورده می شود، و آنگاه، به هنگام افولِ حماسه، باز هم با توجه به یک مجموعه دلائل، رُشد ادبیّاتِ عرفانی آغاز می شود و ساختِ «انسان کاملِ عرفانی»؛ یعنی «تصوّفِ ایرانی» ادامه دهنده ی راه «حماسه ی ایرانی» ست و «آبرانسانِ صوفی» جانشینِ «آبرمردِ حماسه».

به چند جمله از اثر استاد رزمجو توجّه بفرمایید:

«سده ی چهارم هجری ، دوران طلایی نظم حماسه های ملّی در ادبیّات فارسی ست. در این قرن شاهنامه ی مسعود مروزی گشتاسب نامه ی دقیقی توسی، شاهنامه ی فردوسی ، و با فاصله یی اندک ، گرشاسب نامه ی اسدی توسی به منصّه ظهور می رسد.

با گذشت این قرن، به واسطه ی عوامل و رویدادهایی که ذیلاً به آنها اشاره خواهد شد، حماسه سرایی در ایران راه فراموشی و زوال را در پیش میگیرد و در قبال آن زمینه ی پیدایی و بالندگی نوع دیگری از ادب فارسی یعنی آثار منظوم و منثور عرفانی فراهم می شود.

نفوذ تعلیمات اسلام در ایران و آشنایی روشنفکران حقیقت جوی ایرانی با جهان بینی قرآن کریم و طرز تفکّر پیشوایان اسلامی که برپایه ی لغو امتیازات نژادی و طبقاتی و باطل شمردن تعصبات قومی و افتخارات ملّی استوار میباشد، نخستین عاملی ست که در تضعیف روح شوونیسم یا وطن دوستی افراطی و بی اعتبار کردن احساسات تُند ملّی و قومی ایرانیان تأثیر به سزایی دارد.

... با تفصیلی که گذشت، از قرن پنجم به بعد، حماسه سرایی در ادب فارسی روی به زوال میگذارد و به واسطه ی علل اجتماعی و سیاسی، زمینه ی ورود افکار صوفیانه به قلمرو شعر و نثر فارسی فراهم می شود و در واقع آثار عرفانی در موضع آثار حماسی جای میگیرد و «انسان برتر» حماسه با بیشتر ویژگی های معنوی و اخلاقی خود در سیمای متعالی دیگری که در تصوف ایرانی به نام های «انسان کامل»، «ولی»، «قطب»، «مُرشد» و ... موسوم است، متجلّی می شود.»

ه گمان نمیبرم جملگی این آثار، فعـلاً موجود باشد تا بتوان دربـارهی عظمت و استحکام تک تک آنها و «نقطهی اوج بودنِ» هریک از آنها سخن گفت. ن. ا.

البته من گمان نمىبرم كه عشق به وطن و هموطن، با عدالت خواهى و مساوات طلبي اسلامى تىغايرى داشته باشد؛ امّا حال فرصت اين بحث نيست. ن. ا.

این نکته که «ادبیّاتِ تصوّف» و «انسان کامل» اینگونه ادبیّات، پس از به پایان رسیدن عصر ادبیّات حماسی پدید آمده است، نکته یی بسیار ظریف و قابل تعمّق است؛ امّا شرط مُقدّماتي و ابتدايي چنين امري اين است كه در ايران ما، نخستين جنبش بزرك ادبيّات صوفيانه قبل از فردوسي شكل نـگرفته باشد و نخستين نقطه ي اوج ادبيّات صوفیانه قبل از نخستین نقطهی اوج ادبیّات حماسی پدید نیامده باشد، یعنی «اصل جانشینی»، که استاد رزمجو برآن تکیه دارند، تقدّم ظهور ادبیّاتِ حماسی و شخصیت های ناب و آرمانی اینگونه ادبیات را نسبت به ادبیّات عارفانه و شخصیّت های خراسانی که یکی از ناب ترین آثار صوفیانه به قلم یکی از اعاظم تصوّف ایرانی ست به طور قطع و یقین، قبل از شاهنامه ی ابوالقاسم فرودسی توسی خراسانی نوشته شده است، و شخص سراج الدين توسى نيز حدود سي سال قبل از وفات فردوسي، دار فاني را وداع گفته است، و به این ترتیب، مسلماً و متأسفانه فرصتِ آن را به دست نیاورده که ادامه دهنده ی راه پُرافتخار فردوسی باشد و با تصوّفِ ایرانی خود، ادامه دهنده ی راهِ حماسهی ایرانی. تقریباً همه ی تاریخهای موجود گواهی میکنند که فردوسی در سال ۳۳۰ به جهان آمده و در سال ۲۱۶ وفات یافته؛ سراج الدّین در اوائل قرن چهارم به دنیا آمده و در ۳۷۸ هجری درگذشته است. از این گذشته، یک مجموعه ی ناب و بی بدیل از آثار صوفیانه ی ایرانی که به فارسی نوشته شده و در آنها هم می توان تصویر روشنی از السان كامل تصوّف را يافت، كم و بيش، همزمان با شاهنامه تأليف شده و نويسندگان این آثار، معاصر فردوسی بوده اند.

فی المثل، اگر التعرف لمذهب التصوفِ کلابادی (ایرانی) که قطعاً یکی از آثار زبده ی تصوف ایرانی به شمار می رفته و قبل از شاهنامه نوشته شده (چرا که حضرت کلابادی در سال ۳۸۵ وفات یافته و قاعدتاً هم نمی بایست این کتاب را در سال وفات خود نگاشته باشد)، نویسنده ی شرح تعرف به فارسی بیعنی بُخاری این اثر عظیم حجیم بسیار گران بها در تصوفِ ایرانی را که صدها داستان صوفیانه در آن می توان یافت، در اواخر قرن چهارم واوائل قرن پنجم نوشته است، یعنی به تقریب همزمان با شاهنامه ی فردوسی بزرگوار. از این گذشته، ابوسعید ابوالخیر، این صوفیِ نامدار که خود یک شخصیت ناب و آرمانی در تصوف ایرانی ست، با آن قصه های دلنشین که درباره ی او ساعته و پرداخته شده، متولد ۷۵۷ هجری ست و وفات یافته در سال ۶۶۰. چنین صوفی معونه بین نیز، به این ترتیب، نمی تواند ادامه دهنده ی راه حماسه ی شاهنامه باشد؛ و

حتى خواجه عبدالله انصارى كه درسال ٣٩٦ به دنيا آمده، باز، حدوداً، معاصر فردوسى بوده است.

سرانجام، مجبوریم به دو کتاب ... «کشف المحجوب» هٔجویری و «رسالهی قُشیریه» ... که هردو از ناب ترین آبر آثار صوفیانه به فارسی هستند نیز اشاره کنیم، که هردو، کم و بیش، همزمان با شاهنامه نوشته شده است نه سالیان سال بعد از شاهنامه و از پی به پایان رسیدنِ عصرِ حماسه های بزرگ و قرنی بعد از فرونشستنِ آن موج بلند حماسه.

پس، بار دیگر به خاطر خوانندگان ارجمند می آورم که ممکن نیست که «ادامه دهنده گان» قبل از «شروع کنندگان» یا همزمان با ایشان از راه برسند.

به اعتقادِ من، ضمن اشاره به اینکه بسیاری از نکاتی که آقای رزمجو در کتاب خود گفته اند، منطقی و مقبول و آموزنده است و تحقیقات ایشان، علی الاصول، شایسته ی توجّه بسیار، مسأله ی ارتباطِ حماسه ی ایرانی و تصوّف ایرانی را می توان اینگونه بیان کرد «تصوّف» و «حماسه»، پاسخگوی دو وجه از نیازهای مردّمیِ ملّتِ ایران بودند که به تقریب، همزمان آغاز شدند، همزمان رُشد کردند و به طور همزمان به اوج رسیدند بدون اینکه با یکدیگر برخوردی داشته باشند یا نسبت به هم اتعایی، و یا مجاورت شان ایجاد مسأله یی کرده باشد؛ لیکن حماسه ی ایرانی، به یک مجموعه دلائل که فعلاً نمیخواهم به تک تک آنها بیردازم و بسیاری از این دلائل، با دقّت و ظرافت، مورد اشاره ی دکتر رزمجو قرار گرفته، خیلی سریع و برق آسا افول میکند و به پایان می رسد و دیگر هم، با آن شکل و شمایل، سربلند نمیکند؛ حال آنکه تصوّف، همچنان، با بلندپروازی و توسعه طلبیِ بیش و بیشتر، به پیش می تازد، و به غزالی و عظار و مولوی و حافظ و جامی و دیگران و دیگران می رسد؛ یعنی، حماسه، در ادبیّات ما یک نقطه ی ظهور، یک نقطه ی اوج و یک نقطه ی افول دارد، حال آنکه ادبیّاتِ عارفانه و صوفیانه، پیاپی، در شرایط اوج و یک نقطه ی افول دارد، حال آنکه ادبیّاتِ عارفانه و صوفیانه، پیاپی، در شرایط مناسب، تجدید حیات کرده، به اوج رسیده و فروکش کرده است.

عرض کردم که در اینجا به دلائل افول حماسه اشاره نمیکنم؛ لیکن حال که ناخواسته و بی گاه به حماسه اشاره کرده ام، از بیان یک نکته در این زمینه، ناگزیرم که نکته یی ست بسیار محوری و اساسی که صلاح نیست سربسته برای فردا بماند، و آن این است که اصولاً، عطف به دلائل متعدّد و وجود شواهد گوناگونِ بی شمار، ملّت ما، در طول تاریخ خود، به «اندیشه»، بیش از «زور» بها داده و احترام گذاشته است؛ به هٔنر بیش از قدرتِ جسمانی.

این درست است که نظهام های ایرانی نیز سده های بسیار، زورگرا و «امپریالیست» بوده اند و تجاوزکار و زمین خوار و سرزمین گیر و قشون کش و رزمجو و قداره کش و توسعه دهنده ی فضای حیاتی و غارت کننده ی منابع حیاتی دیگران و بردوش کشنده ی گوهرانِ مخازنِ اجانب و مانند اینها، امّا عطف به یک مجموعه دلائل زیست محیطی و فرهنگی \_ که در اینجا جای طرح آنها نیست امّا زمانی طرح شان خواهم كرد ر «مردم» ما بيش از آنك خواهان اين قشون كشي ها و امپریالیست بازی های خونبار و غارت منابع ملّی ملّت های دیگر و کشت و کشتارهای بيرحمانه باشند، مايل به ايجاد ارتباط فكرى با همسايگان و بده بستان هاى انديشكى و فرهنگی بوده اند و همیشه به عاطفه و اندیشه و محصولات عاطفی و اندیشگی، بیش از «گردهی بازو» و «سینهی ستبر» و «قد و بالای رشید» و «گرز و شمشیر و زوبین و زره» اهمیّت داده اند؛ و ما میدانیم که «حماسه»، لااقل در ایران، داستانی ست مُتکّی به توانایی های جسمانی، نه توانمندی های روحی، و مُتّکی ست به «گردی و پهلوانی» ونه «لاغری و هوشمندی» و متکی ست به «یک آهو را به تیر زدن و دُرُسته به سیخ کشیدن و کباب کردن و درجا خوردن» نه «درون از طعام خالی نگه داشتن به قصد ديدن نور معرفت در آن»، و مُتَكى ست به «خوب تاختن، خوب شمشير كشيدن، خوب گُشتی گرفتن، خوب حمله كىردن، خوب كوبيدن، خوب متلاشي كردن و خوب فرياد كشيدن كه: هاى! كيست درميان شما يلى كه بتواند با يلى از زابلستان مصاف بدهد؟» و از این قبیل حرفها \_ بسیار بسیار.

من، زیبایی، ضرورت، اهمیّت و عظمت اینگونه اعمالِ پهلوانی و حماسی را انکار نمیکنم همچنان که عظمت و یگانگی ابوالقاسم فردوسی توسی را، و حتی محتملاً، شخصاً، می توانم معتقد باشم که در جهانی چنین ستمکار و بد کردار، که از همه سو برای بلعیدن وطن ما دندان ها را میسایند، زور بازو و قدرت اسلحهٔ بسیار گران بهاتر از اندیشه و عاطفه است؛ و در چنین شرایطی «یک مرد جنگی» به از صد هزار دانشمند و فقیه و عالیم و هنرمند و استاد دانشگاه است؛ امّا بدبختانه عقیده ی شخص من و زورمندانی مثل من، برای ملّتِ بزرگِ فرهنگیِ ما اهمیّتِ چندانی ندارد. ملّت ما، به گاهِ ضرورت می جنگد و بی نظیر هم می جنگد البته اگر رهبریِ اندیشمندِ فرهیخته یی داشته باشد؛ امّا کُلاً اندیشه و عاطفه و هُنر و کارِ انسانیِ شرافتمندانه را به فرهیخته یی داشته باشد؛ امّا کُلاً اندیشه و عاطفه و هُنر و کارِ انسانیِ شرافتمندانه را به فرهیخته یی داشته باشد؛ امّا کُلاً اندیشه و عاطفه و هُنر و کارِ انسانیِ شرافتمندانه را به فرهیخته یی و نبرد یعنی حماسه ترجیح می دهد. ملّتِ ما، چیرگی جسم بر روح، و فرور بر مغز را دوست نمی دارد؛ حال آنکه حماسه، با همه ی شور و حالی که ایجاد هاز و بای که ایجاد

میکند و آتشی که در قلبهای ما برمی افروزد، بحثِ قدرتِ تَن است.

ما نمونه ی کامل، غم انگیز، و «سوک انجام » چیرگی زور بر عقل را \_ زیر عنوانِ «سرنوشت» \_ در داستان رستم و سهراب می بینیم. رستم، برای لیه کردنِ فرزندِ نازنینِ خود، از اهورای خود، عقل و هوش بیشتر نمی طلبد، زورِ بیشتر می خواهد؛ که چه بسا اگر درخواستِ «اندیشه ی متعالی و اهورایی» کرده بود، اهورا نیز می داد، و رستم نیز می گرفت و به آگاهی و شناخت هم می رسید و دیگر مجبور نمی شد پس از مرگ سهراب، در به در به دنبالِ نوشدار و بگردد، تا مسأله ی «نوشدار و پس از مرگ سهراب» به معنی «دیر به فکر افتادن» ، مَثَل عامیانه و مردُمی شود.

این فاجعه را ما به نوعی دیگر در کشته شدنِ برادر رستم به دستِ رستم پهلوان هم می بینیم. این، زور بازوی رستم ماست که به او امکان می دهد از ته چاه، با تَنِ پاره پاره، چنان تیری بیندازد که برادر، آن بالای بالا، به تنهی درخت دوخته شود؛ و این مسأله را در رستم و اسفندیار هم می بینیم؛ و کجاست که نمی بینیم؟

امنا، درمولوی، ما جُز اندیشه، جُز اوج گیریِ اندیشه، و جز «ای برادر! توهمه اندیشه یی» نمی بینیم؛ و چرا راهِ دور باید رفت؟ من در این جلد از عارفانه ها و صوفیانه ها حدود دویست حکایت، فقط یکی درباره ی زورمندی ست که ناجوانمردانه، دوست قدیمیِ خود را از پشت می زند \_ آن هم به خاطر ثروت و مکنت؛ الباقی، همه، بحثِ تفکّر است و احساس.

این بحث را به هنگام تحلیل داستان های حماسی در ایران \_ از آغاز تا امروز \_ دنبال خواهم کرد. حال، جمع می بندیم: ما، در طول تاریخ مان، حتی قبل از اسلام هم، به اندیشه بیش از توانِ تن احترام گذاشته پیم، و علّتِ عدم بقای حماسه و بقای ادبیّاتِ عرفانی و گسترش آن به سراسر جهان نیز همین است.

•

استادحسین رزمجومعتقد است که «انسانِ کاملِ» مکتبِ عرفان ایرانی، بسیار کامل تر و جامع تر است از «انسان کاملِ» مکتبهای فلسفیِ مغربزمین، که حتی قرن ها بعد از عرفان ایرانی پدید آمده اند.

این سخنی ست گوهرین، ناب و شایسته ی توجه بسیار. ای کاش جوانان ما این سخن را بشنوند و به تمامی ادراک کنند.

•

این که بسیاری از محققّان، منجمله استاد رزمجومعتقدند که تصوّف، «برون» را رها کرد و به «درون» پرداخت، جای تأمّلِ بسیار دارد. ما، بارها و بارها می بینیم که صوفیانِ بزرگ، مردم را به پاکیزگی و حفظ صورت و توجّه به بیرونْ دعوت می کنند؛ و در همین مُجلّد از عارفانه ها، به تکرارْ خواهیم دید.

به این مسأله، در همین مُقتمه، پرداخته پیم.

ونکته ی دیگر اینکه حق با تمام کسانی ست که معتقدند «حتی در حماسه ی ایرانی و شاهنامه ی فردوسی هم می توان، گهگاه، رگه هایی از نگرش عرفانی و صوفیانه را دید».

1 4

با اینکه بارها عرض کرده پیم \_ومیکنیم \_ که بحث ما، صرفاً، یک بحث داستان شناختی ست و نه مکالمه یی زیر بنایی در باب ماهیت و موضوع تصوف، لیکن برخی اظهارنظرها از جانب برخی از بزرگان، چنان انحرافاتی در مسیر بررسی داستان های صوفیانه ایجاد میکند و چنان توهمات باطلی در ذهن انسان ایجاد میکند که اشاره به آنها، نُدرتاً، محکومیت ماست. یکی از این نظرها متعلق است به مرحوم سعید نفیسی در کتاب «سرچشمه ی تصوف در ایران». ابتدا میخوانیم، آنگاه به مکالمه یی گوتاه مینشینیم:

«تصوفِ ایرانیان، اساساً یادگار دوره یی ست که ایرانیان از امتیازات طبقاتی و جان آزارِ زمان ساسانی، تعلیمات مانی خود مقتمه یی برای نفی این امتیازات بود؛ زیرا که در دین مانی سلسله مراتب اخلاقی بر روی برتری اخلاقی و فضیلت معنوی و ریاضت و مجاهدت گذاشته شده بود. هرکس که در پست ترین مراحل وارد می شد در نتیجه ی عبادت های معین به عالی ترین مراتب ارتقاء می یافت و مانند سرباز عادی بود که می توانست به عالی ترین پایگاه های برسد.

در صدر اسلام نیزپیش از آن که تازیان برتری نژادی برای خود قائل شوند و مردم

کشورهایی را که گشاده اند «موالی» و «ممالیک» خود بدانند، همین آزادمنشی در میان بود... امّا در دستگاه خلافتِ انتخابیِ خلفای راشدین که به سلطنت موروثی بنی امیّه و بنی عبّاس تبدیل شد این اصلِ آزادمنشی و برابری مطلق از میان رفت. شعوبیه و مخصوصاً تصوّف ایران که اساس آن نفیِ امتیازات نژادی و طبقاتی و حتیٰ دینی بود، واکنش و پاسخ مردانه یی در برابر برتریْ جو یی و برتری پسندی تازیان بود.»

(تا اینجا، آنچه سعید نفیسی میگوید، عیناً عقاید دیگران است \_ تمام و کمال. از این پس، ما با نظرات و نگرهی شخص آن شادروان آشنا می شویم، و خوانده ی ارجمند، خود، به آسانی، متوجه تضاد بخش نخست و بخش دوم خواهد شد.)

ادامه ي سخن سعيد نفيسي:

«علّت اساسی ظهور و رواج تصوّف در ایران این است که ایرانیان در نتیجه ی قرنها زندگی در تمدّن مادی و معنوی "، بالا ترین پیشرفتها را کرده و به عالی ترین درجه رسیده بودند. در زیبایی شناسی بر همه ی ملل آسیا برتری داشتند و هنرهای زیبا مانند نقّاشی و پیکرتراشی و موسیقی و هنرهای دستی در فلزسازی و بافندگی و صنایع دیگر " به حد کمال رسیده بود. تضییقات و محدودیت هایی که پس از دوران ساسانی در ایران پیش آمد، با طبع زیبایی پسند ایرانی که ذوقیّات را در چند قرن از نیاگان خود ارث برده بود و یادگار گران بهایی میدانست، سازگار نبود. در پی مسلک و طریقه یی میکشت که این قیدها را درهم نوردد و آن آزادی دیرین را دوباره به دست آورد. میکشت که این قیدها را درهم نوردد و آن آزادی فکری بود. به همین جهت از آغاز متصوّف ، بهترین راه گریز برای رسیدن به این آزادی فکری بود. به همین جهت از آغاز متصوّفه ی ایران سماع و موسیقی و رقص را که ایرانیان به آن خو گرفته بودند نه تنها مُجاز و مُباح دانستند، بلکه در برخی از فرق تصوّف، آنها را نوعی از عبادت و وسیله ی تقرّب به مبدء و تهذیب نفس و تصفیه ی باطن شمردند...»

می بینیم که آن شادروانِ دانشمند، تصوّفِ صدر اسلام و عصر اسلام را، نه زاییده ی ستم سلاطین و حکّام، نه محصول فقر عمومی، بیماری، گرسنگی، بیکاری، فساد، استثمارشدگی، استعمارزدگی و افسردگی معنوی، و نه نتیجه ی تفکّر منطقی در راستای کسب استقلال، آزادی، و اجرای عدالتِ اجتماعی، بل صراحتاً و اساساً، زاده ی

ه «تمتن»، امریست یکسره مادی. زمانی که وارد حیطهی «فرهنگ» شویم، مسألهی «معنوی و معنوی و معنویت» مطرح می شود. ن. ا.

مه از آشفتگی شدید در زمینه ی مسائل مربوط به «هنر» و «صنعت» و مانند اینها میگذریم. ن. ا.

«زیباپسندی» ایرانیان میداند و تمایل شدید ایرانیان به رقصیدن و پیکر تراشیدن.

باید به قلم، فروتنی و ادبی آمیخته به بلاهت و رذالت بیاموزیم تا بتوانیم از کنار چنین تهمتهایی بی پاسخ بگذریم.

به اعتقاد صریح سعید نفیسی، در زمان ساسانیان \_یعنی دریکی از تاریک ترین دوره های تاریخ حیات ایران \_ ملّت ایران، دائماً مشغولِ به ساز و آواز و موسیقی و نقاشی و پیکرتراشی و بوده است؛ امّا محدودیت های بعد از ساسانیان، که با طبع «زیبایی پسند» ایرانیان سازگار نبوده، این مردم را به ایجاد مکتبی که اساس آن بر رقص و آواز و پیکرتراشی و بافندگی و سایر صنایع باشد وادار میکند، و از آنجا که ملّت ایران، حقیقتاً مایل به خوش رقصی و آوازخوانی بوده، و اسلام به هیچ وجه اجازه ی این کارها را \_ حتی در خلوت و پشت درهای بسته هم \_ به مردم دردمند و ستم دیده ی کوچه و بازار که عاشقان رقصیدن بوده اند نمی داده، و درباریان و امیران و فرمان روایان و رؤسا و ثروتمندان هم طبعاً جر ثت نداشته اند برخلاف اسلام قدمی بردارند و در قصرهای خود، با ماهرویانِ رقاش قدری برقصند و زیباپسندی کنند و ملّت ایران، همینطور معظل و بلا تکلیف مانده بود که چگونه این مُعضلِ اجتماعی بزرگ را حل کند و مجدداً به بافندگی، رقص، فلزکاری و سایر صنایع مشغول شود، این است که عده یی، اساساً، بافندگی، رقص، فلزکاری و سایر صنایع مشغول شود، این است که عده یی، اساساً، تصوّف را به وجود می آورند، و «به همین جهت هم از همان آغازِ تصوّف، متصوّفه، رقص و موسیقی آغاز کردند...» و «به همین جهت هم از همان آغازِ تصوّف، متصوّفه، رقص و موسیقی آغاز کردند...» و «به همین جهت هم از همان آغازِ تصوّف، متصوّفه، رقص

رقص و سماع صوفیانه، درواقع چیزی نبوده به جز تخلیهی فشارهای درونی وَ رَدِّ عصبیّتِ حاد، و این تخلیه و تردیه نیز نـتیـجه ی فشارهای وارد بر جـامعـه بوده است ــ جامعـهی ستـم دیده و دردمندِ آن روزگار؛ و از یادنبریم که

<sup>•</sup> توجه می فرمایید که سعید نفیسی از «ملّت ایران» سخن میگوید نه گروه کوچک و بسیار کوچکی که گاخ های پادشاهان و معابد زرتشتیان وابسته به دربار را سنگ تراشی میکرده اند، و این کار را هم الحق به زیبایی و با مظمتِ تمام انجام میداده اند. ن. ا.

<sup>• •</sup> روش است که این بحث، به کُلّی جداست از بحثِ رقص از دیدگاه هنرشناختی. مسلماً در تمام نقسهم بندی های هنرها و تحقیقات هنرشناختی که از چند هزار سال پیش تاکنون انجام شده، و نیز در همه ی تاریخ های هنر، رقص (با تعریف «بیانِ زیبا و متعالیِ احساس، عاطفه و اندیشه ی انسانی به وسیله ی هماهنگی و حرکات بدن و به عنوانِ «تقلید کارهای یدی و بدنی مانند پاروزنی، هاونگ کوبی، تبرزنی سه با هماهنگی و تعاسب، به قصدِ وصول به آرامش») یکی از هنرهای اصلی و نخستین هنر دانسته شده، و هرگز هم در هیچ یک از هنرهای راستین و اصیل، برانگیزی شهوات، مطرح نبوده؛ همچنان که در ادبیّات، در موسیقی (و نه غنا)، درنقّاشی، هرمعماری و در پیکرسازی. هرآنچه که باعثِ انحراف و تحریک شهوات و برانگیزی افراد به اعمال و رفتار خلافِ در معماری اخلاقی انسان شود، هرگز در تعریف هنرهاودر گستره ی هنر، جایی نداشته است. البته بارها گفته پیم که مسئولیّتِ بَدّل سازی و ارائه ی شبه هنر به جای هنر، برعهده ی هنرمندان نیست.

حتی تصور اینکه مکتبی با این عمق و عظمت پدید می آید و بزرگترین شخصیت های فکری و فرهنگی، طی قرن ها آن را بنا می کنند و پی می گیرند برای آنکه اساساً آواز بخوانند و برقصند، تصوری ست سخت شرم آور.

چه خوب است که مردانی چون استاد زرین کوب ــ در «در جستجوی تصوّف» و آثار دیگر ــ آگاهانه و شرافتمندانه به مسأله ی تصوّف پرداختند و تصاویری بالنسبه واقع بینانه و دادگرانه از تصوّفِ ایرانی ارائه دادند...

بسيار خوب!

چند تعریفِ بسیار قدیمی از «تصوّف» و «صوفی» ارائه میدهیم که خوانندگان جوان ما، تا آن زمان که فرصت کنند به کتابهای پایه در تصوّف مراجعه بفرمایند و اطلاعاتی دقیق و جامع به دست آورند، مطمئن شوند که تصوّفِ عمل گرای سیاسی، همان چیزی که برخی از استادانِ دَری گفته اند نیست.

ابوالحسن نوری گفته است: تصوّف، آزادی ست، و جوانمردی، و ترک تکلّف، و سخاوت.

در كشف المحجوب آمده: صوفى آن بُوّد كه انديشه ى وى با قدم وى برابر بُوّد. دلْ آنجا كه قدم، قدم آنجا كه قول...

بُشرحافی در توضیح تصوّف گفته است: به وقتِ دستْ تنگی، سخاوت و ورع در خلوت، و سخن گفتن پیش کسی که از او بترسی.

و عظار نیز در تشریح تصوّف میگوید:

پای در نِه همچومردان و مترس! درگذر از کُفر و ایسان و مترس! چند ترسی؟ دست از طفلی بدار بازشو چون شیرمردان و مترس! سمنون صوفی را پرسیدند از تصوف، گفت: آن است که هیچ چیز مِلک تو نباشد، و توملکِ هیچ چیز نباشی.

معروف كرخى مى كويد: تصوّف، فراكرفتن كارهاست به حقيقت، و

صوفیان، در میان مردم کوچه و بازار و مزارع و روستاها راه میرفتند نه در قصرهای سلطنتی، و مُطربی و شهوت رانی و انحطاط روحی، عمدتاً و اساساً متعلّق به اشراف و درباریان بوده است نه پیشه وران، کارگران و روستاییان؛ و باز هم از یاد نبریم که پیشوایان و رهبران تصوّف، مسردم را در خانقاه ها و مسجدها و معابر عام علیه ظلم و فساد برمی انگیختند نه هنگام رقص.

ناامید بودن از آنچه در دست مردمان است.

سهل بن عبدالله گوید: صوفی آن بُود که مال خویش بر مردمان مُباح داند. و گفته اند: تصوّف، تهی دستی بُود و خوش دلی.

محمدعلی قصاب (یکی ازمشایخ نامدار)میگوید: تصوّف، خوی هایی ست بزرگوار که در زمانه یی بزرگوار و از مردمی بزرگوار ظاهر می شود.

مُخنيد ميگويد: تصوّف، جَنگي ست كه اندر آن هيچ صلح نباشد.

شِبلی نیز میگوید: تصوّف، آن است که انسان، آستانه ی دوست را بالین کند و هرچند برانند، نرود.

البته «صوفی قصه»، شخصیتی ست که خود را تابع تعاریفِ تصوّف و صوفی نمی بیند. «صوفی قصه»، انسان است، مبازر است، مؤمن است، پُرجوش و خروش است، با مردم است، از مردم است، در مردُم است و جُز مردم نیست؛ چرا که خداوند با مردم است و از آنِ مردم.

### 14

تفاوتهای میان عقاید اهل تسنن و تشیّع، شامل یک مجموعه مسائل تاریخی ست و قدری هم فقهی، نه مسائل جغرافیایی، سیاسی و یا احساسی، عاطفی، ملّی، و نه داستان شناختی.

توده ی اهل سُنّت، چه در ایران بوده اند چه در سایر بلاد اسلامی، به فساد دستگاه خلافت و ستمگری خلفای بنی اُمیه و بنی عبّاسْ معتقد بوده اند، و به لزوم سرنگون سازی نظام های ظلم. این امر، ارتباطی با مسأله ی تاریخی تقدّم حضرت علی علیه السلام بر سایر خلفای راشدین و نیز این مسأله که پایمال شدن حق تقدم مولاعلی، اهل تشیّع را برآن می دارد که سایر خلفای راشدین را، در مقام خلافت نپذیرند، ندارد. اهل تشیّع راستین و آگاه، در آثار مکتوب خود، هرگز خلفای راشدین را مورد بی حُرمتی الله عنه برا انکار نکرده اند و واقعیّاتِ قرار نداده اند و ارزشِ اقدامات عمر رضی الله عنه را انکار نکرده اند و واقعیّاتِ تاریخی را نادیده نگرفته اند.

این بحثِ «شیعه و سُنتی»، یک بحثِ صرفاً حکومتی ست؛ و حکومت های

جابر، همیشه برای ایجاد اختلاف میان مردم، از اینگونه ابزارها استفاده میکنند ... همیشه و در همه جای جهان.

ما هرگز در ایرانِمان، از آنگونه برخوردها که میان شُعبِ دین مسیح در اروپا اتّفاق افتاده، نداشته ییم، و هرگز جنگهای خونینی میان اهل سنت و اهل تشیّع، همانند جنگهای پروتستان ها و کاتولیک ها، ندیده ییم.

در ایرانِ ما، این هردو شاخه ی اسلام، حدود یک هزار و چهار صد سال، در کنار هم زیسته اند، مهرمندانه و همکارانه، بدون کینه و نفرت و عناد. حکومت ها، البته، در لحظه هایی اهل سنت را زیر فشار قرار داده اند، در لحظه هایی اهل تشیّع را؛ و در لحظه های غمباری هم این دو گروه هموطنِ هم آرمان را علیه یکدیگر برانگیخته اند تا از وحدت ایشان جهت ایجاد یک حکومتِ مطلوب، جلوگیری کنند.

بنابراین، میان آثار داستانی صوفیانه نویسانِ اهل سُنّت، و صوفیانه نویسانِ اهل تشیّع، مشکل می توان تفاوتی جدّی و بنیادی یافت و برآن انگشت نهاد و آن را وسیله یی جهت تفکیک داستان های صوفیانه از هم قرار داد.

پیشنهادهای نویسندگان شیعه و سُنی در بابِ نظامِ آرمانی و آرمان شهرِ صوفیان که در پایان کتابهای عارفانه و صوفیانه به آنها خواهیم پرداخت کاملاً همانند است، و ممکن نیست که از در ونِ این پیشنهادها بتوان وسیله یی برای افتراق و برخورد بیرون کشید.

### 1 8

بنیانگذاران داستان نویسی درمکتب عرفان و تصوّفِ ایرانی به نثر و نیز پیش برندگان و به اوج رسانندگانِ آن از آغاز تا حمله ی غُزها به خراسان در نیمه ی قرن ششم، همین گروهند که نامشان در این دو مُجلّد آمده امّا نه به ترتیب تاریخ تولّد یا تاریخ دقیق شروع به داستان نویسی یا ترجمه و تألیف، بل به عنوان افراد یک نهضت ادبی ـ داستانی بزرگ.

از آنجا که نام چندتن از این داستان نویسان، هنوزیافته نشده، و یا به دقت معلوم نشده، نام اثر و نویسنده را در کنار هم آورده پیم و هرگاه نام نویسنده نداشته پیم به نام اثر

بسنده کرده پیم:

١ ـ كشف المحجوب هجويرى

٢ ــ بُستان العارفين

٣ ـ شرح تَعرّفِ بُخارى

٤ ــ رساله ى قُشيريه ى

۵ - طبقات الصوفيه (انصاری؟ ميبدي؟)

٩ ـ روح الارواح سمعاني

٧ ـ رونق المجالس

۸ - کیمیای سعادتِ ابوحامد محمّدِ غزالی

٩ \_ مجموعه آثارفارسي احمد غزالي

١٠ \_ سراج السائرين احمد جام (ژنده پيل)

١١ \_ نامدهاي عين القضاةِ همداني

١٢ \_ كشف الاسرار ميبدى "

lacktriangle

از نظر تاریخی، به احتمال قریب به یقین، دُرُست بود که ما «شرح تعرّفِ بُخاری» را قبل از کشف المحجوب هٔجویری بیاوریم؛ لیکن فاصله ی زمانی این چند اثر و وضعیّت کُلّی، سیاسی و اجتماعی ایران در این دوران، چنان نیست که تأثیری بر انتخاب ما بگذارد. در واقع، همانگونه که عرض کردیم، باید که مجموعه ی این آثار را حدوداً همزمان و هم تاریخ تلقی کرد؛ امّا کشف المحجوب، در جهتِ فتح باب داستان های صوفیانه، قدرتِ روشنگری، حمل موضوعاتِ اساسیِ داستان های وابسته به هرفان عمل گرای سیاسی، ارائه ی شیوه ی بیانی خاص آین گونه حکایت، تحلیل پذیری هرفان عمل گرای سیاسی، ارائه ی شیوه ی بیانی خاص این گونه حکایت، تحلیل پذیری هنی، ایجاز مناسبِ موضوع ... استحکام و اعتباری بیشتر از چند اثر دیگر دارد؛ به همین هلیل نیز ترجیح دادیم که این مُجلّد با کتابی که از اغلبِ نظرها تا حدودی برتر است آغاز هود.

مجداسازی داستان های عارفانه و صوفیانه ی منشور از منظوم، دلائلی دارد که به

<sup>•</sup> اگر آثاری جاافتاده، از راهنمایی استادان سپاسگزاری میکنم. هنوز وقت بررسی و تحلیل، باقی ست.

هنگام به آن دلائل نظر خواهید انداخت. در اینجا همین قدر می گویم که در قرن های نخستین پیدایی تصوّف، داستان نویسی منظوم عارفانه و صوفیانه، جایی نداشته است، و تما کنون هم ادبیّاتِ صوفیانه به نظم، که همزمان باشد با کشف المحجوب هجویری، شرح تعرّفِ بُخاری و رساله ی قشیریه ـ که اعتبار داستانی هم داشته باشد ـ یافته نشده است.

اصولاً هم مسائل مطروح در عرف ان عمل گرای سیاسی، بسیار لحظه یی تر، حسّاس تر، و به خصوص مردمی تر از آن بوده که بتوان، آنها را، در فرصت های مناسب، طیّ سالیان سال، در اتاق های در بسته، در حالاتِ «قافیه اندیشیدن و مورد اعتراضِ دلدار قرار گرفتن»، و ضمن قطع ارتباط با مردم و مشکلاتِ جاری و روزمره ی جامعه، و با اندیشه ی «پی افکندنِ کاخی بلند» براساس اسطوره ها و افسانه ها، به نظم کشید.

اینگونه ادبیّات، چنانکه بارها به عرض رسانده ام، ادبیّاتِ منبر و مسجد و خانقاه و گرمابه و میدانهای روستاها و جلوی این دکّه ی آهنگری و آن دکّه ی نانوایی ... بوده است؛ و نظم (توجّه بفرمایید که فعلاً اشاره ام به نظم است نه به شعر) به این مکانها، راهی جدّی نداشته است.

داستان های صوفیانه و عارفانه یی که در این دو مجلّد ملاحظه می فرمایید، و به تقریب تعلّق دارند به یک هزار و دویست تا نهصد سال پیش، عموماً، جمیع عناصر اساسی داستان مانند شخصیّت، زبان، فضا، طرح، موضوع، محتوا، هدف، ساختمان... را دارا هستند، چنانکه با سَنجه های امروزی بررسی و نقد و تحلیل و تفسیر ادبیّاتِ داستانی، و در مقایسه با نیرومندترین داستان های کوتاهِ زمان ما نیز می توان بسیاری از آنها را هم سنگ و هم وزنِ بهترین آثار داستانی در سراسر جهان دانست؛ و کاملاً معتبر، بی نقص، زیبا، عمیق، ماندگار، همیشگی، مؤثر، نافذ، و دارای ساختار داستانی عالی و کامل و دقیق.

ادبیّاتِ داستانی، بارها، در گونه ها و انواع مختلف، به بلندترین قلّه ها رسیده است؛ امّا دیگر، هرگز به چنین بافتِ زبانی ویژه، بافتِ موضوعیِ خاص، و بافتِ ظریف ساختاریِ تخصصی دست نیافته است. حتی عارفانه ها و صوفیانه های بسیار زیبای سده های بعد، به نثر و نظم، نیز، با چنین پشتوانه و تجربه ی کوه آسایی که داشتند، نتوانستند حدشکنی کنند و در این گونه ی خاص از پیشینیانِ خود سبقت بگیرند.

(البته باز هم اشاره ام به نهضت است نه تک قصه.)

چارچوبِ داستانهای عارفانه و صوفیانه ی ما به قدری محکم است و قابل تشخیص، که پس از یک دوره ی کوتاه کار کردن با این داستانها حتی بدون در دست داشتن جدولِ خصوصیّات و مشخصّات به ندرت ممکن است یک داستان مارفانه حصوفیانه را غیرعارفانه و صوفیانه تلقی کنیم و یا یک داستان فیرهارفانه و صوفیانه را در درونِ این گونه راه بدهیم.

به این مسأله نیز در «پایانه» پرداخته ییم.

در مقایسه ی داستان ها باهم و تطبیق آنها برهم ـ چنانکه در مُقدّمه ی کل و پیشگفتار جلد نخستین گفته ام ـ میکوشم که پیشاپیش به آنچه بعد خواهد آمد، نگاه و اشاره نکنم ؛ یعنی زمانی که داستان های این دو مجلّد را بررسی میکنم، این داستان ها را با عارفانه ـ صوفیانه های قرن هفتم و هشتم ، مقایسه و برآنها منطبق نکنم ؛ و اصل را تا حدی این گرفته ام که با زمان جلوبروم ؛ امّا مواردی استثنایی ، البته ، این اصل را هم نادیده گرفته ام ـ به ضرورت.

در مورد مقایسه و تطبیق داستان های صوفیانه و غیرصوفیانه (یک گونه یا نوع با گونه و نوع دیگر) نیز همین اصل را رعایت کرده ام\*.

در بابِ محورهای محتوایی، موضوعی، ماجرایی؛ در باب شیوه های بیان؛ در باب روش های شخصیت سازی؛ در بابِ قاب بندی و ترکیب بندی های داستانی؛ در باب اصولِ اساسیِ فضاسازی، رنگ بندی ، پرتوافکنی و دُرشت نمایی های داستانی و بسیاری از مسائلِ فنی داستان شناختیِ دیگر، در پایان این دو مُجلّد، و نیز در پایانِ کُلِّ عارفانه ها و صوفیانه ها سخن گفته ام سوای اینکه هر حکایت، متناسبِ امکاناتی که داشته، مستقلاً تحلیل شده است.

اشاره های گذرایی که در زمینه ی اینگونه مسائل فتی، در این «مُقلمات و مکالمات» کرده ام، صرفاً به امید همسو شدن و همسو حرکت کردنِ مُقلماتی با خوانندگانِ ارجمند است.

در بخشِ تحلیلِ حکایتها، به مسائل و جنبه های تحلیلیِ زیر، نظرداشته پیم الیکن در هر داستان، طبق معمول، به یک یک این مسائل و جنبه ها نگاه نکرده پیم بلکه توجه کرده پیم که کدام وجه، قوی تر است، و طرح کدام مسأله، لازم تر او همان را پیش کشیده پیم:

۱ ــ تحلیل فنّی و داستان شناختی خالص

۲ ــ تحلیل عرفانی و صوفیانه از دیدگاهی داستانی

۳ ــ تحلیل اجتماعی و سیاسی

٤ ــ تحليل محورى

۵ - تحلیل عام هنرشنا ختی وزیبایی شناختی

۲ ـ تحلیل ساختاری

٧ ـ تحليل ساختماني (غُنصري)

۸ ـ تحلیل حرکت شناختی (عُنصری)

٩ ــ تحليل تاريخي

١٠ \_ تحليل اقتصادي

۱۱ ـ تحلیل فضاشناختی (نخنصری)

۱۲ ـ تحلیل شخصیت شناختی (عُنصری)

۱۳ ـ تحلیل تطبیقی ومقایسه یی

۱ ٤ ـ تحليل زبان شناختي وواژه شناختي

١٥ ـ تحليل مردم شناختي

١٦ \_ تحليل شكل شناختى

۱۷ ـ تحلیل مُحتوایی (عُنصری)

۱۸ ــ بررسی و تحلیل وضعیّتِ زمان بندی (عُنصری)

۱۹ ــ بررّسی و تحلیل وضعیّتِ تصویرسازی (عُنصری)

۲۰ ـ بررسی و تحلیل بافت (غنصری)

#### ٧٠ ن صوفياله ها و عارفاله ها

۲۱ ــ تحلیلِ هدف شناختی (غُنصری) \* ۲۲ ــ تحلیلِ نُماد و نُمایه شناختی ۲۳ ــ تحلیل اخلاقی ۲۳ ــ تحلیل تعلیم و تربیتی ۲۵ ــ تحلیل های لحظه یی و خاص ۲۵

حال مانده است که باردیگر، به عنوان تجدید خاطره، بگوییم که ازنظرما «داستان» چیست و چه تعریفی دارد؛ و این کار را، در حدِّ اختصار، در مقدمه ی بسیاری از مُجلّداتِ این کتاب کرده ییم:

همه ی وقایعی که در طولِ زمانِ محسوس و قابلِ اندازه گیری و نه یک آنِ زمانی اتفّاق می افتد و شخصیتی در وقوع این وقایع مؤثّر است یا در ارتباطِ مؤثّر با این وقایع قرار می گیرد و مجموعه اعمالِ به هم پیوسته یی را انجام می دهد، داستان نامیده می شود؛ یعنی ما آن را داستان می نامیم — از قصّه و حکایت و روایت و مقامه گرفته تا داستانِ کوتاه و بلند و نمایشنامه و فیلمنامه و نمایشنامه ی رادیویی...

پس، در آغاز، هرآنچه با تعریفِ بالا میخواند، بدون استثنا داستان است و از گروه گلی داستان. ما، از پی داستان بودنِ افرادِ این گروه است که آنها را به انواع مختلف تقسیم میکنیم، چنانکه گفتیم: «داستانِ کوتاه»، «فیلمنامه»، «قصّه»، «افسانه»، «اسطوره»...

و در درونِ همین انواع ، داستان را گونه بندی میکنیم . مثلاً از میانِ حکایات ، گونه ی عارفانه ـ صوفیانه ی آنها را جدا میکنیم و میگوییم: حکایتِ عارفانه یا صوفیانه گونه یی از نوع حکایت است ، و حکایت نوعی از انواع داستان ، و داستان «حادثه (یا واقعه) + زمان بندی حادثه + شخصیت یا شخصیت های مربوط به حادثه » است . گونه ی عارفانه ی داستان را هم طبیعتاً با ایجاد رابطه ی مُقدّماتی با معانی و مفاهیم عارفانه ی داستان را هم طبیعتاً با ایجاد رابطه ی مُقدّماتی با معانی و مفاهیم

<sup>• «</sup>عنصری» را به این معنا آورده ام که تحلیل، مربوط است به یکی از عناصر اساسی داستان. فهرست گامل عناصر اساسی داستان، عناصر عام در داستان، کارکردِ عملیِ عناصر، و توضیحاتِ نسبتاً جامع درباره ی اینها را در مجلدات مختلفِ کتاب «ساختار ومبانی ادبیّات داستانی» تقدیم کرده ام. کتاب «ساختار ومبانی ...» به طور همزمان با این تاریخ، در دست انتشار است، که آرزومندم که لااقل چهار جلد مُقدّماتی \_ که مستقیماً به این مسائل مربوط است \_ خیلی زود در دسترس پژوهندگانِ جوان قرار بگیرد.

### عرفان و تصوّف شناسایی میکنیم.

به یاد بیاوریم که نگاه من به تصوّفِ اسلامی ـ ایرانی ، عمدتاً ، نگاهی ست داستان شناختی ، یعنی نگاهی ست که از ادبیّات به عنوان یکی از اساسی ترین شاخه های هُنر مایه میگیرد ، و اگر در مواردی از حدِ داستان شناختی قدری گذشته ام و توضیحاتی جامعه شناختی ، سیاسی ، اقتصادی ، و حتیٰ به جسارتاً فلسفی افزوده ام ، به خاطر آن است که داستان ، «خود گسترِ» غریبی ست که پا را به هر نقطه یی دراز میکند که این هم به دلیل وجود کِشاینده ی «محتوا» در داستان است که می تواند سیاسی باشد ، اجتماعی باشد ، اخلاقی باشد ، عاطفی باشد ، فلسفی باشد ، و نیز ترکیبی (یعنی «سیاسی ـ اجتماعی» یا «عاطفی ـ فلسفی » و مانند اینها) .

مکرّر، ملاحظه خواهید فرمود که ترکیب «صوفی قصه» را به کار می برّم. مقصودم این است که این شخصیّتها متعلّق به قصّه و داستانند نه متعلّق به واقعیاتِ عینی و مستنداتِ تاریخی. اینها هم البته می توانند پدر و مادر داشته باشند، قوم و خویش، شهر و مملکت، زن و فرزند هم؛ امّا همه ی اینها و هرآنچه دیگر دارند، متعلّق به قصّه و داستان و حکایت است. نباید یک عمر، بی خود، به دنبال این بدویم که بدانیم آیا به راستی، پسر آن عارفِ بزرگ را در شب عروسی اش، گوش تا گوش سر بریده اند یا نه. کارِ کلانتران را به کلانتران واگذاریم. سخن بُنیادی تصوّفِ سیاسی، بسیار جدّی تر و تلخ تر از ستون حوادثِ روزنامه هاست. سخن بُنیادی اَدبیّات و اصلاً هنر جدّی تر از این است که بدانیم آیا این صوفی دلخسته می توانسته در سنّ سی و یک سالگی شبی را در خانقاهِ آن صوفیِ دلخسته گذرانده باشد یا خیر، و نمی توانسته، زیرا آن زمان که این را در خانقاهِ آن صوفیِ دلخسته، طبق نوشته یا اشاره ی فلان کتابک، آن یک دو سال بوده یک دار فانی را وداع کرده بوده.

باز هم به این مسأله خواهیم پرداخت؛ امّا فعلاً قصدم فقط این است که بگویم «صوفی قصّه»، صوفی عرصه ی هٔنر است و هزار بار واقعی تر از آنها که شناسنامه ی رسمی داشته اند. اینجا، در «صوفیانه ها»، حتی ابوسعید ابوالخیر هم که می تواند تا حد زیادی، موجودی واقعی و تاریخی باشد، «صوفی حکایت» است و در اوج استحکام شخصیت، و تراش خورده برای داستان.

که عیناً و موبه مو، متعلق به عالم واقع نیست، و حیاتی بیرونِ داستان نداشته است مگر به شکلی دیگر.

«شخصیتِ داستانی»، براساسِ نیازهای موضوعی و محتوایی، و ساختاریِ داستان و توسطِ نویسندگان خلق شده است و می شود، و اعمالش، حرکاتش، اندیشه هایش، ویژگی های جسمانی و روانی اش، تماماً، برای حضور در داستان ساخته و تنظیم شده و می شود. چه بسا چنین آدم یا موجودی، تاریخ تولد، تاریخ مرگ، تاریخ و زمان های مشخص، زمان توبه، سفر، زیارت و جهاد هم داشته باشد، امّا این تاریخ ها و زمان های مشخص، او را وصلِ به کتابهای تاریخ نمی کند و به او واقعیتی عینی و غیرادبی دهنری نمی بخشد.

«شخصیّتِ داستانی»، مخلوق داستان نویس است. همین و بس.

«شخصیت داستانی»، مانند «صوفی قصه»، همچنین ممکن است به درجه ی امکانِ بالا که متشابهی هم از جهتِ اسمی و جهاتِ دیگر، درعالم واقع داشته باشد؛ امّا این تشابه، هیچگاه، داستاننویسان را آنچنان محدود و مُقیّد نمیکند که آن موجود واقعی را به عنوان قالبی آهنین و ناکِشا بپذیرند و پا را از گلیم کوچکِ آن شخصیّتِ واقعی بیرون نگذارند، و فی المثل برای نوشتن داستان های خود، جستجو کنند و ببینند که آیا، واقعاً، در این یا آن زمان، این یا آن جمله را طابق النعل بالنعل گفته یا نگفته، این یا آن حرکت را کرده یا نکرده، این یا آن خواب را دیده یا ندیده.

داستان نويس، از طريق حقيقت به واقعيّت ميرسد نه بالعكس.

همانقدر که مجسمه ی فردوسی ، سعدی یا حافظ می تواند تصادفاً و اتفاقاً شبیه حافظ ، سعدی یا فردوسی باشد ، همانقدر هم ، اتفاقاً و تصادفاً ، ابراهیم ادهم داستان های صوفیانه می تواند از جهاتی و زوایایی شبیه شخصی به نام ابراهیم ادهم یا بودا یا کریستوفر بوده باشد.

داستان نویس، شخصیت هایی را که میسازد، یا به گونه یی میپذیرد، یا میپذیرد و تغییراتی در آنها میدهد، شخصیت هایی «لازم» میپندارد و این حق را برای خود قائل میشود که با این شخصیت ها به هرگونه که میخواهد رفتار کند و یا ایشان را به هرگونه کردار، گفتار و پنداری بکشاند.

معیارِ قضاوتِ آعمال، افکار و اقوالِ شخصیتهای داستانی نیز، مسلماً، واقعیّاتِ جاری و ملموس و محسوس در عالم، یا «مُمکناتِ محدود» نیست، و ابزارهای سنجش کُنشها و واکنشهای ایشان هم همان ابزارهای سنجش کنشها و

واکنش های آدم های واقعی، تاریخی، طبیعی، و غیرهنری. مکرّر به این مسأله خواهیم پرداخت.

•

در معدودی از حکایت ها، تغییراتِ بسیار ناچیزی داده ام. این تغییرات و تبدیلات، مطمئناً کوچکترین لطمه یی به شیوه ی بیان، سبک نگارش، مکتبِ نویسندگی، فکر، ساختمان، ساختار و فضای حکایت ها نزده است، فقط ارسال و دریافتِ پیام را قدری آسان یا آسان تر کرده است: در مواردی، جابه جایی مختصری در ترتیبِ کلمات انجام داده ام؛ و در مواردی با هدفِ خالصِ داستان شناختی و نه هیچ هدفِ دیگر یکی دو واژه ی غیراساسی برای پیشبرد و مقاصد داستان را حذف کرده ام؛ گاه اسمی یا ضمیری را جهتِ آسان شدن درک مطلب افزوده ام؛ گاه برخی تکیه کلام ها را که تکرارشان، در زمان حاضر، فقط از قدرتِ انتقالِ احساسِ نویسنده می کاهد، موقتاً کنار گذاشته ام؛ و در مواردی هم اشتباهاتی را که مسلماً اثر خامه ی کاتبان و خط نویسان بوده تصحیح کرده ام.

روشن است که مقدار وفاداری من به متن ها هزاربار از مقدار وفاداری کاتبان و خطنویسان که بسیاری از حکایت ها را، به راستی، مجروح، تکه پاره و متلاشی کرده اند بیشتر بوده است، به اضافه ی اینکه من، احتمالاً، سواد تشخیصِ دُرُست از نادُرُست را حدی داشته ام، و ایشان، تا حدّ زیادی نداشته اند.

یک نمونه از تغییراتی را که داده ام نشان میدهم و میگذرم. (در حکایتِ «صیدِ توبه فرما» به شماره ی ۱۰۵۱)

کاتب نوشته است: «آواز دیگر آمد که یا ابراهیم نه ترا از بهر این آفریدیم». و من نوشته ام: آواز دیگر آمد: یا ابراهیم! نه تو را از بهر این آفریدیم.

در جلد نخستِ این تاریخ، باری عرض کردیم که علی الاصول، ما «نمونه ی بد» ارائه نمی دهیم؛ چرا که «هنرِ بد» وجود ندارد و بحث ما بحثی ست درباره ی یک مسأله ی هنری. این نکته را یک بار، همراه با توضیحات، گفته ییم؛ امّا ناگزیر در مقدمه های برخی از کتابهای این تاریخ، با این نکتهٔ تجدید خاطره می کنیم به دلائلی ۱ منجمله اینکه گاهٔ علیرغماین اصل مجبورمی شویم یک نمونه ی غیرهنری یا «نمونه ی بد» ارائه بدهیم، از جهتِ «تطبیق و مقایسه» و «ارزش گزاری» یا از جهتِ نشان دادنِ سیر انحطاطی یک «گونه»، و یا از جهاتِ دیگر. در همین مُجلّد از عارفانه ها، مثلاً، چنه

نمونه ی بد آورده پیم که ملاحظه خواهید فرمود، و در تحلیل هریک گفته پیم که آوردن این نمونه های غیرهنری، چه علّتی داشته است.

10

بسیاری از این حکایتها را که در کتابِ خود آورده ییم، تما ده بار، به صورتهای گوناگون، در آثار نویسندگان و قلم زنانِ مختلف، و متعلّق به زمانهای مختلف، دیده ییم، و محققانی را می شناسم که بیش از این نیز دیده اند: یک داستان را بیش از ده بار، به ده صورت؛ و صورتهایی که حدّاقلِ فرق را باهم داشته اند؛ امّا اگر، فعلاً، حدّ متوسّط را همان ده صورت بگیریم به فرض بیشترِ این صورتها، ابعادو حالاتِ داستانی ندارند؛ یعنی اغلب آنها داستان به معنای هنری کلمه نیستند، بل داستان به مفهوم «بیانِ عادی یک واقعه» و یا «روایتِ ساده ی یک حادثه» هستند بدونِ ظرافتِ بیان، ظرافتِ ساختمان، فضاسازی مناسب، ساختارِ دُرُستِ دقیق، بدونِ ظرافتِ بیان، ظرافتِ ساختمان، فضاسازی مناسب، ساختارِ دُرُستِ دقیق، شخصیّت پردازی های لازم، هدف گیری مشخص و مانند اینها.

«تىراش خوردگى) يک واقعه و روش تراش دادنِ به آن واقعه، يک واقعه را به يک داستانِ هُنری تبديل میکند؛ و همين معيار اوليه ی انتخاب است.

از آنجا که ما، نظر به داستان به عنوان یک «نوع» ادبی هٔنری داریم نه داستان به معنای «بیان یک واقعه بدون توجه به معیارها و مسائل اساسی در هنر»، در اکثر موارد، از نقل آن «وقایع مکتوب» یا «شبه وقایع» چشم پوشیده ییم و حتی اشاره یی به آنها نکرده ییم مگر به گاه ضرورت، یا در مکان مقایسه و تطبیق؛ آن هم به نُدرت.

مسأله، در متن حكايتها، كاملاً روشن خواهد شد.

17

تعداد داستانهای مربوط به «منصور حلاج» و «ابراهیم ادهم»، بیش از آن است که یک مجموعه از آنها در این کتابچه بیاید و این دو شخصیتِ ناب داستانی و

عملکردهای متنوع و پُردامنهی آنها صدمه یی نبینند.

ارائه ی تصویرهای تا حد مقدور روشن و زیبا از این دو شخصیتِ ساخته و پرداخته شده در فضای عارفانه ها و صوفیانه های ایرانی ، ایجاب می کرد که گفت و گویی ویئره ی این دو ، داشته باشیم با دقت و تفصیلِ برازنده ی وسعتِ حضور آنها در عارفانه ها و صوفیانه ها. از سوی دیگر، حضور این دو شخصیتِ داستانی در ادبیّاتِ داستانیِ جهان نیز ما را ملزم می کرد که ایشان را با دقّتِ بیشتری نسبت به شخصیت های کم نقش و تأثیر مورد بحث و تحلیلِ شخصیت شناختی قرار بدهیم و احتمالاً در خطِ شناختِ همه سویه ی ایشان قدم هایی برداریم ؛ فی المثل رابطه ی میان مسیح و حلاج و شباهت های میان ابراهیم ادهم و بودا را قدری بررسی کنیم.

چنین شد که تصمیم گرفـتیم این دو شخصیّت و داستان های مربوط به ایشان را در دو کتابچهی مستقل، مورد تحلیل و حتّی تفسیر قرار بدهیم.

تصمیم مربوط به مستقل کردن حکایتهای حلّج راب با توجه به آشنایی پراکنده یی که قبلاً با حلّج پیدا کرده بودم باز همان ابتدای کار داشتم؛ امّا تصمیم در باب ابراهیم ادهم، به تدریج و ضمن کار پیدا شد. به همین دلیل، حکایتهای مربوط به ابراهیم ادهم را، گهگاه و به طور متفرق، در این کتباب می بینیم، که در آینده، در ویژه نامه ی ابراهیم ادهم، باز خواهیم آوردشان با تحلیل های مفصل تر و ریز بافت تر. کارهای برگه نویسی و یادداشت برداری مربوط به داستان های حلّج، در دستِ برادرم آقای مهندس حسین اخوان طباطبایی ست؛ لیکن در مورد ابراهیم ادهم، هنوز کسی را نیافته ام که حکایتهایش را استخراج و منظم کند و به مرحله ی تحلیل برساند.

در مورد برخی دیگر از شخصیت ها مانندِ «ژندهپیل» و «ابوسعید ابوالخیر» به هنگاهٔ توضیح داده ام که چه روشی را برگزیده ام و چرا.

من در حیرتم از استادان به راستی هشیاری چون زرین کوب، که با همه ی نواندیشی هایشان، باز بحثِ بر سرِ «راست و دروغ بودنِ» کرامات، اعمالِ شگفت انگیز و حوادث عجیب و غریبِ زندگی صوفیانِ قصّه را رها نمیکنند.

هر سوآلی، به اعتبار ارزش پاسخی که در درونِ خود حمل میکند معتبر است. ما اگر با نهایت جذیت و وقار سوآل کنیم که «زرتشت پیامبر در چه دقیقه یی از چه ساعتی از چه روزی به دنیا آمده است؟» این سوآل، به اعتبارِ کدام جواب، سوآل است؟ و چه خاصیتی برای بنی نوع بشر دارد؟

از این گذشته، چرا نمیپذیریم که حکایت سازان، با اهدافی معین، مسأله ی کرامت را به درونِ حکایت های خود آورده اند؟ چرا نمیپذیریم که کرامت، اسلحه ی رهبرانِ صوفیانِ بی اسلحه بوده است علیه ایادی نظام های ستمگر؟

نویسندگانِ داستان های صوفیانه و عارفانه، وظائف و مسئولیت های بسیار خطیر و سنگینی برعهده داشته اند، و به همین دلیل، از جمیع ابزارهای فضاساز، برای تسلط برفضای خارج از داستان، سود می جسته اند. «کرامت»، قبل از هر چیز، یک عنصر ناب و مؤثر فضاساز است، و آنگاه، دست افزار و فکر افزار نویسنده برای وصول به یک مجموعه هدف های ارزشمندِ دگرگون ساز.

ما، در این تاریخ ادبیّات، به جمیع وقایع و حوادثی که در حکایتها اتفّاق می افتد، به عنوانِ وقایع و حوادثِ داستانی نگاه می کنیم؛ یعنی به عنوانِ واقعیّتهای هی افتد، به واقعیّتهای مادّی و عینی. «کرامت»، عملی ست که به یک بخش از داستان، تحری کافی می بخشد. «کرامت»، بُن بستهای حرکتی و حتی موضوعی را از میان می برد. «کرامت» یک واقعیّتِ تردیدناپذیرِ داستانی ست که گِرهی را، به هنگام، باز می کند، مشکلی را از پیش پای شخصیّت یا موضوع برمی دارد. «کرامت»، به ساختمان، کمال ممکن را می بخشد.

برای داستان نویس، هرگز این مسأله که آیا پریدن به هوا یا قدم زدن بر آب اموری ستممکن الوقوع یا خیر، مطرح نیست. برای او، این سوآل، بی معنی و بسیار مبتذل است؛ همانقدر که بخوآهند پریدن به هوا را به طریقی توجیه و تفسیر کنند و آن را به نوعی واقعیّتِ عینی و ملموس وصل کنند. مثلاً بگویند: «بله... همین هواپیما، پریدن است دیگر. عُرفا این را میدانسته اند. همانطور که میدانسته اند اتم می شکند و هر ذرّه، خود، خودهد خورشیدی ست، همانطور هم میدانسته اند که به زودی انسان هواپیما را اختراع خواهد کرد»...

نه... صوفی داستان نویش ازجُمله صوفیانِ سیاسیِ عمل گِراست، و داستان، تنها پایگاهِ مستحکم اقدامات مردمی ایشان است علیه ظلم. در این راستا، هر وسیله یی که از دیدگاهِ او غیراخلاقی و نامشروع نباشد \_ ازجُملهٔ کرامت \_ وسیله یی ست معتبر و مطلوب.

آنچه را که درمقدمه ی کُل و جلد نخستِ این تاریخ، در بابِ پیش کسوتی در هنر داستان نویسی گفتم، بار دیگر، در نهایت اختصار، به خاطر خواننده ی ارجمند می آورم:

داستان، از ایرانِ تـاریخی یـا ایران بزرگ، از آسیای جنوب شـرقی، از هند، و از سرزمیـن های سامی نشـین ــپهـنه ی پیدایـی ادیان ــ به سراسر مغرب زمـین رفته است؛ و حال، حدودِ پنج هزار سال از آن زمان که ما تولید و نگارش داستان ها و داستان واره ها، اسطوره ها و افسانه ها، تاریخ ها و تاریخ واره های داستانی را آغاز کردیم، میگذرد...

• زمانی که داستان نویسان بزرگ ما، این مجموعه از داستان های عارفانه و صوفیانه را مینوشتند، حدود هزار سال پیش، هنوز، انگلستان، دارای ادبیات داستانی مکتوب نبود. در اینجا، مقصودم، داستانی کوتاه یا حکایت کوتاه منثور مکتوب است، نه حماسه ی رزمی و پهلوانی شفاهی، نه آواز و سرود بامعنی \_ امّا کاملاً سطحی.

«تنها نسخهی قدیمی که از داستانِ بیورُلف (Beowulf)، یعنی قدیمی ترین منظومه ی پهلوانیِ ادبیّاتِ دوره ی انگلوساکسن، باقی مانده مربوط به قرن دهم میلادی ست.»\*

### • هنوز، فرانسه، دارای داستان یا حکایت کوتاهِ منثور نبود:

«نخستین آثار ادبی ما به زبان فرانسه، از لحاظ منبع الهام، مذهبی صرف و از لحاظ صورت و هیأت، عامیانه و شاعرانه است. هدف اینگونه آثار آن است که متون مربوط به عقاید دینی را در دسترس مؤمنان عادی بگذارد. انجمن دینی و روحانی تور بود که در سال ۸۱۲ میلادی با اخذ این تصمیم که آثار و مواعظ دینی را به زبان روستایی و داستان نقل کند، ادبیّاتِ فرانسه را ایجاد کرد...

... آیا ادبیّاتِ فرانسه یکسره از مناقب اولیاء به وجود آمده است؟ چنین به نظر میآید که از آغاز سال ۱۰۰۰ (هزار) میلادی، یک سلسله آثار ادبی از نوع حماسه های غیرمذهبی به زبان فرانسه موجود بوده است. چیزی که این دعوی را تأیید میکند،

ه. «تاریخ ادبیّاتِ انگلیس» \_ لطفعلی صورتگر، استاد تاریخ ادبیّات انگلیس در دانشگاه های ایران.

قطعه یی ست به نام فراگسان دو لاهای ( Fragment de La Hage ) که یکی از جنگهای شارلمانی را که مُنتهی به محاصره ی دشمن گشته است، وصف می کند و تاریخ آن را می توان در حدود سال ۱۰۲۵ میلادی تعیین کرد؛ امّا هنوز این مطلب به درستی روشن نشده است. "»

## • هنوز، روسیه، دارای داستان یا حکایتِ کوتاه منثور نبود:

«ادبیّاتِ روسیه از آغاز خود در قرن بازدهم میلادی تا پایان قرن هفدهم، با جریان هایی که در خلال این مدّت در جهان مسیحیّتِ مردم لا تینی زبان میگذشت بی ارتباط نبود. این ادبیّات نیز مانند هنر روس، شاخه یی از درختِ «یونانی» بود و بذر آن با مذهب ارتدکس در اواخر قرن دهم از قسطنطنیه آورده شد...

... زبان ادبی روسیه ی قدیم به زبانِ «کلیساییِ قدیمِ اسلاو» معروف است. اساس این زبان بریکی از لهجه های بُلغاریِ اطرافِ «سالونیکا» استوار است که در قرنِ نُهُم میلادی توسط رسولانی چون س.س.سیریل... به سطح یک زبانِ درخورِ مناسکِ نماز و عبادت و نیز یک زبان ادبی اعتلا یافت...

... اگر فقط برحسب ادبیّات، درباره ی تمدّنِ قدیم روسیه داوری شود، ناچار تمدّنی فقیر و بی مایه خواهد بود؛ امّا ناصواب خواهد بود چنانچه ادبیّات را نمایانگرِ عمده ی تمدّنْ بدانیم...\*\*»

•اروپاییان، در همین سه چهار سده ی اخیر که داستان های ایرانی قدیمی، توسط سارقانِ مسلّج غربی به اروپا بُرده شد، نوشتنِ داستانِ واقعی کامل را آغاز کردند با الگوبرداری از داستان های مدرسیِ ایرانی و داستان های کوتاهِ دیگر کشورهای آسیاییِ زیرسلطه ی استعمار.

بدبختانه بَردگانِ فکری و فرهنگی، همانندِ بردگانِ جسمی و مادّی نیستند که وقتی بشنوند: «شما آزاد هستید، بروید پی کار و زنـدگی تان!» به راستی آزاد شوند. تقلاها خواهند کرد که این آزادی را رد کنند. به نوکری روحیْ معتاد شده اند. بیگانگان،

تاریخ «ادبیّات فرانسه در قرون وسطیٰ و رئسانس» تبالیف «سولنیه»، ترجمه ی عبدالحسین زرّین کوب.
 سوالسه در فصلی دیگر گفته است: «لا تین، زبان مردم طبقات عالی و روحانیان بود. معلوم نیست ادبیّاتِ عامیانه
 چه بوده است. شک نیست که منظومه ها و سرودهای قهرمانی به زبان فرانک ها وجود داشته».

<sup>•• «</sup>تاریخ ادبیّاتِ روسیه از آغاز تا تولستوی» اثرِ د. س. میرسکی، ترجمه ی ابراهیم یونسی.

رشته یی بر گردنِ ایشان افکنده اند که جسمانی و مادّی نیست. تا اعماقو روح فقیرشان را سوراخ کرده، چنگ انداخته، دریده، مُتلاشی کرده. صبر کنیم! نسلی خواهد آمد که به آسودگی، بدون ترس، بدون خودباختگی، بدونِ بیگانه باوری، بدون شیفتگی نسبت به لذّت های برده فریب غربی، داوری کند که آیا ما داستان کوتاه و بلند، ساختمان و زبان داستان، نقد و تحلیل ادبیّاتِ داستانی را ازغرب و روسیه، در همین دو سه سده ی اخیر گدایی کرده یم یا غربیان، پنج هزار سال ادبیّاتِ داستانیِ مشرق زمین به ویژه ایران در به نیش کشیدند و کشان کشان به کشورهای خود بردند تا به کمک آن، معابد عظیم برده فریب خود را بسازند؟

حالیا باز هم، هنوز هم، معابدِ شبه روشنفکرانِ بیمار و متلاشیِ میهن مان را که زیر سلطه ی استعمار فرهنگی له شده اند، به خود ایشان واگذار کنیم. هنوز، جهان، از بُت پرستی خالی نیست. بگذار شبه روشنفکران مظلوم ما بُتهای پوشالی و توخالیِ خود را بپرستند. بر سرِ چشمه ی دروغ، و سُفره ی دروغ، نان و آبِ دروغ بنوشند و بجوند و غرق لذّت شوند.

این، جشنِ بزرگ وپرشُکوه مِرگِ شبه روشنفکران است که ایشان، خود برای خود برای خود برای خود برای خود برای خود برای

فصل دوم

نمونه ها و لحظه هاى تحليلي آنها

(تا حملهی غُزها در قرن ششم)

# بخشِ يكم مُقدّمه يى بر «كشف المحجوبِ» هُجو يرى

در «مُقدّمات و مکالمات»، به حدِّ کفایتِ مُقدّماتی عرض کردیم که چرا «کشف المحجوب» حضرتِ هُجویری را به عنوانِ نخستین اثرِ داستانیِ عارفانه صوفیانه برگزیدیم و هجویریِ داستان نویس را به عنوان نخستین نویسنده ی داستان های عارفانه صوفیانه و اشاره کردیم که استاد هجویری، بزرگ است نه به دلیلِ نخستین یا آغازکننده بودن ـ که هرلحظه ممکن است نبودنش مُسلّم یا مُسلّم تر شود ـ که بزرگ است به دلیلِ عظمت، استحکام و پُختگیِ داستان هایش، و اعتبارِ انسانیِ این داستانها از همه جهت و گرچه قِدمتِ پُرشکوه حکایاتِ هجویری و بزرگانی همچو او نیز، ناگزیر، مایه ی سر بلندی ست حتیٰ اگر سرافکنده از کاهلی ها و کم کاری های زمانِ حالِ خود باشیم، و سرافکنده از خودباختگی ها و خودفروختگی های در برابر بیگانه، و سرشکسته باشیم، و سرافکنده از خودباختگی ها و خودفروختگی های در برابر بیگانه، و سرشکسته از ضربه هایی که غرب، با عصای توهین و تحقیر برسرمان کوبیده است.

حال می بردازیم به شرح حالِ مختصری از این داستان نویس، سپس به برخی عقاید و نظرات او که در حکایاتش به عنوانِ پایه های نگرش به کار گرفته شده، و سرانجام به آنچه که او در مقام حکایت نویس در «کشف المحجوب» کرده است: ویثرگی های حکایاتِ «کشف المحجوب»، و توانایی هایی که هجویری در خلق حکایت از خود بروز داده است؛ و اگر در لحظه هایی، از نثر هجویری سخن می گوییم، چنانکه اشاره رفت، «نثر داستانی» او می نظر است و نثری که توانسته در خدمتِ شکل و محتوای حکایت های او باشد، نه نثری مستقل از بار کارکرد داستانی و مستقل از نقشی که در پیشبرد موضوع داستان و وصول به هدف داستان داشته و یا اساساً می توانسته داشته باشد.

نام او را ابوالحسن علي بن عثمان جُلاّبي هُجويري غزنوى نوشته اند. «پيرِ هُجوير» و «سَيّد هُجوير» نيز، به اختصار ناميده شده.

هجویری، خود، خویشتن را علی بن عُثمانی جُلاّبی نامیده است.

در فرهنگِ هند، او را به «داتایِ گنجُ بخش» و یا فقط «گنجُ بخش» مُلقَب کرده اند.

زادگاهش غَزْنه است؛ لیکن زبانِ نوشتاری اش زادبوم او را مُشخّص نـمیکند: لهجه ی نوشتاری محدودی ندارد.

تاریخ تولدش، به دقت و صراحت معلوم نیست، و معاصر ابوسعیدِ ابوالخیر بودنِ او مشکلی را در این باب \_ اگر به واقع مشکلی باشد \_ حل نمیکند. آنچه می توان گفت این است که در اواخر قرن چهارم به دنیا آمده است.

کودکی و نوجوانی را در جُلاّب و هُجویر ــ از محلّاتِ غزنه ــ گذرانده است. «در شریعت از مذهبِ امام ابوحنیفه و در طریقت از مسلکِ جُنّیدیه پیروی میکرد.»

در باب زندگی خانوادگی او، محققانِ معاصر گفته اند که «هٔجویری، یک بار اسیرِ عشقِ ماهرویی میشود ـ سخت ـ و تَن به زندگی مشترک میدهد، با همین خوبروی محبوب؛ امّا به سببِ ناسازگاری های این زن، از او جدا میشود» امّا سخنِ هٔجویری، آشکارا نشان میدهد که شکستِ او در پی ریزی زندگی مشترک، دست کم، دو بار بوده است؛ چرا که میگوید: «یازده سال از آفتِ ازدواج برکنار ماندم، و آنگاه ممقدر شد که اسیر پری صفتی شوم...».

طبیعی ست که منظور هجویری از جمله ی «یازده سال از آفتِ تزویج نگاه داشته شدم» این نیست که در سّنِ دوازده سالگی ازدواج کردم یا تا یازده سال بعد از واقعه ی بلوغ مُجرّد ماندم، بّل این است که بعد از ویران شدنِ کانون خانوادگیِ نخستینم، یازده سال برگنار ماندم و آنگاه عاشق پری صفتی شدم.

تاریخ وفات هجویری نیز تا این لحظه دقیقاً معلوم نشده است. عموماً مرگش را بین سالهای ٤٥٦ تا ٤٧٠ دانسته اند.

دانشمند زرین کوب، حدود ۴۵۰ را پیشنهاد میکند و محقّق یحیی حبیبی بین مالهای ۴۸۱ تا ۵۰۰ را.

مقبره ی هجویری ، بیرونِ در وازه ی بهاتی لاهور در سرزمین هند قرار دارد. در تاریخ نگارشِ «کشف المحجوب» نیز دانشمندان ، سلیقه های گوناگونی بروز داده اند، و هریک تاریخ مورد پسند خود را با دلائل و مدارک شایسته ی توجه و مطالعهٔ زینت بخشیده اند ـ که البته در این کتابچه به کار ما نمی آید.

در مجموع، تاریخ نگارش «کشف المحجوب» را بین سالهای ۲۳۵ تا ۵۰۰ دانسته اند، و همین نیز ما را بس که این اثر، قرن پنجمی ست.

•

دکتر ذبیح الله صفا ادیبِ نامدار \_ که مانند گروه کثیری از دانشمندان و اُدبای تا پایانِ عصر محمدرضا پهلوی \_ دارای نگرشی خالصانه وابسته به دربار و اقشار متصل به طبقه ی حاکم بوده است، به هنگامی که «تاریخ ادبیّات ایران» را مینوشته، احتمالاً با «کشف المحجوب هجویری» آشنا نبوده است، که اگر میبود هم، به اعتقاد ما، به نظر نمی رسد که می توانست به خصلتهای اساسی حکایاتِ آن که «ضد سلطانی»، «ضد سمی و «یکسره مردمی» بودن است اشاره کند. او نیز \_ بنا به شواهد بسیار و با توجه به موارد متشابه \_ نهایتاً می توانست بگوید «نثر این کتاب، همچون نثر سایر کتب قرن بنجم، روان است و ساده و زیبا و ...».

شادروان ملک الشعرای بهار، زمانی که در «سبک شناسی» خود درباره ی «کشف المحجوب» اظهار نظر میکند که «این کتاب، از حیث سبک، بالا تر و اصیل تر و به دوره ی اوّل نزدیک تر است تا سایر کتب صوفیه»، گذشته از گنگ بودنِ مفهرم «سبکِ بالا تر»، اصولاً گمان نمی رود هنوز کشف المحجوب را دیده و خوانده بوده است؛ چرا که میگوید: «گویا یکی از مآخذ شیخ عظار در تذکره، همین کتاب است» که بدیهی ست اگر کتاب را دیده و خوانده بود و حتّی توّرق کرده بود نیازی به «گویا» نداشت، و آنقدر از تخصص و شناخت بهره داشت که با قطعیّت متذکّر این واقعیّت شود که کشف المحجوب هجویری یکی از اساسی ترین مآخذ تذکرة الاولیاء شیخ عظار بوده است.

شادروان قاسم غنی نیز به نظر نمی رسد که پس از مطالعه ی کشف المحجوب اظهار داشته باشد که: «یکی از جامع ترین مؤلّفات صوفیه در قرن پنجم است و مشتمل بر بیان عقاید مُهمّه ی صوفیه و شرح حال مشایخ معروف از قرون اوّل اسلام تا زمان مؤلّف و فرق و مذاهب صوفیه و خصوصیّاتِ هریکی از آن فرقه ها و آداب و مقامات و اصول و تعریف و توضیح الفاظ و عبارات مشکله و امثال آن»؛ چرا که عبارتِ زیرکانه و پنهان

مانده ی «تا آنجا که اطلاع داریم» مسأله را تا حدّی شک انگیز میکند. خواندن یک گتاب، «حدِّ اظلاعاتی» را درباره ی آن کتاب، به جای مبهمی نمی رساند، بل فقط به آنجا می رساند که کتاب، خوانده شده است.

بزرگان دیگری هم که معاصر استاذ بهار وغنی بوده اند و در مدح کشف المحجوب، نظراتی حکیمانه ابراز داشته اند، مُسلّم نیست که نظراتشان را پس از مطالعه ی دقیق و کامل این کتاب بیان داشته باشند؛ زیرا هیچ یک از ایشان به ارزشهای داستانی این کتاب اشاره نکرده اند؛ حال آنکه شخص هجویری نویسنده ی کشف المحجوب خود، در همان فصل نخستِ اثرش در زمینه ی اعتبار داستانی این کتاب گفته است: «اکنون من ابتدای کتاب کنم و مقصود تو را اندر مقامات و محجب پیدا کنم و با بیانی لطیف آن را مبسوط گردانم... و از غُرَرِ حکایات آن را مددی دهم تا مراد تو برآید» ...

هٔجویری، به پیروی از پیامبر اسلام و یکی از ویژگی های «تصوّفِ عملی»، یک «عمل گرا»ی تمامْ عیار است که علم غیرکاربُردی را به شدّت تحقیر میکند و علمای خلوتْ نشین بیکاره را به مسخره میگیرد.

یکی از لطیفه های داستانی که هجویری در کشف المحجوب ارائه میدهد نظر او را در باب سلاطین، عُلما، و نیز فقرا (به مفهوم «کسانی که از طریق مُفتخوری و بیکارگی، زندگی را در رفاه میگذرانده اند») یکجا در خود گرفته است:

## سه یادگارِپیامبر

یکی از مُذعیانِ علم، درویشی را گفت: این کبود، چرا پوشیدی؟
گفت: از پیامبر سه چیز بماند: یکی فقر، دیگر عِلم، سه دیگر شمشیر. شمشیر را
سلطانان یافتند و در جای آن به کار نبستند. عِلم را عُلَما اختیار کردند و به آموختنِ تنها
سلده کردند. فقر را فُقرا اختیار کردند و آن را آلتِ غَنا ساختند. من بر مصیبتِ این سه

<sup>•</sup> با نگاهی به معانیِ واژهی «غُرَر» (جمعِ «غُرَّه») شایـد بتوان به ارزشی که هجویری برای حکایاتِ خود قائل بوده است مختصری پی برد: غُرّر=برگزیده ها، عالی ها، بهترین ها، ناب ترین مرواریدها.

## گروه کبود پوشیدم

هجویری در چندین حکایت و نیز برخی یادآوری ها و نقل قول ها، شکل گرفتگی اعتقادش در زمینه ی عمل گرایی را نشان میدهد:

«بداًن که عِلْم بسیار است و عُمر کوتاه. آموختن جمله ی علوم بر مردم فریضه نیست. فرایض علْم چندان است که عمل بدان دُرُست آید.»

3

«عِلم بي عَمَل، علم نباشد.»

•

«از علم اندک، عمل بسیار می توان یافت.» \*

در مجموعه یمی از حکایات، خواهیم دید که هجویری، روزگار خود را چگونه قضاوت میکند. قطعه ی کوتاه زیرددر کشف المحجوب فشرده ی داوری او را در باب زمان و زمانه در خود دارد:

خداونْد ما را اندر زمانه یی پدیدار آورده است که اهلِ آن، هوا را شریعتْ نام کرده اند، و طلبِ جاه و ریاست و تکبّر را عِزّ و عِلم، و ریا را خَشْیَت \*\*، و نهان داشتنِ کینه اندر دل را حِلم، و مُجادله را مناظره، و سفاهت را عظمت، و نفاق را زُهد، و تمّنی را ارادت، و هذیانِ طبع را معرفت، و حرکاتِ دل و حدیثِ نفس را مَحَبّت، و الحاد را فقر... و اربابِ معانی اندر میانِ ایشان محجوب گشته اند و ایشانْ غلبه گرفته اند...

با توجه به زیرساخت مسائل تربیتی در فرهنگ اسلام و عرفانِ ایرانی، و با توجه به «برابرنهاد»های حضرت پیامبر در مقابلِ «نهاد»های قبل از اسلامی، و زنده اندیشی پیامبر، علی علیه السّلام، و سایرِ اعاظم صدر اسلام در راستای تربیت کودک، و عطوفت سرشاری که در اعتقاداتِ ایشان نسبت به بچه ها وجود دارد از یک سو، و تغییراتی که تدریجاً در جهتِ خشونت گراییِ تربیتی، و اِعمالِ تنبیهاتِ جسمی و روحی، و سرکوبِ حس شادی طلبی بچه ها، و آموزش های تهدیدآمیز پیش از موقع، و تحمیل اعتقادات و انضباط های خُردکننده به کودکان از سوی دیگر، ما در حرکتِ تاریخیِ تعلیم و تربیت در فرهنگِ اسلامی، دو مکتب مشخص را میبینیم: یکی منفکرانه، نوجویانه، در فرهنگِ اسلامی، دو مکتب مشخص را میبینیم: یکی منفکرانه، نوجویانه،

ه این سخن را از حضرت رسول نقل میکند.

ه. خَشْيَتِ: خوف و تألّم قلب.

کود می دوستانه، و دیگری خشونت آمیز، کینه مندانه، و خودباورانه.

نظرات فرهنگی - فلسفی آسان شده و مردمی شده ی هجویری در حکایاتِ او، به طور کلی، ما را قانع میکند که او، در هر زمینه یی، در جبهه ی نواندیشان، پیشگامان و گروه های مهرگرا بوده است.

حکایت تربیتی «شادی حسین (ع)» که توسط هجویری نوسازی شده امایشگر باورهای تربیتی اوست و روشی که می پسندد در حق کودکانِ خُردسال اعمال شود:

غمربن الخطّاب \_ رضى الله عنه \_ روایت کند که روزی به نزدیکِ پیغمبر اندر آمدم. وی را دیدم حسن را برپُشتِ خود نشانده بود، و رشته یی اندر دهانِ خود گرفته و یک سرِ رشته به دستِ حسین داده. حسین میرفت و پیغمبر از پسِ حسین به زانوها میرفت.

هجویری، مانند اغلب داستان نویسان بزرگِ مکتبِ عرفانِ عملی، در حکایات خود، یک اخلاق گرای سرسخت است.

هجو يري ميگويد:

ابوالحسنِ نوری گفت: تصوّف، رسوم و علوم نیست، اخلاق است. یعنی اگر رسوم بودی به تَعلّم به دست آمدی؛ لکن رسوم بودی به تَعلّم به دست آمدی؛ لکن اخلاق است، که تا حُکمِ آن از خود نخواهی و معاملتِ آن با خود درست نکنی و انصاف از خود ندهی، حاصل نگردد.

جانب داری جذی هجویری را از مردم دردمند و جبهه گیری هایش را در برابر ستم سلاطین و حکّام و رییسان، در خود داستانها خواهیم دید و به تحلیل آنها خواهیم پرداخت. لطیفه ی داستانی زیر، در حدّ ایجاز، نوع نگاهِ هجویری را به دل شکستگی و دردمندی انسانها نشان میدهد:

موسىٰ اندر حالِ مكالمه گفت: يارب! تورا كُجا طلبم؟ گفت: آنجا كه دلى شكسته است و از اِخلاصِ خود نااميد گشته. گفت: باز خدايا! هيچ دلى از دلِ من نااميد تر و شكسته تر نيست.

گفت: پس من همان جایم که تویی.

هجویری، در حکایاتِ ساخته یا بازساختهی خود، تأکیدی دارد بر اعتبار

«توبه» به عنوانِ مُقدّمه ی ورود به زندگیِ راستین. حوادثِ بسیاری از حکایت های او بر محور توبهٔ تنیده شده است:

پیری به نزدیکِ ابوعلی شفیق آمد و گفت: ای شیخ! گناهِ بسیار دارم و میخواهم توبه کنم.

شفيق گفت: دير آمدى.

پير گفت: زود آمدم.

گفت: چرا؟

" ت: هرکه بیش از مرگ بیاید، اگرچه دیر آمده باشد، زود آمده است.

•

از نگاه هجویری، مانند بسیاری از زیبایی شناسان قدیم و جدید، طبیعت، به کُل زیباست. به همین دلیل، موضوع زیبایی شناسی قرار نمیگیرد و هرگونه بحثی بر سر زشتی و زیبایی آن یا بخش هایی از آن، باطل و بیهوده است.

هجویری میگوید:

## حكايت

از ابوعبدالله احمد بن یحیی بن جلا حکایت آرند که گفت: روزی تَرسایی دیدم خو بُروی. در جمالِ وی مُـتحیّر شدم. انـدر مقابلِ وی ایستادم. جُنَیدُ بر من گذر کرد. با وی گفتم: ای استاد! خدای تعالیٰ اینچنین روی به آتش دوزخ نخواهد سوخت.

گفت: ای پسر! این بازارچهی نَفْس است که تورا براین می دارد نه نظارهی عبرت؛ که اگر به عِبرت بنگری اندر هر ذرّه از موجوداتِ عالْم همین موجود است.

(یک لحظه ی تحلیلی: در واقع ، آنچه که به راستی از دیدگاهِ زیبایی شناسی قابل بحث است ، زمان بندی و تنظیم صحنه ی شگفت انگیزِ استادِ حکایت هجویری است ، که همه چیز را ، به تمامی ، و با ظرافتی سرشار از ریزنقشی ـ با حالت مینیاتوری ـ در جای مناسب قرار می دهد ، بدون آنکه ذره یی مصنوع بودگی احساس شود:

۱ ــ ترسای زیبایی که کنار گذرگاهی یا در دکّانی نشسته است و ثبوت تصویری یافته. نه می رود، نه می آید، نه از خیره نگریستنِ ابوغبدالله برآشفته می شود. انگار که کار او جلب نگاه است و بس.

۲ \_ ابو عبدالله، می ایستد \_ شیفته \_ و هرقدر که میخواهد می نگرد، انگار که خوبروی، پرده یی ست بر دیوار.

۳ ــ به زبانِ سینماگران، بُرِشْ به صورتْ دُرُشتِ جُنید، که پیر است و مُرشد و مراد، که آنگ به هنگام میرسد، و شاگرد را در چنان حالی میبیند.

زمان بندی جهتِ ورود جنید به صحنه، با کمکِ فرصتی که ترسای خوبروی به ابومبدالله میدهد، تعادلِ زیبایی شناختی لازم را مییابد.

4 \_ بُرِش به صورتِ ابوعبدالله که میکوشد گناه یا اقدام خود را توجیه کند \_ سریع و مسلط: صوفی عاشقِ خداوند است و هرآنچه که مخلوقِ خداوند است. صوفی در صورتِ معشوق نور خدا می بیند. صوفی مُحق است که صورتِ ترسای زیبایی را به نظاره بایستد. بله، امّا این منطق، شاید که پاسبانِ ساده دل را به کار آید نه مرادی همچون جنید را که همیشه آماده ی تقابل است.

۵ از صورتِ جنید که با چه قدرتی «ای پسر!» را به کار میگیرد و موضع مسلّطِ خود را به ابوعبدالله یادآوری میکند تصویر، تدریجاً باز می شود؛ چرا که سخن از «بازارچه» در میان است، که شاید همانجا باشد که ابوعبدالله به تماشا ایستاده است. قاعدتاً، جایی که ابوعبدالله می ایستد، می بایست بازارچه یی باشد، یعنی مکانی که عموم مردم از ابوعبدالله تا شخص جنید را از آنجا گذر است، و هیچکس، هنوز هم، مُنکرِ جذابیّتِ بازارچه های ایرانی نیست برای نگه داشتنِ عابر و غرق تماشا کردنش. پس، به یاریِ تصویر بازارچه است که می توان پی به اعتبار تمثیل یا کنایه ی مجنید بُرد: «بازارچه ی نفس». تو مجذوبِ این بازارچه یی ، پسر، نه مجذوبِ صُنع خدا، که اگر محوجمال خدا و ذرّه بی از خدا بودی، می دیدی که هیچ چیز نیست که آن ذرّه نباشد.

حکایت، آنقدر خوب به نتیجهی مطلوب می رسد که دیگر هیچ پند و اندرزی ضرورت ندارد و هیچ اشاره یی به خجلتِ ابوعبدالله.

هجویری، استاد حذف زائدی ست.)

منابع و مآخذِ داستاني هجويـرى در خلقِ حكايـاتِ كشف المحجـوب، حدوداً اينهاست:

۱ \_ کتاب اللّمع اثر ابونصر سراج (متوفّیٰ به سال ۳۷۸ هجری) به زبان عربی . ۲ \_ طبقات الصّوفیه اثر ابوعبد الرحمان سُلّمی نیشابوری (متوفّیٰ به سال ٤١٢ هجری) به زبان عربی .

۳ رساله ی قشیریه اثر عبدالکریم قشیری نیشابوری به عربی و فارسی .
 (سُلمی و هُجویری معاصر هم بوده اند.)

٤ ــ داستانهای شایع و متداول که بر منبرها و در خانقاه ها مرتباً گفته و بازگفته
 می شده یا بر سر زبان مردم بوده است.

۵ ــ اسطوره ها، افسانه ها، قصه ها و حكايت هاى مذهبي موجود.

## نظرى نقادانه به حكاياتِ هُجويرى در كشف المحجوب

هٔجویری را، عطف به تسلّطی که بر عناصر اساسی ادبیّاتِ داستانی دارد، و قدرتی که در ساختِ تصویرهای نابِ داستانی، و شناختی که از «حرکت» و «ضرورتِ پویندگی»، بایستی، با اطمینانِ خاطر، چیره دست ترین عارفانه نویس ایران دانست، و این برتری، نسبت به جمیع نویسندگانِ حکایاتِ عارفانه ـ صوفیانه که بعد از او آمده اند و به نشر و نظم نوشته اند، نیز محفوظ میماند ـ گرچه میدانیم برخی از حکایاتِ به نشر و نظم نوشته اند، نیز محفوظ میماند ـ گرچه میدانیم برخی از حکایاتِ اسرارالتّوحید و شرح احوال ابوسعید از برخی حکایاتِ هجویری قدرتمندتر است ـ از عمده ی جهات؛ و نیز تک قصّه هایی از بستان العارفین ، رساله ی قشیریه ، تذکره ، مثنوی مولوی و حکایاتی از بسیاری دیگر.

هجویری، امّا، حکایتِ سستْ بُنیادِ کَرْطرح، مغلوطِ مبتذل، به تقریبْ ندارد؛ و نیز حکایتی با ساختمانِ متزلزل، و حکایتی زبانْ بازانه (که در آن، هدف، بازی با کلمات و توانایی های ساختاریِ زبان باشد و نشان دادنِ قدرتِ خود در جهتِ حکومتِ زورمندانه بر واژه ها و ترکیبات)، و حکایتی که «هدف» و «نتیجه» در آن شفّاف نباشد، و به خصوص حکایتی که از نظر سیاسی - اجتماعی در مسیرِ نگره ها و آرمانِ هجویری نباشد و فقط شکل م شکلِ ماجرا، شکلِ برخورد، شکلِ حرکت ـ علّتِ خلق یا انتخاب آن شده باشد.

هجویری دقیقاً میداند که چگونه از حکایت به عنوان ابزار نظام فکری خود استفاده کند، و چگونه نظام فکری خود را بر حوادثِ حکایات به نرمی و با زیرکی تطبیق دهد تا مخاطب، آرام آرام گرفتار شود.

دام گستری های هجویری، از آن رو بی مانند است که مخاطب، تا نیمه ی راه، مطلقاً متوجه نمی شود که هجویری، چه چیز را تدارک دیده است که برای او اثبات کند یا اعتبار ببخشد؛ حال آنکه برخی حکایات، به قدری کوتاه است که گویی اصولاً نمی تواند «نیمه راه» داشته باشد \_ همانگونه که قطره ی لطیف بارانی که می چکد، آغاز، میانه و پایانش مشخص نیست.

در لطیفه ی داستانی یا حکایتِ کوچکِ زیر، ظاهراً، سخن از «طهارت»

مىرود و اعتبار طهارت نزد صوفيه. بخوانيم و آنگاه ببينيم هجويرى، فشارِ مؤثّر را در كدام نقطه يافته است:

گویند شِبلی روزی طهارت کرد به قصدِ آنکه به مسجد آید. از هاتفی شنید که: «ظاهر شُستی، صفای باطن کجاست؟». شبلی گفت بازگشتم، همه مِلک و میراف دادم، ویک سال جُز بدان مقدار جامه که نماز بدان روا بُود نیوشیدم. آنگاه به فردهی جُنید آمدم. گفت: یا ابابکر! این، سخت سودمند طهارتی بود که کردی. خدای تورا پیوسته طاهر داراد!

گفت از آن بس، هرگز بی طهارت نبود.

بدیهی ست که در این حکایت، نقطه ی ثقل، «همه ی ملک و میراث بخشیدن» است نه طهارت داشتن. «ملک و میراث دادن» اهمیتی پنهان امّا به مراتب عظیم تر از طهارت دارد؛ چرا که طهارت، امری ست صوری، مگر آنکه با گذشتِ اقتصادیِ واقعی و چشم پوشیدن از ثروتِ مادّی، و دست کشیدن از مال و منال دنیا همراه باشد. نقطه ی ثقل، در عین حال، نقطه ی خطر برای نویسنده نیز هست؛ چرا که در اینجا، طهارتِ ثروتمندانِ حاکم و بازاریانِ به ظاهر مؤمنِ به واقع مال پرست است که زیر سوآل می رود، و نه برای خود ثروتمندان، بل برای مخاطبان اینگونه حکایات، که فقط مردم کوچه و بازار بوده اند و ناراضیانِ دردمند.

«ساختانی» حکایاتِ هجویری نیز پنانکه خواهیم دید خبر از تسلّطِ هجویری بر جمیع عناصر و «سازه» ها دارد و ضرورتِ ایجادِ ارتباطِ منطقیِ مقبول بین این عناصر و سازه های داستانی. «زبانِ» هر حکایت با «حرکتِ» آن حکایت میخواند، و «حرکت» با «موضوع» و «موضوع» با عملکرد و ساختِ شخصیتها.

ما میدانیم که «شخصیت» هایی که هجویری در حکایاتِ خود به کار میگیرد، «اسماً»، در بسیاری حکایاتِ عارفانه ـ صوفیانه به کار گرفته شده است؛ یعنی شخصیتی به نام «ابراهیم ادهم»، از نظر مشخصاتِ نام و نشانی متعلق به هجویری نیست، و حتی از نظر ماجراهایی که بر او گذشته است؛ امّا ساختِ یک شخصیّتِ داستانی تنها تابع ماجراهایی که بر آن شخصیّت میگذرد و یا نام و نشان آن شخصیّت نیست. فی المثل در مورد همین ابراهیم ادهم ـ که از شخصیّت های ثابتِ حکایات عرفانی در طول نهصد مسال بوده است ـ خواهیم دید که مقدار انعطاف پذیری شخصیّتی که با همین نام و

نشان، هجویری ساخته به مراتب بیشتر از همه ی ابراهیم ادهم هایی ست که دیگران و دیگران و دیگران ساخته اند و گاهٔ بسیار هم خوب ساخته اند. بذل توّجه بفرمایید به شماره های ۱۰۰۵ و «مشکل ابراهیم» و سایر حکایات آدهمی.

من گمان نمی برم هیچکس «اویس قرنی» را در زبان فارسی به زیبایی و استحکام هجویری ساخته باشد. اویس قرنی هجویری، خمیرمایه ی شخصیتی چندین داستان بلند را دارد؛ امّا انکار نمی توان کرد که منصور حلاّج را دیگران، به مراتب نیرومند تر و تأثیرگذار تر از هجویری ساخته اند به دلائلی که خواهیم گفت.

هجویری، هزار سالِ پیش، در بـابِ «ساختمانِ» داستان هـمان را میدانسته که امروز، داستان نویسانِ آگاه، ماهر و مسلّطِ بر اصول و فنونِ داستان نویسی میدانند.

«ساختمانِ موضوعي» تعدادی از حکایاتِ هجویری، در مرحله ی طرآحی، استخوان بندی، درون سازیِ براساسِ ضرورت، کاملاً همسان و همگون است، و همین امر نشان میدهد که او «ساختمان» را میشناخته و با مهارت آن را طرآحی و ترسیم میکرده و به ساختن آن دل میسپرده.

این مجموعه ساختمانهای همگون، شکلِ تقریبیِ زیر را دارا هستند: مُقدّمات و طرح مسأله +

مكالمات و حَركاتِ بويا و جهت دهنده +

پایانه، جمع بندی و نتیجه.

وضعیّتِ شخصیّت سازی هجویری و حرکات و اعمالِ شخصیت ها که منجر به ایجاد «ساختمانِ شخصیّتی» حکایات او می شود خبر از آن می دهد که هجویری از نقشِ شخصیّت و ضرورتِ حرکتِ دُرُست و مناسب شخصیّت ها به خوبی مطلّع بوده است و می دانسته که هر شخصیتی را تا کجا باید اعتبار بخشی کرد، تا کجا باید نگه داشت، چگونه باید پیش راند و در نقاطِ اوج اِقدامْ قرار داد و در کجا باید از گردونه خارج کرد.

بسیاری از حکایات هجویری، سه شخصیتی ست.

۱ ــ شخصیتی که گرفتار مسأله و مشکل است، و به دلائل منطقی در روبروییِ با شخصیت عارف قرار میگیرد، و چه بسا که خود نیز عارف باشد.

٢ ــ شخصيت عارفِ صاحب كرامت يا صوفى صاحب نفوذ.

٣ ــ «مردم» به عنوانِ «شخصيّتِ ناظر و نتيجه گيرنده».

اینگونه حکایات، معمولاً با یک مشکل به عنوان مُقدّمه آغاز میشوند که در متن این مشکل، شخصیّتِ اوّل حضور دارد. او شخصیّتی ست تابع و هنوز ناتوان در عمل.

شخصیت دوّم، به هنگام، پا به صحنه ی عمل میگذارد و نقشِ تغییردهنده و سازنده ی خود را بازی میکند.

شخصیت سوّم که یک شخصیت جمعی ست و به نمایندگی از طرفِ مخاطبان حکایت در حکایت حضور می یابد، معمولاً مردم یک روستا هستند یا مردم بخشی از شهر، یا بازار، یا درویشان یک خانقاه، یا گردآمدگان در یک مسجد به گاهِ نماز. این شخصیت خاموش بر کُلِّ جریان به از مشکل تا حلّ مشکل نظارت می کند، گفتیم که معمولاً در سکوت؛ امّا سرانجام، همین شخصیت است که به آنچه می خواهد می رسد: صوفی، ناجی مظلومان است در مقابل ستمگران.

مردم، تا عارفِ پاک باخته ی از جان گذشته ی صاحبْ نفوذ و کرامت هست، بیمی از تسلّطِ جابرانه ی سلطانی شان نیست.

lacktriangle

هجویری همچنین، در کارِ ساختِ «فضا» و فرو بردنِ حادثه در فضای مناسب، استادی تمام دارد. او، در ابتدای هر حکایت، با یکی دو جمله، و گاه یکی دو کلمه به فضای دلخواهٔ دست مییابد.

در حکایتِ زیر، «ما نیز با ایشان نیاویختیم و فَراغ دلِ ایشان جُستیم» فضای سرشار از خشونت و شقاوتِ حادثه را بسیار ملایم و مهرمندانه میکند و تمام تلخی و تندی اقدام راهزنان را از میان می برد \_ که البته این فضاسازی در راستای نظراتِ کُلّی و اساسی صوفیان در باب راهزنان است، چنانکه خواهیم دید:

وقتی، من با جماعتی قصدِ حجاز کردم و اندر نواحیِ حلوان، گردان راهِ ما بگرفتند و خرقه هایی که داشتیم از ما جُدا کردند. ما نیز با ایشان نیاویختیم و فَراغ دلِ ایشان جُستیم. یکی بود اندر میانِ ما، اضطراب میکردی. گردی شمشیر بکشید و قصدِ کشتنِ او کرد. ما جُمله آن کرد را شفاعت کردیم. گفت: روا نباشد که این کذاب را بگذاریم. لامحاله او را بخواهم گشت.

ما علّتِ كشتن از وى بپرسيديم.

گفت: آز آنکه وی صوفی نیست و اندر صحبتِ اولیا خیانت میکند. اینچنین کس نابوده به.

گفتیم: از برای چه وی صوفی نیست؟

گفت: از آنکه کمترین درجه ی تصوف، جود است، و او را اندر این خرقه ی پاره چندین بند است. او چگونه صوفی یی باشد که چندین خصومت با یارانِ خود میکند؟

•

همچنین، در باب به کارگیری زبان، گفتیم که هجویری از زبان نه به عنوان عنصری تفینی و ابزاری جهتِ خودنمایی و بازیگوشی، بل به عنوان وسیله ی ویژه ی بیان حکایت بهره میگیرد. زبان، در کار هجویری، وسیله ی تزیین و بزک نیست، و هجویری، با تمام تسلطی که بر زبان دارد، مطلقاً در پی آن نیست که نشان بدهد با زبان چه کارها می شود کرد، و چه نُمایش ها می توان داد، و چه معلق ها می توان زد متخصصانِ زبان به ما می گویند: این زبان، زبانِ مرسومِ میانِ نویسندگانِ تا اواخرِ قرنِ پنجم است. هجویری، کاری نکرده است مگر به کارگیریِ همان زبانِ رابج میان قلم و فارسی نویسان.

امّا حرف ما، تنها، سادگی نشر هجویری نیست؛ بل به جا و مناسب نشاندنِ واژه هاست و پرهیزِ هنرمندانه از اسراف، و انتخابِ مطلقاً منحصر به فرد واژه ها به هنگامِ ضرورت، و توجّه به کارکرد و نقش ویژه و تأثیر واژه ها.

حدِّ ایجاز، زیبایی و رسایی زبان را در لطیفه ی کوتاه زیر میتوان یافت:

عبدالله مبارک گوید: من زنی دیدم که اندر نماز، کَرْدُم، وی را چهل بار بزد، و هیچ تَغَیُّراندر وی پدید نیامد. چون از نماز فارغ شد، گفتمش: ای مادر! چرا آن کردُم را از خود دفع نکردی؟

گُفت: ای پسر! تو کودکی. چگونه روا باشد که من اندر میانِ کارِ حق، کارِ خود کنم؟

در بابِ «موضوع»، حرف چندانی نیست. موضوع های هجویری، جملگی، در همان خطِ اساسیِ حکایاتِ عرفانِ عملی ست: کرامتی که منجر به درهم کوبیدنِ زور می شود، یا کرامتی که به کارِ مردمِ دردمندمی آید، یا توبه یی گه از فساد می رهاند، یا اقدامی که ضعفِ سلاطین، خلفا، حکّام و رؤسا را در برابر صوفیانِ تهی دست نشان می دهد و یا حرکتی که قدرتِ صوفیان را می نمایاند.

اترا «حرکت»، در کارهای هجویری، غالباً شگفت آور است. اجازه بدهید با اشاره به یکی دو نمونه، قضیه را قدری باز کنیم:

در داستان شماره ی ۱۰۱۰ ـ «کشتی اهل طرب» ـ حرکت به یاری اصحاب شیخ آغاز میشود و شکل میگیرد، و این خلق حرکتی ست بسیار طبیعی ؛ چرا که اصحاب ذوالنون، که مشقّت پرهیز را به جان خریده اند، آرزومند آنند که دشمنانِ پرهیز عذاب بکشند تا اعتبارِ کفی نفس بر همگان آشکار شود. حرکتی که درمقابلِ این آرزوپدید می آید حرکتی ست به راستی غیرقابل پیش بینی، و آنگونه است که مخاطبِ حکایت آرزومند آن است. بنابراین، دو نوع حرکت، متناسبِ دو نوع آرزومندی شکل می گیرد و به سرانجامی مطلوب می رسد.

در حکایتِ ۱۰۲۰ ــ «نجات از چاه» ــ مى بینیم که جمیع حرکات، از ابتدا تا انتها، در خدمتِ موضوع و در ارتباطِ مستقیم با آن است: آمدنِ مسافران، بستنِ در چاه، فرا رسیدنِ شب، آمدنِ اژدها، انداختن دُم و...

با اینکه حکایت ۱۰۲۰ چندین متشابه دارد که به وسیله ی حکایت نویسانِ دیگر ساخته شده و ما تعدادی از آنها را هم ارائه داده پیم، باز به سادگی متوجه می شویم که در هیچ یک از این حکایات، حرکت، به اندازه ی حکایت هجویری، برازنده و حساب شده و در عین حال روان و راحت نیست.

•

«بافتِ» حکایاتِ هجویری، نه آنقدر ریز است که حکایت، تبدیل به شرح مو به موی شخصیت، حادثه، اشیاء یا فضا شود، نه آنقدر دُرُشت است که حکایت را به صورتِ چند شعارِ ناب و کُلّی درآورد. این از بافتِ ماده ی اصلی حکایتها؛ امّا «بافتِ در سطح» \_ یعنی «خصائص رویه» \_ در حکایاتِ هجویری، به درستی و با دقّت، با موضوع ها و ماجراهایی که نقل میکند رابطه ی تنگاتنگ دارد.

بافت، زمانی خشن و زبر است که ماجرا، طالب خشونت باشد.

بافت، زمانی نرم و لطیف و لغزنده است که ماجرا، عاشقانه، لطیف و لغزان باشد.

توجه بفرمایید به بافت حکایت ۱۰۰۹ که به نسبت عاشقانه بودنِ حکایت، بافتی لغزنده و پرگونه دارد و در عین حال، بنا به ضرورت، کاملاً مینیاتوری. (ریشه های مینیاتور ایرانی را، از یک سوهم باید در ادبیّاتِ داستانیِ ایرانیِ جستجو کرد.)

ونیز حکایتِ ۱۰۳۶ به عنوان نمونه ی به کارگیریِ «بافتِ رویه» ی نرم و لطیف می آید، که البته بافتِ کُلّی آن نیز تا حدّی ریز و ظریف است که می بایست چنین باشد.

هجویری، حکایت هایی با ماجراهای پُرخشونت، بسیار کم دارد، و من نیز از آن

معدود، چیزی را نقل نکرده ام. با این وجود، به عنوانِ مقایسه ی بافت ها می توانیم نگاه کنیم به ۱۰۱۶ و ۱۰۲۹، که در آنها ذره یی نرمی و ملاطفتِ بافت، حس نمی شود.

•

«تصویرهای داستانی» هجویری، هنوز، از پسِ ده قرن، نو، بی بدیل، زنده، مؤثر، نافذ، و در مواردی سخت تکان دهنده است. نظری بیندازید به تصویرهایی که در ۱۰۳۱، ۱۰۲۱ ارائه شده است، تا به هنگام، به تشریح و تحلیل آنها بپردازیم.

•

لطافتِ بیانِ هجویری در چندین و چند حکایت، نشان دهنده ی آن است که هجویری، شعر آشنا بوده است و شعر گفتن میدانسته.

•

در کشف المحجوب، غیر از حکایاتِ صوفیانه عارفانه، به انواع دیگرِ داستان کوتاه نیز، نُدرتاً، برمیخوریم؛ مِنجمله حکایاتِ مذهبی و لطیفه های داستانی، که هر کدام را به جای خود خواهیم آورد.

به طور کلّی، هجویری در داستانهای خود:

۱ ــ الگوهای رفتاری و اخلاقی مُشخّصی را پیشنهاد میکند: «ادب و فروتنی در مقابلِ فرودست، گردن کِشی و مقاومت در برابرِ فرادست» نمونه یمی از اینگونه الگوهاست.

۲ ـــ نفي زور میکند و سلطان و خلیفه و حاکم و رییس را به عنوانِ مظاهر زور و ظلمْ میشناساند.

۳ ــ تصویرهایی از روابطِ آرمانی ارائه میدهد؛ تصویرهایی جذاب، رؤیایی، خیال انگیز و وسوسه گر.

٤ — به مدد ارائه ی تصویرهایی واقع گرایانه از زندگی جاری و نشان دادنِ زشتی و غم انگیزیِ این تصویرها، به تصویرهای آرمانی خود اعتبار میبخشد و طرحی از نظام موعود عرفانی را به ذهن مخاطبان خود می فرستد.

۵ ... از طریق تهاجماتی که به نظام های حاکم میکند، الگوی نظام حاکم فرضی مورد علاقه ی صوفی عمل گرای سیاسی اندیش را مُشخّص میکند.

٦ \_ نسبت به زنان، خواهانِ برابریِ ایشان با مردان است و استوار بر این باور که این برابری، حسق طبیعی زنان است \_علیرغم شکستهایی که خود درعشق و ازدواج

خورده است.

۷ ــ نسبت به کودکان، خواهانِ رأفت و محبّتِ فراوان است، بدون آنکه به وابستگی های طبقاتی کودکان اعتنایی داشته باشد.

۸ ــ از نظر طبقاتی، خود را صراحتاً متعلّق به طبقاتِ زحمتکش میبیند، که از دو طبقه ی فنیّکاران و دهقانان و چندین قشر وابسته به این دو طبقه تشکیل میشود.

هجویری، جمیع صوفیانِ عمل گرا را متعلّق به همین طبقاتِ زحمتکش میداند.

۹ ــ از نظر حدِّ تواناییِ انسان و حدود قدرتش در انتخاب، هجویری پیرو فلسفه ی ساده و مردمی شده ی «نه جبر نه اختیار، حدّی بینِ این دو»ست؛ لیکن نتیجه ی عمل و حرکتِ دُرست را مطلقاً باطل نمی داند، و خداوند را در هیچ شرایطی، در مقابله ی با انسانِ ستمدیده، تحتِ شرایطی، و زیرفشارهایی، به انکاریا عصیان رسیده باشد.

•

مقایسه ی حکایاتِ هجویری را با سایر حکایاتِ صوفیانه به خصوص «حالات و سخنان...» و «اسرارالتوحید» و «تذکرة الاولیاء» و «مثنوی مولوی» و بخش های صوفیانه ی سعدی و دیگر مجموعه حکایاتِ عارفانه صوفیانه با زرمانی انجام میدهیم که نمونه هایی از آن حکایات نیز ارائه و تحلیل شده باشد.

مجموعه یی که ما، در این کتاب، از حکایاتِ هجویری ارائه داده پیم، احتمالاً، ناب ترین حکایاتِ اوست؛ اتما به جاست که کُلِّ حکایاتِ کشف المحجوب، در گتابی، با نقد و تحلیل و تفسیرهای روشنگر در اختیارِ دوستدارانِ ادبیّاتِ داستانی قرار بگیرد تا بسیاری از نکات در خطِ مقایسه ی هجویری با دیگر حکایت آفرینانِ بزرگ ما روشن شود و حقّی که به ناحق از هجویری پایمال شده به او بازگردد.

## بخشِ دوم مُنتخب حكايات «كشف المحجوب» هُجويرى

## ۱۰۰۱ حکایتِ دَری که نمیتوانش بَست

حکایت همی آید که اندر بصره رییسی بود، به باغی از آنِ خود رفته بود، چشمش بر جمالِ زنِ برزگر افتاد. مرد را به شغلی بفرستاد، و زن را گفت: درها در بند! گفتا: همه ی درها بستم الا یک در، که آن نمی توانم بست.

گفت: كدام در آست آن؟

گفت: آن در که میان ما و خداوند است.

مرد پشیمان شد و استغفار کرد.

معنى يک واژه

رییس: مردی وجیه و مُحتشم از خاندانی بزرگ که به فرمان سلاطین در هر شهر گمارده می شد و میان مردم و عُمّال دیوان واسطه بود، و دیوانِ ریاست تحت تدبیروی قرار داشت.

«معين»

# چند نگاهِ كوتاهِ تحليلي

١ \_ تحليل اجتماعي وسياسي

در داستانهای صوفیانه (یا عارفانه)، سلاطین، مظهر ستم اند. آنچه میکنند

#### ١٠٠ ٥ صوفيائه ها و عارفائه ها

خلاف است و آنچه می بخشند حرام. مردانی که سلاطین بر کارها میگمارند نیز سایه ی سلاطین اند و اِعمال کننده ی روش های ایشان.

«رییس»، با توجه به تعریف و معنای این کلمه، موجودی ست که بنا به نقش، باید که متجاوز به حقوق و ناموس مردم عادی باشد؛ به خصوص، با در نظر داشتن نظام مالکتت زمین و باغ در سده های سوم تا پنجم هجری در ایران، رییش باید که متمایل به تجاوز به عرض و ناموس رعیت باشد؛ و نه تنها رییس، که هرآنکس که از سوی سلطانی، خلیفه یی، امیری و وزیری به کاری گمارده شده باشد.

#### ۲ ـ شخصیت سازی

بنابر آنچه گفته شد، هجویریِ داستان نویس، عطف به معنای کلمه ی «رییس» و مشخصاتی که در آن زمان معمولاً میس داشته است و مردم نیز با این مشخصات آشنا بوده اند، و با توجه به ضرورتِ کوتاهی حکایاتِ عارفانه، نیازی ندیده است که مُقدّمتاً به توصیفِ شخصیّتِ منفیِ رییس بپردازد آنگاه به واقعه. رییس بودن، از دیدگاهِ داستان نویس، کافی ست، همچنان که شخصیّت همسر برزگر نیز، علی القاعده، شناخته شده است. اگر زنِ برزگر، تصادفاً، بدکار بود، هجویری، پیش از پرداختن به واقعه، با به کار بُردنِ صفتی یا عبارتی، این نکته ی شخصیّت ساز را مورد تأکید قرار میداد میداد که در مواردی، در دیگر حکایت ها، به ضرورت، این کار را کرده است.

با این مقدّمات، تقابُلِ دو شخصیّت، قطعی ست: برخورد همیشگی میان ضعفا و افنیا، میان طهارت و فساد، میان توده ی دردمند و اقلیّتِ حاکم، میان دین داران و هرزگان.

امما، این برخورد، در داستانهای عارفانه، شکلی عارفانه می یابد، چنانکه یافته است؛ و باز خواهیم دید. \*

## ٣ ــ تحليلِ محوري

چنانکه در «مقدّمات» به عرض رساندیم، به مسألهی «نقش زن در عارفانه ها» خواهیم پرداخت ـ به کرّات و از جهات مختلف. در اینجا، مُقدّمتاً، توّجه خواننده را

<sup>•</sup> در آثار داستان نویسانِ غیر عارفِ وابسته به طبقات مُرَفه، بسیاری از زنانِ عوام، بدکارند و آمادهی فساد و و امانه و اسیرتن.

جلب میکنیم به اینکه زن، زیبایی زن، طهارت زن، وسوسه گرایش های مشروع و نامشروع به زن، تمایلاتِ حاقِ عاطفی و شهوانی نسبت به زنان، و مسائل بسیاری از این دست، یکی از اساسی ترین محورهای حادثه و تفکّر در قصه های عارفانه است. در هیچ یک از انواع دیگر داستان در ایران، مسأله ی زن به عنوان محور اصلی به آنقدر حسّاس و مسأله ساز نیست که در عارفانه ها.

## ٤ ــ تحليل ساختارى

توجه کنید که اگر زن، دو جمله ی خود را به طور پیوسته بر زبان می آورد، حکایت تا چه حد از اعتبار می افتاد، «سرد» می شد و خاصیت اصلی اش را که برانگیزی کنجکاوی خواننده یا شنونده ی حکایت است از کف می داد.

ارزش ِ «مكالمه» در جهتِ توسعه ى ساختاري حكايت، كاملاً محسوس است. با يك فرض آزمايشي، مسأله روشن مي شود:

«مرد گفت: درها را دربند!

گفتا: همه ی درها را بستم الآیک در، که آن را نمی توانم بست؛ همان که میان ما و خداوند است.»

که در این شکل، حکایت، دیگر حکایت نبود، چند جمله ی پندآمیز بود، خالی از کشش.

هجویری، ارزش مکالمه را خوب می شناسد.

#### ۵ \_ هدف حکایت

«عارفانه نویسان»، هرگز، حکایتی که در آن هدفی اخلاقی، اجتماعی و سیاسی ملحوظ نباشد، ننوشته اند.

این حکایت، نگاهی به وضعیتِ اجتماعی حاکم دارد و نگاهی به ارزش استغفار. جمله ی مربوط به استغفار و عبرت گرفتنِ رییس در پایان حکایت، امری ست صرفاً آموزشی و پیشنهادی، باز هم عطف به شرایطِ اجتماعیِ زمانِ نگارشِ حکایت، و تابع حرکتِ حکایت نیست.

عارفانه نویسان، در پایان بسیاری از داستانهای خود، شخص خطاکاریا خطااندیش را گرفتار عذاب روح میکنند و یا وادار به توبه، و در نتیجه واصل به رهایی این نوع پایان بندی، صرفاً جنبه ی ارشادی دارد، نه آنکه بزرگان، به راستی و عموماً، از

اندیشه ی گناه نیز استخفار می کرده اند، که اگر چنین بود، در تداوم این امر، دیگر گناهکاری بزرگان، واقع شدنی نبود.

## ۱۰۰۲ حکایتِ تشنگی و جمالِ ساقی

از مُرتعشْ میآید که اندر مَحَلّه یی از محلّه های بغداد میگذشت، تشنه شد. به دری فراز رفت و آب خواست. یکی بیرون آمد با کوزه ی آب. چون آب بخورد، دلش صید جمال ساقی شد. همان جا فرونشست تا خداوندِ خانه بیامد.

گفت: ای خواجه! دلم به شربتی آب سخت نگران بود. مرا از خانه ی تو شربتی آب دادند، دلم بر بودند.

مرد گفت: آن، دختر من است. او را به زنی به تو دادم.

مُرتّعش به طلب دل به خانه اندرآمد وعقد بكرد.

این صاحب البیت از مُنعمانِ بغداد بود. وی را به گرمابه فرستاد، و جامه ی عویش اندروی پوشید، و آن مُرقعه برکشید.

چون مب اندر آمد، مُرتعش در نماز ایستاد، و اوراد بگزارد، و به خلوت مشغول شد. اندر آن میانه بانگ در گرفت: مُرقّعهی من بیارید!

گفتند: چه بودت؟

گفتا: به سرم فرو خواندند که «به یک نظر که به خلافِ ما نگریستی، جامه ی صلاح و مُرقّعه از ظاهرت برکشیدیم؛ اگر به نظر دیگر بنگری، لباسِ آشنایی از باطنت برکشیم».

معناى برخى ازواژه ها و اصطلاحات

مى آيد: حكايت مىكنند، نقل است...

مُرققه: جامدی درویشی

اوراد: نماز و دُعا

# چند نگاهِ کوتاهِ تحلیلی

#### ١ \_ تحليل ساختماني

داستانِ «تشنگی...» مطلقاً زائدی ندارد. مصالحی که در ساختمان آن به کار رفته، تماماً لازم بوده است، و بدون هریک از آنها نقصی پدید می آمده؛ و این امری ست که داستان نویسان امروز ما، به دلیل قطع ارتباط با ادبیّاتِ داستانی گذشته به خصوص حکایت عمدتاً و عموماً آن را از یاد بُرده اند، آنگونه که گاه می توان نوّد درصد قصه یی را به دور انداخت، و قصه همچنان بماند.

«تشنگی...» از آغاز تا انجام بر محور اساسی و عارفانه یمی که دارد (بیم همیشگی لغزش و سقوط انسان از مرتبه یمی که با تلاش و تمرکز و از طریق تزکیه و کف نفس به آن مَرتبه رسیده است) حرکت میکند و بالا می رود تا نقطه ی اوج و پایان بی آنکه بتوان هیچ چیز، هیچ چیز، از کلمه تا جمله، تا پارهٔ گفت، تا تصویری داستانی از آن کاست و آن را معیوب نکرد.

نام شخصیّتِ اصلی داستان (= مُرتعش) و نام مکان اصلی (بغداد) در جهتِ تسجیل واقعی بودنِ ماجرا به کار گرفته شده، و لازم است.

ذکر نام مردی که دختر را به شیخ میدهد، ضرورتی نداشته و کمکی به پیشبرد و واقع نُمایی ماجرا نمیکرده؛ لیکن اشاره به وضعیّتِ طبقاتی و ثروت این مرد، در شکل دهی به ساختمان نقش اساسی داشته؛ چرا که اگر مردی فقیریا کاسبی کم درآمد، دختری زیباروی داشت که به درویش میداد، هیچ چیز درویش را به درد نمی آورد و تعویض «جامه ی مُنعم» با «مرقّعه ی صوفی» نیز وقوع نمی یافت.

با توجّه به چركي ظاهر شيخ، «به گرمابه فرستادنِ او» يک ضرورتِ داستاني ست، تعويض جامه نيز.

در داستانهای عارفانه، «انجام اندیشه» مهم است نه «سرانجام حادثه». این که بعد چه خواهد شد، آیا مُرافعه یی پیش خواهد آمد یا نه، آیا شخص منعم، صوفی را مورد اعتراض قرار خواهد داد یا نخواهد داد، و بسیاری مسائل دیگر، به موضوع و محتوای این داستان عارفانه مربوط نمی شود؛ بنابراین، حذف آنها و به پایان رساندن داستان با ه زائدی: آنچه که حذن پذیر باشد، بی آنکه عمل حذف، صدمه یی به یکی از عناصر اساسی داستان بزند.

سخنی صوفیانه و ناب، کاملاً ضرور بوده است.

ایجاز، هیچ چیز را معطل و ناتمام نگذاشته است. فی المثل، «جمال ساقی»، کافی ست برای آنکه بدانیم دختر، به راستی، زیبا و دلرُ با بوده است؛ چرا که واژه ی جمال، هم به معنای صورت آمده است و هم به معنای «زیبایی» و «کمال زیبایی»، چنانکه میدانیم خداوند در حدیثی نبوی، هم «جمیل» و هم «دوستدار جمال» دانسته شده است. بنابراین، ایجاز «آب بخورد، دلش صیدِ جمال ساقی شد» متناسب است با ساختمان حکایاتِ عارفانه.

## ٢ ــ تحليل لمنرشناختى

در حکایتِ «تشنگی»، سه قرینه سازی و تقابلِ هنرمندانه و زیبایی شناسانه می یابیم.

قرینه سازی ظریف «دخترک، آنچه که میدهد آب است و آنچه که میستانگ ولی است و آنچه که میستانگ ولی با توجه به اهمیت فوق العاده ی آنچه در دو سوی معادله قرار می گیرد آب و دل معماری معتبر و باشکوهی را در ادبیّاتِ داستانی ما ارائه میدهد.

«میدهد آب میستاند دل»، با توجه به اینکه «تشنگان را آب دادن» در فرهنگ اسلامی ـ آریایی، شنتی ست بسیار ریشه دار و گسترده و «دل به معشوق سهردن» در فرهنگ عارفان، مسأله یی ست بُنیادی، ارزش خود را به نحوی خاص می نُمایاند.

هٔجویری، در مقابلِ واژه ی «دادن»، از واژه ی «ستاندن» نیز استفاده نکرده، بلکه با به کار بُردن واژه ی «ربودن»، حقانیّتِ بیشتری را نصیبِ مرتعش کرده است: «شربتی آب دادند و دلم بر بودند».

در این قرینه، «رَبودن»، در مقابل «دادن» قرار می گیرد تا اقدام مرد منعم که می گوید: «او را به تو دادم» توجیه شود. اکنون، آنکه دل از تور بوده در اختیار توست. تو، هم دل را در مالکیت خود داری هم رُباینده ی دل را.

تقابل دوم، تقابُلِ «زیباییِ مطلقِ خداوند است» و «زیباییِ زن». این قرینه سازی خاصِ حکایاتِ صوفیانه است، و همیشه به صورتی که در این حکایت می بینیم رخ نمی کند. گاه، زیباییِ زن، جُزئی از زیباییِ خداوند به حساب می آید و پذیرفته می شود؛ گاه، زیباییِ زن، بخشی از مکرِ شیطان به حساب می آید و مردود دانسته می شود و حتی منفور؛ گاه نیز چنانکه در این حکایت می بینیم، صرفاً قرینه یی زیبا می سازند تا

گرایش را مقدر کنند. زیبایی زن، به تمام معنی نفی نمی شود و در زیبایی خداوندی هم حل نمی شود. مرتعش، اگر در مرحله ی بالا تری از استحکام معنوی قرار داشت، دخترک را میگرفت و مرقعه نمی داد، خطایی هم نکرده بود، ندایی هم نشنیده بود.

تقابل سوم، که دو تقابل قبلی را به انجام می رساند، تقابل «جامهی منعمان» است و «مرقعهی درویشان»، که خود داستانی ست غریب و پیچیده.

(این سه تقابل را، باز، در حکایاتِ صوفیانه و عارفانهی دیگر دنبال خواهیم کرد.)

## ٣ \_ كاركرد غنصر حركت

حکایتِ «تشنگی و جمال ساقی» یک لحظه سکون هم ندارد. هُجویری، بُرجی از حرکت ساخته است تا بتواند بر فراز آن، شیخ را به نعره کشیدنی هراس انگیز وادارد:

مرتعش میگذرد و تشنه است، آب می طلبد، آب می گیرد، می نوشد و می نشنید، خواجه می آید، دختر به شیخ می دهد، شیخ دختر را عقد می کند، شیخ به گرمابه می رود، جامه عوض می کند، بازمی گردد، به نماز می ایستد، دعا می خواند، و فریاد می زند: جامه ی در ویشی مرا بیاورید!

مىبينيم كه هيچ جمله يي وجود ندارد كه در آن حركتي بيروني حس نشود.

به این ترتیب می توان گفت که داستان، از نوع داستانهای حرکتی ست، یعنی عنصر مسلط داستان، حرکت است.

حکایت، با تشنگی که جنبه یی نُمادین دارد آغازمی شود، به تنشی عاشقانه می رسد، و سپس به اوجی عارفانه: مرقعه ی من بیارید!

اینجاست که ما فشارهای وارد آمده بر شیخ را یکجا حس میکنیم: مرقعه ی من بیارید!

او را به حمّام فرستاده اند، جامه ی درویشی از تنش بیرون کشیده اند، جامه ی ارباب را به تنش کرده اند؛ دیگر چیزی برای او نمانده است. از خویشتن خویش و خدای خویشتن بریده تا به جمیع خواسته ها و ناخواسته های جسمانی برسد، تا به موجودی که اسیر صورت است و ظاهر تبدیل شود.

## ٤ ــ يک نگاهِ جامعه شناختی

«دخترم را به تو دادم»، بدون اجازه ی دختر، بدون نظرخواهی از دختر و مادر دختر، بدون کمترین اعتنا به امیال و آرزوهای دختر؛ و درعین حال، بدون شناخت احتمالی داماد. شاید همان یک جُمله که مرتعش میگوید، نشان میدهد که مرتعش مَرد است، شهامت دارد، قدرتمند است، صریح است، صادق است، ریا و نامردی نمیکند، سخنش را با خداوند خانه میگوید، با دختر به زمزمه نمینشیند... بنابراین دامادی ست شایسته. قدرتِ تشخیصِ مرد منعم، نکته ی شایان توجهی ست، امّا نکته ی مهم تر این است که می بینیم تا قرن پنجم، دست کم در میان اقشار و طبقاتِ مرّقه و ثروتمند، نظر دختر جهت انتخاب همسر، به هیچ وجه مطرح نبوده است. خواهیم دید که این مسأله، محدود به مناطق عرب نشین نبوده است و اقشار مرقه ایرانی را نیز شامل می شده است.

## ۱۰۰۳ حکایتِ «من و القاب»

اندر حکایات یافتم که شیخ ابوطاهر حَرَمی، روزی بر خَری نشسته بود و مُریدی از آنِ وی عِنانِ خر گرفته بود و اندر بازار همی رفت. یکی آواز داد: این پیر زندیق آمد.

آن مرید، چون آن سخن بشنید، از غیرتِ ارادتِ خود قصد رجم آن مرد کرد، و اهل بازار نیز جمله بشوریدند.

شیخ گفت مرید را: اگر خاموش باشی من تو را چیزی آموزم که از این مَحَن باز رَهی،

مُريد، خاموش شد.

چون به خانقاهِ خود باز رفتند، شيخ اين مريد را گفت: آن صندوق بيار!

چون بیاورد، درزهای نامه بیرون گرفت وپیش وی افکند و گفت: نگاه کُن! از همه کسی به من نامههاست که فرستاده اند. یکی مُخاطبهی «شیخ آمام» کرده است و یکی «شیخ زکی» و یکی «شیخ الحَرَمین» و مانند این؛ و این همه الفاب است نه اسم، و من این همه نیستم. هرکسی بَرحَسَبِ اعتقادِ خود سخن گفته اند و مرا لقبی نهاده اند. اگر آن بیچاره نیز برحَسَبِ عقیدتِ خود سخنی گفت و مرا لقبی نهاده این همه خصومت چرا انگیختی؟

معنای برخی واژه ها و اصطلاحات

رَجْم: سنگسار کردن، نفرین کردن، طرد کردن.

مُخاطَّبَه: با کسی گفت و گو کردن، خطاب کردن، عتاب کردن.

زكى: پارسا

# چند نگاهِ كوتاهِ تحليلي

١ \_ تحليل ساختماني

حَکایتِ «من و القاب»، با سه شخصیّت، به طورِ مَدْرِسیْ ایجاد یک مثلّث یا بنای سه ستونی میکند.

این ساختمان را ما در بسیاری از داستانهای ایران و جهان می بینیم. به همین علّت هم می توان گفت که ایجاد چنین ساختمانی، کاری ست بسیار آسان. آنچه دشوار است حفظ تعادل بناست و برقراری رابطه ی مناسب میان اجزاء، و به کارگیری مصالح و عناصر داستانی با توجه به معیارهای زیبایی شناسی؛ و این کاری ست که هٔجویری از عهده ی آن برآمده است. سه ستونِ اصلی بنا، تا پایانِ حِکایت، به موازاتِ هم پیش می آیند، و در لحظه ی پایانی به هم می رسند.

«مردم»، طبق معمول، اگر یکی از سه ستونِ اصلیِ بنا نباشند، تـابعی از یک ستون هستند و آن ستون را ضخامتِ بیشتری میبخشند، «مردم»، گاه، موّاج هم هستند.

در حکایتِ «مَن و آلقاب»، تضاد، ابتدا، میان «مرید» است و «مرد زندیق گو» (و به گونه یی غیرمستقیم، میان شیخ و مرد زندیق گو) امّا هٔجویری، در حرکتِ ماجرا، این تضاد را از میان می بَرَد: آزادی خواهان و آزادمنشان، در تضاد با دشنام گویان یا مخالفانِ خود قرار نمی گیرند.

شیخ به مرید خود نشان میدهد که مؤمن، به راه خود می رود \_ صبورانه؛ و نشان میدهد که سنگِ ملامت، همیشه، از سویی فرود می آید، همانگونه که بانگِ تحسین، به هرحال، از جایی برمی خیزد.

از نظر ساختمانی، خواننده ی این حکایت، ابتدا می اندیشد که اگر «مردم همه بشوریدند»، چرا شیخ فقط مرید خود را ندا می دهد که خاموش باشد؟ مسأله ی «شورشِ همگان» چه می شود؟ و چگونه است که داستان نویس، «مردم» را در کمرکش داستان رها

#### ١٠٨ ٥ صوفيالدها وعارفالدها

میکند و به رابطه ی مرید و مراد می پردازد؟ امّا در آخرین مجمله ی حکایت، «این همه خصومت چرا انگیختی» نشان می دهد که اگر برانگیزنده ی خصومت ها کنار برود، خصومت فرو می نشیند.

به این ترتیب میبینیم که شخصیت های تابع نیز از نظر داستان نویسِ مسلط پنهان نمانده اند و از یاد او نرفته اند؛ امّا اصل \_ یعنی حرکتِ سه ستون اصلی \_ فدای حضور مردم نشده است.

### ۲ \_ یک نگاهِ سیاسی

محور سیاسی حکایتِ «من و القاب»، آزادی خواهی، آزاداندیشی و آزادمنشی است: ضرورتِ احترام به عقاید مخالفان و حفظِ آزادیِ بیان. و این سمچنان که قبلاً گفتم: یکی از اساسی ترین و مهم ترین محورهای داستانهای عارفانه است؛ داستانهای عارفانه، و نه فلسفه ی عرفان و نه مقالاتِ عرفانی.

«اگر آن بیچاره بَرحَسِ عقیده ی خود سخنی گفت، این همه خصومت چرا انگیختی؟» یک مجمله ی ادبی یا یک سخن عرفانی خالص و یا نظری که یک پیر خانقاهٔ نشین گوشه گیر بگوید و بگذرد نیست. جمله یی که تصادفاً هم در جایی بیاید و بنشیند نیست. تمام حکایت، به خاطر همین یک مجملهٔ تدارک دیده شده است، و این مجمله یی ست که تنها از دهانِ یک مرد سیاسی آشنا به مخاطراتِ سیاسی بودن و خواهان آزادیِ بیان و عقیده بودن بیرون می آید، و از دهان مردی که علیرغم صورتِ حکایت، خود قصدِ برانگیزی دارد؛ برانگیزی علیه استبداد و محدودیّت های سیاسی و اجتماعی.

در چنان شرایطی \_ که از قرن دوّم تا پنجم، در سرزمین های زیر سلطه ی استعمار عرب، و نه تابع اصول و موازین اسلامی، وجود داشت \_ چنین داستانهایی، چون دهان به دهان می رفت، از خانقاه ها و دویره ها و مسجدها به کوچه ها و بازارها و خانه ها، کار خود را چون خنجر می کرد، و تکانه یی بیدار کننده با خود داشت. به خصوص، آنجا که پای «القاب» در میان باشد، خود به خود پای بزرگان و امیران و ریسان و سلاطین و خلفا \_ که صاحب القابِ متعدد هستند \_ نیز به میان می آید. «یکی مرا شیخ امام می خواند، یکی شیخ الحر مین، یکی هم پیر زندیق. اینها همه القاب است، و من اینها نیستم...».

فلسفه ی عرفان، با همه ی زیبایی هایش، در بسیاری از ابعاد، کارکرد خود را در زندگی کنونی بشر از دست داده است؛ اتما این سخن هجویری داستان نویس که

می گوید: «اگر مردم بیچاره، بنا بر اعتقادات خود سخن می گویند این همه خصومت علیه ایشان چرا باید انگیخت؟» همچون هزار سال پیش، نو، جاندار و کار آمد است.

## ٣ \_ يک نگاهِ جامعه شناختی

مسأله ی توجو مردم به شیوخ و عارفان نامدار، در زمانی که سطح تحصیل عمومی بسیار پایین بوده و درصد باسوادانِ جامعه، بسیار ناچیز، مسأله یی ست شایان توجو بسیار سیار پایین بوده و درصد باسوادانِ جامعه، بسیار ناچیز، مسأله یی ست شایان توجو بسرون البته مشروط برآنکه هُجویری داستان نویس، این اشاره را از بطن جامعه ی خود بیرون کشیده باشد. اشاره ام به این نکته است که تعداد زیادی از دوستدارانِ شیخ، برای او نامه مینوشته اند. به اعتقاد من، اگر چنین حادثه یی اتفّاق نمی افتاد، هُجویری نمی توانست آن را به عنوان یک ابزار، به کار بگیرد و مورد تمسخر واقع نشود، و اگر اتفاق می افتاد، باید گفت که حسّ آزادی خواهی عارفان، جذب کننده ی مردم به سوی ایشان بوده است، و البته مسائل اساسی دیگر.

نکته ی جامعه شناختی دیگر در این حکایت، خصلتِ انگیزش پذیری «بازار» \_ به معنای مجتمع کسب و خرید و فروش است \_ که می بینیم خصلتی ست تاریخی . «بازار» ، در طول تاریخ ما ، غالباً در حُکم یک تَنِ واحد بوده است ، و همیشه متمایل به حرکتِ گروهی ، اقدام گروهی ، بستنِ گروهی ، و دفاع گروهی از مقدساتِ دینی و اجتماعی و ملّی ، و البته در جوار همه ی اینها ، حفظ سرمایه .

#### شخصیتسازی و شخصیت پردازی

شخصیّتِ ابوط اهر حَرَمی، در یکی دو جمله و یکی دو حرکت، بسیار محکم و خاصْ ساخته و پرداخته شده است.

ابوطاهر، به مرید خود آمر نمی کند که خاموش باشد، چرا که اگر چنین می کرد، اولاً از اقتدار خود، به نارَوا بهره گرفته بود، و مرید را نیز، شاید، به تمرّد کشانده بود، ثانیاً برخلافِ محور سیاسیِ داستان که ضرورتِ آزادیِ بیان است قدم برداشته بود. هجویری، به دقّت می داند که در اینجا، اگر از نفوذ و اقتدار مراد استفاده کند و او را به فرمان دادن وادارد، خود، حکایتِ خود را تخریب کرده است و هدف خود را مورد پوزخند قرار داده است. به همین دلیل است که می بینیم هجویری (در قالبِ شیخ ابوطاهر حرتمی)، وضعیتی شرطی ایجاد می کند، و این عملی ناب و زیباست: «اگر خاموش حرتمی)، وضعیتی شرطی ایجاد می کند، و این عملی ناب و زیباست: «اگر خاموش

باشی، به توچیزی خواهم آموخت».

وضعیتی که به کمک این «اگر» ایجاد می شود، وضعیتی ست کاملاً آزادی خواهانه: می توانی پیشنهادم را نپذیری و خاموش نشوی. می توانی خون به پا کنی. من تو را وادار به انجام کاری نمی کنم. امّا اگر مایلی که از من، باز هم، چیزهایی بیاموزی، این قشقرق را که به راه انداخته یی رها کُن!

در خانقاه، که دیگر بیم محدود کردنِ آزادیِ مرید نمی رود، حرکتِ شیخ که «انداختنِ» نامه به جانبِ مرید است، اقتدار شخصیتِ شیخ را تثبیت میکند بی آنکه بعوان او را به استبداد گرایی مُتهم کرد. انداختنِ نامه، دالِ بر زورگویی شیخ نیست، سرچشمه گرفته از اندوه و خشم شیخ است:

«شیخ، نامه ها را پیش مرید افکند و گفت: نگاه کُن! از همه کس به من نامه هاست که فرستاده اند...»

جمله ی زیبا و فشرده ی «این همه القاب است نه اسم، و من این همه نیستم»، هم شخصیّتِ معنویِ شیخ را استحکام می بخشد و هم حکایت را از نظر زیبایی شناسی زبانی، تقویت میکند.

## ۱۰۰۹ حکایتِ «یک مسأله از شریعت»

از ابویزید می آید که از حجاز می آمد، اندر شهر بانگ درافتاد که بایزید آمد. مردمان شهر، جمله پیشِ وی باز رفتند، و به اکرام وی را به شهر درآوردند. چون به مراعاتِ ایشان مشغول شد از حق بازماند و پراکنده گشت. چون به بازار درآمد، قرصی از آستین بیرون آورد و خوردن گرفت. مجمله از وی برگشتند و وی را تنها بگذاشتند؛ و این اندر ماهِ رمضان بود.

بایزید، با مریدی که با وی بود گفت: ندیدی که یک مسأله از شریعت کار نبستم، همه خلق مرا رد کردند؟

معنای برخی واژه ها و اصطلاحات می آید: حکایت میکنند قرصی: گرده ی نانی براکنده گشت: تمرکز خود را در عبادت حق از کف داد

# چند لحظهی تحلیلی

١ ـ تحليل جامعه شناختى

با نگاهی به ویژگی های شخصیت های عارفان در داستانهای عارفانه، و مردمی بودنِ ایشان (مُقدّمه و ۱۰۰۳) حق همین است که چون عارفی وارد شهر می شود، بلافاصله خبر ورودش در سراسر شهر بپیچد و «اندر شهر بانگ درافتد که بایزید آمد» و در چنین موقعیّتی، نام شهر، فایده یی ندارد؛ زیرا مسأله ی «استقبال» را به مکان معیّنی محدود می کند و جنبه ی آموزشی حکایت را که می گوید: استقبال از عارفان، حق است مخدوش می کند، چنانکه خواننده می تواند بگوید: تنها در بغداد، بصره، توس یا نشابور از عارفان اینگونه است که قید نام مکان، به نشابور از عارفان اینجا نیست.)

قاعدتاً، برنامه ریزی جهت پیشباز، به وسیله ی مریدان و ایادی مشایخ که پیشاپیش از ماجرا خبر داشته اند انجام می گرفته، همانگونه که خبر ورود را هم ایشان توزیع می کرده اند؛ و نیز می توان گفت که عارفانه نویسان، با توجه به ضرورتِ استقبال، خواهان چنین اقداماتی می شده اند و به یاری حکایاتِ خود، زمینه را برای آنکه مردم از عارفانِ آزاد اندیش و عدالت گرای مبارز استقبال کنند فراهم می آورده اند.

به این ترتیب، مریدان و ایادی، در محکم رسانه های گروهی ملّی و مردمی بوده اند ــ در مقابل جارچیان حکومتی ــ و در خدمتِ آرمانهای رهایی طلبانه ی عارفان.

به هرحال، مشایخ، به عنوانِ رهبران و مراجع ایمانی - سیاسی از راه می رسیده اند و مردم از ایشان توقع داشته اند که جانبِ عدل و اخلاق و اعتقاد را بگیرند و منش و روشِ هیأت های حاکم را که روزه خواری و فساد و تظاهر به فسق بوده نداشته باشند.

در عین حال، ساده دلیِ مردم کوچه و بازار نیز شایسته ی توجه است؛ چرا که در طولِ تمامی سالها بل سده هایی که صوفیان، در جامعه، حضوری نسبتاً فقال داشته اند، مسلماً سخن از ملامت طلبیِ صوفیانه و تضاد میان ظاهر و باطن و «نُمود» و «بود» در میان بوده است؛ امّا مردم، همچنان، بدون آنکه به تفسیر عمل اقدام کنند، حکم به ظاهر

میداده اند و هرآنچه را که مخالف شریعت میدیده اند، مردود میشناخته اند.

در حکایاتِ صوفیانه، برای مردم، رها کردن کار و کاسبی و زندگی روزمره به قصد استقبال از یک صوفی صاحب نام، امری ست عادی. زمانی که هٔجویری میگوید «مردم شهر، جُمله»، نشان می دهد که قدرت توزیع خبر و نیز تمایل مردم به گرد آمدن می بایست بسیار زیاد بوده باشد؛ و با توجه به شناختی که ما از عملکردِ صوفیانِ حکایات در راستای منافع مردم داریم، می توانیم این حرکتِ دسته جمعی را دال بر دردمندی و ستم دیدگی اکثریت مردم و نوعی اعتراض به نظام های حاکم و ایادیِ ایشان تلقی کنیم.

من هنوز در هیچ کجا نخوانده ام که داستان نویسی بگوید: «خبر در شهر پیچید که فلان سلطان می آید، و مردم شهر، جملگی، به اراده و خواست خود، کار و زندگی را رها کردند و به استقبال صمیمانه از وی شتافتند». شاید، شاعری، در قصیده یی، با غلوی شاعرانه، آن هم صرفا به خاطر حقوق ماهانه یی که از در بار دریافت می داشته، در باره ی سلطان محمود غزنوی، هنگامی که از سفر جلآدانهی خود از هند بازمی گشته، چیزی نزدیک به این را گفته باشد؛ امّا همان شاعر خوش سخن، در همان قصیده، سخنانی از این دست، بس شگفت و ناممکن الوقوع بسیار گفته است.

## ٢ ـ يک نگاهِ سياسي

بایزیدِ قصّه، اگر بخواهد در میانِ مردم بماند و وظیفه ی خود را، علناً نیز رسیدگی به دردهای مردم و گوش سپردن به درددل های ایشان مُقرّر دارد، عملاً در مقابل نظام حاکم قرار میگیرد، و این حرکت، مُنجر به درگیری جدّی خواهد شد، و این درگیری مسلماً به زیان صوفی و اهدافِ اوست که هیچ چیز به بُخز محبّت و اعتقاد مردم را با خود ندارد؛ و محبّت مردم، هرگز برای مبارزه کافی نبوده است. بنابراین، بایزیدِ قصّه، همین قدر که «ارتباط مُقدّماتی» را برقرار میکند، لازم است که به مسأله یی بُنیادی و الهی که به آن شناخته شده \_غرق در ارتباطاتِ خاص بودن \_ بپردازد. پس اقدام شیخ، یک اقدام صرفاً صوفیانه نیست، بلکه اقدامی ست سیاسی. ما می توانیم حس کنیم که پس از آنکه خبرِ واقعه به داروغه یا مقام امنیّتی شهر می رسد و می فهمد که مردم کوچه و بازار، شیخ را رها کرده اند، به او پشت کرده اند و تنهایش گذاشته اند، این واقعه تا چه بازار، شیخ را رها کرده اند، به او پشت کرده اند و تنهایش گذاشته اند، این واقعه تا چه مدایه ی خوشنودی و آرامش خاطر وی می گردد.

صوفي رسيده، در همه حال رندو هوشمندتر از آن است كه به دام ايادي نظام

#### مُنتخب حكاباتٍ «كشف المحجوب» و ١١٣

بیفتد، مگر آنکه در جایی، ضرورتِ شهادت را احساس کند یا فاجعه یمی همگانی رُخ بدهد.

نکته یمی که ما را قانع میکند که اقدام بایزید، یک اقدام سیاسی بوده، سخن خود اوست در پایان حکایت.

ببین که حکّام، که به عدم اجرای شریعت مشهورند تا چه حد منفورند!

## ٣ ـ بک شِگردِ داستانی

نگاه کنید که عبارتِ «و این اندر ماهِ رمضان بود» تا چه حد به جا نشسته است، و یا همجویری، جای مناسبِ آن را یافته است. این عبارت را به ابتدای حکایت ببرید تا ملاحظه کنید که چگونه از همان آغاز همه چیز برملا می شود و در نتیجه از تأثیرِ عملِ شیخ و تأثیر حکایت کاسته می شود.

طرح حکایت نویس در مورد اینکه اقدام بایزید به خوردن نان، قبل از مطلّع کردن ما از رمضان بودنِ ماهٔ صورت گیرد، یک شگرد داستانیِ فوق العاده ظریف و زیباست به خصوص در حکایتی تا این حد کوتاه و برق آسا. در چنین حکایت هایی، یافتنِ اینکه هرجمله در کجا باید قرار بگیرد تا بیشترین و مطلوب ترین تأثیر را داشته باشد، تنها از ذهنِ هوشمند داستان نویسِ ماهری چون هجویری برمی آید. و این شگرد، دیگر کمترین ارتباطی با واقعی یا عدم واقعی بودنِ حادثه یا واقعه ی اصلیِ حکایت ندارد. این عملی ست یکسره داستان سازانه و داستان پردازانه. اگر این واقعه، با همین محتوا، به صد داستان نویسِ مبتدی داده شود، بعید است که حتیٰ یکی از ایشان، برحسب تصادف هم بتواند مناسب ترین جای را برای این اطلاع کاملاً لازم و اساسی بیابد آنگونه که هجویری یافته است.

اینک ما با معمّایی حل شده روبرو هستیم، و به همین دلیل، شاید، حق داشته باشیم که وجود معمّایی را، از ابتدا، احساس نکنیم.

## ۱۰۰۵ حکایتِ «به مُراد رسیدن»

از خواجه ابراهیم ادهم روایت آرند که یکی از وی پرسید: هرگز خود را به مراد

#### خود رسیده دیدی؟

گفتا: بلی، دوبار دیده ام. یک بار در کشتی نشسته بودم و کس اندر آنجا مرا فسناخت، و جامه ی خَلق داشتم و موی دراز گشته، و برحالی بودم که اهل آن کشتی برمن فسوس و خنده ستانی می کردند؛ و اندر کشتی، با آن قوم، مسخره یی بود که هرزمان بیامدی و موی من بکشیدی و بکندی و با من به وجه تسخیر استخفاف کردی، و من خود را به مُراد خود یافتمی و بدان ذاتِ نفس خود شاد بودمی، تا روزی آن شادی به غایت برسید، و آن چنان بود که روزی آن مسخره برخاست و بر من بول انداخت.

و دیگربار اندر بارانی عظیم به دِهی فراز رسیدم، و سرمای زمستان مرا غلبه کرده بود، و مُرقعه بر تَنِ من تر گشته. به مسجدی فراز رسیدم، مرا اندر آنجا نگذاشتند، و دیگر مسجد، و سه دیگر. همچنان عاجز آمدم و سرما بر تنِ من قوّت گرفت تا به تونِ گرمابه یی اندرآمدم و دامن خود بدان آتش اندر کشیدم. دود آن بَرتنِ من برآمد و جامه و رویم سیاه شد. آن شب نیز به مراد خود رسیده بودم.

معنای برخی واژه ها و اصطلاحات

خَلَق: گُهنه و پوسیده

فسوس: پوزخند، پوزخند زدن، دست انداختن، مسخره کردن

تَسْخير: رام كردن، مغلوب كردن، مسخره كردن

**ذُلّ**: خوار شدن، مذلّت، رام و افتاده شدن.

(ذِل: نرم و رام و افتاده شدن)

تون: آتشدانِ حمّام، اجاقِ حمّام

## چند نگاهِ کوتاهِ تحلیلی

## ١ ــ تحليلِ ساختماني (و تحليلِ شكل)

حکایت، از دو واقعه ی مستقل از هم تشکیل شده که با ریسمانِ «ریاضت» به هم متصل شده. این شکل از حکایت را، ما، به کرّات، در عارفانه ها میبینیم، و گاه، حلی، سه یا چهار واقعه ی به هم پیوسته را، که باز هم زنجیری محتوایی آن وقایع را به پکدیگر دوخته است. البته این ساختمانِ دو یا چند بخشی، در نوع داستانی «روایت» و

نیز در انواع «نقّالی» و «مقامه»، بیش از انواع «حکایت» به چشم میآید. انگار که راویان، نقّالان، و نگارندگانِ مقامات، حدّ مشخّصی را برای پایان دادن به داستان یا ماجرایی که روایت یا نقل میکرده اند نمی شناخته اند و نمی پذیرفته اند، بّل تا جایی که مقدور بوده و مخاطبان می پذیرفته اند پیش می رانده اند و سلسله حوادثی را که می توانسته محور محتوایی و حتیٰ شکلی و احدی داشته باشد به دنبال هم می آورده اند. "این آمر، از مشخّصاتِ قطعیِ «روایت»، «نقل» و «مقامات» است که به «حکایات عارفانه» و ندرتا به انواع دیگر حکایت سرایت کرده، تا سرانجام جای خود را در برخی از آشکال عمده ی داستان بلند و بسیار بلند یافته است.

علّتِ ظهور این شکل یا ساختمانِ بیرونی در ارائه ی حکایات عارفانه ، احتمالاً این است که حکایات را عارفان و صوفیان بر منبر و به هنگام وعظ و سخنرانی و ارشاد و تبلیغ ارائه می کرده اند ، و طبیعتاً ، تا آنجا که می توانسته اند و مخاطبان تحمّل یا شوقی داشته اند ، می کوشیده اند که بر دامنه ی تأثیر و نفوذ خود ـ از طریق افزودنِ حکایت به حکایت به بیافزایند ، البته ضمن حفظِ ستونِ اصلی موضوع .

#### ۲ \_ تحلیل جامعه شناختی

حکایتِ «به مراد رسیدنِ» هٔجویری، حامل ارزشهای متعدد و تردیدناپذیرِ جامعه شناختی ست. و یکی از نمونه های خالص داستانهای عارفانه.

با توجه به اینکه در کتاب اوّل و در مُقدّمه ی عارفانه ها عرض کردیم داستان، اثری ست هنری که اساساً، و بیش از جمیع هنرها، ریشه در واقعیّاتِ جاری، زندگی روزمرّه و مسائل اجتماعیِ موجود دارد، و به هرکجا که پرواز کند از ریشه جدا نمی شود، ما قادر نخواهیم بود، هرگز، واقعیّاتی را که داستان از نظر جامعه شناسی، مردم شناسی، و روان شناسیِ اجتماعی اِفشا میکند نادیده بگیریم و یا بیانگاریم که داستانی هم می تواند وجود داشته باشد که حامل اینگونه ارزشها نباشد و باز هم داستان داستان عمیه و می تواند وجود داشته باشد. این، قطعاً، ممکن نیست.

در حکایتِ «به مُرادْ رسیدن»، هٔجویری میگوید: «ریاضت کشیدن» و «دردمندانه و به خفّتْ زیستن» برابر است با «رسیدن به عمیق ترین خواسته ها و آرزوها» و این، ظاهراً، به معنای «رنجْ طلب و خودآزار بودن» است، و این نیز، ظاهراً به معنای آن

<sup>•</sup> محور محتوایی ، فی المثل ، وجود محتوای آموزشیِ مسلط است؛ و محور شکلی ، مانندِ حماسی یا سوکواره بودن داستان.

است که «صوفی، در اوج اعتقاد و وصل، یک بیمار روانی ست نه چیزی بیش».

مخالفانِ سطحی اندیشِ عرفانِ اسلامی ـ ایرانی ، همین نکته را مُستمسک قرار داده اند تا عرفان را مورد تهاجم قرار بدهند، همین را که عرفان یا تصوّفِ ما «تحمّل مشقّات» است و «تن سپردن به ذلّت و خفت» و «تسلیم شرایط بودن».

شک نباید کرد که این گروه های مُخالف، هرگز از پوسته ی عرفانِ اصیل عبور نگرده اند و توانی عبور هم نداشته اند. زمینه های آموزشی و پرورشی ایشان اجازه نمی داده که از سطخ بگذرند و نگاهی به درون بیندازند تا ببینند که عرفان یا تصوّف، چگونه سرشار از تحرّک و تمرّد، سرشار از اعتراض به شرایط منفی و ستمگری، سرشار از شور و تمایل به یک دگرگونی بُنیادی در راستای نجات انسان از انحطاط روح، و فساد، و درد، و فقر، و بی عدالتی و عدم مساوات بوده است. با فقرا همقدم شدن هرگز به معنای تأیید فقر نبوده است، همچنان که از دردمندی تن خویش گفتن می تواند به معنای همصدا شدن با خیل عظیم دردمندان جامعه باشد و پیام آشنا به آشنا رساندن و دردآشنایان را ندا دادن که راه مبارزه با بدکاران، به ریشه زدن است و از ریشه سخن گفتن، نه دادن که راه مبارزه با بدکاران، به ریشه زدن است و از ریشه سخن گفتن، نه گداطبعانه، در خانه ی اغنیا به انتظار نشستن.

عارفِ قصّه میگوید: آشنایی با مشقّات، نخستین قدم در راهِ رستگاری انسان است؛ و این آشنایی، قرینِ تحمّلِ مشقّات است در محدوده یی از زمان امّا تحمّل، به معنای تأیید و قبول نیست.

«با آن قوم، مسخره یمی بود» نشان می دهد که در آن روزگار، یکی از مسائل تفریح و طرب صاحبان ثروت و مقام، همراه داشتن دلقکان و مسخرگانی بوده که با اقدام به آزار دادن بینوایان و تک افتادگان و کشیدن و کندن موی در ویشان، و حتی انداختن بول بر آنها، اسباب نشاط خاطر مبارک بزرگان را فراهم می آورده اند. خواهیم دید که اگر این مسأله، ندرتا اتقاق می افتاد، مورد استناد بسیاری از داستان نویسان آن عصر بلند مشقت قرار نمی گرفت.

هٔجویری، یک «وضعیّت» تأسف انگیز اجتماعی را تصویر میکند نه لذّت بردنِ ابراهیم ادهم را؛ و این وضعیّت، شامل تمام سرزمین های زیر سلطه ی استعمارگران عرب و وابستگان آنها و حتی جانشینانِ بد کار ایشان می شده نه فقط حجاز یا مصر یا ایران؛ و این وضعیّت، آشکارا مُغایر با کُل و جزء آن وضعیّتی بوده که در قرآن و در اسلام محمّدی و مکتب علی و خلفای راشدین، وعده ی آن داده شده بود.

داستان نویس یا صوفی داستان ـ که صوفی داستان، قهرمان داستان نویس

است و ابزار کار او می بیند که ستم، زنده است و مسلط. چگونه باید به آن اشاره و اعتراض کند بی آنکه خود به دام ستم بیفتد و خُرد شود و از نیروهای اصلی ضد ستم چیزی کاسته شود؟

ما، در این حکایت، با دو مسأله که در نگاهِ اوّل در تضاد با یکدیگرند برخورد مىكنيم: ازيك سو، در روستايى، سه مسجد وجود دارد و لااقبل يك حمّام، يعنى روستا، کاملاً زنده و آباد است؛ و از سوی دیگر، مردم آنچنان بی یار و یاورند، و بی قانونی آنچنان حکم فرماست که اقشار مُرفّه می توانند مردم سر و پا برهنه یا خَلَق پوش را به عنوان وسیله ی خنده و تفریح به کار گیرند و در مسجدها نیز این مردم را راه ندهند تا لحظه یی در پناه خدا در امان باشند؛ و کلید مسأله نیز در همین جاست. زمانی که ما می بینیم این مردم سر و پا برهنه ی سرمازده ی دّم مرگ را به مسجدها راه نمی دهند ــ به هیچ مسجدی راه نمی دهند\_ و با خفّت و ذلّت می رانند، این اثر حکایت از آن می کند که در آن زمان \_ باز هم قرن دوم تا پنجم هـ.ق \_ مسجد، نه مأمن فقرا و دردمندان، بل تكيه كاهِ اقشار مُرفّه و صاحب نفوذ جامعه \_غالباً زمين داران وايادى نظام \_ بوده است؛ یعنی درست به خلاف یکی از اساسی ترین اهدافی که در بنای مسجدها وجود داشته و هنوز هم دارد، و جای بحث هم نیست؛ و همین اثر نشان دهنده ی آن است که حکّام و گردانندگانِ چرخهای جهان اسلام، از اسلامی که قرآن مُبلّغ آن بوده و پیامبر ، بشارت دهنده ی آن، تا چه حد دور بوده اند. ممکن است نکته بینی بگوید: «سرایا آلودگی ابراهیم، موجب می شده که او را در محیطی مُطهّر راه ندهند» که در این صورت، نگهبانان مسجدها یا مقامات مسئولِ روستا میبایست این مرد دِرمانده ی سرمازده ی سیه بخت را به نوان خانه یا حمّامی هدایت کنند \_ کاری که در همان روزگار، صوفیان می کردند ــ و چند سکّه و جامه یی به او بدهند تا از آن وضع خلاصی یابد و به خانه ی خدا بازگردد و شکر نعمت به جای آرد؛ حال آنکه میبینیم ابراهیم را به درون حمّام نیز راه نمیدهند، بلکه او به گلخنی پناه می برد که یکسره آتش است و دود و سیاهی ـ و روسیاهی ــ و تصویری از جهنم خدا را به ذهن می فرستد .

باید به خاطر داشت \_ همانگونه که در مقدّمه عرض کردیم و باز میکنیم \_ شخصیّت های اصلی داستانهای عارفانه، مانند ابراهیم ادهم و بایزید بسطامی و ابوسعید ابوالخیر و.... \_ با توجه به مجموعه یی از اطلاعات، شایعات، روایات، و نیازها \_ غالباً بیرونِ فضای داستان و در متن های تفسیری توضیحی ساخته می شده اند و سپس جهت پرداخت و به کارگیری، تحویل داستان نویس یا داستان می شده اند؛ یعنی نویسندگان

حکایت ها، احتیاجی حس نمی کرده اند که مرتباً، مشخصات قهرمان های خود را بازگویند و به خاطر مخاطبان بیاورند. با توجه به این نکته باید بگویم که این ابراهیم ادهم، زمانی خود مقام امیری و حکومت داشته است \_ خواهیم دید \_ و آنچه موجب می شود آن جایگاه و آن ثروت و مکنت را ترک کند و جامه ی صوفیان بپوشد، همین ناروایی ها و فساد دستگاه حاکم بوده است و توجه به اینکه امیرِ خوبِ تنها، کاری از پیش نخواهد بُرد.

این که میگویم حکایت های عارفانه «تحمّل تا زمان لازم، نه تا ابد» را درخواست میکنند، مسأله بی ست که در همین حکایت هم شخصیّت اصلی داستان و نویسنده، هردو، مورد تأکید قرار داده اند. اگر مسأله ی «دوام بلامدّت تحمّل» مطرح بود نه تحقیر اقشار مُرفّه جامعه، و نه برانگیزی به هنگام عوام دردمند علیه اغنیا، دیگر نیازی نبود که هجویری، این حکایت را با این ساخت و بافت برانگیزنده ارائه بدهد. در این حکایت دقیقاً برخلافِ حکایتی که قشیری میگوید، و خواهد آمد اقشار آسوده مورد سرزنش و تمسخر قرار گرفته اند و وضعیّت اجتماعی و اعمالی رذیلانه ی ایشان برملا شده است. همچنین به این مسأله که مساجد می بایست در اختیار دردمندان و سرمازدگان باشد و نبوده است، مستقیماً اشاره شده. این که ابراهیم میگوید: «به سه مسجد رفتم» باشد و نبوده است که جای چنین سیه بختانی در مسجد بوده است نه هیچ کجای دیگر. ممکن نیست بپذیریم که این زخم های عمیق که هجویری برتنِ نگهبانان مسجدها می زند، خالی از هر فایده یی بوده است و وسیله ی سرگرمی و تفریح.

هٔجویری، اگر نمیخواست که مسأله را نقادانه و زخم زنان بررسی کند و میخواست فقط به رضایتِ خاطر ابراهیم ادهم بپردازد \_ چنانکه قشیری پرداخته است \_ هرگز پای سه مسجد را پیاپی به میان نمیکشید \_ چنانکه قُشیری نکشیده است \_ و با آن لحن دردمندانه نمیگفت: «همچنان عاجز آمدم و سرما برتن من قوّت گرفت»، چنانکه قُشیری نگفته است.

این وضعیّت، باز هم، نشان دهنده ی همدردی هجویری به عنوان داستان نویسِ مسئول به اکثریّتِ خاموشِ جامعه، اکثریتی که آرزومند است تا کسی بیاید و مشکلات ایشان را، در مرحله ی نخست برزبان بیاورد و به فریاد بگوید که «در عبادتگاه ها نیز جایی برای محرومان نیست»...

## ٣ ـ تحليل لمنرشناختى

تقسیم موزون و متوازنِ دو واقعه، نشان دهنده ی حضور ذهن هجویری ست. اگر ماجرای اوّل بیست سطر بود و ماجرای دوّم پنج سطر، از نظر زیبایی ، رابطه ی میان دو ماجرا مخدوش می شد و گسیختگی موضوعی و محوری پیش می آمد؛ یعنی دو ماجرا ستون یا محور واحدی پیدا نمی کردند؛ امّا حال که پس از ظی مُقدّمات، دو ماجرا، از نظر اندازه، کام لا برابراند، این توازنِ زیبایی شناختی ، به درک مقصود نویسنده و احساس یکپارچگی در اثر، کمک می کند.

#### ٤ \_ تصويرسازي داستاني

تصویرسازیِ هٔجویری در این حکایت، ناب و مملو از تحرک است. این که میگوید: «با آن قوم، مسخره یی بود که هر زمان بیامدی و موی من بکشیدی و بکندی»، دوام مسخرگی همراه با مشخص کردنِ عینیِ نقشِ آن دلقک، به معنای خلق یک تصویر داستانی ماندگار است.

در ماجرای دوّم نیز «دامن خود بدان آتش کشیدم. دودِ آن بر تَنِ من برآمد و جامه و رویم سیاه شد» تصویریست زیبا و ماندگار.

حال، به همین موضوع و ماجرا از زبانِ ابوالقاسم قُشیری، با ترجمه ی ابوعلی حسن عثمانی توجه میکنیم تا با ناتوانی های قُشیری در ساخت و پرداختِ داستان، مُقدمتاً، آشنا شویم. گسیختگی، در آنچه که قشیری میگوید، بیداد میکند. ماجرایی که او نقل میکند گرچه به ظاهِر همان است که هُجویری میگوید، و هردو نیز به احتمال قریب به یقین مرجع واحدی داشته اند، و هردو نیز کاملاً همزمان بوده اند، و قشیری، این حکایت را، احتمالاً، چند سالی هم زودتر از هُجویری نوشته است، و چه بسا نوشته ی قُشیری مورد استفاده ی هُجویری قرار گرفته بوده، حکایت هُجویری به مراتب داستانی تر، نافذتر، منطقی تر، و زیباتر از حکایتِ قُشیری ست؛ و یک کلام: آنچه هُجویری فرموده، به راستی «حکایت» است و آنچه ابوالقاسم قُشیری گفته، چند خُرده واقعه ی بدون وحدتِ بدون ساختمانِ بدون ارزشهای عمیق اجتماعی.

قُشیری، عذاب دادن ابراهیم را در کشتی، و راه ندادنِ او را به مسجد (و تنها یک مسجد)، اموری شخصی و فردی قلمداد میکند نه مسائلی در ارتباط با کُلِّ جامعه و سیاستِ حاکم بر جامعه.

تنها نکته یی که قشیری به آن توجه مختصری داشته، که آن هم مطلقاً مربوط به ماجراهای مورد بحث نیست این است که در آن زمان، کسانی بوده اند که زرتشتیان \_ یا نهایتاً، کافران \_ را سخت و بی ترجم آزار می داده اند:

«مردی مسخره در آنجا بود و میگفت: «به تُرکستانُ گبران را چنین گرفتمی» و موی سرم بگرفت و بجنبانید.»

مقایسه کنید با:

«اندر کشتی، با آن قوم، مسخره یی بود که هرزمان بیامدی و موی من بکشیدی و بگندی...»

و مقایسه کنید آن جمله مربوط به «بول افکندن» را در کشف المحجوب هجویری با «کسی برمن بشاشید» در رساله قشیری، که مطلقاً دچار گسیختگی ست، و جمله یی ست به گونه ی حکایتی مستقل و بی اعتبار...

## ۱۰۰۵/۲ حکایتِ شاڈ شدنِ عارف

ابراهیم ادهم گوید: اندر مسلمانی، هرگزشاد نشدم مگرسه بار. یک بار اندر کشتی بودم، مردی مسخره در آنجا بود و میگفت: «به تُرکستانُ گبران را چنین گرفتمی» و موی سرم بگرفت و بجنبانید. من شاد شدم از آنکه اندر کشتی هیچکس نبود ـ به چشیم او ـ حقیرتر از من.

دیگر بیمار بودم، در مسجدی؛ مؤذن درآمد و گفت بیرون شو!

من طاقت نداشتم. پای من بگرفت و بیرون کشید.

سه دیگر به شام بودم، پوستینی داشتم، اندر او نگریستم، موی از جنبنده باز لاانستم از بس که بودند. بدان نیز شاد شدم

وَ هَم از وی حکایت کننـد کـه به هیچ چیز چـنـان شاد نشدم که روزی نشسته بودم، کسی بیامد و برمن شاشید.)

از «رساله ى قشيريه»

اینک که نظری به حکایت «شاد شدنِ عارف» از قشیری و نقاط ضعف آن

### مُنتخب حكاياتِ «كشف المحجوب» ( 1 1 1

انداختیم، خوب است همین «موضوع» را از زبان ابوابراهیم بُخاری در کتاب «شرح تعرّف» \_ که به آن اشاره کرده ییم \_ بشنویم. اثر بخاری، دیگر، به هیچ عنوان، داستان یا داستان گونه نیست؛ بلکه بخشی از مقاله یا رساله یی اعتقادی ست از دیدگاهی خاص.

به این ترتیب، بار دیگر تأکید میکنیم که وجود ((واقعه)) یا «موضوع) به معنای وجود داستانِ هنری نیست. واقعه یا موضوع، یکی از مصالح داستان و یا بخشی از مواد خام جهتِ آفرینش داستان است. به همین خاطر هم یک داستان نویس، کاملاً آزاد و مختی است که وقایع و موضوعاتی را که پیشینیان و یا هم عصران او به کار گرفته اند، به قصد خلق اثر داستانی ناب، مجدداً به کار بگیرد، و یا حتی از نظرگاهِ خاص خود به آن موضوع یا واقعه نگاه کند \_ البته با قید اینکه واقعه یا موضوع را از کدام نویسنده گرفته است.

# مُشكلِ ابراهيم

ابراهیم ادهم گوید: سخت ترین حالی که مرا پیش آمد آن بود که به هرجای که درآمدمی تا خلق مرا نشناختندی، به هر تهمتی که بودی مرا گرفتندی؛ و چون بشناختندی، مرا از وقتِ خویش مشغول کردندی. ببایستی گریختن. ندانم کدام صعب تر بودی: به وقتِ ناشناخته بودن، ذِل کشیدن، یا به وقتِ شناخته بودن، از عِز گریختن.

از کتاب «شرح تعرّفِ» بُخاری

## ۱۰۰۹ حکایتِ اُویسِ قَرَنی

... پیغمبر صحابه را گفت: «مردی ست از قَرَن، اویس نام، که او را به قیامت همچون اغنام ربیعه و مُضَرْ شفاعت باشد اندر أمّتِ من» وروی به عُمر و علی \_\_ رضی الله عنهما \_\_ کرد و گفت: شما ورا ببینید، و وی مردی ست بسته و میانه بالا و شعرانی و بر پهلوی وی چون یک دِرَمْ سفید است و بر کف دستش سفیدی ست چو

بَرَص، ووى را به عدد ربیعه ومُضَرُ شفاعت باشد اندر أمّتِ من. چون بینیـدش سلام من به او برسانید و بگویید تا اُمّتِ مرا دُعا گوید.

چون عُمَر از بعدِ وفاتِ پـيخمبر به مكّه آمـد و اميرالمؤمنين على با وى بود، اندر ميان خطبه گفت: يا اهل نجد، برخيزيد!

اهل نجد برخاستند.

كفت: ازفَرَنْ كسى هست ميان شما؟

گفتند: «بلی» وقومی را به اوفرستادند.

امیرالمؤمنین عمر، خبر اویس از ایشان پرسید. گفتند: دیوانه یی هست اویش نام که اندر آبادانی ها نیاید و با کس صحبت نکند و آنچه مردمان خورند نخورد و فم وشادی نداند و چون مردمان بخندند وی بگرید و چون بگریند وی بخندد.

گفت: وي را ميخواهم.

گفتند: به صحراست، به نزدیک اشتران ما.

امیرین برخاستند و به نزدیک وی شدند. وی را یافتند در نماز استاده. بنشستند تما فارغ شد و برایشان سلام گفت و نشانِ پهلوو کف دست به ایشان نمود تا ایشان را معلوم شد. از وی دعا خواستند و سلام پیغمبر به او رسانیدند و به دعای اُمّت وصیّت گردند و زمانی پیش وی ببودند تا گفت: رنجه گشتید. اکنون بازگردید که قیامت نزدیک است. آنگاه ما را دیدار رنجه بُود، که مَر آن را بازگشتن نَبُود، که من اکنون به ساختن برگ راهِ قیامت مشغولم.

و چون اهلِ قَرَن بازگشتند و وِی را حُرمتی و جاهی پدیدار آمد اندر میان ایشان، وی از آنجا برفت...

معناى برخى واژه ها و اصطلاحات

(ربیعه ومُضَر: قوی ترین قبائلِ عهد جاهلیّت، ربیعه، مرجع قبیله ی قریش است و حضرت پیامبر(ص) از قبیله ی قریش)

(آغنام ربيعه ومُضر: گوسفندان اين دو قبيله)

شعرانی: ۱ ـ نام کوهی نزدیک موصل (: شعران)

۲ — بسیار موی و درازموی اندام. پُرموی.

## چند نگاهِ كوتاهِ تحليلي

۱ \_ تحلیل داستانی

حکایتِ أویس، از اساس اسلامی ست، و ماجرای آن را هُجویری از داستان نویسان عرب گرفته است؛ امّا هُجویری به شیوه ی خود آن را باز ساخته و پرداخته است.

مُهرِ هُجویری، ایجاز شگفت انگیز اوست؛ ایجازی که مطلقاً مُخلِّ معنا نیست امّا اثر را به یک پیام رَمز نزدیک میکند.

علّتِ تکرار عبارتِ «او را به عددِ ربیعه و مُضَرْ شفاعت باشد اندر اُمّتِ من»، احتمالاً اعتقاد اوست به اثر بخش بودن این عبارت. از این تکرار که بگذریم، اطلاعات درباره ی اویس، برق آسا شُرّه میکند، به کمک همان «واو» پیوند که مورد علاقه ی هجویریست، و در لحظه هایی که میخواهد شتابِ پیام را زیاد کند از این «واو» حداکثر بهره را میگیرد.

«...وگفت: شما او را ببینید، و او مردی ست بسته و میانه بالا، و شعرانی، و بر پهلوی وی چون یک درم سفیدی ست، و بر کف دستش سفیدی است، و وی را به عدد ربیعه...»

ایجاز در مکالمات نیز تمام است:

«\_ یا اهل نجد، برخیزید!

اهل نجد برخاستند.

\_ از قرن کسی ست میان شما؟

ــ بلی .

«...

فشرده گویی هنرمندانه همچنان ادامه می یابد: امیرین به اویس می رسند؛ و هجویری، جمیع اظلاعاتی را که خواننده می داند امّا اویس نمی داند، حذف می کند. حکایت، برای خواننده است نه برای اویس. امیرین، خود را به او نمی شناسانند و هدفِ خود را نمی گویند. ما می دانیم، کافی ست؛ و اویس، اگر به راستی چنان مردی ست که حضرت پیامبر می فرماید، نیازی ندارد که بشنود. امیرین، حتی به اویس نمی گویند که

ما در پی مردی هستیم با این نشانی ها تا او نشانی ها بنُماید. مینشینند تا نماز اویس به پایان رسد. آنگاه «اویس بر ایشان سلام کرد و نشانِ پهلو و کفِ دست به ایشان نُمود».

نماز خواندنِ اویس از آنرو کاملاً لازم است که قبلاً، مردمِ قَرَن، او را «دیوانه» یی نامیده اند که هیچ چیزش به عاقلان نمیماند. پس یک چشمه از ایمان و عقل او نماز خواندن اوست در خلوت، و در نهایتِ خلوص؛ و از آن خلوص است که اشعار برمیخیزد.

ایجاز، در پایان حکایت، به کمال ممکن میرسد. پس از آنکه دو امیر بزرگوار به دیدن اویس میآیند و میروند، «اویس را حرمتی و جاهی پدید آمد. وی از آنجا رفت...».

این زیباترین بُرش از شخصیّتِ اویسِ قَرَنی ست: مردی که خواهان هیچ چیز جز سخن گفتن به معبود نیست؛ و حال که چنان وظیفه یی بر دوش او نهاده شده که شفیع المیت المیت بیامبر باشد، بدیهی ست که نمی تواند بندی حرمت و جاه شود.

رو همین گرایش به گمنامی ست که سرانجام، او را وامیدارد که شهادت را برگزیند و دیدار معشوق را.)

طرحی که از شخصیت اویس ارائه می شود، در اوج ایجاز، طرحی ست ظریف، دقیق، زیبا و کفایت کننده. ما در همین چند کلمه، اویس حکایت را به تمامی می شناسیم: ظاهر و باطن او را، زیستگاه و نوع زندگی او را، گرایش ها و آمال او را، نقش و مسئولیتِ خطیر او را. ما از یک پنجره ی بسیار کوچک، دنیای بزرگِ اویس قرنی را نگاه می کنیم، و دیگر هرگز او را از یاد نمی بریم. مقام معنوی اویس در آن جمله که پیامبر می گوید: «بگویید اُمّتِ مرا دعا گوید» آشکار می شود، ژرفای اندیشه ی او در آن جمله که «چون مردمان بخندند او بگرید و چون بگریند وی بخندد» و بی نیازی او در همان جمله که «وی از آنجا برفت».

این داستان را به گونه های دیگربازخواهیم دید و دربارهی آن سخن خواهیم گفت. در اینجا تنها به یک «نمونهی همزمان» اشاره میکنیم:

# شرح تقرف بُخارى

گفتیم که اکثر داستانهای ابوابراهیم بُخاری در «شرح تعرّف»، دارای ضعفِ ساختمانی ست، به حدی که به «داستان گونه» نزدیکتر است تا داستان؛ و در

داستان گونه های بخاری نیز، غالباً، بیش از دو عنصر از عناصرِ اساسیِ داستانی مفقود است، و اغلب وقایعی که به نام «حکایت»، «قصّه» و «داستان» ارائه میدهد، نمونه های غیرداستانی شده ی داستانهایی ست که از پیشینیانِ ایرانی و غیرایرانیِ خود دریافت کرده است. با این همه، گفتیم که حذف آثار داستانیِ ابوابراهیم بخاری، به هیچ صورت، ممکن و صحیح نیست؛ چرا که در «شرح تعرّف» نمونه های خوب و بسیار خوب داستانی هم نُدرتاً می توان یافت.

حال، نظری می اندازیم به همتای داستانی «حکایتِ اویس قرنی» در «شرح تعرف» تا خواننده، خود ملاحظه بفرماید که اثر ا. بخاری نسبت به حکایت هٔجویری تا چه حد دچار آشفتگی و بی نظمی ست و به دور از محورِ واحدِ منطقی و خطِ موضوعی واحد.

ضمناً توجه كنيم به اين مسأله كه بنا به تمايل داستان نويس و زمينه ى مذهبى و اعتقادى او، شخصيت هاى تابع نيز تغيير مىكنند؛ چنانكه در اين داستانِ بُخارى، از حضرت على عليه السّلام خبرى نيست؛ حال آنكه در اغلب حكاياتِ همتا، عُمر رضى الله عنه و على عليه السلام در كنار هم اند.

## ۱۰۰۱/۲ حکایت گونه ی اُویس قَرَنی

... اویش مردی بود از اهل یمن، و به پیغمبر علیه السلام ایمان آورده بود، و در روزگارِ پیغمبر ببود، و مادرش زنده بود و مادرش نیز ایمان آورده بود، و به زمین یمن بودند و به آن را قرن خوانند، و او را ساز و برگ نبود که مادر را به نزدیکِ پیغمبر توانستی آوردن، و نتوانست مادر را به جای گذاشتن. به سببِ آنکه حقِ مادر نگه داشت، خدای تعالی او را به ناکردنِ هجرتْ معذور داشت.

وپیغمبر را از حالِ او خبر بود و به برکتِ خشنودیِ مادر، او را کرامت روزی کرد، تا آنجا که پیغمبر گفت: از اُمّتِ من مردی باشد که به عددِ ربیعه و مُضَر، خدای تعالیٰ به شفاعتِ اوبیامرزد، وآن اویس قرنیست.

وپیغمبر، بشارت داد تحمر را، که تو او را ببینی، و چون ببینی او را، از من سلام برسان!

پس به روزگارِ آنکه عُمر خطّاب حج کرد، او را از اهل یمن طلب کرد و بدید و درود بیغمبر به وی رسانید، وقصّه ی او دراز است...

از کتاب «شرح تعرفِ» بُخاری

### ۱۰۰۷ حکایتِ زبانِ حبیب

... حبيبِ عَجَمى، بلنده مّت وبا قيمت بود و اندر مرتبه گاهِ مردان، قيمتى و خطرى عظيم داشت. توبهى وى ابتدا بر دستِ خواجه حسن بصرى بود. وى اندر اوّل عهد ربا دادى و فساد كردى. خداى عَزَّ وَ جَلّ، به كمالِ لطفِ خود او را توبهى نصوح داد و توفيق ارزانى داشت تا به درگاهِ وى ـ جَلَّ جَلاله ـ بازگشت، ولختى از علم بياموخت از حسن.

حبیب، زبانش عَجَمی بود، وبر عربیّت جاری نگشته بود. خداوند وی را به گراماتِ بسیارْ مخصوص گردانید، تا به دَرجتی که نمازِ شامی، حَسن به درِ صومعهی وی بگذشت، وی قامتِ نمازِ شام گفته بود و اندر نماز ایستاده. حسن اندر آمد و اقتدا به اونکرد \_ از آنکه زبانِ وی بر خواندنِ قرآن جاری نبود. به شب که بخفت، خداوند را به خواب دید. گفت: بار خدایا! رضای تو اندر چه چیز است؟

گفت: یا حسن! رضای ما یافته بودی، قدرش ندانستی.

گفت: بار خدایا آن چه چیز بود؟

گفت: اگر تو از پس حبیب، دوش، نماز بکردی، و صحّتِ نیّتش تو را از امکانِ عبادتش باز نداشتی، ما از تو راضی شدمی.

اندر میان این طایفه معروف است که چون حسن بصری از کسانِ حَجّاجُ بگریخت، به صومعه ی حبیب! حسن را جایی دیدی؟

گفتا: بلي.

گفتند: كحاست؟

گفتا: اینک در صومعهی من است.

به صومعه اندر آمدند، کس را ندیدند و پنداشتند که حبیب برایشان استهزا

میکند. وی را جف گفتند که راست نمیگویی، و وی سوگند یاد کرد که راست میگویم و اینک در صومعه ی من است. دیگرباره و سه دیگرباره اندر آمدند و نیافتندش و برفتند.

حسن بیرون آمد و گفت: یا حبیب! دانم که خدای تعالیٰ به برکاتِ تومرا به این ظالمان ننمود؛ چرا گفتی که وی در اینجای است؟

گفت: ای استاد! نه به برکاتِ من بود که تورا ننمودند به ایشان، بل به برکتِ راست گفتن تورا ندیدند. اگر من دروغ گفتمی، مرا و تو را هردو رسوا کردندی.

## چند نگاهِ تحلیلی

#### ١ ــ تحليل ساختماني

حکایت «زبانِ حبیب»، مانند (۱۰۰۵) حکایتی ست دو بخشی، با همان توازن و تعادلِ ریاضی در دو بخش، با برخی ویژگی های «نقل» به عنوان یک نوع داستانی به و ما بار دیگر، از نظر ساختمانی، با دو بنای نزدیک به هم رو برو هستیم که پل هایی آن دو را به هم متصل کرده است.

بخش نخست نشان میدهد که حبیب، که عارفی ست ایرانی، و در گذشته ها یک بار هم توبه شکسته است، خاص است و عزیز نزد خدای حسن بصری که به «عربیّتِ» خویش می بالد.

بخش دوم، بهره گیری از این خاص و عزیز بودن حبیب است به سود حسن بصری، و در راه نجات او.

به این ترتیب میبینیم که این دو بخش، تا چه حد به هم مُتکی هستند، و علیرغم ظاهر حکایت، در هم تنیده اند و تفکیک ناپذیر.

بدون واقعه ی نخست، واقعه ی دوّم هیچ چیز نمی گوید. این روابطِ پیچیده و در عین حال دلنشین حسن و حبیب است که واقعه ی دوّم را مستحکم می کند: حسن بصری، حبیب ایرانی را توبه داده است آن هم توبه ی نصوح؛ امّا هنوز هم او را باور ندارد و در نماز به او اقتدا نمی کند. در عین حال، حسن، از اینکه به حبیبِ ایرانی اقتدا نکرده، ناخود آگاه، پشیمان است و میل به بیان ندامت دارد، که براساس یک اصلِ داستانی صوفیانه، اینگونه مشکلات، در خواب حل می شود؛ چرا که «خواب»، برای

صوفی، قطع ارتباط کامل با همه چیز نیست؛ و درباره اش خواهیم گفت.

حالتِ تعلیقی که در واقعه ی اقل به وجود می آید ــ که آیا عاقبت حسن حاضر است به حبیبِ ایرانی، که زبان عرب نمی داند، اقتدا کند ــ باز از همان موارد حذف زائدی ست که در کار هجویری می شناسیم و در (۱۰۰۹) دیدیم و باز خواهیم دید. شک نیست که حسن، امر خداوند را مطیع است و نماز خواهد خواند؛ امّا آیا کار به همانجا پایان خواهد یافت یا این رشته ی اُلفت خدایی، در جایی، بسیار عمیق تر خواهد شد؟ به خصوص که ما در بنای نخست، مطلع شده ییم که حبیب به دستِ همین حسن بصری توبه کرده است، یعنی مقام ارشادیِ حسن بسیار بالا تر از حبیب است. لحظه ی برابری حسن با حبیب، و یا حتی تقدم حبیب ایرانی بر حسن عرب، لحظه یی ست ناب، شیرین، و تاریخی. اینجا دیگر هجویری یک عارفِ ساده دل نیست، نماینده ی شیرین، و تاریخی. اینجا دیگر هجویری یک عارفِ ساده دل نیست، نماینده ملتی ست که باید بداند در عرفان و تصوفِ اسلامی ـ ایرانی، چه معدنی از الماسِ روخ هست.

خلق چنین تصویری، از آرزوهای حکایت نویسان ایرانی آن زمان و رخانهای بعد بوده است؛ امّا کسانی را می شناسیم که این آرزو را قدری رذیلانه و مختصری نژادپرستانه و فخرفروشانه عنوان کرده اند. هٔجویری چنین نیست. ترازوی عدالتِ هنری در دست اوست. اعتبار حسن بصری را نگه می دارد؛ او را در مقام مُرشد و مراد حبیب قرار می دهد، او را در جایگاهی می نشاند که می تواند مشکلاتش را با خداوند در میان بگذارد؛ آنگاه، شاگرد خوب شاگردی ست که لااقل یک قدم از استاد جلو باشد (برخلاف آنچه که سعدی می گوید) و حبیب ایرانی، آن یک قدم بلند را برداشته است:

«ـ یا حبیب! میدانم که خدای تعالیٰ به برکتهای تومرا به این ستمکاران ننمود؛ امّا چرا گفتی که من اینجا پنهان شده ام؟

ــ ای استاد! به برکتهای من نبود که ایشان تو را نیافتند، به برکتِ صداقت بود؛ نَفْس صداقت.»

جملهی «اگر دروغ میگفتم، هردو رسوا میشدیم»، سقف محکم و مناسبی ست برای حکایتی که با یک جملهی اخلاقی استوار آغاز شده است:

«حبیب عجمی، بلندهمت و با قیمت بود و اندر مرتبه گاهِ مردان، قیمتی و خطری عظیم داشت.»

### ۲ ـ تحلیل اجتماعی و تاریخی

میبینیم که هنرمندانِ اهل قلم، در طول تاریخ، به مددِ قصّه و داستان، به مراتب بهتر از شعر می توانسته اند ادراکات، عواطف و نظراتِ اجتماعی و سیاسی خود را بیان و منتقل کنند. شعر، همان جولانگهِ «احساسِ ناب و متعالی»ست. پای بیان اعتقادات سیاسی ـ اجتماعی که به میان می آید، به ندرت، بسیار به ندرت شاعری را می یابیم که اشعارش حالتِ شعریِ خود را فرو نگذارد و اثرش به نظمی کم و بیش دشوار و غیرکافی تبدیل نشود.

در حکایت «زبان حبیب»، ما همان مسأله ی قدیمی عرب و عجم را بازمی یابیم، و آن ترجیع بندِ قدیمی را که «چه کسی نزد خدای قرآن، گرامی تر است؟» آنکه به عربی سخن میگوید یا آن که به فارسی ــ امّا با خلوص و صداقتِ بیشتر؟

آیا خداوندِ قرآن، صراحتاً نفرموده است که قرآن را بدان دلیل به زبان عرب ابلاغ کرده که شاید، شاید عرب به عقل بیاید و دست از فساد و تباهٔ کاری های خود بردارد؟ حکایتِ «زبان حبیب»، همان داستان بلندِ نهضت شعوبیه است، و اینکه «از

میان ملت ها و امت ها کدام یک نزد خداوند، مقامی والا تر دارد».

این حکایت، مستقیماً متکیست به فلسفه ی نهضتِ شعوبیه، تا با طرح زیرکانه ی آن بتواند از ستمگری های حکّامِ عربِ به ظاهر مسلمان سخن بگوید و از نقشِ عارفِ ایرانی نجات دهنده ی مؤمنانِ عرب.

حسن بصریِ عرب نمی داند که خدای محمد (ص)، چه چیز را دوست تر و • خوش تر می دارد، و نمی داند که خداونید محمد (ص)، مردمِ راستگوی پرهیزگار را به جملگی افراد، قبائل و اُمّتِ خویش رُجحان می دهد.

تاریخ جنبش شعوبی را به کمک همین گونه حکایت ها تدوین کرده اند، و باز، بهتر از گذشته خواهند کرد.

• مسأله ی اجتماعی دیگر، توبه است و اعتبار آن در حکایتِ عارفانه.

در حکایتِ «زبان حبیب» نیز مانند بسیاری از داستانها، به توبه پذیریِ خداوند اشاره یی مستقیم میشود، و به اینکه هرگز ناامید از بارگاهِ الهی نباید رفت.

شکستن توبه، به معنای پایان کارنیست.

و چنین است که ما در عرفانِ اسلامی ایرانی، همیشه درخشش و شفّافیِ امید، تحرّک، نوسازی، بازسازی و مقاومت را مییابیم \_ چیزی که هرگز در رهایی، آرامش و تسلیم قصه های بودایی نمی توان یافت، و نیز در آنگونه عرفانِ خسته ی مستأصل که

«عرفان مسیحی» نامیده می شود، و سرشار است از وادادگی و فروافتادگی، و به امیدِ جهان باقی، زندگی سرشاراز زندگی این جهانی را رها کردن.

### ٣ ــ يک نگاهِ محورشناختي

حکایتِ «زبان حبیب»، میبینیم که دست کم براساسِ سه محور از محورهای بنیادی در داستانهای صوفیانه، شکل گرفته است؛ و چند محوری کردن یک داستان، همیشه کار داستان نویس را سخت میکند و راه او را ناهموار.

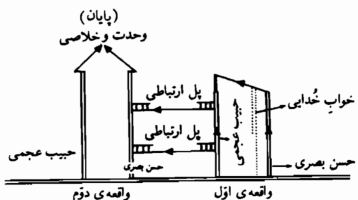
الف: محور توبه، و ارزش و اعتبار توبه در نجات دادنِ انسانها از مهلكه.

ب: محور اعتقاد به اصالت اخلاق، و اینکه با سلاج بُرّنده ی اخلاق می توان ستمکاران را معلّق کرد و جهان را دگرگونه ساخت.

پ: درگیری با نظام های حاکم جابر.

صوفیان، حَجّاج را به عنوان یک نمونه ی جامع الشرایط برگزیده اند تا هرگاه بخواهند از بیرحمی ها و خشونت های نظام های استبدادی سخن بگویند، پای وی را به میان بکشند. از نظر شخصیت سازی، نام حَجّاج، شناسنامه ی کامل شخصیتی اوست، وبه همین دلیل، کلمه ی «حَجّاج»، همیشه، به مسأله ی ایجاز در عارفانه ها کمکی بزرگ میکند.

در داستانهای صوفیانه \_ خواهیم دید که \_ حتی شخصیت هایی را به عصر حجّاج می آورند و به عمل وادار می کنند، که بنابر روایات و داستانهای دیگر، تا حدود صد سال با حجّاج فاصله ی زمانی داشته اند.



- شخصیت های اصلی هر دو واقعه حسن بصری و حبیب عجمی هستند.
- «خواب خدایی» در نقش یک شخصیت ناپیدا اما موثر اقدام می کند.
  - پایان حکایت، به مفهوم ادراک متقابل است و تفاهم.
- این ساختمان، در بسیاری از قصه های دو بخشی، عیناً تکرار میشود.

### ۱۰۰۸ حکایتِ گوهرِ غایب

... شبی که صبح دولتِ الهی شعله یی از انوار خود بر جانِ مالکِ دینار نثار خواست کرد، وی آن شب در میان گروهی حریفان به طرب مشغول بود. چون جُمله بخفتند، حق جَلَّ جلاله بختش بیدار گردانید تا از میانِ رودی که میزدی این چنین خوش آوازی برآمد: یا مالک! تو را چه بوده است که تو به نمیکنی؟

مالک، دست از آن مجمله برداشت و به نزدیک حسن بصری آمد و اندر تو به قدمی دُرُست کرد و منزلتش به جایی رسید که: وقتی در کشتی نشسته بود، گوهری اندر کشتی غایب شد. وی مجهول تر همه ی قوم می نمود، وی را به بُردن آن تهمت کردند. سر به سوی آسمان کرد. اندر ساعت هرچه اندر دریا ماهی بود همه بر سر آب آمدند، و هریک گوهری اندر دهان گرفته. از آن جمله یکی بستد و به آن مرد داد، و خود قدم بر سر آب نهاد و بر روی دریا برفت تا به ساحل بیرون شد.

در همین کتاب کشف المحجوب هجویری، حکایت دیگری هست که ما آن را با ۱۰۰۸/۲ مشخص میکنیم. ابتدا، حکایت را مطالعه میکنیم.

### ۱۰۰۸/۲ حکایتِ گوهر مفقود

ذواتنونِ مصری روایت کند که: من، وقتی، در کشتی نشستم تا از مصر به جدّه روم. جوانی مُرقَعُه دار با ما اندر کشتی بود و مرا از وی التماسِ ضحبت بود امّا هیبتِ وی مرا باز میداشت از سخن گفتن با وی، که سخت عزیز روزگار مردی بود، و هیچ از عبادت خالی نبود؛ تا روزی صرّه ی جواهری از آنِ مردی گم شد. خداوند صرّه، این جوان را تهمت کرد. خواستند با وی جفایی کنند. من گفتم: با وی بدین گونه سخن

مگویید تا من از وی به خوبی پُرسم.

به نزدیکِ وی آمدم و با وی به تلظف بگفتم: این مردمان را صورتی بسته است از تو، و من ایشان را از درشتی و جفا باز داشتم. چه باید کرد؟

وی، روی سوی آسمان کرد و چیزی گفت. ماهیان دیدم که بر روی آب آمدند و هریک جواهری اندر دهن گرفته: یکی جواهر بستد و به این مرد داد.

چون مردمان کشتی آن بدیدند، وی پای بر روی آب نهاد و برفت.

پس، آنکه صرّه بُرده بود\_از اهل کشتی\_آن را باز داد، و مردمان کشتی بسیار ندامت خوردند.

### ١ \_ تحليل تطبيقي

از پی مقایسه ی دو داستان، بدون تردید گواهی میکنیم که هردو حکایت پکی ست ـ با اختلافاتی ناچیز و قابل چشم پوشی.

به این ترتیب، شاهد عادل، بازمیگوید: برای نویسنده ی عارفانه-صوفیانه، داستان مُهم است و اهدافِ داستان، و بَرملا كردنِ شرايط اجتماعي موجود، و نشان دادنِ قدرت تصوف در معرکه ی عمل، نه واقعی بودنِ شخصیت، نه تاریخی بودن واقعه، و نه ثبت اسناد و مدارک مربوط به عرفان و تصوّف، و یا حتّیٰ رعایتِ برخی اصولِ مُقدّماتی واقع گرایی. نویسنده ی داستان نشان میدهد که دارندگانِ زر و سیم و گوهر، تهمت زنندگانند، و تهمتهای ایشان، خالی از دلیل و مدرک است؛ و سنگ بر در بسته مىخورد، و هميشه اين دردمـندان و افتادگان و مؤمناني راستين هستند كه زخم مىخورند و درد میکشند. در (۱۰۰۸/۲) میبینیم که ذوالتونِ مصری که خود شخصیتِ داستانی استواری ست، و عارفی ست صاحب کرامت ـ هیچ قدمی برنمی دارد و هیچ کرامتی به سود آن درویش بُریده از عالَم بروز نمیدهد؛ چرا که شخصیّتِ اصلی حکایت نیست و نهاید که اقدامی کند که ساختمان حکایت فرو بریزد. درواقع، شخصیّتِ اصلی حکایتِ (١٠٠٨/٢) مى تواند همان مالك دينار حكايتِ (١٠٠٨) بأشد - مشروط بر أينكه ميان ذوالتون مصرى و مالک دينار، همزماني لازم را برقرار کنيم، که اين نيز براى مارفانه نویسان کاری ست بسیار سهل، همانگونه که به کرّات کرده اند بی هیچ واهمه یی، چنانکه دیدیم و باز می بینیم که فریاد محققان و تاریخ نویسان به آسمان رفته است که «رابعه عدویه، به هیچ وجه، همزمان با حسن بصری نبوده است» امّا، خوب است از خود بهرسیم: آیا رابعه ی عطار درمتن فرهنگِ بشر مانده است یا رابعه ی آنها که هزار و

دویست سال است پی روز و ماه و سال تولّدش میگردند؟ بحث را در باب (۱۰۰۸) دنبال میکنیم:

### ۲ \_ کارکرد زبان

اگر به بافت زبان و کارکرد جمله ها از مرحله ی توبه ی مالک تا رسیدن او به نتایج توبه توبه توجه کنیم می بینیم که یک مجموعه اعمال ، بلاوقف و بدون فاصلهٔ انجام می گیرد تا توبهٔ بار مطلوب خود را عرضه کند. در عالم واقع \_ واقع غیرهنری \_ ممکن نیست که این اعمال ، در لحظه یی مجموع شود ؛ یعنی یک داستان نویس نوپا و یا حتی کارکشته که در سطح هجویری از قدرت خلاقه و ظرافت اندیشه و شناخت مسائل داستانی برخوردار نباشد ، مسلماً و طبیعتاً این اعمال را به قید زمان مقید می کند تا نشان بدهد که شعور درک واقعیت های غیرهنری را هم دارد ؛ اما هجویری ، وظیفه ی زبان را طوری معین می کند که گذشت زمان از توبه تا وصولی به نتایج توبه ، مطلقاً احساس نشود ؛ و این آن چیزی ست که هجویری طالب آن و مبلغ آن است: از برداشتن سلاح ایمان تا پیروزی خیزی ست که هجویری طالب آن و مبلغ آن است: از برداشتن سلاح ایمان تا پیروزی نهایی ، هیچ راهی نیست . از اراده ی به اقدام تا اقدام ، یک گام بیش نیست . از نشاندن درخت تا چیدن میوه:

«مالک، دست از آن جُمله بـداشـت و به نزدیکِ حسن بصری آمـد و اندر توبه قدمی دُرُست کرد و منزلتش به جایی رسید که...»

میبینیم که چهار حرکت یا اقدام، می تواند در زمانهای مختلف، و چه بسا در طول سالیان سال وقوع یافته باشد:

۱ \_ مالک، دست از آن جمله بداشت.

۲ \_ به نزدیک حسن بصری آمد.

۳ اندر توبه قدمی درست کرد.

٤ \_ منزلتش به جايي رسيد كه ...

امّا داستان نویس می داند که رساله ی تشریحی و توضیحی نمی نویسد، داستان می نویسد، و هدفش برانگیختن مردم است به توبه ازبد کاری ها و وعده دادن به نتایج درستکاری ها.

#### ٣ \_ يک نظر به ساختمان

ساختمانِ اصلي حكايت، كاملاً آشناست: دو واحدي به هم پيوسته. عامل

#### ١٣٤ ٥ صوفيالدها وهارفالدها

ارتباط، توبه و نتایج آن است. در بخش یا واحد دوّم، محصولِ تـوبه به صورتِ «نجات از اتّهـام سرقت»، «بی ارج بودنِ گوهر و زر و سیمٌ نزد صوفیان» و «بر دریا رفتنِ ایشان» بروز میکند.

#### ٤ - تحليل جامعه شناختى

در حکایتِ «گوهر غایب» نیز مانند (۱۰۰۵) میبینیم که آنچه باعث می شود در ویش ناشناس تحقیر شود و در معرض اتهام قرار بگیرد، ظاهر در ویشی اوست. تکرار اینگونه تصویرها در حکایاتِ عارفانه، وضعیّتِ طبقاتِ ندار را در مقابل دارندگان مال مشخص میکند، و نیز وضعیّتِ اجتماعی این دو گروه را در موقعیّت ها و شرایط مختلف.

حکایت میگوید که در آن زمان، تهمت زدن، امری ممکن و رایج بوده است، و کسی که مورد اتهام قرار میگرفته، اگر توانایی های فوق عادی نمی داشت، چه بسا در لابلای چرخهای ستمگری طبقه ی مُرقه، خُرد می شد؛ و البته مردم عادی هم هرگز قدرتِ قهرمانانِ داستانهای عارفانه را نداشته اند.

یکی از دلائل ارادت توده ی مردم به صوفیان و عارفان بزرگ، همین قبیل حکایات بوده است؛ حکایاتی که به امیال پنهان و سرکوفته ی مردم پاسخ می دهد، و ناشدنی ها را شدنی می نُماید، و به مدد «کرامت به هنگام» اسباب نجات انسان مورد تهاجم قرار گرفته را فراهم می آورد. حکایتی اینگونه می توانسته به بهترین شکل ممکن، در راستای رؤیاهای دور و دراز عوام قرار بگیرد، و ایشان را برانگیزد که اگر خود، قادر به زیستِ عارفانه نبوده اند، لااقل، عارفان را عزیز بدارند.

#### ۵ ـ تحلیل اخلاقی

از میانِ آن همه گوهر، تنها یکی را ستاندن و الباقی را رها کردن، اوج بی نیازی اخلاقی شخصیت عارف را در عارفانه ها نشان میدهد.

گوهر، از دیدگاهِ عارفِ داستان، مانند بسیاری چیزها، وسیلهی حلِّ مشکلاتِ جُزئی ست نه ابزار سعادت.

در حکایتِ (۱۰۰۸/۲)، آنکه صرّه را ربوده، پس از کرامتِ درویش، صرّه ی زر پس میدهد. این نتیجه گیریِ اخلاقی، به اعتقاد من زائد است؛ چرا که ما از انگیزه های سرقت و وضعیّتِ اجتماعی و اقتصادی دزد، بی خبریم.

#### ۹ ـ تحلیل تصویری

خواهیم دید که حقیٰ سعدی نیز، در برخی از حکایات خود، قدرت غریبِ تصویرسازی لهجویری را نداشته است.

«هُرچه ماهی اندر دریا بود همه برسر آب آمدند، هریک گوهری اندر دهان گرفته»، تصویری ست ناب، شگفت انگیز، زیبا، و در اوج غلود استانهای عارفانه؛ تصویری بی نهایت وسیع، رنگین، درخشان و منحصر به فرد.

تجسّم دریایی که «هرچه ماهی در آن است، هریک با گوهری برسر آب» از همان قبیل تصویرهاست که ما را وامیدارد اغلب حکایات عارفانه را در مکتبِ «داستان نویسی فراواقعی» جای بدهیم: ناممکن هایی که در داستان ممکن میشوند.

● تصویر «بر دریا رفتن»، اگرچه تصویری ست که قبلاً در ادبیّات مسیحی و در انجیل ها، \_ و حتیٰ در مواردی در قصه های بودایی \_ آمده است و در حکایاتِ عارفانه ی قبل از هجویری تا هجویری و معاصرانِ او، این تصویر تازگی ندارد؛ امّا در حکایت هجویری، سوای تازگی، ساخت و پرداختِ تصویر نیز خبر از قدرتِ زیبایی شناسی عمیق این نویسنده می دهد:

جماعتی در کشتی ایستاده اند و نگاه میکنند.

مالک، قدم بر آب مینهد و با سرعتی یکسره تخیلی و رؤیایی، دور و دورتر میشود تا به ساحل میرسد و پای بر خشکی میگذارد.

آرامش مالک، زمانی که بر دریا میرود، گرچه چند ثانیه یی بیش نیست، بی نهایت پرشکوه و زیباست.

در اینجا اگر بخواهیم سنجه ها و معیارهای واقعیّاتِ غیرهنری را در نظر بگیریم \_\_ چنانکه دیده ییم که گرفته اند و فرورفته اند \_ ده ها مشکل اساسی پیش می آید؛ امّا میدان، میدانِ واقعیت های هنری ست در هنر داستان آفرینی.

نگاه کنید به تصویری که قرن ها قبل از هجویری و پیشگامانِ عارف و مسلمانِ او، در انجیل متّی ارائه شده است:

«بی درنگ عیسیٰ شاگردان خود رااصرار کرد تا به کشتی سوار شوند و پیش از وی به کناره ی دیگر روانه شوند تا آن گروه را رخصت دهد. و چون مردم را روانه کرد، به خلوت برای عبادت بر فراز کوهی برآمد، و وقتِ شام در آنجا تنها بود. امّا کشتی در آن وقت، در میان دریا، به سبب باد مخالف که می وزید، به امواج گرفتار بود. و در پاس چهارم از شب، عیسی بر دریا خرامید و به سوی ایشان روانه

شد. امّا چون شاگردان، او را بر دریا خرامان دیدند، مضطرب شده گفتند که خیالی ست، و از خوف فریاد برآوردند. امّا عیسی ایشان را بی تأمّل خطاب کرد و گفت: خاطرْجمع دارید! منم. ترسان مباشید!

پطرس در جواب آوگفت: خداوندا! اگر تویی، مرا بفرما تـا بر روی آب نزدِ تو آیم.

عبسى كفت: بيا!

در ساعت، بطرس از کشتی فرود آمده بر روی آب روانه شد تا نزد عیسی آید؛ لیکن چون باد را شدید دید، ترسان گشت و مُشرف به غرق شدن. فریاد برآورد و گفت: خداوندا! مرا دریاب!

هیسی بی درنگ دست برآورده او را بگرفت و گفت: ای کم ایمان! چرا شک آوردی؟

وچون به کشتی سوار شدند، باد ساکن گردید.»

در انجیل، شیوه ی بیان و ارائه ی تصویرها، خالص داستانی ست. گرایش های فلسفی و مقیدتی در آن محسوس نیست. حتی قدری طنز و ساده دلی ـ که در تمامی تورات و انجیل های موجود هست ـ در این قطاع حس می شود. درخواست بطرس که «اگر راست می گویی و خودت هستی، کاری کُن که من هم روی آب راه بروم» مسأله را به یک لطیفه ی شیرین و سرشار از شوخ طبعی و ساده دلی تبدیل می کند \_ چیزی که مطلقاً در «حرکت مالک بر آب» نمی توان یافت.

· انسان، هرقدر که از رفتن و دور شدنِ مالک احساس درد و تأسّف و تنهاماندگی می کند؛ همانقدر، احتمالاً، از درگیری پطرس با آب و فریادش که «خداوندا! مرا دریاب!» احساس نشاط و سبک بالی.

امما، آنچه تصویر هجویری را از حرکت مالک بر دریا، شگفت انگیز میکند، سوای تأسف بار بودن واقعه، ایجاز تصویری اوست: غیر قابل کاهش و افزایش.

### ۱۰۰۹ حکایتِ فتنهی کنیزک

ابتدای تو به ی عبدالله بن مبارک را سبب آن بود که کنیزکی فتنه شده بود. شبی

عبدالله از میان مستان برخاست و یکی را با خود بُرد و اندر زیرِ دیوارِ معشوقه بایستاد و وِی برآمد بربام تا بامداد هردو در مشاهده ی یکدیگر بایستادند.

عبدالله چون بانگ نماز بشنید پنداشت که نمازِ خفتن است؛ چون روز روشن شد دانست که همه شب مستغرق جمالِ معشوقه بوده است. وی را از این تنبیهی بود. با خود گفت: شرم بادت ای پسرِ مبارک، که شبی ـ همه ی شب ـ بر هوای خود بر پای بایستی و ملالت نگیرد؛ امّا اگر امامی در نماز سوره ی درازتر خواند دیوانه گردی.

كومعني مؤمني دربرابر دعوي مؤمني؟

آنگاه توبه کرد وبه علم وطلب آن مشغول شد تا به درجَتی برسید که: وقتی، مادرِ وی اندر باغ شد وی را دید خفته و ماری عظیم شاخی ریحان در دهان گرفته و مگس از وی همی بازداشت.

### چند لحظهی تحلیلی

### ١ ــ تحليل ساختماني

ساختمانِ توبه غالباً ساده است: عشق به زنی، اوج عشق، پشیمانی؛ یا شوق فساد و میخوارگی، اوج فساد و سیاهٔ مستی، پشیمانی؛ یا پش قفایی از روزگار، با سر زمین خوردن، پشیمانی. حکایاتِ حاملِ اندیشه ی توبه، معمولاً دو شخصیتی ست؛ لیکن در (۱۰۰۹) می بینیم که عبدالله، دوستی را نیز با خود به پای دیوار معشوقه می برد، به ظاهر بی جهت. این شخصیتِ سوّم، ابتدا کاملاً زائد و باطل به نظر می رسد؛ امّا به خوبی حس می شود که از نظر تصویری بو هم انتقال ماجرا عبدالله، در لحظه ی پرشکوه توبه، نیاز به شاهدی صادق و صمیمی دارد که آن شاهد، حادثه ی توبه ی را نزد دیگران و دیگران باز گوید؛ و نیز عاشق به شاهد نیاز دارد تا حد وفاداری عاشق به معشوق، بر همگان معلوم شود. از حد وفاداری به معشوق است که ارزش رها کردن معشوق به خاطر آرمانی بزرگ آشکار می شود. شخصیتِ سوّم، در اینگونه داستانها، معمولاً هیچ نقش و فایده یی ندارد جز آنکه ناظر بر کُلِّ ماجرا باشد، با تصوّر اینکه بعدها، با آب هیچ نقش و فایده یی ندارد جز آنکه ناظر بر کُلِّ ماجرا باشد، با تصوّر اینکه بعدها، با آب هیچ نقش و فایده یی ندارد جز آنکه ناظر بر کُلِّ ماجرا باشد، با تصوّر اینکه بعدها، با آب هیچ نقش و فایده یی ندارد و اجزاء آن را در محضر دیگران، بازسازی خواهد کرد.

در حکایتِ «فتنهی کنیزک»، عبدالله، به راستی کسی را میخواهد که گواهی دهد که او، بر خیالی و وَهمی عاشق نبوده، بَل معشوقی واقعی در کار بوده است، آن هم

معشوقی که طالبِ عشق است درست به همان شدت که عاشق، معشوق را میخواهد؛ چرا که هردو، شبی را تا با بامداد به نظر بازی با یک دیگر میگذرانند بی احساسِ خستگی و گذر زمان.

به هرحال، با اینکه حکایتِ «فتنهی کنیزک»، به ظاهر، دارای سه شخصیت است که از ابتدا تا انتهای واقعهی توبه حضور دارند، ساختمان، براساسِ همان دوپایهی مؤثر و جهت دهنده \_ یعنی عبدالله و کنیزک \_ شکل میگیرد؛ و دوست عبدالله به عنوانِ مامل فضاسازیا عامل ایجاد تعادل شناخته می شود.

بدیهی ست که در اینگونه حکایتها که شخصیتهای اصلی به نوعی وحدت محدی است که وحدی وحدی وحدی وحدی وحدی وحدی وحدی و سوفی انجام نشاد، سقف بنا حالتی عادی پیدا نمیکند یونانکه بعدها نشان خواهیم داد.

#### ۲ ـ چند لحظهی تصویری

الف: تصویر داستانی «عبدالله زیر دیوارِ معشوقه آمد و ایستاد و معشوقه نیز آمد و تا بامداد به مشاهده ی یکدیگر ایستادند» علیرغم زیبایی پُردوامی که دارد به حدی که به نظر می رسد می تواند متعلق به هر نقطه ی دنیا ، و هر عصری به جز عصر حاضر باشد به علّت حالتِ ایستایی پایداری که دارد و به نوعی ثابت شدگی رسیده است (معشوق ، بالا ، ثابت ؛ عاشق ، پایین ، ثابت ، بدون حرکت ، و محوِ جمال ) شباهتی خاص به پرده های نقاشی ذرّه یی (=مینیاتور) ایرانی پیدا کرده است .

در این تصویر، مسلماً میتوان آن دوست را هم، حیران و انگشت به دهان، ثابت شده در گوشه ای مجسم کرد. تصویر، به گونه یی ست که هیچ احتیاجی به عُمق و فرابندی (پرسپکتیو) ندارد، و تماماً در سطح معنا پیدا میکند.

ب : تصویر روان شناسانه و درون کاوانه ی «اگر آمام در نماز سوره ی بلند تر بخواند، دیوانه می شوی»، با توجه به اینکه این جمله را عبدالله، خطاب به خود می گوید، و سخنش از خود شناسی و واقع نگری سرچشمه می گیرد، تصویری ست بسیار ریز بافت، و به زبان سینمایی امروز ما، «صورت درشت کامل» مردی ست که ادعای مؤمن بودن دارد. تغییراتی که در این «صورت درشت» احساس می شود \_ از پی اینکه می بیند امام سوره ی بلندی را برگزیده است \_ کلافگی ست، و خشم، خستگی، دلگیری، و حتی قدری هم جنون.

بلافاصله بعد از این «صورت درشت»، نویسنده از تصویر داستانی میگریزد تا

شعار ناب خود را اراثه بدهد: جُمله یی غیر تصویری که بارِ منفیِ تصویر را سبک کند و از خشونتِ آن بکاهد: کو معنی مؤمنی در برابر دعوی مؤمنی؟

پ: تصویرِ ویژه، سوّمیـن تصویر است ــ بـا جمیع مشخّصـاتِ تعریفیِ «تصـویر داستانی»:

«وقتی، مادر عبدالله اندر باغ شد، وی را خفته دید، و ماری عظیم شاخی ریحان در دهان گرفته و مگس از وی همی بازداشت.»

ارتباط میان «باغ»، «مار» و «ریحان» خبر از اوج ظرافتِ اندیشه ی تصویرساز میدهد.

«مار»، چنانکه میبینیم، دقیقاً نقش «مادر» را که در بسیاری از لهجه های ایرانی، «مار» هم تلفظ می شود نسبت به یک کود کِ خفته بازی می کند. عبدالله، پس از توبه، نُمادِ نوعی کود کی و بیگناهی ست، و مار مظهر خطر؛ و در این تصویر، مظهر خطر، نقشی مغایر با طبیعتِ خود را برعهده گرفته است؛ نقش مادری مهربان را، ریحان، گیاهی ست بهشتی و معظر که لطف تصویر را بیشتر می کند.

در یک حکایتِ بسیار کوتاهٔ مانندِ «فتنه ی کنیزک» ، پیشنهادِ سه تصویر داستانیِ زیبا و مؤثر، هُجویری را به مقام داستان نویسی سخت ظریف اندیش می رساند، هرچند که برخی از تصاویر هُجویری از آثار دیگران، وامْ ستانده شده باشد، که در آن زمان و شرایط تاریخی و اجتماعی، و با توجه به اینکه تصویرها از یک زبان به زبان دیگری منتقل می شده، این کار امری غیر خلاقه به حساب نمی آمد.

#### ٣\_ يک نگاهِ جامعه شناختی

مسأله ی عشق به کنیزکان در داستان های عارفانه ، مسأله یی ست قابل تعمّق . به نظر می رسد که کنیزکان ، چندان موظف به رعایت امر حجاب نبوده اند و می توانسته اند خود را ، زیبا و آراسته ، به غیر صاحبان خود بنمایند و دلر بایی کنند ، و به شیفتگی عاشق ، در مواردی پاسخ مثبت بدهند.

به این مسأله، باز خواهیم پرداخت.

### ۱۰۱۰ حکایتِ کشتی اهلِ طرب

اندر حکایاتِ ذوالتون مصری یافتم که روزی با اصحاب در کشتی نشسته بود در رود نیل به تفرج \_ چنانکه عادتِ اهل مصر بود. کشتی دیگر می آمد و گروهی از اهل طرب در آنجا فساد همی کردند. شاگردان را آن بزرگ نُمود. گفتند: آیهاالشیخ! دها گن تا آن مجمله را غرق کند تا شومیِ ایشان از خلق منقطع شود. ذوالتون بر پای خاست و دستها برداشت و گفت: «بار خدایا! چنانکه این گروه را اندر این جهان عیش خوش داده یی، اندر آن جهان نیز عیش خوششان دِه!

مریدان متعجب شدند از گفتار وی.

چون کشتی پیشتر آمد و چشمان اهل طرب بر ذوالنون افتاد فراگریستن آمدند و رودها بشکستند و تو به کردند و به خدای بازگشتند.

دوالتون، شاگردان را گفت: عیشِ خوشِ آنْ جهانی، تو به ی این جهانی بُود. ندیدید که مُرادِ جمله حاصل شدوشما وایشان به مراد رسیدید بی آنکه رنجی به کسی رسیدی؟

## چندنگاهِ كوتاهِ تحليلي

### ۱ ـ تحلیل سیاسی

یکی از اساسی ترین ستونهای اندیشه وعمل در داستانهای صوفیانه ، آزادمنشی و آزادی طلبی ست ، و همین نوع برخور دبا زندگی ست که مُتحجّرانِ به ظاهر مُتدیّن را به خشم می آورد و باعث می شود که صوفیان را بی بند و باروغیر متقهدِ نسبت به موازین و اصول بنامند.

ما، تقابل جامداندیشانِ خشونت طلب نابخشنده را باعارفانِ رهااندیشِ آسان گیرِ آزادی خواه، به زیباترین صورت، در خود داستانهای عارفانه و صوفیانه می بینیم . عیّاشان و اهل طرب را چنین دُعای خیر کردن که «بارخُدایا! چنانکه این گووه را اندراین جهان عیشِ خوش داده یی ، اندر آن جهان نیزعیشِ خوش ده!» تنها و تنها از عارفانِ داستانها برمی آید، و این فقط یک نوع برخورد با شریعت و اصول مذهبی نیست، بلکه نوع خاص برخورد عارفانه است با نظام های حاکم ، که خود، همه گونه جُرمی را برخود حلال می دانسته اندوهرگونه تظاهر به سر پیچی از شریعت را، برای مردم ، خلاف و جُرم . درواقع ، خشونت و بیرحمی ، خصیصه ی اصلی نظام های این روزگار بوده است، و دین ، تنها سر پوشی برآن خصیصه .

داستانهای عارفانه می کوشند که نتایج برخوردهای آزادمنشانه و عوارض برخوردهای آزادمنشانه و عوارض برخوردهای خشونت آمیز را نیز در خود داشته باشند تا نشان بدهند که عارف، به راستی، خواهانِ فساد و انحراف و طرب نیست، بلکه تنها در روش های مقابله با آن، عملکرد نظام های خشونت گرا را مردود می شناسد:

«ندیدید که مُرادِ جُمله حاصل شد و شما و ایشان به مُرادْ رسیدید بی آنکه رنجی به کسی رسید؟»

### ۲ \_ نُمادُسازى

کشتی، در داستانهای عارفانه، نُماد زندگی ست، یا مَحملِ حیات، یا ظرفی برای مظروفِ زندگی. در عارفانه های (۱۰۰۵ و ۱۰۰۸) هم دیدیم و باز خواهیم دید.

در حکایتِ «کشتیِ اهل طرب»، ما با دو نوع زندگی روبرو هستیم: زندگی ذوالّنون و شاگردانش از یک سو و زندگیِ اهل طرب از جانب دیگر. این دو نوع زندگی، ناظرِ برهم اند و همیشه ناظر بریکدیگر بوده اند: کدام راه، صحیح است؟ جهان را عارفانه و پرهیزگارانه گذراندن، یا این چند صباح را به طرب طبی کردن؟

هٔجویری میگوید: این دو شکل زندگی را میتوان با هم آشتی داد، مشروط برآنکه اراده ی به طهارت وجود داشته باشد، و روش های ارشادی مهرمندانه.

### ٣ ــ برڙسي حرکت

ایجاد حرکت در داستان، غالباً امری ست دشوار. حرکتِ مصنوع یا تَصَنَّعی، داستان را نابود می کند. حرکت، یکی از اساسی ترین عناصر داستانی ست، و خلقِ نیاز طبیعی به حرکت، نُمودار قدرتِ واقعی داستان نویس.

در داستانِ «کشتی . . . » ، حرکت ، به مدد درخواست اصحاب شکل میگیرد و آغاز می شود ، و این خلق حرکتی ست بسیار طبیعی ؛ چرا که اصحابِ ذوالتون ، که مشقّبِ پرهیز را به جان خریده آند ، در اعماق قلبشان این تمایل هست که اهل شادی و طرب زجر ببینند و زخم بخورند تا اعتبارِ پرهیز ، بر همگان \_ و به خصوص بر خود پرهیزگاران \_ آشکار شود . بنابراین ، حرکت ، از نقطه یی شیرین ، و مُدلّل آغاز می شود .

«\_ ای شیخ! دُعا کن که این عیاشان غرق شوند!

\_ خدایا! به ایشان، عیش هردو جهان عطا فرما!»

به این ترتیب می توان گفت که محور حرکتی داستان، درخواست شاگردان

است. حذف این درخواست، باعث می شود که دو کشتی ــ همچون دوگونه زندگی ــ بی هیچ حادثه و برخورد از کنار هم بگذرند.

•

بادداشت: مسأله ی گردش های علمی یا تفریحی استاد با شاگردان نیز شابسته ی توجه متخصصانِ آموزش و پرورش است.

۱۰۱۱ حکایتِ صیدِ تو به فَرما

ابراهیم ادهم، در اوّلِ حال، امیر بلخ بود. چون حق تعالی را ارادتِ آن بود که پادشاه جهانی گردد، روزی به صید بیرون شده بود و از لشکرِ خود نجدا مانده. از پس آهویی بشاخت. خدای عَزّ و جَل، به کمالِ الطاف و اِکرام خود، آن آهورا با وی به سخن آورد تا به زبان فصیح گفت: از برای این کارت آفریده اند یا بدین کار فرموده اندت؟

وى را اين سخن دليل گشت. توبه كرد و دست از ممالكِ دنيا به كُلُ باز كشيد و طريق زُهد و وَرَج بردست گرفت، و اندر همه عُمر به جُز كسبِ دستِ خود نخورد. وى را معاملات ظاهر است و كرامات مشهور، و اندر حقايق تصوّف كلماتِ بديع و لطايف الهست.

وَرَع: پرهيزگاري، تقوا

(حال، متشابه این حکایت را در «رساله ی قُشیریه» مطالعه بفرمایید. منبع هردو، یکی ست.)

۱۰۱۱/۲ حکایتِ صیدِ توبه فَرما

ابراهیم ادهم از شهر بلخ بود و از ابناء ملوک بود. روزی به شکار بیرون آمده بود،

روباهی برانگیخت یا خرگوشی، و بر اثرِ آن همی شد. هاتفی آواز داد که تو را از بهرِ این آفریده اند؟ یا تو را بدین فرموده اند؟

پس دگرباره آواز داد از قربوس زین که والله تورا از بهر این نیافریده اند و بدین نفرموده اند.

ابراهیم ادهم از اسب فرود آمد. شبانی را دید از آنِ پدرش. جُبّهی شبان فراستد، جُبّهی پشمین بود؛ اندر پوشید و سلاحی که داشت فراوی داد؛ و اندر بادیه شد و به مکّه رفت و با شفیانِ ثوری صحبت کرد و با فضیل عیّاض به شام شد و آنجا فرمان یافت... و از کسب دستِ خویش خوردی...

از «رسالهی قشیریه»

قربوس: کوهه ی زین، برآمدگی جلو و عقب زین.

تحليل تطبيقي فشرده

ساختمانِ داستان هُجویری، استوار و بدون بیش و کمی ست؛ حال آنکه از آنِ قُشیری، بیشی هایی دارد که داستان را سست میکند.

«شبان» در حکایتِ قشیری زائد است؛ هم به عنوان یک شخصیّت، هم به عنوان یک شخصیّت، هم به عنوان یک عاملِ تأثیرگذارِ فرعی. توضیحاتِ در باب شبان نیز زائد است.

«...شبانی را دید از آن پدرش. جُبه ی شبان پشمین بود...»

«از آنِ پدر بودنِ» شبان، پس از اشاره به اینکه «ابراهیم ادهم از آبناء ملوک بود»، چیزی بر حکایت نمی افزاید.

پشمینه بودنِ جُبه ی شبان به خاطر آن است که نویسنده میداند ابراهیم ادهم بعدها باید خرقه ی پشمینه بپوشد. این بدان معناست که حکایت، از پایان به آغاز تنظیم شده، یعنی ضرورتهای بعدی، عمل لحظه ی حال را باعث شده است؛ و این نقص فتی جبران ناپذیری ست که تنها مبتدیان گرفتار آن می شوند.

«ابراهیم ادهم، سلاح خود را به چوپان داد»، زائد است با بار منفی. آیا منظور نویسنده این است که یک جابه جایی شخصیتی اتفاق افتاد؟ چرا؟ چوپان چرا به ناگهان بایستی به مردی جنگی بَدَل شود؟ آیا ابراهیم، سلاح خود را به امانت به چوپان سپرد؟ چرا؟ مگر ابراهیم قصد آن داشت که باز هم به کار دنیا و مال دنیا بازگردد؟ تحویل سلاح به چوپان، آیا تصویر زیبایی ست؟ ابداً. انسان، بهت زدگی چوپان بینوا را

ے که مجبور است تیر و کمانی بزرگ را با خود حمل کند می تواند پیش چشم بیاورد. هُنجویری به جای تمام این اشاراتِ زائد می گوید: ابراهیم توبه کرد و دست از ممالکِ دنیا به کُلْ باز کشید...

هٔجویری، یک تصویر زیبا را که قبلاً ارائه داده نیر فشاریک تصویرِ زائد، خُرد نمیکند.

اگر بخواهیم به تک تکِ بیشی های این حکایتِ قُشیری بپردازیم، خواهیم دید که هیچ چیز برای آن باقی نخواهد ماند حال آنکه هردو حکایت، از نظر موضوعی و ماجرایی، یکی ست و به راستی یکی.

قُشیری میگوید: «جُبّه ی شبان گرفت. جُبّه پشمین بود. اندر پوشید...». تکرار واژه ی «جُبّه» بیهوده است: «جُبّه ی پشمینِ شبان گرفت...». «شبان»، زائد است ـ عطف به جُمله ی پیش.

مسلماً «فرا سِتَدن» و یا «اندرپوشیدن» در «جُبّه را فرا سِتَه و اندرپوشید» زائد است. طبیعی سُت که ابراهیم، جُبّه را نمیپوشد قبل از آنکه بگیرد، و نمیگیرد جُز به خاطرپوشیدن. در چنان شرایطی، جُبّه ی چوپان را نمیگیرد که تماشا کند، لذّت ببرد یا اعلام تشخیص جنس کند.

اگر، به فرض، قشیری، پس از این اعمالِ زائد، میگفت: «ابراهیم، جامه و سلاح خویش بینداخت و برفت»، احتمالاً انسان حس میکرد که ابراهیم متمایل به ترک دنیا شده است و قصد تقرّب کرده است؛ لیکن حال که با احتیاط، سلاح خود را به دست چوپان بینوای بُهتزده میدهد، ابراهیم بازهم حسابگریست هوشمند، نه مردی به وارستگی رسیده.

در ابتدا عرض کردیم که شخصیت شبان در حکایت قُشیری زائدِ محض است. پس از این سخن، قاعدتاً نمی بایست این همه توضیح در زمینه ی زائدی های مر بوط به شبان بدهیم؛ لیکن به عنوان مسطوره، سخن خویش را مُدلّل کردیم.

ترسیم ساختمانِ حکایتِ قُشیری با حضور «شبان» که نه تنها کُنشی ندارد بلکه واکُنشی هم ندارد نشان میدهد که ساختمان، تا چه حد لَق است و معلق. اینگاهٔ اگر «سفیان ثوری» و «فضیل عیّاض» را هم بیفزاییم، چرا که نامشان در حکایت آمده، و هر نامی را ضرورتی باید، ساختمان، از بُن خواهد لرزید و فرو خواهد ریخت.

<sup>•</sup> سخن در بابِ نوعِ «حکایتِ کوتاه» است نه داستان بلند. به کارگیـری زبان در این دو «نوع» یه کُـلّی متفاوت است.

از نظر واژگانی هم حکایت قشیری، درمقایسه با حکایت هجویری \_\_ چنانکه درمواردی دیدیم \_\_ دارای زائدی های متعدد است:

هٔجویری آغاز میکند: «ابراهیم ادهم، در اوّلِ حال، امیر بلخ بود».

قُشیری آغاز میکند: «ابراهیم ادهم، از شهر بلخ بود و از ابناء ملوک بود».

(«از شهر بلخ بودن» زائدیِ کـامل است. این که ابراهیـمٔ اهل کجا بوده، اصولاً ربطی به ماجرا ندارد.)

هٔجویری میگوید: «ازپس آهویی بتاخت».

تُشیری میگوید: «رو باهی برانگیخت یا خرگوشی، و بر اثر آن همی شد».

بخش مربوط به تغيير انديشه دادنِ ابراهيم را هم ديديم.

نکته ی لطیف این است که در حکایتِ هُجُویری، آن ندای غیبی، یک بار برمیخیزد، و ابراهیم را کار تمام است؛ امّا در حکایت قُشیری، آن ندا باری برمیخیزد، ابراهیم، التفات نمیکند؛ آن آواز دوباره برمیخیزد، و این بار از فاصله ی کمتر، همراه با قَسَم و آیه:

ُ «پس دگرباره آواز داد از قربوس زین، که والله تو را از بهر این نیافریده اند ...»

این برخاستنِ آواز از قربوس زین، به اعتقاد من، تمام ارزش هایِ معنویِ ماجرا را فرو میریزد و نابود میکند.

• هدف ونتيجه ي حكايتِ قُشيري، مبهم است وآشفته.

هٔجویری میگوید: «ابراهیم توبه کرد و دست از ممالک دنیا کشید و طریق زُهد و وَرع برگزید»؛ حال آنکه قُشیری میگوید بعد از واقعهی روباه یا خرگوش، «لباس چوپانی پوشید و اندر بادیه شد و به مکّه رفت و با سفیان ثوری صحبت کرد و با فضیل عیّاض به شام رفت و در شام مُرد»، و تازه بعد از وفات، «از کسبِ دستِ خویش خوردی»...

به هرحال، اصلِ مسأله كه «توبه» بوده است و انتخابِ طریقِ زُهد وَ وَرع، در حكایت قُشیری نیامده است.

• یک نگاهِ ساختاری هم به دو حکایت می اندازیم و میگذریم:

در حکایتِ هُجویری، آهو، شخصیتی ست که نقش حسّاسی را برعهده دارد. آن آهو، پس از آنکه ابراهیم را در مکانی دِنج و خاموش مییابد، «به زبان فصیح میگوید؛ از برای این کارّت آفریده اند؟»؛ امّا در حکایتِ هُجویری، روباه یا خرگوش، هیچ نقشی

را برمهده ندارند. اگر قرار بر این بود که صدا از قربوس برخیزد، در همه حال ممکن بود که برخیزد.

گذشته از این، نقص مُهم تر در انتخابِ جانور است. آهو، جانوری ست که نُمادِ معصومیّت است و بی پناهی و زیبایی و مهربانی به خصوص در داستانهای مذهبی به امّا روباه و خرگوش مظهر چه چیزند؟ روباه، مظهر موذیگری و ناجنسی ست، خرگوش، مظهر تُندگریزی و ترک میدان کردن، و در مواردی پُرمدّعایی و بلاهت، و در مواردی هم تیزهوشی روباهانه، این دو شخصیّت، به چه کارِ واقعهی «توبهی ابراهیم ادهم» میآیند؟

از اینها گذشته، کارقشیری، حالت گزارشگری (یا به زبان امروز، روزنامه نویسی) دارد نه داستان آفرینی. قشیری می کوشد که خود را متقهدِ نسبت به واقعیّات نشان بدهد و در موارد لازم، شکِّ میان این و آن را بروز بدهد: «نمی دانم روباه بود یا خرگوش...» که این کار، داستان را به یک گزارشِ واقعی و نه گزارش هنری تبدیل می کند.

صداقتِ قشیری در مورد اینکه «نمیدانم آن جانور چه بود. شاید روباه، شاید خرگوش» صداقتی ست ضد هنری. چه کسی فرق میان روباه و خرگوش را نمیداند؟ ابراهیم ادهم یا ابوالقاسم قُشیری؟

اگر ابراهیم ادهیم شکارگر می داند که فرق میان روباه و خرگوش چیست، بعدها مسلماً، گفته است که آن جانور چه بود؛ چراکه تنها و تنها خود ناظر بر ماجرا بوده است، و اگر نمی داند آن جانور چه بود، عجب حکایتی ست امیر تیراندازی که فرق بین دو نوع جانور را \_ که مطلقاً رفتاری نامتشابه دارند \_ نمی داند.

اصولاً این صداقتِ قشیری، چه چیز بر حکایت می افزاید؟

و آیا شکِّ میان روباه و خرگوش، حکایت را سست و معطّل نکرده است؟ و آیا آهو، انتخابی بسیار مناسب تر از خرگوش یا روباه نیست؟

نکته ی آخر اینکه در رساله ی قُشیری، به نظر می رسد که هدفِ جمیع اعمالی که شخصیّتِ حکایت انجام داده، «از کسبِ دستِ خویش خوردن» بوده است و کارگرِ بدی شدن؛ حال آنکه «از کسب دستِ خود خوردن» یکی از مسائل گروهی از عارفانِ داستانهاست ــ مشروط بر آنکه به راستی عارف شده باشند. و البته آنچه غم انگیز است این است که در حکایتِ قشیری، اطلاع «از دست خویش می خورد» پس از مرگِ وی می آید، حال آنکه در کشف المحجوب، دُرُستْ به جا:

«توبه كرد و دست از دنيا كشيد و طريق زُهد پيش گرفت و همه شمر به مجز كسب دست خود نخورد. وى را معاملات ظاهر است و كرامات مشهور (و يا او را معاملات ظاهر است و كرامات مشهور)...

حال که دو حکایت از یک ماجرا را که به تقریب در یک زمان نوشته شده مورد مقایسه قرار دادیم، همتای سوّم این دو حکایت را هم که از همزمانی تقریبی در تولید برخوردار است ارائه میدهیم تا خوانندگان، باز هم، به نقاط ضعف ابراهیم بخاری در کار خلق ادبیّاتِ داستانی توجّه بفرمایند.

(کاملِ این حکایت را همراه با نظر تحلیلی، در بخش مربوط به ابوابراهیم بخاری خواهیم دید.)

#### ۱۰۱۱/۳ صید تو به فرما

... و امّا ابراهیم ادهم، ملک زاده بود، و سببِ تو بهی او دو وجه گویند. یک گروه چنین گویند که به شکار رفته بود، اسب به دُم صیدی بتاخت. آن صید روی باز پس کرد و گفت: آیا تو را برای این کار آفریده پیم ای ابراهیم ؟

فَرَّعی به وی درآمد و بازگشت؛ اسب با او همین سخن یاد کرد؛ و چون زمانی برآمد پیشِ کوهه ی زین همین سخن بگفت. چون زمانی برآمد، گوی گریبان همین آواز داد...

از کتاب «شرح تعرّفِ» بخاری

### ۱۰۱۲ حكايتِ غُلامِ شاد

گویند که ابتدای حالِ ابوعلیِ شقیق آن بود که سالی اندر بلغ قحطی افتاده بود و مردمان یکدیگر میخوردند و همه ی مسلمانان اندوهگن بودند. غلامی را دیدند که در بازار می خندی؟ شرم نداری که

همهی مردمان اندر اندوه مانده اند و تو شادی همی کنی؟

گفت: مرا هیچ اندوه نیست، که من بنده ی آن کَسَم که او را یکی دِه است، و شغل من از دلِ من برداشته است.

شفیق گفت: «بار خدایا! این غلام به خواجه یی که یکی ده دارد چندین شادی میکند، و تو مالک الملوکی و روزی ما اندرپذیرفته یی و ما چندین اندوه بر دل گماشته پیم». از شغل دنیا رجوع کرد و طریق حق سپردن گرفت، و نیز هرگز اندوه روزی نخورد، وپیوسته گفتی که من شاگرد غلامی ام، و آنچه یافتم به او یافتم.

### ۱۰۱۲/۲ حکایتِ غلامِ شاد

گویند سببِ توبه ی ابوعلی شقیق آن بود که قحطی افتاد، و مردمان اندوهگن بودند.

ابوعلی، بنده یی را دید که بازی همی کرد.

گفت: یا غلام! چیست این نشاط، ومردمان چنین اندوهگن؟

غلام گفت: اُزآنکه خواجدی مرا دیهی ست خاص، و چندانکه او را باید، از آلجا ارتفاع یابد. ما را بی برگی نباشد.

ابوعلی را بیداری افتاد. گفت: اگر او را خداوندی ست که دیهی دارد و این فلام بدان خداوند خویش چنان مینازد و درویش است، خداوند من توانگر است. اندوه روزی بُردن هیچ معنی ندارد.

از «رسالهی قشیریه»

### یک لمحه ی تطبیقی

دراین دوحکایت، که نخستین از هٔجویری ست و دوّمی از ترجمه ی رساله ی قُشیری، تا حدودی، خلاف آنچه را که در حکایاتِ (۱۰۱۱ و ۱۰۱۲) گیفتیم می بینیم. ایجاز از قُشیری ست؛ امّا ایجازِ، ایجادِ استحکامْ نکرده است. نقصِ اساسی حکایت قُشیری، که

نتیجه ی فشردگی غیرلازم است، این است که خط عارفانه اش را گم کرده است. اعتقادی ست امّا عارفانه نیست.

حذف مکان، قدرتِ واقعی نُماییِ داستان را، در رساله ی قشیری، کم کرده است:

قشیری: «سبب توبه ی ابوعلی آن بود که قحطی افتاد و مردمان اندوهگن بودند».

هٔ جویری: «ابتدای حال ابوعلی آن بود که سالی اندر بلغ قحطی افتاده بود...».

قُشیری، شادیِ غُـلام را که اساسِ حرکت است نمینُماید؛ امّا هـجویری، به افراط نشان میدهد:

قشیری: «ابوعلی، بنده یی را دید که بازی همی کرد».

هٔجویری: «مردمان... غلامی را دیدند که در بازار می خندید و طرب می کرد».

قُشیری، پس از تَنَبِّهِ ابوعلیِ شقیق، مستقیماً خداوند را مخاطب قرار نمیدهد، و همین از توانِ عارفانه بودن اثر میکاهد؛ امّا هُنجویری، همان میکند که در اینگونه لحظه ها طبیعتاً از انسانْ سر میزند:

قشیری: «اگر او را خداوندی ست که دیهی دارد و این غلام بدان خداوند خویش چنان می نازد و در ویش است، خداوندِ من توانگر است».

هٔجویری: «بارخُدایا! این غلام به خواجه یی که یکی دِه دارد چندین شادی میکند، و تومالک الملوکی و روزیِ ما اندر پذیرفته یی و ماچندین اندوه بر دل گماشته ییم».

و سرانجام، ماحصل حادثه است که اساس اقدام عارفانه را میسازد، که در کار تُشیری، به کُلُ غایب است:

ابوعلی، در حکایتِ قُشیری، پس از دیدنِ غلامِ شاد میگوید: «اندوهِ روزی بُردنْ هیچ معنی ندارد».

آما هجویری میگوید: شقیق از شغلِ دنیا رجوع کرد و طریق حق سپردن گرفت و نیز هرگز اندوه روزی نخورد، و پیوسته گفتی که من شاگردِ غلامی ام، و آنچه یافتم به او یافتم.

به این ترتیب، در حکایتِ لهجویری، شخصیّتِ اصلیِ حکایت که همان غلام شاد است تا پایان ماجرا و تا آخرین لحظه ی حیاتِ شخصیّت دیگر که ابوعلی شقیق است پایدار میماند و تعادل ساختمانی حکایت را حفظ میکند؛ امّا در اثر قشیری چنین نهست. غلام تلنگری میزند و پی کار خود می رود.

با همه ی این احوال، ما، در حکایت قشیری، تمایل او را به ایجاز و فشرده گویی حس میکنیم، که بعدها بروز همین تمایل، به صورت یکی از ویژگی های مجموعه یی از حکایات ابوالقاسم قشیری درمی آید.

نکته ی زیبای هردو حکایت این است که نشان میدهد صوفی قصه یا صوفی رو بربه شادی احترام میگذارد و در هیچ حالی آن را نفی نمیکند حتی اگر به صورت طرب باشد.

### ۱۰۱۳ حكايتِ نامِ معظرِ خُدا

...ابتدای بشربن حارثِ حافی آن بود که روزی مست میآمد، اندر میانِ راهٔ گافذ پاره یی یافت. آن را به تعظیمْ برگرفت. بر آن نوشته دید «بسم الله الرّحمن الرّحیم». آن را معظر کرد و به جایی پاک بنهاد. آن شب خداوندِ تعالیٰ را به خواب دید که وی را گفت: «یا بشر! نامِ مرا خوشبوی گردانیدی، به عزّتِ من که نام تورا خوشبوی گردانم الدر دنیا و آخرت، تا کسی نام تو نشنود اِلّا که راحتی به جانِ وی آید». آنگاه تو به کرد و طریق زُهدْ بردست گرفت و از شدّتِ غلبه اندر مشاهدتِ حق تعالیٰ هیچ چیز اندر پای نکرد. از وی علّتِ آن پرسیدند، گفت: زمین بساطِ وی است، و من روا ندارم که بساطِ وی سپرم و میان پای من و زمین واسطه باشد.

### ۱۰۱۳/۲ حكايت نام مُطّيّب خُدا

سبب توبه ی بشربن حارث حافی آن بود که اندر راهٔ کاغذی یافت «بسم الله» بر او نبشته، وبای بروی همی نهادند. حافی برگرفت، دِرَمی داشت غالیه خرید، آن

كاغذ را مُطبّب گردانيد و اندر شكاف ديوارى نهاد.

به خواب دید که هاتفی آواز داد که: یا بشر! نام من مطیّب کردی، ما نام تو بویا کردیم اندر دنیا و آخرت.

از «رساله ى قُشيريه»

### یک لمحهی تطبیقی

اینجا دیگر، در کار ابوالقاسم قشیری، نه ایجاز، که شتابزدگی به چشم میخورد.

آنچه قشیری در «نام مطیّبِ نُحدا» ارائه میدهد، در واقع، یک «خلاصهٔ داستان» است نه داستانی که بتوان ساختمانِ آن را ترسیم کرد و عوامل ساختاریِ آن را یافت.

- مبدء زیبای حکایت هٔجویری، «مست بودن حافی» ست. انسانِ متعادلِ معتقد به برخی اصول، حتی اگر متدین هم نباشد، بنا به سُنت و به احترام موازین اخلاقی دیگران، هرجا نام خدا را بیابد همانگونه که هرجا تکه نانی بیابد آن را برمی دارد و در شکاف دیواری می نهد. در این کار، لذّت و آرامشِ خاطری هست؛ امّا اینکه آدمیزادی مست، آن هم «روزمست» (چرا که میخوارگان، اگرسخت درمانده و معتاد و مغلوبِ می نباشند، تنها به میخوارگی در شب قناعت می کنند، و اگر سخن از صبوحی هم در میان باشد، صبوحی، مستی شکن است نه مست کننده)، نامتعادل و منگ، نام خدا را معظر گرداند، مسأله است و مسأله یی داستان شدنی.
- نکته ی دیگر که در اثر قشیری نیست این است که حافی مست، کاغذ را، ابتدا، نه به دلیل آنکه نام مبار کِخداوند برآن است، بَلْ بی خیال و مستانه برمی دارد \_ چنانکه دیده پیم، مستان، به راستی، چنین کارها میکنند؛ و این حرکتِ حافی، نشانه ی واقع بینی و ظرافتِ نظر هجویری ست که رفتار مستان را می شناسد.
- باز، همانند (۱۰۱۲/۲)، ابوالقاسم قُشیری، حکایت را ناتمام رها میکند؛ یعنی در جایی که هاتف آواز میدهد که «نام تو بویا کردیم اندر دنیا و آخرت»، داستان را رها میکند و به مباحث نظری در تصوّف می پردازد؛ چنانکه گویی وظیفه ی داستان،

<sup>«</sup> گفته پیم که ترجمه ی رساله قشیری، نزدیکِ به صد در صد مطابق است با اصل رساله؛ بنابراین، ضرورتی ندارد که بگوییم اصل چگونه بوده و ترجمه چگونه است، هردو یکی ست.

انتقال پیام هاتف غیبی بوده است؛ حال آنکه مسأله ی اساسی، نقشی ست که شخصیت اصلی داستان \_ بشر حافی \_ پس از دریافت پیام خداوند برعهده میگیرد.

در داستان قشیری، شخصیت رها می شود و نظر هاتف محور نهایی قرار می گیرد، حال آنکه در کارِ منطقی هُجویری، «آنگاه، حافی، توبه می کند و طریق زُهد بر دست می گیرد و از شدت غلبه اندر مشاهدت حق تعالی هیچ چیز اندر پای نمی کند» و در جواب آنها که می پرسند «چرا پابرهنه یی؟» نام خداوند را که زمانی بر زمین افتاده بوده و همین حادثه هم اسباب وصل صوفی به خداوند شده بوده به خاطر می آورد و می گوید: «روا مدارم که بساط خداوندی سِپُرم و میان پای من و زمین خدا واسطه یی باشد».

وعجیب نیست ــ بنابراین ــ که میبینیم از دیدگاه عارفان، «پابرهنه ها به خداوند نزدیکترند».

• تنها نکته ی داستانی زیبا و رسایی که در اثر قُشیری هست و در اثر هُجویری نهست این است که حافی، یک درم بیش نداشت که آن را هم غالیه خریدتا «بسم الله، را مُطلّب کند» و این، «تمام دارایی خویش را در راهِ مطلّب کردنِ نام خداوند دادن است» و حق است که آجری عظیم داشته باشد، در حالی که در کار هٔجویری، حافی نام خداوند را با چه چیز معظر کرد و چگونه، و آیا با خود شیشه عطری داشت که این نشانِ رهاه اوست یا نه، به کُل مفقود است.

### ۱۰۱۶ حکایتِ قرآنِ مخلوق

... چون به بغداد معتزله غلبه کردند، عبدالله احمد بن حنبل را تکلیف کردند تا فرآن را مخلوق گوید. عبدالله پیر وضعیف بود. دستهایش بر عُقابین کشیدند و هزار تازیانه بزدندش که «قرآن را مخلوق گوی!» نگفت؛ و اندر آن میانه بند ازارش بگشاد، و دستهایش بسته بود. دو دستِ دیگر پدیدار آمد و ازار ببست؛ و چون این بُرهان بدیدند بگذاشتندش، و هم اندر آن جراحت فرمان یافت. اندر آخِرِ عهدِ وی قومی به نزدیکِ وی آمدند و گفتند: چه گویی اندر این قوم که تو را بزدند؟

گفت: چه گویم که از برای خدای زدند. پنداشتند که من بر باطِلَم؛ و اگر ایشان برحق اند، به مُجرّد زخم من، به قیامت، با ایشان خصمی نکنم.

ممنای برخی واژه ها و اصطلاحات اِزار: شلوار، لُنگ

فرمان یافتن: مُردن، به جهانِ باقی شتافتن

اندر آخر عهدِ وي: هنگامي كه آخرين نفس ها را برميكشيد

به مُجرّدِ زخم من: تنها به خاطر این زخم

خصمی کردن: دشمنی کردن

یادداشت در باره ی مُعْتَزله و آشعریه در ادبیّات داستانی عارفانه:

«معتزله فرقه ی معتبری بودند در اسلام که در اواخرِ عصر بنی اُمیّه ظهور کردند و تا چند قرن در تمدّنِ اسلامی تأثیر داشتند. مؤسسِ این فرقه واصل بن عطا از شاگردان حسن بصری ه و بود که با کمک عمرو بن عبید این فرقه را پدید آورد. پیروانِ این فرقه را در فارسی «عدلی مذهب» نیز میگفتند. ظهور این فرقه در تمدّن (و فرهنگِ) اسلامی باعث ایجاد یک نهضت و تحوّل بزرگ فکری شد و مسلمین را به علوم و فلسفه آشنا کرد؛ زیرا ایشان برای اثبات عقاید و افکار خود از قبیل توحید، نفی جسمیّت خدا، عدم امکانِ رؤیتِ خدا، عدل و اختیار و غیره از فلسفه استفاده میکردند و به مباحث عقلی و منطقی متوسل می شدند و روی همین اصل، مورد بُغض و کینه ی شدید اغلب فرق اسلامی مخصوصاً محدّثین و آشاعره بودند. این فرقه در حقیقت بُنیانگذار علم کلام در اسلام هستند و آیات قرآن را تأویل و توجیه میکردند. معتزله به حدود بیست فرقه تقسیم شدند. اصول عقاید معتزله عبارت است از:

١ \_ قول به «المنزلة بين المنزلتين»

۲ ــ قول به توحید

٣ \_ قول به عدل

٤ \_ قول به وعد و وعيد

۵ ـــ امر به معروف و نهی از منکر.»

از «فرهنگِ فارسی دکتر معین»

ه در فرهنگ و تمدّنِ اسلامی، نه فقط تمدّن. تأثیرِ فرهنگی معتزله به مراتب بیش از تأثیر تمدّنی آنها بوده است. ن. ا.

ه توجه کنید که حسن بصری، یکی از بزرگترین شخصیّتهای داستانی درعارفانه هاست و صاحب کرامات.

در داستانهای صوفیانه، معمولاً و چنانکه می بینیم، علّت نفرتِ نویسندگان از معتزله، وابسته بودن معتزله به دستگاه حاکم است و استفاده از قدرتِ نظام مسلّط، جهت آزار و شکنجه ی شخصیّت های عارف. به این ترتیب، عارفانه نویسان، از قام «معتزله» به عنوان یک ابزارِ داستانی ـ که می تواند مظهرِ محدود کردنِ آزادیِ اندیشه و انتخاب باشد ـ استفاده کرده اند نه بیش.

در داستانِ «قرآنِ مخلوق»، پای بحث فلسفی و استدلال در میان نیست، پای شلاق در میان است و «هزار ضربه شلاق بر تن پیری ضعیف زدن»؛ و مسأله ی شلاق در عارفانه ها و صوفیانه ها همیشه مسأله بوده است ــ البته قبل از آنکه در عالم واقع، بیرون از دایره ی هٔنر و ادبیّات، صوفیان، خود شلاّق به دست بگیرند.

به این مسأله، باز خواهم گشت.

و امّا درباره ی آشغریه: «اشعریه فرقه یی از مسلمانانِ پیروِ ابوالحسن اشعری بودند. وی مخالف معتزله بود. به عقیده ی اشعری، ایمانْ عبارت است از تصدیق به قلب؛ امّا قولِ به لسان و عمل به ارکانْ از فروع آن است، و کسی که به قلب تصدیق کرد به به وحدانیت خدای تعالیٰ اقرار آورد و به پیغامبران و آنچه از خداوند به رسالت آورده اند از روی قلب اعتراف کرد، ایمان او درست است... صاحب گناه کبیره اگر بدون توبه بمیرد محکم او با خداوند است. یا او را به رحمتِ خود می آمرزد یا به شفاعت به به مقدار جُرمش عذاب می کند...

در مورد «رؤیت» گفته: هرچه موجود باشد، مرئی ست، و چون حق باری تعالی موجود است پس مرئی خواهد بود...

راجع به قرآن، اشعریه ــ برخلاف معتزلهــ معتقد به قِدَمِ قرآن هستند.» از «فرهنگِ فارسی دکتر معین»

در حکایتِ «قرآنِ مخلوق»، خشونتِ یک گروه \_ که گروه حآکم هم تلقی شده \_ در مقابل مهربانی و گذشتِ گروه دیگر \_ که «اهل حق» یا عارفان باشند \_ قرار

 <sup>«</sup>قِدَم» به معنای «از دیر باز بودن» است و «از بی زمان به زمان آمده بودن» و «محدود در زمان نبودن» و
 «آخاز و انجام نداشتن».

کلمه ی قِدَم معمولاً در مقابلِ «حدوث» می آید نه در برابر «مخلوق»، و «حدوث» یعنی «به وجود آمدنِ چیزی که قبلاً نبوده است» و یا «وجودِ بعد از عدم».

خداوند قدیم است و جهان حادث. حادثی که جُزئی از قدیم باشد منانند مخلوقی که جُزئی از خالق باشد که لاجِرَمْ قدیم است در اساس، و حادث و مخلوق است به ظاهر. عارف اگر بخواهد می تواند مسأله ی قدم و حدوث را اینگونه حل کند؛ امّا مسأله ی هزار ضر به شلاّق را، نه. ن. ۱.

داده شده، نه مخلوق بودنِ قرآن در برابرِ قِدَم آن؛ زیرا حساسیّت مسأله ی حدوث و قِدَم قرآن، برای غیرعارف و مُتشرع محض وجود داشته است نه برای عارف که جزء و کُلِّ جهان را بخشی از ذاتِ بی نهایتِ خداوند می داند و در همه چیز خداوند را جاری و ساری می بیند و معتقد است که هر مخلوقی درعینِ مخلوق بودن، برخوردار از قِدَم است؛ چرا که جزئی از خالق است، و «یکی هست و هیچ نیست جز او».

از این گذشته، عارفانِ مِهراندیشِ مُخالفِ «فلسفه ی شلاّق» و «منطق شلاّقی»، بعدها با اشعریانی که به خشونت گراییدند نیز کنار نیامدند \_ حال آنکه اشاعره، جداً و رسماً ضدّ معتزله بودند و برای برخورد با معتزله آمده بودند:

«اشعریان، مقابلِ معتزله بودند. طریقه ی اشعریه... به زودی، مخصوصاً بعد از شکست و ضعف طریقه ی معتزله در اکثر بلاد مسلمان، به تدریج، مذهبِ مختارِ اکثر عامه ی اهل سُنت... گشت، و هر چند آل بویه به سبب تمایلاتِ تشیّع با این فرقه مبارزه کردند، با استیلای سلاجقه و ضعفیِ قطعیِ شیعه و معتزله در بغداد و خراسان، این مذهب رواج و طرفدار بسیار یافت... و رونق خود را لااقل تا اواخر قرن نُهم ه.ق حفظ کرد. دائرة المعارف فارسی مصاحب»

پس در این داستانِ همجویری، ما، باز هم با یکی از اساسی ترین محورهای داستانهای عارفانه رو برو هستیم: عطوفت در برابر خشونت؛ چنانکه میبینیم:

«...قومی به نـزدیکِ عبدالله آمدنـد و گفتند: چه گـویی اندر این قوم کـه تو را بزدند؟

گفت: چه گویم که از برای خُدا زدند. پنداشتند که من بر باطلم؛ و اگر ایشان بر حق اند، به مجرّدِ زخم من، به قیامتْ با ایشان دشمنی نکنم.»

• داستان، به ظاهر، نوعی تحمّلِ مسیحایی را میآموزد: همه چیز را به جان پذیرفتن و دَم نزدن. این ادّعا در صورتی صادق است که ما حکایت «قرآنِ مخلوق\*» را پیش روی نداشته باشیم و فریادِ اعتراضِ به «هزار ضربه شلاّق به تن عبداللهِ پیر و ضعیف زدند» را نشنویم.

البته شكى نيست كه تصويرِ «دستهاى عبدالله را برعُقابين كشيدند» شباهتى به تصويرهاى داستاني «مسيح برصليب» دارد، و نيز آخرين سخنانِ عبدالله به برخى از آخرين سخنانِ مسيح در لحظه هاى پايانى حياتِ جسمانى او در انجيل لوقا:

...و چون عیسی را مصلوب کردند...

«عیسی گفت: ای پدر! اینها را بیامُرز؛ زیرا نمیدانند چه میکنند.»

امّا در سایرِ انجیل ها ــ «یـوحتّا»، «مرقُس»، «متّیٰ» ــ عـیــــی مسیح چنین سخنی نمیگوید.

lacktriangle

اینک در بابِ مخلوق و نامخلوق بودن قرآن، از ابوابراهیم بُخاری، از کتاب «شرح تعرّفِ» او، مکالمه ی حکایت واری ارائه میدهیم تا به هنگام، به مسأله ی داستانهای ابوابراهیم بُخاری بیردازیم:

(... و نیز خبر پیغمبر است صلوات الله علیه که گفت: قرآن، کلام خداوند است و غیرمخلوق، و آنکه بگوید مخلوق است او کافر به خداوند است.)

#### ۱۰۱۶/۲ مكالمه ي ابليس وعبدالله

عبدالله مبارک گوید: من وقتی به غَزُورفته بودم؛ به رُباطی فروآمدم. در آن رُباط هیچ کس نبود، و از بیم مرا خواب نمیگرفت. چون شب درآمد، حسّی و آوازی شنیدم. نگه کردم، شخصی دیدم به شکل و هیأتِ شتربچه یی، دو چشم او بر سینه. بترسیدم. گفتم: توکیستی؟

گفت: ابلیس.

گفتم: از کجا میآیی؟

گفت: از بغداد.

گفتم: به بغداد چه میکردی؟

گفت: نایبی فرامیداشتم تا خلق را کافر کند.

گفتم: آن كيست؟

گفت: بشرمریسی.

گفتم: او خَلق را به كدام مسأله كافير گرداند؟

كفت: به قرآني مخلوق گفتن.

گفتم: توچه میگویی؟

گفت: از این بیزارم. قرآن، کلام خدای است ناآفریده. من خدای را نکو شناسم وصفاتِ او را نکو دانم؛ لکن بی فرمانی کردم که چنین کافر گشتم.

پس، نخستین کسی که این قول آشکار کرد بشر مریسی بود، و مردمانِ بغداد او

را سنگسار کردند. بگریخت و خود را به خیمه ی ابویوسفِ قاضی درافکند. قاضی بوسف او را گفت: با صغیرالجشه ی عظیم الفتنه! این چه بالاست که خلق را درافکنده یی؟ استادانِ تو این نگفتند، تو چرا گفتی؟

ومعتزلیان را چنین گوییم: خدای تعالیٰ به نزدیکِ شما، خالقِ کلامِ خویش ست؟

گويند: بلي.

گوییم: نه کلام او صِدق است؟

گويند: بلي.

گوییم: نه او به این کلام صادق است؟

چاره نیست از آنکه گویند: بلی.

گوییم: نه هرکس بر چیزی فادر بُود برضد آن نیز فادر بُود ـ چون حیات و موت، و حرکت و سکون، و آنچه بدین ماند؟

نتوانند گفتن که: «نه»، از بهر آنکه خداوند را بریک ضد قادر گفته باشند و بر دیگر ضد ناقادر، این گفر است.

ایشان را گوییم: پس کذب ضدِ صدق است؛ چون قادر بُود نزدیکِ شما برآنکه خود را کلامی آفریند خود را کذب، تا بدان کلام کاذب آید. بدان کلام کاذب آید.

اگر گویند روا نباشد، اصلِ مذهبِ خویش نباه کرده باشند؛ و گر گویند روا باشد، خدای تعالیٰ را کاذب خوانده باشند، و هرکه این را گوید کافر است...)

از کتاب «شرح التعرّف لمذهب التصوفِ» بُخاری

#### ۱۰۱۵ داستانِ احمد وفاطمه

...سرهنگِ جوانمردان و آفتابِ خراسان ابوحامد احمدبن خضرویهی بلخی به عُلُوِّ حال و شرفِ وقت، مخصوص بود، و اندر زمانهی خود مُقتدای قوم و پسندیده ی خاص و عام بود، و طریقش ملامت بودی، و جامه به رسم لشکریان پوشیدی، و فاطمه \_ که عیال وی بود اندر طریقت شأنی عظیم داشت. وی دختر امیر بلخ بود. چون وی

را ارادتِ توبه پدیدار آمد به احمد کس فرستاد که مرا از پدر بخواه! احمد، اجابت نکرد.

فاطمه كس فرستاد كه: يا احمد! من تورا مردِ آن نهنداشتم كه راهِ حق بزنى. راهبر باش نه راه بُر!

احمد کس فرستاد و وی را از پدر بخواست. پدرش به حُکم تبرّک، وی را به احمد خضرویه داد، و فاطمه به ترکِ مشغولی دنیا بگفت، و به حُکم عُزلت با احمد بیارامید، تا احمد راقصد زیارتِ خواجه بایزید بسطامی افتاد. فاطمه با وی برفت. چون پیش بایزید آمد بُرقع از روی برداشت و با وی سخن گستاخ میگفت. احمد از آن منعجب شد و غیرت بر داش مستولی گشت. گفت: یا فاطمه! آن چه گستاخی بودت با بایزید؟

گفت: از آنکه تو مَحرِم طبیعتِ منی و وی محرِم طریقتِ من. از تو به هوا رِسم، از وی به خدا. و دلیل براین آنکه وی از صحبت من بی نیاز است و تو به من محتاج.

وپیوسته وی با بایزید گستاخ میبودی تا روزی بایزید را چشم بر دستِ فاطمه افتاد، حنا بسته دید.

گفت: یا فاطمه! از برای چه حنا بسته یی؟

وی گفت: یا بایزید! تا این غایت که تو دست و حنای من ندیدی، مرا با تو انبساط بود، اکنون که چشمت بر دست من افتاد، صحبتِ ما حرام شد.

و از آنجا برگشتند و به نشابور مقام کردند، و اهل نشابور و مشایخ آن را با احمد خوش بود، و چون یحیی بن معاذ رازی از رِی به نشابور آمد و قصد بلخ کرد، احمد خواست تا وی را دعوتی کند، با فاطمه مشورتی کرد که دعوت یحیی را چه باید؟

فاطمه گفت: چندین سر گاو و گوسفند و حوایج و توابل، و چندین شمع و عطر، و با این همه نیز بیست سر خر بباید گشت.

احمد گفت: گشتن خران چه معنی دارد؟

گفت: چون کریمی به خانه ی کریمی میهمان باشد، باید که سگانِ محلّه را از آن چیزی باشد.

و ابویزید گفت: هرکه خواهد تا مردی بیند پنهان اندر لباس زنان، گو در فاطمه نگاه گن!

#### معنای برخی واژه ها و اصطلاحات

بُرقِع: قطعه یی پارچه که زنان صورتِ خود را بدان پوشانند.

**تُوابِل، جمع** تابِل: ادویه، داروهایی که درغذا بریزند، مانند فلفل، زیره، دارچین…

هُوا = هُوىٰ: تمايل جسمانى و مادّى (در اين داستان)

گستاخ: گشاده رو، صمیمی، محرمانه و رام (در این داستان)

انبساط: گشاده رویی (در این داستان)

مُحبت: همدمی و آمیزش کردن، گفت و گو کردن، همخوابی و هم بستری کردن (اغلب این واژه ها معنای دیگری هم دارد که در این داستان به کار نمی آید.)

# چند نگاهِ کوتاهِ تحلیلی

### ١ ــ تحليل ساختماني

داستانِ دلنشینِ «احمد و فاطمه»، از آنجا که مجموع عناصر اساسیِ داستان را دارد، داستان است؛ امّا از آنجا که «قالبِ» معمولِ «حکایت» را می شکند و از حکایت فرا می رود، حکایت نیست.

داستان احمد و فاطمه، محورهای موضوعی و اندیشگیِ متعدّدی دارد که وسیله ی ربط آنها به هم، فقط «شخصیّتِ» داستانی فاطمه است.

بنابراین می توان گفت که داستان احمد و فاطمه، یک «شرج شخصیت» دقیق و زیباست؛ چرا که با ریسه شدن چند واقعه به دنبال هم \_و با محورهای متفاوت \_ یک شخصیت قدرتمند ساخته می شود؛ و می توان گفت «داستان احمد و فاطمه»، فشرده ی یک داستان بلند است (و جای آن دارد که به همت نویسنده یی، به وسعت و کمال نوشته شود) امّا نمی توان آن را یک «حکایت» یا «قصه» یا «روایت» دانست.

در «حکایت»، اگر دو یا سه واقعه به دنبال هم بیایند، خود آن وقایع در ارتباط با یکدیگرند. مشلاً مردی، ابتدا تو به می کند — که «توبه کردن»، یک واقعه به شمار می آید — و سپس، به علّتِ تو به، کرامتی نشان می دهد — که «نشان دادنِ کرامت»، واقعه ی دوّم را می سازد؛ امّا اگر چنین ارتباطی بین چند واقعه وجود نداشته باشد و ارتباط چند واقعه فقط به علّت وجود شخصیّت یا شخصیّت های داستان باشد، دیگر با یک حکایت رو برو نیستیم؛ با داستان بلند مواجهیم، و یا احتمالاً با چند حکایت، و اگر چنین داستانی از نظر طول، کوتاه باشد یا تعداد کلمات و صفحه های آن کم و در حدود

متعارف حكايت يا داستان كوتاه باشد، خودبه خود بايد قبول كنيم كه فشرده يا خلاصه ى يك داستانِ بلند است، و اگر اين مجموعه وقايع فقط در خيطِ معرّفي يك شخصيّت باشد، اثر، «شرح شخصيّت» است كه خود نوعى داستان است.

#### ٢ ــ تحليل شخصيت

اینطور به نظر میرسد که «داستان احمد و فاطمه» را یک «شرح شخصیت» تلقی کردن، کاری ست منطقی؛ چراکه ما، در این داستان، قدم به قدم، از پس توبهی فاطمه، با مِیل او به زیستن با مردی عابد و عارف آشنا می شویم، سپس با جسارت و شهامتش، که «احمد! مرا از پدرم بخواه!» چنانکه گویی به غلامی آمر میکند که «مرا بادبزن!» و بعد با سرسختی و یک دندگی اش که نیمی زنانه و دلفریب است نیمی مؤمنانه و سرشار از تسلّط، كه «احمد! من تورا مرد آن نينداشتم كه راهِ حق بزني. راهبر باش نه راه بُر!» که یعنی : «بکُن آنچه را که من از تومیخواهم، و مطیع من باش احمد!» و بعـد با مؤمـنه ی راستین بودنِ او و کنـار احمد را به قصد «تبرّك » خـواستن و با احمد آرمیدن را نیز به قصد «تقرب». آنگاه، در اوج گیری پیوسته ی شخصیت فاطمه، اقدام دلاورانهی او را میبینیم در برابر بایزید بسطامی (که عظمتِ بایزید چنان بود که بسیاری از مریدان و شیفتگان او به محض دیدنش قالب تهی میکردند) و استواری فاطمه را در طهارت، که یادآور طهارتِ همنام قدیسهی اوحضرت فاطمه (ع) دُخت پیامبراست، و تمرکز او را بر سر اینکه بایزید تا کی در طهارتِ محض است و بی نگاه، و کی در او بیم «بَد دیدن» می رود و تا انجام... تا آنجا که در یک جمع بندی بر حق، همسرش احمد خضرویه او را قضاوت میکند، چرا که نظر او را نظر حاکم میداند؛ و بایزیڈ او را قضاوت میکند: هرکه خواهد مردی بیند پنهان اندر لباسِ زنانِ، گو در فاطمه نگاه کُن!\*\*

## ٣ ـ يک نگاهِ واژه شناختي

هٔجویری، بر زبانِ داستانْ مسلّط است. گفتیم. حال نگاه کنید که واژه ی «سرهنگ» در «سرهنگ جوانمردان و آفتاب خراسان» تا چه حد با بافتِ شخصیّتی مردی که «جامه به رسم لشکریان میپوشید» همخوانی دارد، و تا چه حد به جاست که

<sup>•</sup> درصورت تمایل و لزوم، برای کسب اطلاعات بیشتر درباره ی «انـواع داستان» و «انواع داستان در ایران»، ناگزیر باید به اثر دیگرِ من به نام «ساختار و مبانی ادبیّات داستانی»، جلد سوّم: «انواع داستان» مراجعه بفرمایید.

<sup>••</sup> در کتاب «تصویر زن در ادبیّاتِ داستانیِ ایران» به فاطمه بازخواهیم گشت.

عیال چنین مردی «دختر امیر بلخ» باشد.

و باز، می بینیم که با دو واژه ی «راهبر» و «راه بُر»، چگونه ظریف و زیبا رفتار کرده است و قدر آنها را دانسته است ــ به خصوص که «سرِ هنگِ جوانمرادن» اگر راهٔ بری کند، غم انگیز است.

و باز، زیبایی لفظ را آنجا که میگوید: «تومحرم طبیعتِ منی او محرم طریقتِ من»، «از تو به هوا میرسم از وی به نحدا»...

## ٤ ـ يک نگاهِ جامعه شناختی

در این حکایت، ما می توانیم تصویرِ آرمانیِ روابط زنان و شوهرانِ فهیم و با فرهنگِ آن زمان را با یک دیگر، و روابط همسران را با دیگر افراد جامعه بیابیم و مورد مطالعه و تحقیق قرار بدهیم.

بانوی صاحب شعور و صاحب فرهنگ، در آن زمان، جایگاه اجتماعیِ خاص خود را داشته است و احترام و اعتبار خاص خود را، و جمیع آزادی های فردی و اجتماعیِ لازم را؛ و هرگز ابزارِ تعیش و تفریح، وسیله ی دفع شهوت، ابزارِ طفل آوری و مستخدمه ی کرولالِ خانه نبوده است.

چنین زنی می توانسته تحصیل کند، علم و هنر بیاموزد، همپای مردان قدم بردارد، صوفی باشد، عارف باشد، صاحب مقام و منزلت باشد، در حضور دیگران با مجرئت و جسارت سخن بگوید، تشخیص بدهد، داوری کند، داوری خود را به مرحله ی اجرا درآورد، و در کنار تمام اینها، فرمانروای خانه نیز باشد.

بدیهی ست که این فرهنگ، فرهنگ نظام ساسانی یا فرهنگی که بازمانده از دوره های قبل از ظهور اسلام در ایران باشد نیست، همچنان که مطلقاً فرهنگ عربی یا سامی نیست، بل فرهنگی ست ترکیبی و نو، که قرآن از یک سو، روش و سخنانِ بزرگان اسلام و عرفان اسلامی از سوی دیگر، و کشش های ملّی و طبیعی از سوّمین سو،نقش و تأثیر عظیمی در پدیدآیی آن داشته است.

•

یادداشت: «احمد و فاطمه»، یکی از داستانهای نمونه یی ست که ظرفیّتِ شگفتی انگیزِ داستانهای عارفانه ی مرحله ی نخستین را برای بازسازی و نوآفرینی نشان میدهد. اینگونه داستانها را می توان به عنوان خمیرمایه به کار گرفت و براساس آنها، فیلمنامه ها، نمایش های تلویزیونی و داستانهای بلندی ساخت عمیق،

زیبا، شُنتی، سیاسی و کاملاً زنده و پویا. ما بر سرچشمه ی خشکی ناپذیر حکایت نشسته ییم.

### ۱۰۱۹ حکایتِ طلسم خُنثیٰ شدہ

گویند که ابتدای حالی ابوحفص عُمربن سالِم نیشابوری چنان بود که بر کنیزکی شیفته شد. وی را گفتند که اندر شارستانِ نشابور جهودی ست ساحر. حیّل این شغل تو به نزدیک وی است.

بوحفص، به نزدیکِ وی آمد و حال بازگفت.

جهود گفت: تورا چهل شبانه روز نماز نباید کرد، و گِردِ حق و اعمالِ خیر و نیکو نباید گردید، تا من حیلت کنم و مراد تو برآید.

بوحفص چنان کرد.

چون چهل روز تمام شد، جهود آن طلسم بکرد، و آن مراد برنیامد. جهود گفت: لامحاله بر توچیزی گذشته باشد نیک. نیکوبیندیش!

ابوحفص گفت: من هیچ نمی دانم از اعمالِ خیرکه برظاهرِمن گذشت و بر باطن؛ اِلا آنکه به راهگذر می آمدم سنگی از راه، به پای، بینداختم تا پای کسی در آن نهاید.

جهود گفت: میازار آن خدایی را که توجهل روز فرمانِ وی ضایع کردی، و او این مقدار رنج توضایع نکرد.

ابوحفض توبه کرد، و همان آهنگری میکرد تا به باورد شد و ابوعبدالله باوردی را بدید و عهد ارادت وی گرفت، و چون به نشابور باز آمد روزی اندر بازار، نابینایی قرآن میخواند، وی بر دوکان خود نشسته بود، سماع آن وی را غلبه کرد و از خود غایب شد. دست اندر آتش کرد و آهن تافته بی انبر بیرون آورد. چون شاگردان بدیدند گفتند: «استاد! دست! دست!» و هوش از ایشان بشد.

ابوحفص، چون به حالِ خود بازآمد، دست از کسب بداشت ونیز در دوکان لیامد...

### ۱۰۱۲/۲ حکایتِ آهنِ تَفته

معروف است که ابتدای کارِبوحفض در دست بداشتن از کسټ چه بود: روزی در دکّان بود، کسی آیتی از قرآن برخواند. واردی به دل بوحفص درآمد تا از حسّ خویش غافل گشت. دست فراکرد و آهنِ تافته از کارگاه بیرون آورد. شاگردش چون آن بدید گفت: یا استاد! این از چیست؟

بوحفض اندر آن حال نِگرید، از کسب دست بداشت، و از دکان برخاست. از «رسالهی فشیریه»

#### ۱۰۱۹/۳ حکایتِ آیه و آهن

ابوحفص از جُمله عارفان بود و آهنگری کردی؛ و هر روز به دیناری کار بکردی از بهرِ پرده ی روی؛ و آن را به درویشان دادی؛ و نمازِ خفتن به درِ خانه ها رفتی و نانْ پاره ها بخواستی و بدانْ روزه بگشادی از بهرِ قهر و ذُكِّ نفس.

روزی بر سر کوره نشسته بود، نابینایی بگذشت و این آبه میخواند که: «هرکه در این جهان از حق دیدن محروم است، در آن جهان نیز نابیناست». ابوحفض مغلوب گشت و دست در کوره کرد و آن آهن تَفتیده بیرون آورد و بر سندان نهاد.

شاگرد او گفت: یا استاد! دست!

ابوحفض آهن بینداخت، و کاربه جای گذاشت؛ ویک موی بر دستِ او آزرده نگشت، و پیشه رها کرد...

از کتاب «شرح تعرف» بُخاری

# یک نظرِ تحلیلی ـ تطبیقی

### ۱ ـ برزسی زبانی

نکته ی شایان توجه این است که ما، در این سه حکایتِ همتا، با سه شکل نثر و سه شکلِ به کارگیـریِ کلمات روبرو هستیـم؛ حال آنکه نویسندگـان، حدوداً، هم زمان بوده اند.

نمونهی یکم:

هٔجویری: نابینایی قرآن میخواند، وی بر دوکان نشسته بود، سماع آن وی را غلبه کرد و از خود غایب شد.

قشیری: کسی آیتی از قرآن برخواند. واردی به دل بوحفص درآمد تا از حسِّ خویش غافل گشت.

**بُخاری:** نابینایی بگذشت و این آیه میخواند... **ابوحفص مغلوب گشت...** نمونهٔ دوّم:

مجویری: چون به حال خود بازآمد، دست از کسب بداشت و نیز در دوکان نیامد.

قشیری: بوحفص اندر آن حال نگرید، از کسب دست بداشت و از دکان برخاست.

**بُخارى:** ابوحفص كار به جاى گذاشت و پيشه رها كرد.

(چنانکه میبینیم فارسی رسمی و ادبی امروز، از هرسه چشمه سود جسته است؛ لیکن رابطه اش با قُشیری، به دلیل بافتِ دشوار و پیچیده ی قشیری، ضعیف تر است.)

#### ۲ \_ تحلیل ساختمانی

هٔ جویری، یک حکایتِ کوتاهِ قشیری را به بخشی از یک حکایتِ دو بخشیِ خود تبدیل کرده است. ماجرای آهن تافته، در حکایتِ هُجویری، طبق معمول، نتیجه ی توبه است و توکّل و خلوص و استغراق در حق؛ امّا در اثر قشیری، واقعه ی آهن تافته، علّتِ ترک کسب، بدون مُقدّماتِ ایمانی، ناقص است و عاری از معنی.

حكايتِ بُخارى، همان حكايتِ قُشيرىست، باپرگويي و زائدي بسيار.

در کار بُخاری، گسیختگی های ساختمانی، کاملاً محسوس اَست: «هر روز به دیناری کار بکردی از بهر پرده ی روی، و آن را به درویشان دادی» در شکل دادن

به شخصیت ابوحفص و نیز مشارکت در ایجاد یک ساختمان استوار، کمترین نقشی ندارد. تکدی کردن ابوحفص نیز کمترین رابطه یی با واقعه ی محوری بینی گرفتن آهن تافته با دست ندارد؛ و تکدی، کلاً عملی ست که در بسیاری از داستانهای عارفانه، منفور داشته شده.

آیه یمی که به وسیله ی بُخاری نقل می شود، آیه یمی ست بسیار دشوار و تفسیری - تحلیلی، که ظاهر آن، بدون تفسیر، باطن آن را نمی گوید، و در خط داستان آهن تافته نیز کارکردی ندارد.

اینکه در دو الگوی این حکایت که به زبان عربی نوشته شده هم همین آیه به کار گرفته شده، دلیل کافی بر به کارگیری مجدد و مکرّر آن نیست؛ چنانکه میبینیم قشیری میگوید: «کسی آیتی از قرآن برخواند» و هجویری میگوید: «نابینایی قرآن میخواند».

اصولاً خلق داستانهای تک شخصیتی با ساختمانِ قوی و پایدار، کاری ست صعب؛ چرا که معمولاً، ساختمان، بر گرده ی شخصیت های اصلی و به مدد وقایعی که آنها، در ارتباط با یکدیگر، ایجاد میکنند، بالا می رود. در داستانهای تک شخصیتی، ساختمان، به مدد خُرده وقایعی که این شخصیت ایجاد میکند یا برخوردهایی که با محیط و شخصیت های تابع پیدا میکند، بالا می رود. در چنین حالتی، ایجاد هر واقعه ی بی مصرف یا خلق هر شخصیت تابع غیرمؤثر، البته به استحکام ساختمان صدمه می زند و چیزی کج و معوج پدید می آورد.

بازخوانی حکایت بخاری، به آسانی به ما نشان می دهد که این حکایت، تا چه حد پُر شده از عوامل و وقایع و شخصیت هایی که در پیشبرد ساختمان و به کمال رساندنِ آن نقشی ندارند: «مقدار پولی که هر روز از راه آهنگری به دست می آورد»، «بر سر کوره نشسته بودن»، «با گدایی روزه گشادن»، و «یک موی بر دست او آزرده نگشتن» از اینگونه خُرده وقایع است.

طبق معمول، ساختمانِ اثرِ دو بخشي هجويرى، مستحكم، بى نقص و زيباست.

#### ٣ ـ تحليل جامعه شناختى

در بخش نخستِ حکایتِ هجویری، ما همچنان با حی آزادی کنیزان و اختیاراتشان در مورد انتخاب مرد، روبرو هستیم. چگونه است که یک انسان آزاد ــ مانند ابوحفص ــ نه قدرتِ خرید کنیزک خوبروی عابدفریب را دارد نه قدرت انتخاب

و تصاحب او را؟ این کنیز، متعلّق به چه کسی بوده است، و این تعلّق تا چه حد امکان تصاحب را در اختیار مالک قرار مهداده است؟ ظاهراً مسأله ی برده داری، در این بُرهه از تاریخ، زیر فشارِ عدالت طلبی های اسلام، شکل خاصی یافته بوده است؛ یعنی در مراحل مُقدّماتی اتمامِ آمرِ برده داری بوده. ما، در داستانهای عارفانه، بسیار می بینیم که غلام یا کنیزی، با اقدام یا اشاره یمی آزاد می شود؛ امّا نمی بینیم که جُزْ در برخی از جنگها، برده گیری شود.

به این ترتیب به نظر می آید که عارفانه نویسان، با استفاده از امکاناتِ معنویِ داستان، در راستای حذفِ تدریجی برده داری بوده اند.

داستانهای عارفانه ی این عصر، هرگز حامیِ نگه داشتِ غلام و کنیز نبوده اند؛ امّا پیوسته بر محورِ محاسنِ ظاهری و باطنیِ ایشان و ضرورت آزاد ساختن شان، صورت گرفته اند؛ چنانکه در این حکایت، آشکارا می بینیم که تأکید بر اختیارات وسیع کنیز خوبروی ست در مقابل مردِ آزاده.

در همین بخش نخستِ حکایت هٔجویری، ما بار دیگر با «جهود» به عنوان یک عاملِ بسیار منفیِ داستانی روبرو هستیم؛ شخصیّتی فرعی که مخالفِ دین، ایمان، اعتقاد، اخلاق، خدا و نیک منشی ست.

این «جهودانِ» داستانهای عارفانه، به اعتقاد من، قاعدتاً نمیبایست همان یهودیان مؤمن و پیروان حضرت موسی علیه السلام (یا لااقل همه ی ایشان) باشند؛ چرا که بسیاری از داستانهای عارفانه را میبینیم که بر پایه ی عملیّات و سخنانِ حضرت موسی و مقابله ی او با کُفر و استبداد فرعونی شکل گرفته است؛ چندانکه بخش عمده یی از «شرح تعرّفِ» بُخاری به تبعیّت از قرآن و حدیث به همین مسأله اختصاص یافته است.

از این گذشته، در عارفانه ها، و نیز در برخی از انواع دیگر داستانهای قدیمی ما، جهودان، بی اعتقاد به وجود خداوند و کافِرِ مطلق \_ و از جمله مرتکبین گناهان کبیره \_ دانسته شده اند (خواهیم دید)، و البته ممکن نیست که داستان نویسانِ آن زمان \_ آن هم بزرگانی چون هجویری و قشیری و بُخاری \_ که ضمن عارفانه نویسی و مذهبی نویسی، وارد به کلیه ی مسائل فقهی یا اصولیِ اسلام و بسیار آشنا با قرآن بوده اند، از دین یهود و اصولی و فروع آن و وحدت گرایی و خداباوری آن بی خبر بوده باشند.

(البته جمعی از علما و محققانِ مسائل اسلامی، عطف به برخی احادیث و استنباطات، رسماً گفته اند که جهودان و عیسویان، کُلاً، کافرند، چنانکه در

«شرح تعرّف» هم میبینیم: «هرکه به یک پیامبر منکر گشت، به همه مُنکر باشد، چنانکه خدای تعالیٰ گفت: «لا تفرق بین احد من رسله» و جهودان همین . کردند. به عیسی و محمّد منکر گشتند به کُلّ انبیا کافر گشتند، و ترسایانْ تنها به محمّد منكر گشتند، به كُلّ انبيا كافر گشّتند، و معتزلي نيز چون به آدم منكر گشت به کُل انبیا کافر گشت. بدین یک مسأله با جهود و ترسا برابرند» امّا در این استدلال تناقضی هست که آن را از کلیت و عمومیت می اندازد، و آن این است که اگر جهودی یا ترسایی، حضرت محمد را انکار نکند و او را به عنوان پیامبر خدا ـ و طبیعتاً خاتم پیامبران ـ بپذیرد، این شخص دیگر جهود یا مسیحی نيست، بلكه رسماً مسلمان است، وچون مسلمان بود ديگر بحثِ اديانِ الهي مُنتفی ست و بسیاری مسائل دیگر. در این زمینه، تنها سخنی که بیان آن ــ با در نظر گرفتن همان شرایط زمانی و مکانی ــ میتوانـد مقبول باشـد این است که مسلمانی اُدّعا کنـد که من اسلام محمّدی را به این یا آن یهودِ معیّن عرضه کردم و همه ی مسائل را جهتِ او روشن کردم و او نیز جمیع این مسائل را به درستی و به تمامی ادراک کرد و با وجود همه ی اینها، حضرت محمد را انکار کرد. در این مورد خاص، می توان از کُفر سخن گفت؛ والا، یهودی که هنوز با پیامبر بزرگ مسلمانان آشنا نشده، قرآنِ خدای محمّد را نشناخته و با عقاید مسلمانان رابطه یی دُرُست برقرار نکرده چگونه می تواند آنچه را که نمی شناسد و نمی داند، تصدیق کند؟) من اینطور تصور می کنم که مسأله ی «جهود» در ادبیّاتِ داستانی ما، قبل از آنکه یک مسأله ی دینی باشد، یک مسأله ی اجتماعی ـ اقتصادی خاص همان زمان بوده است، که مقابله ی با عوارض منفی آن هم از سوی هنرمندان مسلمان و صوفی ، یک

(در قصه ها و داستانهای غیرعارفانه به این موضوع برخورده پیم.)

در عصر خود ما نیز، متأسفانه، به دلیل آنکه گروه قابل توجهی از یهودیان مقیم ایران، به رِباخواری، تولید اجناس فاسد و تقلّبی و خطرزا، احتکار، خارج کردن طلا و ارز از میهن ما و همکاری با صهیونیسم جهانی اشتغال دارند یا داشته اند و دیگر ندارند کم و بیش همان احساس تاریخی، نسبت به ایشان، در توده ی مردم ما و ادبیّاتِ عامیانه ی ما بدید آمده است، به حدّی که هنوز هم کلمه ی «جهود» به عنوان یک دُشنام به کار می رود. "

وظیفه و تعهّد تلقّی میشده است.

این مسأله، البته در ادبیّاتِ داستانی بسیاری از کشورهای جهان وجود دارد.

ناگفته نماند که در داستانهای عارفانه، غالباً فرصت های مناسبی در اختیار شخصیت های جمود بَدکُنش قرار میگیرد که به اسلام بگروند و از کفر و فساد و جادو خلاصی یابند.

سومین مسأله ی جامعه شناختی در داستانهای عارفانه \_ از جمله همین سه حکایت \_ که باری هم به آن اشاره کرده پیم، احترام به کارهای یدی ست و به کارگرانی که نان از قِبلِ دسترنج خود میخورند و مشاغلی مانندِ نانوایی، کفّاشی و آهنگری دارند.

اهمیّت دادن به این قشر از طبقه ی زحمتکشِ کم درآمد، در واقع به معنای سنگر گرفتن عارفانه نویسان در جانب مردم کوچه و بازار بوده است در مقابلِ اعیان، زمین داران، تاجران، امیران، در باریان، نظامیان و ایادی حکومتها.

#### ۱۰۱۷ حکایتِ «آرزوی دیدنِ شیطان»

از جُنید می آید که گفت: وقتی آرزو خواستم که ابلیس را ببینم. روزی بر درِ مسجد استاده بودم پیری می آمد از دوزروی به من آورده. چون وی را بدیدم وحشتی الدر دلم اثر کرد. چون به نزدیک من آمد گفتم: تو کیستی ای پیر، که چشمم طاقتِ روی تونمی دارد از وحشت، و دل طاقتِ اندیشه ی تونمی دارد از هیبت؟

گفت: من آنم كه تورا آرزوي روي من است.

گفتم: ای ملعون! چه چیز تورا از سَجده کردنْ باز داشت مَرْ آدم را؟ گفت: یا جُنید! تورا چه صورت بندد که من غیر حق را سجده کنم؟

جنید گفت من متحیّر شدم اندر سخن وی. به سِرّم ندا آمد: یا جُنید! بگووی را گه دروغ میگویی، که اگر توبنده بودی، از آمرِ خدا بیرون نیامدی و به نَهْیش تقرّب نکردی.

ابلیس، آن ندا را از سِرِّ من بشنید و بانگی بکرد و گفت: «بسوختی مرا بـالله یا مجنید!» و نابیدا شد.

# شخصيت شناسي

در باب شخصیت شیطان (= ابلیس = آهرمن ) در ادبیات داستانی ایران، به استقلال و به تفصیل سخن خواهیم گفت؛ امّا تا رسیدن به آن دقیقه، هرجا که نام این شخصیت صاحب نام و مُقتدر اسطوره یی، افسانه یی، مذهبی، فرا واقعی و نُمادین برود، لحظه یی توقیف خواهیم کرد، تا سرانجام، به کمکِ مجموع این تأملات، شاید بتوانیم چهره ی کاملِ شیطانِ ادبیّاتِ داستانیِ ایران و اسلام را تصویر کنیم، و مقایسه یی میان امکانات، اختیارات، و محدودیّت های این شیطان و شیطان ادبیّاتِ مغرب زمین و شیطان برخاسته از اسطوره های یونان و رُم و تورات و انجیل به عمل آوریم و سری هم به خاور برخاسته از اسطوره های یونان و رُم و تورات و انجیل به عمل آوریم و سری هم به خاور برخیزیم.

بعد از ذاتِ باری تعالی \_ که مطلقِ حضور است\_ظاهراً هیچ شخصیتی به وسعتِ ابلیس در ادبیّات داستانی و زندگی \_ که خمیرمایه ی اصلیِ ادبیّاتِ داستانی ست\_ حضور و عملکرد و نفوذ نداشته است. به تقریب، جایی نیست که حق تعالیٰ باشد و شیطان میل به حضور و مداخله و تخریب نداشته باشد.

از آنجا که ورود به مبحثِ شیطانْ شناسی هم، خود، مسأله یی ست بسیار مطّول و دشوار، موقتاً این بحث را رها میکنیم و می پردازیم به حکایتِ «آرزوی دیدنِ شیطان».

عارفانِ داستانها، با اینکه به طور قطع و مُسلّم، شیطان را می شناسند و از نِقاطِ ضعف و قدرت این شخصیّت شگفت انگیز با خبرند و نیز خدِ عظمتِ جُرِمِ او را در پیشگاه خداوند می دانند و با تمامیِ عقل و قلبِ خود، در اغلبِ موارد، از این شیطانِ متمرّدِ لعنّت شده بیزارند، با همه ی اینها تمایلِ مهارناپذیری به این دارند که با شیطان ر و برو شوند، با او چند کلمه یی سخن بگویند، او را به محاکمه ی مکرّر بکشند، قدرتِ مقابله ی خود را با او بسنجند، و چه بسا همان حرفهایی را از او بشنوند که بارها و بارها از بسیاری کسان سخن از شیطان سفیده اند.

این کششی که در عارفانِ قصّه ها به جانب ابلیس، به خاطر درافتادن با ابلیس و درهم کوبیده نشدن به دست ابلیس ــ و نه حتّیٰ غلبه بر ابلیس ــ وجود دارد، به راستی

ه امّا دیو، چنانکه گفتیم، هیچ ارتباطی با شیطان یا ابلیس و اهریمن ندارد. دیده شده است که در مواردی، اشتباهاً، و به دلیل عدم آشنایی با شخصیّتِ دیو، کلمه ی دیورا به جای ابلیس به کار بُرده اند. ما در کتابی مستقل، به این مسأله پرداخته ییم.

كششى ست حيرت انگيز و در بسيارى از موارد خطرناعى و در نظر نخست خود آزارنده.

عارفِ حكايت، در مقابله با شيطان، بختِ خود را مى آزمايد، و چه بسا ديده ييم كه مى لرزد و مى لغزد و فرومى افتد و فرومى رود و متلاشى مى شود. با اين وجود، هرگز عارفِ داستان، از مواجهه سرنمى تابد. و اين بسيار خوب است كه مردم عادى بدانند كه انسان مى تواند با مظهر تباهى روح درافتد واين مظهر را ــ اگر نه شكست ــ لااقل فرارى بدهد.

محور جمیع حکایت هایی که شیطان در آنها حضور می یابد، و عارف خواهانِ برقراری رابطه با اوست، همان «گناهِ بزرگِ تمرّد» است.

عارف همیشه به صورتهای مختلف میپرسد: چرا از خداوند اطاعت نکردی و بر آدم سجده نیاوردی؟

و شیطان همیشه به صورتهای مختلف جواب میدهد: من، فقط حاضر بودم خالق خویش \_ خداوند متعال \_ را سجده کنم نه هیچکس دیگر را.

این پاسخ شیطان \_ و به واقع شیطانی \_ در مواردی آنقدر قانع کننده به نظر میرسد \_ یا رسیده است \_ که مُنجر به پیدایی «گروه های شیطان پرست» ومذهبِ شیطان گرایی نیز شده است. سخنِ اساسیِ شیطان پرستان این است که شیطان، از کجا میدانسته که خداوند او را آزمایش نمیکند؟ شاید که حق باری تعالی میخواسته بداند که آیا شیطان یک موجدِ راستین است و یا فرشته یی ست که حاضر است به خاطر منافع خویش حتیٰ یک موجودِ نافرشته را هم تعظیم و تکریم کند.

در مقابل چنین استدلالِ تکان دهنده، خوش صورت و خداباورانه یی ست که غالباً، عارفان، به وجوبِ اطاعتِ محضِ امر خداوند متوسل می شوند، و همین نوع تفکّر اخلاقی و عارفانه مُنجر به آن می شود که بگوییم: اطاعت، اوج ارادت است.

در حکایت «آرزوی دیدن شیطان» که تا حد زیادی ساخت و بافیت «قصه» مذهبی» دارد نه «حکایت»، ما می بینیم که نجنید، آرزوی دیدار با شیطان را می کند و خداوند به این آرزوی او پاسخ مشبت می دهد و شیطان را وامی دارد که به دیدنِ جنید برود. بنابراین مُقدمات، شیطان، همچنان، زیر فرمان خداوند است و مطبع او. البته می توانیم اینطور هم تصور کنیم که این آرزوی جنید، مستقیماً به سمع شیطان رسیده است، و شیطان قادر است آرزوهایی اینگونه را از مردانی حتی اینگونه بشنود و برآورده کند.

امًا اگر این شِقِ مسأله را بپذیریم با مشکلات گوناگونی در زمینه ی حدود قدرت

و اختیارات ابلیس روبرو خواهیم شد، چنانکه در باب دردهای عظیم و خونداک ایوب پیامبر شده ییم و در موارد بسیار دیگر؛ و کُلاً این شِق، که شیطان، بدون اظلاع و تمایل خداوند به دیدن جنید آمده باشد، به ساختار داستان صدمه میزند، و هم به اعتبار شخصیت ها.

به هرحال، در این حکایتِ به خصوص، مسلّماً این خداوند متعال است که شیطان را راهی دیدار با جُنید میکند؛ چرا که صورتِ ظاهرِ او را چنان میسازد که «چشم از شدّتِ وحشت، طاقتِ دیدن آن را نمیآورد» و این کاری نیست که شیطان، با خود بکند. در آن زمانهایی که شیطان میتواند اراده ی حضور داشته باشد، دیده ییم که خود را سخت زیبا میسازد و میآراید و در اوج استحکام و مقبولیّتِ صوری به دیدنِ حریف می رود.

به این ترتیب، جنید، در پناه خداوند است و منطقی خدایی برای درهم کوبیدن شیطان در اختیار دارد.

این شیطان است که باز برای شکست خوردن آمده است، یا گریختن.

مكالمه ى شيطان و جنيد، درعين حال كه در اوج فشردگي ممكن است، بى نهايت زيباست.

«من آنم که تو را آرزوی روی من است» چنان سرشار از موسیقی بیان در زبان فارسی ست و چنان به لطافت ارائه می شود که گویی شیطان، خود را معشوقی یا معبودی می پندارد برای جنیدِ عاشق عابد.

به ظرافتِ این جمله، در غنی ترین زبان جهان که همین زبان فارسی ست مهمین بیار نمی توان یافت.

عکس العمل سریع جنید، دریک لحظه، او را از شرِ وسوسه های شیطانی می رهاند: « ای ملعون! چه چیز تو را از سجده کردن باز داشت مر آدم را؟» امّا این، صرفاً دفع ضربه است با ضربه، چنانکه پاسخ شیطان به جُنید، بار دیگر، تمام حق را \_ لااقل به ظاهر به جانب شیطان می شراند.

«ــ یا مجنید! توچگونه انتظار داری که من غیر حق را سجده کنم؟»

این مکالمه ی برق آسا به شکلی غریب سازمان یافته که به نوعی نبرد تن به تن شبیه شود. توجه کنید که اگر جنید، به جای این جمله که «چه چیز تو را از سجده کردنِ آدم بازداشت؟» میپرسید: «ای ملعون! چه چیز تو را از اطاعتِ امرِ خدا بازداشت؟»

ه نمونه های دیگر را هم خواهیم دید، از همین داستان یا همتاهای آن.

\_ که البته مجنید به راحتی می توانست این سوآل را مطرح کند داستان، از اساش فرو می ریخت. شیطان، سخنی برای گفتن نداشت. «توکّل» ضرورتش را از دست می داد، ندای الهی نیز در روح جنید برنمی خاست، و شیطان نیز به آن زیبایی نمی گفت: «به خدا سوگند مرا سوختی ای جنید!»؛ و اوج عظمت و زیبایی حکایت \_ که به آن نوعی بافت فاجعی و غم انگیز می دهد و باز شیطان را مصیبت زده و عاصی بر پا نگه می دارد، همین قاجمی و غم انگیز می دهد و باز شیطان را مصیبت زده و عاصی بر پا نگه می دارد، همین اخرین جمله ی شیطان است؛ چرا که می بینیم این رانده شده ی دردمند هنوز هم به «خداوند» سوگند می خورد نه به خود و نه به هیچ چیز دیگر: «به خدا قسم که مرا سوزاندی ای مجنید!».

این اعتقاد شگفت انگیز شیطان به خداوند، ما را وامیدارد باور کنیم که روزی، سرانجام، شیطان نیز بخشوده خواهد شد؛ روزی که انسان، دیگر، طعمه ی مناسبی برای او نباشد؛ او، آواره و دردمند، گرد جهان بگردد و گناهان بزرگ را به انواع زیورها بیاراید، و به رایگان، به همگان، پیشکش کند، و هیچکس نپذیرد.

شیطان، در وضعیّتِ کنونی، شکّی نیست که حس میکنیم در عذاب دائم است و در عذاب دائم خواهد بود؛ و این در عذابِ دائم و ابدی بودنِ شیطان ــ در بی نهایتِ زمان ــ و باز هم مؤمن به ذات حق و مُرید خداوند ــ جَلّ جلاله ــ بودن او، و خالصانه و بی ریا گفتن که «به خدا قسم مرا سوزاندی»، قدری دلِ انسانِ حکایت خوان را میسوزاند و او را به فکر می اندازد که آیا روزی نخواهد رسید که آدم، شفیع شیطان شود ــ نزد خداوند، و فریاد برآورد: من و حوّای من، او را، علیرغم این همه رنج که ما را داده است، بخشیدیم. ما او را بخشیدیم، و تو، خداوندا! او را نمی بخشی که از او جزیک تمرّد، هیچ ندیده یی ؟ و اختیارِ خبیث بودن را هم تو، خود، به او عطا فرمودی ــ همچنان گه به من و فرزندان من؟

شیطان، هنوز هم، زمانی که سخن حق می شنود و آن خاطره ی ازلی را در یادش زنده می کنند که نمی بایست تمرد کتد، می بینیم که «می سوزد» و خود می گوید که «می سوزد»، و می بینیم که می گریزد و از خجلت پنهان می شود.

آیا روحی که هنوز، حقیقت آن را میسوزاند، روحی قابل تحقیق نیست؟

#### ۱۰۱۸ حکایتِ زوالِ جانِ سمنون

... غلام خلیل، مردی مراثی بود و دعوی پارسایی و صوفی گری کردی. خود را در پیش خلیفه و سلطانیان معروف گردانیده بود به مکر و شعبده، و دین را به دنیا بفروخته \_ چنانکه اندر زمانهی ما بسیارند، و مَساویِ مشایخ و در و یشان بر دست گرفته بود در پیش خلیفه، و مُرادش آن بود تا مشایخ مهجور گردند و کس به ایشان تبرّک نکند تا جاهِ وی برجای بماند. «خوشا به حالی» سمنون و مشایخی که ایشان را یک کس بیش نبود بدین صفت. امروز، در این زمانه، هر محققی را صد هزار غلام خلیل هست؛ امّا باک نیست، که به مُردار، کرکسان اولیتر باشند...

وچون جاهِ سمنونِ مُحبّ اندر بغداد بزرگ شد و هرکسی به او تقرّب کردند، غلام خلیل را از آن رنج کرد و وضع ها را بر ساختن گرفت تا زنی را چشم بر جمال سمنون افتاد. خود را بَر وی عرضه کرد. وی اِبا کرد. زنْ نزدیکِ جُنید شد که سمنون را بگوی تا مرا به زنی گند. جنید را از آن ناخوش آمد و وی را زجر کرد. زن به نزدیک غلام خلیل آمد و تهمتی چنانکه زنان نهند بَر وی نهاد، و غلام خلیل چنانکه اعدا شنوند، شنید. سعایت بر دست گرفت و خلیفه را بر وی متغیر کرد تا بفرمود که وی را بگشند. سیاف بیاوردند و از خلیفه فرمان خواستند. خلیفه چون فرمان داد زبانش بگرفت؛ و چون شب درآمد و بخفت، به خواب دید که «زوالِ جانِ سمنون در زوال مُلکِ تو بسته است».

خلیفه، دیگر روز عذر خواست و به خوبی باز گردانید.

معناى برخى ازواژهها واصطلاحات

مُرائى: رياكار، مُتظاهر

مَساوی (جمع سوء یا مسائت): =گفتاریا کردارناپسند، اکراه، بدحالی زَجر کردن: آزار و اذیت کردن، نهی کردن، راندن، منع کردن

أعدا (جمع عدو) = دشمنان

سيّاف: گَردنْزن، شمشيركِش، جلاد

# چند نگاهِ کوتاهِ تحلیلی

#### ۱ ـ تحلیل داستانی و حذفِ زائدی

در حکایت «زوال جان سمنون» و بسیاری دیگر از حکایت های عارفانه به خصوص آثار همجویری ما با مسأله ی توسّل نویسنده به آگاهی ها و پیش آگاهی های مخاطبان به خاطر وصول به حداکثر ایجاز برمیخوریم. آنچه به نظر می رسد که مخاطب داستان می داند و به هنگام خواندن داستان، به گاهِ ضرورت، آنها را به یاد می آورد، و نیز آنچه گفتنش کمکی به اهداف و مقاصد داستان نمی کند، بازگفتنش پرگویی ست و اطناب مُخل. این نظریه، درست خلاف نظریه ی گروهی از شبه نویسندگانِ شبه واقع گراست که ایشان را «مبتذل نویس» نیز می نامیم که می کوشند انبوهی از همان چیزهایی را بنویسند و ارائه بدهند که مخاطب، می داند؛ تا به این ترتیب، موافقتِ مخاطب را در جهت تأیید نوشته های خود، تکدی کنند.

روش «حذف زائدی محتوایسی» در کنار «حذف زائدی صوری» در داستان نویسی امروز جهان به خصوص در ادبیّاتِ داستانی آمریکای لا تین که به شدّت متأثر است از ادبیّاتِ داستانی قدیم ما، یعنی ادبیّاتِ داستانی اسلامی ما به از سوی بسیاری از نویسندگان صاحب نام به عنوان روشی مطلوب، مؤثر و تعالی دهنده، به کار گرفته شده است: حذف جمیع توضیحات و توصیفاتی که اضافی دانسته می شود، زیرا انگاشته می شود که مخاطب، این توضیحات و توصیفات را می داند، و یا نمی داند و ضرورتی هم ندارد که بداند، و دانستن آنها کمکی به پیشرفتِ داستان نمی کند.

در داستانِ «زوالِ جانِ سمنون»، نویسنده به این مسأله که خلیفه ی زمانِ غلامِ خلیل چه نامی داشته اشاره یی نمیکند؛ چرا که وضع مخاطب را نسبت به این مسأله از دو حال خارج نمی بیند: یا مخاطب حکایت می داند، که در این صورت اطّلاعی ست زائد، مکرّر و دست و پاگیر، و یا نمی داند، که البته چنین باشد بهتر است. این خلیفه می تواند هر خلیفه یی، هر سلطانی و هر امیری متعلّق به هر عصری تلّقی شود، و هر چه نامشخص تر و نامحدود تر باشد، داستان، وظیفه ی هنری و اجتماعی خود را دقیق تر و عمیق تر انجام داده است:

«زوالِ جانِ صوفی، در زوالِ مُلکِ سلاطین و خُلفا بسته است.»

و این است آنچه برای هُجویری دارای اهمیّت است، و این است تهدیدی که عارف، به کمک آن می تواند مدافع دردمندان باشد، و این است انگیزه ی باز آفرینی این

حکایت به صورتی نوبه وسیله ی هجویری؛ و این یکی از اساسی ترین اهدافِ نویسندگان داستانهای عارفانه است ـ و حتیٰ بسیاری از اشعار عارفانه ی ناب: طرح نو در انداختن ـ تا آنجا که خواهیم دید که صوفی، یکسره، به اتکای آنکه شکل آرمانی حکومت را ارائه داده است و ضد ستمگر بودن خویش را در ادبیّات اثبات کرده است، خواهانِ ایجاد حکومت هم میشود.

#### ۲ \_ یک نگاه دیگر به شخصیت زن

شخصیّتِ استوارِ فاطمه را در حکایت «احمد و فاطمه» (۱۰۱۵) دیدیم و نجابتِ زنِ روستاییِ مؤمنه را در حکایتِ «دری که نمی توانش بست» (۱۰۰۱) و برخی از گوشه های آزادی ها و توانایی های زنان آن زمان را در (۱۰۱۵ و ۱۰۱۳ = بخش اوّلو حکایتِ «طلسم خُنثیٰ شده»). اینک روی دیگری از این سکّه ی هزار روی:

بدیهی ست که دیگر نخواهیم گفت که زنِ حکایتِ سمنون، زنی ست عرب و بغدادی، نه ایرانی و فی المثل نشابوری؛ چرا که در بحث ما، زنی که هجویریِ خراسانی، به زبان فارسیِ دلنشین و قابل فهم، برای مردم عادی روزگار خود مطرح میکند، موضوع صحبت است؛ و اگر هجویری، در نگاهی هنرمندانه که به واقعیّاتِ جاری در سرزمین خویش می انداخت چنین زنانی را نمی یافت و آرمانی جهت شکل گیریِ زن مسلمان و آزاده ی ایرانی نداشت، هرگز این زنان را به درونِ حکایاتِ نوسازی شده ی خود راه نمی دادِ.

ما در داستان «سمنون» با زنی آشنا می شویم که مردی را میخواهد، سخت و بی پروا و جسورانه هم میخواهد، و خواستنش، خواستن صورت است و تن، خواستن جسم و ظاهر. باکی هم از این ندارد که این واقعیّت را جار بزند. زنِ داستان، «جمالی» سمنون را میخواهد، و کاریش با کمالِ سمنون نیست؛ امّا در همین حدِخواستن، بسیار پایدار است و پا برجا. پس نمی نشیندو کوتاه نمی آید. او ابتدا خویشتن را بر سمنون عرضه می دارد، سمنون نمی پذیرد (حال آنکه در حکایتِ «احمد و فاطمه»، فاطمه عرضه می کند و احمد از پی کمی تأمّل و تردید می پذیرد؛ چرا که فاطمه زبانِ عارفان و شیوه ی عرضه به ایشان را می داند، و می داند که چگونه ایشان را به اطاعت وادارد.) آنگاه، زنِ حکایت به جنید روی می آورد که شیخی ست بزرگوار و سخن او را بسیاری مطبع اند و قُرب و منزلتی

ه به عرض خوانندگان رساندیم که به یاری حق، «تصویر زن در ادبیّاتِ داستانی ایران» را در کتابی مستقل نهز فراهم خواهیم آورد ـــ برای آنها که در این زمینه قصد پژوهش دارند.

دارد نزد جملگی صوفیان. زن از جنید میخواهد که از سمنون بخواهد که او را به زنی بگیرد. زن، خواهان وصلِ شرعی و قانونی ست نه طالب فساد و عشرت و گناه؛ امّا جنیدِ پرهیزگار، زن را به شدّت تحقیر میکند و میراند.

اینجاست که زن، چهره ی دیگر خود را مینمایاند. او نمیخواهد که آشوب کند مگر آنکه او را به آشوبگری برانگیزند، که چون برانگیزند از پنهان ترین توانایی های خود سود میجوید تا هر آنچه را که می توان خراب کرد، خراب کند.

در این حکایت، من آنقدر که سمنون و جنید را شایسته ی سرزنش می دانم، زن را نمی دانم؛ چرا که سمنون و جنید با آن همه توانایی افسانه یی، و آن قدرت کلام، و آن کرامات، اگر نمی خواستند که زن در خانه ی سمنون منزل کند و به آرزو برسد، می توانستند او را به راه اعتقاد بکشانند و در سایه ی سمنونِ صوفی قرارش دهند و خلاصش کنند \_ که نکردند و ندادند.

نگاهِ سمنون و جنیدِ داستان به زنِ عاشق، نگاهی ست که از نشناختن و ندانستن منشاء گرفته است نه از وظیفه شناسی و تعقدِ نسبت به مسائل اجتماعی که تعقدِ راستینِ عارفانِ قصه هاست؛ و زنی که چنان زخمی میخورد و چنان تحقیری را تحمّل میکند، حق است که به نامردی چون غلامِ خلیل متوسّل شود و کین ستانی کند؛ و به همین دلیل است که معتقدیم ساختمان و حرکت کُلی داستان، دُرست است و منطقی.

زنِ حکایتِ سمنون، زنِ خوبی ست به اعتبار ایستادگی اش؛ زنِ خوبی ست به اعتبار آنکه ابتدا به همه ی راه های منطقی و مشروعی که می شناسد می اندیشد و در آن راه ها به همه ی راه های منطقی و مشروعی که می شناسد می اندیشد و در آن راه ها به خضت آور باشد به قدم برمی دارد؛ امّا چه کند که عارفان، گاه، به خاطر اعتقادات و بلندپروازی هایشان، و نیز وفاداری شان به عاطفه ی اجتماعی، عواطف فردی را نادیده می گیرند، و از یاد می برند که خود، قبل از توبه یا آخرین توبه، چگونه اسیر همین عواطف و اسیر کنیزانِ خوبروی هر کوی و برزن بوده اند.

زنِ حکایتِ سمنون، زن خوبی ست؛ به اعتبار آنکه به هر صورت انتقام خود را از کسانی که عواطف او را جریحه دار کرده اند می گیرد.

امما نکته یی ظریف و جامعه شناختی در این حکایت است که به دلیل ارتباطش با زن، در همین جا می آوریم:

هجویری میگوید «زن، بر سمنون، از همان تهمتهایی زد که معمولاً زنان به مردان میزنند» و این نکته نشان دهنده ی آن است که در آن روزگارنیز زنان، از این حربه ی کاری سود میجسته اند، همچنان که مردانِ بَد، معمولاً، شرایط را برای چنین

اقدامی از سوی زنان، فراهم می آورده اند.

#### ٣ \_ تحليل جامعه شناختى

حُکایتِ «زوالِ جانِ سمنون» یکی از الگوهای اصلی و ثابتِ داستانهای عارفانه است؛ داستانی که وضعیّت گروه بزرگی از افراد جامعه را مشخّص میکند و از رابطه ی نظام های حاکم با ایشان که امروزه آنها را صاحبان تفکّر آزاد مینامیم پرده برمیدارد.

هجویری، در این حکایتِ الگو، تا حدّ انفجار افسرده و دردمند و عصبی ست. خطر می کند و می نویسد. چاره یی هم نمی بیند.

هجویری، زمانِ حضورِ شخصیت های اصلیِ حکایت یعنی سمنون و غلام خلیل را ابزاری جهت طرح مصائبِ زمان و زمانه ی خود میکند و وسیله یی در راهِ برملا کردن شرایطِ دشوار زیست برای روشن اندیشان و پژوهشگران و دُرُستکاران.

هجویری، به ظاهر، از بلایی که غلام خلیل دین به دنیا فروخته بر سر سمنون صوفی آورده یا میخواسته بیاورد سخن میگوید؛ امّا به نـاگهان، و به شکـلی ناصبورانه گریز میزند به زمانِ نگارش داستان.

این گریز که به صورتهای مختلف در داستانهای عارفانه رُخ میکند، در اصل همان است که ما آن را علّتِ پیدایی اینگونه داستانها تلّقی کرده پیم.

هجویری، در چند جُمله، حد فساد و رذالتِ غلام خلیل را آشکار میکند و آنگاه به عنوان جمع بندی میگوید: که از این قبیل موجودات سراپا فساد، در زمانه ی ما بسیارند.

اشاره ی هٔجویری به وجود غلام خلیل ها، به کُلّی خارج از چار چوبِ حکایت است؛ امّا حکایت، از دیدگاه نویسندگان بزرگ و متعهدی مانند هجویری، هدف نیست وسیله است، و وسیله یی که با کمک آن می توان با عامی ترین گروه های جامعه رابطه برقرار کرد. بنابراین، گریز هجویری، اگر گریزی داستانی به نظر نمی رسد، گریزی هنرمندانه است و وظیفه مندانه.

هٔجویری، از پی مُقدّمه یی که در باب شخصیّتِ نفرت انگیز غلام خلیل میسازد و مخاطب را متوّجه تباهی دستگاه حاکم و تباهی روح ایادی این دستگاه میکند، بار دیگر، در گریزی دلنشین میگوید: تازه «خوشا به حال سمنون و صوفیانی که برای عذاب ایشان، یک غلام خلیل بیشتر وجود نداشت».

«امروز، در این زمانه، هر مُحقّقی را، صدهزارغلام خلیل هست...»

در این جمله، عجب نعرهی دردمندانه یی میکشد هجویری، و عجب فریاد اعتراضی سر میدهد؛ نعره و فریادی که طنینش، به همان عظمت، به زمان و زمانه ی ما میرسد و میگذرد.

«امّا باک نیست» هجویری بزرگ، پیامی ست که از اعماق تاریخ برای هنرمندان مسئول و متعهدِ جملگی اعصار ارسال می شود.

«امّا باک نیست» چراکه لاشمُرده، مِلکِ لاشخور است.

«امّا باک نیست، که به مُردار، کرکسان اولیٰتر» جمله بی ست که متشابهش را در هزار و صد سال شعر پُر بها و ملکوتی ایران، به ندرت می توان یافت، و اگر بیابیم هم عمدتاً در داستانهای منظوم می یابیم، و البته در سخن حافظ، مولوی، و ناصر خسرو.

نکته ی مهم این است که هجویری، با بهره گیری به جا از شعارهای ناب، این فرصت را مطلقاً از میان میبرد که ماجرای داستان به مسأله یی شخصی و فردی تبدیل شود و یا در محدوده ی فردیت و شخصیت بماند.

ساختمانِ داستان، قوی و محکم است؛ روبنای آن ــ که با مصالح زبانی ساخته شده ــ ظریف و زیباست؛ نظام درونیِ بنا صحیح و منطقی ست؛ امّا در جوار همه ی اینها وضعیّت چنان است که هجویری ــ به عنوان نویسنده، و نه به عنوان یکی از شخصیّت های اصلی و فرعی ــ ناگهان، یکی از پنجره های روبه خیابانِ این بنا را میگشاید و فریادی عظیم میکشد و مَددی می طلبد از همه ی آنها که به آزادی و رهایی می الدیشند، و بازینجره را می بندد.

این دُرُست است که آقای هجویری نه بخشی از ساختمان است، نه روبناست، له نظام درونی ست و نه تأسیسات و تزیینات، و این درست است که آقای هجویری، به نعبیری، و از دیدگاهی، یک عُنصر اضافی و نامربوط با این بنای کامل زیباست؛ اما، در هین حال، قرار بر این است که از بناها، انسانها بهره برگیرند. بنابراین، اگر انسانی بجود دارد که می تواند، یعنی به درستی و ظرافت می تواند یکی از پنجره ها رابگشاید و مخنی به جا و ماندگار بگوید، چرا نباید این کار را بکند؟

استحکام و زیبایی و عظمت یک بیمارستان، دلیل براین نمی شود که در درون نه هیچ بیماری از درد فریاد نکشد و ننالد و از دیگران کمک نخواهد \_ حتی اگر این مان پکی از بیمارانِ پذیرفته شده در بیمارستان نباشد.

و اینجاست که قواعد بسیار استوار و دقیق «حذف زائدی» را استثناها کامل

ميكنند.

#### ۱۰۱۹ حکایتِ آن قندیل ها

سمنونِ مُحب از حجاز میآمد، اهلِ قید گفتند: ما را سخن گوی! برِ منبر شد و سخن میگفت، مستمع نـداشت. روی به قندیل ها کرد و گفت: با شما میگویم.

آن همه قنديل ها درهم افتاد و خُرد بشكست.

یادداشت: در باب این حکایت، جای دیگر سخن گفته پیم.

#### ۱۰۲۰ حکایتِ نجات از چاه

اندر حکایات مشهور است که ابوحمزه ی خراسانی از قدمای مشایخ خراسان بروزی به راهی میرفت اندر چاهی افتاد و سه شبانه روز اندر آنجا بماند. پس گروهی از سیّاره فرا رسیدند. با خود گفت: «ایشان را آواز دهم» باز گفت: «نی، خوب نباشد که از دونِ حق استعانت طلبم، و این شکایت بُود که ایشان را گویم: خدای تعالیٰ مرا در چاه افکند، شما بیرون آرید!».

ایشان فراز آمدند، چاهی دیدند بر میانه ی راه، بی حایلی و حاجبی. گفتند بر بیایید تا ما به جهتِ ثواب سر چاه را بپوشانیم تا کسی در اینجا نیفتد.

ابوحمزه گفت نفس من به اضطراب آمد و از جانِ خود نومید شدم. چون ایشان سر چاه استوار کردند و بازگشتند، من با حق تعالیٰ مناجاتی کردم و دل بر مرگ نهادم، و از همه خلق ناامید گشتم. چون شبانگاهی درآمد از سر چاهٔ حسّی شنیدم. نیک نگاه کردم کسی سر چاه بگشاد. جانوری دیدم عظیم بزرگ. نگاه کردم، اژدهایی بود که

لام فرو کرد. دانستم که نجاتِ من درآن است و فرستاده ی حق است. به دُم وی تعلّق کردم تا مرا برکشید. هاتفی آواز داد که نیکو نجاتی که نجاتِ توست یا حمزه!

معناى برخى واژه ها و اصطلاحات

سیّاره: مسافر، سیر و سفرکننده

حايل: پوشش

حاجب: يوشش

ثواب: پاداش هرعمل نیک که از بندگان خدا سر زند.

تعلّق كردن: وابسته و آويخته شدن

چند نگاهِ گذرا

١ \_ تحليل تطبيقي

همتای ماجرایی این حکایت: ـمردی در چاه می افتد، عابران در چاه را می بندند، جانوری می آید و مرد را نجات می دهد ـ در رساله ی قشیری هم هست؛ اتا آنچنان گرفتار ضعف تصویرسازی داستانی ست که نیاز به مطابقه را مُنتفی می کند. فی المثل به جای «دُم اژدها»ی هَجویری، که می تواند بسیار بلند باشد و حتی اینگونه تلقی شود که تمامی جُنه ی اژدها چون دُمی ست یا طنابی و ریسمانی، قشیری می گوید: «ددی بای به چاه فرو کرد و بانگ زد: دست اندر پای من زن!». طبیعی ست که پای بسیار بلند دد، تصویر مناسبی به ذهن مخاطب حکایت نمی فرستد، حتی اگر پای شتر بسیار بلند دد، تصویر مناسبی به ذهن مخاطب حکایت نمی فرستد، حتی اگر پای شتر وحشی باشد. چنین پایی، به عنوان یک ابزار بَد، تأثیر اجتماعی و فلسفی حکایت را از میان می برد؛ و چه بسا مختصری هم بخنداند.

در اینجا باز باید گفت: اگر منبع هردو حکایت یکی ست \_ مثلاً «اللَّمع» \_ در این صورت هجویری داستان نویسی ست که می داند چگونه باید موضوع و ماجرایی را بازآفرینی کند، و استاذ قشیری از این نظر، ناتوانی های انکارناپذیری دارد \_ هم از لحاظ ربان داستانی، هم از لحاظ ایجاد ساختمانِ استوار، و هم از لحاظ تصویرسازی داستانی.

و اگر قشیری از هجویری گرفته، بسیار بَد گرفته است؛ چرا که الگوی دقیق و

دُرُست را در اختیار داشته و با وجود این بَد بُریده است و اگر هجویری از قشیری گرفته، استادی هجویری در کار داستان نویسی مُسلّم میشود؛ چرا که یک نمونه ی بد را به نمونه یی خوب تبدیل کرده است.

#### ٢ \_ تحليل شخصيّتِ اردها

در جای دیگری، در همین تاریخ ادبیّات، مفصلاً به اژدها و چیستی آن و بررسی توانایی ها و خصلتهای اخلاقی اش پرداخته ام، و از قدیم ترایّامی که این شخصیّتِ داستانیِ مقاوم وارد ادبیّات و زندگی هنری مردم شده تا آخرین لحظههای حیاتش را تا حدّ مقدور بازبینی کرده ام.

## ٣ \_ يک لحظه ي مَردُمْ شناخني

در حکایتِ «نجات از چاه» و بسیاری از عارفانه های دیگر، ما حضورِ زنده ی مردم را در خطِ کُنش های عام المنفعه می بینیم: اقداماتِ خیرخواهانه ی خیراندیشان، بدون مداخله ی مأموران. عارفانه های آن روزگار، صراحتاً به ما میگویند که مردم، بی اعتنای به مسائلِ زندگیِ یکدیگر نبوده اند. درد دیگران و مشکل دیگران را درد و مشکل خود می دانسته اند. همسایه از غم همسایه خبر داشته، و اگر تصادفاً نداشته، این بی خبری، مسأله و موضوعی حسّاس و قابلِ نقد و برّرسی بوده. همّتِ جمعی، حرکتِ جمعی، اقدام جمعی، آن هم در زمینه ی مسائلی که به شخص معیّنی محدود نمی شده، در عارفانه ها جای خاصِ خود را دارد. عارف نیز در همین خطّ قدم برمی دارد: شناختِ دردهای مردم عادی و دستگیری از ایشان.

هرچه درعارفانه ها پیش می رویم، بیشتر معنای «جمعیّت» را در آن زمان، ادراک میکنیم.

در این حکایت، ما با مردمی روبرو هستیم که در سفرند، و «سفر» در آن روزگار، میدانیم که معنای امروزی آن را نداشته است. سفر، ورود به مهلکه و خروج بعید و احتمالی از آن بوده است؛ و چقدر هم درد و مشقّت. در چنان روزگاری، این سخن که «بیایید تا به جهت ثواب سرِ چاه را بپوشانیم تا کسی در این نیفتد» سخنی ست بسیار پُرمعناتر از آنچه که حال ما احساس میکنیم. ماندن به خاطر دیگران، خطرکردنی بزرگ بوده است ـ با آن خیل راهزنان. «ثواب» هم معنای غیرنمایشی دیگری داشته

## است. غم عابران را داشتن هم. •

#### **1** \_ تحلیل ساختاری

حکایتِ «نجات ازچاه» را، جملگیِ عناصر وعواملِ داستانی، با دانگ گذاری های مناسب، به بهترین شکل ممکن پیش میبرند.

سه شخصیّتِ اصلی داستان: ابوحمزه ی خراسانی ، جمعیّتِ مسافر ، و اژدها ، هریک به سهم خویش تأثیری حساب شده بر حادثه میگذارند. در حضور هیچ یک افراط نمی شود و هیچ یک نیز کم ارزش تلقی نمی شوند.

داستان، یک شخصیتِ شی ئی نیز دارد \_ چاه \_ که آن هم وظیفه ی خود را به درستی به انجام میرساند. یک لحظه از یاد نمی رود، تحت الشّعاع چیزی قرار نمی گیرد، فرعی نمی شود و از اظهار وجود باز نمی ماند \_ بی آنکه در حضورش غلّوی رفته باشد که «توکّل» را از اعتبار بیندازد.

«فضا»ی مناسبِ واقعه با کمکِ «اندر چاهی افتاد» و «سه شبانه روز در چاه بماند» و «چاه بی حایل و حاجب» و نیز تأکید بر «شب در چاه» \_ ظلمتِ مضاعف \_ ساخته شده است. انسان، به راحتی، بیابانی را با جاده یی خاکی و کم عابر \_ که سه روز یک بار، محتمل است کسانی از آنجا بگذرند \_ پیش چشم می آورد.

هجویری، «حادثه» را آهسته آهسته و مرحله به مرحله به سوی اوج بستگی و اضطراب می راند و به آن اوج بسته شدن در چاه می رساند تا بعد بتواند به گشایش و گشادگی حاصل توکل ارزشی خاص بدهد: نَفَس تنگی و حالت خفگی، آنگاه نفسی بلند و آزادانه کشیدن.

«نَفْسِ من به اضطراب آمد و از جان خود ناامید شدم.» «مناجاتی کردم و دل به مرگ سپردم.»

با این همه، از آنجا که هجویری، در کمرکش راه، شخص ابوخمزه یعنی قهرمان داستان \_ را ناقل و راوی ماجرا قرار میدهد، هرگز آنگونه هیجانی در باب زندگی و مرگ ابوحمزه ایجاد نمی شود که اصل مسأله \_ یعنی همان عامل توسّل و توکّل \_ به فراموشی سپرده شود.

<sup>•</sup> حق نیست ناگفته بگذاریم که در روزگار ما هم، پس از فتح انقلاب، جنبش های بزرگ و خودجوشی پدید آمد که در یک لحظه ی ماندگار تاریخی، وابستگان به این جنبش ها به راه پیشینیان خود رفتند و کارها کردند گارستان؛ و این ظاهراً خصلت انقلاب است که دَم مسیحایی یا نَفَسِ عارفانه دارد.

به این ترتیب، حادثه نیز در ارتباط با سایر اجزاء ساختاری، از هماهنگی و نظمِ مطلوبی برخوردار است.

«حرکت» ها همه در خدمتِ موضوع است، آمدنِ مسافران، بستنِ درِ چاه، فرارسیدن شب، آمدنِ اژدها، انداختن دُم و ...

بازنگری به حکایت، به ما نشان میدهد که هیچ حرکتِ غیرموضوعی از هیچکس اتفّاق نمی افتد، و این نیز امری آسان نیست.

تک تکِ تصویرهای داستانی، نافذ است و دقیق، بدون حاشیه و پرگویی، و همین «بدونِ پُرگویی بوهمین «بدونِ پُرگویی بودن»، نشان میدهد که «زبان» تا چه حد دُرُست به کار گرفته شده. دوبار به کار بُردنِ «نگاه کردم»، فشاری متناسبِ ارزشِ حادثه به حادثه میدهد. در داستان نویسی امروزِ جهان نیز برخی تکرارها به قصد تأکید و تثبیت، باب است. "

## ۱۰۲۱ حکایتِ شکستنِ پای اُشتر

گویند کودکی اُشتری را زمام گرفته بود، با باری گران، و اندر بازار آمُل میکشید؛ و آنجا پیوسته وحل باشد. پای اُشتر از جای شد و بیفتاد و خُرد بشکست.

مردمان قصد آن کردند که بار از پشت شتر فروگیرند، و کود ک دست به مستخاث برآورد. ابوالعبّاسِ قصّاب عارف بدان برگذشت. گفتا چه بوده است؟ حال باز گفتند. وی زمام شتر بگرفت و روی به آسمان که قبله ی دعاست کرد و گفت: این آشتر را دُرُست کُن و اگر درست نخواستی کرد چرا دلِ قصّاب به گریستنِ این کود ک بسوختی؟

اندر حال، اشتر برخاست و راست و درست برفت.

وحل: گِل و لای مُستغاث: آن که از او دادخواهی و فریادرسی میخواهند؛ خُداوند

« در میان قصه نویسان زمان ما، ابراهیم گلستان از تکرار به قصد تثبیت، بسیار استفاده کرده است.

## چند لمحدی تحلیلی

## ۱ \_ یک نگاه جامعه شناختی

یک نکته ی کلی و بسیار شایان توجه این است: در گذشته، یعنی سده هایی که اینگونه عارفانه ها و صوفیانه ها آفریده یا بازآفرینی می شده، جمیع عُلما و دانشمندان رشته های مختلف ریاضی دانان، مُنجمان، معماران، کیمیاگران، جغرافی دانان، تاریخ نویسان، و به خصوص پزشکانِ بزرگ و نامدار شهرت و اعتبار خود را از راه خدمت به بزرگانِ درباری، اُمرا و فرماندهان، حُکّام ولایات، شاهزادگان، ثروتمندان، شاهان، ملکه ها و کسانی مانند ایشان کسب می کرده اند، و یا لااقل در پناه ایشان و زیرسایه ی ایشان؛ حال آنکه عُرفا و صوفیانِ بزرگ و طبیعتاً کسانی از ایشان که ماحی نفوذ کلام بوده اند اعتبار و احترام خود را از راهِ خدمت به مردم کوچه و بازار: روستاییان، کارگران، پیشه وران، باغبانان، مستمندان، و مردم عادی بیمار و نیازمند: برستاری نابینایان، افلیج ها، دچار بی آبی و خشکسالی شدگان، زمین خوردگان و بسیاری دیگر اینگونه.

ما داستانهای بیشماری را در باب حکیمان و پزشکان مشهور شنیده پیم خوانده بیم که در آنها، موضوعاتی این چنین آمده است: «پادشاه، مرضی داشت معالجه ناپذیر، و حکیمان و طبیبانِ بسیار، با ادّعای شفابخشی و دریافت انعامی بزرگ آمدند و گردن در این راهٔ از تنشان جُدا شد تا سرانجام پزشکی نام آور از راه رسید و شاه را از چنگ مرگ نجات داد و دختر زیبای شاه را به زنی گرفت و ...» و یا «همسر شاه، فرزندی نمی آورد، شاه سخت اندوهگین بود و در آستانه ی مرگ، که ناگهان حکیمی از در در آمد و دارویی به ملکه داد، و ملکه پس از نُه ماه و نُه روز، پسری آورد چون در در آمید و دارویی به ملکه داد، و ملکه پس از نُه ماه و نُه روز، پسری آورد چون افتاب ...» و اینگونه قصّه ها و داستانها ـ که در همین تحقیق نمونه های آن را آورده پیم و باز خواهیم آورد ـ تماماً حکایت از آن میکند که بزرگانِ علوم نظری و عملی، در غالب اوقات، در خدمتِ نظام های ستمگر و کوشنده در خطِ بقای این نظام ها بوده اند.

جنبه ی نُمادین و کنایی «نازا بودن همسر شاه و زاینده شدنش به همّتِ حکیمان و دانشمندان عالیقدر» نگاهی صریح و انکارناپذیر دارد به مسأله ی فوق، و اینکه پزشگان، البته اکثریّتِ قریب به اتّفاق ایشان، در خدمتِ بقا و دوام حکومت و سلطنت بوده اند؛ چنانکه هنوز هم به انواع شکل ها این جریان را می بینیم و حس می کنیم در همین زمان.

امّا عارفان و صوفیانِ قصّه ها، که غالباً در مقابل حکومت سنگر داشته اند و مورد فرب و شتم و شکنجه ی حکّام و ایادی ایشان بوده اند، اگر در لحظه هایی هم به خوابِ شاهی یا خلیفه یی می آمده اند، و یا شخصاً به دیدار بزرگان و صاحبان جاه و مقام می رفته اند، هدف شان توبه دادن ایشان و یا نجات دادنِ بیگناهی بوده است ...

حکایتِ «شکستن پای شتر» یکی از آن حکایاتِ نمونه یی ست که نشان می دهد صوفیان، به خاطر چه کسانی، خداوند را مورد خطاب قرار می داده اند، و از خداوند به خاطر چه کسانی و چه مسائلی مدد می طلبیده اند.

۔ ای قبلہ ی دعا! این اُشتر را دُرُست کُن، و اگر نخواستی دُرُست کنی، چرا دلی عارف را به گریستن این کودٹ سوزاندی؟

مسأله ی اجتماعی دیگر در حکایاتِ صوفیانه، عشق و علاقه ی صوفی ست به کود کان و نگرانی صوفی ست از بابت غصه ها، دردها و مشکلات کود کان، که در انواع دیگر داستانهای قدیمی به ندرت به این مسأله برخورد میکنیم ــ با این عمق و ظرافت.

ریشه های اینگونه رفتار با کودکان را باید در قرآن، و مجموعه ی احادیثِ مطمئن، حکایاتِ مذهبی در باب منشِ پیامبر و خلفای راشدین با کودکان، سخنانِ بزرگانِ دین، رسالات عارفان، اصول تعلیم و تربیتِ مردمی در ایرانِ قبل از اسلام، و عاطفه ی پرورده ی صوفیان جستجو کرد.

اعتقاد عارفان به سلامت، آسایش و شادی کودکان به حدیست که برخی از ایشان گفته اند هیچ کودکی مستوجب هیچگونه مجازاتی نیست، چنانکه خواجه ابوابراهیم بُخاری میگوید: «اطفالِ مُشرکان را هم عذاب نباشد، از بهر آنکه ایشان کفر نیاورده اند و احکام برایشان واجب نگشته و محبّتِ خدا بر ایشان لازم نیامده است».

بار دیگر سخن ابوالعبّاسِ عارف را به خاطر بیاوریم: یاربْ این اُشتر را دُرُست کُن، و اگر نخواستی درست کنی، بگو که چرا دل مرا به گریستن این کودکِ بینوای شتر بانْ سوزاندی؟

#### ۲ \_ تحلیل ساختمانی

لطفاً مقایسه بفرمایید این حکایت را با حکایت (۱۰۲۰)، که عیناً ساختمانِ واحدی دارند، و این سخنان، الگو و مَسْطَره ی حکایاتِ عارفانه ی متعدد است: حادثه یی پیش می آید (= خُرد شدنِ پای شتر در گِل نشسته در این حکایت، که

فرو ماندن است و درماندن؛ و فرو افتادنِ عارف در چاه، در حکایتِ (۱۰۲۰) که باز هم فروماندن است و درماندن)، آنگاه یک اقدام گروهی با قصدِ خیر (= در اینجا گروهی با میکوشند که با کمک به شتر و کودک کار خیری انجام دهند، و در آنجا گروهی، با بستن در چاه به امیدِ نیفتادنِ عابران در چاه)، آنگاه، گره کار، با حضور نیرویی که منکی به حق و کرامت است و سرشار از ایمان و توکل (که در اینجا ابوالعبّاسِ قصّابِ خیرخواه است و در آنجا اژدهایی که در حُکم بازوی الهی ست) باز می شود.

عارفانِ هردو حکایت، سربلند از کوره ی آزمایش به در می آیند.

از نظر محور معنوی هم محور هردو حکایت توکل است و تمرکز.

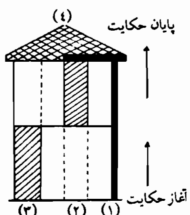
به این ترتیب می توان گفت که نیروی خیراندیش، بدون توکّل و تمرکز، کاری از پیش نمی بَرّد ـــ هرچند که این نیرو، به ظاهر، متعلّق به «جمعیّت» باشد.

(تأكيد برنقش فردِ جهتْ يافته در مقابل جمع بي جهت.)

آنچه در پایان به دست می آید، در حکایت «شکستن ...»، خواستِ هرسه شخصیّتِ اصلی داستان است: خواستِ عارف، خواست کودک، و خواست جمعیّت.

(در عین حال، جمعیت نیز مغلوب قدرتِ عارف می شود و به او می پیوندد؛ یعنی سقف یکپارچه یی برای ساختمانِ حکایت به دست می آید.)

اگر قصد ترسیم ساختمانِ حکایت «شکستن پای اُشتر» را داشته باشیم میبینیم که حکایاتی با ساختمانِ متشابه، ساختمانِ ترسیمی کم و بیش مشابهی هم پیدا میکنند:



(١) شخصيتي با گونه يي مشكل: پسر شُتربان

(۲) جمعیت خیراندیش

(٣) نیروی منوکّل: ابوالعبّاس فضاب

«در حکایت (۱۰۲۰)، شماره ی (۱) حمزه ی عارف، شماره ی (۲) اژدها و شماره ی (۳) جمعیّت خیراندیش است.»

(١) سقف حكايت و محل اتصال همه ى نيروها و شخصيّت ها به هم.

## ۱۰۲۲ حکایتِ هجومِ مَلخ

شیخ سهلکی گفت: وقتی اندر بسطام ملخ آمد و همه ی درختان و کشت ها از کثرتِ آن سیاه گشت. مردمان دست به خروش بُردند. شیخ مرا گفت: این چه مشغله است؟

گفتم: ملخ آمده است و مردمان بدان رنجه دل مى باشند.

شیخ برخاست و بربام آمد و روی به آسمان کرد. در حال، ملخ ها همه برخاستند؛ و نماز دیگریکی نمانده بود؛ و کس را برگی زیان نشد. والله اعلم.

یادداشت: درباره ی این حکایت و همگونه های آن، که همزمان نوشته شده و یا در زمان های بعد، در آینده سخن خواهیم گفت. گردآوری چندین نمونه از اینگونه کرامات که در راستای خدمت به مردم روستاها و یا جلب آنها به نهضت های عارفانه است، وگفت و گو در باب کُل آنها \_ البته اگر هریک دارای و یژگی هایی که آن یک رایگانه و قابل بحثِ مستقل کند نباشد \_ جمع بندی و نتیجه گیری را آسان خواهد کرد.

## ۱۰۲۳ حكايتِ وسواس و الهام

وقتی، ابوسعید ابوالخیر، از نشابور قصد توس داشت، و اندران عقبه سخت سرد بود، و پایش اندر موزه می فسرد. در و یشی گفت: «من اندیشه کردم که این فوطه به دو نیم کنم و در پایش پیچم، دلم نداد که فوطه یی سخت نیکو بود. چون به توس آمدیم اندر مجلس از وی سوآل کردم که: شیخ! ما را فرقی کند میان وسواس شیطانی و الهام حق؟

گفت: الهام آن بود که تو را گفتند فوطه پاره کُن تا پای بوسعید سردی نیابد، و وسواس آنکه تو را منع کرد». والله اعلم.

عَقَبه: راهِ دشوار در کوه، گردنه، امر دشوار

فُسُردن: پژمرده شدن، اندوهگین شدن، دلسرد شدن، منجمد شدن، یخ کردن ویخ زدن

فوطه: پارچه یی که بالای خوان اندازند.

## یک نگاه گذرا

حکایتِ «وسواس و الهام»، نمونه ی یک مجموعه حکایتِ بسیار ساده و ظریفِ هارفانه، با آهنگی یکنواخت و هموار، بدون هیجان، بدون برخورد عینی و محسوس، بدون حرکت ها و زمان بندی های خاص، و در عین حال زیبا و نافذ است که در همه ی آنها، مردم، به تقسیم عادلانه ی ثروت فراخوانده می شوند.

در پس این فراخوانش، البته تهدیدی نرم از سوی صوفیان نیز محسوس است: آنکه چیزی دارد باید که به تقسیم دارایی خود تن بسپارد، و الآ نزد خدا و بندگان خوب خدا رسوا خواهد شد و ضربه خواهد خورد.

سفر، مانندِ همیشه، زندگی ست، و فوطهٔ بــار معناییِ «ابزارِ پیــمودن زندگی» را دارد ـــ در آن سرما.

آنکه تورا به تقسیم منصفانه ی ثروت دعوت میکند «الهام حق» است و آنکه بازمیدارد، شیطان.

#### ۱۰۲۶ حکایتِ نهایتِ ایثار

اندر حکایات مشهور است که چون غلام خلیل با طایفه ی صوفیان عداوتِ خود ظاهر کرد و با هریک دیگرگونه خصومتی پیش گرفت، نوری و رقام و بوحمزه را بگرفتند و به دارالخلافه بردند، و غلام خلیل گفت: این قومی اند که از زنادقه اند. اگر امپرالمؤمنین به گشتنِ ایشان فرمان دهد، اصل زنادقه متلاشی شود، که سرِ همهٔ این گروه اند، و اگر این خیر بر دستِ وی برآید من او را ضامنم به مزدی بزرگ. خلیفه در وقت بفرمود که گردن های ایشان بزنند.

سیّاف بیامد وآن هرسه را دست بربست. چون قصدِ قتلِ رقّام کرد نوری برخاست و به جایگاهِ رقّام ــ بر دستگاهِ سیّاف ــ بنشست، به طربی و طوعی تمام. مردمان، عجب داشتند.

سیّاف گفت: ای جوانمرد! این شمشیر چنان چیزِ مرغوبی نیست که بدین رغبت پیش این آیند که تو آمدی و هنوز نوبت به تو نرسیده است.

نوری گفت: آری، طریقتِ من مبنی بر ایشار است، وعزیزترین چیزها زندگانی ست. میخواهم این نَفسی چند را اندر کار این برادران کنم؛ که یک نَفسِ دنیا به نزدیکِ من دوست تر از هزار سال آخرت است، از آنکه این سرای خدمت است و آن سرای قربت است، وقربت به خدمت یابند.

این سخن، صاحب برید برگرفت و به خلیفه رفت و گفت. خلیفه از رقّتِ طبع و دقّتِ سخن وی اندر جنان حال متعجّب شد و کس فرستاد که اندر آمرِ ایشان توقّف کنید؛ وقاضی القضاهٔ عبّاس بن علی بود، حوالهی حال ایشان به او کرد. وی هرسه را به خانه برد و آنچه پرسید از احکام شریعت و حقیقت، ایشان را اندر آن تمام یافت، و از غفلت خود اندر حق ایشان تشویر خورد.

آنگاه نوری گفت: آیهاالقاضی! این همه پرسیدی و هنوز هیچ نپرسیده یی که خداوند را مردانند که قیام شان به اوست و قعودشان به او، و نطق و حرکت و سکون جمله بدو، زنده اند و پاینده به مشاهدت او. اگریک لحظه مشاهدت حق از ایشان گسسته شود، خروش از ایشان برآید.

قاضی متعجّب شد اندر دقّت کلام وصُحّتِ حالِ ایشان. چیزی نِبِشت به خلیفه که: «اگر اینها از مُلحدانند من گواهی دهم و حُکم کنم که بر روی زمین مُوحّدی نیست».

خلیفه ایشان را بخواند و گفت: حاجت خواهید!

گفتند: ما را به تو حاجت آن است که ما را فراموش کنی. نه به قبولِ خود ما را مقرب دانی، و نه به هجر مطرود، که هجر توما را چون قبولِ توست، وقبولِ توچون هجر. خلیفه بگریست، و به کرامت ایشان را بازگردانید.

معناى برخى واژه ها و اصطلاحات

زنادقه (جمع زندیق) = پیروان مانی، مُلحدان، بی دین ها (کلمه ی زندیق مربوط می شود به «زند».)

در وقت = در همان لحظه

طَوع = اطاعت

صاحب برید = صاحب برید = رییس پیک ها، که مأمور اعلام وقایع شهر به سلطان بود.

تشویر = شرمنده کردن، شرمساری، اضطراب

مُلحد = مُنكر خدا، بي دين

مُوّحد = يكتايرست، خداباور

مُقرَّب = نزدیک کرده شده، آنکس که به شخصیّت بزرگی (یا به خداوند) نزدیک است و نزد او اعتباری دارد.

## چند لحظه ی تطبیقی ـ تحلیلی

#### ١ \_ وجوه تطبيقي

خواننده ی ارجمند می تواند این حکایت را با حکایتِ «زوال جان سمنون» (۱۰۱۸) مورد مقایسه قرار بدهد.

نویسنده، در حکایتِ «زوال...»، در باب مشخصاتِ شخصیّتِ منفیِ یک مجموعه از حکایاتِ عارفانه \_ یعنی غلام خلیل \_ میگوید: «وی مردی مرائی بود و دعوی پارسایی میکرد» و «به مکر و شعبده، دین به دنیا فروخته بود»، «خوش خدمتی در محضر خلیفه و نوکرصفتی و ثروت اندوزی و کسب احترام کاذب، تماماً غلام خلیل را برازنده است؛ چرا که لاشمُرده، لاشخور را سزاوار است».

در حکایتِ «نهایتِ ایثار»، ما همین غلام خلیل را به عنوان شخصیّت منفی داریم به بدونِ شرح شخصیّت؛ چرا که در حکایتِ «زوال ...» و حکایاتی که دیگر نویسندگان ساخته اند و آورده اند، این شخصیّت ساخته و پرداخته شده است. واقعیّاتِ تاریخی هم در این زمینه مخاطب را یاری میکند.

بنابراین، ما، در حکایت «نهایت ایثار» باز هم می بینیم که یکی از اصولِ شکل شناختی داستانهای عارفانه به کار گرفته شده: پایهی تشریح و معرّفی شخصیّت هارا بر ایجاز نهادن، عطف به پیشینهی تشریحی و توصیفی از شخصیّت ها.

در حکایتِ «زوال»، غلام خلیل، دام میگسترد تا سمنونِ مُحب را به پای مرگ اندازد \_ که نمی تواند.

در حکایت «نهایت ایشار» نیز غلام خلیل برای کشتن سه عارف صاحب نام دام گستری میکند که باز هم نمی تواند.

در هردو حکایت، علّتِ نتوانستنِ خلیل، تغییر رویّه ی ناگهانی خلیفه است، که همچنان مصلحت نیست به نام او اشاره شود.

در حکایتِ «زوال»، خلیفه، بنابه شیوه ی عارفانه نویسان، به مجرّد اینکه حکم قتل را صادر میکند لال می شود و در خواب می بیند که به او می گویند: «زوال جان سمنون در زوال مُلکِ تو بسته است» که این تهدیدی ست همیشگی و نوشتاری از سوی عارفانه نویسان علیه قدرتمندان.

در حکایتِ «نهایت ایثار» نیز تهدیدی متشابه این در کار است: «اگر این عارفان مُلحدند، قاضی القضات و خلیفه و جمیع بزرگان و درباریان و خویشانِ خلیفه هم مُلحدند»؛ یعنی، باز، اگر عارفان به اتهام الحاد، سزاوار مرگ اند، خلیفه و قاضیِ بزرگ نیز هست؛ یعنی: «زوالِ جان عارفان در زوال مُلکِ خلیفه بسته است».

و سرانجام، جنبه ی آموزشی - ارشادی حکایت، در «زوال ...»: «خلیفه، عُذر خواست و عارف را به خوبی بازگردانید» و در «نهایتِ ایثار»: «خلیفه بگریست، و به کرامت عارفان را بازگردانید».

در هردو حال، این نوعی دستورالعمل است با قیدِ مُجازات، نه گزارشِ روزنامه یی وقایع جاری مملکت.

#### ٢ ــ تحليل اخلاقي

ما تعداد عمده یی از محورهای اخلاقی عارفانه ها را در این داستان می یابیم: ایمان، دوستی، پایداری، وفاداری، اوج ایثار، از جان گذشتگی، شهامت، آموزش اصول، و احساس آرامش به گاهِ خطر.

نکسته ی بسیار ظریفِ اخلاقی این است که هجویری میگوید: زندگی ، نزدِ هر انسانی ، عزیزترین چیزهاست ، چرا که تنها در این زندگی ست که فرصتِ عشق ورزیدن به خالق \_ از راهِ دور \_ به انسان داده می شود. نزدیکی به خداوند و ورود به دنیای باقی ، البته امری ست معتبر؛ امّا نه به اعتبار زندگیِ این جهانی ؛ چرا که در این جهانِ فانی ، خدمتِ خداوند می کنیم تا در جهان باقی ، مُزدِ خدمت بستانیم ؛ و خدمتِ به خداوند ، اهمیّتی بیش از دریافتِ پاداش خدمت دارد ؛ چرا که زمانِ تقرّب و دریافتِ پاداش ، زمانِ دوری و شوق وصل نیست .

این برداشتِ اخلاقیِ شگفت انگیز \_ و هنوز نو\_ چنان است که گویی هجویری، آن جهان را چیزی همانندِ دورانِ بازنشستگی تلقی میکند \_ قرینِ بیکاری و کاهلی و لذّت بُردن و فارغ از همه چیز بودن، البته برای خوبان.

برای عارفِ داستان، تلاشی مداوم و سرسختانه و خُرد کننده به خاطر وصل، مهم تر از خود وصل است.

این سخن را دیگری، به زبانی دیگر گفته است: «راه، بهتر از منزلگاه است» و دیگری هم: «در راهِ آرمانی بزرگ مُردنْ زیباتر است از مرگ در قلب آن آرمان».

گروهی از عارفانِ عمل گرا میگویند: «به هرحال، در اینکه زندگیِ مؤمنانه زیباست شکّی نیست. زندگیِ سرشار از ایمان و عشق و عبادت، پاکدامنی و طهارت و نقوا، کار و خدمت و مبارزه، امریست فی حدّ ذاته زیبا و باشکوه. بنابراین، چرا باید نگران این بود که آیا، اصولاً، پاداشی آن جهانی وجود دارد یاندارد، و وصلی، قُربتی، و فراطبیعتی در کارهست یا نیست.

رابعه عدقیه، ابوسعید ابوالخیر، خواجه عبدالله انصاری، منصور حلاّج، جُنید و دیگران \_ به خصوص عُقلای مجانین \_ سخنانی از این دست بسیار دارند که: «خداوندا! کاری کُن که ما به خاطر بهشتِ تو و از بیم جهّنم تو به راه خیر نرویم، بلکه عشق به تو و راه دُرُست را به خاطِر نَفْس تو و نَفْس راه بخواهیم».

رابعه ی قصه را به خاطرِ بیاوریم که حتی مشعل به دست در کوچه های شهر می گردد تا بهشت خداوند را بیابد و آتش در آن اندازد تا آنچه می کند به سودای بهشت نیاشد.

## ٣ ـ يک لحظه ي شکل شناختي (مُحتوايي)\*

به طور نظری، در فلسفه ی تصوّف و عرفان، خودنُمایی و تفاخر به کُلّی نفی شده است؛ امّا در قصه ها و داستانهای صوفیانه و عارفانه، به خلاف آن، عارف یا صوفی، هرجا که بتواند خود را بنُماید و عرض وجود کند و نُمایش هایی از توانایی های خود بدهد، این کار را میکند؛ چرا که نویسنده ی داستان های عارفانه، معمولاً حامی عارفان است، و میخواهد که بر اعتبار ایشان و حُسن شهرتشان بیفزاید؛ و در داستان، عارفِ واقعی هم وجود ندارد که مورد شماتتِ مُتعیان واقع شود که چرا فخر می فروشی،

<sup>•</sup> به این تعبیر، «شکل شناسی»، «صورت» و «محتوا» را در برمی گیرد.

سخنوری و زبان پردازی میکنی، فضل می فروشی و نمایش قدرت میدهی؟ هرجا هم که مدّعی جاهلی سر برآورد و بگوید که چرا این عارفِ نامدار، در فلان بازار، دگان تفاخر گشوده است و کوس چنین و چنان می زده است، نویسنده ی عارفانه می گوید: من که صراحتاً در بابِ دُرُست و نادرُرُست بودنِ این روایت، قید کردم که «والله اعلم» و در ابتدا گفتم که «در روایت است» یا «می گویند» یا «حکایت میکنند» یا «از فلان شنیدم. که فلان را گفته بود که...» الا آخر. بنابراین، در شکل داستانهای عارفانه، یکی از اصولِ نظری و فلسفی عرفان، به سودِ عارفان، کنار گذاشته می شود.

در حکایتِ «نهایتِ ایشار»، به عنوان نمونه، نوری که نماینده و سخنگوی صوفیان تلقی شده، در بهترین لحظه ها، بهترین بهره را از کلام میگیرد و نمایشی از سخنوری ارائه میدهد. او با نُمایشِ تَنْ به مرگ سپردن، با مرگ مقابله میکند و این کاری ست به راستی پُرجلال و بُهت انگیز. ضدِ مرگ را از درون مرگ استخراج میکند، همانگونه که وسعتِ دانشِ عارفان و مسلمانِ راستین بودنِ ایشان را در مقابلِ «هیچ نهرسیدنِ قاضی» قرار میدهد و تضّادی دیگر می آفریند باز هم به مدد سخن.

زمانی که جلاّهٔ قدم پیش میگذارد تا گردنِ رقّامِ صُوفی را قطع کند، انسان می اندیشد که اگر نوریِ زبان آور\_و درواقع هجویری مسلّط بر زبان آن حرکتِ نُمایشی و سخنورانه ی پُرجَلال را انجام نمیداد، چه پیش می آمد؟

آیا جلآد، بدون دستاویز، زدنِ گردنِ رقام را به تعویق می انداخت؟ آیا صاحب برید زحمتِ آن را به خود می داد که برخیزد و به نزد خلیفه برود و مسأله یی را که وجود نداشت، گزارش بدهد؟

ظاهراً، تنها و تنها به واسطه ی حرکتِ مرگ طلبانه ی نوری ممکن بود که مرگ واپس بنشیند و پا پس بکشد.

نه تنها یک جلاّدِ تنها، بلکه یک تاریخْ جلاّدی و انسانْ کُشی هم در برابر آنها که در راهِ حق و حقیقّتْ عاشقانه به پیشباز مرگ میروند، تسلیم میشود و به زانو درمی آید.

در اینجاست که مشاهده میکنیم حکایاتِ عارفانه، فروتنی، افتادگی، سکوت و از جهانِ مادی بریدن را به زیان نهضتِ آزادیخواهانه ی عرفان میبیند و به آن تن نمیدهد.

بنابراین، یکی از تفاوت های اساسی در شکلِ ارائه ی مقالات و تحقیقات عرفانی با داستانهای عارف است \_ که در داستان عارفانه همین خصلتِ خودنمایی و بازیگریِ عارف است \_ که در داستان عارفانه هست و در نقد و مقاله و تحقیق و رساله ی خالصِ غیرداستانی نیست.

#### 1 ــ شخصيت شناسي و حركت شخصيت

به یاد می آوریم: یک شخصیت، زمانی که با کمک واقعیات و تخیل، در یک حکایت عارفانه ساخته و پرداخته می شود، این شخصیت در حکایات دیگر به همان صورت مورد پذیرش قرار می گیرد، و یا تنها به ارائه ی توضیحات تکمیلی درباره ی او اقدام می شود؛ یعنی پایه گذاری شخصیت در یک حکایت، به معنای پایه گذاری شخصیت است در یک مجموعه حکایت، با نویسندگان مختلف؛ و عارفانه نویسان، آن ساخت و پرداخت نخستین را، هرقدر هم که زاییده ی تخیل و توقم بوده باشد می پذیرفته اند. هدف مارفانه نویسان از قبول این روش، طبیعتاً این بوده که ایجاد تضاد و چندگونگی و در برنیانگیزند. دلیل بسیار ساده جهت این پیشنهاد این است که جملگی غیر برنیانگیزند. دلیل بسیار ساده جهت این پیشنهاد این است که جملگی غیر عارفانه نویسان و داستان نویسان و محققانی که در در ون نهضت عرفانِ ایرانی اسلامی نوشته های خود را به نفی صحّتِ یک شخصیّت در داستانهای عارفانه اختصاص داده اند نوشته های خود را به نفی صحّتِ یک شخصیّت در داستانهای عارفانه اختصاص داده اند و انبوهی از اسناد و مدارک مقبول و مشکوک را جهت اثبات سخنان خود که فی المثل حسن بصری از رابعه عدق یه خواستگاری نکرده بود گرد آورده اند.

(در این باب، در مُقدّمه به قدر کفایت گفته پیم. اینجا، نمونه را بهانه ی بازگریی کرده پیم و تجدید خاطره.)

غلام خلیل، گفتیم که شخصیتی مظهری، منفی و نفرت انگیز است. میآید تا حقانیّتِ عارفان و عدم حقانیّتِ مخالفان را در ذهنِ خواننده یا شنونده ی حکایت بنشاند.

غلام خلیل، در دو یا سه حکایت شناسانده می شود، و در الباقی حکایات، به نام او بسنده می شود، یا نهایتاً، نام او همراه با یک جمله ی صفت ساز می آید.

امما در هر داستان، نویسنده، به نسبتِ تسلّطی که بر داستان، ساختمان و ساختار آن دارد، با غلام خلیل و سایر شخصیّت های شکل یافته و نیافته، به گونه یی مستقل و خاص خود رفتار میکند؛ و هنر داستان نویسی، نه به ماجرا بّل از جهتی به همین رفتار مربوط می شود.

هٔجویری، در داستان «نهایتِ ایثار»، ضمنِ حرکتِ ماجرا، غلام خلیل را، آهسته و بی جنجال، حذف میکند؛ و این کاریست که با احتساب دقیق و آگاهی کامل

انجام گرفته است.

بهترین نوع خُرد کردن غلام خلیل و بی اعتبار کردنش، به دست فراموشی سپردن اوست و چون تفاله ی یک کالای مصرفی به دور انداختنش.

نویسنده ی بزرگ ما، هرچه در باب غلام خلیل میگفت و هر سرنوشتی برای او تدارک می دید که طبیعتاً نمی توانست مرگ باشد آنقدر اثر نمی کرد که دیگر چیزی از او نگوید. غلام خلیل، انگار که یخ بود در برابر آفتاب. نه خلیفه به وجود او اشاره می کند نه قاضی و نه حتی جلآد.

این کار را هجویری در حکایتِ «زوال...» (۱۰۱۸) نیز عیناً کرده است.

• در اینکه سیافان و جلآدان، در عین بیرحمی، از مردم سیه بخت و درمانده ی وابسته به طبقاتِ ستم دیده بوده اند و نه از اشراف و صاحب منصبان هیچ شکی نیست. مردم ستم دیده هم، میدانیم که در شخصیت های افسانه یی و نیمه افسانه یی عارفان که هریک رُستمی بوده اند برای جامعه امّا رستمی باورکردنی تراز رستم آرمان ها و آرزوهای خود را متجلّی می دیده اند، و به همین دلیل نیز غالباً احترام فوق العاده یی برای عارفان قائل بوده اند.

با توجه به این مُقدّمات، ساختِ شخصیّتِ سیّافِ حکایتِ «ایشار»، از سوی هُجویری، با نهایتِ دقّت و صحّت انجام گرفته است. هُجویری، عطف به شغل نفرت انگیز سیّاف او را مورد تهاجم قرار نداده است، بلکه عطف به موقعیّتِ طبقاتی اش او را از معرکه ی نفرت، به سلامت بیرون کشیده است.

سیّاف، به هنگام سخن گفتن با نوری، او را «جوانمرد» مینامد، و به او محبّانه و یاورانه یادآوری میکند که دَمِ شمشیر تیز است و مرگ تلخ. شتاب نکند شاید فرجی باشد.

هٔجویری، با کمک همان یک جمله که میگوید، نظر مخاطب داستان را نسبت به شخصیّتِ سیّاف، نرم میکند و به موافقت میکشاند؛ و این نه کاری ست خُرد.

(شکنجه گران و آدم کُشانِ حکومتی در عصر طاغوت را به خاطر بیاوریم. به دلائل کافی، که در جای خود خواهد آمد، هیچ نویسنده یی هرگز قادر نبود - و نمی بایست ـ آنها را در موقعیّتِ سیّافِ هجویری قرار بدهد.)

این دُرُست است که بسیاری از سیّافان \_ و چه بسا اغلب ایشان \_ اینگونه که هجویری میگوید نبوده اند؛ امّا دیگر فراموش نمیکنیم که داستانهای عارفانه، «شدن» را می آموزند نه «بودن» را، و از آنچه باید باشد سخن میگویند نه از آنچه که هست. در باب

خلیفه و منشِ بزرگوارانه ی او نیز، عارفانه نو یسان، به همین گونه آموزشی و ارشادی عمل میکنند.

#### ۱۰۲۵ حکایتِ آرزو

... از نافع روایت آرند که گفت: ابن عُمر، ماهی آرزو کرد. اندر همه شهر طلب کردند نیافتند. من از پسِ چندین روز بیافتم. بفرمودم تا بریان کردند و بر گرده یی پیش وی بُردم. اثر شادی اندر سیمای وی به آوردنِ آن ماهی دیدم. در حال سائلی بر در آمد. بفرمود که ماهی به آن سائل دهید!

غُلام گفت: ای سیّد! چندین روز این میخواستی، اکنون چرا میدهی؟ ما، به جای این، سائل را لطفی دیگر کنیم.

گفت: ای غُلام! خوردنِ این برمن حرام است، که این را از دل بیرون کرده ام بدان خبر که از بیامبر شنیده ام: «آنکه آرزو کند چیزی از شهوات، آنگاه که بیابد و دست از آن باز دارد و دیگری را بدان از خود اولیتر بیند، لامحاله خداوند او را بیامرزد».

## چند یادداشت

۱ ــ تبليغ در راستاى «سركوبِ شهوتها»، به بهترين و نرم ترين شكل در
 حركتِ موضوعْ حل شده است.

۲ ــ فقر و تکذی و گرسنگی، همچنان به عنوان یک عاملِ غیرمستقیم، به کار گرفته شده است.

۳ حکایت «آرزو»، مانند بسیاری از حکایاتِ هٔجویری، زائدی اش در حدود صفر است. برای آزمایش، هرجمله را که زائد یا قابل حذف می دانید کنار بگذارید تا آشکار شود که حکایت چگونه زخم می خورد و ترک برمی دارد؛ یعنی حجم محکم و سلامت خود را از دست می دهد.

٤ ــ زیبایی این حکایت، مانند تعداد زیادی از عارفانه ها، در موضوع است و ماجرا، نه در شکل ارائهی موضوع و ماجرا.

در اینگونه حکایت ها، شکل به ساده ترین وضعیّتِ ممکن ارائه می شود تا بر بار تاریخی و واقعی بودن آن افزوده شود. در چنین وضعیّتی ست که ما، از دیدگاهِ شکل شناختی، داستان را «روایت» می نامیم و نه حکایت.

۵ ــ بر مجموعه ی آشکالِ ایشار در عارفانه ها، این شکل را هم می توانیم بفزاییم. (قبلاً در ۱۰۲۶ شکل ایثارِ زندگی را دیده پیم.)

## ۱۰۲۹ حکایتِ دَه درویشِ تشنه

در حکایات یافتم که ده کس از درویشان به بادیه فرورفتند و از راهٔ منقطع شدند و تشنگی ایشان را دریافت و با ایشان یک شربت آب بود. بریکدیگر ایثار کردند و کس نخورد تا همه از دنیا به تشنگی بشدند به جُزیک کس. وی گفت: چون من دیدم که همه رفتند، من آب بخوردم و به قُوْتِ آن باز به راه آمدم.

یکی وی را گفت: اگر نخوردی بهتر بودی.

گفت: یا هذا، شریعت چنین دانسته ام که اگر نخوردمی قاتلِ نفْسِ خود بودمی ومأخوذِ به آن.

گفت: پس ایشان نیز قاتل نفوس خود بوده باشند.

گفت: نه؛ از آنکه از ایشان یکی می نخورد تا آن دیگری خورد. چون جمله اندر موافقت فروشدند، من بماندم و آب. لامحاله برمن واجبِ شرعی شد که آن آب بباید خورد.

#### چند یادداشت

۱ ــ درباره ی این داستان و همگونه ها، همتاها و هم شکل های آن در آینده سخن خواهیم گفت.

۲ ــ باز هم شکلی از ایشارِ عارفانه، و در اینجا، مانندِ (۱۰۲۶)، رُجحانِ زندگیِ دیگری بر زندگیِ خود مطرح است در دایره یی که نخستْ بسته به نظر می رسد امّا مخرجی منطقی (و شرعی) می یابد.

زمانی که به هم شکل های این حکایت رسیدیم درباره ی دایره های بسته و باز گفت و گوخواهیم کرد.

۳ مسأله ی بی آبی و مُردن از تشنگی هم به طور واقعی و هم به طور نمان نمادین یکی از «عامل» ها و «ابزار» های ثابتِ داستانهای قدیمیِ ما، و مشترک میان ما و ملل سامی ست. البته ریشه ی آن در میانِ سامیان بسیار قدیمی ست و در میانِ ما به بعد از کوچ آریاها به فلات ایران و حرکتِ تاریخی شان می رسد. (تمدّنِ کویری و تأثیرات آن بر هنر ما)

باید توجه داشت که ایرانیانِ اصلی و بومی که قبل از هجومِ آریاها در حاشیه ی دریای خزر می زیسته اند، هرگزینین کمبودی نداشته اند تا آن را قصه کنند.

(در کتابِ «قصّه ها و افسانه های ایرانی، قبل از هجوم آریاها» به این مسأله پرداخته ییم.)

از اصولِ اساسیِ فرهنگ (احترام به نَفْس ــ در هر شرایط) از اصولِ اساسیِ فرهنگ اسلامی ست و شایانِ توجّهِ بسیار، که به آن نیز خواهیم رسید.

۵ ــ مکالمه، در این حکایت کوتاهِ هجویری، مانند اغلب حکایات او، ساختمانی استوار و پویا دارد. هرجمله، جملهی بعد را همچون مُقدّمه یی ست، و هر جمله، جمله، جملهی قبل از خود را کامل میکند؛ امّا مجموع این جُمله ها نه در خدمتِ اصلِ ماجرا بل در جهت توجیه و تفسیر آن است؛ چرا که اگر این مکالمه نبود، به یقین، بسیاری از خوانندگان حکایت میگفتند: عجب نامردی بوده است در ویشِ آخرین!

و این نتیجه یی نیست که عارفانه نویش میخواسته است.

## ۱۰۲۷ حکایتِ پهنهی دوزخ

اندر بنی اسراییل عابدی بود که چهارصد سال عبادت کرده بود. روزی گفت: «بار خدایا! اگر این کوه ها نبودی و نیافریدی، رفتن و سیاحت کردن بر بندگانِ تو آسان تر بودی».

به یکی از پیغمبرانِ وقت فرمان آمد که آن عابد را بگوی که تو را بر تصرف

کردن اندر مُلک ما چه کار است؟ اکنون که تصرّف کردی، نامت از دیوان سعدا پاک کردیم و اندر دیوانِ اشقیا ثبت کردیم.

عابد را طربی اندر دل پدیدار آمد. سجده ی شکر کرد خداوند را عزّوجَل. پیغمبر وقت گفت: ای شیخ! بر شقاوت شکر نشود.

گفت: شُكرِ من برشق آوت از آن است كه بارى نام من اندر ديواني ست از ديوان هاى وى. امّا حاجتى دارم اى پيغمبر خدا!

گفت: بگوتا باز گویم.

گفتا: بگوی خداوند را که مرا به دوزخ فرست و تَنِ من چندانی گردان که همهٔ جای عاصیانِ موّحد بگیرم تا ایشان جمله به بهشت روند.

پس فرمان آمد: بگوی آن بنده را که این امتحان نه اهانت توبود، که جلوه کردنِ توبود بر سرِ خلایق؛ و به قیامت، تو و آنکه را توشفاعت کُنی، اندر بهشت برسانم.

معناى برخى واژه ها و اصطلاحات

سَعدا (جمع سعید) = نیک بختان، سعادتمندان (در مقابل اشقیا)

آشقیا (جمع شَقی) = بدبختان، تیره روزان

شقاوَت: بدبخت شدن، بدبختی، سخت دلی، قساوت

عاصیانِ مُوَّحِد: آنها که خدای یگانه را باور دارند، لیکن تحت شرایطی به جان میآیند و به فریاد.

# دولَمحه ي تحليلي

١ ــ تحليل داستان شناختي ـ اسطوره شناختي

نوعی «دوزخ گرایی» یا «دوزخ طلبی» در این حکایت مشهود است که بعدها میبینیم به صورت یکی از محتواها و «عواملِ» بنیادی چندین حکایتِ عارفانه بروز میکند و به گونه ی نوعی مکتب درمی آید، همچنان که میان گروهی دیگر، عرض کردیم که احترام به شیطان به خاطر آنکه غیر خداوندِ متعال را سجده نکرد و تن به عبادتِ هیچکس جز خالق خود نداد، به عنوان یک اصلِ قابل بررسی، مورد اعتنا واقع شد.

مسأله ی شیطان گرایی، در حکایت های عارفانه، بارها مورد بحث قرار گرفته ؟ امّا در اکثر موارد رأی برآن داده شده که اطاعت از خالق به قدرِ عبادتِ خالق امری ست واجب، نفی اراده ی خداوند آنجا که از شیطان میخواهد که آدم را بستاید به معنای نفی خداوند است و نفی اراده ی مطلق ؛ و این نوع بینش، بینشی کفرآمیز است؛ امّا درخواست تصرف جهنم درخواستی کفرآمیز به نظر نمی رسد ؛ چزا که خواهش است و التماس، نه سر پیچی .

ما در حکایتِ «پهنهی دوزخ»، یک نقطهی اوج پایانی می یابیم که در کمتر عارفانه یی تاکنون ملاحظه شده است:

خداوند، در پاسخی که به «دوزخ گرایی» عارف پیر میدهد، و در مسیر دلجویی از او، آرزوی او را نیز میپذیرد که برآورده کند، و آن «بهشتی شدنِ جمیع عاصیانِ موحد» است. خداوند میگوید: این پیر را به بهشت می فرستیم، وجمیع کسانی را که او شفاعت کند هم؛ و عارف پیر، پیشاپیش، جملگیِ «عاصیانِ موحد» را شفاعت کرده است:

«عارفِ پیر گفت: خداونـد را بگـوی که مرا به دوزخ فرست و تَنِ من چندانی گردان که همهٔ جای عاصیانِ موحد بگیرم تا ایشان جمله به بهشت روند.»

## ۲ ـ تحلیل تصویرشناختی ـ زیبایی شناختی

این تمایلِ به تصرّفِ سراسر جهنّم با آرزوی آنکه خداوندْ دیگر هیچ گناهکاری را به جهنّم نفرستد، از زیباترین و عمیق ترین مفاهیم، و نیز در مواردی تصویرهایی ست که در عارفانه ها می توان یافت، و در جهانِ ادبیّاتِ داستانی ـــ به کُل.

مانند بسیاری از تصویرهایی که عارفانه نویسان میسازند، در این تصویر و این آرزوی قابل تصوّر و تصویر، تضاد و تناقضی هست که به ساختِ زیبایی شناسانه ی آن خدمت میکند، و آن، محدودپنداری دوزخ است در برابر نامحدود انگاری بهشت. به تصوّر عارف، جهنّم، وسعتی دارد مشخّص که چون خداوند درخواست یکی از جهنّمیان را در باب آنکه تن وی سراسر دوزخ را بپوشاند، بپذیرد، دیگر دوزخ، محدود به حدودتن آن دوزخی میشود و جایی برای سایر جهنّمیان نمیماند و لاجِرمْ خداوندخدا، همگی عاصیان را راهی بهشت میسازد، که البته خداوند به همه کار قادر است و آنچه بخواهد شدنی ست و ممکن؛ امّا فکر ناکیشایی جهنّم و محدودیّتِ ریاضی و عددی آن مُنجر به شکر کیشایی بی نهایتِ فردوسِ برین میشود، و این فکر، خود به خود، جهنّم را نفی میکند.

این تصویر و تصوّر، نزدیک است به عقاید موحدانِ زرتشتی که میگویند دورانِ دوزخی بودنِ انسانْ محدود است و دورانِ پردیسی بودنش نامحدود. هیچکس برای همیشه ی بی زمان در دوزخ نمیماند، و زمانی، جهانِ باقی، یکسره بهشتی خواهد شد.

البته پیچیدگی این تصویر در حدِّ حکایت، بسیار زیباست؛ امّا در محدوده ی فلسفه، این تسلسل زیبایی و شکوه خود را از دست میدهد و به یک تناقضِ ساده ی فلسفی تبدیل میشود.

این نیز یک تفاوتِ شکل شناختی ست میان فلسفه ی خالص و داستانِ فلسفی.

## ۱۰۲۸ حکایتِ ایثارِ زندگی

از احمد حمّادي سرخسي پرسيدم: ابتدای تو بهی تو چگونه بود؟

گفت: وقتی من از سرخس برفتم و به بیابان فروشدم بر سرِ اشترانِ خود، و آنجا مدتّبی ببودم، و پیوسته دوست داشتنمی که گرسنه بودمی و نصیبِ خود به دیگری دادمی...

روزی، شیری گرسنه از بیابان برآمد و اشتری از آنِ من بشکست و بر سر بالایی شد و بانگی بکرد تا هرچه اندران نزدیکی سباعی بود بانگِ وی بشنیدند و بر وی جمع شدند. وی بیامد و اشتر را برهم درید و هیچ نخورد و باز بر سر بالا شد. آن سباع – از گرگ و شکال و روباه و مِثلِهم – همه از آن خوردن گرفتند، و وی می بود تا همه بازگشتند. آنگاه قصد کرد تا لختی بخورد. روباهی لنگ از دور پدیدار شد. شیر بازگشت تا آن روباه لنگ چندان که بایست بخورد و بازگشت. آنگاه شیر بازآمد و لختی از آن بخورد؛ و من از دور نظاره می کردم. چون بازگشت، به زبانی فصیح مرا گفت: یا احمد! ایثار بر لقمه، کار سگان است. مردان، جان و زندگی ایثار کنند.

چون این برهان بدیدم دست ازگل آشغال بداشتم. ابتدای تو به ی من آن بود.

سباع (جمع سَبُع) = دَرّندگان، جانوران وحشى

## یک مقایسه ی مُقدّماتی

چند بیتی که از پِی میآید، بخشی ست از حکایتِ «شیر و روباهِ» سعدی، از کتاب «بوستان».

البته قصد آن ندارم که پیش از رسیدن به عصر سعدی، حکایاتِ سعدی را مطرح و تحلیل کنم؛ بلکه میخواهم، مُقدمتاً، نشان بدهم که حکایاتِ عارفانه، زمانی که به دستِ غیرِ عارف می افتند، چگونه عطر و بوی عرفانیِ خود را از دست می دهند و شکل و محتوا و فضای دیگری می یابند با اهدافی دیگر، و از این رهگذر، باز هم میخواهم نتیجه بگیرم که «واقعه»، «حادثه» و «ماجرا»، مسأله ی اساسی در ادبیّاتِ داستانی نیست، بلکه روشِ به کارگیری «واقعه»، «حادثه» و «ماجرا» و رسیدن به «پیام» و «هدفِ» متعالی ست که به داستان، بُعد هنری و زیبایی شناختی می دهدو آن را به «ادبیّاتِ داستانی» تبدیل میکند و به انواع و گونه های مختلف تقسیم.

## حكايتِ شيروروباه

از بوستان سعدي

یکی روبهی دید بی دست و پای که چون زندگانی به سر می بَرَد در این بود در ویش شوریده رنگ شغال نگون بخت را شیر خورد دگیر روز باز اتفاق اوفتاد

فروماند در لُطف و صنع خدای بدین دست و پای از کجا میخورد؟ که شیری درآمد شغالی به چنگ بماند آنچه، روباه از آن سیر خورد که روزی رسان قوت و روزیش داد

حكايت سعدى، خواهيم ديد كه دُرُستْ عكسِ مقصودِ هُجويري عارفِ در در ساختمانِ حكايت و در «موضوع» آن، تغييراتي مطابق ميل و بينشِ خود داده است.

شخصیت «شیر» سعدی نیز عجیب است که می بینیم کمترین شباهتی به شخصیت «شیر» هُجویری ندارد؛ سهل است که منش و روشی کاملاً مخالف با شیر هجویری دارد؛ حال آنکه عملی که انجام میدهد، به ظاهر، همان عمل شیر هجویری ست.

«شيرِ» استادِ حكايت لهجويرى، آنقدر منيع الطّبع و بلندنظر و صوفى منش است

که شرمش می آید ته مانده و یا حتی باقی مانده ی خوراک خود را به نیازمندان بدهد؛ بل، با نهایت مناعت طبع، فرصت می دهد که دیگران، به آسودگی، آنچه را که می خواهند و نیازمند آنند بخورند، سپس، اگر چیزکی ماند، خود، سدِّ جوعی می کند؛ حال آنکه «شیر» سعدی، سعدی صفت می خورد، تا آنجا که می تواند، و سپس چیزی هم برای رو با و بی دست و پای می گذارد.

انسان، به خوبی حس میکند که شیر هٔجویری، حتیٰ از آنگونه ایثار منیعانه که میکند شرمسار است، چرا که به زبان فصیح میگوید: «ایثار بر لقمه، کارِ سگان است. مردان، جان و زندگی ایثار کنند» حال آنکه شیر سعدی، به راستی تفاخر میکند که این منم که تهمانده ی سفره ام را جلوی بینوایان می تکانم.

البته سعدی در دنبالهی حکایت از خواننده میخواهد که روباهٔ صفتی پیشه نکند که محتاج دیگران باشد، بل روشِ شیرِ پسمانده بخش را برگزیند که این نیز به هنگام مورد بحث ما واقع خواهد شد.

#### چند یادداشت

۱ \_ حکایت از جمله حکایت های ایثاری ست که باز، نوعی دیگر از ایثار و فتوتِ عارفانه را تصویر میکند.

۲ \_ حکایت از مجموعه ی حکایاتی ست که در آنها «ابتدای توبه» و شکل توبه مورد بحث قرار میگیرد.

۳ ـ حکایت، ترکیبی ست از «عارفانه» با «قصّه ی جانوری». عارفانه نو یسان، از این شکل قصّه های ترکیبی به دلیل آنکه ساختمان و عوامل مختلف آن مورد اعتنا و علاقه ی خاص عوام بوده است استفاده میکرده اند.

عنی شیر، خبر از تسلط فوق العاده ی هجویری بر «حرکت» و تنظیم آن میدهد:

شیر از بیابان می آید، شتری را پاره می کند، بر بلندی می رود، ندا می دهد، بازمی گردد، خوراک را تکه تکه می کند و در دسترس همگان می گذارد، باز به رفعت جای خود بازمی گردد و دیدبانی می کند... و به همین ترتیب می بینیم که شیر، یک لحظه از حرکت و جُنب و جوش و رفت و آمد بازنمی ماند، در عین حال که هر حرکتی دلیلی دارد و ضرورتی.

حرکت شناسی در ادبیّاتِ داستانی، یکی از بُنیادی ترین مسائل است؛ و همین حرکت شناسی و توجّه به حرکاتِ دُرُست و به جا و مناسب است که هنر سینما را میسازد.

۵ ــ ورود شير به معرکه ی حکايت نيز ورودی بسيار منطقی ست؛ چرا که احمد حمادی میگويد: در آن بيابان، پيوسته دوست داشتم که گرسنه بمانم و خوراک خود را به ديگران بدهم.

با چنین آغازی ست که چنین پایانی، زیبایی و رسایی کافی پیدا میکند: ای احمد حمّادی! ایثارِ خوراک، کارِ سگهاست. بیاموز که جان و زندگی را در رَه دِوستانْ ایثار کُنی!

### ۱۰۲۹ حکایتِ عارفِ دوزخ طلب

جعفرِ خُلدی گوید: روزی ابوالحسن نوری اندر خلوث مساجات میکرد. من برفتم تما مناجاتِ وی را گوش دارم \_ چنانکه وی نداند؛ که سخت فصیح می بود. گفت: بارْ خدایا! اهل دوزخ را عذاب کنی، و جمله آفریدگانِ توآند و به علم وقدرت و ارادت قدیم توآند. اگر ناچار دوزخ را از مردم پرخواهی کرد، قادری برآنکه دوزخ و طبقاتِ آن به من پُرگردانی، و ایشان را به بهشت فرستی.

جعفر گفت: من در آمرِ وی متحیّر شدم. به خواب دیدم که آینده یی بیامدی و گفتی: خداوند تعالی گفتی: خداوند تعالی گفتی: ابوالحسن را بگوی ما تورا به آن تعظیم و شفقتِ تو بخشیدیم که به ما و بندگانِ ماست.

# تحلیلِ فشرده ی داستان شناختی

بار دیگر به سوی دوزخ عارفان بازمیگردیم. تکلیف بهشت و دوزخ درشریعت، فقه و فلسفه ی اسلامی تا حدودی روشن است؛ امّا همین مسأله در گستره ی ادبیّاتِ داستانی عارفانه آشکال و موقعیّت های گوناگون، متضاد، و مُتنافری پیدا میکند که تماماً از تفکّراتِ ساده دلانه و معصومانه ی مردم عامی سرچشمه میگیرد.

مردم عامی ـ همچون چوپانِ حکایتِ «موسیٰ و شبان» ـ به سادگیِ تمام میگوید: خداوندا! آیا مجبوری تمامی جهنم را با انسان پُر کُنی؟ اگر حجم دوزخ برای تو اهمیّت دارد و نه تعداد افرادی که باید در آن بریزی، آیا ممکن نیست که مرا، از نظرِ حجمی، آنچنان عظیم گردانی که تمام طبقاتِ دوزخ تورا یک تنه پُر کنم تا هم تو بیاسایی و از زحمت و رنج فرستادنِ این همه انسانِ معصیت کار به دوزخ خلاصی یابی و هم این همه انسان از رنج دوزخی شدن بر هند؟

چنین پرسشی، در عین حال که بسی کودکانه و ساده دلانه به نظر میرسد، پیچیدگی ها و دشواری های بسیاری را هم با خود به همراه می آورد. حکایت، حکایت همان گوهر گرانبهاست که رند مجنونی به چاه می اندازد.

پاسخ ضمنی خداوند به شخصیتِ داستان \_ و طبیعتاً به داستان نویس، که نهایتاً پاسخ خود داستان نویس است به مُشکلِ مطروح \_ چنین است: ما به خاطر آنکه میدانیم جُز ارادتِ تو به ما و مهر تو نسبت به مردم، هیچ چیز باعث گفتنِ این سخنان غریب نمی شود، تو را می بخشیم.

امّا نوریِ حکایت، بخشش نمیخواهد، بل به عکس، این را میخواهد که حاملِ بیشترین مقدار ممکن یا ناممکنِ گناه باشد تا متناسب با گناهانِ بی حدّ و حسابِ خود، فضایی بی حد و یا بسیار گسترده از جهنّم را اشغال کند.

ما در حکایتِ (۱۰۲۷) همین مسأله را می بینیم که از سوی قهرمان داستان، در محدوده یی منطقی تر\_یا کمتر غیرمنطقی \_ مطرح می شود. آن پیر درخواست می کند که تنش آنچنان جهتم را بپوشاند که دیگر برای هیچ «عاصی موحد» جای نباشد؛ لکن نوری یک گام به پیش می نهد و می گوید: برای هیچکس، هیچکس جایی نباشد، حتی مشرک و مُلحد. او جان را که نه، بل چیزی فوق جان را در گرو نجات جمیع بندگان خدا می نهد، که این می تواند امری خلاف شریعت تلقی شود، مشروط بر آنکه حد بخشندگی خداوند در محدوده ی عقل آدمی بگنجد، یعنی بخشی از ذاتِ مطلق بی نهایت، نهایت پذیر و نامطلق شود، که این نیز تصوری کفر آمیز دانسته شده است.

حال، با توجّه به اینکه شخصیّتهای عارفانه ها، حامل نیازهای پنهان و گاه آشکارِ مردم کوچه و بازارند نه حامل اندیشه های دشوار فلسفی، شخصیّت های عارفانه ها، از میان توده برخاستگانی هستند که به یاری قدرتِ بیان و زبانِ نویسنده یی

چیره دست، خواست های صادقانه امّا نه چندان منطقی همان توده را عنوان میکنند، باید که در این مورد خاص، کفر و دین را از دیدگاهِ محدودِ انسانی رها کرد و پیام خداوند به موسیٰ را \_ که تو برای وصل کردن آمدی \_ مذنظر قرار داد.

شاید حکایت «عارفِ دوزخ طلب»، بعد از این مقدمات، به نظر برسد که اصولاً از ساختمانِ داستانیِ نیرومندی برخوردار نیست؛ چرا که واقعه و حرکتِ محسوس و ملموسی را در درون خود حمل نمیکند؛ هیچگونه ارتباطی بین راوی و شخصیّتِ داستان (= نوری) برقرار نمی شود؛ شخصیّتِ داستان، به دلیل حادثه یا مسأله یی جابه جا نمی شود تا عطف به این جابه جایی و حرکتِ شخصیّت، ساختمان پدید آید؛ جعفر خُلدی، حتی اگر خوابی را که دیده به نوری مُنتقل کند، و در نشیجه بیس خداوند و ابوالسحسن نسوری، در نسقشِ پُل و عسامل ارتباط هم عسمل کند، باز این عامل که بیرون داستان مانده، قادر نیست ساختمانِ استواری را بنا نهد؛ و به همین دلائل شاید صحیح این باشد که چنین حکایتی را که صرفاً یک یا دو تصویر ناب ارائه می دهد امّا جمیع عناصرِ اصلیِ داستان را ندارد، به جای حکایت، لطیفه یا عارفانه بدانیم؛ چرا که در لطائف، معمولاً، عنصری یا چند عنصر اساسیِ داستانی، محذوف یا غایب است.

امّا به اعتقاد من، خواهش شخصیّتِ اصلی داستان، تصویری را در ذهن مخاطب میسازد که آن تصویر، فی حد ذاته یک داستان عظیم و خوف انگیز است.

مخاطب یا خواننده، اگر میل به تفکّر و تصوّر داشته باشد، پس از شنیدنِ مناجاتِ نوری، مسلماً در اندیشه فرو می رود که حدّ و حدود این خواست \_ که نوری دارد \_ کجاست؟ و چگونه می توان به آن پاسخ داد یا نداد؟ بنابراین از طرح تصویر به طرح مسأله و از طرح مسأله به طرح تصویرهای تازه می رسد. تجسّم دوزخی که تنها نوری در آن لمیده باشد \_ و نه حتیٰ آن عارفِ پیر چهارصد سال عبادت کرده \_ و همه آتش باشد و آتش و داغ ترین و دلسوزنده ترین آتش، و انواع ابزارهای مجازات، و تجسّم بهشتی که بدکاران و فاسدانِ تو به کرده (که این در حدّ توان و اراده ی خداوند هست که همگی ایشان را، اگر بخواهد، طاهر گرداند) در آن اجتماعی شگفت کرده اند، و نیز تصویر جملگیِ ایشان که پیش از نوری به جهنّم رفته اند یا نرفته اند و در اعرافِ خدایی در انتظارند که در روز رستاخیز بزرگ، تصمیم نهایی در باب ایشان گرفته شود، و تصویر عارفِ خرقه پوشی که در آن زمان می آید تا حتیٰ گذشتگانِ دوزخیِ خود را از دوزخ عارفِ خدادی در عارفِ خود را از دوزخ نوات دهد ... باعث می شود که از چیزی که پوسته ی سختِ حکایتی ندارد، در ونه ی نجات دهد ... باعث می شود که از چیزی که پوسته ی سختِ حکایتی ندارد، در ونه ی

حكايتي ساخته شود.

•

شهامت و بی پرواییِ عارفانه نویسان در طرح مسائل اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و نیز مسائلِ فراطبیعی، دیگر، هرگز، در طول تاریخ ادبیّاتِ داستانیِ ایران نظیر نیافت.

#### ۱۰۳۰ حکایت آن نصاری

ابراهیم خواص گفت: من به بادیه فرورفتم به تجرید، برمحکم عادت. چون لختی برفتم یکی از گوشه یی برخاست و از من صحبت درخواست. اندر وی نگاه کردم از دیدنِ وی زجری مرا در دل آمد. گفتم این چه شاید بود مرا؟

گفت: یا ابراهیم! رنجه دل مشوکه من یکی از نصارایم و صابیانم. از اَقصای روم آمده ام به امیدِ صحبتِ تو.

ابراهیم گفتا چون دانستم که بیگانه است دلم برآسود وطریق صحبت و گزاردنِ حق بر من آسان ترگشت. گفتم: یا راهبِ نصاری! با من طعام و شراب نیست. ترسم که تورا اندر این بادیه رنج رسد.

گفت: یا ابرآهیم! چندین بانگ و نام تو در عالم، و تو هنوز اندوه طعام و شراب میخوری؟

گفتا عجب داشتم از آنِ انبساطِ وی. صُحبتش قبول کردم تجربت را، تا در دعوي خود به چه جای است.

چون هفت شبانه روز برآمد، تشنگی ما را دریافت. وی ایستاد و گفت: با ابراهیم! چندین بانگِ طپلِ تو آندر گِرد جهان میزنند. بیار تا چه داری از گستاخی ها بر این درگاه، که مرا طاقت نماند از تشنگی.

ابراهیم گفتا من سر بر زمین نهادم و گفتم: بار خدایا! مرا درپیش این کافر که در عینِ بیگانگی به من ظنِ نیکومیدارد... رسوا مکن وظنِ وی را در من وفا کُن! سر برآوردم طبقی دیدم دو قُرص و دو شربتِ آب برآن نهاده. آن بخوردیم و ار آنجا برفتیم.

چُون هفت روزِ دیگر برآمد با خود گفتم که این ترسا را تجربتی کنم تا ذِّلِ خود

ببیند \_ پیش از آنکه وی مرا به چیزی دیگر امتحان کند.

گفتم: یا راهبِ نصاری! بیا که امروزنوبتِ توست، تا چه داری از تَمرهی مُجاهدت.

وی سر بر زمین نهاد و چیزی بگفت. طبقی پدید آمد و چهار قرص و چهار شربت آب.

من از آن سخت عجب داشتم ورنجه دل شدم و از روزگارِ خود ناامید شدم. با خود گفتم که من از این نخورم، که از برای کافیری پدیدار آمده است، و مَعونتِ وی باشد. من این را کی خورم؟

گفت: یا ابراهیم، بخور!

گفتم: نخورم.

گفت: به چه علّت نخوری؟

گفتم: از آنکه تو اهل نیستی، و این از جنس حالِ تونیست، و من در کارِ تو متعجبه. اگر این بر کرامت حمل کنم بر کافِرْ کرامت روا نباشد، و اگر گویم معونت است، تو مُدّعی هستی مرا، شُبهت افتد.

گفت: بخوریا ابراهیم، و دو بشارتْ تورا: یکی به اسلام من ــ اشهدُ آن لا اله الله وحده لا شریک له و اشهد آنً محمداً عبده و رسوله ــ و دیگر آنکه تو را نزدیکِ حق تعالیٰ خطری بزرگ است.

گفتم: چرا؟

گفت: از آنکه ما را از این جنس هیچ نباشد. من از شرم توسر برزمین نهادم و گفتم: «بار خدایا! اگر دینِ محمّد حق است و پسندیده، مرا دو قرص و دو شربت آب دِه!» و چون سر برآوردم ده، و اگر ابراهیم وَلیّ توست، مرا دو قرص و دو شربت آب دِه!» و چون سر برآوردم طبق حاضر کرده بودند.

ابراهیم از آن بخورد، و آن جوانمرد راهب یکی از بزرگانی دین شد و این عین اعجاز نبی بوده موصول به کرامتِ ولی.

## یک نگاه ساختمانی

درباره ی این حکایت در جایی دیگر سخن گفته ام که خواهیم رسید. در اینجا، تنها یک نگاه گذرا به بخشی از ساختمان حکایت، شاید به عنوان کلید به کار آید.

ساختمانِ حکایتِ «آن نصاریٰ»، با چهار تلاقی یا مواجهه ـ دو تقابل در بخش داخلیِ حکایت و دو همسویی در دو جانبِ بیرونی ـ نـمونه ی نظم هنری در ادبیّاتِ داستانی را ارائه میدهد.

در تلاقی اوّل، ابراهیم خواص با مرد عیسوی آشنا می شود. این تلاقی، ایجاد همسویی میکند و همراهی در عمل (و نه در فکر).

در تلاقی دوم، تقابُلُ اتفاق می افتد و مُقابله. عارف، در عمل، قدرت نُمایی می کند و شگفتی می آفریند. عارف، خود را در موقعیّتی خاص و برتر از موقعیّتِ نصاری می نُماید تا او را مغلوب کند.

در تلاقی سوم، باز هم تقابل و مقابله اتفّاق می افتد ــ لااقل از نظر ظاهر. مرد نصاری قدرت نُمایی میکند و ابراهیم را دچار شگفتی میسازد. ابراهیم می انگارد ــ و می بیند ــ که به دستِ غیرعارفی مغلوب شده است.

در تلاقی چهارم، که پیوسته به سوّمی ست از پی توضیحات مرد عیسوی و مسلمان شدن او، بار دیگر همسویی و همراهی ایجاد می شود (و این بار، همراهی فکری و عملیْ هردو).

در ساختمان این حکایت، دو شخصیت همچون دو ستون اصلی، تدریجاً ساخته می شوند و بالا می روند.

(در مورد واژه ی «بالا» که ما آن را به کرّات به کار بُرده پیم ومی بریم ، این توضیح را باید بدهیم: از آنجا که ساختِ اغلب بناها از یک مرحله ی زیرسازی و پی ریزی آغاز می شود و تدریجاً «بالا» می رود ، ما به طور قراردادی ، پیشرفتِ واقعی هر داستانی را حرکت به سوی بالا تلقی می کنیم ؛ و با توجه به اینکه ما ساختن و خلق هر داستان را کاری همچون ساختن یک بنا بیعنی معماری دانسته پیم ، از جمیع اصطلاحاتی که در معماری به کار می رود در تحلیل داستان استفاده کرده پیم .

امّا، در مورد داستانهای عارفانه، صوفیانه، و مذهبی، زمانی که سخن از «بالا» میگوییم، بالاخص اشاره مان به رُشد معنوی شخصیّت یا شخصیّت هاست.)

اوج زیبایی داستان آنجاست که مرد عیسوی، با حربه ی خود ابراهیم، ابراهیم را برای لحظه یی به زانو درمی آورد. این حادثه، در وهله ی نخست، برای خواننده ی حکایت مهمچنان که برای ابراهیم سخت بهت انگیز و دردناک است؛ امّا پس از باز شدن گره، این حادثه، شیرینی مضاعف پیدا می کند.

این بخش از داستان، در نگاهی ساختمان شناختی، همچون «پنجره» یی ست که ناگهان بسته می شود، و قلب می گیرد؛ و چون به همان سرعت که بسته شده باز می شود، قلب نیز باز می شود. مسأله، یک «نفس گیری» عمدی ست از سوی داستان نویس؛ ایجاد یک «تکانه» به قصد ارزش گذاری روی واقعه یی که به دنبال می آید.

وقوع اینگونه حوادث، با نظمی اینگونه، صرفاً در هنر داستان نویسی ممکن است.

#### ۱۰۳۱ حکایتِ دزدانِ عارف شناس

آزشیخ ابومسلم فارسی شنیدم که گفت: وقتی من با جماعتی قصد حجاز کردم و اندر نواحی حلوان گردان راه ما بگرفتند و خرقه هایی که داشتیم ازما جدا کردند. ما نیز با ابشان نیاویختیم و فراغ دل ایشان جستیم. یکی بود اندر میان ما که اضطراب میکرد. گردی شمشیر بِکِشید و قصد گشتن او کرد. ما جمله آن کرد را شفاعت کردیم. گفت: روا نیاشد که این کذاب را بگذاریم. لامحاله او را بخواهم کشتن

ما علّتِ كشتنُ از وى بپرسيديم.

گفت: از آنکه وی صوفی نیست و اندر صحبتِ اولیا خیانت میکند. این چنین کش نابوده به.

گفتیم: از برای چه؟

گفت: از آنکه کمترین درجه ی تصوف جود است، و اورا که اندر این خرقه ی پاره چندین بند است، او، چگونه صوفی باشد؟

#### چند یادداشت

۱ \_ بخش دوّم یا بخش پایانیِ حکایت \_ که یک مکالمه ی تشریحی ست \_ صرفاً به عنوان یک فنیکاریِ ظریف بر ساختارِ حکایت افزوده شده. این مکالمه ، ضرورتِ پایه یی و حتیٰ ضرورتِ تابعی ندارد؛ امّا داستان را روان تر از آنچه بدون این مکالمه می توانست باشد، می کند و شرایط را جهت ادراک مسائل اخلاقی که در داستان مطرح شده فراهم می سازد.

بازخوانی حکایت نشان میدهد که یک راهزن را به گفت و گویی دوستانه، اخلاقی و حتیٰ تا حدی فلسفی کشاندن از دشواری روابط میکاهد و نوعی برابری مقام و منزلت اجتماعی ایجاد میکند، که این از خواسته های اساسی قهرمانان داستانهای صوفیانه است.

از جانب دیگر، این مکالمه، وسعت و دقّتِ اطلاعاتِ آن راهزن (یا عیّار) را در زمینه ی اصولِ تصوّف نیز نشان میدهد، و نه تنها این بلکه تمایل راهزن را به دُرُست و سلامت ماندن تصوف و صوفی ؛ چرا که راهزنان، وابسته به اقشار ستم دیده ی جامعه بوده اند و از نقشی که صوفیان در مبارزه با ستم و نابرابری های اجتماعی برعهده داشته اند، مطلع.

۲ ــ در داستانهای عارفانه و صوفیانه، ما هیچگاه نمیبینیم که صوفیان و عارفان با راهزنان، عیّاران و دزدان خُرده پا درگیر شوند و با ایشان به ستیز برخیزند. عموماً نیز به طرق مختلف، با پوشاندنِ جامه های عیّاری و بخشیدن جلوه های عیّارانه به ایشان، ایشان را محترم می دارند و با ایشان به مصالحه و گفت و شنود می رسند. در این امر نیز می توان گوشه یی از برنامه های سیاسی صوفیان را دید ــ که از آن سخن خواهیم گفت.

#### ۱۰۳۲ حکایتِ آن پیر

اندر حکایات مشهور است که پیری به نزدیکِ آن امامی ــ که اندر رعایتِ جاه و گلاه و رعونتِ نفش اندر مانده بود ــ درآمدی و گفتی: یا ابافلان! می بباید مُرد. امام را از این سخن رنجی به دل آمدی، که این مرد گدا، هر زمان، این سخن

میگوید. روزی امام گفت: فردا، من ابتدا کنم.

دیگر روز، آن پیر اندر آمد.

امام گفت: یا ابافلان! میباید مُرد.

پیر، سَجّاده باز افکند، سر بازنهاد، و گفت: «مُردَمْ» و اندر حال ٔ جانش برآمد. امام را از آن تنبیهی بود. دانست که پیر وِی را میفرمود که بسیج راهِ مرگ گن - چنین که من کردم.

#### يادداشت

مرگ آشنایی ومرگ پذیری صوفی، یکی از جذّاب ترین، زیباترین، و بنیادی ترین محورهای داستانهای صوفیانه است. این محوریا عامل هشدار دهنده ی تفکّرانگیز ضربه زننده عامل «اراده به مرگ» و «اراده به قطع ارتباط با جهان مادّی در یک آن»، و نه خود کُشی، و نه داوطلبِ مرگ شدن قرن هاست که از جهانِ داستان رخت بربسته است.

اگر خواندنِ اینگونه داستانها آسان باشد، که برای انسانِ متفکّر و دردمندِ عصر ما، به نظر نمی رسد که باشد، مسلماً اراده را در عالم واقع غیرداستانی به چنین اقدام شورانگیزی کشاندن امری ست که دیگر، حتی به خوابِ انسانِ تمدّن پذیرفته ی شهری شده یی که در آستانه ی اضمحلالِ کاملِ اراده قرار گرفته و به تابعی مطیع و سست عنصر و مصرف کننده یی خاموش و سر به زیر و شهوت زده یی که ابزارهای ارضاء شهوات او را به هرسو که بخواهند میکشند، تبدیل شده، نیز، نمی آید.

در اینجا خواهشم این است که خواننده به چند حکایت کوتاه دیگر در همین زمینه، که به تقریب به طور همزمان به زبان فارسی نوشته شده توجه بفرمایند تا به هنگام، به تفصیل و دقت، درباره ی یک مجموعه از این حکایات سخن بگوییم.

خواهیم دید که بسیاری از بَدْکاران و گناهکاران را همین «اراده به مرگِ» یک درویش گمنام به توبه و تبدیل کشانده است.

#### ۱۰۳۲/۲ حکایتِ مرگ آشنایی

ابوالعبّاس دینوری روزی سخن میگفت. پیرزنی اندر مجلس بانگی کرد. ابوالعبّاس گفت: بمیر!

پیرزن برخاست، گامی چند فرا نهاد، به او نگریست و گفت: «بِمُردم» و بیفتاد؛ ومُرده از آنجا برگرفتند.

از «رسالهی قشیریه»

#### ۱۰۳۲/۳ حکایتِ مرگ آشنایی

روزی ابوعلیِ تَقَفی سخن میگفت. عبدالله مُناذِل او را گفت: یا باعلی! مرگ را ساخته باش که از آن چاره نیست.

ابوعلی گفت: تونیزیا باعبدالله! مرگ را ساخته باش که از آن چاره نیست. عبدالله، دست بالین کرد و سربر نهاد و گفت: «من بمُردم» و بمُرد.

ابوعلی منقطع شد؛ زیرا که او را مقابله نتوانست کرد. ابوعلی را علائق بود و مشغله ها. ابوعبدالله مُجرّد بود و ویرا هیچ شغلی نبود.

از «رسالهی قشیریه»

### ۱۰۳۲/۶ حکایتِ مرگ آشنایی

عبدالواحدِ زید اندرغلامی نگریست از شاگردانِ خویش ــ سخت گداخته. گفت: یا غلام! دائم به روزه باشی؟ گفت: نه، و نه دائم روزه گشاده باشم. گفت: قیام شب، تو، مگر، به پای داری؟

گفت: ند، وند دائم خُفته باشم.

گفت: پس چیست که چنین گداخته شده یی؟

گفت: دوستى دائم، وبنهان داشتن دائم.

عبدالواحد گفت: خاموش ای غلام! چه دلیری تو!

غلام برخاست، یک دوگام برفت، وگفت: «یارب! اگر دانی که در این گفت صادقم، جانِ من بردار!» و بیفتاد و جان تسلیم کرد.

از «رسالهى قشيريه»

#### ۱۰۳۳ حکایتِ حاجتِ درویش

گویند که اندر وقت بومسلم مروزی، درویشی بی گناه را به تهمت دزدی گرفتند و به چهارتاق مرو بازداشتند. چون شب اندر آمد، بومسلم، پیغمبر را به خواب دید که وی را گفت: یا بامسلم! مرا خداوند به توفرستاده است که دوستی از دوستانِ من بی جُرمی اندر زندانِ توست. برخیز و وی را بیرون آر!

بومسلم از خواب بحست وَ سروپا برهنه به درِ زندان دوید و بضرمود تا در بگشادند و آن درویش را بیرون آورد و از وی عذر خواست و گفت: حاجتی بخواه!

درویش گفت: ای امیر! کسی که او خداوندی دارد که چنین به نیمه شبان بومسلم را سروپابرهنه از بستر گرم برانگیزد و بفرستد تا او را از بلاها برهاند، آیا روا باشد که از دیگری سوآل کند و حاجت بخواهد؟

بومسلم گریان گشت، درویش برفت.

# تحليل حركت شناختي حكايت

«حركت» \_ و بهتر است بگوييم «شتاب حركت» \_ در حكايتِ «حاجتِ

درویش» چنان متناسب با «ماجرا» تنظیم شده است و این نظم چنان آگاهانه و خردمندانه حاصل آمده است که هرنوع تردیدی را در مورد اینکه هُجویری، عنصر حرکت را به درستی میشناخته و روش به کارگیری آن را به خوبی میدانسته، مُنتفی میکند.

استادِ حكايتُ لهجويرى، در حكاياتِ خود، بارها به ما نشان داده است كه مىداند كه عنصـر اساسـي «حركت» را چگونه بايد به كار گرفت و چگونه بايد اين عنصر را به اوج بهره دِهـي داستانـي رساند.

بازخوانی جمله به جمله ی حکایت «حاجت درویش» آشکار میسازد که داستان نویش به خاطر وصولِ به شتاب لازم، هیچ کلمه یا عبارت زائدی را به کار نگرفته است و از «قیود»، «صفات» و «افعالِ» کُندکننده بهره نطلبیده است. واژه ها، با نهایتِ ظرافتی که ممکن بوده در «درونه ی زبان شناختی» آنها یافت شود به کار آمده بی حشو و زائد.

به بارِ معنایی واژه ها توجه کنیم و حدّاکثر بهره گیری از حدّاقیل کلمات، بدونِ اُفت مفهوم:

«درویشی» «بی گناه» را به «تهمتِ» «دزدی» «گرفتند» ... چون «شب» آمد، بومسلم، «پیغمبر»» را به «خواب دید» ... که گفت: «دوستی از دوستان من» «بی مجرمی» «در زندان تو»ست. «برخیز» و وی را «بیرون آر»!

تا اینجا، انتخابِ تک تکِ واژه ها از اوج مهارتِ هُجویری در گزینش و به کاربَریِ کلمات خبر میدهد. حذفِ زائدی و انتخابِ احسن، شتاب لازم را، در مَدخلِ حکایت، به حکایت بخشیده است.

واژه هایی نظیر «درویش»، «بی گناه»، «دزدی» و «بازداشت» که به نظر میرسد می بایست در «پاره گفت» نخست، هریک لااقل دو بار به کار بروند، از هرکدامشان تنها یک بار استفاده شده و در ادامه، «درویش» به «دوستی از دوستان من» تبدیل شده و «بی گناه» به «بی مجرم» و «بازداشت» حدوداً به «زندان» ...

امًا؛ این شتابِ طبیعی، بلافاصلهٔ ــ در پاره گفتِ دوّم ــ به خاطر ضربه یی که از سوی پیامبر بر بومسلم مروزی وارد می آید، بیشتر و بیشتر می شود، و حق است که چنین شود:

«از خواب بجست» و «سر و با برهنه»، «دوید» و «فرمود در بگشایند» ...

ما بار دیگر به ارزش آن «واو»ی که جمله ها را به هم متصل میکند و مجموع چند جمله را به صورت زنجیری که حلقه های آن را «واو» به هم متصل کرده پی

مىبريم. همه چيز چنان برق آسا اتفاق مى افتد كه حتى نفس هم نمى توان كشيد:

بومسلم از خواب جست و سر و پا برهنه به در زندان دوید و بفرمود تا در بگشادند و آن در و بفرمود تا در بگشادند و آن در و بیرون آورد و از وی عذر خواست و گفت: حاجتی بخواه!

انگار کُن که تـمامی کلمـات و جمله ها به دنبال هم ریسه شده اند تنها و تنها به خاطر آنکه بومسلم، در پایان این صعود دشوار، در قُلّهی اقدام خود، بتواند نَفَسی تازه کند، و آن نَفَسْ «از من چیزی بخواه!» است.

این هم از پاره گفتِ دوم.

امنا، این شتابِ فوق طبیعی، بلافاصله، در پاره گفت سوّم که میدان سخن به دست درویشِ آرام می افتد، به آرامشی عمیق تبدیل می شود. دیگر پای جمله های کوتاهِ برق آسا در میان نیست، و پای آن «واو» رابط زنجیرساز. حال نوبت درویش است که در نهایت خونسردی و وقار، مطلب خویشتن را بیان کند و ضربه ی نهایی را فرود آورد:

درویش گفت: ای امیر! کسی که او خداوندی دارد که چنین به نیمه شبان بومسلم را سروپا برهنه از بستر گرم برانگیزد و بفرستد تا او را از بلاها برهاند، آیا روا باشد که از دیگری سوآل کند و حاجت بخواهد؟

این یک جُمله، از آن شش جُملهی پاره گفت دوّم طولانی تر است، بی آنکه ذرّه یی عجله و سراسیمگی در آن باشد: طولانی، نرم، آرام، باوقار و سرشار از اعتماد به ففس. این جمله تنها به خاطر نشان دادن آرامش و متانتِ درویش است که طولی این چنین یافته است.

قرينه سازي پايانِ حكايت، زيبا، مؤثّر و دريادماندني ست:

«بومسلم گریست، درویش برفت.»

هجویری، در ایجاد شتابهای لازم در این حکایت، هم از خاصیت صوتی زبان استفاده کرده هم از بار معنایی واژه ها.

### ۱۰۳۱ حکایتِ شُکرِ نعمت

از ابراهیم خواص می آید که گفت: به دیهی رسیدم، به قصدِ زیارتِ بزرگی که آلجا بود به خانه ی وی رفتم. خانه یی دیدم پاکیزه ــ چنانکه معبدِ اولیا بُود، و اندر دو

زاویهی آن خانه دومحراب ساخته و دریک محراب پیری نشسته و اندر دیگریک عجوزه ی پاکیزه ی روشن، و هردوضعیف گشته از عبادتِ بسیار.

به آمدنِ من شادی نمودند.

سه روز آنجا ببودم. چون بازخواستم گشت از آن پیرپرسیدم که این عفیفه تورا که باشد؟

گفت: ازیک جانب دخترعم، و از دیگر جانب عبال.

گفتم: اندرین سه روز، سخت بیگانه وار دیدمتان اندر صحبت.

گفت: آری، شصت و پنج سال است که چنان است.

علّتِ آن پرسیدم، گفت: بدان که ما به کودکی عاشقِ یکدیگر بودیم، و پدرِ وی، وی را به من نمیداد؛ که دوستیِ ما یکدیگر را معلوم گشته بود. مدّتی رنج آن بکشیدیم تا پدرش را وفات آمد. پدر من، عمّ وی بود، او را به من داد. شبِ اوّل که اتفاق ملاقات شد، وی مرا گفت: دانی که خدای تعالی بر ما چه نعمت کرده است که ما را به یکدیگر رسانیده و دلهای ما را از بند و آفتهای ناخوب فارغ گردانید؟

گفتم: بلي.

گفت: پس ما امشب خود را از هوای نفش باز داریم ومُرادِ خود را در زیرپای آریم و خداوند را عبادت کنیم ـ شُکرِ این نعمت را.

گفتم: صواب آيد.

ديگر شب همان گفت.

شبی سه دیگرمن گفتم: دوشب از برای توشکر بگزاردیم، امشب از برای من عبادت کنیم.

اكنون، شصت و پنج سال برآمد كه ما يكديگر را نديده ييم ...

# چند نگاه کوتاه تحلیلی

۱ ــ تحلیل تصویری و داستان شناختی

این حکمایت نیز مانند (۱۰۳۲) از نوادر داستانهای کوتاهِ جهان است \_ گرچه داستان نویسی، متشابِه موضوع داستان نویسی، متشابِه موضوع

محوری این داستان را به چندین صورت نوشته اند، از جمله ژان ژنه، اوژن یونسکو، و بورخس.

تصویرسازی داستانی عظیم و خوف انگیزی که در این داستان محسوس است، دهن مخاطب متمرکز را برای دقایقی متوقف میکند گذشته از اینکه تا چه حد اصول زیبایی شناسی مَدْرسی (=کلاسیک) در آن رعایت شده است: قرینگی، توازن، هماهنگی، تعادل ... دو زاویه، عین هم، زیبا و آراسته، و در یکی پیرمردی، و در یکی پیرزنی، هردو خاموش، راضی، و در اوج تمرکز.

در «انتظاراتِ بزرگِ» چارلز دیکنس نیز ما پیرزنی رامیبینیم که در حسرتِ گذشته ی تباه شده ی خود و به خاطر خیانتی که نامزدش در روز ازدواج به او کرده، اتاق عقد خود را به همان صورتِ نخست نگه داشته و خود را به یک «انتظار بزرگ» واسپرده است ـ با آن اتاق که مظهر انتظاری تلخ است و اسیر در لابلای تارهای عنکبوت و غبارِ ضخیم و مرگ و سکوت؛ امّا گذشته از یک هزار سال فاصله ی زمانی میان هجویری ما و دیکنس انگلیسی، تفاوت اساسی در مبدء و منشاء پدید آیی تصویرهاست. در کار دیکنس، به راستی انتظار و حسرتی عمیق هست، حال آنکه در داستان کوتاهِ «شکر فعمت»، و تسلّط بر هوای نَفْس، هیچ حسرتی وجود ندارد.

ابراهیم میگوید: «در آمدنِ من شادی نمودند».

تصویر «دو محراب»، بدون شک، اوج خیال گراییِ نویسنده است و پای نوعی قاببندی ناب مملو از ظرافت را به میان کشیدن:

«اندر **دو زاویهی**» آن خانهی پاکیزه، **دو محراب** بود، دریکی پیرمردی نشسته و در آن دیگر پیرزنی پاکیزه و روشن، و هردوضعیف گشته از عبادت ...»

### ٧ \_ يک نگاهِ جامعه شناختی

ما همچنان، وضعیت و روابط اجتماعی را، گام به گام، دنبال میکنیم. طبیعی ست که برای خود ما فرصت جمع بندی نهایی پیش نیاید.

مسأله ی ممانعت از ازدواج کسانی که عاشق یکدیگرند و قصد فساد و انحراف هم ندارند \_ حتی اگر رابطه یی خانوادگی ، تااین حد دُرُست نیز داشته باشند \_ به عنوانِ یک مصیبتِ اجتماعی ، در این حکایت دیده می شود.

این که سرانجام، مرگِ پدرها می تواند قرین پیروزی و آزادی فرزندان باشد نیز یک مسأله ی اساسی ست که در ادبیّاتِ داستانی امروز و همیشه ی دنیا جای خاصی

داشته است محض عبرتِ اولیاء، که شاید به عاقبت خویش بیندیشند و دست از آزار فرزندان خود بردارند و محدودیت های ناحق که موجب انحراف و آشفتگی روابط می شود ایجاد نکنند.

شاید اگر پای یک روان شناس و روان پزشک را که به شاکله ها (=فرمول ها)ی روانشناسی، اعتقادات جامداندیشانه دارد به این حکایت بکشانیم و از او بخواهیم که به تحلیل روان شناختی روابط حاکم بر زندگی دو شخصیت داستان بپردازد، قبل از هرچیز، نوعی سرخوردگی جنسی حاصل از انتظاری طولانی را در آن بیابد:

(\_ وصال در زمانی اتفاق افتاده است که شوق وصال و کشش واقعی از میان رفته است. این زن و مرد، با توهم عشق به یکدیگر زیسته اند نه با عشق به یکدیگر. اصولاً از پی سالها دوست داشتن، آنها مستمسکی برای توجیه وضعیّتِ روحی و جسمی خود نسبت به یکدیگر \_ که در پس «کفّ نفس» پنهانش میکنند \_ در اختیار ندارند. آنها چگونه می توانسته اند، صادقانه و بی پروا به یکدیگر بگویند: «آن آتش، اینک خاکستر شده است»؟)

امّا من، شخصاً، اعتقادِ استواری به اینگونـه تحلیل های روان شناختی ندارم، در عین حال که معتقدم ماندگی، در موارد بسیار، پوسیدگی و گندیدگی را باعث میشود.

به هر صورت، داستان، ضمن آنکه فرزندِ تخیل هنرمندانهی داستاننویس است، بدون شک، نگاهی دقیق و موشکافانه به جمیع مشکلاتِ جاری جامعه نیز دارد بی آنکه این نگاه را فریاد کند.

مصیبتِ عدم تفکّرِ منطقی در باب تمایلاتِ نیالوده ی جوانان، هنوز، از پی هزار سال، همچنان مصیبت است و عظیم و دردناک.

### ٣ \_ تحليل حركت شناختى

مىبينيم كه اين حكايت، درست به خلافِ حكايتِ (١٠٣٣)، داراى حركتِ بيرونى بسيار كُندىست ــ در حدِّ سكون.

دو پیکره ی مقاومت و کف نفش در دو سوی اتاقی نشسته اند در سکون و سکوتی غریب. شصت و پنج سال و در روایات دیگر، هفتاد یا حتی هشتاد سال و مقاومت و ادراک متقابل، آنها را به جایی رسانده است که دیگر احتیاج به کلمات و حرکات ظاهری به کُلّی از میان رفته است.

شخصیتی فرعی که دارای مختصر تحریکی ست، یعنی راوی ــ ابراهیم

خواص ــ نیز چون در درون این تصویرِ باورنکردنی قرار میگیرد، به گونه ی مجزئی از تصویر درمی آید و جمیع حرکاتِ احتمالی و ممکن را از دست میدهد.

ابراهیم میگوید: «سه روز آنجا بودم، و چون خواستم بازگردم، پرسیدم: این عفیفه، تورا که باشد؟».

این سخن ابراهیم نشان میدهد که در این سه شبانه روز، حتی جرئتِ سوآل هم نهافته بوده، یا ضرورتِ سوآل را حس نکرده بوده، و یا بهتر آن است که بگوییم: مغلوبِ محیط شده بوده. ما نیز در طبیعتِ خود می بینیم که چون به مجلسی در سکوت فرورفته وارد شدیم، بی پُرسشی، سکوت اختیار کنیم.

امّا، این سکونِ عینی و بیرونی، خبر از تحری شگفت انگیز و باطنی میدهد. هر لحظه، بر خویشتن غلبه کردنی باید. شصت و پنج سال پایداری، نیاز به نیروی بازدارنده ی حرکت اگر حرکت ذاتی موضوع بازدارنده ی حرکت اگر حرکت ذاتی موضوع مورد بحث باشد نیز نیروست، آن هم نیرویی که بتواند بر غریزه، بر شهوت، و بر نیاز جسمانی غلبه کند.

گمان نمی رود خواننده یی برخوردار از توانِ تفکّر بتواند تصویر مسلّط بر حکایت «شُکرِ نعمت» را به آسانی تحمّل کند: شصت و پنج سال پرهیز به خاطر آرمانی بزرگ و فراخود. مبارزان سیاسی باید به این مسأله بیندیشند.

فراموش نکنیم که داستان نویسان، هرقدر هم واقع گرا باشند، هرگز از مخاطبانِ خود درخواستِ تقلید و اطاعت ندارند. آنها مسطوره میسازند: مثبت و منفی، همراه با غُلوّی هنرمندانه؛ امّا به هرحال از ظرفیّت های راستین انسانها سخن میگویند.

#### ٤ ـ بک نگاهِ تحلیلی به ساختمانِ حکایت

ترسیم ساختمانِ داستانی این «گونه» مانند بسیاری از داستانها البته دشوار به نظر می رسد؛ امّا اگر زمانِ مطرح شده در حکایت بعنی حدود شصت و پنج تا هشتاد سال را در نظر بیاوریم و آن را به عنوان عاملی در ترسیم حرکتِ ساختمانی شخصیت ها مداخله بدهیم و نظر بر همسویی عاشق و معشوق و لحظه های وصل صوری شان داشته باشیم، متوجه می شویم که دو ستونِ اصلی، نزدیک و بسیار نزدیک به هم، وجود دارد که به موازاتِ یکدیگر، بسیار رفیع، تا دَم عرشِ خُدا، بالا می رود بی آنکه ارتباطی ظاهری یا حادثی میان این دو ستون برقرار شود.

آنچه این دو ستون را به هم میپیوندد، نه حادثه، بل فضای مشترک است.

تصور اینکه آنها، یک روزیا یک شب، به زودی، همانگونه در زوایای خود، شادمانه و راضی از پایداری غریبشان خواهند مُرد، باعث می شود که ما، در نهایت، دو ستون را، نه مستقیماً بل با رنگی زمینه یی، سقف بندی کنیم و به هم برسانیم، و ساختمانی بسیار ساده و بسیار رفیع بسازیم، دقیقاً همچون یک بُرج بلند، و یا یک مناره ی رفیع و زیبای مسجدی زیبا و پوشیده از کاشی های ظریف.

از یاد نبریم که ارزش ترسیم ذهنی یا عینیِ ساختمان هر داستان، عمدتاً در این است که بدانیم آیا اصولاً ساختمانی وجود دارد یا نه؛ آنگاه به ارتباطِ صحیح و زیبای سازه ها با یکدیگر، بیندیشیم.

#### ۵ ـ حذف زائدى

حكايتِ «شُكر نعمتِ» هُجويرى، مانند اغلبِ حكاياتِ او از نظر حذف زائدى، اثرىست رياضى.

در این سه روز، چه کسی از ابراهیم پذیرایی کرده است؟ چه کسی، لااقل به هنگام ورؤد ابراهیم به این خانه، از او استقبال کرده است؟ به جز این پیرمرد و پیرزن، چه کسانی در این خانه اند که خانه را «بسیار پاکیزه» میکنند؟ آیا این زن و مرد نود یا صد ساله، مرتباً از قاب تصویر خود خارج میشوند و به آن باز میگردند؟

توضیح درباره ی هریک از این پرسش ها، مسلماً حکایت را از زیبایی و عظمتِ کنونی می انداخته است. هیچ ضرورتی ندارد که ما بدانیم چه کسانی خانه را پاکیزه می کرده اند یا چه کسی در به روی ابراهیم خواص گشوده است. هر توضیحی، فروریختنی ست؛ فروریختنی بخشی از این تصویر، که تا این حدظریف ساخته شده است.

نام بخشیدن به دو شخصیت داستان و واقعی جلوه دادن آنها نیز مقدور نبوده است؛ چرا که ایشان، آنچنان مخلوق ذهن طرآح و نویسنده ی داستان اند که امکان هیچگونه اتصالی به واقعیت های غیر داستانی وجود نداشته است در عین حال که به صورتهای مختلف دیگر می توان به چنین حادثه یی دست یافت.

داستانِ «شکرِ نعمت»، از نمونه های داستانهای فراواقعی، رؤیایی و مطلقاً تخیّلی نیز به شمار می رود، که در جای خود به این مسأله خواهیم پرداخت.

فضای فراواقعی این داستان را باید به خاطر داشت.

درپایان، نظری بیندازید به نمونه ی دیگری از همین واقعه، از دید و زبانِ اُستاد شیری از رساله ی قشیریه. مقایسه و تطبیق را به خواننده ی ارجمند وامیگذارم:

### ۱۰۳۶/۲ حکایتِ شُکرِ نعمت

از کسی حکایت همی آید که گفت: اندر سفری بودم، پیری را دیدم دیرینه. او را پرسیدم از حالِ او، گفت: در ابتدای کار، دل من مُبتلا شد به دختر عَمّی از آنِ من، و آن زن نیز مرا دوست داشت.

اتفّاق را چنان افتاد که وی را به زنی به من دادند.

آن شب که وی را به خانه ی من آوردند به وی گفتم: بیا تا خدای را شکر کنیم بر آنکه میانِ ما جمع کرد.

آن شب نماز كرديم وبه يكديگر نپرداختيم. چون ديگرشب بيامد، همچنان كرديم، و هفتاد سال براين حال بوديم.

برسیدم: ای زن! چنین بود؟

آن زن گفت: چنان است که این پیر میگوید.

از «رسالهی قشیریه»

#### ۱۰۳۵ حکایتِ حرامْ خواری

اندر حکایات معروف است که احمد نیشابوری، روزی با جمعی از رؤسا و ساداتِ نشابور که پسرِ شراب خوارش اندر آفداتِ نشابور که پسرِ شراب خوارش اندر آمد مست و روڈنواز، و به ایشان برگذشت، و از کس نیندیشید. آن مجمله متغیّر شدند. احمد، آن تغیّر اندر ایشان بدید و گفت: شما را چه بود که تغیّری پدیدار آمد؟

گفتند: به بَرگذشتنِ این پسر براین حال برشما، ما متغیّر شدیم و شرم زده شدیم.

احمد گفت: وی معذور است؛ از آنکه شبی از خانه ی همسایه چیزی آوردند - خوردنی و مین و عیال از آن بخوردیم. آن شب من و عیال را صحبت افتاد، و این فرزند از آن شب بوده است، و خواب بر ما افتاد و وِردِ ما بشد. چون بامداد شد، تتبع کار خود بکردیم و بدان همسایه بازگشتیم تا آنچه فرستاده بود از کجاست؟

گفت: مرا از عروسی آورده بودند.

چون نگاه کردیم، از خانهی سلطانی بود

### دويادداشت تحليلي

#### ١ \_ يادداشت سياسي

حکایت «حرام خواری»، یکی از اساسی ترین محورها و مشخصه های حکایات عارفانه را، به وضوح و شفّافی، داراست، و آن نفرت از سفره ی سلطان است و حرام دانستن هرآن خوراکی که از سفره ی سلطان و نوکران او آمده باشد ــ تا آن حد که خورنده ی آن خوراک، ازعبادت باز میماند، و نطفه ی فرزندش بر فساد بسته می شود.

هٔجویری ازیک سومیگوید: «در آن شب که احمد نشابوری صوفی، نادانسته، از خوراک سفره ی سلطان میخورد، و نیز همسر احمد که چنین کرده است، خواب بر ایشان میافتد و از نماز صبح و دعای شب بازمیمانند» و از سوی دیگر میگوید: «در آن شب که احمد و همسرش از آن خوراک خوردند و میل به نزدیکی در ایشان پیدا شد، فرزندی که از آن شب سیاه خوراک شاهٔ خواری حاصل آمد، شراب خوار بود و مست و رودنواز و او باش».

#### ۲ ــ تحلیل تربیتی

در این حکایت، هٔ جویری، انگشت میگذارد بر عواملِ محیطیِ تربیت: پدر، فساد و انحرافِ فرزند را نه نتیجه ی اراده ی فرزند به انتخابِ فساد، نه نتیجه ی عوامل ارثیِ خونی، و نه نتیجه ی محیط داخلیِ خانواده، بل نتیجه ی یک جریانِ انتخاب نشده میداند، و به این ترتیب تقصیر را از گردنِ فرزند برمیدارد. نکته ی شایان توجه این است که احمد نیشابوری، سقوط فرزند خویش را حاصلِ نشستنِ ناخواسته ی خانواده بر سر سفره ی شاه میداند؛ امّا دیگر لزومی نمیبیند که توضیح بدهد چرا این همه فساد و تباهی

#### ۲۲٤ ٥ صوفياندها وعارفاندها

بر خوانِ سلاطين گرد آمده است. اين مسأله، امرِ بديهي بي نياز به توضيح است.

با توجه به اینکه حتی در زمان حاضر نیز بسیاری از متخصصانِ تعلیم و تربیت حاضر نیستند بپذیرند که عمده ی انحرافاتِ فرزندان را به پای خود فرزندان نباید گذاشت، بلکه باید پذیرفت که محیط اجتماعی فاسد، طبقه ی فاسد، قشر فاسد، اولیاء و مربیان فاسد، و نظام فاسد، در ایجاد و حفظ فساد افراد نقشی عظیم دارند، نگاهِ تعلیم و تربیتی هجویری، معنای عمیق تری پیدا میکند.

•

# بخشِ سوم مُقدّمه يى بر «رساله ى بُستان العارفين»

«بستان العارفین»، تا این لحظه، تا آنجا که متنِ اثر، شیوه ی نگارشِ آن، روش برخورد نویسنده اش با حوادثِ جاری، نوع نگاهش به «تصوّف»، و نیز تحقیقاتِ معدودی از دانشمندان به ویژه شادروان احمدعلی رجایی نشان میدهد، یکی از نخستین مجموعه حکایاتِ عارفانه موفیانه یی ست که به زبان فارسی نوشته شده؛ گرچه تاریخ تألیفِ آن، مانند بسیاری آثار قدیمی دیگر، به دقّتْ مشخّص نیست.

نام كامل كتاب، به احتمال قريب به يقين، «بستان العارفين و تُحفة المريدين» است.

•

دکتر احمدعلی رجایی، در شرح یافته شدن «بستان العارفین» میگوید که ابتدا نسخه یی به دستم رسید بی نام و نشان، بی آغاز وانجام، که آن را «رساله یی ناشناخته در تصوّف» نام نهادم و به چاپ رساندم. کار، به پایان رسیده بود که نسخه ی دیگری از این رساله یافتم که ابتدا و انتهایی داشت؛ و اینگاهٔ دانستم که حدسم در باب اینکه این «رساله ی ناشناخته» باید همان «بستان العارفین» باشد، صحیح بوده است.

پس، دکتر رجایی، با دقّت و حوصلهی فراوان، و به هر ترتیب که ممکن میبود، این دو نسخه را ترکیب و پیوسته میکند و نخستین نسخه ی چاپیی «بستان العارفین» را \_ همراه با رساله ی دیگری به نام «مُنتخبِ رونق المجالس» ــ به دست میدهد.

•

در زبان فارسی و عربی ، چندین کتاب با نام «بستان العارفین» \_ گاهٔ همراه با یکی دو واژه ی دیگر \_ تألیف و تدوین شده که نام برخی از نویسندگان آنها معلوم است؛ لیکن نام نویسنده ی «بستان العارفینِ» مورد بحث و نظر ما چندان مشخص نیست.

رجایی، عطف به دلائلی، میگوید: «فعلاً میتوانیم این بستان العارفینِ» را اثر

محمد بن احمد بن ابی جعفر طبسی نیشابوری بدانیم \_ چنانکه در «کشف الطّنون» آمده است.

این محمد طبسی نیشابوری، در سال ۴۸۲ درگذشته است. بنابراین، اگر او نویسنده ی بستان العارفین، حدوداً، نویسنده ی بستان العارفین، حدوداً، در نیمه ی دوّم قرن پنجم تألیف شده است.

•

یکی از کتابهایی که «بستان العارفین» نامیده شده و به زبان عربی ست، اثر معروف ابواللیث نصربن محمدبن احمدبن ابراهیم سمرقندی معروف به الهٔدی ست که در سال ۳۷۳ یا این حدود فوت کرده است.

«بستان العارفين» ابوالليث، مربوط است به آداب شرعى و مسائلى اختصاصاً اسلامى، و نه عرفانى. به اين ترتيب، بستان العارفين مورد بحث ما ترجمه ى بستان العارفين ابوالليث نيست و هيچ نوع رابطه يى هم با آن ندارد.

در «طبقات الصوفيه» ى عبدالله انصارى اشاره يى به كتاب ديگرى با نام «بستان العارفين» رفته است كه متعلّق به محمّد بن يوسف بن معدان بوده است:

«گویند عبدالرحمان مَهدی، به زیارتِ وی فراوان شدی. او را «عروس الزُّهاد» گویند... کتاب «بستان العارفین» تصنیفِ اوست...»

این نیز کتاب مورد بحث ما نیست.

اعتقاداتِ کُلّیِ نویسنده ی «بستان العارفین و تُحفة المریدین» همانند اعتقاداتِ کُلّیِ قُشیری و هُجویریست و همانندِ اعتقاداتِ اغلبِ نویسندگانِ مکتبِ «عرفانِ عملی» و «تصوفِ سیاسی». نظر او در بابِ «فساد حکومت»، «اقشارِ وابسته به نظام حاکم»، «اصالتِ کار»، «حدود آزادی»، «تصوف در میدان عمل»، «قدرتِ پنهانِ تصوف»، «زن»، «کودک»، «خوراک»... نشان دهنده ی خطی ست که جملگی شان پی گرفته اند و اهدافی که در زمینه های سیاسی ـ اجتماعی داشته اند.

ت نمونه هایی که به دنبال می آید و تحلیل فشرده ی آنها، امیدواریم که این مسأله را روشن کند.

امّا وجود این تشابه در اعتقادات، به هیچ وجه باعث نشده است که نویسنده ی بستان العارفین بتواند حکایاتی با قدرت و استحکام ساختمانی و ساختاری حکایاتِ مجویری ارائه بدهد.

باورهای سیاسی - اجتماعی - فلسفی یک مسأله است و داشتن تسلّط بر فّن داستان نویسی، و آشنایسی با اصول زیبایی شناسی در داستان، و نیز توان به کارگیری «عناصر اساسی داستان»، مسأله یی ست به کُلّی، دیگر.

نشرِ ساده و استوارِ بستان العارفین نیز نتوانسته است چیزی بر اعتبارِ داستانی حکایاتِ این کتاب بیفزاید؛ و این از مواردی ست که می بینیم، زبان، بالاستقلال، بدون در نظر گرفتنِ کارکرد و «نوع ادبی»، چیزی نیست که بتواند نقش اصلی را در مباحثاتِ ادبی برعهده بگیرد مگر آنکه مسأله ی مورد بحثِ استادانِ بیمناک از «محتوا» و «موضوع» باشد.

شخصیّت های اصلی به کار گرفته شده در بستان العارفین، طبیعتاً، همان شخصیّت های همیند در این مورد هم شخصیّت های هُجویری، قشیری و دیگران هستند لااقل اسماً لیکن در این مورد هم ما به ندرت ممکن است آن پروردگی و استحکامی را که در شخصیّت های هُجویری میبینیم در بستان العارفین مشاهده کنیم.

مسلماً مقصود ما این نیست که نویسنده ی با فرهنگ و ظریف اندیش بستان العارفین را مورد تهاجم قرار بدهیم و او را تحقیر کنیم، بل، در مقام مقایسه، میخواهیم نشان بدهیم که جملگی آغازکنندگان، با اینکه موضوعات، ماجراها، برخوردها، و شخصیتهای متشابهی را در اختیار داشته اند و بر سر منبع واحدی نشسته بوده اند، هرگز نتوانسته اند از تشابه برداشت نیز برخوردار شوند و قدرتِ آفرینشی برابر هم بروز بدهند. چشمه، یکی ست؛ امّا هرکس به قدر توانِ خود از این چشمه برداشته است و برمی دارد. بنابراین، وجودِ موضوع، حادثه، شخصیت و ... ارتباطی با خلق داستان به معنای هنری کلمه ندارد.

با این همه، به هیچ وجه نباید قدرتِ «تصویرسازی» و «فضاسازیِ» نویسنده ی بستان العارفین را، در برخی حکایات، نادیده گرفت و توجّهی خاص به این تصویرها و فضاها نشان نداد.

در حکایتِ ۱۰۹۳ ـ حکایتِ دیدار ـ آمده است که: «چون حال بر عمرو بن عاص تنگ شد، پسرش بر سر بالینِ وی نشسته بود. گفت: ای پدر! همیشه خردمندی را در این حال می جُستی تا احوالِ مرگ از او سوآل کنی. من از تو خردمندتر نمی شناسم. مرا خبری بده!

عمروبن عاص گفت: ای پسر! چنان است که گویی همه ی کوه های روی زمین بر من نهاده اند و مرا از سوراخ سوزن بیرون کنند ...

این بگفت و جان بداد».

تصویر «مردی بزرگ در آستانهی مرگ» مسلماً تصویر تکان دهنده و ماندگاری ست.

تصویرهای دزد جوانمرد و پس دادنِ امانتِ «مردِ محتاج غُسلْ» را در حکایتِ ۱۰۹۱ ملاحظه بفرمایید و به خاطر بسپارید تا در آینده ببینیم دیگران و به خصوص بزرگانِ حکایت سازی ما با این حادثه چه کرده اند.

تصویرِ «نجاتِ دوغلامکِ خوبروی از درون آتش» در حکایت ۱۰۵۹ نیز بدون شک تصویر زیبایی ست، چندانکه این زیبایی، در درونِ حکایت نیز به خلق منتقل میشود و: «خلق چون آن بدید، شادی میکرد» خبر از همین زیبایی میدهد.

از نظر «فضاسازی»، در این مُقدّمه ی کوته، تنها یک حکایتِ بسیار کوتاهِ نویسنده را می آورم:

## حكايتِ آن فاخته

شبلی، روزی در بوستان شد. فاخته یی دید که میگفت: کوکو! شبلی بدوید و دامنی دِرَم آورد؛ بر درخت می انداخت و رقص میکرد و نعره مزد.

مجنید بغدادی را خبر کردند که شبلی چنین میکند.

جنید بیامد، او را بدان حال بدید و گفت: یا بابکر! چه بُوّد؟

گفت: جنید! نبینی که فاخته، دوست را طلب همی کند و گوید کوکو؟ من بر درختِ وی نثار میکنم و میگویم: هوهو!

مسلماً شعر تغزّلی و عارفانه ی ما بسیار بر سرِ خُمِ چنین تصویرهایی نشسته است و بسیار سبوسبو برداشته است.

متشابه این حکایت را از دیگران نیز آورده پیم، که به هنگام خواهیم دید.

در مقام مقایسه، دو نمونه از حکایتِ «زن باردار بر دریا» را از «بستان العارفین» و «رساله ی قُشیریه» می آوریم تا مسأله ی ضعف هنری برخی از حکایاتِ

بستان العارفين، تا حدى روشن شود:

### حكايتِ زنِ باردار بر دريا

با عمرانِ فلسطی هم از بزرگانِ دین بوده است. گفتا وقتی در کَشتی بودیم، کشتی بشکست. من و زنی حامله بر تخت بماندیم. ساعتی بود، این زن را پسری آمد.

زن گفت: ای مرد! یک شربت آب خوشم ده!

گفتم: از كجا يابم؟

سر برآوردم و گفتم: «یارب!میبینی؟» و سرفروافکندم.

آوازِ سلسلهٔ شنیدم. نگاه کردم، دیدم رکوه یی ازیاقوتِ سرخ که از هوا فرود آمد. آن رکوه را بگرفتم و به آن زن دادم. بخورد و باقی بماند. بستدم و بخوردم. هرگز آبی از آن سردتر و خوشتر ندیدم.

# حكايتِ زنِ باردارْ بر دريا

ابوعمرانِ واسطی گوید اندر کشتی بودم، با اهل خویش. کشتی بشکست و من و زن بر تخته بماندیم، و آن زن را وقتْ فرا رسید که باز بنهد. اندر حال کودکی به وجود آمد و آن زنْ بانگ همی کرد از تشنگی، و من میگفتم: همین ساعتْ راحتی پدید آید.

سر برداشتم، مردی را دیدم اندر هوا نشسته، زنجیری زرّین در دست، و کوزه ی یاقوت اندر وی بسته.

گفت: بگیرید وآب بخورید!

کوزه بستدم و آب خوردیم. خوش بوتر از مُشک، سردتر از برف، و شیرین تر از کر بود.

گفتم: توكيستى؟

گفت: بنده یی هستم از خداوندِ تو.

گفتم: به چه رسیدی به این جایگاه؟

گفت: «برای اواز هوای خویش دست بداشتم، مرا بر هوانشاند» و از چشم من غایب شد.

•

نویسنده ی بستان العارفین ، اساس داستان را به هم ریخته ، ابعادِ آموزشی عرفانیِ آن را متزلزل کرده ، و چیزی جُز کرامتی که مشخص نیست از جانب کیست ، باقی ننهاده است .

اهمیّت این حکایت در رساله ی قشیریه در فضاسازی شگفت انگیز آن است و در توصیفی که از آب می شود. نویسنده ی بستان العارفین، این فضا و توصیف را از دست داده است.

(به نظر می رسد که نویسنده ی بستان العارفین، این حکایت را مانند بسیاری از حکایات داشته است نه با دقت و حکایات داشته است نه با دقت و ظرافت. اشاره ام به «واسطی» ست که می توان آن را از فاصله، «فلسطی» هم شنید. شاید این نیز یکی از هزاران خطای کاتبان باشد.)

برای مقایسه و تطبیق، توجه خوانندگان را جلب میکنم به حکایات «دینار و گوهر مفقود» به شماره های ۱۰۰۸، ۱۰۰۸/۲، ۱۰۶۲ و ۱۰۶۲/۲ که ما نیز به آنها خواهیم پرداخت.

«بستان العارفین»، مانند بسیاری از عارفانه ها و صوفیانه ها نظر به کتاب مقدس (بستان العارفین) دارد \_ نه آنقدر که به قرآن، امّا به قدری قابل اعتنا و برّرسی.

یکی از قهرمانانِ ثابتِ قصه ها و حکایت های مذهبی و عارفانه مسیحی و اسلامی می ایتوب پیامبر است، که داستانِ حیرت انگیزِ زندگیِ حیرت انگیزش حتیٰ عاصیان و کافران را واداشته که بارها و بارها به آن بیردازند.

حال، قبل از آنکه قطعه یی داستانی را درباره ی ایوب از بستان العارفین نقل کنیم بخشی از اصل قصه ی ایوب را از تورات می آوریم و سپس نظر خداوندِ قرآن را نسبت به ایوب نقل می کنیم. ارتباطات، خود به خود روشن خواهد شد:

از «كتاب ايوب» \_ تورات:

«... روزی واقع شد که پسرانِ خُـدا آمدنـد تا به حضورِ خداونـد حاضـر شوند، و شیطان نیز در میان ایشان آمد.

خداوند به شیطان گفت: از کجا آمدی؟

شیطان در جواب خداوند گفت: از تردد کردن در زمین و سیر کردن در آن.

خداوند به شیطان گفت: آیا در بنده ی من ایوب تفکّر کردی، که مثل او در زمین نیست؟ مرد کامل است و درست و خداترس، که از گناه اجتناب میکند؟ شیطان در جواب خداوند گفت: آیا ایوب، مجاناً از خدا می ترسد؟ آیا تو گِرد او و گِرد همه ی اموال او به هر طرف به حصائ نکشیدی و اعمال دست او را برکت ندادی؟ و مواشی او در زمین مُنتشر نشد؟ هم الان دست خود را دراز کُن و تمامی مایملک او را نابود کُن، پیش روی تو تو را ترک خواهد کرد.

خداوند به شیطان گفت: اینک همهی اموالش در دست تو؛ لیکن دستت را بر خود او دراز مکن!

پس، شیطان از حضور خداوند بیرون رفت ...

و روزی واقع شد که پسران و دخترانِ ایّوب در خانه ی برادر بزرگِ خود میخوردند و ماده و شراب مینوشیدند. رسولی نزد ایّوب آمد و گفت: گاوانْ شیار میکردند و ماده الاغانْ نزد آنها میچریدند، سابیان برآنها حمله آوردند و بُردند و جوانان را به دّم شمشیر کشتند، و من به تنهایی رهایی یافتم تا تو را خبر دهم.

و او هنوز سخن میگفت که دیگری آمد و گفت: آتشِ خدا از آسمان افتاد و گله و جوانان را سوزانید و آنها را هلاک ساخت و من به تنهایی رهایی یافتم تا تورا خبر دهم.

و او هنوز سخن میگفت ...

و او هنوز سخن میگفت ...

آنگاه ایوب برخاست، جامه ی خود را درید و سر خود را تراشید و به زمین افتاد و سجده کرد و گفت: برهنه از رَحِم مادر خود بیرون آمدم، برهنه به آنجا بازخواهم گشت. خدا داد، خدا گرفت، و نام خداوند متبارک باد!

در این همه، ایّوب گناه نکرد و به خدا جهالت نسبت نداد...»

این، فصلی بود از داستان ایّوب در تورات. ایّوب، سرانجام، همه چیز - حتیٰ سلامتِ - خود را از کف می دهد و تنش کِرْم نشان می شود؛ لیکن ایمان خود را از دست نمی دهد و همچنان پای می فشرد که: «خدا داد، خدا گرفت».

خداوند در قرآن میگوید: «چه نیکو بنده یی بود (ایّوب) که وی تو به گر بود ... و بنده ی ما ایّوب را یاد کُن، چرا که پروردگار خویش را ندا داد: شیطان رنج و عذابی به من رسانید ...»

سوره ی صاد \_ مکّه \_ آیه ی ۱۱

و نو پسنده ی بستان العارفین میگوید:

ابلیس (به خداوند) گفت: اتوب، از بهرِ مالِ دنیا و فرزندان، تو را اطاعت دارد. اگر مرا به وی بگماری، پدید کنم که از بهر این چیزها تو را میپرستد.

آنگاه خداوندِ تعالىٰ، ابليس را برمال وفرزندانِ وى گماشت ــ تا هلاك شان.

ابلیس، چندان مَحَبّت به ایّوب فرستاد، ایّوب دل نگردانید و خشم نگرفت و از خدمت هیچ کم نکرد تا پدید آمد که: «چه نیکو بنده یی بود که وی تو به گر بود».

میبینیم که نویسنده ی بستان العارفین ، ضمنِ پیشِ رو داشتنِ قرآن ، از جنبه های داستانی ، بیشتر ، نظر به تورات دارد .

در قرآن، اقتدارِ شیطان به مراتب کمتر از تورات است؛ چرا که در قرآن، خداوند، دو فرشته را مأمور آزمودنِ ایوب میکند؛ و شیطان را با اختیاراتِ وسیع ـ تا مرزِ له کردنِ ایوب ـ به خود رها نمیکند.

داستان اتوب، از جهت «تحمّلِ مشقّات در شرایط ناهموار»، «مقاومت در برابرِ بدر وزگار»، «دل نبستن به ثروت دنیایی»، «توسّل و توکّل» در داستان های مذهبی و هارفانه ی ما تأثیری قطعی داشته است، گرچه این داستان، همیشه، به صورت یک پرسشِ عظیم نیز باقی مانده است: خداوندِ بی نیاز، چه نیازی داشت به اینکه چیزی را، به این بهای گران، به شیطان اثبات کند؟

در پایانِ گفت و گوی مختصرمان دربارهی بستان العارفین، میخواهیم که با نقل چند لطیفهی داستانی از نویسنده ی بستان العارفین، وضعیّتِ فکری و باورهای او را در برخی زمینه ها بر خوانندگان روشن کنیم:

### لطيفهى «دلي عارف»

حَزَقَيلِ پيامبر، دُعا كرد وگفت: «بازْخُدايـا! هفت طبقهى زمينْ مرا بِنُماى!»، حداوندْ بدو نمود.

حَزقیلْ عَجَب آمدش، وگفت: الهی! چه آفریده یی از این بزرگتر وفراخ تر به مُجز بهشت؟

جبريل آمد و گفت: خداوند ميگويد كه آفريده ام.

حَزِقيل گفت: الهي! آن جيست؟

گفت: دلي عارف.

گفت: جرا؟

گفت: زیرا که امانت عرضه کردیم بر آسمان ها و زمین ها و کوه ها، چنانکه اندر نَصِّ تنزیل است ، نپذیرفتند و طاقتِ این نداشتند. دلِ عارف پیش آمد، امانت پذیرفت. دلیل آمد که دلِ عارف از این هفت طبقه فراخ تر است.

حافظ، آنگاه که میگوید: «آسمان بارِ امانت نتوانست کشید قرعه ی فال به نام من دیوانه زدند» اشاره به همین نکته و سوره و آیه دارد.

برخلافِ نظرِ برخی از محققانِ اسلام شناس که معتقدند «اسلام، در اندیشه و عمل، متمایلِ به خشونت گرایی ست»، در اینجا می بینیم که اسلام عرفانی، به وسعت بی نهایتِ بهشت اشاره می کند نه پهناوری جهنم، و این نکته یی ست شایان توجه، که علیرغم وسعت گناهٔ کاری انسان، بهشتیان بسیار بیش از جهتمیان هستند.

تحلیلِ مفصّلِ این لطیفه و سایر لطیفه ها را در کتابِ «لطیفه های داستانی» از همین تألیف ملاحظه خواهید فرمود.

چهارقطره

گفته اند که اگر چهار قطره نیستی، دنیا ویران شدستی: یکی قطره ی آبِ چشمِ مُریدانِ عالِمان، دیگر قطره ی خونِ شهیدان، سه دیگر، قطره ی باران، و چهارمْ آبِ چشم عاصیان.

### لطيفهى «آن ديوانه»

روزی شِبلی اندر بیمارستانی شد. طبیبی، دیوانه یمی را آب نگاه نکرد و علّتِ ظاهر را علاج فرمود.

هسوره ی سی و سوم (احزاب)، آیه ی ۷۲

#### ۲۳۶ ه صوفیانه ها و عارفانه ها

شبلی به نزد او شد و گفت: ای خواجه! گناه را چه علاج داری؟ آن طبیب فروماند. ندانست که چه جواب دهد.

دیوانه آواز داد: یا شبلی! بیا اگر داروی گناهٔ همی جویی، تا تورا داروبیاموزم! برو، بیخ نیازمندی بیار وبرگِ پشیمانی و تُخم شکیبایی بیار، دَرهاوَنِ توبه کُن، به آبِ جَسْمْ بسای، به دُعا مَرهم کن، اندرپاتیلهی پرهیزگاری کُن، و آتشِ محبّتْ زیرِ او کُن تا به جوش آید. برگیر و به بادِ ندامتْ سَرد کُن، اندرقدح امید کُن، به وقتِ سحر برخیز و بگون «بارب! بَد کردم»؛ اندر وقت گناه از توفرو ریزد و باک گردی.

شبلی گفت: مُتحیّر شدم و گفتم: این نَه سخنِ دیوانگان است. گفت: من دیوانه در دوستیِ خَلقم؛ در دوستیِ خداوندْ دیوانه نیّم.

نمونه ی بالا، ارزش «زیبایی زبان در موقعیّت» را به وضوح نشان میدهد. اگر ادبی سخنوری شاعری چنین سخن بگوید که دیوانه میگوید البته مسأله ساز نیست و تعجّبی برنمی انگیزد. دیوانه چون به لطافت و ظرافت و به گونه یی کنایی سخن براند و بافتی چنین پیچیده به کلام خود بدهد، به راستی شگفت انگیز است. بنابراین، زبان در ارتباط با ماجرا و «نوع» است که اعتبار واقعی خود را می یابد نه در تعلیق.

بدان که مرگ به سه روی است: یکی مرگِ تَن، دیگر مرگِ جان، و سه دیگر مرگِ جان، و سه دیگر مرگِ دل. هرکه را تَن میرد، دنیا از وی بشود، هرکه را جان میرد، عُقبیٰ از وی بشود، و هرکه را دان میرد، مولیٰ از وی بشود.

#### لطيفهى «جنازهها»

حسن بصری از خانه به بیرون نگریست، جنازه یی دید. تا از خانه بیرون آمد، بُرده بودند. به طلبِ جنازه میرفت ومیگریست. مردی پیش آمد. حسن پرسید: جنازه یی ندیدی از پس او جنازه های بسیار؟

# بخش چهارم مُنتخب حكاياتِ «رسالهى بُستان العارفين»

### ۱۰۳۹ حکایتِ باران و امیر کافر

در خبر آمده است که در وقتِ جرجیسِ پیغامبر، امیری بود کافر، و قومِ وی بسیار فساد کردندی. خداوندِ تعالیٰ به سببِ ایشان باران از آسمان باز گرفت و خلقِ بسیار از قومِ وی هلاک شدند، و هیچ باران نیامد. آن امیرِ کافر برخاست و سپاهٔ تعبیه کرد و میآمد تا به در خانه ی جرجیس.

جرجیس را خبر کردند که این کافر بر تو سپاه آورده است.

گفت: بنگرید تا چه خواهد.

امیر گفت: بیرون آی و پیغام من به خدای خویش برسان، و بگوی که از آسمان بازگرفتی، خَلقی بسیار هلاک شدند. اگر باران فرستی و اگر نه، تو را بیازارم.

جرجیس به خانه باز آمد و دو رکعت نماز کرد و سر به سجده نهاد.

جبریل بیامد که مراذ چیست؟

گفت: يا جبريل! خداوند عَزُّوجل داناتر كه اين كافر چه مىگويد.

جبریـل برفت و باز آمـد و گـفـت: یـا جرجیس! امیـر را بـگـوی که تو عاجزی و ضعیف، و من قادرم و قوی. مرا چگونه توانی آزردن؟

جرجيس، پيغام بگزارد.

آن کافر گفت: راست میگوید. من عاجزم و ضعیف. دستِ من به آزارِ او نرسد، ولیکن دوستانِ او را بیازارم: یکی را به زیرِ تازیانه درآرم ویکی را به زیر شمشیر و یکی را به آتش، تا از هرجا ناله یی از دوستان او برآید. چون دوستانِ او را آزردم او را آرزده باشم.

خداوند تعالى جبريل را بفرستاد كه: يا جرجيس! آن بنده ى مرا بگوى كه بازگرد تا باران بفرستم.

آن امیرْ بازگشت، سه شبانْ روزْ پیوسته باران درگرفت، و روز چهارمْ آفتابْ کرد و گیاهٔ برُست و چنان شد که مَرد اندرآن میان برفتی.

چون یک هفته برآمد، امیر آن نیکویی بدید، باز سپاهٔ تعبیه کرد و آمد به نزدیک رجیس.

جرجيش بيرون آمد و گفت: باران آمد، اكنون چه خواهي؟

گفت: آی پیغامبر خدای! به جنگ نیامده آم، که به صُلْح آمده آم. کسی که از جهت دوستان خویش نیکویی کند با او صلح کنم تا از جُمله ی دوستان او باشم. امیر مسلمان شد و جُمله قوم وی مسلمان شدند.

#### لحظه هاى تحليلي

١ ــ تحليلِ شخصيتْ شناختى

در حکایتِ «باران و امیرِ کافر»، همان سه شخصیّتِ تعداد زیادی از حکایاتِ عارفانه ی وابسته «به عرفان سیاسی» را میبینیم: مثلّثِ شخصیّت مثبت (=عارف)، شخصیّتِ منفی (=امیر) و شخصیّتِ مؤثّر غیرفعّال (=مردم).

مرافعه و برخورد، بر سر «مردم» است. «مردُم»، بی آنکه خود به میدان بیایند گه البته میدانیم که توانِ به میدان آمدن و عرض وجود ندارند موجد حرکت اند و پیش برنده ی حرکت؛ امّا نکته ی شایان توجه این است که در این حکایت، «امیر کافر ستمگر»، خواهان نجات و آسودگی مردم است، و در این خواستن نیز صادق و بی ریاست. اقدام مثبت، متعلّق به شخصیّتِ منفی ست. حُکّام بد، ناگزیرند که در دقایقی، به سود مردم به میدان بیایند. آسایش مردم، اسبابِ بقای سلطه ی حُکّام است؛ آن هم مردمی که در پذیرش فساد، همگام با حُکّام خود شده اند.

امیر کافر، توانایی های انکارناپذیری دارد که از موقعیّتِ او سرچشمه میگیرد، و خداوند حکایت نیز این توانایی ها را باور دارد؛ امّا برای خداوند نیز «آسایشِ مردم» مسأله ی اساسی ست، و تهدید امیر که مؤمنان را عذاب خواهم داد خداوند را، به

جد، نگران می کند. بدیهی ست که ذات باریتمالی از تهدید نمی ترسد، و می تواند با ورود بلاواسطه به صحنه، دستِ امیر کافر را کوتاه کند؛ امّا چنین اتفّاقی نمی افتد. خداوند، اقدام مستقیم را مایه ی آشفتگی اوضاع کُلِّ جهان می داند ـ «ما پیامبرانْ را به جانب شما فرستادیم تا شاید به راهِ راست هدایت تان کنند.» ـ درعین حال، و نهایتا، خداوند تنها در اندیشه ی رفاهِ مؤمنان نیست، بلکه «گبر و ترسا وظیفه خور دارد» و به «مردمی که بسیار فساد می کنند» نیز گوشه ی چشمی دارد و خواهانِ رستگاریِ ایشان هم هست؛ ما تمام قدرتِ عملِ خداوند، رجوع داده می شود به شخصیّتِ عارف (که در اینجا، البته، پیامبر جرجیس) و این جرجیس پیامبر است ـ که علیرغم خستگی هایش ـ می تواند از طریق جبریل با خداوند مماس شود، مکالمه برقرار کند و به طرح مشکلاتِ و یافتنِ راه حل هایی جبریل با خداوند مماس شود، مکالمه برقرار کند و به طرح مشکلاتِ و یافتنِ راه حل هایی ستونِ داستان ـ وارد حکایت نمی شود، بلکه باواسطه ی جرجیس (یا عارف)، گره ها را باز می کند؛ که طبیعتاً، در عمده ی حکایاتِ اینگونه، اگر پای پیامبران در میان باشد ـ یعنی معجزه ـ نا گزیر، پای جبریل نیز در میان خواهد بود، و اگر پای عارف و صوفی حکایت در میان باشد ـ یعنی کرامت ـ در این صورت، همین که عارف یا صوفی، مراد حکایت در میان باشد ـ یعنی کرامت ـ در این صورت، همین که عارف یا صوفی، مراد حکایت در میان باشد ـ یعنی کرامت ـ در این صورت، همین که عارف یا صوفی، مراد و مطلوب خود را در خواب ببیند یا در «وهم»، کافی ست.

سخن از جبریل به میان آمد و در گذشته هم آمده بود لازم است یادآوری کنم که این شخصیّتِ فرعی و تابع ، شخصیّتی ست قابل مطالعه و بررسی ، لیکن هنوز زمان این بررسی نرسیده است. در اینجا همین قدرمی گوییم که این شخصیتِ تابع ، که همچون یک «وسیله ی انتقالِ صدا»ست و نه چیزی بیشتر، درمواردی ، مشارکت نیز میکند و از خود نیز دانگی بر «صدا» می افزاید؛ و در این موارد ، با وجودِ تابعیّت ، تأثیراتی انکارناپذیر بر رَوندِ حوادث می گذارد.

شخصیت «امیر» در این حکایت، شخصیتی ست کاملاً خاص و استثنایی. او، در عین حال که کافر است و فاسد و قلدر، همچنان که گفتیم، خواهانِ رفاهِ مردم خود نیز هست، و در راهِ کسب این رفاه، حتی باکی ندارد که پیامبران را تهدید کند و خدای پیامبران را (که این مسأله را در بخش «طنز» مطرح کرده پیم). در حکایتِ عارفانه، کمتر شخصیتی را دیده پیم که تا این حد گرفتار تضاد باشد؛ لیکن این تضاد، کاملاً توجیه پذیر است؛ چرا که می بینیم در این امیر کافر، تمایلی پنهان به درک حقیقت و پیوستن به طرفداران حقیقت و جود دارد، که اگرنداشت، هرگز «مسلمان» نمی شد و قوم خود را نیز به پذیرش اسلام وانمی داشت.

### ۲ ــ زمان و زمان بندی

«زمانی» مطروع در حکایتِ «باران ...» جنبه ی فراواقعیِ زیبایی دارد که متناسب است با «واقعه» و «حرکتِ موضوع»:

باران گرفت و سخت بارید و آب همه جا را گرفت و رویش آغاز شد و گیاهان سبز شدند و بلند شدند و چنان قد کشیدند که از قامتِ یک مرد بلندتر بودند و تصاماً، حداکثر، در یک هفته. این فشرده سازی زمان که ما در افسانه ها و اسطوره ها، بارها و به صورت های مختلف با آن برخورد کرده ییم در این حکایت، بنابر نیاز داستانی موضوع، بسیار نرم و غیرملموش اتفاق می افتد. حتی تصور اینکه مردم گرسنه، حداقل سه ماه به انتظار بنشینند تا گیاهان به طور طبیعی رشد کنند و به بار بنشینند و مردم گرسنه دو احتمالاً تشنه را از گرسنگی و تشنگی نجات بدهند، تمام ارزشهای هنری حکایت را نابود می کند.

تصویر داستانی «رویشِ برق آسا»، تصویری ست دلنشین و قبابل قبول، که تا حدی «هفته ی نخستِ خلقت» را به یاد می آورد:

«سه شبانُ روز پیوسته باران درگرفت، و روز چهارمْ آفتاب کرد و گیاهٔ بِرُست و چنان شد که مَرد اندرآن میان برفتی.»

در عبارتِ «مَردُ اندر آن میان برفتی» به معنای «سبزه از سَرِ انسان هم بلندتر شده بود» ایجاز و غلوّ داستانی زیبایی احساس می شود.

#### ۳ ــ طنز

«طنزِ خَفْی» در ادبیّاتِ داستانیِ اجتماعی ـ سیاسیِ ما ریشه یی عمیق دارد. ما ملّتی هستیم که عادت کرده ییم غالباً حرف مان را با طنزی پنهان بزنیم؛ و در این باب، در کتابی مستقل، سخن به تفصیل گفته ییم.

در حکایتِ «باران ...»، شاه می هاند که خداوندِ جرجیسْ چه اقتداری دارد و چه نفوذی، و می داند که این خداوند قادر مطلق است و بر همه کاری تواناست؛ و با این همه، حاضر نیست پیش از آنکه چیزی بگیرد به خداوندِ جرجیس بگرود.

این مسأله ی آگاهی ستمگر بر ستمگری خویش، و کافر بر کافری، و بدکار بر بدکار بر بدکاری، محور «طنزِ خَفی» مجموعه یی از قصه های قدیمی ما را میسازد. در تعزیه، زیر عنوانِ «تعزیه ی شاد» و یا حتی در تعزیه های جدی، ما با این حال روبرو هستیم که فی المثل، شمر، آشکارا می داند که همه ی خوبی ها از آنِ امام است و همه ی رذالت ها

از آن خود او. می داند که امام و اهل بیت او برحق اند و خود نابرحق است و شقی و کافر و فاسد، و نه تنها می داند، بل صراحتاً بر زبان می آورد، و به هنگام رجزخوانی، مذتی در مدج امام مظلوم سخنانی بر زبان می راند که سرشار از اعتقاد او به درستی راه امام و نادرستی راه خویش است: «حال ای امام جوانمرد! ای عادل! ای مسلمانِ مظلوم! زمانِ آن رسیده که به دستِ منِ کافرِ کشته شوی، شهید شوی، و خون پاکت بر خاک بریزد...».

اوج طنز پنهان را در حکایت «باران ...» در آنجا می یابیم که خداوند جرجیس می فرماید: «توضعیفی ای امیر! تو را قدرتِ درافتادنِ با من نیست» و امیر، پاسخ می دهد: «بله ... این عین حقیقت است. خداوند، قادرِ مطلق است و من موجودی عاجز و ضعیفم. من، توانِ آزار رساندن به خداوند را ندارم؛ امّا دوستان و دوستداران او را که می توانم بیازارم. پس، اگر خداوند، به نیازِ مردم من پاسخ ندهد، چنین خواهم کرد» و در اینجاست که می بینیم دیگر، حضورِ جرجیسِ پیامبر نیز در حکایت، زائد تشخیص داده می شود. ضرورتی حس نمی شود که جرجیس، این سخنِ یکپارچه استحکام و منطق را بشنود، باز جبریل را بطلبد، باز «صدا» را به او منتقل کند، باز به انتظار پاسخ بنشیند، و الا آخر ... نه. خداوند می فرماید: «جرجیس! بگو که باران می فرستیم!».

شاید، در این لحظه، هیچکس همچون جرجیس داستان افسرده نشود؛ چرا که او، چه بسا انتظار داشته باشد که خداوند، سخن کافر فاسد را به این آسانی نپذیرد و با او مصالحه نفرماید؛ امّا جرجیس داستان، آگاهِ کُل نیست و از مصلحتِ کُل نیز خبر ندارد.

### ٤ ـ تصوير داستاني

به زیبایی تصویرِ داستانی «رویشِ برق آسا» اشاره کردیم. تصویرِ مؤثّر، موجز، و ماندگارِ دیگر، تصویرِ کاری ست که شاه، با دوستانِ خدا خواهد کرد\_البّته «اگر لجز به کام وی آید جواب».

«... ولیکن دوستانِ او را بیازارم: یکی را به زیرِ تازیانه درآرَم و یکی را به زیر شمشیر و یکی را به آتش، تا از هر جایی ناله یی از دوستانِ او برآید. چون دوستانِ او را آزردم او را آزرده باشم.»

این تصویر، ضمناً حدود گرایشها، تواناییها، و اقداماتِ امیران را نیز نشان میدهد. آنچه از شاهان برمی آید شلاق زدن است و با شمشیر گشتن و غرق کردن و آتش به زندگی مردمان انداختن؛ امّا این آعمال را با بدکاران و خلاف اندیشان نمیکند، بل،

فقط با دوستانِ «او» میکند.

در مجموع، حکایتِ «باران و امیر کافِر» یکی از بهترین نوآفرینی های نویسنده ی «بستان العارفین است. او، اصلِ حادثه را از دیگران گرفته و براساس احتیاج عرفانِ سیاسی و توانایی های هنری خود، تغییراتِ لازم را در آن داده است.

۱۰۳۷ حکایت آن دو درخت

گویند در وقت پیامبر علیه السّلام، مردی بود ازیاران، نام او اَبودجانه. چون نمازِ بامداد بکردی، زود برخاستی و به دُعا و عِلْم ننشستی.

روزی پیامبر او را بازخواند و گفت: یا ابودجانه! تورا با خدای تعالیٰ هیچ حاجت بیست؟

گفت: چرا نیست یا رسول الله؟ ولیکن مرا عُذری ست که به دُعا و عِلمْ نتوانم شستن.

گفت: آن چه عُذراست؟

گفت: یا رسول الله! مرا همسایه یی ست و اندر خانه ی وی دو درختِ خُرماست، و شاخه اش در خانه ی من است. چون باد بزند، خُرما به خانه ی من افتد؛ و مرا حلال نکرده است که کودکان و عیالِ من بخورند؛ و به شب، باد، خرما از درخت بیفکند، بامداد کودکانِ من برخیزند و بخورند. زود بروم تا آن خرما برچینم و به دَرِ خانه ی همسایه بَرَم. بدین عُذر به دُعا نمی توانم نشستن.

پیامبر گفت: آن مرد را بخوانید!

چون آن مرد بیامد، وی را گفت: یا فلان! آن دو درختِ خرما که اندر خانه ی توست مرا فروختی به ده درخت اندر بهشت، بیخ وی از زِبَرجد سبز و تنه ی درخت از زر سرخ و شاخ درخت از مروارید و برگِ درخت از حُلّه و برِ درخت به جای خُرما، حورالعینان؟

منافق گفت: از دلم برنیاید که این بازرگانی کنم. یاران را خشم آمد. ابو بکر\_رضی الله عنه\_ از جای برخاست و گفت: ای مرد! این دو درخت که اندر خانه ی توست به دّه درخت به من فروختی که اندر فلان خرماستان است بریک صفت که اندر مدینه نجنان خرماستان نیست؟

چون منافق این بشنید، شادمانه شد. گفت: فروختم.

ابو بكر گفت: خريدم و به ابودجانه بخشيدم.

پیامبر گفت: یا بابکر! بَدَكِ این دو درختْ دَه درختْ بدین صفت اندر بهشت از توپذیرفتم.

ابو بكر شادمانه شد و ابودجانه شادمانه گشت.

منافق به خانه شد و زن را گفت: امروز مرا بازُرگانی یی افتاد که کس را چُنان نیفتد. این دو درخت به درخت فروختم به ابوبکر صدیق؛ و این دو درخت اندر خانه ی ماست. ما می خوریم و ابود جانه می خورد.

شب اندر آمد. خداوند تعالی بیخهای این درختان که منافق فروخته بود به قدرت از زمین بیرون آورد و درخت از خانهی منافق برخاست و به خانهی ابودجانه شد ...

صبح، ابودجانه برخاست، بنگریست، درخت اندر خانهی خود دید.

# چند نگاه كوتاهِ تحليلي

### ۱ \_ درباره ی طرح

طرح بسیار دقیق و مرحله بندی شده ی حکایت «دو درخت»، خبر از طرّاحی کاملاً حساب شده ی آن میدهد. همه چیز، پیشاپیش، مُقدّر شده است. گویی نویسنده، «پایانی» کار را چنان مد نظر داشته که حکایت از پایان به آغاز طرّاحی شده، واین امر در داستان نویسی، امری چندان غریب نیست؛ لیکن این نوع طرّاحی و حسابگری، معمولاً داستان را مصنوع و ساختگی میکند و اجازه ی خودجوشی و بداهه سرایی را از نویسنده میگیرد.

حرکت و نظمی که در معامله ی درختان به چشم میخورد: «دو درخت به ده درخت، باز دو درخت به ده درخت، باز دو درخت به ده درخت، و برای سوّمین باز دو درخت به ده درخت، نظمی ست ریاضی و به همین دلیل تا حدّی مصنوع ــ گرچه منطقی و ممکن.

مشکلِ ایجاد شده در حکایت: «دو درخت در خانه ی منافق»، زمانی که طرح، تا این حد منظم است و حساب شده، جز از طریق معجزه یا کرامت قابل حل نیست. به همین دلیل است که می بینیم حکایتی که کاملاً در روالِ واقع بینانه حرکت می کند و می گوشد که چیزی بیش از یک «گزارشِ ماوقع» نباشد، نا گزیر در پایان به قدرت نُمایی معجزه آسای نیروی برحق می انجامد؛ چرا که نفاق افکن، قطعاً باید این بازی را ببازد، و مجزه آسای نیروی در دو نخل در یک شب، چگونه می توان منافق را به شکست کشاند؟

### ٧ \_ تحليل تربيتي

گفته یم که این گروه از عارفانه نویسان، به مسائل تربیتی چگونه می نگریسته اند، و چگونه مُبلّغ و طالبِ آسایش کودکان بوده اند و در را و ایجاد این آسایش، تلاش می کرده اند.

این گروه، هرگز در آثار خود، به روشِ پند و انـدرز دادن به کودکان یـا تنبـیه و توبیخ ایشان جهت آمـوزش، و نیز مجبور و موظّف کردن کودکان به انجام کاری، اعتقاد نشان نداده اند و وارد آوردنِ هیچ نوع فشاری را در خطِّ پرورشْ نپذیرفته اند.

نمونه ی خوب و کاملاً غیرمستقیم این نوع تفکّرِ تربیتی را در همین حکایتِ «دو درخت» می یابیم. ابودجانه می تواند فرزندانِ خود را موعظه کند که «به خُرمای حرام دست نزنید! از مالِ حرام، که متعلّق به همسایه است، حتّی اگر در حیاط شما افتاده باشد نخورید! خلاف نکنید! مرتکب گُناه نشوید! بدانید که برای گناهٔ کاران و حرام خواران، جهتم در پیش است؛ و به راستی کنه آتشِ تُندی دارد دوزخ ...» و بیش از این، می تواند با تنبیه بدنی، ترکه و شلاق و چوب فلک و خشونت و پیچاندن گوش و زدن سیلی های مردانه و غیورانه، کود کانِ خُردسالِ خود را به راه راست هدایت گند و از اعمالِ ناروا بازدارد.

امّا ابودجّانه ـبه نمایندگی از سوی نویسنده ـمعتقد به هیچیک از این روشها نیست، بلکه معتقد است به اینکه اسبابِ گناه و عواملِ برانگیزنده به خطا را از پیش پای بچهها بردارد، و به همین دلیل است که رسماً و علناً از عبادتِ راستین و لازم خود ـ آن هم درمحضرپیامبر ـمیزندتا به خدمتِ بچه ها درآیدوکاری کندکه آنها، در معرض «وسوسه» قرار نگیرند و برانگیخته به انجام فعلِ خلاف نشوند.

روش ابود جانه \_ یا روش پیشنهادی نویسنده ی بستان العارفین \_ هنوز استوارترین، انسانی ترین، و نوترین روش تربیتی ست، و بیش از روش، بُنیادی ترین

مکتبِ تربیتیِ ضدِ تعلیم و تربیتی ست، و همه ی متفکّرانِ غیرمدرسی و غیررسمی در تعلیم و تربیت، میکوشند این نکته را به متخصص نُمایان، اولیاء و مربیّان بیاموزند که «کودکان را به گناه نکردن و راه خلاف نرفتن موعظه نکنید، بل گناه و خطا را از محیط زندگی خود برانید تا کودکان در معرض گناه قرار نگیرند».

مسلّم است که چنین نظریه و مکتبی، در جامعه ی سرشار از گناه و خطا و فساد و انحرافِ کنونی در سراسر جهان، مورد نفرتِ گروه بزرگی از مردم قرار میگیرد، و بسیار بیش از آنکه نظریه و مکتبی جدّی تلقی شود، یک شوخ طبعیِ ساده دلانه \_ و یا حتیٰ موذیانه \_ تلقی می شود. در گذشته نیز گمان نمی رود که اوضاع جهان، بِه از این که هست بوده است.

اقدام دائم و نه تصادفی ابود جانه نسان دهنده آن است که او دنویسنده عمیقاً معتقد است که اگر ابزارهای اعمال خلاف در دسترسِ بچه ها نباشد، بچه ها، خود به خود، مرتکبِ خلاف نخواهند شد و در نتیجه مورد خشونت و آزار و شکنجه نیز قرار نخواهند گرفت.

حکایتِ «دو درخت»، همچنین نشان میدهد که پیامبر اسلام و ابوبکر صدیق، این روش و مکتب را تأیید میکنند و در راهِ دوام بخشیدن به آن، از خود مایه میگذارند و شاید از بیت المال. گذشته از این، ایشان کاری میکنند که فعل حرام (= خوردنِ خُرما) به فعل حلال تبدیل شود. حذفِ فعل نشود، بل فعل سلامت یابد، و این، حتی، بیش از آن است که ابودجانه انتظار دارد.

### ۱۰۳۸ حکایتِ زُلیخا ویوسفِ صدیق

زلیخا، درویش وبیچاره گشته بود؛ برراهِ یوسف ایستاده بود تما گردِ شُمِ اسبِ یوسف بر سروروی وِی نشیند، دلش خُرسند گردد. ناگاه چشم بوسف علیه السلام بَر وی افتاد، بشناخت.

یوسف گفت: الهی! این زن را هنوزهلاک نکرده یی که پیغامبری به او بَدنامْ شد و پیغامبری را به زنا منسوب کرد، که به سبب وی چندین گاه در زندان افتادم؟ حق تعالی گفت: ما او را هلاک نخواهیم کرد، که گرامی اش هم خواهیم

### كرد؛ ازآنكه او دوستِ ما را دوست مي دارد.

### چند نگاه

#### ١ \_ يادداشت

به دنبالِ این داستان، نـویسنده مطلب زیبایی را میآورد که استقلالِ ساختمانی دارد ولی ادامه ی همین موضوع است:

جبریل ــپیام آورِ خداونـدــ به یوسف میگوید: چهار زن، چهار دوستِ خدا را دوست داشتند. خداوند، رنج ایشان ضایع نکرد.

اول، آسیه زن فرعون، که موسی علیه السلام را دوست داشت.

خدا به او چهار چیز داد. در دنیا، زنِ فرعون بود، به قیامت همسرِ موسی ؟ مملکتِ دنیا داشت، مملکتِ عُقبی را نیز گرفت؛ خانه ی فانی داشت، بهشتِ باقی هم به کف آورد.

دوم، بلقیس، که سلیمانِ پیامبر را دوست داشت و خدا رنج او را ضایع نکرد و چهار چیز به او داد....

و سوم، زن پیامبر اسلام که پیامبر را دوست داشت. خدای تعالی با وی چهار کار کرد: نعمتِ فانی داشت، باقی اش داد، بی شوهر بود، رسول را شوهر وی کرد ...

(و زن چهارم هم همان زلیخاست که حکایتش آمده است.)

اینگونه نگریستن به عشق و دوست داشتن، نگاهی ست یکسره صوفیانه: عشق از گناه مُبرّاست. عاشق صادق، هرچه کند حتی خلاف از سرِ عشق است و صدق. خداوند، عاشقان را عاشق است. خداوند، عاشق را به اعتبارِ عشق او محک می زند نه به اعتبارِ اعمالی که از عشق منشاء می گیرد. ترازودارِ عدل الهی، هیچ چیز را هم سنگ عشق نمی شناسد ...

تحليلِ عشق را اينگونه، با اين صراحت، تنها در عارفانه ها ميتوان يافت.

#### ۲ - تحلیل مردم شناختی

باز، زن را میبینیم در جایگاهی بس رفیع؛ رفیع تر از جایگاهی که یوسف پیام آور نزد خدا دارد. یوسف، خواهانِ مرگِ زلیخای عاشق است. او به حضور زلیخا معترض است، و عاشق نیست همچون زلیخات تا درد زلیخای تمام عاشق را ادراک کند. امّا، خداوند، خواستِ پیامبرخود را نمی پذیرد و به او هُشدار می دهد: تو، مرا عاشقی، زلیخا تو را عاشق است. مگر من می توانم آنکس را که دوستِ مرا دوست می دارد بیازارم؟

امّا اینجا، همه ی حرف، بر سر دوست نیست، بر سر دوستی ست که زن است، و پا از محدوده ی مُحرف و رَسمْ بیرون نهاده است؛ و با این وجود، نویسنده و خدای نویسندهٔ این زن را میستایند و مورد احترام قرار میدهند.

به این ترتیب، زنِ حکایتِ صوفیانه در مکتبِ تصوّفِ عملی و سیاسی، زنی ست آزاده، صاحبِ امکانیات، مقتدر، و در عین حال لطیف اندیش و عاطفی. «زلیخا بر راهِ یوسف ایستاده بود تا گرد سُم اسبِ یوسف بر سروروی وی نشیند و دلش خُرسند گردد» از اوج لطافتِ روج زلیخا خبر می دهد. هرچه از دوستْ می رسد نیکوست حتی اگر غبار برخاسته از پی تاختِ یوسف باشد.

در این حکایت، زن، به خاطر جنسیّت یا زیبایی های جسمی اش نیست که اهمیّت دارد: به خاطر قد سرو، کمر باریک تر از مو، چشمانِ چون بادام، زلف پریشانِ شکن در شکن و برجستگی های خدادادی اش نیست. اگر در این معرکه کسی هست که به خاطر زیباییِ ظاهرش مسأله ساز باشد، این یوسف است نه زلیخا. زلیخا، به خاطر معیارهای انسانی اش معتبر و محبوب و همدردی برانگیز است: به خاطر وفاداری و پایداری در عشق، به خاطر ایستادگی بر سرِ سخنِ خویش و رنیج بسیار گشیدگی، به خاطر آنکه سوای صورتِ خوب چیزی را در یوسفِ پیامبریافته است که در خویش خداپنداران و حُکّام قدرتمند نمی توان یافت.

زن، خاکِ راهِ دوست را میخواهد، امّا گوهرانِ شاهی را نمیخواهد. این است زنی که عرفانِ عملی کشف میکند.

### ۱۰۳۹ حکایتِ دریای رحمت

فقیه ابونصر گوید که پیامبر علیه السّلام گفت: اندر خُرماسِتانِ مدینه بودم و اندیشه همی کردم دربابِ اُمّت و همی گریستم که خدای تعالیٰ با چندین گناهانِ اُمّتِ من چه خواهد کرد؟ جبریل آمد، نگاه کرد بر درخت، یکی مُرغکی دید، در او نگریست، بخندید به قهقهه.

رسول گفت: یا جبریل! به چه میخندی؟

گفت: يا رسول الله! عَجبي ديدم.

گفت: چه دیدی؟

گفت: آن مُرغک را میبینی برآن شاخ درخت؟ بنگرتا درمنقاز چه دارد.

رسول گفت: چیزی همی بینم یا جبریل!

گفت: عجب اندر آن چیزنیست، عجب اندر گفتارِ آن مرغک است که می گوید: بدین مقدار گل که اندر منقار دارم در همه ی دریاهای روی زمین افکنم همه را تیره ی تیره گردانم تا خلق منفعت نگیرد.

رسول گفت: یا جبریل! این عجب است. او نداند که آن مقدار گِلْ اندر دریاهای زمین، پدید هم نیاید؟

جبریل گفت: یا محمّد! بشارت باد نورا که هرگاه آن مقدارِ گِلْ اندر دریاهای روی زمین پدید نیاید، گناهِ اُمّتِ نو در دریاهای رحمتِ خدای تعالیٰ کِی پدید آید، که رحمت خدا بیشتر از دریاهای روی زمین است ـ صد هزار بار.

### چند اشارهی تحلیلی

١ ــ تحليل زبان شناختى

در حکایتِ «دریای رحمت»، زبان فارسی، دریکی از نِقاطِ اوج توانایی اش به کار گرفته شده. متشابهِ این حکایت را، از جهتِ روانیِ زبان، قدرتی که در به کارگیری واژه ها به کار رفته، موسیقیِ پنهانِ در اصوات، و نیـز از نظر توجه به اصولِ اساسیِ حذفِ زائدی، در ادبیّاتِ داستانیِ ایران زمین، نُدرتاً میتوان یافت.

(بعدها تفاوتهای میان این زبان و زبانِ حکایت آفرینِ بزرگِ ایران سعدی ــ را خواهیم دید.)

بازخواني اين حكايت ــبه تكرارــنشان ميدهد كه ما با يك قطعه موسيقي معنايي روبرو هستيم؛ موسيقي، و نه شعر.

در شعر ما، غالباً، آهنگی احساس می شود؛ در حکایتِ «دریای رحمت»، امّا، آهنگ، از آن مقدار که دریک شعرِ خوب جریان می یابد، نه ملموس تر، بل محسوس تر است. کلمات و عبارات، سوای وظیفه ی معناییِ خود، نقشِ نُتها را نیز برعهدهٔ گرفته اند. مثلاً توجه بفرمایید به واژه ی «جبریل» به عنوان یک نُت که در همه جا، در مکالمات، میزان بندیِ این قطعه ی موسیقی را به صحّت و استحکام می رساند. البته ممکن بود که با سکوت نیز میزان را کامل کرد؛ امّا «جبریل»، مسلماً از سکوت قوی تر است و مؤثر تر:

«رسول گفت: یا جبریل! به چه میخندی؟»

«رسول گفت: چیزی همی بینم یا جبریل!»

«رسول گفت: یا جبریل! این عَجَب است ...»

در هرسه ی این جمله ها ، حذفِ «یا جبریل!» ، امری مقدور است؛ لیکن لحظه یی تأمّل و توجّه به آهنگِ جمله ها نشان می دهد که این حذف ، قطعاً به ساختارِ موسیقیایی جمله ها \_و کُلِّ متن \_ صدمه می زند و اُفتی در آهنگ و روانی و سُرِشِ مُجمله ها ایجاد می کند ، ضمن اینکه از نظر معنایی ، از اعتبارِ حضور جبریل می کاهد.

در حکایتِ «دریای رحمت»، هیچ واژه یی به کار گرفته نشده که ادّعای استقلالِ از متن را داشته باشد، یا ادّعای آن را که بدونِ حضور در جایگاهِ مناسبِ خود نیز نرمی و شکوهی دارد. هیچ واژه یی، «مَنَم» نمی زند و هیچ واژه یی حامل این پیام نیست که «نویسنده، می تواند با کلمات، خود را نمایش بدهد».

در جمله ی زیر، سوای پیوستگی درست و هدایت کننده ی عبارات، می بینیم که واژه ی «قهقه»، منطقی ترین جای را \_ از هرنظر \_ به دست آورده است و همانجا نشسته است:

«جبریل آمد، نگاه کرد بر درخت، یکی مُرغکی دید، در او نگریست، بخندید

#### ۲٤٨ - صوفيائه ها و عارفائه ها

#### به قهقهه.»

کافی ست جای «بخندید» و «به قهقهه» را عوض کنیم تا فروریزش ساختار جمله را احساس کنیم و جمله یی بیابیم بدون حس خاص؛ امّا اگر بخواهیم بعد از «بخندید به قهقهه»، چیزی مشلاً نقل قولی بیافزاییم، میبینیم که ضرورتِ تعویضِ جای «بخندید» و «به قهقهه» حس میشود:

### «در او نگریست، به قهقهه خندید، و گفت: عَجبی دیدم ...»

حال آنکه جبریل میخندد \_به قهقهه \_ آنگونه که سرانجام حضرت رسول، خود واداشته میشود بپرسد: «یا جبریل! به چه میخندی؟».

و این حیله یی ست برای برانگیزی، که نه جبریل، که داستان نویسِ بزرگِ ما در قرن پنجم، به کار بُرده است.

عِبارتِ «یکی مُرغکی دید»، به عنوانِ یک «میزان»، از چنان ظرافتی برخوردار است که نویسندگانِ نامدارِ بعد از بستان العارفین، حق دارند در حکایاتِ منظومِ خود از آن استفاده کنند، چنانکه سعدی کرده است: «یکی روبهی دید بی دست و پای» که صرفاً به عنوان یک «میزان» مورد نظر بوده، چرا که از نظر معنا، میانِ این دو «یکی»، تفاوتِ بسیار هست.

### ۲ \_ یک نگاه به مُحتوا

همچنان که در حکایتِ ۱۰۳۸، مسأله ی عشقِ زن و مرد از نظرگاهِ عرفانِ عملی مطرح می شود، در حکایتِ ۱۰۳۹ (دریای رحمت)، رحمت از دیدگاهِ اینگونه عرفان مورد اشاره واقع می شود؛ و ما، با توجه به این حکایت، به سادگی می توانیم تفاوت های اساسیِ میان نگرشِ عارفانه و نگرشِ خالصِ مذهبی را در بابِ رحمت و بخشش حمچون توبه دریابیم؛ و عجب آنکه منشاء هردو نوع تلقی حارفانه و مذهبی خالص در یکی ست. البته «شرایط»، مهم ترین عامل در به کارگیری یکی از این دو طرز تلقی ست؛ امّا چنانکه خواهیم دید، نوع نگرشِ عارفانه، هرگز فرصت نیافت که به مرحله ی «اجرا» برسد و رسمیّتِ قانونی و شرعی بیابد.

#### ۱۰۶۰ حکایتِ کرامتِ اوّل

اوّلِ كراماتِ ابوبكر صِدّيق آن بود كه وقتِ مركِ او آمد:

گفتند: وصيّت كُن يا خليفه!

گفت: وصیّت من به شما آن است که چون من بمیـرم، مرا بشویید و اندر کفن پیچید و به گوژخانهی پیغامبربرید. بگویید: «السّلام علیک یا رسول الله! اینک ابوبکر را بر در آوردیم، بارهست؟». اگرقفل گشاده شود، مرا اندر آن گورخانه برید و جای کنید؛ و اگر بازنشود هرکجا یابید گور کنید.

چون ابو بکر بمرد، همچنان کردند.

از گورخانه آواز آمد که: درآریدش که دوست به دوست آرزومند است.

پَرهی آن قفل یک سو افتاد و عمود یک سو. چون اندرون شدند، گوری دیدند گنده؛ ابو بکر صدیق اندر آن جای کردند.

•

یادداشت: حکایت بر محور «کرامت» بنا شده است؛ و ما در جای دیگر، در باب «کرامت» و اعتبار آن در مکتب عرفان سیاسی، سخن گفته ییم.

### ۱۰۴۱ حکایتِ نیل و **د**ُختر

گویند که در جاهلیت رسم چنان بود که اندر هرسالی رود نیل باز ایستادی، تا کنیزکی دوشیزه بیاراستندی و پیرایه ها بربستندی و اندر آب افکندی؛ آنگاه آب روان شدی.

روزی، پیری بود اندر شهرِ مصر و یک دختر داشت، و آن سال نوبتِ دخترِ آن پیر بود و کسان آمدند آن پیر را گرفتند تا دختر را بیاراید، که رود نیل بازایستاده و همه خلق هلاک می شوند ـــ از بی آبی.

این پیر زاهد که همان دخترک را داشت، دلش نمیداد که دختر فدا کردی. از

آن قوم مهلت خواست تا به نزدیک عُمَر شود تا مگر همه را راحت آید.

پیر زاهد برخاست، از ره دور شد، آمد به نزدیک عُمَر رضی الله عَنه، و قصّه ی رود نیل و دختر خود بگفت. عُمَر، شفال پاره یی بگرفت و برآن نبشت: «یا رود نیل! اگر چنان است که عاصی یی و بازایستی، مرا با تو کار است، و اگر مأموری، روان گردی و دیگر باز نایستی».

بيربيامد وآن نامه بياورد.

امیرِ شهر با همه قوم بیامد و برلبِ رود نیل بایستادند و آن سفال درانداختند. در ساعت، آن آب به رفتن آمد به قدرتِ خدای تعالیٰ و تنا قینامت بازنایستناد؛ و همه ی مسلمانان را راحت بود.

# یادداشتی برشکل نثر و معنای برخی جمله ها و ترکیبات

در نشر «بستان العارفین»، واژه ی «تا» در مواردی زائد است، و با حذفِ آن، جمله ی دُرُست به دست میآید. مثلاً: «در جاهلیت رسم چنان بود که اندر هر سالی رود نیل باز ایستادی، کنیزکی بیاراستندی و اندر آب افکندی، آب روان شدی»، بدون «تا» به معنا نزدیکتر است.

بازایستادی، به آب افکندی، روان شدی=می آراستند، می ایستاد، به آب می انداختند، روان می شد.

دلش نمیداد = دلش رضا نمیداد

تا مگر همه را راحت آید = شاید همه راحت شوند. («تا» زائد است.)

اگر مأموری، روان گردی و دیگر بازنایستی = اگر مـأموری، روان **شو**و دیگر بازنایست!

در این عبارت وعبارت قبل، منظور از «عاصی» و «مأمور»، عاصی نسبت به خداوند است و مأمور از سوی خداوند. (= اگر امرِ خداوند میبری، حرکت کُن و دیگر خشکسالی پدید نیاور!)

به نظر می رسد که «ماندنِ آب از حرکت» به معنای «کم شدنِ آب» باشد و تبدیلِ «رود» به «مانداب»؛ والا آب در سراسر رودخانه باشد امّا حرکت نکند، تصویری ست فراواقعی بی خاصیت.

# یک نگاه جامعه شناختی

حکایتِ ۱۰۶۱ تصویر روشن کننده یی ست از عصر جاهلیّت و یکی از نقاطِ اوجِ مَردسالاری.

حکایت، اشاره دارد به:

۱ \_ جاندار و انسان پنداری طبیعت.

(رودِ نیل را آگاه و قربانی پذیر دانستن.)

٢ \_ وجود زناني كه هيچگونه حقّ انتخاب، و حتّىٰ حق حيات نداشته اند.

٣ ــ قرباني كردن دختران به دلائل خُرافي.

٤ \_ وجود قوانين و آيين هاى پذيرفته شده، عليه زنان.

در حکایت سخن از عصری می رود که زن، ارزشِ ابزاری داشته، و مسأله ی ابزار بودگیِ زن نیز رابطه ی انکارناپذیری با بزک و آرایش داشته است. انسان، مُحق است که ابزارها را به هرگونه که مایل است زیوربندی کند، بیاراید، بتراشد، رنگ کند، و آرایه هایی برآنها ببندد و بیاویزد، و از این روست که دوشیزگان را می آراستند و زیوربندی می کردند. چه بسا بتوان، از پی مطالعاتی، میانِ «مرگ» و «آرایشِ زنان» رابطه یی جامعه شناختی یافت. زن، از آن جهت که خود را مصرفی می بیند یا می بندارد، و می داند که هرگز دارای موقعیت های متعالیِ فرهنگی، اجتماعی، و سیاسی نخواهد شد و درصد و قرار نخواهد گرفت، می کوشد که به مددِ زر و زیور و رنگ و روغن، به جنبه های مصرفی خود، اهمیتِ بیشتری ببخشد و خود را تا حدّ ممکن گران و گران تر کند.

با همه ی اینمها، ما باور داریم که آهسته آهسته، در طول تاریخ، علیه مردسالاری مطلق و شئ بودگی زنان اقداماتی انجام گرفته است.

این دُرُست است که ما، در جهان امروزنیز، در شرق و غرب، عوارض آشکار مردسالاری و ابزاربودگی زنان را میبینیم، و گاهٔ به حدّ افراط و تأسف انگیز؛ امّا در عین حال، دیگر آن زمانی نیست که زنان را چون مُرغان، سَر ببرُرّند، به رودخانه ها بیندازند، پای بُتها قربانی کنند و اسباب شادی و آسودگی خیال مردان را فراهم آورند.

حکایت، نشان دهنده ی یک لحظه از لحظه های دگرگونی های تاریخی ست به سود زنان، و علیه مردسالاری ـ البته نه به همتت زنان، بل، بازهم به همتت مردان آگاه باوجدان.

نکتهی دیگری که به این ترتیب، در حکایتِ «نیل و دختر»، از یک سو

میکوشد که پنهان بماند و از سوی دیگر خود را عرضه کند، نقشِ فرد در تاریخ و حوادثِ بزرگِ تاریخی ست.

برای نجاتِ انسان، به نُدرت و گهگاهٔ اقداماتی گروهی به صورت انقلاب یا حرکاتِ دسته جمعی، شورشی، جهشی، و یکبارگی انجام گرفته؛ اما همیشه و پیوسته، هسته ی اعتراض را افراد یا انگشت شماری از آدمها پدید آورده اند. سخن از نقشِ شخصیت در تاریخ است، و اینکه چگونه در لحظه هایی، مردانی بزرگ ظهور می کنند و همه چیز را در جهتِ آرمان های متعالی خود به حرکت درمی آورند.

حکایت، ظاهراً، نمیگوید که چرا تا آن زمان، هیچگاه، هیچ پدری یا مادری یا انسانِ اندیشمندِ آزاده یی علیه نظامِ قربانی کردنِ دختران به پا نخاسته بود و حرکتی نکرده بود؛ امّا این، همه ی واقعیّتی که قصّه میگوید نیست.

نویسنده میگوید: پیری «زاهه» بود که نسبت به این محکم، اعتراض داشت؛ و در اینجا، «زاهد» به معنای «عارف» است و «مسلمانِ صوفی صفت»، و نه آنگونه مسلمانی که تقدیر را کورکورانه میپذیرد و دَم برنمی آورد. این صوفی عمل گرای آرمان خواه است که ما صدای اعتراضش را در طولِ چندین سده می شنویم، و درواقع، تنها صدای رسای فرهنگی ست که شنیده می شود. بنابراین، علّتِ قیام پیرمرد و اعتراضش و میلش به کشفِ نقطه ی پایانی بر عصرِ اینگونه ستمگری و سفرش تا محضر عُمر و با دستِ پُر از کرامت بازگشتنش، زاهد بودنِ اوست؛ وآلا اگر «جاهلی» بود متعلّق به عصر جاهلیت، طبیعتاً احکام جاهلانه را می پذیرفت.

در حکایت، حق است که به نکاتِ ظاهراً متضّادی مانندِ «عصر جاهلیّت» در خوارِ «قدرت خدای تعالیٰ» توجّه شود و کنارِ «همهی هسلمانان»، «عصر جاهلیّت» در جوارِ «قدرت خدای تعالیٰ» توجّه شود و در تحلیلی وسیع به این نکاتِ باریک پرداخته شود: با پیداییِ اسلام، عصرِ جاهلیّت به پایان نمی رسد، بلکه مبارزه ی فردی و گروهی با عصر جاهلیّت آغازمی شود؛ و ما می بینیم که هنوز، از پسِ پانزده قرن، این مبارزه در مناطقی از سرزمین های اسلامی همچنان ادامه دارد مانندِ منطقه ی حجاز و به هیچ کجا هم نرسیده است. هیچ دلیلی در دست نیست که نشان بدهد در طول این پانزده قرن، قدری از جهلِ حاکم بر نظام حجاز و عقب ماندگی مردمانِ این سرزمین کاسته شده باشد.

با نگاهی مجدد به حکایت ۱۰۳۸ (زلیخا و یوسف صدیق) بار دیگر متوجه اهمیت مقام زن در عرفانِ سیاسی میشویم.

صوفیان سیاسی، ازیک سو احترامی فوق العاده برای مقام زن و خواسته های

زنان قائل بوده اند (حکایت ۱۰۳۸) و از سوی دیگر در اعتراضی دائمی علیه آزار و شکنجه و قتل زنان بوده اند.

#### 1.17

### (برابر ۱۰۰۸ و ۱۰۰۸/۲) حکایتِ دینار و گوهر مفقود

پرسیدند ذوالتون مصری را که «صفت کن ما را که که را دیدستی از بزرگان و پارسایانِ بزرگ؟» چشمش پُرآب شد. پس گفت: وقتی اندر کشتی بنشستم که به جده خواستم رفت. جوانکی بود اندر کشتی، به زاد و راحله اندک و لکن نور از روی وی همی تافت، و هیبتی از وی اندر دل من همی آمد. خواستم که با وی سخن گویم، وی را در رکوع دیدمی یا اندر سجود یا به تسبیح همی کردن یا قرآن همی خواندن.

روزی نگاه کردم، او را خفته دیدم؛ و شوری اندر کشتی افتاد که مردی را صرّه ی دینار و گوهری اندر میان گئم شده است، مردمان را تهمت گرفته است؛ و خداوندِ صرّه همی گفت: بَرمن هیچکس نبود مگر آن مرد که آنجا خفته است.

ذوالتون گوید: من برِ او آمدم. او را از خواب بیدار کردم. چون بی خواب شد با من حدیث نکرد تا بشُد و مسّج تازه کرد و دو رکعتْ نماز کرد. پس روی سوی من کرد که: چه بوده است؟

گفتم: صرّه ی دیناری و گوهری در آن میان گم شده است. تو را میگویند که یافته یی، و گمان بر تو می برند.

گفت: از آنِ که بوده است؟

گفتم: از آنِ آن جوانمرد.

روی سوی خداوندِ گوهر کرد و گفت: تونیز همچنین میگویی؟

گفت: بلی، برمن توبودی.

آن جوانمرد، دست دراز کرد و ازیکی ماهی گوهری بستد و سوی او انداخت. گفت: بگیر که دَه بهای گوهرِ توست؛ و بدین که گفتی بحِل کردمت. وپای از کشتی بیرون نهاد و بر سرآب همی رفت تا از چشم ناپدید شد ...

•

یادداشت: درنسخه ی دیگری از «بستان العارفین»، که بازهم شادروان محمدعلی رجایی به آن پرداخته، و هردو نسخه را در «بستان العارفین» واحدی گرد آورده، همین حکایت را با مختصر تفاوت هایی میخوانیم. توجه خوانندگان را به دوگانگی های میانِ دو شکل از یک ماجرا \_ که به احتمالِ قریب به یقین هردو از یک نویسنده است و احتمالاً کاتبان در تغییر و تخریبِ آن نقشِ اساسی داشته اند \_ جلب میکنیم تا فرصتِ یک لحظه بحثِ تطبیقی در اختیار ما قرار بگیرد.

۱۰٤۲/۲ (برابر۱۰٤۲ و۱۰۰۸ و۱۰۰۸/۲) حکایتِ دینارهای مفقود

ذوالتون مصری را گفتند: از بزرگانی که بدیده یی ما را حکایت گن! گذشته تر می کند نام از بزرگانی که بدیده یی ما را حکایت گن!

گفت: وقتی در کشتی نشستم و به جدّه خواستم شُد. جوانمردی از درویشان با ما بود \_ به سال خُرد ولیکن به پایگاه بزرگ. جامه یی خَلَقْ پوشیده و روی از عبادت نیکو کرده، و ما از حال وی خبر نداشتیم. هرچند خواستیم که با او حدیث کنیم، یا در نماز بود یا در تفکّر. هیچ حدیث نتوانستیم کردن تا روزی مردی را از اهل کشتی صرّه ی دیناری گم شد. اندرکشتی بجستند و نیافتند. گمان برآن مرد بُردند، و آن مرد خفته بود. نزدیک او شدم و بیدارش کردم و گفتم: اهل کشتی را بر تو گمان می افتد.

برخاست، وبا من حدیث نکرد. برفت، مسّع کرد، باز آمد و چهار رکعت نماز گرد. پس مرا گفت: چه میگویی؟

گفتم از حالِ صرّة گم شدن.

به گوشهی چشم به آسمان نگاه کرد. هرچه در دریا ماهی بود همه سربرآوردند هریکی گوهری به دهان گرفته، که همهی کشتی بدان روشن شد.

برخاست، از آن گوهرها یکی سِتد و به خداوندِ صرّه داد و گفت: «این عوضِ صرّهی تو هست، و بر آنچه گفتی از من بِحِلی» ویای از کشتی بیرون نهاد، و رفت بر سرِ آب تا ناپدید شد.

•

یادداشت: از فرصت استفاده میکنیم و خوانندگان را رجوع میدهیم به متشابه همین حکایت از «رسالهی قُشیریه». فراموش نکنیم که این حکایات متشابه، به تقریب در یک زمان نوشته شده و به وسیلهی تنی چند از عارفانه نویسان که همگی معتقد به «تصوّف در عرصهی عمل» بوده اند و نه «خلوت نشینی صوفیانه و تصوّف نظری خالص».

### ۱۰٤۲/۳ (برابر ۱۰۰۸/۲،۱۰٤۲/۲،۱۰٤۲ و ۱۰۰۸/۲) حکایتِ گوهر مَفقود

ذوالنونِ مصری گوید: وقتی اندر کشتی بودم، گوهری بدزدیدند. کسی را تهمت کردند از آن مردمان.

من گفتم: دست ازوی بدارید تا من به اوبازگویم ــ به رِفق.

فرا شدم، وی گلیمی برسر کشیده بود و بخفته. سر از گلیم بیرون آورد. اندر این معنی با وی اشارتی کردم.

گفت: به من همی گویی؟ سوگند بر تو دهم، یارب! یک ماهی نگذار اندر ابن دریا بر سرآب بیاید الا هریکی با گوهری!

بنگریستم، روی دریا همه ماهی بود هریکی با گوهری اندر دهان. آن جوان برخاست و خوبشتن اندر دریا افکند و به کناره شد.

از «رسالهي فشيريه»

# پیگیری تحلیلی

یادداشت: از خوانندگان عزیز تقاضا میکنیم که ابتدا، بار دیگر، نظری به تحلیل مربوط به حکایات ۱۰۰۸ و ۱۰۰۸/۲ بیندازند. در این حد که ما فشرده میگوییم، جُز چند کلمه یی برآن تحلیل نمی توان افزود:

# ١ \_ تحليل شخصيت شناختي

الف \_ در حکایتِ ۱۰۰۸ کشف المحجوبِ هجویری میخوانیم: «... مالک دبنار، پس از توبه... منزلتش به جایبی رسید که وقتی در کشتی نشسته بود، گوهری اندر کشتی غایب شد...». با توجه به این حکایت می توانیم بگوییم که نام شخصیّت اصلی ماجرا، مالک دبنار است که خود از شخصیّت های ثابتِ حکایاتِ عارفانه به شمار می آید.

در همین کتابِ کشف المحجوب، در حکایتِ دیگری که زیرشماره ی ۱۰۰۸/۲ آمده میخوانیم که فرالنون مصری میگوید: «وقتی، در کشتی نشستم تا از مصر به جدّه رَوم، جوانی مُرقّعه دار با ما در کشتی بود ...» و از پی این مُقدّمه، همان ماجرای ۱۰۰۸ می آید.

حال در دو حکایتِ متشابه از بستان العارفین به شماره های ۱۰۶۲ و ۱۰۶۲/۲ و ۱۰۶۲/۲ حکایتِ متشابهی از رساله ی قُشیریه که به شماره ی ۱۰۶۲/۳ آورده بیم براوی را همان ذوالتون مصری می یابیم امّا دیگر نامی از شخصیّتِ اصلیِ ماجرا یعنی جوانِ عارفی که متهم به سرقت می شود، نیست. این مسأله نیز شاهدی ست براینکه عارفانه نویسان، تاریخ نویس و گزارش نویس و شرح حال نویس نبوده اند و حق داشته اند نامی را برای قهرمان قصّه ی خود انتخاب کنند یا نکنند.

هیچ خاصیتی ندارد که سوآل کنیم درچه زمان و کدام عارفانه نویش تصمیم گرفته «جوان مرقعه پوش» را با «مالک دینار» یکی کند؛ لیکن این عمل، کمترین ارتباطی با واقعیت های تاریخی و اسناد و مدارک تردیدناپذیر نداشته است. قهرمان این حکایت میتواند نام مالک دیناریافته باشد یا هرنام دیگری که در خواننده شنوندهٔ تأثیر مشبت داشته باشد.

ب ـ نکته ی دیگر اینکه دزد واقعی، در هیچیک از این حکایات، وارد ماجرا و موضوع نمی شود. تنها در ۱۰۰۸/۲ اشاره یمی می شود به اینکه «آنکه صُرّه بُرده بود ـ از اهل کشتی ـ آن را باز داد». به این ترتیب، حس می شود که مسأله ی اساسی در این حکایات، شخصیت دزد و دستگیری دزدان و برملا کردنِ اعمال ایشان نیست، بلکه تهمت زدنِ صاحبان زر و سیم و گوهر است بر عارفان، و قدرت مقابله ی عارفان.

### ۲ ـ یک نگاهِ ساختاری

هجویری در ۱۰۰۸ و قشیری، حکایت را تک شخصیتی کرده اند و تهمت زننده

را با كمك «فعل جمع»، حذف كرده و از فرديّت انداخته اند:

وقتی اندر کشتی بودم، گوهری بدزدیدند. کسی را تهمت کردند از آن مردمان.»

امّا هجویری در ۱۰۰۸/۲ و بُستان العارفین در ۱۰۶۲ حکایت را دوشخصیّتی کرده اند و این دو شخصیّت را با ظرافت ــو در یک جمله ــ در تقابل قرار داده اند، و همین مسأله هم ۱۰۰۸/۲ و ۱۰۶۲ را از نظر اجتماعی، قوی تر کرده است:

«خداوندِ صُرّه، این جوان را تهمت کرد.» ۱۰۰۸/۲

«خداونـدِ صُرّه همى گفت: بَرِ من هيچكس نبود مگرآن مرد كه آنجا خفته است.» ۱۰٤۲

ما از نظر ساختاری، نمونه های ایجاز مُخل، اطنابِ مُمِل، و تناسبِ بین اجزاء
 و عناصر را میتوانیم در این چند حکایتِ متشابه ببینیم:

در حکایتِ قشیری، «بر آب رفتن» به کُلّی حذف شده، که این همان ایجاز مُخلّ است. تصویری چنان زیبا که در هجویری و حکایاتِ متشابه هست، بدون هیچ دلیلی حذف شده است. قشیری کاری کرده که انگار عارف جوان، شناکنان خود را به ساحل رسانده، که این نوعی فرار هم تلقی میشود.

در ۱۰٤۲ بُستان العارفين و تا حدّى در ۱۰٤۲/۲ بسيارى از ارزشها فداى اطناب مُمِل شده:

«ذوالنّون گوید: من بَرِ او آمـدم. او را از خواب بیدار کردم. چون بی خواب شد با من حدیث نکرد تا بِشُد و مسح تازه کرد و دو رکعت نماز کرد. پس ...

گفتم: دیناری و گوهری در آن میان گم شده ...»

تمام آنچه که از ۱۰ و نقل کردیم زائد است. نویسنده ی بستان العارفین با توسعه ی بی جهتِ اثر، آن را ضعیف کرده است. نماز خواندن و عبادت کردن و مسح کردن و مانندِ اینها در شخصیّتِ هر عارفی منظور شده است. این که نویسنده، دوبار به اطلاع خواننده می رساند که صُرّه ی گوهر و دیناری مفقود شده، آنگونه پُرگویی ست که ساختمان را مطوّل و سست می کند؛ مانندِ «او را از خواب بیدار کردم» و «بی خواب شد»، که یکی از این دو جُمله به طور قطع بی خاصیّت است؛ و نیز مکالمه ی «از آنِ موانمرد»؛ و نیز « تونیز همچنین می گویی؟ بر من تو بودی»...

نویسنده ی بُستان العارفین، حداقل، دو روایت از ماجرا را در اختیار داشعه؛ روایتی که میگوید: «صُرّه ی دیناری مفقود شد» و روایتی که میگوید: «صُرّه ی دیناری مفقود

شد». نویسنده ی بستان العارفین خواسته است این دو روایت را در یک حکایت گرد آورد، و همین اثر ایجاد نقص ساختاری کرده است. اصولاً دینار و گوهر را باهم در یک کیسه کردن، منطقی نیست. دینار، پولِ جاری ست، و برای خرج کردن. گوهر، نگه داشتنی ست و برکنار داشتنی. ارزش تصویری حکایت در این است که هرماهی، گوهری به دهان گرفته سر از آب برآورد، نه آنکه هر ماهی یک سکّه یا یک کیسه در دهان برآب بیاید، و یا به مردی که هم سکّه های زر خود را گم کرده هم جواهراتش را، پیشنهاد پذیرفتن یک قطعه جواهر را بدهند — هرچند که آن گوهر، چون خورشیدِ تابان پاشد. نمونه ی بسیار مناسب، از آنِ هجویری ست که میگوید: «گوهری اندر کشتی فایب شد» و یا «صُرّه ی جواهری گم شد».

### ۱۰۶۳ (برابر ۱۰۱۱،۲،۱۰۱۸ و ۱۰۱۹) حکایتِ آهنِ تفته

روزی، باحفضِ حدّادِ نیشابوریْ آهن اندر کوره نهاده بود، شاگردی دَم همی درویشی اندر بازارْ قرآن میخواند، به آنجا رسید که: «... و از خداوندْ چیزهایی برایشان آشکار شود که به شِمارْ نمیآورند»؛ باحفض بِدان فکرتْ مشغول شد، دست اندر کوره کرد، آهنِ تافته را بی کَلبتانْ بیرون کشید و بر سندان نهاد. شاگرد، بُتک همی زد. چون نگاه کرد گفت: ای استاد! کلبتانْ نگرفته یی، دست همی نسوزد؟ ماحفض نگاه کرد، آن بدید. آهن بینداخت، برخاست، و از نیشابور به بغداد باحفض نگاه کرد، آن بدید. آهن بینداخت، برخاست، و از نیشابور به بغداد

•

بادداشت: لطفاً نظری به تحلیل حکایتهای شماره ی ۱۰۱۲، ۱۰۱۲، ۱۰۱۲، ۱۰۱۲/۳ بیندازید. فعلاً چیزی برآنچه گفته شده نمی توان افزود جز اینکه آیه ی قرآن در بستان العارفین با آنچه در «شرج تعرّف» بخاری آمده فرق دارد. این امر نشان می دهد که نویسنده ی بستان العارفین نیز این عقیده را داشته که آیه ی مورد اشاره در «شرح تعرّف»، مناسب موقعیّت نبوده است، و هیچ نابینایی، بدون آگاهی بر مفاهیم پیچیده و کنایی فرآن نمی گوید که نابینایانِ این جهان، در آن جهان نیز محکوم به نابینایی خواهند بود.

### ۱۰۶۶ حکایتِ آبِ چشمِ عاصی

مردی بر در صومعه ی حسن بصری نشسته بود. حسن بصری بربام صومعه نماز همی کرد. اندر سَجده چندان بگریست که آب چشم از ناودان بیرون دوید و بر جامه ی آن مرد افتاد. مرد بجست و گفت: این آب پاک است یا نه؟

حسن آواز داد: بدان نماز روا نبود، که آبِ چشم عاصیان است.

یادداشت: در باب این حکایت و همانندهای آن در آینده سخن خواهیم گفت.

### ۱۰۴۵ حکایتِ زندان و زندانبان

ربیع خثیم از پارسایان بود. روزی چند نالید. آن روز که بخواست مُرد، نمازِ بامداد بکرد، تما وقتِ چاشت نمازِ چاشت بکرد و دلِ قرآن داشت بخواند. پس دختر را گفت: مرا بخوابان و چادری اندر روی من کش و تو بیرون شو! آن دختر چنان کرد و بیرون رفت و در فراز کرد.

ساعتی برآمد، همسایه یی اندر آمد و گفت: ای دختر! بنگر که پـدرت را حال چگونه است!

دختر گفت: او خوش خفته است.

گفت: نیکوبنگر!

گفت: خفته است.

گفت: بهترنگر!

دختر بنگریست، ربیع جان داده بود.

آن زن را پرسیدند: تو به چه دانستی؟

گفت: در این ساعت خفته بودم؛ ربیع را دیدم دامن کشیده همی دوید.

گفتم: «ای خواجه می دوی؟» گفت: «خاموش، که زندانبان را غافل یافتم، در زندان دنیا شکستم و از آنجا بجستم». بیدار شدم، دانستم که وی مُرده است ــ رحمه الله.

### چند لحظهی تحلیلی

#### ١ ــ تحليل محتوايي

در باب مرگ آشنایی عارفانِ قصّهٔ سخن گفته پیم، و باز، بنابه موقعیّت خواهیم گفت؛ چرا که انسان تا با مرگ پیمانی دوستانه نبندد و هراس از مردن را در دل خویش نمیراند، امکان مبارزه اش با ستم و ستمگر وجود ندارد.

در اقدام، پایه، پذیرش آسوده خاطرانهی شهادت است و مرگ.

پایه، دل کندن از جهانی ست که در آن، بیداد، بیداد میکند.

سازمانهای سیاسی ـ انقلابیِ جهان، در نخستین گام، پیروان و رهروان طریقتِ خود را روبروییِ دلاورانه و خونسردانه با مرگ میآموزند.

**هر انقلابی، به همت ِ مرگ آشنایان جان برکف، به پیروزی میرسد.** 

راه اندیشمندان را از جان گذشتگان هموار میکنند.

حکایت «زندان و زندانبان»، به شیرینی، پروازِ عاشقانه به سوی مرگ را تبلیغ میکند؛ زندگی را زندان، مرگ را گریختن از زندان، و عُلقه های این جهانی را زندانبان می بیند. حکایت، آنچنان روان است و ساده که هر روستایی ساده دلی به مفهوم آن دست می یابد، و این یکی از اساسی ترین ویژگی های حکایت نویسی در مکتب عرفان مملی ست؛ درست به عکسِ مطالبی که در عرفان نظری ـ فلسفی گفته می شود و نویسنده می کوشد که با کمکِ پیچیده سازی، عمق را تبلیغ کند.

در حکایتِ «زندان و زندانبان»، مقایسهٔ بدون پیچیدگی انجام میشود؛ روابط نیز عاری از ابهام است: مرد را دخترش در بستر مرگ میخواباند، بدون بحث (که ضمناً روابط صمیمانه ی «درون خانوادگی» را نیز نشان میدهد). پای مریدانِ فیلسوف منش و تفسیرهای گنگ از مرگ در میان نیست. خبر مرگ را هم همسایه میآورد، باز، نه مریدی آنچنان.

شایان توجه است که صوفیِ عمل گرا، بیزار از زندگیِ این جهانی نیست؛ بیزار از خوردن، خفتن، لذّت بردن ازطبیعت و زیبایی ها، کار کردن، سفر کردن، نگریستن،

خواندن، و خدمت کردن نیست؛ امّا زمانی که شرایطِ زیستْ آنچنان دشوار می شود که این محلّه، این شهر، این مملکت و این جهان به زندان تبدیل می شود، صوفیِ قصّه، مرگ را ترجیح می دهد، و در این امر، اشاره یی ست روشن و سیاسی: آنچه صوفیِ قصّه را به نخوردن و امی دارد، عدم مساوات است نه جُرمْ بودنِ خوردن: گرسنگیِ یک گروه و سیری بیش از حدّ یک تَن.

اگر صوفی قصّه، خود را در پرهیز از عشق ورزیدن با زنان می آزماید، به جهتِ آن نیست که همچون بخشی از روحانیّتِ مسیحی، از اساس، عشق ورزی را بر خود حرام دانسته باشد، بل به خاطر آن است که می داند در روزگار خطر، روابط جسمانی و شهوتِ تن، چگونه انسان را از جهاد بازمی دارد.

اگر صوفی قصّه، گهگاه، رنج طلب به نظر می رسد، این امر، هیچ ارتباطی با رنج طلبی بیمارانه و یک انحرافِ روانی ندارد، بلکه رنج طلبی صوفیِ حکایت، صرفاً به خاطر همدردی با رنجمندانِ جامعه است. او می داند که جامعه در عذاب است، و بنابراین، او نمی تواند در پناهِ حکومت، نان و بَرّه یی داشته باشد و دکّانِ خودنمایانه ی عبادتی.

اگر صوفی حکایت، کار سخت یدی و فکری را به خاطریک لقمه نان تجویز میکند، به خاطر اصالتی ست که این مکتب، برای کار قائل است و اهمیتی که به زحمتکشان جامعه می دهد: فتی کاران، دهقانان، کاسبان و کارگران یدی. اینها نگره بافی و جعل عُمق نیست؛ زندگی ست. صوفی عمل گرا، دعوت به خود آزاری نمی کند مگر در شرایطی که می بیند دیگران، بی آنکه خود بخواهند، آزار می بینند و درد می کشند.

حکایاتی نظیر ۱۰۱۲ (غلام شاد)، ۱۰۲۰ (نجات از چاه)، ۱۰۲۱ (ده درویشِ تشنه)، ۱۰۲۹ (شکر نعمت)، ۱۰۳۷ (آن دو درخت)، ۱۰۶۱ (نیل و دختر) نشان میدهند که عارفِ قصّه وقصّه نویسِ مکتب عرفان سیاسی، از زندگی گریز، از شادی گریز، از کار و کمک و عشق گریز، و عاشقِ درد و مرگ و مرض نیست، بلکه شرایط است که او را وادار میکند که مُبلّغ و منادی مرگ و اعتبار مرگ باشد.

اگر برای انسان، برای اکثریت انسانها، این جهان حال و هوای زندان نداشته باشد، آنوقت، هردو جهان به اعتبار می رسد. اگر زندگیِ این جهانی را فقر و ظلم و درد و فساد، تباه کنند، صوفیِ عمل گرا معتقد است که از هردو جهان می توان بهره گرفت. ضرورتی در حذف یکی به سود دیگری وجود ندارد.

#### ۲۹۲ ۵ صوفیاله ها و عارفاله ها

(به حکایاتِ ۱۰۳۲، ۱۰۳۲/۲، ۱۰۳۲/۳ و ۱۰۳۲/۲ (مرگ آشنایی) نیز نظری بیندازید.)

#### ٧ ـ يک نظر به ساختمان حکايت

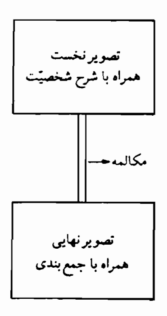
ساختمانِ این عارفانه را می شناسیم؛ همانندِ ساختمانِ بسیاری از عارفانه های کوتاه است، و به خصوص بسیاری از عارفانه های ناب هجویری:

الف \_ يک تصوير و شرح شخصيّت (مَدْخَلَ)

ب ـ بک مکالمه ی روشنگر و پیش بَرَنده ی موضوع

پ ـ تصویر دیگری که متکی ست به تصویر الف، و جمع بندی را در خود

.elce.



۱۰٤٦ حکایتِ علّتِ گرفتگی دِل

مردی، نزدیک پارسامردی، کیسهی پُر دِرَم به دست گرفته گفت: یا استاد! دلم تاریک شده است. مرا بندی ده!

بارسا گفت: اندرآن کیسه چه داری؟

گفت: دِرم.

گفت: جند است؟

گفت: هزار درم. چیزی خواهم خرید.

گفت: سِرِ كيسه بازكن!

باز کرد.

پارسامرد، یک درم برگرفت و گفت: پیش ترآی!

ييش ترآمد.

پارسا آن درم برچشم وی نهاد و گفت: چشم باز کن و بنگر!

گفت: این درم برچشم من است، نمی بینم.

گفت: ای مرد! یک درم بر چشم سرنهادی، دنیا را نمیبینی، پس هزار درم بر دل نهاده یی، چگونه چشم دل تاریک نشود تا عُقبی را بینی؟

### چند لحظهی تحلیلی

#### ١ ــ تحليل محتوايي

در حالی که عادی نویسانِ ادبیّاتِ داستانی ــ یعنی قصّه نویسانی که غیر عارفانه و غیرمذهبی مینوشته اند و با جریان های سیاسیِ روزگار خود مستقیماً و از روبرو درگیر نمی شده اند ــ یکی از استوارترین معیارهایشان جهت وصول به سعادت، ثروت و مکنتِ دنیایی ــ مال و منال، زر و سیم، خانه و آبادی ــ بوده، و در اکثر داستان های این گروه بزرگ از نویسندگان، می بینیم که ثروت و مقام ــ و نه منزلتِ اجتماعی ــ از عمده ی ایجاد حسّ خوشبختی ست، عارفانه نویسان، پُشت کرده به تمامیِ این نویسندگانِ وابسته به طبقه ی متوسط و کم و بیش مُرفّه، به راهِ خود رفته اند و زر پرستی را ستون فقراتِ سیه بختی معنوی انسان دانسته اند.

واقعاً حکایتی ست که حتی بزرگواری چون استاد فردوسی ـ چنانکه در تحلیل برخی از داستان هایش هم دیده پیم ـ گرچه پیوسته از اخلاق و شهامت و گذشت و جوانمردی و مانند اینها سخن می راند، اما، شخصیت های قصه هایش، نه به یاری این صفات، که با زور بازو و خوش خدمتی به شاهان و شاهزادگان و دست یابی به مکنت و ثروت و غنیمت، به لذت و سعادت می رسند.

بدیهی ست که وقتی شاهنامه که ریشه های اسطوره یی افسانه یی به مذهبی نیرومند هم دارد و شخصیت هایش، غالباً، نه آفریده شده به وسیله ی فرودسی، که بازآفرینی شده اند یا این اندازه از سرکوب تمایلاتِ زر پرستانه و شوکت گرایانه به

دور مانده باشد، دیگر از سایرِ آثار داستانیِ عادیْ نویسانِ این دوره چه انتظاری می توان داشت؟

ما، چنانکه در تحلیلِ فشرده ی چند قصّه از مرزبان نامه نشان داده پیم، هلی الاصول و معمولاً، در مرزبان نامه، و مجموعه داستان هایی از آن دست، به جستجوی معنویتی سیاسی ـ مردمی ـ هدف دار نمی توانیم رفت، بلکه به مدد این قصّه های جدّاب و شیرین، قادر به کشف عواملِ انحطاط جامعه و شناختِ ساختار جامعه و روابط پیچهده ی اجتماعی خواهیم شد، چنانکه در شاهنامه ی فردوسی، علاوه براینها، و مقداری پند و اندرز، به شناخت همه جانبه یی از ستم شاهان و درباریان بر توده ی مردم دست می یابیم.

حکایت «علّت گرفتگی دل»، یکی از بهترین نمونه های داستان های ضِدّ زر پرستی و خَد ثروت گرایی ست ـ در حدّ یک الگو: روان، استدلالی، ساده، پُرکشش و بسیار شیرین و شیرین در حدّ یک لطیفه امّا با ساختمانِ کامل داستان.

ایجاد ارتباط میان صُغرا و کبرا (یا مُقدّمه و نتیجه)یی که واقعاً هیچ ارتباطی با هم ندارند و نمی توانند هم داشته باشند (یعنی دل گرفتگی مرد، و بستن راه دید او به کمک یک قطعه فلز، و آن نتیجه گیری شگفت انگیز امّا حسّی و مقبول) البته بازی زیبا و نمادینی ست که تنها از ادبیّاتِ داستانی برمی آید. مرد، از اندوه و افسردگی می نالد. مارف، با یک سکّه، راه دید او را می بندد، و با این عمل به نتیجه یی که می خواهد، می رسد: ثروت، اسباب افسردگی و دل مُردگی ست.

در اینجا، آشکارا امّا با ظرافت و موذیگری هنرمندانه، یک عملِ نُمادین صورت گرفته است: «سکّه برچشم نهادن» نمی تواند هیچگونه رابطهی منطقی با اندوه داشته باشد، مگر آنکه «سکّه»، کنایه از ثروت و مکنتِ مادّی باشد، ثروتِ مادّی، قرینِ تاریک دلی و افسردگی و سیه روزگاریِ معنوی؛ و «چشم ظاهر» اشاره به «بینشِ باطنی» داشته باشد. در این صورت، البته اگریک سکّهی کوچکِ ناقابل، به این سادگی، راهِ دیدنِ واقعیّت \_یعنی دنیای مادّی گرداگردِ ما \_ را می بندد، یک کیسه سکّه، قطعاً راهِ در کِحقیقت \_ که به معنا و معنویّت اشاره دارد \_ را خواهد بست، و انسانِ دورمانده از واقعیّت و حقیقت، انسانِ تاریک دلی ست \_ بلا تردید.

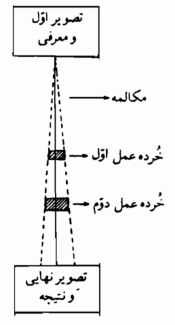
و باز، نتیجه ی کُلّی تری هم وجود دارد: حال که فقط یک کیسه سکّه چنین می کند، آن همه ثروت که ثروت اندوزان گرد می آورند، ببین با دل های ایشان چه ها می کند و چه ها خواهد کرد!

فقط یک قدم مانده است که عارفانه نویسِ ما، مستقیماً، شخصِ سلطان یا خلیفه یا حاکم را مورد تهاجم قرار بدهد؛ چرا که همه ی مردم، مردم کوچه و بازار، مردم آن زمان و بسیاری از زمانها، میدانند که سلطان و خلیفه و حاکم و رییس و فرمانروا، بیش دارندگان بزرگ اند و صاحبان کوهِ سکّه.

### ۲ \_ نگاهی هم به ساختمانِ حکایت

ساختمان این حکایت، تقریباً و نه کاملاً، متشابه ساختمانِ ۱۰۶۵ است، با این تفاوتِ مختصر که در اینجا، تصویرهای دو سوی مکالمه، حجم کمی دارد، و در مقابل، مکالمه، مطوّل شده است. از این گذشته، در لابلای مکالمه، چند خُرده عمل نیز انجام می گیرد که ارزش پیش بَرَنده ی بسیار دارد:

« - سر کیسه باز گن!
 باز کرد.
 - پیش تر آی!
 پیش تر آمد.
 - بنگر!»



(نقطه چین ها نمودار نیرویی هستند که خُرده اعمال به پایانه میدهند.)

حکایتِ «علّتِ گرفتگیِ دل»، از نظر ماجراشناسی، ساخت و بافتِ مُعمّایی دارد، و به همین دلیل هم به لطیفه شبیه شده است. خواننده، حس می کند که پارسا، سرانجام، غلبه خواهد کرد؛ امّا نمی داند چگونه، تا به آن کلکِ زیبا و هوشمندانه

می رسد. پیش بینی ، ممکن نیست، و پیش بینی کنندگان نیز قطعاً اشتباه می کنند.

### ۱۰۶۷ حکایت عبادت و عنایت

صالح مُری اندر بازار آمد روزی. یکی را دید مست همی آمد، ویکی دید سرود میگفت، ویکی دید بیع و شِرا میکرد، ویکی را دید سخنِ فحش میگفت. غمناک به خانه آمد. گفت: ای عجب! کاشکی بدانی که با چندین معصیتِ گونا گون خدای تعالیٰ با این بندگان چه خواهد کردن.

آن روز بِدان غم بود. شب در خواب دید که آینده یی آمدی، گفتی: ای صالح! به عبادت منگر، به عنایت بنگر! به معصیت منگر، به مغفرت بنگر! به عصیان منگر، به فرآن بنگر! ندانستی که هر معصیتی که عاصیان بیارند، چون روی به قرآن نهند، قرآن عصیانِ ایشان را پاک کند؟

یادداشت: «شِرا» و «شِراء» به معنای خریدن و خرید است. «بیع و شرا» یعنی «فروش و خرید» و معامله؛ امّا در اینجا مقصود نویسندهٔ فروش و خریدِ غیرمجاز و حرام آلوده است نه هرنوع خرید و فروشی.

«سرود گفتن» نیز در این متن به معنای خواندنِ اشعارِ رکیک است با آهنگی زشت و تحریک کننده، نه سرود خواندن به معنای متداول.

یادداشت دقم: لطفاً نگاه کنید به حکایتِ ۱۰۳۹ (دریای رحمت) از همین کتاب بستان العارفین، و «یک نگاه به محتوا»ی آن. با توجه به آنچه در مُقدّمهی کُلّی بر عارفانه ها آمده است و آنچه در مؤخّره، در زمینهی «شعاع بخشش خداوندی» خواهد آمد، موقتاً نکته یی نمی ماند.

در بابِ فساد اجتماعی و سقوط توده های شهری و انحطاط اخلاقی طبقه ی متوسط و مُرفه و نیز آقشارِ انگلی جامعه، به جای خود سخن خواهیم گفت.

در زمینه ی کمارآمدی های زبان باید گفت که لفّاظی هایی نظیر «عبادت و منایت»، «عُصیان و قُرآن» و «معصیت و منفرت»، نثر را از آسودگی انداخته، از زبانِ مردم یا اکثریّت دور کرده، و صنعتِ نوشتن را جانشینِ هُنر نویسندگی کرده است. کُلّ

حكايت نيز مغلوب بارفاسد زائدى شده است. و از اينجاست كه زبان نوشتارى، تدريجاً، در مالكيّتِ خواص درمى آيد \_ يعنى اين مالكيّتْ تسجيل مى شود \_ و از حيطه ى ادراكِ مستقيم و بدونِ عذاب توده ها بيرون مى رود؛ كه به اين مسأله نيز به هنگامْ خواهيم پرداخت.

این حرکتِ زبانبازانه، بعدها، در حدِّ افراط و بلاهت، خواهیم دید که نثر بهشتیِ فارسی را به ابزار فضل فروشی ها و بازیگوشی های اشراف منشانه ی شه پسندانه ی جاهلانه ی ضدّ فرهنگیِ ضدّ مردمی تبدیل خواهد کرد.

گفته پیم: «به کارگیری توانایی های زبان تا آنجا مُجاز است که محتوا، موضوع و مقصود را مورد مُخاطره و تجاوز قرار ندهد و لفظ و صوت را بر معنا مسلّط نکند».

در این حکایت، از پی هم آوردنِ «عصیان» و «قُرآن» به گونه ی یک بازیِ زبانی، مسلماً معنا را مخدوش کرده است؛ چرا که با در نظر گرفتنِ موضوع داستان، رابطه یی میان «عصیان» و «قرآن» وجود ندارد که به کارگیریِ این دو واژه را، اینگونه، الزامی یا حتّیٰ موجّه کند (و اصولاً در ادبیّاتِ عارفانه، «عاصی» کسی نیست که قرآن را نفی کرده باشد یا در اصالتِ آن شک روا داشته باشد) همانطور که میان «عبادت» و «عنایت پین رابطه یی محسوس نیست. در این حکایت، شکایت از «عدم عبادت» است نه «عبادت». بنابراین، همان «به معصیت مَنگر، به مغفرت بنگر!» کاملاً کفایت کننده است و رساننده ی مقصود. الباقی همه لفّاظی ست.

### ۱۰۶۸ حکایتِ پرندهی آزاد شده

روزی سفیان ثوری دربازارهمی شد به مُهمّی؛ مرغکی را دید اندر قفس از آن، چنان زاری میکند. سفیان بشد، آن مُرغک را بخرید به بهای گران و دست بازداشت و آن مرغک بپرید؛ و هرروز علی الدّوام برسفیان آمدی، چون او نماز کردی، پیش او همی بودی، و چون سفیان از نماز فارغ شدی و دست بَروی فرو آوردی، آن مرغک برفتی؛ و در روزی دو بار بامداد و شبانگاه بیامدی، هرجا که سفیان میرفتی او برپی وی همی رفتی، تا سفیان را اجل فراز آمد؛ چوبر جنازه نهادندش آن مرغک بیامد بر جنازه بانگ همی کرد و خود را بر جنازه همی زد؛ چون به گور کردندش مرغک بیامد بر جنازه بانگ همی کرد و خود را بر جنازه همی زد؛ چون به گور کردندش

آن مرغک اندر آن خاک گور همی تهید تا آواز شنید که خدای عَزَّ و جَلُ شفاعت آن مرغک و شفقتِ وی بر خلقُ بیامرزید سفیان را.

آنگاه، خلق بازگشتند، آن مرغک بپرید، و هرگاه که مردمان به زیارتِ گور آمدندی، آن مرغک را بر سر گور دیدندی.

# يک بحثِ کوتاهِ تصويرْشناختي

حکایتِ «پرندهی آزاد شده»، مرکب از شش تصویرِ پویای بسیار لطیفِ فراواقعی نُمادین است که در کُل، در تمام ادبیّاتِ داستانی ایران و اسلام عارفانه و فیرهارفانه سهانند ندارد.

تجزیهی حکایت به تصویرهای تشکیل دهندهی آن، ارزشِ ساختاری و زیهایی شناختی داستان را، شاید، قدری بهتر نشان بدهد.

۱ ۔ «روزی سُفیانِ تُوری دربازار همی شد ـ به مُهمّی؛ مرغکی را دید اندر فلس ـ ازآن، چنان زاری میکند.»

«بازار»، همچنان که در بسیاری از حکایات عارفانه می بینیم، به معنای «بازارِ زندگی» و «معبر حیات» است؛ معبری که در آن، جملگیِ خلایق در رفت و آمدند و سرگرم کارهای خویش. یکی درد می فروشد، یکی درد می خرد. یکی از راه به اسارتِ کشیدنِ زندگان و آزار ایشان، لذت های دنیوی فراهم می آورد، و یکی با آزاد کردنِ زندگان خوش الحان، توشه ی آخرت برمی چیند.

باز، همان حکایت «زندان» است و رهایی: اعتبار آزادی از دیدگاهِ عرفانِ عملی: قیمتِ بی حدِ آزادی و دِینی که آزاد شده نسبت به آزاد کننده دارد.

تصویر یکم، جزءبه جزء قابل تحلیل است. از تفسیر میگذریم که کار به مثنوی هفتاد من می رسد.

اگر سفیانِ ثوریِ عارف، در بازار قدم می زد و گردش می کرد؛ یعنی کاری نداشت که انجام بدهد و محضِ مطالعه و مشاهده به بازار آمده بود، و آمده بود که تفرّج و تفریع کند، البته خریدن و آزاد کردنِ آن مُرغک مسأله یی نبود و ارزش چندانی نداشت. این هم تفریحی بود مانند تفریحات دیگر: یک بازی و وقت گذرانی خاطره انگیز؛ امّا سفیان، چنانکه حکایت نویس ما می گوید: «در بازار می شد به مُهمّی»؛ یعنی «جهت

انجام کار مهتی از بازار میگذشته است»، و در این شرایط است که ایستادن و خریدن مرغک و آزاد کردنش، اهمیّت نهایی خود را می یابد. انسان، زمانی که شتابان به کاری مهم می رود، ذهنا بر سر مسائل مربوط به همان کار تمرکز می یابد و ارتباطش با گردا گردش قطع می شود. عارف قصه می گوید: اگر در چنین حالی در اندیشه ی دیگران و دردهای دیگران بودی به راستی عارفی، بزرگی، انسانی، و اهل سیاستی.

به این ترتیب، اصطلاحاتِ «بازار» و «به مُهتی میشد» نقش اساسی خود را در عمیق کردنِ تصویر داستانی برعهده گرفته اند و به انجام رسانده اند. پس از این دو، به واژه ی ساده ی «مرغک» می رسیم با آن «کاف کوچکی». ظُلم بر دارندگان این کاف، غم انگیزتر از ظلمی ست که بر قدرت مندان می رود. پرنده ی کوچکِ ناتوانی را به اسارت گرفتن و به گریستن از در و واداشتن یک مسأله است، و زورمندی تنومند راکت بستن مسأله یک دیگر. در این حکایت، پای یک پرنده ی کوچکِ مظلوم در میان است نه موجودی چنان بزرگ که لااقل به خوراکی مطبوع و سیرکننده بر سفره ی اغنیا شدن بیارزد.

واژه ی «قفس» را در ادبیّاتِ صوفیانه میشناسیم و با وسعتِ کارکردِ آن آشناییم. این واژه ، در ادبیّاتِ نمادینِ عارفانه ، هرگز اشاره به «عین جِنس» ندارد بلکه انگشت مینهد بر اسارتِ انسانها در بند مظالم ستمگران ، و نه آنگونه که برخی گفته اند ، تمامیِ دنیای مادّی را بچه خوب و چه بد ندان پنداشتن . دنیا ، تحت شرایطِ معیّنی به زندان تبدیل میشود ، نه تحت هر شرایطی .

و سرانجام، در تصویریکم، «چنان زاری میکند»، موقعیّتِ غم انگیز پرنده را مینمایاند. پرنده ی اسیر، اگر چنان زاری نمیکرد، خودبه خود توجّه سفیان به او جلب نمی شد و قصد آزاد کردنش را نمیکرد. ناله ی پرنده ی گرفتار از عشق پرنده به آزادی خبر می هد و نفرتش از قفس.

# ۲ \_ «شفیان بشُد، آن مرغک را بخرید \_ به بهای گران \_ و دست بازداشت و آن مرغک بیرید.»

در وهله ی اوّل، واژه ی «بشُد»، نماینده ی اقدام ارادی سفیان است؛ اقدامی که با حرکت همراه است و درخواستِ وقتِ اضافی دارد. اگر نویسنده میگفت: «سفیان، آن مرغک را خرید و آزاد کرد»، کار، به نظر، بسیار بی بهاتر از این میآمد، و خبر از عملی میداد اشراف منشانه و فخرفروشانه؛ امّا «بشد» به معنای «رفت» بنمایل فردی سفیان را به نجات پرنده نشان میدهد، و ضمناً افتادگی او را. سفیان، کار

آزادسازی را «ضمن عبور» و «سرسری» انجام نداده است، بلکه ایستاده، از راهی که میرفته خارج شده، رو به جانب مرد زندانبان آورده و آزادی پرنده را طلب کرده است.

«به بهای گران»، تأکید دیگری ست که تصویر داستانی را عمیق و غنی میکند. ما میدانیم که صوفیانِ قصّه، به ندرت ثروت و مکنتی داشته اند، و یا حتی آنقدر که بتوانند زندگی خود را بگذرانند. ما میدانیم که دست تنگی صوفیانِ قصّه، از ویژگی های شخصیتی ایشان است؛ و میدانیم که صوفی آن شاهزاده یا درباری ثروتمند نیست که بتواند به هنگام عبور از خیابانها سوار بر اسب یا گرده ی بردگان مشت مشت سکّه بیاشد و بگذرد. پس، «به بهای گران» خریدن، عظمتِ اقدام را میرساند و عشق سفیان به آزادسازی را.

آوردنِ عبارتِ «دستُ بازداشت و آن مرغکُ پرید»، بلافاصله بعد از عبارتِ «مرغک را به بهای گران خرید»، حادثه بی ست در ایجاز. سفیان، حتیٰ یک لحظه هم پرنده را در دستهای خود نگه نمی دارد؛ یا بهتر است بگوییم نویسنده ی بُستان العارفین، پرنده را یک لحظه هم در دستهای سفیان نگه نمی دارد و کاری نمی کند که سفیان بتواند خود را به پرنده بشناساند، پرنده را مدیون خود کند، پرنده را وادار به ایجاد رابطه با خود کند. سفیان، فرصت نمی یابد \_یا این فرصت را رد می کند \_ که «منم» بزند، فخر بفروشد، شمایش آزادیخواهی بدهد، بخشش را دکان کند، و عابران راوادارد که او را ببینند و بستایند. می خرد و رها می کند و پی کار خود می رود. همین.

۳ ــ «و هرروزْ على الدّوام برِ سفيان آمدى، چون او نماز كردى، پيشِ او همى بودى، وچون سفيانْ از نمازْ فارغ شدى و دست بَروى فروآوردى، آن مرغك برفتى؛ و در روزى دوبارــبامداد و شبانگاهــ بيامدى.»

در این تصویر، که در مرکز حکایت هم قرار گرفته، نویسنده، مسألهی اساسی و معوریِ خود را بیان میکند، و مسألهی عرفانِ سیاسی را. چنین اعمالی ... آزاد کردنِ اسیران به بهای گران، و از مُهم خویش به خاطر رفاه دیگران گذشتن ... تنها از کسانی برمی آید که اهل عبادت اند و حق، و نه اهل عبادت ریایی البته؛ و آنها که خالص اند و پاک اند و روبه خدای خود دارند و آنچه میکنند به سودای مُزد نیست؛ و مزدِ راستین را هم همین ها که مزد نمی طلبند میستانند. چه لذّتی بزرگتر از اینکه پرنده ی آزادمنشی، پرنده یی که در زندان، پیوسته زار زنان بوده، اینک به رغبت، به زیارت آزاد کننده ی خود بیاید ... آنگونه که گویی به اسارت آمده است.

انسان، درقاب این تصویر : پرنده در کنار سفیان - هزاران تصویر زیبا را

می تواند مجسم کند: پرنده ی رنگین بر شانه ی سفیانِ سیاه پوش؛ پرنده ی رنگین بر جانمازِ سپید با نقشمایه های ایرانی - اسلامی؛ پرنده، کِز کرده، در برابر سفیان، نگرانِ خم و راست شدن های موزونِ عارف؛ پرنده، چهچه زنان در فضای ساکتِ نمازخانه، بر سجاده ی عابد؛ پرنده ی رنگین پر و بال، نشسته و خِف کرده بر کف دست سفیان ...

در این تصویرِ ماندگار، با توجه به اهمیتی که نویسنده برای نمازقائل بوده و تأکیدی که بر کلمه ی نمازداشته، این واژه را دوبار به کار بُرده است تا مخاطب، اگر باراوّل، آن را از دست بدهد، بار دوّم گرفتار آن شود. مسلماً، با رابطه یی که نویسنده میان پرنده و سفیان ایجاد کرده، پرنده ی کوچک را میتوان در مواقع مختلف و به صورت های مختلف نزد سفیان مُجسّم کرد؛ امّا بدون شک، در هیچ حال، زیباتر، ملکوتی تر و پُرمعناتر از هنگام نمازنیست. پرنده، چنانکه نویسنده میگوید: «هرجا که سفیان میرفت، با او میرفت»، امّا بهترین تصویر قابل ارائه، همان تصویر «پرنده کوچک بر سجّاده ی عارف» است، تا آنجا که خود پرنده نیز به نفس عبادتِ تبدیل می شود و به دلیل طهارتی که دارد، و رنجی که در قفس کشیده است، به مقام منیع شفاعت می رسد، حتی شفیع سفیانِ صوفی پاکنهاد شدن.

٤ ــ «هرجا كه سفيان مىرفتى اوبرپى وى همى رفتى، تا سفيان را اجل فراز آمد؛ چون بر جنازه نهادندش آن مرغك بيامد بر جنازه بانگ همى كرد و خود را برجنازه همى زد.»

حرکتی که حکایت به سوی اوج دارد، در این تصویرِ تکان دهنده به نقطه ی نهایی اوج می رسد: وفاداری و سپاسگزاری.

آن پرنده که به خاطر وصول به آزادی و زیستن رها از قید و بند اسارت، آن همه آه و فغان میکرد و خود را به در و دیوار زندان میکوبید، حالیا آماده است که آزادانه مرگ را انتخاب کند. خود را بر جنازه میکوبد تا شاید با مُنجی خود همراه شود و در کنار منجی خود به خاک سپرده شود \_ چنانکه در تصویر آرام بخش بعدی این خواست را به رأی العین می بینیم.

صدای آواز چنین پرنده یی، تمام طول تاریخ حیات بشر را پُر کرده است: وفاداری و سپاسگزاری.

۵ ــ «چون سفیان را به گور کردند، آن مرغک اندر آن خاکِ گور همی تپید تا آواز شنید ...»

این، تصویری ست پیوسته به تصویر چهار، و ادامه ی کامل آن؛ لیکن آغاز

آرامش است و صبوری. خداوند، شفاعتِ پرنده را میپذیرد. پرنده، طبیعتاً گور را ترک میکند. پرنده، دینِ خود را در حدِّ توانِ خود داده است. سفیان، عاشقِ آزادی بود؛ پرنده، نُمادِ آزادی. میان این دو، پیوستگی، ابدی ست...

۹ ــ «آنگاه، خلق بازگشتند، آن مرغک بپرید، و هرگاه که مردمان به زیارت گور آمدندی، آن مرغک را بر سر گور دیدندی.

آخرین تصویر، تصویری ست کم و بیش به ثبوت رسیده و ساکن شده: سنگِ قبری و پرنده یی برآن؛ پرنده یی خوش آواز و پُرسوزْ خوان.

زائران، آرام می آیند، آرام می بینند، و آرام می روند.

در این تصویر، آرامشی ست ابدی.

بازگشت به تک تکِ تصویرها نشان میدهد که هر تصویر، گرچه به ظاهر، یک پرده ی نقاشی ست\_زیبا و دل انگیز؛ امّا وجود «حرکت»، این پرده ها را از نقّاشی جدا میکند و به هنر داستان نویسی متعلّق میکند.

در هر تصویر، بدون شک، حرکتی است و یا چندین حرکت. خواننده خود می تواند این حرکات را استخراج کند.

یادداشت: با توجه به کارکردِ زبان در این حکایت، و روانی، راحتی، و ایجازِ نابِ آن، باید صراحتاً بگوییم: نویسنده ی این حکایت و نویسنده ی حکایت باید صراحتاً بگوییم: نویسنده ی این حکایت و نویسنده ی حکایت بندون افاظی و زبان بازی، از امی تواند یک تن باشد. کسی که توانایی آن را دارد که بدون افاظی و زبان بازی، از اوج لیاقتهای زبان استفاده کند، هرگز متمایل به آن حرکات نخواهد شد، و کسی که آنقدر در بند اداواطوارهای زبانی ست، قادر نخواهد بود که در حکایتی، اینگونه قلم را رها کند تا با سُریدنی سرشار از لطف، وظیفه ی خود را به انجام رساند.

و شاید، البته، این دو حکایت متعلّق به دو دوره از کار نویسندگی خالقِ بستان العارفین باشد، و یا منابع آثار با هم فرق بسیار میداشته است.

نکتهی قابل اعتنا و تعمق، هماهنگی نثر است با موضوع و محتوای حکایت. با نثری چنین سیّال و سُرنده می توان به مسألهی لطیفِ آزادی پرنده ی عاشقِ آزادی پرداخت.

#### ۱۰۶۹ حکایتِ آن دیوار

ابوحنیفه را از مردی چهار صد درم طلب بود. اندر محلّه ی آن مرد شاگردی از آنِ ابوحنیفه بمُرد. ابوحنیفه به جنازه ی وی رفت. آفتاب، گرم می تافت. هیچ جائ سایه نبود که بنشستی مگرزیر دیوار آن وام دار. در زیر آن دیوار ننشست. گفت: مرا بَر خداوندِ این دیوار وام است. اگر از دیوار او این مقدار منفعت گیرم، رِبا بود و مَن رباخوار شوم. اندر آفتاب بنشست و به تفکر فرو شد. چشم باز کرد، سایه ی آن دیوار برخود دید. برخاست، لاحول کرد، به درِ خانه ی آن وام دار شد و دَر بزد. وام دار بیرون آمد.

ابوحنیفه گفت: آن چهارصد درم که بَرِ توست به تو بخشیدم، که در سایه ی این دیوارِ تو نشسته بودم. مرا بِحِل کُن تا در قیامت در صفِ رباخوارگان نباشم.

### چند لحظهی تحلیلی

۱ \_ مسألهى تك گويى هاى درونى

گفت و گوی با خویش، اگر به هنگام باشد و طول مدّتِ آن و حجمی که اشغال میکند متناسب با سایر سازه های داستان باشد، یکی از کارآمدترین ابزارهاست در سر و سامان دادن به آشفتگی ها و پیشبرد منطقیِ داستان و عاملی ست بسیار مؤثّر در رُشد و دگرگون سازی شخصیّت های داستان.

شخصیت ها، بدون گفت و گوی با خود که در عمده ی موارد نوعی تنهایی گزینی نیز هست هرگز نمی توانند به طور بنیادی متحوّل شوند؛ یعنی پویایی شخصیت، مسلماً به حادثه و تک گویی های حولِ حادثه مربوط می شود.

در حکایتِ «آن دیوار»، شخصیّتِ اصلیِ داستان، در فشرده ترین صورت ممکن، و با تحلیلیِ اخلاقی منطقی، ظی یک تک گوییِ درونی، مجموعه بی از اقدامات بعدی خود را برنامه ریزی میکند درست مانند شطرنج بازی که با یک حرکت، نقشه ی چندین حرکت را می ریزد. شخصیّت داستان، از پی این تک گویی، ابتدا مشقّتِ در آفتاب نشستن را می پذیرد (و به تفکر فرو شدنِ او قطعاً در ارتباط با همین مسأله ی ربا و

#### ۲۷۴ ۵ صوفیانه ها و عارفانه ها

فساد اخلاقی حاکم برجامعه بوده است) و سپس اقدام به بخشیدنِ وام را.

با توجه به اینکه عارف، دائماً درگیر با خویشتنِ خویش است و جهاد با نفس و مهاحثات درونی، اینگونه تک گویی های درونی در داستان های عارفانه، اغلب، نقشی اساسی دارد.

ما می توانیم اینگونه تک گویی ها را «تک گویی های دگرگون ساز» بنامیم: مکالمه ی خود با وجدان، مکالمه ی میان نفسِ نیکخواه و نفسِ بدکار، میان خود و دیگری پنهان در خود.

## ۲ \_ مسألهى تصويرسازى

گُلِّ حکایت، یک تصویر است، و یا به تعبیر دیگریک «صحنه». زاویهی نگاهِ نویسنده، البته عوض می شود؛ امّا صحنه عوض نمی شود.

دو نوع زاویه ی نگاه در حکایت محسوس است:

الف: نگاه شخصیت به آفتاب و دیوار و سایه و خانهی مرد وام دار.

ب: نگاهِ حكايت نويس به شخصيّت.

آنجا که نویسنده میگوید: «ابوحنیفه گفت: مرا بر خداونید این دیوار، وام است ...» با توجه به اشاره ی به دیوار، صحنه از چشم ابوحنیفه دیده می شود؛ و آنجا که نویسنده می گوید: «ابوحنیفه چشم باز کرد، سایه ی آن دیوار بر خود دید ...» نگاه از بیرون است بر ابوحنیفه.

این نوع زاویه بندی \_ که اینک در سینما بسیار رایج است \_ حکایتِ «آن دیوار» را کاملاً به یک فیلمنامه ی تک صحنه یی تبدیل کرده است.

«حرکت» سایه در طولِ داستان، به اضافه ی تک گویی های درونیِ ابوحنیفه، «تصویر داستانی» را در این حکایت از هر نوع تصویر دیگری مثلاً تصویر در شعر، تصویر در نقاشی، و تصویر در سینما مستقل میکند.

# ٣ \_ يک نگاهِ جامعه شناخنی

گفته پیم که در باب آن مجموعه مفاسد اجتماعی که عارفانه ها و صوفیانه ها به آن اشاره دارند، یکباره سخن خواهیم گفت. فعلاً توجه خواننده را جلب میکنیم به شیوع رباخواری در جامعه، و وضعیّتِ اقشاری که محکوم به وام ستانی و پرداختِ بهره های ظالمانه بوده اند، و حضور و تسلّط خوف انگیز رباخواران دَر و بَر جامعه، و نیز ارزشِ عملی

قرض الحسنه و وام های بدون بهره در چنین جوامعی.

رباخواری، در این حکایت، و از زبان عارفانه نویس ما، عملی بسیار ننگین و رذیلانه دانسته شده است؛ و این نشان میدهد که عُرفا و مذهبی های راستین در جناح مبارزان با رباخواری جای داشته اند.

#### ۱۰۵۰ حکایتِ زن و طلاق

مالک دینار اندر زُهد و پارسایی چندانی بود که هرچند دنیا بروی عرض کردندی، به دنیا نگاه نکردی.

گویند اندر بصره مردی بود از توانگران، بمُرد، و مالِ بسیار داشت، ویکی دختر.

دختر، نزدیکِ ثبابتِ بنانی آمد و گفت: مرا مالِ بسیار است و جمالِ نیکو دارم. خواهم که زنِ مبالکِ دینبار باشم. مالِ خویش فدای او کنم تا بخورد و بدهد، وی را حلال، تا به قیامتْ اندر زنی وی برخیزم.

ثابت نزد مالک شد و او را خبر داد.

مالک گفت: ای ثنابت! تو دانی که من دنیا را سه طلاق داده ام، و آن زن از جمله ی دنیاست؛ و هر زنی را که سه طلاق بدادی، او را به زنی نشاید کردن.

روی از آن زن بگردانید و از مال وی.

lacktriangle

یادداشت یکم: اینگونه حکایات، که در آنها حرکتی و حادثه یی محسوس نیست، بل اساس ماجرای آنها بر مکالمه ی ناپویا استوار است یا گفتار وصفی، معمولاً طرح شخصیتی را که عارفانه نویسان برای مجموعه یی از حکایات و لطائف، و پیشبرد مقاصد سیاسی خود ساخته اند، تکمیل میکند و یا توسعه می بخشد؛ یعنی حکایت، نوعی «شرح شخصیت است» به سادگی.

در این حکایت نیز، آنچه ما می بینیم، بسیار بیش از آنکه حادثه بی باشد، گسترشِ مشبت و مفید شخصیتِ مالک دینار است که در داستان های متعدّد به عنوان شخصیّتِ محوری و «قهرمانِ عارف» به کار گرفته شده است.

ضمناً، در حکایتِ «زن و طلاق»، دنیا گراییِ حکّام وقت (به طور غیرمستقیم و پنهان گارانه) در برابر دنیا گریزی عارفان سیاسی قرار میگیرد.

فرزندانِ ثروتمندان، هرقدر خوب و خوبروی، متعلّق به گروه اجتماعیِ شک برانگیزی هستند؛ گروهی که بیم دلبستگی شان به مال دنیا، بسیار میرود، و بیم کشیده شدن شان به راهی که منجر به فرواُفتِ معنوی و اخلاقی همسران ایشان نیز میشود.

صوفیان، ثروت را، از جهتِ آنکه می توان توزیعش کرد قابل قبول می دانند؛ امّا اگر در ثروتی شکّی باشد، ناپذیرفتن و توزیع نکردن به.

یادداشت دوم: زیبایی این حکایت در آنجاست که مالک دینا در این حکایت در آنجاست که مالک دینا در این حکایت، دو وسوسه را، یکجا سرکوب میکند: وسوسهی «زنِ صاحب جمال» و وسوسهی «ثروتِ بسیار»، و به راستی که هنوز و همچنان، این عمل \_یعنی سرکوبِ دو وسوسهی بسیار قوی با هم \_ از دشوارترین اعمالی روی زمینِ خداوند است، و آنکس که رد میکند و میکوبد و میگذرد، بدون شک هدف و آرمانی دارد بزرگتر از اینها.

یادداشت سوّم: این برای چندمین بار است که ما، در عارفانه ها، به خواستگاری زلان از مردان برمیخوریم. این مسأله را بعدها مورد بحث قرار خواهیم داد و به امید حق به ریشه های اسلامی و قبل از اسلامی آن خواهیم رسید.

# ۱۰۵۱ (برابر ۱۰۱۱/۲،۱۰۱۱ و۱۰۱۲) حکایتِ صیدِ تو به فرما

ابراهیم یسار گوید: پرسیدم از ابراهیم ادهم که چگونه بوده است کارتوبه ابتدا، و تو از کجایی؟

گفت: چیزی پُرس که سودت کند.

گفتم: مرا نیکومنفعت کند.

گفت: پدرم از جمله ملوک خراسان بود، و من به صید رفتن دوست داشتمی. روزی قصید صید کردم. براسب نشستم و تاختم. خرگوشی دیدم. سگ را بدو راه لمودم و اسب را گرم کردم. از پس من آوازی آمد: یا ابراهیم! نه تو را از بهراین

آفريديم.

بایستادم و چپ و راست نگریستم. کسی را ندیدم. گفتم: لعن الله ابلیس! باز اسب را گرم کردم. آوازِ دیگر آمد: یا ابراهیم! نه تو را از بـهر ایـن آفریدیم. گفتم: لعن الله ابلیس!

باز اسب را گرم كردم. آوازِ ديگر آمد: يا ابراهيم! نه تو را از بهرِ اين آفريديم. گفتم: لعن الله ابليس!

باره تاختم. آوازِ بلند شنیدم از اینگونه: یا ابراهیم! نه تو از بهرِ این کار آفریده شده یی یا تو را این کار فرموده اند.

دانستم که کار ابلیس نیست، که ترساندنی ست مرا به خدای تعالی بازگشتی.

میرفتم، شبانی از آنِ من پیش آمد. آن ساز و اسب و جامه به او دادم و پشمینه ی او بیشتدم. رفتم و سوگند خوردم که خداوند را بیش نیازارم. به هر شهری که میآمدم، کارِ خلق می دیدم خوشم نیامدی. از خراسان به عراق آمدم. نگاه کردم، کارِ خلق مرا خوش نیامد. بعضی از بارسایان دیدم، پرسیدم: مرا چه باید کردن تا عبادتِ من صافی گردد؟

گفتند: حلال باید خوردن تا عبادت به بَرآید.

گفتم: حلال كجا يابم؟

گفتند: به شام.

چون به شام آمدم،یک چندی بودم، عبادتِ من صافی نگشت.

گفتم: چه باید کرد؟

گفتند: حلالِ محض طلب كن!

گفتم: كجا يابم؟

گفتند: به طرسوس.

آمدم و مزدوری میکردم و مُزد میستدم. مقداری به قوت به کار میبُردم باقی به درویشان میدادم.

روزی مردی بیامد مرا مزدور گرفت تا بوستانِ وی نگاه دارم. رفتم و چندین گاه در آن بوستان می بودم.

روزی خادمی آمد و قومی بسیار با وِی. من ندانستم که خداوندِ بوستان اوست. گفت: یا باغبان! از بهر ما انار شیرین آور!

رفتم وآوردم.

بخوردند، تُرش بود.

گفتند: تُرش است، شیرین آور!

رفتم انار بزرگتر و نیکوتر آوردم.

بخوردند، هم تُرش بود.

گفتند: ای باغبان! چندین گاه است تا در این باغی؛ انارِ شیرینْ خودْ خوری و ترش از بهرما آری؟

گفتم: والله كه من از اين ميوه هاى باغ تِونخورده ام.

چون بشنید، روی سوی یاران کرد و گفت: اگر این ابراهیم ادهم بودی هم این نتوانستی کردن.

برخاستند و برفتند و دیگر نیامدند...

# چند نگاهِ تحلیلی

# ۱ ـ تحلیل حَجمْ شناختی (و بحثِ «حذفِ زائدی»)

یکی از بنیادی ترین مسائل در ادبیّاتِ داستانی، مسأله ی «حجم داستان»، است، و یا به بیان دیگر: «طولِ داستان»، «اندازه ی داستان»، «کمیّتِ داستان» «حد فشردگی و گستردگی داستان» و «حدِّ وسعتْ پذیریِ موضوع» . . .

این، بحثی ست فنّی و در عین حال پیچیده ــ در حدِّ ریاضیاتِ عالی و فیزیک .

یک موضوع را چقدر باید گسترش داد تا به حدِّ لازم برسد و از این حد نگذرد؟ یک ماجرا، چگونه به داستان کوتاه تبدیل می شود، چگونه به قصه، به داستان بلند؟

آیا این امر ممکن است که از یک ماجرا، یک ماجرا یا حادثه ی مشخّص که موضوع قرار میگیرد هم قصّه و حکایت؟ موضوع قرار میگیرد هم داستان کوتاه ساخت هم داستان بلند هم قصّه و حکایت؟ آیا هر موضوعی، به هر اندازه که نویسنده بخواهد، کِش میآید؟

آیا موضوع، ظرفیّتِ کِشایی مشخّص ندارد؟

و اگر دارد، چگونه می توان این حد را یافت و برسر آن پای فشرد؟

این بحث را در جای دیگری کرده پیم ، و در «تاریخ ادبیّات» هم جای آن نیست \_ حتیٰ اگر تحلیلی باشد.

بنابراین، باز، طبق معمول، از مخزنِ نتایج به دست آمده بهره میگیریم.

غالباً، روش مطرح كردنِ موضوع، نشآن مىدهد كه نويسنده به كدام «نوع داستانى» گرايش دارد ومايل است كه براساسِ ماجراى يافته شده كدام نوع از انواع داستان را بنا نهد: كوتاه يا بلند؛ ضمن اينكه البته وسعت و ظرفيّتِ خود موضوع نيز مىگويد كه طالب چه نوعى ست، يا بيشتر متمايل به كدام نوع است.

یکی از ویژگی های «حکایت»، به محور «تک مسأله» پرداختن است و کاملاً چسبیده به محور حرکت کردن و محوری اندیشیدن و عمل کردن، و طرّاحی را روی ستون فقراتِ همین موضوع منحصر انجام دادن، یعنی تنیدن دور موضوع واحد و پرهیز از گریزیا فاصله گیری.

در حكايت، ارتباط مستقيم با شخصيّتِ اصلي داستان، به هيچ وجه، قطع نمي شود.

در حکایت، حاشیه پردازی و پُر گفتن، نَفْسِ حکایت را هم به مخاطره می اندازد.

در حکایت ــو به خصوص در عارفانه ها و صوفیانه ها ــ هرقدر که بیش و بیشتر گفته شود و توضیح داده شود، اساسِ ماجرا بیشتر فرو می ریزد و امکان استدلال و به کارگیری منطقی داستانی ضعیف تر می شود.

با گسترش دادن حکایت، دمادم بر تعدادِ خطاهای داستانی افزوده می شود و جمع و جور کردنِ ماجرا هم نامقدور.

در حکایتِ «صید توبه فرما» به شماره ی ۱۰۵۱ (که ما سه حکایتِ همانندِ آن را قبلاً دیده ییم و باز هم خواهیم دید) نویسنده، پیاپی، با افزودن بر اطلاً عاتِ بی خاصیّت، اساس حکایت را لرزان و لرزان تر کرده است، تا جایی که آن را به کُلْ فروریخته \_یعنی از محتواً تَهی کرده است.

ارائهی اینگونه حکایات، صرفاً به قصد نشان دادنِ همین مسأله است که چگونه می توان یک موضوع زیبا و مؤثر را نابخردانه به کار گرفت و لِه کرد، و چگونه این حادثه در طول تاریخ ادبیّاتِ داستانی، بارها و بارها،اتفّاق افتاده است.

(قبل از بحثِ در باب این حکایت، از خواننده ی ارجمند درخواست میکنم که بار

<sup>•</sup> کتاب «ساختار و مبانی ادبیّاتِ داستانی» ـــ جلدِ مربوط به «ساختمان».

دیگرنگاهی به حکایاتِ ۱۰۱۱، ۱۰۱۱/۳، ۱۰۱۱/۳ و تحلیل فشرده ی آنها بیندازد تا مجبور به مکررگویی نشویم.)

حال می پردازیم به اطلاعاتی که نویسنده ی حکایت ۱۰۵۱ (که چه بسا نویسنده ی بستان العارفین یا حکایتِ خود به ما می دهد و تماماً بی خاصیت است و حتیٰ مُخرّب:

«ابراهیم یسار گوید: پرسیدم از ابراهیم ادهم که چگونه بوده است کارِ تو بهٔ ابتدا، و تو از کجایی؟

گفت: چیزی پُرس که سودت کند.

گفتم: مرا نیکومنفعت کند.

گفت: پدرم از جُمله ملوک خراسان بود ...»

این تعارفات که درست در آغاز داستان و به عنوانِ مَذْخلُ آمده است، اولاً ریاکارانه و زبان بازانه است، ثانیاً هیچ نوع ارتباطی با موضوع داستان ندارد، ثالثاً شخصیت ابراهیم ادهم را داغان میکند.

آیا به راستی ابراهیم ادهم نمی فهمد که داستانِ توبه ی او، برخی جنبه های آموزنده دارد؟ آیا او آنقدر جاهل است که نمی داند بیان چنین ماجرایی که با نهایت گذشت همراه است می تواند گمراهان و فاسدان را به جانب اصلاح بکشاند؟

آیا ابراهیم ادهم، با آن خلوص و صداقتی که در حکایات دیگر به او نسبت داده اند، اینک متوسّل به شکسته نفسی و ریا می شود و تحسین را با فروتنی کاذب رّد میکند تا تحسین دوباره دریافت کند؟

ویا نه ... ابراهیم ادهم جداً معتقد است که شرح توبه ی او چیزی ست بی ارزش و فایده؟ اگر چنین است، چرا با وجود اطمینان بر بی فایدگی این ماجرا، آن را با این طول و تفصیل بیان میکند؟

مدخل حکایت، زائد است و حذف کردنی.

حکایت میتواند از اینجا شروع شود: «ابراهیم ادهم گفت: پدرم از ملوک خراسان بود ...» و یا مانند حکایت هجویری: «ابراهیم ادهم، در اوّلِ حال، امیر بلخ بود ...»

بعد میرسیم به: «من به صید رفتن دوست داشتمی. روزی قصد صید کردم.
 پر اسب نشستم و تاختم»، که تماماً پُرگویی ست و زائدی.

هجویری، به سادگی می گوید: «روزی به صید بیرون شده بود ... از پی

آهويي بتاخت».

بدیهی ست که ابراهیم ادهم با فیل از پی آهویی نمی تازد، یا با الاغ، یا پای پیاده. پس «بر اسب نشستم» زائد است. «من به صید رفتن دوست داشتمی» هم هیچ مسأله یی را مطرح و هیچ گِرهی را باز نمی کند؛ چرا که حرکاتِ خود ابراهیم به هنگام صید نشان می دهد که در این کار، حرفه یی ست و ماهر.

• بعد: «خرگوشی دیدم. سگ را بدو راه نمودم و اسب گرم کردم» یکسره باطل است و معیوب.

در باب خرگوش نبودنِ شكار، قبلاً گفته ييم.

در باب سگ باید گفت که موجودی ست سیه بخت که روی دست نویسنده می ماند و نمی داند با آن چه کند. چو پان، خود، قاعدتاً چندین سگ دارد و سگ شکاری امیرزاده به کارش نمی آید. به همین دلیل هم ابراهیم، سگ را به او نمی بخشد. خود ابراهیم هم که عبادت و صوفیگری پیشه کرده نمی تواند همه جا \_ از خراسان تا شام از شام تا طرسوس \_ این سگ وامانده را به دنبال خود بِکِشد و یا او را بکشد. با توجه به همین دلائل است که سگ، به ناگهان، در کمرکش حکایت، ناپدید می شود و دیگر سخنی از او به میان نمی آید.

«گرم کردنِ اسب» هم که مطلقاً بی ارتباط با این ماجراست و بی خاصیت.

● پس ازاین، ارسال پیام به جانب ابراهیم اتفّاق می افتد که در این حکایت، بی هیچ علّتی، بسیار کِشدار شده است. صدا، مرتباً از چپ و راست برمی خیزد که «تو برای شکار کردن ساخته نشده یی» و ابراهیم، مرتباً، شیطان را لعنت می کند. بلاهت هم قاعدتاً باید حدّی داشته باشد. ابراهیم، پس از آنکه بارها پیام را می شنود و بارها ابلیس را نفرین می کند، تازه می گوید: «دانستم که این پیام ها کار ابلیس نیست» امّا نمی گوید که چرا ابلیس، ممکن است مایل به شکار خرگوش نباشد و با چنین عملی مخالفت جدّی داشته باشد. از این گذشته، حتّیٰ اگر ابلیس هم براین اعتقاد باشد که شکارو خوش گذرانی و ولگردی، کاری ست زشت که انسان را برای آن نیافریده اند، تازه باید پذیرفت که ابلیس نیز موجود عاقل و شریفی ست.

• به همین ترتیب، لحظه به لحظه، نویسنده، مشکل تازه یی ایجاد میکند که خود قادر به حل آن مشکل نیست:

چرا در سراسر خراسان، نان حلال نمی توان یافت؟ آیا همهی مردم ساده و مؤمن خطّهی خراسان، حرام خوار و بدکارند؟

#### ۲۸۲ ت صوفیاندها و عارفاندها

اگراین سخنِ مردی که میگوید «نان حلال را تنها در شامٌ میتوان خورد» از نظر خود گوینده درست است، چرا خود او به شام نسمی رود؟ و اگر نسمی رود و نان حرام خراسان یا عراق را میخورد، آیا سخن چنین مردی، اعتباری دارد؟

اصولاً این مقام منیع که می تواند در باب جایگاهِ نان حلال و حرام، حکم صادر کند کیست؟

چرا كار كردنِ شرافتمندانه مى تواند اسباب خوردن نانِ حلال نباشد؟

(ما میدانیم که عارفانِ عمل گرا، جملگی معتقدند که با کاریدی، نان حلال به دست می آید، و کاریدی، اساساً، در حکم عبادت است.)

چرا از شام هم به طرسوس باید رفت.

آیا همه ی کسانی که میخواهند نان حلال بخورند، از همه جای سرزمین های اسلامی باید به طرسوس بروند؟

از این گذشته، اگر سخنِ مرشد اوّل که گفت: «نان حلال در شام است» دُرُست نبود، چگونه است که ابراهیم ادهم نمی فهمد که ممکن است سخن مُرشد دوّم هم در مورد طرسوس درست نباشد.

اینها همه اشتباهات است و انحرافات و بیهوده گویی ها، که همچنان ادامه می یابد تا یایانِ حکایت.

# ٢ \_ يک نگاهِ ساختمانْ شناختي

حكايت، از سه بخش مستقل از هم ساخته شده، و ميان سه بخش، رابطه يى نيست الآ اينكه شخصيت هرسه بخش، ابراهيم ادهم فرض شده است، حال آنكه اين شخصيت، حتى با شخصيت ابراهيم ادهم نيز سازگارى ندارد.

درواقع، نویسنده، سه حکایت را، بی جهت، به هم دوخته است: حکایتِ توبه ی ابراهیم، حکایتِ مُزدوری، و حکایتِ انار تُرش، که ما این سه حکایت را، جداجدا، درآثار دیگران دیده ییم. و به همین دلیل که نویسنده، سه حکایتِ مستقل را در یک حکایت گرد آورده و نخ ارتباطیِ قابل قبولی هم از میان آنها رد نکرده، ما، اصولاً، قادر به ترسیم ساختمانِ این اثر نیستیم، و وجود ساختمانی را هم احساس نمیکنیم.

#### ٣ ـ بك نگاهِ شخصيت شناختى

ابراهیم ادهم، یکی از ریشه دارترین و استوارترین شخصیتها در ادبیّاتِ

داستانی ماست. این شخصیت، در طول قرنها، ساخته و پرداخته شده و توانایی ها و ظرافت های لازم را یافته است. ما، در فصلی جدا، به عنوانِ نمونه ی کامل، تاریخی، اجتماعی وادبی یک قهرمان، به ابراهیم ادهم پرداخته پیم و این شخصیتِ داستانیِ نیرومند را معرّفی کرده پیم.

در حکایت ۱۰۵۱، متأسفانه، نه فقط ساختمان و موضوع و محتوا، بلکه این شخصیت مستحکم و زیبا نیز مورد تهاجم واقع شده است. ابراهیم، در این حکایت، مردی ست دهان بین، بی اراده، ابله، مغشوش، و رّاج و خودنُما. او که در ابتدا حاضر نیست حتی در باب توبه ی خود سخنی بگوید، چون گرفتار پُرگویی می شود، حتی برخی از خاطرات بسیار جُزئی و بی ارزش خود را نیز نقل می کند تا نشان بدهد که مردی ست نظر بلند و طاهر. ابراهیم ادهیم، در این حکایت، هیچ نوع فردیت و تشخصی ندارد. کسانی او را دست می اندازند و از این سرزمین به آن سرزمین می رانند و از این سفرها نیز هیچ چیز نصیب او نمی شود، چنانکه در پایان که به طرسوس می رسد و باغی را نگهبان می شود، باز هم جُزبی حرمتی و شماتی به ناحق و پوزخند دریافت نمی کند.

# ۱۰۵۲ حکایتِ پسرِ ابراهیم

ابراهیم ادهم به مکّه رفته بود. یاران را وصیّت کرد که اندر طوافْگاه، چشم و دل نگاه دارید که کودکان دربان باشند. پذیرفتند که چنین کنند. چون به طوافگاه اندر آمدند، ابراهیم کودکی نیکوروی دید. اندر وی بنگرید. یکی ازیاران او را بدید که کودک را مینگرد. چون از طواف کردن فارغ شدند گفتند: تو ما را وصیّت کردی که منگرید، خود نگریستی.

ابراهیم گفت: شما دیدید؟

گفتند: دیدیم.

گفت: وقتی من از خانه برفتم، اهلِ خانهی من حامله بود. چون آن کودک را بدیدم، به دلم چنان آمده بود که او پسرِ من است. من، پسرِ خویش را نگاه کردم نه بیگانه را.

آن مرد که دیده بود برخاست و اندربطحای مکّه قافلهی بلخ را طلب کرد و

میان قافلهٔ خیمه یی دید زده و گرسی نهاده و آن کودك بدان کرسی نشسته قرآن همی خواند.

مرد بار خواست، بار دادند. در وقتْ پرسید: ای پسر! تو از کجایی؟ گفت: فلان جا.

گفت: پسر کیستی؟

کودک، دست به روی گرفت و گریان گشت و گفت: من پدر را ندیده ام؛ ولکن پسر ابراهیم ادهمم ـ امیربلخ. مادرم می گوید: وی تو به کرد و رفت.

مرد گفت: خواهی که پدر را بینی؟

گفت: سخت شادمان باشم.

برخاستند و رفتند.

ابراهیم برکن یمانی نشسته بود. از دور نگاه کرد، آن مرد را دید که میآمد با آن کودک. یقین گشت که پسرِ اوست. برخاست وپیشِ او شد و در کنارش گرفت و بنشاند. نخست پرسید: برکدام دینی؟

گفت: بر دین مسلمانی.

گفت: «الحمدُلله» و از جای برخاست که برود. پسر دست اندر او زد و گفت:

دیرگاه بود که درغم توبودم. کجا میروی؟

ابراهیم گفت: ای پسر! شغل فریضه دارم.

گفت: ای پدر! مرا وصیّتی کُن؛ و تو را کجا بینم؟

گفت: مرا بر صراط بینی. وصیّتِ من به توآن است که اگربدان جهان تو را بازاری باشد، پیری رابینی زنجیر در گردن کرده و سوی دوزخ می برند، بدان که ابراهیم ادهم است. از خدای تعالی بخواه تا مرا به تو بخشد.

•

بادداشت: این ماجرا، به صورتهای مؤتّر و برانگیزه یی در عارفانه های دیگران هم آمده است، و در مجموع ـ چنانکه خواهیم دید ـ یکی از زیباترین، عمیق ترین و مستحکم ترین حکایاتِ عارفانه ی ایرانی ست.

البته، در اینجا، به شماره ی ۱۰۵۲، این ماجرای سرشار از احساس و عاطفه و آگاهی، گرفتار لَقّی ها و سستی های جبران ناپذیر شده است.

نویسنده یا تقریرکننده ی این حکایت ــ که قاعدتاً باید نویسنده یا تقریرکننده ی حکایت ــ که قاعدتاً باید نویسنده ی موجود ــ حکایت ۱۰۵۱ باشد و نه نویسنده ی همه حکایاتِ گرد آمده در بستان العارفین موجود ــ

با تغییراتی که در ماجرا و حادثه ی اصلی داده، حکایت را از شکل و محتوات تا حدودی \_ انداخته است.

ما، در جای دیگر، هنگامی که یکی دو حکایتِ متشابه این حکایت را نقل کرده باشیم، به تحلیل مختصر آن اقدام خواهیم کرد، و نیز در فصلی که مستقلاً به تحلیل و بررسی شخصیت ابراهیم ادهم اختصاص داده پیم.

#### ۱۰۵۳ حکایتِ دیگِ خون

حبیبِ عَجَمی مردی بود مالِ بسیار داشت، و کُنیتش ابومحمّدِ فارسی بود. به بصره نشستی و مردم را قرض دادی، و هرروزی به تقاضای سیم خود شدی. اگر سیمٔ یافتی، بشندی، و اگرنیافتی، پایمُزد بسندی و نفقاتِ خود از آن کردی.

روزی بر طلب وام داری شدی؛ به خانه نیافتش. بایمرزد خواست.

زن گفت: شوی من اینجا نیست، و من چیزی ندارم مُجزیکی گوسفند \_ اگر

گفت: خواهم.

بستد، به خانه بُرد، و زن را گفت: این سود است، دیگ بَرنِه!

زنش گفت: نان نیست و هیزم و توابل دیگر نیست.

حبيب برفت و هيزم و توابل آورد.

چون دیگ بُخته شد، تَرید کردند تا بخورند، سائلی بر درْ سوآل کرد. حبیب بانگ بر سائل زد. گفت: آنچه ما داریم به شما دهیم شما توانگر نشوید و ما هم درویش شویم.

سائل از دژنومید بازگشت. زن کاسه برداشت، سَرِ دیگ شد که خوردنی پُر کند، نگاه کرد، همهی دیگ خون گشته بود. زن بازگشت و دست حبیب بگرفت و به سرِ دیگ آورد و گفت: نگاه کُن که از شومی گناه و رِبا و بانگِ بر سائل، در دنیا به ما چه رسید، بنگرتا بدان جهان به ما چه رسد!

حبيب گفت: هرچه بود تو به كردم.

ديگر روز بيرون آمد تا سيم از وام داران بستاند و بيش رِبا نـدهد. روزِ آدينه بود،

کودکان بازی همی کردند. چون حبیب را بدیدند بانگ برداشتند که: حبیب رِباخواز همی آید. دور باشید تا گردیم.

حبیب را سعادت در رسید. گفت: گردِ پایی که از آنِ من بر کودکان مینشیند، بد بخت گردند؛ کار من چگونه خواهد بود؟

بازگشت، به مجلس حسن بصری شد. چیزی دردلِ وی افتاد، تو به کرد.

روزی وام داری پیش آمد. چون حبیب را دید، خواست که بگریزد. حبیب

گفت: مگریز که تاکنون تو را از من می بایست گریختن، اکنون مرا باید از تو گریخت.

جای دیگر، کودکان بازی همی کردند، یکدیگر را گفتند: از راهٔ دور باشید که

حبیب آمد. نباید که گردِ پای ما بروی نشیند. ما در خدای تعالیٰ عاصی شویم.

حبیب گفت: ای سیدی! به این زودی بشناختند!

مُنادى فرمود: هركه از حبيث چيزى مى بايد سِتَدَن، بيايد و بستاند.

گرد آمدند، مال خویش بستدند، مُفلس بماند.

کسی دیگر آمد و دعوی کرد؛ چادر زن به او داد.

دیگری بیامد دعوی کرد؛ پیراهن از تن برکشید و به او داد.

برهنه، برلب فرات بماند.

صومعه ساخت؛ خدای تعالیٰ را تعبّد میکرد.

هر روز برِ حسن بصری میآمد به علم آموختن؛ قرآنْ نـتوانست آموخت. از بهرِ آن «عُجّمی» خوانندش.

روزگاری چند برآمد، درویش و بینوا شد.

زن، برگِ خود طلب کرد.

حبيب گفت: چگونه كنم؟

زن گفت: جایی مزدوری کُن و برگِ من بساز!

حبیب از در بیرون شد و قصد صومعه کرد. می بود تا به شب. چون شب اندر ... به خانه آمد.

زن گفت: چیزی نیاوردی؟

گفت: ای زن! آنکس که کارِ او کنم، سخت کریم است و بزرگوار. شرمم آمد که چیزی خواستمی. گفتند: «هر دَه روز مُزد دهد». تا ده روز کار میکنم تا جمله بستانم.

هر روزی می شد به صومعه و نماز می کردی. آن روز که دهم بود، نماز پیشین

بکرد، اندیشه بر دلش فراز آمد که امشب به خانه چیزی نیست.

اندر ساعت، پادشاهِ عالم حمّالی فرستاد به درِ خانهی وی با خرواری آرد، و حمّالی یک تبا مسلوخ، و حمّالِ دیگر انگبین و روغن و توابل. جوانسردی خوش بوی و نیکوروی آن می آورد خانه حبیب. دربزد. زن، پس در آمد و گفت: آن کیست؟

جوانمرد گفت: «بگیر این کالا خداوندگار فرستاده است»، و گفت: حبیب را بگوی که در کازافزای تا مادر مُزد افزاییم.

چون شب در آمد، حبیب می آمد ـ خجل ناک، که به خانه شوم چه گویم که ده روز است تا چیزی نبرده ام.

چون به در خانه آمد، بوی نان گرم بدو رسید.

زنْ پیش آمد و رویش پاک کرد و لطف کرد ــ چنان که هرگزنکرده بود. گفت: ای مرد! همه کار آنکس کُن که همی کُنی، که بسی کریم است. از بهر ما چندین چیز فرستاده است، و گفته: «تو در کار افزای تا ما در مُزد افزاییم».

حبیب گفت: ای عجب! ده روز کار کردم، با ما چندین نیکویی کرد؛ اگر بیش کنم، دانی که چه کند؟

پُس روی از دنیا بگردانید و عبادت برگزید تا در زُهد برگ گشت و مستجاب الدعوت گشت ...

معنای چند واژه و اصطلاح

گنیه و گُنیّت = نامی که در اوّلِ آن کلمه ی «ابو» (ابا، ابی)، «أم»، «اِبن» یا بنت باشد. نامی که شخص را، عموم، بدان نام مینامیده اند و می شناخته اند. شهرت.

پایْمُزد = مزدی که به قاصدان و پیادگان و پزشکان \_ که در خانه عیادت کنند\_ بپردازند: پای رنج، پایگذار، حق القدم نیز گویند.

تَوابِل (جمع تابِل) = آنچه درغذا ریزند مانند فلفل، زیره، دارچین، زردچوبه تا خوراگ بو و طعم مطبوع پیداکند. بوی افزار و دیگ افزار هم گویند. امروزه، «ادویه» میگوییم.

تريد = نانِ خيس شده در خورش يا در آبگوشت.

بَرگ = توشه، آذوقه، مواد و پول جهت گذران زندگی.

مسلوخ = حیوانی که پوستش را کنده باشند. گاو یا گوسفندِ پوست کنده.

# چند لحظهی تحلیلی

## ١ ـ تحليل ساختماني

حُکایتِ «دیگ خون» همچون «صید توبه فرما» از همین کتابِ بستان العارفین از نظر ساختمانی تمایل به داستان بلند دارد نه حکایت. دلیل این امر، چند ماجرایی بودنِ داستان است، و موضوعاتِ جُزئی و کُلّی (ریزبافت و دُرُشت بافت) را در کنار هم و به دنبال هم آوردن، و از یک لحظه ی حسّاس و شایان توجه در زندگی شخصیّت اصلی آغاز کردن و تا پایانِ عُمرِ شخصیّت و در تمام مراحل زندگی با او ماندن.

حکایتِ «دیگ خون»، گذشته از شباهت ساختمانیِ فوق العاده یی که با «صید توبه فرما» به شماره ی ۱۰۵۱ دارد، برخی از نقاط ضعف و نارسایی های آن حکایت را هم دارد؛ امّا درمجموع، اثری ست نسبتاً قوی، کم زائدی و به سامان.

حكايتِ «ديگِ خون»، از نظر ساختمانى، همچون «صيد توبه فرما — ١٠٥١»، سه واقعه را به دنبال هم مطرح مىكند؛ امّا در اينجا، پيوستگي اين سه واقعه با هم، محسوس است و نسبتاً مقبول.

در «صید تو به فرما»، وقایع به ترتیب زیر بود:

الف: واقعهى شكارگاه

ب: واقعهى توبه و نان حلال خوردن

پ: واقعهی کار کردن در باغ انار و مُزد مختصری ستاندن.

در «دیگ خون»، به ترتیب زیر:

الف: واقعهى ديگِ خون

ب: واقعهى توبه

پ: واقعهی قرآن خواندن و مُزد ستاندن.

از آنجا که ما، در عارفانه ها، باز هم به این شکل ساختمان سه بخشی یا داستان سه قطاعی برخوردکرده پیم و میکنیم، اینگونه استنباط میکنیم که این ساختمان نیز مانند ساختمان حکایات دوبخشی، ساختمانی پذیرفته شده و مورد توجه عارفانه نویسان بوده؛ اما مسأله، بر سر توانایی نویسنده است در جهت ایجاد ارتباط منطقی بین این سه واقعه و ممتصل کردن لازم آنها به هم.

در هر حکایت مورد اشاره ی ما، شروع با یک واقعه ی شگفت انگیز، یک یادآوری فراواقعی، یا یک گوشزد معجزه آساست:

در «صید توبه فرما»، سخن گفتنِ جانور ــبه اصرار و تکرار.

در «دیگ خون»، پُر از خون شَدنِ دیگ، آن هم دیگی که تا همین چند لحظه ی پیش در آن خوراک درست کرده بودند.

در هردو حکایت، واقعه ی دوّم مربوط می شود به توبه و نتایج آن \_ که طهارت است و قدر یافتن نزد دیگران و رها کردنِ زندگی آلوده.

این واقعه و پیامدهای آن، در هردو حکایت، جنبه ی کُلّی دارد، و به ظرافتِ واقعه ی سوّم، به آن پرداخته نشده.

در هردو حکایت، واقعه ی سوم، تصویری ست روشن و دلنشین از زندگی عارفانه و سرشار از بی نیازیِ مردانی که به صداقت توبه کرده اند. هردو مرد، به هیچ قانع اند، هردو مرد، سخت در بند طهارت و عبادت اند، و هردو مرد، به هرحال، زندگی شان میگذرد.

در حکایتِ «دیگِ خون»، نخی که سه واقعه را به هم میدوزد، نخ تعالی یافتن است و دگرگون شدن، و چنانکه میبینم این نخ، هم مادّی و عینی ست هم معنوی و ذهنی:

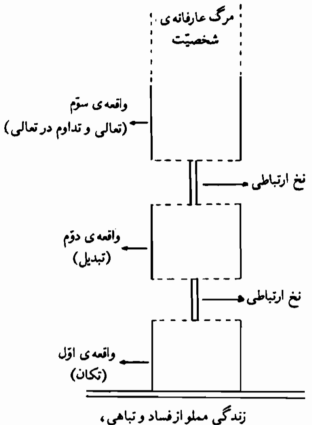
رباخواری و ظلم در حق مردم درمانده مُنجر به پُر شدن خون در دیگ میشود؛ پر شدن دیگ از خون در دیگ میشود؛ پر شدن دیگ از خون منجر به پشیمانی و توبه؛ توبه مُنجر به انتخابِ راهِ صوفیانه و فقر و پاسخ خداوند براین انتخاب.

در «صید توبه فرما ۱۰۵۱»، «فرزند امیر بودن» از نظر ارزشی برابر است با «رباخوارِ بدکارِ مردم آزار بودن» در حکایتِ «دیگ خون»؛ و این برابری در همان خطّی ست که مورد بحث و اشاره پیوسته ی ماست.

تفاوت دو حکایت، عمدتاً در این است که در حکایتِ «صید توبه فرما» قهرمان داستانْ زن و فرزند را رها میکند، امّا در «دیگ خون»، زن، همچون بازوی ایسمان و تفکّر مرد در کنار محمّد فارسی میماند.

در پایان، ابراهیم ادهم به راستی کارمیکند و از قِبَلِ کار خود نان مختصری میخورد؛ امّا محمّد فارسی، عبادت میکند و خداوند نفقه ی کافی به او میرساند. بخش تحقیر و تحبیب شدنِ شخصیّت، خاص حکایتِ دیگِ خون است.

اگر بخواهیم ساختمانِ ساده شده ی هردو حکایت را رسم کنیم، به شکل زیر دست می یابیم:



قبل از شروع وقايع حكايت: زيرسازى جهتِ حركت.

### ۲ ــ مسألهى زمان بندى

در حکایتِ «دیگ خون»، فشرده سازی زمان و پرشهای زمانی، بـا مـهارت و ظرافت انجام گرفته است.

در آغاز، زمان، بسیار کُند و لحظه یئ پیش می رود؛ چرا که هنگام طرح مسأله است و توجه به جُزئیات. بنابراین، کُندی، ضرورت است.

تدریجاً که حکایت پیش می آید، نیاز به ذکر جُزئیات از میان می رود، و حوادث در چنان ابعاد زمانی اتفاق می افتند که دیگر پرداختن به جُزئیّات آنها و حرکتِ لحظه به لحظه با آنها مطلقاً مقدور نیست.

ایجاد شتابِ تدریجی به آنجا میرسد که فشرده سازی زمان و پرشهای زمانیِ ب**زرگ،** ضرورت می یابد.

به این شتابِ تدریجی تا مرحله ی پرش، توجه بفرمایید:

«منادی فرمود: هرکه از حبیب چیزی می باید سِتدن، بیاید و بستاند.

گرد آمدند، مال خویش بِستدند، مُفلس بماند. (بدون ذکر جُزئیات، با شتابی قابل توجه)

کسی آمد، چادر زن به او داد

دیگری آمد، پیرآهنِ خود به او داد.

برهنه، بركب فُراتُ بماند.

صومعه ساخت.

علم آموخت ...

(در اینجا، شتابِ وقایع، دمادم بیشتر می شود و حذفِ زمان های زائد، لازم می آید. از «پیراهنِ خود بداد» و «برهنه بر لبِ فُرات بماند» تا «صومعه ساخت» و «علم آموخت»، زمانی بسیار طولانی می خواهد. صومعه ساختن و علم آموختن، کاریک روز و دو روز نیست. سالها دقت می خواهد؛ امّا این زمانهای طولانی، برای داستان، غیرضرور است. به همین دلیل، پرشهای زمانی، واجب می شود.

زمان لازم برای ساختن یک ساختمان، هیچ ارتباطی با زمان لازم برای سخن گفتن در این باب را، گفتن درباره ی این واقعه ندارد. زمان لازم برای سخن گفتن در این باب را، داستان نویسِ مقتدر، مشخص میکند: یک جمله ی چند ثانیه یی یا دویست صفحه؟ ضرورت های هُنریِ این امر را داستان نویسان ما از هزاران سال پیش می دانسته اند (که در اینجا باید از واژه ی «داستان سرایان» و «راویان» استفاده کنیم). پُخته ی چنین دانستنی به عارفانه نویسانِ ما رسیده است: جهش های زمانیِ ناب و جا انداختنِ همه ی زائدی های زمانی زمانی.)

روزگاری چند برآمد، مرد درویش و بینوا شد.

(باز، ضرباهنگِ ماجرا کُند می شود و به حالِ نخستینِ خود بازمی گردد. باید به موسیقی این حکایت، به عنوان یک «قطعه»، توجهی خاص داشته باشیم: این ضرباهنگ را، نوازندگان بزرگ ما، هنوز هم مدِّ نظر دارند و به کار می گیرند:

یک قطعهی تند و احتمالاً شاد و جٰذآب برای شروع \_ گروهٔنوازی.

یک قطعهی آرام ونرم ولطیف \_ تک نوازی، احتمالاً با آواز.

یک قطعهی تند و گرم برای پایان ـ باز هم گروه نوازی.)

زن، برگ خود را طلب کرد.

مرد گفت: چه کنم؟

زن گفت: جایی مزدوری کُن!»

### ٣ \_ تحليل جامعه شناختي

بسیاری از مسائل اجتماعی که ما در حکایاتِ مربوط به عرفانِ عملی میبینیم، در این حکایت هم دیده می شود:

ارزش توبه، به عنوان یک ابزار مقابله با ظلم.

اعتبار معنوی عارف در جامعه.

شیوهی نگریستن جامعه به رباخواران.

نفرتی که کودکان نسبت به سرمایه داران بدکار دارند، و احترامی که کودکان برای مردم خوب \_ به خصوص صوفیان \_ قائل اند.

با توجه به اینکه کودکان، عقاید و احساسات اولیاء و خویشانِ بزرگسالِ خود را منعکس میکنند \_ به آسودگی و بی خیال، میتوان دانست که رباخواران، در آن عصر، چه عذاب اجتماعیِ عظیمی را باعث میشده اند، و مردم چه نفرتی نسبت به این گروهٔ احساس میکرده اند، در عین حال، خشونت و بیرحمی رباخواران نیز در این حکایت، کاملاً آشکار است: رفتار حبیب با سائل.

مسأله ی «پایمزد» که مورد اشاره واقع شده نیز شایان اعتناست. رباخوار می گوید: حال که آمده ام تا بهره ی پولم را بستانم و کس نیست تا بدهد، به خاطر این آمدن، باید که چیزی بستانم و در حدّ یک گوسفند که تمام مایملکِ خانواده است. مقایسه کنید با عیادتِ برخی از اظباء از بیماران، در خانه، به گاهِ ضرورت، و پایمزدی که می ستانند، حتی اگر بیمار بمیرد. شاید به همین دلیل باشد که این مبلغ را از قدیم هم «حق القدم» و «حق عیادت در منزل» می نامیده اند.

## 1 - تحليل منطقى

داستان نویس، از جهتِ واقع نُمایی، همیشه خود را در مقابل مخاطبانِ خود، مسئول حس می کند. حتی در فراواقعی ترین قصه ها، داستان نویس، ناگزیر است با منطقی که به کار همان قصه یا همان شیوه و سبک می آید و در عین حال مخاطب یا خواننده را راضی می کند، حوادث را مُوجّه، ممکن، و مدلّل کند.

در عارفانه ها و صوفیانه ها، آنچه معجزه است و کرامت، خواست خداوند است و توجیهی جزاراده و خواستِ الهی ندارد؛ امّا آنچه به زندگیِ جاری و معمولی مربوط می شود همیشه باید توجیه شود و یا حسّی از موجّه و منطقی بودن در خواننده ایجاد کند \_ حتّی بسیار دور و گنگ: ممکن الوقوع بودن با درصدِ امکانِ ناچیز، امّا به هرحال، ممکن الوقوع.

در داستانِ «دیگ خون»، البته پیداییِ خون، به ناگهان، در دیگ، از نظر طبیعی رُخ پذیر نیست؛ امّا با توجه به ساخت و شیوه و منطقِ عارفانه ها و صوفیانه ها، این امر شدنی ست و حتی لازم. در عارفانه ها و صوفیانه ها، معمولاً، مخاطب، در انتظار کرامت است.

امّا مسأله ی «بچّه ها در کوچه بازی میکردند» دیگر مسأله ی معجزه و کرامت نیست و امری نیست که نویسنده بتواند از آن سرسری بگذرد به خصوص که روز بوده است، و صبح. هرخواننده ی ساده لوحی می تواند بپرسد که در یک شهر بزرگ، آن وقتِ روز، این همه بچه در کوچه چه میکرده اند؟ آیا درس و مدرسه و کار و زندگی نداشته اند؟ و به همین دلیل است که نویسنده، از جهتِ منطقی کردنِ اجتماع بچه ها در کوی و برزن، به قید زمان متوسل می شود و می گوید: «آن روز، روز جمعه بود و بچه ها در کوچه بازی میکردند.» و اینگونه ظرافت ها و دقّت هاست که داستانی را پذیرفتنی و مقبول میکند.

یادداشت: توجه خواننده را به شخصیتِ محکم و مؤثرِ همسر حبیب عجمی جلب میکنیم تا بعدها، به طور کلّی، در زمینه ی نقش شخصیّت زن در عارفانه ها نِکاتی را به عرض برسانیم.

## ۱۰۵۱ حکایتِ آستینِ قبا

شِبْلی، امیر دماوند بود. از بغدالا نامه آمد سوی وی و سوی امیر ری. هردو برخاستند و به بغدالا رفتند به هدیه های بسیار. یک چندی بودند، دستوری خواستند. دستوری دادند و خلعت شان دادند. دیگر روز، شبلی و امیر ری به درگاه شدند. امیر ری را عطسه یی آمد؛ به آستین قبا دهان پاک کرد. صاحب خبران آن را بشنیدند و به خلیفه گفتند. خلیفه بفرمود تا امیری ری از وی بازستدند و او را از آن شغل معزول کردند. ابوبکر شبلی را از آن بیداری آمد. اندیشید: «کسی که خلعتِ مخلوق را دست پاک کند، سزاوار استخفاف گردد و باز استدنی خلعت و غزل ولایت؛ اگر کسی خلعتِ معرفتِ خداوند را دست پاک کند، نگر تا به او چه رسد».

ابوبكر، آن خلعت بيرون كرد وبياورد وبيش منبرنهاد.

۔ ایھاالامیر! تو که مخلوقی، نمی پسندی که خلعتِ تو را دست پاک کنند، پس پادشاهِ هفت آسمان و زمین، خلعتِ معرفت با بخشندگی به من داده است که من خلعتِ او را دست پاک کنم؟

ازآنجا بیرون آمد و روی از دنیا بگردانید.

معناي چند واژه

دست یاک = دستمال

صاحبْ خبر= خبرچين و جاسوس

دستورْ خواستن = درخواستِ روشن شدنِ تكليف، ديدار، و اجازه ى مُرخصى كردن. حُكمْ خواستن.

استخفاف = خوار شمردن، تحقیر، خواری و خفّت.

یادداشت: حکایتِ «آستینِ قبا»، به سادگی و وضوح، حامل مجموعه یی از ویژگی های عارفانه های سیاسی ست:

۱ ــ میل به اثباتِ بی ارزش بودنِ مقام ها ومشاغلِ دولتی و حکومتی ، و دائماً متزلزن بودنِ وضع آنها که به جای خدمت به خدا و خلق خدا ، خدمتِ سلطان را برگزیده اند.

۲ ــ میل به اثباتِ نامتعادل و متزلزل بودن وضعیّتِ وابستگان به حکومت ــ اگر
 لحظه یی از خوش خدمتی بازایستند.

۳ ـــ مقابله با اميران و شاهان و خلفا، و تحقير ايشان، و برانگيختنِ حكومتيان به اين مقابله.

به قصد سرکوبِ عربی اثباتِ وجود جاسوسان و خبر چینان در دستگاه حکومت به قصد سرکوبِ الله و ناآگاهانه و حتیٰ در حدِّ گرفتنِ آبِ بینی با قبای اهدایی شاه.

۵ ــ مقایسه میان خدمتگزار حق بودن یا خدمتگزار خلیفه و سلطان (و نفی فسمنی «شاه، سایهی خداست.»)

#### ۱۰۵۵ حکایت آن فاخته

شبلی، روزی در بوستان شد. فاخته یی دید که میگفت: کوکو! شبلی بدوید و دامنی درم آورد؛ بر درخت می انداخت و رقص میکرد و نعره

مىزد.

جُنید بغدادی را خبر کردند که شبلیٔ چنین میکند. جنید بیامد، او را بدان حال بدید و گفت: یا بابکر! چه بُوَد؟ گفت: جنید! نبینی که فاخته، دوست را طلب همی کند و گوید کوکو؟ من بر درختِ وی نثارمیکنم و میگویم: هوهو!

یادداشت: حکایتِ «آن فاخته» از نظر مُحتوایی و به دلیل لِطافتِ بیان، و نیز کوتاهی، شباهتِ بسیاری به «لطیفه» دارد؛ امّا از آنجا که در آن چند حرکتِ «واقعه ساز» وجود دارد، و این حرکات موضوع را به پیش می برند و به انجامی می رسانند، از نظر ساختمان، به حکایت می خورد نه لطیفه:

۱ ــ حرکتِ ورودِ شبلی به بوستان.

۲ ـ حرکت دویدن شبلی ـ که قاعدتاً بازگشتِ از راه آمده است ـ و درم آوردن و پای درخت ریختن.

۳ ــ پیوسته، رقصِ صوفیانه ی شبلی (که با توجه به دایره بودنِ صحنه ی رقص ــ میدانی بر گردِ ستونِ مرکزیِ درخت ــ و آواز خواندنِ شبلی ، نوع رقص را می توان همانندِ رقص ذکر ترکمنی مُجسّم کرد: حرکتی بسته و تکراری و یکنواخت ، بر گردِ یک نقطه ی مرکزی: تنه ی درخت. معمولاً همه ی رقص های بیخود کننده از خویش ــمانند رقص های گروه های علی الّهی در لُرستان ــ صورتِ تکرار و یکنواختی دارد.)

 ٤ ــ احتمالاً، حركتِ گروهی كه بوستان و صحنهی عمل را ترک میكنند تا جُنید را بیاورند، و بازگشتِ این گروه به صحنه.

۵ ــ آمدنِ مجنید و حرکت او به سوی شِبلیِ بیخود از خویشِ چرخان به دورِ درخت. محتوای لطیفه یی حکایت، که بازی لفظی کوچکی را هم باعث شده ــ «کوکو» در مقابلِ «هوهو» ــ حرفی ندارد الا اینکه دوستی با خداوند، رقص و آواز و بسی اعمال را که جامداندیشان ممنوع پنداشته اند، برانسان مُجاز میکند، و نیز بی ارزش

دانستن مال دنيا \_ دامن درم \_ در برابر عشق به ذات باريتعالى .

گُلِّ حکایت، اَزنوع حکایاتِ تک تصویری ست، و این تصویر، البته بی نهایت ریباست و ایرانی.

امروزه می توان این حکایت را همچون باله ی کوتاهی دید: موسیقی همراهی کننده ی فاخته که بعد از شروع فاخته به «کوکو-کوکو» می آید می تواند زمینه ساز رقص عارفانه ی شبلی باشد و آواز در ویشانه ی او را نیز همراهی کند. و رود دوان و آشفته حالانه ی جنید که شبلی دوست او و مرید اوست تصویر را اینگونه می سازد:

جمعیّتی در یک سوی قابِ تصویر ــ مثلاً طرفِ راست ــ ناظر بر رقضِ شبلی، و باز انگشت بر دهان و حیران.

شبلی، در میانی، قاب، مایل به طرف چپ، رقصان به گرد تنه ی تنومندِ درخت. جنید، دوان، واردِ طرف چپ قاب می شود، دستها را به سوی شبلیِ رقصان دراز می کند و می گوید: چه می کنی بابکر؟ چه می کنی ؟

و پاسخ شبلی، ضمن چرخیدن؛ که منجربه همان هوهو، هوهوی درویشانه میشود، و چه بسا گروهی خوانی هوهو.

#### ۱۰۵۹ حکایتِ دُعای مادر

ابویزید بسطامی را پرسیدند: این بزرگی میان خلق و این معروفی به چه یافتی؟ گفت: به دُعای مادر، که شبی مادر از من آب خواست. بنگریستم، در خانه آب نبود. کوزه برداشتم، به جوی رفتم، آب بیاوردم. چون بر سرِ مادر آمدم، خوابش بُرده بود. گفتم: «اگربیدار کنم، بِنِهکار باشم»، بایستادم تا مگربیدار شود.

مادر، بامداد بیدارشد، سر بَر کرد و گفت: چرا ایستاده یی؟

قصّه بگفتم.

برخاست و نماز کرد و دست به دُعا برداشت و گفت: الهی! چنانکه این پسر، مرا بزرگ و عزیز داشت، اندرمیان خلق او را بزرگ و عزیز گردان!

•

# يادداشت تحليلي

حکایتِ «دُعای مادر»، احترام به مادر، و طبیعتاً احترام به زن را از دیدگاهِ عمل گرای مسلمان مینمایاند، که تا به حال، در این باب، اشاراتی داشته ییم، و در جایی، به تفصیل خواهیم داشت.

بیان، در حدِ ایجاز است \_ بدون یک حرکت یا تصویریا واژه ی زائد؛ و در عین حال، رساننده ی کافی مقصود، و تأثیرگذار.

نویسنده میگُوید: «مادر، شبی از من آب خواست» و نمیگوید «تشنه بود» یا «سخت تشنه بود»؛ چرا که در آن حال، مادر، قادر به تشنه خفتن و تا سحر بیدار نشدن نبود.

قیدِ «شب»، فضای اصلیِ حکایت را میسازد.

«نبودِ آب در خانه»، دیده ییم که در آن زمان، امری بوده است عادی و معمول. (در همین مُجلّد از عارفانه ها چند بار به رفتن و آب آوردنِ اهل خانه اشاره شده است.) در عین حال، اگر آب در خانه بود و مادر این مسأله را میدانست، و میدانست که برای برداشتن و خوردن آب، قدمی بیش نباید برداشت، خود این کار را میکرد.

ظاهراً، بیش از آنکه حرف از تشنگیِ مادر در میان باشد، حرف از نبود آب در خانه است؛ امّا ابویزید، مادر را سخت تشنه می پندارد، و به همین دلیل می ماند تا مادر بیدار شود و آب بنوشد.

«بیدار کردن مادر» را برابر «بزهکاری دانستن»، حُکمی ست تمام؛ و حدود ضرورتِ احترام به مادر را در بسیاری از موارد دیگر هم مشخّص میکند.

«مادر، بامداد بیدار شد»، در اوج ایجان و در اوج زیبایی و روانی نیز هست.

«قصّه بگفتم»، نشان میدهد که عدم تکرار، و جلوگیری از بازگویی های غیرلازم، تا چه حد داستان را جاندار و روان میکند.

از نظرِ مادر ابویزید — که قطعاً زنی ست مؤمنه و شریف — پاداشِ «بزرگ داشتنِ مادر»، «بزرگ شدن نزد خلق» است، و این، مثل همیشه، نشان دهنده ی اعتباری ست که از دیدگاهِ عرفانِ سیاسی، «خلقِ خدا» نزد «خالق» دارد. خداوند، مردم خوبِ خود را بسیار دوست می دارد، و عزیز شدن نزدِ مردم خوب، به مثابه عزیز بودن نزد خداوند است، و از این گذشته، از خداوند باید خواست که ما را نزد بندگان خود محترم و عزیز بگرداند.

مادر، برای فرزند خود، بیشترین و بهترین پاداش را میخواهد، که آن، بزرگی در

ميان خلق است.

#### ۱۰۵۷ حکایتِ سُلطانِ جابر

مردی را سلطانِ جابرْ خان و مان فرو گرفت. این مرد بگریخت. دربیابان افتاد، منحیّر گشت، ندانست که چه کند. خاک گِرد کرد به مانندِ گوری. گفت: یارب! مدینه دور است. من این خاک را تشبیهِ گورِ رسولْ انگاشتم، و این خاک به نزدِ توشفیع آوردم که بَدِ آن ظالم از من بگردانی.

مرد، مانده شده بود. سربر زانونهاد، خوابش بُرد. یکی بیامد و گفت: ای مرد بزرگوار! برکتِ این شفیع، بَدِ آن ظالم از توبازداشتم، و از همه خلق. برخیز و به خانه شو! مرد برخاست و قصدِ خانه کرد. چون به درِ شهر رسید، شوری دید اندر شهر. پرسید: این چه غوغاست؟

گفتند: نیم روزی بود، امیر خفته بود، غلامان در شدند و او را بکشتند و خزبندی او غارت کردند.

یادداشت: حکایت «سلطان جابر»،مسطوره وروبُرِحکایاتِضد سلطانی درادبیّاتِ عرفان عملی ست: فشرده، کافی، بدون بحث دربابِ ماهیّتِ ظلم ــ چرا که همه طعم آن را چشیده اند ــ بدون اشاره به نام و نشان و کشور سلطانِ جابر ــ چرا که «سلطان جابر»، یعنی «سلطان»، هر سلطانی در هر سرزمینی. نیاز به توضیح واضحات نیست.

(در عرفانِ عمل گرا، سلطانِ خوب وجود ندارد. گاه از جهتِ ایجاد تضاد و تقابل، سلطان بد را با خوب مقایسه می کنند ندرتاً.)

«خان و مان فرو گرفت» که «خان و مان فروکوفت» نیز پذیرفتنی ست، نمودارِ **ش**لاتِ عمل و خشونتِ بی حساب سلاطین است.

تصویر وهمی «گور رسول را ساختن»، خبر از فروریزی وضعیّتِ روانی یا روانی یا روانی مرد ضربه خورده میدهد؛ مردی که همه چینز خود را، به ناگهان، از کف داده، و تعادل روانی را به ناگزیر.

«خواب» در عارفانه ها، در نمونه های متعدد، همیشه مُشکل گشا و دارای اعتبار خاص بوده است. نویسندگانِ عارف، نسبت به خواب، مسأله دار و در تفکّرِ دائم بوده اند، و آن را آسان و سرسری نمیگرفته اند.

(با کمک مجموعه یی از حکایاتِ عارفانه که در آنها، خواب، دارای نقشِ اساسی ست، شاید بتوانیم نشان بدهیم که عارفانِ متفکر، از چه زمان، به خواب، از زاویه یی خاص مینگریسته اند و در باب تأثیرات آن به تفکّر نشسته بوده اند.)

«شوری دید اندر شهر»، نشانگرِ شادمانیِ سرشاری ست که مرگ یک سلطان جابر، در مردم کوچه و بازار \_یا شهر \_ ایجاد می کرده است.

اقدام غلامان در کشتن شاه و غارتِ اموال او، مسأله یی ست بسیار ریشه دار در تاریخ ایران \_ و به خصوص ایران باستان، که ما در مقاله یی با نام «سُنّتِ شاه کُشی در تاریخ ایران» به آن پرداخته ییم، و به وضعیّتِ قشری و طبقاتیِ غلامان، و دردمند و مردمی بودنِ انشان.

و سرانجام، اینجاست که برخلاف همه جا، «غارت»، مُرُّده یی ست.

lacktriangle

حکایت، از نظر ایجاز و نداشتِ زائدی، و درعین حال، کفایت و رسایی، همانند حکایتِ ۱۰۵٦ است: بی کاستی و بیشی.

## ۱۰۵۸ حکایتِ رحمتِ کرخی بر دزد

مردی بود، دزدی کردی و خانه های مسلمانان در رُفتی، و در راه ها کاروان زدی؛ و مردمان از او سخت به رنج بودند. ناگاهٔ گرفتار آمد. وی را به نزدیک سلطان بردند. بفرمود تا وی بر دار کنند و به سنگ بکشند.

چون وی را بگشته بودند، معروفِ کرخی بَروی گذشت. وی را دید بر دار بسته و بَر آن حال گشته؛ بروی رحمت آمدش. سر برکرد و گفت: بار خدا! هرچه کرد از بدی، مکافات یافت. به خداوندی و کریمی تو، که اکنون وی را عفو کنی و در دنیا و آخرتش مُزیّن گردانی.

آن شب بانگ آمد از آسمان که هرکه خواهد خدای تعالیٰ وی را بیامرزد براین

#### كشته نماز كند!

روز دیگر خلق گرد آمدند. وی را از دار فروگرفتند و بشستند و کفن کردند. چندان مردم بر جنازه ی وی گِرد آمدند که تا دیگر روز و نماز دیگر بر جنازه، از زحمت، نتوانستند وی را دفن کردن.

آن شب به خوابش دیدند به حالی هرچه نیکوتر که قیامت بودی؛ ووی میآمد و آن همه قوم که بر جنازه نماز کردند، در قفای وی میآمدند.

این کَسْ وی را گوید: ای جوانمرد! توفلان نِه بی که دزدی میکردی؟ گفت: ىلى.

گفت: ایزد تعالیٰ این کرامت تو را به چه داد؟ مگر مظلوم بودی و به ناحق گشته شدی؟

گفت: نه. آن سلطان که مرا کُشت، خدا او را بیامرزید به سبب کشتنِ من؛ ولکن معروفِ کرخی دعایی در کارِ من کرد، خدا مرا بیامرزید، و هرکه بر جنازه ی من نماز کرد وی را نیزبیامرزید ــ برکتِ دعای وی.

# چند نگاه تحلیلی

#### ۱ ـ تحلیل فشردهی ساختمانی

حکایتِ ۱۰۵۷ ــ «حکایتِ سلطان جابر» ــ را مسطوره و روبُرِ حکایاتِ عارفانه ی ضدّ سلطانی یا ضدّ حکومتی نامیدیم. حال، و بلافاصله، به یک حکایتِ ضدّ سلطانیِ استثنایی که مسطوره شدن را رَد میکند برمیخوریم.

نکاتِ متعددی هست در این حکایت، که در حکایات دیگرِ عارفانه هم آمده؛ امّا «طرح» این حکایت، ودر نتیجه «ساختمانِ» آن که ماحصل و عینیّت یافته ی «طرح» است متشابه و رو بُر پذیرنیست.

در ابتدای حکایت \_به عنوانِ «درآمد» \_ به نظر می رسد که تقابلِ شاه و دزد، تقابلی ست مقبول، در راستای نیازها و خواسته های مردم: دزد بد را شاهِ خوب از میان

می برد. به این ترتیب، و در نظر اوّل، در این حکایت، شاه در موضع شخصیّتِ مثبت قرار می گیرد، و دزد در موضع شخصیّتِ بسیار منفی؛ چرا که نویسنده، علناً می گوید: «به خانه های مسلمانان در رفتی، و در راه ها کاروان زدی؛ و مردمان از او سخت به رنج بودند»؛ و در مقابل، سلطان، پس از دستگیری دزد «بفرمود تا وی را بر دار کنند و به سنگ بکشند».

امّا عارفِ سیاسی، هرگز تَن به این بازی خوردگی نمی دهد و آلت فعل سلطانی که تصادفاً \_ویا در شرایط سیاسی \_ اجتماعی خاص \_ و به دلائلی نامعلوم، نااهلی را اعدام کرده نمی شود.

عارف، ماهیّتِ نظام را میشناسد. به همین دلیل هم فریبِ پوسته و حوادثِ پوسته یی را نمیخورد.

پس، با ورودِ ناگهانی و غیرمُنتظره ی شخصیّتِ سوّم به حکایت، به عنوان ستونِ سوّم ساختمانِ داستان، اساسِ دو ستونِ ساده ی قبلی در هم میریزد و دچار تزلزل می شود: «معروفِ کرخی بَر دزد گذشت ... بَر وی رحمت آمدش ...».

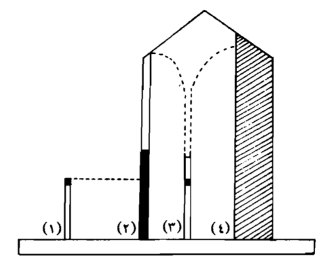
درواقع، با ورود «معروفِ کرخیِ عارفی» نه اساس شخصیّت ها، که اساس روابطِ میان شخصیّت ها فرو میریزد، و روابط عمیق و دقیق میشود.

با ورود شخصیت سوّم دریک ماجرای اجتماعی ـسیاسی، طبیعتاً و طبق معمول، ستونِ استوار و شکست ناپذیر دیگری هم وارد معرکه می شود، که آن، شخصیت «مردم» است: دزد، مردم را رنج می داد، شاه، با کشتنِ دزد، رنج مردم را از میان برد، عارف از راه رسید و همان مردم را به مقابله با سلطان فراخواند: هرکه خواهد خُدای تعالی وی را بیامرزد، براین کشته نماز کند!

به این ترتیب، ساختمان حکایت، دارای چهار ستون می شود، که قاعدتاً روابط این چهار ستون با یکدیگر، حکایت را باید که پیش ببرد: دزد، سلطان، عارف، مردم.

سلطان، امّا می بینیم که با سرعت از گردونه خارج می شود، یعنی حذفِ شخصیّتِ سلطان می شود. گویی که از آغاز نیز نبوده است، و حکایت با شتاب و به زیبایی پیش می رود. به هنگام ترسیم ساختمان این حکایت، باید که حکایت با چهار ستون آغاز شود؛ امّا خیلی زود، ستون سلطان، مسدود شود، و ساختمان، با سه ستون پیش یا بالا برود \_ که البته عارف هم، پس از انجام وظیفه، علی الظّاهر، ناپدید می شود:

#### ۲۰۲ ن صرفیاندها و عارفاندها



- (١)\_سلطان
  - (۲) ــ دزد
- (٣) \_ عارف
  - (٤) ــ مردم
- (عارف، نفوذ دو سویه ی خود را بنهانکارانه به حفظ می کند.)
- (خطی که سلطان را به درد متصل می کند مربوط به «درآمد داستان» است.)

# ۲ ــ یک نگاهِ مردم شناختی

حمایتِ عارفانه نویسان از دزدان و راهزنان، که به کرّات در حکایاتِ مختلف دیده شده ـــاز جمله در ۱۰۳۱ و ۱۰۳۱ همین کتاب ــ دالیّ بر گناه گرایی ایشان نیست، دالیّ بر تمایل نویسندگان به مقابله با نظام حاکم ظالم است؛ نظامی که به دلیل رفتار نادُرُست، در دامان خود دزد می پرورد.

عارفِ قصّه این را میداند که نظام دزد، قادر به مبارزه با خُرده دزدان نیست، چه رسد به دزدانِ صاحب گروه و سازمان؛ و این را هم میداند که نظام فاسد، هرگز قادر به دفع فساد از جامعه نخواهد بود، و حرف همان است که گفته اند: دفع فاسد به افسد نمی شود.

دزد، دزد معمولی، دزدی که به دلیل جهل میدزدد، ستمدیده یی ست از درونِ توده ی مردم. آنگل، آری؛ امّا انگلی که به اراده و تمایل انگلی را برنگزیده است.

رفتار عارفان قصّه با دزدان، معمولاً، نوری به قلب دزدان می تاباند، و این نور به ایشان می گوید که با مردم باید بود نه علیه مردم، حتّی اگر بخواهی که بدزدی \_ چنانکه غلامان، خزینه ی سلطان دزدیدند و بُردند (۱۰۵۷).

• در عالم واقع، که قصه، آینه یی هنری در پیش آن داشته سیعنی همان که میگوییم حکایت باید قابل قبول باشد و باورکردنی سے چگونه ممکن است مردم یک شهریا حتیٰ محلّه، بر جنازه ی دزدی گِرد آیند و برآن جنازه نماز بگزارند؟

آیا این دزد، از آن کسانی نبوده که در انتقالِ ثروت نقشی داشته اند؟

آیا هرگز عارفانِ حکایات، بر کشتهی مالکان بزرگ، سرمایه داران بزرگ، ریبسان و حکّام و فرمانروایان هم گذشته اند تا ایشان را دُعا کنند و رستگاری ایشان را از خداوند بطلبند؟

آیا عارفانِ حکایت، این عمل را که در حق دزدی نامدار کرده اند ــ در حق یک سلطان، تنها یک سلطان انجام داده اند؟

« خداوندا! این سلطان را، با اینکه مردم را بسیار آزار داده است، اینک ببخش!»

آیا چنین چیزی از سوی عارفان وابسته به مکتبِ عرفانِ آینده نگر، ممکن است؟ عارفِ قصّه، اگر یک بار و فقط یک بار چیزی به ناحق از خداوندِ خود بخواهد، از اعتبار و عزّت می افتد و دیگر چیزی از او باقی نمی ماند که به کارِ شفاعت طلبیدن برای این و آن بیاید.

به این ترتیب، با نظری تفسیری، و نه تحلیلی، اعتقاد من براین است که این دزد، از آن گروه دزدانی بوده که به خانه های اعیان و اشراف می زده اند و به دردهای مردم دردمند می رسیده اند؛ والا عقل سالم نمی پذیرد که من برای کسی که خانه و زندگی ام را غارت کرده و مرا به روز سیاه نشانده و فرزندان مرا گرسنگی داده، دعا کنم و شفاعت و نجات بطلبم.

من گمان می برم که مدخل حکایت، باب طبع ممیزان وقت ساخته شده؛ چرا که همه می دانسته اند که سخن از «دشمن مردم» در میان نیست بلکه سخن از «شمن مردم» در میان نیست بلکه سخن از دشمن حامیان سلطان در میان است. نویسنده هم قادر نبوده بگوید: «مردی که مال اغنیا می دزدید و به فقرا می بخشید، به چنگ سلطان افتاد» که اگر می گفت هم زیبایی و پیچیدگی ظریف حکایت را از میان برده بود.

مردم، دوستانِ خویش را می شناسند. تاریخ اثبات کرده است. مردم بر مرده ی دشمنان خلق گرد نمی آیند و نماز نمی خوانند و ندبه نمی کنند حتی اگر ائمه ی جماعات بخواهند، و تهدید کنندگان و وعده دهند گانِ حرفه یی بخواهند، و صداهایی از عرش بخواهد.

#### ۲۰۱ تا صوفیائدها و عارفائدها

این دزد، که عارف به خاطر او نـدا میدهد، و آسمان به خاطر او نعره میکشد، و خلق به گرد جنازه اش گِرد میآید \_ آنگونه که «تا دیـگر روز و نماز دیگر، از زحمت نتوانستند وی را دفن کنند» \_ مگر میشود که دزدی مثل همه ی دزدان باشد و حتیٰ بدتر از ایشان؟

این دزد را، مهم ترین نکته این است که شاهٔ گرفته است و شاه دستور قتلش را داده است و شاه گفته است که سنگسارش کنند. پس، این دزد، هرکه باشد، در جانبِ مردم است و از مردم. گناهکار؟ شاید. امّا گناهکاری از میانِ مردم.

• نکتهی آموزشی حکایت این است که عارف می تواند حامی گناهکاران و دردان و متهمان باشد \_ چنانکه بارها دیده پیم \_ امّا حکومتِ فاسد نمی تواند. بنابراین، افراد گناهکارِ جامعه می توانند به جای توسّل به نظام، توکّل به خدای عارف کنند و به دامن عارفان بیاویزند و در سپاه عرفان عملی و سیاسی ورود کنند. چنین کاری، هم دنیا دارد هم آخرت.

# ٣ \_ يک شِگِرد دِاستاني

در این حکایت نیز مانند بسیاری از داستانهای خوب جهان کوتاه و بلند اهمیّتِ آنچه نوشته نشده و به ذهن فعّال و قدرتِ خلاّقه ی خواننده و شنونده واگذار شده، به هیچ وجه کمتر از اهمیّتِ آنچه که نوشته شده نیست، و در انتخابِ این شیوه ی نانوشتهٔ نهادن، به دلائل زیبایی شناختی، اجتماعی، سیاسی و تاریخی، ناگزیری بسیار هست.

در این حکایت، تجسم وضعیّتِ شاه، پس از استماع خبر مربوط به فروگرفتنِ دزد از دار، و شستنِ او، و دفن کردنِ وی، و بر جنازه اش آنگونه نماز کردن، یکسره برعهده ی مُخاطبْ نمهاده شده؛ و مخاطب می تواند حسّ و تصویر کند که سلطان، پس از واقعه، گرفتار چه حالاتِ دردناکی بوده است:

«آن روز، خبر آورانِ سلطانْ وی را آگاه کردنـد که خلق، جملگی، بر جنازه ی آن دزد، نماز بکردند، به پیشوایی فلان شیخ.

سلطان را حیرتی غریب در گرفت، و از جسارتِ خلق در عَجَب شد، و از کینه ی خلق نسبت به خویش؛ و خشم، سخت بر او غلبه کرد، تا بدان حد که فرمان داد: فتوادهنده، شیخ، و امام جماعتِ شهر را کت ببندند و نزد وی ببرند. و دیری نگذشت که منادیان، در شهر، جار زدند که امام جماعت، و شیخ کَرَخی و بسیاری را به جرمی بزرگ به زندان کرده اند، که آن، مقابله با سلطانِ عادل است و حمایت از راهزنان و فاسدان و

بد کاران ...»

به این ترتیب میبینیم که داستان، از یک سو، باز است تا جایی که میتوان حکایت را به داستانِ بلند تبدیل کرد ــ در چندین مُجلّد.

#### ۱۰۵۹ حکایت دو غلامک

وقتی دربازارِ نخاسانِ بغدالا آتش افتاد. دُکانها همی سوخت و هرکه در دُکانها بود میسوخت. زیریکی دُکان، دو غلامک بودند سخت نیکوروی و قیمتی. آتش گرد ایشان گرفته میسوخت، و نخاس از دور فریاد میکرد و میگفت: هرکه این دو غلامگ بیرون آرد از آتش، هزار دینار به وی دهم.

خلق گرد آمد به نظاره و هیچکس فراز آتش نمی یا رَست شدن.

شیخ ابوالحسین نوری در آن ساعت آنجا حاضر بود. با خویشتن اندیشید که آن کودکان بی گناهٔ اندر میان آتش مانده اند. من جان فدا کنم و آن کودکان را از این آتش بیرون آرم، مگر ایزد تعالی به قیامت مرا از آتش دوزخ بیرون آرد.

شیخ دامن گِرد کرد، گفت: «بسم الله» و پای در آتش نهاد و آن دو غلامک را دست بگرفت و از آتش بیرون آورد، که یک موی از ایشان دیگرگون نشده بود.

خلق چون آن بدید، شادی میکرد.

خداوندِ غلامانْ بیامد و درپای شیخ افتاد وپیشِ وی روی در خاک میمالید.

شیخ ابوالحسین گفت: شُکرِ خدآی را کنید! اینکه من کردم از برای خدای عَزَّ وَ جَل کردم نه از برای تو؛ و مرا بر تو بدین باب هیچ منّت نیست.

نخّاس گفت: پس باش تا آنچه پذیرفته ام بدهم.

شیخ گفت: ای جوانمرد! این عِز در این درگاهٔ بدین یافته ام که دوستی زر از دل بیرون نهاده ام. اگر زر را در دلِ ما مقداری بودی، اندر آتش همچنان سوخته بودمی که دیگران.

این بگفت و روی بگردانید و برفت.

#### معنای یک واژه

نَخَّاس: آنکه ستوران فروشد؛ و نیز برده فروش.

یادداشت: حکایت، به راستی زیباست؛ امّا نکته ی تحلیلی خاصی ندارد. درباره ی «آتش» و ورود به آن، و نقش اینگونه آتش و اینگونه عمل در ادبیّاتِ داستانی، در جای دیگر گفته ام.

در باب اینکه عارف، مدافع دردمندان و اسیران و بردگان است نیز به کرّات گفته پیم.

حکایت، پیچیدگی و نقطهی ابهام ندارد.

## ۱۰۹۰ حکایتِ عارف و راهب و شیر

چون معاویه به امیری نشست، عامربن عبدقیس را از شهر بیرون کرد.

عامر رفت تا به نزدیک کوهی، و بدان کوه بَر شُد و بنشست و قرآن خواندن گرفت. همه ی روز آنجا می بود و قرآن می خواند. چون دیگر در شکست و آفتاب فروخواست شد، ترسایی در آن کوه در صومعه بود؛ سراز صومعه بیرون کرد و گفت: تو کیستی اندر این کوه؟

عامر گفت: من مردى غريبم.

راهب گفت: این نه جای غریبان است، که جایگه شیر است. هم اکنون شیر درآید و تو را تباه کند. خیز اندر این صومعهی من آی و امشب بَرِ من باش!

عامر گفت: نه.

گفت: چرا؟

گفت: زیرا که تودینی دیگر داری ومن دینی دیگر. من را با توصحبت کردنْ نیک نیاید.

راهب بسیار الحاح كرد. چون دید كه فرمان نمی برد، در فراز كرد و خاموش شد.

چون شب اندر آمد و جهان تاریک شد، از چپ و راست بانگِ شیر برخاست. چون از شب نیمی بگذشت، راهب سر از صومعه بیرون کرد تا بیند که حال این مرد به

کجا رسید. عامر را دید در نماز ایستاده و شیری آمده گِردِ وی میگردد. زمانی بود، عامرُ سلامِ نماز داد و روی سویِ شیر کرد و گفت: ای جانور! اگر تو را فرمان داده اند اندر کارمن، بیا و فرمان را باش، وگرنه باز گرد و دل مشغول مدار!

جنانکه به آدمی سخن گویی چگونه دریابد، شیر هم چنان دریافت، و بدانست که وی چه گفت. دُم بجنبانید و روی بگردانید و برفت.

راهب که این بدید، متحیّر بماند. پس فرو دوید از آن صومعه و در پای عامر افتاد و گفت: به حق آفریدگار که بگویی که چه مردی تو و چه دین داری؟

عامر گفت: من یکی نُفایه مَردَم که از نُفایگی وبلایگی، مرا از شهربیرون کرده اند و از میانِ مسلمانان رانده اند.

راهب گریان گشت و گفت: ای جوانمرد! اگرنفایه ترین تویی، پس گزیده ترین مخلوق کدام است؟ مسلمانی بر من عرضه کُن!

مسلمانی بروی عرضه کرد، ایمان آورد و مسلمان شد.

معنای چند واژه و اصطلاح چون دیگر درشکست = نزدیکِ غروب شد الحاح = خواهش و زاری اگر تو را فرمان داده اند در کارِ من = اگر قرار براین شده است که مرا بکشی نُفایه = ناچیز، بی ارزش، دور انداختنی. نُفایگی = بی ارزشی

بَلایگی = بدعملی

یادداشت: در حال، مطلبی برای تحلیل ندارد. در آینده به آن بازخواهم گشت.

## ۱۰۹۱ حکایتِ دزدِ جوانمرد

جوانمردی بزرگ بود که در طهارت کردن وسواس داشتی. بامداد به کنارِ جو شد تا غُسل کند. جوانی دید بر کناره ی جو. گفت: جامه ی من نگاه می داری تا من به

# جوی شوم و غسل کنم؟

گفت: بلي.

جامه بدو داد وفروشد وساعتی بماند.

چون برآمد، جوان جامه به او داد و گفت: دیربماندی، امروز مرا بی روزی کردی و در کسب بَرمن ببستی.

مرد گفت: هنوز پگاه است. تو چه کار میکنی که براین پایت کردم؟

گفت: من هیچ کارندانم. هرروزبامداد درمسجدی رَوَم که مردمان نماز کنند. من کفش ها بدزدم. کسب من این است.

مرد گفت: امروزنیز نعلین من بردار که از دیگر کفش ها بهتر است؛ لکن چون بوّد که جامه ی من نبُردی، که تو را بسیار روزگار کفایت بودی؟

گفت: در جوانمردی ندیدم خیانت کردن با کسی که مرا امین کرده بود.

یادداشت: زمانی که به متشابه این حکایت در آثار سعدی رسیدیم، به بررسی و تحلیل فشرده امّا همه جانبه ی آن اقدام خواهیم کرد.

۱۰۱۲ حکایتِ گندم و جو

مردی مفسد را بنده یی بود به اصلاح. پیوسته خواجه را موعظه می کردی، و خواجه نپذیرفتی و می گفتی: امید ما به فضل خداست.

پس، وقتی، خواجهٔ آن بنده را به سرِ ضَیعتی فرستاد و فرمود: گندم بکار! بنده برفت و جو کاشت.

چون وقتِ درودن رسید، خواجه برفت برسرِ کشت، جو دید؛ غلام را گفت: تو را گفت: تو را گفت کار؛ چرا جو کاشتی.

بنده گفت: امید داشتم که خدای تعالی جو را گندم کند.

خواجه گفت: هرگز دیده یی که از جو گندم آید؟

گفت: از تو آموختم، که فساد و معصیت میکنی و طمع می داری که به آخرت رحمتِ خدای یابی.

مُنتخب حكاياتٍ »رساله ي أستان العارفين» و ٣٠٩

خدای غزوجل، این مسألهٔ سبب توبهی مرد مفسد کرد.

•

ضّیعّت: به معنی زمینِ زراعتی ست.

•

یادداشت: حکایتِ «گندم و جو»، عمدتاً اخلاقیِ خالص است و نه عارفانه \_\_ الا در مرحله ی توبه. این حکایت را با متشابه آن یکجا تحلیل کرده پیم.

> ۱۰۹۳ حکایتِ دیدار

عمروبن عاص پیوسته آرزو بُردی که کاشکی خردمندی را در سَکَراتِ مرگ بدیدمی تا احوالِ اهوالِ جان کندن و دیدار ملک الموت از وی بپرسیدمی.

آورده اند که چون حال بروی تنگ شد، پسرش بر سرِ بالینِ وی نشسته بود. گفت: ای پدر! همیشه خردمندی را در این حال می جُستی تا احوالِ مرگ از وی سوآل کنی. من از تو خردمند تر نمی شناسم. مرا خبری بده!

گفت: ای پسر! چنان است که گویی همه ی کوه های روی زمین برمن نهاده اند و مرا از سوراخ سوزن بیرون می کنند. ای پسر! هیچکس نیست که باز تواند داشت تا از وی نصرت خواهم م بی گناه نیم تا عذر گویم . ای پسر! مرا آمرزش خواه! این بگفت و جان بداد.

•

یادداشت: این حکایت نیز مانند ۱۰۹۲، عمدتاً جنبه ی اخلاقی - آموزشی دارد. با این وجود، توصیفی که نویسنده، از زبان شخصیت، از لحظه ی مرگ میدهد، توصیفی ست عمیق، مؤثر، تفکّرانگیز و دلهره آور.

تصویر «همه ی کوه های زمین برمن نهاده اند و مرا از سوراخ سوزن بیرون کنند» تصویری ست ناب و ماندگار در ذهن، و ارزش هٔشداردهنده ی عمیقی دارد.

اشاره ی شخصیت حکایت به تنهایی خوف انگیز انسان، آنجا که میگوید: «هیچکس نیست که از وی نُصرت بخواهم»، اشاره یی ست همیشگی در فلسفه و ادبیّات؛ امّا در این حکایت، قیدِ اینکه «ملازمه ی این تنهایی دردآون گناهکار بودنِ آدمی ست» قیدی ست آرام بخش برای طهارت پیشگان و ایشان که راه و رسم درستی را در زندگی برگزیده اند.

اگر حرکتِ «از زندگی در واپسین دّم تا مرگ» و تصویرهایی که در این لحظه ها به چشم شخصیّت می آید نبود، اثر، لطیفه یی کامل بود.

سَكَراتِ مرگ، آن حالتِ بيخودي از خويش است به هنگام مرگ.

#### ۱۰۹۶ حکایتِ ترس از مرگ

سلیمانِ پیغامبر را دوستی بود. روزی به نزدیک سلیمان درآمد. یکی را دید به نزدیکِ او نشسته. گفت: ای پیغامبرِ خدای تعالیٰ! این کیست که من از وی می ترسم؟ گفت: او ملک الموت است.

دوستْ گفت: باد را فرمان دِه تا مرا به زمینِ هندوستان بَرَد تا او را نبینم. سلیمان باد را فرمود تا آن شیخ را به هندوستان بَرَد.

ملک الموت از نزدیک سلیمان بیرون شد و در ساعت باز آمد و گفت: یا سلیمان! خدای عَزَّ وَ جَلُ تو را صبر دهاد به مرگِ آن دوست.

سلیمان غمناک شد. گفت: ای عجب که از تومی ترسید و آخرِ هم تو را بدید. ملک الموت گفت: یا رسول الله! از این عجب تر هست که مرا فرمان بود که جانِ او به زمینِ هندوستان بردارم. چون نزدیکِ تو آمدم او را پیشِ تو دیدم به عجب ماندم، تا او از تو درخواست کرد و آنجا رفت و جان او همان جا که فرمان بود برداشتم.

یادداشت: حکایتِ «ترس از مرگ»، حکایتی ست شوخ طبعانه و سطحی . متشابه، بسیار دارد، و همه در همین سطح، مسأله ی اساسی حکایت در ارتباط با عرفان سیاسی در این حد است که «گریز انسان از مرگ، مرگ را به گریختن از انسان وادارنمی کند.»

(پیش از این گفته پیم که برای هر نجنبش اعتقادی، دو گروهٔ واجب است که مرگ آشنا و جان بر کف باشند: گروه پیشگام و رهبری، که محتاطانه عمل میکند و راه می نُماید و خطمشی میدهد و تاکتیک واستراتژی و هدف معین میکند؛ امّا به هرحال آماده ی شهادت است؛ و توده ی طرفدار آن اعتقاد یا توده ی انقلابی که حق است در راه آن اعتقاد، اگر مفید و مؤثّر و صادقانه اش بداند به شهادت را با رضایت و حتی داوطلبانه بپذیرد. این شرط پیروزی و بقای آن اعتقاد است.)

در حکایت بسیار ساده و ساده لوحانه ی «ترس از مرگ» \_ که البته به تعبیر ما قصه است، نه حکایت \_ تنها همین نکته وجود دارد که به صراحت و شیرینی، مسأله ی «از مرگ نمی توان گریخت» را برای توده ی مردم، تصویر کرده است.

نظیر این قصه، آنچنان فراوان است با ساختمان های متشابه امّا ماجراهای مختلف که حالت ضرب المثل یافته است.

•

حضرتِ سلیمان بن داوود پیامبر در میان پیامبران سامی (یهودی مسیحی مسلمان) به دلیل خصلتها و قدرتهای ویژه اش که هیچ انسان و آبر انسانِ دیگری آنها را نداشته است کاربُردِ داستانیِ بسیاری یافته است. ظرفیّتِ سلیمان پیامبر، برای آنکه شخصیّتِ محوری یا شخصیّتِ ارشادی داستان شود، بی نهایت است. به تقریب، هیچ مجموعه داستان یا داستان واره حتی دیوان شعرِ قدیمی را نمی توان یافت که در آن اشاراتی به سلیمان نبی نشده باشد یا قصّه و افسانه یی درباره ی او خلق و باز خلق نشده باشد.

بر محور شخصیّتِ سلیمان، به عنوان یک شخصیّتِ داستانیِ مطلوب و منحصر، انبوهمی از افسانه ها و قصّه های ساده و دلنشین ساخته شده که اغلبِ آنها جنبهی اخلاقی دارد.

ما، در «داستانهای مذهبی و دینی» که مُجلّدی از همین «تاریخ تحلیلی ادبیّاتِ داستانی» ست درباره ی ابعاد شخصیّتِ سلیمان داو ود، به دقّتِ ممکن امّا فشرده سخن گفته بیم، به تحلیل افسانه ها و قصّه های سلیمانی پرداخته بیم، توانایی های گوناگونِ او مانندِ دانستنِ زبان همه ی حشرات و جانوران، و اطاعت جمیع عناصر مادی حیات مانند آب و باد و خاک از او، و داشتنِ ابزارهای متعددِ معجزه مانندِ انگشتر و قالیچه ... \_ را برشمرده بیم، و تفاوت های اساسیِ میان سلیمانِ تورات (عهد قدیم)،

سليمان قرآن كريم، سليمانِ مخلوق نويسندگانِ داستان بالاخص سليمانِ محبوبِ نويسندگان و شاعران ايران را نشان داده ييم.

در آن گفتار، ما همچنین به مِهر و توجه خاص ایرانیان به حضرت سلیمان، و شهاهت این شخصیت به برخی از شخصیت های افسانه یی ایران، و تاریخچه ی «سلیمان گرایی» و «توسل به سلیمان» در فرهنگ ایران زمین اشاراتی کرده پیم و علل توجه بزرگان ادب میهن مان مانند مولوی، حافظ، عظار، سعدی، ناصر خسرو ... به سلیمان نبی را مورد بحث قرار داده پیم، و در پایان نیز چند حکایتِ نابِ مربوط به این شخصیت دوست داشتنی را آورده پیم.

همانند یا نزدیک به حکایتِ «ترس از مرگ» در تورات \_ بخش های مربوط به سلیمان پیامبر \_ و در قرآن کریم نیست. این حکایت، احتمالاً براساسِ بخشی از سخنانِ «جامعه» در «کتاب جامعه» ی تورات، منسوب به سلیمان ساخته شده است:

«برای هر چیز، زمانی ست ... وقتی برای ولادت و وقتی برای موت، وقتی برای قتل و وقتی برای ساختن ... پس قتل و وقتی برای ساختن ... پس کارکننده را از زحمتی که میکشد چه منفعت است؟»

«عهد عتيق \_ كتاب جامعه \_ باب سوم»

#### ۱۰۹۵ حکایتِ موی گشودنِ ابراهیم

روزی ابراهیم به جهتِ باز کردنِ موی سر به دُکانِ حجّامی درآمد. گفت: این مویِ سر من بازگن، ولیکن هیچ شکسته یی ندارم.

حجّام، روی تُرُش کرد و گفت: ما از شما گدایانْ ستوه شدیم. سَرْتَر کُن! ابراهیمْ سرتر کرد و پیشِ حجّام نشست. در این میان مردی بیامد، نیم دانگ آنجا بنهاد و گفت: موی سرِمن بازگن!

حجّام ابراهیم را گفت: «خیز!» و آن مرد را بنشاند و موی او باز کرد.

دیگر بار ابراهیم را پیش نشاند، خریداری دیگر بِرِسید. باز ابراهیم را برخیزانید، همچنین تا هفت بار ابراهیم را بَرمیکرد و مینشاند.

به سِرِّ ابراهیم درآمد که اگر مرا نیم دانگ زربودی این مذلّت برمن نیامدی.

ابراهیم در این خاطر بود که مُنادی بَرآمد که هرکه خبر ابرهیم ادهم دهد هزار دینار مژده بدهیم.

ابراهیم، حجّام را پرسید: که را طلب همی کنند؟

حجّام گفت: سخنِ ابراهیم ادهم میگویند، توسخنِ خویش و گدایانِ دیگر همچو خود گوی!

ابراهیم گفت: مُنادی را بانگ کُن!

حجّامٌ او را آواز داد.

منادی بیامد سواری و قافله ی اُشتران از پس او با قومی بسیار.

آن سواژ از دورنگاه کرد، ابراهیم را دید موی سر باز کرده و نشانی که بر سر داشت از شکستگی، ظاهر. سواژ خویشتن از اسب درافکند و بر پای ابراهیم بوسه داد. ابراهیم گفت: تو کِه یی؟

گفت: من غلام پدر تو هستم که پدرت مرا جایی فرستاده بود و تا باز آمدم پدرت مُرده بود و تو رفته بودی. این فرزندان و عیال من بندگان تواند.

ابراهیم گفت: تو و عیال و فرزندانِ تو را آزاد کردم به شرط آنکه به طلبِ من یاید.

غلام گفت: این همه آشنرانی زروسیم، ملکِ توست.

ابراهیم گفت: صندوق زر کدام است؟

غلام، یکی اُشتر صندوق زربیاورد وپیش او فرو گرفت. ابراهیم، روی بدان حجام کرد و گفت: آن صندوق زربگیر، که در وقتِ موی باز کردن نیم دانگ زر نداشتم.

حجّام، بدان سخاوتِ ابراهيم وشفلگي خويش تأمّل کرد، پيشِ ابراهيم فرو افتاد وپايش بوسه داد و گفت: مرا بِحِل کُن!

ابراهیم غلام را گفت: آن باقی مال به توبخشیدم بدان شرط که بر اثرِ من نیایی.

پس برخاست، از بصره بیرون رفت و روی در بادیه نهاد.

حجّام آن مال بگرفت و آن رسته ی بازار همه بخرید و غلامان خرید و به ایشان حجّامی آموخت و وقف کرد تا موی سر غریبان باز کنند؛ و اکنون آن بازار را بازار ادهم گویند.

#### ۲۱۴ ۵ صوفیاندها و عارفاندها

معنای جند واژه

حَجّام = کسی که خون میگیرد، حجامت کننده، کوتاه کنندهی موی سر نیز. شکسته = سکّه، پول خُرد.

شُفلگی = پَستی

یادداشت: حکایت «موی گشودنِ ابراهیم»، غالب مشخصّاتِ عارفانه های ساده و مردمی را داراست، و بیش از این، گرایش آشکاری به جانبِ ادبیّات داستانی «دلخواه»، «خوش باور» و «احساسی» دارد، تا بدان حد که به «داستان های کودکان» شبیه شده است. همه چیز، دُرُست همانطور است که باید باشد، و در حدّی افراطی هم. ابراهیم ادهم، نَه دوبار و سهبار، که هفت باز — که عددی ست اسطوره یی و افسانه یی — تحقیر میشود؛ آرزوی ادهم — که کاش نیم دینارمی داشتم و این همه خفّت نمی کشیدم — نه به یک کیسه و دو کیسه زر، که باده ها صندوق و روسیم برآورده می شود؛ ابراهیم، نه یک صندوق و دو صندوق، بل تمامی آن ثروتِ بیحساب را در جا می بخشد — فقط به این شرط که هیچکس سر در پی او نگذارد و مریدش نشود ...

نویسنده، جهتِ «واقع نُمایی» و اثبات اینکه آنچه گفته تماماً درست است و غُلقی هم در کار نیست، یکی از ترفندهای خاصِ این نوع حکایات را به کار میگیرد: «حجّام آن مال بگرفت و آن رسته ی بازار خرید ... و اکنون آن بازار را بازار ادهم گویند».

(قبلاً به نمونه هایی از این دست اشاره کرده پیم).

در فصل کوتاهی که به «بررسي زندگي اېراهيم ادهم»، نه به عنوان موجودی تماريخی و واقعی، بل به عنوان يک شخصيت و قهرمانِ ثابت در عارفانه ها و صوفيانه ها اختصاص دادهيم، به اين حکايت نيز باز نظر کردهيم.

#### 1.77

# (برابر ۱۰۰۷ کشف المحجوب) حکایتِ اعتبارِ حقیقت

روزی حَجّاج بن یوسف، حسن بصری را طلب کرد. حسن نمازِ بامداد بکرد و پنهان شد ــ به صومعه ی حبیب عَجَمی.

حسن گفت: ای حبیب! حجاج مرا طلب میکند. در صومعه ی تو پنهان می شوم تا پاس آن بداری.

حبيب گفت: نيك آيد إنشاء الله!

زمانی بود، عَوّانانِ حَجّاج به طلب آمدند. گفتند: ای حبیب! امروز حس را دیدی؟

گفت: دیدم.

گفتند: كجا شُد؟

گفت: در صومعهی من شد.

عوّانان درآمدند و حسن را در صومعه طلب کردند و نیافتند.

حسن بصری گفت: هفت بار دست بر من نهادند و مرا ندیدند. بیرون آمدند و گفتند: ای حبیب! سزای شما آن است که حجّاج میکند. ما را گفتی که حسن در صومعه شُد. تا ما درآمدیم، حسن به جای دیگر رفت؟

حبیب گفت: حسن پیشِ من اینجا درشد؛ دری دیگر هم نیست تا از آن سوی بیرون رَود.

عوّانان برفتند، حسن بيرون آمد و گفت: اى حبيب! حقِّ استادي من نگاه داشتى؛ مرا به عوّانان اندر خواستى داد.

حبیب گفت: ای استاد! رو که توبه راست گفتنِ من رَستی. اگر دروغ گفتمی درمانده بودی.

معنای چند واژه

عَوَّانَانَ (جمع عَوانَ) = پاسبانان، مأموران اجراى ديوان

رَستی = رَهایی یافتی

دَر شُد = وارد شُد

#### یک لحظهی تحلیلی

#### تحليل فتي

(حکایت «اعتبار حقیقت» برابر است با واقعهی دوّم حکایت ۱۰۰۷ کشف المحجوب. از خوانندگان ارجمند درخواست می کنم که ابتدا نظری بر تحلیل فشرده ی ۱۰۰۷ بیندازند.)

در حکایاتِ عارفانه، دیده شده است که راوی ماجرا، به ناگهان عوض می شود. وظیفه ی روایت از دوشِ نویسنده یا آنکس که مورد اشاره ی نویسنده است برداشته می شود و یکی از شخصیت های داستان بدون مقدمه روایت را برعهده می گیرد و تا جایی که نویسندهٔ لازم بداند، ادامه می دهد.

این ترفندِ تغییر دادنِ ناگهانیِ راوی نیز همچون برخی فنیکاری های دیگرِ ادبی، به واقع نُماییِ حکایت، بسیار کمک میکند \_ تا آنجا که مخاطب، این تغییرِ غیرعادی \_ و ظاهراً نادُرُستِ \_ راوی را به راحتی می پذیرد، و حتیٰ متوجه آن نمی شود.

در حکایتِ «اعتبار حقیقت»، راوی، همان نویسنده ی داستان است که از بیرونِ داستان ماجرا را تعریف میکند و هیچ رابطه یی هم با شخصیت های حکایت ندارد. سخن، درباره ی حسن بصری ست و اقدام حجاج برای دستگیری او و پناه بردن حسن به صومعه ی حبیب ایرانی و از پی حسن آمدنِ پاسبان ها...

یکباره، ادامه ی روایت را شخص حسن بصری که شخصیتِ محوری حکایت نیز هست برعهده میگیرد و میگوید: «پاسبانها، هفت بار برمن دست نهادند و مرا ندیدند ...».

پس، نویسنده، مجدداً، نقش راوی را برعهده میگیرد و از حسن بصری در موضع سخم سخن میگوید.

این که دریک لحظه ی اوج، قهرمانِ داستان، خود به شرح حوادث بپردازد و پس از فرود، کار را به نویسنده یا راویِ اصلی واسپارد، شیوه یی ست امروزی و بسیار نو در ادبیّاتِ آمریکای لاتین، و نیز اروپا.

#### ۱۰۹۷ حکایتِ وام برجا مانده

حکایت کردند که چون بایزید بِمُرد، او را هشتصد دینازوام ماند، که از مردمان ستده بود و به درویشان داده. وام خواهان گرد آمدند و جنازه ی او را بگرفتند که نگذاریم تا او رابه گور کنید.

در این زمان مردی بیامد و گفت: ترازو بیارید!

ترازو آورند.

مرد، هشتصد دینار برکشید و به ایشان داد؛ و بایزید را به خاک تسلیم کردند. آن مرد را پرسیدند: که تو را این دینارها داد؟

گفت: در فلان شهـر، زنـی داد، کـه به بایزید دِه تا کـاری از آنِ خـویش راست گند. چون او را مرده یافتم به وام داران دادم.

پس بایزید را به خواب دیدند، گفت: خداوند تعالی مرا بیامرزید و هرکس را بر جنازه ی من نماز کرد؛ ولیکن با من عتاب کرد و مرا فرمود: چرا همه ی مالِ روی زمین وام نکردی و به درویشان ندادی تا ما از پس توبگزاردیمی.

### تحليل مختصر سياسي

«وام برجا مانده» از همان حکایتهاست که ما «الگو»، «روبره» و «مسطوره»ی حکایاتِ عارفانه ی سیاسی مینامیم، ویکی از بهترین و دقیق ترین نمونه ها هم هست؛ حامل اغلب ارزشهایی که اینگونه حکایات میتواند داشته باشد.

عارفِ قصّه، ازیک سومُستأصل است و دستِ خالی و بدهکار، و از سوی دیگر قدرتمند و صاحبْ ثروت و بخشنده.

ازیک سوضعیف است و بی پشتیبان، از سوی دیگر نافذ و خط دهنده.

ازیک سو مورد بی حرمتی ست وحتیٰ لعن ونفرین، از سوی دیگر عزیز است و محترم و صاحب کرامات.

موقعیّتِ صوفی در اینگونه حکایات، موقعیّتِ یک شخصیّتِ سیاسی صاحب نگره ی جهت دار است که در برابر حکومتْ قرار گرفته؛ امّا بی قرار است و خواهانِ

دگرگونی. توده ی دردمند ستمدیده با اوست، ثروتسمندان و دولتیان بر ضد او هستند. در عین حال، از میان صاحبان مال و منال هم کسانی هستند که به دلیل جبهه گیری های خاص و یا آینده نگری و داشتن ایسمان و اعتقاد، پنهانی، از اینگونه صوفیان حمایت میکنند.

سایر نکاتِ اصلیِ حکایتِ «وام برجا مانده» را، به عنوان، برمی شمریم:

۱ ـ بایزید، وام از کسانی ستانده است که نه به رغبت، بل به دلائل اجتماعی ـ سیاسی به عارفان و صوفیانِ معتبر وام میداده اند. چنین کسانی مدافع و دوستدار صوفیان نبوده اند، بلکه بنا به مصلحت و یا از ترس ـ و به هر صورت با حسابگری موذیانه یی ـ این عمل خیر را انجام میداده اند.

آن بایزید، این وام ها به نادارانی میداده که قدرتِ باز پس دادنِ دیناری از آن را هم نداشته اند، تا لااقل، در لحظه های دردناک بتوانند به یاری عارفِ حامیِ خویش بشتابند و آبروی او را حفظ کنند.

۳ ــ بایزید، بی دغدغه وام میستانده و میبخشیده، و به هیچ حال در اندیشه ی فردای خود و روز قیامتِ خود نبوده است.

٤ ــ صوفيانِ عمل گراِ هميشه در ميان ثروتمندان كسانى را داشته اند كه به گاهِ لنزوم به نجات ايشان برخيند و نگذارند كه توانِ بخشندگي صوفيان تقليل يابد و از قدرت و اعتبار ايشان كاسته شود (ويا لااقل، جنبشِ «عرفان عملى» خواهانِ اين مسأله بوده، و به كمكِ نويسندگان يا راويانِ همين گونه حكايات به تبليغ خواست خود اقدام مىكرده).

۵ — نقطه ی اوج باورنکردنی و بی مانند حکایت «وام برجا مانده» آنجاست که بایزید، پس ازمرگ، میگوید: خداوند با من سخت تندی کرد که چرا همه ی ثروت ثروتمندانِ روی زمین را از کف ایشان درنیاوردی و به درویشان ندادی؟ تو که جرئت و توانایی این کار را داشتی، باید میکردی، والباقیِ مشکلات را به ما وامیگذاشتی. ما، خود، آنگونه که مصلحت می دیدیم، بدهی های تو را به ثروتمندان می پرداختیم.

اینجاست که ما میلِ صوفی سیاسی را، آشکارا، به توزیع عادلانه ی ثروت و ایجاد تعادل در ثروت ملّی میبینیم و حس میکنیم، و در نتیجه متوجّه میشویم که این گروه از صوفیانِ مردم گرایِ سیاسی اندیش چگونه روی مو راه میرفته اند و چگونه در معرضِ خطراتِ دائمی بوده اند (یا میخواسته اند که باشند) و چگونه سر در راه آرمانِ بزرگ خود میداده اند و منصور وار به پای دار میرفته اند؛ چرا که مانندِ هر انقلابی راستین بزرگ خود میداده اند و منصور وار به پای دار میرفته اند؛ چرا که مانندِ هر انقلابی راستین

#### مُنتخب حكاياتِ »رساله ي بُستان العارفين» و ٣١٩

می دانسته اند که جهان، برای فرد، پایدارنیست، و دوام در جماعت است؛ و باز متوجه می شویم که اینگونه تفکّر و این طرز مقابله با نظام های حاکم، تا چه حد می توانسته برای صوفیان، سرنوشت ساز باشد و بر روابط ایشان با حکومت تأثیر بگذارد، و یا، از پایه، اندیشه ی ایجاد نظامی نو را در دلهای مردمان بار ورکند:

بیا تا گل برافشانیم و می در ساغر اندازیم فلک را سقف بشکافیم و طرحی نو دراندازیم

•

## بخش پنجُم مقدّمه یی بر «شرح تَعَرُّفِ» بُخاری

استاذ مُحمّد روش، ویراستار «شرح تعرف»، در مقدّمه یی براین کتاب میگوید: «کتاب شرح تَعرَّف لِمذهب التصوف اثر اسماعیل مُستملّی بُخاری، کُهن ترین متن صوفیانه ی زبان فارسی ست؛ و امروز دیگر، چندان نیست شمار کسانی که ندانند این کتاب ارجمند، پیش از دیگر آثار نامبُردار تصوّف: «کشف المحجوب» هُجویری و «طبقات الصوفیه» به املای محمد انصاری هروی نوشته شده است».

محمّد روشن میگوید: «گذشته از کهنگی متنِ این اثر بزرگ و بُنیادیِ تصوّف،

محمد روس می وید. « ندسه از عملی من این افر بروت و بنیادی عموت نسخه یی خطّی از آن، به اعتباری، دومین نسخه ی خطّی ِ تاریخْ دار زبان فارسی ست».

باز محمد روشن میگوید: «این کتاب، شرح گُسترده یی ست بر کتابی فشرده به نام «التعرف لمذهب التصوف» یا «التعرف لمذهب اهل التصوف» نوشته ی ابو بکر بُخاری کلابادی.

آگاهی ما بر احوال کلابادی، اندک است. از سال زادن وی خبری در دست نیست. آنچه از وی دانسته است آن است که وی اهل کلاباد است که مَحَلَّتی بزرگ در بخارا بوده است، و بسیاری از عالمان بدان منسوب اند».

سال مرگ كىلابىادى را دكتر زريّن كوب \_محقّقِ مسائل تصوّف \_ سال ٣٨٥هـ. دانسته است.

كتاب «شرح تعرّف» را «نورالمريدين و فضيحة المدعين» نيز ناميده اند، و همچنين «نورالمريدين شرح تعرّف لمذهب التصوّف» و «كشف المحجوب

شرح التصوّف»

مستملّی بخاری، نویسنده ی این شرح تفصیلی، خود در مقدمه ی کتابش میگوید: اندر این کتاب، یاد کردم، اعتقاد در توحید و دیانات و احوال و مقامات و حقایق و مشاهدات و رموز و اشارات و سخن مشایخ و حکایات ...

lacktriangle

زاد سال مستملّی بخاری، مشخّص نیست؛ امّا سال مرگ او را ۴۳۶ گفته اند، و «اگر این سخن درست باشد، می توان مستملّی بخاری را از معاصرانِ خواجه عبدالله انصاری، ابوسعید ابوالخیر، ابوریحان بیرونی، ابوعلی سینا، فرّخی و منوچهری شمرد» و اختلاف میان شیوه ی تفکّر این افراد فی المثل میان منوچهری و فرّخی از یک سو و ابوسعید و مستملّی از سوی دیگر نشان می دهد که در آن زمان، بزرگان فرهنگ و ادب، تا ابوسعید و مستملّی از سوی دیگر نظر و اندیشه بوده اند و چگونه راه های کاملاً متفاوت و حتی معظادی را برمی گزیده اند: یکی، تمام عمر، مَجیزِ سلطان و درباریان گفتن و در مدج تهاجمات و تجاوزاتِ شاهان قصیده سرودن را اسبابِ رفاه و تفاخر می کرده، و یکی در صفی صوفیانِ مبارزِ عمل گرا، هرچه پادشاهی ست بخر سلطنتِ خداوند بر جهان سفی کردن را، و به دردهای دردمندانِ کوچه و بازار اندیشیدن را.

سمعانی در «انسابِ» خود میگوید: «مستملّی بخاری، اهل فقه و حدیث بوده و در اصولِ فقهٔ تمایل به مذهب متکلّمین داشته است، و در کتابِ «شرح تعرّف»، بعضی بدعتها ذکر کرده که باید از آنها برحذر بود».

مرحوم مجتبی مینوی درباره ی آثار مستملّی بخاری نوشته است: «دو کتاب دیگر به او نسبت داده شده: یکی کتابی ست در تفسیر قرآن به زبان فارسی، که آن را رشیدالدّین وطواط \_ شاعر و دبیر معروف \_ به او نسبت میدهد، و دیگری کتابی موسوم به «کشف المحجوب» که نسخه یی از آن در کتابخانه ی قلیچ علی پاشا در استانبول موجود است و محتمل است که این هم فارسی باشد؛ ولی در چه موضوعی ست نمیدانم ...».

این «کشف المحجوب» که مورد اشاره ی شادر وان مینوی ست، رُبع اوّلِ همین «شرح الّتعرّف لمذهب التصوّف» است که به همّتِ آقای محمّد روشن، ویراسته و مُنتشر شده و اینک مورد استفاده ی ما قرار گرفته است؛ بنابراین نّه دو کتاب دیگر، که تاکنون تنها یک اثر دیگر همان تفسیر فارسی قرآن را به مستملّی بخاری نسبت داده اند.

•

آثار دیگر فارسی، نوشته شده در سده های نخستین اسلامی، گفته ییم. نثر «شرح تعرّف»، گاه، بسیار ساده و روان و بدون تکلّف است \_ نزدیک به زبان شفاهیِ عامه ی مردم \_ و گاه، همراه با بازی های زبانی و برخی کلماتِ دشوار؛ گاه، متناسب است با موضوع داستان و ماجرای آن، و گاه، به دور می رود از نیاز موضوعی و ماجرایی. معمولاً، گرایش های زبان بازانه را بایستی کارِ کُتّاب و خطّ نویسانی دانست که دچار توهم ادیب بودن بوده اند و معترض به اینکه چرا آثر نویسنده یی را می نویسند که به قدر کافی زبان فارسی را نمی دانسته و با واژه های صعب و ترکیباتِ نامأنوس و شکلک درآوردن با زبان، فارسی را نمی داشته است. این اعتراض را خطّ نویسان، به حافظ و سعدی و بیهقی هم، البته، داشته اند.

محمد روشن میگوید: «شرح تعرّف» در به کار بردن واژه های تازی دست و دلِ باز است. نسج عبارت های مستملّی بخاری و پرداختِ جمله های او، با به دیده گرفتنِ تصرّف هایی که همه گاه از کاتبانِ نسخه ها مشهود افتاده است و این کتاب نیز از این منقصت به دور نیست، نشان از نشر کهنه ی سده ی پنجم می دهد. گوییا در کتابهای صوفیانه، به اعتبار مضمون و پیوستگیِ آن با آیات و احادیث و اخبار، و نیز پیوند خانقاه ها با مردمانِ کوی و برزن، آن اهتمام در به کارگیریِ واژه های ناب و نادر ، و آن تقیّد در پرهیز از واژه ها و ترکیباتِ عربی کمتر دیده می شود.

هرچند نسخه های به دست آمده از «شرح تعرّف» از جهتِ تاریخ کتابتْ پیشتر از سده ی ششم نیست، امّا همان نسخه هم که مورّخ ٤٧٣ هـ. ست از ویـژگی های نــثر علمی و گاهٔ تفسیری عصر خود به دور است.

اکثر حکایاتِ بُخاری در «شرح تعرّف»، دارای ضعف ساختمانی ست؛ به حدّی که به «داستان گونه های بُخاری نیز، عدّی که به «داستان گونه های بُخاری نیز، غالباً، بیش از یک عنصرِ پایهٔ مفقود است. اغلبِ وقایعی که بُخاری در «شرح تعرّف» با

ه بگذریم از اینکه هنون به هیچ وجه، آشکار نیست که مقصود دانشمندان و اُدبای والامقام از «واژهی ناب و نادر»، مستقلِ از موضوع، متن، جایگاه کارکرد، بافت جمله، نوع نشر، و ارزشهای ارتباطی با واژه هایی که در دو سوی واژه ی مورد نظر قرار دارد، چیست؛ و چگونه ممکن است واژه یی، بالاستقلال «ناب» باشد و به دلیل همین ناب بودن، ضرورتِ مصرفِ فراوان داشته باشد و جملگی نویسندگان بخواهند که این «ناب» را به کار ببرند، و در عین حال که بسیار به کار می رود، «نادر» هم باشد \_ یعنی کمیاب؛ و اصولاً چگونه ممکن است واژه یی پرمصرف و کمیاب باشد، و یا چگونه ممکن است واژه یی را از دسترسِ هر نویسنده ی نالایق دورنگه داشت تا همچنان که ناب است نادر هم بماند.

عنوان «حکمایت» ارائه می دهد، نمونه های غیر داستانی شده ی داستان هایی ست که از پیشینیان یا معاصران خود دریافت کرده است.

با این همه، حذفِ آثارِ داستانیِ بُخاری ازیک تاریخ تحلیلیِ تفصیلی، ممکن نیست؛ چراکه:

۱ ــ در «شرح تعرّف»، نسمونه های خوب و بسیار خوبِ حکایت هم، نُدرتاً می توان یافت.

۲ ــ نـویسنده ی «شرح تـعرّف»، از نظرِ بـه کـارگیـریِ عـاملِ «مکـالـمه» در داستان، کاری خاص و استثنایی کرده است.

٣ ــ بُخارى، در مواردى، زبانِ متناسب موضوع را به بهترين شكلْ يافته است.

٤ ــ و سرانجام، حكاياتِ بُخارى در «شرح تعرّف»، ارزش تطبيقی و مقايسه يي بالايی دارد؛ يعنی ما را در جهتِ يافتنِ «بهترين شكل برای موضوع»، «ساختمان درست و ساختمانِ معيوب» و «ادراک ارزش فضاسازی» هدايت می کند.

نکته ی جالب توجه این است که در کتاب حجیم و شایسته ی مطالعه ی «شرح تعرف»، دویست و بیست حکایت، حکایت گونه و لطیفه ی داستانی وجود دارد؛ امّا از این تعداد کثیر، بیش از پانزده بیست حکایت کامل یا نسبتاً کامل و انگشت شماری لطیفه نمی توان انتخاب کرد و ارائه داد.

پیش کِسوتی ابراهیم بُخاری در نوشتنِ این حکایات به زبان فارسی، هیچ مسأله یی را حل نمیکند و اعتبارِ داستانیِ خاصی به حکایاتِ نوشته یا باز نوشته ی او نمی بخشد.

بُخاری، «مکالمه» را، قطعاً بسیار خوب میدانسته؛ خوبتر از همه ی معاصران خود. او، حوادث و ماجراهایی را که از دیگران عاریت گرفته، به مدد مکالماتی که ساخت و بافت آن متعلق به خود اوست، نافذ و پُرکشش کرده است. در عین حال، بُخاری، به یاری مکالمه، موضوع را حرکتی محسوس می بخشد و با شتابی مناسب به جلو می راند.

مکالمه ی اصلی، چنانکه در اینگونه حکایاتِ عرفانی رسم است، بخش میانیِ داستان را میسازد.

(بخش اوّل: معرّفي شخصيّت ها و مقدّمه و ابتدای حادثه.

بخش دوّم (یا میانی): مکالمه یی که به حادثه و ماجرا حرکت لازم را میبخشد

و حکایت را از یکنواختی بیرون می آورد.

بخش سوم: سرانجام و نتیجه ی نهایی حادثه یا ماجرا.)

و همیشه ـــیا در اکثر موارد ــ بخش میانی حکایت های اسماعیل بُخاری، شیرین ترین و منطقی ترین بخش است.

به مکالمه ی میان مردی جهود و مردی رافضی توجه بفرمایید و به قدرتی که این مکالمه دریش بُرد مسأله و به نتیجه رساندنِ آن دارد.

در این حکایتِ شگفت انگیز، بخش اوّل، یک سطر است، بخش سوّم نیزیک سطر (یا یک جمله)، والباقی تماماً مکالمه است:

#### حكايت مسلمان ومسلماني

به حکایت چنین آورده اند که روزی جهودی سوی رافضی امامتی آمد و او را گفت: مرا مسلمانی عرضه گن!

این رافضی، این جهود را گفت: اگر مسلمان می شوی باید بدانی که دینِ حق نه این است که عامه ی خلق همی دارند.

جهود گفت: پس دينِ حق كدام است؟

گفت: آنکه پیغامبر، علی بود نه محمّد.

جهود او را جواب داد: پس این «اشهد آن لا اله الاالله و آن محمد رسول الله» اندربانگ نِمازها و خُطبه ها چراست؟

گفت: ازبهر آنکه جبریل سوی محمد آمد.

جهود گفت: چون بیغمبر، علی بود، جبریل چرا سوی محمد آمد؟

رافضى گفت: راهِ غلط آمد.

جهود گفت: این جبریل، چند بارآمد؟

گفت: بيست وسه سال همي آمد.

جهود گفت: خدای تعالیٰ همدی چیزها داند؟

رافضی گفت: داند.

جهود گفت: چون یک بار جبریل غلط کرد، چرا خدای عَزَّوَ جَلْ قفایش ندرانید تا دیگربار راست برود؟

رافضی، اندرماند. جهود را گفت: تونخست مرا مسلمان کُن تا من تورا

مسلمان كنم.

نخست، رافضی بر دستِ جهود مسلمان گشت، سپس جهود ایمان آورد.

•

بدیهی ست که تصویری که بُخاری از رافضی میسازد، ابداً منطقی و مقبول نیست؛ امّا، در عوض، مکالمه، در نهایت منطقی و مقبول است. حرکتِ گفت و گوها، نرم نرمک، رافضی بینوا را به بُن بست میکشاند و به دام میاندازد. در واقع، بُخاری، از طرف جهود، مسیر حرکت مکالمه را دهلیز بندی میکند به استحکام، و راهی برای فرار رافضی باقی نمیگذارد.

در متن حکایات، باز خواهیم دید که بُخاری از مکالماتِ زیبای خود چگونه بهره گیری میکند؛ امّا متأسفانه، بُخاری، به علّت ناتوانیِ در پایان بخشیدن به هر حکایت، تواناییِ مکالمه سازی خود را نیز در بسیاری از موارد، تباه میکند.

lacktriangle

در موارد متعدد، می بینیم که ابراهیم بُخاری، یک مکالمه ی زیبا را، بدون آنکه این مکالمه در خدمتِ حکایتی باشد، ارائه می دهد. در این حالت، قصدِ بُخاری، اثباتِ امر است، صرفاً به اتکای روش مکالمه، و نه به اتکای واقعه؛ و در اینجاست که ما، آشکارا، ردّپای روش های افلا تونی و نوافلا تونی را در آثار عارفانه ی خودمان می بینیم. در این باب، باز، سخن خواهیم گفت.

## نمونهى مكالمه، بدونِ داستان

جنید گوید: شبی خفته بودم، بیدار گشتم. سِرِّمن تقاضا کرد که به مسجدِ شونیزی رَوِّم. برخاستم و رفتم. بر درِ مسجد شخصی دیدم هایل. بترسیدم. مرا آواز داد که ای جنید! از من بترسیدی؟

گفتم: آری.

گفت: اگر خدا را به سزا شناختی، جُزازوی نترسیدی.

گفتم: توكيستى؟

گفت: منم ابلیس.

گفتم: مرا آرزو بود که تو را ببینم.

### مقدمه یی بر «شرح تُعَرف» 🛭 ۳۲۷

گفت: آن ساعت که از من بیندیشیدی خدا را بِرَهانیدی، و تو را خبرنیست. اکنون از دیدنِ من تو را مراد چه بود؟

گفتم: خواستم از توبپرسم که تورا بر فقرا هیچ دست باشد؟

گفت: نه.

گفتم: چرا؟

گفت: از بهر آنکه چون خواهم که به دنیاشان گیرم، به عُقبیٰ گریزند، و چون خواهم که به عُقبیٰ شان بگیرم به مولا گریزند، و مرا آنجا راه نیست.

گفتم: اگر بر ایشان دست نیابی، باری ایشان را هیچ بینی؟

گفت: بینم؛ آنگه که ایشان را در سماع، وَجد افتد ایشان را بینم؛ یعنی برسر ایشان مطلّع گردم و بدانم که از کجا نالند.

این سخن بگفت و نابدید گشت.

به مسجد درآمیدم، سِرّی سقطی در بیخوله یی نشسته بود، سربر زانو نهاده. سر برداشت و گفت: دروغ گفت آن دشمن خدا؛ که ایشان بر خدا عزیزتر از آنند که ایشان را به جبریل نُماید. پس ایشان را به ابلیس کی نُماید؟

به مكالمه ي محوري در حكايت كوتاه زير توجّه بفرماييد تا بعد به آن بپردازيم:

### حكايتِ زاهدِ راستين

در حكايات چنين آورده اند كه حاتم كُربه بغداد درآمد. خليفه را خبر دادند كه زاهي خراسان آمده است. او را بخواند تا وى را ببيند. حاتم، چون اندر آمد، خليفه را گفت: السلامُ عليك يا زاهد!

خلیفه گفت: من زاهد نیستم که همه ی دنیا زیر فرمان من است؛ زاهد تویی. حاتم گفت: «مَتاع الّدُنیا، قلیل». و تعالیٰ گفت: «مَتاع الّدُنیا، قلیل». زاهد آن باشد که به این قلیل قناعت کرده باشد، و تو به قلیل قناعت کرده یی. من که به دنیا و عُقبیٰ قناعت نمی کنم، چگونه زاهد باشم؟

#### ٣٢٨ ٥ صوفيائه ها و عارفائه ها

باز، مكالمه يى ديگر، در حكايت گونه يى ناب.

در اینجا، مکالمه، نه فقط جنبه ی محوری دارد و در متنِ اعتقادات عارفانه، مکالمه یی ست سَحَرگاهی، و در اوج مکالمه یی ست سَحَرگاهی، و در اوج ایجاز.

(مکالمه، در اصل، به زبان عرب است؛ امّا برای فارسی زبانِ مختصری آشنا به عربی، آنقدر راحت است و روان که گویی به فارسی ست. من آن را، کوشیدم که به همان سادگی و روانی بگردانم به فارسی.)

## حكايتِ سَفَر كوتاه

یکی از درویشان چنین گوید که دربادیه میرفتیم، مردی را دیدم با مُرَقَعی، و عصایی، و رُکُوه یی.

گفتم: از کجا میآیی؟

گفت: از آندِلس.

گفتم: به کجا میروی؟

گفت: چين.

ـ به چه نیاز؟

\_ ديدار دوست.

دوراست راه

ـ دور است برای کاهل دلمُرده، بسیار نزدیک است برای مُشتاق.

(آنکه از شوق خبر ندارد برقدّم رود، آنکه مشتاق است به دل.)

و باز، نمونه یی از یک تک گویی پویا و مکالمه ی ناب فشرده ی جهت دهنده:

#### (۱۰۹۵/۲) حکایتِ گرسنگیِ ابراهیم

ابراهیم ادهم گوید: روزی طعام نیافتم. گفتم: «الهی! اگر امشب مرا گرسنه داری، چهار صد رکعت نماز کنم». آن شب طعام نیافتم، نذر وفا کردم. دگر روز

برخاستم و عهد کردم که اگر امشب طعام نیابم چهار صد رکعتِ دیگر نماز کنم. هم طعام نیافتم و نذر وفا کردم و به روزه بودم. نذر کردم که اگر شبِ سه دیگر طعام نیابم چهار صد رکعت نماز، دیگرباره کنم. طعام نیافتم و به عهد وفا کردم. و عهد کردم که اگر شبِ چهارم طعام نیابم چهار صد رکعتِ دیگر نماز کنم. به روزه برخاستم و طعام نیافتم. ضعیف گشتم. ترسیدم که از خدمت بازمانم. به مزگتی درآمدم و از خدائ تعالیٰ طعام خواستم. جوانی درآمد، مرا گفت: به طعامْ حاجت هست؟

گفتم: هست.

مرا به خانه بُرد.

چون به خانهی او درآمدم، مرا گفت: چه نامی؟

گفتم: ابراهيم.

گفت: پسر کیستی؟

گفتم: ادهم.

گفت: از گجایی؟

گفتم: ازبلخ.

پیشِ من به زانو درافتاد و گفت: من بندهی توام. هرچه دارم، مِلکِ توست، که من غلام پدرِ تو بودم. مرا مایه داد و به بازرگانی فرستاد. عاصی گشتم و بازایستادم.

گفتم: اگر راست میگویی، تو را آزاد کردم و هرچه با توست، تو را بخشیدم، و این طعام را بر خویشتن حرام کردم.

(مزگت = مسجد)

تحلیل این حکایت و هرآنچه را که به ابراهیم ادهم مربوط می شود، نهاده پیم برای کتابکی که درباره ی این شخصیّتِ داستانی تدارک دیده پیم؛ لیکن در همین جا به دو نکته توجه می دهیم: اوّل، شباهتِ این حکایت با (۱۰۹۵)، علیرغم متفاوت بودنِ ماجرای دو حکایت. دوّم، پذیرفته بودنِ عملِ عصیانِ بردگان، از سوی عارفان. به نظر می رسد که در آن روزگار، این تنها صوفیانِ عمل گرا بوده اند که با سرکشی و یاغی گری بندگان موافقت داشته اند، و حتی ایشان را به چنین اعمالی وامی داشته اند.

اسماعیل مستملّی بُخاری، همچون اغلب عارفانه نویسان، لطیفه های دلنشین دارد؛ و ما، در کتاب «لطائفِ داستانی»، نمونه هایی از آنها را ارائه خواهیم داد. در

اينجا، فقط به نقل دو لطيفه قناعت ميكنيم ــ از باب آشنايي:

#### لطيفهى اوّل

روزی ابراهیم ادهم به بغداد درآمد. بزرگانِ بغداد به زیارتِ او رفتند.

ایشان را پرسید: تَوكّل شما به كجا رسیده است؟

گفتند: چون بیابیم شُکر کنیم، و چون نیابیم صبر کنیم.

گفت: عادتِ سگانِ بلغ همین است، که چون بیابند شکر کنند و چون نیابند صبر کنند.

پس او را گفتند: يا ابراهيم! نزديكِ توتَوكُّلْ كدام است؟

گفت: چون نیابی شکر کنی، و چون بیابی ایثار گنی.

(جمهت تحلیل این لطیفه نیز به کتاب «ابراهیم ادهم» از همین تاریخ مراجعه بفرمایید.)

### لطيفهى دوّم

گفتند: یکی دربادیهٔ بی زاد میرفت.

پرسیدند: زادراهِ تو کجاست؟

گفت: مرا به طعام حاجت نیست، طعام را به من حاجت است؛ که طعام از بهر من آفریدند نَه مرا از بهر طعام. باز، مرا به حق نیاز بُود، حق را به من نیاز، نَه. من آن را جویم که نیازمندِ اویم، تا نیازمندِ من، خود، مرا جوید.

lacktriangle

اسماعیل مستملّیِ بخاری را با توجّه به تاریخ نگارشِ «شرح تعرّف» باید که از پیش کِسوتانِ نقد علمی یا نقد منطقی، و نیز تحلیل ادبی - اجتماعیِ منطقی و مستدل به شمار آورد.

(به حکایتِ شماره ی ۱۰۸۲ ـ برابر ۱۰۷۰ ـ به عنوان نمونه توجّه بفرمایید.)

نوع نقد و تحلیلی را که بُخاری از حکایاتِ خود ارائه میدهد، تا این لحظه، در آثار هیچ یک از داستان نویسان و تفسیرگرانِ همزمان با او نیافته ام. در باب نوع نقد و تحلیل صرفاً صوفیانه ی سهروردی در «عقل سرخ»، بعدها سخن خواهیم گفت ــ به امید

حق.

اسماعیل بُخاری، با مفهوم «نقدِ تفکیکی» و نوع تفکیک آشنایی داشته است، به طوری که گاه، صرفاً، به ارزشهای لغوی اشاره می کند، گاه به ارزشهای محتوایی، موضوعی، اجتماعی و مذهبی.

•

مشکل بزرگ یا «روشِ ضدِ حکایتی» مُستملّی بُخاری این است که قادر به تمام کردن (یا بستنِ) یک حکایت نیست. آغاز میکند به نحوی مناسب و گیرا پیش می راند دُرُست؛ و در اواسط یا اواخرِ کار، اندر زهای خویش را می آورد یا حکایات دیگر را، و باز نمی گردد، به درستی، به حکایتی که آغاز کرده بوده؛ یعنی روش او روشِ «حکایت در حکایت» مولوی نیست، نوعی گسیختن است و آشفتگی؛ و شاید محصولِ تهاجم اطّلاعات به حدی که حکایت از حکایت باز نتوان شناخت، یا توان شناخت به دشواری، و با ادراکِ گستگی بسیار میان اجزاء داستان.

پیش از این اشاره یی داشتم به اینکه اغلبِ حکمایاتِ «شرح تعرّفِ»، دچار ضعف ساختمانی ست. یکی از عمده ترین دلائل این ضعف، همین رهاشدگیِ واقعهی اصلی ست.

بسیاری از حکایاتِ «شرح تعرّف»، ناتمام است و یا به شکلی غیرداستانی کش آمده و گرفتار زائدی یا انحراف شده. برای نمونه اشاره می کنم به حکایتِ «اویس قرنی و وصیّتِ پیامبر» که در «شرح تعرّف» بخاری هست، همانطور که در «کشف المحجوبِ» هُجویری، و در «بستان العارفین» و ... امّا در «شرح تعرّف»، حکایت چنان رها شده و به مسائل دیگر پیوسته که حتّی استخراج حکایت بُخاری و ارائه ی آن به عنوان «حکایتِ» مستقل، ممکن نیست؛ چنانکه خود بُخاری نیز از پس این کار برنیامده و به عبارتِ «قصّه ی او دراز است» قناعت کرده.

درباره ی حکایتِ «برصیصای عابد» که از حکایاتِ ریشه دار اسلامی ست و اسماعیل مستملّیِ بخاری نیز، به شکلی، آن را در «شرح تعرّف» آورده، زمانی سخن خواهیم گفت.

## بخشِ ششم مُنتخبِ حكاياتِ «شرح يَعرّفِ» بُخارى

#### ۱۰۶۸ حکایتِ بنده و شراب

آورده اند که یکی از ملوک بفرمود تا بنده ی او را شراب دهند، نگرفت. حاجب را بفرمود تا بدهد، نگرفت.

بفرمود تا وزیر بدهد، نگرفت.

به دستِ خود بداد، نگرفت. به پای خاست تا مگر فراگیرد، هم نگرفت.

وزیر، اورا گفت: چرا از دستِ خداوند نگیری؟

گفت: ناگرفتن ماست که خداوند را پیش ما بر پای کرده است.

•

یادداشت: لطفاً مراجعه بفرمایید به حکایتِ (۱۰۸۰) از همین کتابِ «شرح تعرّف»، که تکرار «بنده و شراب» است با مختصر تفاوتی در شیوه ی بیان.

۱۰۶۹ حکایتِ قناعت

در حکایات آورده اند که حاتم گربه بغداد درآمد. خلیفه را خبر دادند که زاهدِ خُراسان آمده است. کس فرستاد او را بخواند تا وی را ببیند. چون اندر آمد خلیفه را گفت: السلام علیک یا زاهد!

خلیفه گفت: من زاهد نیستم که همهی دنیا زیرِ فرمانِ من است، زاهد تویی.

گفت: لابّل، تویی زاهد، که خدای تعالی گفت: «مَتاع الدُّنیا قلیلٌ». زاهد آن باشد که به قلیلٌ قناعت کرده یی. من که به دنیا و عقبی قناعت نمیکنم، چگونه زاهد باشم؟

•

یادداشتِ تحلیلی: ما، تدریجاً، ضمن ارائه ی حکایاتِ عارفانه و صوفیانه، با طنزی آشنا می شویم که خاصِ عارفان و صوفیانِ سیاسی اندیش است: پوزخندی ادیبانه، تلخ، گزنده، به فکر وادارنده؛ امّا نه سختُ تحریک کننده و آزارنده و به خشم آورنده؛ پوزخندی به حُبّ جاه و مال در بزرگان، و به «حقارتِ» این «بزرگان»، و درماندگی شان در برابر شهوات و مفاسد.

اینکه نحفا زاهدند و زاهدان، خلیفه ، یک چشمه از همین طنّازی هاست که تخمه اصوفیان را شاید؛ زیرا این صوفیانند که به ظاهر، در موارد بسیار، قید تعقّل و دوراندیشی را زده اند، و از اساس، «قید» را زده اند و بُریده اند و به دور انداخته اند.

درباري امر بَرِ حسابگرِ به پائ بوش آمده را قدرتِ این قبیل طنّازی ها و شیرین بیانی ها نیست.

مردم عادي كوچه و بازار را راه به در بـارها و به نزديكِ خلفـا و سلاطين نيست تا چنين زهرهـا بريزند ــ بى تـرس از عواقبِ خوف انگـيزش؛ و ضمناً از اين ظرافتِ بيان نيز برخوردار نيستند.

علما و دانشمندان و فُقَهای عالیمقام، جیره خوارِ دربارها هستند و نیازمندِ قبای اطلس، نان چرب، غلامانِ زرّین کمر، دواج دیبا و عناوینِ فخرآفرین. ایشان را به زخم زبان زدن به سلاطین چه کار، و به دخالت در مسائل سیاسی؟

شاعرانِ وابسته به دربارها را نیز جرئت این شوخ طبعی ها نیست؛ و نهایتِ شهامتشان در اعتراض به شاه یا خلیفه آنقدر است که بگویند: چرا بدون این بنده ی مخلص و سگ بارگاه، به شکار رفته بودید؟\*\*

پس، آن کس که میماند که باید باری چنین سنگین را به دوش بکشد، همان صوفی متعقد است، که البته این بار را چندان بی جهت و بدون هدف هم نمیکشد. میداند که با کجا درافتاده است و چه میخواهد.

<sup>•</sup> با توجّه به معانی مختلفِ «زاهد» و «خلیفه».

<sup>•</sup> و سحر آمدم به کویت به شکار رفته بودی

خواهیم دید که در آرمان شهر صوفی صاحبِ نظریه ی سیاسی، چگونه زاهد و خلیفه (یا صوفی و حاکم) به یک نقطه میرسند و یکی میشوند.

این تقابُلِ «خراسان» و «بغداد» هم در قصّه های صوفیانه، تقابل بسیــار زیبا و شایستهی توجّهی ســت که گمان میکنم استاد شفیعیِ کدکنیِ خراسانی در کتابی به آن پرداخته است یا خواهد پرداخت؛ کتابی دربارهی صوفیانِ خطّهی خراسان.

همانگونه که در لطیفه ی اوّل فصل پنجم همین مجلّد می بینیم که ابراهیم ادهم، «بزرگان بغداد» را با «سگانِ بلخ» یکی میکند، در حکایتِ «قناعت» نیز می بینیم که زاهدی از خراسان، خلیفه ی بغدادنشین را ریشخند میکند و میگذرد.

#### ۱۰۷۰ حکایتِ آن شکسته

یکی از درویشان چنین گوید که من جامهی اُستادِ خود بکاویدم، چیزی می جُستم. شکسته یی سیم در آنجا بیافتم ـ مقدارِ دانگی. عجب داشتم که استادِ ما دنیا را پنهان کرده است.

چون استاد بیامد، من او را بگفتم.

مرا گفت: هم آنجا بازنِه!

بار دیگر گفت: بردار و به کاربر، که پرده ی ما دریده گشت.

گفتم: قصّه ی این مرا بگوی!

گفت: در همه ی عُمر، مرا خدای تعالی دنیا افزونی بیش از این سکه نداد. خواستم تا با خویشتن به کفن درنَهَم تا اگر شمار این از من بخواهند گویم که همین مقدار که مرا دادی بازآوردم.

یادداشت: لطفاً نگاه کنید به (۱۰۸۲) که عین همین حکایت است.

ه در کتاب «طنز و داستان های طنزآمیز»، به این حکایت بازخواهیم گشت.

## (برابر تقریبی ۱۰۹۵ - بُستان العارفین) حکایتِ غُلام ابراهیم

ابراهیم ادهم گوید که روزی طعام نیافتم. گفتم: «الهی! اگر امشب مرا گرسنه داری چهارصد رکعت نماز کنم». آن شب طعام نیافتم، نذر وفا کردم. دگر روز برخاستم و عهد کردم که اگر امشب طعام نیابم چهارصد رکعتِ دیگر نماز کنم. هم طعام نیافتم و نذر وفا کردم و به روزه بودم. نذر کردم که اگر شبِ دیگر طعام نیابم چهارصد رکعت نماز دیگر باره کنم. طعام نیافتم و به عهد وفا کردم ... ضعیف گشتم. ترسیدم که از خدمت بازمانم. به مَزگتی درآمدَم و از خدای تعالی طعام خواستم. جوانی درآمد، مرا گفت: به طعام حاجت هست؟

گفتم: هست.

مرا به خانه بُرد. چون به خانهی او درآمدم مرا گفت: چه نامی؟

گفتم: ابراهيم.

گفت: بسر کیسی؟

گفتم: پسرادهم.

گفت: از کجایی؟

گفتم: ازبلخ.

پیشِ من به زانو درافتاد و گفت: من بندهی توآم. هرچه دارم مِلکِ توست، که من غلام پدرِ تو بودم. مرا مایه داد و به بازرگانی فرستاد. عاصی گشتم و باز ایستادم.

ابراهیم گفت: اگر راست میگویی، تو را آزاد کردم و هرچه با توست تو را بخشیدم و این طعام بر خویشتن حرام کردم.

•

یک یادداشت کوتاه تحلیلی: نویسنده، برای ارزش بخشیدن به «طعام نخوردنِ ابراهیم»، مقدمه یی بسیار طولانی را تدارک دیده است که با درون گویی شخصیت داستان همراه است؛ ضمن آنکه در این مُقدّمه ی مطوّل، مسأله ی کفّ نفس را نیز می گشاید و پیش می بَرَد.

نکته ی مُهم، ارتباط این مُقدّمه است با مؤخره یا نتیجه. به ندرت پیش می آید که میان مُقدّمه و مؤخّره، ارتباطی چنین استوار برقرار شود.

#### مُنتخبِ حكاباتِ «شرح تَعَرف» م ٣٣٧

در ابتدا، ابراهیم، پیاپی، خوردن را بر خویش ممنوع میکند تا جایی که گرفتار ناتوانی می شود، و از بیم آنکه مبادا ناتوانی، راهِ خدمت و عبادت را ببندد، تصمیم به خوردن می گیرد. اینگاه، حادثه ی اصلی اتفاق می افتد. غذا، به بهترین نحو، فراهم می آید؛ امّا حال، زمانِ برداشت است از آن کاشت داشتِ چندروزه. پس بار دیگر، و این بار بسیار منطقی تر از بارهای قبل از خوردن استنکاف می کند. ابتدا استنکافِ از خوردن است و انتها، نیز: «... این طعام بر خویشتن حرام کردم».

در مُقدّمات، ابراهیم خویشتن را به نخوردن می آزماید: «اگر امشب هم بتوانم خوراک نخورم، چنین و چنان خواهم کرد»، یعنی در توانایی خویش مردد است؛ حال آنکه پس از وصول به اطمینان، جرئتِ آن را می یابد که از مرحله ی آزمایش بگذرد و در اوج گرسنگی، طعام را بر خود حرام کند.

● دیده پیم و باز خواهیم دید که تصوّفِ عملی، به روشِ آرام و تدریجیِ «آزاد کردن بندگان» دست می یابد؛ روشی که جنجال برانگیز و مخالف اصول جاری نیست، و ثروتمندان را، امّا، در محظور می گذارد.

ضمناً، این نوع از تصوّف که ریشه در برخی اعمال و نظرات پیامبر هم دارد زمینه یی میسازد برای قیام غلامان و بردگان، البته در صورتی که آزادی قانونی و مشروع، به تدریج، نصیب ایشان نشود.

قیام دهقانی ناصرخسرو در جوار قیام پنهان و خاموشِ غلامان را می توان مورد مطالعه ی وسیع قرار داد.

#### ۱۰۷۲ حکایتِ جوانِ مرگ عاشق

ابوالحسن نوری گوید: روزی با یارانِ خویش به صحرا بیرون رفتم. از دور جوانی پدید آمد ـ سر و پای برهنه با مُرقّعی. برما سلام کرد و گفت: مرا آبی پاک می باید و جایکی پاک.

گفتم: تا چه کنی؟

گفت: تا خود را بشویم و نماز کنم و بمیرم.

گفتم: توچه دانی که بخواهی مُردن؟

گفت: ازبهرآنکه مرا آرزوی دوستْ برخاسته است؛ و او دوستان را بیش از این در آرزوی انتظارْ ندارد.

گفتم: ازپسِ آن بالا چشمه بی ست. از آن سوی رفت و از ما غایب گشت.

یاران را گفتم: درنگ کنید تا ببینیم که چه باشد.

زمانی توقف کردیم و برفتیم. او را یافتیم غُسل آورده و نماز گزارده و سربر سجده نهاده و جان بداده. او را بجنبانیدیم، بیفتاد. گوربکندیم و نمازبرکردیم و در گورش بنهادیم و رویک او را بگشادیم و رُخ او بر خاک نهادیم تا مگر خدای تعالی به سبب آن ذِلْ براو رحمت کند. در روی من خندید و گفت: مرا ذلیل میگردانی پیش کسی که مرا عزیز گرداند؟

یادداشت: بسیاری از حکایاتِ بُخاری، چنانکه عرض کردیم، نقطه ی پایانِ عینی یا حسّی ندارد؛ از آن جُمله است حکایتِ «جوانِ مرگ عاشق»، که بدون هیچ خطّ مرزی می رسد به عرفانِ نظری و مکالمات و بحث های فتی فلسفی عارفانه.

مُستملَّی بخاری، پس از آنکه حکایت را به آنجا میرساند که جوان میخندد و به نوری میگوید: «مرا ذلیل میگردانی پیش کسی که مرا عزیز گرداند؟» مکالمه را بی وقفه به زبان عرب ادامه میدهد و سپس بحث فنی خود را به زبان فارسی دنبال میکند؛ به شکل زیر:

«جوان گفت: مرا ذلیل می گردانی پیش کسی که مرا عزیز گرداند؟ گفتم: ای حبیب! آیا بعد از مرگ، زنده شده یی ؟

گفت: ای دوست! برای دوستانِ خدا مرگی نیست. از خانه یمی به خانه یمی نقل مکان میکنند. پس ظاهر با باطن ضدین اند، و هر صفت که اهل ظاهر را هست اهل باطن را ضد آن است. اهل ظاهر، عام اند و اهل باطن، خاص. عام به عِزْ عزیزند و خاص به ذل عزیزند ...».

با توجه به اهمیتی که مرگ آشنایی و مرگ پذیری برای مبارزانِ راهِ حق دارد و کششی که در توده ی مردم به زندگی پس از مرگ هست، و امیدی که به از نو زیستن، به اعتقاد من، این محو کردنِ تدریجیِ حکایت در بحث فتی، وسیله یی ست برای جلب توده ها به سوی عرفانِ عملی.

روشن است که صوفی، حکایت را بر مِنبرها و در خانقاه ها، و برای مردم عادی و عموماً دردمند جامعه میگفت. در این حال، و با توجّه به شناختی که صوفی از وضعیّتِ سواد و شناختِ مردم کوچه و بازار داشته، سراندنِ حکایت به سوی بحث های فلسفی بسیار دشوار و بالا تر از سطح دانشِ عموم، قطعاً بدون اهدافِ سیاسیِ مشخّص نبوده است.

•

حکایاتی که در آنها، شخصیت اصلی داستان، مرگ را ندا میدهد و مرگ، این ندا را بلافاصله میپذیرد، در فرهنگِ عرفان ما مجموعه یی ست عظیم، تکان دهنده، زیبا، عمیق، و کُلاً هم خاص فرهنگِ عرفانِ اسلامی ـ ایرانی. در این باب، قبلاً چند کلمه گفته ییم، و باز، در جای مناسب (به دنبالِ «حکایتِ در ویش و عظار») به وسعت خواهیم گفت.

این نوع «تمرکز» بر سر مرگ و وقوع مرگ به دنبالِ تمرکز، در جهان امروز، دیگر، مسأله یی چندان ملموس نیست تا بتوان بر محور آن داستان هایی ساخت و انسانِ دلبسته به مفاسد را هشدار داد و به راه آورد؛ لیکن، «مرگ انتظاری» که یک بار هم به آن اشاره کردم، هنوز، در منطقه ی کویر مرکزی ایران مشاهده می شود. من و دوستانِ ایران شناسم، در این زمینه، حتیٰ گزارشی هم فراهم آورده پیم و با شخصِ «مرگ انتظار» که پیرزنی تنها بود، گفت و گونیز کرده پیم.

«مرگ عاشقی»، «مرگ آرزویی» و «مرگ آشنایی»، در فرهنگ پویای ما هیچ ارتباطی با «خود کُشی» و «دل کندن از جهان» و «نفرت از زندگی» و «ورشکستگی» و مانندِ اینها ندارد؛ بلکه اقدامی ست هدف مندانه و آگاهانه در راستای بیدارسازی جامعه و ضرورتِ اقدام به هنگام گروه پیشگام.

#### ۱۰۷۳ حکایتِ آن سپیدیِ چشم

مردی را زنی بود و برآن زن عاشق بود؛ و یک چشم آن زن سپید بود؛ و شوی را از آن عیب خبر نبود.

چون روزگار برآمد و مَردْ مُرادِ خویش بسیار از آن زن بیافت و عشق کم گشت،

سپیدی بدید.

زن را گفت: آن سپیدی در چشم تو از کِی پدید آمد؟ گفت: از آن زمان که مُحبّتِ ما در دلِ تو نقصان گرفت.

چند نگاهِ كوتاهِ تحليلي (و تفسيري)

١ ـ تحليلٍ محتوايي

حکایتِ «آن سپیدیِ چشم»، از نظر ما، و در محدوده ی شناخت و اظلاعِ ما، و نیز با معیارهای زیبایی شناسی و هنرشناسی که در اختیار داریم و پذیرفته یم، یکی از زیباترین حکایات کوتاهٔ در زیباترین حکایات کوتاهٔ در تمامی اعصار. این حکایت، صدها همانند دارد به صدها بیان و صورت؛ امّا نه به این لطافت، نه به این روانی، نه به این ژرفا، نه به این حد از ایجاز، و نه تا این حد از تأثیرگذاری و ماندگاری.

حکایتِ «آن سپیدیِ چشم»، محتوای عاشقانه دارد. در این بحثی نیست؛ امّا شیوه ی نگاه کردنِ عارفانِ وابسته به عرفانِ نظری خالص نیست.

عشق ــصوفي عمل گرا مىگويدــيک ساحتِ واقعى دارد، يک بُعدِ حقيقى. عشق، بخشِ تَنى دارد (يعنى واقعى)، و بخشِ ناتنى: متعالى، معنوى (يعنى حقيقى).

عشق، نه آنچنان یکسره مسأله ی تَن است و مُقاربت، که فرویدیانِ بیسمار انگاشته اند، و نه آنچنان یکپارچه مسأله ی معنا، آنگونه که افلا تونیانِ آرمان شهری می پندارند.

عشق، یک نیروست، به اضافه ی نتایج عملی این نیرو.

شرط بقای این نیرو، عدم تبدیل آن است، تماماً، به چیزی دیگر؛ چیزی فیرمعنوی.

از تَن، با شورِ عاشقانه می توان بهره گرفت؛ امّا عشق را به شهوت نمی توان تبدیل گرد و همچنان انتظار داشت که عشق بماند. فرقی نمی کند که عاشق، زن باشد یا مرد، همسر باشد یا دوست. کششی هست که تن را می طلبد؛ امّا، نَفْسِ سرمایه بر سرقُمارِ تن

#### مُنتخبِ حكاياتِ «شرح تَعَرف» ت ٣٤١

نمی رود، که اگر برود چیزی نمی ماند جز خستگی. دیگر حرف از عشق نیست.

و بان سخن از عشق افلا تونی و این قبیل ذهن پردازی های به دور از زندگی راستین هم نیست. عشق افلا تونی متعلق است ـ گلاً ـ به کتابها، امّا عارفِ عمل گرا از کتاب به عنوان یک وسیله ی زندگی استفاده می کند نه خود زندگی. این عارف، چیزی را در کتابها قفل نمی کند که همانجا بماند و بیرون آوردنی نباشد. نه. دیده پیم، در این همه حکایت دیده پیم که عشق، چیزی ست مرکّب. صورت دارد و سیرت، ظاهر دارد و باطن، ماده دارد و معنا.

زن و شوهر، البته كه مى توانند عاشق هم باشند، مشروط برآنكه عشق را فقط و فقط تمايلاتِ تُندِ جنسى \_ كه نوع خالصش خاصِ چار پايان است \_ تلقى نكنند، و به اسم «رفتار عاشقانه»، آن كششِ مشروع مطبوع را آنقدر و آنگونه مصرف نكنند كه خسته شان كند يا نفرت زده شان.

زن و شوهر، البته می توانند عاشق هم باشند. اگر آنها نباشند، پس چه کسی باشد؟ نوجوانانِ تازه بالغ، یا عشاقِ دیوانها؟ یا آنها که عاشق می شوند، و بعد در را و وصل شان که ناگزیر، وصلِ تنی ست سنگی می افتد نابرداشتنی، و فاجعه، قبل از لحظه ی وصل، رخ می کند؟ بله؟ عشق، همین است و بس؟ نه. طبیعتاً نه. عشق، چیزی ست قابل لمس: حس کردنی، بوییدنی، چشیدنی، دیدنی ...

عشق، امّا، میوه ی درختِ زندگی نیست که چیدنی، خوردنی، تیمام کردنی باشد. عشق، همان درخت است. میوه هم دارد. میوه اش چیدنی هم هست، خوردنی هم؛ امّا ذاتِ درخت را اگر از ریشه انداختی، به قصد سوزاندن یا مصرف کردن به طریق دیگر، دیگر انتظار درخت را نباید داشته باشی. درخت، هیمه است؛ امّا هیمهٔ درخت نیست. درخت، میوه است؛ امّا نزدیکی، نیست. عشق، نزدیکی ست؛ امّا نزدیکی، همان عشق نیست؛ مجزئی از آن است.

مصرف میوه \_ اگر مائده ی زمینی هم باشد \_ اندازه ی منطقی دارد.

مصرف، اگر قرینِ اسراف باشد، تبدیل می شود به تکرارِ خودکارانه یا حیوانی. تکرار، یکنواختی می آفریند، و یکنواختی، خستگی می آورد.

عشق، نافی خستگی ست، و خستگی، نفی کننده ی عشق.

تکیهی نویسنده بر «بسیار» کام گرفت، تکیه یی ست حیرت آور؛ چرا که بار محتوایی و موضوعی حکایت، تماماً، بر گردهی همین «بسیار» است.

نممیخواهم درباره ی محتوای این حکایتِ بسیار کوچک، بیش از این سخن

#### ٣٤٢ ۵ صوفيائدها وعارفائدها

بگویم، آن را تفسیر کنم، تحلیل کنم، و بشکافم؛ چرا که بحث عشق، مثل فرو رفتن در کویر است. بی آنکه بدانی، فرو می روی، و دیگر بیرون نمی آیی که نمی آیی. پس، بازمی گردم به حرف اوّل: حکایتِ «آن سپیدی چشم» یکی از زیباترین حکایات کوتاه در تمام جهان است. این حکایت را از بَر باید کرد، چون ترانه یی بایدش خواند، چون خاطره یی بایدش نگه داشت، و چون درسی برای زیستن باید که آن را بر لوح روح، حکک کرد.

#### ۲ ـ تحلیل جامعه شناختی

به گمان من، نویسنده، در این حکایت، ضمن بیان مسائل بسیار، یکی از مشکلات اجتماعی جامعه را نیز مطرح میکند: روابطِ سردشونده ی زنان و شوهران، ضعیف شدنِ عاطفه در امتدادِ زمان، تقلیل یافتنِ محبّت، از شور افتادنِ زندگیِ مشترک، تزلزل در بُنیادِ خانواده، یکنواختی و خستگی، رسیدن به نوعی بیهودگی در همجواری، از هم پاشیدن کانون خانواده یی که با آتشِ عشق و شور و شهوت بنا نهاده شده و تفکّر منطقی، اصولِ اخلاقی، عاطفه ی تعالی یابنده و آگاهی های آینده نگرانه در آن نقشی نداشته.

حکایتِ «آن سپیدی ...» حکایتی ست نُمادین، و حق است که آن را در کتابِ داستان های نُمادین بیاوریم، که خواهیم آورد؛ امّا اینجا، آن را به عنوان حکایتی که مسأله ی عشق را با نگاهی نو، و در ارتباط با زندگی واقعی و مردم واقعی مطرح میکند، آورده ام.

حکایتِ «آن سپیدی ...» با طول و تفصیل، به صورت داستانهای کوتاه و بلند، همانندهای بیشمار دارد، و همچون بخشی از بسیاری داستانهای بلند (علل خیانتِ شوهر به زن و بالعکس) نیز نظیر این حکایت را میتوان یافت؛ امّا در این حد از «فشرده گویی – تمام گویی»، من در ادبیّاتِ داستانی جهان، تا آنجا که خوانده ام، ندیده ام.

یک قصه ی عامیانه شنیده ام، در کودکی، از مادربزرگم و بسیاری از ما شنیده ییم که از جهتی امّا نه جهتِ عشق، نزدیک است به این حکایت. آن قصه را هم مادربزرگم، به این خاطر، غالباً، بازمیگفت که باور داشت تأثیرِ عملیِ مثبت و خاصیّتِ کارکردی واقعی دارد مانند حکایاتِ مکتب عرفانِ عملی،

مادربنزرگ، در مُقدّمه میگفت: مرد، هرگز نباید دست خالی به خانه بیاید.

همیشه باید چینزی چیزکی در دستهایش داشته باشد تا تحویلِ زنِ خانه بدهد؛ زنی که چشمٔ انتظار ورود شوهر است، و چه بسا تمام روز را در انتظار بوده.

مادربزرگ میگفت: دونِ شأنِ مردِ مسلمان است که دست از پا درازتر وارد خانه شود و تلوتلوخوران برود «مَبال» و . . .

مادر بزرگ میگفت: اگر مرد، با دستِ پُر به خانه بیاید، با روی باز هم میآید؛ امّا اگر دست خالی بیاید، از آنجا که خجل و سرافکنده است، با بَدخُلقی و بَدعُنُقی میآید ــ با بهانه جویی و فریاد ...

و از پی همه ی این مُقدّمات، یا در لابلای این اندرزگونه ها، مادربزرگ، آن قصه را باز میگفت:

«مردی بود که همیشه ی نحدا با دستهای پُر به خانه می آمد، و آنچنان براین کار «مُصر بود که زن، عادت کرده بود، همیشه ی نحدا، به هنگام گشودنِ در، به دستهای مرد نگاه کند؛ دستهای پُربرکت و سرشار از مهربانی مرد.

سالیان سال، مرد می آمد با دستهای پُر، وَ زنْ بار مرد را می گرفت، شادمانه، و می رفت تا به کارها برسد.

باری، بعد از سالها، مرد، دستِ خالیِ خالی به خانه آمد و در کوفت. زن، در گشود؛ به دستهای مردش نگاه کرد و نگاه کرد؛ آنگاه نگاهش از دستها لغزید به بالا و بالا تر، تما صورت مرد، و گفت: عجب! تو توی صورتت نشانِ آبله هم داشتی و من نمیدانستم؟

ماً، آنوقتها که کوچک بودیم، میگفتیم: مادربزرگ! نمی شود. نمی شود که زن، مثلاً پانزده سال یا بیست سال با مردی باشد و نفهمیده باشد که آن مرد، آبله روست. مادربزرگ می خندید و میگفت: می شود. قدیمی ها می دانند که می شود. شما بچه هستید.

و من، بعدها فهميدم كه مي شود ــ مشروط برآنكه بُعد نُمادين و كنايي ماجرا را ببينيم و بفهميم.

در باب حکایت «آن سپیدی چشم» نیز شاید کسانی، با معیارهای واقع گرایی جامداندیشانه ی به ظاهر جامعه گرا بگویند که نمی شود، و از واقعیّت به دور است؛ امّا برخلاف تصوّر ایشان، عین واقعیّت است.

ما، هَنوز، پس از لااقل یک هزار سال که از این حکایت میگذرد، دائماً به موارد متشابه این حکایت در زندگی زناشویی آدمها برمیخوریم.

سالیِ نخستینِ ازدواج را، به همین دلیل است که برخی از جامعه شناسان، «سالیِ کور» نامیده اند؛ چرا که در این سالیِ پُر تب و تاب، زن و شوهر جوان، بسیاری چیزها را نمی بینند، یا از دیدنِ آنها استنکاف میکنند، و زمانی اِعلام دیدن میکنند که دیر و خطرناک است.

#### ٣ \_ فضاسازي

مستملی بخاری، فضای داستان خود را در همان جُمله ی نخستین (یا بخش اوّل از حکایت سه بخشی) ساخته است: فضای عاشقانه ی در مُخاطره، یا فضای اُنسِ اضطراب آمیز؛ فضایی که در آن، عشق، یا نوعی خواستن، راهِ «دید» را بسته است و عاشق را به «بی خبری» کشانده است؛ فضایی که در آن، یک عاشق بی خبر، در هیچ چیز، عیب و نقصانی نمی بیند، و حق دارد که نبیند.

با توجّه به عبارتِ «شوی را از آن عیب خبر نبود»، خواننده، هدایت می شود به سوی احساسی از فاجعه. خبری خواهد شد. غُصه یی در راه است.

جُمله یا «پارهٔ گفتِ» نخستینِ داستان، ضمن فضاسازی، یک مجموعه اطلاعاتِ لازم مُقدّماتی نیز به مخاطب میدهد:

الف \_ حكايت، دو شخصيتي ست.

ب ــ رابطه ی این دو شخصیت، همسری ست، و نیز عاشقانه و سرشار از شیفتگی.

پ ــ سازه ی حرکت دهنده به ماجرا یعنی سازه یی که باید محورِ ماجرا واقع شود و حادثه را بسازد، سپیدی چشم زن است.

ت ــ شوهر، در بندِ عشق تني ، بي خود از خويشتن است.

ث \_ موضوع حکایت، تخریب یک عشقِ جسمانی ست به وسیلهی سازه یا عاملی مشخص و یگانه.

یادداشت: حکایت، هیچ نوع اطلاع زائد و بی خاصیت را در هیچ زمینه یی، در خود حمل نمیکند. برای آزمایش می توان عبارت یا کلمه یی را حذف کرد، و آنگاه شاهد فروریزی بخشی از ماجرا، حادثه، موضوع، محتوا و فضای حکایت بود.

۱۰۷۶ (برابرِ تقریبی ۱۰۵۲)

### حكايتِ پسرِ ابراهيم

ابراهیم ادهم چون از خَلق اِعراض کرد و روی به حق آورد، او را پسرکی بود به شیر. چون مَرد گشت، پدر خویش از مادر طلب کرد. مادر گفت: پدرِ تو گُم گشت. پسر دربلخ منادی کرد که هرکه را آرزوی حج است بیاید.

چهار هزارتن بیامدند. همه را به نفقه و ستورِ خویش به حج برد ــ به امیدِ آنکه مگر خدای تعالیٰ، دیداریدر ٔ او را کرامت کند.

چون به مکّه درآمد، در مسجد حرام مُرَقَعْ داران را دید. برسید ایشان را که ابراهیم ادهم را می شناسند؟

گفتند: یارِ ماست. ما را میزبانی کرده است. حال هم به طلبِ طعام رفته است.

نشانِ او خواست و بر اثرِ او رفت.

به بطحای مکّه بیرون آمد. پدر را دید سر و په برهنه با پُشته یی هیمه. پی او گرفت و به بازار درآمد. ابراهیم آواز داد: حلال به حلال که خَرَد؟

نانوایی او را بخواند، هیزم بسند و نان داد.

ابراهيم، نان به نزديكِ يارانِ خويش آورد و درپيشِ ايشان نهاد.

پسر فراز آمد و سلام گفت.

ابراهیم او را بشناخت و در کنار گرفت و روی به آسمان کرد و گفت: خدایا! یاری ام کُن!

يسر در كناريدر جان داد.

ياران گفتند: اى ابراهيم! چه افتاد؟

گفت: این پسرِ من است. چون اورادر کنار گرفتم، مهرِ او در دلم بجنبید. ندا آمد: ای پسرِ ادهم! دعوی دوستی ما میکنی و با ما دیگری را دوست میداری.

دعا كردم كه: يارب! به فريادم بِرِس! اگرمحبّتِ او مرا از محبّت تو مشغول خواهد كرد، يا جانِ او برداريا جانِ من!

## خداوند دُعا درحق او مستجاب كرد.

•

# بطحا = بطحاء = زمينِ فراخ داراى سنگريزهى بسيار، هامون، رود فراخ

یادداشت: به خاطرخواننده ی ارجمندهست که درابتدای همین مُجلّد از تاریخ مان، تحلیل هایی از حکایات مربوط به ابراهیم ادهم ارائه می دادیم. آنگاه، انباشتگی تدریجی یادداشت های ما درباره ی این شخصیّت، و گرد آمدنِ اطلاعاتی از این سو و آن سو، ما را برآن داشت که پیشنهاد یک کتابکِ مستقل درباره ی ابراهیم ادهم را بدهیم. حال که بر سر آن پیشنهاد ایستاده پیم، ضرورتی نمی بینیم که به وسعت، درباره ی «حکایات ادهمی» سخن بگوییم، و ضمناً مایل نیستیم که این حکایات را جملگی، بی هیچ یادداشتی رها کنیم. این است که موقتاً چند کلمه یی میگوییم تا زمانِ پائی نوشتِ آن کتابچه برسد.

•

اینک، حکایت (۱۰۷۶) را با (۱۰۵۲) از بستان العارفین مقایسه بفرمایید. گوییا دل نازکی نویسنده ی بستان العارفین باعث شده که حکایتی تا این حد دلنشین و مؤثر، گرفتار خوش پایانی ساده لوحانه و غیرمنطقی و سست کننده یی شود که ابداً با نیاز موضوع و ماجرا همخوانی ندارد.

حکایت پسر ابراهیسم، از همان آغاز نشان می دهد که ناگزیر به سومی انجامیست، و شافرایانی، آن را از اعتبار می اندازد؛ چرا که در این ماجرا، سخن از اوج کفی نفس در میان است و بریدن از دنیای شخصی، و توبه از آرزوها و لذّت های فردی، تماماً در راه آرمانی بزرگ، که از همه چیز خود گذشتن را اصل می داند.

حتی تصور اینکه ممکن است ابراهیم اَدهم پسر را بپذیرد و با او پیوندی نو ببندد و گرفت از عواطف شخصی و آرزوها و رؤیاهای فردی شود نیز تصوری ست محصول احساسات رقیق و پوک اندیشی، و صدمه یی ست جبران ناپذیر به کُلِّ جنبش عرفان سیاسی؛ چرا که ابراهیم ادهم، در موقعیّتِ پیشوایی و رهبری ست؛ اُسوه و اُلگوست؛ خط دهنده است و نمونه، او مطلقاً حق ندارد در باب مسائل شخصی خود گرفتار احساسات رقیق شود و یا آن احساسات را بروز بدهد، و یا مطیع آن احساسات بشود.

این سخن، که رهبریا مُقتدای یک جنبش، حق ندارد تابع تمایلات فردی خود باشد،

البته، مغایر سخن قبلی ما که گفته پیم این گروه از عارفان، واقع بین و واقع گرا بوده اند و واحدِ خانواده را عزیز می داشته اند، نیست؛ زیرا، در اینجا، اولاً حرف از پیشوایی در میان است و نمونه بودن، ثانیاً حرف از بریدن از یک طبقه ی اجتماعی با آرزوی در خدمتِ طبقاتِ ستمدیده بودن. ابراهیم ادهم از فرزند نمی بُرد، از موقعیّتِ اجتماعی و طبقاتی فرزند می بُرد که مسلماً موقعیّتِ طبقه ی حاکمه است حتی اگر آمیخته به ملاطفت و گشاده دستی باشد. پسر ابراهیم، چهار هزار نفر را راهی مکّه می کند به خرج خود و با گشاده دستی باشد. پسر ابراهیم، چهار هزار نفر را راهی مکّه می کند به خرج خود و با امکاناتِ خود. گمان مبر که در آن روزگار، کار آسانی بوده. حکایت نویسِ آگاه ما این نکته را می دانسته که به ایجاد چنین موقعیّتی دست زده. پسر ابراهیم، اگر گرسنه و برهنه و دردمند به خانه ی خدا می رسید، تنهاودرمانده و صوفی وش، آنگاه نه ابراهیم او را رها می کرد نه خُدای ابراهیم.

در حکایت (۱۰۷٤) ما، به تقریب هیچیک از معایب (۱۰۵۲) را نمیبینیم. نه آن انحرافات، نه آن زیاده گویی ها و نه آن تبصره های خارج از خطّ ماجرا را. (فی المثل: «مسلمانی؟»، «بله!»، «الحمدُلله!» ...)، امّا مَدخلِ حکایتِ بستان العارفین، مسلماً مقبول تر است از مدخلِ ۱۰۷۶ بُخاری، و در عین حال روشن کننده ی برخی مسائل و مصائب اِجتماعی موجود:

«اندر طوافگاه، چشم و دل نگاه دارید که کودکان دربان باشند!» این نکته، صراحتاً، خبر از انحرافاتی میدهد که در جامعه، آن هم به شدّت، و حتی نزد مؤمنان و به حجرفتگان وجود داشته است.

سوءظن نسبت به كرداز و سخنان خود ابراهيم و اقدام در جهت كسب اطمينان خاطر در باب آنچه از نظرگاهى اخلاقى و ايمانى گفته است هم حكايت از وجود آلودگى و فساد در سطوح بالاى مقامات عرفاني آن زمان مىكند و واعظ نامُتَعظ بودن جمعى از ايشان.

در حکایتِ (۱۰۷٤) وضعیّتِ ابراهیم ادهم، بسیار قابل مطالعه است: هیزم شکنی، باربری، گردآوری طعام برای همسفران، و دائماً در کار و رنج وتقلا بودن، و آن فریادِ «حلال به حلال»، که نشان میدهد چنین معامله یی تا چه حد دشوار بوده است \_ چنانکه امروز.

## ۱۰۷۵ حکایتِ تو بهی ابراهیم

برابرِ سرایِ ابراهیم ادهم ٔ دُکانی بود، و او برآن دُکان نشسته بود. مردی بیامد با سری پوشیده، عمّامه یی بسته، و مهاری به سر در پیچیده ــ همچون شتربانان؛ و خواست که به سرای ابراهیم در رَود.

گفتند: کجا میروی؟

گفت: به رُباط مىروم.

گفتند: این رُباط نیست.

گفت: جیست؟

گفتند: سرای ابراهیم ادهم است.

گفت: ابراهیم این سَرا از که یافت؟

گفتند: ازیدر.

گفت: بدرش از که یافت؟

گفتند: ازیدرش.

گفت: «رُباظ همین باشد که یکی بیاید ویکی برود» و بگذشت.

ابراهیم این سخن بشنید و در دلِ او کار کرد. بَربی اوبه تک برفت. او را

نیافت. چون از دروازه ی شهر بیرون شد، آواز داد: به حقّ معبودت بایست!

بايستاد.

ابراهیم گفت: تو کیستی و به چه کار آمده یی؟

گفت: من خِضرم. بيامده ام تا تو را به درگاهِ خُدا بَرَم.

ابراهیم گفت: بازگردم، کارهای خود را راست کنم، وبیایم.

گفت: كار از آن به شتاب تر است، و كسانِ تو را از تو وَفي ترْ ولِّي بي هست. تا تو

كازراست گنى، آجَل دررسيده است. از همين جا برو!

خِضرْ عليه السلام نابديد گشت.

ابراهیم به نزدیکِ شبانی رفت و جامهی خویش به او داد و جامهی او در پوشید و اهل و عیال به خدا سپرد و سَر به جهان درنهاد و برفت ...

#### معنای چند واژه و اصطلاح

مهاری همهار عنان و افسار. چوبی کوچک که در پرده ی بینی شتر کنند و ریسمانی برآن زنند.

در دلِ او كار كرد = مؤثّر واقعْ شد. او را تكان داد.

بر پی او به تک برفت = به دنبال او دَوان برفت.

کار از آن به شتاب تر است = وقت، بسیار تنگ است. وقت کمتر از آن است که به کاری برسی. سرعتِ حادثه، فرصت نمی دهد. مسأله، حادثر از آن است که ...

وَفي = متعهد، وفادار، مسئول، وظيفه مند.

#### يادداشت تحليلي

در کتابکِ «ابراهیم ادهم» به این حکایت هم خواهیم رسید. حال، موقتاً، خواننده را به تفکّر در باب آنچه در زمینهی شخصیّت های داستانی در ادبیّاتِ عرفانی، در مُقدّمه ی کتاب عرض کرده بیم، دعوت میکنیم. ابراهیم ادهم نیز مانند سایرِ صوفیانِ نامدارِ قصّه ها، عُمدتاً شخصیّتی ست زاده ی تخیّل و تفکّرِ هنرمندانه ی داستان نویسان و نظریه پردازانِ تصوّف، به خصوص تصوّفِ سیاسی. ما به جای اندیشیدن در باره ی شدنی یا ناشدنی بودنِ اَعمال ایشان در عالم واقع طبیعی، حق است که به منطقی یا غیرمنطقی بودنِ این اعمال در مین نظام هنر و نظام هر داستان و یا در مین منطق ادبیّاتِ داستانیِ فراواقعی و نُمادین بپردازیم (مُقدّمات و مکالمات).

خواننده می تواند این حکایتِ ژرفِ آموزشی را با حکایاتِ (۱۰۱۱) از هُجویری، و (۱۰۱۱/۳) از هسیری، و (۱۰۱۱/۳) از هسین بخاریِ نویسنده ی شرح تعرف و نویسنده ی حکایتِ (۱۰۱۷) از هسین بخاریِ نویسنده ی شرح تعرف و نویسنده ی حکایتِ (۱۰۷۵) مقایسه کند تا آشکار شود که ذهنِ قصّه پرداز، مردمی اندیش، آینده نگر، و دربه در به دنبالِ آرمانْ شهرِ صوفیانه، چگونه ماجرای حکایت را به هرسو که بخواهد می راند و باکیش از ارتباطِ اجزاء ماجرا با واقعیّاتِ عینی یا غیر واقعیّات نیست. صوفیِ قصّه نویسِ پیرو مکتبِ عمل گرایی آرمانْ شهری، حتّیٰ با تاریخ نیز سر و کارِ چندانی ندارد. اسناد تاریخی را مورد اعتنا قرار نمی دهد و به فلسفه ی تاریخ، دل نمی بندد. صوفیِ قصّه نویس بو قهرمانان او، در نتیجه به کرّات و از جهات تاریخ، دل نمی بندد. صوفیِ قصّه نویس بو قهرمانان او، در نتیجه به کرّات و از جهات مختلف، پاسخ تاریخ گرایان را داده اند و نظریه ی یک سویه نگر «تاریخ، همان انسان مختلف، پاسخ تاریخ گرایان را داده اند و نظریه ی یک سویه نگر «تاریخ، همان انسان

است» را مردود شمرده اند، مگر آنکه تـاریخ، خود به چیـزی آرمانی تبدیـل شود، و انسان هم. تنها در این حالـت است که انسان و تاریخ، در لحظـه هایی برهم منطبـق میشوند ـــ امّا منطبق آرمانی.

چنین استنباط می شود که تنها شاهد دگرگونیِ عظیم ابراهیم ادهم در تمام حکایت های توبه ی او، همین چوپان بیابان گردی ست که جامه ی خود به ابراهیم می دهد و جامه ی امیریِ وی می ستاند؛ چرا که در همه ی این داستانها \_ که وقایع نامتشابه دارند\_ کار، سرانجام، به آنجا می رسد که ابراهیم، جامه به چوپان می دهد و جامه از چوپان می گیرد. بنابراین، به نظر می رسد که این مجموعه حکایتِ توبه، مانند بسیاری از داستان ها، از پایان به سوی آغاز حرکت کرده و «طراحیِ معکوس» داشته است.

(به راستی، قصّه نویسان امروز و بعدها، چه قصّه ها میتوانند درباره ی زندگی این چوپان ستمدیده بنویسند و از چه زاویه هایی به این شخصیّتِ مؤثّر امّا محو حکایت نگاه کنند: مردِ عامیِ آزادهی بی زبانی که اینک لباس گران بهای پسر پادشاه را به تن دارد؛ آن هم پادشاهٔ زاده یی که مفقود است و هیچ نشانی از خود برجای ننهاده است؛ و چوپان بینوا نیز هیچ دلیل و مدرکی در دست ندارد تا به مدد آن ثابت کند که ابراهیم را نکشته است و جامهی او را به غنیمت نگرفته است؛ بلکه آن شاهزادهی جانورکش عاشق عیش وعشرت و شکار، ناگهان، به ناگهان، تصمیم گرفته است کسوتِ فقر به تن کند و به عارفی انقلابی تبدیل شود. در اینجا، میبینیم که به شکلی غریب و ظاهراً بی جهت، شباهتی پیدا می شود میان این چو پانِ مبهوت و آن آسیابان نگون بخت و مستأصل تاریخ های مدرسه یی که متهم شده است به اینکه پادشاهِ ولگردِ از همه جا گریخته یی را به خاطر لباس های جواهرنشانش کشته است، و قرن هاست این شبه داستانِ مبتذلِ احمقانه به وسیله ی ایادی نظام های فاسد سلطنتی دهان به دهان می شود بی آنکه در باب ریشه های این شوخی چرک، و حدود شدنی بودنِ واقعه فکری شود. سنگ، به در بسته میخورد؛ بنابراین هرگاهٔ شاهی خیانت میکند، علتش رعیت است. اگر آسیابان های درمانده ی روستاهای پَرت افتاده نبودند، الان، شاهان، جهان را بهشت برین کرده بودند.)

در حکایتی که بُخاری ساخته، یک حادثهی بسیار حیرت آور هم اتفّاق می افتد

که سخت قابل مطالعه است، و آن این است که امیریا امیرزاده یی چون ابراهیم ادهم، با آن همه امکاناتِ عیش و نوش که در اختیار دارد، روزها می آید در دگانِ رو بروی قصر خود، بیکار می نشیند و مردم را تماشا می کند، آن هم در ستی که سنِ توبه است و عقل؛ و مرد، قدرتِ کاملِ انتخابِ راهِ زندگی را دارد، و اهل و عیال هم. در اینجا، به اعتقاد من، داستان ساز خواسته که زمینه ی مردمی بودن و «درویش بودنِ» ابراهیم را فراهم آورد و راه بر اجرای توبه و ورود او به عالم تصوّف بگشاید و الله، جلوی بقالی نشستنِ شاه یا شاه یا شاهزاده آن هم به ظاهر بی خود و بی جهت هیچ امر معقولی نیست. امروز هم وقتی بزرگی، والامقامی، استادی، فروتنی می کند و خود را دست کم می گیرد و تظاهر به مردمی و خاکی بودن می کند می گوییم: «آدم واقعاً درویشی ست»؛ و «درویش» هم اصطلاحی ست که به معنای عارف و صوفی به کار می بریم.

## ۱۰۷۹ حکایتِ لحظهی مرگ

هارون الرّشيد از ابويوسف درخواست تا او را به ديدن و سلام داوُد طايى بَرَد. ابويوسف به در خانهى داود آمد، داود بارَش نداد.

ابویوسف، مادر او را به وی شفیع انگیخت.

داؤد مادر را گفت: اگرمن این ظالم را ببینم، دین مرا زیان دارد.

مادر، پستان های خویش برداشت و گفت: به خُرمتِ این شیر که از پستان من خورده یی، ایشان را بازدِه!

داوُد گریان گشت، روی به آسمان کرد و گفت: الهی! تومرا فرموده یی که حقِّ مادر نگه دار، و از دلِ من می دانی و آگاهی که مرا دیدارِ ایشان نمی باید؛ لکن رضای تو در رضای مادر است. از بهر خشنودی مادر او را بار می دهم.

پس ایشان را بـار داد تا درآمدند و با او سـاعتی نیک ببودنـد و ایشان را پندِ بسیار داد.

چون خواستند بازگردند، هارون غلام را بفرمود تا دیناری چند درپیش او بنهاد. داود گفت: یا هارون! بردار که مرابدین حاجت نیست. من خانه یی بفروخنه ام کز پدر میراث یافته بودم ـ از وجه حلال، و بهای آن بر خود نفقه میکنم، و از خدای

تعالیٰ به دُعا درخواسته ام که چون این نفقه ی من سپری گردد جانِ من بردارد تا مرا به کسی حاجت نباشد؛ و دانم که خدا دُعای من رد نکند.

ابویوسف و هارون بازگشتند. ابویوسف، مادرِ داوُد را پرسید: نفقهی داوُدْ کجا نهاده است؟

گفت: برفلان بقّال است.

آن بقّال را بخواند و گفت: چند مانده است نفقهی داود؟

گفت: اندک مایه؛ دَه دوازده دِرَمی.

آن نفقه را شمار کردند تا هر روزیک دانگ ونیم، چند روز آید؛ و ابویوسف آن روزها را می شمرد و نگه می داشت تا روز آخر. بامدادان به مسجد آمد و نماز کرد و پشت به محراب نهاد وشاگردان را گفت: «خدا شما را مُزد دهاد که داود دوش فرمان یافت، که من دانم که خدای تعالیٰ دُعای او رد نکند» و رسولی فرستاد به نزد مادر او که «خبر داود چیست؟».

رسول باز آمد که مادر می گوید: داود، همه ی شب را نماز می کرد. چون شب به آخِر رسید و به سجده ی آخِر سر بر زمین نهاد، دیگر سر برنداشت ... او را بجنبانیدم، مُرده بود.

# تحلیلِ مختصرِ نوع شناختی (و چند یادداشت)

حکایتِ «لحظهی مرگ»، نوعاً «معمّایی»ست و طرح و ساختمانِ «توطئه» دارد و پیچید گی خاص داستان های پُرکشش معمّایی هیجانی را.

(داستانِ معمّایی که معمولاً داستانهای پلیسی بنایی، از نمونه های مبتذل آن است داستانی ست که در آن، عمده ی نیروی نویسندهٔ صرفِ پنهان داشتنِ مسأله یا مسائلی که از ابتدا یا حدوداً از ابتدا مطرح می شود امّا نه حَل، و پنهان داشتنِ این مسأله یا مسائل تا حدود پایانِ داستان.

و باز، داستانِ معمّایی داستانی ست که به کمک پیچیدگی هایی در شکل و در ساختمان، مُعمّا یا چیستان یا مجهول را مُعمّا، چیستان، یا مجهول نگه میدارند، و

کشف مسائل را مشکل و مشکل تر میکنند، تا پایان اثر. \*)

درابتدا، فشاری که مادرداو و دبرداو و دمی آورد، شک انگیز است و در محکم مقدّمه ی یک حادثه یا فاجعه. چرا مادریک عارفِ صاحبْنام باید «پستان های خویش بردارد» و از چنین فرزندی بخواهد که چنان خلیفه یی را دیدار کند؟ خلیفه یی که به گفته ی داو و د، حتی دیدنش هم برای دین انسان زیان دارد.

آیا در پس این اصرار بی جهت، توطئه یی محسوس نیست؟

زمانی که ابویوسف درباری، بقال را احضار میکند و میپرسد: «چه مقدار از نفقه ی داوود نزد تومانده؟» و نمی گوید که هدفش از طرح چنین پرسشی چیست، بلافاصله فکرهای گونا گونی به ذهن خواننده می آید که دادن پاسخ نسبتاً صحیح و قطعی به این افکار، تا پایانِ حکایت، مقدور نمی شود.

چنین داستانی، نوعاً، داستانی ست معمّایی.

برخی از اندیشه هایی را که پس از اقدام ابویوسف، به ذهن خواننده می آید، مورد اشاره قرار می دهیم:

الف ـــ ابـويوسف، با استفاده از قـدرت خود، مىخواهد كـه آن نفـقه را از بقّالٍ مؤمن به زور بستاند تا داوود را عملاً نيازمندِ خليفه كند.

ب ـــ ابو یوسف، اگر حسن نیّت داشته باشد یا مایل به خوش خدمتی مخفیانه به عُرفا باشد، میخواهد به طور پنهانی برآن مبلغ بیفزاید تا بر طول عمر داوود افزوده بـاشد.

(در این صورت، باید به داوود ایـمـان داشته باشد، و کسی که بـه داوودِ عارفِ متقی ایمان دارد نباید وردستی هارون کند.)

پ \_ مىخواهد بداند كه على الاصول، داوود عارف تا چه حد راست مى گويد و تا كجا ريا مى كند.

(اگر ابویوسف بتواند این نتیجه را به دست آورد که عارفِ نامدار، دروغ میگوید، به این نتیجه نیز خواهد رسید که ضربه یی به نهضتِ عرفان سیاسی بزند و یکی از کسانی را که خلیفه را ظالم دشمن دین میدانند از پا درآورد.)

ت ـــ ابو یوسف، به هر صورت، میخواهد از این اطّلاع، استفاده یا سوءاستفاده کند. چگونه استفاده یا سوءاستفاده یی، هنوز معلوم نیست.

ث ــ مىخواهددر لحظهى پايان يافتن نفقه بىرسىد و به داوود بگويد: مردك!

ه برای کسب اطلاعات بیشتر در زمینهی «انواع داستان»، اگر کتاب مناسبی در اختیار خواننده نباشد، ناگزیر بایستی به کتاب «ساختار و مبانی ادبیات داستانی» به همین قلم مراجعه کند جلدِ «انواع داستان».

دیدی که نفقه تمام شد و تو هنوز زنده یی ؟ دیدی که اعتقادِ راسخ عارفان و کراماتِ ایشان، دکان است نه چیزی بیشتر؟

و چه بسا افکار دیگر که تاکنون به ذهن من خواننده نرسیده است.

آنچه به تقریب نمی توان حدس زد این است که ابویوسف بخواهد کاری به سود داوود طایی و در راستای رفعت بخشیدن به مقام و منزلتِ اجتماعی او انجام بدهد.

به اعتقاد من، حتی حضور ابویوسف در مسجد ــ در بامداد ــ و اعلام اینکه داو و د وفات یافته است نیز دال بر نحسن نیت یا قصد خیر ابویوسف نیست؛ چرا که به هرحال، با هدف بهره گیری به ناحق و نامشروغ دست به چنین اقدامی زده است. پس از اعلام ابویوسف، اگر به خانه ی داو و د می رفتند و بازمی گشتند و مژده می دادند که داو و د را زنده و سلامت است، ابویوسف، داستان را از آغاز تا انجام می گفت، بقال و مادر داو و د را هم به شهادت می گرفت، و داو و د را بی آبرو می کرد؛ و اگر کسانی به خانه ی داو و د می رفتند و خبر می آوردند که آری، داو و د مُرده است ــ که همینطور هم شد، در این صورت، یکی از یارانِ خلیفه ی بد کار، در قلب مردم کوچه و بازار برای خود جایی باز می کرد؛ زیرا همه گواهی می دادند که این یارِ خلیفه، در خفا، یارِ صوفیان نیز هست، و چه بسا جانبدار مردم دردمند.

بار دیگر به خاطر خواننده ی ارجمند می آورم که داستانی اینگونه که چندین پیشنهاد را به ذهن مخاطب می فرستد و یک چیستان و چگونگان می سازد، و خود، بی اعتنا به این جریان ها، راهی غیرقابل پیش بینی را می پیماید، داستانی ست با ساختار و ساختمان مُعمّایی، و نوعاً، مُعمّا.

#### يادداشتها

حكايت، از همان حكايت هاى الگوست: ضدِّ دربار و خليفه، ضدِّ نظامِ ظُلم؛ مدافع حقوق و خواسته هاى زنان، به خصوص مادران؛ در خطّ دفاع از مردم عادى و اثبات اينكه عُرفا با بقالان و عطاران رابطه ى خوب داشته اند امّا با خلفا، نه؛ در خطِّ نشان دادنِ اين نكته كه مال و منالِ خليفه، تماماً، حرام است: «يا هارون! دينارهايت را بردار كه مرا بدين حاجت نيست. من خانه يى بفروخته ام كز پدر ميراث يافته بودم \_ از وجه حلال ...» و سرانجام، در خطِّ اثباتِ اين نكته كه عارفان و زاهدانِ درستكار، مخاطب شان، مردم نمازخوانِ مسجد برو بوده اند نه در باريان.

بازخوانی حکایت، نکات دیگری را نیز نشان میدهد ...

•

## ۱۰۷۷ (برابر۱۰۸۳ در همین کتاب «شرح تعرّف»)

## حكايت حجاب

سِرّیِ سقطیْ استادِ جُنید بود، جُنیدْ استادِ شِبلی. روزی جُنید به درِ خانهی سِرّی آمد، و در مسأله یی مست گشته بود. چون به درِ خانهی او آواز داد، سِرّی به آواز او بدانست که مست است.

زنِ سرّی، سر به شانه میکرد.

سرّى آواز داد كه درآى!

زن خواست موی سربپوشاند، سرّی گفت: تو به خویشتن مشغول باش و موی سر شانه میکُن، که او مست است، از تو خبر ندارد. مستانِ این طایفه را از دوزخ خبر نبود، از زنِ سرّی کجا خبر بُود؟

جنید درآمد و سوآل کرد. سرّی او را جواب دادن گرفت. چون زمانی برآمد، جُنید گریستن آغاز کرد. سرّی، زن را گفت: سَربپوش که به هوش آمد. گریستن، رعوناتِ نفس است. مستان را با رعنایی چه کار؟

> . (**بادداشت:** لطفاً به ۱۰۸۳ نظری بیندازید!)

## ۱۰۷۸ حکایت بیماری یعقوب

روزی یعقوب لیث بیمار گشت. طبیبان از علاج او عاجز آمدند. او را گفتند: بیماری تو را مجز دعا داروی دگر نمانده است.

کس فرستادند و سهل بن عبدالله را بیاوردندوگفتند: امیررا دُعایی بگن! دست برداشت و گفت: خدایا! او را ذلّتِ گناهش نُمودی، پس عزّتِ

فرمانبرداري من از تو را نيز به او بنماى!

هم در ساعت، یعقوب را شفا آمد. بفرمود تا مالِ بسیار بیاوردند و درپیشِ او بنهادند. بدان بازننگریست، و به یعقوب گفت: ما این عِزّبه ناگرفتن یافتیم نه به نایافتن. اگر سَر ما را به دنیا مِیل بودی، دعای ما را اجابت نبودی.

او را در عماری نشاندند و بازگردانیدند.

در بیابان، خادمی با او بود. این خادم او را گفت: یا شیخ! اگر تو را بدان مال حاجت نبود، درویشان را حاجت بود. ببایست سِتَدَن و به درویشان دادن.

سهل او را گفت: ای پسر! بنگر درپیش رویت چیست؟

گفت: نگاه کردم و دیدم همهی زمین سیم است.

سهل گفت: یا پسر! هرکه او را به خزانه ی حق چنین باشد، او را به خزانه ی یعقوب حاجت نباشد.

## يادداشتِ تحليلي

حكايتِ «بيماريِ يعقوب»، ساده و زيباست، و متشابهِ موضوعي و ساختماني بسيار دارد.

اکنون، گمان می برم که در همین دو مُجلّد از عارفانه ها، نمونه های خوب، به تعداد کافی در اختیار خواننده ی ارجمند باشد تا خود عمل مطابقه را انجام دهد.

توجه کنید که ما، با اینکه از نظر تاریخی، چهره ی مثبت و قابل قبولی از یعقوب لیث رویگرزاده در اختیار داریم، و درمواردی، حتی، این چهرهٔ شفّاف است و تحسین برانگیز (همانند آنجا که میان خود و خلیفه، شمشیر را به داوری می نشاند و می گوید که غذای او چیزی جزنان و پیاز نیست ...)، با این همه، از نظر عارف سیاسی که بینشی جهانی دارد دستمنزدی که یعقوب رویگرزاده می دهد نیز قابل گرفتن نیست. بنابراین، از نظر این گروه از عارفان، فساد در موقعیت است نه در شخص، در نظام است نه در صاحب نظام، و اگر شخصیتی صاحب نظام، آلوده است و مستبد و ستمگر، این امر، فرع است بر موقعیت، و تابعی ست از موقعیت.

این که سهل بن عبدالله میگوید: «خدایا! او را ذلّتِ گناهش نُمودی، عزّتِ فرمانبرداریِ من از تو را نینز به او بنُمای!» با توجه به همزمانیِ تقریبیِ نگارش این حکایت با دوران حکومتِ یعقوب، نشانگر آن است که یعقوب نیز در موضع قدرت، از چشم صوفی، به گناهٔ آلوده است.

اصولاً، گمان نسمی رود که صوفیِ سیاسی، هیچ حاکمی مجز صوفیِ حاکم را مبرّا از فساد و آلودگی بشناسد.

## ۱۰۷۹ حکایتِ مردِ سُلطانی

پدر ابوبکر شبلی، حاجب الحجّاب بود و نزدیکترین کسی به خلیفهٔ او بود. به شاگردی مجنید آمد و توبه کرد. جنید او را گفت: تومردی سلطانی بوده یی و مطالم خلق داری. صحبتِ ما با خصومت راست نیاید. اگر جایی امیر بوده یی برو و خصمان را خشنود گن!

او گفت: من امير «واسط» بودم.

پس به شهرِ «واسط» رفت و شهر و روستا را دربه دربگشت و حلالی بخواست؛ و چهار سال او را در آن روزگار رفت. پس به نزدیکِ جنید آمد.

جنید گفت: در تو جاه مانده است. صحبتِ ما با جاهٔ راست نیاید. برو و گوگردفروشی میکن یک چندی تا جاه از خویشتن بیفگنی.

شبلی، سالی گرد بغداد میگشت و گوگردفروشی میکرد. هرچه شبانگاهٔ میآورد به جنید میداد، و او به درویشان دادی، و شبلی را همه شب گرسنه بگذاشتی. چون سالی برآمد، شبلی را گفت: گوگردفروشی نوعی ست از تجارت، و آن را نیز بعضی جاه است. تا همه جاه از توساقط نشود، صحبتِ ما را نشایی. برووسالی گدایی میگن!

شبلی برفت و هرروزی گدایی میکرد و آنچه می یافت، شب به جنید می داد و او بر درویشان تفرقت میکرد و شبلی را گرسنه می خوابانید.

چون سال تمام گشت گفت: به صحبت راه دهم تو را؛ لکن به یک شرط، که خادم اصحاب باشی.

شبلی، سالی اصحاب را خدمت کرد.

جنید گفت: یا ابابکر! اکنون حالِ نفسِ توبه نزدیکِ تو چیست؟ شبلی گفت: من کِهترین آفریدگانِ خدا ــدر دیده ی خود ــ هستم. جنید گفت: اکنون ایمان تو درست شد.

#### معنای چند واژه و اصطلاح

حاجب الحُجّاب = كسى كه بسيار نزديك است به خليفه، در نظام اداري خلافت؛ يك مقام بالاى دربارى با حقِّ حضورى خاص در محضر خليفه و هم سخنى با او.

جاه = بالایی طلبی، حسّ مقام طلبی، خویشتن بزرگ پنداری، برای خود اهمیّتی خاص قائل بودن.

مَظالم خَلقْ دارى = به مردمْ ظلم كرده يى.

تفرقت کردن = پخش کردن، توزیع کردن.

(«گوگردفروشی»، به عقیده ی من، شاید به معنای هیزم فروشی باشد.)

## چند يادآوري كوتاه

- در بابِ «توبه» و ارزشهای آن، پیش از این گفتهییم، و باز، در موارد خاص،
   خواهیم گفت.
- «تو مردی سلطانی بوده یمی و مظالم خلق داری»، آشکارا و با استحکام تمام نشان می دهد که «سلطانی بودن»، از دیدگاه این گروه از صوفیان، برابر با «مظالم خلق داشتن» است.

میان این عارف و عـارفی که گهگاهٔ استاد سخن سعدی مورد اشاره قرار میدهد، فاصله یی ست ناپیمودنی؛ و شهامتِ چـنین عارفی در تاریخ اقـدامات فرهنگیِ سیـاسی و انقلابی نظیر ندارد.

- نویسنده، «خشنود کردنِ مردمِ ستمدیده»را اصلی اساسی در جهتِ تکاملِ روح و کسبِ طهارتُ میداند. اگر بخواهی به مقامی معنوی دست یابی، باید که آزاردیدگانِ از خویش را شادمان کُنی و از ایشان حلالی بطلبی!
- تزکیه، خاکساری میخواهد. این، یک اصلِ انقلابی ست. به خود اندیشیدن سیّ راه به مردم اندیشیدن است. جاه طلبی با حق طلبی همسونیست. خودخواه، دیگران خواه نمی شود. تحوّل طلبِ راستین کسی ست که در گام اوّل، حسّ بزرگ پنداری و خودستایی را در خویشتن بمیراند.
- باز می بینیم که «گدایی»، به عنوان یک شُغل و حرفه، و یا حتی وسیله یی برای گذران زندگی و کسبِ فرصتِ کافی برای عبادت، مورد تایید عارف

#### مُنتخب حكاياتِ «شرح تَعَرف» ع ٣٥٩

سیاسی اندیش نیست؛ بل به عنوان کاری که انسان را سخت ذلیل و خجل و سرافکنده میکند، مطرح است. آنچه در باب گداطبعی و گدامنشی در ویشان و انگل وارگی ایشان گفته اند، به جنبش صوفیانِ عمل گرا و عرفان عملی مربوط نمی شود، به بدّل در ویشان مربوط می شود که خود، مخالف صوفیان و مخالف مبارزانِ در راه حق و سعادت مردم بوده اند.

نویسنده، نان گدایی را نیز مانیند نانِ سلطانی حرام میداند، و میگوید این نان حلال نمیشود مگر آنکه به غیر گدایان داده شود.

«در تجارت نیز نوعی جاه هست»، نظری ست که باید ریشه در اعتقاداتِ
 دین زرتشتِ پیامبر داشته باشد.

## ۱۰۸۰ (برابر۱۰۹۸ همین کتابِ «شرح تعرّف») حکایتِ بنده و شراب

یکی از خلفا فرمود تا غلامی را از غلامانِ وی شراب دهند. ساقی او را شراب داد، نگرفت. به حاجب فرمود تا بدهدش، نگرفت. وزیر را فرمود تا بدهدش، بداد، نگرفت. ملک خود بشد، قدح را بگرفت و گفت: «بگیر!»، نگرفت. ملک بر پای خاست و گفت: «بگیر!»، نگرفت.

وزیر گفت: بی ادبی مکن! خداوند پیش توبر پای خاست. بگیر! غلام گفت: با ابله! ناگرفتن ما بود که او را پیش ما بر پای کرد.

# چند نگاهِ تحلیلی

### ١ ـ تحليل تطبيقي

بدیهی ست که دو حکایتِ (۱۰۸۰) و (۱۰۸۰) یکی ست، و خُرده تفاوتهای موجود، وجود هردو را دریک کتاب، ضروری نمیکند؛ امّا حال که چنین پیش آمده که یک حکایت، به دو صورتِ تقریباً متشابه ارائه شود، می توانیم از این فرصت استفاده

كنيم و به تحليل تطبيقي آنها بيردازيم:

• نویسنده، در (۱۰۶۸) میگوید: «یکی از ملوک بفرمود تا بنده ی او را شراب دهند» و در (۱۰۸۰) میگوید: «یکی از خُلفا فرمود تا غلامی از غلامانِ وی را شراب دهند».

در قدم اوّل، می توان دانست که از نظر عارفانه نویسانِ متعقد، فرقی میانِ «قلیک» و «خلیفه» نبوده است. هدفِ صوفی مُهم بوده است نه ویژگی ها و سلسله مراتب مقامات مملکتی؛ و به خصوص اگر قرار باشد که خلیفه (که از نظر واژگانی و در واقع به معنای جانشینِ پیامبر و پیشوای مسلمانان است) بدکار و ستمگر باشد، دیگر مهان او و پادشاه ـ که پیشینه ی چندین قرنی بدکاری و ستمگری داشته ـ نمی توان فرقی قائل بود.

صوفی، شخصیتِ منفی را در موقعیّتِ مناسب قرار میدهد تا حدِ منفی بودنش را به ماید و برملا کند. صوفی، این شخصیّتِ منفی را، به طور نُمادین، از جامعه گرفته است و به حکایت آورده. بنابراین، اصل، تعلّق این شخصیّت است به دستگاه حاکمه. دیگر مسأله یی نیست که «رییس» باشد یا «حاکم» یا «پادشاه» یا «امیر» یا «خلیفه» ...

• نویسنده در (۱۰۶۸) میگوید: «یکی از ملوک بفرمود تا بنده ی او را شراب دهند، نگرفت. حاجب را فرمود تا بدهد، نگرفت...»

و در (۱۰۸۰) میگوید: «یکی از خلفا فرمود تا غلامی از غلامان وی را شراب دهند. ساقی او را شراب داد، نگرفت. به حاجب فرمود ...» ...

ما، در حکایت (۱۰۹۸) نسمونه ی ایجاز مُخل را میتوانیم ببینیم. «نگرفت»، در این حکایت، به امر کُلّی تبدیل شده؛ یعنی از هیچکس نگرفت، و به هیچ حال. اصولاً نگرفت، نه آنکه از شخص معیّنی که مقامی فرودست داشت، نگرفت.

در (۱۰۸۰)، امّاً، نویسنده، سلسله مراتبی را که کاملاً لازم است، مدّ نظر دارد. ساقی داد، نگرفت؛ حاجب داد، نگرفت؛ وزیر داد، نگرفت ...

به این ترتیب، شکل (۱۰۹۸) اصولاً غلط است و ناقص و نارسا.

• زبان و شیوه ی بیان، در (۱۰۸۰) دقیق تر و زیباتر از (۱۰۶۸) است.

در (۱۰۶۸) آمده است: «حاجب را ب**فرمود** تا بدهد، نگرفت. بفر**مود** تـا وزیر بدهد، نگرفت» ...

تغییر دادنِ جای «بفرمود»، آشفتگی و بی دقتی در بیان را میرساند. از نظر موسیقی بیان، «بفرمود»، میبایست که در چند عبارتِ بی هم، جایگاهِ متشابهی ا

اشغال کند تا «آهنگ» یا «خوش آهنگی در بیان» حاصل شود؛ چنانکه در همین مورد، در (۱۰۸۰) میبینیم:

«به حاجب فرمود تا بدهد، نگرفت. وزیر را فرمود تا بدهد، نگرفت» ...

«تا بدهد» نیز طبیعتاً این موسیقیِ بیان را کامل میکند، که در (۱۰۶۸) معیوب

است.

در (۱۰۶۸)، پاسخی که بنده به پُرسشِ وزیر میدهد، بی ارتباط با پرسش است، و یا لااقل، ارتباط ضعیفی با آن دارد:

«وزیر، بنده را گفت: چرا از دست خداوند نگیری؟»

(که سوآل، مربوط به «از دست خداوند» است، نه ایستاده یا نشسته بودنِ او. ) و بنده میگوید: «ناگرفتنِ ماست که خداوند را پیشِ ما بر پای کرده است».

(كه جواب، مربوط است به ايستاده بودنِ مَلِك.)

به این ترتیب، پاسخ «چرا»ی وزیر در (۱۰۹۸) داده نشده؛ حال آنکه در (۱۰۹۸)، وزیر، طرح سوآل نمیکند، بنابه موقعیّت، آمر میکند، و پاسخ غلام، دقیقاً به همین جمله ی امری ست:

«وزیر گفت: خداوند پیش تو بر پای خاست. بگیر!» «غلام گفت: ناگرفتن ما او را پیش ما بر پای کرد.»

انگار کُن که غلام، گفته باشد: «طهارتِ ما او را به زانو درآورده است»، و حتّی بیش از این: «طهارتِ مؤمنان، سرانجام، خلفا را از پای درخواهد آورد». در این گفت و گو، منطق بیان \_\_منظور منطق جدلی ست\_ به اوج خود می رسد.

• به این ترتیب، و دریک جمع بندی، می توانیم بگوییم که (۱۰۸۰) به مراتب دُرُست تر و زیباتر از (۱۰۹۸) است، و قاعدتاً کسی که می تواند (۱۰۸۰) را بنویسد، نمی بایست (۱۰۹۸) را نوشته باشد. با این همه، در (۱۰۸۰)، «یا ابله!» مسلماً زائد است و خارج از خطِّ بیانِ داستان. گمان نمی رود غلامی که مستِ مست هم باشد، و معشوق خلیفه هم، جرئتِ آن را داشته باشد که بی جهت و یا این حد صریح وزیر را دشنام بدهد و او را «ابله» خطاب کند؛ حال آنکه غلام حکایت، به دلائلِ روشن، نه مست است نه بدکاره.

# ۲ \_ یک نگاہِ جامعہ شناختی

حكايت ـ كه ديگرفرقي نـميكند (١٠٦٨) باشـد يا (١٠٨٠) ـ تصوير زيبا و

روشنی از وضعیّتِ دربارها ارائه میدهد و درباریان، و اقشار و لایه های وابسته به طبقه ی حاکم.

نویسنده میگوید: کار درباریان، خلفا، پادشاهان و ملوک را بنگر!

ازیک سو، صوفیِ حکّایت نویس، سرزمین هایی را نشان ما می دهد که در آنها فقر و خشکسالی و فحشاء و قمار و انحراف و بیکارگی و بیماری بیداد می کند، و از سوی دیگر، درباری را می نماید که در آن، جماعتی، از کوچک تا بزرگ، از ساقیِ وابسته به دربار تا حاجب و وزیر و خلیفه، گرد آمده اند تا غلام بینوایی را مست کنند، که تازه آشکار نیست و یا هست که پس از مست کردنِ وی، با وی چه خواهند کرد.

این تنها صوفیِ عمل گرای حکایت ساز است که جسارت و شهامتِ آن را یافته که چنین تصویری از دربارِ ملوک و خلفا ارائه بدهد. این بازی و تفریح که مورد اشاره ی حکایت نویسِ ماست، قاعدتاً، ساعت ها به طول می انجامیده. این بازی، مُقدّمات میخواسته، چیدن بساط و گرد آوردن وسائل طرب در اتاقو ویژه ی عیّاشی میخواسته، انتظار تشریف فرمایی اعلیحضرت را کشیدن میخواسته، خم و راست شدن و عرض ارادت و بندگی کردن میخواسته، حال آمدنِ تدریجی خلیفه و شنگول شدنِ وی میخواسته، برخاستنِ ساقی و آمدنش نزد غلام میخواسته، و چه بسا آهسته و به زمزمه: «بگیر و بنوش؛ وآلا این مردکِ دیوانه ی مست تو را خواهد کشت» میخواسته و بسیار مسائل دیگر...

این حکایت، به وضوح نشان می دهد که خلفا و درباریان به چه کارها مشغول بوده اند و تا چه حد غیم مردم داشته اند و تا چه حد در اندیشه ی آباد کردن مملکت بوده اند، و در عین حال نشان می دهد که چگونه وظیفه ی خود را توسعه بخشیدن به فساد و آلوده کردن پاکان می دانسته اند، و چگونه رضا نمی داده اند به اینکه حتیٰ یک غلام پرهیزگار متقی در دربار زندگی کند، و چگونه بیت المال را به مصارفِ خیر می رسانده آند.

در اینجا دیگر آن حکایتِ «مِی» یعنی نورِ الهی، «بنوش» یعنی لبریز شو از پرتو ازلی، «ساقی» یعنی واسطه ی میان حق و بنده ی حق طلب ... چیزی بیش از یک شوخیِ مبتذلِ دانشمندپسندانه ی مورد علاقه ی دستگاه های حاکمه ی فاسد و بدکار نیست.

ه دکتر معین، «غلام» را اینگونه تعریف و معنی کرده است: پسری که با وی عشق بازند؛ آمرد؛ خدمتکاری که مخصوصاً جهت خدمت به شاه در دربار تربیت می یافت ...

#### مُنتخب حكاياتِ «شرح لَعَرف » ٢٩٣ ا

عارفِ عمل گرای سیاسی اندیشِ اهل مبارزه، البته درست است که آن تعبیرات و اصطلاحات را میداند و پُشت همان ها هم سنگر میگیرد تا بتواند بجنگد؛ امّا در حد همان اصطلاحات و تعبیراتِ ذهنی و فلسفی نمیماند. او، حرفِ جدّیِ سیاسی دارد. او، افشا میکند و خطراتِ عظیم این افشا گری را هم حلاّج وار می پذیرد.

#### ٣ ــ تحليل سياسي

چنانکه می بینیم، در این حکایت نیز مانند بسیاری دیگر، عارف، بنده یا غلام را به تمرد در برابر «سلطان \_ خلیفه \_ مَلِک \_ مالک» میخواند، و در عین حال به او اطمینان می دهد که مُزدِ شهامت و طهارت، همیشه اعدام نیست، و اگر باشد هم می ارزد که از هر غلامی، یادگاری چنین بماند و آنگاه به دستِ مالکی شهادت را بپذیرد.

تغییر وضعیّتِ دردناک غلامان بدون برخورد حادب و تغییر وضعیّت مالکان غلامان، یکی از خواسته های بُنیادی سیاسی عارفانِ عمل گرا بوده است.

ما، در «پایانه»ی همین کتاب، به مسألهی غلامان و رابطهی ایشان با عارفان قصّه پرداخته بیم.

در حکمایتِ مورد بحث ما، به هر صورت، سبخن از قشری ست که به شکلی کاملاً استثنایی، مبارزه، سر پیچی و ایستادگی را در مقابل نظام حاکم، تجربه میکند.

### ۱۰۸۱ حکایتِ سبقت

ابوعثمان، استادِ خویش ابوحَفْصِ حدّاد را گفت: مرا آرزوست که مجلسِ عام دارم.

ابوحفص گفت: تو را چه به این کار میدارد؟

گفت: شفقتِ بر خلق.

گفت: شفقت تو تا به چه حد است؟

گفت: به آن حد که اگر خدای تعالیٰ به بَدَلِ همه ی مسلمانان، مرا به دورخ فرستد و عذاب کند، رَواِ دارم.

ابوحفص گفت: اگر در این دعوی صادقی، تو را حلال است مجلس عام

## داشتن. اكنون مجلس گوى!

منبری از بهر ابوعثمان بنهادند و ابوحفص به مجلس حاضر گشت و پنهان در گوشه یی بنشست ــ چندانکه ابوعثمان او را نمی دید.

چون ابوعثمان مجلس به آخِر آورد، سائلی برخاست و چیزی خواست. ابوعثمان طیلسان خود به آن سائل انداخت. ابوحفص بر پای خاست و گفت: ای کذّاب! از آن منبر فرود آی!

بوعثمان گفت: چه دروغ گفتم؟

گفت: دعوی کردی که مرا برخلق شفقت است، بیش از خویشتن؛ امّا به صدقه دادن سبقت گرفتی تا فضل سِبقت تو را باشد، و خود را بهتر از دیگران خواستی. اگر دعویت راست بودی، ساعتی درنگ کردی تا فضل سبقت تو را نبودی و مسلمانی دیگر را بودی تا دعویت راست بودی. پس تو کذّابی، و مِنبرْ جای کذّابان نیست.

معنى چند واژه و اصطلاح

تورا چه به این کار دارد؟ = چه انگیزه یی تورا وامیدارد که بر مِنبر روی و سخن بگویی؟

> طِیّلسان = جامه ی گشاد و بلند که به دوش اندازند؛ نوعی ردا و فوطه. مجلس عام داشتن = برای همه صحبت کردن؛ منبر رفتن و وعظ کردن.

یادداشت: این حکایت چنان است که گویی پیوسته به حکایت (۱۰۷۹) است: مردی به شاگردی عارفی درمی آید، رنج های توبه را تحمّل میکند، جامه ی صوفیان میپوشد، مراحل مُقدّماتی را تا لحظه یمی که می تواند به ارشاد دیگران مشغول شود طی میکند، و اینگاه، همان تمایل که مجنید آن را حُبّ جاه می نامد در او بیدار می شود. تصمیم میگیرد به منبر رود و برای همگان سخن بگوید؛ و در اینجاست که نشان می دهد هنوز تا وصول به خلوص، منزل ها باید بیماید.

کارِ خطیرِ سخن گفتن با خلق و دلِ خلق به دست آوردن و ارشادِ مردمان کردن، آنقدرها هم که او \_ و بسیاری چون او \_ میپندارند، ساده نیست.

بسیاری از حکایاتِ عرفانی را به همین ترتیب می توان از بی هم آورد، نام

شخصیت های اصلی را تثبیت کرد، و در نهایت یک داستانِ بلند پدید آورد؛ داستانی از درد و ایمان و عمل.

۱۰۸۲ (برابر ۱۰۷۰ در همین «شرح تعرّف») حکایتِ آن شکسته

شیخی گفت: روزی کَنفِ استادِ خویش میجُستم ازبهر سرمه دان، شکسته یی سیم یافتم. مُتحیّر بماندم. چون استاد آمد گفتم: در کنفِ تو شکسته یی سیم یافتم.

گفت: دیدی، هم آنجا بازنه!

پس گفت: بردار و چیزی بخر!

گفتم: به حقّ معبود یو که با من بگوی تا قصّه ی این شکسته چون بوده است؟ گفت: خدای تعالی از زروسیم دنیا مجزاین مرا نداد. خواستم تا وصیّت کنم که به گوشه ی کفنِ من بازبندند تا همچنان به حضرتِ خداوند جَلّ جلاله بازبرم.

معنای دو واژه

کَنَف: منظور ٔ جمامه ی کَنَفی ست؛ جامه یی مانند گونی ، زبر و خشن خاصِ صوفیان. شاید هم منظور، کیسه یی کَنَفی باشد، یا بُقچه یی یا پارچه یی کنفی. شکسته: سکّه ی ناچیز، پول خُرد

# چند نگاهِ كوتاهِ تحليلي

بحث كلّى

این حکایت در «شرح تعرّف» دوبار آمده است (که ما به شماره های ۱۰۷۰ و ۱۰۸۲ نقل کرده بیم) و در رساله ی قشیری هم آمده است، و در کتابهای عرفانی دیگر. در «شرح تعرف»، چندین قصّه و حکایت به تکرار آمده است (چنانکه ۱۰۷۷ و ۱۰۸۳ را نیز دیدیم) که دلیل آن چندان آشکار نیست. برای ارائه ی «دلیلِ حکایتی» جهت اثبات

#### ٣٩٦ ١٦ صوفيالدها وعارفاندها

یک امر، آنقدر حکایت عارفانه وجود داشته که نیازی نباشد بُخاری، چندین حکایت را باز بیاورد به خصوص که خود بُخاری نیز هیچ اشاره یی به اینکه حکایتی را دو بار آورده است و لازم بوده که بیاورد، نمیکند. شاید که، طبق معمول، کارِ کُتّاب و نسخه برداران باشد باشد چنانکه آشفتگی ها، جملگی، هنر ایشان است.

#### بحثِ نقد وتحليل

اسماعیل بُخاری، در مورد تعدادی از داستانها، پس از ارائه ی داستان، اقدام به نقد محتوایی و موضوعی و تحلیل آنها می کند و دقیقاً «نقد» و «تحلیل» به معنای امروزی کلمه، و نه تفسیر به معنای مَدْرسی. او داستانی را که نقل کرده می کاود، گاه کلمه به کلمه، و می شکافد تا حدّ ممکن، و نتایجی را که از طرح موضوع به دست می آید برمی شمارد. در مورد حکایتِ «آن شکسته»، به بخش هایی از «نقد» و «تحلیل» او توجه بفرمایید:

«جُستنِ كَنَفِ استادان، بى دستورِ خود ايشان، روا نباشد؛ و چون كَنَف \_ كه ارادتِ دنيا در آن باشد\_ بى دستورى جُستنْ روا نباشد، آسرارِ خَلَقْ جُستنْ كى روا باشد؟ و اين طايفه كه اين كنف ساخته اند از بهر آن ساخته اند كه هرچيز كه ايشان را به كار آيد، از بهر پاكى، در آن نهند ...»

«... بازگردیم به حکایت: گفت «در کنف استاد، شکسته یی یافتم، متحیّر بماندم»، و حیرتِ او از آن بود که استادِ خویشتن را با دنیا هم صحبت ندیده بود ... از بهر آنکه استاد مقتدا باشد، هرچه شاگرد از وی بیند به وی اقتدا کند. پس استاد راست باید بودن تا مرید راستی آموزد ... لکن با این همه، چون مرید را از پیر، کاری بزرگ و هایل آید، ادبِ صحبت آن است که پیر را مُتهم نگرداند ...

پس اینکه سوآل کرد، از بهر آن کرد که به پیر خویش کژننگرد، که هر مرید که به پیر خویش کژننگرد. به پیر خویش کژنگرد.

پیر او را گفت «هم آنجا باز نِه!» چون شکسته یی سیم از کنف استاد برداری، در شرغ روا نیست مگر هم آنجا بازنهادن.

پس پیر چنین گفت: «بردار و چیزی بخر!» و این از آن معنی گفت که سِرْ ظاهر گشت، که آن شکسته داشتن، میان حق و شیخ، سِر بـود. چون سِر آشکارا شد، داشتن آن محال بُوَد.

### مُنتخب حكاياتِ «شرح تُعَرف» ٣٩٧ م

پس، مرید، پیر را سوگند داد که «به حق معبودت با من بگوقصه ی این شکسته چیست؟» تا آن تهمت که در سر او افتاده بود در حق استاد، برخیزد.

استاد خبر داد که «روزیِ من از دنیا جُز این نبوده است» و این دلیل است بر نگاهٔ داشتِ حق دوستانِ خود از دنیا.

پیر، بازگفت «خواستم وصیّت کنم تا آن شکسته را در کفن من نهند» و معنی این سخن آن نیست که سیم یا زر را به آن جهان توان بُرد؛ لکن از و بال آن می ترسید که نباید این را در چیزی به کار ببرم ...»

چنانکه می بینیم، نویسنده ی «تعرّف»، جمله به جمله، حکایت را نقد و تحلیل و بررسی محتوایی میکند و پیش می آید. او، در این بررسی، به ارزشهای مثبت و منفی اشیاء، صفات و افعال توجه خاص نشان می دهد و نقش آنها را در پیشبرد داستان آشکار می کند \_ و این شیوه یی ست نو و امروزی در نقد ادبیّات داستانی.

# ۱۰۸۳ (برابر ۱۰۷۷ درهمین کتابِ «شرح تعرّف») حکایت حجاب

روزی شِبلی در چیزی واله گشت، و او را آن مشکل حل نمی شد. به نزدیکِ جنید آمد ــ مست گشته، و به در خانهی او آواز داد و راه خواست.

جنید به آوازش دانست که مست است ـ ازبهر آنکه آوازِ شوریدگان پیدا باشد؛ و زَنِ جنید، موی به شانه می کرد. خواست که سربپوشاند، جنید گفت: تو کار خود کُن که او مست است و از تو خبر ندارد.

شبلی درآمد و از سر وقتِ خویش سوآل کرد.

جنید به سخن درآمد، و وقت جنید بر وقتِ شبلی غلبه گرفت و او را بازآورد. چون به هوش آمد، گریستن گرفت؛ و گریستن رعوناتِ نفس است. عارفان را سر گرید نه نفس؛ و گریستن، تسلّی مجستن است، و در محبّت تسلّی مجستن شِرک است. چون شبلی گریان گشت، جنید زن را گفت: سر بپوش که شبلی هشیار گشت.

#### معناى چند اصطلاح

مست = غرق در حيرت؛ بيخود از خويش؛ قطع ارتباط كرده با جهان عينى؛ واله و شيدا.

رعونات، جمع رعنا = تكبّر، خودپسند، متكّبر.

رعوناتِ نفس = تكبر روح، خودپرستى هاى نفس.

«در مَحَبّت، تسلّی جستن، شِرک است» جمله یی ست که نیاز به بحثی طولانی و ریشه یی دارد. سربسته و به اختصار میگوییم: هرآنچه از حق به انسانِ شیفته ی حق می رسد، حق است. هرچه از دوست می رسد نیکوست؛ و گذشته از نیکویی، بخشی ست از ذاتِ دوست یا ذاتِ حق، و تفکیک ناپذیر از حق. جزء و کُلّی وجود ندارد. جُزء یک بی نهایت، خود نیز بی نهایت است. جزء، معتبر است به اعتبار کُل، و اعتبار کل، اعتبار مطلق است، و اجزاء مطلق نیز مطلق اند. بنابراین اگر عارف، اسیر محبّتِ خداوند شود و در این محبّت، درد و رنج و خفّت و عذابِ فراوان باشد، عارف، مُحق نیست که از درد و رنج و خفّت، گریز بطلبد و تسلّی بجوید؛ چرا که این گریختنی ست از حق به غیرحق، ضمنِ خواستنِ حق، و این البته شِرک باشد و دوگانگی و دوطلبی.

# چند دقیقهی تحلیلی

## ١ ــ تحليلِ اخلاقي

این مسأله که «حـدِّ حجاب» بستگی دارد به وضعیّتِ «ناظر بر حجاب»، یکی از پیچیده ترین و در عین حال زنده ترین و روزمرّه ترین مسائل در اخلاق اسلامی است.

«حجاب»، امری مانند «طهارت» نیست که بر همه کس و در همه حال لازم باشد؛ بلکه مُهم، در امر حجاب، این است که چه کسی نگاه میکند و چگونه نگاه میکند. پوشیدگی، متناسب است با وضعیّتِنگرنده ی بر پوشنده. فی المثل، حجاب، در برابر کودکان به دلیل پاکی کاملِ ایشان نیرلازم است مگر آنکه گمان رود که برهنگی، تأثیراتی منفی بر ذهن کودک خواهد گذاشت؛ همچنان که پوشیدگیِ زن در برابر مرد نابینا، به دلیل عدم امکان نگریسته شدن، لازم نیست، و در برابر مرد محرم نیز، به دلیل آنکه نگاه، حلال است.

تصوّفِ عملی، که میکوشید هیچ نکته یی از نکاتِ مطروح در جامعه را نادیده

نگیرد، در این حکایت، آشکارا این مسأله را بیان میکند که اگر مرد، قادر به کفی نفس کامل باشد و برانگیخته نشود، پوششِ زن، مشکلی پدید نمی آورد، و یا اگر مرد، بیخود از خویش و بریده از حیاتِ عینی باشد و در اوج حیرت و شیفتگی، باز هم زن می تواند نگرانِ حجابِ خویش نباشد. همچنین است مسأله ی «صدای زن» که بستگی به وضعیّتِ شنونده دارد.

## ۲ ــ تحلیل ساختاری

حکایتِ «حجاب»، در عین حال که بسیار کوتاه است، جمیع ویژگی های یک حکایتِ کامل را دارد، و ارتباط بین عناصر و سازه ها، به تمامی و با ظرافت، در طول حکایت حفظ شده است.

حکایتِ «حجاب»، سه شخصیتی ست، وضعیّتِ هرسه شخصیّت نیز، در حدّ فشردگی، به دقّت روشن و تشریح می شود؛ یعنی هیچ شخصیّتی، عابر و فرعی نیست، به شخصیّتِ تابعٌ تبدیل نشده، و محض پُر کردنِ خَلَئی به میدان نیامده است.

سه شخصیت «حجاب»، در تقابل و تضاد نیستند، بلکه در تلاشِ همسویی و ادراکِ متقابل اند؛ بنابراین، برخلاف آنچه برخی از ناقدانِ داستان، در مکتب بیمارْمحوریِ فروید، گفته اند، مثلّثِ ارتباطِ سه شخصیت دو مرد، یک زن الزاماً، مثلّثی که در آن برخوردی و تقابلی وجود داشته باشد، آن هم از نوع جنسی آن، نیست.

شخصیت زنِ حکایت دهمسر جُنید از یک سومتوجهِ ظاهر و زیبایی خویش است و در اندیشه ی لطافتهای زنانه، چرا که موی سر را در زمانی نسبتاً طولانی شانه میکند با دقت و حوصله (دیده پیم که همسرانِ مردانِ صوفی، به زیبایی و آرایش خویش اهمیت میداده اند و به بهانه ی بی خود از خویش بودنِ شوهرانشان، ژولیده و چرک و تَنْ از یاد بُرده نبوده اند) و از سوی دیگر، سخت عفیف است و در بند طهارت، و نیک میداند که این آراستگی و زیبایی، متعلق به شوهر است نه هر مرد عابرِناشناس و یا حتیٰ شناس نامحرم.

زن، زیبایی اندیش و طاهر است، و هم مطیع مرد خویش؛ چرا که میداند این مرد، پَرتْ نمیگوید و به فکر حفظ نجابتِ زن خود هست.

اطاعتِ زن از مرد، در این حکایت، نشان دهنده ی رابطه ی بسیار مقبول و منطقیِ میان این دو شخصیت است، و نه مردسالاری و استبداد گرایی مجنید. زن، شعور و شناختِ شوهرش را باور دارد، شوهر، طهارتِ زنش را؛ زیرا که جنید، به مُجرّد آنکه

احساس میکند شبلی از آن حالتِ والگی بیرون آمده است و «میبیند»، به اشاره یی از زن درخواست میکند که گیسو بپوشاند.

به این ترتیب، همانطور که همسر جُنید، نجیب است و دوستدار پاکیزگی و زیبایی و مطیع همسر آگاه؛ جنید نیز آزاده است و بهادهنده به نجابتِ خانوادگی. جنید برای همسر خوب خویش اعتبار و اهمیتی خاص قائل است، متوجه حرکات و نگرانی های او هست و در هر لحظه می پاید که همسرش چگونه باشد آسوده است و به مصلحت.

می ماند شخصیّتِ سوّمِ حکایت \_شبلی \_ که او نیز عارفی ست پاک باخته و شوریده حال و در بند طهارت و صداقت. چه بسا یک نگاهِ او به زن جنید \_پس از رسیدن به آگاهی \_ او را به گریستن سخت انداخته باشد.

شبلی، به خود آمدن را انکاریا پنهان نمیکند. شریف است و میداند که به حرمتِ شرفِ اوست که استاد و مُرادش جنید، او را به درون خلوتِ خویش و همسرش یذیرفته است.

• دربابِ زیستگاه یا منزلِ عارفان بزرگ، میبینیم که جنید درخانه یی زندگی میکند که به احتمالِ قریب به یقین، یک اتاق بیشتر ندارد؛ زیرا که اگر داشت، زن، بی گفت و گو، پس از شنیدنِ صدای شبلی، به اتاق دیگر میرفت و کار خود را ادامه میداد، و اصولاً بحثِ گیسوی آشکار و پنهان پیش نمی آمد؛ و باز، اگر خانه اتاقی دیگر داشت، همسر جنید، به هنگام گریستنِ شبلی اتاق را ترک می کرد و خرمتِ مردِ گریان را نگه می داشت.

پس، فضای ماجرا \_ که خانه یمی ست مُحقّر و درویشانه \_ نیز در حکایت، به نرمی و بدون تأکید، ارائه شده است، و ارتباطِ این فضا با شخصیّتهاست که واقعه را میسازد. (ارزش ساختاری فضا و شخصیّتها.)

- وزمانِ ماجرا، روز است؛ روزی که جنید و همسرش، در اتاقک خود،
   هریک به کاری مشغول اند، و شرایط، جهت ورود مهمانِ عزیزی چون شبلی آماده
   است.
- ساختمان حکایت، ساختمانی سه ستونی و بسیار ساده است. با حرکتِ موازی و بدون برخوردِ سه ستون، دریک آن، جنید و شبلی به وحدتِ ادراک می رسند، و در همین لحظه، زن، از این دو دور می شود مختصری و به حجاب می رود. شکل ساختمانِ حکایت، به سادگی، قابل ترسیم است.

زیربنا یا پی و پایه، نگرشی ست صوفیانه و اسلامی به زندگی؛ موضوع خاص، مستی و شیفتگی ست، موضوع عام و اجتماعی، حجاب.

• زبانِ حکایت، با مدد گرفتن از اصطلاحاتِ صوفیانه، تشخّصِ لازم را یافته است. هرکسی که مختصری با عرفان ایرانی آشنا باشد، به آسانی درک میکند که این، حکایتی ست صوفیانه، با اصطلاحاتِ خاص: «مست»، «واله»، «حل مشکل»، «آواز شوریدگان پیدا باشد»، «مست است و از تو خبر ندارد»، «از سرِ وقتِ خویش پرسیدن»، «وقتِ جنید بروقتِ شبلی غلبه گرفت»، «گریستن، رعوناتِ نفس است»...

زبان، آنچنان دُرُست است و فضاساز، که حتّیٰ یک آن از خطِّ زبانِ صوفیانه خارج نمی شود. با کمک چنین زبان و چنین فضایی ست که می توان چنین واقعه ی غریبی را به راحتی ارائه داد و آن را کاملاً باورکردنی دانست. (باز هم ارزشِ ساختاریِ زبان، فضا، موضوع، محتوا...)

## ۱۰۸۶ حكايتِ ذوالتّونِ زنديق

آورده اند که مردمانِ مصر، ذوالنّون را مهجور گردانیده بودند و بیرون داده بودند که زندیق است، و با او صحبت نداشتندی.

چون ذوالتون بِمُرد، مُنادی بی شنیدند که ندای مُنادی به همهٔ روزن ها برسید که: بر بنده ی نیکوکار \_ ذوالتون \_ نماز گزارید، که درگذشت!

چون جنازه ی او برداشتند، آفتاب بود و گرم بود. مُرغان بیامدند و زِبَرِ جنازه ی او پَر در پَر زدند و او را سایه کردند تا به سر گور.

پنداشتند که زنده است. جنازه بنهادند و نگاه کردند، مُرده بـود؛ و انگشتِ او همچنان برافراشته بماند تا او را در گور نهادند.

و گفته اند او را به شب در گورنها دند و از زحمتِ خلق، جنازه ی او نمی توانستند

بُردن.

(بیرون داده بودند = شایع کرده بودند. زحمت = ازدحام، فشار جمعیّت.)

•

یادداشت: لطفاً نظری به حکایتِ (۱۰۵۸) ــ «رحمتِ کرخی بر دُزد» ــ بیندازید. به گمان من، مقایسه ی این دو حکایت، نکته های شایان توجهی را آشکار میکند و شباهتهایی را برملا، که از طریق آنها میتوان با برخی آزارها و تهمتها که متوجه صوفیان عمل گرا بوده آشنا شد. کشف، ساخت و پرداختِ شخصیت هایی اینگونه، برای پیشبرد مقاصدِ سیاسیِ نویسندگان مکتب عرفان عملی، بسیار سودمند بوده است. بعدها به این حکایت و همانندهای آن خواهیم پرداخت.

•

# بخش هفتم مقدّمه یی بر «رساله ی قشیر یه»

زین الاسلام ابوالقاسم عبدالکریم قُشیری نیشابوری (یا قوچانی)، آفریننده و بازآفریننده ی یک مجموعه از زیباترین و عمیق ترین حکایت ها و لطیفه ها در مکتب عرفانِ عملی و عرفانِ مِنبری و تبلیغی ست، و یکی از بزرگانِ تصوّف در قرن پنجم.

ابوالقاسم عبدالكريم قشيرى ــ زين الاسلام ــ در سال ٣٨٦ هجرى در قوچان از بلاد خراسان به جهان آمد و در ٤٦٥ هجرى وفات يافت.

شادروان بدیع الزمان فروزانفر استاد جملگی ما می فرماید که این «زین الاسلام»، لقبی بوده که به حسب معمول آن زمان و به مناسبت مقام علمی و دینی قشیری بر وی اطلاق کرده اند و اینگونه لقب یعنی القاب مضاف به «اسلام» از اواخر قرن چهارم متداول بوده است، مانند شمس الاسلام، عمادالاسلام، رکن الاسلام، شیخ الاسلام، جمال الاسلام، فخرالاسلام و حجة الاسلام... امّا استاد ما فروزانفر نمی فرماید که اینگونه القاب را چه کسانی می داده اند، و چگونه، و تحت چه شرایط و با چه تعقداتی.

اگر سلاطین، خلفا و أمرا لقب بخشنده بوده اند، که القابی از این دست نه از سوی مردم عادی دارای اعتبار بوده و نه از جانب صاحبان یا دریافت کنندگان القاب، ضمناً چگونه بزرگانِ حاکم به اشخاصی لقب می بخشیده اند که این اشخاص، در جمیع حکایات و لطائف خود، حتی نور چراغ خلفا و سلاطین را هم حرام می دانسته اند و خوراکی را که یکی از نوکران دربار در خانه ی خود پُخته بوده حرام می دانسته اند و استشمام عطر این خوراک را گناه می دانسته اند و حتی دریافت دستمزد قانونی و مشروع از امیر عادلی چون یعقوب لیث صفّاری را هم حرام می دانسته اند؟

اگر آمّا مجامع علمی، فرهنگی و مذهبی این القیابِ مُعتبر را میداده اند، شایسته است بدانیم کدام مجامع و طی چه مراسمی و عطف به چه پیشینه و تألیفات و تصنیفاتی، لقب را پیشکش میکرده اند. شاید چنین لقبی اگر به چنین شکلی اعطا

می شده، این لقب و القابی از این دست در محکم نوعی سپر یا زره یا وسیله ی حفظ جانِ دانشمندِ مخالفِ نظام حاکم بوده است.

دریک نکته شکّی نیست و آن این است که افراد، خودسرانه و بی اطّلاع از یکدیگر نمی توانسته اند چنین القابی را بذل و بخشش کنند و خوش باشند؛ چرا که در این صورت، هرکس دارای ده ها لقبِ لَقِ بی اعتبار می شد، از سوی ده ها لقب دهنده، و معلوم هم نمی شد که عاقبت الامر، چه کسی شیخ الاسلام است چه کسی جمال الاسلام...

شاید \_ به اعتقادِ من امّا بدون سند و مدرکِ قطعی \_ «پیر» و «مُراد» و «مُراد» و «مُرشد» و «مُعلّم» هر گروه، حق داشته که شاگردان خوب و مؤمن و اندیشمندِ خود را به القابی مُعتبرْ ملقّب گرداند \_ همچون «خرقه بخشیدنِ» ایشان به بهین شاگردان خود \_ و دیگرْ شاگردان و طُللاّب و مریدان و دانشمندانِ زمان نیز خود را موظّف میدانسته اند که لقب دهنده ی برحق می بخشیده ، به رسمیّت بشناسند ، بپذیرند و به کار ببرند.

اگرچنین بوده باشد که قاعدتاً می تواند باشد این القاب، در مقابله ی با نظام گفر و القابی که اعیان و اشراف و درباریان می داده اند، داده می شده و نوعی حفاظ و سنگربندی و جبهه گیری دانشمندان و عارفانِ اسلام گرا در مقابل درباریانِ ضدِّ دین و ضدِّ مردم مُتدیّن بوده است؛ و این امر، البته در بحث ما اهمیّتِ فراوان دارد.

پدر ابوالقاسم قُشیری از مالکانِ خراسان بود و مادرش، دختر محمدبن سلیمان قوچانی سُلمی از خاندان فضل و عرفان. ابوالقاسم، در جوانی، قید مکنتِ پدر را زد، طوق مالکیّت از گردن برداشت و راهی نشابور شد که پایتختِ دوّم غزنویان بود و شهری عظیم با دارالعلم های متعدد.

آن زمان که قسیری در خراسان - خاصه نیشابور - می زیست، اکثریت نشابوریان شافعی مذهب بودند، قلیلی نیز از مذهب شیعه، حنفی و کرامی پیروی می کردند. کرامیان که سران و رهبرانشان در عهد محمود غزنوی مورد حمایت نظام حاکم قرار گرفته بودند، توده ی مردم کرامی را برمی انگیختند که صوفیانِ عمل گرا، ضد ظلم، و نیز اهل تشیّع را سخت به عذاب بیندازند؛ و از بزرگانِ ایشان، بسیاری را گریزاندند، آواره کردند یا کشتند - بی هیچ دلیل جز آنکه بر مِنبرها و در خانقاه ها از مفاسد و مظالم می گفتند.

استادانِ قُشیری، اغلب ایرانی بوده اند و تنی چند از ایشان نیز خُراسانی. از جمله

استادان صاحب نام قشیری، ابوعبدالرحمان سُلَمی ست ـ از بزرگان تصوّف و مؤلّف کتاب بسیار مشهور طبقات التصوفیه؛ و دیگر ابوعلی دَقّاق، که در باب ویژگی های شخصیّتی وی بسیار نوشته اند و از او شخصیّتِ داستانی استوار و دلنشینی ساخته اند.

•

محمّدبن مُنوّر، داستان نویس بزرگ و مؤلّف «اسرارالتوحید» \_ که به زودی به او و حکایت هایش خواهیم پرداخت \_ در چند حکایت خود از روابط میان ابوسعید ابوالخیر و ابوالقاسم قشیری سخن میگوید. بنا به گفته ی مُنوّر، قشیری در ابتدا از مُنکرانِ ابوسعید بود؛ ولی سرانجام از انکار باز گردید و به ابوسعید گروید.

استاد فروزانفر، مانند دیگر محققان و دانشمندانِ بزرگِ مَدْرسی ما، که محور تفکرات و تتبعات و تصحیحات و استدراکاتشان، «ادب»، «متون»، «مسائل دستوری»، «مسائل زبانشناختی» و از این دست مسائل پُربهای ادبی بوده است و با داستان نویسی به عنوان یک هنر عظیم بَل عظیم ترینِ هنرها، سر و کاری نداشته اند، می فرماید: «ر وایاتِ محمّد منوّر در باب ارتباط میان قشیری و ابوسعید ابوالخیر و داستان هایی که در این زمینه نقل کرده، زیاد قابل اعتماد نیست و نظیر این حکایت ها را در باره ی دیگران نیز نقل کرده و مآلِ همه اثبات گراماتِ ابوسعید است». "

در آغاز گفتیم و همچنان میگوییم که این گروه عزیز از دانشمندان بزرگ و مفاخر فرهنگی ما که تلاش نابغه آسایی جهتِ زنده کردنِ متن های قدیمی و رُشد فرهنگی مل که تلاش نابغه آسایی جهتِ زنده کردنِ متن های قدیمی و رُشد فرهنگی ملّی ما داشته اند، البته در باب همه ی داستان های بلند و کوتاه ایران و جهان به ویژه داستان های واقعی نُما و تاریخی نُما همین نظر را دارند و آنها را «زیاد قابل اعتماد» نمی دانند، فی المثل می توانسته اند و می توانند بگویند که داستان های بالزاک، داستایوسکی، دیکنز و محمود دولت آبادی زیاد قابل اعتماد نیستند؛ و برای این گروه عزیز، اصولاً، «اعتماد به آثار هنری» از قطعه های موسیقی تا شعر و اسطوره و تصویر مفهومی خاص داشته و دارد که برای اهل هنر، ادراک شدنی نیست.

استاد فروزانفر، بدون کمترین اعتنا به ارزش داستانی اسرارالتوحیدِ محمد منوّر، به قصد قطعیّت بخشیدن بر عدم ارتباط میان قشیری و ابوسعید، در مُقدّمه ی بسیار عمیق و دقیقِ خود بر رساله ی قشیریه می فرماید: «حقیقتِ امر این است که قشیری در کتاب حاضر، یک نوبت هم نام ابوسعید را نیاورده و این دلیل است که به او ارادت و اعتقادی نداشته و یا از وی چیزی نشنیده است» امّا استاد ما، مُقدّر نمیکنند که حال که

ه از مقامه ی ترجمه ی رساله ی قشیریه به قلم استاد فروزانفر.

«حقیقت» آشکار شده و «دلیل قطعی» فراهم آمده، تا چه حد از ارزش هنری کار محمد منور کاسته شده، از زیبایی و عظمتِ آن دو حکایت چقدر کم شده، و تا چه حد ضرور است که اسرارالتوحید، به دلیل ناراست و ناحقیقی بودن از میان برود تا اسباب فساد و گمراهی بندگان خدا فراهم نیاید، و اگر چنین ضرورتی وجود ندارد و از ارزش هنری اثر مُنور به هیچ وجه کاسته نشده، و زیبا همچنان زیبا مانده است، دیگر راست و دروغ بودنِ آثار بزرگِ هنری، کدام مشکل بشری را حل میکند، و اگر قرار براین باشد که به دنبال راست و دروغ بودنِ راست و دروغ بودنِ راست و دروغ بودنِ راست و دروغ بودنِ تار هنری، قرن ها سر به سنگ بکوبیم، با فردوسیِ پاگ زاد و مولویِ قصه آفرین چه باید بکنیم؟

استاد فروزانفر، در مورد روایاتِ سُبْکی هم معتقد است که این روایات متناقض است؛ روایاتِ قشیری هم، سُلَمی هم، دیگران و دیگران هم.

دانشمندانی همچون استادِ بی بدیلِ ما فروزانفر، به خاطر آنکه این باورِ ذهنی را در خود ایجاد کنند که شخصی، دقیقاً با این یا آن نام، با این یا آن مشخصات، در این یا آن تاریخ — سال، ماه، روز — قطعاً وجود داشته یا نداشته، تمامِ راویان اخبار و طوطیانِ شکرشکنِ شیرین گفتار را متناقض گو، در وغگو، غیر واقع بین، گیج یا غیرمتعهد می نُمایند و مُتهم به خلاف گویی می کنند؛ امّا حاضر نمی شوند به سادگی بپذیرند که این شخصیت ها، عمدتاً، می تواند زاییده ی ذهنِ وقاد و خلاق نویسندگان بزرگ ما بوده باشد؛ نویسندگانی که بنابه خواست، تمایل، نیاز و اراده ی خود، آنها را به کار گرفته اند.

از نظر استاد فروزانـفر، «قشيرى، مطالـبى منافي عقل و عادتْ نقل كرده است و در نادُرُستي آنها هم سخنى نگفته است».

استاد می فرماید: «بابهای پنجاه و سوّم، پنجاه و چهارم و چهل و هفتم رساله، متضمّن حکایاتِ **شگفت انگیز و غیرمنطقی و ناموّجه** است».

به راستی شگفت انگیز است که ما باور کنیم داستانی داستان است که شگفت انگیز نباشد، و نه براساس منطق هنر، بل براساس منطق ساده و محدود جاکم بر روابط افراد در جوامع واقعی نوشته شده باشد.

استاد فروزانفر در باب رسالهی قشیریه مینویسد: «رسالهی قشیریه، نامه یا پیامی ست که قشیری آن را به صوفیان شهرهای اسلام فرستاده و شروع به تهیّهی آن در سال ۱۳۷ و پایانِ آن در اوائل سال ۱۳۸ و علّتِ نوشتنِ آن ظهور فساد در طریقت و انحراف صوفی نُمایان از آداب و سُنن مشایخ پیشین و ظهور مُدّعیان دور از حقیقت و

دروغین بوده است، و مصنف، در مقدّمه، این مطلب را از روی سوز و گداز شرح داده است.

این کتاب، روی همرفته مشتمل بر دو فصل و پنجاه و چهار باب است. فصل اول در بیان عقاید صوفیان است در مسائل اصول، که از میانه ی آنها به مسأله ی توحید و صفات بیشتر توجّه شده و نظر قشیری آن بوده است که موافقتِ نظر مشایخ صوفیه را با عقاید اشعری به اثبات برساند، و فصل دوّم نتیجه و خلاصه مانندی ست از فصل اوّل. این دو فصل، در ترجمه ی فارسی به عنوان یک باب (باب اوّل) در آمده است.

پس از این دو فصل، بابی ست مخصوص به شرح احوال و نقل اقوال مشایخ صوفیه از ابراهیم ادهم (متوقی ۱۹۲) تا ابوعبدالله احمدبن عطای رودباری (متوقی ۳۹۹) و مجموعاً شرح حال هشتاد و سه تن را با مختصری در زندگی و تاریخ وفات شان ذکر میکند و سپس چند حکایت و سخن از گفته ی آنها می آورد. غالب مطالب این باب را از طبقات صوفیه ی استادش ابوعبدالرحمان شلمی استفاده کرده و تا آنجا که توانسته به اختصار کوشیده است...

باب دوم در شرح مصطلحات و تعبیرات صوفیان است... \*».

فروزانفر، در جای دیگر، همچنان که اشاره رفت، می فرماید: «باب پنجاه و سوّم و پنجاه و چهارم در اثبات کرامات اولیا و خوابهای صوفیان و نیز باب چهل و هفتم که در ذکر احوال صوفیان است به وقتِ مُردن، متضمن حکایات شگفت انگیز و غیرمنطقی و ناموجه است؛ ولی قشیری را می توان معذور داشت؛ زیرا اولاً او اشعری مذهب بوده و به مذهب وی ترتُّب معلول بر علّت غیرضروری و تخلّف معلول از علّت رواست، و عالم و نظام حوادث و علل و اسباب، مقهور تصرّف حق و اولیای اوست و هر چه معتزلیان و فیلسوفان محال و ناممکن می شمارند پنداری ست برساخته ی اوهام و بنابراین آنچه در این ابواث ذکر شده از نوع کرامات است و هیچ اشکالی برآن متوجه نیست. ثانیاً قشیری در عصری جُز عصر ما می زیست. در روزگار او هر مطلبی که عدول وثقات روایت می کردند باورکردنی بود، و مُستند صحّت جز نقل و روایت نبود و اکثریت بر همین روش تکیه باورکردنی بود، و مُستند صحّت جز نقل و روایت نبود و اکثریت بر همین روش تکیه داشتند، و اگر هوشمندانی از امثال رازی و ابوعلی و فارابی و خیّام پیدا می شدند عقیده و نظر آنها جُز پیش معدودی از خواص مطلوب واقع نمی گشت. قشیری هم این حکایات را نظر آنها جُز پیش معدودی از خواص مطلوب واقع نمی گشت. قشیری هم این حکایات را

ه برای کسب اظلاعات دقیق و مفصل، به مقدمه ی استاد فروزانفر بر «رساله ی قشریه» ترجمه ی ابوعلی عثمانی، شرکت انتشارات فرهنگی و علمی مراجعه بفرمایید.

از راویانِ موثق شنیده و خود هم اهل نقل و روایت بود، و نه پندارم که ذهن وی آن مایه شکفته و روشن شده بود که بتواند در صحتِ آنها تردید کند...».

میبینیم که استاد فروزانفر، به «ناهوشمند» و «عوام» بودن قشیری و «ذهنِ ناشکفته و تاریک داشتنِ» وی بسنده میکند و اینها را کافی میداند برای آنکه قشیری، حکایاتی شگفت انگیز بنویسد.

اصولاً به نظر می رسد که هرکس که در آن روزگار، پرچمی علیه خُلفا، پادشاهان و حکّام ستمگر برمی افراشته و با استفاده از امکانات موجود، صدای خود را به گوش مردم کوچه و بازار می رسانده، ناهوشمند، تاریک ذهن، و عوام بوده، و عجیب این است که ما عین این مسأله را، بعد از هزار سال، در عصر پهلوی نیز دیدیم؛ و در جای خود به این مسأله خواهیم پرداخت.

ما، در پیشگفتار خود براین «تاریخ تحلیلی» گفته ییم: داستان نویسی، هنری ست مردمی، و داستان، اثر هنری مردمی و همگانی ست، نه ویژه ی خواص یا گروهی معین، و نه بی فایده و بی تأثیراتِ عملی، اجتماعی و سیاسی.

رساله ی قشیریه ، به دست یک نویسنده ی فرهیخته ایرانی \_ ابوالقاسم قشیری خراسانی \_ امّا به زبانِ عربی نوشته شده بود ، و به همین خاطر هم عموم مردم دردمند ایرانزمین را به کار نمی آمد و در مجموعه ی تولیداتِ هُنریِ صوفیانِ سیاسی جای نمی گرفت. از این رو، بلافاصله پس از تألیف ، با توجه به ارزش کارکردیِ آن ، به فارسی برگردانده شد. چنانکه در اصلِ مُقدّمه ی رساله آمده «ابوعلی غشمانی این رساله به پارسی نقل کرد تا فایده ی آن عموم را باشد و هیچ صنف آدمی از آن بی بهره نباشد».

ابوعلی عثمانی، مترجم رساله، از شاگردانِ آگاه و مریدانِ «به انواع فضل آراسته» ابوالقاسم قشیری بوده، و به احتمالِ فراوان، همزمان با نگارش رساله یا مختصری بعد، در زمان حیاتِ قشیری و با نظارتِ وی، آن را به فارسی ترجمه کرده است. این است که ارزشِ تاریخیِ کتاب، مربوط به همان زمان تألیف میشود، و در تاریخ ِ تحلیلی ما، اثر، قرن پنجمی ست؛ حال آنکه اگر این رساله در قرن پنجم به زبان عرب تألیف میشد و در قرن نُهُم، مردمی و ایرانی \_ یعنی به فارسی ترجمه \_ میشد و به حست و گوشِ عوام می رسید و به عنوان یک ابزار هنری سیاسی و وسیله ی برانگیزی به کار گرفته می شد، ما آن را اثر قرن نُهُمی به حساب می آوریم. گفته پیم و باز می گوییم.

کوتاه ترین داستان های عارفانه متعلق به ابوالقاسم قشیری ست. داستان های او،

در مواردی، معجزه ی ایجاز بدون نقص است. حتی غیرعارفانه نویسان هم، با آنکه امکانات موضوعی معتوایی وسیعی در اختیار داشته اند، هرگز نتوانسته اند داستانک هایی تا این حد فشرده و ضمناً منطقی و کامل بسازند. (درباره ی داستانک ها و حکایت های کوچکِ سعدی در آینده سخن خواهیم گفت.)

ناگفته نماند که عارفانه نویسان، اصولاً، به دلیلِ مکتبِ اندیشگی و شیوه ی برخوردشان با پدیده ها، جانبدارِ سرسختِ ایجاز بودند و بیزار از افراط و اطناب. اگر می توانستند پیامی را با یک واژه بفرستند، از دو واژه کار نمی کشیدند و آنچه را که با یک جمله می توان گفت با دو جُمله نمی گفتند. از این روست که ما این شیوه داستانک سازی را در شکل صحیحش عمدتاً در انحصار صوفیان و عارفان می بینیم؛ چنانکه ناب ترین تک جمله های معنوی و اخلاقی ما هم متعلق به همین گروه است؛ و ناب ترین تک جمله های معنوی و اخلاقی ما هم متعلق به همین گروه است؛ و ناب گوترین سخنورِ فشرده گوی جهان علیه السلام — را نیز عارفان، از آنِ خود و پر چمدارِ مکتبِ خود می شناسند؛ و منصور حلاج، اگر مختصری بیش از آن گفته بود که گفت، شاید تن به دار نمی سپرد، و اصولاً اگر عارفان و صوفیان، قدری بیش گفته بودند، گفت، شاید تن به دار نمی سپرد، و اصولاً اگر عارفان و صوفیان، قدری بیش گفته بودند، دیگر صدها و هزاران تحلیل گر و مُفشر و محقق مجبور نمی شدند عمری را صرفِ شکافتن دیگر صدها و هزاران تحلیل گر و مُفشر و محقق مجبور نمی شدند عمری را صرفِ شکافتن آثار ایشان کنند، و یک بیت — هر بیت — از غزلِ حافظ، به ده ها شکل تعبیر نمی شد و همچنان بسته و پُر شوکت — چون فضای لایتناهی — برجای نمی ماند.

•

ابوالقاسم قشیری، همچون همچون در حکایت ها و داستانک های خود، به جمیع ر وابط موجود معترض است دهمچون عارفانه نویسانِ بزرگِ دیگر در مکتب عرفان عملی. ر وابطِ موجود، شرایط موجود، و نظام موجود، از جانب قشیری، ر وابط، شرایط و نظامی پذیرفتنی نیست. تثبیتِ اکنون، به زیان مردم است. دگرگونی، امّا در جهتِ معنوی، فرهنگی، اخلاقی، ایمانی: این چیزیست که قشیری همچون هجویری طالب آن است.

قشیری، به عنوان داستان نویس، گزارش نمی دهد و بی طرفی اختیار نمی کند، بلکه مداخله می کند، تهدید می کند، تحریک می کند، ترغیب می کند، هشدار می دهد، راه می برّد، فریاد می کشد، می کوبد علیه ظُلم، به هر نوعی؛ و این مکتب داستان نویسی ماست؛ این مکتب تاریخی حکایت نویسی و قصّه نویسی ایرانی ست؛ و این است آن شیوه ی مؤثری که محققان و ادیبان و دانشمندان و علامه های ما، بزرگوارانه به آن پُشت کرده اند، آن را ندیده اند یا انکار کرده اند، و قصّه نویسانِ جوانِ ما را به این کنج راهه

#### ٣٨٠ ٥ صوفياله ها و عارفاله ها

کشیده اند و انداخته اند که «ما، داستان و داستان نویس نداشته پیم، و هرچه داریم از گذشته مشعر است، و داستان و داستان نویسی را از غرب گرفته پیم در همین یکی دو سده»، و «به قفا نگاه نکنید که آنجا آتشی هست که نگاه کنندگان را درجا خاکستر میکند»...

•

قشیری، در ساختِ حکایات خود، معمولاً، تلاشِ چندانی جهت فضاسازی نمی کند. فضا، در درونِ واقعه ساخته می شود \_ امّا نه روشن و شفّاف و دقیق. قشیری مستقیماً به قلبِ موضوع می زند؛ حال آنکه \_ در مقام مقایسه \_ هجویری، اصرار دارد براینکه فضا ساخته شود و حرکت از درونِ فضای مناسبْ آغاز شود. علیرغم شباهت های گوناگون میان این دو داستان نویسِ همْ عصر، همْ زمان، هم اندیش، و چه بسا آشنای با یکدیگر، اختلافاتِ میان این دو، در شیوه ی نگریستن به موضوع و به کارگیری زبان، شایسته ی توجه و بررسی ست. ما، در بخش مربوط به هُجویری، تا حدّی به این مسأله پرداختیم، در حکایاتِ ۱۰۰۵ و ۱۰۲۸، ۱۰۱۸ و ۱۰۲۲،۲ و ۱۰۳۲،۲ و ۱۰۳۲،۲ و ۱۰۳۲،۲۰۲ و ۱۰۳۲،۲۰۳ و ۱۰۳۲،۲۰۲ و ۱۰۳۲،۲۰۲ و ۱۰۳۲،۲۰۲ و ۱۰۳۲ و ۱۰۳ و ۱۰۳۲ و ۱۰۳۲ و ۱۰۳۲ و ۱۰۳۲ و ۱۰۳۲ و ۱۰۳ و ۱

قشیری، بیش از حکایت و داستانک، لطیفه دارد: نیمه حکایاتی که جمیع عناصرِ اساسیِ حکایت در اکثر آنها موجود نیست. شخصیتی هست و سخنی، و آن شخصیت نیز تفاوتی نکند که چه کسی باشد با چه پیشینه یی در عرفان و زندگی عارفانه؛ شخصیتی نیست که به جهتِ معیّنی، شکل گرفته باشد، تراشیده شده باشد، و تثبیت. بنابراین، پیام های قشیری، گاه، غیر داستانی می شود و به لطیفه می رسد. اینک، چند نمونه:

لطيفهى اوّل

#### اندوه

رابعه مردی را دید که همی گفت: وااندوها! رابعه گفت: بگو ای وا بی اندوها! که اگر اندوه بودی، زهره ات نبودی که نَفَس بِزَدی.

#### لطيفهى دوم

## اندرمَحَبّت

ابن مسروق گوید: سمنون را دیدم در مسجدی اندر مَحَبّت سخن میگفت، قندیل های مسجد همه بشکست.

## لطيفهى سوّم

#### ديدار

سِرّي سقطی گوید: معروف را به خواب دیدم، چنانکه زیرِ عرش ایستاده بودی. حقّ سُبحانَهٔ و تعالٰیٰ فرشتگان را گفت: این کیست؟

گفتند: توبهتر دانی یارب!

از حق ندا آمد: این، معروفِ کرخیست که از دوستیِ من مست شده و به هوش نیاید اِلا به دیدار من.

## لطیفه ی چهارم

#### استغفار

سَرِّي سَقَطَى گفت:سى سال است استغفار همى كنم از يک شُكر كه كردم. گفتند: چگونه بود؟

گفت: آتش اندر بغداد افتاد؛ كسى مرا خبر آورد كه دُكّانِ تونسوخت؛ گفتم: «الحمدلله» و سى سال است تا پشيمانى همى خورم كه چرا خويشتن را از مسلمانان بهتر خواستم.

#### لطيفهى پنجم

#### روزه

معروفِ کرخی، مردی سَقّا را دید که همی گفت: خدای رحمت کُناد برآنکه از این آب خورد.

معروف، واسِتَد و بخورد.

گفتند: نه توروزه داشتی؟

گفت: روزه داشتم، ولیکن گفتم مگر دعای او اندر من رسد.

لطيفهى ششم

#### وزارت

گویند: علی بن عیسی برنشسته بود به موکبی عظیم.

غُرَبا میگفتند: این کیست؟

زنی بر بام ایستاده بود. گفت: تا کِی گویید که این کیست. این بنده یی ست که از چشم خدای افتاده، او را بدین مُبتلا کرده.

علَى بن عيسى بشنيد و به سراى شد و از وزارتْ استعفىا خواست و به مكّه شد و مُجاوزُ بنشست.

لطيفهى هفتم

# سگِ نَفْس

رُهبانی را دیدند. اورا گفتند: توراهبی؟

گفت: نه، که من نگهبانِ سگِ خویشم. این نَفْسِ من سگیست که فَرا مردمان همی افتد؛ وی را از میانِ ایشان بیرون آورده ام تا از وی سلامت یابند.

لطيفهى هشتم

# خواب حق

از ابویزید حکایت کنند که گفت: حق را به خواب دیدم. گفتم: تورا چگونه یابم؟ گفت: خود را بگذار وبیا!

لطيفەى ئىھم

خَرْبنده

ابویزید، مردی را پُرسید: چه پیشه داری؟

گفت: خَرْبنده ام.

گفت: خدای خَرِ تو را مرگ دهاد تا بنده ی خدا باشی نه بنده ی خَر.

لطيفهى دهم

# آواز دوست

حکایت کنند که یحیی بن سعید، حق را به خواب دید. گفت: یارب! بسا که تو را بخوانم و اِجابتم نکنی.

گفت: یا یحیی! زیرا که دوست دارم که آواز توبشنوم.

در مُجلّدِ «لطیفه های داستانی»،به تفصیل به لطیفه های عارفانه و صوفیانه پرداخته پیم.

ابوالقاسم قُشیری داستان نویس، از آن گروهٔ عارفانِ عمل گراست که در داستان های خود، علیرغم شرایط، آرام امّا به جِد، بر سر مسأله ی برابری زنان و مردان، و نیز آزادی غلامان و کنیزان پای می فشارند و هرگز در این دو باب، گرفتار لغزش یا

تصادف نمی شوند، و هیچ ماجرایی، هرقدر شیرین و جذّاب، اگر به شکلی کاملاً غیرمستقیم هم مخالفِ اعتبار زنان و آزادی غلامان و کنیزکان باشد، دستمایهی حکایتٔ سازی ایشان قرار نمی گیرد و به کارشان نمی آید.

حکایتی که نقل میکنم از رسالهی قشیری، هم نگاه به هردو مسألهی مورد بحث ما دارد و هم چیزی بیش را میگوید: پاکی نگاه دیده و دل:

## جوانمردى

گویند مردی دعویِ جوانـمردی کردی به نشابور. وقتی، مردی او را مهمان کرد، و گروهی از جوانمـردان با وی بودند. چون طعام بخوردند، کنیزکی بیرون آمد، و آب بر دستِ ابشان می ریخت.

نشابورى، دست نَشُست.

گفت: از جوانمردی نَبُود که زنان آب بر دست مردان ریزند.

یکی از ایشان گفت: چندین سال است که در این سرای می رسم، ندانسته ام که آب بر دستِ ما زنی می ریزد یا مردی.

منابع و مآخذِ داستاني ابوالقاسم عبدالكريم قُشيرى در خلقِ حكاياتِ رساله، حدوداً اينهاست:

١ ــ كتاب اللُّمع اثر ابونصر سراج (متوفّى به سال ٣٧٨ هجرى) به زبان عربى.
 ٢ ــ طبقات الصّوفيه اثر ابوعبد الرحمان سُلّمى نيشا بورى.

٣ ــ مجالس درس و املاء، كه قشيرى در آنها حضور مي يافته (= حَظيره)

٤ ـــ استادان و مشایخی که قشیری درمحضر آنها شاگردی می کرده، که فهرست
 کامل آنها را استاد فروزانفر در مُقدّمه ی رساله ی قشیریه آورده است.

۵ ــ داستانهای شایع ومتداول که برمنبرها وخانقاه ها مرتباً گفته وبازگفته میشد.

چنانکه در مُقدّمه ی کشف المحجوب هُجویری گفتیم، به نظر می رسد که رساله ی قشیریه قبل از کشف المحجوب به اتمام رسیده و در دسترس بزرگانِ تصوّف قرار گرفته؛ چرا که هُجویری، به تعدادی از داستان های رساله ی قُشیریه نظر داشته و آنها را با تغییرات و اصلاحات و ظریف کاری های لازم و با نظم بخشی به ساختمان آنها در

## مقدمدیی بر «رسالهی فقیریه» ۵ ۲۸۵

کشف المحجوب بازآورده است. به هر صورت، گرچه نمونه های ناب و بسیار زیبای حکایت های عارفانه را در رساله ی قشیریه می بینیم، لیکن انکارناپذیر است که در جمع، کشف المحجوب هجویری، از نظر داستانی، قدرتمند تر و غنی تر از رساله ی قشیریه است.

•

با چند جمله از قشیری ــ که از دیگران نقل کرده یا به نام دیگران ساخته ــ این مُقدّمه را به پایان میبرم، به امید آشنایی باز هم بیشترِ مخاطبانِ ارجمند با عقاید این گروه از صوفیان:

- حلال، إسراف نمى پذيرد.
- هرکه پندارد که بی جهد بیابد، رنجور باشد.
- خوارترینِ مردمان، در ویشی بُود که با توانگری مُداهنه کند، یا او را متواضع باشد و جُرمت دارد.
  - هرکه بمیرد و برآساید مُرده نَبُود؛ مُرده آن بود که به زندگی بمیرد.
- چون عُجْب آید تو را سخن، خاموش شو؛ و چون خاموشنی تو را عُجب آید،
   کوی!
  - حکیمانی که حکمت یافتند، به خاموشی و تفکّر یافتند.
    - خاموشى، عفّت زبان است.
- هردل که اندر آن اندوه نباشد خراب شود، همچون سرایی که اندر او ساکن نباشد.
  - بر هر چیزی زکات است، و زکاتِ عقل، درازی اندوه بُود.
  - لِگام خویش اندر دستِ هوا منه، که تورا به تاریکی کِشد.
    - اثر حسد اندر توپیدا آید پیش از آنکه اندر دشمنت.
  - حسد، ظالمي بُوَد سخت بيدادگر، كه نه دست بردارد و نه هيچ بگذارد.
    - حسد، نخست حاسد را بكشد به غم، پیش از محسود.
- حاسد به خشم بُود بر مردمان، بی آنکه گناهی کرده باشند، و بخیل بُود برآنچه بر دستِ او نبود.
  - هرکس که او را غیبت کنند، ایزد تعالیٰ نیمی از گناهش بیامرزد.
    - صاحب استقامت باش نه جوینده کرامت.
  - صدق أَن بُود كه از خويشتن آن نُمايي كه باشي يا آن باشي كه نُمايي.

#### ٣٨٦ ٥ صوفياله ها و عارفاله ها

• حقیقتِ صدق این است که راست گویی اندر کاری که اندر آن نجات نیابی مگر به دروغ.

• علامتِ در وغ زن آن بُود که سوگند خورد پیش از آنکه از وی سوگند خواهند.

• سخنْ فراخ تر از آن است که کسی را به دروغ حاجت بُوَد.

•

بخش هشتم

# مُنتخب حكاياتِ «رسالهى قُشيريه»

1.40

# حكايتِ آن قرصِ نان

گویند در روزگارِ پیشین، مردی به سفر شد، قرُصی نان داشت، گفت: اگر این بخورم بمیرم.

خدای فرشته یی بر وی موکّل کرد و گفت: اگر آن قُرُصْ بخورْد وی را روزی دِه، و اگر نخورْد وی را هیچ چیز مَده!

مَرد، قُرُص بِنَخورد تا از گرسنگی بمُرد، وقرص از وی بازماند.

# یک یادداشتِ تحلیلیِ تطبیقی

لطفاً حکایت ۱۱۱۱ (آن سه قرص نان) را از همین «رساله ی قشیریه» مطالعه بفرمایید، و آن را با ۱۰۸۵ (آن قرصِ نان) مقایسه کنید. در حالت تطبیقی، ما با یک لحظه ی حسّاس از صوفیانه نگری و ناصوفیانه نگری دو شخصیّت آشنا می شویم: شخصیتی که نسبت به حیات، ادراکِ صوفیانه ندارد و شخصیّتی که صوفی صفتی عاطفی ـ تربیتی استواری دارد ـ بی آنکه به صورت و صوف نیز صوفی باشد.

در این حکایتِ «آن قرص نان» \_ ۱۰۸۵ \_ همچنان که می بینیم، نویسنده، حقّ زیستن و میل به حیات را تبلیغ می کند و پاداشی الهی را برای دوستداران زندگی مُقرّر می بیند: «اگر آن قُرصِ نان را خورد، وی را روزی بِدِه، و اگر نخورد، هیچ چیز مَده!» امّا دوستداران زندگی، ایشانند که می گویند: «از تو حرکت، از خُدا برکت» و نه

آنها كه «به قصد تأمينِ آتيه پس انداز كنيد!» را شعارِ روح گدامنش و كاهـلِ خود قرار ميدهند.

در حکایتِ (۱۰۸۵)، برخلافِ بسیاری از حکایاتِ غیرصوفیانه ــحکایاتی که در آنها با نگرشی مادّی، آمیخته به دنائت به زندگی نگریسته میشود ــ اصلِ «تأمین به مدد پس انداز»، مردود شناخته میشود. در عصر ما نیز گروه بزرگی از جامعه گرایان، اصل پس انداز فردی را منحرف کننده و به زیان جامعه دانسته اند.

«پس انداز» از بیم فردا، روح را گدا میکند، و انسان را گرفتار امساک، خست، و دنائت.

البته در یک جامعه ی متمایل به سرمایه داری، و در نظام هایی که در آنها عشق به پول تبلیغ می شود و ثروت و سرمایه های مادی شخصی، پایه ی سعادت و رفاه روح قلمداد می شود، و نیز در جامعه یی که در آن، هیچ تأمین و تضمینی برای آینده وجود ندارد و هیچکس مسئول حوادثِ کوچک و بزرگِ غیرقابل پیش بینی نیست، و حکومت ها قادر به ایجاد اعتماد به نفس در مردم و بخشیدنِ آرامشِ خاطرِ نسبی به ایشان نیستند، و مردم خود را در حالت تعلیق و در اضطراب و ترس از فردا حس می کنند، هیچکس و هیچ نگره یی قادر نخواهد بود از همگان بخواهد که به جای مورچه صفت زیستن و افزودنِ دینار دینار به پس انداز، به نیروی کار و تولید خود بیفزایید تا رفاه ملّی و پس انداز ملّی حاصل شود، و هیچ فردی، تحت هیچ شرایطی، در مخاطره و نگرانی نباشد (همانطور که در چنین جوامعی که نگرانی از فردا و بلا تکلیفی وجود دارد، جلوی احتکار را نمی توان گرفت؛ و پس انداز و احتکار، دو روی یک سکّه اند) امّا این عدم توانایی در بستنِ راهِ پس اندازهای فردی، به معنای ضرورت و وجوب پس انداز و اندیشیدنی مُنفردانه به «روز مبادا» نیست؛ به خصوص که شیفتگان و عشّاق پس انداز، هرگز قادر به این نبوده اند و نیستند که حدّی برای پس انداز قائل شوند و عملِ پس انداختنِ پول را در جایی متوقف نیستند که حدّی برای پس انداز قائل شوند و عملِ پس انداختنِ پول را در جایی متوقف نیستند که حدّی برای پس انداز قائل شوند و عملِ پس انداختنِ بول را در جایی متوقف کنند، و حس و شهوتِ داشت تدریجاً جای اندیشه ی تأمین آتیه را میگیرد.

خلاصه آنکه: نگهداشتِ مال به امیدرهایی از خطریا از ترسِ واماندگی، روشی ست که همه گاه از سوی صوفیانِ انقلابی ، مورد تمسخرو تهاجم بوده است. صوفیِ سیاسی ، برای «فرد»، وظائفی را مقدر می شناسد که گردآوریِ مال یا نگه داشتِ آن، بخشی از این وظائف نیست. با مجموعه یی از این وظائف آشنا شده پیم و با کُل این وظائف آشنا خواهیم شد به فهرست، در پایانه.

پاڈوارهی حکایتِ (۱۰۸۵)، حکایتِ (۱۱۱۱) است، پاڈواره ی مرد مسافر نیز آن

غلام سياه.

غلام سیاه، نمونه ی کاملِ یک عارفِ عمل گراست. او، قوانینِ زیست را بسیار ساده کرده است، و به همین دلیل هم از دغدغهٔ تهی ست.

عبدالله میگوید: حال که تو تمامی قوتِ خود را به سگی بخشیدی، خود، چه چیز برای خوردن خواهی یافت؟

وغلام، در نهایتِ سادگی میگوید: «من امروز را به سر آرم». به هرحال، میگذرد. یک روز بی غذا ماندن، کسی را نکشته است. اصل، وفاداری به مکتبی ست که باور کرده پیم و برگزیده پیم.

مسلماً شخصیت حکایت ۱۰۸۵ می میرد، وحق است که گرسنه و ذلیل بمیرد؛ و مسلماً شخصیت حکایت ۱۱۱۱ می ماند، وحق است که بماند؛ و بیش از این، حق است که از پی برخوردی تصادفی با عارفی عمل گرا \_ یا یکی از پیروان و همراهان این گروه \_ از بردگی نیز خلاصی یابد؛ و ما در گذشته، در بابِ جریانِ آزادسازیِ تدریجی بردگان به وسیله ی صوفیانِ سیاسی سخن گفته ییم.

باز، نکته ی شایسته ی اعتنا، بخشش در حق سگ است. سگ، ظاهراً، موجودی ست نجس و آلوده، و آلوده کننده. حدّ ایثارِ غلام از آنجا آشکار می شود که او، خوراک خود را، نه به موجودی شایسته و مؤمن، که به سگی عابر می دهد؛ سگی که حتّی متعلق به این مکان نیست تا گمان رَود که زمانی به کار خواهد آمد، و یا غلام، وظیفه یی جهت نگهداری اش دارد.

نکته های بسیار ظریفی ـ سوای اصلِ مسأله ی «نان» و نخوردن نان و مُردن ازیک سو، و نخوردن و رفاه یافتن از سوی دیگر ـ حکایت ۱۱۱۵ را به حکایت ۱۱۱۱ مربوط میکند.

در حکایتِ ۱۰۸۵ می بینیم که حتی «فرشتگانِ موکل» نیز در برابر دنائتِ آدمیان کاری از پیش نمی برند، و در حکایتِ ۱۱۱۱ می بینیم که آدمیانِ درستکار را آدمیان درستکار، مدد می رسانند. عبدالله، همان «فرشتهی موکلِ» حکایتِ (۱۰۸۵) است.

در حکایت ۱۰۸۵ نیز مانند حکایت ۱۱۱۱، آن قرص نان، نصیب صاحب اصلیش نمی شود؛ لیکن در ۱۰۸۵، این بی نصیبی با مرگی دردناک همراه است و در ۱۱۱۱ با آسایش و رفاه.

در حكايتِ ١٠٨٥ لازم است كه مقدار خوراك، كاملاً محدود باشد تا نگراني

مرد، مدلل شود؛ همچنان که در حکایتِ ۱۱۱۱، لازم است که طولِ زمانِ بخشندگی، توجه عبدالله را جلب کند، و در این حال، مسلماً یک قرص نان، کاری را نمی کرد که سه قرص کرده است.

حتی امروزه نیز کمتر کسی را می یابیم که در طول زندگی خود با آن حالت چشم انتظاری مملو از گرسنگی و توقع سگان ولگرد برخوردی نکرده باشد. وضعیّتِ غلام و سگ، تصویری را میسازد کاملاً حسی و آشنا، که تدریجاً راه به مسحورکنندگی می برد و شگفتی می آفریند، و به همین دلیل نیز تصویری ست زیبا و عمیق.

در حکایت ۱۰۸۵ نیز تصویر جسدی که در کنارش گِردِه ی نانی بر خاک افتاده، تصویری ست زیبا و ماندگار.

### ۱۰۸۶ حکایتِ دو دوست

از منصور مغربی شنیدم گفت: دو مرد صحبت کردند اندر ارادت، با یکدیگر. مدتی پس، یکی از ایشان به سفر شد. روزگاز برآمد و از هیچ چیز خبر نشنیدند. اتفاق چنان افتاد که این دیگر دوست، با غازیان به غزا شد ــ به روم. چون حرب سخت شد، یکی بیرون آمد از کافران و مبارز خواست.

يكى از مبارزانِ مسلمان بيرون شد، وبه دستِ رومى كشته شد.

دوّم وسه دیگر بیرون شدند، ایشان نیز کشته شدند.

آن صوفی بیرون شد و اندر کارزار ایستاد.

رومی، روی بگشاد؛ همان یار بـود که چندین سال بر ارادت با او صحبت کرده

بود.

صوفی گفت: این چه چیز است و این چه حال است؟

گفت که مُرتَد شده است وبا این قوم اندر آمیخته است و چندین مال جمع کرده است و فرزند آورده.

صوفی اورا گفت: توفرآن میدانستی ــ به چندین قرائت.

گفت: یک حرف هم یاد ندارم.

صوفی گفت: مکُن، و از این بازگرد!

گفت: بازنگردم که مرا اندر میانِ ایشان، جاه و مال است. توبازگرد؛ وآلا با تو آن کنم که با یارانِ تو کردم.

صوفی گفت: توسه کس از مسلمانان کشته یی، و اندر بازگشتن بر توننگی نیست، توبازگرد تا من بباشم.

مرد ترسا بازگشت.

و چون صوفی از پس اندر شد، ترسا نیزه یی بزد و وی را بگشت.

صوفی، از پس مجاهدت ها و رنج ها که بُرده بود اندر ریاضت، به دستِ ترسایی کشته شد.

### تحليل ساختماني

این حکایت، در سده های اخیر، در ادبیّاتِ جهان، متشابهٔ بسیار یافته است به صورتِ داستانِ بلند، داستان کوتاه، قصّه، فیلمنامه، و نمایشنامه؛ و تماماً از نظر ساختمان و استخوان بندی، به همین گونه؛ مُنتهیٰ در برخی، شخصیّتِ منفیْ شخصیّت مثبت را از پای درمیآورد و در برخی به عکس.

حکایتِ «دو دوست»، با همهی کوتاهی، جمیع مشخصّاتِ ساختمانِ پنهانُ کارانه و پیچیدهی داستانهای جنایی را دارد.

در مُقدّمه یا بخشِ زیرسازیِ حکایت، آنچه نویسنده ارائه میدهد این است که دو تَن، بسیار دوست میشوند و آنگاه بینشان جدایی میافتد؛ مجدایی مادّی و عینی.

در بخش دوّم که آغاز حرکت است و حادثه، نویسنده میگوید: آنکه مانده است، به جنگ با گُفّارِ رومی میرود. از این لحظه، پنهان کاری آغاز میشود: کافِری به میدان میآید که نویسنده نمیگوید کیست، و چندان هم قابل پیش بینی نیست که این مرد، همان دوست روزگار قدیم عارفِ ما باشد.

حیله یمی که در اینجا، جهتِ پیچیده سازی و هیجان انگیز کردنِ ماجرا به کار رفته، پوشاندنِ صورتِ شخصیّتِ منفیِ داستان است.

پوشاندنِ چهره ی جنگجوی رومی ، از یک سوبر هیجانِ ماجرا می افزاید ، از یک سوبه کافِر ، امکانِ عمل و توسعه ی عمل می دهد تاقدرت خود را در جنگیدن و کشتن به نمایش بگذارد ، و از سوّم سو، وضع صوفی ما را پیشاپیش در مخاطره قرار می دهد . ما از پیشینه ی رزمندگیِ این صوفی مظلع نیستیم تا دل ببندیم به رزم او با دشمن .

#### ٣٩٢ ٥ صوفيائه ها و عارفائه ها

باز هم، تا زمانی که جنگجوی کافر، روی میگشاید، به سادگی نمی توان حدس زد که ممکن است او، همان دوستِ قدیم صوفیِ ما باشد؛ یعنی در ساختمانِ حکایت، شخصیّتِ منفی، همچون ستونی ست محوو نامشخص و پنهان؛ و اینگونه ستونسازی در داستان های جنایی، بسیار باب است.

حکایت، از نظمی دقیق و ریاضی در ایجاد و پیشبرد کِارِ ساختمان برخوردار است:

یک مسلمان به میدان می آید، کشته می شود.

نفر دوم می آید، او نیز.

نفرسوم، او هم.

آنگاه نوبت به عارفِ ما میرسد.

به این ترتیب، قبل از ورود عارفِ ما به میدافِ نبرد، توانایی کافِر در جنگیدن و مسلط و ماهرانه جنگیدن، اثبات شده است، و بی رحمی و خشونت او هم، و نامسلمان و ضد اسلام بودنش نیز. چنین مردِ قدرتمندِ بی رحمِ نامسلمانی، بسیار طبیعی ست که نفر چهارم را هم بکشد؛ یعنی نگاهی منطقی به ماجرا و سیر حوادث، این نکته را اثبات میکند، و داستان نویس، این نگاهِ منطقی را دارد. او، در این حکایت، قصد آن ندارد که گراماتِ صوفیانه را به نمایش بگذارد، بلکه میخواهد خودباختگی دوستداران مال و منال دنیا، و بی اعتباریِ قول و قرارهای ایشان، و نامردی و ناجوانمردی این گروه را به ثبوت برساند.

در ابتدای روبه رویی کافر و عارفِ مسلمان، باز، داستان نویس، با یک حرکتِ داستانی آگاهانه و بسیار زیبا که در عین حال یک تصویرسازی جاندار نیز هست داستان را در مسیر هیجانی بخود نگه میدارد: کافر، ناگهان، روی میگشاید و خود را می شناساند.

ظاهراً، کافر، با این حرکتِ خودنُمایانه، نشان میدهد که از آنچه کرده و شده هیچ شرمی ندارد. این بی شرمی در پاسخ هایی که کافر به عارف میدهد نیز آشکار است:

- \_ توقرآن ميدانستي \_ به چندين قرائت.
  - \_ یک حرف هم یاد ندارم.
    - ــ مکُن، و از این بازگرد!
- \_ بازنگردم. مرا جاه و مال است. با تو همان کنم که با یارانت کردم.

در مجموع، به نظر می رسد که این رُخ نمایی کافر، عملی ست بازیگوشانه، بلاهت آمیز و غیرمنطقی، و تفاخُری ست بی اعتبار؛ چرا که به هرحال، هیچ سود وخاصیتی به حال او ندارد و نه خواهد داشت. کافر، اگر عارف را در صحنه ی کارزار بکشد \_ که سرانجام هم نامردانه می کشد \_ هیچکس نخواهد ماند که خبر به جمع مسلمانان ببرد و بگوید که «این کافر زورمند، فلان کس است که حال در خدمت بیگانه درآمده است»، و با این عمل دلِ مسلمانان را به درد آورد و روحیه ی ایشان را خراب کند؛ و اگر عارف، کافر را بکشد، به واقع، چه خاصیت از این رُخ نُمایی؟ دیگر، برای کافر، چه فایده یی خواهد داشت که بداند بعد از مرگش، آن عارف، با یاران خود، در باب او چه ها خواهد گفت؟

امّا، در ساختمانِ داستان، این عمل، یعنی چهره گُشایی وصورتْ نمایی، تأثیری عمیق و شکل دهنده دارد؛ و در این حال، دیگر نمیتوان گفت که روی گُشاییِ کافر، عملی خودنمایانه و بلاهت آمیز بوده است:

کافر، نمی داند که دوستِ روزگارِ قدیمش، در این سالیان سال، تا چه حد رسوم رزمندگی آموخته و تا کجا براین شیوه جنگیدنِ تن به تن تسلّط دارد. کافِر، اصولاً نمی داند که دوستِ روزگارِ قدیمش، مردِ وزم است یا عارفی گوشه نشین که صرفاً بنا به وظیفه ی اسلامی و اصلِ جهاد با کفّار، به میدان آمده است؛ امّا، در مقابلِ آنچه که نمی داند، و دانستنش دارای اهمیّتِ فراوان است، این را خوب می داند که دوستِ روزگار قدیمش، از نظر اخلاقی، احساسی و عاطفی، چگونه موجودی ست. کافر، از حدِ انسانیت و جوانمردی یار قدیم خبر دارد. مذهب او را می داند، و می داند که مردی با این نگرش صوفیانه، رفیق کُش و ناجوانمرد نخواهد بود و زیر قول و قرار خود نخواهد زد.

پس، اگر چهره به چنین دوستی بنماید، طبیعتاً خود را از ضربه های احتمالیِ او در امان نگه داشته است، و در عین حال، فرصتِ ضربه زدن نارفیقانه را به دست آورده است.

مكالمه نشان ميدهد كه تشخيص كافر، كاملاً درست است.

صوفی خوب، هنوز هم قصد آرشاد و هدایت به راه راست را دارد؛ هنوز هم امیدوار است که مرد، قرآن به یاد آورد، توبه کند و «بازگردد».

از این گذشته، پایداری و استواری صوفی، نشان میدهد که اولاً برای تسلیم شدن نیامده است، ثانیاً، به کافر، رحم نخواهد کرد و از خون او نخواهد گذشت؛ همانطور که اگر آن کافر، دوستِ روزگار قدیم باشد، رحم خواهد کرد و از خون او

خواهد گذشت \_ مشروط براینکه شرایطِ این گذشت، فراهم آید:

ــ توسه تن از مسلمانان را کشته یی. در اینکه حال میدان را ترک کنی و بروی، هیچ ننگی نیست؛ امّا در بازگشتِ دستِ خالیِ من ننگ و خجلتی هست. تو بازگرد تا من بتوانم از خونت بگذرم و بازگردم.

كافر، بازگشت.

صوفی نیز، لحظه یمی بعد، با اطمینانی که به قولِ دوست داشت، به صحنه ی نیرد پشت کرد و بازگشت تا به دوستان خود بگوید که آن مرد، حاضر نشد با من بجنگد. پُشت کرد و رفت، و من نمی توانستم او را از پشت بزنم.

امّا هنوز چند قدمی برنداشته بود که کافر ناجوانمرد برگشت و نیزه یی به سوی عارف صادق انداخت و او را از پای درآورد.

حال، تصوّر کنیم که کافر، به هنگام روبهرویی با صوفی، روی نمیگشاد و دوست را در محظور دوستی قدیم نمیگذاشت. در این حال، چه پیش میآمد؟

خونِ صوفى ، به خاطر كشته شدنِ سه هموطن يا همرزم ، به جوش آمده بود .

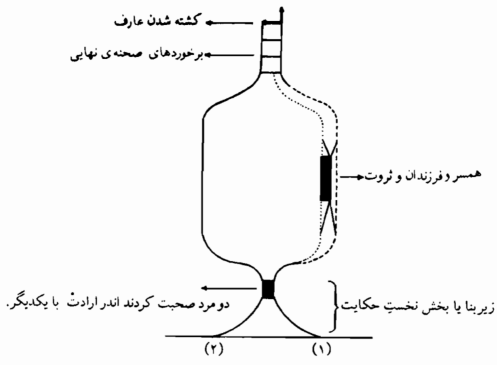
صوفی، نه از سر جنون و حماقت، بل به دلیل آنکه تا حدودی قدرتِ مقابله با کافِر زورمند را در خود میدید به میدان آمده بود.

صوفی، تازه نفس بود و هنوز نبردی نکرده بود؛ بنابراین بلافاصله هجوم می آورد و کافر خسته را زیر فشار قرار می داد.

تحت این شرایط، احتمال آنکه کافر به دست صوفی خون خواه برافروخته ی مؤمن رزمجو کشته شود، بسیار زیاد بود؛ امّا حال که کافر، رُخ نشان داده و دوستی قدیم به یاد مرد آورده و بر عاطفه ی او تکیه کرده، فرصت برای هر عملی پدید آمده است، از جمله ناجوانمردانه و حیله گرانه کشتن.

پس میبینیم که یک حرکتِ کوچکِ به ظاهر کم اهمیّت، تا چه حد در استوار سازیِ ساختمان حکایت و پیشبرد اهداف نویسنده مؤثر است، و چگونه میتواند بر سرنوشّتِ شخصیّت های اصلی داستان اثر بگذارد.

به این ترتیب، در اینجا، «طبیعتِ داستان»، از حالتِ دوستونی به حالتِ یک ستونی و حذفِ ستونِ سُست، گرایش پیدا میکند، و ستون باقی مانده، ستونی ست که به دلائل منطقی داستانی، ماندنی ترواستوارتر به نظر میرسد، یعنی ستونِ شخصیّتِ کافر.



نشانه ی ضربدر (x) به معنای برخورد است (۱) = مرد کافر (۲) = رزمنده ی عارف خطوط اصلی ساختمان حکایت «دو دوست» «صحبت کردن» به معنای دوستی و نزدیکی کردن است و یکی شدن در محبت و دوستی

# یک نکتهی واژه شناختی

فعل «بازگشتن»، در این حکایت، به گونه یی دوارزشی به کار گرفته شده: هم به معنای «برگرد و از میدانِ جنگ برو و صحنه را به من واگذار!» آمده و هم به معنای «پشیمان شو و راه کُفر و خیانت به یاران قدیم و ترک قرآن را رها کُن و به طریقتِ من بازگرد!» اینگونه بهره گیری از واژه ها، بدون آنکه نثر مصنوع و متکلف شود و خودنمایی و هرزگی پیشه کند، کاری ست سخت صعب که از معدودی از داستان نویسان ما برآمده است.

این نوع استفاده از یک واژه، ما را به یاد آن حکایتی که در بابِ پشیمانیِ عظار نشابوری و تصوّف پیشه کردنِ او هست (و ما آن را در جایی آورده پیم) می اندازد، که در آن حکایت، فعلِ «گذشتن»، عیناً همین نقش دوگانه را برعهده میگیرد، و سخت هم مؤتر.

عظار، به درویشی که ایستاده است و حیرتزده به دَم و دستگاهِ اشرافیِ او مینگرد میگوید: درویش! بگذر! (یعنی از جلوی دُکّانَم رد شو!)

درویش میگوید: گذشتن، برای من آسان است. توبگوکه با این دم و دستگاه وخّدم وحَشَم، چگونه خواهی گذشت؟

عظار، به خشم آمده میگوید: پس بگذرا زود بگذرا

درویش میگوید: «ببین که چه آسان میگذرم!» (یعنی از زندگی خود میگذرم) و دستار از سر برمیگیرد، زیر سر مینهد، میخسبد و میمیرد.

# یک نُکتهی شخصیت شناختی

توجه بفرمایید که میان دو شخصیت حکایت، حتی یک نقطه ی مشترک هم نمی نوان یافت: یکی مُتذین است دیگری کافر؛ یکی پایبند به قول است، دیگری بی اعتنای به هر مسأله ی اخلاقی؛ یکی ساده دِل است دیگری موذی؛ یکی در اندیشه ی دانستن قرآن است به چندین روایت (یا قرائت)، دیگری در اندیشه ی جاه و مال؛ یکی پوشیده صورت است دیگری گشاده روی؛ یکی به قصد کشتن و بیشتر کشتن آمده است دیگری به قصد ارشاد و ایثار و خون خواهی یاران...

در باب مشخّصاتِ این دو شخصیّتِ متضاد، مسلماً یک رساله میتوان نوشت و نشان داد که چگونه میتوان دو شخصیّتِ را در حکایتی به این کوتاهی، تا این اندازه در تقابل و تضاد قرار داد.

یادداشت: با توجه به اینکه بلادِ روم در گذشته، در محکم غرب در زمان حاضر بوده است، ما، آشکارا، با شباهتی تاریخی روبرو هستیم: گروهی شیفته ی غرب و سفر به مغرب زمین اند، گروهی عاشق وطن و ماندگار وطن با همه ی مشقاتش. آنان که به غرب می روند به خائنانِ حرفه یی بدل می شوند که کارشان دمیدن در شیپور بیگانه است و کشتار هموطنان، و در مقابل این اعمال، مُزد ستاندن؛ آنان که در وطن می مانند حتّی آماده اند که آن غربی شدگان خیانتکار را ببخشند مشروط برآنکه به خانه ی عقل بیایند؛ آنان که دل به غرب بسته اند به سودای ثروت و مکنت و جاه و مال و عیش و مشرت بسته اند؛ آنان که مانده اند؛ آنان که مانده اند؛ آنان که مانده اند، به صِرفِ ایمان و اعتقاد و مهرشان مانده اند؛ آنان که مانده اند؛ آنان که مانده اند؛ آنان که موز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند، هنوز هم به رفتگان اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند و اعتماد می کند و اینده اند و اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند و اینده اند و اعتماد می کند و اینده اند و اینده اند و اینده اند و اعتماد می کنند؛ آنان که رفته اند و اینده اند و اینده اند و اینده اند و اینده اینده اند و ایند و اینده اند و اینده اند و اینده اینده اند و اینده اند و اینده اند و اینده ایند و اینده ایند و اینده اند و اینده اینده اینده و ای

<sup>•</sup> مین حکایت نیست. از بر آوردم، بدون مراجعه به اصل.

هم ماندگان را موذیانه به خاک سیاه مینشانند ...

1.44

# حكابتِ علّتِ ترس

استاد ابوعلی دقاق گوید: اندر نزدیکِ استاد امام ابوبکرِ فورک شدم ــ به عیادت.

استاد، چون مرا دید، اشک از چشم فروریخت.

گفتم: خدای شفا فرستد و عافیت دهد تورا!

گفت: پنداری که از مرگ میترسم؟ من از آن میترسم که از پس مرگ باشد.

یک نگاه ساختاری

راوی داستان، اگر در ماجراها و حوادثِ داستان، نفوذ و مشارکتی نداشته باشد، و به طور مستقیم یاغیرمستقیم، نقشی برعهده اش نباشد، که آن نقش بر رَوَندِ حوادثْ تأثیر بگذارد، در این صورت، وجود و حضورش زائد است و در مواردی آزارنده و گیج کننده. (توجه بفرمایید به نقالی به عنوان یک نوع داستان.)

راوی کامل آن است که بر حرکت و واقعهٔ تأثیر بگذارد، و مخاطب حس کند که اگر او نمی بود، داستان، شکل دیگری می یافت.

در «داستانکِ» «علّتِ ترس»، ما میبینیم که راوی \_ابوعلی دقاق \_ بر فورک تأثیر میگذارد و او را به عکس العمل وادار میکند، و همین عکس العمل است که محتوای داستان یا محور تفکّر را میسازد.

#### یک نگاهِ اخلاقی

این داستانک، مانند بسیاری از حکایات اخلاقیِ عارفانه، نگاهی عمیق و مملو از اضطراب، به حیاتِ بعد از مرگ دارد؛ موجز امّا مؤثّر و هشداردهنده.

چه بسا یکی از علل ترک نگارش و خلی داستان های عارفانه، همین بوده است که مردم عادی، قدرتِ جوابگویی به خواست های اخلاقی عرفانِ عملی را نداشته اند. جذّابیت های فساد، بسیاری از آدمها را وامی دارد که از طرح مسائل

اخلاقی نیز چشم بپوشند و وجدانِ حود را برای انتخاب لذّت های آسان و گذرا آزاد بگذارند و از وارد آوردنِ فشارهای اخلاقی بر وجدان صرفنظر کنند. این کردار و بررسی آن، در روان شناسیِ فردی و اجتماعی، جایی وسیع را به دست آورده است. ملّت هایی که در مسیر فساد حرکت میکنند، میکوشند که از طرح و عنوان کردن مسائل اخلاقی در جامعه ی خود جلوگیری کنند و تا آنجا که ممکن باشد با جنجال و قشقرق و غوغا مانع ظهور و بروز اندیشه های اخلاقی شوند. در عصر ما که بشر در ابعاد وسیع، شیفته ی فساد اخلاقی ست، به نظر میرسد که حکایات صوفیانه، نوعی شوخ طبعی کهنه ی ارتجاعی از گردونه خارج شده، تلقی میشوند. سرکوبِ هرگونه بیدار باش، ادامه ی خواب را ممکن میسازد.

# ۱۰۸۸ حکایتِ نورِ چراغِ شاہ

گویند رابعه به روشنایی چراغ سلطانی، پیراهنِ خویش را که دریده بود بازدوخت، دلِ وی بسته شد ـ به روزگاری دراز.

بازش یاد آمد سببِ آن، آن جایگاهِ پیراهن که دوخته بود بِدَرید، دلش گشاده شد.

# تحليل شخصيت شناختى

رابعه را، به روایاتِ بسیار، نخستین شخصیّتی میدانند که موضوعـاتِ عارفانه و صوفیانه بر او پیاده شده است.

با اینکه گروهی از خالقانِ این شخصیتِ کاملاً ذهنیِ زیبا، پدر وی را ایرانی دانسته اند و در ایرانی نبودنِ مادر او نیز شک کرده اند، و بصری بودن او هم براساس مطالعهی ابتداییِ تاریخ و جغرافیای ایران خود، دال بر ایرانی بودن اوست، حتی اگر تصور کنیم که چنین شخصیتِ داستانیِ نیرومندی عربِ خالص است و زاییده ی تفکراتِ خلاقه ی داستان نویسانِ بزرگ عرب، باز هم به کارگیری این شخصیت در ادبیاتِ عرفانی صوفیانه ی ایرانی، او را به شخصیتی ایرانی تبدیل میکند، چنانکه ما اگر در

داستانی، به نوعی، زندگی اتلویا رومیویا دکترفاوستوس یا بسیاری شخصیت های دیگر ادبیّاتِ مغربزمین را نوسازی کنیم و در متنِ برخوردهایی تازه قرار بدهیم و ایشان را در جوی تازه شناور کنیم، این شخصیّت ها، در شکل و موقعیّتِ تازه ی خود، شخصیّت های داستانی ایرانی خواهند بود \_ چنانکه شخصیّت های بازسازی شده وسیله ی شکسپیر نیز در ادبیّاتِ انگلیس، انگلیسی تلقی میشوند.

رابعه، زن عارفی ست با اعمال شگفت انگیز و غیرقابل پیش بینی. به همین دلیل، هرکس خواسته است شگفت انگیزترین حکایاتِ صوفیانه را ظراحی کند، از شخصیت «رابعه عدویه» مدد طلبیده است. امّا نکته ی شایان توجّه این است که بیشترین اطلاعاتِ داستانی را درباره ی این شخصیّتِ ظاهراً عرب ساخت، عظار نیشابوری به ما می دهد و نه مراجع پراکنده و کم توشه ی عربی، و یا حتی مراجعی به زبان عرب، که تا قرن پنجم، به طور قطع، زبان فرهنگیِ مکتوبِ گروه بزرگی از ایرانیانِ فرهیخته بوده است و به همّت همین گروه نیز ساخت و بافتِ استوار و پویای خود را یافته است.

عبدالرحمان بدوی که رساله یی جوانانه، مدرسه یی، و مختصری هم بازیگوشانه و ساده دلانه درباره ی رابعه نوشته، در تمامی طولی رساله ی خود \_ که گویا پایان نامه ی تحصیلی او باشد \_ در اعتراض است به حکایاتی که ایرانیان درباره ی رابعه ساخته اند، و می جوشد که «این شخصیّت، چون کاملاً واقعی و عرب است و دلائل و مدارکِ کشف نشده و هنوز به دست نیامده ی فراوان در باب واقعی و عرب بودن او وجود دارد، ایرانیان حق نداشته اند درباره ی این شخصیّت، داستان بسازند» غافل از اینکه اگر همین مجموعه حکایات و روایات را که ایرانیان، به زبان عرب و عجم، درباره ی اولیاء رابعه، زادگاه رابعه، زندگی رابعه، ماجراهای رابعه، عملکردهای رابعه، کراماتِ رابعه، سخنان رابعه، عرفانِ رابعه، جنون و از خود بیخودیِ رابعه ساخته اند، از رابعه ی آقای عبدالرحمان بدوی بگیریم، دیگر هیچ چیز، هیچ چیز باقی نمیماند تا این مؤلفِ غیرتمندِ بدوی بگرا بتواند مورد بحث قرار بدهد و درباره اش رساله بنویسد و از شخصیّتِ بی نظیرش عرب عرف نخستین عارف و بنیانگذار نگرش صوفیانه ی اسلامی سخن بگوید.

دربارهی شخصیّت رابعه، در آینده، بیشتر خواهیم گفت، همچنان که دربارهی همین حکایتِ «نور چراغ شاه» و نمونه های متشابه آن.

ما از طریق حکایات و داستانک هایی اینگونه و به یاری شخصیتهای

تثبیت شده و فردیّت یافته یی چون رابعه، ابراهیم ادهم، و منصور حلاّج است که می توانیم به تضّاد عمیق و همه جانبه ی میانِ پیروانِ معدود «چه فرمانِ یزدان چه فرمان شاه» و پیروان کثیر «حتیٰ نور چراغ شاه نیز حرام است و اسبابِ عذابِ روح» پی ببریم و بدانیم که چرا، عاقبت، از پی هزاران سال، گروه دوّم، به حیاتِ عملی گروه نخست پایان می دهد.

### ۱۰۸۹ حکایتِ اسبی در غَلّه ی شاه

عبدالله مبارک، جایی می رفت. وقتِ نماز اندر آمد. عبدالله از ستور فرود آمد تا نماز گند. ستور وی اندر غلّه شد، و آن دیهی سلطانی بود. عبدالله مبارک آن ستور بگذاشت و اندر مِلکِ خویش نگذاشت؛ وقیمتِ آن ستور، بسیار بود.

یادداشت: از نظر موضوعی و محتوایی، این حکایت، متشابه «نور چراغ شاه» (۱۰۸۸) است: اسبی که تصادفاً از غلّه ی شاه خورده باشد، بر صاحبش حرام میشود؛ حتّیٰ اگر آن اسب، بسیار گران بها باشد، و صاحبِ اسب، در نماز بوده باشد آن زمانی که اسب از غلّه ی شاهی، مختصری خورده است.

عبدالله مبارک، به عنوان یک شخصیتِ نمونه در داستانهای صوفیانهی سیاسی، محملِ چندین ماجرای متشابه این بوده است.

بد نیست که زمان حادثه ــ یعنی نگارشِ حکایت ــ را به خاطر بیاوریم: تقریباً در زمانی که استاد بزرگِ حماسه ــ فردوسی ــ شاهنامه مینوشت.

#### ۱۰۹۰ حکایتِ آن سطل

احمد خنبل، سطلی گرو کرد به دکانِ بقالی ــ به مکّه. چون خواست که سطل بازستاند، بقّال دو سطل بیاورد و گفت: هرکدام که از آنِ توست بردار! احمد گفت: مُشکل شد بر من. سطل تورا، سیمْ تورا. بقّال گفت: سطلِ تو این است. تورا می آزمودم. احمد گفت: «نخواهم» و سطلْ بگذاشت.

یادداشت: باز، نمونه یمی ست ناب و منحصر از داستانک های پُرمعنای صوفیانه در مکتبِ تصوّفِ عملی؛ بدون کاستی، بدون بیشی.

مردی چون احمد حنبل، این حق را تنها از آن خداوند میداند که بخواهد صوفی صادق خالص را بیازماید. صفای صوفی به وسیله ی هر بقّالی آزمودنی نیست، هر چند آن بقّال، مُعتمدِ شهری باشد.

نکته های ظریف بسیاری را در این حکایتِ بسیار کوچک می توان یافت:

صوفی، از بندِ تعلق آزاد است. هرکسی وسائلِ زندگیِ خود را، به حس، می شناسد، و با چشم بسته برآن وسائل انگشت می گذارد. صوفیِ حکایت، تنها سطلی را که به همراه داشته نمی شناسد.

صوفي قصّه مىترسد كه حقّ انتخاب، او را به انتخابِ جنسى كه از نظر مادّى پربهاتىر است بكشاند. پس، نيڭ آنكه به كُل، از حق چشم بپوشد تا شكِّ در انتخابِ خوبترپيش نيايد.

به مجرّد اینکه ما، در مقابلِ دو راه قرار میگیریم که یکی از آنهاممکن است ما را به چیزکی بیش برساند، و یا به چیزی که محتمل است متعلّق به ما و حقّ ما نباشد، خوبتر آن است که از هردو راهٔ چشم بپوشیم.

صوفی قصه، اگر مردی تنگ دست و نیازمند نبود، سطلی را که به ظاهر همه ی دارایی اوست، به سکّه ی سیمی به گرو نمی گذاشت. با چنان فقری، چنان گذشتی به راستی گذشت است؛ والا آنکه بسیار دارد اگر از صد سطل و صد سکّه ی سیم و زر

#### ١٠٢ ٥ صوفياندها وعارفاندها

بگذرد از چیزی نگذشته است.

عارفان، از دیدِ مردمِ عادی، همیشه مسأله بوده اند. آن همه صدق و صفا و بی نیازی، چیزی چندان باورکردنی نبوده است. هیچکس به صرافتِ آزمودنِ حاکم بد و ایادیِ حکومتِ بد نمی افتد؛ چرا که همه میدانند که ایشان چیزی برای آزمودن ندارند. وضع شان چنان روشن است که نیازی نیست بیازماییم شان. این صوفی ست که باید بینیم آیا به همان حدّی که می نُماید و افسانه شده است، درستکار هست یا نه.

مردم عادی و دردمند جامعه، گویی به این می اندیشیده اند که اگر روزی زمام امور مملکت به دست این صوفیانِ مدّعیِ نهایتِ صفا، صداقت و خلوص بیفتد، چه خواهد شد. پس دائماً در پیِ آن بوده اند که طلای طهارتِ صوفیان را محک بزنند. صوفی نیز طهارت را برای آنکه پیوسته او را به عنوانِ صوفیِ صافی به امتحان بکشند، انتخاب نمی کرده. با این همه، اگر صوفی، پنهان کارانه در صدد ایجاد حکومتِ آرمانی اسلامیِ خویش بوده، چاره یی نداشته جز اینکه تن به آزمایش و محاکمه ی ضمنی بدهد و در مقابل این محاکمات، همان عکس العملی را بروز بدهد که از او انتظار می رفته: الگوسازیِ مطابق توقع.

در پایانِ داستانکِ «آن سطل» میبینیم که حنبل، گفت و گونمیکند، جدل به راه نمی اندازد، اقدام خود را توجیه نمیکند، در صددِ اثباتِ بیانیِ طهارتِ خویش برنمی آید، راهِ آشتی را هم بازنمی گذارد. همه ی احساسِ خود را در کلمه یی می گذارد و می رود: نمی خواهم.

انسان، در این کلمه، در این جایگاه، چقدر استحکام و اعتبار می یابد. انگار که تمامی ابعادِ شخصیت شکل گرفته و کمال یافتهی احمد حنبل را در آینه ی این «نمیخواهم» می توان دید \_ به شفّافی و وضوح.

و آنگاه، بقال را میتوان مجسم کرد که پس از این واقعه، در باب درستی حنبل، چه ها خواهد گفت و چه ها خواهد ساخت. به همت همین بقال هاست که صوفی، افسانه ی اعصار می شود، و صاحب کرامت و بی نیاز مطلق.

خواننده ی ارجمند را به بازخوانی این داستانکِ زیبا و تفکّر در بابِ ایجاز، زیبایی، و رساییِ بیان آن دعوت میکنم: «مشکل شد بر من. سطل تو را، سیم تو را». بار دیگر، «حد همین است سخن دانی و زیبایی را».

#### ۱۰۹۱ حکایتِ دانه یی خُرما

ابراهیم ادهم گوید: شبی به بیت المقدّس بودم ــ در زیرِ صخره یی. چون پاره یی از شب بگذشت، دو فرشته دیدم، یکی فرا دیگری گفت: کیست اینجا؟ دیگری گفت: ابراهیم ادهم؛ آنکه خدای، درجه یی کم گردانید از درجه های او.

گفت: جرا؟

گفت: زیرا به بصره که بود، خُرما خرید، خُرمایی از آنِ خُرمافروش بر خُرمای وی افتاد، و اوپس نداد.

ابراهیم گفت: به بصره شدم، ازآن مرد خرما خریدم، خُرمایی برگرفتم وبر خُرمای بقّال افکندم، و باز به بیت المقدّس آمدم و اندر زیرآن صخره شدم. چون پاره یی از شب بگذشت، دو فرشته دیدم که از آسمان فرود آمدند. یکی فرادیگری گفت: کیست اینجا؟

آن دیگر گفت: ابراهیم ادهم، که اورا به جای خویش رسانیدند وآن درجهی او به وی دادند.

#### يادداشت

۱ ــ تحلیلِ به تفصیلِ این حکایت را در کتاب «ابراهیم ادهم» از همین تاریخ ادبیّات خواهید یافت.

۲ — ما این شیوه یا ساختمان بیانی را که در حکایتِ «دانه یی خُرما» می بینیم، در بسیاری از حکایات عارفانه نیز می توانیم بیابیم: راویِ ماجرا، در ابتدا، در «فعل حال» قرار می گیرد، چنانکه می بینیم: «ابراهیم ادهم گوید: شبی به بیت المقدس بودم — در زیرِ صخره یی ...» و چون همین راوی، به ماجرا وارد می شود، مشارکت می کند، و نه فقط راوی یا ناظر بل جُزئی از ماجرا می شود، البته ماجرایی که در گذشته اتفاق افتاده و تمام شده، فعل مربوط به راوی نیز به زمان گذشته می رود: «ابراهیم گفت: به بصره شدم، از آن مرد خرما خریدم، خرمایی برگرفتم...».

این ساختمان بیانی، که در حکایاتِ عارفانهٔ بسیار معمول بوده، و

ساختمانی ست ــالحق ــ منطقی داستانی، مدّتهاست که گردونه خارج شده، و متروک و منسوخ ــ بی هیچ علّتِ داستانی معیّن.

البته، در زمان حال، در داستاًنِ نو، این شیوه و شیوه های دیگرِ زمان بندی در فعل، باز باب شده است ـ با کارآمدی بسیار.

یک نمونه ی دیگر این شیوه ی فعل بندی را در همین رساله ی قشیریه می توانید ملاحظه بفرمایید، که ما به شماره ی ۱۱۰۷ آورده پیم: حکایتِ آب خُنک:

«جُنید گوید: روزی اندر نزدیکِ سرّی شدّم. او را دیدم که میگریست...» «جُنید گفت: من آن سفالهای شکسته دیدم...»

۱۰۹۲ حکایتِ خُشک کردنِ جامه

گویند بایزید، با یاری، جامه می شست به صحرا. این یارگفت: جامه به دیوارها فکنیم.

بايزيد گفت: ميخ اندر ديوارِ مردمان نتوان زد.

يارگفت: از درختها فروآويزيم.

گفت:نه، كه شاخه ها بشكند.

گفت: پس چه کنیم؟ براین گیاه ها افکنیم؟

گفت: «نه، که علف ستوران بُود. بر ایشان پوشیده نکنیم» و پُشت به آفتاب کرد و پیراهن بر پشت افکند تا خشک شود.

# چند لحظهی تحلیلی

١ \_ تحليل شيوه ى بيان (= زبان شناسي داستانى)

حکایتِ «خشک کردنِ جامه»، یک «داستانْ مکالمه»ی بسیار کوتاه است به جمیع عناصرِ داستانی. ماجرا فقط به مدد مکالمه شکل میگیرد، پیش می رود و به حالتِ نهایی خود می رسد. مکالمه، راه های حلّ مشکل (= یافتنِ محلّی برای آویختن و

خشک کردن جامه) را دَمادمُ محدودتر میکند، تا جایی که دوستْ میگوید: «پس چه کنیم؟ جامه ها را بر این علف ها بیفکنیم؟» و به ظاهر، دیگر، هیچ راهی باقی نمی مانّد، و در همین لحظه ی انسداد است که راه حلّ صوفیانه مملواز طهارت پیشنهاد می شود؛ یعنی، مثل همیشه، در ابتدا، کار داستان نویس، متمرکز کردن مخاطبِ حکایت است و واداشتنش به تفکر در بابِ چگونگی حلّ مشکل و کشاندنش به یک نقطه ی به ظاهر بُن بست، و اینگاه، بیان و نُمایشِ این مسأله که «صوفی با توجه به مجموعه ی اعتقاداتش، چگونه عمل میکند».

#### ۲ ــ تحلیل تصویرشناختی

حکایت «خشک کردنِ جامه»، از نظر تصویرسازیِ داستانی، معجزه یی کوچک را ماند:

دوتصویربسیار فشرده ی تک جمله یی، در ابتدا و انتهای داستان، مکالمات را در میان گرفته باشد. میان گرفته باشد.

#### تصوير اوّل

«بایزید، با دوستی، در صحرایی، جامه میشست.»

این تصویر، از بسیاری جهات، رسا و کامل است، و به ما میگوید که شخصیّتِ اصلی داستان کیست، شخصیّتِ تابعْ نیز وجود دارد، شخصیّتِ اصلی و تابعْ چه عملی انجام میدهند، مکانِ واقعه کجاست: دو مَردْ در صحرایی نشسته اند و رختْ میشویند.

با كمك اين تصوير، تجسم وضعيّت، در حدّى معقول وبدون نقصٌ مقدور است.

## تصوير دوم (= تصوير آخِر)

«بایزید، پُشت به آفتاب کرد و پیراهن بر پُشت افکند تا خشک شود.»

این تصویر نیز مانند تصویر شروع داستان، حدوداً کامل است. تمام عناصر و سازه های تصویر اوّل را در اختیار دارد، به اضافه ی عمل تازه یعنی خشک کردن لباس در آفتاب.

حال میبینیم که پس از تصویر اقل، هرجمله یی که برزبان شخصیت ها میآید، بخشی از تصویر نخستین را کامل میکند، و یا تصویر نخستین را توسعه میدهد و

#### ١٠٦ ٥ صوفيائدها وعارفائدها

جامميت ميبخشد.

در تصویر نخست، ما نمیدانیم که این صحرا، صحرایی ست در مجاورت یک روستا یا باغ یا فضای محصور. «جامه به دیوارها افکنیم» تصویر را قدری دقیق تر می کند و بر تجسّم ما تأثیر می گذارد: کنار یک دیوار، دشتی ست با جوی آبی، که دو مرد در آنجا رخت می شویند؛ و روز است.

«از درخت ها فروآویزیم» باز هم تصویر را قدری دقیق تر میکند و بر تجسّم ما تأثیر میگذارد: کناریک یا چند دیوار، دشتی ست پُر درخت، با جوی آب...

«بر این گیاه ها افکنیم»، همچنان تصویر را توسعه و جامعیت می بخشد: کنار دیواری، دشتی ست مُشجّر، با جوی آب و گیاهان و علف های روییده بر سطح زمین و ...

اینک، فضا نیز کامل و آراسته، در خدمتِ واقعهی محوری ست.

## ٣\_ تحليل اخلاقى

تحلیل اخلاقی داستانهای صوفیانه، خودبه خود، تحلیل سیاسی نیز هست؛ چرا که هر عمل اخلاقی از دیدگاه صوفی قصه، یک عمل سیاسی ست و ارشادی؛ یعنی از شخصیّتِ داستان، یک اقدام اخلاقی مشبت بروز نمی کند مگر آنکه درباره ی نتایج و تأثیراتِ سیاسی آن تفکّر شده باشد.

در ادبیّاتِ داستانی، برخلافِ زندگیِ واقعی، آنگونه عملِ اخلاقی که در خلوت انجام شود و هیچکس از آن باخبر نشود و عملی باشد بین شخصیّت و خدای شخصیّت، و ارزش آن عمل در پنهان ماندنِ آن باشد، البته وجود ندارد، معنی هم ندارد؛ زیرا به هرحال، داستان نویس، آن عملِ صددرصد خالصانه و پنهان کارانه را به اظلاعِ مخاطبان خوانندگان و شنوندگانِ داستان می رساند؛ یعنی آن را برملا میکند، و برملا میکند تا به اهدافی که دارد برسد.

در مورد داستان های صوفیانه، آشکارترین هدفِ نویسنده، ضدیّت با نظام ستمگر حاکم است و رسوا کردنِ این نظام.

داستانِ «خشک کردنِ جامه»، مثل صدها داستانِ صوفیانه ی دیگر، تعهدّاتِ اخلاقیِ صوفیان را نسبت به مردم نشان میدهد، و نشان نمیدهد تا فقط و فقط صوفی را عزیز کند، بل، به این ترتیب، نامتعهد بودن حکومت را نسبت به مردم و اموال ایشان نیز به خاطرِ مخاطبان می آورد و امکاناتِ مقایسه را پیش روی مخاطبان قرار میدهد.

مسائل بسیار ساده یی مانند «احترام به حریم دیگران» و باز هم محدودتر، «احترام به خانه و دیوار دیگران» را ما در بسیاری از داستان های صوفیانه میبینیم:

«غُتْبه را دیدند که عَرَق از او فرومی ریخت ــ در زمستان.

گفتند: این را چه سبب است؟

گفت: اینجا جایگاهی ست که اندر آن به خدای عاصی شده ام. روزی پاره یی گل از این دیوار باز کردم تا میه مان دست بِدان بِشُست، و از خداوندِ این دیوارْ حلالی نخواستم.»

و حکایتِ ۱۰ ۱۹ بستان العارفین، «حکایتِ آن دیوار»، اوج همین گونه تفکّر یا نگرش است، که نشان میدهد صوفیِ صادق، سایه ی دیوارِ غیر را هم همچون خودِ دیوار، میلکِ غیر میشناسد و استفاده از آن را، بی جواز، حرام میداند آن هم در سده هایی که سلاطین، خانه و باغ و ملک را یکجا تصرّف میکردند.

شعاع نگرش اخلاقی صوفی در این حکایت، از آنرو بسیار وسیع و گسترده است که انسان، طبیعت، و به ظاهر بی اعتبارترین مجزء طبیعت علف را حرمت می نهد، آن هم حرمتی همراه با آگاهی و شناخت.

### ۱۰۹۳ حکایتِ «سبب تقدّم»

یکی از پیران، شاگردی را مخصوص داشتی به اقبال کردنِ بروی. شاگردانِ دیگر، با او اندر این معنی سخن گفتند.

پیر، فرا هریک از ایشان مُرغی داد و گفت: به جایی بَرید که کس نبیند، و بگشید!

هریک به جایی شدند خالی، و مرغ را بکشتند و باز آمدند. این شاگرد باز آمد، و مرغ، زنده باز آورد.

پیر پرسید: چرا مرغ، زنده باز آوردی؟

گفت: فرموده بودی که جایی بگش که هیچکس نبیند؛ و هیچ جای نبود که حق شبحانه نبیند.

آن پیر گفت: به این است که اورا برشما مُقدّم میدارم. غلبه ی برشما حدیث

نملق است وبراوحديثِ حق.

#### معنای بک جمله

یکی از پیران، شاگردی را مخصوص داشتی به اقبال کردنِ بَرْ وِی = یکی از صوفیان، یکی از شاگردانِ خود را به شکلی خاص مورد لطف و محبّت قرار میداد.

# دولمحدى تحليلي

### ١ ــ تحليل شكل شناخني

حكايتِ «سببِ تقدّم»، از نظر شكلى، تشابه كاملى با حكايتِ «خشك كردنِ جامه» (١٠٩٢) دارد \_ گرچه از نظر ساختمان، يكسره متفاوت است.

در «سبب تقدم» نیز «پارهٔ گفتِ» اول و «پاره گفتِ» آخر، ماجرا، موضوع، هدف را، عیناً به گونه ی حکایت ۱۰۹۲ در میان گرفته اند.

حادثه بی واقع شده است ـ بیرونِ حکایت و قبل از شروع حکایت ـ و آن، دلبستگی خاص استاد است به یکی از شاگردان، که اعتراضِ شاگردان را برمیانگیزد. شاگردان، در پارهٔ گفتِ اوّل از استاد خود می پرسند: «سبب این دلبستگی و توّجهِ خاص چیست؟» و در پارهٔ گفتِ پایانی حکایت جواب می گیرند: «این است سبب این امر»؛ و «سبب» یا علّتِ واقعه، میان دو گیره یا دو پارهٔ گفتِ اوّل و آخر قرار گرفته است.

(در حکایتِ ۱۰۹۲ نیز حادثه یی واقع شده، و آنْ شسته شدنِ رخت هاست. حال، مسأله این است که به کجا بیاویزیم این رخت های شسته را؛ و در آخرین جمله، مشکل، گشوده می شود: برپشتِ من.)

چنین شکلی، که ما به کرّات در داستان های کوتاه عارفانه میبینیم، برخوردار از استحکامی ریاضی ست. ذرّه یی بی احتیاطی و عدم دقّت، این شکلِ ناب را مسلماً مخدوش میکند.

در حکایتِ «سببِ تقدّم»، یک ارزشِ شکلیِ دیگر نیبز مطرح است، و آن گسترده سازی برق آسای ماجرا و فضای داستان است.

توسعه بخشیدن به فضای ماجرا، با این سرعت، آن هم تا این حد مدلّل و بدون عیب، کاری ست شگفت انگیز، و نه چندان که به نظر می رسد آسان.

ماجرا، در فضایی بسیار محدود و فشرده \_یک محبره ی صوفیانه \_ شروع می شود، و بلافاصله، به ناگهان، با شگردی به ظاهر ساده، چنان وسیع می شود که گویی ولایتی را در برمی گیرد. اگر به فرض، با نگاهی امروزی، بخواهند این حکایتِ بسیار کوچکِ چندخطی را به فیلمنامه تبدیل کنند، قادر خواهند بود فیلمنامه یی ک ساعته، با پویایی کافی، و از نظر مکانی بسیار متنوع، و در حد معقولی هم کنجکاوی برانگیز و مجذوب کننده به عمل آورند \_ آنگونه که مخاطبِ فیلمِ ساخته شده، در تمام مدتِ تماشا، بخواهد بداند که هدف چیست، نتیجه چه خواهد شد و کاژ به کجا خواهد انجامید.

مُرشد یا پیر، به هریک از شاگردان مرغی میدهد و میگوید: در جایی که هیچکس نبیند، این مرغ ها را سر ببُرّید و بیاورید!

ده یا بیست یا پنجاه شاگرد، هریک مُرغی در بغل، هریک در اندیشه ی موفقیّت، این سو و آن سو، در جستجوی پنهان گاهی که بتوان در آنجا مرغ را سر بُرید...

#### ٢ ـ تحليل اخلاقي

بعضِ اخلاق گرایان، به بیان های مختلف، گفته اند که اخلاق شاملِ آن مجموعه اعمالی ست که اگر فرد، آنها را پنهان کارانه انجام می دهد بتواند در حضور دیگران نیز، بدون شرمساری انجام دهد یا درباره ی آن سخن براند، و آن مجموعه اندیشه هایی ست که اگر به ذهنِ آدمی می آید، صاحبِ آن اندیشه ها بتواند آن را با صدای بلند به اطلاع دیگران برساند و در آن هیچ گناه و فسادی احساس نکنند.

این نوع برخورد با مسائل اخلاقی \_ که البته برخوردی ست سخت محدود کننده \_ تا حدی و از زاویه یی شبیه است به برخورد صوفیانِ عمل گرا با مسأله ی اخلاق؛ با این تفاوت که صوفی، خداوند را مقامی به مراتب بالا تر از اجتماع می شناسد و می گوید که هرعملی که انجام می دهی \_ بسیار ریا کارانه \_ حق ناظر بر آن است، و تو نمی توانی هیچ فکر گناه آلودی را به ذهن خویش فراخوانی و در عین حال مطمئن باشی هیچکس از آن باخبر نشده است و نخواهد شد.

حکایتِ ۱۰۹۳ به سادگی میگوید که به هیچ کجا نمی توان پناه بُرد که در آنجا، خداوند \_ یا دستِ کم وجدان \_ ناظر و حاضر نباشد. بنابراین هرآن فساد که در خلوت میکنیم، در پیشِ چشم های بی نهایت گسترده ی ذات باریتعالی انجام می دهیم، و پیش چشم های تیزبین وجدان خویش؛ و سقوط آدمی از اینجا آغاز می شود که می پندارد در خلوت می توان گناه کرد و بیگناهٔ جلوه کرد.

حکایتِ عامیانه ی بسیار زیبا و اخلاق گرایانه یی داریم که در گذشته، ورد زبانِ پدر بزرگهای ما بود، و من هنوز مکتوبِ آن را در جایی نیافته ام. این حکایت، از بسیاری جهات، منجمله از جهتِ گسترشِ شکلی و اعتبارات اخلاقی، شباهت به همین حکایت ۱۰۹۳ دارد:

مردی صاحب جاه و احترام، تسماییل شدید به دندان فرو کردن در پوست خربزه حس میکرد. میدید که کودکان، فقرا، ولگردان ومردم عادی بیا لذّتی فراوان، پوست هندوانه و خربزه را به نیش میکشند؛ و هوس این کار، سخت بَرَش داشته بود و می فشردش. عاقبت تصمیم گرفت این میل را ارضاء کند و خویشتن را از این وسوسه دائمی، خلاص.

روزی، همسر و فرزندان را گفت که به مهمانی رّوند به خانه ی خویشی. مستخدمان، غلامان و کنیزکان را رُخصت داد که بروند و روزی را شاد و آزاد بگذرانند. مباشران را نیز به کارهایی فرستاد.

خانه، خالی شد.

مرد، خربزهیی آورد، کنار حوض، کنار باغچه، آن را پاره کرد، روی آن را برداشت و دور ریخت، پوستی کلفت و دندان گیر برجای گذاشت، و آنگاه، آن یوست را خواست که به سوی دهان برد، که ناگهان حس کرد از فراز بنام کسی او را مینگرد؛ خجل شد. نگاه کرد و هیچکس را ندید؛ امّا شک به دلش راه یافت. پوست را برداشت و به گُنجی از حیاط رفت که به ظاهر از دید همگان پنهان بود. خواست دندان زَنَد، باز به نظرش رسید که از لب دیوار خانه ی همسایه کسی سرک کشیده است؛ خجل شد. یوست برداشت، به یکی از اتاقک ها رفت، گمان کرد که از پنجره ی مشبک رنگین، کسی اورا مىنگرد؛ خبل شد. پرده كشيد، با دقت، امّا كاملاً بوشيده نشد. برخاست، بوست به انبار بُرد، باز حس کرد که از سوراخی، شاید، کسی او را مینگرد... سرانجام، آبریزگاه را انتخاب کرد که می انگاشت پنجره یی ندارد. پوست را برداشت، به مُستراح برد، بوی تعفّن به جان خرید، خواست به آسودگی پوست را به نیش کشد امّا بالای مستراح، سوراخی بود به اندازه ی چشم آدمی ، مرد گفت: «نکند که از آنجا کسی نگاه کند و آبروی مرا به باد دهد و در بازار و پیش خویشانم فریاد برآورد که چنان مردی را دیدم که در آبریزگاهٔ پوست خربزه گاز میزد»؛ خجل شد. پس، سر در چاهکِ مستراح فرو كرد و خواست كه بسي دغدغه، ينهان از همگان، يوست به دندان كشد، كه ناگاه به خود آمد و به خویش گفت: اگر این عمل که من میخواهم بکنم، به راستی، تا این حد شرم آور است که باید سر تا بُنِ گردن در چاهک مستراج متعفّن فرو بَرّم، از اساس، چرا باید چنین عملی را انتجام دهم؟ عمل، اگر دُرُست است، بگذار جملگیِ مردمان بدانند، و اگر نادرست است، چرا باید کرد؟

افسوس که اینگونه داستان ها از میدانِ عملِ زندگی انسان بیرون رانده شده و الآ، هرکس که در خلوت فساد میکند، فحشاء میکند، رشوه میستاند، باج میدهد، خیانت میکند، و افکاری سراسر آلوده به مغز خویش راه میدهد، از پی برخورد با چنین داستان هایی می توانست، شاید، یک قدم در راه اصلاح خویش و دیگران، و نجات جهان از گندیدگی بردارد.

#### ۳\_یادداشتی دربارهی شخصیت

در حکایت ۱۰۹۳، داستان نویس توانسته است که شخصیّتِ داستانِ خود را صرفاً از طریق ِ «عمل» و نه «توصیف»، بشناساند؛ و این روش، برای مدّتی، در ادبیّاتِ داستانی عصر ما، سخت مورد توجه داستان نویسان قرار گرفت: برجسته سازی شخصیّت در صحنه ی عمل، و نه در گفتار توصیفی.

ادبیّاتِ داستانیِ نو، چندی، شدیداً این گرایشِ یک جانبه را از خود بروز داد که شخصیّت ها در عمل شناخته شوند و نه در وصف و شرح شخصیّت، و این اعتقاد به آنجا رسید که حتّی آوردن صفاتی مانند «خوب»، «بد»، «زشت»، «زیبا»، «تُند»، «کُند» نیز اقدامی ضد داستانی شناخته میشد.

این بُحرانِ «ضد صفت» در ادبیّاتِ داستانی، پس از مدّتی فرونشست؛ چرا که ادبیّاتِ داستانی را در زمینه ها و بخشهایی مجبور به پُرگویی و عمل تراشی.

اینک، داستان نویسان، در اندیشهی ایجاد تعادل بین عمل و توصیف ــفعل و صفت ــ هستند.

در حکایتِ «سبب تقدّم»، ما میبینیم که داستان نویس، هیچ چیز در باب شخصیّتِ اصلی \_ جوانِ مورد توجّهِ پیر \_ نمیگوید و هیچ صفتی را در مورد او به کارنمی برد؛ بلکه جوان را در موقعیّتِ اقدامْ قرار میدهد، و دلیل، خود به خود، از در ونِ اقدامْ بیرون میآید.

تصوّر کنید که نویسنده، اگر به جای این «طرح اقدام»، از زبان پیر، گزارشی در باب صفاتِ نیکِ جوان ارائه داده بود و مثلاً گفته بود: «به این دلیل او را مُقدّم

میدارم که خداترس است و همیشه در اندیشه ی حق، و حتی مرغی را سر نمی بُرد به سبب آنکه بداند که خداوند ناظر است و ... ی کار، گذشته از داستان نبودن، تا چه حد مضحک می شد و بی اثر.

#### ۱۰۹۶ حکایتِ آشنایی

از ابونصر مؤذن شنیدم ـ و او مردی صالح بود ـ که گفت: اندرمجلس بوعلی دفاق ـ آنوقت که در نشابور بود ـ قرآن همی خواندم؛ و وی را اندر حج حدیث بسیار میرفت. آن حدیث ها اثر کرد در من، قصد حج کردم؛ و او را نیز اتفّاق افتاد که همین سال به حج میرفت؛ و من، وی را، اندر آن وقت که به نشابور بود، خدمت بسیار کرده بودم و اندر مجلس های وی قرآن خوانده بودم. روزی او را دیدم که اندر بادیه همی آمد و خواست وضو کند، و چون از وضو فارغ شد آفتابه یی که در دست داشت فراموش کرد. من آفتابه برگرفتم، چون به رخل رسید، آفتابه نزدیکِ او بنهادم. گفت: «خداوند پاداش خیرت بدهد!» و دیری در من نگریست چنانکه گفتی مرا هرگز ندیده است، و گفت: تورایک باردیده ام. توکه یی؟

گفتم: فریاد از تو! چندین وقت با توصحبت کردم، و از مَسْکنِ خویش بیامدم و مال و فرزند فروگذاشتم به سببِ تو، و اندر این بیابان ماندم. اکنون تومیگویی که «تورا یک بار دیده ام»؟

## يادداشت تحليلي

در باب «فرا رفتن از خویش»، «فرونهادنِ خود»، «بیخودی از خویش»، «قطع ارتباط با جهانِ مادّیِ پیرامون به هنگام لزوم»، «بُریدن از خلق و چوعنقا قیاسِ کار گرفتن» و «در خلوتِ حق پر و بال گشودن»، سخن بسیار رفته است. آنچه اهمیّت دارد و صوفیانِ سیاسی را از غیرسیاسی جدا میکند، به کارگیری این قدرت است درراهِ ایجاد و توسعه ی عدالتِ اجتماعی.

حكايتِ «آشنايي»، مستقلاً احتياج چنداني به تحليل ندارد. در موارد تطبيقي و

مقایسه یی باز به آن اشاره خواهیم کرد. حرف، یکسره برسر همان خلوص و از خویش فرا رفتنِ صوفی ست. اگر صوفی به این حد برسد، خودی و بیگانه نشناسد، در بندِ مقام و موقعیت نباشد، البته شایستگی رهبری و حکومت را نیز خواهد یافت.

گفتنی ست که حکایتِ «آشنایی»، نوعی «شرح شخصیّت» است در خطِّ استوارسازیِ شخصیّت داستان، و بیش از آنکه یک داستانِ کامل باشد، یک «قطاع داستانی» ست در وصف بوعلی دقاق، و زمینه سازی ست توسّط داستان نویس جهت قبولاندن اینگونه مُرشدان، و قید این مسأله که اگر ایشان، به ظاهر، مردمان را نمی بینند و به ایشان اعتنایی ندارند، نه از سر عُجب و خودباوری ست، که به دلیلِ بی خویشتنی ست و پرواز معنوی. به دنبالِ این مُرشدان، بی توقعی، باید رفت — تا پایانِ جهان.

در حکایاتِ صوفیانه، یک مجموعه اشیاء و موجودات، دارای بار منفی شناخته شده اند، مانند سگ، گربه، لجن، و همین آفتابه. توسّل به آنها، همیشه، در این داستان ها انجام میگیرد تا حدِّ افتادگی صوفی مرید را نشان بدهد.

داستان نویس، همچنین، با به کار گرفتن واژه هایی نظیر «مسکن»، «مال»، «فرزند» و «بیابان» می کوشد نشان بدهد که کار صوفی همه آن نیست که صوفی منش باشد، بل صوفی روش بودن، اساس تصوف است؛ و صوفی روشان چنان اند که در راو هدف و آرمان خویش از همه چیز و مهم ترین چیزها: مسکن، مال، فرزند، می گذرند و خود را آواره ی بیابان های زندگی می کنند، و برای ایشان، الزاما، پاداشی این جهانی هم مقدر نشده است — حتی به قدر شناخته شدن و مورد تفقد و تقدیر قرار گرفتن. حرف از «سرباز بی نام و نشان یک اندیشه ی متعالی بودن» است؛ از همه چیز، بی توقع، گذشتن. و این خصلتِ اساسی هر انقلابی راستین است.

مخاطبِ حکایتِ «آشنایی»، حال عاشق دلسوخته یی را حس میکند که عمری، شیفته وش، در حضور و در خدمتِ معشوق بوده است، و سرانجام، در لحظه ی نیاز، از معشوق شنیده است که؛ «کیستی و از کدام دیاری؟».

مخاطب، ممکن نیست که با اندوه ِ چنین عاشقی هم اندوه نشود. آنگاه به یاد می آورد که: اندوه، بهترین ابزارِ صیقلِ روح است.

#### ۱۰۹۵ حکایتِ حدِّ پوشیدگی

روزی مجنید نشسته بود و زَنِ وی نزدیکِ وی بود. شِبلی از درْ درآمد. زنْ خواست که خویشتن بپوشاند، مجنید گفت: باش، که او را از تو خبر نیست. مجنید، سخن همی گفت، که شبلی فرا گریستن ایستاد. مجنید، فرا زن گفت: اکنون آندر سِترْ شو، که شبلی به هوش آمد.

یادداشت: لطفاً به حکایت ۱۰۷۷ (حجاب) از «شرح تعرّف بخاری» نظری بیندازید، و آنگاه به ۱۰۸۳ (حجاب) از همان «شرح تعرّف» و تحلیلی که بر ۱۰۸۳ ارائه داده پیم. در مُقدّمه ی «عارفانه ها و صوفیانه ها» نیز به مسأله ی واقعی و غیرواقعی بودنِ شخصیّت های حکایاتِ صوفیانه اشاره کرده پیم.

در جای دیگر، باز، به جانب این مسأله و این حکایت میگردیم.

### ۱۰۹٦ حکایتِ دومَن گندم

غمربن احمد گوید: شنیدم که قحط بود و مردمان همی مُردند از گرسنگی. ابوعبدالله تروغبدی اندر خانه شد و مقدار دومّن گندم یافت. گفت: «مردمان از گرسنگی میمیرند و اندر خانه ی من دومّن گندم باشد» و در شورید و هرگز به هوش نیامد مگر به وقتِ نماز. فریضه بگزاردی و بازآن حال شدی، و برآن حال همی بودی تا فرمان یافت.

# به یادآوری فهرستی از ویژگی های داستان های عارفانه، که در این حکایتِ کوچک، محسوس است

۱ ــ صوفی قصّه، احساس عمیق همدردی نسبت به مردم عادی دارد.

(کُل حکایت، در خدمتِ تبلیغ آین ویژگی ست.)

۲ ــ صوفي قصه، گرفتار شوریده حالی و آشفتگی به خاطر دردمندان، ستمدیدگان و گرسنگان است.

(عبدالله تروغبدی اندر خانه شد، مقدار دو من گندم یافت، گفت:

«مردمان از گرسنگی میمیرند و در خانهی من دو من گندم باشد» و در شورید و هرگز به هوش نیامد...)

۳ ـــ مرگ آشنايي صوفي قصه، و در اراده ی خویش داشتنِ مرگ به گاهِ ضرورت.

(... عبدالله، به هوش نیامد مجز به وقت نماز. وقتِ نـمـازْ به هوش آمد، فریضه گذاشت، و باز از هوش برفت و همانطور ماند تا مرگِ او فرارسید.)

٤ ــ اعتقادِ صوفي قصه به زیستن عارف و صوفی ــ به عنوان نیروی راهبر و راه نُمای جامعه و الگوو نمونه ــ در دست تنگی و فقر مادی.

(عبدالله گفت: «مردم از گرسنگی میمیرند و در خمانه ی من دو من گندم هست» و از هوش برفت...)

۵ ــ نفرتِ صوفي قصه از پس اندازهای مادّیِ فردی؛ و پس انداز فردی و احتکار را به یک معنی گرفتن.

(شاهد، قبلاً آورده شد.)

٦ \_ ایمان راسخ صوفی به خدای اسلام و اصول اسلامی.

(عبدالله از هوش رفت، وقتِ نماز به هوش آمد، نماز خواند و باز از هوش رفت تا بمُرد.)

۷\_اعتقادِ راسخ صوفیِ قصّه به انجام فرائض دینی در شرایطی که هیچ مانع مقبول و منطقی وجود ندارد.

(دیدیم که عبدالله، بین دو بیهوشی نمازش را خواند.)

٨ \_ اعتراض هميشگي صوفي قصه به حكومت؛ چه پنهان چه آشكار.

(قشیری میگوید: خشکسالی، امری ست طبیعی، با آن درگیر نمی توان شد؛ امّا قحطی حاصل از خشکسالی، و مرگ مردم از گرسنگی، امری ست سیاسی، و مربوط است به نظام ستمگری که تماماً در اندیشه ی آسایش و آینده ی خود است و نه در اضطرابِ فردای مردم و نگهداشتِ چیزی برای فردای ملّت. از نظر صوفی، پس اندازِ فردی عیب است و حرص، نه پس انداز ملّی و آینده نگری حکومتی.)

۹ \_ صوفی قصه، ارتکابِ خطاهای بسیار کوچک نسبت به مردم را از گناهان بزرگِ نابخشودنی میداند.

۱۰ صوفی قصه، مرگ و شهادت را به زیستن با شرمساری ترجیح میدهد.
 (... و بر آن حال همی بودی تا به جهان باقی شتافت.)

•

خواننده ی ارجمند ملاحظه می فرماید که یک «داستانک» یا حکایتِ بسیار کوچک و چهار خطّی عارفانه، مستقیماً و بدون هیچ شکّ و شُبهه یی، بار یک مجموعه ی بزرگ از اعتقادات و مسائل انسانی ـ سیاسی ـ انقلابی را به دوش می کشد؛ مسائل و اعتقاداتی که در همه حال، مدنظر صوفیِ سیاسی اندیش بوده است. درمانده و محتاج ترخم آنها که گمان می کرده اند و می کنند که تصوف، مکتبِ خمودگی بوده است و بُریدگی از جامعه و لاقیدی و بی بند و باری و اعتیاد و بی مهری نسبت به دردمندان...

lacktriangle

ما، در آینده، به هنگام سخن گفتن از داستان های استاد سخن سعدی \_\_بالاخص حکایتِ قشیری خواهیم پرداخت\_عمدتاً از نظر فنّی و ساختاری.

۱۰۹۷ حکایتِ آن صد دِرَم

روزی ابوعبدالله رودباری بر اثرِ درویشان همی رفت، و عادتِ وی آن بودی که بر اثرِ درویشان رفت، و عادتِ وی آن بودی که بر اثرِ درویشان رفتی. بقالی زبان اندر ایشان گشاده بود که: «این حرامْ خوارگانند» و آنچه بدین ماند.

پس این بقال گفت: یکی از این صوفیان صد درم از من وام خواست، وباز

نداد. ندانم او را كجا جويم.

درویشان، چون اندر آن دعوت شدند، ابوعبدالله رودباری، خداوندِ سرای را گفت: صد درم بیار۔ اگر خواهی که دلِ من ساکن شود.

این مرد از مُحبّان بود. اندر وقت درم بیاورد.

ابوعبدالله، یکی از شاگردان را گفت: این برگیر و به نزدیکِ فلان بقال برو و بگو این صد درم است که آن صوفی از تو وام سند، و اندر این تأخیر که افتاد او را عذری بود و باید که عذر بپذیری.

مرد، آن صد درم بگزارد.

درویشان، چون از دعوت بازگشتند و به دکّانِ آن بقّال بگذشتند، بقّال ایشان را مدح کرد و گفت: «ایشان سبّدان باشند، و پارسایانند، و نیکانند...» و آنچه بدین ماند.

# یک یادداشتِ کوتاهِ تحلیلی

بار دیگر، با یکی از قرینه سازی های زیبا و بسیار حساب شده یی که ویژه ی داستان های عارفانه ی ناب است روبرو می شویم؛ با همان شیوه ی شکل سازی که آن را گازانبری نامیده ییم: ارتباطی منظم و دقیق \_ از نظر اندیشه، شیوه ی بیان، زبان و واژه کاری، هدف، حرکت و معنا \_ میان پاره گفتِ اوّل و پاره گفتِ آخر حکایت:

# باره گفتِ اوّل

روزی ابوعبدالله بر اثر درویشان همی رفت، و عادتِ وی آنبودی که بر اثرِ درویشان رفت، و عادتِ وی آنبودی که بر اثرِ درویشان رفتی در ویشان رفتی در ایشان گشاده بود که «این حرام خوارگانند» و آنچه بدین ماند.

## ماره گفتِ آخِر

درویشان چون از دعوت بازگشتند آویه دکانِ آن بقال بگذشتند، بقال ایشان را مدح کرد و گفت: «ایشان سیّدان باشند، و پارسایانند، و نیکانند» و آنچه بدین ماند.

از نظر کاربُرد دقیق زبان و واژه کاری، میبینیم که بیش از ده کلمه از پارهٔ گفت نخست، عیناً در پاره گفت پایانی تکرار شده است، مانند «درویشان»،

«بقّال»، «این و آن»، «مانَد»…

چهار کلمه ی اساسی و محوری هم که در پاره گفت اوّل آمده، در پاره گفت اخر، ضدِ آنها آمده بنا به نیاز و طرح ظریفِ حکایت: در مقابلِ «در ویشانْ می رفتند»، «در ویشانْ بازگشتند» آمده است. به تعبیری، زندگی، یک آمد و رفت است، یک مهمانی، یک دعوت. در مقابلِ «زبان اندر ایشان گشاده بود» (به معنایِ ذَمِّ ایشان می گفت)، «مدح ایشان می گفت» آمده است؛ و صوفیِ سیاسی، همیشه گفته است که توده ها چنین اند، و با این وجود، باید که دوست شان داشت، و خدمت شان کرد، و رُشدشان داد، و به راهِ راست آوردشان. در مقابلِ «حرامْ خوارگانند»، داستان نویسِ چیره دست ما نهایتِ هوشمندی را به کار گرفته و راهِ غلقِ غریب را پیموده و «سیدانند، پارسایانند، نیکانند» را نشانده است تا نشان بدهد که بقّالْ صفتانِ روزگار، چون دَمِ شان دیده شود، حقّا که سنگِ تمام میگذارند و قدری هم بیش. خوبی را از کیسه ی خود که نمی بخشند که بیمناکِ زیان باشند. برای انسانِ بقّالْ صفت، بقولاتْ مسأله است نه معقولات و معنو بّات...

«و از این قبیل حرفها» را در زبان فارسی، به ده ها صورت می توان گفت. قُدما، در موارد بسیار هم، از تکرار پرهیز می کرده اند و آن را زشت می پنداشته اند و دال بر کم توشکی نویسنده؛ امّا در این حکایت می بینیم که تکرار کامل «و آنچه بدین ماند» تا چه اندازه حکایت را عمیق، زیبا و پُرمعنا کرده است.

«آنچه بدین مانک»، فرقش با عبارتِ «و از این قبیل» این است که در شکل اوّل، دستچینی در کارنیست. بقال، هرآنچه را که شبیه این دشنام بوده بر زبان می آورده، چه دّه، چه صد، چه هزار؛ امّا «از این قبیل» یعنی چند دشنام دیگر به همین گونه. پس «آنچه بدین مانک» پُربارتر است و کامل تر، و تکرار آن در پایانِ پاره گفتِ آخریب به عنوانِ آخرین عبارتِ حکایت استحکام شخصیّتِ بقالِ حکایت را به حدّ اعلا می رساند.

## ۱۰۹۸ حکایتِ روزیِ هردست

ابوسلیمان گوید: شبی سرد اندر محراب بودم، و از سرما آرامم نبود، و من یک

دست پنهان کردم از سرما و دیگر دست فرابیرون نگه داشتم.

اندر خواب شدم، هاتفی مرا آواز داد که یا با سلیمان! آنچه روزی این دست بود که بیرون کرده بودی، آن نیز روزی خویش بیافتی.

سوگند خوردم که هرگز دعا نکنم، مگر دو دست بیرون کرده باشم ــ به سرما و گرما.

## عنصريابي وتحليل ساختاري

در مقدمه ی این کتابچه گفتیم که ما باید برای داستانه ایی که بسیار کوتاه هستند همچون نمونه ی بالا و عمده ی عناصر اساسی داستانی را نیز در خود دارند یعنی مانند لطیفه، مَثَل یا مئل نیستند که محروم از یک یا چند عنصر اساسی مانده باشند نامی مناسب انتخاب کنیم. انتخاب نام، اشاره را آسان میکند. به همین دلیل، تا یافته شدن نام شایسته، اینگونه داستانهای به تقریب جامع الشرایط را داستانک مینامیم همانگونه که مَثَل های بسیار کوتاه را متلک نامیده اند.

داستانکِ عارفانهی «روزیِ هردست»، از آنرو، به راستی، کم نظیرو ناب است که با همهی کوچکی و فشردگی، جمیع عناصر اساسی داستان را درخود دارد، و این عناصر را هم به دُرُستی، و در راستای خواسته های خود به کار گرفته است.

شخصیّتِ حکایت، ابوسلیمانِ عارف است، که عطف به همین حکایت متوجه می شویم که زمانی، از نظر قدرت اراده و کفّ نفس، نِقاطِ ضعفی داشته، و نیز خودخواهی ها و راحت طلبی هایی، که اینک آنها را ندارد؛ یعنی ابوسلیمان، در همین حکایتِ کوچک، شخصیّتی ست ویژه، پویا، دگرگونی طلب، رُشدیابنده، صادق، پارسا، خودشناس و واقع بین.

موضوع، دگرگونی مردی ست که ظیّ ماجرایی پی به تن خواهی و رفاه طلبی خود می برد، و با پیمانی خویشتن را نجات می دهد.

محتوای حکایت، طبیعتاً و به وضوع عارفانه ـ اخلاقی ست.

فضای عینی داستان، با زیبایی، به این ترتیب ساخته شده: «شبی سرد ...و از سرما آرامم نبود...»

این فضا، که تنها به کمک شش کلمه ساخته شده در تمام طول داستان از آغاز

تا انجام، حاكم است و لازم و تعيين كننده.

در باب فضای حسی حکایت در جای دیگری سخن خواهیم گفت.

زبانِ حکایت، برخوردار از عناصر زبان عارفانه است و از این لحاظ پُختگی و استحکام لازم را دارد: «هاتفی مرا آواز داد... آنچه روزیِ این دست بود... اندر محراب بودم... هرگز دعا نکنم...».

حركت، در خدمت ساختمان داستان، محسوس و ملموس است. در اين حكايت، لااقل، دو نوع حركت را مى توان يافت:

الف \_ حرکتهای عینی و جسمانی لازم: دستی را درقبا پنهان کردن، از سرما لرزیدن، از رؤیا به عالم واقع بازگشتن.

(این حرکات، همچنان که گفتم، برای پیشبرد اهدافِ حکایت کاملاً لازم است، و همین لزوم، اساس و معنای حرکتهای داستانی را میسازد.)

ب ــ حركـتِ بُنيادي شخصيّت: از شخصيّتي نـاتـوان و به خويش انـديش به شخصيّتي توانا و محكم تبديل شدن.

دو تصویر داستانی ظریف و زیبا در حکایت وجود دارد:

نخست، تصویر مردی درویش که لرزان و آهسته، یک دست در خرقه فرو میکند تا آن را مختصری گرم کند، و با دستِ دیگر، برافراشته ، دعا خواندن را ادامه میدهد. این، تصویری ست خاص و منحصر، که در ادبیّاتِ داستانیِ عارفانه، همانندِ آن را من نیافته ام.

دوم، تصویر مردی که علیرغم مقاومت و میلِ به مقاومت، سرانجام به خواب می رود.

حکایت، ساختمانِ ساده ی دومحوری دارد مشروط برآنکه صاحبِ ندا را، حتی اگر وجدان ابوسلیمان باشد، موجودی مستقل از ابوسلیمان فرض کنیم.

حکایت، بافتِ نسبتاً ریزی دارد با نقش محرابی.

این مجموعه عناصر اساسی، چنانکه مطالعه ی مکرر حکایتِ «روزی هردست» به ما نشان میدهد، چنان درهم ادغام شده اند و به یکپارچگی رسیده اند که جدا کردن مصنوعی آنها نیز نمی تواند حکایت را از وحدتِ ساختمانی بیندازد و آن را در ذهن مخاطب به اجزائی مستقلِ از هم تبدیل کند؛ با این همه، ما، عناصر اساسی این حکایت کوچک را استخراج کردیم تا نمونه یی باشد برای داستانک های عارفانه ی بعدی.

#### ۱۰۹۹ حکایتِ خوراکِ حلال

جنید گوید: روزی حارث به من بگذشت. اثر گرسنگی در وی دیدم. گفتم: یا عَم! اندر سرای رویم تا چیزی خوریم.

گفت: نیک آمد.

اندر سرائ شدم و چیزکی طلب کردم تا نزدیکِ وی بَرَم. اندر شب ما را از عروسی چیزی آورده بودند. فرا نزدیکِ وی بُردم و لقمه یی اندر دهان نهاد و از این سوی دهان به آن سویِ دهان همی بُرد تا به دیری. پس برخاست، آن لقمه در دهلیز بیفکند و بیرون شد.

پس، از آن، از وی پرسیدم. گفت: مرا گرسنه بود، خواستم که تو را شاد گردانم و دلِ تو نگاه دارم؛ لیکن میانِ من با خدای نشانی ست، که هیچ طعام که اندر وی شبهت بود به گلوی من فرونشود؛ و هرچند کوشیدم فرونتوانستم بُرد. آن طعام، از کجا بود؟

گفتم: «از سرای خویشاوندی آورده بودند» و گفتم: امروز اندر سرای شویم! اندر شدیم و پاره یی چند نان بود بیاوردم، و بخورد.

گفت: چیزی که آری پیش درویشان، چنین آر!

•

یادداشت: در بابِ «الگوسازی صوفیانه» و «خصلتهای افراد سازمان رهبری صوفیه» یا به زبان سیاسی امروزعصرما، نه فقط رهبری بل «گروه پیشگام» در جنبش صوفیه، پیش از این گفته پیم و در پایانه ی نهایی جنبش صوفیانِ عمل گرا نیز خواهیم گفت. داستان های عارفانه و صوفیانه، تدریجاً، چهره پی از رهبری و پیشگام میسازند که جالبِ اطمینانِ مردم است. در آن روزگار، آنچه مسلمانان را می آزرده به شدت تضادِ منش و روشِ افراد وابسته به حکومت بوده با دستورهای دینی و خواسته های بنیادیِ اندیشه ی اسلامی و کلام خدا در قرآن. مردم به رأی العین می دیدند که جلوه های روحانیّتِ وابسته به سلطنت بر منبر، همراه است با «آن کار دیگر در خلوت»؛ و به همین

دلیل بود که جنبش صوفیه، جنبشی یکسره مردمی احساس می شد و وابسته به ستمدیدگان و در راه اهداف و آرمانهای پنهانِ ایشان؛ چرا که شعارهای رهبری این نهضت را، عوام، تنها می توانستند از طریق قصه ها، داستان ها و مَثَل ها دریابند و نیز از طریق تفسیرها و تحلیل هایی که از این آثار به عمل می آمد؛ و داستان ها، حکایت ها و مثل های صوفیانه، غالباً، و یا لااقل تا پایان قرن پنجم و نیمی از قرن ششم، حامل خصلت ها و ویژگی های شخصیتی و اقداماتِ بزرگان صوفیه بود، و ایشان نیز الگوی طهارت، حلال خواری، کف نفس، پاک چشمی، استقامت، بی نیازی و مانند اینها بودند.

پس، تقابل دو نیرو، از طریق داستانهای صوفیانه، به خوبی احساس میشد و مُنتقل، و دیگر حرفی نبود جز اینکه آیا ممکن است کسانی با این همه طهارت و صداقت، جای کسانی با این همه نادرستی و رذالت را بگیرند؟

در این حکایت، این تنها حارث به عنوان یکی از بزرگان صوفیه نیست که حلال خواری، ایمان و طهارتِ منحصر به فردش احساس می شود؛ بل، نیز، مجنید است جنید، که آشکار می شود، باز هم به عنوان یک رهبرِ صوفی و قدراندازی از قلندرانِ طریقت، در خانه ی خویش، علی القاعده، چیزی برای خوردن نداشته است مجزنانِ خالی؛ چرا که در ابتدا می گوید: «خوراکِ نسبتاً خوبی (= چیزی) در خانه داشتم که ما را از عروسی آورده بودند» و به این ترتیب نشان می دهد که اگر «چیزی» داشته اند نه از خودشان، که «ولیمه» یا حتی «بویانه»ی عروسی همسایگان بوده است؛ چیزی، دیگران، پخته بوده اند که چون عطر و بویش فضای اطراف را گرفته بوده، بنا به شنت، می بایست که به خانه های نزدیک بفرستند. از این که بگذریم می بینیم که علی الاصول در خانه ی جنید و مجنیدواران، «پاره یی نان» بوده است و بس، و «اگر چیزی پیش در ویشان آرند، چنین آرند».

بار دیگر، از نظر ساختاری، می بینیم که راوی صاحب منزلتِ یک حکایت، گرچه آن حکایت درباره ی دیگری باشد، خود نیز در آن حکایت نقشی تعیین کننده داشته است و ضرورتِ حضور.

#### ۱۱۰۰ حکایتِ سگِ امیر

حاتم آصم گوید: شقیق توانگربود و جوانمرد، و با جوانان رفتی؛ و علی بن عیسی بن ماهان امیر بلخ بود و سگِ شکاری دوست داشتی. سگی گم شد او را. گفتند که نزدیکِ مردیست؛ و آن مرد همسایه ی شقیق بود. او را بیاوردند و بزدند. مرد به سرای شقیق شد و به وی پناه بُرد. شقیق به نزدیک امیر شد و گفت: دست از این بدارید، که سگ من دارم و تا سه روز دیگر باز آورم.

مرد را رها کردند.

شقیق بازگشت\_اندوهگن ازآنچه گفته بود.

چون سه روز بگذشت مردی از بلغ غایب بود باز آمد سگی یافته بود ــ قَلاّده بر گردنِ وی. گفت: به هدیه نزد شقیق بَرَم که او مردی جوانمرد است.

سگ، نزدیکِ شقیق آورد.

شقیق نگریست، سگِ امیر بود. شاد شد و سگ به نزدیک امیر بُرد و از آن ضمان بیرون آمد و بیداری وی پدیدار آمد و تو به کرد.

# تحليل تَاريخي

شقیق عارف را به عنوان «الگو» و «نمونه» می شناسیم. او از عارفانِ عمل گرای سیاسی اندیش هدف دار است، و همین برای ما کافی ست؛ چرا که تا این لحظه، حدوداً، با پنجاه شخصیت نمونه همچون او آشنا شده پیم و اعمال و عکس العمل هایشان را شناخته پیم.

حال، برای درکِ اعتبارِ حکایتِ «سگِ امیر»، در نخستین قدم، باید با وضعیّتِ تاریخیِ علی بن عیسی بن ماهان آشنا شویم و یا با شخصیّتی که تا پایان قرن پنجم، تاریخ نویسان، روایتگران و داستان نویسان از او ساخته اند و شخصیّتی ست یکدست، استحکامِ کافی یافته، شکل گرفته، و متّکی به یک مجموعه واقعیّات. شناختِ علی بن عیسی بن ماهان در موضع و موقعیّتِ تاریخی اش، حکایتِ «سگ امیر» را برای ما میگشاید و حل میکند ـ تا حد زیادی.

على بن عيسى بن ماهان، مردى ست عرب امّا از آن اعرابٍ تا بُنِ دندان مسلّح به

سلاج کینه علیه ایرانیان، و از وابستگان به دربار هارون الرشید و از نزدیکانِ او (در قرن دوم هجری)،

هارون، او را به ولایتِ خراسان منسوب کرد؛ و نه برحسبِ تصادف، بل دقیقاً با آگاهی بر اینکه به خراسانِ ایرانیان کسی را باید فرستاد که قلبش از نفرت مالامال باشد، و برود تا از مردم دلاور و استقلال طلب و یک دنده ی خراسان کین ستانی کند و به آزار بیرحمانه ی آن کسانی بیردازد که همه گاه، شب و روز، پنهان و آشکار، در راه و اندیشه ی رهایی از شُلطه ی عرب بوده اند همانقدر که شیفته ی بُن مایه های فرهنگ و اندیشه ی اسلامی و دانگ گذار بر سر این فرهنگ.

علی بن عیسی، از سردارانِ نامدارِ هارون بود؛ مرد رزم و بزم: اهل شکارِ انسان و جانورانِ وحشی، و بزمش، شکار خراسانیان بود و کوبیدن ایشان.

نکته ی تاریخی و بسیار ظریف اینجاست که هارون، علی بن عیسی را بعد از فضل برمکی به حکومتِ خراسان مینشاند، و چنانکه در نوشته های متعدّد آمده است: «علی ابن عیسی ابن ماهان، در حق مردم خراسان، تعدّی و ظلم بسیار کرد».

همانگونه که شقیق، همچون حاتم و شبلی و شفیان و بسیاری دیگر، الگوی یک عارفِ عمل گراست و به همین دلیل، به کار داستان نویس مبارز و آزادیخواه زمان خود میخورد، همانطور هم علی بن عیسی الگوی تمام عیار یک ضد ایرانی ضد آزادی ضد صوفی ست، و به همین دلیل به کار داستان نویش می آید.

پس، تقابل، تقابلی داستانی و منطقی ست؛ امّا نه در اوج تضاد و شخصیّت، بل در مسیر تضاد. شقیق، در این حکایت، هنوز به آن مقامی که باید برسد نرسیده است، هنوز زمان و زمانه را به تمامی ادراک نکرده است، هنوز راهِ خود را به درستی نیافته است و بر سر زندگی خود قماری بزرگ و پُرمعنا را آغاز نکرده است. تقابل، راه گشاست و به توبه وادارنده و زیر و روکننده و از شقیق توانگر، شقیق عارف سازنده.

علی بن عیسی بن ماهان، روایات میگویند که کارش این بود که مردم دردمند و دست تنگ خراسان را غارت کند، آجناس غارتی را گرد آورد، گرد آمده ها را منصفانه قسمت کند و بخشی چشمگیر از آن را به پیشگاه خلیفه بفرستد تا بقای خود را در مقام حکومت خراسان و کشنده ی خراسانیان پایدار کند.

خلیفه، امّا، مانند بسیاری از حکّام، فقط به منافع کوتاه مدت خود نمی اندیشد، بل منافع درازمدّتِ خود را هم مدّنظر دارد؛ و از این روست که سرانجام، فریادهای دردمندانه و خشم گنانه ی مردم خطّه ی مَردْزای خراسان، به گوش کم شنوای خلیفه

می رسد و فرمانِ برکناریِ علی بن عیسی را صادر میکند، و خود، حتیٰ، شاید به قصد دلجویی، برای گوشمالیِ نُمایشیِ وی، راهیِ خراسان می شود.

واقعیتِ تاریخی و سیاسی، امّا این است که معمولاً، حکّام و سلاطینِ عاقلِ عاقبِ عاقبِ عاقبِ تادیش، مردانی چون علی بن عیسی بن ماهان را چنان نمی کوبند که دیگر ترمیم پذیر نباشند. سرداران ستمگر، چراغ قصر سلاطین اند، و شرط عقل، از برای زمانِ تاریکی نگه داشتن چراغ است. قاتلانِ حرفه یی، عصای دستِ استبداد گرایانند. می نهند تا به گاهِ نیاز، باز به کارشان گیرند. جنگجو، گاهی، سپر را زمین می گذارد؛ امّا دفن نمی کند؛ و چنین است که می بینیم، بار دیگر، به هنگام بروز اختلاف میان دو فرزند هارون \_ امین و مأمون \_ علی بن عیسی بن ماهان به سرداری لشکرِ امین می رسد و به مقابله ی با سردار بزرگِ خراسان \_ طاهر ذوالیمینین \_ می رود، و همچنان که رؤیای هر ایرانی خراسانی ست به دست طاهر ما کشته می شود (یک و نود و پنج هجری).

داستان ها و روایاتِ چندی در باب مقابله ی حمزه آذرک (یا حمزه ی خارجی) با علی بن عیسی بن ماهان، آن زمان که امیر خراسان است، وجود دارد، و قیام حمزه بر این سردار عرب و برخوردهای ایشان، که به علّتِ کشته شدن حمزه آذرک، بافتی سوگوارانه دارد و می تواند دست مایه ی نمایشنامه نویسان، فیلمنامه نویسان و نویسندگان داستان های تاریخی باشد.

انسان، پس از مطالعه ی تاریخها و تاریخ واره هایی که در باب زندگی و ماجراهای فضل برمکی، حمزه آذرک، علی بن عیسی بن ماهان و طاهر ذوالیمینین وجود دارد، به این باور می رسد که داستان نویسی پُرشور و مؤمن و عاشق وطن و شیفته ی آزادی، این داستان را ذرّه فرّه طرّاحی کرده، نوشته و به کمالِ ممکن رسانده است. من اینطور حس می کنم که لحظه ی سقوطِ ابن ماهان به دست طاهر، یکی از زیباترین لحظه های داستانی یا خاطرات تاریخی ملّتی ست که هرگز با زور و زورمداران کنار نیامده است.

به این ترتیب می بینیم که پس از تحلیل تاریخی بسیار کوتاهی از شخصیت ابن ماهان، حکایت «سگ امیر»، معنای راستین و ژرف خود را می بابد، و ما، باز، چهره ی خورشیدی مردی از سرزمین عرفان سیاسی و انقلابی را می بینیم که در برابر مردی از سپاه ستم، قد می افرازد و همچون سپری بسیار مقاوم میان ابن ماهان و آن مرد بی گناهٔ قرار می گیرد و به نجات جان یکی از مردم عادی برمی خیزد، و در این راه، خود، به اوج گیری روح می رسد.

## ۱۱۰۱ حکایتِ آب خُنک

جنید گوید: روزی اندر نزدیکِ سَرّی شدم. او را دیدم که همی گریست. گفتم: چرا میگریی؟

گفت: کودکی آمد و گفت: یا پدر! امشب گرم شبی ست. این کوزه برآویز تا سود شود!

خوابم گرفت. به خواب دیدم کنیزکی، که چنان نباشد به نیکویی، از آسمان فرود آمد. گفتم: تو کرایی؟

گفت: «آن را بودم که کوزه برنیاو یخت تا آب سرد شود» و آن کوزه برگرفت و بر زمین زد.

جنید گفت: من آن سفالهای شکسته دیدم، و از آنجا برنگرفتند تا در زیرِ خاک مدروس شد.

مدروس: فرسوده، خاک، مدفون. (دو کلمه را، درمتن، قدری تغییر داده ام.)

## دويادداشت تحليلي

۱ ــ درباره ی ارزش و اعتبار کودک درفرهنگ و حیات اسلامی ، پیش از این گفته ام ، بالاستقبلال در مقالاتی و در همین کتاب هم ؛ و توضیحاتی در باب دو شیوه ی نگرش به مسأله ی تعلیم و تربیت یا دو مکتبِ اساسیِ تربیتیِ اسلامی نیز داده ام : یکی مکتب اسلامی ، و دیگری مکتبِ گروهی از مسلمانان . اوّلی ، سرشار است از عطوفت نسبت به کودکان و احترام به حقوق ایشان و خواسته ها و آرزوهایشان ، و نفیِ فشار در جهت ساختِ کودک برای آینده ، و دوّمی مملو از خشونت و بیرحمی و فشار است و همه چیز را با تهدید و تبلیغ تحمیل کردن . تصوّف و عرفانی که ما ، در این بخش از تاریخ ادبیات مان به آن پرداخته ییم ، تصوّف و عرفانی مُتکی به فلسفه ی تربیتیِ اسلامی ست ادبیا بار عاطفیِ سنگین ــ و نه عملِ جمعی از شبه مسلمانانِ بیمار و خشن ، که به علّت ناآسودگی های روانی خود و خشونت هایی که خود در کودکی تحمّل کرده اند مایل به ناآسودگی های روانی خود و خشونت هایی که خود در کودکی تحمّل کرده اند مایل به

تنبیه بدنی کودکان و بی اعتنایی به خواسته های ایشان و رفتار ناانسانی با آنها بوده اند. حکایت «آب خنک» یک نمونه ی دلنشین از مجموعه حکایات تربیتی ست که نشان دهنده ی عطوفت عمیق و انسانی سیّال در نگرش اسلامی نسبت به کودکان است. در این باره، باز هم سخن خواهیم گفت — به خصوص در فصل حکایات تربیتی سعدی.

۲ ــ حکایتِ «آب خنک»، از نظر سبک شناسی و مکتبِ داستان نویسی، جای تأمّل و بحث بسیار دارد، و آز نمونه های بسیار خوب و تحلیل پذیر در این سبک و مکتب است:

«آب خنک»، داستانی ست واقعی \_ فراواقعی که پیوسته \_ به طور منظّم \_ از واقعیت به فراواقعیت می رود و به واقعیّت بازمی گردد:

الف \_ در ابتدا، آنچه طفل از پدر میخواهد، کاملاً طبیعی و واقعی ست: آب، گرم است پدر! لطفاً آن را در کوزه یی بریز و در مسیر باد بیاویز تا قدری خنک شود! ب \_ آنچه پدر در خواب می بیند، بلاف اصله بعد از خواهش فرزند، طبیعتاً فراواقعی ست: در عالمی فراواقعی، فرشته ی خدا، به زیباترین صورت ممکن و یا حتی ناممکن، بر سری ظاهر می شود و می گوید: «من متعلق به تو بودم، البته اگر آن کوزه را آویخته بودی تا خنک شود و آن طفل، کمی آبِ خنک بنوشد؛ امّا حال، من نیز چون این کوزه ام . نگاه کُن!» و آن کوزه را زمین می زند و خُرد می کند.

پ ـ سرّى، احتمالاً با صداي شكستن كوزه، از خواب مي پرَد، و در عالم واقع، با چشم خود مي بيند كه كوزه شكسته است.

ت ـ تصویر نهایی و چهارم، تصویری ست منحصر، ناب، بسیار زیبا و شگفتی انگیز، و در عین حال فراواقعی: کوزه ی سفال، آنقدر در آن محل می ماند تا آرام آرام، زیر خاک مدفون می شود. چند سال؟ چند صد سال؟ یا چند هزار سال؟

پلهای بسیار زیبایی میان واقعیت و فراواقعیت زده شده که نظیر آنها را با این استحکام، در کمتر داستانی دیده ییم:

کودک، در حال حرف زدن است (در عالم واقع) که پدر، به علّتِ خستگی، آرام آرام به خواب میرود و دنباله ی بیداری را به خواب میکشاند.

در خواب، کنیزک، کوزه را زمین میزند و می شکند (فراواقعی)، و از این پل، سرّی به عالم واقع می آید که در آن، کوزه شکسته است...

## ۱۱۰۲ حکایتِ مالِ حرام

گویند کسی دعوتی ساخت، و اندر میانِ ایشانْ پیری بود شیرازی. چون طعام بخوردند و اندر سماع شدند، خواب بر ایشان افتاد.

پیر شیرازی، میزبان را گفت: ندانم چه سبب است این خواب که در میانِ سماغ پیدا آمد.

گفت: هیچ ندانم. اندر همه ی چیزها استقصا کرده ام مگر در این بادنجان.

چون بامداد بادنجان فروش را پرسید، مرد گفت: مرا بادنجان نبود. به فلان زمین شدم و بادنجان دزدیدم و به توفروختم.

این مرد را نزدیکِ خداوندِ زمین بُردند تا وی را حلالی خواهد.

مرد گفت: از من هزار بادنجان خواهید، من آن جمله میدهم، و زمین و جفتی گاو و خر و هر آلت که در برزیگری به کار آید به وی می بخشم تا وِی، دیگر، چنین نکند.

یادداشت: در زمینه ی مسائل مطروح در این حکایت: «اعتبار سماع» و «مال حرام» و «ارشاد مادّی و معنوی گناهٔ کاران» و «نفی خشونت در تنبیه و مجازات»، پیش از این گفته پیم و باز در جایی مناسب خواهیم گفت.

## ۱۱۰۳ حکایتِ نهایتِ ایثار

مردی زنی خواست. پیش از آنکه زن به خانهی شوهر آید، او را آبله آمد و یک چشم وی به خِلَل شد.

مرد، چون آن بشنید گفت: «مرا چشم درد آمد» وپس از آن گفت: «نابینا شدم».

آن زن را به خانهی وی آوردند و بیست سال با آن زن بود. آنگاه زن بمُرد. مرد،

چشم باز کرد.

گفتند این چه حال است؟

گفت: خویشتن نابینا ساخته بودم تا آن زن از من اندوهگن نشود.

گفتند: تو بر همه ی جوانمردان سبقت کردی.

## يادداشت

در بابِ محتوای این حکایت و مسائلی مانندِ «احترام به مقام زن»، «حرمت نهادن به احساس و عاطفه ی زنان»، «برابریِ مرد و زن در عمل»، «تمام زندگی را وقل آسودگیِ خاطر و رضایتِ همسر خویش کردن» و «در محبّت و ایثار و جوانمردیِ در حق زنان سنگِ تمام گذاشتن» پیش از این گفته پیم و در جایی دیگر، در فصلِ کوتاهِ «زن در داستان های عارفانه» باز خواهیم گفت.

به اعتقادِ من، دستیابی به چنین نقاطِ اوج معنوی، در این حد از ایجاز و اختصار، با حفظ جمیع عناصر اساسی داستان به ویژه ساختار و ساختمان محکم منطقی به و با نگهداشتِ استوارِ بینش و آرمانی بزرگ و انسانی، بعد از جنبش داستان نویسی صوفیانِ عمل گرا دیگر هرگز مقدور نشد.

بعدها، در داستان، حرکتهای عظیمی اتفّاق افتاد، چنانکه در عصر ما بزرگترین و شگفتی انگیزترین حوادثِ تاریخ هنر در باب داستان وقوع یافته و همچنان در خطّ وقوع است، لیکن، همانگونه که بازگشت به غزل و یا حرکت به جانب نقطه ی اوج تازه یی در غزل، دیگر ممکن نشد، و اوج حافظ برای حافظ باقی ماند و باقی خواهد ماند در تا پایانِ حیاتِ انسان، همانگونه نیز بازگشت به چنین حدی از جامعیت و مانعهت داستانی با حفظ همه ی اصولِ زیبایی شناسی فکری و فتی، دیگر غیرممکن است؛ غیرممکن.

(دائماً تکرار میکنم که به هنگام، درباره ی حکایت های سعدی سخن خواهم گفت \_ به قدر کفایت، و به امید حق، گفت \_ به قدر کفایت، و با استفاده از روشِ تطبیقی \_ مقایسه یی، و به امید حق، گره هایی را باز خواهم کرد.)

• نکتهی توجه پذیر این است که در نسخهی عربی رسالهی قشیریه، نوشته شده به وسیله ی حضرت قشیری، جمله ی «تو بر همه ی جوانمردان سبقت کردی» وجود ندارد؛ و این نشان میدهد که ابوعلی حسن عثمانی مترجم آنچنان تحت تأثیر این واقعه و

قدرت بیانِ قشیری بوده که اعتقاد و احساسِ خود را بر متنِ قشیری افزوده، حال آنکه «سبقت در جوانمردیِ» این مرد، امری بدیهی ست و بیان امر بدیهی در داستان، مُخلِّ و غیرلازم است.

از خواننده ی عزیز تقاضا میکنم به حکایتِ ۱۰۷۳ (آن سپیدیِ چشم) نظری بیندازد و این دو حکایت را با هم مقایسه کند.

در هردوی این حکایت ها، عظمتِ منزلتِ زنْ مطرح است؛ امّا در ۱۰۷۳ (آن سپیدیِ چشم)، بیان این عظمت، به صورتِ «هدفِ» حکایت درآمده، حال آنکه در ۱۱۰۳ (نهایت ایثار)، این مسأله، محتوای حکایت را میسازد و تا حدودی نیز موضوع را

#### ۱۱۰۶ حکایتِ آن مورچگان

گویند کسی بود که دعوی جوانمردی کردی. گروهی از جوانمردان به زیارتِ و آمدند.

> مرد گفت: ای غلام! سفره بیار! نیاورد.

مرد، دو سه بار دیگر بگفت، و غلام سفره نیاورد.

این مردمان در یکدیگر می نگریستند. گفتند: جوانمردی نَبُود خدمت فرمودن به کسی که چندین بار از او تقاضای سفره باید کرد.

هنگامی که غلام، سفره آورد، خواجه وی را گفت: چرا سفره دیر آوردی؟

غلام گفت: مورچگان اندر سفره شده بودند، و از جوانمردی نبود سفره بی پیش جوانمردان آوردن که بر آن مورچه بی باشد، و از جوانمردی نبود مورچه را از سفره بیفکندن. ایستادم تا ایشان خود بشدند و سفره بیاوردم.

همه گفتند: یا غلام! باریک آوردی. چون تویی باید که خدمتِ جوانمردان کند.

ه در صورتِ لزوم و تمایل، به جلد دوّم از «ساختار و مبانی ادبیّاتِ داستانی» بـا نامِ «عناصر اسـاسی در داستان»، به همین قلم مراجعه بفرمایید ـــ به فصل های «هدف»، «موضوع» و «محتوا».

## معنى برخى كلمات واصطلاحات

باریک آوردن: ظریف اندیش بودن، نکته بینی کردن.

خدمت فرمودن به کسی: از کسی درخواست کار کردن، فرمانِ انجام کاری را به کسی دادن. (میگوید: زمانی که کسی چندین بار از اجرای فرمانی سرباز میزند و اکراهٔ نشان میدهد، دور از جوانمردی ست که باز هم از چنین کسی تقاضای انجام کاری را داشته باشیم. چنین غلامی را، با توجه به قواعِد و آدابِ جوانمردی، آزاد باید کرد؛ چرا که تمایل به اجرای خواسته های مولای خود را ندارد؛ و آزاد نکردنِ چنین غلامی، دور از آیینِ جوانمردی ست، و بنابراین، این مرد که دعویِ جوانمردی میکند، به واقعْ جوانمرد نیست.)

## تحليل ساختماني وترسيم ساختمان

حکایتِ «آن مورچگان»، دارای سه شخصیتِ اصلی ست:

الف \_ کسی که دعوی جوانمردی میکرد (و در ترسیم ساختمان، با شمارهی یک مشخص شده).

ب \_ گروه جوانمردان، که کُلاً یک شخصیّت را میسازند چرا که تمام افراد این گروه کاملاً شبیه هم عمل میکنند، در حُکم واحدند، و صدای واحدی دارند (و در ترسیم ما با شماره ی دو مشخص شده است).

پ \_ غُلام (که با شماره ی سه مشخّص شده است).

ت \_ یک قطاع فرعی در حکایت وجود دارد که با عنوانِ «قطاع مورچگان بر سُفره» آورده پیم و با شماره ی چهار نموده شده.

ث ــ حکایت، مَدْخلی دارد که با شماره ی پنج، آن را نشان داده ییم، و آن میل به سُفره گُستردنِ جوانمرد است برای جوانمردان.

حال به ساختمان، نظر می اندازیم:

شمارهی یک، ادعای جوانمردی دارد.

شماره ی دو (= گروه جوانمردان) میخواهد شماره ی یک را بیازماید تا بداند که آیا به راستی جوانمرد است یا صرفاً مُدّعیِ جوانمردی. شماره ی دو، با تفاهمی نسبی و حدوداً هم سوی با شماره ی یک وارد میدان عمل می شود. چند لحظه یی نیز با شماره ی یک هماهنگ است، و در همین چند لحظه، مَدْخَل «سفره گستری» ارائه می شود.

شماره ی یک ، شماره ی سه (= غلام) را به میدان عمل فرامیخواند؛ امّا شماره ی سه ، رؤیت نمی شود. بنابراین ، از این سه ستون اصلی که در حرکتِ خود ، ساختمان را میسازند ، دو ستونِ شماره ی یک و دو ، قابل ملاحظه اند و روبه روی مخاطب ، در صحنه قرار دارند ، و شماره ی سه ، بی آنکه مشاهده شود وجود دارد . ما شماره های یک و دو را با خط پُرنشان داده پیم و شماره ی سه را با نقطه چین .

در همان ابتدای حکایت، به علّتِ نیامدنِ غلام و نیاوردنِ سُفره، تفاهم و همٔ سویی میان یک و دو از میان میرود. یک، راهِ خود را میپیماید؛ امّا دو، دور شدن از شماره ی یک را آغاز میکند. درگیر نمی شود امّا تفاهم را از کف میدهد و دَمادَمْ دور و دورتر می شود.

در نیمه ی راه که شماره ی دو همچنان در حال دور شدن از شماره ی یک است شماره ی ست برحکایت ایجاد می کند و تفرقه ی میان یک و دو را از میان می برد.

با حادثهی حضور شماره ی سه (= غلام) و قطاع مور چگان، شماره ی دو حرکت به سوی شماره ی یک را آغاز میکند؛ امّا آنچه مطرح است و در صحنه، شماره ی دو و شماره ی سه (= غلام) است، یعنی در بخش دوّم حکایت که غلام برای جوانمردان سخن میگوید، جوانمرد اصلی هیچ نوع حضور داستانی ندارد. در این بخش، ما، شماره ی یک را که هست و نیست، با نقطه چین نشان داده ییم.

در بخش نهایی، تفاهم میان یک و دو پدید می آید. شماره ی دو می گوید: «جوانمردِ واقعی کسی ست که چون تو غلامی را نزد خود نگه می دارد» و به این ترتیب، بار دیگر، شماره ی یک مطرح می شود \_ در کنار شماره ی دو، و غلام که نقش خود را به تمامی و به درستی بازی کرده، ناپدید می شود.

با وجود این آشکار و پنهان شدن گهگاهی یک و سه، ستونهای یک، دو، و سه، در تمام حکایت وجود دارند و در مرحله ی نهایی، در خط تفاهم، در یک نقطه به هم میرسند و تأییدِ جوانمردی مدّعی جوانمردی را باعث میشوند.

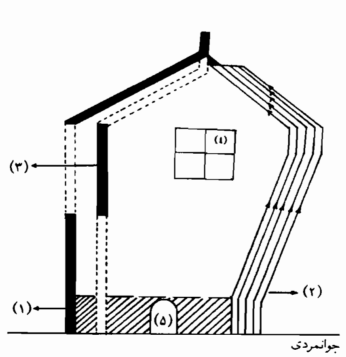
به این ترتیب می بینیم که ساختمان حکایتِ «آن مورچگان» دارای زیر بنای محکم است، و آن مسأله ی جوانمردی ست و اهمیّت آن از دیدگاهِ صوفیان. حرکت شخصیّت ها حساب شده و بسیار دقیق است، و نظمی ریاضی بر این حرکات حاکم است. حکایت، زائده یا انحرافِ ساختمانی ندارد، حادثه یی که در خدمتِ ساختمان نباشد در آن وقوع نمی یابد و خشت بر خشت نهاده می شود تا آنچه لازم است ثابت شود،

## مُنكِّف حكاياتِ «رساله ي فُقيريه» و ١٣٣

سرانجام به اثبات برسد. در حکایت، هیچ شخصیت یا ستونی که کارآمد و مفید نباشد وجود ندارد، و طبق معمول حکایاتِ صوفیانه، گروه، در حکم واحد عمل میکند: یکپارچه و یک صدا و هماهنگ.

با نگاهی به ساختمانِ ترسیم شده ی حکایت، مشکلاتِ احتمالی نیز برطرف می شود.

حکایتِ «آن مورچگانِ»، از جهات مختلف قابل بحث و تحلیل است؛ لیکن در مورد بسیاری از مسائل اساسیِ مطروح در حکایت، قبلاً سخن گفته پیم و تکرار آنها را ضرور ندیدیم.



- (۱) شخصیت جوانمرد
- (٢) گروه جوانمردان
  - (٣) غُلام
- (٤) قُطاعِ «مورچگانٌ بر سُفره»
- (۵) مَدْخَل: «سفره انداختن جوانمرد»
- (تماماً برزمینه یا زیربنای «جوانمردی»)

## ۱۱۰۵ حکایتِ خوراکِ سُلطانی

حسن حدّاد گوید: به نزدیکِ ابوالقاسمِ مُنادی گر بودم، جماعتی از درویشان نزدیکِ او بودند. مرا گفت: بیرون شو و ایشان را چیزی بیار تا بخورند.

من شاد شدم ازآنکه درویشی من میدانست. زنبیلی برداشتم و بیرون آمدم. چون به کوی سیّار رسیدم پیری دیدم — به شکوه. سلام کردم و گفتم: جماعتی از درویشان در جایی حاضرند. تو را هیچ افتد که به ایشان خُلقی کنی؟

آن پیر فرمود تا قدری نان و گوشت و انگور بیاوردند. چون به در سرای رسیدم، ابوالقاسم مُنادی گر از اندرون آواز داد: آنچه آوردی به آن جایگاه بَرکه آوردی!

من بازگشتم و از آن پیر عُذر خواستم. گفتم: «ایشان را بازنیافتم» و بدان تعریض که ایشان بپراکندند، آن چیزها به او دادم. پش آنگاه به بازار آمدم، چیزی فتوح بود، پیش ایشان بُردم و قصه بگفتم.

ابوالقاسم گفت: آری آن مردِ نخستین، پسرِ سیّار بود: مردی سلطانی. و چون درویشان را چیزی آری چنین آرنه چنان.

## چند یادداشت کوتاه

«تورا هیچ أفتد که به ایشان خُلقی کنی؟» = آیا برای تومقدور است که در
 حق ایشان نیکی و محبتی کنی؟

«بدان تعریض که ایشان بپراکندند» = به این بهانه که درویشان رفتند.

تعریض = به کنایه و سربسته سخن گفتن است.

حکایتِ «خوراک سلطانی»، از نظر موضوع، محتوا، نتیجه و هدف، متشابه
 ۱۰۹۹ (حکایتِ «خوراکِ حلال») است.

این حکایت، از جهاتی نیز شبیه ۱۱۰۲ (حکایت «مال حرام») است.

این تشابهات، البته خبر ازیک نظام فکری و عقیدتی بسیار استوار میدهد که ما دیگر هرگز در هیچ مکتب فکری ـ سیاسی ـ اجتماعی ندیده پیم، تا امروز.

• بازمیبینیم که «بازار»، جای گشایش است و حل مشکلاتِ جاری در باب رابطه ی «بازار و بازاریان» با «اهلِ تصوّف» و چرایی حمایت های

اقتصادی بازاریان از صوفیان، در جای دیگر گفته ام.

• در آن زمان نیز مانند امروز \_ یعنی هنوز نیز مانند آن زمان ها \_ محله های اعیان نشین مشخص بوده است. «کوی سیّار»، متعلّق به خاندانِ سیّاران بوده است که جملگی نوکری سلاطین میکردند، و تا اینجا، بارها دیده ییم که نه فقط نان سلاطین، بل نور چراغ ایشان نیز بر مردم طهارت پیشه حرام بوده است \_ بدون استثنایی در میان شاهان و نوکران شاهان.

صوفیان، به «سایه های خدا» اینگونه مینگریسته اند در همان روزگاری که گروهی از شاعران، نانِ مدج پادشاهان میخوردند چربِ چرب؛ و یا گِلِه از شاهان داشته اند که چرا مُزدْ به لیاقت نمی دهند و نداده اند.

• آنها که گفته اند \_ و هنوز هم نُدرتاً میگویند \_ که صوفیان و درویشان، به تکدی روزگار میگذراندند، باید بدانند که تکدی، حلال و حرام نمی شناسد؛ چرا که بنا به عُرف، اگر ما ندانیم که مالی حلال است یا حرام و آن را با رضای خاطرِ دهنده بستانیم و به کار بریم، آن مال، هرچه باشد، حلال است؛ و اگر مالی حرام باشد و یک دست بگردد وگیرنده ی دوم از حرام بودنِ آن بی خبر باشد، این مال برای گیرنده ی دوم و پس از او، حرام نیست؛ و سوآلِ در بابِ حلال و حرام بودنِ مال نیز برگیرنده واجب نیست.

تکدی، به این ترتیب، براساس حرام و حلالیِ مال انجام نمیگیرد؛ حال آنکه ما بارها و بارها در قصه های صوفیانه و راهنٔماییهای صوفیان دیده پیم و خوانده پیم که مال حرام یا مشکوک را نمی پذیرفته اند، و گاه، حتی اگر ندانسته آن را به دهان میگذاشته اند، توانِ فرو دادنش را نداشته اند، و بیش از این، حتی اگر خوراکی را می خریده اند که جُزئی از آن از راهِ خلاف و دزدی به دست آمده بوده، آن خوراک، ایشان را گرفتار دردسر می کرده و از کارهای جاری از جمله سماع صوفیانه، که به آن نیز خواهیم یرداخت بازمی مانده اند.

عملِ صوفی، که گرفتنِ پول و خوراک و پوشاک است، در موارد لازم، بنابر آنچه به عرض رسید، تکّدی نیست، و هیچ رابطه یی هم با تکذی ندارد.

(البته بحث ما در بـابِ مسائل صوفيانه تا پايان قرن پنجم است. از آينده در آينده سخن خواهيم گفت.)

## ۱۱۰۹ حکایتِ سنگِ خُرد

گویند که چون کودکان را چشم فرااویسِ قَرَنی افتادی، سنگ اندروی الداختندی.

اویس میگفت: اگر از این کارچاره نیست، باری سنگ خُرد اندازید تا پای من بنشکند تا از نماز بازنمانم.

یادداشت: ازخواننده ی ارجمندوپرٔ حوصله تقاضامی کنم که باردیگرنظری بیندازد به حکایت ۱۹۰۱، و متمرکز شود بر سر مسأله ی تعلیم و تربیت در تصوفِ اسلامی، و احترام به حقوق کودکان \_ حتی کودکانی که به دلائلی، و تحت تأثیر زمینه های تربیتی و محیط خانواده و محلّه، خشونت گرا هستند؛ و نیز آرام و مُحبّانه با کودکان سخن گفتن، و به ملایمت استدلال کردن و به «قصدِ تفهیم» متوسّل شدن و تهدید و تنبیهِ جسمانی را مها کردن.

## ۱۱۰۷ حکایتِ خاکستر

گویند وقتی ابوعثمان به کویی میشد، طشتی خاکستر از بامی بینداختند، بر سروی افتاد. شاگردان، زبان اندرآن کس گشادند و چیزها همی گفتند. ابوعثمان گفت: هیچ چیزمگویید اورا. هرکس که مُستخقِ آن بُود که آتش بَر وِی ریزند و به خاکستر صلح کنند، جای خشم نباشد.

یادداشت: بیشتر لطیفه است تا داستان و در جای دیگر به عنوان لطیفه \_ آن را به شکلی دقیق مورد بحث قرار داده پیم و با همانندهایش مقایسه کرده پیم.

## ۱۱۰۸ حکایتِ بیماریِ یعقوب

از استاد ابوعلی دقاق شنیدم که گفت: یعقوب لیث را علّنی رسید که طبیبان، همه در آن درماندند، و او را گفتند: در ولایتِ تونیک مردی ست، او را سهل بن عبدالله خوانند. اگر او تو را دُعا کند، امیدِ آن بُود که خدای تعالیٰ تو را عافیت دهد.

سهل را حاضر کردند.

يعقوب، وى را گفت: مرا دُعا كُن!

سهل گفت: دُعا چون کنم تورا که اندر زندانِ تو مظلومانند؟ هرکه در زندانِ توست رها گُن!

يعقوب، همه رها كرد.

سهل گفت: یارب! چنانکه ذُلِّ معصیتِ او را بنمودی، عِزَ طاعتِ وی را بنمای و وی را از این رنج فرج فرست.

يعقوب، در وفت شفا يافت.

مالی بر سهل عرضه کردند، نپذیرفت. گفتند: چرا قبول نکردی و بر درویشان تفرقه نکردی؟

سهل، اندر زمین نگریست؛ هرچه سنگریزه بود همه گوهر شد. شاگردان را گفت: آنکس که او را این دهند، مالِ یعقوب چه حاجت باشد او را؟

یادداشت: لطفاً به حکایت ۱۰۷۸ با نام «بیماری یعقوب» و یادداشت تحلیلی آن نظری بیندازید. تا به حال، به کرّات، از مسأله ی بسیار اساسی «رابطه ی صوفی با سلطانی» سخن رانده ییم، و در «پایانه» باز خواهیم راند. اگر خاطر مبارکِ خواننده باشد، همین چند لحظه پیش نیز در حکایتِ «خوراک سلطانی» (۱۱۰۵) اشاره یی به این مسأله داشتیم: عارف از سلطان مُزد نمی ستاند چه رسد به انعام.

## ۱۱۰۹ حکایتِ آن یک پیراهن

کسی گفت: به خواب دیدم که قیامت برخاسته بود. مالکِ دینار و محمّد بن واسع را گفتند: اندر بهشت شوید!

مىنگرىستم تا كدام درپيش است؛ محمدبن واسع درپيش بود.

پرسیدم: سبب چیست که او درپیش است؟

گفتند: او را یک پیراهن بود، مالک را دوپیراهن.

# تحلیلِ ساختاری و سَبکْ شناختی

«خواب»، در ادبیّاتِ داستانی، ابزارِ مُوجّه، مقبول و نیرومندی ست برای بیان هر حادثه ی فراواقعی، شگفتی انگیز، و ناممکن الوقوع در عالم عینیّات. هیچ ابزارِ دیگری به مُخر «فضا»ی فراواقعی خالص، که آن هم غالباً خوابگونه مینماید و جود ندارد که بتواند همچون خواب، به تمام ناممکن ها و ناشدنی ها، به راحتی و روانی دست بیابد و اعتراضی هم برنیانگیزد.

«خواب، که از ابزارهای همیشگی فراواقعی گرایان است، به سادگی، به سه صورت در داستان های فراواقعی و نیمه فراواقعی یا داستان هایی که در آنها حضور یک یا چند صحنه ی فراواقعی، لازم میآید، به کار میآید.

نخست آنکه یکی از شخصیّتهای اصلی یا فرعی و گُم، به خواب میرود و در خواب چیزهایی را میبیند که نویسنده آنها را بازمیگوید (مانند همین حکایتِ ۱۱۰۹).

دوّم آنکه یکی از شخصیّتهای داستان، خود، مستقیماً میگوید که به خواب رفتم و در خواب چنین و چنان شد.

سوم آنکه نویسنده، «فضا»ی وهم انگیز و «همه چیز شدنی» میسازد و شخصیت های خود را در آن فضا قرار میدهد و به عمل و عکس العمل وادار میکند. در چنین فضایی هم وقوع همه ی نامعقولات ممکن میگردد، و مخاطب اثر، در این فضا، همه چیز را می پذیرد و در باب شد و ناشد آنها مشاجره نمیکند. این فضا، معمولاً، حالت یک خواب را دارد و عناصر خواب در آن به کار گرفته می شود.

در این سه شکل، حد و مرزی جهتِ فرا رفتن از واقعیّاتِ عینی و ملموس وجود

ندارد؛ لیکن قوانین و اصول حاکم بر داستان و داستان های فراواقعی، باید که مُحکم و خدشه ناپذیر برجای بماند، والا چیزی بی معنی، جاهلانه و غیرداستانی خواهد بود؛ فی المثل، جمیع حوادثِ فراواقعی باید در ارتباط با هدف، موضوع، محتوا و نتیجه ی داستان بماند؛ مکالمات یا تک گویی ها، حرکت را متوقف نکند؛ زبان دچار اغتشاشِ داشته کننده ی ماجرا نشود، و مهم تر از همه ی اینها، ساختمان از بین نرود.

خُزعبلاتْ بافتن، تصویرهای فراواقعی ساختن، حوادث و سخنان عجیب و غریب بی سر و ته را به دنبال هم ردیف کردن و بی معنی و مغشوش نوشتن، البته داستانِ فراواقعی نوشتن نیست، خویشتن را دست انداختن است.»

ما، در حكاياتِ عـارفانـه، بارها ازپُلِ خواب گذشتهيـيم تا بتوانـيم به اهداف و مقاصد نويسنده دست يابيم.

در حکایتِ زیبای «آن یک پیراهن»، ما با یکی از نقطه نظرهای اقتصادی ـ سیاسیِ تصوّفِ عمل گرا روبرو می شویم: اگر آن بزرگواری که از مال دنیا، تنها دو پیراهنِ مستعمل دارد دیرتر از آنکه یکی دارد به بهشتِ خدا راه خواهد یافت، پادشاهان، سرمایه داران و ثروتمندان باید مطمئن باشند که هرگز نوبتِ ورودشان به بهشت نخواهد رسید ـ حتی اگر گناهان کبیره یی هم مرتکب نشده باشند و بذل و بخشش هایی هم کرده باشند.

وصول به چنین نتیجه و هدفی در داستان، بدون توسل به خواب، به راستی چگونه می توانست ممکن شود؟ چگونه ممکن بود و هست که ما بدون پروازی فراواقعی و خیال انگیز امّا توجیه پذیر به خلق خدا بفهمانیم که ثروت، سدِّ راه رسیدن به آسایشِ ابدی ست؟ هیچکس از جهانِ باقی نیامده تا بتواند در این باره قصّه ی مقبولی نقل کند و دلیلی هم برای اثبات صحّتِ سخنانِ خود ارائه بدهد؛ و سخنان پیامبران و کلام خدایی را هم اگر همه ی مردم ادراک کرده و پذیرفته بودند که جهان، خود به خود، بهشتِ برین شده بود و دیگر نیازی به مبارزه در راه حق علیه باطل وجود نداشت.

به این ترتیب می بینیم که «خواب»، به عنوان سازه یا ابزاری بسیار توانمند و نافذ می تواند پشت آدمی را به لرزه اندازد و او را به خود آورد.

«خواب»، به سادگی میگوید: گرچه چنین نیست امّا میتواند چنین باشد؛ یعنی شکلی ذهنی از آشکال مختلف یک واقعه را مطرح میکند، و با طرح آن، بلافاصله ما را به سوی ممکن الوقوع بودن آن سوق میدهد.

<sup>•</sup> با تغییرات، و خلاصه شده، از کتاب «ساختار و مبانی ادبیّاتِ داستانی»، جلدِ «سبک ها و مکتبهای داستانی» آورد

(درباره ی «خواب» و «داستانهای فراواقعی» در مُجلّد مربوط به داستانهای فراواقعی خواهیم گفت.)

۱۱۱۰ (برابر ۱۰۳۰ کشف المحجوب) حکایتِ آن تَرسای هَمْسفر

ابراهیم خواص گفت: وقتی اندر بادیه شدم، ترسایی دیدم زُنّــاز بر میان بسته. با من همراهی خواست، اجابت کردم؛ و هردو رفتیم به هفت روز.

> مرا گفت: یا راهب حنیفی! بیار از انبساط تا چه داری، که گرسنه ام گفتم: یارب! مسرا فضیحت مگردان پیش این کافیر!

اندر وقت طبقی دیدم پُر از نان و بریان و رُطب و کوزه ی آب. بیباوردم و هردو بخوردیم و برفتیم ــ هفت روز دیگر.

پس، من شتاب كردم و گفتم: يا راهب ترسايان! بيارتا چه دارى كه نوبتِ أوست.

عصا بزد و تکیه برآن کرد و دُعا کرد، و طبقی دیدم بر آنجا طعامها، اضعافِ آنچه بر طبق من بود.

تغیّری اندرمن آمد و مُتحیّر شدم.

گفتم: از این طعام نخورم.

الحاح كرد بر من ومرا گفت: بخور كه تورا دوبشارت دارم: يكى آنكه بگويم: «أشهَدُ أن لاالِه إلّا اللهُ و أشهَدُ أنَّ محمّداً رسولُ الله» و زُنّار ازميان بگشاد. ديگر گفت: گفتم «ياربُ اگر اين بنده خطرى دارد به نزديكِ تو، فتوحى پديد آور ما را!» و اين بر من بگشاد و اينچه مى بينى بفرستاد.

طعام بخوردیم و برفتیم و حج بکردیم و آن مرد سالی به مکّه بنشست و آنگاه فرمان یافت، و در بطحای مکّه او را دفن کردند.

(و در نسخه ی دیگر: «به بطحا دفن کردیم».)

## یک یادداشتِ تطبیقی

برای شناختِ معایبِ حکایتِ «آن ترسای همسفر» و کشف نقاط ضعف آن، مقایسه ی این حکایت با حکایتِ ۱۰۳۰ کشف المحجوب هجویری با نامِ «آن نصاریٰ» گاملاً لازم به نظر می رسد.

در نخستین قدم تطبیقی باید گفت که قُشیری، در «حرکت»، نقص های اساسی ایجاد کرده است:

حضور ترسا در آن بیابان برهوت، لازم است مدلّل شود، که در کار هجویری، این عمل انجام گرفته، و دلیل، ارائه شده؛ امّا در حکایتِ قشیری، مطلقاً چنین عملی انجام نگرفته.

#### هجويرى:

نصاری گفت: رنجه دل مشوکه من یکی از نصارایم. از آقصای روم آمده ام به امید صحبتِ تو.

#### رسالهی قشیریه:

ترسایی دیدم... با من همراهی خواست، اجابت کردم؛ و هردو رفتیم به هفت روز.

در کشف المحجوب هجو یری، ابراهیم خواص، در بابِ خوراک، مسأله را با دقت و نظمی قابل قبول عنوان میکند:

ابراهیم: من گرسنه می رَوم، تا جایی که بتوانم، امّا توچه میکنی کُهٔ صوفی نیستی و اهل تحمّل گرسنگی نیستی؟

مکالمه ی میان ابراهیم و نصاری در حکایت هجویری، کاملاً سازم آنیافته، زیبا و منطقی ست، و زمینه ساز اقدامات بعدی؛ امّا در رساله ی قشیری، ترسا، بعد از هفت روز راه رفتن، به ناگهان، همچون عقل از دست دادگان میگوید: راهب! بیار از وسائل خوردن تا چه داری، که گرسنه ام.

مى بينيم كه هم شكل بيان نادرُست است هم حركت. خوراك طلبيدنِ بلا مُقلمه از عارفى كه تحمل گرسنگى، هنر اوست، تا حدى به نظر مضحك مى رسد.

از آنجا که در ابتدای حکایتِ قشیری، برخلاف حکایتِ هجویری، هیچ اشاره یی به این نشده که ترسا به امید همقدمیِ با ابراهیم آمده است و با شوق دیدار او، و چه بسا آزمودن توانایی های این صوفی، طبیعتاً این جمله ی ابراهیم هم که ناگهان می گوید: «یارب! مرا فضیحت مگردان پیش این کافر!» زائد است و عاری از

استحکام. درمتن حکایت، قرار بر بروز کرامت از سوی ابراهیم نبوده تا حال، نیامدن غذا، مشکلی و خجالتی ایجاد کند.

در حکایتِ قُشیری، نقص اساسی تر آنجا ظهور میکند که ابراهیم از ترسا میخواهد کرامتی کند و خوراکی بیاورد. و ترسا نیز چنین میکند، و در این حال، بر اثر استنکافِ ابراهیم از خوردن خوراکِ ترسا، ترسا توضیح میدهد که گفتم: «یارب اگر این بنده خطری دارد به نزدیک تو، فتوحی پدید آور!» که معلوم نمیکند کدام بنده، نزد خداوند قُرب و منزلتی دارد، و «این بنده» اشاره به کدام بنده دارد، و اصولاً، به چه دلیل و با چه مُقدّماتی، ترسا، اشهد خویش میگوید.

درواقع، حکایتِ «آن ترسای همسفر»، گرده برداریِ عجولانه یی ست از «حکایت آن نصاریٰ» یا حکایتی مُقدّم بر این دو، که هجویری، به بهترین شکل ممکن آن را بازسازی کرده و قُشیری، آن را به شکلی ناقص.

در کار قُشیری، موضوع حکایت نیز به مخاطره افتاده و مغشوش شده است. انسان دقیقاً نمی فهمد که موضوع، توانایی در بروز کرامت است، یا آمدنِ ترسا با قصدِ مسلمان شدن، و یا مسأله ی طعام خوردن؛ چرا که اگر موضوع، می بایست مسلمان شدن ترسا باشد، حق نبود که ترسای مسلمان، هنوز طعم مسلمانی نچشیده بمیرد و دفن شود؛ و تمام. درست آن است که: «آن جوانمر و راهب یکی از بزرگانِ دین شد، و این عین اعجاز نبی بوده موصول به کرامتِ ولی»؛ یعنی هجویری که حکایتش را با این جمله تمام میکند، نشان می دهد که طرح و نقشه ی دقیقی برای اثبات امری داشته است، و آن هم سویی «معجزه» است و «کرامتْ» به گاهِ ضرورت.

ما شتاب زدگی قشیری را در جزء جزء حکایتی که نقل میکند می بینیم و سرانجام، با توجه به داستان های بسیار کوتاه و زیبای قشیری، به این نتیجه می رسیم که قُلیری، استاد در ساخت داستانک ها و حکایات بسیار کوتاه است. کار، قدری که طولانی می شود، امکان اداره اش از کف قشیری بیرون می رود.

## ۱۱۱۱ حکایتِ آن سه قرصِ نان

عبدالله بن جعفربه سرضياعي ميشد؛ به خرماستاني فروآمد. درآ نجا غلامي بودسياه

که کار میکرد و قبوتِ خویش با خود آورده بود. سگی در آن حائط آمد به نزدیک خلام. غلام قرصی به وی داد، سگ جه را فیلام. غلام قرصی به وی داد، سگ جه را بخورد.

عبدالله كه مىنگرىست گفت: يا غلام! قوت تو هروز چند است؟

گفت: اینقدر که تو دیدی.

گفت: چرا ایثار کردی براین سگ؟

گفت: اینجا سگ نباشد. این سگ از جای دور آمده است؛ گرسنه بود. کراهیّت داشتم که او را نان ندهم.

عبدالله گفت: پس توچه خواهی خوردن؟

گفت: من امروز را به سر آرم.

عبدالله گفت: مرا به سخاوت ملامت كنند، و اين غلام سخى تر از من است.

آن غـلام را بخريد و هرچه كـه انـدرآن حائط بود. غلام را آزاد كرد و آن حائط به او بخشيد.

حائط: باغمی که گرداگرد آن دیوارکی باشد؛ قطعه زمینِ محصور؛ دیواربست، جدار و دیواره.

یادداشت: لطفاً به حکایت ۱۰۸۵ رسالهی قشیریه بازگردید.

# بخشِ نهم مقدّمه بی بر «طبقات الصوفیه»ی عبدالله انصاری (و احتمالاً مِیبُدی؟)

عبدالله انصاري هروی در سال ۳۹۰ هجری در هرات پا به حیات نهاد و در سال ۶۸۱ هجری، ترکِ جهان گفت.

عبدالله، به خاطریادگیری، مرد سفر شد و بخش عمده بی از دانش خود را در نشابور و بغداد بزرگترین مراکز علمی و دانشگاهی آن روزگار و از نامدارترین استادان آن روزگار فرا گرفت.

عبدالله، به خاطر اعتقاداتش، مرد خطر شد و از جوانی تا پایان عمر در مُخاطره زست.

خواجه عبدالله انصاری هروی، درپایان دوره ی طولانیِ فراگیری و آوارگی و زیارت و جنگ و گریز، به زادگاه خود هرات بازگشت و در آنجا به انتقالِ دانش و بینش خویش و تبلیغ عقاید و نظراتِ مذهبی ـ سیاسی ـ اجتماعیِ خود مشغول شد.

وی، منفور نظام الملکِ وزیر بود و منفور بسیاری از مقاماتِ حکومتی و مِنبریِ آن روزگار، و همین مقامات، بارها قصدِ قتلِ او کردند و یا به تحریکِ نوکران و ایادی بیکاره ی خود پرداختند تا ایشان، زیر پوششِ اختلافاتِ مذهبی و فرقه بی وی را از پای درآورند، و نتوانستند، تا آثاری چون مناجاتهای جاودانه ی آو بماند برای ملّت ما، به یادگار.

مناجاتهای خواجه عبدالله انصاری، معروف ترین و محبوب ترین اثر اوست، که هنوز، از پسِ یک هزار سال، اگر با صوت دلنشین بیان شود، شبهای ماههای مبارک ایرانیانِ مسلمان را پُرمیکند از خوش ترین اصواتِ پُرمعنای آسمانی؛ و این سخنان، انسانِ ایرانیِ صاحب احساس رامی بَرَد به سوی ستارگان، و فراسویِ ستارگان.

شرح زندگی انصاری، فهرستی از آثار او، و اطلاعاتِ سودمندِ دیگر دربارهی او

را در مُقدّمه ی آن نسخه از کتابِ «طبقات الصوفیه» می یابید که آقای عبدالحی حبیبی قندهاری تصحیح و حاشیه نویسی کرده اند و به کوشش آقای حسین آهی انتشار یافته، و نیز در کتابهای دیگری که فهرست آنها در پایانِ «عارفانه ها و صوفیانه ها» خواهد آمد؛ امّا در باره ی ویژگی های داستان هایی که او ساخته یا بازساخته و یا براساس گفته های او بازساخته اند به طور مثبت و منفی به در هیچ کجا سخنی ندیده ام.

•

طبقات الصوفيّه ى خواجه عبدالله انصارى از امالى و تقريراتِ اوست نه تحريراتِ او، و متن آن به وسيله ى يكى يا تنى چند از مريدان و شاگردانش نوشته شده است.

طبقات الصوفيه ى تقرير انصارى، بسيار نزديك است به طبقات الصوفيه ى ديگرى كه قبل از او، به دست صوفى، مُفسّر و مُحدّثِ شهير خراسانى \_ ابوعبد الرحمان مُحمّد سُلّمى \_ درقرن چهارم به زبان تازى نوشته شده و شامل شرح حال و سخنان صد و سه تن از مشاهير عارفان و صوفيان است.

(از شاگردان بسیار معروف سُلَمی ـ که خود شاگرد نامدار ابونصر سراخ نویسنده ی الله معروف سُلَمی ـ که خود شاگرد نامدار ابونصر سراخ نویسنده ی الله معرد باید ابوبکر بیهقی حافظ و فقیه شافعی را نام بُرد و امام محمد عبدالله جوینی و ابوالقاسم عبدالکریم قشیری و ابوسعید ابوالخیر و بسیار صوفیان و مؤلفان و محدثان بزرگ دیگر.

عبدالحی قندهاری، معتقد است و نقل می کند: چون در عصر سُلَمی «بسرخی از جُهلا و مُتهوّسانِ طایفه ی صوفیان، از راهی که اسلاف پیموده بودند منحرف گشتند» و اباطیلی را در مقاصد و اهداف و مراسم ایشان وارد کردند، جماعتی از شیوخ مُحقق در صدد برآمدند که مردم را به راه حق بازگردانند. جُنید، این حرکت را از بغداد آغاز کرد و خواست که نادانانِ مُتهوّس را که به نام صوفیان می زیستند به کتاب و سُنت برگرداند، و تلقین این امر عظیم را در مدرسه ی خود در بغداد شالوده گذاشت؛ و اللَّمع و طبقات الصوفیه و کتابهای متشابه نیز، در ایران، جملگی به همین علّت نگاشته شده که درست از نادرست تشخیص داده شود و شبه عارفان، مشتاقانِ عرفان را نفریبند ...)

<sup>•</sup> از همان آغاز پیدایی تصوّف به عنوان یک مکتب فکری و عملی هوشمندانه، کسانی این سخن را میگفته اند و آن را به مجموعه یی از اباطیل تبدیل میگفته اند و آن را به مجموعه یی از اباطیل تبدیل کرده اند در اینجا، فعلاً . به هر حال ، مقلّدان ، گرده اند در باب این نظر و موارد مختلف آن ، جای بحث بسیار هست ؛ امّا نه در اینجا ، فعلاً . به هر حال ، مقلّدان ، شبهه سازان ، و ایجاد کنندگان انحراف همیشه وجود داشته اند و خطراتِ عظیمی را هم متوجّه خلوص و صداقتِ

با توجه به اینکه سُلمی خراسانی، قبل از انصاری هروی، طبقات الصوفیه را نوشته است، شاید از نظر تاریخی به نظر برسد که ما موظّفیم ابتدا به کتابِ سُلمی خراسانی نگاه کنیم نه به املای هروی ـ که تنظیم و تدوین کننده ی آن هم به دقت مشخص نیست ـ اما چنانکه در مُقدّمه عرض کردیم ما نظر بر فارسی داستان ها داریم نه تازی آنها.

•

در قرن چهارم و پنجم، نیشابور در خراسان، کانونِ اصلیِ تصوّف، به خصوص تصوّفِ ایرانی و تصوّفِ سیاسیِ عمل گرا بود و ابونصر سراج نویسنده ی اللّمع و شاگردش ابوعبدالرحمان شلّمی، شاگرد او عبدالکریم قشیری نویسنده ی «رساله ی قشیریه» به مدرسه یا دانشکده یی را در این شهر بنا نهادند همچون مدرسه ی بغداد، با هدفِ بُنیادی نجاتِ عرفان عملی و تفکّر متعالی صوفیانه از انحرافات و کژرویها.

«در نظر این گروه از مدرّسانِ تصوّف، تصوّف عبارت بوده از متابعت از رسول، و بعد از رسول پیروی از محققّان صوفیه و راویان آثار و محدّثان.»

طبقات الصوفيه را بايديكي از اساسى ترين محصولاتِ مدرسه ى فكرى نشابور دانست.

•

از مقابله ی متن طبقات الصوفیه ی انصاری هروی با طبقات الصوفیه ی سُلَمی، آشکار می شود که طبقات الصوفیه ی انصاری، ترجمه ی کاملِ اثر سُلَمی نیست، و حتی ترجمه ی آزاد هم به حساب نمی آید. انصاری، نظرات و مقاصد سُلَمی را با بیان خود و به خصوص لهجه ی خود ارائه می کرده، و این، حدوداً، نیمی از طبقات الصوفیه ی او را می ساخته. نیمه دیگر نظرات و برداشتهای خود انصاری ست به اضافه ی آنچه که از کتابهای دیگر، به ضرورت، بر زبان می آورده.

بنابراین طبقات الصوفیه ی انصاری هروی را نمی توان و حق نیست که ترجمه ی اثری که قبل از او به تازی نوشته شده بدانیم \_ هرچند آن اثر هم متعلّق به یک نویسنده ی ایرانی خراسانی باشد نه یک عرب.

نکته ی مُسلّم دیگر این است که عبدالله انصاری، خود، طبقات الصوفیه را، هم تقریر و هم تحریر نکرده است؛ چرا که نرمی زبانِ انصاری را، و تسلّطش را بر واژه، و مکتبهای فکری کرده اند، چنانکه هنوز هم در کنار هر مکتب هنری و سیاسی که پدید می آید، بلافاصله، بقل مکتبها و شبه مکتبهای حرام زاده و ناخلف، به تعداد زیاد ساخته و پرداخته می شود و به بازار می آید به خصوص اگر آن مکتبهای اصیل مترقی، خطراتی را متوجه نظام های حاکم فاصد کنند.

آشنایی اش را با موسیقی کلام، مطلقاً در طبقات الصوفیه نمی توان یافت.

ما، اگر خواجه عبدالله انصاری را مالک و آفریننده ی مناجات هایی که به نام وی باقی مانده بدانیم سکه باید هم بدانیم سدیگر نمی توانیم بپذیریم که در اثر دیگری از همین نویسنده، کوچکترین نشانی از آن نشر آهنگین و محکم و سیّال و مُسجّع ظهور نکرده باشد.

ما، همانگونه که میدانیم کشف الاسرار، تألیفِ خواجه عبدالله انصاری نیست، بلکه اثر ابوالفضل میبدی ست براساسِ گفته های انصاری، طبقات الصوفیه نیز می تواند اثر میبدی باشد، یا لااقل، انصاری آن را تقریر و میبدی آن را تحریر کرده باشد \_ گرچه استاد شفیعی کدکنی براین اعتقاد است که طبقات الصوفیه را به دلیل عدم مداخله ی شاگردانِ انصاری در متن، می توان اثر شخص خواجه دانست.

برداشتِ من، امّا، چنین است که طبقات الصوفیه را نهایتاً می توان اثر مشترک انصاری و دیگری (به احتمالِ زیاد میبئدی) دانست؛ لیکن میبدی، درمورد کشف الاسرارِ خواجه عبدالله انصاری، فرصتِ کافی داشته که آن اثر عظیم غول آسا را تنظیم، تبویب، بازنویسی و نوسازی کند و مُهرِ خود را روی آن بزند، تا حدّی که همگان بتوانند آن را کشف الاسرارِ میبئدی بنامند؛ امّا در مورد طبقات الصوفیه این فرصت را در اختیار نداشته، و کار را عجولانه \_و به قول آقای قندهاری، «قلمْ بند» \_ سر و سامان داده است.

شاید هم، بدون اینکه این کار خاصیت چندانی داشته باشد، بتوانیم نام ابوالفضل میبدی را به عنوانِ مؤلّف یا بازآفرین باز روی این اثر برداریم و نام یکی دیگر از شاگردانِ خوب و صاحب صلاحیّتِ استاد انصاری مثلاً ابوالفتح کروخی را روی آن بگذاریم.

البته خوب است که مِلکِ معنوی، به صاحبِ اصلی و واقعی اش برسد؛ امّا در اینگونه موارد پُردردسر، صاحب و مالک اصلی، فرهنگِ شکوهمندِ ایران زمین است و جملگی آنها که این فرهنگ را زنده نِگه داشته اند به عنوانِ تنی واحد: کرّوخی، همان میبدی ست، و میبدی همان خواجه ی هرات.

بحث اگر بر سر تقدم و تأخر باشد و اینکه چه کسی برای نخستین بار، این یا آن داستان را به بهترین، کامل ترین و زیباترین صورتِ ممکن ساخته، تا از نظر تاریخی، حقی ضایع نشود، البته زیان ندارد تا آنجا که مقدور است و دانشمندان وقتِ کافی و بیش از کافی دارند، جستجو کنند و حق را به حقدارِ خاک شده برسانند؛ فی المثل شاید خوب باشد که قدری از بارِ شهرتِ عظیم و کمرشکنی را که استادِ سخن سعدی بر دوش

میکشد و قرن هاست که میکشد، از دوش این بزرگوار برداریم و به صاحبانِ اصلی یا قبلیِ حکایاتی که او در گلستان و بوستانِ بی مانندِ خویش آورده پس بدهیم البته مشروط بر آنکه پیشینیانِ سعدیِ بزرگوار و افتخارآفرینِ ما، این داستان ها را از جهت یا جهاتی، نیکوتر از او ساخته باشند پنانکه هٔجویریِ خراسانیِ ناشناخته مانده برای عموم این کار را کرده است، و در مواردی قُشیری هم.

•

تعداد کتابهایی که طبقات الصوفیه نامیده شده، کم نیست؛ هنوز، مشخّص و قطعی هم نیست؛ ولی به زبانِ فارسی و تا پایان قرن پنجم و اوائل قرن ششم، قطعاً همین یکی ست که شناخته شده و در دسترس همگان قرار گرفته.

طبقات الصوفیه، علیرغم عمق و زیبایی هایی که دارد، دارای ارزشِ داستانیِ چندانی نیست، نمی توان آن را حاملِ یک مجموعه داستانِ خوب تلقی کرد، و از این جنبه، قابل برّرسیِ بیشتر و دقیق تر نیست. با وجود این، نمی توان به کُلّی از آن صرفنظر کرد و آن را نادیده گرفت. به هرحال، اگر یک قصهی خوبِ چند جُمله یی هم در یک کتابِ کهنه ی چند هزار صفحه یی جا مانده باشد، ما باید آن را بیابیم و به جایگاهی که شایسته ی آن است دعوت کنیم.

ما، از كتاب طبقات الصوفيه، از پي جستجوهاى بسيار، و با در نظر داشتنِ معيارهاى پايه در ادبيّاتِ داستانى، تنها توانستيم هشت حكايت را بُگزينيم و در اين مُجلّد از تاريخ تحليلى خود بياوريم.

حکایاتِ ساخته و بازساخته شده در کتاب طبقات الصوفیهی انصاری هروی، معمولاً و در نگاه اوّل، نقائص زیر را نشان میدهند:

الف ــ دارای زبانِ داستانیِ زنده و پویا نیستند. زبانِ حکایاتِ این کتاب، هیچ فرقی با زبان سایر قسمت ها ندارد و به زبان مقاله و رسالهٔ بیشتر می ماند تا داستان.

ب ــ مكالمات، نقشِ برجسته و مشخصى را در حكايات برعهده ندارند و حل كنندهى برخى از مشكلاتِ مطروح يا حركت دهندهى موضوع نيستند.

پ ــ حکایات، معمولاً، ساختمانِ داستانیِ دُرُستی ندارند. ساختمانِ اساسی و کُلّی آنها معیوب است، چه رسد به ساختمان ویژه و اختصاصی.

مقایسه ی میان ساختمان حکایات طبقات الصوفیه با حکایات هجویری یا اسرارالتوحید (که خواهد آمد) از دو جهت شایان توجه است: اوّل، از جهتِ ساختمان

گُلّی و نوعی، دوم از نظر ظرائف و ویژگی های مربوط به هر حکایت.

ت ــ بر سرِ فضاسازی داستانی، کاری جدّی انجام نگرفته، و نویسنده یا مؤلّف، از پایه، در بند فضاسازی نبوده است. اگر در مواردی هم به فضای خوب و مؤثّری دست می یابیم، این فضا را موضوع پدید آورده است نه تراش های خاص فضاسازانه (مانند حکایت ۲۱۱۲ ــ اوّلین حکایتی که از طبقات آورده ییم).

ث ــ حکایات، غالباً، مُعلق اند. آغاز می شوند امّا به درستی پایان نمی پذیرند. توجه بفرمایید به حکایتی که می آید، که متشابه این در طبقات فراوان هست:

# حكايتِ شُغلِ عارف

شیخ الاسلام گفت: وقتی مردی به مُریدیِ باحفص آمد. باحفض وی را گفت: اگر قصید این طریق داری برویک چندی حَجّامی کُن تا نام حَجّام بر تو نهند، نه از ابتدا نام عارف به تو بازنهند. آرْ خواهی کُن، وَر خواهی مکن!

و باحفض دوبار آهنگری بگذاشت. یک راهٔ بگذاشت، بازبه آن گشت. دیگر راهٔ بگذاشت. گفت: پیشین بازچون دست از کاربداشتم، کاردست ازمن به نداشت. با وی گشتم تا وی دست ازمن بداشت.

خوانده ی ارجمند ملاحظه میکند که حکایت، به درستی، باز می شود. مردی میخواهد عارف شود، باخص از آن تن به مشاغل خفیف بدهد تا خودپرستی و خودنمایی در او بمیرد، مرد، می پذیرد یا خیر؟ به راهی که باحفص نشان می دهد می رود یا نه؟ آیا آهنگری هم شغلی بوده است در حد حجامی؟

ما قبلاً همانندهای دُرُستِ این حکایت را دیده پیم، و دیده پیم که چگونه مردی تن به یک مجموعه مشاغلِ ظاهراً حقیر و حتیٰ گدایی میدهد تا چرکِ روح او بریزد، و آنگاه به عنوانِ درویش پذیرفته میشود؛ امّا در اینجا، همه چیز رها میشود و در حالتِ تعلیق میماند.

ج ـ حکایات طبقات الصوفیه، غالباً، در خیط کامل عرفانِ عملی نیستند، و گهگاه، حتی خلاف این خیط انسانی پُرشور نیز در برخی از حکایت ها دیده شده: «رییس یا حاکمی که خداوند را سپاس میگوید که فرزندش راهِ عرفان را در پیش گرفته و به حق واصل شده» و یا گفت و گوهایی آشتی جویانه با برخی مقامات که به ستمگری شهره اند، و یا عدم تأکید براصول پایه در عرفان سیاسی، و صوری کردنِ برخی مسائل

معنوی مردمی ،

چ \_ در حکایاتِ طبقات الصوفیه، بیش از آنکه به مسائلِ جمع پرداخته شود، به مشکلات و مسائل فردی توجه می شود، و این یکی از عوارض آشکار عرفانِ نظری ست.

ح ـ در حکایاتِ طبقات، تصویرهای نابِ داستانی، به ندرت می توان یافت؛ حال آنکه به دلیلِ منبری و خانقاهی (= شفاهی) بودنِ این داستان ها در مراحلِ آغازینِ پیدایی، در این داستان ها قصید نفوذ بسیار قوی ست، و قصد نفوذ، همیشه با ارائه ی تصویرهای مؤثر و تکان دهنده همراه است؛ چنانکه امروز، پس از هزار سال و اندی، ما می بینیم که بعضِ واعظان و روضه خوان های مسلّط به کار خود، در خلق تصویرهای غم انگیز چنان مهارت دارند که می توانند به آسانی، جملگیِ مردمان را به همدردی و گریستن وادارند. این حرکت، گرچه ظاهراً از عصر صفویه آغاز شده، ریشه در تصوّفِ مردمی و سیّاسی بسیار قبل از صفویه دارد.

•

در طبقات الصوفیه مانند سایر آثار صوفیانه، ما با مجموعه یی \_ امّا البته مجموعه ی \_ امّا البته مجموعه ی بسیار کوچکی \_ از لطیفه های دلنشین روبرو هستیم. چند نمونه را از جهتِ رفع خستگی خوانندگان، در اینجا می آوریم:

١

دوالنون، سیاح بود؛ بر اطرافِ نیل میگشت. دوالنون میگوید: روزی میرفتم، جوانی دیدم شوربود در وِی.

گفتم: ازگجایی ای غریب؟

گفت: آیا غریب بُوّد کسی که با اوموآنِست دارد؟

بانگ از من برآمد. بیفتادم و از هوش بشدم. چون به هوش آمدم، مرا گفت: چه

شدى؟

گفتم: داروبا درد موافق آمد.

۲

وقتی، بوالحارثِ اولاسی، در اوّلِ ارادت و ابتدای کار خود، به خانهٔ خاگینه خورده بود. به ابراهیم سعد رفت، و وِی در راهٔ میرفت پای نهاده برآب.

بوالحارث گفت: دستْ بیاور! ابراهیم، دستْ فرا وِی داد؛ پای وِی درآبْ فرو شد. ابراهیم گفت: پای تو در خاگینه آویخته است.

•

٣

وقتی، شقیق بلخی با ابراهیم ادهم گفت: شما در معاش چگونه میکنید؟ ابراهیم گفت: چون یابیم، شُکر کنیم؛ چون نیابیم، صبر کنیم. شقیق گفت: سگانِ خُراسان همچنین کنند.

گفت: پس شما چون میکنید؟

گفت: ما چون بيابيم، ايثار كنيم؛ وچون نيابيم شُكر كنيم.

•

٤

بسطامی را پس از مرگ به خواب دیدند. گفتند: حالِ تو؟ گفت: مرا گفتند: «ای پیر! چه آورده یی؟»، گفتم: «درویش، چون به درگاهِ مَلِکْ شود، وی را گویند چه خواهی، نه آنکه گویند چه آورده یی».

•

۵

مریدی پیشِ بوالقاسمِ خلالِ مروزی شد، و از وی دستوری خواست که به سَفَر شود.

> پیر گفت: چرا میروی؟ گفت: آب که نرود، تیره گرد<sub>ی</sub>د.

پیر گفت: تو خود دریا باش، که نرود و تیره نگردد.

## دويادداشت

۱ \_ آقای حبیبی قندهاری، مُصرند که «زمانی که هجویری، کشف المحجوب

را مینوشته، خواجه عبدالله انصاری، وفات یافته بود؛ بنابراین املای طبقات الصّوفیهٔ مُقدّم بر انشای کشف المحجوب است»؛ امّا ما نظر بر انشای آثار داریم نه املای آنها \_ یعنی زمانِ کتابت و تحریر را ناگزیر، مدّنظر داشته ییم و داریم \_ و در این مورد دیگرآقای حبیبی قندهاری اصراری ندارند که انشای طبقات الصوفیه نیز مُقدّم بر انشای کشف المحجوب بوده است.

۲ ــ در طبقات الصوفیه هروی حکایاتی هست که با کمی اختلاف، در سیرة ابن خفیف هم هست. از آنجا که سیرة ابن خفیف به قلم شاگرد ابن خفیف در اواخر قرن چهارم نوشته شده و کتاب معروفی هم بوده، قاعدتاً میبایست از نظر انصاری هروی گذشته باشد؛ امّا انصاری در آثر خود، از این کتاب نامی نبرده است.

در طبقات الصوفیه هروی حکایتی ست در باب بیماری شیخ ابوط الب خزرج و خدمتِ ابن خفیف این بیمار را. همین حکایت در سیرة ابن خفیف هم هست، و انصاری، نام علی دیلم نویسنده ی سیرة ابن خفیف را در این حکایت آورده است؛ ولی اگر این حکایت را با حکایتِ متشابه آن در طبقات الصوفیه ی سُلمی مقایسه و مقابله کنیم به این نتیجه می رسیم که در این مورد معین، انصاری، روایتِ خود را از سیرة ابن خفیف و طبقات الصوفیه ی سُلمی هردو گرفته است، یعنی دو حکایت را به هم آمیخته و چیزی تازه از آب درآورده؛ چرا که در طبقات الصوفیه ی سُلمی، نام ابوطالبِ خزرجُ نیامده است.

همين حكايت در تذكرة الاولياء و نفحات الانس نيز آمده است، كه به هنگام خواهيم ديد.

# بخشِ دهم مُنتخب حكاياتِ «طبقات الصوفيّه»

#### ِ ۱۱۱۲ حکایتِ حَدِّ خویشتنْ داری

خواجه عبداللهِ انصاری گفت: وقتی درویشی در دعوتی بود؛ قَوّال چیزی میخواند، درویش بی طاقت بود، بسیار شور می کرد، و آن قوّال رنجه می گشت از بسیاری شور او. دیگران، درویش را گفتند: خویشتن فروگیر، که بر دیگران رنج می رسد.

وی گفت: چنین کنم.

قوّال فراخواندن گرفت.

درويش سردرمياني دوزانوفرو بُرد.

چون سماع تمام کردند و دست فراوی کردند و فرانجنبانیدند، ناخن های وی در یکدیگر فرورفته بود، و وی جان بداده.

آن قوم وقوّالُ رَبُّجه گشتند، و به غایتِ رنجْ تو به کردند.

## معنای چند واژه و اصطلاح

درویش در دعوت بود = به مهمانیِ صوفیانه یی رفته بود.

قَوّال = خواننده؛ در مجالس سماع صوفيان خواننده يى بوده كه ابياتِ سوزناكِ عاشقانه را به آواز مىخوانده، و او را قوّال مىنامىدند.

شور کردن = بیتابی کردن.

خويشتن فروگير! = برخود مُسلّط شو!

# تحليل مُحتوايي و آموزشي

در لطافت حکایت، هیچ شکی نیست، و در عظمت «شخصیت پایه» و خالق این شخصیت، و خالق این فضا، و این بیانِ داستانی دلنشین؛ اما مسأله ی داستان هیمی محتوای آن \_ از حدِ «تسلّط بر اعصاب»، «خویشتن داری» و کفِّ نفسِ فردی، به سادگی، فرامی رود و به نقطه یی می رسد که در آنجا، با یک نیازِ اجتماعی تماس حاصل می کنیم: صبوری، به گاهِ ضرورت، تا مرگ: نه تنها شکنجه های دیگران، بَلْ در راهِ ایمان، شکنجه ی خود به خود را پذیرفتن و دَم برنیاوردن.

آسایش طلبانِ خودبینِ افیون پرست می فرمایند: «این، خود آزاری ست؛ نوعی بیماری و جنون» و از یاد می برند که جهان، سرشار از آزار است، مگر آنکه مرد، مرد نباشد، و درد دیگران نداشته باشد.

حکایتِ «دردِ ناخُن»، در تاریخ حیات بشر و تاریخ مبارزات سیاسیِ انسان ها، حکایتی ستغریب. جُنبش ها میدانند و فرزندانِ جنبش ها؛ و جنبش سیاسیِ صوفیه چگونه میتواند بی خبر بماند یا مانده باشد؟ اگر بعدها این جنبش را به کاسبکاری و کاهلی مبتلا کردند تا از مردانگی بیندازند، و این کار را درباره ی بسیاری از جنبش های اصیل و ملی و بزرگ کرده اند و میکنند، این امر، هیچ ارتباطی با اصلِ آرمانِ صوفیانِ آفازگر و اهداف انسانی و معتبر ایشان ندارد.

ازما، به دلائلی مقبول، عهدی می طلبند. ما می بندیم. حال باید که بر سرعهد خویش بمانیم ـ تا آن سوی زندگی.

این تنها منصور نیست که منصور است؛ هر عارفِ مردم گرای سیاسی اندیشِ خداباوری، اگر تا فرازِ دار، بر سرپیمان خویش بماند، منصور است، و منصورتر است آنکه خامُش و بی ادّعا، در آرامشی شورانگیز، می بُرَد و می رود ــ به احترام جماعت.

این، معنای مثبتِ فرهنگِ معنوی انسان است.

کوچکی و بزرگی واحد اندازه گیری، ارتباط چندانی با آنچه که مورد اندازه گیری قرار میگیرد ندارد. الماش الماس است، قیراط، و یا خوبار. حرف از حدِ خویشتن داری و ضرورتِ آن است به خاطر یک آرمان، به خاطر چیزی که خود نیست. درویش بی نام و نشانِ یک مجلس سماع باشد یا منصور حلاّج یا شیخ شهاب الدین یا هین القضّات، فرقی نمی کند. گمنام ترین سرباز، یا بزرگترین فرمانده؛ اصل، قبولِ مین القضّات، فرقی نمی کند. گمنام ترین سرباز، یا بزرگترین فرمانده؛ اصل، قبولِ آگاهانه و ارادی شهادت است ـ آن هم شهادتی همه درد.

شعرى أز شاعرِ نامدارِ ما شاملوى بزرگوار به يادم مى آيد \_ كه البته قصه يى ست

شاعرانه، بیش از آنکه شعر خالص باشد که چقدر نزدیک است از نظر «عمل»، «محتوا» و «جنبه ی آموزشی و ارشادی» به همین حکایتِ کهنسالِ صوفیانه ی ایرانی . نسلِ ما، نسلی که من در آن زیستم و نسلی بود که هرچیز را شناخت، شناخت برای آنکه به خاطرش زار بگرید، با شعرِ «مرگِ نازلی» کاملاً آشناست؛ و هیچ نسلی گمان نمی برم که در طول این چند هزار سال آمده باشد و رفته باشد و با محتوای «مرگ نازلی» آشنا نشده باشد و به خاطر نازلی، گریه نکرده باشد، و احساس غرور هم.

در این شعرِ شاملو از خاموش ماندنِ «نازلی» در برابر شکنجه ها سخن می رود، از ناخن و درد ناخن، و تداوم دردمندانه ی این خاموشی پُرهیبتْ تا آن زمان که مرگ، فریاد برمی آورد: کوچکم در برابرت، و به کوچکی آمده ام، نازلی!

چند مصراع پایانی نازلی را به یاد میآورم:

...))

نازلی سخن نگفت

نازلی ستاره بود

یک دم در این ظُلامْ درخشید و جست و رفت...

نازلی سخن نگفت

نازلي بنفشه بود

گل داد و

مرده داد: «زمستان شکست»

و رفت.»

«شکستنِ زمستان» در شعر شاملو، برابر است با «به توبه واداشتنِ آن درویش جملگی درویشان را». درویش، با مرگِ خویش، برودتِ موجود در فضایی را که خالی از شورِ راستین است میشکند، و نازلی، زمستانِ مبارزه ی سرسختانه علیه نظامِ ستمکارِ پهلوی را، و «توبه ی قوال و درویشان» به قیمتِ زندگی درویش، برابر است با «گُل کردنِ بنفشه» در شعر شاملو.

در هر دو قصّه، کسی میمیرد تا دیگران، دیگرگون شوند.

کسی، با خون و درد، رسم مقاومت می آموزد تا دیگران از جا کنده شوند و از بیکارگی خویش، خجل.

حد، در هر دو اثر، یکی ست. نازلی، همان کرد که حدود هزار سال پیش از او درویشی بی نام و نشان کرده بود، و این درویش، علیرغم گمنامی، از اعماق تاریخ ما

#### 104 ء صرفیاندها و عارفاندها

آمده است ـ به همت یک داستان نویس ـ تا فریادِ دردمندیِ انسانِ ایرانی را به گوش جمیع قصّه نویسانِ همه ی اعصار برساند.

مساله ی مجتوایی و آموزشی دیگر در حکایتِ «حدِّ خویشتن داری»، مسأله ی «انتقالِ درد» یا «انتقالِ حسّ رنجمندی» ست. توانایی ارسالِ گزارش وضعیّتِ احساسي خود از يک سو و توانايي دريافت اين گزارش از سوی ديگری، آنگونه که گزارش حاملِ عین درد باشد، یکی از اساسی ترین مسائلی است که آدمی، همیشه با آن درگیر بوده و مُسلماً تا قرن ها نیز خواهد بود. اگر من بتوانم درد دیگری را چنان حس کنم که گویمی درد من است، درد خود من، درد قلب و روح من، بسیاری از مصیبتهای بشری، برق آسا به پایان خواهد رسید، و بسیاری از رنجها، جنگها، گرسنگی ها، ستم زدگی ها، تجاوزات و تهاجمات؛ چنانکه اگر طبیبانِ عصر ما، ذره یی، ذره یی، ذرّه یی از درد بیمارانِ خود را حس می کردند \_ یعنی انتقالِ درد از دردمند به بی درد، از گرفتار به رها ممكن مىشد\_ طبيبان ما تا اين حد گرفتار شهوت شهوت پرستى و ثروت پرستی و دنیاپرستی، شهوتِ بیمار را بیمار نگه داشتن، بر تعدادِ بیماران افزودن، امکان مرگِ تدریجی و قطره یمی را فراهم آوردن، به حمایت از مرض و اشاعه دهندگانِ امراض برخاستن؛ و در مقابل تولید کنندگان تمام مواد خوراکی مسموم، مواد پوشاکی، موّاد دارویی ، جمیع مواد دردآفرین آلودهساز، سکوت اختیار کرّدن، نمیشدند و مرض و درد اینگونه گسترش نـمییافت که تمام فضـای کُره ی خاکی را بپوشانـد و حتّیٰ به خود طبيبان و فرزندانِ ايشان نيز ترّحم نكند.

پزشکان، به علّتِ عدم ادراک و احساسِ دردِ بیماران، دل به این خوش داشته اند که تا سر در لنّتهای گذرای مادّی فرو روند و با افرودن بر تعداد بیمارستانها، راههای این فرو رفتن را هرچه بیشتر هموار کنند، و مهندسان و معماران، از آنجا که نمی توانند درد انسان و فاجعه ی انهدام خوفناک انسان را از این همه توسعه ی شهرها و ویرانسازی طبیعت احساس و ادراک کنند، دل به این خوش داشته اند که تا سر در لذّت های گذرای مادّی فرو روند و با افزودنِ بر تعداد بیمارستانها و تیمارستانها و تیمارستانها، راههای این فرورفتن را هرچه بیشتر هموار کنند.

دردِ تو، دردِ توست، دردِ من، دردِ من.

این است شعار انسانِ تمدن زده ی عصر من.

درد من، امّا، اگر قابل علاج باشد، با پول علاج می شود و بس. پس، درد من، پول من، درد تو، فقر تو. این، امّا، هرگز شعار صوفی سیاسی اندیش نبوده است.

در حکایت «در حدِّ خویشتن داری»، این قوال است که ابتدا از شور بی حدِّ درویش، رنجه میشود: «و آن قوّال رنجه میگشت از بسیاری شور درویش» امّا آین، نه قوّال، که دیگرانند که رنج قوال را ادراک میکنند و به اعتراض برمیخیزند و به درویش شوریده حال میگویند: «خویشتن فروگیر، که بر دیگران رنج میرسد» ؛ یعنی رنج قوال را درویشان دریافت و مُنتقل میکنند. درویشِ شوریده حال نیزپیام احساسِ دیگران را دریافت میکند، و سکوت. رنج به درویشِ شوریده مُنتقل میشود و مرگ را میپذیرد تا اسبابِ عذابِ دیگران نباشد. درپایانِ حکایت میبنیم که رنج، گسترش می یابد \_ از مسرچشمه ی خویشتن داری دردمندانه ی آن درویشِ باربسته به سایر درویشان و به قوال، سرچشمه ی خویشتن داری دردمندانه ی آن درویشِ باربسته به سایر درویشان و به قوال، تا بدان حد که جملگی از نهایتِ رنج، توبه میکنند.

روشن است، به حدّ کافی، که در آن محفل، ادراکِ متقابل و امکان انتقالِ احساس درد، در حدِّ ممکن بوده است؛ و اگر نه در آن مجلسِ واقعی، دستِ کم در آن مجلس که قلم توانای نویسنده ی حکایت، ساخته و پرداخته است.

در جُنبشِ صوفیان، هیچکس هیچکس درد خویش را فریاد نمیکند و درمانِ درد خویش سالند، درویش شوریده را خویش سالند، درویشان از دردِ قوّال می نالند، درویش شوریده را دردِ درویشان به دردپذیریِ مُفرط میکشاند، و جملگیِ درویشان و قوّال را دردمندیِ آن درویش شوریده ی باربسته ی سفر کرده به زانو درمی آورد و به رنج میکشد.

دیگر، در ادبیّاتِ داستانی ایران ـ و شاید جهان ـ چنین حکایتی نخواهیم دید ـ مگر آنکه انسان، معنای «انتقال» را ادراک کند.

از نظر تصویرسازی، تصویری که از درویش ارائه می شود، بسیار دقیق و کامل است: سر در میانِ دو زانو فرو بردن، مُچاله شدن، له شدن، در خود خمیدن و در خود پنهان شدن را با خود دارد و پنهان سازیِ کاملِ دستها را، و همه در خدمتِ آن محتوا؛ آن رسالتِ آموزشی داستان نویسی صوفی.

در حکایتِ «حد خویشتن داری»، به عنوان یک حکایتِ نمونه ما میتوانیم فرقِ میانِ «نتیجه» و «هدفِ» حکایت را دقیقاً دریابیم و حس کنیم.

نتیجه ی حکایت، آشکارا این است: «و آنها، به غایت رنج توبه کردند». توبه، نتیجه ی منطقی حرکتی ست که به طور دسته جمعی، در داستان بروز داده اند.

هدف، امّا، وراى توبه است وحتى بدون ارتباط با آن. مجلس، مجلس

درویشان است. درویشان در حالتِ سماع اند. آیا از سماع توبه کرده اند؟ چه رابطه یی میان مرگِ درویشِ خوددار و سماع وجود دارد اِلّا اینکه او را شور سماع بیشتری بوده و بر آن شور، غلبه کرده؟ همین. پس هدف آموزشِ توبه نیست، تسلَّطِ بر خویشتن است به خاطر دیگران، و فنا شدن در راهِ اجرای تمایل و خواستِ دیگران؛ دیگرانی که یارند و هم فکر و همراه؛ و فشارها را تا حد ممکن تحمل کردن ودم نزدن به گاهِ ضرورت و الگوسازی ماندگار.

### ۱۱۱۳ حکایت خو پشتن داری

شیخ بوغمر و علوان گوید: جوانی بود با جنید، خدمتِ وی کردی؛ و از هر سخنی که بشنیدی از مجنید، زعقه ی بُلند زدی.

جنید وی را گفت: تا آنگاه که چنین کنی، با من صحبت نکنی.

پسازآن، چون جُنید سخنی میگفت \_ در چیزی از این عِلم، جوان متغیر میشدی و خویشتن فرومی گرفتی، چنانکه از هر موی وی قطره ی آب بچکیدی.

معنای دو واژه

زعقه = صعقه: بانگ، فریاد، نعره (زعقه زدن = صیحه زدن، فغان کردن، نعره کشیدن)

منغیر شدن: دگرگون شدن، از خود بی خود شدن، آشفته و دردمند شدن.

بادداشت: حکایتِ «خویشتن داری»، همان حکایتِ «حد خویشتن داری» ست به شکلی رقیق، و یا لااقل، نه با آن شدت.

جُنید، چیزی نیست \_ در این حکایت البته \_ اِلا «نفوذ کلام رهبری» حکایت، ضرورتِ اطاعت از رهبری را مطرح میکند، که برای هر سازمانِ سیاسی آینده نگر، مسأله یی ست بُنیادی. امرِ «انتقالِ تجربه» و «انتقال اطلاعات»، در بسیاری از شرایط و اوضاع ممکن نیست؛ چرا که محتمل است این انتقال، به زمانی طولانی

نیازمند باشد، یا به امکانات و ابزارهای ویژه، ویا شرایط محیطیِ خاص. بنابراین، تجربه ی فشرده، گاه، به صورتِ دستور بروز میکند. حرف از میدان نبرد است و فرمانِ فرماندهی.

الباقى حرف ما همان است كه در ١١١٢ گفتيم.

#### ۱۱۱۶ حکایتِ آن جوانِ مُطرب

خواجه عبدالله انصاری گفت: شبی خواست که ما را کسی باید که چیزی برخواند. لختی جُستند، نیافتند. شیخ بوبکر سوسی حریص بود بر سماع \_ چون مشایخ \_ و طلب میکرد. از بس که وی بگفت که کسی باید ما را چیزی بخواند، یکی گفت: ای شیخ! کسی نمی باید، مگردراین بَرزنْ بُرنایی ست مطرب. اگر باید، وی را بخوانیم. آنکس به طیبت گفته بود، شیخ گفت: باید! رَوید و خوانید!

رفتند وی را آوردند. چیزی خورده بود. نه به حالِ خود، وی را بنشاندند؛ و وِی خواند:

القوم اخوان صدق بينهم نسب من المؤدت لم يعدل به سبب من

کاری بخاست از نیکویی و خوشی قوم. وقتِ همه خوش گشت و شیخ درشورید. چون فارغ شدند از سماع، آن مطرب را زور آورد و قذفِ او افتاد بر سجاده ی پیر. پیر گفت: «هیچ چیز مگویید! همچنان سجاده در وی پیچید تا به جای خود آید» و پیراگندند و جای دیگر بخفتند.

چون وقتِ روز بود، مطرب به هوش آمد و به حالِ خود آمد و بنگریست. خود را در سَجّاده یی پیچیده دید، و در صُفّه ی قندیل آویخته. متحیّر بماند که من کجایم و اینجا چون افتادم.

یکی فراز آمد و وی را گفت از حالِ وی که چه بود و چون رفت. وی آن پیرایه ی خود بشکست و توبه کرد و جمامه بدرید و مرقع پوشید و از جمله ی اصحابنا شد؛ و چون پیر از دنیا برفت، پیران خانقاهٔ وی را بنشاندند از روزگارِ نیکو و معاملت نیکو که ورزیده بود.

#### معنى چند واژه

قذف: یکی از معانی قذف، قی کردن است (غیاث).

پیرایه: در متن «بیرایه» آمده است ــ به معنی ظرف، و اینجا باید که مقصود، جام می باشد.

### چند لحظهی تحلیلی

#### تحليل شخصيت شناختي

چنین موجودی که ابتدا مطرب است و آوازخوان و هرزه وولگرد و میخواره و مست، و سپس به مقام منیع جانشینی شیخ (بوبکر سوسی) میرسد، قاعدتاً، اگر مختصری هم واقعی بود، می بایست شخصیتی شناخته شده باشد، نامی داشته باشد و مشخصاتی؛ امّا از آنجا که داستان، داستان است، و نه اداره ی ثبت احوال و مرکز تهیه و تولید شناسنامه، می بینیم که چنین شخصیتی را نمی توان یافت، شناخت، و یا حتی نامی فرضی بر او نهاد.

این شیوه شخصیت سازی در ادبیّاتِ صوفیه، بارها عرض کرده ییم و مِن بابِ تاکید و به یادآوری میگوییم، شیوه یی بوده است مرسوم و مقبول و منطقی؛ چرا که بحث، هرگز بر سر اعتبارِ خود شخص نبوده، بَل تأثیر اقدامات او و نتایج اجتماعی - سیاسی اعمالش مورد نظر بوده - صرفنظر از کیستی او. البته، در موارد متعدد، برای داستان نویس، خوب تر بوده که نامی آشنا را به کار گیرد؛ نامی تا حدی واقعی و دارای موجودیّتِ شناخته شده، تا تأثیر را مضاعف کند؛ امّا در این حکایت ملاحظه میکنیم که نبودِ واقعیّتِ بیرونی و مصداق هم زیانی به شخصیّت نمی رساند؛ و از این گذشته، اگر شخصیّت هم مجعول نباشد، وقوع یافتگی ماجرایی که به آن شخصیّت نسبت داده می شود، امری مطلقاً غیرلازم بوده است. در حکایاتِ صوفیه، تأثیرِ ماجرا

ما، در جستجوی نمونه ی کامل برای اثبات این سخن است که به حکایتِ «آن جوانِ مُطرب» میرسیم و دلیل آفتاب را از آفتاب میطلبیم.

حكايتِ «آن جوان مطرب»، از نظر شخصيت سازى، بسيار محكم و دقيق

است. تفاوت میان سه شخصیت اصلی، کاملاً محسوس و ملموس است؛ هم از نظر منش، هم از نظر شیوه ی تفکّر و روش برخورد با مسائل.

خواجه عبدالله انصاری، مردیست که به انجام کاری، تمایلی نشان میدهد و چیزی را میطلبد؛ امّا اگر آن آمر پیز یا کار ضرورتی نداشته باشد، پای نمی فشرد و لجاج نمیکند. خواجه، مردی منطقی و طبیعی ست. شرایط را درک میکند. بنابراین میگوید: «شبی، میل مان به سماع و آوازِ صوفیانه کشید. اقدام کردیم، جُستیم، نیافتیم، رها کردیم» امّا تحت همان شرایط، شیخ بوبکر سوسی میخواهد و یک دندگی میکند. او از خواجه عبدالله انصاری متفاوت است. خواسته است، باید فراهم آید. به چه قیمت؟ به قیمتِ فراخواندنِ یک مطربِ مست به محفلِ محترم صوفیان. شیخ بوبکر، به عکسِ قیمتِ فراخواندنِ یک مطربِ مست به محفلِ محترم صوفیان. شیخ بوبکر، به عکسِ خواجه، اصرار میکند، لجاج میکند، پیله میکند، و حتیٰ تا آنجا پیش می رود که طنز و طیبتِ یا ران را هم به جد میگیرد.

\_ یک مطربِ بَدنامْ در این کوچه زندگی میکند. میخواهید او را صندا کنیم؟ \_ بله بله... هم او را صدا کنید! من میل به سماع دارم. زود باشید!

ما، به سادگی میبینیم که تا چه حدمیان این دو شخصیت ناصاری و سوسی اختلافِ منش و روش هست؛ امّا مسلماً مسأله به همین جا ختم نمی شود. سوسی، لجباز و یک دنده هست امّا ابله نیست، فاسد هم نیست. می داند که چه می کند و چه باید بکند.

پس از این دو، شخصیتِ سوم وارد میدان می شود؛ یعنی همان مطربِ آوازخوانِ مستِ بیخود از خویش، که در همان ابتدای حضور، به نقطه ی حسّاس می زند و می گویدِ که میانِ خوبان روزگار، خویشی و مودّتی هست؛ و می بینیم که این شخصیّت، تا چه حد با دو شخصیّتِ قبلی متفاوت است. مست می آید، در خود است، ارتباطش راب به ظاهر با جهانِ پیرامونِ خود قطع کرده است، عاشقِ خواندن است و طرب، چه بسا دلش مالامال از غم باشد و طربِ ظاهری را بهانه ی بروز اندوه کرده باشد، و چه بسا سونِ صوت و بیانش از همان درد و اندوه پنهان برخیزد. آنقدر بی اعتنای به مقام شامخ مشایخ است که بر ستجاده ی ایشان قذف می اندازد...

شیخ ما میداند که با چنین کسی چه باید کرد. شیخ ما سرشار از شناخت است و آگاهی. او راه و رسم مقابله با چنین کسانی را میداند و میداند که چگونه باید دگرگونشان کند و به راهشان بیاورد...

به جز این سه شخصیّتِ اصلی، ما شخصیّتی فرعی و محورا میبینیم که از کنار

مجلس، جمله یی می پراند. این شخصیت نیز همانند آن سه تن نیست. طناز است و شوخ طبع. پوزخند می زند و دست می اندازد، و می خواهد بداند که این مشایخ بزرگ و پیرانِ خانقاه، تا کجا به دنبال هوس های گهگاهی خود می روند؛ حال آنکه هوسی در کار نیست. لزوم دگرگون کردن مطرح است، نجات دادن و به راهٔ آوردن؛ به راه آوردنِ شخصیتی که تا امروز مطرب است و فردا به مبارزی سرسخت و رهبری متقی مبذل خواهد شد...

سرانجام، از پی مقابله و مواجهه ی این شخصیت ها، آن وحدتی که میزنظر صوفیانِ سیاسی ست حاصل می آید. یکی از سپاهِ سلطان کم می شود و به سپاه خدای عارف افزوده می شود. مطربِ آوازخوانِ میخواره، جانشین شیخ عالیمقام خداترسِ ما عنی شیخ بوبکر سوسی ـ می شود.

مگر از یک حکایتِ چندخطی، چه باید خواست بیش از این؟

# یک نگاہِ محتوایی

جاى ترديد نيست كه محتوا، از امكانِ دگرگونْسازي آدمها مىگويد، از نفي استعداد ذاتي خاص جهتِ چيز خاصى شدن، از نفي فاسد بودنِ ذاتي آدمى و نفي اصلاح ناپذيرى انسانِ ساقط.

حکایت میگوید که در نهادِ هر مُطربی، شیخی هست؛ مُرشدی، مُرادی، پیری، ب**زرگ**واری.

حکایت میگوید: تربیت، نااهل نمیشناسد، و هیچ انسانی چون گوی بر گنبد نیست. زمین، برای زیرورو شدن آماده است؛ امّا زمین روح و مغز انسان، نه هر زمینی.

حکایت، به صراحت میگوید که نااهل را می توان اهل کرد ــ مشروط برآنکه راه و روش کار را بدانیم و گمان نبریم که ترکه و شلاق و تهدید و توبیخ، از مُطربی مست، شیخی معتقد می سازد.

اصل، فراهم آوردنِ شرایطِ مناسب جهتِ تربیتْ شدن است، و نه با کمکِ درس های اخلاقی و پند و اندرزهای نادلچسب، تربیت کردن.

عملِ شیخ در برابر عملِ مطرب، بسیار ظریف و حسّاس است. در آن لحظه یی که شیخ تصمیم می گیرد نه فقط از خشونت استفاده نکند، بل، به نوعی، فسادِ مُطرب را تداوم ببخشد و خود را در مسیر همان فساد قرار بدهد، مُسلّم میداند که تا چه اندازه خطر می اند؛ امّا شیخ، الگوی رهبری ست، و شیخ قصّه، و نمونه یی برای آنکه مورد تقلید قرار

بگیرد.

تحوّلی که در مطرب پدید می آید، گرچه در نهایت آرمانی ست، امّا غیرممکن نیست. ما انسان های بسیاری را دیده پیم که از پی یک تکانه ی حاد، از بُنْ دگرگون شده اند.

بعدها خواهیم دید که چه اختلافی هست میان نظرات تعلیم و تربیتی عارفان نظرگرا و عارفانِ عمل گرا؛ و عمل گرایان تا چه اندازه واقع بین و حقیقت اندیش و نو بوده اند.

### ۱۱۱۵ حکایتِ شطرنج و نَرد

شیخ بوعبدالله خفیف گوید: روزی شیخ بوبکر قصری مرا گفت: روتا به صحرا رویم!

می رفتیم، قومی یافتیم از «مجون» بربام بازار نرد می باختند. بوبکر، بَرِ ایشان رفت و با ایشان نشست و دست در بازی کرد با ایشان؛ و آب در من فرومی رفت از خجلی که این چیست که کرد؟ یعنی مردمان می بینند.

آخر، فرود آمدیم و رفتیم. تنی چند دیدیم که شطرنج می باختند. به یک بار رفت و نظع ایشان برگرفت و بدرید و آن چوبها بیفگند.

دوتن از ایشان کارد برکشیدند.

قصرى گفت: كارد مرا دهيد تا بخورم!

ایشان شکوه داشتند.

برگذشتیم، و من به خصومتِ صعب بودم که آن فَراخ رویی آنجا و این احتساب اینجا، زشت باشد.

وی به جای آورد و گفت: آن وقت به نظرِ لَدُنّی می نگریستم، فرق بِندیدم، و اکنون به نظرِ علمی می نگریستم، حُکم بدیدم.

# چند یادداشت

۱ \_ بحث بر سر دوگونه واکنش است در برابریک نوع گنش. طبیعتاً پُرسش برانگیز است، به خصوص که «نَرد»، آبرویی کمتر از «شطرنج» داشته است \_ احتمالاً.

شیخ، پُرسش به بیان نیامده را درمی یابد و پاسخ میدهد.

شیخ میگوید: درمورد نخست، به من الهام شد که چنان کنم؛ حسّی درمن، مرا، ناخودآگاه و ناخواسته، به آن کار واداشت.

(لَدُنّى = بلااراده، به شكلى الهامى، غيراستدلالى، مُقدّر شده)

امّا در مورد دوّم، اصولی را که آموخته ام متنظر داشتم؛ پای احتساب و تفکّر در میان بود؛ اندیشیدم و عمل کردم.

حکایت، علیرغم ضعفی ساختمانی و موضوعی، «اقدام متناسبِ شرایط» را عنوان میکند؛ چیزی که ما در چندین حکایت در «طبقات الصوفیه» دیده ییم و از نقطه نظر خاص نویسنده خبر میدهد.

٧ \_ ظواهرِ امر نشان میدهد شطرنجی که در اینجا داستان نویس از آن سخن میگوید، عیناً همان شطرنجی که اینک ما بازی میکنیم، نبوده است؛ جنبه های قمار داشته و یک ورزش صرفاً فکری نبوده. شطرنج فعلی، بیش از هرچیز به سکوت و خلوت و تمرکز احتیاج دارد حال آنکه در حکایت، شطرنج بازان در کنار خیابان \_ و حتی در بازارِ پُرعابرِ پُرغوغا \_ بازی میکرده اند. از این گذشته، چاقوکشانِ حرفه یی آماده به کارد کشیدن، قاعدتاً نمی توانند مُتفکّرانِ شطرنج باز باشند؛ و شطرنجی که حافظ \_ حافظ \_ حافظ قرآن \_ می شناخته و در این مصراغ که «نزدی شاه رُخ و فوت شد امکان حافظ» به آن اشاره میکند هم قاعدتاً نمی توانسته همین شطرنج چاقوکشانِ کنار خیابان باشد.

اسم، همیشه، مُسمّا را نمی شناساند.

با این وجود، باز هم میبینیم که شیخ بوعبدالله خفیف، عملِ پاره کردنِ صفحه ی شطرنج (= نَطّع) را زشت میداند.

۳ حکایتِ «شطرنج و نرد»، در جمع، حکایتِ ضعیفی ست؛ امّا در طبقات الصوفیه، بِه از این، چندان نمی توان یافت بچنانکه به عرض رساندیم. حکایت، در مواقعی، رها و بلا تکلیف است. می گوید: «قصری گفت: کارد مرا دهید تا بخورم!» و رها می شود. می دهند یا نمی دهند، می خورد یا نه، معلوم نیست؛ حال آنکه اهمیّت دارد. می گوید: «ایشان شکوه داشتند» و رها می شود. شیخ، قاعدتاً باید به

شکوه هایشان پاسخی بدهد. به دو چاقوکش پُشت میکند و می رود بی آنکه کلمه یی بگوید؟ این، مطلقاً، شیوه ی «نهی از مُنکَرِ» عارفان نیست. مُحتسب، می برازد که چنین کند؛ امّا صوفی، خیر.

شیخ، به اعتراض خفیف پاسخ میدهد؛ امّا نمیگوید که کدام عمل را درست میداند. لَدنّی را یا پی خُکمْ رفتن را. این نیز بلا تکلیف مانده است.

حكايت، برخلاف آثار بسيارى از عارفانه نويسان قرن، از لطافتِ بيان و انديشه خالى ست. طرّاحى ساحتمانِ اين حكايتُ نشان مىدهد كه از چه ساختمانِ نااستوارى برخوردار است.

#### ۱۱۱۹ حکایتِ آن پای تاوه

شیخ بوحمزه ی خراسانی، سیّد بوده مشرق را. وقتی در مسجد شهرری پای تاوه یی خواست. کسی دبیقی فراوی انداخت به قیمتِ فراوان، وی آن را درید و برپای پیچید.

وی را گفتند: این چه بود که کردی؟ با این دبیقی، چندین پائ تاوه توانستی خرید که آن یَمانی بود.

جواب داد: من درمذهب خيانت نكنم.

معني چند لغت

پائ تاوه: پاپیچ؛ چیزی برای گرم نگه داشتنِ پا. دبیقی: دیبای لطیفِ گران بها منسوب به دبیق از روستاهای مصر.

يماني آن، بهترين نوغ بوده است.

یادداشت: حکایتِ «آن پای تاوه» آنچنان ساده است که تحلیل نمی طلبه و نمی پذیرد. شیخ خراسانی میخواهد که وضعیّتِ عینی و صورتِ مردمی خویش را از

دست ندهد؛ میخواهد که از همگان و وابسته به گروه نداریا اکثریّتِ خاموشِ جامعه باشد. در ویشی و پاره پوشی و همانندِ بسیاران بودن، تواناییِ نشستن در کنار دردمندان و هم سخنی با ایشان را با خود دارد، و شیخ همین را میخواهد؛ همانگونه که میبینیم هم اینک نیز در مسجدی، در کنار همگان است و بی دغدغه و خجلت پای تاوه میخواهد، و مردی ثروتمند، پای تاوه یی بسیار قیمتی به جانب او می اندازد، یعنی برای شیخ، آنچنان احترامی قائل نیست که پای تاوه را، با ادب و فروتنی، به دست او بدهد.

«من در مذهب خیانت نکنم» شیخ خراسانی، اشاره یی ست به مذهب عرفانِ سیاسی و در روزگار سختی و درد در کنار سخت روزگارانِ برهنه پا بودن و دست از همراهی و هم سنگریِ با ایشان برنداشتن؛ والا مذهب اسلام، کُلاً، حکم بر پاره پوشی و تظاهرِ به فقر نکرده است، و رفاه و خوب پوشی و آسوده زیستن را مجرم ندانسته است. بار دیگر، مثل همیشه، حرف از پیشگام و گروه رهبری در میان است و مسئولیت های ویژه ی این گروه.

حکایت، بازهم، در مجموع، از نظرگاهِ داستان شناختی، کم تاب است و ضعیف و سست بنا.

#### ۱۱۱۷ حکایتِ شیروچاہ

شیخ بوحمزه ی خراسانی گفت: سالی به حج رفته بودم. در راه، ناکام، فراچاه افتادم ــ در بادیه.

دوتن بگذشت برسرچاه.

گفتم که ياري خواهم.

بازگفتم که نخواهم وچیزی نگویم.

ابشان سرچاه سخت كردند و رفتند.

شیری آمد و پای فرو چاه کرد و مرا برکشید.

#### بادداشت

این حکایت را بسیاری از بازآفرینانِ داستان های عارفانه در آثار خود آورده اند و در حدِ توان خود، آن را نوسازی یا دیگرگون کرده اند. من، خود، تا به حال، هفت نمونه ی آن را گرد آورده ام، و بیش است. در میان همه ی این حکایت ها، «نجات از چاه» اثر هجویری (که به شماره ی ۱۰۲۰ آمده) داستان ترین و استوارترین است. این حکایت را که در اینجا جمعی ظرافت های خود را از کف داده و به نیمه حکایتی بیش از حد فشرده، غیرمنطقی، سست، معیوب و بی هدف تبدیل شده ــ قشیری نیز دارد، آن هم بسیار ضعیف و نارسا؛ و خواهیم دید که دیگران هم، بعد از هجویری، کمکی به استحکام هرچه بیشتر آن نکرده اند.

در حکایت «شیر و چاه» که اینجا آورده پیم \_ از طبقات الصوفیه \_ نقائص و اشتباهات غریب هست. اثری تا این حد کوتاه و تا این حد معیوب، خود، چیز غریبی ست. می گوید: «دو تن بگذشت بر سر چاه. گفتم یاری خواهم. باز گفتم نخواهم و چیزی نگویم» که ابدأ معلوم نیست چرا از صدا کردنِ عابران چشم می پوشد؛ و همین شیوه ی بیانِ نارسا و معیوب است که باعث می شود کسانی ادّعا کنند که صوفیان، خود آزار بوده اند و عاشق عذاب.

باز میگوید: «ایشان سر چاه سخت کردند و رفتند. شیری آمد و پای فرو چاه کرد و مرا برکشید» که اولاً معلوم نیست چرا سر چاه را سخت کردند، ثانیاً معلوم نیست شیر بینوا، چگونه این سخت راسست میکند و چرا، ثالثاً معلوم نیست چگونه پای شیری آنقدر دراز می شود که به ته چاه می رسد و اصولاً این چگونه چاهی ست که پای شیری به تَهِ آن می رسد امّا دستِ عارفی به لبه ی آن، نه.

به هرحال از خواننده ی ارجمند تقاضا میکنم بار دیگر به تحلیل حکایت «نجات از چاه» اثر هجویری (که به شماره ی ۱۰۲۰ آمده) نظری بیندازد تا هم متوجه تفاوت عظیم میان این دو روایت از یک موضوع شود و هم متوجه حدّ تحلیل پذیری یک اثر داستانی خوب.

## ۱۱۱۸ حکایتِ پسرِ رییس

ابوالحسن عُبّادانی گفت: من و درویشی به «رمله» آمدیم. شش روز برآمد، چیزی نخورده بودیم. روز هفتم یکی در آمد، دوپاره زر آورد، یکی مرا داد ویکی یارِ مرا.

من آنِ خود فرا دادم وگفتم: چیزی آرتا بخوریم!

چیزی آورد، بخوردیم، روی به راه نهادیم، و به دریا رسیدیم. به کرانِ دریا، آن دیگر پاره ی زر دادیم فرام آلاح، تا ما را در مَرکب نشاند، و رفتیم و دو روز بودیم. در آن مرکب درویشی بود در گنج سر فرو بُرده. وقتِ نماز بودی، نماز بکردی و سر در مُرقّع فرو بُردی. من فراشدم، وی را گفتم: ما یارانِ توییم. اگر چیزی به کار آید، بگو!

گفت: باید بگویم؟

گفتم: بگوی!

گفت: فردا نمازپیشین که بکنم، من بروم از دنیا. شما ازمالاح بخواهید تا شما را به کنار ببرد. اگر از این جامه ی من چیزی وی را باید داد، بدهید. چون به کرانه شوید، درختستانی ببینید. در زیر درختی که بزرگتر است همه ی ساز و برگ من نهاده یابید. مرا بسازید و آنجا دفن کنید، و این مُرقّع من ضایع مکنید. برگیرید، چون به «حبله» رسیدید بُرنایی بینید ظریف و نظیف. این مُرقّع از شما بخواهد، به او دهید.

گفتم: چنین کنیم.

دیگر روزنماز پیشین بکرد و سر در مُرقع فرو بُرد. چون فرا شدیم، برفته بود. ملاح را گفتیم: این یارِ ما برفت. ما را به کناره بَرتا وی را دفن کنیم.

گفت: چنین کنم.

به کناره رفتیم، درختستان دیدیم، و درختی دیدیم مِه ــ درمیانِ آن. آنجا شدیم. گوری دیدیم کَنده و ساز و حنوط و همه اسبابِ وی آنجا نهاده. وی را بساختیم و دفن کردیم. مُرقِّع وی برگرفتیم و روی به «حبله» نهادیم. بُرنایی به دیدنِ ما آمد ــ برآن نشان که او گفته بود. با ما گفت: آن ودیعتْ بیارید!

گفتیم: «چنین کنیم» و گفتیم: از بهر خدای با تو سخنی بگوییم.

گفت: بگویید!

گفتیم: او چه مردی بود، و تو چه مردی، واین چه قصه است؟

گفت: او درویشی بود، میراثی داشت. وارث طلب کرد، مرا به او نمودند. اکنون شما میراث به من سپارید و روید!

آن را به وی سپردیم.

گفت: شما اینجا باشید تا بازآیم.

از چشم ما غایب شد، و آن مُرقِّع را پوشید، و جامهی خود را پاک بیرون کرد و گفت: «این برای شماست» و با آن مُرقِّع برفت.

ما در مسجد «حبله» شدیم، و روز آنجا بودیم. چیزی فـتوح نبود. از مجمله ی آن جامه چیزی برگرفتم و دادم به یار خود، که چیزی بیار تا بخوریم!

وی رفت به بازار. ساعتی بودم که دیدم وی میآمد، خلقِ عظیمٌ در وِی آویخته درآمدند. مرا نیز بگرفتند و میکشیدند.

گفتم: آخرچیزی بگویید!

گفتند: پسرِ رییسِ حبله، امروزسه روز است که ناپدید است. جامهی وی با شما مییابیم، دربازار.

ما را بُردند پیش رییس و بنشستیم.

گفت: پسرِ من کو؟ جامه ی وی با شماست. راست بگویید که قصه چون در ...

وى را قصه بازگفتيم ــ از اوّل تا آخر.

وى بگریست و روى در آسمان كرد و گفت: الحمدلله كه از صلب من چون او يى بود كه تو را شایست.

# معنى چند واژه و اصطلاح

عُبّاداني: اهل آبادان.

رَمله: شهری بوده در فلسطین، نزدیک بیت المقدس

خُنوط: موّادِ خاصی که برای حفظِ جُنّه ی میّت در آن اندازند تا از فسادِ آن مانع آید (المنجد)

فتوح: به اصطلاح صوفیان و قلندران، چیزی که از متاع دنیا به دست آید بدونِ خواستن.

مرا بسازید: مرا بشویید و کفن کنید؛ مرا آماده ی به خاک سپردن سازید.

از جامهی من چیزی به وی دهید: از پولهایی که در جیبهای جامهی من است بردارید

ر به او دهید.

# چند اشارهی تحلیلی

۱ ــ روشن است که داستان، ابعادِ عارفانه ی ضعیفی دارد. داستانی که در آن چند در ویش نقش هایی برعهده داشته باشند، عارفانه نمی شود. هدف و آرمانِ عارفانه، در وهله ی اوّل، داستان را عارفانه میکند.

۲ ــ به عنوان حکایت یا قصّه، بیش از حدِّ لازمْ بلند است. زائدی دارد، بسیار، به شکلی کاملاً محسوس. فی المثلُ آبادانی به درویشِ پابه مرکِّ میگوید: اگر چیزی به کار آید، بگو!

درویش جواب میدهد: باید بگویم؟

آبادانی میگوید: بگو!

(که جمله های دوم و سوم زائد است و بی معنی.)

«سر در کُنجْ فرو بـرده» و «سر در مُـرقّع فرو بردی» و باز «سر در مُرقّع فرو بُرد» قطعاً در یک و احتمالاً در دو مورد، زائد است...

۳ ــ داستانِ «پسر رييس»، گرچه حكايت ناميده شده، از نظرِ ساختمان، ساختار، نوع گسترش، و به خصوص ماجراهای مطروح در آن، حكايت نيست، قصه نيست، داستان كوتاه هم نيست، بلكه طرح نسبتاً مغشوش يك داستانِ بلند است.

حوادث مختلف، پیچیدگی برخی مسائل، حرکتِ وقایع و زمان بندی، نشان دهنده ی آن است که طرخ می توانسته داستان بلند باشد. گرسنگی شخصیت های راوی و زریافتنِ ایشان، یک حکایت است یا قطاع داستانی؛ آشنا شدنِ ایشان با مردِ عارف و مرگ عارف و به خاک سپاری او، یک حکایتِ دیگر است. به شهر آمدنِ دو درویش، باز هم حکایتی دیگر است...

۱ جایی دارد که علّت استان، گنگی هایی در حد داستان های پلیسی - جنایی دارد که علّت این گنگی ها روشن نمی شود.

۵ ــ نتیجه و هدف داستان مُشخّص نیست. این همه پیچیدگی و دردسر به خاطر آنکه معلوم شود برخی انسان ها به آرزوی خود میرسند، خالی از معنی و لطف است.

٦ ــ داستان، خُرده معایب متعددی دارد که پرداختن به آنها ضرورتی ندارد.

### مُنتَخَب حكاياتِ «طبقات الصوفيه» و 174

۷ با همه ی اینها، حکایتِ «پسررییس»، یکی ازمعدود حکایت هایی ست که در طبقات الصوفیه، همه ی عناصر داستانی را، کم و بیش، قوی و ضعیف، در خود دارد.

•

الباقي اين بخش از «صوفيانه ها وعارفانه ها» را در مُجلّدى پيوسته به اين ملاحظه خواهيد فرمود. به دلائلى كه خواهد آمد، دو مجلّد كردن اين بخش ــ يعنى بخش «صوفيانه ها و عارفانه ها، از آغاز تا حمله ى غزها» ــ لازم به نظر مى رسيد.

با پوزنس فراوان

## فهرست بخشى ازآثارنشر گستره

مجموعهٔ پژوهش های تاریخ ۱) تاریخ سیاسی و اقتصادی هخامنشیان (چاپ دوم) ۱۵۰ ریال م. ا. داندامایف / میرکمال نبی پور ۲) مصیبت و با و بلای حکومت ناياب هما ناطق ۳) تاریخ شکنجه (تاریخ کشتارو آزار در ایران) ناياب مهيار خليلي ٤) سفرنامه شمال (گزارش اولین کنسول انگلیس در رشت) زیر چاپ چارلز فرانسیس مکنزی / منصوره اتحادیه (نظام مافی) ۵) تار بخنگاری در ایران زيرچاپ آ.س. لمبتون ــ ن . كدى ــ ... / دكتر يعقوب آژند ۹) درآمدی بر تاریخ فراماسونری در ایران ناياب حامد الگار/ دكتر يعقوب آژند ۷) پیدایش و تحول احزاب سیاسی مشروطیت زیر جاب منصوره اتحادیه (نظام مافی) ۸) تاریخنگاری در اسلام ر يال ه. آ. ر. گیب ـ م. حلمی م. احمد ـ ... / دکتر یعقوب آژند ٩) تاريخ اقتصادى ايران ٢٣٣٢ ـ ١٢١٥ ه. ق. (چاپ دوم) ۳۹۰۰ ریال جارلز عیسوی / د کتر یعقوب آژند ۱۰) پیدایش دولت صفوی (چاپ دوم) ۹۰۰ ریال میشل مزاوی / دکتر یعقوب آژند ۱۱) تاریخ طبرستان ورویان ومازندران ر يال سید ظهیرالدین مرعشی / به اهتمام: برنهارد دارن ۱۲) قیام شیعی سربداران ر يال دكتر بعقوب آژند ۱۳) تاریخ زندیه (جانشینان کریم خان زند) ر يال ابن عبدالكريم على رضا شيرازى / دكتر غلامرضا ورهرام ١٨٠٠ريال ١٤) تاريخ دولت خوارزمشاهيان پروفسور ابراهیم قفس اوغلی / دکتر داود اصفهانیان ۱۵) سفرنامه آنتونی اسمیت به کرمان، ۱۳۳۰ شمسی (ماهی سفید کور در ایران) ۲۰۰۰ ریال

آنتونی اسمیت / محمود نبی زاده

| السير) ريال          | ، ۱۶) تاریخ شاه اسماعیل و شاه طهماسب صفوی (ذیل تاریخ حبیب                                         |
|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | امیر محمود خواندامیر / تصحیح و تحشیه دکتر محمدعلی جراحی                                           |
| ريال                 | ۱۷) نقش ترکان آناطولی در تشکیل و توسعهٔ دولت صفوی                                                 |
| . (                  | پروفسور فاروق سومر / دكتر احسان اشراقی ـــ دكتر محمد تقی امامی                                    |
|                      | مجموعة مقالات                                                                                     |
| ۰ ۳۵ ريال            | ١) گسترهٔ تاریخ و ادبیات (مجموعهٔ مقالات)                                                         |
|                      | سید جعفر سجادی، اسمعیل حاکمی، ابوالقاسم رادفر                                                     |
|                      | مجموعة زبان و ادبيات فارسى                                                                        |
| ٠ ۵ £ ريال           | ۱) ادبیات ایران در زمان سلجوقیان و مغولان                                                         |
|                      | پرو <b>فسور</b> یان ریپکا / دکتر یعقوب آژند                                                       |
| (چاپ دوم) ۲۴۵۰ ريال  | ٢) بختيارنامه (لمعة السراج لحضرة التاج)                                                           |
| •                    | تصحيح و تحشيه: محمد روشن                                                                          |
| • ۲۸۵ ریال           | ۳) حافظ پژوهان و حافظ پژوهی                                                                       |
|                      | دكتر ابوالقاسم رادفر                                                                              |
| ۱۹۵۰ ریال            | <b>٤) بینش اساطیری درشعرمعاصرفارسی</b>                                                            |
|                      | . بهزاد رشیدیان                                                                                   |
|                      |                                                                                                   |
|                      | مجموعة علوم                                                                                       |
| نايات                | ۱) تصویر جهان درفیزیك جدید                                                                        |
|                      | ماکس پلانک / مرتضی صابر<br>-                                                                      |
| ناياب                | ۲) کیهانشناسی                                                                                     |
| 11 Day 1             | ویرجینیا تریمبل / م. حیدری خواجه پور                                                              |
| (چلپ چهارم) ۱۵۰ ريال | ۳) مساله های ریاضی: آسان، ولی                                                                     |
| ۲۰۰ ریال             | آ. ای. اوسترووسکی / پرویز شهریاری<br>۲. سه داد در در مصل ایک تان در ت                             |
| <b>04</b> 3 1        | <ul> <li>٤) چیس باپ (روش محاسبه با انگشتان دست)</li> <li>هانک یانک پای / کیومرث پریانی</li> </ul> |
| ۱۰۰ ریال             | هامک یامک یای / کیومرت پریائی<br>۵) برخی کاربردهای مکانیک در ریاضیات                              |
|                      | ه) برخی کاربردهای محافیت در ریاضیات<br>و. ۱. اوسپنسکی / دکتر کاظم ابهری                           |
| ريال                 | و. ۲. اومپستگی / د صر صفع ابهری<br>۲) شبه ذرات                                                    |
|                      | ۱) مبه در                                                                                         |

کاگانف، لیف شیتس / چرندابی ... میرشکار

| ۱۸۵ ریال         | ۷) کوارکها ولپتونها                                                  |
|------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                  | جرائد قا ینبرک ـــ جوگش پاتي / م. حیدري خواجه پور                    |
| ريال             | ۸) دنیای کربن                                                        |
|                  | ایزاک سیموف / محمد حسین رجحانطلب                                     |
| رياك             | ٩) کهکشان واخترنما                                                   |
|                  | وینیام جی. کافمن / فریدالدین امیری                                   |
| ريال             | ۱۰) مواد حیات                                                        |
|                  | ایزاک آسیموف / محمد حسین رجحالطلب                                    |
| ريال             | ۱۱) سیاهچاله ها                                                      |
|                  | مسعود خيام                                                           |
| ٠ ٧٤ رياك        | ۱۲) زیست کره (آثاربیوسفرها <i>ی گذ</i> شته)                          |
|                  | آندره لاپو/ محمد طرف                                                 |
| (چاپ چهارم) ريال | ۱۷) نگاهی به فیزیک                                                   |
|                  | ل. تاراسو . آ. تاراسوا / على معصومي                                  |
| ريال             | ۱۹) ستاره و سحابي                                                    |
|                  | ویلیام جی. کافمن / دکتر تقی عدالتی ــ بهزاد قهرمان                   |
| ۵۵۰ ریال         | ۱۵) نسبیت و کیهانشناسی                                               |
|                  | ویلیام جی. کافمن / دکتر تقی عدالتی ــ بهزاد قهرمان                   |
| ٤٧٠ ريال         | <b>۱۹) انسانشناسی زیست شناختی</b>                                    |
|                  | ماری کلود شاملا / دکتر غلامرضا افشار نادری                           |
| ۱۳۵۰ ریال        | ۱۷) سرگذشت حرکت (از آغاز تا کشف قانون بقای انرژی)                    |
|                  | فه نومان دمیتریه ویچ بوبلی نیکوف / پرویز شهریاری                     |
| ۱۳۰۰ ریال        | ۱۸) اعجاب اخترشناسی                                                  |
|                  | و. کومارف / شیدا یوسفی                                               |
|                  | مجموعة هنر                                                           |
| ۸۰۰ ریال         | ۱) فهرست اسامی و آثار خوشنویسان قرن دهم هجری قمری و                  |
|                  | ۱) مهرست مساعی در در خوسویت درد دستم سهروی ساوی درد.<br>فیروز منصوری |
| زیر چا <b>پ</b>  | میرور مسبوری<br>۲) هنر و ادراک دیداری                                |
| ¥ 7.J.J          | رودلف آرن هایم / علی معصومی                                          |
|                  | ·                                                                    |
| 11               | مجموعة علم وفن                                                       |
| ۵۵۰ ریا <i>ل</i> | ۱) الفبای بلورشناسی بروایت تصویر                                     |
| . It w           | آر. استدمن / دكتر عزت الله ارضى ــ مارگريت ماغن                      |
| ۲۰۰۰ ریال        | ۲) حل عددی معادلات دیفرانسیل جزئی                                    |
|                  | ویلیام اف. ایمز/علی اکبر خان محمدی هزاوه                             |
|                  |                                                                      |

| دوم) ۵۰۰ ريال       | ۳) اصول، مفاهیم و کاربرد حسابداری ۳ (چاپ د                                                                          |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                     | محمود نبی زاده                                                                                                      |
| ريال                | <ul><li>٤) آزمایشات غیر مخرب (بازرسی فنی)</li></ul>                                                                 |
|                     | باری ہول ـــ ورنون جان / دکتر مجتبی ناصریان                                                                         |
| ريال                | ۵) صنایع کوچک شیمیائی (فرمهای ساخت مواد و)                                                                          |
|                     | مهندس على اسدالهي؛ مهندس عبدالله قنيري                                                                              |
|                     | مجموعة علوم اجتماعي                                                                                                 |
| ۷۰۰ ریال            | ۰ ر ر ر ۱ .<br>۱) توسعهٔ اقتصادی: گذشته و حال                                                                       |
| טעַן ייי            | ر پچارد ت. گیل / محمد نبی زاده                                                                                      |
| . II <b></b>        |                                                                                                                     |
| نوم) ۱۹۵۰ ریال      | ب) محالب طبی سی مدا طور رفت و بورسی معوییهم ، دستیهم ، دری<br>ویلیام ابنشتاین ـــ ادوین فاگلمان / حسینعلی نوذری     |
| ۱۳۰۰ ریال           | وپیتام بیستاین ــ ادویل بی تشکی م حسیستای تودری<br>۳) تاریخ اقتصادی ارو پا درقرن بیستم میلادی (۱۹۵۰ ــ ۱۹۱۰)        |
| ۲۱۱۰۰ رون           | ۱) فاریخ افتصادی اروپ فارطری بیشتم فیبردی (۱۳۵۰ – ۱۳۱۰)<br>شهرد کلاف ـــ توماس مودی ـــ کارول مودی / محمد حسین وقار |
| ۵۵۰ ریال            | محمد حسین وفار<br>4)فراسوی مدیریت هدف گرا                                                                           |
| دوع هم              | ه ) موسوف معیویت معدت مور<br>ج. د. باتسن / تورج سپهری                                                               |
| ۲۵۰۰ ریال           | ے۔<br>۵) برنامه ریزی اقتصادی۔ اجتماعی (ویژه جهان سوم)                                                               |
|                     | دکتر محمود تقی زاده                                                                                                 |
| ۳۹۰۰ ریال           | ۲) نقد ونگرش برفرهنگ اصطلاحات علمی ـ اجتماعی                                                                        |
|                     | محمد آراسته خو                                                                                                      |
| ريال                | ۷) اقتصاد                                                                                                           |
| 04,                 | ساموتلسون ـــ نوردهاوث ــ محمد ابراهيم جهاندوست ــ على رضا نور وزى                                                  |
|                     | مجموعة علوم پزشكى                                                                                                   |
| ۹۰۰ ريال            | ۱) شناختُ و درمانُ درد                                                                                              |
|                     | دکتر پل شوشار / دکتر غلامرضا افشار نادری                                                                            |
| ريال                | ۲) دارو در دوران بارداری و شیردهی                                                                                   |
|                     | بریگز ــ فریمن ــ یافی / دکتر پدرام نیک نفس                                                                         |
| ريال                | ۳) دیابت در کودکان                                                                                                  |
|                     | دكتر اكبر احمدي                                                                                                     |
|                     | مجموعة دانستني ها                                                                                                   |
| م) ريال             | ۱) کمر درد بزبان ساده ( <b>چاپ سو</b>                                                                               |
| <del>-</del> -2,j " | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                               |

د کتر بهادر اعلمی هرندی

