

# Enkida Parse

# درقلمروفرهنگ

جلال ستاري

1499



## شرکت نشر و پخش ویس (بامسولیت محدود)

جلال ستاري

در قلمروفرهنك

چاپ اول

تیراژ ۵۰۰۰ جلد

چاپ دوهزار

صحافي اميد

۵۷۵ ریال

نشرویس خیابان انقلاب جنب سینمادیانا کوچه اسکوشماره ۱۲ تلفن ۲۶۴۵۷۷

### فهرست مطالب

| <b>پیشگفتار</b>                                  | *           |
|--------------------------------------------------|-------------|
| فرهنگ مردم و فرهنگ برای مردم                     | 4           |
| دولت و فرهنگ درجمهوری پنجم فرانسه (۱۹۵۸–۱۹۸۱)    | 41          |
| فرهنگهای شرق وغرب از دیدگاه جعیط و عبدالله عرولی | 141         |
| پیوست ۱                                          | 775         |
| پیوست ۲                                          | <b>72</b> 7 |
| مدرسه و فرهنگ                                    | 767         |

#### ييشكفتار

این دفتر ازچهار مقاله درمقوله فرهنگ فراهم آمده است.

درنخستین جستار، اشارتی به فرهنگ مردم رفتهاست که درباب معنی و محتوی و حدودآن و نسبتی کهبافرهنگ خواص دارد، سخن بسیار است و درواقع مبحثی است که هنوز محل مناظره و گفتگوست و حتی برسر تعریف آن اتفاق نظر به دست نیامده است. البته منظور فرهنگی است که مردم آفرینندهٔ آنند نه خواص، و بنابراین مقصود، فرهنگی که خواص برای عامله ساخته و پرداختهاند نیست که مقاله و بود نها بسه چند نکته از آن مبحث دراز دامن اشاره دارد، و رنه فرهنگ و دم دریایی است که در پیمانه مقالهی مختصر نمی کنجد.

دومین مقاله، شرح مجمل اقدامات جمهوری پنجم فرانسه تا پیروزی حزب سوسیالیست در انتخابات وتشکیل دولت سوسیالیستی است، وآن موضوع از دوجهت شایان اعتناست . نخست اینکه بررسی سرنوشت میراث دوگل و آندره الرو و زیر فرهنگش، در دولتهای بعدی، مایهٔ حیرت

و عبرت است، و دودیگر اینکه ملاحظه اقدامات فسرهنگی دولتمردان سوسیالیست، پس ازآنهمه طعن و تشنیع که در حق دولتهای پیشین زدند، جالب توجه است. مقاله فقط به بخش اول مطلب می پردازد و نگارنده امیدوار است کمه بتواند روی بخش دوم آنرا نیز عرضه بدارد.

مقاله سوم گوشه هایی از بحث هایی را که امروزه در کشورهای عربی پس از رهایی از یوغ استعمار، برسر سیاست فسرهنگی در گرفته، نمودار می سازد. آن مباحثات حالیا بازاری گرم دارد وبی گمان دیرزمانی همچنان ادامه خواهد داشت و گمان می رود که آگاهی از آن برای ما بسی سودمند می تواند بود.

مقاله چهارم، شمه ای از معتقدات متفکران مارکسست درباب نقش فرهنگ و مجادلات بعضی متفکران با آنانـرا منعکس میسازد. این چون وچراکردن ها نه به تازگی آغاز شده و نه به زودی پایان خواهدگرفت. منتهی اعتراضات و ایرادائی که برمبنای تجارب عملی بنیان یافته باشد، درمیان تأملات نظری، اندك است و مقاله فقط به ذکر پاره ای نکته حولیهای تحر به کاران بسنده کرده است.

تردیدی نیست که این چهارمقاله شاید تنها زوایایی از مسائل پیچیده فرهنگ رادر آشفته بازار حهان امروز، تاحدی روشن سازد؛ و هنوز باید دفترها سیاه کرد تا حق مطلب به درستی ادا شود.



#### فرهنگ مردم و فرهنگ برای مردم

از وقتی که رادیو و بخصوص تلویزیون در ایران، توسعه و شعاع عمل گسترده یافت و اصطلاح «وسایل ارتباط جمعی» باب شد و سروکار مسئولان این سازمانهای ارتباطی باتوده های مردم افتاد و اصطلاح «فرهنگ انبوه» در روزنامه ها جاباز کرد، مشکلی که در آغاز چندان بزرگ نبود و یا بیزرگ نمی نمود، پدیدار شد که ضرورت و اهمیت حل آن به مروربیش از پیش آشکار گشت و آن اینکه در تهیهٔ برنامه ها چگونه می توان و تا چه اندازه باید ذوق وسلیقهٔ خلایق را منظور داشت؟ و آیا باید زمام اختیار مسئولان را سراسر به دست مردم داد و یا بر عکس لازمست نیازهای عمیق و پنهان و غالباً بیان نشدهٔ مردم را به درستی شناخت تاضمن پاسخگویی به تقاضاهایسان، به آموش آنان نیز پر داخش؟ و ناگفته پیداست که انجام دادن این مهم، مستلزم شناخت فرهنگ مردم، آگاهی از آرمانها و خواستهای عمیق آنان، ارزیابی اقدامات حکومت در اجابت تقاضاهای بسرحق خلایق و بر آوردن نیازهای فرهنگی ایشان و غیره است.

به بیانی دیگر، هم باید فرهنگ مردم را درگذشته شناخت - میراثی که به درستی شناخته نیست و غالباً به دست عاملان حکومت ها، درطول تاریخ، تحریف و دستکاری شده و موردمسامحه و غفلت قرارگرفته است و پارههای ارزنده و گرانقدر آنراکه مبین تلاش مدردم برای نیل به آزادی و خوشبختی است، به ایشان شناساند و هم فرهنگ انسانی بزرگان گذشته و امروز را به زبانی درخور فهم و درك آنان عرضه و معرفی کرد.

ظاهراً موسیقی بیش از دیگر اجزاء فرهنگ و هنر از این لعاظمورد توجه قرار گرفت. هرچند غرض نویسندهٔ این مقاله یادآوری تاریخچهٔ این «استشعار» و ذکر جزئیات و موارد آن نکته به نکته، نیست که بعث مستوفی در این باره مجالی دیگر می خواهد؛ اما نقل یکی دونظر را در خصوص کیفیت و کمیت برنامه های موسیقی پخش شده از رادیو و تلویزیون سابق، برای ورود به مطلبی که موضوع اصلی این نوشته است، بی مناسبت نمی داند.

یکی که صاحب نظر بود در مصاحبه ای گفت: «باید نشست و اندیشد که چه چیزهایی راباید به مردم داد که برای آنها مفید و قابل الستفاده باشد، نه اینکه منتظر ماند و دید که مردم از چه چیزی خوششان می آید و بعدهم همانها را برایشان تدارك دید، زیرا این بدیهی است که همیشه اکثریت جامعه با آدمهائی است که درزمینهٔ بخصوصی تخصص ندارند و بیشتر، مشتاق برنامه های آسان و ساده هستند...

«مثلاً در موسیقی نود درصد باید چیزی را به مسردم داد که جنبهٔ سنتی و اصولی داشته باشد و دهدرصد هم مطابقخواست (آسان پسندانهٔ) آنها برنامه تهیه کرد و دراختیارشان قرارداد». و دلیلش هم روشن است زیرا: «اگر شمابیاییدو چون مردم، کلمات پیش پا افتاده را (که آسان فهم ترند) دوست دارند، به صرف دنباله روی از سلیقهٔ آسان پسند مردم در ترانه ها بکار بسرید، ایس حس آسان پسندی در مسردم نیز ( به سبب واکنش شما )

روزبروز تشدید خواهد شد<sup>ا</sup>».

و دیگری که خوانندهٔ هنرمندی است اظهار داشت: «از بیست و چهار ساعت برنامهٔ رادیو، حدود شانزدهٔ ساعت را باید با موسیقی پر کرد. اما چه موسیقیای؟ به بسرنامههای رادیو که گوش بدهیم، اکثریت با همان موسیقی مبتدل است که در مقابل برنامههای موسیقی اصیل ایرانی، مثلا نسبت نوزده به یك را دارد. این درست نیست. باید لااقل نسبت هردو مساوی باشد». معهذا وی (مصاحبه شونده) «معتقد نیست که باید به طور کلی جلوی پخش هرنوع موسیقی ایرانی غیر از نوع اصیل آن راگرفت. اما اعتقاد دارد (که) لااقل باید مساواتی بین بسرنامههای موسیقی اصیل ایرانی و غیر آن وجود داشته باشد؟».

ازین قبیل سخنان درچند سال پیش فسراوان شنیدیم و چنانکسه از همین یکی دونمونه به خوبی پیداست مسأله پیچیده و دارای جنبههای مختلف است که همه به هم مربوط می شوند و از همینرو دربارهٔ یك وجه آن بدون درنظر داشتن دیگر وجوه نمی توان تصمیم گرفت و این پیچیدگی از لابلای همهٔ اظهار نظرها ، منجمله احکام ذکر شده، کم و بیش به چشم میخورد، حتی اگر غموض ه طاب کاه بلاً به ذهن غالب برنامه گذاران آن زمان نرسیده و یا از زبان ایشان به روشنی بیان نشده و در نوشتههایشان صدراحة نیامده بلکه مجمل یا مبهم مانده باشد.

گفتن نداردکه لـروم غافـل نماندن از میراث فـرهنگی و ضرورت شناساندن آن از جمله نکاتـــی است کــه عاده ٔ درهمهٔ ایــن قبیل مناقشات

۱ گفت و گو با فؤاد روحانی، درحسرت از دست رفتن اصالتهای موسیقی،
 روزنامهٔ رستاخیز، ۲۹ آبان ماه ۱۳۵۵، ص ۱۸:

۲\_ آیندگان، ۲۵دیماه۱۴۵۶.

مربوط به ترکیب برنامه های را دیو و تلویزیون مؤکدا خاطرنشان می شود، و اما این خود مسألهٔ کلی تری است که در مبحث «گسترش فرهنگ» یا «همگانی کر دن فرهنگ» مطرح است، منتهی چون را دیو و تلویزیون یکی از مؤثر ترین وسائل گسترش فرهنگ است، طبیعی است که در مباحث مربوط به آن تویا مطرح گردد، و این چیزیست که طبیعة در آن روزگار نیز پیش آمد. در اینجا برای روشن ترشدن مطلب ذکر توضیحی در بارهٔ «واقعیت» توسعهٔ فرهنگ را ضروری می دانم.

درحدودسالهای، و مردر کشورهای اروپائی مفاهیم و اصطلاحهای نـوینی درعرصهٔ فـرهنگ وضع و ترفته رفته بـاب شدکه از مهمترین آنها «توسعهٔ فرهنگی» و «سیاست فـرهنگی» است. آندره مالرو وزیر فـرهنگ ژنرال دو گل و رنهماهو مدیر کل فقید یونسکو، به ترویج این مفاهیم و روشن کردن معنی آنها با ایراد خطابههای فصیح وبلیغ و از راه بر گزاری مجالس بحث و کنفرانسهای بینالملل کمك بسیار کردند و امروزه می توان گفت که این نظرات دست کم در بسیاری از کشورهای اروپایی عضویونسکو و حتی در بعضی کشورهای غیر اروپایی آن سازمان نیز، نـه تنها نقد روز بازار است، بلکه تا حدی به مرحاهٔ اجراء در آمده و جامهٔ عمل پـوشیده است.

البته از همان آغاز، اصطلاح توسعهٔ فرهنگ مسورد ایراد اندیشه مندان و محل تأسل بدود، بسان همهٔ واژههای تفسیر پذیدر، و به همین جهت از آن، تعبیرهای مختلف کردند و برسر آن تعابیر ماجراها رفت و بسه یاد دارم حتی یکبار درمجلسی، میان نمایندگان ایران و اصحاب یونسکو دراین باره که چگونه فرهنگ قابل توسعه است و نکند این واژه، توخالی و چنین فکری جزء اوهام و خیالبافیهای دلفریب و نوعی فریفتاری باشد، بحثی تند در گرفت و صاحبنظران یونسکو توضیح دادند که مقصود،

فراهم آوردن امکانات و موجبات مشارکت مردم در نفس فعالیتهای فرهنگی است، نه آفریدن فرهنگی «حکیم فرموده» و یا صادرکردن فرهنگی خاص از غرب به شرق و یا بالعکس. البته در این مختصر مجال بحث درباب همهٔ جهات و دقایق این اندیشه و حتی اشاره به این نکتهٔ ظریف که فراهم آوردن موجبات بهره گیری از فرهنگ (مشارکت درفعالیتهای فرهنگی) بالضروره موجب مشارکت و اقعی یعنی استفاده از آن و رغبت به آن نمی شود، نیست و غرض ما به میان کشیدن مسأله ای دیگر است که ذیار مطرح می کنیم.

آندره مالرو فرضیه پرداز بزرگ درقلمرو فرهنگ، توسعهٔ فرهنگی را از قوه به فعل آورد و گفت راه توسعهٔ فرهنگ، همگانی (دمو کراتی) کردن فرهنگ است و این همگانی کردن برای از بین بردن نابر ابری های فرهنگی که ریشه در مقتضیات اقتصادی واجتماعی طبقات مردم دارد، نه تنها لازم است و واجب، بلکه تنها وسیلهٔ گرد آوردن همهٔ طبقات زیر لوای یك پرچم و تعویت همبستگی ملی است. در مشرب مالرو، فرهنگ، نوعی دین و آئین است که همهٔ پیروان آن، همهٔ مؤمنان به آن مدهب، مدهب فرهنگی، باهم بردارند و برابر.

کلیساهایی که مالرو بسرای این امت فسرهنگ پی افکند، خانسههای فرهنگ بودکه به اعتقاد او می بایست همهٔ مردم را، از وضیع و شریف و با سی اد و بیسو ادبه خودکشد و در لوای مهر و عطوفت یگانه کند، چون، به زعم او، فرهنگ کیمیاکار است و دم مسیحا دارد که مرده را از خاك گور برمی خیزاندومس وجود آدمی را که از آب و گل است زرمی گرداند زبان فرهنگ را ااگر فرهنگ و الاباشد، همه درمی یا بند؛ زیر افرهنگ خود به خود گویاست و نیازی به مترجم و معبر ندارد تا بتواند مفهوم خلایق افتد، درخهن و ضمیر مردمان بنشیند و با جان و دلشان راز و نیاز کند. به همین علت در خانه های فرهنگی و هنری ممتاز انجام می گرفت خانه های فرهنگی و هنری ممتاز انجام می گرفت

و مالرو و دوستانش انتظار داشتندگه انبوه خلایق بسرای تماشای فعالیتهاو نمایشهای آن خانهها واستفادهاز آنچه خانههای فرهنگ عرضه میداشتند، سرودست بشکنند.

اما مردم عادی نیامدند، چون زبان آنفرهنگ عالی راکه به هرحال از دیرباز تا آنزمان بیشتر برای سرآمدان جامعه دربافتنی بود، نمی فهمیدند و اینزبان همانقدر برایشان ناآشنا و غریب بودکه زبان چینیو ژاپنی. بگذریم ازاینکه بعضی صاحبنظران معتقدند، فرهنگ، پدیده ای طبقاتی است و آنچه فراخور حالو دستپخت طبقهای خاصو موردحاجت اعضای همان طبقه است، بهدرد افراد طبقات دیگر نمیخورد و رسالت خانه های فرهنگ، اشاعهٔ فرهنگ خاص سر آمدان جامعه و بنابر این گسترش فرهنگ طبقهٔ حاکم بوده استو فرهنگی که بورژوا میپسندد، همان فرهنگی نیست که کارگر ان و روستائيان مي طلبند. اين نظر متضمن حقيقتي غير قابل انكار است. اما البته نبایدگز نکرده پارهکنیمو همهٔ فرهنگ «بورژازی» را به یکچوب برانیمو گفتن نداردکه پارههایی از فرهنگ روشنفکر انصاحب رسالت «بورژوازی»، سخت عزیز و بزرگداشتنی است و شکی نیست کـ مکارگر آن فی المثل بایــد امکان آشنائی بــا فرهنگه مترقــی « بورژوازی » را داشته باشند وگناهی نكر دهاند اگر به علت نداشتن فرصت و مجال و معلومات لازم، هنوز آن فرهنگ را نمی فهمند و نمی شناسند ؛ و اگرهم به خاطر فقد عدالت اجتماعی از آنفرهنگ سر درنمی آورند و بههمین علت غالباً از آنروی برمی گردانند، دلیلی ندارد و انصاف نیست که «سر آمدان» جامعه ، در قلههای رفیع «معنویت» و نظام اززشی خویش بمانند و «عامهٔ ناس» را به حال خود در ته دره رها کنندا. درست است که خانه های فرهنگ معمولاً فرهنگ دسترنج

<sup>1</sup> حتى ولنين مى كويدكه جامعة نو، جامعة سوسياليستى پسال انقلاب بايد از

سرآمدان جامعه، یعنی فرهنگ دستمایهٔ گروه ویژه ای از مردم را نشر می دادند و هنو زهم می دهند، و همگانی کردن فرهنگ ، درواقع بیشتر ، همگانی کردن فرهنگی خاص بوده است ؛ اما این کار همگانی کسردن برای شناساندن آثار والای فرهنگی که هم از گذشتگان به میراث مانده و هم زادهٔ طبع فرهنگ به آفرینان معاصر است، لازم است تا نابر ابری های فرهنگی تا حدی کاهش یابد و فرهنگ تا قیام قیامت، ملك طلق و در تیول عده ای خاص باقی نماند.

پس فرهنگرا باید همگانی کسرد ، زیرا فرهنگ سرمایهای است که دارندگان آن همگانند. اما به همین بسنده کردن و خشنود شدن، البته کافی نیست و حتی حاکی از ساده دلی استو نکته در اینجاست . چون اگر زبان فرهنگی راکه فی المثل در خانه های فرهنگ عرضه می شود ، فقط آشنایان به آن زبان دریابند و تنها مردمی که فرهیخته و جزء سر آمدان جامعه اند قادر به بهره گیری از آن باشند، پسخانه های فرهنگ به جای آنکه فرهنگ را همگانی کنند، گسروه با فرهنگ ، یعنی گروه آشنا با نوعی فرهنگ را ، بافرهنگ تر می کنند. و درنتیجه سیاست توسعهٔ فرهنگ ، شکست می خورد و درست خلاف آنچه منظور نظر بود ، حاصل می آید و به عبارتی نقض غرض می شود .

البته خانههای فرهنگ آموزشگاه نیستند و نمی تو انند کاری راکه مدرسه می کند و باید بکند انجام دهند، یعنی به آموختن الفبای فرهنگوهنر

همهٔ ذخایر معرفتی انسان که بشر درجوامع مالك سالاری ، دیوان سالاری، گرد آورده است استفاده کند ، (کلیات ب ۳۱ ، س ۲۶۲) نه اینکه به ادعای مضحك ما تو تیست ها در جریان «انقلاب فرهنگی» چین، ذخایر فرهنگ جامعه را با زدن برچسبهای «فئودالی» یا «بورژوایی» ، مورد طرد و تحقیر قرار دهد». مجلهٔ دنیا ، شمارهٔ ۵، ۱۳۵۹ ، س ۷۵.

بپردازند. اما اینهم هست که اگر فعالیتهای آنها با هیچگونه آموزشی همراه نباشد، دیگر نبایداز غیبت گروههایی ازمردم که به غلط آنانرا «مشتری غائب» خوانده اند، در شکفت شد. این قبیل مردم در آغاز به سائقهٔ کنجکاوی ، به تماشای خانهٔ فرهنگ خواهند آمد ؛ اما پس از ارضای این حس که فطری انسانست، اگر نتوانند به فرهنگی که دستگیرشان نمی شود و به سختی دریافتنی است، علاقه مند شوند، به کار و زندگی و مشغولیات عادی خویش باز می گردند. مادام که فرهنگ آموزی از مدرسه آغاز نشود، و همهٔ مردم بخت آشنایی با فرهنگ را درسالهای تعصیل نداشته باشند، یك پای سیاست نوسعهٔ فرهنگی همیشه لنگ خواهد ماند، و سیاست همگانی کردن فرهنگ عملاً به به فرهنگ خواهد ماند، و سیاست همگانی کردن فرهنگ

این چکیدهٔ مجادلات و مناقشاتی است که نظریهٔ آندره مالرووخانه های فرهنگ وی درفرانسه برانگیخت و تنور این مناظره هنوز هم داغ است.

حال اگر از خانهٔ فرهنگ که یکی از وسایل توسعهٔ فرهنگی است به رادیو و تلویزیدون که مؤثر ترین آبزار آنست بازگر دیم ، به آسانی متلفت خواهیم شد که همان ملاحظات مربوط به خانه های فرهنگ درمورد وسایل ارتباط جمعی نیز صادق است ،

مثلاً می گویند ودرستهم می گویند که باید آن بخش بزرگ از ادبیات فارسی را که نظر به تعالی و ترقی آدمی دارد و در واقع مکتب انسان دوستی و خدادانی است به مردمان شناساند . اما به قول زنده یا د مجتبی مینوی : «مردم عادی با تعصیلات غیر کافی و عدم آشنائی با کلمات و تعبیرات

«مردم عادی با تعصیلات غیر کافی و عدم اشنائی با کلمات و تعبیرات عمیق ادبی، نمی توانند شعرهای بلندراکه از فردوسی و ناصرخسرو و سنائی و مولوی و سعدی و حافظ و امثال اینها خوانده می شود ، خوب ادراك كنند... این عاجز آمدن مردم عادی از ادراك معانی بلند شعرای بزرگ و قصاید و غزلیات سنائی و سعدی و حافظ، باعث می شود که شعرهای آن بزرگان

بسیار معدودی که گفته هایشان زینت ادبیات فارسی است، فقط عدهٔ بسیار معدودی خواننده داشته باشد و بسیاری از اوقات ، مردم عادی که آنها را می شنوند، می گویند «ای با با این که شعر است» و این مسأله سببی غیر از این ندارد که سعی نشده است ذوق و معرفت و فرهنگ و قوهٔ هنر شناسی آن مردم عادی را تربیت کنند و بالا بیاورند و ایشان را با زبان شعر آشنا کنند...

«اما آن شعرای بزرگ درجهاول که آن معانی بلند و عبارات قصیح بلیغ جذاب را گفته اند، گاهی هم سخنانی گفته اندقدری از حیث درجهٔ مفهوم بودن به زبان مردم عادی نزدیکتر، که اینها را مردم عادی هم شنیده اند و یادگرفته و میخوانند . اینگونه مسردم حد وسطی هستند بین آن طبقهٔ معدودی که گفتارهای بسیار بلند را فقطآنها می فهمند، و آن طبقهٔ بسیار بزرگتری که با آن قبیل سخنان اصلا کاری ندارند. چنین گفته هایی باعث مداومت ادبیات می شود. زیراکه مبلغی از قصه های شاعرانی مثل نظامی و عطار و سعدی، جزء این درجه ادبیاتیست که مفهوم عدهٔ بسیار بیشتری از مردم است و وجه مشترك است بین عموم مردم یك مملکت.

«حسن کاراینست که آنسرایندگان و نویسندگان بزرگ همیشه در عالم بالا سیر نمی کرده اندوگاهی به مرتبهٔ مردم معمولی و عادی تنزل می کرده اند و به چیزهائی که جزء لو ازم زندگی عادی مردم است نیز می پر داخته اند، و گفته های ایشان علاوه بر اینکه مفهوم آن عدهٔ معدود خوش بخت است، به در د زندگی آن جماعت بزرگتر که عامهٔ مردم باشند هم می خورد و حتی اسمعیل چور کچی هم از موش و گربهٔ عبید زاکانی لذت می برد.

«بسیاری از شعرهای بلند سرایندگان عالی مرتبهٔ ما جزه امثال و حکم شده است و به ما درس اخلاق و حکمت عملی می دهد. بسیاری از آنها هست که از برای تفرج و تفریح و شادشدن می خوانیم و از آن خوشمان می آید . بسیاری هست که ما یه عبرت گرفتن می شود و بسیاری هست که ما را متأثرو

اندوهگین میسازد. از شاهنامهٔ فردوسی و دیوانفرخی و دیوانمنوچهری و داستان ویسورامین و دیوان سنائی و دیوان مسعودسعد و تألیفات نظم و نثر ناصرخسرو و مثنویاتعطار و تاریخ بیههٔی و سیاستنامهٔ نظام المالک و اسرار التوحید و تذکرهٔ الاولیای عطار و مثنوی مولانا و دیوان شمس و کلیات سعدی و دیوان حافظ گرفته تا اشعار بعضی از معاصرین مثل ملک الشعرای بهار و پروین اعتصامی شاید بتوان کتابخانه ای حاوی ششصد هفتصد جلد کتاب ادبی خوب فارسی تشکیل داد و آنها را دمدست نوسوادان و نووجوانان گذاشت و دبیرستانها واداشت که منتخبات این ادبیات را به جوانان درس بدهند و خوب بفهمانند و ذوق شهر فهمی و شعرخوانی را در ایشان بیدار کنند تا مغزشان گشاده شود و فکرشان منبسط گردد، قوه و استعداد و طبع ایشان بر افروزد و بیفزاید و شاید ازمیان ایشان در آینده نویسندگان و سرایندگان بزرگ به وجود آیدا ».

ایس نظر اساساً و علی الاصول درست است و ما نیز به خاطر آنک ه متضمن حقیقتی مسلم و بدیهی است و از لحاظ روش شناسی قابل ملاحظه ، به نقلش پر داختیم و کاری به سلیقه و پسند صاحب آن نداریم و شکی نیست که در هردوره مردم چیزهایی میخواهند که پیشتر شاید پر وای طلبش را نداشتند، و یا حتی به ذهنشان خطور هم نمی کسرد ، چنانچه در گذشته نیز معارف و اخلاقی رایج بود که بعدها براثر اشاعه و استیلای فرهنگی بیگانه و تحت تأثیر عوامل دیگر، رو به فراموشی و نابودی رفت، و به عنوان مثال، باز به قول شادروان مجتبی مینوی در همان مقاله «در ایران تا چندی پیش مبلغی از سنن و آداب و معارف فرهنگ کهن هنوز موجود و متبع بود.

۱۳۵۶ مجتبی مینوی، مجلهٔ راهنمای کتاب ر فروردین ــ اردیبهشت ۱۳۵۶ ۰
 س ۱۴۳ ـ ۱۴۶ .

قصه گوییها و شاهنامهخوانیها و سخنوریها که در قهوهخانهها و میدانها و مساجد میشد ، وعظها و روضهخوانیها بر منابس و تعزیهخوانیها در تکلیا ، همگی وسیلهٔ خوبی از برای تعلیم و تربیت عامه و بالاآوردن پایهٔ معلومات آنان و آشنا ساختنشان با روایات دینی و ملی بود» اما چنانکه بعضی در داخلو خارج به کرات گفتهاند، از دولت تجددطلبی با غفلت از اساس و لوازم وشرایط آن، و براثر سعی در تحقق حقیقت غرب بی اعتنا به اصول و مبادی و مبانی نظری آن ، یعنی بدون تفکر و با ظاهربینی ، خواستند اساس نو به جای رسموعادت کهنه بگذارند، و در نتیجه صورتی که از غرب آمد مردمی را که بیخویشتن شده بودند و نسبت به موقع تاریخی خویش تذکر وخود آگاهی نداشتند ، بیشتر باگذشته ناآشنا و بیگانه کرد، خویش تذکر وخود آگاهی نداشتند ، بیشتر باگذشته ناآشنا و بیگانه کرد، و لازم به یاد آوری است که «کسی که هویت فرهنگی نداشته باشد ، هویت

<sup>1</sup> محتبی مینوی، همان، ص ۱۴۶ .

ر. ك. رضا داوری، وضع كنونی تفكر در ایسران ، تهسران ۱۳۵۷ .
 مرحوم رحیم ذادهٔ صفوی درمقاله ای كه از دماوند برای روزنامهٔ حبل المتین چاپ كلكته (مدیر، جلال الدین الحسینی مؤید) فرستاد و درشمارهٔ ۱۲ و ۱۳ سال سی وهفتم آن روزنامه (سهشنبه ۲۰ فرور دین ۱۳۰۸) به چاپ رسید، با لحنی كه خاص نوشته های وطنخواهان آن دوران است، ضرورت حیاتی تدوین تاریخ ایر انبرا متذكر شد، منتهی تاریخی مبتنی بر ۱۳۰۰ نتایجی كه از قیاس و تطبیق اقوال جمعی مورخین غرب و شرق و آثار و حفریات، ان قیاس و تطبیق اقوال جمعی مورخین غرب و شرق و آثار و حفریات، استخراج شده باشد تا بدانند برای ایجاد روح ملی و رفع جملق بازیها و خام كاریهای فلاسفهٔ طهران و مقلدین متجدد نما، تاریخ لازم است. تاریخ حام كاریهای فلاسفهٔ طهران و مقلدین متجدد نما، تاریخ لازم است. تاریخ حامی ـ تاریخ سیاسی ـ اجتماعی ـ تجاری و اقتصادی ـ ادبی، تاریخ مالی ـ دیپلوماسی، تاریخ دینو آداب و فهر موغیره.

<sup>•</sup> دولت و وزارتهمارف ایرانبدانندکه تاتاریخجامع و کاملایران

مسلكي نداردا».

مرحوم حاج ملاعباسعلی کیوان قزوینی در حدود پنجاه سال پیش به اندازهٔ درلهٔ خود عواقب این نهضت راکسه بعضی « غربگرایی قاب » خواندهاند، چنین پیشبینی کرده بود:

«از آنوقت که ایرانیها علاوه بر تقاید اروپائی که دویست سال است دارند، معاشرت بسیار هم با اروپائی نمودند، خیلی حال و افعالشان فرق کرده ، ازجمله مهمانی است کسه شیوع و اهمیت سابق را نسدارد و خیلی به خونسردی باهم معاشرت می کنند و همه نظرشان به ظاهرسازی بی حقیقت است قولا و فعلا و تجملا ، و دنیا و سیاست و همه چیز ایران به وضعی فظیع نساگوار بس از مدتی سرگردانی صورت می یابد و سعادت ایران تا دویست سال به عقب افتاد ، هم قومیت ، هم دین ، هم سیاست؛ اما علم رو به ترقی است به نحوی کسه ننگ ایران است نه فخر، یعنی علوم اروپا رواج دارد و علوم مخصوصهٔ خودش منعدم می شود ، مگر آنکسه پس از صدسال، دانشمندان اروپا بخواهند از کتب قدیمه ، (چیزی) ناقص و شکسته پیداکرده به نام خودشان رواج (دهند، ولی) آن علوم مردهٔ بیجان خواهد بود، زیرا از کتب اخذ می کنند نه از استاد، زیرا اساتید علوم قدیمه قریب

تألیف نیابد، روح ملی و حس... تقداد وستی ما تکمیل نخواهد شد و نتیجهٔ تملم تاریخ به شکل کنونی آن است که عموماً نسل معاصر ما خود ا حقیر تر از دیگران می باید و سرچشمهٔ ترقی و تمدن بش را در مماللت دیگر دنیا پنداشته، نسبت به خالئو آب، علم و آداب و شمر و موسیقی و همه چیز خود با چشم اها نت می نگرد و ایس فلاکت بزدگ بسرای سیاهان افریقا هم تحمل یدی نیسته.

<sup>1</sup> \_ محمدرضا حكيمي، ادبياتو تعهد در اسلام، ١٣٥٤، ص هجده.

پنجاه نفر اکنون در همهٔ بلاد ایران است و تدریس حقیقی متروکست، پس بیست سال دیگر که این پنجاه نفر به مرور بمیرند چون جانشین ندارند دیگر استادی نخواهد بود، آنوقت اروپائی که مقاصد شفا و اشارات و محصل و تجرید و مواقف را به کجی بفهمد و نشر و تدوین نماید، کسی نیست که بفهمد کج است یاراست، و پس از دو ترن دیگر اغلب مقاصد خفیهٔ حکما و (مفاهیم) مرموزهٔ عرفای ایران به صورت ناراستی، مفهوم و منتشر خواهد شد و لذا جان نخواهد داشت و می توان گفت که حکمت و عرفان ایرانی این نبود، این مجسمهٔ رستم و داریوش است نه خود آنها و اگر امروز بخت ایران بیدار شود و افاضل زنده را وادارد به تهذیب و تدوین و طبع خلاصهٔ حکمت بیدار شود و افاضل زنده را وادارد به تهذیب و تدوین و طبع خلاصهٔ حکمت و از دست اندازی اروپائیان نجات داده، اما دانم که نخواهد شد، زیرا شقاوت حتم شده بر ایران تا چند قرن دیگر که کمر افتخار راست نخواهد نمود و روی آبرومندی نخواهد دید، تا چهرسد به سیادت عامی و سیاستی نمود و روی آبرومندی نخواهد دید، تا چهرسد به سیادت عامی و سیاستی که تا یکترن پیش از این داشت که اوائل قاجاریه باشد.

«چه بی یمن و بد قدم بود سلطنت متزلزلهٔ غیر مستقلهٔ قاجاریه که هست ایس انبرا خشکانید و همه چیز در زیبر سر هست است و سد حشمت و ابهت ایران را شکست، دیگر کسی به نظر عظمت به ایران نگاه نمی کند، چنانکه تا اوائل قاجاریه یك هیبتی از ایران در دل و چشم اجانب بود و همان سد قویمی بود، اکنون شکست، سکهٔ صورت و سکهٔ نقدینهٔ ایران آنقدر به زمین ذلت سائیده که محوشد. لعل الله یُحدث بعد ذلك امرا، لکن بعد قرون متطاولة ،».

\* \* \*

باری می گفتیم که دست ابزار آندره مالروبرای همگانی کردن فرهنگ، ا ایجاد خانه های فرهنگ در سراسر کشور بود. اما لازم به تذکر است که کار توسعهٔ فرهنگ، منجمله شناساندن میراث ارزندهٔ فرهنگی تنها از اینراه به سامان نمی رسد. در فرانسه و بسیاری جاهای دیگر، این سیاست علاوه بر آنکه دستیخت گروهی آشنا با تجلیات فرهنگهای گونا گون جهان، لکن غالباً بی خبر از حال و خواست و درد بیشترین مردم کشور و به همین سبب نارسا بود، به علتی دیگر نیز چاره سازنبود و نیست و آن اینکه راه حلی منحصر آ کمی است و درمان درد را در افزایش کمیت می جوید، حتی اگر هر چه عرضه می کند واجد کیفیتی عالی و معتاز نیزباشد؛ یعنی از راه تأسیس هر چه بیشتر مراکز فرهنگی و هنری (خانه های فرهنگ، کتابخانه ها، موزهها) درصدد

ص ۱۰ــــــــ

جالباینست که ارنست و لتس (Ernst Holtzer) نلگرافچی متوسط الحال آلمانی که در اواخرسال ۱۸۶۳ به اصفهان آمده و قریب بیست سال از عمر خود را در آنشهر گذرانده است می نویده دایران و اصفهان در آستانهٔ یک تحول فرهنگی قرارگرفته اند و از چندسال به اینظرف بسیادی و امل بیگا نه و اغلب به سبک اروپائی دارند در این کشور نفوذ می کنند. عمارات کهن، عادات و آداب (حتی طرز لباس پوشیدن) تدریجاً از بین می روند ، به طور یکه تا چندسال دیگر بسیاری از آنجدرا که شاردن و تاورنیه به وصف آورده اند ، پیدا نتوان کرد و در این صورت گفته های آنها مورد تردید خواهند شد.

و از این گدشته، طی دوران اقامت خود فرصت یافتم از مناظر و ساختما نها و میدا نهای جالب عکس بر داری کنم و خوشحالم که این عکسها یادگاری از عمارات کهن آست که بعدها خرابشدند و از بین رفتنده، از نست هولتس، ایران در یکسد و سیزده سال پیش، بسا شرح و تصویر، بخش نخست، اصفهان، تهیه و ترجیعی محمد عاصمی، از انتشارات مرکز مردم شناسی وزارت فرهنگ و دنرسابق، ۱۳۵۵، پیشکفتار.

توسعه دادن وهمگانی کردن فرهنگ است که البته این اقدام لازم و مشکوری است، لکن به خودی خود راه به مقصد نمی برد، چون از یك جنبهٔ دیگر امر یا اصل و اساس کار، که فی المثل درمورد برنامهٔ تأسیس کتابخوانی و فراهم آوردن موجبات کتابخوانی و برانگیختن میل ورغبت به کتابخوانی و ازمیان برداشتن موانعی است که راه تألیف و نویسندگی را سد مسی کنند، غافل است. کاری که پیش از اقدام به تأسیس این قبیل مراکز و یا دست کم همزمان با آن باید کرد، تعلیم مردم و آشنا کردن آنها با فرهنگ از دوران کودکی درمدرسه، یعنی کاشتن بذری در ذهن وضمیرشان، وقتی که هنوز سخت هیئت پذیرند، و آموزش الفبای فرهنگ به آنانست تابعد خود بتو انند از روی کمال آگاهی و هشیاری باذهن و وجدانی بیدار به دنبال مطلوب خود بروند و اگر محبوب خویش را نیابند، آنرامطالبه کنند.

تازه دربسیاری جاهای عالم بیشتراین تأسیسات فرهنگی نیز خاص مردمان مرفه و میانحال و اقلیت معتاز شهری بوده است و برای استفادهٔ آنهاو نه مردم روستا، بنیان می یافته است و با این وصف طبیعهٔ فاصله میان حال و گذشته به صورت ورطهٔ هولناکی درمی آید و نسلها از یکدیگر دور می افتند و سرانجام گنجینهٔ میراث خویش راگم می کنند.

جالب اینکه سالها پیش استادی دیگر دربارهٔ فرصتهائی که بیهوده هدر می شود و نسلها را از نیل به کمال ممکن باز می دارد، هشدارداد که:

«بدون شكقسمت عمده يى از ادبيات گذشتهٔ ما امروز ديگر نمى تواند به آنچه مطلوب جوان امروزيست پاسخ بدهد...

«اینجا مسأله ای که در پیش روی ماست اینست که آیا در فرهنگ گذشتهٔ ما و در آنچه سنت و ادبیات سنتی ما خوانده می شود، چیزی برای دستاویز می توان یافت که با سطح پیشرفتهای عضرهماهنگ باشد؟ البته که می توان: ادبیات انسانی ما. این چیزیست که در مبالغات ظهیر و انوری و در تملقهای

فرخی و معزی نیست. در دریافتهای متعالی امثال عطار، سعدی، حافظ و مولویست...

«بدون شكآن امرى كه درادبيات گذشتهٔ ما مى تواند باطرزفكر و زندگى امروز سنخيت و تناسب داشته باشد، بعد انسانى فوق العاده يى است كه آثار امثال خيام، سعدى، حافظو مولوى را براى تمام نسل هاى انسانى حتى براى دنياى غرب هم جالب و شوق انگيز مى كند و البته براى حقظ و اعتلاى آن اگر قسمتى از جنبه هاى ضعيف و كم اهميت يا نسبى وموقعى ميراث گذشته هم ناديده ـ فقط در برنامهٔ درسى ـ گرفته آيد باكنيست.

«به علاوه همین آثار راهم می توان از دیدگیاه های مختلف ، تفسیرها کرد و با آنچه مقتضای احدوال عصر و مطالبات اجتماعی دوران ماست منطبق نمود.

«این کار را البته درموردآثار منسوخ و متروك که جز مشتی تملقات بی پا و مبالغات توخالی نیست، نمی توان کرد. اما تفسیرهای امروزینه بی که حالا بعضی دیده وران ما درباب شاهنامه شرع کرده اند و سایر آثار مهم ادب انسانی ما را هم می توان از آن دیدگاهها تفسیر نمود، وسیله بی است که درعین حال در همه جا آثار بزرگ کلاسیك گذشته را با تحولهای اجتماعی ادوار بعد هماهنگ می سازد. این همان نقد تفسیری است که ... در واقع فرصتی است که بین علائق امروز با حوادث دیروز رابطه بی به وجود می آورد و هرگز نیز مدعی نیست که آخرین جواب را به مسأله می دهد...

«این شیوهٔ تفسیر که ممکن است دربعضی موارد مایهٔ گمراهی بشود، اگسر با احتیاط عالماند همراه باشد و به تعصب و مبالغه گویی و دادن شعارهای گزاف آلود نگراید، شاید که گاه وسیلهٔ خوبی باشد تا حیات شاهکارها را با تحول های اجتماعی پیوند بزند.

«با این همه، حتی بدون اینگونه تفسیرهای شخصی ومرامی هم،باز

با همان تفسیر تاریخی و لغوی معمول دانشگاهها نیز مسی توان آنگونه آثاری راکه در ادب فارسی دارای بعد انسانی است، برای جوانان خوشایند و دلپذیر کرد، چراکه در اینگونه آثسار، مخاطب انسان است و تا و تتی انسان د انسان همهٔ قرنها د با همین شور و هیجانها و با همین حیرتها و دلهرهها در دنیاهست ، خسود را طبرف صحبت و مخاطب این آثار خواهد یافت....۱».

این نظر راهم به خاطر آنکه متضمن حقیقی مسلم و از لحاظ روش. شناسی درانتخاب و چگونگی معرفی میراث ادبی، شایان اعتنا و درخور تأمل است، آوردیم، بی آنکه باز کاری به پسند و سلیقهٔ صاحب آن داشته باشیم. غرض نشان دادن پیچیدگی و ظرافت کاراست و ملاحظه میکنیمکه گسترش فرهنگ یا همگانسی کسردن فسرهنگ و خاصه یك جزء عمدهٔ آن: میراث ارزندهٔ فرهنگی،کار ساده وآسانی نیست و بدون غور و تأمل و نقد و بهگزینی و سعی دربازسازی اساطیر و قصه های دیرینه بابر داشت های سنجيدهٔ نوبه دست نويسندگان و شاعران فرهيختهٔ نوآور، آنهم به شرطي كه با صورتهاي مبالغه آميزشعار مانند مطبوعات پسند، همراه نباشد، ممکن نیست و تازه این کارسترگ را از مدرسه آغاز باید کرد تا نسل جوان ارتباطش با فرهنگ گذشته قطعرنشود، وبرای کسانی که پیوندشان بافرهنگ گذشته گسسته شده است نیز تعلیم و تذکر آن قسمت عمده از معارف و ادبيات انساني قديم ماكه حاليا ميتواند بهآنچه مطلوب نسل امروزيست پاسخ دهد ، چون هم زبانش اینك به درد او میخورد و هم معتوایش با طرز فیکر و زنیدگیش تناسب و سنخیتی دارد، بایید بیا شرح و تسوجیه

۱۱ عبدالحسین زریـن کوب، مجلهٔ راهنمای کتاب، خــرداد و تیر ۱۳۵۶، ص
 ۱۹۵ - ۲۰۳۱.

دشواریهای لفظی یا تلمیحات و اشارات آنها همراه باشد ، هرچند ادبیات انسانی ما زبانش بالنسبه سادهاست و این سادگی و روانی، تجسم واقعی فصاحت آنمحسوبمیشود.

این کار واجب است ، چون به از میان رفتن و یا دست کم کاهش یافتن نابرابری های فرهنگی کمك می کند؛ اما کاریست دشوار که دقت وحوصله میخواهد و معتاج تفعص و تأمل است و خلاصهٔ کلام کاریست کیفی و نه کمی، یعنی باید در آن چون و چرا و تفکر کرد، نه آنکه ساده دلانه باور داشت که با بر آوردن خانه های فرهنگ و کتابخانه و موزه ، مردم خود به خود «با فرهنگ» می شوند! از همینرو بعضی درنقد نظریهٔ آندره مالدرو گفته اند : مقصود از دمکر اتی کردن فرهنگ، نه چندان فراهم آوردن امکان دستیابی همه به گنجینهٔ پنهان و مدفون فرهنگ که مبادلهٔ آزادانهٔ متنوع ترین تجارب فرهنگی است، یعنی بیشتر گفت و شنود فرهنگی و مبادلهٔ آزادانهٔ تجارب فرهنگی است، نه دفاع از محتوای فرهنگی خاص، ا

ضمناً اگر دراین مهم به چشم سیاسی هم نظر کنیم، از فائدهٔ عام آن بیشتر یقین حاصل خواهیم کرد . توضیح مطلب اینکه شاید نتوان گفت پیدایی هر تغییری بالضروره ناشی از تحقق انقلابی فرهنگی است و نیز ممکن است این نظر کاملاً درست نباشد که بر پایی انقلاب اقتصادی و سیاسی لازمهٔ ایجاد انقلابی فرهنگی است، اما به هر حال دراین نکته تردیدی نیست که انقلابی سیاسی و اقتصادی که با انقلابی فرهنگی همراه نشود و یا الزاماً به انقلابی فرهنگی همراه نشود و یا الزاماً به انقلابی فرهنگی دیگر بسرای آنکه دگر گونی و تعولی صورت پذیرد ، باید قوهٔ پویایی فرهنگ به کار افتد و دهن و ضمیر ودل مردمان را آماده و مستعد سازد, تغییر روابط تولیدی،

<sup>1</sup>\_ Esprit, octobre \_ novembre 1987, p.64.

مناسبات اجتماعی و سازمانها، وقتی نتیجه بخش و دارای اثری ماندگار و پایدار است که درعین حال رابطهٔ با اشیاء و طبیعت و همنوعان در زندگی روزانه نیز، دگرگون شود. پس تدارك و زمینه سازی فرهنگی یا به کار انداختن قوهٔ پویایی فرهنگ، ضامین دوام و بقای نوسازی ازلعاظ سیاسی است و آسان گیری و خوش باوری و ساده پسندی درایین زمینه، نوآوری وابتکار را از پیشروی باز میدارد ویاعقیم و دچارشکست می کند.

زکرمثالی دراینجا برای ایضاح مطلب، بسیمناسبت نیست، هرچند میربوط به ما نمسی شود، ولکن معرف واقعیتی یا مسأله ایست که در بسیاری جاها ذهنها را به خود مشغول می دارد.

در زمانی که خاطرهٔ نهضت نافرجام پرولکولت (Prolecult) - ادبیات پرولتاریابی ـ شوروی، هنوز جاذبه ای داشت، مارسل مارتینه که از مبارزان دست چیی فرانسه بود، در نوشتهٔ معروفی مؤکداً توصیه می کرد که پرولتاریا باید فرهنگ کسب کند و فرهنگ خوب «بور ژوازی» و «آریستو کراسی» را بشناسد . دقیق تر بگوئیم مارسل مارتینه می گفت که پرولتاریا، هم باید خود فرهنگ خویش را بیافریند و هم از آموختن و شناختن فرهنگ و معارفی که میراث ارزندهٔ فرهنگی نوع بشر است، غافل نماند. وی دراین رسالهٔ مشهور، از ضرورت ایجاد ادبیات و هنری پرولتاریایی و تربیت نویسندگان و هنرمندان پرولتاریایی سخن نمی گفت، بلکه خاصه برسر این نکته تأکید می ورزید که با فرهنگ شدن پرولتاریا، مواجب است. و گرچه معتقد بود که باید نخست انقلاب سیاسی و اجتماعی صورت بگیرد تا تعقق انقلاب فرهنگی ممکن گردد؛ اما یک نظریهٔ کمونیسم جزمی رسمی (ارتودوکس) را دربارهٔ مسألهٔ فرهنگ خطرناك می دانست و جزمی رسمی (ارتودوکس) را دربارهٔ مسألهٔ فرهنگ خطرناك می دانست و آنوقت دربارهٔ

فرهنگ تصمیم گرفت. امارسلمارتینه برعکس در کتابش، ازیس نظردفاع می کند که از هم اکنون، پیش از بدست گرفتن قدرت، باید به فکر با فرهنگ کردن پرولتاریا بود، و پرولتاریا باید به فکرفرهنگ آموختن باشد. ازیرا کوشش در راه توسعهٔ فرهنگ، وظیفه ایست شاق و حیاتی که تعطیل بردار نیست و در انجام دادن آن نباید و نمی توان سستی و اهمال کرد، وهمواره، کاریست دشوار، چه امروز، چه فردا.

آنچه تاکنون گفتیم مربوط به لزوم شناسانسدن و پخش بخشهائی از فرهنگ ارزمندگذشته که جزء میراث فرهنگی نوع بشر است، بسود . اما

Marcel Martinet (1887\_1945) , Culture Prolétarienne ,
 1935, Ed. F. Maspéro, 1975, P. 44, 45, 47.

۷-، ۷زم به تذکر است که دانین با کسانی که پساز انقلاب دعوی داشتندگویا انقلاب سوسیا لیستی نباید از ارثیهٔ فرهنگی گذشتهٔ انسانی چیزی بسربرود، مقابلهٔ جدی کرد و از آن جمله نسوشت، دوظیفهٔ ما پسرلت کولت مردر آوردی نیست، بلکه بسط بهترین نمونه ها، سنت ها و نتایج موجود فرهنگ بشری از دیدگاه مار کسیستی و شرایط زندگی وییکار پرولتاریا در دوران حاکمیت پرولتاریاست [(از مجموعهٔ احکام و نوشته های لنین و نیز رجوع شود به کلیات آثار، ت ۳۱، ۱۳۵۰ می ۲۹ سه ۲۹ سه کمیتهٔ مرکزی از مجلهٔ دنیا، شمارهٔ ۵، ۱۳۵۹ سه ۱۳۵۹) به همین جهت کمیتهٔ مرکزی حزب کمونیست شوروی از مقد و ارشاد نهضت فسرهنگ پرولتاریایسی ابائی نداشت و حتی در حق بعضی نامآوران مکتب شناهت ها می زد، و شمف های نمایان ادبیات پرولتاریایی را خاطرنشان می ساخت، اما نقش شمف های نمایان ادبیات پرولتاریایی را خاطرنشان می ساخت، اما نقش

کار توسعهٔ فرهنگی به همین جا ختم نمی شود ، زیرا وظیفهٔ وسایل ارتباط جمعی و به طور کلی مسئولین، فقط نشر و اشاعهٔ این قبیل فرهنگها نیست (گرچه این کاری و اجب و ضرور است) بلکه علاوه برآن، تعهد و رسالت دیگری هم دارند و آن اعتناء به فرهنگ مردم با دیدی نو و تأمل در آن و شناساندن آنست.

دراینجا باید خاطرنشانساختکه یکی از بزرگترین معایب و مفاسد در امر فرهنگ، تمرکزگرایی بیرویه و اختصاص دادن امتیازات بسیاریه

اساسی این ادبیات را درپیرین ادبیات شوروی و تعیین آیندهٔ آننیز باور داشت و متذکر میشد، و البته دراینهمه از پیشوا و مقددای خود لنین الهام می گرفت.

تروتسکی و بوخارین و زینووین بسعکس ایسن نقش را قبول نداشتند و برنویسندگان مکتب، طعنهامی زدند و ادبیات پرولتاریایی را بیانتبار می شمردند. تسروتسکی که ادبیات و هنرپرولتاریایسی را انگار می کرد، همچون بوگذانف معتقد بود که در دوران دیکتا توری پرولتاریا، تجدد فرهنگی محال است و بعث فرهنگی فقط زمانی باید آغاز شود که دیکتا تسوری یک طبقه خاتمه یافته ساشد، یعنی در مدوقعی که دیگر پرولتاریایی به عنوان طبقه وجود ندارد. مدی گفت، اسطلاحاتی از قبیل پرولتاریایی و فرهنگ پرولتاریایسی خطرنا کند، زیس ازین جهت کمه فرهنگ آینده را به حدود تنگ عصر حاضر تنزل می دهند و منحصرمی کنند، زیان آورند و تقصیر کار.

تروتسکی با این استدلال که طبقهٔ کارگس قادر به خلق هنروادب خاص خودنیست، درواقع با اعلامیهٔ کمیتهٔ مرکزی حزب مورخ ۱۹۲۵ که بسه آن اشارمرفت، مخالف مسیورزید. به هرحال جنانکه گفتیم مخالفان پایتخت و چند شهربزرگ و بی توجهی به شهرهای کوچک و روستاها و فرهنگهای خلایق است که این امر خود از هشی و منشی استبدادی مایسه می گیرد و خواه ناخواه به اتخاذ سیاستی از طرف حکومت منجر می شود (اگر خود زائیدهٔ چنان سیاستی نباشد) که فرهنگ و هنر دسپخت سرآمدان راگرامی هی دارد و اشاعه می دهد و پاره فرهنگهای مردم را قابل اعتنا نمی داند و درنهایت به مثابهٔ وسیلهٔ سرگرمی و «فولکلور» می بیند.

اما البته عدم تمركز هم فقط نبايد به معنى اشاعه و ترويج و پخش و نشر نمونـه و الگويى مسلط و فائق باشد. از اينرو اسروزه برخى ، انديشه و سياست منطقهاى كردن راكه متضمن پرورش فرهنگها و سنن مختلف ملى و قومى است، بر عدم تمركز آنچنان كه در بعضى جاها به شكلى ابتر مرسوم و متداول است، ترجيح مى دهند.

4

ومنکران فرهنگ پرواتاریایی به طورکلی دراین اصل اتفاق نظرداشتند که دهدف طبقهٔ کارگر از در دستگرفتن حکومت، از میان بردن حکومت طبقاتی و ایجاد جامعهٔ بیطبقه است. پس از آنجا که طبقهٔ کارگر، طبقهٔ دا کم نیست، ایدئولوژی ندارد، و چونباروی کارآمدن خویش، طبقات رامنسوخ میکند، دیگرنیازی به ایدئولوژی خاص خسود ندارد... (برهمینقیاس) فرهنگ هردورانسی، فرهنگ طبقهٔ حاکم است و چون دوران حکومت یرولتاریا کو تاه است، فرست ندارد که فرهنگ خاص خویش را به وجود آورد. ازینرو سخن گفتن از دفرهنگ پرولتاریایی، حرف بیراطی است، توتالیتاریسم (سلطه گرائی)، از انتشارات پژوهشکا علوم انسانی، سال ۱۳۵۸ سرم و وبعد. ایضا رك. به،

ن. بوخارین، القلاب پرولتاریایی و فرهنگ، سال؟
 آ. لونا چارسکی، وظایف فرهنگی طبقهٔ کارگر، سال؟

وانگهی هرقدر ابعاد مؤسسات فرهنگی یك شهر ، حتی پایتخت ، کوچکتر و چنانکه می گویند به مقیاس انسانی نزدیکتر باشد ـ صرفنظر از آرمان وسیاست ومعتوای آن مؤسسات که البته همه باید به خاطر افزایش دانش و بینش مردم تعیین شده باشند و این شرط اساسی توفیق آن سازمانها آست ـ مؤسسات مزبور بیشتر مورد اقبال عامه قرار خواهند گرفت ، زیرا مردم آنها را به صورت مکانهایی می بینند که «خودی» و همیشه و به آسانی در دسترشان است، نه همچون مؤسساتی بیگانه که هربار برای دیدارشان گویی باید «بسیج سفر» و کوچ کرد. هرچه مقیاسها کوچکتر باشد، ورطهای که فرهنگرا از زندگی جدا می کند، کمتر می شود .

به علاوه دعوی غافل نماندن از «حیثیت» ، منزلت» و «کیفیت» کار فرهنگی، به شرطآنکه فریفتاری و دروغزنی نباشد ، گاه سرپوشیاست که زیر آن محافظه کاری و مصلحت بینی و سازشکاری پنهان است، چون مدعیان با همین ادعا ، هنر مندان «موفق» را جلو می اندازند، نه هنرمندان پیشتاز و صاحب مکتب و رسالت را و به گذشته عنایت می کنند نه به زمان حاضر و به هنرمندان دوران ساز .

حتی در زمینهٔ حفظ و حراست آثار تاریخی و زنده نگاهداشتن میراث ارزندهٔ فرهنگی، سیاست دولت می تواند به کیش «ستاره» پرستی منجر شود، اگر فقط مشهو زترین بناهای تاریخی، و بعضی آثار با ارزش را تعمیر و مرمت کند، از ویرانی نجات دهد و هسته های تاریخی شهرها را در فهرست آثار تاریخی به ثبت برساند (و خلاصهٔ کلام هرچه راکه ممکن است به صورت شیئی قابل نگاهداری در موزه در آید و یا دیگر «موزه ای» شده، موردالتفات قرار دهد) که این کارها بی گمان همه و اجب است و لازم اما کافی نیست و درمقابل به بافت زندهٔ شهر عنایت نداشته باشد، حال آنکه کیفیت فضاهای شهری به اندازهٔ کیفیت معماری بناهایی که ایس فضا را پر می کنند، باید

موردتوجه باشد و ازین نظر ، میدان نقش جهان اصفهان همانقدر اهمیت دارد که میدان بزرگ (امین السلطان) تهران .

\_\_\_\_\_

۱ ــ مقایسه کنهدیا حکم و نظر زیر که قطعاً درمورد دروازه های سایق تهران محل تأمل است، داولاً لازمست بهوضوح بدانيم مقصود از آثار ملي كــه بايد حفظ شود چيست، ژانياً طريق حفظ آن چگونه بايد انتخاب شود . ممكن است مفهوم آثار مل را اشتباه كنيم و عادات ورسوم و آثار كم بهاى بيماره را هم بدغلط جزو آثار ملي شماريم ، مثلاً تصوركنيم لياس دورة حاج میر زا آقاسی سا عادت زیر کرسی خوابیدن نمام شب سا خانههای بدريخت صدوپتجاه اطاقي يا يكسالن دويست نفري يا كوشتكوب يا الحلين یا سقاخانه یاکاروانسراهای خرابآخوری یا . . . و امثال اینها از آثار ملی ایر انیست و باید حفظ شود. برای احتراز از این کونه سوءتفاهمها باید راهی جست و بدان وسیله خوب را از بد و زیبا را از زشت جدا کرد و آنچه راكمه ارزش دائمي دارد از آنچه بنا زمان تغيير مي بابد تشخيص داد -بهتر ين محك براي ابن عمل، عقل سليم يخته و ذوق لطيف است. مقصوداز عقل سليم و آزموده ابنست كه فكن و قضاوت فردى وشخصى حاكم نشود، ملكه استدلال و نظر يخته و عقل ورزيدة اشخاص بصير باريك بين به كاررود و این چنین عقلی هریك از آثار ملی را سنجیده و ارزشعلمی یا صنعتی آذرا دریابند و به اصطلاح عربی بافیاتالصالحات را از آنچه گذران و بيفايده يا موقت است جددا سازد. ولي عقلو دليل تنها كافي نيست ، ذوق لطيف واستمداد درك صنعت وزيبايي، حتى قريحة اخلاقي وقدرتدريافتن خوبی از بدی و پی بردن به اهمیت آن لازمست تا آثار ملی را از آن لحاظ هم بنگرندو انتخاب کنند و مردم کشور را به نگاهداری آن برانگیزانند. براى اينكه اينموضوع روشن گردد مثالي مي آوريم. درو زههاي سابق تهران ممكن بود از احاظ آثار ملي موردنظرگردد. ولمي اكثر آنها اولاً نکتهٔ دیگر نادیده گرفتن پاره فرهنگهای اتوام مختلف وحتی سعبی در نابود ساختن آنهاست کـه کمترین نتیجـه اش فقر فرهنگی مملکت ، و تنزل فرهنگ زنده تا حد فلکور است .

4

از لحاظ عقليو علمي بدساخت و بيتناسب و نااستوار بسود. يك توده خشتوخاك بالا يرده، زوى آن كاشيهائي چسيانده، نام آنرا درواره گذاشته بودند و صدسال نگذشته هر بك چندين بار تعمير شده بود. خلاصه اينكه درساختمان آنها ابدأ صنعتي وفكري بهكارنرفته بود، بلكه نشانة بيفكري و بهما يكي منماران و سازندكان آنها بود، ثانياً ازلحاظ ذوق هم ارزشي در آنها نبود. نه تناسبي در اجزاء آن بود نه آهنگ و سازشي در رنگ و نه هنر بزرگی درکاشیها و نه استحکام و متانت و قیمتی درآخود درهـــا بود. گذشتهاز همهٔاینها وقایعمهم تاریخیهمکه اقلاً بهخاطر آن از آنها محافظت به عمل آید ، مربوط به آنها وقوع نیافته بود . با این ترتیب بديهيست كه حفظ آنها كنشتهاز ابنكه زمين و فضا را بهخود مي گرفت ، بَّاريهم به بودجه كشور بودو اكر آنها حفظ مي شديا يستى اغلب ساختمان هاي. دیگر را هم نگاهداری کرد و در این صورت خدود آن ساختمانها ماندج اجرای نقشه های نو و تعمیر و اصلاح شهر می شد . ادامهٔ خرابی و زشتی چه سودی دارد ، بایسد آبادی و زیباییرا ادامه داد. پس نخستین قاعده برای حفظ آئـــار ملی تشخیص معنی و اهمیت و قیمت و ارزش آنها از نظر عقل سليم و ذوق و قريحة زيبائي است. ولي بعداز اين تشخيص هم، مرحلة ديكر بايد پيهوده شود، يعني طريقة حفظ و استفاده از آنها معين گردد و قاعدهٔ آن چنین به نظر می آید که یك قسمت آثار ملی را بر حسب قیمت تاریخی و اهمیتی که درگذشته داشته و زیبائی و تأثین بــــا ارزشی که امروزهم از آن نما یا نست با ید حفظ کرد و یك قسمت دیگر را نه تنها باید برای قیمتگذشته حفظ نمود ، بلکه بایــد آنرا ادامــه داد و زنده

و حال که سخن از فرهنگ مردم و فولکلور به میان آمد ، بی مناسبت نمی دانم که از نخستین و آخرین جشنو ار فوهنگ مردم که از ۲۰ تا ۲۶ مهر ما مسال ۱۳۶۸ در اصفهان بر گزار شد و کار شناسان فرهنگ عامه در تدارك آن رنج بسیار کشیدند و محسنات نسبی جشن نیز حاصل کار و دستر نج ایشان بود، یادکنم .

پیشاز بر گزاری جشنواره، بعضی کار گزاران آن می گفتند، بر گزاری جشنورهنگ مردم در ایران فرصت مطلوبی برای آفتابی کردن و عرضه مواریث و سنن فرهنگی هرمنطقهٔ کشور (البت هاگر با استعسان و ارزیابی قبلی بر گزار کنندگان دستچین نمی شد) فراهم می آورد و ظاهر آهم مقامات تصمیم گرنده، بسیاری سنن فرهنگ عامدرا تا آنجا که می توانستند، بی آنکه انتخابی صورت گیرد، از مراسم عروسی گرفته تا رمالی ، نمایش دادند و از اینر و برای عامهٔ مردم این سئوال پیش آمدکه نمایش این همه، دال بر آنست که حفظ و ترویج جملهٔ آنها مورد تأیید و تصدیق دولت است یا نه ؟ به اعتقاد این بنده، راه وروش بر گزار کنندگان، اگر سبش به راستی این بود که خودرا تنها می دانستند، درست بود ؛ منتهی دقیقاً به همین علت که بر گزار کنندگان گوبی می دانستند، درست بود ؛ منتهی دقیقاً به همین علت که بر گزار کنندگان گوبی خود تا حدی از انتخاب و بنابراین ارزیابی اجتناب کردند و پر واداشتند و بشنوارهٔ فرهنگ مردم ، هم صحنهٔ نمایش بود و هم میدان پژوهش، فایدهٔ بیشنوارهٔ فرهنگ مردم ، هم صحنهٔ نمایش بود و هم میدان پژوهش، فایدهٔ این جشن و قتی به تمام و کمال محرز می شد که نمایشهای انتقادی هجو آمیز

نگه داشت و نگذاشت تنها در موزهها بخوابد یا تفصیل و شکل آن در کتابها بماند ویكیادگار تاریخی بیشنباشد و چن به درد تذکر تاریخی نخورد. دکتر رضازاده شفق، سهسخنرانی، تهران ۱۳۱۹، ص ۸۷–۸۹. مردمی نیز فراموش نمی گشت و صاحبنظران به شرح و تفسیر آنها می پر داختند و بهعلاوه مردمهم میتوانستند و فرصت مییافتندکه درباب آنچهمیهینند و میخواهندکه ازین میان نگاه دارند و یا نگاه ندارند و علل این انتخاب، نظر وعقیدهٔ خویشرا بگویند و با برگزارکنندگان به بحثوگفتگو بنشینند ومسئولان نيز باشكيبايي و بر دباري و فروتني سخن آنا نرا گوش كنند. اگر جز اين بوده، معلوم نیست نمایش رمالی فی المثل در جشنو اره، چه فایده ای می تو انست داشته باشد و آنوقت جلوهدادن اینقبیل مآثر و آثار فرهنگمی و یا بعضی مراسم و آداب درحال زوال را با آبو تاب تمام، به جای نگاهداریشان به صورت عکس و فیلم و غیره برای آنکه فراموش نشوند، یا حمل بر روشن نبودن هدف برگزارکنندگان میبایستکرد و با بهحساب بیاعتنائی آنان نسبت به عقیده و نظر مسردمو اعتقادشان به خوشباوری و سادهلوحی و آسان پذیری «عامهٔ ناس» می بایست گذاشت کمه این فرضهای اخیر درحق مردم، البته همه نادرستو بي پايه و اساس است. حاجت به توضيح نيست كه مقصود، ایجاد شبههو تردید در ارزش پژوهشهای مردمشناختی و شناخت وشناساندن بخشی از فرهنگ که هنوز زنده است و یا دیگر مرده است، نیست؛ بلکه غرض فقط اینست که نمی بایست کاری کرد که تماشا گران جشنوارهٔ فرهنگ مردم، به فرهنگ مردمی خود از دید جهانگردان خارجی که مایلند یادگارهایی از عجائب و غرائب ممالك بیگانه به دوستان و آشنایان هدیه کنند، بنگرند؛ بلکه بر عکس بدانندو آگاه باشندکه تماشاگرانی نههیئت پذیر و بیکار بلکه فعال و مسئول و درکارند، که باید با روحیهٔ نقادی همهچیز را وارسي و تجزيه و تحليل كنند و براي آيند، و سرنوشت خويش تصميم بگيرند. جشنوارهٔ فرهنگ مردم می بایست جشن فرهنگ و مردم باشد، و بهصور<del>ت</del> یکی از تجلیات مشاورهٔ فرهنگی در آید ،کاری که نشد.

دراینجا بایداز یک جنبهٔ مثبت و سودمند جشن فرهنگ مردمهم یاد کنم اکه به اهتمام یک تن از مسئولان خلیق و صدیق آن و یاران پژوهشگر وی امکان تحقق یافت: منظور برگزاری مجلس بحثی است که در آن دانشوران داخلی و خارجی بعضی خطابه های عالمانه و پرفایده ایراد کردند و از جمله محققی فر انسوی در سخنر انی خویش گفت توجه و عنایت به فرهنگ مردم غالباً وقتی ظاهر می شود که گویی موضوع اصلی مرده است، یعنی هنگامی که خود آن فرهنگ محل توجه و اعتناء ، تنها به شکل روبنائی هنری و یا تصوری باقی مانده و رشتهٔ اتصال فرهنگ یا «مبنای مادی» اش گسیخته شده و بنابراین از مناسبات عینی و محسوس و ملموس آدمها با یکدیگر و با طبیعت دیگر در آن نشانی برجای نمانده ، و خلاصهٔ کلام آنک ه فرهنگی زنده محسوب نمی شود، بلکه مجموع مفاهیمی است پوك و میان تهی و حاکی از واقعیتی مرده و درخاك شده .

به اعتقاد این سخنران، در کشورها و در دورههایی که فرهنگ مردم به نوعی مورد تجاوز و دستبرد قرار گرفته، علاقه مندی به آنها به شدت ظهور می کند. بدینگونه دو مرکز از نخستین مراکز مردمشناسی درخاورمیانه، توسط مصطفی کمال آتا تورك و رضاشاه به وجود آمد. به همین نهج و تقریباً درهمان دوران (۱۹۳۷) بود که به دنبال افزایش مهاجرت فرانسویان از روستا به شهر، در پاریس موزه مردمشناسی بنیان یافت. اما نوعی مردمشناسی از غایت و فرط توجه به حفظ آنچه از گذشته باقی مانده، گذشته ای و چیزهائی از گذشته که در عین حال هم مورد بی اعتنایی قرار گرفته و هم در ارزش آنها مبالغه شده، به جایی می رسد که فرهنگ مردم را متحجر و مغلوط می کند ق به صورت

۱۱ یکی دیگر از تظاهرات ارزشمند آن برگزاری نمایشگاه سیری درتشانی
 مردمی اصفهان به همت پرویز ممنون بود .

فرهنگی ساختگی و یکدست درمی آورد. یعنی دقیماً چیزی که دیگر نهمردمی است و نه سنتی ، از قبیل قصه هایی که از چند نسل پیش دیگر آنها را نقل نمی کنند، جامه هایی که مردم از یاد برده اند که روز گاری مال ایشان بوده است، و غیره ا

به عبارت دیگر، وقتی «بور ژوازی» بهروزگارما، ارزشهای سنتی را را بزرگ وگرامی می دارد، در واقع فقط علاقهٔ حزن انگیزخود را نسبت به گذشته ای بروز می دهد که با آن قطع را بطه کسرده است، بی آنکه تو انسته باشد فرهنگ مستقلی برای خویش بیافریند. دقیق تربگوئیم این «بور ژوازی» جدید، اشکال و مبانی اقتصاد غرب را گرفته و به همین جهت پیوندهایش با مردم گسیخته شده است، اما این اغذ و اقتباس به وی امکان و اجازه نمی دهد که به عمق فرهنگی گروه یا دستهٔ اقتصادی ای که خویشتن را به آنان می بندد ومنسوب می دارد، دست بیابد. از اینرو در چنبرهٔ چنین تضاد و تعارضی به ارزشگذاری فرهنگ همچون ملجائی پناه می برد، بی آنکه محمل و پایدهای اقتصادی آن فرهنگ را قبول داشته باشد. معهذا آنقد ر به این فرهنگ تمسك و توسل می جوید که ظاهراً مدافع رسمی آن به حساب می آید. چون در هر حال باید برای خود هویتی جستجو کند و اما با این کار ، پشتیبان ارزشهایی می شود که دیگر با آنها زیست نمی کند، بلکه بیش از پیش از آنها دور می افتد.

سخن مارا بهجاهای دوربرد، ازچگر، نگی در کیب برنامه های رادیو و تلویزیون در گذشته آغازشد و به برگزاری جشنواره کشیدکه ظاهر آبا آن مبحث

<sup>1</sup>\_ Jean \_ Pierre Digard, Quelques considerations theoriques et pratiques à propos de la notion de culture populaire en Iran, Zaman, 1980.

## در قلمرو... ۲۸/۰۰۰

ارتباطی ندارد .

اما همهٔ این مطالب که به آنها در این مختصر فهرست و از اشارتی رفت، به هم مربوطاند و غرض نویسنده نیز اگر تو انسته باشد، نشان دادن پیچیدگی وجهات مختلف مسأله ایست که گاه ممکن است با ساده نگری، بس سهل و پیش با افتاده جلوه کند .

## دولت وفرهنگ در جمهوری پنجم فرانسه از ۱۹۵۸ تا ۱۹۸۱

## دولت و فرهنگ در جمهوری پنجم فرانسه از ۱۹۵۸ تسا ۱۹۸۱

آنچه در زیر می آید، نگاهیست به برخی اقدامات مسئولان جمهوری پنجم فرانسه تا زمان پیروزی سیاسی سوسیالیستها ، در زمینهٔ فرهنگ و وجه نظر بعضی حکومتهای آن دوران نسبت به حیات فرهنگی، تا آنجا که نگارنده از این مسائل پیچیده آگاهی داشته است و تردید ندارد که آگاهیهای وی کامل و تمام نیست و از همینرو این کار راکوششی مقدماتی و خرد درراه شناخت مطلبی بزرگ می داند که توفیق در آن توانائی و شکیبائی می خواهد و مستلزم جستجو و گرد آوری منابع گوناگون و پراکنده است.

واما بررسی مناسبات جمهوری پنجم تا زمان روی کار آمدن سوسیالیستها، با فرهنگ، به اعتقاد این بنده به دولحاظ سودمند است .

نخست اینکه درجمهوری پنجم، قوهٔ مجریه بهخواست ژنرال دوگل افزایش بسیار یافت، تا آنجاکه انتلاب مه ـ ژوئن ۱۹۶۸ نیزکه از محافل دانشجویی و روشنفکری برخاست و به دسته های کارگری سرایت کرد وخود. زادهٔ بحرانهای اقتصادی و اجتماعی و سیاسی و فرهنگی بود، نتوانست رژیم

را از پای درآورد ؛ و حتی پس از پیاروزی درخشان حنزب گلیست (Union des democrates pour la ve republique) اورواقع به تحکیم آن انجامید، گرچه پردهاز بحرانی عمیق برداشت.

دوم اینکه از ۱۹۸۱ سوسیالیستها به حکومت رسیدند و روشنفکران که تا آنزمان، منقد سرسخت و نکوهندهٔ آشتی ناپذیر دولتها و سیاستهای فرهنگی آن بودند، خود زمام امور را به دست گرفتند و بنابراین مقایسهٔ اقدامات آنها درزمینهٔ فرهنگ، با فعالیتهای فرهنگی اسلافشان بسیار آموزنده خواهد بود.

از همینرو نوشتهای که در اینجا می آید، به این اعتبار نیز ناتمام است، چون به دنبال آن باید شرح اقدامات سولیستها بیاید تا معلوم شود که آنان پس از آنهمه طعن و تشنیع درحق پیشینیان ، خود چه کردهاند. فی المثل تردیدی نیست که قیاس سخنان رژی دبیره Regis Debray که تیا چندی پیش مشاور ریاست جمهدوری و از مجریان و محرسان حکومت بوده است، با نظرات همو، پیش از داشتن مقام دولتی، عبرتانگیز می تواند بود.

همچنین تأملی در نوشته های « فلاسفهٔ جوان » که لیبرال اما ضد مارکسیست اند، پس از پیروزی سوسیالیستها، و پیگیری آرای و عقاید «راست جدید» که قایل به «جامعه شناسی ذره بینی» (Micro \_ sociologie ) بو دند و موعظه می کردند که آدمیزدگان در آفرینش از یک گوهر نیستند ، بلکه از بدو تولد با هم اختلافات زیستی دارند که از میان رفتنی نیست ، خالی از فایده نخواهد بود.

بنابراین امیدواریم که این بحثرا وقتی دیگر دنبال کنیم و اما در اینجا فقط به بخش اول مطلب می پردازیم .

در خاتمه لازم بهتذكر استكه تحقيق خواندني ممتعي درهمين زمينه

در ۱۹۸۲ در فرانسه به چاپ رسیده است به نام:

Le pouvoir culturel sous la ve republique, Olivier Orban ed. به قلم Pierre Cabanne که در ۴۴۸ صفحه ، سیاستهای فرهنگی جمهوری پنجم را بررسی و تحلیل کرده است و کتابیست مستند و دقیق. اما نگارنده در تعریر این مختصر ، تنها به یاداشتهای خود رجوع کرده است .

کتاب دیگری که در اینجا، به مناسبت، شایان ذکر است، مجموعه ایست شامل اسناد و مدارك فرهنگی مربوط به در دوره ای که مورد نظر ماست به نام:

Les pratiques culturelles des français, Evolution 1973\_81, Dalloz, 1982.

دو جزوه نیزکه در واقع فهرستهای مقالات وکتابهای فرهنگی منتشر شده در سالهای آخر همان دوران اند، قابل ذکرند، بدینقرار:

1\_ Le livre et la lecture en France. Problemes, debats, orientations. La documentation française. 20 Mai 1983.

2\_ Developpement culturel, livres et articles parus en 1980. La documentation française, 1984.

ضمناً تذکار وتصریح این نکته نیز بیفایده نیست که همهٔ مباحث مطرح شده در این نوشته ، مربوط به مجادلات فرهنگیان فرانسه درباب سیاست فرهنگی دولتهایشان و یا به طور کلی دول اروپای غربی است و مقاله، ارزیابیها و چاره جو ثیهای صاحب نظران غربی، بویژه کشور فرانسه را تا زمان روی کار آمدن دولت سوسیالیستی، منعکس می کند .

علت عندهای که برای توجیه و اثبات مشروعیت وحقانیت حمایت دولت از اشاعه وهمگانی کردن فرهنگ در کشورهای صنعتیجهان امروز می آورند، اینست که فرهنگ در دنیای صنعتی وصنعت زدهٔ کنونی ، اگراز توجه وعنایت مالی دولت بی نصیب ماند ، مقهور ومسخر صنعت واقتصاد و تجارت می شود و در انجام دادن وظیفهٔ اصلی که برذمه داردوهمانا سعی در در بهبود کیفیت زندگی است ، شکست میخورد .بی فرهنگی چنان بر جهان مصرف سایه افکنده و همچون بختك بر سینه اش سنگینی می کند که دور کردن این اید از بالای سروبیرون راندن این دیو از کاشانه ، جزبه بههمت ویاری دولت ممکن نیست.

یکی از جامعه شناسان بنام فرانسه درهمین معنیمینویسد:

فعالیتها وسرگرمیهای جمعی که مورد علاقهٔ بیشترین مردم زمانهٔ ماست و تقریباً همه در ایام فراغت به آن مشغولاند از قبیل تلویزیون، ورزش وجهانگردی، محتوای فرهنگی به غایت ناچیز و گاه منفی و کم ارزشیدارند. آنچه مردم این زمانه را به خود می کشدوجلب می کند، مصرف است، مصرفی که رهبری شده است، نه برقراری ارتباط با یکدیگر و البته از مصرفی که افسار آن به دست سوداگران و سودجویان است، انتظار نمیتوان داشت که برغنای درونی انسان بیفزاید. در اجتماعات صنعتی و صنعت زدهٔ غرب، معیاری کههمه چیزرا با آن می سنجند، تولیدوبازدهی و اثر بخشی است. حتی زمان به اصطلاح آزاد، زمان فراغت، در واقع زمان «مصرف فرهنگ» است که باز منبع عایدی و در آمدی است برای تولید کنندگان. البته پیشر فت فنون (تکنیك) موجب افزایش زمان آزاد و اوقات فراغت می گردد، اما این وقت آزاد صرف انجام دادن کار اضافی (برای به دست آوردن پول بیشتر) و یاصرف پر داختن به تفریحات و مصرف فرهنگ می شود و حاجت به توضیح نیست که سوداگران آن تفریحات و مصرف فرهنگ

را به زور تبلیغ، پس از ایجاد نیازهای کاذب، به خورد مردم میدهند و بنابر این ازوقت آزادشان نیز سود میبرند . این جوامع اعضای خود را وادار می کنند که زندگی کنند برای آنکه مصرف کنند ، حال آنکه آدمی باید مصرف کند تا بتو اند زندگی کند , ژر ژفریدمن این پدیده را «فسادو تباهی یـا به هرز رفتن وقت آزاد» خوانده است۱ . پول نشانهٔ توفیق شخص و نمودارقدرت ونفوذ است؛اما چون پول خود فاقد معناست ،زندگي توخالي وبی معنا می شود. برای غالب مردم، کار کردن چیزی نیست جز راهووسیلهٔ پول در آوردن؛ خواه برای ادامهٔ حیات،اگر فقیرند ؛ خواه برای داشتن سرگرمیها و تفریحات بهتر، اگر غنراند؛ خواه برای کسب قدرتونفوذ بیشتر،اگر متعلق به طبقات ممتاز وسرآمدجامعهاند. درست وقتی که گویی دنیای ماده به تملك بشر در میآید، مردم احساس می كنند كه دیگر مالك خود نيستند؛ و بــه راستي انسان قرن بيستم ديگر مالك و صاحب اختیار خود نیست، معنای زندگی را از دست داده ، از خود بیگانه شده است. بیگانگی باخود یعنی ندانسته و نخواسته، اختیار خود، اختیار کار و ووقت وآزادی وفکر خویش را از دستدادن .پس عجب نیست کهادبیات وفلسفهٔ غربی این دلمشغولیها را جلوه میدهند و از «تنهائی انسان در انبوه خلق»، « خلاء » ، «عدم» ، و« پوچي » سخن مي گويند و آلبر كامو اسطورة سيزيفرا زنده مي كند. به قول ژر ژبر نانوس به به شتاب بايد رفت ومىرويم ،اما به كجا؟». آدمىدر جوامع صنعتىغرب، بيش ازپيش به «بيكانه» آلبر كامو شباهتمي بابد. ٢

<sup>1.</sup> G.Friedman, Le travail en miettes, 1965.

<sup>2</sup>\_ Paul\_Henry Chombart de Lauwe, La culture et le pouvoir, Paris, 1975, p. 27, 28, 34, 36, 37, 39, 63.

دراین «تمدن مصرف»، فرهنگ نیز به صورت کالایی مصرفی در آمده است. پژوهشی آماری که چندی پیشدر فرانسه انجام گرفته نشان می دهد که ۸۸۸٪ فرانسویان کتاب نمیخوانند ۱۸۷۰٪ آنان به تئاتر نمی روند و ۷۸۸٪ از جوانان فرانسوی هر گز به کنسرت نرفته اند . در عوض اگر به ال ۱۹۶۵ کمتر از ۵۰۰۰۰ خانوادهٔ فرانسوی تلویزیون داشتند ، در ۱۹۷۷ بیش از ۲۰میلیون خانوادهٔ فرانسوی صاحب تلویزیون شده اند و در همین سال ها تعداد صفحاتی که مردم خریده اند از ۲۵ میلیون به ۵۰۰۰ میلیون رسیده است. بنا به تحقیقی دیگر ، به سال ۱۹۵۵ در فرانسه فقط ۵۰۰۰ مستگاه گیرندهٔ تلویزیونی وجود داشت. اما کمی پانزده ال بعد این رقم صد بر ابر شده است . چنانکه در ۱۹۷۵ بیش از ۷۰٪ جمعیت فرانسه ، تماشا گر تلویزیون بوده اند و پیش بینی می شده که همهٔ خانواده های فرانسوی از تلویزیون باشند ا

بازبه موجب تحقیقی که به سال۱۹۷۲ در فرانسه انجام گرفته: • ع/ مردم همه روزه تلویزیون تماشا می کنند،

.٧٪ بزرگسالان هرگز ویا تقریباً هرگزبهتئاتر نمیروند،

۶/۹۳٪ بزرگسالان هرگز و یا تقریباً هرگز به کنسرت نمیروند، .

.۳٪ فرانسویان هر گزبه تماشای نمایشی ولوورزشی نمی روند۲.

به قول مفسری می توانگفت که درزمینهٔ فرهنگ، فقط دهمیلیون فرانسوی(پاریسیها ولیونیها)، ازمزایای فرهنگ برخوردارند و چهل و دو

<sup>1—</sup> Rapport de la commission d'etude du statut de 1,O.R. T.F.30 juin 1970. La documentation française (rapport au gouvernement).

٢\_ مجلة نوول اسرواتور ، ٢٥-٢٧مه١٩٧٥ ، ص ۴٨ -٥١- ٥٠

میلیون در انتظارند و بستانکارندا. از اینرو عنوان مجمع بحث و گفتگویی که ژاك لانگ ( Jack Lang ، وزیر فرهنگ حکومت سوسیالیستی فرانسه) در ۱۹۷۵ در نانسی ، همزمان با بسر گزاری فستیوال تئاتر ترتیب داد، «توسعه نیافتگی فرهنگی فرانسه» بود۲.

این ارقام واعداد نمایشگر واقعیت حیات فرهنگی امروزین ، یعنی وجود و رواج فرهنگ «مصرفی»، فرهنگ همسان و یکنواخت و به گفتهٔ آندره مالرو، فرهنگ مصنوع صاحبان صنعت و نیز فرهنگ فر آوردهٔ سوداگران است که «جنس» و کامجویی وهرزگی و خونریزی و خیال پر وری بیمارگون را چون کالایی فرهنگی به فروش می رسانند. فرهنگ بیش از پیش جزء لاینفك و تابع نیروهای تولیدی در حال توسعهٔ سریع می شود و نیروهای تولیدی که روز بهروز گسترش بیشتر می یابند، به نوبهٔ خود «نیاز عینی به فرهنگ» را تعیین می کنند ؛ چون به فرجام صنعت فرهنگی که امروزه در اوجترقی و اعتلاست ، به مصرف کنندگان فرهنگ نیاز دارد و وسایل ارتباط جمعی و صنایع فرهنگیهم ، معمولاً فرهنگی را که به «فرهنگ خلق»، فرهنگ جمعی و صنایع فرهنگیهم ، معمولاً فرهنگی را که به «فرهنگ خلق»، فرهنگ را اکه به «فرهنگ خلق»، فرهنگ رواج و توسعه می دهند آ، و وسائل ارتباط جمعی: صفحه ، تلویزیون ، را دیوی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان وطن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان وطن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان وطن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان وطن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان و طن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان و طن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان و طن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و جهان و طن توده و ارند ، و به نیروی نیز که سازندهٔ فرهنگ توخالی و خهان و طن توده و ارند ، و به نیروی نیز که به نیروی به نیروی تولید نیز که نیز که

1 و ٢ \_ هما نجا.

سـ «رادیوو تلویزیون به خاطر و پژگیهای حضور همه جانبه ، نیروی تأثیر، گسترش عمل، و نفوذ بلاواسطه در زندگی امروزی ، یکی از مهمترین عوامل فرهنگ انبوهی را تشکیل میدهده . نقش رسانههای گروهی در توسعهٔ ملی ایسران ۱ ، چار چوب نظری ، طرح آینده نگری رادیوو و تلویزیون ملی ایران، تهران ۱۳۵۴، ۱۵۰۰ .

سرمایهداری دارند.

این فرهنگ «تکنولوژیك و الکترونیك» که گوییمافوق ملتها جای دارد وسیرمی کند وملازم با جهانی شدن اقتصاد وعمدة اقتصاد آمریکائی تبار است؛ وسیلهٔ فراموشی، گریز،ووقت گذرانی است،ونظربه آنکهدارای تأثیری عاطفی و هیجان انگیز ، ونه عقلانی واندیشه راست ، از مردم ، مصرف کنندگانی هیئت پذیر و فاقد شور آفرینندگی و تلاش و کوشش میسازدوبه جای آنکه فراغت و آموزش و کار وفرهنگ را به هم بییوندد، میان آنها فاصله می اندازد.

گفتن ندارد که این مصیبت، همگانی (دمو کراتی) کردن فرهنگ نیست. به گفته محققی که این سخنانرا از قول او نقلمی کنیم: «آیا منطق لیبرالیسم اقتصادی امروز که چار چوب رشد و پیشرفت فنی را فراهم می آورد، تقریبا به طور طبیعی، راه دمو کراتی کردن اطلاعات، معلومات و فرهنگ راسدنمی کند؟». بازبه قول همو: متأسفانه « به خاطر فقد تحلیل و بررسی این عقلانیت تجاری و ضدروشنفکرانه (سکوت و دست روی دست گذاشتن و قصور بعضی روشنفکران، در اینمورد خطیر است و محل تأمل)، و سایل ارتباط جمعی امکان آنرا یافته اند که در معرفی حوادث پیشقدم باشند » .

ازیاد نباید برد که این فرهنگ توده وار، به مثابهٔ ابزار «دموکراتی» کردن فرهنگ، مولسود اتحاد و اتفاق وسیع گروههای مختلف اجتماعی باهم است. واز اینرو به عنوان فرهنگ حاصل تبانی و همدستی ، علاوه بر آنکه صنعت است، مرام ومسلك نیز هست. و به خاطر تأثیر هیجان انگیزی که دارد، چنانکه گفتیم ، تجاوزات و دست اندازیهای مکرر دولت را بر کرسی قبول می نشاند و فی الواقع در جنگ روانی ای که به مصرف کنندگان به دراه

میاندازد ، پیروز میشودا.

اما به گفتهٔ ادگارمون۲ ،ویژگی عصر ما، جمعی یا همه گیرشدنو همسانی خواستهاو خیالهاست و بنابراین فرهنگ انبوه ، صورت یاشکلو نوعخاص فرهنگ دوره وزمانهٔ ماست . به اعتقاد او امروزه ما یا به سومین مرحلهٔ همسانی نهاده ایم: کرهٔ خاکی پس از آنکه دنیای کهنه و بر قدیم بین قرون پانزدهم وهفدهم به دنیای نوپیوست ، وحدتی زیستی یافت؛ آنگاهاز دولت كاپيتاليسم درقرن نوزدهم به مرحلهٔ وحنت اقتصادی رسيد واكنون به نیروو برکت وسایل ارتباط جمعی، خیالها و آرزوهایش همسان ویکرنگ مى شوند. البته اين فرهنگ انبوه، نه فرهنگ غالب و فائق را از ممان برمیدارد و نه انواع هجوم واستیلاجویی فرهنگی را ، بــاکه کل فرهنگ را بهصورت جریان لاینقطع وهردم متغیری درمی آورد که در بطن آن،هم گنجینهٔ میراث ذوب میشود و هم مزیت آفرینش و یانوع مصرف فرهنگی خاص سر آمدان و خبرگان، می گدازد ورنگ میبازد. با اینهمه این فرهنگ همسان ساز، تحرکی (دینا میسمی) دارد که به اقتضای آن ؛ همسان شدن آرزوها وخيالها وسلوكها موجب بيدارىذوقوعلاقه بهتنوع هممىشود. فرهنگ انبوه باز ساخته نمی شود، بلکه مصرف می شود و ازمیان می رود و براثر مداخلهٔ گروههای حاشیه نشینودر اقلیت که انکارش میکنند و در برابرش فرهنگههای خویش راجلوه می دهند ، راهی برای پیدایی فرهنگی دیگرمی گشاید، یعنی فرهنگ های دیگری می زاید. مثلاً از جامه های دوخته وآماده برای پوشیدن که یکرنگ یاهمسانند، «مد » و آرایش «هم پیانه » و سایقهٔ

<sup>1</sup>\_ Armand et Michele Mattelart , Une culture pourgerer la crise موند ديپلماتيك، اكتبر ١٩٧٩.

<sup>2</sup>\_ Edgar Morin ,Esprit du temps,1962

جامههای رنگارنگ و چشم گیر به بر کردن و چون بت عیار هر آن به رنگی و شکلی در آمدن و یابی قیدی در جامه پوشیدن و آرایش، زاده می شود . ویژگی عصرما به دست دادن مجال بروز و تجلی همه گونه ذوق و سلیقه است، اما بی تعیین حد و مرزی مشخص میان آنها و بنابر این ملازم باتر کیب همهٔ پسندها و خواست ها و با این مواد آشی هفت جوش ساختن . در این ملغمه به درستی تشخیص نمی توان داد که کدام طرف، طرف مقابل را تحت تأثیر خود می گیرد؛ گرچه میان آفریننده و مردم روابط دیالکتیکی برقر ار است و این را بطه ، حاکم برهر گونه تولید فرهنگی است. معهذا «اثر» به محض آنکه به به بازار آمد، ازین سوی تا آن سوی جهان ، هزار گونه مسخ می شود و تغییر صورت و حالت می دهد و در این آشفته بازار دیگر معلوم نیست حد کار آفریننده کدامست و مرز کار مردم خریدار کدام ؟ اما به هر حال رنگ هاهمه اسیر بی رنگی می شوند؛ چون این فرهنگ انبوه مصرفی ، همسان و یکنواخت است و از اینرو نشانی از تنوع و جو هر خلاقیت شخصی در آن نیست .

به زعم این منقدان ، معماری غربی در روز گارما، بهترین شاهد این مدعاست. در تمدن صبعتی، فنون صنعتی، محیطی ماشینی و سر اسر «کار کردی» (فونکسیونل) ایجاد کرده اند که در آن ارزش هر چیزوهر کاربسته به ثمر بخشی امادی و یابازدهی اقتصادی آنست. «تولید صنعتی» مسکن که البته و سیله خانه سازی برای همه و تأمین عدالت اجتماعی می تو اند بود، به حذف هر گونه روح خلاقیت در ساختمان و ماشینی (مکانیزه) شدن احداث مسکن انجامیده است. ایجاد هر بنا، مستلزم بر قراری مکالمه یا در حکم مکالمة ایست میان معماروساکنان ساختماش و این گفتگوگاه راحت و خوش آیند است و گاه در دناك و زجر آور. اما این گفتگوگاه راحت و خوش آیند است، ظاهر آدر ایجاد مساکن زنجیروار که منحصر آکار کردی (فونکسیونل) اند؛ دیگر و جو دندارد و یادر شرف نابودی است. دقیق ترا بگوئیم اگر هم گفتگویی

هست، تغییر شکل و ماهیت داده و به صورت مقابلهٔ «استعمال کنندگان» با گروههای مهندسان و سرمایه داران در آمده است .

حال آنکه در زندگی روستائی به شیوهٔ سنتی، روستائی به نسبتی که هر جزء از منظره را به نیروی کار و ابتکار و قوت بازوی خویش تغییر می داد و در هرقدم از خود نشان و اثری می گذاشت، آفرینندهٔ محیط خویش بود. روستائی با طبیعت مکالمه ای مستقیم و حضوری و درخلاقیت فرهنگی، سهمی و مشارکتی داشت و ازین رهگذر هم با زندگی جانوران و گیاهان درار تباط و مراوده بود و هم با الگوهای فکری و نظام ارزشها و معنویاتی که از جامعه به وی می رسید . امروزه فنی و ماشینی شدن (مکانیز اسیون) وسایل البته بر ثمر بخشی کار سخت افزوده است، اما خلاقیت روستائی رو به نیستی و زوال می رود. چون زارع در تغییر منظره و ساخت و آرایش محیط و خانه اش سهم کمتری دارد د.

به گفتهٔ صاحبنظر دیگری، ژاك ریگو، امروزه نوع كنارآمدن و یا كنار نیآمدن ، و نحوهٔ برخورد با فرهنگ مایهٔ دلنگرانی است، چون این سلوك و برخورد، به صورت منفی و یا به صورت مثبت، جلوه گر نوعی ترس از زندگی و نومیدی جمعی است كه از بخت بد شاید تنها عاطفه و احساسی است كمه در غرب و بسیاری نقاط شرق، همگان از پیر و جوان در آن اشتراك دارند. به عنوان مثال دید و بینش امروزی از معماری، شایان اعتناء و محل تأه ل است، زیرا معماری بیش از هر مقولهٔ فرهنگی، بی و اسطه قابل لمس و درك و دریافت برای مردمان و در واقع مشتی است كه نمونهٔ خروار است. در معماری بیش از هر هنای در واقع مشتی است كه نمونهٔ خروار است. در معماری بیش از هر هنای بی و استولیت اجتماعی جوش می خورد و در و اقیم معماری محل تلاقی گذشته و آینده است و ازین لحاظ به ترین نمونهٔ

۱۴۴ و ۱۴۴ ، ۱۴۴ و ۱۴۴ .

هر فرهنگ معماری آنست؛ زیرا معماری روشنگر این معنی است که فرهنگ تا چداندازه به تابلیت خلاقهٔ خود اعتماد و اطمینان دارد و آیا میتواند باگذشته از در برابری در آید یا نه؟ اما به گفتهٔ ژاك ریگو، رفتار و اقدام. کنونی در اینزمینه، موجبدلمشغولیو نومیدی است. معماریکه امروزه بهاسارت فوتوفنمهندسيو انواع الزاماتو نظامات سودجويي ونفعطلبي تن داده، فقط به تزئیننما توجه و شاید ازین بابت ارجو مقامی داردکه آن نیز لازمهٔ تبلیغ برای فروش این توطیهای خواب وکار است. درنتیجه ذوق و سليقة مردم به گذشته (كه ملازمها ستايش بيمارگون معماري قديم است) باز می گردد و پناه می برد . اما این دلبستگی که معرف طرد و انکار آینده و آفرینش باهمهٔ خطرات احتمالی آنست، مشکوك و ناسالم است. دوران ما در قابلیت خلاقداش شك میكند. گذشته با نمونههای درخشان و موفق آفریدههای فرهنگیش ، سحر و افسونمان می کند، تــا آنجاکه چشممان خیره میشود و پایمان از رفتن باز میماند، و حاصل اینوضع ، ایجاد دودستگی و انتراق درجامعه و پیدایی دوگروه مشخص مردماست: آنانکه بهخاطر ترساز آینده درگذشته پناه میگیرند و آنانکه مطلقاً گذشته را تکذیب وانكار مىكنند .

باز ژاك ريگو می نويسد و تتی از فرهنگ سخن می گوئيم بايد به نفس الامر و حيات و اقعی مردم نظری بيفكنيم: مثلاً چگونگی زندگی كار گر و كشاورز را بدانيم؛ محلات بی قواره، آبار تمانهای همشكل، و سايط نقليه، مسير آنها ، آمد و شد (ترافيك)، آگهی های تبليغاتی راديو و تلويزيون و مطبوعات، كار يكنواخت، غذا خوردنهای شتا بزده درمعيطی پرسروصدا و شلوغ و غذاخوردن درخانه ضمن مشاهدهٔ تلويزيون را كه البته مجالی برای مكالمه و گفتگو نمی گذارد، مدنظر داشته باشيم و از ياد نبريم . درين دنيا فرهنگ چه جايی دارد؟ اصلاً جای فرهنگ كجاست؟ درين جهان و زندگی

که همه چیزش تحتالشعاع سودجوییو نفعطلبی است، فعالیتهای ورزشی و مذهبی، به عنوان مثال، به زحمت جایی بر ای خود دست و یا کر ده انــد، تا چه رسد به فرهنگ عاری از شائبهٔ ریا و غرض ؟ ! اگر فرهنگ به قول ژاكدوهامل وزير اسبق فرهنگ فرانسه «آنچيزيست كـــه وجودش باعث می شود تا یک روز کار، یک روز زندگی محسوب گردد»، باید قبول کر دکه به رغم بهبود زنندگی و پیشرفت آموزش و تعلیمات عمومی ، بیشترین همنسلان ما ازلحاظ توسعهٔ فرهنگی هنوز اندرخم یك كوچه اند. میشل روكار (Michel Rocard) يك تن از مسئولان بلند پايهٔ حزب دوسياليست فرانسه ( و درحکومت سوسیالیستها یکی از وزرای آنکشور )گفته است مجموع لغاتی کـهکارگر متخصص فرانسوی در محاورهٔ روزانــه بهکار می گیرد، از ۴۰، لغت تجاوزنمی کند. این فرهنگ نیست، عدم فرهنگ (non\_culture) است. او علت عمدهٔ آن نیز چنا نکه ادگار مون و دیگر آن گفته اند و پیش ازین نیز خاطرنشان کردیم اینست که صنعت فرهنگی که مطابق با معیارهای اقتصادی بهوجود آمده ،کارش یکدست (استاندارد) ساختن محصولات و همسانویکرنگ کردن مشتریان است، و این صنعت بنابه پیش بینی ادگارمورن که برخی آنرا سخت بدبینانه دانستهاند ، هم تودههای مردمرا بیش ازپیش اسیر خود خواهد کرد و هم به خلق آثار ذوقی بزرگ خاتمه خواهد داد .

<sup>1</sup>\_ Jacques Rigaud, La culture pour vivre. Gallimard, 1975, P.46\_67.

ذکر این تکته خالی از فایده نیست که درسال ۱۹۸۲ ، Nincenzo Scotti ، ۱۹۸۲ نیست که درسال ۱۹۸۲ ، از تنزل کیفیت آفریتش به علت رواج فرهنگ انبوه که به گفتهٔ وی شامل ۸۵% فعالیتهای فرهنگی می شود ، می نسالید. ر. ك. روزنامهٔ لوموند ، ۲۲ سپتامبر ۱۹۸۲ ، ص ۱۲ .

درنتیجه آثار اصیل برای یافتن مشتری وخریدار بیشازپیش دچار مشکل خواهند شد و سرانجام برای مردم چارهای نخواهد ماند جز کشتن روح خلاقیت و طرد آفرینش هنری یا ادبی .

باری بداعتقاد این ناظران شکی نیستک جهان امروز دستخوش بعرانی فرهنگی است، و اگر قلمرو فرهنگ، چنانکه باید، بهحوزهٔ هنرهای زيبا منحصر و محدود نشود، بلكه مجموع مناسباتو مراودات ميان آدمها وگروهها را دربرگیرد ومفهومکیفیت زندگی از آن مراد شود، اینبحران بهتر بهچشم میآید و حتی سخت هراسانگیز مینماید. علائم و آثار بارز این بحران و آشفتگی، نخست عدم تناسب و توازن عظیمی است کــه میان استفاده ازسازمانها ومراكز سنتي اشاعة فرهنگاز يكسو و نفوذفوق العادة وسایلنوین ارتباط جمعی و اقبالشگرف همگان ازآن از سویدیگر وجود دارد ، و دو دیگر تفاوت بساحش موجود بین خواستهای قشرها وطبقات مختلف اجتماعی ــ حرفهایو گروههای مختلفسنیو به فرجام فرق و اختلاف روزافزون خواستهای ساکنان پایتخت و شهرهای بزرگ با ذوق و نیاز دیگرمردمان کشور، خاصهروستائیان است. این موقع وحال بهویژه ازینرو موجب دلمشغولی است که امروزهشرایط زندگی در شهرها سختملال آور و خسته کننده و توانفرسا شده است ؛ نظام آموزشی و برنامههای تربیت دائم و مستمر هنوز نتوانسته است امكان دستيا بي همگان به قلمرو دانش و فرهنگراکه روزبدروز درحال تحول وگسترش است، خاصه درزمینه های علمي و فني، فراهم آورد؛ و به فرجام قدرت تأثير و نفوذ صنايعي كهاثرات فرهنگی برآنها مترتب است (رادیو ، تاویزیون ، صفحه ، نوار،کاست و غیره) وگاه جز «شبه فرهنگ» چیز دیگری بهخورد مردم نمیدهند، بیشاز پیش افزایش مییابد. علل عمدهٔ پیدایش اینآشفتگی و بحران نیز علاوهبر مَوجِبِ اصلى كَهْ ذَكُرُ شَدَّ، قر او ان و منجمله عبارتنداز عدم توجه كافي به عواقب

نامطاوبرشد بی رویهٔ اقتصادی و گسترش بی تناسب شهرها؛ بی توجهی به این نکته که توسعهٔ وسایل ارتباط جمعی، به توسعهٔ فرهنگی بعدی تازه داده، یعنی شكوشبهه دربارهٔ ارزش و اعتبار معلومات و تعلیمات سنتی و نیز میل مشار کت در زندگی برانگیخته است ؛ نارسائی و رکود نظامهای اداری (دیوان سالاری)؛ تمرکز مفرط امور اجرائی ... البته مقصود ذکر موجبات این بحران و آشفتگی حتی به طریق اجمال، نیست و این بنده چنین دانش و دعوی نداردوکسانی را که خواستار کسب اطلاعات دراین باب اند، به کتاب اگوستن ژبرار و یا کتاب سابق الذکر شومباردولو رجوع می دهد ۲. اما نکته ای که یادآوریش دراین جاضر و ریست، اینست که بی گمان مهمترین نشانه و عارضهٔ این بحران، دورافتادن فرهنگ وهنر از زندگی است.

فرهنگ باید در متن زندگی مستقر و جایگزین باشد ، نه آنکه بر آن مزید شود و بهصورت «پیوست» زندگی در آید ، چه در این صورت سیاست توسعهٔ فرهنگی و همگانی کردن فرهنگ شکست می خورد. سیاست توسعهٔ فرهنگی به معنای راستین کلمه ، تلاشی است برای آنکه فرهنگ جایی را که به حق آن اوست ، دوباره به چنگ آورد ، یعنی در زندگی روزانه حضوریا بد. پیش از این به گفتهٔ صاحبنظر آن ، هنر در هر کار و سلوك و اقدام ، درهر لحظهٔ زندگی ، از آغاز تا واپسین دم حیات ، حضور داشت و سراسر زندگی از آن بهره مند بود. اما امروزه در غرب ، هنر ، کار کردی (فونکسیونی) تبعی و زیر دست دارد و به قانون بازار (عرضه و تقاضا) گردن نهاده است . امروزه زیر دست دارد و به قانون بازار (عرضه و تقاضا) گردن نهاده است . امروزه

<sup>1</sup>\_ Augustin Girard, Developpement culturel: experiences et politiques, Unesco, 1972.

۲س خاصه فصل مربوط بسه تضادهای تمدن صنعتی ، ص ۴۳س۴ و و بخشی که در بارهٔ فقد معنای زندگی در تمدن صنعتی است، ص ۲۱ ۳۲۳.

دیگر فرهنگ نقش برترین منبع الهام را که درگذشته داشت ، از دست داده است . به گفتهٔ منقدی «اقوام بافرهنگ، از فرهنگ خویش سخن نمی گویند، بلکه با آن زندگی میکنند»\. ایسن حکم از اینجهت درخور توجهاست که بی گمان نخستین بار، درتاریخ بشر، دورهو زمانهٔما دربارهٔ فرهنگ اندیشیده و از خود پرسیده است فرهنگ چه معنایی دارد وخــــلاصهٔکلام به فرهنگ چون مسأله ای نگریسته و توجه کرده است. و به قول کلود لوی\_اشتروس (Cl. Levi\_Straus)همیشه درست هنگامی که بعضی ارزشها در معرض خطراندومردماناين تهديدرابه فراست وغريزه درمي يابند، حديث آن ارزشها بهميانمي آيد ونقل مجالس ميشود؛ گرچه ازين لحاظ، همهُ كشورها، كم وبيش به تول رنه ماهوی فقید، «کشورهای توسعه نیافته» محسوب می شوند. اما تا قرن هفدهم که فرانسویان لغت فرهنگ (Culture) را بهمعنایی که امروزه از آنارادهمی کنیم، آفریدند؛ فرهنگ درمتنزندگی و درونزندگیشان بود . ژاكريگو در توضيح همين معني مينويسد : فرهنگك ميخواهـ د شامل حال همگان باشد و جامع همهٔ تجلیات گوناگون معنوی امسروز، اذعان داردکه در جستجوی هویت از دست شدهٔ خویش است. سابقاً فعالیت آدمی،کامل وجامع بود و انسان موجودی بهغایت فرهنگپذیر و بهجای خود در بافت اجتماعی فراهم آمده از تار و پـود و پیوندهای خانوادگی ، مدنی، شغلی، ومذهبی. برای چنین آدمی، آنچه امروزه «فرهنگ» می نامیم، وجود نداشت و چیزی به نام «فرهنگ» قابل تصور و تعقل نبود، اما وی با آن میزیست و آنرا در شور وحدت معنوی و یا مدنی، در رابطه و پیوند بادیگران عمیقاً حسمی کرد. هیچ بنایی، آئینی و کاری نبود، حتی خردترینشان،

<sup>1 -</sup> Janick Jossin مجلة اكبيرس ، شمارة 1 - 19 نوامبر 1970 ، ص 90 .

که واجد معنای اجتماعی و اخلاقی خیاص خبود نبیاشد. اثری نبودکه حتم الامکان بتو آن آنر ا بشه کن ومنزوی ، یعنی از زمینه و کار کر د (فو نکسیون) اجتماعیش دور وجداکرد ، تاآنکه به صورت شینی هنری (استنیك) درآید وبه این اعتبار، منحیث اثـری هنری (استنیك) ، معاینه وتحسین شود . هرچیز : جامه ، تزئین بنا ، اثاث خانه و... درنظام منجسم و هماهنگی ازمعتقداتكه درآن زيبايي فينفسه وتنها بعخاطرزيبائي خواسته نبود ، معنای کاملوتمامی داشت، و به درستی جا افتاده و پی گیربود . اما از رنسانس به بعد ورق برگشت. هــنرحالتي غيرمذهبي پيدا کرد و به صورتي مستقل و خود مختار ، توسعه یافت وفرهنگ دسته دسته مشتریان مختلف(Public)، به چنگ آورد ، حال آنکه سابقاً یك قوم وملت مشتریش بودند. در نتیجه بعهرنوع هنرء مردميخاص علاقمند شدند وارسرارادت واخلاص دل بستند وجون میان آن مشتریان و آثار مورد علاقه شان ، بر سبیل عادت ، رابطه ای نا گسستنی برقر اربود، به کار گزاری یعنی میانجی گری میان اثر وخو استار ان وخریدارانش نیازی نبود. اما برای آنکه این دلبستگی وعلاقهمندی فقط در گروعادتو«مد»پرستی نماند ویاتنها بــراساس سنتگرایی یانوجویی و پیشتازی استوارنشود ، یعنی حفظسنت و یاذوق،نوآوریتنها ضامن دوام و بقای این ارتباط نباشد ، باکه هنروری وفرهنگپروری بهطریقی معقولو از سرهشیاری و آگاهی صورت گیرد؛ که نتیجهاش بالطبع شکستن سدهائیست که گروههای مشتریان مختلف را دسته دسته از هم جدا می کند و نیز آشناساختن انبوه خلق بافرهنگ ؛ اندیشهٔ انجام دادن کاری بدنامکارگزاری زاده شدا که دکرواقع طرح ونقشهٔ دولت برای اشاعهٔ فرهنگ ونموندای ازاقدامات اودراين زمينداست .

<sup>1</sup> ــ ژاكريكو ، همانجا ، ص ۷۶ ، ۷۷ وص ۷۸

مجموع ایسن احوال و اسباب ، فرهنگدوستان غربی را بیش ازپیش دراين عقيده راسخ كردكه دولت درامرتوسعه فرهنگ وظيفه ورسالتي دارد ویا باید حتماً مسئولیتی برعهده گیرد واگرروزگاری سلاطین وحکام هنر دوست اروپائی هنرمندان را می نواخته و به خلق آثار تشویق می کردهاند ، دردنیای صنعتزده ومصرفی وسوداگر انهٔ امروز، دولت ناگزیر بایدحایای سلطان بكذارد وبهنجات هنروفرهنگ بشتا بدوهما نكونه كه روز گاري بعضي درباریان «پادشاهرا به عمارت جهان» ، «ازبیرون آوردن کاریرها و کندن جویهای معروف وپلها کردن برکنارآبهای عظیم وآبادان کردندیهها و مزرعهها وبرآوردن حصارها و ساختن شهرهای نووبرآوردن بناهای رفیع ونشستگاههای بدیع» و «برشاهراهها رباطها کردنوساختن مدرسه ها ازجهت طالب علمان سفارش» می کردند ، اینك دولت باید زنده نگاه داشتن حیات فرهنگیرا که براثر آلودگی هوای دود زدهٔ شهرهای صنعتی بهخــاموشی می گراید ودچار خفگی ونفس تنگی شده است ، وجههٔ همت خود قراردهد ومهمترازاین اصولاً باید بهدرستی معلوم کرد کـه آیا موقع بحرانی فرهنگ درجهان امروز، هر گونه اقدام ذولت وسازمانهای خصوصی ومردمرا در راه بهبود وضع ، خنثی و بی ثمرمی کند ، و یــابرعکس، واقعیت موجود ، خاصه بهرسمالت ومأموريت دولتكه اگربخواهد، قادربهحفظ وحراست هويت واستقلال آدمي،كشف وپرورش استعدادها وتشويق مبادلهو گفتگو است وقاعدةً مي تواند همگان را بـافرهنگي كه پيشتر خاص چند تن نخبه و سرآمد بود ، آشنا سازد ودرانسانی که به علت رونق ورواج فرهنگ انبوه «جمعی» شده است ، گرایشی به آزاداندیشی ، آفرینش ومیل به مشارکت برانگیزد ؛ جهت ومعنایی نوواعتبارواهمیتی خاص می بخشه؟!

رندماهو (Rene Maheu) مدیر کسلفقیدیونسکو درنخستین مجمع بین الدول ورزای فرهنگ جهان درونیز (۱۹۷۰) بهروشنی وفصاحت تمام

به این پرسش پاسخ داد و گفت اهتمام مقامات عمومی در زمینهٔ توسعهٔ فرهنگ، به هر شکل وصورت و در هر سطحی که باشد، دو پایه و مبنأ دارد: از سویی حق برخورداری از فرهنگ که نتیجهٔ مستقیم آن وظیفه مندی دولت در فراهم آوردن و سایل و امکانات استفاده از این حق برای عموم مردم است و از سوی دیگر پیوند و رابطه ای که میان توسعهٔ فرهنگی و توسعهٔ عمومی هست؛ و نظر به اینکه خطابهٔ رنه ماهو در این باب که چراحق بر خورداری از فرهنگ برای هر دولت مسئولیت آوراست، سخت مستدل و روشنگر است، و در ضمن از لحاظ تاریخی هم اهمیت دارد، عین استدلال اور ادر اینجا می آوریم، رنه ماهو در خطابهٔ شیوایی که ایر ادکر د منجمله گفت:

« ازاین س اعتقاد بر اینست که مقامات عمومی می توانند وحتی باید در زمینهٔ فرهنگ ، چنانکه در بسیاری از زمینه های دیگر که باحیثیت انسانی و پیشرفت اجتماع ارتباط دارد ، نقش تقویت و سازمان بخشی و مساعدت را که از مقتضیات و اجزاء لاینفك اجتماعات امروزی شده است ، به عهده گیرند. البته به شرطی که نقش دولت فقط به عنوان و سیله تلقی شود و دولت در ماهیت کار فرهنگی ، اعم از آفرینش ، انتقاد و یسافهم و دریافت و نیز به قصد جهت نمایی و یا تعیین حهت کار فرهنگی ، مداخله نکند.

« ازحیثیت انسانی و پیشرفت اجتماع سخن گفتم . در و اقع این دو فکر بزرگ، اصل و اساس تکامل و تحولی است که پیشتر از آن یاد کردم («فراگذاشتن از تضاد سنتی موجود میان عمل دولت در زمینهٔ فرهنگ و آزادی فکر و در نتیجه شناخت مسئولیت دولت به حقاً و چه عملاً بدر قبال حیات فرهنگی ملت ») . برای دریافت مفهوم سیاست فرهنگی که نتیجهٔ تکامل یا دشده است باید این دو فکر را به خاطر داشت .

«نخستین منبع فکری این تحول ، اصلی اخلاقی وحقوقی استکه از اعلامیهٔ جهانی حقوق بشرمصوب مجمع عمومی سازمان ملل در ۱۹۴۸ ،

ناشی است. دربند ۲ مادهٔ ۲۷ این اعلامیه میخوانیم : «هرشخص حقدارد آزادانه درحیات فرهنگی اجتماع سهیم وشریك باشد» .

«مطمئن نیستم که در آن زمان وسعت دامنهٔ این سخن را که مبشر حتی نوبرای انسان یعنی حق فرهنگ داشتن است ، به تمام و کمال دریافته باشند . باوجود این ، نتایجی که از چنین تأییدی ناشی می شود و مستقیماً به مبدأ حرکت این کنفرانس می رسد ، روشن است . اگر هرانسان بنابه نیاز حیثیت و اتعیش، حتی دارد که در میراث و فعالیت فرهنگی جامعه و یا اجتماعاتی که متعلق به آنهاست \_ منجمله اجتماع نمائی یعنی بشریت \_ شریك باشد و از آن بهره و نصیبی برد ، پس مقاماتی که ادارهٔ این اجتماع را به عهده گرفته اند ، و ظیفه دارند تا آنجا که امکانات و منابع به آنها اجازه می دهد، و سائل این مشار کت در فرهنگ و بر خور داری از آن رابرای وی فراهم آورند. مسلم است که دولت در قبال افر ادمات چنین و ظیفه ای دارد . این حق انسان و یاوظیفهٔ دولت ، هم از لحاظ حقوق اجتماعی که حتی نوپای فرهنگ یکی از آنهاست و هم از لحاظ حقوق سیاسی مسلم است و بی چون و چرا ، با این تفاوت که حقوق اجتماعی چون جدیدتر ند ، هنوز به اندازهٔ حقوق سیاسی ، چه از لحاظ نظری و چه من باب کار بردهای عملی ، قدرت و قوت کافی نیافته اند .

« پس هرانسان همانگونه که حق استفادهاز آموزش و کارکردن دارد، حق بهرهمندی از فرهنگ نیزدارد ، وچنانکه پیشترگفتم این بدین معنی است که مقامات عمومی باید حتی الامکان وسائل استفاده ازاین حقرا در اختیار اوبنهند. این نخستین پایه ونخستین هدف سیاست فرهنگی است.

«اما این اصل معنیای اساسی دیگری هم دارد وآن اینکه ازین پس نمی توان فرهنگ ، ویا لااقل فرهنگیراکه موضوع سیاست فرهنگی است به عنوان کاری تجملی و فاخر ، مزیت سر آمدان ، گنجینه ای از خواسته های گرانبها که در تصاحب اقلیت و یا خبر گان است تلقی کرد ، بلکه باید آزرا چون ساحتی

اززندگی انسانی که همه می تو انند به آن دست یا بند و موجب شکفتگی و تعالی و استکمال هرکس است ، دریافت و به کاربرد . با تجلی و کشف فکر حق فرهنگ به عنوان یکی از حقوق انسان ، دوران تلقی فرهنگ به مشابهٔ شیء و قول به اینکه فرهنگ خاص سر آمدن است و همچین کناره گیری دولت از قامر و فعالیت های فرهنگی به سر آمد . سیاست فرهنگی در و هلهٔ اول از این دو دگر گونی ناشی شده است، و از همین روست که هرسیاست فرهنگی شایستهٔ این نام، عمیقاً مصمم به همگانی کردن فرهنگ است، بی آنکه این امر بر خلاف این نام، عمیقاً مصمم به همگانی کردن فرهنگ است، بی آنکه این امر بر خلاف آنچه غالباً گفته اند ، به معنی مهمل گذاشتن کیفیت با شد . در زمینهٔ فرهنگ همچنانکه در قامر و آموزش و پرورش و علم ، هیچ ناساز گاری میان کیفیت و کمیت و جود ندارد .

«منبع دیگر جریانی که رهنمون ما به مفهوم سیاست فرهنگی است، فکر توسعه است و همه از اهمیتی که امر توسعه در جهان امروز ، چه در زمینه فکر و چه در حوزهٔ عمل یافته است ، آگاهند . اندیشهٔ توسعه ، به عنوان موضوع سیاست ملی، خاصه در چار چوب نظام سازمان ملل ، در حدودسال ، فقوت گرفت و رواج یافت . در آغاز دامنهٔ این فکر فقط تا حدود و اقتصادی پیش می رفت و از توسعه ، منحصر آ روشن کردن و شناخت مسائل کشورهائی که از لحاظ تکنولوژی و اقتصادی عقب مانده بودند؛ یعنی کشورهائی که رفته رفته برسبیل عادت توسعه نیافته اصطلاح شدند ، مر اد می شد ، اما در این زمینه نیز طی دههٔ ، فی تا ، ع که به دهسالهٔ اول توسعه شهرت یافته است ، تحول پرمعنایی روی داد.

«درواقع مفهوم توسعه ، گسترش ، تنوع وعمق یافت ؛ تــاجائی که علاوه برجوانب منعصر آاقتصادی بهبو دمقتضیات انسانی ، جوانب اجتماعی آنرا نیز در برگرفت . زیرا معلوم شدکه بعضی داده هــای اجتماعی چون بهداشت ، آموزش واشتغال از شرایط ولوازم رشدیابی اقتصادی است ،

وضمناً استنباطات وموجباتی که تعیین کنندهٔ گزینش های بنیادی برنامه ریزی ای جامع ، منجمله برنامهٔ توسعهٔ اقتصادی است ویا باید تعیین کنندهٔ آن باشند، همه از مقولهٔ اجتماعیات است. انسان عامل و غایت تسوسعه است وایسن انسان ، مسوجودی انتزاعلی و تسك بعدی : انسان اقتصادی (Homo نیست ، بلکه شخصیتی واقعی است باهمهٔ نیازمندیها ، امکانات و خواست های گونه گونش.

« بدینگونه مرکز ثقل مفهوم توسعه به نحوی محسوس از سطح اقتصادی به سطح اجتماعی در غلطید و امروز به جایی رسیده ایم که این تحول به سوی هدنی فرهنگی پیش می رود و راه می گشاید . ازین پس حتی اقتصاددانان نیز می پذیر ند که توسعهٔ و اقعی ، همه جانبه است و سخن گفتن از توسعهٔ فرهنگی، برسبیل استعاره و مجاز نیست و توسعهٔ فرهنگی جزءِ تفکیك نا پذیرویکی از ابعاد توسعهٔ عمومی است .

«ادامه دادن ودنبال کردن این سیرتحول وپیشرفت مفاهیم تاپایان طبیعی ومنطقیش که اولویت و تقدم فرهنگاست، نه تنها جاگرفتن و گنجانیدن فرهنگ در توسعه ، کاری آبان و رغبت انگیزاست. آری من معتقدم که روزی و شاید در آینده ای بسیار نزدیك به همه درخواهند یافت و آدمی سر انجمام همیشه چیزهای بدیهی را کشف می کند به گزینشهای اساسی هرسیاست و اقعاً دمو کر اتیك و ملی توسعه ، از مقولهٔ فرهنگی است ، زیرا در باز پسین تحلیل ، نظامهای ارزشی و نه ملاحظات فنی تعیین کنندهٔ آن گزینشها هستند و فرهنگ چیزی نیست جزگنجینهٔ ارزشها و شعور و معرفت به آنها .

«تجربهٔ گشورهای توسعه نیافته ، که تازه به آزادی رسیدهاند ، به ویژه از این لحاظ قابل توجه است. این کشورهسا دریافته اندکه توسعهٔ وارداتی ،مثلاً ازراه شرمایه گذاری خارجی در کشور وانتقال تکنولوژی خارجی به کشور، نه تنها توسعه نیست، بلکه می تواند نوع جدیدی از

خودباختگی و بها خود بیگانگی و استثمار باشد . چنهانکه گفتهم توسعهٔ واتعی، همه جانبه است. همچنین بر سراین نکته تأکید بایدکردکه توسعهٔ واقعی توسعهایست که از درون ملت بروید و ببالد و این و اقعیت چه در مورد ملتها و چه در حق افراد ، یکسان صدق میکند. به بیانی دیگر پیشرفت و تکامل «درونزاد» هنگامی میسر است که از تصوری که اجتماع و فرد از خود، بر اساس مفهوم انسان در چارچوب فرهنگخاص خویش، دارند، توشه و مایه گرفته باشد.

«از یاد نبریم که توسعه از این رهگذر بسه شناخت ورعایت حرمت حقوق بشر و به کرسی نشاندن و استیفای آن حقوق می پیوندد و این دو مفهوم درغایت و نهایت به هم می رسند.

«اما پیشگوئی نکنیم و به موضیع سخن خود که واقعیت زمان حاضر است باز گردیم. واقعیت اینست که توسعهٔ فرهنگی وجود وواقعیت دارد و این توسعهٔ فرهنگی ، جزء توسعهٔ عمومی جامعه است و از این بابت باید موضوع سیاست گذاری مقامات ملی قرار گیرد . اینست دومین پایهٔ مفهوم سیاست فرهنگی که به اندازهٔ اصل اول دامنه ای عام و جهانگیر دارد، زیرا توسعه به معنی کامل و تمام کلمه نامروزه ، خواست و نیازی است که هم خاص کشورهای معروف به توسعه یافته است و هم خاص کشورهای توسعه نیافته.

«ازین دیدگاه، سیاست فرهنگی منحیث روش و متدولوژی، باسیاست عمومی تفاوتی ندارد. درواقع همان مسائل برنامه ریزی یعنی انتخاب اولویتها و تجهیز و سائل ، خاص سیاست فرهنگی نیز هست. طبیعه نوع این مسائل از کشوری به کشور دیگر، بر حسب ماهیت خیات فرهنگی و نظامهای ارزشی هرکدام، فرق می کند و همچنین بنا به خصائص دستگاهی که دولت بسرای انجام دادن مسئولیتهای و حوله از طرف حکسووت

درزمینهٔ تسوسعه ، بسرگزیده و تابع مرام ومسلك سیاسی حاكم و الزامات زندگانی عملی است، متفاوت است. اما بعضی مسائل فنی، بنیادی، اذاری و مالی، به مقیاس وسیعی ما به الاشتراك همهٔ کشورها ویا دست کم آن دسته از کشورهاست که در راه سیاست فرهنگی گام برمی دارند ویا می خواهند در این زمینه اقدام کنند...

«من تنها به ذکر یك مثال که اساسی احت بسنده می کنم و آن سازمان و راه و روش و متدولوژی ایست که باید در زمینهٔ برنامه ریزی، بسرای گنجانیدن تسوسعهٔ فرهنگی در توسعهٔ عمومی، انتخاب کرد. در این مورد یك رشته پرسش بسیار پیچید، مطرح می شود: فعالیتهای فرهنگی چه جا و سهمی در میان عناصر بنیادی ، اداری ، مالی و بودجهای که مطمع نظر سازمان مرکزی برنامه ریزی است ، دارد و باید داشته باشد؟ چه رابطهای باید میان تجهیزات و تأسیسات فرهنگی و سرمایه گذاری های نوع دیگر وجود داشته باشد؟ سازمان برنامه ریزی چه اهمیتی به عوامل فرهنگی در مجموع عواملی که تعیین کنندهٔ نرخ رشد تولید ملی هستند، می دهد و یاباید مجموع عواملی که تعیین کنندهٔ نرخ رشد تولید ملی هستند، می دهد و یاباید بدهد؟ و به فرجام آیا بجاست که روشها و یك شیوهٔ خاص بسرنامه ریزی توسعهٔ فرهنگی جستجو و یافته شود، و یا باید در فکر برنامههای متفاوت توسعهٔ فرهنگی بود؟ تصورمی توان کرد که سیاست فرهنگی بر حسب باسخهائی که به این پرسشها داده شود ، انواع بسیار مختلف خواهد داشت » .

این بود ترجمهٔ بخشهای عمدهٔ خطابهای که رنه ماهو مدیرکل فقید یونسکودرنخستین کنفرانس بین الدول وزرای فرهنگ جهان که به سال ۱۹۷۰ در ونیز برگزار شد، ایر ادکردونکتهای که لازم به تذکر است و باید مؤکداً خاطرنشان کرد اینست که گذشته از جنبهٔ حقوقی لزوم حمایت دولت از فرهنگ، قوی ترین دلیلی که رنه ماهو برای توجیه لزوم پشتیبانی دولت از

امر گسترش فرهنگ می آورد، از نوع توجیهات اقتصادی است که به صورت ضرورت تدوین و اتخاذ سیاست جامع توسعه ، یعنی توسعه ای در عین حال اقتصادی و اجتماعی یا فرهنگی، مطرح و عنوان می کند و طرفه این که در همان کنفرانس، غالب دول به تأکید از پیوندهائی که توسعهٔ فرهنگی با توسعهٔ عمومی دارد؛ سخن گفتند و از آن پس تاکنون نیز تقریباً همهٔ استدلالات در ضرورت این حمایت، مبتنی بر ملاحظات منعصراً اقتصادی است که پیش از هر موجب و عامل دیگر به چشم می آید و همین عوامل آشکار هستند که مسئولیت سنگین دولت را در تقویت فرهنگ، مسجل می کنند و موجه می نمایانند .

به همین جهت، در فرانسه به عنوان مشال، فعالیتها و مفاهیم و سیاست فرهنگی در سالهای ۷۰ نه تنها با اقتصاد طبیعة پیوندی تنگاتنگ داشت، بلکه از مقولات اقتصادی تأثیر می پذیرفت. درآن سالها (وبعد از آن نیز) غلبه بر آثار و عواقب شوم بعران اقتصادی که معیطی ناایمن و پرآشوب ایجاد کرده و زیروروشدن ارزشها راموجب گشته است، هدف عمده به شمار می آید و حکومتها می خواهند بدانند چگونه می توان بر این وضع چیره شد و سخت می کوشند تا با کمك جامعه شناسان، روشنفکران، معققان، کارشناسان و فرهنگیان ، از تنشهای اجتماعی زاییده جنگ و ستیزهای اقتصادی بکاهند و باخطرات و مضار شهرنشینی به مقابله برخیزند که این کوششها غالباً سودی نمی دهد و راه به جائی نمی برد. ۱

ودر اینجابایدازخودپرسیدکهپسبه راستیماهیت این پیوندناگسستنی بسه زعمرنهماهوودیگران، میان توسعهٔ فرهنگی و توسعهٔ عمومیچیست؟

Claude Gilbert et Guy Saez: L' Etat sans qualites, puf, 1982.

السابراي همهٔ اين مسائل رجوع كنيد به،

اقتصادی است یا تربیتی و شاید هم عمیق تر از آن است که می پنداریم ؟ البته به آسانی می توان دلایل اقتصادی در تأیید و تصدیق پشتیبانی دولت از اشاعهٔ فرهنگ اقامه کرد.

نخستین دلیل اینست که آفرینش و اشاعهٔ فرهنگ دربازاراقتصادی (عرضه و تقاضا) مبتنی براصل رقابت و سود و بازده سرمایه، امریست آسیب پذیر. ازینسرو به جرأت می توان مدعی بود که دولت باید نقشی جبران کنندهٔ زیان و خسران داشته باشد که بسیار مهم است. فرهنگ در روز گارانی که بورژواهای دولتمند دسته دسته حامی فرهنگ و هنر بودند، احیانا نیمه استقلالی داشت و از دولت آن مشتریان صاحب مال وبه خاطر ارضای طبع و خواستهایشان، پررونق و شکوفان بود. اما با تغییر آن وضع ، فرهنگ به کمك دولت چشم امید دوخت. بدینگونه دولت رفته رفته به صورت قیم و ولی فرهنگ در آمدو امروزه از تأمین هزینهٔ تربیت استخدام آنان تا پرداخت حقوق بازنشستگیشان، همه را بسر ذمه خود دارد.

دومین عاملی که مشوق و محرك دولت به پشتیبانی و حمایت فرهنگ است، اینست که اقدامات اقتصادی و اجتماعی طبیعة به حکم ذات و منطقشان، ارزشهای فرهنگی را فدا و یا دست کم دچار مخاطره می کنند. احداث راهی تازه و یا تأسیس بیمارستانی نو،همیشه ضروری تر از ایجاد یك تئاتر است ویا چنین می نماید واگر کمك و توجه دولت نباشد ، ظاهراً این سازمانها و مؤسسات فرهنگی به وجود نخواهند آمد.!

این قبیل توجیهات یا سعی بلیغ بعضی صاحبنظران غربی در تبیین حمایت دولت از امرفرهنگ بنا به ملاحظات اقتصادی، خود موجببروز

مشکلاتی درراهتوسعهٔ فرهنگ شدکهبهموقعراز آنیاد خواهیمکرد؛آنچه در اينجا ميخواهيم بكوئيم اينستكه ممالك و مرامهاى ليبرال غربي عاقبت به این نتیجه رسیدند که دولت به علت امکانات اداری و اعتبار و تدرت نفوذی که دارد، می تواند درامر توسعهٔ فرهنگ و حمایت از آن مفید ومؤثر باشد،چوندر جوامع امروزی وخاصه درجوامعصنعتی، فرهنگ بهتنهائی، بی کمك و دستگیری دولت، به سختی ممکن است به عنوان ضرورتی حیاتی شناخته شود و همیشه در همه جـا ملحوظ و مرعی باشد. حتی یکئتن از مدافعان این نظریه بی هیچ رودربایستی اذعانکرد که ناگزیر از پذیرفتن این حقیقتیم که امروزه دولت وسایل و امکانات لازم برای انجام دادن فعالیت فرهنگی بهمقیاس وسیم را دراختیار دارد و هیچکس از این مسأله بی خبر نیست که سرچشمه های خودجوش فرهنگ خشکیده است و تقریباً همهٔ انواع بیان(فرهنگی،ادبی،هنری) درقید تعلق ووابستگیبهمقاماتعمومی، يا مقامات شهر دارى و يا قدرتهاى مالى واقتصادى طالب سود ومنفعت اند و چریانات اقتصادی و اجتماعی جدید، اشکال و صورکارهای اشتراکی و فعالیت اصناف شهری و روستائی راکه خلاقیت فردی در درون آنها مجال بروزو تجلی میهافت، ازبین برده است' ۰

اما اگر هم همهٔ علاقهمندان به فرهنگ در غرب چنین استدلال نکنند که نمی کنند، دست کم می توان گفت که همهٔ فرهنگیان، آنهم نه فقط در غرب، بلکه کماییش درهم، جای دنیا، از دولت توقع و انتظار دارنه که امکانات آفرینش و گسترش و تقویت حیات فرهنگی را، البته به نحوی آزاد، فراهم آورد. ژاك ریگو می نویسد: ژاك دوهامل وزیر اسبق فرانسه در جلسه ای

<sup>1</sup> Robert Bordaz , Le Centre Pompidou , une nouvelle culture, 1977 , P. 13.

که با شرکت کارگزاران فرهنگ و هنر ترتیب داده بود، در شگفت شدکه همهٔ آنان چشم امید به کمك دولت دوخته اند و می خواهند دولت از حیات فرهنگی ملت بیشتر حمایت کند و به این روحیهٔ دولت گرایی ایراد و اعتراض کرد. یکی از آنان به وزیراسبق فرهنگ فرانسه پاسخ داد این ایراد درست است، اما شما لویی چهار دهم هستید!

آری واقعیت ایس است و چنانکه خواهیم دید وجه مشترك همهٔ فرضیه هایی که برای توسعهٔ فرهنگی می توان آورد و آورده اند این است که آیندهٔ توسعهٔ فرهنگی به طور کلی درهمه حال، به چگوانگی اقدام دولت در زمینهٔ فرهنگ بسته و پیوسته است . یعثی حیات فرهنگی ملت تحت تأثیر فلسفهٔ اجتماعی و سیاسی دولت و حکومت، سرشار و شکوفان و پر بارمی شود و یا برعکس دست کم موقة آروبه زوال می نهد.

این بخث را بهوقت دیگرمی گذاریم. علی العجاله نتیجهٔ مهم وقابل ملاحظه ای که از این مقدمات می توانیم گرفت، این است که به اعتقادا کثریت قریب به اتفاق صاحبنظران، دوت برای آنکه مردم و گروههای اجتماعی با احساس مسئولیت و وظیفه مندی مدنی بار آیند، در توسعهٔ فرهنگی سهمی دارد که در خور توجه است و به اعتباری لازم وموجه. البته چونی وچندی این سهم ویاوظیفه در هر کشور طی تاریخ ونیزدر کشورها وفرهنگهای مختلف، یکسان وهمانند نیست.

مثلاً به گفتهٔ ژاك ریگو: روزگاری دولت (مغرب زمین) در امور مذهبی مداخله می كرد و اكنون نمی كند. همچنین امروزه دولت به عمال اقتصادی اختیارات و امتیازاتی می دهد كه در گذشته تصور نمی رفت مقامی جز دولت ، حق داشتن آن اختیارات و اجازهٔ استفاده از آنها را داشته باشد. ایضاً به زعم همو در فرانسه دولت در امور فرهنگی اگر دخالتی دارد، به غیر مستقیم ترین و بی طرفانه ترین و جهم مكن است. اما در كشورهای

فدرال: امریکاو آلمان غربی، حکومت مرکزی اختیار مداخله ندارد. در آلمان، ایالات و ولایات مسئول اند و صاحب اختیار و در ممالك متحدهٔ آمریکا، بیشتر سازمانهای فرهنگی، از محل در آمد شرکتها ویابا کمك مالی و بخشش ها و عطایای مردم و سازمانها ( Mecenat ) به وجود آمده اند. برعکس در انگلستان دخالت دولت پس از جنگ دوم جهانی محقق و مسجل شد، اما وزارت مربوط ویامقامات سیاسی، عملا قدرت مداخله ندارند و سازمانهای و رادت در تعدل به دولت و مستقلی چون Civic trust, National trust, Arts council, British مستقلی چون council اشخاص مستقل ، بدون و ابستگی به دولت و مقامات ، اداره می شوند؛ به سازمانهای فرهنگی که خود تاحدودی (و گاه مقامات ، اداره می شوند؛ به سازمانهای فرهنگی که خود تاحدودی (و گاه به مقدار زیاد) مستقل و آزادند، کلا کمك می کنند. تنهادر دمو کر اسیهای سوسیالستی و کشورهای در حال توسعه ، مسئولیت عمده و اساسی در امر فرهنگ بر عهدهٔ دولت است. ا

بنابراین فرهنگ همیشه به نعوی و تاحدی در ید قدرت دولت خواهد ماند ؟ به این پرسش شاید نتوان پاسخ قاطع و صریحی داد ، اما یك نكته مسلم است و آن اینكه درهمهٔ ممالك ، چه در كشورهائی از قبیل فرانسه و آلمان و انگلیس و چه درممالك سوسیالیستی و یاروبه رشد، به اعتقاد صاحبنظران تنها مقامی كه می تواند پاسدار و حدت فرهنگی ، و نگاهدار ارزشهای ضامن این و حدت و همبستگی باشد، دولت است و از و ظایف بی چون و چرای اوست: حفظ میراث ، تنظیم و ترتیب دادن نعوهٔ استفاده از آن ، پاس داشتن این میراث ، تشویق آفرینش ، تعمیم آموزش هنر و تثبیت پایگاه اجتماعی و حقوقی خلاقان و هنر مندان ... كه حالیا به شرح این و ظایف نمی پر دازیم و به جای خود از آنها سخن خواهیم گفت .

<sup>1</sup> ـ ۋاڭرىكو،ھمانجا، ص ١٠٩.

ذکر دومثال برای نشان دادن اینکه تن زدن دولت از کمك به توسعهٔ فرهنگ درممالك اروپائی ، چه هراس وتشویشی برمی انگیزد واین غیبت هرچند کوتاه وموقت با چه اضطراب و پریشانی و دل نگرانی احساس می شود، بیفایده نیست .

تحقيقي درباب سياستهاي كمك به آفرينش هنري كه بازازآن ياد خواهيم كرد ، درچهاركشور :ممالك متحدهٔ آمريكا ، فرانسه ، سوئد و يوگسلاوي معلوم داشت كه بعضى كشورها كه كوشيده اندهنر مندرا تقريباً تبديل به كارمند كنند ودراين زمينه صاحب تجربهاند ، متمايل بهاين ميشوند كه كمك دولترا حداكثر بهصورتي غيرمتمر كزدرآورند وبهموازات آن حتى بازاري نیز به وجود بیماورند (مثل یو گسلاوی) . وبرعکس درکشورهائیکه وسائل معیشت وحیات هنرمندان تفریباً منحصراً درگرو روزبازاراست ، گرایشی که ظهورکرده و رو بـهافزایش است ، طلب بیشترین کمك ازدولت است واين قبيل ممالك بي آنكهو جودباز اررا نفي وردكنند وبيفايده بدانند، درصدد یافتن راههای مکمل بازارند (مثل سوئد). بنابراین نظرات وسیاست دولتهای این چهارکشوردرزمینهٔ نحوهٔکمك به هنرمندان ، بیشترهماننداست تاناهما نندوعجب اینکه هردونوع سیاست: آزادگذاشتن ویا ارشادهنرمندان، باوجود اینکهمتضادند ، بهایناصل اعتقاد میکنند که تعدد منابعومصادر کمك مادى ، ناامني مادىرا بهحد اقل تنزل مىدهد وآزادىرا بهحداكثر می رساند ۱

مثال دوم مربوط به کشور فرانسه است. وقتی وزیرفرهنگ اسبقاین

<sup>1.</sup> Les politiqes d'aide a la creation artistique, fondation pour le developpement culturel, Paris, 1970.

کشور ژان فیلیپ لو کا (Jean — Philippe Lecat) در ۱۹۷۹ و اظهار داشت ایجاد عدم تمرکز فرهنگی که محور ومدار فعالیت وسیاست دولت از بیست سال پیش (یعنی از دورهٔ آندردمالرو) به اینطرف بود ، «فکری قدیمی و کهنه شده» است، اظهارات وزیر این ترسرا برانگیخت که نکند دولت میخواهد از قبول تعهد درزمینهٔ فرهنگ به طور فزاینده شانه خانی کند وسر نوشت را به دست «صنایع فرهنگی» ازیك سو، وسازمانهای محلی ، از سوی دیگر، بسهارد . چون اگر دولت میزان کمك خبود به فرهنگ را کاهش دهد ، محتملا نه شهرداریها و نه شرکتهای تجاری وصنعتی خصوصی که هردوبه فکر تأمین منافع و بازده سرمایه گذاری های خود در حداقل مدت هستند ، دیگر علاقه نخواهند داشت که به تجارب و کارهای آزمایشی در زمینهٔ هنر کمك مسالی کنند ؛ چبون مقبولی آنها نزد عامه ، بی درنگ تضمین شدنی و محرز نیست .

صاحبنظری درنقد این سیاست نوین منسوب بهدولت گذشتهٔ فرانسه درهمان زمان مقالاتی نوشت که نظر به اهمیت موضوع ، ترجمهٔ بخشهایی از آنرا به طورخلاصه در اینجا می آورم .

به گفتهٔ این روزنامه نگار: سیاست فرهنگی دولت (فرانسه) همیشه کم وبیش ناظر به یکی از سه هدف زیر و یاهر سه آنها تو آمان بوده است: همگانی کردن فرهنگ و هنر، پاسداری حیثیت ملی ، وجذب روشنفکر آن. اما چند سالی است که دولت هیچکدام از این کارها را به درستی انجام نمی دهدو از قبول تعهدات مالی در این سه زمینهٔ فعالیت فرهنگی که البته باهم منافات و تعارضی نیزند ارند ، طفره می رود .

آیا دولت (یاوزیرفرهنگ) به همگنانی کردن فرهنگ وفراهم آوردن امکانات دسترسی مردم به فرهنگ علاقه منداست؟ اگرچنین است بایدسیاست های روشنی دربارهٔ مناسب ترین ابزارهای این کارکه کاری عظیم است ، یعنی کتابوتلویزیون داشته باشد.

آیا بـه حفظ شأن و منزلت فـرهنگی فرانسه و لمعان وتشعشع آن توجهدارد ؟ پس باید برای مرکز فرهنگی بوبور واپرا ، بادست باز، خرج کند.

آیا میخواهد به نو آوران وصاحبان ابتکارپروبال دهد، وروشنفکررا بنوازد ؟ پس بداید بههمانراه رفتهٔ سلفش (میشلگی) برودکه درجلب و جذب «آفرینندگان» ناکام نبود .

آرمان «دمو کراتی» یا همگانی کردن فرهنگ الهام بخش مرام «توسعهٔ فرهنگی» از آندره ما ارو تا ژاك دوهامل بود که البته تحقق نیافت و بجاست که دولت تر از نامهٔ فعالیت فرهنگی خود را بیست سال پس از شروع و زارت آندره ما لرو (که در ۲۷ ژوئیه ۱۹۵۹ و زیر فرهنگ شد) تهیه کند و به ارزیابی رسالت و عملکرد سازمانهائی که طی این مدت بنیان یافتند (خانه های فرهنگ) بپردازد. و بی گمان مطاب عمده اینست که بداند ازین سازمانها چه انتظاری دارد.

اما امروزه گویی دولت دیگربهسیاست «توسعهٔ فرهنگی» که سابقاً تأثیری جادویی داشت ، اعتقاد ندارد . کوشش دولت دراین زمینه ،البته از جمهوری پنجم شروع نشده ، اماکار آندره مالرو وایجاد خانه های فرهنگ به همت او، تااندازه ای مظهر این سعی واهتمام دولت است . لکن این سازمانها چندسالی است که به علت کمبودپول و در آمد ، دچار خفقان شده اند. سال به سال هزینه های آنها از در آمدشان بیشتر می شود . و با اینهمه حکومت آماده نیست که نگاهداری این میراث سنگین گلیسم را به عهده بگیرد . و این دگر گونی حال از روی تصادف و اتفاق نیست ، بلکه نشانهٔ تغییر سیاستی است و این تغییر سیاست در برنامهٔ هشتم انعکاس پیدا کرده و مشهود است .

در گزارش مربوط به هدفهای منتخب برنامهٔ هشتم فرانسه ، از فرهنگ فقط یکبار ، آنهم به اشاره در تلوجمله ای در فصل «چارچوب زندگی »به مناسبت «نو آوری اجتماعی و فرهنگی » ذکری به میان می آید و می دانیم که رئیس جمهوری (والری ژیسکار دستن) در کتابش «دمو کراسی فرانسوی» جمهوری (Democratic Francaise) به موضوع فرهنگ عنایت و التفاتی مبذول نمی دار دار اینها نشانه های پریشان کننده ایست .

دلیلی که دولت برای توجیه کاهش کمکهای مالی خود می آورد و به ظاهر آزادیخواها نه نیزمی نماید، اینست که دررژیم «لیبرال»، دولت بهتراست در امور فرهنگی هرچه کمتر دخالت کند واین وظیفه را به حرکت وجریان تاریخ بسپارد تا به اقتضای حال، شکوفایی و رونق بازار هنر وفرهنگی خاص را موجب شود و یا بر عکس از آن روی بگرداند.

در واقع کسی از دولت نمیخواهد که جمایگزین جریبان زمیان گردد، اما با توجه به نقش دولت در جهان ما، امروزه سیاست فرهنگی باید جمزء لاینفك سیاستی عمومی باشد که برای جامعه، هدفی و نقشهای دارد.

ازسه بخشندهٔ بزرگ به فرهنگ که درفرانسه درکار فرهنگ سرمایه. گذاری میکنند، یعنی: دولت و سازمانهای محلی و بخش خصوصی، دو

<sup>1—</sup> نکت، جالب اینکه ژاك لانگ (وزیرفرهنگ حکومت سوسیالیستی فراننه)
که در آنزمان رئیس دانشکدهٔ حقوق نانسی و مشاور فرانسوا میتران بود
از این بی اعتبایی نالیده است. می نویسد ، «دربرنامه هشتم (فرانسه) هیچ
فصلی به توسعهٔ فرهنگی اختصاص نیافته است ، عین همین بی توجهی در
کتاب دمو کراسی فسرانسوی هم دیده می شود . فقط چهار یا پنج سطر پر
تکلف. لونوول ایسرو اتور، ۱۳۳ اوت ۱۹۷۹، ص ۱۶.

متاه اول همیشه هدفشان تصحیح کار عامل سوم و رهانیدن بخشی هرچند کوچک از آفرینش هنری، از قید قوانین حاکم بربازارها بوده است. درست است که توسعهٔ «صنایع فرهنگی» (کتاب، صفحه، تلویزیون) شرایط مداخاهٔ دولت را تغییر داده است و به قول ژان فیلیپ لوگا، حکومت تأثیر این «ماشینها» رادر بخش ونشرفرهنگ نمی تواند نادیده بگیرد. اما آیا این بدین معنی است که دولت در توسعهٔ فرهنگی دیگر نقشی ندارد و نباید داشته باشد ؟

بعضی می گویند که دمو کراتی (همگانی) شدن فرهنگ و پخش فرهنگ در سراسر کشور و نه تمر کز آن در چند جا ، به کمك محصولات صنعتی که در بازار در دسترس هر خریداری است، بهتر وسریع تر صورت می پذیر د تما از راه نشر محصولاتی که با کمك و اعانهٔ مالی حکومت ساخته و تصوریع می شوند . بنا بسر این نقش سازمانهای فرهنگی ، بسه علت این منظومهٔ صنعتی شدن فرهنگ ، مورد تردید و چون و چرا قرار می گیرد . اما آیا این کمك بخش خصوصی به فعالیت فرهنگی باید به معنی استعفای دولت در این زمینه باشد ؟ همچنین آیا باید دست سازمانهای محلی را برای کمك کردن به فرهنگ بازگذاشت ؟ یعنی شهرداری ها و بخش خصوصی متفقاً این وظیفهٔ دولت را به عهده بگیرند و دولت رسالت و مهمترین وظایف خود را بردوش دو سازمان بگذارد: «کمون»ها از یکطرف و «صنایع» از طرف دیگر در سطح محلی، و در سطح ملی کار ترویج و اشاعهٔ کار گزاری بسیارد و گسترش و توسعهٔ فرهنگ را از «ماشین های فرهنگی» بخواهد ؟

ژانفیلیپ لوکا می گوید: ایجادعدم تمرکز فرهنگی(به دست واهتمام دولت) فکری کهنه شدهاست. اما اگر چنین نظرو سیاستی از لحاظ اقتصادی و صنعتی جائز و توجیه پذیر است، ازلحاظ فرهنگی نامعقول و اعمال آن در قلمرو فرهنگ غیر قابل قبول و بسه معنی عدول از سیاست نوعی مداخله و پادرمیانی دولت است که از بیش از بیست سال پیش معمول وبر این اصل و اساس استوار بود که فعالیت اقتصادی و فعالیت فرهنگی را به موازات هم پیش باید برد.

این سرمایه گـذاران بخش خصوصی در امر فرهنگ یا کمك کنندگان مالی به فرهنگ کیانند؟ بخشندگانی ظاهراً بیتوقع که انتظار بازگشت سرمایهٔ خود را ندارند؛ از میان صاحبان صنایع و تجار. ضمناً میدانیم که در فرانسه می توان تــابدر آمد را به توسعهٔ فرهنگــی اختصاص داد و به همان میرزان از پرداخت مالیات معاف شد . این سیاست حاتم بخشی (mecenat) یعنی حمایت صاحب صنعت از فرهنگ ، در حقیقت از الگوی آمریکایی تقاید و اقتباس شده است و از این حاتم بخشی یادست و دل بازی و گشاده دستی و کرامت، فی المثل خرید سالنهای تئاتری که کار صاحبانشان به ورشکستگ<sub>ی</sub>کشیده و به راهانداختنآنها، تــا تجارت و سوداگری تنها یکقدمفاصله است و تجارت و کاسبکاری در امر فر هنگئ عبار تست از سر مایه گذاری صنايع بزرگ (از تبيل I.B.M، كداك، فيليپ موريس و غيره ...) دركار فرهنگ، مثلاً برگزاری نمایشگاههای بزرگ نقاشی،کنسرتها وجشنها و غیره که البته منظور صنایع بزرگ از این کار جلب نفع آنی نیست ، لکن به طور مستقیم نفع خود را منظور دارند، چه همهٔ این اقدامات، تبلیغاتی است به نفع و صلاح آنها، و بنابراین در بازپسین تحلیل به منافع خه دشان میاندیشند و نه به اثرات موسیقی و نقاشی! بیگمان هیچیك از این قبیل اقدامات وصنایع فرهنگی بیخطر نیست. نیت به دستآوردن بازدهٔ سرمایه، باعث مىشودكه محصولات فرهنگى،«يكلست ومعمولى»(normalise) شده به صورت كالا درآيند. البته اقتصاد بازار، نتيجهاش بالضروره مبتذل شدن هنر نیست. بسیاری از کمپانیهای صفحه سازی ، صفحههایی پرمی کنند با کیفیت بسیار عالی اما قابل انکار نیستکه این تولید به هرحال تاب جهات کلی و تمایلات خیاص تولید است که همواره مایهٔ نکرانی است . توضیح اینکه قطعا هر گز سلطهٔ امریکا به این اندازه و به این وضوح، درکل بخش تجاری فرهنگ یعنی فرهنگ پولساز: سینما ، تلویزیون، نوعی موسیتی ، مستحکم و پیگیر نشده بود.

احمقانه است کــه کمك «صنايع فرهنگی» را به توسعهٔ فرهنگی انكار كنيم وناديده بكيريم، اماحتماً بايدباز جست؛ وارسى دولت وجودداشته باشد وحفظ شود. این و ار سی، حافظ و ضامن تنوع و عامل اصلی نو آوری است، و سازمانهای محای، امکانات لازم برای تعهداین مهم را به طورمؤثر، در اختیار ندارند. شهر داری ها که بو دجهٔ کافی ندارند، فاقد تو آن مقابله با «ماشین های فرهنگی»اندکه بازار را انباشتهاند. پس حضور دولت ضروری است. اما وزيسر ، نقش دوليت را چنين نمسي بيند و ميي پندارد كه رسالت جـديــد وزارتخانهاش در قبال تــوسعهٔ فرهنگ ، بیشتر باید تشویق و برانگیختن و هماهنگ کردن باشد، تاکمك و مداخله ، و از یادمه بردکه درکار پیوند میان فرهنگ وتجارت،هدف برای سرمایهدار وفرهنگ آفرین،یکینیست و نیات آندو مختلف و متناقض است: برای فرهنگ، هدف، خروج از قلمرو محدود اختصاصی ایست که گاه به محبس و قفس میماند، تا بتواند به پیشواز مردم بشتابد و باآنان در محل ترددشان دیدارکند. اما برای تجارت كه هر گز ازانديشدُارزش اضافي غافل نيست، فرهنگ غالباً همان «پيرايهُ معنوی» است کمه تجارت بر خود می بنمدد تا دلفریب بنماید و جلموه بفروشد . ١

\* \* \*

La culure et l'etat ، به نام: Thomas Frenczi الله دائر الله مقاله ال

چنانکه می بینیم گویی از کمك دولت گنزیر و گریزی نیست و این حمایت و پشتیبانی امروزه در غرب آنقدر ضروری وجاره نایذیر شده، که به محضآنکه امکانکاهشآن میرود و یا دولت در ادامهٔ ایسن سیاست کمترین تردید به خود راه می دهد، فرهنگ دولمتانبانگ برم دارندکهاگر دولت در انجام دادن ایس تعهد خویش اندکی کوناهی کند ، سیاست نوسعهٔ فرهنگی دچار شکست می شود و نو آوری وخلاقیت در فرهنگ وهنر متونف میماند و بخشهایی از قلمرو فرهنگ از دست می رود و به تصرف سوداگران بازار درمی آید. بدینگونه در فرانسه ، سینما و تئاته و موزدو ارکستری نیست که دولت بنا به شهادت خانم فرانسو از ژیرو یکے از وزرای اسبق فرهنگ، کم و بیش به آن کمك مادی نکند. مثلاً دولت برای هــر جا دراپر ا . ۲۸ فرانك و براي هر صندلي در اركستر، ۳۰ فرانك از كيسه پرفتوت خود مي پر دازد. ا اما البته همين صاحبنظر ان دخالت دولت را محدود مي خو اهند و ازوانتظار دارنــدكه فقط بخشند، و دستگير وكريم باشد نه آنكه بولفضولي کند و پای از گلیم خویش فراتر گذارد و خود را ولمی و قیم ماتبدانـد. گفتن ندار دکه این وظیفهٔ دولت، اگر انجاء دادن آنر ا به گر دن گیر د، آسان نیست و شاید ازهمهٔ تکالیف دیگر او مخت تر باشد.

به اعتقاد بعضی این وضع البته کاملاً عادی و طبیعی بود، اگر فرهنگ ذاتاً به مانند امر دفاع و دادگستری مثلاً، کار دولت بود، اما فرهنگ نه کاردولت که کارو بارملت است. پس وظیفه و تکلیف دولت در قبال فرهنگ،

 <sup>→</sup> درلوموند، شماره های مورخ ۲۴و۲۵و۲۶ ژویهٔ ۱۹۷۹.
 ایضا راك یك مقالهٔ Domimique Darzacq درلوموند دیمانش، ۳۰

ایضا راگ بسه مقاله Domimique Darzacq در لوموزسد دیمانش، ۳۰ آوریل ۱۹۸۰.

<sup>1 -</sup> گفتگو با خانم فرانسو از زیرو (Francoise Giroud) ، لوموند، ۴ نوامبر ۱۹۷۶، ص۱۹۷۶

که به هر حال نباید آنر ار هبری کند، چه باید باشد؟

می توان گفت که دولت باید فقط به چند سازمان و بنیاد بزرگ که به مقیاس ملی و جهانی می درخشند وصاحب منزلت و اعتبارند و ازین بابت مورد توجه اند، کمك مالی کند تا آن مؤسسات بتوانسد روی پای خود بایستند وهمیشه بهترین برنامه ها را اجراکنند.

همچنین میتوان ازدولت خواست که به تربیت متخصصان و هنر مندان طراز اول، در بهترین مدارس با بزرگترین استادان ،کمك مادی کند و بــر همین قیاس .

اینها همه لازم است و بسیاری از دولتهای غربی وغیر غربی نیز ابن کارها را میکنند، اماکافی نیست. در واقع نقش فرهنگی دولت مهمتر از آنست که تصور می شود وغالباً فقط از طریق کمك مالی او به چنددستگاه و یا بودجهٔ فرهنگی دولت، به چشم می آید.

بی تردید دولت در وهلهٔ اول نگاهبان میراث است، چنانکه گفتیم، و درمرحلهٔ دوم هم اوست که باید اهتمام کند تا آموزش و پرورش، دیپلماسی و برنامههای عمران و توسعه، از کیفیت فرهنگی برخوردار باشند. دستیابی همگان به فرهنگ در کمال مساوات تنها از طریق تعلیمات، از کودکستان تا دانشگاه میسر است، و رعایت و تعهد این مهم نیز از وظایف دولت در جهان امروز است.

اما بهاعتقاد ژاك ريگو مسلم بودن و بی چون و چرائی مسئوليت مستقيم دولت در برخی از بخشهای حيات فرهنگی از قبيــلحفظ ميراث، تربيت هنرمندان و آفرينندگان،روشنگر اين معنی است که دخالت بيشترش در ديگر امور فرهنگی، جنبهای استثنايی دارد، و دولت استثنائاً بـايد در دیگر امور فرهنگی مداخله کند. دولت در سایر قامروهای فرهنگی، باید بیشتر مشوق، برانگیزنده و حامی ابنکارات باشد و آنقدر به حمایت و کمك خود ادامه دهد تا اقدامات ابتکاری و نوین نضج گیرند وقوام یا بندوسر انجام دیگر به کمك و حمایت دولت احتیاجی نداشته باشند. خاصه باید از راه تعلیمات عمومی که مسئولیت تحقق آن به گردن اوست ، به شهروندان راه کسب و پیشه کردن سلوك فرهنگی مستقل و ملازم با احساس مسئولیت را بیاموزدا .

بنابراین نقش دولت درزمینهٔ فرهنگو امر توسعهٔ فرهنگی بایداعمال حاکمیت در پارهای امسور (حفظ میراث به عنوان مثال) و تقویت و حمایت آفسرینش و نوآوری و تاهن آزادی بیان وقام باشد تسا به فرجاء تسوسعهٔ فرهنگی با همکاری و مباشرت مستقیم مسردم صورت تحقق پذیرد.

نتیجه آنک به قول ژاك ریگو از طرفی باید نقش دولت در زمینه فرهنگرا به حداقل لازم تقلیل داد و محدود كرد و از سوی دیگر باعلم به اینكه توسعهٔ فرهنگی اقدامی دراز نفس و دراز دامن است و هدف آن تقویت و غنی حاختن فرهنگهای گونا گوف در اجتماعی آزاد است، ضروری است كه دولت مأموریت و فلسفهٔ علمی بادوامی داشته باشد، نا به یمن این دوام بتوانداز اختلافات عقیدتی و مرامی و هنری (استنبك) و حتی سیاسی، گزند و آسیب نبیند و دگر گون و سرنگون نشود و به كار خویش ادامه دهد.

براین اساس، ژالدریگو دو اصل را پایهٔ کمك دولت به امر فرهنگ و تعیین کنندهٔ حدود دخالت و مباشرت و مشاركت او قرار می دهسد که قابل ملاحظه است . نخست اینکه نقش دولت، بنیانی (fondamental) است، بدین معنی که نگاهداری میراث به خاطر حفظ همبستگی ملی و وحدت قومی از وظایف دولت است و اگر دولت به این مهم نپر دازد، ممکن است میراث تباه و فر اموش و نابو دشود. همچنین دولت باید برای کمک به آفرینش و پخش و نشر ارزشهای معنوی اقدام کند و نقشش در این زمینه، جلب توجه عموم به اهمیت مسأله، هشیار کردن و هشد اردادن و ترمیم و جبر آن بعضی زیانها و کمبو دهای مالی است. علاوه بر این، ایجاد یا تأمین شر ایط لازم برای دستیابی (دمو کر اتیك) همگان به حیات فرهنگی و بر خور داری از آن نیز با دولت است. بنابر این باید و زارت فرهنگی را از هر جهت تقویت کرد: از لحاظ اختیار ات، سازمان و تشکیلات، بودجه و اعتبارات، نیر وی انسانی وغیره. دولت هنوز لوئی چهاردهم است و باید بی عقد ممندی و احساس شرم از این مزیت کر امند در راه توسعهٔ فرهنگ استفاده کند.

دوم اینکه نقش دولت ، کمك و معاونت ( subsidiaire ) است ، بدین معنی که فقط وقتی موظف و مجاز به مداخله در حیات فرهنگی است که هنوز کسی و یا مقامی دیگر قادر به تقبل این مسئولیت نیست و یسا ظهور نکرده است . اما هروقت که شهروندان، جامعه ، مقامات محلی و غیره توانستند این مسئولیت را خود بر عهده گیرند، دولت باید از مداخله و اقدام مستقیم در آن مورد خاص بپرهیزد و کار را به مردم بسیارد . فرهنگ جزء خدمات عمومی که دولت شخصاً ملزم و موظف به تأمین آن است، نیست . دولت منحصراً باید امکانات رشد و توسعهٔ آزادانهٔ فرهنگ را فراهم آورد، به پیدایی و پیشرفت هر گونه نو آوری و ابتکار و اقدام شخصی و فردی که هدف فرهنگی دارد، کمك کند و مشوق این قبیل فعالیت ها باشد و حتی المقدور ازین بپرهیزد که خود جانشین این مصادر و مقامات (فردی و جمعی) گردد ، و یا آنها را تحت قیمومت سخت و شدید خود در آورد . نو آوری و ابتکار

فرهنگی باید از خواستهای طبیعی ، روز به روز بعوشد و سیراب شود ، چون چیزی نیستکه به میل و هوس «تکنوکرات»ها پدید آید و ببالدا .

اما دولت برای آنکه بتواند به وظایف و مسئولیت خویش که اصولا بنیادی و از لحاظ روش اجرا، بیشتر از نوع کمك و معاضدت است، عمل کند؛ نیاز به سازمانی انعطاف پذیر و مردمانی و اجد روحیه ای مناسب و سازگار با چنین کار ظریفی دارد ۲. فرهنگ را چون گمرك، به عنوان مثال، اداره نمی توان کرد. سازمان و تشکیلات و زارت فرهنگ باید نرم و سبك باشد . وظیفهٔ ادارات و مدیریتهای فرهنگ ، حکمر اندن، امر و نهی کردن و دستور دادن نیست، بلکه بیشتر بر انگیختن، تشویق و راهنمایی و هماهنگ ساختن ابتکارات و اقدامات شخصی و خصوصی است. قدرت تشکیلات فرهنگی در این نیست که سنگین باشد، باکه در پر تو افشانی و لمعان آنست . مدیران فرهنگی باید چنان عمل کنند که ارباب رجوع و مخاطبانشان گمان نبر ندکه فرما نبر دارند، باکه باور کنند که شریك و دستیار دولت اند ۳.

امادولت درمواردی که مجبور و موظف به مداخله واقدام (حمایت و پشتیبانی) است، تنها نیست، بلکه شرکایی دارد کهیا از بخش عمومی اند ویا از بخش خصوصی. روابط دولت با این عمپیمانان باید منظم، پیوسته، ثابت و اطمینان بخش باشد . این شرکاو هندستان عبار تنداز:

<sup>1</sup>\_ ژاكريگو، ص ۱۵۲\_۱۵۶.

۲ در سوئد ، دپارتمان فرهنگ که ۱ گر بودجهٔ فرهنگ را خرج می کند ، فقط ۱ کارمند داردوغالب وظایف بخشرا کمسیونهای تخصصی که اعضایشان کارمند بخش نیستند و مستقیماً به پارلمان (مجلس) گزارش می دهند، یعنی در قبال مجلس مسئول اند، انجام می دهند . کتاب سابق الذکر از گوستن ژیر از ، ص۱۴۹۰

٣ ـ ژاكريگو، همانجا، ص١٥٩ ـ ١٥٩.

نخست سازمانها و مؤسسات فرهنگی که در خدمت عموم ودر بعضی ممالك از لحاظ حقوقی ، مستقل اند و یا وابسته ، از قبیل تئاترهای ملی، کنسر واتو ارها ، بنیادها وغیره...

دوم شهرها، ایالات و ولایات، اجتماعات وانجمنهای معلی (مثلاً کمونهادر فرانسه).

فرهنگ امریست که بهتر ازهر مقولهٔ دیگر به هر منطقه (region) امکان و مجال می دهد که خصوصیات خویش را بنمایاند، و با تأکید بر این ویژگیها، حیات ملی را پر بار و سرشار سازد، بی آنکه با دولت و ملت قطعر ابطه کند. و حدت ملی چون معجونی از ترکیب خصائل مختلف که با یکدیگر جورشده و سازگاری یافته اند، فراهم آمنه و به یمن وجودهمین روابط پیچیده و تنگاتنگ میان ویژگیهای گوناگون که چون تاروپود به هم تنیده اند، قوام و استحکام داد. چنانکه گفتیم حیات فرهنگی بهتر از هر وسیلهٔ دیگر فرصت می دهد که ویژگی و شخصیت خاص مناطق، بی آنکه و حدت و همبستگی و هماهنگی ملی آسیب بیند و خلل پذیرد، ظاهر و آفتابی شود.

بی گمان تنوع خصوصیات جغرافیائی و مردمی در کشوری چون فرانسه، حقاً اتخاذ و اجرای سیاست تحکیم و تقویت رشته های همبستگی ملی را با دقت و هشیاری تمام ایجاب می کرده است. اما افراط در این کار ( centrisme ) بهیقین موجب فقر فرهنگی و نقصان پذیری دستمایه و سرمایهٔ فرهنگی ملت می شود.

سوم مؤسسات فرهنگی و هنری خصوصی است که دولت باید به آنها کمك کند. البته مؤسسات خصوصی، خدمات و محصولات خودرا بسان کالاهای تجاری می فروشند و طبیعة هر کالا که خریداری دارد، قیمتی دارد و فرهنگ نیز، چون کالایی که انتخاب و پسندیده می شود، باید قیمتی داشته باشد. اما این قیمت نباید آنفدر سنگین باشد که مشتریان را برماند. دولت می تواند

و باید ضرر احتمالی مولدان و فروشندگان را، اگر از قیمت فروش کالاهای خویش بکاهند، جبران کند وضمناً نباید این قیمت را با وضع عوارض و مالیا تهای کلان، بدانگونه که در مورد اشیاء تجملی معمول می دارد، سنگین ترکند. چهارم خود آفرینندگانند.

پنجم همهٔ کسانی که درسطوح و درجات مختلف، درکار فرهنگ دستی و سهمی دارند.

این ارتباطات باید چگونه باشد ؟ به گفتهٔ ژاك ریگو، پرداخت اعانه ( subvention )، مهمترین و رایج ترین نوع کمك و یا رابطهٔ دولت با این شرکا و مخاطبان است، اما بهتر از پرداخت اعانه های سالانه، عقد قرار دادهای چند ساله میان دولت و مدیر هرمر کز و مؤسسه است . در فرانسه مدت این قبیل قراز دادها سه سال است و شرایط لازم و کافی برای قبول افزایش احتمالی اعانه براساس ارزیابی عملکرد، در قرار داد قید شده است .

به فرجام ژاكريگو درپايان تأملات خويش به اين نتيجه مي رسد كه عامل اصلي ای كه مي تواند فرهنگ را در آيند، تحت الشعاع خود قرار دهدو درواقع، نقشي تعيين كننده دارد، دولت است و حقيقت اين است كه سر نوشت فرهنگ به روش و نظريه ای كه دولت درباب مسائل زیر: ماهیت فرهنگ، جهات كمك به توسعهٔ فرهنگ، مقدار كوششی كه در اين راه مبذول بايد داشت، اختيار و اتخاذ خواهد كرد بسته و پيوسته است. از اين لعاظ بنا به اينكه دولت، تعهد و مسئوليت خويش را در قبال توسعهٔ فرهنگ بسطو افز ايش دهد، ثابت نگاه دارد و يا كاهش دهد، سه سر نوشت برای فرهنگ پيش بينی می توان كرد. در وهلهٔ نخست چنين می نمايد كه صورت اول يعنی تقويت و افز ايش

كمك و تعهد دولت ، بهترين راهحل است. اما بنيان نهادن توسعهٔ فرهنگي

سراسر براصل افزایش کمك دولت، این خطر را دارد که سیاست و مفهومی منعصر آکمی و دولتی و فرمایشی (dirigiste) از فرهنگ غلبه و رواجیا بد. وانگهی از خصوصیات اقدام و عمل بخش عمومی، وضع نظامات ومقررات و موازین است و سازمان های عمومی به احتیاط کاری، رجوع و استناد و احاله به معیارهای شناخته شده، پاسداری و حفظ ملاكهای مقبول در گذشته، گرایش دارند و البته داشتن چنین سلوك و رویه ای در زمینهٔ فرهنگ زیانبار است، زیرا در پهنهٔ فرهنگ ، فوران تخیل و نوآوری و ابتکار و نگریستن به مسایل از دیدگاههای نو، ضرورتی حیاتی است .

اما اگر دولت توسعهٔ فرهنگیرا همین گونه که هست حفظ ویا به حال خود رهاکند و دیگر به آن کمك نکند، چهپیش می آید؟ نتیجهٔ چنین اقدامی، ضعیف شدن فرهنگ به مرور و خارج شدنش از صحنهٔ زندگی و نیز پیدایی نوعی دو گانگی و دوپارچگی در قلمر و فرهنگ است. بدین معنی که فعالیت های برخوردار از کمك دولت طبعاً بیش از فعالیت هایی که از آن بی نصیب مانده اند، پیشر فت و قوت خواهند داشت و این چنین ناهماهنگی البته درست و معقول نیست .

راه سوم این است که دولت درقلمروفرهنگ، مکانیسم اقتصادی یعنی اصل تبعیت از بازار عرضه و تقاضا را معمول دارد و بالنتیجه هرچه را که مورد قبول مردم است مشمول حمایت خود سازد. درایسن حالت، دولت به جای آنکه به آفرینش از هر کس و به هر گونه که باشد، کمك و بنابسراین خطر کند؛ پول ملت راصرف پخش آثار، بر گزاری نمایشها و نمایشگاههایی خواهد کرد که اهل نظرو ارباب معرفت آنها را قابل و شایستهٔ نشر واشاعه می دانند. بدینگونه دستگاه عمومی به صورت یك بنگاه (آژانس) بسزرگ اشاعهٔ فرهنگ در خواهد آمدو دولت نیزنقش اداره کنندهٔ نمایش (impresario) در سطح عالی را خواهد داشت. اما عیب این راه و روش «اقتصادی» این

است که چون درحیات فرهنگی کسه هنوز سست و ناتوان است بسه کاربسته شود، آفرینندگان را گمراه و نومید و دلسرد و بیپناه می کند، کوششهای کار گزاری و شور نو آوری کار گزاران را به مخاطره می افکند، و بها نه ای به دست بعضی مسئولان می دهد که کمك مادی به توسعهٔ فرهنگ را کاهش دهندو منحصر آتابع مقتضیات بازار روز کنند، حال آنکه امروزه حتی کشورهای معتقد و وفادار به کابیتالیسم لیبر ال ما نند آمریکا نیز، دریافته اند که فرهنگ را از جبر و سلطهٔ چنین نظامی نجات باید داد. ۱

نتیجه آنکه تنها راه اول، با تغییرات و اضافاتی، گویی بهترین راه است. اما دراینجا ژالدریگو، به مناسبت، پیش از نتیجه گیری، پسرسشی اساسی مطرح میسازد که پاسخ به آن ممکن است راهیاب و رهگشای سیاست نوین فرهنگی باشد. به اعتفاد او شاید توسعهٔ فرهنگی به این معنا که به هرکس مجال و فرصت آن داده شود که بتواند از امکانات فرهنگی جامعه (و خاصه میراث فرهنگی) برخورداری یابد، خواب و خیالی واهی بیش نباشد؟ درواقع طرح این سؤال به علت شکست نسبی سیاست توسعهٔ فرهنگی در فرانسه به اعتفاد او، موجه می نماید. تسوضیح اینکه نظریه توسعهٔ فرهنگی همان نظریهٔ همگانی (دمو کراتی کردن) فرهنگ است که کوشش هایی که تاکنون برای همگانی کردن فرهنگ در فرانسه انجام گرفته کوشش هایی که تاکنون برای همگانی کردن فرهنگ در فرانسه انجام گرفته (موزه برای همه، کنسرت برای همه و غیره) موجب شده که تعداد مراجعه کنندگان به مؤسسات فرهنگی افزایش یابد، لکن به نسبت ایس افزایش کمیت، کیفیت فرهنگ آموزی و فرهنگ پذیری (یعنی آنچه فی الواقع مطمح

<sup>1</sup> \_ همانجا، ص۱۹۲ ـ ۲۰۰۰.

<sup>#</sup> تأسال ١٩٧٥

نظر است) تنزل پذيرد.

ضمناً ایسن همکانی کردن فرهنگ، بهاعتباری عبارت از تعمیم و گسترش فعالیت و عادتی فرهنگی است (رفتن به موزه، به اپرا و غیره)که مورد علاقه اقايتي از مردم (سرآمدان) بوده و هنوز هم هست. اما دراين که هدف دموکراسی فرهنگی،منحصراً عرضه داشتن ژوکوند و سنفونینهم به کارگران (فرانسوی) وآشناکردن روستائیان (فـرانسوی) با نقاشانسی چون شاردن و روسو باشد، به حق تردید میتوان کسرد. برای دموکراتی کردن فرهنگ باید راه و روشهای نوینی جست و برگیزید ، نهآنکه فقط عاداتو سلوكهايي راكه تاكنون خاص سرآمدان و صاحبان مزايــا بوده است تعمیم داد. حال اگرچنین است پس احتمال دارد فرهنگی که بهمیراث برده ایم، اساساً فرهنگی است که ممکن نیست خاص و مال عموم و بسرای عامةمردمسهل الوصول وآسان ياب باشد تا همكان بتوانند بهطورمساوي ازآن بهره گیرند. این «فرهنگ» از همهٔ کسانی که به آن می پردازند، توجه، دقت و انظباط فکری میطلبد و این همه را منطقاً نمی تــوان از مردمی که در زندگی روزانه سختیها و فشارهای زیاد تحمل میکنند، انتظارداشت. آیا میان کوششهایی که برای اشاعهٔ این «فرهنگ» می شود و نتایج اندك و ناپایداری کهبدست می آید، عدم تناسب قابل ملاحظه و درعینحال ترمیم ناپذیری وجود ندارد؟ ابتکارآمیزترین اقدام و دموکراتیكترین عمل فرهنگی حکماً فعالیتی نیست که بالمآل گروه سر آمدانی دیگز تربیت می کندو به بیشتزین مردم همچیزی جز تفریحات و سرگرمیهای سطحی نمیدهد! ۱۹ اگر واقعیت این است، پس به حکم عقل و خمرد و از سرتسلیم و ناچاری باید پذیرفت که این «فرهنگ» چون ذاتاً بسرای همگان به طور

۱\_ هما نجاء ص۲۰۰۰ ۲۰۳۳.

مساوی دستیاب نمی تـوانــد بـود (inegalitaire است) ، درنتیجه معنای دمو کراتی کردن فرهنگ و توسعهٔ فسرهنگ این می شودکه از این پس این «فرهنگ» را فقطخاص کسانی که تا کنون به سبب داشتن مزایای خانوادگی سببی و نسبی، مالی و تحصیلی و غیره ازآن بهرهمند بودهاند، ندانیم و امکان استفادهاز آن را بر ای هرشخص شایسته و علاقهمند، بی هیچ تبعیض سیاسی و اجتماعی، فراهم آوریم. بدینگو نه «فرهنگ»، البته خاص سر آمدانی گستر دهتر، تعداد بیشتری از سرآمدانخواهد بود؛ اما برای بقیهٔ مردم، دموكراسي فرهنگي ايجاب ميكندكهدرارتقاء سطح تعليمات و معلومات و بهبود کیفیت تفریحات و زندگیشان بکوشیم تا دیگر احساس نکنندکه به تمام وكمال محروم و از جامعهمطروداند، بلكه رفته رفته تحت تأثير و جاذبهٔ «فرهنگ» قرارگیرند!اگر «فرهنگ» (نوعی فرهنگ) چیزی است که فقط اقلیتی از آن استفاده می تو اندکرد ، پس بایدکاری کسردک به این اقلیت گسترده شود. برونق این بینش و وجه نظر، معنای توسعهٔ فرهنگی همین است و بس. به بیانی دیگر درهرحال «فرهنگ» شامل فعالیتهاییمیشود که برای حفظ و اعتلای شأن و حیثیت ملی مفیداند، لکن بـــه استثنای مــواردی چند، بــازده اقتصادی نــدارنــد و تنها قلیتی از آن فــایــده مىبرند.

پس چهباید کرد؟ در وهلهٔ اول دو راه حل به نظر می رسند که تازگی ندارند: یکی، به رغم مشکلات و تضادهایی که مذکور افتاد، پیشروی در همان راه سیاست تسوسعهٔ فسرهنگی، منتهی با افسزایش مدام اعتبارات و امکانات مالی و انسانی و غیره که بیشتر راه حلی نظری است؛ و دوم با این فرض یا باور که فرهنگ (رسیده از گذشتگان، میراث) ذاتاً فراخورحال و مقام سرآمدان (élitaire) است، حفظ و حمایت و بسطآن از طریق انجام دادن فعالیتهای منتخب و دست چین شده به دلخواه و سعی در افزایش

شمارهٔ سرآمدان حتی الامکان و کوشش بسر ای بهبودتفریحات و سرگرمی. های انبوه خلایق.

اما به گفتهٔ ژاك ريگوشايد راه سومى هم باشدكه بسراى يافتن و پيمودن آن نخست بايد توسعهٔ فرهنگى را از نومطالعه و بررسى و تعريف كرد.

توسعهٔ فرهنگ نمی تواند و نباید منعصراً تعمیم و گسترش فعالیتها و عادات فرهنگی سر آمدان، به امیدبهره گیری عموم مردم از آن، و یا پرورش سر آمدانی دیگر باشد. اینهمه لازم است، اماکافی نیست. توسعهٔ فرهنگی در وهلهٔ اول ارضای نیاز و خواست عموم مدردم به حصول و حفظ حیثیت و شرف زندگی است که امروزه ناشناخته و مهجورمانده، به بیراهه افتاده و در انبوه عادات اجتماعی، پیش داوریها، محرومیتها و کمبودها، گهر شده است.

امروزه توسعهیایی درزمینهٔ فـرهنگ، شناخت و دریـافت سـاحت فرهنگی در زندگیروزانه، درهرلحظه و حرکت از معیشتروزمره است.۱

فرهنگ مجموعهٔ کوششهای آدمی است، پشت اندر پشت، برای تعالی انسان؛ و از اینرو نه وسیله ایست برای گذران اوقات فراغت به نحوی خوش، و نه مفرو راه گریز از زندگی روزانه با همهٔ ملالها وسختی های شکیب آزمای آن؛ بلکه فرهنگ نحوهٔ رابطهٔ انسان با زندگی و مرگ است، یعنی مجموعهٔ روابط انسان با جهان، محیط زیست، طبیعت، ماوراء طبیعت، اجتماع، خانسواده، هنر، علم، زیبائسی و سرانجام با خویشن خویش است.

پس امروزه باید فرهنگ را چون مجموع قوایی که با ملال، خرفی

<sup>1</sup>\_ هما نجا، ص۲۰۲\_۲۰۷.

و منگی و بی نام و نشانی زندگی هرروزینه می ستیزدشناخت و شناساند؛ باید فرهنگ را از محدوده و تنگنایی که درآن اسیر مانده رهانید، تابال و پر بگشاید و به پروازآید؛ وخلاصهٔ کلام کوشید تا شارمندی یا «مدنیت فرهنگی» (Citoyennette culturelle) حقیقی با تعهد مسئولیت مای پدید آید، یعنی کاری کرد که همهٔ آحاد مملکت با استشعار به مسئولیت خود در زندگی و وظایف خویش نسبت به وطن، به صورت شارمندان فرهیخته درآیند؛ باید به شکفگیی قوهٔ ابتکار (creativite) درهرکس یاری و کمك کرد و به چارچوب و قالب زندگی حالی و وجهی فرهنگی داد. ۱

این مدنیت فرهنگی چه معنایی دارد؟ معنایش اینست که آیندهٔ فرهنگ به همه مربوطاست و به اقدام و ابتکار آزاد همهٔ افراد و جماعات بسته است بنابر این همهٔ افراد و جماعات باید مسئولیت خود را در این زمینه بدانند و بشناسند. (درفرانسه) همهٔ سخن ها ظاهر آ دربارهٔ فرهنگ گفته شده است و اکنون باید این سخنان، نه فقط توسط و زارتها و سازمان های دولتی و یا بهره مند از کمك دولت، بلکه خاصه به دست شهر و ندان جامهٔ عمل پوشد. همانگونه که برای تحقق دمو کراسی اقتصادی و اجتماعی، اشخاص باید نقشی فعال در جامعه به عهده گیرند و رفتاری درخور شهر و ندان لایق به استیفای حقوق خویش و مشارکت اثر بخش در تصمیم گیری های مقامات، کسب و پیشه کنند، نه آنکه منحصر آ فعل پذیر باشند؛ تحقق دمو کراسی فرهنگی نیز ایجاب می کند که روحیهٔ جدیدی در مدنیت پدید آید و ببالد. برای حصول این مقصود باید به شهر و ندان اه کان داد که در آفرینش و برای خین مردمی شهرونداند نه مشتری و خریدار (public) که فقط پذیر نده این چنین مردمی شهرونداند نه مشتری و خریدار (public) که فقط پذیر نده

و مصرف کنندهٔ محض است. مشتری حاضر و مشتری غایب \_\_public, public مفاهیمی است که تنها در حیات فرهنگی خاصی مصداق می یا بند و آن حیات فرهنگ-ی ایست ساخته و پرداخته و آفریدهٔ ذهب کسانسی که قایل به سلسله مرا تب تشرف در مذهب اسرارند و می پندارند که خود صاحب کر امات و کاشف حقایق غیبی اند و سرنوشت، آنان را برای اعلام آن حقایق خلق کرده و بر گزیده است. بر عکس در بینش مدنیت فرهنگی ، هدف شناخت و پذیرش نقش و سهمی است که باید برای افراد و جماعات در آفرینش و اشاعهٔ ارزشهای فرهنگی و هنری قایل بود؛ آنهم نقشی فعال در آمیخته به احساس مسئولیت از سرهشیاری و بصیرت و روشن بینی. این وقوف به مسئولیت از چند طریق حاصل می شود. ا

ناگفته پیداست که فرق میان مصرف کننده (usager) و شهروند و اهل مدن، همان فرق و اختلافی است که میان فعل پذیری و بی اعتنایی و مشار کت وجود دارد. اما در پرورش اهل مدن آگاه و بصیر آنچنان که بتوانند از سر هشیاری و دانایی تصمیم بگیرند و داوری و اظهار عقیده کنند، انجام دادن دو کار در دو زمینه اهمیت خاص دارد: آگاه کردن مردم از همهٔ رویدادهایی که در قلمرو فرهنگ و هنر در چهار گوشهٔ کشور می گذرد، و نقد و ارزیابی درست.

چهبسا فعالیتهای فرهنگی که از نظر کسانی که درصورت آگاهی ممکن بودمشتری و خریدار آن باشند، پوشیده می ماند. پس باید و سایل ار تباطجمعی را نه برای همسان کرد سایقه ها، که جهت دادن امکان انتخاب به مردمان که طبعاً سایقه ها و ذوق های مختلف دارند، به خدمت گرفت. هر کارو کوششی که تظاهرات و فعالیت فرهنگی را از بند تبلیغ تجارت و سلطهٔ سوداگری و

 <sup>11</sup> هما نجا، ص۲۱۰-۲۱۲.

بی نام و نشانی اداری برهاند، زمینهٔ مناسبی برای ایجاد مدنیت فرهنگی فراهم می آورد. ارتباط میان فرهنگ و آدمها، دوسری است. ازین رومردمان (خریدار) باید به حال خودشاء رو و اقف شوند، سایقه های خودرا بشناسند، از پسندها و مآلا مسئولیت های خویش، به روشنی آگاهی یابند. این است معنای اصلی مدنیت فرهنگی. باید آفرینندگان و کارگزاران خوکنند که خواستاران و خریداران فرهنگ را چون رعایای مظلومی که در برابرشان دست به سینه خموش ایستاده اند نبینند، بلکه در آنان به چشم شهروندان مسئول بنگرند.

مسألة نقد و معرفي، درست به همين علت مهم است. امر وزهمنقدين رویاروی مردمی گستردهتر، انبوهتر، اما ناآگاهتر از گذشته، وظیفهای متفاوت باآنچه درگذشته داشتند، دارند. درگذشته نقد بیشتر مبیننظر و سليقهٔ شخصي منتقد بـود ، لكن در جهـان امروز منقد داراي وظيفه اي آموزشی (پداگوژیك) و اخلاتی نیزهست. منقدین امروزه که سرو کارشان با مردمی ناهمگونتر، گونه گونتر، ناآگاهتر، تأثیرپذیرترازگذشته است، باید در عین حال معلومات و دانش و آگاهی مردمرا افزایش دهند، به کار توضیح وتشریح و توجیه بپردازند، رفتهرفته مردمرا برایآنکه قادر به قضاوت و اظهارنظر شخصی باشند بپرورانند ، سنجش و ارزیابی کار را از دید خود به آنان عرضه دارنـد و ایشان را به داوری بخوانند و تشویق كنند، ذوق و سليقهشان را پرورش دهند، بي آنكه ذوق وسليقهٔ خود را به آنان بقبولانند، و این همه مانع آن نیست که نظر شخصیخویش را نیز بگویند. مناسبات میان آثار، معرفان، اجراکنندگان، و مفسرانآنها از یكسو و مردم از سویدیگر باید تبدیل به رابطهٔ دوسری شودکـه میان بزرگسالان و بالغان هست ، یعنی ارتباطی مبتنی بر وظیفه منسدی و تعهد مسئولیت باشد . هرچه به این « بیدارشدگی وجدان » و استشعار نفس و

ذهن به مسئولیت فرد در اجتماع، و تحکیم مناسبات متقابل و دوجانبه، یاری دهد، در پیریزی آینده و تعیین سرنوشت فرهنگ تأثیری عمده و قاطع دارد .

کمك بخش خصوصی و دولتمندان بسه فرهنگ ( mecenat ) را نیز احیاء بایدکرد. اینرسمکه یکی از نشانههای روشن درخشش و غنای حیات و مدنیت فرهنگی می تو اند بود، امروزه اعتبار سابق را ندارد و متأسفانه بر حسب اتفاق و تصادف صورت می گیرد، و بیهوده از رونقو رواج افتاده و مورد انتقادهای نادرست کمه مشعون به نظرات تعصب آمیز مغرضانه است، قرارگرفته است . درواقع تعدد منابع سرمایه گذاری در فرهنگ و کمکهای مالی مدبرانه بهآن، شاهراه توسعهٔ آزاد و هماهنگ فرهنگ است. از اینرو باید این گونه کمکهارا با دید و استنباطی نو تجدید و احیاء کرد. «حاتم بخشی» ( mecenat ) در قلمرو فرهنگ، عبارت استاز تعهد رسالت و قبول مأموریتی عام المنفعه در راه توسعهٔ فرهنگ ، توسط اشخاص یسا جماعاتی از هرنوع و رقم که میزان تمولو مکنت و یا پایگاه وموقعیت بلند اجتماعیشان، به آنان امکان التزام چنین تعهد و مسئولیت اجتماعی را می دهد. این کمك و فرهنگ پروری كريمانه البته انسواع و اقسام مختلف دارد ازتبیل؛ کمك بهخانوادههایی که بنایی یا مجموعههایی که جزءمیراث ارزندهٔ فرهنگی است، بدارث بردهاند؛ تشویق بعضی محافل اقتصادی به ترك گفتن حالت بی اعتنایی و لاقیدی كــه در قبال فرهنگ دارند و غیره . مثلاً ساختن بناهای عمومی و تزئین آنها، وسیله و موجبی برای ترغیب معماران و هنرمندان به نوآوری و ابتکار و تحریض سرمایــهداران بــه سرمایه گذاری و اعطای کمكهسای مالی می تواند بود ، و معمولاً فایدهٔ

<sup>1</sup> \_ همانجا، ص ۲۱۲ \_ ۲۱۶

این قبیل اقدامات ، در سطحی منطقه ای و یا به مقیاس مای و مملکتی ، محسوس تراست, فی المثل اگر حیات فرهنگی ممتاز و مشخص در شهری و یا منطقه ای، بر درخشش و جاذبهٔ آن شهر و منطقه بیفزاید، شکی نیست که این امر، خاصه اگر حاصل مشار کت مردم در شئون اجتماعی و همدستی و اتفاق و اقدام مشتر کشان برای عرضه و ارائهٔ ویژگیهای فرهنگ منطقه باشد، به نفع همهٔ مردم آن شهر از مدیران صنایع تا مسئولان اداری محل و دیگر قشرها و طبقات است. البته بهتر آنست که همهٔ سرمایه داران محل و منطقه اجماعاً و متفقاً با همکاری و حمایت دولت در این قبیل اقدامات سهیم و شریك باشند و کمكهای بخش خصوصی ، با این دید جدید ، سهیم و شریك باشند و کمكهای بخش خصوصی ، با این دید جدید ،

فرهنگ زمینهٔ مطلوبی نیرای ایجاد و توسعهٔ انجمنها فراهم می آورد. و توجه ساکنان یك مجموعهٔ بزرگ مسکونی به این نکته که هموغم و دلمشغولی هایشان مشترك است، خودبه خود پدیده و امری فرهنگی است. دومین گام در این راه استشعار فرهنگی و قتی برداشته می شود که همان مردم برای متشکل شدن ، رسانیدن حرف خود به گوش دیگر آن و مشار کت در ادارهٔ امور زندگیشان، راههایی برمی گزینند و چاره و تدبیر می اندیشند. این همه نیز از مقولهٔ فرهنگ است . سومین مرحلهٔ پیشرفت ، هنگامی حاصل می آیدکه ساکنان همان محل، کوی و برزن و غیره در می یا بند که دلمشغولی ها و مسائل ما به الاشتر الدرندگی جمعی شان، فقط به مقتضیات و شرایط مادی سکونت و یا ایمنی و رفاه منحصر و محدود نمی شود ، بلکه روح و جان حیات و کیفیت زندگی مشترك و میزان آگاهی و شعور جمعی را نیز در بر می گیرد و به این نتیجه می رسند که گاه تنها چاره و یا

راه حل مسائل مبتلابه همگان، پرداختن و بذل توجه به آن مسائل و حل کردن آنها رأساً و به طور مستقیم است .

در واقسم بهترین داروی درمانگر درد سکون و رکود سازشکاری ( conformisme ) و دولت گرایی و دولت مداری ( etatisme ) در زندگی فرهنگی، ایجاد انجمنهاییست که افراد و جماعات را بعصب اشتراك در مناف و يا قرابت در سليقه، گرد من آورد. اين قبيل انجمن ها چه طبيعة "به مؤسسات فرهنگی مانند خانه های فرهنگ و مراکز کارگزاری فرهنگی و ایسته باشندکه قاعدة ّ باید مقدم این گونه مخاطبان و مراجعان را به گرمی پذیره آیند، و چه مستقلاً بنیان یافته باشند؛ نقشی عمدهدر سرشارکردن حیات فرهنگی دارند. اگر زندگی فرهنگی را به مثابهٔ رابطه ای یکسری میان آفرینندگان و کارگزاران بخشنده و مردم گیرنده نینداریم ، بلکه چون داد و ستد و مبادلهای مستمر و متقابل میان مردم و آفرینندگان بدانیم، و اگـر نخواهیم فرهنـگ فقط به عرضه و بیـان تخیلات آفرینندگان و خواستهای مفروض مردم منحصر و محدود شود ، بلکه هرکس را به فراگذاشتن از حد و مرزخویش به سائقهٔ شور طلب و ذوق دریافت وشوق دیدار رهنمون گردد ، بایدکاری کنیم که بینامونشانی و گمنامی مستتر در فعل پذیری، جای به مدنیت فرهنگی بسیاردا

این از بیدارشدگی وجدان و وقوف به مسئولیت خود در زندگی، کمه لازمه یما شرط درونذاتی پیدایی و تحقق مدنیت فرهنگی و در واقع تعریف و معنای مدنیت فرهنگی است. اما حصول این مقصود موقوف به فراهم آمدن اسباب و وسایلی است که تدارك و تأمین آنها به عهدهٔ دولت است و می توان گفت که فقط از و ساخته است.

<sup>1</sup>\_ هما نجا، س ۲۲۴\_۲۲۶.

نخستین وظیفهٔ دولت در این زمینه عبار تست از ایجاد عدم تمرکز در حوزههای مختلف: ابتکار کردن و نو آوری، سرمایه گذاری یا تأمین بودجه و داوری یا انتخاب که این سه کارهم نتیجهٔ اتخاذ سیاست دمو کراتی کردن فرهنگ است و هم لازمهٔ خلاقیت وحیات و تحرك و آزادی فعالیت فرهنگی. پس رعایت و اجرای اصل عدم تمرکز به ترین وسیلهٔ دمو کراتی کردن فرهنگ و شاهر اهیست که به قول ژاكریگو کشور را به «دمو کراسی فرهنگی» می رساند.

میدانیم که تمرکز مفرط امور در دست دولت که موجب غفلت از اهمیت نقش بخشخصوصی و مردم در توسعهٔ فرهنگ شدهاست، وفراموش کردن ضرورت برقراری ارتباط میان فرهنگسازان و مردم استفاده کننده از فرهنگ و هنر ، دوعلت عمدهٔ نارسایی و شکست سیاستهای فرهنگی در جهان امروز است و چارهجویی برای رفع این نقیصه باید براساس:

- له مشاوره و تبادل نظر درسطوح و مراتب مختلف،
  - ـ اجرای سیاست عدم تمرکز،
  - ـ آزمودن راههای نو برای توسعهٔ فرهنگی ،

استوار باشد و البته انجامدادن اينمهم برعهدهٔ مقامات دولتي است .

والری ژیسکاردستن طی مبارزات انتخاباتی بر ای احراز مقام ریاست جمهوری قول داده بودکه اگر انتخاب شود، کاری کند که در اجرای سیاست توسعهٔ فرهنگ، اصل عدم تمرکز رعایت شود و بیش از پیش شهرداریها از این لحاظ مسئولیت به عهد، گیرند. چند سال بعد ناظری آگاه نوشت از آن روزگار تاکنون پیشرنت مای قابل ملاحظه ای در این زمینه حاصل آمده است، گرچه فی المثل هنوز نیمی از بودجهٔ موسیقی وزارت فرهنگ فرانسه، صرف ایرای پاریس می شود و بودجهٔ کمدی فرانسز به تنهایی معادل بودجهٔ نوزده تئاتر در شهرستان هاست ۱

<sup>1</sup> ــ. مجلة نوول\بسرواتور، 17 ــ ٢٥ مه 1970، ص ۴۸ ــ ٥١.

پس اجرای این اصل، آسان و بی اشکال نیست و خاصه همانگونه که ژیرار درکتابش تذکر داده نخست باید معلوم کردکه انجامیافتن چه بخشی از اقدامات و یا سیاست و برنامه های فرهنگی تنها توسط مقامات مرکزی ممكن و مقدور و مقرون به صلاح است و تحتق كدام قسمت را نيز به عهدهٔ مقامات محلى مي تو انسپرد. و انگهي تفويض بعضي اختيارات و مسئوليتها ازمر کز به استانها و شهرستانها، پیش از آنکه تعلیمات و آموزشهایلازم بهمسئر لان استانی و یا شهرستانی داده شود، کاری خطرناك است. بااینهمه نخستین قاعدهٔ هرسیاست فرهنگی، عدمتمر کز در امر برنامه ریزی وسیاست. گذاری (وخاصه درزمینه های اجرایی) است. درواقع برای آنکه دمو کراسی فرهنگی بپایدوببالد، باید آرمانهای دوردست و یا بداصطلاح «درازمدت»، هدفهای میان مدت و کمیت پذیر و وسایل (مادی و معنوی) رسیدن به آن هدفها و آرمانها، در سطوح محلیومنطقهای نیز موردبعث وگفتگو قرار گیرد و تأیید و تصدیق شود. حیات فرهنگی بنا به تعریف، عرصهٔ نو آوری و ابتكار و خلاقیت و تعهد مسئولیت است و بدیهی است که دولت مرکزی به علت سنگینی اداری خود همیشد نمی تو اند همهٔ نیازهای نوین را به سرعت دریابد، نیروهایمو جود و یا درحال تکوین را بشناسد و بهموقع تأیید ویا ارزیا بی کند. بنابراین به کاربستن سیاست عدمتمرکز در زمینه های اجرائی، سرمایه گذاری، برنامهریزی و داوری، در عین حال لازمهٔ دمو کراتی کردن فرهنگ و تحقق دموکراسی فرهنگی و شرط اساسی شکوفایی خلاقیت ، و ضامندوام و بقایحیات فرهنگی است و به همهٔ این جهات، سیاست عدم تمرکز چنا نکه اشار هرفت، رکن و اصل اساسی دموکر اسی فرهنگی محسوب می شود . اما هرقدر ابتکارات و نو آوریها و رامحلهایی که براثر اجرای اصل عدم تمركز حاصل و فراهم مي آيد ارزشمند وحائز اهميت باشند، به اعتقاد او گوستن ژیرار وظایفی هست که فعلاً فقط مقامات مرکزی می توانند و

باید عهدهدار انجام دادن آنها باشند (ازقبیل پخش اطلاعات، تربیت و آموزش، داوری درمورد خلاقیت هنری) ، چون عجالة اینگونه وظایف (مثلاً کار آموزش مسئولان) را درسطح معلی و منطقه ای به دشواری انجام می توان داد و یا درمحل و منطقه برای انجام دادن بعضی از آنها هنوز صلاحیت و توانائی کافی و جود ندارد و از این لحاظ که بودها و نارسائی هایی به چشم می خورد (مثلاً در امر آفرینش).

البته در کار اشاعهٔ فرهنگ می تبوان و حتماً باید مقامات محلی را مشار کت داد و مسئول شناخت و مسئولیت پخش و نشر فرهنگ اساساً برعهدهٔ آنهاست، زیرا هر گاه مقامات مرکزی منحصراً آنوظیفه را به عهده گیرند (چنانکه معمول همین است و غالباً چنین است)، حاصل کاز، «تمرکز» مفرطاست با همهٔ معایب عادی و شناخته اش: تجمع قهری همهٔ برنامه ها در پایتخت، بروز مشکلات دست و پاگیر اداری و اجرایی و غیره ... در امر فرهنگ باید حداقل امور مستقیماً توسط مقامات مرکزی اجرا و اعمال شود.

با اینهمه مقامات مرکزی نمی توانند در بخشهایی که هنوز بصیرت و آگاهی در آن زمینه ها کم و کمبود فراوان است، مداخله و اقدام نکنند، و اینخاصه درمورد آفرینش (تئاتر، موسیقی، هنرهای تجسمی، معماری و سینما) مصداق می یابد. امکان بروز اختلاف و تضاد میان هنرمندان و عامهٔ مردم آنقدر زیاد است بو البته این عدم توافق در عین حال ناشی از طبیعت و ذات آفرینش نیز هست که تمی توان این مهم یعنی تصمیم گیری درزمینهٔ آفرینش و انتخاب را تنها به عهدهٔ مقامات محلی سیرد. به گفتهٔ او گوستن ژیرار در کشوری چون فرانسه، وقتی دست مقامات محلی در کار آفرینش ژیرار در کشوری چون فرانسه، وقتی دست مقامات محلی در کار آفرینش (داوری) باز شد مثلاً درخانه های فرهنگ به تضادها و کشاکشهای بسیار میان مقامات محلی و «مصادر فرهنگی و هنری» بروز کرد که در نیمی از موارد

به نابودی کار آفرینش انجامید. در بسیاری از کشورها تنها مقامات مرکزی به خود اجازه می دهند که در کار آفرینش مداخله کنند ، چون نجالباً فقط آنان از رأی و نظر کارشناسان طراز نخست صاحب بصیرت برخوردارند و تحت تأثیر توفیقهای بادآورد و آنی که نجالباً زودگذر است، قرار نمی گیرند .

اقدام اساسی و بنیادی دیگری که برای تضمین توفیق سیاست «عدم تمرکز» بایدکرد و انجام دادن آن نیز حالیا درعهدهٔ مقامات مسرکری است، آموزشمسئولان است. كارفرهنگىدرميان فعاليتهاى اجتماعي، كارى نو پاست و هنوز عاهلان و مجریان،ختانشدرسراسرکشور،دانش وآگاهی لازم و کافی ندارند و ازینرو مقامات مرکزی باید دانش و آگاهی مقامات محلی را توسعه و افزایش دهند و در تربیت کارگزاران و مدیران فرهنگی اهتمام کنند. این کارباید مقدم برهر گونه اقدام در زمینهٔ منطقه ای و استانی کردن و یا عدم تمرکز امور فرهنگی باشد، زیرا بدون بــاری و همکاری هردان و زنانکاردانوآگاه و تعلیم یافته، سیاست فرهنگی اگربه بهترین نعو ممكن نيز تنظيمو تدوين شدهباشد،درمرحلهٔ اجرا شكست ميخورد. بنا به شهادت او گوستن ژیراردرفرانسه چنین آموزشیدرحال حاضربیشتر منعصر و محدود به تربیت مدیران (administrateur ) مؤسسات فرهنگی ( تئاتــر ، مــوزه ، مــراكز فرهنگي ) است تا متوجــه ترايت كارمندان (fonctionnaire ) اداری درسطو حمختلف (مرکزی، استانی، شهرستانی). این کارمندان اداری بالطبع در کیفیت و نحوهٔ اجرای سیاست فرهنگی دولت مؤثر و دخیلاند، اما ظاهراً همیشه برای انجام دادن چنین مهمی اهلیت و صلاحیت کافی ندارند و گاه نظر وحکمشان درزمینهٔ فرهنگ با اندیشهو رأى آدمى ناوارد تقريباً همانند است. گوئى فعاليت فرهنگى برخلافكار بهداشتی و یا تربیت، مقتضی احراز تخصص، کسب فنون و آموختن راه و رسم و شیوههای اجرائی و اداری خاص نیست و از این همه مستغنی

است! به علاوه برخی از مسئولان و مقامات اداری تصمیمهایی می گیرند که اثرات فرهنگی قابل ملاحظه ای برآنها مترتب است، بی آنکههمیشه به عواقب و آثار فرهنگی تصمیمات خویش و اقف باشند و بیندیشند، مثلاً مسئولان خدمات فنی شهرها گاه تنها ملاکهایی که در زمینهٔ شهرسازی ملحوظ می دارند و به کار می گیرند، معیارهای فنی است، حال آنکه غایات فرهنگی (زیبائی محیط زیست و غیره) مقدم و اولی برراه حلهای فنی و یا دست کم به همان اندازه مهم است. آموزش این مسئولان البته فقط از عهدهٔ مقامات مرکزی ساخته است.

مقامات محلى و مسئولان مؤسسات وسازمانهاى منطقهاى نيز به اندازهٔ مسئولان مرکزی (مسئول درسطح کشور) محتاج کسب معلومات جدید به طورمستمراند. هرکه مسئول ادارهٔ امور فرهنگی و هنری شهری می شود، به عنوان مثال لازم است بداندکه برای تزئین تالار جشن از کدام هنرمند یاری بایدگرفت ، راه و رسم ادارهکنسرواتوار موسیقی چیست و چگونه قراردادی با ناشران باید بست و غیره... پس دراین مسورد نیز دادنآموزش و ارسالکمکهای فنی و مالی و انسانی چه مستقیماً وچه من غیر مستقیم (از طریق موسساتی حرفهای نظیر انجمن شهر سازان، معماران، مربیان وغیره) بهمسؤلان محلومنطقه، برعهدهٔ مقاماتمركزي است. و به فرجام باید هماهنگی میان فعالیتهای آمـوزشی، فـرهنگی و تفریحی توسط مقامات مرکزی توصیه و برانگیخته شود و درصورتی که تکرویهای مقامات محلی مانع تحقق آن گردد، حکماً صورت تحقق پذیرد. دیگر از کار بررسی و پژوهش یعنی برآورد نیازها که درعین حال از تحول اجتماعي و ارادهٔ حكومت ناشي مي شود، تعيين هدفها و غايـات فعالیت، تصریح هدفهای مقدم، تدارك وسایل لازم برای رسیدن به هدفها، فراهم آوردن اسباب و ابزار تحلیل نیازمندیها و وارسی نتایج، دستزدن به کارهای نو و تجربی که هنوز خریداری ندارند، و دست آخر کمك به پیشرفت تعاون بین الملل وجاب همکاری ملل جهان که لازمهٔ ترقی است، سخن نمی گوئیم، چون پیداست که انجام دادن این چند مهم همه برعهدهٔ دولت است.

ازآنچه گذشت درمی یا بیم که وظیفهٔ مقامات مرکزی در امر آفرینش و گسترش و بسطآگاهی و بینش فرهنگی، به انجام دادن فعالیتی در حدود وظایف «روابط عمومی» منحصر و محدود نمی شود، بلکه وظیفهٔ دولت ایجاد علاقه و نیاز، به کمك مطبوعات و رادیو و تلویزیون ؛ زنده نگاه داشتن نقش و تصویر فرهنگ در اذهان مردم؛ و آموزش مستمر مسئولان سیاسی و اداری است.

\* \* \*

راه دومی که به اعتقاد ژاكریگو (برای رسیدن به مدنیت فرهنگی) باید درپیش گرفت، حفظ و تقویت ذوق نو آوری و ابتكار (creativite) است. استعداد یا قدرت ابتكار عبارت از مجموع قواییست که انسان را به تأیید و اثبات شخصیت و نمودن نیروی خلاقیت خویش در انجام دادن کارها، از هر دست که باشد، مسی کشاند. از مشخصات فرهنگ هردم و فرهنگهای سنتی، همین علاقه و ذوق عموم به خلاقیت و تأیید و جود و عرض هنر است. ابتكار و نو آوری، خواست بسیار عمیق و پایداری است که درچارچوب متحجر جامعهٔ صنعتی امروزه نیز به قول ژاكریگو راهی برای بروز و تجلی می یابد و می گشاید: هر گز تئاتر «آماتور» به اندازهٔ این دوره و زمانه داوطلب نداشته است، جوانان امروزی درنمایش قوهٔ خلاقهٔ خود بی اختیارندوسراز پا نمی شناسند، در شیطنت وبازیگوشیهای خوانان، میل و رغبتشان به تأیید و اظهار وجود، آشکار است: جامههایی

که میپوشند، گروه بندی هایشان، سفرهایی که میکنند، همه معرف این نیاز و میل برآوردن آن است.

البته از قوهٔ ابتکار و نوآوری، فقط استعداد آفرینش عاای، فهم و مراد نبایدکرد و برایآنکه در ابتکارات مردم به چشم تعقیر ننگریم، نباید فقط انواع عالی فرهنگ نیز تنهاشاهکارهای فقط انواع عالی فرهنگ و هنری را شایستهٔ تسوجه و ارزشمند و بقیه را مبتذل و مهمل بدانیم. فرهنگ کلیتی است تجزیه ناپذیر. در گذشته چنانکه درحال حاض نیز، همیشه نوعی وحدت عمیق فرهنگی وجود داشته و دارد که بهاعتبار و اتکاءآن می توان برای هر آفرینش به شرطی که صادقانه و صمیمی و دارای انسجام (و به علاوه موافق با شأن و حیثیت انسان و نه در راه تعقیر و تخفیف وی) باشد، ارزشی قائل بود. ا

ناگفته پیداست که مدرسه باید این استعداد و قوهٔ ابتکار و نوآوری را بپروراند. پرورشاستعداد و ابتکار و نوآوری باید جزء ذات هر تعلیمی باشد و درهر درس منظور شود و هر رشتهٔ درسی باید به یاری علوم تربیتی، قوهٔ ابتکار را در فرد فرد متعلمان بیدار کند. از همین روآموزش هنری باید از دبستان آغاز شود.

آیا پرورش وشکفتگی این استعداد، به طورکلی،یعنی توانایی بیان آزادانهٔ مکنونات ضمیر و خاطر و احساسات و عواطف درون که ذوق و قریحهٔ آفرینش هنری یکی از وجوه تجلی و تظاهر آنست، و قدرت بر قراری ارتباط بادیگران و مباحثه و گفتگو باهمنو غان،در حکم هوای موردنیاز برای بر قراری دوام حیات فرهنگی نیست؟ اگر بر ترین ارزش و گوهر فرهنگ، توانایی بر قراری ارتباط و مراوده است، پس مهمترین عیب و نقص هر فرهنگ جزاین نیست

<sup>1-</sup> ذاك ريكو، ص٢٢٤\_٢٢٨.

که افراد را لال وگنگ و تأثیرپذیر معض، و عاجز از بیان خود وتفکر، چه به صورت فردی و چه به صورت جمعی، بارآورد.

اما ذکر این نکته ضروری است که پذیرش این حقیقت که درهبر کس نیروی نوآوری نهفته است، نه بدین معنی است که هر کس واجد نبوغ خلاقه ایست و یا هر کس بالضروره باید ازیبن موهبت خداداد ، بهرهمند باشد و بنابراین باید چنین حقی برای فردفرد مردمان شناخت و قائل بود. چنین فرضیه و تبلیغی دروغ و عوام فریبانه است. غرض ایبن است که استعداد نوآوری و ابتکار در هرضمیری سرشته است و آن موهبتی است خداداد که گرههای وجود را باز می کند، بال و پرآدمی را می گشاید، موجب می شود که آدمی به خود اعتقاد و اطمینان کند، نیازی را که به اظهار وجود و نشان دادن خود دارد برآورد ، و قادر به بیان اندیشهها و عواطف خویش باشد.

کلام و نطق یکی از این وسایل و اسباب استکمال و «بیدارشدگی و جدان» و استشعار فرهنگی و تحقق ذات خویشتن است. بی گمان هـرکس از کودکی باید چنان پرورش یابدکه بتواند بر آرمانها و خواستهای انسانی و شایستهٔ خویش بی شرم و عقده مندی تکیه کند و خویشتن راقادر به آفتابی کردن دنیای درونی خود و در پیوستن آن با دنیای درونی دیگران ببیند و بداند. یادگیری زبان و مهمتر از آن عشق ورزی به زبان و کشف غنا و زبائی و توانائیهای آن، ازین لعاظهایهٔ زندگی فرهنگی است. برای جامعه، دشمنانی بدتسر از دشمنان زبانش ، یعنی کسانی که زبان را مغلوط و تباه می کنند، وجود ندارد. اگر زبان سست و ناتوان شود و یسا بسه جمود و تعجر و تیرگی و فسادگر اید ، فرهنگ دچار مخاطره مسی شود و در ورطهٔ مرگ می افتد. اگر زبان به موازات تعالی و تکامل بقیهٔ انواع بیان، خاصه تصویر و صوت ، با اوضاع زمانه سازگار نشود و اقتضای عهد و دوره را

درنیابد و برغنای خود نیفزاید تا بتواند پایگاه و مقام بلندی را که به لحاظکامل و جامع بودن درمیان انحاء و انسواع بیان، داراست، همچنان نگاه دارد؛ فرهنگ کاستیمی گیردوراه زوال و نیستی میپوید. پایهٔ آموزش و تعلم چنانکه اساس وعظ و تذکیر، کلام است و آموزش کلام از مدرسه آغاز میشود.

ژاك ريگو مي گويد اگر مي بايستي كتاب او را دريك صفحه خلاصه کرد و چکیدهٔ همهٔ آرزوهائی راکه برای ترقی و تعالی فرهنگ همگان دارد به صورت یك نسخه درآورد، لازم مى آمد كه فقط نام مدرسه را برد و از مدرسه و کاری کهمدرسهمی تواند کرد، سخن گفت، یعنی سازمانی که درهایش به روی همگان بی هیچ استثناء و تبعیضی، درسنینی که همه پذیر ای یادگیری وآموختن اند، بازاست. مدرسه جایی استکه همگان می تو انند درآن، شهر حقیقت جویبی و ذوق جمال شناسی را درخودکشفکنند، شادی مکاشفه و نباز مسراوده و مرابطه بها دیگران را در ضمیرخویش بیابند و زنده نگاه دارند، و دریابندکه هم آفرینندهٔ خوداند و هم در این آفرینش جمعی که اجتماع سامان یافته نام دارد، نقش و دستی دارند. از جهتی این سخن عین صواب است که هرکارسودمندبه حال فرهنگ، از مدرسه آغاز می شود و به مدرسه بازم، گردد. اگرسازمان و برنامهها و فلسفهٔ تربیتی مدرسه به نعویخاص سامانگیرد، مشکل فسرهنگ حل مسیشود و افرادیکه در مــدرسه درس میخوانند، با ذوقو علاقه و توانایی برداختن به فرهنگ، هریك بهطریقی خاص ، اما آنچنانکه هیچگونه نشار زندگی حرفهای و اجتماعی قادر به نابودیآن ذوق و توانایی نباشد، از مدرسه پای به جامعه خواهند نهاد. برای حل مشکل فرهنگ همین قدر بس است که مدرسه امر فرهنگ را به جد گیرد . فسرهنگ و آموزش نمیتوانند دو قطب مخالف و بسیالتفات بسه هم باشند. برخورد و دیدارآن دو مژده وبشارتی است که مسیحوار باهمتی

خستگی ناپذیر، موعظه بایدکرد.ا

ازینرو همهٔ مسئولان توسعهٔ فرهنگ، در اهمیت و ضرورت فرهنگ اندوزی از تخستین سال تحصیل در امدرسه، داد سخن دادهاند . میشل گی یکی از وزرای اسبق فرهنگ فرانسه چندسال پیش درگفتگویی با خبرنگار روزنامهٔ لوموندگفت: امروزه تعهد انجام دادن پنج وظیفهٔ اساسی، تعیین کنندهٔ آیندهٔ سیاست فسرهنگی است؛ حفاظت و زنسده نگاه داشتن میراث ، آفرینش، اشاعهٔ فرهنگ، تسربیت متخصصان هنری و فسرهنگی وآمسوزش فرهنگ به مردم (education culturelle) و پیش از هرچیز لازم استک همگان دربرابری کامل، بخت آشنایی با هنر را داشته باشند و ایسن نظیر همان کاری است که ژول فری (Jules Ferry) در زمینهٔ آمدوزش کرد، یعنی تعلیمات را عمومی کرد۲. چندی بعد میشلگی درتایید نظر پیشین اظهار داشت؛ مدرسه ضامن ایجاد ارتباط و پیوند عموم با فرهنگ است. فرهنگ باید همان راهی را پیش گیردکه پیش ازین تعلیمات عموممی پیمود. منتهی فرهنگ باید درهایی راکه آموزش عمومی می بندد، بگشاید؛ به جای آنکه چون مدرسه به همگان یك چیز بیاموزد، تمایزات فردی را شکوفان سازد و بپروراند و در پرورش سلیقه های متنوع بکوشد۲. ژاك ریگو درتصریح و تکمیل این معنی گفته است: البته درمدرسه باید شاگرد را فرهنگ پذیر کرد به شرطی که فرهنگ، نوعی تعلیم نشود که کودکان را از میراث فرهنگی برماند وگریزان و رویگردان کند . اما حقیقت این است که جوانان باید آزادانه دربطن زندگییمنی در اوقات آزاد، درخانواده، طی تعطیلاتو...

<sup>1</sup>\_ زاك ريكو، ص ٢٢٨ــ٢٣١.

۲۸ روز نامه لوموند، ۲۸ ژو تن ۱۹۷۴.

٣ مجلة اكسيرس، ١١٥ ثانويه ١٩٧۶.

شادی و لذتی راکه فرهنگ ارزانی میدارد، کشف کنند, نظریه و فلسفهٔ تربیت فرهنگی (pedagogie culturelle) بایسد مبتنی برالقای نظر و تلقین و توصیه باشد، نه تحمیل و تحکم و اجبار. این تربیت (پداگوژی،) بلیط و جواز سفر نیست، دعوت به سفر است و همین فلسفهٔ تربیت فرهنگی است که کارگزاری نام گرفته است!

حاصل کلام اینکه امروزه فرهنگ درالتقای آفرینش و آموزش (کار۔ گزاری) قرار گرفتهاست وبنابر این باید امکاناتخلاقیت بالقوه را درهمهٔ بخشها و شئون ژندگی اجتماعی شناخت و پرورش داد، تا قوایاستعدادی نهفتهٔ مردم به مقام ظهور و فعلیت بیانجامد و البته اندازه نگاه داشتن در این راه ضروری است تا اتخاذ چنین سیاستی عملاً منجر به اعمال سیاست تشویق «فعالیت فرهنگی خود جوش و ارتجالی » آنجنان که فرانسیس ژانسون یك تن از بلند پایگان سابق وزارت فسرهنگ فرانسه گاه تبلیغ كرده ، نشود. در واقع آنچه باید مطمح نظر باشد و مورد اقـدام قرارگیرد ، منظومهٔدایرهشکلی مرکب ازسه جزءآفرینش و آموزش و پرورش است.اگر خلاف این عمل شو د ، بعید نیست که حاصل فعالیتهای گستر ده ویر هزینهٔ بعضى سازمانها چندان به چشم نيايد، ناچيزبنمايد، و يا نتيجهٔ كار مطابق با انتظارکارساز نباشد. برنامههای هنری و فرهنگی برای مردم تماشاگرو شنونده است و البته اگر مردم را بــا آموزش، نخست درمــدرسه و سيس همیشه و درهمه حال از راه وسایل ارتباط جمعی و به طرق دیگر، آگاه و پذیرا و آمادهٔ استفاده ازآن برنامهها نکنیم، خشت برآب زدهایم و آهن سر دكوبيدهايم.

اما اگر کشف و یه ورش قوهٔ ابتکار و نو آوری در مردمان، وظیفه ای که اساساً دولت می تواند و باید آنرا به گسردن گیرد، بسالضروره مستلزم کاربرد فنون خاص نیست،بلکه به معنی گشودن درهای وجود و آزادکردن گوهر هستی و لطیفهٔ روح است ، بیشك می تسوان از فسن (مثلاً دوربین سو پر ۸، مانیتوسکوپ، teledistribution و غیره) چـون وسیلهای دراین راه سو دحست. كيفيت محصو لاتي كه به كمك اين وحايل و ابسزارها حاخته مى شوند، اهميت بسيار نداردو چندان نبايد درغم كيفيت اين ساخته هابود. البته ناشيگرى و نارسايى ونقص، هيچگاه مطلوب نيست، لكن اين دلمشغولي و ملاحظات نباید دست و پاگیر و فلج کننده باشد. آنچه بیش از کمال شکل و قالب اهمیت دارد ، معتوی و معناست، حتمی اگسر مفهوم و پیام بسه صورتی نهچندان کامل ارائه شود . ازین لحاظ،نهادن این ابزار و وسایل دراختیار همه، مهم است و رهایی بخش . این که مستعدترین نــوتعلمان و تجربه کاران بکوشند تاحرفهایشوند و از موازین هنری درصورت پردازی دور نیفتند، امریست که هدف اصلی تعمیم استفاده از وسایل سمعی و بصری نیست، بلکه نتیجهایست از جمله نتایج حاصل ازین تلاش و البته نتیجهای سخت مطلوب است. اما هدف اساسی این است که جمعیتی، ولو کوچك، با استفاده از وسایل و ابزارکه دردسترسش مینهند، آینهای بسازد جلوه گـر خواستهایش، شیوهٔ بیانی مناسب حال خویش بیابـد و فرصت و مجالـی برای تأمل. فرهنگ زنده، منحصراً دستگاه تسولید شاهکاری هنری نیست، بلکه حال و هوا و رویه و روالی است در زندگی که ممکن است آثــاری عالی بیافریند همچنان که آثار معمولی نیز پدید مــیآورد . قــوهٔ ابتکار و نو آوری در زندگی روزانه ، با سنگ و میزان نبوغ قابل سنجش نیست،

لكن هستة اساسى فرهنگ است١.

زمینههای دیگری هست که قوهٔ ابتکار درآن مجال تجلی و نموددارد. یکی از آنها معماری و شهرسازی است. آدمی با تصوری که از خانه وشهر دلخواه خود دارد، و پرورش و بیانآن، شاید به بهترین و کاملترین وجه از مکنونات قلبی خویش پرده برمیگیرد . اما امروزه معماری خانسههای شهری، در خدمت و اسارت کارخانهٔ قوطی (کبریت) سازی است که خانه سازی نام دارد. مسكن بسأن توليد صنعتي ، يكسان و يكنواخت شده؛ ساختن مساكن جمعي بيش از ساختن مساكن شخصي به دلايل معلوم، موردتوجه است و رواج دارد . فقدان ساحت فرهنگسی و زیبایسی در شهرسازی نیز سخت معسوس است . شهر بسي شعر وجمود ندارد و ايسنحال و همواي شاعرانه را یا مقامات به شهر می بخشند، و یا مردم شهر و یا معمار که عامل و کار گزارمقامات و یا مردماند؛ نه مأموران و سوداگران معاملات ملکی. امادر دمو کراسیهای غربی، گویی مردم هنوز حق و وسیلهٔ اظهار نظر دربارهٔ سرنوشت شهرهایشان را نیافتهاند، حالآنکه سرنـوشت شهر مربوط به همهٔ مردم شهر است و مسردم باید بتوانند، دربارهٔ نقشه های شهر مازى شهرهايشان اظهار نظر كنند و اين زمينه ايست كه تجلي قوة ابتكار در آن،موهوم وساختهٔ خیالجامعه شناسان ونظریه پردازاننیست؛ بلکهواقعیتی است که اگر به جدگرفته شود، موجب پیشرفت دمو کراسی فرهنگی می شود. البته قوهٔ ابتکار و نوآوری انواع و اقسام مختلف دارد، از انتخاب لباسو آرايش به سايقهٔ خاص تا باغباني و غيره. اين همه اشكال گونا گون و خرد وکلان نو آوری است که هیچیك را نباید بی اهمیت پنداشت ومهمل گذاشت. بعضی می پندارند که زبان درخور فرهنگ، زبانی جهانی و انتزاعی

<sup>1 -</sup> ژاك ريكو، س۲۳۱ - ۲۳۳.

است و بنابر این هرگونه تجلی روح بشر را که واجد این نوع بیان و دارای چنین کیفیتی نباشد، از متولهٔ فرهنگ نمیدانند و خوار می دارند. اما فرهنگ زنده، فرهنگیاست که انتزاعی نیست، بلکه مال جایی و آن مردمانی است. فرهنگ را تنها در نمایشها و مؤسسات مجلل و فاخر فرهنگی نباید جست، چون در این صورت، فرهنگ آن طعم و مزه و زیبایی و رونق و تازگی و طراوت جاودانی و نامکر رخویش را از دست می دهد، و این همان لطیفه و گوهر گرانقدری است که ارزش و اعتبار جهانی آثار برزگ، بسته به و جود آنست، حفظ و پرورش ذوق نو آوری، موجب می شود که فرهنگ فقط به معنی آگاهی انبوه خلق مرعوب و حجب زده و یا تمتع و التذاذمر دم آشنا و اهل، از شاهکارها نباشد و حیات فرهنگی تنها به حوزهٔ نفایس آثار هنری و شاهکارهای جاودان بشری منحصر و محدود نشود، بلکه فرهنگ هنری و شاهکارهای جاودان بشری منحصر و محدود نشود، بلکه فرهنگ درمتن زندگی و میان مردم همیشه حضور داشته باشدا.

\* \* \*

ازین رهگذر به شاهر اهدیگری برای تحقق دمو کراس فرهنگی می رسیم و آن جادادن فرهنگ در زندگی هر روزینه است و فرهنگی کردن یا زیباساختن محیط زیست با توجه به میراث فرهنگی و هنری قوم و انجام دادن این مهم نیز اساساً بر عهدهٔ دولت است.

در زندگانی روزانه، گذرگاهها، چهارسوقها، پاتوقها و هزارانجای مأنوس هست که هرروز درمعرض دید و محل تردد و آمدوشداند. فرهنگ درهمهٔ این جاهای آشنا و خودی می تواند و باید حاضر باشد، البته نه به عنوان چیزی اختصاصی، بلکه چون رنگ و بوی زندگی و یا بهتر بگوئیم

<sup>1 -</sup> ذاك ريكو، ص٢٣٣ -٢٣٤،

به مثابهٔ بعدی و ساحتی اساسی از حیات و معاش.

پیش از هرچیز، حضور فرهنگ درچارچوب زندگی امری واجب و ضروری است. شهرهایی راکه زشت و حزنانگیز و عذاب آورند، ازطریق زنده کردن بناهای زیبایشان و احیای آثار باستانیشان، و نیز پر باروسرشار تر کردن این میراث و گنجینهٔ آثار تاریخی و باستانی، به بر کت آفرینشی در خور همان میراث ارزنده، زیبا و پذیرای حیات باید کرد و در تشویق آفرینندگان به زیبا ترساختن شهر، فقط در بند و غم بازدهی و اقتصادی بودن کار، نباید بود. به گفتهٔ ژاك ریگو اگر فر انسویان قرون وسطی و زارت بر نامه ریزی داشتند، هرگر کایساهسای جامع که از لحاظ منطق اقتصادی، سرمایه گذاری ای پوچ و بی معنی است، نمی ساختند. اما اگر شهرسازان و شهرت آرایان اندکی دیوانگی نکنند، بیم آن هست که ساکنان شهر دیوانه شوند. آرایان اندکی دیوانگی نکنند، بیم آن هست که ساکنان شهر دیوانه شوند. خانه، کوی و خیابان، محل تردد روزانه، همه باید علاوه برمفید و راحت بودن، الهام بخش و مورث احساس زیبایی و ظرافت نیز باشند.

محیط زیست، آیت و نمایشگر زندگی شهرنشینان وآئینهٔ تمامنمای جامعهاست واعضای جامعه،نقش اجتماع خویش را در آنآینه می تواننددید. بدین لحاظ چارچوب زندگی یا محیط زیست،نمو دگار و روشنگر آرمانهای عمیق اجتماع است. اگر این چارچوب با غفلت از اندیشهٔ حفظ کیفیت زندگی و تأمین سعادت و راحت و امنیت مردم، فراهم آید، فرهنگ در دل و ذهن مردمان پژمرده می شود و می خشکد و آنگاه از بی اعتنایی مسردم به فسرهنگ در شگفت نباید شدا.

همچنین حفظ زیبائیهای طبیعی اهمیت دارد. اما برای اینکهسراسر زندگیازمایهٔفرهنگی، سرشار و فرهنگ در همهٔاجزاءو شئون زندگیحاضر

و معسوس باشد، باید شرایط کارآدمی تغییر کند. به زعم ژالئاریگو امروژه هیچ نظریدای راهمل این مشکل را چنانکه باید و شاید، عرضه نم دارد. آفر بنندگان فرهنگ، به استثنای فیلمسازان، و تا اندازه ای درام نویسان، به مسائل جامعهٔ تولیدکننده (کارگران،کشاورزان و...) اعتنائی نــدارنــد. فرهنگ قرون و سطی و یا فرهنگ قرن نوزدهم (در فرنگ)، از فرهنگ معاصر، كـه حتى وتتي از لحاظ سياسي متعهد است ، بــاز دلمشغولـــيها و نحوهٔ بیانش بورژوا مآبانه است؛ به ملت و مردم و کاروبارشان نزدیك تر و با احوالشانآشناتر بود.ژاكريگو مي گويد در اينجا فقط ميتوان مسأله را مطرح کرد، بی آنکه برای حل این مشکل، راهمی و نظری داشته باشیم. منتهی بدترین چارهاین است که به راهی بنبست برویم و ازچاه برون آمده درچاله بیفتیم، یعنی زمان کار را، زمان مسرده ازلحاظ فرهنگ بــه حساب آوريم. مي گويند پيشرفت تمدن صنعتي موجب ميشودكه وقت كار به قدر كفايت كاهش يابد، تا مردمان مجال يابندكه به خود برسند. اما آدمي كه فقط دروقت فراغت بخواهد و بتواند شكفته شود، آدمي مثله شده است، خاصه اگر کار رضایت بخشی نیز نداشته باشد. زندگانی آدمی به نان تنها نیست، اما آدمى تنهابه بازىنيززنده وخرسندنيست مادام كهتمدن صنعتى نتواندينان حال و هوایی برای کارکردن ایجادکندکهکار و حرفهٔ هرکس، معنایی جز معنای وسیانهٔ گذران زندگی و تلاش برای تأمین معاش، بیابد، تمدنی سست بنیان است . چه بخواهیم و چه نخواهیم همهٔ محرومیتهای فسردی و ستیزهای اجتماعی، به مناسبات انسان با ماده و مناسبات مردمان با یکدیگر درکار و حرفه، مربوط میشود. اما لازم است مرتکب اشتباه بعضی که ازغایت سیاسی کردن فرهنگ، سرانجام آن را به صورت گرهٔ کور وکلاف سردرگمی از روابط خصمانه وپرستیزوکشاکشمیبیند و فراموش میکنند که فرهنگ

از مقولهٔ مشارکت و ارثیهٔ ملت است، نیز نشویم .

\* \* \*

پیش از این به امکانات سمعی و بصری اشارتی کسردیم. اکنون بر آنچه گفته شد باید افزود که به قول ژالدریگو آدمی گاه وسوسه می شود که راه حل همهٔ مشکلات و خاصه مشکل دستیابی تودههای مردم به فرهنگ را در استفاده از وسایل سمعی و بصری بجوید. امادر اینجا این پرسش به میان می آید که آیا استمداد از وسایل سمعی و بصری، چارهٔ درد و راه حل مسأله است، یا وسیلهٔ گریز از مشکل؟

باید دانست که مؤسسات فرهنگی، هرقدر در تقویت جنبهٔ تربیتی آنها و سازگار کردنشان با مقتضیات و شرایط زندگی امروزین بکوشند، بازبه تنهایی نمی توانند عموم مردم را آموزش دهند و کار تعلیم عامهٔ ناس را به عهده گیرند. دمؤسسات فرهنگی برای معرفی آثاری که علی الاصول باید بتوانند بی واسطه با مردم سخن گویند و خود را بشناسانند، به وجود آمده اند. در فعالیت فرهنگی به معنای عالی کلمه، تماس و گفتگویی مستقیم و حضوری، بی کمك میانجی، میان اثر و پذیرای اثر برقرار می شود که تأثیر و نفوذ میانجی درقبال قدرت و استحکام آن، هیچ است و این تماس باید آن قدر نضج فوام یا بد که سرانجام روزی وجود و حضور میانجیان که چون حاجبان اند، ضرور نیفتد و آنان خود از میان برخیزند.

با اینهمه برای آنکه بیشترین مردم دوستدار فرهنگ شوند و به آن دل بندند، باید بذر چنین مهری رادردهن و ضمیرشان افشاند و پرورشداد و آبیاری کرد و این وظیفهٔ میدرسه، مؤسسات کار گزاری و نیز رادیدو و تلویزیون است. اما امروزه انجام دادن این کارعظیم را فقط از تلویزیون

<sup>1</sup>\_ ژاكريكو، ص٢٣٩\_٢٣٣.

م خواهند وكار به آنجا كشيده كه ريشهٔ همهٔ نقائص وكمبودها و كاستيهاي موجود در جامعه را درین جام جهان نما می بینند! مطمئناً تلویزیون نقشی اساسی درتر بیت فرهنگی تودههای عظیم مردم می تو اند داشته باشد و دارد. اما از محدودیتهای تلویزیون نیز دراه حصول این مقصود باید آگاه بود، تا انتظار و توقعمان مطابق با واقع و نفس الامرباشد. ثلويزيون، به قول ژاك ريگوميل ديدن و باز هم ديدن وهرچهبيشترديدن يعني حسكنجكاوي سرگردان و بیهنفو هرزهگرد راکه درستخلافراه فرهنگاندوزیواقعی است، بسرمی انگیزد. لازمهٔ فرهنگ اندوزی به معنای راستین کلمه، تمرکز حواس و داشتن قوهٔ تشخیص و انتخاب است . اما امروزه بــه گفتهٔ میشل دوسرتو، همه چیز را از پشت پردهٔ نازك و هوس انگیز خیال به آدمی نشان میدهند، یعنی تماشاگر را برآنمیدارندکه دربارهٔ عشق، دانش، جنسیت، مذهب،خیالبانی کند و از آن همه تصوری و تصویری موهوم داشته باشد و این درست بدین می ماند که بگویند روی صندلی راحتی که نشسته اید ورزشکار باشید، یعنی روی مبل نرم بنشینید و تصورکنید که ورزش مے کنید و ورزشكاريد! اين چنين تمدني (societe de spectacle) فقط چشم چران (voyeur) «تماشائی» میپروراند؛ و چون همهٔ چیزهائی که به تماشاگرنشان میدهند، درواقع همان چیزهائمی استکه تماشاگرعملاً آنها را نعیشناسد یا انجام نمی دهد و در آن باره تجربه ای ندارد و فقطار راه تصویر و خیال با آنها آشنا شده، پس آنچه بیشتر دیده می شود، به درستی و دقیقاً همان چیزی نیست که بیشتر تعقق می پذیرد و صورت می گیرد۱.

باری تلویزیون می تو اندکمك مؤثری برای توسعهٔ فرهنگ باشد، اما

<sup>1</sup>\_ Michel de Certeau, La culture au pluriel, Paris, 1974, p.38, 242, 290.

به اعتقاد ژاك ريگو تنها عامل اصلي و اساسيآن نمي تـواند بود. باز به قول همو مثلاً اگرحضرتمسیح از معاصرانمان بود و از طریق تلویزیون تبلیغ میکرد، به احتمال قوی پیروانسی وحواریوئی نمییافت. هـرگـز ديده ايم و شنيده ايم كه كسي منحصراً تحت تــاثير تلويزيون تغيير مــذهب داده و به مذهبي ديكر گرويده باشد؟ امر وزه خطر تلويزيون از لحاظ فرهنگي، خاصه دراین استکه تلویزیون تفریباً همهٔ وقتی راکه ممکن است صرف انجام دادن فعالیتهای مختلف فرهنگی شود، می گیرد. اما به اعتقاد بعضی این اهمیت و غلبه ، سلطه و حاکمیت نوپها و گذرائی استکه به زودی اهمیت خود را تا حد زیاد از دست خواهد داد. تلویزیون همیشه پیش از آنکه مولد فرهنگ باشد ، مصرف کنندهٔ فرهنگ است و خواهد بود. البته این درست نیست و دریغ است که سیاست توسعهٔ فرهنگی بگذارد تا تلویزیون از سرگرمیهای سبك، آكنده و اشباع شود. اما دربـــارهٔ امكانات ارتقاء و تعالی فرهنگی خود تلویزیون و نقش و تأثیرآن در اعتلای فرهنگ مردم هم نباید به خطا رفت و تصورات باطل و واهمی داشت . قدرت و تــاثیر تلویزیون در توسعهٔ فرهنگی و سرشار کردن مردم از لحاظ فرهنگی، همیشه مربوط و موقوف به زمینه و پایه و مایهٔ فرهنگی جـامعه است. درواقــع بیشتر از راه پروزش ذوق و شعور برای انتخاب برنامهما تــا بــرانگیختن جنگ و جدال دربارهٔ کیفیت برنامهها و ساعات پخش، می تسوان دربهبود کیفیت فرهنگی برنامههای تلویزیونی و یا استفادهٔ معقول و فـرهنگی از تلویزیون مؤثرافتاد. هدفاصلی باید پرورش توهٔ پسند و انتخاباندیشیده نزد تماشاگران باشد و این همان حالتی استکه او به هنگام خرید صفحهٔ موسقي وكتاب دارد.

نکتهٔ دیگری که بهیاد باید داشت این است که شناخت نقش و مسئولیت تلویزیون در توسعهٔ فرهنگی، فقط به معنای الزام و افهام تلویزیون به پخش

برنامههای اختصاصاً فرهنگی نیست، زیسرا همهٔ برنامههای تلویزیونی : خبری، آموزشی، سرگرمی و غیره ، ارزش و تأثیر فرهنگی دارند، چه از لعاظ نعوهٔ عَرضهٔ مسایل و چه به اعتبار معنا و معتوای پیامها. همچنین از یاد نباید برد و کتمان نمیتوانکردکه تلویزیون مطمئناً نقش و تأثیری در بسط و گسترشآفرینش دارد. اما نخستین بار در تاریخ فرهنگ، این تردید حاصل آمده كه ممكن است قابليت آفرينندگي تلويزيون،طي مدت زماني طولاني، کمتر از توانایی پخش و اشاعهٔ آن باشد و ممکن است به سبب بیتوجهی بعضي مسئولان به اين نقشو تأثير تلويزيون در انگيزش و تقويت خلاقيت و حمایت نکردن پاره ای مقامات از آن، اسباب و ابزار، روز به روزتوسعه یافته ، غنی تر شوند و برعکس محتوا فقیر ترگرددکه البته اگر چنین چیزی پیش آید، مایهٔ تأسف بسیار است. تلویزیون اگر واقعاً به رسالت خود عمل کند، فضاییو حالوهواییشوقانگیز برایپرداختن به فعالیتهایفرهنگی، به گونهای شخصی وفعال، میآفریند. پس حاصلفعالیت مطلوب تلویزیون، بیدارشدن ذوق و شوق فرهنگاندوزی است. اما آیا تلویزیون همیشه به این مهم اعتنا و توجه دارد؟ توفیق تلویزیون در این راه وقتی آشکار می شود که تماشاگر ، پیام تلویزیونی را بهصورت دستور زیر دریابد: « برخیز و بیاموز»، یعنی سرشار از آنچه دیدهوشنیده است؛ خود راغببه تماشا و خواندن و شنیدن اثر و دیدار صاحب اثر شود۱.

\* \* \*

راههای دیگری بسرای نفوذ و رسوخ دادن فرهنگ در متن زندگی روزاندهست و یکیاز آنهاکه اساسی است، اما به زعم ژالئریگو امروزه

١- ژاك ريكو، ص ٢٤٣-٢٤٨٠

در فرانسه متروك و مهجور مانده ، كتابخوانی است. می توان گفت كه دو شیوه و دونوع زیستن با فرهنگ و یا فرهنگ اندوزی وجود دارد كه متضاد اما مكمل یكدیگرند. یكی درخلوت و آن دیگردر جلوت، در انزوا و در اجتماع. درواقع پایه و اساس فرهنگ اندوزی همین حركت دستان است كه كتاب را باز می كند و به دعاكردن می ماند. اند كی فرهنگ، آدمی را از كتاب و كتابخواندن دور می كند، اما فرهنگی سرشار و پرمایه و یا داشتن فرهنگ به قدر كفایت ، آدمی را به كتابخوانی می كشاند. لكن به اعتقاد ژاكریگو خطری كه امروزه كتابخوانی را (در مغربزمین) تهدید می كند این است كه در این جوامع ، خبر داشتن (information) پیش از آموختن این است كه در راه علاقه مند كردن تودهٔ مردم به كتاب و كتابخوانی باید كرد ، برای حفظ علاقه مند كردن تودهٔ مردم به كتاب و كتابخوانی باید كرد ، برای حفظ مؤجودیت فرهنگ اهمیت حیاتی دارد. حضور كتاب در زندگانی روزانه مؤجودیت فرهنگ اهمیت حیاتی دارد. حضور كتاب در زندگانی روزانه باید نخستین هدف سیاست فرهنگی امروزین باشدا.

\* \* \*

نظرات ژاكریگو را اندكی به تفصیل آوردیم، زیرا طرحهای او از معتدل ترین از ادمنشانه ترین نمونه های طرز فكر صاحبنظر ان لیبر ال جمهوری پنجم در زمینهٔ مناسبات میان دولت و فرهنگ و تعهدات دولت در تبال توسعهٔ فرهنگی است که می توانست و هنوز هم ممكن است در بسیاری از کشورهای غربی، الگو و سرمشق قرارگیرد.

اما همانطور که حدس می توانزد به کاربستن همین دستورها وسیاستها برای دولتهای غربی نه همیشه مطلوب و پذیرفتنی بوده است و نه همواره مقدور و آسان. در نتیجه مبلغی از این خواستها بیشتر به صورت آرزو و آرمان باقی مانده و به علت ذات و ماهیت اقتصادی و اجتماعی دولتهای غربی، همواره تحقق نیافته، یا اعمال و اجرای آنها به دست خیر اندیشان و مصلحان به موانع و مشکلات بسیار برخورد کرده است. اینك به شرح این نكات می پردازیم و به ترتیب سه مسألهٔ را توضیح می دهیم، بدینقرار:

۱- اعمال این قبیل سیاستهای حمایتی و تشویقی از طرف دولت آسان نیست و ایسن مشکل خاصه در مورد هنرمندان و سیاستی که رژیمهای دموکراسی غربی میخواهند در قبال آفرینندگان اتخاذکنند، به خوبی آشکار می گردد.

۷- دولتهای دموکراسیهای غربی اساساً بهخاطر آنکه طرفدار نظام سرمایه داری و تجارت آزاداند، در اجرای سیاستهای لیبرال یا آزادمنشانه در قلمرو فرهنگ، دچار تناقض می شوند و باوجود اینکه می خواهند فرهنگ را از سلطهٔ بازار اقتصاد برهانند، غالباً چارهای جزاین ندارند که به قانون اقتصاد گردن نهند و همچنانکه در فرانسه دیدیم، فرهنگرا تسلیم «صنایع فرهنگی» می کنند وخود از میان برخیزند.

س غالب اینسیاستهای آزادمنشانه، اساساً بدعلت تضادهای طبقاتی جامعه و سیاست بازیهای مسئولان و مقامات بی ایمان، از حد حرف و نوشته قراتر نرفته، به مرحلهٔ عمل نرسیده، یا درمواقع اجرا شکست خورده است.

\* \* \*

در توضیح مشکل اول مقدمة باید یاد آور شویم که به اعتقاد صاحبنظر انی که از ایشان یاد کرده ایم، درواقع امری که مسئولیت و وظیفهٔ دولت را در امر توسعهٔ فرهنگ وهنر دشو از می کند، اینست که کار دولت، آفرینش فرهنگ نیست ، بلکه فراهم آوردن امکانات و موجبات فرهنگ آفرینی یا تسهیل

فرهنگبسازی است. به بیانی دیگر دولت باید کمك کند تا به گفتهٔ ژر ژدوهامل وزیر فرهنگ اسبق و فقید فرانسه، فرهنگ از طریق آثار تازه و در حال تکوین که جاودانه مایهٔ غنای حیات فرهنگی است و نیز از راه ترویج آثار گذشتگان که میراث قوم وملتی را بنیان می نهند، اشاعه و انتقال یابد. پس فرق است میان نفس فرهنگ و فعالیت فرهنگی. در حقیقت دولت، فرهنگ نمی سازد، چون فرهنگ میراث و دستاور دهمگان است ، بلکه فعالیتهای فرهنگی و فرهنگ ملی را توسعه و گسترش می دهد و البته توسعهٔ فرهنگ (تامین و سایل فرهنگ ملی را توسعه و گسترش می دهد و البته توسعهٔ فرهنگ (تامین و سایل مشارکت همهٔ مردم در فعالیتهای فرهنگی و بسط آنها) بی حمایت و پشتیبانی سازمان سیاسی مملکت و کمکهای مالی آن ممکن نیست. پس مردمان آفرینندهٔ فرهنگ اند، و دولت باید توسعه و اشاعهٔ آن (توسعهٔ فعالیتهای فرهنگی را) تسهیل کند، مشوق ابتکارات باشد و به حمایت از کوشش های خلاق نو آور ان کمر همت بندد.

به همینجهت امروزه از مهمترین وظایف سازمانهای فرهنگی وهنری، کشف ذوق خلاقیت و پرورش و شکفته کردن آن استعداد خداداد است ؟ چون فرهنگ به معنای گستردهٔ لفظ ، شامل حیات معنوی انسان است و به این اعتبار دربرگیرندهٔ گرامی ترین و گرانبها ترین حصهٔ وجود آدمی است کسه همان گوهر پویایی، نو آوری و زایندگی و بالندگی است. پرداختن به هنر و فرهنگ، نوعی سر گرمی و یاوسیلهٔ پر کردن و گذران اوقات فراغت نیست، بلکه بهترین راه بر آوردن نیازی اساسی یعنی تحقق ذات خویشتن است.

به عبارت دیگر اگر فرهنگ در تعیین سرنوشت آدمی نقشی قاطع و اساسی دارد و اگر آفرینش، تعیین کنندهٔ آیندهٔ فرهنگاست، پس واضحاست که هنرمندان و آفرینندگان مسئولیتی بزرگ بر دوشدارند. به گفتهٔ ژاك ریگو در بارهٔ آفرینندگان هنروفرهنگ می توان این سخن چرچیل را که در حق کسانی دیگر گفته تکرار کرد که هیچگاه سرنوشت انبوهی عظیم این چنین و ابسته به

گروهی اندك نبوده است! و این به قول او مبین این معنی است کمه باید هنرمندان راستین را درمیانخود بپذیریم و گرامی بداریم؛ بدانیم که شگفت انگیزی و زودرنجی، دو ویژگی و خصیصهٔ معتازشان است و از ملاحظهٔ این صفات یکه نخوریم؛ از جستجوها و تبلاشهایشان حمایت کنیم و بکوشیم تنا فشارهای معمول زندگی ، مانع نوجوئیشان نشود. اما اشتباه نکنیم و آفرینندگان را حکم شهرو اهل مدن، اصلاح کنندهٔ خطاها و خبطها و معایب، حلال تمام مشکلات و بیا برعکس مسئول همهٔ مناقشات و منازعات خود ندانیم؛ و نیز از آنها نخواهیم کمه مسایل و معضلات مجریان، مدیران و تولیدکنندگان و همهٔ مردم شهر را حل و فصل کنند؛ یا فقطس گرممان بدارند، به ما قرار دل و آرام جان بخشند و خاطرمان را آسوده نگاه دارند، منعصر آزندگیمان را بیارایند و بزك کنند تا قشنگ بنماید، و شکستها و خطاهایمان را پنهان دارند؛ بلکه بخواهیم که در آفریدگان و زادگان طبع خود، ستایشگر شرف و حیثیت انسان و معرف فضیلت مردمی و جوهر خلاقیت آدمی در ستیز و آویز با رمز و راز زندگی باشندا.

این فضیلت فرهنگ (پویایی فرهنگی و یا قدرت خلاقیت) است که به زعم بعضی، تنها داروی شفابخش بیماری جوامع صنعتی قرن بیستم، یعنی: فقد و گم بودگی معنای زندگی است. درست است کسه جامعهٔ صنعتی امروز بدقول آنان ، بی هدف و آرمان و دستخوش نومیدی است ، اما فرهنگ که خود از بطن تغییرات مادی زاده می شود و در صلب آن می بالدو تکوین می یابد، متقابلا قادر است همان تغییرات مادی را ضبط و ارشاد کند و به این اعتبار، انقلابی است. منتهی برای توفیق در این کار لازم است که ساز و کار پویایی و توان (دینامیك) فرهنگی و یا خلاقیت ، آزاد شود و به کار

افتد. ازینروکشف و پرورش قوهٔ خلاقه، وظیفه ای ملی و مسئولیتی اجتماعی است و هدف مؤسسات فرهنگی عمومی و خصوصی، باید هم بر آوردن نیازهای فرهنگی جامعه باشد و هم کمك به بسط نیروی آفرینندگی هر فرد.

چنانکه می بینیم وظیفهٔ ساژمانهای دولتی فرهنگی وهنری در تشویق آفرینش، دشوارترین وظیفه ایشت که بر دوش سازمانی دولتی نهاده شده است. به گفتهٔ ژالدوهامل وزیر فرهنگ اسبق فرانسه، مسئولیت دولت در زمینهٔ کمك به آفرینش، سخت و پیچیده است. دولت نه باید هنرمند را به ستایش خود وادارد، و نه هزینهٔ هو سبازی هایش را در آفرینندگی بیردازد. دولت که جایگزین حامیان ادب و هنر روزگاران گذشته است، باید هم بخردانه بایدنظر و کریم و گشاده دست باشد و هم شکیبا و درنگ کار، و خاصه لازم است که مشرق و بر انگیزنده باشد، بی آنکه هنرمندان را به انجام دادن کاری که فقط خود می پسندد و می خواهد لجو جانه و ادارد، و بی گمان تنها چنین دولتی می تواند دنیای فرهنگ را از فشار بازار اقتصاد و گزندهای خود کامان و خود سران دوران، مصون بدارد.

اما حقیقت اینست که موقع و حال دولت درقبال هنرمند خلاق هنوز درآکنده به شك و دودلی و حیرانی وسرگردانی است، چون اگر به هنرمند کمك کند، هنرمند خوش ندارد که همکار دولتش بخوانند و اگر کمك نکند، هنرمندان بانگ برمی دارند که چرا دولت درغمما نیست. چنانکه حتی در آمریکا، کشوری که دیر زمانی فقط بخش خصوصی حامی هنرمندان بود، آفرینندگان، طالب و خواستار کمك و حمایت دولت شده اند!

درواقع مشکل آزادی هنرمند یا آزادی خلاقیت و امنیت ( مادی و اجتماعی) هنره ند خلاق راکه گریی مانعة الجمعاند، هیچ جامعه ای بهدرستی، یعنی آنچنان که موجب خرسندی همه باشد، نگشوده است .

اگردولت، هنرمندرا چنانکه رژیم اقتصادیتجارت آزاد اقتضادارد،

به حال خود رهاکند، نتیجه این می شود که زندگی هنرمند اساساً به تقاضای بیازار ، وابستگی پیدا می کند . طرفداران ایسن سیاست عدم مداخله ، آنرا لازمهٔ آزادی خلاقیت می دانند امامخالفان می گریند! تخاذ این سیاست، زندگی هنرمند را از لحاظ مالی دچار بی ثباتی و پریشانی می کند و امنیت مادی و شغلی او را از بین می برد و دراثبات نظر خود دلیل می آورند که آزادی خلاقیت ، وقتی وسایل معیشت و حیات هنرمند در گرو اتفاقات و تصادفات بازاراقتصادو نیزدر چنبر فدرك و فهم نارسای مصرف کننده باشد، که هرقدرهنر مندنو آور تربود ، غربتش به علت دیر فهمی یا کج فهمی مردم بیشتر می شود ؛ وجود و واقعیت ندارد.

البته شکی نیست که تنها دولت می تواند ضمن حمایت از آفرینندگان بیشتاز ، برای آنکه به علت بی خبری و ناآگاهی مردم و نبودن خریدار ، تباه و فنا نشوند، به آموزش مردم بیردازد، تا رفته رفته مردمخود درباب آثاری که به آنها عرضه می شود، به پختگی حکم و قضاوت کنند و با آفرینندگان به گفتگو بنشینند؛ و در این زمینه خاصه این اصل اساسی دا فراموش نباید کرد که به فرجام تنها راه حفظ و تضمین ایسن آزادی، آزاد گذاشتن رقابت در نوآوری و محترم شمردن قضاوت مردم است. درزمینه فرهنگ ، نمی توان قضاوت مردم را ناشنیده گرفت، اما تردیدی نیست که باید مردم را تربیت و پذیرای نوآوری کردو قابلیت و استعداد نو پذیریشان را بهبود بخشید و افزایش داد. دولت و مؤسسات فرهنگی وابسته به او، خاصه رادیو و تلویزیون ازین اجاظ می توانند و باید نقشی اساسی داشته با شندو سازرو کاهای مناسبی برای آعمال این تربیت (پداگوژی) الها م بخش، باشندو سازرو کاهای مناسبی برای آعمال این تربیت (پداگوژی) الها م بخش، و ند آمر انه و فرمایشی، به کار گیرند.

درمقابل، ارشادهنر به دست دولت، موجب می شود که هنرمندرسمی از امنیت مادی قابل ملاحظه ای برخوردار گردد، اما درایس میان وضع

هنرمندانی که اندیشههای خلاقشان با اصول هنری رسماً پذیرفته شده مطابقت ندارد، همچنان نامعلوم و درپردهٔ شك و ابهام باقی میماند.

درجوامع اشرانی، گروههایی خاص که صاحب مزایا و منزلت اجتماعی بودند ، ارزشها را تعیین می کردند و الگوهای فرهنگی از بالا به پایین ، نشر و پخش می شد.

اما یکی از مشخصات جو امع دمو کراتیك اینست که گروههای مسلط، متعددند و میان نظامهای ارزشی آنها تعارض و تضاد هست. بنابراین یا دولت باید جوابگوی خواست های اکثریت مردم باشد، و این منافات دارد با سیاست کمك به هنر مندان نو آوری که ذوق و سلیقهٔ اکثریت مردم را به هیچ نمی گیرند و بیشتر مردم نیز آنها را نمی پسندند؛ ویا مسئولان حکومتی باید همچون مستبدان منور الفکر با قاطعیت عمل کنند و نگذارند حرف آخس با اکثریت مردم باشد که ممکن است ذوق و سلیقهٔ خوبی هم نداشته باشند.

این راه دوم به سختی قابل دفاع است ، زیرا متضمن تضادی است میان اصل و سیاست بسرگزیده شده از یکسو و قاعدهٔ دمو کسراتیك محترم شمردن خواست اکثریت مردم از سوی دیگر ، و بسه هرحمال با این قاعده ناسازگار است. و اما انتخاب راه اول نیزمنجرمی شود به یکسان ویکدست شدن آفرینش هنری آنهم درحدی متوسط و نازل و قربان کردن نو آوری و پیشتازی هنری درمسلخ ذوق و پسندعامه.

دولتها برای گشودن این گرهٔ کورتضاد تدابیری اندیشیدهاند. یکی ازین چارهها که واضح و بدیهی است و به ذهن همهٔ دولتهای غربی رسیده، همگانی کردن آموزش هنری است و امروزه هیچ دولتی نیست که لااقل در اظهارات رسمیش نگوید که راه دمو کراتی کردن هنر عبارتست از شناخت این حق برای همهٔ افراد که صرف نظر از حسب و نسب اجتماعی ، از دوران خردسالی، می توانند از آموزش هنری بهره مند شوند.

راهدوم این دمو کراتی کردنهنر، کمك و مساعدت مقامات عمومی به آفرینش هنری است و برای اینکه این کمك و حمایت با حداقل دلبخواهی و رعایت حداکثر انصاف صورت گیرد، بایدمصادر کمك و داوری را متنوع و متعدد کرد و مثلاً با اعطای کمکهای مادی موقت، و دراختیار گذاشتن جاهای بسر گزاری نمایشگاهها ، به طور رایگان، و افزایش سازمانها و اشخاصی که کارشان انتخاب و قضاوت است، به هرهنرمند جوان، چنانکه به هر دانشمند تازه کار ، امکان داد که بخت خود را بیازمایید. ضمناً بهتر آنست که سیاست معمول و جاری حمایت و کمك مالی دولت تغییر یابد، یعنی به جای قیمومت و تأمین اعتبار دقیقاً برای انجام دادن کاری مشخص، دولت برنامهٔ کلی کار را مطرح سازد، و به هنرمندان، قراردادی، پیمانی بیندو با آنان به بحث و گفتگو دربارهٔ هدف و مقصود کارسفارش شده بنشیند و نتایج کار را وارسی و ارزیابی کند، نه منحصراً وسایل انجام دادن کار و ابزار و اسباب را.

رسالت و نقش توانگران هنردوست و فرهنگ پرور درحمایت ازهنر و فرهنگ نیز، که به خاطر عظمت مسئولیت و وظیفهٔ دولت در این زمینه بسیار اهمیت دارد، گویی فراموش شده و درسایه افتاده و یا کمتر مورد توجه است، حال آنکه این سنت فرخنده را به اعتقاد بسیاری از صاحبنظران غربی، زنده و احیاء باید کرد.

اماکمك دولتهای غربی به هنرمندان وآفرینش هنری به همین چند مـورد منحصر و محدود نمیشود، بلکـه شقوق و جهات دیگری را نیز دربرمی گیرد به طورکلی موارد ایـن سیاست حمایت و تشویق آمیز را به قرار زیرخلاصد می توان کرد:

کمكهای قضایی: مثل تــامین و تضمین حقوق مصنف و هنرمند و غیره.

كمكهاى اجتماعي:

۱- تأمین بیمه های اجتماعی (بیماری ، بارداری، از کار افتادگی، مرک).

۲- تهیه مسکن و کارگاه ارزانقیمت.

کمكهای مالیاتی: بخشودگی مالیاتی یعنی وضع معافیتهای مالیاتی در صورت کمك به آفرینش هنری در حال حاضر کمك مالی بنیادها و اشخاص به سازمانهای خیریه و نیکو کاری و آمسوزشی و نیز اهدای آثار هنری به موزهها و خرید آثارهنری توسط شرکتها و مؤسسات، جزءمالیات رداخت شدهٔ آنها محسوب می گردد.

درفرانسه یك هزارم (و درجمهوری فدرال آلمان دو هزارم) درآمد شر کتها و یانیمهزارمدر آمد شخصی، به نفع سازمانهای هنری عامل المنفعه و یا آموزشی و علمی کسرمی شود و نیز دوهزارم (وبعداً سههزارم) در آمد شرکتها به سازمانهائی که به تأیید و تصدیق وزارت اقتصاد و دارائی فر انسه تحقیقات عملی و فنی می کنند، اختصاص دارد و معادل همین مبلغ (این کمك ممکن است غیر نقدی نیز باشد) از میزان مالیات شرکتها و یا اشخاص کسرمی شود. البته می تو آن همین معافیت و بخشودگی را در زمینه فرهنگ و درمورد تحقیقات علمی که در عین حال هدف هنری نیز دارند، معمول و درمورد تحقیقات علمی که در عین حال هدف هنری نیز دارند، معمول داشت.

راههای دیگرکمک عبارتند از اختصاص دادن حداقل  $\frac{1}{100}$  (صدی یک) بودجهٔ ساختمانهای نسبهٔ مهم دولتی به تزیین که در واقع نوعی «حاتمبخشی» دولتی است، اعطای بورسهای مطالعاتی، عقدقر آرداد برای انجام دادن تحقیق یا خلق اثری، خریدآثار توسط دولت و غیره.

چنانکه می بینیم دولت های غربسی معتقدندکه هرچه منابع کمک و مصادر قضاوت؛ بیشتر وگونه گون تر باشند؛ کمک به آفرینندگان درست تر

و منصفانه تر صورت می گیرد. نکتهای که دراینجا باید تذکاردهیم و قبلا هم به اشاره گفتیم ، اینست که این رژیمها ، دست کم دراظهارات رسمی ، اصل را براین نهاده اند که باید به هنر مندان کمك مالی کر دیی آنکه آزادی از آنها سلب شود (فرانسواز ژیرو)، یا به قول آندره مالرون باید سیاست حمایت بدون تأثیر گذاری را پذیرفت و عملی ساخت یا جنانکه لیندون جانسون رئيس جمهور فقيد ممالك متحدة آمريكا نيز مدعى بود برهيج حكسومتي نمی تواند خود هنر بزرگی بیافریند، اما می تواند زمینهٔ مساعدی بسرای شکفتگی آن فراهم آورد و این سیاست باید لازمالاجرا باشد و پاآنگونه که اولاف بالمه نخست وزير فقيد سوئد اظهار مي داشت: حكومت برانگيزنده و مشوق وكمك دهنده است، اما مداخله نمي كند، مداخلة دولت بايدنقط به اعطای کمکهای مادی بی هیچ شرط و قیدی منحصر گردد. منتهی لااقل چهارکشورآمریکا، یوگسلاوی، فرانسه و سوئند، بنا به نتاییج پژوهشی کهدر آن ممالك انجام گرفت، رامحلهاي دو گانه ومتضاد؛ قيمو مت و سرپرستي. دولت برکارهنری هنرمندان از یکسو و وانهادن هنرمندان به حال خود و حاکم کردن اقتصادیعنی قانون عرضه و تقاضای بازار بر آنانرا از سوی دیگر، کنارگذاشته به راه حلهای میانه که جمع بین آن دو است میل میکنند وبه عبارت دیگر آن دو راه را ممکمل و متمم یکدیگر می دانند، و می کوشندتا كمكها فقطاز ناحية بخش خصوصي ويا عمومي صورت نگيرد بلكهتركيبي از هر دوباشد و درنتیجه بـه سوی عدم تمرکــز در اعطای کمك و داوری گرایش می یا بند، آنهم معالواسطه و از راهانجمن های مختلف و بهشیوه های گوناگون، نه مستقیماً و به یك نهج .

بی گمان وجود بنیادهایمستقل فرهنگی که به هرحال تاحدی مستقل

عمل مے کنند و از آزادی نسبی برخوردارند، مقوم استقلال فرهنگی است، نه مؤید قدرت دولت. پس تصویب بودجهٔ محلی، و قدرت تصمیم گیری در محل، به تحقق فعاليتهاي فرهنگي گونه گون كمك مي كند، خاصه كه به اعتقاد او گوستن ژیمرار ، قبول اختلافها و تمایمزات، لازمه همزیستی و حفظ یکپارچگی و انسجام اجتماعی است. با اینهمه به قول همو نمی تو آن گفت دولتی که «خرده فرهنگ »های متفاوت را تأکید می کند، ضرورة دولتی است که درخدمت طبقات حاکم ودردورانکنونی ( = جمهوری پنجم) درخدمت «سر مایه داری انحصار طلب»نیست. به هر حال نتیجه هر چه باشد ، تر دیدی نیست که دولت، فی المثل دولت فرانسه، گرچه دارای اختیارات سیاسی و قضایی وسیعی است، معهذا همهچیز را نمی تواند ضبطکند ودر ید قدرت و اختیار و تحت نظارت خود داشته باشد، ازحمله انتخاب کتاب بهرای کتابخانههای عمومی را (البته تا دوران زمامـداری سوسیالیستها). ضمناً سازمانهای فرهنگی محلی با برخورداری از حمایتهای معنوی (عقیدتی) و مادی مردم، راههایی برایمقاومت دربرابر زورگویی دولت میگشایند که شایان اعتناست.

بههرصورت سیاست فرهنگی برگزیدهٔ دولت در زمینهٔ انتخاب و داوری به هرشکلی که اجرا شود - متمرکزو یا منطقه ای - ناگزیر باید خواست هاو الزاماتی را که در اصل عمیقاً متضادند رعایت کند و با هم آشتی دهد: از سویی محترم شمردن آزادی هنرمندان و کارگزاران فرهنگی که بی آنها فرهنگی نخواهد ماند و به وجود نخواهد آمد، و از سوی دیگرشنا خت حق وارسی و اظهار نظر مأموران دولتی که مسئول تقسیم بود چه و اعتبارات دولتی اند، و به فرجام در نظر داشتن نیازها و توقعات استفاده کنندگان اینها سه قدرت اند که اگر هریك بر دودیگرچیره شود، خطر بروز زورگویی، عوام فریبی و درون گرایی می رود و بسرقراری تعادل میان آنها مشکل است و ضروری.

به تصدیق ا. ژیرار، بی گمان کار فرهنگی که اگر خلاق باشد، همانا چون وجرا کردن درفرهنگ مستقر است، عاقبت روزی با کسانی به گفتگو خواهد نشست که غالبا به این جهت انتخاب شدهاند که تحقیقاً بهترین پاسداران فرهنگ همیشه بیش ازفرهنگ (فعالیت فرهنگ همیشه بیش ازفرهنگ (فعالیت فرهنگی خاص) است و بالطبع انقلابی است. زیرا جوهر کیفیت و فردیت را در فرهنگی که روزانه مصرف میشود و به صورت کالایی مصرفی درمی آید رمقبولی آنرانیز با معیارهای کمی می سنجد، تضمین و حفظمی کند. بنا براین در گیری و رودرروئی آفرینندگان با مأموران، قهری است و حاصل این مقابله، اگر آندو به حال خود رها شوند، زور گویی و اعمال سانسور از جانب ما وران، و آشوب انگیزی وخودسانسوری آفرینندگان با شند، از طریق وارد کردن طرف سومی در این دعوا که همان استفاده کنندگان با شند، از طریق نمایندگان طبیعی آنها (والدین، اتحادیه ها وغیره) باید بتواند موجب حل این اختلاف و ستیز شود و امکان تحقق دمو کراسی فرهنگی را بیشتر کند. ا

\* \* \*

مشکل دوم ناشی از دید منحصراً یا غالباً اقتصادی دولتهای غربی در زمینهٔ ترسعهٔ فرهنگی و نگریستن به امر فرهنگ از منظر اقتصاد و تبیین فواید و منافع گسترش فرهنگ با استدلالات و توجیهات اقتصادی است که این سنخ کرونکرش سرانجام برخلاف انتظار وغرضی که شاید دولتهای سابق الذکر در آغاز داشتند، و به هر حال رسماً اظهار می کردند، فرهنگ را سراسر مقهور و مسخر دنیای اقتصاد سرمایه داری و شرکتهای چندملیتی و صنایع فرهنگی می کند.

اوگوستان ژیراراس۱۴۵.

این توجه مفرط به «اقتصادی بودن» فرهنگ و حصول اطمینان از بازدهٔ اقتصادی آن ، که علیالاصول امری درست و قابل ملاحظه است ، دلمشغولی و دستاورد برنامه ریزان اقتصادی توسعه و عمران است که روزگاری برای اثبات ضرورت سرمایه گذاری درامر فرهنگ (چنانکه درمورد آموزش و پیکار با بیسوادی نیز) در جستجوی «توجیه» اقتصادی آن بودند، و رنه این سرمایه گذاری را صواب نمی دانستند . کارشناسان فرهنگی نیز برای آنکه کارشان بگذرد می کوشیدند تا به زبان اقتصاددانان «استدلال» کنند و دلیل و برهان بیاورند. یونسکو خاصه پس از کنفرانس و نیز (Venise) برای الزام دید دول و تشویقشان به تأمین اعتبارات مورد نیاز توسعهٔ فرهنگی، لازم دید الگوئی خاص برای ارزیابی فرهنگ با معیارهای اقتصادی بسازد، به ویژه که پیش از آن لزوم سرمایه گذاری درامر آموزش نیز با تردیدهایی مشابه مواجه شده و یونسکو به مرور فایدهٔ اقتصادی این سرمایسه گذاری را به اثبات رسانیده و دو

درواقعهم پساز برگزاری نخستین کنفرانس بینالدول وزرای فرهنگ جهاندر ۱۹۷۰ که در آن رنه ماهو ضمن تأکید بر ضرورت اتخاذ سیاست توسعهٔ جامع، از پیوندهایی که توسعهٔ فرهنگی با توسعهٔ عمومی دارد سخن گفت، «اقتصادی بودن» توسعهٔ فرهنگی و اندیشهٔ برنامه ریزی فرهنگی به سبك و سیاق برنامه ریزی رشد و توسعهٔ اقتصادی ، بیش از بیش قوت گرفت و در دستگاههای مسئول اداری جا باز کرد و بر کرسی قبول نشست؛ و در نتیجه بعضی اعتقاد یافتند که برای دفاع از امر توسعهٔ فرهنگی در دنیایی که تحت سلطهٔ اقتصاد است، باید سود آوری و بازدهٔ اقتصادی فعالیتهای فرهنگی را اثبات کرد.

البته تردیدی نیست کسه برگزاری جشنوارهای و یا تعمیر و مرمت بنایی تاریخی، جاذبجهانگردان و درنتیجه وسیالهٔ کسبدرآمدوارز است.

تعقیقی دربارهٔ جشنوارهٔ آوینیون در فرانسه نشان داده است که حاصل جشنواره برای شهر برگزار کنندهٔ آن، ازلعاظ اقتصادی، مفیدومغتنم است، اما علاوه برآن، نقش و تصویر شهر به برکت جشنواره، رنگوجلائی خاص می یابد و این امر ممکن است بالمآل متضمن منافع اقتصادی و مالی دیگر برای شهر موردنظر باشد.

نشانهٔ دیگر وجود پیوند میان فرهنگ و اقتصاد الاقل در ذهن سوداگران بازار اینست که مثلا وقتی شهرساز ان سوداگر اروپائی می خواهند خانه های تازه ساز را به فروش برسانند ابخش مهمی از تبایغات خود را براساس انگیزه ها و خواستهای فرهنگی خریداران احتمالی استوار می کنند . بنیانگذاران «شهرهای نوساخته » غالبا بر خلاف ساز ندگان «مجموعه های بزرگ مسکونی» برای ایجاد شورو حرکت زندگی در شهر تازه ساز ابه کارگزاری فرهنگی توجه و التفات خاص مبذول می دارند ، چون می دانند که بی حیات و حال و هوای فرهنگی انه شهر که توده ای از مساکن و مراکز تجاری او ساختمانهای آموزشی و اداری به وجود خواهد آمد اما شهرهای نو برای آنکه زند بمانند ، البته باید بتوانند پذیرفتار جوامعی باشند که در آینده در آنها خواهند زیست و بنابر این اگر مسائل فرهنگی شهر به مانند دیگر مسائل توسعه حل و فصل نشود ، جامعه شهر نشین سراس ، شهر تاز در اطرد و رد خواهد کرد .

صنایع فرهنگی نیز که در حیات فرهنگی جامعه اهمیتی روز افزون کسب می کنند، بیش از پیش در حیات اقتصادی اثر می نهند، و غرض از صنایع فرهنگی امروزه فقطچاپ وفیلم نیست، بلکه صنایع الکترونیك و صنایع نوین پیشتازی که آینده ای در خشان در انتظار آنهاست، نیز هست. صاحبان این صنایع از

<sup>1</sup> L'influence economique et financiere du festival d'Avignon.
Paris, sogrep et ministere des affaires culturelles, 1970.

مسئولان آموزشی و فرهنگی می خواهند تا وسایل و اسباب لازمی را که باید ساخت، معلوم کنند و گویی ازین پس گسترش آموزش و فرهنگ در جوامع صنعتی و مصرف، بیش از پیش بسته به تولید صنعتی محصولاتی است که ممکن است در آینده به بازار آیند. بدینگونه سیاست فرهنگی و سیاست صنعتی سخت بهم بسته و پیوسته اند و متقابلا یکدیگر را یاری می دهند و تقویت می کنند، چنانکه بیش از این نخست با پیدایش سینما و سپس با ظهور کمپیو تر (ordinateur) و تلویزیون سیاه و سفید و رنگی، حال بدین منوال بود. به فرجام تأثیر صنایع و فعالیتهای فرهنگی در در خشش فرهنگی هر کشور بیرون از مرزهایش ، یعنی در صحنهٔ عالم نیز به خوبی شناخته و دانسته است.

بنابراین تردیدی نیست که توسعهٔ فرهنگی با توسعهٔ اقتصادی همبسته و مربوط است. اما وجود این پیوند و همبستگی نباید بهانه به دست سوداگران و سودجویان دهد تا فرهنگیرا سراسر به تبعیت از احکام بازار اقتصاد بکشانند و فواید توسعهٔ فرهنگیرامنحصراً ازلحاظ اقتصادی دریا بند و به زبان اقتصاد توجیه و تعلیل کنند و سرمایه گذاریها و برنامه ریزیهای فرهنگیرا فقط به خاطر محاسن ومنافع اقتصادی آن بپذیرند وجوهرمعنویت راکلاً از یاد ببرند؛ کهاگر چنین کنند، چنانکه کرده اند، یعنی لطیفهٔ جان و دل و روح ملکوتی آدمی را از نظر دور دارند و راهنما و دستگیر خودند انند و هرچه می نویسند از کاغذ به کاغذ برند و نه از دل به کاغذ، غرض اصلی را که حفظ کیفیت زندگی گفته اند نقض کرده اند و راه به دهی نمی برند و دچار پریشانی و تضاد و تناقض می شوند.

شکی نیست که توجیه و تبیین توسعهٔ فرهنگی تنها باموازین و ضوابط اقتصادی کاری نادرست و خطرناك است، چون خوشبختی انسان و کیفیت زندگی با مقیاس پول قابل سنجش نیست. همچنین فرهنگ از وابستگی کامل و اسارت آمیز به اقتصاد ، زیان می بیند و نمونه ای روشن ازین تبعیت و

دنباله روی زیانبخش، نوع رایج مناسبات فرهنگی بین الملل است. در فواید و محاسن آشنایی فرهنگی و گفتگوی آنها با یکدیگر و پیدایی فرهنگی جهانی (و نه فرهنگی همسان) ، یونسکو داد سخن داده است، اما روابط میان فرهنگهای جهان از نابر ابری های اقتصادی که بر جهان امروز سایه افکنده و در حال گسترش و افزایش است، صدمه می بیند و چه بسیار فرهنگها، خاصه فرهنگهای جهان سوم، که قربانی این نابر ابری اقتصادی شده اند و تاب و توان پایداری در برابر هجوم فرهنگهای بیگانه را از دست داده اند.

الكساندر ليبرمن (Alexandre Liberman) نقباش و مجسمه ساز معاصرنیویورکے گفته است: «ژریکو (Gericaut)، دلاکروا (Delacroix)، و نقاشان امیر سیو نیست ( فرانسه ) ، چشمشان به Constable و Turner بود، چون درقرن نوزدهم، انگلستان نیرومندترینملت جهان بود. مکتب پاریس بین سالهای ۱۸۷۰ و ۱۹۳۹ هنر نقاشی را در چنگ خودگرفت ، زیرا در آنروزگار فرانسه قدرتی جهانی بود؛ و پیروزی هنر آمریکایمی نیز با نصرتوتوفیق آمریکاملازمت داشت» و پیرشنیدر (Pierre Schneider) نویسندهٔ مقالهایکه این سخنان را درصدر آن نقلکرده، نتیجه گرفت: آیا فردا نوبت تهران و کویت خواهدبود؟ البته چنین نشد، اما دراین تردیدی نیست که امروزه نوع مصرف «انگ» آمریکایی خورده ، به صورت الگو و سرمشقی جهان پسند یا جهانشمول درآمده و نعاد نظام فرهنگی سراسر مغربزمین و بسیاری جاهای دیگر نیز، شده است. درنتیجه حتی اگر بعضی ملل و اقوام بخواهند میراث معنوی خویش را زنده نگاه دارند، گاه ضرورت و فوریت توسعه یا بی و ادارشان می کند که به اکراه از آن دست بردارند. الگوی صنعتی، حاکم و پیروز است و این الگو هر گونه گفتگوی فرهنگی

<sup>☀</sup> رژیم سا<sub>ن</sub>ق.

میان کشورهای «توسعه یافته» و کشورهای «در حال توسعه» را بر اساس احترام متقابل و در برابری کامل؛ مغلوط و مشوب می کند و یا ناممکن، و در نهایت از فرهنگ به عنوان چیزی همراه و یا دنباله رو مبادلات اقتصادی و یا به مغهوم آموزش و نه چون قلمروی که در مناسبات میان ملل مایهٔ غنا و باروری متقابل می تواند بود ، سخن به میان می آید . ازینر و کشورهای «در حال توسعه» غالباً از تعهد نقشی که باید در اتحاد و به هم پیوستگی فرهنگی در عالم برعهده گیرند، محروم می مانندا .

لازمهٔ نزدیك شدن فرهنگها به یكدیگر و پیدایی فرهنگی جهانی اینست که فرهنگ از بند روابط دیپلماتیك و اقتصادی که هم اکنون در اسارت آنست رهاگردد. البته غرض این نیست که دست حکومتها و دولتها از این کار کوتاه شود، بلکه مقصود اینست که حکومتها کمتر واسطه و میانجی اجباری باشند۲.

اما ازین ملاحظات کلی که بگذریم، جایی که نوع رابطهٔ موجو دمیان پیشرفت اقتصادی و توسعهٔ فرهنگی، بحث و گفتگوی بسیار برانگیخته، قلمرو یا مقوله ایست که برنامه ریزی فرهنگی نام گرفته و هدف آن گنجانیدن توسعهٔ فرهنگی در توسعهٔ عمومی ، یعنی مهمترین توصیهٔ رنه مساهو در نخستین

۱ دربارهٔ سدهای اقتصادی ای که بر سر داه جهانی شدن فرهنگ هست و دواج فرهنگی جهان و طن به نیروی ماشین در جهان امروز، که نویسنده آن دا به درستی culture\_gomme internationalises خوانده است، رجوع کنید به مقالهٔ شیوای پیرمو آنو یکی از بزرگترین مسئولان فرهنگی دولت اسیق فرانسه:

Pierre Moinot, Coexistence culturelle. In: Diogene, 92, 1975.

کنفرانس وزرای فرهنگ جهان، است.

همچنانکه گفتیم مسئولان سیاستهای فرهنگی در اینزمینه تحت تأثیر اقتصاددانان و «تکنو کراتها» قرار گرفتند، غافل از اینکه رابطهٔ موجود میان پیشرفت اقتصادی و توسعهٔ فرهنگی به طور مستقیم محسوس نیست و به چشم نمی آید و آثار آن در عرض چند سال، یعنی در محدودهٔ زمانی یك برنامهٔ عمرانی، قابل اندازه گیری نیست. ضمناً در اینزمینه با پدیده هایی از دومقولهٔ کاملاً متفاوت سرو کار داریم: یکی، اقتصاد که جنبهٔ کمی و عینی دارد، و دیگری فرهنگ که دارای جنبهٔ کینی و ذهنی است.

معهذا چون الگوی اقتصادی تنها ملاك معتبر سنجش به حساب می آمد، غالب مسئولان سیاستهای فرهنگی به همكار ان خود در رشته های اقتصادی تأسی جستند و برنامه ریزی اقتصادی را سرمشق و نمونه قسر از دادند و بر همان پایسه ، به برنامه ریزی فرهنگی پرداختند و در ایسن میان خاصه رژیمهایی که به تمرکز امور و دیوانسالاری (بوروکر اتیسم) تمایل شدیدی داشتند، در راه برنامه ریزی امور فرهنگی، از بقیه پیشتر رفتند.

اما تجربههای چندین ساله نشان داد که برنامه ریزی فرهنگی، بربنیا د الگوهای برنامه ریزان مدرسی (کلاسیك) ، بی معنی است ، زیرا زندگی فرهنگی امری نیست که بتوان آنرا به آسانی با برنامه های فشردهٔ یك ساله یا دو ساله یا پنج سالهٔ اقتصادی تطبیق داد و سرانجام حتی کشورهای متمایل به تمر کز امور نیز در عمل دریافتند که کار برنامه ریزی فرهنگی بس دشوار است، و برای امور فرهنگی، اگر بتوان برنامه ای تنظیم کرد (چه به معنی برنامه ریزی امکانات و و سایل و ابزار توسعهٔ فرهنگی: کتابخانه، موزه، و غیره، و در هر حال بدون مداخله در سیر فرهنگ و آفرینش و تعیین محتوای آن و چه به معنی ترویج و اشاعه و تبایغ مرام خاصی)، این برنامه تنها باید خطوط اساسی را ترسیم کند ولکن هر گزنباید و نمی تواند به پیش بینی جزئیات

بپردازد و عادة هم فرهنگ، دور از چشمان اقتصاددانان و برنامهریزان، بهحیات خود ادامه میدهد و طبعاً هماز روند رشد اقتصادی متأثر می شود و هم درآن اثر می گذارد؛ و حاصل سخن اینکه برنامهریزی فرهنگی به دید و فاسفهٔ دبگری ، غیر از حکمت برنامهریزیهای جاری و معمول، احتیاج دارد ، چه فرهنگ پدیده ایست پیچیده و چند بعدی و به همین دلیل ، در برنامهریزیهای فرهنگسی ناگزیر باید ضوابط ویژهای به کار برد و ملحوظ داشت.

درواقع آنچه بهطور مشخصدر بعضیاذهان درممالك غربیخارخار شك و تردیدی دربارهٔ ارزش « برنامهریزی فرهنگی » برانگیخت ، لزوم پرورش قوهٔ نوآوری و خلاقیت که گویی «با شیر اندرون شده با جان بدر شود» و نیز ضرورت توجه بهحفظ تنوع فرهنگی و حمایت از آن بود.

و به راستی هم چنین می نماید که میان «بر نامه ریزی فرهنگی» با جهات و ابعاد و فصول مفروض آن: حفظ میراث، آموزش، آفرینش و گسترش که ظاهر ا تصور اجبار و السزام درزمینهٔ فرهنگ و اندیشهٔ یکنواخت شدن فرهنگ را متبادر به ذهن می سازدو نفس فرهنگ که اساساً آزادی و آفرینندگی و مبادله و گفتگوست، تضاد و تنافری هست! میشل گی (Michel Guy) و زیرمشاور سابق فر انسه در امور فرهنگی، در مصاحبه ای ازین جمله چنین سخن گفت ن مصیبت عصرما تنها دریك کلمه خلاصه می تواند شد: بر نامه ریزی. برای به دست دادن مضحك ترین نمونهٔ زیانها و معایب بر نامه در شهر سازی مثال می زنیم. در همهٔ ادوار و ازمنهٔ گذشته، شهر به تبع مناسبات پیچیدهٔ رمزی فرد با جهان، ساخته می شده است، اما امر و زههمه این اصل را پذیر فته اندکه کار کرد (فونکسیون) مسکن، تنها حفاظت از گزند

۱۱ مجلة اكسهرس،۵ ـ ۱۱ ژانويه۱۹۷۶.

باد و باران وآفتاب سوزان است ؛ بنابراین چرا یك رشتهٔ پایان ناپذیر خانه به خط مستقیم نسازیم؟ فرهنگ که شهرسازی تنها یکی از وجوهآن به شمار است، ازین بیماری زجرمی کشد و راج می برد. فرهنگ، «جمعی» شده، یعنی به صورت زبانی درآمده که از تعداد حـروف الفبای آن کاسته انـد تا خواندن به این زبان آسان تسر شود . وقت آن رسیده که این گونه بـرنامهریزی فرهنگی (تحمیل فرهنگی قالبی) ، یعنی فرهنگی یکنواخت بسرای همه (و نه یك فرهنگ برای همركس) را بنا به آرزوی ژان ـ لـوكـگـدار، با «ديناميت منفجركنيم»، اما چگوند؟ با پرورش وگسترش فرهنگ خاص هرکس از طریق بذل توجه و عنایت به ذوقها و سلیقهها و خواستها و نیازهای مختلف، دادن این امکان به اشخاصکه برطبق ذوق و سلیقه شان که بی گمان گونه گون است، زندگی کنند، و این همان مجالی است که به هنرمندان می دهیم. می خواهم و آرزومندم (میشل گیی) برای هرکس این فرصت را فراهمآورمکه پس از برقراری تماسها و ارتباطها و انجام دادن دیدارها و برخوردهایگو ناگونکه حاصلتی به شگفتآمدن و اندیشه کردن و سربه حیب مراقبه فروبردن از سرحظ و سرور است؛فرهنگ شخصی، دستمایهٔ فرهنگی خاص خود را باز یابد و بپروراند، تاگوهرابتکار و نوآوریکه بسانآتش زیر خاکستر در او نهفته است جرقه زندو زبانه کشد، چون اگر خلاقیت که کاری هنری و هنرمندانه است، فیض و فضیلتی است که به گروهم معدودارزانیش داشته اند؛ ابتکار و نو آوری ( creativite ) که مشی هرروزینهٔ ماست، موهبتی است که اکثریت بیا عامهٔ مردم از آن بهره و نصیبی بردهاند. این نوآوری و نواندیشی همان چیزی است که در جزائر «بالی» ملاحظه می توان کرد و پیش از این آنتونن آرتو Antonin) (Artaud را به شگفت آورده بود.

وزیرمشاور فرانسه درامور فرهنگی جایدیگر نیزگفت: «یكفرهنگ

برای همه» چه معنایی دارد؟ معنایش اینسبت که باید یك الگو بسرای همه فرانسویان وجود داشته باشد و این تنها الگوی معتبر نیز دراختیار وزیر مشاوردر امورفرهنگی فرانسه باشد و وظیفهٔ این وزارت هم ارائه و عرضهٔ این الگو به تمامی هم میهنانش که البته همه کاملاً همانند تصور می شوند، باشد! حال آنکه بایدسنن منطقه ای، خواستها و قابلیت و ظرفیتهای هنری و فرهنگی هرمحل، و میراثهای متنوع فرهنگی را که تسوقعات و نیازها و تمایلات مختلف برمی انگیزند، در نظر داشت و ازینروست که من (میشلگی) پس از مذاکره و گفتگو با مسئولان شهرها، استانها و مناطق مختلف، با آنها قراردادهای مختلف فرهنگی بستدام. و غرض از عقد این قسراردادها اینست که هرجماعت در حدود مشخص خود، خواست فرهنگی خویش را که جلوهٔ هویت اوست، بیان دارد و بر آورد. فرهنگ و اقعی بدون پاسداری از این پاره فرهنگهای گوناگون وجود نمی تواند داشت.

درواقع میشلگی از این بیم داشت که درپس شعار «فرهنگ برای همه»، سیاست «فرهنگی واحد و همسان بسرای همگان» نهفته باشد و با جرای این سیاست، ریشهٔ خلاقیت و نوآوری و آزادی اندیشه و بیان بخشکد؛ چون به اعتقاد کسانی که نگران یکسان و یکدست شدن فرهنگ اند، فرهنگ وابسته به گروهیست که خالق آن است، و ازاینروکلیتی یکنواخت نیست، بلکه با مصادر ومقامات وبنیادهایی که در آن تأثیرمی کنند وفرهنگ متقابلاً در آنها اثر می گذارد، ارتباطی تنگاتنگ دارد. ۱

شکوفانیدن استعدادها و سلیقهها و ذوقهای متمایسز چگونه ممکن

J. C. Vatio, Questions culturelles et questions a la cul ture, in: Culture et Societe au Maghreb, CNRS, 1975, P. 6\_7.

می شود؟ به اعتقاد میشل گی از طریق اعمال سیاست عدم تمرکز، ورعایت خواستها و گرایشهای اساسی اجتماع به جای اجرای تصمیماتی که معدودی از سرآمدان می گیرند. و البته نخست باید خواستهای افراد، خانواده ها، اجتماعات و مقالمات محلی را روشن کرد تا بتوان آنها را بر آورد. ازینرو چنانکه گفتیم میشل گی طرفدار اجرای سیاست فرهنگی براساس عقد قراردادهای فرهنگی برود. بدین معنی که با شهرهای بزرگ و کوچك به منظور توسعه فرهنگی در آن شهرها، قراردادهایی می بست و تا وقتیکه بر سرکاربود، باهشت شهربزرگ و بسیاری از ایالات و ولایات، قراردادهای فرهنگی بسته و یادرحال مذاکره برای عقد قرارداد و پیمان نامه بود. این پیمان نامههای فرهنگی، اگردربعضی نکات و جزئیات همانند بودند، در کل پیمان نامههای فرهنگی، اگردربعضی نکات و جزئیات همانند بودند، در کل بیا یکدیگر تفاوتهای عمده داشتند ، چون خاستگاه همهٔ آنها ، ابتکارات محلی و طرحهایی بود که نمایندگان مردم تهیه و پس از بحث و مشاورد محلی و طرحهایی بودند.

البته برای این که قوهٔ ابتکار و نوآوری مردم برانگیخته شود ، به وجود کارشناسان ومتخصصانی نیاز است که همان کار گزاران اند و کار گزاری نیزبه زعم وزیر وقت، استعدادی فطری است از مقولهٔ ایمان که خوشبختانه فراوان است، زیرا قوه ایست سخت ضروری و حیاتی و مورد احتیاج. بدینگونه دولت نیست که به زور وجبر فرهنگ را درمتن زندگی روزانه مردم جای می دهد و می نشاند، بلکه کار گزاران اند که در این راه می کوشند، گرچه بی گمان تماس بافرهنگ از مدرسه آغاز می شود.

به اعتقاد میشلگی علایقی چون آشپزی،باغبانی و.... همه عرصهٔ نوآوری و از مقولهٔ نوجویی و آفرینندگی می تسوانند بود و میشلگی خاصه به عکاسی توجه داشت و آن را وسیله ای می دانست که هرکس به یاری آن می تواند از قدرت خلاقهٔ خود آگاه شود، و با اینهمه می گفت: این حقیقت

مسلم را همیشه مدنظر باید داشت که بعضی برای فرهنگ میل و عطشی دارند و برخی نه، بی آنکه این مسأله حتماً ربطی به معیط داشته باشد . در واقع همهٔ مردم را قانع و ملزم و همراه نمی توان کرد. منتهی بسایسه مراقب و مواظب بود که همگان بخت آشنایی با فرهنگ را داشته باشندو دراین مورد تبعیض و تمیزی در کارنباشد و شرایط و امکانساتی که بسرای بر قراری این تماس فراهم آمده و یا خواهد آمد، بدانگونه نباشد که کسانی را که به گمانشان فرهنگ آن خواص است ، از فرهنگ دور اکند و بسرماند و یا مردمی را که می پندارند فرهنگ تفریح و سرگرمی خاص اشراف و یا مردمی را که می پندارند فرهنگ تفریح و سرگرمی خاص اشراف و اعیان است؛ از فرهنگ بر حذردارد. از ینروست که باید در عین حال هم در گسترش کمی و اشاعهٔ فرهنگ کوشید و هم بر ای بهبود کیفیت و ماهیت این گسترش و نحوهٔ برخورد مردم با فرهنگ (یعنی اعتلاء و ارتقاء سطح فرهنگی عامه) تلاش کرد.

اینگونهانتفادات از برنامه ریزی فرهنگی در کشورهای غربی، کم نیست. آنچه ذکر شد از قول وزیر فرهنگ اسبق فرانسه بود؛ و اینك نمونه ای دیگر از زبان یك نویسندهٔ طرفدار مكالمه یا گفتگوی فرهنگها ضمن پاسداری و خفظ حرمت یکدیگر: گی سوارس (Guy Suares) که می گوید: غرب باید درقبال انبوهی شدن و تو ده زدگی (massification) فرهنگ خاصه از طریق وسایل ارتباط جمعی که طبیعت فرهنگ را قلب و مسخ می کنند، کاری بکند، یعنی فرهنگ را از این حالت تل گونه و پشته مانند بیرون آورد. امروزه هدف باید رهانیدن معارف از چار دیواری یا حصارهایی که در درون آنها معبوس مانده اند (ملیتها، کشورها و غیره) باشد، تا بتو اند آزاد انه ببالند. فرهنگ در پایان قرن بیستم فقط می تو اند سر گذشتی و سر نوشتی همگانی فرهنگ در پایان قرن بیستم نقط می تو اند سر گذشتی و سر نوشتی همگانی و جمعی داشته باشد. البته تصور و جود یك فرهنگ، فرهنگی یکسان، برای پنجاه میلیون فر انسوی معال و ممتنع است، اما هر یك از پنجاه میلیون

فرانسوى مىتواند بهكمك وسايل عظيم ارتباطاتكه لندام توسعه مىيابئد (مثلاً رادیوی فرانس کولتور) درخود تماو وجدانی بیدار را بعد لرژه درآورد تا به یمن و برکت این استشعار ، به سهم خـویش سنگی بــرای پی افکندن و بنیادکـردن بنای روح بگذارد ۱. و این بـدین معنی است که دولت به هرفردامکان دهدتا باکارها وآثار فرهنگی آشنا شود،آنها را فهم کند و از فهم خودلذلت برد، و سرانجام به فن و وسیلهای دست یابد که بتواند از آنچون دست آویزی برای بیانمافی الضمیر خویش سودجوید. و ناگفته پیداست که برنامه ریسزی سرسری ، بسی ریشه، قشری، یکسان و یکنواخت؛ و فارغ از خواستهاو نیازهای واقعی جامعه، قادر به برآوردن این آرزوها نخواهدبود. لکن حقیقت ایناستکه همهٔکوششها و اقداماتی که بتواند در مردمان ذوق خلاقیت و حس مشارکت برانگیزد و موجب بهبود و اعتلای کیفیت زندگی گردد و خلاصهٔ کلام به پیشرفت فـرهنگ و معنویت دراجتماع صنعتی امروزه باری دهد، ممکن است و باید بدعنو آن هدفهای مشخص برنامه و یا بهتر بگوئیم سیاست فیرهنگی انتخاب شود. البته هرگونه برنامه ریزی خشك و انعطاف ناپذیر و قالبی و یکنواخت در زمینهٔ فرهنگ بی حاصل است، اما نداشتن سیاستی مدیرانه در این زمینه نیز موجب میشودکه صنایع فرهنگی که قادرند با پی گیری تعولاتبازار، لیازهای آتی جامعه رابه حدس وفراست دریابند و برنامهٔ کارخود رامطابق با عرضه و تقاضای بازار روز و نیازمندیهای نویسن تنظیم و میزان کنند، برسراسر زندگانی فرهنگی چیرهگردد.

منتهی برای آنکه تصمیم گیریها صواب و مقرون به صلاح باشد، انجام دادن تحقیقات و پژوهشهای آماری، جامعه شناختی، و اقتصادی، به

<sup>1 -</sup> أوموندا ٥ آوريل ١٩٨٠ ، ص١٠

منظورشناخت نيازمنديها وخواستها وانكيزهما وعلائق فرهنكم مردم و چگونگی گذران اوقات فراغت افراد لازم است. در واقع فقط مطالعات و بررسیهای جامعه شناختی و روان شناختی می توانند علل بی اعتنابی، علم مشارکت و نیازهاو خواستهای پنهان و اظهار نشده را معلوم دارند. این گونه تحقیقات آماری، اقتصادی و جامعه شناختی راغالباً دانشگاهها انجام میدهند، اما البته هروزارت فرهنگ وهنری نیز می تو اند رأساً تحقیق کند. پس مقامات دولتی (چه درمرکز و چه دراستانها) باید با همکاری مردم نیازهایی راکه ناشی از تحولات اجتماعی و زائیدمو برانگیختهٔ سیاست. گذاری و تصمیمات دولت است، بسنجد و غایبات و آرمیانهای دوردست فعالیت فرهنگیرا تعیین کنند، هدفهای برخوردار از اولویت و دارایحق تقدم را معلوم دارند، وسایل نیل به آن هدفها را فراهم آورند، ابزار و اسباب تجزیه و تحلیل و وارسی نتایجبرنامههای اجراشده راآماده سازند، تجربه های آموزنده و رهگشای که نتایج و ثمرات آنها هنوز روشن نیست، انجام دهند وهمکاری بین الملل را کهلازمهٔ پیشرفت و ترقی است، بر انگیزند. این همه لازم است و «برنامهریزی» و یا درست تربکوییم سیاست. گذاری است؛ اما دراین جا نکتهٔ ظریفی هست که غافل ماندن از آن همان است و به بیراهه رفتنهمان. شناخت نیازهایواقعی جامعه و یادنیازهای اجتماعی» چنانکه شومباردولو عنوان و اصطلاحکرده،آسان نیست،بلکه کاری است دشوار و پرخطر، چون هرلحظه ممکن است با اندك اهمال و مسامحه و لغزش، خواست تولیدکنندگان و سوداگران و فـروشندگان ، نیاز واقعی مردم پنداشته شود، و به حسابآید.

نیازهـای فرهنگی قشرهای مختلف اجتماعی چگونه پدید میآیند و رشد و نمو مییابند؟

برخی معتقدندکه با بررسی تقاضاهای مردمکهالبته آن تقاضاها خود

تحت تأثیر محیطوعرف و سنت و بازار اقتصاد و مقتضیات هرطبقهٔ اجتماعی به وجود آمده و می بالندو به بیانی دیگر توسط عو امل مذکور تعیین می شوند، می توان نیازها را شناخت. شومبار دولو براین عقیده است ۱.

برخی دیگر برعکس به حقانیت این مفهوم نیاز فرهنگی ایمان و اعتقاد ندارند و می گویند جامعه و محیط و فعالیتها و اقدامات اجتماعی، نیازها را ساخته و پرداخته و می آفرینند و نیاز اظهار شده، غالباً همان چیزیست که مرام و مسلك حاکم و مسلط، خود برانگیخته و ایجاد کرده است و نیاز واقعی خاصه درزمینهٔ فرهنگ، غالب اوقات مکتوم می ماند و از پرده بیرون نمی افتد. مبلغ این نظر ژ. بودریار است؟.

اما ملاحظات و تجارب ژوفردومازدیه جامعه شناس طی بیست سال در شهر آنسی (Annecy) فرانسه، هیچیك از این فرضیه ها را به تمام و كمال تأیید نمی كند و نشان می دهد كه حقیقت امر تركیبی است از هردونظر؟.

به اعتقاد یک تن از منقدان سخت گیر فرضیهٔ تعیین نیازهای فرهنگی، این اصل ظاهری علمی و خردپسند دارد، اما پایهٔ پوشیده و پنهانش، فرضیهٔ «شناخت انسان از دیدگاه اقتصادی» است که به موجب آن آدمی (خواست و ارادهٔ آزاد انسان) سرمنشأ اقتصاد (تولید و مصرف) است، نه مرامها و بینشهای سیاسی و اجتماعی حاکم! براین اساس، یعنی برحسب فرضیهٔ یاد

I. P. H. Chombart de Lauwe, pour une sociologie des aspirations, Paris, 1969

<sup>2</sup>\_ J. Baudrillart, La genese ideologique des besoins, Cahiers internationaux de Sociolocie, vol. xvl, no. 47, juillet \_ decembre, 1969.

<sup>3</sup>\_ Joffre Dumazedier, Nicole Samuel, Societe educative et pouvoir culturel, Paris, 1976, P.238\_9.

شده، نیازمندیهای عینی و مشهود ، مثلاً نیازهای فرهنگی (بیان شدهٔ) مصرف کنندگان، منحصراً پایه ومبنای برنامهریزی فرهنگی قرار می گیرد. شوه ماردولو به اهمیت شناخت نیاز در برنامه ریزی توجه خاص کرده و در این باره نظریه ای هم پر داخته است، لکن هشدار م دهدکه ممکن است محتوای نیاز (بهفرهنگ) چاون هرنیازمندی دیگر، توسط عرضه کنندگان کالاهای مصرفی و تبلیغات، این «اقناع و الزاء وگردن گیرکردن پنهان و پوشیده، ، دستکاری و یا تعیین شود . نیازهای فرهنگی غالماً و یا تقریباً هميشه زادهٔ شرايط و مقتضيات و الزامات اجتماعي اند، نهصر فأ و حتماً حلوهٔ آرزو و خواسنهایی که«آزادانه»پدیدآمده و بیان شدهاند. از همینروجامعه شناسان به مطالعهٔ موقعیتهای عینی مولد نیازهای متنوع فرهنگی و نیز به بررسي ملاكها و ضوابط عاملان توسعهٔ فرهنگي، يعني مرامها و نظام ارزشیشان ، روی کردهاند و معتقدند آنچه باید مطمح نظر باشد، آفتابی کردن نیازهـای مکتوم و سپس برآوردن آنهـاـت ، نه منحصراً برآوردن نیازهای آشکار یا تفاضاها . اساس اعتقاد بهحقانیت نیازهای فرهنگی اظهار شده، باور داشت معصومیت و تأثیر نایذیر ی مطلق مصرف کنندگان است، آنچنانکه گویی لوح محفوظاند و از قید شرایط و متتضیات رهیده و آزاد، اما بی گمان در هررفراندم (مراجعه به آراءِ عمومی) در هرکشوری ( در اروپا)، اپرت بیشازموسیقی موزار خواستارخواهدداشت! ازاینروتشخیص نیاز عینی به فرهنگ درجامعه (و نه نیاز حقیقی که غالباً پنهان می ماند و بنا بر این عینی و مشهودنیست)، حتماً و بالضروره روشنگر نییاست فرهنگر جامعه و عامل تعیین کننده آن نمی تواند بود۲ . به گفتهٔ روژه پلانشون

<sup>1</sup>\_ Pierre Gaudibert, Action culturelle: integration et/ou subversion, Paris, 1972, p.19.

۲\_ پیرگودیس، ص ۲۱.

( Roger Planchon ) هنرمند بزرگ تئاتر «مشکل و پیچیدگی فرهنگ در این است که نیازی مکتوم و مخفی است. یعنی مادام که تئاتری ایجاد نشده و به کار نیفتاده ، هیچ کس نیاز رفتن به آن جا را بیان نمی کندا». حتی نکته سنجی ظریف گفته است نیاز فقط به این علت و جود دارد که تولید کننده به آن نیاز مند است!

به هر تقدیر تردیدی نیست که نیازهای مصرف کنندگان، منجمله نیازهای فرهنگی، تا اندازه ای جبری و الزامی و از پیش ساخته و پرداخته است ۲. ازینرو شومباردولو میان « نیازهای اجتماعی » و منافع تولید کنندگان و مؤسسات کاپیتالیستی فرق می نهد، چون بر آنست که در جوامع صنعتی، منافع این مؤسسات بر نیازهای افراد و گروهها فائق می آید و می چربد ۳. البته به طور کلی افراد و گروهها و طبقات اجتماعی مایلند که امیال و منافع خود را به همه آحاد جامعه نسبت دهند و آن همه بدانند و به عنوان «نیازهای اجتماعی» قلمداد کنند و فرانمایند ۴. اما در این میان خاصه گروههای مسلط، نیازهای دیگر طبقات اجتماعی را برحسب منافع و خواستهای خویش تعریف نیازهای دیگر طبقات اجتماعی را برحسب منافع و خواستهای خویش تعریف و تعیین می کنند ۹، یعنی از راههای مختلف، به ویژه در اختیار گرفتن تولید و مصرف و تبلیغات و تشویق مردم به خرید کالا و پرداخت قیمت آن به اقساط که درواقع مصرف کننده را به خرید در جهات معین وامی دارد و سوق

<sup>1-</sup> مجلة نوول ابسرواتور، ٧١-٢٥ مه ١٩٧٥، ص ٤٧ــ٥١.

۲ پیرگودیبر، همان ص ۲۱ ۲۲.

<sup>3</sup>\_ P.\_H. Chombart de Lauwe, La culture et le pouvoir, Paris, 1975. P. 142 \_ 166.

۴ شومباردولو همان، ص ۱۸۶.

۵ - شومیاردولو، ص ۱۶۸

می دهد، در وی نیازهای ساختگی بر می انگیزند و به کمك تبایغات (در اختیار گرفتن آن)، انتخاب و پسند اورا معلوم می دارندا. خریداری که بدینگونه تحت تأثیر قرار گرفته و هدایت شده، به درستی نمی داند چرا فلان چیزر اخریده است؟ یا به بیانی دیگر نمی داند چیزی خریده چون به آن نیاز داشته، یاپس از خرید به آن نیاز مند شده و یا حتی پس از خرید نیز اصلا به آن محتاج نیست و فقط چون بقیه مردم عمل کرده است ۲. البته شوم باردولو، برای آنکه مردم بتو انند نیازهای خودرا بازشناسند، راههایی توصیه می کند که برای آگاهی از آنها به کتاب خواندنیش رجوع باید کرد.

چنانکه می بینیم ممکن است نیت خیر اتخاذ و اجرای سیاست توسعهٔ واقعی، یعنی توسعهٔ همه جانبهٔ اقتصادی واجتماعی وفرهنگی، بر مبنای این اعتقاد که توسعهٔ فرهنگی جزء تفکیك ناپذیرو از ابعاد توسعهٔ عمومی است، و حتی بالاتر از آن بایدهمچون خور شید برهمهٔ بر نامه های اقتصادی بتابد، و بنا بر این لازم و واجب است که موضوع سیاست گذاری مقامات دولتی قرار گیر د یعنی سیاست فرهنگی کشور به کمك فنون بر نامه ریزی اقتصادی (انتخاب اولویتها و تجهیز وسایل) تدوین گردد عملا لوث شود؛ بدین معنی که آنچه می بایست وجدان بر نامهٔ توسعه و یا لا آقل از حق تقدم بر خوردار باشد، چون آفتاب باند، زیر لکهٔ ابر پنهان ماند، چون به رغم همهٔ ادعاهای مدعیان، بعید نیست؛ باند، زیر لکهٔ ابر پنهان ماند، چون به رغم همهٔ ادعاهای مدعیان، بعید نیست؛ بل سخت محتمل است که در جو امع صنعت زدهٔ مصر فی ، رشد اقتصادی که بنها یکی از عناصر توسعه است؛ به شرطی که باعنصر اجتماعی (دمو کر اسی سیاسی، مشارکت، عدالت اجتماعی وغیره) همراه و هماهنگ باشد، با نفس سیاسی، مشارکت، عدالت اجتماعی وغیره) همراه و هماهنگ باشد، با نفس توسعه خلط و مشتبه و یا به عنوان توسعه تلقی و قامداد شود، حال آنکه

<sup>1 -</sup> شومباردولو، ص ۲۸۹.

۲\_ شومباددولو، ص ۲۱۵.

رشد اقتصادی و ننی، بدون گسترش نهادهای ضامن آزادیهای مردمی، بی معنی و در حکم شعاری پوچ و سخنی پا درهواست؛ و حاجت به توضیح نیست که این خطر غلبهٔ منافع محافل سرمایه داری برمصانح اجتماعی وسیاسی و جدا شدن جنبه های اقتصادی توسعه از مبانی اجتماعی آن، فرهنگ رادر بسیاری از جوامع غربی تهدید می کند، تا آنجا که مقامات آن کشورها، چنانکه اشاره رفت، گاه سر نوشت قلمرو فرهنگ را به دست صاحبان صنایع فرهنگی می سپارند، به این بهانه که بهترین راه گسترش فرهنگ، توسعه و مقبولی روزافزون همین صنایع است و دیگر کاری به این ندارند که کیفیت را هم نگاه باید داشت و نگذاشت که ذوق عامه تنزل یا بد و بی فکری و کجسلیقگی «رایج خزانه و خرج روزانه» شود.

روشنترین نمونهٔ این طرزفکر و اقدام کاریست که دولت فرانسه در اواخر زمامداری ژیسکاردستن با کتاب کرد یعنی قیمت فروش آنرا تاحدودی آزاد گذاشت تا کتابفروش کتاب رابه قیمتی که خودمی خواهد بفروشد و در نتیجه یك کتاب گاه به قیمتهای مختلف در یك شهر و حتی در یك کوی آن به فروش رسید, اما کتابفروشان و اتحادیهٔ ناشران و فرهنگ دوستان و فرهنگ شناسان فرانسه گفتند این رعایت نبض و مظنهٔ بازار و تن دادن به تقاضای آن، باعث می شود که تنوع کتب کاهش یابد و بیشتر کتابهایی که مورد اقبال عامه اند به چاپ و فروش برسد، و کتب تازه ای که فروش آنها آسان، و به سهولت فروش کتابهای آسان فهم ، نیست دیگر چاپ نشوند و به احتمال قوی فروش کتابهای آسان فهم ، نیست دیگر چاپ نشوند و به احتمال قوی کتب اساسی به مرور ناپدیدگردند . بنابراین خطری عظیم میراث فرهنگی و آفرینش در همهٔ زمینه ها و آزادی بیان را تهدیسد می کند . تنها نوع رقابت سودمند به حال کتاب، رقابت مبتنی بر کیفیت و صلاحیت و خدمت رقابت به نفر و انتقادات و ملاحظات در بیانیه ای که کتابفروشان فرانسه که همهٔ این انتقادات و ملاحظات در بیانیه ای که کتابفروشان فرانسه که همهٔ این انتقادات و ملاحظات در بیانیه ای که کتابفروشان فرانسه که همهٔ این انتقادات و ملاحظات در بیانیه ای که کتابفروشان فرانسه که کتابفروشان فرانسه

در همان زمان منتشر کردند و در پایان خواستند که نظام جدیدتیمت گذاری کتاب ، بی درنگ ، تغییر یابد تا یك کتاب در سراسر مماکت ، به قیمتی واحد به فروش برسدا ، آمده است ! این «نقض غرض» یا تعارض شگفت انگیز میان نیت و عمل دولت در کار توسعهٔ فرهنگی ، دعوی گسترش و پخش و نشر فرهنگ از یکسو ، و مباشرت و دست داشتن بعضی مدعیان در ایجادموانعی برسر این راه یا کج فهمی و کوربینی آنان از سویی دیگر ، ناشی از ماهیت و ذات امور در جوامعی است که حرف آخر در آنها با صاحبان سرمایه و مدیران صنایع و «تکنو کراتهای» اقتصاددان است که اگر به بارهٔ مقاومت بعضی اتحادیه ها بر نخورند ، همچنان دو اسبه می تازند.

درست است که توسعهٔ فرهنگی با توسعهٔ اقتصادی مرتبط است، اما مهمتر ازآن، توسعهٔ فرهنگی به اعتقاد کسانیکه خیر و صلاح عامه را در نظر دارند، لازمهٔ کنارآمدن و انطباق یافتن جامعه با تغییرات بسیار سریع نفی است. به هر کس توانایی ادراك جهان نو امروز و چیره شدن بر آن را دادن و همچنین یاری کردن مردم برای آنکه بتوانند خود را تغهیم کنند و با یکدیگر در گروههای مختلف به تفاهم واحیاناً به همدلی برسند، اصل و پایهٔ آموزش و پرورش دایم (اساس توسعهٔ فرهنگی) است و آموزش و پرورش مستمر نیز لازمهٔ توسعه یابی است. و این توانایی حاصل نمی شود برورش مستمر نیز لازمهٔ توسعه یابی است. و این توانایی حاصل نمی شود مگر از طرین یك سلسله کار آموزی ، کسب اطلاعات و معلومات، دانش آموزی، آموختن آئین سخنوری و ممارست در سخنگوییی که همهٔ اینها مجموعاً به معنی توسعهٔ فرهنگی است و کتاب هم از جمله ابزار عمدهٔ آن مجموعاً به معنی توسعهٔ فرهنگی است و کتاب هم از جمله ابزار عمدهٔ آن ایجاد و قفه و رکود در رشد و توسعه می شود و این مقاومت در اذهان

<sup>1</sup> ــ نوول ابسرواتور، ۵ زویه ۱۹۸۰ ، ص ۵۰.

کهنه پرست اکثریت مردم ریشه دوانیده است. اگرچنین است پس ترقی و پیشرفت نیز، از توسعهٔ فرهنگی ایـن اکثریت (منجمله تشویـق آنـان.بـه کتابخوانی و فراهم آوردن موجبات آن) نتیجه خواهد شد.

معهـذا چنین مینماید که درپـارهای ازکشورهای ثــروتمند و نیز تنگدست (درشرق و غرب و شمال و جنوب) انگیزههای لازم برای آنکه تودههای مردم و جوانان درمنظومهٔ توسعه و سازندگی شرکت جـویند، وجود ندارد. درچهارگوشهٔ جهانصنعتی امروز، ناظر خودداری قشرهای وسیع مردم: جو انان، دانشمندان، کارگران، ودیگران، از کمك به گرداندن چرخ جامعهای «بیهدف» (جامعهٔ منحصرآ مصرفی) هستیم. درواقع هیچ آدم عاقلي نمي تو اند جامعهٔ مصرفي و يا مصرف مطلق را كمال مطلوب بداند و ممکن نیست غایت توسعهٔ اقتصادی به تنهائی همهٔ قوای مردمرا، دیرزمانی، تجهیز و بسیج کند و به خودکشد؛ جامعه بدون آرمانهاییکه به آن نیرو و معنی بخشند، به راه زوال و نیستی خـواهد رفت. درسال ،۱۹۷۱، مرکز مطالعات دفاع ملی یکی ازکشورهای غربسی، یسلنسوم از فعالیت وکار خود رابه مسائل فرهنگی اختصاص داد، چون دریافته بود که نیروی مقاومت هرقوم و ملت از مقولهٔ فرهنگی است و ماهیتفرهنگی دارد. بی گمان این سخن ك. ژ. گالبرایت (K. J. Galbraith) كه: همیشه باید مراقبت و توجهی راکهامور مربوط به هوش و روح میطلبد واقتضا دارد، بر «نیازمندیهای نظام صنعتی مقدم شمرد»، در تأیید همین معنی است. به گفتهٔ او گوستن ژیرار مسالهٔ حکومتها، سازگارکردن انسانها با نظام چیزها نیست، بلکه به تبعیت وا داشتن نظام چیزها از انسانهاست. ایسن تقدم انسان بسرچیز، فرد برشی، شخص برپول، اظهار نظری عقیدتسی (ایدئولوژیك) نیست، بلکه آرمانی است که ضرورةً همهٔ جـوامع در راه تحول، باید ازآن پیرویکنند. توسعهٔ فرهنگی به معنای توسعهٔ انسان و

تأمین رشد و کمال آدمی، درعین حال محرك و غایت توسعهٔ اقتصادی است. مسأله دانستن اینست که آیا توسعهٔ عمومی بایددر خدمت اقتصاد باشد ویا برعکس؟ به گفته ۱. ژیرار تجربهٔ کشورهای درحال توسعه ازین بابت عبرت انگیز و آموزنده است. آنها خوب دریافته اند که توسعه یا جامع است و یا اصلا توسعه نیست. اگر لئوپولدسدار سنگورمی گوید فرهنگ دربدایت و نهایت هرسیاست توسعه ایست که به درستی تهیه و تنظیم شده، از بنروست که به تجربه دریافته که انسان، به قول رنه ماهو، در عین حال عامل و غایت توسعه است و موجودی تك بعدی نیست. در واقع و جودسیاستهای فرهنگی روشنگر این حقیقت است که انسان امروزی خود را بر سراین دوراهی یافته است: یا نومیدانه در بیابان بی فریاد نیست انگاری گوشه گیرد، و یا ساختن آینده را بر گزیند، و شکی نیست که فرهنگ دوستی، نشانهٔ گزینش زندگی است!.

البته این پرسش وتردیدکه چگونههمگان، و نه تنها معدودی سرآمد، ممکن است ازفرهنگ برخوردارو بهره مند شوند و آیاچنین آرزوئی سرانجام بر آورده خواهد شدیانه، پرسشی است آزاردهنده و در دناك، اما این مشکل که به هرحال ظرف روزی و سالی حل نخواهد شد، نباید کار گزاران را نومید و سرخورده کند. آنچه بیش از همه اهمیت دارد این است که این شوق و شور واهتزاز و انتعاش وجود - که موجب می شود هرچه بد و پست و فرومایه و مسکین است از میان رخت بربندد و هرگونه لطف و زیبائی و نیاز به مراوده و گفتگو و پیوند و همیستگی نیرو گیرد و نضج و قوامیا بدباقی بماند و دل به دل سرایت کند و پریستاران و خادمانش گرچه اندك،

درنگاهداری و پاسبانیش صمیمانه بکوشند تا ماندگار و پایدار شود. چون گستوشو اشاعهٔ فرهنگوقتی که سرچشه هٔ مردمی و انسانی و اخلاقی فرهنگ بخشکد البته معنا نداردو چنین خطری به زعم بعضی، فرهنگ را در پهنهٔ جهان صنعت زدهٔ امروز تهدید می کند. همهٔ کوششها در راه توسعهٔ فرهنگ هیچ فایده و ارزشی نخواهد داشت، اگر معلوم شود و کاشف به عمل آید که فرهنگ منعصراً به عنوان کالایی فاخر و مصرفی در زندگی و جامعه پذیرفته شده و جایی دارد. در چنین جامعهای دیگر بسرای ذوق و شور و عشق و همدلی و همدمی جایی نیست، بلکه آنچه رایج می شود و سکه قبول می یابد، نه اشتیاق است، بلکه نومیدی و طرد فرهنگ است و انکار مسئولیت. فرهنگ همیشه بیش از فرهنگ به معنای معمول کلمه است، «همچو معنی که در لغت باشد». ا

\* \* \*

و اما مشکل سوم بهخاطر اینظهورکردهکه گسترشفرهنگ منحصراً

1 \_ ای بسا معنی که از نا محرمی های زیان

با همه شوخی مقیم پردههای راز ماند

فرهنگ نه به مؤسسات فرهنگی و هنری منحصر و محدود می شود و نه به آثار و اقدامات و فعالیت های فرهنگی فرهنگ همهٔ این هاست و اما بیش از همهٔ این هاست. یعنی فرهنگ عبارت از کشش و انبساط و جود است، به همان معنی که پیرمیهنه ، شیخ ابوسمیدا بی الخور فر موده است ، «کشش به از کوشش، تاکشش نبود ، کوشش نبود و تاکوشش نبود ، بینش نبود اگر کششی پدید آید، بنده بدان کشش آراسته گردد و پیراستهٔ کوشش گردد و شایستهٔ بهنش گردد، چون بهناگشت، شنواگردد ، (اسرارالتوحید فی مقامات الشیخ ابسی سعید،

امری دولتی و ازجمله وظائف دولت نیست، بلکه بیشتر امریووظیفه ای ملی است. ازینرو در زمینهٔ فرهنگ نباید و نمی توان فقط به مطالبه و تقاضا و توقع از دولت بسنده کرد و خشنود بود. ارزشواهمیت نقش دولتخاصه در این است که نمونه سازی کند، و برای مسئولان و علی الخصوص مسئولان اقتصادی و اجتماعی که مردم حق دارنــد از آنان بپرسند برای فرهنگ چه كر دهاند و جدخواهندكرد، سرمشق ونمونهٔ تحرك وپويائم، باشد. چون تنها با توجه یا فتن همهٔ مسئولان درمراتب و درجات مختلف به اهمیت فرهنگ، امر فرهنگاز راه بن بستی که در آن گیر کرده، خلاصی خواهد یافت. فرهنگ وقتی زندگی راکلاً تغییر میتواند دادکه همهٔ شهروندان آنرا چون بعد و ساحت اساسی زندگی روزاندشان تلقی کنند؛ اما توفیق اهل مدن در این کار بسته به این است که مسئولان و در وهلهٔ نخست دولت و مسئولان دولتی بخواهند ديدوبينش و مفهوميراكه از مسئوليتها و وظايف خويش دارندو نیز همهٔ اقدامات دولت را «فرهنگی» کنند. کو تاهی و قصور دولت در این زمینه، البته نه هميشه و ضرورة " بلكه غالباً و عادة "، بي التفاتي و مسامحهٔ مردم را به دنبال می آورد ، موجب می شود و یا تشدید می کند، چنانکه بنا به شهادت ژاكريگو مشكل توسعهٔ فرهنگی (درفرانسه)؛ ناشی از بیاعتنائی مسئولان ونوعی بی تو جهی عموم است، گرچه تحول مثبتی در این زمینه مشاهده می شود ؛ اما با وجود این تحول ، فرهنگ به صورت بخشی خاص در میان

تــالیف محمدین منوربسن ابی سعدیسن ابی طاهرین سعد میهنی، به اهتمام 

 ذبیح الله صفا ، ۱۳۳۲ ، ص۷۰۳ و ۳۱۶). چون فرهنگ بی مایهٔ ایمان و 

 اخلاق، به نوعی مشرب ابیقورگرایی و التذاذ و سود جویی و «کاسرکاری»، بی هیچ 

 هدف و آرمانی جز همین تمتع و نفع طلبی سوداگرانه، متحصر و محدود 

 می شود و از باروری، آفریندگی بازمی ماند.

بخشها و موارد دیگر بهحساب آمده و مورد عنایت قرارگرفته و ازهمین رو طبیعت و ماهیت اصلی آن ناشناخته مانده و یا قلب و مسخ شده است. به اعتقاد او اگر فرهنگ به عنوان و یا بهصورت مسأله و موردی خاص در میان بسیاری مسایلدیگر، تلقی و مطرحشود و فقط به چندمقولهٔ عنرها، نمایشها و میراث منحصر گردد، و به جای آنک ه «وجدان برنامه» باشد ، به صورت عاملی تبعی و دنباله رو هدفها و آرمانهای دیگر درآید، توسعهٔ فرهنگی زیان وگزنــد خواهد دیــد . ایضاً به زعم وی حقیقت اینست که اولویت و حق تقدم فرهنگ، در ذهن همهٔ مسئولان محرز و مسلم و روشن نیست، و به دوعلت، توسعهٔ فرهنگی هنوز ضعیف است و از اولویتخاص برخوردار نیست: از طرفی فرهنگ بیش از پیش به صورت امری هنری ( استتیك ) و تفریح و سرگرمی درآمده و یا چنین تلقی و قلمداد میشود ، حال آنکه توسعهٔ فرهنگی مسأله ای «مهم وفوری» از جمله مسائل «مهم و فوری» اقتصادی نیست، بلکه ساحت و بعد همهٔ آن مسائل است. ازطرف دیگر با وجود اینکه همه میپذیرند که توسعهٔ فرهنگی مربوط به همگان و تحقق آن بردمهٔ عموم مردم است، اما غالباً آن را فقط ازجمله مسئوليتهاى دولت می دانند، نه کاری که به آجاد ملت و فردفرد مردم نیز مربوط است . ازينرو مسائل ، اقدامات و چاره انديشيها دراين زمينه همه جزء مسئوليتهاى دولتی، من باب وظایف دولت مطرح میشوند و همه انتظار دارندکه فقط دولت کمرهمت بندد و پا به مرحلهٔ اقدام و عمل بگذارد، گرچه بعداً همه از اقدامات دولت انتقاد مي كنند! اماتوسعة فرهنگي عبارت از ادارهٔ سازمان و تشكيلاتي خاص ترتيب دادن تفريحاتي ظريف پسند، توسط دولت نيست، بلکه امریستکه هریك از افراد ملت را بهچالش وکوشش میخواند.

١ ـ- : ژاك ريكو، ص١٨٩ ــ ١٩١٠

این نظرالبته درست است، لکن بهراستی گناه این سستی و کاستی به گردن کیست؟ حقیقت اینست که کارنامهٔ دولت فرانسه دراین باره بنا به حکم و نظر بسیاری از منقدان و اندیشه مندان همان کشور، از چپ و راست، درخشان و مایهٔ سربلندی نیست.

گیدومور درمقالسهای خواندنی که چند سال پیش چاپ کرده و طی آن به ارزیابی فعالیتهای وزارت فرهنگ فرانسه از آغاز تأسیس تا تاریخ تحریرِ مقاله پرداخته، مینویسد:

«نتایج رفعالیتهای وزارت فرهنگ فرانسه) را همه میدانند: ۵۸٪ فرانسویان هرگزکتاب نمیخوانند، حتی آسان ترین کتابها را، تعداد بسیار محدودی به تئاتر، حتی تئاترهای عامه پسند، یابه تالازهای کنسرت می روند، ولو آنکه برنامه شامل آثار موزار باشد! چگونه می توان درایس شرایط و احوال امیدواربود که به ادبیات، نقاشی، و یا موسیقی نو که به راستی غالباً خاص گروه کو چکی از آگاهان و خبرگان است، علاقه مند شوند؟ اما آیانقش هر وزارت فرهنگ شایستهٔ این نام، این نیست که این آثار را که امروزه جوانان شوق و آمادگی پذیرش آنها رادارند، در دسترس عامهٔ مردم قرار دهد؟ البته این وظیفه ای دشوار است ولی تعهد این وظیفه (که برعهدهٔ وزارت فرهنگ است) ایجاب می کند که قطع نظر از برگزاری جشنواره ها، سیاست عدم تمرکز و واقعی اتخاذ شود و این چیزیست که هنوز انجام نگرفته است ۱».

وضع مدرسه نیز چندان تعریفی ندارد. به گفتهٔ استادآزموده و کاردیدهای: امروز شمارهٔ کمتری معلم (واین کاهش روزافرون است)، در مدت زمانی کوتاهتر، باید شاگردانی بیشتر و برانگیخته تر از گذشته را تعلیم دهند و تازه عوامل تحریک انگیز و مهیج محیط خارج از مدرسه یعنی

Guy Dumur مجلة نوول ابسروا تور، نمرة ٢٩،٩۴٩ آوريل ١٩٧٤.

تلویزیون، فیلمهای مشحون به خشو نت، سروصدا در کوچه و خیابان، ازدحام و هیاهو در وسائط نقلیه و غیره نیز مزیدبرعلت میشوندا. نخستین وظیفهٔ مدرسه، آموزش است و آموزش بدون فرهنگ، چنانکه فرهنگ بی آموزش، ممكن لميست و هرتربيت سالمآندو را توأمان بهجلو ميبرد. تنها آموزشي به کار فرهنگ پروری میخورد و زمینه ای مناسب و مطلوب برای فرهنگ. اندوزي فراهم مي آوردكدبه حدكفايت، عمومي و جامع باشد. ٢ جامعة فردا بیش ازهر دورهٔ دیگرشدیداً و قویاً تحت تأثیر مدرسه خواهد بود و به قطع و يقين همان خواهد شدكه مدرسه خواستهاست، و بدبختانه امروزه،مصيبت بزرگ اینست که مدرسه (البته به خواست جامعه) بیشتر به فایدهٔ عملی آموزش توجهدارد تا به هدف فرهنگی آن. انبوه جوانان درمدرسه آموزشی می بینند که جنبهٔ رویه افزایش عملی و «سود آور» و «فاید، دار» آن، ازهدف فرهنگ پروری و فرهنگ آموزی آموزش، فارغ از «فایدهٔ آنی و برفور عملی»، بسی دورافتاده است. به بهانهٔ گشودن درهای مدرسه برجهان، تعلیم عملی و ناظر به «نفع وفایده»، کم کم جایگزین تعلیم فرهنگ enseignement de) (culture میشو د. مثلاً ساعات درس تاریخ درمدارس کاهش یافته است، در آموزش زبانهای زنده، روشهای سمعی و بصری جانشین روش قــدیــمی تعلیم فرهنگ شده است. درنتیجه بچدها بهترانگلیسی حرف میزنند ، اما دیگرشکسپیرنمیخوانند و نمیفهمندا خلاصه آنکه نقصآموزش خاصه در دورهٔ اول متوسطه (درفرانسه) اینست که تربیت بیش از پیش منحصراً با نیازمندیهای اجتماعیمنطبق و سازگار میافتد و چنین تربیتی ممکن است

<sup>1</sup> Roger Ikor, L'ecole et la culture ou L'universite en proie aux Betes, Paris, 1972, p.15.

٢ ـ دوزهايكود، ص٧٧و٨٧٠

به فرجام موجب نابودی روح تحقیق و تتبع اساسی و فدا شدنش به خاطر بهره گیری و سودجویی آنی از آموزش شود ۱.

چکیده و شیرهٔ همهٔ انتقاداتی کمه تما کنون ذکرشد در یمك سخن Antoni Tapies آمده است که هرچند مربوط به فرانسهٔ جمهوری پنجم نیست، اما گویاست و به نقلش می ارزد. هنرمنداسپانیائی درپاسخ به منقدی که نوشته بود: «میان جامعه و هنر، جدایی و شکافی هست که روز به روز عمیق تر می شود و به گمان من جامعه مسئول پیدایی ایسن افتراق نیست، چون هنرمندان دیگر آن قربانیائی نیستند که کسی به دادشان نرسد و زبانشان را نفهمد»، می نویسد: «آیا مدارس از هنر نو، اشکال نوین شعروتئاترسخن می گویند؟ آیا روزنامه ها به این اموربیش از شرح و وصف عشتی و عاشقی اعیان و عزیز کردگان می پردازند؟ ممدت زمانی که تلویسزیون به شرح و نمایش این مطالب (فرهنگی و هنری) اختصاص می دهد، در قیاس با وقتی نمایش این مطالب (فرهنگی و هنری) اختصاص می دهد، در قیاس با وقتی که مصروف پخش برنامهٔ «جشن ملی» (یعنی مسابقات گاوبازی) می دارد چقدر است؟ به راستی ریشهٔ این جدایی در کجاست؟ آیا واقعاً می خواهند این دوری و فاصله از میان برداشته شود؟؟».

ژاكریگوكه خود ازاین بیاعتنایی مسئولان شكوههاو شكایتهادارد، به یكی از عواقب آن اشارهكرده میگوید:

بدترین نشانهٔ وجود دوگانگی درهراجتماع این است که آفسریدههای هنری و فرهنگی در جامعهای که مدعی است مروج وحامی فرهنگی باز و گشاده بسه روی همه است و وسایل و امکانسات آن را نیز دراختیار دارد،

<sup>1 -</sup> روژه ایکور، ص۹ ۱۰۳،۱۰۱،۹ ۱.

<sup>2.</sup> Antoni Tapies, La pratique de l'art, Barcelone 1971, Paris 1974, P. 151 2

على الدوام غير قابل فهم و وصول براى عموم مردم باشد. حل اين اختلاف و تضاد از بزرگترين دلمشغوليهاى عصرماست. از دورهٔ رنسانس به بعد، به گواهى تاريخ، هنراگر قابل درك براى بيشتر مردم نبود، لااقل تودههايى نسبة وسيع از مردم، يعنى گروههايى به مسراتب گسترده تر از سرآمدان فرهيخته و آگاه و اهل را مفهوم مى افتاد. دوپارچكى و افتراق ميان نيمه قرن نوزدهم و آغاز قرن بيستم اروپا آغاز شد. اما هيچچيز بيش از اين فرهنگ و هنر نشسته دربرج عاج، براى جوانان صاحب قريحه آفرينش و يا علاقه مند كه به حق احساس مى كنند فرهنگ ديگر قلمروى بسته نيست، بلكه انديشيدن در باب مسائل زمانه ، درسراسر عمر و جستجو بسراى بلكه انديشيدن در باب مسائل زمانه ، درسراسر عمر و جستجو بسراى گشايش آنهاست، فرسوده و يادگار عهد عتيق نيست. امروزه مسائل فرهنگى به اعتبارى آن قدر با زندگى در آميخته و در عمق هر لحظهٔ حيات جاى گرفته كه ناگزير بايد بى واسطه ، قابل درك و فهم براى همهٔ مردم باشد، نه به مختى و دشوارى دستياب اله

البته مقامات دولتی می گویند که مسئول اصلی همهٔ ایسن کمبودها و نارسائیها نیستند. به عنوان مثال علل اصلی کم و کاستهای فرهنگی در فرانسه (به قول ژاك ریگو) عبارتند از:

۱- قلت اعتبارات. بودجهٔ وزارت فرهنگ در فرانسه (درسال ۱۹۷۵) فقط معادل ۱۹۵۵ درصد بودجهٔ دولت بوده است که اگر اعتبارات فرهنگی دیگر وزارتها و سازمانها رانیز به حساب آوریم، این بودجه به یك درصد بودجهٔ کمل دولت نیز نمی رسید. بنا به محاسبهٔ دیگری، سهمی که دولت درسال ۱۹۷۵ به امور فرهنگی اختصاص داد، درمقایسه با بودجهٔ فرهنگی سالهای پیش از آن کاهش بافته و از حدود ۲۵۵ درصد و یا به قولی ۷۵۵ در صد درسال

۱۹۷۴، به ۲۵٪ درصد و یا ۵۰٪ درصد رسید و حتی احتمال مسیرفت که به ٤٤/درصد تقليل يابدا. اما اكر درآنسال هم به ايس مقدار كاهش بيدا نکرد، متدرجاً تنزل فاحشی یافت، بدین معنیکه سهمفرهنگ از بسودجـهٔ دولتی، از ۵۷٪درصد درسال ۹۷۹ بهه ۵٪ درصد درسال ۱۹۸۰ (وبه ۴۸٪ درصد در ۱۹۸۱) رسید. یعنی طبی ایسن چندسال، افزایش سالانهٔ بمودجهٔ فرهنگی کمتر از نرخ رشد کمل بودجه و البته بسی کمتر از میزان افرایش تورم بوده است. بنابراین آن نیت اختصاص دادن (یك درصد) از بودجهٔ دولت به فرهنگ که از دیرباز ابراز می شد (و آندره مالرو مبلغ و مدافعش بود) و انتظار عملی شدنش می رفت، به قول منقدی، امروزه (یعنی درپایان حکومت ژیسکار) افسانهای بیش نیست و در حکم آرزوئی به باد رفته و خاك شده است، زيرا اين بودجه اكنون بهكمتر از نيم درصد تقليل يافته است و به همان میزان هم دست وبال وزیر فرهنگ بسته تر و میدان عمل و اختیارات و امکاناتش تنگتر شده است. البته دراین مورد نیز، چنانکه در دیگر موارد، کمبودو ضعف بودجه و عجز در یاری دادن و کمك رساندن رابا سخن پراکنی و تبلیغ جبران می کنند و یا از صاحبان صنایع میخواهند که به حمایت از فرهنگ برخیزند و دراین راه از بذل مال دریغنورزند۲. ٧ محدودیت اختیارات . فرهنگ نباید تنها به حوزهٔ عمل و اقدام یك وزارت منحصرشود، بلكه ضرورياستكه وزارت مسئول فرهنگقانوناً و رسماً بتواند توجه سازمانهای دیگر را به اهمیت فـرهنگ جِلب کند،در

 <sup>11</sup> مجلة اكسيرس 1 - 20مه 19 ٧٥، ص ٣٣ ومجلة نوول ايسرو اتور : ١٧ - ٢٥ مجلة اكسيرس 1 - 10 مه 19 م

۲ فردریك ادلمان (Frederic Edelmann)، لوموند، ۱۴ ــ ۱۵ سپتامبر
 ۸۰ ۱۹۸۰ می ۹،۱ می ۱۹۸۰.

آنان حس مسئولیت برانگیزد، همیشداین امکان را داشته باشد که برانگیزنده و هشدار دهنده و بیدار کننده باشد و فعالیتهای فرهنگی را هماهنگ سازد . از این رو در برنامهٔ ششم فرانسه، ایجاد کمیتهای بینالوزرایی برای امور فرهنگی پیش بینی شده بود که البته هیچگاه به وجود نیامد، اما دست کم بنیاد مشارکت فرهنگی (Fonds d'intervention culturelle) مأسور تهیه و اجرای طرحهای فرهنگی مشترك بین چندوزارت و دستگاه اجرایی، موجب شد که بسیاری از وزارتها به مسئولیت خود در زمینهٔ فرهنگ پی برند.

س\_ پذیرائی محیط. آزادی در فکر و بیان را حقاً سنگ زیر بنای فرهنگی مستقل و پر بار و شرط اصلی شکوفایی آن دانسته اند. این حقیقتی است روشن چون آفتاب، اما از یاد نباید برد که (به گفتهٔ ژاك ریگو) لازمهٔ وجود آزادی در آفرینش و بیان (هنری) فقط اعلام حسن و ضرورت نو آوری هنری (و بنابر این پذیرش آن به صورت نظری) و یا تأمین ضمانتهای حقوتی لازم برای تحقق این امر نیست. این شرایط همه لازم است، ولکن کافی نیست. زیرا در فرانسه این اصل هم به صورت نظریه بیان و پذیرفته شده و هم ضمانتهای حقوقی مربوط وجود دارند. لکن رونق و شکوفایی آزادی در قواینش هنری امری است از مقولهٔ تجربه و عمل و بسته به جو و حال و هوای روانی و محیط و مردم؛ بدین معنی که باید دید نو آوری در هنر عملا آنا چه اندازه توسط مردم پذیرفته می شود ، و البته وضع از ایس دولعاظ در فرانسه در خشان و رضایت بخش نیست . اما مسئولیت در ایسن مورد هم تنها به گردن دولت نیست، بلکه همهٔ مردم در پذیرش آزادی آفرینش یعنی نو آوری و یا رد و انکار آن مسئول اندا.

اینملاحظات بی گمان درست است، اما بدراستی کـوتاهی از کیست؟

ژاك ريكو، ص۱۴۷ ــ ۵۰ ــ ۱۴۷

بدونشك اين دولتمردان و سياستمداران اندكه بايد براى رفع محدوديتهايي که درکار فرهنگ گستری هست، اقدام کنند تا محلی برای ایرادهای ملامت. آميز ژاكريگو نماندكه مي گويد هنوز نتوانسته ايم زندگي را سراسر به ياري و قدرت فر هنگ دگر گون کنیم و بهبر دبخشیم، و به زعم همو هنوز دربسیاری از جوامعصنعتی غرب،چارچوب زندگی زشت و بی قواره و بی اندام است، زندگی بی هدف و آرمان، تلویزیون مبتذل ، و آموزش خالی از معتوای فرهنگی، و سیاست فرهنگی تاکنون توفیق نیافته به عنوان اولویت ملی قدر بیند و درصدر نشیند و مرکوز ذهن و ضمیر مردمان شود و درنتیجه ، فرهنگ هنوز پایگاهیراکه بهحق آن اوست در اجتماع باز نیافتهاست ،گرچهگناه این همه تقصیر نیز فقط به گردن دولت نیست، چون فرهنگ بیشترکار ملت است نه منحصراً کار و بار دولت و به هرحال در برابر این مسألهٔ خطیر ، مقامات و مردم باید به گفتگو بنشینند، متفقاً اندیشه کنند و رامحل بجویند. اما بهزعم ژانفرانسوا روول حقيقتاينست كهشكستيا ناكامينسبي دولتهای دموکراتیك غربی درکار گسترش و اشاعهو همگانیکردن فرهنگ اصولاً ناشي از طبيعت و ماهيت طبقاتي خود اين دولتهاست. درست است كه دررژیمهای جمهوری، دولت سرآن ندارد که تمامیت حیات فرهنگی را که خود مى داند ومى پذيرد كه اساساً خو دجوش است، قبضه وضبط كند، بلكه مى كوشد هرجاکه فرهنگار لعاظ اقتصادی، به موجبقانون بازار، محکومبهفنا و نابودی است، به کمکش بشتابد و اهتمامدارد که فرهنگ را در دسترسعامه بگذارد، و در اینراه به دقت می کوشد که نه جمال شناسی و بینش هنری خاصی تعميلكند و ندمرام و اخلاق ويژهاي و نمونهٔ روشن رعايت اين بيطرفي توسعهٔ کتابخانههای عمومی است؛ اما به هر حال حتی در این رژیمهای لیبرال نیز، تمرکزگرایی سیاسی موجب تمرکزگراییدر امر فرهنگوآموزشیعنی متمرکزکردن فرهنگ دردست دولت، در وزارتخانهای درپایتخت مملکت، می شود، چون اساساً دولت می پندارد و باورش شده که استعداد راهنمایی و ارشاد و استادی را در زمینهٔ فکر و عاطفه و ذوق دارد؛ و البته این چنین ساخت و سازمانی در ید قدرت مردان بزرگ و صاحب اندیشه های بلند، موفق به انجام دادن کارهای سترك می شود و در اسارت آدمهای کرچك وحقیر و تنگ نظر، کارهای خرد می کند؛ و این بدان معنی است که سازمانها و بنیادهایی که کار آیی و کیفیت آنها منحصراً موقوف و معلق است به کیفیت آدمهایی که آنها را اداره می کنند و راه می برند، سازمانهایی بد و بالقوه ملطه گرا ویکه تاز (totalitaire) اند. انجاء مختلف سانسور فیلم در کشورهای غربی، به ترین شاهد این مدعی است!

به اعتقاد این قبیل منقدان که در جمهوری پنجم (تا زمان فرانسوا میتران) کم نبودند، درواقع قدرت سیاسی بی صلاحیت ترین قدرت برای به عهده گرفتن وظیفهٔ خطیر علاقه مند کردن مردم به فرهنگ و تقبل نقش ایجاد تجرك و انگیزش فرهنگی است . زیرا همیشهٔ متمایل است که برای تأمین مصالح و منافع خود، گسترش فرهنگرا با کار تبلیغ سیاسی بیامیزد و کارهای چشمگیر و نمایان را بر کارهای عمیق و اساسی مقدم بدارد و مرجع بشمارد؛ و نیزخاصه هیچگاه ازین وسوسه فارغ نیست که در محتوای فرهنگ دست برد، یعنی مستقیماً یا غیر مستقیم فرهنگ را سانسور کند. ازینرو بعضی اعتقاد یعنی مستقیماً یا غیر مستقیم فرهنگ را سانسور کند. ازینرو بعضی اعتقاد می توانند به جمع میان کارآیی و بیطرفی، بذل ثروت و نیت خدمت به خلق، نایل آیند. وهمین اعتقاد که درواقع مبین شکست بعضی دولتهای دمو کراتیك غربی در سیاست همگانی کردن فرهنگ است، موجب شد که دولت فرانسه

<sup>14</sup> راك. به مقالهٔ Jean Francois Revel درمجلهٔ اكسيرس مورخ ٢١- ٢٧ مه ١٩٧٣.

در اواخر حکومت ژیسکاردستن اعلام دارد که برای توسعهٔ فرهنگ دیگر به راه آندره مالرو نخواهد رفت بلکه سیاستی دیگر پیشه خواهد کرد ، یعنی این مهم را به عهدهٔ صنایع فرهنگی و خود مردم خواهد سپرد! و به بیانی دیگر از الگوی آمریکایی سرمشق خواهد گرفت که کشوریست دارای بنیادهای گوناگون و این پدیده یکی از خصایص ملی ممالك متعدهٔ آمریکاست. البته در فرانسه نیز دولتمندان به توسعهٔ فرهنگ از کیسهٔ پرفتوت خود کمك می کنند، اما این نوع کمکها درقیاس با نظام آمریکایی ناچیز است. و چنانکه منتقدان در فرانسه می گفتند پیروی از آمریکا نیز خواه ناخواه موجب استیلاو منتقدان در فرانسه می گفتند پیروی از آمریکا نیز خواه ناخواه موجب استیلاو غلبهٔ فرهنگ وهنر انگ آمریکایی خورده می شود و مهمتر از آن حیات فرهنگی را به تبعیت از بازار یعنی اقتصاد و سرمایه می کشاند و این مصیبتی است که باید به هرقیمت از چنگ آن فرار کرد . بیفایده نمی بینم که اندکی در مسأله دقیق شویم.

از میان بنیادهای مشهور آمریکا: فورد، راکفلر و کارنگی، فورد که ثروتمندترین آنهاست، ۳ میلیارد دلار سرمایه دارد و سالانه ، ۱۸ میلیون دلار به امر آموزش و فرهنگ کمك می کند. اما علاوه بر این سه بنیاد عمده، بیستهزار بنیاد کوچك ومتوسط بزرگ دیگر در آمریکا هست که «سر آمدان» بیستهزار بنیاد کوچک ومتوسط بزرگ دیگر در آمریکا هست که «سر آمدان» جامعه، برای اداره وسرپرستی آنها سر و دست می شکنند و با یکدیگر شدیدا رقابت می کنند. این بنیادها، برای تهیه و سایل بهداشتی و لوازم و تجهیزات بیمارستانها انجامیافتن تحقیقات پزشکی و کشاورزی، تأمین آموزش و پرورش تودههای مردم، تدارك ساز و برگ دانشگاهها، تقویت تلویزیون آموزشی و توسعهٔ روابط بین الملل، سرمایه گذاری های کلان کرده اند، و عقیده بر اینست توسعهٔ روابط بین الملل، سرمایه گذاری های کلان کرده اند، و عقیده بر اینست که سازشکاری (conformisme) جامعهٔ آمریکایی را تعدیل می کنند، وازسنگینی آن می کاهند و بنابر این نقش مفیدی دارند و کار مثبتی انجام می دهند. یکی از علل توفیق این بنیادها، نظام مالیاتی آمریکاست که برای ایجاد و توسعهٔ

چنین مؤسساتی فوق العاده مناسب است؛ و نظر به آنکه تقلب در پرداخت مالیات در آمریکا از فرانسه بسی سخت تر است، بسیار کسان ترجیح می دهند پول خود را عوض آنکه به خزانهٔ دولت بریزند، در راه بنیادها خرج کنند؛ خاصه که این کار برای بانی آن، شهرت نیز می آورد و حیثیت و شأن او را در انظار عامه بالا می برد.

اما وضع در فرانسه، درست برعکساست. حکومت در آمریکا، سیاست فرهنگی ندارد و به ظاهر همه چیز متکی است به ابتکار شخصی. اما اگر هم سرمایه فقط کارساز نباشد ، که هست، و درواقع افادهٔ مرامهایی از قبیل: ثروت باید از کار حاصل آید نه از میراث و سرمایه های واقعی، اندیشه ها (یعنی انسانها) هستند نمه پول ، در جوامع طبقاتی و سرمایه داری غالباً فریفتاری و دروغزنی بیش نیست ؛ به کار بستن سیاست « اقتصاد آزاد » فریفتاری و دروغزنی بیش نیست ؛ به کار بستن سیاست « اقتصاد آزاد » سخت خطرناك است زیرا حیات فرهنگی را تدبع نوسانات و فراز و نشیبهای بازار اقتصاد و دست و با بسته تسلیم صاحبان سرمایه می کند.

ازین اختلاف فاحش که بگذریم، فرق عمدهٔ دیگر میان نظامهای آمریکایی و فرانسوی اینست که درفرانسه مردم اعتقاد راسخ بلکه یقین قلبی دارند که امکانات و وسایل تأمین منافع عمومی (منجمله امور فرهنگی) منحصراً در اختیار دولت است. و البته این باور داشت که عمیقاً در روح و ذهن مردم ریشه دوانیده، آنانرا با چنان روحیهای بارآورده که به مشارکت در امور و همکاری با دولت، کمتر رغبت می کنند. از اثرات همین روحیهٔ سوءظن و بدگمانی و جدا کردن سطحی مسئولیتها از هم، که به قول بعضی چون خوره به جان فرهنگ فرانسه افتاده است، می توان نمونه ها آورد مثلاً طرز فکری که هنر را چیزی تجملی می داند و تصور می کند که آموزش هنر نقط به تعلیم حسئولیتها می مداند و تصور می کند که آموزش هنر نقط به تعلیم حسئولیتها یک هنر را چیزی تجملی می داند و تصور می کند که آموزش هنر نقط به تعلیم حسئولیته می داند و تصور می کند که آموزش هنر د. نتیجه ای

که از این نظام حاصل می گردد اینست که به علت تمر کز همهٔ امور دردست دولت و عدم رغبت مردم به مشارکت درکارها، طبیعة آفرینش هنری در نظر دولت همان اهمیت و یا اولویت را ندارد که تهیهٔ تجهیزات عمومی، صنعتی و یا کالاهای «مصرفی» ، چنانکه تحقیق علمی نیز ازین بی التفاتی، بي نصيب نمانده است. غلبه اين مذهب «نفع جويي» يا طلب فايده عملي ( utilitarisme )كمموجب شد سرمايه داران فقط به سود خود بينديشند و در غمهازده سرمایه باشند وکمکهای مالی دولت ( به فرهنگ و هنر ) نیز بیشتر «نمادی» ومن باب خالی نبودن عریضه باشد، ملازم بود با صنعتی کردن شتابان جامعه که فرهنگهای تودههای مردم را جارو میکرد و علم و ابتکار و خلاقیت را درحوزههای کوچك محصور وگسته از حیات ملت، به بند می کشید. نتیجه آن شد که درسالهای نزدیك به . ۶، از کل جمعیتی که به تماشای موزهها میرفتند، فقط۱٪آنها روستائی وع٪کارگر بودند، لکن۴۵٪متعلق به «طبقات بالا»؛و ۲۰ تابلوی سزان و ۲۰۰ تابلوی رنوار وه۵ تا بلوی پیکاسو و ۲۰۰۰ اثر ماتیس را بیگانگان خریدندو از کشور خارج کردند، و امپرسیونیستها پیش از آنکه درفرانسه قدرشان شناخته شو د، در آمریکا به شهرت و افتخار رسیدند،و هنوز هم از فرانسه «مغزها» به سوی دانشگاهها و بنیادهای آمریکا فرار می کنند!

اما به اعتقاد مصلحان جدید که به اقتفای آمریکاییان، چشم طمع به دست و سفرهٔ «پرخیر و برکت» سرمایه داران فرهنگ دوست و هنر پرور و گوهرشناس دوخته بودند، این وضع می بایست عوض شود، خاصه که به زعم آنان، در حدودسال ۲۰۰۰ جامعه دستخوش تحول شده و از حالت جامعهٔ معرفی به جانب جامعهٔ فرهنگی میل کرده و اکنون در آستانهٔ دوران فرهنگی قرار داشت. این تعول، بسیار کند، اما مسلم و قطعی وغیر قابل انکاربود، چنانکه بنا به قوانین مالیاتی فرانسه، مؤسسات تجاری و صنعتی اکنون می توانند یك هزار مدر آمد

خود را به عنوان مالیات صرف کارهای فرهنگی و هنری عمام المنفعه کنند (و سه هزارم راصرف تعقیقات علمی)، یعنی معادل همین مبلغ را درصورت پرداخت به بنیادهای فرهنگی و هنری (یاعلمی) به حساب مالیات پرداختی خودبگذارند و از میزان تعیین شدهٔ آن بکاهند.

حاصل سخن اینکه آرزوی این سیاست گداران جدید این بود (و هست) کد «حاتم بخشی» (mecenat) تازهای که جمعی باشد، یعنی مؤسسات صنعتی، تجاری و شرکتهای مستغلاتی و غیره را باشهر داری ها وانجمن های فرهنگی و اشتخاص حقیقی یکجا گردآورده و در بر گیرد، به وجود آید تا بتوان میان بنیادآمریکایی وارکه نوعی اختلاس فرهنگی است و «حاتم بخشی» دولت که حاصلش رآلیسم سوسیالیستی یاکتاب سوزان هیتلری است، راهی برای آشتی دادن پول با آفرینش یعنی زروسیم با فرهنگ و هنر جست.

این آینده نگران که در واقع نگران آینده اند ، تنها مانعی که برسر راه تحقق این فکر می بینند، گیرها و بهانه تراشی ها و یا محظورات روانی است که انجام دادن اصلاحاتی درقوانین و مقررات را غیرممکن می سازد و معتقدند که نباید به خطا و از روی سبق ذهنی پنداشت که سرمایهٔ اشخاص (یعنی مثلاً سوداگرانی چون پیرکاردن که دعوی ایجاد تحولاتی فرهنگی داشتند) فکر و هنر و خلاقیت و پژوهش را فاسد و تباه خواهد کرد ، زیرا از یاد نباید برد که مارکو پولوهم سوداگر بود و فرهنگها و تمدنها وفنون گوناگون نخست توسط شهرهای تجاری و کاروانها، اشاعه و رواج پیدا

اما این برنامهریزان خود فراموش میکنندکه آن تقوی و ایمان و

<sup>1</sup> ـ ر.ك. به مقالهٔ Bernard Chapuis، درنوول ابسرواتور، ۵ ژویه ۱۹۸۰، ص۴۹\_. ص۴۹\_.

پرهیزکاری و پارسایی که درجوامع قدیم اروپایی جزءکیفیت زندگی و از جمله مبادی و اصول تربیت بود، دیگر وجود ندارد، یا سخت بی رمق شده وقدرت تأثیر خود را به مقدار زیاداز دست داده است، و بنابر این مقایسهٔ امثال پیرکاردن با مارکو پولو، قیاس مع الفارق است!

به قول دانیل بل در کتاب پرمغز و خواندنیش «تضادهای فرهنگی سرمایهداری»: «مذهب لذت جوبی ( hedonisme )، به عنوان شیوه و راه و رسم زندگی، فلسفه و حکمت فرهنگی و یا دست کم اخلاقی سرمایهداری شده است یعنی آنرا ازلحاظ فرهنگی و اخلاقی توجیه می کند ؛ و روحیهٔ آزادمنشی (لیبرال) که امروزه حاکم است، آرمان فرهنگیش نهضت نوخواهی و نوجویی (مدرنیسم) است که در راستای مرام و مشربش (ایدئولوژی) سرانجام به طلب جوشش و طغیان در زندگی و برانگیختگیهای ناگهانی را نسایت تضاد ( نسونگی کاپیتالیسم.

«اما مشکل اساسی تجدد (مدرنیسم)، فقدان ایمان و اعتقاد، وبرای آنکه تعبیر کهنه شده و از جلا و رونق افتاده ایرا به کار برده باشیم، عارضهٔ بحران روحی است ؛ زیرا لنگر گاههای جدید، معلوم می شودک ه سر آب فریب اند و لنگر گاههای قدیم نیز غرق شده اند؛ و عاقبت این حال و روز هم نیست انگاری (نیهیلیسم) است؛ یعنی سرانجام کارش به پوچی و ولنگاری (نیهیلیسم) می کشد ، چون و قتی نه گذشته ای باشد و نه آینده ای، آنچه می ماند فقط خلاء است و بس». ۱

حاصل سخن اینکه پدول و سرمایسه در اجتماعی از خود بیگانه ،

<sup>1</sup>\_ Daniel Bell, Les contradictions culturelles du capitalisms, traduit de l'americain, puf, 1979,p,33.38\_40.

قادرنیست به تنهایی نیازهای روحی مردم را برآورد وفرهنگسازباشد. اگرهم دمو كراسي، تنها نوع حكومتي است كه مي تو اند اشتباهات خودرا اصلاح كندو رژیمی فاسدرا بر اندازد، به قول شون مك بر اید (Sean Mc Bride) امروزه «دمو کراسی ضعیف است، نهچندان بهسبب فشارهای خارجی، فشارهایی که از خار جبر آن واردمي آيد، بلكه بيشتر به علت فقد و گم بودگي ارزشهاي اخلاقي، خاصهاز جنگ دوم جهانی به بعد. بیش از هرنظامی، دموکراسی که موقوف به انتخاب آزاد اکثریتمردم است ، مبتنی است بر اخلاق و اگربیشترمردم، معناى ارزشهارا ازدست داده باشند، حكومتي غير مسئول انتخاب خو اهندكرد، غير مسئولچون خودشان. ببينيد نيكسون انتخاب شد، حال آنكه هر كس اورا «حیله گر» میدانست و شیاد می گفت . . . . » . شاید به خاطر همین نقیصهٔ دموكراسي، فيلسوف مؤمن مسيحي ژاك ماريتن ( Jacques Maritain ) در ۱۹۴۴ به طعنه می گفت : « مصیبت دمو کراسیهای جدید اینست که هنوز در تحقق دموکراسی توفیق نیافتهاند! ». فرهنگ و هنر هم بیمایهٔ ایمان و تقوی و اخلاق و آرمانخواهی ، یا وسیلهٔ خودسوزی میشود و یا دستموزهٔ فریفتاری. ازینرو صنایع فرهنگی زائیدهٔ رشد اقتصادی و توسعهٔ صنعتی ، خود به خود ، درد بیفرهنگی و بــا خود بیگانه گشتگی انسانرا درمان نم کنند .

پایه و اساس فرهنگ اصل مشارکتاست. این سخن، گزافه و بر سبیل استعاره و تمثیل نیست، مبین جوهر و مایه و ذات «انسانی» فرهنگ است. فعالیتی که تنها به قهرمان پروری در زمینهٔ هنر منعصر و مصدود شود، فعالیتی فرهنگی و یا فعالیتی فرهنگ ساز نیست، نوعی صنعت است و فرهنگ در چنین حال وهوایی، تبدیل به «کالا»یی فروختنی در بازار مکاره می شود. باری به عنوان نتیجه بایدگفت که در اواخر حکومت ژیسکار در جمهوری پنجم فرانسه، دو طرزفکر در زمینهٔ سیاست توشعهٔ فرهنگی، نزد

مقامات مسئول دولتی غلبه داشت: یکی نهادن بخش عظیم این مسئولیت سنگین که تا به حال دولت آنرا به گردن گرفته بود، بردوش صاحبان صنایع و شرکتهای تجاری و به بیانی دیگر تشویق همهٔ مردم و خاصه دولتمندان و سرمایه داران برای آنکه ماداً و معنا به توسعهٔ فرهنگ کمك کنند، که اینرا باید به معنای شکست سیاست دولت در این زمینه و اعتراف او به این شکست تلقی کرد.

در آن زمان وزارت فرهنگ و ارتباطات فرانسه جزوهای به نام «Le mecenat en France» چاپ کرد که در آن راهها و اشکال مختلف این کمك کریمانه و ناشی از «همت عالی» را شرح داده است. در مقدمهای که وزیر وقت ژان فیلیپ لوکا ( J. Ph. Lecat ) بر آن نوشته ، متذکر شده است که این کمك البته نباید جایگزین « کار بخش عمومی (دولتی) شود »، باکمه این بذل و بخشش حدی ومرزی دارد و قلمروآنهم در کناردیگرنیروهای باکمه این بذل و بخش معلوم و مشخصاست، اما به قول او «بخش صنایع عمومی و خصوصی که اهمیت فرهنگ را تشخیص می دهد، هنوز به اندازهٔ کافی به مسئولیت کلی همه جانبه ای که در خدمتگزاری به جامعه، از طریق اظهار علاقه و بذل عنایت به پدیده های فرهنگی و محیط فرهنگی ، دارد ؛ توجه و شعور پیدا نکرده است». و وزیر آرزو می کند که «بذل و بخشش جمعی» به کمك پیدا نکرده است». و وزیر آرزو می کند که «بذل و بخشش جمعی» به کمك

این نشریه از نخستین علائم تجدید حیات « حاتم بخشی » در قلمرو فرهنگ ونمودار توجه جدیدی است که به آن در فرانسه مبذول می شده است، چنانکه سرمایه داران و صاحبان شرکتهای بزرگ تجاری جلساتی برای بررسی و مطالعهٔ امکانات و راههای اعطای این قبیل کمکها تر تیب دادندو هنرمندان هم که از دولت و سیاست دولت سرخورده بودند، به صاحبان صنایع روی آوردند و بعضی هم گفتند چه ازین امر ناخوش و پریشان شویم و چه شادمان و دلخوش،

قدر مسلم اینست که ظاهراً انقلابی در شرف وقوع است.

البته كمك سرمايه داران: صاحبان صنايع و شركتهاى تجارى به توسعهٔ فرهنگوهنر، در آمریکا چنانکه گفتیم و در برخیازکشورهایاروپا نیزچون جمهوری فدرالآلمان، امری متداول و معمولیاست ولکن درفرانسهتازگی دارد. منتهی منقدان عقیدهداشتند و دارندکه کمك سرمایهداران به گسترش فرهنگ و شکفتگی قرائح خلاق، در دورهٔ بحران اقتصادی (که چندیاست گریبانگیر فرانسه شده)، انتظاری عبث و دور از واقع است و به همین علت (یعنی بحران اقتصادی) است که برخی از بنیادها مثل I. B. M درسال ۱۹۸۰ از میزان کمكخود به فرهنگ كاستند؛ و درحقیقت امروزه بحران اقتصادی (درفرانسه و یا هرجای دیگر)، بذل و بخشش به فرهنگسازان و آفرینندگان و هنرمندان را بهصورت کاری تجملی و تفننی درآورده که فقط معدودیاز صاحبان سرمایه، امکان و توانایی پرداختن به آنرا دارند. اما علاو هبر آن اینهم هست که صاحبان صنعت در فرانسه رویهمرفته به هنر وگسترش فرهنگ كم توجه و بى التفاتند، و به طور كلى مردم اين قبيل كمكها را به ديدهٔ شك مینگرند و حاتم بخشی سرمایه داران را به اهل فرهنگ و هنر، عاری از شائبه ریا و غرضومرضنمی بینند، و یا داعیهٔ مرشدی و پدرسالاری آنانر اموجب محدودیت آزادی هنرمند درخلاقیت و مایهٔ گرمی بازار کاسبکاران و وسیلهٔ تبليغ مرام ومسلك خود آنان، ميدانند و خلاصهٔ كلام معصوميت و فرشته خویی اهلکسبوکار و مردم بازار را قبول ندارند.

معذا جامعه شناس فرانسوی Gerard Demuth معتقد بودکه آشتی اقتصاد با فرهنگ؛ ازطریق کشف منافع و علائق مشترك، قریب الوقوع است. زیرا مردم پیشرفت کرده متحول شده اند. بدین معنی که انقلاب ۱۹۶۸ مزه برقر ازی ارتباط را به آنان چشانیده و نیز میل به شناخت و ذوق دریافت بیشتر را به ایشان بخشیده و این مردم اکنون در عین حال که علاقه مند به کشف

و بازشناسی گذشتهٔ فرهنگی خود شده اند، درقبال دنیای صنعت و تجارت ، پرخاشگری و خشونت کمتر از خود نشان می دهند. بنابراین به گمان ژرار دموت زمان آن رسیده که مؤسسات صنعتی و تجاری، «انسانی» شوند، و نفعشان هم در اینست، چونهیچچیز از دست نمی دهند، بلکه برعکس قایده هم می برند؛ مگر نه اینست که تبلیغ به شیوهٔ سنتی و خود پسندانه، امروزه مردم را می رماند و بنابراین باید تغییر راهوروش داده به صورت «استراتژی رخنه» در دنیایی پیچیده و هزار لایه در آید؟

با اینهمه درفرانسه هنوز چنین وانمود می شود که این کارها ناکردنی است و پذیرفتنی هم نیست، و مثلاً همین که شرکتی پیشنهاد کند که حاضر است هزینهٔ تهیهٔ فیلمی و یا برنامهٔ رادیوئی (France\_Culture) را بپردازد، پیشنهادش به خاطر اینکه تبلیغی پنهان و موذیانه است، رد می شود! و با وجود این درمورد موزها، مقامات دولتی در برخورد و معامله باسرمایه داران کمك دهنده، این همه شرم و حیا و ملاحظه کاری از خود نشان نمی دهند. در سال ۱۹۷۹، ۱۹۸۸ قسمتی از هزینهٔ بر گزاری نمایشگاه پلسزان را در گران پالسه پرداخت و دفتر چهٔ راهنمای این نمایشگاه نیز این مشار کت را گران پالسه پرداخت و دفتر چهٔ راهنمای این نمایشگاه نیز این مشار کت را منعکس ساخت . همچنین نام رنو (Renaut) در فهرست نمایشگاه مود، آمده بود، آمده بود، آمده بود. در آمریکا نام بخشنده را روی اعلانهای بزرگی که در مدخل نمایشگاه بود. در آمریکا نام بخشنده را روی اعلانهای بزرگی که در مدخل نمایشگاه جائی نمایان نصب شده، چاپ می کنند، اما این کارهنو زدر فرانسه غیر قابل تصور جائی نمایان نصب شده، چاپ می کنند، اما این کارهنو زدر فرانسه غیر قابل تصور است و ناشدنی به نظر می رسد.

البته در اینکه کمك بلاعوض سرمایهداران ، موجب اعتلاء شأن و منزلتشان در انظارهردم و کسب وجهه و حیثیت برای آنان است شکی نیست. و درنتیجه این فکر به ذهن بسیاری خطور کرده که کمك شرکتها وسیلهٔ تبلیغاتی مؤثری به سودخود آنهاست. این وسوسهٔ تبلیغ البته قوی و

پر جاذبه استو بسیارند شرکتهایی که به اقداماتی هنری وفرهنگی، تنهادر مورد هنرمندان و آثار صاحب نام و اعتبار دست میزنند ، منعصراً برای آنکه سر و صدایی به راه بیاندازند و نام و وجهدای کسبکنند . اما اگر شناساندن اینهنرمندان و آثار معتبر به بیشترینمردم، به همت شرکتهای صنعتی و تجاری، کار پسندیده ایست، آیا بهتر نیست که دهنده و بخشنده خطر کند و شناساندن آثار کمتر شناخته شده را نیز وظیفهٔ خود بداند و بر عهده گیرد؟ یهودی منوهین چهنیازی به Pernod\_Ricard دارد برای آنکهنوای ساز سعرانگیز خویشرا به گوش مردم برساند؟ آیا I.B.M. به آهنگسازی جز گزنا كيس Kenakis اجازه مي داد كه از لو ازم و اسباب اطلاعاتي آن استفاده كند؟ اما حرمايه داران البته حاضر نيستندكه سرماية خودرا به خطر بياندازند و بهجای کسبنام و آبرو، ازحاتم بخشی خویش طرفی نبندند . بــه عقیدهٔ هنرمندان بیگمان این دولت است که باید به جای دولتمندان تأمین هزینه سنگینهنر پروریوفرهنگ گستری را تقبل کند، ولی درغیاب دولت، چدمانعی داردکه شرکتی خصوصی این بار مانده برزمین را به منزل برساند؟ گویی ، دیگر، هنرمندان از بیعت. کردن با «عاه لان شیطان» شرم ندارند و خجالت نمی کشند. منتهی گشاده دستان، همهٔ آروزهای هنرمندان را بر نمی آورند و در اعطای کمك بسیار محتاط و مآل اندیش و مصلحت بین اند و مردم هم (غیر از شرکتها) چندان بهسازمانهای فرهنگی و هنری کمك نمی کنند، زیرا هنوز آنها را جزء فعالیتهای «اجتماعی» که در نظرشان برامور هنری حق تقدم دارند، محسوب نمیدارند و خاصه جملگی سخت معتقدندکه مسئولیت در اینزمینه فقط برعهدهٔ دولت است!!

<sup>1</sup> ـ راك به مقالمه Colette Etchevery در لوموند ، مورخ ۳۱ ژوئيه .

قضا را طرز فکر دیگری (راهوچارهٔ دوم) که گویی به عنوان واکنش در قبال شیوهٔ فکر پیشین نزد بعضی مقامات دولتی در قرانسه بروز کرد، عبارت بود از مسئول شناختن دولت در امر توسعهٔ فرهنگ و گذاشتن همهٔ بار این مسئولیت بر گردن او . بهترین نمونهٔ این سنخ اندیشه ، مقاله ایست که چندسال پیش ژاكشیر اك نخست و زیر سابق و رئیس حزب گلیست R.P.R و شهر دارشهر پاریس و نخست و زیر کنونی فرانسه نوشته و در آن ازین عقیده دفاع کرده که وجوه مختلف توسعهٔ فرهنگ به معنای گستردهٔ آن دکه شامل مدرسه و وسایل ارتباط جمعی و آفرینش هنری و .. می شود دهه هدته یا محور یك سیاست و احد محسوب می شوند که فقط یك مرجعیت یگانه باید مسئول حسن اجرای آن باشد: و آن دولت است و بس . می نویسد و مسئول حسن اجرای آن باشد: و آن دولت است و بس . می نویسد

« نخستین وظیفهٔ دولت عبارت است از روشن نگاه داشتن آتشی در ظلمت یعنی مقابه با منظومهٔ تخریب و یكشكل و همقواره شدن كهدرهمهٔ جوامع جدید ( مدرن) و خاصه در جامعهٔ ما، دركار است، و قطعاً مقامات عمومی امروزه همه نوع وسیلهٔ عمل و اقدام برای حصول این مقصود در اختیار دارند. دولت به علت بر خورداری از منابع عظیم مادی كه منافعش عاید او می شود، داشتن اختیار اداره و كنترل نظام وسیع آموزشی، و نیز به لحاظ نقش سرانجام بخشش در تولید و پخش مواد سمعی و بصری و مسئولیتهای گسترده و بین المللیش در امور صنعتی واجتماعی، آشكارا صاحب همهٔ وسایل لازم برای انجام دادن فعالیت فرهنگی كاملاً جدیدی است.

«اما برای آنکه نتیجهٔ مطلوب به دست آید باید در مناسبات و بر قراری تعادل میان این وسایل قدر تمند ، دو تجدید نظر اساسی و عمیق که به ظاهر متضاد می نمایند به عمل آورد: از طرفی باید مبانی فکری سیاست فرهنگی بی چون و چرا ملی را یکپارچه و یگانه کرد و امکان تأمین انسجام و همبستگی آنرا نیز فراهم آورد. و از طرف دیگر باید به شکفتگی قریحهٔ خلاقیت

در همه جا ، به نحو گسترده که در چازچوب تنگ و یکنواخت تشکیلات و سازماناداری متمرکز مجال بروز نمییابد یا به سختی گل میکند، یاری داد...

«سیاست فرهنگی فردا بدون ارادهٔ توی دولت مرکزی دایر براینکه فرهنگ دیگربهیكبخش معین منحصر نگردد، بلکه به صورت یکی ازجهات و ابعاد اساسی همهٔ سیاستهای دولت در آید، قابل تصور نیست. فعالیت فرهنگی نمی تواند به اقدامیك یا دوبخش وزارتی محدود شود، بلکه بایدساخت هایی اداری ابداع کرد که برای توسعه و تضمین فعالیتی که ضرورة قعالیت همهٔ دولت خواهد بود، کاملا مناسب باشند...

« منتهی بسه همان اندازه کسه سیاست فرهنگی اگر سیاست سراسر دولت نباشد، پنداری باطل است، پشت کردن به کوششی که از دوازده سال پیش درراه غیرمتمر کز کردن حیات فرهنگی، آغاز شده و در جات قوت و ضعف و فر از و نشیبهابی داشته، نیز عبث و غیر قابل تصور است. دولت حتی باید از همهٔ وسایای که مستقیماً در اختیار دارد، برای تنوع بخشیدن به حیات فرهنگی و منطقه ای کردن آن، استفاده کند. دولت کسه اولین آموزگار در فرانسه است، می تواند در میان و احدهای تعلیماتی نه رقابت اقتصادی یا مالی، بلکه رقابتی در زمینهٔ روشها، تجارب، وحتی برنامه ها برانگیزد. و چون انحصار تولید و پخش مواد سمعی و بصری را دارد سعلوم نیست تا چون انحصار تولید و پخش مواد سمعی و بصری را دارد سعلوم نیست تا کی سمی تواند مداخلهٔ خود را فقط در حسد قوهٔ انتظامی امواج که ضروری است، نگاه دارد».

حاصل سخن اینکه ازلحاظ ژاك شیراك «اگرطرح فرهنگی فرانسه به بن بست رسیده، علتش چندان بن بست فرهنگی نیست، که بن بست سیاسی است» و ایسن خلاصهٔ همهٔ سخن هما و چکیدهٔ فکر اوست و البته تردیدی نیست که خروج از این راه بن بست را نیز فقط با تغییر سیاست دولت یعنی باز بسه

دست دولت، ممکن میداند و سرانجام چنین نتیجه مسیگیردکه « اگسر سیاستمداران خوبی باشید و یا سیاستتان خوب باشد، فرانسویان برای شما فرهنگ خوبی خواهند ساخت»۱.

این بود دونمونه از دوسنخ فکر که در اواخر حکسومت ژیسکار در جمهوری پنجم نزد مسئولان دولتی فرانسه درزمینهٔ سیاست فرهنگی،رواج داشت. اما مردم ترقی خواه چهمی گفتند؟ دراینمورد هم بدنیست که سخن یك تن از مسئولان حزب سوسیالیست فرانسه راکه می تواند زبسان حال اکثریت فرانسویان روشنفکر اصلاح طلب در آن زمان باشد، به عنوان نمو نه بیاورم. اینمقام بلند پایهٔ حزبی، گابریل گوسلن (Gabriel Gosselin) خواستار ایجاد قوهٔ چهارمی، عمومی و خودمختار، به نام قوهٔ فرهنگی شد. می نویسد؛

قاطعانه مخالف باهر گونه بسط سیطرهٔ دولت (دولتی کردن) و هر گونه انحصار طلبی در زمینهٔ فرهنگ بودن، هردولت و هر گونه انحصاری که باشد ، بدین معنی نیست که به حکم سرمایه گردن نهیم و به تبعیت از قدرت سرمایه باز گردیم؛ بلکه بدین معنی است که با آنچه ایسن قدرت سرمایه برای انحصار طلبی های دولت و به نفع انحصارات دولتی کرده است، قطم را بطه کنیم.

لیبرالهای «پیشرفته وپیشتاز» وفلاسفهای که آنها را «جدید»میخوانند نیز، دولت و انحصارطلبی های او را نقد و مذمت می کنند، اما آرزویشان اینست که دولت عوض آنکه خود مستقیماً اعمال نفوذکند، بگذارد که بخش خصوصی به جای او همان کارها راانجام دهد، یعنی به دست بخش خصوصی

<sup>1</sup>\_ Jacques Chirac, Projet culturel et crise de societe, le Monde, 7 aout 1980.

کارهای خود رامتحققسازد. اینست، به عنوان مثال، معنای مخالفت بسیاری ازروشنفکر آن ژیسکاردی با انحصارطلبی دولت درزمینهٔ رادیو و تاویزیون.

اما طرفداران اصل خودگردانی (autogestionnaires) در حرب سوسیالیست، گرچه قبولدارند که درزمینه فرهنگ چنانکه دردیگر زمینه ها، به قدرت رسیدن دولت ، از راه انتخابات و مراجعه به آراء عمومی، لازم است، لکن آنراکافی نمی دانند و تصور نمی کنند که دستگاه دولتی منتخب مردم، به تنهایی بتواند همهٔ مسائل را حل کند. همین ملاحظه درمورد مدرسه، درهمهٔ سطوح و در جات آن، و در مورد تربیت مستمر و اطلاعات مکتوب (مطبوعات) و رادیو تلویبزیون نیز صادق و وارد است. منطقا نمی توان برای مطبوعات یا آموزش دائم قایل به تنوع و تعدد بود، ولی همین حق را برای مدرسه قائل نشد. منافع شخصی همه جا وجود دارند و ما باید خود را از سلطهٔ انحصارطلبان (مونوپول) بر آموزش و اطلاعات ما باید خود را از سلطهٔ انحصارطلبان (مونوپول) بر آموزش و اطلاعات و وسایل ارتباطات جمعی و خبر رسانی، محفوظ بداریم و رهایی بخشیم. از ینرو به اعتقاد ما وجود قوهٔ چهارمی ، مستقل از مجریه، چنانکه قوهٔ قضائیه باید از قوهٔ مجریه مستقل باشد، لازم و ضروری است.

تنهاتعدد قوا، ضامن عرفیت (laicite)یعنی رعایت تسامح و عینیت (واقعپینی) در زمینهٔ فرهنگی، چنانکه در قلمروهای سیاست و اقتصاد، می تواند بود.
اوضاع و احوال از آغاز قرن حاضر (بیستم) به بعد دگرگون شده
است . در دورهٔ غلبهٔ مذهب اصالت علم یا علم گرائی ( scientisme ) و
مذهب اصالت وجود تعصلی یا اثباتیگری (positivisme) همه می پنداشتند
که کسب معلومات و ابلاغ و انتقال آنها، یعنی نفس علم و دانش آموزی به
خودی خود می تواند عینیت م طلق داشته باشد و از آن دور نیفتد، اما با
پیشرفت علوم انسانی آموختیم که جای پای مرام و مسلك را به رغم و جود
نیت خیر رعایت عینیت و واقع بینی ، همه جا بیینیم . بنا براین امروزه ،

عرفیت همان معنای قدیم راندارد.اکنون میدانیم که بهترین ضامن عایت اصل تسامح و عینیت، تنوع گرایی و تعدد خراهی (pluralisme) است. پس آنچه ما را می باید، ابر وزارت آموزش وارتباطات و اطلاعات و فر هنگ نیست، بلکه سازمانهایی ملی است که به صورت سهامی و تعاونی ــ plu) (parti اراده شوند. باید اختیارات حکومت مرکزی را معدودکرد؛ و از میان وظایفی که تعهد انجام دادن آنها بـرذمهٔ حکومت است، باید تمشیت امور زیر را به این گونه سازمانهای ملی سپرد: بهداشت، حمل و نقل، محیط زیست و براین جمله می توان و باید ادارهٔ امور آموزش و اطلاعات راكه اركانقوهٔفرهنگي هستند ولازماست از قوهٔ مجريه، بنابرقانوناساسي، مستقل بـاشند ، افــزود . اينست خط مشي سياست « خودگرداني » حزب سوسياليست . بدينگونــه از تضاد و تقابل بخش عمومي ــ بخش خصوصي میگذریم و قادر به ابداع ساختهای متنوعی میشویم کــه هرسنخ فکربــه راحت می تو اند درقالب آنها، بیان و شکفته شود و دولت هم در صورت اعطاء کمکهای مالی به آنها ، که البته مشروط به ضبط (کنترل) نحوهٔ استفاده از آن کمکهاست ، ایسن حق وارسی را بسرای خود نگاه خواهد داشت .

بنابر این ایجاد عدم تمرکز در زمینهٔ رادیو و تلویزیون فی المثل عبارتخواهدبود از تضمین آزادی بیان برای رادیوهای معلی به نعوی که انجمنهای وابسته به احزاب مختلف بتوانند از آنها آزادانه استفاده کنند. اما حق انعصاری که شهرداریها دراینباره برای خود قائل امی شوند ، از لعاظ ما مردود است.

و آخرین نکته اینکه درهیچ حال، فرهنگ را چون اهرمی در خدمت سیاست، هرچه باشد ، نمیخواهیم و نباید خواست . هرنـوع سلطهٔ مرام (ایدئولوژی)، دیوانسالاری (بوروکراسی) فـنسالاری (تکنواکراسی) بر فرهنگ، از نظرما پذیرفتنی نیست؛ و روشنفکران نباید قبول کنندکه بازیچه

هایی دردستحکومتهاشوند و به صورتآلت و ابزاری درید قدرت واختیار آنها درآیندکه اگرچنینکنند، از رسالت خود عدولکردهاندا.

## \* \* \*

این بود شرح مختصری از سیاستهای فرهنگی فسرانسه درجمهوری پنجم تا پیروزی سوسیالیستها و همچنانکه در آغاز گفتیم آموزنده است که ببینیم از آن پس چه پیش آمد و امیدواریم که روزی بتوانیم به این مهم بپردازیم.

و اما درپایان سخن بیفایده نیست که با نگرشی اجمالی به مجموع فعالیتهای فرهنگی در ایندوره ، نکته ایرا به عنوان نتیجه گیری مقدماتی خاطرنشان کنیم.

انقلاب۱۹۶۸ فرانسه موجب دگرگونی معنای فرهنگ در اذهان مردم شد، یعنی مفهوم فرهنگ را از حدود قابل تصور «هنرها و صنایع مستظرفه» رهانید و بازندگانی روزمره مربوط کرد و به بیانی دیگر نشان داد که فرهنگ، نوعی صلاحیت و تخصص و دانائی نیست ، بلکه شیوهای در زندگانی و نوعی زیستن و با دیگران مراوده داشتن است. به همین جهت خاصه پس از ۱۹۶۸ دو نحی همشخص اقدام فرهنگی با هم درستیزو آویزشدند:

یکی روش قدیم که از نظرات مالروالهام پذیرفته و حزب کمونیست نیز به شیوهٔ خود طرفدار آنست، عبارت از آشنا کردن قشرهای وسیع مردم با میراث فرهنگی است و آن دیگر که پس از ۱۹۶۸ پدید آمده، مبتنی براین اصل عقیدتی است که باید گروههای مختلف اجتماعی را یاری داد تا بتوانند

<sup>1</sup> \_ الوهونان، مورخ ۲۱ مارس ۱۹۸۰، ص۲.

هویت و ممیزات گوناگون و رنگارنگ خویشرا برآفتاب اندازند. زیرا جنبش مه۱۹۶۸ دروغبودن همسانی ویکرنگی جامعه، مبنای «دموکراسی فرهنگی» را روشن ساخت و فایدهٔ خانههای فرهنگ مورد چون و چراترار گرفت و سخن از «مشتری غائب » به میانآمد و معلوم شد که خانههای فرهنگ بیست سال پس از ایجادشان توسط آندرهمالرو، به هدفهای جامطابانهٔ وزیر اسبق دو گل نرسیده اند و و ۱۳ کلیسای جامع قرن بیستم» هنوز در تلاش به دستآوردن هویت خویشند، و نتیجهٔ در نظامنامه و هدف و روش کار و سبک معماری آنها تحدید نظر شد و به قول ژر ژدوهامل سابق الذکر، وزیر فرهنگ وقت ، دراطراف «کلیساهای جامع اسقف نشین، نمازخانههای کوچکی ساختند» و اینها مراکز کارگزاری بودند و اما فقر بود جهٔ وزارت فرهنگ بازار آنها را سخت کاسد کرد. به علاوه این مراکزاز آغاز تاکنون، مشتریان قدیمی خود را دارند که اکثراً از طبقات متوسطاند و مشتریان جدیدی از طبقه کارگر و غیره برای خود نیافته اندا.

این دونوع عمل، روشنگر دوه فهوم مختلف از فرهنگ است: اولی وحدت و اجماعی مفروض یا موهوم را اصل قرار می دهد و از تنوع و اختلاف فرهنگها با یکدیگر، تا حدی غفلت می ورزد؛ و دومی درحاشیه می ماند و به متن جامعه راه نمی گشاید، اما هر کدام مبین واقعیتی مسلم و انکار ناپذیر است و محاسن و مضاری دارد. حال چگونه می توان میان این دو راه که به دو کرانهٔ آبراه عظیمی می ماند، پل بست، مسأله ایست که باید دید حکومت سوسیالیستها چگونه آنرا حل کرده است.

۱ د.ك. به مقالهٔ جامــع Dominique Darzacq، در لومونــد ديمانش، ٢٣٠
 دسامبر ١٩٧٩.

۲\_ راك. به مقالهٔ Thomas Ferenczi در لوموند، ژوئن ۱۹۷۸،ص ۲۵.

البته از یاد نباید بردکه اتحادیدهای کارگری در ۱۹۶۸، بعضی چپ ـ رویهای دسته های تروتسکیت و مائوئیست و اغتشاش طلبان را درانقلاب، تصدیق و تأیید نمی کردند و می کوشیدند تا جنبش را درچارچوبمطالبات برحق اجتماعي واستيفاي حقوق پامال شدهٔ زحمتكشان نگاه دارند. ازهمينرو چندی نگذشت که در آمریکا و در فرانسه ، دست راستیها و دست چپیها ، یکسان به فرهنگی که پس از انقلاب ۱۹۶۸ درفرانسه و دربعضی دیگر از کشورهای ارویایی ظهور کرد و فرهنگ ضد فرهنگ رسمی (فرهنگی دیگر) نام گـرفت تاختن آوردند . دست راستیها یا معافظه کاران جدید آمریکایی (neo\_conservateur) به سرپرستی و رهبری دانیل بل سابق الذکر، ونیز سردمداران جناح تازهٔ دست راستیهای فرانسه، ریشهٔ اصلی بحرانی راکه گریبانگیر اعتمادیه دولت و نهادها و احزاب شده بود، در «فرهنگ مخالف» سالهای، عمر دیدند؛ و دست چیرها یعنی مارکسیستهای جدید آمریکائی به دنبال Russel Jacoby و نمايندگان جناح چپ حـزب سوسياليست (C.E.R.E.S.) درفرانسه، یکی از عوامل و اسباب سیاست گریزی و اتحاد و اتفاق هواداران بی بند و باری (libertaires) و آزادمنشان (liberaux) را، در «عواطف و احساسات جدید» می جستند۲.

نویسندهای در تحلیل این وضع درهمان ایام نوشت؛ راست است که

<sup>1.</sup> Russel Jacoby, Social Amnesia: A culture of conformist psychology from Adler to Laing, Boston, Beacon Press, 1975.

۳- برنار ــ هنری لوی به ضد نهضت ۱۹۶۸ سخن گفت وحتی مدعی شدکه محمد الله ۱۹۶۸ یکی از سیاه ترین لحظه های تاریخ سوسیالیسم است،

Bernard ــ Henri Levy La barbarie a visage humain, 1977, P.212.

«ضدفرهنگ»، بعرانی را که مرجعیت و حجیت (autorite) معروض آن شده بود، مستقیماً تشدیدوتقویت کرد و باز هم راست است که این ضدفرهنگ، غیر مستقیم به منظوه نم پسنشستن و به خود پرداختن و خود شیفتگی اجتماعی، که دست چپیها به حق افشا می کردند، سرعت بخشید. اما آیا اینها برای ریشخند روحیهٔ ماه مه، تکذیب غوررسیهای اجتماعی مار کوزه که در اوضاع و احوالی خفقان آور و دچار تضییقات، حقانیت آنها و اضح تر می شود، و برای انکار اضطرابها و دلو اپسیهای و اقعی مربوط به امکان می شود، و برای انکار اضطرابها و دلو اپسیهای و اقعی مربوط به امکان جمعی، یعنی پخش و نشر اطلاعاتی عمومی و مردم پسند و درخو و فهم و درك همگان، پا می گیرد، کافی است؟ زمان آن فرا رسیده که دست چپیهای درك همگان، پا می گیرد، کافی است؟ زمان آن فرا رسیده که دست چپیهای قدیم و کهنه کار از جادهٔ کوبیده شده و شیار وار تفکری که مرده ریگ قرن ۱۹ است پا بیرون نهند و چشم برو اقعیات جدیدنبندند و موشکافیها و ریزبینیها و راهبر دهای جدید رادر نظر داشته با شند و این کاریست که فی المثل تنودور روزاك در آخرین کتابش کرده است؟

وبه راستی همروحیهٔ مه ۱۹۶۸ نمرد و دست کم این اثر قابل ملاحظه را داشت که همسانی و یکرنگی فریبنده و دروغین اجتماعی راک ه مبنای «دمکراسی فرهنگی» محسوب است، نمایان ساخت، وضمن چون وچرا کُردن در فایدهٔ خانه های فرهنگ ودیگر طرحهای «حیثیت بخش» ۳، ابزار «دمکراتی»

<sup>1</sup> Theodore Rozack, L'homme planete, Stock, 1980.
Theodore Rozack, Vers une contre\_culture, Stock 1970,
Reedition, 1980.

۲ـــ راك به نقدآن در لوموند مورخ ۳۱ ژوئيه ۱۹۸۰ به قلم،
Pierre Dommergues

۳- بوربور، Forum de Halles وغيره.

كردن فرهنگ ، از اين واقعيت پرده برداشت كه عمال حكومت مرخواهند «انقلاب، هنگی» راجایگزین خواست ایجاد تغییراتی در مناسبات تولیدی کنند. و در نتیجه، مبارزهای بامذهب اصالت فرهنگ آغاز شد. این مبارزان می گفتند،آنچه حکومت دربرابر دنیای «مادی» رو به انحطاطکه با آدمی بیگانه شدهاست،علممیکند، نوزایی فرهنگی و جلوه دادن پردههای فریبای کیفیات است و از اینرو مسیحوار مژده و بشارت میدهدکه آدمی به یمنو برکت فرهنگ و «کیفیت(ندگی»، مناسبات خود را با خویشتنو باجامعه تغییر خواهد داد. اما از اینطریق، نقد اقتصاد سیاسی به نقد فرهنگی تبدیل میشود و مبارزهٔ فرهنگی جای مبارزهٔ اجتماعی را می گیرد و وسیلهٔ نجات به حساب می آید . و این از نیرنگهای حکومت است و ابزاری عقیدتی (ایوئولوژیکی) در دست او برای حفظ سلطهٔ خویش، یعنی کوششی برای دادن معنایی فرهنگی به جامعهای که دیگر معنی وهدف ندارد. منتهیاین سعی در راه تجلی و ظهور «قوهٔخلاقیت» مردم، به خاطرآنست کهحکومت زا کـه پشت پرده کارگردان اصلی است و سر همهٔ نخها به دست اوست، فرامـوشكنيم . پس حاصلكار ، تعكيم بيشتر مباني قدرت حكومت است البته بـه شکلی نو ، یعنی در لباس تــدویــن و اجرای سیاست فــرهنگی دولت ، آنهم بـه دست روشنفکران بیکار ، جویبای کار ، یعنی به ویسژه کارگزاران فرهنگی که کارشان بسیار مورد عنایت و التفات حکومتهاست و مردمی چند پیشهاند یعنی هم مبارز سیاسیاند، هم کشیشانی که عارندارند به کارگلبپردازند، هم هنرمنداند، همپرورشکارو هم روانشناس و هم اقرار نیوش و هم چاشنی گیر. بنابراین «سرمایهداری درحال تکامل و تطور را با نقشه و اندیشه ای که از لحاظ تاریخی (یا معنوی) از آن برتر است ، نسي كوبند، بلكه بادستور طباخي معلى (شعر محلي ، فولكلور...) به ستيزه

و بیکار میخوانندا.

وسرانجام هم این تداییرراه به دهی نبر دو کشتیبان راسیاستی دگر آمد.

\* \* \*

برای استقرار دمو کراسی سیاسی لااقل دراصول، لازم بود که انقلاب کبیر فرانسه صورت تعقق پذیرد. دمو کراسی اقتصادی نیزاز طریق مبارزات و شورشهای کارگران، پیکار و پایداری اتحادیه ها وحتی وقوع انقلابها، به دست آمد. آیامه کن است «دمو کراسی فرهنگی» درغرب بدون هیچگونه قهر و خشونت و تنها به یمن فرزانگی و ایستادگی دیوانسالارانی روشن بین، به ظهور پیوندد؟ ملاحظه و معاینهٔ آنمایه آرمانگرایی که در هر طرح بلند پرواز له و انقلابی هست، نباید به نادیده گرفتن آمال و الهامات آن، مؤدی گردد. نقشهٔ بر آوردن «کلیساهای جامع قرن بیستم» (خانه های فرهنگ) کمه فقط به نشر و اشاعهٔ فرهنگ پردازند و مسائل عدیده ای که تحقق آن نقشه پدیسد آورد، به اعتقاد صاحبنظری، همه تعالیمی است که برای تفکر در بارهٔ مفهوم فرهنگ، به سه دلیل آموزنده است :

۱- نخست اینکه آن مسائل همه خصیصهٔ اِجتماعلی فرهنگ رابر
 آفتاب می اندازند،

۷- ثانیاً مناسبات میان مردمسالاری و فرهنگ راآشکار میسازند، ۳- و ثالثاً معلوم میذارندکه مفهوم فرهنگ، ثبابت و تغییر ناپذیر نیست، بلکه باگردش احوال وروزگار، دگرگون می شود ۲.

<sup>1</sup> مقالهٔ Roland Lewy Yannis Thnassekos در لوموند دیهلمائیك، دسامبر ۱۹۷۹، ص۲۸.

<sup>2</sup>\_ Victor Hell, L'idee de culture, PUF, 1981, P 12.



## Enkido Parse

## فرهنگهای شرق وغرب ازدیدگاه هشام جعیط ه و عبدالله عرولی ه

بعث درباب روابط اجتماعی و اقتصادی و سیاسی و فرهنگی شرق باغرب از قرون وسطی تاعصر جدید، بهره گیری واقتباس غرب ازمعارف شرقی در روزگاران قدیم و ناگزیری شرق امروز از اخذ فنون وعلم جدید غرب، چندیست که سخن روز شده است.

البته باید دانست که این بحثی تازه نیست بلکه تقریباً از آغاز تماس شرق منجمله ایران باغرب ، جسته و گریخته، و گاه به طور منظم به میان آمده است و صاحبنظران به بررسی آن پرداخته اند، چنانکه یك تن از آنان سالها پیش که این بحث بازاری گرم داشت نوشت: «وقتی محقق، هیاهوی بسیاری را که درباب مسألهٔ برخورد شرق وغرب راه می افتد آئینهٔ عبرت می سازد ، به اعجاب و هیجان عامیانه درنمی آید، چراکه اسناد و مآخذ کتابخانه وی را مطمئن می کنند که هزار سال قبل درعه دعباسیان و دوهزار

استاد دانشگاه تونس.

<sup>\*\*</sup> استاد دانشكدهٔ ادبيات رباط (مراكش).

سال قبل در عهد اشكانيان هم مسأله براى گذشتگان ما مطرح بود، ودر هرصورت ماجرا يك كشف ويا يك مسألهٔ تازه كه اينهمه سرو صداراتوجيه كند، محسوب نمي شود» . معهذا ترديد نمي توان كرد كه مسأله اگر نه هربار دست كم گهگاه، به صورتي نو مطرح شدد و بحث و جدل هاى تازه برانگيخته است .

قصد بندهٔ نویسنده این است که ضمن طرح بعضی مسایل مربوط به این بعث درازدامن، پاره ای از نظرات و عقاید متفکر آن عرب زبان را درباب همان مسائل به اجمال تمام بیاور د. ۲ اما پیش از آنکه به اصل مطلب بپردازد تذکار این نکته را ضروری می داند که موضوع استفادهٔ شایان غرب از فرهنگ و تمدن اسلامی و به طور کلی شرقی در قرون وسطی ، امری که البته قابل انکار نیست، در این مختصر فقط به اشاره خواهد آمد و نویسنده خوانندگان ارجمند و علاقه مند رابرای کسب اطلاعات بیشتر به کتابهایی که در اینباره نوشته و ترجمه شده حوالت می دهد ، اما این «مسامحه» نه به معنی غفلت از واقعیت تاریخی محرز و مسلمی است، بلکه فقط به منظور کوتاه کردن سخن و گذشتن از مقدمات و اصولی کم و بیش شناخته و پرداختن به اصل کردن سخن و گذشتن از مقدمات و اصولی کم و بیش شناخته و پرداختن به اصل عربی در تماس با عربی ساینهمه برای اینکه تا اندازه ای حق مطلب اداشو دونکته ای ناگفته نماند، بی مناسبت نمی داند سخن اندیشه مندی غربی را در همین باره که در و اقع نماند، بی مناسبت نمی داند سخن اندیشه مندی غربی را در همین باره که در و اقع

۱ = عبدالحسین زرین کوب ، راهنمای کتاب ، فروردین = اردیبهشت ۱۳۵۷ ، ص۸ .

۲\_ فضل تقدم در این باره با احسان نراقی است که نخست او در کتابش: آنچه خودداشت...، «از جریانات جدید فکری در کشورهای اسلامی شمال افریقا» (چاپ ۱۳۵۵، ص ۹۱ \_ ۱۱۰ ) سخن گفته و به شرح عقاید هشام جمیط واحمد طالب ایراهیمی وعیدالله عروئی پرداخته است. للاول فضل السبق.

تر حمان مكنو نات ضمير بسيار كسان در غرب امروز است، در اينجا بياورد: «ما آنچنان به تسلط فنی و صنعتی مغرب عادتکردهاییم که تا آنجا پیش می رویم که فکر غربی را به طور کلی با صفت فعال و عملی و به عنوان *ضدآن، روحیهٔ شرقی را با صفت نظری و عرفانی مشخص می کنیم. و حتی* پیشتر رفته و نوعی رابطه بین روح مسیحیت باتأکیدی که بر تجلی خداوند در انسان دارد ، و در نتیجه اصالت ماده و پیدایش طرز فکر علمی جدید با همهٔ رهآوردهایش از قبیل بررسی و استثمار طبیعت، فرض می کنیم واین روح مادی شدهٔ مسیحیت را در برابر روح و فکر متعالمی ادیان هندوی وبودايي واسلام قرار ميدهيم وبدينترتيب موضوع تا آنجا قلب مي شود كه ديگران را رؤيائي وخيالپرست و دور ازواقعيت قلمداد مي كنيم. البته عقيدة بالا فقط ساده انگاشتن مسأله به طرق مختلف وعكس واقعيت است. تا قبل از دورهٔ جدید ، اینمشرق زمین بودکه فکردقیق و تجربی داشت، و نه مغرب زمین. و باز این مشرق زمین بود ونه مغرب زمین که تسلط فنی داشت ، خواه این فنون دارای مقاصد مادی ویا جادوئی بودند و یا مقاصدی که مستقیماً به تحقق یك زندگی معنوی مربوط می شدند. مفهوم «روش» خواه در زمینهٔ فنون مادی ویا معنوی به کار برده شــود، اصولاً مفهومی شرقی است. یونان قدیم درسالهائی که از قرن دوم میلادی بهبعد در حال انحطاط بود ، طرحهای مختلف فنی را از مشرق زمین به عاریت گرفت . قبل از این زمان، گمرچه یونانیان اطلاعات علمی قابل توجهی داشتند ــ بعلاوه یونانیان ازعلومی در مورد ماشینها و نحوهٔ استفاده از آنها نیز برخوردار بودند ـ با این وجودنوعی امتناع مداوم ازتنزلدادن نتایج و عواقب فنی موجودو یا بهره کشی از آنها در افکار آنان نهفته بود. روحیهٔ رومیها متفـاوت از روحیهٔ یونانیهـا بود ، اینان میکوشیدند تا به كمك وسائل موجود و مؤثر عملي از شرائط مشخصي استفاده كنند، اما حتی در اینجا نیز جریانات فنی مهم از قبیل تصفیهٔ طلا و نقره، شیشه و آئینه سازی، اسلحه سازی، سفال کاری و کشتی سازی و غیره دارای ریشهٔ شرقی بودند.

«در مغرب زمین این بی اعتنایی به بهره کشی فنی ـ و یا ردآن ـ جز درزمینه های بسیار محدودی بهوسیلهٔ روح مسیحیت تضعیف نشد ، بلکه مورد تأکید آن قرارگرفت . دربرههٔ زمانی بین قرن دوم تا پنجم میلادی که دورهٔ نضج و انتشار مسیحیت بود ، یعنی در زمانیکه شبه قارهٔ هند بودائی شاهد پیشرفت های حیرت انگیمز در زمینهٔ هنر و سیاست و امور سپاهیگری بود، درمغرب زمین انحطاط فنی بدان حد بزرگ بودکه ژولین امپراطور مرتدروم،مسیحیان را باعثخرابی واختلال سازمان وتشکیلات اداری امپر اطوری روم می دانست. دراین زمان یکی از معمار آن ایاصوفیه در استانبول موفق شده بود نوعی ماشین بخار اختراع کند ـ در حدود ، ۱۲۰ سال قبل از اینکه جیمزوات ماشین بخاررا اختراعکند ــ اما او از این ماشین اختراعی خود نقط به این منظور استفاده می کرد که در خانهٔ مسكوني خويش نوعي زلزلة مصنوعي ايجادكندتا از شر همساية مزاحمي که در طبقهٔ بالای خانهاش زندگی می کرد خلاص شود! درحقیقت بهجزدر زمینهٔ معماری ـ ناگفته نماندکه تقریباً تمام معماریهای بزرگ، انگیزه و علتی مذهبی داشتند ـ مغدرب زمین در دورهٔ قرون وسطی فاقد اراده و ذهن فنی بود،ووقتی در قرن دوازدهم نوعی تجدید حیات علائق فنی بروز کرد ، این خود به علت تماس با شرق از طریق یهودی ها ، جنگهای صلیبی وبازرگانان ونیزی وجنووائی و یا ازطریق ترجمههای عربیبود. توسعهٔ فنی مغرب زمین به صورت غیر مستقیم مرتبط با تضعیف وجدان مسیحی بوده است. به این علت ساده که غیر معنوی تلقی کردن طبیعت که خودموجبمى شودطبيعث بهعنوان موضوع ووسيلة بهره كشىفنى وردتوجه

قرارگیرد، به صورت غیر مستقیم با آداب و رسوم مقدس مسیحی ـ اگر به خوبی درك شود ـ بدانسان كه دردنیای قرون وسطی شیوع داشت ، در تضاد است. توسعهٔ فنی حتی بعد از تضعیف نفوذ مسیحیت در مغرب زمین كند و آهسته بود، و به هرحال قبل از قرن هیجدهم و یا به اعتباری قرن نوزدهم نبود كه مردم به تدریج و در سطحی مؤثر این فكر را مقبول دانستند كه استفاده از ماشین آلات وصنایع به منظور تولید وسائلی كه طبیعتی مادی و كمی دارند، مطلوب است و مشغله ای دون شأن انسان نیست . قبول این فكر همراه با درست و حقیقی دانستن فلسفه ای بود كه ادعا می كرد: این فكر همراه با درست و حقیقی دانستن فلسفه ای بود كه ادعا می كرد: انسان اساساً حیوانی دوپا و زمینی است كه می تواند از طریق دنبال كردن علائق خود پرستانهٔ اجتماعی و سیاسی و اقتصادی و تهیه و تولید وسائل و كالاهای متنوع و رویه افزایش مادی، به به ترین وجه حرائج خود در ایر آورد و سرنوشت خویش را تحقق بخشد» ۱.

باری شکی نیست که غرب حقاً درساختن و پرداختن معارف و فرهنگ جدید خویش تا حد زیادی به شرق مدیون است ، چون هوشمندانه از آن به بهره ها برده و اقتباس ها کرده ، اما آیا سر «پیشرفت و ترقی» غرب در علوم و فنون از دورهٔ «رنسانس» منحصراً به همین اخد و اقتباس از شرق خلاصه میشود ؟

فلاسفه و اندیشه مندان غربی در اینباره بسیار سخن گفته اند، و آور دن ملخص همهٔ آن نظرات نه در عهدهٔ نویسندهٔ این سطور است و نه هدف و غرض اصلی وی در این جستار. آنچه مطمح نظر است ذکر افکار ومعتقدات قابل ملاحظهٔ چند صاحبنظر شرقی در همین باب است.

ا فیلیب شرارد، علوم جدید وغیرانسانی شدن انسان، مجلهٔ جاویدان خرد، یائین ۱۳۵۶ ترجمه هادی شریفی، ص ۴۱-۳۳.

به اعتقاد یك تن از آنان ، هشام جعیط، دنیای باستان یونان وروم، محتوای فرهنگی رنسانس دورهٔ كارولنژی Carolingien (دومینسلسلهٔ پادشان فرانسه، ۱۹۵۸ – ۱۹۵۹م. كه نام خویش را ازشار له انی اخذ كر ده اند. ساطنت این خاندان در عصر پسر شارل مارتل موسوم به پپن قصیر رسمی شد) را فراهم آورد و همین دستمایهٔ فرهنگی، منبع حیات فكری و معنوی قرون وسطی نیز بود، گرچه به دست مردان اندیشه وقلم آنروز گار تغییر شكل داد و دگر گون شد . اما نهضت «رنسانس» در اواخر قرون وسطی، قیامی بودبر این دخلوت مرفات و كوششی ستر كبرای تصحیح آن انجرافات و رجعت به اصل ، یا باز گشت اصیل تری به دنیای یونان و روم باستان . سرانجام باوقوع انقلاب كبیر فرانسه و بعداز آن ، گرچه این دنیای باستانی به صورت زینت و آرایش صحنه در آمد، اما افكار جاری و ساری در جامعهٔ آن روز یعنی آزادی و دمو كراسی و جمهوری خواهی، هرچند باید مولود مقتضیات تاریخی زمانه به شمار آیند، باز تا حد زیادی میراث دنیای یونان و روم باستانی بودنان و روم باستانی بودنان و روم باستانی بونان و روم باستانی بودان و روم باستانی بونان و روم باستانی بودند، و از همانجا سرچشمه می گرفتند.

جهان اسلام بر خلاف اروپا ، دنیای باستانی یونان و روم و این رجوع (اروپایی)به اصل و بهره گیری از آنرا نداشت و نشناخت. هانیسم برای جهان اسلام غریبماند ، و دنیای شرق قدیم : بین النهرین و امپر اطوری ساسانی نیز تنهامی توانست الگوهای تشکیلاتی طرز حکومت وسازمان دهی (مادی) به وی عرضه بدارد. در و اقع به رغم اهمیت آثار مکتب اسکندرانی و یا مکتب سریانی جندی شاپور ، ننوذ یونانی نتوانست تا بطن خلاق و عمق روح شرق رخنه کند ، و بعدها هم تجدید آثار علمی و فلسفی یونان به روزگار خلفای عباسی که در پیدایی فلسفه و علوم اسلامی مؤشر به روزگار خلفای عباسی که در پیدایی فلسفه و علوم اسلامی مؤشر افتاده است ، نتوانست هستهٔ اصلی این فرهنگ را تحت الشعاع خود قراار دهد . بر خلاف نظر کارل بکر (C.Becker) بایدگفت که هلنیسم نسبت به

اسلام، بیگانه ماند و همین ملاحظه درمورد شرق پیشازاسلام نیز صادق است.

و اما تمدن و فرهنگاسلامی براثر پیشرفتی درخشان و سریع ، در قرن دهم میلادی، مدرسی (کلاسیك ) شد و بالنتیجه تاریخش باضرباهنگی شتابان ، در انزوا و خلوت نسبی جریان پیداکرد ، یعنی برای بالیدن ، پایه ومایهای جز خود نداشت و نیافت .

ازینرو درفرهنگاسلامی درون بر برون غلبه دارد، زیرا جای دیگری، غیری، که در عین حال، دیگری و خود، خودی و بیگانه باشد، وجود ندارد. رجوع به منبع و اصل در جهان اسلام، دربطن و از درون خود اسلام صورت می گیرد و نهضت عربی (عروبه) قرن ۱۹ درست برای این به وجود آمد که این مرجع یا گذشتهٔ مورد استناد را نه فقط دربطن جهان اسلام، بلکه درجای دیگر نیز بجوید. به گفتهٔ ه. جعیط، این دعوی که فرهنگ اسلامی با تکیه به غیر حیات داشته، وجهی ندارد و حقیقت اینست که رابطه با خارج و غیر را تنها با سنگ و میزان اخذ و اقتباس فرهنگ و فنون خارجی نباید سنجید، بلکه درقلب و بطن دیالکتیك تاریخی هرقوم جستجو باید کرد. دیالکتیك اروپایی، دیالکتیك تاریخ اروپا، دیالکتیکی درونی است، گرچه بررابطه با خارج، یا ارتباطی برونی، مبتنی است. و این برون و خارج، هم خارج در گذشته است، ارتباطی برونی، مبتنی است. و این برون و خارجی معاصر، یعنی جهان اسلام. یعنی دنیای باستانی یونان و روم، و هم خارجی معاصر، یعنی جهان اسلام. اما توسعهٔ فرهنگ در قلمرو اسلام راهی دیالکتیکی نییموده و خط و سیری دیالکتیکی نداشته، یا لااقل دیالکتیکی در این منظومهٔ گسترش و تحول،

<sup>1</sup> Hichem Djait, L'Europe et l'Islam, Paris 1978, p. 90 et 100.

نتایج متحقق بهبار نیاورده است، مگر در دوران معاصر ۱.

در اینجا پرسشی به میان می آیدکه پس وجه امتیاز اساسی میان این فرهنگ اروپایی میراث دار فرهنگ یونان و روم و فرهنگ اسلامی چیست؟ به عقیدهٔ هشام جعیط آنچه در اسلام اولویت و امتیاز داشت مذهب بود و پساز آن تعدن و فرهنگ می آمد که هر دو همانقدر از مذهب نشأت گرفتند که از فتوحات و درنتیجه از امپراطوری اسلام (یعنی از فرهنگ اقوام گروید، به اسلام). فرهنگ اسلامی، فرهنگی راهیاب خدا و متوجه حق تعالی بود. این فرهنگ بیش از همهٔ فرهنگ های والای مذهبی، به خدا پرداخت؛ اما فرهنگ اروپا گرچه از مسیحیت الهام و گرمی گرفت، که به عنوان مثال فرهنگ اروپا گرچه از مسیحیت الهام و گرمی گرفت، که به عنوان مثال کلیساهای جامع و نقاشی های مذهبی گواه این معنی است، لکن باز به اندازهٔ اسلام نتوانست در خدا و الوهیت غور و تعمق کند و بیشتر به جهان و کار جهان اشتغالی یافت و انسان را ارزش غایی و نهایی به شمار آورد. حال آنکه در اسلام خاصه در قلم و عرفان، اعتقاد به امکان تجلی حق در آینهٔ روح خلق، موجب شد که عرفا به شناخت عمیق نفس و روان خویش علاقه مند شوند و

۲\_ همان، ص ۹۱\_۹۲.

بعضى این نظریه را به طور در بست و به همین صورت مطلق درست نمی دانند و قبول ندارندو می گویند ، تفکر دیالکته کی در شرق ریشه هایی دارد (مثلاً اندیشهٔ دیالکته کی تضاد و نبرد ضدین در مزدیسنا)، منتهی سیر تکاملی تفکر دیالکته کی در خاور زمین جنانکه باید مورد مطالعه و بررسی قرار نگرفته و شناخته نشده است. به اعتقاد آنان یکی از نمونه های اندیشهٔ دیالکتیك در جهان اسلام، دیالکتیك عرفانی است.

ایضاً راك به كتابخواندنی، متفكرین اسلامی در بسرابس منطق یسونان، نوشتهٔ مصطفی حسینی طباطبائی، ۱۳۵۸ . به تعمق و پژوهش دراحوال و مقامات نفس بپر دازندا . از اینرو دنیا در عرفان شرقی یا اسلامی نسبة فائب است و برعکس در فلسفهٔ غربی، برترین و اقعیت محسوب می شود، یعنی در آنجهان نگری، ترکیب و یا مجموع «مندنیا» ست که مدام خود را می سازد و می پر دازد. به علاوه در فلسفه و دانش غربی، حقیقت از طریق تأمل در جهان و کارجهان و دنیاوی به دست می آید، حال آنکه در فرهنگ اسلامی، حقیقت به طریق اشراق مکشوف می شود و تحصیل معرفت به معنی «کشف المحجوب» از طریق اشراق و شهود است ۲ .

حال ببینیم این دیالکتیك اروپایی که راز و قوهٔ محر کهٔ پیشر فت و ترقی غرب محسوب شده است چیست؟ هر جعیط می گوید: معمولاً برسر اقتباسهای اروپا از اسلام و چیزهایی که از فنون و فرهنگ اسلامی گرفته، تأکیدهامی رود. اما مهمتر از آن، دیالکتیك سیاسی من و دنیاست که اروپا از طریق آن هویت خو در اشناخت. اسلام در عین حال، قدرت نظامی تهدید آمیز و خطرنا کی برای امنیت اروپا، و قلمرو اقتصادی ای بود که اروپا را به رقابت اقتصادی باخود (جهان اسلام) و در نتیجه به فعالیت اقتصادی برمی انگیخت، و بعدها هم معارض اروپا از لحاظ مرام و مسلك و نیز سرمشق و الگوی فلسفی و فرهنگی اروپا در قرون و سطی بود. به طور خلاصه، پیدایی اروپا در تاریخ، از طریق اسلام و در سایهٔ اسلام صورت گرفت، نخست با عقب نشینی تدافعی در بر ابر اسلام، و سپس از راه حمله و هجوم به اسلام.

وانگهی تقریباً همهٔ اقواموملل شناختهٔ دنیا، او دولت نوعی تماس و برخورد با اسلام، بهخود آمدند و پابه صحنهٔ تاریخ نهادند. حتی و رودملت چین که تازه ملتی سربسته و صاحب اختیار خویش بود ، به شبکهٔ مبادلات

۱۳۰ وص ۱۲۹\_۱۲۷ وص ۱۳۰.

۲\_ همان، ص ۱۷۰.

جهانی، مرهون آشنایی وی با اسلام است. هند هم به دنبال فتو حات قتیبة بن مسلم بساهلی از رجال دورهٔ مروانی (۴۹-۹۶ ه.) و سپس سلطان محمود غزنوی ، به سختی تکان خورد و به یك معنی خود را بازیافت و شناخت. و رود دنیای افریقای سیاه نیز که در عصر باستان اصلا شناخته نبود، به قلمرو تاریخ، توسط اسلام صورت گرفت. همچنین ظهور روسها، با غارها و تركها. آیا چندین قوم وحشی، کار آموزی خود در قلمرو فرهنگ و تمدن را مدیون آشناییشان با اسلام و ورود به عالم اسلام که به سبب داشتن رشته های متعدد پیوند بامال و اقوام گوناگون، قدرتی سیاسی و فرهنگی بود، نیستند، آنچنان که بعدها خود به بسطتمدن اسلام کمك های شایان کردند؟ اگر اروپا، این دماغهٔ آسیا، زنده ماند و قوی گشت، نه بدینعلت بود که از هزار سال صلح، که از پایان هجوم مجارها تا پایان جنگ سی ساله یعنی ۱۹۴۹ سام ۱۹۴۹ ادامه یافت سود برد؟ این اسلام بود که سپر حادثات و بلاگر دان شد و سم مهلك حملهٔ مغول را در سال ۱۲۵۸ میلادی جذب کرد و سپس راه بر هجوم خانمان بر انداز تیمور بست ۱

حتی ضعیف شدن هستهٔ فرهنگی اسلام، شام و عراق و ایران از لحاظ سیاسی و اقتصادی که تر کیبی بدیم از تمدن و مذهب و فرهنگ و سیاست بود، موجب کاهش قدرت و پر توافشانی تمدن اسلام نشد، چون در حول و حوش این هسته، قدرتهای نوینی به پا خاستند، خاصه دول عثمانی و مغولان هند که دو قلمرو تازه که تا چندی پیش مستقل بودند، به قلمرو اسلام افزودند. بدین معنی که بیزانس سقوط کرد و هند و اندونزی نیز در حوزهٔ نفوذ اسلام قرار گرفتند. در نتیجه همهٔ اقوام و ملل عالم ، گرد سه معور و یا سه مرکزاصلی گرد آمدند: محور اسلام با همهٔ تنوع شکرف فرهنگیش، محورغربی و محور

<sup>1</sup> \_ همان، ص 119 \_ 119.

چینی. در حدود سال ۱۳۰۰ میلادی، اسلامبر رقبایش پیشی گرفت ، البته نهاسلام دورهٔ عباسیان که تمدنی درحال تکوین و نضج بود، بلکه اسلامی که همزمان از دو سوم در خاوردور و در اروپا ، گسترش مه یافت و این اسلام، تمدنیکامل وپخته و هماهنگ و موزون و یکپارچه بودکه بیآنکه ازخود بیگانه شود و شخصیت و هویتخویشرا ببارد، با همهٔ خصوصیات ذاتی و اصلیش، دستنخورده، در فضایی بس گسترده، توسعه پیدا می کرد. و حقیقت اینست که در حدود . . ۲۶۰ م. پسراز یك قرن رنسانس اروپایی ، قسمت اعظم بشریت در حوزهٔ نفوذ اسلام بود، اسلامی که وضع و موقعی مرکزی داشت، زیرا از میان همهٔ همآوردان و همتایان جهانیش، تنها حکومتی بود که با همهٔ آنها و با تكتكشان، مناسبات وروابط دائم پايدار داشت. غرب که هرچهبیشتر به سوی مغرب رانده شده و گویی به صورت دماغه یا شبه جزیرهای در آمده بو دکه اجزاء به هم فشر دهاش در فضایی تنگ و خفه حرکت می کردند، نمی توانست با خارج تماس بگیرد، مگر از طریق اسلام و بیزانس. همچنین چین که قسمتاعظم خاوردور جزءِ اقمار فرهنگی آن محسوب می شدند، تنها با هند و اسلام در ارتباط بود نه با دنیایی دیگر.

این نظر نویسندهٔ تونسی که نظریهٔ عرب مداری در تاریخ تعدن اسلام را تصحیح می کند، ، این سؤال خطیر را به ذهن خطور می دهد که علی الخصوص به روز گارتر قی و اعتلای غرب، فرهنگ اسلامی چگونه بوده است و چهوضعی داشته؟ البته چنانکه ه. جعیط تذکر می دهد واضح است که در آن روز گاران، قلمرو عثمانی نیز جزء جهان اسلام است، همچنین امپر اطوری مغولان بزرگ هند (سلسلهٔ بابر) و سلطنت صفویهٔ ایران و بنابراین در آن ادوار ، اعراب تنها مرد میدان نبوده اند. اما با وجودی که در آن عهد، دین اسلام همچنان به قوت خود باقی بود، گرچه نفاق میان شیعه و سنی جنبه ای سیاسی به خود گرفته بود، اما دیگر فرهنگ زنده وخلاقی که موجب و حدت و هماهنگی عالم

اسلام باشد و جودنداشت، مگر محتملاً درقلمرو هنر. به بیانی دیگرهنگامی که اسلام بر پهنه وگسترهٔ زمین توسعه می یافت، نه تنها قسمت اعظمی از قدرت متمرکز فرهنگی خودرا از دست داد، بلکه منابع حیاتی و خاصه اقتصادی (بازرگانی) آن نیز مورد دستبرد و تعرض اروپائیان قرار گرفت. و این دومین علت ضعف و فتور هسته های مرکزی آن بود که به روزگاری توانسته بود ترکیبی بدیم از مذهب و فرهنگ و سیاست پدید آورد.

در دورههای متأخر، سنان در امپر اطوری عثمانی، معماران و نقاشان اکبر شاه در هند و عرفا در ایران عصر صغوی ، آثار زیبا و شکوهمندی می آفریدند، اما آیا فرهنگ اسلامی، هنوز فرهنگی یکپارچه بود ? و رابطهٔ آن با میراث فرهنگی چگونه بود ؟ آیا به راستی توجه نوی به خود، تفکر جدیدی دربارهٔ خود و و توف و استشعاری عقلانی به حال و موقع خود وجود داشت ؟ یا اینهمه شکی نیست که بخش اعظم بشریت مرکب از اقوام و ملل گوناگون نسل بعد نسل، به مدت ، ۱ قرن ، در جوزهٔ نفوذ اسلام ، از دولت ارادهٔ معطوف به قدرت اسلام ، نقشی مرکزی و غالب و مسلط داشتند. تا سال میکدیگر ، اگر در اذهان به صورت فلسفی نقش نبست ، عملاً به شکل با یکدیگر ، اگر در اذهان به صورت فلسفی نقش نبست ، عملاً به شکل رویارویی دو تمدن و مقاومت هر یسك در برابر قوهٔ جاذبهٔ آندیگر پایدار و ماند. از دست رفتن بیزانس و هند، موجب ضعف این تمدن شد و سرانجام ماند. از دست رفتن بیزانس و هند، موجب ضعف این تمدن شد و سرانجام

<sup>1 «</sup>آثاری که معمار سنان، معمار بزرگ ترك (در اصل یونانی بود) به وجود آورده است به هیچوجه از آثار معماری دورهٔ رنساس اروپا کمتر نیست، معمار سنان، مسجد سلیمیه واقسع در شهر ادرنه را بزرگتریسن اثر خود میداند » . و . و . بارتولد ، فرهنگ و تمدن مسلمانان ، مترجم علی اکبر دیانت، تبریز چاپ اول ۱۳۳۷، چاپ دوم؟ ص ۱۴۲.

غربکوچك، برجهانی پهناور تسلط یافت، حال آنکه درحدود سال ۱۹۲۰، فرهنگ غرب دركل، عقب مانده به نظر می رسید.

به اعتقاد هشام جعیط این رشد و نمو غرب، خاصه معلول استقلال طلبی غرب است، چیزی که برای غرب سخت عزیز و گرامی بوده، و غرب نیز به خوبی از آن پاسداری و نگاهبانی کرده است و همچنین زادهٔ ارادهٔ خارجشدن غرب از حد خود در زمان و مکان. روزگاری که قسمت اعظم بشریت در سایهٔ اسلام می زیست، پساز درهم شکسته شدن بیزانس و الصاق هند، تنها دوحوزه، استقلال خویش را نگاه داشته حراست و پاسبانی کردند: چین و غرب.

این استقلال جویی چین وغرب که حالت ممالك شبه جزیره ای را یافته بودند، سرنوشت آندو را همانند و قابل قیاس با یکدیگر کرد. با این تفاوت که غربروزگاری دراز درخود فرو رفته و بهخود مشغول بود، حالآنکه فرهنگ و سنن چینی برمنطقهٔ وسیعی از ژاپن تا انام سایه گسترده بود. اما دقيقاً همينوضع تدافعي، دورافتادگي، حاشيهنشيني و در سايه بودن و حدود تنگ سرزمینغرب بودکه غرب را برانگیختتا بجنبد و سخت بکوشد و بر قوا و توانائی،های خویش تکیهکند، و ضمناً در قبال نزدیکان بزرگخود یعنی اسلامو بیزانس فروتن باشد، یعنی از آنان بیاموزد و در عینحال از حدود جغرافیائیخود پا فراتر نهد، یعنی بهسوی امریکا روانهشود وحدود تاریخی آن روز خویش را نیز وسعت بخشد ، یعنی بـه سوی یونان قدیم روکند ، و البته از این لحاظ، غرب با چین تفاوتهایی دارد. غربکه به اندازهٔچین، منزوی، دلبستهٔ استقلال و خصوصیاتخویش، و توسعه طلب، بهاتکاءِ نیروهای درونس،خود، بود، و همین علت بیروز انقلابات پیایی در غرباست، بیشاز چینشایق به بازشدن وگشودن درهای خود و برقراری روابط با غیر بود و از اینرو بیشتر رویخوش به عالمخارج نشان می داد و شایدهم به علت گونه گونی اقوامش، امکانات محدود و ضعیفش در تمدن سازی، نیروی حیاتی وحشیانه، و فروتنی آمیخته به شور طلب و ذوق دریافتش، مجبور به گشادهرویی و خوش آمیزی ظاهری با غیر بوده است. به هرحال غرب در برابر اسلام دچار عقدهٔ حقارت نفس شده بود، حال آنکه چین در خاوردور، سکوت شکوهمندانه و پر وقار و حشمتی درقبال اسلام اختیار کرده بود.

به زعم ه. جعیط شگفت اینکه غرب هر وقت دست به آفرینش و ابداع برده، با امکانات و قوای خود خلق کرده، اما این خلاقیت همیشه با نیاز درونی و مقاومت ناپذیر برونی و عالمگیر کردن آن آفرینش، ملازمه داشته و از اینجاست خشونت غرب باغیر، گرایش وی به الگوسازی برای دیگران و به بیانی دیگرروحیهٔ مسیحائی «غرب وحشی». جنگهای صلیبی، رنسانس، استقرار در آمریکا، منظومهٔ صنعتی شدن و امپریالیسم، همه ناشی از همین نیازمندی در آمریکا، منظومهٔ صنعتی شدن و امپریالیسم، همه ناشی از همین نیازمندی عمیق و روحیه مسیحائی غرب و یا وجوه تظاهر آن نیازمندی است. اما از مهمینان مرکز قدرت سیاسی با قی بماند، به رغم با اینهمه، تلاشش برای آنکه همچنان مرکز قدرت سیاسی با قی بماند، به رغم ظهور مجدد جوامعی که موقة تحت سلطهٔ اروپا در آمده بودند و امروزه منادی و مبشر پیام و امید نوینی هستند، از خودشیفتگی و خودبینی دیرین وی سرچشمه و مایه می گیردا.

این اظهارات هشام جعیط بیان مؤدبانه و نزاکت آمیز سیاست استعماری غرب است، و به دنبال آن می گویداما به یقین کافی نیست که آدمی «انحطاط و زوال غرب » را پیش بینی و اعلام کند ، تبا حرکت آن نیاگهان متوقف شود . به اعتقاد نویسندهٔ میا هیچ جسای بدبینی نیست . خاصیت فرهنگ

<sup>1</sup>\_ هشام جميط، ص ١٧٧\_-١٢٠.

اروپایی همان پویسایی ، یعنی نوشدن دائمی آنست . بیولنر ، سارتسری نبود و اگرولتر غربت نمیگزید و جلای وطن نمیکرد، سارتردرکشورش مصون و ایمن نمیزیست .

همین رنسانس اروپایی که درعین حال ادامه و نقیض (آنتی تز)چیزی قدیمی و باستانی محسوب می شود، نخست در کشوری که بیش از همه عمیقاً تحت تأثیر سنت های باستانی بود، یعنی ایتالیا ظهور کرد.

اروپای جدیدنخست درمناطق مدیتر اندای قاره که با تمدنهای بررگ مختلف، باستانی و اسلامی، ارتباطات پردامنهٔ عمیق داشته است، بالید و برداد . بدینگونه اگـر پیوستگی و استمرار فرهنگ در این نهضت تجدید حیات، اصل و اساس کاربود، هدف نهضت، نه تجدید و تکر از گذشته، بلکه ساختن آیندهای براساس گذشته، ضمن فراگذشتن ازآن و گسستن با آن، بود؛ همچنانکه باز شدن همه جانبه به سوی دنیای خارج، برای بارور کردن قوهٔ خلاقیت ذاتی، لازم به نظر آمد. باری به یمن استمرار فرهنگی و نیز تقلید و اقتباس از دیگران ، فکر یو نانی و علم و فن اسلامی اخذ و جذب شد و درنتیجه روحیه و ارادهی قوامیافتکه خواستار رقابت با بزرگترین فرهنگها گردید و ازین طریق درصدد تحقق ذات خود برآمد. همانگو نه که کریستف کلمب، در جستجوی هند، امریکا راکشف کرد، اروپا نیز به شوق کسب هنر یونان و روم باستان و علم اسلامی، فرهنگ و علم اروپایسی را بنیان نهاد. اما اگر اروپای جدید به روحیهٔ تجددخواهی (مدرنیسم) و مصنوعاتش شهرتیا فته است ومردم آندو را یکی می دانند، ذات وهویت اروپا دراصل چیز دیگریست که می توان آنبرا استعداد شگرف نفی و انکار خبود

برای بازسازی خود تعریف کرد. باید این شهامت و شجاعت را کهموجب می شود تمدنی به طیب خاطرخطر کند، یعنی همواره دربارهٔ خود به تأمل بپردازد، و به دیدهٔ شك و تردید و خرده بینی و انتقاد در خویشتن بنگرد، تحسین کرد.

اما مسأله اساسي، علت رشد و استكمال نا گهاني اين تمدن است . هگل راز پیشرفت و ترقیغرب را بهطریق دیالکتیکی توجیه و تبیین کرده وكماليابي غرب را حاصل برخورد و تلاقىي دو اصل پربار: ژرمانيسم و مسیحیت دانسته است. درواقع قدرت دیالکتیکی اروپا، امروزه، هم ناشی ازكيفيت پيدايي آنستكه بسيار پيچيده وهمچنانكه هگل خاطرنشان ساخته، دیالکتیکی بوده است و هم منبعث ازین خصیصهٔ غریب تمدن اروپایسی یعنی نفی و بازسازی مدام خودکهباعث میشود همواره درجنب وجوش و تلاش وکوشش باشد. مقدار نیرو و توانیکه اروپا دارد، مبین توفیق و كاميا بي اروپانيست، بلكه جهت دادن به اين نيرو وانداختن آن درراههاي جديد · و تغییر دادن هدی ها ومقصدهایش ، علت العلل وسبب ساز است (موجب این پیشرفت بیشترکیفی است تا کمی) و این تغییر و جابجایی هدف عبارت بوده است از: گماشتن روح بــه شناخت اشیاء، انتخاب تدریجی دنیا بــه جای ماوراء دنیا. اگر برای روحانی متعبد مسیحی و یا غیرمسیحی، دنیای ما خوار و بی مقدار باشد، پس شاید هـرچه درآن انجام دهیم، هیچ است و متضمن نفعی نیست. فرهنگ شرق البته نه هیچگاه از خردگرایی عاری بوده است، و نه غافل از توجه بهدنیا، برعکس و برای اثبات این واقعیت لزوم نداردكه شاهد از غيب برسد؛ اما حاصل اين اشتغال و التفاتبه دنيا، قابل قياس با نتيجهٔ كاراروپايي نيست.

کوچك شمری توسعهٔ سریع اروپا، از جانب آسیا که معتقداست اروپا ماتریالیست (به معنای فلسفی کلمه) است، ممکن است مبین تلخکامی آسیا باشد؛ اما درحقیقت، ایرادو اعتراض «تمدن اصالت وجود» به تمدنی است که همهٔ وجود خود را درکورهٔ عمل گداخته است و درمقابل، طبیعی است که دیگران تاوان وفادارماندن به اصل و گوهر خود را بپردازند. منتهی به زعم ه. جعیط آنچه بسرخی از شرقیان درنیافتند اینست که اروپا نیز روحانیت خویشراکلا نفی و طرد نکرد، بلکه آنرا، چنانکه گذشت، جابجا کرد و عام وصنعتاروپا، ریشه درپویایی و تکاپو و ماجراجویی روحداشت و از آن سرچشمه گرفت. غرابتغرب دراینست که با وجود آنکه واقع گراترین تمدن در تاریخ است، مدام فرشته یا دیوجاودانگی او را وسوسه می کند و سودای شناخت مطلق در سرمی پروراند؛ و این آبشخور نوعی دو گانگی یا دو گونگی است که درهمهٔ شئون اروپا می توان دید. اروپا با تسرك گفتن مذهبش و وانهادن هر مذهب دیگر، لامحاله سراسر درهرزگی وجنون و فساد غرقه و تباه نشد، بلکه عام را به مثابهٔ عبادتسی جدید، عبادت تازهٔ فساد غرقه و تباه نشد، بلکه عام را به مثابهٔ عبادتسی جدید، عبادت تازهٔ خود، با سخت کوشی و ریاضت، ساخت و پرداخت. دانشمند، هرزه نبود، بلکه قهرمانی درقلمرو روح بود، همتای قدیسا.

البته درباب عال و اسباب پیشرفت تمدن و «تکنولوژی» غرب و موجبات عقب،اندگی شرق حرف و سخن بسیار است و نظرات معقق تونسی تنها نمونهای از مباحثات و مجادلات گوناگونی است که اینك درشرق و غرب سخت رواج و رونق دارد. بی گمان می توان بر آنچه ذكر شد خرده گرفت و فی المثل از قول بعضی نكته سنجان ایراد کرد که نویسنده درارزش و اهمیت قوهٔ پویایی و بالندگی فرهنگ و تمدن غربی مبالغه کرده ویاسهم

<sup>1 -</sup> همان، ص۱۳۷ - ۱۳۸، ص۱۵۸ - ۱۶۱.

ایضاً راك. به: احمدبابامیسكه، نامهٔ سرگتباده به سر آمدان جهان سوم، ترجمهٔ جلال ستاری، طوس ۱۳۶۳ (ومقدمهٔ نگارندهٔ این سطور بر آن کتاب).

شرق را درتکوین و پرداخت معارف جدید اروپایسی چنانکه باید و شاید نشان داده است و مهمتر از همه، بحران کنونی فرهنگ و تمدن غربے، را دست کم یا نادیده گرفته وآنچنان از قدرت و عظمت و قــوهٔ تحرك اروپــا سخن می گوید که گویی نهفرهنگهای دیگر باقدرت بسیار و رسالتهاینوین آفتابی شدهاندو حرقی برای گفتن دارند و نه ضعف و فتوری به تمدن غربی دست داده است. همينقدر كافي است كه خطابهٔ بليغ و بيرحمانهٔ الكساندر سولژنیتسین راکه درژوئن۱۹۷۸در دانشگاه هارواد ایرادکرد بخوانیم تا در بیچون و چرائی بعضی احکام نویسندهٔ تونسی شك وتردیدكنیم.متفكر روس جایی در خطابهٔ غرای خود می گوید: «درجامعهٔ غربی امروز، عدم توازنی میان آزادی انجام دادن کار خوب و آزادی کردن کار بد، ملاحظه می توان کرد۱»، و تازه از پرخاشهای ناسزا آمیز روژه گارودی سخن نمي گويم كه گويي با افشاي معايب و نقائص جامعه و فرهنگ غربي، ، عقده گشایی می کند . معهذا علاوه برآنکه ، به اعتقاد بعضی دیگر ، تأمل ومداقه درحالوكار خودو تشخيص درد و جستجوى راههاىدرمان، نه علامت ضعف، که نشانهٔ حیات و هشیاری وحدت و جودت ذهن وروشن-بيني است، و طرح حديث چون و چرا، رمز زنده ماندن است؛ اين عقيدهٔ بعضى متفكران ممالك عربزبانكه امروزه ديكر فقط مناظره وجدل ارويا با شرق آنچنانکه در قرون وسطی باب بود مطرح نیست، بلکه آنچهبیشتر معنى وحقيقت دارد مناظرة هراروپايي،با خود و با جهان و همچنينمجادلة هر شرقی با خود و با «غرب» یا «اروپای» خاص خود است ، یعنی اروپا و غربی که در ذهن خود ساخته و مطابق فهم و درك او شكل گرفته،

<sup>1</sup>\_ ر،ك. به مجلهٔ اكسيرس، 1 ــ ٢٥ ژوئن ١٩٧٨ كه متن كامل اين خطابــه را چاپكرده است، ص٧٠\_٧٠.

درخور توجه است. به زعم آنان جان کلام اینست که سرنوشت شرق را باید در پرتو مناسبات دیالکتیکی میان کهنه و نو سراغ کسرد و جست. شکست کمال آتا تورك مبین این حقیقت است که نمی توان تصنعاً تاریخی را که مال دیگری است به خود بست و خاصه نباید بامنبع قدرت و نیروی یك جامعه قطع رابطه کرد. سر بر آوردن فرهنگهای ملی و نوعی اسلام «مردم پسند» و حلقه های تصوف در از بکستان شوروی و دیگر کشورهای آسیای مرکزی دال براین مدعاست. ۱

یک تن از اندیشه مندانی که در این باره یعنی مطالبه و جستجوی هویت ملی و فرهنگی از دست رفته یا گمشده، هوشمندانه سخن گفته، متفکری مراکشی است که حالیامی خواهم خلاطهٔ بعضی نظرات او را در اینجا بیاورم. به اعتقاد عبدالله عروئی ۲ استشعار کشورهای عرب تازه استقلالیافته که روزگاری مستعمرهٔ دول اروپایی بوده اند، به هویت خودشان، با استشعار شان به موجودیت غیر، یعنی غرب و تاریخ اجتماعی غرب، ملازمه دارد و این دوگونه آگاهی، جدایی ناپذیرند. ذکر این نکته بی فایده نیست که ماکسیم رودنسون در مقدمه ای که بر کتاب نویسندهٔ مراکشی نگاشته این نظر را اغراق آمیز دانسته و در نقد آن گفته است شاید محقق مراکشی تطور و تحول اجتماعی شرق را در راه حصول این آگاهی و شعور، بسیار دست کم و تا اندازه ای نادیده گرفته باشد. به هر حال به گمان عروئی، در ذهن عرب، همیشه غیری، یعنی کسی دیگرهست و آن غرب است که روز گاری در از او را است مار و استفمار و استفمار کرده است و این تلاش برای دانستن اینکه

رد نوول (Francois Schlosser) در نوول السرواتور، ۱۹۷۷ ژویهٔ ۱۹۷۸.

<sup>2</sup>\_ Abdallah Laroui, L'Ideologie arabe contemporain Paris. 1977.

من کیستم و او کیست،سه ربع قرن است که ادامه دارد، و به ترتیب ظهور در قلمرو تاریخ، سه گونه آدم پشت هم، در مصالك عربي، اين سؤال را مطرح كرده اند وبه آن سه نوع پاسخ داده اند: نخست مرد ايمان كه معتقد اللت اختلاف ميان شرق وغرب ناشي ازفرق ميان الللام و مسيحيت اللت و طرفدار اسلامی عاری از تعصب و خرافات است وگمان دارد که ضعف اسلام ناشی از همین تعصب و خرافه پرستی است و علت اصلی این فتــور و سستی، همان دور افتادن از سنت و کتاب و رسالت و سیرهٔ پیغمبر (ص) است وهرعیب که هست در مسلمانی ماست. به اعتقاد او درگذشته، خرد نزد مسلمین بود، اما به سبب تاریك اندیشی و استبداد شرقی، نزد غربیان پناه گرفت و موجب مجد وعزت آنان شد و اگر مسلمین به اصل خویش رجوع کنند، عظمت و شوکت دیرین راکه مشحون به خردگرایی بودهاست باز خواهند یافت . نهضت اصلاح طلب سافیه در مصر (سید جمال الدین اسدآبادی ، متوفی در ۱۳۱۴ ه . ق . شیخ محمد عبده متوفی در ۱۹۰۵ و رشید رضا متوفی در سال ۱۹۳۵) تبعیت ازاسلف صالح صدر اسلام را تنها راه نجات مي دانست .

دوم مرد سیاسی که آزادیخواه است و معتقد به دموکراسی غربی و پیرو مونتسکیو و فلاسفهٔ عصر روشنگری و دموکسراتهای انگلیسی است و عقب ماندگی شرق را زادهٔ استبداد و خود کامگی حکومت های شرقی میداند.

سوم مرد معتقد به فن و دوستدار و خواهان صنعت (technophile) که در نظرش «تکنیك» سرترقی و تفوق غرب است و به گمانش آزادی سیاسی و «پارلمانتاریسم» سبب اصلی پیشرفت و کامیابی نیست، بلکه شناخت و کاربرد «تکنیك» علت العلل است و کارساز.

این سه تن به یك سؤال واحد: غربكدام است و شرق كدام؟ جنبهٔ

مثبت غرب که فقدانش در شرق به صورت جنبهٔ منفی شرق جلوه گروتلقی می شود چیست و راه چاره کدامست؟ سه گونه پاسخ نمی دهند . اولی در مان درد را در دین و آئین، دومی در سازمان سیاسی و سومی در صنعت و تکنیك می حوید .

دولتملی، به اعتقاد عروئی،درغاابکشورهای عرب،نمایندهٔخرده بور ژو ازی فایق و معتقد به فن و صنعت است. بر ای این دو ات، دنیا به دو بخش: گذشته و آینده ، دنیای اسارت و دنیای آزادی تقسیمنمی شود، بلکه تنها ملاك طبقه بندى مالى جهان كنوني، قوت وضعف آنها است. كشو رهاى جهان امروز یا ضعیفاند و یا قوی و بنا براین به دو پارهٔ ضعیف و قوی قسمت شدهاند. این دولت ملی تضاد طبقاتی را قبول ندارد ، و بنا بر این در مرام و مسلك آن از اين انديشه نشاني نيست، برعكس مرام دولت ملي، مکتب التقاطگرایی و همزیستی مسالمتآمیز ودست چین کردن است: ازهر چمن گلی و از هر خرمن خوشهای، چون همهٔ مردم یکسانند و مانندهٔ هم. آیندهٔ جامعه دراین دولتها،مستقبلقریب(futur anterieur) است،یعنی آیندهایست که قبلاً جای دیگر تعیین و تعرینی شده و ما ازاده و امکان رد آنر ا نداریم؛ و البته وجود این اصل که آینده ازپیش تعیین شده و در حقیقت «مستقبل متقدم» است، ادعای هر گونه اصالت و جستجوی هویت راباطل و ضایع میکند . غرب در کنه فکر عرب لانه کـرده است و از اینرو هر قضاوتی دربارهٔ فکر عرب، در واقع حکم وداوری دربارهٔ غرباست ۱.

پس در «ایدئولوژی» عرب، شعور به خود، در وهلهٔ اول شعور به غرب و یا خودشناسی ، متضمن غرب شناسی است. اما لازمهٔ دیگر این «بیدار شدگی وجدان» البته استشعار به گذشته است. برای اعراب توصیف

<sup>1</sup>\_ L' Ideologie, p.68

و تعریف خود، خاصه مترادف شده است با تماکید بر استمرار فرهنگ و تمدنشان در طول تاریخ. ولکن در واقع آدمی وقتی نتواند «من» خویش را مستقیماً بشناسد و درك كند، براى تضمین هویت(identite) خود به گذشته توسل می جوید و هنگامیکه اصالت (authenticite)، جیزی جز جستجوی حزن انگیز و شوقمندانهٔ(nostalgique)گوهری موجود درگذشته وشاید هم اكنون مفقود نباشد، اين اصالت همانا استمرار درطول تاريخ دانسته می شود. اعراب، به اعتقاد نویسندهٔ مراکشی، این اصالت و هویت رایا در سنت وي حويند ومعتقدندكه گذشتهٔ آنان در سنت مجسم و متجسد شده، و یا در فرهنگ ویا درزبان. به بیان دیگراستمرار مفروضخود در تاریخ را به كمك اين سه عامل توجيه و اثبات مي كنند. حال آنكه به گفتهٔ عروئي، نی المثل هیچوقت سنتی واحد ، که بی هیچگونه تغییر و د<sup>گ</sup>رگوتی،ثابت و دست نخورده در طول تاریخ عرب، از اسلاف به اخلاف رسیده باشد ، وجود نداشته است. بالعكس ايسن سنت هميشه دستخوش تغيير و تحول و در حال تجدید و تازه شدن بوده است،وحتی به چند نحله تقسیم گشته است. درمورد فرهنگ ادبیمدرسی (کلاسیك) یعنمیآن ادب عرب که در بزرگداشت زندگانی بدوی است، بایداز خود پرسیدکه آیااین ادب،گذشتهٔ تمام اعراب را دربر می گیرد و همهٔ طبقات را درگذشته شامل میشود و در حال حاضر ترجمان ونقد حال همهٔ مردم و برآورندهٔ همهٔ نیازمندیهای آنان است یانه ؟ البته نه. زیرا این ادب، خاص «نجبا» (آریستو کراسی) و ساخته و پر/داختهٔ اعیـــان و اشراف و مورد حاجت و مایهٔ حظ و التذاذ خاطر آنان بوده وبي گمان فرهنگ مطلوب ومقبول مردم امروز بانيازمنديها و مطالبات متفاوت ایشان که زادهٔ مقتضیات کنونی است، نمی تو اندبود. ادب قديم (كلاسيك)، خيالباني پايان ناپديري دربارهٔ جامعهٔ متصور بدوي، كه

حتی به روزگار شکوفایی آن ادب(کلاسیك) نیزدیگر وجود نداست، ود. یعنی درهمان زمان رونق و اعتبار ادب سنتی (کلاسیك) هم، چنین جامعه ای انها در ذهن خیال پر داز و مطلق جوی ادبا و شعرا و جودوحیات داشت، تاجه رسه به دوره و زمانهٔ ما.

بعضی هم زبان عربی را مظهر اینهویت و تنها ضامن اسات عربی می گویند. البته آنان نیز این زبان را لایتغیر و دست نخورد می اند و می پندارند. در نظر این مردم، همهٔ گذشته در زبان متمر کرز و مستفر ده است تا آنجا که زبان در دستشان به صورت بت و مترسکی (etiche) در آمده که نگاهدار و ضامن اصالت و هویتی قابل بحث و استمراری خیالی است.

در واقع لحن سخن طوری است که گویی از دو نوع بیگ آناکشتن باخود (alienation) و «عوضی شدن» و نه «عوض شدن» اجتاب باید کرد: بی خویشتنی در آینده و با خود بیگانگی در گذشته، بدین معنی که به ایم این

1 ـ طاهر ابیب جدیدی از داندگاه تونس در نقداه تباد هویت فرهنگی مسان و یکدست برای همهٔ طبقات اجتماعی از آعاز تاکنون، فارغ از واقعات مسخد اد و کشاکشهای اجتماعی، عالما نه سخن گفته و مثالی می آورد که قابل است. می نویسد: وجود بزرگ مالکان ارضی در الجزیره که فقط ۳% کل جست را تشکیل می دادند ، لکن ۲۵% زمین های قابل کشت را در اختیار داشت. انسی بزرگ در راه اجرای اصلاحات ارضی بود. بدینگونه ضرورت ایجاد تحلیل که اقتصادی و اجتماعی ، سستی و محدودیت مفهومی را که از وحدت و مسلی ملی مراد می توان کرد، نشان داد.

Culture et societe au Maghreb ,CNRS,Paris 1975, p. 22\_7.

۲ این اصطلاح از مرحوم علی شریعتی است ، می نوبسده عندی سات ه آسیلمیله، ، عوضی بجای «آلی ینه» ، عوضی و آدم عوضی کسی است که جنوی است وخودرا چیز دیگری حس می کنده. فرهنگ و ایدئولوژی،سال سی ۱۵۰۰

متفکران شاید مسلمین دیدگر هیچوقت قرن دوم هجری سه خود نبینند، اما بی گمان می توانند نوعی خاص از تجدد در جهان کنونی بیافرینند، و نیزشاید امپراطوری خلافت عباسی دوباره راده نشود، لکن آنان می توانند نوعی حس همدای و همدردی، نوعی باز سازی ارزشها، و تأملی خاص درباب خود وجهان پدید آورندوبرانکیزند که برای همه ارزشمند تواند بود. بازگردیم به عقاید ونظرات بعضی که زبان و فرهنگ عرب راثابت ولایتغیر می گویند و عبدالله عروئی آن نگرش را «قرون وسطایی کردن» زبان و فرهنگ خوانده است ۱.

نویسندهٔ مراکشی در توضیح انواع بیگانه شدن باخود که به اشاره از آن یاد کردیم می گوید: دو نوع بیگانگی با خود هست: یکی در مکان یا مکنی و آن دیگر در زمان یا زمانی. اغتراب(غربزدگی)، بیگانهشدن با خود در مکان است که عیان است و سخت نکوهیده شده؛ اما نوع دوم بیگانگی، اعتراب یعنی قرون وسطایی کردن اجباری فرهنگ بر اساس تقلید از فرهنگ قدیم (کلاحیك) است که «عوضی شدن» پنهان و پوشیده ایست. در واقع دولتهای ملی باپدیدهٔ غربزدگی از دو راهمبارزه می کنند: تقدیس و تبرك (archaique) زبان به صورت عتیق و کهن گرای (archaique)آن، ورواج آثار گذشته (= احیای میراث فرهنگی). اما متحجر کردن زبان و عنوان به صورت سنگواره و نیز قبول و انتخاب فرهنگ سنتی به عنوان مشخص ترین نشانهٔ هویت ملی، ممکن است دستاویسزی برای عنوان مشخص ترین نشانهٔ هویت ملی، ممکن است دستاویسزی برای

La culture در کتابش ، Michel de Certeau در کتابش ، Michel de Certeau استداد در فرهنگ اروپایی اشاره کرده au pluriel, 1974 و آنرا «اسطورهٔ اصالت» (Mythologie de l'origine) نامیده است .

گم کردن و فراموشی خود در ارزشهای «مطلق» و «بی چون و چراه یی چون زبان ، فرهنگ ، از خود بیگانگی واقعی است و حصول شعور تاریخی یعنی تو انایی شناخت و اقعیت تاریخی ، تنها و سیلهٔ رهایی از این دام است . تقدیس و تبرك این ارزشهای «مطلق» ، به مانند پرستشان خدایان بیگانه است. اما مهم ، درونی کردن آنهاست ، نه پرستش و ستایششان به مثابهٔ ایزدان نا آشنا ، و این ممکن نیست مگر از راه تحلیل و غور رسی عقلائی یعنی با تلاش و سخت کوشی و هشیاری و آگاهی و بیدار دلی و روشن بینی و اجتهاد . واگر بدین شیوه عمل نکنیم ، ارزشهای «مطلق» درونی نمی شوند ، بیگانه می مانند و برما می تازند .

امااین بت پرستی، سیاست فرهنگی خاص دولت های مای عرب است که تحت سلطه و نفوذ خبرده بور ژوازی اند . سیاست فرهنگی خرده بور ژوازی برپایهٔ دو گانگی فرهنگی (فرهنگ نو گرا از یکسو و فرهنگ سنتی از سوی دیگر، جدا ازهم، بی هیچ پیوند بایکدیگر) استوار است و دقیق تر بگوییم این دو گانگی در فرهنگ، انعکاس و ضع اجتماعی و سیاسی خرده بور ژوازی در قلمرومرام و مسلك (ایدئولوژی) است .

لیکن چرا اندیشهٔ سنت مداری و سنت سازی (traditionaiisant \_e) در این جوامع چنین دیر پاست؟ بدین علت که خرده بور ژوازی ، فرهنگ نو گرا (۱۰ درن) راچون و سیاه و ابزاری در خدمت مشرب (اید ئولو ژی) فرهنگ سنتی ، که برای آن ارزشی جاوید و ماندگار قایل است، می خواهدا .

البته از دیدگاه عبدالله عروئی، سنت درجوامع مستعمره یااستعمار زده و تحتسلطهٔ استعمار ، معنایی خاص دارد که برای مزید بصیرت خوانندگان

<sup>1</sup>\_ Abdallah Laroui, La Crise des intellectuels arabes.

Traditionalisme ou Historicisme? Paris 1974.

ارحند تنیم عمدهٔ مرام نویسنده باید توضیح و تصریح شود. نویسنده نخت از اکسور نقل قول می کند که به اعتقادوی، سنت وقتی و اقعاً وجود و معنا ارد که آوری در پناه ولوای نوعی و فاداری به نظام ارزشی گذشنه ، مورد نظیات بسراین اساس سنت پسندی، پذیرش بی چون و چرای چیزی در خونه فرهنگ و معقولات که گویی از آسمان افتاده ، نیست، بلکه پذیرشی عمراه با تأمل و مداقه و نوعی انتخاب و اختیار است نه احتمال کردن حرف .

ستی که منکر نو گرایی (مدرنیسم) و مانع پیشرفت و تعول باشد (سند به معای نفی نو گرایی و مانع تغییر وپیشرفت)، حتماً و بالضروره سنی خو آشاه است و به این معنا بهتر است آنرا traditionalisation بناسم نه traditionalisation . سنتی که ناخودآگاه است و ضابطه وار بیدان نشده ، عاده با چری سر ضدیت ندارد ، و اگر هم به مخالفت برخیدند ، ناسازگاری و شیزی است خاموش و به مثابهٔ نوعی لجاج و اصرار ورزیدن ناسازگاری و شیزی است خاموش و به مثابهٔ نوعی لجاج و اصرار ورزیدن که میشا اثری نیست . اما سنت گرایی «فلسفی» عارت از سنتی کردن (traditionalisation) به همت گروهی سر آمد (در نظامهای است که عادة چون خود را در موقعیتی خطیر و کوشند تا شاید بدین طریق از منافع و مواضع خوش و خوش و خوش خلق دفاع کند۲.

پس فرق است میان سنت و سنتی کردن. در حالت سنتی کردن و یا سنت مداری، سرآمدان اجتماع استعمار زده ، درگذشته پناه می گیرند و به عقب باز می گردند، اما این سنت نیست که در سیاست فرهنگی سرآمدان

<sup>1</sup>\_ La Crise des intellectuels arabes, p. 47

مجال تجای یافته است، بلکه این سیاست آنهاست که سنت را باز می آفریند و همه را وادار می کند که به طریق سنتی بیندیشند و عمل کنند. هر چه افق و نمای آینده تاریك تر بنماید، این سنتی کردن بیشتر تقویت و تحکیم می شود و قدرت می گیرد ۱. در نتیجه از منظری پویا و توانمند (دینامیك) ، سنت پسندی و نو آوری، سنت گرایی و تجدد، هردوزائیدهٔ کارو کوشش و دستاور د

۱\_ هان، ص ۵۳

فرانتس فانون درهمين معني مينويسد؛ «استقرار رژيم استعماري، مرك فرهنگ به مي را به همراه نمي آورد . به عكس ، از مشاهدات تاريخي چنين برمي آيد كه هدف استعمار بيشترادامة بك حالت احتضار فرهنكي است تا ازبين بر دن كامل فرهنگ بيش از استعمار. اين فرهنگ كه درقدیم زنده و به روی آینده باز بود، حال بسته می شود و محبوس در غل وزنجين اختناق و مقررات استعماري مي خشكه . چنين فرهنگي كههم هست و هم موميسائي شده است ، عليه اجزاءِ خود به كار ميافتد . موميائي شدن فرهنگ ، تفکر فردی راهم مومیائی میکند .. بدین تر تیب است که هي بينيم، به اشاره و تحت مراقبت ستمكران ، دستكاههاي قديمي وغير متحركى دوباره اززمين سبن ميشوندكه كاريكا تورنها دهاي بارورزمانهاي پیشین می باشند . وجود این دستگاهها ، ظاهراً یعنی احترام به سنت و ویژگیهای فرهنگی و شخصیت خلق اسهرا ولی لین احترام دروغین در واقع عميق ترين نوع تحقيل و كامل ترين شكل ساديسم است . مشخصة يك فرهنگه آنست که بازوگشاده باشد ومملو از خطوط نیروی خود انگیخته و بارور و پرئمر... اما تحمل سلطه بي ضرر نيست. فرهنگ خلق اسير، منجمه شده و درحال احتضار است و هیج نیروی حیاتی در آن جاری نيست...

«با بازگشتبه سنت و قبسول آن به عنوان وسیلمهٔ دفاع و مظهر

سرآمدانی است که (درجوامع مستعمره و تحت ساطهٔ استعمار) تقریباً همیشه شهری اند و به اقتضای وضع و موقعشان ، در یکی از این دو طریق گام برمی دارند . برای آنکه سنت بهاید و دوام و بقا داشته باشد ، تلاش و کنگاش باید کرد، دست کم همانقدر که برای تأمین و استقرار تجددالبته باید کوشید . بنابر این ، این تصور که سنت می تواند خود به خو دجاودانه پایدار و بر قرار بماند وماند گار شود ، خیالی و اهی است . حفظ سنت ، ثمرهٔ فعالیت سرآمدانی سیاسی و فرهنگی است که (در جوامع مستعمره) فعالیت معطوف به گذشته را به جای فعالیت ناظر به آینده که البته کاری پرخطر و نامطمئن به گذشته را به جای فعالیت ناظر به آینده که البته کاری پرخطر و نامطمئن است، برمی گزینند و آن را براین ترجیح می دهند، زیر ااز عاقبت و مزایای سیاسی و فرهنگی فعالیت گذشته نگر مطمئن تر ند . سنتی که به صورت نسخه سیاسی و فرهنگی فعالیت گذشته نگر مطمئن تر ند . سنتی که به صورت نسخه و قاعده در آمده ، سنت مردم اهل سنت (traditionaliste) ، سنت گرایان را سین ، نیست و آنانرا به خود نمی کشد و این مردم آن را باور ندارند و

خلوص و راه نجات، انسان فرهنگ زدائی شده، این احساس را به وجود می آورد که وسیله دارد با مبدل شدن به هدف، انتقام می گیرد . در این عقب گردبه مواضع کهن که دیگر هیچ رابطه ای با رشد تکنیکی ندارد، تضاد موجود است. نهادهائی که به این ترتیب دوباره اعتبار می یا بند، با شهوه های تکامل یا فته ای که از را دعمل به دست آمده اند، دیگر نمی خواند،

«فره کی که پس از تسلط، محبوس و گیاهی شده بود ، دوباره ارزش پیداهی کند. ولی دوباره مورد تفکر قرار نمی گیرد، دوباره ساخته نمی شود، ازدرون به جنبش نمی آید. فقط به عنوان شعار دادزده می شود. این اعتبار بخشیدن مجدد، ناگهانی ، بی نظم و زبانی ، روش های متضاد را به همراه می آورد ... ، شاد پرستی و فرهنگ ، ترجه هٔ منوچهر هزار خانی، ص ۵۲ ،

۶۳ ،۶۲

نمي پذير ند.

ریشهٔ حیات و قدرت سنت «نسخه نویسی شده»، از این و اقعیت سیر اب است که سر آمدان جو امع یاد شده ، چون راهی فراروی خود نبینند و یا چنین بپندارند که به بن بست رسیده اند، همه چیز را سنتی می کنند تاهم چنان ایفاگر نقشی در جامعه باشندا. پس سنتی کردن جامعه ای غالباً و شاید هم همیشه مقارن و ملازم با تهدید خطر استیلای خارجی (استعمار)، استقرار استعمار و روشنگر بدبینی سر آمدان در مورد سرنوشت و آینده در دنیائی تحت سلطهٔ بیگانگان است و بنایراین قطب مخالف و قوهٔ هموزن مقابل آن امید بهروزی و داشتن چشم انداز آینده ای باز وافقی روشن و گشاده در برابر دیدگان است؟. در نتیجه به محض آنکه سر آمدان راه آینده را باز و هموار دیدگان است؟. در نتیجه به محض آنکه سر آمدان راه آینده را باز و هموار دیدند و دانستند که از بن بست بیرون آمده اند، سنت قدرت خود را از دست می دهد، چون دیگر هیچ کس از آن پشتیبانی نمی کند و آنگاه همه در می یا بند که سنت فی نفسه ضعیف بوده است و به خودی خود قدرت چیره شدن بر همهٔ شئون اجتماعی را نداشته است.

البته تجدید و یا احیای سنن ارزنده پس از یك دوره نوگرایی افسار گسیخته، مطلبی دیگر است و آنچه تاكنون در باب سنت گرایی كشورهای استعمار شده توسط بیگانگان ازقول عبدالله عروئی گفتیم سخنی دیگر، اما در همه حال از یاد نباید برد كه مانع ترقی در اجتماعی سنتی، البته مانعی منحصراً درونزاد نیست ، بلکه حاصل دو رشته عوامل و اسباب : تأثیر عامل خارجی (تهدید خطر استیلای خارجی) و عکس العمل خاص جامعه در قبال آنست. اگر مانع خارجی باقی ماند و حتی قوت گیرد، سنتی كردن و

١٠- عبدالله عروئي، بحران روشنفكران عرب . ص ٢٥\_٥٥.

۲\_ همان، ص ۵۷.

سنتسازي نيز استوارتر ميشود.

چونسخن از سنت و سنت گرایی به معنای پویا و تو انهند (دینامیك) آن در میان است ، بی مناسبت نمی دانم کسه با اغتناء فرصت ، از قول ع. عروئی چندنکته در باب نمایش «فرلکلوری» که امروزه در بسیاری جاها رواج یافته، ذکر کنم. همه آگاهند که ساختن آثار فولکلوری در زمینه های موسیتی و هنرهای تجسمی و ادب در پاره ای از کشورهای جهان سوم به خصوص، نه تنها رونق و بازاری گرم دارد، که گاه تنها نوع ممکن آفرینش هنری و ادبی، به نظر می آید . بی گمان الهام گرفتن از فرهنگ عامه در خلق آثار هنری و ادبی امری نیست که بتوان در ارزش و اهمیت آن تردید کرد، خاصه و تنی که هنرمند با دیدی نو، دید دوره و زمانه خود، به دستمایهٔ فولکلور می نگیرد و در خلق اثری «فرزند خصال خویش» ، از آن بهره می گیرد و

همچانکه یاد آور شدیم، منظور عبدالله عروئی، جانگیری سننفرهنگیدر ممالک زیر یوغ استمهار است که به منزلهٔ نوعی مقاومت در بر ابر اشغالگران و ستیره با آنان محسوب می شود، ولی همو معتقد است که آن سنن پس از کسب استقلال باید مجدداً مورد سنجش و ارزیابی قرارگیرند و بنا بر این از احیاء یا تجدید سنن فرهنگی در سرزمینی «غربزده» سخن نمی گوید. با ایدهمه نقل قوای از هنا آرنت برای تتمیم فایده، بیمناسبت نیست:

ه پایان یافتن سنت، بالضروره بدین معنی نیست که قدرت تأثیر مفاهیم کلی سنتی بر روح و ذهن مردم از دست رفتسه است. برعکس گاه چنین می نماید که با زوال قدرت جیاتی سنت و فراموشی تدریجی پیدایش و آغاز نضج گیری آن، سنت می تواند همهٔ قدرت اازام آور خودرا درست هنگامی که پایانش فرارسیده و دیگر حتی مردم برآن نمی شورند، نمایان سازدی،

Hannah Arendt, La crise de la culture, Gallimard, taduit de l'anglais, 1972, p. 39.

در واقع به تعبیر و تفسیر فولکلور از منظر خویش میپردازد. اما هنگامی که آفرینش ادبی و هنری در جامعه ای فقط به عرضهٔ فولکلور و نقل بی فزون و کست آن از متن زندگی به روی صعنه و صفحه، منحصر و محدود شد، خارخار این شك در ذهن می خلد که شاید این نوع «آفرینش» ریشه در ناتوانی جامعه ای دارد که مشوق خلق چنین آثاری است، حال آنکه آرمان آفرینش هنری و ادبی، بر عکس باید جبر آن و ترمیم این ناتوانی از طریق بیان هنری (expression) یعنی از راه تو جه دادن نفس و ذهن به کمبود و نقص مفروض و فراهم آوردن موجبات تحقق نوعی استشعار و «بیداری و جدان» باشد.

به اعتقاد عروئی، برخلاف تصوربسیاری، فولکلورنمایشی، نمایشگر فرهنگ قديمي و اصيل دربرابر فرهنگ جديــد تصنعي محصول نفوذ غرب نیست، و هوشوحواس را متوجه جامعهٔ قدیمی نمی کند و موجب جان گرفتن فرهنگ کهن نمی شود و پرده ای و اقع نما از فرهنگ قدیم رقم نمی زند، بلکه از پدیدهها وعوارض جامعهٔ جدیداست، زیرا معرف پیشرفت قطعی بورژوازی و بورژوازدگی است. به بیانی دیگر، برای درك نقش اجتماعی فولكلور، تجزیه و تحلیل محتوای آن آنقدر اهمیت نداردکه شناخت روحیاتکسانی که از آن لذت می برند. چون این فرهنگ جدید بور ژوازی است که فولکلور را زنده میکند و جان میبخشد و بنابراین فولکلورکه یادگار و آینددار فرهنگکهن مینمود، فقط در جامعهای متجددکه براثر تماسباغرب پدید آمده است، تجدید حیات می کند. نتیجه اینکه این قبیل آثار، آثار ملی و اقعی نیستند. فی المثل اگر مردم ضمن تماشای تئاتر سخریه آمیز و پرطنزعامیانه (فولکلوریك) از دیدن نوعی نحوهٔ زندگانی خود درگذشته یعنی مشاهدهٔ بعضی مناظر (ریشخند شدهٔ) حیات و معاش قدیم به رویصحنه و یا بربردهٔ تلویزیون میخندند، از اینروستکه حس میکنند آننوع زندگی و نحوهٔ معیشت محکوم به فنا و درشرف نابودی است. ضمناً این گونه تئاتربیشتر

در شهرها محبوب است و تحقیقی دربارهٔ کاربرد لهجههای مختلف محلی در این تئاتر که باعث خنده و تفریح می شود، نشان می دهد که هر کس از شنیدن گویشی که کمتر با آن مأنوس و آشناست، می خندد! در نظر تماشا گران این تبیل نمایشها، نقط زندگی جدید ارزشمند است و آنان به گذشته ای که آزراه حکوم به مرگ می دانند؛ نقط به تصد تفریح خاطر وسر گرمی می نگرند! هنگامی که منظومهٔ بورژوازدگی (بورژواشدن) کامل و تمام شد و جامعه به سرپرستی دولت ملی، «وحدت» یافت، این تئاتر خصایص مسخره آمیز و خنده انگیز خود را از دست خواهد داد و بنابراین خواهد مرد. همچنانکه در جامعهٔ نوین مصر، تئاتر بسیار محبوب نجیب ریحانی در گذشته ای نه چندان، در و فراموش شد و از میان رفت.

هراثر فرهنگی، مکتوب یا شفاهی و سماعی، که نمایشگر چیزجزئی و فرعی و خصوصی (و نه معرف امری کلی و عام)، و نیز ساده دلانه و حاصل دریافت شهودی محض و نمودگار مادهٔ خام یعنی زندگانی طبیعی و نه ثمرهٔ کار و تأمل باشد، بالضروره جزء محدوده و حوزهٔ فولکلور محسوب می شود و ارزشی فولکلوری می یابد. چنین « اثری » در نهایت فقط به مثابهٔ سند و مدر کی است که تازه ذهن اندیشه مند باید آنرا تفسیر و تعبیر کند، تا مفهوم و معنایی بیابد. بسیاری از اندیشه مندان در دولت ملی می پندارند که کمك به فولکلور، سیاستی مردم پسندانه است. به اعتقاد عروئی این تصور نادرستی است، زیرا این مردم نیستند که مایلند به تماشای خود در نمایشی بنشینند، این بورژوازی بزرگ و خرده پای شهری است که چون جها نگردان ساده دل و خرش باور خارجی این نمایش را ذوق زده تحسین می کندا.

## ۲۱۳ /فرهنگهای شرق و غرب...

پس سبب چیست که ستایش فولکلور اینهمه موردتوجه و اعتناست؟ بهاعتقاد عروئی این کار علتی سیاسی دارد. دولت ملی میخواهد چارچوب تنگادبیات بورژوامآب را که افق بسته ای دارد ، بشکند و مبلغ و مبشر

←

فروشنفكن استعمارزده دبرابا زود متوجه خواهد شدكهم وجودات یكملترا با فرهنگ اثبات نمی كنند، بلکه اثبات آن در مبارزه ابست که مردم عليه اشغالكر به راه انداخته اند. هيج استعماري مشروعيت خوش را از نبود حیات فرهنگی سرزمینهای اشغالی به عاریت نمی گیرد . هر گن نمی توان با گــتر دن گنجینههای فرهنگی ناشناخته، در ریر نکاه استعمار، شرم ویرا برانگیخت. روشنگر استعمارزده در همانحالکه نگران ایجاد اثر فرهنگی است غافل است که فنون و زبانی که به کارمی برد، مختص نیروهای اشغالک ند. روشنفک به اینکه براین وسایل مهی و نشانی ملی بزندقناعت میورزد، منتهی این مهرونشان بهطور عجیبی خارجی است. درواقع رفتار روشنفكر استعمارزدمايكه ازطريق آثار ادبى وفرهنكي بهمردم رومي كنده بسان رفتار یا بیکانه است. گاهی اوقات برای اینکه ارادهٔ نزدیك بودن هرچهبیشتر خودرا به مردم نشان دهد، در به کاربردن اهجه های محلی تردید نمی کند، ولی عقایدی راکه بیان می کند، قضاوتهای قبلی و تفکر اتی که از ذهنش می گذرند ، هیچگونه وجه اشتراکی با وضع واقعی مردان و زنان کشورش ندارند. فرهنگی که روشنفکر به سوی آن دست می یازد و بدان متمايل ميشود، غالباً انبائه ايست كه در آنچيزي جز منطقه گرايي نيست. روشنفکی میخواهد خود را بهمردم بچسباند، منتهی به پوشش ظاهریمردم می چسید، وانگهی این پوشش، انعکاسی است از یك زندگی پوشیده و پر رمن و بازتابی استار باکرندگی پرمایه که در تجدید داشه است. این عینیت که چشمها را خیره می کند و پنداری وصف الحال مردم است ، در واقع تنها پیامی فراگیرتر و برترباشد، نه منادی نظام ارزشی خاص طبقهٔ بور ژوازی، خیاصه وقتی که اندیشه مندان خیرده بور ژوازی ، مدافع رئی الیسم در هنر و ادبیات می شوند و درمی یا بند که ازین طریق نیز نمی توانند ماهیت

نتیجه و ثمرهٔ بهرص و در عینحال از یاد رفتهٔ سازگاریهای گوناگون ــ نه همواره همساز \_ جوهر اساسي تريست كه خود در بحبوحهٔ تجديد است. «فر هنگ یژوه به جای این که به جستجوی این جو هر سردارد، بیچون و چرا زیر افسون تکه های مومیائی شدهای قرار می گیردک چون باقی ماندهاند، برعکس، مفهوم کهنگی و مَجاز بهخودگرفتهاند. فرهنگ هرگز روشنایی و گویایی عادات و رسوم را ندارد، فرهنگ از هر گونه ساده گرایی مبراست و ذاتاً در قطب مخالف عادات و رسوم قرار گرفته است . چونکه عادات و رسوم همیشه خود، تباهی فرهنگ است. خودرا به سنت چسبا ندرو يا رواق دادن سنتهاى رها شده، نهتنها خلاف جهت تاريخاست بلكه، لميه مردم نیز هست . هنگامیکه مردماز مبارزهای مسلحانه و یا حتی سیاسی برضه استعمار یشتیبانی می کنده، در آن موقع سنت معنی دیگری به خود مي گيرد. آنچه تابهحال فن مقاومت منفي بوده است، مي تواند در اين مرحمله از اساس محکوم شود. درکشور عقب نگهداشته شدهای که در مرحلهٔ پیکار است،سنتها اساساً نا پایدار و دستخوش جریا نهایگرین از هرکزند . لذا روشنفكر غالباً درخطر قرارگرفتن درجهت مخالف زماناست. خلقهائي که مبارزهرا آغاز کردهاند، بیشاز پیش دربرابر عواهفریبی تأثیرپذیرند. چنا نچه کـي بخواهد زياده از حد دنبال مردم بيفتد، در آنصورت خود را فرصتطلب يوج و حتى عقبما نده جلوه كل ميسازد.

ه به عنوان مثال درمورد هنرهای پلاستیك ، هنرمند استعمارزدهٔ هنر آفرین که میخواهد به هرقیمت اثر ملی بوجود آورد ، در چهارچوب

## ۲۱۵ / فرهنگهای شرق و غرب...

طبغاتی، یعنی کیفیت بورژوامآبانهٔ آن هنر و ادب را کاملاً بزدایند. در اینزمان دولتملی و برخی از روشنفکران برای حل این مشکل، دست نیاز به سوی فولکلور دراز می کنند و چنین می پندارند کنه در آن ، گمشدهٔ خود

←

حلق مجدد آثار یکنواخت جزئی گیر می افتد، با اینهمه این هنرمندان که فنون جدید را عمیقاً بررسی و مطالمه کرده و در همیر تحولات مهم نقاشی یا معماری معاصر شرکت جسته اند ، از فنون جدید رو برمی تابند و به فرهنگ خارجی تعرض می کنند و ضمن جستجوی حقیقت ملی آنچه را به گما نشان اصول ثابت یک هنر ملی است، ارجمی نهند. اما این آفرینندگان فراموش می کنند که آشکال اندیشه ، غذا ، فون تازهٔ خبر گیری و زبان تکلم و بالاخره طرز لباس بوشیدن ، به طور دیالکتیکی به مغز مردم اما نی نو بخشیده است و هم فراموش می کنند که اصول ثابتی که در دوران استعمار بسان حفاظ بودند در معرض تحمل تغییرات ریشه ای هستند.

«این هنر آفرین که مصم است حقیقت مای دا توصیف کند، برخلاف معمول به گذشته رجوع می کند و هم به مسائلی که فعلیت ندارند. به عبارت دیگر به مسائل غیر روز توجه می کند. آنچه راک عمیقاً معنظر قرار می دهد عبارتند از تراوش های فکری ، امور ظاهری و اشیاء بیجان و بالاخره دانش و آگاهی ثابت. از سوی دیگر روشنفکر استعمار زده ای که می خواهد اثر اصیل علی به وجود آورد باید بداند که حقیقت علی دروهله اول، و اقعیت علی است از این رو باید تا جایگاهی که سرچشمه جوشنده دانش در آنجاست پیش برود...

ه استعمارزدهای که میخواهد قلم خودرا درخدمت مردم به کار برد باید ازگذشته فقط برای گشودن راه آینده و نیز دعوت به عمل و ایجاد امید استفاده کند. مسئولیت نویسندهٔ استعمارزده، تنها مسئولیت دربرابر

یعنی اشکالی نو و زنده و مردمی را باز خواهند یافت. اما این رامحل نادر ستی است. فولکلور همیشه بیان هنری ( expression ) جزئی و خردیست ، نه نقد حالی جامع و کامل و این قبیل تلاشها، اصالت جویی واقعی نیست.

فرهنگهای نیست، بلکه مداولیتی است همه جانبه در قبال تمامی و جوه رندگی که فرهنگ و جهی از آنست. نویسندهٔ استمارزده نباید به انتخاب سطح مبارزه و بخشی که مصمم است نبرد ملی را از آنجا آغاز کند، خاطر مشغول دارد. پیکار فرهنگی ای که دامن بگسترد و به پیکار توده ای بینجامد وجود ندارد...

«بنا پراین نباید برای یافتن عناصرهمساز به منظور مقابله با قالب سازی های استعمار، به غرق شدن درگذشتهٔ مردم اکتفاکرد.. فرهنگ ملی فولکلور نیست. فولکلوری نیست که توده گرایی مجرد، باورش شده است که از آن به کشف حقیقت ملت می توانر سید. فرهنگ مشتی ادا و اطوار از گذشته ما نده نیست. به دیکر سخن مشتی ادا که با واقمیت امروز ملت خیلی کم را بطه دارند نیست. فرهنگ ملی مجموعهٔ کوشهایی است که یك ملت در زمینهٔ اندیشه انجام می دهد تا عمل، عملی را ک، چون ملاط مردم را به هم پیوسته و بر سرپا نگهمید ارد. توصیف کند و توجیه کند و ارج پخشد.. یکی از اشتباهات که به سختی قابل دفاع است، عبارت از تلاش در ابداعات فرهنگی و کوشش در نوازش دادن به فرهنگ بومی در محدودهٔ سلطهٔ فرهنگی و کوشش در نوازش دادن به فرهنگ بومی در محدودهٔ سلطهٔ برمی خوریم. در یک کشور مستممره ، ابتدایی ترین شکل ملت گرائی و با می خوریم . در یک کشور مستمره ، ابتدایی ترین شکل ملت گرائی و خام ترین و خشن ترین آن و بالاخره تنوع نیافته ترین آن، هیجان انگیز ترین خام ترین وخشن ترین آن و بالاخره تنوع نیافته ترین آن، هیجان انگیز ترین ملت است و نمان دهندهٔ بیان مرحجات یک ملت و منعیات و منعیات و منعیات و منعیات و منعیات و منعیات و

#### ۲۱۷/فرهنگهای شرق و غرب در...

اصالت واقعی یا تاریخی، جستجوی عناصر زنده و دوامپذیر میراث فرهنگی است، نه پناه گرفتن در سنگر گذشته و بستنشستن درحصار «قدمت و کهنگی » به مفهوم انتزاعی و مجرد آن . آثار هنری و ادبی باید تضاد

الگرهای یك ملت است. در اینجا و در تمام مراحل جاهنه كل، منعیات دیگر و ارزشهای دیگر و الكوها و سرمشقهای دیگر زاده می شوند. فرهنگ ملی جمع بندی همهٔ این بر آوردها، نتیجه کشمکشها و تصادفات درونی و بیرونی درجامعهٔ كل و لایههای مختلف این جامعه است. موقعیت استعماری فرهنگ كه محروم از پشتیبانی ملتودولت است، به تحلیل می رود و به احتضار می افتد. بنا بر این شرط حیات فرهنگ عبارت از نجات ملی و نوز ایش (رنسانس) دولت است.

«موجودیتملت نه تنها شرط فرهنگ و شرط قوام و تجدید مدام و ریشه دار و غنی شدن آن است، بلکه خود یا گخواست و یا گنیاز است. نخست این پیکار به خاطر موجودیت ملی است که فرهنگ در از حصار بیرون می آورد و درهای آفرینش و ابداع را بروی می گشاید و سپس ملت است که برای فرهنگ ، شرایط وجود و قدال بیان را فراهم می کدد . ملت عوامل گونا گونا گونی را که ضرور فرهنگند فراهم می آورد، تنها عواملی که به فرهنگ است خلاقیت و پویایی و اعتبار می بخشند . همچنین خصلت ملی فرهنگ است که موجب نفوذ پذیری وی از فرهنگها می شود و نیز به او امکان می دهد نمی تواند بر و اقعیت تأثیر گذارد. در و هلهٔ اول استقرار مجدد یا که ملت به معنی خاص زیست شناسی آن می تواند به فرهنگ ملی هستی بخشد ... دروا بسط موجود میان مبارزه و مخاصه (سیاسی و مسلمانه)

میان کهنه و نو را بگشایند ، نه آنکه فقط در امارت گذشته بمانند . آنار کنت لئون تولستوی کمه ژان ژورس (Jaures) به سال ۱۹۱۱ در بارهاش می گفت : « تولستوی کمکمان می کند کمه چشمانمانرا به ستار گان آسمان بدوزیم و جهت و معنای زندگیرا بیابیم »، آینهٔ تمام نمای روح ملت روس در پایان عصر حکومت تزاری است و اصالت تاریخی نوشته های او که ترجمان

-

ملی یك جلوهٔفرهنگی است؛ آیا بالاخره بایدگفت کهپیکار رهائی بخش پدیدهٔ فرهنگی است یا نه؛

هما فكر من كفيم ك مبارزة متشكل و آگاها نه انكه بهوسيله مردم استعمار زده به خاطر استقرار حاكميت ملى درمي گيرد ، تمام عيار ترين جلوه و نما ش فرهنگی ای را تشکیل می دهد که ممکن است تصور کرد. تنها موفقیت و پیروزی بیکارنیست که بعدا اعتبار وحیثیت به فرهنگ می دهد، درهنگام نبرد نیز برای فرهنگ خواب زمستانی وجود ندارد. اصولاً مبارزه خود درجر بسان خود و در فرآیند درونی خویش، وجوه مختلف فرهنگ را توسعهمی دهد وجهتهای تازهای را بروی آن می گشاید. پیکر رهائميبخش دركش وقوس خود اشكال وارزشها وحدود سابق فرهنگهملي را احیاء و آعاده نمی کند. این پیکار که تجدید نظر اساسی در روابط بین انسانها را طالب است ، نميتواند اشكال و محتويات فرهنگي مردم را دست نخورده به حال خود بگذارد.. ارزش این نوع نبرد در آنست کسه حداکثرشرائط را برای نشوونما و ابداع فرهنگی فراهم می آورد ، به نظرها آینده یا فردای فرهنگ و غنای یك فرهنگ ملی تابع ارزشهائی است که ره آورد نبرد رهائی بخش می باشند .. اگرفرهنگ، تظاهر وجدان ملی است، من درگفتن این سخن به خود تردید راه نمیدهم که وجدان ملى شكيل ترين شكل فرهنگ است ، دوزخيان روى زمين، ترجمهٔ ابوالحسن بني صدر ، ج٢ ، ص ٢٢ ـ ۴٨ ، ۴٩ ـ ٩٩ . ٥٧ ـ ٥٧ .

حال (expression) ملتی بزرگ در آستانهٔ انقلابند، از اصالت فولکلور روس یا او کراینی، بی گمان به هیچوجه کمتر نیست. اصالت ارزنده و مثبت یعنی طلبی که بوی کهنه پرستی و تسلیم بیهشانه به جاذبهٔ فرهنگ اعصار و قروت گذشته ندهد، عبارت از شناخت «وجود» به مثابهٔ منظومه ای در حال صیر و رت کرین مدام است؛ و برای حصول این اصالت آنچه باید داشت و در بایست است، و جدان و شعور انتقادی است، چه در شرق و چه در غرب. مکالمه ای و اقعی با غیر فقط بدینگونه ، یعنی نخست از طریق گفتگویی با خود، امکان پذیر می شود.

باری به گفتهٔ عروئی رجوع به تاریخ عرب، استمراری راکه بتواند ضامن هویتی مفروض و مؤید دعوی دوام و بقای اصالتی دست نخورده باشد، روشن نکرده است ۱. زمان حال هرروز بیشتر پیوندهایمانرا با گذشته می گسلد و مجبورمان به درونی کردن استمراری می کند که دیگر درسطح و ظاهر اشیاء و امور: در رفتار و کردار ، در جامه و زبان، به چشم نمی آید. اما هرچه زمان می گذرد، تاریخ بیشتر تحت فشار این الزام قرار می گیرد که به بفرور استمراری را که بیش از پیش مورد تردید و انکار و اقعیت است، پشتیبانی و ضمانت کند. معهذا سر انجام روزی باید اعراب برای شناخت و اقعیات ، شعور تاریخی و انتقادی کسب کنند، لکن چگونه و مطابق با کدام الگوی

۱- درباب «اشتباه ترهنگی» به معنی ارزشی اغراق آمیز و منحسر آ دهنی که هر فرهنگ برای خرد قایل می تواند بود، و گریزاز و اقعیت موجود (و اقعیت دنیا ی امروز، فرهنگی خاص اقتضا دارد که آبا نظام ارزشی گذشته یکی نیست و نمی تواند بود) و پناه گرفتن در گذشته از سر نومیدی و عجز، رجوعشود به کتاب محی الدین صابر (متولد در ۱۹۲۰ در سودان) به نام، التغیر العضاری و التنمیه المجتمع، ۱۹۶۲. به نقل از، انور عبد الملك،

La pensee politique arabe contomporaine, 1970, p.163\_8.

تعقیق و تفکر؟ به روش شرق شناسی و به شیوهٔ شرق شناسان مثلاً ؟ شرق شناسی قدیم و جدید به نتایج ناچیزی در زمینهٔ شناخت و اقعیات امروز جهان عرب رسیده، چون شرق شناسی، در نهایت مطالعهٔ جامعهٔ عرب را به زمان حال آن جامعه محدود و منحصر می کند و این جامعه را فقط درحال کنونیش می بیند. شرق شناسی به آینده نظر و اعتنا ندارد، رحال آنکه تنها با آینده نگری می توان وضع و موقع امروزی جامعهٔ عرب را دریافت و شناخت. این تنها راه درك و فهم و اقعیت است ا

در واقع روش رایج برای شناخت و توجیه وقایع و امور و یا تفکر به به طور کلی در این جوامع عربی، روش قیاس است. مثلاً علت مقبولی تئاتر مولیر چیست و چرا از میان همهٔ نویسندگان فرانسوی و انگلیسی، مولیر بهتر مورد اقتباس قرار می گیرد و درونی و امروزین می شود، تا آنجا که رنگوبوی خارجی خودرا از دست می دهد؟ البته نه ازینرو که مولیر انسان ابدی و همه جا انسان یا انسان انتزاعی را تصویر کرده ، چون اگر چنین می میود، بسیار کسان در جوامع مختلف می بایست از مولیر تقلید و اقتباس کرده باشند، و چنین نیست. علت اصلی مقبولی مولیر اینست که مراکشی ها فی المثل ، مسائل اجتماعی خانواده را بدانگونیه که در آثاری چون فی الدی که در آثاری چون

<sup>1-</sup> ضمناً تحقیقات و استنتاجات بعضی شرقشنادان، خالی از شائیهٔ غرض و دلمشغولی های سیادی و استعمادی نیست. در این باره ر.ك. به، تألیفات مستترقین و مبارزهٔ ایدئولوژیک ، ملك بن نابی، ترجمهٔ خلیل هراتی، ماهنامهٔ اندیشهٔ انقلاب ایدران ، شمارهٔ اول، فروردین ۱۳۵۸ و ادوارد سعید ، شرقشناسی، ترجمهٔ اصغر عسكری خانقاه ، و حامد فولادوند، تهران ۱۳۶۱.

شد، و با دیدی بسان دیدجامعهٔ موصوف در همان آثار، می نگرند و در می ابند و بنابر این طبیعة "نقش زن در خانواده و در جامعه، روان شناسی زن، مسألهٔ زن فرهیخته تر از شوهر، روابط مبتنی بر رقابت و نه همکاری میان دو جنس، همه در بر تو معتقدات و نظرات آن جامعهٔ بور ژوازی که در تئاتر مولیر نقش بسته است، قابل فهم و تفسیر و توجیه پذیر می شوند.

پس می توان نتیجه گرفت که در حکومتهای ملی ممالك عربی، به قول عروئی، یا مردم فکر نمی کنند و یا به طریق قیاس فکر می کنند و علت آن نیز روشن یعنی تقدم عمل بر تفکر است. برای عمل البته باید نقشه و الگویی داشت، اما چون در ممالك عربی مجال لازم و كافی برای بررسی دقیق و اقعیت فراهم نیست، به قیاس توسل می جویند. ازینرو اعراب چه در زمینه فکر و چه در حیطه عمل، به الگویی غربی استناد و رجوعمی کنند، یعنی اصل تقدم عمل باعث می شود که نظام و دستگاهی جستجو کنند که همیشه و یا غالباً همان نظام و دستگاهی غربی است و این نیاز مبرم کنونی اعراب به یك نظام فکری، یاد آور استفادهٔ آنها از فلسفهٔ ارسطو در گذشته است.

باری دولت مای درطول تحول و تکاماش همه وقت دوستدار صنعت و معتقد به فنوتکنیك باقی می ماندو گویی شعاری که نصب العین ساخته اینست که نخست اجتماع خودر آ مطابق الگویی که بر گزیده ایم بسازیم، سپس آزرا خواهیم شناخت، و به بررسی و تعلیلش خواهیم پرداخت. این دستور العمل البته ناشی از شناخت حق تقدم غمل و الویت آن بر تفکر و حضور آینده در آنات زمان حال است، آنچنان که گویی آینده، هم اکنون در دسترس است ولی در پرده و مستور.

امروزه به اعتقاد عروئی فکر عرب عقیدتی و مرامی (ایدئولوژیك) است، و مرام ومساك (ایدئولوژی) برتفكر آزاد و انتقادی سایه انداخته است، زیرا تفكر اعراب درخدمت هدفی است كه از قبل تعیین شده و چون نتیجداش ازپیش معلوم است، تفکر فقط در حکم وسیله و ابزاریست برای نیل به آن و «مستقبل مقدمیانزدیك» به معنی همین تقدم تاریخی و منطقی مرام و مساك (ایدئولوژی) برتفكر انتقادی است.

روشنفكر عرب ديگري ، محمد اركون نيز تذكر مي دهد كـه وظيفهٔ متفكران عرب اینست كه تفكر انتقادی را از بند مرام (ایدئولوژی) مبارزه (سیاسی) برهانند. می نویسد: «اندیشهٔ انتقادی عرب باید به استیاای حقوق خود نایل آید و با مبارزهای درخور و شایسته، همانگونه که درمغربزمین از قرن شانزدهم بهطور مستمر روی داد، روشهای خود را معمول دارد و به کار بندد. این استیفایحقوق ابدأ بهمعنای خرده گیری و ایراد بهمرام و مسلك (ایدئولوژی) رسمی و یا میراث فرهنگی و فرهنگ قدیم به طورمنظم نیست، بلکه مقصود بیرون آمدن از حال وهو ایست که در آن «خود مفتش خود بودن» (auto\_censure) و سازشکاری بیش از ممیزی سازمان یافته آسیب می رساند. باید تصریح کرد که مرام و مسلك (ایدئولوژی) موردنیاز برای مبارزه گرچه عهدهدار رسالتی روانی و اجتماعی است که البته واجب است و ضروری، اما غافل از رسالت شناخت است و یا آنر اکلاً مسخمی کند. (مثلاً) زبان و تاریخ و... را بایدبه عنو آن تگیه گاهها و مبانی مناسب، مطاوب برای فاسنهٔ جدید عرب تلقی کرد، حال آنکه ایدئولو ژی این ارکان مطالبات آدمی را فقط به مثابهٔ قوای اتحاد و همبستگی مینگرد و به کار می گیرد»۱.

بعضی دیگر از اندیشه مندان عربنیز، هرکدام به شیوهٔ خاصخویش، در باب لزوم حیاتی تفکر آزاد و خرده بین و نکته گیر تأکید ورزیده انــد .

<sup>1</sup> Mohammed Arkoun, Professeur aux Universites de Paris III et IV. La pensee Arabe, P.U.F., 1975, P. 115\_121.

## ۲۲۳/فرهنگهای شرق و غرب...

عبدالرحمن بدوی استاد دانشکاه عین الشمس مصر، در تالیفاتش مکرر آرزو میکندکه اعراب امروزه بتوانند زمام اختیار خویش را بهدست گیرند.

محمدعزیز لحبیبی رئیسدانشکدهٔ ادبیات رباط (مراکش) نیزکه چون از جهان سوم است، به فلسفهای منحصراً نظری و غیر مبارز قائل نیست، دلمشغولی خاصی دارد که در نوشته هایش انعکس یافته است و آن ضرورت شعوریافتن اعراب به ابن اصل است که باید خود سازنده و راهبر سرنوشت خویش باشند و در چارچوب اسلام با اراده ای راسخ، مسلط برحال وروز گار خود باقی مانندا. همو می نویسد: «هیچ فرهنگی از اشتباهات و کانتی هابش نمی میرد که از این می میرد که آنها را باز نشناخته و تمیز نداده است، از این می میرد که جرأت نکرده به نقد خود بیردازد ۲».

حاصل سخن اینکه به اعتقاد این متفکران و خاصه عروئی تنها اجتهاد یا تفکر انتقادی قادراست گره کور تضاد میان صنعت خواهی و دعوت به حفظ هویت را بگشاید و از آن فراتر رود و بنابر این دولت ملی فقط با کاربر داین روش می تواند به دو گانگی میان عمل و شناخت پایان بخشد ، یعنسی هم از کار خویش باز نماند و هم ضمن ادامهٔ آن، به فهم و درك خود نایل آید.

به اعتقاد عروئی، قضا را درتاریخو فرهنگ گذشتهٔ عرب، اندیشهای

<sup>1</sup>\_ Normes et Valeurs dans l'Islam contemporaime sous la direction de Jacques Berque, Jean\_Paul Charnay, Paris 1978, P. 233\_4.

<sup>2.</sup> Culture (s) et civilisation. Actes du xvie congres de philosophie de langue francaise, Reims 3 6 septembre 1974. Bruxelles, 1975, P.119.

ظهور کردکه جنبهٔ جدلی (دیالکتیکی) داشت، اما در وادی عرفان شکوفاشدو زود پژمرد. منظور مکتب محاسبی و این نظریهٔ اوست که در دارالاسلام هر کس در عین حال خودی و بیگانه است، و فی المثل هم ایرانی است و هم مسلمان و بر همین قیاس. به زعم عروئی البته این اندیشهٔ جدل آمیز محاسبی که در کار مراقبت نفس اهتمام خاص داشت، به تمام و کمال بسط نیافت، زیرا وی می خواست همهٔ «من ههای متفاوت را به یك نفس واحد، به یك من یگانهٔ حنیتی، تبدیل و تعویل کند. اما به هر حال مهم اینست که در تاریخ فرهنگ عرب، تجربه ای برای فراگذشتن از منطق صوری، یا تجربهٔ «دیالکتیکی» غرب، تجربه ای برای فراگذشتن از منطق صوری، یا تجربهٔ «دیالکتیکی» نود در سید. چون این عرفان راه حل زبانی مسأله ای واقعی، یعنی منطق خود نرسید. چون این عرفان راه حل زبانی مسأله ای واقعی، یعنی منطق همانندسازی و مماثله (Identification) آنهم در عالم مثال و نه در قلم و مفاهیم، بود. امروزه نیز صورت قضیه در اصل تغییر نکرده، زیرا مسأله عبار تست از هماهنگ کردن من (سنت) با غیر من (صنعت) ، البته به شرط آنکه این و حدت و یکپار چگی درعالم خیال صورت نبندد و زبانی نباشد.

خلاصه آنکه به اعتقاد عروئی و اندیشه مندان عرب همفکر وی ، دنیای عرب بر سنت فرهنگیش تکیه زده و درخیال و توهم (utopisme) بسر می برد وقادر نیست درقبال تجدد که زادهٔ غرب است وباخردگر ایی مشتبه شده و گویی سرنوشت معتوم همگان گشته است ، راهی دیگر اختیار و پیشنهاد کند. اینست علت عقب ماندگی تاریخیش. بنابر این بی اعانت ذهنی تاریخی امید رستگاری نیست. لازه هٔ تر لئووانهادگی طرز تفکرسنتی ، خاصه قبول این معنی است که فرق اعراب با دیگران ، اختلاف در ذات نیست و نمی تواند

ابوعبدالله حارث بن اسده تو فی در ۲۴۱ یا ۲۴۳ هـق. بـ ه جـ هت کثر ت محاسبه نفس که از اهم آداب سیر و سلوك است، به محاسبی شهرت یافت.

#### ۲۲۵/فرهنگهای شرق و غرب...

تفاوتی ذاتی و ماهوی باشد ، بلکه اختلاف در لحن و پرده است ، با یك زمینهٔ مشترك فکری\. اینست تنها وجه امتیاز اعراب با غربیان.

به زعم عروئی، فرهنگ جدید اعراب، بافرهنگ قدیمشان فرق خواهد داشت. و آنان باید این حقیقت را قبول کنند. اما قبول این و اقعیت به معنای استغراق در فرهنگ غرب و غرب زدگی نیست. عروئی نه چون کارل بکر و فون گرون با م۲ که با اسلام میانه ندار دسخن می گوید، نه به مانند مصطفی کمال آتا تورك و سید حسن تقی زاده که: « ایران باید ظاهراً و باطناً و جسماً و روحاً فرنگی مآب شود و بس ۳». او غرب گرای ضد غرب است ۲، و تجدد در

البته ایننظر محل تأمل وشایدهممتأثر ازعقیده طه حسین است که در کتاب المستقبل الثقافة فی المصر (۱۳۹۸) می گویسد فرهنگ مصر، ریشههای مدیتر انه ای و با فرهنگ اروپایی خویشاوندی دارد!

٢ ـ براى اطلاع از عقايد او خاصه راك به

G. E. Von Grunebaum, L'Identite culturelle de l'Islam, 1973.

۳ کاوه، شمارهٔ ۱، دورهٔ جدید، ۲۲ ژانویهٔ ۱۹۲۰، ص ۲. تقیز اده کراراً برس «قبول ترویج تمدن اروپا بلاشرط و قید و تسلیم مطاق شدن باروپا و اخذ آداب و رسوم وعادات و ترتیب وعلوم و صنایع و زندگی و کل اوضاع فر نگستان بدون هیچ استثناء (جز از زبان) ، تأکید ورزیده است . اما سید حسن تقیز اده و پس از او سید محمد علی جمالزاده (در مجلهٔ علم وهنر، شمارهٔ اول سال ۱۳۰۹، مقالهٔ «مقصود ما») از عقاید تندخویش در مجلات کاوه و فرنگ تان مبنی بر « اخذ اصول و آداب و رسوم تمدن اروپائی و قبول آن بلاشرط، عدول کردند. برای تفصیل بیشتر رك. به مقالهٔ ایر ج افشار ، جریانهای ادبی در مجلات فارسی، قسمت چهارم، مجلهٔ راهنمای افشار ، جریانهای ادبی در مجلات فارسی، قسمت چهارم، مجلهٔ راهنمای

نظرش نخست اختیار مدارای عقلی و عملی و خردگر ایی از لحاظ سیاسی و تاریخی است؛ اما به اعتقاد وی، ارزش تجدد بسته به آنست که بتو اندبشریت را متحدکند. بنابر این اگر دفاع از اسلام درمقابل حملات تعصب آمیز امثال فون گرون بام لازم است و ضرور و همچنین جانب خرد فرایی و تجدد خو اهی را در برابر «سنت بازی» رعایت باید کرد، ایضاً آنچه در آینده همیشه مدنظر باید داشت، نقد اصولی عقلانیت و خرد در این غربی است و این کاریست که باید همگان انجام دهند، هم غربیان و هم غیرغربیان. در این صورت نه تسلیم بیهشانه

کتاب، فررردین ـ اردیهشت ۱۳۵۷

به عنوان مثال تقی زاده در ۱۳۴۴ اظهار داشت:

همن باید اقرار کنم که فتوای تند و انقلابی من در چهل ال پیش در روز امهٔ کاوه و بعضی از مقالات، افراط و زیاده روی در بر داشت. پس از نهضت مشروطه، عده ای از روشنهٔ کران و تجدد ظلمان آن دوره چشمشان در مقابل در خشندگی تمدن غربی خیره شده بود... امروزه من دیگر از آن عقیدهٔ افراطی عدول کرده امه.

مجلة روشنفكر، شماره ۴۰۵ ، ۲۳ ارديبهشت ۱۳۴۴.

احسان طبری متذکر می شودکه و حکم و اخذ بدون تصرف نمدن فرنگی را نخست ماکم خان ناظم الدوله فرزند میرز آیم تقوی خان ارمنی صادر کرد و به خود منسوب داشت. راف به فرو پاشی نظام سنتی و زایش سرمای و داری در ایران از آماز تمرکز قاجار تا آستانهٔ انقلاب مشروطیت، سال؛ ص ۱۳۲۰

۴- جمالزاده درمقالهٔ سابقالذکر: مقصود ما، متقریباً برای ولین بار مسئلهٔ تمارض میان افکار شرقوغرب و روش معتدلی را که می بایت در اخذ علوم و فنون اروپایی پیش گرفت مطرح می کند. او به راستی متوجه ضردهای غرب داری است. رفی راهنمای کتاب، شمارهٔ یادشده، ص ۴۵ ـ ۴۷.

## ۲۲۷/فرهنگهای شرق و غرب...

در مقابل تأثیر غرب و نده بیگانه شدن با خود (alienation) وانهماك و استغراق درغرب، که پشت و روی یك سکهاند، مورد و معنی پیدا می کند.

سنت گرایی در زمینهٔ فرهنگاز اثرات بهروی کارآمدن خرده بورژوازی و حکمرانیش در زمینه های سیاسی و فرهنگی است. و این خرده بورژوازی عرب، ثنوی مذهب است یعنی به خاطر حفظ منافع و سیطرهاش، در قلمرو فنون و تکنیك، تجدد خواه است و در پهنهٔ فرهنگ، سنت طلب و سنت گرا. اما بایدازین تضاد و دو گانگی گذشت. و بدین مناسبت عروئی درستایش تاریخ گرایی بایدازین تضاد و دو گانگی گذشت. و بدین مناسبت عروئی درستایش تاریخ گرایی داد سخن می دهدو پاک از یادمی برد (ویانمی تو انست بداند) که نه خت های اسلامی خاصه پس از شکست حکو متهای ملی و مار کسیستی در آسیا و آفریقا با تدرت و توان بسیار رو به گسترش نهاده است (یا خواهد نهاد) ه ، و واقعیات حاکی از توان بسیار رو به گسترش نهاده است (یا خواهد نهاد) ه ، و واقعیات حاکی از آنست که هر گونه اقدام بروفق منطق و مذهب اصالت تاریخ بی ما یه و پشتو انهٔ

یا کستان (بنگلادش،فیلیپین،چین، اندونزی،مالزی) I'Islam d'Asie. لوموند. شمارههای ۱۱و۱۲ر۱۳۴و۱۲۸ دسامبر ۱۹۷۹.

Helene Carrere d'Encausse: Le renouveau de l'Islam en U. R. S.S.

لوموند، ۴ ژانویه ۱۹۸۰

Un coup d'arret a la vigueur islamique? (ترکیه) لوموند، ۵ـ۶ اکتبر ۱۹۸۰.

Eric Rouleau: Egypte: un heritage encombrant. الوموند، ۲۵–۲۵ دسامبر ۱۹۸۱

Nazih H. M. Ayubi: Le renouveau politique de l'Islam.

در اینجا مقالاتی یا که طی چندسال اخیر پیر امون همین مطلب خوانده ام.
 فهرست واد ذکر می کنم :

ایمان که تحقیقاً از سنت وفرهنگ قوم جدایی پذیر نیست. راه به دهی نمی برد . در واقع توصیهٔ اصولی نظیر احکام صادره از جانب عبداله عروئی، آسانشر از عمل کردن به موجب آنها ست و توفیق در عمل نیز سخت نادر، گرچه امروزه این ادعا نقد بازار است. معذلك برای آنکه نمونه ای از کوشش بعضی در

le cas de l'Egypte.

مجلة l'Esprit ، دسامبر ۱۹۸۱.

ایضاً مقالات J.L P. Peroncel\_Hugoz دربارهٔ مصر، لوموند، شماره های و ۷ و ۸ اکتبر ۱۹۸۱،

La Force vive de l'Islam, ressort de la resistance.(افغانستان) لوموند دييلماتيك، مارس ١٩٨٢.

Le Maghreb entre le modernisme et l'integrisme.

(تونس، الجزيره، مراكش)

اوموند، شماره های ۲۶، ۲۷، ۲۹، ۳۰ ژانویه ۱۹۸۲.

Paul Balta: La Tunisie des incertitudes.

لوموند، ۱۹۸۷ فوریه ۱۹۸۲.

J. \_ P. Peroncel \_ Hugoz: l'Egypte sans Sadate.

J. \_ P. Peroncel \_ Hugoz: La tentation islamiste. (سنگال) لوموند، ۲\_۳ زوئن ۱۹۸۳

Un Islam populiste. (مصر)

لوموند ديپلما تيك، مه ١٩٨٤.

L'Explosion tunisienne.

لوموند دييلماتيك، فوريه ١٩٨٣٠

Le Soudan en effervescence.

#### ۲۲۹/فرهنگهای شرق و غرب...

 $\rightarrow$ 

راه حصول این مقصود ومیزان کامیا بی ایشان به دست داده باشیم، بهذکر یک مورد دراینجا بسنده می کنیم.

به گفتهٔ وزیرسابق اطلاعات وفرهنگ الجزیره احمد طالب ابر اهیمی، سه مضمون انقلاب فرهنگی الجزیره عبارتند از:

لوموند، ۲۸ سپتامبر ۱۹۸۴،

Des acces de Fievre... (اندونزى)

لوموند، ۱۴ مه ۱۹۸۵.

Paul Balta: Un facteur politique mobilisateur. (آفریقا) اوموند، ۲۰ـ ۲۱ ژانویه ۱۹۸۵

J.\_P. Peroncel \_ Hugoz: L'integriste et la harengere. (مصر)
لوموند، ٣ـ٣ مارس ١٩٨٥.

La lutte pour maintenir la religion a l'ecart de la politique. (اندونزى)

لوموند، ۱۹۸۶ سهتامبر ۱۹۸۶.

Visite aux guerilleros d'Allah. (فيليپين)

أوموند، ٧\_٨ سيتامبر ١٩٨٤.

La Turquie, democratie en pointille.

لوموند، ۴ ژانویه ۱۹۸۶.

Samir Kassii: Nouvelles alertes en Egypte.

لومونددىيلماتيك، ١٩٨٤.

Vents de reforme en Algerie.

لوموند ديهلماتيك، اكتبر ١٩٨٤.

Faux «abces de fixation» en Proche \_ Orient.

(مقالات عدیدیده).

لوموند دييلماتيك، نوامبر ١٩٨٤.

وروبه یاعربی کردن ،همگانی (دمو کراتی) کردن فرهنگ و اولویت دادن به علم و تکنیك. برنامهٔ فرهنگی احمد طالب ابراهیمی، پیوند زدن علم به سنت است یا به بیانی دیگر «خود بودن، به مردمخود، به دوره و زمانهٔ خود تعلق داشتن». به زعم او سنت باید در روح نوگرایی و تجدد خواهی حلول کند، این کاریست که ژاپنی ها کردند وقدرتی جهانی شدندبی آنکه از هیچ زبان خارجی کمك بگیرند. احمد طالب ابراهیمی خاصه به جهات وحدت بیخش و خلاق و بهره مند از قدرت نوسازی سنت توجه دارد نه به فرهنگهای ویژه است. به گفتهٔ او «از روزی که باب اجتهاد بسته ودرهای تقلید گشوده شد، دنیای اسلام به سوی ضعف و زوال رفت». دین، اخلاق اسلامی، ادبیات عرب وفلسفهٔ اسلامی را با چنین روحیه ای، یعنی با دیدی نو و جستجوگر و ژرف بین و قایل به اجتهاد، تعلیم باید کرد؟.

اما به اعتقاد ناظری خارجی، این آرزوی ایجاد وحدت فرهنگی در الجزیره به جمع میان صنعت و فن به هنوز تحقق نیافته است. دولت طبیعة از فرهنگ سنتی آنچه را که با توسعهٔ صنعتی و گسترش نظام اداری در تضاد نباشد، نگاه می داردو آرمانش پی ریزی جامعه ای صنعتی ، ایجاد کار واشتغال برای همه، یعنی جامعه ای واجد خصوصیات جوامع توسعه یافته و به بیانی دیگر جامعه ای امروزین (با تأسیسات بزرگ عمومی ، فعالیت های علمی اساسی ،

العروبه = Arabisme

<sup>2</sup>\_ Culture et Societe au Maghreb, p. 49\_50.

برای کسب اطلاعات جدیدتن راك. به:

Aspects de la culture algerienne, Paris, 1986

به قلم هفت تن از برجسته ترين روشفكران الجزيره دربارهٔ مضمون عمدهٔ رابطهٔ فرهنگ با توسعه.

تحرك اجتماعی، حرف و مشاغل هرچه بیشتر تخصصی) است که در عین حال به اخلاق اسلامی چون پایگاه و جان پناهی استو ارمتکی باشد.

لكن اين مرامو مشرب ملى (ايدئولوژي ناسيوناليستي) هنوزوحدت سیاسی الجزیره را به تمام وکمال پینیفکنده و میان سنن فسرهنگی مسردم گوشه وکنارکشورکه پاسدار بعضی خصوصیات فرهنگی ناخوشایند برای دولت ـ ملتاند و اصول سیاسی دولتی متجدد،کشاکش و ستیز و آویزی هست. پس از انقلاب روسید، رهبران آن کشور، طبقهٔ کشاورزان روس را آمرانه، متجدد (مدرن) كردند. اما كاربراي دولت الجزيره كه قايل بهسياست فرهنگی ظریفتر و نرمتری است، سختتر است. و شاید به همین علت، على رغم تأكيدي كه برسر توسعه فنون و صنعت و تشديد مبارزه سياسي براي نشر مرام و مسلك دولت مي رود، الجزيرة «رسمي»، قهرمان مثبت ندارد، حالآنکه نظاماداری فرهنگ شوروی بارهانقش مهندس و یــا مبارز سیاسی وبه طور کلی قهرمان عاقبت به خیر «تراژدی خوش بینانه و خوش فرجام»را با رنگهای تندرقه زده است. اما الجزیره برعکس نقش پرداز قهر مانهای خندهانگیز وحتی ضد قهرمان است که روشنگر یا مظهرمسائل و مشکلات خطیر دولت و ملتاند، مثل فلاحی که هیچکس آرزومند داشتن موقع و حالش نیست، ولکن مطبوعات سراسر با دلسوزی تمام از او سخن می گویند و روشنفکران گاه او راکاردان و بی ریا وصف می کنند و گاه فرصت طلب و کاهل. فلاح، دادخو اهی محق است اما نمونهٔ مردی موفق در تلاش معاش نیست، بلند پایگان اداری دادخواهان محتی نیستند، اما با این دعوی که در خدمت فلاح الد، صاحب حق می شوند! از این که بگذریم در فرهنگ رسمی، نه از نظامی واشکری سخنی هست و نبه از روحانی اثـری . درنـتیجه، قهرمان در الجزير ه فقط خود «مردم» انديعني كساني كه بهر همنداز همه فضايل مردانگی و شرافت، توصیف شدهاند و دشمنانشان همه واجدبدترین خوی وکردار و صاحب انواع رذایل نوع بشربه شمارآمدهاند. این فقر وکسم مایگی نسبی الجزیره در تصویرپردازی، روشنگر نوسان محتاطانهٔ جامعهٔ سیاسی میان هویت و صنعت، دین و دنیا، رفیق بازی و دیوانسالاری، و فلاح وبورژواست و اینهمه تضاد وتعارض نشان می دهد که فرهنگ الجزیره زود و آسان، وحدت و یکپارچگی خود را به دست نخواهد آورد در

این بود نموندای از تلاش درجمع میانکهند و نو و سنت وصنعت، میراث فرهنگیو دانش نوین غربیوالبته حــاجت به توضیح نیست کــه تا سرمنزل مقصود هنوز راه درازی در پیش است. آیما این کوشش و تلاش شرق برای اخذ فنون و معارف سودمند غرب بی کمك خيرخواهــانه وخدا دوستانه وحسن نظر غرب به سامان خواهد رسيد؟به زعماين نظريه پردازان درواقع همانگونه كه شرقي بايد واقع بين باشد وبه چشم بصيرت درخويشتن خویش بنگرد، غربی نیزلازمشت بحرانی راکه عارض فرهنگ و تمدن وی شده از نظر دور ندارد و بداندکه بی مساعدت شرق شاید هرگزنتواندگره از کار فروبستهٔ خود بگشایسد . به قول روژهگارودی ممکن نیست بتوان مكالمهاى واقعى و راستين ميان تمدنها برقراركرد، مكالمهاىكــه موجب بــاروری و غنای بیشتر فرهنگها به طور متقــابل شود، مگــر آنکه قبلاً سازوکارهای تاریخیای که تاکنونمانع این گفتگوشده و یا آنرا مغلوط و مشوب و ملاكهای مقایسه را محدود و فقیر مایه كرده و خاصه موجبات عدمتوازن اقتصادی روز افزون میان غرب وجهان سوم رافراهم آورده اند، به دقت مورد تجزیه و تحلیل قرارگیرند. اثبات این قضیه آسان استک «توسعه» و «عدم توسعه»، با هم رابطهای دوسری دارند و لازم و ملزوم يكديكرند. دقيق تر بكوييم شرط لازم توسعه يابي غرب، غارت ثروت سهقاره

<sup>1</sup>\_ هما نجاء ص٧٣\_٧٤٠

و انتقال آن به اروپا وامریکای شمالسی بود و این غرب است که باعث و بانی توسعه نیافتگی دنیای معروف به جهان سوم شده است.

امروزه مسألهٔ اساسی فرهنگ عبارتست از پایان دادن به این توهم پرتری فرهنگ غرب و مفهوم یا اصل همنوایی وهمخوانی وچند صدایی در فرهنگ را از راه غور و تعمق در حکمتهای دنیای غیر غربی، جایگزین آنمفهوم پیشین: تك صدایی در فرهنگ،ساختن.ازین پس مسائل به منیاس جهانی ، به منیاس کرهٔ خاک ، مطرح می شوند و فقط در همین سطح جهانی نیز می توانند حل و فصل شوند؛ و این میسر و مقدور نیست،مگر با برقراری مکالمهای راستین میان تمدنهای غیری و فرهنگهای غیرغربی. ۲ به تعبیری دیگرمکالمهٔ واقعی تمدنها وقتی ممکن است که من انسان به تعبیری دیگر را چون پارهای ازهستی خویش و جزئی که دروجودم دیگرو فرهنگی دیگر را چون پارهای ازهستی خویش و جزئی که دروجودم حیات داردونقص و کاستیم را رفع وجبران می کند، بدانم و به حساب آورم. ۲ اما قسمت عمدهای از دنیای غرب به علت آنکه در خودنا بسامان است، این ضرورت تاریخی را که ارادتی بنما تاسعادتی ببری، در نمی یابد، جون خود ذات دو پارچه و متضادی دارد. یك تن از متفکران غربی که

روشنفکران دنیای غرب به علت وجود اصل تخصص یابی مفرط در نظام تعلیم و تربیت و فرهنگ غرب،به دوپاره تقسیم شدهاند: روشنفکران دنیای ادب دریك سو و اهل علم كه فیزیكدانها نمایندهٔ آنها محسوب می شوند در سوی دیگر و در میان این دو دسته ، نه تنها هیچ تفاهم و

قضاوتش دراينباب هياهوي بسيار برانكيخت گفته است:

I Roger Garaudy, Pour un dialogue des civilisations, L'Occident est un accident, 1977, P. 38.

۲\_ روژهگارودی،همانجا ، س۷۷.

٣\_ هما نجاءص ١٥٤.

همزبانی نیست که گاه دشمنی و نفاق نیزهست .

اهل علم غالباً به آینده توجه دارند و روشنفکران فرهنگ سنتی، بالعکسآنچناناندیشه و عمل می کنند که گویی آینده و جود ندارد و به هر حال کمتر ازاهل علم به آن اعتنا دارند. وانگهی بر خلاف انتظار، فرهنگ علمی این فرهنگ سنتی را چندان تغییر نداده ، جابجا نکرده و از مسند قدرت و عزت فرود نیاورده، و بنا براین هم اکنون این فرهنگ سنتی است که برغرب حاکم و مستولی است. و این جدایی و بیگانگی به اندازه ای است که حتی نمی تو ان مدعی و جود فرهنگی مشترك در جوامع توسعه یافتهٔ غربی بود؛ چون در واقع هیچ گفتگویی و تماسی میان اهل ادب و اصحاب علم نیست. اما ضرر این افتراق تنها عاید غرب نمی شود. این دو گانگی درونی غرب باعث شده که غرب که خود از مراحل انقلاب صنعتی و انقلاب علمی کشته، نیازدنیای سوم به «تکنولوژی» غرب و انقلاب علمی را که جهان گذشته، نیازدنیای سوم به «تکنولوژی» غرب و انقلاب علمی را که جهان

گذشته، نیازدنیای سوم به «تکنولوژی» غرب وانقلاب علمی را که جهان از توسعه مانده برای پیشرفت و بهبود وضع خود ضرور میداند، درنیابد و به درستی در این زمینه عمل نکند، یعنی آنچنان که باید به یاری دنیای سوم نشتابد. این جهان سوم در همان مرحلهٔ غرب پیش از انقلاب صنعتی و علمی مانده است با همهٔ محدودیتها و تنگدستی های محصول همان عصر. و مادام که جدایی بین دو گروه اهل علم و اهل ادب در جهان غرب ازمیان نرود ، فواید «تکنولوژی» نصیب طبقات فقیر ممالك از توسعه مانده نخواهد شد.

پس به اعتقاد اسنو C. P. Snow هیچیك از این دونظام خواه علمی وخواه ادبی، به تنهایی قادرنیست قوای دماغی غرب را به تمام و کمال شکوفان سازد و به وی امکان دهد که به وظیفهٔ انسانی خویش عمل کند و بادنیای جدید سازش یا بد .

البته عاقبت اسنو به دنبال انتقادهای شدید از نظر اتش، پذیر فت که قضیه به آن شوری که وی پنداشته نیست، بلکه بهمرور نهضتهای فکری جدیدی پدید آمده مرکباز روشنفکرانی متخصص دررشته هایی که همه و و هر کدام به نحوی به یك مسأله می پر دازند یعنی: مردم چگونـه زندگی كردهاند و ميكننـد ؟ اين رشته ها عبارتند از: تاريخ اجتمـاعي، جامعه شناسی، جمعیت شناسی، علوم سیاسی، علوم اقتصادی، روانشناسی، طب وغیره و نیز «هنرهای اجتماعی»چون معماری فی المثل. این فرهنگ، کم کم به صورت فرهنگ سومی درمی آیدکه نقش و اسطه و میانجی میان دوفرهنگ قدیم علمی و ادبی رادارد و می کوشدتا میان آن دو فرهنگ پلی بناکند.۱ نظرات استوالبته بسيار جالب توجه است، وبعضى ريشههاى عميق عجز غرب درشناخت و دریافت شرق را برملا میسازد، اما نسخدای ک می پیچد و دارویی که تجویز می کند درحکم شمشیری دو دم است کهممکن است به استعمار فرهنگی بر قدیم نیمز بیانجامد، مثلاً آنجاکه به حسرت می گوید البته این فاصله وجدایی میان دو فرهنگ ادبی و علمی درایالات متعده امريكا وشوروى كمتر از انكلستان است واز همينجاست نفوذبيشتر آنها درکشورهای جهان سوم!

قضا را یكتن از متفكران مسلمان عرب زبان، ر. حبشی، شرایط و موجبات گفت وشنیدی واقعی و ثمر بخش میان شرق و غیرب را آنجنان

پاورقی از صفحهٔ قبل

<sup>1</sup>\_ C. P. Snow. Les deux cultures, suivies de Supplement aux deux cultures, trabuit de l'anglais par Claude Noel, 1968, P. 24et99.

ا ــ استو هما نجا ، ص ١٠٧.

متذکر شده است که گوئی ناروژه گارودی همدلی وهمدمی دارد و به ندای وی جواب موافق می دهد. \*

ر. حبشی در آغازسخن این پرسش رابه میان می کشد که: شرق، غرب تو کدامست ؟ و این بدین معنی است که شرق باید در بطن خود ، غرب خویشتن را که از اعماق و جودش جوشید، و بالید، است، کشنی کند. چون منظور و هدف، البته غرب زدگی نیست، بلکه مطلوب، به کمال رساندن و پختگی غرب خود شرق است. غرب را بدانگونه که از مدپیر کاردن پیروی می کنیم، اخذ نمی تو آن کرد. بی گمان غرب می تو آند شرق را در تحقق این امر یعنی به کمال رسانیدن غیرب خویش یاری دهد، مشروط به آنک ه خود، شرق خویشتن ، شرق تاریخی و کهنی را که در ناخود آگاهی فرهنگی مذهبی غرب ریشه دو انیده است تاریخی و کهنی را که در ناخود آگاهی فرهنگی مذهبی غرب ریشه دو انیده است دو بارد و زند، نگاه دارد. غرب می تو آند به نسبتی که شرق خود را در این صوحت است که دیدار و برخورد آندو، بارور می تو آند بود. مکالمه فرهنگی ها و قتی مقدور و ثمر بخش است که هر کدام به استقلال خود و در عین حال به نیاز مندی متقا بلشان به هم، و اقف و شاعر باشند و بدانند که مکمل یکدیگر ند.

شرق وغرب زمانی به هم نزدیك بودهاند، واین همان دوران قرون وسطائی تاریخ مسیحیان و دوران شکوفایی فرهنگ مسلمانان است که طی

<sup>1</sup>\_ Renaissance du monde arabe, Colloque interarabe de Louvain, 1972. Pour un dialogue des civilisations, P. 323\_330.

<sup>•</sup> زاك برك (Jacques Berque) نيز در (1970) L' Orient second از شرقی کـه هر غربــی بايــد بــه ندای آن در ذات خود گوش بسپارد، سخن میگوید.

آن به عنوان مثال رسالـهٔ طب ابنسینا در آکسفورد و سوربن تدریس و تعلیم میشد.

در آن روزگار، فرهنگ چه برای غربیان و چه برای شرقیان، چهار مرتبه یا چهار بعد و ساحت مختلف داشت بدینقــرار، تجــربی ، علمی ، فلسفی و الهی .ذکر دو نکتهٔ درباب این رده بندی مهم است:

نخست اینکه مدار عقلمی، محور اصلی این طبقهبندی فرهنگ بوده است. دوم اینکه در نظام مذهبی آن اعصار ، و بعدها نیز منتهی نه در همه جا ، فقط حق دستگیر و راهنمای خلق بود بی آنکه خلق ازفرط تهور و فزونخواهی و یا خامطیعی وسیکسری جرات کند که باوی به رقابت برخیرد و به راستی خرد روزندای گشوده بر آسمان ایمان داشت . اما از سوی دیگر درعالم مسيحيت،چه غربي وچه شرقي،حلول(incarnation)واقعهايست كهموجب نزدیکی انسان به خدا میشود بی هیچ واسطه ای، حال آنکه در اسلام، انزوای نخستین مسلمین درکویسر و بیابان ولبیك گفتن به دعوت حق در خلوت، موجد توحیدواقعی ویکتا پرستی مطلق است. به علتاین اختلاف وتمایز، کم کم درغرب،تعادل بالاگرایوبرتریجوی(ascendant) مراتب فرهنگ، بروفقخواست و تمایل انسان، امانــه ضروره من به نفع خرد، یا به خیر و مصلحت وی تغییر یافت. دقیق تر بگوئیم، اصل «می اندیشم، پس هستم» ، توانمندی (دینامیسم) عالم قدس را محو و زایل کرد و از اثرات این زُوال عنصر مینوی، ظهوراگوشتکنت، نیچه و هارکسیسم بود.ضمناً بيدار شدن تودههاوتوسعهٔ صنعت که بهموازات پیشرفت علوم صورت گرفت، دورهٔ «تکنولوژی» را گشود. امادر شرق نیز تعادل سلسله مراتب فرهنگ مضطرب و پویایی (دینامیسم) خردگرایی، در دو بخش علم وفلسفه، دچار رخوت و فتور شد. منتهی این بههم خوردن تعادل در ٔشرق درست عکس تغییز تعـادل در غــرب بود . و در واقع انقلابی که دکارت در فــرهنگ غرب به نفع علم للمصلحت اندیش ایجاد کرد، غزالی در فرهنگ شرق به سود ایمان عافیت کیش برانگیخت .

پس از ذکر این مقدمه که مجال نقد و بررسی آن هم اکنون نیست، حبشی روشی برای مکالمه میان دو فرهنگ پیشنهاد می کندکه خلاصهٔ آن بدین شرح است:

برای یکدیگر شأن و حیثیتی برابر قایل شدن ، همچنانکه در گفتگری راستین میان دوشخص بایسته است، یا همپایگی و همتایی در گفت و گو و مبادلهٔ افکار.

ـ اگر فرهنگی منجمد و متحجر شده و به خاموشی گرائیده است ، باید احتمال داد که ممکن است در آن اجاقی نیمه خاموش و یا خمیرمایهای که سزاوار است یکی، دوباره روشن و آندیگر ورزیده شوند، وجود داشته باشند . و شکی نیست که این مایه روزگاری ارزشمند بوده است. بنابراین باید تاریخ آن فرهنگ رادر مطالعه گرفت.

- اگر فرهنگی گرم و زنده وروشن است، باید دید در چه مرحاهای از ترقی و کمال است، زیرا وضع بحرانی آن (اگرچنین است) ممکن است هر گونه مکالمه را ضایع کند، و بنابراین باید تاریخ آن فرهنگ را نیمز شناخت.

کشف مشخصات هر فرهنگ . مکالمه نباید ناظربه حذف و اخفای اختلافات باشد، بلکهلازم است گسترش جنبهٔ جهانی هرفرهنگ را منظور بدارد. باید در پی برآوردن نیازهای واقعی (بیان شده و یا نشدهٔ) هر

فرهنگ بو د و گول نیازهای سطحی و گذرا را نخورد.

- برای شناخت و دریافت درستتر فرهنگ خود ، باید از عکس العمل دیگران در قبال آن آگاه بود، زیرا آدمی خود را در ارتباط بادیگران بهتر می بیند و می شناسد.

#### ۲۳۹ /فرهنگهاي شرق و غرب...

دهیچ فرهنگی نعی تو اندخود را مستغنی از دیگر فرهنگها بداند، زیر ا هر فرهنگ هر اندازه درخشان و شکو قان باشد، بازدر برگبرندهٔ همهٔ چیزهابی که آدمیان دارند و می خواهند داشته باشند، نمی تو اند بود.

با اینهمه این نگرانی و دلواپسی هست که آیا سیر شتابزدهٔ تاریخ مجال کافی برای کشف و دریافت متقابل یکدیگرباقی خواهد گذاشت یانه با امروزه نوعی جهان وطنی و همسانی و جهان شمو ای دروغین درسایه و پناه «تکنولوژی» تهدیدمان می کند. جهانی بودن به معنای پوشیدن و حذف تمایزات است آنچنان که دلالان «تکنولوژی» و فرهنگ تجاری و استعماری موعظه می کنند، یا مفید معنی مشار کت در کارهای جمعی و همکاری ضمن حفظ مشخصات خود ؟

چنانکه می بینیم برنامه سنگین، کار دشوارو راه پرسنگلاخ و ناهموار است و این پیش گویی خوشبینانهٔ رو ژه گارودی که مکالمهٔ فرهنگهای به مدت شش قرن ، به علت شش قرن استعمار و کوچك شمری فرهنگهای غیر غربی قطع شده بود، فقط در قرن بیستم دوباره از سر گرفته شد ورسالت قرن بیست ویکم بی گمان برداشتن آخرین موانع و تمام کردن کاریعنی تحقق طرح ایجاد هنر و فرهنگی جهانی، به مقیاس کرهٔ ارض خواهد بود، شاید چندان و اقع بینانه نباشد ، خاصه که غرب هنوز، شایدهم ناخرد آگاهانه، تحت تأثیر ۱۰ احکام و معتقدات نادرست و تعصب آمیز قرون و سطایی در بارهٔ شرق است و این یکی از سدهایی است که راه گفت و شنید و مکالمهٔ منصفهانه را می بندد.

این پیشداوریهای خصمانه و باورهای غلط و نسنجیدهٔ بعضی غربیان، کم کم این اندیشه را در ناخود آئاهی جمعی غرب راسخ کر دو استو ار که بر ای غلبه

<sup>1</sup> کتاب یادشدهٔ روژه گارودی، ص ۱۳۶.

بر ترس ناشی از مشاهدهٔ آنچه در شرق اضطراب انگیز ، وسوسه آمیز و غریب است ، باید دست دوستی بسه سوی آنچه در شرق ، غرب گونه، و نزدیك به غرب است:مثلاً حكومت بنی امیه، هلنیسم (یونان مآبی) و بعضی جنبه های تصوف (مكتب حلاج «مذهب صلیب» است) در از كرد. ۱

ضمناً چون ممالك اسلامی روزگاری دراز زیر سلطهٔ غرب بودند، شرق شناسی، دانش غربی، ازآن تأثیر پذیرفت و رنگ گرفت. البته غرض این نیست که شرق شناسی، به جز مسواردی استثنایی، عامل آگاه و هشیار و دست قوی پنجهٔ تسلط جویی غرب و کار گزار تبلیغاتی مؤسسات استعماری بوده است، بلک ه عمدهٔ مقصود اینست که شرق شناسی غالباً این حالت بر تری جویی و فزون خواهی غرب را انعکاس داد و حتی در نازلترین انواع و پست ترین مراتبش، بیانگر پیشداوریها و گاه نیز نمودگارفهم قاصر و افکار و عقاید سطعی غرب شد؟.

حتى به روزگار ما ، با مطالعه بعضى نظرات لوى اشتروس (Levi \_ Strauss) قى المشلدربار فهنر اسلامى هند، كه البته حاكى از علاقه مندى التفات وى به اسلام نيست ، آدمى متوجه شكاف عميقى مى شود كه ميان روح اسلام و استنباط بعضى متفكران غربى از آن وجود دارد و شايد هم پاينده و ماندگار گردد.

همچنین است گمانی که ضمن خواندن نوشته های فون گرون بام (G. Von Grunebaum) که معتقداست اسلام قرنها پیش قوهٔ خلاقهٔ خویش را ازدست داده و از آن زمان فقط به تکرار ملال آور خود بسنده کردهاست؛

<sup>1 -</sup> كتاب ياد شدهٔ هشام جعيط، ص٩٧ .

۲\_ همان، ص ۶۹\_۲۰

به خواننده دست میدهدا.

بعلاوه همانطور که هشام جعیطمی گوید غرب با همهٔ قدرت و نیروی تکنولو ژیش وجوددارد. اودر گذشته مسلط بوده و هنوزهم هست؛ ومادام که به شیوهٔ پرومته عمل کند ، ضرباهنگ و پسندهای خویش را حتی به قیمت اسارت دیگر مردم و زدودن نامشان از صفحهٔ تاریخ یعنی کشتنشان ، بر جهان غیر غرب الزام خواهد کرد. غرب نه تنها دنیا را ناگزیر سلخته که با سلاحساختهٔ غرب باوی بجنگد ودر آویزد، بلکه وزن توسعهٔ شتابان خویش راکه امروزه خوداز آن به نفس تنگی و خفقان افتاده، عرضه می دارد، وهمگان را به قبول آن وامی دارد. البته این امری اتفاقی و از جمله تصادفات تاریخ است ، اما به سادگی نمی توان خود را از تأثیر و نفوذ آن دور و برکنار داشت .

پسباید به رقیمت، خرد گرایی و قدرت ایمان خویش رانگاهبانی و حراست کنیم. به زعم ه - جعیط، عبدالله عروئی در اینباره درست سخن گفته است. این عقب ماندگی شرق، از لحاظ صنعت وفن شناسی، قابل انکار نیست، اما سببش چیست؟ تفصیاش به زعم وی اینست که روزی غرب رفیقان گرما به و گلستان را غافل کرد، و تنها به دویدن پرداخت و آنان را نیز به دنبال خود کشانید، اماهم خود خسته درمانده شدوهم آنان را به ستوه آورد. قاعدهٔ بازی نیز در این مسابقهٔ دو، غیر دوستانه، این بود که هرکه پیش افتاد، ناکام

ا ــ برای آگــاهی بیشتر از مضی نظرات گرون با دربارهٔ فرهنگ اسلامی درجوع کنید به «هزارو یکشب و افسانهٔ شهرزاده ، تهران ۱۳۴۸ و مقالهٔ «ضرورت شنــاخت هویت فرهنگی» به قلم نگارندهٔ این ساــور (دربارهٔ فرهنگ، تهران، ۱۳۵۴). نقد عالمانهٔ نظرات وی در کتاب زیر آمدهاست، مدهنگ، تهران، ۱۳۵۴ که المانهٔ نظرات وی در کتاب زیر آمدهاست، A. Laroui, La Crise des intellectuels arabes . 1974.

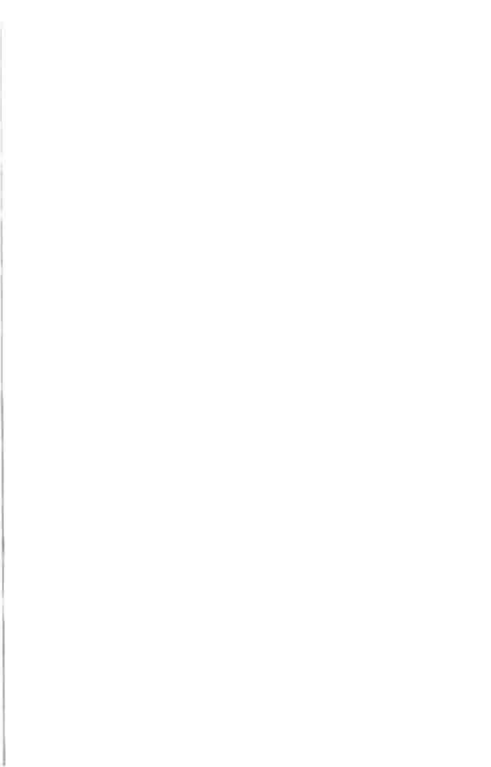
عقب مانده را از میان بردارد. پس عقب ماندگی بعضی، صورت پنهان قضیه، یعنی حاصل دوندگی شتابان غرباست که خواست اندازهٔ سرعت و زمین مسابقه وهدف، همه را به تنهائی انتخاب کند.

اما چون این عقب ماندگی فنی و علمی قابل انکار نیست ، لازم و واجب است که این نقیصهٔ شرق مرتفع گردد وضمناً نظامهای ارزشی شرق: هویت، فرهنگ، وتمدن وی نیز، حفظ وحراست شود و باقی بماند. شاید جهان شرق نتو اند از لحاظ قدرت «تکنولوژی» و علم وصنعت که غرب راست، کاملاً باوی از دربر ابری و همسری در آید، اما از این ملاحظه چنین نتیجه نباید گرفت که پس شرق ناگزیر است از دویدن و تکاپو بایستد به این بهانه که ممکن است در این مسابقه ببازد. بر عکس مجبور و مکلف به دویدن و مشار کت در این مسابقه است ، اما باید بکوشد که در آن خود را نبازد و به بیانی دیگر سعی کند تا گوهر انسانی خویش را که کر امند و گر انقدر است ، نگاه دارد ، بیرورد و به کمال برساند . رنج و عذاب درونی غرب از اینجا ناشی است که تجدد خواهیش ، فرهنگ وی را به استحاله برد و نقیر مایه و ناچیز کرد. ولی این سخن نیز راست است که هند از گرسنگی را نیج و عذان گرسنگی را نیج و عذان گرسنگی را نیج و عذان گرسنگی در را به استحاله برد و را نباره می برد ، نه و ناچیز کرد. ولی این سخن نیز راست است که هند از گرسنگی

تجددی که درحوزهٔ مشخصی از عالم پدید آمده، بالید و عالمگیرشد، و در فرهنگهای مختلف جهان نفوذکرد. این فرهنگها، چون تجددخارجی رابه مثابهٔ هدیه ای در عین حال فرخنده و زهر آلود، که به هرحال گویی تقدیر محتوم همهٔ آنها بوده است، از غیر گرفته اند، کمتر از فرهنگ خرد غرب مسمیم شده اند، لکن به همان اندازه، منتهی به دلایلی دیگر در معرض خطرند و در مهاکه افتاده اند. در غرب که خدا از آنجار انده شد، کشا کش میان فرهنگ سنتی و تجدد طلبی ، انسان را با خود بیگانه کرد. اما ژاپن نیزکه دیرزمانی کوشید تا خصایص ذاتیش را حفظ وحر است کند، امر و زه عاجزانه می بیند که

## ۲۲۴/فرهنگهای شرق وغرب۰۰۰

فرهنگش مورد تعرض و دستبرد قرار گرفته است. بیش از پیش و بیش از هم و قت و زمانی ، از مقابلهٔ فرهنگها سخن میرود. در واقع فرهنگها و قتیمقابلهم صفآرایی می کنند که در اجتماع ، اقوام ناهمگون ، همزیستیای نه مسالمتآمیز بلکه خصرمت انگیز ، داشته باشند ؛ اما درصحنههای پرخشونتتاریخ ، قدرتی باقدرت دیگر ، فقط برای کسب قدرت بیشتر ، در ستیز و آویز می شود. تاریخ کشت و کشتارهای اروپا ، که صاحب فرهنگی واحد است ، شاهد این مدعاست. از لحاظ ه . جعیط و همفکر انش آنچه مهم است و و اقعیت دارد و به چشم بصیرت می توان دید ، اصطکاك و بر خورد تمدنها با یکدیگر نیست ، بلکه مقابله و مواجههٔ هر تمدن با تجدد خواهی خویشتن است . و در این هنگامه همهٔ فرهنگها ، منجمله فرهنگ غرب ، باید علیه دشمنی مشترك که تمام آنها را به چالیش می خواند و به نیستی و نابودی بیم می دهد یعنی تجدد لگام گسیختهٔ مهارنشده ، همدل نیستی و نابودی بیم می دهد یعنی تجدد لگام گسیختهٔ مهارنشده ، همدل و هم پیمان شوند. و در این زمینه فرهنگ اسلامی سخنی دارد که گفتنی و شنیدتی است و می تواند و باید پیام خود را به گوش جهانیان برساندا .



# «سنت، پیشرفتی است که به ثمر نشسته است» ه

انستیتوی فرانسه - جهان سوم، از ۲۶ تا ۲۸ فوریه ۱۹۸۱،در پاریس کنفرانسی ترتیب داد دربارهٔ هویت فرهنگی ، با شرکت نزدیك به دویست دانشگاهی، معقق، مرد دین، سیاستمدار ، نویسنده و هنرمند، از پنج قاره و نمایندهٔ درحدودچهل ملت از غرب و شرق و شمال وجنوب، و قرار بودکه دومین کنفرانس بینالملل از ۲۰ تا ۲۲ مه ۱۹۸۷ دربارهٔ موضوع: هویت فرهنگی و تعول فنی، درپاریس بر گزار شود . همهٔ شرکت کنندگان در این مجمع بعث و گفتگو، معتقد بودند که «دیدار فرهنگها با یکدیگر نباید به معنی افزوده شدن فرهنگها بر یکدیگر باشد، بلکه میباید به هرقوم فرصت دهد تا صورتهای جدیدی از فرهنگ که اصالت داشته باشد، بیافریند و نیز باورداشتند که مبارزه در راه احراز هویت فرهنگی، باشد، بیافریند و نیز باورداشتند که مبارزه در راه احراز هویت فرهنگی، مستلزم برقراری نظامهای آزاد و مستقل است که خود بدون این هویت

جمله ایست از کتا بی که بعضی مطالب آنر ادر اینجا نقل می کنیم (س۲۷).

الساء، خاصه آمریکای لاتین که گفته انده طبقهٔ متوسط جهان سوم السته.

۲\_ همان کتاب، س ۶۸.

فرهنگی، استحکام نمیتوانند داشت<sup>۱</sup>».

ما در اینجا بخشهایی از بعضی مباحث مطرح شده در کنفرانس اول را به اختصار می آوریم ۲.

\* \* \*

# یکی از سخنرانان اظهار داشت":

نخستین مسأله ای که لازم است مورد بعث قرارداد ، اینست که آیا مفاوضه میان شخصیتهای فرهنگی، از دیگر مناسبات واقعی که باهم دارند ، تفکیك پذیر است یانه ؟ در اینجا باید به ایرادهای بسیار سختی پاسخ گوئیم .

نخست خواهند گفت بچنین گفتگویی به ندرت ممکن است صورت پذیرد. سیمون ویل (Simone Weil) بیرحمانه خاطرنشان می کنند که بررسی برحق و عادلانه ، تنها وقتی عملی است که دوطرف، از لحاظ قوه، برابر باشند و حقیقت اینست کمه برای مهاجران عرب ، از وقتی کمه نزد پسر عموهایشان نفت کشف کردهاند، مراکز فرهنگی و مسجد میسازند. چه تصادف ناگواری ! آیا هدف، به راستی تجلیل فرهنگ است یا بزرگداشت شروت؟ گفتگوی میان فرهنگها نیزوقتیکه قوامتساوی نباشند، تحت تأثیر رابطهای یکسری و کاملا نابرابر، مثل تبعیت یکجانبهٔ یکی از دیگری،

<sup>1</sup>\_ همان کتاب، ص۴۰۷.

<sup>2</sup> Dialogue pour l' identité culturelle, editions Anthropos 1982.

۳\_ همان، ص۲۹۵.

آنچنانکه درروابط استعماری، امپریالیستی، نفوذیکطرفه، و یانسبتازنوع تسری و یا تحریف و تصرف هست، قرار میگیرد...

مشکل می توان از گفتگوی میان دو فرهنگ، به معنای دقیق کلمه، سخن گفت، هنگاه یک ه یکی از آندو بهره مند از قدرت اقتصادی ایست که بر بنیهٔ اقتصادی دیگری چیره و حاکم است. واقع بین باشیم، زمانیکه دو شریك و هم پیمان یا حتی دو خصم، به هم می رسند (و نه فقط از کنارهم می گذرند) نفس این تلاقی، واقعیت انسانی نوینی پدید می آورد؛ اما میان دو فرهنگ هر گونه ملاقاتی ، حقیقت زا نیست... بعضی مناسبات زیان آور است و به غرق شدن فرهنگی در فرهنگ دیگر می انجامد (رومیها ، مردم گل را بلعیدند و یونانیان، اهل تروآرا)، یا موجب می شود که دو فرهنگ همدیگر را خنثی کنند (مثلاً در قسطنطیه که حاصاش هیچ بود).

• • • • • • • •

مناسبات قدرت بین فرهنگها ممکن است همانقدر حساس وظریف باشد که مناسبات قدرت بین اشخاص. Clastres مردمشناس، در شرح و تفسیر ناکامیهای خویش در قبیلهٔ Ache به همین نکته اشاره داردکه می گوید:

«Ache هاهر قدرهدیه های ناخواسته را می پذیر فتند، از گفتگواعراض داشتند و تن می زدند و کسوششی در این باره نمی کسر دند، زیر آنچنان قوی بو دند کسه به آن نیازی نداشتند و فقط وقتی با آنان صحبت آغاز کردیم که بیمار شدند ۱».

حتی برای آنکه بتوان جامعه ای ابتدایی رابررسی کرد، باید آن جامعه تا حدی بیراه شده باشد ، پهابدون آن، بو می صاحب اطلاع که البته نمی تواند باچشم مردمشناس در جامعهٔ خویش نظر کند، به پرسشهای ما پاسخ نخواهدداد.

همچنین می توان گفت که هر فرهنگ ذاتاً نمی تواند خویشتن بین نباشد. چون باید برای پیروان خود، مجموعی از معیارها و ضوابط به قدر کافی مستحکم و ثابت ، فراهم آورد تا ایشان بتوانند انعکاس و تجلسی هویت خویش را در آن بیابند ...

فرهنگهای یهود و مسیحی و اسلامی، بی تردید فرهنگهایی هستند مستعد بر قراری مناسبات با «ملل و اقوام» . آنهانه تنها نخستین فرهنگهایی محسوب می شوندکه دل مشغولیشان، تصور و فهم فرهنگهای دیگر و موضوعیت دادن به مناسباتشان با غیر بوده است ، بلکه علاوه بر آن ، یکتا پرست و توحیدی اند . و دقیقاً به همین علت آنان به وحدت جامعهٔ انسانی از ذریهٔ حضرت ابراهیم قائل اند و از پیش حکم می کنند که در پایان سیر تاریخ، مردمان در صلح و صفا بسر خواهند برد ، زیرا جامعهٔ انسانی واقعاً در آخرت ممکن است به سازش و آشتی برسد.

و E. T. Hall ارتباطات میان مردم را، دربطن فرهنگهای بیبهره از فروغ ایمان و قداست می بیند وسراغ می گیرد: آلمانی در می زند و در آستانهٔ درمی ماند، آمریکائی درمی زند و بیدرنگ به درون می آید، ایتالیائی اندکی از شما که مخاطب اوئید فاصله می گیرد: انگلیسی از شما دور می شود . این یك، شتابزدگی آندیگر را پرخاشگری می داند و آندیگر خویشتن داری این سوء تفاهماترا که در اطوار و سکنات هر روزینه هست فقط با فراگذاشتن از حدود آن فرهنگهای خاص، می توان رفع کرد. ا

<sup>1</sup>\_ E. T. Hall, Beyond culture, New \_ York, 1976.

E. T. Hall برآن نیستم که مسائل انسانی، وقتی نهادها، آداب ورسوم، فرهنگها وحتی نظرات، یکدست شوند، حل خواهند شد. هر فرهنگ مهانی وغایات خاصخود را دارد . . . و ثروتی است که باید حفظ ونگاهداری شود . . . هر فرهنگ گنجینه ایست از تمایزات که به اندازهٔ تنوع میراث ژنتیك بشریت گرانبهاست . . . و نیز مخزنیست از الهامات برای خلاتیت و تخیل اشکال نوین حیات . پیکاسو بدون جذب فرهنگ سیاهان، کاملا پیکاسو نمی بود . . .

معدودیتهای نسبیآن توجه و التفات کنند و در وهلهٔ اول آن معدویتها را بشناسندتامانعی برراه افزایش مبادلات انسانی درسر اسر کرهٔ ارض پدید نیابد. وضعی که پیش آمده ، نوظهوروجدید است. فرهنگهای سنتی دارای قدرت جذب و همگونسازی بسیاربودند. گویی این نوع جذب و ادغام ، دیگر به حال مردم عصرما که هدفشان نو آوری است ، مناسب و ساز گارنیست . هر فرهنگی امروزه ، در حال تجدید سازمان است ، حال آنکه در جوامع سنتی ، بدعتگر یاریشخند می شود و یا فضیحت بر می انگیزد . بنابر این باید و حدت فرهنگی و نیزنظام مناسبات متقابل میان فرهنگها را در مقتضیات جدید ، از نو تعریف کرد .

اماچه شرایطی باید بجا آورده شود تاگفتگو میان فرهنگها صورت پذیرد؟

۱) نخست هیچ گفتگویی ممکن نیست مگر در تساوی کامل اشخاص (یعنی طرفین). فرهنگ وقتی به گفتگو می تواند نشست که بتواند از قدرت و منافع بنیانی خود به طور موقت منفك شود و چشم بپوشد... به علاوه نباید فاصله میان دوفرهنگی که مفاوضه می کنند، بسیار زیاد و بنابراین آندونسبت به هم سخت بیگانه و امهجورباشند (وجود حداقل علامات و معیارهای مشترك بین آندو ضروریست)...

۲)... هیچ فرهنگی نمی تواند با فرهنگ دیگر مناسبات دوسری برقرار کند، مگر با حفظ دو قطب: یکی قوهٔ حافظه که از طریق آن هرفرهنگ باید
با خویشتن خویش در ارتباط بماند تابتواند حافظ خودباشد، عناصر خارجی
را به تحایل بسرد و دوم ، توهٔ تجدید سازمان کسه به او امکان می دهد
تا در تماس با فرهنگهای متفاوت، با تجدید ساختار خویش، احیاناً غنی تر
گردد...

مادام که این شرایط فراهم نیامده، فرهنگهاحق دارند که برای حراست و صیانت خود از هم دوری گزینند، وبه یکدیگر روی خوش نشان ندهند... این نیز گفتنی است که پیوندو اتحاد فرهنگها، به معنی ملغمه سازی و پختن آش هفت جوش نیست... فرهنگ نباید به طور منظم خواستار هر گونه پیوند و اتحادی باشد . دور گه بودن، شاید قدرتی است، اما اگر بدون رعایت حزم و احتیاط فراهم آید، چنانکه تألیف و ترکیب و پیوند نیز، به خودی خود هیچ راهی و دری نمی گشاید . عقل سلیم هشدار می دهد که فرزندزادهٔ ازدواجی دونژاده یا مختلط، همیشه شکننده است، گرچه میوهٔ عشق باشد.

\* \* \*

## دربارهٔ شرایط احراز استقلال فرهنگی، سخنران دیگری گفت':

تردید نمی توان کردکه تأیید هویت فرهنگی، مستلزم اخذ تصمیم به برقراری نظام اقتصادی نـوینی درجهان است کـه درآن محترم شمردن ارزشهای خاص تمدنهای مختلف، به تعیین الگوهای اصیل توسعهٔ درونزاد،

<sup>1</sup>\_ همانجا ، ص ۳۴۷\_۳۵۴.

کمك خواهد کرد و درعین حال همکاری بین الملل را بر مبنای احتر ام متقابل و مبادلهٔ عادلانه و منصفانه، استوار خواهد ساخت. تأثید هویت فرهنگی، چون درعین حال عامل تغییر اجتماعی ، وسیلهٔ رهایی ، ابزار وحدت و همبستگی و ضامن و تکیه گاه روابط بین الملل تلقی می شود ، امروزه همچون مطالبهٔ مشترك همهٔ ملل و اقوام ظهور می کندا.



#### و از خطابهای دیگر۲:

دفاع از هویت فرهنگی ، از طریق گفتگو امکان پذیسر است و این شاید امری باطل و نامتعارف بنماید ... به دو دلیل: نخست اینکه نمی توان به هویت فرهنگی خویش توجه و شعور یافت مگر از راه قیاس آن باهویت فرهنگی همسایگان... فقدان مقایسه ، موجب تنگ نظری و کو ته بینی است و به خودشیفتگی می انجامد و به پیدایی این پندار که هر فرهنگ ، مر کز عالم و ناف جهان است...

دلیل دوم اینکه هیچ قومی هویت فرهنگی خود رافقط برای خود، زنده و پایدار نمی خواهد بالکه برای تمام اقوام جهان، زنده و برقرار می خواهد و بنابر ایس دربرابر انظار تمام جهانیان، مسئول هویت فرهنگی خویش محسوب می شود . نگاهی که دیگران به ما می کنند، به همان اندازه مهم است که نگاه ما به آنان.

<sup>1</sup> \_ هما نجا، ص۳۵۴.

۲\_ هما نجا، ص ۲ ۳۶.

پس هویت فرهنگی هر قوم... محصول دو عمل کشف و تفکر است که هر کس را برآن می دارد تا با نگاه غیر (نیز) به خود نظر کند. ۱

ا برای اطلاع از نظرات متفکران جهانسوم دربادهٔ مسائل فرهنگیشان، درك بسه، شمارهٔ ۱ امارس۱۹۸۳ La documentation francaise با عنوان، Les elites dans les pays en developpement

کتابدیگری که دربارهٔ هویت فرهنگی است Identites collectives و relations inter ــ culturelles , Paris 1978 نسام دارد و محصول همکاری چندین مرکز و مؤسسهٔ تحقیقاتی است.

Jean Poirier یک تن ازمؤلفان کتاب درمقالهٔ خواندنی خودمی گویدا: تردیدی نیست که مستعمره های تازه استقلال یافته، دچار درد از خود بیگانگی فرهنگی اند. اما درواقع مسأله از این عمیق تراست. زیرا ایان از خودبیگانگی فرهنگی یا heteroculture ، در چار چوب موقعیت اجتماعی نوینی که حاصل استعمار زدایی است ظهور می کند.

heteroculture یا دوگانگی فرهنگی ، فرهنگ دو رگه آمیخته حرامزاده ایست که به هیچیك از دوپایهاش تکیه ندارد و نمی تواند از این میان، یکی را برگزیند و آنچه در توجه ذهن به ایس آفتراق سخت مؤثر می افتد، تبلیغات و هشدارهای لاینقطع و سایل ارتباط جمعی است.

دقیقتر بگوئیم، پدیدهٔ دوگونگی فرهنگ، از پیوند دوعامل در تاریخ نشأت کرده: یکی بیدارشدگی وجدان فرهنگی و دیگرظهور وسایل ارتباط و نشرجمعی. براساس این دو واقعیت، پدیدهٔ موصوف از روابط و مناسبات

متقابل فرهنگنی درجهان امروز تراویدهاست. چنین پدیدهای، امری مطلقاً نو است. تاریخ جوامع انسانی ازمناسبات و تماسهای بیوقفه واقتباسهای دوسری و یا چند جانبهٔ فرهنگی، حاصل آمده است ؛ و حتی جوامع سنتی که ثبان، تکرار، تبعیت از الگوی اجدادی را ارج مسینهند، خود دستخوش تغییرات بسیار عمیقی شده و از قـدرت « سازش پـذیری » شگفتانگیری برخوردارند. امامسألهٔ اساسی اینستکه اگر میتوانند تغییرپذیرند،آهنگ این تغییر، کنداست و افراد آن جو امع خو دمتو جه تغییر نمی شو ند. چون از طرفی، تغییراتطیحیاتیك نسل صورت نمی گیزد و از طرف دیگر، این تغییرات براثر مداخلهٔ عوامل و سازو کارهای (مکانیسمهای) تسنظیمی یا ترمیمی که به فرهنگ امكانمي دهند تاعوامل خارجي راجذب وهضم كنند، متدرجاً پذير فته مي شوند. سنت دراینجا دارای کارکردجمع و همگونسازی اجتماعی است. و این امر به علت فقدان وسایل ارتباط جمعی، امکان پذیر می گردد. بنا بر این جامعهٔ سنتی می-تو اندبر و فق نظام ارزشي خود تغيير كند، بي آنكه پيبر د كه دستخوش تغيير است. اما در موقعیت کنونی ، حال بدینموال نیست و در اینجا میخواهیم

خصائص در گانگی فرهنگی را بر شمریم:

۱\_ ما با فرهنگی سروکار داریم که بــر دواصل متضاد مبتنی است: یکی بومی و خودی و نمایشگر سنت نیاکان و دیگری بیگانه و معرف تجدد. این دو الگی، متخالف و معهذا ضروری و لازم تلقی میشوند.

۷\_ این دوگانگی فرهنگی، تضادها و تعارضات را تشدید و تقویت می کند، و درهمهٔ سطوح و مراتب به چشم می آید: درمیان متخصصان فنی و اقتصادی، درسازمانهای اجتماعی، در تفکر دینی، درجمال شناسی.

۳ـ درعین حال، تردید و دودلیای براذهان سایهافکنده است، بدین معنی که دوالگوی متخالف، هم نقد میشوند و هم ارزش و بها مییابند، وخاصه اجتناب ناپذیر مینمایند . بنابراین ، نظام ارزشی ، دوگانه و دو پهلو است و انتخاب یکی از اینمیان ،گویی ناممکن.

عد واکنش در قبال این وضع درجات مختلفی دارد: از وقدوف و استشعار حاد (ملازم با بروز بحرانهای شدید، ورواج تبلیغات شعارگون درمطبوعات)، تا توجه ذهن و هشیاری (فرهنگ میداندکه از دو الگوی متضاد سرچشمه و سرمشق می گیرد)، و نیمه هشیاری (گریز، عقب نشینی، ترمیم و جبران) و ناهشیاری (جامعه بعضی عناصر را درعمق روانسر کوب می کند) و خودباخته می شود.

هـ جامعهای که میان دوالگو، به دوپاره قسمت شده ، می کوشد تا واقعیات و بدیهیات را نفی کند و ظواهر را نگاه دارد. مکانیسمهای قدیمی که کار کردشان جذب و هضم نوآوری فنی بود، دیگرمؤثر و کارساز نیستند و سعی در «ملی کردن فرهنگ» (زدن بسرچسب ملی بسر فرهنگ خارجی) جایگزینآن سازو کارها می گردند.

و وسایل ارتباط جمعی بسه سرآمدان روشنفکر امکان مسیدهد تا موضع گیری خصومت آمیز خود با بیخویشتنی فرهنگی یا نو امپریسالیسم فرهنگی را درمقیاس بسیار گسترده، ترویج کنند. این روشنفکران که خود عمیقاً «غربی شده» اند ، بر این آمیختگی و دو گونگی فرهنگی می شورند، ولکن خود میان دوالگو سرگردان مانده اند و می کوشند تا به طغیان شخصی خویش و جهوساحتی اجتماعی بخشند. حکومتها نیز به تأیید و تقویت آنان می شتابند، چون ایس مطالبهٔ اصلیت و هویت و حیثیت فرهنگی را همچون وسیله ای برای از سرباز کردن مشکلات داخلی خود می بینند. هر چند این تبیل نظرات مورد قبول توده های مردم قرار می گیرد، اما ازیاد نباید برد که جدایی و گسیختگی میان سرآمدان و مردم، خصات عمومی جوامع بوان سوم محسوب می شود.

بنا بر این به اعتقاد ژان پو اریه، دو گانگی فرهنگی از زمانی پدیدمی آید که

وسایل ارتباط جمعی، اطلاعات و انسانههایی راکه زادهٔ آن اطلاعاتند، پخش و نشرمی کنند و رواج میدهند.

اما حتی زمانی که ملی منشان جهان سوم، «تکنولوژی» غرب را به یاد دشنام و انتقاد می گیرند، حتی یك لحظه نیز این اندیشه به ذهنشان خطور نمی کند که بتوانند از آن خلاصی یابند. و درواقع هم، نفی و انكار كارخانه و قرودگاه و بیمارستان ها مطرح و مطمح نظر نیست. اما با زیربنای فکری و عقیدتی آنها چه باید کرد؟

به گمان ژان پواریه که خالی از مبالغه نیست، وسایل ارتباط جمعی مسئول این انسداد راه و گیر کردن کار به شمار میروند، زیرا امکانات فنی پخش و نشر اطلاعات دراختیار آنهاست .

بدینگونه ممالك جهان سوم برسر دوراهی زیر قرار گرفتهاند:

ـ یا نوآوری فنی را بپذیرند و از الگوهای سنتی چشم بپوشند، بی آنکه بتوانند به مرور جذب و هضمنا خودآگاهانهٔ آنرا تحقق بخشند.

ـ یا پاس سنت را بــه تمامی نگاه دارند و منافع و فوائد نوآوری فنی را نخواهند.

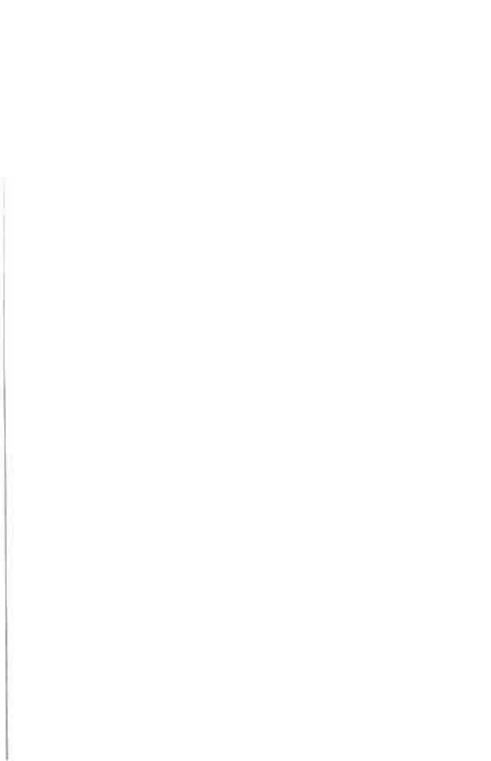
واضع است که هردو رویه، معال و ممتنع است. از اینرو با یک رشته شیوه ها و روشهای استتار، گریزاز مشکل، یـا تــرمیم و جبران در غالب این کشورها مواجهیم که همه می کوشند تا به حفظ ظاهر بپردازند.

اما مگرممکن است دعوی پذیرش «تکنولوژی» را داشت و درضمن بعضی عواقب و آثار عقیدتی آنرا به سادگی طردکرد و نخواست؟ درواقع «امپریالیسم فرهنگی»، همچون همدست و شریك اجتناب ناپذیر یا آن روی سکه تجدد به نظر می آید و رخ می نماید. البته ایس بدین معنی نیست که می باید اشتباهات، ناشیگریها و زیاده رویهای انقلاب صنعتی را از خارج وارد و به عین تکرار کرد. مسألهٔ اساسی عبارتست از صنعتی کردن و

شهرنشینی بدون اجتماع زدایی و تجددبدون انسان پیرایی و ایمان ستیزی.

به گمان ژان پواریه شایددر ژاپن طرح نوی افکنده باشند که همانا ایجاد جامعه ای دوقطبی: در عین حال پذیرای تجدد و نگاهدار حرمت بت پرستانهٔ سنت است. اما هنوز بسی زود است تا بدانیم که قیمت روانشناختی و اجتماعی این بندبازی فکری میان گذشته و آینده چیست و آیا بهای سنگینی باید برای آن پرداخت یانه ؟ معهذا و اقعیت اینست که این کوشش، برای جستجوی برای آموزنده است: ژاپنی ها دعوی ندارند راه حل و خروج از بن بست، بسیار آموزنده است: ژاپنی ها دعوی ندارند که نفوذ فرهنگی غرب را طرد کنند، بلکه برعکسمی کوشند تا دیوهای تجدد را با تسخیر مجدد و درونی کردن آن، رام کرده به بند کشند، وحتی در اینراه بر غرب پیشی می گیرند. این زویه ایست که با هشیاری و روشن بینی اتخاذ شده و درخور تأمل و شایان اعتنا است ه

دربارهٔ تجربهٔ ژاپن راك. به كتاب خواندنی و آموزندهٔ ژین.
 Herman Kahn: L'Ascension japonaise, 1971.
 و نیز به شمارهٔ مخصوص مجلهٔ Esprit، مورخ فوریهٔ ۱۹۷۳.



## مدرسه و فرهنگ

مناسبات میان روبنا و زیربنا بنا به آموزهٔ مارکسیسم ، مسألهٔ پیچیدهایست که بر سر آن ماجراها رفته و هنوز هم می رود ۱. نویسنده نه صلاحیت چون و چراکردن در آن باب را دارد و نه می خواهد سیر تعول افکار و منازعات و مباحثات صاحبنظران را در اینباره به طریق اجمال بیاورد . اما همینقدر می داند و دریافته است که مطلب برخلاف پندار بعضی ابدا ساده نیست؛ و برای آنکه فقط به ذکر نمونه ای بسنده کرده باشد سخن یك تن از بهترین مفسران مارکسیسم را نقل می کند که می گوید :

«صرفنظر از آثار بزرگ و مدرسی مارکسیسم که پیشاز سال ۱۹۲۰ نوشته شده اند، شمار تحلیلها وبررسیهای تازه و واقعاً مهم به غایت اندك است و غالباً هم پرداختهٔ محققانی غیر وابسته به رژیم، یا متفکر انی نظیر لو کاچ و وارگا (Varga) است که سرانجام بالاجبار آثار خود را تکذیب و انکار کردند،

۱ نگاه کنید به «نزاع برس قدرت فرهنگ در غرب» ، به قلم نگارندهٔ این
 سطور، طوس ۱۳۶۱، ص ۲۴ و بدد .

Lucien Goldmann, Sciences humaines et philosophie. Ed.
 Denoel Gonthier, 1971, P. 87.

اما در آنچه به مناسبات میان روبنا و زیربنا مربوط می شود « تنها مار کسیستهای «مکانیست» چون ن. بوخارین، براهمیت «منحصر» و «یگانهٔ» عناصر اقتصادی و یا عناصر مادی در کل حیات اجتماعی تأکید ورزیده اند، یعنی اهمیت آن عناصر اقتصادی را بزرگ کرده اند و در این باب به مبالغه پرداخته اندا».

البته تأثیر عناصر اقتصادی ، در میان تأثیرات سیاسی و عقلانی و مذهبی و غیره، برجسته و ممتاز است « زیرا مردم چنین ساخته شدهاند که برای دوست داشتن، اندیشیدن ، یا اعتقاد ورزیدن ـ می باید زندگی کنند ، بخورند، جامه بپوشند و باید پذیرفت که برای اکثریت عظیمی ازنوع بشر، فعالیت اقتصادی در نحوهٔ احساس و اندیشیدن، همواره اهمیت اساسی داشته است ».

معهذا با وجود حکم مارکسکه زندگی اجتماعی وجدان را معین و مقید می کند ، باید دانست که « ماتریالیسم دیالکتیکی هرگز تأثیر عوامل عقیدتی را نفی و انکار نکرده است ، بلکه فقط با هرگونه کوشش به قصد جدا ساختنآنها از بقیهٔ حیات ملموس اجتماعی و قائل بودن تحول مستقل و درونی برای آن دسته عوامل ، نسبت به آنچه عادة و زیر بنا خوانده می شود ، مخالفت و رزیده است ».

و در اینجا به دو مسأله میرسیم که معتاج توضیح اند ؛ یکی مسأله تأثیر پذیری و آن دیگر مسألهٔ استقلال نسبی قلمروهای مختلف عقلانی . درمورد مسألهٔ اول «آنچه برای مورخ یا جامعه شناس مطرح است ، دانستن این نکته که آیا کانت تعت تأثیر هیوم (Hume) بوده و پاسکال تعت

<sup>1</sup>\_ همان، ص 91.

۲\_ همان، ۹۲\_۹۳.

تأثیر مونتنی و دکارت و یا طبقهٔ سوم ملت قرانسه پیش از انقلاب کبیر ، تحت تأثیر متفکران سیاسی انگلیس، نیست؛ بلکه دانستن این تکته است که چرا آنان دقیقاً این تأثیر را در دوره و عصری مشخصاز تاریخیا حیاتشان پذیرفتهاندا».

«پس در ساختاراقتصادی، اجتماعی و روانی گروهی که تأثیر می پذیرد باید علل اصلی این تأثیر گذاری یا تأثیر پذیری را جستجو و سراغ کرد، و بدینسان باز برعهدهٔ تحلیلهای «ماتریالستی» است که این تأثیرات راتوجیه و توضیح کنند، نه آنکه آن تأثیرات به جای تأثیر عوامل اقتصادی و اجتماعی، کار توجیه را برعهده گیرند ۲».

با اینهمه «در مبحث مناسبات میان مرام و مسلك ( ایدئولوژی ) و زیربنا، حق نداریم استقلالنسبی مرامو عقیدترا نادیده بگیریم.

«... به عنوان مثال تردیدی نیست که حقون دانان برعلم حقوق و متکلمان بر اندیشهٔ دینی تأثیر می گذارند و احمقانه است اگر بخواهیم همهٔ جزئیات و دقایق نظامی قضایی را با روبنا یا دیگر حوزههای ایدئولوژی مربوط کنیم. چنین نسبتی بی تردید درمورد محتوای قواعد و ضوابط واصول و ملاکهای اساسی \_ مثلاً مفهوم ما لکیت خصوصی در جامعهٔ سرمایه داری، یا اشکال خاص مالکیت اشتراکی زمین توسط دهقانان برده و اربابان در جامعهٔ فئو دالی \_ وجود دارد. اما این قواعد، به محض آنکه قطعیت یافتند، حقوق دانان و قضاة و قانون گذاران اند که به میزان گسترده و قابل ملاحظه ای دربارهٔ نحری اجراء ای اعراق ایش به طرورهٔ فی دربارهٔ نحری از این این این قواعدی بیش بینی شده و بابر حسب عرف پیش بینی و واقعی و یاممکن که درمتون و نصوص پیش بینی شده و یابر حسب عرف پیش بینی

۱ همان، ص ۹۷.

۲\_ همان، ص ۹۸.

می تو ان کرد، تصمیم می گیرند. و بدیهی است که مورخ در بررسی باید میان این دو گونه سلسله عوامل فرق بگذارد و این فرق نهادن در هرمورد خاص به نوعی است که با موارد دیگر تفاوت دارد و هیچ قاعدهٔ کلی برای آن وضع نمی تو ان کرد ای.

زندگانی اجتماعی مشتمل بر ابزار تولید، مناسبات تولیدی و توسعهٔ نیروهای تولیدی و نیز حیات سیاسی و معنوی است ، و «از پایان دوران باستان تا به امروز، طبقات اجتماعی ، زیربناهای جهاننگریها را تشکیل میدادداند... و این بدین معنی است که:

الف مربار که غرض، یافتن زیربنای فلسفه و جریان ادبی یا هنری خاصی درمیان بوده است، ما نه به یكنسل، یكملت، یك کلیسا، یكحرفه و شغل و یا یك گروه اجتماعی مفروض رسیده ایم، بلکه به یك طبقهٔ اجتماعی و مناسبانش با جامعه برخورده ایم؛

ب بیشترین خودآگاهی طبقهای اجتماعی ، همواره جهان بینیای بنیان مینهد که از لحاظ روانی منسجم است و میتواند به اشکال مختلف مذهبی و فلسفیو ادبیوهنری تجلیکند۲».

به بیانی دیگر «طبقات اجتماعی زیربنای جهان بینی محسوب می شوند و می کوشند تا از این جهان بینی به شکلی منسجم در حوزه های مختلف حیات و روح، ترجمانی کنند۳». بنابراین تجلیات هنری و ادبی و فلسفی معتبر، نقد حال و ترجمان و جدان جمعی به شمار می روند۴.

<sup>1</sup>\_ همان، ص ١٠١.

۲\_ همان، ص ۱۰۹.

٣\_ همان، ص ١٣٤

۴\_ همان، ص ۱۳۵.

چنانکه می بینیم لوسین گلدمن با وسعت مشربی که خصیصهٔ ممتاز اوست، وجدان جمعی را جایگزین طبقهٔ اجتماعی می کند و برای توضیح این معنی نظریه ای می آورد که خود آنرا «ساختار گرایی تکوینی» » نامیده است که به گفتهٔ او «ساختار گرایی تکوینی ، بینشی علمی از زندگانی آدمی است که نمایندگان اصلی آن در مقولهٔ روانشناسی به فروید اقتداء می کنند، و در زمینه معرفت شناسی به هگل و مارکس و پیاژه و در قلم و تاریخ و جامعه شناسی، به هگل و مارکس و گرامشی و لوکاچ و مارکسیست های ماهم از او ...

اما «در حوزهٔ تاریخ و جامعه شناسی که آفرینش ادبی را نیز دربر می گیرد، دستاوردهای عمدهٔ ساختار گرایی تکوینی عبارتند از کشف عامل و فاعل جمعی (transindividuel) [در آفرینش] و کشف خصلت ساختاری هرگونه سلوك عقلانی، عاطفی و عملی اینعامل». ا

«ساختارگرایی تکوینی ضمن تشخیص وتصدیق و قبول روانشناسی فردی و خصیصهٔ طرح ریزی و نقشه پردازی بسرای ایجاد تغییر (خصلت Praxis به زبان مارکسیستی) که متعلق به هرگونه سلوك بشری است ، لازم میداند که وجود ساختار های حاصله از خصلت گروهی و جمعی

در مقابل ساختارگرایی غیرتکوینی امثال لوی اشتروس، رولان بارت،
 میشل فوکو، آتیوس و غیره.

<sup>\*\*</sup> برای آگاهی از نظر ات لوسین گلدمن در بارهٔ ژان پیاده که به زعم وی متمایل به مارکسیسم بوده (۱) رجوع کنید به ا

Kierkegaard vivant, colloque organise par l'Unesco a Paris du 21 au 23 avril 1966. Gallimard, 1966, P. 274.

<sup>1 -</sup> همان ، ص ١٥١.

Praxis تاریخی، یعنی ساختارهاییراکه بدونآنها،فهم معنای عینی هرامر فرهنگی و هنری به نحری ایجابی واثباتی و علمی غیر ممکن است، نیز تصدیق کند» .

لازم به تذکر است که از لحاظ گلدمن، «ساختار، واحدی مستقل ودر کارکه انسان اسیر و بردهٔ آن باشد، نیست؛ بلکه خصلت اساسی سلوك هر عامل (فردی ـ لی بیدو ـ یاجمعی) فعال وخلاق است ۲».

به عنوان مثال می توان از زبان، مناسبات تولیدی، گروههای اجتماعی، جهان نگری ها، به عنوان انواع ساختار نامبرد. و بر این اساس، تاریخ، اقتصاد، زندگانی اجتماعی و فرهنگ، جزء سلوکهایی محسوب می شوند که عاملشان جماعت است.

«جامعه شناسی تعصلی می کوشید و هنوز هم می کوشد تا معتوای وجدان جمعی را با معتوای آثار ادبی مرتبط کند (و در واقع این چنین بهره برداری و روگرفت مستقیم نویسنده از اوضاع و احوال معیط ، در موردآثار بی اهمیت مصداق دارد و به چشم میخورد). اما جامعه شناسی ساختاری تکوینی، چون این پیوند و نسبت میان اثر وجامعه را نه درمقام و مرتبهٔ معتوا، بلکه در سطح ساختارها یعنی در حد شکل (فرم) می بیند و برقرار می کند ، اساساً به وحدت و یگانگی (unite) اثر اعتنا و عنایت دارد . . .

ضمناً «این نوع تحقیق وبررسی، مقتضی هیچ محدودیتی در خلاقیت و تخیل نویسنده نیست،چون هر ساختار ممکن استبرای بیان متنوع ترین وغریب تزین معانی نسبت به اشتغالات هر روزینه به کار آید».

<sup>1</sup>\_ همان، ص 100.

٢ ـ همان، ص ١٥٤.

و سرانجام «اثر در این چشمانداز ، به هیچـوجه همچون بازتاب و انهکاس واقعیت اجتماعی تلقی نمی شود، بلکه برعکس به مثابهٔ بیان منسجم و منطقی تمایلات گروهی اجتماعی که اعضایش هرگز خود به آن دسترس ندارند، و یا فقط در موارد و حالاتی موقت و استثنایی دست می یابند، جلوه می کند.» ا

این بود نمونهای روشن از تفسیر مشحون به ظرافت و نازكبینی حكم معروف ماركس. با اینهمه به پرسش متفكری نكته سنج چه پاسخ می توان داد که می گوید: «اگرشرایط اقتصادی بنا به گفتهٔ ماركس، تعیین كنندهٔ بینشهای ما بعدالطبیعی است ، پس چگونه است که دو انسان تابع نظام اقتصادی واحدی همچون مالبرانش و اسپینوزا ، بنیانگذار دو مابعدالطبیعهٔ کاملا متضادند که یکی بر تشبیه و تجسیم یعنی آئین انسان خدایی و قیاس به حال بشر، مبتنی است و آندیگر بر وحدت وجود یا همه خدایی »۲.

درواقع فرهنگ حتی اگربا نظام ارزشی و معتقدات جامعه نیز یکی دانسته شود، همواره وبالضرورة از «بالا» و به خواست وابتکارساختارهای قدرت حاکم، محفوظ و برقرار نمی تدواند ماند . الگوهای فرهنگی طبیعة پایدار ترین مؤلفه های نظام اجتماعی اند، وچون از قدرت دوام و پایندگی بسیار برخوردارند، به مراتب کمتر از امورسیاسی یا اقتصادی به دخل و تصرف مقامات تن می دهند؛ بقا و ثبات آنها ضرورة مرهون سازو کارهای قدرت حاکم نیست حمایت و الزامی و اجباری از آنها، امری استثنایی است . بر عکس بسیاری از موقعیتهای تاریخی به وضوح نشان می دهند که امواج

<sup>1</sup>\_ همان ، ۱۶۰\_۱۶۱ .

<sup>2</sup>\_ Julien Benda, La Trahison des clercs 1977(1927), P.122.

فرهنگی از «پایین» به «بالا» هجوم میبرند و به دستگاه قدرت حاکم فشار میآورند .

آگاهان از مسائل جهان سوم این واقعیت را روشن ساختهاند و در بررسیهای عدیده معلوم داشتهاند که ترکیب و صورتبندی الگوهای فرهنگی وارداتی کمه سرآمدان سیاسی حاکم متحقق میسازند ، تغییس مییابدا .

همچنین آشنایان به احوال دنیای کمونیست، نشان داده اند که «فرهنگ سیاسی رسمی» نه براثر فشار حکومت بلکه از طریق القاء شبهه و ابهام ـ آفرینی هایی که سرانجام موجب مشتبه شدن قدرت حاکم با فرهنگهای قدیمی سنتی در اذهان می شود، چیره می گردد ۲.

در واقع قدرت استمرار و ماندگاری در طول تاریخ دارای چنان کارآیی وحقانیتی است که دراین زمینه، دستاوردهای دولت راکه باارادهای کوشا حاصل آمده، محدود ونقشش به عنوان قوهٔ اجباروالزام وسلطهجویی

ا ـ برای تفصیل راك.به:

C. Geertz, Islam Observed, New Haven, Yale Uni versity Press 1972; L. Binder, The Ideological Revolution in
the Middle East, New York, J. Williey, 1964; A.R. Willner,
The Under - developed Study of Political Developments,
World Politics, vol. XVI, no 3, av. 1964, PP. 468 - 482.

۲\_ رجوع کنید به ر

A. Brown, L. Gray, ed. Political Culture and Political Change in Communist States, Londres, The Mac Millan Press 1979, PP. 10 - 20.

یك طبقه را بیرنگ و ناچیز میكندا.

در آغاز وبرای مدتی کوتاه، فشار فرهنگی خارجی ممکن است کارساز باشد، اما چندی بعد آثار این «ضبط فرهنگی» نمایان می گردد ، یعنی آنچه عاریتی است تغییر می یابد یا طرد می شود و (به بیانی دیگر) تعریفی نو از هویت فرهنگی جامعه با توجه به آنچه بر او گذشته، رسمیت پیدا می کند. اما دیری می گذردتاروشن شود الگوی فرهنگی اصیلی که جامعه متدرجاً ساخته و پرداخته، کدام است.

کشورهای جهان سوم منظومهٔ صنعتی شدن را بر وفق الگوهای خارجی، زیرفشار شدید، تجربه و تحمل کردند، و چندی نگذشت که الگوهای فرهنگ سنتی پسرانده شدند و سپس در حدود سالهای، عمیلادی ، فرهنگهای سنتی متدرجاً بازگشتند و به چون و چرا کردن در الگوهای وارداتی پرداختند و حالیه جستجو برای استقرار الگوهای اصیل توسعه آغاز

Hannah Arendt, La crise de la culture, Gallimard traduit de l'anglais, 1972, P. 260.

و جای دیگر:

ههرچیز به اعتبار دوامو بقا و ماندار بش فره:گی تلقی میشود، واین خصلت دو ام پذیری،درست نقطهٔ مقا بل خصیصهٔ کارکزدی و تبعی(فو نکسیونل) یعنی و یژگی نا بودی شیئی بر اثر فرسودگی و کارکرددر جهان پدیده هاست...». هما نجا، ص ۲۶۶.

I \_ Bertrand Badie, Culture et Politique, 1983 p.51\_2. p.51\_2. به گفتهٔ هندا آرنت: «تنها ملاك اصیل و واقعی برای تشخیص خصیصهٔ فرهنگی چیزی،دوام نسبیو حتی جاودانگی احتمالی آنست. تنها امری که طی قرون باقی میماند و دوام می آورد، سرانجام می تواند دعوی کند که مقولهای فرهنگی است...

شده است .

حاصل سخن اینکه تنها بانظر کردن در تاریخ می توان عامل استمرار و دیرند یعنی حقانیت و کارآیی عامل فرهنگی را به اشکال و انواع مختلف تشخیص و تمیز داد. هیچ فرهنگ به الگویی که از عدم صرف به وجود آمده باشد، استناد نمی جوید ؛ بلکه به متن و زمینهای تاریخی رجوع می دهد که در پر توآن می توان دریافت چگونه فلان الگوی مناسبات متقابل ساخته شده و سپس به صورت الگوی فرهنکی که «نظام» را سازمان می بخشد ، در آمده است .

از میانجامعه شناسانی که به عامل فرهنگ در توجیه تغییر ساختارهای اجتماعی اعتقاد ورزیده اند، آندرسون، وجه نظر تاریخی مار کسیستی رابا عامل فرهنگ به عنوان عامل توجیهی، سازش می دهد و در توضیح نظرخو د معلوم می دارد که چرا نمی توان تغییرات سیاسی غرب را در خروج از دوران فئودالیته بی منظور داشتن خصائصی که عموماً جزء روبنا محسوب می شوند، دریافت و این اعتقاد او را به آنجا می برد که سهم عمده ای به عامل قضایی در تغییر شیوه تولید و بنابراین تغییر الگوی اجتماعی، می دهدا.

باری مقصودهمچنانکه گفتم، تذکار نظرات متفکران دراین بابنیست، بلکه ذکر نمونهای تجربی است که مسربوط به نقش مدرسه درامر انتقال فرهنگ میشود.

پس از انقلاب مه۱۹۶۸ میلادی درفرانسه ، یعضی جامعه شناسان مارکسیست فرانسوی چنین اظهارنظر کردندکه آنچه تاکنون درباب نقش

<sup>1.</sup> P. Anderson, L'Etat absolutiste, Paris, Maspero, Tome I,p. 15 et sqq.

به نقل از B. Badie ،همان،ص٩٥ ـ ٩٢.

مدرسه یعنی آمبوزش به طور مساوی برای همه گفته اند نادرست است و رسالت مدرسه درحقیت، بازسازی (reproduction) جامعهٔ بورژوازی و سرمایه داری است ، و بنابراین بحرانی که دامنگیر مدرسه شده ، نمایشگر بحران جامعهٔ غربی است و اصلاح مدرسه کاری نشدنی است و برای ایجا دجامعه ای نو ، انقلاب باید کرد. این نظر ات در کتابی که به سال ۱۹۷۴ میلادی انتشار یافت و با اقبالی شگرف مواجه شد به شرح آمده است. البته پیش از آن نیز درسال ۱۹۶۴ میلادی دو جامعه شناس مار کسیست فرانسوی به طرز درخشانی نشان داده بو دند که مدرسه نهاد بیطر فی که به همگان به طور برابر امکان دهد تا بخت خویش را بیازمایند نیست ، بلکه نابر ابری های اجتماعی را تکر از و تجدید و «میراث خواران» را (که عنوان کتاب آندوست) ، همچنان صدر نشین و بر مسند قدرت نگاه می دارد ۲: اما نویسندگان بر آن بو دند که به مدد تربیتی خردمندانه می توان این نقیصهٔ فرهنگی را مرتفع ساخت . معهذا پیربور دیو مؤلف اصلی کتاب ، در تألیف دیگرش ۱ این خوش بینی را نیز پندار فریب دانست و رها کرد .

این مکتب ملهم از مارکسیسم که معتقد است نقش مدرسه ، بازسازی یا تولید مجدد جامعه ، نیروی کار جامعه ، و طبقات اجتماعی است ، و در حدود سالهای ، ۷ میلادی رواج و رونیق بسیار داشت ، بحرانسی عارض تعلیمات کرد ، زیر احرفهٔ معلمی را از پایگاه قدسیش فرود آورد ، نقش آرمانی فرهنگ را خدشه دار ساخت و به این نکته توجه داد که مدرسه وابسته به

C. Baudelot et R. Establet, L'ecole capitaliste en France.
 Maspero, 1974.

<sup>2</sup>\_ P. Bourdieu et C. Passeron, Les heritiers, 1964.

<sup>3</sup>\_ P. Bourdieu, La reproduction, 1970.

زمینهای اجتماعی است ؛ اما درعوض ، هیچ سخنی در اینباره که مدرسه همچون وسیلهای برای مستور داشتن و در سایه انداختن قهروخشونت و امتیازات است ، نگفت . ناگفته پیداست که این جامعه شناسی ساده نگر و ساده اندیش که تنها یك صورت مسأله را می دید ، در میان معلمان نومیدی بسیار برانگیت و وثیقهای برای بیحرکتی ، دست روی دست گذاشتن و بیکار نشستن شد.

اما از چندسال پیش عقاید مخالفی به ظهور پیوست و مرامها و مکاتب دیگر جایگزین مکتب سابق الذکر گردید که در نتیجه اندك اندك روبه افول نهاد. بنا به آموزهٔ مار کسیستی اگرمدرسه کاری جز تجدید و باز سازی جامعه نمی کند، بدیهی است کنه شکست در تحصیل نصیب کود کان طبقات محروم می شود، ولی منشأ این شکست ، جامعه است . اما بروفق بعضی نظرات نوین که امروزه رواج یافته اند (۱۹۷۷ میر ۱۹۷۷) فی المثل علت شکست خود فرداست و بنابراین شکست پدیده ای بیمار گون یعنی روانی با «ژنتیك» به شمار می رود.

هرچه هست ومثالی که ذکر کردیم مشتی است نمونهٔ خروار الااقل به اعتقاد منقدان بیطرف، در حقیقت باید مقام مدرسه را در جامعهٔ غربی از نوارزیابی کرد. مکتب عقیدتی کهن که مدرسه را رهایی بخش می دانست، به راستی از آن توقع وانتظار بسیار و بیجا داشت. کار مدرسه هر گزمنحصراً تجدید جامعه بدانگونه که هست و اعادهٔ سلطهٔ طبقه ای اجتماعی، نبو ده است و نیست. بلکه بر عکس در تحرك و جابجایی فرهنگهای جامعه نیز نقشی عمده داشته است و دارد . مدرسه فقط آئینهٔ تمام نما یا جلوه و انعکاس بی فزون و کاست جامعه نیست؛ بلکه زادگاه مقولات اجتماعی نوین نیز هست و در تغییر ساختار و روابط گروههای اجتماعی و ایجاد و حدت اجتماعی،

سخت مؤثر می افتدا؛ و مانند هرنهاد زنده هم پردازندهٔ فردیت است وهم سازندهٔ جامعه. البته مدرسه مستقلاً و جدا از اجتماع نمی تواند رویاروی قدرت خانواده، میراث، آداب و رسوم ، سازماندهی کار، در تحقق مساوات اجتماعی توفیق بابد. همچنین به تنهائی نمی تواند کمبودهای خانوادگی را در مقولهٔ فرهنگ پذیری و تخلق به سجایا و صفات اجتماعی جبران کند. اما این بدین معنی نیست که در این دوزمینه قادر به انجام دادن هیچ کاری نیست. و اینك برای روشنتر شدن مطاب و اثبات مدعی به ذکر نمونه هایی مبادرت می ورزیم: ۲

چنانکه گفتیم بنا به تحقیقات جامعه شناسان مارکسیست، مدرسه که از قرن ۱۹ بر ابری و یگانگی را موعظه مسیکند، درعمل به نتایجی خلاف دعوی خود میرسد ؛ مثلاً تنها ۵٪ از فسرزندان کارگران به دانشگاه راه میا بندا.

بوردیو و پاسرون در توضیح این نابرابری اجتماعی می گویند شیوهٔ بورژوازی \_ دست موزهٔ عقیدتی دولت \_ برای حفظ شرایط اولیهٔ کودکان و در نتیجه پاینده نگاه داشتن نابرابریهای اجتماعی و بهره کشی از طبقات محروم، تحمیل واژگان و زبانی \_ درواقع خاص بورژوازی \_ بر مدرسه و کودکان است که شناختآن برای توفیق درمدرسه ضرورت مطلق دارد.

<sup>1</sup> Andre Petitat, Production de l'ecole, Production de la societe, 1982.

سے علاوہ برکتا بھای یاد شدہ ایضاً راك.به:

Georges Synders, Ecole, classe et lutte de classes, 1976.

اهمیت زبان و آزمونهای زبانی یاشفاهی بسرای کامیابی در مدرسه ، محل تردید نیست. اما زبان کودکان طبقات کارگر، فقیر و محدود و زبان کودکان طبقات مرفه، غنی و پرورده است وهمین زبان پرمایه، توفیق در مدرسه را آسان می کند. کودکان طبقات فقیر پیش از ورود به کلاسهای مقدماتی، نمی توانند بخوانند و برعکس کودکان طبقات مرفه، می توانند. در کلاس اول مدرسهٔ ابتدایی، این شکاف عمیق تر می شود. بدینگو نه جامعه شناسان قائل به نقش تبعیض آمیز مدرسه، از مدرسه ستمگری می سازند که خواسته و دانسته آب به آسیاب طبقات مرفه می ریزدا... یك تن از آنان خواسته و دانسته آب به آسیاب طبقات مرفه می ریزدا... یك تن از آنان حتی از این پیشتر رفته، ارادهٔ تبعیض را به معلمان نیزمنسوب می دارد.

به اعتقاد این نظریه پردازان، مدرسه چه به عنوان نهادی اجتماعی، و چه به دست معلمان، راه کامیا بی کودکان طبقات پائین را ـــ می کند و بر عکس توفیق کودکان طبقات مرفه راآسانتر میسازد.

چنین نظریهای مبالغه آمیز است و تحقیقاتی که درسالهای اخیرانجام یافته بی اعتباری آنرا بر آفتاب انداخته اند.

نظرات بوردیو و پاسرون یکجانبه و سطحی است. راست است که مدرسه برای زبان و خاصه زبان بلیغ آراسته اهمیت قائل است. اما این دعوی که مدرسه زبانرا معیارقطعی و نهایی در گزینش به حساب می آورد، صحیح نیست. برعکس ثابت شده که از آغاز قرن ۱۹، ابزار فنی علمی دریاضی، متدرجا بیش از پیش اهمیت یافته و محرك حقیقی نظام مدرسی گشته است. سر آمدان کنونی بیشتر آموزشی فنی و ریاضی دیده اندتا ادبی وهنری. حتی دروس ادبیات از منظری بررسی و تدریس می شود که فاقد هر گونه

<sup>1</sup>\_ P. Bourdieu, La distinction, 1979.

جنبهٔ ادبی است.

با اینهمه آیا توانائیهایی که درزمینهٔ اطلاعات و منطق، مدرسهٔ کنونی در شاگردان می پسندو ارج می نهد، استعدادهایی بورژوایی نیست؟ چرا هست. اما این سخنی دیگر است و سخن بوردیو و پاسرون که مدرسه، ظاهری بورژوایی دارد و با فرزندان خلق بیگانه است، سخنی دیگر. ریاضیات، علوم و فنون، نه بورژوایی اند، و نه کارگری و خلقی.

دعوی بودلو و استابله از این نیــز بیشتر است. آندو معتقدندکــه نظام مدرسه از راه ایجاد موانعی بسرای آنکه موجبات شکست بعضی را فراهم آورد، در امرگزینش دانسته و خواسته مداخله میکند. و در واقع همنوابا آنان مي تواناز خود پرسيدكه چرامدرسه دهها سال است كه آموزش خواندن در سنع سالگیراهمچنان حفظکرده است، حالآنکه اکنو ن معلوم شده و به اثباب رسیده است که لااقل یك چهارم کود کان در این امر توفیق نمییابند؟ به خاطـر سوء نیت آنچنانکه میگـویند؟ بیگمان نه! به علت رعایت ملاکهای مقبول جامعه. در جامعهای که خواندن اهمیت بسیار دارد، مدرسه تصميم مىگيردكه بايد هرچه زودتر خواندن آموخت و بنابراين آن درس را در سال اول منظور می دارد؛ و در جامعهای که ریاضیات ابزار اساسی اندیشه محسوب می شود؛ مدرسه جای برجسته ای به درس ریاضی می دهد. دراین تصمیم گیری هیچ ارادهٔ شیطانی مدخلیت ندارد، بلکه فقط در هر دو مسورد ، برنامهریسزی[ی انتزاعی و ماشینی و غیر انسانی بنیا به خواست جمامعه بدون توجمه بمه تفاوت میان افراد ، صورت گرفته أست.

و امـا در نقـد نظرات د . زیمرهن مبنی بــر ااینکه در نــزد معلمان فرانسوی و بهطورکلی غرّجی، ارادهای برای طردکودکان طبقات محروم، هشیارانه یا ناخودآگاهانه، درکار است، باید از نتائج تحقیقی یادکردکه نظر و قضاوت معلمان فرانسه را در مورد درس و اخلاق شاگردانشان بررسی و ارزیابی کسرده است. آیا تصویر و تصور معلمان از شاگردان باسلو کی که زیمرمن به آنان نسبت داده، میخواند به نه انتائج تحقیق ژیلی، به وضوح ناقض نظرات زیمرمناست. به موجب این بررسی، معلمان دربارهٔ درس و مشق شاگردان، برحسب نمرات، دقیقاً و بدون هیچ گونه تبعیض و حق کشی اظهار نظر می کنند. ولی قضاوتشان دربارهٔ شخصیت و منش آنان کلا مساعد و سازگار است، چنانکه گویی می خواهند در این زمینه هیچ فرقی بین شاگردان نگذارند و یا بر هرچه غیراز درس و مشق است و با شخصیت و عواطن مربوط می شود، چشم ببندند و در واقع نمی بینند چون نمی خواهند بببنند و به مسایلی از این قبیل علاقه ندارند.

نتیجه آنکه معلمان روانشناسی شاگردان خود را نمی شناسد ، زیرا به آن بی توجهاند. آنان فقط به شاگرد مدرسه که با نمراتش موجبات رضای خاطر معلمرا فراهم می آورد یا نه، اعتنا می کنند نه به فرد. معلمان نه فقط نمی خواهند شخصیت شاگردانشان را که منعکس کنندهٔ محیط اجتماعی و اقتصادی است بشناسند، بلکه دربارهٔ این شخصیت برحسب توفیق و سازگاری شاگرد درمدرسه، داوری یعنی پیشداوری می کنند: اگر شاگرد خوب است، همهٔ صفات نیك را به او نسبت می دهند حتی در زمینه هایی که هیچ ربطی به مدرسه ندارد از قبیل زیبایی، پاکیزگی، آراستگی و غیره . و بسر عکس اگر کارش موجب خوشنودی معلم نیست ، ایس صفات را از او سلب اگر کارش موجب خوشنودی معلم نیست ، ایس صفات را از او سلب

<sup>1</sup> M. Gilly, Maitre \_ eleve. Roles institutionnels et re\_ presentations.

به اعتقاد این نویسنده، نظریهٔ مارکسیستی را بایدکنارنهاد، چون خلاف آن درست تر است . در واقع امروز مدرسه دستخوش وسواس برابر. شمردن و همسان ساختن شاگردان است، زیرا نهادی «بوروکراتیك» شده است: یعنی به جای آنکه در کودك به چشم موجودی انسانی نظر کند، اورا به صورت شینی که باید تعلیم ببیند و از هرلحاظ شبیه همسالان خوداست، مىنگرد. و از اين لحاظ پيرو الگوى فائق ديگريست كــه با الگوى سلطهٔ مار كسيستى تفاوت دارد.دراين الكوىمسلط مدرسة «بوروكر اتيك»، بعضى مقامات اداری، دعوی دارندک. با مجبور ساختن همه، بــه خیرجمع عمل میکنند واین اجبار والزامکه ازجانب،مدرسه برشاگرد بارمی،شود،موجب رضاى خاطر والدين و جامعه است و درنتيجه مدرسه مدورد تأييد جامعه است نه معروض طعن و انکار آن. در این چارچوب، گزینش شاگر دبر حسب سازگاری ویبا الگویی کهمدرسه الزأم می کند، صورت می گیرد و کودکی که درس نمیخواند همچون محصول ضایسع و معیوب کارخاندای با تولید انبوه، از رده خارج می شود. و تازه نظام از طرد اینگونه شاگردان تأسف دارد، چون ترجیحمی دهدکه همه دریك قالب بگنجند و به معیارهای تحمیلی گردن نهند. از اینرو قرنی است که مدام نهادهای ویژهای برای رسانیدن عقب ماندهها به رهروان و محروم نداشتن هیچکس از تربیت عمومی ، به وجود می آورد. اینچتین، کار مدرسه تربیت نوعی فرد سربهزیروفرمانبردار و البته سازگار با جامعهٔ تکنولوژیك و نه دموكراتیك است که همدرآن به نوعی، محتاح کمك ومساءىتاند،وكوچكشمرده شدهاند،چونآنجامعه به یمن نظام امتحانات ـ رکن دستگاه مدرسه ـ و برنامه گذاری و وارسی معلمان و فراهـم آوردن موجباتگـدران اوقـات فراغت و غيره، همه را فرمائبردار بارمی آورد و به اسارت می کشاند.

به اعتقادمنقد دیگری انیز مدرسه بیگمان نقشی ساختاری دربازسازی (reproduction) جامعهٔ طبقاتی دارد. اما این همان نقشی نیست که گفته اند. بدین معنی که نقش مدرسه دو چندان کردن (duplication) یا ساختن نسخهٔ بدل اجتماع و مناسبات اجتماعی نیست ، بلکه انتقال دانش اجتماعی است که برای احراز مشاغل و حرف مختلف ضروری ازد.

درست است که مدرسه، ابزارعقیدتی دولت است، اما از سال ۱۹۵۰ میلادی دربطن دولت، خط دیگری که مسیر «تکنو کراسی» است باآن در ستیز و آویز است، بدین معنی که می کوشد تا مدرسه وسیلهای برای تجدید صلاحیتها باشد و بنابراین پشتیبان کارآیی فنی درمدرسه است و به نقش عقیدتی مدرسه چندان توجه ندارد، چون التزام آنرا برعهدهٔ دیگرنهادهاو فی المثل دستگاههای سمعی و بصری نهاده است.

درمدرسه، هم فشار عوامل سیاسی و اجتماعی دولت واحزاب و اتحادیدها و انجمنهای خانه و مدرسه و غیره محسوس است که این جمله در انتقال دانش اجتماعی و تجدید صلاحیتها مؤثر می افتند؛ و هم بازی هر روزینه با این عوامل و فشارهای اداری و مقررات و ضوابط وجستجوی راههای مقابله با آنها جریان دارد. این دوجنبه از هم تفکیك ناپذیراند و جنبه دوم مسأله که نشان می دهد مصردم تأثیر پذیسر صرف نیستند و واکنش می کنند، منشأ اثراتی است: مثلاً بعضی راهها را می بندد، باعث توجه ذهن و بیدار شدگی و جدان می شود و غیره. بنابراین گزینش شاگرد، محصول و میدار شدگی و جدان می شود و غیره. بنابراین گزینش شاگرد، محصول و سال اخیر گواه برصحت این مدعاست: بدین معنی که اگرهمگانی بودن تعلیم سال اخیر گواه برصحت این مدعاست: بدین معنی که اگرهمگانی بودن تعلیم به معنای دستیابی همهٔ کود کان به طور مساوی به مقطعی سرانجام بخش

است، باید دانست که امروزه، ۸٪ شاگردان به کلاس، متوسطه میرسندو حال آنکه در ، ۱۹۶۰ این تعداد به ۲۵٪ میرسید. چه نشانی روشن تر ازاین دال برهمگانی شدن آموزش هست؟

و معهذا، همزمان، وزنهٔ گروههای مختلف اجتماعی در بعضی مقاطع حساس، مثلاً کلاسهای مقدماتی علمی هنوز همچنان سنگینی میکند. چرا؟ به خاطرآنکه مدرسه راههای ظریفتری برای انتخاب بر گزیده است؟ بعید نیست، اما اگرچنین باشد باید سازوکار این شیوههارا روشن ساخت.

میان امتحان ورودی درسال ششم درسالهای ۵۰ و انتخاب امروزی که براساس زبان مبتنی است، البته فرق فاحشی هست . درحالت اول، با سازوکار روشن وصریح نهاد در انتخاب شاگر دسروکارداریم و درحالت دوم با اعمال نفوذ مستوروغیر مستقیم قشرهای ممتاز.

وقتی صلاحیت علمی و فنی ف ارغالتحصیل مطمح نظر باشد، منشأ اجتماعی آنان ازلحاظ مدرسه قابل اعتنا نیست، بلکه فقط تقلیل هزینه به حد اقل ممکن و جلو گیری از ضایعات اهمیت دارد.

اماقصد برخی از تعصیل دانشنامه، اشتغال برحسب حرفه نیست بلکه حفظ و تحکیم بعضی موقعیتها و امتیازات و «استفاده از مزایای اجتماعی» دانشنامه است و در اینصورت می کوشند تا قواعد را به سود خو دبچرخانند، مثلا در بر نامه های دوره های تعصیلی؛ وامتحانات و انتخاب معلمان وغیره دست برند و مداخله کنند.

معلم در برابر این شاگردان نامتجانس ازلحاظ درس و مشق ومنشأ اجتماعی و تربیت فرهنگی چه میتواندکرد؟ وظیفهاش از میان برداشتن اختلافات و ساختن گروهی متجانساستیعنی جایگزین کردن اختلافات! صلی با اختلاف و تفاوت در درس ومشق. اما به تجر به می دانیم که اختلافات جدیددر درس و مشق ، اختلافات اصلی را تکرار و تجدید می کند و حتی مشروع

و برحق جلوه می دهد . آیا این نتیجهٔ خلاف انتظار ، حاصل عجز و ناتوانی معلم است؟ چه می تواند کرد؟ اگر به عقب افتاده ها بیشتر برسد، پیش رفته ها ماول می شوند. و اگسر بنا رابر رغبت و امکانات قوای شاگردان بگذارد، بازگروه کوچکی که سخن گفتن می دانند، بر دیگران غلبه می یابند. می بینیم که این شیوه ها به اختلافات دامن می زنند . در واقع این قبیل معلمان می خواهند مشکل پیچیده ایرا که گشودن آن در عهدهٔ کلاس درس نیست ، چون از حدود امکانات آن بسی فراتر می رود، در کلاس درس حل کنند و البته شکست می خورند.

امروزه بسرای حل این مشکل در غرب ، قاعدهٔ تکنو کسراتها یعنی پرورش استعداد برای احراز صلاحیت در حرفه و شغل مورد نظر است که در واقع همان اصل بازدهی و سود رسانی مدرسه یعنی جفت و جور کردن برنامهٔ تعلیم و تربیت با تقاضای بازار کار و اقتصاد (و بنابر این احتراز از ولخرجی) است . در چنین نظامی، فرهنگ آموزی چندان معنی و فایده ندارد و نقش معلمی هم که به فکرفرهنگ آموزی است و نه تعلیم حرفه، ناچیز است .

اما پایداری در برابر این فشارهای اجتماعی واقتصادی که برمدرسه وارد می شود و در جوامع درحال توسعه نیز می کوشند تا «غربی وار» مدرسه رابه اسارت بازار اقتصاد در آورند، به اندازهٔ پیکاردرراه حفظ محیط زیست، وظیفهای حیاتی است. باید فرهنگ را در مدرسه تعلیم داد و از اصل آموزش فقط برای احراز شغل یاوفق دادن محتوای تعلیمات باالزامات و توقعات روز بازار مشاغل تن زد و برهیز کرد. زیرا این قاعده که به ظاهر استوار و کارساز می نماید، افسانه ای بیش نیست و در عمل شکست خورده است. به بیانی دیگر این قاعده محکوم است، چون نه تنهافرهنگ را تابع اقتصادمی کند، بلکه امروزه نادرستی آن نیز به اثبات رسیده است. توضیح آنکه

در قلمرو اقتصادیات و اجتماعیات، فرهیختگی برای مقابله با استثمار و ستم و از خود بیگانگی ، ضروری است؛ و تنها تربیت فرهنگی ، به معنی تربیت جامع استعدادها وقوا،میتواند کارگررابرای سازگاریباموقعیتهای نو و فراگیری مهارت های جدید ،درجهان صنعتی با مشاغلی که هرچه بیشتر تخصصی وگونه گون میشوند،یاری دهد. این فرهنگ آموزی برای آنکه کارگر متخصص بتواند نقشی شایسته در جامعه، در اتحادیدها و در اداراتو...داشته با شدو بادیگران ارتباط ومراوده بر قرار کندو به گفتگو بنشیند لازم است. به علاوه، تولید کننده مصرف کننده فرهنگ نیز.

اما بعضی سودخود را در این می بینند که این جنبه را از آموزش عمومی حذف کنند و به عنسوان آموزشی تکمیلی مطرح سازند. در نتیجه مسأله، بعدی سیاسی هم می یابد، زیرادادن آموزش پاره پاره و بسیار تخصصی و نه جامع و یکپارچه به افراد، در حکم کاستن از تو انائیهای آنان در مقابله با استثمار و ستم و از خود بیگانگی است.

پس بر معلم نیست که جامعه را از طریق مدرسه دگرگون کند و یا مدرسه را به مدد جامعه تغییر دهد. این تغییرات باید به کمك عمال و نهادهایی صورت گیرد که او تنها یك تن از آن عمال و و سیاب محسوب است. منتهی تغییر به هر صورت که تحقق پذیرد ، عاملان یا قربانیان آن تغییر، کسانی هستند که به مدرسه رفته اند و می روند، اما فقط در مدرسه تربیت نمی شوند، بلکه به و سایل و طرق مختان در جامعه آموزش می بینند. مدرسه نیزیکی از آنهاست که البته نقش عمده ای در بیداری ذهن و و جدان دارد و به طریق اولی معلم نیز در امر فرهنگ آموزی و ستیز باتر بیتی غیر انسانی، عهده داررسالت و وظیفه ای خطیر و مهم است. بر ای حصول این مقصود

فقط فنون مناسب پرورشی کافی نیست، بلکه فلسفهٔ تربیتی ای دربایست است. که هم از نگرش انتزاعی (انسان به طور کلی) رهیده باشد وهم بامانویگری سیاسی (طبقه علیه طبقه) گسسته.

بسرای اطلاع از معتقدات و تحقیقات مار کسیستهای امروز ۱ ربارهٔ روبنا،
 نقش مدرسه، ایدئولوژی، فرهنگ و فیره که دارای انعطاف بیشتری است،
 رای.

Jacques Milhaud, Le marxisme en mouvement, P.U.F. 1975(1973), P. 119\_120/ 136\_8/ 148\_150/ 152\_3.