# روادط حکمت اشراق وفلفهٔ ایران با تیان

تابع انری کرین

رب ع.دویخان







## روابط حکمت اشراق وفلمفهٔ ایران با شان ( نهایه کامی زرشتی درفلفهٔ سهروردی)

ئائىف ئانرى كربن

رجمهٔ عبدالمحدروح شخمان ---



*آث دست ساهیر* ۳۷۷

## فهرستتویسی پیش از انتشار کتابخانه ملی جمهوری اسلامی ایران

کرزین، خانری، ۱۹۰۴-۱۹۷۹ م. Corbin, Meary

روابط حکمت اشراق و فلسفه ایران باستان: (بنمایه های زرتشتی در فلسفه سهروردی) / تألیف هافری کوین؛ ترجمه ع. روح بخشان. – تهران: اساطیر، ۱۳۸۲.

۱۲۸ ص. (انشارات آساطير، ۲۷۸)

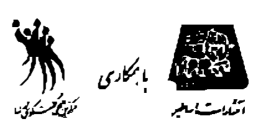
ISBN 964-331-208-9

فهرستريسي براساس اطلاعات فييار

عنران اصلي: Les motifs zoroastriens dans la philosophie de sohrawardı کتابنانه به صورت زیرتریس. Shaykh - OL - Lahraq, C 1946

۱. آشراق (قلسفه)، ۲. سپروردی، بحییبی حبش، ۵۴۵-۵۸۷ ق. --- تبقد و تعسیر، ۲. قبلسقه أيراني. ٢ زرتشتي -- تأثير، الف. روح بعشان، عبدالمحمد، ١٣١٧ - ... مترجم. ب. عنوان. 149/1 BBR TV / St , 1

كتابخانه ملى ايران الف ١٣٨٢ PP/Y-TA9



روابط حکمت اشراق و فلسفهٔ ایران باستان

تألیف: حانری کربن

ترجمة: ع ، روح بخشان

چا*پ* ارل: ۱۲۸۲

حروفچيني؛ نصيري

لبتوگرانی و چاپ: دیبا

تيراز: ۲۲۰۰ نسخه

شاک: ۹۶۲-۲۲۱-۲۰۸-۹

حق چاپ محفوظ است.

نشانی: میدان فردوسی، اول ایرانشهر، ساختمان ۱۰ تلفن: ۸۲۰۰۱۴۸ م۱۲۸۲ نمایر:۸۸۲۱۴۷۸ نمایر:۸۳۰

## فهرست مندرجات

| مفحه                               | عنوان                                |
|------------------------------------|--------------------------------------|
| انری کرین                          | زن <i>دگی</i> و آثار و انکار استاد ه |
| پرردارد) ۲۹                        | سرآغاز (نوشتهٔ استاد ابراهیم         |
| TT                                 | يادداشت مقدماتی                      |
| ة سهروردی۴۹                        | بنمایه های زرتشتی در قلسفا           |
| ** ,,                              |                                      |
| v4                                 |                                      |
| ٠ ٢٦                               | من ازلی                              |
| <i>117</i>                         | فهرستها                              |
| 117                                | نامهای کسان                          |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | اصناف مردم                           |
| 119                                | نامجايها                             |
| 171                                | اصطلاحات                             |
| 146                                | كتابها، رساله ها                     |

تقدیم پهرژومندهٔ کوشای نوا ذیش، محد کرمی زنجانی اصل

Į

## زندگی و آثار و افکار استاد هانری کرین<sup>©</sup>

استاد هانری کربن، برجسته ترین مفسر غربی حکمت معنوی ایران و فلسفهٔ اسلامی این سرزمین، در روز چهاردهم آوریل ۱۹۰۳ در شهر پاریس دیده بر این جهان خاکی گشود. در ایام طفولیت و جوانی از یک آموزش منظم مذهبی چنانکه در بک خانوادهٔ معتقد کاتولیک فرانسوی مرسوم بود برخوردار شد و سپس با نیت دنبال کردن دروس دینی به یک مدرسهٔ عالی علوم مسیحی قدم نهاد، لکن علاقهٔ خاصی که به عرفان و حکمت اشراقی داشت در درون محیطی که بیشتر به جنبهٔ تشریعی دین و فلسفه های استدلالی محدود بود شکوفان نشد و طلبهٔ جوان به اشتیاق کسب معرفت توجه خود را به نهضت پروتستانت که در عصر رئسانس در کسب معرفت توجه خود را به نهضت پروتستانت که در عصر رئسانس در ادامهٔ تحصیلات رسمی وارد دانشگاه سورین شد. او در سال ۱۹۲۵ آن دانشگاه شد و در ۱۳۰۴ ش) موفق به دریافت لیسانس در فلسفه از آن دانشگاه شد و در ۱۳۰۴ ش) موفق به دریافت لیسانس در فلسفه از آن دانشگاه شد و در ۱۳۰۴ شال ۱۹۲۶ شهادتنامهٔ عالی فلسفه و در ۱۹۲۸ دیپلم مدرسهٔ تبعات عالیهٔ دانشگاه پاریس و در سال ۱۹۲۹ دیپلم مدرسهٔ السنهٔ شرقیهٔ پاریس را به دست آورد، و علاوه بر تسلط کامل بر فلسفهٔ غربی و زبانهای کلاسبک دست آورد، و علاوه بر تسلط کامل بر فلسفهٔ غربی و زبانهای کلاسبک

ه. نوشتهٔ دکتر سیدحسین نصر در مقدمهٔ جشن نامهٔ هانری کرین، زیر نظر سیدحسین نصر، تهران، دانشگاه مکگیل (کانادا) و دانشگاه تهران، دانشگاه مکگیل (کانادا) و دانشگاه تهران، ۲۵۳۶ (به ۱۳۵۶)، ۱۹۹ بسیست و یک + ۱۷۹ ص (فارسی) + ۱۹۲۱ (به زبانهای اروپایی).

اروپایی با عربی و قارسی نیز کاملاً آشنا شد و حتی زبان پهلوی را فراگر فت.

در این دوران که در واقع سازنده و تعیینکنندهٔ کسیر فکری محقق جوان بود، تفوذهای مختلفی در افق فکری او پدیدار شدکه هریک اثری پایدار در وجودش باقی گذاشت. از یک طرف او تحت تعلیم اتین [إتی بن] ژیلسون (E. Gilson)، بزرگترین صاحب نظر در فلسفهٔ قرون وسطای اروپایی در دوران اخیر، با میراث غنی فکری فرون وسطای غربی که درآن زمان بعد از قرنها استتار در پس حجاب غفلت و بی علاقگی احیا، می شد آشنا شد و از این استاد بزرگ روش تفسیر افکار فلسفی را مبتنی بر یک متن دقیق که اتفاقاً همانا روش حکمای الهی اسلامی است آسوخت. از طمرف دیگس کسربن در این دوره تبحت تأثیر فیلسفهٔ پدیدارشناسی (Phänomenologie) ادموند هومول (E.Husserl) و نلسفهٔ وجود (Existenz Philosophie) مارتين هايدگر (M. Heidegger) قرار گرفت و چند اثر مهم تا قبل از جنگ بینالمللی دوم از این حوزه از آلمانی به فرانسه ترجمه کرد مانند «پدیدارشناسی مرگ» هایدگر و یامپرز و کتاب سیار معروف «مابعدالطبیعه چیست؟» ازهایدگر که اثری اساسی در گسترش انکار این فیلسوف آلمانی در فرانسه داشت و حتی ژان پل سارتو دخول خود را به عالم فلسفة «اگزيستانسياليزم» از هنگام خواندن این ترجمه میداند.کربن هنوز خود را یک پدیدارشناس محسوب مى دارد گرچه دهها سال است كه پس از كشف «فلسفة وجود» حقيقي كه از مشرق دار هستی بر عقل آدمی اضافه می شود و او آن را در آثار حکمای ایران به دست آورد، او را دیگر علاقهای به حوزهٔ هایدگر و اگزیستائسیالیستهای فرانسوی نیست. راقم این منطور به خاطر دارد هنگامی که ده سال پیش با کربن به مناسبت انعقاد اولین کنفرانس راجع به

تشیع به استرازبورگ رفته بودیم، روزی با هم بر قلهٔ تپهٔ زیبایی که فرانسه و آلمان را از هم جدا می کند سفر کردیم. او نگاهی به جنگلهای انبوه در آن سوی مرز افکند و گفت هنگامی که جوان بودم از همین راه عبور کردم و وارد آلمان شدم تا با هایدگر ملاقات کنم، لکن پس از کشف سهروردی و ملاصدرا و سایر حکمای الهی ایران دیگر مرا حاجتی به سفر به آن سوی این مرز نیست.

و اما آنچه او را از فلسفه های اروپایی زمانش مستغنی ساخت و زبونی و نقص و محدودیت این فلسفه ها را در مقابل حکمت حقیقی که در تمدن اسلامی و مخصوصاً در ایران طی قرون از نسل به نسل انتقال یافته بـود نمایان ساخت، ورود کربن به عالم فکری و معنوی اسلامی و مخصوصاً تشیع بود. در همان دوران طلبگی او به تلمذ در محضر لویی ماسینیون (L. Massignon) اسلام شناس بزرگ فرانسوی نیز اشتغال ورزید و با هدایت او با تصوف و تشیع و فلسفهٔ اسلامی آسنا شد. روزی در کلاس درس، ماسینیون نسخهای از کتاب حکمة الاشراق سهروردی را به کربن داد و از او خواست تا آن را بخواند. همین عمل حیات فکری ساگرد جوان را به کلی دگرگون کرد و او را به صرافت انداخت تا به شرق سفر کند و نسخ آثار این حکیم ناشناخته را که کربن شیفتهٔ او شده بود باز یابد. این امر که اولین مقالهٔ چاپ شدهٔ کربن که در سال ۱۹۲۳ در نشریهٔ بررسیهای فلسفی (Recherches Philosophiques) در پاریس به طبع رسید، دربارهٔ مردمشناسی فلسفی مبتنی بر یکی از آثار فارسی مهروردی بود و نیز این که نخستین اثر مستقل به زبان فرانسه راجم به این حکیم توسط کربن در سال ۱۹۲۹ [۱۳۱۸] تحت عنوان «سهروردی مؤسس حكمت اشراق، به جاب رسيد، اتفاتي نيست بلكه تمثيلي است از مقامی که شیخ اشراق در حیات فکری کربن از اولین دوران فعالیت

علمي او تا به امروز داشته است.

در آغاز جنگ جهانی دوم کربن به منظور بررسی نمخ آثار سهروردی و دیگر حکمای اسلامی رهسپار اسلامبول، آن مرکز بی نظیر گنجینههای نمخ خطی، شد غافل از آن که آتش جنگ او را از بازگشت به وطنش برای مدت مدیدی محروم خواهد ساخت. به مدت شش سال یعنی تا پایان جنگ کربن در اسلامبول بماند و فرصتی طلایی یافت تا یا دقت آثار چاپ نشدهٔ سهروردی و بسیاری دیگر از حکمای اسلامی را مطالعه کند و ضمناً با استفاده از روشی که هلموت ریتر (H. Ritter) مستشرق معروف آلمانی برای تصحیح نسخ عربی و فارسی به وجود آورده بود اولین مجلد از مجموعهٔ آثار سهروردی را در سال ۱۹۲۵ [۱۳۲۴] به طبع رساند، مجموعهای که به سرعت نایاب شد و اکنون پس از سپری شدن رساند، مجموعهای که به سرعت نایاب شد و اکنون پس از سپری شدن بیش از سی سال دوباره توسط انجمن فلفهٔ ایران نشو یافته است.

نخستین مجلد مجموعهٔ آثار سهروردی که بخشهای الهیات کتابهای مقاومات و مطارحات و تلویحات را با مقدمهای بزرگ و محققانه دربر داشت شهرت کربن را به عنوان پژوهشگری برجسته و متفکری پرقدرت مستقر ساخت و بالأخره با اصرار لویی ماسینیون منجر به انتخاب او از برای کرسی اسلام شناسی در مدرسهٔ تبعات عالیهٔ دانشگاه سوربن و جانشینی ماسینیون شد، مقامی که او تا زمان بازنشتگی حفظ کرد و هنوز نیز در قلمرو آن فعالیت آموزشی و راهنمایی رسالههای دانشجوبان را برعهده دارد.

لکن تماس با آثار سهروردی، کربن را متوجه موطن آن حکیم بی بدیل ساخته بود و کربن در جست وجوی فرصتی بود تا بتواند پس از خاتمهٔ جنگ به ایران سفر کند. در سال ۱۹۴۶ وزارت امور خارجهٔ فرانسه او را به عنوان رئیس بخش ایران شناسی مؤسسهٔ ایران و فرانسه در تهران برگزید،

و او مسلسله انتشاراتی را تسحت عسنوان «مسجموعهٔ کتب ایرانی» (Bibliothèque Iranienne) آغاز کرد. کربن از آن پس منظماً سالی چند ماه به ایران می آمد و آنچنان شیفتهٔ فرهنگ قلسفی و معنوی این سرزمین شده بود که حتی پس از بازنشستگی به عنوان استاد محقق در انجمن فلسفهٔ ایران برنامهٔ مفر به ایران را ادامه داد و هنوز نیز نیمی از سال را زیر آسمان نیلگون ایران زمین سر می کند.

به قول خود کربن، سهروردی دست فیلسوف و محقق جوان فرانسوی راگرفت و او را به ایران آورد و وارد عالمی وسیع از فکر و معنویت کردکه تا آن زمان از آن در محافل علمی غرب خبری نبود. کربن با حکمای معروف وطن ثاني خود همچون مرحوم استاد سيدمحمدكاظم عصار و مرحوم استاد مهدی الهی قمشهای از نزدیک تماس حاصل کرد و سالیان دراز با علامه سیدمحمدحسین طباطبایی همکاری مستمر علمی داشت. هر پاییز پس از ورود کربن به تهران جلساتی منظم در منزل آقای احمد ذوالمجد طباطبائي كه از وكلاى فاضل و شيفته و مشوق فلسفه و معارف الهي الد تشكيل مرشدكه در آن علاره بر علامه طباطبايي وكربن گروهي معتنابه از فضلا و فلاسفه شركت داشتند همچون سرحوم بديعالزسان فروزانفر واستاد مرتضى مطهري و دكتر عيسى سپهبدي كه علاقه والفتي خاص باكربن داشت و اين بنده كه وظيفة ترجمه و تفسير گفتار طرفين را عهده دار بود. نتیجهٔ این جلسات برشور و هیجان و مشوق تفکر و مبادلهٔ نظر دو مجلد چاپ شده از مصاحبات علامه طباطبایی و استاد کربن است که نزد صاحب نظران ممروف است. وانگهی ورود به عالم فکری ایران كربن را نه تنها با تشيع و تصوف و فرقههاى شيعه همچون شيخيه از نزدیک آشنا کرد، بلکه او را به مرحلهٔ جدیدی از شناخت حکمت الهی هدایت کرد و جهان اندیشهٔ متفکرانی همچون سیدحیدر آملی و ابن ترکه

و میرداماد و ملاصدرا و مبزواری را برای اولین بار بر او مکشوف ساخت.

برای مدت بیست سال زندگی کربن ضربائی نرین یافت. اول پاییز به ایران می آمد و به تدریس در دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران با همکاری این بنده و تنی چند دیگر از دوستان و مخصوصاً دکتر عیسی سپهبدی میپرداخت و ضمناً به طبع کتب معتبر فلسفه و حکمت املامی در «مجموعهٔ کتب ایرانی» با همکاری ایرانیانی مانند مرحوم محمد معین و محمد مکری و سیدجلال الدین آشتانی و سیدحسین نصر و مرتضى صراف اشتغال مىورزيد و به تقويت كتابخانهٔ مؤسسهٔ ايران و فرانسه که به همت او به صورت یکی از بهترین کتابخانه های فلسفی تهران درآمد سرگرم بود. در پایان فصل خزان او رهمچار پاریس می شد و دروس خود را در دانشگاه سوربن که تقریباً تماماً به حکمت و عرفان اسلام، در ایران ارتباط داشت آخاز می کرد، و بالآخره تابستان را به نوشتن و شرکت در كنفرانس هاى گوناگون مخصوصاً مجتمع هاى سالانه ارانوس (Eranos) می برداخت و هنوز نیز تقریباً همین برنامه را دنبال میکند. او به صورت یکی از اعضای اصلی بنیاد ارانوس درآمده است و بسیاری از مقالات مهم او که ابتدا در آن جا ارائه شد بعداً به صورت کتب معتبر به طبع رسیده است. در این مجمع و در بسیاری از کنفرانسهای بینالمللی فلمفي و علمي ديگر كربن توانسته است درر حكمت و عرفان اصلامي ایران را در معرض توجه برخی از برجمته ترین متفکران جهان قرار دهد و از این راه، علاوه بر از طریق نگاشتن کتب و رسائل متعدد، خدمتی ارزنده به گسترش فرهنگ و معارف اسلامی و ایرانی در جهان انجام دهد. ایرانیان از خدمات او به فرهنگ فلیفی و میخویشان خافل نبودهانید و عسلاوه بسر نشبانهای گوناگون علمی و کشوری دکترای افتخاری از

دانشگاههای تهران و فردوسی به او اعطا شده است.

#### 中中中

باکوششی مستمر و نمالیتی خستگی ناپذیر، کربن موفق شده است در دورانی نزدیک به نیم قرن کتب و مقالات و رسائل متعددی به رشتهٔ تألیف درآورد که هم از لحاظ کمی و هم کیفی درخور توجه فراوان است و کاملاً استثنایی است. او شپزنده داری را پیشهٔ خود قرار داده و از چند ساعت بعد از غروب آفتاب تا سهیده دم به نوشتن می پردازد و سپس به خواب می رود و روز را از نزدیکی ظهر آغاز می کند. با تمرکز فراوان در ساعات طولانی شب و با مدد همسری که خود را کاملاً وقف او کرده و در تنظیم نوشته هایش او را یاری می کند و با نیرویی حیرت آور این محقق بزرگ بیش از هر دانشمند دیگر غربی به طبع و ترجمه و تحلیل آثار بزرگان اندیشهٔ ایران توفیق یافته و مجموعه ای پدید آورده که باحث حیوت اهل علم است.

از «مجموعهٔ آثار ایرانی» که به علت چاپ و نشر آن در تهران و اهمیت متونی که به جامعهٔ علمی عرضه داشته است از لحاظ محیط داخلی ایران استئنایی است آغاز کنیم. تاکنون بیست و دو مجلد در این مجموعه به طبع رسیده و در تهران و پاریس در یک زمان نشر یافته است، کتب این مجموعه عبارت است از:

۱. کشف المحجوب، رساله در آیین اسماعیلی از قرن جهارم هجری، تصنیف ابویعقوب مجستانی با مقدمه به زبان فرانسوی به قلم هاثری کربن، ۱۳۲۷/۱۹۴۹.

۲. مجموعة دوم مصنفات شيخ اشراق شهاب الدين يحيى سهروردى مشتمل بر:

- ١. حكمة الأشراق (متن عربي).
- ٢. رسالة في اعتقاد الحكماء (متن عربي).

۲. قصة الغربة الغربية (متن عربي با ترجمه و شوح فارسي) با تصحيحات و مقدمه به زيان فرانسوى به قلم هانرى كربن، ۱۹۵۲/۱۹۵۲.

۲. کتاب جامع الحکمتین، تصنیف ناصرخسرو قبادیانی مروزی یمگانی، مؤلف به سال ۴۶۲ هجری قمری به تصحیح و مقدمهٔ فارسی و فراتسوی هائری کربن و محمد معین، ۱۳۲۲/۱۹۵۲.

۴ و ۵. ابن سینا و تمثیل عرفاتی، به قلم هانری کربن، ۱۳۲۲/۱۹۵۴.

۶. شرح قصیدهٔ فارسی خواجه ابوالهیشم احمدبن حسن جرجانی منسوب به محمدین سرخ نیشابوری (قرن چهارم و پنجم هجری) به تصحیح و مقدمهٔ فارسی و فرانسوی هانری کربن و محمد معین، ۱۳۲۲/۱۹۵۵

٧. مجموعه در احوال شاه نعمت الله ولي كرماني مشتمل بر:

١. رسالهٔ عبدالرزاق كرماني.

٢. فصلى از جامع مفيدى.

۲. رسالهٔ صبدالعزیز واعظی، به تصحیح و مقدمهٔ ژان اوبن، ۱۳۲۵/۱۹۵۶.

۸ کتاب عبهرالعاشقین، تصنیف شیخ روزیهان بقلی شیرازی هر کتاب عبهرالعاشقین، تصنیف شیخ روزیهان بقلی شیرازی و ۶۰۶٬۵۲۲) بحث در تصوف به فارسی، به تصحیح و مقدمهٔ فارسی و فرانسوی، و ترجمهٔ اول به زبان فرانسوی هانری کربین و محمد معین، ۱۳۳۷/۱۹۵۸

۹. ایران و یمن یعنی سه رسالهٔ اسماعیلی مشتمل بر: ۱. کتاب الینابیم از ابویعقوب سجتانی!

- ٢. رسالة المبداء والمعاد از سيدنا الحين بن على؛
- ۲. بم*ضی از تأویلات گلشن راز، به تصحیح و ترج*مهٔ فرائس*وی* هانری کربن، ۱۳۴۰/۱۹۶۱.
- ۱۰ کتاب المشاعر صدرالدین محمد شیرازی (ملاصدرا)، متن عربی با ترجمهٔ فارسی بدیع الملک میرزاعمادالدوله و ترجمه و مقدمهٔ فرانسوی هانری کرین، ۱۳۴۲/۱۹۶۴،
- ۱۱. مسجموعهٔ رمسائل مشهور به كتاب الانسان الكامل، تصنيف عزيزالدين نسفى به تصحيح و مقدمهٔ ماريژان موله، ۱۳۴۱/۱۹۶۲.
- ۱۲. شرح شطحیات شیخ روزیهان بقلی شیرازی (۵۲۲هـ۶۰۶ ه) ستن قارسی به تصحیح و مقدمهٔ فرانسوی هانری کربن، ۱۳۴۴/۱۹۴۶.
- ۱.۱۳ اشعار پراکندهٔ قدیمترین شعرای فارسی زبان با تصحیح و مقابله و ترجمه و مقدمه به زبان فارسی، به کوشش ژبلبر لازار، ۱۳۲۲/۱۹۴۶.
- ۱۴. شاهنامهٔ حقیقت (تاریخ منظوم پیران اهل حق) از حاج نعمهٔ الله مجرم مکری جیحون آبادی با مقدمه و تصحیحات و یادداشتها و تفامیر دکتر محمد مکری بخش اول: متن شاهنامه، ۱۳۴۲/۱۹۶۶.
- ۱۵. شاهنامهٔ حسقیقت، بسخش دوم، جلد اول: فهرستها، ۱۳۵۰/۱۹۷۱
- ۱۶. جامع الاسرار و منبع الانوار به انضمام رسالهٔ نقد النفود فی معرقة الرجود، از تصنیفات شیخ سید حید رآملی، با تصحیحات و دو مقدمهٔ هانری کربن و عثمان یحیی، ۱۹۶۹/۱۹۶۹.
- ۱۷. مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق، شهابالدین بحیی سهروردی، با تصحیحات و مقدمهٔ سیدحسین نصر و مقدمه و تجزیه و تحلیل فرانسوی هانری کرین، ۱۹۷۰/۱۹۷۰.
- ۱۸. منتخباتی از آثار حکمای بزرگ الهی ایران در چهار قرن اخیر، از

زمان میرداماد و میرفندرسکی تا عصر حاضر، قسمت اول به اعتمام میدجلالالدین آشتیانی، و قسمت دوم از پروفسور کربن، ۱۲۵۰/۱۹۷۰. ۱۲۵۰/۱۹۷۰ میرفندرسکی از آنار حکسمای الهسی ایران از زمان میرداماد و میرفندرسکی تا عصر حاضر، جلد دوم، قسمت اول، از سیدجلالالدین آشتیانی و قسمت دوم از پروفسور کربن، ۱۲۵۲/۱۹۷۳.

۲۰ رسائل جوانمردان، به تصحیح دکتر صراف، با مقدمه و خلاصهٔ ترجمهٔ فرانسوی هانری کربن، ۱۳۵۲/۱۹۷۳.

 ۲۱. مکاتبات عبدالرحمن اسفراینی با علاءالدوله سمنانی به تصحیح و مقدمهٔ هرمان لندولت، ۱۳۵۱/۱۹۷۲.

۱/۲۲ المقدمات من کتاب نص النصوص فی شرح فصوص الحکم محیی الدین ابن عربی، از تصنیفات میدحیدر آملی یا تصحیحات و دو مقدمه، مقدمهٔ هانری کربن و عثمان یحیی، جلد یکم، متن و دو مقدمه، ۱۲۵۲/۱۹۷۴.

۲/۲۲*، المقدمات من کتاب تص النصوص، ج*لد دوم؛ حواشی و تعلیقات و فهرمتها،

۲۲. منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران، جلد سوم (در دست طبع).

جنان که از عناوین آن یرمی آید، این مجموعه جوانب گرناگرن تفکر فلسفی و عرفانی و دینی این سوزمین را دربر می گیرد و از چاپ متقع آنار معروف مانند جامع الحکمتین و حکمهٔ الاشراق گرفته تما آثار ناشناخته متفکران امیماعیلی و صاحبان فتوت را شامل است. این مجموعه با همان خصائصی که تاکنون داشته است اکنون توسط انجمن فلسفهٔ ایران و زیرنظر خود استاد کربن ادامه می یابد و از مهمترین هدفهای آن به پایان رسانیدن دورهٔ منتخبات حکمای الهی ایران است که نه تنها برای غربیان

بلکه برای دانشمندان ایران نیز افق جدیدی راگشوده است و اتمام آن از هر حیث ضرور است. در واقع بدون زحمات و کوششهای متمادی استاد کربن و مخصوصاً استاد آشتیانی که بیشتر نسخ آثار ناشناختهٔ مندرج در مستخبات حکمای الهی ایران را از گوشه و کنار کتابخانههای ایران جمع آوری کرده است، شناخت دقیق سیر اندیشه در ایران و تدوین تاریخ فلسفهٔ اسلامی ایران امری است غیر ممکن.

بررسی آثار کربن نمایشگر این حقیقت است که او با تقریباً تمام جوانب تفکر در ایران نه تنها در دوران اسلامی بلکه حتی در دوران قبل از اسلام سرو کار داشته است و کوشیده است پیوستگی برخی از جوانب فلیفه و جهانشناسی را در ایران از دوران باستانی گرفته تا قرون اخیر تشان دهد. مقالات او دربارهٔ سرودشناسی مانوی، و مجوسان شمال، و ترجمهٔ پندتامهٔ زردشت از پهلوی، و زمان دوری در آیین مزدایی و تفکر امسماعیلی، و مانوبت و مذهب زیبایی حاکی از تحقیقات عمیق او در جنبهٔ فلسفی ایران باستان است در حالی که کوشش او در نشان دادن رابطهٔ بین ایران باستان و ایران اسلامی در دو کتاب اصلی روابط حکمت اشراق و فلسفهٔ ایران باستان که توسط مرحوم عبدالحمید گلشن و استاد سیداحمد فردید به فارسی برگردانیده شده و زمین آسمانی و جسد رستاخیز (به فردید به فارسی برگردانیده شده و زمین آسمانی و جسد رستاخیز (به فرانسه) متعکس است. کربن مقالات متعددی نیز در فرهنگ معتوی ایران به طور کلی نگاشته که درآن از تمامی تاریخ ایران سخنی به میان رفته است.

لکن اکثر آثار کربن اختصاص به دوران اسلامی و آثار عربی و فارسی حکما و عرفای اسلامی دارد. برخی از این آثار مانند مقالاتی پیرامون ابن مین و ابن طفیل و ابن باجه و ابن رشد مرتبط یه مناطق غیرایرانی تمدن اسلامی است و برخی مانند تاریخ فلیفهٔ اسلامی (که با همکاری

سید حسین نصر و عثمان بحیی نوشته شده و به زبانهای متعدد من جمله فارسی [به وسیلهٔ اسداله مبشری] ترجمه شده است) با تمام فلمفه و معارف اسلامی سروکار دارد. ولی تعداد این نوع آثار در مقابل آنچه کربن بیرامون اسلام در نجلی ایرانیش نگاشته است کم است. نوشتههای او در زمینهٔ معارف و فلمفهٔ اسلامی ایران آنچان متنوع و گسترده است که باید بناچار آن را تحت مقولات مختلف تقسیم کرد.

از لحاظ معنوی و درونی کربن همواره کشش خاصی نسبت به تشیع دوازده امامی احساس کرده است و در طول عمر خود پیوسته در طلب جزیرهٔ خضری و ملاقات با پیر درونی و رهبر باطنی ببوده است. لذا در بسیاری از نوشتههایش به بحث دربارهٔ امامت از دیدگاه شیعهٔ دوازده امامی و رابطهٔ بین ظاهر و باطن و تأویل و سهم امام غایب در هدایت خلق و جهد و کرشش از دیدگاه تشیع و نیز تحلیل آثار دینی بزرگانی از تشیع همیچون سیدجیدر آملی و میرداماد و سلاصدرا و قاضی سعید قمی پرداخته است. نیز او توجهی قابل تأمل به فرقهٔ شیخیه و نحرهٔ بیان تفکر شیعی از دیدگاه خاص آنان داشته و علاوه بر تماس مستقیم با سران این فرقه همچون مرحوم سرکار آقا و بردسی بسیاری از توشتههای ناشناختهٔ فرقه همچون مرحوم سرکار آقا و بردسی بسیاری از توشتههای ناشناختهٔ فرقه همچون مرحوم سرکار آقا و بردسی بسیاری از توشتههای ناشناختهٔ فرقه همچون مرحوم به تدریس راجع به این فرقه در دانشگاه صوربن کرمانی تصنیف کرده و به تدریس راجع به این فرقه در دانشگاه صوربن برداخته است.

از آغاز فعالیت علمی و آگاهی از جهان فکری اسلام، کرین علاقهٔ وافری نیز به فلسفه و کلام اسماعیلی نشان داده و سهم ارزندهای در احسیای آشار مهم ایس فرقه مانند جامعالحکمتین ناصر خسرو و کشف المحجوب سجستانی داشته و بیش از هر محقق دیگر به تحلیل فلسفهٔ اسماعیلی پرداخته و مقالات متعددی دربارهٔ فلسفهٔ داعیان فاطعی

و نیز متفکران نهضت بعد از قیام الموت به رشتهٔ تحریر درآورده است. بدون اغراق می توان ادعا کرد که کرشش کربن تقریباً به تنهایی باعث شناختن فلفهٔ اسماعیلی به عنوان یکی از حرزه های مشخص فلفهٔ اسلامی شده است.

اگر به آثار کربن دربارهٔ شخصیتهای برجستهٔ تفکر اسلامی بنگریم، می بینیم که هرچند او دربارهٔ بسیاری از بزرگان اندیشه مطالبی ارزنده نگاشته و برخی را مانند ابن ترکه و علاءالدولهٔ سمنانی برای بار اول به علاقه مندان به فلسفهٔ اسلامی معرفی کرده است، نوشته های او بیشتر میرتبط است به چهار شخصیت برجستهٔ تفکر اسلامی: ابن سینا، مهروردی، ابن عربی، و ملاصدرا.

موفقیت کربن در شناساندن این سینا در غرب به صورتی نوبن و در عین حال اصیل یکی از بزرگترین خدمات او به فلسفهٔ اسلامی است. قریب به هزار سال، غرب آفار شیخالرئیس را مطالعه سی کرد و مینداشت که او را به خوبی می شناسد، لکن تصورش محدود بود به یک ابن سینای ارسطویی که حلقه ای بیش نبود در انتقال میراث ارسطویی را نوافلاطونی به غرب. کربن به مطالعهٔ ابن سینایی که در جست وجوی حکمت مشرقیه بود و فلسفه ای که مقدمه ای است لازم از برای درک حکمت اشراق پرداخت، آن ابن سینایی که سهروردی در مقدمهٔ رسالهٔ خود تحت عنوان قصة الغربة الغربة به او اشاره کرده است. پس از مطالعهٔ تمثیلی سه گانه یعنی حیین یقظان و رسالة الطیر و سلامان و ابسال، کربن در کتاب بسیار اصاصی خویش به نام ابن سینا و تمثیلات عرفانی که اول در تهران به مناسبت هزارهٔ ابن سینا به چاپ رسید و سپس قسمت قرانوی آن به صورت علیحده نشر یافت و به انگلیسی نیز ترجمه شد، برای اولین

بار در مغرب زمین تصویری دیگر از ابن سینا ارائه داد که به جای این که او را در زنجیر فلاسفهٔ غربی بین ارسطو و قدیس طوماس اکوئینی قرار دهد، به زادگاهش بازگردانید و نمایانگرش ساخت چنان که طی هزار سال حکمای ایران از خواجه نصیرالدین طوسی گرفته تا سلاعلی زنوزی و حاجی ملاهادی سبزواری و میرزا ابوالحسن جلوه به او نگریستهاند. اثر این کتاب در تمام مطالعات بعدی دربارهٔ معروف ترین فیلوف اسلامی دیده می شود، و حتی می توان گفت که جهت بسیاری از تحقیقات در زمینهٔ فلسفهٔ اسلامی را تغییر داده است.

این کوشش کربن در بهتر شناساندن ابن سیتا در واقع پیش درآمدی بود برای آنچه کربن میخواست دربارهٔ سهروردی به جهان غوب عوضه دارد. در واقع شیخ اشراق، چنان که تبلاً ذکر شد، از دوران جوانی کربن راهنمای فکری او بوده است، گویی که عالم قرشتگانی که مهروردی مفسر بزرگ آن است کربن را بعد از هشت قرن جهت شناساندن مؤسس حوزهٔ اشراق برگزیده و او را در این راه رهبری کرد. راجم به هیچ یک از فلاسفهٔ اسلامی کربن به اندازهٔ سهروردی مطلب ننوشته است و در واقع معرف حکمت اشراق درغرب و حتی احیاءکنندهٔ علاقهٔ به سهروردی در خود ایران امروز بیش از هر کس کربن است. علاوه بر تصحیح و چاپ الهيات مقاومات و مطارحات و تلويحات و نشر اولين من منقع حكمة الاشراق و رسائل كوتاه عربي مانند في اعتقاد الحكماء و رسالة الابراج و تحلیل این آثار، کربن مقالات متعددی در زمینهٔ جوانب گوناگون حکمت اشراق نوشته و مجموعهٔ رسائل فارسی سهروردی (که توسط بنده تصحیح و به نشر رسید) و حکمة الاشراق را به زبان فرانسوی ترجمه کرده است. بدون شک مهمترین خدمت کربن به فلفه اسلامی و به معارف ایسوان زمین همانا احیای تفکر سهروردی و نمایان ساختن اهمیت او در تحولات فکری قرنهای بعدی در ایران و سایر بلاد شرقی و نیز ضرورت شناخت او برای پشر معاصر است.

با علاقهٔ خاصی که به عرفان دارد و با درک بیشتر تاریخ تفکر اسلامی در قرون اخیر، کربن نمی توانست نسبت به آثار عارف بی همتای اندلس یعنی محیی الدین بن عربی بی علاقه بماند. بر عکس استادش ماسینیون که به تصوف در قرون اولیه و شخصیت هایی همچون حلاج دلبستگی داشت و شاید به پیروی از میگول اسبن بالاکیوس (M. Asin Palacios) که کربن با او در اسپانیا قبل از جنگ جهانی ملاقات کرد و از مطالعات وسیع او دربارهٔ این عربی بهره مند شد، کربن بیشتر به عرفان حوزهٔ ابن عربی و بسطی که در زمینه های حکمت الهی و جهانشناسی و معرفت النفس و علوم خفیه دارد توجه داشت، و بالأخره پس از مطالعات متعدد، کتابی فرف و شیوا پیرامون قوای متخیلهٔ خلاق در عرفان ابن عربی نگاشت که از ارزنده ترین آثار غربیان در عرفان اسلامی است و دارای فصلی است زیبا و گیرا به نام «بین اندلس و ایران» که خواندن آن برای هر ایرانی که به اسپانیا سفر کرده و نسبت به زیبایهای معنوی آن دیار حساس است از اهمیشی خاص برخوردار است.

البته علاقهٔ کربن به تصوف محدود به حوزهٔ ابن عربی نیست بلکه در مطالعات متعدد او دربارهٔ شخصیتهایی همچون عزیزالدین نسفی و مخصوصاً روزبهان بقلی دیده می شود. کربن نه تنها عبهر العاشقین روزبهان را برای بار اول به صورت منقح به طبع رسانید، بلکه در توسازی مزار این عارف بزرگ شیراز نیز شخصاً سهیم بود. لازم به تذکو است که خدمت کربن به شناخت ابن عربی و دربای بیکران آثار او تنها در نوشته های خودش خلاصه نمی شود بلکه باید به ائری که او در مسیر تفکر و تحقیق خودش خلاصه نمی شود بلکه باید به ائری که او در مسیر تفکر و تحقیق دانشت اشاره کرد، عشمان یحیی داشت اشاره کرد، عشمان یحیی

سالها باکربن در دانشگاه سوربن به مطالعه و تحقیق پرداخت و در اثر نفوذ کربن به تحقیق در آثار ابن عربی اشتغال ورزید و با کمک کربن از بسیاری از کتابخانه های معتبر در کشورهایی دوردست همچون مالی و یمن دیدن کرد و بالاً خره توانست اثر محققانهٔ دوجلدی خود را تحت عنوان «تقسیمبندی آثار ابن عربی» به طبع رساند و سپس به طبع متن منقع کتاب عظیم فتوحات مکیه که تاکنون چهار مجلد آن با کمک آکادمی فاهره به طبع رسیده است همت گمارد. خدمات عثمان یمیی به شناساندن ابن عربی نمی تواند بیرون از داثرهٔ تفکر کربن و علاقهای که او به این عارف بزرگ داشته است مطرح شود. وانگهی عثمان یمیی با خود کربن در بزرگ داشته است مطرح شود. وانگهی عثمان یمیی با خود کربن در ممکاری کرد و به کمک او شرح مهم سید حیدر آملی، که او نیز همیشه مورد علاقهٔ خاص کربن بوده است و چاپ اثر بزرگش را در عرفان شیعی مورد علاقهٔ خاص کربن بوده است و چاپ اثر بزرگش را در عرفان شیعی معنی جامع الاسرار ایرانیان مدیون کربن هستند، به طبع رسید.

همان طور که حوزه های فلسفی و حکمی ابن سینا و سهروردی و ابن عربی پس از چهار قرن تحول فکری در ایران به تلفیق آنها در حکمت متعالیهٔ صدرالدین شیرازی منجر شد، تحقیقات کربن نیز او را به شخصیت عظیم و تا حد زیادی ناشناختهٔ ملاصدراکشانید مخصوصاً که تماسهای شخصی او با فلاسفهٔ بزرگ ایران او را متوجه زنده بودن حوزهٔ فکری ملاصدرا در ایران معاصر کرده بود. کربن سالها شرح اصرل کافی و فکری ملاصدرا در ایران معاصر کرده بود. کربن سالها شرح اصرل کافی و حکمت عرشیه و شواهد و مشاعر ملاصدرا را در دانشگاه موربن تدریس می کرد و هنوز نیز چه در انجمن فلسفهٔ ایران در تهران و چه در پاریس به تدریس آثار صدرالمتالهین اشتغال دارد.

گرچه ماکس همورتن (M. Horten) در آغاز این قرن راجع به ملاصدراکتابی مفصل به زبان آلمانی نوشته بود، هنوز محققان در فلفهٔ

اسلامی توجهی به این حکیم بزرگ نداشتند و فقط در ده سال اخیر است که در نتیجهٔ مجاهدات کربن ویکی دو محقق دیگر، تام ملاصدرا ناگهان همه جا طنین افکنده و همه به آثارش علاقه مند شده اند. کربن مقالات متعددی دربارهٔ ملاصدرا نوشته و یکی از آثار مهم او یعنی مشاعر را با ترجمهٔ فارسی بدیع الملک هم به صورت منقع چاپ کرده و هم به زبان فرانسوی ترجمه کرده است. تا به امروز این تنها اثر ملاصدراست که به یک زبان اروپایی برگردانیده شده است.

گرچه این چهار عارف و حکیم بزرگ یعنی ابن سینا و سهروردی و ابن عربی و ملاصدرا بیش از دیگران مورد توجه کربن قرار گرفته اند، نباید به خدمات ارزندهٔ او به روشن مساختن جنبه های ناشناختهٔ فیلسوقانی همچون جایرین حیان و محمد بن زکریای رازی و حمیدالدین کرمانی و ناصر خسرو و معرفی حکما و عرفایی مانند ابن ترکه و علاء الدولهٔ سمنانی و میرداماد و قاضی سعید قمی که تاکنون در غرب کاملاگمنام بودند غافل ماند.

در این زمینه اشارهٔ علیحده به متخباتی از حکمای الهی ایران ضرور است. کربن در جوانی در کتابخانهٔ ملی پاریس مدتی به بررسی نمخ خطی پرداخته و سپس طی سالیان دراز در اسلامیون و بعداً در تهران و سایر شهرهای ایران از نزدیک با نام و نشان نمخ متعدد خطی در زمینههای فلمفه و عرفان که محتویات آن تاکنون ناشناخته مانده است آشنا بوده برعکس بسیاری از مورخان فلمفه و اسلام شناسان که هیچ آگاهی از قلمروهای وسیع فکری که هنوز بکر مانده و آثار مربوط به آن در گرشه و کنار منظر دست توانای مصححی است که آن را به حلیهٔ طبع بیاراید ندارند. به همین جهت کربن همواره شاگردانش را به تصحیح متون فلمفه و عرفان تشویق می داشت و صرفاً به تحلیل افکار فیلموفی که مثن منقح و عرفان تشویق می داشت و صرفاً به تحلیل افکار فیلموفی که مثن منقح

آثارش هنوز در دست نيست اكتفا نسي كرد. پس از سالها بررسي و جمع آوری نسخ خطی و عکسی در کتابخانه بخش ایرانشناسی موسسه ایران و فرانسه، کربن به فکر جاب منتخباتی از آثار حکمای ایران افتاد که بتواند مانند «انتولوژیهای» (Anthologie) متداول در غرب قلل تفکر اسلامی ایران را اقلاً نمودار سازد. اندیشهٔ خود را با این بنده مطرح ساخت و به اتفاق استاد سیدجلال الدین آشنیانی را که از پرکارترین حکمای جوان ایرانند و خود خدمت بلیغی به احیای فلسفهٔ اسلامی در ایران کردهاند آماده ساختیم تا در این کار بزرگ شرکت کنند و قرار بر این شد که مجموعه فعلاً ازدوران صفویه آغاز شود. کاوشهای وسیع استاد آشتیانی در کتابخانه های عمومی و نیز خصوصی نسخ ارزندهٔ فراوانی را مكشوف ساخت كه حتى بر اهل علم اين ديار پنهان سانده بود. سه مجلدی که تاکنون از «منتخباتی از حکمای الهی ایران» به چاپ رسیده است غنای فوقالوصف حیات فکری را در قرون اخیر در ایران نمودار مىسازد و اين تحقيق خود تصور دانشمندان را از تاريخ فلسفة ايران در قرون اخیر تغییر داده است. برنامه بر آن است که منتخبات در هفت مجلد توسط انجمن فلسفهٔ ایران به جاب رسد، و خلاصهای از آن به زبان فرانسوی ترجمه شود، و سیس منتخبات دیگری که دوران بین مهروردی و میرداماد را دربر میگیرد تهیه شود.

نیز لازم است جداگانه از اثر بزرگ کربن ۱۹۷۱ سرزمین اسلام ایرانی ۱۹۷۱ در ۱۹۷۲ تا ۱۹۷۱ تا ۱۹۷۱ در جهار مجلد از سال ۱۹۷۱ تا ۱۹۷۳ در جهار مجلد از سال ۱۹۷۱ تا ۱۹۷۳ سال پاریس انتشار یافت سخن گفت. مجلدات این اثر که حاصل جهل سال تحقیقات کربن است و بسیاری از نوشته های پراکندهٔ قبلی او را دربر دارد به ترتب به شیعهٔ دوازده امامی، مهروردی و افلاطونیان ایران، سالکان طریق عشق، و مکتب اصفهان اختصاص دارد. بدون شک ایس تصنیف

یکی از بزرگترین آثاری است که تاکنون دربارهٔ ایران نوشته شده است. خوشبختانه به زودی ترجمهٔ انگلیسی آن چاپ خواهد شد و امید است که [ترجمهٔ] متن آن به زبان فارسی نیز که توسط انجمن فلسفهٔ ایران آغاز شده است به زودی پایان یابد.

#### 664

در وجود کربن ترکیب نادری از یک فیلسوف و شرق شناس جمع شده است. گرچه در زمینهٔ هندشناسی و ژاپن و چین شناسی و غیره بودهاند محققانی مانند آناندا کورماراسوامی و هانریش زیمر (H. Zimmer) که هم یه زبانهای این تمدنها تسلط کامل داشته اند و هم خود متفکر و حکیم بودهاند، در زمینهٔ اسلام شناسی چنین تقارنی بسیار نادر بوده است و حتی می توان گفت که کربن اولین مستشرق اروپایی است که هم قیلسوف و هم اسلام شناس است. لذا گرچه سرو کار او با متون قدیمی و میراث فکری گذشتگان است، به این معارف به عنوان ستی زنده می نگرد و از دید یک فیلسوف که کاملاً از فقر فکری و معنوی غرب آگاه است و در راه چارهای است از برای رهایی بخشیدن بشری که زندانی جهل دانش نمای خویش است حکمت معنوی اسلامی را بررسی می کند.

البته بر اثر چهل مال تدریس و تألیف کوبن شاگردان بیشماری در زینهٔ قلمفه و عرفان اسلامی تربیت کوده و اثر مستمری بر روی تقریباً تمام زمینه های تحقیق در فلمفه و عرفان اسلامی و اسلام شناسی به طور کلی از خود باقی گذارده است. ولی از ایس گذشته نفوذ کربن در بین گروهی از فالاسفه و روانشناسان و مردمشناسان فرانسوی و حتی انگلیسی و آلمانی و آمریکایی نیز دیده می شود و مخصوصاً در زمینهٔ تاریخ ادبان افکارش در برخی از بزرگان این رشته همچون میرجا الیاده

(M. Eliade) که با او دوستی و الفتی خاص دارد مشهود است. حتی بعضی از ادبا و شعرا و هنرمندان جوان غرب از ترجمه ها و تفسیرهای او پیرامون سهروردی و جهانشنامی عرفانی و تمثیل الوان و غیره بهره های فراوان برده اند. و سعت علاقه و نیز نفوذ او در تنوع زمینهٔ تخصص دانشمندانی که مقالاتشان در این مجموعه به دست آسده است نمایان است.

نفوذ آثار و تفکر کربن در داخل ممالک اسلامی و مخصوصاً در ایران نیز دیده می شود. گرچه به علت جهاد او در تغییر دادن اصطلاح «قلفهٔ عربی» به «فلفهٔ اسلامی» و نشان دادن سهم اصلی ایران در پیشبرد معارف اسلامی برخی از متعصبان قومی در دنیای عرب در آغاز با او مخالفت ورزیدند، به تدریج در مصر و تونس و لینان و سایر کشورهای عربی آثارش مورد توجه قرار گرفت و برخی به عربی ترجمه شد و توسط او گروهی از دانشندان عرب برای بار اول به حکمای بزرگ ایران همچون مهروردی و ملاصدرا متوجه شدند.

ولی در خود ایران حضور کربن تو آم با نشر آشارش نفوذ دیگری داشت. او هنگامی به ایران آمد که هنوز طبقهٔ «تحصیل کرده» در جست وجوی افقی طلایی در مغرب زمین بود و نام سهروردی و میرداماد و میرفتدرسکی فقط بین چند تن از حکمای الهی معمر در قم و اصفهان و غیره شهرت داشت. ولی تحول درونی جامعهٔ ایران به زودی این وضع را تغییر داد و هر روز بیشتر جوانان را علاقه مند به خودبابی و بازگشت به اصل خویش ساخت. در این تحول نوشته ها و دروس و سخنرانیهای کربن سهمی قابل توجه داشت، چون بودند گروهی ایرانی که در عین علاقه به مطالعهٔ مهروردی یا ابن عربی از استفاده از اصل مئون عاجؤ بودند و نوشته های فرانسوی کربن راجع به حکمای سرزمین خودشان تنها راه

بازیابی حوزه های بزرگ فلمفی این دیار بود. به همین جهت گروهی معدود ولی با نفوذ از استاد فلمفه گرفته تا نویسنده و حتی فیلماز با کربن تماس حاصل کردند و نوشته هایش را مرکز توجه خود قرار دادند. به علت پیچیدگی کلام کربن به زبان فرانسوی متأسفانه به رغم کوشش اشخاصی همچون عبدالحمید گلشن و سیداحمد فردید و عیسی میهبدی و سیدضیاءالدین دهشیری و سید حسین نصر فقط تعداد ناچیزی از آثارش به زبان فارمی برگردانیده شد.

شاپد تأثیر کربن در ایران بیش از هر چیز در این بود که او به عنوان یک فرانسوی که در سرزمین دکارت و ولتر و دائرةالمعارفیها تولد یافته و در بهترین مراکز علمی آن دیار فلفهٔ غربی را آموخته بود، از فلفهٔ اسلامی ایران دفاع می کرد، و در مقابل عظمت حکمای ایران فلفهٔ غربی را از دکارت تا به امروز یک بازی کودکانه با مفاهیم ذهنی می دانست. هنوز هستند کسانی که به علت عقدهٔ حقارت در مقابل غرب باید حتی تعریف و تمجید از ادب و فلفه و تاریخ خود را از غربیان بشتوند تا آن را یاور کنند. اگر یکی از حکمای بزرگ حوزه های علمیه همین نظریات کربن را عرضه می داشت یقیاً در این طبقهٔ خاص که متأمفانه تعدادشان نیز کم نیست الری نمی گذاشت.

به هر تقدیر طی قریب می سال که از اولین مسافرت کربن به ایران میگذرد، وضع آنچنان تغییر کرده است که در آن روز حتی دانشجوی فلسفه در دانشگاههای ایران فقط نامی از سهروردی شیده بود و در اولین سینارهایی که این بنده و استاد کربن در دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران می دادیم فقط پنج الی شش مستمع بیش حضور نداشت، در حالی که امروزه نام رسائل فارسی سهروردی بر روی نه تنها کتب خاطرات و نوشتههای انتقادی و دامتانهای نویسندگان برجستهٔ معاصر

نهاده می شود، بلکه حتی فیلمسازان هم از آن استفاده می کنند و برخی از آنان رسائل تمثیلی را سرچشمهٔ الهام خود محسوب می دارند. در این تحول عوامل متعدد و شخصیتهایی چند سهم اساسی دارند، که بدون شک یکی از آنان همان کربن و نشر آثار اوست، کربن با پشتکار و نیرویی تمام نشدنی بر موانع فائق آمد و ثوانست به رغم مخالفتهای گوناگون اهمیت سنت فکری ایران را به بسیاری از ایرانیانی که از خود بیگانه شده بودند به ثبوت رساند. البته خدمات کربن به فلسفه و عرفان چه در سطح جهانی و چه در درون ایران هنوز خاتمه نیافته است. او با شوق همیشگی خویش از شب تما سهیده دم به صفحات کتب حکمای این سرزمین خویش از شب تما سهیده دم به صفحات کتب حکمای این سرزمین تهران دنبال می کند. پس از بازنشسته شدن از دانشگاه سوربن، انجمن فلسفهٔ ایران این افتخار را داشت که بتواند از او به صورت دائم هر سال فلسفهٔ ایران این افتخار را داشت که بتواند از او به صورت دائم هر سال چند ماه به عنوان یکی از مدرسان اصلی انجمن استفاده کند و امیدوار

## آبان ۱۲۵۵

باید دانست که این ایرانشناس ارجمند و پُرکار و پُرمایه در مهرماه ۱۳۵۷ به بیماری مرطان در پاریس درگذشت. او در سال ۱۹۰۳ م. برابر با ۱۲۸۲ ش. متولد شد و امسال صدمین سال زادروز اوست، به همین مناسبت در پائیز امسال مراسمی در چند شهر فرانسه به یاد او برگزار شد و مراسمی هم به همت مؤسسه پژوهشی حکمت و فلسفهٔ ایران در تهران برگزار گردید. م.

## سرآغاز

این کتاب تحفهای است از دوست گرامی و دانشمند ما هانری کربن که از تابستان گذشته در میان ما به سر می برد. موضوع کتاب فلفهٔ "اشراق" است و صورت مکتوب سخنرانی بی است که دوستمان در دهم آبان ۱۳۲۴ به دعوت «انجمن ایرانشناسی» در تالار موزهٔ باستانشناسی (ایران باستان) تهران ایراد کرد. انجمن، که خود آقای کربن عضو پیوستهٔ آن است ناعادلانه دانست که خوانشدگان ایرانی از ثمرهٔ پژوهشهای وی در این زمینه محروم و بی بهره بمانند. لذا بر آن شد که ترجمهٔ فارسی آن را در دسترس آنان قرار دهد.

فلسفه و در واقع وحکمت اشراق در ایران زاده و پرورده شده است و سرچشمهٔ آن به آیین کهن این سرزمین میرسد. این فلسفه را شهاب اللدین بحیی بن حَبّش بن امیرک سهروردی پدید آورده است. او بنای فلسفی بی را که قلسفهٔ مَشاء یونانی در بطن جهان اسلام برافراشته بود، در هم ریخت. اما او، که یکی از بزرگمردانی است که خاک مرزمین ما به خود دیده است، به جرم ارتکاب این گناه که مطابق خواست هم میهنان خود رفتار کرده و افتخارات گذشتهٔ میهن خویش را زنده کرده است، سرانجام در غربت و سرزمین بیگانه به شهادت رسید.

ه ایسن سهروردی را نباید با همنامش، شهاب الدیس ابوحفص عُمر سهروردی (درگذشته به سال ۶۳۲ ق) اشتباه گرفت.

كودكى كه بعدما به لقب دشيخ اشراق، شهرت يافت و در صف حکمای بزرگ جای گرفت، در سال ۵۴۹ ق (۱۱۵۲ م) در شهرورد، در نزدیک زنجان چشم به روی جهان گشود و در سال ۱۱۹۱۵ م) در حلب به سوی خدا بازگشت. او در مراغه و اصفهان تحصیل کرد، جند سالی را در آسیای صغیر گذراند و از آن جا چنان که گویی که به استقبال مرگ می رفت، راه سرویه را در پیش گرفت. چون به حلب رسید در آغاز با احترام و افتخار مورد استقبال قرار گرفت و در دربار ملک ظاهر، فرزند صلاح الدین ایوبی جایگاهی بزرگ یافت. اما این مرد اندیشمند که فکری آزاد و شور و جوششی نبوغ آمیز داشت، نمی توانست از تحقیر و طرد تعصب سختگیر و سهمگین آن روزگار و آن محیط خودداری ورزد. او جسورانه سرچشمه های فلسفهٔ خود را اعلان کرد و به خود جرأت داد که از حدودی که حوزهٔ تعلیمات آن زمان مشخص کرده بود پا فراتر بگذارد چندان که تمامی گروه ثاریک اندیشان را آزرد و آنان را بر ضد خود برانگیخت. اینان سرانجام توانتند ملک ظاهر را بفریبند و او را متقاعد کنند که به از میان برداشتن سهروردی رضایت دهد و این واقعه درست در زمانی روی داد که در همان مرزمین صلیبی ها از خون هزاران انسان آسیایی و اروپایی جویهای خون روان ساخته بودند. در آن روزگار و در آن سرزمین سهروردی هم قربانی دیو تعصب شد. غضب جنون آمیز اهریمنی حتی اجازه نداد که او پس از مرگ هم ـ حداقل به صورت رسمی \_ از عنوان شهید برخوردار گردد، چنان که او را "مقتول" نامیدند، و این عنوانی است که نوعی گناهکاری در آن نهفته است. "شيخ الاشراق" چه دشهيد، خوانده شود و چه امقتول، در هر

حال از شمار حُکما و متفکران بزرگی است که ما می توانیم به آنان افتخار کنیم. او همان گونه که چندین بار در نوشته هایش بیان کرده است بنیان فلسفهٔ خود را بر حکمت و دانایی ایران باستان نهاده است. چراغی راکه با فروغ شعله های گذشته در شاهکار خود یعنی حکمهٔ الاشراق افروخته است چراغی است جاودانی که هرگز خاموش نخواهد شد هرچند که چراغ عمر خودش زودهنگام در سی و هشت سالگی به دست خشونتبار و وحشیانهٔ جاهلانِ بی خبر خاموشی گرفت. اگر چه در سدهٔ ششم هجری دار و دستهٔ این جاهلان که به خفاشان می مانتند، بارای مشاهدهٔ خورشید را نداشتند امروز خورشید را نداشتند امروز خورشید اشراق دیدگان ما را روشن می کند.

آقای هانری کربن پس از آن که خاکستری را که در طی چندین سده بر روی کانون اخگر تفکر مهروردی نشسته بود کنار زد شعلهٔ آن را فروزان تر از گذشته آشکار کرد و به همین دلیل وامدار و میاسگزار او هستیم. در واقع، دانشمندان فرانسوی از زمان آنکتیل دوپرون هستیم. در واقع، دانشمندان فرانسوی از زمان آنکتیل دوپرون خدمات گرانسنگ ارزنده در زمینه های کیش مزدایی، زبان و تاریخ و باستان شناسی ایران کرده اند، و آقای هانری کربن که وارث شایستهٔ خاورشناسان کشورش هست، در این نوشته با بیانی کافی و وافی فلسفهٔ "آشراق" را چنان که باید و شاید تبیین کرده و با آشکار کردن یکی از شکوه های ایران باستان دلهای ما را روشن ساخته است.

أبراهيم يورداود

استاد دانشگاه تهران و رئیس انجمن ایران باستان ۲۲ بهمن ۱۳۲۴

### يادداشت مقدماتي

آقای پورداود در صفحاتی که گذشت از سر محبت یادآور شده است که مناسبت سخنرانی یی که متنش در این جا نقل می شود، چه بسوده است. عالیجناب پی بر لافون / Pierre Lafond، سفیر فرانسه در تهران با حضور خود در آن جله سخنرانی موجب تشویق نگارنده شد. آن جلسه برای من که به سخنرانی در آن فراخوانده شده بودم خاطره یی بس گرانمایه و ارزشمند که رهین همکاران انجمن ایرانشناسی است باقی خواهد ماند. امیدوارم که این همکاران سخنرانی کردند، سپاس قلبی مرا به مناسبت دعوتی که از من برای سخنرانی کردند، بپذیرند، همچنین از این که این جزوه را در سلمهٔ انتشارات انجمن خود پذیرفتند، سپاسگزارم.

شاید برای یک خاورشناس اروپایی آزمایشی دشوار باشد که ناگزیرگردد که حاصل پژوهشها و تأملات خود را در محضر جمعی از ایرانیان به زبان آورد. او برای این که جرأت دست بازیدن به این کار را بیابد باید احساس کند که از حمایت عشق و علاقه بی که شنوندگانش به همان عالم معنوی مورد توجه او دارند، برخوردار است، و نیز از همان اراده و علاقه که آنان به زنده کردن این عشق معنوی در دلها دارند بهرهمند باشد. در نتیجه ارتباط انسانی یی که برقرار می شود تضمین خواهد کرد که سالهایی که در راه یک پژوهش و کار فردی صوف شده اند در راه ساختارهای بیهودهٔ روحی هدر نرفته اند.

از مدتها پیش غرب در جست رجوی آینهیی بوده است که جهاننگری و تکوین آن را باز بتاباند و در این راه میرنوشت فیلسوفان و فلمه های خود را شکل داده است، چندان که تاریخ فلسفه به تاریخیگری صرف تغییر ماهیت داده است، و این فقط یکی از وجوه یک بحوان دیرپاست. اما ما می توانیم معین کنیم که چه مقدار از یک ميراث عظيم و طولاني را حفظ كنيم با برعكس، رد نماييم. ما همچنین باید سخت بکوشیم که تا جایی که ممکن است منحنی تعبیرها و توضیحات جهان را آن گونه که در شرق و مخصوصاً در ایران شناخته بودهاند، به صراحت دريابيم. هيچ شكي نبست كه همكاران شرقی ماگرفتار همان دلواپسی و تشویشی که ناظر بر تحقیقات تاریخی ما بوده است نبودهاند. لکن تردیدی نیست که یک نقص فاحش از همان آغاز طرحها و چارچوبهای کلی ما را تحریف و گمراه میکند. و این کمبودی است که باید رفع کنیم، خلائی که باید پرکنیم. و این کار جز با کوشش جمعی ممکن نخواهد بود. شاید در این صورت ثروت هنگفتي كه متفكران ايبران هيمچون ذخيره محفوظ داشتهاند به صورت عامل تعادل و بازیابی ارزشهای نابود شده، تحریف شده و خدشه دار شده یا مجعول درآید.

تصادفی نیست که آثار مهروردی، شیخ اشراق، می توانند نقطهٔ آغاز این حرکت باشند. آن چه از این پس می آید در اثبات این نکته است که چرا و چگونه این آثار می توانند نقطهٔ آغاز باشند. این که تصور کرده ایم که می توانیم به خود اجازه دهیم که از سهروردی سخن بگوییم آگاهانه به این منظور است که پس از سالها آمیزش از نزدیک با افکار او میوهٔ رسیدهٔ این تجانس را عرضه کنیم. آزمون قطعی و نهایی

در این راه جز در ایران ممکن نبود زیراکه در این سرزمین هنوز هم همهٔ الهامات فکری اشراقی مهروردی همچون چشمههای زنده و زاینده جریان دارند، الهاماتی که تفکر سهروردی از آنها سیراب می شود و خود مایهٔ سرزدن و جوشیدن الهامات دیگر می گردد. متنی که در این جا چاپ می شود حاوی سخنانی است که بازتاب آنها همچون والاترین پاداشی که می توان انتظار داشت، جلوه می کند. آرزومندم که دوستان ایرانیم سیاس عاطفی مرا بپذیرند.

بدیهم است که متنی که ارائه می شود در نهایت ایجاز خواهد بود و اگرکسی به این کار ایراد بگیرد به هیچ وجه به دفاع از خود نخواهیم پرداخت. کسی که در این جا از فلسفهٔ اشراق مسخن می گوید آن را عميقاً ممجون نوعي فلمفة حضور (وجود) حس و لمس كرده است. نجزیهٔ آن به وسیلهٔ روشهای تاریخیگری که نمی تواند گذشته را جز به صورت گذشته لحاظ کند و حتی نمی تواند در مورد اصول مسلمی هم که القا میکند کاملاً روشن باشد ـ خطاست. متأمفانه برای ما ناممكن بودكه در اين جا درباره مقدمات فلمفي دركي كه از "حاضر" داريم به تفصيل گفت وگركنيم. البته همين مقدمات بودهاند كه ما را در تدارک و تدوین بُنمابه های ایرانی باستان که در فلمهٔ اشراق «حضوره دارند رهنمونی کردهاند. اما همین مقدمات همچنین ما را از در تقابل يكديگر قرار دادنِ بيهودهٔ وجوه يا لحظات تفكر ايراني بازدائتهاند. تفکر ایرانی به زبانهای پهلوی، فارسی و عربی بیان شده است. تفکر ایرانی نگهبان و حافظ میرائی است که فرانر از یک نگرش ملی محدود، همچون یک عالم معنوی است که در آن میهمانان و زایرانی که از نقاط دیگر آمدهاند مورد پذیرش و بذیرایی قرار گرفتهاند. آثار

سهروردی دقیقاً سرشار از همهٔ بنمایه هایی هستند که در هر زمان در و جدان ایرانی انعکاس یافتهاند.

به همین دلیل است که تحفیق و بررسی آثار او یک نقطهٔ عزیمت است. لذا ضرورت داشت که این حرکتِ آغازین با موفقیت همراه باشد و برای این منظور لازم بود که این آثار در دسترس باشند. پیش از اقدام به جمعیندی و نتیجه گیری کار دشوار، طولانی و مبهم (ناپیدا نتیجهٔ) وارسی شماری انبوه از نسخه های خطی ضرورت یافت که هنوز تمام نشده است. با وجود این هماکنون نخستین شجلد از آنها در دسترس است که با مقدمه های مبسوط آغاز می شود، و ما به خود اجازه می دهیم که در مورد بسیاری از نکاتی که در این جا به طور اجمال مطرح شده اند به آن شجلد ارجاع بدهیم. این ارجاعات در یادداشتهای پای صفحه ها که البته تعدادشان زیاد نیست، مشخص یادداشتهای پای صفحه ها که البته تعدادشان زیاد نیست، مشخص شده اند. به این دلیل آنها را به متن این میخزانی افزوده ایم که مؤید توضیحات ضروری مطالب مطرح شده در متن باشند. اصل موضوع را در جایی دیگر تبیین کرده ایم.

آرزو می کنیم که حدس زده شود که پیامی که از آثار سهروردی دریافت می شود چه دستاوردهایی در دنبال خواهد داشت. وقتی که کار چاپ آثار پایان پذیرفت می توان بنیان اندیئهٔ سهروردی را در همهٔ ابعاد و عظمتی که دارد نشان داد. پرتوافکنی آن همهٔ لحظات وجدان نظری و مذهبی ابران را درنوردیده است. اسامی مشایخ بزرگ اصفهان و شیراز همچون میرداماد و ملاصدرا به طور گذرا در این جا مطرح شدهاند. همچنین باید از شیخ احمد احسابی و شاگردان و جانشینانش در مکتب شبخیه یاد کنیم. وظیفهٔ ما تفسیر و تشریح

جهان نگری آنان است که البته بدون کمک همکاران ایرانی خود ـکه این سنتهای فکری هنوز هم در میان ایشان زنده و رایجند ـ ممکن و آمان نخواهد بود.

چاپ و انتشار متن فارسی این سخنرانی برای ما مشوقی ارجمند است... ما همچنین وامدارِ حقشناس همکاران انجمن ایرانشناسی در زمینهٔ چاپ این جزوه هستیم: مصطفی مقربی و محمد معین که نامش را به نشانهٔ قدردانی دوستانه ذکر میکنیم و آثار فراوانش شایستگی او را در زمینهٔ مسائل مربوط به ایران باستان و همچنین موضوعات مرتبط با حکمت اشراق نشان دادهاند و بدون یاری او اقامت ما در ایران به دستاوردهایی که یافته ایم نمی انجامید....

هانری کربن ۱۳۲۴ فند ۱۳۲۴

## بنمایههای زرتشتی در فلسفهٔ سهروردی شیخالاشراق ۱

من با پیشنهاد موضوع دبنمایه های زرتشتی در فلسفهٔ سهروردی، شیخالاشراق، برای این سخنرانی یک دشواریِ دو وجهی هولناک در خود احساس می کردم. از یک سو جمعبندی موضوع بحث واقعاً به یک مرحلهٔ اساسی از تاریخ فکری و دینی ایران مربوط می شود. از دیگر سو نفیس سامان دادن مسألهٔ همین جمعبندی مسئلزم توجیهی است که تمی تواند جزاز عناصر و ارکانی که پیش از این تاکنون فراهم آمده اند سرچشمه بگرد. می عمداً از "انگیزه ها" یا محرک ها در

۱. ما در ویادداشت مقدماتی، خود به مُجلد اول مجموعهٔ آثار شهابالدین یحیی سهروردی شیخ الاشراق اشاره کودهایم که با عنوان سهروردی... آثار مابعدالطبیعی و عرفانی SohrawardE.. Opera Metaphysica et mystical در مجموعهٔ کتابخانهٔ اسلامی، ۱۳۲۴/۱۹۴۵ چاپ شده است. برخی از بنمایههایی که در این جا به آنها اشاره می شود در مقدمهٔ آن مُجلد و نیز در فصل دوم آن در باب ومفهوم اشراق، به تفصیل شرح داده شدهاند. در آن جا محور بعث ما شناخت و تعریف معرفت "شرقی"، پا گرفتن یک وفلسفهٔ شرقی، و وسنت شرقی، است. هرچند که بیان ما هنوز هم اجمالی می نماید در عین حال در این جا به خود اجازه داده ایم که هر بار که سودمند بنماید به آن کتاب ارجاع بدهیم تا از تکرار سخن اجتناب شود. نخستین مُجلد آثار مابعدالطبیمی و مشارع و

معنای اصلی کلمه یاد کردهام، یعنی آن چه به حرکت درمی آورد، به حرکت وامی دارد، خودش منشا [حرکت] است، دلیل کافی و توجیه کنندهٔ این حرکت است. به این ترتیب، همین که به یک جمعبندی فکری و اعتقادی بس پیچیده یی همچون همین قضیهٔ سهروردی برمی خوربم دشواری روی می نماید: هیچ "سابق"ی، هیچ "ماسبق" برخوردار از ماهیت عملی وجود ندارد که امکان بدهد تا آن را توضیح بدهیم و تبیین کنیم و حضور همزمان این عناصر را استنباط نماییم. می توان گفت که قصد اصلی او نوعی موجودیت قبلی متکی به خود به آن می دهد.

اما وقتی که خود را در مسیر چیزها یا ابزارهایی متعلق به عالمی که دیگر وجود ندارد، قرار می دهیم وضع تحقیق به کلی دگرگون می شود. اگر بتوانیم یک نظام یا دستگاه رجوع و احاله پیدا کنیم بی آن که بازآفرینی عالم آن چیزها ضرورتی داشته باشد، این چیزها برای ما مفهوم و درک شدنی می شوند. در این صورت، در برابر یک نظام فلسفی دیگر با عالمی از چیزهای غیرشخصی یا ابزارها سرو کار نداریم بلکه سرو کارمان با عالم وجود است، یعنی عالمی که این موجودیت انسانی به یکباره پدید می آورد و همراه با آن حضور خود را تحقق می بخشد. از این هنگام بر ماست که پیش از هر کار عناصر این تفکر راکه در تفکر سهروردی بس فراوانند، بشناسیم و از هم جدا این تفکر راکه در تفکر سهروردی بس فراوانند، بشناسیم و از هم جدا اندیشه با این امید که سپس آنها را بازسازی نماییم. این عناصر فراوان در اندیشه سهروردی عبارتند از: زرتشتی گری، مانویت، فلسفهٔ نوافلاطونی، نفکر هرمسی، عرفان اسلامی که گاه بس نزدیک به تشیم است. البته در این صورت این اندیشه را، به جای آن که آن را در عالم

حضور برای خود دستیاب کنیم، به گذشته، به عالمی که غایب است، به دوردست و دور از دسترس فرا می افکنیم.

برخلاف چیزهای مادی، که چیزهای دیگر سابق بر آنها گاهی امکان میدهند تا شاید به گونهای تکوینی چگونگی موجودیت مادى آنها را توضيح بدهيم، در اين جا همين حضورِ انساني است كه به خودی خودگذشته را مطرح می سازد و از طریق نوعی پیشینگی جابه جا شده، آن را برای ما به حاضر تبدیل میکند، با آغاز از همین حضور ر با همین حضور است که باید به سوی گذشته یی برویم که همین حضور آن را تبین میکند، از هیچ چیز دیگر نباید (به سوی آن) حرکت کنیم، چه که در آن صورت هرگز به آن نخواهیم رسید. این مقدمات اختياري و اتفاقي نيستند؛ قلسفهٔ "اشرافي" نمي تواند چيزي به جز فلسفهٔ حضور باشد. اصطلاحاتی که در این جا مطرح می کنیم در آشکال عربی و فارسی آنها دو زبان و واژگان سهروردی جای دارند. به این شرط است که می توانیم حضور "محرک"های زرتشتی دا، که اثر شیخ سهروردی را «به حرکت درمی آورند» ارزیابی و درک کنیم. این حضور بیگمان به وسیلهٔ نوری دیگر، جنز آن چه در نوشته های تشریعی مزدایی مطرح هست، آشکار خواهد شد. اما از طریق تسلسل و در درون تسلسل پیش بینی ناشدنی وظایف یا رسالتهای ناظر بر سرنوشت ازلی است که تداوم و پایندگی یک مکتب، یک كيش، يك ملت در پهنه زمين ممكن مي شود. حضور ايران در اين جا و اکنون، و راز همهٔ حضورهای معنوی ایران برای کسی که همچون مهمان در آن شوکت یافته است از پرده به در نخواهد افتاد مگر با همين درك و فهم "در حال". از ايرانِ زرتسني تا شيخ الأشراق كه آثار

خود را در تنهایی سرگردان تألیف و تدوین کرده است؛ و پس از آن از شیخ اشراق تا مکتب اصفهان به روزگار صفویان که در وجود ملاصدرا شیرازی و استادان و شاگردان او و نیز در آبین پارسیان همان روزگار متبلور شده است، و از آن هنگام تا به زمان ما، می توان گفت که پلی زده شده است که موجودیتِ الهیاتیِ ایران را ملتصق و همبسته میکند. بدین سان آن چه در این صفحات موضوع سخن خواهد بود همین نکته است: این که آثار سهروردی بر چه چیز استوارند و رو به سوی چه غایتی دارند؟ آن چه او خواسته است دیگر باره زنده کند، و طرح نوعی اقدام پیشرس است زیرا که متونی که به ما امکان می دهند تا یک نگرش کامل و جامع حتی در جزئیات نسبت به این امر بیابیم هنوز به چاپ نرسیدهاند. در عین حال در این جا کمابیش به وارسی چند مسأله می پردازیم تا خطوط عمدهٔ این بنای فکری را از میان آنها چیدرون بکشیم. قبل از همه این که:

۱. آیا خود سهروردی در آثارش راز زندگی و نبّت اصلی خود را باز نمایانده است؟ آیا پیشگامانی داشته است؟ او چه تبار معنوی برای خود قاثل بوده است؟ با مشاهدهٔ سیر تدوین آثارش با چه نوع نکوین فلسفی روبه رو هستیم؟ طرح ریزی پاسخی برای این دسته از سؤالها قبل از هر چیز به منزلهٔ پیشنهاد دقیق ترین شیوه برای فهم اصطلاح "اشراق" و کرشش درجهت این است که در صورت امکان ترجمه شدود. و درست در همین جاست که نیرومند ترین محرک ارادهٔ سبب ساز او را بازمی یابیم: تفسیر فرشتگانی و مزدایسی نظریهٔ مثل افلاطونی.

۲. خود اندیشهٔ وجود حکیم کامل که از این مبانی به دست خواهد آمد در قلب جمعبندی فلسفی سهروردی موجب شکوفایی محرکی خواهد شد که به نگرش عرفانی و حامی جویی ایران زرنشنی می انجامد: خورنه، حضور درخشان، صرچشمهٔ فرّهٔ شهریاری و قُدسی.

۳. پیوندِ برقرار شده میان موجودات از طریق قدرت کیهانیِ این تشعشع و پرتوافکنیِ قدسی است که تمامی عرفان عاشقانه بی را پی می نهد که سهروردی نخستین کس است که محرک مابعدالطبیعی را در این معنی تبیین می کند، همان که هماره به صورت اندوه ناشی از اشتیاق ـو درد غربت ـایران در دورهٔ سروده شدن اشهار عرفانی باقی خواهد ماند، دوره بی که پس از روزگار حماسهٔ قهرمانی پدید آمده است.

آثار سهروردی که آکنده از این سه محرک و بنمایهٔ اصلی همتند احتمالاً به ما امکان خواهند داد تا تمامت حضور و وجود ایران را به گونهای اجمالی مشاهده کنیم.

## ١. شناخت فرشتگان

تسمور نسمی کنم که لازم باشد که در ایس جا دربارهٔ زندگی شهاب الدین یحیی شهروردی معروف به شیخ الاشراق خیلی درنگ کنم. ۱ او به سال ۵۴۹ ق (۱۱۵۳ م) در سهرورد زاده شد. شهر

۱. برای آگاهی از زندگی سهروردی به نوشته ای رجوع شود که به شاگرد و فادارش، شمس الدین شهرزوری تعلق دارد و در کتاب سه رساله در عرفان... جاپ شده است:

سهرورد، در جنوب زنجان و غرب سلطانیه در ایالت جبال یعنی مادِ کهن، در قرن ششم هجری هنوز آبادان و پررونق بود. اما امروز حنی تعیین محل دقیق آن دشوار است... و باید به انتظار نشست تا روزی که همکاران باستانشناس ما برای بیرون کشاندن آن از زیر آوار دامن همت به کمر بزنند. خود سهروردی در پایان باب وطبیعیات، کتاب تلویحات، و ضمن گفت وگو از پدیدههای ناشی از تحجر یعنی سنگواره شدن اشیا صریحاً به شهر زادگاه خود اشاره کرده است. او وقتی که خیلی جوان بود برای تحصیل به مراغه رفت و در محضر شیخ مجدالدین جیلی به تحصیل پرداخت. فخرالدین رازی هم در محضر همین استاد شاگردی کرده است و در آن جا با سهروردی شدن آشنایی یافته و این دو با هم مباحثاتی داشتهاند. اما فقط پس از درگذشت سهروردی بود که نه خدیی از کتاب تلویحات او به دست فرخروازی افتاد، و او چنان که میگویند آن را بوسید. "سهروردی پس

Three Treatises on Mysticism., edited and translated by > Otto Spies and S. Khatak, Stuttgart, 1935 [1717].

همچنین نگاه کنید به متون انتقادی الجزء الرابع من اعلام النبلاء بتاریخ حلب الشهاء، تألیف محمد راغب بن محمود بن هاشم الطباخ الحلبی، حلب ۱۲۲۴ق / ۱۹۲۵ ص ۲۹۲ تا ۲۹۲۸.

۱. نگاه کنید به کتاب مقدمات، ص ۱۱/۱۱ prolégomènes, p.11/۱۱ نسخهٔ خطی استانبول، کتابخانهٔ راغب، شمارهٔ ۱۴۸۰، ورق ۲۷۷ الف که در مجموعهٔ Opera استانبول، کتابخانهٔ راغب، شمارهٔ ۱۴۸۰، ورق ۲۷۷ الف که در مجموعهٔ physica چاپ کردهایم: وکما رأینا نی بلادنا... و علی قریب من مدینتنا سهرورده.

در مورد این دو شیخ بنگرید به تحقیق ما با عنوان «سهروردی حلیی، Sohrawardi d' Alep, fondateur de doctrine بنیانگذار نظریهٔ اشراق، / المستسعفان، المستسفان، المستسعفان، المستسفان، المستسفان، المستسعفان، المستسعفان، المستسعفان، المستسعفان

از آن برای ادامهٔ تحصیل به اصفهان رفت. از آن پس زندگی ناآرام و پیرسته در حال حرکت او آغاز شد که عمدناً به رفت و آمد در جماعات صوفی میگذشت زیراکه شیفتهٔ تنهایی بود که به او امکان می داد تا از پله های طریقت بالا رود و مراحل تصوف را طی کند.

او یک چند مدت در دیاربکر گذراند و درآن جا با بهترین و دلگرمکننده ترین پذیرایی دربار سلجوقیان روم روبه رو شد. یک روز یکی از دوستان صمیمی او به نام فخرالدین ماردینی دربارهٔ او به دوستان و همنشینان خود چنین گفت: ونمی دائید که این جوان به چه آشی می سوزد و با چه شعلهای می درخشد. در عمر خود کسی را که همانند او باشد ندیده ام. اما از افراط شور او و از بی احتیاطی او در حفظ زبان خود نسبت به او بیمناکم. از آن می ترسم که این افراط و بی احتیاطی به بهای جانش تمام شونده. ا دریغا که سهروردی با ترک دوست خود فخرالدین ماردینی به حلب رفت، جایی که سرنوششش در آن جا رقم خورد و زندگیش در آن جا پایان گرفت.

سهروردی در حلب دوسنی صمیمی و عمیق ملک ظاهر فرزند صلاح الدین ایوبی را به خود جلب کرد. اما هرگونه شکیبایی و احتیاط را در قبال عُلمای ظاهر و مجریان شریعت و قضات از دست داد که انهام بزرگشان علیه او این بود که او در کتابهایش تلویحاً مدعی شده است که خدا قدرت آن را دارد که هرگاه که اراده کند یک پیامبر برانگیزد. در آن هنگام صلاح الدین تازه بر خاندان فاطمی مصر، که

۱. رجوع شود به همان کتاب، ص ۸ و ۹؛ و نیز ابن ابی اُصیبه، عیون الانباء، چاپ مولر / Müller به ص ۱۶۸ و ۱۶۸۔

همهٔ امیدهای اسلام باطنی اسماعیلیه در وجود اعضای آن منجسم میشد، پیروز شده بود. واژگان سهروردی گاهی بسیار نزدیک به واژگان اسماعیلیه و فاطمیان است، و لذا برای قضات حلب دشوار نبود که به محاکمه یی که باگرایش الهیائی تىرتىب يافته بىود رنگ سیاسی بدهند. این واقعهٔ تأسف آور در تمام طول تاریخ تکرار شده است. صلاح الدين دستور داد تا شيخ را به قتل برسانند، اما ملک ظاهر در برابر پدر قد علم كرد و كوشيد تا دوست خود را نجات دهد. در نتیجه قضات ناگزیر شدند که محاکمه را سه بار تکرار کنند تا صلاح الدين موفق شودكه شيخ را از حلقهٔ دوستي فرزند خود بيرون بكشاند. اسرانجام در شرايطي كه به وسيلهٔ تذكرهنويسان به خوبي روشن نشدهاند، شیخ جوان در پنجم رجب ۵۸۷ (۲۹ ژوئیه ۱۱۹۱) به قتل رسید، او در آن هنگام نازه به سی و هشت سالگی رسیده بود. شاگردان و مریدان سهروردی، چنان که از نسخه های خطی آثارشان برمى آيد، او را نه فقط دشيخ مقتول، كه دشيخ شهيد، لقب دادند، و در واقع شیخ ما در اوج جوانی بر اثر خشونت آدمیان از میان رفت. آیا او در آن عمر کوتاه فرصت آن را یافت تا تألیف آثار خود را به پایان بَرّد و طرح و راز آنها را آشکار نماید؟ می توان پاسخ مثبت داد. کتاب حکمة الاشراق، که رساله های دیگر حکم مقدمات آن را دارند براستی حداقل حاوی طرح نهایی این آثار است. خود مؤلف غالباً به آن ارجاع می دهد. از جمله در پایان کتاب مطارحات که

۱. شهرزوری این کشمکش و پیکار اسف بار و رقت انگیز را در زندگینامهٔ او وصف کرده است، همان کتاب، ص ۹۷ تا ۱۰۰.

گسترده دامن ترین کتابهای اوست (سه بخش آن در تقریباً نهصد صفحه جای گرفتهاند) ضمن اعترافی که تلخی بس ناگواری از آن احساس می شود ـ تلخی بی که بسیاری از همساتهایش مزه آن را جشیدهاند .به آنکتاب اشاره کرده است: داگر به روزگار ما راه به سوی خدا چنین قطع نشده بود ما این همه اندوه را تحمّل نمی کردیم، و از تأثیر چنین درد و ناراحتی این همه رنج نمیبردیم. اکنون سن من به حدود سی سالگی رسیده است. من بیشتر عمر خود را در سفر و تحقیق گذراندهام و در جست وجوی همراهی که کناملاً به راه آشنا باشد. اما هیچ کس را نیافتم که از علوم متعالی آگاه باشد و نه کسی را که به این دانشها اعتقاد داشته باشد. برادران، وصیتنامهیی که برایتان میگذارم این است: آرزو میکنم که هرگونه نگرانی، مگر دلمشغولی عالم ألوهي، در چشمنان خوار شود و ريشهاش بخشكد، و جز هایداوی در "تجرید" هیچ چیز مشغولتان نکند. کلید همهٔ این چیزها در کتابم با عنوان حکمة الاشراق نهفته است. او در این جا برای سومین بار اعلام می دارد که برای این کتاب خط با سبک نگارشی رازآميز ابداع كرده است زيراكه از ابن كه نگاهِ مُفتَش نامحرم و نامؤمن به آن بیفتد بی اندازه نگران برده است.

اما او چگونه و چوا هیچ بار همراهی پیدا نکرد؟ آیا به این ترتیب در جنبشهای سِری روزگار او هیچ چیز یا هیچکس یافت نمی شدکه با بیان او هماهنگ و همدل باشد؟ چنین می نمایدکه پاسخ مثبت است

۱. متن این "وصیتنامه"که بخش مابعدالطبیعهٔ کتاب مطارحات به آن ختم می شود در صفحهٔ ۵۰۵ چاپی که از این کتاب ارائه دادمایم، یافت می شود.

اما پرداختن به این سؤال ما را از راهمان منحرف میکند. آن چه مسلم است ایس است که سهروردی، چنان که از قبول شباگرد و زندگینامهنویس شیفته و پرشورش برمی آید، نه تنها مورد دشمنی عُلمای بنیادگرای منی قرار گرفت که فلاسفهٔ خِردگرا هم با او به مخالفت پرداختند زیرا که به نظر آنان تمامی این عالمی که بر مکاشفهٔ درونی آشکار شده بود چیزی چز پندار یا نافرمانی نیست.

مجموع این آثار، در فهرستی که شهرزوری تدوین کرده است شامل ۴۹ عنوان می شود. از این میان از پانزده عنوان هیچگونه نسخه خطی شناسایی نشده است. اما از عنوانهای دیگر شمار کمابیش درخور توجهی باقی است. من در «مقدمات» جلد اول مجموعهٔ قابل توجهی که از سهروردی چاپ کرده ام (صفحه های شانزده و هفده) نوعی دسته بندی از این آثار به دست داده ام، اما گمان نمی کنم که بنوان یک دسته بندی تقویمی دقیق و واقعاً معنی دار ارائه کرد. همهٔ این رساله ها در وضع کنونی گویی تابع یک اندیشهٔ اساسی شیخ مستد. کاملاً آشکار است که همهٔ این آثار پس از نخستین بحران روحی او در نوجوانی تألیف شده اند. سهروردی در کتاب حکمهٔ الاشراق صریحاً به این بحران اشاره کرده است: این بحران او را از چنگال خودگرایی مثاثیان متأخر رهانید، به این معنی که جانش را با حضور عالمی روشنی داد که نه از سازوکار علت و معلولی که از ارادهٔ آلوهی عالمی روشنی داد که نه از سازوکار علت و معلولی که از ارادهٔ آلوهی فرشتگان عالم بالا منشأ گرفته بود. بنابراین دسته بندی آثار او براساس فرشتگان عالم بالا منشأ گرفته بود. بنابراین دسته بندی آثار او براساس فرشتگان عالم بالا منشأ گرفته بود. بنابراین دسته بندی آثار او براساس

۱. این صورت در پایان کتابنامهٔ کتابی که فوقاً ذکر کردیم، در صفحات ۱۰۱ و ۱۰۲ نقل شده است.

منخصههای درونی یا ذاتی آنها روشی مطمئن تر و سودمند تر خواهد بود، یعنی رساله ها و کتابها را بر حسب ارتباطهای درونی آنها دسته بندی می کنیم، ما بر مبنای این روش چهار دسته را پیشنهاد می کنیم:

۱. دستهٔ اول مشتمل بر چهار رساله است که می نوانیم آنهارا «گرو» رساله های مهم اصول اعتقادی « بنامیم و به عربی هستند. این رساله ها یک اثر چهارگانهٔ نظام مند تشکیل می دهند. سنه رسالهٔ اول برای تدارک مقدمات تحقیق در رسالهٔ چهارم نگاشته شده اند، و رسالهٔ چهارم همان است که سهروردی آن را تألیف اصلی و مهم خرد می شمارد و به آن حکمة الاشراق نام می دهد.

۲. دسنهٔ دوم متشکل از یک رشته آثار اعتقادی کم اهمیت تر است که برخی از آنها به عربی هستند و برخی دیگر به فارسی (همچون پرتونامه)، یا این که خود مؤلف آنها را از عربی به فارسی درآورده است (مانند هیاکل النور).

۳. دستهٔ سوم یک رشته جزوههای کاملاً سنمایز هستند زیرا که تقریباً همهٔ آنها به فارسی نوشته شدهاند. رسالاتی به صورت تمثیل، حکایت و داستانهایی که به هدف تعلیم و ارشاد نگارش یافتهاند. این رساله ها معمولاً با روایت یک گفت وگو، با یک رؤیای شبانه آغاز می شوند و مشابهت تمام با داستانهای آموزشی و تعلیمی حلقهٔ هرمسی، که بر نمادگرایی کیمیاگوی استوارند، دارند.

۴. دسته چهارم مجموعه بی به کلی متمایز است: یعنی واردات و تقدیسات، که نوعی کتاب مزامیر یاکتاب ایام هستند و شامل مجموعه ای از دعاهای روزانه در تقدیس فرشتگان حاکم برگیتی. در

حال حاضر نسخه های خطی شناخته شدهٔ آنها بس اندکند، و من خودم جز همان نسخه های موجود در استانبول نسخهٔ دیگری نمی شناسم.

آن چه گفته شد طرح کلی مجموع آثار سهروردی است. اما پیش از آن که به سخنان مؤلف آنها بپردازیم باید ببینیم که آیا درورای مؤلف و مکتب او می توان شواهد دیگری در مورد منشأ فلسفه "اشواقیان"، اندیشه های آن و حتی موجودیت خود این فلسفه ببابیم یا نه شخصیت عجیبی به نام ابن و حشبه و جود دارد که [در قرون سوم و شخصیت عجیبی به نام ابن و حشبه و جود دارد که [در قرون سوم و جهارم می زیسته است] مؤلف کتاب معروف الفلاحة النبطیه است، و می توان او را نوعی داستان پرداز نابغهٔ تاریخ فرهنگی دانست. در یکی از تحقیقات او که به گزارش طبقات کاهنان مصری اختصاص دارد، به این عبارت برمی خوریم: طبقهٔ سوم این کاهنان اشراقیون یا فرزندان خواهر هرمس [دریس؟] هستند همان که در یونانی با نام "هرمس خورهر شناخته است. گفته شده است که حکابات و تمثیلات آنان به ما رسیده اند. اخود سهروردی هم در هر فرصتی که یافته است به این اصلیت و تبار هرمسی اشاره کرده است.

در این جا باید به نوشته یی از عبدالرزاق کاشانی [متوفی بعد از ۷۳۰ م] در تفسیری که بر فصوص الحکم ابن عربی [شرح علی فصوص الحکم] نگاشته است اشاره کنم. در فصوص الحکم وجود

<sup>1.</sup> Ibn Wahshia, Ancient alphalet and hieroglyphic characters..., ed. V. Hammer, London, 1806, p. 100. ابن رحشیه، الفیای کین رحروف هیروگلیف، چاپ هامر، لندن ۱۸۰۶، ص

هر پپامبر در معنای باطنی آن توضیح داده شده است یعنی نه در متن تقویمی یک دورهٔ ناریخی بلکه در مقام درجه و مرتبه یی از سلسله مرانب وجود و حکمت. کاشانی در شرح خود در این جا دقیقاً از شبث فرزند آدم همچون پیامبر اشرافیان نام می برد، که سنتاً او را با آخائو دمون / Agathodémon یکی می گیرند. در آثار سهروردی نام آغاثو دمون معمولاً با نام هرمس همراه است. امن به این دلیل مخصوصاً بر این من که در میان صفحات بیشمارگم شده است تأکید می ورزم که نزدیکی بس عجیب و معنی داری با موضوع بحث ما دارد.

ما در نخستین سده های مسیحیت یک فرقهٔ عرفانی را می شناسیم که دفیقاً نام شیث را بر خود داشته است و اعضای آن خود را شیبیون" می نامیدند. و نکتهٔ درخور توجه این است که آنان شیب (پیامبر اشراقیان) را در آن واحد هم با زرتشت و هم با مسبح یکی می دانستند زیراکه زرتشت هم با منجی موعود یعنی سوشیانتی که نه فقط از نسل و نژاد او بود یکی دانسته می شد بلکه همچون تجسم انسان نخستین به حساب می آمد که باید عالم را از نو بسازد. من بی آن که بخواهم در این جا وارد جزئیات و عمق مسأله بشوم باید یگریم که این برخورد و تقارن را نمی توان تصادفی انگاشت، جُرجانی در کتاب التعریفات خود می گوید: وفلاسفهٔ مشاء کسانی هستند که

Bossuet, art. "Gnostiker", in Realenc. Pauly - Wissowa.

استادشان ارسطو است، و فلاسفهٔ اشرافی کسانی هستند که استادشان افلاطون است». اسهروردی نیز در مقدمهٔ حکمهٔ الاشراق از دامام حکمت، استاد ما افلاطون، باد کرده است. ۲

هرمس، زرنشت، افلاطون: اینان فی الواقع جهرههای بزرگ عرفان و پیام آوران حکمت الهی هستند که سهروردی همواره به پیامشان اعتماد می کند و آن را یادآوری می کند. و این موضوع خیلی عجیبی نیست. هرچند که تاریخ سنتی فلسفه اصولاً این ارتباطها را به غفلت و فراموشی برگزار کرده است، ما، برعکس در پرتو پژوهشهای بیست سال اخیر خود و به برکت توجهی که به روایات اودرکی کنبدایی افرهنگستان افلاطون چه توجه و حتی شیفتگی یی نسبت به زرتشت فرهنگستان افلاطون چه توجه و حتی شیفتگی یی نسبت به زرتشت حکمروا بوده است. ما حتی از طریق پاپیروسی که در هرکولانوم اکمروا بوده است ما حتی از طریق پاپیروسی که در هرکولانوم الهیدا شده است صورت شاگردان مدرسهٔ افلاطون را در دست داریم کمه در میان آنان یک کلدانی یعنی یکی از اتباع بینالنهرینی کمه در میان آنان یک کلدانی یعنی یکی از اتباع بینالنهرینی هخامنشیان دیده می شود که دقیها می تواند منشأ یادداشت اودوکی کنیدایی و موازنه های میازنده یی باشد که از همان طریق میان

۱. همان، ص بیست و پنجم، و کتاب التمریفات، قاهره، ۱۳۰۶ ق.

۲. نسخهٔ چاپ سنگی تهران، ۱۳۱۵ ق، ص ۱۶. چاپ انتقادی متن حکمه الاشراق همراه باگزیده های از نوشته های مفسران آن مثل قطبالدین شیرازی و شهرزوری در جلد دوم مجسرعهٔ Opera metaphysica که ما چاپ کرده ایم یافت می شود، که با چاپ تعلیقات ملاصدرا شیرازی تکمیل خواهد شد.

زرتشت و افلاطون ایجاد شده است. ا

حقیقت هرچه باشد نمی توان اصالت سخنان سهروردی را به سادگی ر فقط از همین پیشگامان یا از همین ارجاعات استخراج کرد. برای آشکار کردن خصوصیت کاملاً خاص تفکر و بیان مهروردی باید یک نکتهٔ مبهم دیگر هم حل و قصل شود. سهروردی به تناوب اصطلاحات دحكمة الاشراق، دحكمة المشرقيه، و دحكمت مشرقيه، را به کار برده است. باری، هر محقق تاریخ فلمفه در ایران به طریقی مترجه مسأله بي شده است كه از بحث ناتمام ماندة موضوع "فلسفة شرقی" (حکمت مشرقیه) در آثار ابن سینا پدید آمده است, این پرسش مطرح شده است که آیا در این زمینه میان سهروردی با ابن سینا رشتهٔ پیوندی وجود دارد یا نه. خاورشناسان در آغاز کار به سبب قرائت نادرست كلمه به صورت "مُشرقيه" (moshriqîya به ضم دمیم، صفتی که نمایانگر رابطه با چیزی است که روشن میکند، یعنی سرمنشأ اشراق) به گمراهی افتاده بودند. در این صورت این اصطلاح هرگز نمی توانست نشانگر یک مکتب فلسفی باشد. در این زمینه یک خاورشناس نامدار ایتالیایی به نام نالینو / Nallino در ۱۳۰۴ خ /۱۹۲۵ م رساله یی نوشت که چنین می نماید که از آن پس مورد قبول و تأبيد همگان واقع شده است و همه آن را نقل كردهاند. أ

.464 5 477

<sup>1.</sup> Cf. W. Jaeger, Aristoteles, Berlin, 1923, pp 133 ss.

<sup>2. &</sup>quot;Filosofia "orientale" od "illuminativa" d' Avicenna?", in Rivista degli Studi orientali, 1925, pp. 433-467/. من ١٩٢٥، من ١٩٢٥، من ابن سِناء، مجلة مطالعات شرقي، ١٩٢٥، من

از این رساله حقاً این نتیجه به دست می آمد که فقط صورت مَشرقیه (به فتح «میم) در معنای شرقی) درست و پذیرفتنی است. اما نتیجه هایی که مؤلف آن از بحث خود می گرفت خیلی قراتر از این مى رفتند. به عقيدة او اين اصطلاح شاخص يك "قلسقة شرقى" است که مختص ابن سیناست، که تدوین اثرش ناتمام مانده است اما به هرحال هیچ نشانی از باطنیگری یا عرفان در آن یافت نمی شود. این اثر به طور ساده حاوی تضاد و مغایرتی است که در برخی از مفاهیم کلام میان بونانیان و حکمای مشرق وجود دارد. در مقابل، به ماگفته مى شد كه اين بحث "اشراقى" هيچ وجه مشتركى با بحث پيشين ندارد و لذا باید آن را برای سهروردی و فلمفهاش رهاکرد، زیراکه این فلمه جامع همهٔ رؤیاهای به اصطلاح خیالی و موهوم نوافلاطونیانی مثل ژامبلیک / Jamblique [فیلسوف یونانی، حدود سال ۲۵۰ تا ۳۳۰م که دین را عقلانی کرد] و پروکلوس / Proklos [پرقلس، ۴۱۰ تا ۲۸۵م، معتقد به طریق عشق برای وصول به خدا] است، و حال آن كه ابن سينا بنيانگذار واقعى "فلسفة شرقى" است.

همان گونه که ملاحظه می شود این ادعاها در درجهٔ اول ناشی از پیشداوریهای فلسفی قابل تردید و بحث بودند و مناسبتی با استقرار مسأله به گونه یی اصیل و درست نداشتند.

نالینوکنابی با عنوان دمنطق مشرف زمینیان و در قاهره انتشار داد و با شناسایی آن چه می توانست نخستین بخش از اثر ناتمام ماندهٔ ابن سینا باشد به نتایج مطلوبی رمید. ۱ اما از آن جاکه نتوانست قولی

١. منطق المشرقيين، قاهره، ١٣٢٨ ق.

راکه ملاصدرا در تعلیقات خود دربارهٔ حکمة الاشراق نقل کرده بود تا به آخر بررسی و دنبال کند از طرح یک مسألهٔ در عین حال مهم و درجه اول باز می ماند. آیا سهروردی برحسب اتفاق به اثر ابن سینا دسترسی نداشته بوده است؟ و اگر دسترسی داشته است داوری او نسبت به آن چه بوده است؟ آیا چنین می انگاشت که فقط میراث بر ابن سیناست؟ یا این که برعکس، می دانست که بنیانگذار واقعی "فلسفهٔ شرقی" خودش هست؟ و در این صورت این فلسفه را چگونه تبیین و تعریف می کرد؟

حقیقت این است که ما در این زمینه گواهی صریح خود او را در اختیار داریم که از هر گواهی دیگر بی نهایت مهمتر است. او این گواهی را در فصل مربوط به سرآغاز منطق کتاب مطارحات بیان داشته است. ا و در بحث از تعریف ناپذیری جوهر [ذات]های بسیط به دجزوههاهیی اشاره می کند که به قول خود او اصل آنها را ابن سینا به "مشرق زمینی ها" شناسانده است. او ادامه می دهد که این جزوهها ناتمام مانده اند و امروزه به صورت پراکنده و جزئی یافت می شوند. و درست است که ابن سینا برای این جزوهها منشأ شرقی (نسبها الی المشرقین) ادعا کرده است، در عین حال محتوایشان شبیه مقالاتی است که مثالیون تعلیم می دهند و تفاوتی با حکمت عامه ندارند.

۱. ما در این جا به اختصار به ذکر استدلالی می پردازیم که در وسفدمات ع خود، فکل دوم، یند ۲ واستقرار یک فلسفهٔ شرقی، بیان کرده ایم. متن اصلی و مهم کتاب مطارحات در صفحهٔ ۱۹۵ به بعد چاپ ما درج شده است.

تردیدی نیست که ابن سپنا اصطلاحات و عبارات را تغییر داده است،
یا به شبوهٔ خاص خود در مورد انشقاقها و تغییرات منابع خود تحقیق
و کار کرده است بی آن که در عین حال در قیاس با دیگر کتابهایش
اختلافی پدید آید که ارزش مطرح شدن داشته باشد. و دعوت او به
شناخت این منشأ یا "سرمنشأ شرقی" (اصل مشرقی) که به روزگار
"خسروانیان" ابداع شده است به این ترتیب توجیه نخواهد شد (این
که این دلبستگی سهروردی که او را واداشت تا حکمای ایران قدیم را
به این نام "خسروانی" بنامد چه دلیلی دارد، موضوعی است که پس
از این روشن خواهد شد).

سهروردی ادامه می دهد که "ماجرای بزرگ" و قضیهٔ عمده یعنی حکمت رهیافتگان در همین جاست. او تصریح می کند که ما در این کتاب مطارحات فعلاً هدفی نداریم مگر به کمال رساندن راههایی که مشائیون به رویمان گشودهاند، و نیز توسعه و اصلاح آنها: که عبارت است از فلسفه یی که میان همهٔ منطقیون مشترک است هرچند که در آن، در این جا و آن جا، جزئیات لطیف تر و رازآمیز یافت می شوند. اما قضیهٔ اصلی همان است که در کتاب خود با عنوان حکمه الاشراق به صورت مرموزات مطرح کرده ایم، و این کتاب همان است که اصول والا و باطنی را درآن بیان داشته ایم.

تصدیق مطلب صریح تر از این ممکن نیست. به عقیدهٔ سهروردی ابن سینا قطعاً قصد داشته است که پک "فلسفهٔ شرقی" طرح کند اما سرچشمهٔ (اصل مشرقی) آن در اختیارش نبوده است و لذا به آن نرمیده است. پس بدین سان "جزوهها" به معنای اقدامی پی ریزی فشده، و در هر صورت تحقق نیافته است. "سرچشمهٔ شرقی" همان

است که حکمای ایران باستان یعنی خسروانیان بنیان نهاده بودهاند.

لذا شیخ اشراق به این نتیجه میرسد: اگر میخواهیم که، پس از کوشش منطقی ضروری برای رهاندن حکمت الهی (الهیات) عرفانمدار از پحثهایی که آن را در سیان گرفته مانع شکوفایی آن میشوند - بحثهایی که ساخته و پرداختهٔ مشائبون متأخر و متکلمین هستند - با "فلسفهٔ شرقی" آشنا شویم باید به کسی رجوع کنیم که سرچشمهٔ آن را در اختیاو دارد و ادامه دهندهٔ واقعی کسانی است که آن را بنیان نهادهاند، کسی که ذوق و رسالتش او را وارث معنوی بحق حکمای ایران باستان کرده است. به عبارت دیگر باید به خود سهروردی رجوع کنیم.

در این جا آشکارا می بینیم که میان "اصل مشرقی" و "حکمة الاشراق" ارتباط و پیوندی و جود دارد. روشن کردن بازی ظریف ناظر بر این ارتباط به معنای این است که به قلب نظام فکری سهروردی راه بافته ایم.

پیش از هر چیز بیبنیم که این "سرچشمهٔ شرقی" به وسیلهٔ چه کسی شناسایی و معرفی شده است؟ یا کندام انشقاقها سهروردی تصور می کند که این سرچشمه به او رسیده است؟ او کتاب مطارحات را همچون گام تخست در جهت فهم کتاب اصلی خود [حکمه الاشراق] معرفی کرده است و در یکی از بندهای آخر آن به گونه یی

۱. بند ۲۲۳ دمابعدالطبیعه در صفحه های ۵۰۲ و ۵۰۳ جناب سا از آلبار سهروردی،

ماهرانه در نهایت اختصار تاریخ انتقال "خمیره" حکمت جاودانه را از طریق یک سلسلهٔ دروجهی آرمانی حکما حکه آنان را نگهبانان کلمه در شرق و غرب دانسته است - شرح داده است. نه تنها نمی توان هیچگونه تضاد و تقابلی مبان این شرق و ضرب یعنی حکمای مشرق زمین و یونانیان پیدا کرد، که چنان که خواهیم دید این دو گروه دو شاخه از یک خانواده یا سلسله را تشکیل می دهند که در وجود حکمای یونانی و حکمای ایرانی نداوم یافتهاند و جاودانه شدهاند.

همانگونه که تاکنون دانستهایم در سرآغاز این سلسله هرمس جای دارد که پدر محکماست. پس از او در جانب غربی میراث او به وسیله کسانی حفظ و منتقل می شود که از آنان به صورت امیاذقلس، فیثاغورسیان، افلاطون و افلاطرنیان نام برده می شود. آنگاه در عالم اسلام این خمیره فیثاغورسی و افلاطونی به این حکیمان می رمد: آخی اخمیم / Akhi Ikhmim یعنی ذوالنون مصری، عارف معروفی که افزون بر عرفان به تأملات نظری در کیمیا هم می پرداخت؛ و بالأخوه ابو مهل تُستری که مکتب سَلیمیه یه او می رسد. و امّا در جانب شرقی، خمیره حکمت در میان ایرانیان باستان (که گاه خسروانیون و گاه پهلویون نامیده شده اند) پرورده شده است: کیومرث که "میر بادشاهان" بود، و پس از او شهریارانِ روحانی همچون فریدون و کیخسرو.

در ابن جانب هم، در عالم اسلام، میراث حکمت آنان به وسیلهٔ بایزید بسطامی، منصور حلاج و شیخ ابوالحسن خرقانی منتقل میشود. آنگاه همین خمیرهٔ مُنتج از حکمت ایرانی پس از درآمیختن با خمیرهٔ حکمت ناشی از فیناغورسیان از طریق ذوالنون مصری و

ابوسهل تستری، به پدید آمدن گروهی از حکما میانجامد که متأثر از "سکینه"اند. سکینه / Sakina واژه یی عربی است که ترجمهٔ آن یه فرانسوی آسان نیست، و آن موهبتی است که در زبان عرفانی شبین حضور یابی مستقیم در آستانهٔ وجود متعالی است. ابرای درک این معنی کافی است که فقط رسالهٔ صغیر سیمرغ او بخوانیم تا این را هم دریابیم که سهروردی خود و پیروانش را در همین گروه جا می داده است. این که او توان آن را یافت تا شخصاً مکتب خاص خود را تصور و طرح ریزی کند ـ چیزی همانند نظام و طریقت اشراقبان، بدان گونه که از این جمعیندی شکوهمند منتج شد و شکوفایی گرفت می و این که شیخ در نظر خودش هم چونان صورتی از تجلی "خورنه" اوستایی جلوه می کرده است، دو مشخصهٔ اصلی و تیرومند یک تفکر واقعاً حلوه می کرده است، دو مشخصهٔ اصلی و تیرومند یک تفکر واقعاً

وانگهی، این تسلسل از حکیمی به حکیم دیگر که بیگمان برای گمراه کردن نگرشهای مؤلقان بی خیال و آسودگی طلب کتابهای آموزشی تاریخ مناسب است، حاوی مشخصه های تسلسلی که قابل ادغام در تقویم وقایعنگاری مثبت برخوردار از یک عنصر مادی باشد نیست. نه، بلکه عمدناً تبار و اصل و نسبی است که یک منفکر به گونه یی غیرارادی ولی کاملاً محقانه با یک خاتوادهٔ معنوی برای خود

<sup>1.</sup> Cf. L. Massignon, La Passion d'al - Hallâj, Paris, 1922. pp. 564, 742 sq.

۲. بخش نخست، فعل سوم متن فارسی که به وسیلهٔ اشهیس / Spies و ختک / Khatak چاپ شده است. نگاه کنید به ترجمهٔ فرانسوی سا در دفتر نوامبر ۱۹۳۹ مجلهٔ مرمس، بروکسل - پاریس، ص ۷ تا ۵۰

پیدا میکند زیرا که بقین دارد که این تبار را در عالم تداوم می بخشد. این انتخابی معنوی است، و می توان گفت که امتیاز انتصاب الوهی است که به توبهٔ خود این توان را دارد که یک سلسلهٔ منظم پی افکند. چنین مینماید که مهروردی انتقال آثار خود را به صورت شاخه یی از علم رموز، که بادآور عرفان اسماعیلی است، پیشبینی می کرده است. در نتیجه از سخنانی که سهروردی در آنها با بی باکی و تهور طرح خود را به زبان می آورد باید همین معنای برجسته و عالی را دریاییم. این سختان در سراسر آثار او پراکنده هستند. مثلاً در رساله یی با عنوان *کلمهٔ التصوف که هنوز* به چاپ نرسیده است می گوید: ۱۹در مبان ایرانبان باستان جماعتی از آدمیان بردند که به سوی حق رهنمایی میکردند و به وسیلهٔ او در راه راست هدایت میشدند. حکمای برجسته یی بودند که نمی توان آنان را یا کسانی که "مجوس" (مغ) مي ناميم همسان دانست. حكمت والا، حكمت درخشان آنان، حکمتی که تجربهٔ عرفانی افلاطون و آسلافش نیزگواه آن هستند بوده است كه ما دركتاب خود با عنوان حكمة الأشراق دوباره زنده کردهایم، و من برای چنین طرحی هیچ پیشرو و پیشگامی تداشتهام». <sup>۱</sup>

این که به این کتاب استناد و از آن نقل می کنیم در واقع به سبب این است که می بینیم که در آن پادشاهان حکیم همچون فریدون و کیخسرو با زرتشت و نزدیکانش یعنی جاماسپ و فرشوشترا / کیخسرو با زرتشت و نزدیکانش یعنی جاماسپ و فرشوشترا / Frashaoshra فسرشاد شسور؟] در یک سلسله ذکر شدهاند و سهروردی همواره دقت می کند تا میان آنان با کسانی که در عربی "مجوس" می نامند تفاوت و امتیاز قائل شود. می تران چنین انگاشت که سهروردی پیشاپیش با نتایج تحقیقات علمی اخیر موافق بوده است. این تحقیقات نشان می دهند که میان مغهای ایرانی خالص و مغهای منبعث از التقاط فکری و اعتقادی ایرانی مبایلی نفاوت و تمایز آشکار وجود دارد. ادر عین حال اگر چنین برده است پس شیخ ما در جمعبندی خود، و بر مبنای طرحی کلی که از نوافلاطونیهای یونانی مناخر (دمسکییوس / Damaskios و همفکرانش که به درسار منامانبان در ایران بناهنده شده بودند) در دست هست حکمای

بودند. سهروردی این انتخاب را به ملت ایران منتقل میکند. نیت او بس معنی دار است. براساس جلد سوم فهرست کتابخانهٔ مجلس [مسجد سپهسالار] که این پوسف شیرازی تدوین کرده و در سالهای ۱۳۱۸ تا ۱۳۲۱ خ در تهران چاپ شده است، رسالهٔ کلمهٔ التصوف شرحی داشته است (تنها شرحی ک تاکنون سخنی از آن به میان آمده است) که شاعر و قیلوف اصفهانی اوایل قرن یازدهم هجری، یعنی محمدعلی اصفهانی متخلص به "حزین" نگاشته است. اما متأسفانه تاکنون در هیچ جا به هیچ نسخهٔ خطی از آن اشاره یی نشده است متأسفانه تاکنون در هیچ جا به هیچ نسخهٔ خطی از آن اشاره یی نشده است فهرست کتابخانهٔ مجلس، ج ۲، ص ۲۶۱ دیده شود).

ا. نگاه کنید به: مِسِنا، سرچشمهٔ آیین مغان ر دین زرتشت، رم، ۱۳۰۹ خ / ا. نگاه کنید به: مِسِنا، سرچشمهٔ آیین مغان ر دین زرتشت، رم، ۱۳۰۹ خ / G. Messina, Der Ursprung der Magier und die Zarathuscht.. rische Religion, Roma, 1930.

بابل، هند و مصر را جا نمی داده است. مگر این که تصور کنیم که در اصل به چبزی همچون فلسفهٔ نوزرتشتی، که به گمان او می توانسته است از مرحلهٔ ناریخی بی که آیین زرتشتی در آن هنگام در آن به سر می برد و در آن روزگار در ایران وجود داشته است، فراتر برود، اعتقاد داشته است. من به مبادگی گمان می کنم که علت این که او آثار خود را به زبان عربی نوشته است یک اقدام احتیاط آمیز بوده است: اجتناب از بیان هرگونه هماند بشی که آشکارا و در جمع به آن افرار شده باشد. تنها کمی می توانست زبان و اشارات او را دریابد که شایستگی فهمیدن را می داشت.

آثار سهروردی که بدین سان در پوشش قرار گرفتند توانستند دوام بیاورند و انتقال بیابند، و به همین دلیل است که بعداً سی بینیم که مسلاصدرا به او در مقام دشیخ تداوم دهندهٔ راه "مشرقیون"، و احیاکنندهٔ آثار کهن "حکماء الفرس" در زمینهٔ موضوعات نود و ظلمته درود می فرستد. اسهروردی در آخر کتاب ششم «طبیعیات»

۱. کتاب الاسفار الاربعه، تهران، ۱۲۸۲ [ق؟]، ص ۵۸۳. می توان گفت که ملاصدرا در این جا به صورت زبان تعامی حلقهٔ روشنفکری اصفهان که در پیرامون میرداماد و شاگردانش پدید آمده بود، عمل می کند. در این جا باید از نظر دوستانهٔ آقای سعید نفیسی سیاسگزاری کنم که توجهم رابه کتابی بس مهم جلب کرد هرچند که ظاهراً چندان مورد توجه قرار نگرفته است. این کتاب نوعی تذکرهٔ فلاسفه و شعراست که شلم التمفوات [نردبان آسمان] نام دارد و ابوالقاسم کازرونی در سال ۱۰۱۴ ق آن را در اصفهان تألیف کرده است. مؤلف آن گویا شخصاً شاگرد میرداماد بوده است. آن بخش از کتاب که به زندگی و آثار فلاسفه اختصاص دارد به وجلال الدین دوانی، ختم می شود. در میحث صربوط به امهروردی براساس نسخه بی که در سال ۱۰۶۰ ق کتابت شده است و آقای بهروردی براساس نسخه بی که در سال ۱۰۶۰ ق کتابت شده است و آقای بهروردی براساس نسخه بی که در سال ۱۰۶۰ ق کتابت شده است و آقای به

از کتاب مطارحات، هم چنین توشته است: «ما آمر معرفت و شناخت حقیقت اصلی را به کتایمان با نام حکمة الاشراق وانهادیم، و در آن حکمت باسنان را احیا کردیم، حکمتی که امامان [فلاسفهٔ] هند، ایران، بایل، مصر و یونانیان باسنان نا به روزگار افلاطون همواره آن را محور اصلی دانش خود قرار دادند، حکمتی که آنان از رهگذر آن حکمت خاص خود را پدید آوردند و خمیرهٔ ازلی معرفت است». ا

بدین سان آن چه برای او مسلم است این است که در جانب غربی از وجه جغرافیایی حکیمانی وجود داشته اند که به سهم خود خمیرمایهٔ حکمای شرقی (مشرقیون) را انتقال دادند. اکنون باید این همیستگی اصطلاحات "اشراق" و "مشرق" تقویت و ژرفیایی شود. این امر نقطهٔ قاطع حرکت نظریهٔ مهروردی است.

سهروردی در مقدمه حکمهٔ الاشراق توضیح داده است که چگونه این کتاب را به درخواست شصرانهٔ کسانی که آنان را "برادران" خود

بنیسی آن را به من منتقل نموده است، چنین نوشته است: دشیخ شهاب الدین مقتول... چنان که فارابی تجدید حکمت مشائین نمود و او را به این اعتبار معلم ثانی میگریند، وی تجدید و احیای حکمت اشراقیان نمود و آن را در کتب و رسافل درج کرده...». تعوازی و تقارنی که مؤلف میان فارابی و سهروردی برقرار کرده است درخور توجه است. فارابی احیاکنندهٔ فلسفه مشائیون بود و بحق به لقب "معلم ثانی" ("معلم اول" ارسطوست) ملفب شد. سهروردی هم به نویهٔ خود دقیقاً احیاکنندهٔ آرا و نظراتی است که از پیش وجود می داشتند، و بنیانگذار جمعبندی تازه بی است، که سهروردی "سرچشمه" آنها را در ایران بامنان باقته بود. هرچند که بنا بر سنّت لقب ومعلم ثالث به میرداماد اطلاق می شود.

۱. برای منن این قول به "مقدمات" چاپ ما، صفحهٔ چهل و یکم مواجعه شود.

می خواند نوشته است. قطب الدین شیرازی که تفسیر شهرزوری را تقریباً لفظ به لفظ بازنوشته و اقوال پراکنده در مجموع کتاب را تلخیص کرده است، در چند سطر کاملاً فشرده توضیح داده است که منظور از دحکمهٔ الاشراق، چیست. از سخنان او سه نکته به دست می آید.

در گفت رگو از حکمت "اشراق" می توان چنین فهمید که:

۱. حکمت که اشراق اصل و زبربنای آن است (ما اصطلاح "حکمت" را [در معنای دانایی و فوزانگی و خردمندی] به کار میبریم زیرا که نه اصطلاح "فلسفه" و نه کلمهٔ الهیات در این جا رسای به مقصود نیستند. این جا شاید جای آن است که معنای اولیه و ریشه شناختی آن را به "حکمتِ الهی" و "تأله" برسانیم). در این جا اشراق (مصدر از باب اِفعال از ریشهٔ شرق) به معنای سرچشمهٔ این حکمت است اجماعاً در معنای روشنایی و آشکاری وجود (ظهور)، و کتار زدن برده یا حجاب (کشف)، یعنی شهود و درک مستقیمی که آن را به نمایان شدن می رساند همانگونه که با برآمدن خورشید حضور اشیا آشکار می گردد. به این ترتیب سیاره یی که در آسمان مادی ظاهر می شود صورت و قرینهٔ موجود شناساست. بس ممان گرنه که این اصطلاح در عالم محسوس نمایانگر شکوه و شکوفایی

۱. چاپ سنگی تهران، ص ۱۲. برای درک آن چه پس از این نقل می شود رجوع کنید به «مقدمات» / Prolégomènes، فیصل درم، بند یکم، صیفجهٔ بیست و هفت تا می و شش.

بامداد است یعنی لحظه یی که سرخگونگی فَلَقِ دامنگستر در نخستین درخشش خورشید نمایان می شود، به همان گونه شعرف آسمان روشن جان یعنی لحظهٔ تجلی معرفت است.

٢. همچنين مي توان به همين ترتيب "حكمت مشارقه" (حكيمان مشرقی) را درک کرد. لکن در این جا نیز، همچنان که در لحظهٔ قبلی، طنین و انعکاس آن از طرین نوعی جابهجایی ناشی از ارتقای جان بر اثر تأملات عرفانی در درجات مختلف نردبان وجود نمود مع یابد. (البته اگر بخواهیم می توانیم نام این تمبیر را "تأویل" بگذاریم، اما در صورتی که در جهت عکس حرکت جمعی و مشترک باشد یعنی که این حرکت مشترک که سهروردی نام "حقیقت لفظی" بر آن سینهد معطوف به سوی چیزی است که "استعاری" است، در حالی که در این جا همین به اصطلاح حقیقت لفظی است که به سطح استعاره نزول میکند. در نتیجه ما از این صورت یا "مجاز" به سوی واقعیت با "حقیقت" می رویم). در واقع در این جا شرقیها نه فقط کسانی هستند که از وجه جغرافیایی در جانب شرقی عرصهٔ زمین جای دارند، بلکه مردمی هستند که حکمتشان ریشه در اشراق یعنی در مشرق نورهای پاک و خالص دارد، و همین خاصیت است که به آثان این شرف را مى دهدكه در آن واحد هم مشارقه (مشرقيها) باشند و هم اشراقيان. و "سرچشمهٔ مشرقی" در معنای اصلی کلمه همین است.

7. در نیبجه این در معنی به هیچ وجه نافی یکدیگر نیستند. و حتی، چنان که شارحان با مفسران خاطرنشان کرده اند، این دو معنی از یکی به دیگری بازمی گردد. زیرا که همانگونه که حکمت شرقیها دقیقاً حکمتی مقتضی نگرش درونی

یعنی تجربهٔ عرفانی بوده است، حضور و ظهور بامدادی انوار روشنی بخش محسوس و ظهور و پراکنش هالههای آنها بر جانهای در حال ترک پیکرهایشان عبرت آموز است. و شرقیها که دارندگان این حکمتِ اشراقی شمرده می شوند، چنان که گفته می شود حکمای ایرانی هستند درست همچنان که بونانیان به استثنای ارسطو و پیروان مکتب او.

به این ترتیب می بینیم که در کلمات "اشراف" و "اشراقی" یک تگرش سه وجهی در اوج معنای خود ظاهر می شود: الف) دسیدن یا بامداد (برآمدن) خورشید؛ ب) روشنایی پرتوافکن نقطهٔ برآمدن و سرزدن آن؛ ج) خودخورشیدی که سر میزند و از افق برمی آید. مى توان گفت كه موضوع عبارث از معرفتى است كه شرقى (اشراقى) است زیراکه خود آن شرق یعنی جایگاه برآمدن معرفت است، و این تيز در آن واحد و همزمان: الف) لحظه بي است كه در آن معرفت سو یرمی زند؛ ب) جهتی است که از آن جما به صورت فضای یاک محسوس سر برمیزند؛ ج) و پیش از هرچیز، به دلیل برخورداری از اولویتِ هستی شناختی، معرفتی است که عین ماهیت و ذات شعور است و هرگونه شناخت را بر خود آشکار میکند، و همهٔ امور شناخت بذیر را احیا می نماید. بیدا کردن معادلی برای این کلمه در زبانهای امروزی اروپایی دشوار است. شاید آن چه در تأویل لاتینی ـ و البته به همين دليل ـ رواج دارد مناسبترين ترجمه و معادل آن باشد و آن Cognitio matutina است یعنی "دراک صبحدمی"، معرفت أغازين.

بسیار خوب، اکنون ببینیم که این "معرفت بامدادی" (اشراقی) را

چگرنه چنان که شاید تعریف کنیم، این شناخت باطنی بامدادی یا آغازین راکه می توان گفت که در نظریهٔ سهروردی حاوی تمامی رمز و راز هستی است، و همواره به گونهی عمداً ضمنی دو معنای محسوس و معقول در آن نهفته است؟ مهروردی که میخواست هرچه زودتر پاسخی برای این پرسش، که شرایط آن از قوانین فهم استدلالی فراتر می روند، بیابد آن را در محدودهٔ جنبی یک رؤیا جای داد، او در این زمینه نوشته است: دچندگاهی عمیقا و بیاندازه در تأملات و فعالیت فکری خودم غرقه شده و فرو رفته بودم: مسألهٔ معرفت از دشواری خود مرا از پا درمی آورد. هیچ چیز از آن چه در كتابها باد شده است برايم حل شدني نبود. تا اين كه يك شب چنين انفاق افتاد که یک لحظه در نوعی رؤیا فرو رفتم. و چنین بود که از شعف و وجدی عمیق و وسیع، از یک برقزدگی درخشان، از یک نور تابتاک مسرشار شدم. در همان حال شبح یک انسان اندک اندک پدیدار می شد. من به او می نگر بستم و به ناگهان امام (پیشوای) حکمت، معلم اول، ارسطو را در او باز شناختم، آن هم در حالتي كه زيباييش مرا در شگفتی غرقه می کردی.

پس آز این تجلی گفت و شنودی مفصل میان آن دو درمی گیرد.
ارسطو مؤلف فرضی چکیدهٔ رسالهٔ اِنه تاد / Ennéades یا علم
الربوبیهٔ فلوطین دانسته می شود، اما سهروردی برای این که نشان دهد
که ارسطو مسؤول خِردگوایی یا عقلبگریِ مشائیونِ متأخر نیست این
ذرق زیرکانه را به کار می برد که او را در مقام یک افلاطونی حارف

۱. نگاه کنید به بند ۵۵ دمابعدالطبیمهٔ اکتاب تلویحات، ص ۷۰ تا ۷۴.

واقعی به سخن درآورد تا جایی که برای انتمام مباحثهٔ خود از او می پرسد که آیا قلاسفهٔ اسلام (یعنی فارابی و ابن سینا) در حد برابری و همسری با افلاطون بودهاند؟ و ارسطو با تحقیر پاسخ می دهد که:

(نه، حتی یک پله از هزار پله را صعود نکرده بودند، بعنی به یک درجه از هزار درجهٔ افلاطون نرسیده بودند. در نتیجه سهروردی به دو عارف بزرگی که پیش از این از آنان نام بردیم، یعنی بایزید بسطامی و سهل بن عبدالله تستری روی می آورد، و در این جا ارسطو پاسخ می دهد که: ۱آری، اینان فیلوف در معنای واقعی کلمه هستنده.

این گفت و شنود برای آگاهی از نظریهٔ سهروردی بس پربار و آموزنده است و نظریهٔ سهروردی را به گونه یی قاطع روشن ر تبیین میکند. یک رشته پرسشهای فنی که نمی توان آنها را در این جا تبزیه و تحلیل کرد، در این گفت و شنود نهفته است. نخستین سخنی که ارسطوی فرزانه در پاسخ به سهروردی بر زبان می راند این است که: وخودت را برای خودت بیدار کن (برانگیز)». راهبری تدریجی او موجب می شود که جان سهروردی برای کسب معرفت انگیخته شود، معرفتی که حاصل تجرید و انتزاع یا بازپرداخت موضوع و محمول نیست، یعنی که محدود و مقبله به بهره گیری از میانجی یک صورت نیست. ته، بلکه این شناخت همان و عین خود جان است، عین نیست. ته، بلکه این شناخت همان و عین خود جان است، عین نیست. ته، بلکه این شناخت همان و عین خود میلی و هم آگاهی به انتیت ذاتاً هم زندگی است، هم روشنایی، هم تجلی و هم آگاهی به خود (حیات، نور، ظهور، شعور بذاته). این اسامی همدرجه هستند و

۱. همان، ص ۷۴.

به یک نسبت متماوی می توانند مبین جوهرهای خالص جدا از هم باشند، خواه آن جوهرها عقول مَلکی (خردهای فرشتگانی) باشند و خواه موظف به ادارهٔ یک پیکر همچون جانهای آسمانها یا جانهای آدمیان.

سهروردی در مقابل شناختِ عالم انتزاعی که "علم صوری" بعنی شناخت ادراکیِ تجسمپذیر نامیده می شود اولی را "علم حضوری" و "تسهودی" می نامد یسعنی شناخت ارائه شدنی، پیونلکننده و یکیگرا، باطنی و شَمِّی جوهر یا ذاتی که در فردیتِ هستی شناختیش کاملاً واقعیت دارد. هرگاه که هرگرنه حجاب از میان برود، و از آن جا که هستی جان یک هستی - روشنایی است، از این جانِ آگاه بر هر چیز یک "تور حضوری" می تاید که سهروردی آن را "شراق حضوری" می نامد. در این جا نیز تمامی دشواریِ ترجمهٔ این اصطلاح به خوبی احساس می شود. حضور، می نوان گفت، به این شکل است که جان بر هر چیز موجود یا حاضر "سر بر می ذند" یا به عبارت دیگر این جان است که چیزها را موجود می کند: ظهور آن حضور این وجود است، و "حضور اشراقی" عبارت از همین امر حضور این وجود است، و "حضور اشراقی" عبارت از همین امر

را تعیین میکند. زبراکه این توانایی حاضر ساختن (استحضار) برحسب میزان "تجرد" تعیین میشود، یعنی برحسب حالت تجرد و تنهایی چوهر شناسا نسبت به ماده، چه که تسلطی که خود ماده را در برابر نبور میجذوب میکند به نبوبهٔ خود منتج از همین تُجرد و تنهاشدگی است. برعکس، جان نیز همچنان تور آشکارکننده، ممکن

است افول کند و تحلیل رود تا جایی که چیزی جز حالت سابهٔ میهم و نامشخص یک شفق شامگاهی نباشد، تباهی و مهلکه یی که خود مهروردی آن را "غُربة الغربیه" (غُربت غربی) مینامد. بنابراین از این پس باید ببینیم که سلسله مراتب نورانیت یا "اشراقات" و تسلسل "بامدادهای وجود" چگونه نظم می گیرد.

در پگاه ازل و بر تارک سلسله مراتب وجود "تورالاتوار" جای دارد که "تجرد" "ماده زدا"ی آن رو به تعالی دارد و از هرگونه تجردی که قابل تصور باشد فراتر می رود. در نتیجه "نسلط و قهر" آن هرگونه هستی را در وجود طرح می کتند یعنی آن را حاضر می گردانند، حضوری مطلق که تماماً هستی است. از این نورالاتوار نور اول نشأت می گیرد که اولین "انوار قاهره" است، این یکی از مفاهیم کاملاً مشخص تفکر شیخ اشراق است که می کوشیم تنا آن را به "انوار پروزمنش" و "اتوار فرشتگانی" ترجمه کنیم. این نور نخستینی که سهروردی آن را به نام مزدایی آن یعنی "بهمن" می نامد که همان مهروردی آن را به نام مزدایی آن یعنی "بهمن" می نامد که همان تشعشع و یا اشراق و تاملی که رابطهٔ میان نورالاتوار و نخستین ملک مقرب را تشکیل می دهند نوری دیگر نشأت می گیرد که دومین ملک مقرب را تشکیل می دهند نوری دیگر نشأت می گیرد که دومین ملک

این رابطهٔ اصلی و اولیه مسرمنهٔ و نمونهٔ نبورهای دیگر است، سرچههٔ تشعشعات پیابی یعنی "اشراقهای" مرتبه به مرتبهٔ وجود است. روشنایی (اشراق) و تأمل، فدرتِ قاهر و شور عشق، "قهر و محبت"، رابطه یی اصلی و اولیه است که در سر زدن بعنی فلق

(خورشید) هستی جای دارد، بعنی رابطهٔ محبوب ازلی (معشوق) و مُحب ازلى (عاشق)، زيراكه، آن گونه كه سهروردي در حكمة الإشراق و نیز در کتاب الالواح العمادیه می گوید، این نوری که از نورالانوار ساطع مىشود همان است كه ايرانيان قديم "نحره" (نحُورنة اوستايي) می گفته اند. به این ترتیب این قدرت آنشین قدرتی است که هستی هر وجود را منسجم ویکپارچه میکند، که ازطریق زوجها به تمامی موجودات همهٔ عالمها نظم میبخشد به این سان که برخی را بر برخی دیگر اولویت و نقدمی شبیه اولویت و تقدم معشوق بر عاشق میبخشد، اولویتی که به این ترتیب رابطهٔ عشن آغازین میان نورالانوار و نخستين ملک مقرب را در دوگانگي خاص همه موجودات تأمین میکند، همهٔ موجوداتی که در "صبحدم" (هستی) حضور دارند همانگونه که در فرُشته یا "ربالنوع" خود حاضر است. در نتیجه، چیوگی تجلی ازلی یا "تسلط اشراقی" همچون بینش و استنباط سهروردی از خورنهٔ اوستایی جلوه میکند. با این ظهور با تجلی، همگی سلسله مراتب "انوار قاهره" یا روشنایی های "مثلی" ـ که چنین می نماید که تامهای کاملاً خاص خود را مدیون همین بینش و استنباط هستند ـ از مرتبه یی به مرتبهٔ دیگر به حضور هر درجهٔ پایین تر نور و روشنی می بخشد. <sup>ا</sup>

پس به این ترتیب فراتر رفتن از نظریهٔ مشانیان در زمینهٔ وجود و معرفت یا هستی و شناخت (یعنی همان سبقت که خود ارسطو تعلیم

۱. برای آگامی بیشتر به منابع مندرج در «مقدمات»، ص سی و پنج مراجعه شود.

داده است) در مکتب شیخ الاشراق به چیزی دیگر جز از سرگرفتن سادهٔ نظریهٔ افلاطونی "مثل" می انجامد. البته سهروردی همواره از این "مثل افلاطونی" در موافع قاطع و حساس یاد می کند. اما در حالی که در نظر مورخان امروزیِ فلسفه شکل وجودیِ این مثل به پدید آمدن مسأله بی انجامیده که حل آن بلاتکلیف مانده است ببیتیم که خود سهروردی آنها را چگونه درک می کند؟ او این مثل را به معنایی می فهمد که پدیدارشناسی هستیِ او آن را مسلم می انگارد و اعلام می کند، و پیش از هرگونه جسمیتِ ممکن نوعی فرشته شناسی یعنی ملکوتیت در آن جای می دهد. من خوب می دانم که اصطلاحات ملکوتیت در آن جای می دهد. من خوب می دانم که اصطلاحات نوشته "فرشته" و "ملک مقرب" به گرنه بی اقتاع کننده مکمل هم نبستند. نهایت این که این دو اصطلاح در زبان فرانسوی، بهترین اصطلاحاتی نهایت این که این دو اصطلاح در زبان فرانسوی، بهترین اصطلاحاتی وضعیتِ هستی شناختی آنها در اوستا و مانویت آشکار است و در وضعیتِ هستی شناسی فرشنگان ثورات برتری دارند.

از سوی دیگر نمی توان مفهوم ایرانی "رب النوع" را به سادگی به "مثل" ترجمه کرد. سهروردی اعتراض می کند که آن چه را که او "فرشتهٔ نوع" (ملک النوع) می نامد یعتی همان که نوع او "خداگونگی" فرشتهٔ نوع برای رسیدن به خدا) است نمی تواند دارای وضعیت یک ممثل باشد، زیرا که در آن صورت به شکل آن چه نمود آن است و به سبب آن، وجود خواهد داشت، یعتی که دلیل وجودی او یک وجود پست تر از خودش خواهد بود، و این حرف به کلی بیهوده و محال است. اکترن که مسأله مطرح شده است نمامی آثار سهروردی در برابر ما قرار دارند و ما می کوشیم تا در این جا با ترضیح چند بند از

کتاب مطارحات به آن پاسخ دهیم زیرا که سهروردی در سراسر این کتاب آرای ایرانیان قدیم را طرح کرده است.

در برابر انوار پاک "برزخ" (در معنای اصلی کلمه یعنی "جدایی"، چیزی که سد راه می شود، پرده، مانع) قرار دارد یعنی به طور کلی هرچیز که جسم است و می توان به کمک اثبارات محسوس آن را نشان داد. "برزخ" ظلمات كامل و مطلق است، رو مى تواند به همين صورت وجود داشته باشد حتى اگر نور هم از آن گرفته شود. پس به معنای نوربالقوه یا امکان بالقوه در معنای ارسطویی آن نیست، بلکه در قیاس با نور، نفی و سلبیت مطلق است (نفی و سلبیتی "اهریمنی" بدان گونه که سهروردی قاتل است). پس عجیب و غیرمنطقی خواهد بود اگر بخواهیم که بر پایهٔ این نفی و سلبیت توضیح عِلّی یک امر مثبت را استوار کنیم. در میان نمونه هایی که سهروردی ارائه کرده است به دو نمونه اشاره میکنیم. ۱ این که روغن چراغ به سمت فتیله و شمله بالا مىرود، با بيان يك قانون فيزيكى، هيچ چيز را توضيح نمی دهیم، حنی اگر فانون "بیزاری از خلاً" یا خاصیت فعال آتش (شعله) مطرح گردد. کسانی بودند که رنگهای عجیب و جادویی بال و پر طاروس را صرفاً ناشی از نوعی سرشت و گونه بی آمیختگی در ترکیب آن بال و پر می دانستند، اما سهروردی می گوید که حُکمای ایران قدیم برخلاف آن کسان معتقد بودند که وجود این بال و پر زیبا بدون دخالت یک ارادهٔ معین که شخصاً دخالت میکند ناممکن

۱. نگاه کنید به ومقدمات کتاب مطارحات، بندهای ۱۹۰ و ۱۹۱ چاپ ما، ص ۴۵۹ و ۱۹۱ چاپ ما، ص ۴۵۹ و ۲۷۲.

خواهد بود.

آری، در هر دو مورد نوعی فعالیت عقلائی که کار "ملک" یعتی ربالنوع است، به چشم مى آيد. در مورد اول (چراغ) فرشنة نگهبان مخروط شعلة صنوبري، همان كه ايرانيان ارديبهشت (ارته وهيشترة اوستایی) مینامند دخالت دارد، زیراکه نوع جسمی (پیکرهیی) همچون سایه است، نوعی پرتوافکنی فرافکنی، نوعی نمود یا "صنم" فرشنهٔ خود، نوعی خداگونگی است که در برزخ صورت می دهد، برزخی که فی نفسه مرگ و شب مطلق است. آب حالت خداگونگی این فرشته است که ایرانیان آن را خرداد (هُورتات) می نامند، عالم گیاهان حالت خداگونگی مرداد (امرتات) است؛ و عالم جمادات خداگونگی شهریور (خشتر ـ ربیره) است، در حالی که اسفندارمذ (سینته دارمشیتی) فرشنهٔ خود زمین است. بدین سان سهروردی در این جا و آن جا همهٔ امشاسپندان را نام برده است. او میگوید ایرانیان قدیم به گونه بی آگاهانه و مسلط در زمینهٔ فرشته شناسی (فی ارباب الانواع) بسیار ماهر بودند و به آنها دلبستگی داشتند، چنان که به همین دلیل و شیوه بود که با آداب و رسوم خاص فرشته یی را که "هوم ایزد،" یعنی فرشتهٔ هوم (هنومه/ Haoma) مینامیدند بزرگ می داشتند. هوم گیاهی است که نقشی بس بزرگ در نهادها و آیینهای قدمی آنان دارد. ۱

۱. مطارحات، همان جا... برای مقایسهٔ این نتیجه گیری فرشته شناختی به کتاب تاریخ زرتشتی گری دهالا رجوع شود (نیویورک، ۱۹۳۸، ص ۲۰۴ به بعد و ۳۵۷ به بعد):

M. N. Dhalla, History of Zoroastrianism, New-York, 1938.

بدین سان آیا در این جا با نوعی جهاننگری که عالم سماوائی (ملکوتی) مطرح در ایران قدیم را در خود زنده میکند، سر و کار نداریم؟ و این نگرش از طریقی که مکتبهای افلاطونی و زرتشتی را هماهنگ و همخوان میکند، به همین ترتیب مشکل حل ناشدهٔ مکتب افلاطونی تاریخی را پشت سر میگذارد، و آن مسألهٔ تعالی "مئل" است. در این جا می بینیم که شماری انبوه از روابط شخصی یا شخصی وار در بطن عالمی سربر می آورند که در آن هرگونه انتزاع یا تجرید عقلاتی طرد و حذف شده است.

→ ما نمی توانستیم در این جا به بررسی مطابقتها در جزئیات بپردازیم، و این کار را به یک تحقیق جامع وامیگذاریم. برای شناخت چگونگی باقی ماندن بنمایدها باید به تحقیقی موازی با تحقیقی دست زدکه به تشکیل "مجموعه" یی مثل جلد دوم مغهای یوتانی شدهٔ بیدز و کرمون انجامید:

Bidez et Cumont, Mages hellénisés, Paris, 1939;

و نیز مجموعه یی که گِرِی (به صورت ضمیمهٔ پنجم زرتشت پیامبر ایسران ماستان) جاب کود:

L. H. Gray, in A. V. W. Jackson, Zoroaster, the prophet of ancient Iran, 5 éd., New-York, 1938.

که در پایان آن "معجزات خالدایی" (Oracula Chaldaïca) همچون نقطهٔ پایان مقایسه یی اساسی با همهٔ آن چه در مکتب نرافلاطونی در زبانهای عربی و فارسی یافت می شود، و بر مبنای عالم مشابه تنظیم شده است، جلوه می کند. در این دو زبان چه پسیار رساله ها (در کیمیا، نجوم و غیره) به نام زرنشت، جاماسپ، استانس / Ostariés و غیره رایج بردند که نتیجهٔ کارهای التقاطی دورهٔ اشکانیان هستند. نسخه های خطی این رساله ها در گوشه و کنارهای نامکشوف کتابخانه های ارزشمند مشوق زمین پنهان مانده اند، و این یکی از دشواریهای کار تحقیق در این زمینه است.

سهروردی این نکته را با دقت نشان می دهد: درست است که برحسب عقیدهٔ ایرانیان قدیم ربالنوع مشیت و سرنوشت نوع خود را تعیین می کند، اما از این امر میان ربالنوع و نوعی که اداره می کند به هیچ وجه هیچ پیوندی شبیه پیوند میان روح و جسم، که منجر به تشکیل فرد واحد می شود، پدید نمی آید. همچنین این ربالنوع آن کلبت منطقی که بالقوه در همه چیز یافت می شود و درک آن می تواند منتزع بشود و یک مفهوم تشکیل دهد، نیست. بیگمان، حکما رب یا فرشتهٔ هر نوع را به نام همان نوع می نامیدند، و حتی آن راکلبت همان نوع می خواندند، اما آن چه از این امر در نظر می داشتند غایت کلی آن برای همهٔ افراد توع بود. این فرشته، فی نفسه یک اقنوم بود، یک برای همهٔ افراد توع بود. این فرشته، فی نفسه یک اقنوم بود، یک بروه مورداتی که نام او را بر خود دارند دقیقاً به معنای حضورشان در مورد متبادر می کند.

ر چنین است که روند "تمثل" یا انگاره سازی یی که نفکر مزدایی همسان با تفکر مانوی نفیج می دهد، به اوج خود می رسد و در آن ثابت می ماند. از آن جا که این تفکر چند جزئی است در مراتب مختلف وجود طنین می اندازد و لذا غالباً بحث شده است که آیا واحدهای رب النوعی اوستا در درجهٔ اول صفات سادهٔ اهورا مزدایند یا از توعی واقعیت اقنومی برخوردار هستند. تصور این مسأله به صورت یک معما دقیقاً به این معنی است که مفهوم واقعی آن چه را که هستی شناسی وجود همچون نور ارائه می کند در نمی یابیم، همان هستی شناسی که سهروردی با برخورداری از همهٔ منایع احتجاج فلفی موفق به بنیانگذاری، بیان و نظام مند کردن آن می شود.

در این جا باید بسیاری از مشخصه ها را که مخصوص ساختار نظام فکری هستند کنار بگذاریم. من این را نیز می دانم که این نظام نمی تواند عاری از دشواری هایی باشد، اما آیا در این جا دقیقاً همین خصوصیتِ ناتمامی نیست که موجب زندگی و نیز مشکلات یک نظام می شود و شادی قلبی فیلسوف را ایجاد می کند؟ مثلاً سهروردی عالم ملکوت را در دو دسته منظم می کند: "مثل اعلا"که یک "سلسله طولی" تشکیل می دهند و هیچ گونه سلطهٔ مستقیم بر افراد موجودات ندارند. پس از آنها ارباب انواع یعنی "سلسلهٔ عرضی" جای دارند که هر یک از آنها در آن واحد هم "امالنوع" است و هم "ربالنوع". در نتیجه آیا امشاسپندان، یعنی "مثل اعلایی"که سهروردی صریحاً از نتیجه آیا امشاسپندان، یعنی "مثل اعلایی"که سهروردی صریحاً از فیا نام برده است، به ربالنوع تبدیل می شوند؟ یا این که با فرشتگانی که امور آسمانها را سامان می دهند یکی هستند؟ و یا این که با بالأخره همان مثل اعلای اصلی، در بیرون از عالم آشکار و دنیای ملموس، باقی می مانند؟

در این جا انبوهی از تناسبها و همخوانیها وجود دارند که باید آنها را از نزدیک در هم فشرد، همخوانیهایی که متونی که ما در اختیار داریم هیچ نکتهٔ کاملاً مطمئنی دربارهٔ آنها عرضه نمیکنند، حتی با وجود این که این مسأله در میان نوافلاطونیهای یونانی هم مطرح بوده است (در این جا به "معجزات" یا هاتفهای خالدایی که پروکلوس شرح کرده است میاندیشم)، وانگهی تکلیف شرح و تفسیر ممثل افلاطونی چه می شود؟ در قرن هشتم هجری مؤلفی زندگی می کرده که ناشناخته مانده است. او در تحقیقی عالمانه که نسخه های خطی اندک از آن بر جا مانده اند، توضیح داده است که در آن هنگام دیگر به

هیچ وجه مسأله یی که افلاطون طرح کرده بوده مورد نظر نبوده است. او بالأخره این که این تفسیر سهروردی را (در کار کندرکار اصولی در قضیهٔ افلاطونی "مشارکت" یا "اشتراک") به جایی رهنمون شده است که ما آن را "آرمانگرایی قلسفی اصولی" می نامیم: همهٔ محمولهای وجود همچون وجوه تأویلی (اعتبارات) ناشی از تفکر خالص جلوه سیکنند. در این حالت خود وجود یا موجودیت محمولی است که به وسیلهٔ نفکر خالص جداشدنی است، زیراکه محمولی است که به ولیل این که قآن چه هست که هست؛ وجود دارد. خلاصه این که اینها نمونه هایی از مشکلاتی هستند که ملاصدرا به آنها توجه یافت، اما نمی توان در این جا به تفصیل به آنها پرداخت. از این بابت متأسفم، اما واقعیت این است که روشن کردن آنها به یک دورهٔ درسی یک ساله نباز دارد. ا

من فقط می خواهم این نکته را بگویم که این موضرع مسأله یی بس قدیمی است که در فقه اللغهٔ اوستایی و در تاریخ فلسفه، از جمله فلسفهٔ نوافلاطونی، مطرح بوده است: میان فرشته شناسی مزدایی با مثل افلاطونی چه رابطه یی وجود دارد؟ در وضعیت کنونی منابع

۱. منظور تحقیقی است با عنوان رساله فی الششل العقلیة الافلاطرنیة و المعلقة الخیالیة. برای اطلاع بیشتر رجوع کنید به «مقدمات» ما بر مطارحات، صفحهٔ بنجاهم؛ و بل کراوس، «افلاطون در نزد اعراب»:

Paul Kraus, "Plotin chez les Arabes" Bulletin de l'Institut d'Egypte, 1941, p. 279.

۲. نگاه کنید به کتاب الشواهد الربوبیة، تهران، ۱۲۸۹ (ق)، ص ۱۰۷ تا ۱۲۹.

موجود چنین می نماید که نمی تران پاسخی قطعی ـ چه از جهت فقه اللغه و چه از لحاظ تاریخ ـ به این پرسش داد. اما در هر صورت در شخص سهروردی ـ و بعداً در وجود کسانی که راهش را دنبال کردند ـ با یک فیلسوف ایرانی سرو کار داریم که تقریباً سه سده پس از تألیف دینکرت جرأت بیان این جمعیندی را پیدا کرده است، کسی که در نظر او فرشته باوری / angélophanie در مثل افلاطونی تحقق یافته است. با در نظر گرفتن سهروردی همچون مبنا، یعنی عالمی که ار حاضر می کند، به پاسخی فعلی یعنی پاسخ در عمل می رسیم. اگر برعکس عمل کنیم یعنی بکوشیم تا از ورای سوابق که همواره مورد برعکس عمل کنیم یعنی بکوشیم تا از ورای سوابق که همواره مورد اعتراض یا قابل اعتراض بوده اند به این هدف دست یابیم هرگز نمی توانیم به این حاضر برسیم. اما هرچند که نتوانیم آن چه را که حضور آن را ترضیح دهد نتیجه بگیریم، می توانیم با این حضور آن را درک کنیم و بفهمیم که این حضور چه چیز را توضیح می دهد. این درک کنیم و بفهمیم که این حضور چه چیز را توضیح می دهد. این

## ٢. خُوَرته

اکنون می توانیم تنمایهٔ دوم را که اندیشهٔ سهروردی را به حرکت درمی آورد و به آن جان می دهد طرح کنیم. کمی پیش از این از "خورنهٔ" ارمینایی یاد کردیم که در فارسی تبدیل به "خوه" شده است. اکنون چند لحظه یی از نزدیک به این تفکر یپردازیم. این تفکر، همپای آن چه سرچشمهٔ تفکر حکمای شرقی یعنی اشراقیان است، نوع و مئل حکیم کامل را در مقام خلیفهٔ خدا بر روی زمین، امام معصوم،

مینمایاند، و سرانجام دلیل نامیدن "خسروانیان" را که سهروردی آگاهانه و با علاقهٔ خاص بر حکمای ایرانی اطلاق میکند در می بابیم. در این جا فرصتی نیست که بر سر توضیح مفهوم "خورنه" در متون اوستایی و پهلوی به تفصیل درنگ کنیم یا به مقایسهٔ مفصل آنها با توشته های سهروردی ببردازیم. تصور میکنم که وجود رشتهٔ اصلی این تفکر به ما امکان می دهد تا چند هویت کاملاً درخور نوجه را شناسایی کنیم. خود این اصطلاح دربردارندهٔ یک برداشت الهیاتی بس غنی است که جزئیات پیرامونی آن هنوز به صراحت نمام قابل شخیص نیستند. آن را معمولاً به صورت اصطلاحاتی همچرن شکوه عظمت"، "جلال درخشان"، "آتش پیروز"... ترجمه کردهاند. در این زمینه به تحقیق فوق العاده عالمانهٔ استاد پورداود در مقدمهٔ در این زمینه به تحقیق فوق العاده عالمانهٔ استاد پورداود در مقدمهٔ نامیادیشت در جلد دوم ترجمهٔ فارسی بشتهای اوستا حواله می دهم. ا

در زمینهٔ ربط مطالب که در این جا آن را به اختصار برگزار میکنیم، مناسب خواهد بود که مفهوم مورد نظر سهروردی را در ذهن حاضر داشته باشیم، و آن تصور اندیشهٔ کبهانی خلیفهٔ الهی است که شیخ در کتاب حکمهٔ الاشراق به نفصیل مطرح کرده و دربارهٔ آن بحث نموده است. افشردهٔ آن چه راکه نوشته است در این جا نقل میکنیم. وقتی که همه چیز را خوب و به دقت استقراء کنیم، در مقام علت نزدیک یا

۱. پشتها... تفسیر و تألیف پیورداود، بسمینی، ۱۳۰۹ ش (۱۹۳۱)، ص ۲۲۲ تا ۲۲۲.

۲. برای آگاهی از آن چه پس از این نقل می شود نگاه کنید به حکمة
 الاشراق، جزء دوم، کتاب سوم، تهران، ص ۴۳۲ و ۴۳۳.

دور امور هیچ چیز جز نور نخواهیم بافت: در نهایتِ امر هیچ چیز جز نور خالص به طور فعال بر وجود تأثیر نمیکند، نـوری کــه سـرمنشأ اصلی هرگونه نور است، مینایی که هرگونه هستی از آن می جوشد و سرمي زند. هم شور عشق (محبت) و هم قدرت محبوب (معشوق) که "قهر" میکند از آن نور نشأت می گیرند. به همین ترتیب گرمی به واسطهٔ جوهر و ذات خود در همهٔ آرزوها، شورها و خشمها بافت می شود، و همهٔ اینها در یک حوکت پایان می پذیرند و تحقق می بایند. همهٔ شور و شوقهای آتشین موجب حرکت می شوند، خواه حرکت معنوی (روحی) و خواه حرکت جسمی. شیخ توضیح می دهد که توقف (سکون و آرامش) برعکس حرکت، به خودی خود نفی کامل است، رعلت آن دقيقاً همين فقدان علت است. ترقف همخانوادهٔ ظلمات است که واقعیت آن فینفسه همان واقعیت مرگ است. هر حرکت و هرگرمی تجلی نور هستند، یمنی که به خودی خود علت وجودی (سازندهٔ) نور نیستند ددر این جا باید در سطح جسمیت یا مادیت فرشته سانی باقی ماند . بلکه دریافت کننده را برای قبول این که نور ناشی از نور مُثّلی در آن پدید آید آماده میکنند. این نورمُثّلی وجود نوري خود را از خودش بر دريافتكننده ها، يمني "هياكل" ـ بر حسب مقدار درجهٔ تدارک و آمادگی و استعدادشان ـ ساطع میکند. شرف فوق العادة آنش ناشي از اين امر است كه حركت آن والاتر از هر حرکت دیگر و قدرت قاهر آن بیروزمندتر از هر قدرت دیگر است. آنش محسوس به سبب درخشندگیش چیزی است که پیشتر از هرچیز دیگر به قدرتهای مُثُلی اصلی شباهت دارد. این آنش برادر همان نور است که مهروردی آن را با نام ایرانی خاص "نور اسفهبد"، نور برتری

انسانی، مینامد. این نورالانوار در همهٔ مراتب رجود یک تابب، یعنی خليفه يا امام، دارد. اين شرف، همانگوته كه در عالم عقولِ خالص به مُثل بهمن اختصاص دارد، در عالم انساني هم خاص "ثور اسپهبد" (یمنی نور برتری) است، و در عالم عناصر به آتش اختصاص دارد. به این ترتیب دو خلافتِ عالم تحت القمر (یا مادون قمر) از طربق آتش و جان تحقق مي يابند: خلافتِ كبير جان آدمي در مقام نور، و خلافت صغیر آتش که طبیعت آن شبیه به جان است، و لذا نه تنها بر خلاف عالم طبیعت یکی از چهار عنصر نیست بلکه بر همهٔ آن عناصر در مقام یرادرجان آدمی و خلیفهٔ انوار فلکی (آسمانی) در عالم اجسام، شرف برتری و اصالت دارد. و لذا شیخ براساس دلیلی کاملاً منطقی و مؤجه می گوید که ایرانیان قدیم ابن آتش را چونان "قبله" نیایشهای خود می گرفتند زیراکه همهٔ نورها، چه معقول و چه محسوس، همین كاركرد تجلى كونه را دارند. شارحان دربارة احترام آييني انسان نسبت به آئش به تفصیل بحث کردهاند، یعنی نهادی که بنیان آن به هوشنگ مى رسد و از او به جمشيد و فريدون و كيخسرو رسيده است و سرانجام به وسیلهٔ زرنشت، مغ بزرگ، برای همیشه و به طور کامل صورتبندی شده است.

اما در این حالت پیداست که این تصور کیهائی عالم راه را برای نیتی که بردی بس دورتر دارد، باز می کند، نیتی که بازناب آن در ضرورت مترتب بر "توراسههد" آدمی ملاحظه می شود. همانگونه که آتش محسوس، یعنی خلیفهٔ اتوار معقول، ظلمات شب تار را مقهور می کند، به همان ترتیب هم جانهای کامل موجودات آدمی در این عالم از وجود یک خلیفهٔ الهی برخوردار هستند که به نام آن ظلمات

"جهل" را مقهور می کنند و از طریق یک ارتباط صمیمانه و دائمی، یعنی نوعی "مناجات" است که می توانند این ضرورت را برآورند، مناجاتی که با نور خالصی که از آن انوار ساطع می شود، تجدید می گردد. به این ترتیب برحسب اعتقاد واقعی سهروردی موقع و وضع حکیم و فیلسوف به هیچ روی وضعی راحت و از هر جهث آسوده نیست. و از همین جاست خشونت خارق العاده و جذابی که او گاهی به وسیلهٔ آن فنی ترین مباحث خود را متوقف می کند تا منطفیون بی خاصبت و حرّاف را مورد خطاب قرار دهد. مثلاً در بند صدو بی خاصبت و حرّاف را مورد خطاب قرار دهد. مثلاً در بند صدو مقام وجوه تأویلی تفکر ناب، و ضمن نشان دادن این که، برعکس، مقام وجوه تأویلی تفکر ناب، و ضمن نشان دادن این که، برعکس، مذهب اصالتِ واقع مشائیون در چه واپسگرایی یعنی میر قهقهرایی ماممکنی گرفتار می آید، می گوید:

اهل جدل و منطق احتجاجی می تواند در این جا خود را متفاعد کند که در دسرها و مشکلات فاضلاته یی که این دانشمندان در باب آنها خود را به زحمت انداخته اند، خسران کامل و تضیع وقت واقعی هستند. می توان گفت که آنان فقط یک هدف دارند و آن این است که وقت شما را تلف کنند بی آن که فایده بی بر آن منر تب باشد، علت این است که مباحثاتی از این قبیل ممکن است روزی به میان آیند که حکمت منقطع شده است و علوم شریف طریق عرفان از میان رفته اند، که راه به سوی عالم بالا مسدود شده است. از بحث دربارهٔ مباحثات بناهای بلند توشته باقی می مانند، و کسانی که چتان می تمایند که گویی فیلسوف هستند و گرفتار این اندیشهٔ بهوده می شوند که فقط با خواندن کتابها و بی آن که اندیشهٔ بهوده می شوند که فقط با خواندن کتابها و بی آن که

خودشان در طریق عرفان گام بگذارند و بی آن که خودشان نگرشی شخصی از انوار معنوی خالص داشته باشند، می توانند جزو خانوادهٔ حکما باشند». ا

گام نهادن در این طریق عرفانی ایفای رسالت حکمت اشرافی در همان معنایی است که پیش از این به دست دادیم. حال باید دید که این طریق حکیم را به کدام سرمنزل میرساند؟ سهروردی پاسخ را به دست می دهد: (به نگرش شخصی انوار خالص یا مجرد). در نهایت به هیچ چیز دیگر مگر مواجهه و روبارویی با سرچشمه، یعنی مشرق ابن حکمت، والبته با این بارقهٔ نخستینی که در همهٔ مراتب وجود آن "شکوه عظمت و افتخارآمیزی"که همانا "خورنه" است از آن نشأت می گیرد، همان که جان حکیم اولویت برخورداری از آن را دارد، اولویتی که عبارت از استفرار خلیفگی در عالم آدمیان است و بابد نخست از طریق عرفانی به آن برسد تا تقدس و تبرک آن را دربابد. این مرزنش است که بی وقفه تکرار می شود: کسی که نسبت به گزارشها و روابات حکمای اهل وجد و شکو شردد و بدگمان است و در ارزش مشاهدات معنوی آنان تردید میکند در حالی که جرأت ندارد که مشاهدات و ملاحظات مثلاً بطلميوس را در عالم طبيعت رد كند، و این که خود این شخص هم به نوبهٔ خود جرأت میبابد که در راهی که گفتیم گام بگذارد. شاید که او هم به نگرش پرتوافکنیهای آسمانی دست یابد دهر جند که در حقیقت در فرقهٔ مشائیرن کسی را

نصل «مابعدالطبیم» از کتاب مطارحات، بند ۱۱۱، ص ۲۶۱ چاپ ما؛ مقایسه شود با مقارمات، «مابعدالطبیم»، بند ۲۴، ص ۱۴۷،

نمی شناسیم که از قدم استوار در راه معرفت انوار خالص برخوردار باشده. ۱

اكنون متون سهروردي را با متون شارحان آنها تركيب ميكنيم. از این ترکیب درمی بابیم که این پرتوافکنیهای آسمانی همانها هستند که پیامبر و حکیم فرزانه و پیشوای کامل یعنی زرتشت آذربایجانی در کتاب زند خود یاد کرده است، در آن جاکه گفته است: دجهان به دو بخش تقسيم مى شود، بخش مينوى بعنى عالم روشنايى، عالم معنوی؛ و بخش گیتی بعنی عالم ظلمانی، جسمانی، (اینها دو تقسیم بندی عمدهٔ ارستایی هستند به صورت مَیْنیَو / mainyava و گنتیه / gaethyaکه در پهلوی به صورت مینوک / mênôk و گیتیک / gêtik درآمدهاند). از عالم روشنایی بر جانهای انسانهای کامل نوری می تاید که به آنان نبرو می دهد و کمکشان میکند، جانها از آن روشنایی میگیرند، و هاله بی بس درخشان تر از برآمدن خورشید بر سرشان می تابد. همین نور است که می گویند در زبان پهلوی "خُرَه" نامیده می شود و همان است که زرتشت دربارهٔ آن گفته است: اخره نوري است كه از جوهر الهي (من ذات الله) ساطم سي شود، و به واسطهٔ آن مخلوقات به طور سلسله مراتبی نظم یافته اند، سلسله مراتبی که در آن برخی از آفریده ها بر دیگر آفریده ها اولویت و تقدم دارند و در همان احوال هر مخلوق به برکت کمک این نور از لحاظ رفتار و آثار در جایگاه*ی که خاص اوست مستقر است*.<sup>۲</sup>

۲. همان، ص ۲۷۱ و ۳۷۲.

١. همان، بند ٢٢٤، ص ٥٠٥؛ حكمة الأشراق، ص ٢٧٢.

بنا به قول سهروردی در کتاب الواح این فروغ و پرتو الهي نخستين، اين سرچشمه پرتوافكن فياض همان است كه كيخسرو مبارک اجازهٔ مشاهدهاش را یافت. در این جا سیمای عرفائی کیخسرو بر حسب مشخصه های سنتی ترسیم شده است که ما در غرب می توانیم به خوبی آن را تصور کنیم زیرا که در سُنتهای منشابه ما صفات عرفانی و رازآمیز او همانها هستند که به شاه گرال / Graal نسبت داده میشوند. در واقع کبخسرو جذب یک نبایش و شیفتگی درونی طولاتی شد: «ملک ظافر، کیخسرو میارک اقامهٔ تقدیس و عبودیت کرد. آنگاه حکمت ابالقدس (خرد مستقر در ذات و ذاتِ شاخص خود) بدر فرارسید (در این جا می نوان مفاولات خرد مبنوی و دانا را در کتاب بهلوی مینوک خرد به خاطر آورد) و با او سخن از غيب گفت. و او خود، متنقش از رحمت الهي، يه سوى عالم اعلىٰ عروج نمود و انوار الهي بدو مواجهه پيدا كرد، و بدين انوار معنايي را که به نام کیان خره خوانده شده است، دریافت. و آن القای قاهری است در نفس که بدان مردم سر به خشوع و اطاعت فرو می آورنده. ۱ به این ترتیب کیخسرو نمونهٔ بازر وجودی است که در آن واحد از طریق "خویشتنداری / Sophia" آسمانی خویش هم حکیم کامل برخوردار از حکمت است و هم این که این گزینش او را بادشاه عرفائي عالم تشان مي دهد كه در حد نهايت برخرردار از چيزي است

۱. همان جا. برای متن مهم کتاب الالواح العمادیه مواجعه کنید به بند هفتاد و سوم این کتاب در جلد دوم چاپ ما با عنوان آشار مابعدالطبیعی ا Opera Metaphysica همراه باگزیده هایی از شوح و دود تبریزی،

که نوافلاطونی های ژامبلیک آن را "فضایل سطوت" می نامیدند. و این تنها موردی نیست که سهروردی، با دادن صعنای باطنی کامل به قهرمانان تاریخ مقدس ایرانیان آنان را بار دیگر به صحنه می آورد. مثلاً به تفسیر عرفانی مرگ اسفندیار در رسالهٔ عقل سرخ، که به تازگی به وسیلهٔ مهدی بیانی چاپ شده است بیندیشیم. ا تلاقی حکیم مورد نایید پادشاه و شهربار برخوردار از جان غالب و قاهر در وجود یک نفر نتیجهٔ همین چگونگی خاص خورنه است که در ارسنا (یشت نوژدهم) "کَوَثَیْنیم خورن" /Kavaênem Xvarenô نامیده شده است و در نوشتههای سهروردی به صورت فارسی "خره" دیده می شود. در واقع "خورنه" وجوه بیار دارد، همان گونه که در سلسله می شود. در واقع "خورنه" وجوه بیار دارد، همان گونه که در سلسله مرانب حکمایی که سلطنت عرفانی عالم به آنان می رسد مرانبی وجود دارد.

سهروردی در پایان کتاب مطارحات ٔ بار دیگر بحث میکند که چگرنه تأثیرهای سنارگان و فرشتگان ضمن نرکیب شدن با تأثیرهای انوار معنوی خالص می توانند گاهی خورنه یی بر جان ساطع کنند که

۱. رسالهٔ تارسی عقل سرخ، اصفهان، ۱۳۱۹ خ. در مورد هسهٔ آن چه از نمادگرایی کتاب به دست می آید به «مقدمات» ا . Prolég، ص چهار مراجعه شرد. به تازگی صادق هدایت در ترجمهٔ فارسی همراه با حواشی زند رُهومن یسن همخرانی تقریباً لفظ به لفظ میان برخی از بندهای این رساله را با برخی از مشرن ادبیات مزدایی نشان داده است، نگاه کنید به: زند وهومن یسن (بهمن بشت) به اهتمام صادق هدایت، تهران، ۱۳۲۲، ص ۵۸ و ۵۹.

۲. رجوع کنید به پورداود، هم*ان کتاب، ص ۳۱۴ و ۳۱۵.* ۲. مط*ارحات*، بند ۲۲۲، ص ۵۰۴ و ۵۰۵.

درآن قدرت جاذب و مقهورکننده غالب است؛ گاهی برعکس، نوری ساطع مینمایند که ظریف ترین وجوه عشق و سرمبردگی های عاطفی را منعکس میکند و به وجودی که روشنش میدارند قدرت خارق الماده جذاب و فريبنده زيبايي و حكمت مي بخشند؛ و گاهي در وقتی که تعادل و نوازنی معجزاً سا غالب است مزیت این شکوه نور راکه منحصراً درخور نامیده شدن به نام خورنهٔ شاهانه است آشکار میکتند. این خورنهٔ شاهانه در رساله یی با عنوان معنی دار پرتونامه چنین وصف شده است: اهر پادشاه که با حکمت آشنا باشد و در تقديس و ستايش نورالانوار مداومت كند از خورنهٔ شاهانه (څره كيان، فَر نوراني) برخوردار خواهد شد. بارقهٔ الهمي او را لباس عظمت و شكوه خواهد پوشاند. او فرمانرواي طبيعي عالم است. از عالم آسمانی (اعلا، غیب) به او باری می رسد، خواب و نفس (بیداری) او به کمال می رسد». ا فر کیخسرو، که نمونهٔ اعلای شهریار حکیم با روحی پرصلابت بود، چنین بود. سهروردی عنوان "خسروانیان" را که منحصراً بر حکمای ایران قدیم اطلاق میکند از نام او گرفته است. با وجود اینها نکته یی وجود دارد که سا را در این جا سترقف میکند: این نقطهٔ آرمانی پاکمال مطلوب سهروردی برای دنیایی که به

۱. متن فارسی آخو رسالهٔ پرتونامه را در بند ۲۲۴ صفحهٔ ۵۰۴ مطارحات چاپ کرده ایم که چنین است: وو هر پادشاهی حکمت بداند و بنزمایش [؟] و تقدیس نورالانوار مداومت نماید، چنان که گفتیم او را خره کیائی بدهند و "فرنورانی" ببخشند، و "بارق الهی" او را کسوت هیبت و بهاء بپوشاند، و رئیس طبیعی شرذ عالم را، و او را از عالم اعلی نصرت رسد، و خواب والهام او به کمال رسد».

قول خود او راه آن به سوی حکمت قطع شده است و علوم شریف از میان رفته اند، چه معنایی دارد؟ وانگهی آیا کمال مطلوب او کمال مطلوب حکیمی که فضایل خالب عالم عرفان و تجربهٔ والای فلسفی فرد منطقی کامل را در خود جمع کرده است، نیست؟ بار دیگر به سختان خود او در مقدمهٔ حکمهٔ الاشراق بنگریم. در واقع، زمین هرگز از یک حکیم یا جماعتی از حکما محروم یا خالی نیست. این حکما آیات الهی را در این عالم مستدام می دارند و از این طریق سبب دوام همین عالم می شوند. حکیم مطلق، اولینِ حکما "خلیفة الله" و "امام" است و تا لحظه یی که زمین و آسمان می چوخند چنین خواهد بود. البته در سلسله مراتب حکما می توان پنج مرتبه را تشخیص داد بود. البته در سلسله مراتب حکما می توان پنج مرتبه را تشخیص داد

در مرتبهٔ اول حکیم برخوردار از تجربهٔ عرفانی است اما هیچ گونه فعالبت فلسفی ندارد، چنان که صوفیه همچون بایزید، تستری، حلاج.

در مرتبهٔ دوم حکیم برخوردار از دانش فلسفی است اما به کلی فاقد تجربهٔ عرفانی است، جنان که مشائیان همچون فارابی، ابن سینا. در مرتبهٔ سوم که همچون کبریت احمر کیمیاگران مرحله یی نادر و ظریف تر و والاتر است، حکیم در هر دو مورد فلسفه و عرفان صاحب تجربه است (شارحان سهروردی خاطرنشان میکنند که به همین دلیل بازسازی بنای فکری ارسطویی و در نتیجه شاهکار خود سهروردی ضروری بوده است).

۱. چاپ سنگی تهران، ص ۲۲ و یعد.

در مرحله های چهارم و پنجم با حکیمی سروکار می یابیم که از یک عالم تجربهٔ کامل و کافی و از عالم دیگر شناخت اندک دارد.

بدیهی است که هیچ تردیدی وجود ندارد که مرتبهٔ سوم است که مُبين خليقة اصيل خدا، يعنى امام كامل بر روى زمين است. اما در تاریخ به ندرت به وضعیتی که نشانگر وجود چنین حکیمی باشد يرمى خوريم. در فقدان او عارف كامل حتى در صورتى كه فاقد دانش صرفاً فلسفى باشد از اين اولويت برخوردار خواهد بود. به عبارت دیگر وضع معنوی بی که در مرتبهٔ اول مشخص شده است برتری اساسی بر حکیمی که در مرتبهٔ دوم تعریف شده است یعنی فیلوف غيرعارف دارد. دليل اين امر اين است كه وزير بايد مستقيماً به وسيلة ملطان به سِمت خود نصب شود. در نتیجه فیلسوفانِ صرفاً عمقلی مدعی چه انتصاب مستقیمی توانند بود؟ وانگهی در سلسله نسب یا شجرهٔ کمال مطلوبی که سهروردی طرح کوده است کسی همچون سهل تستری دیده می شود که خمیرهٔ تفکر و معرفت هرمس و قیثاغورسیان را منتقل میکند، یا بایزیدبسطامی که انتقال دهندهٔ خمیرهٔ فکری و حکمتی شهریاران حکیم ایرانی است. و ماده یا شرط اصلی این است که شیخ با جد و تأکید شمام مطرح میکند: منظور من از این اقتدار به هیچ وجه این نیست که قدرت سیاسی واقعاً در دست حکیم در مقام امام باشد. نه، مشروعیت انتصاب او بر کمالات معنوی استوار است. اما گاهی امام عالم برای مردم شناخته شنده است و رسماً در این منصب استقرار می بابد (چنان که وضع پیامبران

۱. همان، ص ۲۴،

چنین بوده است، و نیز وضع شاهانی همچون فریدون و کیخسرو که خورنهٔ شاهانه در وجود آنان منبلور شد)، و گاهی پنهان و ضایب است. اما در این صورت به کلی از چشم مردمان پنهان و برای آنان ناشناخته است، و حتی موجودیتش به کلی ناشناخته و غیرقایل قبول جلوه می کند. در عین حال هموست که ه کسانی که می دانند و آگاهند، او را "قطب" می نامند، و با وجود این که در نهایت ناشناختگی و گمنامی و حتی بداقبالی و طرد و عدم پذیرش باشد اقتدار پرصلابت حکمت در وجود او نهفته است.

گمان میکنم که تا این جا پاره یی از مهم ترین متون سهروردی را دربارة فر شهریاری حکیم کامل، راهبری الهی مستقیم پادشاه صلابتمند، سایه یی که در طی دوره های طولانی ظلمات از اقتدار آسمانی و الوهی او منبعث می شود، معرفی کرده ام. چه بسیار از منون ایران باستان و ایران پس از آن دوره را می توان در این جا مطرح کرد، زیراکه ژرفترین دل اندوهی و درد غربت (نوستالژی) جان ایرانی در طی قرون در وجود "سوشیانت"، در وجود آرزوی امام غایب، آن كسكه نمى توان به نام ناميد اما فقط اوست كه بر روح اقتدار مشروع و مطلق دارد، متجلی میشود. در این جا شاید بتوان پرسید که: «آیــا اندیشه یی مشابه با این معمولاً در جایی دیگر ملاحظه نمی شود؟ ر آیا مثلاً طبیعی نیست که یک جامعهٔ ناکام و درمانده در هر حال از طریق این اندیشه در جست رجوی راهی و وسیله یی برای جبران شکست خود باشد؟، با وجود اینها یک پدیدارشناسی دینی آگاه به نكاليف خود نمي تواند به چنين توضيحات ساده و پيش پا افتاده اكتفا كند. زيراكه در هر حال عكس أن هم ممكن است. اين كه ابتدائاً و قبل

از هرچیز این اطمینان وجود داشته باشد که ناریخ واقعی در تحقق یک مشیت ازلی شکل میگیرد که هرگز به وسیلهٔ وقایعنگارانی که امور ملموس و دیدنی را ضبط میکنند درک نمی شود. و این که این اطمینان آدمی را قادر می سازد که هرگز به این مشیت پشت نکند و خیانت نورزد، و شکست و ناکامی را ترجیح بدهد و حتی پیروزی را در شکست جست و جو کند. تاریخ دینی ایران در این زمینه بس گویا و شیواست.

## ۳. من ازلی

کلمهٔ "دل اندوهی غربت زده" (نوستالژی) که پیش از این به کار بردیم شاید به بهترین شکل بیان کنندهٔ یکی از حالات عمیق روان ایرانی باشد: انتظار مداوم و پنهانی چیزی که می دانیم که تحقق آن در حدود وضع کنونی آدمی ناممکن است، اما ممکن است که در زمانی به اندازهٔ یک چشم برهم زدن چنان شود که جان آدمی با پیشتازی آن چه راکه انتظارش را می کشد بر خود آشکار کند. این جهشی است که در آن نوعی گزینش ازلی یا ماقبل از موجودیت بیان می شود؛ و ما آرزو می کنیم که این گزارش امکان دهد تا انگیزه هایی راکه آن را پدید می آورند و پیش می برند بشناسیم و تبیین کنیم. زیرا که اولاً همین جهش سبب آشکار شدن عالم آسمانی آکنده از نور و عقول مُبشره (ناشی از مشیت الهی) شده است، چیزی که سهروردی در فیاس با مئل افلاطرن طرح و آشکار کرده است، دوم این که از همین عالم میساطع میسانی (ملکوتی) است که یک قدرت نورانی قدسی منساطع

می شود و به همهٔ موجودات نسبت به هم نظم می دهد و با فروغ خود آن کس را که باید روزی جهان را یا رهاندن آن از چنگال ظلمات دگرگون کند، شاخص می کند. سوم این که همین جهش پیشاپیش در الهام درونی جا می گیرد و موجود انسانی را در حضورِ شخصی ترین راز هستی زمینی او قرار می دهد.

اکنون باید در آنار سهروردی همین انگیزه یا بمنمایهٔ سوم را شناسایی و مشخص کنیم و البته ناگزیریم که به یک طرح ساده پسنده کنیم. در واقع بیدرنگ متوجه بسپار پازتابها می شویم که در شعر عرقائی ایران در طرل قرون طنین افکندهاند، چنان که اگر بخواهیم بنمایه های موجود در تفکر سهروردی را به کمک همهٔ این تنوعها شناسایی کنیم کاری بس دراز و نامحدود در پیش خواهیم داشت. آن چه در اندیشه و در آثار سهروردی اصبل و خاص اوست بنیان مابعدالطبیعی است که مذهب و عرفان عشقی او بس آن استوار است، پس از آن به تداوم تغزلی یی که در ستایش آیبنی پیدا می کند می رسیم. میان این دو یک طرح ارائهٔ نمادین قرار دارد که بسیاری از ایرانیان از آن الهام گرفته اند.

پیش از این از یک دسته از رساله های کنوناه فارسی سهروردی و صحبت کردم که به صورت روایتهای تمثیلی یا استعاری و داستانهای آموزشی نوشته شده اند و دستهٔ مشخصی را در مجموع آثار شیخ الاشراق تشکیل می دهند. یکی از این رساله ها به گونه یی است که همچون یکی از حساس ترین و ظریف ترین و مقدم ترین نمودهای عشق عرفانی او جلوه می کند. این رساله مونس العشاق نام دارد که معنایش محناج توضیح نیست. خلاصهٔ مقدمهٔ آن را نقل

## م*ی*کنیم. ۱

نختین ذات (جوهر) که از ذات الهی صادر شد یک موجود نورانی بود: و آن ملک مقرب یا عقل اول بود، همان که سهروردی در جای دیگر از آن یا نام مزدایش یعنی "فرشتهٔ بهمن" یاد میکند. این نور اول که از خدا متاطع شده دارای سه صفت است: علم به ذات خالص الهی که این نور از آن مناطع شده است، علم به خبردش و وجود خاص خودش، و بالأخره علم به آن چه از آن نیست یعنی به غیر موجود و تقی و شلبتی که به سبب موجودیت خود او دانته می شود. نختین این صفات که در ادراک و فهم ذات الهی استفرار دارد سبب پدید آمدن جوهر وجودی یی شد که سهروردی نام زیبایی دارد سبب پدید آمدن جوهر وجودی یی شد که سهروردی نام زیبایی دارد سبب پدید آمدن جوهر وجودی یی شد که سهروردی نام زیبایی دارد می آن می نهد و به این ترتیب به آن شخصیت می دهد (در این جا هم همان گونه که در اوستا ملاحظه می شود صفت به صورت آنوم در می آید).

دومین صفت بعنی شناخت ملک مقرب وجود نوری خاص او به پدید آمدن جوهر وجودی دیگران می انجامد که در زیر نام عشش شخصیت می یابد.

مومین صفت یعنی شناختی که این ملک مقرب از غیر وجود خود، بعنی سایه یی که حد و مرز وجود خاص اوست، دارد یک

۱. این رساله اول بار به وسیلهٔ اشپیس O. Spies به انگلیس چاپ شده است: The Lovers Freind، دهلی، ۱۹۳۴. ما پیش از آن ترجمهٔ فرانسوی آن را در مجموعهٔ تحقیقات فلسفی / Recherches philosophiques، پاریس، او در مجموعهٔ تحقیقات فلسفی / ۱۹۳۲ چاپ کرده ایم و اعتراف میکنیم که از آن پس فرصتهایی برای اصلاح و بهبود این ترجمه پیدا کرده ایم.

جوهر وجودی دیگر پدید می آورد که نام غم یا اندوه بر آن نهاده شده است.

این سه چیز یعنی زیبایی، عشق و اندوه که از یک منشأ پدید می آیند (برمبنای نگرش شخصیت شناسی برای آنها و نیز متن خود سهروردی) تشکیل سه "برادر" می دهند. زیبایی که برادر ارشد است به تأمل در خود پرداخت و خود را همچون لطیف نرین و والاترین موجودات یافت. در نتیجه لطف و شیرینی عظیمی وجودش را فرا گرفت و به خنده درآمد. در نتیجه هزاران فرشته، تجلی یافته از این لبخند، پدید آمدند. اما برادرش، همان که عشق می نامیم، چون به او نگریست گویی دیوانه شد: دیگر نمی توانست نگاه خود را از او بردارد، و همچون برده یی خود را برای خدمت در اختبار او نهاد. و چون خواست که دل برکند و درر شود، برادر کوچک تر که اندوه می نامیم دامنش راگرفت. و همچنان که عشق در ذهن زیبایی بازمانده است از این درآمیخنگی اندوه با عشق زمین و آسمان پدید آمدند و به زندگی ادامه می دهند.

راز عشق تکویتی که در این ایجاد نمادین نهفته است واقعاً نشان از نبوغ ایرانی دارد. در این زمینه می توان به همسنجی های بسیار دست زد. همین اندازه خاطر نشان می کنیم که مؤلف رساله یی به نام مجالس العشاق که خیلی بعد از سهروردی می زیسته است کاری نکرده است جز این که محتوای رسالهٔ کوتاه سهروردی را در مقدمهٔ کتاب خود تفصیل داده و به شرح و بسط بازگفته است. و این کتاب مختصر با چنان روشنی و صراحتی بخمایهٔ هرگونه نگرش به جهان، انسان و علم چنان روشنی و صراحتی بخمایهٔ هرگونه نگرش به جهان، انسان و علم

را بیان میکند که در این جا جز نقل سطرهایی از فصل بازدهم آن کاری دیگر نمی توانیم کرد.

(سه اصل وجود دارند: علم معرفت باطنی، احساس عاطفی و دوست داشتن (معرفت، محبت، عشق). عالم عشق والاترین همه است ویه آن نمی توان رسید مگر از طریق علم معرفت باطنی و شور قلبی. پس دو اصل وجود دارند که به عالم والای عشق راه می نمایند، و همین است معنای این سخنان که: "دو قدم ببردار و به مقصود رسیده یی" (خطونین و قد وصلت، سخنانی که به صعود شبانه یا معراج پیامبر ارتباط دارند و در زبان و تفکر حلاج بسبار به کار رفته اند). همانگونه که عشق در مرزی جای دارد که احساس عاطفی در آن جا از خود فراتر می رود، به همان ترتیب هم شور قلبی در مرزی جای دارد که در آن جا معرفت متعالی می شود، و این همان مرز است که حکما و فیلسوفان باید از آن فراتر روند (مگر آن که هرگز نتوانند به که حکما و فیلسوفان باید از آن فراتر روند (مگر آن که هرگز نتوانند به آن برسند). به همین جهت است که شاعر گفته است:

عنی هیچ آفریده را نبود عاشقی جز رسیده را نبود در عین حال در این جا طرح نمادین یک وضع کلی صورتبندی شده است. اکنون باید دید که این انتقال عاطفی و شخصی چگونه ممکن است نحقق بابد: از اشارهٔ نمادین تا واقعینی که شخصاً و به تجربه صورت بسته است، یعنی عبور از مجاز به حقیقت. بیگمان انجام این حرکت با انتقال در عین حال که هدف نهایی تعلیمات سهروردی است رازی است که نگارش این حکایاتِ راهنمای عرقان را در کنار آثار تعلیماتی عمدهاش به او الهام بخشید. در این جا نیز آن ال در کار در را در راه رسیدن به یک هدف قطعی و عمده به

حرکت درمی آورد از یک صورت ذهنی، و دقیق تر بگویبم از یک نگرش پیشرس سرچشمه می گیرد که هرچند که در لباس دگرگونی یافتهٔ نوعی همگرایی و التقاط پرمایه و غنی به سهروردی می رسد، به گمان ما نمایانگر منشائی مزدایی است.

در این جا باید لحظات اصلی جهان نگری او را به باد بیاوریم و ملکه ذهن کنیم. رابطهٔ اصلی که منشأ و مادر همهٔ روابط دیگر است همان است که در پگاه ازل میان نورالانوار و ملک مقرب (عقل اول) برقرار می شود و سهروردی آن را رابطهٔ "قهر و محبت" می نامد، همان که همهٔ موجودات را به صورت زوج منظم کرده است. همین رابطه میان فرشته و نوعی که از نور آن منبعث می شود، برقرار است. و بالأخره این که این رابطه در مورد هر جوهر یا ذاتی که یک رابطهٔ محبثی آن را به علت اولی (آسمانی) که منبعث از آن و تابع آن است، می پیوندد، تکرار می شود.

در مورد نوع انسان در کل، کتاب میاکل النور این میآموزد که این رابطه فرشتهٔ بشریت است، همان که (واین خاطرهٔ معرفتی دقیق است) روح القدس یا جبرئیل مُلک نامیده می شود. از این گذشته سهروردی در کتاب تقدیسات از "سروش فرشته" (سروآشهٔ اوستا) یاد می کند. اما افزون بر این هم هست. در واقع برای هر فرد انسانی در هنگام تولد زمینی او یک جوهر توری از قبل وجود دارد که با او

۱. میاکل النور، هیکلهای چهارم و پنجم، متن عربی این کتاب را همراه با روایت فارسی آن و نمونههایی از شروح آن در کتاب آثار مابعد الطبیعی ا Opera metaphysico چاپ خواهیم کرد.

می ماند و به صورت فرشتهٔ نگهبانش درمی آید و میرانجام پس از مرکش با او یکی می شود. سهروردی براساس سنتِ هرمسی این فرشته را "طبیعت کامل" (طباع تام) موجود انسانی می نامد، که در دو مورد در آثار او ظاهر می شود.

سهروردی در کتاب مطارحات اگزارش خوابی را نقل میکند که آن را به هرمس نسبت میدهد: «همانا که جوهری از عالم روحانی (دات روحانیه) معارف علوم باطن را به من الهام کرد (با به سوی من حواله داد). به آن گفتم: "تو کیستی؟" پاسخ داد "من طبیعت کامل (طباع تام) تو هستم"، ملاصدرا و دیگران هم علاقه مند به گزارش این روایت بودند. ۲

سهروردی در کتاب دیگر خود به نام تقدیسات این رؤبای کوتاه هرمس رابه شکل استدعای شورمند و تغزلی یک رویارویی درآورده است، و آن دعایی کوتاه است که پس از سرودها و تبایشهایی که سهروردی برای هر یک از روزهای هفته سروده نقل شده است. این دعا که دقیقاً خطاب به "طبیعت انسانی" است با این کلمات بیان می شود:

دتو، ای سرور و سلطان من، ای قرشتهٔ قدمی من، ای وجود روحانی گرامی من. توبی که در آسمان روح، زندگی میبخشی و به آسمان اندیشه ها جان داده یی. توبی که ستایش از طریق رُخصت الهی

١. دمابعدالطبيعة «كتاب مطارحات، كتاب ششم، فصل نهم، بند ١٩٣، ص
 ١٠ داناً روحاتية القت الى المعارف، فقلت لها: مَن انت؟ فقالت: انا طِباعك التام».

٢. ملاصدرا، كتاب الشواهد الربربية، تهران، ١٢٨٩ ق، ص ١٠٩.

و نسبت به شخص من، منحصراً حق توست. تویی آن کس که شور ر اشتیاق من شفاعتم را نزد خدا، می کند تا نقص و کوتاهی من جبران شود. تو پوشیده از درخشان ترین نورهای آلوهی هستی. تو در رأس مراتب کمال جای داری. به حق آن کس که تو را از این شرافت والا برخوردار کرده است و این فضل الهی را شامل حالت کرده است، سوگند می دهم. آه، که چه می شد اگر خود را در زیباترین تجلیات بر من می نمایاندی، و روشنایی چهرهٔ درخشان و خیره کنندهات را نشانم می دادی. آرزو می کنم که تو در نزد خدای یکتا شفیع من باشی تا نور اسرار بر من بتابد، و ظلمات حجابها را از قلبم بزدایی، به نام حقی که بر زمین دارد و به نام جایگاهش در نزد خودته. ا

۱. دعوة الطباع النام: ايها السيد الرئيس و المسلك القديس و الروحانى النفيس، انت الاب الروحانى و الولد المعنوى، المثبتل ياذن الله بتدبير شخصى المبتهل الى الله عَزَ و جل، اله الآلهة فى تكميل نقصى، اللابس من الانوار اللاهوتيه اسناها، الراقف من درجات الكمال فى اعلاها. استلك بالذى منحك هذا الشرف العظيم، و وهبك هذا الفيض الجسيم، الا ما تجليت لى فى احسن المظاهر، و اربتنى نور وجهك الباهر، و توسطت لى عند اله الآلهة بافاضة نور الاسرار، و رفعت عن قلبى ظلمات الاستار بحقه عليك و مكانته لديكه.

این متن در جلد دوم Opera metaphysica، در پایان کتاب واردات و تقدیسات چاپ شده است. در این جا الهامات شیخ به مشخص ترین بنمایه های تغزل مانوی نزدیک می شوند. سرآغاز دعایی که در این جا نقل شده است وجود نرعی رابطهٔ متقابل را در مفهوم توالد نشان می دهد، این توالد هماهنگی بی شگفتی آور با مفهوم مزدایی دئنا / Daèna دارد. این امر وجود نوعی برخورد و تماس میان آبینهای زرتشت و هرمس را ایجاب می کند که آثار و نمودهای آن را در بسیار موارد مشاهده کرده ایم بی آن که بتوانیم روند آن را مشخص کنیم.

از آن جاکه این وجود درخشان و تابناک، که به گونه یی تخزلی وصف شده است و این نیایش خطاب به آن است، دنیقاً همان وجود است که ضمن پاسخگویی به عارف در رؤبا به او میگوید: «من طبیعت کامل نو هستمه، و پس از همهٔ آن چه اکنون از تفکر شیخ الاشراق می دانیم، تحت تأثیر عمل متقابل همهٔ اینها به یک همگرایی با یک نگرش آسمانی دیگر می رسیم، همان که شاید درخشان ترین گوهر ایمان و امید مزدایی است. در این جا، همان گونه که از بسیاری از متون اوستایی و پهلوی تتیجه می شود، در زیر عنوان ترجمه ناپذیر «دئنه / Daena" نگرشی جلوه می کند که در عین حال همچرن من آسمانی فرد مؤمن و اعتراف قبلی (ازلی) او به ایمان و مددایی آشکار می گردد. وقتی که انسان کامل پس از گذشتن از مزدایی آشکار می گردد. وقتی که انسان کامل پس از گذشتن از

مادگرایی کیمیاگری همخوانی کامل دارد (به سعنای معاد شناختی آن در نمادگرایی کیمیاگری همخوانی کامل دارد (به سعنای معاد شناختی آن در تلویجات، بند ۸۳ مراجعه بشود). در این جا به دلیل اهمیت فوقالعاده یی که دارد به رساله یی از آیاد مورجلد کی Ayadamour Jidakî (درگذشته در سال دارد به رساله یی از آیاد مورجلد کی ۱۷۲۱) به نام نتائیج القِکو فی الکشف عن احوال الحجر اشاره می کنیم. فصل آخر و دوازدهم این رساله به یک رؤیای مداخله طبیعت کامل، درگذشت هر مس و تولد یک فرزند عجیب ختم می شود. این رساله در زمان قدیم در بولاق مصر چاپ شده اما نایاب است و نسخه های نین رساله در زمان قدیم در بولاق مصر چاپ شده اما نایاب است و نسخه های خطی آن هم بس نادر هستند. افزون بو دو نسخهٔ موجود در قاهره (رک پیل کراوس / ۱۹۲۵ میار ابن حیان، ج ۱، قاهره، ۱۹۴۳، ص ۱۷۸ و ۱۹۴۱) در نسخهٔ دیگر در تهران یافت می شرند؛ یکی به شمارهٔ ۷۲۶ مجموعهٔ خصوصی در نسخهٔ دیگر در تهران یافت می شرند؛ یکی به شمارهٔ ۷۲۶ مجموعهٔ خصوصی کتابخانهٔ مجلس شورا (ورق ۲ ب ۲ تا ۲۱ ب)، و دیگری در مجموعهٔ خصوصی کمالیان (مجموعهٔ شمارهٔ ۱، ورق ۵۸ ب تا ۲۱ با)،

دروازه های مرگ در مدخل دهشتناک پل جین و ت قرار میگیرد، می بیند که شکلی تابتاک و پرفروغ به سویش می آید، همچون دوشیزه یی که زیبایی او برتر و فراتر از هر زیبایی است که او تا به آن هنگام دیده است.

او شگفتی زده می پرسد: «چه کس هستی؟» و آن شکل تابناک پاسخ می دهد که: «من دنه تو هستم، همان که پندار، گفتار و کردارت برساخته اند، من دوست داشته بودم، تو مرا دوست داشته نر کردی؛ من زیبا بودم، تو مرا زیباتر ساختی». ابدیهی است که ترجمهٔ کلمهٔ "دنیه" دشوار است، و همچون بسیاری دیگر از نامهای خاص اوستایی مستلزم همزمانی و تقارن حرکات نامعهود در این گزارش است. در مقابل آن اصطلاحاتی پیشنهاد شده اند مثل «من نوری» همن متعالی»، وشخصیت ازلی» یا مافیل ازلی، برای این که دریابیم که اصطلاح «طبیعت کامل» (طباع تام) که به سهروردی رسیده است احتمالاً ترجمهٔ کاملاً مناسب و درست ومن ازلی «است ضرورتی احتمالاً ترجمهٔ کاملاً مناسب و درست ومن ازلی «است ضرورتی

۱. رجوع شرد به ههادخت نسک، فرگرد دوم، در ترجمهٔ ابراهیم پوردارد، انگاه / The Yashis, Part II, p. 167 و ۱۶۸ و ۱۶۸ و ۱۶۸ و ۱۶۸ و ۱۶۸ و ۱۶۸ می بیند که دختری به او نمودار می شود زیبا، درخشان، با بازوان سفید، نیرومند، خوشرو، راست بالا، با سینه های برآمده، نیکو تن، آزاده، شریف نژاد، به نظر پانزده ساله، کالبدش به زیبایی همهٔ آفریدگان زیبا... آنگاه روان مرد پاکدین که به شگفتی فرو رفته است، به او خطاب کرده می پوسد: ای دختر جوان تو کیستی؟ ای خوش اندام ترین دخترهایی که من دیده ام؟ وی در جواب گوید: همن "دثنای" تو یعنی منش نیک و گوش نیک و کنش نیک تو هستم... محبوب بودم، تو مرا محبوب بودم، تو مرا مطلوب بودم، تو مرا زیباتو ساختی؛ مطلوب بودم، تو مرا مطلوب بودم، تو مرا مطلوب بودم، تو مرا بلندپایه تو ساختی، بلندپایه بودم، تو مرا بلندپایه تو ساختی،

ندارد که در میان منون مختلف سرگردان شویم. اسطبیعت کامل توشتهٔ نگهبانی است که پیش از پیدایی فرد انسانی وجود دارد، و فرد انسانی در موجودیت زمینی خود از او جدا شده است و در انتظار دیدار (نگرش) او در تجلی متعالی است.

بیگمان از لحاظ تاریخی امکان تزدیک کردن این دو بُنمایه به هم و درک آنها از طریق بکدیگر مستلزم شکرفایی یک دادهٔ (اطلاع) اصیل زرتشتی است که به کمک همهٔ منابع تعبیر و تفسیرشود که در صدر آنها تخیّل مابعدالطبیعی مانوی جای دارد و پس از آن معرفت هرمسی و کیمیایی که روایت رؤیاهای هرمس ازآن ناشی می شود. این امر مستلزم یک تحقیق مقایسه یی ساختاری است که باید روزی میان دننهٔ مزدایی و "سوفیا"ی مانوی صورت گیرد.

۱. وازلی، (یا سابق الوجود، آن چه از پیش برده است / Préexistentiel در مقام یک شخصیت زمینی و به همین صورت مُبین "انتخابی" است که سبب وجود گرفتن / مرجودیت یافتن آن می شود. لزومی به گفتن نیست که پیچیدگی این تصویر از یک اشارهٔ گذرا که در این جا به آن می شود فراتر می رود. میلا تجزیه و تحلیل وجوه مختلف بار معنایی کلمهٔ "دثنه" و نشان دادن همخوانی هستی شناختی آنها در این جا مقدور نیست. علاوه بر این، رابطهٔ میان "دشنه" و "فرهوشی" (فرهوهر) و کاربود هر یک از آنها در نمای پنج وجهی انسان شناسی مزدایی (با صورتهای متفاوت آن) ساله یی بی نهایت بفرنج به وجود می آورند که هنوز مورد بررسی فیلسوفانهٔ دقیق و واقعی قرار نگرفته است. اسناد پورداود به گونه یی بسی بلیخ آنها را «تشخیص معنوی» و «وجدان» ترجمه کرده است. در این زمینه به نکات بی شماری که در تفاسی و ترجمه های فارسی اوستا گرد آورده است، از جمله تشت ها (ج ۱، ص ۲۵۸ تا ۵۹۲ برای فرهوهر؛ و ج ۲، ص آورده آست، از جمله تشت مراجعه شود.

اکنون، برای پایان دادن به بحث، بکوشیم تا دریابیم که نغمهٔ نیایش طبیعت کامل یعنی محبوب ابدی چگونه از دیباچهٔ رسالهٔ مختصر موتس العشاق به گوش می رسد. هماهنگی یی که می توانیم درک کنیم از طریق رابطه یی اندازه گرفته می شود که شخصیت زمینی انسان را به طبیعت کامل او و می توان گفت به دئنهٔ او به صورتی که در تفکر سهروردی رقم زده می شود، پیوند می دهد. منظور از تفکر سهروردی سلمه مراتبی از نورهای پاک است که در آن هر نور همراه با نوری است که بایین تر از آن جای دارد و از آن ساطع می شود و نور مافوق در حالت "تسلطی" قرار دارد که در نور مادون به صورت علاقه یی عاطفی درمی آید، یعنی نوعی فرمانبرداری عشفی (محبت) که به تحول دوبارهٔ نور خودش در نور متعالی یی که از آن نشات که به تحول دوبارهٔ نور خودش در نور متعالی یی که از آن نشات می گیرد، گرایش دارد.

از ابن سلسله مراتب وجودهای نوری اندیشهٔ یک علم معرفتِ باطنی منبعث می شود که به کمال خود نمی رسد مگر در وقتی که برای همیشه از راه علاقهٔ عاطفی وارد عالم عشق شده باشد. و همین تطابق و همخوانی میان تکوین و معرفت یاطنی انوار پاک است که به شیوهٔ خاص خود به ما نشان می دهد که کیش عشق در فلسفهٔ سهروردی - کیشی که با بسیاری از برادران ایرانی خود به آن پاییند است - چگونه شکوفا می شود. در این جا یک الزام مُبرم و تحکم آمیز که کشش عشق است آدمی را تا پرستش معشوق و چشم پوشی از هرگرنه موجودیت بعنی حالت "فتا" پیش می برد. این عشق "آسمانی وار" بی اندازه از بعنی حالت "فتا" پیش می برد. این عشق "آسمانی وار" بی اندازه از مفهوم ظاهری عشقی که در پسیاری از داستانهای غرب امروز ملاحظه می شود تفاوت دارد و بیگمان فقط شاعران غزلسرای قرون

وسطی (تروبادورها) قادر بودهاند آن را در کنار برادران خود احساس کنند. و علت آن هم این است که اصل آن غزلسرایان "کاتار" به مُبلغان مانوی می رسیده است بعنی منبعث از تفکرات و رزیای بزرگی بودند که از ایران نشأت می گرفتند. باید آرزو کنیم که وضع مطالعات و تحقیقات و نیز چاپ و انتشار متون به ما امکان بدهند تا سرانجام روزی به مقایسه یی گشرده و پربار دست بزنیم، و به هم پیوندی دو سنت همریشه و همخانواده برسیم که از جانب غربی از تروبادورها، از جمله دانته، قراتر می رود و به مکتب یعقوب کولی / Jacob

اقتضای این عرفان عشقی این است که به عاشق مکشوف می کند که تنها مانعی که میان او و معشوق قرار می گیرد دقیقاً همان ادعای وجودخاص خود اوست، همان "من" جدا افناده از "طبیعت کامل". عاشق باید این مالکیت وجود خاص و هستی خویش را چنان به طور کامل در راه معشوق فدا کند که دیگر جز به صورت عشق خالص وجود نداشته باشد، که فقط زیبایی معشوق به آن "جوهریت" می دهد یا به صورت جوهر درمی آورد. من در این جا به نبایشنامهٔ فرق العاده یی در باب عشق خالص می اندیشم که همانا کتاب سواتح فرق العاده یی در باب عشق خالص می اندیشم که همانا کتاب سواتح

۱. این پیوند در یک جزوهٔ زیبا که قصلنامهٔ دفاتر جنوب در مسال ۱۹۲۲ (۱۳۲۱) به ونبوغ اوک / Oc اختصاص داد طرح شده است. کسانی هم هستند که گفته می شود می خواهند "اختراعی" را که خیلی ناراحتشان می کند از میان ببرند و محو کنند. گهگاه شاهد تلاشهای این گونه افراد هستیم، در عین حال باید گفت که کسانی که مایمدالطبیعه ناراحتشان می کند خوب است بروند به کارهای دیگر بی دازند.

احمد غزّالی است. این کتاب نشان می دهد که حتی می توان به جایی رسید که حضور مادی دیگر به حاب نمی آید، و تعایل به آن در حالی که معشوق شاید غیبت یا فقدان آن را تحمیل کرده است، به منزلهٔ سرگرم شدن به پرستش صرف است بعنی باقی ماندن بخشی از "من زمینی"، و ناتوان شدن از اقرار به اصل یگانهساز وجود یگانه (توحید) است، نوعی چند خدایی تغییر چهره داده است.

زیراکه فقط خود ذات الهی می تواند شهود خود را در شخص مؤمن و بر لبان او، که "من" فقط استعارهٔ آن است، نمود دهد. و نیز معشوق است که به طور جدی به تنهایی در عاشق می زید. همان گونه

۱. من فارسی آن که بس لطیف و در عین حال مشکل است، به تازگی دو بار به چاپ رسیده است. یک بار به کوشش هلموت ریتر که مبتنی بر شش تسخهٔ خطی است:

Hellmut Ritter, Aphorismen über die Liebe/ كتاب السرانى /Bibliotheca Islamica, Istanbul, 1942.

مهدی بیانی هم در سال ۱۳۲۲ متن موجود در کتابخانهٔ ملی را که در ۴۵۹ ه کتابت شده است در تهران به چاپ رساند با عنوان: رسالهٔ فارسی السوانح فی العشق.

[استاد دکتر نصرالله پورجوادی هم در سال ۱۳۵۹ در سلسلهٔ انتشارات بنیاد فرهنگ ایران متن سوانح تصحیح ریستر را با تصحیحات جدید و مقدمه و توضیحات چاپ کرده است که در سال ۱۳۶۸ به وسیلهٔ مرکز نشر دانشگاهی تجدید چاپ شده است. او همچنین در سال ۱۳۶۵ (۱۹۸۶) ترجمهٔ انگلیسی سوانح را در لندن انتشار داده است با عنوان:

Ahmad GHAZZALI, Sawanih, Inspiration From the World of pure Spirits, KPI, 1968.]

که نَفسِ نوازنده آزادانه در نی حرکت میکند تا صداهایی را که مناسبت دارند از آن درآورد. در این جا به دیباچهٔ منتوی مولوی می اندیشم. یک حالت "فنا"که به راستی یک پیش افتادگی است که گاهی تا فراسوی مرگ میرود. در این جا همچنین به داستانکی از اشترنامه، که یکی از مهمترین اشعار عطار است، می اندیشم. این بدان سبب است که معشوق نوعی تجلی عالم نور است. زیبایی معشوق نوعی تجلّی نخستین جوهر شکوفای ملک مقرب است، و این نکته پی است که از دیباچهٔ دامشان کوتاه سهروردی برمی آید. و كسى كه نتوانسته است از همين عالم اين پيشافتادگي را درك كند نمی تواند انتظار داشته باشد که در عالم دیگر به آن برسد. از قرنها پیش در نمودهای نفکر غربی یک چنین جدایی میان آن چه غربها "مذهب اهل باطن" (باطنیگری) مینامند با عشق احساسی و عاطقی یا عاطفیتِ محسوس روی داده است. این عشق احساسی در کسی یدید می آید که به عرفان آشنا نیست ر از این که در برابر خود دیگر مسأله بي بعني مسألة "خود" را نمي يابد در رنج مي افتد، و دقيقاً به این علت که این مسأله در اقتضا و ضرورت عرفان عشقی تصور ناشدنی شده است.

سرود رازآمیز تغزلی یی که پیش از این نقل کردیم از سرودهایی

۱. در مورد این نمنمایه در شعر عطار (داستانک نوجرانی که در کشتی حامل حجاج به سوی کمیهٔ عرفانی روان است و از آن خود را به دریا می افکند) نگاه کنید به علموت ریش:

Hellmut Ritter, Das Proæmium des Mathnawt i Moulawl (Zeitschr. d. deutschen Morgent. Ges. 93, 1939), pp. 178-179.

است که گروهی از زرتشتیانی که از شیراز برخاسته بودند به گونه بی آشنا و صمیعی سر می داده اند. رهبری آنان را آذر کیوان، موبد بزرگ سده های دهم و یازدهم هجری داشته است و کتاب دبستان مذاهب ما را به تفصیل از چگونگی زندگی و کارهای آنان آگاه می کند. در این کتاب می خوانیم که آثار سهروردی در میان زرتشتیان بس رایج بوده اند و مورد احترام قرار داشته اند، و یکی از زرتشتیان به نام فرزانه به برام آن دسته از کتابهای او را که به عربی می بودند به فارسی ترجمه کرده بوده است. ا

شاید یکی از مهیج ترین لحظات سنت اشراقی لحظه یی است که یک مکتب نفکر زرتشتی نمودهای نفکر خاص خرد را در آثار سهروردی باز می بابد و توجه به آن را با تداوم آن در نوشته های خود تثبیت می کند. در آن هنگام شیراز همچنان شهری نمونه بوده است که روح ایران به بهترین شکل در آن دمیده می شده است، زیراکه از

۱. در مورد دیستان مذاهب به اسقدمات، صفحه های پنجاه و پنج تا شصت مراجعه شود که در آن به این لحظهٔ عمده در "سنت شرقی" (اشراق) پرداخته ایم. همچنین مراجعه شود به مدی /

Dr. J. J. Modi, "A Parsi High Priest. (Dastur Azar Kaiwan 1529-1614 A. D.) with his Zoroastrian disciples in Patna", Journal of the K. R. Coma Oriental Institute, XX, 1932, pp. 1-85.

<sup>(</sup>دبستان مذاهب، توشتهٔ کیخسرو اسفندیار معروف به آذرکیوان است که آن را در را در سالهای ۱۰۵۵ تا ۱۰۶۱ ق تألیف کرده و استاد رحیم رضازادهٔ ملک آن را در سال ۱۳۶۲ به وسیلهٔ کتابخانهٔ طهوری در دو جلد (جلد اول: متن، ۳۹۳ ص؛ جلد دوم؛ تعلیقات، ۳۷۲ ص) منتشر کرده است. مترجم آ.

همین شهر است که ملاصدرا هم برخاسته است. و نکتهٔ خارفالعاده این است که می بینیم که یکی از استادان ملاصدرا، در ضمن سفر به هندوستان با محفل آذر کبوان آشنا می شود و با آن ارتباط می یابد. و آن شخص هیچ کس دیگر جز مجتهد عالیقدر شیخ بهاءالدین عاملی نیست. به این ترتیب چنان می نماید که استادان تفکر ایرانی، توانمند تر از جداییها و شکافها و تفرقه های ناشی از ناکامیهای تاریخی، مجموعاً در کاتون تفکر اشراقی جای داشته اند.

و لذا از طربق آثار همهٔ شاعران ایران گردآوری صفحانی که در آنها نمودهای دینی ایران کهن اندراج یافتهاند تحقیقی بس دلنشین و آموزنده خواهد بود. نمودهایی که به صورت نمادهایی برای انتقال و القای کیش خالص معنوی عشق درآمدهاند. آیین پیامبرانهٔ ایران کهن به این ترتیب در قلب عرفان ایرانی، و از طربق تبدیل نماد به حقیقت به تکامل خود رسیده است. شاید در این صورت بتوانیم صمیمانه دریابیم که چگونه کشش اخلاقی والایسی که وضع وجودی فرد زرتشتی مؤمن را تعریف و تنظیم میکرد، با ارتقا به مرتبهٔ قدرت نماد در حال کمال حدود زمینی یی را که در خود انتظار یافت می شدند، به در حالت انفجار درآورد. در این جا ته بای "ویرانگری" در میان است و

۱. تظاهر زیبایی ملکرتی در آپین زرتشتی جنبهٔ معادشناختی دارد، یعنی فرض بر این است که "عود" و حد "فرامرگ" صورت گرفته است. اما جلوهٔ ناگهانی جمال مطلق در موجودیت زمینی هم، به سبب این که حضور راز آمیزش در زیبایی یک موجود انسانی بازشناخته می شود (به صورت فودی) جنبهٔ معادشناختی دارد، و از آن جا که موجب یک حالت عشفی دیگر می شود که آمادهٔ پذیرفتن و حمل دردها و رنجهای والا از جمله جهش در مرگ دلخواه و می

نه انحلال و از هم پاشیدگی معنوی، یلکه سخن از تعالی و تنزهی است که در آن همهٔ حدود دربر گیرنده و تحدیدکنندهٔ فضاهای تاریخی، جغرافیایی یا جامعه شناسی قرو می ریزند و از میان می روند. در این جا برای نمونهٔ فقط یک مثال از یکی از بزرگترین شاعران ایران یعنی شیخ عطار (درگذشته در حدود سال ۴۲۷ق) نقل می کنیم که شاعری با الهام نبوغ آمیز و پرمایه بوده است و توانسته است انبوهی از اشعار عارفانه بسراید که در آنها نبوغ ایرانی به درخشان ترین وجه این عبارت گوته [شاعر آلمانی] را تأیید می کند که گفته است: دهر چیز که زودگذر است جز شباهت نیست». عطار در غزلی شیوا و بدیع گفته است:

 <sup>→</sup> آزاد است، اسفبار و مصیبت آمیز خواهد بود. علاوه بر این، برای این که این "بازشناسی" ممکن گردد باید کششی به سوی دیداری که ابتداثاً برای پس از مرگ انتظارش می رود، وجود داشته باشد. پیش نگرش یا پیش رَبشی که حد وضع را پدید می آورد در این جا آن چه را که خود از همین جا تعیین کرده است پیش می اندازد. به همین دلیل اهمیت تمام دارد که این احساس معادشناختی زیبایی را با آن چه غالباً، درست یا نادرست، احساس "شاعرانه" می نامند اشتباه نکنیم. ما تصور می کنیم که اصالت و وحدت نبوغ شعری - عرفانی ایران را می تران از رهگذر همین طریق درک کرد. در این وضع حضور "آتشکدهٔ می توان از رهگذر همین طریق درک کرد. در این وضع حضور "آتشکدهٔ (نیایشگاه) مغان" در آثار عطار (که بعداً نمونهاش را نقل می کنیم) و بسیاری دیگر از شاعران ایران هم به سبب خاستگاه و هم به دلیل صورت کنونی آن به رفتی وجود رابطه با معشوق الوهی را اثبات می کند. ما در این جا در این زمینه به همین مختصر بسنده می کنیم در حالی که معتقدیم که در فرصتی دیگر باید به به همین مختصر بسنده می کنیم در حالی که معتقدیم که در فرصتی دیگر باید به تفصیل به این موضوع پرداخته شود.

كسي كه ديرنشين مغان است پيوسته

چه مرد دین و چه شایستهٔ عبادات است؟

ز تبک و بد و از کفر و دین و علم و عمل

برون شوم، که برون زین بسی مقامات است ۱

همچنین ببینیم که یکی از استادان تصوف ایرانی یعنی شیخ صفی الدین اردبیلی، همان کس که سلسلهٔ صفوی تبار خود را به او می رساند، معنای کامل و درست این اشعار را چگونه بیان می کند. او در ضمن یکی از مباحثاتش با شاگردانش این غزل عطار را چئین شرح کرده است. آنشکده واقعاً آنشکده است در صورتی که شعلهٔ قدسی همواره در آن بدرخشد. آنشکده (یا دیر) مغان و مهراب آتش به معنی عالم عشق هستند. عشق هم برای وجود الوهی همچون آتش مقدس، توقف و زوال نمی شناسد. برای کسی که مستغرق در این عشق است مشاهدهٔ یک اعتراف مذهبی یا یک عمل نیایشیِ آلوده به آرزوی رفتن به به به به تجه مفهومی می تواند داشته باشد؟ اگر هم در ظاهر منطبق با این وضع به نظر برسد در باطن دارای صداقت صمیمانه یی است که او را به کلی در راه خدا و کار خدا آزاد کرده است. خوب و بد، زشت و زیبا، کفر و ایمان، علم و عمل... همهٔ اینها در عالم ادراک عقلی جای میگیرند. اما در عالم عشق که عالم لامکان است ۲ مراحل منتوع و

۱. برای تمام غزل عطار و شرح شیخ صفی الدیس بر آن، بنگرید به ۲۰ متحقیقات و در صفو قالصفا، بمبئی، ۱۳۲۹ ق، ص ۱۸۲. ما آن را از روی یک نسخهٔ خطی متعلق به مهدی ببانی تصحیح کرده ایم.

۲. این اصطلاح "لامگان" را بسنجید با اصطلاح "ناکجاآباد" که سهروردی
 (در آواز پر جبرئیل و مونس العشاق) برساخته است.

بیشمارند: مراحل "تجرید" که موجب جدایی می شوند، مراحل "تفرید" که از جداییها به واحد / یگانه می رسند، مراحل "عشق" و مراحل "جوهر عاطفی" (محبت)، مراحل دل کندن از همه جیز (فقر)، معرفت و وحدتِ یگانه ساز (توحید). مراحل دیگری هم وجود دارند که در زبان کلماتی برای نامیدن آنها یافت نمی شود. و همهٔ آنها که در فضاهای مرحمتی یا تحمیلی مطرح نشده اند، در فراسوی همهٔ حدودشان، فضای زمینهٔ عشق را، نیایشگاهی را که شعلهٔ قدسی در آن پرستش می شود، آتشکدهٔ مغان را "فضاسازی" خواهند کرد. در این جاست که عاشقان عارف خدمت عشق را به خواهند کرد. در این جاست که عاشقان عارف خدمت عشق را به جای می آورند، "قبله "شان ا در آن جاست، و کیشی دیگر ندارند.

شیخ بدین سان تفسیر می کرد... و درآن دو بیت که در ضمن آن درس نقل کرد می نوان بازتاب مداوم "دل اندوهی درد غربت" ایران را نسبت به نگرش و دیدار آسمانی نور و عشقی که به جهان آموخت، ملاحظه کرد.

دین ما عاشقی و قبلهٔ ما عشق بُود هرکه را قبله و عشقی نبود، بی دین است.

۱. "قبله" در معنای اصلی جهت کعبه را نشان می دهد، همان که در نماز روبه سوی آن میکنند.

# <del>فه</del>رستها 1. نامهای کسان

ادريس ۵۰ ارسيطو ١٩، ٢٠، ٥٣ ٢٣ ج، ۶۶ --YY OA آستانس ۷۵ ح اسفندیار ۸۷ النبيس ٥٩ ح، ٩٤ ح انلاطرن ۱۹، ۵۲ ۲۵، ۵۲، ۶۸، ۶۹، ۶۳، **VA ሪዎ**A الهی قمشهای، مهدی ۱۱ الياده، ميرجا ٢٥ امام حکمت ۲۵ ۶۷ + افلاطون / ارسطو امباذقلس ۵۸ اوین، ژان ۱۴ ا او درکس کنیدایی ۵۲ اهورامزدا ۷۶ ابادمور جلدکی ۱۰۰ ح بایزید بسطامی ۵۸، ۶۸، ۹۸، ۹۰ بديع الملك ٢٣

+ عمادالدوله

بطلميرس ۸۴

آدم ۵۱ آذر کیران ۱۰۷ أشتياني، سيدجلال الدين ١٣، ١٤، 75 AY أغاثودمون ٥١ آملي، سيدحيدر ۱۱، ۱۵، ۱۴، ۱۸، ۲۲ أنانداكورماراسرامي ٢٥ ابن ابی اصیبعه ۴۵ ح ابن باجه ۱۷ ابن ترکه ۱۱، ۱۹، ۲۳ ابن رشد ۱۷ ابن سبعین ۱۷ ابن سينا ١٩، ٢٠، ٢٣، ٥٣ - ٥٥ ٨٩، ٨٩ این طفیل ۱۷ أبن عربي، محيى الدين ١٤، ١٩، ٢١ -**75 .77** ابن وحشيه ۵۰ ابن برسف شیرازی ۱۶ ح احسابي، شيخ احمد ١٨، ٣٤ اخی آخمیم ۵۸ ← ذوالنون

بوسوئه ۵۱ ح بیانی، مهدی ۷۷ ۱۰۵ ح، ۱۱۰ ح

بیدز ۷۵ ح

يالاكيوس، مبكول اسين ٢١ پروکلوس ۴۵۰ ۲۷ پورجزادی، نصرالله ۱۰۵ ح پسورداود، ابتراهیم ۲۱، ۳۲، ۲۳، ۸۰ ٨٧ج، ١٠١ج، ١٠٢ع

تستری، اپسوسهل ۵۸، ۵۹، ۹۸، ۹۸،

جابرابن حیان ۲۳، ۱۰۰ ح جاماسې ۶۱، ۷۵ ح جبرئيل ٩٧ جرجانی ۵۱ جلوده ميرزا ابوالحسن ۲۰ جعثيد ٨٢ جيحون آبادى، حاج نعمتالله مجرم مکری ۱۵ جيلى؛ شيخ مجدالدين ۴۴

حزین، محمدعلی اصفهانی ۶۱ ح حلاج، حسين منصور ۲۱، ۵۸، ۹۸ 99

> ختک ۵۹ ح خرقائي، شيخ ابوالحسن ٥٨

خواجه نصيرالدين طوسي ۲۰

دانته ۱۰۴

دکارت ۲۷

دمسکیبرس ۶۱

دوائي، جلالالدين ۶۲ ح

دويرون، آنکتيل ۳۱

دهالا ۷۲ ح

دمشيرى، سيدضياءالدين ۲۷

ا دُوالمجد طباطبایی، احمد ۱۹ ذوالنون ۵۸

رضازادهٔ ملک، رحیم ۱۰۷ ح روزبهان بفلی شیرازی ۱۴، ۱۵، ۲۱ ریتر، هلموت ۱۰، ۱۰۵ ح، ۱۰۶ ح

زرتشت ۵۱ - ۵۳، ۶۱، ۷۵ ح، ۲۸ ۸۵

زردشت ۱۷

زکریای رازی ۲۳

زيمر، هائريش ۲۵

ژامېلیک ۵۴ ۸۷

زیلسون، انی بن ۸

سارتر، ژان پل ۸ سبزواری [حاج ملاهادی] ۲۰، ۲۰ مپهبدی، عیسی ۲۱، ۲۷ صدرالمتأهلین ۲۲ صراف، مرتضی ۱۲، ۱۶ صفی الدین اردبیلی ۱۰۹ ح، ۱۱۰ صلاحالدین ابویی ۲۰، ۲۵، ۲۶

طباح الحلبی، محمدراغب ۴۴ ح طباطبایی، سیدمحمدحسین ۱۱ طوماس آکوئینی ۲۰

عاملی، شیخ بها،الدین ۱۰۸ عصار، سیدمحمدکاظم ۱۱ عطار [شیخ فریدالدین] ۱۱۰۶، ۱۰۹، ۱۱۰

عمادالدوله، بديعالملک ميرزا ۱۵

هزالی، احمد ۱۰۵

فارایی ۶۳ ح، ۶۸، ۸۹ فخررازی ۴۴ فردید، سیداحمد ۲۷، ۲۷ فرزانه بهرام ۱۰۷ فروزانفر، بدیعالزمان ۱۱ فریدون ۵۸، ۶۱، ۸۲، ۹۱ فلوطین ۶۷

فزرینی، محمد ۶۰ ح فمی، قاضی سعید ۲۳،۱۸

كازروني، ابوالقاسم ٤٢ح

مجستانی، ابویعقوب ۱۸ ،۱۳ ،۱۳ مرکار آقا ۱۸ سرکار آقا ۱۸ سمتانی، علاءالدوله ۱۹، ۲۳ سهروردی در بیشتر صفحهها سهروردی، شهابالدین ابوحفص غمر ۲۹ ح

شاه نعمت الله ولي ۱۴

سيدنا الحسين بن على ١٥

شبهابالدین بنجی بن حبش بن امیرک سهروردی ۲۹

<del>- مىل</del>اوردى

شهرزوری، شمسالدین ۴۲ ح، ۴۶ ح، ۴۸ ح، ۵۲ ح، ۶۲

شیث ۵۱

شیخ اشراق/ شیخالاشسراق ۹، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۱۰۰

← سهروردی

شيخالرئيس ١٩

+ ابن سنا

شيخ شهيد ۲۶

شيخ مقنول ۴۶

← سهروردي

شیرازی، تطبالدین ۵۲ ح، ۶۴

صدرالدین محمد شیرازی ۱۵، ۲۲ + ملاصدرا

کاشانی، عبدالرزاق ۵۰ ۵۱ ۵۰ کرارس، پل ۸۷ م، ۱۰۰ ح کربن، هانری، ۵۰ ۲ تا ۲۸، ۲۹، ۳۷ کرمانی، حمیدالدین ۲۳ کرمانی، میرزامحمد کریم خان ۱۸ کریمی زنجانی اصل، محمد ۶ کمالیان ۱۰۰ م کرمون ۷۵ م کیخسرو ۸۵، ۶۱، ۸۲، ۸۶ م ۸۸، ۹۱ کیخسرو اسفندیار ۱۰۷ م

> گرال ۸۶ گِرِی ۷۵ح گلشن، عبدالحمید ۱۰۷، ۲۷ گوته ۱۰۹

> > لازار، ژیلبر ۱۵ لافون، بیبیر ۲۳ لندولت، مرمان ۱۶

ماردینی، فخرالدین ۴۵ ماسینیون، لربی ۹، ۱۰، ۲۱ میشری، اسدالله ۱۸ مدی ۱۰۷ ح مسیط ۵۱ معلهری، مرتضی ۱۱ معلهری، مرتضی ۱۱

معلم اول ۶۳ ج، ۶۷ ارسطو معلم ثانی ۶۴ ج سد فارایی معین، محمد ۲۲، ۱۲، ۲۷ مقربی، مصطفی ۴۷ مکری: محمد ۲۲، ۱۵ ملاصدوا ۹، ۲۲، ۱۸، ۱۹، ۲۳، ۲۳، ۹۲، ۴۲، ۲۴، ۵۲ ج، ۹۸، ملاحلی زنوزی ۲۰

←کیخسرو ملک ظاهر [ایوبی] ۴۰، ۴۵، ۴۵، ۴۶ موسی(ع) ۶۰۰ مولر ۴۵ م مولد، ماریژان ۱۵ می داماد ۱۶، ۱۸، ۲۳، ۲۴، ۲۶، ۳۶،

> ۶۲ع میرفندرسکی ۲۶،۱۶

ملک ظائر ۸۶

نالینو ۵۳ نسغی، هزیزالدین ۲۱،۱۵ نصر، دکتر سیدحسین ۷ ج، ۱۳، ۱۵، ۲۷،۱۸ نفیسی، سعید ۶۲ ج، ۶۳ ح

ناصرخسرو قبادیانی ۱۴، ۱۸، ۲۳

ولتر ۲۷

هامر ۵۰ ح هایدگر، مارتین ۸۰ ۹ هدایت، صادق ۸۷ ح هرمس ۵۰ – ۵۲ ۵۸ ۵۰ ۹۱، ۹۸، ۹۹ ح، ۱۰۰ ح، ۱۰۲

هورتن، ماکس ۲۲ هوسول، ادموند ۸ هوشنگ ۸۲

یامپرز ۸ بعیی، عثمان ۱۵، ۱۶، ۱۸، ۲۱ بعقرب کولی ۱۰۴

## ٢. اصناف مردم، زيانها، سلسله ها، نهادها...

ارانوس ۱۲ اسماعیلیه ۴۶

اشراقیان ۵۱ ۵۹ ۵۵ ۵۰ ۷۹

اشراقيرن ٥٠

اشکانیان ۷۵ ح

ے انلاطونیان ۵۵

انلاطونیان ایران ۲۴

انجمن ايران باستان ۲۱

انجمن ایرانشناسی ۲۹، ۲۳، ۳۷

الجمن فلسفة إيران ١٠، ١٤، ١٤، ٢٣،

47 A7

اهل باطن ۱۸۶

اهل جدل ۸۳

اهل وجد و سکر ۸۴

ایرانیان باستان / قدیم ۶۰، ۷۳، ۷۳، ۷۴ ۷۶، ۹۳

بنیاد فرهنگ ایران ۱۰۵ ح

پارسیان ۴۲ پهلوائیون ۵۸ پسهلوی (زیسان -) ۸ ۳۵، ۸۰، ۵۸،

تروبادورها ۲۰۴

حکمای اسلامی ۱۰ حکماءالفُرس ۶۲ حکمای الهی اسلامی ۸ حکمای الهی ایران ۹، ۱۶ حکمای ایران / ایرانی ۸، ۶۶ صفویه ۲۲، ۱۱۰ صلیبها ۳۰

عربی (زبان –) ۸، ۴۵، ۴۱، ۴۹، ۵۹، ۶۱، ۶۲، ۷۵ح عصر رئسانس ۷

غربي / غربيان /غربيها ۱۰۶،۲۷، ۲۰۶

فارسی (زبان –) ۱۸ ۱۳۵ ۴۱، ۴۹، ۷۵ ح فاطمی (خاندان –) ۴۵ فاطمیان ۴۶

فرانسوی (زبان -) ۵۹ فرشته / فرشتگان ۵۰ ۴۲، ۴۸، ۴۹، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۵۵، ۹۷

> فرشتهٔ قدسی ۹۸ فرشتهٔ نگهبان ۹۸، ۱۰۲

> > فلاسفة اسلام ۶۸ فلاسفة مشاء ۵۱

← مشائیان

فیثاغورسیان ۵۸، ۹۰

قيام السرت ١٩

کاتولیک فرانسری ۷ کتابخانهٔ راغب پاشا ۴۴ م، ۶۰ ک کتابخانهٔ طهوری ۱۰۷ ح کتابخانهٔ علی [ایران] ۱۰۵ ح کتابخانهٔ علی پاریس ۲۳ حکمای ایران باستان ۵۷ کمای ۹۲ حکمای بابل ۶۲ حکمای شرقی ۹۹ حکمای مشرق ۵۴ حکمای مصر ۶۲ حکمای هند ۶۲ حلقهٔ روشنه کری اصفهان ۶۲ ح حلقهٔ هرمسی ۴۹

خسروانی ۵۶ خسروانیان ۵۶ ۵۷ ۸۰ ۸۸ خسروانیون ۵۸

> داعیان قاطمی ۱۸ دایرةالممارفیها ۲۷

زرتشتی / زرتشتیان ۱۰۸ ۳۹، ۴۳،۴۱ ۱۰۸،۱۰۷،۱۰۲

> ساسانیان ۶۱ ح ملجوقیان روم ۴۵ ملیمیه ۵۸

شرقیها ۶۵، ۶۶ شیثیرن ۵۱ شیخیه ۱۱ شیعهٔ دوازده امامی ۲۴

صفربان ۴۲

مشائیون ۵۵، ۵۷، ۵۷، ۵۷، ۸۳ مشرق ۴۳، ۸۴ مشرقیون ۶۲، ۶۲ مغ/مغها ۶۹، ۶۹ منطقیون ۸۳ نوافلاطونیان ۵۴، ۶۱، ۸۷، ۸۷ نهضت پروتستانت ۷

مانوی ۱۰۲، ۷۶، ۹۹ ح، ۱۰۲ مبلغان – ۱۰۴ مانریت ۲۴، ۷۲ منکلمین ۵۷ مجموعهٔ کتب ایرانی ۱۲،۱۱ مجوس/مجوسان ۱۲،۰۱۰ مرکز نشر دانشگاهی ۱۰۵ ح مشالیان ۴۸، ۷۱، ۸۹

#### 2. تامجايها

مخامشیان ۵۲

آسیای صغیر ۳۰ بلاد شرقی ۲۱ م آلمان ۸ ۹ بمبئی ۱۱۰ ح

اسپانیا ۲۱ استانبول ۳۹ م، ۴۴ م، ۵۰، ۶۰ م استرازبورگ ۹ اسلامبول ۲۰، ۲۳ اصفهان ۲۶، ۲۰، ۴۶، ۴۵، ۲۲ م، ۲۸ م اندلس ۲۱ ایتالیا ۵۲

بابل ۶۲، ۶۴

ایران در بشتر صفحه ها

بمبئی ۱۱۰ج برلاق ۱۰۰ع پاریس ۷، ۹، ۱۰، ۱۲، ۱۳، ۲۲، ۲۴، ۹۴ ح

ترنس ۲۶ نیران ۱۲، ۲۲، ۲۳، ۴۳، ۶۱ ے، ۶۲ ے، ۱۰۰ ے، ۱۰۵ ح

جبال (ایالت –) ۴۴ جزیرڈ خِضری ۱۸ جهان اسلام ۲۹

حلب ۲۰، ۲۲ م، ۴۵ م ۲۶، ۲۶

دانشکندهٔ ادبسیات و علوم انسانی

تهران۱۲، ۲۷

دانشگاه باریس ۷

دانشگاه تهران ۱۲،۷

دانشگاه سورین ۷، ۱۲، ۱۸، ۲۲، ۲۸

دانشگاه فردوسی ۱۳

دانشگاه مکگیل (-کانادا) ۷ م

دنیای عرب ۲۶

دملی ۹۴ ح

دیاریکر ۴۵

روم ۴۵

زنجان ۲۰، ۴۴

سلطانيه ۲۴

سوريه ۲۰

سهرورد ۲۰، ۴۳: ۴۴

شرق ۹، ۳۴، ۵۵ ۶۶

شیراز ۲۱، ۳۶، ۱۰۷

غــرب ۱۱، ۱۹، ۲۴، ۲۵، ۳۴، ۸۵،

٠٠٣ ٨٤

فرانسه ۹، ۱۲، ۲۳

قاهره ۲۲، ۵۱ح، ۵۴، ۱۰۰ ح تم ۲۶

> کاتار ۱۰۴ کعبه ۱۱۱ح

لبنان ۲۶

لندن ۱۰۵،۵۰۰ع

مادِکھن ۲۴ مالی ۲۲

مدرسة السنة شرقيه ٧

مدرسة تتبعات عالية پاريس ١٠،٧

مدرسهٔ عالی علوم مسیحی ۷ مراغه ۲۰، ۴۴

مصر ۲۶، ۴۵، ۴۵، ۴۲، ۴۳، ۱۰۰ ح

مغرب زمین ۲۶،۲۰

موزة ايران باستان ٢٩

مؤسسة [انجمن] ايران و فرانسه ١٠،

T¥ 41 Y

نیریورک ۷۴ح مرکولانرم (شهر) ۵۲ مند ۶۲، ۶۳ هندوستان ۱۰۷

يمن ۲۲

### 4. اصطلاحات

آتشکدهٔ مغان ۱۰۹ ح، ۱۱۰، ۱۱۱ آرمانگرایی فلسفی اصولی ۷۸ آپین زرتشتی ۶۲، ۱۰۸

ابال**قد**س ۸۶

اردیبیشت ۷۴

أسفندارمذ ٧٤

اسلام باطنی ۴۶

اسلامشناسی ۲۵

اسماعیلی ۱۴، ۱۶، ۱۷ م

اشراق ۴۲، ۶۳-۶۳، ۶۹، ۱۰۷ ح

اشراق حضوری ۶۹

اشراف ۶۶

تَفَكَّر أَشْرَاتِي ١٠٨

اصل مشرقی ۵۵-۵۷

أقترم ۷۶، ۹۴

التقاطي ٩٧

الهيات زرتشتي ٧٠

أمالتوع ٧٧

امام ۹۸ ، ۹

امام غایب ۱۸، ۹۱

امام كامل ٩٠

امام معصوم ۷۹

امشاسیند / امشاسیندان ۷۰، ۲۷، ۷۷ انتزاع ۵۸، ۷۵ ح

> باطن ۱۸، ۱۱۰ باطنیگری ۱۰۶ ۱۰۶ برزخ ۷۲، ۷۲ بهمن / وهومنه ۷۰، ۲۷، ۹۴

> > پدیدارشگاسی دینی ۹۱ پدیدارشناسی هستی ۷۳

تاریخ فلمه، ۲۴ تاریخیگری ۳۴ تأله ۶۴ تأویل ۲۰،۵۵ تجرید ۶۹،۷۷ تجرید ۴۷،۶۸،۵۷ح، ۱۱۰ تشیع ۴،۰۹

تشیع دوازد،امامی ۱۸ عالم تشیع ۲۲ تعموف ۹، ۲۱ تفکر زرتشتی ۳۹ تفکر هرمسی ۴۰

تمدن اسلامی ۹

جوهر ۵۵، ۶۹، ۷۸، ۹۴، ۹۴، جوهر الهی ۸۵ جوهر عاطفی ۱۱۰ جهل ۸۳

> چینشناسی ۲۵ چینوَت ۱۰۱

> حتی ۶۰ حقیفت ۹۶، ۱۰۸

حقیقت لفظی ۶۵ حکمت ۵۱، ۶۴، ۲۸، ۸۹

-- اسلامی ۱۲

ـــ اشراق / اشراقس ۷، ۱۹، ۲۰، ۲۹، ۲۷، ۵۷، ۵۶، ۸۴

> مد اشراقیون ۶۳ م حکمةالاشراق ۵۳ ۵۷، ۶۲ حکمةالمشرقیه ۵۲

۔۔ الهی ۱۷، ۱۲، ۵۲، ۵۵۰ ۵۳ ۔۔ ایرانی ۵۸ ۔۔ جاودانه ۵۸ ۔۔ عامہ ۵۵

مه متعالیه ۲۲ مه مشائیون ۶۳ ح مه مشائین ۶۳ ح مه مشارقه ۶۵ مه مشرقیه ۱۹، ۵۳ مه معنوی اسلام ۲۵ مه معنوی ایران ۷

خرداد ۷۴ م۸۵ ۸۷ خره ۷۱ م۱۷ ۸۷ ۸۵ ۸۷ خره ۷۱ م ۷۹ ۸۵ ۸۸ خرهٔ کیان ۸۸ حکورنه خلیفهٔ الهی ۷۹ م۸ خلیفةالله ۸۹ خورنه ۵ ۴۳ ۹۵ ۷۱ م ۷۱ تا ۹۲ تا ۹۲

> دنته ۹۹ ح، ۱۰۰–۱۰۳ دیر مغان ۱۱۰

> > دَاتِ الله ۸۵ دات الهي ۹۴، ۱۰۵

ربالنوع ۷۱، ۷۲، ۷۴، ۷۶، ۷۷ روحالقدس ۹۷

زرتشتیگری ۴۰ زیبایی / جمال ۹۲، ۹۵، ۹۵، ۱۰۹ ح زیبایی ملکرتی ۱۰۸ ح مووش ۹۷

سکینه ۵۹ سرشیانت ۵۱ ۹۱ سرفیا ۸۶ ۱۰۲

شوقی ۳۹ح سنت شرقی ۳۹ح فلسفهٔ شوقی ۳۹ح شهریور ۷۴

طباع نام ۹۸، ۱۰۱ طبیعت انسانی ۹۸ طبیعت کامل ۹۸، ۱۰۰ – ۱۰۴

> ظاهر ۱۱۰،۱۱۸ ظهور ۶۹،۶۶

عالم ادراک عقلی ۱۱۰ عالم اصلا ۸۶ عالم بالا ۴۸ عالم تحت القمر ۸۲ عالم دو حانی ۹۸ عالم طبعت ۸۴ عالم عشق ۹۶، ۱۱۰ ۱۱۰ عالم غایب ۴۱ عالم کایب ۴۱ عالم ملکوت ۷۷ عالم نور ۱۰۶

عالم وجود ۴۰ عرفان ۷، ۲۳، ۲۸، ۵۲، ۵۵، ۵۵، ۵۸، ۵۳ ۲۸، ۹۳، ۹۲، ۲۱، ۲۱، ۲۵، ۴۱، ۴۱،

محاسلامی ۱۱، ۲۱، ۲۵، ۲۵، ۴۰، ۴۰، ۲۵ محاسماعیلی ۶۰ محایرانی ۱۰۸ محقق ۴۴، ۹۵، ۱۱۱، ۱۱۱

> سه احساسی ۱۰۶ سه تکوینی ۹۵ سه خالص ۱۰۴ عقل اول ۹۲، ۹۲ عقول ملکی ۹۹ علت اولیٔ ۹۷ علم حضوری ۹۹ علم صوری ۹۹ علم معرفت باطنی ۹۶، ۱۰۳

غربةالغربيه/ غربت غربی ۷۰ غم/اندوه ۹۴، ۹۵

فتوت ۱۶ فرشئوشترا ۶۱ فرشته باوری ۷۹ فرشته سانی ۸۱ فرشتهشناسی ۷۲، ۷۴، ۷۸ قبله ۱۱۲ م.۲ قطب ۹۱ قهر و محبت ۷۷،۷۱

کبریت احمر ۸۹ کعبهٔ هرفانی ۱۰۷ کلام ۵۴ کیان خره ۸۶ ۴ خره / خورنه کیش هشق ۱۰۲، ۱۰۸

لامكان ١١٠ ح

ماده ۶۹ مثل اعلا ۷۷ مثل اغلاطونی ۲۲، ۲۲، ۵۷، ۷۷ -۹۲، ۷۹ مجاز ۹۶ مرداد ۷۴ مرداد ۲۱ مزدایی ۴۱، ۴۱، ۹۷، ۹۹ ح آبین – ۲۱، ۴۲ ادبیات – ۷۸ ح انسان شناسی – ۲۰۱ ح اسان شناسی – ۲۰۱ ح

تفكر ــ ٧٤

+ نرشته فره ۲۳ فردوشی ۱۰۲ ح فردوهر ۱۰۲ ح فلسفة اسلامي ٢۶ فلسفة اسلامي ايران ٧، ٢٠، ٢٧ فلسفة اشراق ۲۹، ۳۱، ۲۵ فلسفة اشراقي ۴۱ فلسفة اشراقيان ٥٠ + اشراق فلسفة اكزيستانسياليزم ٨ فلسفة يديدارشناسي ٨ فلسفة حضور ٢٥، ٢١ + حضور فلسفة سهروردي ۲۹، ۱۰۳ <del>- مىھروردى</del> فلسفة شرقي ٣٩ ح، ٥٣-٥٧ فلسفة عربي ٢۶ فلسفة غربي ٢٧ فلسفة ترون وسطئ ٨ فلسفة مشاء يوناني ٢٩ فلسفة نوافلاطوني ٢٠ فلسفة نوزرنشتي ۶۲ فلسفة وجود ٨ فلسفه های اروپایی ۹ فنا ۱۰۶،۱۰۳ فنا نمانگرایی کیمیاگری ۴۹، ۱۰۰ ح نور ۶۹، ۷۲، ۷۳، ۷۶، ۸۱ ۸۲

حہ اسپہند ۸۲

- اصفهبد ۸۱

ــ اول ۹۴

ب مثلی ۸۱

تروالاتوار ۷۰، ۷۱، ۸۸، ۸۸، ۹۷

اترارخالص ۵۵

سم پاک ۱۰۳

سہ فرشتگانی ۷۰

حدقاهره ۱۷۱ ۷۱

سم معقول ۸۲

**سہ معنوی ۸۲ ۸۷** 

شکوه نور ۸۸

انور و ظلمت ۶۲

وجود متعالى ٥٩

و جود نوری ۱۰۳

حستىشناسى وجود ٧٤

هندشناسی ۲۵

هوم / هثرمه ۷۴

ا مرم ایزد ۷۴

دلته ۱۰۲ سا

فرشته شناسی 🗆 🗚

کیش \_ ۳۱

معراج ۹۶

معرفت ۶۴، ۶۶، ۴۸، ۷۱ ۸۵

سہ باطنی ۱۰۳،۹۶

ب بامدادی ۶۶

محجومتين ٢٠٢

تجلی معرفت ۶۵

مكاشفة دروني ۴۸

مكتب اصفهان ۲۲، ۲۲

مكتب شيخيه ۲۶

مّلک ۷۴

ملكالنوع ٧٢

ملک مقرب ۲۰، ۷۲، ۹۲، ۹۷، ۹۷، ۱۰۶

ملكوتيت ٧٢

مناجات ۸۳

من ازلی ۹۲ تا ۱۹۱

منطق أحتجاجي ٨٣

مهراب آتش ۱۹۰

ناكجاآباد ١١٠ ح

#### ۵. كتابها، رساله ها...

تاریخ زرتشنیگری ۷۴ح تعلیقات [ملاصدرا] ۵۲ح، ۵۵ تقدیسات ۴۹، ۹۹ح تفدیسات ۲۰، ۲۰، ۳۹ح، ۴۴، ۶۷ح، تررات ۷۲

جامعالاسرار و منبعالانوار ۱۵، ۲۲ جامعالحکمتین ۱۴، ۱۶، ۱۸ جشننامهٔ هانری کرین ۷

حكمةالإشراق 4، 14، 16، 17، 17، 14، 194 ح، 17، 14، 20، 20-20، 19، 17، 17، 47ح، ٨، ٥٨ح، 19.

> حکمت عرشیه ۲۲ حی بن یقظان ۱۹

> > خردہ آثار ۲۹ح

دیستان مقاهب ۱۰۷ در سرزمین اسلام ایرانی ۲۴ دفاتر جنوب (قصلنامه) ۱۰۴ دینکرت ۷۹ آواز پر جبرئیل ۱۹۰۰ جا
ابن سینا و تعشیل عرفانی ۱۹۰۱ ۱۹۰۱ اشارات و تنبیهات ۱۹ اشترنامه ۱۰۶ اشترنامه ۱۰۶ اشترنامه ۱۰۶ اشترنامه ۱۰۶ قدیمترین شمرای اشدهار پراکندهٔ قدیمترین شمرای قارسی زبان ۱۵ الاسفار الاربعه ۶۲ ح الجزه الرابع من اعلام النبلاء ۴۴ ح الشواهد (الربوبیه) ۲۲، ۸۹ ح الفیای کهن و حروف هیروگلیف ۵۰ ح الفلاحة النبطیه ۵۰ الفلاحة النبطیه ۵۰ الفلاحة النبطیه ۵۰ الفلاحة النبطیه ۵۰

العقدمات من كتاب نص النصوص ۱۶ الواح /الالواح العماريه ۷۱، ۸۶ الهيات ۲۰، ۴۹ ح الهاد ۶۷

اوستا ۷۶، ۵۰ ۸۷، ۹۲، ۹۷، ۲۰۲ ح

بعض*ی از تأویلات گلشن راز* ۱۵ بهمن بشت ۸۷ ح

> پدیدارشناسی مرگ ۸ پرتونامه ۴۹، ۸۸ پندنامهٔ زرتشت ۱۷

رسالة الابراج ۲۰ رسالة الطير ۲۹ رسالة الطير ۱۹ رسالة صفير سيسرغ ۵۹ رسالة عبد الرزاق كرمانى ۲۴ رسالة عبد العزيز واعظى ۲۴ رسالة فارسى السوانح فى العشق ۲۰۵ ح حسوانح رسالة فى اعتفاد الحكماء ۲۴ رساله فى المشل العقبله الافلاطونيه روابط حكمت اشواق و فلسفة ايران

زامیاد بشت ۸۰ زرتشت پیامبر ایران باستان ۷۵ زمین آسمانی و جسد رستاخیز ۱۷ زند ۸۵ زند وهومن یسن ۸۷ مرچشمهٔ آبین مغان و دین زرتشت مرچشمهٔ آبین مغان و دین زرتشت مالامان و آبال ۱۹ شلم السعوات ۶۲ سوانع ۲۰۲

سهروردی... آثار ماوراه الطبیعی و عرفانی ۲۹ عرفانی ۲۹ مهروردی مؤسس حکمت اشراق ۹ شاهنامهٔ حقیقت ۱۵ شرح اصول کافی ۲۲ شرح شطحیات ۱۵ شرح علی قصوص الحکم ۵۰ شرح قصیدهٔ فارسی خواجه ابوالهیشم

> عبهرالعاشقين ۱۴، ۲۱ عقل سرخ ۸۷ علم الربوبيه ۶۷

صفرةالصفا ١١٠ ح

فتوحات مكيه ۲۲ فصلى از جامع مفيدى ۱۴ فصوص العكم ۵۰ فصوص كتابخانة مجلس ۶۱ قصة الغربة الغربيه ۱۹، ۱۹ قصيادة عينيه ۱۹

كتابالانسان الكامل ۱۵ كتاب التعريفات ۵۱، ۵۲ كتاب المشاعر ۸۵، ۲۲ كتابالبالبايع ۱۴ كتاب ايام ۴۹

كشف المحجوب ١٦ ، ١٨ كلمة التصوف ٥٠ ، ١٥ ح ما بعد الطبيعة جيست؟ ٨

مشتری مرکوی ۱۰۶ مجالسالعشاق ۹۵ مجلهٔ مطالعات شرقی ۵۳ ح مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق ۱۵ مزامیر ۴۹

شنادع ٢٩ح

معنفات شيخ اشراق شهابالدين... ۱۳

مطارحات ۱۰، ۲۰، ۲۹ج، ۴۶ ۴۷ج، ۴۶ج، ۴۷ج، ۴۵–۵۵ ۵۵–۵۷، ۶۳، ۲۷، ۲۷ ج، ۷۸ ج، ۸۸ ج، ۵۷ ج معجزات خالدایی ۵۷ ج

مقاومات ۲۰، ۲۰، ۲۹ م مکانبات عبدالرحمن اسفراینی... ۱۹ مسئنخبانی از آنسار حکمای بزرگ الهی... ۱۵، ۲۷، ۲۳، ۲۲ منطق المشرقبین ۵۴ ح مونس العشاق ۳۳، ۲۰، ۱۱۰ ع مینوک خود ۸۶

> نتاتجالفکر فیالکشف.... ۱۰۰ ح نشریهٔ بررسیهای فلسفی ۹ نقدالنقود فی معرفةالوجود ۱۵

> > واردات ۴۹، ۹۹ ع هرمس (مجله) ۵۹ ع هیاکل النور ۴۹، ۹۷

یشتها ۸۰ ح، ۱۰۱ ح، ۱۰۲ ح