

# درآمدیبر **فلسفهٔ تاریخ**

# مايكل استنفورد

# درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

[هستیشناسی، شناختشناسی، روششناسی]

ترجمهٔ احمدگلمحمدی



Stanford, Michael

استنفورد، مایکل، ۱۹۲۳ ـ

درآمدی بر قلسفه تاریخ/ مایکل استنفورد؛ ترجمه احمد گلمحمدی. ـ تهران: نشر نی، ۱۳۸۲.

ISBN 964-312-693-5

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

An introduction to

عنوان اصلي:

the philosophy of history.

كتابنامه: ص. [۲۲۹] ـ ۲۲۷.

۱. تاریخ ــ قلسفه. الف.گـلمحمدی، احـمد، ۱۳۴۷\_ مترجم. ب. عنوان

۴ د ۵ ألف / ۸ / D ۱۶

1TAT

P1-P- TA 9

كتابخانه ملى ابران



تسهران، خسیابان فسساطمی، خسیابان رهسی معیری، شمارهٔ ۵۸ صندوق پستی ۵۵۶ ــ ۱۳۱۴۵. نشر نی تلفن ۵۹ و ۸۰۰۴۶۵۸ دفتر فروش: خیابان انقلاب، روبروی دانشگاه تبهران، پاساژ فروزنده، تلفن ۶۴۹۸۲۹۳ فکس ۶۴۹۸۲۹۳ شمارة ۵۱۲ کتابفروشی: خیابان کریمخان، نبش میرزای شیرازی، شمارهٔ ۱۶۹ تلفن ۸۹۰۱۵۶۱ www.nashreney.com

Michael Stanford

مايكل استنفورد

درآمدي بر فلسفة تاريخ

An Introduction to the Philosophy of History

Blackwell, 1998

ترجمه احمد كلمحمدي

• چاپ اول ۱۳۸۲ تهران • تعداد ۱۶۵۰ نسخه • لیتوگرافی غزال • جاپ غزال

ISBN 964-312-693-5

شایک ۵-۹۶۲ ۳۱۲ ۹۶۴

همهٔ حقوق چاپ و نشر برای ناشر معفوظ است Printed in Iran

# فهرست مطالب

| ٩          | يادداثنت مترجم                                       |
|------------|------------------------------------------------------|
| 11         | پیشگفتار                                             |
| 10         | درآمه                                                |
| 10         | ۱. اهمیت و جذابیت تاریخ                              |
|            | ۲. ویژگیهای فلسفی تاریخ                              |
|            | ۳. بىتوجهى كنونى به فلسفة تاريخ٣                     |
|            | ۴. وضع كنوني فلسفة تاريخ                             |
| ٣٠         | ۵ فلسفهٔ تاریخ با رشته های دیگر چگونه ارتباط می یابد |
| <b>٣1</b>  | ع فلسفهٔ تاریخ و علایق کنونی                         |
| 70         | ۷. امکانهای آتی فلسفهٔ تاریخ                         |
| <b>YY</b>  | ۱. تاریخ، فلسفه و حلوم اجتماعی                       |
|            | ١. گوشهها                                            |
| <b>***</b> | ٢. تاريخ و علمالاجتماع                               |
|            | ۳. فلسفه و علم اجتماعی                               |
|            | ۴. فلسفه و تاريخ                                     |
| 41         | ۲. موضوعهای اصلی                                     |

# ۶ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

| ۹۱           | ١. مسئلة عينيت                   |
|--------------|----------------------------------|
| ۹۷           | ۲.عینیت در تاریخ                 |
| ١٠٧          | ٣ شواهد٣                         |
| 118          | ۴. حفیفت                         |
|              | ۵ فرایندها و شالودههای اجتماعی   |
| ١٢٨          | ۶ فرجامشناسی                     |
| 1 <b>4</b> 4 | ۷. الگو، ساختار و پیوستگاری      |
| \ <b>*</b> V | ٣. علتها و تبيينها               |
| 1 <b>f</b> V | ١. علتها                         |
| 109          | ۲. تبیین بهمعنای کلی             |
| 189          | ۳. تبیین آماری                   |
| ۱۸۳          | ۴. تبیین در علوم اجتماعی و تاریخ |
| ١٨٢          | ١. تبيين در علوم اجتماعي١        |
| ۲۰۲          | ٢. تبيين در تاريخ                |
| Y <b>r</b> 9 | ۵. علم، تاریخ و تاریخباوری۵      |
| YT9          | ١. علم و تاريخ                   |
| Y <b>ff</b>  | ۲. ساختار، زمان و معنا           |
| YD¥          | ۳. تاریخباوری                    |
| ۲ <b>۷۳</b>  | ع ذهن                            |
| YVT          | ١. ذهن و مورخ                    |
| YYA          | ٢. تخيل و درک                    |
| Y9•          | <b>٣. کنش</b>                    |
| Y99          | ۷. معنا                          |
|              | ١. زيان                          |
| ۲۰۶          | ٢. هرمنوتيک                      |
| <b>416</b>   | ٣. درستي سياسي                   |

# فهرست مطالب ٧

| ****         | ٨ فقط پيوند٨                                 |
|--------------|----------------------------------------------|
| ****         | ۱. ارتباط و فرهنگ                            |
| <b>7</b> *** | ٢. روايت                                     |
| <b>***</b> 1 | <b>٩. پایان تاریخ؟</b>                       |
|              | ۱. چرخش زبانی در تاریخ۱. چرخش زبانی در تاریخ |
| <b>TY9</b>   | ٢. از بينرفتن اُبڙه                          |
| T90          | ۳ از روشنگری به پستمدرنینه                   |
|              | ۴. گفتوگویی بیپایان درک نادرست تاریخ         |
| *Y4          | كتابنامهكتابنامه                             |
| 444          | نمایه                                        |

## يادداشت مترجم

با وجود «فهرست» نسبتاً مفصل، «پیشگفتار» مفید و مختصر، و «مقدمه» گویا و روشنگر نویسنده، نکتهٔ ناگفته یا مبهمی باقی نمانده است تا در «یادداشت مترجم» بیان شود. با مطالعهٔ موارد بالا، به آسانی می توان به محورهای بحث و ضرورت نگارش کتاب پی برد و آگاه شد که یکی از برجسته ترین اندیشمندان حوزهٔ تاریخ و فلسفه، چگونه می کوشد با بحث هایی ظریف دربارهٔ هستی شناسی، شناخت شناسی و روش شناسی، از اعتبار شناخت تاریخی دفاع کند. به همین دلیل در یادداشت مترجم به بیان چند نکته بسیار کوتاه دربارهٔ ترجمهٔ کتاب بسنده خواهم کرد:

۱. در ترجمهٔ کتاب به کاربرد واژههای فارسی پایبند بودهام، جز مواردی که گمان می رفت انتقال معنا و مفهوم را مختل کند یا جایگزینهای غیرفارسی رساتر و بسیار جاافتاده تری و جود داشت. بنابراین در مواردی حتی برابرهای متفاوتی برای یک واژه انگلیسی به کار رفته است.

۲. در سرتاسر کتاب بارها به موضوعها و رویدادهای متفاوت تاریخی، اسامی خاص، واژهها و مفاهیم تخصصی، اصطلاحات رایج در زبانهای غیرانگلیسی و مواردی از این قبیل اشاره شده که شاید برای خواننده ناآشنا باشد. این موارد را با عباراتی بسیار کو تاه در پاورقی توضیح دادهام که در پایان همهٔ آنها نشان «م.» آمده است.

۳. از همسرم که متن دستنویس را با متن تایپی مقابله کرده، نکات ارزشمندی یادآور شدند و همچنین کارکنان پرتلاش «کتابخانهٔ مرکز بین المللی گفت وگوی

# ۱۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

تمدنها» که امکان استفاده از کتب مرجع بسیار ارزشمند کتابخانه را فراهم ساختند سپاسگزار هستم.

۴. ناگفته نماند هرگونه خطا، اشتباه و کاستی احتمالی، از ناآگاهی و کمدقتی مترجم ناشی شده است که خوانندگان محترم یادآوری خواهند کرد.

# احمدكلمحمدي

golmohammadi@atu.ac.ir

# پیشگفتار

تا زمانی که ناشران، با دلایلی مناسب و معتبر، مرا متقاعد کردند تا چنین عنوانی برای کتاب برگزینم، میخواستم عنوان «گفتوگوی پایدار» یا «بحث بی پایان» را انتخاب کنم، زیرا بر این باور هستم که چنین عبارتی ماهیت تاریخ، چونان مطالعهٔ گذشته را بهدرستی نشان می دهد. لچنانکه همه می دانیم، واژهٔ «تاریخ» را می توان برای توصیف دو نوع توالی به کار برد: توالی رویدادها یا توالی گزارش ما از آن رویدادها. عبارت «فلسفهٔ تاریخ» هم دارای چنین ابهامی است. فلسفهٔ تاریخ ممکن است کوششی فکری باشد برای رسیدن به تصوراتی کلی یا سنجیده دربارهٔ خود رویدادها یا گزارش و برداشت از رویدادها. تا سالهای میانی سدهٔ بیستم معمولاً معنای نخست از فلسفهٔ تاریخ مدنظر بود ولی پس از آن معنای دوم معمول شد. پس خود فلسفهٔ تاریخ هم تاریخی دارد و به طور کلی ما با چهار توالی روبه رو هستیم که هیچکدام از آنها به نتیجهای معین و قطعی نرسیده اند و تا پایان زمان هم بدیهی است هیچکدام از آنها به نتیجهای معین و قطعی نرسیده اند و تا پایان زمان هم بدیهی است که نخواهند رسید. چنین ادعایی دربارهٔ توالی نخست [یا توالی رویدادها] صحت که نخواهند رسید. چنین ادعایی دربارهٔ توالی نخست [یا توالی رویدادها] صحت دارد. بسیاری افراد، به ویژه افراد دارای ذهن پوزیتیویستی، بر این تصور بوده اند که دست کم توالی دوم [یا توالی گزارش رویدادها] باید قطعی و نهایی باشد و بنابراین، دست کم توالی دوم [یا توالی گزارش رویدادها] باید قطعی و نهایی باشد و بنابراین، دست کم توالی دوم [یا توالی گزارش محدود می کنند، ولی اینگونه نیست.

ا. س. دانتو این نکته را بیان کرده است که همهٔ تـوصیفهای تـاریخی مـوقتی هستند و باید باشند. تا پایان اَینده ـ یعنی تا زمانی که توالی رویدادها نیز به پایان

برسد ـ هیچ توصیف کاملی از گذشته نمی توان عرضه کرد. اگر این ادعا دربارهٔ توصیفها صادق باشد، باید دربارهٔ تبیینها و تفسیرهای تاریخی هم باشد. با توجه به این موضوع نکتهٔ دیگری هم به ذهن می آید که اغلب نادیده گرفته می شود: توالی های نوع اول و نوع دوم [توالی رویدادها و توالی گزارش رویدادها] جدا نیستند بلکه همواره بر یکدیگر تأثیر گذاشته، به شکلگیری همدیگر کمک می کنند. همانگونه که تاریخها بر رویدادهای جاری تأثیر می گذارند، رویدادهای جاری نیز تاریخهای خاصی را ایجاب می کنند.

گاهی این گلایه و انتقاد مطرح میشود که مورخان اغلب اختلافنظر دارند. البته این اختلافنظر شاید دلایلی فنی داشته باشد و یک مورخ در مقایسه با مورخی دیگر، نسبت به مهارتهای کار و حرفهٔ خود بی توجه تر باشد. ولی بر سر بسیاری مسائل مهم نیز، مانند نحوهٔ تبیین سقوط امپراتوری روم یا رنسانس سدهٔ پانزدهم در ایتالیا، میان اکثر مورخان معتبر و شایسته اختلاف نظر وجود دارد. نباید، برخلاف برخی محافل و منابع، این واقعیت مسلم را برای توجیه چنین ادعاهایی به کار برد که هيچ گذشتهٔ تاريخي وجود ندارد؛ يا اگر وجود داشته باشد شناخت آن ممكن نیست ـ شناختی که (اگرنه برای خدایان) باید از نظر انسانها همانند باشد. رویدادهای متعلق به گذشته همان اندازه واقعی بودند که رویدادهای متعلق به حال هستند و رویدادهای متعلق به آینده خواهند بود. آنها جملگی وقایعی هستند در چارچوب زمان و فضا. برای پرهیز از این اشتباه ما نباید موضعی متضاد اتخاذ کرده، ادعا کنیم که شرح و گزارش قطعی از گذشته در اختیار داریم که نمیتوان آن را زیر سؤال برد، بر آن چیزی افزود، یا آن را تغییر داد. همهٔ تفسیرها و تبیینها به انـدازهٔ توصيفها موقتي هستند و بايد باشند. بنابراين، نقطهٔ ضعف تاريخ نيست كه موجب بحثهایی بی پایان می شود، بلکه وظیفهٔ آن است. مانند سیاست، تاریخ فعاليت انسانها آزاد است. اتفاق نظر ميان مورخان، به اندازهٔ وحدت و همساني آرا و دیدگاههای سیاسی خطرناک است. هردو، ویرگیهای آشکار دیکتاتوریها هستند نه دولتهای آزاد. بحث و گفتوگوی باز و پایدار در ذات تاریخ و سیاست قرار دارد.

پس تاریخ را باید نه چونان یک رشته واقعیتهای سفت و سخت، بلکه چونان

گفت وگویی جاری و پایدار با همتایان دربارهٔ مسائل مهم و مورد علاقه گذشته، سال یا آینده دانست. این بحث و گفت وگو شاید به صورت مناظره و مجادله باشد یا به مشاجرهای خشن و شدید تبدیل شود. ولی چنانکه در هر دادوستدی مدنی صورت میگیرد، درک دیدگاههای دیگری به همان اندازه ضروری است که بیان دیدگاههای خود.

به نظر من فلسفه کوششی عقلانی است دربارهٔ مسائل و معماها، و رازها و شگفتی هایی که در کل زندگی یا در حوزهٔ خاصی از آن فراروی ما قرار میگیرند. تاریخ (به هر معنا و مفهومی) شمار فراوانی از اینگونه موارد را عرضه میکند.

فلسفهٔ تاریخ دو وظیفه دارد که یکی درک ماهیت فعالیت مورد مطالعهٔ تاریخ است و دیگری بررسی مسائل و معماهایی که از آن فعالیت ناشی می شود ولی با فنون و ابزار متعلق به فعالیت موردنظر نمی توان از عهدهٔ آنها برآمد. بنابراین، تلاشهای انجام شده در سدهٔ بیستم برای نشاندادن تاریخ چونان نوعی علم تجربی یا چونان شکلی از ادبیات، اشتباه و برخطا هستند. تاریخ یک مفهوم نیست بلکه یک فعالیت است، ولی نوعی فعالیت بی نظیر. وظیفهٔ اصلی فیلسوف درک ماهیت خاص آن فعالیت است در فراگیر ترین معنایی که من مدنظر قرار داده ام. به باور من بهترین کار این است که تاریخ را بحثی بی پایان بدانیم که بخشی مهم از گفت وگوی پایدار بشر را تشکیل می دهد. چنین موضعی در پاسخ به دو پرسش همواره موجود و بمشر دربارهٔ جایگاه و چگونگی رفتار ما در این دنیا بسیار مؤثر خواهد بود: «اکنون مطرح دربارهٔ جایگاه و چگونگی رفتار ما در این دنیا بسیار مؤثر خواهد بود: «اکنون در کجا هستیم» و «چه باید بکنیم»؟ هیچ کدام از این پرسشها معطوف به گذشته در کجا هستیم» و روده موجود و برداشت ما از آن برای یافتن پاسخهای معتبر و نیستند، ولی واقعیت گذشته و درک و برداشت ما از آن برای یافتن پاسخهای معتبر و مناسب ضروری هستند.

فلسفهٔ تاریخ باید بحث و نقدی عقلانی دربارهٔ این مسائل باشد؛ بحث و نقدی که، مانند خود تاریخ، نباید پایان یابد.

چند جمله ای هم در سپاس از افرادی که مرا در این کار یاری کرده اندرو پایل ا عضو بخش فلسفهٔ دانشگاه بریستول، همهٔ متن خام اولیه کتاب را از روی لطف و مهربانی خواند و نکات ارزشمندی مطرح کرد. البته مسئولیت کاستی ها و اشتباهات

<sup>1.</sup> Andrew Pyle

### ۱۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

موجود را برعهده میگیرم. از پشتیبانی بی دریغ و اظهار نظرهای مشتاقانهٔ ویراستار، ناتالی منرز هم باید قدردانی کنم. البته بیشترین سپاسگزاری را مدیون همسرم هستم که برای واژه پردازی کتاب صدها ساعت وقت گذاشته است، بسیاری از اشتباهات مرا اصلاح کرده است، از پیشنهادهای مناسب او بهره مند شده ام، و، مهم تر از همه، مشغلهٔ ذهنی نسبتاً پایدار و کج خلقی های کوتاه مدت مرا با خوشرویی متحمل شده است. بدون او این کتاب هرگز آماده نمی شد.

مايكل استنفورد

<sup>1.</sup> Nathalie Manners

# درأمد

'فلسفه محصول و نتیجهٔ حیرت است.' [ارسطو، متافیزیک]

#### ١. اهميت و جذابيت تاريخ

#### 1.1. امكان يك فلسفة تاريخ

در یک جامعهٔ آزاد هیچ محدودیتی در ارتباط با آنچه شاید مایهٔ شگفتی فیلسوف شود آگاهانه وضع نمی شود. ولی حوزه و گسترهٔ فلسفه درواقع محدودیت هایی دارد. این محدودیت ها از ناتوانی در تخیل و تصور، بی توجهی به امور عادی یا ضعف ادراک ناشی می شوند. ارزش و اعتبار یک فیلسوف نه در مسائلی که حل می کند، بلکه در پرسشهایی که طرح می کند نهفته است. (هنگامی که یک مسئله را برای همیشه حل شده بدانیم، معمولاً اهمیت و جذابیت آن برای فلاسفه از بین می رود). بخش عمدهٔ عظمت سقراط از توانایی او در آشکارساختن این واقعیت ناشی می شود که ما معمول ترین و آشناترین واژه های مورد استفادهٔ خود مانند می شجاعت ٔ را درک نمی کنیم. او حیرت کردن و پرسیدن را به ما آموخت.

علم و فلسفهٔ دنیای مدرن، به میزانی شگفت آور، بر اندیشهٔ یـونانیان بـاستان استوار است که ارسطو میل و شوق نیرومند آنان به دانستن را (به زیبایی) ویـرگی همهٔ انسانها میداند (Aristotle, 1961, 51). البته بهنظر میرسد اشتیاق آنان به

دانستن چندان به حوزهٔ تاریخ گسترش نیافته بود. بیگمان مورخانی بزرگ – مانند هرودت، توسیدید، پولی بیوس – در میان یونانیان وجود داشت، و بیگمان بخشی از گذشتهٔ یونانیان نقش محوری در اندیشهٔ آنها بازی کرد. ولی این گذشته گذشته ی نمودیافته در اساطیر، شعر و نمایشنامه بود نه تاریخنگاری. مهمترین نکته اینکه مسائل موردنظر به واسطهٔ تلاش برای پی بردن به واقعیت گذشته (گذشته در واقع چگونه بود)، درک آن، یافتن معنای آن، و کنارآمدن با نحوهٔ ارتباط گذشته با ما و ما با گذشته مطرح می شدند. این گونه مسائل به ندرت مورد علاقهٔ فلاسفهٔ یونان قرار می گرفتند (یا هرگز قرار نمی گرفتند). کو تاه سخن اینکه یونانیان تاریخ داشتند ولی فلسفهٔ تاریخ نداشتند.

اگر به دنیای کنونی بازگردیم پی می بریم که مطالعهٔ تاریخ به صنعت فراگیری در نهادهای آموزش ما تبدیل شده است، نقشی عمده در آموزش جوانان دارد و برای انسانهای اندیشمند و متفکر بسیار لذت بخش است. آگاهی از گذشته در زندگی ما مهم جلوه می کند، چه این آگاهی به واسطهٔ تاریخ نگاری ها حاصل شود یا به واسطهٔ آثار هنری، ادبی و معماری، یا از طریق تلویزیون، فیلم یا دیگر رسانههای جمعی. ولی هرچند جایگاه کنونی آگاهی تاریخی ما بسیار رفیع تر از جایگاه آن نزد یونانیان به نظر می رسد، هنوز فلسفهٔ تاریخ نسبتاً نادیده گرفته می شود. این واقعیت عجیب به نظر می رسد، زیرا بی گمان این اندازه علاقه به گذشته و معنای آن نمی تواند از عهدهٔ طرح مسائل مورد علاقهٔ فیلسوف (که این کتاب می کوشد طرح کند) برنیاید. آیا در علوم تجربی، زبان، ذهن، ریاضیات یا اخلاق وجود دارد؟

#### 2.1. همه پسندی تاریخ

چرا تاریخ ذهن ما را مشغول کرده است؟ چرا تاریخ به این گستردگی مطالعه، تدریس و خوانده می شود؟ کم نیستند مورخانی که در پیشگفتارها، سخنرانی ها، مقاله ها یا حتی سر تاسر کتاب های خود مطالعهٔ تاریخ را توصیه و تأکید کرده، مدعی بیان علت اهمیت آن نباشند. به بیان کو تاه، مطالعهٔ تاریخ می تواند کنجکاوی محض (دربارهٔ اینکه پیشینیان ما چگونه بودند و چه می کردند) را ارضا کند؛ ما را در تخیل چیزهای عجیب و غریب یاری و ترغیب کند؛ دربارهٔ اینکه مردم دولت ها و جوامع دیگر

چگونه زندگی کردهاند چیزهایی بگوید و بنابراین به ما کمک کند تا، با همسنجی، مسائل کنونی خود را درک کنیم. همچنین مطالعهٔ تاریخ می تواند میهن پرستی و حس هویت جمعی ما را تقویت کند؛ ریشه ها و علل امور و واقعیت های کنونی را نشان دهد، و با نشان دادن اینکه برای مردم و جوامع گذشته امکان پذیر بوده است تا درعین زندگی و رفتار متفاوت، همچنان به یک اندازه و نه بهتر یا بدتر از آنچه ما هستیم، انسان باشند، ما را روشنفکرتر و متساهل تر سازد. در همهٔ این موارد، توصیه و تأکید ارسطو به دانستن، به ویژه دانستن دربارهٔ دیگران به قوت خود باقی است.

اکثر ما گاهی حقیقت نهفته در این ضرب المثل قدیمی را درک کرده ایم نیستم ۱۰ یک انسان هستم؛ من برای انسان بی تفاوت نسبت به خودم، اهمیتی قائل نیستم ۱۰ امروزه رمانها، سریالهای آبکی و مطبوعات جنجالی جملگی درصدد ارضای هلاقهٔ بی پایان ما به زندگی و رفتار واقعی یا ساختگی مردم دیگر هستند. تاریخ همیشه مواد لازم را برای ارضای این میل و علاقه فراهم کرده است. ولی حدود دوهزار سال یا بیشتر، روایتهای مورخان عمدتاً دربارهٔ اندک انسانهای مهم شاهان، نظامیان عالی رتبه، پیامبران و قدیسان بوده است. هنوز هم موضوع و محتوای برخی روایتهای تاریخی اینگونه است، ولی در مواردی بسیار اندک و استثنایی. در دویستسال گذشته موضوعهای تاریخی به نحوی سرسام آور افزایش یافته است. در سدهٔ نوزدهم مورخانی اندکشمار از مرزها و محدوده های سیاست و یافته است. در سدهٔ نوزدهم مورخانی اندکشمار از مرزها و محدوده های سیاست و بافته است. در مدهٔ نوزدهم مورخانی اندکشمار از مرزها و محدوده های سیاست و بافته است. در موارده تقریباً هیچ جامعه یا گروه اجتماعی و هیچ فعالیت انسانی اجتماعی نوشتند. امروزه تقریباً هیچ جامعه یا گروه اجتماعی و هیچ فعالیت انسانی نوست که به موضوع مطالعهٔ تاریخی تبدیل نشده باشد.

#### 3.3.1 كسترش حوزة تاريخي

پیشرفت بیشتر و ظریف تر در تاریخ نگاری، نوشتن تاریخ آنچه مردم می اندیشند نه آنچه انجام می دهند است که به صورت تاریخ افکار و عقاید نمود می بابد. ولی همهٔ افکار و عقاید به روشنی در متون تاریخی بیان نمی شد. بنابراین، مورخان پژوهشهای خود را فراتر از افکار و عقاید آگاهانه اخذ شده و آشکارا بیان شده

<sup>1. &#</sup>x27;Homo sum; humani nil a me alienum puto' (Terence).

گسترش دادهاند. آنان اکنون فرضهای نیمه آگاهانهای را جست و جو میکنند که ما بدیهی می دانیم و به ندرت بررسی می کنیم؛ فرضهایی که هنوز در زندگی ما بسیار تأثیرگذار هستند. این همان تاریخ ذهنیتهاست که کتاب اخیر رابرت وول با عنوان عشق پرواز: هوانوردی و تخیل غربی،۱۹۱۸ه۸۰۱۹۱۸ را می توان نمونهای از چنین تاریخی بهشمار آورد. این کتاب، با دربرداشتن بسیاری توضیحات مفصل دربارهٔ هواپیماهای اولیه، در نگاه نخست بهنظر میرسد یک تاریخ هوانوردی (تاریخی دربارهٔ آنچه مردم انجام می دادند) باشد، ولی درواقع داستانی عجیبتر و جذاب تر ـ داستان آنچه مردان و زنان دربارهٔ تسخیر آسمان می اندیشیدند \_ را روایت می کند. کتاب هول برداشتها و واکنشهای آنان، خیال پردازی ها، امیدها و بیمهای ناشی از این رویدادهای غیرعادی را به کمک واژهها و (با شاید بهتر از آن) به کمک تصاویر نقل می کند. لین هانت نیز در کتاب داستان خانواده در انقلاب فرانسه ۲، نشان می دهد که باورهای پیشپاافتاده و بدیهی دربارهٔ خانواده چگونه، تحت تأثیر رویدادهای آن انقلاب دگرگون شدند". البته فكر بررسي دگرگونيها و تحولات تاريخي در فرضهای بنیادی، در کل برای فلسفه جدید نیست. اینگونه بررسی را می توان در تبارشناسی اخلاق نیچه، رسالهای در متافیزیک کالینگرود، ساختار انقلابهای علمی کوؤن، و تبارشناسی دانش و نظم اشیا فوکو پیدا کرد. بنابراین، به نظر می رسد، امروزه تاریخ صرفاً داستان کردار زنان و مردان نیست بلکه به پندار آنان نیز می پردازد.

افزون بر اینگونه گسترش، انسان در جست و جوی گذشتهٔ خود نیز عقب تر رفته است. از سدهٔ هجدهم به این سو علم باستان شناسی پیشرفت کرده و مفهوم ماقبل تاریخ مطرح شده است. امروزه دربارهٔ اینکه مردم جوامع بی سواد و فاقد هنر نوشتن متعلق به سی هزار (یا حتی سیصد هزار) سال پیش از 'آغاز تاریخ' (۳۰۰۰ سال پیش از میلاد) چگونه زندگی می کردند مطالب بسیار زیادی می دانیم. پس از آن تاریخ

<sup>1.</sup> Robert Wohl, A Passion for Wings: Aviation and the Western Imagination, 1908-1918 (1994).

<sup>2.</sup> Lynn Hunt, The Family Romance of the French Revolution (1992).

۳. چنانکه می توان از این نکته و از خود واژهٔ (mentalites) پی برد، پیشگام مطالعهٔ ذهبنیتها و تحولات فکری، مورخان فرانسوی، به ویژه، ولی نه منحصراً، مورخان به اصطلاح 'مکتب آنال' بودند.

تمدنهای بزرگ مصر، خاور نزدیک، چین و سرانجام امریکا شکوفا شدند. نکتهٔ حتی جالب تر کشف تمدنهای کاملاً ناشناختهای مانند تمدن مینوآن در جزیرهٔ کرت [یونان باستان] و تمدن درهٔ رود سند در اوایل و اواسط سدهٔ بیستم بود. زبانشناسان و متخصصان گروههای خونی و ژنها نیز جابه جاییها، اسکانها و آمیزشهای انسانهای باستان را روشن تر و آشکار تر ساختهاند. پس میزان دانش دربارهٔ گذشتهٔ انسان، به صورتی شگفت آور و تقریباً قابل قیاس با علوم فیزیکی، افزایش یافته است.

# ۲. ویژگیهای فلسفی تاریخ

در این میان، فلسفه چه نقش و جایگاهی دارد؟ چنانکه بیان کردیم، شگفتآور خواهد بود اگر پژوهشی جدی، مهم و بسیار گسترده، مسائلی جالب برای فیلسوف طرح نكند. چنانكه يك فيلسوف جديد تاريخ بيان كرده، 'فقط از أنجاكه تاريخ يك حوزهٔ برجسته و غنی تلاش فکری است ـ زیرا خود تاریخ آشکارا ارزشمند است ـ فلسفى انديشيدن دربارهٔ آن ارزش دارد' (R. F. Atkinson, 1978, pp. ix-x). درواقع هنگام بررسی این رشته پی میبریم که این انتظار [عرضهٔ مسائل فلسفی] تا حدود زیادی برآورده شده است، زیرا تاریخ (یا مطالعهٔ تاریخ) چندین ویژگی دارد. ویژگی نخست اینکه هرچند تاریخ مدعی نقل واقعیتهای تجربی دربارهٔ دنیای عيني است، اين واقعيتها نه به آنچه حاضر است، مشاهده پذير است، و بايد با آن روبهرو شد، بلکه به پدیده هایی تعلق دارند که گذشته، مشاهده ناپذیر و (بهمعنای معمولی کلمه) فاقد وجود خارجی هستند. وینژگی دیگر اینکه برخلاف اکثر پژوهشهای دانشگاهی دیگر، زبان تاریخ چندان فنی و تخصصی نیست یا اصلاً نیست (ر.ک.: Körner, 1970, p. 48). تاریخ عمدتاً با زبان عادی و روزمره سروکار دارد و اگر زبانی فنی و تخصصی هم به کار رود، زبان متعلق به علوم تجربی تخصصی است. ویژگی سوم، ولی مرتبط، این است که تاریخ درواقع به هر فعالیت دیگر انسان علاقهمند بوده و هست. از این دیدگاه تاریخ، خود مانند فلسفه است. شاید تاریخ و فلسفه رشته هایی چندان متفاوت نباشند (چنانکه گیاه شناسی و زمین شناسی شاید نباشند)، ولى به دو شيوهٔ متفاوت با دنيا برخورد ميكنند. ویژگی دیگر تاریخ، باز هم برخلاف اکثر رشته ها و فعالیت های دانشگاهی دیگر، نبود نظریه ها و قوانین است؛ یعنی ساختار قانون محور الدارد. تبیین محروم بودن تاریخ از یک زبان فنی و تخصصی نیاز مند فرصتی بیشتر است. به هرحال هرگونه ساختاری که ممکن است مورخان به کار ببرند تقریباً همیشه از حوزه های دیگر، معمولاً از علوم نظریه محورتر، گرفته می شود. با وجود این، تاریخ هرچند دارای ساختار نظریه مند نیست، روش، یا شاید روش های خاص خود را دارد. ویرژگی پنجم، تاریخ رشته ای است که در آن پژوهشگر یا مواد و موضوع پژوهش خود همسان و همانند است، دست کم به لحاظ تعلق داشتن به یک حوزه از چیزها. مانند روان شناسی و جامعه شناسی، تاریخ (اگر به هرحال علم باشد) یکی از علوم انسانی است؛ علومی که، به قول آنتونی گیدنز، رابطه و نسبتی ذهن به ذهن (نه رابطه ای Giddens, 1976, p. 146).

ششم، درحالی که اکثر رشته های علمی دانشگاهی این موضوع را مطالعه می کنند که چیزها و امور چگونه هستند، تباریخ (مانند زمین شناسی، اختر شناسی و زیست شناسی تکاملی) با این موضوع سروکار دارد که چیزها و امور چگونه بودند. ولی موضوع هایی که تاریخ مطالعه می کند (مردان و زنان، کنشها، وضع و حالت امور، افکار و تصورات) به اندازهٔ موضوع های علوم نامبرده پایدار نبوده، جملگی دگرگون یا حتی ناپدید می شوند. پس تاریخ دربارهٔ امر ناپایدار است و باید نه تنها ماهیت چیزهای تشکیل دهندهٔ موضوع و مواد خود را مطالعه کند، بلکه باید چگونگی، چرایی و زمان دگرگونی آنها را نیز جویا شود. از این لحاظ، زمان یا واژهٔ هیش بسیار مهم است، زیرا درواقع کرونولوژی یا ترتیب زمانی تنها ساختار منسجم است که تاریخ در اختیار دارد.

ویژگی هفتم و پایانی: دو ویژگی چهارم و پنجم بر این واقعیت دلالت دارند که هم پژوهشگر تاریخ و هم موضوع پژوهش او نه تنها به یک دنیا بلکه به یک نظم زمانی تعلق دارند. در تاریخ بودن و آگاهی از این امر 'تاریخمندی' نامیده می شود و ویژگی ای است که نه تنها حیوانات دیگر، بلکه درواقع همهٔ انسان ها ندارند. ولی برای آنان که به هرصورت از تاریخ آگاه هستند، آگاهی از جایگاه آنها در تاریخ، یا

۱. nomological ؛ از ریشهٔ یونانی 'nomos' به معنای قانون.

تاریخمندی آنها، بسیار اهمیت دارد. به قول پاسکال، 'تاریخ کتابی است که مینویسیم و در آن نوشته می شویم.

پس می توان پرسید که این به چه معناست؟ و در اینجاست که به یکی از کلیدی ترین مفاهیم تاریخ می رسیم: معنا. نه تنها پژوهشگر، بلکه خوانندهٔ تاریخ یا در واقع هر شخصی که به هرحال از گذشته آگاه باشد، باید همواره یک پرسش را مطرح کند: این به چه معناست؟ رویدادهای تاریخی، مانند اعدام لویسی شانزدهم، چه معنایی برای کارگزار یا شاهد، مثلاً مردم پاریس، دارد؟ برای روزنامه نگاران، خاطره نویسان و وقایع نگاران که بعداً آنها را تفسیر می کنند چه معنایی دارد؟ برای استاد قرن بیستمی که می کوشد این رویدادها را درک و تبیین کند، چه معنایی دارد؟ معنای دارد؟ زندگی برای شما را تشکیل می دهند. پس جست وجوی معنا و پرسش از معناهای دیگران برای هرگونه مطالعهٔ انسانی، به ویژه تاریخ، بسیار مهم است.

#### ۳. بی توجهی کنونی به فلسفهٔ تاریخ

#### 1.7. کمشماری کتابهای منتشره دربارهٔ این موضوع

دست کم سالی یک بار، ناشران معتبر کتابهای دانشگاهی فهرست کتابهای فلسفی خود را عرضه می کنند. این گونه کتابها زیر عناوینی مانند متافیزیک، اخلاق، منطق، فلسفهٔ علم، فلسفهٔ ریاضیات، فلسفهٔ ذهن، فلسفهٔ محیطنگر، فلسفهٔ علم الاجتماع، فلسفهٔ فمینیستی، فلسفهٔ ادبیات، فلسفهٔ سیاسی، فلسفهٔ آموزش، زیبایی شناسی و فلسفهٔ دین دسته بندی می شوند. در این فهرستها به ندرت بخشی با عنوان 'فلسفهٔ تاریخ' پیدا می کنیم. پس آشکار است اکثر افرادی که امروزه به خواندن، نوشتن و تدریس تاریخ سرگرم هستند، چندان علاقهای به آن نوع فلسفه ندارند.

اینگونه همسنجی اندک آثار مربوط به فلسفهٔ تاریخ باکتابهای فراوان مربوط به دیگر جنبههای فلسفه تکاندهنده است. چرا چنین است؟ نمی توان صرفاً پاسخ

۱. سه تا از آنها را در اختیار دارم که به سالهای پیش از انتشار کتاب خودم مربوط هستند.

داد که تلاش فکری عظیمی با عنوان مطالعهٔ تاریخ، هیچ موضوع دارای اهمیت فلسفی عرضه نمیکند. پس چگونه می توان بی توجهی فعلی فلاسفه به این موضوع را تبیین کرد؟

#### ٢.٣. دو نوع فلسفة تاريخ

پیش از تلاش برای پاسخدادن به این پرسش، لازم است دو نوع فلسفهٔ تاریخ را متمایز کنیم که به فلسفهٔ تاریخ واقعیتمحور یا نظری و فلسفهٔ تاریخ تحلیلی یا انتقادی معروف هستند. این تمایز با تمایزی دیگر یا دو معنای متمایز واژهٔ 'تاریخ' پیوند می یابد. این واژه ممکن است به جریان رویدادها که درواقع رخ می دهد معطوف باشد (تاریخ ۱) یا به آنچه دربارهٔ آن رویدادها باور داریم و مینویسیم (تساریخ ۲). گساهی ایسن دو مسعنای مستمایز را 'تساریخ-چسونان رویسداد' و 'تاريخ-چونان ـگزارش' مينامند. پيش از سدهٔ بيستم واژهٔ 'فلسفهٔ تاريخ' معمولاً به تأمللاتی نظری دربارهٔ کل جریان رویدادها (تاریخ ۱) اطلاق میشد. آثار اندیشمندان نظامساز بزرگی مانند هگل، مارکس، اشپنگلر و توینبی شاید شناخته شده ترین فلسفهٔ تاریخهای نوع اول باشند. این آثار را می توان نظریه هایی دربارهٔ همهٔ دادهها و واقعیتهای (شناخته شده) توصیف کرد. در طول سدهٔ بیستم هم فلاسفه و هم مورخان با این دلیل مناسب که داده و شواهد کافی برای تسوجیه چنان ادعاهایی جاهطلبانه وجود ندارد، آنگونه طرحهای کلان را رد کردهاند. در این دوره، فلاسفه بهجای نظریهپردازی های کلان، به فعالیت 'درجه دوم' پرسشگری و نقد شیوههای کار مورخان روی آوردهاند. ایس نبوع فیلسفهٔ تباریخ هیمهٔ دادهها و واقعیتهای تاریخی راکنار میگذارد و نه با آنچه درواقع اتفاق افتاده، بلکه با ایس موضوع سروكار دارد كه ما چگونه دربارهٔ آنچه اتفاق افتاده سخن مىگوييم و مىنويسيم؛ به بيان كوتاه، با تاريخ ٢ سروكار دارد. اين همان فلسفة تاريخ تحليلي يا انتقادی است و امروزه معمولاً منظور از 'فلسفهٔ تاریخ' همین نوع است.

ولی هنوز ارزش دارد بپرسیم که آیا نوع قدیمی تر فلسفهٔ تاریخ بسیار آسان و بدون تأمل کنار گذاشته نشده است، زیرا فلسفه های نظری نویسندگانی مانند هگل و مارکس دست کم می کوشیدند به برخی پرسشهای عمدهٔ تاریخ چونان رویداد بپردازند. همهٔ مسائل فلسفی دربارهٔ تاریخ ۲ نیستند. تاریخ ۱ ما را به پرسیدن دربارهٔ

اپنکه مثلاً آیا جریان تاریخ یک فرایند است و اگر چنین است چه ماهیتی دارد و به چه معنایی می تواند باشد، رهنمون می شود. از آنجاکه کل تاریخ ۲ دربرگیرندهٔ نوعی تفسیر است، بی اهمیت نیست که دربارهٔ آنچه تفسیر می شود بپرسیم. بعداً دربارهٔ این پرسشها بیشتر سخن خواهیم گفت.

حتى اگر فلاسفه در كنارگذاشتن فلسفهٔ نظرى تاریخ برحق بوده باشند، نیمی از مسئله حل می شود و پرسش دیگر همچنان باقی است: چرا فلاسفه عمدتاً به فلسفهٔ تاریخ تحلیلی یا مطالعهٔ انتقادی آثار مورخان (تاریخ ۲) هم بی توجه هستند؟

#### 3.3. در جستوجوی شناخت قابل اعتماد

بهنظر من این موضوع با علاقهمندی به شناخت بسیار ارتباط دارد. بهطور کلی تصور بر این است که فلسفهٔ مدرن با رنه دکارت آغاز شد که در اوایل سدهٔ هفدهم با مسائل مربوط به شناخت و حقیقت دست به گریبان بود. او میگفت 'هرگز چیزی راکه شناخت بدیهی و آشکار دربارهٔ درستی آن نداری، حقیقی میندار (Descartes, 1970, p. 20)'. اینکه دقیقاً چه نوع شواهد و ادلهای ضامن شناخت هستند، مدتهایی مدید موضوع بحث بوده است، ولی جان لاک در پایان سدهٔ هفدهم چندان تردیدی در این مورد نداشت و از دیدگاه او تجربه پایه و اساس هر شناختی بود. اگر دکارت بنیادگذار فلسفهٔ مدرن باشد، لاک پدر تجربهباوری انگلیس است. این تجربه باوری در فلسفهٔ سدهٔ بیستم انگلیس گرایشی مسلط بود، ولی به هیچروی تنها گرایش مسلط نبود؛ یعنی علاقهمندی به شناخت و حقیقت و تمایل به یافتن پاسخ پرسشها با رجوع به تجربه. دیگر ویژگی فلسفهٔ مدرن در انگلستان و ایالات متحد رهیافت تحلیلی آن است. هرچند بیش از یک روش فلسفی را می توان تحلیلی بهشمار آورد، این تصور اساسی که میزان درک ما با تجزیه و خردکردن یک چیز به اجزا و عناصر تشكيل دهندهاش افزايش مي يابد، وجه مشترك همه آنهاست. يك راه برای انجام این کار یافتن کوچک ترین جنزء معنادار و سپس ساختن یک نظام مصنوعی است ـ همان رهیافت فرگه، راسل و ویتگنشتاین اولیه؛ راه دیگر، تلاش

empiricism که مانند experiment (آزمایش) یا experience (تجربه) از ریشهٔ یونانی peira به معنای امتحان می آید.

برای روشن ساختن معناها از طریق شناسایی و بررسی کاربرد واقعی، عینی و عادی و اژه ها و جمله هاست ـ همان رهیافت ویتگنشتاین متأخر، ج. ل. آستین و گیلبرت رایل.

در این شیوهٔ مسلط فلسفهٔ تجربه باور متوجه سه نکته می شویم: علاقه و توجه به دادهها و واقعیتهای مربوط خودمان و جهان؛ علاقه و توجه به زبان که به واسطهٔ آن دربارهٔ خودمان و جهان می اندیشیم و سخن می گوییم، و علاقه و توجه به معنا ــ مفهومی که در برقراری ارتباط میان موجودات ذیشعور و همچنین موجودات دیگر جایگاهی محوری دارد. ولی نکتهٔ درخور توجه جذابیت علم تجربی برای تجربهباوران است. از میان سه شاخهٔ سنتی فلسفه ممتافیزیک، منطق و شناختشناسی م فلاسفهٔ تحلیلی به رد اولی، توجه نسبی به دومی، و تأکید و تمرکز بر سومی تمایل داشته اند. آنان بر این باور بو ده اند که پرسشهای مربوط به شناخت و حقیقت بسیار مهم هستند و علم تجربی بهترین پاسخها را عرضه میکند. از دیدگاه آنان، تجربهباور راستین دانشمند علوم طبیعی است. بنابراین، از نظر اکثر فلاسفهٔ تحلیلی، شمار اندكى از آنها عملاً درگير پژوهش عملي بودهاند و علم تجربي پارادايم يا الگوي واقعی شناخت تجربی دارای نظم منطقی تلقی شده است.(۱) به بیان ویتگنشتاین «کل گزارههای درست برابر است با کل علوم طبیعی... فلسفه معطوف است به تشریح منطقی اندیشه ها. [فلسفه] مجموعه ای از آموزه ها نیست بلکه یک فعالیت است.» (Wittgenstein, 1947, p. 25, Sections 4.11 and 4.112) در ایسین واژههای نوشته شده توسط یک افسر ارتش اتبریش میجارستان حاضر در جنگ جهانی اول را می توان تقریباً نگرش و دیدگاه اساسی بسیاری فلاسفهٔ تحلیلی در بقیهٔ سالهای سدهٔ بیستم تلقی کرد.

اکنون روشن است که برای افراد دارای چنین ذهنیتی، مطالعهٔ تاریخ شاید چندان چنگی به دل نزند. تاریخ چندان به الزامات و شرایط این رهیافت تنجربه باور، دست کم شکل پوزیتیویستی آن، تن نمی دهد (با این حال بنگرید به فیصل ۲ بند ۴.۴). واقعیتهای تاریخی قطعی و معین نیستند؛ آرا و عقاید تاریخی اغلب موضوع بحث و مشاجره قرار می گیرند؛ و گزاره های تاریخی، واقعیت را به روشنی گزاره ای مانند 'گربه روی فرش است' منعکس نمی کنند. چنانکه بیان کرده ایم، تاریخ از چند جنبه خاص است. نداشتن روش شناسی واحد در زمینهٔ پژوهش یا تبیین،

نداشتن زبان ساختگی و فنی مخصوص به خود که فراهمکنندهٔ دقت در زمینهٔ واژههای علمی باشد، نداشتن مبنای ریاضی که در علوم تجربی پیشرفته تر وجود دارد، و مهم تر از همه، نداشتن ساختار تئوریکی یا سلسله مراتب قوانین دارای عامیت و کلیت فزاینده، باعث می شوند تا به آسانی نتوان تاریخ را یک علم تجربی به شمار آورد. بر پایهٔ چنین معیارهایی، به نظر می رسد تاریخ از لحاظ شناخت شناسی فاقد صلاحیت [لازم برای علم بودن] باشد.

#### ۴.۳. آیا تاریخ و فلسفه رقیب یکدیگر هستند یا مکمل یکدیگر؟

یک چنین عدم صلاحیتی مفروض و مشکوک شاید قوی ترین دلیل برای نادیده گرفته شدن نسبی فلسفهٔ تاریخ باشد، ولی احتمالاً تنها دلیل نیست. البته اکنون از بحث تفصیلی در این مورد خودداری و به بیان این نکته بسنده خواهم کرد که تاریخ و فلسفه دو شیوهٔ متفاوت نگاه به جهان هستند. هرکدام مستقل و دارای قلمرویی بسیار فراخ بوده، درواقع چیزی راکنار نمی گذارند. هرکدام جایگاه ما را در جامعه و در عالم نشان می دهند. 'هیچکدام، از نقطه نظر خاص خود، نمی توانند جایگاهی معین روی نقشهٔ اندیشه و فعالیت انسان داشته باشند، بلکه هریک شیوهٔ ترسیم نقشهٔ مورد نظر هستند هرچند البته حوزهای معین را روی نقشهٔ یکدیگر اشغال می کنند' (Atkinson, 1978, p. 8).

#### ۴. وضع كنوني فلسفة تاريخ

#### ۱.۴. آشتی تدریجی و آهسته

درواقع بسیاری از موضوعها و مسائلی که فیلسوف معاصر تاریخ شاید به بررسی آنها علاقه مند باشد در گذشته طرح شده اند. نکتهٔ چندان جدیدی دربارهٔ مسائل عینیت، علیت، نسبیت، تبیین یا قوانین در تاریخ وجود ندارد. در سال ۱۹۵۹ ویراستار یک کتاب دربرگیرندهٔ گلچینی از آثار سدهٔ بیستمی دربارهٔ تاریخ می نویسد که 'ملاحظات فلسفی راجع به تاریخ در طول سدهٔ هجدهم و نوزدهم هنوز، در کل، نسبت به آثار نوشته شده در سدهٔ بیستم برتر هستند' (Meyerhoff, 1959, p. v). ولی هرچه او گفته باشد، چنین ادعایی امروز، محل تردید است و سودمندتر خواهد

بود تا برخی دگرگونی های شکلگرفته در رهیافت و نگرش به این موضوعها در نیمهٔ دوم سدهٔ بیستم را بیان کنیم.(۲)

اول، باید یادآور شوم که، دستکم در دنیای انگلیسی زبان، نکات و آرای فلسفی دربارهٔ تاریخ را معمولاً مورخین بیان می کرده اند نه فلاسفه. البته این ادعا دربارهٔ فلسفهٔ قارهٔ اروپاکه کانت، فیخته، هگل، مارکس، دیلتای، کروچه و فلاسفهٔ دیگر سهمى عمده [در اين حوزه] داشته اند صادق نيست. متأسفانه آرا و آثار مورخان اغلب شتابزده و ناآگاهانه بوده است و اکثر آنها بر این تصور بودهاند که حرفه و كارشان تاريخ و تاريخنگاري است و تفكر فلسفي را مي توان به فلاسفه واگذاشت. بیشاپ استابس، مورخ برجستهٔ سدههای میانی، به صراحت می گوید که 'به آنچه فلسفهٔ تاریخ نامیده می شود اعتقادی ندارم و (Stubbs, 1906, p. 194). جای تأسف است که استابس هیچ منتقد فلسفی ندارد تا تعصبهای اساسی موجود در برخی آرای تاریخی او را یادآور شود؛ مانند این ادعاکه 'اروپای شـمالی تـمدن خـود را مدیون کلیساست و اروپای جنوبی همهچیز حیاتی، درست و خوب خود را مدیون تأثيرات مختلف شمال ' (Stubbs, 1906, p. 237). تنها فايده ممكن آثار مورخان (على رغم ملاحظات و نظرات شكاكانة انديشمنداني مانند جي. اچ. هكستر و جي. آر. التون) این است که فلاسفه گاهی نگاهی انتقادی به آن آثار میکنند. البته استابس تنها مورخ معروف به بیان برخی آرا و نظرات سادهلوحانه نیست. جی.اچ. هکستر مینویسد که 'جز چند برگ دربارهٔ خود و یتگنشتاین، هیچ نوشتهای از او نخواندهام ' (Hexter, 1972, p. 20, no. 9). 'فرايندهاي ذهني خاص و معمول فيلسوف يا منتقد یا اندیشمند علمالاجتماع، به هر مکتبی که تعلق داشته باشد، الزاماً با فرایندهای ذهنی خاص (و ضروری) مورخ در تضاد است و ما می توانیم فلاسفه و منتقدین را رها کنیم تا به بازیهای خود سرگرم شوند' هم دو جملهٔ استهزاآمیز از سر جفري التون هستند (Elton, 1991, pp. 61-2 and 31). دوم، لازم به يادآوري است که تمایز شناخته شده میان دو معنای تاریخ (تاریخ چونان رویداد و تاریخ چونان گزارش) که در این کتاب هم مطرح شد، نوشتن و اندیشیدن دربارهٔ این موضوع را بسیار روشن کرده است. متمایزکردن فلسفهٔ تباریخ نظری معطوف و مشغول به تاریخ چونان رویداد از فلسفهٔ تاریخ انتقادی معطوف و مشغول به تاریخ چونان گزارش نیز به همان اندازه سودمند و روشنگر بوده است، و سوم، می توانیم

بگوییم که علاقه و توجه (مذکور در بالا) فلسفهٔ متأخر به شناخت و حقیقت و زبان و معنا برای فلسفهٔ تاریخ هم بسیار سودمند بوده است. درحالی که شاید سودمندی گرایشِ مرتبط یا بررسی تاریخ چونان نوعی علم تجربی کمتر بوده است.

#### ۲.۴. تأثير كالينگوود

پرسش از رقیب بودن یا نبودن تاریخ و فلسفه و پرسش کلی تر دربارهٔ روابط و تأثیر متقابل تاریخ و فلسفه، ما را با 'آر. جی. کالینگرواد که روشن ترین و مؤثر ترین آثار انگلیسی زبان را دربارهٔ فلسفهٔ تاریخ نوشته است' آشنا می کند (Walsh, 1967, p. 48). کالینگوود می نویسد که کار او در طول زندگی 'در اصل تلاش برای برقراری آشتی میان فلسفه و تاریخ بوده است (Collingwood, 1944, p. 54) . در سالهای آغازین سدهٔ بیستم، او، به عنوان یک دانشجو، از اینکه فلاسفهٔ آکسفورد 'تاریخ را آغازین سدهٔ بیستم، او، به عنوان یک دانشجو، از اینکه فلاسفهٔ آکسفورد 'تاریخ را چونان نوعی شناخت به طورکلی نادیده می گیرند 'در شگفت شد (p. 59). او پی برد که 'آنچه آنان نظریهٔ شناخت می نامند با توجهی ویژه به روش شناسی علوم طبیعی تدوین و طراحی شده است، و هرکس برای «کاربست» این نظریه در حوزهٔ تاریخ تلاش کند، اگر از چیستی تفکر تاریخی آگاه باشد، چنین کاربستی را ناممکن خواهد یافت ' (p. 60). آیا امروزه هم چنین است؟ اگر یک متن درسی جدید معتبر دربارهٔ نظریهٔ شناخت (Dancy, 1985) را برگزینیم، می بینیم که در نمایهٔ آن نه واژهٔ «تاریخ» به چشم می خورد نه واژهٔ «تاریخی».

البته آنیچه کالینگوود را تحت تأشیر قرار داد ضعفها و کاستیهای شناختشناسی رایج آن زمان نبود بلکه این برداشت و تصور او بود که، تقریباً در طول نیمسده پیش از جنگ جهانی دوم، 'تفکر تاریخی چنان بهسرعت پیشرفت کرده و دیدگاه خود راگسترش داده بود، که می شد آن را با دستاوردهای علوم طبیعی در اوایل سدهٔ هفدهم همسنجی کرد (Collingwood, 1944, p. 61). بی گمان دیدگاه او دربارهٔ پیشرفت در حوزهٔ تاریخ ۲ درست است. از آن زمان (زمانی که او این مطالب را می نوشت) به بعد نیز این شاخه از تاریخ با همان سرعت چشمگیر پیشرفت کرده و اگر فلسفهٔ تاریخ به همان سرعت پیش نرفته است، تقصیر کالینگوود نیست. او بیشتر از هر کس دیگر، دست کم در دنیای انگلیسی زبان، برای ترغیب و تشویق تفکر انتقادی دربارهٔ تاریخ کار کرد. در سطور پایین آرا و دیدگاههای او را

بررسی خواهیم کرد، ولی اکنون دیدگاه او را چنین خلاصه مرکیم: درک و فهم تاریخی، به جای روشهای فرضیهای قیاسی علوم تجربی، به هدف و معنا متکی است؛ مفاهیمی که روش علمی را برنمی تابند.

#### ۳.۴. چالشگریهای فلسفی

به دنبال انتشار آخرین کتاب کالینگوود پس از مرگ او، در دههٔ ۴۰ برخی پرسشهای فلسفی دربارهٔ تاریخ، بهویژه دربارهٔ شناخت تاریخی (چگونگی تحصیل، ارزیابی و سازماندهی آن) مجدداً مورد توجه و علاقه قرار گرفت. از دو تأثیر دیگر هم می توان یاد کرد. یکی تأثیر پوزیتیویسم منطقی بود که پس از انتشار کتاب ا. جی. آیر با عنوان زبان، حقیقت و منطق به موفقیتی چشمگیر ولی کو تاه رسید/ تأثیر دیگر از این بحث و استدلال ک.گ. همیل، فیلسوف علم امریکایی ناشی شدکه هر تبیینی، در تاریخ یا در علوم طبیعی، بر قوانین کلی و عام استوار است. اهمپل بدون نامبردن از کالینگوود، دیدگاههای او را آشکارا نفی و رد میکرد. به هرحال در طول دو دهه بعدی، میزان علاقه و توجه کلی به فلسفهٔ تاریخ بیشتر از سالهای ماقبل جنگ بود. چنانکه آثار منتشرشده در این دوره (تقریباً از اواسط دههٔ ۴۰ تا اوایل دههٔ ۶۰) نشان می دهند، بحثهای موردنظر تقریباً به مشائل و پرسشهایی دربارهٔ شناخت و تبیین منحصر بودند. در سال ۱۹۶۵، فیلسوفی راجع به این جریان می نویسد که اخیراً احیای علاقه و توجه به فلسفهٔ تاریخ و در قالب نظریهٔ شناخت، درواقع به دو صورت نمود یافته است: جریانی به نمایندگی مورخان حرفهای، و جریان دیگری به نمایندگی فلاسفهٔ حرفهای. ولی نمایندگان این دو جریان کاملاً مستقل از یکدیگر می نوشتند و کار می کردند: 'به نظر می رسد اجماع یا مجادله ای میان فیلاسفه و مورخانی که دربارهٔ مسائل شناخت تاریخی میاندیشند وجود ندارد' (ر.ک .: Mink, 1965, in Dray(ed), 1966, p. 160). با انتشار مجلة تاريخ و نظريمه بررسی هایی دربارهٔ فلسفهٔ تاریخ در ایالات متحد به سال ۱۹۶۱، این وضع ناگوار تاحدودی تعدیل شد. فلاسفه و مورخان می توانستند در دفتر این مجله همدیگر را ملاقات کنند و مجله در پرکردن شکاف میان دو رشته بسیار مؤثر بود. (۳) البته، هم

۱. این بحث نخست به صورت مقاله ای در ۱۹۴۲ منتشر شد.

در هیئت تحریریه و هم در چاپ مقاله، بیگمان کفهٔ فلاسفهٔ حرفهای سنگین تر از مورخان بود. اگر مراجعات را ملاک قرار دهیم، تا به امروز شمار مورخان خوانندهٔ این مجله ناچیز بوده است.

مسائل و پرسشهای مربوط به علیت و ارادهٔ آزاد، عینیت گزارشهای تاریخی، نظریهٔ کسنش و فردباوری روش شناختی، نسبیتباوری و جایگاه ارزشها و داوری های ارزشی نیز با پرسشها و مسائل مربوط به شناخت و تبیین در تاریخ پیوندی تنگاتنگ دارند و تا اواخر دههٔ ۷۰، مشغلهٔ فکری اصلی اکثر افرادی که دربارهٔ فلسفهٔ تاریخ مینوشتند، اینگونه مسائل بود. مسائل نامبرده صرفاً در حریم تاریخ قرار ندارند و به فلسفه، به معنای کلی آن، نیز مربوط می شوند. پس، مانند دوران کالینگوود، این پرسش بحث انگیز همچنان به قوت خود باقی است که: آیا تاریخ اساساً یک علم، هرچند ناقص (یک علم نابالغ یا ابتدایی مانند روان شناسی یا جغرافی)، است، یا چیزی کاملاً متفاوت؛ به اندازه ای متفاوت که هرگز به علم تبدیل یا با آن اشتباه نشود؟ این تفاوت، اگر وجود داشته باشد، در کجاست؟ آیا این تفاوت در حوزه هایی غیر از آنچه در قالب پرسشهای بالا بیان کرده ام یافت می شود؟

#### 4.4. اهمیت معنا

اخیراً پاسخ (یا، به بیان درست تر، شبه پاسخهایی) به پرسش نامبرده داده شده است که مینک در همان مقالهٔ معرفی شده در بالا به آن(ها) اشاره میکند. ولی مینک به این نتیجه می رسد که هر دو طرف بحث برخی چیزهای مهم را از قلم انداخته اند، زیرا بر این تصور بوده اند که تاریخ منحصراً با واقعیتها یا رویدادهای جدا و ناپیوسته سروکار دارد. یک دسته استدلال میکنند که چنین واقعیتهایی را باید به وسیلهٔ قوانین کلی و عام تبیین کرد؛ یعنی نوع علمی تبیین. استدلال دستهٔ دیگر این است که واقعیتهای موردنظر را می توان به شیوهٔ متعارف و با موازین عقل سلیم تبیین کرد، همان طورکه مثلاً امروزه رویدادی واحد و معین (آتش سوزی، حادثهٔ جادهای، نزاع) را تبیین میکنیم. رویدادهای تاریخی هیچ تفاوتی با رویدادهای کنونی ندارند، جز اینکه آنها متعلق به گذشته هستند. ولی تاریخ همیشه (یا حتی عمدتاً) با پدیدههای اینکه آنها متعلق به گذشته هستند؛ به این میکند که آرا و احکام تاریخی اغلب واحد سروکار ندارد. مینک این نکته را بیان میکند که آرا و احکام تاریخی اغلب نمختصر و فشرده شستند؛ به این معناکه احکام واحدی هستند دربارهٔ مجموعهای از

بسیاری دادهها یا رویدادها. او این واقعیت را 'تاریخ تفسیری' مینامد.

امروزه مفهوم معنا جایگاهی محوری در فلسفهٔ تاریخ دارد و در اندیشهٔ کالینگوود هم حضور داشته است. او بر معنا به مفهوم قصد تأکید می کند و قصد را برای فهم و درک تاریخی بسیار اساسی می داند، زیرا قصد لازمهٔ فعالیت کارگزار تاریخی و مورخ است. در جریان پژوهش، مورخ باید از مقاصد خود و کارگزارانی که مطالعه می کنند، آگاه باشد. از آنجا که، برحسب تعریف، قصد ویژگی بخش یک کنش (چیزی متمایز از رفتار غریزی) است، مورخ نمی تواند کنش را درک کند مگر اینکه آن قصد را درک کند مگر اینکه آن قصد را درک کند. به بیان کالینگوود، اگر 'مورخ نمی تواند از عهدهٔ این کار برآید، بهتر است موضوع را رها کند' (Collingwood, 1944, p. 76).

چنانکه پیشتر بیان کرده ایم، فلاسفهٔ تحلیلی هم معنا، ازجمله معنای واژه ها یا عبارت ها را مورد توجه و بررسی قرار می دادند. مثلاً و پتگنشتاین اولیه چنین گرایش و علاقه ای داشت، هرچند در آثار بعدی خود ما را به بررسی کاربرد [ واژه ها و عبارت ها] ترغیب می کند نه جست و جوی معنا. (۴) او همچنین یادآور می شود که کاربرد را باید در 'اشکال زندگی'گوناگون بررسی و ملاحظه کرد. از این رو متن، هم متن ساختاری و هم متن زنده ( Sitz-in-Leben) لازمهٔ درک و فهم تلقی شده است. البته معنا فقط برای فلاسفه اهمیت نداشته است. در دهه های اخیر انقلابی در حوزهٔ زبان شناسی و مطالعات ادبی رخ داده است. این انقلاب نظریه ادبی و نقدگری را بسیار تحت تأثیر قرار داده است و عمد تأ از رشته ها و گرایش های جدید معناشناسی (مطالعهٔ معناها) و نشانه شناسی (مطالعهٔ نشانه ها) سرچشمه می گیرد. در قسمت اول فصل ۷ این موضوع را بررسی خواهیم کرد.

# ۵. فلسفهٔ تاریخ با رشتههای دیگر چگونه ارتباط مییابد

پیشتر دربارهٔ علاقه و توجه زیاد مینک به احکام مختصر و فشردهٔ مورخان سخن گفتیم. این احکام هنگامی صادر میشوند که مورخ شماری عناصر مجزا و مستقل را کنار هم قرار میدهد تا پدیدهٔ تاریخی واحدی ـ سقوط قیمت، شورش، یا تصویب

<sup>1.</sup> textual context & living context.

یک قانون \_ بسازد. بدین منظور او داده های خود را به شیوه ای خاص می چیند. این شیوه با روش فرضیه ای قیاسی مرسوم در علوم تجربی مطابق نیست، بلکه بر درک و برداشت مورخ از معنایا اهمیت پدیده \_ اهمیتی که هرکدام از اجزای تشکیل دهنده سهمی معین در آن دارند \_ استوار است. بنابرایس، مینک احکام و داوری های تاریخی موردنظر را 'تاریخ تفسیری 'مینامد. (۵) این عنوان، عنوانی مناسب است، هرچند شاید تصور تاریخی که نهایتاً تفسیری نباشد دشوار است.

ما دربارهٔ چیزی دقیق شده ایم که (چنانکه دیدیم) فلسفهٔ تباریخ را با دیگر حوزه های معاصر تفکر نظریهٔ ادبی، جامعه شناسی و فلسفه به پیوند میزند. این عامل یا واقعیت پیوند زننده، مفهوم معنا و مفهوم مرتبط با آن، تفسیر است.

درواقع فهم و درک مسعنا در هسمهٔ مسطالعات انسانی به ویژه ادبیات، جامعه شناسی و تاریخ به جایگاه محوری دارد، زیرا 'معنا' مفهومی است که ذهن، زبان و جامعه را به یکدیگر پیوند می زند. ولی رشته های پرشمار نامبرده دربارهٔ ماهیت دقیق این مفهوم که استعارهٔ 'چنگ انداختن' یا درک کردن در مورد آن به کار می رود، اختلاف نظر دارند.

#### ۶. فلسفهٔ تاریخ و علایق کنونی

#### ۱.۶ گروههای نادیده گرفتهشده در تاریخ

امروزه بسیاری از مردم به مسائل و جوانب فمینیسم، نژادپرستی یا همجنسبازی علاقهٔ زیادی دارند و (بهدرستی) احساس می شود که برخی گروه ها، به دلیل نژاد، فقر، جنسیت یا گرایش های جنسی آنها در جامعه ما نادیده گرفته شده یا به حاشیه رانده شده اند. این گرایش به حاشیه راندن برخی انسان ها، نه تنها آنان را از دستیابی به سهم عادلانه ای از قدرت و ثروت محروم می کند، حرمت و احترام مناسب را نیز که لازمهٔ عزت و منزلت انسان در هر مکانی است از آنان دریغ می دارد. برای جبران این گونه اشتباهات، ثروت جامعه باید به صورتی عادلانه توزیع شود و، مهم تر از آن، ما هم باید شیوه های سخنگفتن و اندیشیدن خود را تغییر دهیم. شاید بپرسید که واژه ها چه نقش و تأثیری در این زمینه دارند؟ آیا کافی نیست جایگاه شایستهٔ این افراد در جامعه را به خودشان بدهیم؟ نه، زیرا، پس از مطالعهٔ آثار زبان شناسانی مانند فون جامعه را به خودشان بدهیم؟ نه، زیرا، پس از مطالعهٔ آثار زبان شناسانی مانند فون

هامبالت، سپیه، سوسور و وُرف ، اکنون می دانیم که زبان مورد استفادهٔ ما شیوهٔ تفکر ما را شکل می دهد. پس آسان، و به نظر برخی، ممکن، نیست بدون اصلاح شیوه و الگوی سخنگفتن خود، اندیشه ها و بنابراین، نگرش ها و کنش های خود را اصلاح کنیم.

اگر بخواهیم جایگاه و نقش تاریخ را در این میان بشناسیم نخست بهتر است به جریان رویدادها (تاریخ ۱) بپردازیم. تاریخ ۲ را تقریباً همیشه فاتحان می نویسند. ولی اگر دقیق تر بنگریم، آیا نخواهیم دید که مردم سلتیک (ایرلندی، اسکاتلندی، ویلزی) نقشی مهم در تاریخ بریتانیای کبیر بازی کردهاند؟ آیاکارگران فقیر نبودند که انقلاب صنعتی را شکل دادند و ناگوار ترین پیامدهای آن را متحمل شدند؟ آیا انسانهای تحت سیطرهٔ امپراتوری بریتانیا روایتهای خاص خود را دربارهٔ آنچه معمولاً بهعنوان شکوه و عظمت این امپراتوری ستایش میشد ندارند؟ آیا مردم جهان سوم امروزه به دست همان سرمایه داری پیروز جهان اول به شدت استثمار نمی شود؟ آیا برخی از بزرگ ترین آفرینندگان تمدن مدرن، مانند لثوناردو داوینچی، میکل آنژ یا مارسل پروست، همجنس باز نبودند؟ و چه کسی می تواند بگوید که از عصر دیرینه سنگی تا سدهٔ بیستم، نقش زنان به اندازهٔ مردان مهم و ضروری نبوده است؟

#### ۲۶. تغییر چشماندازهای تاریخی

هنگامی که به نقش گروه های نادیده گرفته شده در تاریخ ۱ پی می بریم آیا نباید با بازنویسی تاریخ ۲، نقش و جایگاه آنان را تأیید و تصدیق کنیم؟ حتی از این هم باید جلو تر برویم. ما باید نه تنها واقعیت هایی جدید [به فهرست موضوعهای تاریخی] بیفزاییم، بلکه باید درک و فهم جدیدی هم از این واقعیت ها داشته باشیم. افزون بر این کل چشمانداز تاریخ باید درنتیجهٔ این تغییرات دگرگون شود.

تاریخ ۱ (جریان رویدادها) را مردم (گروهها، اجتماعها، سازمانها، ملتها، نژادها و تمدنها) شکل میدهند. اجزای تشکیل دهندهٔ تمدنها، علاوه بر انسانها، تولیدات انسانی، مانند تصورات و نمودهای مادی آنها بهویژه کتاب، موسیقی،

<sup>1.</sup> Von Humboldt, Sapir, Saussure and Whorf

تعماویر، ساختمانها، شرکتهای تجاری، نظامهای حقوقی و حکومتها نیز است. مسائل ناشی از این اجزا به یکی از شاخههای فلسفهٔ تاریخ که بخش اصلی و عمدهای است، مربوط می شود. پرسشهای طرح شده در پاراگراف ماقبل آخر نشان می دهند که از این رو، مسائلی جدید برای این شاخهٔ فلسفهٔ تاریخ مطرح می شوند، مثلاً: در صورتی که بیش از نصف اعضای یک جامعه نتوانند نیازها و خواستهای خود را بیان کنند، تصمیم گیرندگان آن جامعه تا چه اندازه می توانند نیازها و اهداف (و بنابراین ماهیت واقعی) جامعه را بشناسند؟

#### ۳۶. تأثیر بر پرسشهای فلسفی

تاریخ ۲ (گزارشهای تاریخ ۱) با این موضوع سروکار دارد که ما چگونه رویدادهای گذشته را می شناسیم، تفسیر می کنیم، درک می کنیم و می فهمیم. وظیفهٔ فلسفهٔ انتقادی تاریخ این است که اعمال و کارهای شکل دهندهٔ تاریخ ۲ را بررسی کند، زیر سؤال ببرد و ارزیابی کند. از این لحاظ در حوزه و تاریخ زنان، سیاهپوستها و امثالهم، مسائلی جدید مطرح میشوند. مثلاً باید با توجه به کمبود نسبی منابع و دادههای قابل دسترس و ماهیت متفاوت این منابع در قیاس با [منابع] تاریخ رایج و معمول تر، به پرسشهای شناخت شناسانه پاسخ داد. (۶) تفسیر و درک این دادهها هم نیازمند دیدگاه هایی متفاوت و تخیل فراگیرتر است. این ادعاکه فقط زنان می توانند تاریخ زنان را درک کنند یا فقط سیاهپوستان می توانند تاریخ سیاهپوستان را درک كنند، نه كاملاً درست است و نه كاملاً نادرست. ولى مسئوليت مهم تر مسئوليت فهمیدن است. اگر این تاریخهای جدید را 'بپذیریم و بهخوبی بفهمیم' شاید برای پرسشهای فلسفی خود پاسخهایی جدید پیداکنیم. دراین صورت، مسائل متافیزیکی دربارهٔ ماهیت انسانیت بهطورکلی، یا چیستی انسانبودن، مثلاً 'دازاین' هایدگر یا 'وجود'' سارتر؛ مسائل مربوط به نحوهٔ شکلگیری گروهها، جامعهها، نهادها و فرهنگها و اینکه چه میزان از واقعیت را باید به آنها نسبت داد؛ مسائل مربوط به ماهیت فرایند تاریخی (اگر چنین فرایندی وجود داشته باشد) نیز جملگی

۱. Dasein، واژهٔ آلمانی به معنای وجود

صورتهایی جدید به خود خواهندگرفت و نیازمند پاسخهایی غیرمعمول و غیرموسوم خواهند بود. حتی بدیهی تر است که در حوزهٔ فلسفهٔ اخلاق و فلسفهٔ سیاسی هم مسائلی نوین پدیدار خواهند شد؛ مثلاً پرسشهایی دربارهٔ "تبعیض معکوس" به منظور جبران گذشته. نکتهٔ آخر اینکه همهٔ مسائل واقعاً اساسی دربارهٔ معنا دگرگون خواهند شد؛ مسائلی مانند اینکه "ما چگونه تداوم و پیوستار زمان و تاریخ را که همهٔ ما در آن قرار داریم درک میکنیم؟ بنابراین، بی تردید علایق کنونی ممکن است برای تاریخ، و از اینرو برای فلسفهٔ تاریخ بسیار مهم باشند.

#### ۴۶. پستمدرنیسم و پستمدرنیته

پست مدرنیسم موضوع مورد علاقهٔ دیگری است که امروزه فلسفهٔ تاریخ را، هرچند نه به صورتی بسیار عمیق، تحت تأثیر قرار می دهد. پست مدرنیست ها ادعا می کنند که اکنون، در آستانهٔ ورود به هزارهٔ سوم، در وضع 'پستمدرنیته' قرار داریم. تعریف این وضع اَسان نیست، ولی بیگمان، چنانکه آنان ادعا میکنند، به معنای بازشناسی و آگاهی از این امر است که ما موقعیت خود را از دست داده و سردرگم شدهایم. بنیادهای تئولوژیکی و متافیزیکی فرهنگ ما فروریخته است، 'کلان روایتهای' ما دیگر معنا و مفهومی ندارند، ارزشهایمان تضعیف و تحقیر شدهاند، و زندگی ما (ازجمله زندگی مشترک ما در تاریخ) به هیچوجه معنایی ندارد.(۷) گرایش التقاطی و به گزینانه در معماری معاصر تبلور کلیت این وضع است. همچنین نمی توان چندان تردید کرد که ادعاهای مطرح شده دربارهٔ لزوم توجه به گروه های تاکنون نادیده گرفته شده، که مورد بررسی قرار دادهایم، این وضع پستمدرنیته را پیچیده تر و مبهم تو مىكند. مثلاً فمينيسم پديدهٔ عمدهٔ پستمدرنيته است. ولى جدا از اين و شمارى مسائل معین دیگر، پستمدرنیسم اهمیتی خاص برای فلسفهٔ تاریخ دارد. زیرا، اولاً، ادعاهای آنها (به بیان دقیق تر، پست مدرنیست ها) دربارهٔ و پژگی های یک دورهٔ معین مستلزم مواضع فلسفی خاص نسبت به تاریخ چونان یک فرایند و امکان شکلگیری چنان دوره یا عصری در عالم واقع است. ثانیاً، ادعاهای آنها مستلزم این تصور است که هر عصر بر مبنای یک دسته ویژگیهای معین منحصر به خود قابل شناسایی است، و ثالثاً، چنین عصری با ویژگیهای مشخص خود، برای انسانهای زندگیکننده در آن عصر قابل شناسایی است. همهٔ اینها پرسشهایی، از **لحاظ** 

فلسفی، قابل بحث (و درواقع مورد بحث) هستند. شگفت اینکه برخی پست مدرنیست ها همچنین استدلالهایی معطوف به بی اعتبارساختن ('شکستن ساختار') باورهای ما دربارهٔ حقیقت، خرد و عینیت طرح می کنند. پست مدرنیسم نه تنها تاریخ 'سفید پوست، مرد، بورژوا' را که امروزه به شدت مورد نقد و چالش قرار می گیرد زیر سؤال می برد، در بسیاری از ادعاهای گروه های مورد بی توجهی قرار گرفتهٔ نامبرده نیز تردید می افکند. درواقع پست مدرنیسم هرگونه امکان تاریخ را به طور کلی زیر سؤال می برد، از جمله این ادعا را که ما می توانیم نسبت به اینکه در دورهٔ تاریخی خاصی، یعنی دورهٔ پست مدرنیته به سر می بریم، آگاهی حاصل کنیم.

## ٧. امكانهاي أتى فلسفة تاريخ

البته پیش بینی آینده امکان ندارد و آنچه در این قسمت بیان خواهم کرد معطوف کردن توجه خواننده به چیزی است که گرایش های تقریبی در تفکر معاصر تلقی میکنم. تضمینی نیست که فلسفهٔ تاریخ این راه را طی کند، ولی به نظر من اگر چنین کند مناسب خواهد بود.

#### ١٠.٧. فلسفة تاريخ ارزش و اهميتي بيشتر به تاريخ ميدهند

نخست، لازم است فلسفهٔ تاریخ اندکی متعادل تر باشد و آگاهی از این لزوم در حال افزایش است. اکنون گرایش عالمان الهیات و فلاسفه به وضع مقررات و تدوین چارچوب برای رشتهٔ تاریخ (بر پایهٔ اصول و موازین رشتهٔ خود) کاملاً قابل تشخیص است. شاید بزرگ ترین فیلسوفی که به تاریخ توجه کرد هگل بود. حتی او هم، علی رغم چندبار انکار و تکذیب، اصل و اساس رشتهٔ خود را بر تاریخ تحمیل می کند: 'تنها اندیشهای که فلسفه برای تفکر تاریخی به ارمغان می آورد، مفهوم ناب خرد است؛ خرد بر جهان حکومت می کند؛ بنابراین، تاریخ جهان در قالب فرایندی عقلانی آشکار می شود'.(۸) ولتر که اصطلاح 'فلسفهٔ تاریخ' را جعل کرد، می نویسد: 'شما باید تاریخ را مانند یک فیلسوف بنویسید'. (البته شاید منظور او 'مانند یک

<sup>1. &#</sup>x27;Il faut écrire l'histoire en philosophe'.

دانشمند علم تجربی باشد، زیرا در آن روزگار فلسفه و علم را به ندرت متمایز می کردند.) مورد نه چندان بی اعتبار ولی همچنان نادرست، گرایش برخی فلاسفهٔ مدرن است به وادارساختن تاریخ به پیروی از آنچه آنان اصول علم تجربی می دانند. یک نمونه، تلاش فیلسوف علم ک.گ. همپل (که پیشتر نام بردیم) است در همسان نشان دادن تبیین تاریخی و تبیین علمی: 'ولی، از این لحاظ تفاوتی میان تاریخ و علوم طبیعی وجود ندارد و هر دو می توانند موضوع خود را بر پایهٔ مفاهیم کلی و عام تشریح و تبیین کنند'، زیرا 'قوانین عام کارویژه هایی کاملاً همانند در تاریخ و علوم طبیعی دارند' (ر.ک.: ,346 pp. 346, باید امیدوار بود که راهنمای فلاسفهٔ تاریخ آینده بیشتر علایق و مسائل تاریخ آو تاریخ ۲ باشد تا تصورات و مفاهیم گرفته شده از بیرون این حوزه.

#### 2.7. فلسفة تاريخ واقعيت محور نبايد ناديده كرفته شود

دوم، شکافی بسیار گسترده میان دو شاخهٔ واقعیت محور و انتقادی فلسفهٔ تاریخ وجود داشته است. فلسفهٔ تاریخ انتقادی بر علایق و مسائل عمد تأ شناخت شناسانهٔ تاریخ ۲ متمرکز بوده است. ولی در حوزهٔ تاریخ ۱ هم مسائل مهم متافیزیکی و وجودی شکل میگیرند؛ حوزهای که به شاخهٔ نادیده گرفته شدهٔ فلسفهٔ تاریخ (فلسفهٔ تاریخ نظری و واقعیت محور) تعلق دارد. درواقع می توان پرسید که آیا این دو شاخه کاملاً جدا از یکدیگر هستند. از آنجا که تأثیر متقابلی میان تاریخ ۱ و تاریخ ۲ (میان تاریخ چونان رویداد و تاریخ چونان گزارش) وجود دارد، باید میان این دو شاخهٔ تاریخ نیز ارتباطی وجود داشته باشد. (مثلاً، پرسشهای مطرح شدهٔ نامبرده دربارهٔ این امکان که ما در یک دورهٔ پست مدرنیته به سر می بریم به تاریخ ۱ مربوط می شود، و بنابراین به شاخهٔ واقعیت محور فلسفهٔ تاریخ تعلق دارد. ولی پرسشهای ناشی از آن، دربارهٔ اینکه چگونه چنین دورهای قابل شناسایی و بنابراین تفکیک پذیر از دوره های دیگر است یک پرسش شناخت شناسانهٔ مطرح برای شاخهٔ تنقادی فلسفهٔ تاریخ به شمار می آید.)

#### ٣.٧. بازشناسي بيشتر تداوم

سوم، گفتم که مفاهیم کلیدی تاریخ ۱ عبارتاند از دگرگونی و تداوم یا درواقع

دگرگونی در تداوم. اینکه ما در چارچوب زمان زندگی میکنیم و همهٔ صوجودات زمانمند (ازجمله خود ما) همواره تغییر میکنند یک حقیقت عادی بسیار بدیهی بی نیاز از بحث و استدلال است. این نکته چندان یادآوری نمی شود که استمرار و پیوستگی تاریخ، تا حال و آیندهٔ ما، ادامه دارد. بهمعنایی مهم، ما باگذشتهٔ خود یکی هستيم. همانگونه كه گسستي ميان اكنون و پنج ثانيه پيش وجود ندارد، ميان حال و عصر فراعنه هم وجود ندارد. پس ما چگونه با همدیگر پیوند میخوریم؟ به سه طریق: خاطره، نسلهای پیدریی، و فرهنگ. خاطرهٔ شخصی چونان ارتباطی با گذشته نیازمند توضیح نیست، هرچند که آن هم مسائلی دارد. پیوند دوم، دربرگیرندهٔ اندرکنشهای میان والدین و بچهها، آموزگار و دانشآموز، و همکاران پیر و جوان است. اجزای پیوند سوم (فرهنگ) عبارتاند از باورها و مناسک، نهادهای حقوقی، اجتماعی و سیاسی، هنر و موسیقی، معماری و فلسفه، و شباید مهمتر از همه، ادبیات. از این لحاظ، هومر، دانته، دان ا و همچنین جین آستین ا و چارلز دیکنز معاصران ما هستند. شاید 'گذشته یک سرزمین بیگانه باشد' ولی سرزمینی عجیب و غریب نیست. ما به این سرزمین و سرزمین کنونی خود تعلق داریم. بهنظر من بهتر است تصوری از گذشتهٔ اطراف خود ــ تصور و تصویری از گذشتهٔ خود در صورد خانه، اسباب و اثاث، سنتهای خانوادگی، کتابها، عکسها و یادگاریها، و همچنین از محیط مصنوعی سرزمین و شهر خود ــ داشته باشیم. تاریخ واقعی ما را این چیزها تشکیل می دهند نه تصورات پرت و مصنوعی صنعت ارث که فقط میان ما و گذشتهٔ ما شکاف و فاصله می اندازند. (۹)

#### 4.7. بازشناسی نقش کلیدی معنا

چهارم، بر این باور هستم که مفهوم کلیدی تاریخ ۲ معناست. همهٔ کنشهای انسانی معنادار هستند. <sup>۳</sup> تاریخ ۲ عبارت است از شناخت و درک گذشتهٔ انسان تا اندازهٔ ممکن. مهم ترین بخش این گذشته را کنشهای انسانی تشکیل می دهند و منظور از

<sup>1.</sup> Donne 2. Jane Austen

۳. این ادعا بنا بر تعریف صادق است، زیرا کرداری های غیرقاصدانه و غیرعمدی، رفتار بهشمار می آیند.

درک این کنشها، فهم مقاصدی است که کنشهای موردنظر دربردارند. همین درک و فهم مقاصد بخشی از کارویژهٔ تفسیر را تشکیل می دهد. پس درست و مناسب است که فلسفهٔ تاریخ بیش از پیش به سوی پرسشها و مسائل تفسیری میگراید نه بهسوی مسائل مربوط به شناخت و تبیین که ذهن فلاسفهٔ تاریخ پیشین را اشتغال می کرد. ولی تفسیر مقولهای فراتر از درک مقاصد است و معنا یا، به عبارتی، اهمیت را هم دربرمی گیرد. می توان گفت منظور از مفهوم نامبرده این است که تعیین کنیم چه رویدادها و زنجیرهای از رویدادها، از چه لحاظ و برای چه کسی، مهم است. جنبهٔ دیگری از این رهیافت تاریخی دربرگیرندهٔ کاربست سوم مفهوم تفسیر، یا 'درک معنائی چیزهاست. درک معنا هنگامی است که ما سند یا نوشتهای را تفسیر میکنیم. درک معنا را می توانیم به معنای موردنظر مینک (ر.ک .: به مقدمهٔ ۴.۴) یا همان صدور احكام مختصر دربارهٔ شماری رویدادها یا اوضاع و شرایط به كار ببریم. می توان گفت که این احکام نمود درک معنای برخی چیزها ــ در ایـن مـورد مـثلاً پدیده هایی مانند حمله به زندان باستیل یا بلوای قانون ضدغلات ا ـ هستند. گاهی درک معنای حتی مجموعه پدیده های گسترده تری مانند تمدن مصر باستان، سقوط امپراتوری روم یا جنگ سرد در سدهٔ بیستم امکانپذیر می شود. همچنین، چنانکه پیشتر بیان کردم، ما می توانیم معنای گذشتهٔ شخصی خود و جایگاه خود از پیوستار تاریخ را درک کنیم.

شاید اعتراض شود که 'درک معنا' مفهومی ذهنی تر است، زیرا در بسیاری موارد، آنچه برای شما معنادار است شاید برای من بی معنا باشد یا همان معنا را دربر نداشته باشد. این واقعیت گریزناپذیر است. هنگامی که در ارتباط با اندیشهٔ بیرسه ۲ و سوسور، دربارهٔ دلالت گری بحث می کنیم (بخش ۶ قسمت ۱) خواهیم گفت که برقراری پیوند میان نشانه و موضوع یا مرجع آن نیازمند وجود عنصر سومی است. این عنصر سوم که یک ایده یا مفهوم ('interpretant' OI 'signifie") است باید ذهنی

۱. قانون ضدغلات معطوف است به قوانین و مقرراتی که درنتیجهٔ تلاشها و اقدامات طبغات متوسط صنعتی انگلیس، به ویژه لیگ قانون ضدغلات (تأسیس شده به سال ۱۸۳۹ در منجستر)، وضع می شد و مغایر با منافع زمین داران انگلیس بود. بلوای موردنظر نویسنده واکنشهای اعتراض آمیز و خشونت بار به وضع چنین قوانینی است. -م.

باشد؛ یعنی در ذهن شکل بگیرد. سوسور بر این نکته تأکید میکند.(۱۰) ذاتاً هیچ پیوند ضروری میان مثلاً واژهٔ 'ایست' و آنچه ما باید سر چهارراه انجام دهیم وجود ندارد. این نوع پیوند که 'معنا' مینامیم همیشه در ذهن برقرار می شود. پس تفسیر به هر معنایی که در بالا به کار بردیم، فعالیتی ذهنی است. هرچند افکار واندیشههای انسانها چندان متفاوت و نامتجانس نیست، زیرا دراین صورت نه زبانی در کار بود و نه جامعهای، نه محتمل است و نه مطلوب که هرکس باید همیشه عین همهٔ انسانهای دیگر فکر کند. بنابراین، نحوهٔ 'درک معنا'ی چیزها توسط انسانهای ماخدودی متفاوت است و باید باشد؛ چه این چیز واژه ای مانند مختلف تا حدودی متفاوت است و باید باشد؛ چه این چیز واژه ای مانند البته 'دموکراسی' باشد یا پدیده ای مانند یک انتخابات عمومی. احکام تاریخی، مانند البته احکام و داوری های سیاسی، اخلاقی و زیبایی شناختی، ماهیتاً تفسیری هستیم نه این از خوش اقبالی ما حکایت دارد، زیرا، بحمدالله، ما موجودات انسانی هستیم نه ربات. خوشبختانه ماهیت تفسیری تاریخ ۲ بیش از پیش مورد تأیید و تصدیق قرار ربات. خوشبختانه ماهیت تفسیری تاریخ ۲ بیش از پیش مورد تأیید و تصدیق قرار

#### ۵.۷ درک عینیت

گرایش پنجم و آخر، به مسئلهٔ عینیت مربوط می شود. در نگاه نخست شاید به نظر برسد که توسل به رهیافت تفسیری مستلزم کنارگذاشتن جست وجوی عینیت است، ولی این گونه نیست. مورخان نیز مانند همکاران دانشگاهی خود، وظیفه ای اخلاقی دارند که حقیقت را، هرجا باشد، بجویند. سال ۱۷۸۴، کانت در مقاله ای با عنوان پاسخی به این پرسش: «روشنگری چیست؟»، پاسخی بسیار کوتاه به پرسش نامبرده می دهد که شهامت دانستن داشته باش (ر.ک. 54 . [۲۵۲, 1977, این تکلیف اخلاقی، مورخان را هم به اندازهٔ دانشمندان علوم تجربی و فلاسفه متعهد می کند. ولی گاهی تصور شده است که برای جست وجو [و یافتن] عینیت باید همهٔ ارزشهای آگاهانه را کنار گذاشت \_ این همان رهیافت به اصطلاح 'فارغ از ارزش' است. پایبندی به این اصل در علوم انسانی امکان پذیر نیست. از آنجا که ما زن و مرد هستیم، نه سگ، موجود مریخی، ربات یا حشره، نمی توانیم نسبت به خوبی ها

۱. البته نویسنده از پاسخ دوکلمه ای کانت یاد میکند: 'Sapere aude' ـم.

ونیکی های انسانی بی تفاوت باشیم. هیچکس نمی تواند این واقعیت را نادیده بگیرد که صلح بهتر از جنگ است، داشتن مواد غذایی بهتر از قحطی و گرسنگی است، یا تفاهم دوستانه بهتر از کشتار عنانگسیخته است. از آنجا که مورخان زنان و مردانی هستند که برای زنان و مردان دربارهٔ زنان و مردان می نویسند، نمی توانند و نباید وانمودکنندکه نیازها و نیکیهای انسانی را نادیده میگیرند. حتی پایبندی بنیادین به حقیقت نیز فارغ از ارزش نیست. این 'آزادی' شاید در ریاضیات و منطق امکانپذیر باشد (گرچه حتی در این حوزه ها نیز عقلانیت ضروری است)، ولی در امور انسانی نه ممكن است، نه مطلوب. البته از عينيت مسائلي جدى برمي خيزد كه در قسمتهای ۱ و ۲ فصل ۲ مورد بحث قرار خواهیم داد و اینجا فقط به بیان دو واقعیت ساده و ابتدایی بسنده میکنیم. واقعیت نخست اینکه رویدادهای گذشته، هرچند درحال حاضر به هیچوجه قابل حس و درک نیستند، به هرحال اتفاق افتاده اند و آن موقع به همان اندازه واقعی بودند که رویدادهای متعلق به لحظهٔ کنونی واقعی هستند. واقعیت دوم این است که ما نمی توانیم تصور و تصویری کلی از گذشته داشته باشیم، چه رسد به تصویری بسیار کلی تر از چشماندازی دور تر. این تصویر همیشه باید بر چشمانداز یا چشماندازهایی خاص استوار باشد. افزون بر این، بیش از پیش و بهدرستی تصدیق می شود که عینیت با کنارگذاشتن ارزش ها مطابق و ىكسان نىست.

اینگونه ارزشها، بنا بر دیدگاهی خوشبینانه، جهتهایی هستند که بهنظر میرسد فلسفهٔ تاریخ در راستای آنها حرکت میکند.

#### يادداشتها

چند کلمهای هم دربارهٔ کتابشناسیهای کوتاه ارائه شده در پایان هر فصل بیان کنم. در این کتاب شناسیها چیزی بیشتر از معرفی چند منبع آسان دربارهٔ موضوعهای مطرح شده در همان فصل مدنظر نبوده است. علاقه مندان به پیگیری نکات و مباحث خاص تر هم می توانند به منابع دیگر موجود در کتاب رجوع کنند و هم کتاب شناسی های منابع معرفی شده را ببینند. دانشجویان همچنین می توانند از استادان خود راهنمایی بخواهند. در کتابی با این تنوع و گستردگی موضوعی، آوردن فهرست کامل منابع، بسیار طولانی وغیرقابل استفاده می شد.

- ۱. شگفت اینکه هدف علم عرضهٔ فرضیه های آزمون پذیر دارای میزان بالایی از کلیت است که چیزهایی انتزاعی هستند و نه به هیچ وجه تجربی. آیا اقدام تجربه باوران در ستایش و تمجید یک چنین سناریوی افلاطونی، آشکارکنندهٔ تأثیر آموزش دیدن در زمینهٔ ادبیات یونان و روم باستان و نه در زمینهٔ تاریخ نیست؟
- ۲. از (Gardiner, 1959)، (Gardiner, 1959) و (Iggers, 1983) هم می توان دیدگاه هایی
   مانند همین دیدگاه های قبلی دربارهٔ تاریخ استنباط کرد.
- ۳. متأسفانه هنوز نشریهٔ مشابهی در انگلستان وجود ندارد، گرچه پیشنهادهایی مطرح شده است.
- ۴. عبارتی مانند 'اوضاع کاملاً روبهراه است' تفاوت میان کاربرد (می دانیم کِئ و کجا به کار ببریم) و معنای آن (که مبهم است) را آشکار میکند.
- ۵. او واژهٔ امریکایی 'interpretive' را به کار می برد ولی من واژهٔ 'interpretative' را ترجیح می دهم.
- ۶. برای آگاهی از ماهیت تصادفی، محتمل و نامتناسب شواهد و دادههای تاریخی ر.ک.: Vincent, 1995, pp. 8-16.
- ۷. نکات بیانشده آنگونه که بهنظر میرسند جدید نیستند و تا حدی به آرا و اندیشههای نیچه (۱۸۴۴\_۱۹۰۰) شباهت دارند.
- ۸. (Hegel 1956, p. 9). مقایسه کنید با نظر التون: 'مورخ نمی تواند کار کند مگر بر پایهٔ این فرض که آنچه اتفاق می افتد قابل تبیین عقلانی است و آن داده هم محصول کنشی قابل فهم به وسیلهٔ خرد است '. ر.ک.: Elton, 1969, p. 105.
- ۱۰. 'واژهها و مفاهیم دخیل در این نشانه زبانی هردو ذهنی هستند و در مغز ما پیوند میخورند' Saussure, 1980, p. 98.

#### براي مطالعة بيشتر

شاید بهترین درآمد بر فلسفهٔ تاریخ هنوز هم کتاب (W. H. Walsh (1967) است. این منابع کنیز برای شروع مناسب است: (1964), Tosh (1984), and Atkinson (1978), نیز برای شروع مناسب است: (2981), Callinicos (1995), Veyne (1984), Oakeshott (1983), Aron (1961) منابعی ارزشمند ولی پیچیده تر هستند کتاب آخر جدید ترین و شاید بهترین است. گرچه عجیب است، از میان آثار اندک فلاسفهٔ انگلیسی که توجهی جدی به تاریخ کردهاند، آثار آر. جی. کالینگوود مفید ترین هستند. از آنجا که او ساده و نسبتاً مختصر می نویسد، شما

مى توانيد اين آثار او را بخوانيد: Or Epilegomena' of بخوانيد، اين آثار او را بخوانيد، اين آثار او را بخوانيد، اين The Idea of History (1961) را بخوانيد، اين بحثها شايد روشن تر و قابل فهم تر باشند.

آرا و اندیشه های (خوشبختانه باز هم کوتاه) سه اندیشمند بزرگ آلمانی، چشماندازهایی Kant (1784a) and اگشایند و عبارت اند از: Kant (1784a) and اگشایند و عبارت اند از: 1784b), Hegel (1980) and Nietzsche (1957).

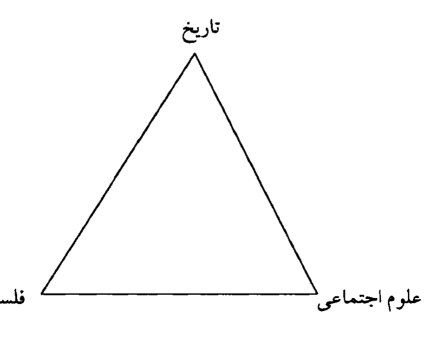
منابع زير دربرگيرندهٔ مجموعه مقالاتي سودمند است: Meyerhoff (1959), Gardiner منابع زير دربرگيرندهٔ مجموعه مقالاتي سودمند است: 1959) and Stern (1970).

سرانجام نوشته های مورخان دربارهٔ رشتهٔ خودشان را هم نباید فراموش کرد. علاوه بر آثار کالینگوود (که هم فیلسوف بود هم مورخ) ازجمله می توان به آثار زیر اشاره کرد:

Appleby et al. (1994), Bloch (1954), Braudel (1980), E. H. Carr (1964), Cipolla (1991), Kitson Clark (1967), Elton (1969) and (1970), Hexter (1971) and (1972), Marwick (1990), Renier (1965) and Vincent (1995).

# تاریخ، فلسفه و علوم اجتماعی

در سال ۱۹۶۸ دانشمندی چنین می نویسد: 'امروزه در واقع رابطهٔ نزدیکی میان تاریخ، فلسفه و مطالعات اجتماعی وجود ندارد' (Leff, 1969, p. 1). اگر این ادعا در مورد بریتانیا صادق باشد، در مورد قارهٔ اروپا، یا حتی ایالات متحد که فعلاً به آن نمی پردازیم \_ شاید چندان صادق نباشد. برعکس، امروزه رابطه و دادوستدی مناسب میان تاریخ و 'مطالعات اجتماعی'، و همچنین میان آن دو و فلسفه وجود دارد. البته میان تاریخ و فلسفه رابطهٔ بسیار کمتری وجود دارد و این نقیصهای است که کتاب حاضر قصد اصلاح و برطرف کردن آن را دارد. شاید سودمند باشد این روابط متقابل را به کمک یک مثلث نشان دهیم:



نخست به گوشههای مثلث و سپس به اضلاع آن خواهیم پرداخت.

### ۱. گوشهها

#### 1.1. تعاریف

نخست باید ببینیم که منظور از این سه رشته چیست؟ در مورد تاریخ که در یکی از گوشه ها قرار دارد، می توانیم تعریف پیرنه از بپذیریم: 'تاریخ داستان کردارها و دستاوردهای انسانهای ساکن جوامع است' (Renier, 1965, p. 35). یا می توانیم تعریف مفصل تر التون را محور بحث قرار دهیم: 'مطالعهٔ تاریخ معطوف است به درک هرآنچه انسانها گفته اند، اندیشیده اند، انجام داده اند یا تحمل کرده اند' درک هرآنچه انسانها گفته اند، اندیشیده اند، انجام داده اند یا تحمل کرده اند' هرو اندیشمند نامبرده دربارهٔ مطالعهٔ تاریخ، یعنی تاریخ ۲ سخن می گویند نه دربارهٔ خودگذشته یا تاریخ ۱.

فلسفه، واقع درگوشهٔ دیگر مثلث، چیست؟ یکی از بهترین پاسخها این است که فلسفه یعنی اندیشیدن دربارهٔ اندیشیدن (۱) هیلاری پاتنام هم ایسنگونه پاسخ می دهد: فلسفه عبارت است از آموزش برای بزرگسالان (۲)

درگوشهٔ سوم مثلث علوم اجتماعی قرار دارد. (عبارت 'مطالعات اجتماعی'که یف به کار می برد، اکنون چندان کاربرد ندارد.) منظور از علوم اجتماعی چیست؟ شاید ساده ترین تعریف این است: 'مطالعهٔ جامعه و روابط انسانی'.(۳) این تعریف تا حدود زیادی مانند تعریف پیرنه از تاریخ است، ولی تاریخ با جامعه شناسی یکی نیست. پس تفاوت ها نمی تواند از موضوع این دو رشته سرچشمه بگیرد (زیرا هردو با انسانهای متعلق به جامعه سروکار دارند) بلکه در جایی دیگر ریشه دارد که بعدا بررسی خواهیم کرد. علوم اجتماعی در درجههٔ نخست اقتصاد، علم سیاست، براسی خواهیم و انسانشناسی را دربرمیگیرد. زبانشناسی، روانشناسی اجتماعی، روابط بینالملل، جغرافی و حتی مطالعات دینی و همچنین تاریخ را نیز می توان جزء علوم اجتماعی بهشمار آورد.

<sup>1.</sup> Pirenne

#### ٢.١. علوم اجتماعي به چه اعتبار علمي است؟

در تعریفهای خود به 'مطالعه' و 'مطالعات' اشاره کردهایم، ولی چگونه باید مطالعه كرد؟ پاسخ پذيرفته شده اين است: 'به روش علمي'. عنوان معمول 'علوم اجتماعی ٔ نیز به همین دلیل به کار می رود. اکنون دو نوع نگاه به این موضوع وجود دارد. نگاه نخست بر این فرض استوار است که علوم طبیعی الگوی درست مطالعهٔ علمي را معين و مدون كردهاند. بنابراين، علوم اجتماعي فقط تا جايي علم هستند كه با استانداردها و شيوهٔ كار علوم طبيعي سازگار باشند. نگاه دوم اين است كه بپذيريم علوم اجتماعی استانداردها و شیوههای خاص خود را دارند و این استانداردها و شیوهها از برخی جهات ضرورتاً از استانداردها و شیوههای علوم طبیعی متفاوت هستند. افراد پایبند به چنین دیدگاهی سپس می کوشند نشان دهند که علوم اجتماعی همچنان علم هستند، گرچه از نوعی متفاوت. بنیاد فلسفی ادعای آنها کاملا درست و قابل دفاع است: علوم اجتماعي از آنجاكه با موضوعي متفاوت از موضوع علوم طبیعی سروکار دارند، باید تا حدودی استانداردها و شیوههای متفاوت داشته باشند. البته آنان به یک اندازه خردگرا هستند.

هركدام از این دیدگاه ها را بپذیریم، نمی توان انكار كرد كه علوم اجتماعی همواره مدعی بودهاند که علوم راستین هستند. از همان سالهای شکلگیری این علوم در عصر روشنگری سدهٔ هجدهم که آنچه امروز اقتصاد و جامعه شناسی می نامیم پا به عرصهٔ وجود گذاشتند اقتصاد به همت کنه و فیزیوکرات ها در فرانسه، وجامعه شناسی توسط آدام فرگوسن، جان میلار و سر جان سینکلر ۲ در اسکاتلند \_ چنین ادعایی آشکارا وجود داشته است. چندان دور از حقیقت نخواهد بود بگوییم که این اندیشمندان و اندیشمندان دیگر عصر روشنگری تصور می کردند که آنچه تلاش می کنند در راه [روش] مطالعهٔ انسان انجام دهند، همتراز تلاشی است که نیوتن، بویل، هایژنس و دیگران برای مطالعهٔ طبیعت انجام دادهاند. درنتیجه علوم

<sup>1.</sup> Quesnay

<sup>2.</sup> Adam Ferguson, John Millar and Sir John Sinclair

<sup>3.</sup> Boyle and Huygens

اجتماعی همواره ادعا میکنند که علم آنها عینی، تجربی و قانون مدار است؛ یعنی بر قوانین فرضی منتج از سرشت انسان و قوانین جامعه استوار است. البته همهٔ متخصصین نتوانسته اند چنین ادعایی داشته باشند و بسیاری از آنها هم امروزه تلاشی در ایس زمینه نمیکنند. میان 'ایستاییهای اجتماعی' و 'پویاییهای اجتماعی' پوزیتیویستی مانند اگوست کنت که 'قوانین طبیعی ثابت' را جست وجو میکرد و انسان شناسی مانند کلیفورد گیرتز که می خواست رشتهٔ مورد علاقه اش 'نه یک علم تجربی جویای قانون، بلکه یک علم تفسیری جویای معنا' باشد(۴)، تفاوت از زمین تا آسمان است.

### ۳.۱. وبر و نقش ذهنیت

چگونه چنین وضعی شکل گرفته است؟ چه اشتباهی در بلندیروازی ها و اهداف بنيادگذاران علمالاجتماعي وجبود داشته است؟ ايس واقعيت كه عملمالاجتماع نمی تواند مانند علم طبیعی باشد، در آثار جامعه شناس بزرگ آلمان، ماکس وبر (۱۸۶۴\_۱۹۲۰) آشکارتر شد. اندیشهٔ او دارای سه محور است: نخست، در مطالعهٔ موجوداتی مانند خودمان، ما یک فهم درونی از آنچه انسانی است داریم، برخلاف آشنایی صرفاً بیرونی با موجودات طبیعی؛ دوم، کنشهای انسانی، فردی یا جمعی، واحدهای [مورد مطالعه] جامعه شناسی هستند و آن کنشها چونان رفتار قاصدانه و هدفمند تعریف میشوند که در آنها معنا جایگاهی محوری دارد؛ سوم، همهٔ انسانها در چارچوب محیط اجتماعی و تاریخی خاصی زندگی میکنند و باید با توجه به این بسترهای ناپایدار، زندگی آنها را درک کرد. آشکار است که تک تک این سه انگاره با پوزیتیویسم کنتِ معتقد به قوانین عام رفتار انسانی مغایرت دارد؛ قوانینی که به اندازهٔ قوانین علوم طبیعی قطعی، عینی و تغییرناپذیر هستند. البته وبر نخستین فردی نبود که این سه نکتهٔ مهم را مطرح کرد و پس از او هم این نکات قبطعی و بی چون و چرا تلقی نشدند، بلکه او شاید بزرگ ترین عالم اجتماعی است که ایس معضل همهٔ علوم اجتماعی را شناخت و با آن دست و پنجه نرم کرد: چگونه می توان ذهنیت گریزناپذیر موجود همهٔ کنشهای انسانی را با نیازها و الزامات علم عینی سازگار کرد؟ این واقعیت هم که گامگذاشتن در راه علم اجتماعی خود نوعی کنش اجتماعی است، معضل را پیچیده تر میکند. خود این واقعیت موضوعی مناسب

برای یک علم اجتماعی است. بنابراین، امکان دارد یک جامعه شناسی جامعه شناس، یک تحلیل اقتصادی اقتصاد، و یک مطالعهٔ انسانشناختی آداب و باورهای 'قبیلهٔ' انسان شناسان وجود داشته باشد. همچنین می توانیم یک فلسفهٔ فلسفه و یک تاریخ تاریخ داشته باشیم، ولی داشتن یک تحلیل شیمیایی شیمی دشوار است. با وجود این، تحلیل انتقادی یک علم به کمک روشهای خود آن علم هرگز کاملاً پذیرفته نشده است. بیان اینکه مثلاً تفکر جامعه شناسها، مورخان یا فلاسفه از ملاحظات و اهدافی غیر از جست وجوی خالصانه و بی غرضانهٔ حقیقت پیروی میکند، ممکن است باعث انکار و برآشفتگی آنان شود. بهنظر میرسد این واقعیت اصالت حرفهای و اعتبار نتایج آنها را زیر سؤال میبرد. ولی این واقعیت باید بیشتر از همه برای عالمان اجتماعی بدیهی باشد که اقتصاددانان باید تحت تأثیر عوامل اقتصادی، انسانشناسان تحت تأثیر عوامل جامعه شناختی، یا جامعه شناسان تحت تأثیر سیاست قرار گیرند و از این قبیل موارد. برخي فراتر رفته، مدعى ميشوند كه به اين دلايل، علوم اجتماعي ماهيتاً رفلكسيو هستند؛ یعنی وجود این علوم دادههای آنها را تحت تأثیر قرار میدهد، و یافتههای آنها هم، درعوض، همین علوم را شکل می دهد. این واقعیت مسائلی برای عینیت پدید مى آورند. (نظرية كوانتوم هم مسائلي مشابه براى فيزيك پديد مي آورد.) همهٔ اينها به مسائل عالمان اجتماعي افزوده مي شود. بهطوركلي، مي توانيم بگوييم كه امروزه تقريباً هر عالم اجتماعی بین دو قطب عینیت پوزیتیویستی و ذهنیت خردمندانه زندگی و کار میکند. هرچند قرارگرفتن در یکی از این قطبها موجه و قابل قبول نیست، زیرا نه دقت علمی را کاملاً می توان کنار گذاشت و نه فهم و ادراک همدلانه را، هنوز مواضع بینابین ممکن پرشماری و جود دارد که گرایش به هردو قطب را کموبیش امکانپذیر میکند. اكنون كه سه رشتهٔ (فلسفه، تاريخ و علمالاجتماع) واقع در گوشههای مثلث را

اکنون که سه رشتهٔ (فلسفه، تاریخ و علمالاجتماع) واقع در گوشههای مثلث را شناسایی کرده ایم، می توانیم به روابط دو بهدو آنها که در دو سر هر ضلع قرار دارند بپردازیم. نخست به ضلع تاریخ ـ علمالاجتماعی نگاهی می اندازیم، و سپس ارتباط آن ضلع با دو ضلع دیگر را بررسی می کنیم.

### ٢. تاريخ وعلم الاجتماع

مناسب خواهد بود نخست همسانی ها و سپس تفاوت های آنها را بررسی کنیم.

### همسانيها

#### 1.7. ساختار وكنش

چنانکه تاکنون بیان کردهایم، دو علم مورد نظر، انسان واقع در جامعه را مطالعه میکنند، و بنابراین آشکارا از علوم طبیعت متمایز هستند. می توان تصور کرد که بهسبب موضوع مشترک، آنها بر مبنای داشتن روشهای متفاوت هم از علوم طبیعت متمایز باشند. درواقع مشترکاتی هم از این لحاظ وجود دارد که در مفاهیم دوقلوی ساختار و کنش یافت میشود. هر جامعه ساختاری دارد که خود آن ساختار از شماری ساختارهای کوچکتر تشکیل می شود. بدون یافشاری در تعریف ساختار، مي توانيم فرض كنيم كه ساختار يك جامعه عبارت است از آن عناصر كموبيش پایدار که بستر شکلگیری کنش انسانی را تشکیل میدهد. ۱ این عناصر شاید رسمی (مانند حکومتها، نظامهای ترافیک، نظامهای آموزشی) یا غیررسمی (مانند آداب، باورها، شیوههای سخنگفتن) باشد. جدا و متفاوت از ساختار، کنشهای انگیزشم, و (معمولاً موقتی) مردان و زنان عضو جامعه است که بهصورت فردی یا جمعی عمل میکنند. در ۱۷۸۹ و بار دیگر در ۱۹۸۹ برخی جوامع ظاهراً بسیار استوار ناگهان فرو پاشیدند. چرا؟ شاید بتوان با توجه به ساختار یا کنش به ایـن پـرسش پـاسخ داد. بخشهای گوناگون نظامهای حکومت و جامعه بهناگاه از کار افتاد. مردمی که اعتقاد آنها به کارامدی و درستی این نظامها پیوسته کاهش یافته بود، ناگهان به اعتراض برخاستند و گردانندگان نظامها در مدتی بسیار کوتاه از مقاومت در برابر آنها بازماندند. آیا، در چارچوب مثال بالا، صحنه و صحنه پردازی بههم خورد؟ یا بازیگران نقشهای معمول خود را رها کرده، نمایش را کاملاً تغییر دادند؟

من مثال را از درسنامهٔ علمالاجتماع (Hollis, 1994, Introduction) گرفتهام، ولمی مثالهایی مانند این مثالها (پایان نظام سلطنت در فرانسه و پایان عمر رژیمهای کمونیستی در اروپای شرقی) را در کتابهای تاریخی نیز می تواند پیدا کرد. تقریباً گزارش هر مورخی از این رویدادها دربرگیرندهٔ توصیف دگرگونی های شکل گرفته در این ساختارها و تضعیف شدن آنها، و کنشهای بسیار باانگیزهٔ مردم

۱. مثال صحنه و بازیگرها در این مورد مناسب و گویاست.

دخیل در این رویدادهای مهم خواهد بود؛ یعنی دربرگیرندهٔ هردو جنبهٔ ساختار و كنش. البته جامعه شناسي انعطاف پذيري اندكي كمتر دارد (سختگيرتر و موشكاف تر است). انديشمنداني مانند ماركس يا دوركيم معتقدند كه قوانين بر امور انسانی حاکم است، و واقعیتهایی دربارهٔ این امور وجود دارد که از خود انسانها جدا و مستقل هستند. چنین دیدگاهی را 'کلنگری' مینامند. اندیشمندان دیگری مانند جان استوارت میل اعتقاد دارند که جامعه از کنشها و اندرکنشهای انسانها ساخته شده است و از این رو، آگاهی انسانی و مقاصد انسانی برای جامعه اهمیت بنیادین دارد. این دیدگاه هم 'فردباوری' است/میل مینویسد: 'انسانها، هنگامیکه کنار یکدیگر قرار می گیرند، به چیزی از نوع دیگر، با خصوصیاتی متفاوت، تبدیل نمى شوند، ' (نقل شده در Ryan, 1973, p. 119, n. 4). ولى ماركس ادعا مى كند كه 'هستي انسانها را آگاهي آنها تعيين نميكند، بلكه، برعكس، هستي اجتماعي آنها آگاهی آنها را تعیین می کند'.(۵)

### ۲.۲. نیروها و ساختارهای تاریخ

در این بحث متمایزکردن ساختارهای جامعه از به اصطلاح نیروهای تاریخ مهم است. مارکس در مجلد ۱ کاپیتال به خوانندگان آلمانی کتاب هشدار می دهد که از شرایط برتر کارگران آلمان نسبت به کارگران انگلیس مغرور نشوند، زیرا آنان را از 'قوانین طبیعی تولید سرمایه داری گریزی نیست. این امر صرفاً به خود این قوانین، به این گرایشها مربوط می شود که با ضرورتی آهنین به سوی نتایجی گریزناپذیر پیش مى روند. اين كشور از لحاظ صنعتى پيشرفته تر فقط نشان دهنده تمصويري است از آيندهٔ خود آن كشـور كـمتر تـوسعه يافته (Marx, 1977, p. 416) . البـته امـروزه مورخان غیر مارکسیست اندکی به چنین قوانین تحول باور دارند، ولی ساختارهای اجتماعی مورد نظر عالم اجتماعی و قوانین مارکسیستی توسعه و تحول در طول زمان را می توان تقریباً به ترتیب با 'ایستایی های اجتماعی' و 'بویایی های اجتماعی کنت مطابق دانست. اکثر پؤوهشگران علوم اجتماعی تصویری از ایستاییهای اجتماعی و نظامها و ساختارهای جامعه ترسیم کردهاند، ولی شمار اندکی از آنها توضیحی قانعکننده دربارهٔ 'پویاییهای اجتماعی' یا قوانین دگرگونی جامعهٔ انسانی در گذر زمان دادهاند. (۶) یک مورد استثنایی قابل توجه تلاش

و. و. روستو در زمینهٔ تحول اقتصادی است که در کتاب مراحل رشد اقتصادی: بیانیهای غیرکمونیستی انمود یافت. البته این کتاب که در ۱۹۶۰ منتشر شد (مانند نظریههای مشابه گرسچنکرون ۲) امروزه چندان مورد توجه نیست. کار سودمندتر دیگر مطالعهٔ رابرت نيسبت دربارهٔ نظريهٔ غربي تحول اجتماعي است (ر.ک.: Nisbet, 1970). گرچه شمار اندکی از مورخان با نظریههای تحولی تاریخ موافق هستند، اکثر آنبها نقش و جایگاه ساختارهای اجتماعی، سیاسی و اقتصادی را میپذیرند. شاید افراد اندکی با کریستوفر لوید موافق باشند که رهیافت و روشهای آنها نامناسب است، ولی لوید یک استدلال قوی عرضه میکند. مانند مارکس، او بر این باور است که نیروهای پنهان، تاریخ را پیش میبرند و با این ادعا آغاز میکندکه 'ساختارهای کلان اقتصادها و جوامع، و سازوکارهای علّی شکیلبندی و تیاریخ آنها فیراتیر از درک متعارف است و (Lloyd, 1993, p. 1). آنچه از دید انسانهای عادی و بسیاری مورخان 'که معتقدند نیازی به مفاهیم و روشهای عمومی معین، جز «عقل سلیم»، نیست ٔ پنهان میماند، برای علم اجتماعی آشکار می شود. 'فقط آن نوع تحلیل و شیوهٔ فهم می تواند تاریخ واقعی و قدرت بنیاد سازمانی زندگی اجتماعی را آشکار سازد و تبیین کند که به درون روابط ساختاری پنهان و ضرورتهای مـوجود در اقتصادها و جوامع راه يابد' (Lloyd, 1993). خلاصه، اين كتاب در حكم دفاعيهاي مستدل از اتخاذ رهیافت ساختاری در حوزهٔ تاریخ است.

### ٣.٢. مكتب أنال

رهیافتی مشابه هم در بین مورخان مکتب آنال فرانسه مطرح شده است. با توجه به اینکه در واقع لوید آشکارا دربارهٔ نیاز به فراتررفتن از مکتب آنال سخن میگوید (1993, p. 2)، این مورخان فرانسوی در جستوجوی یک 'تاریخ تام و کامل' (نه بهمعنای تاریخ جهان، بلکه به معنای ادغام همهٔ انواع، روشها و جنبههای تاریخ)، یک تاریخ پیوسته (یعنی بررسی یک پدیده در گسترهٔ زمانی طولانی، مانند کتاب کتاب کشرسته (یعنی بررسی یک پدیده در گسترهٔ زمانی طولانی، مانند کتاب Chaunus, Seville et l'Atlantique 1504–1650

<sup>1.</sup> W. W. Rostow, The Stages of Economic Growth: a Non-Communist Manifesto.

<sup>2.</sup> Gerschenkron

استفاده شده است)، و یک رهیافت ساختاری کارکردی متمرکز بر پیوستگیها و نظامهای جامعه هستند.(۷) بیگمان خود برودل نیز برای واردکردن تاریخ به جرگهٔ علوم اجتماعی (بهقول او، انسانی) رنج و زحمت کشید.

### ۴.۲. دیگر حوزههای اشتراک

با توجه به آنچه بیان شد می بینیم که رهیافتهای ساختاری مبنای مشترکی برای علم اجتماعی و بسیاری مورخین است. (۸) دیگر حوزههای اشتراک عبارتاند از بحث بر سر هرمنوتیک (یعنی اهمیت معنا در تاریخ و علوم اجتماعی)، بر سر کلنگری و فردباوری، بر سر کنش یا رفتار، بر سر تبیین یا فهم، بو سر علل یا دلایل، بو سر ارزشها، و بر سر نیاز به یک زبان فنی (یا تخصصی). (۹) همهٔ این بحثها را هم در علم اجتماعی می یابیم و هم در تاریخ. مهم تر از همه، در هر دو رشته اهمیت مفهوم معنا در مطالعات آنها بیشتر شناخته می شود.

### تفاوتها

### ۵.۲. مفاهیم در علم اجتماعی و در تاریخ

با وجود تلاشهای مورخان نامدار، عالمان اجتماعی و نظریهپردازان هردو اردوگاه برای همانندکردن تاریخ با علوم اجتماعی، سه تفاوت برجسته همچنان باقی است. یکی اینکه عالمان اجتماعی میخواهند موضوعهای خود را بسازند. بازار پول، ساختارهای خویشاوندی، توازن اجتماعی، نابهنجاری، گروههای مرجع، یا دلالتگرها واقعیتها یا موضوعهای معمول و شناختهشدهٔ زندگی روزمره نیستند بلکه برساختههای نظریههای اجتماعی گوناگون هستند. واقعیت مورد بحث، این استدلال مطرحشده در بالا را تأیید میکند که علوم اجتماعی رفلکسیو هستند. ولی تاریخ شمار اندکی مفاهیم خاص خود دارد و دلیل اصلی چنین وضعی آن است که تاریخ نظریهٔ خاص خود را ندارد. بهنظر اوکشات، لغات 'دارای معنای تخصصی تاریخ نظریهٔ خاص خود را ندارد. بهنظر اوکشات، لغات 'دارای معنای تخصصی معین' در تاریخ اندک است: '«گذشته»، «رویداد»، «حادثه»، «علت»، «دگرگونی» و از این قبیل' (ر.ک.: 6 Oakeshott, 1983, p. 6). به بیان قابل قبول تر، مورخان دستکم دو مفهوم جعل کردهاند که مورد استفادهٔ گستردهٔ عالمان اجتماعی قبرار میگیرد:

مفهوم 'اقتصاد اخلاقی' ای. پی. تامپسون و مفهوم 'جعل سنت' اریک هابزبام (ر.ک.: 2-1 Burke, 1992, pp. 1-2). مورخان معمولاً یا از واژهها و مفاهیم زندگی روزمره (یعنی زبان غیر تخصصی) استفاده میکنند، یا واژهها و مفاهیم نهادها یا رشتههای دیگر را به کار میگیرند؛ مانند قانون، اداره و زمامداری، جغرافی، مسیحیت، نیروهای مسلح، هنر، و همچنین برخی واژهها و مفاهیم متعلق به علوم اجتماعی، به ویژه، متعلق به اقتصاد، جامعه شناسی و جمعیت شناسی. فیلسوفی به نام استفان کُرنر، همین ماهیت 'دولایهٔ' علوم طبیعی و اجتماعی را مورد توجه قرار داده است.

هر شاخهٔ پژوهش را که در آن پیشبینی از طریق مرتبطساختن مفاهیم و گزاره های نظری با مفاهیم و گزاره های متناظر تجربی و قابل فهم همگانی امکان پذیر شود می توان 'دولایه' نامید. همهٔ علوم طبیعی و اجتماعی کمّی دولایه هستند... به نظر می رسد حتی علوم توصیفی و رده شناختی اهم شاید دولایه باشند... ولی تاریخ تکلایه است. این رشته در شکل سنتی خود می کوشد تا توالی رویدادها را آنگونه که رخ داده اند توصیف کند، و از یک دنبای نظری و آرمانی ساده شده، به صورتی که یک نظریهٔ خودبنیاد و بدیهی این نظریهٔ نه چندان دقیق و سیازمان یا نظریهٔ ترسیم می کند، استفاده نمی کند (Körner, 1970, p. 48).

به طورکلی، مورخان دنیا را به واسطهٔ نظریه تفسیر نمیکنند، بلکه میکوشند آن را مستقیماً و بی واسطه ببینند و درک کنند.

### ۶.۲. فراگیری و کلنگری تاریخ: جزءنگری علم

تفاوت دوم این است که علوم اجتماعی، مانند علوم طبیعی، نوع خاصی از داده ها را برمیگزینند و بنابراین، جزئی از واقعیت را انتزاع میکنند، درحالی که در عالم واقع هر چیز با چیز دیگر ترکیب شده و مرتبط است. مثلاً یک اسب را درنظر بگیریم. از دیدگاه فیزیک دان این اسب دارای اندازه و وزنی معین است و نیروی

زیادی (اسب بخار) درکار دارد. به نظر اقتصاددان، اسب بر نوعی هزینه کردن توسط صاحب اسب دلالت دارد که شاید آن را برای کسب درآمد بیشتر به کار گیرد. برای جانورشناس، این اسب یک نوع از جنس ایکوس است. شیمی دان هم اسب را دستگاهی می داند که جو خورده را سوزانده، به قدرت ماهیچهای تبدیل می کند، و از این قبیل. هیچ کدام از این افراد به دیگری چندان توجه نمی کنند، و نمی توانند دابین کهنسال دوست داشتنی مرا بشناسند. ولی تاریخ به کلیت تجربهٔ انسانی می پردازد، درعین حال که می کوشد به فردیت و جزئیت ارزش کامل بدهد. (۱۰) علت این رهیافت فراگیر و جامع بی ارتباط با موضوع پیشین که علم اغلب موضوعهای خود را می سازد، در حالی که تاریخ به امر عادی و تخصصی نشده علاقه مند است، نیست.

### ۷.۲. علوم و نظریه

پس تفاوت سوم این است که چون علوم [برخلاف تاریخ] از واقعیت فاصله گرفته، مستزع مسی شوند، شسبکهای از نظریه را بسر پایهٔ همین انتزاعها می سازند. پوزیتیویستها بر این باور بودند و برخی هنوز هستند که تعمیمهای مبتنی بسر واقعیتهای مشاهده شدهٔ آنها با قوانین طبیعت، ازجمله طبیعت انسان انطباق دارد. البته امروزه اکثر دانشمندان محتاطتر هستند و میزان قطعیت فرضیه، نظریه و قانون را متمایز و مشخص می کنند. با این حال، گرایش به یافتن حقیقت در تعمیمهای هرچه فراگیرترِ دارای میزان بالایی از یقین، عینیت و اعتبار وجود دارد. گرایش موردنظر ما را از امر فردی و خاص و از این سخن بلیک دورتر و دورتر می کند: "تعمیم کاری احمقانه است. پرداختن به جنبههای خاص و جزئی تنها وجه شایستگی است. (این جملات در حاشیهٔ سخنرانی های سر جوشاو رینولدز و دوبارهٔ هنر نوشته شده است، و تصور می کنم در حوزهٔ هنر ما باید کنار بلیک و مقابل رینولدز قرار بگیریم.) بی گمان تأکید بر فردیت و امر خاص برای تاریخ باوری یا

۱. Equus، در زبان لاتین به معنای اسب است. ـم.

۲. Dobbin اسمی برای یک اسب، بهویژه اسب بارکش. م.

تماریخی نگری اهمیت بنیادی دارد، جز در تعریف غیرمتعارف کارل پوپر از تاریخی نگری '(۱۱)

همهٔ علوم اجتماعی و طبیعی به کشف قوانین، یا دستکم تأسیس و تعیین حقیقتهای عام، تمایل دارند، هرچند برخی علوم اجتماعی 'قانون جو' تر از دیگر علوم هستند. از این لحاظ شاید علم بسیار نظریهٔ محور اقتصاد در یک سر طیف و انسان شناسی فرهنگی که بر 'توصیف فربه و دقیق' و فهم معنا تأکید میکند، در سر دیگر طیف قرار گیرد.

#### 4.4 ریاضی مبناکردن

كاربست رياضيات اين قانون جويي را تقويت ميكند. بيشتر مردم اعتقاد دارند كه هر علم به اندازهای 'علمی' تر (دقیق، عینی، معتبر و قابل اعتماد) است که ساختار و مبنای رياضي داشته باشد؛ يعنى 'رياضي مبنا' باشد (ر.ك.: Körner, 1970, pp. 44-7). البته در شکل سنتی تاریخ، ریاضی مبناکردن چندان پیشرفت نداشته است، گرچه گامهایی مهم ـ بهویژه در تاریخ اقتصادی و جمعیت شناسی ـ برداشته شده است (برای نـمونه ر.ک.: Le Roy Ladurie, 1979 and 1981; Floud, 1974 and 1979; Temin 1973; Fogel and Elton, 1983). براى اينكه يك رشته علمي واقعاً كارامد باشد، ریاضیات باید به صورت بخشی از نظریه های بنیادی آن درآید؛ مانند فیزیک و زیست شناسی. استفن هاوکینگ این نکته را با عباراتی بسیار روشن بيان مىكند: 'بنابراين به نظر من نظرية فيزيك صرفاً يك الكوى رياضى است كه برای توصیف نتایج مشاهدات به کار میگیریم... بیش از این، معنا ندارد بپرسیم که آیا این الگو با واقعیت انطباق دارد، زیرا، جدا از یک نظریه، ما نمیدانیم واقعیت چیست ' (Hawking, 1993, p. 44). هیچ مورخی آن یازده کلمهٔ آخر را بـر زبـان نمی آورد. همچنین باید یاد آوری کنیم که تقریباً همهٔ دانشمندان (شاید به استثنای برخی متخصصهای فیزیک نظری پیشرفته) چیزی جز الگوریتمها \_ ریاضیاتی که به کمک ماشین حساب مورد استفاده قرار میگیرد ـ به کار نمی برند. راجر پنروز، همكار هاوكينگ هم اين نكته را بيان ميكند كمه 'اجزا و عناصر الگوريتمي تشكيل دهنده بخش بسيار كوچك و محدود رياضيات هستند'. درواقع به اعتقاد او ریاضیات از همهٔ نظامهای ریاضی صوری فراتر میرود. حقیقت ریاضی چیزی

مطلق و «خدادادی» است. این حقیقت از ساخته های انسانی صرف فراتر می رود و «خدادادی» است. این حقیقت از ساخته های انسانی صرف فراتر می رود الله این نتیجه برسیم که نظریه های علوم اجتماعی به آسانی ریاضی مبنا نمی شوند. در مورد تاریخ هم ریاضیات شاید سودمند باشد (مانند جمعیت شناسی)، ولی با توجه به نکات بیان شده، باید در جایگاه فرعی و حاشیه ای باقی بماند.

### ٩.٢. تاريخ امر مشاهدهناپذير را مطالعه ميكند

وجه تمایز دیگر تاریخ و علوم اجتماعی در ماهیت شواهد و مدارک نهفته است. نقش و جایگاه آزمایش و مشاهده در علم بسیار مهم است، هرچند علوم اجتماعی فرصت ناچیزی برای آزمایش دارد. تاریخ تقریباً هیچ فرصت و امکانی برای آزمایش و مشاهده ندارد، زیرا موضوع مطالعهٔ آن گذشته است و، مسلما، مشاهده ناپذیر. اقتصاددانان، جامعه شناسان، انسان شناسان و نظریه پردازان سیاسی می توانند در دنیای پیرامون خود پدیده های مربوط به رشتهٔ خود را مطالعه کنند، ولی مورخ نمی تواند. او فقط می تواند شواهد برجامانده از پدیده های مربوط به رشتهٔ خود را مطالعه کند. خود این پدیده ها، یعنی رویدادها و انسانها، از بین رفته اند.

### ۲.۱۰.۲ آیاکنشهای انسانی کلیت پذیر هستند؟

مشاهده ناپذیربودن گذشته ما را به مسئله ای مهم رهنمون می شود که به هیچروی حل نشده است: جایگاه زمان در علوم اجتماعی، اگر داشته باشد، چیست؟ یک وجه پرسش نامبرده این واقعیت است که علوم طبیعی همیشه در جست و جوی قوانین طبیعت که در هر زمان و مکانی به یک اندازه قابل کاربرد باشند، بوده و هنوز هم به صورتی گسترده در این راستا تلاش می کنند. این گونه قوانین عام و کلی هستند. جنبهٔ دیگر این است که علوم اجتماعی با کنشهای انسانی سروکار دارد. این کنشها نمودهای آگاهی و اراده هستند، و ارزشها و معنای، جایگاهی محوری در کنشهای موردنظر دارند. آنها را می توان به صورت عینی مشاهده کرد، ولی باید به صورت ذهنی فهمیده شوند. چگونه می توان دربارهٔ این چیزها قوانین عام و کلی وضع کرد؟

### زمان و علوم اجتماعی

### ۱۱.۲ آیا علوم اجتماعی می تواند زمان را نادیده بگیرد؟

دیدیم که به اعتقاد بسیاری دانشمندان، زمان جایی در قوانین طبیعت ندارد. چنین قوانینی بی زمان و ابدی هستند ـ اگر از ترکیب اکسیژن و هیدروژن آب به دست مى آيد، پس آن دو هميشه هستند و هميشه تركيب خواهند شد. ولى زمان را نمی توان از هیچ علم طبیعی کنار گذاشت (ر.ک .: فصل ۱، قسمت ۱۶.۲). در مورد علوم اجتماعي، اين مسئله حتى نامحتمل تر بهنظر ميرسد، زيرا انسانها نه تنها معانی را درک میکنند، تجارب را هم بهخاطر می آورند و ضبط میکنند. هنگامی که اتمهای اکسیژن و هیدروژن ترکیب شده، آب به وجود می آورند، به خاطر نمی آورند كه دفعة پيش اين كار را انجام دادهاند؛ آنها فقط تركيب مي شوند. ولي انسانها متفاوت هستند. خاطرات و محفوظات اغلب آنان را تحت تأثیر قرار مسیدهند تما کنشهای پیشین را دقیقاً تکرار نکنند. افزون بر این، انسانها نهفقط با حرکت بلکه عمدتاً از طریق ساختن کشاورزی، صنعت، ساختمانها، اجتماعات، سازمانها و نهادها، و نظامها و مجموعههای شناخت اطراف خود را تغییر می دهند. بنابرایس، کنشهای همسان در بسترها و محیطهای متفاوت شکل میگیرند و درنتیجه، به هر حال چندان همسان نیستند. مهم تر از اینها انسان ها دارای زبان هستند و با یکدیگر سخن میگویند. همین دارایی و توانایی، وضع بیرونی و خلقوخوی درونی کنشگران را تغییر می دهد. چیزها، در شرایط و موقعیتهای متفاوت، به هیچ وجه یکسان نیستند. کو تاهسخن اینکه باید گذشت زمان و دگرگونی های (درونی و بیرونی) ناشی از آن را مدنظر قرار داد.

### ١٢.٢. نظرية اجتماعي چونان علت دكركوني اجتماعي

نکتهٔ پیچیده تر این است که برخی از دگرگونی های مورد نظر نتیجهٔ تصاویر ترسیم شده از جامعه است. چنانکه یک عالم اجتماعی بیان کرده است،

زندگی اجتماعی تا حدودی محصول نظریهٔ اجتماعی است. زیرا، برخلاف علوم طبیعی به طور کلی، توصیف اجتماعی از واقعیت اجتماعی می تواند

به خود اعتبار بخشد. اگر مردم، به هر دلیلی، باور کنند که عمل آنها از انگیزهای معین سرچشمه میگیرد، حقیقت دارد، به این معنا که آنها ملزم هستند اینگونه باشند و به همین دلیل کاملاً حقیقت دارد، به این معنا که توصیف کنشهای آنان در این چارچوب کاملاً درست است. (,1970, Ryan, 1970)

این هم نمونهٔ دیگری از رفلکسیویتی علم اجتماعی است که پیشتر اشاره کردیم. البته این نکته نیز به همان اندازه درست است که انسانها اغلب، دربارهٔ انگیزههای خود، خودشان را فریب میدهند. پس باید کنشهای آنها را بهصورتی متفاوت تشریح و تبیین کنیم.

### ١٣.٢. آیا علوم اجتماعی نیازمند نظریههای تحول هستند؟

از لحاظ زمان، علوم اجتماعي با مسائلي مانند مسائل علوم طبيعي رويارو هستند. اندیشمندان فعال در این حوزههای علمی می توانند فرض کنند که طبیعت و سرشت انسان در همهٔ اعصار تقریباً یکسان است. پس، اگر اینگونه باشد، آنها می توانند دادههای مورد نیاز را چه از گذشته و چه از حال اخذ و گردآوری کنند. اقتصاددانان و جامعه شناسان دین هم اغلب در ردیف این اندیشمندان قرار می گیرند. ولی چنین کاری آنان را در برابر اتهام واپسگرایی تاریخی آسیبپذیر میکند. از سوی دیگر، آنان ادعای مورخ مبنی بر اهمیت داشتن زمان را مورد توجه قرار می دهند، زیرا حالات و شرایط قبلی، از طریق ناممکنساختن گزینه های معین، حالات و شرایط بعدی را تحت تأثیر قرار می دهد و انسانهای متعلق به مراحل بعدی شاید از مراحل قبلی چیزی می آموزند. به این دلایل و دلایل دیگر انسانها و اقتصادها دگرگون مىشوند. نكات بيانشده بدين معناست كه عالمان اجتماعي بايد به ساختن و پرداختن نظریههای تحول مشغول شوند، زیرا آنها با فرایندها و جریانهای پایدار سروکار دارند، نه با 'تودههای بزرگ' دادهها که ربطی به زمان ندارند (مانند اتمهای هیدروژن و اکسیژن). این کار بهویژه برای آن دسته اقتصاددانان، جامعهشناسان و انسان شناسان ضرورت دارد که کشورهای رو به توسعه را بررسی میکنند. در این کشورها دگرگونی همهٔ حوزههای نامبرده چنان پرشتاب است که خود را بر

پژوهٔ شگران و اندیشمندان تحمیل میکند. مسئلهٔ فراروی آنها این است که گرچه با مواد خام و داده های متعلق به گذشته، که در اغلب موارد صرفاً توسط مورخان در دسترس قرار میگیرند، سروکار دارند، نمی توانند مانند مورخان با این مواد و داده ها برخورد کنند. مورخان کاملاً خوشحال و راضی هستند تا آنچه را اتفاق افتاده، بدون تأمل پیشین در نظریه های فراگیر، روایت کنند. ولی عالم اجتماعی نمی تواند فراموش کند که یک دانشمند است. او نیاز به تعمیم های شبه قانون و گاهی، حتی نیاز به ساختن نظریه های تغییر و تحول را اغلب احساس می کند؛ نظریه هایی که، مانند حوزهٔ علوم طبیعی، در ارتباط با همهٔ مواد و داده های این پژوه شگر کاربست پذیر باشد.

### ۱۴.۲. سه خطمشی جامعهشناسی: رایت میلز

عالم اجتماعی چه کاری باید انجام دهد؟ سی. رایت میلز، جامعه شناس دوراندیش و ریزبین امریکایی، در سال ۱۹۵۹ سه نگرش را در جامعه شناسی معاصر شناسایی می کند. نگرش اول نوعی نظریهٔ تاریخ بود که با 'مراحل' تاریخ و نظم و قنواعند زندگی اجتماعی سروکار داشت. مارکس، توینیی و اشپنگلر از جمله پدیدآورندگان این نگرش هستند. او نگرش موردنظر را 'یک قالب تنگ فراتاریخی که مواد خام و دادههای تاریخ انسانی بهزور درون آن جمای داده ممی شود ٔ ممی نامد. نگرش دوم ساختن و پرداختن نظریهای نظاممند دربارهٔ طبیعتِ انسان و جامعه بود. این نگرش معطوف بود به 'دستهبندی همهٔ روابط اجتماعی و شناخت وینژگیهای بهظاهر تغییرناپذیر آنها که او 'نظریهٔ کلان' می نامد. نگرش سوم هم معطوف است 'به مطالعات تجربي واقعيتها و مسائل اجتماعي معاصر٬ (Mills, 1970, pp. 30−1). پس عالم اجتماعی چه کاری باید انجام دهد (زیرا این مسئله مختص جامعه شناسی نیست)؟ آیا او باید با مسئلهٔ زمان و دگرگونی هایی که برای هر جامعه به ارمنفان می آورد دست و پنجه نرم کند؟ یا، آیا نظریه های او بر داده های متعلق به حال و گذشته استوار است؟ یک مورخ اقتصادی بر مورد دوم تأکید میکند: 'یک پژوهش هنگامی تاریخ اقتصادی بهشمار می آید که ابزار مفهومی، مقوله های تحلیلی و منطق جعل شده توسط نظریهٔ اقتصادی را به کار بندد. ٔ تصوری غیر از این، یا اعتقاد به اینکه در مورد جوامع بسیار دورافتاده و متفاوت باید ابزار ذهنی متفاوت به کار برد

'کاملاً نادرست است، یا دستکم مستلزم جرح و تعدیلهای اساسی (Cipolla, این نظر مخالفت کنند. (1991, p. 7). بعید است بیشتر مورخان اقتصادی با این نظر مخالفت کنند. اقتصاددانان و اکثر انسان شناسان و روان شناسان اجتماعی به شیوهای همسان کار میکنند. و حتی...

# 10.7. هیچکدام از این سه نگرش مسئلهٔ زمان را برای عالم اجتماعی حل نمیکند

جامعه شناس کدام یک از سه خطمشی مورد نظر میلز را باید برگزیند؟ در نگاه نخست، بهنظر مىرسد كه انتخاب خطمشى اول بديهى باشد، زيرا اين خطمشى آشکارا با مسئلهٔ زمان و تغییر رویارو می شود. ولی مشکل این است که خطمشی نامبرده متضمن مسئوليتي تشويش آور است، و حتى بهترين تلاشها در اين زمينه، توسط اسپنسر جامعه شناس، مارکس اقتصاددان، یا توین بی مورخ، بسیار ناموفق بوده است. اكثر منتقدين با ميلز موافق هستندكه نتيجه چنين خطمشيي، 'يك قالب تنگ فراتاریخی' است. اخطمشی دوم در شرایطی مناسب و کارامد خواهد بود که بتوانیم، به اندازهٔ آن مورخان اقتصادی، یقین حاصل کنیم که دارای مفاهیم، مقولات و روشهایی معتبر در همهٔ زمانها و مکانها هستیم. چنین نظام (یا دستهای از نظریه ها) باید دربرگیرندهٔ یک نظریهٔ تبحول اجتماعی (مانند نظریه های رشد اقتصادی) باشند. میلز یکی از بهترین نظریه های کلان روزگار خود (نظریهٔ تالکوت پارسنز) را دقیقاً بهدلیل کوتاهی در این زمینه بهباد انتقاد میگیرد: 'هرگونه ایده و تصوری دربارهٔ نحوهٔ شکلگیری خود تاریخ، کارکردشناسی آن و فرایندهای آن برای نظریهٔ کلان و از این رو، به باور پارسنز، برای علم اجتماعی قابل دسترس نیست ، (Mills, 1970, p. 52). با اين حال نظرية كلان دوباره محبوبيت و رواج يافته است که عنوان کتاب (مجموعه مقالات) اسکینر نشانگر این واقعیت است: احیای نظریه کلان در علوم انسانی. البته در میان اندیشمندان بررسی شده در آن کتاب، کمتر نظریهای پیدا میکنیم که آشکارا به 'کارکردشناسی و فرایندهای 'دگرگونی اجتماعی

۱. به این موضوع بازخواهیم گشت.

<sup>2.</sup> Quentin Skinner, The Return of Grand Theory in the Human Sciences (1985).

بپردازد. محور بحث آنها موضوع و علاقهای جدیدتر یا همان معناست. بیگمان آنها 
'به این فرض که علوم طبیعی الگویی مناسب یا حتی مرتبط برای رشتههای 
اجتماعی عرضه میکند' واکنش نشان می دهند و از نیاز به 'رهیافتی هرمنوتیکی به 
علوم انسانی' آگاه هستند (Skinner, 1990, p. 6). 

(علوم انسانی' آگاه هستند (Skinner, 1990, p. 6). 

(میافت می رسد نظریهٔ کلان هنوز هم در برابر نقد میل آسیب پذیر باشد. رهیافت 
ممکن سوم یا همان رهیافت تجربی، نسبت به دو رهیافت دیگر، دارای کمترین 
احتمال و امکان اراثهٔ نظریهای مناسب است. هیچکدام از روشهای گوناگون آن 
تمایلی به مدنظر قراردادن دگرگونی و تحول ندارند. درواقع، برخلاف نظریهٔ کلان، 
تمرکز بر موضوعهای کوچک و ریز و بر تجربهٔ روششناختی باعث می شود تا این 
رهیافت سوم، 'مسائل اجتماعی و موضوعهای انسانی عمدهٔ عصر ما را از دستور 
رهیافت سوم، 'مسائل اجتماعی و موضوعهای انسانی عمدهٔ عصر ما را از دستور 
کار پژوهش' خارج کند (Mills, 1970, p. 84). شاید ارزش داشته باشد به این 
موضوع توجه کنیم که از نظریهٔ رفتارشناسی جان استوارت میل چه چیزی ممکن 
است به دست آوریم. او تصور می کرد تأسیس یک علم طبیعت انسانی که شرایط و 
موقعیتهای متغیر انسان هم در آن لحاظ شود، امکان پذیر است.

به بیان کوتاه، قوانین شکلگیری شخصیت، قوانین اقتباسی ناشی از قوانین عمومی ذهن هستند، و باید، با فرض هر دسته شرایط معین، آنها را از همین قوانین عمومی استنتاج کرده، سپس این موضوع را مورد توجه قرار داد که، طبق قوانین ذهن، شرایط نامبرده چه تأثیری بر شکلگیری شخصیت خواهند گذاشت (Mill, 1988, p. 54).

بیگمان یک چنین علمی مسائل خاص خود را داشت، ولی احتمالاً مسائل موردنظر، از مسائل کنونی علوم اجتماعی و تاریخ که امروزه از تلاش آنها برای تبیین رفتار انسانها در جوامع گذشته (یا حتی حال) ناشی می شود بزرگ تر و مهم تر نمی بود. 'رفتارشناسی' یا قوانین شکلگیری شخصیت که میل مطرح می کند، از مفهوم 'ذهنیتها'ی کم مکتب آنال چندان دور و متفاوت نیست.

۱. هرمنوتیک علم تفسیر و بنابراین علم کشف معناست. این عنوان از ریشهٔ هرمس (Hermes)،
 آورندهٔ پیام خدایان در [اساطیر] یونان باستان، گرفته شده است.

### 18.4. مشكل جامعهشناس

بیایید به راه دوم رایت میلز نگاهی بیفکنیم. پدیدههای علوم اجتماعی نهتنها از مکانی به مکان دیگر (اغلب به صورتی کاملاً غیرقابل پیش بینی) تنغییر می کنند، همواره و اغلب بسیار سریع، دگرگون هم میشوند. فرض کنیم جامعه شناسی سرگرم مطالعهٔ دقیق یک شهر است. تاریخ شروع مطالعهٔ او، ۱۹۰۰، ۱۹۲۵، ۱۹۵۰، ۱۹۷۵ یا ۲۰۰۰، موجب تفاوت بسیار عمدهای خواهد شد. نه تنها واقعیتها بسیار متفاوت خواهند بود، مفروضهها و روشهای کار هم یکسان نخواهند بـود. بـرای دستیابی به نتایج واقعاً رضایتبخش، او همهٔ دادههای مربوط بـه ایـن زمـانها را وارسی و روششناسیای پیدا خواهد کرد که همهٔ روشهای به کار رفته را دربرگیرد. این کار بیگمان امکانپذیر خواهد بود، ولی نمی توان در محدودهٔ زمانی پیش از سال ۲۰۰۰ آن را انجام داد، زیرا او نمی تواند در هیچ سالی پیش از سال ۲۰۰۰ نتایج بررسی پنجم را پیشبینی کند. بدین ترتیب او خواه ناخواه به قلمرو تاریخ کشیده می شود و پنج بررسی جامعه شناختی او به صورت تاریخ شهر درمی آید. او ناگزیر با همهٔ آن مسائلی که برای مورخ آشناست، ولی جامعهشناس عادی برای حل آنها آموزش ندیده است رویارو خواهد شد. چنانکه میلز بیان میکند، اکثر بررسیهای جامعه شناختی تجربی هستند و بنابراین، فرض می شود که با یک نقطه در زمان ــ یعنی سهسال، یا در همین حدود، پیش از زمان حاضر که پژوهشگر مواد و دادههای خود راگرداوری میکرد ـ سروکار دارند. از آنجاکه پژوهشگر بهخوبی میداند، گرچه شاید فراموش کند، که شهر مورد نظر او همیشه چنین نبوده و بهاین صورت باقی نخواهد ماند، باید تاریخی را در عنوان پژوهش خود قید کند: مثلاً نه 'اجتماعی صنعتی در شمال مرکزی ایالات متحد' بلکه 'یک اجتماع صنعتی شمال مرکزی ایالات متحد در دههٔ ۹۰؛ شاید از او بپرسند کدامیک از یافتههای او فقط در مورد دههٔ ۹۰ معتبر است، کدامیک برای محدودهٔ زمانی طولانی تر (و تا چه اندازه طولانی تر)، و در صورت امکان کدام یک شاید اعتبار عام و ابدی داشته باشد. او به سختی می تواند بدون توجه به دگرگونی های شکل گرفته در طول زمان و بنابراین بدون توجه به تاریخ، به چنین پرسشهایی پاسخ دهد، و این واقعیت، نشان دهندهٔ ضعف 'راه دوم' است. شیمی دان تحلیل کنندهٔ یک عنصر یا زیست شناس

بررسیکنندهٔ سازوکار وراثت نباید با چنین پرسشهایی رویارو شود. نتایج و یافتههای او هنگامیکه به اثبات رسیدند، برای همیشه درست تلقی میشوند. اگر آن نتایج برای همیشه معتبر باقی نمانند، ناشی از این نخواهد بود که استیک اسید یا ژنومها تغییر یافتهاند، بلکه به این دلیل خواهد بود که علم شیمی و ژنتیک تغییریافته و احتمالاً پیشرفت کرده است.

### ۱۷.۲. برخی تلاشهای عالمان اجتماعی در زمینهٔ نظریههای دکرکونی

البته كاملاً نادرست خواهد بود نتيجه گيري كنيم كه جامعه شناسان، افتصاددانان و انسان شناسان مسائل مربوط به دگرگونی اجتماعی را نادیده می گیرند. در هر سه حوزهٔ نامبرده آثار بسیار فراوانی دربارهٔ دگرگونی، که اغلب 'توسعه' نامیده میشود، وجود دارد.(۱۲) آنان بهعنوان دانشمند، خودشان را به مطالعهٔ دقیق یک دگرگونی، چنانکه مورخان میخواهند انجام دهند، محدود نمیکنند، بلکه میکوشند با گرداوری و همسنجی نمونههای مختلف و متعدد، نظریههای متغیر را مدون کنند؛ مانند کار برینگتن مور در مورد دیکتاتوری و دموکراسی<sup>۲</sup> یا کار تدا اسکاچپول در مبورد انتقلابها. از كبار روستو در حوزهٔ اقتصاد هم تاكنون نام برده ايم (صص ۴۹ ۵۰-۵). بجز اینگونه آثار مقایسهای، بررسی و شناسایی گونه شناسیهای دگرگونی اجتماعی هم شاید امکانپذیر باشد. چنانکه باتومور بیان میکند، این کار، در صورت موفقیت آمیزبودن، به دلایل زیادی بسیار مفید خواهد بود (ر.ک.: Bottomore, 1971, p. 308). اين همان راه اول ميلز است. البته چنانكه ميلز اشاره می کند، دشواری های راه بسیار شدید و چشمگیر هستند و اندیشمندان اندکی در این راه كسوشيدهاند. بسرخسى مشكلات أز مسئلة يافتن يك روش شناسى داراي کاربست پذیری برابر در همهٔ زمانها و مکانهای تاریخی ناشی می شود. مشکلات بیشتر هم نتیجهٔ کمبود داده ها دربارهٔ بسیاری جوامع گذشته و کمبود تفسیر داده هایی که در اختیار داریم خواهد بود. شگفتی آور نیست که نظریهٔ جامعه شناختی عمدتاً بر

۱. genomes، ژنوم، زادان (همان کروموزمهای گوناگون که در هستهٔ سلولهای یک گونهٔ معین یافت می شود). ـم.

۲. این کتاب به قلم دکتر حسین بشیریه ترجمه و توسط نشر دانشگاهی منتشر شده است. ـم.

آن نوع جوامعی استوار است که جامعه شناسها را تولید میکنند. این ادعا در مورد مورد مورخان هم مصداق دارد، به استثنای اینکه نظریه پردازی آنها بسیار گسترده نیست، زیرا نظریه سازی هدف غایی آنها نیست.

اکنون می توانیم نتیجه گیری کنیم که نقش زمان یا به بیان دقیق تر، دگرگونی زمانمند، مسئلهای واقعاً مهم برای علوم اجتماعی است؛ مسئلهای که بسیاری از علوم طبیعی تا حدود زیادی، اگرنه کاملاً، از چنگ آن رها شدهاند. زمین شناسی، زیست شناسی تکاملی، باستان شناسی و کیهان شناسی علومی هستند که اهمیت دگرگونی زمانمند برای آنها محوری است و در هر کدام از این علوم بحث های فراوانی دربارهٔ نظریه های دگرگونی شکل می گیرد. مسائل فراروی آن علوم دشوار است، ولی به پای مسائل فراروی جامعه شناسی تاریخی نمی رسد. مثلاً صخره ها گذشته را به خاطر نمی آورند یا به آینده امید ندارند.

#### ۱۸.۲. تاریخ نگاری کاری فردی

اکثر دانشمندان گروهی کار میکنند. فرد بهندرت مشهور می شود مگر اینکه کشفی فوق العاده کرده باشد. ولی مورخ کاملاً مانند ستاره است و به تنهایی کار میکند. برخلاف مقالات علمی که معمولاً حاصل کار چند نفر است، پشت کتابهای مورخ به بهندرت نام همکاری به چشم می خورد. در این رابطه جرج استینر می پرسد که 'پس از تورات چه کتاب ارزشمندی توسط یک جمع نوشته شده است؟ (Steiner, ) و 1989, p. 36 دانشمندان علوم تجربی. حتی دراین صورت هم شاید موضوع تاریخ به اندازه موضوع علوم اجتماعی معین و مشخص نباشد و نقش تفسیر در آن بیشتر باشد. موضوع علوم اجتماعی معین و مشخص نباشد و نقش تفسیر در آن بیشتر باشد. بنابراین، دیدگاه حاصل از کار تاریخی معمولاً شخصی تر از دیدگاههای مبتنی بر پورهشهای اقتصادی یا جامعه شناختی است. شاید به این دلیل است که درباره و یژگیهای ادبی و وژگیهای ادبی آثار مورخان بحثهای فراوانی درمیگیرد، ولی ویژگیهای ادبی آثار خواهند گفت که باید چنین باشد، زیرا علوم باید به صورتی ساده، روشن و گویا آثار خواهند گفت که باید چنین باشد، زیرا علوم باید به صورتی ساده، روشن و گویا نوشته شوند؛ همانگونه که پس از اقدام انجمن سلطنتی به تدوین و تصویب اصول و سنت شیوه [نگارش] علمی در سده هفدهم، در انگلستان رواج یافته است. درواقع

شایستگی های نثر علمی اخیراً در مجموعه مقالاتی عالی با عنوان کتاب علم فابو و با ویرایش و مقدمهٔ ادیبی به نام جان کُرِی مورد تصدیق قرار گرفته است. در این کتاب نام عالمان اجتماعی اندکی به چشم می خورد، زیرا، به طور کلی، نوشته های آنها شایستگی ادبی چندانی ندارد. جدا از ملاحظات ادبی، به نظر می رسد نوشته های مورخان، در مقایسه با نوشته های دانشمندان علوم تجربی، دربرگیرندهٔ دیدگاهی شخصی تر است. ویژگی نامبرده تا حدودی از این واقعیت ناشی می شود که مورخان به صورت فردی کار می کنند و تا حدودی هم از این واقعیت که آنان خود را ادامه دهندهٔ یک سنت می دانند. مورخ عمدتاً در واکنش به مورخان دیگر، مورخان گذشته و حال، می نویسد همانگونه که در واکنش به محیط و شرایط اطراف خود کشته و حال، می نویسد همانگونه که در واکنش به محیط و شرایط اطراف خود کشت مادق گذشته و حال، می نویسد همانگونه که در علوم انسانی (که به نظر او تاریخ را هم در برمی گیرد) است، ولی شاید کاربرد کار گروهی در علم اجتماعی کمتر از علوم طبیعی باشد (ر.ک.: 62-55 Braudel, 1980, pp. 55).

### همكاري متقابل

اکنون پیش از پایان دادن به بحث روابط میان تاریخ و علوم اجتماعی، باید به برخی راههای ممکن همکاری میان آن دو نیمنگاهی بیندازیم.

### 19.7. رهيافت علمي: عناصر غيرشخصي

چنانکه بیان کرده ایم، دو پرسش اساسی برای مورخان عبارت اند از: 'دقیقاً چه چیزی اتفاق افتاده است؟' مورخان سنتی روایت هایی نوشته اند که به کنش های اشخاص مهم یا نهادهای شخص نما میانند دولت ها، شرکت های بازرگانی، یا دیگر سازمان های رسمی، اختصاص دارد. در این آثار به هر دو پرسش 'چه؟' و 'چرا؟' برپایهٔ شرایط و مناسبات شخصی و شبه شخصی پاسخ داده می شود. ولی از عصر روشنگری به این سو اهمیت عوامل غیر شخصی در تاریخ

<sup>1.</sup> The Faber Book of Science (1995). 2. John Carey

بیش از پیش مورد تصدیق و توجه قرار گرفته است. ولتر، منتسکیو، ویکو، روسو، آدام اسمیت و کانت، جملگی، از راههای مختلف، در این تحول نقش داشتهاند. هگل، با تأکید بر پیشرفت و تکامل روح در تاریخ، و مارکس، با طرح مفهوم تضاد طبقاتی و منافع طبقاتی، گرایش مورخان به جستوجوی عناصر جمعی و غیرشخصی در تاریخ، در کنار یا گاهی به جای جست وجوی نقش افراد، را تقویت كردند. وجه تمايز اين عناصر عبارت است از نداشتن آگاهي، نداشتن اراده و نداشتن توانایی درک معنا. امروزه کمتوجهی به فرد و بهجای آن جستوجوی تعمیمها و احکام کلی زمینه ساز نظریه ها و قوانین که استنتاج، پیش بینی و تبیین را امکان پذیر میکند در بین همهٔ علوم معمول و رایج است. موارد فردی و خاص فینفسه كماهميت تر تلقى مى شوند تا چونان تأييد يا ردكننده تعميمها و احكام كلى. بههمين دلیل، دانشمندان بر و پژگی های گزینش شدهٔ واقعیت متمرکز شده، و پژگی ها و وجوه دیگر را که برای سایر دانشمندان باقی میگذارند، نادیده میگیرند. بدین ترتیب، اقتصاددان شاید بر نرخهای مبادله متمرکز شده، پرسشهای مربوط به تجربه و ترکیب مسکوکات را به شیمی دان و وزن شمش را به فیزیک دان واگذارد. گرایش به منتزع ساختن [بخشي] از واقعيت انضمامي وگرايش به تعميمهاي مبتني بر مثالها هردو با دیدگاه سنتی مورخان در تعارض قرار دارد. ولی در دو سمه سدهٔ گذشته، درحالی که مورخان از عناصر غیر شخصی در زندگی انسان ها و جوامع آگاه تر شده اند، علوم اجتماعی هم در کشف همین عناصر که مورخان قدیمی آنها را بدیهی دانسته، نادیده میگرفتند، یا چیزی دربارهٔ آنها نمیدانستند، پیشرفت کرده است. اتباع امپراتوری روم از سفوط ارزش پول رایج ناآگاه نبودند، ولی برای تبیین علل یا آثار آن پدیده هیچ نظریهٔ اقتصادی نداشتند. مورخان میبایست همسنجی میکردند، وگرنه هرگز نمی توانستند بگویند چه چیزی مهم است. اگر رنسانس ایتالیا یا انقلاب فرانسه واقعاً بیهمتا نبودند بسیار کمتر مورد توجه قرار میگرفتند. ولی بـرای هـمسنجی جوامع، تلاش در راه ساختن نظریهٔ اجتماعی تقریباً گریزناپذیر است.

### ۲۰.۲. فوایدی که علوم اجتماعی برای تاریخ به ارمغان می آورد

به بیان کو تاه، علوم اجتماعی به صورتهای مختلف برای تاریخ بسیار سودمند بوده است: دانش بسترها و ساختارهای اجتماعی را که کنشهای تاریخی در چارچوب

آنها شکل میگیرد به ارمغان آورده است؛ دانشی را عرضه کرده است که شکافهای موجود در شواهد و دادههای تاریخی را پر میکند؛ طرز فکر و روشهای مورخان دربارهٔ جوامع گذشته را پالایش و بهبود بخشیده است، و فایدهٔ بسیار مهم و چشمگیر آنکه گزارشها و تعوضیحهایی، مبتنی بسر عناصر بزرگ و نیروهای غیرشخصی، از جریان تاریخ داده است که دیدگاه سنتی نسبت به تاریخ چونان داستان کنشها و هیجانهای مردان و زنانی خاص را به چالش میخواند.(۱۳) البته خود مورخان بر سر اینکه همین مورد آخر برای تاریخنگاری سودمند است یا نه بسیار اختلاف نظر دارند، ولی بی تردید این موضوع را نباید نادیده گرفت. مهمتر از همه، از آنجا که علوم اجتماعی بسیار نظریهمدار هستند، عرصهٔ نقدها و بحثهای فراوانی قرار میگیرند. مورخی که از این بحثها آگاه باشد، احتمالاً در حوزهٔ تفکر خود تیزهوش تر، عقلانی تر، و نقادتر، به ویژه از لحاظ نقد خود، خواهد بود.

### ۲۱.۲. کمک مورخ به علم اجتماعی

۲. ۲۱.۲. هشدار مورخ به علم اجتماعی: دگرگونی نامنظم و پیش بینی نا پذیر

اکنون پرسش را معکوس کرده و میپرسیم که مورخ چه کاری می تواند برای عالم اجتماعی انجام دهد. زمانی تصور می شد که مهم ترین یا تنها وظیفهٔ مورخ در این حوزه عبارت است از فراهیم کردن داده ها و اطلاعات موثق و مشخص برای فرضیه های عالم اجتماعی. امروزه کمتر کسی دارای این تصور است، هرچند فقط به این دلیل که یافتن داده ها و اطلاعات موثق و مشخص یا تفسیرنشده آسان نیست. مهم ترین وظیفهٔ مورخ در برابر همکاران خود در رشتهٔ علوم اجتماعی این است که بر مبنای تجربه و دیدگاه متفاوت خود به اظهارنظر و نقد بپردازد، ویژگی های محوری دیدگاه مورخ احتمالاً عبارت خواهد بود از گذشته (با ملزومات آن یا زمان و دگرگونی)، امر فردی و خاص (شخص، کنش، مکان یا رویداد)، و شبکهٔ پیوستهٔ امور دگرگونی)، امر فردی و خاص (شخص، کنش، مکان یا رویداد)، و شبکهٔ پیوستهٔ امور هشدارهای مورخ از روابط او با گذشته ناشی می شود. او می تواند به همکاران خود هشدار دهد که، هر جایی، چیزها آنگونه نبودند که اکنون هستند؛ فاصله ها و زمان و مکان می تواند عناصری اجتماعی تولید کنند که به جوامع غربی معاصر تعلق ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر ندارند. از آنجا که در همین جوامع، علوم اجتماعی بسیار پیشرفت کرده است، خطر

نادیده گرفتن چنین تفاوت هایی آشکار است و اکثر دانشمندان از آن آگاهی دارند، هرچند راه چنین خطایی همیشه بهخوبی بسته نمی شود. چنانکه پیشتر بیان کردهایم، بار دیگر میبینیم که زمان از لحاظ دگرگونی مهم است. به دلیل آنکه علوم اجتماعی در سایهٔ علوم فیزیکی رشد کرده است، بیشتر نویستدگان، چنانکه بیان کردیم، متمایل بودهاند دیدگاه ایستا و فاقد عنصر دگرگونی فیزیک و شیمی را به آسانی اخذ کنند. از سوی دیگر، تا جایی که عالمان اجتماعی در دستیابی به قوانین نیمه مستقل از زمان (مانند قانون گرشام ا دربارهٔ کاهش ارزش پول رایج) کامیاب بودهاند، مورخ هر عصری هم ابزاری سودمند در اختیار داشت. کارکردگرایان جامعه را چونان ماشینی تلقی میکنند که بیوقفه و منظم ــ مانند یک ساعت یا موتور خودرو ــ کار میکند. ولی شاید بهتر باشد آن را چونان درخت یا حیوان یا انسانی بدانیم که اغلب به شیوه هایی پیش بینی ناپذیر رشد می یابد و دگرگون می شود. این بار هم عالم اجتماعي اعتراض خواهد كردكه از اين نكته كاملاً آگاه است و بهواقع درست است که برخی اندیشمندان کوشیدهاند تا نظریههایی دربارهٔ دگرگونی اجتماعی عرضه کنند، گرچه شاید موفقیت بزرگی بهدست نیاوردهاند. (۱۴) حتی شاید عالمان اجتماعی بیشتری در ساختار و نظام نظری خود فرضیههایی نسبتاً روشن دربارهٔ دگرگونی داشته باشند. ولی، چنانکه مورخان کاملاً آگاه هستند، مشکل این است که به نظر می رسد دگرگونی اجتماعی حتی پیش بینی ناپذیرتر از دگرگونی درختان و انسانها باشد و به همین دلیل بسیار محتمل است که عالمان اجتماعی زیادی دگرگونی را به کلی فراموش کنند یا نادیده بگیرند. اکثر مورخان کاملاً راغب هستند بپذیرند که تاریخ هیچ قانونی ندارد، هرچند بسیاری از آنان مایل اند بدانند که آیا قوانین علوم اجتماعی قابل کاربست در تاریخ هستند و کجا می توان آنها را به کار بست.

### ۲.۲۱.۲ اهمیت امر فردی و خاص

نوع دوم هشدار مورخ، از تأكيد او بر انواع گوناگون فردها ناشي ميشود. خود اين هشدار نوعی ریشهداری یا اصالت و نوعی تجربه گرایی به تاریخ می دهد که علوم

<sup>1.</sup> Gresham

نظریهمبنا اغلب دارا نیستند؛ علومی که در آنها، چنانکه گفته ایم، یک امر خاص فقط نمونهای از یک تعمیم و حکم کلی است. نکتهٔ کلی دربارهٔ امر فردی و خاص (شخص یا رویداد) انضمامی بو دن آن است. مثلاً، اگر فقط بدانیم که ۹۰ درصد كودكان منطقهاى معين معمولاً به مدارس كاتوليك مىروند، احتمال درستبودن این پیش بینی که مری اسمیت (کودکی از آن محل) دارای آموزش کاتولیکی است، ٩٠ درصد است. ولي ما نيازمند دادهها و شواهد تاريخي (نه جامعه شناختي) دربارهٔ مری هستیم تا دقیقاً بدانیم آیا او چنان آموزش دیده است یا نه. و مری یک شخص واقعی است که یک مرد شاید با او رابطهٔ عاشقانه برقرار کند (با همهٔ تبعاتی که آن رابطه دربردارد) و آن مرد به یک آمار جامعه شناختی دل نخواهد بست. کثیرالجنبه بودن مری اسمیت واقعی هشدار دیگری برای ما دربرخواهد داشت که علم بخشهایی از واقعیت را جدا میکند ولی تاریخ به کلیت مینگرد. اگر بخواهیم یک كنش خاص مرى اسميت را تبيين كنيم، بهعنوان مورخ، احتمالاً آن تبيين را در نظریه های علم اجتماعی نخواهیم جست، بلکه شرایط و محیط طبیعی او ـ مانند محل زندگی او و وضع آبوهوایی آنجا، وضع سلامت و پیشینهٔ پزشکی او ـ را بررسی خواهیم کرد. همچنین نیازمند آگاهی از گذشته او، روابط شخصی او و، بهویژه، رویدادهای مقدم برکنش موردنظر هستیم. تـقریباً هـیچ نـوع واقـعیت یـا پدیدهای وجود ندارد که چونان بخشی از این تبیین غیرقابل پذیرش باشد، به استثنای توسل به پریها و طالع بینی. یک جامعه شناس ممکن است تقریباً هرجا به دنبال تبیین جامعه شناختی یا بخشی از آن باشد. به بیان دیگر امر فردی (شخص یما رویمداد)، در بمهترین صمورت، چونان نقطهٔ تقاطع و تلاقی نظامهای شمارشناپذیر تلقی میشوند. همهٔ نظامها در یکدیگر تنیذه میشوند تا 'شبکهٔ پیوستهٔ موردنظر ماتلندا را تشکیل دهند. سرانجام نباید فراموش کنیم که درحالی که از دیدگاه دانشمند، معنا اساساً جزء لاینفک افکار و نظریه هاست، از نظر مورخ، چنانکه به صورتهایی دیگر، از نظر عاشق و شاعر، معنا ممکن است به نیرومندترین وجه در شخص یا مکان یا رویداد فردی انضمامی و عینی تجلی يايد.

۱. Maitland (۱۸۵۰ ـ ۱۸۵۰)، حقوق دان و مورخ حقوق انگلیسی. ـم.

### ۲.۲۱.۲ ارزشرها و عینیت

نوع سوم هشدار مورخ به پرسش دشوار و آزاردهنده دربارهٔ ارزشها مربوط می شود. هم در بین عالمان اجتماعی و هم در بین مورخان، بحثی پایدار و طولانی وجود داشته است که آیا می توان رفتار انسان را با زبانی 'فارغ از ارزش' توصیف کرد. آیا جامعه شناس یا مورخ می تواند چنان سرد و، از لحاظ بالینی، بی غرض با موضع مطالعهٔ خود برخورد كند كه رياضي دان و فيزيك دان با موضوع هاى خود مي كند؟ چنانکه و بر بیان کرده است، ارزشها عمدتاً یک فرهنگ را تشکیل می دهند. برای جامعه شناس یا انسان شناس شاید امکان پذیر باشد که از ارزش های بیگانهٔ مورد مطالعهٔ خود گزارش و تصویی عینی عرضه کند. ولی دانشمند خود بخشی از یک فرهنگ است و هر پژوهش او نوعی فعالیت اجتماعی در درون جامعهٔ خود اوست؛ جامعهای که چنانکه کارکردگرایان اغلب بیان کردهاند، بدون اجماعی گسترده بر سر ارزشها، بههیچوجه وجود نخواهد داشت. پس فعالیت او چگونه می تواند از خود او و ارزشهای جامعهٔ او مستقل و رها باشد؟ این فرض معمول میان مورخان و عالمان اجتماعی سدهٔ نوزدهم که عینیت فارغ از ارزش دست یافتنی است، در اواخر سدهٔ بیستم با بیمیلی پذیرفته می شود و اعتقاد بر این است که به هرحال رسیدن به آن هدف شاید کاملاً ناممکن باشد.(۱۵) سهمی که مورخ می تواند در بحث حاضر داشته باشد بیان این نکته است که امکان رهایی از ارزشها در بیش از دو سطح یا مرحله (ارزشهای گروه مورد مطالعه و ارزشهای دانشمند) محل تردید است. روشن است که در تاریخ سه دسته ارزش را باید مدنظر قرار داد: ارزشهای کارگزار تاریخ، ارزشهای مورخ و ارزشهای افرادی که اطلاعات (یا شواهدی) دربارهٔ آن کارگزار عرضه کردهاند. اگر به قهرمانان ملی مانند اَلفردکبیر، اِل سید یا یو اَن قدیس ۱ نگاه کنیم می بینیم که نقالان، شعرا، نقاشان، سیاستمداران، روحانیان و مبلغان گوناگون دیگر آن قهرمانان را به ما معرفی کردهاند. ارزشهای آنان نقشی تعیینکننده در ترسيم چهرهٔ قهرمانان موردنظر داشته است؛ ارزشهايي كه احتمالاً هم از ارزشهای مؤثر بر کنشهای بازیگر تاریخی و هم از ارزشهای دانشجوی مدرن جویای فهمی عینی از آن کارگزار، کاملاً متفاوت خواهد بود. به هرحال دانشمند باید

<sup>1.</sup> King Alfred, El Cid, Joan of Arc.

### ۷۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

به خاطر داشته باشد که ارزشهای میانجی ها را نباید از قلم انداخت. این اصل حتی زمانی هم که دانشمند، پژوهش خود را با توسل به گفتوگوهای رودررو انجام می دهد صحت دارد، که طبیعتاً در چنین مواردی، آن دسته ارزشها نباید اهمیت داشته باشند. زیرا گزارشگرانی که حتی از درون اجتماع مورد مطالعه گزارش می دهند، مایل خواهند بود برداشتهای خود را از ارزشهای آن جامعه عرضه کنند. درواقع حتی افرادی که دربارهٔ ارزشهای شخصی آنها پرسش می شود، مایل اند ارزشهایی را گزارش کنند که احساس می کنند باید دارا باشند نه ارزشهایی را که مبنای عمل آنهاست.

### ۲۲.۲. خلاصه: هشدار مورخ دربارهٔ زمان، معنا و ارزش

مطالب بیانشده را اینگونه می توانیم خلاصه کنیم که مسائل مربوط به زمان، معنا و ارزش، مسائلی هستند که مورخ بیشتر با آنها آشناست تا عالم اجتماعی معمولی. آشنایی بیشتر مورخ عمدتاً به این دلیل است که او، هر اندازه هم از کمک دانشمندان و نظریه های آنها بهره مند شده باشد، به امر فردی و امر انضمامی بسیار پایبندتر است.

## ۳. فلسفه و علم اجتماعی

اکنون به ضلع دیگر مثلث میپردازیم و به روابط میان رشتههای واقع در دو گوشهٔ دیگر نگاهی گذرا می اندازیم.

### ١.٣. علم اجتماعي چيست؟

پرسشهای فلسفی دربارهٔ علوم اجتماعی اغلب با بررسی این موضوع آغاز می شود که آیا آنها به درستی علم نامیده می شوند یا نه؛ علمی که معیار آن علوم طبیعی است. (۱۶) جز حق ارشدیت، چه دلیلی دارد انتظار داشته باشیم همهٔ علوم باید از علوم طبیعی الگو بگیرند. در این مورد می توانیم توافق کنیم که هدف هر علم گسترش دادن شناخت و دانش ماست. بی گمان در قلمرو هر علم خاص دو پرسش بنیادی باید طرح شود: 'چه چیزی برای شناختن وجود دارد؟' و 'چگونه آن چیز را

می شناسیم؟ و پرسش نخست هستی شناختی است و به متافیزیک تعلق دارد. پرسش دوم هم روششناختی است و به شناختشناسی تعلق دارد. آیا می توانیم به نمایندگی از سوی همهٔ علوم اجتماعی پاسخهای کلی به این پرسشها بدهیم؟ بیایید دستکم در این راه بکوشیم.

### ۲.۳. موضوع

### ۱.۲.۳ کنش ها و ترکیب ها

اگر بپذیریم که علم اجتماعی عبارت است از 'مطالعهٔ جامعه و روابط انسانی'، پاسخی به پرسش نخست دادهایم (ر.ک .: فصل ۱، قسمت ۱.۱). این نکته را می توان اندكي روشن تركرد. زندگي در جامعه را مي توان به تعامل اجتماعي و انباشتكي اجتماعی تقسیم کرد. تعامل اجتماعی موجد روابط میان مردم ـ روابط ناشی از احساس مسئولیت، مهر و دلبستگی، همکاری، دادوستد و از این قبیل -است. انباشتگی اجتماعی هم نهادها را به وجود می آورد؛ نهادهایی مانند زبان، کلیساها، احزاب سیاسی، شرکتها، باشگاهها و همچنین گروههایی که بر مبنای ویژگیهای مشترک طبقاتی یا جنسی، یا به منظور رسیدن به منابعی مشترک مثل چاه، کتابخانه یا بیمارستان شکل میگیرد. البته این تمایز به آن اندازه که در سطح نظریه روشن است در عرصهٔ عمل و واقعیت نیست. مثلا روستایی ای که به شهر آمده است تا چند جوجه و پوست خرگوش بفروشد، برای این کار فضای باز را بر کوچهای تنگ ترجیح خواهد داد. بدین ترتیب بازاری، ابتدا از طریق آداب و رسوم و سپس مقررات شهرداری، در میدان شهر شکل گرفته، تثبیت خواهد شد. بهاینصورت، روابط فردی نهادهای اجتماعی را پدید می آورد و تعاملها انباشتگیها را ایجاد میکند. در اینجا یک پرسش هستی شناختی جالب مطرح می شود که 'این موجودها ــ تعاملها و انباشتگیها ــ را تا چه اندازه می توان واقعیت دانست؟ ٔ زیرا هرچند آنها چیزهای مادی مانند جوجه، بازارچههای محلی و دادگاههای مسئول رسیدگی به اینگونه امور را دربرمیگیرند، این، روابط انسانی، همراه با واژهها، احساسات، اَداب و رسوم و حقوق معین (جملگی غیرمادی) هستند که همین واقعیت های اجتماعی را تشکیل میدهند؛ واقعیت هایی که موضوع علوم اجتماعي قرار ميگيرند.

#### ٣.٢.٢ اقراد

مسئلهٔ هستی شناختی دوم به خود افراد مربوط می شود. هرکدام از افراد دارای ویژگی ها و قابلیت های معین هستند که آنها را به فردی متمایز و قبابل شناسایی تبدیل میکند. اینگونه ویژگی ها و قابلیت ها (به ویژه توانایی های عاقلانهٔ اندیشیدن و سخنگفتن) تا چه حد در ذات و نهاد فرد است و تا چه حد به تعامل اجتماعی وابسته است؟ البته همهٔ ما كموبيش مي توانيم رفتار خود را با محيط خود سازگار کنیم. در موقعیتی جدید ما می توانیم پولی جدید، آداب و رسومی جدید و رژیم غذایی جدید بپذیریم و زبانی جدید فراگیریم. ولی اینها کنشهایی قاصدانه و هدفمند هستند، درحالی که پرسش ما این است: هرکدام از ما تا چه اندازه، خواهی نخواهی، یک محصول اجتماعی .. نه محصول این یا آن جامعه، بلکه محصول جامعه بهطور کلی ـ هستیم؟ بدیهی است کسی که در زندان انفرادی بزرگ شده است قدرت سخنگفتن و تفكر عقلاني نخواهد داشت. ولي اين امر فقدان قابليتهاي موردنظر را اثبات نمی کند، بلکه فقط بر فرصت و امکان تسمرین و تقویت ایس توانایی ها دلالت دارد، دقیقاً مانند این مورد که شخصی که هرگز از رختخواب بیرون نیاید قادر به راهرفتن نخواهد بود. شاید بهنظر رسد که چینین پیرسشهایی صیرفاً نوعی کنجکاوی هستند، ولی پاسخ هر شخص به اینها دیدگاه او را، نه تنها نسبت به پرورش کودکان بلکه نسبت به مسئولیت اخلاقی، عدالت و سیاست، اساساً دگرگون میکند. پس پرسش موردنظر را اینگونه می توان بیان کرد: 'من چه هستم، و چرا چنان هستم؟'

### ٣.٢.٣ شبه اشخاص

آنچه بیان شد ما را به پرسشی کلیدی دربارهٔ انباشتگی اجتماعی، ازجمله باشگاهها، حکومتها، شرکتها، اتحادیهها و گروههای دیگر، رهنمون میشود. پرسش این است: 'این انباشتگیها را تا چه اندازه و به چه معنا می توان چونان اشخاص تلقی کرد؟' ما، از روی هزاران سال تجربه، می دانیم که همنوعان ما چگونه و چرا می اندیشند و عمل می کنند. این فهم و دانش نوعی روانشناسی مبتنی بر شعور عادی است. ولی در جهان معاصر به طور فزایننده به این نکته پسی می بریم که کنشهای اجتماعی تعاملهای شخصی نیستند، بلکه توسط این یا آن شرکت

مانند جنرال موتورز یا وزارت امور خارجهٔ فرانسه یا انجمن تنیس ـ شکل میگیرد. اکثر این شرکتها جایگاه قانونی دارند و می توانند مانند افراد در دادگاه اقامهٔ دعوا کنند یا طرف دعوا قرار بگیرند. پس آنها دارای چه نوع واقعیتی هستند؟ که باز هم پرسشی هستی شناسانه است. واقعیت حقوقی آنها مسلم است، ولی چه نوع قواعدی بر رفتار آنها حکومت میکند؟ آیا می توانیم روان شناسی مبتنی بر شعور عادى را دربارهٔ اميال و انگيزه ها و دلايل و مقاصد آنها به كار بنديم؟ اگر چنين باشد، به آسانی می توانیم درک کنیم که چرا آنها در گذشته چنان عمل کردهاند و احتمالاً در آینده چگونه عمل میکنند و واکنش نشان میدهند. در عمل هم شرکتها را اغلب چونان اشخاص تلقی میکنیم که گاهی درست و نتیجهبخش از آب درمی آید و گاهی غلط. ولى پرسشهاى ما همچنان باقى است.(١٧) شايد سودمند باشد همينجا یادآور شویم که فهم و دانش ما از رفتار فردی انسان از طریق تخیل، چه بهصورت ادبی چه در قالب نمایشنامه، بسیار افزایش می یابد. کتابها، فیلمها و نمایشها مربیان باهوش این حوزه هستند. ولی هنگامی که شرکتها در عالم تخیل شخصیت می یابند، تقریباً همیشه در قالب کارگزاران انسانی آن شرکتها نمایانده می شوند و شرکتها به صورت انسانها نمود پیدا می کنند. مثلاً در قالب نمایش نامه درآوردن استالین آسان تر از حزب کمونیست اتحاد شوروی است. این نکته بهصورتی ساده و بى پرده در ضرب المثلى راجع به شركتها و جسم فرافردى آنها بيان شده است: آنها نه باسنی برای لگدزدن دارند نه روح و احساسی برای نجات دادن. آیا کنشهای چنین نهادهایی را می توان برحسب آرزوها، امیال، امیدها، تبرسها و مقاصد کارگزاران انسانی آنها (مدیران، منشیها، نمایندگان و از این قبیل) تفسیر کرد، با نیروهایی غیرانسانی و غیرروانی وجود دارندکه رفتار آنها را به شیوههایی دور از حس و درک معمولی تعیین میکنند؟ آیا این نیروها چیزی غیر از کارویژهها و محدودیتهای قانونی و حقوقی است؟ روشن است هرگونه پاسخی به این پیرسشها بیدهیم، پاسخهای دادهشده، درک ما، نظریههای ما و تبیینهای ما را، هم در تاریخ و هم در علوم اجتماعي تحت تأثير قرار خواهد داد.

### ٣.٣. علم اجتماعي چيست؟ ــ روش

یس از بررسی گذرای این پرسش که 'چه چیزی برای شناختن وجود دارد؟ اکنون به

پرسش دوم می پردازیم: 'چگونه آن چیز را می شناسیم؟' در این حوزه بحث عمدهٔ ما به این مسئله مربوط می شود که چگونه عبارت 'علم اجتماعی' را درک می کنیم. آیا صفت 'اجتماعی' دلالت بر این دارد که ما با علمی کاملاً متفاوت سروکار داریم، یا صرفاً نشان دهنده موضوع \_ یعنی جامعه \_ است که علم در مورد آن به کار بسته می شود؟ آیا عبارتهای 'علم طبیعی' و 'علم اجتماعی' از یک علم با موضوعهای متفاوت حکایت دارد یا از دو شیوهٔ متفاوت کارکردن و درککردن؟ در حالت اول واژهٔ 'علم' در هر دو عبارت معنای واحدی دارد، ولی در حالت دوم دو معنای متفاوت از آن واژه مدنظر است.

### ۱.۳.۳ . اثباتی یا تفسیری؟

اندیشمندان دارای گرایش اثباتی یا پوزیتیویستی (مانند کنت، همپل یا پوپر) بر این نظر هستند که یک علم اجتماعی یا پیرو روشها و طرز کار علوم طبیعی (تقریباً همان روش فرضیهای ـ قیاسی) است یا اصلاً علم نیست بلکه چیزی دیگر است. در اغلب موارد تاریخ، روانکاوی و انسانشناسی فرهنگی مصادیق غیرعلم بهشمار می آیند. در جناح دیگر اندیشمندانی قرار دارند که دیدگاه دوم را اتخاذ کردهاند: روشها و طرز کار علوم اجتماعی، بهدرستی، متفاوت است از روشها و طرز کار علوم طبیعی، ولی هردو دارای اعتبار یکسان و برابر هستند. پیشینهٔ این نوع بحث دربارهٔ تمایز عمدهٔ میان علوم موردنظر دستکم به زمان ویکو (۱۶۶۸–۱۷۴۴) بازمیگردد. ما به این دلیل می توانیم چیزهای انسانی (حقوق، زبان، آداب و رسوم و غیره که موضوع مطالعهٔ آنچه امروزه به عنوان علوم اجتماعی می شناسیم هستند) را درک کنیم که ساختهٔ 'ما' هستند؛ یعنی آنها بهدست مردان و زنانی مانند ما به وجود آمدهاند. از سوی دیگر، ما نمی توانیم دنیای طبیعت (موضوع مطالعهٔ علوم طبیعی) را کاملاً درک کنیم، 'زیرا آفریدهٔ خداوند است و تنها خود او آن دنیا را می شناسد'؛ یعنی ما به صورت غریزی نمی توانیم درک کنیم یک بلور، یک سحابی ' یا یک پروانه یعنی ما به صورت غریزی نمی توانیم درک کنیم یک بلور، یک سحابی ' یا یک پروانه چگونه به وجود می آید (Vico, 1970, #331, pp. 52-2). در این حوزه ما باید،

۱. اصطلاحی در نجوم و به معنای هر تودهٔ درخشان ابر یا غبار مانند که شبهای غیرابری در آسمان دیده می شود. م.

بهجای درون بینی، که در امور انسانی کاربرد دارد، به مشاهدهٔ بیرونی، با همهٔ کاستی های آن، متوسل شویم. اینگونه پافشاری بر درون بینی در علوم انسانی یا اجتماعی در رهیافت هرمنوتیکی فلاسفهٔ قارهای مانند دیلتای و گادامر یافت می شود. در سنت فکری دنیای انگلیسی زبان هم که از نوشته های و پتگنشتاین متأخر سرچشمه میگیرد و به صورتی مختصر و روشن در ایدهٔ علم اجتماعی وینچ ا نمود مي يابد، تأكيد موردنظر يافت مي شود.

## ۲.۳.۳ سه مسئله: کلیت، همدلی، ارزش

در ارتباط با موضوع مورد بحث مسائل دیگری هم وجود دارد که حول محور سه مفهوم قرار می گیرند: کلیت، همدلی، ارزش. اکنون آنها را به ترتیب بررسی می کنیم. ۱) کلیت. همهٔ ما جامعه را از محل و جایگاهی خاص که در آن بزرگ شدهایم درک میکنیم. پس آیا می توانیم جوامع دیگر را، البته نه مانند طبیعی دانی که پروانه یا سوسک جمع میکند، مطالعه کنیم و وینژگی های مشترک کافی برای ساختن نظریهای دربارهٔ جامعه بهمعنای کلی و عام آن بیابیم؛ نظریهای که در مورد هر جامعهٔ خاص قابل کاربرد باشد؟ مارکس، دورکیم، پارتو و، تا حدودی، وبر جملگی در این راه کوشیدند، سپس اینگونه تلاشها از مد افتاد ولی امروزه نشانههایی از احیای آن بهچشم میخورد (بهویژه ر.ک .: Skinner, 1990). آشکار است که دستیابی به هرگونه موفقیت ممکن در این راه، به دلیل عینیت و کلیت آن، ادعای وجود یک علم 'واقعی' را تقویت میکند. البته همهٔ جناحها در این مورد توافق ندارند که چنین موفقيتي تاكنون بهدست آمده باشد.

٢) همدلي. برخي، اين شناخت و بصيرت نسبت به امور انساني راكه عالم اجتماعی صرفاً بهواسطهٔ انسانبودن بهدست می آورد، ضروری می دانند و برخی قابل چشم پوشی. گروه نخست ادعا می کنند که عالمان اجتماعی نمی توانند چندان چیز بااهمیتی دربارهٔ امور انسانی بگویند، مگر اینکه بتوانند طبق معمول، از درون، اندیشه ها و رفتار کارگزاران انسانی را درک کنند. اعضای گروه موردنظر بهویژه این پرسش را طرح میکنند که محققان چگونه می توانند پدیده های اجتماعی را همانند

<sup>1.</sup> P. Winch, The Idea of a Social Science (1958).

انسانهای دخیل در آن پدیده ا توصیف کنند؟ ولی گروه دوم ادعا میکنند که این همدلی یا بصیرت که واژهٔ آلمانی فرشتهن اغلب معطوف به آن است، شاید سودمند باشد ولی ضروری نیست. به نظر آنها می توان تبیینی عینی از رفتار اجتماعی عرضه کرد، بدون اینکه به برداشت خود کارگزاران از کنشهای خود توجه کنیم. این توان و امکان هم باعث علمی ترشدن نظریه ها می شود ولی چنین تلاشهایی در راه ایجاد نوعی روان شناسی اجتماعی عمومی مورد انتقاد فراوان بوده است.

٣) ارزشها. چنانکه بیان کردهایم، ارزشهایی که افراد، گروهها یا کل جامعه اخذ میکنند، بخش مهمی از پدیده هایی اجتماعی هستند و در هر حوزهٔ علوم اجتماعی، کمتر مطالعهای آن ارزشها را نادیده میگیرد. ولی علم، تقریباً بر مبنای تعریف، باید عینی، بی طرف و نسبت به ارزشها و سلیقه ها کاملاً خنثا باشد. یک شخص شاید نگهداشتن گربه را به راسو ترجیح دهد، ولی این دو موجود برای جانورشناس یکسان هستند. یکسی از دستاوردهای برجستهٔ وبر نشان دادن اهمیت ارزشها برای جامعه شناس و نشان دادن امکان جامعه شناس برای تبیین کامل ارزش های مورد بررسی، درعین کاملاً برکنارماندن از ارزشها (خنثا یا بی طرفماندن) بود. ولی آیا چنین کاری امکان پذیر است. هر عالم اجتماعی بخشی از یک جامعه است. بنابراین، بسیار بعید است که او احساساتی معین دربارهٔ جامعهٔ خود و دیگر جوامع شبیه آن نداشته باشد. دشوار است که شخص از سامان و ترتیبات اجتماعی اطراف خود راضی یا ناراضی نباشد. احساس نخست به دیدگاهی محافظه کارانه و احساس دوم به دیدگاهی اصلاح طلبانه ـ دست کم در مورد برخی جنبه های جامعه ـ می انجامد. همچنین تقریباً ناممکن است باور کنیم هر جزئی از مطالعهٔ اجتماعی، بر جامعهای که مطالعه درون آن انجام می شود تأثیر نخواهد گذاشت. مثلاً شواهدی در دست است که کارگزاران اقتصادی در اروپا و امریکای سدهٔ نوزدهم بیرحمانه و بدون توجه به شرایط نامناسب انسانی کار خود را پیش می بردند، زیرا آثار اقتصاددانان اولیهای مانند ریکاردو را خوانده و بر این باور بودند که مانند آنچه سرمایهداران دقیقاً باید انجام دهند، رفتار میکنند. پس چگونه می توان دستیابی به یک علم اجتماعی کاملاً عینی را امکان پذیر دانست درصورتی که، مانند مورد نامبرده، حتی خنثاترین و عینی ترین گزاره

<sup>1.</sup> Verstehen

دربارهٔ جامعه شاید دگرگونی هایی پدید آورد؟ بهنظر میرسد که، دستکم در برخسی موارد، مطالعهٔ جامعه برابر است با تغییر آن. (باز هم همان بحث رفلکسیویتی.)

# ۳.۳.۳ نظریهٔ انتقادی و علم اجتماعی فارغ از ارزش

تقريباً هر عالم اجتماعي متأثر از ماركس به موضع دوم متمايل خواهد بود. از اين لحاظ نمايندگان آنچه به عنوان 'نظرية انتقادی' شناخته می شود مورد جالبی است. آنان پرورش یافتهٔ مکتب پژوهش اجتماعی فرانکفورت بودند که سال ۱۹۲۳ بنیاد گرفت و آدرنو، هورکهایمر و مارکوزه اندیشمندان برجستهٔ آن بهشمار میآمدند. با پیدایش نازیسم، اعضای مکتب به امریکا مهاجرت کردند ولی پس از جنگ جهانی دوم این مکتب دوباره در آلمان بازسازی شد. در آن زمان، فیلسوف آلمانی، یورگن هابرماس برجسته ترین عضو مکتب بود. نظریهٔ انتقادی متأثر از کانت، هگل و مارکس را می توان تلاشی برای کشاندن فلسفه به عرصهٔ نقد جامعه، و بدین ترتیب، ایجاد دنیای اجتماعی سازگارتر با الزامات خرد دانست. با توجه به رشد و تحول اخیر در زمینهٔ اهمیت زبان برای فلسفه، جالب است که این برجسته ترین نمایندهٔ مکتب، نظریه های خود در مورد جامعهای بهتر را بر نظریهٔ 'کنش ارتباطی' استوار میسازد. به بیانی کوتاه و بسیار ساده، می توان گفت که از دیدگاه او سخن و گفت وگو بنیادهای ضروری یک جامعهٔ خوب و سالم است؛ یعنی ما می توانیم در کنش ارتباطی یک رشته هنجار پیداکنیم که بتوان آنها را در حوزههای اخلاقی و سیاسی معتبر دانست.(١٨) چنانكه بعداً بيان خواهيم كرد، هابرماس نه فقط به عنوان فیلسوف، بلکه به عنوان یک فرد مشارکت کننده در بحثهای سیاسی راجع به موضوعهای مورد علاقهٔ جدی عموم هم شایستهٔ توجه است. همهٔ آنچه در این قسمت از بحث یادآور شدیم این است که در چارچوب سنت پایدار مکتب فرانکفورت و نظریهٔ انتقادی، ما دارای یک طرح فلسفی اجتماعی هستیم که می خواهد نشان دهد، نه تنها، جامعه چیست بلکه چگونه باید باشد، و نه تنها چگونه باید باشد بلکه ما چگونه می توانیم آن را بسازیم. برپایهٔ این طرح هم فلسفه و هم علم باید وارد عمل شوند. آیا این کار زیرپاگذاشتن حبومت و تقدس مطالعات دانشگاهی است؟ یا امری موجه است؟ آیا ما برای بهتراندیشیدن زندگی میکنیم؟ یا به این منظور می اندیشیم که شاید بهتر زندگی کنیم؟ ارسطو در پاسخ به این

### ۷۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

پرسشها هیچ تردیدی نداشت.

در پرتو آنچه راجع به علم اجتماعی گفته ایم، اکنون می بینیم از آنجا که تاریخ و علم اجتماعی دارای موضوعی مشترک (انسانهای عضو جامعه) هستند، قلمرو گسترده و مسائل فراوانی برای همکاری دارند. آنها باید خود را چونان شیوههای مکمل مطالعهٔ پدیدههای همسان بدانند نه چونان رقیب. به نظر می رسد نتیجهٔ همکاری دو رشته چیزی جز خیر و فایده نیست، هرچند می توان هشدار داد که آنها باید مراقب باشند که تلاش برای عالم اجتماعی لایت و خوب بودن به مورخ بدتر شدن نینجامد و برعکس.

### ۴. فلسفه و تاریخ

اکنون ضلع سوم مثلث را مورد توجه قرار داده، به بررسی روابط میان فلسفه و تاریخ می پردازیم. البته موضوع بحث کل کتاب همین رابطه است، ولی در پرتو همسنجی سهجانبه که در قالب نسبت مثلثگونه انجام داده ایم، ارزش دارد نگاهی به نحوهٔ پیوند و ارتباط این سه رشته بیندازیم، زیرا دشوار است تاریخ یا فلسفهٔ آن را کاملاً جدا از مفاهیم علوم اجتماعی مورد بحث قرار دهیم.

پس، همانگونه که دربارهٔ علم اجتماعی پرسیدیم، بار دیگر بحث را با دو پرسش کلیدی فلسفی از تاریخ آغاز میکنیم: 'چه چیزی برای شناختن و جود دارد؟' و 'چگونه آن چیز را می شناسیم؟'

#### 1.4. آیا واقع باوری اجتماعی پرسشهایی برای فلاسفه

#### و مورخان مطرح میکند؟

در پاسخ به پرسش نخست، آشکارتر شده است که علوم اجتماعی طیفی فزاینده از هستی های ممکن را عرضه میکنند. آن هستی ها عبارت اند از چیزهایی مانند امواج بلند کرونداتیف ای مناسکگذر یا گروههای نفوذ یا ذهنیته ایا هنجارها یا کارناوالها

۱. Krondatieff ، یک سلسله امواج بلند نوسان اقتصادی که بهنام اقتصاددان روس ان. دی. کرونداتیف معروف است. م.

یا دانشها ۱. به قول پیتر برک، هرچه حوزهٔ مورخ گسترش مسی یابد، 'مورخان با يسرسشهايي سسرگرم مسي شوند كه مدت زماني طولاني مورد توجه و علاقة جامعه شناسان و دیگر عالمان اجتماعی بوده است (P. Burke, 1991, p. 16). تاكنون دربارهٔ ساختارهای علم اجتماعی پرسیدهایم: آیا آن ساختارها بخش ذاتی جامعه هستند؟ یا آیا آنها فقط نظریههایی هستند که عالمان اجتماعی برای درک جامعه به کار می گیرند، مانند کار هواشناس در ترسیم توده های هوا روی نقشه؟ در چنین نقشههایی نمودارهای بسیار پررنگ و پیچیده نشاندهندهٔ چیزی بیش از آبوهوای در حرکت نیست. از سوی دیگر، پاسخی قابل قبول برای این ساختارهای اجتماعی وجود دارد: نظریهٔ 'واقع باوری جامعه شناختی'. چنانکه یکی از نمایندگان این نظریه بیان میکند، 'سیاست واقع باوری جامعه شناختی بر این فرض استوار است که جامعه و فرهنگ هستی های واقعی مستقل هستند که نه ساختهٔ دست نظریه پرداز یا کنشگر است نه قابل تقلیل به ویژگی های افراد یا الگوهای رفتار فردي. گرچه ساختارهاي اجتماعي و فرهنگها قابل حسكردن نيستند، با توجه به قدرتهای علّی آنها در تحت تأثیر قراردادن رفتار، باور و فهم اشـخاص، تـصور می شود که وجود دارند و از طریق رفتار، تولیدات، و بیانات اشخاص قابل شناخت هستند' (Lloyd, 1993, p. 39). آیا این واقع باوری میزان واقعیت آنها را تعیین و تثبیت میکند؟ اینگونه واقعیتها تا حدودی مانند ذرههای زیراتمی هستند که از روی آثار مشاهده شدهٔ آنها شناخته می شوند نه با ویژگی های مشاهده يذير خود ذرات.

### ۲.۴. چکونه میشناسیم: نیاز به هر دو روش

می توان تصور کرد که تأکید سنتی مورخ بر اشخاص و رویدادها با تأکید دانشمند بر نظریه ناسازگار است. درواقع بسیاری مورخان و عالمان اجتماعی شایسته (مانند چارلز تیلی، ارنست گلنر، امانوئل له روی لادوری<sup>۲</sup>، ناتالی زمون دیویس و برخی دیگران) به میزانی برابر از واقعیتها و نظریه استفاده میکنند. لوید بر این نظر است که 'ساختارها و رویدادها از لحاظ هستی شناختی چیزهای متمایزی نیستند. رابطه

میان آنها رابطهٔ تباین و تضاد نیست بلکه نوعی «دوگانگی هم زیستانه» است. این رابطه را می توان رابطه ای تعریف کرد که در آن طرفین وجود خود را مدیون دیگری رابطه را می توان رابطه ای تعریف کرد که در آن طرفین وجود خود را مدیون دیگری است (Lloyd 1993, p. 48). پس به آسانی می توان به آن پرسش هستی شناختی پاسخ داد: 'ما آنچه وجود دارد را با کاربست روشهای مورخ و روشهای عالم اجتماعی می شناسیم. شاید تأکید و تمرکزها متفاوت باشد، ولی نه حتی اثباتگراترین نظریههای اجتماعی می توانند انسانهای مورد مطالعهٔ خود را نادیده بگیرند، نه فردمحور ترین تاریخها (مانند یک زندگی نامه) می توانند به جامعهای که فرد در آن زندگی کرده و در شکل دادن شخصیت فرد مورد مطالعهٔ زندگی نامهنویس بسیار مؤثر بوده است بی توجه باشند. به گفتهٔ الکس کالینیکوس، 'ساختار و کارگزار چنان پیوندی تنگاتنگ با یکدیگر دارند که جداکردن آنها و اولویت دادن یکی بر دیگری خطایی اساسی است ' (Callinicos, 1989, pp. 6–7). این بیان نمونهٔ مطالعهٔ دقیق مکمل بودن دو رهیافت علم اجتماعی و تاریخ است. کالینیکوس بر این مطالعهٔ دقیق مکمل بودن دو رهیافت علم اجتماعی و تاریخ است. کالینیکوس بر این باور است 'که نظریهٔ مارکسیستی را فقط می توان در نزدیک ترین و تنگاتنگ ترین بادل با پژوهش تاریخی به کار بست ' (p. 7).

خلاصه، اکنون که کل مثلث را دور زدهایم می توانیم برخی راههای ارتباط و، در اغلب موارد، تغذیهٔ متقابل فلسفه، تاریخ و علم اجتماعی را شناسایی کنیم. اجازه دهید با توسل به مفهوم جالب سنت آنها را برشماریم.

### 3.4. سنت مفهومی برای کل مثلث موردنظر ما

به نظر من پیشینهٔ گرایش افراد، گروهها و جوامع به تقدیس کردن و پیروی از پیشینیان خود به اندازهٔ عمر بشر است و این کار دلیلی بسیار موجه دارد: به تکرار کاری که خوب انجام یافته نیازی نیست. مثلاً نیازی نیست برای اختراع دوبارهٔ چرخ وقت و انرژی صرف کنیم. از سوی دیگر، آیا دگرگونی و پیشرفتی باید در کار باشد یا همچنان باید سنگ چخماقی را به کارگیریم و در غارها زندگی کنیم. از این رو، چه در یک جامعه و چه میان نظریه پردازان اجتماعی، به ندرت توافقی بر سر جایگاه صحیح سنت در زندگی اجتماعی شکل میگیرد. در این خصوص مورخان شمار اندکی مفاهیم اجتماعی خاص خود را جعل و عرضه کرده اند که دو تا از آنها برجسته و قابل توجه است: 'اقتصاد اخلاقی' ای. پی. تامیسون و 'جعل سنت' اریک

هابز بام. تامیسون عبارت خود را برای تبیین ماهیت شورشهای نان در انگلستان سدهٔ هجدهم به کار می گیرد. او می نویسد ' تقریباً در هر کنش تو دهای سدهٔ هجدهم مى توان به وجود تصوري مشروعيت بخش يى برد. ' 'منظور من از مشروعيت اين است که مردان و زنان داخل تودهٔ شورشی، تحت تأثیر این باور بودند که از حقوق و آداب سنتی دفاع میکنند، و بهطور کلی، این است که آنان از پشتیبانی اجماع فراگیرتر اجتماع برخوردار بودند' (E. P. Thompson, 1993, p. 188). البته تلاش براى شناخت قدرت سنت در مشروعیت بخشیدن به عملی سیاسی یا اجتماعی، هرگز بهتر از کار هابزبام در قالب مفهوم جعل سنت نبوده است. هابزبام می نویسد: '«سنت جعل شده» عبارت است از یک رشته اعمال که خو دبه خود بر پیوند با گذشته دلالت دارند؛ او توضیح می دهد که 'خصوصیت و غرابت سنتهای «جعل شده» این است که پیوند آنها با آن [یعنی گذشتهٔ تاریخی] عمدتاً ساختگی است (Hobsbawm and Ranger, 1984, pp. 1-2)'. کریستوفر هیل، مورخ ماركسيست سوم هم ما را با مفهوم ' يوغ نورمان ها كه در انگلستان سدهٔ هفدهم به منظور دفاع از آزادی های فرضی آنگلوساکسون به کار می رفت ـ سنت عمد تأ جعلی دیگری که با نیتی خیر مورد استفاده قرار میگرفت ـ آشنا کرده است. (۱۹) چنانکه خواهیم دید، برای گادامر و نظریههای هرمنو تیکی او دربارهٔ اندیشه و جامعه نیز، سنت اهمیت و پژهای دارد.

### ۴.۴. سنت در ادبیات

شاعری بزرگ در مقالهای به حق معروف می کوشد جایگاه سنت در ادبیات را تعیین و تعریف کند. او بر این نکته پافشاری می کند که سنت نیازمند نوعی حس تاریخی است. الیوت می افزاید 'و حس تاریخی عبارت است از درک نه تنها گذشتگی گذشته، بلکه حضور گذشته... حس تاریخی یا حس امر بی زمان و امر گذرا و حس آن دو با هم، چیزی است که نویسنده را سنتی می کند '(۲۰). همین ادغام دو امر بی زمان و گذرا، همراه با مسئلهٔ متمایز کردن آنها، هرگز مهمتر از اوایل دوران مدرن نبوده است. این مسئله برای هر انسانگرای دورهٔ رنسانس بسیار مهم بود (مثلاً ر.ک.: (Peter Burke, 1972; T. M. Green, 1982).

### ۵.۴ سنت در دین

می توانیم ببینیم که در قلمرو دین هم سنت نقشی مهم بازی کرده و هنوز می کند. جنبش اصلاح دینی عمدتاً و نه، به هیچروی، کاملاً، ستیزی بود میان مفهوم مسیحیت و خونان تجسم سنت و کلام خداوند ونان منبع الهام همیشه تازه. امروزه آن ستیز به صورت ستیز میان کلیساهای رسمی و تثبیت شده و کلیساها یا فرقه های جدید مبتنی بر خببش روح تلقی می شود. ستیز موردنظر همچنین، آنگونه که وبر بیان می کند، از منظر تلاش پایدار نیروهای متعلق به آداب و سنن برای کندکردن و جذب کاریزما نگریسته می شود، هرچند نوعی ارتباط متقابل میان آن دو هنوز باقی است (Weber, 1978, p. 237). شاید گستردگی و شدت تجربهٔ قدرت سنت هیچ جا به اندازهٔ حریم و مسائل دینی نباشد و این مختص مسیحیت نیست بلکه در مورد همهٔ ادیان مصداق می یابد.

### 4.5 سنت در جامعه

عالمان اجتماعی هم از مسائل مربوط به سنت کاملاً آگاه هستند. و بر رفتار سنتی یا 'نمود آداب و رسومی پایدار و جاافتاده' را یکی از چهار گونه کنش اجتماعی مصوردنظر خود بهشمار می آورد (Weber, 1978, p. 28). جامعه شناسان و انسان شناسان در هر حوزه آداب و رسومی پیدا می کنند که نقشی مهم در مطالعات آنها بازی می کند. البته شاید سودمند باشد میان رسم و سنت بیعنی میان کنش مطابق با رسم به دلیل اینکه برای کارگزار، کنش موردنظر تنها راه (یا تنها راه معقول و مناسب) انجام کاری است، از یکسو، و ترجیح دادن انجام عملی مطابق روال گذشته یا سنت بر انجام عمل به دیگر صورت ممکن، از سویی دیگر بیمایز قائل شویم. این تقابل و تضاد بار دیگر در عرصهٔ اقتصاد پدیدار می شود. اقتصاددانان اصول گرا با این اصل بدیهی آغاز می کنند که انسان ها بر پایهٔ انگیزهٔ عقلانی بیشترین درآمد با کمترین هزینه دالگوی رفتار به اصطلاح انسان اقتصادی عمل می کنند. ولی تقریباً برای همهٔ دیگر عالمان اجتماعی روشن است که افراد اغلب با ملاحظات غیراقتصادی داخل می کنند، غیراقتصادی داخلب ملاحظات سنتی متعارض با منفعت اقتصادی دمل می کنند، غیراقتصادی در کشورهای رو به توسعه. از لحاظ حقوق شناسی، غرابتی جالب است که به ویژه در کشورهای رو به توسعه. از لحاظ حقوق شناسی، غرابتی جالب است که به ویژه در کشورهای رو به توسعه. از لحاظ حقوق شناسی، غرابتی جالب است که به ویژه در کشورهای رو به توسعه. از لحاظ حقوق شناسی، غرابتی جالب است که

حقوق انگلیسی مبتنی بر سنت هرگز با حقوق رومی (مبنای حقوقی اروپای قارهای) مبتنی بر خرد و اصرل عقلانی، کاملاً سازگار نیست. سنت حقوقی انگلیسی امریکایی هم هنوز با سنت حقوقی اروپایی تفاوتی چشمگیر دارد و این امر مشکلی دیگر برای اتحادیهٔ اروپایی است.

### ٧.۴. سنت در اندیشهٔ سیاسی

مورد آخر اینکه نقش سنت در اندیشهٔ سیاسی بهخوبی در نوشتههای مایکل اوکشات و جی. آ. پوکوک و همچنین در فستشریفت ، ویژهٔ بازنشستگی اوکشات که محور بحث آن عمدتاً سنت است، تشریح شده است. به گفتهٔ ویراستاران مجموعهٔ نامبرده، مایکل اوکشات میکوشد منطق سنت یا تاریخ را تعریف کند و تاریخمندی یا ویژگی سنتی منطق را نشان دهد ؛ در حوزهٔ تجربهٔ عملی او، مطابق عقل سلیم، آرزو میکرد هرگز آن دو را جدا از هم نبیند. (۲۱) السدایر مک اینتایر هم نقش سنت و تاریخ در فلسفهٔ اخلاق را بهخوبی مورد بحث قرار داده است نقش سنت و تاریخ در فلسفهٔ اخلاق را بهخوبی مورد بحث قرار داده است (MacIntyre, 1985 and 1988).

## ٨.4. هیستوریکرستریت۳: سنت چونان تصور ملی

همهٔ این مباحث در قالب بحثی مهم که از چندسال پیش در آلمان شکل گرفته است جمع می شوند. این بحث به عنوان هیستوریکرستریت یا ستیز مورخان شناخته می شود که یورگن هابرماس نقشی برجسته در آن داشت. پوکوک درواقع نکات مربوط به این موضوع را چنین بیان می کند:

آگاهی از زمان که فرد، چونان حیوانی اجتماعی، بهدست می آورد تا حدود زیادی آگاهی از پیوستگی و تداوم جامعهٔ او و آگاهی از تصور آن تداوم و پیوستگی است که جامعه داراست، و درک زمان، و درک تجربهٔ زندگی انسانی در زمان که در یک جامعه رواج دارد، بخشی مهم از درک آن جامعه از خود ــ از ساختار خود و آنچه به آن ساختار مشروعیت می بخشد، از

<sup>1.</sup> J. G. A. Pocock

<sup>2.</sup> Festschrift

<sup>3.</sup> The Historikerstreit

شیوههای کنش است که برای آن و درون آن امکانپذیر است. (Pocock in) King and Parekh, 1968, p. 209)

پرسش دربارهٔ 'تصور یک جامعه از تداوم و پیوستگی خود' و دربارهٔ 'درک جامعه از خود'، و بنابراین دربارهٔ برخی شیوههای ممکن عمل، جملگی پرسشهایی هستند که از زمان برافتادن ناسیونال سیوسیالیسم در پایان جنگ جهانی دوم بر شانههای مردم آلمان سنگینی کرده است. پس از جنگ آنان کاملاً ماهیت آن نظام، و بهویژه، قتل عام عمدی میلیونها یهودی - کاملاً ماهیت آن نظام، و بهویژه، قتل عام عمدی میلیونها یهودی - 'یهودکشی' - را شناختند. درنتیجه، این پرسش مطرح شد که یک ملت چگونه می تواند عزت نفس خود را حفظ کند، تداوم تاریخی خود را حس، کند، در شرایطی که آدلف هیتلر، که تا ۱۹۳۲ آلمانی نبود، و هاینریش هیملر کند، در شرایطی که آدلف هیتلر، که تا ۱۹۳۲ آلمانی نبود، و هاینریش هیملر احساس عزت نفس، بدون حسی آرامش بخش در مورد هویت خود و ملتی که با خود کنار نمی آید ممکن است در صحنهٔ بینالمللی به همان اندازه خطرناک و پسیش بینی ناپذیر باشد که یک فرد پریشان و ناراحت در عرصهٔ خمین واقعیت است. ستیزی که فرونشسته ولی از میان نرفته است.

#### ۹.۴. یهودکشی در تاریخ آلمان

این بحث اساساً به جرم بهودکشی – جرمی که بههرحال حکومت آلمان سخاو تمندانه پذیرفته است – مربوط می شود. از میان بسیاری پرسشها، پرسش اصلی این است که آیا یهودکشی جنایتی بی نظیر است، یا یکی از چندین نمونه کشتار عمومی و نسل کشی. به ویژه پرسیده می شود که آیا اقدام سیاسی استالین در کشتن شهروندان اتحاد شوروی فراتر از عملکرد هیتلر در قتل عام یهودیان و دیگر شهروندان آلمان نبود. پاسخ مثبت است: قربانیان هیتلر حدود هفت یا هشت میلیون بود ولی قربانیان استالین حدود بیست میلیون (Maier, 1988, pp. 74–5). جدا از پرسش دربارهٔ بی همتایی اقدام مورد بحث، رابطهٔ این دوازده سال و حشتناک سیطرهٔ پرسش دربارهٔ بی همتایی اقدام مورد بحث، رابطهٔ این دوازده سال و حشتناک سیطرهٔ

ناسیونال سوسیالیسم با بقیهٔ تاریخ آلمان نیز مورد سؤال است. آیا می توانیم این دوره را پیامد (طبیعی) تحولات پیشین بدانیم؟ آیا این دوره آثار و پیامدهایی هم داشت؟ یا، چنانکه برخی ادعا کردهاند، دورهٔ مورد بحث پدیده یا رویدادی وحشتناک ولی تقریباً بی مانند (شبیه دچار برق گرفتگی شدن انسان) بودکه نه قابل پیش بینی بوده است نه می تواند، به صورتی عقلانی، تبیین گر تحولات بعد از خود باشد؟ اگر چنین باشد، دورهٔ موردنظر را می توان 'دورهٔ کو تاه متمایزی' از 'شبکهٔ پیوستهٔ' تاریخ آلمان به شمار آورد.

# ۱۰.۴ آیا علم اجتماعی بدیها و شرارتها راکوچک و کماهمیت نشان میدهد؟

پرسش سوم ارتباطی خاص با علوم اجتماعی دارد. پیامدها و الزامات روش شاختی قراردادن رژیم نازی زیر عنوان و مقولهٔ 'تو تالیتریانیسم' یا 'فاشیسم' که اغلب صورت گرفته است بیست؟ آیا این پدیده به صرفاً نمونهای از یک نوع تبدیل می شود؟ دراین صورت، آیا پدیدهٔ موردنظر کوچک و کماهمیت نمی شود؟ افزون بر این، تصور کنید که عالم اجتماعی خطمشی وبری جست وجوی معنا، تلاش برای همدلی با آن کارگزاران، و درک معنایی که آنان از کنشهای خود داشتند را اتخاذ کند. به قولی، 'درک کامل یعنی بخشش و چشم پوشی کامل. ' دراین صورت، آیا درک پدیده بدون دست کم تمایلی به چشم پوشی از برخی کنشها و بخشودنی دانستن آنها امکان پذیر است؟ هراندازه هم خلاف این تصور شده باشد، به هرحال نگهبانان اردوگاه های مرگ انسان بو دند.

# ۱۱.۴. آیا مورخان بدیها و شرارتها را کوچک و کماهمیت نشان می دهند؟

هنگام چرخش به راست سیاست آلمان در دههٔ ۸۰، برخی مورخان به اصطلاح تجدیدنظرطلب دیدگاههایی دربارهٔ پرسشهای نامبرده طرح کردند که به نظر میرسید جرم و گناه ملت آلمان را تخفیف دهد. ولی هابرماس پاسخی محکم به

<sup>1. &#</sup>x27;Tout Comprendre, c'est tout pardonner.'

آنان داد. او مدعی شد که جمهوری فدرال آلمانِ پس از جنگ، از قِبَلُ انتخاب فرهنگ سیاسی امریکایی منتفع شده است: 'ما نظریهٔ سیاسی روشنگری را برگزیده ایم، ما به کثرت باوری، که ابتدا فرقه های مذهبی حامل آن بودند، چنگ زدیم که ذهنیت سیاسی را شکل می دهد، و با روحیهٔ دموکراتیک رادیکال عملگرایی امریکایی پیرسه، مید، و دیویی آشنا شده ایم ' (ر.ک.: Maier, 1988, p. 40). افزون بر این، چند سال پیش، هابرماس بحثی مهم با گادامر بر سر پیامدها و الزامات نظریهٔ هرمنوتیک که از دید هابرماس بسیار محافظه کارانه است داشته است. امروزه با تجدید نظرطلبی آنان که از دید هابرماس مورخان محافظه کار جدید هستند، بدگمانی های او نسبت به تأکید بسیار زیاد بر سنت اهمیت یافته است. مانند گادامر، بدگمانی های او نسبت به تأکید بسیار زیاد بر سنت اهمیت یافته است. مانند گادامر، آیا آنان با این کار اسطوره ای خطرناک پرورش نمی دهند؟

### ١٢.۴. چگونه مي توانيم باگذشتهٔ خود کنار بياييم؟

پس آلمانی ها چگونه باید با سنت های خود پیوند یابند. به نظر هابرماس فقط از طریق رویاروشدن باگذشتهٔ خود و نقد آن در پرتو ارزش های غربی و پذیرش خطاها و اشتباهات. او احساس میکند که تجدیدنظر طلبانِ نگران آشتی دادن آلمانی ها با گذشتهٔ خود، درواقع همان بدی ها و شرارت های گذشته را به شیوه ای قابل پذیرش تکرار میکند:

آیا شخص می تواند مدعی وارث قانونی رایش آلمان شده، سنتهای فرهنگ آلمانی را تداوم بخشد بدون آنکه مسئولیت تاریخی آن شکل زندگی زمینه ساز آشو و پتز را بپذیرد؟ آیا شخص می تواند مسئولیت ریشههای درهم تنیدهٔ جنایاتی که هستی خود ما از لحاظ تاریخی با آنها گره خورده است را جز به کمک یک خاطرهٔ مشترک آنچه اکنون جبران ناپذیر است، یعنی جز به کمک رهیافتی ظریف و انتقادی نسبت به سنتهای شکل دهندهٔ هویت ما بپذیرد؟ (Maier, 1988, p. 59).

کل این داستان را با پیامدها و الزاماتی که برای فلسفه، سیاست، علوم اجتماعی و، مهمتر از همه، برای تاریخ دربردارد، می توان در اثر زیبای مایر خواند.(۲۲) اکنون

می توانیم این بحث را با تأکید بر دو واژهٔ مورد استفادهٔ هابرماس به پایان ببریم: معنا و مسئولیت. اینها شعار مورخ خوب و شایسته که شهروندی خوب و شایسته نیز هست به شمار می آیند. اینها به ما یاد آور می شوند که فلاسفه، مورخان و عالمان اجتماعی نه تنها پژوهشگران زندگی بشر هستند بلکه خود در آن زندگی شرکت می کنند. آنها همچنین با سومین پرسش از پرسشهای اساسی سقراط و کانت رویارو می شوند: چگونه باید زندگی کنیم؟

#### بادداشتها

- ا. ر.ك.: (Oxford Companion to Philosophy (1995, p. 666). .١.
  - .Cogito, (1989), vol. 3, no. 2, p. 40 .Y
- .Concise Oxford Dictionary of Sociology (1994), p. 493 .T
- ۴. ر.ک.: Comte in Gardiner (1959, pp. 77-9); Geertz (1975, p. 5). برای آشنایی با بحث مفصل تر دربارهٔ معنا و علم فصل ۵ قسمت ۵.۲ را ببینید.
- . Marx, Preface to Critique of Political Economy in Marx (1977, p. 389) .
  - ۶. بحث رایت میلز در فصل ۱ قسمتهای ۱۴.۲ تا ۱۷.۲ را ببینید.
- Paradigm', Journal of Contemporary History, (1986), vol. 21. الله مكتب آنال منابع فراوانی وجود دارد، ولی شاید ساده ترین آنها Lynn Hunt, 'French باشد. همچنین مقالهٔ مهم: (1980), Stoianovich (1976) الله History in the Last Twenty Years: The Rise and Fall of the Annales را بببنید.
- ۸. در مورد بحث ساختار در تاریخنگاری، چونان امری جدا از ساختارهای مفروض تاریخ، ر.ک.: (Stanford (1986).
  - ۹. نقل قول هایی از کرنر (Körner) را در فصل ۱ قسمت ۵.۲ ببینید.
- ۱۰. هرودت، نخستین مورخ اروپایی، هرچند نیمنگاهی به این کلیت دارد، ولی موضوعهای فردی و جزئی را درکانون توجه خود قرار میدهد.
  - ۱۱. برای آگاهی از تاریخینگری فصل ۵، قسمت ۳ را ببینید.
- ۱۲. در منابع زیر مشخصات شمار زیادی از آثار موردنظر آمده است:
  Bottomore (1971, p. 311–12); P. Burke (1992, pp. 17–19); Callinicos (1995, pp. 6–8).
- ۱۳. برای آشنایی با بحثی مفصل تر در این باره، ر.ک.: (Burke (1992)؛ همچنین ر.ک.: (Callinicos (1995) ؛ (Stanford (1994) ؛ (C. Lloyd (1993) ؛

- P. Burke 1992, pp.) :. نقطه نظرات میلز و بحث پیشین را ببینید؛ همچنین ر.ک.: (۱۹۹۰ 1992, pp.).
- ۱۵. در ارتباط با تاریخ ر.ک.: (Novick (1988؛ در ارتباط با علم اجتماعی هم مثلاً ر.ک.: (Giddens (1976) and (1984)
- ۱۶. مثلاً ر.ک.: (Ryan (1970, Chapter 1, 'The Question that Philosophers Ask') مثلاً ر.ک.:
- ۱۷. توماس هابز در فصل ۱۶ لویاتان نظریهای دربارهٔ 'اشخاص جعلی' دارد که از این لحاظ شایستهٔ مطالعه و تأمل است.
- الم (1973); Connerton (1976); Hoy and (رك.: ريارهٔ مكتب فرانكفورت، ر.ك.: (1978), Habermas (1972), (1979), در مورد هابرماس هم ر.ك.: (1979), McCarthy (1994) .Bernstein (1985) (1991) (1989) .ك.: (1989)
  - ۱۹. ر.ک.: Hill, Puritanism and Revolution.
  - . 'Tradition and the Individual Talent', in Eliot (1934, p. 49) . 7.
- ال. د.ك.: King and Parekh (1968, p. 2). براى آشنايي با نوشته هاى اوكشات ر.ك.: King and Parekh (1968, p. 2). ٢١. المحدد ا
- ۲۲. دو کتاب دیگر هم دربرگیرندهٔ مطالب و بحثهایی جالب در این باره هستند که در جریان جنگ جهانی دوم آلمان و ژاپن چگونه کوشیدهاند با گذشتهٔ خود کنار آیند: جریان جنگ جهانی دوم آلمان و ژاپن چگونه کوشیدهاند با گذشتهٔ خود کنار آیند: (1994) Bosworth (1994) and Buruma دستیابی ــ هرچند شاید دشوار ــ هر جامعه به حقیقت گذشتهٔ خود را نشان می دهند. این امر در مورد بریتانیا و ایرلند یا در مورد امپراتوری انگلستان هم مصداق دارد. بی گمان کشف حقیقت نخستین وظیفهٔ مورخ است و در بسیاری بحثهای مربوط به معنا آن وظیفه هرگز نباید فراموش شود.

#### براي مطالعة بيشتر

### تاریخ و علوم اجتماعی

در این زمینه شاید متون اصلی عبارت باشند از Weber: Weber (1964, pp. 87–155), or در این زمینه شاید متون اصلی عبارت باشند از Burke (1992) . Weber (1978, pp. 3–13) . Nisbet (1970), Stone (1987) and Skocpol (1984) . د.ک.: (گ

# تاریخ، فلسفه و علوم اجتماعی ۸۹

### فلسفه و علوم اجتماعی

متون مناسب جدید مربوط به این موضوع عبارتاند از and Lukes (1982) and (1973) and Winch .Hollis (1987) and (1994), Elster (1989) (1989) and (1970) and (1973) and Winch .Hollis (1987) and (1994), Elster (1989) واهم نباید از قلم انداخت. (1970) (1978) (1988) Rex (1970) و همچنین مقدمهٔ Skinner بیان شده است. (1980) (1990)

### فلسفه و تاریخ

در پایان مقدمهٔ کتاب، منابع برجسته مربوط به این موضوع را نام بردهایم. (1981) Bann پژوهشی بسیار سودمند است که تا سال ۱۹۸۱ در این زمینه انجام شده است.

# موضوعهای اصلی

### ١. مسئلة عينيت

### ١.١. تاريخ مهم است ــولى آيا معتبر هم است؟

پیشخدمت گفت: 'La historia es muy importante' در یکی از شهرهای کوچک اسپانیا، من و همسرم هنگام خوردن ناهار، راجع به نمایشگاهی در موزهٔ محلی گفت و گو می کردیم که به تاریخچهٔ شهر از سال ۱۹۳۶ تا ۱۹۷۵ و تأثیر جنگ داخلی و دوران زمامداری ژنرال فرانکو و فالانژیستها بر آن شهر اختصاص داشت. پیشخدمت هم گفتههای مسئول هتل را بازگو می کرد که دربارهٔ هدف از برپایی نمایشگاه ــ زنده نگاه داشتن خاطرات و تعلیم دادن به نسل جوان ــ با ما سخن گفته بود. همهٔ اسپانیایی ها می پذیرند که جنگ داخلی هرگز نباید تکرار شود و اکثریت عمدهٔ آنان باور دارند که دموکراسی باید بیش از دیکتاتوری دوام آورد. از این رو همه باید از گذشته آگاه باشند: 'La historia es muy importante'.

ولی منظور پیشخدمت از 'تاریخ' چه بود؟ هنگام گشتن در موزه می کوشیدیم جنگ داخلی و گرسنگی تقریبی در خیابانهای شهر را تصور کنیم. آیا 'تاریخ' همان تخیلات بود؟ یا باورهای، تا حدودی خصمانه نسبت به فرانکو، متصدی موزه و همکاران او دربارهٔ برپایی نمایشگاه بود؟ یا 'حقیقت' برگرفته شده از صدها تاریخ

۱. و تاریخ بسیار مهم است. م.

مربوط به آن سالها بود؟ یا خود همان رویدادهای غمانگیز بودکه اکنون زمان زیادی از آنهاگذشته ولی فراموش نشده است؟

می توان گفت که محور کل مطالعهٔ تاریخ همین مسئله است. به عبارتی تاریخ هرچند ویژگی های خاص خود را دارد، مانند همهٔ علوم با این پرسش رویاروست: آیا جهان همیشه آنگونه است که تصور می کنیم باید باشد؟ یا گاهی میان چیزها آنگونه که به نظر ما می رسند و آنگونه که خودشان هستند شکاف و اختلاف وجود دارد؟ آیا ما همیشه می توانیم نمود را از واقعیت متمایز کنیم؟ ایس مسائل پرسش هایی دربارهٔ حقیقت و عینیت که درضمن عین هم نیستند بیش می کشد. جالب است که علوم طبیعی امروزه در ردیف شناخته شده ترین گنجینه های حقیقت قرار دارند و با وجود این تکان دهنده ترین نمونه های خطا مانند اعتقاد به زمین مرکزی، تغییرنا پذیری انواع، فلاژیستن ۱، اتر، اتم تجزیه ناپذیر و از این قبیل در تاریخ این علوم به چشم می خورد. از این لحاظ تاریخ نمی تواند چندان امیدی به تاریخ این علوم به چشم می خورد. از این لحاظ تاریخ نمی تواند چندان امیدی به بهتر شدن داشته باشد و اگر بدتر نشود می تواند خود را موفق به شمار آورد.

شاید عجیب به نظر آید، ولی واقعیت دارد که در تاریخ، موضوع بحث اغلب پرسشهای مربوط به عینیت است نه حقیقت. مثلاً از بازدیدکنندگان موزهٔ شهر سن فلیو ۲ شمار اندکی می توانستند استدلال کنند که اشیا واقعی نیستند، عکسها حقیقی نیستند، یا توضیحات نوشته شده به درستی گویای زمان، مکان و موضوع نیستند. ولی یک هوادار فالانژیست به خوبی می تواند اعتراض کند که کل اجزای نمایشگاه تحریف شده است تا تصویری نامطلوب از سالهای زمامداری فرانکو عرضه کند. این عینیت بود نه حقیقت که امکان داشت زیر سؤال برود. این مسئله در مورد کار همهٔ مورخان مصداق دارد. آنها آموزش می بینند تا در پژوهشهای خود دقیق باشند، به درستی یادداشت بردارند و هنگام نقل از منابع هوشیار باشند. چنانکه آی. ای. هاوس من می گوید، برای عالم و پژوهشگر دقت و درستی یک فضیلت نیست بلکه وظیفه است. با وجود این، مورخان کمشماری توانسته اند خواننده را از بابت عینیت تردیدناپذیر کار خود راضی کنند. بنابراین، بیایید دل به دریا زده، مسئلهٔ عینیت

۱. Phlogiston ، به معنای مایهٔ آتش که در شیمی قدیم کاربرد داشته است. ـم.

تاریخی را بررسی کنیم. اگر در این کار موفق شویم خواهیم دید که این موفقیت موجب گشایش بسیاری از مسائل مورد علاقهٔ فیلسوف علم می شود.

### ٢.١. عينيت: طرح مسئله

منظور ما از عینیت این است که آرا، داوریها و گزارههای ما باید کاملاً بر مبنای موضوع مورد بررسی، هرچه باشد، شکل گیرد. صدق یا کذب آنها باید مستقل از افکار و احساسات افراد باشد. برعکس، آرا، داوریها و گزارههای ذهنی از ماهیت ذهن شناسا ناشی میشود و صدق یاکذب آنها مستقل از تفکر و احساس همین ذهن شناسا نیست. اگر ما از این ضربالمثل قدیمی پیروی کنیم که 'در همهٔ امور بگذار تجربه راهنمایت باشد'، روشهای تجربه گرایی را به کار می بریم. ولی آیا همیشه امکان دارد خودمان را به امر عینی یا، اگر بتوان گفت، واقعیتهای عینی محدود كنيم؟ اجازه دهيد سه موضوع كاملاً مرتبط فصل گذشته (فلسفه، علم اجتماعي و تاریخ) را مورد توجه قرار دهیم. امروزه فلسفه عمدتاً پژوهش یا رشتهای 'درجه دوم' است (البته همیشه اینگونه نبوده است). رشتههای درجه اول مانند شیمی یا مهندسی با عالم واقع سروکار دارند، درحالیکه پژوهشهای درجه دوم نه مستقیماً با عالم واقع بلکه با پرژوهشهایی که با عالم واقع مرتبط هستند ــ بعنی با پژوهشهای درجه اول ـ سروکار دارند. گرچه برخی گرایشهای فلسفه (متافیزیک و شاید منطق) با ویژگی های بسیار کلی و انتزاعی جهان سروکار دارنید، موضوع مطالعهٔ این پژوهش عمدتاً شیوهها و ساختارهای تفکر ماست. بنابراین، فلسفه را فقط به میزان اندکی باید پژوهشی تجربی بهشمار آورد. ولی بهنظر میرسد علوم اجتماعی با عالم واقع سروكار دارد و از همين رو بر مبنايي تجربي استوار است. البته در این میان مشکلی وجود دارد. آرمان عینیت عبارت است از شناختن یا بیان چیستی جهان، کاملاً بهصورتی جدا از ذهنیت فرد شناسنده. ولی در حوزهٔ مطالعهٔ جامعه، این امکان مورد تردید قرارگرفته است. به هرحال ذهنیت شخص کاملاً آگاه از کنشهای خود مانند ذهنیت یک خوابگرد نیست. همچنین جامعهٔ دارای اقتصاددان، جامعه شناس، روان شناس و از این قبیل که فعالانه سرگرم تحلیل آن هستند، مانند جامعهٔ فاقد اینگونه کارشناسان نیست. مثلاً واقعیتها و نظریههای اقتصادی رفتار اقتصادی را تحت تأثیر قرار می دهند. هنگامی که یک بانک دچار مشکلاتی می شود قیمت سهام و میزان سپرده گذاری کاهش می یابد و این کاهش هم مشکلات را بهسرعت تشدید میکند. پس برخلاف علوم طبیعی، روشن نیست که موضوعهای شناخت در علوم اجتماعی کاملاً مستقل از شناسنده هستند یا نه (ر.ک.: به فصل ۱، قسمت ۴).

### ۳.۱. عینیت در تاریخ؟

ولی به نظر می رسد تاریخ بر مبنایی مطمئن تر استوار باشد. هرچند موضوع مطالعهٔ تاریخ تقریباً مانند موضوع مطالعهٔ علوم اجتماعی دنیای مردان و زنان عضو جامعه داست، بی گمان تفاوتی مهم وجود دارد: دنیای تاریخی نمی توانند تحت تأثیر شناخت ما از آن دنیا قرار گیرد. مانند دنیای طبیعی علوم تجربی، دنیای گذشته کاملاً مستقل از شناسندهٔ کنونی است (یا بود). ضامن چنین واقعیتی آن است که علتها عطف به ماسبق نمی شوند. مثلاً چیزی که امروز رخ می دهد نمی توانند رویداد دیروز را تغییر دهد. بنابراین، در تاریخ میزانی از عینیت ممکن است که در فلسفه یا علوم اجتماعی نیست.

ولی آیا تاریخ قادر به تحصیل عینیت موجود در علوم طبیعی است؟ هنگامی که دانشمندان دربارهٔ امکان برخورد با دیگر تمدنهای واقع در سایر نقاط دنیا بحث میکنند، وجود قوانین طبیعت راکه، با عرضهٔ عاملی مشترک، فراهمکنندهٔ زمینهٔ رشد درک مستقابل هستند مفروض میگیرند. یکی از اهالی بسیار هوشمند مثلاً الفا قنطورس با ریاضیات، ساختارهای اتمی، ثابتِ پلانک و از این قبیل آشنا خواهد شد. ولی آیا این موجود فرازمینی فرضی، توانا به شناختن، درککردن، و سرانجام، نوشتن تاریخهای زمینی ما خواهد بود؟ آیا هرگز می توان تاریخهای ما را به گونهای عینی نوشت که برای هر دو دسته خوانندگان زمینی و فرازمینی به یک اندازه قابل درک باشد؛ امری که برای دستکم برخی از علوم ما امکان پذیر است؟ لحظهای تأمل دربارهٔ این پرسش دشواری های جست وجوی تاریخی کاملاً عینی را آشکار خواهد ساختار. با وجود این، تلاش هایی در این راستا صورت گرفته است. در

۱. Alpha Centauri، مجموعهای از سه ستاره که یکی از آنها (Proxima) نزدیک ترین ستاره به خورشید است. م.

سال ۱۸۹۶ هنگامی که لرد اکتون تألیف مجلات تاریخ مدرن کمبریج ارا آغاز می کرد، چنین نوشت: 'همکاران بدانند که... گزارش ما از [جنگ] و اتر لو باید خوانندهٔ فرانسوی، انگلیسی، آلمانی و هلندی را به یک اندازه راضی کند؛ که هیچکس نمی تواند، بدون بررسی فهرست [همهٔ] نویسندگان، بگوید اسقف آکسفورد کجا قلم را کنار گذاشت، و چه کسی، فایربرین یا گاسکت، لیبرمن یا هاریسون، آن را به دست گرفت '(نقل شده در 249 می (Stern, F., 1970, p. 249). بی گمان او از همکاران خود می خواست با بی طرفی کامل بنویسند. آن دوازده مجلد تاریخ چنان جذاب و تحسین برانگیز از کار درآمدند که امروزه افراد انگشت شماری آنها را چونان الگوهای تاریخ نگاری به شمار می آورند. میزان عینیت موجود در کتابها هم به هزینهٔ بالای یکنواختی تحقیرآمیز، قلت موضوع، فقدان توضیحات روشنگر و چشم پوشی از پرسش های جالب به دست آمده است. بنابراین، آن کتابها امروزه به حق نادیده گرفته می شود.

#### 4.1. ترديدهايي دربارة عينيت تاريخي

پس چه مشکلات این است که تاریخ نیز مانند علوم اجتماعی فعالیتی رفلکسیو است؛ یا مشکلات این است که تاریخ نیز مانند علوم اجتماعی فعالیتی رفلکسیو است؛ یا جامعهای است که دربارهٔ حضور می اندیشد و می نویسد. چنانکه پیشتر بیان کرده ایم، هیچ مورخی نمی تواند بر رویدادهای خاص که دربارهٔ آنها می نویسد تأثیر بگذارد، زیرا آنها تاکنون اتفاق افتاده و فراتر از دگرگونی هستند. ولی، مانند جامعه شناس یا اقتصاددان، گفتههای مورخ نیز ممکن است موجب دگرگونی هایی در جامعهٔ او شود. هم تحولات و هم سیاستهای متجاوزانه و خصمانهٔ آلمان از ۱۸۷۱ تا ۱۹۱۹، که گاهی به عنوان 'رایش دوم' شناخته می شود، تا حدود زیادی از نوشتههای مورخان گاهی به عنوان 'رایش دوم' شناخته می شود، تا حدود زیادی از نوشتههای مورخان برینانیا از عظمت اولیهٔ خود، این افول را نتیجهٔ نوعی بی توجهی به علم و فناوری می دانستند، درحالی که به واقع تا دو دههٔ آخر سدهٔ بیستم، جایگاه و عملکرد بریتانیا در چنین تاریخهای نادرست، بازداشتن جوانان باهوش از پرداختن به کارهای علمی است.

<sup>1.</sup> Cambridge Modern History (1902-12).

مشکل دوم این است که تاریخ در میان و جریان دگرگونی تدوین می شود. مورخ نه تنها دربارهٔ جریان رویدادها می نویسد، از درون همان جریان نیز می نویسد. مانند علم، تاریخ نیز همیشه باید از موضعی معین در زمان یا مکان نسوشته شسود. ولی تفاوت در این است که برای دانشمند علم تجربی قوانین طبیعت در همهٔ زمانها و مکانها یکسان است، یا او چنین ادعایی می کند، و به همین دلیل مهم نیست که او در کجا قرار دارد، درحالی که مورخ به آسانی نمی تواند چنین ادعایی بکند. اگر تاریخ قوانینی دارد که به اندازهٔ قوانین طبیعت معتبر و عام هستند، تاکنون آنها را یافته بودیم. بنابراین، موقعیت (زمانی و مکانی) مورخ چشمانداز و گرایشی معین به کار او می بخشد. شاید در ارتباط با ساختارهای اتمی یا نیروی جاذبه همهٔ چشماندازها یکسان باشند و به همین دلیل بتوان چشمانداز را نادیده گرفت. ولی این امر در مورد تاریخ چندان واقعیت ندارد.

سومین مشکل از اینجا برمیخیزد که تاریخ از درون جامعه دربارهٔ جامعه ـ چه همان جامعه یا جامعهای دیگر سنوشته میشود. البته در اینجا نیازی نیست که واژهٔ 'جامعه' به واحدهای بزرگ تری مانند 'بریتانیای سدهٔ بیستم' اطلاق شود. جي. اچ. هکستر، مورخ امريکايي، اهميت جامعهاي بسيار کوچک ـ جامعهٔ همکاران حرفهای او \_ برای خود را بهخوبی تسوضیح داده است (ر.ک .: Hexter, 1971, Chapter 3). اكثر مورخان حاضر هم ممكن است تجربهاى مشابه داشته باشند. اکنون اعضای هر جامعه، کوچک و بزرگ، دستکم بر سر برخبی ارزشها توافق دارند. حتی در بین بردگان پاروزن یا زندانیان نیز، هرچند با ارزشهای حاکم بر کشتی یا زندان در ستیز و تعارض هستند، برخی ارزشهای مشترک وجود دارد. بنابراین، مورخان با مشکلی دوگانه رویارو هستند، هرچند که یکی از آنها ضرورتاً به هیچروی حلشدنی نیست. مسئلهٔ اول تخیل و تصور در این مورد است که زندگی در جامعهٔ دیگر دارای ارزشهایی متفاوت با ارزشهای خود مورخان چگونه است. مسئلهٔ دیگر این است که مورخان می کوشند به اندازهٔ کافی فارغ و بیرون از ارزشهای جامعهٔ خود قرار بگیرند تا نوشتهٔ آنها از دیدگاه خوانندگان بیشتری عینی باشد.(۱) مثلاً 'جامعهٔ' مورخان حرفهای مورد نظر هکستر ارزش بالایی به صداقت می دهند ولی ماکیاولی و پیروانش نمی دهند. از سوی دیگر یک مورخ امریکایی شاید حسن تفاهمی ضروری تر با جمهوری خواهی ماکیاولی داشته باشد تا یک مورخ انگلیسی

یسا آلمانی (میثلاً ر.ک.: Pocock, 1975, chapter 15). ولی همان میراث جمهوری خواهانه که فهم ماکیاولی را برای مورخ امریکایی آسان تر میکند، شاید رنگوبویی به نوشته های او بدهد که برای خوانندهٔ دارای باورهای سلطنت طلبانه، کمونیستی یا فاشیستی ناپذیرفتنی باشد.

مشکل آخر هم به تأثیر چشمگیر زبان مربوط می شود. همهٔ آنچه مورخ می نویسد و اکثر داده ها و شواهدی که او تعبیر می کند در قالب واژه ها صورت می گیرد. عمد تا این واژه ها، چه در منابع اولیه یا در کار نهایی، دربرگیرندهٔ تلاشهایی برای ضبط، توصیف و تبیین رویدادهای واقعی در عالم واقع هستند. درواقع پیچیدگی و آشفتگی کلی مسائل که از زمان سقراط مایهٔ گرفتاری مورخان و دیگران بوده است، مربوط به روابط میان زبان و جهان از اینجا ناشی می شود. در این باره بیشتر سخن خواهیم گفت، ولی فعلاً اجازه دهید پس از این نکات مقدماتی، نگاهی دقیق تر به عینیت بیفکنیم.

### ۲. عینیت در تاریخ

آنچه بوده است، نمی تواند بوده باشد: و به همین دلیل آگاتون راست میگوید که "تنها خداوند از این بیبهره است "

آنچه را رشته شده است پنبه کن.

ارسطو، اخلاق نيكوماخس (1139b)

### 1.7. منظور ما از آن عبارت چیست؟

گذشته استوار و دگرگونی ناپذیر است. آیا فراتر از قدرت انسان است تاگزارشی به همان اندازه استوار و دگرگونی ناپذیر از آن بدهد؟ این آرزوی نخستین مورخ مدرن، لثوپولد فون رانکه بود که در سال ۱۸۲۴ نوشت قصد دارد گذشته را آنگونه که واقعاً بوده ۱ روایت کند. آرزوی مورخان پوزیتیویست یا اثباتگرای سدهٔ نوزدهم نیز همین بود. چنانکه بیان کرده ایم، ویراستار تاریخ مدرن کمبریج در ۱۸۹۶

<sup>1. &#</sup>x27;wie es eigentlich gewesen.'

همچنین ارزویی درسر داشت (ر.ک .: فصل ۲، قسمت ۳.۱).

در سدهٔ بیستم خود مورخان تصور می کردند که امید اکتون در ارتباط با رسیدن به عینیت کامل اندکی ساده لو حانه و تا حدودی احمقانه است. ولی باید به خاطر داشته باشیم که این واژه ها را یک مسیحی صادق، مورخی بزرگ، و غول فکری آرمانهای لیبرال تردیدناپذیر نوشته است. قصد او صرفاً نوشتن یک تاریخ درست و موثق نبود. هدف متعالی تر او پایان دادن به تعصبات دینی و سیاسی بود که جنگها و کشتارهای بسیار فراوانی را در گذشته پدید آورده بود. آیا این خواست او اشتباه بود؟ یا انداختن بخشی از تقصیر به گردن تاریخ جانبدارانه؟ یا آرزوکردن تساهل و درک متقابل؟ سدهٔ بیستم، که نفرتهای سیاسی و ایدئولوژیک شکل گرفته در آن باعث مرگ ده ها میلیون انسان و آسیب دیدن شمار بسیار بیشتری شده است، نمی تواند به اکتون بخندد، بلکه باید به نیات او احترام بگذارد.

ولی آیا او برای رسیدن به امری ناممکن میکوشید؟ آیا عینیت سرابی است که مورخان را بیش از پیش گرفتار میکند؟ نخست ببینیم منظورمان از 'عینیت' چیست. پیتر نوویک، پژوهشگر امریکایی، این مفهوم را چنین تعریف میکند:

اعتقاد به واقعیت گذشته، و به حقیقت چونان مطابقت با آن واقعیت؛ جدایی و تمایز دقیق و روشن میان شناسنده و موضوع شناخت، میان واقعیت و ارزش، و، مهمتر از همه، میان تاریخ و پندار. واقعیتهای تاریخی مقدم بر و مستقل از تفسیر است... حقیقت واحد است، نه وابسته به چشمانداز و زاویهٔ نگاه. هر الگویی در تاریخ وجود داشته باشد 'پیدا می شود'، 'ساخته نمی شود.' (Novick, 1988, pp. 1-2)

در قسمتهای دیگرکتاب هم با اکثر این موضوعها و مسائل سروکار داریم. آنها چنان پرشمار و گوناگون هستند که شاید باعث شود با نوویک همصدا شویم: 'نمی دانم تصور عینیت تاریخی صادق است یا کاذب' درست است یا نادرست: به نظر من این مفهوم ضرورتاً نه فقط مجادله انگیز بلکه ابهام آفرین نیز هست' (6 . 1988, p. 6). از لحاظ صوری و شکلی، چنانکه بیان کرده ایم، عینیت تاریخی نیازمند گزارش یا توصیف دسته ای از رویدادها یا اوضاع و شرایط فقط برحسب خود موضوع و فارغ از هرگونه تأثیر شناسنده یا شخصی که آن گزارش را روایت می کند، می نویسد، می خواند یا

باور می کند است. این برداشت با تصویر شناخت شناسانهٔ معمول از فاعل شناسا که موضوع شناخت را می شناسد مطابقت دارد. ولی درعمل، هنگامی که از عینیت سخن می گوییم یکی یا دوتا از دو معنای مرتبط این مفهوم را مدنظر داریم: معنای تجربی مطابقت با واقعیت؛ معنای عقلانی قابل پذیرش برای هر شخص معقول و خردمند. معنای نخست عمدتاً در حوزهٔ تجربهٔ مشترک به کار می رود و معنای دوم بیشتر در سطح نظریه، مانند ریاضیات یا علوم پیشرفته کاربرد دارد. مثلاً توجیه نسبیت اینشتین بیشتر به عقل و خرد مربوط می شود تا به تجربهٔ مشترک. مورخان در جست وجوی یکی از این دو مفهوم عینیت یا هردو آنها هستند.

### ٢.٢. آیا عینیت در تاریخ ممکن است؟

پرسش بعدی این است که آیا عینیت تاریخی، به هر معنا و مفهومی که باشد، در اصل امکان دارد. در اغلب موارد بدیهی می دانند که اختلاف نظر میان مورخان، ممکن است نبودن عینیت تاریخی را اثبات کند. ولی البته به هیچروی چنین نیست. این واقعیت که هیچکدام از تیرها تاکنون به خال نخورده است بدان معنا نیست که خالی وجود ندارد. البته امکان دارد هرچند کمتر که تاکنون یکی از تیرها به هدف خورده، ولی ما متوجه نشده ایم. پس اگر می خواهیم اثبات کنیم که، در اصل، عینیت ناممکن است باید استدلالهای بهتری بیابیم.

برای آنان که عینیت را ممکن می دانند شاید پرسش دیگری مطرح شود: آیا این عینیت تاکنون به دست آمده است؟ آنان شاید پاسخ مثبت دهند و به یک مثال اشاره کنند. منتقد سپس آن مثال را بررسی می کند تا ببیند آیا شرایط و مقتضیات عینیت را تأمین می کند یا نه. اگر او راضی و قانع شد، سپس خواهیم توانست آن مثال را بررسی کنیم تا شاید بدانیم که در شرایط و موارد دیگر چگونه می توان به عینیت رسید. از سوی دیگر، آنان که عینیت را ممکن می دانند شاید به پرسش نامبرده پاسخ مثبت دهند ولی نتوانند مثالی را پیدا کنند. دراین صورت ما با دلایلی قانع کننده از آنها خواهیم خواست تا آنچه را که به نظر می رسد نوعی ایمان و اعتقاد باشد بپذیرند. حتی برای آنان که عینیت را در تاریخ ناممکن می دانند و امروزه دیدگاه آنها غالب و رایج است، موضوع تمام شده نیست. ما شاید بتوانیم عینیت را چونان آرمانی تنظیم کننده و بپذیریم که ما را تا اندازهٔ ممکن به سوی این هدف ناممکن راهنمایی

میکند. این مفهوم سودمند مانند آن نقطه است که عقربهٔ قطب نما را به قطب شمال معطوف میکند. دریانوردان بسیار پیش از آنکه به قطب شمال برسند، پی برده بودند که قطب مغناطیسی در جهت یابی کمک ارزشمندی به آنها میکند. کانت نیز ارزش برخی ایده های برین و متعالی (ایده هایی که فراتر از شناخت ما در مورد جهان است) را یادآور می شود. ما باید نسبت به 'مفاهیم و تصورات چیزهای معین که آن ایده ها عرضه میکنند' آگاه و محتاط باشیم. ولی آنها 'کارویژهٔ تنظیمکنندگی عالی و درواقع گریزناپذیر و ضروری دارند' که عبارت است از معطوف کردن 'قوهٔ ادراک به هدفی معین'. چنین هدفی، تصور محض هم باشد، در خدمت یکپارچه و هدایت کردن مفاهیم خرد است.(۲)

### ۳.۲. آیا عینیت در تاریخ پسندیده است؟

پیش از اینکه جلو تر رویم باید متوقف شده، پرسشی دیگر بپرسیم: آیا عینیت تاریخی همیشه پسندیده و مطلوب است؟ توماس ناگل یادآور شده است که موضع و دیدگاهی عینی برای هر نوع فهم و درکی بهترین نیست. به گفتهٔ او 'یک دیدگاه عینی با کنارگذاشتن دیدگاهی ذهنی تر، فردی تر، یا حتی انسانی تر ایجاد می شود؛ ولی چیزهایی دربارهٔ جهان و زندگی و خود ما وجود دارد که نمی توان از دیدگاهی به غایت عینی، آنها را به صورت مناسب درک کرد... بخش عمدهای از این چیزها ضرورتاً با دیدگاهی خاص، یا نوعی از دیدگاه، پیوند خورده اند و تلاش برای عرضهٔ گزارش کاملی از جهان بر مبنای عینی و جدا از این دیدگاهها، ما را دچار اشتباه می کند (P. 1989, p. 7). پرسش ما این است که آیا تاریخ را باید از جمله این است جیزهایی شمار کرد که درک مناسب آنها از دیدگاهی عینی ممکن نیست. لازم است به در بیشتر موارد فهم مناسب فقط با ترکیب هردو دیدگاه عینی و ذهنی به دست می آید. عشق و دوستی نمونهای گویا و روشن است. بی تردید ما باید بتوانیم از زمانی به زمان دیگر به تصویری عینی از خانواده، دوستان، سنگهای خانگی و خرسهای به زمان دیگر به تصویری عینی از خانواده، دوستان، سنگهای خانگی و خرسهای خود دست یابیم؛ ولی عشق ما نسبت به آنها از منابعی ذهنی سرچشمه می گیرد.

ناگل به سه حوزه اشاره میکند که در آنها ترکیب ذهنیت و عینیت ضروری است: مسئلهٔ آگاهی و ذهن ـ جسم؛ اخلاق، و مسئلهٔ معنا در زندگی. شخص می تواند پی ببرد که در همهٔ این موارد 'نگریستن از هیچ منظر و موضعی ' که عنوان کتاب ناگل است شاید برای درک کامل این مسائل لازم باشد ولی بیگمان کافی یا مناسب نیست. در هر مورد شخص باید 'از منظری معین' هم به موضوع بنگرد.

### ۴.۲. آیا در تاریخ جایگاهی برای ذهنیت وجود دارد؟

پرسش را تکرار کنیم: آیا تاریخ یکی از آن حوزههایی است که برای شناخت آن باید دیدگاه ذهنی را هم مدنظر قرار داد؟ چند دلیل برای پاسخ مثبتدادن به این پرسش وجود دارد. اول اینکه، باید بهخاطر داشته باشیم که تاریخ دربارهٔ انسانها کنشها و درد و رنجهای آنها \_است. درک کامل اعمال و گرفتاریهای آنها مستلزم این است که تا اندازهٔ ممکن به دنیای برداشتها، واکنشها، محاسبات و احساسات آنها راه یابیم. این کارهای بصیرت بخش نه تنها برای درک کنشهای گذشتهٔ ثبت و ضبطشده ضروری است بلکه برای درک نحوه و شرایط شکلگیری این رویدادهای مضبوط که منابع اصلی مورخ است نیز ضرورت دارد. در یک برنامهٔ تلویزیونی که مورخی ادعا کرد بریتانیا میبایست در اوایل ۱۹۴۱ با هیتلر بر سر صلح مذاکره میکرد، این مسئله به زیبایی تشریح شد. در ادامهٔ این برنامه بحثی میان مورخان تنقریباً جوان که به صورتی عقلانی و عینی با داده ها برخورد می کردند، و کمهنسالانی که در ۱۹۴۱ زندگی کرده و جنگیده بودند درگرفت. کهنسالان از آنچه که پیشنهادی نامعقول و مضحک و کاملاً غیرقابل تصور می دانستند برآشفته بودند. به قول آنها چنین کاری نه تنها نمی بایست انجام می شد، بلکه امکان آن هم وجود نداشت، زیرا افکار عمومی اجازه نمی داد. از سوی دیگر، مورخان جوان که برداشتی عقلانی و عینی از حال وهوای سال ۱۹۴۱ داشتند، مات و متحیر مانده بودند. البته در بسیاری مراحل دیگر تاریخ، احساسات نیرومند نقش تعیینکنندهای بازی کرده است، ولی تبردید وجود دارد که چنین موقعیتی را بتوان بدون همدلی چشمگیری بهدرستی درک کرد. مى توان استدلال كردكه هيچ توصيف بيروني و هيچ موضع و ديـدگاهي نــامعين نمی تواند حق مطلب را در مورد این شرایط و وضع انسانی ادا کند. منا باید 'از دیدگاهی معین ٔ هم به موضوع بنگریم.

<sup>1.</sup> the view from nowhere

دوم اینکه، تاریخ با نوشته شدن کتاب ها به پایان نمی رسد. تاریخ نگاری یا محصول کار مورخان، باید خوانده شود یا از طریق برخی میانجی های دیگر واژه و تصور دریافت شود. درحالی که بی گمان امکان دارد تاریخ را کاملاً بی طرفانه، به عنوان داستانی جذاب یا بهعنوان تمرینی جالب برای تقویت قوهٔ تعقل، خواند، بسیاری یا شاید اکثر انسانها از روی علایق و احساسات خود آن را میخوانند یا درک میکنند. این واقعیت بهویژه هنگامی به آسانی قابل درک است که آنها تاریخ مربوط به شهر یا ملت و گروه سیاسی یا مذهبی خود را میخوانند. ۱ اکنون این واقعیت از نوعی ضعف انسانی پرده برمی دارد که شاید مطلوب یا نامطلوب باشد. بی گمان تاریخ متعلق به خود انسانها احساس تعلق یا حس هویت آنان را تقویت میکند. امروزه راستگرایان میخواهند چنان وطنپرستی افراطی را رد کنند. ولی در مورد تقاضاهای پایدار و عمدتاً موفق برای تاریخ سیاهان، تاریخ زنان و از این قبیل چطور؟ آیا روشن نیست که از دیدگروه های دارای احساس مظلومیت و تبعیض، مهم ترین ارزش تاریخ در این است که می تواند نوعی احساس وحدت منافع و همبستگی، که در یک موقعیت، بسیار قبیح است، به انسانها ببخشد، که دیدی نامعقول هم نیست. خواست آنها، که به سختی می توان تأیید نکرد، تاریخ عینی نیست، بلکه تاریخی از دیدگاه خود آنهاست. آیا استدلالهای ناگل اینجاکاربردی ندارد؟ افزون بر این، نباید پذیرفت که در اکثر موارد، تاریخنگاری درنتیجهٔ نوعی سفیدپوستگرایی و مردگرایی مخدوش شده است؟ اگر چنین باشد، پس نیازمند تاریخ سیاهپوست محور و زن محور است تا توازن برقرار و عینیت به میزان بیشتری تضمین شود. (همچنین ر.ک.: فصل ۷، قسمت ۳.)

#### ۵.۲ جستوجوی عینیت در تاریخ: تمثیل نقشه

البته به گمان من اکثر مردم هنگام رویارویی با دو پرسش مطرحشده دربارهٔ امکان و مطلوبیت تاریخ عینی، بیصبرانه پاسخ خواهند داد که 'بلی، عینیت مطلوب است و

۱. در طول نیم سدهٔ پس از جنگ، کتابهای مربوط به جنگ جهانی دوم مشتریهای چشمگیری در بریتانیا پیداکرده بود، ولی تقریباً در همهٔ موارد، آنان روایت انگلیسی جنگ را میخواستند و شمار اندکی خواهان روایت ایتالیایی یا ژاپنی بودند.

شخص باید بکوشد تا حد امکان عینی باشد. پس، ضمن تلقی مفهوم عینیت چونان آرمانی تنظیمکننده، اجازه دهید ببینیم که چگونه باید در این راه گام گذاشت و دشواری های عملی احتمالی راه چیست.

شاید سودمند باشد در این مورد به جغرافی که رشته ای نزدیک به تاریخ است متوسل شویم. یک گزارش عینی از برخی تکهها و مراحل گذشته ممکن است از بسیاری جهات مانند نقشهٔ قسمتی از کشور باشد. نخست باید یادآور شویم که یک گزارش تاریخی کامل چیزی را از قلم نمی اندازد. ولی این کار ناممکن است؛ دقیقاً مانند اینکه ترسیم هر چیز موجود روی زمین نیازمند نقشه ای به بزرگی همان منطقه ای است که ترسیم می کنیم و این امری ناممکن است. پس در تاریخ هم مانند نقشه کشی باید مقیاس را کوچک تر کنیم. مورخ باید اوضاع و شرایط پیچیده و انواع رویدادهای درهم تنیده را در قالب شمار اندگی از واژهها یا جملات ثبت و خلاصه وار بیان کند. مانند نقشه کشی، در تاریخ هم باید این کار را بدون برهم زدن تناسب و با حفظ توازن و ظواهر کلی انجام داد. چنین کاری به ویژه هنگامی دشوار است که با هستی های فرافردی (ملتها، کلیساها) یا با شخصیت های پیچیده که زنان و مردان بزرگ معمولاً این گونه هستند \_سروکار داشته باشیم. کدام تکجمله ای می تواند به صورتی مناسب بیسمارک را توصیف کند؟

همزمان با کاهش تدریجی مقیاس، موارد بیشتر و بیشتری باید حذف شوند. پس گزینش ضروری است. ولی برپایهٔ چه اصولی گزینش می کنیم؟ بخشی از پاسخ ساده است: مانند نقشه کشی. ما نقشه های گوناگونی ــ نقشه های راه، نقشه های زمین شناسی، نقشه های پوشش گیاهی ــ برای نشان دادن انواع گوناگون اطلاعات داریم. همچنین، افزون بر تاریخ های عمومی، تاریخ های تخصصی دربارهٔ فناوری، هنر، دین، حکومت، حقوق و از این قبیل داریم. این تخصص گرایی به امر گزینش کمک می کند ولی به هیچروی مسئلهٔ گزینش را حل نمی کند. در درون این تاریخ های حتی تخصصی هم باید تصمیم گرفت چه مواردی را می توان حذف کرد و چه مواردی را باید حفظ کرد. پس در حوزهٔ تاریخ نگاری، چه چیزی گزینش و تصمیم ما را تعیین می کند؟ به نظر من، عامل تعیین کننده همان اهمیت تاریخی است.

#### ۶.۲ اهمیت تاریخی

ولی اهمیت نسبی عناصر تاریخی گوناگون (رویدادها، شخصیتها، شرایط و از این قبیل) را چگونه برآورد می کنیم؟ شاید شناخته شده ترین معیار میزان تأثیر بر رویدادهای دیگر، انسانهای دیگر و مواردی از این قبیل است. ولی این به هیچروی تنها معیار نیست. مثلاً یک مورخ هنر شاید شیوه ای خاص را درپیش گیرد که هیچ سابقه ای ندارد و دارای جانشینهای اندک است، ولی، به دلایلی دیگر - دلایل اخلاقی، متافیزیکی، دینی، زیبایی شناختی، فمینیستی و از این قبیل - آن شیوه را بسیار مهم بداند. هنر مینوآن یک نمونهٔ ممکن است. هنگام خواندن هر اثر تاریخی بهتر است به معیار آن مورخ توجه کنیم تا همآنچه را نوشته است ارزیابی کنیم، هم آنچه را از قلم انداخته است بشناسیم و سپس، با توجه به اینکه حذف ها و کنارگذاشتنهایی باید باشد، بپرسیم که چرا این موارد خاص را حذف کرده است. کنارگذاشتنهایی باید باشد، بپرسیم که چرا این موارد خاص را حذف کرده است. چنانکه ای. اچ. کار بیان میکند، همیشه ارزش دارد بدانیم که زنبورها چه چیزی در گوش مورخ وزوز میکنند، همیشه ارزش دارد بدانیم که زنبورها چه چیزی در (Carr, 1961, p. 23).

با وجود این، معیاری که در اغلب موارد اتخاذ می شود معیار پیامدهاست. مثلاً دشوار است مبحث تصرف انگلستان توسط نورمانها را از هرگونه تاریخ مربوط به انگلستان حذف کنیم، زیرا این رویداد منشأ دگرگونی های بسیار زیاد شد و آثاری بسیار فراگیر و گسترده داشت. ولی باید آگاه باشیم که هیچکدام از دو فرض خطرناک را نپذیریم. یکی مسئلهٔ آشنای خلاف واقع هاست. ما تصور می کنیم می دانیم که یک رویداد 'جریان تاریخ را عوض کرد.' ولی، چنانکه اوکشات بیان کرده است، جریان تاریخ موردنظر، همان رویداد و پیامدهای آن بودند. ما هرگز نمی توانیم بدانیم که بدون آن رویداد، اوضاع و شرایط چگونه می بوده است، بلکه فقط می توانیم حدس بزنیم. فرض مشکوک و نامحتمل دوم این است که اهمیت تاریخی را فقط با ترجه به بزنیم. فرض مشکوک و نامحتمل دوم این است که اهمیت تاریخی را فقط با ترجه به که هر رویداد گذشته را در ارتباط با حال ارزیابی می کند می انجامد. لثو پولد فون رانکه (۱۷۹۵–۱۸۸۶) سال ها پیش به این رهیافت اعتراض می کند: 'هر عصری نزد خداوند است و… ارزش آن به هیچ روی بر آثار و پیامدهایش استوار نیست، بلکه خداوند است و… ارزش آن به هیچ روی بر آثار و پیامدهایش استوار نیست، بلکه فقط بر وجود خود عصر مبتنی است. اهمیت فراوان تصرف انگلستان در تاریخ این فقط بر وجود خود عصر مبتنی است. اهمیت فراوان تصرف انگلستان در تاریخ این فقط بر وجود خود عصر مبتنی است. اهمیت فراوان تصرف انگلستان در تاریخ این

کشور از دگرگونی های پایداری که این رویداد در حکومت، حقوق، زمین داری، نظام مالیاتی و مسیحیت پدید آورد ناشی می شود. از دیدگاه ما اهمیت آن رویداد به پیامدهای آن وابسته است. ولی برای انگلیسی های حاضر در آن زمان، احتمالاً چیزهایی کاملاً متفاوت مشاید این مسئله که طبقات حاکم آن زمان انگلیسی اصیل نبودند و به زبانی دیگر سخن می گفتند بالاترین اهمیت را داشت.

#### ٧.٢. عليت

بیایید همهٔ این اعتراضها را کنار گذاشته، فرض کنیم که مبنا و معیار گزینش اهمیت تاریخی است، و اهمیت هم با میزان آثار و پیامدهای آن اندازه گیری می شود. این فرض بلافاصله ما را با مسائل علیت در تاریخ رویارو می کند. (۳) در این حوزه دشواری های بسیاری، به ویژه در ارتباط با پیچیدگی ناشی از کثیرالجنبه بودن زندگی انسانی، وجود دارد. مثلاً یک رویداد مربوط به تاریخ نظامی شاید آثار مالی، دینی و روانی داشته باشد و یک نوآوری فنی ممکن است دارای پیامدهای مهم در عرصهٔ جمعیت شناسی، اخلاق و قیمت مسکن باشد. مرزهای به دقت رسم شده میان انواع تاریخ ها، از جنبه های متعدد همپوش هستند. پس، چنانکه برخی از اعضای مکتب تاریخ ها، از جنبه های متعدد همپوش هستند. پس، چنانکه برخی از اعضای مکتب آنال معتقد هستند، آیا چیزی جز تاریخ تام و تمام وجود دارد؟

#### ۸.۲ امکان دستیایی به شواهد

تاکنون دربارهٔ الزامات الگوی نقشه کشی برای تاریخنگاری سخن گفته ایس. این همسنجی بسیاری از مشکلات دستیابی به عینیت در گزارش تاریخی را بهوضوح نشان می دهد. ولی مشکلات دیگری هم وجود دارد. شاید دشسمن اصلی گزارش تاریخی متوازن و بسیار متناسب شانسی و تصادفی بودن شواهد باشد. اغلب پیش می آید که شواهد موجود در ارتباط با یک مرحلهٔ معین تاریخی نه تنها کافی نیست (واقعیتی بسیار بد) بلکه متأسفانه تک بعدی هم است (واقعیتی حتی بدتر). مثلاً سِر استیون رانسیمن ام مورخ جنگهای صلیبی، از منابع بسیار متنوعی، هم منابع غرب لاتین و هم منابع بیزانسی، یهودی، شریانی، ارمنی، عربی و فارسی، استفاده می کند.

<sup>1.</sup> Sir Steven Ranciman

با وجود این، آشکار است که شواهد برگرفته از منابع اسلامی مربوط به این جنگها، در مقایسه با شواهد و دادههای گرفته شده از منابع مسیحی، بسیار کسم است. من نمی دانم که میزان بیشتری از این گونه منابع و شواهد وجود دارد یا نه، ولی روشن است که در دسترس رانسیمن نبوده است. در صورت نبود توازن در زمینهٔ اطلاعات و داده ها، جست و جوی عینیت تقریباً بی نتیجه به نظر می رسد. مثال دیگر به شورش داده ها، جست و جوی عینیت تقریباً بی نتیجه به نظر می رسد. مثال دیگر به شورش می ۱۷۹۸ در ایرلند مربوط می شود. در این مورد ۱۰،۰۰۰ سند موجود متعلق به جناح حکومت است و حدود ۱۰۰ سند متعلق به جناح شورشیان. (۴) شاید در این مورد کسی مقصر نباشد و این فقط نوعی بدشانسی اسپت؛ عاملی که در آرا و نظرات عامه پسند، که ترجیح داده می شود تقصیر جریان ناموافق امور به گردن کسی انداخته شود، به اندازهٔ کافی مورد توجه قرار نمی گیرد.

### ۹.۲ کرایش

سرانجام به دشمنان شناخته شده تر عینیت در تاریخ می پردازیم که عبارت اند از گرایش های گوناگون خود مورخان. برخی از این گرایش ها از شخصیت نویسندگان ناشی می شود، برخی از مکاتب غالب تفکر و روش تاریخی، برخی از تعصبات ملی، دینی، متافیزیکی یا اخلاقی، و برخی دیگر هم از ملاحظات ناشران و برداشت آنان از 'کشش بازار'. این گونه گرایش ها شناخته شده هستند و پیتر نوویک در کتاب سرگرم کننده ولی عالمانهٔ خود '، درواقع همهٔ آنها را به دقت بیان کرده است.

#### ١٠٠٢. زبان: افكار عمومي

دو دشمن دیگر عینیت را هم نباید از نظر دور داشت. یکی عبارت است از محدودیتها و تحریفهایی که زبان بر هر گونه تفکری تحمیل میکند. دیگری عبارت است از محدودیتها و تحریفهایی که از طریق درک دریافتکنندگان تاریخ یا مردم عادی بر آن تحمیل می شود. کافی نیست که تاریخ عینی در صفحات کتابها جای گیرد. بازیگران عرصهٔ تاریخ، صفحات نوشته شده نیستند، بلکه مردان و زنان

<sup>1.</sup> Peter Novick, That Noble Dream: The 'Objectivity Question' and the American Historical Profession (1988).

هستند. در اغلب موارد فکر و نوشتهٔ مورخان کماهمیت ر از برداشت مردم از نوشته های آنان است. بنابراین، دوباره به پرسشهای اول بازمیگردیم: عینیت در تاریخ چیست؟ آیا مطلوب است؟ آیا ممکن است؟ آیا می تواند حتی یک آرمان تنظیمکننده باشد؟ چگونه می توانیم آن را به دست آوریم؟ چنانکه بیان کرده ایم، بخش اصلی این ملاحظات درواقع پرسش از شواهد است؛ موضوعی که اکنون به آن می پردازیم. البته به دیگر مسائل و موضوعهای نامبرده ـ یعنی علیت گرایش، زبان، واکنشها و برداشتهای عمومی ـ نیز در جای خود خواهیم پرداخت.

### ۳. شواهد

حرف قاضی را قطع کرده، گفت: 'شما نباید آنچه آن سرباز یا هرکس دیگر گفت به ما بازگویید؛ آن گفته مدرک نیست.'

چارلز دیکنز، کاغذبارمهای پیک ویک

من شاید به خود فرمان دهم که کجا عشق بازی کنم. وه، او شاید به من فرمان دهد: من سرور او هستم؛ او بانوی من است. وه، این، گواهی بر هر قابلیت صوری است.

ويليام شكسپير، شب دوازدهم

#### ۱.۳. دستیابی به شناخت

پیشتر اشاره کردیم که باید همیشه شکافی، کوچک یا بزرگ، میان چیزها آنگونه که هستند و آنگونه که فکر میکنیم هستند وجود داشته باشد: مسئلهٔ باور/واقعیت. شناخت عنوانی است که به تلاشهای ما برای پرکردن این شکاف اطلاق می شود. گاهی شاید در این راه کامیاب شده، شناخت معینی به دست آورده ایم. ولی متأسفانه، اگرنه هرگز، به ندرت می توانیم از این کامیابی یقین حاصل کنیم. دانستن چیزی است و دانستن اینکه می دانیم، چیزی دیگر. اگر در حوزه هایی از شناخت بشری چنین یقینی به دست آید، بسیار نامحتمل است که تاریخ جزءِ آن حوزه ها باشد. با وجود این، ما می توانیم، به صورتی موجه، به بخش عمده ای از آنچه مورخان برای ما می گویند اعتماد کنیم. بنابراین، ارزش دارد اندکی در مورد چگونگی تحصیل شناخت تاریخی تأمل کنیم.

مورخان می کوشند دنیای گذشته را بشناسند. دنیای گذشته در اصل تفاوتی با دنیای کنونی ندارد مگر از لحاظ جایگاه آن در طول زمان. اینکه چگونه دنیای پیرامون خود را می شناسیم و شناخت ما چه اندازه درست و دقیق است، مسائل پایدار فلاسفه و دانشمندان به شمار می آید. وجه تمایز مورخ فقط در این است که شناخت او همچنین باید از شکاف زمانی میان گذشته و حال فراتر رود. اکنون شناخت انسانی شناخت شناسان، عصب شناسان و دیگر متخصصان مشغول بررسی شناخت انسانی معطوف به دنیای کنونی را به حال خود گذاشته، نحوهٔ کار موزخان در کسب شناخت دنیای گذشته را محور بحث قرار خواهیم داد.

## ۲.۳. شناخت گذشته: شواهد و تفسیر

اجازه بدهید شناخت خود از جنگ جهانی دوم را با مثالی بررسی کنیم. بیش از نیم سده پس از آن رویداد هنوز افراد بسیار زیادی هستند که آن را بهیاد می آورند. پنجاه سال دیگرکسی آن رویداد را به یاد نخواهد آورد، ولی در آن هنگام همین خاطرات، منبعی غنی، هرچند همیشه ناقص و قابل تردید، برای شناخت خواهد بود. حجم عظیمی از مواد و منابع نیز ـ سلاحها، یونیفرمها، ماسکهای گاز، دفترهای جیرهبندی و از این قبیل ـ از آن روزها باقی مانده است. شواهد غیرمستقیم یا منفی ـ مانند مکانهای بمبارانشده یا ساختمانهای بازسازی شده ـ هم وجود دارد؛ چیزهایی که می بایست باقی می ماندند ولی نمانده اند، مانند هیروشیما. همچنین شواهد و اسناد تصویری بسیار زیادی ـ طرحها، نقاشیها، عکسها، فيلمها ــ موجود است. ولي حجم بسيار عظيمي از شواهد، نه اين چيزها، بلكه واژه ها ـ خاطرات، نامه ها، اسناد رسمي ـ يا، به بيان كوتاه، هرگونه اسناد خصوصي و عمومي است. البته كتابها، مجلات، روزنامهها و جزوهها را هم مي توان بهشمار آورد. همهٔ اینها، و چیزهای دیگری که به محدودهٔ زمانی ۱ سپتامبر ۱۹۳۹ تــا ۱۴ اگوست ۱۹۴۵ تعلق دارند، شواهد اصلی جنگ نامیده می شود. از ۱۹۴۵ به این سو، کتابها و مقالات پرشماری دربارهٔ جنگ منتشر شده است که شواهد دست دوم جنگ را تشکیل میدهند.

دربارهٔ این موضوع شواهد و دادههای اصلی و فرعی چنان زیادی وجود دارد که می توان فرض کرد همه یا تقریباً همهٔ آنچه راکه نیاز داریم بشناسیم می شناسیم. ولی

این کار بسیار دور از واقعیت است. خاطرات اغلب قابل اعتماد نیست، بیشتر شواهد و داده های مادی از بین رفته است، اسنادگم شده یا آگاهانه نابود شده است، و دهها میلیون شاهد مرده اند. شکاف های شناختی حاصل از این کاستی ها بدان معناست که بسیاری مسائل و موضوع های مهم حل ناشده مانده است. در جریان محاکمهٔ افراد متهم به جنایات جنگی در نورنبرگ به سال ۱۹۴۶، چندین کامیون سند و صدها شاهد گرداوری شدند، ولی در هیچ مورد تصمیم گیری قطعی ممکن نبود. از آن تاریخ به بعد، مورخان هنوز بر سر چنین پرسشهایی بحث می کنند که مسئولیت مردم آلمان در یهودکشی چه اندازه بود؛ آیا فرانسه در ۱۹۴۰ بدون اینکه ضرورتی داشته باشد تسلیم شد، چرا در دسامبر ۱۹۴۱ هیتلر به ایالات متحد اعلان جنگ کرد؛ چرا ایالات متحد در پرل هاربر غافلگیر شد؛ آیا نبرد هیتلر در بالکان در بهار ۱۹۴۱ باعث شکست روسیه در سال بعد بود... و از این قبیل.

این مسائل، مانند اکثر مسائل تاریخی دیگر، تفسیر شواهد در دسترس را به موضوع اصلی بحث تبدیل میکنند. شاید اگر شواهد بیشتری وجود داشت بسیاری از این مسائل تقریباً حل می شد، ولی در اغلب موارد نمی توان کاری در این زمینه انجام داد. مهم است یادآوری کنیم که در قلمرو تاریخ، حقیقت تا حدودی به شواهد مسوجود بستگی دارد و به همین دلیل است که مورخان جدی همیشه در جست وجوی شواهد بیشتری هستند. البته یافتن شواهد و تفسیر آنها پابه پای هم پیش می رود و یکی منتظر دیگری نمی ماند. با وجود این، فقط پس از بررسی همهٔ شواهد موجود می توان تفسیر را تکمیل کرد. شواهد و تفسیر دو ستون شناخت تاریخی است.

### ۳.۳. شواهد برای آنچه روشن و آشکار نیست

مهم است بدانیم که شواهد در تاریخ نیز، مانند علم و حقوق، ضروری است، دقیقاً به این دلیل که حقیقت موردنظر ما آشکار نیست. اگر در حقوق حقیقت آشکار و روشن باشد، نه دادگاهی در میان خواهد بود نه دعوایی، و کار فقط به تعیین جریمه یا خسارت محدود می شد. برای حلوفصل یک دعوای حقوقی، باید شواهد، یا چیزهایی که آشکار و روشن هستند، در دادگاه ارائه شود. در حوزهٔ علم هم برای تأیید یا رد نظریه ها نیازمند شواهد هستیم. مثلاً روشن است که اجسام سنگین سقوط

می کند. ولی روشن و معلوم نیست که، در صورت مساوی بودن شوایط دیگر، آیا همهٔ اجسام با سرعتی یکسان سقوط میکنند، و در تاریخ هم بیش از همهٔ علوم و حوزههای دیگر به شواهد نیاز است، زیرا تاریخ دربارهٔ گذشته که چیزی از آن اکنون روشن و معلوم نیست ــ است. در هر كدام از این حوزهها ما به كمك آنچه آشكار و روشن است در راه رسیدن به حقیقتهایی که ناروشن و نامعلوم هستند پیش می رویم. در حقوق، علم تجربي يا تاريخ، پارهاي از شواهد بهندرت قطعي و مسلم است. حتى كل شواهد هم مسئله راكاملاً حلوفصل نمىكند. همه أنچه حقوق انگليس نياز دارد این است که استدلال پشت ادعا بهصورتی فراتر از شک معقول طرح و بیان شود. اگر تقاضا بیشتر از این بود، اکثر دعواها، مانند دعوای جارندایز علیه جارندایز<sup>۱</sup>، به جایی نمی رسید. در علم هم هر نظریه کاملاً موقتی است و فقط تا زمانی می توان آن را حفظ کرد که نظریهای بهتر جایگزین شود. هیچ دانشمندی باور نمیکند که ما به حقیقت مطلق رسیدهایم. هیچ مورخی هم مدعی رسیدن به حقیقت نهایی و مطلق نمی شود. شواهد فقط به اثبات کردن یا باطل کردن گرایش دارند. هم در علم و هم در تاریخ بسیاری چیزها چنان بهخوبی استدلال و اثبات میشوند که فراتر از شک و تردیدی موجه و معقول قرار میگیرند. ولی نباید فراموش کنیم که چگونه اغلب در تاریخ علم چیزهایی بهنظر تردیدناپذیر، بهصورتی جدی زیر سؤال رفتهاند؛ مانند زمین محوری، فلوژیستون، اتر و زمان مطلق. از آنجاکه تاریخ ماهیتاً به اندازهٔ علوم فیزیکی دقیق نیست، نباید انتظار داشته باشیم که یافته های آن کمتر از آن علوم تردیدپذیر باشد، چنانکه ارسطو بیان میکند، نباید انتظار داشته باشیم که یک علم بیشتر از ماهیت خود دقیق باشد.(۵) همیشه باید توازنی ظریف میان شک معقول و یقین معقول باشد و از اینرو، برای فرد جزماندیش و برای یک شکاک تـمامعیار جایی در مطالعهٔ تاریخ وجود ندارد. برای پژوهشگران فکور و دقیق تر تاریخ، ایس تفاوت ظریف همواره جالب و جذاب است.

سن پل میگوید که 'ایمان شاهدی برای چیزهای دیدهنشده است.' ولی این امر فقط در مورد ایمان صدق نمی کند. ردپاهای گل آلود راهرو و به گوش رسیدن صدای

۱. Jamdyce V. Jamdyce اشارهای است به دعوای در شخصیت رمان خانهٔ سود چارلز دیکنز که سرانجام هزینهٔ دعوا بر کل ارزش ملک مورد دعوا بالغ می شود. ـم.

موسیقی پاپ از اتاقخوابها حکایت از آن دارد که بچهها از مدرسه برگشتهاند، هرچند که هنوز دیده نمی شوند. استفاده از شواهد برای چیزهای دیده نشده کاری پیچیده و رمز و رازآلود نیست. پی آیندهای آشنای رویدادها به اندازهای تکرار می شوند که ما می توانیم کل پی آیند را از روی مرحلهٔ آخر استنتاج کنیم. ذرت رسیدهٔ کشتزار (آنچه دیده می شود) شاهد معتبری برای شخم زنی و بذرافشانی پیشین (آنچه دیده نمی شود) است. بنابراین، در اکثریت عظیم موارد استفاده از شواهد کنونی حاضر برای رویدادهای گذشته، مشکل و مسئلهای وجود ندارد. ولی تاریخ و باستان شناسی با مواردی مسئله دارتر و معمولاً دورتر سروکار دارند.

### 4.3. شواهد اخذشده از بقایا

برخی از موارد نامبرده، معمولاً به دلیل نبود شواهد، پذیرای راه حلی فراتر از تردید معقول نخواهد بود. ولی می توانیم با اطمینان امیدوار باشیم که در آینده به شناختی بیشتر از آنچه فعلاً داریم، دست خواهیم یافت. شگفت اینکه همهٔ شواهد لازم برای آن شناخت آتی، اکنون وجود دارد. درواقع می توانیم فراتر برویم و به خود یادآوری کنیم که همهٔ شواهد لازم برای کل شناخت ما نسبت به گذشته، گذشته رزمین شناختی، باستان شناختی یا تاریخی، اکنون موجود است. این شواهد هرگز بیشتر نمی شود، گرچه ما شاید با اطمینان انتظار داشته باشیم که میزان بیشتری از آن شواهد را کشف کنیم. اگر چنان تصوراتی ما را افسرده می کند، می توانیم با تصوری معکوس، خود را کمی دلگرم کنیم: هر چیز که اکنون موجود است، شواهدی برای گذشته فراهم می کند. مشکل این است که شیوهٔ استفاده از آن را بدانیم. در سدهٔ بیستم بسیاری از جالب ترین پیشرفت ها در مطالعهٔ تاریخ عبارت بوده است از آموختن شیوهٔ بهره گیری از شواهد تاکنون نادیده گرفته شده؛ مانند نشانهای تخصصی، اسم مکانها، پرچینها، آوازهای مردمی محلی، گروههای خونی. اکنون می توانیم DNA میتوکوندریال را هم به این موارد بیفزاییم که ردیابی نسلهای انسانی از طریق تبار میتوکوندریال را هم به این موارد بیفزاییم که ردیابی نسلهای انسانی از طریق تبار زانه را امکان پذیر می کند.

۱. mitochondrial ، نوعی ساختمانهای بسیار رینز که در سلولهای همهٔ موجودات وجود دارند. م.

موفقیت و پیشرفت هنگامی فرا میرسد که بر ما معلوم شبود آنچه مبدتها وجود داشته است (مانند نام مکانها یاگروههای خونی) بقایای گذشته است. ولی یک چیز باقیمانده از گذشته، هرچند آشکار و روشن باشد، شاهد و سندی بهشمار نمی آید مگر اینکه بدانیم چگونه می توان از آن به عنوان شاهد و مدرک استفاده کرد. اغلب گفته می شود 'تاریخ عبارت است از هر چیزی که دور و بر ما وجود دارد'. اگر منظور از 'تاریخ'، 'گذشته' باشد، این گفته آشکارا نادرست است. ولی اگر منظور 'چیزهای باقیمانده از گذشته' باشد، همهجا و همیشه صادق است. هرچه که مدتی بيش از چند لحظه وجود داشته باشد، احتمالاً كمي تغيير يافته، و باقي ماندهاي اندكي متفاوت از خود پيشين خود، است. مثلاً پوشاكي كه مي پوشيد، به اين معنا، بقایای پوشاک نویی است که هفته ها، ماه ها یا سال ها پیش خرید هاید. خود شما هم باقیماندهٔ همان کودکی هستید که زمانی بودید. مهارت این است که مراحل اولیهٔ یک شیء را از روی وضع کنونی آن استنتاج کنیم. هنگامیکه این کار انجام شود، آن شیء حاضر (باقىمانده) به شاهد و مدركي براي حالت قبلي همان شيء تبديل ميشود. گذشته، که عرصهٔ تاریخ است، از حالات اولیهٔ چیزها تشکیل می شود نه حالات کنونی آنها. این ادعا در مورد افراد، اسناد، نهادها، پرچینها، چشماندازها یا ملتها مصداق می یابد. بنابراین، ضروری است فرایندهای تبدیل و تحول چنین چیزهایی را درک کنیم.

### ۵.۳. بازسازی گذشته

مهارت اصلی مورخ (زیرا مورخان مهارتهای کوچکتر و فرعی تری هم دارند) عبارت است از تسوانسایی برای کشف آنچه بوده از روی آنچه هست. البته باستان شناسان، دیرین شناسان، زمین شناسان، نسخه شناسان، مرمت کنندگان آثار هنری و نسخه های قدیمی، کارآگاهان، و درواقع هر شخصی که وظیفهٔ او 'بازسازی' بخشی از گذشته باشد نیز وجوه گوناگون این مهارت را دارا هستند. مشلاً هنگام راه رفتن در بیشه ای، متوجه چند تکه پر روی زمین می شوید و تعجب می کنید که آن پرها چگونه به اینجا رسیده اند. سرپرست آنجا یا شکاربان با یک نگاه به شما خواهد گفت که نه تنها چه پرنده ای آنجا مرده است، بلکه به دست چه چارپا یا پرنده ای و تقریباً چه زمانی کشته شده است. این بقایا برای هر دو نفر شما روشن است، ولی

آنها فقط از نظر شما شواهدی بهشمار می آید. اغلب ادعا می شود که یک چیز شاهد چیزی دیگر است. مثلاً از لحاظ صوری X شاهد Y است. ولی این عبارت فقط دلالت بر این دارد که X دربرگیرندهٔ اطلاعات بالقوه دربارهٔ Y است که کافی نیست. ما باید بپرسیم شاهد از نظر چه کسی؟ زیرا بقایا خود سخن نمی گویند. انسانها، با تبديل شواهد چونان بقايا به شواهد چونان استدلال، 'آنها را به سخنگفتن وامی دارند'. به بیان دقیق، باید بگوییم که برای X ، Z شاهد Y است. بنابراین، روشن است که گواه یا شاهد بیانگر رابطهای دوسویه (میان X و Y) نیست، بلکه با پیونددادن Y ، X و Z ، بر رابطه ای سه سویه دلالت دارد. در کیل این فرایند، Z مهم ترین عامل است. هوش و تجربهٔ این عامل است که او را قادر میسازد میان اثر باقیمانده (آنچه دیده می شود) و رخداد یا حالت گذشته (آنچه دیده نمی شود) پیوند برقرار کند. مهارت اکتسابی متخصص (مورخ، شکاربان، دیرینشناس) است که پیوند میان حال و گذشته را برای ما برقرار میسازد. تاریخ، مانند شکار، زمین شناسی، کاراگاهی، و از این قبیل، بر حدسیات و گمانهزنی ها استوار است. در همهٔ این موارد، حدسیات، حتی حدسیات متخصص، ابطال ناپذیر نیست. به بیان دقیق، نتایج و یافته های آنها 'امر مسلم' نیست. در بسیاری موارد آن نتایج تردیدناپذیر نیست. با وجود این، حدسیات و نظرات متخصصها، معتبرترین حبدسیاتی هستند که در اختیار داریم. حتی در کتاب مقدس هم تاریخ و ديرين شناسي مستقيماً با دستي الهي نوشته نشده است. فقط در حقوق و سياست استثناهایی آشکار بهچشم میخورد. نتایج محاکمات توسط هیئت منصفه تعیین می شود، احتمالاً به این دلیل که اعضای هیئت متخصصان زندگی عادی هستند. در دموکراسی ها نیز مردم حکومت ها را برمی گزینند، احتمالاً نه به این دلیل که آنها (مانند سیاستمداران و کارمندان) متخصص امر حکومتداری هستند، بلکه به این دلیل که در ادارهشدن و تبعیت از حکومت تجربه دارند.

### 3.7 سه مرحلهٔ استفاده از شواهد

هنگام استفاده از شواهد (در تاریخ یا حوزه های دیگر) سه مرحله را باید مدنظر قرار داد. مرحلهٔ نخست بررسی آثار و بقایا و حصول اطمینان کامل از این امر است که این بقایا همان است که بهنظر می آید باشد؛ یعنی نه آنچه بوده است (که مرحلهٔ بعدی

است)، بلکه آنچه اکنون هست: سنگ، نه بتون؛ پوست، نه کاغذ؛ طلا، نه سکه، و از این قبیل. مرحلهٔ دوم تلاش برای بازشناسی سیر تحول تاریخی آن است: چگونه به اینجا رسیده آست، چه تغییراتی کرده و تحت تأثیر چه عواملی تغییر کرده است. در این مورد مثلاً یک خانهٔ متروکهٔ کلنگی را درنظر بگیرید. این مرحله اغلب به ردیابی مراحل و فرایندهای پیشین، مانند مورد کشتزار ذرت، مربوط می شود. در مورد یک شیء کوچک (یک سند یا یک زیور) ما باید گفته های مورخان هنر دربارهٔ 'اصل و منشأ ابن شيء ــاز زير دست چه كساني گذشته است و آنان چه كارهايي بر روي آن انجام دادهاند ــ را دنبال كنيم. فقط در مرحلهٔ سوم است كه به منشأ و ريشههاي آن می پردازیم. در این مرحله پرسشهای مهم عبارت است از اینکه شیء موردنظر چگونه و چرا، بهدست چه کسی و با چه منظوری، با چه سیاقی (شیوهها و روشهای غالب)، و در چه شرایطی ساخته شده است. در این مرحله، مفهوم کلیدی مفهوم معناست با جنبههای متعدد آن. منظور سازنده (مثلاً زرگری که سنجاق سینه ساخته یا نویسندهٔ نامه) چه بوده است؟ برای دریافتکننده یا مردم عادی آن روزگار چه معنایی داشته است؟ در این مورد مثلاً یک آواز را درنظر بگیرید. برای ما چه اهمیتی دارد؟ همهٔ این پرسشها هنگامی طرح میشود که معنای اثر یا چیز باقیمانده مدنظر ما باشد. به ویژه اهمیت دارد که در تاریخ بکوشیم تا از قصد نویسند، یک سند آگاه شویم. آیا او برای دیگران مافوقهای خود، مخالفان خود یا نسلهای آینده م مینویسد؟ یا فقط برای خود مینویسد، مانند خاطرات یا گزارش؟ اگر مورخ بداند یا حدس بزند که فرد صوردنظر برای دیگران می نوشته، باید محتاط تر باشد. نویسندگان بسیاری (از هرودت و توسیدید به اینسو) درواقع میخواستهانید شواهدی برای عصرهای آینده فراهم کنند.

### ٧.٣. تعارض شواهد

در بسیاری موارد، مورخ (مانند متخصصان دیگر) به تعارض شواهد برخورد میکند. تفسیرهایی که پیش از او در مورد آثار و بقایای معینی عرضه شدهاند با دستهٔ دیگری از تفسیرها تفاوت دارند و نوعی برخورد تفسیرها وجود دارد. هنگام تصمیمگیری در مورد تفسیرها، او با کتابها و همکاران مشورت خواهد کرد. حتی ممکن است تا دستیابی به شواهد بیشتر، اظهارنظر را به تعویق اندازد. ولی گذشته، که در برابر

چشمان ما نیست، چنان مبهم و ناروشن است که نتیجه گیری ها و یافته های مربوط به موضوع های مهم، ناگزیر باید بر حدس و نظر های کاملاً متوازن استوار باشد. در حوزهٔ علم تجربی، تی. اچ. هاکسلی از 'تراژدی بزرگ علم یا همان قتل فرضیه ای زیبا و ظریف به دست واقعیتی زشت' سخن می گوید. البته این اتفاق در تاریخ هم می افتد، هرچند قاتل، شواهد جدید است نه واقعیتی جدید.

### ٨.٣ تاريخ استوار بر شواهد؟

پس شواهد زیربنای تاریخ است، زیرا، اگر به معنای گسترده تر تعریف کنیم تا خاطره را هم دربرگیرد، سازندهٔ تنها پل میان گذشته و حال است. با وجود این، آثار و بقایا خود نمی توانند سخن بگویند. پیوندی که آنها برقرار می کنند باید به وسیلهٔ ذهن انسانی درک شود. این درک گاهی بسیار ساده است، مانند هنگامی که کدبانوی خانه با دیدن کیک سوخته پی می برد که آن را بیش از حد روی اجاق باقی گذاشته است. گاهی هم چنین درکی پیچیده و دشوار است، مانند هنگامی که مورخ می کوشد نابودی کرت مینوآن یا افول امپراتوری روم را تبیین کند.

باید به خاطر داشته باشیم که بخش عمده، هرچند نه، به هیچروی، و نه همهٔ شواهد تاریخی منابع نوشته است. جایی که اینگونه منابع وجود نداشته باشد (هرگز نوشته نشده باشد یا بعداً نابود شده باشد) ما می توانیم به شناخت اندکی دست یابیم. این موضوع در سدهٔ بیستم که تقریباً ارتباطات نوشتاری همگانی جای خود را به تلگراف، تلفن، رادیو و روشهای الکترونیکی دیگر داده، اهمیتی ویژه یافته است.

رشتهٔ تاریخ (تشبیه را عوض کنیم) روی دوپایه پیش می رود: شواهد و تفسیر. هریک از پایهها را باید با احتیاط کامل مورد استفاده قرار داد. شواهد، پیش از شکلگیری هر تفسیری، خود، عامل عمدهٔ گرایش و جانبداری در تاریخ است. بنابراین، شور و شوق برای مورد بحث قراردادن پرسشهای مربوط به تفسیر نباید باعث نادیده گرفتن این واقعیت شود. باید پیش از توجه به گرایش موجود در تفسیر، گرایش موجود در شواهد را مورد توجه قرار داد. یکی از عوامل وجود گرایش در شواهد شانس و تصادف صرف است. کاملاً تصادفی است که آنچه اتفاق می افتد ثبت بشود یا نشود. حتی تصادفی تر است که آنچه اتفاق افتاده، سالم مانده باشد؛ چه

تاکنون دربارهٔ شواهد به اندازهٔ کافی سخن گفتیم. تفسیر هم مسئلهٔ گستردهای است که بعداً مورد بحث قرار خواهیم داد (ر.ک.: فصل ۲، قسمت ۲ و فصل ۷، قسمت ۲).

### ٤. حقيقت

### 1.4. منظور از حقیقت چیست؟

از دو مفهوم عینیت و حقیقت نام بردیم و دربارهٔ مفهوم نخست چیزهایی گفتیم. پس مناسب خواهد بود دربارهٔ مفهوم دوم هم چندکلمه ای بگوییم. از آنجاکه، اغلب، از گزارشهای تاریخی انتظار می رود، بدون گرایش یا پیشداوری، دقیقاً بگویند که چیزها و امور چگونه بوده است، خَلط و اشتباه آن دو مفهوم محتمل تر است. به بیان دیگر، به نظر می رسد انتظار نامبرده نوعی تقاضای عینیت و حقیقت، هردو، باشد.

۱. Livy یا Titas Livias (۱۷ ــ ۵۹ پس از میلاد)، مورخ رومی که ۱۲۴کتاب بهیادماندنی او دربارهٔ تاریخ روم، او را در ردیف برجستهترین نویسندگان این حوزه قرار داد. ـم.

ولی آنها عین هم نیستند. حقیقت یا بطلان گزارهای عینی مستقل از افکار و احساسات هر شخص است. از این رو، 'پرندگان بال دارند' و 'خورشید گرد زمین می چرخد'، دو گزارهٔ عینی است. از سوی دیگر، گزارههای 'من خوشحال هستم' و 'من افسرده هستم' هردو عینی است، هرچند ممکن نیست آن دو (اگر شخص واحدی بر زبان آورده باشد) در یک زمان صادق باشد.

نیازی نیست اکنون دربارهٔ نظریههای فلسفی حقیقت بحث کنیم و چندان بر خطا نخواهیم بود این گفتهٔ قدیمی را بپذیریم که: 'حقیقت عبارت است از مطابقت میان واقعیت و ذهن'. البته معنای دقیق واژهٔ 'adaequatio' یا 'مطابقت' مدنظر ما نیست. همچنین نیازی نیست اکنون برای روشن کردن اینکه 'مطابقت' یک تعریف است، یا معیار، یا حتی چیزی دیگر، خود را به زحمت اندازیم. ولی باید به این واقعیت توجه کنیم که درحالی که ایس ضرب المثل باستانی از 'intellectus'، بهمعنای 'ذهن' یا 'درک'، سخن میگوید، فلاسفهٔ مدرن ترجیح میدهند حقیقت را در ارتباط باگزارهها مورد بررسی قرار دهند. آنان گاهی واژهٔ جملهها یا قضیهها را به گزاره ها ترجیح می دهند، ولی بهندرت حقیقت را چونان خاصیت یک حدس یا یک درک می دانند. چنین کاری باعث جلوگیری از بحث هایی مفصل می شود، زیرا پیبردن به حقیقت یا بطلان آنچه مردم میگویند آسان تر است از پسیبردن به حقیقت یا بطلان آنچه فکر میکنند. با وجود این، می توان میان آنچه فرد تصور م كند واقعيت باشد و آنچه در قالب واژه ها بيان مىكند تمايز گذاشت. در اغلب موارد حمدس و تصور فرد، مثلاً این حدس که آبپاشی سریعترین راه خاموشکردن آتش است، چیزی است که در ذهن حلاجی می شود ولی هرگز بیان نشده است. در تاریخ، مهم است که این واقعیت را فراموش نکنیم، زیراگاهی حدسیات بیاننشده راهنمای کار مورخ است. مثلاً، اکثر مورخان سدهٔ نوزدهم بر این باور بودند که سفیدپوستان برتری ذاتی بر نژادهای دیگر دارند و بسیاری از حدسیات و تصورات آنان متضمن این باور بود، هرچند هیچوقت آشکارا بیان نمي کر دند.

<sup>1. &#</sup>x27;Veritas est adaequatio rei et intellectus'.

#### ٢.۴. مسئلة واژه ـ جهان

در ارتباط با گزاره ها، باید به خاطر داشته باشیم که گزاره های درست یا نادرست، به ناچار این پرسش پیچیده را پیش می آورد که واژه ها چگونه با جهان مربوط می شوند. آنها چگونه جهان را توصیف می کنند؟ آنها تا چه اندازه ممکن است جهان را درست (یا نادرست) توصیف کنند؟ البته دوباره بگوییم که اینها پرسشهایی فلسفی هستند که اینجا نیازی به بررسی مفصل آنها نیست. ولی در یک بحث فلسفی راجع به تاریخ، نمی توان آن پرسشها را به طور کلی فراموش کرد، به این دلیل ساده که بخش عمدهٔ تاریخ، چه شواهد اولیه چه آثار نهایی، در قالب واژه ها معمولاً واژه های نوشته داست. جی. ال. آستین، فیلسوف دانشگاه آکسفورد، رابطهٔ واژه حیکان را با بیانی سودمند چنین تشریح می کند:

هنگامی که گزاره ای صادق است، مسلماً وضع یا حالتی وجود دارد که آن گزاره را صادق می کند و کاملاً از گزارهٔ صادق معطوف به خود متمایز است: ولی باز هم مسلماً، ما می توانیم فقط در قالب واژمها آن وضع یا حالت را توصیف کنیم (چه آن حالت باشد یا، خوشبختانه، حالات دیگر). (Austin, 1970, p. 123).

به بیان ساده، وظیفهٔ مورخ است که حالتهای پیشین جهان را، به درست ترین صورت ممکن، توصیف کند. می توانیم فرض کنیم که همان روشهای تجربی مورد استفادهٔ روزنامه نگاران، سفر تامه نویسان، طبیعی دانان یا انسان شناسان میدانی، ما را در رسیدن به اهداف خود یاری می کنند. ولی در این حوزه مشکلی بزرگ وجود دارد. روشهای تجربی روشهای مبتنی بر تجربه هستند. پس اگر موضوع مورخ به محدودهٔ زمانی پیش از سدهٔ بیستم متعلق باشد، او چگونه می تواند تجربهای در ارتباط با آن موضوع داشته باشد؟ دراین صورت، آیا مطالعهٔ تاریخ می تواند یک کار تسجربی باشد؟ اگر معیار حقیقت عبارت باشد از رابطه ای مناسب (یک تسجربی باشد؟ اگر معیار حقیقت عبارت باشد از رابطه ای مناسب (یک که، بر مبنای معنای دوم رابطهٔ موردنظر، آن توصیف می کنند، چگونه می توانیم بدانیم که، بر مبنای معنای دوم رابطهٔ موردنظر، آن توصیف مناسب است یا نه؟ اینها پرسشهایی پیچیده و کنجکاری برانگیز هستند، و نباید تصور کنیم که پاسخی ساده دارند. درواقع هنگام رویارویی با معمای فلسفی، اغلب عاقلانه است، پیش

از تلاش برای یافتن پاسخ، نگاهی دقیق و نقاد به پرسشها بیندازیم تا ببینیم آیا بهدرستی بیان شدهاند یا نه. اکنون خواهیم دید که این پرسشها شاید، دستکم، گمراهکننده باشند.

### ۳.۴. بیراهه

نوعی درک نادرست این مسئله را می توان در نوشتهٔ رولن بارتز، اندیشمند فرانسوی پیداکرد. او در مقالهای بدفهمیده شده با عنوان 'گفتمان تاریخی می نویسد: 'گفتمان تاریخی تقریباً تنهاگفتمانی است که به مرجعی «بیرون از» Barthes, 1962, in) نایست که درواقع هرگز نمی توان به آن رسید معطوف است' (Lane, 1970, pp. 153–4 – 1970, pp. 153). این باور، که فقط به واسطهٔ گفتمان می توان به مرجع رسید، به صورتی گسترده توسط نویسندگان پست مدرنیست در حوزهٔ تاریخ پذیرفته شده است. مثلاً یکی از آنها ادعا می کند 'که جهان/گذشته همیشه تاکنون در قالب داستانها بر ما عرضه می شود و ما نمی توانیم از این داستانها (روایتها) بیرون آمده، ببینیم که آیا آنها با جهان/گذشته واقعی مطابقت دارند، زیرا این روایتهای «همیشه معطوف به گذشته» تشکیل دهندهٔ «واقعیت» هستند' (Penkins, 1991, p. 9). این ندارد که مورخ کاملاً در محدوده و محاصرهٔ روایتها و گفتمانهای دیگر قرار دارد. انواع زیادی از اطلاعات غیرگفتمانی دربارهٔ گذشته قابل دسترس است: خاطرات، اشیاء دست ساز، عکسها و موارد بسیار دیگر. در فصل ۹، قسمت ۳ راجع خاطرات، اشیاء دست ساز، عکسها و موارد بسیار دیگر. در فصل ۹، قسمت ۳ راجع به این موضوع بیشتر سخن خواهیم گفت.

همین تصور که ما نمی توانیم مستقیماً گذشته را مشاهده کنیم، یک یا دو فیلسوف را به عرضهٔ نظریههای 'سازهانگار' 'تاریخ رهنمون شده است. آنان شناخت یک گذشتهٔ واقعی مستقل را رد می کنند و به این نتیجه می رسند که 'گذشته' آن چیزی است که مورخان در روایتها و توصیفهای خود می سازند. البته شناخت چنین 'گذشته ای به آسانی ممکن است (ر.ک.: J. W. Meiland, ..ک.) به آسانی ممکن است (ر.ک.: 1965; Leon J. Goldstein, 1976). چنین نظریههایی به یک یا دو فرض بستگی

I. 'constructionist' or 'constructivist'

دارد: یا گذشته واقعیت ندارد و بنابراین شناخت پذیر نیست؛ یا اینکه هر شناختی برابر است با مشاهدهٔ مستقیم، و از آنجا که رویدادهای گذشته را نمی توان مستقیما مشاهده کرد، به همان نتیجهٔ قبلی می رسیم که گذشته را نمی توان شناخت. فرض اول کاملاً ناموجه است. از آنجا که 'گذشته' هیچ حدومرزی ندارد، این واژه باید به رویدادهای پنج دقیقه یا پنج ثانیه پیش هم معطوف باشد. آیا می توان استدلال کرد نفسی که ثانیه هایی پیش فرو برده ام و هنوز برنیاورده ام واقعیت ندارد؟ آیا واقعیت به دقیقه، ثانیه یا یک هزارمیلیونیم ثانیهٔ حاضر محدود می شود؟ پس حال چیست؟ مدت آن چه قدر است؟ پس این نظریه به چیزی بی معنا تبدیل می شود. حتی با توسل به اینکه فرض موردبحث فقط به گذشتهٔ تاریخی معطوف است، ما نمی توانیم از این بن بست و بیهودگی رها شویم، زیرا در آن صورت باید بپرسیم که مرز میان گذشتهٔ تاریخی و حال کجاست. آیا ناواقعیت در این نقطه جای خود را به مرز میان گذشتهٔ تاریخی و حال کجاست. آیا ناواقعیت در این نقطه جای خود را به وقعیت می دهد؟

## ۴.۴. آیا شناخت تاریخی می تواند تجربی باشد؟

اگر فرض نخست به چیزی بی معنا و نامعقول می انجامد، در مورد فرض دوم چه می توان گفت؟ این فرض و اقعیت داشتن گذشته را منکر نیست، بلکه فقط امکان شناخت آن را رد می کند. استدلال مورد نظر بر این فرض استوار است که ما فقط آنچه را مستقیماً مشاهده می شود می توانیم بشناسیم. پس اجازه دهید در مورد این ادعا دقیق شویم. آیا ادعای نامبرده ما را به مشاهدهٔ شخصی محدود می کند؟ آیا من، به این دلیل که اکنون در امریکا نیستم، باید کاملاً از این کشور ناآگاه باشم؟ نه؛ من چیزهایی دربارهٔ امریکا می دانم، زیرا آنجا بوده ام، و افرادی هم که آنجا بوده اند، تجارب خود را برای من گفته اند. آیا این شناخت، شناخت تجربی نیست؟ درست من اکنون نمی توانم آنچه را که در خیابان پنجم رخ می دهد مشاهده کنم، ولی اگر آنجا بودم می توانستم. هنگام ترور کندی من در دالاس نبودم، ولی می توانستم باشم. برای پرهیز از این مشکلات، اگر شناخت تجربی را نه چونان چیزی که اکنون مشاهده می کنم، بلکه چونان چیزی که، در اصل، مشاهده پذیر بوده است تعریف مشاهده می کنم، بلکه چونان چیزی که، در اصل، مشاهده پذیر بوده است تعریف

کنیم، در آن صورت شناخت مرگ کندی یا عبور ناپلئون از برسینا ا نوعی شناخت تجربی راستین خواهد بود. شما و من می توانستیم آنجا بوده باشیم، و برخی انسانها بودند.

منظور ما این نیست که احتمال ندارد توصیف تجارب، عمداً، از روی بی دقتی یا درنتیجهٔ جهل، گاهی نادرست باشد. باید دقیق و محتاط بود؛ باید در صورت امکان، گزارشها را وارسی کرد؛ و باید عکسها را به دقت بررسی کرد. ولی این ملاحظات بی اعتبارکنندهٔ بررسی تجربی نیست. آنها شیوهٔ معمول کار مثلاً در علوم، پزشکی و حقوق است، همانگونه که در تاریخ است. کسی نمی تواند ادعاکند که زمین شناسی و دیرین شناسی علوم تجربی راستین نیست، چرا که رویدادهای گذشته به هیچروی مستقیماً مشاهده پذیر نیست. به هرحال، تاریخ یک رشتهٔ تجربی است. آنچه را که توماس ناگلی دربارهٔ شناخت به طور کلی گفته است، می توانیم دربارهٔ تاریخ بگوییم:

دریافت و برداشت ما از تجربهای خاص و عملکرد جهان که از طریق دیدگاههای فردی ما صورت میگیرد، فقط می تواند گزینشی باشد به هرحال این عامل عاملی بسیار مهم است و کسب چنین شناختی را که شاید داشته باشیم، به میزان چشمگیری تابع شانس و تصادف می کند: شانس مربوط به مشاهداتی که می کنیم، داده هایی که داریم و عصری که در آن زندگی می کنیم (T. Nagel, 1989, p. 83).

باید از این موضوع غافل نشد که کار دقیق و طاقت فرسا در انجام پژوهش درست، ضامن حقیقت یا عینیت نیست، بلکه لازمهٔ آن دو است.

### 4.4. جنبة اخلاقي حقيقت

جنبهٔ دیگر حقیقت ــ پیوند و رابطهٔ آن با آنچه حق، درست و قابل اعتماد است ــ را هم نباید نادیده گرفت. دو باور را درنظر بگیریم: (۱) علف سبز است؛ (۲) شکنجهٔ کودکان برای تفریح و سرگرمی نادرست است. می توانیم فرض کنیم که اکثر مردم هر دو باور را قبول دارند. اگر از ما بپرسند، خواهیم گفت که مورد (۱) درست است، زیرا

<sup>1.</sup> Beresina

با واقعیات همخوانی دارد. ولی واقعیتهای متناسب با مورد (۲) کجاست؟ آیا جهان دارای یک نظم اخلاقی است که پذیرش مورد (۲) را توجیه کند، همانگونه که یک نظم فیزیکی توجیه کنندهٔ پذیرش مورد (۱) وجود دارد؟ یا ما باید بگوییم که (۲) یک قرارداد اجتماعی است که در چارچوب منافع و علایق جامعهای پایدار شکل گرفته و متحول شده است؟ در هر حالت، به نظر می رسد چیزی بیش از تصادف زبانی باشد که هر دو مورد (۱) و (۲) گزاره هایی صادق هستند، هرچند حتی اگر بپذیریم که صادق بودن و حقیقت آنها کاملاً از نوع واحدی نیست.

بهتر است هنگامی که، در ارتباط با گزارش تاریخی، می پرسیم 'آیا درست است؟' نکتهٔ نامبرده را در ذهن داشته باشیم. ما نباید فقط بپرسیم که آیا گزاره با واقعیتها مطابقت دارد (بدون توجه به معنایی که شاید از 'مطابقت' و 'واقعیتها' مدنظر باشد). بهتر است همچنین بپرسیم که آیا کل مطلب درست، صادقانه، حق، قابل اعتماد و حتی، شرافتمندانه است. آیا خوانندگان آن را منصفانه خواهند یافت؟ آیا گزارش موردنظر تصویری عادلانه برای علاقهمندان عرضه می کند؟ ولتر، به طعنه، می گوید که تاریخ بسته ای از ترفندهاست که در مورد مردگان به کار می گیریم. با توجه به این نکته، مورخی مدرن یادآور می شود که 'یکی از مهم ترین وظایف مورخ برخورد صادقانه با مردگان است و نه تحمیق آنها با بیان نکاتی بی ارزش و سطحی' برخورد صادقانه با مردگان است و نه تحمیق آنها با بیان نکاتی بی ارزش و سطحی' سیاستمداران، عالمان اجتماعی یا مورخان برای نشاندادن پیچیدگی های امور انسانی شاید در سطح و معنایی محدود درست باشد، ولی از دیدگاهی کلی نه درست باشد نه صادقانه و شرافتمندانه. مفهوم حقیقت یک بعد اخلاقی دارد، و وظایف مورخ، هم اخلاقی است هم شناختشناسانه.

## ۵. فرایندها و شالودههای اجتماعی

### 1.۵. تداوم و تغییر

نکات بیانشده دربارهٔ مردگان، به ما خاطرنشان میسازد که مورخ (از لحاظ اخلاقی و شناختشناسی) با همنوعان خود سروکار دارد، و مسئولیتهای او به انسانهای زنده محدود نمی شود، بلکه مردگان و انسانهای هنوز به دنیا نیامده را هم

دربرمیگیرد. تداوم و پیوستاری نژاد بشر، و بنابراین تداوم تاریخ او را هرگز نباید از نظر دور داشت. از سوی دیگر، تغییر هم مانند تداوم ویژگی بخش تاریخ است. ما در جهانی رو به گسترش زندگی میکنیم و چونان موجودی زیستی، در چارچوب یک فرایند تحول قرار داریم که احتمالاً تا زمان جریانداشتن حیات بر روی کرهٔ زمین تداوم خواهد داشت. سوم اینکه، هر نسل، هم از والدین خود یاد میگیرد و هم از تجربهٔ خود. موقعیتهای اجتماعی و تاریخی هرگز دقیقاً تکرار نمی شوند، فقط به این دلیل که انسانها از آنچه قبلاً اتفاق افتاده، کموبیش آگاه اند. بنابراین دلایل می توان گفت که هر موقعیتی که انسان در آن قرار میگیرد هیچگونه همانند پیشین ندارد و هرگز دقیقاً تکرار نخواهد شد. دگرگرنی قاعدهٔ روزگار است و حتی علی رغم وجود جوامعی کاملاً ناآگاه از دگرگونی تاریخی، این ادعا صادق است. کارلو لوی دهقانان یک روستای دورافتادهٔ ایتالیایی دههٔ ۳۰ را چنین توصیف میکند: 'اینجا که همهچیز، از لحاظ تأثیرگذاشتن بر یکدیگر، یکپارچه و واحد قلمداد می شود، آنها همهچیز، از لحاظ تأثیرگذاشتن بر یکدیگر، یکپارچه و واحد قلمداد می شود، آنها حتی نمی توانند از وجود خود چونان افراد آگاه شوند... آنها در جهانی که مستقل از دخی نمی توانند از وجود خود چونان افراد آگاه شوند... آنها در جهانی که مستقل از در دهان کار میکند، زندگی فلاکتباری دارند (Carlo Levi, 1982, p. 79).

اگر تغییرات به صورتی کاملاً تصادفی شکل میگرفت، تغییر به امری گیجکننده تبدیل می شد. ولی خوشبختانه جهان پر است از فرایندهای قاعده مند. گرچه اکنون می دانیم که حرکتهای آسمانها کاملاً منظم نیست، این حرکتها هزاران سال برای اندازه گیری زمان مورد استفاده قرار گرفته است؛ زیرا خورشید و ماه برای اکثر مقاصد عملی به اندازهٔ کافی منظم هستند. دیگر فرایندهای منظم و تقریباً پیش بینی پذیر، فرایندهای زیستی هستند. موجوداتی مانند دانهها، هاگها یا تخمها رشد می کنند، تولیدمثل می کنند، می میرند و نسل دیگری جای آنها را می گیرد. نر و مادههای گیاهی یا جانوری ژنها را به گونهای ترکیب می کنند که هرگز نسلی دقیقاً عین نسل (های) پیشین بازتولید نمی شود. از عصر نوسنگی، که حدود ده هزارسال پیش آغاز شد، به بعد، مشاهده و مطالعهٔ دقیق رشد گیاهی و جانوری برای کشاورزان و شاید حتی شکارچیان قبل از آن تاریخ امری حیاتی بوده است. تجربهٔ فراگیر پرورش حیوانات اهلی بود که داروین را به نظریهٔ منشأ انواع رهنمون شد؛ نظریهای که چونان بزرگ ترین ایدهٔ واحد تا داروین را به نظریهٔ منشأ ست. در سدهٔ نوزدهم با تحول علوم زمین شناسی و شبمی در کی جدید از محیط طبیعی خود و چگونگی

پیدایش آن دست یافتیم، هرچند یک سدهٔ بعد، نگرانی جدی داریم که مبادا این امر بسیار خطرناک و زیانبار باشد. به هرحال، درک این فرایندها بسیار مهم است.

### 2.4. فرایندهای جامعه

گرچه فرایندهای طبیعی تا این حد مهم است، برای اکثر مورخان فقط اهمیت اندکی دارد. مشغلهٔ ذهنی اصلی آنها فرایندهای جامعه است. روابط ما با دنیای طبیعی لازمهٔ زندگی است، زیرا ما باید شکم خود را سیر کنیم، پوششی داشته باشیم و خود را گرم نگه داریم. ولی همهٔ اقتصادها، اندرکنشهای اجتماعی و فرهنگها که نمادها، تصورات و آفرینندگی های آنها به زندگی ما معنل می دهد، بر همین لوازم و بنیادهای ساده استوار است. چنانکه ارسطو چندصدسال پیش بیان کرد، انسان موجودی است روابسته به اجتماع (یا دولت) منظم و سازمانیافته ؛ ۱ از دیدگاه او زندگی انفرادی و درتنهایی شایستهٔ چاریا یا خداوند است نه انسان. بهطور کلی انسان از لحاظ ظاهری و مادی گوناگون است، ولی این گوناگونی در مقایسه با گوناگونی های تولیدات فرهنگی و اجتماعی ناچیز است. فقط چندین هزار نوع زبان داریم. پوشش، مصنوعات، آداب و رسوم، و روابط اقتصادی، اجتماعی و سیاسی هم گوناگون تر و حتی پرشمارتر است. در مورد ویژگیهای روانی و شخصیتی نیز چنین ادعایی مي توان كرد. آيا ذهنيت دو فرد دقيقاً عين هم است؟ قوانين و آداب، حكومتها و شرکتهای تجاری، کشتزارها و کارخانهها، و امور مرسوم و معمول در هنر و پوشش، موسیقی و ادبیات، باشگاهها، جوامع، نهادها و سیازمانها، جملگی بر فعاليتهاي انسان تأثير مي گذارند؛ يعني آن فعاليتها را امكان پذير ولي درعين حال محدود و مهار میکنند. آنها 'طبیعت ثانویهٔ ما را ایجاد میکنند که به 'طبیعت اولیهٔ ا مبتنی بر وراثتها اضافه می شود. همهٔ این مظاهر جمامعه و فرهنگ چمارچوبی بهوجود می آورند که مردان و زنان در محدودهٔ آن جویای قدرت، ثروت و منزلت و همچنین اهداف ازرشمندتر عقلانی و معنوی بودهاند و هنوز هم هستند. پس هم مورخان و هم عالمان اجتماعي بايد با اين سه منبع كنش انسان (وراثت؛ چارچوب و رسم اجتماعی، و تصمیم فردی) دست و پنجه نرم کنند.

۱. 'zoon politikon' یا حبوان سیاسی.

این شالوده و چارچوب اجتماعی پیچیده از فرایندهای پرشماری تشکیل می شود. ما برای زندگی در جامعهٔ مدنی نیازمند دستکم شناختی نسبتاً کارآمد در مورد فروشگاه، مدرسه، بانک، نظام حمل و نقل و از این قبیل هستیم. مورخ، در مقام یک شهر و ند، چنین شناخت کارآمد را دربارهٔ جامعهٔ خود و دربارهٔ تجربهٔ درونی و مهم روابط شخصی داراست. برپایهٔ این شناخت، او می تواند فرایندهای (کموبیش) متفاوت تشکیل دهندهٔ شالودهٔ جامعهٔ مورد مطالعه را تا حدودی درک کند؛ جامعهای که به تاریخ او شکل و ویژگی می بخشد. از این لحاظ هم درک فرایندها بسیار مهم است.

### ۳.۵. زندگیهای فردی

سرانجام به موضوع عملکردهای مردان و زنان در گذشته می پردازیم. بسیاری از زندگیهای فردی ثبت و ضبط شده است ولی اغلب آنها نشده است. این میزان نسبتاً اندک چگونه ضبط و برای تاریخ گزینش شده است؟ یک تبیین آشکار این است که آنها در زمان خود مهم بودهاند، زیرا عملکرد (مثلاً) حکمرانان و فاتحان هزاران زندگی دیگر را تحت تأثیر قرار می دهد. تبیین دیگر اینکه بسیاری قدیسان و قهرمانان از آنرو در حافظهها و خاطرات باقی ماندهاند که غیرعادی بودهاند. اکثر مردم نه قدیس هستند نه قهرمان. جایی که ایمان، نیکوکاری یا شجاعت مورد تحسین و ستایش باشد، افراد دارای آن و پژگی ها، به دلیل ندرت و شمار بسیار اندک، ارزشمند خواهند بود. شناخت انسانهایی که با گذشت زمان اهمیت یافتهاند از شناخت انسانهایی که در زمان حیات خود و از دیدگاه معاصران خود مهم بودهاند، دشوارتر است. این ادعا به ویژه در مورد هنر و علوم صادق است که شناخت و بازیابی اغلب با تأخير صورت مي گيرد؛ مانند جو تو و ورمير، كپرنيك و ماندل. ١ بنابراين، كار مورخ در شناخت اینگونه افراد معمولاً دشوارتر است از شناخت افرادی که در زمان خودشان مهم بودهاند و جزئیات زندگی آنها در خاطرات و حافظهها باقی مانده است. تبیین آخر اینکه نباید فراموش کنیم در بیشتر موارد شانس و تصادف محض تعیینکنندهٔ بقا یا فنای شواهد است، به ویژه در مورد دنیای باستان. مثلاً، بخش عمدهٔ

<sup>1.</sup> Giotto and Vermeer, Copernicus and Mendel.

آثار متعلق به یونان و امپراتوری روم باقی نمانده است.

تفسیر و درک زندگی های فردی از چند جنبه جالب است. اغلب ادعا می شود که مورخان برتری ذاتی بر دانشمندان علوم طبیعی دارند، زیرا خود از جنس همان موجوداتی هستند که بررسی و مطالعه می کنند. درواقع معمولی ترین و ساده ترین زندگی مورد بررسی مورخ با زندگی رنگارنگ فرد/مانند تیمور لنگ یا مسالینا اچندان همسان نیست. افزون بر این مورخ هم انسانی است مانند انسانهای مورد مطالعهٔ خود و وجه مشترک او با آن انسانها، بیشتر است از وجه مشترک بلورشناس با یک بلور یا حشره شناس با یک سوسک. آر. جی. کالینگوود، یکی از بهترین فلاسفهٔ تاریخ، هنگام بحث دربارهٔ نظریهٔ بازیابی خود که مورخ باید پندارها و اندیشههای گذشته را در ذهن خود بازسازی کند، بر این واقعیت تأکید می کند. یک ساختهٔ انسانی (ابزار، نقاشی، نوشته) تبلور اندیشههای سازندهٔ آن است. میکند. یک ساختهٔ انسانی (ابزار، نقاشی، نوشته) تبلور اندیشههای سازندهٔ آن بازسازی کند (Collingwood, 1961, pp. 282–3) بازسازی کند با بیشنیم یا بشنویم، تنها پیوند مستقیم ما با پیشینیان خود بازاندیشی گذشته را ببینیم یا بشنویم، تنها پیوند مستقیم ما با پیشینیان خود بازاندیشی اندیشههای آنان است.

اینکه آیا درخواست کالینگوود امکانپذیر است یا نه، شاید قابل بحث باشد و دانستن اینکه شخص اندیشهها و افکار موردنظر را بازسازی کرده است دشوارتر و مسئلهدارتر است. با وجود این، کالینگوود درست میگوید که ما می توانیم دیگران را به به به به مورت درونی و باطنی درک کنیم، عمدتاً به این دلیل که ما خود انسان هستیم. مورخان یونانی و رومی خود را عمدتاً به تاریخ سیاسی محدود کردند و می خواستند همهٔ کنشهای انسانی را بر مبنای اخلاق تبیین کنند. بنابراین، بسیاری از آنچه را که شاید بخواهیم دربارهٔ دنیای باستان بدانیم از قلم انداختهاند. ولی این امتیاز وجود دارد که پیروی از روشهای آنها آسان است، عمدتاً به این دلیل که ارزشهای اخلاقی انسانهای متمدن چندان متفاوت نیست. در مدتزمان بسیار زیاد (شاید از دورهٔ رنسانس) ما قادر بوده ایم معاصران خود را در نوشتههای

۱. Messalina، همسر سوم امپراتور روم (کلودیوس) که به بیبندوباری و دسیسهچینی های مرگبار درباری معروف بوده است. دم.

توسیدید یا افلاطون و سیسرو یا تاسیتوس ٔ بازشناسیم. پس این گفتهٔ هیوم چندان اغراق آمیز نیست که: آیا یونانی ها و رومی ها را می شناسید؟ (برای ایس منظور] فرانسوی و انگلیسی را خوب مطالعه کن. (۸) هنگامی که کالینگوود به بررسی مثلاً اندیشه های امپراتور تئودوسیوس می پردازد، احتمالاً در این باور هیوم سهیم شده است.

### 4.4. گوناگونی اجتماعی و فرهنگی

هیوم مدعی است که طبع بشر دگرگون نمی شود. این گفته هراندازه هم درست باشد، بی گمان جوامع و فرهنگها دگرگون می شوند و دگرگونی برخی از آنها سریع تر است. در طول سدهٔ بیستم ما همه شاهد چنین دگرگونی های پرشتاب و گسترده بوده ایم. چنانکه تاکنون گفته ایم، تاکنون به نظر می رسد که طبع بشر از دو بخش تشکیل می شود: آنچه از طریق ژنها به ارث می رسد؛ و آنچه به واسطهٔ پرورش و تجارب زندگی فرد شکل می گیرد. در طول حیات چندسلولی ها بر روی زمین (بیش از نیم میلیون سال)، وراثت ژنتیکی مردان و زنان دوهزارسال پیش ممکن نیست در قیاس با وراثت در زمان کنونی بسیار متفاوت بوده باشد. ولی فناوری های آنها، نظام های اقتصادی آنها، دستگاه سیاسی آنها و نظام های اجتماعی آنها بسیار دگرگون شده است. جالب و، از آن رو که تقریباً ناممکن است، جالب تر است بکوشیم برآورد کنیم که اول، این نظام های اجتماعی و فرهنگی، در زمان و مکان خاصی از یونان یا روم باستان، چگونه بوده است و دوم اینکه، چه اندازه در شکلگیری شخصیت یک که اول، این اومی تأثیر گذاشته است. کاتو آمی توانست مدعی تعلق به دودمانی باشد که از لحاظ اجتماعی بر اصل و نسب هوراسه آبسیار برتری داشت، ولی کدام یک از لحاظ اجتماعی بر اصل و نسب هوراسه آبسیار برتری داشت، ولی کدام یک از لحاظ اجتماعی بر اصل و نسب هوراسه آبسیار برتری داشت، ولی کدام یک از لحاظ اجتماعی بر اصل و نسب هوراسه آبسیار برتری داشت، ولی کدام یک از

بخشى از جذابيت تاريخ باستان در اين است كه ما با مردان و زنان بسيار متمدن

۱. Tacitus ، مورخ رومی (۱۲۰ ــ ۵۵ قبل از میلاد). ـم.

۲. Cato (۹۵ تا ۴۶ قبل از میلاد)، معروف به کانو جوان، دولتمرد بسیار محافظه کار رومی و مخالف سرسخت سزار. م.

۳. Horace (۶۵ تا ۸ قبل از میلاد)، شاعر و طنزپرداز ایتالیایی و فرزند یک بردهٔ آزادشده (۶۵ تا ۸ ق. م). -م.

سروکار داریم که از بسیاری جهات مانند خود ما بودند ولی مدتها پیش در محیط اجتماعی و فیزیکی بسیار متفاوتی زندگی می کردند. با وجود این، مسائلی که پیشتر مطرح شد ... مسائلی دربارهٔ ماهیت دقیق محیط اجتماعی و فرهنگی و میزان تأثیرپذیری شخصیت فرد از آن محیط و از ژنها ـ تقریباً به همان اندازه برای تاریخ سدهٔ نوزدهم دشوار و جالب است که برای تاریخ سدهٔ نخست. چیز زیادی وجود ندارد که مورخ بتواند دربارهٔ وراثت ژنتیکی روشن کند ــ هرگونه پیشرفتی در این زمینه عمدتاً باید برعهدهٔ دانشمندان و متخصصان واگذار شود ـ ولی او می تواند محیط اجتماعی و فرهنگی را بررسی و بکوشد تصور کند که این محیط تا چه اندازه در شکل دادن به شخصیت، اندیشهها و کنشهای کارگزاران تاریخی مؤثر بوده است. به همین دلیل است که تاریخ تاریخنگاری مدرن از تماریخ سیاسی به نظامهای اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی ـ نخست به نظامهای صوری (دین، علم، فلسفه، آموزش و هنر)، و سپس به نظامهای غیرصوری (اَداب و رسوم، عادات، فرهنگ عامه، ذهنیتها () ـ گراییده است. در سالهای پایانی سدهٔ بیستم مورخان درک میکنند که هیچ بخشی از زندگی بشر چنان بی اهمیت نیست که بتوان نادیده گرفت و هیچ فعالیتی چنان بیهوده نیست که شاید دیگر جنبههای تاریخ را تعدیل و بنابراین، فهم پذیرتر نکند. پیتر برک، ریچارد کوب، رابرت دارنتون، ناتالی زمون دیویس، لین هانت، رونبالد هاتون، امانوئل لهروى لادورى، لارنس استون، كيث توماس، ای. یه. تامیسون، ماکیل ووله آو بسیاری دیگر این نکته را به خوبی آشکار ساخته اند.

## ۶. فرجامشناسی

1.5. كِي من خودم هستم؟

بحث فرایندهای اجتماعی مسائل مربوط به هویت پایدار را پیش می آورد: چه

<sup>1.</sup> mentalités

Peter Burke, Richard Cobb, Robert Darnton, Natalie Zemon Davis, Lynn Hunt, Ronald Hutton, Emmanuel Le Roy Ladurie, Lawrence Stone, Keith Thomas, E. P. Thompson, Michel Vovelle.

چیزی است که در جریان دگرگونی تاریخی تداوم می یابد؟ آیا گلدستون پیشنهاددهندهٔ لایحهٔ خودگردانی همان پشتیبان محافظه کار پیل آدر حدود چهل سال پیش بود؟ آیا لویی چهاردهم پیر که با مادام دو منتنون صمیمانه کنار آتش نشسته، همان مردی بود که سال ۱۶۵۸ به صورتی رؤیایی در عشق ماری مانچینی گرفتار آمده و می کوشید با آن خواهرزادهٔ نامزدشدهٔ مازارین وصلت کند؟ از لحاظ مادی و جسمی شاید. از لحاظ آگاهی پایدار هم بی گمان پاسخ مثبت است. ولی از لحاظ سیاسی یا عملی چطور؟ در این مورد تردید وجود دارد. این نکته برای مورخ مهم است، زیرا او اغلب باید کنش متقابل شخصیتها را درک کند، همانگونه که یک منتقد شخصیتهای متفاوت و متفاد یک نمایش را موردنظر قرار می دهد، یا حتی یک شطرنج باز قدرت نسبی و متعارض مهرهها را هنگام بازی تخمین می زند. در چنین شرایطی توان، دانش و علایق هر شخصیت در همان زمان مطرح و مورد بحث چنین شرایطی توان، دانش و علایق هر شخصیت در همان زمان مطرح و مورد بحث سیاسی خصوصیاتی همسان نسبت دهیم. دشوار خواهد بود تصور کنیم که میاسی خصوصیاتی همسان نسبت دهیم. دشوار خواهد بود تصور کنیم که گلدستون، الیزابت اول و بیسمارک، چونان مهرههای صفحهٔ شطرنج سیاسی، همیشه هوبت و قدرت سیاسی یکسانی داشته اند.

اگر این بحث را در مورد دیگر بازیگران صحنههای تاریخ، مانند نهادها، سازمانها، احزاب سیاسی، کلیساها و دولت ملتها، به کار ببریم اهمیت موضوع بیشتر می شود. به چه معنا آلمان ۱۹۹۶ همان آلمان ۱۹۳۶ یا ۱۸۹۶ است؟(۹) کمی درنگ و تفکر باید ما را به این نتیجه رهنمون شود که تداوم نقش یا عنوان شاید تفاوتها و تغییرات چشمگیر شخصیت را پنهان کند.

### ۲۶. خطوط یا دوایر

پس این پرسش پیش می آید که تاریخ دوری است یا خطی. برای ما طبیعی به نظر می رسد که زندگی خود، و درواقع جریان تاریخ را خطی و تک بعدی ببینیم. این خط شاید پیچ بخورد و حتی گاهی به نظر می رسد که مانند قطار درحال حرکت از میان

۱. Gladstone (۱۸۰۹ ـ ۱۸۹۸)، سیاستمدار و نخستوزیر انگلستان. ـم.

۲. G. Peel (۱۷۸۸ ـ ۱۷۸۸)، سیاستمدار و نخستوزیر انگلستان. ـم.

تپهها، دور خود می چرخد، ولی بیش از یک رشته قسمتهای بعدی را به قسمتهای قبلی وصل نمیکند. انسانهایی که، عمدتاً به دلیل آگاهنبو دن از گذشته، برداشت مناسب و معتبری از آن ندارند، زمان را رشتهای از تکرارها، دقیقاً مانند فصول سال، مىدانند. ولى اين ناآگاهى مانع محاسبات تقويمى جاهطلبانة برخى انسانهای دوران قدیم نبوده است. ازجملهٔ این موارد، بهاصطلاح 'شمارش طولانی ۱ مایاهای امریکای مرکزی بودکه ۱٫۸۷۲٬۰۰۰ روز (تقریباً ۵٫۱۰۰ سال) را دربرمیگرفت. افلاطون تحت تأثیر این واقعیت بود که زمین و هفت جرم آسمانی (خورشید، ماه و پنج سیارهٔ شناخته شده در آن زمان) هر ۳۶٬۰۰۰ سال یک بار در موقعیتهای نسبی مشایه قرار میگیرند. این مدت برای یک دور کافی بود، هرچند مصری ها، با اشاره به آتلانتیس افسانهای ، دورهٔ نه هزارساله را ثبت کرده بودند (که افلاطون هم در تيمانوس<sup>٣</sup> اشاره مي كند) (Plato, 1965, pp. 34-8, # # 22-5). روی سخن توسیدید، در سدهٔ پنجم پیش از میلاد، نیز با آنهایی است که میخواهند رویدادهایی را که در گذشته اتفاق افتاده و، جدا از چیستی ماهیت انسان، در زمانی معین و به شیوهای نسبتاً مشابه، در آینده تکرار خواهد شد، بهروشنی درک کنند. (Thucydides (1954), p. 24; Book 1 # 22). نویسندهٔ اکلیزیاستیز که اثری است دربارهٔ کتاب مقدس به خاطر دیدگاه بدبینانهٔ خود [دربارهٔ دوری بودن تاریخ] معروف است: 'آیا چیزی وجود دارد که بتوان گفت جدید است؟ هر چیز در زمان قدیم، که قبل از ما بوده، وجود داشته است. (۱۰) آنچه شاید چندان درک نمی شود این است که فرد موردنظر یک یهودی غیرعادی بود. او شکاکی بـزرگ بـود کـه از فرهنگ هلنی سدهٔ سوم پیش از میلاد بسیار تأثیر پذیرفته بود. ولی درونمایهٔ حقیقی دین یهود در تأکید بر نقش خداوند در زندگی آن مردم ــالبته عمدتاً در رهایی آنان از اسارت و بردگی مصری ها که در سفر خروج بیان می شود ـ نمود می یابد. برخلاف اکثر مردم دوران باستان، یهودی ها دارای یک سنت قوی تاریخ خطی بمودند. ایس رهیافت تداوم یافت و در سنت مسیحی تقویت شد.

<sup>1. &#</sup>x27;Long Count'

۲. به روایت افلاطون جزیرهای بوده در غرب اسپانیا که بعداً زیر آب رفته است. ـم.

#### ٣.۶. تداومها يا شكافها؟

پرسش مربوط به خطی و دوریبودن تاریخ را طرح کردهایم، ولی هنوز پرسشی مرتبط باقی مانده است: آیا رویدادهای کنونی محصول رویدادهای گذشته هستند، یا شکافها و گسستهایی بزرگ؟ آیاگذشتهٔ ما مانند یک درخت است که هر مرحلهٔ آن رشدیافتهٔ مرحلهٔ پیشین است، یا مانند یک جاده؟ جاده بیگمان خطی است، ولی به هیچروی نمی توان ماهیت یک بخش از آن (بخش مرطوب و باتلاقی) را نتیجه و محصول بخش دیگر (بخش ناهموار و سنگی) دانست. در اواخر سدهٔ نوزدهم، پس از داروین، این گرایش وجود داشت که گذشتهٔ انسان را بر مینای الگوی تکامل زیستی بررسی کنند، الگویی که در چارچوب آن آثار و نشانه های حتی قدیمی ترین اشكال حيات را هم بايد در جديدترين شكل آن پيداكرد. البته پيشرفتهاي اخير در ديرين شناسي، در اين ديدگاه ترديد افكنده است و مي توان گفت كه خطوط ناپيوسته بسياري وجود دارد (ر.ك.: Gould 1991, pp. 46 and 288). ولى حقايق رهيافت تكامل زيستي هرچه باشد، هيچ دليلي (جدا از اقتصاد انديشهها) وجود ندارد تصور کنیم که چنان دیدگاههایی در صورد تاریخ انسان کاربرد دارد. اتخاذ رهیافت فرجامشناسانهٔ تمامعیار در مورد تاریخ (باور به اینکه تاریخ در راستای هدفی مقدر در جریان است) نیز به همان اندازه غیرموجه و نامعقول است. البته برای برخی افراد این نوعی اعتقاد دینی است و بنابراین باید باقی بماند. آنگونه که هگل و مارکس تصور کردهاند، وقاعیتهای تاریخی مؤید چنین دیدگاهی نیستند، یا دستکم، چندان نیستند. پس پاسخدادن به پرسش ما مستلزم مطالعهٔ دقیق واقعیتهای تاریخی است تا ببینیم اَیا آن واقعیتها برای اتخاذ تصمیم در این موردکافی است و چه زمانی این کفایت حاصل می شود.

البته باید کمی بیشتر به مفهوم فرجامشناسی توجه کرد. این مفهوم که از واژهٔ یونانی ' تلوس ا بهمعنای هدف یا نتیجه 'گرفته شده است، بر این نکته دلالت دارد که یک پدیده را می توان برحسب پیامدهای آن تبیین یا درک کرد نه برحسب علل آن. ('علت غایی' ارسطو همان است که چیزی دیگر بهخاطر آن وجود دارد یا عمل

<sup>1.</sup> telos

می کند.) مطالعهٔ هدف یا قصد چیزها معمولاً در ارتباط با ذهن است که چنان اهداف و مقاصدی دارد.

پیش از داروین تصور بر این بود که کل طبیعت نمود و عرصهٔ آفرینش هدفمند است: ماهیها آبشش دارند تا زیر آب زنده بمانند؛ زنبورها گرده جمع میکنند تا گلها بارور شود و از این قبیل. ولی امروزه زیست شناسان چنین تبیینهای هدف محور و قصدمدار را تقریباً به طور کلی رد کرده اند. آنان ترجیح می دهند آبششها، گرده افشانی و موارد مشابه را چونان کارویژه ها توصیف کنند. کارویژه ها بدیده هایی هستند که ماهی، زنبور، گل و موجوداتی از این قبیل را قادر می سازند تا آنگونه که زندگی میکنند زندگی کنند، ولی شکلگیری آنها نتیجهٔ کنش هدفمند یک موجود نیست، بلکه نتیجهٔ رویدادهای پی در پی در جریان تکامل و تحول طبیعی است. پس این پرسش برای ما مطرح می شود که آیا مفهوم فرجام شناسی، به هر معنایی، برای درک تاریخ سودمند است یا نه؟

# 4.5. برنامهای برای تاریخ۱

كانت هنگام رويارويي با مسئلهٔ فهم تاريخ انساني، مينويسد:

از آنجا که مورخ نمی تواند فرض کند که انسان ها در کنش های جمعی خود دنباله رو هدف عقلانی خاص خود هستند، تنها چارهٔ او این است که بکوشد، و رای این جریان نامفهوم رویدادهای انسانی، قصد و هدفی در طبیعت کشف کند، و تعیین کند که آیا به هر حال ممکن است بر مبنای یک طرح مشخص طبیعت، تاریخ موجوداتی را که بدون طرح و برنامهای مخصوص خود عمل میکنند تدوین کرد (Kant, 1784a, in Reiss, 1977, p. 42).

هرچند دیدگاه کانت دربارهٔ وجود یک قدرت هدفمند غیرالهی در ورای تاریخ به صورتهایی مختلف در اندیشهٔ آلمانیهای دیگر مانند هردر، هگل و مارکس نمود یافت، امروزه این دیدگاه و تصور نزد مورخان چندان پسندیده و جالب نیست، همانگونه که دیدگاه مشابه آن از نظر زیست شناسان اعتبار چندانی ندارد. ولی مسئله به اینجا ختم نمی شود، زیراگرچه وجود یک طرح فوق العادهٔ شکل دهندهٔ کل جریان تاریخ را به آسانی نمی پذیریم، باید بدانیم که انسان، برخلاف طبیعت، قادر به کنش

هدفمند و قاصدانه است. زندگی ما معطوف به آینده است؛ افکار و تصورات ما پر است از امیدها و بیمها، و تقریباً همهٔ کنشهای آگاهانهٔ ما هدفی دارند. افزون براین، بسیاری از کنشهای ما معطوف به قصد و هدفی کلی است بدون اینکه پیامد و نتیجه ای خاص مدنظر باشد. من شاید پول خود را پسانداز کنم بدون اینکه خریدی معین در ذهن داشته باشم، یا شاید حتی آن را بههیچوجه خرج نکنم. ولی بههرحال پسانداز نوعی کنش هدفمند است. دستهٔ دیگری از کنشها برای وقوع چیزی معین نیست بلکه برای جلوگیری از وقوع آن است. همهٔ اقدامات احتیاطی در عرصهٔ بهداشت و تندرستی در این مقوله جای میگیرد. این امر هم که شانس و تصادف یا مقاصد دیگران، ما را از رسیدن به اهداف خود محروم میکند، این واقعیت را تغییر مقید در که زندگی ما عمدتاً هدفمند و قاصدانه است.

## ۵۶. هدف چونان تبيين

این هدفمندی چگونه بر تاریخ تأثیر میگذارد؟ یکی از شیوههای تأثیر آن بهواسطهٔ تبیین رویدادهای تاریخی مهم، مانندگسترش اسلام پس از هجرت پیامبر اکرم(ص)، جنگهای صلیبی، رنسانس، اصلاح دینی، روشنگری و لغو تجارت برده، است. در هیچکدام از این موارد، قصد و نیت دقیقاً روشن و آشکار نیست، ولی اگر بیشتر انسانهای آن زمان قصد و نیتی مشترک نداشتند، رویدادهای نامبرده هرگز شکل نمیگرفت. بهنظر میرسد دستکم جایی برای تبیین فرجام شناسانه در تاریخ وجود داشته باشد. ما اگر اهمیت مقاصد انسان را په برخی از این مقاصد (مانند زمان حاضر) محکوم به عقیم ماندن بوده باشند یا نه به حساب نیاوریم هرگز نمی توانیم حاضر) محکوم به تبیین گذشتهٔ انسان باشیم.

نکتهٔ دیگری هم وجود دارد. پوپر به شدت هگل و نظریه پردازان دیگر راکه تصور می کردند به الگوی دقیق تاریخ گذشته، حال و آینده دست یافته اند، مورد حمله قرار می دهد. ولی آیا نمی توان گفت که (در صورت امکان) گذشته را فقط از طریق بازنگری و بازاندیشی کامنل می توان کاملاً درک کرد؛ یعنی ما باید در جایی که هستیم قرار بگیریم و به ترسیم تصویری کامل از کل گذشتهٔ انسانی بپردازیم تا بدانیم کجا قرار داریم. افزون بر این از آنجا که دیدگاه ما همواره دگرگون می شود، این دید کلی مدام باید تجدید و بازسازی شود. نباید فراموش کنیم که همیشه احتمال دارد

## ۱۳۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

تفسیر و برداشت ما از این گذشتهٔ کلی و تام تحت تأثیر بیمها و امیدهای ما در ارتباط با آینده قرار گیرد، زیرا حتی مورخان هم از لحاظ دغدغهٔ زیاد فکری آنان در مورد آینده دغدغهٔ آنچه احتمالاً رخ می دهند و آنچه می خواهند انجام دهند مانند زنان و مردان دیگر هستند. می توان گفت که درک کامل گذشته برای درک کامل حال ضروری است، زیرا گذشته و حال، و انتظارات از آینده، جملگی جزئی از یک تصویر هستند. این ادعا شاید مانند نوعی پند و اندرز برای دستیابی به کمال باشد، ولی اگر ما شناخت کنونی خود را از گذشتهٔ تاریخی کلی با شناخت قابل دسترس برای هردر یا هگل مقایسه کنیم، می توانیم پی ببریم که تاکنون چه پیشرفتی تحصیل شده است. چنانکه دانتو می گوید قبل از پایان زمان هرگز به درک کامل تاریخ دست نخواهیم یافت، ولی این امر، تلاش نکردن برای پیشرفت پایدار را توجیه نمی کند (د.ک.: Danto, 1965, chapter 8).

## ۷. الگو، ساختار و پیوستگاری

### 1.7. خطرات تشبيه

ولی چنان دیدی کلی و تام که مطرح کردیم ترسناک است. چند فرد خردمند می توانند آن را درک کنند؟ اکثر مردم به میزانی از ساده سازی نیازمند هستند و این کار را اغلب می توان با تشبیه یا مقایسه با چیزی ساده تر و شناخته شده تر انجام داد. با وجود این، تشبیه ها همیشه ممکن است خطرناک باشد و خطرناک ترین مورد آن هنگامی است که نظرات و تصوراتی از یک حوزه گرفته شده و بدون بررسی و نقد در حوزه ای دیگر به کار می رود. نسل بشر از عصری به عصر دیگر تداوم می یابد. ما به مصورت کودکی ناتوان و بی دفاع به دنیا می آییم، قوی تر می شویم، تجربه می اندوزیم و سپس می میریم. با وجود عبارت های آشنایی مانند 'انسان بالغ' یا کودکی این نسل'، دلیلی ندارد تصور کنیم که این مدل از زندگی انسان در مورد یک ملت یا کل نؤاد انسان کاربرد دارد. تاریخ عرصهٔ بسیاری دگرگونی هاست که برخی از آنها بی تردید پیشرفت به شمار می آید. ولی اعتقاد به پیشرفتی همیشگی و گریزناپذیر تا چه حد موجه است؟ گیبون می نویسد که 'اگر از فردی خواسته شود تا گریزناپذیر تا چه حد موجه است؟ گیبون می نویسد که 'اگر از فردی خواسته شود تا در تاریخ جهان دوره ای را مشخص کند که در طول آن، نسل بشر در شادترین و در تاریخ جهان دوره ای را مشخص کند که در طول آن، نسل بشر در شادترین و

مرفه ترین وضع زندگی می کرد، بی درنگ او دورهای را نام خواهد بسرد که از مسرگ دومیشن ۱ تا جلوس کومودوس ۲ طول کشید ۱۱۱) سیر قهقرایی بهصورت وحشتناکی امکانیذیر است، چنانکه اردوگاههای کشتار سازمانیافته به شیرهٔ علمی در آلمان نازی نشان داد. بهنظر می سد دلیل مناسبی وجود ندارد تصور کنیم که تاریخ شکلی از پیش تعیین شده یا هدفی گریزناپذیر دارد. واژه هایی مانند سرنوشت، بخت و تقدیر پوچ و بی معنی است. لئوپولد فون رانکه، مورخ آلمانی بزرگ، درست میگوید که هر عصر به یک اندازه به خداوند نزدیک است، و ارزش هر عصر را باید در خود آن عصر پیدا کرد نه در چیزی که از آن مشتق می شود (Ranke, 1973, p. 53). کارل یویر در کتاب خود، فقر تاریخ باوری، سوءاستفاده از چنین تشبیه هایی را مورد حمله قرار می دهد؛ کتابی که به 'زنان و مردان بی شمار دارای هر عقیده یا ملیت یا نژاد که قربانی باور فاشیستی و کمونیستی به قوانین بیچون و چرای تقدیر تاریخی می شوند' تقدیم کرده است. رانکه و پوپر راست می گویند. جریان تاریخ مقدر نیست و ضرورتی در مورد آن وجود ندارد. تاریخ عمدتاً همان است که ما میسازیم، گرچه، چنانکه مارکس میگوید، نمی توانیم بستر و شرایط آن را انتخاب کنیم (Marx, 1973b, p. 146). به همين دليل هر كنش ما اهميت دارد، هـرچـند ايـن اهمیت متفاوت است و ما هرگز نمی توانیم میزان آن را بدانیم.

### 2.7. تفسير

البته گرایش به تحمیل الگوها و قالبهایی بر تاریخ به مورخان بزرگی مانند هردر، هگل، کنت، مارکس و برخی دیگر محدود نمی شود. در این مورد، از روان شناسی ادراک هم می توان چیزهایی آموخت. پژوهشگران آن حوزه پی برده اند که 'معمولاً درک ما همیشه نوعی شکل و نظم به خود می گیرد' (Vernon, 1962, p. 52). این شکل همان تفسیر و تعبیر داده هاست که معمولاً آنچه را آشنا (مانند یک شکل دایره ای) یا مهم (مانند تصویر یک شاهین برای پرنده ای جوان) است تأیید می کند.

۱. Domitian (۵۱ تا ۹۶ م)، امپراتور روم. ـم.

۲. Commodus (۹۲ تا ۱۶۱ م)، امپراتور روم. ـم.

## ۱۳۶ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

این گرایش به تحمیل شکل (یا گشتالت<sup>۱</sup>)، به صورت خنده داری در خطاهای بصری آشنا نمود می یابد. در این موارد ما تعبیرهای نادرستی می کنیم و به نتایج غلطی می رسیم. در این حوزه، کار مورخ مانند کار باستان شناس، پزشک یا کاراگاه است. همهٔ آنها داده ها یا نشانه هایی را که در اختیار شان قرار گرفته است به گونه ای تعبیر و تفسیر می کنند که 'فهم پذیر شود'. خطاهای بصری، مانند تشخیصهای غلط یا نظریه های علمی بی اعتبار، نشان می دهد که بهترین تعبیرها و تفسیرهای ما هم گاهی غلط از آب در می آید. البته راه حل مسئله نه کنارگذاشتن تفسیر (که در عالم ادراک به آسانی ممکن نیست)، بلکه بهترکردن آن، یا دست کم همان احتیاط و دقت بیشتر، است.

### ٣.٧. الكوها

اکنون به بررسی الگوهایی بپردازیم که مورخ بر تاریخ تحمیل یا در آن شناسایی میکند. آیا واقعاً رنسانس، جنبش اصلاح دینی، یا روشنگریای در کار بوده است؟ یا یک انقلاب انگلیس در سدهٔ هفدهم و یا انقلابی دموکراتیک در پایان سدهٔ هجدهم؟ یا اینها صرفاً مفاهیم مناسبی هستند که مورخان برای درک رویدادهای مختلف جعل کردهاند؟(۱۲) درواقع مفهوم 'رویداد' پرسشپذیر است. اگر، چنانکه محتمل به نظر میرسد، جهان در یک جریان مداوم نیروهای بنیادی باشد، و اگر، چنانکه قطعی به نظر میرسد، زمان، به دلیل بی نهایت تقسیم پذیربودن آن، پیوسته و مداوم باشد، پس زمان یا این جریان را به هرصورتی تقسیم کنیم، تقسیمی کاملاً تصنعی و جعلی خواهد بود. روزها، ماهها و سالها تقریباً با حرکات سماوی منطبق است، ولی ساعتها و دقیقهها صرفاً تقسیم بندیهای قراردادی ـ مانند یک متر پارچه که بزاز از توپ می برد ـ بهشمار می آیند. همچنین، آنچه ما رویداد یا اتفاق می نامیم چیزی است که از جریان امور دست و یا کرده ایم تا با اهداف و مقاصدمان متناسب باشد. مفهوم رویداد را از زاویه ای دیگر هم می توان مورد نقد و بررسی قرار داد. فرنان برودل، مورخ فرانسوی، مفهوم 'دورهٔ بلند' را بر مفهوم رویداد ترجیح می دهد. کار برودل، مورخ فرانسوی، مفهوم 'دورهٔ بلند' را بر مفهوم رویداد ترجیح می دهد. کار برودل، مورخ فرانسوی، مفهوم 'دورهٔ بلند' را بر مفهوم رویداد ترجیح می دهد. کار برود و دربارهٔ اوضاع مدیترانه در عصر فیلیپ دوم، بر سه مقیاس زمیانی استوار بروگ او دربارهٔ اوضاع مدیترانه در عصر فیلیپ دوم، بر سه مقیاس زمیانی استوار

است: ساختاری (یا مدتزمان طولانی)، ترکیبی (روندها یا مجموعهای بیش از دورههای کوتاه ۲۰ تا ۵۰سال) و مقیاس رویداد محور. او به مقیاس سوم چندان بها نمی دهد و رویدادها را 'چیزهای زودگذر تاریخ'، مانند شعلههای آتش، می نامد (Braudel, 1975, p. 901). به نظر برودل تاریخ کالیدوسکوپ یا نمایانگر رویدادهای گذرا نیست، بلکه الگوی تداومها و پیوستارهای طولانی است.

ما دربارهٔ نظامهای سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی که مردم در چارچوب آنها زندگی و نقشهای زندگی خود را بازی میکنند، سخن گفتهایم. همچنین گفتهایم که این 'چارچوب' ایجادکنندهٔ 'ماهیت ثانوی' فرد است؛ 'ماهیت اولیه' عبارت است از وراثت ژنتیکی. باید بگوییم که اکثر تماریخنگاری ها از شیوهٔ کلاسیک تاریخنویسی چونان داستان انسانهای بزرگ و مهم آغاز و به مطالعهٔ اینگونه چارچوبهای غیرشخصی رسیده است. مثلاً، کتاب مدینرانهٔ برودل الگوی چنین تاریخنگاری است که در آن، نویسنده نه تنها افراد بلکه حتی رویدادهای خاص را به بی اهمیتی نسبی متهم می کند. گرایش به این نوع تاریخنگاری دلایلی دارد. یک دلیل، آگاهی فزاینده از اهمیت چارچوب و بستر در فراهمساختن ماهیت ثانوی و بنابراین، تبیین کامل تر کنشهای افراد است. مثلاً، اگر یک وزیر عثمانی رفتاری متفاوت با یک نخست وزیر دورهٔ ملکه و یکتوریا داشته است، تبیین آن تفاوت بیشتر در بسترهای اجتماعی و سیاسی متفاوت نهفته است تا در ویژگیهای فردی. دلیل دوم عبارت است از رشد علوم اجتماعی که مورخان را در فهم بهتر فرایندهای اقتصادی و اجتماعی یاری کرده است. مثلاً، فصل سوم معروف کتاب تاریخ انگلستان که ماکولی در ۱۸۴۸ نوشت ۱ شاید نخستین نمود و محصول بازشناسی اهمیت فرایندهای موردنظر در تاریخنگاری انگلیس باشد. سومین دلیل این است که اکثر زندگیهای ثبت و ضبط شده و بی گمان زندگی مهم ترین انسان ها امروزه شناخته شده است. به عبارتی، زندگی مردان و زنان بزرگ به صورت کشتزارهایی تقریباً برداشت شده درآمده است و مورخ جاهطلب و بلندپرواز به بهرهبرداری از دیگر زمینهای دارای محصولات متفاوت نیاز دارد. گرایش به ابتدا تاریخ اقتصادی، سپس اجتماعی، امروزه فرهنگی و سرانجام به حوزهٔ آشفته و مبهم باورها و آداب مردمی معروف به

<sup>1.</sup> Macaulay, History of England, 1848.

تاریخ ذهنیتها که آخرین نخواهد بود، به همین دلیل است. آنچه بهرهبرداری ازاین حوزههای جدید به مورخ بلندپرواز عرضه می کند عبارت است از چالشهای جدید، نیاز به روشهای جدید و فرضهای تازه، و افکندن پرتوهای جدید از زوایای بی سابقه بر موضوعهای آشنا. گسترش عظیم در ژرفا و پهنای مطالعات تاریخی در سدهٔ بیستم ما را به تصویر و درک مناسب از کل تاریخ (یا تاریخها) نزدیک تر می کند.

مورخان نسلهای پیشین چارچوبهای سیاسی، اقتصادی و اجتماعی جامعه را چونان پردهٔ پسزمینهٔ نمایش می دانستند که معدودی افراد مهم روزگار در آن بازی می کنند؛ بیشتر مانند اجرای ژولیوس سزار شکسپیر. امروزه برخی مورخان امیدوارند که بتوان تاریخهای گوناگون را در قالب تاریخ کلی ادغام کرد. توسل به مثال لباس رنگارنگ بیرونآمده از ماشین پارچهبافی اینجا سودمند است. شخص می تواند بسیاری موضوعهای گوناگون یا انواع تاریخ \_ از تاریخ سیاسی، حکومتی، قضایی، حقوقی، مالی و از این قبیل گرفته تا تاریخ آداب، رسوم و خرافات \_ را شناسایی کند. جابهجایی این رشته ما را آگاه می کند که طرح موردنظر ثابت نیست، بلکه شبکهای از روابط پویاست. امروزه بازیگرها به هیچروی، مانند بازیگران نمایش، در جلوی چارچوب قرار ندارند، بلکه بخشی از رشتهها را تشکیل می دهند و در داخل طرح قرار دارند. رویدادها به هیچروی ذرههای جداگانهٔ تاریخی نیست، بلکه گرههایی طرح قرار دارند. رویدادها به هیچروی ذرههای جداگانهٔ تاریخی نیست، بلکه گرههایی تاریخ ممکن شاید آرمانی دستنیافتنی باشد، ولی دستکم در ترکیب تصورات ما از تاریخ ممکن شاید آرمانی دستنیافتنی باشد، ولی دستکم در ترکیب تصورات ما از تاریخ چونان طرح و زمینه و چونان فرایند موفق است.

### ۴.۷. تشییهها

ارزش آن را دارد اندکی درنگ کرده، در مورد تشبیهها، که اغلب دربارهٔ تاریخ به کار می رود (فرایند، ساختار و الگو)، دقیق تر شویم. قلمرو تاریخ عبارت است از آن گسترهٔ زمانی (بیش از پنج هزارسال) و فضایی (عمدتاً سطح کرهٔ زمین) که کنشهای مردان و زنان در چارچوب آن شکل گرفته و آثار و نشانههایی کافی برای ما باقی

<sup>1. &#</sup>x27;histoire globale'

گذاشته است تا تصویری از چیستی آنان ترسیم کنیم. چنانکه بیان کرده ایم این قلمرو در جریان دائم است و حتی برای چندلحظه هم یکسان و ثابت نمی ماند. ولی تداومی در این جریان و سیالیت وجود دارد. اشیاء طبیعی (تپهها و دریاها)، ساخته های انسانی (اهرام، اشعار و نقاشی ها)، تصورات و نظام ها، حقوق، آداب و رسوم، نهادها و سرانجام خود انسان ها، جملگی مدت زمانی کوتاه یا بلند دوام می آورند. نکتهٔ سوم اینکه باید به خاطر داشته باشیم که همهٔ این واحدها جدا از هم نیستند، بلکه در اندرکنشی پایدار و ضروری با یکدیگر قرار دارند. (بوم شناسی جنگل استوایی شاید مثال مناسبی در این مورد باشد.) خوشبختانه این اندرکنش ها و دری که زمین را شخم زده، بذرافشانی می کند، دادوستدکنندگان بازار، شاهان جنگافروز، و از این قبیل در درازمدت، به پیروی از الگویی همسان گرایش دارند. این فرایند نه تنها بازیگران را قادر می سازد تا تصور کلی مناسبی از تحولات اطراف خود داشته باشند، بلکه به مورخ هم اجازه می دهد تا، در چارچوب محدودیت هایی، به درک مشابهی برسد.

بنابراین، می توانیم 'الگو' را این گونه تعریف کنیم: 'نظم و تىرتیب عناصر یا واحدها که، به واسطهٔ تکرار، قابل تشخیص و شناسایی می شود.' یک آهنگ یا شکل عدد سه رقمی مثالهایی در این مورد هستند. چنانکه بیان کرده ایم توانایی شناخت اشکال یا الگوها نقشی مهم در ادراک انسانها و حیوانات بازی می کند. اغلب تصور می کنیم که می توانیم الگوی تکراری رویدادها را درک کنیم؛ مثلاً در مورد انتخابات عمومی، کودتا، انحصارات و شورش نان. هرچه الگویی بیشتر تکرار شود، بازشناسی آن آسان تر و سریع تر می شود. ولی مانعی در این راه وجود دارد. همهٔ ما با معماها یا طرحهای ترفند آمیز خنده دار که ترفند به کاررفته در آن باعث شناسایی نشدن جزئیات ناپیدا در طرح می شود آشنا هستیم. مثلاً دو منظرهٔ تقریباً کسان کشیده شده، کنار هم قرار می گیرد و از فرد مورد نظر خواسته می شود تا تفاوت یکسان کشیده شده، کنار هم قرار می گیرد و از فرد مورد نظر خواسته می شود تا تفاوت هنگام رویارویی با الگوهای آشنا، ذهن به آسانی تفاوتهای کوچک و ظریف را نادیده می گیرد و این امر ممکن است پیامدهایی جدی در تاریخ و زندگی عسملی نادیده می گیرد و این امر ممکن است پیامدهایی جدی در تاریخ و زندگی عسملی داشته باشد. اگر ما فرض کنیم که الگوی این موقعیت مانند الگوی موقعیت پیشین است به شیوه ای یکسان پاسخ خواهیم داد. ولی اگر آن موقعیتها همانند نباشد داشته باشد. اگر ما فرض کنیم که الگوی این موقعیت مانند الگوی موقعیت همانند نباشد

## • ۱۴۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

واکنش و پاسخ ماکاملاً، و حتی به صورتی مصیبت بار، نامناسب خواهد بود؛ مانند فراموش کردن پلهٔ پایین پلکان. مثلاً سازمان دهندگان قیام ۱۳ و ندمیر (۵ اکتبر) ۱۷۹۵ در پاریس و شرکت کنندگان در آن انتظار داشتند که قیام موردنظر یک پیروزی انقلابی دیگر را نصیب اراذل و اوباش بکند. ولی در این هنگام یک افسر جوان رستهٔ توپخانه به خدمت فراخوانده شد. بناپارت که هیچ دغدغه ای در آتش گشودن به روی مردم نداشت، سه هزار نفر از آنها راکشته یا زخمی کرد. قدرت مردمی ناگهان با شلیک توپها ازبین رفت و ارتش به عرصهٔ سیاست فرانسه گام گذاشت که پیامدهای آن هنوز برای فرانسه و جهان پایان نیافته است. بدین ترتیب، الگویی بدیمی فروپاشید و الگویی جدید شکل گرفت.

#### ۵.۷. ساختارها

ساختارها چه تفاوتی با الگوها دارند هم تفاوت این است: یک ساختار عبارت است از تربیب و نظم بخشها یا عناصر که ماهیت کل را تعیین می کند، ولی الگو صرفاً نظم و ترتیب عناصر است. فرض کنیم یک دیرین شناس فسیلهایی از حیوانی مشابه را کشف کرده است ولی در هر نمونه سر حیوان موجود نیست. او به زودی با الگوی اسکلت آشنا خواهد شد و بنابراین خواهد توانست استخوانها را، در صورت جدابودن، روی هم سوار کند ولی می داند که به ساختار حیوان دست نیافته است. استخوانها، بدون استخوان سر، تعیین کنندهٔ ویژگی کل نیست. (۱۳) لازم است در اینجا فقط دو نکته را یادآور شویم: یکم، چگونگی تفاوت الگو و ساختار؛ دوم، ضرورت متمایز کردن الگو یا ساختار تحمیلی از الگو یا ساختار ذاتی. الگوها و ساختارهای ذاتی واقعاً در رویدادهای تاریخی وجود دارد، ولی الگوها و ساختارهای تحمیلی فقط در ذهن مورخ موجود است. بسیار مهم است که موارد ساختارهای تحمیلی را با موارد ذاتی اشتباه نگیریم. در تاریخ الگوها باید پیدا شود نه اینکه ساخته شود (Novick, 1988, p. 2).

این نکته برای مورخان به اصطلاح 'سازه انگار ' اهمیتی ویژه دارد. آنان بسر

۱. Vendemaire، یکی از ماههایی (ماه اول سال برابر با ۲۲ سپتامبر تا ۲۱ اکنبر) که انقلابیون فرانسه نامگذاری کرده بودند. ـم.

الگوهای پایدار فرایندهای تاریخی تأکید میکنند و رویدادهای مختلف را چندان جدى نمى گيرند. به عقيده مورخان موردنظر الكوهايي كه آنها شناسايي ميكنند درواقع ساختارهای راستین تاریخ است؛ یعنی همین الگوهای سیاسی، اقتصادی و اجتماعی درواقع ماهیت تاریخ را تعیین میکند. مورخی سازهانگار مینویسد: 'همچنان بر این باور هستم که تغییر و تحولات ساختاری اقتصادها و جوامع جدا از باورهای مربوط به آنها شکل میگیرد... نظریهپردازان و فلاسفه فقط میکوشند دنیا را مفهوم بندی کنند... [درحالی که] هدف تبیین ریشه ها و ماهیت ساختارهای واقعی جهان و تحولات آنهاست و (Lloyd, 1933, p. 4). تاریخنگاری ساختاری کاری معتبر، همرچند بلندپروازانه، است که موفقیت آن کلاً به شناسایی درست اساختارهای واقعی جهان بستگی دارد. درغیر این صورت و دفیقاً به دلیل خطیربودن آن، مصیبت بارتر از تاریخنگاری محتاطانه تر، رویدادمحورتر و تجربی تر خواهد بود. دو مثال معروف این نکته را روشن میکند. هگل بر این باور بـودکـه تاریخ پیشروی روح مطلق در جهان است؛ پیشرویای که با دیالکتیک تز، آنتی تز و سنتز ممكن مىشود. ماركس هم به يك فرايند ديالكتيكى معتقد بود، ولى روابط مادی را جایگزین روح مطلق کرد. اگر هرکدام از این فرایندها ساختارهای واقعی جهان نباشند، تاریخ ساختاری هگلی یا مارکسی باید اساساً مخدوش و معیوب باشد. در این موارد و همهٔ دیگر مواردِ تاریخ ساختاری، مشکل در این پرسش نهفته است که آیا ساختارهای موردنظر 'ساختارهای واقعی جهان' است یا ساختارهای موجود در ذهن مورخ و ساختارهای تحمیلشده بر جهان.

### ۶.۷ پیوستگاری

در مورد مفهوم مرتبط پیوستگاری تاریخی نیز پرسشی مشابه مطرح می شود. چسندسال پیش، دبلیو. اچ. والش در مقدمه ای عالی بر فلسفهٔ تاریخ، مفهوم پیوستگاری را پیش نهاد. پیوستگاری نوعی تبیین است که توسط مورخان به کار می رود و ویژگی بخش رهیافت آنهاست. پیوستگاری عبارت است از 'نحوهٔ تبیین یک رویداد از طریق شناسایی روابط درونی آن با رویدادهای دیگر و قراردادن آن در بستر تاریخی خود'. چنین تبیینی به این باور بستگی دارد که 'رویداد مورد بررسی را بخشی از یک تحول کلی موجود در همان زمان بدانیم (Walsh, 1967, p. 59) '.

به عنوان مثال، او می گوید که اقدام هیتلر به اشغال دوبارهٔ راین لند در ۱۹۳۶ را باید چونان بخشی از سیاست او (ابراز وجود و گسترش اَلمان) بدانیم. این پیوند نوعی خطمشی تاریخ نگاری است. چنانکه والش توضیح می دهد: 'به بیان کلی، از اَنجا که کنشها تبلور اهداف و مقاصد است، و از اَنجا که هدف یا سیاستی واحد در یک رشتهٔ کلی کنشها نمود پیدا می کند... می توانیم به معنایی روشن و قابل فهم بگوییم که برخی رویدادهای تاریخی ذاتاً مرتبط هستند' (60–59 . pp. 59). او می افزاید که در چنین مواردی می توانیم بگوییم که در رشته ای از رویدادها نه تنها رویدادهای بعدی توسط رویدادهای قبلی هم توسط رویدادهای قبلی قبلی هم توسط رویدادهای قبلی تعیین می شود، (جالب اینکه) خود رویدادهای قبلی هم تحت تأثیر این واقعیت قرار می گیرد که رویدادهای بعدی پیش بینی می شود'. از این رو، تفکر تاریخی به دلیل موضوع آن، 'اغلب در قالب فرجام شناسانه پیش می رود'. (۱۲)

این مفهوم پیوستگاری شماری پرسشهای دیگر هم پیش میآورد. مثلاً: آیا پیوستگاری در کانون روایت قرار دارد؟ آیا پیوستگاری شیوهٔ تبیین موجهی به ما عرضه میکند؟ از آنجا که مورخان نمی توانند دربارهٔ هر چیز بنویسند آنان ضرورتاً باید موضوع موردنظر خود راگزینش کنند. آیا جزئیات یک موضوع همیشه باید به این شیوه 'پیوند بخورد'؟ آیا پیوستگاری نوعی تفسیر است؟

اجازه دهید پرسشی مهم را تکرار کنیم: آیا الگو، ساختار یا پیوستگاری، در خود رویدادها، یعنی در حوزهٔ واقعیت تاریخی یافت می شود؟ یا محصول ذهن مورخ و بنابراین تحمیل شده بر واقعیت است؟ با یک داستان پلیسی آشنا این نکته را روشن می کنیم. جرمی اتفاق می افتد و پلیس بر مبنای یک حدس و تبیین، بی گناهی را دستگیر می کند. کارآگاه قهرمان ما وارد صحنه می شود تا این اشتباه فاحش را اصلاح و پرده از راز بردارد. تقریباً پس از سپری شدن دوسوم داستان، او تبیین بهتری پیدا می کند. ولی این تبیین قانع کنندهٔ او غلط از آب درمی آید و معما پیچیده تر می شود تا این که سرانجام قهرمان مسئله را حل و مجرم واقعی را پیدا می کند. در این مثال، این تبیین، در قالب الگویی که به نظر هرسه تبیین، در قالب الگویی خاص رویدادها را تنظیم می کند؛ الگویی که به نظر می رسد معما را روشن کند. البته ثابت می شود که دو الگوی نخست چیزی جنز

<sup>1.</sup> Rhineland

محصول حدس و گمانهای پلیس یا بازرس نبوده است. فقط الگوی سوم، که البته آن هم نتیجهٔ فکر و اندیشه است، راه حل درست را عرضه می کند، زیرا آن الگو الگوی واقعیت تاریخی است. آن الگو الگوی ذاتی رویدادها و دو الگوی غلط نخست نه ذاتی بلکه صرفاً تحمیلی است. برخلاف آنچه معمولاً تصور می شود، وظیفهٔ اصلی و خطیر مورخ نه توصیف درست این یا آن رویداد، بلکه یافتن نظم و ترتیب درست رویدادها و پیوندهای میان آنهاست. همین ترکیبها و چینش درست الگوها، ساختارها یا پیوستگاریها است که قلب تاریخ را تشکیل درست الگوها، ساختارها یا پیوستگاریها است که قلب تاریخ را تشکیل می دهد. در علم تجربی هم چنین چیزی وجود دارد. یک سده قبل یا بیشتر، کار زیست شناسان گرداوری پوستها، تخمها، پروانهها و از این قبیل، و بررسی جداگانهٔ زیست شناسان گرداوری پوستها، تخمها، پروانهها و از این قبیل، و بررسی جداگانهٔ طبیعی آنها را روشنگرتر و آموزنده تر می دانند و حیوانی زنده در جنگل را بر مردهٔ آن در آزمایشگاه ترجیح می دهند. بدین ترتیب 'تاریخ طبیعی' جای خود را به بوم شناسی می دهد. مانند تاریخ، در بوم شناسی هم رهیافت کلی اغلب روشنگرتر از بوم شناسی می دهد. مانند تاریخ، در بوم شناسی هم رهیافت کلی اغلب روشنگرتر از به درمی آید و پیوندها و ارتباطات اهمیت می بابند.

#### يادداشتها

- ۱. این کار شاید به 'آمیزش افقها'ی گادامر بینجامد؛ ر.ک.: فصل ۷، قسمتهای ۶.۲ Callinicos, 1995, pp. 84-6,) تا ۸.۲ همچنین نظرات سودمند را دربارهٔ گادامر در (6-84-6) ببینید.
- ۲. کانت (1963, p. 533, B672). برای مطالعهٔ توضیحی کامل و گویا دربارهٔ آرمانهای تنظیمکننده ر.ک.: (1994) Emmet.
  - ٣. در فصل ٣، قسمت ١ موضوع عليت مورد بحث قرار گرفته است.
- ۴. ر.ک.: Vincent (1995, p. 12). فصلی که وینسنت به شواهد تاریخی اختصاص داده است، مطالب ارزشمندی را دربرمیگیرد.
  - .Nicomachean Ethics, 1094b.
  - ۶. در این مورد ر.ک.: Vincent (1995, p. 13).
- ۷. مثلاً بحثهایی دربارهٔ اقدامات انگلیسیها در دستکاری تاریخ جنگ جهانی اول در Denis Winter, Haig's Command (1991)

# ۱۴۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

- An Enquiry Concerning Human Understanding (1975), section VIII, در .A .# 65, p. 83
- ۹. این پرسش باعث هیستوریکوستویت، یا سنیز و دعوای مورخان، در دههٔ ۸۰ شد ــ ر.ک.: فصل ۱، قسمت ۴.
  - .Eccles, I, 10 .\.
- ۱۲. برای آگاهی از بحث بیشتر در این مورد ر.ک.: (Stanford (1986, pp. 36 and 108).
  - ۱۳. در فصل ۴، قسمت ۵.۱ و ۶.۱ راجع به این موضوع بیشتر بحث کردهایم.
  - ۱۴. (Walsh (1967, p. 60) در فصل گذشته راجع به 'فرجام شناسی' بحث کردهایم.

#### براي مطالعة بيشتر

#### مينيت

منبع کلاسیک در این مورد عبارت است از (1970) Acton. مقالهٔ ناگل با عنوان Subjective، منبع کلاسیک در این مورد عبارت است از (1970) Nagel مسائلی فلسفی طرح میکند و مفصل تر از Nagel (1991) and Objective، مشکلات Vincent (1995), E. H. Carr (1964) است. (1988) Novick (1988) فراروی مورخ را بررسی میکند. ولی نوشتهٔ شاهکار در این حوزه، بیگمان (1988) است.

#### شواهد

چندین مورخ جدی و دقیق دربارهٔ شواهد بحث کردهاند که از آن میان می توان، با توجه به سودمندبودن، به (Kitson Clark (1967) یا Elton (1969) and (1970) یا Wincent (1969) اشاره کرد. (1954) Bloch (1954) هردو دربرگیرندهٔ نکاتی جالب و بدیع است. دیدگاههای بحث انگیز (1964) E. H. Carr (1964) دربارهٔ این موضوع بیش از حد مورد توجه قرار گرفته است.

#### حقيقت

مورخان به کاربرد واژههای 'صادق' و 'کاذب' علاقهمندتر هستند تا به تحلیل آنها. اکثر مورخان دیدگاه (1970) Austin در توسل به نظریهٔ مطابقت را میپذیرند. بحثهای مطرحشده در (1964) Pitcher روشن و سودمند است. کنارنهادن آن رهیافت شاید، از طریق نظریههای انسجام، به نسبیت باوری و شکاکیت تاریخی نام، از نوعی که در Goldstein

(1976) و (1965) Meiland یافت می شود، بینجامد. نظریهٔ عملگرایانهٔ حقیقت، ر.ک.: Rorty (1982) and (ر.ک.: William James (1970) در برخی حوزه ها رواج می یابد؛ مثلاً ر.ک.: William James (1970) در برخی ممکن است برای برخی مورخان دارای ذهن فلسفی جالب نباشد. دیدگاه های رایج و معمول تر در منابع زیر به خوبی بیان شده است:

kitson Clark (1967), Elton (1969) and McCullagh (1984).

#### فرایندها و شالودههای اجتماعی

اینکه جامعه چگونه به کنشهای تاریخی شکل، ساختار و ویژگی میبخشد، امروزه چنان موضوعی پیش پافتاده است که بررسی آن را تقریباً با کتاب هر مورخ مدرن می توان آغاز کرد. Le Roy Ladurie و Peter Brown (1991), Keith Thomas (1978) و آثار مورخانی مانند (1978) and (1980) دربرگیرندهٔ مثالهای مناسبی در این زمینه است. برای آشنایی با بحث نظری نر، بدون نادیده گرفتن کامل (1980) Hegel (1980) و (1973) and (1975) و (1973) لودید، گرفتن کامل (1980) (1980) و (1975) Peter Burke (1992), Mandelbaum (1977) و (1995).

#### فرجام شناسي

راجع به این موضوع می توان نکات جالبی در Popper (1961), Wilcox (1987), Kant راجع به این موضوع می توان نکات جالبی در Le Poidevin and MacBeath (1993) و (1784a), Plato (1965)

# الكوحا

در اين مورد فقط (Walsh (1967) ، Walsh و Lloyd (1993) و توصيه ميكنم.

# علتها و تبيينها

#### ١. علتها

#### 1.1. علت چیست؟

مفهوم علت و معلول در زندگی روزمره، علم تجربی و تاریخ به کار می رود. می توانیم علت را چیزی بدانیم که چیزی دیگر (معلول خود) تولید می کند یا می آورد. (۱) در این قسمت از بحث ما اساساً با نحوهٔ کاربرد این مفهوم در تاریخ سروکار داریم، زیرا وظیفهٔ مشخص مورخ صرفاً نقل رویدادهای گذشته نیست بلکه تبیین آنها هم هست. معمولاً، ولی نه همواره، منظور از تبیین نقل علتهای فرضی است و اغلب، بحثهای تاریخی فراوانی دربارهٔ علت رویدادهای مهم معین، مانند انقلاب فرانسه یا جنگ داخلی امریکا وجود دارد. ولی اگر بخواهیم بدانیم که منظور مورخ از 'علت' دقیقاً چیست، باید پرسشی متفاوت و بنیادی تر بپرسیم.

### ۲.۱. چهار و یژگی علتهای معمولی

نخست اجازه دهید کاربرد عادی این مفهوم را در مواردی که با توالی های علت معلول آشنا هستیم، مانند فشار دکمه برای روشن شدن چراغ، بررسی کنیم. فلاسفه چندین ویژگی را برای چنین تجاربی برمی شمارند:

 ۱. توالی ها چنان تکراری و پرشمار است که آنها را بدیهی قلمداد میکنیم. با وجود این، اگر قبلاً چیزی دربارهٔ آنها نمی دانستیم، نمی توانستیم رویداد دوم را از روی

- رویداد اول پیشبینی کنیم. به بیان فلسفی، هیچگونه شناخت پیشینی یا پیشاتجربی دربارهٔ توالی معین نداریم.
- ما رویداد اول را علت مینامیم زیرا معتقدیم که بدون آن، رویداد دومی شکل نمیگرفت. (البته منظور این نیست که رویداد دوم باید درپی بیاید ــ چراغ همیشه روشن نمیشود ــ بلکه فقط این است که اگر اولی رخ ندهد، دومی رخ نخواهد داد.)
- ۳. درحالیکه، شاید شماری رویدادها یا شرایط مقدم وجود داشته باشد که بر نتیجه تأثیر میگذارد (مثلاً سیمی که دکمه را به چراغ وصل میکند) ما یکی از آنها را چونان علت میشناسیم.
- ۴. این گزینش 'علت' از میان شماری رویدادها یا شرایط مربوط کاملاً اختیاری و دلخواهانه است. آنچه برگزیده می شود به هدف پژوهش یا عملایق پـژوهشگر بستگی دارد نه به چیزی که ذاتی خود رویدادهاست.

# 3.3.7 گزینش علت

نکتهٔ آخر را می توان بسط داد. چرا افراد این را به عنوان علت برمی گزینند نه آن را؟ یکی از دلایل شاید علاقهٔ شخصی باشد. مثلاً پول فردی را می ربایند. چرا؟ پاسخ دوست او چنین است: 'زیرا او آخر شب در خیابانهای خلوت پرسه می زد'. پسر مهربان او می گوید: 'زیرا او اسلحه ای با خود حمل نمی کرد'. به نظر کشیش این کار 'به دلیل انحطاط ماهیت بشر' صورت گرفته است. جامعه شناس پاسخ می دهد: 'به دلیل نرخ بالای بی کاری'. دزد هم می گوید که 'زیرا باید مواد مخدر بیشتری می خریدم'. دلیل دیگر برای گزینش یک علت آن است که یک امتیاز کنترل عرضه می کند. کالینگوود آن را چنین تعریف می کند: 'علت عبارت است از رویداد یا حالتی که قدرت ایجاد آن یا جلوگیری از آن را داریم، و با ایجاد یا جلوگیری از آن می توانیم چیزی را ایجاد کنیم یا مانع ایجاد آن شویم که گفته می شود باید معمول می توانیم چیزی را ایجاد کنیم یا مانع ایجاد آن شویم که گفته می شود باید معمول می امتیاز مداخله قلمداد می شود. 'چرا اتوبوس نمی تواند از این جاده پایین بیاید؟' دیرا انجمن شهر هنوز خط زردی کنار خیابان نکشیده است'. علتهای دیگر شاید 'زیرا انجمن شهر هنوز خط زردی کنار خیابان نکشیده است'. علتهای دیگر شاید این موارد باشد: زیرا مردم خودروهای خود را آنجا نگاه می دارند؛ زیرا اتوبوس بسیار این موارد باشد: زیرا اتوبوس بسیار

پهن است؛ زیرا خانه ها بسیار نزدیک هم است، و زیرا افراد بسیار زیادی روزانه در شهر رانندگی میکنند. استدلال کالینگوود این است که ما در این موقعیت عاملی را به عنوان علت برمیگزینیم که به آسان ترین وجه می توانیم کنترل یا دستکاری کنیم. در بیشتر مواردی هم که عامل انسانی موجود در رشته علت ها کنترل پذیر ترین علت است این ادعا مصداق دارد. معیار سوم برای گزینش یک علت انحراف از معیار است. مثلاً، در بررسی حادثه ای در راه آهن، بازرس ها سرعت، بار و وزن قطار را نادیده می گیرند ولی ریل خمیده و کج را به عنوان علت حادثه برمی گزینند. منظور این نیست که عوامل دیگر ربطی به حادثه ندارد، بلکه این است که در رفت و آمد طبیعی نیست که عوامل حاضر بوده است. آنها وضع غیرعادی (ریل خمیده) را به عنوان علت برگزیده اند (ریل خمیده) را به عنوان علت برگزیده اند (ریل خمیده) را به عنوان

#### ۴.۱. علتها و شرایط

به محض آنکه مجموعهای از علتها را فرض میگیریم، مسائل جدیدی پیش می آید، زیرا ما اکنون باید هم شرایط را درنظر بگیریم هم علتها را. شرایط کدام اند و علتها کدام؟ شاید یک شرط باید حاضر باشد تا معلول رخ دهد. مثلاً، روشن شدن کبریت نیازمند کبریتی خشک، یک سطح زبر خشک، وجود اکسیژن و حرکت ماهرانهٔ دست است. در صورت نبود یکی از اینها کبریت روشن نخواهد شد. آیا همهٔ آنها علت است؟ یا فقط شرایط لازم؟

سناریوهای مختلف نشان خواهد داد که تفاوتی ماهری و ذاتی میان علت و شرط وجود ندارد. درواقع اگر پرسیده شود که چرا کبریت روشن شد، محتمل ترین پاسخ چنین چیزی خواهد بود: 'زیرا مردی میخواست آتش روشین کند'. مردم عادی، اغلب موارد، علتها را به ارادهٔ انسانی نسبت میدهند. در این حالت ما باید بگوییم که خواست مری علت است و چیزهای دیگر (اکسیژن، سطح زبر و از این قبیل) شرایط لازم. ولی این مورد به گونهای دیگر هم می تواند باشد. فرض کنیم کودکی نادان کبریت را برداشته، در عین چرخش دور اتاق، آن را روی سطوح مختلف می کشد. در دور ششم ناگهان کبریت روشن می شود. در این هنگام مایل خواهیم بود چنین پاسخی به پرسش بالا بدهیم: 'زیرا کبریت روی سطح زبر خشک کشیده شده است. یا

تصور کنیم چند فرد دست و پا چلفتی می کوشند کبریت را روشن کنند ولی نمی توانند دست خود را به درستی حرکت دهند. سرانجام یکی از آنها موفق می شود. در این مورد علت کدام است؟ حرکت معین آن دست که در مورد مری شرطی بیش به شمار نمی آمد. البته ما شاید همهٔ آن شرایط را برشماریم و بگوییم که آنها جملگی علت را تشکیل می دهند. ولی این ادعا چه قدر ملال آور خواهد بود. و آیا ما هرگز می توانیم یقین کنیم که همهٔ شرایط احتمالاً مرتبط را برشمرده ایم؟

همهٔ این موارد بیانشده بیانگر دو چیز است: آنچه میخواهیم تبیین کنیم معمولاً استثنایی و غیرمنتظره است، و آنچه علت و شرط مینامیم به چیزی که نیازمند تبیین است بستگی دارد. پس تفاوتی ذاتی و ماهوی نمی تواند میان علت و شرط وجود داشته باشد.

در زندگی روزمرهٔ ما بیشتر به شکلگیری رویدادهای آتی علاقه مندیم تا به تبیین رویدادهای گذشته. هنگامی که میخواهیم به اقداماتی مانند پختوپز یا سپری کردن تعطیلات دست بزنیم، بهترین شیوهٔ ممکن رسیدن به اهداف خود را مدنظر قرار می دهیم. در این شرایط ما ابزار و روشهای مناسب رسیدن به هدف مطلوب را برمی گزینیم؛ مثلاً تخم مرغها را در ماهی تاوه ای می شکنیم، با چنگالی هم می زنیم و در کره سرخ می کنیم تنا املت درست شود. فراموش نکنیم که اینجا ما در جست وجوی علت یا شرایط کافی هستیم نه به دنبال علت یا شرایط لازم که هنگام تبیین رویداد گذشته به کار می گیریم. به جای جست و جوی 'آنچه بدون آن ج رخ نمی دهد' اکنون چیزی را می خواهیم که 'با آن چیز ج رخ می دهد'. شرط لازم شاید اجزا و عناصر بسیاری را دربرگیرد. ولی شرط کافی معین و ثابت نیست؛ ممکن شاید اجزا و عناصر بسیاری را دربرگیرد. ولی شرط کافی معین و ثابت نیست؛ ممکن روغن سرخ کرد و از این قبیل) ولی این شرط باید نتیجه را تضمین کند. شرط لازم، نتیجه را تضمین نمی کند بلکه فقط تضمین می کند که بدون آن نتیجه ای درکار نخواهد بود.

البته باید تذکر بدهیم که یک مورد را از آن رو شرط لازم می نامیم که معتقدیم این شرط خاص برای آن نتیجهٔ خاص ضروری و لازم است و این عمل متضمن هیچ فرضی دربارهٔ ضرورت هیچگونه رابطهٔ علّی دیگر نیست. اینکه آیا علیت رابطه ای

ضروری ــ مانند استلزام منطقی ــ است یا نه، موضوع بحث دیگری است (ر.ک.: Hospers, 1967, pp. 308 ff; Hume, 1975, p. 75; Kant, 1963, p. 125; Ayer, 1964, pp. 194-8

### ۵.۱ علتها در تاریخ

اکنون به تاریخ بپردازیم. مورخان به ندرت دربارهٔ الگوی علت واحد/معلول واحد می اندیشند. در این عرصه امور پیچیده تر است. مثلاً اگر چگونگی به قدرت رسیدن نازی ها در آلمان ۱۹۳۳ مورد پرسش باشد، مردم عادی شاید به یک شرط لازم که بدون حضور آن رویداد مورد نظر شکل نمی گرفت اشاره کنند. دراین صورت، شماری پاسخهای ممکن وجود دارد: 'هیتلر صدراعظم نمی شد، اگر آرای بسیار زیادی کسب نمی کرد، اگر از سوی نیروی قدر تمند گروه های ضربت پشتیبانی نمی شد، اگر گروهی از سیاستمداران راست گرای امیدوار به مهار و کنترل او، او را یاری نمی کردند، و اگر آلمان دچار بحران اقتصادی نمی شد. شاید هرکدام از موارد بیان شده یک شرط لازم باشد و چونان 'علت واقعی' به شمار آید.

پاسخ معمول مورخ به این ایراد (چنانکه در مورد کبریت بیان کردیم) چنین خواهد بود که نه یک شرط بلکه همهٔ شرایط با هم علت پیروزی حزب نازی بود. ولی در این حالت آیا می توانیم مطمئن باشیم که همهٔ شرایط لازم را برشمرده ایم؟ در مثال کبریت این کار به اندازهٔ کافی دشوار بود و در این مورد بسیار دشوار تر است. آیا نمی توانیم مواردی مانند پیمان ورسای، شکست [ژنرال] لودندرف در حملهٔ سال ۱۹۱۸ قتل آرچدوک فرانتز فردیناند [ولیعهد اتریش]، ماهیت حکومت بیسمارک و مواردی از این قبیل را، از تاریخ معاصر آلمان گرفته تا آرمینیوس و شکست لژیونهای رومی در سال ۹ پس از میلاد، به عنوان شرط برشماریم. تعریف علت واقعی چونان سرجمع شرایط لازم باعث می شود تا پرسش (چرا؟ غیرقابل پاسخ بشود.

آیا توسل به شرایط کافی بهتر نیست؟ در زمستان ۲۱\_۱۹۴۰ نظامیان عالی رتبهٔ

<sup>1.</sup> Ludendorff

<sup>2.</sup> Archduke Franz Ferdinand

<sup>3.</sup> Arminius

هیتلر مشغول طراحی حملهای به متحد رسمی خود اتحاد جماهیر شوروی بودند. حملهٔ ناگهانی و کاملاً سازمان یافتهٔ بهترین ارتش موجود آن زمان سیگمان برای تصرف پایتخت دشمن و تسلیمکردن او کافی بود. ولی چنانکه می دانیم، ارتش اَلمان هنگام تلاش برای تنصرف مسکو در دسامبر ۱۹۴۱ بهسختی شکست خبورد و درواقع هرگز موفق به این کار نشد. روشن است که آن ارتش مجهز، ناگهانی بودن حمله، و سازماندهی کارامد، شرط کافی برای پیروزی را تشکیل نمی داد. حلقهٔ مفقوده چه بود؟ زمان در دسترس. عمليات بالكان در بهار ۱۹۴۱ حملهٔ ارتش آلمان را به تأخیر انداخت و این حمله بیش از حد انتظار طول کشید. درنتیجه، حمله به اتحاد جماهیر شوروی تا ۲۲ ژوئن به تعویق افتاد و در ماه اکتبر زمستان روسیه سرعت عمل مهاجمان را، پیش از 'حملهٔ برق آسا' ' به مسکو، کاهش داد. به همین دلیل اغلب ادعا می شود که عملیات انحرافی بالکان برای برنامه های هیتلر فاجعه بار بود. البته مورخان دیگر استدلال میکنند که عملیات بالکان عملیات بارباروسا ۲ را به تعویق نینداخت. بنابراین، آیا نمی توانیم نتیجه بگیریم که شرط کافی عبارت بود از ارتش نامبرده، غافلگیری و سازماندهی بهعلاوهٔ زمان بیشتر؟ شاید، ولی کسی نمی تواند یقین داشته باشد. این را نیز می توان گفت که هیتلر به همکاری ده قانان روسی هم، که تصور می شد به دست مهاجمان 'آزاد شوند'، نیازمند بود. شاید شرایط دیگری هم موردنیاز بوده است. به هرحال در این مورد نیز حدومرز روشنی و چو د ندار د.

به نظر می رسد برابرگرفتن علت X با شرط کافی یا دسته ای از شرایط کافی برای X کمی عملی تر از برابرگرفتن آن با شرایط لازم باشد. بدون آگاهی از آنچه در صورت دیگر اتفاق می افتاد (موقعیت خلاف واقعیت)، هرگز نخواهیم توانست مطمئن شویم که آیا مجموعهٔ رویدادهای کافی برای پدیدآمدن نتیجه را به درستی شناسایی کرده ایم یا نه.

### ٤.١ خلاف واقعها يا آنچه اتفاق نيفتاده

ديدگاه عمومي دربارهٔ عليت تاريخي چنين بيان شده است:

می توانیم تصور کنیم که مفهوم علت از زندگی روزمره وارد تاریخ شده است و منظور این است که علت در تاریخ، در اصل، عبارت بوده است از رویداد، کنش یا حذف که بدون آن کل جریان رویدادهای بعدی به صورتی متفاوت می بوده است (Walsh, 1967, p. 190).

به همین دلیل یکی از مورخان بزرگ انقلاب فرانسه چنین می نویسد: 'اگر شاه هنگام تسلیم استعفای خود»، نمایندگان مجلس را به تشکیل جلسه نمی خواند، انقلاب فرانسه ای، به آن صورت که واقعاً اتفاق افتاد، درکار نمی بوده است که انقلاب فرانسهای، به آن طر لفبر دربارهٔ علت انقلاب بر این فرض استوار است که او می داند در غیر این صورت ب نبود انقلاب به چیزی رخ می داده است. ولی چگونه می توان دانست که چه چیزی اتفاق نیفتاده است؟

در زندگی روزانه که با توالی ها یا پی آیندهای منظم رویدادها روبه رو هستیم، از این لحاظ مشکل چندانی وجود ندارد: با فشار کلیدی چراغ روشن می شود، و با چرخاندن شیر، آب جریان می یابد. در این موارد می توانیم از روی معلول ها به مراحل پیشین پی ببریم: اگر چراغ روشن است، کسی باید کلید را فشار داده باشد، و اگر آب جاری است، شیر باید چرخانیده شده باشد. امنظور این است که ما به اندازه ای با چنان پی آیندهای منظم علت و معلول آشنا هستیم که مسلم می دانیم از آنچه در غیر این صورت رخ می داده است آگاهیم: اگر دکمه فشار داده نشود، آبی جریان نمی یابد. هراندازه این گونه پی آیندها منظم تر باشد (استثناها کمتر باشد) یقین ما در مورد آگاهی از آنچه شاید اتفاق می افتاده است بیشتر می شود و این گونه فرضها دربارهٔ آنچه ممکن بود اتفاق بیفتد ولی نیفتاده است را نخلاف واقع " یا شرطی خلاف واقع می گویند."

در تاریخ، معمول ترین روش شناسایی یک علت توسل به شرطهای خلاف واقع است. البته روشن خواهد شد که با این کار، ما می توانیم به اطمینانی کمتر از آنچه در مسائل مربوط به زندگی روزانه دست می یابیم، برسیم. دلیل ساده است: در زندگی روزاره یی آیند از نوع 'فشار دکیمه دروشنایی و اتجربه

۱. روشن است که این استدلالها کاملاً معتبر نیست ـ مثلاً شاید موراخبودن لولهٔ آب علت جریانیافتن آب باشد ـ ولی در اکثر موارد، کافی و معتبر است.

می کنیم ولی در حوزهٔ تاریخ، نمونه های آنچه می خواهیم تبیین کنیم ــ رنسانسهای فرهنگی، اصلاحات دینی و انقلابهای دموکراتیک ــ نسبتاً اندک است. ما می توانیم موارد پی آیندهای آشنا ('فشار دکمه ــ روشنایی؛ فشارندادن دکمه ــ نبود روشنایی') را به اندازهای مقایسه کنیم که نسبت به خلاف واقعهای فرضی خود، و بنابراین در مورد علت مطمئن شویم. آبراهام لینکلن در سخنرانی افتتاحیهٔ دوم خود (۱۸۶۵) گفت که برده داری 'تا حدودی علت جنگ' بود. ولی آیا او برای توجیه این باور خود موارد زیادی از 'برده داری، پس جنگ؛ نه برده داری، پس نه جنگ' را تجربه کرده بود. بیگمان پاسخ منفی است. به هرحال مورخان اغلب چنین ادعاهایی می کنند.

آیا لفبر موارد زیادی از 'مجلس اشراف، پس انقلاب؛ نه مجلس اشراف، پس نه انقلاب' را تجربه کرده است؟ باز هم پاسخ منفی است. محتمل تر به نظر می رسد که او رویه ای متفاوت داشته باشد و شاید از روش هارت و هونوره در شناسایی عامل غیرعادی در موقعیت معین استفاده می کند (دربارهٔ این روش سخن گفته ایم). ولی البته فراخوانی اعضای مجلس تنها عنصر غیرعادی در فرانسهٔ ۱۷۸۸ نبود. آیا حتی اگر شاه خواستار تشکیل مجلس اشراف نشده بود، دیگر عوامل غیرعادی (مانند قیمت بالای نان در پاریس) باعث انقلاب نمی شد؟ پس چرا بر این عوامل انگشت می گذاریم؟

باید یادآور شویم که لفبر این اقدام شاه را 'علت بلافصل' یا نزدیک ترین علت می نامد و آن را از 'علت نهایی' که برآمدن بورژوازی می داند متمایز می کند. البته چنین تمایزهایی غیرمعمول نیست. سپس همان شاه روی سکوی اعدام مرد. چرا؟ زیرا تیغ سر او را از تن جدا کرد. آیا این تبیین، تبیین کافی شاه کشی است؟ بی گمان فروافتادن تیغ علت بلافصل بود، ولی آیا به جست وجوی دیگر علل 'عمین تر' نیاز نداریم؟ در مورد مجلس اشراف چرا باید نگران علت بلافصل بود؟ تصور می کنم به این دلیل که مورخ اغلب می خواهد به علتی متوسل شود که تا حد ممکن به معلول نزدیک است و بنابراین، جایی برای معلول بدیل دیگری وجود ندارد. اگر علت بلافاصله قبل از معلول باشد، نوعی گریزناپذیری در آن به چشم می خورد. به طور کلی، ذکر علت بلافصل، روشن می کند که رویداد مورد بحث چرا در آن لحظه و نه لحظه ای دیگر شکل گرفته است، ولی روشن نمی کند که آن رویداد چرا اصلاً رخ داده

است. معمولاً پاسخ قسمت دوم در ذکر علت تقریباً 'عمیق' یا 'بنیادی' یا 'نهایی' نهفته است. منظور از علت بنیادی چیزی است که، دیـر یـا زود، مـعلول (جـنگ، انقلاب و از این قبیل) را بهوجود میآورد، ولی نه در هر زمان خاص. تعیین دقیق زمان برعهدهٔ علت بلافصل است.(۲)

احتمالاً لینکلن برده داری را علت عمیقی از این نوع به شمار آورده است. شاید او ضروری نمی دانست رشتهٔ دقیق علل منجر به جنگ داخلی را دقیقاً، مانند مورخان، شناسایی و ردیابی کند. نکتهٔ اصلی برای ما این است که در تاریخ، مانند زندگی روزانه، اظهار نظرهای مربوط به علت اغلب بر شرطهای خلاف واقع استوار است. منظور این است که اعتبار این نظر بیشتر از اعتبار همان فرض دربارهٔ آنچه اتفاق نیفتاده نیست. برای انجام موفقیت آمیز این کار، مورخ باید نوعی حس ششم یا نوعی نیفتاده نیست. برای انجام موفقیت آمیز این کار، مور داشته باشد. ولی البته چنین حسی احساس به ظاهر غریزی برای درک جریان امور داشته باشد. ولی البته چنین حسی سروکار نداریم بلکه نایم با احتمال، موضوعی که بعداً مورد بحث قرار می دهیم، سروکار داریم.

### ٧.١. مسئوليت

علت اظهارشدهٔ یک رویداد شاید انسانی باشد یا طبیعی. در جریان جنگ داخلی امریکا و پس از آن، هم شمالی ها و هم جنوبی ها یکدیگر را به پدیدآوردن آن مصیبت ملی متهم میکردند. تقریباً همهٔ آنها بر این باور بودند که علت جنگ در اراده و اختیار انسانی نهفته است (ر.ک.: بخشهای مختلف Pressly, 1965). مجادلهٔ مشابهی هم پس از ۱۹۱۸ دربارهٔ مسئولیت آلمانی ها در جنگ جهانی اول شکل گرفت. در ۱۹۱۹ حکومت جمهوری خواه جدید آلمان می بایست پیمان صلحی را در ورسای امضا کند که مادهٔ معروف ۲۳۱ را دربرمی گرفت؛ مادهٔ 'تقصیر جنگ که آلمان را تنها مسئول جنگ معرفی میکرد و برای درخواست خسارات سنگین مورد استناد قرار می گرفت. بسیاری از مورخان 'بذر' (یا نیمه علت) جنگ جهانی دوم (۱۹۲۹ می ۱۹۴۹) را در این ماده پیدا کرده اند. بدین ترتیب جست وجوی یک علت اغلب به جست وجوی مسئولیت انسانی تبدیل می شود. (برای آشنایی با دعوای اغلب به جست وجوی مسئولیت انسانی تبدیل می شود. (برای آشنایی با دعوای دیگری دربارهٔ مسئولیت، ر.ک.: هیستوریکوستریت در فصل ۱، قسمت ۲۰) کنشهای دیگری دربارهٔ مسئولیت، ر.ک.: هیستوریکوستریت در فصل ۱، قسمت ۲۰) کنشهای

انسانی، به نحوی گریزناپذیر، متضمن یک عنصر اخلاقی است که در رویدادهای طبیعی وجود ندارد. مهمتر اینکه آشکار شده است گاهی مورخان می کوشند، با کاهشدادن مسئولیت انسانی و پیداکردن علت در دل طبیعت، خشم و غضب انسانها را تعدیل کنند. یک دانشمند اهل شمال کوشید با نسبت دادن علت نهایی جنگ داخلی امریکا به شرایط اقلیمی، چنین کاری انجام دهد (ر.ک.: Pressly, 1965, p. 60). می توانیم بگوییم که میان اقدام مورخان به جست و جوی مسئولیت اخلاقی و روشهای یک دادگاه شباهتی و جود دارد (ر.ک.: Hart and Honoré, 1959, pp. 213-37).

### ۸.۱ علتهای مورد نظر کالینگوود

اینکه اراده و اختیار انسانی را باید از علیت طبیعی متمایز دانست یا صرفاً نوع دیگری از علت بهشمار آورد هنوز مورد بحث است. نتیجهٔ چنین بحثی عمدتاً بستگی به این دارد که شما چه درک و برداشتی از مفاهیعی مانند 'علت' و 'انگیزه' داشته باشید. در این مورد، کالینگوود سه نوع علت را متمایز و مشخص میکند: علت در تاریخ، 'که در این حوزه آنچه «علت واقع می شود» عبارت است از عمل آزادانه و اختیاری کارگزاری آگاه و مسئول و منظور از آنچه «باعث» مبادرت او به این کار می شود، دادن انگیزه به او برای چنین کاری است'؛ علت در زندگی عملی (مانند کار می شود، دادن انگیزه به او برای چنین کاری است'؛ علت در زندگی عملی (مانند مثال 'فشار دکمه دروشنایی'، 'چرخش شیردجریان آب'که پیشتر مورد بحث قرار دادیم)، وعلت در علم تجربی (مانند 'ابر باعث باران می شود'). نوع اول عبارت است از علیت شخص به شخص روابط انسانی؛ نوع دوم، علیت شخص به شیء در حوزهٔ فناوری است، و نوع سوم علیت شیء به شیء علوم طبیعی است (7—285 میک علت عبارت است از چیزی که یک معلول را به وجود می آورد، این علت آنجاکه یک علت عبارت است از چیزی که یک معلول را به وجود می آورد، این علت آنجاکه یک علت عبارت است از خیزی که یک معلول را به وجود می آورد، این علت آنجاکه یک علت عبارت است از خیزی که یک معلول را به وجود می آورد، این علت آنباکه یک علت عبارت است از به غیزه در تاریخ) ترکیبی از آن دو باشد.

### ۹.۱. بسترمندی

نکتهٔ مهم این است که شناسایی علت، 'وابسته به متن' یا بسترمند است. از آنجا که و اقعیت جهان بسیار پیچیده است، ما باید بخش بسیار زیاد آن را نادیده بگیریم و بر آنچه به علایق و مقاصد کنونی ما مربوط می شود متمرکز شویم. مثلاً درحالی که

علت مرگ ناشی از مسمومیت فلان آقا شاید انگیزهٔ قاتل یا ماهیت سم یا هردو باشد، قاضی احتمالاً به علت نخست و شیمی دان به علت دوم علاقه مند خواهد بود. آیا علت پیروزی ژنرال در جنگ مهارت برتر او بود یا تجهیزات برتر او؟ مورخ دقیق هردو جنبه را مدنظر قرار داده، می کوشد به هردو اهمیت دهد. این نقص تقسیم تاریخ به تخصصهای گوناگون ـ نظامی، علمی، دینی، اقتصادی و از این قبیل ـ است که مورخان می خواهند علت را در حوزهٔ تخصصی خود پیدا کنند.

همهٔ این موارد تا حدودی باعث تقویت موضع شکاکانه نسبت به علت در تاریخ می شود. هرچند انکار نمی توان کرد که رویدادهای پیشین موجب برخی رویدادهای پسین، ولی نه رویدادهای دیگر، می شود (به همین دلیل بعد از این ولی نه به علت این ادعای بی معنایی نیست)، امور انسانی چنان پیچیده است که می توان به صورتی موجه، در این امر تردید کرد که آیا در تاریخ هرگز ممکن است علت ها را در ارتباط با معلولهای آنها کاملاً یا به درستی شناسایی کرد یا (اگر نه یقیناً) دست کم با میزانی از احتمال عملی و سودمند این کار صورت می گیرد. در برابر این دیدگاه اوکشات که مفهوم علت برای مورخ زائد است، چیزی برای گفتن وجود دارد:

این، پیشفرض تاریخ است که هر رویدادی وابسته و مربوط است و هر تغییر چیزی نیست جز لحظه ای در جهان که هیچ خلاه یا وقفهٔ مطلق را دربرندارد... تاریخ، تغییر را به کمک توصیف کامل تغییر تبیین میکند... بدین ترتیب مفهوم علت جای خود را به نشاندادن و توصیف دنیایی از رویدادهای دارای ارتباط درونی با یکدیگر که هیچ خلاً یا شکافی در آن باقی نمی ماند می دهد (Oakeshott, 1933, p. 143).

آیا ما ممکن است بپذیریم که شناسایی علتها بر علایق ما استوار است، چیز اندکی دربارهٔ چرایی رخدادن واقعی امور به ما میگوید، و بیشتر دربارهٔ مورخ میگوید تا تاریخ؟

### ۱۰.۱. چهار نتیجه کیری

اكنون مى توانيم نتايج خود را دربارهٔ عليت در تاريخ بيان كنيم.

<sup>1.</sup> post hoc, sed non propter hoc

- ۱) هر یافته ای در مورد علیت ممکن است تا حدودی ذهنی باشد. آنچه را به عنوان 'علت' تعیین میکنیم، به علایق ما بستگی دارد. مفهوم علت ممکن است چونان ابزاری برای تعیین مسئولیت اخلاقی یا حقوقی باشد؛ در امور دیگر، مانند تعمیر خودرو، این نکته کمک خواهد کرد بدانیم که تعمیر یا تعویض یا اصلاح، کجا سودمند خواهد بود.
- ۲) در تاریخنگاری تعیین علت اختیاری و دلخواهانه نیست، هرچند تا حدودی ذهنی است. این عمل، چنانکه بیان کردهایم، بر شرطهای خلاف واقع یا بر آورد آنچه ممکن بود اتفاق افتاده باشد یا، گاهی، نیفتاده باشد استوار است. این خلاف واقعها باید حدسی باشد و هرگز نمی توان آنها را شناخت، زیرا هرگز اتفاق نمی افتد.
- ۳) شرطهای خلاف واقع مورخ حدسهای بدون حساب و کتاب نیست، بلکه بر برآوردها و تخمینهای ممکن و محتمل او استوار است. مثلاً اگر او ادعا میکند که پیروزی مستعمرات در جنگ استقلال امریکا نتیجهٔ شخصیت قبوی جرج واشنگتن بود، به این دلیل است که او حدس میزند بدون چنان شخصیتی، جریان محتمل و ممکن امور پیروزی طرف دارای قدرت نظامی برتر میبوده است. مورخی دیگر شاید احتمال پیروزی بریتانیا در صورت مداخلهنکردن فرانسه را مطرح کند.
- ۴) برآوردهای احتمال تاریخی با احتمال ریاضی بسیار تفاوت دارد. آنها بیشتر بر نوعی درک و برداشت از امور انسانی استوار است؛ یعنی آگاهی از اینکه انسانها به طورکلی چگونه رفتار میکنند یا، در موارد پیشرفته تر و دقیق تر، مردم آن دوره و جامعه به طورکلی چگونه رفتار میکردند. مورخان همیشه چنین کاری میکنند. در سالهای اخیر مطالعهٔ نظامهای گوناگون جامعهٔ انسانی (سیاسی، قضایی، مالی، تجاری، صنعتی، مذهبی، آموزشی و از این قبیل) نسبتاً پیشرفت کرده است و هرکدام از این حوزه ها رشتهٔ دانشگاهی خاص خود را دارد. برای برآورد جریان محتمل رویدادها (یعنی، در صورت غیبت عناصری مانند جرج واشنگتن یا نیروی دریایی فرانسه در آتلانتیک شمالی، چه چیزی اتفاق می افتاده است)، مورخ باید تصویری کاملاً روشن از عملکرد نظامهای گوناگون آن زمان در این مورد، به ویژه نظامهای دیپلماتیک، نیروی دریایی، لجستیک، نظامی،

اجتماعی و اجتماعی-روانی ـ داشته باشد. نوشتن تاریخ در چارچوب و با توجه به یک نظام ـ مثلاً نوشتن تاریخ نظام قضایی فرانسه در سدهٔ نوزدهم ـ بسیار دشوار است. حتی در این مورد هم داستان هرگز کامل نمی شود، زیرا رویدادها، نظامها وانسانهای دیگر دخالت می کنند که باید از جنبههای مختلف آنها را درک کرد. وظیفهٔ مورخ یک ملت در حال جنگ حتی بسیار دشوار تر و تشویش آور تر است، زیرا شماری نظامهای درون و میان جوامع درحال جنگ وارد عمل می شوند. مورخ باید همهٔ آنها را به صورت کامل درک کند تا بتواند با میزانی از اطمینان بگوید: 'این رویداد اهمیتی ویژه داشت، زیرا اگر شکل نمی گرفت، جریان امور بسیار متفاوت می بود'. پس در بیشتر موارد مورخ باید نمی گرفت، جریان امور بسیار متفاوت (و اکنون معمولاً منسوخ) را درک کند، بلکه باید از نحوهٔ اندرکنش آنها هم سردربیاورد. او باید جریان و روند رویدادها را درک کند، زیرا بدون چنان شناختی حدسهای او در مورد خلاف واقعیتها درک کند، زیرا بدون چنان شناختی حدسهای او در مورد خلاف واقعیتها درک کند، زیرا بدون چنان شناختی حدسهای او در مورد خلاف واقعیتها درک کند، زیرا بدون چنان شناختی حدسهای او در مورد خلاف واقعیتها درک کند، بیا استیار خواهد شد.

می توانیم به این نتیجه برسیم که مفهوم علت در تاریخ شاید به برخی بحثهای بسیار بغرنج منجر شود. پس نویسندگانی که می خواهند این مفهوم را به کار ببرند نخست باید برای خود و خوانندگان خود روشن کنند که چه معنایی از این مفهوم را در ذهن دارند. نکتهٔ آخر اینکه باید بر اهیمیت خلاف واقعها در داوری ها و اظهارنظرهای تاریخی تأکید کنیم. مورخان باید آنچه را اتفاق افتاده است تبیین کنند و اکنون می دانیم که این کار عمدتاً به وسیلهٔ آنچه اتفاق نیفتاده است انجام می شود.

# ۲. تبیین بهمعنای کلی

#### ١.٢. تبيين چيست؟

تعریف دایرة المعارفی تبیین چنین خواهد بود: 'توضیح دادن، آشکارکردن، روشن یا قابل درککردن'. افراد اندکی با این تعریف موافق خواهند بود. ولی اقدام عملی به تبیین امور، بیش از یک پرسش پیش خواهد آورد. چگونه این کار را آغاز کنیم؟ آیا باید با مبین یا آنچه باید تبیین شود آغاز کنیم؟ یا نخست باید از شخصی که تبیین برای او صورت میگیرد و با بررسی ذهنیت او آغاز کنیم؟ می توان تصور کرد که

پرسش یا دیدگاه اول دلالت بر این دارد که یک تبیین درست در مورد هر پدیدهای وجود دارد، درحالی که اینگونه نیست. مثلاً دکتر جانسون توضیحی به پرسش بوسول می دهد. هنگامی که بوسول اعتراض می کند که نفهمیده است، جانسون با پرخاش پاسخ می دهد که 'آقا، من دلیلی برای شما پیدا کرده ام و مجبور نیستم شرایط درک شما را هم فراهم کنم . برخی بر این باور هستند که روش موردنظر روش درست است. 'اگر توضیحی از من میخواهید، توضیحی درست برای شما خواهم داد و درککردن یا نکردن آن مشکل خود شماست؛ این موضع تا حدودی شتابزده برای افرادی موجه است که معتقدند تبیین باید پیوند منطقی میان مبین و مبین (آنچه تبیین می کند) را نشان دهد. مثلاً تبیین اینکه چرا لیوان من هنگام رهاشدن از دستم بر زمین افتاد (مبیّن) عبارت است از قانون جاذبه بهعلاوهٔ بیان شرایط اولیه (مبيِّن). اين تبيين عبارت است از نشاندادن پيوند منطقى ميان افتادن ليوان و اَن قانون: همین رویدادی که باید تبیین میشد 'تحت پوشش' آن قانون قرار داشت (یا به أن قانون آنيّت بخشيد). اين نوع تبيين معمولاً نوع 'قانون فراگير' ناميده مي شود. اكنون اجازه دهيد از آن طرف آغاز كنيم. اگر پرسش دربارهٔ افتادن ليوان از سوى یک کودک باشد، دراین صورت مبین (در این مورد قانون جاذبه به علاوهٔ شرایط اولیه) شاید از عهدهٔ توضیح برنیاید، زیرا درک دینامیک نیوتنی ورای توانایی کودک است. در این مورد تبیین عرضه شده توضیح نیست، زیرا پدیده برای پرسشگر روشن و قابل فهم نشده است. بنابراین، ما باید شیوهٔ دیگری از تبیین را پیداکنیم که از لحاظ روانی سودمندتر باشد؛ مانند این عبارت که 'لیوان افتاد زیرا زمین آن را جذب کرد'. بنابراین، پرسش نخست ما چنین است: بر کدام وجه مسئله باید تمرکز کنیم، پدیده یا جست و جوگر؟ جنبهٔ تناقض آمیز موضوع این است که گاهی تبیین درست از عهدهٔ هیچ توضیحی برنمی آید، زیرا چیزی را 'روشن یا قابل درک' نمی کند. این مشکل بهویژه در تبیینهای متعلق به علم تجربی پدید می آید.

### ۲.۲. آیا تبیین باید علمی باشد؟

اکنون اجازه دهید نگاه دقیق تری به این موضوع بیندازیم که تبیینها به کجا تعلق دارند. فلاسفه گاهی به گونهای دربارهٔ آنها بحث میکنند که گویی فقط به حوزهٔ فلسفهٔ علم تعلق دارند. مثالی که پیشتر زدیم بی گمان به آن حوزه تعلق دارد، ولی آیا حوزهٔ

نامبرده تنها حوزهٔ موجود برای تبیین است؟ بخش دوم بحث ما (دربارهٔ کودک) حکایت از این دارد که تبیین شاید بخشی از زندگی خانوادگی باشد. به بیان رسمی تر، تبیین به رشتهٔ آموزش و پرورش که، چنانکه بیان کردهایم، اصول، قواعد و ملاحظات بسیار متفاوتی بر آن حاکم است تعلق دارد. همچنین تبیین بــه زنــدگی روزمره تعلق دارد. در این حوزه ما اغلب با تبیین سروکار داریم، ولی از آنجاکه زندگی روزمره فعالیتی تابع نظریه (مانند علم، فلسفه یا آموزش و پرورش) نیست، دشموار است تصویری روشن از مسائل و موضوعهای آن داشته باشیم. در فلسفه، تبیین فقط متعلِّق فلسفة علم، چه طبيعي چه اجتماعي، نيست، بلكه به حوزه گستردهتر شناخت شناسي ـ نظرية شناخت بهطور كلى ـ تعلق دارد. واقعيت بيانشده اين پرسش را پیش می آورد که آیا در حوزه های دیگر شناخت، شکل تبیین با تبیین معمول در علوم طبیعی متفاوت است. برخی فلاسفه (ازجمله کارل همیل و ارنست ناگل) به این پرسش پاسخ منفی میدهند و تبیین را در همهٔ حوزههای شناخت یکسان می دانند. البته نباید راه را بر این پرسش ببندیم. در فصل بعد نقش تبیین در علوم اجتماعی و تاریخ را مورد بررسی قرار خواهیم داد. اگر تبیین در این همه فعالیتهای انسانی جایی متفاوت دارد باید پرسیدکه آیا در هر مورد یک چیز است یا فرق میکند. در سطور آتی به پاسخ این پرسش خواهیم رسید.

بیایید با علوم طبیعی آغاز کنیم. عقیدهٔ عمومی این است که علوم مورد نظر، دنیای بیرونی (یا طبیعی) را بررسی و فرضیه ها یا نظریه هایی برای تبیین آنچه مشاهده شده است تدوین میکنند. نظریهٔ خوب نظریه ای است که هنگام محکخوردن در برابر دنیای واقع، نه تنها آنچه را که رخ داده تبیین میکند بلکه آنچه را که رخ خواهد داد پیش بینی میکند. کارل پوپر فیلسوف برجستهٔ علم استدلال کرده است که با تحت پوشش قوانین کلی قراردادن مجموعه ای از پدیده ها، می توانیم سه کار را همزمان انجام دهیم.

استفاده از یک نظریه به منظور پیش بینی رویدادی خاص وجه دیگر استفاده از همان نظریه به منظور تبیین چنان رویدادی است، و از آنجاکه یک نظریه را از طریق میقایسهٔ رویدادهای بیش بینی شده با رویدادهای واقعأ مشاهده شده محک می زنیم، همین تحلیل ما نحوهٔ آزمایش نظریه ها را هم نشان می دهد. اینکه یک نظریه را به منظور تبیین، یا پیش بینی، یا آزمایش

به کار میگیریم، بستگی دارد به علاقهٔ ما و به قضایایی که بدیهی یا مفروض میگیریم (Popper, 1962, vol. 2, pp. 262-3).

چنین تصوری را می توان نوعی ساده سازی بیش از حد رویه های علمی دانست، ولی دست کم تصویری روشن به دست می دهد که مبنایی برای بحث بعدی باشد. استفان هاوکینگ در تاریخ مختصر زمان به بررسی این مسئله می پردازد که چرا الکترون های درون اتم ها روی مدار ثابتی دور هسته می چرخند. با حل این مسئله که نیلز بور آغاز و ری چارد فینمن تکمیل کرد، هم پدیده تبیین شد و هم پیش بینی های ممکن صورت گرفت که هنگام آزمایش، نظریه را تأیید کردند؛ نظریه ای که بر فرض دوگانگی موج/دره استوار است. به نظر می رسد این همان چیزی باشد که پوپر هنگام نوشتن مطالب فوق به سال ۱۹۴۳، حدود چهل و پنجسال پیش، متوجه شد (ر.ک.: 60–59 . pp. 59). پس به نظر می رسد که در پیش، متوجه شد (ر.ک.: 60–59 . pp. 59). پس به نظر می رسد که در تحد پوشش توانین یا فرضیه های کلی در آوردن مجموعه ای از پدیده ها.

البته همیشه اینگونه نیست. در علوم زیستی وضع بسیار متفاوت است. مثلاً نظریهٔ داروین قدرت تبیین بالایی دارد ولی از لحاظ پیش بینی ضعیف است. شاید نظریههای زمین شناسی هم این گونه باشد. در مورد کنشهای انسانی چطور؟ این مثال مرتبط ولی پیش پاافتاده را در نظر بگیرید: اگر از من بپرسند که چرا این کتاب را می نویسم، پاسخ می دهم که قراردادی با ناشران بسته ام. هرچند کنشهای مرا می توان با یک قانون کلی (مثلاً 'انسانهای شریف به عهد و پیمانهای خود پایبندند') که روش مطلوب همپل است، تبیین کرد به نظر می رسد که اینجا چنان کاری ضرورت ندارد. حوزههای مختلف زندگی روزمره، مانند حوزههای علوم کاری ضرورت ندارد. حوزههای مختلف زندگی روزمره، مانند حوزههای علوم اجتماعی و تاریخ، به طورکلی نه پذیرای تبیین های قانون محوری از نوع موردنظر پوپر و هاوکینگ هستند و نه نیازمند آنها.

### ٣٠٢. آيا تبيين بايد على باشد؟

مطلب دیگری هم وجود دارد که باید اینجا بیان کرد. هم دانشمند (هاوکینگ) و هم

<sup>1.</sup> Niels Bohr and R. Feynman

فیلسوف (پوپر) تصور میکنند که تبیینها علّی هستند: یعنی تبیین عبارت است از نشاندادن علت و برعکس. البته همهٔ فلاسفه با این نظر موافق نیستند. دیویدهیلل روبن اینگونه استدلال میکند: هیچچیز یا رویداد محتمل موجب خود نمی شود. بنابراین، علیت باید رابطهای میان دو چیز متمایز و جدا باشد. ولی در برخی موارد مبین و مبین یک چیز هستند. بنابراین، در چنین مواردی تبیین غیرعلی است مبین و مبین یک چیز هستند. بنابراین، در چنین مواردی تبیین غیرعلی است (Ruben, 1990, p. 218). این موارد کداماند؟

شاید ساده ترین مثالها در زندگی عادی پیدا می شود:

'وقت خواب است، جاني!'

'چرا وقت خواب است؟'

رُيرا ساعت هشت است.<sup>1</sup>

ياگفتوگويي غيرمعمول تر:

'این چیز سخت روی آب چیست؟'

'أن هم آب است ـ آب يخزده.'

'شبيه آب نيست. لطفاً توضيح دهيد.'

'آزمایش و تجزیه نشان می دهد که ترکیب آن H<sub>7</sub>O است...'

'آری، پس آب است.'

در این گونه موارد و موارد مشابه، تبیین با برشمردن علتها صورت نمی گیرد، بلکه با نشاندادن اینکه دو چیز به ظاهر متفاوت یک چیز و چیزی واحد با انواع و اقسام مختلف است صورت می گیرد. تبیین از طریق باز توصیف را می توان، بسته به آنچه معلوم است و آنچه نیازمند تبیین، از هر دو طرف آغاز کرد: 'چرا او مجرد است؟ زیرا ازدواج نکرده است؟ زیرا مجرد است.' به بیان ساده، گاهی موضوع 'تبیین چگونگی' است نه 'تبیین چرایی'.(۳) بعید به نظر می رسد هرگز 'تبیین چگونگی' به شیوهٔ همپلی انجام شده باشد.

البته روبن نکتهٔ مهم تری بیان می کند. دیدیم که تبیین 'صحیح' یا 'درست' شاید درواقع هر چیز را تبیین نکند؛ مانند مورد کودک یا شخص ناآگاه. برای انجام تبیین ما باید چیزی را عرضه کنیم که سؤال کننده بتواند درک کند؛ یعنی تبیین باید 'مربوط به شنونده' یا برای او آشنا باشد. با پذیرش این نکته نباید دچار افراط و تفریطشده، تصور کنیم که هر تبیین آن ویژگی را داشته باشد، سؤال کننده را راضی و قانع می کند.

تبیین باید درست باشد، یا دست کم چنان بر حقیقت استوار باشد که حقیقتی به سؤال کننده عرضه کند و این کار همیشه آسان نیست. شخص چه اندازه حقیقت می تواند به پرسشگر ناآگاه یا کودن عرضه کند؟ با وجود این، روبن پافشاری می کند که 'مُبیِّن، مبیَّن¹ را فقط از طریق توصیف اینکه چیزها واقعاً چگونه هستند تبیین می کند'. او می افزاید: 'تبیین فقط از این رو امکان پذیر و عملی است که چیزهایی باعث می شود تا چیزهایی رخ دهند یا نوعی ویژگی پیدا کنند'. بنابراین، تبیین اساساً روان شناختی نیست، هرچند می کوشد (یا باید بکوشد) نیازهای ذهنی سؤال کننده را برآورد. تبیین عمدتاً به شناخت مربوط می شود و بر واقعیت استوار است. چنانکه روبن بیان می کند 'تبیین امری شناختی است، هرچند بنیاد متافیز یکی استواری دارد' روبن بیان می کند 'تبیین امری شناختی است، هرچند بنیاد متافیز یکی استواری دارد (وبن بیان می کند 'تبیین امری شناختی است، هرچند بنیاد متافیز یکی استواری دارد فصل روبن بیان می کند (وبن بیان می کند (وبن بیان که می الله بین در علوم اجتماعی و در تاریخ بهردازیم. در حوزههای نامبرده، این موضوع که واقعیت دقیقاً چهست قابل بحث تر می شود.

#### ۴.۲. تبیینهای مناسب و تبیینهای کامل

تمایز میان تبیینی که از لحاظ روانی [و توانایی ذهنی] قانع کننده است و تبیینی که از لحاظ شناخت شناسی و متافیزیکی معتبر است، پیامدهای دیگری دارد. هیلاری پاتنام به درستی می گوید که 'تبیین، تصوری مربوط به علاقه است' و 'باید تما حدودی مفهومی عملگرا باشد' (quoted in) به پرسش نداشته باشیم، نباید در جست وجوی تبیینی باشیم و هنگامی که تبیین نیاز ما را تأمین کند، جست وجو را جست وجوی تبیینی باشیم و هنگامی که تبیین نیاز ما را تأمین کند، جست وجو را مرحسب نیاز و علاقه او دگرگون می شود. ولی یک تبیین مناسب و خوب (تبیین کارامد و مفید) از یک تبیین کامل (تبیینی که بر 'چیزها آنگونه که واقعاً هستند' استوار و مفید) از یک تبیین کامل (تبیینی که بر 'چیزها آنگونه که واقعاً هستند' استوار است) متمایز است. فلاسفه، برخلاف آموزگاران و دیگر تبیین کنندگان عادی، نباید به تبیینهای خوب بسنده کنند، بلکه باید، چنانکه روبن مصر است، بپرسند یک تبیین کامل جایی برای سؤال باقی نمیگذارد و به تبیین کامل جایی برای سؤال باقی نمیگذارد و به

<sup>1. &#</sup>x27;explanantia' and 'explanada'

هر پرسش منطقی (اگرنه روانشناختی) پاسخ میدهد. محتوای اطلاعاتی اینگونه تبیین موجب می شود که تابع شنونده یا شنونده گرا نباشد. پس هم تبیینهای علمی داریم، هم تبیینهای مربوط به زندگی روزمره؛ هم تبیینهای تابعشنونده، هم تبیینهای مستقل از شنونده؛ هم تبیینهای خوب، هم تبیینهای مناسب؛ و هم تبیینهای ناقص، هم تبیینهای کامل. البته آنچه برای فیلسوف اهمیت دارد تبیین کامل است و همهٔ دیگر انواع تبیینها به تبیین کامل بستگی دارد. در اصل، هر تبیین ناقصی باید قابل تبدیل به تبیین کامل باشد.

درحال حاضر امكان تبيين كامل، در عالم واقع بسيار اندك است و بلكه به ماهیت ایدههای افلاطونی یا دستکم به آرمانهای سامانبخش کانتی تعلق دارد. آرمانهای سامان بخش عبارت اند از 'مفاهیمی که در موارد خاص و معین تحقق نمی پذیرد بلکه در تنظیم الگوها و حد و مرزهایی برای خرد عملی مؤثر است '(۴) 'تبیینهای کامل... شاید شبیه چیزهای آرمانی باشد؛ گرچه تقریباً هیچکس هرگز چنان تبیینی، که مطلب زیادی دربارهٔ شرایط عملی عرضهٔ تبیین به ما میگوید، عرضه نمىكند، هيچگونه استدلالي هم عليه چنان تبيين كامل ارائه نميدهد، (Ruben, 1990, p. 202). در عالم واقع، تبيينها تقريباً هميشه ناقصاند و تکههایی از آن به یک یا چندتا از سه دلیل ـ ناآگاهی، نبود زمان یا فضا، یا فرض اینکه بسیاری از مطالب مورد نیاز تاکنون گفته شده است ـ حذف و از قلم انداخته می شود. چنانکه پیشتر اشاره کردیم یک تبیین خوب اغلب نیازمند تخمین تقریبی حقیقت است نه یک گزارش یا توصیف کاملاً دقیق و مفصل. چنان گزارشی شاید سؤالكننده را سردرگم و خسته كند و به همين دليل تبيين كامل به يک تبيين بمد و نادرست تبدیل می شود. ناآگاهی اغلب مانعی در این راه است، زیرا ما بهندرت مى توانيم مطمئن باشيم كه همه چيزهاى مرتبط و لازم (دادهها، تعميمها و استنتاجها) را در اختیار داریم و همهٔ اینها درست است. با وجود این، تبیینهای کامل را می توان عرضه کرد. عبارات پایین را درنظر بگیریم:

'چرا این موجود ماهیمانند چهاردست (بال) دارد؟'

'زیسرا (الف) ایسن یک وال است؛ (ب) والها پستاندارند؛ و (ج) همهٔ پستانداران جهاردست و پا دارند.' اگر واقعیت (الف) درست باشد، آن گزارههای قانون مانند (ب) و (ج) حتماً درست است، و آن استنتاج معتبر. پس می توانیم ادعا کنیم که تبیینی کامل عرضه کردهایم. البته در حوزهٔ ژنتیک، جنین شناسی و عمل تکامل می توان چنین ادعاها و استدلالهایی را تقریباً بی نهایت گسترش داد. ولی هنگام ارائهٔ تبیینها اغلب نمی توانیم در مورد هر جزء تشکیل دهندهٔ استنتاج و تبیین مطمئن باشیم. با وجود این، داشتن تصوری روشن از اینکه یک تبیین درست (کامل یا تام و تمام) چگونه باید باشد، مهم است. اندکی پیشتر اشاره کردیم که مثال 'وال' یک تبیین غیرعلی است، زیرا با تبیین 'چگونگی' به 'چرایی' پاسخ می دهد. ولی هنگام رویارویی با تبیین در تاریخ، خواهیم دید که ما اغلب باید 'کی'، 'چه' و 'چگونه' و همچنین تبیین کنیم.

#### ۵.۲. علتها و تبیینها انواع متفاوتی از چیزها هستند

تبیینهای غیرعلّی به ما یادآور میشوند که علت و تبیین صرفاً چیزهایی متفاوت نیستند بلکه انواع متفاوتی از چیزها هستند. عجیب است که این تمایز اغلب نادیده گرفته میشود. استراوسون این نکته را به دقت بیان میکند:

اگر علیت رابطه ای باشد متعلق به دنیای طبیعی، تبیین چیزی متفاوت است... رابطه ای طبیعی نیست... بلکه رابطه ای ذهنی یا منطقی و عقلانی است. این رابطه میان چیزها و در دنیای طبیعی برقرار نمی شود؛ چیزهایی که می توانیم در طبیعت مکان و زمانی به آنها نسبت دهیم. رابطهٔ موردنظر میان و اقعیت ها یا حقایق برقرار می شود (ر.ک.: Strawson in Vermazen and).

علتها شکل میگیرند، چه آنها را درک کنیم، چه نکنیم. در سدهٔ چهاردهم موش سیاه طاعون را به اروپا آورد، هرچند در آن زمان کسی نتوانست چیزی عرضه کند که باور داریم تبیین درست باشد. جالب است بدانیم که تبیینهای کنونی کجا از عهدهٔ تأمین معیار بیانشده در بند پیشین ناتوانند. آیا آنها 'رابطهای عقلی و منطقی' برقرار میکنند یا نه؟

نکتهٔ منطقی دیگری که بهنظر میرسد هم نیازمند قیاس باشد هم استقرا، از مثال

'وال'، ناشی میشود. قیاس نسبتاً ساده است، ولی انسجام کل تبیین بر اعتبار دو حكم كلى (ب) و (ج) استوار است. آيا اين دو حكم استقرابي است؟ قياس چونان يك شيوة استدلال بسيار ناقص است. آيا اين 'واقعيتها' تجربي است؟ آيا حقايق محتمل است؟ یا، از آنجا که بخشی از تعریفها از والها و پستانداران را تشکیل مي دهد، حقايق ضروري است؟ درهرحال هرگز نمي توانيم يقين كنيم كه تعميم ما همهٔ والها و پستانداران ممكن گذشته، حال و آينده را دربرميگيرد. تعاريف، بهويژه در علوم زیستی، اغلب مبهم و فاقد حدومرزهای مشخص هستند. با این حال، در حوزههای تجربی علوم و تاریخ باید راههای مناسبی برای طبقهبندی و تبیین پدیده ها پیداکنیم. ما ضمن پرهیز از تفکر و تأمل صرف، میکوشیم بر مبنای محکم شواهد، استنباطهایی بکنیم. یک راه انجام چنین کاری پیبردن به بهترین تبیین ـ 'مفهوم محوري شناختشناسي' ــ است (Harman, 1973, pp. 130-5; also 4 Hanson, 1972, chapter). ما با بررسي شواهد فراروي خود، استنباط مي كنيم كه كدام شيوه، اگر درست باشد، بهترين تبيين آن شواهد را عرضه ميكند. البته اين روش به رویهٔ کاراگاهان در داستانهای جنایی بسیار شبیه است. چه روش وجود افراد در کتابخانه، در قفل شده، تُنگ واژگون، ردیای موجود در باغچه و از این قبیل را به بهترین صورت تبیین میکند؟

### ۶.۲ رسیدن به بهترین تبیین

روش دریافتن بهترین تبیین، دانشمندان و مورخان را قادر میسازد تا از مهارتهای حرفهای ما در تبیین امور، برای رسیدن به بهترین توصیف چگونگی جهان استفاده کنند. همهٔ مطالعات تجربی ما بهناچار ناقص است. در همهٔ موارد، از سیاه چالهها یا ذرات کوچکتر از اتم گرفته تا میزان خودکشی با انقلابها، برای رسیدن به حقیقت تلاش میکنیم ولی هرگز نمی توانیم به یقینی تردیدناپذیر برسیم. (چهقدر ملال آور بود اگر می توانستیم به آن برسیم!) پرسش مهم این است: بهترین تبیین چیست؟ البته همان است که برای شواهد موردنظر مناسب ترین باشد. ولی بیش از یک راه سنجش نناسب وجود دارد. فیلسوفی میگوید که میان تبیین 'زیبا' و تبیین 'محتمل' تمایز میگذاریم. اولی فراگیر است و چیزهای زیادی را تبیین میکند، ولی دومی به برداشت و تصور ما از احتمال متوسل می شود (د.ک.: Lipton, 1991, p. 61).

سیاست شرکتهای بیمه در مستثنا کردن 'بلایای آسیمانی' زیبا و جالب است، به این معناکه تقریباً هر نوع مصیبت تبیین ناپذیر را می توان به خداوند نسبت داد و موارد بسیاری را دربرمیگیرد. ولی یک چنین تبیینی به هیچروی محتمل بهنظر نمیرسد و مسیحیان و ملحدان در این موضوع اتفاق نظر دارند. مثال دیگر این است که در جریان جنگ سرد بیشتر حکومتها ناآرامیهای اجتماعی را به کمونیسم نسبت میدادند. این هم زیبا و جالب بود، زیرا رویدادهای بسیاری را دربرمیگرفت. ولی در مورد دهقانان ناآگاه و بی سواد که هرگز چیزی دربارهٔ مارکس یا لنین نشنیده بودند چندان محتمل و مناسب نبود. از سوی دیگر محتمل است که خوابهای بد نتیجهٔ غذای هضمناپذیر دیشب باشد، یا سرماخوردگی نتیجهٔ بیرونماندن با لباسهای خیس. این تبیینهای محتمل 'نازیبا ست، زیرا کاربرد محدودی دارد. البته این مثالهای افراطی و غیرمعمول را به منظور روشنشدن موضوع زدم. در عمل، دو نوع تبیین معمولاً همتراز است و انتخاب دشوارتر می شود. حتی هنگامیکه بـرتری یکـی از تبیینها آشکار است، باز ممکن است جروبحشهای تندی صورت گیرد: برخی افراد تبیینهای زیبا را ترجیح می دهند و برخی دیگر تبیینهای محتمل را. برخی تبیینها ممکن است شنونده گرا و باب طبع پرسشگر باشد و ارزش روانی آن بیشتر از ارزش عقلانی و منطقی آن باشد، مثلاً هنگامی که باکودک سروکار داریم، ولی برخی دیگر باکار جدی دانشمندان و مورخان جویای حقیقت جهان پیوند دارد.

### ۷.۲. تبیین در جستوجوی خردمندی

سرانجام باید به این موضوع بپردازیم که طرفین هر تبیین فرد دانا و فرد نادان نیست. 
تبیین اغسلب هنگامی ارزشمند است که دو فرد (می توان گفت دارای دانش 
شناخت شناسی برابر) دیدگاههای خود را برای یکدیگر تشریح کنند. در این شرایط 
شاید انواعی از سوء تفاهمها و بدفهمی ها اصلاح شود؛ از مواردی مانند 'من شخصا 
قصد توهین نداشتم' گرفته تا مواردی مانند 'هنگامی که پیوند میان بیکاری و جرم را 
متذکر شدم، دیدگاهی مارکسیستی طرح نکردم.' این تبیین و توضیح متقابل باعث 
می شود تا به قول گادامر افقهای فکری ما، از طریق بههم آمیختن، گسترش یابد و 
دانش و خردمندی ما بیشتر شود. همچنین تبیین ممکن است نوعی تفسیر باشد که 
در فرهنگ لغت هم می آید، زیرا اغلب برای یافتن راههای مختلف بیان معنایی واحد

# ۳. تبیین أماری

# ۱.۳. قوانین کلی و استدلالهای قیاسی۔ قانونی

بسیاری افراد می خواهند بر ماهیت علمی علوم اجتماعی تأکید کنند. از آنجا که آمار به خادم تقریباً همهٔ علوم تبدیل شده است، باید نخست به تبیین آماری نگاهی بیندازیم. به این دلیل که مورخان هم استفادهٔ فزایندهای از آمار می کنند مطالب زیر مورد علاقهٔ آنان نیز هست. یک رهیافت علمی، در کنار ویژگیهای دیگر، عبارت است از رهیافتی تجربی به داده ها، و این ادعا که همهٔ پدیده های قابل مشاهده، طبیعی یا اجتماعی، تابع قوانین کلی است. این قوانین چندین ویژگی دارند: (۱) پیشبینانه هستند؛ (۲) تبیینگر هستند؛ (۳) خود آن قوانین ممکن است از قوانین بنیادی تری که در سلسله مراتب مبتنی بر کلیت قرار میگیرند، منتج شوند. مثلاً، این قانون که آب در صفر درجه یخ می زند، خود نمونهٔ خاص قوانین بنیادی تر معطوف به ساختارهای بلوری، و ساختمان اتمهای تشکیل دهندهٔ اکسیژن و هیدروژن است. با وجود چنین قوانین کلی، همهٔ آنچه برای تبیین هر رویدادی خاص نیازمندیم عبارت است از بیان شرایط اولیه به علاوهٔ بیان قانون (قوانین) کلی مربوط. مثلاً برای تبیین یخ روی پله که باعث افتادن یک فرد و شکسته شدن پای او شد، بیان قانون کلی یغ روی پله که باعث افتادن یک فرد و شکسته شدن پای او شد، بیان قانون کلی دربارهٔ منجمد شدن آب و اشاره به دو واقعیت خیس بودن پله و پایین تر از درجهٔ صفر دربارهٔ منجمد شدن آب و اشاره به دو واقعیت خیس بودن پله و پایین تر از درجهٔ صفر دربارهٔ منجمد شدن آب و اشاره به دو واقعیت خیس بودن پله و پایین تر از درجهٔ صفر دربارهٔ منجمد شدن آب و اشاره به دو واقعیت خیس بودن پله و پایین تر از درجهٔ صفر

آمدن دمای هوا (شرایط اولیه) کافی است. استدلالهایی از این نوع قیاسی قانونی ا یا D-N نامیده می شود.

### ۲.۳. احتمال و استدلالهای استقرابی - آماری

در بین استدلالهای قیاسی، تبیینهای نامبرده از لحاظ منطقی معتبر هستند. ولی متأسفانه همهٔ تبیین ها چنان قابلیت و اعتبار منطقی ندارد، به این دلیل ساده که بیشتر قانونها عام و کلی نیست. باید بپذیریم که شلیک گلولهای به مغز، تبیین کافی برای مرگ یک انسان است، ولی اینکه شلیک گلوله به مغز کشنده است قانونی عام نیست، زیراگاهی، افراد از چنان زخمی نمی میرند.(۵) در عمل، 'آنچه که معمولاً رخ مى دهد' را نه 'آنچه كه هميشه و همه جا بدون استثنا رخ مى دهد' به عنوان مبنايي برای تبیین می پذیریم. به عبارتی، ما بیشتر در جست و جوی میزان قانع کننده ای از احتمال هستیم. ولی تبیینها یا پیشبینیهای مبتنی بر احتمال نه یقین، فاقد آن اعتبار و قابلیت منطقی استدلالهای D-N است. آمار اغلب نشان می دهد که رویداد مورد تبيين (مبيَّن) احتمال استقرابي بسيار بالايي دارد. ولى تمايز منطقى روشني میان یک قیاس که باید از مقدمات منتج شود و یک استقراکه نـتیجهٔ نـمونههای پرشمار، ولی نه همهٔ موارد و نمونههای ممکن است، وجود دارد. اگر بدانیم همهٔ افراد حاضر در این اتاق متأهل هستند، می توانیم به طور موجه و معقول نتیجه گیری کنیم که هر فردی یا باید زن باشد یا شوهر. ولی اگر هر سگی که تاکنون دیدهام چهار پا داشته باشد، اثبات كنندهٔ اين نيست كه همهٔ سگها چهار پا دارند و من هم نمی توانم با قطعیت پیش بینی کنم که سگ بعدی چهار پا خواهمد داشت، زیرا سگهای سه پا ناشناخته نیستند. اگر عالم تجربه بهندرت حقایق عام عرضه میکند، بايد به حقايقي كلى از اين نوع اتكا كنيم: 'تقريباً همه الفها ب هستند' يا 'همه الفهای تاکنون مشاهده شده ب هستند'. ولی هرگز نباید به گزارهای مانند 'همهٔ الفها بدون استثنايي ممكن، ب هستند عنوسل شويم. بنابراين، ما بايد احتمال را جایگزین یقین و قطعیت بکنیم. در مثال پیشین، احتمال این است که سگ بعدی دارای چهار پا خواهد بود ولی نه حتماً.

<sup>1.</sup> deductive-nomobgical

### ۳.۳. اعتراضهایی به استدلالهای استقرایی ـ آماری

البته اعتراضهایی نسبت به قراردادن استدلالهای I-S در جایگاهی همارز با استدلالهای D-N وجود دارد. (۶) اعتراض نخست به رودلف کارناپ فیلسوف (که همپل در بحث خود راجع به تبیین نوع I-S آشکارا به او متکی است) تعلق دارد که امکان استنتاج استقرایی را بهشدت رد میکند. به نظر او استدلال نوع I-S اصلاً استدلال نیست که اینجا وارد استدلال نیست که اینجا وارد استدلال نیست که اینجا وارد بحثهای منطقی کارناپ بشویم، ولی یادآوری بکنیم که یک ایراد عملی جدی هم در مورد تبیین نوع I-S وجود دارد. اگر مبیئ باید با میزان بالایی از احتمال تبیین شود، این میزان دقیقاً چه اندازه است؟ اگر سکهای را یکبار پرتاب کنیم احتمال شیر نابه همه پرتابها نیست با احتمال ۱۹ به ۲۳ ۱۰۰۰. در ده پرتاب، احتمال بیشتری نسبتاً پایین است. (برابر است با احتمال ۱ به ۲۳ ۱۰۰۰). در ده پرتاب، احتمال بیشتری

<sup>1.</sup> inductive-statistical

وجود دارد که نتیجه ترکیبی از شیر و خط باشد. درواقع ما می توانیم احتمال شیرآمدن همهٔ پرتابها را از احتمال ۵۰۵۵ (یک پرتاب) تا احتمال بیشتر (ده پرتاب) محاسبه کنیم. 'احتمال آماری بالا' در استدلال ۱-۱۶ ممکن است برای تبیین نتیجهٔ ترکیبی از شیرها و خطها مناسب و رضایت بخش باشد. ولی تصور کنید که امر نامحتمل اتفاق افتد و نتیجهٔ کاملاً محتمل دهبار شیر به دست آید. استدلال ۱-۶ چگونه می تواند آن رویداد را تبیین کند؟ مسلماً نمی تواند. اگر استدلال ۱-۶ در مورد میزان بالایی از احتمال آماری کارامد باشد، بین یک پر ثاب و ده پرتاب، کجا می توانیم بگوییم که استدلال موردنظر کارایی ندارد، زیرا احتمال به اندازهٔ کافی بالا نیست؟ شاید اعتراض شود که نمی توان میان یک و ده خطی کشید و این فقط نوعی شانس و تصادف است. در این حالت، تبیین شکل نمیگیرد و استدلال به اصطلاح شانس و تصادف است. در این حالت، تبیین شکل نمیگیرد و استدلال به اصطلاح استدلالهای تبیینگر دقیق ۵-۱ به هیچ وجه استدلال به شمار نمی آید. به هر حال جانشین قابل قبولی برای استدلالهای تبیینگر دقیق ۵-۱ وجود ندارد.

اعتراض به نظریهٔ همپل به صورت این پرسش درمی آید: 'چه میزانی از بالابودن احتمال كافي است؟ نظرية مورد بحث از عهدة تبيين رويدادهايي با احتمال متوسط یا پایین برنمی آید. مثلاً میزانی از پر توزایی، تبیین علّی درست یک رشته صداهای شمارشگر گایگر است. ولی با مدنظر قراردادن دیگر منابع شناخته شدهٔ صدا، ایس پیوند ملی شاید بسیار نامحتمل بهنظر آید. شاید بگوییم که رویدادهای نادر توضیحناپذیر است، به یک یا دو دلیل: با دانش کنونی خود فعلاً نمی توانیم آنها را تبیین کنیم، ولی درواقع آنها قطعی و معین هستند و هنگامیکه دانش ما بیشتر شد تبيين مى شوند؛ آنها ذاتاً توضيح ناپذيرند، زيرا كاملاً مبهم و نامعين هستند و بههيچ روی علتی ندارند. اینکه کدامیک از این دو دلیل را بپذیریم به دیدگاه یا اعتقاد ما بستگی دارد. به هرحال واقعیت این است که برمبنای نظریهٔ همپل، تبیین معتبر چیزهای فاقد میزان بالایی از احتمال ممکن نیست. ولی موارد دارای احتمال بالا معمولاً رویدادهای نامزد و نیازمند تبیین نیست بلکه سگ سه پا نه تازی چهار پا؛ قوی سیاه نه سپید؛ فرد زندهای که گلولهای به مغز او شلیک شده است؛ و پیروزی طرف ضعیف تر ازجمله موارد نیازمند و نامزد تبیین است. چنانکه پوپر میگوید: 'گزارهای با احتمال بالا از لحاظ علمی جالب نخواهد بود، زیرا چیز اندکی میگوید و هیچ قدرت و قابلیت تبیینی ندارد... در مقام دانشمند، ما جویای نظریههای با احتمال بالا نيستيم بلكه به دنبال تبيينها هستيم؛ يعنى به دنبال نظريه هاى توانا و نامحتمل (Popper, 1969, p. 58).

### ۴.۳ دیکر راههای کاربرد آمار

در این مرحله شاید بخواهیم از آمار صرف نظر کرده، به مسائل و روشهای دیگر بپردازیم. ولی هنوز دو امکان دیگر برای تبیین آماری وجود دارد. یکی عبارت است از کنارنهادن هرگونه تلاش برای پیش بینی یا تبیین رویدادی خاص و، بهجای آن، متمرکزشدن بر پدیدههای مشاهده شده. مثلاً در بررسی یک فواره، نمی توانیم بگوییم که قطرهٔ بعدی دقیقاً کجا خواهد افتاد (به بیان دیگر، آخرین قطره کجا افتاد) و یا در یک هوای طوفانی رعدوبرق بعدی کجا خواهد بود (یا چرا در جای قبلی رعدوبرق زد). ولی در هر دو مورد ما می توانیم درعین بیان علل کلی و محدودههای آن، پدیدههای موردنظر را هم تا حدود زیادی درک کنیم. حتی می توانیم احتمال افتادن قطره و زدن رعدوبرق را در هر نقطهای خاص، کم و بیش برآورد کنیم، هرچند که این فرایندها کاملاً حدسی و تصادفی هستند. نظریهٔ آشوب و درهم ریختگی ۱، با خذابیت عجیب آن، نمونهٔ خوبی از درک فرایندها نه درک رویدادی واحد عرضه میکند.

امکان دیگر عبارت است از جست و جوی ارتباط آماری نه تبیین آماری. مثلاً اگر متوجه شویم که بیشتر قطرههای فواره به سمت غربی حوض می افتد می توانیم حدس بزنیم بادی که از شرق می و زد بر آن مؤثر است. البته این حدس عرضه کنندهٔ آن تبیین یا پیش بینی که شاید می خواهیم نیست، ولی دست کم احتمال افتادن قطرات در یک سمت حوض را افزایش و در سمت دیگر آن را که هش می دهد. بررسی شرایط هر پدیده ای احتمالاً عبارت است از شناسایی عوامل حاضر که از لحاظ آماری مرتبط هستند، گرچه شاید از لحاظ آماری شمارش پذیر یا اندازه پذیر نباشند. ارتباط آماری را این گونه می توانیم تعریف کنیم: یک عامل معین در صورتی از لحاظ آماری با وقوع رویدادی ارتباط دارد که در احتمال آن وقوع تغییر ایجاد کند از لحاظ آماری با وقوع رویدادی ارتباط دارد که در احتمال آن وقوع تغییر ایجاد کند (Salmon, 1971, p. 11)

<sup>1.</sup> chaos theory

# ۱۷۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

نشاندادن محدوده های ارتباط و جهت تأثیرگذاری امکانپذیر است. در تبیین معتبر نوع D-N همهٔ عوامل مرتبط به شمار می آیند. می توانیم به این نوع تبیین نمرهٔ ۱ بدهیم. (مثلاً با درنظرگرفتن گردش زمین، خورشید و ماه، و موقعیتهای نسبی کنونی آنها، می توانیم ماه گرفتگی بعدی را به درستی پیش بینی و ماه گرفتگی قبلی را هم به درستی تبیین کنیم. ارتباط این عوامل یک است.) مثال مشابه دیگر: 'قرص ضدبارداری از آبستن شدن جلوگیری می کند. این آقا چندین سال است که قرص ضدبارداری دریافت می کند. پس او هرگز باردار نشده است.' به دلیلی آشکار میزان ارتباط در این است که در سر دیگر طیف قرار دارد. اکثر تجمعهای عوامل مرتبط بین یک و صفر است.

### ۵.۳. ارتباط آماری: الکوی ارتباط آماری

امتیاز استفاده از ارتباط آماری در تبیین این است که تبیینهای ما دیگر به درجات بالای احتمال محدود نمی شود (آنگونه که در الگوی I-S می شد). از لحاظ ارتباط آماری الگوی S-R می شد)، از لحاظ آماری با آماری الگوی I-S)، تبیین عبارت است از 'تجمع عواملی که از لحاظ آماری با مبین ارتباط دارند، بدون توجه به میزان احتمال حاصله' (I-Salmon, 1971, I-D. از این لحاظ بر الگوی I-S بر تری دارد که می تواند رویدادهای بنابراین، الگوی I-S از این لحاظ بر الگوی I-I بر تری دارد که می تواند رویدادهای با احتمال متوسط و پایین، مانند مثال شمار شگر گایگر I, را تبیین کند. عیب الگوی موردنظر هم این است که نمی تواند تبیین محکم و نفوذنا پذیری از نوع I-D عرضه کند، یا حتی تبیین شبیه آن (I-S).

#### ۶.۳ احتمال و واقعیت

نقطهٔ عزیمت آمار موارد بسیار ساده ای مانند پرتاب سکه است که احتمال به دو حالت محدود می شود و فرایند مورد بررسی کاملاً شانسی بوده، تحت تأثیر عوامل دیگر نیست. ولی هنگامی که با موقعیتها و شرایط واقعی تر، به ویژه در بستر جامعه که حوزهٔ تاریخ و علوم اجتماعی است، رویارو می شویم، درواقع با شرایط بسیار

<sup>1.</sup> statistical-relevance

۲. دستگاهی برای شمردن ذرات اتمی که هانس گایگر (گایگه) آلمانی اختراع کرد. ـم.

پیچیده سروکار داریم. امکان اندکی دارد که امر احتمالاً مرتبط را از امر کاملاً نامر تبط با قاطعیت و یقین جدا کرد. هرچند ریاضیات توزیع متعارف، توزیع دوجملهای و توزیع پواسو و از این قبیل آسان نیست، اکثر دشواری ها از جایی دیگر ریشه می گیرد. یک مسئله عبارت است از اختصاص ارزش عددی به کیفیات. مثلاً، میزان نیکوکاری یک صومعهٔ متعلق به سده های میانی را چگونه می توان اندازه گیری کرد؟ باید تعیین کرد که چه چیزی کمیت پذیر است و چه چیزی نیست. ثانیاً، به منظور باید تعیین کرد که چه چیزی کمیت پذیر است و چه چیزی نیست. ثانیاً، به منظور کشیش روستای گلداسمیت 'سالانه با چهل پوند ثرو تمند می شد'. مهم تر از همه اینکه تبیین آماری، بیشتر به تحلیل درست این امر بستگی دارد که چه چیزی باید نسبت به چه چیزی اندازه گیری شود.

باید یک چیز را نسبت به یک رشته چیزهای دیگر اندازهگیری کنیم تا امکان وقوع آن را تخمین بزنیم. چه فکری پشت این کار نهفته است؟ قطعاً آینده همیشه نامعلوم است، ولى درعمل ما مى توانيم، و نيازمنديم، برنامهاى داشته باشيم. چنين برنامهای از آنرو ممکن است که ما شناختی از گذشته داریم و می توانیم برای رسیدن به مقاصد خود در آینده از آنها استفاده کنیم. هنگامیکه مهارتی (تایپکردن، رانندگی کردن، سخن گفتن) را فراگرفته باشیم، اغلب بدون تفکر آن را انجام می دهیم. ولی گاهی شناخت ما نسبت به آنچه اتفاق خواهد افتاد (مثلاً هنگام ورقبازی یــا تاس بازی) ناچیز یا صفر است، هرچند محاسبهٔ احتمالات در این موارد مفید خواهد بود. این محاسبه را چگونه انجام میدهیم؟ قطعاً (دستکم در یک خط فکری) نسبت دادن احتمال به رویدادی واحد ناممکن است و احتمال را فقط می توان به فراوانی نسبی در یک رشتهٔ بیپایان رویدادها نسبت داد. اگر چهار سکه را پسرتاب كنم، آيا به ترتيب شير، خط، خط و شير خواهد آمد؟ پاسخ مثبت يا منفي دادن به اين پرسش ناممکن است. فقط می توان گفت: 'اگر دفعات بیشتری آنها را پرتاب کنید احتمال آمدن ترتیب موردنظر شما یک در شانزده است؛ آیا می توان این ارزش احتمالی یک در شانزده (۱/۱۶) را از همین رشته به آن مورد واحد نسبت داد یا نه؟ این فرض که می توان نسبت داد درواقع همان فرض نهفته در پشت موفقیت

۱. Poisson، ریاضی دان فرانسوی واضع قانون حاکم بر توزیع رویدادهای نادر و تصادفی. ـم.

شرکتهای بیمه، شرطبندیها، کازینوها، و از این قبیل است. از لحاظ منطق مطلق، ارزش احتمالی، چیزی در مورد پیشبینی رویداد واحد و معین بعدی یا تبیین رویداد قبلی به ما نمیگوید. با وجود این قطعاً سودمند است بتوانیم یک ارزش احتمالی به رویدادی واحد بدهیم، چه در قالب پیشبینی در برنامهریزی برای آینده، یا در قالب تبیین رویدادهای گذشته.

#### 7.3. طبقات مرجع

ارزش عددی وقوع در رشته ای از موارد را چگونه می توان به احتمال رویدادی واحد منتقل کرد؟ با نسبت دادن موردی واحد به یک طبقهٔ مرجع و منتقل کردن احتمال از ان طبقه به رویداد واحد موردنظر. در مثال بالا، آنچه جست وجو می کردیم (صفت مطلوب) توالی شیر، خط، خط، شیر بود. طبقهٔ مرجع هم موارد بی پایانی از پر تابها بود. ما فراوانی وقوع را از طبقه مرجع به احتمال رویداد واحد منتقل و ارزش احتمال ۱/۱۶ به آن نسبت دادیم. یادآوری این نکته مهم است که طبقهٔ مرجع باید همگن و متجانس باشد؛ یعنی هر عضو باید یک عضو تصادفی باشد، زیرا اگر یک عضو خصوصیتی داشته باشد که آن را از دیگر اعضا (از جنبه های مرتبط) متمایز کند، طبقهٔ موردنظر همگن نخواهد بود. مثلاً مهم است که هر سکه باید یک شیر و یک خط داشته باشد و کاملاً بچرخد، ولی مهم نیست ارزش پولی هر سکه چهقدر باشد و چه کسی (مرد یا زن) آن را پرتاب کند.

البته در اکثر موارد محاسبهٔ احتمال چندان آسان نیست. مثلاً احتمال اینکه رئیس جمهوری بعدی ایالات متحد سیاه پوست باشد چه اندازه است؟ ما می توانیم همهٔ اهالی ایالات متحد را به عنوان طبقهٔ مرجع در نظر بگیریم. می دانیم که در کل جمعیت فراوانی و قوع صفت مورد نظر (سیاه پوست بودن) چیست و آن فراوانی را n درصد می نامیم. پس ارزشی که جست و جو می کنیم n درصد (n/1) خواهد بود؛ یعنی احتمال سیاه پوست بودن رئیس جمهوری بعدی n/1 است. ولی اگر همهٔ رئیس جمهوریهای جهان را (که شمار زیادی از آنها سیاه پوست هستند) به عنوان طبقهٔ مرجع بگیریم، فراوانی صفت مطلوب و مورد نظر بیشتر خواهد بود و ما به ارزش احتمال متفاوت و بالاتری می رسیم. اما در صورتی که طبقهٔ مرجع ما همهٔ رئیس جمهوری های ایالات متحد (که هیچ کدام سیاه پوست نبوده اند) باشد، ارزش رئیس جمهوری های ایالات متحد (که هیچ کدام سیاه پوست نبوده اند) باشد، ارزش

احتمال ۰۰/۰ یا صفر خواهد بود. اگر به خاطر داشته باشیم که در سال ۱۹۹۶ نامزدی حزب جمهوری خواه به ژنرال کالین پاول پیشنهاد شد (ولی او نپذیرفت)، به نظر می رسد این ارزش به دست آمده (صفر) تقریباً بی تردید نادرست باشد؛ هرچند ممکن بود او این پیشنهاد را بپذیرد و شکست بخورد.

# ٨.٣ انتخاب يك طبقة مرجع

چگونه می توانیم طبقهٔ مرجع درست و مناسبی برای محاسبهٔ احتمال انتخاب کنیم؟ چنین گزینشی نیازمند دو شرط متناقض و متضاد است. یک شرط این است که طبقهٔ مرجع تا حد ممکن باید فراگیر و گسترده باشد تا اعتبار آماری به حداکثر برسد. در مثال بالا، انتخاب رؤسای جمهوری دموکراسی های واقعی، از لحاظ آماری بی اعتبار خواهد بود. شرط دوم این است که طبقهٔ مرجع تا حد ممکن باید محدود باشد تا عوامل بی ربط وارد نشود.

در همین مرحله است که به اهمیت ارتباط آماری پی می بریم. اگر، مثلاً در مورد یک رئیس جمهوری سیاه پوست، کل جمعیت حاضر ایالات متحد را به عنوان طبقهٔ مرجع انتخاب کنیم، به یک احتمال پایین غیرواقع بینانه می رسیم؛ زیرا برطبق قانون اساسی، رئیس جمهور باید شهروند ایالات متحد باشد. بر این اساس همهٔ غیرشهروندان ایالات متحد از لحاظ آماری نامر تبط هستند و باید از طبقهٔ مرجع کنار گذاشته شوند؛ بنابراین، می توان فرض کرد که درصد سیاه پوستان مقیم این کشور کمتر از درصد شهروندان سیاه پوست باشد. مدنظر قراردادن مسائل ربط و ارتباط کمتر از درصد شهروندان سیاه پوست باشد. مدنظر قراردادن مسائل ربط و ارتباط ممکن است حجم و اندازهٔ طبقهٔ مرجع راکاهش و بدین ترتیب ارزش احتمال را افزایش دهد. (به خاطر داشته باشیم که هراندازه این احتمال بالاتر باشد، برای پیش بینی و تبیین سو دمند تر خواهد بود.)

اکنون میدانیم که برآورد مطلوب احتمال عبارت است از نسبت دو عدد: عدد متعلق به وقوع صفت موردنظر و عدد متعلق به شمار اعضای طبقهٔ مرجع همگن و متجانس که می توان به صورت طبقهٔ مرجع صفت بیان کرد.

از آنجا که هراندازه ارزش بیشتر باشد سودمندتر خواهد بود، شاید بکوشیم با بالابردن صورت کسر یا پایین آوردن مخرج کسر، ارزش را افزایش دهیم. در مثال بالا، چگونه می توانیم ارزش احتمال را افزایش دهیم؟ اگر به مسئلهٔ برتری سفیدپوستان

در دستگاه حکومتی امریکا علاقه مند باشیم، شاید احتمال رئیس جمهوری شدن یک امریکایی آسیایی تبار یا یک امریکایی اصیل بومی را جست وجو کنیم. احتمال غیر سفید بودن رئیس جمهوری بعدی ایالات متحد چه قدر است؟ بی گمان احتمال آن بیشتر از احتمال رئیس جمهوری شدن یک سیاه پوست است. این احتمال نتیجه گستر شدادن صفت موردنظر (صورت کسر) است. از سوی دیگر، اگر برتری مردان هم مورد بررسی باشد، شاید احتمال رئیس جمهور شدن یک زن سیاه پوست را برآورد کنیم. البته در این مورد احتمال پایین تر است، زیرا صورت کسر را تقریباً به نصف کاهش داده ایم. (دوباره یادآور شویم از آنجا که هیچ رئیس جمهوری زنی وجود نداشته است، طبقهٔ مرجع رؤسای جمهور امریکا احتمال غیرواقعی صفر را به ما خواهد داد).

راه دیگر بالابردن ارزش، کاهشدادن طبقه مرجع (مخرج کسر) است. می توانیم بگوییم که برپایهٔ قانون اساسی، رئیسجمهوری باید دستکم سی و پنج سال داشته باشد. بنابراین، رئیسجمهور بعدی اکنون باید دستکم سی و یکساله باشد. (فاصله تا انتخابات بعدی ریاست جمهوری هرگز بیش از چهار سال نیست). اگر همهٔ شهروندان بالای سی و یک سال ایالات متحد را به عنوان طبقهٔ مرجع برگزینیم مخرج کسر را تقریباً به نصف کاهش داده ایم. متأسفانه، از آنجاکه همان اندازه از سیاه پوستان بالای سی و یک سال دارند، صورت کسر را هم به نصف کاهش داده ایم. بنابراین، میزان احتمال هیچ تغییری نکرده است.

عوامل دیگری را هم می توان در نظر گرفت، مانند داشتن والدین در قید حیات، داشتن خودرویی که آخرین رقم پلاک آن زوج باشد، و علاقه داشتن به نوعی شیرینی ژلاتینی. به نظر مسی رسد هیچ کدام از ایس عوامل ربطی به احتمال رئیس جمهوری شدن نداشته باشد. وارد کردن هر کدام از آنها درواقع طبقهٔ مرجع را کاهش و ارزش احتمال را افزایش می دهد، ولی همهٔ آنها را باید به دلیل بی ربط بودن کنار گذاشته، در محاسبهٔ آماری وارد نکرد.

# ۹.۳. نتیجه گیری: 'قوانین فراگیر' کم کاربرد برای مورخ

اکنون باید تصویر روشنی از شکل نظری تبیین و پیشبینی (از آنجاکه شکل یکسانی دارند) داشته باشیم. مشکلات عملی این کار، هم به محاسبهٔ طبقهٔ مسرجع، که در

تاریخ اغلب مسئلهٔ مهمی است، مربوط می شود هم به انتخاب آن. تعدیل و تغییر (کاهشدادن یا افزایشدادن) صفت یا طبقهٔ مرجع با توجه به عوامل دارای ارتباط آماری نیز به همان اندازه مهم است. افزایشدادن، چنانکه بیان کردهایم، به تبیین رویدادهای دارای احتمال متوسط یا پایین که همیشه برای نظریهٔ تبیین همیل که به موارد با احتمال بالا متوسل می شود مسئله ساز است ــ کمک میکند. خود پویر، برخلاف نظر همیل در این مورد، کارایی تبیینی احتمال را رد میکند.(۷) 'احتمال یک گزاره (یا دستهای از گزارهها) همیشه هنگامی بیشتر است که شمول کمتری داشته باشد... بنابراین، احتمال هر گزارهٔ جالب و ممهم و کلی باید پایین باشد، (Popper, 1969, p. 58). چنانکه تاکنون بیان کردهایم، امر نادر و عجیب و غریب نامزد و نیازمند تبیین است نه امر معمول و عادی. ولی این همان چیزی است که احتمال آماری نمی تواند تبیین کند. البته ربط آماری ممکن است به تبیین کمک بکند ولی به خودی خود راه حل نیست. برخلاف دانشمندان، مورخ نیازی به پرداختن نظریه، از هر نوعی که باشد، ندارد. او شاید جویای تبیینهایی باشد و معمولاً هست که به نظریه ـ حتى 'نظریه هاى قوى و نامحتمل' ـ وابسته نیست. این نوع تبیین، هراندازه هم رضایت بخش نباشد، بیشتر از نظریهٔ همپل که در فلسفهٔ تاریخ، به دلیل مشاجرات طولانی بر سر 'قوانین فراگیر'، معروف است ـ مورد استفادهٔ عملی مورخ قرار میگیرد. قوانین فراگیر چندان به درد مورخ نمی خورد زیرا در اغلب موارد قادر به تبيين امر غيرعادي يا غيرمنتظره كه دقيقاً همان چيز نامزد و نيازمند تبيين است، نىستند.

اکنون پس از این بررسی کلی و اجمالی، به آن نوع تبیینهایی خواهیم پرداخت که به فلسفهٔ تاریخ بیشتر مربوط میشوند. البته با این کار نباید از همین معیار تبیین، و انواع، روشها و کاربردهای متعدد تبیین که در این فصل مورد بررسی قرار داده ایم غافل شویم.

#### يادداشتها

را ببينيد. The Oxford Companion to Philosophy, p. 126 .١

۲. برای آگاهی بیشتر از علت بلافصل و علت بنیادی، ر.ک.:

(Gardiner (1952, pp. 66 ff); Stone (1972, chapter 3); Stanford (1994, .((pp. 194-203

- ۳. برای آشنایی با بحث بیشتر ر.ک .: (Ruben (1990, pp. 209-32).
- ۴. (Emmet (1994, p. 2). د مانند مفهوم سطح کاملاً صاف یا خلاء کامل، مفاهیم مورد نظر کانت در حکم راهنماست نه چیزی قابل دستیابی. کانت زیر عنوان 'کاربرد سامانبخش ایدههای خرد ناب' از این مفاهیم بحث میکند. ر.ک.:

.Kant, Critique of Pure Reason (1963), B 671-96, pp. 532-49.

- ۵. البته چنان ملاحظاتی گاهی ممکن است راهنمایی برای رسیدن به قانون بنیادی تر
   باشد.
- ۶. بنگرید به اظهارنظرهای پوپر دربارهٔ فرمانده کشتی انگلیسی پینافور (Popper (1962, vol. 2, pp. 264–5) در (HMS Pinafore بینید.
- ۷. مقایسه کنید با این عبارت همپل: 'ممکن و موجه بهنظر میرسد که تبیینهای معین عرضه شده در تاریخ را بر پایهٔ فرضیهٔ احتمال تجزیه و تحلیل کنیم نه بر پایهٔ قوانین «جبری» کلی، مانند قوانینی در شکل و شرایط عام' (Gardiner, 1959, p. 350).

#### براي مطالعة بيشتر

#### علت

یک متن فلسفی مناسب، مانند (Hospers (1967)، دربرگیرندهٔ مسائل و موضوعهای عمده دربارهٔ مفهوم کلی علیت خواهد بود. بحث هیوم علیه علیت (ر.ک.: Hume (1975), section) و بحثهای جان استوارت میل در نظام منطق (VII) و بحثهای جان استوارت میل در نظام منطق (1973, Book III) را هم نباید نادیده گرفت. برای آشنایی با یک بررسی جدید مناسب ر.ک.: (1974) J. L. Mackie

علیت تاریخی موضوعی خاص و دشوار است و ناآگاهی ضروری ما نسبت به خلاف واقع ها همیشه باعث می شود تا حق مطلب را در ارتباط با این موضوع ادا نکنیم. به بیان دیگر ما هرگز نمی پرسیم که اگر رویدادی خاص به صورتی دیگر شکل می گرفت، چه چیزی اتفاق می افتاد. البته در (1978) Atkinson (1978) and (1980) و (1964) and (1980) می توان بحث نسبتاً روشنی در این مورد پیدا کرد. نگرش منطقی به این موضوع را می توان در Hart and روشنی در این مورد پیدا کرد. نگرش منطقی به این موضوع را می توان در (ed.) 1966 (ed.) افت که دربرگیرندهٔ تکههایی سودمند از اوکشات (برگرفته شده از (1970) (Oakeshott (1933)) و (Oakeshott (1970) نیز هست. (1970) دربرگیرندهٔ حملهٔ جالبی به تلاشهای غیرمورخان برای درک استفاده از علیت توسط مورخان استفاده از علیت توسط مورخان در استفاده از شرک انواع علیت (در

شود. تلاش یک مورخ برای بررسی جدی مفهوم علیت (Stone, 1972, chapter 3) کاملاً شود. تلاش یک مورخ برای بررسی جدی مفهوم علیت (Stone, 1972, chapter 3) کاملاً موفقیت آمیز نبود. مقاله ای دربارهٔ علل جنگ داخلی امریکا که با عبارت 'کابوسی که ذهن مورخان امریکایی را اشغال کرده است \_ مفهوم علیت شروع می شود خواندنی است. این مقاله به قلم (Cushing Strout (1960) نوشته شده و در (1965) Nadel آمده است. موضوع در مقالهٔ دیگر همان مجموعه \_ (1960) Benson (1960) و Eckstein (1965) نیز علیت در تاریخ است.

#### تبيين

نگاهی کلی به تبیین نیز از موضوعهای پیش پاافتادهٔ متون درسی فلسفی است و اینجا فقط ذکر (Hospers (1967) را لازم می دانیم. منابع زیر را هم می توان معرفی کرد:

Introduction to Nozick (1981), McCullagh (1984), chapter 2, Ruben (1990) and (1993), and Archinstein (1983).

البته از von Wright (1971) نيز نبايد غافل شد كه تصوير بسيار روشنى از دو سنت فلسفى تبيين عرضه مىكند.

# تبیین در علوم اجتماعی و تاریخ

### ۱. تبیین در علوم اجتماعی

#### 1.1. علم اجتماع؟

تصور و ایدهٔ علم اجتماعی در سدهٔ هجدهم چونان بخشی از جریان روشنگری شکل گرفت. درحالی که دانشمندان سدهٔ هفدهم (کپلر، گالیله، هاروی، بویله، هریژن، و مهم تر از همه، نیو تن) در کشف و نشاندادن قوانین (به زعم خود) حاکم بر طبیعت به موفقیتهایی خیره کننده رسیده بودند، به بیان بسیار ساده، سدهٔ هجدهم نیازمند یافتن قوانین حاکم بر رفتار انسان در جامعه بود؛ قوانینی همارز قوانین طبیعت. هیوم می نویسد: 'دستکم ارزش دارد برای پی بردن به این امر بکوشیم که آیا علم انسان هم پذیرای همان دقت و صحت موجود در بخشهای مختلف فلسفهٔ طبیعی خواهد بود.' (منظور او از 'فلسفهٔ طبیعی' همان است که ما 'علوم طبیعی' می نامیم.) بود.' (منظور او از 'فلسفهٔ طبیعی' همان است که ما 'علوم طبیعی' می نامیم.) بی چون و چرای جامعه و تصورات اجتماعی به واسطهٔ دو انقلاب تقریباً همزمان فرانسه و صنعتی برهم خورده بود. بنابراین، درک عمیق تر جریان امور ضروری به نظر می رسید؛ درکی که از دیدگاه اکثر متخصصان می بایست تجربی، روشمند و عینی باشد. شاید روشن ترین بیان در این مورد را می بایست در فلسفهٔ پوزیتیویستی اگوست باشد. شاید روشن ترین بیان در این مورد را می بایست در فلسفهٔ پوزیتیویستی اگوست کنت (۱۸۵۷–۱۸۵۷) پیداکرد. نخستین اصل فلسفهٔ او این بود 'که همهٔ پدیده ها را تابع قوانین طبیعی تغییرناپذیر می داند' (Comte in Gardiner, 1959, p. 76). اصل

دیگر این بود که یک علم اجتماعی پوزیتیویستی مورد نیاز است تا مکمل علوم طبیعی موجود باشد:

اکنون که انسان فیزیک زمینی و آسمانی ـ مکانیکی و شیمیایی؛ و فیزیک ارگانیک گیاهی و جانوری ـ را کاملاً درک کرده است، تنها یک علم باقی مانده است تا مجموعهٔ علوم مبتنی بر مشاهده تکمیل شود، و آن فیزیک اجتماعی است. دستیابی به این علم مبرم ترین نیاز کنونی انسانهاست و هدف اصلی پژوهش حاضر هم تأسیس آن است (p. 77).

می توان تصور کرد که این اعتماد به نفس و اطمینان خاطر روشنفکرانه چگونه به دنبال پیشرفتهای فوقالعاده در علوم فیزیکی و زیستی پس از دهه می سده نوزدهم خدشه دار شد. دستیابی کامل به علم موردنظر که هیچ، شروع کار هم با دشواری همراه بود. ولی به نظر کنت تبیین رمز و رازهای طبیعت یا جامعه کاری به یک اندازه ساده بود: 'هنگامی که از تبیین واقعیتها سخن می گوییم، منظورمان صرفاً برقراری ارتباط میان یک پدیده و برخی واقعیتهای کلی است که با پیشرفت علم شمار آنها همواره کاهش می یابد' (p. 75).

### ٢.١. نكات عمدة پوزيتيويسم

ارزش دارد کمی درنگ کرده، در مورد بدیهیات پوزیتیویسم تأمل کنیم، زیرا برداشت و تصویر کنت از علم اجتماعی هنوز برای برخی اندیشمندان جذاب است. اول، فرض می شود که یک پدیدهٔ اجتماعی موجودی ملموس و قطعاً عینی ـ مانند تکهای سنگطلا یا یک سوسک ـ است. کنت نمی دانست که چنین پدیده هایی ـ دست دادن، بده کاری، شورش ـ را شاید بتوان به صورت های متفاوت تفسیر کرد. بنابراین، عینیت 'واقعیت های 'او ممکن است زیر سؤال برود؛ البته نه خود شیء یا رویداد مادی، بلکه توصیف آنها. پدیده های اجتماعی ممکن است بیش از یک معنا و بنابراین توصیف های متعددی داشته باشد. دوم، او 'واقعیت های کلی' یا شاید و بنابراین توصیف های متعددی داشته باشد. دوم، او 'واقعیت های کلی' یا شاید آنچه را که می توانیم تعمیم ها بنامیم با قوانین یکی می داند. ولی واقعیت از سنخ قانون که دانشمندان تدوین و آزمایش می کنند نیست. واژهٔ 'واقعیت' بر حقیقتی تردیدناپذیر دلالت دارد، در حالی که 'قوانین علمی درواقع گزاره های شبه قانون ـ

یعنی نظریههای رو به کمال اند که به حقیقت نزدیک می شوند یا، به بیان دقیق تر، امیدواریم بشوند.(۱) افزون بر این، برداشت و تصور کنت از یک واقعیت کلی درنتیجهٔ کاستی های استقرا تضعیف شده است. عبارت 'سقراط فانی است' یک حقیقت تردیدناپذیر است که اکثر مردم آن را به عنوان واقعیت میپذیرند. ولی عبارت 'همهٔ انسانها فانی هستند' یک تعمیم یا 'واقعیت کلی' است که نمی تواند واقعی باشد، زیرا نسلهای آتی بی حد و حصر را دربرمیگیرد. سوم، او تصور می کرد که این تعمیمها (یا 'واقعیتهای کلی') کاملاً قابل تحویل و تبدیل به تعمیمهای فراگیرتر هستند. چنین تعمیمها یا احکام کلی اغلب در علوم طبیعی مفید است که مثلاً رفتار آب را می توان برحسب اتمهای تشکیل دهندهٔ آن تبیین كرد؛ اتمهايي كه بخشهايي از مواد ديگر را هم تشكيل مي دهند. اينكه تحويل و تبديلها در هر علم اجتماعي سودمند يا حتى ممكن باشد، قابل بحث است. چهارم، کنت فرض میکند که تبیین یعنی نشان دادن اینکه یک پدیده در شمار پدیدههای مشابه تحت پوشش یک تعمیم یا حکم کلی قرار میگیرد. مثلاً: 'چرا او خودكشي كرد؟ ' زيرا آمار نشان مي دهدكه نسبت كاملاً ثابتي از جمعيت هر سال خودکشی میکنند. ور سال ۱۷۸۴ کانت این واقعیت آماری را قانونی طبیعی نامید و دورکیم هم در سال ۱۸۹۷ آن را قانون اجتماعی بهشمار آورد. چنین پاسخی چندان خردمندانه نیست، زیرا نه از لحاظ حقوقی قانعکننده است، نه برای بازماندگان داغدار تسكين بخش. آيا، چه از لحاظ حقوقي و چه از لحاظ علمي، شیوههای دیگر تبیین مورد نیاز است؟ پنجم، کنت فرض میکند که عالمان اجتماعی به اندازهٔ دانشمندان علوم طبیعی از موضوع مورد مطالعهٔ خود جدا و مستقل هستند. خود دانشمندان علوم طبیعی مواد شیمیایی یا حشره نیستند، ولی خود جامعه متشكل است از زنان و مردان، ازجمله دانشمندان علوم اجتماعي و دانشجویان و خوانندگان آنها. آیا برای جامعه امکانپذیر است که بیرون از خود ایستاده، نظاره گر خود باشد، به اندازهای بیش از آنچه چشم می تواند خود را ببیند؟ این کار فقط به صورت غیرمستقیم انجام می شود: ما به چشمهای یکدیگر نگاه میکنیم، یا در آینه به چشم خود مینگریم. به همین دلیل است که گاهی علوم اجتماعی را فعالیت هایی 'رفلکسیو' مینامیم. بر پایهٔ این تشبیه، می توان گفت که نگاه کردن به چشمهای یکدیگر برابر است با روش تطبیقی در علوم اجتماعی و

اینه هم که خود را در آن میبینیم، در حکم نظریهٔ اجتماعی است ولی هم روش و هم نظریه مشکلات بزرگی دارد.

### 3.1. بحثى كه كنت آغاز كود

پنج نکتهٔ بیان شده نشان می دهند که در کدام بخشها و زوایای برداشتهای مدرن از علوم اجتماعی می توان، بیشتر از آنچه پوزیتیویستی معلممآب مانند کنت می توانست مسائل و موضوعهایی مبهم و بحث انگیز پیدا کرد. با وجود این، باید یادآور شد که پوزیتیویسم اندکی معتدل تر از پوزیتیویسم کنت دست کم صدو پنجاه سال دوام آورده است. دیدگاههای او را با قاطعیت نمی توان کنار گذاشت و برخی اندیشمندان آنها را هنوز قابل قبول می دانند.

نقد و نقیضه نویسی من در مورد تبیین شبه قانون محور خودکشی، مانند همهٔ نقیضه نویسی ها، اندکی غیر منصفانه است. روشن است که سؤال کننده جویای یک علت است و منصفانه نیست تصور کنیم که کنت از اهمیت علیت چونان ابزار تبیین آگاه نبود. این بحث در مورد اقدام او به تقسیم فیزیک اجتماعی به ایستایی اجتماعی و پویایی اجتماعی هم صادق است. ایستایی اجتماعی به جامعه معطوف است چونان حالتی ثابت و پایدار، به گونه ای که سازه انگاران و کارکر دباوران سدهٔ بیستم تصور میکر دند، ولی پویایی اجتماعی با تغییرات و تحولات جامعه که امروزه مورد علاقهٔ نظریه پردازان دگرگونی اجتماعی است سروکار دارد. او مینویسد:

روح کلی راستین پویایی اجتماعی عبارت است از تلقی هر کدام از این حالتهای اجتماعی پیدرپی چونان نتیجهٔ ضروری حالت قبلی و مسبب گریزناپذیر حالت بعدی... از این دیدگاه، موضوع علم کشف قوانین حاکم بر این تداوم است که مجموع آن قوانین روند تحول بشر را تعیین میکنند (Comte in Gardiner, 1959, p. 79).

کنت منظور خود از 'روند و جریان تحول بشر' را در مقالهای که چندسال پیش راجع به بازسازی جامعه نوشته بود تشریح میکند. او با گرایش مورخان به ستایش مردان بزرگ به خاطر دستاوردهای آنها مخالفت میکند و تحولات و پیشرفتها را به 'تأثیر غالب تمدن' نسبت می دهد.

بهبیان کلی، هنگامیکه فرد بسیار نفوذگذار و مؤثر باشد، این نفوذ و تأثیر نتیجهٔ قابلیتها و تواناییهای او نیست، زیرا آنها بسیار ناچیز است. بلکه نیروهای بیرونی بر وفق مراد او عمل میکنند، ولی مطابق قوانینی خارج از کنترل او.

بنابراین او در بحث راجع به شایستگیها یا ناشایستگیهای 'نظام جدید' برای پیشرفت اجتماعی که خود پیشنهاد کرده بود، هیچ امتیاز و نکتهٔ ممتازی نمی بیند. این نظام جدید پیرو روندهای طبیعی است. 'پرسش اصلی و درواقع تنها پرسش باید این باشد: آن نظام اجتماعی شناسایی شده از طریق مشاهده و بررسی گذشته که پیشرفت تمدن باید آن را مستقر سازد چیست؟' (8. P. 81). روشن است که توضیح کنت دربارهٔ اینکه چرا چیزها آنگونه که اتفاق می افتند، اتفاق می افتند عبارت است از نسبت دادن آنها به نیروهای غیرشخصی و پیشروندهٔ تمدن که تلاشهای انسانی فقط لحظاتی [از تاریخ] در جهت یا خلاف جهت آن نیروها عمل می کنند. به نظر می رسد این موضع گیری برداشت نامناسبی از علیت تاریخی باشد. با وجود این باید از کنت سپاسگزار باشیم که بسیاری از مسائل علم اجتماعی را به این روشنی بیان می کند. به هرحال مهم است که در آغاز بحث نکات معین و مشخصی را پیش روی خود داشته باشیم.

### 4.1. قوانين جامعه؟

پس دربارهٔ تبیین در علوم اجتماعی چه می توان گفت؟

نخستین چیزی که باید بگوییم این است که بیش از یک شیوه برای نگاه به علوم اجتماعی وجود دارد. آیا آنها شبیه شیوههای نگاه به علوم طبیعی هستند یا نه؟ این پرسش مهمی است. پرسش کم اهمیت تر ولی گریزناپذیری هم، که در مورد همهٔ تبیینها مطرح می شود، وجود دارد: چه نوع تبیینی می خواهید؟ نه اینکه دقیقاً خواهان تبیین چه چیزی هستید، گرچه همیشه باید پاسخ روشنی در این مورد داشته باشیم، بلکه کدام نوع تبیین را قانع کننده می دانید؟ به هرحال این پرسش مؤدبانه است، زیرا افرادی بی نزاکت هستند که می گویند تبیین ما تنها تبیین درست است و شما می توانید آن را بپذیرید یا کنار بگذارید.

به علوم اجتماعی بازگردیم: ساده ترین شیوهٔ برخورد با مسئلهٔ مورد بررسی این است که بپرسیم در این عبارت تأکید ما بر واژهٔ 'علوم' است یا واژهٔ 'اجتماعی'. اگر نقطهٔ نمرکز ما واژهٔ 'اجتماعی' باشد این موضوع را مورد توجه قرار خواهیم داد که ما زنان و مردان چگونه ـ تحت تأثیر امیدها، امیال، بیمها، نفرتها، عواطف، محاسبات و واکنشهای احساسی ـ با یکدیگر رفتار میکنیم. ما این چیزها را 'از درون'، یعنی از روی تجربه نه از طریق مشاهده درک میکنیم. ولی اگر روی واژهٔ نطم' تمرکز کنیم، مشاهدهٔ پدیدهها، دادهها، روش و تدوین نظریه یا، بهبیان دیگر، کشف قوانین طبیعی را مورد توجه قرار خواهیم داد. پس تأکید بر واژهٔ نخست حکایت از آن دارد که علوم اجتماعی به هیچروی مانند علوم طبیعی نیست و تأکید بر واژهٔ دوم از همانندبودن این علوم حکایت میکند. هر رهیافت مدافعانی جدی و سرسخت دارد، همچنان که پیامدهای پرشماری دارد.

چنانکه تاکنون بیان کرده ایم، در مراحل اولیهٔ شکلگیری علوم اجتماعی در سدهٔ هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم، بر واژهٔ علم تأکید می شد. دانشمندان علوم طبیعی، مانند اسلاف سدهٔ هفدهمی خود، هنوز بر این باور هستند که قوانین طبیعت مستقل از انسان وجود دارند، مانند صخرههای پنهان شده در دل زمین، و فقط منتظرند تا کشف شوند. چنانکه پاپ الکساندر می گوید: 'طبیعت و قوانین طبیعت در تاریکی پنهان هستند: / خداوند فرمود، بگذار نیوتن بیابدا و آنگاه همه چیز روشن و آشکار خواهد شد'.

در دههٔ ۴۰ سدهٔ نوزدهم هلمهولتز فیزیکدان آلمانی می توانست بنویسد: درک یک پدیده چیزی نیست جز در چارچوب قوانین نیوتنی درآوردن آن. بنابراین نیاز به تبیین، با شیوهای واضح و ملموس تأمین شده است (نقل شده در مورد علم طبیعی و نیاز به تبیین، با شیوهای واضح و ملموس تأمین شده است (نقل شده در مورد علم طبیعی و 1965, p. 91). می توان دید که این موضع با دیدگاههای کنت در مورد علم طبیعی و اجتماعی بسیار سازگار است. این اعتقاد به وجود قوانین طبیعت پنهان ولی قابل کشف را در نوشتههای تقریباً جدید و معاصر مارکس نیز می توان یافت. به نظر او هم، برای درک آنچه در اطراف ما رخ می دهد باید قوانین سببی جامعه همان پویایی های اجتماعی و موردنظر کنت را درک کنیم. مارکس تضادهای اجتماعی را

<sup>1.</sup> Helmholtz

به 'قوانین طبیعی تولید سرمایه داری' نسبت می دهد (ر.ک.: فصل ۱، قسمت ۲.۲). البته در اوایل سدهٔ بیستم دانشمندان علوم طبیعی چندان مطمئن نبودند که چنان قوانینی راکشف کرده اند، بلکه به همسنجی و نقد نظریه ها مشغول بودند. چنانکه بیان کرده ایم، تمایزی میان قوانین عینی طبیعت که منتظر کشف شدن هستند و نظریه های اصلاح پذیر ما (گزاره های شبه قانون) که به آن قوانین نزدیک می شوند و جود دارد. کل نظریهٔ شناخته شدهٔ پوپر دربارهٔ ابطال، متضمن فرض نزدیکی تدریجی به حقیقت است نه درک لحظه ای و آنی آن. بیانات یک فیزیک دان مدرن در این زمینه روشنگر است:

نظریه های فیزیکی الگوهایی عرضه می کنند که در چارچوب آنها داده ها قابل فهم به نظر می رسند... یک نظریه ترکیبی از پدیده های مشاهده شده نیست بلکه چیزی است که امکان پذیر می کند تا پدیده ها چونان واحدی از یک نوع معین، و مرتبط با دیگر پدیده ها مشاهده شوند... فیزیک دان از روی خواص مشاهده شد پدیده ها به فکر و ایده ای اساسی می رسد که در چارچوب آن، خواص موردنظر چونان چیزی منظم و قاعده مند تبیین پذیر می شود. پس فیزیک دان در جست و جوی ... دسته ای از تبیین های ممکن است پس فیزیک دان در جست و جوی ... دسته ای از تبیین های ممکن است

این دیدگاه مانند عمل 'استنباط و استدلال منجر به بهترین تبیین است که پیشتر توصیف کردیم. برخلاف پوزیتیویسم بسیار سطحی کنت، علم معاصر آماده است تا حتی جاافتاده ترین اصول را نقد کند. آنچه مدتزمان زیادی قوانین طبیعت تلقی می شد اکنون گاهی آشکار می شود که نظریه های اصلاح پذیری بیش نیستند. (۲) علم با بالارفتن از تل اجساد نظریه های مرده و باطل شده پیشرفت می کند. با وجود این، یک واقع گرا می تواند به قوانین پنهان و قطعی و نهایی طبیعت معتقد باشد، حتی اگر نتوانیم تعیین کنیم که به چنان قانونی دست یافته ایم. پس چنانکه بیان کردیم، ریشهٔ مسئله یقین حاصل کردن در هر مورد خاص است.

### ۵.۱. ساختارها

درحالی که علوم طبیعی موضعی انتقادی تر به نظریه ها اتخاذ کرده است، علوم

اجتماعی هم به صورت گستردهای باور به 'قوانین آهنین' جامعه را که افرادی مانند کنت و مارکس بسیار به آن پایبند بودند، کنار گذاشته است. ولی هنوز اختلافات گستردهای در علوم اجتماعی وجود دارد و مفهوم ساختار تما حدودی جمایگزین مفهوم قانون شده است. پس باید پرسید که منظور از 'ساختار' چیست؟

این واژه چنان با مسامحه و به صورت گسترده به کار می رود که قابل تعریف دقیق نیست و تقریباً عبارت است از رابطهٔ میان بخشها و کلها، ولی نه هر رابطه ای، بلکه رابطه ای که ویژگی کل را تعیین می کند. مثال سادهٔ مثلث را درنظر بگیریم: منظور صرفاً این نیست که سه ضلع، اجزای تشکیل دهندهٔ مثلث است بلکه روابط میان آن سه ضلع (آنها یکدیگر را قطع می کنند، طول یک ضلع بیشتر از مجموع دو ضلع دیگر نیست و از این قبیل) و جود مثلث \_ یک شکل مسطح سه ضلعی که سطحی را محصور می کند، سه گوشه است، هرکدام از گوشه ها کمتر از ۱۸۰ است، مجموع گوشه ها با مجموع درجات دو گوشهٔ قائمه برابر است و از این قبیل \_ را تعیین می کند. پس روابط میان اجزا و بخشها تعیین کنندهٔ ماهیت کل است. (۳) واژهٔ ساختار گاهی به رابطه اطلاق می شود و گاهی در مورد کل به کار می رود. بنابراین، پیوندهای خونی و ازدواج در یک جامعه ساختار خویشاوندی نامیده می شوند.

به دو نکتهٔ دیگر هم باید اشاره کرد. نکتهٔ نخست اینکه در اغلب موارد الگو با ساختار اشتباه می شود. ولی الگو صرفاً یک شکل یا نظم است و لزومی ندارد که ماهیت کل را تعیین کند و اگر تعیین کند بیشتر از یک الگو، یعنی یک ساختار است. افراد هنگامی که مجبور می شوند دربارهٔ یک الگو سخن بگویند، گاهی مسامحتاً نظم و ترتیب بخشها را نوعی ساختار به شمار می آورند. نکتهٔ دوم این است که در هر جامعه ای ساختارها به واسطهٔ تکرار شکل می گیرند. مثلاً اگر مردی همهٔ دارایی خود را به پسر بزرگ بدهد، موضوعی کم اهمیت است. ولی هنگامی که اکثر مردهای جامعه ای معین این کار را انجام دهند، عنوانی ('حق پسر ارشد') به آن عمل می دهیم و عمل موردنظر به ساختار روابط خانوادگی و بخشی از ساختار (اجتماعی می دهیم و عمل موردنظر به ساختار روابط خانوادگی و بخشی از ساختار (اجتماعی و اقتصادی) آن جامعه به ساختاری اجتماعی تبدیل شود. اینکه دقیقاً چه اندازه تکراری

<sup>1. &#</sup>x27;primogeniture'

برای تبدیل الگو به ساختار لازم است، پرسشی است که بهندرت پرسیده می شود. ولی هنگامیکه آن تکرار به اندازهٔ کافی مهم تلقی شود که ویژگیای قابل تشخیص به آن خانواده یا آن جامعه بدهد، می توان آن را ساختار نامید.

#### **.د. آیا ساختارها مانند قوانین هستند؟**

كاربرد گستردهٔ كنونى واژهٔ ساختار شايد تحت تأثير اميل دوركيم (١٩١٧ــ١٩٥٧) باشد که در آغاز کتاب قواعد روش جامعه شناختی ا تأکید می کند: انخستین و اساسي ترين قاعده اين است: واقعيتهاي اجتماعي را چونان اشيا تلقي كن ' (Durkheim, 1964, p. 14). او مي نويسد كه 'داده هاي بي نظير جامعه شناس' 'جملگی معین و قابل مشاهده'است... 'تلقی پدیدهها چونان اشیا، همان تلقی کردن آنها چونان داده است (p. 27) '. بنابراین، جامعه شناس نیازی به انبوهی از ایدهها و تصورات ندارد. آنچه مردم دربارهٔ ارزش فکر میکنند بی اهمیت است و جامعه شناس فقط باید در قالب دادوستدهای اقتصادی به ارزشها بنگرد. او باید نه به آرمانهای اخلاقی بلکه به قواعد رفتار، و نه به آرزوها و خیالات عشقی بلکه به ازدواج و طلاق نگاه كند. البته اين رهيافت درصدد بي اهميت جلو هدادن ايده ها و تصورات نيست، بلكه فقط مى كويد كه عالم اجتماعي سروكاري با آنها ندارد.

اکنون می توان پی برد که جایگاه مفهوم ساختار در علوم اجتماعی مانند جایگاه مفهوم قانون در علوم طبیعی است. هر دو به 'آنچه که بهصورت منظم رخ می دهد' اختصاص دارد. دقیقاً همانگونه که بهنظر میرسد قاعدهای در این مورد وجود داشته باشدکه دو جسم همدیگر را، به نسبت عکس مجذور فاصلهٔ میان آن دو، می ربایند، ممكن است به نظر آيد قانوني هم وجود داردكه درصد معيني از جمعيت هرساله خودکشی میکنند یا اگر بهرهٔ بانکی به حد معینی برسد تورم کاهش می یابد. ولی خطرناک خواهد بود اگر تصور کنیم که ساختارها از سنخ قوانین طبیعی است. یک تفاوت این است که معمولاً انتظار داریم قوانین دارای سطح بالاتری از انسجام باشند. اگر چیزها همیشه رفتار یکسانی نداشته باشند وجود یک قانون طبیعی را فرض نمیکنیم، ولی بهدلیل وجود نوعی رفتار تکراری شکل دهندهٔ ساختار است که

<sup>1.</sup> The Rules of Sociological Method (1895)

معمولاً قانع می شویم اکثر مردم مانند همان رفتار تکراری رفتار می کنند. بنابراین، برخلاف قوانین، ساختارها پیش بینی کنندهٔ رفتار فردی نیستند. یک تمایز مهم تر هم این است که اکثر (به اصطلاح) قوانین طبیعت قابل تبدیل و تحویل به قوانین فراگیر تر هستند و در دل آنها جای می گیرند. اینکه آب همیشه در درجهٔ معینی یخ می زند یک قانون است، ولی این قانون را می توان با نشان دادن وابستگی آن به ساختمان زیرین مولکولی و اتمی آب تبیین کرد. البته این تبدیل و تحویل ها محدودیتی دارد؛ مثلاً به نظر می رسد قانون جاذبهٔ نامبرده در بالا یکی از نهایی ترین و عالی ترین قوانین عالم باشد، دست کم تا زمانی که فیزیک دانان 'کلان نظریهٔ و حدت بخش' را کشف کنند که البته بسیاری از آنان به چنین کشفی امیدوارند (ر.ک.: 75–155 و 1990, pp. 14 بسیاری از آنان به چنین کشفی امیدوارند (ر.ک.: 75–155 (اید و ساختارها هردو بر تعمیم های فراگیر تر و اساسی تر جای داد. بنابراین، قوانین و ساختارها هردو بر تعمیم های تکرار استوار هستند، ولی نباید آنها را با یکدیگر اشتباه کرد.

#### ٧.١. چه نوع تبيين؟

در مورد تبیین چه می توان گفت؟ آیا تبیین مبتنی بر 'قانون فراگیر' مناسب است؟ مانند: 'چرا این پروانه از پیله بیرون آمد؟' 'زیرا همهٔ پروانه ها از پیله بیرون می آیند.' ولی در علوم طبیعی تبیین تا این حد واقعاً چندان کافی نیست و باید با استدلالی بنیادی تر تکمیل و استوار شود. نیاز علوم اجتماعی هم کمتر از این حد نیست. مثلاً: 'چرا این نامزد مجلس در آن حوزه موفق بود؟' 'زیرا او از جناح چپ بود و در محلات مرکزی شهر زندگی می کرد، و نامزدهای چپگرا معمولاً در چنان حوزههایی برنده می شوند.' در نگاه نخست این تبیین شبیه نوعی تبیین ساده مبتنی بر 'قانون فراگیر' - 'همه (یا اکثر) الف ها ب هستند'. این یک الف است. پس این یک ب است (یا به احتمال زیاد ب است) - به نظر می رسد. ولی آیا این تبیین صرفاً بر تکرار این تبیین به دانش گسترده تر ما (سیاستمداران چپگرا به سیاستهای کمک به فقرا تمایل دارند، نواحی مرکزی شهرها معمولاً محل زندگی فقراست، و فقرا تمایل دارند، نواحی مرکزی شهرها معمولاً محل زندگی فقراست، و رأی دهندگان، به افرادی که احتمالاً یاور فقرا باشند رأی می دهند) متوسل نمی شود؟ در این مورد تبیین ما کلاً بر واقعیات اجتماعی مشاهده شده استوار نمی شود؟ در این مورد تبیین ما کلاً بر واقعیات اجتماعی مشاهده شده استوار نمی شود؟ در این مورد تبیین ما کلاً بر واقعیات اجتماعی مشاهده شده استوار نمی شود؟ در این مورد تبیین ما کلاً بر واقعیات اجتماعی مشاهده شده استوار

است، همان طور که یک حشره شناس شاید حرکات یک سوسک را با توسل به تعميمهايي دربارة رفتار مشاهده شدة سوسك تبيين ميكند و اين تعميم هم بهنوبة خود توسط تعميمي فراگيرتر پشتيباني ميشود. اين همان رهيافت علمي مورد علاقة دوركيم است.

اكنون اين پرسش پيش مي آيد كه آيا بايد از آنچه مطلوب دوركيم بود فراتر رويم. به هرحال، منطق این بحث بسیار دقیق و موشکافانه نیست، زیرا به همان تعداد بسیار زیاد 'گرایشداشتن به'، ابهام و عدم قطعیت وجود دارد. کس آیا می توانیم درک خود را عميق تركنيم؟ البته مي توانيم. ما مي توانيم به 'درون' ذهن اين مردم راه يابيم درحالی که نمی توانیم به 'درون' مغز سوسک وارد شویم. ما انگیزههای سیاستمداران و رأی دهندگان را می شناسیم، یا می توانیم حدس بزنیم؛ گرچه شاید همه حدسهای یکسانی نزنیم. در همین مرحله که از ذهنها و انگیزهها سخن می گوییم، از لحاظ کلی، در موضعی متفاوت با موضع دورکیم قرار می گیریم. او معتقد بود که باید بر پدیدههای مشاهده پذیر بیرونی جامعه متمرکز شویم، نه بس ايدهها و افكار، زيرا آنها 'بلافاصله قابل دسترس نيستند. نمي توان مستقيماً آنها را درک کرد یا شناخت، بلکه این کار فقط از طریق واقعیت پدیداری نشاندهندهٔ آنها صورت مى گيرد' (Durkheim, 1964, p. 27). حق با اوست: ما أنجه راكه سیاستمداران و رأی دهندگان انجام می دهند می توانیم ببینیم، و فقط می توانیم انگیزههای آنها را حدس بزنیم. ولی به عنوان عالم اجتماعی آیا باید، یا نباید، بخشهای پنهان رفتار انسان را نادیده بگیریم؟ آیا ما رفقای خود (و خودمان) را پدیده هایی طبیعی تلقی میکنیم که باید با روشی یکسان مورد مطالعه قرارگیرند؟ یا بصیرتها و شناختهای خاصی را که، در مقام انسان و دانشمند، دارا هستیم در ارتباط با موضوع علوم اجتماعی ـ كه البته عبارت است از رفتار مردان و زنان در جامعه و رفتار خود آن جوامع ـ به كار مى بريم؟ اين پرسشى اساسى است و تصميم ما در انتخاب نوع تبیین و بسیاری چیزهای مهم دیگر، به پاسخ به پرسش نامبرده بستگی دارد.

۱. منظور نویسنده این است که تبیین مورد بحث بر تیمایلها و گرایشهای موجود در افراد و بنابراین گروهها استوار است و تمایل و گرایش چندان متضمن قطعیت و لزوم نیست. ـم.

### ٨.١ تبيين علّى

اجازه دهید به دورکیم بازگردیم. اصل او در واقع این بودکه 'واقعیتهای اجتماعی را چونان اشیا تلقی کن، و خود را با افکار و ایدهها درگیر نکن، زیرا آنها بسیار مبهم و نامعین هستند. و بس رفتار انسانی رفتاری مشهود است و دانشمند، مانند مورد مواد شیمیایی و حشرات، خود را به آنچه می تواند ببیند محدود میکند. تبیینهای او از یک نوع است، چه این تبیینها به مشاهدهٔ سوسکها، مردان و زنان معطوف باشد یا به اسیدها. همهٔ آنها علّی است: 'م اتفاق افتاده است، زیرا ع باعث شد تا آن اتفاق بیفتد. او در پاسخ به این پرسش که 'منظور شما از «باعث شد» چیست؟ خواهد گفت که 'منظورم این است که اگرع اتفاق نیفتاده بود، م هم اتفاق نمی افتاد. 'اگر باز بپرسیم 'از کجا میدانید بدون ع چه چیزی اتفاق میافتد یا نمی افتد؟ ، پاسخ خواهد داد که 'زیرا وضع با و بدون ع را آزمودهام. هرگاه ع حاضر باشد، م هم حاضر خواهد بود و هرگاه ع غایب باشد م هم اتفاق نمی افتد. بنابراین، با قاطعیت می توانم بگویم که ع علت، یا دست کم یک علت، م است. می توانیم او را بیشتر سؤال پیچ کرده، بخواهیم تا واژهٔ 'هرگاه' را توجیه کند؛ زیرا بسیگمان او موارد محدودی را مشاهده کرده است. او چگونه می تواند مطمئن باشد که آنیچه در برخی موارد مشاهده کرده است باید در همهٔ موارد صادق باشد؟ این همان مسئلهٔ آشنای استقراست. او آنگاه این نکتهٔ منطقی را تصدیق کرده و میپذیرد که به یقین کامل دست نیافته است، ولی یکی از این دو موضع را اتخاذ خواهد کرد. موضع نخست توسل به آمار است. او می تواند ادعا کند که بهاندازهٔ کافی مشاهده کرده است. تا احتمال خطا به اندازهای کاهش یابد که عملاً قابل چشمپوشی باشد. موضع دوم، استفاده از اصل تحویل و نشاندادن پشتیبانی شدن این تعمیم خاص توسط قانون بنیادی تر دارای کاربرد فراگیر تر است. مثلاً اگر او عمل تخمگذاری سهرههای جنگلی را مطالعه میکند و پی میبرد که همهٔ این سهرههای ماده تخم میگذارند، لزومی ندارد برای توجیه ادعای خود در مورد نسلهای آتی سهرهها به آمار متوسل شود. او فقط می تواند به این واقعیت اشاره کند که همهٔ پرندههای (ماده) تخم میگذارند و سهرهها بیگمان پرنده هستند. پس تبیین علّی در علوم طبیعی بر تعمیمهای معتبر استوار است؛ تبیین هایی که گاهی چنان مستحکم و معتبر هستند که قانون نامیده

میشوند.(۴) این همان روشی است که عالم اجتماعی هم، اگر پیرو توصیههای دورکیم باشد، پدیدههای اجتماعی را تبیین خواهد کرد. درواقع بسیاری از پژوهشگران همین کار را انجام میدهند.

#### **٩.1. تبيين خردمندانه**

اکنون از دورکیم سربرمی تابیم و به آنچه افتاق می افتد نظر می کنیم. باید گفت که مدنظرقراردادن ایده ها و افکار، ما را به نوع کاملاً متفاوتی از تبیین علّی رهمنمون می شود. 'چرا شماع را انجام دادید؟' 'زیرا می خواستم م واقع شود'۔ 'چرا به او دسته گل دادید؟ 'زیرا میخواستم دل او را بهدست آورم '. در این مورد نیز می توان ع را علت م نامید: خرسندی او \_ یا انتظار من از خرسندشدن او (م) \_ باعث شد تا هدیه دادن (ع) شکل بگیرد. نکتهٔ منطقی جالب این است که خرسندی او نوعی تبیین است. یا آیا باید بگوییم که تبیین موردنظر عبارت است از ایده خرسندی او؟ به هرحال، با مشاهدهٔ شماری موارد مشابه و سپس استنباط یک حکم کلی از آنها به آن تبیین نرسیدهایم. بلکه روش ما خیلی ساده تر بود: از او پرسیدیم که چرا آن کار را انجام داد. در این مرحله دانشمند دورکیمی خواهدگفت که 'ولی تبیین علّی شما بر دو ایده و فکر استوار است: میل اهداکنندهٔ گل به خرسندکردن آن خانم و انتظار او مبنی بر اینکه دادن دسته گل چنین نتیجهای خواهد داشت. درحالیکه ایدهها واقعیتهای اجتماعی نیستند و نمی توان آنها را مشاهده کرد. ماهیت آنها معین و ثابت نیست و اشتباه کردن در مورد آنها آسان و محتمل است. دانشمند راستین ترجیح می دهد به حدس و گمانهای بی پایه و بدون پشتیبانی متکی نباشد، بلکه نتایج خود را بر واقعیتهای عینی و به آسانی مشاهده پذیر استوار کند. ٔ ما هم مي توانيم به او اعتراض كنيم كه، به عنوان انسان، خود ما شناخت و بصيرتي نسبت به رفتار دیگر انسانها داریم؛ بصیرتی که در مورد اشیاء طبیعی وجود ندارد. درصورتیکه می توانیم مستقیماً به موضوع و هدف برسیم، چرا باید روشهای طولانی و غیرمستقیم دانشمند علوم طبیعی را، که به هرحال هرگز ضامن چیزی بیش از احتمال بسیار بالا نیست، اخذ کنیم؟ بصیرت انسانی کلیدی است که شاید درهای بسیاری را بگشاید و نادیده گرفتن آن نامعقول بهنظر میرسد.

در اصل، شکاف بزرگ در علوم اجتماعی از همین موضوع مایه میگیرد. هرچند

### 14۶ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

در هر دو موضع تعدیل ها و اصلاحاتی صورت گرفته است، پرسش اصلی همچنان باقی است: آیا علوم اجتماعی ذاتاً با علوم طبیعی فرق دارد، یا ذاتاً عین آن است؟ آیا یک علم راستین (شناخت علمی، روش علمی، تبیین علمی) وجود دارد، یا همهٔ این اصطلاحات، برحسب اینکه موضوع مطالعه انسان باشد یا نباشد، معانی متفاوتی دارند؟ بحث بر سر این موضوع همچنان ادامه دارد.

#### 10.1. رفتار جوامع

البته علوم اجتماعی به تبیین رویدادی واحد، مانند اهدای دستهگل، محدود نمی شوند. آن علوم با افراد دارای رابطه با دیگران، با انواع آن روابط بین شخصی، و با گروهها و سازمانهای تشکیل شده از انسانهای درگیر این روابط گوناگون ـ جوامع و جامعه ــ سروكار دارند. رابينسون كروزوئه تنها در جزيرهٔ خود بهندرت مي توانست موضوعی برای مطالعهٔ اجتماعی باشد، ولی به محض آنکه به فرای دی ا رسید و به او پیوست، علوم سیاسی، اقتصاد، جامعه شناسی، انسان شناسی و زبان شناسی جایایی پیدا کردند و پرسشهای مربوط به ارتباط، آداب و باورها، تمکین و کنترل، و توزیع کالا و قدرت جملگی در آن جزیرهٔ کوچک مطرح شد. شیوه های گوناگون پاسخدهی به این پرسشها و پرسشهای مشابه دربارهٔ روابط انسانی، ساختارهای هر جامعهای را تشکیل می دهد. ولی باید توجه داشته باشیم که هرچند رفتار انسانی نشان دهندهٔ این روابط مشاهده پذیر است، خود روابط مشاهده پذیر نیستند بلکه برساخته های ذهنی هستند. از این رو، چنین ساختارهای اجتماعی که 'تحلیلی' نامیده می شود، به حوزهٔ ایده ها تعلق دارد نه به حوزهٔ واقعیت های مشاهد هیذیر مادی. ساختارهای اجتماعی دیگر ـ قبایل، ملتها، باشگاهها، شرکتها، حکومتها، و از این قبیل ـ ساختارهای 'محسوس و عینی' نامیده میشوند، هرچند آنها هم فقط تا حدودی مادی هستند و عناصر غیرمادی و ایده مبنا نیز دارند. ممكن نيست جنرال موتورز يا دانشگاه كمبريج يا ايالت پنسيلوانيا يا باشگاه سلطنتی و باستانی گلف سنت اندرو ۲ را ببینیم یا لمس کنیم، جز اعضای آنها و

<sup>1.</sup> Friday

<sup>2.</sup> Royal and Ancient golf club of St Andrews

برخی اشیاء مادی متعلق به آنها را. این پرسشها کاملاً هستی شناختی (مربوط به انواع هستی) هستند، ولی با مسائل تبیین هم به کلی بی ارتباط نیستند.

### ۱۱.۱. جایگاه ساختارها در تبیین

می توانیم فرض کنیم که در زمانهای دور، یکی دو نفر ـ شاید تصادفاً یا در جست و جوی غذا ـ کنار دریا می رفتند. آنها در طول زمان اندکی که در اختیار داشتند به تماشای دریا می نشستند، شنا می کردند و سپس در برابر آفتاب دراز می کشیدند. آنان پس از این تفریح نشاطبخش به خانه برمی گشتند و ماجرا را برای دوستان خود تعریف می کردند. ولی تاکنون کارهای زیادی در ارتباط با این دریا صورت گرفته است تا این لذت بخشی ها حفظ شود. در مدتی کوتاه راه ها و سپس خطآهن ها و خطوط هوایی تأسیس شده مدتی پیش هم یک صنعت گردشگری یک میلیارد دلاری راه اندازی شده است. این صنعت نوعی ساختار اجتماعی است و دو نوع ساختار 'مادی و ملموس' ـ مغازه ها، ادارات، هتل ها، باشگاه های ورزشی، فرودگاه ها و از این قبیل ـ و ساختار 'تحلیلی' ـ سرمایه گذاری، حکومت محلی، فرودگاه ها و از این قبیل ـ و ساختار 'تحلیلی' ـ سرمایه گذاری، حکومت محلی، سلامت بخش دریا و آب شور، سلیقه های زیبایی شناختی مربوط به پوست برنزه، و از این قبیل ـ را دربرمی گیرد. همهٔ این ساختارها به الگوهای تکراری رفتار ـ رفتاری که به نحوی از انحا با گذراندن تعطیلات پیوند دارد ـ وابسته است.

امروزه رفتن به تعطیلات فعالیتی اختیاری است و می توانیم بگرییم که پدیدهٔ موردنظر درهرحال نتیجهٔ لذت جویی و سلامت جویی انسان است. از آنجا که هر فرد دلیلی برای رفتن به تعطیلات دارد، در این موارد تبیین علّی عبارت است از بیان همان دلیل. اگر ما توجه خود را از یک توریست به میلیونها نفر که آن صنعت را تشکیل می دهند معطوف کنیم، انسانهای پرشماری را خواهیم دید که عمدتاً کارهای یکسانی می کنند. این الگوهای تکراری رفتار تشکیل دهندهٔ ساختارهای گردشگری مذکور هستند. این نکته را هم یادآور شویم که بسیاری از این ساختارها سخطوط هوایی، بانکها، هتلها، رستورانها بنه تنها گردش را تسهیل می کنند، خطوط هوایی، بانکها، هتلها، رستورانها با آسانکردن برخی چیزها، چیزهای دیگر را جهت هم می دهند. آن ساختارها با آسانکردن برخی چیزها، چیزهای دیگر را سخت تر می کنند، و بنابراین، مردم ترغیب می شوند به راه و روشهای ساده روی

### ۱۹۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

آورند. ساختارهای ملموس و عینی به شکلگیری ساختارهای تحلیلی نامشهود رفتار کمک میکنند. تبلیغات نمونهٔ خوبی از عملکرد امر عینی و ملموس در شکل دادن به امر انتزاعی است. حالا به همان پرسش مربوط به تبیین بازگردیم: اگر از ما بخواهند تا هر نوع پدیدهٔ متعلق به صنعت گردشگری را تبیین کنیم، آیا بر مبنای امیدها، آرزوها و محاسبات فرد این کار را انجام می دهیم یا بر مبنای ساختارهای گردشگری؟ به بیان دیگر، آیا خواستار تبیین 'از پایین به بالا' هستید یا 'از بالا به پایین'؟ پاسخ این پرسش تا حدودی بستگی دارد به اینکه پرسش موردنظر فردی باشد یا آماری: 'چرا اسمیت به اسپانیا رفت؟' یا 'چرا برایتونیهای بسیار زیادی به اسپانیا می روند؟' البته این وابستگی فقط تا حدودی است و به هردو پرسش، هم از بالا به پایین و هم از پایین به بالا می توان پاسخ داد، هرچند روشن است که پاسخ نخست نوعی پاسخ فردی است و پاسخ دوم ساختاری. شاید بهترین تبیین ترکیبی از این دو نوع باشد.

#### ۱۲.۱. نظریههای کلان

می توان کمی جلو تر رفت. به هرحال بانکها، هتلها و فروشگاههای کنار دریا فقط بخشهایی از یک ساختار اقتصادی بزرگ تر را تشکیل می دهند که در سرتاسر کشور و کشورهای دیگر گسترش یافته است. ساختارهای تحلیلی هم بخشهایی از ساختارهای فراگیر تر آداب، باور، سلیقه، پوشش و از این قبیل هستند. آنها جملگی جامعهٔ متمدن را تشکیل می دهند. و هنگامی که کل جامعه مدنظر باشد، شخص پی می برد که این مجموعه و سیع تر و پیچیده تر از آن است که توسط یک فرد درک شود. ولی این مجموعه با هم است، اغلب به شکل و احدی ظاهر می شود و عملکردی نسبتاً پیش بینی پذیر دارد. کو تاه سخن اینکه مجموعه ـ دست کم در اکثر زمانها به صورت یک کل کار می کند. چرا چنین است؟ آیا قوانین پنهانی و جود دارد که جامعه را وادار به کار می کند. چرا چنین است؟ آیا توانین بنهانی و جود دارد که جامعه را وادار به کار می کند. ولی اندیشمندان تدوین کنندهٔ 'نظریههای کلان' جامعه ـ نظریههایی که مدعی هستند نحوهٔ ارتباط و پیوند اجزای این کل با یکدیگر جامعه ـ نظریههایی که مدعی هستند نحوهٔ ارتباط و پیوند اجزای این کل با یکدیگر را تبیین می کنند ـ بلند پرواز تر از اقتصاددانان بودهاند. تاکنون بیان کرده ایم که کنت به را تبیین می کنند ـ بلند پرواز تر از اقتصاددانان بودهاند. تاکنون بیان کرده ایم که کنت به دوانین طبیعی تغییرناپذیر' و 'نفوذ غالب تمدن' باور داشت. همچنین گفتیم که 'قوانین طبیعی تغییرناپذیر' و 'نفوذ غالب تمدن' باور داشت. همچنین گفتیم که

مارکس در سرمایه از 'قوانین طبیعی تولید سرمایه داری که با ضرورتی آهنین عمل میکنند سخن میگوید (ر.ک .: فصل ۱، قسمت ۲ این کتاب). هربرت اسپنسر، ماکس وبر و تالکوت پارسنز هم نظریههای جامع و کلی دیگری ساخته و پرداختهاند. حتی كوئينتين اسكينر در مقدمهٔ كتاب خود، بازگشت نظريه كلان در علوم انساني؛ مينويسد که به دنبال یک یا دو نسل بی اعتباری، تلاش برای درک همهٔ پدیده های اجتماعی در قالب یک نظریه، چنین تلاشی اخیراً احیا شده است.(۵)

#### ۱۳.۱. کارکر دباوری به عنوان نمونه

در این قسمت از بحث نیازی به تشریح نظریه های کلان گوناگون نیست و فقط کافی است یادآور شویم که آن نظریهها به آسانی قابل تشخیص و درک نیستند. شخص شاید رفتار انسانی را مشاهده و از مجموع مشاهدهها به یک حکم کلی یا تعمیم برسد که مثلاً 'عروسها لباس سفید بر تن و دسته گلی به دست دارند.' ولی آن نوع قوانینی که تدوینکنندگان نظریههای کلان مدنظر دارند بیشتر شبیه قوانین طبیعت ـ كه از واقعيتها استنباط مي شوند ولي خود مشاهده پذير نيستند است. سه قانون حرکت نیوتن برای کل نظریهٔ او ضرورت داشتند ولی خود قوانینی آشکار نبودند. ما در فیزیک و شیمی به قوانین پنهان عادت داریم (جاذبه و ظرفیت)، پس چرا در علوم اجتماعی نداریم؟ البته زمانی که آنها کشف شده باشند، برای تبیین قابل استفاده خواهند بود. مثلاً نظریههای کارکردباوری، جامعه را به ارگانیسم تشبیه میکنند. برپایهٔ این رهیافت هر فرد یا گروه کوچکتر باید نقش خود را در حفظ کل زنده بازی کند. تبیین کارکردی، یک پدیده را برحسب پیامدهای آن (سهم و نقشی که در پایداری جامعه چونان یک کل دارد) تبیین میکند. ولی چنین تبیینی بر چندین فرض تردیدپذیر استوار است. یک فرض این است که جامعه وجودی برتر و بالاتر از افراد عضو آن دارد. این فرض متضمن نوعی قیاس با بدن انسان است که در مورد آن مى توان كاركرد لوزالمعده را نه برحسب نيازهاى كبد يا قلب، بلكه برحسب نياز كل بدن تبیین کرد. ولی آیا یقیناً جوامع نیازهایی مانند نیازهای انسانها دارند؟ و اگر دارند؛ چه چیزی تضمین میکند که آن نیازها تأمین خواهد شد؟ فرض دوم این است که همهٔ پدیدههای اجتماعی به نحوی در تأمین نیازهای کل نقش دارند. در آن صورت، جوامع چگونه دچار فروپاشی میشوند؟ ما اطلاعات کاملاً روشنی داریم

# ۲۰۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

که چه نوع زخمها و بیماریهایی برای ارگانیسم خاصی کشنده است یا نیست. آیا کارکردباوران هم به آسیب شناسی دقیقی در مورد جوامع دست یافتهاند؟ پدیدههای ضداجتماعی را چگونه باید تبیین یا ارزیابی کرد؟ فرض سوم هم این است که همهٔ ما تصویر روشنی از چیستی جامعه داریم. ولی جوامع از لحاظ اندازه، ترکیب، پیچیدگی و حدومرزگوناگون هستند. چه چیزی وجه تمایز جامعه و غیرجامعه است؟ چه معیار و ملاکی جامعه را از محیط انسانی یا طبیعی آن جدا میکند؟ اینها برخی از انتقادهایی هستند که در مورد کارکردباوری چونان مبنایی برای تبیین مطرح می شوند.

#### ١٤.١. تمايزات نظريه

بنابراین، نیازی نیست جزئیات هر نظریهٔ فراگیر را که عالمان اجتماعی برای تبیین به کار می برند بدانیم و یادآوری تمایزات عمده کافی است. یکی از آن تمایزات میان نظریه هایی است که انسان ها را اصل یا بنیادی و جوامع را فرع می دانند، و نظریه هایی که اولویت را به جوامع می دهند (مانند کارکر دباوری) و رفتار فردی را برحسب كلهاي اجتماعي تبيين ميكنند. اين درواقع تمايزي است ميان جمع باوري و کلباوری از یکسو و فردباوری از سوی دیگر. کنت با این ادعاکه یک جامعه 'به همان اندازه قابل تجزیه به افراد است که یک سطح هندسی قابل تجزیه به خطوط باشد، موضع نخست را برگزید؛ درحالی که میل موضعی مخالف داشت: 'قوانین پدیده های جامعه چیزی جز قوانین کنش ها و احساسات انسان ها نیست و نمی تواند باشد' (نقل شده توسط Lukes در Ryan, 1973, p. 119 در Ryan, 1973, p. به تمايز دوم هم اشاره کردهایم که عبارت است از تمایز میان کاربرد روشهای علم طبیعی برای مطالعهٔ رفتار انسانی، و استفاده از بینش و بصیرت خود ما، که در اغلب موارد واژهٔ آلمانی فرشتهن به کار می رود، به دلیل شناخت ممتاز ما نسبت به انسان. بنابراین، پژوهشگر كاركردباور قوانيني پنهان را، كه معتقد است قابل استقرا و استنباط از پديده هاست، فرض میگیرد تا نظمها و قواعد موجود در رفتار انسان را تبیین کند. نظریهٔ بدیلی که فردباوران اغلب پیش میکشند این است که انسانها میدانند قواعد چیست و چگونه باید از آنها پیروی کرد.(۶) بنابراین، با استفاده از مفهوم پسیروی از قـاعده ۱

<sup>1.</sup> rule-following

می توان بخش عمدهای از نظمهای مشهود در جامعه را تبیین کرد بدون اینکه نیازی به فرض وجود نیروهای غیرشخصی پیدا شود. پیروی کردن یا نکردن از یک قاعده به تصمیم من بستگی دارد و کنشی قاصدانه است نه نتیجهٔ اجبار نیرویی پنهان. ستونی از خودروهای در حرکت شاید مانند جریان آب تابع نیروهای طبیعی (عمدتاً جاذبه) به نظر آید، ولی درواقع این 'ستون متحرک' از بسیاری کنشهای قاصدانه و عقلانی رانندگان پرشمار تشکیل شده است. نظریههایی که بر اینگونه تصمیمهای انسانی استوار هستند، نظریههای 'کنش' نامیده می شوند. به طور کلی این نظریهها در نقطهٔ مقابل نظریههای کارکردی و ساختاری قرار دارند که، به پیروی از دورکیم، واقعیت را به جرامع و ساختارهای تشکیل دهندهٔ آن نسبت می دهند. هنگامی که بر ساختارها و کارکردها تأکید می شود نظریه ای تواناتر دراختیار داریم که همان 'کارکردباوری کارکردها تا تعدید، می شود نظریه نظام ها (مبتنی بر ساختارها و کارکردها) عرضه تصویری از جامعه به عنوان نظام نظامها (مبتنی بر ساختارها و کارکردها) عرضه می کند. چنانکه رایت میلز اشاره می کند، نظریهٔ او نمونهٔ عالی 'نظریهٔ کلان' است می کند. چنانکه رایت میلز اشاره می کند، نظریهٔ او نمونهٔ عالی 'نظریهٔ کلان' است

تمایز سوم موجود میان نظریه ها بر واقعیت تغییر استوار است. تغییر، به عنوان واقعیت و به عنوان مفهوم، برای مورخان موضوعی آشنا و درواقع بنیادی است. ولی عالمان اجتماعی همیشه به آن توجه نمی کنند. چنانکه دیدیم، برای نظریه های کارکردی، تبیین تغییر دشوار است؛ (۷) دشوار ولی نه ناممکن. نظریه پردازان جامعه می توانند ثابت های ساختاری بی زمانی را فرض کنند که درون نظام شکل می گیرند و بنابراین تغییراتی پیش بینی پذیر را برطبق آن الگو ایجاد می کنند. این کار در مورد نظریه های تالکوت پارسنز و کارل مارکس مصداق دارد. ولی نظریه پردازان کنش، تغییر را آسان تر تبیین می کنند. آنها فقط باید بگویند که تغییر نتیجهٔ تصمیمات تغییر را آسان تر تبیین می کنند. آنها فقط باید بگویند که تغییر نتیجهٔ تصمیمات می رود شکل می گیرند. گاهی تغییر نتیجهٔ تلاش افراد برای حفظ وضع موجود است؛ می رود شکل می گیرند. گاهی تغییر نتیجهٔ تلاش افراد برای حفظ وضع موجود است؛ مانند کاهش میزان سپرده در بانکها. ولی در این مورد هم علت کاهش سپرده کنش های نومیدانهٔ دوطرفه، است، نه نیروهای غیر شخصی پنهان.

<sup>1.</sup> The Social System (1951) and The System of Modern Societies (1971)

### ١٥.١. تبيين تغيير

تبیین تغییر ممکن است در مقیاسی کوچک \_ مانند خانواده ها، باشگاه ها یا روستاها در محدودهٔ زمانی چندساله \_ یا در مقیاس بزرگ \_ مثلاً در ارتباط با ظهور و افول تمدن ها (اشپنگلر و توین بی) \_ یا حتی در ارتباط با تحول و تکامل کل بشریت \_ مانند کار هگل \_ باشد. تفاوت اساسی میان یک نظریهٔ اجتماعی تغییر، در هر سطحی، و تاریخ تغییر و تحول این است که یکی مدعی توانیابودن به پیش بینی است ولی دیگری چنین ادعایی ندارد. یک مورخ میگوید که چه چیزی در گذشته اتفاق افتاده است و میکوشد آن را تبیین کند، ولی عالم اجتماعی میکوشد همهٔ تغییر و تحولات \_گذشته، حال و آینده \_ را تبیین کند. او می داند که نه تفای اعتبار می دهد تعیر باید بیش بینی را هم توجیه کند (ر.ک.: 3 \_ 262 که به علیت اعتبار می دهد باید پیش بینی را هم توجیه کند (ر.ک.: 3 \_ 262 که به علیت اعتبار می دهد آبیا نیامزد موفق دیگری برای ایفای نقش پیامبر اجتماعی وجود دارد؟ آیا نظریه پردازان اجتماعی امروزه هم مدعی پیش بینی هستند؟ اگر نیستند، آیا تبیین های علی آنها معتبر است؟ (۸)

تمثیلهای آشکار در زمینهٔ رشد، افراد زیادی را اغواکرده است. ما دربارهٔ تولد، ملتهای جوان، ملتهای بالغ، ملتهای توسعه یافته و درحال توسعه، دربارهٔ تولد، رشد، بلوغ، افول و حتی مرگ جوامع، پادشاهی ها، دولتها و امپراتوری ها سخن می گوییم. آیا این تمثیل و تشبیه ها مبنایی در واقعیت دارند؟ آیا مجموعه ای اجتماعی موجوداتی ارگانیک هستند؟ در گذشته افراد بسیاری این گونه فکر می کردند، ولی به اعتقاد من امروزه تعداد چنین افرادی اندک است (ر.ک.: Nisbet, ز.ک.: با ماهروزه تعداد چنین افرادی اندک است (ر.ک.: ۲۰۵۹) می کردند، ولی به اعتقاد من امروزه تعداد چنین افرادی اندک است (ر.ک.: ۲۰۵۹) بین دیدگاه در گذشته هواداران پروپاقرصی داشته است (ر.ک.: ۲۰۵۹) بیک نظریه پرداز اجتماعی که معتقد است همهٔ جوامع تابع الگوهای منظم تغییر هستند و خواه ند بود والت روستوست که اثر معروف مراحل رشد اقتصادی: بیانیه ای غیرکمونیستی را در ۱۹۶۰ منتشر کرد ولی نظریه های او امروزه بسیار کماعتبار غیرکمونیستی را در ۱۹۶۰ منتشر کرد ولی نظریه های اجتماعی هستند که نظریه های طم اجتماعی را برای درک گذشته به کار بسته اند و از میان آنها می توان به برینگتن علم اجتماعی را برای درک گذشته به کار بسته اند و از میان آنها می توان به برینگتن

مور، تدا اسکاچپول، رینهارد بندیکس، سیمور مارتین لیپت، چارلز تیلی، اس. ان. Skocpol, 1984, pp. 20-1; :: 1-20 (...) ایزنشتادت، و ایمانو تل والرشتاین اشاره کرد (ر.ک.: ;1-20 (Burke, 1992, p. 18 ولی اگر ادعای آنها مبنی بر پیشبینی آینده نباشد چندان تفاوتی با تبیینهای عرضه شده از سوی بسیاری (گرچه نه همهٔ) مورخان نخواهند داشت. در قسمت بعدی راجع به این موضوع بحث خواهیم کرد. یک تفاوت منطقی میان نظریههای معطوف به جوامع شناخته شده و نشده و جود دارد. نظریههای دستهٔ دوم در برابر ابطال شدن به واسطهٔ موردی تازه آسیب پذیر هستند؛ مسئلهٔ قیاس. ولی نظریههای مورخان، ترجیح می دهند خود را به تبیین آنچه تاکنون شناخته شده است محدود مورخان، ترجیح می دهند خود را به تبیین آنچه تاکنون شناخته شده است محدود نظریههایی نسبتاً ضعیف هستند. اگر آنها ادعا نکنند که توانایی پیش بینی دارند، آیا نظریههایی نسبتاً ضعیف هستند. اگر آنها ادعا نکنند که توانایی پیش بینی دارند، آیا نظریههایی نسبتاً ضعیف هستند. اگر آنها ادعا نکنند که توانایی پیش بینی دارند، آیا

این بحث ما را به حوزهٔ تبیینهای گذشته کشانده است؛ حوزهای که فعالیتهای برخی عالمان اجتماعی با فعالیتهای مورخان همپوشی دارد.(۱۰) البته نیازی به دشمنی آشکار یا اتخاذ موضع دفاعی لجوجانه در یک حوزهٔ علایق مشترک وجود ندارد. ای.اچ. کار بهدرستی میگوید که 'جامعه شناختی شدن تماریخ، و تاریخی ترشدن جامعه شناسی برای هردو بهتر است. اجازه بدهیم مرزهای میان آنها برای رفت و آمد دو طرفه کاملاً باز بماند' (Carr, 1964, p. 66). به این گفته فقط لازم است بیفزاییم که این آشتی مطلوب، به درک کامل طرفین از یکدیگر بستگی دارد. پس اجازه دهید به تبیین در تاریخ بپردازیم.

### ۲. تبیین در تاریخ

### ١٠٢. آيا تاريخ يک علم است؟

آیا، چنانکه بسیاری مؤسسات فرض میکنند، تاریخ یکی از شاخههای علوم اجتماعی است یا نه؟ پاسخ این پرسش تا حدودی به تعریف مربوط می شود. اگر منظور ما از تاریخ فقط نوعی مطالعهٔ سازمانیافتهٔ گذشته باشد ممکن است کاملاً،

# ۲۰۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

گرچه نه ضرورتاً، یک علم باشد، البته اگر از فرضها و رویههای منظمی استفاده کند. از سوی دیگر، اکثر مورخان نمی پذیرند که دانشمند هستند یا از رویه های علمی پیروی کرده، فرضهای علمی به کار میبرند. بسی گمان آنان از ایس لحاظ درست می گویند. تاریخ نگاران بزرگ سدهٔ نوزدهم که تاریخ را به رشته ای معتبر تبدیل کردند \_ رانکه، میشله، ماکولی، دو توکویل، پرسکات ا \_ دانشمند نبودند و چنین ادعایی هم نداشتند. تقریباً همه قبول دارند آنانکه میکوشیدند تاریخ را به شیوهٔ علمی بنویسند ــ تاین، باکل و (تا حدودی) بوری ٔ ــ نویسندگانی درجه دو یا سه بودند و آشکار است که به عنوان مورخ چندان موفق نبودند. ولی آیا امکان سومی هم وجود دارد؟ آیا ممکن است چیزی به عنوان 'علم تاریخ' قابل مقایسه با، ولی متمايز از، علوم طبيعي و اجتماعي وجود داشته باشد؟ آيا در اين حوزه، مانند علوم طبیعی، می توانیم ساختار سازمان یافته و منسجمی از شناخت که روشها و فرضهای آشنا برای دستاندرکاران آن در سرتاسر جهان داشته باشد پیدا کنیم؟ در این لحظه پاسخ باید منفی باشد. آرا و نظرات در مورد این حرفه، برمبنای اینکه آیا تاریخ در راه تبدیل شدن به چنان علمی است یا باید باشد، چنانکه برودل و اکشر اعضای مکتب آنال باور دارند، یا نه، چنانکه اکثر مورخان انگلیسی زبان معتقدند، مختلف است.

### ۲.۲. معيار تبيين

آشکار است که دیدگاه ما دربارهٔ تبیین در تاریخ تا حدودی به دیدگاه ما نسبت به این رشته، یا نسبت به پاسخهای ما به این پرسشها بستگی دارد که 'آیا تاریخ، به معنایی، علم است؟' و 'اگر هست، به چه معنایی؟' البته افراد بسیاری چنین پرسشهایی را بی ثمر دانسته، بر این امر پافشاری میکنند که ما باید صرفاً به آنچه مورخان عملاً انجام می دهند توجه کنیم. ولی 'آنچه مورخان انجام می دهند' همیشه مصون از انتقاد نیست. آیا در تبیین تاریخی باید بپذیریم که 'هر چیز ممکن است'؟ آیا نباید همان معیار را که تاکنون مورد بحث قرار دادیم مدنظر قرار دهیم؟ پیشتر

<sup>1.</sup> Ranke, Michelet, Macaulay, de Tocqueville, Prescott

<sup>2.</sup> Taine, Buckle and Bury

یادآور شدیم که تبیین مختص هیچ نوع علمی نیست، بلکه موضوعی است شناخت شناسانه و متعلق به نظریهٔ شناخت به مفهوم کلی آن (ر.ک: فصل ۳، قسمت ۲). نکتهٔ مهمتر پافشاری روبن بر این امر است که تبیین ها باید بر حقیقت و واقعیت استوار باشند و به 'بنیاد متافیزیکی سفت و سخت' نیاز دارند (ر.ک.: فصل ۳، قسمت ٣٠٢). نظر پاتنام را هم ياداور شديم كه تبيين علاقه محور و علاقه گراست. از آنجاکه هر تبیینی باید معطوف به خواست و علاقهٔ پرسوجوکننده باشد (وگرنه به چه دلیل دیگری باید پرسوجویی وجود داشته باشد؟) تبیینها هم تا حدودی عملگرایانه هستند. همچنین مهم است نظر استراوسون را بهخاطر آوریم که، هرچند کاربرد علیت در تبیین بسیار فراوان است، دو نوع مقولهٔ بسیار متفاوت هستند و به حوزههای هستی شناختی متفاوتی تعلق دارند: علیت در دنیای طبیعی یا 'واقعی' نهفته است ولی تبیین به عالم فکری یا ذهنی تعلق دارد (ر.ک .: فصل ۳، قسمت ۶.۲). سرانجام، یادآوری میکنیم که خود تبیین ممکن است ابزاری سودمند در شکلگیری شناخت ما نسبت به چیستی واقعی جهان باشد. این تأثیرگذاری با تالاش برای دستیابی به بهترین تبیین ـ روش معمول کارآگاهان خیالی رمانها ـ واقعیت می بابد، و هنگام گزینش بهترین تبیین، باید از دو نوع تبیین 'جذاب' ـ توانا و دارای قلمرو تبیینی گوناگون و گسترده ـ و تبیین 'محتمل' ـ که با پیش پندارهای ما دربارهٔ احتمال مبتنی بر باور تاکنون موجود ما در مورد چیستی جهان سازگارند ـ یکی را برگزینیم (ر.ک نفصل ۳، قسمت ۷.۲).

### ٣.٢. شكاف كنش\_معنا

نیاز اساسی ما به تبیین در تاریخ مانند نیاز به تبیین در علم تجربی است. ما از آن رو خواهان تبیین هستیم که جهان در واقع آنگونه نیست که ما معمولاً فکر میکنیم. یک دانشمند معاصر کتاب خود با عنوان طبیعت غیرطبیعی علم ا را اینگونه آغاز میکند:

درواقع ایده هایی که علم تولید میکند و شیوه ای که علم ایفای نقش میکند کاملاً دور از عقل متعارف و خلاف شعور عادی است، به این معنا که ایده های علمی را نمی توان با بررسی سادهٔ پدیده ها به دست آورد و آنها

<sup>1.</sup> The Unnatural Nature of Science

عمدتاً بیرون از تجربهٔ روزمره قرار دارند. علم با انتظارات طبیعی ما انطباق ندارد (Wolpert, 1993, p. 1).

اكثر مردم، ازجمله مورخان، به اين باور رسيدهاند كه نوشتن تاريخ فقط عبارت است از نوعى كار سادهٔ به قلمآوردن آنچه واقعاً اتفاق افتاده، يا به قول رانكه «آنچه واقعاً بوده.» أنجه به نظر ما اتفاق افتاده است شايد با أنجه مردم أن زمان فكر مى كردند اتفاق مىافتد بسيار فرق داشته باشد. بنابراين مورخان، با آگاهى از اين واقعيت شگفت، متوجه این شکاف موجو د میان آنچه کارگزاران تاریخی عملاً انجام می دادند و آنچه تصور می کردند انجام می دهند، بودهاند. تاکنون، در ارتباط با دیدگاه دانتو دربارهٔ توصیفهای ناقص، این غفلت کارگزاران را مورد تـوجه قـرار دادهایـم؛ مـثلاً مارتین لو تر هنگامیکه اصول خود را بر در کلیسای جامع شهر ویتنبرگ می آویخت، نمی دانست که آغازگر جنبش اصلاح دینی است. فرانکویس فورت استدلال میکند که مدتزمان بسیار زیادی، تاریخ انقلاب فرانسه برمبنای دیدگاه خود کارگزاران نوشته می شده است. او اثر دو توکویل دربارهٔ انقلاب فرانسه را به دلیل گریز از 'استبداد برداشت کارگزاران تاریخی از تجربهٔ خود' میستاید. فورت تصور میکند که رژیم کهن و انقلاب، 'مهم ترین اثر در حوزهٔ کل تاریخنگاری انقلاب فرانسه' باشد، زیرا توکویل 'شکاف تقریباً پرناشدنی میان کنش انسانی و معنای واقعی آن راکه ویژگی بخش انقلاب فرانسه بود' درک کرد (Furet, 1981, p. 16). در بررسی هر رویداد، همیشه مهم است دقیقاً بدانیم که افراد دخیل در رویداد فکر میکردند چه چیزی اتفاق میافتد، همانگونه که باید، اگر بتوانیم، از انگیزههای آنان در انجام کنشهای موردنظر آگاه باشیم. ولی حق با فورت است که میگوید نباید در این مرحله متوقف شویم. هواندازه هم دربارهٔ ذهنیتهای خود کارگزاران بصیرت و آگاهی داشته باشیم، برای تشریح و تبیین کل رویداد کافی نیست. رویدادها همیشه بیش از یک معنا دارند: معناهایی برای افراد دخیل در رویداد و معناهایی برای آیندگان. پس هر رویداد دست کم به دو تبیین متفاوت نیاز دارد. البته احتمالاً شکاف مورد بحث در شرایط اضطرار و آشفتگی، مانند اصلاح دینی پروتستانی یا انقلاب فرانسه، فوقالعاده عریض باشد، زیرا در چنان شرایطی کارگزاران تاریخی شاید درک و برداشتی مبهم تر از حد معمول در مورد آنچه اطراف آنان اتفاق می افتد داشته

باشند. این ادعا در مورد رویدادهای سال ۱۹۱۷ یا ۱۹۸۹ و همچنین رویدادهای سال ۱۵۱۷ و ۱۷۸۹ صادق است.

### ۴.۲. شيوهٔ بيزمان تبيين

دو شیوهٔ اصلی تبیین وجود دارد: تبیین رویدادی نسبتاً خاص؛ تبیین دستهای از رویدادها. شیوهٔ نخست تقریباً روش علمی مرسوم است و بر رویدادهای تکراری مشاهده شده \_ مانند حل شدن نمک و حل نشدن روغن در آب \_ استوار است. در این مورد مى توانيم ديدگاه همپل راجع به تبيين علمى را اتخاذ كنيم؛ البته نه به اين دليل كه به روز است ۱ بلکه به این دلیل که مبنای بحثی طولانی دربارهٔ تبیین در تاریخ بودهاست. او مدعی است که 'قوانین کلی و عام کارویژهای کاملاً مشابهی در تاریخ و در علوم طبیعی دارند. و یک قانون کلی یا فرضیهای عام ممکن است مدعی نظمی از نوع زیر باشد: در هر مورد که رویدادی ازنوع خاص ع در مکان و زمانی معین اتفاق می افتد، رویدادی از نوع خاص م در مکان و زمانی که به شیوهای خاص با زمان و مکان وقوع رویداد نخست پیوند دارد، اتفاق میافتد. ٔ او، مانند پوپر، باز ادعا میکند که کارویژهٔ اصلی قوانین کلی در علوم طبیعی پیوندزدن رویدادهاست در قالب الگوهایی که معمولاً تبيين و پيشبيني ناميده مي شود (Hempel, 1942, in Gardiner,) 1959, p. 345). در اینجا لازم است گفتهٔ پوپر را نقل کنیم: 'استفاده از یک نظریه به منظور پیشبینی رویدادی نسبتاً خاص، دقیقاً جنبهٔ دیگر استفاده از آن نظریه به منظور تبيين چنان رويدادي است و (Popper, 1962, vol. 2, pp. 262-3). در اين برداشت، که اغلب به نظریهٔ 'قانون فراگیر' یا نظریهٔ 'همیل یوپر' معروف است، پیش بینی و تبیین دوروی یک سکه هستند

در روایت همپل پوپر فرضی مهم ولی ناگفته وجود دارد: رویدادهایی که دقیقاً از یک نوع هستند پی درپی اتفاق می افتند. اگر اینگونه باشد، تعیین یک تاریخ زمانی برای وقوع رویداد، معنایی ندارد. قوانین فیزیک و شیمی کلاسیک وجود نظم و قاعدهای همهزمانی را فرض می کنند. این فرض اکنون در چارچوب محدودیتهایی

۱. این اثر در ۱۹۴۲ نوشته شد و امروزه شمار اندکی از فلاسفهٔ علم و حتی شمار کمتری از دانشمندان حرفهای و پرکار، آن را تأیید میکنند.

توجیهناپذیر است، ولی تصور مواردی خلاف این دشوار نیست، ازجمله در کیهانشناسی. ما ساکن عالَمی رو به گسترش هستیم و بر پایهٔ قانون هابل، سرعت رو به كاهش يك كهكشان دور، نسبت مستقيمي با فاصلهٔ آن كهكشان از مشاهده كننده دارد. در این عالم، زمانی ماده فقط از هیدروژن و هلیم تشکیل می شد و اتمهای دیگر بعداً بهوجود آمد. پیدایش و تکامل نخستین شکلهای حیات بر روی زمین بدون اكسيژن صورت گرفت درحاليكه اكنون تقريباً همهٔ موجودات زنده به آن وابسته هستند. پس اکسیژن قبل از اینکه به عنصری حیاتی تبذیل شود، نوعی محصول حيات بود (مثلاً ر.ك.: J. Z. Young, 1971, p. 370). بنابراين، عالم هميشه به صورت واحدى نيست. در حوزهٔ تكامل زيستي هم اين بحث مصداق دارد. يك زیستشناس پیرو داروین می تواند پیدایش شکل خاصی از حیات ـ یک تریلوبیت یا یک تریسراتوپس ـ را تبیین کند، ولی پیشبینی آنها قبل از شکلگیری ممکن نبود. تصادف نقش عمدهای در تکامل زیستی بازی میکند. در این مورد، گلد استدلال کرده است که 'الگوهای کلی تکامل بر پیشبینی ناپذیری پیامدها و نتایج معین دلالت دارد؛ هر مرحله از فرایند تکامل علتی دارد، 'ولی هیچ مرحلهٔ نهایی نمی تواند در مرحلهٔ آغازین مشخص باشد، و هیچ مرحلهای هرگز برای بار دوم تکرار نمی شود، زیرا هر مسیری از میان هزاران مراحل ناممکن می گذرد. اگر هر رویداد اولیه تغییر یابد... روند تکامل در مسیری کاملاً متفاوت قرار می گیرد ( Gould, 1991, pp. 308, 51). همپل این موضع را نادیده می گیرد ولی برای مورخان بسیار آشناست: رویدادهای واحد را می توان به صورت علّی تبیین کرد ولی نمی توان پیش بینی کرد. بنابراین، در کیهان شناسی زیست شناسی و تاریخ تبیین و پیش بینی به هیچوجه دوروی یک سکه نیست. از اینرو، نادرست خواهد بود نظریهٔ قانون فراگیر بی زمان همپل و پوپر را رهیافت 'علمی' بنامیم.(۱۱) بسیاری از مدافعان تبیین تاریخی با این ادعای همپل که روش علمی تبیین کاربردی عام دارد مخالفت کرده، نشان دادهاند که این روش در تاریخ قابل کاربست نیست؛ دبلیو. اچ. درای در کتاب قوانین و تبیین در تاریخ ابا موفقیت در برابر این ادعا می ایستد. شاید آنان کاملاً حاضر بودهاند تا ادعای همپل را در مورد علم تجربی بپذیرند. ولی کاشف به عمل آمد که

<sup>1.</sup> W. H. Dray, Laws and Explanation in History (1957)

نظریه او نه تنها عام نیست، حتی در علم تجربی هم کاربرد محدودی دارد. حوزههای گستردهٔ دارای اهمیت فراوان برای علم وجود دارد که نظریهٔ او کاربرد ندارد، زیرا در این حوزهها زمان (تاریخ گاهشمارانه) را نمی توان از نظریه حذف کرد.

#### ۵.۲. شيوهٔ زمانمند تبيين

اکنون به شیوهٔ دیگر تبیین می پردازیم که شیوهٔ زمانمند است. در این شیوه جایگاه رویداد در پی آیند زمانی، مربوط و مطرح است. در برخی حوزههای شناخت ــ مانند شیمی ـ آنچه پیشتر اتفاق افتاده، موضوعی نامربوط و بی اهمیت است: آب همیشه تركيبي از هيدروژن و اكسيژن است. ولي مثلاً زمينشناسي نوعي مطالعه يي آيند يا توالی رویدادهاست. سنگ آهک ذغالینه را اکنون نمی توان بدون شناختی نسبت به رویدادهای بی شمار پیشین که آن را بهشکل فعلی درآوردهاند ـ آب، گیاهان، نبور آفتاب، پوسیدن و متلاشی شدن، فشار، بالاآمدن و از این قبیل درک کرد. این سنگ ۲۲۰ الی ۲۷۵ میلیون سال قدمت دارد. در این فاصله سنگ مورد بررسی به کندی دگرگون شده و در هیچ دو مقطع زمانی دقیقاً یکسان نبوده است. این دیدگاه نسبت به علم از دیدگاه همپل، با مثالهای او راجع به ماهگرفتگی ها بسیار متفاوت است. ماه گرفتگی ها نه تنها همیشه آنگونه که امروز اتفاق می افتد اتفاق می افتاده است، در طول اعصار طولاني هم چنين بوده است. درواقع ما اعتقاد كنت را زير سؤال ميبريم كه هر حالتي از جامعه 'نتيجه ضروري حالت قبلي، و ايجادكننده گريزنايذير حالت بعدی است '. (۱۲) اعتقاد نامبرده بر این فرض استوار است که دگرگونی اجتماعی تابع قوانین تغییرناپذیر است و 'مجموع' این قوانین 'جریان و روند تحول بشر را تعیین می کند' (Comte in Gardiner (1959), p. 79). هرچند تصور مسی کنم امروزه افراد اندکی اعتقاد به روند کاملاً جبری و مقدر تحول بشر را بپذیرند، ایس اعتقاد غیرمنطقی نیست. آنانکه معتقدند طبیعت تابع قوانینی عام و تغییرناپذیر است که فقط منتظرند تا ما آنها راكشف كنيم، شايد به اين باور هم مايل باشند كه اين قوانين چندان امکان و محدودهای برای تغییر امور انسانی باقی نمیگذارند. مردان و زنان هميشه تقريباً عين هم بودهاند؛ آب و هوا و محيط طبيعي شايد تغيير كند ولي ممكن نیست به صورت بنیادی دگرگون شود؛ سرنوشت انسان شاید در محدوده هایی نوسان داشته باشد، ولى هرگز نمى تواند دگرگونى اساسى پيدا كند. اينها نتايجى

### ۲۱۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

هستند که فلاسفه و دانشمندان بسیاری به آنها رسیدهاند. از دیدگاه آنها امکانهای تاریخ بسیار محدود است.

در مقیاس زمانی کیهانشناختی، مانند مقیاس زمانی زمینشناختی یا تکاملی، چیزها چنان به کندی تغییر می کند که آهنگ تقریباً مشاهده ناپذیر تغییر ممکن است با ثبات و عدم تغییر اشتباه شود. ازجمله پیروزی های علم مدرن، پژوهشهای اثبات کنندهٔ تغییرات بزرگ در حوزه هایی که قبلاً هرگز تصور نمی شده است: کشف داروین مبنی بر اینکه انواع زیستی ثبات همیشگی ندارند؛ کشف اخترشناسان سدهٔ بیستم که آسمان در مسیرهای تکراری حرکت نمیکند بلکه عالم در حال گسترش است؛ نظریه های لیل ۱ در سدهٔ نوزدهم و وگنر ۲ در سدهٔ بیستم برای اثبات تغییرات و حركات پايدار و دائم سطح زمين. همهٔ اين موارد نشان مي دهند كه زمان چگونه وارد حوزههایی شده که زمانی بی زمان بودند و فرد را به تفکر دربارهٔ پیامدهای چنین تحولی برای فلسفهٔ علم برمی انگیزند. چه تعداد از قوانین بهظاهر تغییرناپذیر طبیعت (مانند جاذبه) و اصول متعارف اصلی (مانند تلقی سرعت نور چونان حد نهایی سرعت یا بقای انرژی) اکنون باید مورد تجدیدنظر قرار گیرند؟ آیا می توان گفت که عالَم بیشتر از آنچه تاکنون تصور کردهایم ساختاری کمتر قانون مانند دارد و بیشتر حوزهٔ احتمالات است. شاید ما باید بیشتر به مسائل شرایط اولیه تنوجه کنیم تنا مسائل مربوط به قانونها. 'مهم است بدانيم كه قـوانـين فـينفسه جـهان راكـاملاً توصيف نمى كنند' (ر.ك.: Davies, 1993, p. 87). اكنون فقط مى توان گفت كه فیزیک کوانتوم و نظریهٔ آشوب هردو حکایت از این دارند که الزام قوانین طبیعت کمتر از آن است که تصور می شد.

### ۶.۲ پیامدهایی برای تاریخ

این تفکرات چه پیامدهایی برای تبیین در تاریخ دارند؟ نخستین نکتهٔ مهم این است که وضع موردنظر برای مورخان آشناتر است؛ مورخانی که به احتمال عادت دارند و بنابراین کمتر از دانشمندان، به دنبال قوانین کلی برای تبیین پدیده های مورد علاقهٔ خود هستند. نکتهٔ دوم نتیجهٔ نکتهٔ اول است :اگر طبیعت، آنگونه که تصور می شد،

دارای ساختار مستحکم تابع قوانین تغییرناپذیر نیست، الزام پیشینی چندانی وجود ندارد که پدیده های تاریخی را برمبنای چنین قوانینی تبیین کنیم. شاید توسل به قوانین فراگیر همپل بهترین شیوهٔ تبیین تاریخ باشد، ولی اکنون در پرتو ملاحظات پیشگفته، کارایی این شیوه کمتر بهنظر میرسد. وضع کنونی علم، که پیشتر بیان کردیم، شبیه موقعیت مورخان است، زیرا در حوزهٔ تاریخی تغییر امری معمول و درواقع بنیادی است. سرنوشت خوب و بد مردان و زنان، مانند سرنوشت احزاب یا ملتها بسیار بی ثبات است و ریش سفیدان بسیاری در طول سههزار سال گذشته یا بیشتر با آن موضوع دست و پنجه نرم کرده اند. 'سرنوشت چیزی جز یک اسب مردنی دمدمى مزاج نيست و از اين قبيل عبارات. البته منظور انكار اين واقعيت نيست كه از تعميمهايي مفيد و انتظاراتي معتبر و مستحكم دربارهٔ رفتار همنوعان خود بهره میبریم. زندگی اجتماعی بدون آنها ناممکن می شد. ویژگی های کمتری از شخصیت به اندازهٔ اعتمادناپذیری و پیشبینی ناپذیری آزاردهنده اند. ولی انتظارات و پیشبینی های کلی ما، چه در مورد یک شخص یا در مورد گروهی از افراد، یقین و قطعیت قوانین طبیعی را ندارد و چنین تصوری هم نمی رود. 'ساختارها' ــ سیاسی، اقتصادی، اجتماعی، فرهنگی، زبانی - که مبانی علوم اجتماعی هستند، از لحاظ قطعیت و قابل اعتمادبودن، در جایی میان قوانین طبیعی و چنین انتظارات و پیشبینی های کلی قرار می گیرند. بحث قدیمی دربارهٔ علمبودن یا نبودن تاریخ معمولاً بر این فرض مسلم استوار بود که میدانیم علم چیست و تنها پیرسش باقی مانده این بود که آیا تاریخ با الزامات و مقتضیات علمی سازگار است یا باید باشد. اکنون همان بی ثباتی و احتمال آشنا و شناخته شدهٔ موجود در تاریخ بشر در تاریخ زمین و عالم (تاریخ طبیعت) هم بهنوعی رخ مینماید. اگر، از این جنبهها، تاریخ طبیعت شباهت بیشتری به یک فرایند دارد و پیشبینی ناپذیر و متداوم است، پس بیشتر از آنچه مردم تصور میکنند به تاریخ انسانی شبیه است. بنابراین، باید فرضهای پیشین خود را وارونه کنیم و بهجای پرسش از اینکه آیا تاریخ شبیه علم است یا باید باشد، باید بپرسیم که آیا علم نباید شباهت بیشتری به تاریخ داشته باشد؟

پس اجازه دهید بررسی تبیین تاریخی را ادامه دهیم.

### ۷.۲. پرسشهایی که باید پاسخ داد

' تبیین' اصطلاحی غیردقیق، با معانی و دلالتهای گسترده است. از آنجا که درواقع هر جنبهای از زندگی انسان بهنوعی اهمیت تاریخی پیدا میکند، چیزهای بسیار گوناگونی و جود دارد که باید تبیین شود. پس بیایید ببینیم آیا می توانیم این حوزه را اندکی معدود کنیم. در این راستا می توانیم از 'شش خادم شریف'کیپلینگ استفاده کنیم. (۱۳)

تبیین، کِیْ و تبیین کجا مسائل اندکی پیش می آورد. آنها معمولاً موضوعهایی هستند در ارتباط با جایگاه فضایی یا زمانی چیزی: 'او کجا را برای نشستن و اندیشیدن برگزید؟' آنجا را رزیرا محل دفن مادرش است.' آیا می دانید در سدههای میانی، عملیات جنگی معمولاً چه زمانی آغاز می شد؟' در بهار، به محض آنکه علف تازه برای چرای اسبها به اندازهٔ کافی وجود داشت. 'البته چنین پرسشهایی معمولاً اینگونه مطرح می شوند: 'در سدههای میانی عملیات جنگی چه زمانی آغاز می شد؟' در بهار '. 'چرا آن موقع ؟' 'زیرا تا آن موقع علف کافی برای چرای اسبها و جود نداشت. '(گرچه پرسش با 'چرا' آغاز می شود، پاسخ دربرگیرندهٔ توضیح 'کِیْ '

تبیین که (چه کسی) و تبیین چه هم وضع مشابهی دارد. این پرسش اغلب در شکل 'چرا' طرح می شود، هرچند پاسخ دربرگیرندهٔ تشریح یک هویت است نه یک علت. بنابراین، هنگامی که جرج چهارم می پرسد چرا یک وکیل ادینبورگ [والتر اسکات] مورد لطف و عنایت فراوان محافل ادبی است، پاسخ می شنود که والتر اسکات نویسندهٔ ویورلی است. شاه که هم کتاب (منتشر شده به صورت بی نام) را می شناخت و هم آن مرد راه این پاسخ را باور نکرد. گفته می شود که این تبیین هرگز او را قانع نکرده است.

### ٨.٢ تبيين چه

تبیین چه (چه چیز) نقش مهمتری در تاریخ دارد. افزون بر استدلال لویی شانزدهم دربارهٔ روز سقوط باستیل که گفت این رویدادها شورش نیست بلکه انقلاب است،

<sup>1.</sup> Waverley

ماهیت خود آن انقلاب هم وجود دارد. انقلابیون بر این باور بودند که مسبب گسست کامل با گذشته هستند و اکثر مورخان هم آن ادعا را بی چون و چرا پذیرفته اند. ولی در سال ۱۸۶۵ الکسی دو توکویل یک استدلال مخالف قوی در رژیم کهن و انقلاب مطرح کود که یک مورخ مدرن فرانسوی آن را چنین بیان می کند:

درواقع این [انقلاب] ثمرهٔ گذشتهٔ ماست و کار سلطنت را تکمیل کرده است. این پدیده هرچند نوعی گسست است، فقط در چارچوب و از لحاظ تداوم تاریخی می توان آن را درککرد. این انقلاب دستاورد عینی آن تداوم است، گرچه از لحاظ ذهنی چونان گسستی بنیادی درک می شود (Furet, 1981, p. 15).

هرچند بخشی از استدلال دو توکویل تردیدپذیر و پرسشپذیر است، به سختی می توان در این مورد تردیدکرد که آن 'دولت اجرایی متمرکز حاکم بر جامعه با نوعی اید تولوژی برابری خواه ' ژاکوبنها ' ویژگی می بافت ' و امپراتوری نباپلئونی عمدتاً تداوم سلطنت بوربونها بود. به بیان کوتاه، این امپراتوری از ریشیلیو مایه می گرفت نه از روبسپیر. بنابراین، کار مورخ اغلب نه جست و جوی علل بلکه فقط اثبات و تبیین این است که یک پدیدهٔ معین چه است. این کار توصیف یا نامگذاری صرف هم نیست. چارلز ادوارد استوارت شاه بود یا مدعی سلطنت؟ آیا جنگ داخلی انگلیس صرفاً جنگ بود؟ یا قیام بزرگ کلارندون سلطنت طلب، یا انقلاب انگلیسی متعلق به هواداران مدرن؟ عنوان انتخاب شده برای این جنبشها و دیگر جنبشهای مورد اختلاف، هم نشان دهندهٔ نوعی تفسیر تاریخی است و هم نوعی طرفداری سیاسی یا دینی. آیا در سدهٔ شانزدهم ضداصلاح شکل گرفت یا اصلاح کاتولیکی؟

صرف نظر از جانبداری و تلاش برای اتخاذ دیدگاهی تا حد ممکن عینی، حتی به هیچروی آسان نیست، در همان زمان بدانیم که چگونه آنچه را رخ می دهد توصیف کنیم. جورجیو واساری [مورخ هنر ایتالیایی] (۱۵۱۱–۱۵۷۴) تقریباً دویست سال پس از آغاز رنسانس ایتالیا، آن را کاملاً شناسایی کرد.(۱۴) در سپتامبر ۱۹۸۸، هنگامی که در مسکو بودم، تصور فروپاشی و نابودی کامل اتحاد جماهیر شوروی دشوار بود. ولی این امر تحقق یافته است. چه چیزی امروزه در اروپا رخ می دهد؟ آیا ما بخشی از یک جنبش بزرگ همگرایی (تولد ایالات متحد اروپا) هستیم؟ یا نه؟ باید به این نتیجه برسیم در تاریخ تبیین چه به اندازهٔ تبیین چه مهم و دشوار است.

#### ٩.٢. تبيين چرا و تبيين چګونه

اکنون به تبیین چرا و تبیین چگونه می پردازیم. خواهیم دید که آنچه این دو نوع تبیین دربرمی گیرند عبارت است از درک جریان رویدادها. درواقع مایکل اوکشاتِ فیلسوف بسیار تلاش کرده است تا بگوید که آن دو یک چیز هستند: 'تنها تبیین تغییر مرتبط یا ممکن در تاریخ صرفاً توصیف کامل تغییر است.'(۱۵) بدین ترتیب از دیدگاه او، تبیین چرا با تبیین چگونه ترکیب می شود. ولی از نظر اکثر ما آن دو چیز عین هم نیست. به نظر می رسد تبیین چگونه به چیزی بیش از نوعی روایت رویدادهای متوالی نیاز نداشته باشد. بایو تاپستری این کار را با نشان دادن نحوهٔ پیروزی نورمانها در ۹۶۶، به زیبایی انجام می دهد. در این کار بایوکس هیچ تلاش نمی کند تا توضیح دهد که پیروزی موردنظر چرا اتفاق افتاد؛ مثلاً هیچ اشاره ای به تاکتیکها و استراتژی، برتری تسلیحاتی، نسبت نفرات، روحیه یا خصوصیت نیروها که جمگلی بخشی از یک تبیین نظامی را تشکیل می دهند، نمی کند.

درواقع تبیین این پیروزی کاری بسیار دشوارتر است و دست کم سه نوع تبیین تاریخی را دربرمی گیرد. یک نوع تبیین بر تعمیمهای مربوط به رفتار انسان استوار است. این تعمیمها بیشتر شبیه قانونهای فراگیر همپل است و قطعیت کمتری دارد. تبیین نوع دوم بر مقاصد انسانی استوار است و تبیین نوع سوم هم بر نقش شانس و تبیین نوع محض. هرسه نوع تبیین را می توان در تبیین اینکه چرا ویلیام در نبرد هاستینگس بیروز شد نشان داد، بدون اینکه به پرسشهایی فراگیرتو در این مورد که چرا او پیش از آن نبرد انگلستان را تصرف کرد یا چگونه او سپس کشور را تسلیم کرد بیردازیم. این تعمیمها عمدتاً ماهیتی نظامی دارند. شخص می تواند، با توجه به اطلاعات موجود دربارهٔ نبردهای دیگر، اظهارنظر کند که انگلیسیها از امتیاز استقرار در بالای تپه برخوردار بودند؛ نورمانها هم با استفاده از سه لشکر تیرانداز، پیادهنظام و سوارهنظام انعطاف پذیر بودند. انگلیسیها از امتیاز روانی دفاع از خانه و کاشانهٔ

۱. The Bayeux Tapestry، روایتی مصور از تاریخ انگلستان که بـر روی پـوست نـقش بسته است. ـم.

خود برخوردار بودند؛ نورمانها هم برای نوعی جنگ دینی آمده بودند که یاب به آن تقدس بخشیده بود. این اظهارات بهنوعی از 'قوانین عام جزئی' بستگی دارد که به گفتهٔ پوپر، مورخان آنها را بدیهی می انگارند (Popper, 1962, vol. 2, p. 264). او در این مورد درست میگوید که تبیین تاریخی ممکن است بر تعمیمهای مبتنی بر دیگر پدیده های تاریخی مشابه استوار شود و اغلب می شود. ولی به غلط آنها را 'قوانين عام' مى نامند زيرا نه قانون هستند نه عام. هـمچنين آن تعميمها هـميشه کماهمیت و جزئی نیستند. هرکدام از چهار مورد مذکور در بالا بخش مهمی از آن تبیین است، ولی چندان جزئی و ناچیز نیست. اهداف و مقاصد انسانی عمدتاً باید فرامین صادرشده توسط فرماندهان در جریان جنگ را تبیین کند: چرا دوک ویلیام به برخی از افراد تحت امر خود دستور یک عقبنشینی ظاهری داد؛ چرا هارولد افراد خود را بالای تپه نگه داشت و در زمان لازم دستور پیشروی به کل ارتش صادر نکرد. این بخشهای تبیین خاص نیستند و نه بر تعمیمها بلکه بسر درک و بسرداشت از کنشهای فردی استوارند. تقریباً آنها بر آنیچه پوپر 'منطق موقعیت' مینامد استوارند (ibid, pp. 265 and 97). نقش تصادفات در تبیین هم موضوع سوم بحث ماست. این موضوع در مورد برخورد تیر به چشم هارولد یا این واقعیت که هارولد در آستانهٔ نبرد از تصمیم پاپ علیه او آگاه شده بود آشکار است. مورخان گاهی در نتیجهٔ 'خرد بازاندیشی'گمراه میشوند و نبردها را چونان امر مسلم و نتایج قطعی تلقی می کنند. ولی اکثر فرماندهان آگاه هستند که نبردها به ندرت طبق برنامه پیش میرود؛ تصادف و شانس همیشه نقشی تعیینکننده دارد، و تا آخرین دقایق هرگز نمی توان پیروزی را قطعی دانست. نقش و تأثیر تصادف، شانس یا اقبال نه تنها در رویدادهای خاص (مانند همان تیری که بر چشم [هارولد] فرود آمد) بلکه در کل زنجیرهٔ رویدادها که تغییری کوچک در زمان یا مکان یا نظم وقوع ممکن است در شکلگیری نتیجهای کامل متفاوت تعیینکننده باشد هم مورد توجه قرار میگیرد. به همين دليل است كه نخستين پرسش ناپلئون دربارهٔ هر نظام عالى رتبه اين بود كه 'آيا او خوششانس است؟ در تبیین یک نبرد یا جنگ هرگز نباید تصادف را نادیده گرفت.

### ١٠.٢. نقش تصادف

در این مرحله از بحث باید نقشی را که تصادف در تبیین بازی میکند روشن کنیم. در

جای دیگر استدلال کردهام که تصادف نه یک نیرو در تاریخ است و نه یکی از نيروهاي يديدآورندهٔ چيزها (Stanford, 1994, p. 204). بايد اين نكتهٔ متافيزيكي را یادآور شد که تصادف، بخت، اقبال، سرنوشت و از این قبیل امور هستی های موجود نیستند؛ چنانکه رومی ها معتقد به کسی بودند که الههٔ بخت را می پرستید. با برشمردن تصادف بهعنوان بخشى از يك تبيين، همه آنچه بايد بگوييم عبارت خواهد بود از اینکه رویداد موردنظر یا تلفیق و پیوند رویدادهاکاملاً پیشبینی ناپذیر بوده است. این موضوع به شناختشناسی مربوط میشود نه به متافیزیک؛ یعنی پرسشی است دربارهٔ شناخت ما از واقعیت نه خود واقعیت. این نوع پرسش شاید با نوع دیگری از پرسش اشتباه شود. آغاز اسهال خونی در یک ارتش سدههای میانی آن موقع قابل پیشبینی نبود، بلکه پدیدهای مربوط به بدشانسی یا مجازات الهی قلمداد می شد. ولی یک دانشمند مدرن می توانست، با نگاه به برنامهٔ بهداشتی، وقوع آن بیماری را بهصورت تقریباً قطعی پیشبینی کند. چه تصادف محض واقعاً در طبیعت وجود داشته باشد یا نداشته باشد (و مردم این سده بیشتر از گذشته مایلاند چنین فکرکنند)، رویدادهایی که هیچ راهی برای پیشبینی آنها نداریم، شاید از لحاظ تبیین کاملاً تصادفی باشند. ناتوانی فیزیکدان در پیشبینی حرکت یک ذرهٔ واحد زیراتمی شاید نتیجهٔ تصادفی بودن محض طبیعت باشد یا ناآگاهی فعلی او. این نکته در مورد رویدادهای کاملاً تصادفی در تاریخ صادق است.

لازم است یادآور شویم که به نظر می رسد نه تنها رویدادهای واحد بلکه ترکیب همزمان چندین رویداد هم نتیجهٔ تصادف باشد. هربرت باترفیلد هنگام بحث راجع به نقش خداوند در تاریخ این نکته را مطرح کرد که جی. بی. بـوری یکـی از انـدک استادان برجستهٔ این رشته که به پرسشهای فلسفی تاریخ علاقه مند بو دند،

از این واقعیت بسیار متحیر شد که می توانست چرایسی گردش تصادفی نخست وزیر در خیابان، و قوانین علمی حاکم بر رهاشدن یک سفال روی سقف و سقوط آن در لحظه ای خاص را تبیین کند، ولی نمی توانست تلاقی آن دو رویداد \_ این واقعیت که نخست وزیر فقط باید آنجا باشد تا با ضربه همان سفال کشته شود \_ را تبیین کند و مهم ترین جنبهٔ داستان هم دقیقاً همین تلاقی دو چیز بود. حتی نکتهٔ مهم تر این بود که او پی برد کل تاریخ پر

است از اینگونه تلاقی ها و تلفیق ها و بدون درک آنها به سختی می توانید چیزی را در تاریخ بررسی کنید. بنابراین، همین طرفدار پروپاقرص قطعیت قوانین علمی در تاریخ به سرپیامبر نظریه ای تبدیل می شود که مطابق آن تصادف مهم تر از همه چیز به شمار می آید.

باترفیلد در ادامهٔ بحث چنین نتیجه میگیرد که بنابرایس به نظر می رسد 'خود تصادف'، یا چیزی شبیه آن، نقشی در تبیین تاریخی دارد. و فرایند تاریخی بسیار ظریف تر و انعطاف پذیر تر از آن است که به نظر می رسد اکثر مردم درک کنند (Butterfield in McIntire (ed.) (1977, p. 198).

قدمت بحث تصادف به زمان ارسطو بازمیگردد. او میگوید که 'هیچ نظریهای دربارهٔ امر تصادفی نمی تواند و جود داشته باشد' و 'هیچ علم معطوف به موجود تصادفی و جود ندارد.... هیچگونه توصیف نظام مند امر غیرعادی ممکن نیست' (Aristotle (1952), pp. 125, 127; Metaphysics E, 1026b-1027a). یک دانشمند معاصر دربارهٔ این موضوع چنین می نویسد:

اما به اندازهٔ کافی روشن به نظر می رسد که علاقه و هدف اصلی ارسطو تبیین است و ازجمله ادعا می کند که رویدادهای تصادفی رویدادهایی هستند که هیچ تبیین درستی برای آنها نداریم. ولی به همان اندازه روشن است که منظور این نیست که ما نمی توانیم نوعی گزارش و تبیین دربارهٔ آنها عرضه کنیم (Barnes, 1995, p. 117).

محور بخش عمدهٔ این بحث تعریف 'علت' است ولی در ارتباط با مسئلهٔ تبیین هم، این دیدگاه که امور تصادفی غیرقابل توضیح است مورد حمایت قابل توجه قرار میگیرد. البته آن امور چه علت داشته باشند چه نداشته باشند، بی تردید معلولهایی دارند.

#### ١١.٢. آيا امر پيش بيني نايذير بهنوعي قابل توضيح است؟

تصادف اگر هم واقعیت داشته باشد، نباید در مورد نقش آن اغراق کنیم. اگر امر پیشبینی ناپذیر نقش خود را بازی میکند، دربارهٔ امر پیشبینی پذیر چه می توان گفت؟ اولاً، برطبق قوانین علوم طبیعی، ما می توانیم نسبت به پیشبینی ها مطمئن

باشیم. اگر در ۲۱ می ۱۶۱۸ سلاواتا و مارتینیتز از پنجره های قلعه در پراگ بیرون انداخته شدند تبيين چرايي سقوط آنها دشوار نيست. دوم، ما همچنين مى توانيم دربارهٔ استفاده از ساختارهای علوم اجتماعی در تبیین نسبتاً مطمئن باشیم. پس از سقوط بزرگ وال استریت در اکتبر ۱۹۲۹ یک اقتصاددان به آسانی می توانست تبیین کند که چرا بسیاری از بانکها در اروپا درهای خود را بستند. این رویداد هم مانند سقوط از قلعه، بههمان آسانی که قبل از رویداد (با فرض گزارهٔ شرایط اولیه) قابل پیش بینی بود، بعد از رویداد هم قابل تبیین بود. قطعیت کمتری که شاید در مورد دوم وجود داشته باشد، به این علت است که با کنشهای انسانی سروکار داریم نه با پدیده های طبیعی. امکان تبیین دیگر هم وجود دارد که تاکنون اشاره کرده ایم؛ نقش تصادف. هنگامی که آن دو وزیر از پنجره پرت شدند، یکی فریاد زد 'یا مریم مقدس، نجاتم بده! کی از پرتاب شدگان بر زمین افتاده، نفس نفس زنان گفت 'خدایا، او نجاتم داد؛ درواقع برخلاف همهٔ احتمالات، هردو نفر از این سقوط جان سالم بهدر بردند. چه این نجات یافتن نتیجهٔ شفاعت مریم عذرا باشد (چنانکه دوستان آنها مدعى هستند)، چه نتيجهٔ افتادن آنها روى تودهٔ پهِنْ (چنانكه مخالفان آنها مىگويند) مورخ نمی تواند چیزی بگوید. روشن است که این رویداد پیش بینی پذیر نبود واز این رو در صورت نبود اطلاعات بیشتر، مورخ باید آن را به تصادف نسبت دهد. نوع چهارم تبیین نسبت به دو نوع اول قطعیت کمتری دارد ولی مختص مورخان است. این نوع تبیین نوعی حدس و گمان مبتنی بر تجربه تفکر معطوف به ماهیت چیزها يا تجربهٔ دست دوم است. تبيين موردنظر نوعي حس ششم در مورد نحوهٔ كار جهان است که، چنانکه در بحث از علیت اشاره کردم، برای نسبت دادن علت لازم است. در صورتی می توانیم بگوییم رویدادی، ع، علت رویداد دیگر، م، است که بستوانیم بگوییم اگر ع رخ نداده بود، م رخ نمی داد. در علوم طبیعی و، تا حدود اندکی، در علوم اجتماعی موارد تکراری پرشماری از تلاقی و توالی ع و م وجود دارد. چنانکه هیوم میگوید، اینگونه موارد دستکم ما را نسبت به انتظار وقوع همزمان آنها در زمانهای آتی مطمئن میکند. ولی مسئلهٔ موجود در تاریخ این است که، چنانکه بسیاری افراد مشاهده کردهاند، ع و م هرگز کاملاً به یک صورت اتفاق نمی افتند. در

<sup>1.</sup> Slavata and Martinitz

واقع گرفتار معضلی جدی هستیم. اگر توصیف دقیق موجهی از هر پدیده عرضه کنیم، رویدادهای آتی ناهمانند تر از آن خواهد بود که بتوان نتایجی از آنها استخراج کرد، زیرا میزان تکرار بسیار اندک خواهد بود. ولی اگر ع و م را آنچنان کلی و مبهم توصیف و تعبیر کنیم که موارد به اندازهٔ کافی زیاد برای رسیدن به تعمیمی نسبتاً قابل اعتماد و معتبر وجود داشته باشد، در آن صورت می توان انکار کرد که این مورد عین موارد تکراری پیشین است. کدام یک را برمی گزینیم؟

## 12.7. مورخان چگونه با مسائل رویارو میشوند

در برابر این مشکل منطقی، مورخان بهنوعی حس ششم، که به هیچ روی همیشه قابل اعتماد نیست، در مورد وضع و عملکرد چیزها متوسل شدهاند و به همین دلیل می توانند دستکم پیشبینی های موقتی خلاف واقع انجام دهند. ویلیام دویـل در پایان کتاب تاریخ انقلاب فرانسه، از طریق گمانه زنی دربارهٔ اینکه در صورت واقع نشدن آن انقلاب، جهان به چه صورت درمی آمد، شماری پیشبینی های خلاف واقع عرضه کرده است: 'پس از انقلاب هیچ چیزی در دنیای اروپایی ثابت نماند، و همهٔ ما وارث آثار آن هستیم. ولی می توان استدلال کرد که بخش عمدهای از آنچه به آن انقلاب نسبت داده شده است، با هر امكان و به هرحال اتفاق مى افتاده است. به نظر او این پدیده های کموبیش گریزناپذیر عبارت اند از سلطهٔ اجتماعی ثروت، اصلاحات گوناگون در دستگاه حکومت و افزایش قدرت دولت، و همچنین دگرگونی هایی در دین و اقتصاد. دویل حتی مجبور می شود نقش آنچه را دست کم بهنظر مى رسد تصادف باشد بيذيرد. او ادامه مى دهدكه 'با وجود همهٔ اينها، به همان اندازه دشوار است باور کنیم که این ایدئولوژی انقلابی بهویژه ضداشرافی و ضدفتودالی حقوق بشر، بدون این انبوه رویدادها، محاسبات نادرست، و بدفهمی های ترکیب شده در قالب انقلابی با حال و هوای خاص فرانسوی، به همان صورتی که شکل گرفت، شکل میگرفت. ' او به دیگر مثالهای آشکارا تصادفی هم اشاره مى كند (Doyle, 1989, pp. 423-5). شايد همهٔ آنچه مى توانيم بگوييم اين باشد که گاهی احتمال، تصادف را که فرض اساسی احکام و داوری های خلاف واقع است تحتالشعاع قرار می دهد، ولی گاهی نمی تواند. در این موارد رویداد تصادفی مانند بارش سنگ بر بالای آب پخشان است که ممکن است کل رودخانه را به درهای

دیگر منحرف کند. بهنظر می رسد هیچ قاعده ای برای تعیین اینکه احتمال غلبه کرده است یا تصادف وجود ندارد. در ایس صوارد، داوری های ما نمی تواند بهتر از حدسهای قریب به یقین باشد. با وجود این، برخی فرضهای معین بنیاد شیوهٔ تفكر مورخ معاصر را تشكيل مي دهند. ازجملهٔ اين فرض هاست: انسان ها و رويدادها جایگاهی معین در زمان و فیضا دارند؛ با چنین جایگاهی، آنها بر انسانها و رویدادهای بعدی تأثیر میگذارند؛ بنابراین، هر چیز علت یا مجموعهٔ عللی دارد که بدون آنها رویدادها و تحولات بعدی بـهصورتی مـتفاوت شکـل مـیگرفت و آن علتها شاید ردیابی می شد. مورخ موردنظر فرض می کند: به این دلایل، تکرارهای كامل در تاريخ اگر نه هرگز، دستكم بهندرت صورت مىگيرند؛ با وجود اين، مى توان عناصر مشتركى را از رويدادهاى بسيار مشابه اخذ و تعميمهايي عرضه كرد؟ مى توان برخى از نظريه هاى علوم اجتماعي، و شايد همه نظريه هاى علوم طبيعي، را در تبیین به کار برد. فرض بر این است که تعمیمها در اصل قابل تجزیه به کنشها یا رویدادهای فردی است؛ که تاریخ اساساً با انسانها سروکار دارد ولی باید عناصر غیرانسانی مؤثر بر انسان ها را هم مدنظر داشته باشد؛ که، بنابراین، کنشها و رویدادها را باید در بستر آنها درک کرد و درواقع هیچ محدودیتی برای تعیین حدومرز بستر و متن وجود ندارد. نکتهٔ آخر اینکه اکثر مورخان معاصر این امر را بدیهی مى دانند كه هر كنش يا رويدادى بايد قابل تبيين عقلانى باشد و تصادف فقط هنگامی باید مورد استفاده قرار گیرد که تبیین عقلانی ممکن نباشد؛ که تبیین در تاریخ تابع قواعد و دستورات انعطافناپذیر نیست ولی مورخ می تواند از تبیین استفاده کند که برای خود او و همچنین برای خوانندگان و شنوندگان او قانعکننده باشد. البته یک هشدار مهم در مورد همهٔ این موارد لازم است: هر کدام از فرضهای پیشگفته را باید با این عبارت مشروط و مقید کرد که 'تا اندازهای که شناخت کنونی اجازه میدهد'.

#### ۱۳.۲. نمونههایی از تبیین در تاریخ

عبارت 'شناخت کنونی' پرسشها و مسائل شناختشناسانه پیش می آورد. معیارهای شناخت چیست؟ آیا دسته ای معیار شناخته شدهٔ عام وجود دارد یا معیارهای فراوان؟ اگر فراوان باشد، کدام را باید برگرفت؟ این بحث که سقراط حدود

دوهزار و اندى سال پيش آغاز كرد، امروزه ادامه دارد. البته ما اينجا فقط با آنجه شناخت تاریخی بهشمار می آید سروکار داریم.(۱۶) بدون ورود به مسائل فلسفی نظریهٔ شناخت یا مسائل روش شناختی در مورد اینکه مورخ چگونه شناخت خود را کسب و به دیگران عرضه میکند، موضع کنونی ما این است: شناخت تاریخی عبارت است از آنچه که مورخان معروف و معتبر چونان شناخت تاریخی بهشمار می آورند. اکثر این مورخان در نهادهای آموزش مختلف حضور دارند یا داشتهاند. شهرت و اعتبار یک مورخ عمدتاً بر داوریهای همکاران او استوار است، و همکاران او هم مورخان نامداری هستند که تقریباً استانداردها و معیارهای یکسانی ـ ازجمله اکثر، اگر نه همه، فرضهای پیشگفته ـ را پذیرفتهاند. البته این شيوهٔ ارزيابي شناخت شايد مخاطره آميزتر بهنظر آيد. اين شيوه بهخاطر مي آورد كه چگونه بازماندگان یک کشتی طوفانزده، با گرفتن یک حلقه، میکوشند افراد روی آب را نجات دهند. ولی این مشکل به شناخت تاریخی محدود و منحصر نیست و در حوزهٔ شناخت حقوقی، پزشکی، نظامی یا علمی هم وجود دارد. در همهٔ این حوزهها احکام و داوریها باید بو قابل اعتمادبودن دادهها و کارایمی روش استوار باشد. بدیلهایی مانند توسل به متون مقدس یا مراجع خطاناپذیر برای افراد خلاق و پرشور چندان جالب نیست.

در این قسمت از بحث می توانیم به چند نمونه تبیین عرضه شده توسط مورخان معروف و معتبر معاصر نگاهی بیندازیم. با نگاهی کوتاه به شاهکار سرلوییس نامیر، تحت عنوان ساختار سیاست هنگام جلوس جرج سوم آغاز میکنیم که در ۱۹۲۹ تدوین شد. منظور او از 'سیاست' سیاست پارلمانی است و به همین دلیل فصل نخست کتاب 'چرا افراد به مجلس می روند' عنوان دارد. ۱ او می کوشد ترکیب مجلس عوام را از زاویهٔ هدف و قصد نمایندگان' تحلیل کند (Namier, 1957, pp. xi, 2). او این پدیده را بهسادگی با استفاده از انگیزهٔ عمومی غرور و افتخار تبیین میکند که هم نقطة قوت كتاب است هم نقطة ضعف أن.

تحلیل دقیق تری از انگیزهٔ شخصی را در کتاب رونالد هو تون با عنوان دوران بازگشت (۱۹۸۷) می یابیم. رویداد تعیین کننده در پایان یافتن عمر جمهوری انگلیس و

۱. برخلاف مجلس اعیان، در مورد مجلس عوام انگیزهٔ افراد حفظ کرسی موروثی نیست.

بازگشت سلطنت، اعلام حمایت ژنرال مونک از پارلمان در برابر ارتش به سال ۱۶۵۹ بود. با فروپاشی ارتش، چارلز بهزودی بر تخت سلطنتی پدر نشست. ولی چرا مونک این تصمیم حیاتی راگرفت؟ هو تون می گوید که توالی رویدادها 'مانع از بررسی دقیق انگیزههای مونک شد.' (چنانکه بیان کردهایم، بسیاری از مورخان مایل بودهاند انگیزههای مشاهده ناپذیر را از روی کنشهای مشهود یک کارگزار تشخیص دهند و بنابراین ادعای هو تون چندان ساده لوحانه نیست). آیا مونک طرحی بلند را آغاز می کرد که سرانجام به بازگشت شاه ختم می شد؟ آیا او با قدرت ارتش مخالف بود یا از آن هراس داشت؟ آیا او از پیامدهای پیدایش تعصبات دینی می ترسید؟ چنانکه هو تون می گوید، هر کدام از این تبیینها با واقعیتها سازگار است ولی عاری از عیب و ایراد هم نیست. راه حل او عبارت است از حجاب کردن نسبی خواننده با توسل به این سه نامزد ممکن برای تبیین همراه با نقاط ضعف و قوت هر کدام و شاید می توان گفت که این نظریهها ناسازگار نیستند و شاید مونک تحت تأثیر هر سه انگیزه بوده است.

اکنون به حوزهای بپردازیم که کمتر فردی است. سر ریچارد ساو ثرن در شکلگیری سده های میانی (۱۹۵۳) توضیح می دهد که چراگناه آزمون در اروپای سدهٔ بیستم منسوخ شده است:

مطالعهٔ حقوق رومی، افراد را از وجود یک نظام دقیق و پیشرفتهٔ اسناد و شواهد صرفاً انسانی آگاه کرد، و رشد یک نظام حقوقی مبتنی بر شریعت که از روشهای حقوق رومی بهره می برد، تجارب حقوق دانان و وکلا را گسترش داد. افزون بر این، با وفور هرچه بیشتر شواهد و دادههای مکتوب... دعواهای مربوط به مالکیت... از طریق شهادتهای افراد قابل بررسی شد. مهم تر از همهٔ اینها، افراد در مورد کارایی قضاوت از طریق آزمایشهای سخت یا گناه آزمون آمردد تر شدند... نتیجه و اثر، تا جایی که به ادارهٔ منظم سخت یا گناه آزمون آمردد تر شدند... نتیجه و اثر، تا جایی که به ادارهٔ منظم

<sup>1.</sup> General Monck

۲. گناه آزمون یا ordeal که در نظام قضایی قدیم به کار می رفت. در این روش مظنون را در برابر
 آزمون های بسیار سخت قرار می دادند، زیرا باور داشتند که فرد بی گناه از این آزمون ها موفق
 ببرون می آید و صدمه نمی بیند. م.

عدلیه مربوط می شد، فوری بود: مسئولان مجبور شدند احتمال به دست آمده توسط انسانها را بر یقینیات قضاوت الهی ترجیح دهند (Southern, 1967, p. 95).

آنچه اینجا مشاهده میکنیم پیشرفتی مهم در رویهٔ اداری و حقوقی (بخشی از قلمرو علوم اجتماعی) است که با توسل به دگرگونی گسترده در رهیافتها و نگرشهای ذهنی تبیین میشود. ساو ثرن در جست و جوی چه پیوند و ارتباطی میان علتها و معلول است؟ او روش به اصطلاح علمي را که همپل و پوپر توصیه مي کنند (بيان قانون کلی و شرایط اولیه و سپس اخذ نتیجه که شاید بهشکل پیشبینی با تبیین باشد) به کار نمی برد. البته می توان قانونی نسبتاً کلی را در مورد این معلول ذکر کرد که 'مردم عملي راكه ناموجه و نامعقول تشخيص دهند كنار خواهند گذاشت. ولي پرسش این است که 'مردم عملی را که ناموجه و نامعقول تشخیص دهند کنار خواهند گذاشت. ولی پرسش این است که 'چرا آنها این عمل را نامعقول و ناموجه تشخیص دادند؟ . ساو ثرن هیچکدام از تعمیمها و نظریههای علوم اجتماعی را هم ذکر نمیکند. او فرض میکند که اگر انسانها تحت تأثیرهای معینی قرار بگیرند، نگرشهای آنان نسبت به قطعیت و احتمال، شناخت و دیدگاه آنان در مورد عناصر تشکیل دهندهٔ اسناد و شواهد قابل قبول، و دیدگاههای آنان در مورد نقش خداوند در جامعه دچار دگرگونی بنیادی میشود. ولی چرا باید این را بپذیریم؟ زیرا موجه و منطقی به نظر می رسد و با شیوه های تفکر ما متناسب است. ولی اگر مورخ تغییر و تحول معکوسی ــاز عقلانیت به خرافه یا همان کنارگذاشتن روشها و عملکردهای حقوقی و توسل به محاکمه از طریق آزمایشهای سخت و عذاب آور ـ را تبیین می کرد، این روش به سختی ما را قانع می کرد. آیا همیشه می توان فرض کرد که مردم از خرافه بهسوی عقلانیت می روند و هرگز عکس آن صادق نیست؟ افزایش کیش شخصیتهای دینی در زمان حاضر، این فرض را دچار تردید میکند. آیا این ملاحظات، استدلال ساو ثرن را تضعیف و کماعتبار میکند؟

#### 14.7. متن

این مسئله که مورخان چگونه علت و معلول را بههم ربط میدهند، این دو پرسش را

# ۲۲۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

پیش می آورد که 'متن و بستر مرتبط چیست'؟ و 'تاکجا باید در جست و جوی علل عقب برگردیم؟' در ۱۹۷۴ آ. ج. دیکنز کتاب کوچک ولی استادانهٔ خود با عنوان ملت آلمان و مارتین لوتر را چنین آغاز کرد:

اصلاح دینی پروتستانی اغلب با توسل و توجه به تحولات فکری، سیاسی و افکار عمومی که فقط در آستانهٔ قیام لوتر آشکار بود، 'تبیین' شده است. چنین تحلیل کو تاهی نشانگر درک ضعیف علیت تاریخی و فقدان درک و لمس سلطهٔ سنت بر ذهن آلمانی است (Dickens, 1976, p. 1).

دیکنز لازم می داند برای تبیین پدیدهٔ موردنظر به دویست سال پیش، به اوایل سدهٔ چهاردهم بازگردد و نیم نگاهی هم به کشمکش روحانیون و افراد عادی بر سر رهبری امت مسیحی بیندازد که او را باز هم دو سده بیشتر به عقب می برد. این استدلال کاملاً معتبر دیکنز است. می توان این را یک اصل مسلم به شمار آورد که تغییرات عظیم در امور انسانی نه تنها معلولها و آثار گستردهای دارد، دارای علل عمیقی هم است. آنها دوروی یک سکه هستند. متأسفانه، اگر علیت تاریخی عمدتاً عبارت باشد از ردیابی علل لازم (عللی که بدون آنها پدیدهای در کار نخواهد بود)، سلسلهٔ علی هر رویدادی را باید تا مرحلهٔ آفرینش جهان تعقیب کرد. البته باید در جایی متوقف شد، ولی کجا؟ محدودیتهای تبیین تاریخی همانند محدودیتهایی است که در ارتباط با تبیین به معنای کلی آن بر شمردیم. تبیینهای کامل فقط در اصل و عالم نظر وجود دارد و به ندرت واقعیت می بابد. این محدودیتها عبارت اند از شناخت پیشینی و علاقهٔ پایدار محقق. به هرحال، در عمل، منطق اغلب باید تسلیم خستگی و فرسودگی جسم شود.

#### ١٥.٢. همسنجي

در تاریخ، اغلب به اندازه ای نیازمند تبیین هستیم که پرسشهایی در نتیجهٔ همسنجی و مقایسه مطرح می شود. در اواخر سدهٔ هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم ثرو تمندان انگلیس از افزایش پرشتاب توده های فقیر شهری درنتیجهٔ انقلاب صنعتی نگران شده بودند. این توده ها چونان بی ازاران یا 'سان کولوت های 'بالقوهٔ یک 'حکومت وحشت' انگلیس تلقی می شدند. ولی بیم و هراس آنان بی اساس بود. هیچ 'انقلاب

فرانسه ای در انگلستان رخ نداد. چرا؟ یکی از هوشمندانه ترین پاسخها به این پرسش را إلی هالوی، مورخ فرانسوی داده است که کتاب تاریخ مودم انگلیس در ۱۹۱۸ را در ۱۹۱۳ منتشر کرد. او می پرسد 'چرا انگلستان کمتر از همهٔ کشورهای اروپایی درگیر انقلاب بوده است...؟... یک نظام تولید اقتصادی فاقد هرگونه سازمانی که شاید این پادشاهی را به انقلابی خشونتبار می کشانید باعث شده بود تبا طبقات کارگری رهبرانی پیداکنند... ولی نخبگان طبقهٔ کارگر... سرشار از روحیهٔ جنبش ایوانگلیکال ابودند که نظم مستقر هیچ ترسی از آن نداشت'. هنگامی که جنبش بزرگ اتحادیهٔ کارگری شکل گرفت، رهبری آن با مردانی بود که 'نیاکان معنوی آنها بنیانگذاران کارگری شکل گرفت، رهبری آن با مردانی بود که 'نیاکان معنوی آنها بنیانگذاران غیرمحافظه کار خودگردان دارای سازمان مستقل بودند. 'بنابراین آنان انقلاب فرانسه و غیرمحافظه کار خودگردان دارای سازمان مستقل بودند. 'بنابراین آنان انقلاب فرانسه و می ترسیدند. اگر آنها وضع را بهخوبی درک کرده بودند، می بایست پی می بردند که متدیسم پادزهر ژاکوبینیسم است' (Halévy, Book III, 1938, pp. 47, 219). پس چندان اغراق آمیز نخواهد بود اگر بگوییم که پاسخ هالوی به این پرسش که چرا هیچ 'انقلاب فرانسه ای در انگلستان شکل نگرفت؟ ذکر یک نام بود: 'جان هیچ 'انقلاب فرانسه ای در انگلستان شکل نگرفت؟ ذکر یک نام بود: 'جان وزلی'؟

پاسخ هالوی که رفتار توده ها معلول باور دینی بود، در تضاد با نظریه های مارکسیستی زیربنای مادی و روبنای فکری قرار دارد. ولی اگر پاسخ غیرمنتظره باشد، پرسش بسیار معمول و رایج است: چگونه ویژگی های متفاوت در دو موجود بسیار همسان را تبیین میکنیم؟ (یا،گاهگاهی، چگونه ویژگی های همسان دو موجود تاریخی بسیار متفاوت را تبیین میکنیم؟) به نظر می رسد اینجا ما در وضعی مناسب منطق جان استوارت میل قرار داریم. قاعدهٔ او برای آزمایش چنین بود: 'یک عامل را در زمان معینی تغییر بده و نتیجه را مشاهده کن.' بنابراین، اگر پدیدهٔ مرکب از سه

۱. Evangelical ، یک جنبش اصلاحی دینی که پیروان آن بر اهمیت اناجیل اربعه و نیاز به باور و ایمان فردی و شخصی برای رستگاری تأکید میکنند. ـم.

۲. Methodism فرقهای از مسیحیت که جان وسلی در ۱۷۳۹ تأسیس کرد. ـم.

۲. John Wesley، بنیانگذار جنبش دینی متدیسم در ۱۳۷۹. م.

عامل C ، B ، A به طور منظم قبل از پدیدهٔ دیگر مرکب از a ، b و c بیاید؛ و اگر B، B و C بیاید؛ و اگر B، C (بدون A بیاید، پس A علت هاست. همچنین C (بدون A بیاید، پس A علت هاست. همچنین

د c ،b ،a \_\_\_\_\_ C ،B ،A \_\_\_\_ و e ،d ،a \_\_\_\_ E ،D ،A \_ پس A \_\_\_\_

بسیار وسوسهانگیز است که این روش ساده در حوزهٔ علیت تاریخی به کار برده شود. مورخان و عالمان اجتماعی، به نحو خاصی جذب مقایسه یا همسنجی انقلاب ها شده اند. (۱۷) ولی در همهٔ همسنجی های تاریخی نخست باید ببینیم آیا همسانی هایی که این همسنجی ها بر آنها استوارند واقعاً وجود دارند یا صرفاً نتیجهٔ کاربست توصیف های مشابه هستند. انقلاب امریکا، انقلاب فرانسه و انقلاب صنعتی تقریباً همزمان بودند و عنوان همسانی داشتند. ولی آیا این پدیده های تاریخی سه نمونه از یک چیز بودند؟ یا شباهت آنها در حد شباهت سه واژهٔ شیر، شیر و شیر ا بود؟

بنابراین، کاربست روش میل در حوزهٔ علیت تاریخی دستکم چهار ایراد آشکار دارد. ایراد نخست این است که موارد زیادی برای همسنجی وجود ندارد؛ البته نه در حدی که رویدادهای منظمی از نوع علوم طبیعی عرضه کند. ایراد دوم، مواردی که برای همسنجی در دسترس هستند، شاید دقیقاً و کاملاً قابل مقایسه نباشند. این ایراد هم در مورد کل پدیده ها، مانند انقلابها، صادق است هم در مورد عوامل تشکیل دهندهٔ آنها، مانند وجود اید ٹولوژی مناسب یا کمبود مواد غذایی. سوم اینکه، تحلیل علت یا معلول در سطح اجزا و بخشهای تشکیل دهندهٔ کل (۳۵، ۵۵ و ۵۵ و ۳۵ و ۴۵، ۵۵ شاید نادرست باشد. به ویژه دشوار است مطمئن باشیم که همهٔ عوامل علی مرتبط را به شمار آورده ایم. در عمل آنها ممکن است بر دیگری تأثیر بگذارند و به همین دلیل وجود یکی از آنها ممکن است تأثیر دیگری را تضعیف یا تقویت بکند. مثلاً وجود تبلیغ انقلابی شاید شدت شورشهای نان، مانند شورش نان در پاریس ۱۷۸۹ یا شورش نان پتروگراد در ۱۹۱۷، را افزایش دهد؛ از سوی دیگر، این واقعیت که تقریباً همهٔ طبقات جامعهٔ فرانسه در آغاز انقلاب با حکومت

١. در اصل: oak tree, family tree and axle-tree. ـم.

مطلقه به مخالفت برخاستند در مراحل بعدی به ستیزه های اجتماعی درون انقلاب منجر شد و این ستیزها سرانجام انقلاب را عقیم گذاشته، مانع از واقعیت یافتن آرمان های قبل از انقلاب شد. همچنین علتها همیشه باعث معلول های یکسان نمی شود. پروتستانتیزم انجیل مبنا که نیروی انقلابی عمده ای در انگلستان سده هفدهم بود، از نظر مارکس و هالوی (به صورت هایی کاملاً متفاوت) چونان مانع انقلاب در اوایل سدهٔ نوزدهم تلقی می شود.

# ۱۶.۲. تبیین علّی و تفسیری

پس تبیین در تاریخ به دو شکل صورت میگیرد: علّی و تفسیری. یکی چرایسی را تبیین میکند، دیگری چگونگی را. اکنون نمود این دو نوع تبیین را در مورد انقلاب فرانسه بررسی خواهیم کرد. در این مورد، تبیین علی معطوف است به رویدادها و شرايط مقدم بر انقلاب: سلطهٔ اشرافيت، آرا و انديشههاي اصحاب دايرةالمعارف، ورشکستگی سلطنت، نظریههای سیاسی روسو، قیمت نان، گسترش شهر پاریس در سال های پیش از انقلاب، الگو قرارگرفتن انقلاب امریکا، و از این قبیل که دربارهٔ آنها كتابها و مقالات بسياري نوشته شده است. (۱۸) رهيافت تفسيري هم تبيين ميكند که این انقلاب چه بود. آیا این انقلاب در واقع پیروزی حکومت نمایندگی بود (ممه دو استائل ا و دیگر لیبرال های سدهٔ نوزدهم)؛ آیا پیروزی بورژوازی بود (مارکس) یا پیروزی مردم (میشله)؛ آیا مرگ فئودالیسم بود یا حکومت مطلقه؛ آیا تداوم رژیم کهن بود (دو توکویل) یا، چنانکه انقلابیون باور داشتند، زایش عصری جدید؟ بخشی از دشواری تفسیر این انقلاب ریشه در این واقعیت دارد که نه تنها برای نسلهای بعدی بلکه برای خود مردم فرانسهٔ آن زمان معانی فراوان و گوناگون داشت. چنانکه لین هانت میگوید 'پژوهشهای علمی بسیاری وجبود دارند که نشبان می دهند این انقلاب معانی متفاوتی برای انسانهای متفاوت داشت ۱۹) درواقع چنانکه فورت نشان داده است، انقلاب فرانسه یک منبع بسیار غنی معنا بوده است، هم برای فرانسه و هم برای کل اروپا در آن زمان و سرتاسر سدهٔ بعدی. این انقلاب همراه با انقلاب ۱۹۱۷ روسیه هستهٔ اصلی سنت انقلابی در سدهٔ بیستم بوده است و

<sup>1.</sup> Mme de Staël

# ۲۲۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

به مناسبت دویستمین سالگرد آن در ۱۹۸۹ کتابهای زیادی دربارهٔ معنا یا، به بیان دقیق تر، معناهای آن منتشر شد.(۲۰)

در اینجا باید یادآور شدکه دو نوع تبیین علّی و تفسیری مانعةالجمع نیستند بلکه مکمل یکدیگرند. پیش از تلاش برای تبیین چرایی، کاملاً معقول و مناسب است بدانیم که آنچه باید تبیین شود چیست. نوع تبیینی که محور کار قرار می دهیم تا حدودی به مسئلهٔ پژوهش و تا حدودی هم به آنچه بدیهی و مسلم می دانیم، بستگی دارد. در یک مورد، می دانیم موضوع چیست ولی نمی دانیم چگونه آن را تبیین کنیم؛ در مورد دیگری هم دربارهٔ چیستی موضوع مطمئن نیستیم ولی می دانیم که می توانیم آن را به آسانی تبیین کنیم.

#### ١٧.٢. خلاصه

# ١.١٧.٢. تبيين على

اجازه دهید این فصل را با بیان خلاصهای از اجزا و عناصر تبیینهای علت محور و معنا محور در تاریخ به پایان ببریم. نخست به تبیین علی بپردازیم.

می توانیم بحث را با متمایز کردن آنچه تبیین می کنیم از چگونه تبیینهای خود را توجیه می کنیم آغاز کنیم. اغلب گفته شده است که در یک تبیین علّی لازم نیست هر علتی را برشماریم. یکی از علتهای لازم اقدام شما در خواندن کتاب حاضر این است که شما به دنیا آمده اید، علت لازم دیگر این است که شما خواندن آموخته اید و علت لازم سوم هم اینکه شما زبان فارسی آموخته اید. شمار این علتها را می توان تقریباً تا بی نهایت افزایش داد که تقریباً همهٔ آنها جزئی و کماهمیت هستند. در اکثر موارد امر بی قاعده، امر غیرمنتظره یا گسست و توالی رویدادهاست که مایهٔ حیرت ما می شود و در همین موارد است که به تبیین نیاز می افتد. پادشاهان اروپایی، پس از تاجگذاری، تا زمان مرگ سلطنت می کردند. ولی استثنایی وجود دارد: امپراتور چارلز پنجم که در ۱۵۵۶ از سلطنت کناره گرفت و تا زمان مرگ خود در ۱۵۵۸، در صومعه ای عزلت گزید. این ندرت را چگونه می توانیم تبیین کنیم؟ توسل به زنجیره ای طولانی از علل لازم (شکلگیری امپراتوری مقدس روم، تولد او، زنجیره ای و از این قبیل) چندان کمکی به ما نمی کند. آیا باید در جست وجوی علت کافی باشیم؟ (ع علت کافی م است اگر وقوع م گریزناپذیر باشد: اصابت علت کافی باشیم؟ (ع علت کافی م است اگر وقوع م گریزناپذیر باشد: اصابت

گلولهای به قلب علت کافی مرگ است ولی علت لازم آن نیست.) متأسفانه شماری از این دسته علل را می توان برشمرد: گسترهٔ امیراتوری او، مبارزهٔ طولانی او در راه یکیارچگی دینی، خستگی او و از این قبیل. کدامیک علت راستین است؟ آیا کناره گیری باید معلول گریزناپذیر یکی از این علل باشد؟ مورخان با این استدلال که علت كافي يك علت نيست بلكه چندين علت با هم است، از اين كار طفره ميروند. در این مورد یک شکل منطقی این است که نمی توانیم به آسانی مطمئن باشیم آیا علل مرتبطي از قلم افتاده است يا علتي بي ارتباط وارد تبيين شده است. مسئلة ديگر این است که اگر علت کافی دستهای از علل باشد، چنان دستهای احتمالاً بیهمتا بوده، به هیچ دستهای دیگر شباهت نخواهد داشت. از لحاظ علمی، تقریباً ناممکن است که از یک مورد استنتاج سودمندی بکنیم. روش حذف و اضافهٔ میل، که پیشتر توضیح دادیم، در ارتباط با موارد بی همتا عملی نیست. با وجود این، میل راهی را بیشنهاد میکند که شاید با حداقل قانعناکنندگی با تبیین تاریخی قانعکننده و رضایت بخشی بینجامد: بکوش تا معلول استثنایی را، که معمولاً نیازمند تبیین است، با علتی استثنایی جفت وجور کنی. بر این اساس، در ارتباط با مورد چارلز پنجم می توان گفت که امپراتوری های دیگر (چینی، رومی) بر امپراتوری هایی به همان گستردگی فرمان میراندند؛ امپراتورهای دیگر نیز خسته بودهاند و از این قبیل. پس تبیینی که انتخاب میکنم ناامیدی او درنتیجهٔ شکست در ایجاد یکپارچگی دینی مسیحیت مبنا خواهد بود، زیرا چارلز پنجم مردی مؤمن و باوجدان بود. دستکم بهنظر میرسد این مورد مثال مناسبی برای تبیین معلول استثنایی با توسل به علت استثنایی باشد. البته نباید فراموش کرد که این روش، هرچند حداقل قانعناکنندگی را دارد، عمدتاً به اعتبار همسنجی ها بستگی ها دارد و همسنجی در تاریخ همیشه اقدامی نااستوار است. هیچ دو رویداد یا شخص دقیقاً همسان نیستند. در این مورد شخص فقط مى تواند اميدوار باشد كه، با قيد اينكه A شباهت كافى با B به منظور انجام همسنجی های سودمند دارد، همهٔ عواصل مرتبط را داخیل و فقط عواصل نامربوط را كنار گذاشته است؛ كه البته گفتن آن آسان تر از انجام دادن آن است.

اکنون به این پرسش میپردازیم که چگونه تبیینهای علی خود را توجیه می کنیم. به بیان دیگر، چه چیز به پیوندهایی که میان علت و معلول برقرار می کنیم اعتبار می بخشد؟ نخست باید از قوانین طبیعت، یا (ترجیحاً) فرضیههای استوار و معتبر علوم طبیعی یادکنیم. از نظر مورخ، این قوانین و فرضیهها مسلم هستند. متأسفانه، هرچند می توان آنها را به صورت ضمنی مفروض گرفت، به ندرت در تبیین تاریخی کاربرد دارند. این پرسش که چرا پمپی در ۶۹ پس از میلاد نابود شد و این پاسخ که آتشفشان و سوویوس باعث نابودی آن شد، نه پرسشی تاریخی است، نه پاسخی تاریخی، بلکه هردو علمی است. پرسشهای تاریخی باید اینگونه باشند: 'چرا این بنا آنچنان نزدیک آتشفشان ساخته شده بود'؟ یا 'تأثیر این نابودی بر افکار رومیها چه بود؟' با وجود این، مورد نامبرده باید به مورخان یادآور شود که هرگز نباید اهمیت محیط طبیعی برای انسان را در تاریخ نادیده بگیرند.

دوم، توسل به ساختارها و نظریههای علوم اجتماعی است. این ساختها و نظریهها سودمند هستند، زیرا، مانند تاریخ و برخلاف علوم طبیعی، با امور انسانی سروکار دارند. آنها در تبیین توالی رویدادها به کار می آیند: چرا کمبود مواد غذایی به افزایش قیمتها منجر می شود؛ چرا بیکاری به شورش و جرم می انجامد؛ چگونه نظریهٔ سیاسی به لفاظی سیاسی منجر می شود؛ چگونه نمادهای سیاسی به کنش معنا و انگیزه می بخشند؛ چگونه تجارت با ماورای بحار به انباشت سرمایه و تساهل فرهنگی بیشتر می انجامد، و از این قبیل. آنها افق درک تاریخی دربارهٔ نحوهٔ عملکرد جهان را فراخ تر می کنند و رهیافت میلی آ (بحث شده در بالا) به تبیین را تسهیل می کنند. ایراد آنها این است که نمی توانند موارد استثنایی، که مورخان اغلب به تبیین می کنند. ایراد آنها این است که نمی توانند موارد استثنایی، که مورخان اغلب به تبیین آنها نیاز دارند، و همچنین آن نوع تلاقی ها و توالی های مورد بحث با ترفیلد (ر.ک.:

سوم، و متمایز از علوم طبیعی و اجتماعی، احکام و داوریهای مورخ است. این احکام و داوریها هنگامی به کار می آیند که کاری از دست علوم برنیاید و دربارهٔ احتمال و امکان هستند. گرچه هیچگونه دسترسی مستقیم به بخش عمدهای از گذشته نداریم، مورخ آگاه و خبره تصوری هوشمندانه از آنچه احتمالاً در زمان و مکان معینی از گذشته اتفاق افتاده است دارد. مثلاً او دقیقاً نمی داند که هنری هشتم چه صبحانهای در روز معین صرف می کرد، ولی می تواند فهرست نسبتاً دقیقی

عرضه کند که صورت غذای یادشاه از روی آن تهیه می شده است. افزون بر این او یقین دارد که اقلام معمولاً موجود بر روی میزهای صبحانهٔ ما (آب میوه، میوزلی ۱، کوراسان<sup>۲</sup>، مارگارین، چای، قهوه) روی میز صبحانهٔ او ظاهر نمی شده است. همچنین، چنانکه بیان کردهایم، احکام و داوری های مورخان مبنای خلاف واقع هاست. بسیاری از مهم ترین نتیجه گیری های ما دربارهٔ علیت تاریخی و اهمیت رویدادها برخلاف واقعها استوارند. 'اگر آلمان در نبرد هوایی بریتانیا در تـابستان ۱۹۴۰ پیروز شده بود، اشغال و شکست آن کشور را به دنبال می آورد. ' 'اگر هیتلر در ۱۹۴۱ حمله به روسیه را به پس از تصرف بالکان موکول نمی کرد، ارتش آلمان مسکو و لنینگراد را فتح کرده بود'. اگر این گزارههای خلاف واقع صحت داشته باشد، پس چند نبرد هوایی و یک عملیات نظامی نسبتاً کوچک و محدود، نقش سرنوشتسازی در تاریخ بریتانیا و اتحاد جماهیر شوروی داشته است. البته هیچکس نمی تواند در مورد درست بودن یا نبودن آنها مطمئن باشد، ولی چنین احکام و آرایی در تاریخ فراوان است. آنها چه مبنایی دارند؟ هیچ مبنایی، جز آرای حساب شدهٔ مورخان. این آرا و احکام مستقیماً بر هیچ نوع نظریهٔ علمی استوار نیستند، هرچند ممکن است بر برخی از اینگونه نظریهها استوار باشند. بهبیان روشن، آنها تركيبي هستند از تجربهٔ گسترده ولي عمدتاً دستدوم مورخ،كه احتمالاً در پرتو نظریه های غیرتاریخی گوناگون مانند مالتوسیسم، سیاست پول محوری یا ماركسيسم مدون شده است، و جهانبيني متافيزيكي و اخلاقي خود او.

چهارمین و آخرین شگرد ما برای توجیه تبیینهای خود، توسل به نوعی تبیین است که با ادغامکردن تبیین چرایی در تبیین چگونگی، در واقع از علیت دست برمی دارد. در این نوع تبیین علتها جست وجو نمی شود و رویدادها صرفاً روایت می شود. یک گزارش دقیق از چگونگی وقوع چیزها، چنانکه اوکشات، دربارهٔ این نظریه، می گوید، گزارش است از چرایی وقوع آنها. البته استدلالهایی له و علیه این روش وجود دارد. یکی از امتیازهای روش موردنظر این واقعیت است که از سه نوع نظریه پردازی و تفکر پیشگفته پرهیز کرده، ما را از نزدیک با کنشهای کارگزاران ب

۱. مخلوطی از غلات و خشکبار خردشده که صبح با شیر میخورند. ـم.

۲. یک نوع نان است که گاهی در میان آن چیزهایی مثل سوسیس میگذارند. ـم.

آنچه زنان و مردان واقعاً در آن زمان فكر و عمل ميكردند ــ آشنا ميكند. اين روش نشان می دهد که این کنش ها چگونه از برداشت های کارگزاران از موقعیت خود ناشی می شد. مثلاً یک روایت دقیق از رویدادهای فرانسه نشان خواهد داد که امید و آرزوهای بزرگ رایج در ۱۷۸۹ و ۱۷۹۰ چگونه به رفتارهای نفرتبار و حکومت وحشت ۲۷۹۳-۴ منجر شد. این روایت نشان خواهد داد که چرا ماهیت انقلاب دگرگون شد و انقلاب به ثمر نرسید. در این موارد، یک روایت دقیق، تبیین بهتر از انبوهي نظرية انقلاب عرضه خواهـ د كـرد. ولي روش مـورد بـررسي كـاستيها و ایراداتی هم دارد. نخست اینکه چنین روشی متمایزکردن پیشینه از پسینه را دشوار میکند و روشن نمیسازد که چه رویدادهایی مهمتر و مرتبطتر از رویدادهای دیگر هستند. ولی در هر گزارش تاریخی معنادار نظریه محور یا روایی، این تمایز باید انجام شود. كاستى ديگر اين است كه واژهٔ 'دقيق' ممكن است فقط مفهومي نسبي باشد، زیرا مورخ نمی تواند در خصوص ماهیت چیزها، هر اتفاقی را بازگو کند. و دوباره باید یادآور شویم که نظریهٔ کنش عمدتاً بر درک و دریافت کارگزاران از آنچه انجام می دادند استوار است. ولی جنانکه فورت به پیروی از توکویل پافشاری میکند، این دسته تبیینهای رایج و معمول از انقلاب فرانسه که بر آنچه انقلابیون فکر می کردند انجام می دهند استوار است، با حقیقت بسیار فاصله دارد. درحالی که آنچه مورخ می جوید تفسیر درست رویدادهاست.

# ۲.۱۷.۲ تبیین تفسیری

قسمت دوم خلاصهٔ این فصل به تبیین یا تفسیر معنادار اختصاص دارد که اکنون بیان میکنیم.

شماری از بررسی های تاریخ نگارانه، 'تفسیر انقلاب فرانسه' یا 'تفسیرهایی در مورد انقلاب فرانسه' عنوان یافته اند. پس تفسیر یک پدیدهٔ تاریخی (یک رویداد یا گاهی یک شخص) چیست؟ بی گمان عبارت است از تبیین معنای آن. ولی چنین چیزهایی چگونه ممکن است معناهایی داشته باشند؟ نمادها و نشبانه ها معنادار هستند. نمادها (صلیب، هلال، درجه های نظامی، تاج، آرم برنامهٔ تلویزیونی) برحسب قرارداد معناهایی دارند. معناهای آنها از اهداف و مقاصد انسانی نباشی می شود و بنابراین، شاید بپرسیم منظور از کاربرد این قرارداد، در موارد خاص و در

موارد عام، چیست. مثلاً زبان را می توان مجموعه ای از نمادها دانست. هنگامی که سخنی می شنویم یا متنی می خوانیم، شاید بپرسیم که منظور سخنران یا نویسنده چیست و خود این سخن یا متن چه معنایی دارد. نشانه ها قراردادی نیستند، ولی به صورت طبیعی با معنای خود پیوند می خورند. از این رو ابرهای سیاه به معنای باران است. یک روستایی شاید نشانه های هوا را 'بخواند'، چنانکه یک جراح ممکن است عکس بیمار را 'بخواند'، بنابراین، نشانه ها را همچنین می توان تفسیر کرد.(۲۱) کنون پرسش این است: هنگامی که تفسیر و معنای یک رویداد تاریخی تبیین می شود، آیا این همان تبیین یک نشانه یا یک نماد است؟ آیا ما واقعیت را تفسیر می کنیم (کاری متعلق به متافیزیک) یا افکار و تصورات انسانی معطوف به واقعیت را کاری در حوزهٔ شناخت شناسی) را؟ البته باید آگاه باشیم که تفسیر نوعی عمل هوش (کاری در حوزهٔ شناخت شناسی) را؟ البته باید آگاه باشیم که تفسیر نوعی عمل هوش است، هرچند نه ضرورتاً هوش انسانی. بیشتر حیوانات می توانند نشانه های طبیعی هوا، جزرومد و از این قبیل را 'بخوانند'. حتی برخی حیوانات برتر و باهوش ترمیمونها، سگها، دلفینها) می توانند نمادهای گفتاری را تفسیر کنند. ولی تفسیر معنای تاریخی مختص انسان است.

هرچیز معنادار، از طریق دلالت داشتن بر چیز دیگری که خود، آن چیز نیست. معنادار می شود. نماد 'X' معطوف است به چهارراه، حروف "C-A-T" هم معطوف است به حیوانی گربه سان؛ درحالی که این نمادها، خود، جاده یبا گربه نیستند. هنگامی که مثلاً شعری را تفسیر می کنیم، یک یا چند تا از چندین معنای آن را تبیین می کنیم. شاید ما با کلمات خود افکار و احساسات شاعر را بیان می کنیم؛ افکار و احساساتی که او در قالب ابیات بیان می کند. یا شاید با کلمات خود بیان کنندهٔ افکار و احساساتی که او در قالب ابیات بیان می کند. یا شاید با کلمات خود بیان کنندهٔ افکار و احساساتی که او در قالب ابیات بیان می کند. یا شاید با کلمات خود بیان کنندهٔ افکار و احساساتی هستیم که شعر در ما برانگیخته است. بنابراین، هم معنایی برای شعر داریم و هم معنایی برای خواننده. نکتهٔ سوم اینکه از دیدگاه برخی افراد، یک شعر معنایی در و برای خود دارد (نوعی معنای عینی) که شاید عین معنای موردنظر شاعر یا خواننده ناشد، این معنای مورد نظر شاعر یا خواننده، داشته باشد، این معنای خود و در اصل متمایز از معنای مورد نظر شاعر یا خواننده، داشته باشد، این معنای عینی مانند چیزی است که مورخ، هنگام طرح این پرسش که 'معنای انقلاب فرانسه عینی مانند چیزی است که مورخ، هنگام طرح این پرسش که 'معنای انقلاب فرانسه چه بود؟'، می جوید. او نمی پرسد که 'این انقلاب برای پدیدآورندگان آن چه

معنایی داشت؟ این معنا هم شبیه معنای مدنظر شاعر است. چنانکه بیان کردهایم، برخی مورخان این تفسیر را رد میکنند و ، همصدا با توکویل ، اعلام می دارند که خود انقلابیون به هیچروی نمی دانستند چه کاری میکنند. او همچنین نمی پرسد که 'این یا آن مورخ چه برداشتی از انقلاب موردنظر داشتهاند؟ 'مورخان گوناگونی که نام برده ایم انند خوانندگان شعر هستند که هرکدام 'قرائت' خاصی از آن شعر دارند. ولی همانند یک شعر، آنچه چنین تفسیرهایی به ما می گویند، در اغلب موارد، بیشتر به مفسر مربوط است تا خود رویداد. به عبارتی اکثر آنها بسیار ذهنی به نظر می رسند. آنچه مورخ می جوید معنای حقیقی، درست و عینی است که آن رویداد در خود و برای خود دارد. به بیان کو تاه او جویای تکهای از واقعیت است، نه ملغمه ای از آرا و افکار خام و نسنجیده. آیا این، کاوشی بیهوده و احمقانه است؟

قطعاً نیست. مورخ هم مانند دانشمند، الهیاتی و فیلسوف می کوشد واقعیت را درک کند؛ مطالعهٔ آرا و افکار دیگران را، هراندازه هم باشکوه باشد، می توان به ادبیات عامیانه واگذار کرد. از سوی دیگر، چنانکه ادبیات عامیانه بلافاصله پاسخ خواهد داد، آرا و افکار هم ممکن است به زودی تبدیل به واقعیت شده، مردان و زنان را به کنش جدی وادارند؛ درواقع، تاریخ بسازند. آنها شاید بگویند که روسو، چونان یک انسان، کمی بهتر از یک بلای اخلاقی و روانی بود، چندان اغراق نخواهد بود بگوییم که، ولی افکار و آرای او کهن ترین نهاد سلطنت در اروپا را از بین برد. این قدرت (قدرت آرا و افکار در به حرکت درآوردن مردم) اهمیت تفسیرهای تاریخی را آشکار می کند. بدیهی است که تاریخ را نه تنها مورخان، بلکه اندیشمندان، سیاستمداران، روزنامه نگاران و و عاظ مختلف که می کوشند، با موفقیتهای متفاوت، افکار و آرای مارکس، لنین و هیتلر از جمله مفسران موفق تاریخ بوده اند. این تفسیرها شاید مارکس، لنین و هیتلر از جمله مفسران موفق تاریخ بوده اند. این تفسیرها شاید به نوعی باز تاب احکام و داوری های سنجیدهٔ مورخ محقق صبور و کوشا باشد، ولی هیچکس نمی تواند اهمیت آثار و پیامدهای آنها را انکار کند.

<sup>1.</sup> Mignet, Taine, Lefebvre, Soboul and so on.

<sup>2.</sup> Sieges

در سطح آرمانی، یک گزارش و تصویر راستین از تاریخ وجود دارد که در آن نقش و اهمیت هر رویدادی دقیقاً محاسبه و جایگاه درست آن رویداد در توالی علی رویدادها، که به نظر ما واقعیت تاریخ را تشکیل می دهد، مشخص شده است. این تفسیر دربرگیرندهٔ توصیفهای راستین، و درک و حل کامل معماهای علیت، تعیین کنندگی، خلاف واقعها و احتمال است. در جریان بحث، شاهد مسائل و مشکلات ناشی از تک تک این موارد بوده ایم، ولی با وجود چنین مسائل و مشکلات ناشی از تک تک این موارد بوده ایم، ولی با وجود چنین مسائل و مشکلاتی، هدف مورخ جدی و کوشا دستیابی به چنان مرحله و گزارشی، یا نزدیک شدن به آن تا حد امکان، است.

بسیاری از غیرمورخان، درواقع اهداف دیگری دارند. آنها میخواهند با تفسیرهای تاریخی خود مردم را به حرکت درآورند و این کار را میکنند. برداشت عمومي از اهميت يک رويداد، مانند نبردهاي سالاميس [۴۸۰ قبل از ميلاد] يا نبرد بریتانیا [۱۹۴۰م]، گاهی ممکن است با خلاف واقعهایی که مورخان مطرح می کنند انطباق داشته باشد. گاهی هم خود چنین برداشت و تصور عمومی به صورت یک نماد درآید و نمادهای بیشتری پدید آورد؛ مانند سقوط زندان باستیل در ۱۷۸۹. در چنین شرایطی، یک رویداد تاریخی، مانند یک شعر، شاید معانی عجیب و غیرمنتظرهای داشته باشد. این آواز مذهبی سیاهان دربارهٔ ازخودگذشتگی که 'اَهسته بچرخ، ارابهٔ دوست داشتنی ' به صورت نماد ملی طرفداران انگلیسی فوتبال راگبی درآمده است و برای تحریک و تشویق تیم به بازی بسیار جدی و جسورانهتر خوانده می شود. 'اورشلیم' بلیک بخشی از یک شعر عرفانی است دربارهٔ تصورات مبهم یک فرد تندرو مخالف سردمداران جامعه. این شعر هم به نماد ملی انگلیس تبدیل شده است و اغلب در شرایط وطن پرستی نهچندان جدی خوانده می شود که مصنف آن را منزجر و وحشت زده کرده است. آیا اینها نمود تحریف معنای 'واقعی' اشعار نامبرده هستند یا بخشی از معانی حقیقی آنها. همان پرسش را باید در مورد تفسیرهای تاریخی مطرح کرد. همین مسائل مربوط به معنا باید ما را به بررسی دقیق تر زبان و نمادها، از لحاظ کلی، رهنمون شود.

<sup>1. &#</sup>x27;Swing Low, Sweet Chariot'

#### بادداشتها

- ۱. واقعگرایان بر این باورند که قوانین راستین د تغییرناپذیر، اصلاحناپذیر، ضروری د ویژگی های واقعی جهان هستند که اتفاقافتادن چیزها و امور نه تنها مطابق آنها لهست بلکه باید بهشد یک واقعگرای معتقد به وجود قوانین واقعی، آنها را از گزاره های شبه قانون یا قانون مانند متمایز خواهد کرد. شبه قانون ها تشکیل دهندهٔ آخرین مرحلهٔ شناخت علمی هستند ولی در اصل همیشه باید اصلاح شوند. مسئله این نیست که نمی توانیم قوانین واقعی طبیعت را بشناسیم، بلکه این است که نمی توانیم بدانیم آنها را می شناسیم.
  - ۲. برای نمونه، بیاناتی دربارهٔ پاندول در (Gleick (1988, pp. 39-45 ببینید.
- ۳. ر.ک.: فصل ۱، قسمت ۲ و فصل ۲، قسمت ۷. برای آشنایی با بحث مفصل تر ر.ک.: Stanford (1986, pp. 7-25)
  - ۴. 'علت ـ واژه ها در ارتباط با معلول ـ واژه ها نظریهٔ بار هستند. (Hanson, 1965).
     ۲. (p. 62).
- ۵. ر.ک.: (Skinner (1990, pp. 3-20). برخلاف عنوان، می توان پرسید که آیا همهٔ
   موضوعهای مورد بحث قرار گرفته در این کتاب، مصداق 'نظریهٔ کلان' هستند.
  - ۶. بهویژه ر.ک.: Winch (1958) که از آرای لودویگ ویتگنشتاین پیروی میکند.
- ۷. یک نمونهٔ معروف، پژوهش مالینوفسکی در میان اهالی جزیرهٔ تروبریاند (Trobriand) است. تصاویری که او از جامعهٔ آنها عرضه میکند ازجمله افسانه وی غرب اقیانوس آرام یا زندگی جنسی وحشیها (Pacific (1922) and The Sexual Life of Savages (1929) متضمن این نکته هستند که اهالی این جزیره با نوعی فرهنگ عصر حجر پیوندی دائمی خوردهاند. دیدگاه او کاملاً غیرتاریخی است. او هم ستیزهای درون جامعه را که تغییراتی ایجاد کرد، نادیده میگیرد هم ورود سفیدپوستان دیگر را که باعث تغییرات بیشتری شدند. علاوه بر این تصویر شرمآور، افراد مورد مطالعهٔ او همچنین می بایست اثبات می کردند که قابلیت سازگاری سریع با دستاوردهای جهان مدرن را دارا هستند.
  - ۸. برای آشنایی با بحث مفصل تر دربارهٔ این نکته، ر.ک.: فصل ۴، قسمت ۳.
- ۹. برای آشنایی با بحث بیشتر در مورد زمان و تغییر در علم اجتماعی ر.ک.: فصل ۱، قسمت ۱۱.۲ تا ۱۷.۲.
- ۱۰. برای آگاهی از تلاش برای ترکیب تبیین ساختاری با تبیین نظریهٔ کنش، ر.ک.: (Callinicos (1987).

۱۱. بهتر است این رهیافت را 'علم باورانه' (scientistic) توصیف کنیم. ر.ک.: Popper ..ک. .. 1972, p.) (185; von Wright (1971, p. 171)

۱۰. (Omte in Gardiner (1959, p. 79). ر.ک.: نصل ۴، تسمت ۱۰.۳

شش خادم شریف دارم (آموختهاند مرا هرچه می دانم) نامشان باشد چه و چرا و کِئ و چگونه و کجا و کی

۱۴. 'پذیرش پدیدهٔ ظهور و افول در امور انسانها و این فکر که نوعی تجدید حیات یا نوزایی هنرهای زیبا در توسکانی شکل گرفته است در دنیای روشنفکری زمان واساری رایج و شایع بود. ولی واساری دربارهٔ این فکر نوزایی هنر منابع و مآخذ قانعکننده ای عرضه کرده است: نشانه های این نوزایی نخست در ساختمان سازی و پیکرتراشی دیده شد.' ر.ک.: (. ک.: (. ک.: George Bull, Introduction to Vasari, 1965, p.)

۰۱. (Oakeshott (1933, p. 143). ممچنین ر.ک.: فصل ۳، قسمت ۹.۱

۱۶. برای آشنایی با بحث مفصل تر ر.ک.: (Stanford (1986).

۱۷. برای نمونه ر.ک.:

.15

R. R. Palmer, The Age of Democratic Revolution (1964), 2 vol; Barrington Moore, Social Origins of Dictatorship and Democracy (1966); Theda Skocpol, States and Social Revolutions, (1979); J. G. A. Pocock (ed.) Three British Revolutions, 1614, 1688, 1776 (1980).

۱۸. فقط به دو مورد اشاره میکنیم:

Georges Lefevbre, Quatre-vingt-neuf (1939) ET The Coming of the French Revolution (1947) and William Doyle, Origins of the French Revolution (2nd edn, 1988).

از آن جمله پژرمشهاست: Hunt (1984, p. 14) . ۱۹. Richard Cobb (1970, 1972 and 1987); Alan Forrest (1975) on Bordeaux; Martyn Lyons (1978) on the Gard; Hubert Johnson (1986) on the Midi; W. D. Edmonds (1990) on Lyon.

Best (1988); Mson and Doyle (eds). ممچنین به Furet (1981). ۲۰. (.ک.: (1988); Mson and Doyle (eds). (1989). (1989). (1989). Gerard (1970). (1989). Brumaire' (1852)

# ۲۳۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

۲۱. نشانه ها و نمادها شاید بیش از یک تعریف داشته باشند، ولی من چنین تعریفی را ترجیح می دهم.

#### براي مطالعة بيشتر

#### علوم اجتماعي

منابع مقدماتی نسبتاً آسان دربارهٔ این موضوع عبارتاند از (1971) von Wright (1971) دوین و عمین است. بردیم، یا (1962) Passmore در (1962) Nadel (1965) در (1962) Ryan (1973) دربرگیرندهٔ مقدمه ای خوب و فهرست سودمندی از منابع مرتبط است. کنت در (1973) Gardiner (1959) تصویری روشن و مختصر از رهیافت پوزیتیویستی علوم اجتماعی عرضه میکند. آرا و دیدگاه های وبر اهمیت دارد؛ ر.ک.: (1964, part I) یا Weber (1964, part I) را هم نباید فراموش کرد.

# تاريخ

در ارتباط با این موضوع هم (1971) won Wright (1971) در ارتباط با این موضوع هم (1970) won Wright (1970, chapter 4). Walsh (1967, chapter 3) مرتبط هستند و همچنین (Mccullagh (1984, chapter 2). Atkinson (1978, chapter 4) در (1974). المحتف و جدل بزرگ بر (Skinner و Skinner) و جدل بزرگ بر السودمند (به قلم Dray و Gardiner (1959) وجود دارد. بحث و جدل بزرگ بر المحتف و تبیینها با (1942) (Hempel (1942) آغاز شد که در (1959) و Gardiner (1959) (دربرگیرندهٔ پاسخ درای) آمده است. کل این بخش در (1958) خود گاردینر هم در (344–444) (1952) آمده است. آرا و دیدگاه خود گاردینر هم در (1952) آمده است. (1952) آمده است. (1952) آمده است. (1952) آمده است.

# علم، تاریخ و تاریخباوری

# ١. علم و تاريخ

#### ۱.۱. اظهارنظرهای ابتدایی، کاربست علم در مورد گذشته

وظیفهٔ تاریخ، مانند هنرها و علوم دیگر، آوردن چیزهای معین به ذهن و خاطر انسان است. ولی تفاوت عمدهای میان هنر و علم وجود دارد. یک شاهکار هنری (مونالیزا یا شور سنت متیو باخ ۱) قابل دیدن یا شیندن است؛ یک شاهکار علمی (مانند نظریههای نیوتن، داروین یا اینشتین) هم با عقل و هوش درک می شود نه با چشم یا گوش. تاریخ یک هنر نیست که تصاویر یا آهنگهای خاصی تولید کند، بلکه مانند علوم، نمودهای واقعیتی نامشهود را به ذهبن می آورد. ولی در حالی که واقعیت نامشهود تاریخ هم فقط نامشهود علوم عبارت است از قوانین حاکم بر عالم، واقعیت نامشهود تاریخ هم فقط گذشته است. از آنجاکه موضوعهای مطالعه چنین متفاوت است، شگفتی آور نیست که حوزههای نامبرده رویه و روش اغلب متفاوتی داشته باشند.

در اینجا باید کمی درنگ کرده، تمایز آشنا ولی ضروری میان تاریخ ۱،که تقریباً مترادف است با همهٔ رویدادهای گذشتهٔ انسان، و تاریخ ۲ که عبارت است از آنچه دربارهٔ گذشته می اندیشیم، باور می کنیم و می نویسیم را به یاد آوریم. پیوند آشکار یا ضروری میان تاریخ ۱ و آنچه مورخ با آن انجام می دهد وجود ندارد و به هیچروی

<sup>1.</sup> the Mona Lisa and Bach's St Matthew Passion

بیشتر از پیوند میان آرد و کاری که نانوا با آن انجام می دهد نیست. (با وجود این، آرد برای سفیدکردن موی پیشخدمتها به کار می رفته است.) گذشته یک حوزهٔ مطالعهٔ ممکن است و آمادهٔ مطالعه و بهره برداری دانشمند، نقاش یا داستان نویس. هرکس به همان اندازه برای بهره برداری از آن در راستای اهداف خود آزاد است که برای بهره برداری از حال یا آینده. گذشته، همچنین، دستکم به اندازهٔ نظریههای دانشمندان، واقعی است، ولی (مانند همان نظریهها) نه از راه حواس، بلکه فقط از طریق هوش و ذهن قابل درک است. به هرحال باید تأکید کنیم که گذشته حوزه ای است باز به روی همه. مورخان علاقه مند ترین افراد به آن هستند و از آنجاکه بیشتر از هرکس دیگر بر روی آن کار می کنند، به روشها و رویههای دقیق و معتبری در این زمینه دست یافته اند. بنابراین، به هر غیرمورخ فعال در این حوزه توصیه می شود که به شیوهٔ کار مورخ توجه کند. البته برخی از این شیوههای کار تحت تأثیر اهداف خاص مورخ شکل می گیرند. پس مانند مورد نانوا و آرد، نباید تصور کرد که آنچه مورخان انجام می دهند تنها کاری است که باید در مورد گذشته انجام داد.

می توانیم بگوییم که به چندین شیوه می توان علم را در ارتباط با گذشته به کار برد. یکی شیوهٔ مورخان است در استفاده از شناخت علمی جدید برای کشف آنچه در زمانی معین رخ داده است. طاعون پی درپی بسیار گزارش شده در منابع مربوط به اروپای مدرن اولیه، معمایی برای مبتلایان بود و مورخان می توانسته اند با توسل به دانش پزشکی رایج، درک روشن تری از آن رویدادها کسب کنند. از آنجا که در سدههای شانزدهم و هفدهم مردم باور داشتند که طاعون از طریق بخار گندیده ای که ذرات آن به لباس یا پوست می چسبید منتقل می شود، پزشکان از لباس و کلاه موماندود به عنوان محافظ استفاده می کردند. اثبات شد که این اقدام احتیاطی کاملاً مؤثر است، گرچه نه به همان دلیلی که تصور می شد. بلکه طاعون درواقع توسط ککهایی منتقل می شد که نمی توانستند از لباس موماندود عبور کنند (Cipolla) ککهایی منتقل می شد که نمی توانستند از لباس موماندود عبور کنند (۹۷) ککهای منتقل می شد که نمی توانستند از لباس موماندود عبور کنند (۹۷) ق. م) و در ترا (۹۷) م) اتفاق افتاد عرضه کرد. مثال سوم، نقش پژوهشهای اخیر مربوط به بیماری پروفیریا در روشن ترشدن زوایای تاریک دورهٔ سلطنت جرج مربوط به بیماری پروفیریا در روشن ترشدن زوایای تاریک دورهٔ سلطنت جرج

<sup>1.</sup> prophyria

سوم است. باید خاطرنشان کرد که در اینگونه پژوهشها و بررسیهای تاریخی علمی معمولاً ترکیبی از رویهها و شناخت دانشمندان و مورخان به کار می رود. نتایج حاصله هم یا در علم تأثیر می گذارد یا در تاریخ یا، معمولاً، در هر دو. شیوهٔ ممکن دیگر (و شاید مشکوک تر) کاربست علم در مورد گذشته، ساختن و پرداختن نظریههای تاریخ. بر مبنایی فرضاً علمی است. نمونهٔ شناخته شدهٔ چنین شیوهای مارکسیسم است که در بین مورخان طرفداران بسیاری دارد؛ مورخانی که هرچند خود را مارکسیست نمی دانند، همچنان رهیافت ماتریالیستی اتخاذ می کنند. مورخان دیگری که رهیافتی ظاهراً علم مبنا دارند، اعضای مکتب فرانسوی آنال، بهویژه رهبر اخیر آن، فرنان برودل، هستند. با توجه به سازمان و ساختار شاهکار او دربارهٔ مدیترانه در سدهٔ شانزدهم، شخص به آسانی پی می برد که او کوه ها را مهم تر از انسان ها تلقی کرده است (ر.ک.: Braudel, 1975).

البته شاید جالب ترین کاربست علم در ارتباط با گذشته هنگامی است که گذشته را به منظور تهیه موادی برای پژوهش کنونی مورد استفاده قرار می دهیم. این کار را به منوه می توان انجام داد: شیوه ای که می توان رهیافت بی زمان و شیوه ای که می توان رهیافت بی زمان و شیوه ای که می توان رهیافت بی زمان و شیوه ای که صفرت و شیوه ای می توان رهیافت زمانمند نامید. رهیافت نخست هنگامی است که اطلاعات ثبت و ضبط شده در گذشته برای تدوین نظریه های معطوف به حال مورد استفاده قرار می گیرد. یک نمونه عبارت است از مشاهدات قدیمی تر ستاره های دنباله دار که ادموند هالی ۱ را قادر ساخت تا بازگشت 'ستارهٔ دنباله دار هالی و در بالاه ای دانشمند پس از مرگ خود در ۱۷۴۷، را به درستی پیش بینی کند. در چنین مواردی دانشمند تمایزی میان داده های قدیم و جدید (متعلق به گذشته یا حال) نمی گذارد، زیرا بر این باور است که ماهیت پدیدهٔ مورد بررسی در این فاصلهٔ زمانی دگرگون نشده است. میان دارد، زیرا در این مورد رهیافت دوم یا زمانمند، با اهداف و علایق ما ارتباط بیشتری دارد، زیرا در این مورد زمان و تغییر هم مدنظر قرار می گیرد. مثلاً داشتن اطلاعات درست در مورد حیوانات تداوم یافته در طول چندین نسل برای دامداری بسیار مهم است. میان یک گوسالهٔ نر متعلق به اوایل سدهٔ هجدهم و یک گوسالهٔ نر متعلق به اوایل سدهٔ نوزدهم تفاوت عمده ای وجود دارد، چنانکه کتابهای تاریخی مربوط به دامداری هم نشان عمده ای وجود دارد، چنانکه کتابهای تاریخی مربوط به دامداری هم نشان

<sup>1.</sup> Edmund Halley

# ۲۴۲ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

می دهند. چنین اطلاعاتی به داروین نیز کمک کرد تا نظریهٔ تکامل خود را مدون کند. او پی برد که آنچه در کوتاه مدت در مزارع رخ می دهد، شاید در بلندمدت در طبیعت اتفاق افتاده باشد. پزشکان معاصر درگیر با بیماری های امروزی، علاقهٔ بیشتری به فرایندهای سازگاری تدریجی و تکاملی ویروسها و میکروب ها دارند. داده های متعلق به تاریخ، ماقبل تاریخ و زمین شناسی هم برای علم مهم زیست شناسی تکاملی، که امروزه کاربردهای گوناگون و پرشمار دارد، ضروری است. بنابراین، اجازه دهید برخی از روش های تاریخ و علم را مقایسه کنیم.

#### ٢.١. علم و تاريخ ــ همسانيها

علم و تاریخ همسانی های بسیاری دارند: هر دو می کوشند امر نامشهود را نشان دهند، هردو با مسائلی دست به گریباناند، هر دو جویای حقیقت هستند، هردو می کوشند داده های فراروی خود را به درستی توصیف کنند، هر دو به دنبال علل چیزها هستند، هر دو می کوشند پدیده ها را تبیین کنند، هر دو نوعی استقرا را به کار می برند، و هر دو از تعمیم های به دست آمده استفاده می کنند. سرانجام می توان گفت که هردو همزمان به دنبال حدس و ابطال هستند (ر.ک.: Popper, 1969, p. vii and که هردو همزمان به دنبال حدس و ابطال هستند (ر.ک.: 1972, p. 186). به عبارتی، هر دو به حدس و گمانهای تخیلی (ولی نسبتاً گاهانه)، به عنوان راه حل ممکن مسئلهٔ فراروی خود، متوسل می شوند. پس آنها حدس های خود را در برابر داده ها و شواهد محک می زنند، ولی همیشه جویای داده ها و شواهد مخالف و موافق هستند. این دو عمل به صورت متوالی و پی در پی، داده ها و گمانه زنی می آید و کمانه زنی می آید و حدس و گمانه در پی خدس و گمانه در پی آزمایش.

## ٣.١. علم و تاريخ ــناهمسانيها (بحث مقدماتي)

پس علم و تاریخ چه تفاوتی با یکدیگر دارد؟ شاید مهمترین وجه تمایز در نوع نمود واقعیت نامشهود باشد که آن دو میخواهند به ذهن آورند. یکی میخواهد شمار واقعیتها را کاهش دهد، یا تا حد ممکن گزارههای درست خاص را [بهنفع گزارههای درست کلی]کنار بگذارد، درحالی که دیگری هرگز نمی تواند حقیقتهای واحد کافی در اختیار داشته باشد. زیست شناسی برجسته در این رابطه چنین می گوید: 'بار

واقعی یک علم با میزان بلوغ آن نسبت معکوس دارد. با پیشرفت یک علم، دادههای خاص مربوطه در چارچوب گزارههای کلی دارای قدرت و دامنهٔ تبیین کنندگی همواره فزاینده درک، و بنابراین، به معنایی، حل می شود... در همهٔ علوم ما به طور فزاینده ای از بار و فشار موارد خاص یا خودکامگی امر خاص رها می شویم فزاینده ای از بار و فشار موارد خاص یا خودکامگی امر خاص رها می شویم (واحد خاص رهایی یابند قابل تردید به نظر می رسد، ولی بی گمان هیچ مورخی هرگز از دودکامگی امر خاص کله نخواهد کرد. توانابودن به توصیف و تبیین دقیق همهٔ جوانب آنچه اتفاق افتاده است، همیشه بخش عمدهای از هدف او و گاهی کل هدف اوست. (۱)

ولی مورخان هم نمی توانند، بیشتر از دانشمندان، امیدوار باشند که روزی همهٔ واقعیتهای در دسترس را در برابر ذهن قرار دهند. اگر هم بتوانند، چه فایدهای خواهد داشت؟ هملت می پرسد: 'هکیوبا' چه دخلی به شما دارد، یا شما چه ربطی به هکیوبا دارید"؟ 'مورخ برای معنادارکردن گذشته، نه تنها می کوشد آنچه را که اتفاق افتاده ـ همهٔ آنچه که آن دو واژهٔ کوتاه دربرمی گیرد ـ کشف کند، بلکه نحوهٔ پیوند این چیزهای اتفاق افتاده با یکدیگر (رابطهٔ معنادار آنها) را هم نشان دهد نحوهٔ پیوند این چیزهای اتفاق افتاده با یکدیگر (رابطهٔ معنادار آنها) را هم نشان دهد (Elton, 1970, p. 112).

آنچه التون بیان میکند سه مسئلهٔ دیگر را پیش میکشد که روشهای دانشمند آرمانی و مورخ آرمانی در ارتباط با آنها متفاوت است. این مسائل مورد علاقه عبارتاند از ساختار، زمان و معنا. گرچه محور بحث کنونی ما روششناسی است، باید یادآور شویم که این تفاوتها چندان به ماهیتهای متفاوت موضوع مورد مطالعه مربوط نمی شوند، زیرا تفاوت موضوعی فقط در مورد علوم طبیعی مصداق دارد و علوم اجتماعی و تاریخ موضوعهای مشترک زیادی دارند. تمایز مهم تر در اهداف متفاوت این دو رشته با شیوههایی که میخواهند از آن طریق واقعیت نامشهود را عرضه کنند بریشه دارد. بحث را با ساختار شروع میکنیم.

۱. Hecuba، در داستانهای قدیمی یونانی نام همسر پریما شاه ترواکه پس از تصرف تروا به دست یونانیها به بردگی فرستاده شد. .م.

۲. درواقع تاکنون بیان کردهایم که مورخان و دانشمندان اغلب همکاری میکنند.

# ۲. ساختار، زمان و معنا

#### ۱.۲. تفاوتهای ساختار

مداوار مدعی است که هدف علم نشان دادن عالم به وسیلهٔ 'گزاره های کلی دارای قدرت و دامنهٔ تبیین کنندگی همواره فزاینده ٔ است. این رهیافت شاید کمی کهنه و منسوخ باشد. از آن زمان که او این مطلب را نوشت، نظریهٔ آشوب و نظریهٔ پیچیدگی نشان دادهاند که اکثر پدیده های طبیعی از طریق معادله های خطی کاملاً توصیف پذیر نیستند. ادعای مداوار شبیه نوعی فروکاستگری است. و 'اگر فروکاستگری عبارت باشد از اینکه، به دلیل پیچیدگی، همهٔ تبیینها باید در سطحی پایین تر و ساده تر صورت گیرند... پس فروکاستگری اشتباه است ' Barrow, 1992, p. 140; see also pp. 124-5, 192; and Gleick, 1988, p. 6). ولى مداوار جه اهداف علم را بهدرستی توصیف کرده باشد چه نکرده باشد، ما باید بپرسیم که اهداف تاریخ چیست. به صورت های مختلفی به این پرسش پاسخ داده شده است. یکی از اولین پاسخها بهترین پاسخ نیز هست: 'البته برای من کافی خواهد بود آنانکه میخواهند رویدادهای گذشته را بهروشنی درک کنند، این گفتههای مرا سودمند تشخیص دهند'. امروزه که حدود دوهزار و پانصدسال از زمان نگارش این جمله توسط توسیدید میگذرد درواقع هر مورخی این هدف را تصدیق و تأیید خواهد کرد. او جملهٔ خود را به صورت نه چندان مناسبی چنین ادامه می دهد: 'رویدادهایی که، ماهیت انسان هرچه باشد، گاه گاهی در آینده تقریباً به همان صورت تکرار می شوند. '(۲) بخش دوم گفتهٔ او به این باور عمومی، ولی بسیار تردیدپذیر اعتبار میبخشد که تاریخ تکرار می شود و از این رو ممکن است راهنمایی برای عملکرد حال و آینده باشد. (۳) مدتها پیش این مطلب گفته شده است که 'تاریخ فلسفهٔ اَموختن به کمک مثالها و نمونه هاست وديونوسيوس هاليكارناسوس، ٨٥٠٠ ق.م). ولي به اصطلاح تاريخ سرمشقی و تاریخ چونان راهنمای اخلاقی یا عملی تا همین سدهٔ نوزدهم نوشته شده است (ر.ک.: Stoianovich, 1976, p. 25). پس اجازه دهید بر همان هدفی که پیشتر عنوان کردیم، و مورد تأیید توسیدید و فون رانکه هم قرار گرفته است، متمرکز شویم: ترسیم تصویری از دنیای دیدهنشدهٔ گذشته در ذهن به منظور تواناساختن ذهن برای درک گذشته.

همهٔ تصاویر یا بازنمایی ها باید به شیوهای ساختار پیداکنند. با استفاده از مثال قبلی، می توان گفت که نقشه عبارت است از بازنمایی دو بعدی زمینی معین. قراردادهای گوناگونی در این ساختار به کار می آیند. مهم ترین قرارداد مقیاس است که این دو دسته بُعد را به یکدیگر پیوند می زند؛ مانند مقیاس آشنای ۱:۵۰,۰۰۰ سازمان نقشهبرداری کشوری بریتانیا. بُعد سوم زمین نیازمند قرارداد دیگری است، چه این قرارداد به صورت خط تراز باشد یا سایه زنی. مثلاً جاده های گوناگون با خطوط دارای رنگها و ضخامتهای متفاوت و از این قبیل نمایش داده می شود. ولی تاریخ بهندرت می تواند به چنان بازنمایی روشنی از موضوع مورد مطالعهٔ خود دست یاید. گاهشمارها یا شجرهنامهها نمونههای نسبتاً نادری هستند با سادگی و وضوحی شبیه نقشه. بیگمان نمودارهای ساده و ابتدایی در کتابهای درسی یا روی تختهسیاه شاید برای آموزش سودمند باشند، ولی دانش آموز بهسختی می تواند تصور کند که مثلاً انقلاب فرانسه چیزی شبیه نموداری از این دایسرهها، اسامی، فلشها بوده است که به او کمک می کنند تا علتهای فرضی آن را تخیل کند. البته فرد شاید تصور کند که زمین هم شبیه نقشه نیست، ولی باید گفت که یکی از لذتهای کوچک سفر هوایی پیبردن به این موضوع است که چنین شباهتی وجود دارد. بر مبنای این چند استثنای ساده و ابتدایی، تاریخ مانند یک 'حوزه' است، همانگونه که می توانیم گذشته را یک حوزه بدانیم، حوزهای که زنان و مردان، کشورها، نهادها، ملتها، کلیساها و از این قبیل را دربرمی گیرد. ولی این حوزه بیش از چهار بُعد دارد نه سه بُعد. هنگامی که شخص تصور میکند که بُعد سوم چه مسائلی برای نقشه کش به وجود می آورد، نمی تواند از مشکلات مورخ در بازنمایی بعد چهارم شگفتزده شود. البته این همهٔ موضوع نیست. او نه تنها باید همین مهم ترین بُعد یا بُعد زمان را در ذهن داشته باشد، باید رابطههای دیگری را هم نشان دهد. معمول ترین و شناخته شده ترین رابطه همان تقارن مصفور و تلاقی همزمان عناصر مختلف این حوزه که 'رویداد' یا 'واقعه' می نامیم ــ است. هـر رویدادی موقعیت مکانی \_زمانی معینی دارد. مثلاً جنگ داخلی انگلیس به تاریخ ۱۴ ژوئن ۱۶۴۵ در نایزبی لیسترشایر ۱ اتفاق افتاد. ولی تعیین 'کجا' و 'کی' فقط شروع کار

<sup>1.</sup> Naseby in Leicestershire

است. مورخ باید دقیقاً آنچه اتفاق افتاده یا به قول فون رانکه «آنچه واقعاً بـوده» را معین کند، و هر 'چیستی' (رویداد موردنظر) با زمان پیوند میخورد. در آن روزگار یک نبرد بهندرت بیش از یک روز طول میکشید ولی در ۱۹۱۶ نبرد سوم ا چهارماه و نیم بهطول انجامید. هر دو نبرد را می توان با توسل به نماد دو شمشیر متقاطع روی نقشه ترسیم کرد، بدون اینکه نشانی از مدتزمانهای متفاوت آنها وجود داشته باشد، زیرا بُعد سوم و چهارم را نمی توان روی نقشه نشان داد. با بیان اینکه رویدادهای موردنظر، که با اصطلاحی واحد متمایز میشوند، درواقع از شماری رویدادهای کوچک تر تشکیل شدهاند، می توان 'چیستی' را بیشتر تحلیل کرد. هر محدودة زماني هم تقريباً بينهايت بار قابل تقسيم است. ولي اجازه دهيد أن موضوع را کنار گذاشته، به پرسشهای بعدی \_ 'چگونگی' و 'چرایی' رویداد \_ بیردازیم. بخشی از 'چگونگی' را می توان با توصیف دقیق خرده رویدادهای پیشگفته نشان داد و بخش دیگر آن هم باید توصیف محیط یا شرایطی که به شكل گيري أن جريان رويداد كمك كرده، باشد. همهٔ آنها دست بهدست هم داده، رویداد موردنظر را پدید آوردهاند. ارائهٔ گزارش دقیقی از این اندرکنشها همان نشاندادن 'چگونگی' شکلگیری نبرد نایزبی است. مسائل مربوط به 'چرایی' را هم در فصل ۴ قسمت ۲ بررسی کردهایم.

#### ۲.۲. جایگاه ساختار در تبیین

مطالب گفتنی زیادی در این باره وجود دارد. ساختار مانند موقعیت در علم است زیرا در این حوزه نیز تکرار 'چرا؟' باید در جایی متوقف شود. در علم می توان قوانین دارای کلیت فزاینده را برشمرد. 'چرا هنگامی که این استکان را به زمین انداختم شکست؟' 'زیرا هرگاه که شما استکانها را روی سطوح سخت می اندازید می شکنند.' 'ولی چرا همهٔ استکانها هنگامی که... می شکنند؟' 'به علت ساختار مولکولی چینی و جرم استکان و شتاب آن هنگام سقوط.' این گونه پرسشهای مولکولی چینی و جرم استکان و شتاب آن هنگام سقوط.' این گونه پرسشهای 'چرا'دار ادامه می یابد تا این که به بنیادی ترین خصوصیات عالم \_ جاذبه، نیروهای هسته ای و از این قبیل \_ می رسیم. البته درنهایت، دانشمند شانه ها را بالا انداخته، در

<sup>1.</sup> Somme

پاسخ آخرین 'چرا؟' خواهد گفت که 'خوب، عالم دقیقاً چنین است که هست.' او نمی تواند جلو تر برود. آیا ما باید انتظار بیشتری از مورخ داشته باشیم؟ آیا کافی نیست او فقط تبیین کند که دقیقاً چه چیزی اتفاق افتاده است و اگر باز هم از او بپرسیم که 'چرا؟' پاسخ دهد: 'خوب، امور دقیقاً چنین است که هست.'؟

نه، در تاریخ معمولاً به دو دلیل با چنین پاسخی راضی و قانع نمی شویم. دلیل نخست این است که هنگام تبیین اینکه امور و چیزها در آن موقع خاص چگونه بودند، او تبیین نکرده است که چیزها بهطور کلی چگونه هستند. پاسخ او یک دانشمند را نمی تواند قانع کند مگر اینکه نشان دهد که امر خاص (در آن موقع چیزها چگونه بودند) مورد و نمونهای از امر کلی (چیزهایی از این نـوع هـمیشه چگـونه هستند) بود، و برای این کار او باید قانون یا تعمیمی مستقل (مانند ساختار مولکولی چینی در مثال بالا) را ذکر کند. چنانکه در بحث مربوط به تعمیم خواهیم دید، انجام چنین کاری در تاریخ به هیچروی آسان نیست. با وجود این دلیل دیگری هم برای نارضایتی ما وجود دارد. تاریخ عمدتاً متشکل است از کنشهای انسانهایی مانند خود ما. ما بر پایهٔ تجارب خود میدانیم که اکثر اعمال انگیزهای، تـرجـیحاً عقلانی، دارند؛ یعنی هنگامیکه دربارهٔ یک کنش انسانی میپرسیم 'چرا'، انتظار داریم پاسخی بر مبنای انگیزهها و مقاصد داده شود. (فعلاً از تـعریف ایـن واژههـا صرف نظر می کنیم.) این نوع تبیین کاملا با تبیین علمی مبتنی بر قوانین علمی فرق دارد.(۴) درست یا نادرست، این همان نوع پاسخی است که ما در تاریخ میجوییم، زیرا همان است که در زندگی به دنبال آن هستیم. فرض کنید من یک سیاه پوست هستم و پلیس مراکتک میزند. دراین صورت چندان قانعکننده نخواهد بود اگر به 'چرا'ی عصبانی من پاسخ داده شود که 'خوب، پلیس دقیقاً همین کارها را میکند. دنيا اين كونه است. بدين ترتيب ما از نخستين مسئلة خود، ساختار، به مسئلة دوم خود، معنا رسيدهايم.

این مسئله روشن میکند که تفاوت دیگری میان شیوههای علمی و تاریخی آوردن واقعیت نامشهود به ذهن پیدا کردهایم. تاریخ اساساً با کنشهای انسانی (ازجمله تفکر انسانی) سروکار دارد و کنشهای انسانی آکنده از معناست. بنابراین، مورخ باید در بازنمایی گذشته معناها را هم مدنظر داشته باشد، ولی برای عالم طبیعی (گرچه نه عالم اجتماعی) چنین ضرورتی وجود ندارد. او در بازنماییهای

قانون مبنا می تواند، و بسیاری معتقدند که باید، معناها را نادیده بگیرد.

هراندازه مطالب پیشگفته مسئولیت دانشمند را بیش از حد ساده کرده باشد، شاید درست باشد که بگوییم وظیفهٔ مورخ سخت تر است. دانشمند میخواهد درکی از عالم طبیعی را در ذهن ایجاد کند؛ فعلاً مسائل خاص علوم اجتماعی را کنار میگذاریم. این کار با تدوین و تهیهٔ قوانین و تعمیمهایی صورت میگیرد که (۱) سازگاری متقابل دارند؛ (۲) تا حدودی مستقل هستند و (۳) دارای قدرت تبیینی حداکثر هستند و به همین سبب، به قول مداوار، هزاران واقعیت خاص در آنها حل و جذب می شود. این تعمیمها با مشاهده و آزمایش همزمان از یکسو، و محکزدن تعمیم از سوی دیگر، به دست می آیند. این کار اغلب با طراحی و ساختار الگوهای ریاضی، فیزیکی، نمادین یا صرفاً کلامی) و اصلاح پایدار آنها برای هرچه بیشتر نزدیک کردن آنها به طبیعت به منظور قابل درک کردن صورت می گیرد.

در این نوع بازنمایی معمولاً دو چیز از قلم میافتد: هر نوع وجهی از معنا (که پیشتر بیان کردیم)؛ زمان. هنگامی که قوانین و تعمیمهای علمی تعیین و تدوین شدند، تاریخ و زمانی به آنها اختصاص داده نمی شود. مثلاً نمی توان گفت که سه قانون حرکت نیوتن فقط در سدهٔ هفدهم معتبر بود یا ساختمان نو ترونی و پرو تونی اتم فقط در روزهای یکشنبه و تعطیلات رسمی اعتبار دارد. در علوم فیزیکی فرض بر این است که آنچه درست است باید در همهٔ زمانها و مکانها درست باشد. این ادعا در مورد همهٔ علوم زیستی یا انسانی صادق نیست، ولی بیشتر فعالان این حوزهها آرزومند عامیت مشابهی هستند. البته به طور کلی من تصور می کنم می توانیم بگوییم که اکثر دانشمندان مشتاق خواهند بود به قوانین با تعمیمهای فاقد محدویت زمانی یا فضایی دست یابند. (۵) از این لحاظ، تفاوت و تمایز با کار مورخان که تقریباً با خاصهای فضایی درزمانی سروکار دارند، تقریباً آشکار تر از آن است که بیان شود.

# ٣.٢. روایت، ساختار ترجیحی مورخان

اکنون به وظایف دشوارتر مورخان بپردازیم. علاقهٔ مورخان به تعمیمها و احکام کلی ناچیز، هرچند غیرقابل چشمپوشی است، ولی علاقهٔ آنان به ترسیم دقیق رویدادها در قالب سه بعد فضایی [طول، عرض، ارتفاع] و یک بُعد زمان چشمگیر است.

تفاوتهای ساختار و معنا نیز به همان اندازه مهم است. مورخ بازنمایی خود را از واقعیت چگونه انجام می دهد تا نه تنها موقعیت ترکیبی آن در فضا و زمان، بلکه گسترهٔ زمانی آن هم (مانند مورد نبردهای نامبرده) نشان داده شود؟ افزون بر این، او عنصر مهم معنا ـ جزئی از جنبه های بسیار ـ را چگونه نشان می دهد؟ پاسخ کو تاه این پرسش در یک کلمه نهفته است: روایت. منظور این نیست که هر تاریخی روایی است، بلکه، همانگونه که پل ریکور ادعا می کند، این است که 'اگر تاریخ پیوندی با قابلیت اساسی ما به دنبال کردن داستان نداشت... دیگر نمی توانست تاریخی باشد' قابلیت اساسی ما به دنبال کردن داستان تاریخی باشد' است. این مهارت هزاران سال قدیمی تر از تاریخ است. بازنمایی ممکن است با هر نوع شیوه ای سازگار و قابل اجرا باشد، ولی درنهایت و در اصل، راه و شیوهٔ بهتری جز روایت برای بازنمایی انواع پیچیدهٔ کنش انسانی و اندرکنش انسانی در طول زمان و در عین حال نشان دادن کل معناهای نهفته در آنها وجود ندارد.

در مقایسه بانقشه های جغرافی دان یا تعمیم های (فرضیه ها یا قوانین) طبیعی دان، یک روایت شاید نوع بسیار عجیبی از بازنمایی به نظر آید. در مقایسه با آن دو نوع بازنمایی، روایت به نحو چشمگیری فاقد پهناست و با یک چیز در یک زمان و با تحول آن بر روی یک خط ممتد سروکار دارد بدون هیچ دامنه و گستره ای که در آن دو نوع دیگر وجود دارد. البته برخلاف آنها روایت می تواند مسائل مربوط به زمان و معنا را که احتمالاً دو تا از مهم ترین اجزای تشکیل دهندهٔ تاریخ است ــ همانگونه که از اجزای اساسی زندگی یک فرد است ــ دربرگیرد. در فصل ۶ راجع به روایت بیشتر سخن خواهیم گفت. فعلاً بحث دربارهٔ روشها و رویه های علم و تاریخ را ادامه خواهیم داد.

#### 4.7. جایگاه زمان در علم

با توجه به مطالب چند بند قبلی شاید تصور شود که همهٔ علوم زمان را نادیده می گیرند، درحالی که، چنین نیست. زیرا در فیزیک، و به ویژه در کیهان شناسی، زمان نسبت نقشی بسیار مهم بازی می کند. اولاً، نظریهٔ نسبیت خاص مدعی است که زمان نسبت به مشاهده کننده مطلق نیست بلکه نسبی است. این ادعا یکی از نتایج منطقی این واقعیت، یا اصل است که سرعت نور مطلق یا ثابت است. در نظریه های مربوط به

منشأ و گسترش بعدی عالم نیز زمان نقشی دارد. اعتقاد بر این است که کل عالم، ازجمله زمان، حدود ده تا بیست میلیون سال پیش درنتیجهٔ یک 'مهبانگ' شکل گرفته، و از چیزی بی نهایت کوچک و بی نهایت متراکم به صورت چیز بی اندازه بزرگ دربرگیرندهٔ میلیونها کهکشان دورشونده از یکدیگر درآمده است. ولی پرسش دیگری دربارهٔ منشأ کهکشانها پیش می آید که اگر مادهٔ اولیهٔ عالم به تدریج گسترش یافته و پراکنده شده است، نباید تفاوتی میان بخشها و اجزای عالم وجود نداشته باشد، درحالی که، چنین تفاوتی آشکارا وجود دارد: برخی بخشها دربرگیرندهٔ سیارهها، ستارهها و کهکشانها هستند، و بخشهای دیگر تقریباً فضای خالی را دربرمی گیرند. پس ریشه و منشأ این بی قاعدگی چیست؟ یک نظریه این است که در بی قاعدگی مورد بحث نتیجهٔ پریشانی خود نیروی جاذبه است. نظریههای کیهان شناختی تقریباً هرساله بازنویسی یا اصلاح می شوند. البته نیازی نیست که در کیهان شناختی تقریباً هرساله بازنویسی یا اصلاح می شوند. البته نیازی نیست که امروزه هر گزارش و تبیین از عالم باید رشد، تغییر و تحول را پیش بینی کرده و انتظار داشته هر گزارش و تبیین از عالم باید رشد، تغییر و تحول را پیش بینی کرده و انتظار داشته باشد. ما به هیچروی نمی توانیم آن گزارش یا تبیین را به اندازه ای بدیهی و مسلم باشد. ما به هیچروی نمی توانیم آن گزارش یا تبیین را به اندازه ای بدیهی و مسلم باشد. ما به هیچروی نمی توانیم آن گزارش یا تبیین را به اندازه ای بدیهی و مسلم بدانیم که ثابت و تغیرناپذیر باشد. خود زمان هم تاریخی دارد.

کیهان شناسی تنها علمی نیست که باید زمان را در شمار آورد. از زمانی که داروین نظریهٔ تکامل خود را در ۱۸۵۹ منتشر کرد تا منشأ انواع را توضیح دهد، زیست شناسان نظریهٔ اصلی او را در پرتو پیشرفت بیشتر علمی تحول بخشیده، محک زدهاند. تکامل موجودات زنده در طول هزاران میلیون سال پذیرفته شده است، گرچه اخیراً نشان داده شده است که فرایند این تکامل تصادفی تر و محتمل تر از آن بوده است که بسیاری تصور کردهاند (باز هم ر.ک.: 1991, 1991). در این فرایند امکانهای هر مرحله توسط مرحلهٔ پیشین محدود و معین می شود. منظور این نیست که فرایند و جریان تکامل از پیش تعیین شده است، بلکه این است که انتخابها محدود هستند. میمون اولیه متعلق به چهل میلیون سال پیش، جد شامپانزهها و انسان هاست. آن موقع هردو انتخاب ممکن بود ولی اخلاف آنها پس از شیوپنج میلیون سال چنان انتخابی ندارند. برخی در مسیر منتهی به انسان افتادند، سرخی شامپانزه شدند، و برخی هم به صورت گوریل، اورانگو تان و امثالهم درآمدند. در هر مرحله انتخابها و امکانهای جدیدی فراهم شد و انتخابها و امکانهایی در هر مرحله انتخابها و امکانهای جدیدی فراهم شد و انتخابها و امکانهای

هم حذف شدند. همزمان با بازشدن دری در فراروی، دری در پشت سر بسته می شد. در حوزهٔ تکامل، مانند تاریخ، شانس و امکان بازگشت و پسروی ناچیز است. این ادعا دستکم به نظر می رسد در تکامل و تحول طبیعی صادق باشد. بر پایهٔ برخی آزمایش های جدید، تکامل معکوس در حوزهٔ حیوانات اهلی امکان پذیر است؛ مثلاً گاو وحشی ابتدایی ممکن است از یک گاو امروزی به دنیا آمده باشد. همان پدیده را می توان در یک باغ قدیمی فراموش شده هم مشاهده کرد که رزهای آن مانند رزهای وحشی اولیه است. البته به طور کلی، تکامل طبیعی فرایندی افزاینده و تکاملی در طول زمان است.

نباید فراموش کرد که اکثر مواد و داده های لازم برای زیست شناسان تکاملی در قالب فسیل از زیر زمین به دست آمده اند. علم دیرین شناسی (مطالعهٔ اشکال گذشتهٔ حیات مانند آمونیت ها و برونتوزوروس ها (). برای تعیین قدمت فسیل به یک علم فیزیکی ـ جغرافی ـ وابسته است. این فسیل، که گاهی خیال انگیزانه 'داستان صخره ها نامیده می شود، برای تعیین تاریخ های نسبی انواع (کدام نوع قبل از و همزمان با نوع دیگر بوده است) ضروری است. اینجا نیز زمان بخش ضروری چنین علومی است.

اکنون موارد مشابه موجود در تاریخ انسانی، بهویژه در نظریههای تکاملی گوناگون تاریخ آشکار هستند. ازجملهٔ آنها می توان به تلاشهای انجام یافته در اواخر سدهٔ نوزدهم و اوایل سدهٔ بیستم به منظور کاربست نظریهٔ داروین در حوزهٔ جامعه نداروینیسم اجتماعی ٔ ساشاره کرد. (۷) این پرسش برای دانشمندان باقی است که آیا قوانین طبیعت یافت شده در فیزیک و شیمی برای تبیین پدیدههای زیستی و اجتماعی که زمان نقش محوری در آنها دارد، مناسب است. آیا این پدیدهها را می توان صرفاً حالاتی از یک نظام تلقی کرد؟ زیرا بسیاری دانشمندان مدعی هستند که همهٔ آنچه برای تبیین پدیدهای لازم است، عبارتند از دو گزاره: (۱) گزارهٔ قوانین طبیعت مرتبط؛ و (۲) گزاره شرایط اولیهٔ آن نظام. هر حالت دیگر نظام را می توان از اینها استنتاج کرد. از دیدگاه چنین دانشمندانی قوانین طبیعت ویژگی بی زمانی ریاضیات را دارند و، به واقع، در اصل به زبان ریاضی قابل بیان هستند (د.ک.:

<sup>1.</sup> ammonites and brontosauruses

Davies, 1993, pp. 79–80; Barrow, 1992, p. 188). از سوی دیگر، به نظر می رسد که تکامل متضمن نوعی احتمال هم باشد؛ چه احتمال مربوط به صخره ها (زمین شناسی) یا مربوط به حیات (دیرین شناسی). این ویژگی حکایت از آن دارد که، مانند موارد آشنای فسیل برگس شاله ایا انقراض دایناسورها، در فرایند تکامل هم تصادف دخیل است هم ضرورت و هم بی نظمی وجود دارد هم نظم و قاعده. در واقع چنانکه از عنوان اثر مهم مونود برمی آید، داستان تکامل ترکیبی است از تصادف و ضرورت. (۸) اما اینکه چه سهمی را باید به تصادف اختصاص داد و چه سهمی را به ضرورت، پرسشی است قابل بحث و شاید همیشگی. (۹)

در تبیین علمی عالم ـ تبیین زیستشناختی و کیهانشناختی ـ زمان چه اندازه مهم است؟ زمان برای تاریخ بسیار مهم است، ولی آیا تاریخ از این لحاظ با همهٔ علوم تفاوت دارد یا فقط با برخی از آنها؟ و اگر ثابت شده باشد که زمان برای هیچ علمی ضرورت ندارد، به این معنا خواهد بود که زمان برای تاریخ هم فقط نوعی توهم است؟(۱۰)

دربارهٔ جایگاه زمان در علم زیاد سخن گفتیم، اکنون به معنا میپردازیم.

#### 4.2 معنا

در بحث از معنا همهٔ علوم طبیعی راکنار میگذاریم، زیرا اعتقاد عمومی بر این است که در هیچ کدام از این علوم، مفهوم معنا محلی از اعراب ندارد. معنا مفهومی است که فقط برای انسانها معنا و مفهوم دارد. البته قوانین طبیعت و مسائل کیهانشناسی برای دانشمندان مطالعه کنندهٔ آنها معنادار است، ولی معنا جزءِ پدیدههایی نیست که آنها مطالعه می کنند.

معنا مفهومی سیال است و شاید با اهمیت یا با نمادگری پیوند و ارتباط پیدا کند. به یک معنا، می توانیم رویدادی را آکنده از معنا (یا معنادار) بدانیم، زیرا آن را مهم می دانیم. به معنایی دیگر، که در فلسفه بسیار رایج است، معنا با واژه ها یا نمادهای دیگر پیوند می خورد. این وجه به حوزهٔ معناشناسی تعلق دارد. مسئلهٔ فلسفی اساسی معنا به نحوهٔ پیوند واژه ها با دنیای واقع مربوط می شود. آنچه از

<sup>1.</sup> Burgess Shale

لحاظ اهداف بحث ما روشن است این است که توانایی درک اهمیت رویداد یا برساختهٔ فرهنگی (مثلاً یک رسم)، و توانایی درک یک واژه، یک جمله، یک صفحه یا یک کتاب جملگی فقط مختص انسان است.

این واقعیت که معنا فقط به انسانها تعلق دارد، به بحث و مشاجرهای عمده بر سر روشهای علوم انسانی، به ویژه روانشناسی، منجر شده است. هنگام بررسی و مطالعهٔ پدیدههای غیرانسانی ـ ستارهها، کرمها و رعد و برقها ـ دانشمندان فقط باید به مشاهده متکی باشند حتی در مورد حیوان باهوشی مانند سگ، آنان نمی توانند بپرسند که این حیوان چه احساسی دارد یا چه فکر میکند، و یک چنین تجربهای برای آن چه معنایی دارد. آنها فقط می توانند رفتار آن حیوان را مشاهده کنند. ولی در مورد انسانها، راه ساده و بدیهی پی بردن به چنین چیزهایی پرسیدن است. می توان از آن انسانها پرسید که: 'آن موضوع چه اهمیتی برای شما دارد (یا چرا اهمیت دارد)؟ (اهمیت)؛ 'منظور شما از آن گفته چیست؟؛ یا 'درک و برداشت شما از آن عبارت چیست؟ ومعناشناسی). ویژگی یک نشانهٔ این است که بر تصور چیزی غیر از خود دلالت دارد. ولی نشانه فقط برای موجودی این کار را می تواند چیزی غیر از خود دلالت دارد. ولی نشانه فقط برای موجودی این کار را می تواند دارد ـ ابر و باران، واژه و معنا ـ برقرار کند. جدا از اینکه اندک حیوانات یا ماشینهای بسیار هوشمند هم قادر به برقراری چنین پیوندی هستند، در این بحث ماشینهای بسیار هوشمند هم قادر به برقراری چنین پیوندی هستند، در این بحث فقط با انسانها سروکار داریم.

تاکنون مطالب زیادی دربارهٔ همسنجی روشها و رویههای تاریخ با روشها و رویههای علوم طبیعی بیان کردهایم. روشن است که معنا پرسشی دشوار دربارهٔ علوم اجتماعی (یا به قول فرانسویها، علوم انسان) پیش می آورد. اگر این علوم بخواهند شایستهٔ آن عنوان باشند، آیا نباید علوم طبیعی بسیار پیشرفته و موفق را سرمشق خود قرار دهند. دراینصورت روشهایی که باید اتخاذ شود عبارت است از مشاهده و آزمایش، توصیف، طبقه بندی، تعمیم، و تبیین به وسیلهٔ تعمیمها (یا 'قوانین') که به آن صدورت تحصیل شده است. چنانکه دورکیم بیان کرده است (ر.ک.: به آن صدورت تحصیل شده است. چنانکه دورکیم بیان کرده است (ر.ک.: وشها را میتوان هم در مورد پدیدههای انسانی و هم پدیدههای طبیعی به کار بست. ولی آیا می توان هم در مورد پدیدههای انسانی و هم پدیدههای طبیعی به کار بست. ولی آیا این کافی است؟ آیا دراین صورت بسیاری جنبههای حیاتی انسان، به ویژه معنا را

# ۲۵۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

نادیده نمیگیریم؟ اگر معنا جایی در علوم طبیعی ندارد، این امر ضرورت بخش کنار گذاشته شدن معنا از قلمرو علوم انسانی نیست؟ کنارگذاشتن معنا از حوزهٔ مطالعهٔ آنها هم مانند مطالعهٔ ماهی است فقط هنگامی که بیرون از آب قرار دارد و این نوعی نقص روش شناختی است. از سوی دیگر، معنا اغلب بسیار ذهنی است و، بسته به ذهنیت درک و دریافت کنندگان آن، بسیار تغییر می کند. آیا یک علم عینی می تواند چنان امر ذهنی فراگیر و عمدهای را بررسی کند؟ عالمان اجتماعی دارای رهیافتی پوزیتیویستی، پاسخ منفی می دهند. عالمان دیگری مانند و بر هم عملاً گفته اند که پوزیتیویستی، پاسخ منفی می دهند. عالمان دیگری مانند و بر هم عملاً گفته اند که پوزیتیویستی، پاسخ منفی می دهند. عالمان دیگری مانند و بر هم عملاً گفته اند که بوزیتیویستی، پاسخ منفی می دهند. عالمان دیگری مانند و بر هم عملاً گفته اند که بوزیتیویستی، پاسخ منفی می دهند.

# ۳. تاریخباوری

فقط یک قاعدهٔ مطمئن را می توانم برای مورخ تصور کنم: او باید نقش امر محتمل و امر نامشهود را در فرایند تحول سرنوشت انسان بازشناسد.

اچ ا. ال. فیشر، تاریخ ارویا

### 1.7. 'تاریخ باوری' چیست؟

این جملهٔ فیشر (نوشته شده در ۱۹۱۸) کاملاً مؤید اقدام پوپر در محکوم کردن آنچه او تاریخ باوری ، یعنی جست و جوی '«آهنگها» یا «الگوها»، «قوانین» یا «روندهای» موجود در بطن و متن تحول تاریخ 'می نامد است (Popper, 1961, p. 3). بسیار شگفت آور است که کاربرد واژهٔ 'تاریخ باوری 'توسط پوپر تقریباً مختص خود اوست و اکثر مردم آن واژه را تقریباً به معنایی کاملاً مخالف به کار برده اند: بازشناسی اینکه همهٔ پدیده های اجتماعی و فرهنگی از لحاظ تاریخی تعیین می شوند، و بنابراین باید در چارچوب عصر و زمان خود درک شوند. هر پدیده مکان و زمان خاص خود را دارد و بنابراین نمی توانند تحت شمول قوانین یا تعمیمهایی فراتر از مرزهای عصر یا جامعهٔ خود قرار گیرند. کسی که این نوع تاریخ باوری را می پذیرد، می تواند آن آهنگها، الگوها، قوانین و روندهای تاریخ را که پوپر تحت همین نمی تواند آن آهنگها، الگوها، قوانین و روندهای تاریخ را که پوپر تحت همین

عنوان تاریخباوری مورد حمله قرار می دهد باور کند. با توجه به این آشفتگی و اشتباه، باید تاریخباوری را بیشتر توضیح دهیم، زیرا این مفهوم از پرسشی بسیار عمیق سرچشمه می گیرد: 'ماهیت انسان چیست؟' شاید با کمی تأمل دربارهٔ این پرسش که 'تاریخباوری چیست؟' نسبت به همان پرسش مهم نیز آگاه تر شویم. ولی خود تاریخباوری، چونان یک دیدگاه نه یک نظریه، در سدهٔ هجدهم آغاز و عمدتاً چونان واکنشی به روشنگری گسترش و تحول یافت.

#### ۲.۳. روشنگري چه بود؟

باید به یاد داشته باشیم که سدهٔ هفدهم شاهد تولد علم مدرن و تولد تاریخنگاری مدرن بوده است. البته هردو از يونان باستان ريشه گرفت و در سدههاي مياني تحول یافت. یک ویژگی موجود در هرکدام از دو مورد، چنین ادعایی را در خصوص سدهٔ هفدهم توجیه می کند: پی بردن به اینکه ریاضیات کلید فهم دنیای مادی و فیزیکی است، و کلید پژوهش تاریخی درک معنای اصلی اسناد و مدارک تاریخی است (ر.ک.: Stanford, 1986, pp. 131 and 78). ولى رياضيات در صورتى قابل كاربست در ارتباط با این دنیاست که بسیاری تفاوت ها را نادیده بگیریم. یک سیب و یک پرتقال دو سیب یا دو پرتقال تشکیل نمی دهند، بلکه دو عدد میوه تشکیل می دهند که اصطلاحی کلی است. پس استفاده از ریاضیات مشوق تعمیم است. در سالهای پایانی سدهٔ هفدهم اسحاق نیوتن دستاوردهای ریاضی خود را با ابداع حسابان و کشف ساختار و نیروهای منظومهٔ شمسی به اوج رساند. این پیروزی علم ریاضیات مبنا در قالب عنوان اثر بزرگ او، اصول ریاضی فلسفهٔ طبیعی (یعنی علم تجربی) اعلام شد. یک مورخ علم در این مورد چنین میگوید: 'عنصر انقلابی اساسی این بود که نیوتن دنیای یویای کاملاً مستقل از نظم معنوی را تصور کرده بـود، (Singer, 1962, p. 294) '. افراد زیادی اینگونه نگاه به دستاورد نیوتن را پذیرفتهاند، هرچیند او خود چینین تصور نمی کرد. در این تصویر ترسیم شده از جست و جوی حقایق مربوط به عالم که از فكر و نيت روحانيون نشأت نمي گرفت يا تابع سلطهٔ كشيشي نبود، شايد اين نكته بلافاصله مورد توجه قرار نگرفت که روایت نیوتن مستقل از معنا نیز هست.

<sup>1.</sup> Philosophia Naturalis Principia Mathematica

بدین ترتیب ستیز میان علم و دین آغاز شد و در طول چند سده شدت گرفت. نکتهٔ انسانی تر دربارهٔ معنا هم عمد تأ نادیده گرفته می شد. بی دین هایی مانند بایله و ولتر از این دیدگاه علمی استقبال کردند و بدین ترتیب روشنگری آغاز شد. این که نقش ضدکشیش سالاری در این جنبش بزرگ چه اندازه برجسته بود قابل بحث است. در اینجا فقط به تلاش های انجام شده برای گسترش دادن روش های علمی از دنیای مادی به حوزهٔ مطالعهٔ انسان اشاره می کنیم. اصحاب دایرة المعارف، فیزیوکرات ها، جامعه شناسان اسکاتلندی اولیه (مانند فرگوسن و میلار) و شخصیت هایی مانند منتسکیو، هیوم و آدام اسمیت از این رو اهمیت دارند. آنان بر این باور بودند که انسان بخشی از طبیعت است و باید مانند آن مطالعه شود. امور انسانی ممکن است به همان اندازه برای علم اهمیت داشته باشد که حرکات سماوی.(۱۱)

### ۳.۳. پیدایش تاریخباوری و ویکو

ولى مسائل مربوط به معنا و قصد، اگر هم از خداوند دريغ مىشد، همچنان براى برخی افراد، ازجمله وکلا، اهمیت داشت. مقاصد یک وصیتکننده، معنای یک سند، حقیقت کنشی خاص، همه برای کار آنها بسیار اهمیت دارد. پیوند میان قانون و تاریخ بیشتر است تا پیوند میان علم و یکی از آن دو. پس شگفتی آور نیست که نخستین گامهای مخالفت با دیدگاه پیشگفتهٔ روشنگری را حقوق دان ایستالیایی، جیامباتیستا ویکو (۱۶۶۸–۱۷۴۴) برداشت. در برابر تعصبهای خردباوری (باور به 'حقایقی بیزمان... ملبس به نمادهای قابل درک عام و جهانی که هر فردی، در هر زمان و در هر شرایط، شانس کافی برای درک و دریافت آنها دارد) او بر این امر پافشاری میکرد که درک درست هر نوع دانش امری تاریخی است؛ یعنی نوعی درک چگونگی پیدایش آن است (ر.ک.: Berlin, 1976, p. 11). درنتیجه او بر وجود تمایزی روشن میان آثار و کارهای خداوند (یعنی طبیعت) و آثار. انسان (یعنی زبان، جامعه و فرهنگ) پافشاری میکرد. از این دیدگاه او به این نتیجه میرسید که ما شانس بیشتر و بهتری برای درک درست آثار انسان داریم زیرا توسط انسانهایی مانند خود ما ساخته شده است (Vico, 1970, pp. 52-3). اكثر عناصر و تصورات بعدی تاریخباوری تاکنون در اندیشه های و یکو پیدا شده است، گرچه البته او نباید نسبت به بهرهبرداری هایی که از آنها می شود مسئول شناخته شود. آیزیا برلین اصول

اندیشهٔ ویکو را چنین خلاصه میکند (بهمنظور رعایت اختصار، آنها را به گونهٔ دیگری بیان میکنم):

- ۱) ماهیت انسان ثابت نیست بلکه سیار است و همواره تغییر میکند، زیرا رفتارهای او باعث تحول خود او می شود.
- ۲) خود فاعلان به شیوههایی می توانند فعل خود را درک کنند که مشاهده کنندگان صرف نمی توانند.
- ۳) تاریخ که با آثار انسان سروکار دارد و بنابراین نگاهی 'درونی' دارد، بر علم طبیعی که باید نگاه 'بیرونی' فروتر اتخاذ کند برتری دارد.
- ۴) هر جامعه، از همهٔ جنبه های آن، با الگو یا شیوهٔ خاص خود ویژگی می یابد؛ و هر مرحلهٔ بعدی یک جامعه، به واسطهٔ تلاش انسانی و نه علیت طبیعی، از مرحلهٔ قبلی به وجود می آید. این اصل، هم دربرگیرندهٔ مفهوم فرهنگ است و هم مفهوم دگرگونی تاریخی.
- ۵) آفرینشهای فرهنگی انسان (زبان، حقوق، دین، هنر و از این قبیل) اشکالی از ارتباط و ابراز وجود هستند.
- ۶) آثار هنری باید نه با استانداردهای بیزمان، بلکه برحسب معنایی که آنها برای جامعهٔ خود دربردارند درک شود. تاریخهای مقایسهای هنر، دین، حقوق، نهادها و امثالهم محصول همین اصل است.
- ۷) مقوله های سنتی شناخت \_ قیاس منطقی یا تجربهٔ حسی \_ ناکارامد هستند.
   باید مقولهٔ سومی، تخیل بازسازانه یا بصیرت همدلانه، به آنها افزود.

# ۴.۳. تاریخباوری هردر

اگر یک ایتالیایی تاریخ باوری را پی ریزی کرد، ادامهٔ کار این ساخنمان را عمدتاً (نه کاملاً) المانی ها می بایست عهده دار می شدند. یکی از اصول برجستهٔ این دیدگاه یا اصل بی همتایی فرد، موضوع و محور واکنش عمیق به روشنگری بود که به موفق ترین صورت در کار یوهان گاتفراید هردر نمود یافت. هرچند تولد هردر با سال مرگ و یکو همزمان بود (و در ۱۸۰۳ چشم از جهان فروبست)، این فیلسوف آلمانی چیز زیادی دربارهٔ سلف ایتالیایی خود نمی دانست (۱47, 76n.) 4-193 العالی کود تازه شکل او آرا و افکار خود را در مخالفت آشکار با روشنگری، که در زمان و یکو تازه شکل

گرفته بود، مدون کرد. برخلاف تلاش متولیان روشنگری برای کشاندن امور انسانی به زیر پوشش قوانین و احکام کلی (تحت تأثیر پیروزی نیوتن)، هردر بر بی همتایی هر انسان، و گفتارها و کردارهای او پافشاری می کرد و مدعی بود که به دلیل همین بی همتایی نمی توان آنها را تحت شمول اصول کلی درآورد. از این لحاظ او به ویژه بر سه نکته تأکید می کرد: (۱) برای زندگی کردن چونان انسان به عضویت در اجتماع نیازمندیم او (۲) فعالیتهای خلاقانهٔ همهٔ انسانها نمودهای فردی دیدگاه شخص خاصی است یا 'صدای' خاص اوست؛ می توانیم تصور کنیم که این نکته چگونه از دیدگاه رمانتیکی نسبت به هنر حکایت دارد؛ و (۳) هر تمدن یا جامعهای با فرهنگ خاص خود را باید برطبق ارزشهای خاص آن ارزیابی کرد، نه یا توسل به معیار عام غیرشخصی (اباید برطبق ارزشهای خاص آن ارزیابی کرد، نه یا توسل به معیار عام غیرشخصی (Berlin, 1976, p. xxii). به همین دلیل است که در فلسفهٔ هردر، ملتها نقش محوری بازی می کنند.

البته اکنون نباید ملت را با مفهوم دولت اشتباه کرد. هردر یکی را می ستود و از دیگری نفرت داشت. او علایق جهانوطنی یک پیرو راستین روشنگری را دارا بود: 'او نه به ملیت بلکه به فرهنگها... به تجربهٔ کلی مردم... روابط شخصی... و شیوه های جستوجوی حقیقت، آزادی و خوشبختی علاقه مند بود' (,Berlin) شیوه های جستوجوی حقیقت، آزادی و خوشبختی علاقه مند بود از زبان و ادبیات یا صدای مردمی که تجارب زندگی جمعی خود را بیان می کردند. از این دیدگاه، ملتها در عین حال که خانواده های بزرگ و فراگیری هستند ۲ موجودات انداموار مشهودی هم هستند که مهم ترین بخش دنیای تجربه را تشکیل می دهند. بنابراین، آنها آشکارا بر ساخته های مکانیکی مانند خانه ها و ماشین ها، و بر ساخته های ملی مانند خرد، حقوق و دولت بر تری دارند.

# ۵.۳. تأثير انقلاب و حقوق

تحول بعدی تاریخ باوری چندان خوشایند نبود. امید و آرزوهای شادیبخش روشنگری اروپا به یک دور کامل (۱۷۸۹–۱۸۱۵) خونریزی، انقلاب و جنگ

۱. ابن گفتهٔ ارسطو را بهیاد آوریم که زندگی انفرادی فقط متعلق به حیوان یا خداوند است.
 ۲. ریشهٔ این واژهٔ nasci لاتین، بهمعنای تولد، است.

انجامید، همانگونه که سال ۱۹۱۴ دورهای طلایی را برهم زد. پیامدهای این رویدادها برای تاریخ باوری زیانبار بود: دیدگاه فرهنگی ملیت جای خود را به دیدگاهی قدرتمدار (دولتملت) داد؛ تأکید بر امر جمعی به ویژه دولت جایگزین تأكيد بر امر فردي شد، و اين تصور كه اجتماع بايد برحسب معيارهاي خود ارزيابي شود برای توجیه اخلاقستیزی ها و بی بندوباری های بین المللی (پیمان شکنی ها، تجاوزات و امثال آن) بهنام برتری اخلاقی دولت به کار گرفته شد.

· شماری از متفکران آلمانی، ازجمله یوهان گات لیب فیخته (۱۷۶۲\_۱۸۱۴) فیلسوف و فریدریش ماینکه (۱۸۶۲-۱۹۵۴) مورخ، بههمین دیدگاه اخیر یا برتری اخلاقی دولت چسبیدند. در ۱۸۰۷ فیخته می توانست ادعا کند که در روابط بين الملل 'هيچ حق و قانوني جز حق قوى تر وجود ندارد'. درواقع او دولت (نه مسيحيت يا خانواده) را به 'آموزگار اخلاقي و ديني ملت آلمان تبديل كرد ' (Iggers, 1983, p. 42). ماینکه هم تاریخ ریشههای تاریخ باوری ا نوشت و چندین کتاب دیگر دربارهٔ تاریخ فرهنگی را به مفاهیم و تصورات ریل بولیتیک<sup>۲</sup> یا سیاست بدون اخلاق اختصاص داد. از دیدگاه او دولت معیارهای اخلاقی خاص خود را داشت که در چارچوب آن معیارها نمی توانست کار خطایی بکند، 'زیرا آنچه از ماهیت عمیق فردی یک موجود سرچشمه بگیرد، نمی تواند غیراخلاقی باشد' (Iggers, 1983, p. 203). او فقط پس از مصيبتهاى نازيسم و نابودى آلمان قديم در جینگ جیهانی دوم، در ارزشههای خود تبجدیدنظر کبرده، قیدرت پرستی و دولت پرستی را کنار گذاشت و به ارزشهای فرهنگ عالی تجلی یافته در گوته که شاید بزرگترین شخصیت آلمان باشد روی آورد (ر.ک.: Meinecke, 1946؛ همچنین به Cannon, et al., 1988, pp. 274-6).

با استفاده از مفاهیم نظامها و خردهنظامهای اجتماعی شاید به این نتیجه برسیم که 'اخلاق برتر' دولت خطایی است ناشی شده از خلط نظامهای کموچکتر و بزرگ تر. درست است که اجتماعاتی مانند خانوادهها، باشگاهها یا دستههای نظامی، دارای بسیاری آداب و رسوم یا نظامهای رفتار بین شخصی خاص خود هستند.

<sup>1.</sup> Die Entstehung des Historismus (1936)

<sup>2.</sup> Realpolitik

هنجارهایی که بر بخش عمدهای از این رفتار حاکم است، فقط به همان اجتماعها محدود می شود. ولی اجتماعهای گسترده تری در سطح ملی یا بین المللی هم وجود دارد که اعضای آنها تابع قواعد و معیارهای نه چندان انحصاری هستند. مثلاً من باید حسابهای خود را در لندن با پوند تسویه کنم نبه در پاریس یا نیویورک. ولی پایبندی اخلاقی و قانونی به پرداخت بدهی در همهٔ شهرها به صورت برابر الزام آور است. درستکاری، مانند گفتن حقیقت، بخشی از یک نظام است که به اندازهٔ نؤاد بشر وسعت دارد و اخلاق، برخلاف پول رایج، هنگام گذر از مرزها تغییر نمی کند. نه افراد از الزامات آن معاف هستند نه دولتها.

#### ۶.۳ هکل

پیامدهای نظری تاریخ باوری در سدهٔ نوزدهم چندان مساعد و میمون نبود. هگل، بزرگ ترین (بانفوذترین) فیلسوف عصر از مفهوم Zeitgeist یـا روح قـرن بـهنحو گستردهای استفاده کرد. او در فلسفهٔ حق مینویسد که 'هرچه باشد، هر فرد فرزند زمان خود است؛ بنابراین، فلسفه نیز محصول زمان خود است که در افکار و اندیشهها نمود مى يابد' (Hegel, 1967, p. 11). لئوپولد فون رانكه، بـزرگترين مـورخ أن زمان هم بر مفهوم عصر تأکید میکند: 'هر عصری همجوار خداوند است، و ارزش آن... بر وجود خود آن، بر خویشتن خود آن استوار است' (Ranke, 1973, p. 53). اینجا نیز ما شاهد باوری مستحکم و استوار دربارهٔ فرد انسانی (باور به ارزش ذاتی هر مرد و زن که در ادیان بزرگ و انسانگرایی غیردینی رایج است) هستیم که بهصورتی نامشروع و ناموجه به ساختهای ذهنی داینبار، عصر نسبت داده می شود. درواقع رانکه باور، بیگمان ناموجه، مشابهی هم دربارهٔ دولتها دارد که نمود 'اندیشههای خداوند' هستند (Iggers, 1983, p. 82). در این مورد می توانیم تقابل بـا دیـدگاه روشنگری را درک کنیم. تقابل موردنظر بر این باور استوار بود که دانشمندان، با كشف قوانين طبيعت، 'دربارهٔ انديشه ها و نيات خداوند مي انديشند'؛ باوري كه دانشمندان اواخر سدهٔ هفدهم بیان میکردند. این فکر که خداوند خالق واقعیتی است که ما تجربه میکنیم برای همهٔ مسیحیان (و یهودیان و مسلمانان) آشنا بىود، ولى اینکه آن واقعیت از دولت ملتها، ساخته شده است تجربهای بسیار متفاوت از این دیدگاه مدرن بود که قوانین علمی ساختار عالم را عرضه میکنند. همین تقابل سرآغاز تقابل بعدی میان علوم طبیعی و رشته های انسانی آ بود.

### ٧.٣. آيا هڪل يک نسبيت باور بود؟

آیا مطالب بیانشده جملگی دلالت بر این دارد که هگل یک نسبیتباور بود؟ این بار نیز پاسخ به درک و برداشت ما از واژهٔ نسبیتباوری بستگی دارد. هم نسبیتباوری محدود یا شناختشناسانه داریم، هم نسبیتباوری کامل یا متافیزیکی. نخست از نسبیتباوری محدود سخن میگوییم. این موضوع قابل دفاع و محتمل است که همهٔ ما برای اندیشیدن و سخنگفتن دربارهٔ واقعیت به چارچوبی مفهومی نیازمندیم. این امر هم کاملاً بدیهی است که ایده ها و تصورات انسانی، باید، دستکم برخی مواقع، تناسبی با واقعیت نداشته باشد. به هرحال، آنها از زمانی به زمان دیگر و از مکانی به مکان دیگر، تغییر میکنند. بیگمان چارچوبهای مفهومی بسیاری برای منسیر واقعیت وجود داشته است و تقریباً تردیدی نیست که هیچکدام از آنها برای درک واقعیت کاملاً مناسب نیست. ولی این واقعیتها، اگر واقعیت داشته باشند، رشد پایدار شناخت را منتفی نمیسازند؛ رشدی که در طول تاریخ دستکم در علم و شناوری آشکار به نظر می رسد. اینکه بخش عمده ای از شناخت و درک ما به جایی که

<sup>1.</sup> Geisteswissenschaften

<sup>2.</sup> Naturwissenschaften

<sup>3.</sup> Lectures on the Philosophy of World History

تصادفاً در فرایند تاریخ اشغال میکنیم بستگی دارد نسبتاً غیرقابل مناقشه است. مثلاً تا زمان کشف تلسکوپ و میکروسکوپ در سدهٔ هفدهم واقعیتهای زیادی پنهان بود. در این خصوص، کارل پوپر به این نتیجهٔ، نسبتاً آشکار، میرسد:

به نظر من آنچه ما باید انجام دهیم کنارگذاشتن فکر منابع نهایی شناخت، و پذیرش این نکته است که هر شناختی انسانی است؛ که هر شناختی با خطاها، پیشداوریها، تخیلات، و آرزوهای ما درآمیخته است؛ که کل آنچه می توانیم انجام دهیم جست و جوی کورمال کورمال حقیقت است، هرچند فراتر از دسترس ما باشد (Popper, 1969, p. 30).

به این معنای محدود یا شناختشناسانه، بی تردید هگل یک نسبیت باور بود.

اما در مورد نسبیتباوری کامل یا متافیزیکی چطور؟ نسبیتباوری کامل منکر وجود واقعیتی مستقل از درک یا تفسیر ماست. این نوع نسبیتباوری دربرگیرندهٔ باورهایی متافیزیکی دربارهٔ ماهیت هستی است و بر نوعی فلسفهٔ ایدهآلیستی دلالت دارد. نسبیتباوری مورد بحث نمی پرسد که آیا ایده ها و تصورات ما با واقعیتی مستقل تناسب و مطابقت دارد یا نه، بلکه مدعی است که همان ایده ها و تصورات واقعیت هستند. در این مورد هم نسبیتباور کامل بودن هگلی، به همان معنایی که مشخص شد، تردید پذیرتر است، ولی به نظر می رسد که شاید بود. 'روح در تاریخ... همان ملت است به معنای کلی آن... ملت ها همان مفاهیمی هستند که روح خود را در قالب آنها شکل داده است ' (Hegel, 1980, p. 51). 'وجدان خود این روح باید خود را در جهان... در وجدان ملت متجلی کند... هیچ فردی نمی تواند از آن فراتر رود ' کود را در جهان... در وجدان ملت متجلی کند... هیچ فردی نمی تواند از آن فراتر رود '

از این بحث دو نتیجه میگیریم. نتیجهٔ نخست این است که اگر شناخت فرد منحصر و محدود به ملت او و روح آن ملت باشد که او نمی تواند از آن فراتر رود، چه بلایی بر سر جامعهٔ بین المللی دانشمندان می آید که در اروپای سدهٔ یازدهم و دوازدهم شکل گرفت، سببساز تولد علم تجربی مدرن در سدهٔ هفدهم شد، آرمانهای بین المللی و جهان و طنی سدهٔ هجدهم را عرضه کرد، و برای علم سدهٔ بیستم کاملاً ضروری است؟ آیا بیگمان در این مورد شناخت از مرزهای روح ملی فراتر نمی رود؟ بر این اساس فرد شاید تصور و فکر هگل را ردکند.

نتیجهٔ دوم هم این است که اگر کل اندیشه و تفکر مرحله به مرحله پیش می رود، به صورتی که، در فرایندی دیالکتیکی، هر ایده ای در ایدهٔ مقابل خود جذب شده، جای خود را به سنتز آن دو می دهد، پس کل شناخت ما نیمه جهل است و کل حقایق تا حدودی نادرست است. از دیدگاه هگل و حی الهی (مبنای مهم ترین شناخت از ۱۷۰۰ ق. م تا حدود ۱۷۰۰ م) فقط 'لحظه ای در فرایند تفکر انسانی است؛ حقیقی است، اما نه کلاً حقیقی و نه کل حقیقت.

دانشمندان علم تجربی شاید نگران این مسئله نبودهاند. ولی موضع آنها نیز مورد حمله قرار میگیرد. همانند یونانیان و همهٔ دانشمندان بعدی، به هیچوجه کسی نمی تواند باور کند که کشفهای آنان به دنیای واقعی مربوط است.(۱۲) استیون وینبرگ، فیزیکدان معاصر چنین می نویسد: 'چیزی که علم ما دربارهٔ آن است عبارت است از کشف تبیینهای مبتنی بر ساختار منطقی طبیعت (,Weinberg 'عبارت است از کشف تبیینهای مبتنی بر ساختار منطقی طبیعت (,1993, p. 6 بنابراین، او پایبند نسبیتباوری محدود است. ولی او همچنین معتقد است که خود همین ایدههای ناقص و نامناسب ما بخشی از واقعیت، یا بخشی از خود تحقق بخشی روبهرشد روح است. آیا این اعتقاد، او را به نسبیتباوری تمام عبار و متافیزیکی تبدیل می کند؟ بدتر اینکه بدون اعتقاد او به پیشرفت، تضمینی وجود ندارد که ایدههای بعدی بهتر خواهند بودنه بدتر و نامناسب تر. به هرحال انواع و اقسام ندارد که ایدههای بعدی بهتر خواهند بودنه بدتر و نامناسب تر. به هرحال انواع و اقسام نسبیتباوری هرگز از قلمرو تاریخباوری رخت برنمی بندد.

### ٨.٣ آيا تاريخ باورى بايد متضمن نسبيت باورى باشد؟

اجازه دهید لحظه ای به عقب برگشته، مطالب پیشگفته را مرور کنیم. دستاوردهای بزرگ علم در سدهٔ هفدهم با نیوتن به اوج خود رسید. ترکیب آزمایش تجربی و مشاهده با ساختار منطقی ریاضیات پیشرفته موفقیتهای سرمستکننده ای را به ارمغان آورده بود که درواقع هنوز هم رهیافت علمی اصلی است. این سرمستی، مردان روشنگری را به این باور رهنمون شده بود که روش مشابهی (علم = واقعیت تجربی + تفکر منطقی) را می توان در ارتباط با امور انسانی به کار بست. ولی این خوش بینی با مخالفت و یکو، هردر، هامان و دیگران رویارو شده بود که استدلال می کردند تفاوتی اساسی میان انسان و طبیعت وجود دارد، به گونه ای که روشها و

رهیافتهای مناسب برای یکی، برای دیگری کاملاً نامناسب است. به نظر آنان استفاده از ریاضیات و جست و جوی قوانین حاکم بر پدیده ها متضمن نادیده گرفتن و فراموشکردن تفاوت ها، یا این فرض بود که بسیاری چیزها شبیه هم هستند و موجودات به واحدهایی تقسیم پذیرند. افزون بر این، چنین قوانینی نمی توانست تصویر یا تبینی از معنا دربرداشته باشد، گرچه این نکته در دیدگاههای منتقدین بیشتر به صورت ضمنی مطرح می شد نه به صورت آشکار. آنان استدلال می کردند که از آنجاکه فردیتهای متفاوت ما و معناهای ما (هردو متعلق به کلام و کنش) مهم ترین چیزهای مربوط به ماست، رهیافت علمی آشکارا نادرست است. ولی متأسفانه بسیاری از افراد موردبحث از این حد فراتر رفته، نه تنها رهیافت علمی بلکه خود خرد را هم محکوم کردند. البته هگل از جملهٔ این افراد نبود ولی هامان، که آیزیا برلین ریشهٔ عقل ستیزی و خردگریزی معاصر را عمدتاً به او نسبت می دهد (1993 Berlin, به آن دسته تعلق داشت. گرچه در ارتباط با همهٔ حماقتهای جنبش رمانتیک سدهٔ نوزدهم در عرصهٔ هنر یا فلسفه و تاریخنگاری سیاسی، نمی توان هامان را مقصر دانست، اکثر عناصر فکری متولیان آن جنبش با اندیشههای او سازگار بود. (۱۲)

اجازه دهید به اندیشمندانی که در این مورد مسئول تر و مقصر تر هستند بپردازیم. باید گفت که دستاوردهای فکری چشمگیر سدهٔ نوزدهم این مسئله را برجسته کرد. نه تنها هنرمندان مکتب رمانتیک، شعرایی مانند شلی یا بودلار ۱، رمان نویسهایی مانند تورگنیف و داستایفسکی، بلکه شخصیتی دارای نفوذ و تأثیر بیشتر در زمان حاضر، فریدریش نیچه، هم وجه غیرعقلانی ماهیت انسان را مورد ستایش قرار می داده اند. از سوی دیگر، پوزیتیویستها (کنت)، اقتصاددانان (ریکاردو)، فلاسفهٔ یوتی لی تاریان (میل پدر و پسر) و حتی مورخان (بوکله، تاین و لسکی) ۲ بیشتر از همه برای واقعیت بخشیدن به آرمان روشنگری کاربست علم در حوزهٔ امور انسانی تلاش می کرده اند. در این میان می توان از شخصیت برجسته ای به نام زیگموند فروید هم یاد کرد که، دستکم در اوایل کار خود، می کوشید میزان تفاوت و اختلاف با تبیین های علمی و عقلانی رفتار بسیار غیرعقلانی انسان را کاهش دهد.

در سدهٔ نوزدهم تاریخ شکوفا شد ولی فلسفهٔ تاریخ افول کرد و پس از هگل و

<sup>1.</sup> Shelley or Baudelaire

مارکس هیچ نظام فکری بزرگ فراگیری در این حوزه برپا نشد. تصور تاریخ چونان فرایند معنادار بزرگ هم جای خود را به سرگرمی با منطق و شناخت شناسی تفکر تاریخی دارد (ر.ک.: Iggers, 1983, p. 125). در برابر چالش روش علمی که اکنون در تفکر پوزیتیویستی نمود یافته است، تاریخ و علوم اجتماعی چگونه می توانست توجیه شود؟ مورخان یا باید تاریخ را به علمی پوزیتیویستی تبدیل میکردند، چنانکه بوکله می کوشید، یا باید بنیادی از لحاظ فکری معتبر برای علایق درجه اول خود ــ يعني علاقه به معنا، فرد، و ارزشهاي اخلاقي، زيبايي شناختي و معنوي فرد که در زندگی بسیار مهم است ولی در پوزیتیویسم محلی از اعراب ندارد ــ پیدا می کردند. ریکرت، ویندلباند، دیلتای، ماینکه، وبر و ترولچه ازجمله افرادی بودند که به شیوههای مختلف با این چالش رویارو شدند. از لحاظ بحث کنونی ما دربارهٔ تاریخ باوری، و بلهلم دیلتای (۱۸۳۳–۱۹۱۱) جالب ترین فرد است.

#### 9.3 ويلهلم ديلتاي

دیلتای کمی پیش از پایان زندگی کاری خود در ۱۸۹۶، مسئلهٔ مورد بحث را چنین بيان ميكند: 'اكنون بايد بپرسيم كه آيا مطالعهٔ افراد و اشكال خاص وجود انسان به صورت علمي امكان پذير است و چگونه مي توان اين مطالعه را انجام داد ، (Dilthey, 1976, p. 247). او علوم طبیعی و رشته های انسانی ا راکه پیشتر توضیح دادیم متمایز میکند، زیرا تفاوت موضوع مورد مطالعه (طبیعت و ذهن) متضمن رهیافتهای متفاوت است. مسئلهٔ رشتههای انسانی عبارت بود از بررسی افراد، معانی و ارزشها که موضوع مهم مطالعات انسانی هستند ولی نسمی توانند جایگاهی در روش جاافتادهٔ علوم طبیعی پیداکنند. مثلاً فیزیک می تواند بگوید که یک فرد با چه سرعتی از صخره سقوط میکند، ولی نمی تواند بگوید که او انسان خوبی است یا بد. درحالی که، در یک کتاب یا فیلم قهرمان یا ضد قهرمان بودن او بسيار اهميت دارد. متأسفانه، چنانكه دانشمند بهسرعت اشاره خواهد كرد، شايد دو ديدگاه دربارهٔ جايگاه اخلاقي وجود داشته باشد، ولي فقط يک نظر دربارهٔ سرعت سقوط وجود دارد. بدین ترتیب به نظر می رسد علوم طبیعی به عینیت و دقتی رسیده

<sup>1.</sup> Naturwissenschaften and Geisteswissenchaften

است که از تاریخ یا مطالعات انسانی دیگر غایب است. این حوزههای مطالعاتی چگونه می توانند مبنایی برای شناخت بیابند که به اندازهٔ مبنای علوم طبیعی استوار و معتبر باشد؟

پاسخ دیلتای عبارت بود از 'تفسیر'. در حوزهٔ مطالعات انسانی ما با انسانهایی مانند خود سروکار داریم و درواقع خود را عمدتاً در ارتباط با دیگران می شناسیم. چنانکه او می گوید، فهم عبارت است از 'بازیابی من در تو' (Dilthey, 1976, p. 15). او استدلال می کند که ما به بهترین وجه خود را در قالب زبان بیان می کنیم: 'پس هنر درک و فهم بر تفسیر اسناد و داده های نوشته شدهٔ وجود انسانی استوار است'. درواقع یک هنر تفسیر وجود دارد که قواعد، روشها و معیارهای خاص خود را تدارک دیده است و آن همان هرمنوتیک، یا 'روش تفسیر اسناد و داده های نوشته شده است' روش عنانکه در فصل ۷، قسمت ۲، هنگام بحث بیشتر دربارهٔ هرمنوتیک و دیلتای، خواهیم دید، دیلتای هرمنوتیک را روش مناسبی برای بررسی واقعیت تاریخی می دانست.

تاریخ، آنگونه که اکنون به نظر ما می آید، متشکل است از خاطرات، آثار و بقایا، آثار و یادمانهای تاریخی، اسناد و مدارک، و کتابها. خاطرات موردنظر اشیایی بی جان هستند و وجود آنها به اندازهٔ اشیاه طبیعی مورد مطالعهٔ علم عینی است. ولی آنها تکههای سختی از مادهٔ بی جان هستند و فقط هنگامی که برای درک آنها به تفسیر متوسل می شویم معانی و ارزشهای خود را آشکار می سازند؛ در آن هنگام که تاریخ جان می گیرد. همچنین دوستی که چونان شخص زندهٔ شکل گرفته از روابط دوستی ما و روابط انسانی بی شمار دیگر در برابر من می ایستد، صرفاً تکهای گوشت و خون و استخوان نیست. به عبارتی، ما می توانیم بگوییم که 'من هستم، زیرا شما هستید'. مطالعهٔ تاریخ یا معطوف کردن قوهٔ درک انسانی خود به گذشته، این تکههای جامد و ارزش و اهمیت مردهٔ گذشته را به واقعیتی جاری و زنده تبدیل می کند. گذشته با بیرون آمدن از حالت یک شیء صرف و تبدیل شدن به بخشی از تجربه، عینیت خود را تا حدودی از دست می دهد. ولی این امر گریزناپذیر است و فلاسفهٔ علم نباید آن را دستاویزی برای انتقاد و سرزنش قرار دهند. من و شما هم در جریان زندگی متغیر روزمرهٔ خود فاقد عینیت کامل هستیم. به معنای واقعی، انسانهای ساکن یک اجتماع روزمرهٔ خود فاقد عینیت کامل هستیم. به معنای واقعی، انسانهای ساکن یک اجتماع بخشی از یکدیگر هستند و در چنین اجتماعی اعیان و اذهان درهم می آمیزند.

به نظر من این جوهر بحث دیلتای است. ولی آیا چنین برداشتی از تاریخ باوری به دام نسبیت باوری نمی افتد؟ متأسفانه شاید او به اندازهٔ کافی عمر نکرد تا در مورد پاسخ به این پرسش به طور کامل تأمل کند. باز هم متأسفانه به نظر می رسد که او باید تردیدهایی در ارتباط با منتهی شدن تاریخ باوری به نسبیت باوری داشته باشد. او در هفتادمین سال تولد خود، کارنامهٔ خود را چنین ارزیابی می کند:

محدودبودن هر پدیدهٔ تاریخی... و بنابراین نسبی بودن هر نوع برداشت انسانی دربارهٔ پیوند و ارتباط چیزها، آخرین حرف جهان بینی تاریخی است. [جایی که] همه چیز در جریان است و چیزی ثابت نمی ماند... ابزار چیره شدن بر هرجومرج اعتقادات کجاست؛ هرجومرجی که باورهای ما را هم تهدید می کند (نقل شده در 4–143 pp. 1983, pp. 143).

بیگمان ترس و نگرانی او از نسبیت برداشتها و ادراکات بیهوده بود، زیرا، چنانکه پیشتر بیان کردیم، هر شناختی باید در نوعی چارچوب مفهومی مدون و بیان شود. افزون بر این، نسبیتباوری شناختشناسانه، متضمن نسبیتباوری متافیزیکی نیست.

### ۱۰.۳ نتایجی دربارهٔ تاریخباوری

اجازه دهید از دیدگاهی فراگیرتر به این موضوع نگریسته، تردیدهای دیلتای در مورد برداشتهای انسانها از پیوند چیزها را با اعتقاد یک فیزیک دان معاصر مقایسه کنیم: 'نظریههای کنونی ما اعتبار محدودی دارند و موقتی و ناقص هستند. ولی اکنون و سپس، از پشت آن نظریهها نیمنگاهی به نظریهٔ نهایی داریم؛ نظریهای که اعتباری نامحدود خواهد داشت و کمال و انسجام آن کاملاً رضایت بخش خواهد بود' نامحدود خواهد داشت و کمال و انسجام آن کاملاً رضایت بخش خواهد بود' احتمال زیاد مطالعهٔ عالم نخستین و الزامات انسجام ریاضی سرانجام ما را به نظریهٔ واحد کامل رهنمون خواهد شد که در طول زندگی یکی از ما انسانهای حاضر در جریان جهان اتفاق می افتد' (167 به 1990, p. 167). عبارت 'همه چیز در جریان است' دیلتای ما را به یاد هراکلیت می اندازد. ترس او از 'هرج و مرج اعتقادات و باورها' هم در سدهٔ بعدی فقط به خوبی توجیه شده است. کمتر از بیست سال بعد،

دیدگاه دیلتای در ابیات یک شاعر ایرلندی بازتاب یافت:

چیزها پراکنده و بههم ریخته است؛ کانونی نمی توان یافت؛ هرج و مرج صرف بر جهان حاکم شده است، موج خون جاری است، و همهجا بیگناهی محو شده است بهترین انسان فاقد اعتقاد است، درحالی که بدترین انسان لبریز است از احساسات شدید.

(W. B. Yeats, 'The Second Coming' از

تاریخ باوری بر تاریخی بودن زندگی انسانی \_ بر این واقعیت که همهٔ آنچه ما انجام می دهیم باید در چارچوب محدوده های زمان و انسانیت، با همهٔ محدودیت ها و قید و بندهای شناختی که دربردارد قرار گیرد \_ استوار است. پس آیا ما محکوم به عدم قطعیت هستیم؟ آیا همهٔ بحث های تاریخ باوری از ویکو تا دیلتای، به سبب نسبیت باوری کاملاً بی اعتبارند؟ آیا بنیاد شناخت شناسانهٔ استوار و معتبری برای تاریخ و جود ندارد؟ آیا ما باید در هر حال برای درک جهان حاضر و گذشته به دانشمندان اتکاکنیم؟

این بحث با دیلتای پایان نیافت، ولی شور و حرارت خود را از دست داده است و بسیاری از اندیشمندان دخیل در بحث از این موضوع دور شدهاند. بههرحال در اواخر سدهٔ بیستم دو دیدگاه و موضع در این خصوص وجود دارد. از یکسو، شاهد رهیافت اثباتگرایانه، اگر نه اثباتی، به تاریخ و علوم انسانی هستیم که به افرادی مانند پوپر، همپل و ارنست ناگل تعلق دارد. در سوی دیگر هم فلسفههای تاریخباورانهٔ کروچه و کالینگوود قرار دارد. از میان فلاسفه شاید فقط هایدگر بهدلیل علاقهٔ جدی به تاریخمندی متمایز است، هرچند تأثیر او در نتیجهٔ ابهام در شیوهٔ کار و وجود نشانههایی دال بر هواداری از رژیم نازی بسیار اندک است. موضع کتاب حاضر نیز این است که تاریخباوران عمدتاً نادیده گرفته شدهاند، دانشمندان همچنان راه پیروز خود را ادامه می دهند، هرچند این پیروزمندی کمی کاهش یافته است، و مورخان هم به کار خود مشغول بوده، علاقهٔ چندانی به مسائل شناختشناسی یا

دیگر مسائل فلسفی نشان نمی دهند. امروزه واژهٔ 'تاریخ باوری ' به ندرت به گوش می رسد، جز به صورت 'تاریخ باوری جدید 'که یک جنبش عمد تأ ادبی است (ر.ک.: فصل ۹، قسمت ۲). ولی از سوی دیگر دیدگاه صدسالهٔ دیلتای، که کلید حل مشکل توسل به تفسیر است، جان تازه ای گرفته است. 'هرمنو تیک ' نه تنها برای فلسفهٔ معاصر آلمان (هایدگر، گادامر، هابرماس) بلکه برای ستیز و مناقشهٔ جدی تاریخ نگاری در جریان ستیز مورخان در دههٔ ۸۰ اهمیت داشت (ر.ک.: فصل ۱، قسمت ۴). متأسفانه به نظر می رسد که هم انسانهای عادی و هم فلاسفه بینش و بصیرت خود را در مورد پرسشهای اساسی از دست داده اند: 'انسان چه نوع موجودی است؟ ' ماهیت تجربهٔ انسانی چیست؟ ادعای داشتن پاسخ برای آن پرسشها بسیار متکبرانه خواهد بود و نادیده گرفتن آنها هم شاید نوعی ترس و حماقت باشد. بی گمان این پرسشها نیازمند دقت و تمرکز بیشتر است.

#### پیوستی برای توضیح بیشتر

شاید مفید باشد که نکات عمدهٔ تاریخباوری را خلاصهوار بیان کنیم:

- ١) تقابل و تفاوت طبيعت و تاريخ؛
- ۲) بی همتایی و قیاس ناپذیری پدیده های تاریخی؛
  - ٣) اهميت اراده (يا اختيار) و قصد؛
- ۴) تلقی افراد، گروهها، نهادها و، مهمتر از همه، ملتها چونان موجودات واقعی
   دارای هویت و ثبات؛
  - ۵) وجود نیروها و اصول درونی تحول در این موجودات؛
    - ۶) وحدت حیاتی هر عصر یا دوره؛
  - ۷) اعتقاد به اینکه معیار ارزیابی مکانمند و زمانمند است نه عام؛
  - ٨) اين نتيجه گيري كه روشها و منطق خود مورخ هم زمانمند است؛
    - ۹) نیاز به فهم و بصیرت نه خردورزی و استدلال؛
- ۱۰) پافشاری بر اینکه همهٔ شئون و جنبههای جامعه باید موضوع مطالعه باشد. توجه: نکات بیانشده، باورها و اعتقادات معمول و نوعیِ تاریخباور است و نباید تصور کرد که هر تاریخباوری به همهٔ آنها پایبند باشد (بـرگرفتهشده از ,T994, p. 256).

#### بادداشتها

- ۱. این تمایز به هیچ معنایی جدید نیست و ویندلباند و ریکرت در اواخر سدهٔ نوزدهم MacRae (1974, pp. 63-4). ممچنین تمایزی انجام دادند. مثلاً ر.ک.: (39-4) Iggers (1983, pp. 147-59) و الوجاد (1974, pp. 189-91).
  - . Thucydides, Peloponnesian War (1954), I, 22, p. 24 .Y
  - ٣. البته، بيشتر بستگى به اين دارد كه تكرار موردنظر ما چه اندازه دقيق و كامل باشد.
    - ۴. برای آشنایی با بحث کامل تر تبیین، ر.ک .: فصل ۳.
- ۵. یک فیزیک دان معاصر ادعا کرده است که قوانین طبیعت عام، مطلق، ابدی و همه توان ... (Paul Davies (1993, pp. 82-3).
- ج. براى مطالعة بيشتر در مورد جايگاه ساختار در تاريخ ر.ک.: (1977) Munz (1977؛ Stanford و براى مطالعة بيشتر در مورد جايگاه ساختار در تاريخ ر.ک.: (1974) Lloyd (1993).
- Michael Ruse (1979 and 1986); Philip Appleman (1970); H. S. :. ٧. م. ٧. المام و ابتدایی داروینیسم اجتماعی بیشتر .Hughes (1974, pp. 38–9) عناصر و موضوعهای نازیسم را دربرمیگیرد.
- Jacques Monod Le hasard et la nécessité (1970), Paris. ET Chance and . Necessity (1972)
- ٩. افزون برمونود، همچنين ر. ک.: Gould (1991) ؛ Mayr (1993) و (1995) Paul Davies
- ۱۰. برای آشنایی با بحث بیشتر، ر.ک.: (196-9) Hawking (1990, pp. 166-9)؛ (1992, pp. 193-7, 199-201) همچنین (1992, pp. 193-7, 199-201) .Le Poidevin and MacBeath (eds) (1993)
- ۱۱. برای آشنایی با واکنش دیگری به روشنگری، ر.ک.: بحث پست مدرنیسم در فصل ۹.
- ۱۲. هم یونانی های باستان و هم دانشمندان معاصر چنین اعتقادی داشتند، گرچه بر سر تعریف 'واقعی' متفق القول نبودند.
- Iggers (1983) : در مورد خردستیزی هم ر.ک.: Iggers (1983) در مورد خردستیزی هم (.ک.) .J. P. Stern (1975) ؛ Jäckel (1981) ؛ N. Cohn (1957) ؛ (1993)

### براي مطالعة بيشتر

علم

اقدام مورخان مكتب 'آنال' فرانسه بهترين نمونهٔ تلاش جديد براي اتخاذ رهيافتي علمي به

# علم، تاریخ و تاریخباوری ۲۷۱

تاریخ است. در این مورد ر.ک.: (1980) Braudel (1980)، (Stoianovich (1976) (1976)، (1980)، (1975) Braudel می توان (1986) Hunt (1986) و Clark in Skinner (1990)، در نصل ۲۵ (1962) Popper می می توان تلاش دیگری برای ترکیب تاریخ و علم پیدا کرد.

#### ساختار

دربارهٔ این موضوع ر.ک.: فصل ۱ (Stanford (1990) و Lloyd (1993). همچنین به Giddens دربارهٔ این موضوع ر.ک.:

#### زمان

دربارهٔ این موضوع ر.ک.: Wilcox (1982) ،Whithrow (1972) and (1980) و Wilcox (1982) .Poidevin and Mac Beath (1993)

# تاريخباورى

در این باره هم ر.ک.: Berlin (1980)، Berlin (1972) و Meinecke (1972).

# ذهن

# ۱. ذهن و مورخ

#### 1.1. توانایی به کاربردن نمادها

فصل پیش را با این ادعا آغاز کردیم که وظیفهٔ تاریخ (مانند علم و هنر) آوردن چیزهای معین به ذهن است. این ادعا چه معنایی می تواند داشته باشد. آنتونی کنی، فیلسوف معاصر، اینگونه راهنمایی می کند: 'معنای اصلی ذهن عبارت است از قابلیت کسب توانایی های فکری... یعنی توانایی هایی برای فعالیت های فکری ' دربرگیرندهٔ خلق و به کارگیری نمادهاست ' چنانکه در ریاضیات، فلسفه، نقاشی و شعر صورت می گیرد (Kenny, 1992, p. 123).

هرچند این موضوع قابل بحث است که آیا فعالیتهای فکری باید دربرگیرندهٔ نمادها باشند، بیگمان مهم ترین فعالیت عقل کاربرد زبان است. زبان هم دربرگیرندهٔ مفاهیم و تفکر مفهومی است و نمادها ابزار انجام چنین فعالیتی است. پس اجازه دهید نمادها را بررسی کنیم، زیرا شناخت ما از تاریخ، به دو معنا، شناخت نمادین است: (۱) نمادهای متعلق به گذشته (اسناد، نشانها، کتیبهها و از این قبیل) باید تفسیر شوند؛ (۲) شکل کنونی آن شناخت (سخنرانیها، کتابها، مقالات و از این قبیل) در قالب واژهها بیان می شود. پس عمدتاً نمادها هستند که چیزهای نامحسوس را به ذهن می آورند.

بخش عمده (گرچه نه همهٔ) شناخت ما از گذشته بر تفسیر نمادها استوار است.

این نمادها عمدتاً واژهها و اعداد موجود در اسناد یا متون تاریخی هستند، ولی انواع دیگر نمادها نیز، مانند آرمهای نظامی، صلیبها، هلالها یا شمعدانهای ادیان بزرگ و همهٔ نقش و نگارهای هنری سدههای میانی و رنسانس مهم هستند (ر.ک .: Haskell, 1993; Panofsky, 1970). در اينباره بيشتر سخن خواهيم گفت و فعلاً كافي است ياداًور شويم كه معمولاً دو نوع معنا بايد تفسير شوند. نوع اول معناي قراردادی یک نماد است، مانند واژهٔ KING و Crown که طبق توافق به شاه اطلاق می شود. البته قراردادها گوناگون هستند و تغییر میکنند. مثلاً واژهٔ KING دقیقاً بهمعنای آن شاه که در سدهٔ شانزدهم وجود داشت نیست و آرمهای نظامی هم همان معنایی را که در سدههای میانی داشتند ندارند. بنابراین، هنگام تفسیر یک نماد باید دقت کنیم که آنچه به این نماد نسبت می دهیم همان معنایی باشد که در زمان و مکان كاربرد اين نماد وجود داشت. نوع دوم معنايي كه بايد تفسير شود قصد يا نيت همان فردی است که آن را هنگام تولید متن، سند، نقاشی، نقشه، یادبود یا تزیین مدنظر داشت. در این مورد پرسش این نیست که 'این نماد چه معنایی داشت؟'، بلکه این است که 'این نماد چه معنایی برای او داشت؟ دربارهٔ نمادها هم بیشتر سخن خواهیم گفت و فعلاً به یادآوری این نکته بسنده میکنیم که هم کاربرد و هم تفسیر نمادها قطعاً فعالیتهای فکری هستند و بنابراین، دربرگیرندهٔ عملکرد ذهن.

همچنین باید یادآور شویم که شناخت ما از گذشته صرفاً بر نمادها استوار نیست. همهٔ انواع ساختههای دست انسان، از سنگ چخماق گرفته تا لیزرها به صورت داده ها و شواهدی از سازندگان و مصرفکنندگان آنها باقی می مانند. محصولات بزرگ تری مانند خانه ها، قلعه ها، کشتی ها، پلها، روستاها و شهرها نیز چنین هستند. بقایای انسان هم، به ویژه دندان ها و استخوان ها چنین خاصیتی دارند. همهٔ اینها شواهد و داده هایی از گذشته هستند که اهل فن، باستان شناسان، انسان شناسان و مورخان باید به دقت تفسیر کنند. آیا چنین تفسیرهایی را علی رغم آنکه به نمادها تعلق ندارند می توان به این دلیل که دربرگیرندهٔ زبان و مفاهیم هستند فعالیت های فکری به شمار آورد. بی گمان آنها مصداق کاربرد ذهن هستند.

پس روشن می شود که مطالعهٔ انواع بسیاری از فعالیتهای انسانی متضمن کاربرد مکرر ذهن است. اشخاصی که ساختمان می سازند نقاشی می کنند یا نامه می نویسند با ایس کار قابلیتهای ذهنی خود را نشان می دهند. مورخان،

باستان شناسان، تصویرگران و عالمان دیگری که شواهد برجای مانده از این فعالیت های اولیه را تفسیر می کنند باید ذهن خود را برای درک فعالیت های ذهنی کارگزاران تاریخی به کارگزاران تاریخی به کارگزاران تاریخی مناز گیرند. مثلاً کولوزئوم در ژم ذهن رمی ها را به کارگرفت و به شیوه ای متفاوت ذهن ما را هم اشغال کرد. مورخ باید این شناخت را در قالب زبانی سخنرانی ها، مقالات، کتاب ها بیان کند. سرانجام خواننده یا دانشجو هم باید ذهن خود را برای درک معنای نمادهای (واژه های) زبانی او به کار اندازد تا بتواند رویدادهای گذشتهٔ معینی را درک کند.

### ۲.۱. قابلیت و عمل

پرسشهای مربوط به ماهیت ذهن ازجمله مسائل پایدار (و شاید غیرقابل حل) فلسفه است. (۱) خو شبختانه این پرسشها اهمیت چندانی برای تاریخ ندارند. در این مورد كارويژهٔ ذهن موردنظر ماست نه ماهيت ذهن. از لحاظ اهداف ما در اين بحث نکتهٔ مهم پیبردن به این است که ذهن را می توان چونان چیزی که افراد انجام مى ددهندو مى توانند انجام دهند (يا قابليت انجام أن را دارند) تعريف كرد. البته بايد میان قابلیت و عملی کردن آن قابلیت تمایز قائل شد. مثلاً هنری هشتم دو خدمتکار خوب بهنامهای توماس کرامول و توماس کرانمر داشت که قابلیت (در این مورد هم ذهنی و هم سیاسی) محکومکردن آنان به مرگ را داشت. او این قابلیت را در مورد کوامول عملی کرد، نه (برخلاف انتظار بسیاری افراد) در مورد کرانمر که سرانجام خود شاه را مهار کرد. یا مردی که شاید توانایی فکری فرانسه صحبت کردن را دارد ولی فقط در موارد معینی آن را عملی میکند. هنگام داوریهای تاریخی باید بدانیم که کارگزاران تاریخی چه چیزی ممکن بود (بهدلیل داشتن توانایی یا ظرفیت لازم) انجام دهند ولی انجام ندادهاند. داوریهای ما دربارهٔ ایسنکه چیرا یک شخص، p، کاری، x، راکه بهنظر می رسد انجام آن در آن زمان درست یا ممکن بوده است انجام نداده، تا حدودی به این بستگی دارد که آیا p توانایی انجام x را داشته ولی خودداری کرده یا او اصلاً قادر به انجام x نبوده است. همچنین اگر ذهن عبارت باشد از 'قابلیت کسب توانایی های فکری در مورد هرکس یکسان نیست. مثلاً، تردید دارم که ذهن من ظرفیت کسب توانایی تصنیف یک اُپرا یا انجام مبعادلات پیشرفتهٔ ریاضی را داشته باشد. بنابراین، دانستن اینکه p ظرفیت کسب چه توانایی هایی را داشت و

# ۲۷۶ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

عملاً در آن هنگام چه توانایی هایی را کسب کرده بود شاید در تاریخ برای ما مهم باشد.

#### ٣.١. خلاصه

این قسمت از بحث را با برشمردن شیوههای اهمیتیافتن ذهن در حوزهٔ فلسفهٔ تاریخ به پایان خواهیم برد. آن شیوهها عبارتاند از:

- ۱) هم فلسفه و هم تاریخ (مانند علم) فعالیتهایی عمدتاً ذهنی هستند که از نمادها و مفاهیم به نحو چشمگیری استفاده می کنند. درواقع آنها نسبت به فناوری یا درک معمولی، فعالیتی بیشتر ذهنی و کمتر تجربی هستند. شاید فعالیت در عرصهٔ تاریخ از بسیاری جنبه ها به علم و فلسفه نزدیک تر می شود و شباهت آن با درک معمولی روزمره کاهش می یابد، هرچند این فرایند شاید در مجموع مطلوب نباشد.
- ۲) ذهن برای فلسفه اهمیت زیادی دارد. عقل، خرد، مغز، آگاهی، شخص و سوژه هنوز هم از مفاهیم مهم تفکر فلسفی معاصر بهشمار می آیند. مسائل گوناگون مربوط به خویشتن و اخلاق، و مربوط به دانستن و انجام دادن چیزهای معنادار و درست نیز چنان اهمیتی دارند. این بحثها فقط از لحاظ وظیفهٔ مورخ در تشخیص، درک و ارزیابی کنشهای انسانها در گذشته اهمیت (البته به درجات مختلف) دارد.
- ۳) امروزه تاریخ بیش از پیش چونان تفسیر یا درک معنا نه تنها معنای اسناد و متون بلکه معنای کنشهای فردی و جمعی انسانها ـ تلقی می شود. پس آیا نمی تواند اهمیت دستکم بخشی از گذشته را برای حال ما بنمایاند؟ پرسش مناسب این چیز چه معنایی برای ما دارد؟ هم به همین دلیل مطرح می شود. (این پرسش نمی تواند پرسش اساسی تاریخ باشد، ولی بدون آن شمار و حجم پژوهش، تألیف و مطالعهٔ تاریخ بسیار کاهش می یافت.)
- ۴) مورخان بیش از پیش به پندار و کردار از کارگزاران تاریخی علاقهمند میشوند. تاریخ فکری یا تاریخ 'ذهنیتها'، هنر، سیاست، ادبیات، الهیات یا خود تاریخ فلسفه جملگی چونان بخشی از تاریخ افکار و تصورات تلقی میشود. همانگونه که یک مورخ معتقد است، تاریخ معناها را هم باید به این مجموعه

افزود (ر.ک.: Bouwsron in Rabb and Rotberg, 1982). البته این بیان به معنای تأیید و حمایت از بحث منسوخ دوگانگی ذهن ماده نیست. مثلاً ناپلئون از لحاظ طراحی شیره های نبرد و وضع مجموعه قوانین مدنی، هوشمند دانسته می شود. این گونه ملاحظات هم تعریف موضوع مورد پژوهش را برای مورخان افکار و تصورات دشوار می کند. مثلاً مرز میان تاریخ ریاضیات، تاریخ جادوگری، تاریخ آداب و رسوم و تاریخ آشپزی کجاست؟ همهٔ اینها فعالیت های ذهن هستند همراه با فعالیتی کم وبیش جسمی و فیزیکی. اگر ریاضی دان معاصر بیشتر از سرآشپز از فناوری (رایانه و از این قبیل) استفاده کند، آیا این امر باعث خواهد شد تا جنبهٔ فکری یا 'ذهنی' فعالیت او کمتر از جنبهٔ فکری کار آشپز در آشپز در شد:خانه باشد؟

۵) مورخ با آثار و بقایا یا چیزهای باقیمانده از اعصار و دورانهای گذشته سروکار دارد. همین آثار و بقایا شواهد یا تقریباً تنها شواهد مربوط به گذشته است که او در اختیار دارد. او می کوشد این شواهد و داده ها را تفسیر کند تا مشخص شود که انسانها (شاید یک نقاش یا نویسنده یا موسیقی دان یا بینا) دقیقاً چه کار می کردند. از این لحاظ عملکرد عینی و مشهود او مهم نیست بلکه اهمیت در این است که عمل او درواقع نوعی فعالیت ذهن و تأملات فکری و مغزی نمودیافته در حرکات چشم و دست است. فعالیت مورخ هم ذهنی است، زیرا او از روی بقایای مادی پی به آن ساختار ذهنی، نه فقط ساختار مغز، می برد که سالها یا سده ها پیش، آثار مورد مطالعهٔ او را خلق کرده است. بدین ترتیب ذهنها ذهنها فعالیتها هم مغز به کارگرفته می شود و هم اعضای دیگر بدن، ولی تک تک اعضا معمولاً اهمیت ندارند، جز در مواردی مانند تأثیر چشمهای مونه ایا اعضا معمولاً اهمیت ندارند، جز در مواردی مانند تأثیر چشمهای مونه ایا دستان بیمار رنوار ۲. بهتر است فعالیتهای نقاش و دانشمند را چونان کنشهای شخص واحد تصور کنیم. بنابراین، مورخ می کوشد از خلال سده ها به ذهن نظامیان عالی رتبه، مجرمان، سیاستمداران و دیگر مردان عمل راه یابد به همان نظامیان عالی رتبه، مجرمان، سیاستمداران و دیگر مردان عمل راه یابد به همان

۱. Claude Monet (۱۹۲۶ – ۱۹۲۶)، نقاش امپرسبونیست فرانسوی. م.

۲. Pierro A. Renoir (۱۹۱۹ ـ ۱۹۱۹)، نقاش امپرسیونیست فرانسوی. ـم.

شیوه که به ذهن 'اهل فکر'، مانند شعرا یا فلاسفه راه می یابد. در همهٔ موارد، ذهنها از ظرفیتها و تواناییها تشکیل می شوند و تواناییها هم در آنچه مردم انجام می دهند واقعیت می یابند. پس ذهن عمدتاً ولی نه کاملاً همان شخص در حال انجام کنش است. همهٔ این موارد حکایت از آن دارد که شاید معنا و نکتهای در این گفتهٔ معروف کالینگوود نهفته باشد که 'مورخ باید گذشته را در ذهن خود بازسازی کند' (282 می این رو چنین ادعا می کند که معتقد بود 'کل تاریخ، تاریخ تفکر و اندیشه است (215) . شاید او باید می گفت که کل تاریخ تاریخ ذهن است، زیرا چنانکه اکنون می توانیم درک کنیم، چنان ادعایی موجه تر می بود. ولی آیا هرگونه بازسازی [در ذهن] دربرگیرندهٔ تخیل نیست؟ اکنون باید به این موضوع بپردازیم.

### ۲. تخیل و درک

اگر تصور و انتظار امر غیرمنتظره را نداشته باشید، آن را پیدا نخواهید کرد، زیرا جهتیابی، جستوجو و پیداکردن آن دشوار و سخت است.

Heraclutus, Fragments

حتی در علم ریاضی هم تخیل خیره کنندهای وجود دارد... ارشمیدس بسیار بیشتر از هومر از قوهٔ تخیل بهره می برد.

Voltaire, Dictionnaire Philosophique

# ١.٢. تأملات آزادانه

باور کلی این است که آثار هنری بزرگ همان شاهکارهای تخیلی هستند. تسیوس در رؤیای شبانه در چلهٔ تابستان این دیدگاه رایج را چنین بیان میکند:

و آنگاه که اشکال چیزهای ناشناخته به تخیل درمی آید قلم شاعر به آنها شکل می بخشد

و نام و نشانی به چیز پوچ و ساختگی میدهد.

<sup>1.</sup> Theseus, A Midsummer Night's Dream

ادراک قابل اعتماد است ولی شاید پیش پاافتاده باشد، درحالی که تخیل در قیدوبند واقعیت نیست و می تواند پری دریایی، تکشاخ و همهٔ عجایب شبهای عربی را به ذهن آورد. اگر نقالان، هنرمندان و شعرا نبودند زندگی چه اندازه ملال آور می شد! ولی اکنون باید ببینیم که این خلاقیت آنها در جست و جوی حقیقت و دقت در عرصهٔ علم و تاریخ چه نقش و تأثیری داشت؟

پاسخ این پرسش را باید در همان جملهٔ نقل شده از هراکلیت جست و جو کرد. پیشرفتهای بزرگ علمی کاملاً غیرمنتظره بوده است. خورشید دور زمین نمیچوخد (کیرنیک)؛ مدارهای سیارهای گرد نیستند (کیلر)؛ جریان خون در بدن بهصورت رفت و برگشتی نیست (هاروی)؛ حرکات زمینی و آسمانی تفاوتی ندارند (نیوتن)؛ انواع ثابت و تغییرناپذیر نیستند (داروین)؛ زمان مطلق نیست (اینشتین)، موقعیت و سرعت کنونی یک ذره را نمی توان جداگانه اندازه گیری کرد، و از این رو موقعیت آتی عالم را نمی توان دقیقاً پیش بینی کرد (هایزنبرگ)؛ تکامل زیستی به پیدایش انسان نینجامیده است، بلکه امری کاملاً محتمل بوده است (گلد) (همچنین ر.ک.: Wolpert Gould, 1991, chapter 5 ؛ 1993, pp. 54-5). موارد بیانشده نقاط عطفی در تاریخ علم هستند زیرا این ایدهها و تصورات جدید نه نوع دیگری از ایدهها و تصورات قديم، بلكه تقريباً غيرقابل تصور بودند. به بيان كوؤن آنها تـحولات و پیشرفتهایی در چارچوب 'علم معمول' نبودند بلکه مصادیق 'تغیرهای پارادایمی يا الكويي، بودند (ر.ك.: Kuhn, 1970 ، پيشين). در طول زمان نه فقط ايده ها و تصورات جدید بلکه چارچوبهای فکری جدید هم شکل گرفتهاند که می توان آنها را نوعي تحول انقلابي بهشمار آورد. با همهٔ اينها ما هميشه بايد با نوعي نظريه آغاز كنيم، حتى اگر امر غيرمنتظره نبادرستى آن نظريه را آشكار كند (مىثلاً ر.ك.: .(Popper, 1972, pp. 258-9

# ۲.۲. تأمل و تخيل متمركز

به نظر بسیاری از اهل فن و متخصصان، تاریخ همیشه، به قول فیشر، عرصهٔ 'امر محتمل و پیش بینی ناشده' بوده است. چنانکه پیشتر بیان کردم، برخی مورخان معاصر، تا حدودی زیر فشار علوم اجتماعی، می خواهند تباریخ را نظریه محور تر کنند. (در فصل ۱ به این موضوع پرداختیم.) البته چنانکه لارنس استون بیان کرده

### ۲۸۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

است، این کار مزایای فراوانی برای مورخ دارد. او مورخان را تشویق میکند تا در این موارد از عالمان اجتماعی پیروی کنند: اتخاذ موضع انتقادی تر، دیدگاه روشن تر دربارهٔ الگوها و فرضها و دقت بیشتر؛ تعریف دقیق تر اصطلاحات؛ بهره گیری از نمونهها، همسنجی ها و تعریف مسائل؛ استفاده از روش های کمی در حد امکان، و تدوین فرضیه هایی که باید در برابر شواهد محک زده شوند (Stone, 1987, pp. 17-19). البته توصیه و پیشنهاد استون عالی است ولی به معایب این کار اشاره نمی کند. مورخ هراندازه بیشتر به الگوها، فرضیهها، فرضها و نظریههای بهدقت برگزیده شدهٔ خود توجه کند، احتمال موفقیت او در درک امر غیرمنتظره کاهش می یابد. این نکته در مورد دانشمند علوم طبیعی و اجتماعی هم صادق است. بهنظر میرسد تنها دو راه ممكن براى حل اين مشكل وجود دارد. يكي از راه اتكا به شانس و اقبال است. بسیاری بر این باور هستند که بنیاد پیشرفت علمی بر شانس و تصادف استوار است؛ مانند داستان آشنای کشف پنیسیلین توسط فلمینگ. هرچند می توان پرسید آیا ممكن است اين كشف صرفاً نتيجه شانس و تصادف محض بوده باشد؟ البته دانشمندان فعال و درگیر فعالیتهای علمی چندان تمایلی به پذیرفتن این دیدگاه ندارند، بلکه بیشتر تصریح میکنند که 'پژوهش علمی نه بر تصادف و شانس بلکه بر تأملات و تخیلات بسیار متمرکز استوار است (Wolpert, 1993, p. 79) . این امر در مورد تاریخ هم صادق است.

# ٣.٢. قابليت منفي

راه حل ممکن دوم توسل به تخیل \_ تأمل یا دستکم تصور امر غیرمنتظره \_ است. اجازه بدهید در مورد این واژه دقیق تر شویم. در فرهنگ مختصر انگلیسی اکسفورد تعریف اصلی ' تخیل' چنین آمده است: 'ایجاد مفهومی ذهنی دربارهٔ آنچه واقعاً به حواس درنمی آید.' البته این کار از طریق خواب دیدن و یادآوری هم امکان پذیر است، ولی موضوع بحث فعلی ما چیز متفاوتی است. آنچه مد نظر ماست بیشتر به تخیل خلاق شاعر یا داستان سرا شباهت دارد که تنوسیوس از آن سخن میگوید. ما می توانیم چیزی را تصور کنیم که وجود ندارد؛ مثلاً تخیل کنیم که در این لحظه زیر

<sup>1.</sup> Shorter Oxford English Dictionary

سایهٔ نخلهای یکی از جزایر دریاهای جنوب آرمیدهایم. آنچه ممکن نیست وجود داشته باشد را هم می توانیم تخیل کنیم؛ مانند تخیل بالارفتن از یک کوه طلایی یا پروازکردن مثل پرنده. درست تر این است که چنین مواردی را خیال بافی بنامیم. شاید شما برآشفته شوید و بپرسید که 'علم باید چه کاری با این چیزهای یاوه انجام دهد؟ ولی این نکته را بهیاد آورید که هر دانشمند ماقبل کپرنیکی شاید امکان واقعیت یافتن خیال بافی ها را بسیار بیشتر از حقیقت نظریهٔ خورشیدمحوری می دانسته است. و بکوشید قلمرو تخیل خود را با پاسخدادن به این پرسش اینشتین گسترش دهید که: 'اگر با سرعت نور از روی جهان عبور کنم چگونه به نظر خواهد آمد؟

آنچه در این بحث مدنظر داریم کیفیتی است که، شاید بهنحو شگفتانگیزی، توانایی های ذهنی ما را به صورت جدی محک می زند. کیتس ۱ این کیفیت را 'قابلیت منفی' مینامد که عبارت است از توانایی داشتن باوری در ذهن و درعین حال پذیرش این امکان که باور موردنظر نادرست است یا ممکن است نادرست باشد. (۳) این قابلیت دست کم نوعی وانمو دسازی است، عملی است 'پیچیده تر از تفکر صاف و ساده'. چنانکه رایل میگوید، 'مفهوم وانمودکردن در مرتبهای بالاتر از مفهوم باور قرار دارد' (Ryle, 1963, pp. 249, 250). سيصد و چهل و پنج سال پيش اوليور کرامول خطاب به اعضای کلیسای اسکاتلند گفت: 'شما را به جان مسیح، تمنا مه کنم این امکان را درنظر بگیرید که شاید در اشتباه باشید؛ آنان این نکته را مدنظر نداشتند و پیروزی یک ماه بعد کرامول در دُنبار، نظر او را تأبید کرد. البته این ناتوانی آنها نشانهٔ بی بهرگی از هوش و استعداد نیست، بلکه فرد هراندازه ذهن توانایی داشته باشد نسبت به باورهای خود سرسخت تر خواهد بود. پس حتی بزرگ ترین دانشمند و خستگی ناپذیر ترین پژوهشگر هم همیشه باید این امکان و احتمال را درنظر داشته باشد که شاید در اشتباه است، نه در مواردی که شک و تردید دارد بلکه در مواردی که بسیار مطمئن است. موفقیتهای بزرگ نادر هستند، زیرا چنانکه نویسندهای معاصر بیان میکند 'تصور ایده های انقلابی بسیار بسیار سخت است '(۴) البته ایده ها نباید صرفاً انقلابي باشند بلكه همچنين بايد با واقعيتها متناسب تر و قدرت تبييني

<sup>1.</sup> Keats

# ۲۸۲ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

بیشتری، نسبت به ایدهای پیشین، داشته باشند. شاید یکی از علل اصلی دشواری تصور ایده های انقلابی، مهارت بالای محقق در کار با ایده های قدیمی است. گلد تأکید میکند که مهم ترین پیامی که تاریخ علم می دهد به تأثیر ظریف و گریزناپذیر نظریه بر داده ها و مشاهده مربوط می شود . به نظر او 'بزرگ ترین مانع نو آوری علمی معمولاً مانع و گیر مفهومی است نه نبود داده ' (Gould, 1991, p. 276). واقعیت مورد بحث در این عبارت به دقت بیان شده است.

### ۴.۲. تمرکزکردن

پیشتر دربارهٔ ضرورت 'تفکرات بسیار متمرکز' سخن گفتیم. خود این تفکرات نوعی مسئله است. تمرکز پایدار دانشمندان بصیر بسیار باهوش گاهی به یافتن همزمان پاسخ مسائل می انجامد؛ کار همزمان لایب نیتز و نیوتن روی حساب یا دارویس و والاس روی تکامل انواع مثالهای شناخته شده ای است. این واقعیت از ارزش تفکر و تأمل بسیار متمرکز حکایت دارد. درعین حال، ایس واقعیت که بسیاری افراد باهوش شاید سالها روی مسئلهای کار کنند بدون آنکه بعداً پی ببرند که پاسخ و راه حل آشکار چه می تواند باشد، حاکی از آن است که تمرکز زیاد شاید خطری هم دربر داشته باشد.

تمرکز ارتباط خاصی با تاریخ دارد. گاهی گفته می شود که یک مورخ راستین را باید نه از روی آنچه به نظر او باید حقیقت باشد، بلکه از روی آنچه به نظر او نمی تواند حقیقت باشد تشخیص داد. او می تواند به یک نابهنجاری یا نابهنگامی تاریخی پی ببرد. مثلاً هیچ شواهدی (نوشتاری، تصویری یا باستان شناختی) مبنی بر وجود رکاب یا نعل در سواره نظام رمی ها در دست نیست، ولی در نبرد هاستینگس نورمان ها از هر دو ابزار استفاده می کردند. بنابراین، تقریباً هر مورخ لایقی می تواند به شما بگوید که ابزار نامبرده باید بین سدهٔ پنجم و یازدهم به غرب وارد شده باشد. پژوهشگرانی که روی این موضوع کار کرده اند تاریخ مشخص تری تعیین کرده اند: اوایل سدهٔ هشتم برای رکاب و اواخر سدهٔ نهم برای نعل. ولی هیچکس تاریخ دقیق ورود این ابزار را نمی داند. ویژگی بیشتر پژوهش های تاریخی

<sup>1.</sup> Hastings

محدودکردن امکانها و احتمالهاست نه تعیین دقیق مکانها، تاریخها یا شخصها. تصور می رود پژوهشگر عرصهٔ تاریخ مانند پژوهشگر عرصهٔ علم، می داند در چه حوزه و محدوده ای نباید پاسخ را جست و جو کرد. به نظر ما تصور عکس آن ناممکن و عجیب و غریب خواهد بود. با این مرزبندی و تعیین حدود مثلاً جنگجویان و پریها و مارهای دریایی کنار گذاشته می شوند. ولی در تاریخ اندیشهها ما تا چه اندازه می بایست ذهن خود را با مفاهیم و تصورات کاملاً باورنکردنی سازگار و هماهنگ می کردیم؟ اگر حدومرز را بسیار گسترش دهیم، نوعی ابهام پیش می آید و ما مزایای دانش پیشین را از دست می دهیم. اگر هم حدومرز بسیار تنگ تر شود، نکتهٔ اساسی واقع در بیرون از مرز ترسیم شده را از دست خواهیم داد.

نتیجه میگیریم که باید به تخیل اجازه داد تا مانند خوکی که در جستوجوی دنبلان کوهی است، آزادانه پرسه بزند. ولی این خوک باید قلادهای داشته باشد که در این مورد همان مجموع دانش پیشین است. قلادهای که به گردن خوک بسته ایم چه اندازه باید بلند باشد؟ اگر بسیار کوتاه باشد، خوک نمی تواند قارچ پیدا کند و اگر بسیار بلند باشد شاید هم خوک را از دست بدهیم هم قارچها را و فقط قلادهای (وضع موجود دانش) در اختیار داشته باشیم. پس آیا باز هم عجیب است که موفقیتهای بزرگ بسیار نادر هستند؟

### ۵.۲ فهم

تخیل در یکی از کارویژههای کلیدی تاریخ (فهم) هم نقش مهمی دارد. چگونه؟ زیرا، چنانکه دیدیم، تخیل عبارت است از 'ایجاد مفهومی ذهنی از آنچه واقعاً به حس درنمی آید'. یکی از رایج ترین انواع شناخت به کارکرد مربوط می شود. مثلاً هنگامی که با دستگاه جدیدی روبه رو می شویم، اجزا و بخشهای آن را، شاید با مطالعهٔ دفترچهٔ راهنمای دستگاه، بررسی کرده، سپس می گوییم که 'اکنون چگونه کار می کند!' همچنین هنگامی که خودرو ما از کار می افتد، بخشهای مختلف آن را بررسی کرده، پی می بریم که چراکار نمی کند. در این موارد فهم ما به دنبال شناسایی حسی چیزها حاصل می شود؛ دقیقاً برخلاف تعریف تخیل. ولی همیشه این گونه نیست. مثلاً توماس هابز، فیلسوف سدهٔ هفدهم، هنگامی که در کتابخانهٔ یک نجیب زاده بود، قضیهٔ ۲۷ اقلیدس را در یکی از کتابهای او گشوده یافت. پس از نجیب زاده بود، قضیهٔ ۲۷ اقلیدس را در یکی از کتابهای او گشوده یافت. پس از

مطالعهٔ آن گفت که 'خدای من، این ناممکن است! بنابراین، همهٔ قضیهها را یکی پس از دیگری مطالعه کرد. او سرانجام به بدیهیات رسید و بهاین ترتیب قانع شد. او بری راوی این داستان، می افزاید که 'این اتفاق باعث شد تا هابز دلباختهٔ هندسه شود (Aubrey, 1962, p. 230) '. درک ریاضیات، به این شکل، فرایندی تحلیلی است که اغلب به کمک اعداد و اشکال صورت می گیرد هرچند وابستهٔ آنها نیست. حتی تعمیر خودرو هم اساساً ترکیبی از کار فکری و یدی است.

نوع دیگری از فهم در دنبالکردن یک داستان نمود می یابد. شگفت آور است که یک کودک دو یا سه ساله چگونه هم می تواند داستانی کاملاً پیچیده را دنبال کند و هم از خیالی و غیرواقعی بودن آن کاملاً آگاه باشد. در این مورد، برخلاف موارد دیگر، ما با فهم چیزی که دور از قلمرو حسهای انسانی قرار دارد روبهرو هستیم. آیا موضوع موردنظر ربطی به این ضرب المثل قدیمی دارد که 'چیزی در ذهن وجود ندارد که قبلاً به حس درنیامده باشد؟ ' همین توانایی اولیهٔ کودکان از نوعی قدرت خیال پردازی حکایت دارد که در بازی های کودکانهٔ دربرگیرندهٔ 'بازی نقش دیگران' مانند 'خاله بازی' یا 'گاو چران ـ سرخپوست'، هم نمود می یابد. اگر فهم در علوم طبیعی مانند همان نمونههای درک عملکرد دستگاه و ریاضیات باشد، پس فهم در تاریخ و علوم اجتماعی مانند فهم 'قفلهای طلایی و سه خرس' یا 'سفید برفی و هفت کو توله' است. درواقع یک فیلسوف بر این امر پافشاری کرده است که 'فهم تاریخی همان واقعیت بخشیدن به قابلیت دنبال کردن یک داستان است' و فیلسوفی دیگر، چنانکه بیان کرده ایم، بر این تصور است که 'اگر تاریخ پیوندی با قبابلیت دیگر، چنانکه بیان کرده ایم، بر این تصور است که 'اگر تاریخ پیوندی با قبابلیت اساسی ما به دنبال کردن داستان نداشت… دیگر نمی توانست تاریخی باشد' اساسی ما به دنبال کردن داستان نداشت… دیگر نمی توانست تاریخی باشد' و اکه و دیونست تاریخی باشد' و اکه و دیونست تاریخی باشد' و دیونس و دیونست تاریخی باشد' و دیونس و

#### ٤.٢ جريان آگاهانه

اگر بتوانیم نوع نخست فهم (فهم دستگاه و ریاضیات) را تحلیلی بنامیم نوع دوم را چگونه توصیف کنیم؟ شاید فهم روایی بنامیم. ولی دراینصورت چه چیزی برای علوم اجتماعی باقی میماند که فهم رایج در آن حوزه را به فهم رایج در دنبالکردن

<sup>1.</sup> Nihil in Intellectu nisi prius in sensu

یک داستان تشبیه کردم؟ بهنظر من پاسخ این است که علوم اجتماعی درسرگیرندهٔ ترکیبی از آن دو نوع فهم (تحلیلی و روایی) است، ولی به نسبتهای مختلف. وجه تمایز اصلی نوع روایی درک کیل طرح داستان بهصورت دنبال کردن کنشها و واكنشها، تصميمها و پاسخهاي شخصيتهاي داستان نيست. موضوعها و شخصیتهای داستانهای کودکان \_ جادوگرها، پریها، حیوانات ناطق، موجودات فضایی ـ شاید كاملاً بیرون از حوزهٔ تجربهٔ آنها باشد. تا جاییكه این موجودات عجیب و غریب به صورت کم و بیش پیش بینی پذیر و معمول رفتار می کنند، فراتجربی بودن اَنها مهم نیست. ولی در غیر این صورت کودک باهوش حرف قصه گو را قطع کرده، توضیح خواهد خواست: 'او چرا آن کار را کرد؟' یا گاهی به منظور تأييد، حرف او را قطع خواهد كرد: 'او از درخت بالا رفت تا ببيند اسبش كجاست، مگرنه؟ و درک یک کودک از انگیزهها یا دلایل عمل، محدودیت ناشی از شرایط، و واکنشها و پاسخهای معمول ممکن است نشانگر درکی بسیار قطعی و ثابت از آنچه می توانیم 'جریان آگاهانه' کنشها و اندرکنشهای انسانی بنامیم باشد. این درک چنان زود و سریع کسب می شود که شخص تصور میکند شاید گرایشی درونی نسبت به آن وجود دارد مانند آنچه نوام چامسکی در نظریهٔ دستورزبان عام درونی مطرح میکند. کودکان می توانند خود، یا شخصیتهای داستان، را در موقعیتهایی بسیار دور از آنچه شاید می توانسته اند تجربه کنند تصور کنند، و درعین حال از آنچه در این شرایط اغلب نامحتمل، کنش عقلانی خواهد بود تصویر روشنی داشته باشند. این توانایی را می توان به آسانی با متوقف کردن روایت و پرسیدن 'فکر می کنید او تصمیم گرفت سپس چه کاری بکند؟ محک زد.

کنشهایی مانند اینها، البته اغلب در سطحی پیچیده تر، اکثر مواد لازم برای علوم اجتماعی را تشکیل می دهند. کنش یک فرد شاید عبارت باشد از فروش سهام در بازار رو به ترقی، تصمیم به ازدواج، یا اخراج کارگر بر سر جنگ خروسها. از نظر کنشگر و دوستان او این موارد چیزهایی طبیعی و درست هستند که در آن شرایط انجام می شود. برای درک چنین رفتارهایی نیازمند چیزی هستیم که کمی بیشتر از شناخت تعمیمیافتهٔ کنشهای آگاهانهٔ انسانی، که کودک برای فهم داستان به کار می بندد، باشد. سپس عالم اجتماعی، با پیروی از رویههای علوم طبیعی، فرضیهها و نظریهها را برمبنای شماری کنشهای مشهود مشابه تدوین می کند. این کار شکل و نظریهها را برمبنای شماری کنشهای مشهود مشابه تدوین می کند. این کار شکل و

ظاهر حوزهٔ مطالعاتی قانونی مبنا یا دستکم قاعده مبنا را به این حوزه میدهد، درحالی که اغلب قانون یا قاعده ای در این مورد وجود ندارد. واقعیت فقط این است که در شرایط مشابه افراد مایل اند به صورت مشابهی عمل کنند که کاملاً معقول است. چنانکه وبر در مورد تعمیمهای جامعه شناختی که معمولاً قانون نامیده می شود می گوید، اینها درواقع امکان های نوعی و معمول تأیید شده از طریق مشاهده هستند؛ به این معنا که در شرایط معین نوعی کنش اجتماعی قابل انتظار شکل می گیرد که برحسب انگیزههای معمول و مقاصد ذهنی معمول کنشگران قابل درك نيست و (Weber, 1964, pp. 107-8). البته منظور من اين نيست كه آنچه بیان شد کل کاری است که علوم اجتماعی انجام میدهند، آن علوم بسیار جلوتر رفته اند. همهٔ آنچه می خواهم بیان کنم این است که هر علمی که با انسان ها سروکار داشته باشد باید بنیاد خود را بر نوعی فهم تخیلی ولی عقلانی رفتار محسوس استوار سازد؛ همان مهمی که کودک برای دنبال کردن یک داستان به کار می گیرد. شاید ایراد به جایی گرفته شود که همهٔ کنشها عقلانی نیستند و بهصورتهای مختلف ویژگی عقلانی خود را از دست میدهند. این ایراد وارد است، ولی واقعیت اساس فهم پذیربودن آن کنشها را تغییر نمی دهد. حتی کودکان هم می فهمند که انسانها اغلب حماقت، اشتباه و خطا میکنند. آنان همچنین کنشهای بهظاهر بیمعنایی را که بهوسیلهٔ آنها احساسات خود را نشان می دهیم ــ مانند انداختن شادمانهٔ کلاه به هوا یا خراب کردن مو و لباس با حالت عصبانی ـ درک میکنند. برای برخی جامعه شناسان تحلیل و طبقه بندی چنین کنش هایی دشوار است، ولی برای کودکی که به داستانی گوش میکند، درک آن چندان دشوار نیست (Rex, 1970, pp. 84-5).

### ۷.۲. همدلي

گاهی ادعا می شود که همدلی ویژگی ضروری دانشجوی تاریخ است. این مفهوم دقیقاً مترادف 'همدردی' یا شریک شدن در غمها و امیدهای شخص دیگر نیست. بی گمان این ویژگی اغلب در دانشجوی تاریخ، چه پژوهشگر چه خوانندهٔ معمولی، وجود دارد و در این شرایط تاریخ به یکی از اهداف عمدهٔ خود نزدیک کردن ما به گذشته دست می یابد، هرچند کسی آن ویژگی (همدردی) را ضروری نمی داند. ولی همدلی عبارت است از 'قدرت فرافکنی شخصیت فرد در قالب موضوع مورد

تأمل و بنابراین درک کامل آن'.(۵) بیگمان، شخص شاید تلاش احمقانهٔ چارلز اول برای دستگیری پنج عضو مجلس عوام در ۴ ژانویهٔ ۱۶۴۲ را درک نکند، ولی هنگامیکه پی برد «پرنده ها از قفس پریده اند»، شخص می داند که او چه احساسی داشت. ما می توانیم در بسیاری موارد، گرچه نه در همهٔ موارد، همدلی کنیم، زیرا خصوصیات شخصیتی گوناگونی در تک تک ما وجود دارد. البته گاهی از درک همدلانهٔ یک کنش، شاید به دلیل شجاعت عظیم نهفته در آن، تقدس بالای آن، یا بی رحمی ترسناک موجود در آن، عاجز می شویم که تاریخ آلمان نازی دربرگیرندهٔ مثال هایی از هر سه نوع کنش است. در چنین شرایطی تلاش ما برای همدلی موفقیت آمیز نیست و ما نمی توانیم این احساسات را کاملاً درک کنیم.

خوشبختانه هرچه سن ما بیشتر می شود، درک دوران جوانی ما از ماهیت انسان، جامعهٔ انسانی و کنشهای انسانی درنتیجهٔ تجربهٔ مستقیم (برخوردها و مراودات شخصی) و غیرمستقیم (به واسطهٔ مطالعهٔ تاریخ، زندگی نامه و ادبیات) گسترده تر و عمیق تر می شود. همهٔ آنچه برای پی گیری داستانهای تاریخ نیازمندیم، فهم بنیادی کنشهای انسانی است که در کودکان بسیار برجسته و آشکار است؛ فهمی که در سالهای بعدی گسترش و عمق می بابد ولی هرگز جایگزین نمی شود. چنانکه افراد پایبند به نظریهٔ همدلی مطرح می کنند، ما نباید شخصیت خود را به دیگری فرافکنیم. آیا این کار حتی در مورد معاصران امکان پذیر است، چه برسد به افرادی که در گذشتهٔ دور زندگی می کردند؟ آیا برای ما امکان دارد که به 'درک کاملی' از دیگری برسیم؟ در اکثر موارد آشنایی با سرچشمهها (اکثراً احساسی) و تدبیر (اکثراً عقلانی) کنش انسانی کافی است.

البته با وجود همهٔ اینها، نوعی تعدیل مورد نیاز است. درست است که در شرایط مشابه اکثر مردم به صورتهای مشابهی رفتار میکنند. ولی همیشه اینگونه نیست. اگر بتوانیم این تفاوتها را تبیین کنیم به درک و فهم ما کمک میکند. اولاً، محدودیتهای مادی و فیزیکی وجود دارد. مثلاً اکثر مردم هنگامی که گرسنه باشند غذا می خورند، مگر اینکه غذایی در میان نباشد؛ یا، اکثر مردم برای آگاهی از زمان به ساعت مچی یا دیواری نگاه میکنند، مگر اینکه ساعت اختراع نمی شد. عامل بسیار

١. آيا نمي توانيم همراه با والت ويتمن اعلام كنيم كه 'من خود يك جمعيت هستم'.

مهم تر هم هنجارها و ارزشهای یک جامعه است که شاید با ارزشها و هنجارهای ما متفاوت باشد. این جملهٔ آغازین رمان دلال هارتلی امکرر نقل می شود که اگذشته کشوری بیگانه است. آنان در آنجا رفتار متفاوتی دارند. البته دربارهٔ این حقیقت نباید اغراق کرد. اگر شما می کوشید تفاوت ها را بشناسید، سازگارشدن و انطباق یافتن با شیوهٔ زندگی در کشوری بیگانه چندان دشوار نیست و میلیونها انسان هر روز این کار را می کنند. با تلاشی مشابه هم می توانیم از ادبیات جوامعی که صدها یا حتی هزارها سال و چندین هزار مایل دور از ما هستند لذت ببریم. می توان آثار شکسپیر را چهارصدسال بعد به شکل معاصر روی صحنه برد و نمایش نامههای او را، علی رغم تغییرات فراوان در زبان، به خوبی اجرا کرد. آثار کلاسیک یونان و رم هم هنوز قابل درک و لذت بخش است.

پیامهای عهد عتیق و عهد جدید که به دوران بسیار دور تعلق دارند، عـمدتاً روشن است. داستان گنجی<sup>۲</sup> که به ژاپن سدهٔ دهم تعلق دارد، هنوز هم می تواند ما را سرگرم کند.

جوامع دیگر، چه در گذشته و چه در حال، دارای زبان، فناوری، دین و نظامهای سیاسی و اجتماعی متفاوتی هستند. مورخان و انسان شناسان می توانند با نشان دادن اینکه عناصر نامبرده چه اندازه عجیب و غریب هستند، ما را تحت تأثیر قرار داده لذت ببرند. در صورتی که جهل خود نسبت به موضوع و تنبلی طبیعی و فقدان تخیل راکه باعث می شود به آسانی فرض کنیم هرکس دیگر مانند ما است، مدنظر قرار دادیم، می توانیم دست کم با یک میزان عملی فهم، گزارشهای (تاریخی و داستانی) کردارهای انسانی را دنبال کنیم. پس همدلی، به آن صورتی که تعریف شد، ضروری نیست. با وجود این، توجه ضروری به یک جامعهٔ متفاوت وظیفهٔ تخیل است.

### ٨.٢ شرطيهاي خلاف واقع

در مطالعهٔ تاریخ وظیفهٔ مهمتری هم برعهدهٔ تخیل است. تاکنون نقش شرطیهای خلاف واقع را در کمک به اظهارنظر و داوری دربارهٔ علتها مورد بحث قرار داده ایم (ر.ک.: فصل ۳، قسمت ۶.۱). به کمک این شرطیها میکوشیم تصور و برآورد کنیم

که اگر رویدادی معین اتفاق نمی افتاد، جریان بعدی امور چگونه می بود. به نظر من برای انجام این کار مورخ نیازمند نوعی حس ششم . 'احساس' نحوهٔ جریان امور .. است. این توانایی هم نوعی تخیل است، ولی تخیلی متفاوت با خیالبافی که بر استدلالهای عقلی استوار است یا باید باشد. هنگامیکه به جنگ جهانی دوم فکر میکنم از شکست توطئهٔ ژنرالها علیه هیتلر در جولای ۱۹۴۴ ناراحت میشوم. توطئهٔ نامبرده نقشهای دقیق و حساب شده بود که اگر با موفقیت اجرا می شد به پایانیافتن جنگ در اروپا می انجامید. هنگامی که به ویرانی ها، مثلاً ویران شدن درسدن، کشتارهای صورتگرفته در اتاقهای گاز، تلفات بعدی نبردها، و تجاوز روسیه به آلمان شرقی می اندیشیم، ارزیابی و برآورد مصائبی که جهان، در صورت نبود آن ده ماه وحشتناک آخر، متحمل نمی شده است برای ما دشوار می شود. ولی با اقدام تصادفی خدمتکاری منضبط که کیف دستی را از کنار دیکتاتور دور کرد همهچیز عوض شد. تاریخ پر است از اینگونه 'فرصتهای از دسترفته'. بسیاری از انسانها به چنین تأملاتی که من غرق آن بودهام میخندند. آنان میگویند 'گذشتهها گذشته و معنایی ندارد که خود را با چیزی که هرگز رخ نداده است سرگرم کنیم . در پاسخ به این دیدگاه معمول واقعبینانه باید گفت که مورخان عادت دارند، مانند انسانهای معمولی، به برخی رویدادها کموبیش اهمیت دهند. چرا خاطرهٔ جنگها و نبردهای پیروز و مغلوب، زندگی و دستاوردهای سیاستمداران، فروافتادن مجسمهها، اجرای اصلاحات مثل دادن حق رأی به زنان در ۱۹۱۸ احیای آموزهها و آیین کلیسای کاتولیک ۱، و از این قبیل را زنده نگه می داریم؟ تنها دلیل برای بااهمیت یا برجسته دانستن رویدادی این است که معتقدیم آن رویداد تغییراتی بهبار آورده است و بدون آن رویداد، تحولات جهان به گونهای متفاوت، بهتر یا بدتر، رقسم میخورد. اگر باورکنیم که آن رویداد تغییر و تفاوتی بهوجود نیاورد، باید نسبت به آن بی توجه باشیم. ولی همهٔ اینگونه ارزیابی های اهمیت رویداد یا پدیدهای، بر باور ما به رویدادهای فرضی معین که در صورت شکلنگرفتن آن رویداد، اتفاق افتاده است، استوار است. مثلاً 'اگر هیتلر در جنگ پیروز شده بود، آنگاه...!'. البته چنین فرضیه هایی برخلاف واقعیت های متعلق به آنجه اتفاق افتاده، است و بنابراین

<sup>1. &#</sup>x27;aggiorniamento'

فرضیه ای افرضهای خلاف واقع نامیده می شود. گرچه آن فرضها از طریق استدلال اغلب همراه با داده ها، نمو دارها و نظریه ها پشتیبانی و ترجیه می شوند، تردیدی نیست که درنهایت بر بنیادی متشکل از تخیل محض استوار هستند. با وجود این باید بر این نکته پافشاری کرد که شرطی های خلاف واقع در دو نوع مهم قضاوت و داوری تاریخی ریشه دارند: داوری های معطوف به علت و داوری های معطوف به اهمیت.

# ۳.کنش

### 1.7. جایگاه کنش در تاریخ

به گفتهٔ ارسطو، تاریخ دربارهٔ 'آنچه مثلاً آلسیبیادیز' انجام داد یا آنچه برای او اتفاق افتاد' است. (۶) گاهی آنچه در تاریخ برای شخص اتفاق می افتد تأثیر نیروهای غیرشخصی است، ولی در اغلب موارد نتیجهٔ قرارگرفتن شخص در قطب و طرف پذیرا یا گیرندهٔ کنش شخص دیگر است. بنابراین، به هرحال، بخش عمدهٔ تاریخ به کنشها مربوط می شود. از دیدگاه ماکس وبر، یکی از بزرگ ترین جامعه شناسان، جامعه شناسی هم این گونه است. او جامعه شناسی را چنین تعریف میکند: 'علمی که میکوشد کنش اجتماعی را به صورت تفسیری درک کند تا به تبیین علی از روند و آثار أن كنش دست يابد' (Weber, 1964, p. 88). اگر واژهٔ 'علم' را از اين تعريف برداریم، شاید برای بیشتر مورخان پذیرش آن چونان تعریف موضوع مورد مطالعهٔ آنان دشوار نباشد. ربط و اهمیت این موضوع برای بحث ما در مورد ذهن (موضوع این فصل) این است که وبر 'کنش' را چنین تعریف میکند: 'هر رفتار انسانی هنگامیکه و تا جاییکه فرد کنشگر معنایی به آن نسبت میدهد. چنین کنشی هنگامی اجتماعی است که در معنای آن 'رفتار دیگران مدنظر گرفته شود' (,Weber 1964, p. 88). در مواقعی این ویژگی را تشخیص می دهیم که، درعین قرارگرفتن در طرف پذیرا یا گیرندهٔ کنش دیگری، خواستار توضیح یا تبیینی میشویم. نوع تبیینی كه ما مىخواهيم معمولاً از نوع تبيين قانونمانند \_ 'زيرا همهٔ اهل خطر، حسودها،

۱. Alcibiades ( ۴۵۰ تا ۴۰۴ ق. م)، سیاستمدار و نظامی عالی رتبهٔ آتنی. ـم.

شوهران، جادوگر پزشکها و بوروکراتها آنگونه رفتار میکنند' نیست. بلکه ما می پرسیم که 'منظور شما یا او از این عمل چیست؟ پاسخدادن به این واکنش تقریباً غریزی نیازمند چیزی است که وبر 'درک تفسیری کنش اجتماعی 'مینامد.

هم از نظر مورخ و هم از نظر جامعه شناس، کنش اجتماعی معمولاً و نوعاً عقلانی است. البته ما همه (نه بهتر از کودکان) می دانیم که بسیاری کنشها به هیچروی عقلانی نیست. تا جایی که کنشها دربرگیرندهٔ معنای ذهنی باشند، عقلانیتی در کار نیست. چنانکه وبر می گوید، 'پژوهش جامعه شناختی می کوشد پدیده های غیرعقلانی گوناگون را در قلمرو مطالعهٔ خود وارد کند... این پدیده ها برحسب مفاهیم نظریهٔ مبنا مشخص و مدون می شوند؛ مفاهیمی که در سطح معنا مناسب و کارامد هستند' (Weber, 1964, p. 110). شاید رفتار گذشتهٔ ما (مثلاً خشمگین شدن یا حسادت) بعداً در اوقات خوش زندگی احمقانه به نظر آید، ولی در آن زمان برای خود معنایی داشته است. این طنز را که دربارهٔ یک سیاستمدار است به یاد آوریم: 'او را به خاطر پیمان شکنی هایش مقصر ندان. / او آن موقع پیمانهای موردنظر را جدی می گرفت.'

# ٢.٣. تحليل پنج بخش کنش

تمایزی مهم میان حماقت و جهل وجود دارد که در تاریخ مؤثر است. اگر شخصی در گذشته رفتار عاقلانهای (از نگاه ما) انجام نداده است، آیا احمق بوده یا صرفاً از آنچه ما می دانیم آگاه نبوده است؟ این نکته برای فهم هم شخص و هم کنش مهم است. بنابراین، اجازه دهید کنش را در چارچوب پنج عنصر تشکیل دهندهٔ آن بررسی و تحلیل کنیم. این عناصر عبارت اند از: (۱) غایت، هدف یا منظور؛ (۲) سائق یا انگیزهٔ رسیدن به هدف؛ (۳) ارزیابی کارگزار از وضع موجود؛ (۴) انتخاب وسیلهٔ رسیدن به هدف، و (۵) بستر یا محیط کنش، که به تر تیب بررسی خواهیم کرد. همهٔ این عناصر ممکن است در چارچوب معنای ذهنی کنش قرار گیرند، هرچند در مورد پنجم، علاقهٔ اصلی مربوط می شود به هرگونه عدم تناسب میان معنای ذهنی و واقعیت عینی.

 ۱) اگر کنش عقلانی باشد می توانیم فرض کنیم که هدفی دارد. ممکن است دنبال کردن هدف صرفاً به خاطر خود آن هدف باشد، مانند عشق، زیبایی، صداقت، وظیفه، پرستش و از این قبیل. عقیده براین است که این چیزها فینفسه ارزش دارند و بنابراین، نیازی نیست بیرسیم که چرا آن اهداف را دنبال میکنیم. ولی برای یک فرد معتقد به اصالت فایده، این چیزها شاید فقط ارزش ابنزاری داشته باشند؛ به عبارتی وسیله ای باشند برای ایجاد لذت و کاهش رنج. بنابراین، اهداف دیگر شاید فی نفسه ارزشمند نباشند، بلکه به این دلیل ارزش پیدا کنند که به حصول اهداف ارزشمند می انجامند. مثلاً اگر شما زیبایی را ارزشمند میدانید، شاید برای کسب بول اقدام کنید تا با آن گلهایی برای بناخچه ینا عکسهایی برای اتاق خود بخرید. البته برخی مردم پول را بهخاطر خود پول كسب ملى كنند. آيا ايلن رفستار عقلاني است؟ ايلن نبوع اهداف كه وبلر 'زوسکراشنال' یا تقریباً عقلانیت معطوف به هدف می نامد ممکن است در تعارض با یکدیگر باشند. آیا من، در جست وجوی زیبایی، باید کار کرده، یول بیشتری برای خرید گل به دست آورم یا از خانه بیرون زده به کار در باغ یا گردش در دشت و صحرا بپردازم؟ از سوی دیگر، برخی اهداف شاید چندان ارزشمند نباشند، مانند تلاش برای تلافی کردن کار کسی که شما را رنجانده است یا آسیبرساندن به هموطن خود بهدلیل نژاد یا فرهنگ او. نکتهٔ آخر اینکه دربارهٔ رفتار خودانگیختهای مانند آواز، رقص یا خنده که همیشه خودانگیخته نيست ... چه بايد گفت؟ اگر آنگونه رفتارها به هرحال دربر دارندهٔ هدفي باشند، بیگمان آن هدف معنادار و دلالتی خواهد بود. آیا این موضوع در مورد آفرینش هنری هم صادق است؟ مورخ هنگام تلاش برای فهم کنشهای مردم در گذشته، باید همهٔ این امکانها و احتمالها را مدنظر داشته باشد، زیرا شواهدی که پیش روی او قرار دارد به ندرت به مقاصد کنش های آنان مربوط می شود و بیشتر به نتایج و پیامدها ارتباط دارد. او از نبردهای آنان، نامههایی که نوشتند، سفرهای دریایی که انجام دادند، کالاهایی که خریدند و پیوندهای زناشویی که بستند آگاهی دارد و امیدوار است از روی این نتایج به اهداف و مقاصد آنان پی ببرد. چرا آنها این کارها را انجام دادند؟ چنانکه بیان شد، او بلافاصله نمی تواند به پاسخ و نتیجهای برسد و باید هرکدام از این اجزا و عناصر را به دقت بررسی کند.

<sup>1. &#</sup>x27;zweckrational'

- ۲) برای رسیدن به هدفی برنامه ریزی شده، شخص باید هزینه ای، به صورت پول، زمان، کار فکری یا یدی، یا انرژی روانی، بپردازد. افزون بر این، رسیدن به هدف تقریباً همیشه مستلزم صرف نظر کردن از چیزهای مطلوب دیگر است. بنابراین، پشت هر کنش باید انگیزه ای قرار داشته باشد که گاهی نسبتاً نیرومند است. در غیر این صورت شخص فقط در فکر چیزهای خوب خواهد بود بدون آنکه نیروی خود را برای دستیابی به آنها به کار گیرد؛ مانند بی خیالهای ادیسه که بی اراده در 'سرزمینی که به نظر می آمد در آنجا همیشه بعداز ظهر است لَم می دادند' (Tennyson). بنابراین، مورخ می پرسد که کارگزار تاریخی مورد بررسی چهانگیزهٔ قوی داشته است؟ آیا او در این کار هدفی را بر هدفی دیگر ترجیح داده است؟ او برای انجام این کار چه هزینه ای پرداخته است و از چه چیزهای خوب دیگر صرف نظر کرده است؟ چه چیزی او را به این کار واداشته است؟

بیگمان زیرکی بیسمارک باعث شد تا ناپلئون سوم در مورد تلگرام امس دچار سردرگمی شود. ولی آیا امپراتور واقعاً باور داشت که آن موقعیت، حتی به همان صورتی که تصور می کرد، اعلام جنگ را ایجاب می کند؟ با وجود بحثهای زیاد تاریخی، هنوز بسیاری از این گونه معماها لاینحل مانده است.

۴) همین عنصر سوم (ارزیابی) با عنصر بعدی کنش پیوند میخورد که انتخاب وسيله است. اين يک ضربالمثل قديمي است که 'هرکس هدف را انتخاب کند، وسيله را انتخاب ميكند'. ضرب المثل نامبرده متضمن اين نكته است كه هدفي مطلوب شاید نیازمند هزینهای نمامطلوب باشد. بیگمان یکی از نخستین ملاحظات در این انتخاب کارایی است. آیا ما نباید وسیلهای را انتخاب کنیم که با بيشترين احتمال به نتيجه مطلوب بينجامد؟ ولى اگر أن وسيله دربرگيرنده دروغگویی، خیانت به دوست و آسیبرساندن به شخص بیگناهی بیاشد چه باید کرد؟ و اگر انتخاب محتمل ترین راه رسیدن به موفقیت ایراد اخلاقی نداشته باشد، دربارهٔ هزینه های مالی، روانی یا جسمی که باید پرداخت شود چه می توان گفت؟ همهٔ این موارد و موارد دیگر را باید هنگام انتخاب وسیله مدنظر قرار داد. کارگزار مورد بحث چه تعداد وسیله را برای رسیدن به هدف تصور مي كرده است؟ آيا او متوجه اين يا آن وسيله بوده است؟ آيا از درك آنها عاجز بوده، یا آنها را نامناسب تشخیص داده، کنار گذاشته است؟ و اگر کنار گذاشته، به چه دلایلی بوده است؟ آیا حکومت ایالات متحد برای پایاندادن به جنگ با ژاین راهی جز ویرانکردن دو شهر با بمب اتمی نداشته است؟ ارزیابی موقعیت و انتخاب وسیله جملگی بر برداشت کارگزار از جهان اطراف خود دلالت دارد. گاهی این باورها، مثلاً اینکه کارگزار تاریخی مورد تهدید جادوگران، كمونيستها يا يهوديان قرار مي گيرد يا حكومت فدرال امريكا در انديشه توطئهای علیه مردم ایالات متحد است، ممکن است برای ما بسیار عجیب و غریب باشد. با وجود این، مورخ باید با توسل به قوهٔ تخیل تصور کند که آیا ممكن است كارگزار البته غيرمنطقي، اين امور نامحتمل را مهم تلقي كرده باشد.

۱. Ems telegram، پیامی (۱۳ جولای ۱۸۷۰) دربارهٔ خودداری پروس از پذیرش شرایط فرانسه که بیسمارک از متن آن آگاه شده، تغییر داد. ـم.

دوباره باید یادآوری کنیم که مشکل مورخ این است که در اغلب موارد فقط نتایج کنش را پیش روی خود دارد. بررسی و تحلیل باورهای نامحتمل کارگزار مستلزم داده های تجربی جداگانه ای است زیرا شخص عاقل شاید دارای چنان باورهایی نباشد. انتخاب وسیله، به شیوه های دیگری ساختار ذهنی کارگزار را آشکار میکند. اول، اقدام او در پذیرش یا رد روشهایی که از لحاظ اخلاقی مورد تردید است، از پایبندی او به اخلاق و بنابراین رفتار ممکن و محتمل او در موارد [مشابه] دیگر حکایت دارد. دوم، اعتقاد او به کارامد بودن این یا آن. وسیله نشان دهندهٔ قضاوت او دربارهٔ ماهیت انسان (مثلاً انسان فاسد بر این باور است که هر انسانی قیمت خاص خود را دارد) و جالبتر از آن، نشان دهندهٔ دیدگاه اوست در این باره که جهان چگونه کار میکند و علل مؤثر و کارامد امور کدام اند. چنانکه بیان کرده ایم (فصل ۳، قسمت ۲۰۱۹) این جنبه ویژگی مهم خود مورخ هم هست. البته در مورد مورخ باور و دیدگاه اغلب روشن است؛ مثلاً اگر مورخ مارکسیست باشد. بر این باور خواهد بود که زیربنای تاریخ ماتریالیسم مورخ مارکسیست باشد می پذیرد که سرانجام به حقیقت دست خواهیم یافت؛ و اگر مسیحی، مسلمان یا یهودی باشد به نوعی مشیت الهی در کار جهان معتقد الیت.

۵) آخرین عنصر، بستو کنش است. برخلاف چهار عنصر پیشین، این عنصر عینی است و بنابراین جزئی از معنای ذهنی که معرّف کنش است به شمار نمی آید. با وجود این، چنانکه واژههای 'کارگزار' و 'کنش' دلالت دارند، ما صرفاً با معناهای ذهنی سروکار نداریم بلکه به کردارهای شکل گرفته در جهان واقعی و راجع به جهان واقعی هم می پردازیم. تاریخ عمدتاً با آنچه مردان و زنان انجام می دهند سروکار دارد و کنش، به تمام معنی، عرصهٔ فعالیت تاریخ است. هر کنش پیامدهای عامدانه و غیرعامدانهٔ خود را دارد. اگر چنان پیامدهایی وجود نداشت، تاریخ می توانست کنش را نادیده بگیرد و درواقع تاریخ نمی توانست آن را شناسایی کند. ماهیت و چیستی پیامدها هم عمدتاً به بستر کنش بستگی دارد. بنابراین، برای درک کامل کنش، مورخ باید نه تنها معنای ذهنی کنش (هدف، انگیزه، ارزیابی و انتخاب وسیله) بلکه موقعیت تاریخی عینی را هم که کنش در آن شکل گرفته، بررسی کند. هرچند مطالب گفتنی زیادی در این باره وجود دارد،

بحث حاضر را به این موضوع محدود می کنیم که بستر کنش را باید از منظر تقاطع دو محور مورد بررسی قرار داد: محور افقی؛ محور عمودی. محور افقی عبارت است از همهٔ رویدادها و شرایط همزمان با کنش؛ یا، به معنای فراگیر، شرایط محیط بر کنش، مانند جنگ و صلح، فراوانی یا کمبود، دیکتاتوری با دموکراسی و از این قبیل. محور عمودی هم عبارت است از رویدادها و شرایط مرتبط قبل و بعد از کنش؛ یا، به معنای فراگیر، علتها و معلولهای ممکن کنش. اگر مورخ می خواهد به اهمیت تاریخی کنش پی ببرد، باید هردو محور را تمام و کمال درک کند. پس در همین فصل مربوط به ذهن هم دوباره متوجه می شویم که این کار درک اهمیت تاریخی کار مهم ذهنی است. همچنین متوجه می شویم که این کار دهنی تا حدود زیادی دربرگیرندهٔ درک اذهان انسانهایی است که کنشهای آنها تاریخ گذشتهٔ ما را تشکیل می دهد.(۷)

### ٣.٣. انسجام

 ممکن است زندگی موفقیت آمیز کرامول، واشنگتن، ناپلئون یا لینکلن به همان اندازه برای خود آنها شگفتی آور بوده است که برای معاصران آنها.

#### يادداشتها

- در مورد غیرقابل حل بودن، ر.ک.: (McGinn (1993)، بهریژه فصل ۱ و ۲.
- ۲. این گفته به معنای ادعایی متافیزیکی دربارهٔ ماهیت ذهن نیست. حتی یک فیزیک دان
   هم شاید چنین تصویری از فعالیت مورخ را بی گمان بپذیرد.
  - ۳. ر.ک.: نامهٔ ۲۲ دسامبر ۱۸۱۷ کیتس به برادر خود.
  - ۴. (Wolpert (1993, p. 78) هراكليت هم با اين ديدگاه موافق بوده است.
    - .Shorter Oxford English Dictionary .
    - . Aristotle (1965, p. 44) :. د. .. .. Poetics, 9 .v
- ۷. برای آشنایی با تحلیل یک رویداد تاریخی برحسب این پنج عنصر کنش، ر.ک: بحث من دربارهٔ 'انقلاب آرام و آسان' (Velvet Revolution) ماه نوامبر ۱۹۸۹ من دربارهٔ 'انقلاب آرام و آسان' (Stanford (1994, pp. 24–7).

### براي مطالعة بيشتر

منبع اصلی در این باره عبارت است از (1992) Kenny. منابع مرتبط هم عبارتاند از: Trevor-Roper (1980) in Lloyd-Jones (1981) ؛ Weber (1964, section 1) .Collingwood (1961, part V) و شاید (1982) Bouwsma in Rabb and Rotberg (1982) هم شاید سودمند باشد.

## معنا

### ۱. زبان

### ١.١. تاريخ و غربال زبان

زبان از جنبههای متعددی با فلسفهٔ تاریخ ارتباط دارد. این بحث را با بررسی دو جنبه آغاز میکنیم. جنبهٔ نخست به تاریخ نگاری یا آنچه تاریخ ۲ نامیدهایم مربوط می شود و جنبهٔ دوم هم به تاریخ ۱ یا جریان بی پایان رویدادهایی که در چارچوب آنها زندگی میکنیم. محور جنبهٔ اول این واقعیت بدیهی ولی مهم است که اکثر شواهد و داده های فراروی مورخ و اکثر محصولات مورخ در قالب زبان، معمولاً نوشتاری، بیان می شود. اگر به موضوعی مربوط به گذشته علاقهمند باشید احتمالاً آنچه را که مورخان دربارهٔ آن موضوع نوشته اند \_منابع به اصطلاح دست دوم \_خواهید خواند. اگر هم به اطلاعات بیشتری علاقهمند باشید، داده ها و شواهد تولید شده در آن زمان را مطالعه خواهید کرد (البته اگر رویداد موردنظر متأخر باشد، به خاطرات افراد دخیل و مطلع نیز رجوع خواهید کرد که این منابع هم در قالب زبان، هرچند نوشتاری، عرضه می شود). اینها منابع دست اول به شمار می آید. بنابراین، تقریباً همهٔ شناخت شما و من دربارهٔ گذشته، معمولاً چندبار، از صافی و غربال زبان عبور می کند. اجازه بدهید با بررسی جنگ هاستینگس در ۱۹۶۶ که گفته می شود تاریخی می توانید با مطالعهٔ شماری کتابهای انگلیسی و برخی کتابهای فرانسوی، از این به یادماندنی و برجسته در تاریخ انگلیسی و برخی کتابهای فرانسوی، از این می توانید با مطالعهٔ شماری کتابهای انگلیسی و برخی کتابهای فرانسوی، از این

رویداد آگاه شوید. اگر آن کتابها علمی باشند، مستقیماً بر دادههای اولیه استوار خواهند بود. البته محتمل تر است که شما کتابی عمومی، یک کتابچهٔ راهنما، یا یک کتاب درسی در این باره خوانده باشید که مطالب آنها از همان کتابهای علمی گرفته می شود. پس تا اینجا شناخت و دانش تاریخی شما از دو صافی عبور کرده است. بنابراین، باید پرسید که دانشمندان و مورخان دانش و شناخت خود را از کجا می گیرند؟ آنها عمدتاً به گاهشمار انگلوساکسون ، سندی معاصر ولی مختصر که به انگلیسی نوشته شده، آواز جنگ هاستینگس۲. که در ۱۰۶۷ به قلم یک اسقف فرانسوی نوشته شده، اعمال ویلیام<sup>۳</sup>، به قلم کشیش دوک ویلیام در ۱۰۷۲، و بایو تابستری، سندی مصور با متن لاتین که به دستور برادر ناتنی دوک تهیه شده است. از آنجاکه زبان این منابع غریب است (انگلوساکسون و لاتین سده های میانی)، باید به انگلیسی ترجمه میشد که این هم صافی دیگری است. ولی البته حتی یک متن معاصر نیز خود نبرد، که به هرحال موضوع مورد علاقهٔ شماست، نیست. رویدادهای آن روز ثبت شده است ولی نه کلاً برمبنای مشاهدهٔ مستقیم. بیشتر شاید اکثر آنها باید به صورت منابع دست دوم در اختیار نویسنده قرار گرفته باشند. بنابراین، رویدادهای نبرد موردنظر نخست توسط شاهد در قالب واژهها بیان می شود، سپس نویسنده در قالب واژههای دیگری آنها را بیان میکند، در مرحلهٔ بعد به زبان انگلیسی ترجمه می شود (شاید توسط پژوهشگر)، سپس به زبان همان پژوهشگر بیان می شود، و حتی یکبار هم به صورت ساده بازنویسی می شود. پس شناخت سادهٔ شما دربارهٔ رویدادی شناخته شده در تاریخ، چهار یا پنج بار از صافی زبان عبور میکند. با توجه به این نکته آیا تعجبی دارد که هم دانشجوی تاریخ و هم فیلسوف تاریخ باید توجهی جدی به این میانجی داشته باشد که شناخت و دانش او چندین بار از صافی آن عبور کرده است؟ تماشای منظرهای از پشت حتی یک جام ممکن است محدود و مخدوش کننده باشد، درحالی که ما معمولاً از پشت چندین 'جام' به گذشته مینگریم. پس اگر خواستار حصول اطمینان از ویژگیهای چشمانداز و منظرهٔ مورد علاقهٔ خود هستیم، آیا نباید این جام شیشهای [زبان] را بهدقت بررسی کنیم؟

<sup>1.</sup> Anglo-Saxon Chronicle

<sup>2.</sup> Carmen de Hastingae Proelio

<sup>3.</sup> Gesta Guillielmi

چند جمله ای هم دربارهٔ بایو تاپستری بگوییم. اطلاعات این منبع نه فقط به صورت کلامی (متن لاتین بالای تصاویر)، بلکه عمدتاً به صورت تصویری هم هست. این تصاویر، بدون عبور از صافی زبان، مستقیماً توسط ما دریافت می شوند. ولی نباید تصور کرد که زنان خیاط، احتمالاً انگلیسی، دوزندهٔ آن تصاویر، خود شاهد صحنه هایی بوده اند که ثبت کرده اند. تا زمان صدور دستورالعمل به آنها، احتمالاً آن صحنه ها از دو یا سه صافی عبور کرده بود. نکتهٔ دیگر اینکه تصاویر (دوخته شده) شکل رسمی و قراردادی پیدا کرده اند. آنها را نمی توان مستقیماً، مانند (دوخته شده) شکل رسمی و قراردادی بیدا کرده اند آنها را نمی توان مستقیماً، مانند بیک عکاس، ثبت کرد. به عبارتی آنها را باید درک کرد، نه اینکه به کمک یک دوربین در ذهن ثبت کرد. آن تصاویر هرچند نمود زبانی ندارند، با وجود این باید تفسیر شوند.

# ۲.۱. آینده و کدشته

جنبهٔ دوم ارتباط زبان با فلسفهٔ تاریخ، به تاریخ ۱ یا جریان امور تعلق دارد. لحظههای آگاهی ما در چارچوب حال کوتاه میان گذشته و آینده شکیل میگیرد و زبان پیونددهندهٔ ما یاگذشته و آینده است. انسان کاملاً فعال، با آینده (وادی ناشناختهای که بی وقفه در آن سفر میکنیم) رویارو می شود. من نمی توانم بدانم که آینده دربرگیرندهٔ چیست، ولی می توانم بدانم که کیستم و چه ارزشها و دیدگاههایی را در آینده اتخاذ خواهم کرد. می دانم که خودم خواهم بود، نه هیچکس یا کسی دیگر. این درک و احساس نسبت به خود و این موضع معین نسبت به آینده، هم در مورد افواد و هم در مورد جامعه، بر آشنایی باگذشته استوار است. این آشنایی نه فقط شناخت من از آنچه انجام دادهام و برای من و جامعهٔ من اتفاق افتاده را دربرمیگیرد، بلکه دربرگیرندهٔ موضعی معین نسبت به گذشته نیز هست؛ موضعی که، مانند موضع نسبت به آینده، از ارزشها، تجارب و خاطرات، تشکیل می شود. پس به این پرسش که 'آینده برای شما چه معنایی دارد؟' فقط می توان با توجه به این پرسش پاسخ داد که 'گذشته برای شما چه معنایی دارد؟'. آنانکه آشنایی اندک و موضعی ضعیف و مبهم در مورد گذشته داشته باشند، فقط می توانند موضعی مبهم و ضعیف نسبت به آبنده داشته باشند. حالت آنان همیشه مانند حالت بیماران پس از عمل جراحی است که هنگام به هوش آمدن شگفت زده می شوند؛ حالتی که آن را 'سردرگمی'

# ۳۰۲ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

مینامیم. وضع آنان بر بیهودگی این ضربالمثل صحه میگذارد که 'فقط در حال زندگی کن'.(۱)

انگلیسی که زبانی زنده است، ما را مستقیماً با گذشته با جویس و یهایتس، کیتس و وردز ورث، میلتون و پوپ، شکسپیر و چاوسر سیوند میزند. ادبیات دیگر هم البته این ویژگی را دارند. به هرحال این موضوع چنان شناخته شده است که نیازی به توضیح آن وجود ندارد.

اگر زبان ما را باگذشته پیوند میزند، با آینده هم پیوند میزند، زیرا ما را قادر می رزبان ما را باگذشته پیوند میزند، با آینده هم پیوند میزند، زیرا ما را قادر می سازد تا دربارهٔ آنچه وجود ندارد سخن بگوییم: 'قواعد زمان آیسنده، جملات شرطی و نامحدودی تخیلی، برای سلامت فکر و آگاهی و برای شهود معطوف به آینده که نشاط بخش تاریخ است ضرورت دارد' (Steiner, 1976, p. 227).

### ٣.١. نشانه شناسي

با توجه به آنچه بیان شد آشکار می شود که روابط میان اندیشه و زبان هم بسیار مهم است و هم به نحو گیج کننده ای مبهم. علت این ابهام تا حدودی روشن است: استفاده از تنها ابزار در دسترس ما [زبان] برای بررسی همان ابزار. یکی از ابزار مورد استفاده برای شکافتن و بررسی این رابطه نشانه شناسی یا علم نشانه هاست. عنوان نشانه شناسی که توسط فیلسوف امریکایی و بنیادگذار این علم، چارلز پیرسه (1914–1839) به آن اطلاق شد از ریشهٔ یونانی 'سیمیون' بهمعنای نشانه گرفته شده است. او بر این باور بود که نشانه ها حامل های اندیشه و تفکر ما هستند: 'تنها اندیشه و فکری که احتمالاً می توان شناخت، اندیشهٔ عرضه شده در قالب نشانه هاست. ولی اندیشه ای ضرورتاً باید در قالب نشانه ها بیان شود' (151, 251) به آن اندیشه وجود ندارد. پس هر اندیشه ای ضرورتاً باید در قالب نشانه ها بیان شود' (151, 251) به به پرکاربرد واژه ها هستند، و چیزهای زیاد دیگری را هم که نه تکواژه هستند (ازجمله جملات) نه، به هیچ وجه، واژه (مانند نمادها) باید وزان نشانه ها درک کرد. (مثلاً ر.ک.: (Barthes, 1973). پس لازم است نیمنگاهی به چونان نشانه ها درک کرد. (مثلاً ر.ک.: (Barthes, 1973). پس لازم است نیمنگاهی به

<sup>1.</sup> Joyce, Yeats, Keats, Wordsworth, Milton, Pope, Chaucer.

<sup>2. &#</sup>x27;Semeion'

این علم نشانه ها بیندازیم، زیرا واژه ها برای درک ما از تاریخ، به هر معنایی که باشد، ضرورت دارد.

بعث را با این ادعای سادهٔ پیرسه آغاز میکنیم که سه چیز در کارویژهٔ نشانه دخیل هستند: نشانه، آنچه نشانه بر آن دلالت دارد یا به آن معطوف است، و تصور یا اندیشهای که آنها را به هم پیوند میزند. پیرسه این عنصر سوم را گزارنده مینامد. مثلاً، اگر شما زبان روسی ندانید، تصور یا اندیشهای در ذهن شما نخواهد بود تا 'Dom' را با 'خانه' پیوند زند، ولی یک روسی چنین تصوری دارد. پس کارویژه یک نشانهٔ پیوند یا ارتباطی سه وجهی است و موضوع اصلی مورد علاقهٔ ما وجه سوم یا آنچه پیرسه 'گزارنده' می نامد است. این وجه سوم تصور یا اندیشهای است که دو عنصر دیگر را به هم پیوند میزند. بر مبنای مثال قبلی، اگر واژهٔ 'Dom' پیوندی دقیق و سفت و سخت با چیزی معین (خانه) داشته باشد، هر دو عنصر همیشه به شیوهای واحد و با تصوری واحد با یکدیگر پیوند می بابند. ولی ذهن انسانی باید شیوند را برقرار سازد. نه در خود واژه چیزی وجود دارد که بر آن شیء دلالت کند و نه آن شیء دربرگیرندهٔ چیزی است دال بر آن واژه. به بیان دیگر خانه به شکل و نه آن شیء دربرگیرندهٔ چیزی است دال بر آن واژه. به بیان دیگر خانه به شکل نظریهٔ زبان سوسور قرار دارد که نظریهای بسیار تأثیرگذار به شمار می آید.

اگر بگوییم که واژه و شیء با ایده یا تصوری واحد به هم پیوند میخورند دلالت بر این دارد که این پیوند تقریباً همیشه به شیوهای واحد برقرار می شود؛ به عبارتی ایده 'یا تصور بر نوعی پایندگی دلالت دارد. ولی اگر بگوییم آن دو عنصر به واسطهٔ فکر یا اندیشهای با هم پیوند می خورند، این پیوند چندان سفت و سخت نخواهد بود، زیرا فکر محصول نوعی اندیشیدن است، و هر اندیشیدنی با اندیشیدنی دیگر تفاوت ظریف دارد، به این دلیل که افراد متفاوت در شرایط متفاوت این کار را انجام می دهند. بدین ترتیب شاید گفته شود که من و شما تصوری یکسان (مثلاً پاریس به عنوان پایتخت فرانسه) داریم، ولی هر بار که شما یا من آن تصور را در ذهن داشته باشیم کنش ما تا حدود اندگی متفاوت است. پس 'چراغ قرمز = ایست' و 'Dom = خانه' پیوندهای خودکار یا مکانیکی نیست. شاید در کتابچهٔ راهنمای رانندگی یا

<sup>1.</sup> interpretant

# ۳۰۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

لغتنامه اینگونه بهنظر آید، ولی درواقع پیوند موردنظر توسط ذهن معین دارای فکر مناسب در شرایط خاص برقرار می شود. البته عمل اندیشیدن به ندرت صرفاً به ایست ٔ یا خانه ٔ محدود می شود و در اغلب موارد فکر و اندیشه های دیگری، مانند 'آن جاده عریض است' یا 'آنجا همان جایی است که پدرم به دنیا آمد' را دربرمی گیرد. بهبیان کوتاه، تأثیر نشانه بر ذهن فعال بهندرت به موضوع یا مدلول قراردادی آن نشانه محدود می شود و به فکر و اندیشه های دیگر گسترش می یابد. پیرسه این ظرفیت رو به گسترش نشانه ها را 'نشانگی نامحدود' ا می نامد. در ریاضیات و منطق نمادین بسیار تلاش می شود تا نشانه ها در هر شرایطی دقیقاً به معنایی واحد محدود و منحصر شوند. ذهن هم که ضرورتاً در برقراری پیوند میان نشانه و مفهوم فعال است، از فراتررفتن از قلمرو معناى دقيقاً تعريف شدهٔ نماد بازداشته مى شود. این موضوع شاید یکی از دلایل دشواری ریاضیات و منطق برای بسیاری افراد باشد، چراکه در اکثر موارد به ذهن خود اجازه میدهیم تا در وادی حیرت گام گذارد. پس عملكرد نشانهٔ فرايندي مشخص و ثابت مانند جفت وجورشدن دنىده هاي ماشين نیست، بلکه فرایندی باز است و قابلیت توسعهٔ تقریباً نمامحدود را دارد. همین 'نشانگی نامحدود' ویژگی نشانهها یا، به بیان دقیق تر، کاربرد نشانههاست که نخستین بار پیرسه متوجه شد و امبرتو اکو ۲، نشانه شناس و رمان نویس معاصر آن را سبط داد.

## ٤.١. نشانكي نامحدود

این بازبودن کارویژهٔ نشانه ایراد یا ضعف نیست بلکه سلامت بخش و مطلوب است، زیرا خلاقیت و پیشرفت را در زبان و ادبیات امکان پذیر می کند. زبان زنده ای مانند ایتالیایی یا انگلیسی که امروزه بر زبان انسانهای پرشماری جاری است، همواره دگرگون می شود، هرچند آشکارا همان زبان دانته یا چاوسر است. افراد از کاربرد آن لذت می برند و برای آن کاربردهای جدیدی پیدا می کنند که با تجربههای تازهٔ زندگی مطابقت داشته باشد. تداوم باید وجود داشته باشد، زیرا درغیر این صورت سخن آنان قابل درک نخواهد بود، ولی به همان دلیل، تکرار ملال آور کاربردها به

اندازهٔ تمرین زبان لاتین برای کودک دبستانی خسته کننده خواهد بود.

مثلاً یکی از لذات مطالعهٔ ادبیات خود یا، در مورد برخی افراد، دیگری کشف کاربردهای متفاوت و همیشه جدید یک زبان است. لذت دیگر و حتی بیشتر نیز مطالعهٔ یک اثر بزرگ در مراحل مختلف زندگی و پیبردن به این نکته است که اثر موردنظر در هر زمان مطالب بیشتری برای گفتن دارد. این و یژگی را می توان تقریباً تعریف یک اثر کلاسیک ادبی بهشمار آورد. اگر نشانگی نامحدودی در کار نبود، هربار كه اثر را مىخوانديم، دقيقاً همان تجربة پيشين را تكرار مىكرديم. خوشبختانه، چنانکه همهٔ ما میدانیم، ایس گونه نیست، بلکه هنگام بازخوانی کتابهای خوب جالب تر و لذت بخش تر می شود و کتاب های بد ملال آور تر. ولی آیا 'نشانگی نامحدود' دلالت بر این دارد که شنونده یا خواننده می تواند یک واژه یا متن را به هر صورتی که میخواهد معناکند؟ آیا نمی توانیم بر این نکته پافشاری کنیم که نشانگی در عالم نظریه نامحدود است و در عمل نمی تواند چنین باشد؟ مثلاً، از لحاظ نظری من آزاد هستم که در کل جهان سیر کنم، ولی درواقع اگر در انگلستان باشم نمی توانم در استرالیا باشم. همچنین می توانیم واژهٔ 'سیاه' را به رنگ برف اطلاق کنیم، ولی دراینصورت نمی توانیم آن را برای توصیف زغال به کار ببریم. نادیده گرفتن این واقعیت، در بطن یکی از ادعاهای کلیدی پست مدرنیسم قرار دارد. این ادعا که واژهها یا متون معنای معین و مشخصی ندارند، کاملاً ویرانگس تـاریخ است؛ رشتهای که به گفتهٔ پست مدرنیست ها به اندازهٔ هر متن ادبی، مستعد 'سازهشکنی' است. نویسندهای دربارهٔ تاریخ چنین مینویسد: 'پس آنچه آشکار است امكان و احتمال مطلق بودن قرائتها و پذيرفتن اين واقعيت است كه قرارگرفتن برخی تفسیرها در (مثلاً) «کانون» فرهنگ ما به این دلیل نیست که آنها حقیقی یا از لحاظ روش شناختی درست اند ... بلکه به این دلیل است که آنها با گفتمان های مسلط همخوانی دارند. پس در اینجا هم رابطهٔ قدرت/دانش شکل میگیرد. (۲) از این لحاظ، بیگمان تاریخ، دستکم تاریخ به معنای سنتی آن، مورد حمله قرار گرفته است؛ حملهای که برای مدتی می توان نادیده گرفت، ولی سرانجام باید با آن روبهرو شد. به همین دلیل مورخان باید ماهیت این چالش زبانی پستمدرنیسم را درک کنند.

## ۲. هرمنوتیک

### 1.7. حقيقت و معنا

تیشان ۱، یا یکی از پیروان مکتب او، تابلویی کشیده که نماد حقیقت و کذب است. حقیقت دوشیزه ای عربان و بی پیرایه است و کذب پوشیده از همهٔ تجملات رایج روز. تابلو دلالت بر این دارد که اگر کذب به کمک اضافات و تزئینات مختلف جذاب تر از حقیقت نمی شد، نمی توانست بر آن چیره شود. از دید یک انسان مدرن این نماد چندان قانع کننده نیست. به نظر او جذابیت خطوط روشن شکل دهندهٔ آن اندام متناسب [دوشیزهٔ عربان]، نه کمتر بلکه بیشتر از ابریشمها، مخملها، مرواریدها و جواهرات آن بانوی بسیار چاق است. این نکته پرسش بنیادی برای مورخان و فیلسوفان پیش می آورد. با توجه به اینکه هدف غایی آنها جست وجوی حقیقت است، چرا آنها اغلب توسط چیزی که حقیقت نیست اغوا می شوند؟ چرا آنها همیشه واقعیتهای لخت و عربان را حقیقت نمی دانند؟ آباز هم با توجه به اینکه همیشه واقعیتهای لخت و عربان را حقیقت نمی دانند؟ باز هم با توجه به اینکه دانشمندان آگاهانه و خودخواسته گمراه نمی شوند، باید پرسید آن ظواهر و پیرایه هایی که با تیره و ملبس کردن حقیقت آنها را گمراه می کند چیست؟

به نظر می رسد در بیشتر موارد پاسخ این پرسش 'معنا' باشد. هنگامی که با امر ناشناخته و ناآشنایی (شیء، متن یا نظریه) رویارو می شویم، می کوشیم آن را درک کنیم. ولی نتیجهٔ این تلاش ممکن است تصویری مخدوش یا برداشت نادرستی باشد از آنچه واقعاً وجود دارد. تصاویر موجدِ خطاهای بصری برای کودکان سرگرم کننده و خنده دار است و روان شناسان هم با فرایندهای ادراک در، مثلاً، تلاش برای تصمیم در مورد نگاه کردن به پله از پایین یا بالا آشنا هستند. اسچر آهنرمند نیز چیزهای جالب و خنده دار بسیاری در این زمینه عرضه می کند. در مورد برخورد ما با چیزهای ذهنی جدید ـ تصورات، جملات، اسناد، کتابها ـ هم این ادعا مصداق

۱. Titian (۱۴۹۰ ـ ۱۵۷۶ م.)، نقاش ایتالیایی. ـم.

دارد. در چنین مواردی ما باید تواناییهای ذهنی خود را به کار گیریم تا آن چیزهای جدید را به نحوی درک کنیم. فقط پس از آن مرحله است که می توانیم در مورد درستی یا نادرستی آنها بیندیشیم. پس پرسش 'این چه چیزی می گوید؟' پیش از پرسش 'آیا این درست است؟' مطرح می شود. به بیان کو تاه، معنا مقدم بر حقیقت است و این نکته اهمیت کمی ندارد. با وجود این، چندان بر خطا نخواهیم بود اگر بگوییم که در طول دو سده پس از روشنگری (تقریباً اواسط سدهٔ هجدهم تا اواسط سدهٔ بیستم) دلمشغولی هم فلاسفه و هم مورخان بیشتر حقیقت بود تا معنا. در نیمهٔ دوم سدهٔ بیستم پرسشهای متعلق به تفسیر به صورت جدی مطرح و در برخی موارد جایگزین پرسشهای مربوط به شناخت شده اند. به عبارتی، شناخت شناسی تسلیم هرمنو تیک شده است. ولی نباید پیام آن تابلو نمادین را فراموش کنیم که معنایی که هرمنو تیک شده است شاید چیزی غیر از حقیقت باشد.

در این مرحله از بحث باید روشن کنیم که در فصل حاضر 'معنا' را به مفهومی گسترده تر و فراگیر تر به کار می بریم. 'معنا' را به چهار صورت می توان به کار برد: برای 'درککردن' چیزی؛ برای بیان، یا تلاش برای بیان، فکر یا تصوری، مثلاً در عبارت 'می دانم آن چیز چه 'منظور شما از آن چیست؟'؛ برای درک اهمیت، مثلاً در عبارت 'می دانم آن چیز چه معنایی دارد'، و حتی برای روابط سازنده رویدادی با رویدادهای دیگر ویژگی بخش رویدادی معین، مانند این عبارت که 'اهمیت قتل در سارایو و این است که به جنگ جهانی اول انجامید.' همه، دست کم، چهار صورت واژهٔ معنا در تاریخ به کار می رود. از آنجا که صورت های نامبرده اغلب همپوشی و تداخل دارند، نوعی تفسیر گسترده مزایایی دارد. با وجود این، آگاهی از کاربردهای متعدد واژهٔ 'معنا' برای پرهیز از درک نادرست سودمند است.

به بیان ساده: ما نیازمند هم حقیقت هستیم، هم معنا، و حتی اگر به دنبال حقیقت باشیم، شاید نخست باید با معنا برخورد کنیم. به زبان فلسفی، نه روان شناختی، تقدم حقیقت یا معنا مطرح نیست، آنها به یک اندازه اهمیت دارند. متأسفانه درحالی که حقیقت ممکن است واحد باشد، تفسیرها شاید متعدد باشند و سرچشمهٔ تضاد همین است. یک گروه بادی به غبغب انداخته می گویند که 'فقط یک حقیقت وجود دارد. کل هرمنو تیک چرند است'. گروهی هم با کلی گویی های خود شما را سردرگم می کنند که 'حقیقت کلاً به برداشت و تفسیر شما از آن بستگی دارد. خواهید دید که

# ۳۰۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

اگر متن را سازه شکنی کردیم، چیزی به نام حقیقت نمی تواند و جود داشته باشد؛ فقط قرائتهای گوناگون و جود دارد'.

### ۲.۲. امتیازهای علم

مسئله نامبرده در تاریخ و علوم اجتماعی بسیار اهمیت می یابد. از یک سو، این رشتهها بهدرستی با حقیقت عینی سروکار دارد. از سوی دیگر بهنظر میرسد چیزهای مورد بررسی آنها مانند سنگ سخت و ثابت نیستند بلکه مانند جیوه و آب متغير و ناپايدارند؛ زيرا افكار، ايدهها، طرحها، مفاهيم، نظريهها و برداشتهايي هستند که جمگلی فقط به واسطهٔ ذهن درک می شوند. ۱ اکنون علوم طبیعی در راستای درک حقیقتهای عینی به پیشرفتهای بزرگی رسیدهاند. این پیشرفت تا حدودی نتیجهٔ ماهیت موضوع مطالعهٔ آن علوم است. مثلاً درحالی که یک انسان شناس شاید به این فکر کند که بالابردن دست آیا نوعی تهدید است یا نوعی سلام کردن، یک جانورشناس فیل را با زرافه اشتباه نمی کند. به بیان دقیق تر، موفقیت آنها تا حدودی نتیجهٔ رویههای آنان است، زیرا هنگامیکه دادهها و شواهد کافی به نظر نمی رسد، معمولاً کار و حل مسئله را به تعویق می اندازند. (۳) چنانکه مداوار مى گويد، علم 'هنر امر قابل حل' است. نظرية كوانتوم، نظرية آشفتگى و نظرية پیچیدگی، با معادلههای غیرخطی ملازم، تلاشهای جدیدی هستند برای رویارویی با، اگرنه حل، امر آشكارا غيرقابل حل. شايد سومين امتياز علوم طبيعي اين است كه، دستکم در بسیاری موارد، آسان تر می توانند پدیدهٔ مورد مطالعهٔ خود را جدا و تجزیه کنند. این واقعیت که بسیاری از آزمایشهای علمی را می توان، دستکم در عالم نظر، تکرار کرد، ادعای عینی بودن این علوم را تأیید میکند. این چهار استیاز شناخته شده چندان جایگاهی در تاریخ و علوم اجتماعی ندارند. در عصر روشنگری انتظار می رفت که روشهای علوم طبیعی در حوزهٔ مطالعه امور انسانی نیز به همان اندازه موفقیت آمیز خواهد بود. به همین دلیل در اکثر سمالهای سدهٔ نموزدهم، پوزیتیویسم توانمند و فعال بود. چنانکه دیدیم، هرچند در سدهٔ هجدهم

۱. این حکایت به یاد می آید که دکتر جانسون در تلاش برای رد ایده آلیسم برکلی، به سنگ بزرگی لگد زد.

اندیشمندانی مانند ویکو و هردر آن را به چالش طلبیدند، قوی ترین نقدهای پوزیتیویسم با ویلهلم دیلتای (۱۸۳۳ ــ ۱۹۱۱) آغاز شد.

# ۳.۲. دیلتای و تجارب زندگی

شهرت دیلتای به انجام کاری است که کانت انجام نداد: نوشتن نقد خرد تاریخی. (۴) شکست نهایی او در این کار نتیجه داشتن دو اعتقاد آشکارا ناسازگار بود. یک اعتقاد این بود که شناخت امری بسیار شخصی است. به عبارتی، از دیدگاه او شناخت ما ذهنی و نتیجهٔ ارتباط مستقیم با موضوع شناخت است؛ با توجه به این امر تقریباً می توان گفت که از دیدگاه او هر شناختی 'connaître' است نه 'savoir'. دلیل چنین اعتقادی این است که در فرایند شناخت شخص، 'من موجود در تو' را بازمی یابد (Dilthey, 1976, p. 208). پس علوم انسانی با روابط انسانی و انبواع ساختارهای نمادین کنشها، اعمال اجتماعی، هنجارها و ارزشها سروکار دارد. چنانکه ویکو میگوید، این چیزها را به این دلیل درک میکنیم که خود، آنها را ساختهایم. از ایس رو دیلتای عبارت 'Geisteswissenschaften' را برای همین رشته های علمی بررسی کنندهٔ ذهن جعل می کند که در مقابل علوم طبیعی ('Naturwissenschaften') قرار دارد. ولى همين جا اعتقاد ديگر، و متضاد، او مطرح می شود که تاریخ و جامعه را می توان به صورت علمی و با اتکا به داده ها و واقعیتهای عینی مطالعه کرد. بدین ترتیب 'نوعی تضاد اضطراب آور در سرتاسر نوشتههای دیلتای به چشم میخورد، انگار که او هم خر را میخواست هم خرما را ا .(Iggers, 1983, p. 134)

در این زمینه مشکل هنگامی پدید می آید که از مرحلهٔ آگاه شدن از تجارب خود به مرحلهٔ درک تجارب دیگران جهش می کنیم. گاهی، مثلاً از سوی نوکانتیانی مانند و یندلباند و ریکرت، ادعا شده است که تاریخ، از لحاظ ماهیت موضوعهای مورد مطالعه، با علم فرق دارد. علم با طبقاتی از چیزها سروکار دارد درحالی که تاریخ با افراد و رویدادهای خاص. ولی این تمایز اغلب زیر سؤال می رود، زیرا علم گاهی با

۱. در زبان فرانسه به معنای اطلاع داشتن است. ـم.

۲. در زبان فرانسه به معنای دانستن است. ـم.

موارد واحد سروكار دارد، و مورخان هم اغلب با طبقه يا مجموعهاي از رويدادها و افراد. از سوی دیگر می توان استدلال کرد که دانشمندان امر فردی را به عنوان یک فرد بررسی نمیکنند، بلکه فقط چونان موردی احتمالاً بیمانند در نوع خود بررسی میکنند. نکتهٔ دیگر اینکه چه اندازه از تعمیمهای مورد استفادهٔ مورخان کاملاً تاریخی هستند؟ درهرحال، چنانکه دیلتای معتقد است، تفاوت میان علوم انسانی و طبیعی بیشتر به شیوههای تجربه مربوط می شود تا به موضوعهای مطالعه. یک جراح، بیمار واقع در اتاق عمل را چونان 'موردی' پزشکی تجربه میکند، درحالی که همسر او همان فرد را چونان یک شخص تجربه میکند. موضوع فقط این نیست که از دیدگاه جراح آن بیمار صرفاً مورد دیگری از افراد مبتلا به بیماری فتق است و از دیدگاه زن، مهمترین مرد زندگی او. نکتهٔ مهم این است که تجربه های یک مرد و زن از همدیگر تجربههایی غنی، کاملاً انسانی و درعین حال احساسی، فیزیکی و عقلانی است، و افزون بر این، هر تجربه در بستر پیچیدهٔ متعلق به زمان و مکان خاص قرار دارد و فقط در آن بستر باید درک شود. دربارهٔ این 'تجربه های زندگی' یا، به قول دیلتای Erlebnisse دو نکته را باید یادآور شد. نکتهٔ اول تفاوت آن با رویههای علمی است که در چارچوب آنها، ضمن نادیده گرفتن چنین چیزها بهعنوان بسترهای احساسي و اجتماعي، فقط عنصر موردنظر، مثلاً سرعت سقوط شيشه از روى ميزيا لخته شدن خون زخم، را از موقعیت یا بستر جدا میکنند، آن را با موارد جداشدهٔ مشابه پیوند میزنند، علتها را با معلولها مرتبط میکنند، و، معمولاً به کمک تحلیل ریاضی، تا مرحلهٔ ساخت و پرداخت یک نظریه پیش می روند. به همین دلیل است که شاید رویدادی خاص برای یک دانشمند معنا و اهمیت پیدا کند. نکتهٔ دیگری که باید دربارهٔ تجربههای زندگی یادآور شد، وابستگی متقابل آنهاست. معنایی که یک تجربه برای ما دارد، تا حدودی به تجربههای پیشین ما وابسته است. همان تجربه در شکلگیری تجربههای آتی ما نیز به همان صورت مؤثر است. با وجود این ما کاملاً وابستهٔ پیشداوریها و پیشینههای ذهنی خود نیستیم، بلکه چیزهایی هم از تجربههای خود می آموزیم، هرچند این کارگاهی دشوار است. برپایهٔ همان آموخته ها نيز عمل ميكنيم. پس آموختن و عملكردن همديگر را شكل مىدهند. بدين ترتيب دستاورد كلى ما از زندگى، چە، مثلاً، بدبين باشيم يا خوشبين، هر تجربهٔ ما را شکل می دهد، و درعین حال، معنای هر تجربهٔ واحد برای ما (برداشت ما از آن و نحوهٔ برخورد ما با آن) به شکلگیری کل معنای زندگی کمک می کند. این تأثیر و تقویت متقابل معناها چونان 'حلقهٔ هرمنوتیک' شناخته می شود. افزون بر این، فهم معنا، یا تفسیر، از روابط شخصی فراتر رفته، همهٔ جنبه های زندگی اجتماعی \_ زبان، ادبیات، جامعه، حقوق، سیاست، هنر و از این قبیل \_ را دربرمی گیرد. این آفریده های انسانی، که فرهنگ را تشکیل می دهند، جملگی عمدتاً بر نمادها استوار هستند و اهمیت نشانه شناسی نیز به همین دلیل است. چنانکه و یکو می گوید، این چیزها را فقط از آن رو درک می کنیم که ساخته های انسانی هستند و ما هم انسانیم. پس، مانند فرد و جامعه، کنش و فهم حلقه های دیگری از تقویت متقابل را تشکیل می دهند.

## ۴.۲. مینی بودن در مورد امر ذهنی

مشکل اصلی نظریهٔ دیلتای گذر از تجربههای زندگی خود به تجربههای زندگی دیگری است. درک تجربههای زندگی نزدیک ترین و عزیز ترین افراد به حد کافی دشوار است. مثلاً چه تعداد افراد می توانند ادعا کنند که همسر، برادر، خواهر یا کودک خود را به صورت کامل درک کرده اند؟ بی گمان این امر برای دانشمند اجتماعی با مورخ بررسی کنندهٔ انسانهایی که هرگز ندیده اند بسیار دشوار است. با وجود این، دیلتای پافشاری می کند که علوم انسانی می توانند از لحاظ عینیت و حقیقت و ارزش دقیقاً مانند علوم طبیعی باشند. 'مطالعات انسانی فقط با تحت تأثیر قراردادن زندگی و جامعه به بالا ترین درجهٔ اهمیت می رسند... ولی راه رسیدن به چنین کارایی و تأثیر گذاری باید از میان عینیت شناخت علمی بگذرد' (183 با 1976, p. 187).

اینجا نیز دوباره با تنش و تناقض فراگیر میان معنا و حقیقت رویارو می شویم، به این اینجا نیز دوباره به یکی ضامن دستیابی به دیگری نیست.

معمای دیلتای درواقع همین است. از سویی، 'واقعیت موردنظر مطالعات انسانی در متن زندگی واقعی نهفته است ' (Dilthey, 1976, p. 210). بر همین اساس تجربهٔ زندگی شخصی مورد تأکید قرار میگیرد. ولی از سوی دیگر او باید بپرسد که 'آیا مطالعهٔ افراد و اشکال خاص تجربهٔ انسانی بهصورت علمی امکان پذیر است و چگونه می توان این کار را انجام داد '. او بر این باور است که یقین و قطعیت در علوم انسانی، 'مانند تاریخ، به امکان اعتبار کلی بخشیدن به درک امر

# ۳۱۲ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

بی همتا وابسته است ' (p. 247). این امکان هم به درک ما از 'دنیای ذهن ' (همهٔ آفریده های مادی و غیرمادی انسان در جامعه)، مانند خانه ها، قوانین، ابزار، آوازها و از این قبیل، بستگی دارد. اینها نمود 'عینی شدن زندگی ' هستند و درک و برداشت ما از آنها را می توان با تعمیم ها یا احکام کلی یا به قول خود دیلتای 'حقایق کلی همیشه جدید ' بیان کرد (pp. 190, 192, 221). ولی اعتبار این درک و برداشت ها را چگونه می توانیم محک بزنیم ؟

به نظر او پاسخ این پرسش در نحوهٔ کار علم هرمنو تیک ـ روشهای جاافتادهای که تاکنون عمدتاً برای تعیین معانی متون کتاب مقدس و متون کلاسیک به کار می رفته ـ نهفته است (p. 249). او ضمن تعریف هرمنو تیک چونان 'روش تفسیر آنها آثار نوشته'، بر این نکته پای می فشارد که درک و فهم درست به تفسیر معتبر آنها بستگی دارد (p. 249). بدین ترتیب، هرمنو تیک کلید معماست، و 'نظریهٔ تفسیر به حلقهٔ اصلی میان فلسفه و رشتههای تاریخی تبدیل می شود' (pp. 249 and 260). آیا دیلتای گرفتار نوعی دور شده است؟ چنانکه بیان کرده ایم، سرانجام او به نوعی ناامیدی دچار شد (ر.ک.: فصل ۵، قسمت ۹.۳).

### ۵.۲. 'قرائت' راه حل دیلتای

پس پاسخ دیلتای به مسئلهٔ نسبیت عبارت است از 'قرائت' کل موقعیت تاریخی اجتماعی چونان یک متن. از آنجا که هر دورهٔ تاریخی، گذشته یا حال، عمدتاً با فرایندها و محصولات زبانی (گفتاری یا نوشتاری) ویژگی می یابد، این محصولات را می توان چونان متنهایی، با استفاده از روشهای شناخته شدهٔ هرمنو تیک تفسیر و بدین ترتیب اعتبار کلی آنها را تعیین کرد. با کنار هم قراردادن این 'قرائتها، تاریخ کل یک دوره یا عصر را می توان 'خواند'.

ولی این کار دشواری هایی دارد. نخستین دشواری که به ذهن می آید، رد امکان وجود معنایی معین و ثابت در یک متن است که مدرن ها (یا پست مدرن ها) مطرح می کنند و بعداً در این باره سخن خواهیم گفت. دشواری بعدی از تردید در این مورد ناشی می شود که آیا متن های زبانی، کل شواهد و داده های یک عصر را عرضه می کنند. بسیاری منابع دیگر (مثلاً در حوزهٔ هنر، اقتصاد یا جمعیت شناسی) که مورخان متأخر برای بهبود کار خود به کار برده اند، حکایت از آن دارند که در این مورد

نظر دیلتای نادرست است. در مورد پست مدرنیسم هم این مشکل و جود دارد؛ ر.ک.: فصل ۹. اگر تصور کنیم که شاید عصر مورد بررسی ما دچار نوعی توهم جمعی بوده است، مانند 'آگاهی کاذب' مارکسیستی، یا باورهای نژادپرستانه در مورد یک عصر امپریالیستی، اینگونه منابع دیگر ربط و اهمیت خاصی پیدا می کنند. در چنین شرایطی و جود داده ها و شواهد متناقض دست کم باب بحث را بازخواهد کرد. شک و تردید سوم به امکان توافق بر سر این موضوع مربوط می شود که تفسیر عرضه شده از کل یک عصر یا جامعه صرفاً حاصل جمع تفسیرهای خاص است. آیا امکان دارد که یک دورهٔ تاریخی چیزی بیش از جمع جبری اجزا و بخشهای آن باشد؟ بی گمان که یک دورهٔ تاریخی چیزی بیش از جمع جبری اجزا و بخشهای آن باشد؟ بی گمان هگل چنین تصور می کرد، و گرچه افراد اند کی با جزئیات دیدگاه او دربارهٔ روح قرن اجتماعی به اندازهٔ تأکید بر واقعیتهای فردی، از دورکیم پیروی می کنند. (۵) هانس جرج گادامر (متولد ۱۹۰۰)، فیلسوف آلمانی دیگر، دیلتای و استفادهٔ او از جمع هرمنو تیک را به صورتی ظریف تر، جالب تر و شاید مهم تر مورد نقد قرار می دهد. به گفتهٔ گادامر، 'هرمنو تیک هنر درک دیدگاه دیگری است' و از این رو هنر 'توانایی بر خطاب دن است'. (۶)

# 2.7 كادامر

در سال ۱۹۶۰، حدود شصت و اندی سال پس از اینکه دیلتای قلم خود را بر زمین نهاد، گادامر مهم ترین اثر خود را با عنوان حقیقت و روش منتشر کرد. در این فاصلهٔ زمانی دنیا اسیر جنگ جهانی و چندین دیکتا توری بود، در اروپا و امریکا پسوزیتیویسم حیاتی تازه گرفته بود، و هوسرل و پدیدارشناسی، هایدگر و تاریخمندی، سار تر و اگزیستانسیالیسم، و ویتگنشتاین و مسائل زبان هم جملگی بر عرصهٔ فلسفه تأثیر میگذاشت. گادامر نیز بحثهای هرمنو تیک خود را، به صورتی که هرمنو تیک فلسفی می نامید، از سرگرفته بود. آثار او تأثیر پایدار و گسترده ای بر علوم اجتماعی، الهیات و حقوق، و مطالعات هنری و ادبی، و تا حدود اندکی هم بر فلسفه و تاریخ گذاشت. ولی نباید اندیشه های او را نادیده گرفت، زیرا در همهٔ این فلسفه و تاریخ گذاشت. ولی نباید اندیشه های او را نادیده گرفت، زیرا در همهٔ این

<sup>1.</sup> Wahrheit und Methode

رشته ها، محور بخشی از پرسش های اصلی معناست. افزون بر این، شاید برخی از تصورات و افکار ما دربارهٔ حقیقت نیز نیازمند بازاندیشی در پرتو آنچه گادامر می بایست بگوید باشد.

این بحث را می توانیم با نکتهای که تاکنون بیان کردهایم، آغاز کنیم: هنگامی که با چیزی ناآشنا (شیء یا ایده) رویارو میشویم، واکنش غریزی ما عبارت است از تلاش برای شناسایی و درک آن. بنابراین، مناسب است که آن چیز ناآشنا را در بستر و متنى آشنا قرار دهيم. از اين لحاظ، تجربه هميشه عبازت است از 'شناخت امر شناخته شده' (Gadamer, 1985, p. 181). به عبارتي، معنا پيش از حقيقت مي آيد. تا این مرحله ما در سطح حیوانات دیگر قرار داریم، زیرا آنها هم در چنین شرایطی می کوشند چیز عجیب را شناسایی کنند و اگر نتوانند، آن را رها می کنند. مانند آن حیوانات، میل غریزی ما هنگام رویارویی با چیز کاملاً نامأنوس خودداری از هرگونه اقدام است. ولی در اکثر موارد، ما نوعی شناخت دربارهٔ آن حاصل کرده، بر پایهٔ همان شناخت رفتار میکنیم. البته تجربهٔ بیشتر، در اغلب موارد ما را به تجدیدنظر در دیدگاه نخست خود وامیدارد. نمونهٔ آشکار چنین فرایندی، برخورد با یک بیگانه است که شاید سپس به یک آشنا، دوست و حتی معشوق تبدیل شود. بهعبارتی، طرفین در جریان روابط بیشتر، واکنشهای اولیه خود را بسیار تغییر خواهند داد. در عالم فلسفه ما عمدتاً با افكار و ايدهها سروكار داريم، ولي همان فرایند آموختن از راه تجربه در جریان تبدیل بیگانگی و غرابت به آشنایی و آگاهی، در این حوزه هم شکل میگیرد. پس، چنانکه افلاطون نشان داده، معمولاً بهترین شيوهٔ فلسفيدن و تفكر فلسفي گفت وگوست. دو هزار و پانصدسال پس از آن تاريخ، این اصل هنوز هم معتبر است. اندکی پس از جنگ جهانی، در قطار با سرباز جوانی برخورد کردم که عضو یکان پیشاهنگی بود. او که در پایین ترین شکل زندگی نظامی قرار داشت و بهطور کلی کارهای سخت بدنی انتجام میداد، بنرای گرفتن بنورس تحصیلی رشتهٔ فلسفه از یکی از دانشکده های دانشگاه آکسفورد عازم آنجا بود. این جوان می گفت فلسفه ها را در جریان بحث با فردی که قبلاً کشیش بود، و یک محقق آگاه به مکتب تومیسم' (مکتب فلسفی قرون وسطایی استوار بر اندیشههای توماس

<sup>1.</sup> Thomism

اکویناس) فرا گرفته است که عصرها در کافهای حضور می یافتند. هنگامی که از او پرسیدم آثار کدام فیلسوفان را خوانده است، پاسخ داد هیچ کدام را. سپس او دستمال مراگرفت و نشانی مرا هم یادداشت کرد تا دستمال را بازگرداند. یک یا دو هفته بعد دستمال شسته شده من همراه با خبر موفقیت او به گرفتن بورس تحصیلی بازپس فرستاده شده بود. آن هنگام با خود گفتم که مربی های دانشگاه به کار خود وارد هستند.

### ٧.٢. فرايند آموختن

افلاطون همچنین بر این باور بود که گفت وگو راه جست وجو و رسیدن به حکمت است. او در نامهٔ هفدهم می نویسد: 'حکمت چیزی نیست که بتوان، مانند شاخه های دیگر دانش، در قالب واژه ها بیان کرد. فقط پس از شرکت طولانی در زندگی مشترک وقفشده به این هدف عالی است که نور حقیقت، مانند روشنشدن آتش با یک جرقه، بر جان می تابد، و پس از آن دیگر خاموش نشده، خودبهخود بيشتر مي شود' (Plato, 1973, p. 136). مي توان گفت كه اين فرايند آموختن هرگز با دستیابی صرف و ساده به واقعیتها یا ایدهها برابر نیست، بلکه به گفتهٔ یـویر، 'فعالیتی است هدفمند (یافتن یا محکزدن نوعی نظم که دستکم بهصورت مبهم حدس زده می شود)؛ فعالیتی است هدایت شده به واسطهٔ مسائل و به واسطهٔ بستر انتظارات (که پایین تر «افق انتظارات» نامیدهام). چیزی بهنام تجربهٔ منفعل وجود ندارد' (Popper, 1976, pp. 51-2). درواقع افلاطون چنان (مانند آن تـوميست حاضر در کافهٔ مذکور) تحت تأثیر اولویت و اهمیت گفتوگوهای شخصی قرار گرفته بود که، شاید نیمه شوخی ـ نیمه جدی، از نوشتن کتاب های خود اظهار تأسف می کرد. سقراط در فیدرس ا می گوید: 'پس نشانهٔ حماقت بزرگ است تصور شود که می توان، در یک حوزهٔ هنری، از طریق نوشتن به شناختی روشن و قطعی رسید، یا تصور شود که واژههای نوشتهشده می توانند چیزی بیشتر از آنچه خواننده دربارهٔ موضوعی معین می دانسته است به او بدهند'. واژههای نوشته شده گنگ هستند. 'اگر شما از آنها بپرسید چه معنایی دارند، فقط یک پاسخ را بارها و بارها تکرار خواهند کر د' (Plato, 1973, p. 97).

۱. phaedrus یا phaedo، نام یکی از همپرسههای افلاطون. ـم.

با وجود این، از واژه های نوشته شده هم چیزهایی می آموزیم و با متن وارد نوعی گفت و گو می شویم. در جریان چنین گفت و گویی، واژه ها دیگر 'صرفاً پاسخ واحدی به ما نمی دهند'. خواننده می تواند با تعمق و سخت کوشی، پیام متن را احتمالاً پس از سه یا چهاربار خواندن آشکار کند. البته با سخن گفتن از 'پیام متن'، این موضوع را نادیده گرفته ام که آیا ممکن است متنی بیش از یک معنا داشته باشد. بعداً در این باره بحث خواهیم کرد. همچنین می توان استدلال کرد که مورخان و دانشمندان شیوهٔ واحدی دارند و با شواهد و داده های خود گفت و گو می کنند. ای. اچ. کار مورخ چنین می نویسد: 'رابطهٔ میان مورخ و واقعیت های او رابطه ای کیفی یا رابطهٔ بده بستان است. چنانکه هر مورخ فعال و کوشایی می داند... مورخ در فرایند پایدار ترکیب داده ها با تفسیر خود و ارد می شود'.(۷)

نکتهٔ سادهای که گادامر در حقیقت و روش بیان میکند این است که درک ما از یک واقعیت یا ایده، به هیچروی یک کنش واحد نیست، بلکه یک فرایند است. مثلاً در مورد آشنایی شخصی، هرچند ممكن است رابطهٔ دو غریبه به حد رابطهٔ عاشقانه برسد، فراگیری و آموختن متقابل هرگز به پایان نمیرسد. شناخت و معنایی که ما از شخص، شیء، مفهوم، متن یا دستهای از پدیدههای علمی یا اجتماعی کسب می کنیم نوعی تفسیر است. گادامر با بیان این نکته که هر درک و فهمی با 'پیشداوری' آغاز میشود از دیلتای جلوتر مییرود. هممانگونه که سفر به هر مقصدی باید از جایی که قرار داریم آغاز شود، هر تفسیری هم باید از درک و برداشت اولیهٔ ما آغاز شود. بخش عمدهٔ اهمیت و جذابیت آرا و افکار گادامر در این است که او پیشینه ها و پسینه های همان تأثیر نخست امر یا چیز جدید (آنچه پیش و پس از آن می آید) را پی گیری می کند. بخش دوم واژهٔ 'dialogue'، از ارتباط آن با زبان حکایت مىكند. بەعبارتى، گفتوگو يعنى هرگونە دادوستد واژەهما. گادامىر مىي پذيرد كە زبانمندی فهم ممکن نیست به این معنا باشد که هر تجربهٔ مربوط به جهان فقط در قالب زبان و بهواسطهٔ زبان شکل می گیرد. شرایطی مانند ولع و عشق، کار و سلطه، فضای گفتوگو را محدود میکنند.(۸) با وجود این، 'همگانیت یا اشتراکی که ما انسانی می نامیم، بر ساختمان زبانی جهان زیست ما استوار است و ساختمان زبانی جهان زیست 1985, p. 180). بنابراين، هرمنوتيك تقريباً همهجا حضور دارد، زيرا استفاده ما از زبان هم مى تواند نوعى تفسير موقعيت ما (و موقعيت جهان) در هر لحظهٔ معين

باشد، و هم (مانند هر ساختار نمادین دیگر) خود نیازمند تفسیر و موضوع تفسیر. به هرحال ما در جامعه زندگی می کنیم و تفسیری که از هر پدیدهٔ شخصی یا اجتماعی ارائه مى دهيم احتمالاً از هنجارها، ارزشها و قراردادهاى جامعه ما سرچشمه میگیرد و به همین دلیل با آنها سازگار است. به همین دلیل معمولاً فهم دیگری یا همان تفسیر گفتار و کردار دیگری، چندان برای ما دشوار نیست. البته این امر فقط در مورد جامعه، بهمعنای کلی آن، صادق نیست، بلکه در مورد جوامع تخصصی مربوط به حقوق، پزشكى، علوم طبيعى، تاريخ، الهيات يا علم اجتماعى هم مصداق مىيابد. هركدام از اين جوامع هنجارها، قراردادها، تاريخ و زبان مخصوصي دارند. این موارد سنت جامعه را تشکیل می دهند که اعضای آن عمدتاً در چارچوب همان سسنت مى انديشند. بنابراين، همه ما هنگام رويارويي با موقعيتي جديد قضاوتهایی میکنیم که از پیش وجود دارد و به همین دلیل 'پیش داوری' میکنیم. درواقع، این قضاوتهای از پیش موجود، در اکثر موارد، قضاوتهای آگاهانهٔ خود ما نیست، بلکه در زبانی که به کار می بریم قرار دارد. اهمیت سنت به همین دلیل است. بی گمان گادامر می پذیرفت که 'توانایی گسستن از سنت، نقد آن و از بین بردن آن، بخشى از ماهيت انسان است و (Gadamer, 1979, p. xxv). ولى او احساس مى كرد که تأکید بر اهمیت و اعتبار گذشته، در عصری که بسیار خوشحال است تا آن را فراموش کند، ضرورت دارد. فیلسوف مدرن بسیار آماده است 'نتایجی رادیکال از هر چیزی بهدست آورد'. او باید از تاریخمندی خود، از موقعیتمندی خود در چارچوب شرایط خاص، و از محدودیتهای گریزناپذیر زندگی و اندیشهٔ انسانی، بیشتر آگاه باشد. تجربه همان تجربهٔ محدودیت انسان است (Gadamer, 1979, p. 320) . به گفتهٔ گادامر 'آنچه انسان نیاز دارد عبارت است از نه تنها طرح مداوم پرسشهای بنیادی، بلکه درک اینکه چه چیزی عملی است، چه چیزی ممکن است، و چه چیزی، اینجا و اکنون، درست است و (p. xxv). بر پایهٔ همهٔ این گفته ها و ادعاها، چنین نتیجه گیری شده است که بینش دلخواه گادامر بینشی است محافظه کارانه نه رادیکال، و بینش عملی نه آرمانی.

### ۸.۲ هنر در اشتباهبودن

ولى أنچه بيان كرديم همهٔ داستان نيست. گادامر نه تنها أنچه را كه براى فهم فراهم

میکنیم [لوازم و اقدامات پیش از فهم] بی گیری میکند، پیامدهای فهم را هم دنبال میکند. به عبارتی، او هم به آینده علاقهمند است هم به گذشته. اقدام برای درک چیزی، انسان را وارد نوعی گفت وگو می کند زنفسیر هنگامی شکل می گیرد که با چیزی \_ یک متن، استدلال، تجربه، ایده و یا نظریه \_ برخورد میکنیم که نیازمند درک و فهم است. برای درک آن چیز ما باید با آن درگیر شویم. این درگیری ترجیحاً به صورت رویارویی با اجزای آن در قالب یک گفت و گوست (مانند شیوهٔ افلاطون) یا بهصورت واردشدن به نوعی بحث، حتی با متنی خاموش. ما از دیدگاه خود، یا بهقول گادامر 'افق' فکری خود، وارد جریان گفتوگو می شویم و دیگری هم از دیدگاه خود. اگر بکوشیم می توانیم وجوه و بخشهایی از دیدگاه یکدیگر را درک كنيم. به بيان گادامر، ما افقهاى خود را با هم ادغام مىكنيم و درنتيجه به ديدگاهى فراگیرتر و فهمی روشن تر دست می یابیم. دلیل کنش نیز همین است. اکنون مى توانيم اين ادعاى گادامر را درك كنيم كه هرمنو تيك هنر در اشتباهبودن است. انسانهای متمدن از همین راه به سطح بالاتر خردمندی میرسند. 'شخصی که «باتجربه» نامیده می شود، نه تنها از راه تجربه به این ویژگی دست یافته است، بلکه برای تجربه های جدیدتر نیز آمادگی دارد... [او] بیگمان شخصی باید باشد که اساساً تعصبی ندارد' (p. 319). از این لحاظ گادامر به هیچروی تا آن اندازه که خود تصور می کند، محافظه کار نیست، بلکه مترقی است. این دیدگاه یویر در اینجا به ذهن می آید که در یک جامعهٔ متمدن ما اجازه می دهیم به جای خود ما، فرضیه های ما بميرند.

# ٩.٢. سست کردن حلقه های تاریخ

شاید اکنون روشن شده باشد که چرا تاریخ برای گادامر و گادامر برای تاریخ تا این حد مهم است. از این لحاظ، تاریخمندی (این واقعیت که ما همه موجوداتی هستیم که در جریان بی وقفهٔ امور یا آنچه 'تاریخ' می نامیم، در نقاط فضایی ـ زمانی خاصی قرار داریم) اهمیت عمده ای دارد. ارشمیدس می گفت که در صورت وجود نقطه ای ثابت برای ایستادن و اهرمی به اندازهٔ کافی بلند، می توانست دنیا را تکان دهد. ولی او چگونه می توانست از این دنیا، یا به قول امروزی ها، از این عالم بیرون رفته، مکانی برای ایستادن پیدا کند؟ همچنین، مورخ کجا می تواند قرار بگیرد تا دیدگاهی

عینی و بیرونی در مورد تاریخ کسب کند؟(۹) او به تعداد انسانهایی که مطالعه میکند، در تاریخ غرق میشود. بر پایهٔ همین تاریخمندی درک تاریخی ما، به نتایجی در موردگادامر میرسیم.

نتيجهٔ نخست اين است كه هرمنو تيك (مطالعهٔ معناها) مي تواند ما را از پیش داوری های محدود و تنگ نظرانه که در هر قبضاوت ما مؤثر است، رهایی بخشد، زیرا این واقعیت را آشکار می کند که هر ساختار نمادین متن، نهاد یا عمل اجتماعی یا اقتصادی، یا روایت تاریخی ـ معنای واحدی ندارد بلکه دربرگیرندهٔ شمار زیادی از معناهای ممکن است. به بیان دیگر، هر چنین ساختاری دارای معنای معین و قطعی نیست، بلکه ممکن است به تعداد موارد درک و تفسیر، معنا داشته باشد. مثلاً حكومت ملى را درنظر بگيريد كه ماهيت و وجود آن قابل بحث است. هرچند این نهاد قانون وضع میکند، مالیات میگیرد و از نیروی مسلح بـهرهمند است، هر کدام از ما به شیوههای اندکی متفاوت به آن نگاه میکنیم، و نگرشهایی داریم که نه تنها از فردی به فرد دیگر بلکه از زمانی به زمان دیگر هم فرق میکند. ابهامات و عدم قطعیتهای موجود در نظرسنجیها، گواه بر چنان ادعایی است. پس 'حكومت' در موارد متفاوت معانى متفاوت دارد. القاب و عناوين سياسى هم این گونه است: ایا آنارشیسم (نبود حکومت) موضع راست افراطی است یا چپ افراطی؟ ماهیت معنا کیفیتی ثابت، معین و ذاتی نیست، بلکه محصول رابطهای است میان نشانه و دریافتگر (که مفسر نیز هست)، و میان نشانه و دلالت یاب (اغلب نامعین). 'شیء تاریخی راستین به هیچوجه یک شیء نیست، بلکه وحدت آن است با چیزی دیگر، یعنی رابطهای است دربرگیرندهٔ واقعیت تاریخ و واقعیت درک تاریخی ' (Gadamer, 1979, p. 267). بنابراین، دریافتگر و تاریخمندی او بخشى از معنا را تشكيل مى دهد. ولى بايد يادآور شويم كه اين موضوع فقط تا حدودی اهمیت دارد. بخشی از معنا را هم نمادها و آنچه نمادها، بهواسطهٔ واژهها یا مفاهیم و مرجعهای آنها، بر آن دلالت دارند تشکیل میدهد. نکتهٔ دیگر اینکه معناها هرچند متکثر هستند، بههیچروی اتفاقی یا تصادفی شکل نمیگیرند. عبارت سادهٔ من تو را دوست دارم ٔ دفعات بی شماری توسط شمار زیادی از افراد و در شرایط و بسترهای بسیار گوناگون به کار رفته است. بنابراین، می توان استدلال کرد که در هو کاربرد جداگانه، این عبارت معنایی برای کاربران داشته است که عین آن معنا هرگز

# ۳۲۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

دقیقاً تکرار نمی شود. ولی این معناهای ممکن [اگرنه نامحدود] دست کم محدود است و مثلاً 'باران می بارد' یا 'اَلمان قهرمان جام جهانی شد' احتمالاً هرگز جزءِ اَن معناها نخواهد بود. در ارتباط با بیان این نکتهٔ اَشکار و بدیهی باید از افراط برخی پست مدرنیست ها پرهیز کرد. آنان بحث تکثر معناها را تا جایی پیش می برند که ادعا می کنند جمله یا متنی معین به هیچروی نمی تواند معنایی قابل فهم داشته باشد. ولی آنچه هر معنایی دارد باید معنایی نداشته باشد [و معنای نامحدودداشتن یعنی بی معنابودن].

# 1.01. تاریخمندی معنا

تأکید بر تاریخمندی برای فهم تاریخ بسیار ارزشمند است، زیرا ما از یک فاصلهٔ زمانی به گذشته می نگریم و همین فاصله، دیدگاههایی متفاوت به ما می دهد. بی گمان دیدگاهها ممکن است آنچه را در زمانهای دیگری روشین و آشکار بود بپوشاند، ولی به همان اندازه ممکن است چیزی را آشکار کند که زمانی پنهان بوده است. پس نگاه به گذشته، بیشتر مانند ایستادن در میان جمعیتی انبوه برای تماشاکردن یک منظره است. در چنین حالتی فرد هرگز نمی تواند دیدی روشین، یکپارچه و بلاانقطاع داشته باشد، ولی با حرکتکردن سر افراد واقع در جلو، بخشهای متفاوتی از صحنه را می بیند. در این زمینه، منتقدین گادامر او را متهم می کرده اند که تفسیرهای ما را اسیر سنت و بنابراین ایدئولوژیهای مختلف می کند. ولی پاسخ او این است که هرمنوتیک، با جست وجوی هر معنایی، فقط وسیله ای است برای رهاکردن ما از اسارت ایدئولوژی. هرمنوتیک البته پرسشهای مربوط به حقیقت و عینیت را حل نمی کند، ولی دستکم موضوع را روشن می کند.

اکنون باید به نکتهٔ مهمی دربارهٔ معنا اشاره کنیم. معنای یک رویداد، یک فرایند تاریخی، یا یک عصر چیست؟ ما ضمن تلقی موارد نامبرده چونان یک متن، شاید تصور کنیم که معنای آنها را باید در داخل خود آنها تشخیص دهیم، چنانکه معنای گفتهای را همان چیزی تشخیص می دهیم که گوینده می خواهد برساند. ولی این اصل بی گمان در مورد یک دورهٔ تاریخی صادق نیست. رانکه، در عبارتی معروف، می گوید که فاصلهٔ همهٔ اعصار و دوره ها از خداوند برابر است. این گفتهٔ او دربرگیرندهٔ دو نکته است: اولاً، همهٔ اعصار نهایتاً ارزش یکسانی دارند، و ثانیاً، کل تاریخ که بر

روی سطحی صاف واقع است در برابر خداوند گسترده شده است و او می تواند هر عصری را آنگونه که هست ببیند. (۱۰) صحت و اعتبار نکتهٔ اول که بیانی دینی دربارهٔ ارزش معنوی است هرچه باشد، نکتهٔ دوم از لحاظ درک انسانی تماریخ آشکارا نادرست است. به هیچ شیوه ای ما نمی توانیم هر عصر تاریخی را آنگونه که بوده است ببینیم. به نظر می رسد تمایزی منطقی میان معنای یک رویداد از لحاظ ارتباط آن با رویدادهای دیگر، و معنای آن رویداد از لحاظ اهمیتی که برای مورخان بعدی دارد وجود داشته باشد. البته، در عمل، این تمایز ممکن است به اندازهٔ تمایز واقعیت نمود در بسترها و زمینه های دیگر مبهم باشد. در اینجا ما به یکی از مسائل محوری شناخت شناسی برخورد می کنیم.

ا. سی. دانتو، فیلسوف معاصر، بیان کرده است که معنای یک رویداد فقط از طریق ارتباط آن با رویدادهای دیگر قابل تشخیص و درک است. مثلاً برادر بودن من، امری ذاتی نیست، بلکه به رابطه من با شخصی دیگر بستگی دارد. همچنین انداخته شدن دو مرد از پنجرهٔ قلعه ای در پراگ به سال ۱۶۱۸ برای معاصران آنها تا حدودی جالب بود، ولی در آن زمان احتمالاً هیچکس اهمیت آن رویداد را چونان نقطهٔ آغاز جنگ سیساله درک نمی کرده است. پیرو همین استدلال، ما می توانیم بگوییم که معنای یک رویداد را هرگز نمی توان درک کرد مگر آنکه توصیف و تصویر كاملي از آن در اختيار داشته باشيم. به گفتهٔ دانته 'توصيف كامل يك رويداد يعني قراردادن آن در چارچوب همهٔ داستانهای درست، و ما نمی توانیم چنین کباری بكنيم، زيرا از لحاظ زماني، نسبت به آينده ديد محدودي داريم. و همچنين میگوید 'برای آگاهی از اهمیت تاریخی رویدادها، شخص باید بداند که مورخان آینده، در قالب جملات روایی، این رویدادها را با چه رویدادهای بعدی ارتباط خواهند داد. بنابراین، توانایی صرف به پیشبینی رویدادهای آینده کافی نخواهد بود، بلکه ضرورت خواهد داشت بدانیم کدام رویدادهای آتی با رویدادهای موردنظر ما مرتبط خواهند بود و این کار هم نیازمند پیشبینی علایق مورخمان آیـنده است٬ .(Danto, 1965, pp. 142 and 169)

اکنون که پی بردیم معنای یک رویداد در ذات آن نیست، بلکه در رابطهٔ آن رویداد با رویداد می بردیم معنای یک نتیجه این است که رویدادهای دیگر نهفته است، چه نتایجی می توانیم بگیریم؟ یک نتیجه این است که رویداد معنای خود را از جایگاهی که در روایتها دارد میگیرد و روایتها هم

داستانهایی هستند که دربارهٔ اهمیتهایی که در تاریخ پیدا می کنیم می گوییم. اهمیت روایتها، که در فصل ۸ مورد بررسی قرار می گیرند، به همین دلیل است. نتیجهٔ دیگر که از آرای دانتو و گادامر می گیریم این است که ما هرگز نمی توانیم کل تاریخ را ببینیم. اگر می توانستیم، آن موقع پایان تاریخ می بود، زیرا برای دیدن کل تاریخ ما باید بیرون از تاریخ قرار می گرفتیم (مانند قرار گرفتن ارشمیدس در بیرون از جهان). هگل بر این باور بود که ما می توانیم پایان تاریخ را درک کنیم. دراین صورت برای او غیر منطقی نبود اعتقاد داشته باشد که درک اهمیت تاریخی رویدادها، آنگونه که اتفاق می افتند، امکان پذیر است. ولی دشوار است که مورخی پایبند آرا و اندیشههای هگل باشد. بی گمان هم دیلتای و هم گادامر دیدگاههای هگل را رد کردند. پس این نتیجه باقی می ماند که درک تاریخی هرگز امری واحد و عینی نیست، به این باشد. نباید هرگز نمی تواند کامل باشد، بلکه همیشه باید ناقص و دیدگاه محور باشد. نباید هرگز فراموش کنیم که خود مورخ در درون تاریخ قرار دارد و همیشه باشد. نباید هرگز فراموش کنیم که خود مورخ در درون تاریخ قرار دارد و همیشه باشد. نباید هرگز فراموش کنیم که خود مورخ در درون تاریخ قرار دارد و همیشه باشد. نباید هرگز فراموش کنیم که خود مورخ در درون تاریخ قرار دارد و همیشه باشد. نباید هرگز فراموش کنیم که خود مورخ در درون تاریخ قرار دارد و همیشه باشد. نباید هرگز فراموش کنیم که خود مورخ در درون تاریخ قرار دارد و همیشه باشد.

### 11.7. شناخت تاريخي شناختي عملي است

مورخ که با انسانها سروکار دارد و خود هم انسان است، باید از دیدگاهی انسانی آنان را درک کند. آر. جی. کالینگوود این بینش و بصیرت خاص را بررسی و ارزیابی کرده، بر این باور است که 'همهٔ تاریخ تاریخ فکر و اندیشه است' و فقط تاریخ اندیشه بر این باور است که 'همهٔ تاریخ تاریخ فکر و اندیشه است' و فقط تاریخ اندیشه می تواند وجود داشته باشد (Collingwood, 1944, p. 75). او بسر این نکته پافشاری می کند که 'مورخ باید گذشته را دوباره در ذهن خود زنده کند' (Collingwood, 1961, p. 282). در این زمینه او بهویژه منطق پرسش و پاسخ را به کار می بندد. گادامر کالینگوود را ازجمله اندک فلاسفهای می داند که این روش را درک می کند. 'روش تاریخی ایجاب می کند که منطق پرسش و پاسخ در مورد سنت تاریخی به کار بسته شود' (Gadamer, 1979, p. 334). حرف کالینگوود این است که شخص نمی تواند سخن، متن یا کنشی را درک کند مگر آنکه نخست درک کند که سخن، متن یا کنش موردنظر پاسخ چه پرسش یا مسئلهای بوده است (ر.ک.: که سخن، متن یا کنش موردنظر پاسخ چه پرسش یا مسئلهای بوده است (ر.ک.: مخن دری رویدادهای بعدی کشف کنیم. به گفتهٔ گادامر، دو پرسش باید پرسیده شود: را از روی رویدادهای بعدی کشف کنیم. به گفتهٔ گادامر، دو پرسش باید پرسیده شود:

'پرسش از معنای خود یک رویداد مهم و پرسش از اینکه آیا این رویداد مطابق طرح و برنامه بوده است یا نه' (Gadamer, 1979, p. 334). اگر پاسخ پرسش دوم منفی باشد، که ممکن است اغلب اتفاق افتد، نمی توان مقاصد کارگزار را از رویدادها [ی بعدی] استنباط کند. جالب اینکه گادامر کالینگوود را متهم میکند که در بررسی و تبیین نبرد ترافالگار و برنامههای نلسون برای آن نبرد، دقیقاً همین شیوه را به کار می بندد (p. 334 and n. 275). ولی در اتوبیوگرافی کالینگوود نشانهای وجود ندارد که چنین اشتباهی مرتکب شده باشد، بلکه او مسئلهٔ متفاوتی را مورد بحث و بررسی قرار می دهد: آیا نلسون می بایست نشانهایی را که باعث مرگ او شد به سینه را که باشد یا نه (Collingwood, 1944, p. 77–8).

تا حدودی به همین دلیل است که گادامر بر خودداری از تدوین قالبهای نظری برای تاریخ تأکید میکند. چنانکه او بیان میکند، انسانها برنامه ریزی میکنند ولی در اجرای آن ناکام می مانند. آنان دوباره تلاش میکنند ولی باز هم تا حدودی شکست می خورند. بنابراین، مورخ باید هم آرمانهای اخلاقی و عقلانی موجود در برنامهها را مدنظر قرار دهد، هم احتمال و امکان عملی شدن آن برنامهها را. بنابراین شناخت تاریخی شناختی علمی است نه نظریه مبنا. البته شخص شاید رهیافت دیگری اتخاذ و دربارهٔ ناکامی ها و شکستها نظریه پردازی کند. این کار هنگامی صورت می گیرد که اعلام شود نیروهای حاکم در جریان تاریخ، غیرشخصی و غیرانسانی (مادی یا آسمانی) هستند. در چنین شوایطی تلاشهای اخلاقی و عقلانی انسانها صرفاً مانند حبابهای روی جریان خروشان آب هستند. ولی این دیدگاه کاملاً با دیدگاههای تقریباً همهٔ مورخان فعال و دیدگاه خود گادامر متفاوت است.

## ١٢.٢. تاريخ تأثيركذار است

افزون بر نکتهٔ بیان شده، گادامر به ما یادآوری میکند که درک و فهم تاریخی در ذهن خود کارگزار تاریخی قرار دارد و او، مانند مورخ، در زمان و مکان معینی قرار گرفته است. درک او از تاریخمندی خود عاملی است در کنشهایی که موضوع مورد علاقهٔ مورخ را تشکیل میدهند. بنابراین، هرمنوتیک نقشی دوگانه دارد: نخست در تفسیر

۱. Trafalgar، معروف ترین نبرد ناپلئون در ۲۱ اکتبر ۱۸۰۵. ـم.

کارگزار از موقعیت خود، و دوم، در تفسیر دوکانونهٔ مورخ از آن تفسیر و آن موقعیت.(۱۱)

سرانجام، گادامر به افرادی مانند کالینگوود که معتقدند درک تاریخی عبارت است از بازسازی تصورات، افکار، طرحها یا برنامههای انسانهای گذشته، هشدار می دهد. بازسازی ما هر اندازه هم دقیق صورت بگیرد، تقریباً غیرممکن است عین آن افکار و تصورات باشد. به نظر او تکرار دقیق باز تولیدها روش علم است نه روش تاریخ. ذهن مدرنی که آن بازسازی را انجام می دهد، خود نتیجهٔ تأثیر، اغلب نامحسوس، گذشته است.

این واقعیت نتیجهٔ چیزی است که گادامر 'تأثیرگذاری تـاریخ' مـینامد. هـمهٔ رویدادهای گذشته بر رویدادهای بعدی تأثیر میگذارد. برخی از این زنجیرههای تأثیرگذاری متوالی، به واسطهٔ پدیده های تاریخی به مورخ منتقل میشود. در جریان مطالعهٔ پدیدهای، تفکر مورخ، حتی هنگامیکه میکوشد خود را در قالبهای ذهنی کارگزاران تاریخی قرار دهد، تا حدودی از آن پدیده تأثیر میپذیرد. آنچه در ابتدا باعث علاقهمندی مورخ به این مطالعه می شود، یکی از مصادیق آن تأثیرپذیری است. به گفتهٔ گادامر، 'بیرون آمدن یک کار هنری یا نوعی سنت از حوزهٔ مبهم میان سنت و تاریخ به عرصهای که معنای آن روشن و آشکار شود، همیشه نیازمند علاقهٔ اولیهٔ مورخ است؛ معمولاً تلاش ما برای شناخت عینی گذشته، 'نقش خود همین آگاهی تاریخی در فرایند تأثیرگذاری تاریخ را پنهان میکند'. بهواقع، در همین مرحله از کار است که هرمنو تیک فلسفی نقش اصلی خود را بازی میکند: 'ما تا جایی به عقب برمی گردیم که به طور کلی کشف کنیم جو هرهٔ اصلی تعیین کنندهٔ پدیدهٔ مورد بررسی ذهنی است ' (Gadamer, 1979, pp. 267, 268, 269). بدین طریق پی مىبرىم كه ذهنيت كنوني ما عمدتاً تحت تأثير تاريخ شكل مىگيرد. پس حتى همدلانه ترین بازسازی ما نیز خود احتمالاً ناقص و جانبدارانه خواهد بود. چنین واقعیتی نتیجهٔ همهٔ چیزهای اتفاقافتاده در فاصلهٔ زمانی میان رویدادی که باید بازسازی شود و زمان حال است. به بیان کوتاه تاریخ همیشه تأثیرگذار است.

### ١٣.٢. راهحل

بههرحال این تصور را که آرا و افکار گادامر ما را به نسبیتباوری مطلق سوق داده

است می توان درک کرد. آیا مورخ باید همهٔ امیدها یا ادعاهای مربوط به حقیقت یا عینیت را کنار بگذارد؟ گادامر چنین فکر نمی کند. به نظر او پیش داوری های اغلب وارسی نشدهٔ ما، موجب پایبندی ما به سنت، و درنتیجه، محدودشدن به راه و روش واحد می شود. ولی هرمنوتیک باعث می شود تا هر سوراخ و سنبه و هر امکان تفسیری را جست و جو کنیم، حتی اگر پای ریشه دارترین داوری ها یا پیش داوری ها در میان باشد. در هرمنو تیک از آنجا که همهچیز بر تفسیر استوار است و تفسیرهای پرشماری هم وجود دارد، پی میبریم که راهها و امکانهای بسیاری وجود دارد. از این لحاظ هرمنوتیک بر روش که فقط یک راه را نشان می دهد برتری دارد، ولی نمی گوید که راه درست کدام است. درواقع اکنون از وجه انتقادی اندیشهٔ گادامر به وجه سازنده و ایجابی آن میرسیم که عبارت است از مفهوم 'ادغام افقها' بهوسیلهٔ گفتوگو. در این روش، چنانکه در فصل ۷، قسمت ۸.۲ بیان شد، دو طرف درگیر در فرایند درک، می توانند درک و برداشتهای خود را بسط دهند. البته گاهی این ایراد مطرح می شود که در چنین روشی ممکن است طرفین نقطه نظرات خود را تا جایی گسترش دهند که نقطهنظر طرف مقابل را هم دربرگیرد ولی درعین حال هردو همچنان در اشتباه باشند. آیا این ادعا درست است؟ شاید چندین راه و روش رسیدن به شناخت وجود داشته باشد، ولى دستكم ما بايد بدانيم كمه كدام راه و روش محتمل تر و کدام نامحتمل تر است. گادامر چه چنین نکتهای را آشکارا بیان کرده باشد یا نکرده باشد، به هرحال در تفکر او این پاسخ به صورت ضمنی و مستتر وجود دارد. راه حل این مسئله کاربست مفهوم دیالکتیک در پژوهش است. پیشتر بیان کرده ایم که کار دانشمند و مورخ را می توان نوعی گفت و گو میان داده ها و نظریه به شمار آورد که در جریان آن گفت و گو یکدیگر را تعدیل می کنند. به بیان دیگر مورخ و دانشمند (علوم طبیعی یا اجتماعی) با واقعیت گفت وگو میکنند و همین برخورد و ارتباط با واقعیت مانع از آن می شود که در دنیایی از توهمات سردرگم شوند. چنانکه خواهیم دید، این روش همچنین آنان را از حملات پستمدرنیستی مصون نگاه می دارد. دانشمندان و مورخان آگاه هستند که با واقعیتهای سخت و غيرمنتظره ـ حوزهٔ 'امر محتمل و غيرمنتظره' ـ سروكار دارند. چنانكه آنان بهخويي می دانند، در این عرصه، حقیقت تاریخی نیازمند ساده سازی موردنظر برخیی فلاسفه ــ مانند هگل در مورد نقش خرد یا نقش دولت، و در برخی موارد، مارکس ــ

# ۳۲۶ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

نیست. (۱۲) همچنین هیچگونه شناختی در مورد آینده وجود ندارد و ممکن نیست پیش بینی کنیم که اخلاف ما چگونه خواهند اندیشید. (۱۳) در راه جست وجوی حقیقت، هیچ جایگزینی برای سخت کوشی و ذهن باز وجود ندارد. در این راه دانشمندان و مورخان باید تفسیرهای زیادی بکنند و با تفسیرهای بسیاری درگیر شوند. ادعای گادامر این است که هرمنو تیک فلسفی نقش ضروری و مهمی در این زمینه بازی می کند. هرمنو تیک حقیقت راه که راه میان بری برای رسیدن به آن وجود ندارد، آشکار نمی کند، بلکه در راهی که می رویم یاور ماست.

در پایان می توانیم این نکته را اضافه کنیم که آثار گادامر ارزش خواندن دارد. او فیلسوفی ساده و معمولی نیست بلکه، برخلاف برخی هموطنان خود، یک فیلسوف عملی است. او نظریه های پیچیده و دقیق در اختیار ما قرار نمی دهد، بلکه می کوشد با زندگی کنار بیاید، همانگونه که ما در فعالیت های فکری خود با آن رویارو می شویم. به همین دلیل است که او حوزه ها و رشته های بسیار زیادی را تحت تأثیر قرار داده است.

### ۳. درستی سیاسی

### 1.3. نیاز به اعتماد

در سالهای اخیر این ادعا مطرح شده است که تاریخ را عمد تا مردان ناهمجنسگرای سفیدپوست نوشته اند، و در نتیجه، جایگاه مشروع و شایستهٔ تاریخ سیاهان، زنان و همجنس بازان، به واسطهٔ تبعیضها و تعصبات مورخان، مورد غفلت یا کم توجهی قرار گرفته است. این ادعا به چهار اتهام ممکن تقسیم می شود. یکی این است که مورخان (مرد و حتی در مواردی، زن) بخشهای مهم تاریخ را از قلم انداخته اند، و دیگر اینکه آنان با کم بهادادن به گروههای نادیده گرفته شده، به نتایجی مخدوش و تحریف شده رسیده اند. البته احتمالاً بسیاری افراد استدلال خواهند کرد که این دو مورد چیز واحدی هستند، زیرا، در تاریخ، از قلم انداختن داده ها و واقعیت های مهم و مرتبط همان تحریف است. مسئلهٔ دیگر این است که آیا این از قلم افتادن ها و تحریف است یا، شاید به دلایل روانی ولی به احتمال بیشتر به سبب نبود شواهد در اکثر موارد (ر.ک.: فصل ۲، قسمت ۸۸)، گریزناپذیر. این مسئله داده ها و شواهد در اکثر موارد (ر.ک.: فصل ۲، قسمت ۸۸)، گریزناپذیر. این مسئله

هم در اتهامات مربوط به حذف و از قلمانداختن مطرح می شود و هم در اتهامات مربوط به تحریف، و به همین دلیل چهار نوع انتقاد و حمله را شکل می دهد. در ادامهٔ بحث بهتر است این چهار نوع انتقاد را مدنظر داشته باشیم. البته شاید نکات بیان شده در قسمت پیشین دربارهٔ هرمنوتیک، پرتوی بر این پرسشها و مسائل بغرنج بیفکند.

ویکو معتقد بود که ما به این دلیل تاریخ را (مانند علوم انسانی دیگر) درک میکنیم که خود آن را ساخته ایم. ولی به نظر گادامر ما تاریخ را درک میکنیم، زیرا تاریخ ما را ساخته است. اگر کل حقیقت این باشد، امید چندانی به اصلاح تحریفهای موجود در تاریخ ناهمجنسگرای مردمدار سفیدپوست محور وجود ندارد. تنها راه باقی مانده برای گروههای پیرامونی و کنارگذاشته شده این خواهد بود که آنان هم سنتهای متقابل نیرومندی برای خود ایجاد کنند. گاهی به نظر می رسد که اعضای مبارزتر و فعال تر این گروهها دقیقاً در چنین راهی تلاش می کنند.

آیا شواهدی برای ایجاد اینگونه سنتهای متقابل در عرصهٔ تاریخ وجود دارد؟ در نگاه نخست به نظر می رسد که وجود دارد. هر فرد یا گروهی که احساس ستمدیدگی و سرکوب شدگی بکند، اعتماد به نفس خود را هم از دست خواهد داد. شواهد زیادی هم وجود دارد که اعتماد به نفس امتیاز ارزشمندی در مرحلهٔ عمل است و عضویت در یک گروه دارای اعتماد به نفس، این ویژگی را بسیار تقویت می کند. نمونههایی که به ذهن می آید عبارت است از اسپارتها در یونان باستان، رومی های جمهوری رم، نورمانهای سدهٔ یازدهم و دوازدهم، پوریتنهای امریکا در سدهٔ هفدهم و هجدهم، پروسهای آلمان سدهٔ نوزدهم و انگلیسی های حاضر در هند، چین و افریقای سدهٔ نوزدهم. کردار آنها از لحاظ اخلاقی قابل بحث است ولی در شور و شوق و اعتماد به نفس آنها تردیدی وجود ندارد. گفته شده است که احساس هویت گروهی قوی تا حدودی محصول سنتها و تاریخهای دارای شکل و

۱. شاید منظور نویسنده این چهار نوع انتقاد باشد: از قلم افتادن عمدی /گریزناپذیر و تحریف عمدی /گریزناپذیر. ـم.

۲. در این ارتباط مثلاً می توان مردان و زنانی را تصور کرد که به قلهٔ هیمالیا صعود کردهاند.

# ۳۲۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

قالب قهرمانی و قهرمان پرستی است. در اغلب موارد تاریخ آگاهانه نوشته می شود تا تصویری غرور آفرین از ملیت عرضه کند. نمونه های چنین تاریخی فراوان است که از آن میان می توان به نقش و جایگاه نوشته های ماکولی برای انگلیسی ها، میشله برای فرانسوی ها، تریچکه برای آلمانی ها، پالاکی برای چکها، و بنکرافت برای امریکایی ها اشاره کرد. بسیار شگفت انگیز است که گروه های دارای احساس ستمدیدگی و مظلومیت هم نسبت به این گونه پشتیبانی تاریخی و تاریخ نگاران تمایل و نیاز دارند. کتاب هایی که نمود تلاش برای تأمین این گونه نیازهاست عبارت اند از: ریشه هانوشتهٔ آرتور هالی ۲، تاریخ های گوناگرن اریک و یلیام دربارهٔ هند غربی، آتن سیاهان مارتین برنال ۲. نویسندگان تاریخ فمینیستی نیز در این راستا تلاش می کنند که شمار آنها بسیار زیاد است.

### 2.3. آیا سنتهای متقابل راهحل مشکل است؟

امتیاز دیگر سنتهای متقابل در تاریخ این است که هم مردم عادی و هم مورخان را وامی دارد تا به ادعاهای عادلانهٔ ستمدیدگان توجه کنند. پس با توجه به این است: امتیازات، چه چیز می توان دربارهٔ این گونه سنتهای متقابل گفت؟ پاسخ این است: دقیقاً آنچه که می توان دربارهٔ سنتها گفت. به عبارتی، هردو ممکن است به آسانی به اید تولوژی ها یا محصولات آگاهی کاذب تبدیل شود. اگر ما فقط سرگرم ساختن سنتهای متقابل در برابر سنتها باشیم، نتیجهٔ کار ستیز اید تولوژی ها خواهد بود. دراین صورت هم صلح لطمه خواهد دید هم حقیقت.

اجازه بدهید نگاه منصفانه ای به سنت داشته باشیم. هنگام رویارویی با دنیای بیرون، ما همه باید از جایی آغاز کنیم که همان سنت است. چنانکه در بخش قبلی بیان کردیم، هر برداشت یا ادراکی، هرچند جزئی، متضمن نوعی تفسیر شیء است. هرچند تجربهٔ بیشتر ممکن است درک و دریافت ما از آن شیء راکاملاً دگرگون سازد، نکتهٔ اصلی این است که ما هرگز چیزها را بهصورت دادهٔ عریان، خمام و سادهٔ محسوس نمی بینیم. ما آنها را چونان چیزها می بینیم. (۱۲) البته گادامر بیشتر به

<sup>1.</sup> Macaulay, Michelet, Treitschke, Palacky and Bancroft

<sup>2.</sup> Arthur Haley, Roots

<sup>3.</sup> Martin Bernal, Black Athene

نظامهای نمادین (متنها، مناسک، نظریهها، آثار هنری و مانند آنها) علاقه مند است تا به چیزهای طبیعی. در این حوزه هم قاعدهٔ پیشین صادق است و ما همیشه با نوعی پیشداوری با چنین نظامهایی برخورد می کنیم، قبل از آنکه آنها را به دقت ارزیابی بکنیم (البته اگر بکنیم). سنت ما همان چیزهایی است که قبلاً از زندگی از خانوادهٔ خود، مدرسهٔ خود، جامعهٔ خود و، مهمتر از همه، زبان خود فراگرفته ایم. موضوع فقط این نیست که چیزهای نامبرده ریشهها یا جایگاه ما را تعیین می کنند، به تردید، آنها خود ما هستند.

به گفتهٔ گادامر، 'درواقع تاریخ به ما تعلق ندارد بلکه ما به آن تعلق داریم. پیش از آنکه خود را از طریق فرایند خویشتن نگری درک کنیم، به شیوهای بدیهی و در قالب خانواده، جامعه و شرایطی که در آن زندگی می کنیم این کار را انجام می دهیم... به همین دلیل است که پیش داوری های فرد، بسیار بیشتر از ارزیابی ها و بررسی ها، واقعیت تاریخی وجود او را تشکیل می دهد' (Gadamer, 1979, p. 245). اگر نکات بیان شده کل آن چیزی باشد که به فلسفهٔ گادامر تعلق دارد، پس برداشت او از سنت حقیقتاً همان چیزی خواهد بود که اغلب تصور می شود: اعتقاد به اینکه هرکدام از ما چنان در قید و بند تاریخ هستیم که هرگز نمی توانیم ذهنیت خود را تغییر داده، به حقایقی جدید چشم باز کنیم. به عبارتی، نظریه، آزادی را از ما دریغ خواهد داشت.

اگر این ادعا درست باشد، استدلالی قوی و مستحکم بر له نگارش تاریخهای ملی و گروهی وجود خواهد داشت؛ تاریخهایی که اعضای این گروهها را قادر می سازد تا تعیین کنند واقعاً چه کسی هستند. اغلب، تلاشهای آگاهانهای صورت گرفته است تا به واسطهٔ جنبشهای فرهنگی، نوعی سنتهای ملی و هویت ملی ایجاد شود؛ جنبشهایی مانند رستاخیز سلتی در ایرلند سدهٔ نوزدهم و اوایل سدهٔ بیستم (مرتبط با یه ایتس، سینگ و اَبی تئاتر ۲) یا اَریا ساماج و انجمن تئوسوفیکال ۲

<sup>1.</sup> Celtic Revival

۲. Yeats (۱۸۶۵ ـ ۱۹۳۹)، شاعر و نمایشنامهنویس ایرلندی، Synge (۱۸۷۱ ـ ۱۹۰۹)، شاعر و نمایشنامهنویس ایرلندی و the Abbey Theatre ، خانهٔ تثاتری در دوبلین. ـ م.

<sup>3.</sup> Arya Samaj and the Theosophical Society

# • ۳۳ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

(مرتبط با آنی بسانت و سوامی و یوه کاناندا ۱) در هند همان دورهٔ زمانی. هر دو جنبش واکنشی به سلطهٔ انگلیس بود. در قارهٔ اروپا، سلطهٔ امپراتوری های روسیه و اتریش مجارستان باعث واکنش های مشابه دیگر انسان های تحت سلطه شد. اعضای باقیماندهٔ قبایل بومی امریکا در شمال و جنوب این کشور نیز امروزه چنان تلاش هایی میکنند.

#### 3.3. خطر سنتها

تردید اندکی و جود دارد که چنین جنبشهایی، هم نوعی اعتماد به نفس ایجاد کند هم باعث احترام دیگران برای آن افراد و گروهها بشود. زیان رستاخیزی که محدود به هنر باشد اندک و دستاورد مثبت آن زیاد است، زیرا تفاوتها و گوناگونیهای موجود در حوزهٔ شعر، آواز یا صنعت نساجی بسیار فراوان است. ولی مشکلات هنگامی پدید می آید که تفاوتهای فرهنگی به حوزهٔ اخلاق گسترش یابد. برخورد متساهلانه با هنرهای انسانهای دیگر آسان است ولی به آسانی نمی توان اعمال و کردارهایی مانند ختنه، خودفروشی اجباری در معابد، آزار زندانیان جنگ یا تحت انقیاد درآوردن زنان را قبول و تحمل کرد، حتی اگر مبنا و توجیهی اخلاقی و دینی داشته باشند. در حوزهٔ تاریخ نیز چنین مسائل و مشکلاتی پیش می آید. بخش عمدهای از فرهنگ هر ملت یا گروه خودآگاه دیگر را افسانهها و اسطورههای متعلق به گذشتهای حماسی تشکیل می دهد که نقش بزرگی در اشعار، نمایش نامهها، آوازها، بازیها و نقاشیهای (معمولاً بی ضرر) هـر رسـتاخیز فـرهنگی دارد. اگـر انسانها همیشه آگاه بودند که این اسطورهها ساختگی هستند آنها شاید زیانبار نمی بودند. ولی موضوع به این سادگی نیست، زیرا اسطوره ها با تاریخ درآمیخته اند. مثلاً شخصیتهایی مانند بلاف کینگ هال، گودکوئین بش یا مری مونارک (چارلز دوم) ترکیبی از اسطوره و واقعیت تاریخی هستند. این ادعا در مورد شخصیتهای فرانسوی مانند ژاندارک، هنری چهارم و ناپلئون، و شخصیتهای امریکایی مانند جرج واشنگتن، آبراهام لینکلن و رابرت لی هم صادق است. تابوت سنگی منقوش لنین در مسکو که حدود هفتادسال نوعی زیارتگاه بـود، نـمونهٔ کـاملاً آشکـاری از

<sup>1.</sup> Annie Besant and Swami Vivekananda

تبديل تاريخ به افسانه است. پس سنتها نهتنها وجود دارند، بلکه آگاهانه خلق می شوند تا شخصیت های ما را شکل دهند. این گفتهٔ گادامر را به یاد آوریم که 'ما به تاریخ تعلق داریم' ۱ اکنون این موضوع روشن تر و روشن تر می شود که در دنیای مدرن تلاشهایی فراوان و جدی صورت میگیرد تا تضمین شود که نه تنها پیشداوریهای بدون تأمل و آنی ما بلکه حتی ارزیابیهای حسابشدهٔ بعدی ما هم در راستای این یا آن هدف سیاسی شکل میگیرد.(۱۵) عنوان تعیینشده برای این قسمت ('درستی سیاسی') به ما خاطرنشان میسازد که امروزه زنان، سیاهان و همجنس بازان مي خواهند از اين قافلهٔ قديمي ولي هنوز در حال حركت عقب نمانند. پس استدلالی قوی پشت سنت وجود دارد و گادامر بهدرستی بر این موضوع پافشاری میکند که ما تا حدود زیادی نمی توانیم از سنت پرهیز کنیم. اعتقاد احیاکنندگان سنت به مزایای سنت غیرورآفیرین گیروهی نیز درست است. مـثلاً رستاخیز سلتی نه تنها عزت نفس بیشتری به ایرلندی ها بخشید، دستاوردهای فرهنگی آن هم شایستگی احترام بیشتری برای آنان به ارمغان آورد. غرور ملی ممکن است بخشی از اعتماد بهنفس ما باشد. غرور موجود در گروهها و نهادهای دیگر نیز که ممکن است ما عضوی از آن باشیم چنین است. ولی پرسش مطرح برای مورخان این است که آیا همین دلیل قوی برای حفظ و ایجاد سنت با حقیقت عینی، یا، دستکم با حداکثر تلاش ما برای دستیابی به آن، تعارض دارد. برای هر فرد جدی و علاقهمند پرسش دیگری هم مطرح است: آیا وجود سنتها و سنتهای متقابل، با همسازی و همزیستی نژاد بشر تعارض دارد؟

### ۴.۳. چیرهشدن بر سنتها

اگر تصور کنیم پاسخ هر دو پرسش بالا مثبت است، باید به این موضوع بیندیشیم که چه کاری می توانیم در این خصوص انجام دهیم. شاید بهترین پاسخ یک کلمه باشد: 'گفت و گو؛ پایبندان به سنت و سنت متقابل باید وارد گفت و گو با یکدیگر شوند. البته مهم است که شرایط و ویژگی های این گفت و گو را دقیق تر بیان کنیم، زیرا 'گفت و گو 'نه 'بحث' است نه 'کشمکش'. در جریان گفت و گو، شرکت کنندگان

۱. برای بحث بیشتر در این مورد، ر.ک.: مثلاً (1984) (Hobsbawum and Ranger (eds.)

وظیفه ندارند دیدگاهها یا نقطهنظرهای خود را توجیه کنند. گفتوگو یک فرصت سیاسی نیست تا با استفاده از فنون سخنوری، شنوندگان را در راستای هدف معینی ترغیب کنیم؛ مانند کار پیت در مجلس عوام، کار لینکلن در کنگره یا کار مارک آنتونی در میدان شهر. گفت و گو همچنین مانند دفاع از پایان نامه نیست. عرصهٔ گفتوگو بیشتر شبیه ۱**کور۱** در آتن است که سقراط در آن می نشست تا ضمن بحث با دوستان خود، حقیقتهای فلسفی را جست وجو کند. شرکت کنندگان در این گفت و گو باید، به قول گادامر، 'بدانند چگونه در اشتباه باشند'. هدف آنها هم بیان آرای خود خواهد بود هم درک آرا و دیدگاههای دیگران. احتمال ندارد نتیجهٔ اینگونه گفت و گو تبدیل کامل دیدگاه های یک طرف به دیدگاه های طرف دیگر باشد، آنگونه که در آثار افلاطون نمود می یابد، بلکه تعدیل دیدگاه خود و گسترش دادن درک از یکدیگر خواهد بود. احتمالاً آنان به جایی می رسند که فاصلهٔ چندانی با نقطه ای که آغاز کردند نداشته باشد. حتی هنگامی که طرفهای گفت وگو بر این باور باقی بمانند كه ديدگاه آنان اساساً درست است، آن ديدگاه فراگيرتر و عقلاني تر خواهد بود، به این دلیل ساده که در این مرحله، دیدگاه طرف دیگر هم مدنظر قرار گرفته است. هنگامی که چنین گفت وگویی موفقیت آمیز باشد نوعی درک متقابل وجود دارد، گرچه این درک متقابل همیشه با موافقت متقابل همراه نیست. هر دو طرف افقهای فکری فراخ تری دارند و در جایگاهی قرار می گیرند که، به دلیل همین دیدگاه جامع تر داشتن، هنجارها و ارزشهای بهتری کسب کنند. در جریان این گفتوگو، سلیقه و قوهٔ تشخیص طرفین ممکن است بهبود یابد. پس در تکثر تاریخها مشکل چندانی وجود ندارد، عقلانیت و سازگاری بیشتر است و حقیقت، اگر هم بهصورت کامل تحصیل نشده باشد، دوردست تر از تاریخ نامتکثر نیست. (۱۶) اندیشمندانی مانند رورتی، فوکو و دریدا برای برانداختن خرد و نسبی کردن ارزش ها به بینش تاریخمندی متوسل شدهاند. ولی گادامر نشان میدهد که تفکر عقلانی چگونه می تواند، همراه با، دستکم، امکان وجود هنجارها و ارزشهای درست تر، پیشرفت کند.

١. سالار رومي. ـم.

مورخان، مانند دانشمندان، منبع دیگری هم برای دستیابی به این اهداف مطلوب دارند. تاکنون بیان کرده ایم که دانشمندان و پژوهشگران نه تنها با یکدیگر، بلکه با داده ها و شواهد نیز گفت وگو می کنند. هیچ دانشمند (با هر تخصصی) و مورخی (با هر اعتقادی) نمی تواند وارد بحثی جدی و مؤثر شود مگر آنکه همهٔ داده ها و شواهد مرتبط را کاملاً بررسی و درک کرده باشد. مورخانی که میخواهند استدلالی قوی در اثبات و تأیید سنتهای ملت یا گروهی خاص عرضه کنند، ممکن است در ارائهٔ اسناد و شواهد بسیار گزینشی عمل کنند. از قلم انداختن داده ها و شواهد مهم و مرتبط یا نتیجهٔ ناآگاهی است یا نوعی فریبکاری که از لحاظ علمی هردو کاری نکوهیده به شمار می آید. ما باید بپرسیم که آیا مورخان 'از لحاظ سیاسی برحق' یا مخالفان آنها همیشه از این لحاظ کاملاً بی غرض هستند؟ اگر نیستند، گادامر، مانند افلاطون، نشان می دهد که آنان چگونه می توانند موضع نیستند، گادامر، مانند افلاطون، نشان می دهد که آنان چگونه می توانند موضع خود را تقویت کنند.

#### يادداشتها

- Oliver Sacks, Awakenings (1982) and The man Who :.همچنین ر.ک.. Mistok His Wife for a Hat (1985)
- ۲. Jenkins (1991, p. 66). برای آشنایی با حملات مشابه دیگر به علم، ر.ک.: Wolpert (1993, pp. 110-23)
- ۳. مثلاً در علم جنین شناسی، بحث و دعوای میان آنان که معتقد بودند نطفه چیزی از پیش موجود است و یکبار شکل می گیرد، و آنان که معتقد بودند نطفه هربار از نو شکل می گیرد سده ها ادامه داشت تا اینکه در اواخر سدهٔ نوزدهم با دستیابی به داده های معتبر و قطعی پایان یافت. ر.ک.: (9–125 (1993, pp. 125).
- ۴. (Dilthey (1976, p. 207) برای آشنایی با جنبهٔ دیگر اندیشه دیلتای ر.ک.: فصل ۵، قسمت ۹.۳.
- - e. Cogito, (1994), vol. 8, no. 3, p. 216 ع. ج. گادامر در 1994), على مصاحبه با ه. ج. گادامر در

# ۳۳۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

- ۷. (Carr (1964, p. 29). باید یادآور شد که کار برداشتی تا حدودی غیرمتعارف از (pp. 10-12). دارد؛ (pp. 10-12). برای آشنایی با بحث در این باره ر.ک.: Stanford (1986, pp. 71-4).
- "To What Extent Does Language Preform م. ر.ک.: مقالهٔ او با عنوان .Gadamer (1979, pp. 491-8) در Thought
- ۹. برای آشنایی با نقد مستدل این نوع برداشت از عینیت، ر.ک.: بحثهای توماس ناگل در The View from Nowhere (1986) در Nagel (1979).
- ۱۰. 'من خداوند را تصور میکنم… که ناظر تمام مراحل بشریت تاریخی در کلیت آن است (زیرا هیچ زمانی قبل از خدا وجود ندارد)، و ارزش همهٔ این مراحل را یکسان میداند'. (Ranke, quoted in Gadamer (1979, p. 185).
- ۱۱. برای آگاهی از بحث بیشتر، ر.ک.: (9–172 Stanford (1986, pp. 5–6, 172–9) . Stanford (1994, pp. 22–42)
- Philosophy of Right # 258; Hegel 1967,) 'دولت نهادی است کاملاً عقلانی ' ۱۲. دولت نهادی است کاملاً عقلانی (p. 155 است ' البیخ کل جوامع تاکنون موجود تاریخ مبارزات طبقاتی است ' Communist Manifesto; Marx (1977, p. 222)
  - ۱۳. مثلاً ر.ک .: بحثهای پوپر در فقر تاریخباوری.
- ۱۴. مثلاً ر.ک.: بحثهای (J.L. Austin (1962 و J.L. Gibson and Vernon که در افضل ۲، قسمت ۲.۷ نقل کردیم.
- ۱۵. ادوارد سعید (۱۹۹۳) نمونه های فراوانی از این گونه واقعیت های تاریخی عرضه می کند.
- ۱۶. برای آگاهی از بحث بیشتر دربارهٔ این موضوعها، ر.ک.: (74–1987, pp. 168–74)؛ همچنین ر.ک.: این استدلال لیونل رابینوف که 'تاریخمندی و عینی ناسازگارند' در Lionel Rubinoff, "Historicity and Objectivity" in Van der Dussen and . Rubinoff (eds) (1991)

### برای مطالعهٔ بیشتر

ز بان

Pinker (1995) بهترین منبع دربارهٔ زبان است. (1971) Culler (1976), Crystal (1971)، و Pinker (1995) بهترین منبع دربارهٔ زبان است. (Principes Generaux) نیز منابع مناسبی هستند.

### هرمنوتيک

(Iggers (1993) بهویژه فصل ۶ آن، و (1985) Gadamer دربرگیرندهٔ نکات مهمی هستند. (Bauman (1978) نیز اثر سودمندی است. (Gadamer (1979) اثری اساسی است ولی در آغاز کار درک آن بسیار دشوار است.

#### درستی سیاسی

(1984) Hobsbawm and Ranger دربرگیرندهٔ مقالات خوبی دربارهٔ سنت است. دربارهٔ الواع تاریخ، ر.ک.: (1992) و مجلهٔ Burke (1991) و مجلهٔ Gender and انواع تاریخ، ر.ک.: (1992) و مجلهٔ History, Blackwell (1989–)

# فقط پيوند

علم هر چیز دیگری باشد، نوعی حرفه هم است که باید در مورد شیوهٔ توصیف موضوعهای مورد مطالعهٔ خود به همان اندازه حساس و دقیق باشد که در مورد شیوهٔ تموضیح ساختارها و فرایندهای آنهاست.

Hayden White, The Content of the Form

### ۱. ارتباط و فرهنگ

### ١.١. نياز به تاريخ

تاریخ نوعی علاقه به کل گذشتهٔ بشر است. همهٔ انسانهای موجود هم به آن علاقه مندند. پس ما همه به تاریخ نیازمندیم. چنین علاقه ای مشترک نیازمند درکی مشترک است و درک مشترک نیازمند ارتباط. اکثر ارتباطات هم، گرچه به هیچوجه نه همهٔ آنها، به واسطهٔ زبان صورت می گیرند. پس، هرچند دلایل دیگری نیز وجود دارد، فقط به همین دلایل زبان یکی از موضوعها و علایق اصلی مورخ و فیلسوف تاریخ است.

تاریخ را می توان به حرف بزرگ Z تشبیه کرد. فرض کنیم خط بالایی این حرف نمایندهٔ جامعهٔ کنونی (همهٔ انسانهایی که اکنون در ارتباط با یکدیگر هستند)، خط پایین نمایندهٔ جامعهٔ معینی در گذشته، مثلاً آتنیهای سدهٔ پنجم یا انگلستان عصر تودورها یا امریکای شمالی دورهٔ استعمار، و خط مورب هم نشاندهندهٔ پیوند حال

با گذشته باشد. این پیوند همان تاریخ است، ولی فقط تاریخ نیست. پیوند موردنظر همچنین دربرگیرندهٔ عادات، زبان، شیوههای تفکر، ارزشها، آثار هنری، الگوهای ساختمانسازی، افکار و نهادهای مربوط به حقوق و حکومت، نظریهها و اعمال فلسفی و دینی، و از این قبیل (همهٔ شیوههای تأثیرگذاری و نفوذ پیشینیان بر ما یا به قول گادامر مسیرهای 'تاریخ تأثیرگذار') است. بخشی از وظیفهٔ مورخ ردیابی همین پیوندهای میان گذشته و حال بر روی همان خط مورب، و آشکارکردن آنهاست. پس از آن ردیابی، ما شاید نسبت به آنچه از گذشته به ارث بردهایم آگاهتر شویم و در جایگاهی قرار داشته باشیم که تصمیم بگیریم چه چیزی را رد کنیم، چه چیزی را حفظ کنیم و چه چیزی را اصلاح کنیم. چنانکه پلامب مدتها پیش در مرگ گذشته است، با آشکارکردن تأثیرات گذشته، ما سلطه و نفوذ آن را بر خود تضعیف می کنیم. البته این کار جزئی از خدمانی است که مورخان می توانند برای جامعهٔ خود انجام دهند. یکی دیگر از وظایف مورخان تمرکز بر خط پایین حرف Z و تلاش برای درک کامل تر آن جامعهٔ گذشته و مردان و زنان شکل دهندهٔ آن است. بدین منظور آنان باید نه تنها بقایای آشکار گذشته راکه پیشتر نام بردیم، بلکه بقایای ناپیدا راکه زیرزمین یا لابهلای اسناد فراوان یا زوایای عجیب و ناشناختهٔ ذهن پنهان هستند بررسی کند، زیرا بی تردید ما قادر به شناخت چیزی متعلق به گذشته نیستیم مگر به واسطهٔ دادهها و شواهد باقیمانده از آن دوره.

در هر کدام از سه قسمت حرف Z ارتباطات (عمدتاً زبانی) نقشی حیاتی بازی می کنند و بخش عمدهٔ پیوند برقرارشده در خط مورب را پیوندهای زبانی تشکیل می دهند. ما زبان جوامع گذشته را به خوبی، ولی نه کاملاً، درک می کنیم. هنگامی که از عهدهٔ این کار برنمی آییم، مانند شیوهٔ نگارش رایج ۲ در کرت یا تمدن درهٔ ایندوس، خود تاریخ دچار ابهام و سردرگمی می شود و ما باید فقط به مهارتهای باستان شناسان متوسل شویم. مورخان محروم از درک زبان پیشینیان، در درک جوامع گذشته تا حدود زیادی، ولی نه کاملاً ناکام می مانند.

اكنون به خط پايين حرف Z مي پردازيم. خود جامعهٔ گذشته عمدتاً به واسطهٔ

<sup>1.</sup> J. H. Plumb, The Death of the Past (1969).

<sup>2.</sup> Linear A

زبان شکل میگرفت. اگر انسانها با یکدیگر سخن نگویند، شکلگیری هیچ جامعهٔ انسانی ممکن نیست، هرچند پیوندهای غیرزبانی هم وجود دارد. پس علاوه بر آداب و عادات و رسوم، توجه به نقش نمادهای غیرزبانی نیز مهم است. زبان ابزار اصلی ارتباط است، زیرا انعطاف پذیر است و قابلیت نامحدودی دارد. ولی انسانشناسان اهمیت ویژهای برای قدرت ارتباطی نمادها و مناسک، یا قدرت چیزهایی که معنا و اهمیت آنها از ظاهر این چیزها پیدا نیست، قائل هستند: یک شمشیر، قلعه، تفنگ یا تانک به واقع قدرت است. ولی عقاب دوسر، تاج، تبر نمادین، داس و چکش متقاطع فقط نمادهای قدرت هستند و زمانی اینگونه نبودند. مثلاً نوشته های کلیفورد گیرتز یا رولن بارتز نشانگر اهمیت معناهای نمادین هستند (ر.ک.: ;1975 Geertz, ایک و زبان یا رولن بارتز نشانگر اهمیت معناهای کلامی و غیرکلامی – استوار است، مورخ باید مشترک – زبان متشکل از نمادهای کلامی و غیرکلامی – استوار است، مورخ باید ربان (کلامی و غیرکلامی) جامعه مورد مطالعهٔ خود را درک کند.

### ۲.۱. فرهنگ و زبان

ولی، با وجود برخی قیدوبندها و استثناهای لازم و ضروری، این ادعا تـقریباً درست است که زبان مشترک جامعه تجسم درک جامعه از دنیای خود و اهداف و مقاصد جامعه در ارتباط با همان دنیاست. معناها هم که در زبان و نمادهای دیگر متجلی میشوند چنین خاصیتی دارند. پس این دنیای اجتماعی را 'می توان چونان نوعی محصول بلاغی و معنامحور عظیم بهشمار آورد'.(۳) بنابراین، مـورخـان در تلاش برای کناراَمدن با دنیای اجتماعی گذشته، بهتر است از همکاران خود در حوزهٔ انسان شناسی کمک بگیرند. (۴) به گفتهٔ یکی از این انسان شناسان، تحلیل فرهنگ 'نوعی علم تجربی آزمایش محور جویای قانون نیست، بلکه یک علم تفسیری جویای معناست'.(۵) چنین ادعایی از آنرو طرح می شود که 'فرهنگ تباروپود معناست و انسانها بر مبنای آن تجارب خود را تفسیر کرده، به عمل و رفتار خود جهت می دهند' (Geertz, 1975, p. 145). گیر تز انسان را حیوانی می داند 'آویزان از تارهایی که خود تنیده است و (p. 5). بهنظر بوسما، ما این تارها را اساساً با یا به كمك ــزبان مي تنيم ' (Bouwsma, in Rabb and Rotberg, 1982, p. 289). پس چندان اغراق آميز نخواهد بود بگوييم كه زبان نهتنها وسيله كنش اجتماعي است، بلکه در مکان قرار گرفته، به همهٔ عناصر دنیایی که در آن زندگی میکنیم معنا مي بخشد. (۶)

### ۳.۱. انسانهای چندفرهنگی

هنگامیکه به قسمت بالایی حرف Z یا همان دنیای معاصر توجه میکنیم پی می بریم که اینجا هم واژه ها و نمادهای دیگر نقش بسیار مهمی بازی میکنند. البته تفاوت عمده ای از این لحاظ وجود دارد. اکثر جوامع گذشته نسبتاً خودکفا و مستقل بودند. بنابراین، زبان متشکل از واژگان و نماد که مردم در زندگی روزانه به کار می بردند، تصویر مردم از دنیای اطراف خود را هم دربرمی گرفت. این تصویر از دنیا همان فرهنگ یا 'تاروپود معنا'ی مختص آن جامعه است که اعضای جامعه بر مبنای آن می توانستند 'تجربهٔ خود را تفسیر و تعبیر کنند'. ولی امروزه جوامع اندکی چنان خود دا و مستقل هستند. در اروپای دههٔ ۹۰ اکثر دولت مستقلی ندارند (مانند ویلز، دارند و درواقع ملل تا حدودی زیر آب رفته که دولت مستقلی ندارند (مانند ویلز، بریتانی، کاتالونیا) برای حفظ زبانی غیر از زبان رسمی ملی مبارزه می کنند؛ زبانی که

نشانهٔ هویت متمایز آنها باشد. بنابراین، شاید تصور شود که جهانبینی یک اهل بریتانی با جهانبینی یک فرانسوی، یک زن ویلزی با یک زن انگلیسی و امثالهم بسیار متفاوت باشد. ولی اینگونه نیست. نظامهای تلویزیونی ملی، فیلمهای امریکایی، محصولات و تبلیغات شرکتهای چندملیتی، مثلاً تصاویر سرخ و سفید کوکاکولا یا هلالهای طلایی مکدونالد که فراگیر است، در ترکیب با عوامل دیگر، فرهنگهای محلی را از بین میبرند. تاکنون یک زبان به تنها ابزار ارتباطی مورد استفاده در ترافیک هوایی سرتاسر جهان تبدیل شده است. این زبان، زبان نخست بریتانیای کبیر، امریکای شمالی، بخش عمدهای از کشورهای حوزهٔ کارائیب، و استرالیاست. شمار زیادی از اهالی اروپا و آسیا نیز این زبان را به عنوان زبان دوم درک میکنند و کتابهای منتشرشده به زبان انگلیسی بازار آمادهای در خاور دور و غرب دور دارد.

همهٔ موارد بیانشده دلالت بر این دارد که در اکثر حوزههای دنیای مدرن، زبان به هیچ روی با فرهنگ هممرز نیست، زیرا امروزه فرهنگ چندین لایه دارد و هر شخص احتمالاً معناهای زندگی را در بیش از یک سطح پیدا میکند. یک سطح سطح فرهنگ محلی است که در خانواده، مدرسه، باشگاه، کلیسا، بارها و کنافهها نمود می یابد. سطح دیگر فرهنگ ملی است که در اخبار رسانهها، حکومت و اقتصاد نمود مىيابد. سوم، فرهنگ بينالمللى تىلويزيون، فيلم، خودرو، رادينو، رايانه، موسیقی پاپ، محصولات و آگهی های چندملیتی، اتحادیهٔ اروپا و سازمان ملل است. گاهی از سطح فرهنگی دیگری سخن به میان می آید که مابین سطح اول و دوم قرار می گیرد؛ مانند فرهنگ ملتهایی که سرزمین آنها تا حدودی زیر آب رفته است و پیشتر از آنها نام بردیم. این سطوح چهارلایهٔ فرهنگی به وجود می آورند. وجود لایهٔ پنجم فرهنگی برای مهاجران و فرزندان آنها (هندیهای غربی یا پاکستانیهای ساکن بریتانیا، افریقای شمالیهای مقیم فرانسه یا ترکهای مستقر در آلمان) هم ناممکن نیست. واژهها و نمادهایی که هر فرد به کار می برد و درک می کند شاید محلی، منطقهای یا ملی باشد، ولی شمار فزایندهای از آنها بین المللی و برخی هم جهانی است. ریز تراشهٔ فراهمکنندهٔ ارتباط الکترونیکی یک فرهنگ جهانی را بهسرعت گسترش می دهد. شاید ما دیگر نباید از فرهنگ شخصی مختص خود آن فرد سخن بگوییم و بزودی مجبور خواهیم شد این واژه را بهصورت جمع به کار برده، از فرهنگهای یک فرد سخن به میان آوریم. بنابراین، معنای اصطلاح 'جامعهٔ چندفرهنگی' تغییر خواهد کرد. درحال حاضر اصطلاح نامبرده به جامعهای اطلاق می شود که در چارچوب آن چندین فرهنگ همزیستی می کنند مسیحی ها با یهودی ها، مسلمانان با هندوها، ارتدوکسها با کاتولیک ها و از این قبیل. البته، بهزودی، اصطلاح موردنظر به جامعهای معطوف خواهد شد که در چارچوب آن هر عضو دارای چندین فرهنگ است.

### 4.1. تفسير فرهنگها

این تکثر فرهنگی چه اهمیتی برای مورخ و فیلسوف تاریخ دارد؟ به دلایلی هیچ کدام از آن دو نمی توانند تغییرات کنونی در دنیای اطراف خود را نادیده بگیرند. مارک بلوخ می نویسد که هنگام بازدید از استکهلم، همراه با هنری پیرنه، او اصرار می کرد که نخست تالار شهر جدید را ببینند: 'اگر من عتیقه شناس بودم، فقط چیزهای قدیمی را می دیدم، ولی یک مورخ هستم و به همین دلیل زندگی را دوست دارم و قدیمی را می دیدم، ولی یک مورخ هستم و به همین دلیل زندگی بیرنه دگرگون (Bloch, 1954, p. 43). در دنیایی که سریع تر از سالهای زندگی پیرنه دگرگون می شود، مناسبت و وضوح نکتهٔ موردنظر او بیشتر است. این دنیا دنیای افراد چندفرهنگی و جوامع چندفرهنگی است. افزون بر این، هم فرهنگها و هم ارتباطات نیازمند تفسیر هستند و مورخان وظیفهٔ چندگانهٔ تفسیر و ارتباط را در چارچوب همان تشبیه حرف Z برعهده دارند.

بخشی از این وظیفه تمرکز بر یک جامعهٔ تاریخی خاص است. باید تصور کرد که این جامعه نه تنها در پایین خط مورب حرف Z ـ نقطهای که مورخان نخست با آن برخورد می کنند ـ بلکه بر روی خط پایین حرف قرار دارد. بنابرایین، مورخان به منظور درک حتی داده ها و شواهدی که بلافاصله فراروی آنها قرار می گیرد (یعنی در نقطهٔ برخورد خط مورب و خط پایین) باید به صورت افقی پیش روند تا کل آن جامعه را بررسی کنند، وگرنه حتی آنچه را که بدیهی ترین موارد به نظر می رسند درک نخواهند کرد، زیرا داده های فراروی آنها احتمالاً در شکل و قالب زبانی یا نمادین خواهد بود. حتی اگر این داده ها و شواهد تاریخی به صورت نوشته نباشند، عمدتاً یا کاملاً دربرگیرندهٔ محصولات انسانی هستند؛ مانند ساختمانها، کشتی ها، ابزار، نقاشی ها و دیگر محصولات متعلق به هنرهای دستی و زیبا. درواقع هر محصول

انسانی به نوعی تجسم معناست و امیال و مقاصد سازندهٔ آنها را دربرمی گیرد. ایس محصول مانند رنگ کلیسا یا یک گاو آهن، نقشی در یک فعالیت اجتماعی داشته و اغلب حامل پیامی برای بیننده یا شنونده خواهد بود؛ مانند محتویات یک کلیسا یا جزئيات يك نقاش كه گستره چنين فراخي براي خلاقيت نقاش خلاق فراهم ميكند. همهٔ این معانی به روشن بینی مورخان کمک میکنند و نادیده گرفتن آنها متضمن خطری جدی است. عنوان این قسمت فرعی که همان عنوان کتاب کلیفورد گیرتز است، به ما خاطرنشان می سازد که مورخان وظیفهای مانند انسان شناسان دارند ولی وظیفهای که انجام آن حتی سخت تر است. بنابراین، نباید دشواری های تفسیر تاریخی را دست کم گرفت. مثلاً آشکار است که برای هزارسال نماد تاج بهمعنای 'یادشاه' یا 'یادشاهی' بود، ولی آیا درک و برداشت انسان امروزی دربارهٔ سلطنت مانند درک و برداشت اتباع هنری هشتم یا لویی چهاردهم است. شاید درک درست تر معنای نماد تاج برای آنان نیازمند سختکوشی و تفکر عمیق مورخان باشد. دستیابی به درک و تصویر آرمانی حتی نیازمند شناخت کل دوران انگلستان عمصر تودورها و فرانسهٔ عصر بوربونهاست. مورخ خوب و مجرب هرگز فراموش نمی کند که دستیابی به این میزان از دقت و جامعیت ناممکن است. با وجود این، مورخانی که در قسمت ۲.۱ فصل حاضر از آنها یاد کردیم، به پیشرفتهای چشمگیری در این زمینه دست یافتهاند.

### ۵.۱. شبکهای از معانی

نکات بیانشده شاید مصداق دیگری برای تزکوین ـ که مجموعهای از شناخت دربرگیرندهٔ شبکهای از معانی است ـ به ذهن فیلسوف بیاورد. چنین گزارهای در علوم طبیعی را نمی توان بدون توسل به گزارههای علمی دیگر تأیید یا ابطال کرد. 'کل به اصطلاح شناخت یا باورهای ما، از علی ترین موضوعهای جغرافی و تاریخ تا بنیادی ترین قوانین فیزیک اتمی یا حتی قوانین ریاضی محض و منطق، محصولاتی انسانی هستند که چندان بر تجربه تأثیر نمی گذارند' (Quine, 1980, p. 42).

از این لحاظ می توان چنین نتیجه گیری کرد که مورخان بزرگ آنهایی نیستند که از همهٔ واقعیتهای دورهٔ مورد بررسی خود آگاهی دارند که به هرحال ناممکن است بلکه آنهایی هستند که می توانند مانند انگلیسی های عصر تودورها یا

فرانسوی های سدهٔ هفدهم فکر کنند. حتی در این حوزه هم مفهوم فرهنگ مفهومی ساده نیست. چنانکه پیشتر بیان کردیم، جوامع متعلق به اروپای مدرن اولیه، در مقایسه با جوامع ما، شاید از لحاظ فرهنگی همگونتر و متجانس تر بهنظر آید. ولی در همان دوران یک انگلیسی یا فرانسوی فرهیخته و تحصیل کرده، دارای بیش از یک فرهنگ بود. احتمالاً او افزون بر فرهنگهای محلی و ملی خود، بــا آثــار و مــتون کلاسیک هم مأنوس بود. زبان، انگلیسی یا فرانسوی، او در آن هنگام از زبان یونانی یا لاتین بسیار متأثر بود که گواهی است بر شکلگیری تفکر او در قالب فرهنگهای باستان و معاصر. بنابراین، تبعهٔ فرهیختهٔ الیزابت اول یا لویی چهاردهم شخصی چندفرهنگی ـ حداقل سه فرهنگ ـ بود و این واقعیتی است کـ مورخان نباید فراموش كنند. پژوهشگران عرصهٔ تاریخ ادبیات یا تاریخ افكار و عقاید احتمالاً از این موضوع آگاه هستند، ولی آگاهی دیگران، مثلاً مورخان روابط بینالملل یا مورخان اقتصادی که بیشتر با قدرت یا ثروت سروکار دارند تا با افکار یا متون، نسبت به اینگونه پیچیدگیهای فرهنگ شاید کمتر باشد. همهٔ این موارد حکایت از آن دارد که مورخ، هنگام سرازیرشدن از خط مورب حرف Z، باید طول خط پایین را هم بهدرستی بکاود تا حتی آنچه را در پایین آن شیب قرار دارد درک کند. چنین کاری شاید از آنرو لازم است که، همان طور که سوسور استدلال کرده است، زبان و معنا در شبکهٔ همزمانی از حمایت متقابل و تحدید متقابل، به هم گره میخورند. مفاهیم 'بهواسطهٔ رابطه و نسبت آنها با دیگر واژههای موجود در نظام [زبان]، بهصورتی سلبی تعریف میشوند. درست ترین ویژگی آنها، آن بودنی است که دیگر واژهها نيستند' (Saussure, 1980, p. 162).

### **٦. ج. مسئلة زبانها**

پیش از فارغشدن از بحث مربوط به قسمت پایین حرف Z باید مسئلهٔ دیگری را هم بررسی کنیم. بسیاری از مورخان باید افزون بر زبان خود چند زبان دیگر را هم فرابگیرند. مثلاً کتاب تاریخ جنگهای صلیبی سراستیون رانسیمن عمدتاً بر متون انگلیسی، فرانسه، آلمانی، ایتالیایی، لاتین و یونانی رایج در سدههای میانی استوار است. افزون بر اینها، او از متون عربی، فارسی، ارمنی، شریانی، عبری، گرجی و اتیوپیایی که به برخی زبانهای مدرن و مرسوم اروپایی ترجمه شده بود نیز استفاده

كرده است. آثار جديد دربارهٔ ترجمه، مانند After Babel جرج اشتاينر، حكايت از این دارد که برای انجام ترجمهای خوب به مهارتهای تقریباً فوقبشری نیاز داریم. در این مورد (کتاب رانسیمن) ما شاهد یک مورخ سدهٔ بیستمی هستیم که، همزمان، با شش زبان متعلق به سدههای میانی سروکار دارد. اگر این کافی نبود، او می بایست در مورد هفت زبان دیگر به ترجمه های دیگران اتکا کند. البته او در جریان این کار كاملاً از نقش و تأثير شانس و تصادف آگاه بود، زيرا حتى اگر مـترجـمان مـنابع نوشته شده به آن زبانها به اندازهٔ او ماهر باشند، احتمال ندارد که به ظرایف و دقایق مورد نیاز و علاقهٔ او توجه کنند. آثار و منابع دست دوم هرگز این محقق را راضی نمی کرد، ولی فراتر از شش یا هفت زبان متعلق به سده های میانی او می بایست نسبت به محدودیتهای خود آگاه باشد. هنگامی که دربارهٔ متون و معناها بحث میکنیم (اینجا یا در قسمتهای دیگر کتاب) باید بهخاطر داشته باشیم که این مورخ نکات و توصیه های نامبرده را اغلب در مورد متونی که به زبان خود او نبودند به کار مى برد. البته رانسيمن استثنا نيست. بسياري از مورخان اروپا، بهويژه مورخاني كه با امور بین المللی یا امور مربوط به قلمرو امپراتورهای پیشین مانند چارلز پنجم، فیلیپ دوم، فردیناند دوم، ماری ترزا، کاترین روسیه، یا ناپلئون بیناپارت سروکار دارند، باید چندین زبان بلد باشند. به هرحال با پیچیده ترشدن کار، احتمال خطا به نحو گریزناپذیری افزایش می یابد و بنابراین موفقیتها شایستهٔ تحسین بیشنر است.(۷)

### ۷.۱. اکنون چیزهای چرند در حکم تاریخ است

وظیفهٔ دوم مورخ در مورد ارتباطات، به خط بالای حرف Z مربوط می شود. مورخ پس از تکمیل بررسی های خود در خط پایین حرف Z باید به نقطهٔ آغاز خود در خط بالای آن حرف بازگشته، درک و تفسیرهای اساسی خود را دربارهٔ آنچه پیدا کرده است به ما که معاصران او هستیم عرضه کند. البته این کار صرفاً ترجمهٔ داده ها و شواهد متعلق به خط پایین به زبانی قابل قبول در خط بالای حرف Z نیست. هر زبان دان شایسته ای می تواند این کار را بکند. بلکه کار او بیان درک و دریافتهای دقیق و فکورانه خود از جامعهٔ گذشته در قالب زبانی است که برای خود او و دیگران معنایی یکسان داشته باشد. این کار به معنای درک آن چیزی است که گادامر معنایی یکسان داشته باشد. این کار به معنای درک آن چیزی است که گادامر شاختار زبانی جهان زیست ما می نامد (ر.ک.: فصل ۷، قسمت ۷.۲).

این کار به اندازهای که شاید بهنظر آید ساده نیست. عبارت گادامر، که اندیشمندان بسیاری به نوعی بیان کر دهاند، دلالت بر این دارد که تصویر ما از جهان به واسطهٔ زبان ما شكل مىگيرد. ولى بىگمان عامل شكلدهنده، صرفاً زبان نيست بلكه فرهنگ ما هم، چونان یک کل، در این فرایند دخیل است. فرهنگ، نه فقط زبان، است که شبکه های معنا را شکل می دهد؛ شبکه هایی که، به قول گیرتز، زندگی ما از آنها آویزان است. اگر در نوعی جامعهٔ ابتدایی زندگی میکردیم که زبان و فرهنگ آن هممرز بود، این موضوع اهمیت کمتری داشت. ولی چنانکه پیشتر بیان کردهایم، دنیای معاصر دارای چنین و یژگی نیست. یک انسان معمولی که در خیابانی گردش میکند (چه این خیابان برادوی، پیکادیلی، شانزهلیزه، انتردن لیندن، و یا ویتوریا ونتو باشد یا كاستلانا)، احتمالاً فقط به يك زبان سخن مي گويد ولي حامل چندين فرهنگ يا خرده فرهنگ است. پس زبان و فرهنگ او مرز و محدودهٔ مشترکی ندارد. اکنون اگر كسى، مورخ، آموزگار، روزنامەنگار، تېليغكننده، سياستمدار يا توليدكننده بىرنامه تلویزیونی، بخواهد دربارهٔ گذشته با این انسان معمولی سخن بگوید، باید (تکرار میکنم) به زبانی با افکار او ارتباط برقرار کند که برای همان شنونده و خود او معنایی یکسان داشته باشد. تاکنون در بررسی نقش ارتباط در تاریخ بر کار مورخ حرفهای تأكيد كردهايم. ولى اكنون كه انتشار شناخت تاريخي \_ يا بهبيان دقيق تر، انتشار افكار و تصورات درست یا نادرست دربارهٔ گذشته ـ را بررسی میکنیم، با نوشتههای مورخان حرفهای، که افراد نسبتاً کمشماری آنها را میخوانند، کمتر سروکار داریم تا با افراد مختلفی مانند مبلغان، هنرمندان، معلمان و امثالهم که بهصورتی تا حدودی غيرمسئولانه برداشتها و تصورات خود را دربارهٔ گذشته بيان ميكنند درحاليكه ظاهراً كار متفاوتي دارند. همين افراد هستند، نه مورخان جدي و مسئول، كه به زبان همان انسان معمولی سخن میگویند و بخش عمدهای از آنچه میخوانیم و می شنویم به آنان تعلق دارد. برشمودن تعدادی تبلیغات، فیلمها و برنامههای تلویزیونی دارای میلیونها یا دهها میلیون بیننده که دربرگیرندهٔ تصاویر و برداشتهای آشکارا مخدوش یا کاملاً نادرست از گذشته هستند کار دشواری نیست؛ مثلاً ترسیم تصاویر نادرست از نخستین سفر دریایی کریستوف کلمب یا داستان

پوکاهانتس ا بر اساس همین موارد پرشمار، گفته شده است که تاریخ چرند است (اشاره به جملهٔ معروف هنری فورد)؛ اکنون چیزهای چرند در حکم تاریخ است. این میزان بیننده و مصرفکننده را باید با میزان فروش آثار تاریخی جدی مقایسه کرد که فقط هزارها یا ده ها هزار تیراژ دارند. البته اگر بدیل شناخت تاریخی جهل تاریخی مطلق بود، این موضوع چندان اهمیتی نداشت، درحالی که چنین نیست. درواقع هیچکس نمی تواند از داشتن تصوراتی دربارهٔ گذشته بگریزد. پس تنها راه مقابله با تاریخ بد و نامناسب، تاریخ خوب است و عدم تاریخ، هرچند هم مطلوب باشد، راه چاره نیست. از آنجا که دربارهٔ این موضوع به تفصیل بحث کرده ام (ر.ک: , Stanford چاره نیست. و لی پیش از پرداختن به برجسته ترین شیوهٔ بیان شناخت تاریخی، یا بیشتر نیست. ولی پیش از پرداختن به برجسته ترین شیوهٔ بیان شناخت تاریخی، یا همان روایت، این قسمت از بحث را خلاصه کنیم.

# **٨.١. تامين نياز**

با توجه به اهمیت بنیادین زبان برای تاریخ، به هر معنایی که باشد، چه به معنای رویدادهای گذشته، پژوهشهای علمی یا دیدگاههای عمومی، ضرورت دارد که فقط اهمیت آن را در هر سه خط حرف Z مدنظر داشته باشیم. برای جوامع متعلق به خط بالا و پایین حرف، زبان چونان وسیلهٔ ارتباط و شکل دهندهٔ جهان زیستهای آنها یا، به بیان دیگر، فرهنگهای آنها عمل می کند. افزون بر این، در فرایند درک میان جوامع مثعلق به گذشته و متعلق به حال، چونان وسیلهٔ پیونددهندهٔ اصلی عمل می کند که اهمیت کمتری ندارد. ولی شکاف میان آنچه حال باید دربارهٔ گذشته بداند و آنچه تصور می کند که می داند هنوز بسیار گسترده است. مثلاً درک فرانسهٔ سدههای میانی مستلزم چیزی بیش از توانایی خواندن متون فرانسوی متعلق به آن دوران است، ولی آن هم بی گمان برای آغاز کار گریزناپذیر است. چه تعداد افرادی که هرگز قادر نبودهاند جملهای از متون لاتین، انگلیسی یا فرانسوی متعلق به سدههای میانی را بخوانند، در بارهٔ آن دوران اظهارنظرهای علت و معلولی می کنند؟ افراد زیادی هم هستند که دربارهٔ علم فضل فروشی می کنند بدون آنکه هرگز در آزمایشگاهی بوده باشند. فاصلهٔ دربارهٔ علم فضل فروشی می کنند بدون آنکه هرگز در آزمایشگاهی بوده باشند. فاصلهٔ دربارهٔ علم فضل فروشی می کنند بدون آنکه هرگز در آزمایشگاهی بوده باشند. فاصلهٔ

۱. Pocahontas (۱۵۹۵ – ۱۶۱۷)، شاهزاده خانم سرخپوستِ امریکایی. ـم.

# ۳۴۸ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

میان شناخت علمی و باور عمومی در حوزهٔ تاریخ هم به اندازهٔ حوزهٔ علم گسترده است. نه کمبود پژوهشگر وجود دارد نه کمبود متخصص ارتباطات آنچه نیاز داریم پژوهشگرانی است که بتوانند ارتباط برقرار کنند.

# ۲. روایت

### ١٠٢. درك واقعيت

پیوند تنگاتنگ تاریخ و روایت از این واقعیت آشکار می شود که در بسیاری زبانها واژههای همسان یا تقریباً همسان برای آن دو به کار می رود؛ مثلاً 'histoire'. هرچند آشکار است که داستانهای زیادی وجود دارد که ساختگی هستند و بنابراین تاریخ به شمار نمی آیند، و شمار زیادی تاریخ نوشته شده در قالب غیر روایی وجود دارد، به نظر می رسد پیوند میان تاریخ و روایت چیزی بیش از پیوندی تصادفی باشد. روایت، بیگمان شکل سنتی تاریخ است، و بسیاری افراد مدعی هستند که این شکل هنوز مناسب ترین شکل تاریخ نگاری است. به باور آنان، تاریخ روایی نوعی شیوهٔ مستقل درک و فهم است؛ یعنی شیوهٔ درک جهان برپایهٔ قواعد و استانداردهای خاص خود و بدون توسل به روشها و معیارهای رشتههای علمی یا فلسفی دیگر.

چنین ادعایی، معتبر باشد یا نباشد، ما را نسبت به این امکان آگاه میکند که یک داستان درکی از واقعیت را برای ما امکانپذیر میکند که از راههای دیگر نمی توان به آن دست یافت. البته داستانها، از داستانهای جن و پری گرفته تا آثار داستایفسکی و پروست، همهٔ ما را مسحور و مجذوب میکنند. ولی ماهیت تأثیر و نفوذ آنها در ما چیست؟ اگر واقعیت را مینمایانند، عکسها هم اینگونه هستند. اگر تخیل آفرین هستند، کتابهای مربوط به سفر یا علم نیز چنین تأثیری دارند. اگر شخصیت آدمی را میکاوند، روانشناسی هم چنین کاری میکند. اگر نشانگر اندرکنشهای اجتماعی هستند، کار جامعه شناسی نیز چنین است. اگر اثبات کنندهٔ علت و معلول هستند، همهٔ علوم از عهدهٔ این کار برمی آیند. اگر ما را توانا می سازند تا به دنیایی دیگر بگریزیم، رؤیاها، مواد مخدر، هنر و دین نیز قادر به این کار هستند. اگر از تنشهای ما بگریزیم، رؤیاها، مواد مخدر، هنر و دین نیز قادر به این کار هستند. اگر از تنشهای ما می کاهند، تنباکو و و رزش نیز چنین تأثیری می گذارند. تک تک این موارد در ارتباط با

داستانها صادق است، ولی همهٔ آنها در کنار هم، آن تأثیر داستانهای خوب را توضیح نمی دهند.

#### ۲.۲. هنر و معنا

اجازه دهید پیش از پرداختن به تاریخ روایی، نگاهی به روایت، در معنای کلی آن، بیفکنیم. ارسطو در بحث از تراژدی میگوید که کار اصلی تراژدی نویس طرح داستان است. در مورد هر داستان خوب نیز این امر صادق است. ولی این 'طرح اولیه' دقیقاً چیست؟ پاسخ ارسطو چنین است: 'تنظیم رویدادها'، یا تنظیم رویدادها در قالب یک کل یا مجموعهٔ واحد. این همان وحدت 'یک کنش واحد' است که آغاز انچه ضرورتاً پس از چیز دیگری نمیآید' و انجامی - 'آنچه بهطور طبیعی به دنبال چیز دیگری میآید' - و انجامی مناسب و دقیق 'باید نه آغاز نامنظم و درهم برهمی داشته باشند نه انجام نامنظم و درهم برهم'. پس، یک طرح عبارت است از تنظیم رویدادها بر مبنای نوعی توالی ضروری یا محتمل از یک آغاز روشن تا یک انجام واضح و قابل اثبات. این عناصر در کل، یک وحدت زیبایی شناختی قابل تشخیص و قانع کننده تشکیل می دهند.

همهٔ این موارد به اندازهٔ کافی درست و منطقی هستند، ولی نکتهای وجود دارد که ارسطو از آن سخن نمی گوید: معنا. آیا ممکن است یونانی های روزگار او، به اندازهٔ ما، از نیاز به یافتن معنا در زندگی آگاه نبوده باشند؟ شگفتی آور نیست که معناهای زندگی، تاریخ و عالم از خاطر ما می رود. ولی، طبق معمول، انسان است که باید اگر نه همهٔ معانی، دست کم برخی معانی موجود را بجوید، بیابد و درک کند. و اگر به درستی قضاوت کنیم، در قلمرو تاریخ جهان، این اصل هرگز به اندازهٔ امروز صادق نبوده است. اکنون می توان استدلال کرد که یک اثر هنری یا تقریباً هر اثری، دارای معنایی است. این معنا شاید اساسی یا جزئی، خوب یا بد، و رضایت بخش یا نارضایت بخش به آن معنا متفاوت است. امروزه علم و فلسفه چیز اندکی برای گفتن دربارهٔ اسرار زندگی دارند. ولی در گذشته اکثر مردم برای کنارآمدن با این اسرار دست به دامن دین می شده اند. این یکی دیگر از ویژگی های دنیای مدرن است که شمار زیادی از مردم به هیچروی پاسخی از دین نمی گیرند. ولی هنر، در اشکال مختلف آن، شاید امروزه بیشتر از گذشته کاربرد دارد، نمی گیرند. ولی هنر، در اشکال مختلف آن، شاید امروزه بیشتر از گذشته کاربرد دارد، نمی گیرند. ولی هنر، در اشکال مختلف آن، شاید امروزه بیشتر از گذشته کاربرد دارد، نمی گیرند. ولی هنر، در اشکال مختلف آن، شاید امروزه بیشتر از گذشته کاربرد دارد، نمی گیرند. ولی هنر، در اشکال مختلف آن، شاید امروزه بیشتر از گذشته کاربرد دارد،

ارزش پیدا میکند و مورد بحث قرار میگیرد. آیا چنین جایگاهی به این دلیل است که آثار هنری حرف معناداری دربارهٔ وجود و اسرار آن دارند؟ و با این کار، از دیدگاه بسیاری انسانها، جای دین را میگیرند؟

در این رابطه می توانیم بدگمانی افلاطون نسبت به هنر را بازگویی کنیم. اکثر ما در کتاب جمهوری، که افلاطون توصیف میکند چگونه، در جامعهٔ آرمانی او، بزرگ ترین شاعران گرامی داشته شده، سیس کنار گذاشته می شوند، با این دیدگاه برخورد کردهایم (Book III, # 397). کتاب نامبرده با حملهای تمام عیار به همهٔ اشکال هنر به پایان می رسد (Book X). دلایل او در جمهوری متافیزیکی و اخلاقی است. به این دلیل متافیزیکی است که هنر واقعیتی درجه سوم است و به این دلیل اخلاقی است که رفتار خدایان و قهرمانان (موضوعهای معمول هنرمندان)، در بهترین حالت، الگوهایی بسیار تردیدبرانگیز برای جوانان است. همیشه امری خلاف قاعده بهنظر رسیده است که یکی از بزرگترین آثار متعلق به ادبیات اروپایی و محصول یک هنرمند تمام عیار باید دربرگیرندهٔ چنین حملاتی باشد. یک فیلسوف معاصر با مطالعهٔ اثر دیگر او فیدرس دلیل ظریف تری مطرح می کند. فیدرس و نامهٔ هفتم افلاطون نگرانی او را دربارهٔ ماهیت زبان بیان میکند؛ نگرانیای که امروزه هم دوباره آشکار شده است. او در این مورد تردید دارد که آیا واژهٔ نوشتاری می تواند حامل و رسانندهٔ افکار و تصورات بنیادی باشد، زیرا در چنین حالتی از تأثیر متقابل اذهان که ویژگی بخش بحث گفتاری است خبری نیست. واژهٔ نوشتاری در اختیار انسانهای احمق و نادرست است و مستعد تحریف یا بدفهمی. بنابراین، هنر فساداًور است زیرا از نوعی بصیرت یا بینش واحد تقلید میکند که در شکل درست آن یک دستاورد معنوی است؛ اثر هنری ممکن است ما را گمراه کند، زیرا تصور میکنیم دارای 'نوعی وحدت یا کمال است که در واقع ندارد'. هنر 'یک راه میانبر دروغین به «خرد ضروری» است' (Murdoch, 1993, p. 19). پس به این نتیجهٔ شگفت آور می رسیم که هنر خوب حتی فسادآورتر از هنر بد است. در عصری که اغلب با تقریباً تکریم دینی با آثار هنری برخورد می شود، یادآوری چنین تردیدهایی ارزشمند است.

### ۲.۳.۲ گفتن داستانها

چنین تأملاتی با پرسش ما دربارهٔ علت جذابیت خاص یک داستان بی ارتباط نیست.

در رسالهای دربارهٔ شعر ۱، ارسطو هنگام بحث راجع به تراژدی، بهنظر میرسد دربارهٔ معنا سخن می گوید بدون آنکه این واژه را به کار ببرد. بهنظر می رسد بخش عمدهای از آنچه او دربارهٔ تراژدی می گوید در مورد داستانها، بهمعنای کلی آن، صادق است. آیا داشتن معنا و پژگی مهم و حتی تعیینکنندهٔ یک روایت نیست؟ بهعیارتی، روایت فقط گزارش رویدادهای تصادفی یا گزارش «رویدادهای ناپسند و عجیب» نیست. برخی روانشناسان و فلاسفه به این نکته اشاره کردهاند که انسانها زندگی خود را اغلب چونان روایتهایی جاری و دنبالهدار میدانند و در طول حیات برای خود داستانهایی دربارهٔ خود می گویند. 'دنیای ما پر است از چیزها، اشخاص و داستانها. ما همواره تجربهٔ خود را در قالب کلهای محدود (آثار هنری) بازسازی میکنیم'.(۸) بیگمان این کار آشنا تلاشی است برای دادن معنا به زندگی خود و دنیای اطراف خود. شاید نتوان معنای کل زندگی را درک کرد، ولی در قسمتهای مختلف تجارب روزانه مي توان معنايي پيدا كبرد. يك شخص داراي ذوق نـقالي می تواند از برخی موضوعها و رویدادهای پیش پافتاده داستانی خوب و جالب بسازد. ولی افراد کندذهن تر، زندگی را سپری میکنند بدون آنکه متوجه امور خندهدار، مهم، طنزآميز، متناقض، فوقالعاده يا اسفانگيز بشوند، درحالي كه همه این موارد به کار داستانگوی سرگرمکننده می آید.

تقریباً هر شخص در بین آشنایان خود یک داستانگوی خوب سراغ دارد. او چگونه این کار را میکند؟ نخستین منظور او بیان یک نکته یا بیان طنزآمیزی، تناقض و تأثرانگیزی دسته ای از رویدادهایی که نقل میکند است. منظور دوم او جلب توجه شنوندگان است به نحوی که آن نکته را درک کنند. این کار با استفاده از مهارتهای گوناگون در موارد و مراحل مختلف طراحی، شخصیت پردازی، گفت وگو، مکان و زمان، پیشرفت منطقی، ایجاد هیجان و نتیجه گیری صورت میگیرد. مرحلهٔ نتیجه گیری مهم ترین مرحله است. پایان داستان باید معنادار باشد و همان نکته موردنظر را به صورتی موجز برساند؛ باید نتیجهٔ ضروری یا ممکن رویدادهای پیشین به نظر آید و بنابراین خلاصهٔ آنها باشد، و مهم تر از همهٔ اینها باید غیرمنتظره باشد. همین نظم و ترتیب و غیرمنتظره بودن یک پایان خوب برای شنونده جالب

1. Poetics

است، به نحوی که از تعجب نفس او بند می آید یا از خنده روده بر می شود. افزون بر این، حجم یک داستان خوب در حداقل ممکن است و جزئیات بیشتری را که برای درک شنونده کاملاً لازم نیست دربرمی گیرد. شما می توانید با گوش دادن به مکالمات صورت گرفته در قهوه خانه ها و سر میزهای شام که محل بیان آزادانهٔ داستان هاست، نکات زیادی دربارهٔ هنر روایت بیاموزید. تقریباً همه یک یا چند داستان برای گفتن دارند و مشتاق به نقل آنها هستند. ولی برخی نقالان بیانی گیراتر از دیگران دارند. نمونه هایی از روایت های خوب و بد برای بررسی و تحلیل وجود دارد. به دقت بیندی شید و ببینید بدترین روایت چگونه صورت می گیرد.

### ۴.۲. روایتها در تاریخ

دربارهٔ روایت به معنای کل آن بسیار سخن گفتیم. اکنون ببینیم دربارهٔ روایتهای تاریخی چه باید گفت؟ نخست به حقیقت بپردازیم. نقال و گویندهٔ داستان برای خنداندن و سرگرمکردن مشتریان خود به قسمخوردن متوسل نمی شود، زیرا اغلب بهدرستی گمان می رود که یک داستان خوب اغراق و غلوی هم داشته باشد. معمولاً برخی چیزهای جزئی بزرگ می شوند و برخی دیگر از قلم می افتند تا یک داستان بهتر تألیف شود. رعایت این نکات در حوزهٔ تاریخ نگاری مسئولیت بسیار سنگینی است. یک روایت تاریخی خوب، مانند هر نوع روایت دیگر، باید توجه شنوندگان، یا در اغلب موارد، خوانندگان را جلب کند. در یک داستان کاملاً ساختگی، گویند می تواند به میل و ابتکار خود جزئیاتی را بسازد و بیان کند. ولی در تاریخ نباید چنین کاری کرد. حتی در روایت یک داستان حقیقی، گویند می تواند برخی جزئیات را برجسته کند و برخی دیگر را کوچک جلوه دهد تا داستان تأثیر بیشتری داشته باشد. این کار در محافل اجتماعی مجاز است، ولی در تاریخ نگاری جدی چطور؟

اگر نظر روشنی دربارهٔ حقیقت داشته باشیم، دربارهٔ توازن [در بیان جزئیات] چه بایدگفت؟ بیگمان مورخ نمی تواند همهٔ جزئیات را بیان کند، حتی همهٔ جزئیاتی که می داند. او جزئیاتی را بیان میکند که برای داستان او اهمیت دارد. مثلاً نبرد پواتیای (یا تور) در سال ۷۳۲ را درنظر بگیرید. (۹) در آن تاریخ یک سده از ظهور اسلام در

<sup>1.</sup> Poitiers (or Tours)

عربستان میگذشت. سربازان اسلام در طول چند دهه بخش عمدهٔ خاورمیانه را تصرف کرده بودند و از طریق شمال افریقا، پیروزمندانه بهسوی آتلانتیک پیش میرفتند. در سال ۷۱۱ آنان از تنگههای گیبرالتار [یا باب الزکاک]گذشته، راه شمال را درپیش گرفتند تا اسپانیا را فتح کرده، از کوههای پیرنه عبور کنند. گیبون در عبارتی معروف، پیامدهای ممکن این نبرد را بررسی میکند:

ساراسنهای پیروز بیش از هزار مایل، از کوههای گیبرالتار تا سواحل لویره پیشروی کرده بودند و اگر تا این اندازه دوباره پیشروی میکردند به مرزهای لهستان و ارتفاعات اسکاتلند میرسیدند... شاید امروزه در دانشکدههای آکسفورد تفسیر قرآن تدریس می شد، و روحانیون اسلام سرگرم اثبات قداست و حقیقت وحی نازل شده بر حضرت محمد (ص) می بودند. (۱۰)

گیبون درعین نشاندادن پیامدهای بسیار خطرناک پیشروی بیشتر مسلمانان، می نویسد که 'لیاقت و شانس یک شخص مسیحیت را از چنان مصایبی نجات داد'. نکتهٔ موردنظر او ماجرای پیروزی چارلز مارتل است. اگر در این روایت، توجه ما به جزئیات دیگری جلب می شد که نیروهای مهاجم به هرحال می توانسته اند اندکی پیشروی کنند و درواقع شاید آمادهٔ عقب نشینی می شدند، آیا نکتهٔ موردنظر گیبون تحت الشعاع قرار نمی گرفت و جذابیت موضوع برای ما کاهش نمی یافت؟ گیبون نه تنها مورخی بزرگ، بلکه هنرمند بزرگی هم بود. پس از دو سده، خواندن اثر بزرگ او همچنان لذت بخش است. این لذت بخشی، هم نتیجهٔ تصویری است که مورخ از یک امپراتوری رو به زوال تدریجی ترسیم می کند و هم نتیجهٔ پی بردن به درک عمیق و هوشمندانهٔ او که با شوخ طبیعی، طنز، تأثرانگیزی شور و هیجان، آداب دانی و درعین حال اعتبار و سندیت بالا همراه است. بسیاری مورخان دیگر این ماجرا، یا بخشی از آن را نقل کرده اند، ولی جملگی، در مقایسه با روایت ادوار گیبون، کسل کننده هستند.

در ایسنجا معضل مورخ راوی پیش می آید. آیا او به عنوان راوی باید به تأثرانگیزی، اهمیت، طنز، شور و هیجان و از این قبیل متوسل شود که، چنانکه بیان

۱. Charles Martel (۷۴۱ تا ۷۴۱)، یکی از فرماندهان فرانسوی که از پیشروی مسلمانان به غرب اروپا جلوگیری کرد. ـ م.

کردهایم، عناصر تشکیل دهندهٔ هر داستان خوبی هستند؟ یا باید، به دقت، همهٔ جزئیات مختلف و متضاد را بیان کرده، بندها و قسمتهای گوناگون نوشتهٔ خود را به عباراتی مانند 'از سوی دیگر...'، 'با وجود این، باید یاداور شد که...' و از این قبیل بیاراید. آیا این کار مترادف با پایان و نابودی داستان خوب نیست؟ اگر شما به کسالت و بی حوصلگی متهم می شوید، چرا اصلاً یک مورخ روایتگر باشید؟ آیا روایت باید کنار گذاشته شود و تاریخ به گونهای دیگر حقیقت مبناتر ولی درعین حال ملال آور تر \_ نوشته شود؟ فراموش نکنیم که زیانهای کسل کنندگی و ملال آوری سنگین است. نقال دارای این ویژگی در جلب توجه شنوندگان ناکام میماند و چنین مورخی هم خوانندگان خود را از دست می دهد.

### ۵.۲. چرا شیمی روایی وجود ندارد؟

البته تاریخ روایی را به آن آسانی نمی توان کنار گذاشت. تردیدی در مقبولیت عام و فراگیر داستانها وجود ندارد. چنانکه بارتز می نویسد، داستانها به صورتهای مختلف (افسانه، رمان کوتاه، تراژدی، نقاشی، مکالمه) و در هر عصر، مکان و جامعه وجود دارد. 'روایت پدیدهای بینالمللی، فراتاریخی و فرافرهنگی است؛ مانند خود زندگی، وجود دارد '(Barthes, 1966, in Barthes, 1984, p. 79). ولی این فراگیربودن بدان معنا نیست که روایتها شکل و ساختاری شناخته شده ندارند، بلکه، چنانکه پیشتر بیان کردیم، آن ویژگیها را دارا هستند. مهم ترین مسئلهٔ مورخ این است که آیا در قالب روایی با پدیدهٔ تاریخ برخورد می شود؟ به هرحال، اقتصاددانان و جامعه شناسان به شیوه های متفاوت با زندگی و تحول جوامع اطراف ما برخورد می کنند. چرا پدیده های همسان دیروز باید نیازمند برخورد و نگاه کاملاً متفاوت باشند؟ به بیان کوتاه، درحالی که کسی در مورد ارزش روایت تردید نمی کند، چرا ما نباید تاریخ روایی بیشتر از مثلاً شیمی روایی داشته باشیم؟

چه چیزی ما را ترغیب میکند تا در قالب داستانها به امور انسانی ـ چه در سطح فردی و چه در سطح اجتماعی ـ بنگریم و با آنها سخن بگوییم؟ دلیل چنین نگرشی فقط این نیست که آن امور انسانی هستند نه طبیعی؛ زیرا، چنانکه بیان کرده ایم، با روشهای علوم اجتماعی هم می توان این امور را بررسی کرد. بعد زمان است که تفاوت پدید می آورد. هرچند زمان کاملاً از علوم طبیعی و اجتماعی غایب

نیست، جایگاه اساسی در آنها ندارد. ولی به دو دلیل زمان برای تاریخ اهمیت اساسی دارد. اولاً تاریخ با زمانی، چه دور چه نزدیک، سروکار دارد که حال نیست. بهعبارتی، زمانیکه موضوع مطالعه مورخ است با زمان انجام مطالعه فاصله دارد. همین شکاف زمانی، هم مزایایی برای پژوهشگر دارد و هم دشواریهایی؛ مزایا و دشواری هایی که مطالعه کنندهٔ جامعهٔ حاضر از آنها آگاه نیست. دلیل دوم و حتی مهمتر این است که تاریخ سنتاً با شماری از رویدادهای دارای گسترهٔ زمانی سروکار دارد. درست است که امروزه موضوع بسیاری از آثار تاریخی به نقطهای بر روی زمان تعلق دارد. محور بحث آن آثار توصیف حالت امور در همان نقطه است بدون آنکه به رویدادهای قبل و بعد چندان توجه شود. یک نمونه، کتاب نامیر است با عنوان اوضاع سیاسی هنگام به قدرت رسیدن جرج سوم ، زمان فقط به دلیل نخست برای این گونه آثار اهمیت اساسی دارد. اگر واژهٔ سودمندی از زبان شناسی به کار گیریم، می توان گفت این اثر نوعی مطالعهٔ همزمانی است که با چیزهای اتفاق افتاده به صورت همزمان سروكار دارد. ولى شكل آشناي تاريخ، كه مبيّن همساني واژههاي 'story' و 'history' است، در زمانی است که به رویدادهای گسترده شده در طول زمان، یا همراه با بعد زمان مربوط می شود. برای این نوع تاریخ، زمان به هردو دلیل اهمیت اساسی دارد و همین نظم در زمانی رویدادها برای تاریخ روایی مناسب است. آثار توسیدید و تاسیتوس نمونههای کلاسیک این نوع تاریخنگاری بهشمار می آید.

### ۶.۲. مکتب آنال

پیش از اینکه تاریخ روایی را بررسی کنیم، باید نگاهی بیفکنیم به آثاری که هرچند رویدادها را در قالب زمان تنظیم میکنند، به معنای واقعی کلمه آثار تاریخی به شمار نمی آیند. آنها سال شمار و گاه شمار هستند. سال شمارها، چنانکه از اسم آنها بسرمی آید، تقویمهای درب گیرندهٔ رویدادهای تنظیم شدهٔ سالانه هستند. سال شمارهای سده های میانی محصول نیاز به محاسبهٔ تاریخ عید پاک بودند. (کاربرد این واژه چونان مترادف واژهٔ تاریخ، مثلاً در انلاز تاسیتوس که یکی از

<sup>1.</sup> Namier, The Structure of Politics at the Accession of George III.

<sup>2.</sup> Annals

بزرگ ترین آثار متعلق به تاریخ نگاری باستان است، یا در مجلهای با عنوان آنالز: اقتصاد، جامعه، تمدن که در حال حاضر منتشر می شود، مایهٔ سردرگمی و خلط موضوع است). شاید شناخته شده ترین نمونه، صفحات اولیهٔ گاه شمار انگلوساکسون باشد. البته یکی از ساده ترین نمونه ها کتاب آنالز سنگال است که چارلز هاسکینز در رنسانس سدهٔ بیستم نقل می کند:

۷۲۰ چارلز با ساراسن ها جنگید

۷۲۱ تئودو ساراسنها را از آکیتان بیرون کرد

٧٢٢ برداشت عالى محصول

۷۲۵ ساراسنها برای نخستینبار رسیدند

۷۳۱ بید مقدس، کشیش پرسبیتری درگذشت

۷۳۲ چارلز روز شنبه در پواتیای با ساراسنها جنگید.(۱۱)

پس سال شمارها چه ویژگی هایی دارند؟ اولاً، نوعی گاه شمار در توالی تاریخهای معین وجود دارد. ولی این توالی، توالی پایدار نیست و بدیهی است که تدوین کنندهٔ سال شمار نگران این موضوع نیست که شکاف های زمانی بزرگی میان فهرست رویدادهای قابل ثبت وجود داشته باشد. از روی همین ویژگی می توانیم به ویژگی دوم سال شمار برسیم: بی گمان هدف تدوین کنندهٔ سال شمار روایت کردن یک داستان یا پرکردن شکاف ها و پیوندزدن رویدادها نیست. ویژگی سوم این است که باز هم برخلاف داستان، سال شمار هیچ آغاز و انجامی ندارد. ویژگی چهارم، به عنوان مهم ترین ویژگی، عبارت است از این که هیچ موضوع محوری و پیشینه ای (دو عنصر لازم روایت) در سال شمار وجود ندارد. (۱۲) رویدادهای ثبت شده در سال شمارها کنش های مربوط به خداوند) یا سازمانی کنش های مربوط به تدوین کنندهٔ سال شمار مربوط می شود آن رویدادها چیزهایی هستند که انسان ها تحمل می کنند نه چیزهایی که انجام می دهند. در تدوین سال شمار بستر رویدادها هم روشن نمی شود. کدام نظام سیاسی، دینی یا اجتماعی سال شمار بستر رویدادها هم روشن نمی شود. کدام نظام سیاسی، دینی یا اجتماعی

<sup>1.</sup> Annales: economies, sociétés, civilisations

<sup>2.</sup> Anglo-Saxon Chronicle

<sup>3.</sup> Annals of St Gall

<sup>4.</sup> Charles Haskin, The Renaissance of the Twelfth Century

تحت تأثیر مخرب این رویدادها قرار میگیرد؟ اگر این رویدادها را بهعنوان یک کتاب تاریخی به ما میدادند، باید میپرسیدیم: 'تاریخ چه چیزی؟'

#### ٧.٣. كاهشمارها

همین ویژگی چهارم، وجه تمایز گاهشمارها با سالشمارهاست، زیرا یک گاهشمار با داشتن موضوعی محوری و زمینهٔ موضوعی ویژگی میهابد. برخی از شناخته شده ترین گاه شمارهای سده های میانی، گاه شمارهای متعلق به شهرهای بزرگی مانند لندن، پاریس، کولون، جنوا و فلورانس بودند. گسترهٔ برخی گاهشمارها کل یک کشور یا یادشاهی بود، مانند گاهشمار انگلوساکسون، و گسترهٔ برخی دیگر کل تماریخ، مانند گاهشمارهای جمهانی او تمو آو فریسینگ یا ماتائو پاریس ا [ ۱۲۵۹ ـ م ۱۲۰۰ م]. گاهشمارها اغلب با استفاده از چندین سالشمار تألیف میشد و بنابراین، برخلاف آنها، فقط دربرگیرندهٔ رویدادها نبود (مانند یک یادداشت روزانه)، بلکه گذشته هم در آنها ثبت می شد. به واقع در بسیاری از آنها، مانند گاهشمار انگلوساکسون، تلاش شده است تا به مبدأ و ریشه بازگشت شود، چه مبداء کشور باشد چه تولد مسیح. البته، برخلاف روایت، گاهشمارها دارای نتیجه گیری نبودند و سال بهسال بر حجم آنها افزوده می شد. آنها دارای طرح اولیه هم نبودند. آنچه تدوینکنندگان گاهشمارها انجام میدادند عبارت بود از ردگیری پیوند، معمولاً علّی، میان رویدادهای متوالی، و همین ویژگی، گاهشمارها را به روایت بیشتر نزدیک مىكرد تا به سالشمار، نكته پايانى مسئلة معناست. آيا (در هر مورد معين، زيرا اين پرسش باید بیش از یک پاسخ داشته باشد) تدوینکنندهٔ گاهشمار معنای مدنظر خود را بر رویدادهایی که ثبت میکرد تحمیل میکرد، یا تصور میکرد که معنای آنها خودبه خود آشکار می شود، یا اینکه مسئلهٔ مربوط به معنا به طور کلی برای او هیچ اهمیتی نداشت؟ بر مبنای همین فرض سوم ما تصور روشنی از وجه تمایز یک اثر تاریخی پیدا میکنیم، زیرا بیگمان هر مورخی بر این باور است که در هر آنچه به ما میگوید معنایی نهفته است، چه شکل و روش کار او روایت باشد، تحلیل اجتماعی باشد یا هر شکل دیگری از گفتمان تاریخی.

<sup>1.</sup> Otto of Freising or Matthew Paris

### ٨.٢. يك روايت عيني؟

پس روشن است که جز روایت، شیوههای دیگری برای ثبت و ضبط گذشته در قالب نظم زمانی و جود دارد. بررسی این شیوه ها و یژگی های روایت را بیشتر آشکار میکند و این مسئله را حل ناشده باقی میگذارد که حتی اگر، برخلاف مورخان تحلیلی، بر حفظ نظم زمانی یا کرونولوژیک پافشاری کنیم، آیا تاریخ روایی بهترین شیوهٔ ثبت و درک گذشته است. به هرحال رویدادها پشت سرهم رخ می دهند، پس چرا نباید آنها را به ترتیب وقوع ثبت و مطالعه نکنیم؟ شاید بتوان پاسخی در تاریخ معاصر کمبریج<sup>ا</sup> قدیم پیداکردکه در آغاز سدهٔ بیستم نوشته شد و در آن به صفحاتی برمیخوریمکه، به گفتهٔ باترفیلد، 'چکیده خشک و بیروح' هستند. او نمی تواند قصد و هدفی در این 'گونه جزئیات پرشمار پیدا کند که نه داستان است نه تبیین' (ر.ک.: Butterfield, 1968, pp. 172-3). البته يك داستان مى تواند فى نفسه تبيين باشد. (۱۳) مانند باترفیلد من هم نمی توانم قصد و هدفی در کتاب نامبرده پیدا کنم ولى قادر به يافتن دليل اين كار هستم: نويسندگان تلاش ميكردند تــاريخي كــاملاً عینی بنویسندکه اکنون، در نامهای خطاب به همان نویسندگان همکار، از آنان تقاضا مىكند.(١٤) بىرخىي صفحات تاريخ معاصر كمبريج اصلى چنان خسته كننده و كسالت آور است كه در واقع قابل خواندن نيست. مانند سال شمارها، آن صفحات نشان می دهند که ثبت صرفاً متوالی رویدادها بدون طرح اولیه، پیوندهای علّی، موضوع محوری، شخصیت پردازی قابل توجه، یا دیدگاه قابل شناسایی، چه اندازه بى معناست. البته گاهشمار نويسان سده هاى ميانى متون بسيار جالب ترى عرضه می کردند. ممکن است یکی از همکاران اکنون به این ادعا پاسخ دهد که 'شماید این گونه باشد، ولی دانش ما فراگیرتر، الگوهای نقد ما کامل تر، گزارههای ما دقیق تر، و معیارهای ما سختگیرانهتر از آنهاست. خلاصه تاریخ ما درست تر و واقعی تر

این تبادل نظر تخیلی، تمایز میان حقیقت و معنا در تاریخ روایسی را روشن تر میکند. آن دو به هیچروی عین هم نیستند ولی یک کار تاریخی خوب نمی تواند

<sup>1.</sup> Cambridge Modern History

فاقد یکی از آنها باشد. لازم به یادآوری است که در تاریخ غیرروایی، معنا معمولاً آشکارتر است. مثلاً در مورد معنای کتاب بورکهارت با عنوان تمدن رنسانس در ایتالیا یا کتاب دهقانان لنگدوگ که لهروی لادوری، تردید چندانی وجود ندارد. یک پرسش مهم در مورد هر اثر تاریخی، مانند هر هنر بازنمودی دیگر، این است که آیا معنای آن در خود واقعیت که هنر آشکار میکند نهفته است یا هنرمند بر آن تحمیل میکند.

مثلاً، نقاشی و عکسبرداری را درنظر بگیریم. بهنظر میرسد یک تصویر یا منظره، نشان دهنده یا نمایندهٔ همان چیزی است که در برابر دیدگان نقاش قرار دارد. با وجود این، تقریباً غیرممکن است که نقاش هنگام کشیدن تصویر، معنایی به آن نخواهد بخشید. معمولاً قصد و نیتی در این کار وجود دارد و صرفاً ترسیم آینهوار بي طرفانه و عيني موضوع موردنظر نقاش نيست. البته گاهي بيننده مي تواند معنايي را تشخیص دهد که موردنظر نقاش نبوده است. پس آیا معنا 'در چشمان بیننده' نهفته است؟ البته یک دوربین، تا جایی که یک دستگاه مکانیکی است، قصد و نیتی ندارد و هرآنچه را که در برابر لنز قرار داشته باشد بی طرفانه ثبت میکند. ولی نوعی هنر عکس برداری هم وجود دارد که نه در دوربین بلکه در دستان عکاس نهفته است. چنانکه همهٔ ما می توانیم تشخیص دهیم، همین عکاس است که به عکس معنا می دهد. او هراندازه در این معنابخشی موفق باشد، عکاس بهتری تلقی خواهد شد. این امر در مورد تاریخ هم صادق است. تصور کنیم یک دوربین فیلمبرداری بسیار عظیمی وجود داشته باشد که بیوقفه در خلال سدهها حرکت کرده، رویدادهای اتفاقافتاده در برابر خود را بهصورت عینی و بیطرفانه ثبت کند. سپس ما بهصورت دلخواهانه قسمتی از فیلم را ببریم و نمایش دهیم. آیا می توانیم آن تکه را تاریخ خوبي بهشمار آوريم؟ پاسخ هم مثبت است، هم منفي. از اين لحاظ مثبت است كه آن فیلم دقیق و بی طرفانه است و از این لحاظ منفی است که آغاز معین، نتیجه گیری، تبیین چگونگی یا چرایی توالی رویدادها، موضوع، بستر نظام اجتماعی، اخلاقی یا سیاسی، طرح اولیه، و مهمتر از همهٔ اینها، معنا ندارد. آیا این تاریخ روایی است ىا نە؟

<sup>1.</sup> Burckhardt, The Civilization of the Renaissance in Italy

<sup>2.</sup> Le Roy Laduri, The Peasants of Languedoc

### ۹.۲. روایت کردن و روایت ساختن ۱

اگر ما در پاسخ مثبت یا منفی دادن به پرسش بالا تردید داشته باشیم، احتمالاً به دلیل ابهام در واژهٔ 'روایی' است. چنانکه در لغتنامه آمده است، روایتکردن عبارت است از شرح دادن یا نقل کردن. پس معنای اصلی آن صرفاً گفتن چیزی است که اتفاق افتاده. فقط معنای فرعی و ثانوی این واژه ساختن داستان است. در اغلب موارد، فردی که در مقام بازجویی و کنجکاوی برمی آید، سانند ولی، آسوزگار، مأسور انتظامی، و وکیل دعاوی، به شاهد خواهد گفت: 'فعلاً داستانپردازی نکن. فيقط روشن و ساده به من بگو که چه اتفاقی افتاده است. ٔ برای بسیاری از مردم عادی نقل و توضیح بی طرفانهٔ رویدادها دشوار است و خود چیزها در ذهن آنان به شکل داستان درمی آیند، چنانکه مأمور بیمه هم اغلب به ما میگوید که 'از یک بحران، ماجرایی تأثرانگیز و پرهیجان درست نکن'. بـنابرایـن، مـردم واژهٔ 'narrativize' را جعل میکنند که معنای فرعی 'روایتکردن' است و منظور از آن 'ساختن یک داستان ٔ یا یک روایت به معنای دوم آن است. برای روشن ترکردن این تمایز، مي توانيم بگوييم كه كار همان دوربين خودكار خيالي مطرحشده در بند پيشين نوعي روایتکردن به معنای نخست واژه است. ولی یک فیلمساز (مانند آینزنشتاین یا اسپیلبرگ) با دوربین خود روایتسازی میکند. نادیدهگرفتن همین ابهام در معنا و کاربرد روایت، باعث میشود تا بخش عمدهای از بحثهای مربوط به تاریخ روایی به مشکل برخورد کند. می توانیم بگوییم که هر مورخی روایت میکند، زیرا آنچه را اتفاق افتاده است نقل میکند. ولی فقط برخی مورخان روایتسازی میکنند زیـرا فقط برخی، مانند گیبون، میشله، ماکولی، موتلی و ماتینگلی، دربارهٔ آنچه نقل مىكنند داستان مىسازند. اگر داستانهاى آنهاكاملاً بهشكل يك رمان خوب نيست، به این دلیل است که گاهی پایبندی و وفاداری به واقعیت برای آنان اولویت دارد.

## 1.0.7. آیا تاریخ امری داستان *گونه* است؟

نکات نامبرده این پرسش را پیش می آورد که جریان تـاریخ تـا چـه انـدازه ذاتاً

<sup>1.</sup> Narrating and narrativizing

'داستانگونه' است. بهنظر میرسد دستکم سه شیوهٔ ممکن برای پاسخدادن به این پرسش وجود دارد. نخست اینکه ادعا کنیم تاریخ خود یک داستان است. بنابراین، فرد فقط باید رویدادهای مهم را در قالب نظمی تقریباً گاهشمارگونه نقل کند که نتیجه آن یک داستان است. عناوین آثار تاریخی اغلب، البته سادهلوحانه، عبارت 'داستان...' است؛ مانند 'داستان ایرلند' یا 'داستان پرواز'. چنین دیدگاه و انتخابی اخلب بر این فرض استوار است که 'history' و 'story' مترادف هستند؛ فرضی که مبنای تشایه، تاکنون بیان شده، واژهها در بیشتر زبانها را تشکیل می دهد. بنابراین، هیچ تفاوت و تمایزی میان 'روایت کردن' و 'روایت ساختن' وجود ندارد، زیرا، از این دیدگاه، نقل آنچه اتفاق افتاده (روایتکردن) همان ساختن یک داستان (ساختن روایتی از رویدادها) است. دستکم یک فیلسوف چنین دیدگاهی دارد. و.ب.گالی درک تاریخ را با دنبالکردن یک داستان برابر میداند: 'داستان بر شواهد و دادهها استوار است و تلاش صادقانه است برای دستیابی به داستان، تا جاییکه شواهد، و دانش و هوش متعارف نویسنده اجازه می دهد' (Gallie, 1964, p. 105). اشارهٔ گالی به دستیابی به 'داستان'، تا جایی که شرایط اجازه بدهد، بی گمان دلالت بر این دارد که او معتقد است یک داستان واقعی پشت (یا درون) شواهد و دادهها وجود دارد، و أن داستان، تاريخ راستين است. پس فقط يک داستان وجود دارد که بايد نقل شود. همانند دانستن داستان و تاریخ شاید غیرانـتقادی بـهنظر آیـد، ولی احـتمالاً فرضی عمومی باشد که مدت زیادی رایج بوده است. افزون بر این، چنانکه از گفته های نقل شدهٔ ریکور \_ فصل ۵، قسمت ۳.۲ و فصل ۶، قسمت ۵.۲ \_ برمی آید، چنین دیدگاهی ضرورتاً غیرانتقادی نیست. ناگفته نماند کمتر کسی به اندازهٔ ریکور دربارهٔ نظریهٔ روایت اندیشیده است (Ricoeur, 1984, p. 91). هایدن وایت مىنويسد: 'ادعاى ريكور، بىگمان قىوىترين ادعا درباره كفايت روايت براى واقعيت بخشيدن به اهداف مطالعات تاريخي است و (White, 1990, p. 54).

### ۱۱.۲ واقعیتهای واحد، داستانهای متعدد

خود وایت این ادعا را زیر سؤال برده است. او در کتابی استثنایی با عنوان **فراتاریخ ا** 

<sup>1.</sup> Metahistory

که در ۱۹۷۳ منتشر شد، استدلال میکند که درک ما از تاریخ به شیوهٔ نقل آن بستگی دارد. چنانکه او بیان میکند، در هر مطالعهٔ غیرعلمی 'اندیشه اسیر الگوی زبانی است که در چارچوب آن میکوشد کلیت چیزهای واقع در حوزهٔ مطالعهٔ خود را درک كند' (H. White, 1973, p. xi). مورخان پركار و فعال كه مي دانند تفكر آنها اسير هیچ الگوی زبانی نیست، این ادعا را باور نمیکنند. آنان به این دلیل تفکر خود را اسیر الگوی زبانی نمی دانند که موضوعهای مورد مطالعهٔ آنها (انسانها، نهادها، رویدادها و از این قبیل موارد) به واسطهٔ بسیاری منابع اصلی و فنزعی منورد استفاده، به صورتهای متفاوت زیادی به تصور آنها درمی آیند. البته در اینجا نیازی به بیان جزئيات پيچيده نيست.(١٥) كافي است اين اعتقاد وايت را يادآور شويم كه روایتهای تاریخی 'داستانهای شفاهی هستند که محتوای آنها به همان اندازه که جعل می شود، پیدا می شود و وجه مشترک صورتهای آنها با موارد موجود در ادبیات بیشتر است تا با موارد موجود در علوم تنجربی ' H. White in Canary and Kozicki, 1978, p. 42). روشن است که از دیدگاه وایت داستان به هیچروی عين تاريخ نيست، بلكه داستان رويىدادها را مى توان، مطابق سليقهٔ مورخ، به صورتهای بسیار متفاوتی نقل کرد. البته منظور این نیست که مورخ دروغ میگوید. او دادهها و شواهد را تحریف نمی کند. بلکه منظور صرفاً این است که شواهد حداکثر فقط عناصر داستان را عرضه میکنند؛ عناصری که به شیوههای گوناگون می توان آنها راكنار هم چيد.

هنگامی که بسیاری داستانهای متفاوت گفته شده دربارهٔ مثلاً انقلاب فرانسه یا پیمان صلح ورسای را مطالعه می کنیم، داده ها و واقعیت های برجسته ای در هر کدام از آنها می یابیم و در عین حال به داستان های متفاوت دارای معناهای بسیار متفاوت برخورد می کنیم که از همان داده ها و واقعیت ها ساخته شده اند. پیتر گیل ۱، مورخ آلمانی، کتابی بسیار خواندنی دربارهٔ زندگی ناپلئون نوشته است که نقدی عالی بر اسطورهٔ ناپلئون به شمار می آید. (۱۶)

فرانسوا فوره ۲ هم اخیراً نقد ارزشمندی بر اسطورهٔ انقلاب فرانسه نوشته است.(۱۷) این آثار تاریخی و آثار تاریخی مشابه تا حدودی مؤید این ادعای وایت

<sup>1.</sup> Pieter Geyl

هستند که مورخان می توانند روایتهای متفاوتی دربارهٔ یک دسته رویدادها بسازند بدون آنکه با دادهها و شواهد در تعارض باشد. در آرا و آثار ای اچ کار، پال وینه و لویس او. مینک هم می توان دیدگاههای مشابهی پیدا کرد. کار بر این نکته پافشاری میکند که دادههای اصلی برای همهٔ مورخان یکسان است، ولی آن دادهها خود سخن نمی گویند: 'داده ها فقط هنگامی سخن می گویند که مورخ از آنها بخواهد؛ اوست که تصمیم می گیرد به کدام داده ها و واقعیت ها میدان دهد، و در قالب چه نظم و بستری... یک داده یا واقعیت مانند کیسهٔ گونی است و تا زمانی که چیزی زیر آن نگذاشته باشید در حالت ایستاده قرار نمی گیرد' (E. H. Carr, 1964, p. 11). وینه هم بر داده ها یا واقعیتها تأکید میکند: 'بنابراین حوزهٔ تاریخ حوزهای کاملاً نامعین است، با این استثناكه بايد هر چيز واقعاً در آن حوزه اتفاق افتاده باشد. 'به گفتهٔ وينه از آنجاكه اين حوزه نامعین است، راوی باید دادهها را در چارچوب یک طرح تنظیم کند. این طرح ا ترکیبی است از علل، اهداف و فرصتهای عمده؛ به بیان کوتاه، تکهای از زندگی است كه مورخ به ميل و ارادهٔ خود مي برد (Veyne, 1984, pp. 15 and 32) . از سوی دیگر، مینک هم به اقدام مورخ در اتخاذ دیدگاهی اجمالی (کلی) نسبت به رویدادهای حوزهٔ تاریخ و 'داوری در مورد درک و ترکیب آن دادهها' توجه میکند (Mink in Dray, 1966, p. 178). ايسن تـقريباً هـمان چـيزى است كـه دبـليو. اچ. والش، هـنگام بـحث از فـلسفهٔ تـاريخ، 'پـيوستگاری' مـينامد (ر.ک.: W. H. Walsh, 1967, pp. 24-5, 59-63). وجه مشترک همهٔ نکات بیانشده این است که مورخان شاید بر سر داده ها توافق داشته باشند، ولی در نتیجه گیری راجع به اینکه 'همهٔ این دادهها از چه چیز حکایت دارند' دچار اختلافنظر شوند. بهبیان دیگر ممکن است به بیش از یک صورت مشروع و موجه، رویدادها را روایت كرد و بنابراين، تاريخ و داستان عين هم نيستند. چنين ديدگاهي، هرچند شايد اندكي تك بُعدى باشد، ناموجه نيست. البته ديدگاه موردبحث مخالفت برخى مورخان سنتي تر را هم برانگيخته است كه از آنجمله مي توان به حملهٔ اخير جي. آر. التون به هایدن وایت در سخنرانیهای کوک در ۱۹۹۰ اشاره کرد. در جریان این سخنرانی، التون پس از چهار صفحه تقبیح و نکوهش، ادعای وایت را رد کرد، چونان لفاظی بی معنا که فقط نشانهٔ فقدان تجربه در تلاش عملی برای نوشتن تاریخ جدی است، وصف میکند (Elton, 1991, p. 34). گرچه در این استدلال که آنان که دیدگاههای

## ۳۶۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

خود را در نوشتن تاریخ دخالت می دهند باید تجربهای در تاریخنگاری داشته باشند، قوتی وجود دارد، چنین اتهامی را نمی توان به پال وینه یا ای. اچ. کار زد که در حوزهٔ خود مورخان نامداری هستند.

#### 12.7. ساختار کنش

البته اجباری در پذیرش یکی از آن دو دیدگاه نیست و پاسخ ممکن سومی هم به پرسش ما وجود دارد. نیازی نیست مانند گالی معتقد باشیم که رویدادها یکه و تنها یک داستان را تشکیل می دهند (رویدادها خود سخن می گویند و گفته اند)، یا اینکه مورخان آزادند به هر شکلی که بخواند داستان پر دازی کنند مشروط بر اینکه با شواهد و داده ها سازگار باشد. دیدگاه سوم شاید قانع کننده تر از دو دیدگاه پیشین باشد. دیدگاه موردنظر این است که شکل و صورت تاریخ یا توالی رویدادها، چیزی تقریباً شبیه روایت است، ولی بیش از یک روایت را می توان از آن ساخت. هم داستان (واقعی یا ساختگی) و هم تاریخ بر تجربهٔ انسانی و کنش انسانی استوارند. چنانکه فردریک اولافسون بیان میکند، 'در این شکل و قالب زمانی، ساختار عقلانی کنش همان ساختار روايتگونه است و Olafson, 1979, p. 151). تاريخ عمدتاً متشكل است از کردار مردان و زنان. چنین اعمال یا کردارهایی لازم نیست در قالب روایی ثبت و ضبط شوند و به صورت تحلیلی هم می توان آنها را بررسی کرد، چنانکه در اقتصاد و جامعه شناسي صورت ميگيرد، هرچند جامعه شناس به كردارها و رفتارهای خاص اهمیت نمیدهد. پس ماهیت تاریخ عبارت است از گزینش رویدادهای فردی معین (دستهای از کردارها) برای نشاندادن اهمیت آنها و ردیابی کردن پیوندهای میان آنها. با مد نظرداشتن اینکه این رویدادها در قالب نظم زمانی رخ می دهند، شاید با نوعی ساختار کنش سروکار داشته باشیم و منظور از ساختار کنش هم این است که، به زبان بسیار ساده، چیزی منجر به چیزی دیگر می شود. ولی باید یادآوری کنیم که شباهت این توالی ('منجر شدن) به توالی علیت طبیعی، مانند سقوط سنگ درنتیجهٔ جاذبه، بسیار کمتر از شباهت آن به توالی کنش و واكنش انساني يا توالى انگيزه و عمل است. ساختار كنش براي همهٔ ما اَشناست. ما در زندگی خود آن را تجربه و در قالب روایتها شناسایی میکنیم. اهمیتی ندارد که روایت ساختگی باشد، مانند رمانها یا نمایشنامهها، یا معطوف به نشاندادن

#### ۱۳.۲. زندگی چونان داستان

چنانکه پیشتر گفتیم (فصل ۸، قسمت ۳.۲)، زندگی به واقع مانند یک داستان است. بهنظر یک فیلسوف، این شباهت 'بدان دلیل است که همه ما در زندگی خود به روایتها واقعیت میبخشیم، و زندگی خود را برحسب روایتهایی که بدانها واقعیت می بخشیم درک می کنیم. پس قالب روایت برای درک کنشهای دیگران مناسب است ' (MacIntyre, 1981, p. 197). فيلسوف ديگري حتى فراتر مي رود. ديويد كار استدلال مى كند كه ما زندگى خود را مانند داستان تصور مى كنيم، نه فقط پس از رویدادها بلکه هنگام وقوع رویدادها. به گفتهٔ او، 'روایت فقط روش احتمالاً موفق برای توصیف رویدادها نیست بلکه ساختار آن در ذات خود رویدادها قرار دارد. یک گزارش روایتگونه هرگز شکل تحریف شدهٔ رویدادهایی که نقل می کند نیست، بلکه بسط و یژگی های اصلی آنهاست و (D. Carr, 1986a, p. 117). البته اگر راوی داده ها را به صورت نادرست دریافت کرده باشد هر گزارشی ممکن است شکل تحریف شدهٔ رویدادها باشد، ولی اگر روایت به کنشهای انسانی مربوط باشد که معمولاً اینگونه است، روایتها این ویژگیهای اصلی را حفظ میکنند. ایس ادعا بهویژه در مورد تاریخ سیاسی صادق است، زیرا در این حوزه انتخاب و اختیار فرد بسیار روشن تر از تاریخهای اقتصادی و اجتماعی است که معمولاً با جنبشهای تودههای مردم در دورههای زمانی طولانی سروکار دارند. 'ویژگیهای اصلی' مورد نظر كار همان ساختار كنش است. كنش نيازمند زمان، تفكر، انرژي و اغلب يول است. ما مرتکب کنشی می شویم به این دلیل که موقعیت کنونی ما نامطلوب است يا مجذوب موقعيت متفاوتي شدهايم. بهدنبال تلاش براي ارزيابي موقعيت فعلى و

موقعیت ممکن آتی، انگیزه ایجاد می شود و برای انتخاب و سیلهٔ رفتن از این موقعیت به آن موقعیت، اغلب نیازمند تفکر هستیم. پس چنانکه بیان کرده ایم الگوی موردنظر عبارت است از موقعیت انگیزه و سیله هدف (ر.ک.: فصل ۶ قسمت مردنظر عبارت است این زنجیره در یکی از مراحل پاره شود: ممکن است و سیله ای برای بیرون آمدن از موقعیت موجود پیدا نکنیم؛ و سیله شاید کارایی لازم را نداشته باشد؛ یا ممکن است رویدادی پیش بینی نشده، طرح و نقشهٔ ما را برهم زند. با وجود این، ساختار اساسی کنش همان است و چارچوبی برای یک داستان فراهم می آورد. به گفتهٔ کار، ما هنگام انجام عمل 'خودمان را به آینده می بریم' که نقطهٔ پایانی و تکمیل شدهٔ کنش است و از همان نقطه، با نگاه به گذشته، خود را تصور می کنیم. او این نقطه را 'دیدگاه آیندهٔ معطوف به گذشتهٔ واقع در حال' می نامد (کنیم مردم می کنید. اگر بپذیریم که بخشی یا همهٔ زندگی ما را می توان در قالب چنین کاری می کنند. اگر بپذیریم که بخشی یا همهٔ زندگی ما را می توان در قالب داستان بیان کرد، نکتهٔ مدنظر او را درک کرده ایم.

شاید روایت برای انسان اهمیت بنیادی داشته باشد. حتی فیلسوف دیگری دربارهٔ 'مسائل فلسفی آگاهی' می نویسد: «تدبیر اصلی ما برای خودپایی، خویشتن داری، و خودشناسی... نقل داستان، و به ویژه ساختن و مهارکردن داستانی است که دربارهٔ کیستی خود به دیگران ـ و خودمان ـ می گوییم». او می افزاید «این زنجیره ها یا جریان روایت گویی از منبع واحدی...، از یک کانون جاذبهٔ روایت سرچشمه می گیرد» (Dennett, 1991, p. 418). چنین مفاهیمی که نه از تاریخ نگاری بلکه از زیست شناسی و درواقع، از نظریهٔ ریچارد هاوکینز ا دربارهٔ قیاس بذیری فرهنگی ژنها ریشه می گیرند، مؤید آرا و دیدگاههای کار هستند. (۱۸)

## ۱۴.۲. ساختار روایت، شکل روایت

همهٔ این نکات مؤید نظر دیگر کار است که هویت گروهی و هویت فردی به واسطهٔ داستانهایی که برای خودمان نقل می کنیم، اگر هم واقعاً ایجاد نشوند، تقویت

۱. R. Hawkins (۱۹۴۱ )، جانورشناس انگلیسی که مفهوم meme یا قیاس پذیری فرهنگی ژنها را جعل کرد. ـم.

می شوند. این موضوع تقریباً بدیهی است که در سدهٔ نوزدهم، تاریخهای ملی برای تقویت حس ملیتگرایی نوشته می شد. از این لحاظ شاید ماکولی، میشله، بنکرافت، تریچکه و بسیاری مورخان دیگر به ذهن آیند. البته این موضوع چیز جدیدی نیست. موضوع جالب تر پی بردن به این نکته است که ما اغلب، در هر زمانی از کنش، از داستانها و تاریخهای آتی ممکن آگاه هستیم. به یاد می آورم که در تابستان پرماجرای سال ۱۹۴۰ چنین فکر می کردم: 'مورخان آینده چه داستانهای جالبی باید دربارهٔ همهٔ این ماجراها بنویسند!' درواقع این سخنان چرچیل ما را ترغیب می کرد که از منظر تاریخی بیندیشیم: 'پس بیایید کمربندهایمان را محکم ببندیم و استوار باشیم که، اگر امپراتوری بریتانیا و کشورهای مشترک المنافع آن هزارسال دیگر دوام یابد، مردم همچنان خواهند گفت: «این ساعت عالی ترین زمان زندگی آنان بود.»' امپراتوری بریتانیا چندان دوام نیافت، ولی پس از نیم سده نه هزارسال، بر این بود.»' امپراتوری بریتانیا چندان دوام نیافت، ولی پس از نیم سده نه هزارسال، بر این باور هستم که آن ساعت درواقع عالی ترین زمان در حیات بریتانیا بوده است.

نتیجه گیری کار، و شاید خود ما، این است که رویدادهای تاریخ حتماً در قالب طبیعی یک داستان شکل نمی گیرند و، از سوی دیگر، مورخ هم آزاد نیست تا هرگونه که بخواهد به آنها شکل دهد. حقیقت این است که شکل روایی در بیشتر توالی رویدادها وجود دارد، زیرا آن رویدادها ساختار روایی دارند که همان ساختار کنش انسانی (موقعیت، انگیزه، نیت) است.(۱۹) از آنجا که بخش عمدهٔ زندگی انسانی (تاریخ ۱) در قالب روایی می گنجد، ساختن روایتهایی از آن دشوار نیست. ولی مهم ترین پرسش دربارهٔ هر روایت معین همچنان باقی است: یک روایت چگونه می تواند، آنگونه که ادعا می شود، جریان رویدادها را به درستی بازنمایاند؟ ما هراندازه هم احتمالاً مجذوب نظریههای روایت شناسی باشیم، هرگز نباید فراموش کنیم که مورخ با گذشتهٔ واقعی سروکار دارد، با رویدادهایی که به واقع اتفاق افتادهاند، دقیقاً همانگونه که اکنون اتفاق می افتند و اینکه مسئولیت اصلی او یافتن حقیقت است. و نه فقط دانشمندان بلکه، مهم تر از آن، عموم مردم نیازمند عقیقت هستند.

#### بادداشتها

- ۱. نقش زبان در توسعه و افزایش تواناییهای ذهنی انسان، موضوعی گسترده و بحثانگیز است. ولی محقق می تواند مطالعه دربارهٔ این موضوع را با آثار ژان پیاژه، روانشناس سویسی آغاز کند.
- ۲. ویتگنشتاین ناممکنبودن زبان کاملاً شخصی را قاطعانه اثبات کرده است (ر.ک.: (Wittgenstein (1968)). ولی بحثها و استدلالهای او هم به بحث فلسفی گستردهای انجامیده است.
- ۳. (Bouwsma in Rabb and Rotberg (1982, p. 290). همچنین ر.ک.: گادامر، نقل شده در فصل ۷، قسمت ۲.
- ۴. از میان مورخان متأثر از انسان شناسی می توان مارک بلوخ، امانوئل لهروی لادوری، ژرژ دوبی یا میشل فوکو و مورخان دیگر عضو مکتب آنال در فرانسه، ناتالی زمون دیویس یاکارلو گینزبرگ در امریکا، و کیث توماس یا پیتر برک در انگلستان را نام برد.
- ۵. (Geertz (1975, p. 5). مقایسه کنید با جملهای که ویتگنشتاین در تأیید کتاب تعبیر خواب (The Interpretation of Dreams) فروید گفته است: 'هدف از این کار نه تبیین، بلکه نفسیر بود.' ر.ک.: (Monk (1990, p. 448).
- 9. برای آشنایی با ساختار دنیای اجتماعی، ازجمله ر.ک.: Berger nad Luckmann .گ. برای آشنایی با ساختار دنیای اجتماعی، ازجمله (.ک.); Weber (1964)
  - ۷. برای آشنایی با برخی مسائل فلسفی ترجمه، ر.ک .: (Quine (1960)
  - ۸. (Murdoch (1993, p. 37) همچنین ر.ک.: فصل ۸، قسمت ۱۳.۲ و ۱۴.۲.
    - ۹. این نبرد به هردو نام معروف است، زیرا در دو شهر اتفاق افتاده است.
    - .The Decline and Fall of the Roman Empire, chapter LII . \ •
- ۱۱. (Haskins (1957, p. 231). مومعهٔ سنگال در سویس، ۵۰۰ یا ۶۰۰ کیلومتر دورتر از پواتیای و آکیتان، قرار دارد. منظور از 'چارلز' همان چارلز مارتل، فرماندهٔ لایق فرانکها و پدربزرگ شارلمانی است.
- ۱۲. برای آشنایی با فهرستی از عناصر روایت، ر.ک: (Stanford (1994, pp. 87–92).
- ۱۳. 'تاریخ... عبارت است از روایت جریان رویدادها که، تا جایی که وقفه و گسست . Oakshott (1933, p. 143) ممچنین میکند ' (143 Dray (1964, p. 30). د.ک.: (.ک.: (1964, p. 30)
  - ۱۴. این نامه در (Stern (1970, pp. 247-9 آمده است.
- ۱۵. وایت در مقدمهٔ کتاب خود آنها را فهرست کرده است و در منابع زیر نیز مورد بحث

.Napoleon: For and Against (1949) .\9

Furet, Penser la revolution française (1978) ET Interpreting the French Av Revolution (1981)

۱۸. برای آشنایی با Dennett (1990, p. 201) ر.ک.: Dennett (1990, p. 201) و Dennett (1990, p. 201). ۱۸

19. به نظر می رسد در این بحث مرز میان 'شکل' و 'ساختار' روشن نیست. در این مورد می توان گفت شکل انسان همان بدن یا جسم و جسد است و ساختار انسان عبارت است از استخوان بندی، ساختمان عضلانی بدن، سیستم عصبی و از این قبیل که شکل دهنده و نگهدارندهٔ بدن هستند.

#### براي مطالعة بيشتر

### فرهنگ

ر.ک.: Burke (1991) and (1992). در Burke (1991) and (1992). در Burke (1991) and (1992). در Novick (1988), (chapter 15) and Appleby et al مورد تأثیر مردم شناسی، ر.ک.: مقدمه ای بر (1975). همچنین ر.ک.: مقدمه ای بر (1975). در این زمینه یکی از نخستین و بهترین نمونه ها عبارت است از (1978). K. Thomas (1978).

### روایت

مطالعهٔ این موضوع را می توان با مقالات استون در (1987) Stone آغاز کرد. کتاب گالی در برگیرندهٔ استدلالهای روشن در دفاع از روایت است (Gallie, 1964). مقالات موجود در Norman (1991) و Carrol (1990) ، D. Carr (1986a) ، Mink (1965) and (1978) برای آغاز کار مناسب هستند. (1979) Olafson (1979), Chatman (1980), Olafson (1979).

## پایان تاریخ؟

تاریخ چرند است هنری فورد

## ۱. چرخش زبانی در تاریخ

## 1.1. آنتي تز عينيت

انتخاب این عنوان مبهم برگرفته شده از مقالهٔ معروف فوکویاما آگاهانه و عمدی است. این مقالهٔ فرانسیس فوکویاما با عنوان «پایان تاریخ؟» (۱۹۸۹) و کتاب بعدی او با عنوان پایان تاریخ و آخرین انسان (۱۹۹۲) بحثهای زیادی را برانگیخته است که البته موضوع بحث حاضر ما نیست. این عبارت هم شاید معطوف باشد به هدف و منظور از کار و پژوهش تاریخی که در قسمتهای مختلف کتاب هرگز از آن دور نبوده ایم و دوباره به آن بازمی گردیم. ولی فعلاً لازم است به نوع دیگری از پایان یا مرگ نظر اندازیم که موضوع مورد بررسی ما را تهدید میکند: این باور که هیچ نوع واقعیت گذشته وجود ندارد که موضوع مطالعات تاریخی باشد.

کتاب حاضر را با جست و جوی عینیت آغاز کردیم. منظور ما از عینیت این است که ماهیت عین باید آنچه را که دربارهٔ آن گفته می شود تعیین کند و هیچ بخشی از آن گفتمان نباید از ذهن اندیشنده یا شناسا سرچشمه بگیرد. اکنون به دیدگاه مقابل آن دیدگاه دربارهٔ تاریخ رسیده ایم که هیچ عین تاریخی و جود ندارد و هرآنچه گفته

می شود، یا کل گفتمان، فقط از مغز و ذهن افرادی که دربارهٔ آن موضوع می اندیشند، سخن می گویند یا می نویسند تراوش می کند. شگفت اینکه در حوزههای دیگر، اندیشمندان پست مدرن برچیده شدن بساط ذهن شناسا یا سوژه را هم مدعی شده اند که از آن میان به ویژه نام میشل فوکو با این برچیده شدن مرتبط است. ولی ما فقط به عین تاریخی خواهیم پرداخت. در فصل های گذشته توانستیم نشان دهیم که دستیابی به چنان عینیتی چه اندازه در عرصهٔ تاریخ دشوار است. نشان دادیم که بر سر راه گفتن و نوشتن دربارهٔ بخشی از گذشته به صورتی که واژه های ما دقیقاً منطبق با عین یا موضوع بررسی باشد ('این را فقط آن گونه که اتفاق افتاده توصیف کن') چه موانعی و جود دارد. تصور و برداشت مقابل (زبان تاریخی هیچ مرجع یا مبنای تاریخی ندارد). توسط نویسنده ای پست مدرن چنین توصیف شده است: 'به هیچروی، متن یا گذشته ای نداریم که درون پوسته ای قرار دهیم بجز تفسیرهای صرف آنها (Ankersmit, 1989, p. 137) '.

چه چیزی روی داده است؟

## ۲.۱. وقفهای 'علمی'

نخست باید یادآوری کنیم که تا سالهای آغازین سدهٔ نوزدهم (و اغلب پس از آن) تاریخ چونان زیرمجموعهٔ ادبیات به شمار می آمد. البته تقسیم بندی موردنظر دلالت بر این ندارد که وظیفهٔ اصلی تاریخ سرگرم کردن مردم بود، بلکه، کاملاً برعکس، فعالیتی سودمند تلقی می شد. در انگلستان دورهٔ ادوار گیبون، 'تاریخ نگاری، دقیقاً با نشان دادن خود چونان فعالیتی سودمند، قابل آموزش از طریق مثالها یا توانا به ارائهٔ کمک فکری برای مجادلات سیاسی و مذهبی بی پایان انگلستان عصر سلطنت استوارتها (۱۲۰۳–۱۹۵۹)، مدعی بقای خود بود، و شاید شرایط و لوازم بقای خود را فراهم می کرد' (۱۲ – ۱۹۹۱)، مدعی بقای خود درا خود فراهم می کردن واقعیت بود که مورخان می بایست لوازم معاش و بقای خود را خود فراهم می کردند؛ به استثنای شماری بسیار اندک که حامیان عالی مقام یا، مانند گیبون، درآمد شخصی چشمگیر داشتند. به منظور تأمین زندگی، مورخان می بایست خواندنی باشند. کتابهای خود را بفروشند و به همین دلیل این کتابها می بایست خواندنی باشند. تا زمانی که تاریخ، به صورت رشته ای تخصصی، در نیمهٔ دوم سدهٔ نوزدهم به تا زمانی که تاریخ، به صورت رشته ای تخصصی، در نیمهٔ دوم سدهٔ نوزدهم به دانشگاه ها راه یافت، کمتر مورخی می توانست علاقهٔ خوانندگان عادی را نادیده دانشگاه ها راه یافت، کمتر مورخی می توانست علاقهٔ خوانندگان عادی را نادیده دانشگاه ها راه یافت، کمتر مورخی می توانست علاقهٔ خوانندگان عادی را نادیده

بگیرد. هرچند عوامل دیگری هم راه و روشهای تاریخنگاری را تحت تأثیر قرار می داد، این عامل مؤثر ترین بود. بنابراین، از زمان هرودت تا ماکولی یا میشله، جنبهٔ ادبی تاریخ در کانون ذهن مورخان قرار داشت. در این دورهٔ طولانی، استفاده از فنون بلاغت و لفاظی بیا برنامه ریزی برای تحت تأثیر قراردادن شنونده یا خواننده بمایهٔ شرمساری مورخان نبود. به عبارتی، برای گفتمان تاریخی، مسائلی مانند وضوح، نظم و انسجام، نحوهٔ ارائه و شکل ارائه ضروری بود (و هست).

حرفهای و تخصصی شدن نامبرده در بند پیشین، هنگامی شکل می گرفت که علوم طبیعی به پیشرفتهای بزرگی دست مییافت. بنابراین، درمجموع، شگفتی آور نیست که در چنان شرایطی و زیر تأثیر فلسفهٔ غالب یوزیتیویسم، بسیاری مورخان شأن و جایگاه یک علم را برای رشتهٔ خود خواستار شوند. لانگلویس و سینوبوس در درآمدی بر مطالعهٔ تاریخ که مدت زیادی الگوی مورخان بود، 'مورخان رمانتیک' را به دلیل 'علاقه و کاری که بی گمان علمی نیست بلکه ادبی است' محکوم می کنند (Longlois and Seignobos, 1898, p. 261). آنان همچنین در فرازی معروف، ادعا میکنند که تاریخ کلاً بر منابع نوشته استوار است، 'زیرا جایگزینی برای اسناد نیست و اگر اسنادی وجود نداشته باشد، تاریخی در میان نخواهد بـود' (p. 17). هرچند ترولیان، مورخ آشکارا ادبی، استدلال میکند که تاریخ یک علم نیست، با انتشار تاریخ مدرن کمبریج ۲ (۱۹۰۲–۱۹۱۲) (به دنبال انتشار مجلدات تاریخ باستان و تاریخ سده های میانی کمبریج")، تلاشی برای نوشتن تاریخ عینی صورت گرفت. البته پس از جنگ جهانی دوم و با انتشار نخستین جلد تاریخ مدرن کمبریج جدید<sup>۴</sup> در ۱۹۵۷ بود که ناممکن بودن دست یابی به هدف موردنظر بوری و اکتون پذیرفته شد. سر جرج کلارک، سرویراستار کتاب، درآمدی بر آن نوشت که تصویری جامع و روشن از وضع مطالعات تاریخی بهدست میداد.<sup>۵</sup> در سدهٔ نوزدهم مورخان دچار نوعی

<sup>1.</sup> C. V. Langlois and Charles Seignobos, Introduction to the Study of History (1898).

<sup>2.</sup> Cambridge Modern History

<sup>3.</sup> Cambridge Ancient and Medieval Histories

<sup>4.</sup> New Cambridge Modern History

خواندن این درآمد بیست صفحهای هنوز هم ارزشمند است، زیرا نسبت به قسمتهای اصلی
 این کتاب حجیم، مطالب جالب و آموزندهٔ بسیار بیشتری را دربرمیگیرد.

'کیش داده ها' شده بو دند و شمار اندکی از آنها در مورد 'چیستی داده ها یا واقعیت ها' تحقیق می کردند. آن موقع موفقیت اکتون برای منتشر کردن 'یک تماریخ قطعی و نهایی' ناممکن به نظر می رسید. 'مورخان نسل بعد اصلاً چنان تصور و امیدی نداشتند. آنان انتظار داشتند که همواره آثار دیگری جایگزین آثار آنها خواهد شد.'(۱) امروزه تقریباً همهٔ مورخان می پذیرند که تاریخ یک متن قطعی و معین نیست بلکه بعثی است بی پایان. (۲) افزون بر این، تاریخ نه تنها یک بحث است بلکه باید باشد. هیچ پایانی برای پیدایش شواهد جدید متصور نیست، برای روش های گوناگون تفسیر پایانی وجود ندارد، تضمینی هم وجود ندارد که یک دیدگاه بر همهٔ دیدگاه های دیگر بر تری داشته باشد، زیرا، چنانکه نیچه بیان می کند، همهٔ تاریخ باید دیدگاه محور باشد. ولی اگر یک تاریخ نهایی یا قطعی امکان پذیر بود توجیهی برای دیدگاه محور باشد. ولی اگر یک تاریخ نهایی یا قطعی امکان پذیر بود توجیهی برای نسبیت باوری، که مورد بحث قرار خواهیم داد، وجود نداشت.

## ۳.۱. یک 'چرخش زبانی'

با وجود این به نظر می رسد پی بردن به اینکه تاریخ همیشه موضوعی برای بحث و مجادله است، تردیدی در باور به امکان عینیت تاریخی به وجود می آورد. یک شیوهٔ ناموفق برای حل این مشکل، استدلال کالینگوود است مبنی بر اینکه مورخ باید افکار کارگزار تاریخی را بازاندیشی کند. اگر این کار، امکان پذیر باشد، عینیت را تا حدودی برای مورخ تضمین می کند، زیرا او دربارهٔ چیزی می نویسد که هم گذشته است هم حال بعنی دربارهٔ تفکرات همسان. البته در کل، محور پرسشهای مطرح شده در فلسفهٔ تاریخ همچنان واقعیت و تبیین است. به بیان کوتاه، فلسفهٔ علم به بسوی پرسشهای شناخت شناسانه متمایل است. البته شاید تقریباً گریزناپذیر بود که در این حوزه از پرسشهای مربوط به تاریخ نگاری و پژوهش تاریخی، دیر یا زود، افسرادی به احیا و بازخوانی رهیافت ماقبل پوزیتیویستی مورخان ادبی (شخصیتهای بزرگ تاریخ نگاری سدهٔ هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم) که از دیدگاه (شخصیتهای بزرگ تاریخ نگاری سدهٔ هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم) که از دیدگاه داشت بیردازندد. (Clive, 1989). در این مرحله (تقریباً دههٔ ۶۰) مسائل

۱. تصور کنید که گیبون با شوخ طبعی خود به کجا رسید، و از مقالهٔ کلیو با عنوان چرا باید آثار مورخان بزرگ را خواند لذت ببرید.

شناختشناسی تاریخ که به نظر آنان که می خواستند تاریخ یک علم باشد، هرگز به صورت قانع کننده ای حل نشده بود با احیای علاقه به جنبه های ادبی و تفسیری تاریخ نگاری ترکیب شد. به بیان ساده، پرسشها و مسائل مربوط به اینکه ما چه چیزی می شناسیم و چگونه آن را می شناسیم، کم کم جای خود را به پرسشهای مربوط به اینکه چه چیزی می گوییم و چگونه آن را می گوییم داد. برخی این تحول را به چرخش زبانی تاریخ می نامند.

#### 4.1. فراتاريخ

نقطهٔ عطف تحول نامبرده، انتشار کتاب هایدن وایت با عنوان فراتاریخ در ۱۹۷۳ بود. این کار تلاشی بود برای گنجاندن تاریخنگاری در چارچوب اصول و قواعد ادبیات. اهمیت جزئیات کار او کمتر از این واقعیت است که او به هرحال این کار را انجام داد، ولی این تقریباً چیزی است که او انجام داد. بهنظر او مورخ باید داستان رویدادهایی راکه اسناد مرتبط دربرمی گیرند در قالب چهار کنایهٔ ادبی اصلی استعاره، مجاز، بدیع و طنز در ذهن خود تصور كند. اين چهار نوع كنايه با چهار شيوهٔ ادبي 'طرحريزي داستان (داستان عاشقانه، كمدي، تراژدي و هجونامه) انطباق دارد. اين طرح كلي بر چیزی استوار است که نورتراپ فرای، منتقد ادبی کانادایی در کالبدشکافی نقد<sup>ا</sup> (۱۹۵۷) پیشنهاد میکند. وایت با توسل به آثار چهار مورخ سدهٔ نوزدهم و چهار فیلسوف تاریخ، می کوشد نشان دهد که چگونه می توان این کنایه های گوناگون و انواع طرحریزی را در بازنمایی گذشته به کار برد. داوری در مورد موفقیت یا ناکامی وایت را باید به خوانندگان واگذاشت، ولی History and Theory, (1980), وایت را باید به خوانندگان واگذاشت، Beiheft 19 دربرگیرندهٔ یک بحث کاملاً انتفادی دربارهٔ این کتاب است. نکتهٔ مهم برای ما این است که به اعتقاد وایت، مورخ با اتخاذ این شیوهٔ ادبی، هم بهمعنای رویدادها دست می یابد و هم آنها را تبیین می کند. 'بیان «معنای» یک داستان از طریق شناسایی نوع داستان نقل شده، تبیین از طریق ترسیم طرح داستان نامیده می شود (,White ' White 1973, p. 7). بهتر است این ادعا را در پرتو بحثهای فصل ۴ و ۷ بررسی کنیم. در نگاه نخست شاید بخواهیم این ادعای وایت را بپذیریم که '«تاریخ»، چونان

<sup>1.</sup> Northrop Frye, Anatomy of Criticism (1957).

انبوهی از اسناد گواه بر وقوع رویدادها، را می توان در قالب چند روایت متفاوت، ولی به یک اندازه موجه، «آنچه در گذشته رخ داده است» تنظیم و بیان کرد... ' (White, 1973, p. 283). به هرحال شماری آثار تاریخی وجود دارد که موضوع بحث آنها گزارشها یا روایتهای بسیار متفاوت از رویدادهای واحد است. (۳) ولی چنانکه بیان خواهیم کرد، تاریخ چیزی بیش از 'انبوهی از اسناد' است. انطباق یا عدم انطباق چنان روایتهای متفاوت با مجازها و شیوههای ادبی موردنظر فرای شاید ربطی به کار مورخ نداشته باشد بلکه موضوعی برای نقد ادبی باشد. به نظر من می توانیم چنین نتیجه گیری کنیم که دستاورد اصلی وایت عبارت است از جلب کردن توجه به این واقعیت که تاریخ نگاری، چونان کار هنری، هم وجه زیبایی شناختی دارد، هم، چونان تلاشی در حوزهٔ شناخت، وجه شناخت شناسانه. ولی وجوه زیبایی شناختی نباید به حوزهٔ برتر و مهم تر شناخت شناسی تجاوز کرده، آن را تحت زیبایی شناختی نباید به حوزهٔ برتر و مهم تر شناخت شناسی تجاوز کرده، آن را تحت

#### 4.1. شكل و محتوا

البسته، چنانکه بیان کرده ایم، سخنگفتن از وجوه زیبایی شناختی یه ابلاغی تاریخ نگاری چیز جدیدی نیست و مورخان سنتی همیشه از این نکته آگاه بوده اند. نکتهٔ جدید فقط این است که وجه موردنظر از اواسط سدهٔ نوزدهم تا اواسط سدهٔ نوردهم تا اواسط سدهٔ بیستم فراموش شده بود و به همین دلیل توجه مجدد به آن، نسل قدیمی مورخان را بیستم فراموش شده بود و به همین دلیل توجه مجدد به آن، نسل قدیمی مورخان را تکان داده است. یکی از آن مورخان، وایت را متهم کرده است که 'بیان تاریخی را چونان نوعی گفتمان ادبی می داند نه بیشتر. '(۴) او همچنین متهم می شود که معتقد است 'کار مورخ بیشتر به خود مورخان بستگی دارد نه به ماهیت کار، بنابراین، بررسی کار مورخ را باید به بررسی سبک و سیاقی که مورخان در قالب آن به تبیین گذشته می پردازند تقلیل داد. (Elton, 1991, p. 33) '. چنین انتقادهایی تقریباً گذشته می پردازند تقلیل داد. (وایت می خواهد تاریخ نگاری را به کار ادبی صرف بی توجه به مسائل مربوط به حقیقت دربارهٔ یک گذشتهٔ واقعی تقلیل دهد. منصفانه تر این است که تصور کنیم او صرفاً می خواهد بر وجه زیبایی شناختی تاریخ نگاری تأکید کند بدون آنکه منکر اهمیت شناخت شناسانهٔ آن باشد. البته او با برخی ادعاها دستاویز و بهانه ای برای منتقدین خود فراهم می کند. روایت های برخی ادعاها دستاویز و بهانه ای برای منتقدین خود فراهم می کند. روایت های

تاریخی، 'خیال پردازی های کلامی هستند که محتویات آنها را بیشتر می سازیم تا اینکه پیدا کنیم، و اشکال و قالب های آنها به اشکال و قالب های ادبی بیشتر شباهت دارد تا به اشکال و قالب های رایج در علوم'. او همچنین روایت تاریخی را 'نوعی ساختهٔ کلامی که به نظر می رسد الگویی از ساختارها و فرایندهای متعلق به گذشتهٔ طولانی است و بنابراین می توان آنها را آزمایش یا مشاهده کرد' می داند به گذشتهٔ طولانی است و بنابراین می توان آنها را آزمایش یا مشاهده کرد' می داند (White in Canary and Kosicki, 1978, p. 42)

چنانکه بعداً بیان خواهیم کرد این گفته ها نشان می دهد که وایت ماهیت تاریخ را کاملاً درک نمی کند. با وجود این، او نشان می دهد که درک عمیقی از مسائل گفتمان روایی، چونان نوعی بازنمایی تاریخی، دارد. مجموعه مقالات بعدی او با عنوان محتوای شکل که به این گونه مسائل اختصاص دارد، با این جمله آغاز می شود: بدانیم که روایت، صرفاً یک شکل گفتمانی خنثا نیست که بتوان برای بازنمایی رویدادهای واقعی و فرایندهای تحولی آنها به کار برد یا نبرد، بلکه دربرگیرنده گزینه های هستی شناسانه و شناخت شناسانهٔ دارای استلزامات اید تولوژیک و حتی سیاسی متمایز است دربرگیرنده (White, 1990, p. ix). به بیان دیگر، روایت دربرگیرنده چیزی جز یک پیام پنهان نیست؛ حتی شکل دارای محتواست.

## ٤٠١. بلاغت ـ و ماورا

حقیقت این است که نشاندادن یا بازنمایی گذشته به آن سادگی که بسیاری مورخان تصور کردهاند نیست. بنابراین، یک بحث آزاد و انتقادی دربارهٔ اینکه بازنمایی گذشته چگونه صورت گرده و شاید، چگونه باید صورت گیرد، و شاید، چگونه باید صورت گیرد، سودمند خواهد بود. این نکته نیز به همان اندازه حقیقت دارد که ملاحظات بلاغی و ادبی مورخ ممکن است شناخت گذشتهٔ واقعی را که به نظر می رسد هدف او باشد مخدوش کند (یا شاید نکند). با وجود این، نباید شتاب زده تصور کنیم که پذیرفتن این گونه مسائل بر ناممکن بودن شناخت تاریخی دلالت دارد. چنانکه خواهیم دید، هرچند تأکید و تمرکز بسیار زیاد بر وجه ادبی تاریخنگاری شاید به انکار کارویژه شناخت شناسانه تاریخ بینجامد، خوب است به یاد آوریم که شاید به انکار کارویژه شناخت شناسانه تاریخ بینجامد، خوب است به یاد آوریم که

<sup>1.</sup> The Content of the Form (1987).

برخی نظریه پردازان ادبی این کارویژهٔ اصلی تاریخ (نقل حقیقت دربارهٔ گذشته) را می پذیرند. مثلاً آن ریگنی، کارشناس نظریه ادبی، از آن جمله است که بررسی او دربارهٔ روایتهای سه نویسندهٔ فرانسوی از انقلاب فرانسه تصویر ارزشمندی از نحوهٔ کار مورخان است. هرچند آثار این سه نویسنده (Lamartine, Michelet and) در اواسط سدهٔ نوزدهم، پیش از تخصصی و حرفهای شدن تاریخ منتشر شده است، هنوز هم برای بحث حاضر اهمیت دارند. خود ریگنی بهدرستی می نویسد:

بررسی دقیق تر جنبهٔ گفتمانی کار مورخ در پرتو کارویژهٔ خاص تاریخنگارانهٔ آن، یا کارویژهٔ آن در حوزهٔ بازنمایی و تبیین رویدادهای واقعی دارای اهمیت جمعی، ضروری بهنظر میرسد.

(Rigney, 1990, p. xi)

سه نویسندهٔ امریکایی (جویس اپلبی، لین هانت و مارگارت جکوب<sup>۱</sup>) نیز سهم ارزشمندی در این بحث معاصر داشته اند. آنان دربارهٔ بازنمایی، قاطعانه اظهار میکنند:

دلیلی برای این نتیجه گیری نمی بینیم که از آنجاکه شکافی میان واقعیت و نقل آن (بازنمایی آن) وجود دارد، پس روایت اساساً و ذاتاً بی اعتبار است. (Appleby et al., 1994, p. 235)

آنها در برابر حملات نویسندگان پست مدرن به حقیقت، عینیت و تاریخ، موضعگیری و استدلال می کنند. البته اکنون مناسب نیست وارد بن بست مدرنیسم شویم یا استدلالهای نادرست نهفته در پشت بسیاری از اظهارات و ادعاهای پست مدرنیستی را شناسایی کنیم. (۵) ولی به منظور روشن کردن اینکه نظریهٔ ادبی تا چه اندازه در ارتباط با تاریخ نگاری کاربرد دارد، شاید ذکر یک یا دو نمونه سودمند باشد؛ نمونههایی که التون به درستی آنها را به تلقی تاریخ نگاری چونان 'نوعی گفتمان ادبی، نه بیشتر' متهم می کند.

<sup>1.</sup> Joyce Appleby, Lynn Hunt and Margaret Jacob

# ۲. از بین فتن اُبژه حمله به تاریخ (قسمتهای فرعی ۱.۲ ـ ۵.۲ ـ ۵.۲)

## 1.٢. تاريخ چيزي جز بازنمايي نيست؟

به بیان کوتاه، آنچه در حوزهٔ فلسفهٔ تاریخ رخ داد، این بود که چرخش زبانی به این ادعا انجامید که تاریخ چیزی بیشتر از زبان نیست. برخی اندیشمندان از بازشناسی این واقعیت که گذشتهٔ تاریخی باید بیان شود به این باور رسیدند که گذشتهٔ تاریخی چیزی جز همان بیان و گفتار نیست. به بیان دیگر، واژههایی که وجو د دارند تا دربارهٔ واقعیت بر زبان آیند، به همان واقعیت تبدیل میشوند کاربست این خط فکری در مورد تاریخ را می توان در مقالهای به قلم اف. آر. انکرسمیت ردیابی کرد که به سال ۱۹۸۸ منتشر شد. نویسندهٔ مقاله سه تحول را در فلسفهٔ تاریخ چهار دههٔ پیش شناسایی میکند که بهترتیب عبارتاند از توجه و علاقهمندی به تبیین، تفسیر و سرانجام بازنمایی. (۶) بهنظر می رسد این آرا و نظرات بسط مقالهای سودمند دربارهٔ تاریخنگاری غربی باشد که انکرسمیت دو سال پیش منتشر کرده بود. (۷) او استدلال می کند که تاریخ راستین، گذشته نیست، بلکه بازنمایی کنونی آن است در قالب کتاب تاریخ یا نقاشی تاریخی. بنابراین، زیبایی شناسی به موضوع مورد علاقهٔ ما تبدیل می شود نه شناخت شناسی و یا تفسیر. به عبارتی، ما به خود بازنمایی نظر داریم، نه، به واسطهٔ آن، به واقعیتی دیگر. او از نمونه های تاریخ 'بست مدرنیستی' هم یاد می کند؛ آثار شناخته شده ای مانند مونتایلو اثر لَرُوا لادوری، پنیر و کرمها نوشتهٔ گینزبرک، و بازگشت مارتین گره اثر ناتالی دیویس. ' خردهداستانهایی ٔ مانند اینها، خود، واقعیت تاریخ بودند: 'این «خردهداستانها» به جای اینکه از طریق گفتمان روایی و کار تاریخی معمول الكذشته را بازنمایانند، خود بهصورت واقعیت درمى آيند كه قبلاً فقط به گذشته نسبت داده مى شد و ما آن را به واسطه بازنمایی های تاریخی می دیدیم'. (۸) پس یک متن تاریخی به چیزی شبیه پنجرهٔ دارای شیشهٔ رنگی تبدیل میشود که ما میخواهیم خود آن را تماشاکنیم نه اینکه از

Le Roy Ladurie's Montaillou, Ginzburg's The Cheese and the Worms, and Natalie
 Davis's The Return of Martin Guerre

پشت آن به آسمان یا زمین بنگریم. انکرسمیت در ادامهٔ بحث خود، دربارهٔ مونتایلو و آثار دیگر سخن میگوید:

پس تأثیر 'خرده داستانهای 'نامبرده این است که باعث می شود تاریخ نگاری فقط خود را بازنمایاند؛ آنها قابلیت خودارجاعی دارند که به ابزار نمایش مورد استفادهٔ نقاشان مدرن مرتبط بسیار شبیه است. مانند نقاشی مدرن، هدف تاریخ نگاری به هیچروی معطوف به 'واقعیتی 'ورای بازنمایی نیست، بلکه جذب 'واقعیت 'است در دل خود بازنمایی.(۹)

بنابراین، همان پنجره دارای شیشهٔ رنگی روی دیواری سفید نصب شده است و هیچ منظره یا چشماندازی، جز شیشهٔ رنگی، وجود ندارد.

یک سال بعد، انکرسمیت با نوشتن مقالهای دیگر ادعای خود را استحکام بخشید، ولی اینبار با استدلالی متفاوت از منظر تفسیر نه بازنمایی. او به این نکته اشاره میکند که برخی نوشته ها (ازجمله لویاتان هابز) به شیوههای متفاوتی تفسیر شده است. او برپایهٔ این گونه تفسیرهای متفاوت نتیجه می گیرد که 'باور ساده لوحانه به اینکه خود متن بتواند راه حلی برای مسائل تفسیری ما عرضه کند، به اندازهٔ اعتماد به تابلوی راهنمای نصب شده بر روی یک بادنما، نامعقول و غیرمنطقی است... به بیان کو تاه، ما به هیچروی متن یا گذشته ای نداریم، جز تفسیر آنها'.(۱۰) او سپس به تمثیل دیگری ــ تمثیل درخت ــ متوسل می شود تا نکتهٔ موردنظر خود را روشن کند. تاریخ نگاری سنتی بر تنهٔ درخت تاریخ متمرکز بود، ولی برای تاریخ بست مدرن، 'ذات و جوهر تاریخ، نه در شاخه ها یا تنه، بلکه در برگهای درخت تاریخ قرار دارد'.(۱۱) ما به خزان تاریخ نگاری رسیده ایم و در این حالت وظیفهٔ ما جمع کردن برگهاست نه اینکه بررسی کنیم آن برگها کجای درخت قرار داشتند. باید جمع کردن برگهاست نه اینکه بررسی کنیم آن برگها کجای درخت قرار داشتند. باید ببینیم اکنون چه الگویی را می توانیم از آن برگها کجای درخت قرار داشتند. باید

### ۲.۲. ادعاهای بستمدرنیسم

پس از انتشار مقالهٔ زاگورین با عنوان تاریخنگاری و پستمدرنیسم: بازبینیها که نقدی نسبتاً مستحکم و منسجم بود، انکرسمیت در ۱۹۹۰ پاسخی نوشت و در آن اصول اصلی پستمدرنیسم را که باید مدنظر قرار داد فهرست کرد. آن اصول ادعاهایی

بودند مبنی بر اینکه 'زبان روایی شأن و اعتبار هستی شناختی لازم برای ابژه بودن را دارد؛ تیره و ناروشن است؛ خود ارجاع و قائم بالذات است؛ عامدانه و نیتمند است... تا جایی که به معنای روایت مربوط می شود، متن به چیزی غیر از واقعیت بیرون از خود معطوف است؛ معیارهای صدق و کذب در مورد بازنمایی تاریخی گذشته کاربرد ندارند.'(۱۳) البته، اگرنه همه، اکثر مورخان این اصول را رد خواهند کرد. متأسفانه انکرسمیت در دفاع از ادعایی سازهانگارانه (که 'روایتها معطوف به گذشته نیستند')، از بنده هم یاد می کند: 'چنانکه سازهانگارانی میانند اوکشات، گلداشتاین یا استنفورد به صورت موفقیت آمیزی نشان دادهاند، گذشته ای وجود ندارد که به ما عرضه شود'.(۱۴) سازهانگاربودن یا نبودن اوکشات محل تردید است، ولی بیگمان من سازهانگار نیستم. آنچه ما سه نفر بیان کرده ایم این واقعیت آشکار است که گذشته حاضر نیست و بنابراین نمی توان آن را مستقیماً از طریق حواس درک کرد. چنانکه به نظر می رسد انکرسمیت هم تصور می کند، ادعای نامبرده بیگمان دلالت بر این ندارد که گذشته را به هیچروی نمی توان شناخت. درواقع هدف من از نوشتن کتاب ماهیت شناخت تاریخی نشان دادن این است که دستیابی به چنان من از نوشتن کتاب ماهیت شناخت تاریخی نشاندادن این است که دستیابی به چنان شناخت تاریخی نه تنها امکان دارد بلکه واقعاً صورت می گیرد.

به عنوان بحث حاشیه ای و مکمل می توان به مقالهٔ دیگری اشاره کرد که یک سال بعد پاتریک جویس در پاسخ حملهٔ لارنس استون به پست مدرنیسم نوشت. (۱۵) جویس همان ادعای سازه انگارانهٔ انکرسمیت را بیان می کند: گذشته ای که مورخان مدعی توصیف آن هستند، صرفاً محصول ذهن آنان و ماست. او می نویسد: 'مورخان باید این پیشرفت عمدهٔ «پست مدرنیسم» را ثبت کنند که رویدادها، ساختارها و فرایندهای متعلق به گذشته از بازنمایی های سند محور، گرایش ها و برداشت های مفهومی و سیاسی، و گفتمان های تاریخی سازندهٔ آنها جدایی ناپذیر هستند'. (۱۶)

#### ۳.۲. نابودی تاریخ

هرچند بحث موردنظر، در این گونه جملات کاهش یافته است، برخی مفاهیم و آرای

<sup>1.</sup> The Nature of Historical Knowledge (1986).

متعلق به پست مدرنیسم همچنان جذابیت معینی دارند و این جذابیت شاید عمد تأ به ابهام آن مفاهیم و آرا مربوط باشد، زیرا بیشتر مردم از چیستی و نحوهٔ کاربرد آنها آگاه نیستند. بنابراین، لازم است یادآوری کنیم که دستکم برخی افراد، در ارتباط با تاریخ چه انتظاری از پست مدرنیسم دارند و ببینیم چه چیزی باید دربارهٔ این انتظارات گفت.

بهطور خلاصه، انكرسميت و جويس شش نكته را در اين زمينه بيان ميكنند:

- ۱) در تاریخنگاری، واقعیت بازنمایی میشود ولی متنها خودارجاع هستند و به چیز دیگری معطوف نیستند.
- ۲) برای چنین متنهایی فقط معیارهای زیبایی شناختی اهمیت و ارتباط دارد نه
   معیارها یا ملاکهای شناخت شناسانه.
- ۳) ما هیچ متن تثبیت شده و هیچ گذشته ای نداریم، جز تفسیرهای (کموبیش موجه و معقول).
  - ۴) معیارهای صدق و کذب در حوزهٔ تاریخنگاری قابل کاربرد نیستند.
- ۵) گزارشهای تاریخی مبهم و آگاهانه هستند. (برای روشن ترشدن این نکته اجازه دهید یادآور شویم که این ادعاها در مورد شعر درست تر است تا در مورد تاریخ. یک قطعه شعر چیزی فی نفسه و قائم بالذات است یا ممکن است باشد، نه پنجرهای به واقعیت و به همین دلیل ابهام دارد. افزون بر این یک قطعه شعر در قالب عبارات و واژههای بدیع و مبتکرانه هستی می یابد و نمی توان آن را بهدرستی تفسیر کرد و به همین دلیل آگاهانه و نیتمند است. هیچ کدام از این نکات معمولاً در مورد یک گزارش تاریخی صادق نیست.)
- ۶) گذشتهٔ تاریخی صرفاً آفریدهٔ مورخان کنونی است، نه اینکه واقعاً وجود داشته باشد و این همان 'سازهانگاری' است.

نسبتاً روشن است که همهٔ این ادعاها از حملهای نابودکننده علیه کل تاریخ و تاریخ نگاری حکایت دارند. ولی پیش از نتیجه گیری دربارهٔ این اقدام مناسب خواهد بود نگاهی به این وجه پست مدرنیسم بیندازیم که در اصل پدیدهای ادبی و زبان شناختی است. موضوع مورد بحث فقط تا جایی برای مورخان اهمیت دارد که به کاربرد زبان در تاریخ ('چرخش زبانی') علاقه مند باشند یا تا جایی که پست مدرنیست ها مستقیماً به تاریخ حمله کنند؛ مانند مورد انکرسمیت و جویس.

ولی باور پست مدرنیستی دیگری وجود دارد که اهمیت آن برای مورخان بسیار بیشتر است. باور موردنظر عبارت است از این ادعا که دورهٔ مدرنیته به پایان رسیده و ما اکنون در دورهٔ 'پست مدرنیته' زندگی میکنیم. از آنجا که این ادعا دربارهٔ خود تاریخ (تاریخ ۱) است نه دربارهٔ شیوهٔ اندیشیدن، سخنگفتن و نوشتن راجع به تاریخ (تاریخ ۲) ارتباط مستقیم تری برای مورخان دارد. در ادامهٔ بحث به تفصیل این موضوع را بررسی خواهیم کرد.

## 4.7. يك كذشتة واقعى

آلن تورن، منتقد فرانسوی، پست مدرنیسم را، مهمتر از همه، نوعی فراتاریخ باوری توصیف کرده است (Touraine, 1995, p. 178)، زیرا فراتاریخ باوری منکر این است که تاریخ جریانی منظم دارد، که ما از چیستی آن جریان تقریباً آگاه هستیم، که ما در راستای عقلانیت بیشتر، خوشبختی بیشتر و آزادی بیشتر (سه آرمانی که به هم پیوند خورده اند) حرکت می کنیم، و، که در آن توالی تاریخی، رویدادهای سیاسی و اجتماعی ممکن است در جای درست خود قرار بگیرند. پست مدرنیسم اعتقادی به موارد نامبرده ندارد و بنابراین، اعتقاد ندارد که تاریخ ربط و اهمیتی برای زندگی ما داشته باشد. پس نه تنها تاریخ باوری ربطی به زندگی کنونی ما ندارد، خود تاریخ هم نقشی در آن بازی نمی کند. بر عکس، آنچه از گذشته باقی مانده (کتب قدیمی، ابزار قدیمی، خانههای قدیمی، سبکهای قدیمی) صرفاً انبوهی از چیزهای ناهمگون و قدیمی، خانههای قدیمی، سبکهای قدیمی عمیده در ساحل یا محتویات یک کشو تقریباً فراموش شده. کاربرد گستردهٔ هنر التقاطی در معماری و تزئینات معاصر به همین فراموش شده. کاربرد گستردهٔ هنر التقاطی در معماری و تزئینات معاصر به همین دلیل است. (۱۷) به قول تورن، پست مدرنیسم نوعی همزمانی اشکال فرهنگی را جایگزین توالی اشکال فرهنگی می کند'. (۱۸) این 'زیبایی شناسی تنوع' به معنای نفی تاریخ است.

گرچه تاریخ، به این سبب که موضوعهای مورد مطالعهٔ آن در قلمرو حواس قرار نمی گیرند، از لحاظ شناخت شناسی آسیب پذیر است و از لحاظ منابع و تولیدات، عمدتاً به متون نوشته اتکا دارد، عوامل تشکیل دهندهٔ آن فقط واژهها نیستند. تاریخ، برخلاف شعر، یک 'وجود کلامی' نیست. مثلاً در سال ۱۹۸۸ که در کلیسای جامع کاخ کرملین بودم، یک دوست روس برای من توضیح می داد که علی رغم همهٔ

تلاشهای مقامات شوروی برای مخدوش یا سرکوبکردن شناخت تاریخی، چنین شناختی چگونه در اتحاد جماهیر شوروی تحصیل شد. انقلاب ۱۹۸۹ چک هم عمدتاً از خاطرات تاريخي الهام گرفته بود (ر.ك.: Stanford, 1994, pp. 23-7). البته این نخستین بار نیست که شکاکان، شناخت ما از گذشته، و درواقع، وجود گذشته را مورد تردید قرار داده، قاطعانه زیر سؤال میبرند. مثلاً راسل میپرسد: 'با همهٔ چیزهایی که آنها را شواهدی برای [وجود] گذشته بهشمار می آوریم، چگونه مى دانيم كه جهان پنج ثانيه پيش به وجود نيامده است؟ ونين شواهدى دربرگيرنده سنگوارهها و محصولات، خودروها و رایانهها، و کتابها و بچهها خواهـد بـود. افكار، تصورات، نظريهها، داستانها و خاطرات نيز در زمرهٔ اينگونه شواهد قرار می گیرد. نکتهٔ کلیدی پاسخ به آن پرسش آگاهی ما از گذشت زمان است. عبارت 'پنج ثانیه پیش' متضمن فرض وجود زمان و شناخت ما از گذشت آن است و عبارت 'شواهدی برای گذشته بهشمارآوردن' بر چنین شناختی دلالت میکند. بدون آگاهی از فرایندهای گوناگون شکلگیری شواهد، حتی اگر همهٔ شواهد رویدادهای گذشته فقط چند ثانیه پیش بهوجود آمده باشند، چگونه باید شیوهٔ تفسیر آنها را بدانیم و چگونه باید بدانیم آنچه در اختیار داریم شواهد چه چیزی است؟ درواقع چگونه مي توانيم زمان را حس و تصور كنيم؟ من هراندازه هم سريع تايپ كنم، تايپ حروف یک کلمه مستلزم گذشت زمان است. از این امر آگاهی دارم که نظم زمانی حرکات انگشتان دست من باید با نظم و ترتیب حروف یک کلمه انطباق داشته باشد. آیا این آگاهی صرفاً به خاطره مربوط میشود یا می توان گفت نوعی آگاهی (نوعی گشتالت یا معطوف شدن به کلیت) معطوف و مربوط به نظم زمانی است؟ در مورد حرکت چطور؟ هنگامیکه (مثلاً سوار بر اسب، کفش اسکی یا دوچرخه) حرکت سریع را تجربه میکنم، آیا این تجربه نوعی تجربهٔ توالی خاطرات است به گونهای که در هر نقطه، نیمسانتیمتر قبل از آن تقطه بودن را بهخاطر آورم؟ آیا شما به محض عبور از هر سانتیمتر آن را به خاطر می آورید؟ به نظر می رسد این گونه نباشد. به هرحال اگر ما از گذشت زمان آگاه باشیم، برای اطمینان از واقعیت داشتن گذشته کافی است. آن آگاهی، مانند شناخت گذشته، نخست به خاطره و سپس به شناخت فرایندهای گوناگون وابسته است. هنگامیکه یک کشتزار گندم، یک تخممرغ پخته یا یک نوزاد را می بینیم، می دانیم که در گذشته چه رویدادهای متوالی را پشت سر گذاشته است.

این امر در مورد دژها، استحکامات، اینکانابول یا کتابهای چاپشده در نخستین ادوار چاپ، عملکرد پارلمان، لباسهای نظامی، موشکها و ماهوارهها نیز صادق است. بنابراین، استدلالهای سازه شکنانه در مورد متن مندی و متن محوری چندان وزن و اعتباری در حوزهٔ تاریخ ندارد، زیرا ما نه فقط نوشته های مربوط به گذشته بلکه خودگذشتهٔ واقعی را هم می شناسیم.

#### **3.4. پیامی از کانت**

با توجه به آنچه بیان شد، مورخان چرا باید دربارهٔ پستمدرنیسم ناراحت و نگران باشند؟ پاسخ کوتاه این است: بهدلیل پستمدرنیته. دستاورد پستمدرنیستها کشف و افشای برخی گرایشها و امکانهای موجود در جهان معاصر است. اهمیت پستمدرنیسم هم این نیست که همهٔ آن موارد واقعیت دارد، بلکه این است که اگر از آنها جلوگیری نکنیم واقعیت خواهند یافت.

می توان در دفاع از پست مدرنیست ها گفت که انگیزهٔ بیشتر آنها ترس موجه از گرایش های خودکامانه (یا، به زبان خود آنها، تمامت طلب) در سدهٔ بیستم بوده است. شناخته شده ترین نمود این گونه گرایش ها دیکتا توری های فاشیستی یا کمونیستی است، ولی نمودهای دیگری از آنها را همچنان می توان در عملکرد کنونی حتی خوشنام ترین دولت ها و شرکت های فراملی قدر تمند پیدا کرد. این گرایش ها تهدیدها و خطرات جدی برای آنچه، در هر عصری، باید زندگی مدنی دانست بودند، هستند و، در آیندهٔ قابل پیش بینی، خواهند بود. به هر حال اعمال زور و اجبار انسانی بس انسان دیگر نوعی اهانت به عزت و اعتبار انسان است. چنین رفتاری را شاید با موازین دیگر توجیه کرد، ولی فی نفسه غیراخلاقی است. چنانکه کانت می گوید، زنان و مردان، خود دنیای اهداف هستند.

پیام دیگر ایمانوئل کانت که از خلال چند سده به ما رسیده این است که هرگز نباید از نقادی خود غافل شویم؛ پیامی که در عناوین سه اثر بسیار ارزشمند او نهفته است. البته چنین انتقادی باید سازنده و پالاینده باشد. ولی انتقاد پستمدرنیستها از پروژهٔ تجدد تقریباً بهطور کلی مخرب بوده است، درحالی که، همچنان با نظریههای خود عمدتاً غیرنقادانه برخورد می کنند.

واقعیتی طنزاَمیز است که برخی پست مدرنیستها به فلسفهٔ کانت ارزش و

اهمیت بسیاری می دهند (مثلاً ر.ک.: Norris, 1993, pp. 66 ff, 245 ff). آنچه برای آنان خوشایند است وجود نشانه هایی از خردنایذیری در گزارش کانت از امر برین و متعالى در كتاب نقد قوه داوري است. آيا بهتر نيست آنان سنجش خرد ناب او راكه شايد بزرگ ترین اثر فلسفی، از آغاز عصر روشنگری تاکنون، باشد دوباره بخوانند؟ این اثر نه تنها نقد خرد یا متافیزیک است، شاید پیام اصلی اثر موردنظر این باشد که اگر با توسل به شناخت تجربي دنياي فضا\_زمانمند، انديشهها و تأملات خود را مهار و محدود نکنیم کاملاً به بیراهه خواهیم رفت. درست است که او تصور می کرد ما این دنیا را مطابق با سرشت و ماهیت خود درک میکنیم نه آنگونه که وجود دارد، ولی بر این نکته پافشاری می کرد که ایده ها و تصورات ما باید با برداشت های ما از واقعیت سازگار باشد: 'اندیشهٔ معطوف به یک موضوع... فقط تا جایی ممکن است به شناختی برای ما تبدیل شود که به اعیان حسیندیر مربوط باشد؛ او همچنین مینویسد که 'گسترشدادن قلمرو مفاهیم به حوزهای ورای شهود و درک حسپذیر ما هيچ سود يا مزيتي براي ما ندارد' (Kant, 1963, pp. 162-3, B. 146 and 148). برای توصیف برخی خطاهای معاصر، عبارتهای کمشمار و کوتاه بهتر است از 'گسترشدادن قلمرو مفاهیم به حوزهای ورای شهود و درک حسپذیر'. شناخت ما از تاریخ، مانند مفاهیم و ادراکات عمومی، دارای بنیادی تجربی در تجربهٔ ما از این جهان است.

## تاریخ باوری جدید (قسمتهای فرعی ۶.۲ تا ۸.۲)

## 2.7 شعرشناسی فرهنگی

پیش از بررسی مفهوم پست مدرنیسم، می توانیم نگاهی بیندازیم به جنبش ادبی دیگری که، هرچند بخشی از پست مدرنیسم نیست، از لحاظ تأکید بر متن مندی و علاقه مندی به تاریخ، با آن پیوند دارد. جنبش موردنظر 'تاریخ باوری جدید' است. این جنبش گرچه فی نفسه خوب و سودمند است، برخلاف تصوری که شاید عنوان آن القا کند، چیزی ندارد که به تاریخ عرضه کند. درواقع، چنانکه پدید آورندگان آن ادعا می کنند، بهتر است جنبش موردنظر را 'شعرشناسی فرهنگی' بنامیم. به نظر می رسد جان مایهٔ جنبش این باشد که یک متن ادبی (مانند یک نمایش نامه یک شعر یا یک رمان) را نباید فقط چونان کار هنری مستقل و خودمحور (مانند تندیس ونوس یا یک رمان) را نباید فقط چونان کار هنری مستقل و خودمحور (مانند تندیس ونوس

دو میلوا یا تابلوی مونالیز ۱ بررسی کنیم، بلکه باید شرایط یا بستر تولید آن و تأثیر آن بر معاصران را هم مدنظر قرار دهیم. به بیان کو تاه، باید معنای آن را نه با خواندن یا تأملكردن در مورد آن به صورت جداگانه و مجزا، بلكه با قراردادن آن در متن و بستر فرهنگی و تاریخی خود بیداکرد (مثلاً ر.ک.: Montrose in Veeser, 1994, p. 89). استفن گرین بلت این شیوه را بهخوبی به کار بسته است. بهنظر او 'شعرشناسی فرهنگی عبارت است از 'بررسی تولید مشترک کردارهای فرهنگی متفاوت و پژوهش در روابط میان این کردارها'. بنابراین، او میخواهد کاری فراتر از اقدام معمول مورخ در خصوص 'قراردادن' آثار هنری 'در متن و بستر خود' انجام دهد. هدف او نشان دادن چرخش یا جریان انرژی اجتماعی است؛ جریانی که همانند الگوی دادوستد در یک بازار است. البته انرژی موردنظر که گرین بلت اهمیت اجتماعی و تاریخی آن را بررسی میکند مجازی است نه انرژی فیزیکی. انرژیهای اخلاقی، معنوی و فکری شکسییر همچنان تأثیر نیرومندی دارند، ولی وجود و حضور آنها در عصر ما بستگی دارد به 'زنجیرهای نامنظم از کارها و اقدامات تاریخی که به اواخر سدهٔ شانزدهم و اوایل سدهٔ هفدهم بازمی گردد'. گرین بلت این پیوندها و ریشهها را در طول چهار سده جستوجو و شناسایی نمیکند ولی (بهنحو کـاملاً قابل درکی) بر دنیای رنسانس متمرکز می شود. (۱۹) با این کار او هم نمایش نامه ها را تشريح ميكند هم عصري راكه پديدآورندهٔ أن نمايشنامههاست. بنابراين، خواندن آن هم برای شیفتگان ادبیات سودمند است هم برای علاقهمندان تاریخ. برخی نوشتههای تاریخ باوران جدید انگیزه و علاقهٔ شدیدی برای مطالعهٔ بیشتر در زمینهٔ مثلاً ادبیات سدهٔ شانزدهم و دربارهٔ زندگی در سدهٔ شانزدهم ایجاد میکنند. این (بهقول کیتس) 'بررسی نگرشهای مردم در زمانی معین' شاید چیزی صرفاً ذهنی بهنظر آید، ولی پرسشی کنجکاویبرانگیز وجود داردکه باید دربارهٔ هر نوشتهای طرح کرد: 'پس از خواندن نوشته، احساس کردید که آن زندگی ارزش بیشتری داشت باكمترى؟'.

۱. Venus de Milo ، تندیس آفرودیته، الههٔ عشق در اساطیر یونان باستان که اکنون در موزهٔ لوور پاریس نگهداری می شود. ـ م.

#### ۷.۲. تاریخ باوری نه چندان 'جدید'

دربارهٔ وجه دیگر موضوع چه باید گفت؟ دو چیز باعث می شود تا ارزش تاریخ باوری جدید برای مورخان کمتر از اهل ادبیات باشد. نخست اینکه اکثر شواهد متنی مورد استفاده برای روشن ترکردن یک متن، از متون (کم و بیش ادبی) همسان اخذ می شود و افراد معمولاً از منابع دیگر (مثلاً منابع جمعیت شناختی یا اقتصادی) استفاده نمیکنند. چنانکه انتظار میرود، این پژوهشگران ادبی وظیفهٔ خود نمیدانند که مانند مورخان ساعاتی از وقت خود را در بایگانی های پر از گردوغبار سپری کرده، دستنوشته های ناخوانا را بررسی کنند. آنان برای بررسی جنبه هایی از زندگی که متون قابل خواندن چندانی دربارهٔ آنها باقی نمیماند هم وقت چندانی اختصاص نمی دهند. آنان، برخلاف اکثر مورخان، بر افکار و تصورات بیشتر تأکید میکنند تا بر رفتارها و کردارهای انسانها. دوم ایمنکه آنیچه در رهیافت آنها وجود دارد برای مورخان چندان جدید نیست. این یک اصل شناخته شده است که هر نوشتهای، چه نمایشنامهٔ شکسپیر باشد چه یادداشتی در دفترچهٔ یک بازرگان، باید از زوایای مختلف مورد مطالعه و بررسي دقيق قرار گيرد: نويسندهٔ آن كيست؟ كِي نوشته شده است؟ مقاصد و نیات نویسنده چه بوده است؟ در چه اوضاع و احوال و شرایطی نوشته شده است؟ در این شرایط چه فشارهایی اعمال می شد و چه منافعی تعقیب می شد؟ انتظار می رفت چه کسی آن را ببیند؟ احتمال می رود این نوشته چه تأثیری بر خوانندگان گذاشته بوده باشد؟ احتمالاً چه افكار، خاطرات و تأثیرات یا ذهنیتهای نیمه آگاه در شکلگیری این نوشته مؤثر بوده است؟ این نوشته تا چه حد با دیگر شواهد و دادههای متعلق به آن دوره همخوانی دارد؟ این نوشته تا چه اندازه بـا تـصویر کـلی پذیرفته شده تناقض دارد و تا چه اندازه مؤید آن است؟ و مواردی از این قبیل. بی گمان دستاوردهای تاریخباوران جدید ممکن است برای مورخان بسیار سودمند باشد تا درک خود را از دورهٔ مورد بررسی غنا بخشند، ولی در مورد شیوهٔ استفاده از یک متن، احتمالاً نکات جدید ناچیزی برای فراگیری مورخان وجود داشته باشد.

#### ۸.۲ کاربردهای تاریخباوری جدید

پیش از کنارگذاشتن این موضوع بهتر است فهرست ویژگیهای تاریخ باوری جدید را

از زبان یکی از پشتیبانان و مروجان اصلی این مکتب بیان کنیم. آرام ویسر تاریخ باوری جدید را ترکیبی از پیشفرضهای زیر تعریف میکند (ر.ک.: Veeser, ..ک):

- ۱) 'هرکنش بیانگر و معنادار در شبکه ای از کردارهای عینی و مادی قرار میگیرد'. (یعنی هر گوینده و نویسنده، نقاش و آهنگساز در دنیای واقعی متشکل از اشیاه، نیازها و ارضاهای مادی زندگی می کند. هنر او جدا از آن دنیا نیست بلکه جزئی از آن است.)

  ۲) 'هرگونه افشاگری، نقد و مخالفت، با استفاده از همان ابزاری صورت می گیرد که خود محکوم می کنیم و این خطر وجود دارد مرتکب همان عملی شویم که از آن پرده برمی داریم'. (یعنی هر دشمن یا مخالف معمولاً با مبانی و مواضع خود می جنگد و درواقع با همان سلاحهای خود به مخالفت برمی خیزد. البته این خطر وجود دارد که فرد در جریان این مبارزه، برخی ویژگی های دشمن را اتخاذ کند. مورخ ممکن است نشان دهد که این ویژگی در ستیزهای انسانی همهٔ اعصار وجود داشته است. با وجود این، ویژگی نامبرده امری گریزناپذیر نیست. بودایی ها، کواکرها' و صلح طلبان شواهد و استدلالهای معتبری علیه خشونت عرضه می کنند، همان کاری که حقیقتگویان با پشتکار علیه نادرستی ها و کذبهای قاعده مند انجام می دهند. پس گریزناپذیر نیست منتقدین مرتکب کذبهای قاعده مند انجام می دهند. پس گریزناپذیر نیست منتقدین مرتکب همان خطاهایی شوند که افشا می کنند).
- ۳) '«متنهای» ادبی و غیرادبی به صورتی جداناشدنی گسترش می یابند'. (برای فرد تازه کار روشن نیست که منظور از کاربرد عبارت متناقض 'متن غیرادبی' چیست؛ عبارتی که به اندازهٔ مفهوم مجرد متأهل سردرگمکننده است. البته می توانیم حدس بزنیم که منظور و یسر عادات، آداب، نظامها، افکار، نهادها و کردارهای جاافتاده است که اگر به صورت متون نوشته بو دند شاید مورد پرسش و نقد قرار می گرفتند. اگر چنین باشد، به نظر می رسد این نکته فقط روایت دیگری از نکته نخست \_ هنر جزئی از زندگی است \_ است.)
- ۴) 'هیچ گفتمانی، تخیلی یا غیرتخیلی، به حقایق دگرگونی ناپذیر راه نمی برد یا ماهیت تغییر ناپذیر انسان را نشان نمی دهد. ' (مورخان این نکته را یک حقیقت

۱. Quakers، اعضای فرقهای مسیحی به نام 'انجمن دوستان' ـم.

بدیهی می دانند. آنان که با تنوع تقریباً نامحدود رفتار انسانی و خطاپذیری حتی مقدس ترین متون، مانند انجیل، آشنایی دارند، کمتر احتمال دارد که چنان کارویژه ها یا توانایی هایی برای گفتمان ها فرض کنند یا فرضهای مشابهی را بپذیرند. چنین هشداری برای آنان لازم نیست.)

۵) 'روش انتقادی و زبان مناسب برای توصیف فرهنگ سرمایهداری در همان اقتصادی که توصیف می کند سهیم است؛ (این نکته هم مانند نکتهٔ نخست است. البته ارزش دارد به هشدار موجود در آن توجه کنیم. چه برای منتقدین ادبی و چه برای مورخان دشوار است خود را از تفکرات، ارزشها، دیدگاهها و مفروضهای ناخودآگاه جامعه و فرهنگی که در آن پرورش پافته، زندگی کرده و فعالیت می کنند جدا سازند. این نکته به نکتهٔ دوم هم ارتباط دارد، ولی کشف تازهای نیست. کالینگوود در رساله دربارهٔ متافیزیک آشکارا راجع به این موضوع بحث مى كند و شمارى از فلاسفه هم، ازجمله استفان كرنر، السداير مك اينتاير و مايكل اوکشات به آن پرداختهاند. به هرحال ریشهٔ این فکر را می توان در هگل پیدا کرد. در اندیشههای مارکس نیز نشانههایی از فکر و تصور مورد بحث وجود دارد که بسیار عجیب بهنظر می آید، زیرا آن فکر دربرگیرندهٔ نوعی گرایشهای محافظه کارانه است. از گفته های ویسر می توانیم به این نتیجه برسیم که بسیاری تاریخ باوران جدید علاقهمند هستند بدانند که آثار آنها چه ارتباطی با مسائل ادبی و مسائل معاصری مانند سرمایه داری، نژادپرستی، استعمار، فمینیسم و از این قبیل دارد. این مسائل و موضوعها هرچند فينفسه مهم هستند، ارتباط مستقيمي با موضوع اصلي بحث ما که فلسفهٔ تاریخ است ندارند.(۲۰)

عصری جدید؟ (قسمتهای فرعی ۹.۲ تا ۹۰۲)

۹.۲. توضیحی در مورد واژهها

ليو تار در آغاز كتاب اثرگذار خود، وضع پستمدرن: گزارش دربارهٔ شناخت، <sup>۲</sup> مي نويسد:

<sup>1.</sup> Essay on Methaphysics (1940).

<sup>2.</sup> The Postmodern Condition: a Report on Knowledge.

'واژهٔ پستمدن معطوف است به وضع فرهنگ ما پس از تحولاتی که، از پایان سدهٔ نوزدهم به بعد، قواعد بازی را در عرصهٔ علم، ادبیات و هنر دگرگون کرده است' نوزدهم به بعد، قواعد بازی را در عرصهٔ علم، ادبیات و هنر دگرگون کرده است؛ منظور از این (Lyotard, 1984, p. xxiii). ولی وضع فرهنگ ما چگونه است؟ منظور از این تحولات چیست؟ قواعد بازی چیست؟ و مهمتر از همه، این امور چه ارتباطی به فلسفهٔ تاریخ دارد؟

فقط پاسخ پرسش آخر آسان است. امر پست مدرن هم برای تاریخ ۱ و هم برای تاریخ ۲ اهمیت دارد. تاریخ ۱ از امر پست مدرن تأثیر می پذیرد زیرا این تاریخ دربرگیرندهٔ پرسش هایی است دربارهٔ آنچه دقیقاً در عصر کنونی رخ می دهد یا دربارهٔ چیستی جریان رویدادهایی که اکنون شکل می گیرند. تاریخ ۲ هم متأثر می شود، زیرا عرصهٔ پرسش هایی است دربارهٔ اینکه جریان رویدادها در دو سده و نیم گذشته را چگونه درک می کنیم. همین تمایز آشنا میان دو معنای 'تاریخ'، ما را قادر می سازد تا تمایز مشابهی میان 'پست مدرنیسم' قائل شویم.

ادعا می شود که 'پست مدرنیته' توصیف گر وضع کنونی امور است. در خصوص شماری پدیده های معاصر که جدید و در موارد زیادی، غیرمنتظره هستند می توان این ادعا را پذیرفت. آن پدیده ها عبارت اند از: قدرت و ثروت شرکت های فراملی؛ رسیدن دنیای غیراروپایی به جایگاه و، در مواردی، قدرت و ثروت برابر با اروپا؛ انقلاب در ارتباطات و اطلاعات به واسطه ریز تراشه ها و ماهواره؛ فراگیرشدن تلویزیون و تأثیر آن بر بینندگان؛ مصرف و خریدوفروش گستردهٔ مواد مخدر؛ جهانگردی فراگیر؛ شهری شدن زندگی اکثر مردم؛ غالب شدن اشکال تبلیغی و توده ای تفریح و سرگرمی که در آن امر نشانه ای و نمادین بیش از پیش جایگزین امر عینی، محسوس و مادی می شود؛ پیشرفت های جالب در زیست شناسی و پزشکی، به ویژه دانش ژنتیک و مهندسی ژنتیک؛ کاوش در فضا، و آرا و تصورات جدید در علم فیزیک، از جمله نظریهٔ درهم ریختگی یا بی سامانی و فیرکتال در نظریهٔ پیچیدگی، همراه با مفاهیمی مانند معادله های غیرخطی و فرکتال در ریاضیات. این موارد فقط برخی نشانه های حاکی از این واقعیت است که ما در ریاضیات. این موارد فقط برخی نشانه های حاکی از این واقعیت است که ما در

۱. fractals، موجودات هندسی دارای الگوهای بنیادی که در اندازههای همواره فزایندهای تکرار می شوند. . م.

## ۳۹۲ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

دورانی متفاوت از دوران پدرانمان زندگی می کنیم و بسیاری از پیش فرضهای آنان بی اعتبار شده اند. واژهٔ 'پست مدرنیته' دلالت بر این دارد که دوران موردنظر فرا رسیده و جایگزین دوران مدرنیته می شود. اگر 'پست مدرنیته' به فضایی که اکنون قرار داریم اطلاق می شود که اخیراً در آن قرار داشته ایم. اطلاق می شود که اخیراً در آن قرار داشته ایم. 'مدرنیته' به پدیده ای اطلاق می شود که ویژگی بخش دوره ای از تاریخ اروپا (یا به بیان دقیق تر، غرب)، از سدهٔ هجدهم تا بیستم، یا به بیان دقیق تر، از ربع دوم سدهٔ هجدهم تا ربع سوم سدهٔ بیستم، بوده است. پس پست مدرنیته واژه ای است توصیف کنندهٔ یک دوران و بنابراین به واژگان تاریخ ۱ تعلق دارد.

پست مدرنیسم (جنانکه پسوند 'ایسم' دلالت دارد) مجموعهای کموبیش منسجم از آرا و افکار است که می کوشد آنچه را در پست مدرنیته، به ویژه در قلمرو تفکر، رخ می دهد درک و تفسیر کند. (به یاد داشته باشیم که لیوتار کتاب خود را گزارشی دربارهٔ شناخت عنوان می نهد). در این مورد نیز پیشوند 'پست' دلالت بر این امر دارد که مجموعهای از آرا و افکار جایگزین مجموعهای از آرا و افکار پیش با عنوان 'مدرنیسم' می شود. نوشته های پست مدرنیستی دربرگیرندهٔ نقدها یا انکارهایی راجع به پیش فرضهای جاافتاده دربارهٔ گفتار و کردار عقلانی، به ویژه دربارهٔ حقیقت، خرد، دانش و معنا است. در کنار این موارد، ارزشهای مرسوم اخلاقی و زیبایی شناختی مانند عدالت، صداقت، تناسب، توازن، زیبایی و از این قبیل، هم زیر سؤال می رود. بنابراین، پست مدرنیسم به واژگان تاریخ ۲ یا به تفکر ما دربارهٔ پدیده های تاریخی تعلق دارد.

## ١٠٠٢. 'از نو ساختن جهان'

بزرگ ترین اثر تاریخی به زبان انگلیسی هنوز هم کتاب ادوار گیبون با عنوان ظهور و سقوط امپراتوری رم (۱۷۷۶ تا ۱۷۸۸) است. این کتاب دربرگیرندهٔ شش مجلد حجیم است، ولی گیبون سقوط این امپراتوری را در قالب یک عبارت معنادار تبیین می کند: 'پیروزی و حشیگری و دین'.(۲۱) ولی در دورانی که گیبون زندگی می کرد تصور (دست کم در انگلستان) همچنان بر این بود که جریان تاریخ نوعی نمایش و ماجرای الهی است و اراده ای غیبی پشت رویدادهای تاریخی قرار دارد. افزون بر این، احساس می شد که گذشته، در شکل سنت یا اسناد حقوقی نافذ (مانند ما گناکارتا)، به

نظم و ترتیبات موجود اقتدار می بخشد. این امر به ویژه در مورد حقوق عرفی انگلیسی مبتنی بر رویهٔ قضایی صادق بود. 'به نظر می رسید که گذشته از طریق ایجاد حقوق و مشروعیتهای سیاسی، قانونی و مذهبی، نقش و تأثیر مهمی در زمان حال دارد' (Porter, 1988, p. 26). روشنگری در مقابله با این نگرش شکل گرفت. ادعای روشنگری این بود که از این به بعد خرد بر امور انسان حکمرانی خواهد کرد نه سنت یا عرف یا خداوند.

اگر سدهٔ هجدهم عصر خرد بود سدهٔ نوزدهم بیگمان عصر تاریخ بود. در آن سده، تاریخ، به معنای پژوهشی عالمانه در گذشته، بر اذهان انسانها مسلط بود، همانگونه که در سدهٔ بیستم علم مسلط بود. آثار تاریخی پرشماری عرضه شد، رشتهها و دانشکدههای تاریخ در دانشکدهها تأسیس شد، و بزرگ ترین دستاوردهای فکری عصر (ازجمله نظریههای مارکس، داروین و فروید) جملگی بر مفهوم تحول در طول زمان استوار شدند. سدهٔ موردنظر همچنین عصر بزرگ رمان روایی بود. پس چندان اغراق آمیز نخواهد بود ادعا کنیم که دستاورد آن سالها عبارت بود از تاریخ (تحقیق در گذشته) و تاریخ باوری (احساس تداوم و حیات در قالب نوعی توالی زمانی پایدار). 'لحظهای که تفکر دربارهٔ خودمان را، بر مبنایی صرفاً تاریخی، آغاز رکنیم، یک لحظهٔ مهم در تاریخ ماست ' (Touraine, 1995, p. 64).

گرچه به نظر می رسد این نوع بینش با بینش روشنگری در تقابل قرار دارد (زیرا دیدگاه سدهٔ هجدهمی دیدگاهی عام یا جهانی و 'افقی' بود، درحالی که دیدگاه سدهٔ نوزدهمی دیدگاهی بود ملی و 'عمودی')، اعتقاد به پیشرفت، یا دست کم به تحول معنادار امور انسانی، در هر دو دیدگاه وجود داشت. مارکس که در هر دو سده ریشههای فکری داشت (پدر او دلباختهٔ روشنگری بود)، به خرد، تاریخ و پیشرفت معتقد بود و نظریههای او آمیزهای بود از هر سه جزء.

یکی از پرسشهای پایدار دربارهٔ مارکسیسم این است که نظام فکری موردنظر تا چه اندازه جبری و تا چه اندازه ارادی و اختیاری است. پاسخ بینابین معمول این بوده است که دیکتاتوری پرولتاریاگریزناپذیر خواهد بود، ولی زمان وقوع آن به پشتیبانی ما از حزب کمونیست بستگی دارد. این پیوند تنگاتنگ میان تحولات سیاسی کلان و تلاشهای فردی، به بهترین صورت در انقلاب فرانسه نمود یافت. این انقلاب که کاملاً بیسابقه بود، چونان رعدوبرقی در آسمان فرانسه ظاهر شد. مورخان معاصر،

مانند فرانسوا فوره، مونا اوزف، لین هانت و پیر نورا<sup>۱</sup>، اهمیت باورهای مردمی و ارادهٔ مردمی در این رویدادها را نشان دادهاند. روبسپیر که بر فضیلت چونان قلب انقلاب تأکید می کرد، این نکته را به خوبی درک کرده بود. فوره درواقع بیان می کند که ارادهٔ مردم یک قرض یا یک مفهوم مردم 'یک آرمان بود نه یک واقعیت اجتماعی: اراده] مردم یک فرض یا یک مفهوم نبود که جامعهٔ موجود را نشان دهد. بلکه ادعای مشروعیت انقلاب یا واقعیت انقلاب بود، زیرا از آن تاریخ به بعد هر قدرت یا هر تلاش سیاسی حول همان اصل بنیادی می چرخید که البته واقعیت بخشیدن به آن ناممکن بود (13 با 1981, p. 51) '. از آن زمان تا ۱۹۱۷ و پس از آن، اعتقاد عمومی بر این بود که خود انقلابها به خود رشین توماس پین که اما جهان را از نو می سازیم به زیبایی بیانگر روح این واقعیت است. سدهٔ نوزدهم نه فقط عصر تاریخ بلکه عصر تاریخباوری یا دوران تجدد بود که انسانها نه تنها خود را بخشی از تاریخ پایدار بلکه دخیل در پروژه دوران تجدد بود که انسانها نه تنها خود را بخشی از تاریخ پایدار بلکه دخیل در پروژه روشنگری پیشرفت می دانستند؛ پروژهای که بر پایهٔ خرد طراحی و توسط خود مردم روشنگری پیشرفت می دانستند؛ پروژهای که بر پایهٔ خرد طراحی و توسط خود مردم اجرا می شد.

متأسفانه تاریخ باوری یک ایبراد عمده داشت که دولت ملت را به کارگزار دگرگونی تاریخی تبدیل کرد. با شکلگیری و گسترش دولت، دیبوانسالاری هم گسترش یافت و همین پدیده که وبر با دقت و ظرافت تحلیل میکند، مردان و زنان را حتی از نقش کوچکی که می توانسته اند در انقلاب فرانسه بازی کنند محروم میکرد. دیوانسالاری، شکلگیری دولت مدرن را امکان پذیر ساخت. این پدیده پیدایش ارتش های بزرگ، قومکشی های مکانیزه و سازمان یافته، و دیکتاتوری های تو تالیتر و فراگیر را هم ممکن کرد. به قول وبر، شکلگیری دیبوانسالاری درواقع پیروزی نخردابزاری، بود. پستمدرنیسم تا حدودی به همین وجه تاریک تجدد یا همین انحراف روشنگری واکنش نشان می دهد. دلیل اینکه در پستمدرنیته مفهوم بازار جایگزین مفهوم جامعه شده است نیز تا حدودی همین است. اگر مدرنیته جامعه را تابع دولت ساخته بود، و اگر دولت مسئول فجایع و هراسهای ناشی از جنگها و دیکتاتوری های سدهٔ بیستم است، شاید بازار شر کمتری باشد. تورن گرفتاری و دیکتاتوری های سدهٔ بیستم است، شاید بازار شر کمتری باشد. تورن گرفتاری و

<sup>1.</sup> Mona Ozouf and Pierre Nora

مشکل کنونی ما را چنین بیان میکند: 'ما به هیچروی واقعیتهای اجتماعی را برحسب جایگاه آنها در تاریخ که ظاهراً جهت و معنایی دارد تبیین نمیکنیم. اندیشههای اجتماعی، ایدئولوژیها و روح زمانه که خودجوش هستند، هرگونه ارجاع به تاریخ را کنار گذاشتهاند. معنای اصلی پستمدرنیسم که در درجهٔ نخست نوعی فراتاریخباوری است، همین است' (Touraine, 1995, p. 178). اگر این وضع پایان تاریخباوری باشد، آیا (بهعبارتی معروف) پایان تاریخ هم هست؟

شاید پاسخ این باشد که پایان جنگ سرد، برخلاف تصور فوکویاما، پایان تاریخ نبود، بلکه پایان فلسفهٔ آرمانگرایانهٔ تاریخ بود که به نظر کنوسه لک بر تفکر سرمایه داری لیبرال و کمونیسم لیبرال سلطه داشته است. در پایان هزارهٔ دوم، برای اینکه بدانیم در کجا ایستاده ایم بیایید نگاهی کوتاه به فرایند مدرنیته و مدرنیسم آن فرزندان روشنگری که امروز شاید به پایان راه رسیده اند یا شاید نرسیده اند بیفکنیم. (۲۲)

## ۳. از روشنگری به پستمدرنیته

## 1.3. روشنگری

بهترین پاسخ را به این پرسش که 'روشنگری سدهٔ هجدهم چه بود؟' ایمانوئل کانت داده است: 'روشنگری عبارت است از بیرونآمدن انسان از صباوت خودساخته... پس شعار روشنگری این است: برای استفاده از درک و فهم خودت شهامت داشته باش!'(۲۳) معادل لاتین این عبارت جملهای است از هوراسه [شاعر و طنزپرداز ایتالیایی] که می توان چنین ترجمه کرد: 'جرأت عاقل بودن داشته باش!' در آن زمان دانشمندان و فلاسفه متقاعد می شدند که می توانند در پرتو خرد انسانی، غایت طبیعت و حقوق و وظایف انسان را کشف کنند. بزرگ ترین دستاورد (و دستاورد بسیار شاخص) آنها در فرانسه، تألیف چکیدهای از دانشهای عمومی مختلف با عنوان انسیکلوبدی ' بود که زیر نظر دنی دیدرو در بیست و چهار مجلد منتشر شد و مجلد نخست آن در ۱۷۵۱ به چاپ رسید. در جریان انقلاب فرانسه، فیلسوف

<sup>1.</sup> Encyclopédie

برجستهای بهنام مارکی دو کندرسه که در طول یک سال زندگی مخفی (۱۷۹۳ ـ ۱۷۹۳) خود کتابی با عنوان شرحی بر تصویر تاریخی تحول ذهن بشرا نوشت، بر ایمان و اعتقاد به خرد تأکید میکرد. عنوان کتاب به تنهایی نوعی بیانیه روشنگری است و دو تکه از متن کتاب را هم می توان به آن اضافه کرد. تکهٔ نخست این است: اما شاهد شکل گیری آهسته و تدریجی خرد انسان به واسطهٔ پیشرفت طبیعی تمدن بودهایم. ٔ تکهٔ دوم تصویری است که او از مبارزهٔ بی امان فیلوزفهای کفرانسه و انگلستان علیه 'دو مصیبت' دین و خودکامگی ترسیم میکند: 'همواره خواهان استقلال خرد و آزادی مطبوعات چونان حق و مایهٔ رستگاری انسان بودند... با توسل به طبیعت، از یادشاهان، رهبران، قضات و کشیشان می خواستند تا به زندگی بشر حرمت قائل شوند... و، سرانجام اینکه شعار خرد، تساهل، انسانیت را برای مبارزه برگزیده بودند (ر.ک.: Cahoone, 1996, pp. 72 and 82). آنان با رد جزماندیشی های دینی و متافیزیکی، بر این باور بودند که می توانند، با راهنمایی خرد به تنهایی، هماهنگ با طبیعت کار کنند. بدین ترتیب راهی به سوی پیشرفت، صلح و برادری عام و جهانشمول گشوده شد. بنیادهایی استوار و مطمئن برای شناخت ایجاد می شد و انسان برای رسیدن به خوشبختی عقلانی و عام، فقط به شهامت و ارادهٔ موردنظر كانت نياز داشت. به نوشتهٔ كارل بسكر مورخ امريكايي تحولات فكرى، 'در بهار روشن دنیای مدرن، واژههایی که بدون آنها هیچ شخص روشنفکری نمی توانست به نتیجهای آرامش بخش برسد، عبارت بودند از طبیعت، حق طبیعی، علت نخستین، خرد، عقیده، انسانیت، کمال پذیری ' (Becker, 1932, pp. 40, 47). دستیابی به این (به قول بسكر) 'شهر بهشتى فلاسفه' مستلزم كنارگذاشتن همه پيشداوريها و پیروی از فقط روشهای تجربی تابع خرد و توجیهشده توسط خرد بود. اینها همان اهدافی بودند که پستمدرنیستها 'پروژهٔ روشنگری' مینامند. اکثر پستمدرنیستها به آن اهداف حمله میکنند. مثلاً لیوتار این پروژه را منبع و عامل دو مصیبت معاصر، تو تالیتاریانیسم و نابودی محیط زیست، می داند. شاید

<sup>1.</sup> Sketch for an Historical Picture of the Progress of the Human Mind وشنگری فرانسه که آثار اصلی آنها در انسیکلوپدی گردآوری و Philosophes ۲. منتشر شد. ـ م.

برجسته ترین مدافع آن اهداف فیلسوف آلمانی، یورگن هابرماس باشد که معتقد است پروژهٔ روشنگری ممکن است کامل شود. به طور کلی، اعتماد، امید و خوشبینی موجود در روشنگری، به نحو اسف انگیزی، با سرخوردگی و ناامیدی ویژگی بخش بسیاری پست مدرنیست ها در تقابل قرار دارد.

# تجدد و منتقدین آن (قسمتهای فرعی ۲.۳ تا ۴.۳)

## ۲.۳. آرزوهایی که برآورده نشد

یس با توجه به آنچه بیان شد، آیا می توان روشنگری را آغاز تجدد بهشمار آورد. بهعبارت كوتاه چگونه مي توانيم تاريخ سه سدهٔ اخير دنياي مدرن را خلاصه كنيم؟ داستان این دوره داستان رشد و انقلابها، داستان دگرگونی پرشتاب و فزاینده و ستیزهای ویرانگرتر، و داستان امیدها و ناامیدیهای پی درپی است. البته در مورد یک نکته نمی توان تردید کرد: پس از انجام اقدامات و تحمل سختی ها در این دورهٔ طولانی، هنوز پروژهٔ روشنگری معطوف به ساختن یک دنیای متوازن، صلحآمیز و مرفه برخوردار از نعمت خرد را تكميل نكردهايم. اگر هنوز از أن هدف يا استقرار شهر بهشتی فلاسفه بر روی زمین بسیار دور هستیم، آیا به این سبب است که به اندازهٔ کافی نکوشیدهایم یا اینکه راه منتهی به آن هدف طولانی تر از آن است که تصور مى كردهايم؟ يا (چنانكه تقريباً همهٔ پست مدرنيست ها مى پذيرند) به اين سبب كه خود تصور روشنگری صرفاً نوعی سراب یا چیزی در حد یک تـوهم رنـجآور یـا احمقانه بوده است؟ یا، بدتر از این، انوار روشنگری فقط سراب یا روشنایی های گمراه کنندهای بوده است که شبهنگام از باتلاقها و لجنزارها بهچشم میخورد و مسافر بخت برگشته را از راه سالم و مطمئن منحرف کرده، به کام مرگ میکشاند؟ اینها پرسشهای بسیار اساسی و جدی هستند که پستمدرنیستها در برابر ما قرار میدهند. اگر برخی پاسخهای آنان را رد میکنیم، نباید این پرسشها را نادیده بگيريم.

اگر به جریان تجدد یا دنیای مدرن از اوایل سدهٔ هجدهم به این سو بنگریم، می توانیم چیزهای فراوانی برای توجیه اهداف و آرزوهای روشنگری پیداکنیم. اگر بزرگ ترین پیشرفتها در علوم فیزیکی و فناوری شکل گرفته است، پیشرفت و

گسترش شناخت ما در عرصهٔ دنیای موجودات زنده – از زیست شناسی گرفته تا علوم اجتماعی، باستان شناسی یا تاریخ – هم تقریباً بنیادی و چشمگیر بوده است. به بنظر می رسد که ترکیب بررسی تجربی با شیوه های عقلانی تفکر به گسترش غیرقابل تصور شناخت انجامیده است. پروژهٔ روشنگری بسیار پیشرفت کرده و بی گمان از حاد ترین رؤیاهای مخالفان خود فراتر رفته است. ولی در آستانهٔ سده بیست و یکم، هنوز با پیشرفت رضایت بخش و قابل قبول بسیار فاصله داریم. ما در پایان فاجعه بار ترین و مخرب ترین سده ای هستیم که دنیا تاکنون پشت سر گذاشته است. البته هنوز اتفاق های بسیار بدتر نیفتاده است و این خطر برای ما وجود دارد که با جنگ هسته ای یا مصرف بی رویهٔ منابع طبیعی زمین این تخریب فاجعه بار تکمیل شود. آرزوی سدهٔ هجدهمی صلح و خوشبختی همواره فزاینده تاکنون به کابوس برای میلیون ها انسان تبدیل شده است؛ کابوس جنگ، شکنجه، قوم کشی، نفرت برای میلیون ها انسان تبدیل شده است؛ کابوس جنگ، شکنجه، قوم کشی، نفرت دردناک و قساوت های غیرانسانی.

اشكال كاركجا بوده است؟

## 3.3. مخالفتهای اولیه

پستمدرنیستها جملگی عیب و نقص را در خود پروژهٔ روشنگری جستوجو میکنند. ولی نباید فراموش کنیم که آنان نخستین افرادی نیستند که چنین کاری انجام می دهند. تقریباً از زمان شکلگیری دنیای مدرن، تجدد به نقد خود پرداخته است. دقیقاً پیش از پایان سدهٔ روشنگری، هردر در کتابی با عنوان بازهم فلسفهٔ تاریخ حملهٔ تاریخ باوری به روشنگری را آغاز کرده بود. این حمله و انتقاد به دو اصل بدیهی روشنگری معطوف بود: انسان بخشی از طبیعت است؛ حقیقت را باید در اصول کلی و عام پیدا کرد. (البته اصل بدیهی دوم از مبانی مکاتب دیگری مانند پوزیتیویسم سدهٔ نوزدهمی و تاریخ ساختارگرای سدهٔ بیستمی هم بهشمار می آید.) تاریخ باوران (عمدتاً تاریخ باوران آلمانی) استدلال می کردند که قوانین طبیعت را نمی توان در مورد انسانها به کار بست، یا به همان شیوه به کار بست. آنان همچنین بیشتر بر واقعیت امر فردی، خاص یا جزئی تأکید می کردند تا امر کلی یا عام (۲۲)

<sup>1.</sup> Herder, Also a Philosophy of History (1774).

کل مکتب رمانتیسم هم با پروژهٔ روشنگری مخالفت میکرد. برخی ریشههای بینش رمانتیک را می توان در اندیشههای روسو پیداکرد که معتقد بود انسان طبیعتاً خوب و نیک سرشت است ولی جامعه او را فاسد میکند. البته اینکه روسو فرزند راستین روشنگری است یا یکی از قاطع ترین مخالفان آن هنوز مورد بحث است. افزون بر این می توانیم بگوییم که هگل، واگنر، پاپ پیوس نهم ۱، نیچه و هیتلر نیز از جهات مختلف، مخالف سرسخت روشنگری بودند، بدون آنکه در مورد ارتباط دیگری میان آنها اظهارنظر کنیم. از فلاسفهٔ تاریخ هم می توانیم کروچه و کالینگوود را ببریم.

#### 4.4. نقد ویرانگر

ولی شاید استوارترین و مؤثرترین نقد روشنگری، پیش از پست مدرنیسم، به هورکهایمر و آدرنو، از اعضای مکتب فرانکفورت تعلق دارد که در دیالکتیک روشنگری بیان شده است. آنان که هنگام سلطهٔ فاشیسم بر اروپاکتاب را مینوشتند، بر این باور بودند که علت و ریشهٔ ناکامی روشنگری در رسیدن به بهترین آرمانهای خود، در مفهوم خرد که قلب روشنگری است ریشه دارد. بنیادگذاران و اصحاب روشنگری با رد امر فردی و جزئی به سود امر عام و کلی، کنارگذاشتن احساس و ارتقادادن مقام عقل، و برچیدن بساط متافیزیک و دین به عنوان منابع ارزش و توجیه کنندهٔ معنا، خرد را بهنوعی نظام محاسبه فاقد احساس تبدیل کردند.

به گفتهٔ آنان، 'از آنجاکه روشنگری به اندازهٔ هر نظامی تو تالیتر است، دروغین بودن آن به دلیل چیزی که همواره دستمایهٔ مخالفان رمانتیک روشنگری در نقد جنبش نامبرده بوده است نیست... بلکه به سبب فرایندی که از همان آغاز محرز بود دروغین است؛ روشنگری به امری ریاضی وار تبدیل می شود: 'روشنگری با اقدام پیشگیرانهٔ یکسان دانستن دنیای کاملاً ادراک شده و ریاضیات مبنا با حقیقت، می خواهد خود را در برابر بازگشت امر افسانه ای یا اسطوره ای بیمه کند. این جنبش می خواهد خود را در برابر بازگشت امر افسانه ای یا اسطوره ای بیمه کند. این جنبش

۱. Pius IX) (۱۸۷۸س۱۷۹۲). که ابتدا به اصلاحات مختلفی پرداخت ولی بعد از انقلابهای ۱۸۴۸ به شخصیتی بسیار محافظه کار تبدیل شد. م.

<sup>2.</sup> Horkheimer and Adorno, Dialectic of Enlightenment (1944).

# ۴۰۰ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

اندیشه و ریاضیات را خلط میکند. آنان با پیش بینی جالب فرارسیدن عصر رایانه، انتقاد خود را چنین ادامه می دهند: 'تفکر به خود عینیت می بخشد تا به یک فرایند خودکار خودفعال کننده تبدیل شود: نوعی تقلید از ماشین که درنهایت باعث می شود تا ماشین بتواند جایگزین آن شود ' (به نقل از 1996, pp. 244-5). نیم سده بعد ماشینها نه تنها می توانند جانشین تفکر ما شوند بلکه می شوند. آنان مدعی هستند که پس از تصفیهٔ خرد از نقد نخست کانت ' ، این خرد روشنگری نمی تواند هیچ ارزشی را پیدا کند. با برچیده شدن بساط دین و متافیزیک (یا هرگونه اسطورهٔ دیگر) ، خرد در اختیار بدی ها و به همان اندازه در اختیار نیکی ها قرار می گیرد. چنانکه آدرنو و هورکهایمر بیان می کنند، نوشته های مارکی دو ساد سدهٔ هجدهم، چنانکه آدرنو و هورکهایمر بیان می کنند، نوشته های مارکی دو ساد سدهٔ هجدهم، بیمارستانها و مدارس به کار گرفته می شود، در آشویتز یا هیروشیما یا گولاگ آرچی بیمارستانها و مدارس به کار گرفته می شود، در آشویتز یا هیروشیما یا گولاگ آرچی هستند (کاربرد واژهٔ 'دیالکتیک' به همین دلیل است) و جنبش معطوف به کسب هستند (کاربرد واژهٔ 'دیالکتیک' به همین دلیل است) و جنبش معطوف به کسب شناخت و آگاهی بیشتر، سرانجام انسان را به ورطهٔ جهل و تاریکی عمیق تر انداخته است (۲۵) و قدرت و منافع شخصی به تنها اهداف تبدیل شده اند.

## مدرنیسم (قسمتهای فرعی ۵.۳ تا ۹.۳)

### ۵.۳. ناکامی؟

ما در تلاش برای پاسخدادن به این پرسش که 'اشکال کار کجا بوده است؟' هنوز به نتیجهٔ قطعی نرسیده ایم که آیا اشکال کار در قبصور انسانها بسرای تکمیل پروژهٔ روشنگری بوده است یا، برعکس، در خود این پروژه؟ در همهٔ انتقادهایی که پیشتر بیان کردیم، انتقادهای مربوط به تاریخ باوران، رمانتیکها یا نظریه پردازان مکتب انتقادی، ایراد و اشکال به خود پروژهٔ روشنگری نسبت داده می شود. البته شاید با

۱. منظور نقد خود ناب است و دو نقد دیگر عبارت اند از نقد خرد عملی و نقد داوری. ـ م.

۲. Gulag Archipelago ، احتمالاً منظور آن بخش از پلیس مخفی شوروی است که متولی کار
 اجباری مخالفان دولت بود. ـ م.

وجود تلاش شمار بسیار زیادی از مردم در طول دو سده و نیم برای برقراری حکومت خرد، آنان هرگز نمی توانستند بر نیروهای بی خردی چیره شوند؛ نیروهایی که در چارچوب گفتمان ماقبل روشنگری می توان چونان نیروهای بدی یا نیروهای اهریمنی توصیف کرد. نیازی به بسرسی تباریخ چند سدهٔ گذشته نیست، ولی هنگامیکه به جنگهای بیهوده و غیرلازم ـ جنگهای ناپلئون، کریمه، داخلی امريكا، فرانسه و پروس، جهاني اول و دوم، ويتنام، فالكلند، خليج فارس و بالكان \_ و تلافیها، آزار و مشقتها، و قتلوعامهای ناشی از آن جنگها مینگریم، خواه ناخواه از خود مى پرسيم كه 'چرا؟' آيا اين مصيبتها نتيجهٔ خطا و اشتباه (بهويژه خطاهای ناشی از حرص و ولع، خشم و غرور) بودند یا نتیجهٔ حماقت محض (که به نظر می رسد اغلب هنگامی شکل می گیرد که انسانها وسایل و ابزار نامناسب و دارای نتایج معکوس برای اهداف خود برمیگزینند)؟ آیا بیگمان ممکن نیست همه آنها نتيجه بدشانسي باشد، همانگونه كه سياستمداران ميخواهند القاكنند؛ يا ممكن نيست بداقبالي هايي غيرقابل پيشبيني باشند كه براي مردان و زنان داراي نیات عالی اتفاق می افتد؟ آیا این مصیبتها (برخلاف تلاشهای سیاستمداران برای توجیه رویدادهای موردنظر، آنها نه تنها از لحاظ تلفات انسانی، رنج و آسیبها و خرابی ها، بلکه از لحاظ ایجاد ناکامی در ارتباط با اهداف و مقاصد خوب بسیار زیاد، مصیبت به شمار می آیند) پیامدهای پروژهٔ روشنگری بودند؟ اگر شمار اندکی از انسانها چنین باوری داشته باشند، با وجود این، ممکن است اکثر انسانهای فهیم در طول این سالها همچنان به خرد، شناخت تجربی و دستکم امکان درک و توافق مشترک عام معتقد بوده باشند. چنین موضع و اعتقادی باید تاریخ مدرنیسم باشد. درواقع على رغم همهٔ بلايا و مصيبتهاي نامبرده، اين سدههاي دنياي مدرن به هیچروی کاملاً مصیبت بار نبوده و دستاوردهای بزرگ بسیاری داشته است. پس از لحاظ تاریخی، بستر مدرنیسم هم روشنگری بوده است، هم رویدادهای سیاسی بزرگ یا انقلابهای امریکا و فرانسه که انقلابهای ملیگرایانهٔ سدهٔ بعد به دنبال آنها شکل گرفت. دگرگونی های اقتصادی و اجتماعی ناشی از رشد سرمایه داری، انقلاب صنعتی و رشد شهرها، جملگی اروپای آن زمان را معقول و از اروپایی که بستر یروژهٔ روشنگری اولیه بود متمایز کرد. در این شرایط دگرگون شونده، نقش و عملکرد یروژهٔ روشنگری چگونه بود؟ یک میراث اصلی روشنگری در طول این سده ها همچنان در کانون تاریخ غرب باقی مانده است: امید. این امید، امید به خداوند نبود که بخشی از سه گانه های معروف سن پل (ایمان، امید و نیکوکاری) را تشکیل می دهد. بلکه امید عرفی بود که انسان، بدون هرگونه دین و مبانی متافیزیک، می تواند یک جامعهٔ بهشتی برخوردار از صلح، رفاه و برادری ایجاد کند. این باور به وجود آمد که انسان می تواند مطابق خواست ها و آرزوهای خودجامعه را بازسازی کند و در جریان این کار می تواند خود را از نو بسازد. پست مدرنیسم این فکر و اندیشهٔ چند صد ساله را هم رد کرده است.

## 8.3. بازآرایی جامعه

چنانکه میدانیم، علوم اجتماعی از روشنگری ریشه گرفت و در دنیای مدرن به سرعت رشد کرد. این رشد در دو مسیر صورت گرفت:

- ۱) مسیر اندیشمندانی که دنیای مدرن را چونان دنیای 'پیشرفت' پذیرفتند و سرمایهداری، صنعتی شدن، شکلگیری نخبگان و دیوان سالاری را چونان راه فراروی این دنیا به شمار آوردند.
- ۲) مسیر اندیشمندانی که دنیای مدرن را نقد می کردند و بر این باور بودند که درک درست جامعه با نوعی بازآرایی یا بازسازی درست جامعه همراه و همگون خواهد بود؛ نظریهٔ مناسب به عملکرد مناسب می انجامد. بدین ترتیب توصیف زمینه ساز تجویز است. مارکس پیشگام این گروه بود، ولی دورکیم و وبر هم کاستی های تجدد را درک می کردند و بر این باور بودند که اتخاذ رهیافت علمی تر (کاری که دست کم مارکس و دورکیم انجام دادند) جامعه را اصلاح خواهد کرد. کروک در این باره می نویسد:

ماتریالیسم تاریخی مارکس و جامعه شناسی دورکیم، طرحهایی رادیکال بودند که تحول انقلابی در دو عرصهٔ نظریهٔ اجتماعی و عملکرد اجتماعی را سبب شدند و بر ضرورت وحدت این دو نوع تحول پافشاری می کردند. آن طرحها تا جایی که پافشاری می کردند که فقط از طریق این تحولات انقلابی دوگانه می توان تجدد اجتماعی را درک و تکمیل کرد، مدرنیستی بودند. (۲۶)

ولی منظور از درک یا بازآرایی 'درست' جامعه چیست؟ اینجا ما با مسئلهٔ قدیمی نمود و واقعیت رویارو میشویم. آیا دنیا دقیقاً همانگونه است که بهنظر می رسد باشد؟ یا، آیا واقعیت و حقیقت پشت ظواهر پنهان می شوند؟ پیشینهٔ این بحث دستکم به زمان افلاطون می رسد. دین و متافیزیک، با وجود تفاوتهایی که دارند، این اصل را می پذیرند که واقعیت در سطح چیزها و امور قبرار ندارد بلکه جایگاه آن عمیق تر است. البته مهم است یادآوری کنیم که علم تجربی نیز تاکنون این دیدگاه را داشته است. در مورد قانون جاذبهٔ نیوتن، نظریهٔ تکامل داروین و نسبیت اینشتین هیچگونه شواهد و دادههایی که بتوان با چشم غیرمسلح دید وجود نداشت. اعتقاد بر این بود که آنها حقایقی باشند ورای ظواهر که فقط با تفکر و سختکوشی بسیار زیاد می توان به آنها دست یافت. مارکس، دورکیم و دیگر نظریه پردازان اجتماعی از سویی دین و متافیزیک را آگاهانه رد می کردند و از سوی دیگر همچنان بر این باور بودند که دست اندرکار آشکارکردن حقایق پنهان هستند. به عبارتی، آنان بر این باور بودند که می خواهند کشف کنند که جامعه 'واقعاً شبیه چیست. دقیقاً همین پیش فرضهای مدرنیستی است که پست مدرنیستها چونان باورهای متافیزیکی رد می کنند. پست مدرنیستها بر این باور نیستند که ورای ظواهر متعدد، یک واقعیت می کنند. پست مدرنیستها بر این باور نیستند که ورای ظواهر متعدد، یک واقعیت وجود دارد. به اعتقاد آنها فقط ظواهر متعدد وجود دارند و همین ظواهر، اگر چیزهای دیگری در کار نباشند، 'واقعیت' را تشکیل می دهند.

دربارهٔ بازآرایی 'درست' جامعه چه بایدگفت؟ مدرنیستها در این حوزه هم تلاش و تقلاکر دهاند. درواقع این اصل ویژگی بخش تفکر مدرنیستی بوده است که دگرگونی های نظری و عملی باید پا به پای هم صورت گیرند. به همین دلیل نظراتی دگرگونی های نظری و عملی باید پا به پای هم صورت گیرند. به همین دلیل نظراتی و و اقعیت حقیقت را اثبات کند' (II)؛ 'کل زندگی اجتماعی ضرورتاً امور عملی هستند' (VIII)؛ و 'فلاسفه فقط جهان را تفسیر کردهاند، درحالی که اصل، دگرگونکردن آن است' (XI). موارد بیانشده معمولاً اصول و قواعد مدرنیستی هستند. درواقع مدرنیسم را می توان چونان بینشها و تصوراتی برای تبدیل زنان و مردان به سوژه ها و همچنین ابژه های نوسازی تعریف کرد. هیچکدام از این موارد با جهان بینی پستمدرنیستی تناسب و همخوانی ندارد و از دیدگاه بسیاری اندیشمندان پستمدرن، سوژه از میان رفته است و حتی اگر نرفته باشد، زنان و مردان قدرتی برای دگرگونکردن جهانی که آنان را تغییر می دهد باشد، زنان و مردان قدرتی برای دگرگونکردن جهانی که آنان را تغییر می دهد باشد، زنان و مردان قدرتی برای دگرگونکردن جهانی که آنان را تغییر می دهد باشد، زنان و مردان قدرتی برای دگرگونکردن جهانی که آنان را تغییر می دهد باشد، زنان و مردان قدرتی برای دگرگونکردن جهانی که آنان را تغییر می دهد بندارند.

#### ۷.۳. واردکردن سوژه

این تلاش برای واردکردن زنان و مردان چونان سوژه [یا فاعلان مختار] به دنیای مدرن، نسبتاً شبیه تقاضای فزاینده برای شرکت در حکومت بودکه در حوزهٔ سیاسی سدهٔ نوزدهم شکل گرفت. یادآوری این نکته خالی از لطف نیست که حدود هشتسال پس از اقدام مارکس به نوشتن کتاب نظراتی دربارهٔ فویرباخ، چارلز دیکنز (که احتمالاً هرگز چیزی دربارهٔ مارکس نشنیده بود) با توصیف زن نیکوکاری بهنام خانم جلیبی در خانهٔ سرد باعث شد تا موضوع حقوق و منافع زنان در مجلس مطرح شود. این نکته را هم یادآوری کنیم که در رمانهای نویسندگان بزرگ روس، مانند تورگنیف، داستایفسکی و تولستوی نیز نکات و نشانه هایی از اصلاح طلبی وجود داشت. البته زمان بیشتری طول کشید تا مدرنیسم بتواند الگو و روش موجود در حوزههای مختلف هنری را تحت تأثیر قرار دهد. این ادعا در مورد رماننویسهای مدرنيست ازجمله هنري جيمز، جويس و كافكا؛ شعرا، ازجمله مالارمي، اليوت، یوند و ریلکه ۱؛ نمایش نامه نویسان، ازجمله استریندبرگ و پیراندلو<sup>۲</sup>؛ نقاشانی، ازجمله ماتیس، پیکاسو و کاندینسکی ، و موسیقی دانانی ازجمله استراوینسکی، دوبوسی و شوئنبرگ ۴ صادق است. (البته این افراد بسیار متأخرتر از دیکنز یا داستایفسکی بودند). به هرحال چهار وجه مشترک را می توان در آثار آنها شناسایی کړ د:

- ۱) خودبازتابانی <sup>۵</sup>: روشها و رویههای اغلب موجود در خود اشیاء هنری؛
  - ۲) همکناری یا مونتاز نمایش همزمان ابعاد و چشماندازهای متفاوت؛
- ۳) ابهام یا تناقض: نوعی درک یا برداشت چندگانه که خاص رمان کافکاست، و
  - ۴) فقدان سوژهٔ یکپارچه: وجود تناقضات روحی\_روانی.

این وجوه یا ویژگیها در نقاشیهای پیکاسو یا اشعار تی. اس. الیوت به روشن ترین صورت نمود می یابند. در این آثار شاخص مدرن می توان هم تلاش مدرنیستی برای

<sup>1.</sup> Mallarmé. Eliot, Pound and Rilke

<sup>3.</sup> Mattise, Picasso and Kandinsky

<sup>5.</sup> Self-reflexiveness

<sup>2.</sup> Strindberg and Pirandello

<sup>4.</sup> Stravinsky, Debussy nad Schoenberg

بخشیدن نقشی فعال به سوژه را مشاهده کرد و هم زوال سوژه و معنا را که مورد ادعای پستمدرنیستهاست. با وجود این، هنرمندان نامبرده یقیناً مدرن بودند نه پستمدرن، زیرا اعتقاد داشتند که واقعیتهای زیربنایی وجود دارند و قابل دسترس هستند.

نمایشگاه خوبی از هنر مدرن دست کم یک نکته را روشن میکند. هنر نمایشی سنتی به این دلیل رد می شود که بر نمود و ظاهر بسیار زیاد متکی است، ولی هدف هنر مدرن آشکارکردن چیزی است که واقعاً وجود دارد. این چیز معمولاً در سطح و ظاهر قرار ندارد و به همین دلیل هنر مدرن میخواهد آن را به سطح آورده، نشان دهد. در این مورد هم با تناقض و تقابل قدیمی نمود ــ واقعیت رویارو میشویم. مشكل و مسئلهٔ هنر مدرن اين بودكه وقتى واقعيت زيرين و پنهان به سطح آورده شده، در آنجا آشکار میشود، این واقعیت آشکار شده هنوز هم دارای نوعی نمود و ظاهر است؛ دقیقاً به این دلیل که روی سطح قرار دارد. پس نمی توان از چنگ نمودها و ظواهر رها شد. بنابراین، درک هنر مدرن برای فرد عادی دشوار است، زیرا او انتظار دارد شاهد نوعی بازنمایی باشد، ولی آنچه او میبیند (یا میشنود) بازنمایی نیست بلكه آشكارشدن واقعيت است. پستمدرنيسم نه تنها با نفى قصد و نيت هنرمند و رد هرگونه معنای ثابت و معین داشتن اثر هنری، بلکه با نادیده گرفتن مسئلهٔ واقعیت، همهٔ این مسائل را منتفی میکند. بهقول معروف، 'ظاهر و باطن همین است. چیزی که می بیند، همان است که درک و دریافت میکنید'. چیزی غیر از این وجود ندارد. در همین عبارتی که از انکرسمیت نقل کردیم، می توانیم به نحوهٔ کاربست آن ادعا در مورد تاریخ پی ببریم: نگارش تاریخ باعث زیروروشدن واقعیت گذشته یا دستیابی به هرگونه شناخت ممكن از آن مي شود.

## ۸.۳. یک جریان ضد روشنگری

این انحراف از موضوع اصلی و پرداختن به هنر به دو دلیل موجه است. دلیل نخست این انحراف از موضوع اصلی و پرداختن به هنر به دو دلیل موجه است. دلیل نخست شناخت شناسانه یا اخلاقی بکند. دلیل دیگر اینکه هنرهای مدرن، به صورتهای مختلف، این موضوع و مضمون اساسی مدرنیستی را با قوت اثبات میکنند که انسان خود را میسازد'. موضوع موردنظر را اینگونه می توان بیان کرد: در دنیای سنتی قواعد واقعیت و ساختارهای منطقی عالم را دین و فلسفه تعیین می کردند،

ولی در سدهٔ هجدهم، روشنگری دین و فلسفه را از این مقام معزول و مسئولیت توصیف و درک عالم را به علم واگذار کرد. بنابراین، در حدود سال ۱۸۰۰ یک جریان ضد روشنگری شکل گرفت که اصرار می کرد اصل و هدف، نشان دادن چیستی جهان نیست بلکه از نوساختن جهان در عرصهٔ سیاست (انقلاب) یا در عرصهٔ تصور و تخیل (هنر، ادبیات و نظریهٔ اجتماعی) است. به همین دلیل شلی می گوید که شعرا قانونگذاران ناشناختهٔ جهان هستند. این ادعا فقط برای نسلی قابل درک بود که می توانستند پیوند میان تصور و سیاست را ببینند؛ استعارهای که تصور آن برای هر انسان قبل از انقلابهای امریکا و فرانسه تقریباً ناممکن بود.

باید بپذیریم که پروژهٔ روشنگری، تقریباً از همان آغاز شکل گیری، مخالفتهایی را برانگیخت. این مخالفتها نخست صرفاً محافظه کارانه بود. جنبشهای ضدانقلابی نیرومند در فرانسه در دههٔ ۹۰ سدهٔ هجدهم را می توان جنبشهای ضد روشنگری به شمار آورد، ولی آنها معطوف به گذشته بودند. البته جنبشهای فکری آن زمان، تاریخباوری و رمانتیسم، درعین آگاهی از بسیاری جذابیتهای گذشته و تأکید بر این امر، ماهیتاً مدرن (هرچند نه شاید مدرنیستی) بودند، زیرا به آینده نظر داشتند. تاریخباوری اهمیت سنتهای فرهنگی و امر خاص و فردی را داشتند. تاریخباوری اهمیت سنتهای فرهنگی و امر خاص و فردی را خودآفرینی و ابراز وجود می دانست. این تحول آغاز کار 'واردکردن سوژه' بود که همانگونه که بیان کردیم می بایست یک سده بعد به صورت بسیار گسترده تری در قالب هنر مدرنیستی انجام شود.

شکلگیری و تداوم تقریباً موازی و همزمان پروژهٔ روشنگری و ضدروشنگری، قراردادن آن دو در یک بستر پستمدرنیستی را آسان نمیکند. آیا شکلگیری پروژهٔ روشنگری همان زایش مدرنیسم بود؟ یا، در صورتی که مدرنیسم را با پروژهٔ روشنگری برابر بگیریم (که موضع اکثر منتقدین پستمدرنیست است)، آیا این مخالفت اولیه همان زایش پستمدرنیسم در آن مقطع زمانی دوردست بود؟ پاسخ به این پرسش به برداشت ما از مدرنیسم بستگی دارد. اگر مدرنیسم را تلاشی برای اجرای پروژهٔ روشنگری (مسلط کردن علم تجربی، خرد، عامیت و عینیت

<sup>1.</sup> Shelley

غیرشخصی، یا نوعی دیدگاه تقریباً سرد و بیروح و ریاضیوار) بدانیم، می توانیم جسنبشهای مخالف در قالب تاریخباوری و رمانتیسم را نطفه یا نقطهٔ آغاز پستمدرنیسم به شمار آوریم. بی گمان حرکت و تلاش در راستای 'واردکردن سوژه' یا جایگاه فعال بخشیدن به انسان چونان فاعل مختار (چه در عرصهٔ سیاست دموکراسی یا مارکسیسم، و چه در هنر ـ شلی یا پیکاسو)، ویژگی بخش دورهٔ مدرنیته است. ولی آیا بخشی از مدرنیسم هم هست؟ به نظر می رسد این ویژگی به پروژهٔ روشنگری تعلق ندارد. بنابراین، باید پیش از آنکه بتوانیم تصمیم بگیریم آیا پستمدرنیسم در برابر مدرنیسم قرار دارد یا در تداوم آن، باید 'مدرنیسم' را تعریف کنیم.

#### ٩.٣. چيستي مدرنيسم؟

آیا با نگاهی گذرا به جنبشهای فکری و هنری در دورهای که 'مدرنیته' نامیدهایم، می توانیم برداشت روشن تری از این پرسش داشته باشیم؟ بودلار شاعر نقطهٔ آغاز مناسبی برای این کار است. آنچه بودلار می گوید مهم است، هرچند منظور او از 'مدرنیته' نه یک دورهٔ زمانی بلکه اوضاع و احوال هنر در زمان خود اوست. در سال ۱۸۶۳ او می نویسد که 'مدرنیته عبارت است از امر گذرا، امر ناپایدار، امر محتمل؛ مدرنیته نیمی از هنر است و نیم دیگر امر ابدی و تغییرناپذیر (نقل شده در ۱۹۹۹) مدرنیته نیمی از هنر است و نیم دیگر امر ابدی و تغییرناپذیر (نقل شده در عمدتاً کارویژهٔ بازنمایی داشت، و علم و فلسفه هم برای رسیدن به حقایق روشن و قطعی کارویژهٔ بازنمایی داشت، و علم و فلسفه هم برای رسیدن به حقایق روشن و قطعی تلاش می کرد. ا تا آن هنگام، اندیشمندان روشنگری – از ولتر گرفته تا هیوم، کانت، کنت، جان استوارت میل و حتی کارل مارکس – بر این باور بودند که یک پرسش کنت، جان استوارت میل و حتی کارل مارکس – بر این باور بودند که یک پرسش فقط یک پاسخ دارد و فقط یک برداشت یا تصور از حقیقت وجود دارد. ولی از آن بهبعد، به دلایل مختلف، هم در حوزهٔ هنر و هم در حوزهٔ علم، تصور بر این بود که بهبعد، به دلایل مختلف، هم در حوزهٔ هنر و هم در حوزهٔ علم، تصور بر این بود که ممکن است بیش از یک پاسخ برای یک پرسش، بیش از یک دیدگاه و بیش از یک

۱. شاید نخستین اصل دکارت در گفتار در روش را به یاد آوریم: 'به نظر من فقط باید چیزی را بپذیرم که چنان روشن و بدیهی به نظر آید که هیچ دلیلی برای تردید در مورد آن باقی نماند') (Descartes, 1954, p. 20).

راه و روش برای کشف حقیقت وجود داشته باشد. درحالی که زمان سپری می شد؛ مارکس، داروین و فروید باورهای پذیرفته شده را کنار می گذاشتند؛ پیشرفتهایی غیرقابل تصور در عرصهٔ ارتباطات و حمل و نقل شکل می گرفت؛ و نیچه فلسفه سنتی را به سخره می گرفت، مدرنیسم رشد کرده، در اوایل سدهٔ بعد، در قالب آثار هنرمندانی که پیشتر نام بردیم و بارتوک [موسیقیدان مجارستانی]، براک [نقاش فرانسوی]، کلی [نقاش سوئدی]، لاورنس [شاعر و داستان نویس انگلیسی] و پروست ارمان نویس فرانسوی] را هم باید به آنها بیفزاییم، به اوج خود رسید. مانند مارکس و فروید، آنان می کوشیدند حقیقت واقع در پشت ظواهر را آشکار کنند. آنان که مجذوب امر گذرا، امر ناپایدار و امر محتمل بودند، امر ابدی و تغییرناپذیر و نیز فراموش نکرده بودند. همین امر ابدی و تغییرناپذیر ، جایی که تصور می کردیم باشد نبود و یا شاید در آینده و پیش رو قرار داشت. به همین دلیل، در سالهای مورد بحث مفهوم آوانگارد یا پیشتاز اهمیت داشت. کسی که به اهمیت این مفهوم اعتقاد داشته باشد به پیشرفت هم معتقد است.

در سالهای پرآشوب پس از جنگ جهانی اول هنر مدرن شواهد فزاینده ای عرضه می کرد که بر علاقه مندی به 'امر گذرا و ناپایدار' دلالت داشت. ولی 'امر ابدی و تغییرناپذیر' کجا بود؟ یک پاسخ عریان و ملال آور به این پرسش مکتب معماری باوهاوز ' بود؛ پاسخ دیگر هم مناظر خودنمایانه و غرور آمیز موجود در رم موسولینی، مسکو استالین یا تظاهرات مربوط به دادگاه نورنبرگ بود. این پدیده شواهد 'زیبایی شناختی کردن سیاست' بود نه اثبات کنندهٔ حقایق ابدی. ولی دنیای مدرن، در جست و جوی نتیجهٔ درست، همچنان جدی و سخت کوش بود. یک جنبه از این تلاش و جست و جو، رشد برنامه ریزی بوروکراتیک پس از جنگ جهانی دوم بود که در برنامه ریزی شهری یا سروسامان دادن به رفاه همگانی، به ویژه در حوزهٔ بهداشت و آموزش، نمود پیدا کرد. این سالهای پس از جنگ شاهد نوعی مدرنیسم بود که در اموزش، نمود پیدا کرد. این سالهای پس از جنگ شاهد نوعی مدرنیسم 'پوزیتیویستی، فن سالارانه و عقل باورانه' بود ( Harvey, 1990, p. 35). در آن زمان

<sup>1.</sup> Bartook, Braque, Klee, Lawrence and Proust

<sup>2.</sup> Bauhaus

می شد میلتون کینز ۱ را چونان پیروزی روح روشنگری قلمداد کرد.

با وجود همهٔ این پدیده ها، آیا مدرنیسم جنبش بسیار بدی بود؟ اکنون که مصیبت ها را پشت سر گذاشته ایم، می توانیم دیدگاه هابرماس را بپذیریم که پروژهٔ روشنگری هنوز هم دربرگیرندهٔ بهترین امید و آرزوها برای آیندهٔ ماست؟ آیا می توانیم این اعتقاد تورن را بپذیریم که مدرنیته بر خرد و سوژه استوار است که با هم نبودن آنها برای مدرنیته مصیبت بار بوده است، ولی اکنون این امکان وجود دارد که 'هر دو وجه مدرنیته، که با یکدیگر در ستیز بوده اند یا یکدیگر را نادیده گرفته اند، گفت وگو با یکدیگر و آموختن زندگی در کنار هم را آغاز کنند'؟ (6) . 1995, p. شاید چنین موضعی باعث می شود تا پست مدرنیسم، مدرنیسم را منصفانه ارزیابی کند، و شاید اکنون پست مدرنیسم را دقیق تر وارسی می کنیم، زیرا از فراز آن می گذریم. ولی پیش از گذشتن از فراز آن، باید بپرسیم که پست مدرنیسم چه است (یا بود)؟ شاید در آن صورت بتوانیم پست مدرنیسم را هم در قالب چشم انداز تاریخی قرار داده، بررسی کنیم.

امروزه نشانههایی وجود دارد حاکی از اینکه سیطرهٔ فرهنگی پستمدرنیسم در غرب تضعیف می شود... به یک معنا، رو به افول بودن یا نبودن پستمدرنیسم مهم نیست، زیرا از طریق یک بررسی تاریخی در مورد ریشه های آنچه مرحله ای کاملاً تشویش آفرین در فرایند تحولات اقتصادی، سیاسی و فرهنگی بوده است، می توانیم نکات زیادی بیاموزیم (,Harvey).

پستمدرنیته ولی نه پستمدرنیسم (قسمتهای فرعی ۱۰.۳ تا ۱۳.۳) ۱۰.۳. یک دوره یا یک جنبش

آیا اکنون می توانیم برداشتها و تصورات خود را دربارهٔ پست مدرنیته روشن کنیم؟ برخی نویسندگان دو اصطلاح 'پست مدرنیسم' و 'پست مدرنیته' را تقریباً به صورت

۱. Milton Keynes ، یک شهر جدید صنعتی در انگلستان. ـم.

مترادف به کار برده، تمایزی میان آنها نمی گذارند. به نظر من چنین تمایزی سودمند است. با این حال، ما هنوز با این پرسش رویارو هستیم که واژهٔ 'پست مدرنیته' توصیف عینی یک دورهٔ زمانی تاریخی است یا فقط به اندیشمندان و جنبشهای فکری معطوف است که معتقدند ما دیگر به هیچروی در عصر مدرن زندگی نمیکنیم. به نظر من واژهٔ مورد نظر نوعی توصیف عینی است. به هرحال انسان های بسیاری در عصر رنسانس یا اصلاح دینی زندگی میکردند و بدون اینکه آگاه باشند، سهم و نقشی در این جنبشهای بزرگ داشتند. اگر پستمدرنیته را یک دورهٔ تاریخی بدانیم، طبیعتاً این پرسش پیش می آید که آغاز و پایان این دوره چه تاریخی است. نضد فرهنگ دههٔ ۱۹۶۰ در شورشهای سال ۱۹۶۸ به اوج خود رسید. در سال ۱۹۷۲ یک شهرک مدرنیستی در سن لویس ایالت میسوری امریکا را که جایزهای هم برده بود، بهدلیل غیرقابل سکونت بودن ویران کردند. چارلز جنکس این رویداد را گسست آشکار معماری مدرنیستی از معماری پست مدرنیستی به شمار می آورد (ر.ک .: Jencks in Cahoone, 1996, p. 472، وهمچنين ر.ک.: 479 (Harvey, 1990, p. 39). ما شاید این نظر را بپذیریم: 'بدین ترتیب می بینیم که از ۱۹۶۸ تا ۱۹۷۲، پست مدرنیسم چونان جنبشی تمامعیار ولی همچنان نامنسجم، از دل جنبش ضدمدرن دههٔ ۶۰ بیرون می آید' (Harvey, 1990, p. 38). پس اگر پست مدرنیسم حدود سال ۱۹۷۰ آغاز شده باشد، مى توانيم تصور كنيم كه اين تاريخ نقطهٔ آغاز پستمدرنیته هم باشد. ولی نقطهٔ پایان آن چه تاریخی است؟

### ١١.٣. تشخيص، نه تجويز

چنانکه پیشتر بیان کرده ایم، امکان دارد استدلال کنیم که شاید پست مدرنیسم رو به پایان است. ولی اینکه آیا پست مدرنیته هم رو به پایان است یا نه به تعریف ما از آن بستگی دارد. در این مورد باید دو نکته را یادآور شویم: فروپاشی امپراتوری شوروی و پایان جنگ سرد در ۱۹۸۹، گسست بزرگ و تعیین کننده ای در امور جهانی بود؛ دوم اینکه اکثر ویژگی هایی که پیشتر برای دنیای معاصر برشمردیم هنوز هم وجود دارند. آنچه در وصف پست مدرنیته نقل می کنیم، به نظر نمی رسد کاملاً منسوخ شده باشد، بلکه در مورد دنیای امروز هم کاملاً صادق است:

تجربهٔ [ما از] زمان و فضا دگرگون شده است، اعتماد به پیوند ارزیابیهای علمی و اخلاقی از بین رفته است، زیبایی شناسی بر اخلاق که مهم ترین موضوع مورد علاقهٔ اجتماعی و روشنفکری است، پیروز شده است، تخیلات بر روایتها مسلط است، ناپایداری و از همگسیختگی بر حقایق ابدی و رهیافت سیاسی یکپارچه و همگون تقدم یافته است، و تبیینها هم از حوزهٔ مبانی مادی و سیاسی-اقتصادی به سوی اعمال و کردارهای مستقل فرهنگی و سیاسی معطوف شده است. (۲۸)

البته افزون بر همهٔ این موارد، بهتر است به یکی از نگرانکننده ترین وجوه عصر حاضر هم توجه کنیم: قدرت فزایندهٔ شرکتهای فراملی، به ویژه شرکتهایی که ارتباطات راکنترل میکنند. در این حوزه، قدرت تابع آرای رأی دهندگان نیست و به همین دلیل راهی برای بیرون آوردن آن از چنگ سوء استفاده کنندگان وجود ندارد. این شرکتها هیچ مشروعیتی، مانند مشروعیتی که حکمرانان سنتی در اعصار پیشین دارا بودند، ندارند جز مشروعیت ناشی از موفقیت در چارچوب بازار.

## ١٢.٣. ما در كجا قرار داريم؟

در پایان هزارهٔ دوم، ما کجا ایستادهایم؟ آیا تاریخ می تواند ما را در تشخیص جایگاه خود یاری کند؟ چنانکه بیان کردهایم، تاریخ را می توان ثبت و ضبط قبابل اعتماد گذشته به شمار آورد؛ تاریخ ممکن است نوعی درک یا نوعی کنارآمدن بیا شکل معینی از تجربه (به این دلیل که حاضر و موجود نیست) باشد؛ ممکن است گزارش یا تصویری از تجربهٔ کنونی ماباشد؛ یا ممکن است معادل تاریخمندی (نوعی توالی معنا که تجربهٔ موردنظر جایی در آن توالی پیدا می کند) باشد. حتی این هم ممکن است واقعیت داشته باشد که پست مدرنیته، به هرحال، پیامد مدرنیته نیست. شاید هم آن دو همزیستی داشته باشند، چنانکه هاروی در مورد مدرنیسم و پست مدرنیسم ادعا می کند. شاید ما باید 'مقولات مربوط به مدرنیسم و پست مدرنیسم را در قالب مجموعهای از مقولات متضاد بیانگر تضادهای فرهنگی پست مدرنیسم و ادغام کنیم. در آن صورت باید مقولات مربوط به مدرنیسم و سرمایه داری ادغام کنیم. در آن صورت باید مقولات مربوط به مدرنیسم و

پست مدرنیسم را چونان چیزانگاری های ایستای تحمیل شده بر تفسیر های سیال از تضادهای پویا تلقی کنیم (Harvey, 1990, p. 339).

البته هر شیوهای برای رویارویی با وضع کنونی خود انتخاب کنیم، نگرش تاریخی به آن وضع و موقعیت تقریباً گریزناپذیر است. مثلاً جالب است بگوییم که تا سدهٔ هجدهم انسان تصور می کرد جایگاه مقرر و تعیین شدهای در این دنیای دارای نظم الهی دارد. او به دلایل بسیاری خداوند را عبادت می کرد، ولی مهم ترین دلیل این بود که خداوند نه تنها عالم را آفریده، بلکه با قوانین و رحمت خود همواره آن را حفظ و حراست می کند. بدین ترتیب او، هم به کل زندگی و هم زندگی فردی معنا و حراست می کند. با آغاز روشنگری، انسان چونان بخشی از طبیعت و تابع قوانین طبیعت و خرد ترسیم شد نه چونان تابع اقتدار یک خدای شخصوار. در بحثهای معاصر میان علم باوران و مسیحیان، علم باوران هنوز همچنان نقطهٔ نظری دارند. آنان میان علم باوران و مسیحیان، علم باوران هنوز هم به او یاد می دهد تا خود را چونان بخشی از طبیعت و تابع پروژه این طبیعت بداند. ولی پست مدرنیستها به ما می گویند که دورهٔ پروژهٔ و قوانین طبیعت بداند. ولی پست مدرنیستها به ما می گویند که دورهٔ پروژهٔ روشنگری یا عصر مدرنیته پایان یافته است و اکنون در وضع و شرایط پست مدرنیته قرار داریم. پس خدایان روشنگری، مانند خدای سنتی مسیحیت که تصور می شد قرار داریم. پس خدایان روشنگری، مانند خدای سنتی مسیحیت که تصور می شد باید جای خود را به آن خدایان بدهد، منسوخ و کهنه شده است (۲۹)

چنانکه بیان کردهایم، پست مدرنیست ها بسیار کوشیده اند تا ثابت کنند که آرمان های قدیمی دیگر محلی از اعراب نخواهند داشت. آنان دست کم برای راضی کردن خود، نشان داده اند که ما دیگر نمی توانیم به حقیقت، شناخت عینی، خرد، معانی ثابت در زبان، یا ارزش های اخلاقی پایدار اعتقاد داشته باشیم. ولی پس از این همه سازه شکنی، از همگسیختگی، ویرانی و انحلال، آنان چه چیزی را جایگزین خدایان پیشین کرده اند؟ منتقدین آنها پاسخ می دهند که هیچ چیز. اگر امروزه به دور و بر خود نگاه کنیم انسان های نیکوکار و خوش نیت بسیاری را خواهیم دید که می کوشند از این پروژهٔ رو به زوال و نابودی پشتیبانی کنند، به آن ارزش های دید که می کوشند باشند و به فقرا، بیماران، یتیمان، ستمدیدگان و دیگر انسان های بدبخت کمک کنند. خدا را سپاس که هنوز چنین انسان هایی اطراف ما وجود دارند. ولی به نظر می رسد نیروهای مسلط در این جهان که سیاستمداران و دیگر اصحاب

قدرت می شناسند و می پذیرند، چه نیروهایی باشند؟ آیا سرمایه داری یا آن نظام اقتصادی که به یک نظام سیاسی و اجتماعی هم تبدیل شده است، نیروی مسلط است؟ سرمایه داری ای که، همچنان که مارکس نشان می دهد، می کوشد هر چیزی را به کالا تبدیل کند؟ آیا امروزه بازار جایگزین جامعه شده است؛ بازاری که در آن سلیقهٔ مصرف کننده برتر و ارجح است؟ آیا خودکام بخشی، ارضای نفس و ابراز وجود، اهداف پذیرفته شده در دنیای کنونی نیستند؟

البته واقعیت اینگونه نیست. اگر مواردی که بیان کردیم به واقع اهداف اصلی و نیروهای اجتماعی مسلط جامعهٔ بشری باشند، این جامعه چندان دوام نخواهد یافت. چه بر سر آرمانهای روشنگری مانند درک متقابل، عدالت و نظم کلی آمده است؟ یک جامعهٔ بازارمحور، بهراستی بسیار بهتر از یک جامعهٔ گرفتار دیکتاتوری دیوانسالارانه مانند دوران زمامداری استالین یا جامعهٔ ترسیمشده در رمان ۱۹۸۹ جسرج اورول است. با وجود این، بسیاری افراد، ازجمله شمار زیادی از پستمدرنیستها، از چنین جامعهای بهشدت ناراضی هستند. شاید چندان شگفتی آور نباشد که آنان بهجای پذیرفتن این طرز فکر که این دنیای سوپرمارکت هدایت شده توسط اصول تاچریسم، اوج پنج هزارسال تلاش دریای متمدن است، میخواهند تاریخ را انکار یا ردکنند.

## ١٣.٣. آيا تاريخ ياريبخش ما خواهد بود؟

ما ممکن است بخش عمدهٔ پست مدرنیسم را رد کنیم، زیرا استدلالهای آن اغلب سفسطه آمیز و گمراه کننده، داده های آن اغلب نادرست و پیشنهادهای خلاقانهٔ آن در مورد دنیای واقع هیچ و پوچ است. ولی نمی توانیم بخش عمده ای از انتقادات آن در مورد دنیای معاصر را رد کنیم و از پذیرش این نتیجه سرباز زنیم که پروژهٔ روشنگری دست کم تا حدودی د شکست خورده است. اگر خداوندان روشنگری باعث ناکامی و شکست ما شده اند، همانگونه که کمونیسم لنینیستی باعث شکست و فروپاشی اتحاد جماهیر شوروی شده است، پس اکنون از کجا باید الهام بگیریم؟ در حال حاضر، برخلاف دههٔ ۳۰ و ۴۰ با بلایا و مصیبتهای بزرگ و مشهور رویارو نیستیم، و برخلاف دههٔ ۳۰ و ۴۰ با بلایا و مصیبتهای بزرگ و مشهور رویارو نیستیم، و برخلاف دههٔ ۳۰ و ۴۰ با بلایا و مصیبتهای بزرگ و مشهور رویارو نیستیم، و برخلاف دههٔ ۵۰ تا ۸۰ (امیدواریم) مورد تهدید روزانهٔ جنگ و نابودی هسته ای هم نباشیم. ولی دست کم دنیای غرب (زیرا مناطق دیگر مسائل و مشکلات

## ۴۱۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

دیگری دارند) را باید از این مصرفگرایی تنگنظرانه و خودمحورانه و روحیهٔ 'اول خودم' بیرون آورد. من جرأت نمی کنم راه حلی پیشنهاد کنم، ولی کاملاً باور دارم که برای جست وجو و یافتن چیزی که ما را از باتلاق گرم و نرم پست مدرنیته بیرون آورد، مدیون پیشینیان خود در طول پنج هزارسال تاریخ گذشته هستیم. شاید مورخان (که به هرحال آشنا ترین افراد با این پنج هزارسال هستند) بتوانند با توجه به آرا و دستاوردهای مردان و زنان گذشته، امید و آرزوهای بهتری برای آینده ما به ارمغان آورند.

# ۴. گفتوگویی بی پایان درک نادرست تاریخ (قسمتهای فرعی ۱.۴ تا ۴.۴)

## 1.4. آیا تاریخ داستان و خیال پردازی است؟

اگر تاریخ یاور راستین ما در رهایی از مخمصهٔ کنونی باشد، باید تصویر روشنی از چیستی آن داشته باشیم. دیدگاههای مخالف با تاریخ معمول و متعارف که در این فصل تشریح کردهایم، موضوع بحث مستدل هایدن وایت و پیروان سازهانگار و پستمدرنیست او قرار گرفته است. آنان تقریباً با این ادعای وایت موافق هستند که روایتهای تاریخی 'داستانهای کلامی هستند که محتوای آنها به همان اندازه که پیدا می شوند، جعل می شوند' (White in Canary and Kosicki, 1978, p. 42). چنانکه بیان کردهایم، برخی افراد به این نتیجه می رسند که گزارشهای تاریخی بر هیچ واقعیتی استوار نیستند، بلکه جعلیات مورخان هستند. مثلاً انکرسمیت می نویسد: 'گذشته ای وجود ندارد که به ما عرضه شده باشد... بنابراین، مواد و محتوای روایت معطوف به گذشته نیست' (281 Ankersmit, 1990, p. 281). از آنجا که موضوع بحث ما تاریخ است، به این موضوع نمی پردازیم که چگونه ادعاهای نامبرده بر نظریههای ادبی و زبان شناختی استوار هستند. (البته در حاشیه می توان نامبرده بر نظریههای ادبی و زبان شناختی استوار هستند. (البته در حاشیه می توان این نکته را یادآور شد که بسیاری از افرادی که منکر تاریخ هستند، با کاربرد پیشوند 'پست در 'پست مدرنیسم'، نوعی ادعای

<sup>1.</sup> Post-Structuralism

خودنقضگر دربارهٔ واقعیت تاریخ طرح میکنند. کاربرد پیشوند موردنظر دلالت بر این دارد که وضع و حالت فعلی پس از یک وضع و حالت قبلی شکل گرفته است، و ما از چیستی آن حالت قبلی آگاه هستیم. همین نکته در مورد حمله های پست مدرنیستی به پدیدهٔ تاریخی روشنگری هم صادق است.)

استدلالهای موردنظر هرچند هم موجه باشند، درخصوص تاریخ آیا بیگمان (فکر میکنیم که) امکان دارد هیچ شناختی از گذشته نداشته باشیم و همهٔ گزارشهای تاریخی داستان و خیال پردازی باشند؟ بار دیگر می پرسیم که 'عیب کار کجا بوده است؟

#### ۲.۴. ریشههای خطا

ریشهٔ اصلی خطا در نظریههای زبانشناختی و ادبی پستمدرنیسم نیست بلکه در جایی عمیق تر قرار دارد که همان تلاش برای تلقی تاریخ چونان فعالیتی زبانی است. شعر فعالیتی کاملاً زبانی و ادبی، و به عبارتی خودارجاع است. ولی تاریخ کاملاً یا حتی اساساً چنین فعالیتی نیست، زیرا به چیزهای بیرون از یا ورای خود معطوف است.(۳۰) تاریخ فعالیتی است با شیوهها و ابزار فراوان که ما را یاری میکند تا وجود خود را در ارتباط با بُعد زمان درک کنیم. بیگمان واژهها نقش مهمی در این فعالیت بازی میکنند، همانگونه که در اکثر امور انسانی دیگر، مانند جنگ، سیاست، دیپلماسی، بازرگانی، عشق و دوستی، شطرنج، بازی کریکت، علم تجربی یا دین، بازی میکنند. ولی برخلاف شعر یا رمان، هیچکدام از این امور یا فعالیتهاکاملاً یا اساساً کلامی نیستند. بنابراین، آنچه را که بهاصطلاح 'چرخش زبانی' در تاریخ مى ناميم بايد عمدتاً نوعى خطا دانست. توجه كردن به نقشى كه واژهها در اين فعالیت انجام می دهند خطا نیست، همانگونه که توجه کردن به نقش زبان در بازی بیس بال یا تبلیغات خطا نیست. در همهٔ حوزههایی که پیشتر نام بردیم انجام یک چنین بررسی زبانشناختی ممکن است سودمند باشد. البته، خطایی مهم خواهد بود تصور کنیم که مثلاً مسابقهٔ استادان شطرنج یا یک مراسم مذهبی مربوط به پاپ چیزی بیش از یک فعالیت زبانی نیست. آنها به چیزی کاملاً متفاوت مربوط مي شوند.

همین مهمترین منبع درک نادرست ماهیت تاریخ که در سطور پیشین تشریح

کردم، با دو خطای بسیار متأخرتر دیگر ترکیب می شود. خطای نخست این است که تصور کنیم یک گزارش تاریخی کاملاً بر متون دیگر استوار است (همانگونه که پست مدرنیستها می گویند) یا کاملاً بر داده ها و شواهد سندی (عبارتی که مورخان به کار می برند). ولی اگر لحظه ای تأمل کنیم به یاد خواهیم آورد که دژها، گلولههای توپ، پرچینها، و خانه ها از جمله داده ها و شواهد غیرزبانی مربوط به گذشته هستند. بسیاری از انواع آثار هنری که ما را به دنیای گذشته نزدیک تر می کنند نیز در ردیف این گونه داده ها قرار دارند.

خطای دوم این است که تصور کنیم دنیای تاریخی، مانند آتنا و به صورتی جدید و کاملاً شکل یافته، از دل صفحات آثار میشله یا بورکهارت (دو نمونهای که هایدن وایت مطرح می کند) بیرون می آید، دقیقاً همانگونه که یک دنیای پرنشاط ساختگی از لابه لای صفحات دون کیشوت یا آتا کارنینا بیرون می آید. آن ریگنی بررسی هوشمندانه و موشکافانهٔ خود را دربارهٔ نوشته های سه مورخ انقلاب فرانسه، با این عبارات به پایان می برد:

برای اینکه واژه ها بلافاصله دنیایی را پدید آورند، گوینده به واقع فقط می تواند در 'روز نخست آفرینش' قرار گیرد. این کار نوعی تخیل است که برای نویسندهٔ داستان های تخیلی امکان دارد ولی کاملاً نقطهٔ مقابل فعالیتی است که مورخ انجام می دهد (Rigney, 1990, p. 176).

برخلاف دنیای شعر و رمان، این دنیای تاریخی ـ دنیایی که در آن انسان از وجود گسترشیافته در فضا و زمان برخوردار است ـ هنگامی آغاز نمی شود که مطالعهٔ کتابی را شروع می کنیم. زمان آغاز این دنیا متأخرتر از زمان تکامل و تبدیل میمون به انسان نیست. هنگامی که نوزاد قورباغه به یک قورباغه بالغ تبدیل شده، از آب بیرون می جهد و ششهای تازه به وجود آمدهٔ خود را از هوا پر می کند، به نظر می آید که باید دنیای تازه خلق شده ای را پیدا کرده باشد. ولی این گونه نیست و دنیای مورد نظر از مدتها قبل وجود داشته است. درواقع همین دنیا دربرگیرندهٔ برکه، تخم قورباغه و نوزاد قورباغه بوده است. به همین ترتیب نه مورخ و نه خوانندهٔ اثر او دنیای جدیدی را خلق یا کشف نمی کنند. برعکس، آنها "گفت وگوی انسانی" را ادامه می دهند. به قول مایکل اوکشات:

ما چونان انسانهای متمدن وارث... یک گفت وگو هستیم که از درون جنگهای مربوط به ماقبل تاریخ آغاز و در طول سده ها تداوم یافته، فصیح تر و رساتر شده است. این گفت وگویی است که در حوزهٔ عمومی و درون هرکدام از ما جریان دارد (Dakeshott, 1967, p. 199).

در این مقاله اوکشات به واقع دربارهٔ شعر سخن می گوید، ولی نکته ای که بیان می کند، دربارهٔ تاریخ حتی صادق تر است. به بیان کو تاه، کار مورخ نوعی شی هنری از نوساخته شده نیست، بلکه شرکت فرد دیگری در یک گفت و گو دربارهٔ آنچه ما تاکنون فراروی خود داشته ایم (انسان در بُعد زمان) است. به همین دلیل است که یک مورخ بااستعداد و دقیق، منابع دست دوم و نیز دست اول مربوط موضوع یا رشته خود را به دقت مطالعه می کند. هربرت با ترفیلد این نکته را در مقاله ای مهم بیان کرده، اشاره می کند که 'اگر پژوه شگر عرصهٔ علم تاریخ آثار مورخان پیشین را مطالعه نکند، ممکن است به نوعی پسرفت دچار شود '(Butterfield, 1960, p. 170).

### ۳.۴. تصور پیشینی کریزناپذیر است

گاهی استدلال می شود که مورخ هرگز نمی تواند بی طرف باشد، زیرا داده ها و شواهد مورد استفاده و استناد او پیشاپیش جهت دار هستند. به عبارتی، رویدادهایی که او توصیف می کند، پیشتر در قالب متون و به صورت معینی درک و توصیف شده اند یا شکل گرفته اند؛ متونی که داده ها و شواهد مورخ را تشکیل می دهند. مورخ هرگز نمی تواند ورای برداشت یک فرد از موضوع 'راه یابد'. این نکته درست است ولی فقط نیمی از حقیقت را تشکیل می دهد. در ارتباط با درک و تصور پیشینی، فرد می تواند از منتقدین جلوتر برود، زیرا هر کنش انسانی ـ هر فکر، واژه یا کردار ـ تا حدودی نوعی واکنش است به موقعیتی که خود کارگزار درک و تصور می کند. ما همواره دنیا را آنگونه که می باییم درک و تصور می کنیم. ولی دنیا هرگز دقیقاً با هر تصور و ادراکی منطبق نیست و نمی تواند باشد، زیرا هر تصوری بر دیدگاه معینی استوار است. این همان مسئلهٔ بسیار قدیمی و پایدار شناخت و باور است.

دستیابی به شناخت کامل، اگر به هرحال امکان پذیر باشد، فقط برای خداوند ممکن است. ولی ما می توانیم برای رسیدن به شناخت بیشتر تلاش کنیم. در امور

انسانی، این کار را می توان با کنار هم قراردادن دیدگاههای متفاوت دربارهٔ یک موضوع و سپس، از طریق همسنجی و بحث، رسیدن به چیزی شبیه 'ادغام افقهای فکری' گادامر (توصیف یا بیانی که همهٔ طرفها بتوانند بپذیرند)، انجام داد. این کار به بهترین صورت در تاریخ علم نمود می یابد. جالب اینکه علم تجربی هم محدودیتهای این رهیافت را به بهترین صورت نشان می دهد. ادغام افقهای فکری شاید در حوزهٔ امور انسانی امکان پذیر باشد، ولی در مورد عالم چطور؟ آیا می دانیم، یا هرگز خواهیم دانست که کهکشان ما از زاویهای دیگر چگونه به نظر می رسد؟ آیا می توانیم دیدگاههای خود را با کسی که یک میلیون سال نوری دور تر از ما ساکن است مورد مقایسه و بحث قرار دهیم؟ از این لحاظ، مورخان و دانشمندان جایگاه یکسانی دارند و در یک قایق نشسته اند. نه دستیابی به علم خطاناپذیر مورد نظر عینیت باوران. پوزیتیویستها امکان پذیر است نه تاریخ خطاناپذیر مورد نظر عینیت باوران. حداکثر چیزی که دانشمندان یا مورخان می توانند عرضه کنند آرا و نظرات (البته موقتاً) پذیرفته شدهٔ افرادی است که در آن مرحله زمانی خبره ترین و مطلم ترین هستند.

#### 4.4. فرايندي بيوقفه

پیشتر بیان کردم که گریزناپذیربودن تصور و درک پیشینی در هر گزارش فقط نیمی از حقیقت است. جملهٔ معروفی از مارک نیمهٔ دیگر حقیقت را به ما خاطرنشان می سازد: 'انسانها خود تاریخ خود را می سازند، ولی نه برپایهٔ ارادهٔ آزاد خود و نه در چارچوب شرایطی که خودشان برگزیده اند، بلکه در چارچوب شرایط موجود و به ارثرسیده که فراروی آنها قرار دارد'.(۳۱) جهان آنگونه که می خواهیم باشد نیست و اغلب آنگونه هم که تصور می کنیم باشد نیست. پس مورخ چگونه از چنگ تصورات و ادراکات پیشینی شاهدان و معاصران خود رها می شود؟ با توجه به عوامل موجود در وضع و شرایط مورد بررسی که در برگیرندهٔ تصورات و ادراکات پیشینی نیستند؛ یعنی به داده ها و شواهد غیرسندی و حتی غیرکلامی. خطای بزرگ بسیاری نظریه پردازان متأخر تاریخنگاری این تصور و فرض است که، به قول هایدن وایت، نظریه پردازان متأخر تاریخنگاری این تصور و فرض است که، به قول هایدن وایت، تاریخ عبارت است از 'انبوهی اسناد... که به چند صورت می توان آنها راکنار هم قرار داده، مرتب کرد' (White, 1973, p. 283). ولی واقعیت غیر از این است.

نانسی استروور در مقالهای بسیار انتقادی خطاهای رهیافت هایدن وایت به

تاریخ را نشان میدهد و برداشت جالب خود را از این رشته به نوعی آشکار میکند. (۳۲) او وایت را مستهم میکند که موضعی ضدتاریخی دارد، زیرا بر محصولات تأکید میکند نه بر فرایند. استروور او را متهم میکند به داشتن 'این موضع صورتگرایی افراطی که متنها در واقع همهٔ چیزهایی هستند که ما داریم، که «تاریخ» صرفاً مجموعهای از متنهاست، و اینکه تنها پایبندی و تعهد مورخ، تعهد به محصول خود یا متن پایان یافته در بستر متنی خود آن متن است'. (۳۳) او به درستی خاطرنشان میسازد که ساختار رشتهٔ تاریخ استدلال است. این وظیفهٔ مورخ کوشا و فعال است که 'روایتها را مورد بحث و بررسی قرار دهد نه اینکه صرفاً استدلالی در تاریخ 'علمی' ممکن است باعث شود تا این رشته، با وجود نثر متکلف استدلالی در تاریخ 'علمی' ممکن است باعث شود تا این رشته، با وجود نثر متکلف و فنی آن، مثلاً در مقایسه با نثر ادبی تاسیتوس '، بی پیرایه و ساده به نظر آید. (۳۵)

بنابراین، اگر یک متن تاریحی شباهت بیشتری به یک استدلال دارد یا (چنانکه من ترجیح می دهم) نوعی مشارکت است در یک بحث جاری، پس می توان کل این فعالیت را یک گفتوگوی پایدار دانست که عمد تأ شکل گفتاری و نوشتاری دارد ولی در قالب رسانه های دیگری مانند نقاشی، سنگ نبشته یا موسیقی هم صورت میگیرد. این گفتوگو دربارهٔ چیزی است که به نظر ما چیزهای ارزشمند تر زندگی هستند. مثلاً سخن گفتن دربارهٔ انقلاب فرانسه، با مورخین، با انتشار تأملاتی دربارهٔ انقلاب در فرانسه ادموند برک، یا با تنیس کورت اوث آغاز نشد، بلکه چند دهه پیش در جریان گفت وگوی میان روشنفکران فرانسه آغاز شد. البته این بحث و گفت وگو هرگز پایان نیافته است. (روزی که این گفت وگو به پایان برسد روز تأسف آور و غمانگیزی خواهد بود.)

البته این جریان پایدار به تبادل واژهها محدود نمی شود. چنانکه کاملاً روشن است، این انقلاب رفتارها، شیوهٔ پوشش، اسباب و اثاثیه، ساختمانسازی، طرح خیابانها، تاکتیکهای نظامی، روشهای اعدام، ظروف سفالی، موسیقی و بسیاری چیزهای دیگر یا کنشهای غیرکلامی را دگرگون کرد. همهٔ این گونه چیزها در حکم دادهها و شواهد غیرسندی برای مورخ هستند، ولی، مهمتر از آن، بخشی از دنیای آن دورهٔ مردم فرانسه را تشکیل می داد؛ دنیایی که آنان در چارچوب آن می کوشیدند تا

۱. Tennis Court Oath ، قسمی که نمایندگان مجلس فرانسه در زمان انقلاب یاد میکردند. ـم.

مقاصد خود را بیان کنند و همچنین دنیایی که آن مقاصد و نیات را تغییر می داد یا مانع رسیدن به آنها می شد. همهٔ این موارد 'بستر و شرایط موجود و به ارثرسیده' بود که فراروی آنان قرار داشت.

دنیایی که به ارث میبریم نوعی تداوم در قالب زمان است و هر زندگی تاری است از آن رشتهٔ پیوسته. تارهای دیگر هم ملازمات مادی و غیرمادی زندگی ما هستند؛ مانند چیزهای خانگی، اسباب و اثباث، کارخانهها، آداب و رسوم یا حکومت. این چیزها مدت زمان کم و زیادی باقی میمانند و بنابراین، حلقههای يبونددهندهٔ انسانها و نسلها را تشكيل ميدهند. مثلاً، من كتابهاي فراوان و چند صندلی و مبل از پدربزرگ خود به ارث بردهام. خوب بهیاد دارم که او کتابها را میخواند و روی مبل و صندلیها مینشست. شاید فرزندان بنزرگ من هم این كتابها و مبل و صندلي را از من به ارث ببرند و استفاده من از آنها را به خاطر آورند. تداوم زندگی یعنی همین. (۳۶) دنیای گذشته با اقدام ما به گشودن یک کتاب تاریخ یا ورود به یک موزه، از نو خلق نمی شود بلکه بیشتر شبیه یک سکوی متحرک است که هنگام تولد به روی آن می رویم و فقط مدت محدودی بر روی آن سفر میکنیم. درک و دریافت ما از آن سفر کموبیش با درک و برداشت همسفران دیگر متفاوت خواهد بود و علاقهمندی به گفت وگوی موردنظر به همین دلیل است. ولی هیچکس نباید تصور کند که این سفر و مسافران دیگر زادهٔ توهم و تخیل هستند. اَیا استون هنگ ا و تاجمحل را مسافران دیگر نساختهاند؟ یا اینکه پریان یا شرکت والت دیسنی آنها را آنجا قرار داده است؟ شناخت اندک ما دربارهٔ آن معماران، و دیدگاههای احتمالاً متفاوت ما دربارهٔ آنها، بر نبود آن بناها دلالت نمی کند.

پس برای آخرین بار نگاهی به فعالیت در حوزهٔ تاریخ بیندازیم.

## فعالیت در حوزهٔ تاریخ (قسمتهای فرعی ۵.۴ تا ۷.۴)

4.4. خاطرات

در طول دویست سال گذشته ذهن غربی عمدتاً بر پایهٔ ساختارهای تاریخی شکل

۱. Stonehenge، اثری متعلق به ماقبل تاریخ در ۱۳۰ کیلومتری غرب لندن. ـم.

گرفته است. چنانکه بیان کرده ایم، این ساختارها عبارت اند از شناخت گذشته و احساس زندگی در قالب یک پیوستار زمانی؛ پیوستاری که در قالب آن گذشته ها را به یاد می آوریم و به آینده ها می نگریم که هم با یکدیگر تفاوت دارند هم با حال درک کردن و لذت بردن ما از آثار هنری و بسترهایی که آثار موردنظر در آنها خلق شده اند این احساس را بسیار تقویت می کند. احساس تاریخ نه تنها به زندگی های فردی بلکه به زندگی مشترک ما یا تجارب مشترک ما شکل و معنا می بخشد. آیا بدون آن می توانیم زندگی کنیم؟

در آغاز باید این نکته برای ما روشن شود که تاریخ یک چیز نیست بلکه چندین چیز است. تاریخ هم عبارت است از چیزی که اتفاق می افتد و هم تصویری که از آن چیز در ذهن می سازیم. تاریخ نخست همان چیزی است که ما می خواهیم باور کنیم مجموعه ای باشد از رویدادها یا موقعیتهای عینی، یا وجودهای قابل شناسایی و قابل تشخیص واقع شده در زمان و مکان معین. تاریخ دوم عبارت است از ذخیره یاد آوری، بازآفرینی و بازفهم آن رویدادها و بالاخره تأثیر آنها بر شیوهٔ برخورد ما با رویدادها و موقعیتهای کنونی. مسامحتاً همهٔ این موارد را می توان قلمرو خاطره نامید. البته خاطرهٔ اشکال گوناگون دارد: خاطرهٔ شخصی، خاطرهٔ جمعی، خاطرهٔ رسمی، خاطرهٔ تنگ نظرانه یا حزبی، خاطرهٔ آکادمیک و شاید انواع دیگر.

با خاطرهٔ شخصی آغاز میکنیم. جرج استینر دربارهٔ خاطرهٔ یک قطعه شعر یا موسیقی چنین میگوید:

یادآوری درست و توسل به خاطره نه تنها درک و فهم ما از اثر را عمین تر و دقین تر میکند، رابطهٔ متقابل شکل دهنده ای میان خودمان و آنچه به واسطهٔ دل و جان شناخته می شود به وجود می آورد. همزمان با تحول و دگرگونی ما، متن و بستر همان شعر یا موسیقی درونی شده هم دگرگون می شود. درعوض، خاطره به صورت بازشناسی و کشف درمی آید (بازشناسی یعنی شناخت دوباره)... و این فرایند از کانون یا هستهٔ فردیت حفاظت می کند. آنچه به خاطر سپرده می شود و قابل بازخوانی یا یادآوری است مایهٔ ثبات و آرامش خاطر خویشتن فرد است (Steiner, 1989, pp. 9-10).

آیا این گفته دربارهٔ خاطرهٔ رویدادهای مهم ـ تولد یا مرگ یک غریزهٔ شمناخت یک

شخص برجسته، یا دیدار از یک سرزمین عجیب \_ نیز صادق نیست؟ آیا آن خاطرات تا حدودی 'مایهٔ ثبات و آرامش فرد' نیستند؟ بیگمان تصادفی نیست که بسیاری از شاهکارهای ادبی مدرنیسم \_ اولیسهٔ جویس، جستوجوی زمان از دسترفتهٔ پروست، زمین بی شمو الیوت ا \_ باید جملگی در حکم اکتشافهای دنیای خاطره بهشمار آیند. با پیدایش رایانهها با نوع دیگری از خاطره آشنا شده ایم: خاطرهٔ مکانیکی بانک داده ها. این خاطره بهصورت الکترونیک و دور از دخالت انسان سامان می یابد. از این لحاظ خاطرهٔ موردنظر شباهتی به خاطرهٔ انسانی ندارد. در این نوع خاطره هیچ رابطهٔ متقابل شکل دهنده ای میان خودمان و آنچه به واسطهٔ دل و جان شناخته می شود و جود ندارد و برقراری چنان رابطه ای هدف این گونه بانکهاست. آنها دگرگون نمی شوند. ما به منظور کسب اطلاعات به آنها رجوع می کنیم نه به منظور تخیل. البته آنها برای مورخان سودمند تر می شوند؛ مورخانی که وظیفهٔ آنها تأمین رضایت خاطر تخیل مبناست.

نوع دیگری از خاطره، خاطرهٔ متعلق به ژنهاست که نشانههای مربوط به همهٔ مراحل پیشین تکامل در آن ذخیره می شود. البته این خاطره ها نیز مانند رایانه ها، بایگانی های انعطاف ناپذیر اطلاعات هستند، نه منابع انعطاف پذیر تخیل؛ منابعی که خاطرهٔ عصبی به وجود می آورد.

میان خاطرهٔ شخصی دارای گوناگونی ها و خصایص غنی و فراوان و خاطرهٔ رایانه ای و ژنی دارای یکنواختی و همانندی قابل اعتماد ولی کسلکننده، خاطرهٔ جمعی قرار دارد که بهصورتهای متعدد شکل میگیرد: خاطرهٔ مشترک متعلق به یک روستا، خانواده، شهر، واحد نظامی یا کارکنان کشتی که خودبهخود شکل میگیرد؛ تاریخهای رسمی تصویب شده (و گاهی نوشته شده) توسط مقامات حکومتی یا نظامی؛ تاریخ تبلیغی معطوف به پیشبرد اهداف دینی یا سیاسی؛ تاریخ خشک و عینی دانشگاهی؛ و تاریخ تفریحات و سرگرمی ها که فیلمها، برنامههای رادیو تلویزیونی، رمانها و تاریخهای عامه پسند، و تاریخ حفظ و احیای 'میراث' گذشته را دربرمی گیرد. هدف اجزای تاریخ تفریحات و سرگرمی ها غنابخشیدن به خاطرهٔ شخص موردنظر استینر، 'اصلاح' نگرشهای ایجاد شده به واسطهٔ تاریخهای

<sup>1.</sup> Joyce's Ulysses, Proust's A la Recherche du Temps Perdu, Eliot's The Waste Land

رسمی و باورهای مبتنی بر تاریخ ایدئولوژیک، و یا رسیدن به حقیقت عینی موردنظر دانشگاهیان نیست، بلکه صرفاً (یا دستکم عمدتاً) سرگرمکردن عامهٔ مردم است. (البته چندان نیازی به یادآوری این نکته نیست که تاریخهای نامبرده همپوشیهای مختلف و متعددی دارند). گاهی ممکن است رویدادها از مقولهای به مقولهٔ دیگر راه یابند، ازجمله در سال ۱۹۸۹ که بنگاههای تبلیغاتی فرانسه متولی برگزاری جشن دویستمین سالگرد انقلاب فرانسه شده بودند. آلن تورن، بسیار افسرده و ناراحت، تصور می کرد که این کار بیانگر آن است که بنیادی ترین رویداد جمهوری فرانسه، 'همهٔ معنای خود را از دست داده، به چیزی بی محتوا تبدیل شده است' (Touraine, 1995, p. 191). البته ما، همصدا با ژاک له گف، می توانیم بگوییم که، 'خاطره یک عنصر ضروری هویت فردی یا جمعی است که جستوجوی پرشتاب و مضطربانهٔ آن امروزه یکی از فعالیتهای مهم افراد و جوامع است و Le Goff, 1992, p. 98). رابرت گیلدا هم مینویسد: 'بهنظر من آنچه یک فرهنگ سیاسی را تعریف و تعیین میکند، مهمتر از همه، نه برخی عوامل جامعه شناختی مانند نژاد یا طبقه یا اعتقاد، بلکه خاطرهٔ جمعی یا خلق مشترک گذشته توسط جمعی معین است. كار او تحقیق جامعی است دربارهٔ نقش تاریخی فرانسه در حيات فرانسه (Gildea, 1994, p. 10 and passim).

## ۶.۴. تاریخ دانشگاهی

از بین همهٔ اشکال خاطره بهتر است به بررسی خاطرهای بپردازیم که خوانندگان این کتاب به احتمال زیاد با آن آشنا هستند: خاطرهٔ مربوط به تاریخ دانشگاهی تاریخ دانشگاهی را 'خشک' و 'عینی' نامیدهام و گفتهام که هدف آن دستیابی به حقیقت بی طرفانه و بدون سوگیری است. اینگونه حقایق نییازهای شناخته شدهٔ پژوهش تاریخی است، گرچه کمتر مورخی به اندازهٔ کافی شجاعت دارد که ادعا کند در اغلب موارد این نیاز تأمین می شود. ویبژگی دیگر خاطرهٔ مورد بررسی به میزان دربرگیرندگی و جامعیت آن مربوط می شود. خاطره، چه ذهنی باشد یا شفاهی یا مکتوب، مادهٔ خام تاریخ است و به صورت گریزناپذیری گزینشی. همهٔ ما، به صورت فردی یا جمعی، چیزی را به خاطر می آوریم که نمی توانیم یا نمی خواهیم فراموش کنیم. (در مورد دوم تلاش های ویژه ای می کنیم تا فراموش نکنیم. البته گاهی هم،

چنانکه گیری در کتاب جالبی راجع به جامعهٔ سدهٔ یازدهم نشان میدهد، تلاشهای ویژهای میکنیم تا فراموش کنیم (ر.ک.: Geary, 1994). ولی از دیدگاه مورخان معاصر، بهنظر میرسد که هر چیز در عرصهٔ تاریخ به کار می آید. امروزه بهنظر مىرسد هيچكدام از فعاليتهاى انسان فاقد تاريخ خاص خود نيست و اگر چنين موردی وجود داشته باشد، می توان یقین کرد که این خلاً بهزودی پر خواهد شد. هر چیز ممکنی باید بهخاطر آورده شود. طبیعتاً مورخ هنگامیکه روی موضوع معینی کار میکند، ناگزیر از گزینش است و نمی توان در یک زمان دربارهٔ هر چیز سخن گفت. ولی تقریباً چیزی وجود ندارد که مورخان آن را در اصل نامرتبط با حوزههای ممكن تاريخنگاري دانسته، كنار بگذارند. اين واقعيت را تا حدودي مي توان برحسب كنجكاوي راستين دربارهٔ هر جنبهٔ زندگي بشر تبيين كرد. يك نمايش نامهنويس رومی میگوید: 'من یک انسان هستم و برای انسانی که نسبت به من بی توجه باشد اهميتي قائل نمي شوم ، واقعيت موردنظر تا حدودي هم نتيجه ارتباط متقابل و درهم تنیدگی همهٔ امور انسانی است. هر اندازه گسترهای که مورخان تور خود را پهن میکنند بیشتر باشد، میزان بیشتری از این ارتباط متقابل و درهم تنیدگی را کشف خواهند كرد. بنابراين، اطمينان از اينكه برخى عوامل احتمالاً مرتبط از قلم نيفتاده باشد دشوارتر می شود. تبیین سوم نیز این دلیل پیش پاافتاده است که در برخی حوزههای تاریخ (بهویژه حوزهٔ سیاسی) پژوهش وافی و کافی صورت گرفته است و بسیاری مورخان تازه کار باید حوزههای پژوهشی تازهای را جستوجو کنند. بههمین دلیل است که مجلات جدیدی دربارهٔ حوزههای تازهٔ تاریخ منتشر می شود.

تاریخ تا جایی که نوعی نظام شناخت یا یک روش (مانند علم تجربی) است، عرصهٔ نظریههایی دربارهٔ 'بازیهای زبانی' (عبارت معنی دار ویتگنشتاین)، دربارهٔ قواعد آن بازیها، و دربارهٔ اعتبار یا مشروعیت آن قواعد هم است. همچنین تاریخ تا جایی که نوعی فعالیت یاروش مدعی عرضه یا نمایش واقعیت است، عرصهٔ مسائل زیبایی شناختی دربارهٔ آنچه واقعیت می انگاریم و چگونگی یا امکان نمایاندن آن واقعیت نیز هست. سرانجام، از آنجا که تاریخ مدعی است نه تنها حقیقت را میگوید بلکه معنای آنچه راکه میگوید نشان می دهد، نسبت به نگرانی های معاصر دربارهٔ از بین رفتن معنا (در زندگی، در فلسفه، در ادبیات و همنر) و تردیدها و پرسشهای مینرفتن معنای معنای معنا، یا چیستی معنا هم حساس است.

### ۷.۴. به یاد کالینگوود

همهٔ موارد نامبرده مسائل و موضوعهایی هستند برای بحث مورخان و فلاسفه. آ. اف. فِلْ مورخ در این باره چنین میگوید: بیگمان 'سنتهای رشته فلسفه به اندازهٔ کافی توانمند است تا با جریانهای جدید متعلق به هرمنو تیک، عملگرایی جدید، نظریهٔ ادبی، و نظریهٔ انتقادی سازگارشده، از آنها بهره ببرد، بدون آنکه رسالت درک ادعاهای شناختی تاریخ را کنار بگذارد' (Fell in van der Dussen and Rubinoff, 1991, p. 84). در این کتاب هم دقیقاً می کوشیدیم چنین کاری انجام دهیم. آر. جی. کالینگوود نیز یک عمر کار و فعالیت خود را چونان 'تــــلاش بــرای برقراری آشتی میان فلسفه و تاریخ و توصیف می کند (Collingwood, 1944, p. 54). او در ۱۹۳۹ اظهار می دارد 'که ما شاید در آستانهٔ عصری قرار داشته باشیم که در آن، تاریخ جایگاه مهمی برای جهان دارد، همانگونه که علوم طبیعی در فاصلهٔ میان ۰ ۱۶۰ تا ۱۹۰۰ داشته است و (p. 61). اگر آن پیشبینی، به هر معنایی، موجه بوده باشد، به دو دلیل است: رویدادهای تباه کننده و ویرانگر که در بقیهٔ سالهای سدهٔ بیستم شکل گرفت؛ پندار و کرداری که تاریخ دربردارد می تواند پرتو ارزشمندی بر پیچیدگیهای کنونی دنیای ما بیندازد. در طول شش دهه پس از آن تاریخ، فلسفهٔ تاریخ زیر سیطرهٔ دو دغدغه و دلنگرانی بوده است: تلاش برای تلقی تاریخ چونان نوعی علم؛ تلاش برای تلقی تاریخ چونان نوعی داستان و خیالپردازی. در این کتاب تلاش شده است پرده از هر دو تلقی اشتباه برداشته شود. بیگمان اکنون زمان آن فرارسیده است تا تاریخ را نوعی فعالیت متمایز و مستقل بدانیم؛ فعالیتی که (چنانکه توصیف کردهایم)، در قالب گفت و گو و بحث بی پایان، ما را یاری می کند تا وجود انسانی را در ارتباط با بُعد زمان درک کنیم. این موضوعی است که، چنانکه كالينگوود در شرح حال خود مينويسد، فيلسوف خردمند با تمام توان خود بر آن متمرکز خواهد شد، 'و بدین تر تیب در پی ریزی بنیادهای آینده مشارکت خواهد کرد' .(p. 62)

#### بادداشتها

- .New Cambridge Modern History, (1957), vol. 1, pp. xxiv-xxv .\
- r. Geyl (1965, p. 18) 'تاریخ در واقع بحث و گفتوگویی بیپایان است ' P. Geyl (1965, p. 18).
- McManners's Chapter XXII of the New Cambridge Modern ازجمله: A. G. Diskens and J. Tonkin Geyl (1949) History (1965), vol. 8
   Bosworth (1993) (1985)
  - ۴. حملة شديد النون به وايت را در (Elton (1991, p. 31) ببينيد.
- ۵. منابع فراوانی دربارهٔ پستمدرنیسم وجود دارد و شماری از کتابهای سودمندتر را در پایان این فصل فهرست کردهایم. اپلبی و همکاران او مطالب فراوانی از آنچه مورخان باید بگویند گفته اند. ر.ک.: (727–798) Appleby etal. (1994, pp. 198–237).
- Ankersmit, 'Historical Representation', in *History and Theory* (1988), .vol. 27, pp. 205-28
  - - History and Theory, (1988), vol. 27, p. 226 .A
      - .Ibid., pp. 227-9.4
- Ankersmit, 'Historiography and Postmodernism', in *History and .\.* .

  . Theory, (1989), vol. 28, p. 137
  - .Ibid., p. 149 .\\
  - .Ibid., p. 150 .\Y
- For P. Zagorine, see ibid., pp. 263-74. Ankersmit, *History and* .\r .*Theory* (1990), vol. 29, pp. 295-6
  - .ibid., p. 281 .\\*
  - .Past and Present, no. 133, pp. 204-13 .\\0000
    - .Joyce, ibid., p. 208 . 19
  - ۱۷. ر.ک.: (Postmodernism in the City') ر.ک.:
    - .Ibid., p. 189 .\A
- Renaissance :همچنین در اثر دیگر او .Greenblatt (1990, pp. 5–6) .۱۹ Self-fashioning (1980) را ببینید.
- ۲۰. برای آشنایی با نقد یک مورخ بر تاریخباوری جدید، ر.ک.: مقالهٔ Lawrence Stone در ۲۰. Past and Present (1991), no. 131, pp. 217–18. همچنین ر.ک.: مقالهٔ

- .Speculum (1990), vol. 65, pp. 59-96 در Gabriel Spiegel
- ۲۱. اقدام مهلک در این زمینه الحاق گوتها (Goths)، شاخهای از نژاد آلمانی) به مدافعان امپراتوری (۳۸۲ م) بود. در این خصوص هم تبیین گیبون کوتاه و مختصر است: درحالیکه جمهوری روم بهواسطهٔ شمشیر مورد تردید بربرها محافظت یا تهدید می شد، واپسین جرقههای مشعل نظامی سرانجام در دستان رومیها خاموش شد. ' Gibbon (1910) chapter XXVI, vol. 3, p. 63
  - ۲۲. (Koselleck (1988 که در ۱۹۵۹ نخستین بار به زبان اَلمانی منتشر شد.
    - .Kant (1977, p. 54) .YT
- ۲۴. برای اگاهی بیشتر در مورد تاریخباوری ر.ک.: فصل ۵، قسمت ۳. همچنین ر.ک.: Stanford (1994, pp. 251-7); Meinecke, Historism (1972); Iggers, The
  .German
- ۲۵. این ادعا ما را به یاد عبارتی می اندازد که اغلب می گویند گوته در واپسین لحظات زندگی خود بر زبان آورده است: 'Mehr Licht'.
- Stephen Crook, 'Radicalism, Modernism and Postmodernism' in .79
  . Boyne and Rattansi (1990, p. 50)
- - . 'Postmodernity as a Historical Condition': Harvey (1990, p. 328) . YA
- ۲۹. برای آشنایی با نقد قوی و مستدل روشنگری چونان فرار از واقعیت سیاسی به دامن تخیلات آرمانی، ر.ک.: (Koselleck (1988, 1959).
- ۳۰. رولن بارتز کاملاً در اشتباه است که چنین واقعیتی را انکار میکند. ر.ک.: فصل ۲، قسمت ۳.۴.
- 'The Eighteenth Brumaire of Louis Napoleon' in Marx 1973, p.) .71
  .(146
  - .History and Theory, (1980), Beiheft 19 ر.ك.: 97.
    - .Ibid., pp. 66-7 .TT
      - .Ibid., p. 74 .TY
      - .Ibid., p. 76 .70

# ۴۲۸ دراَمدی بر فلسفهٔ تاریخ

#### براي مطالعة بيشتر

#### چرخش زبانی

شما مى توانيد با Appleby et al. (1994, chapter 6) و Appleby et al. (1994, chapter 6) هما مى توانيد با Canary and Kosicki دربرگيرندهٔ نكات برجستهاى است. Elton (1991) نيز مطالب (1978) and H. White (1973, Introduction only) and H. White (1990) نيز مطالب و سودمندى را دربرمى گيرند.

#### از بین رفتن ابژه

بهترین منبع در این زمینه بعد از (Lyotard (1984) است. در مورد فوکو لهترین منبع در این زمینه بعد از (Lyotard (1984) است. در مورد دریدا ر.ک.: (1986) Merquior (1985), Rubinour (1986). در مورد دریدا ر.ک.: (1987) Lechte (1994). Sturrock (1979) در مورد سازهانگاری ر.ک.: (1979) Sturrock (1979) راهنمای مختصر و مفیدی در مورد بحثهای رایج در این حوزه است. (1982) برای مبتدیان مناسب نیست.

## از روشنگری تا مدرنیته

علاقه مندان می توانند با مقالهٔ کو تاه کانت (1784 b) و سپس (1784 p) و سپس (1784 p) علاقه مندان می توانند با مقالهٔ کو تاه کانت (1784 p) و سپس (1784 crook in Boyne and Rattansi (1990) آغاز کنند. (1990) Cahoone (1996) دربرگیرندهٔ گزیده هایی با مقدمه های سودمند است.

## نه پایان ـ نه اَغاز

Oakoshott (1983) و Samuel (1994) بيانگر اين ديدگاه هستند. مهم تر از همهٔ اين منابع، رك.: (Collingwood (1944).

### كتابنامه

- Achinstein, Peter 1983. The Nature of Explanation, Oxford University Press, New York.
- Acton, Lord 1970. Letter to the contributors to the Cambridge Modern History, 1898. Printed (n.d.) in Fritz Stern, The Varieties of History, 2nd edn.
- Ankersmit, F. R. 1986. 'The Dilemma of Contemporary Anglo-Saxon Philosophy of History', *History and Theory*, vol. 25, Beiheft 25.
- Ankersmit, F. R. 1988. 'Historical Representation', *History and Theory*, vol. 27.
- Ankersmit, F. R. 1989. 'Historiography and Postmodernism', *History and Theory*, vol. 28.
- Ankersmit, F. R. 1990. 'Reply to Professor Zagorin', *History and Theory*, vol. 29.
- Appleby, Joyce, Hunt, Lynn, and Jacob, Margaret, 1994. Telling the Truth about History, W. W. Norton.
- Appleman, Philip (ed.) 1970. Darwin, W. W. Norton.
- Aristotle 1952. Aristotle's Metaphysics, tr. Richard Hope, Columbia University Press.
- Aristotle 1961. *Metaphysics*, ed. and tr. Sir David Ross, Everyman, J. M. Deut.
- Aristotle 1965. 'On the Art of Poetry' in *Classical Literary Criticism*, tr. T. S. Dorsch, Penguin.

- Aristotle 1976. The Ethics of Aristotle: the Nicomachean Ethics, tr. J. A. K. Thomson, Penguin.
- Aron, Raymond 1961. Introduction to the Philosophy of History: an Essay on the Limits of Historical Objectivity, tr. George J. Irwin, Beacon Press (1938).
- Atkinson, R. F. 1978. Knowledge and Explanation in History: an Introduction to the Philosophy of History, Macmillan.
- Aubrey, John 1962. Brief Lives, ed. Oliver Lawson Dick, Penguin.
- Austin, J. L., 1964. Sense and Sensibilia, Oxford University Press (1962).
- Austin, J. L., 1970. Philosophical Papers, Oxford University Press (1961).
- Ayer, A. J. 1964. The Foundations of Empirical Knowledge, Macmillan (1940).
- Ayer, A. J. 1971 Language, Truth and Logic, Penguin (1936).
- Bann, Stephen 1981. 'Towards a Critical Historiography: Recent Work in Philosophy of History', *Philosophy*, vol. 56, no. 217.
- Barnes, Jonathan (ed.) 1995. The Cambridge Companion to Aristotle, Cambridge University Press.
- Barrow, John 1992. Theories of Everything: the Quest for Ultimate Explanation, Vintage (1990).
- Barthes, Roland 1970. 'Historical Discourse', in Lane, M., Structuralism, Jonathan Cape.
- Barthes, Roland 1973. Mythologies, tr. Annette Lavers, Paladin.
- Barthes, Roland 1984. Image Music, Text, tr. Stephen Heath, Fontana/Flamingo (1977).
- Bauman, Zygmunt 1978. Hermencutics and Social Science: Approaches to Understanding, Hutchinson.
- Becker, Carl I., 1932. The Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers, Yale University Press.
- Benson, Lee and Strout, Cushing 1960. 'Causation and the American Civil war: Two Appraisals', in Nadel, 1965.
- Berger, Peter L. and Luckmann, Thomas 1971. The Social Construction of Reality: a Treatise in the Sociology of Knowledge, Penguin (1966).
- Berlin, Isaiah 1979. Against the Current: Essays in the History of Ideas ed. H. Hardy, Hogarth Press.

- Berlin, Isaiah 1980. Vico and Herder: Two Studies in the History of Ideas, Hogarth Press (1976).
- Berlin, Isaiah 1993. The Magus of the North: J. G. Hamman and the Origins of Modern Irrationalism, ed. H. Hardy, John Murray.
- Bernstein, Richard J. (ed.) 1985. Habermas and Modernity, Polity Press.
- Bernstein, Richard J. 1991. The New Constellation: the Ethical-Political Horizons of Modernity/ Postmodernity, Polity Press.
- Best, Geoffrey (ed.) 1988. The Permanent Revolution: the French Revolution and Its Legacy 1789-1989, Fontana.
- Bloch, Marc 1954. The Historian's Craft, tr. Peter Putnam, Manchester University Press.
- Bosworth, R. J. B. 1994. Explaining Auschwitz and Hiroshima: History Writing and the Second World War 1945-1990, Routledge (1993).
- Bottomore, T. B. 1971. Sociology: A Guide to Problems and Literature, rev. edn, G. Allen & Unwin.
- Bottomore, Tom, and Nisbet, Robert (eds) 1979. A History of Sociological Analysis, Heinemann.
- Bouwsma, William J. 1982. 'Intellectual History in the 1980s: from History of Ideas to History of Meaning' in Rabb and Rotberg, 1982.
- Boyne, Roy and Rattnsi, Ali (eds) 1990. Postmodernism and Society, Macmillan.
- Braudel, Fernand 1975. The Mediterranean and the Mediterranean World in the Age of Philip II, tr. Sian Reynolds, rev. edn, Fontana/Collins (1949).
- Braudel, Fernand 1980. On History, tr. Sarah Matthews, Weidenfeld & Nicolson.
- Brown, Peter 1991. The World of Late Antiquity AD 150-750, Thames & Hudson, (1971).
- Bullock, Alan 1993, Hitler and Stalin: Parallel Lives, Fontana/Collins (1991).
- Burke, Peter (ed.) 1973. A New Kind of History-from the Writings of Febvre, Routledge & Kegan Paul.
- Burke, Peter, 1974, Tradition and Innovation in Renassiance Italy: a Sociological Approach, Fontana (1972).
- Burke, Peter (ed.) 1991. New Perspectives on Historical Writing, Polity Press.
- Burke, Peter 1992. History and Social Theory, Polity Press.

- Buruma, Ian 1994. Wages of Guilt: memories of War in Germany and Japan Jonathan Cape.
- Butterfield, Herbert 1960. Man on his Past: the Study of the History of Historical Scholarship, Beacon Press, (1955).
- Butterfield, Herbert 1968. 'Narrative History and the Spade-work behind It', *History*, vol. 53, no. 178.
- Cahoone, Lawrence (ed.) 1996. From Modernism to Postmodernism: an Anthology, Blackwell.
- Callinicos, Alex 1988. Making History: Agency, Structure and Change in Social Theory, Polity Press (1987).
- Callinicos, Alex 1995. Theories and Narratives: Reflections on the Philosophy of History, Polity Press.
- Canary, Robert II and Kozicki, Henry (eds) 1978. The Writing of History: Literary Form and Historical Understanding, University of Wisconsin Press.
- Cannon, John (ed.) 1980. The Historian at Work, G. Allen & Unwin.
- Cannon, John, Davis, R. H. C., Doyle, William and Greene, Jack P. (eds) 1988. The Blackwell Dictionary of Historians, Blackwell.
- Carey, John (ed.) 1995. The Faber Book of Science, Faber.
- Carr, David 1986a. 'Narrative and the Real World', History and Theory, vol. 25.
- Carr, David 1986b. Time, Narrative and History, Indiana University Press.
- Carr, E. H. 1964. What is History?, Penguin (1961).
- Carroll, Noël 1990 'Interpretation, History and Narrative', *The Monist*, vol. 73, no. 2.
- Chatman, Sevmour 1980. Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and Film, Cornell University Press.
- Cipolla, Carlo M. 1991. Between History and Economics: an Introduction to Economic History, Blackwell.
- Clark, Sir George 1964. General Introduction 'History and the Modern Historian', in New Cambridge Modern History, vol. 1 (1957).
- Clark, G. Kitson 1967. The Critical Historian, Heinemann.
- Clark, Stuart 1985. 'The "Annales" Historians' in Skinner, 1990.
- Clive, John 1990. Not by Fact Alone: Essays on the Writing and Reading of History, Collins Harvill (1989).

- Cohn, Norman 1962. The Pursuit of the Millennium, Heinemann/Mercury (1957).
- Collingwood, R. G. 1940. An Essay on Metaphysics, Clarendon Press.
- Collingwood, R. G. 1944. An Autobiography, Penguin (1939).
- Collingwood, R. G. 1961. *The Idra of History*, Oxford University Press (1946).
- Collingwood, R. G. 1965. Essays in the Philosophy of History, ed. William Debbins, University of Texas Press.
- Comte, Auguste 1956. Extracts from The Positive Philosophy of Auguste Comte, in Gardiner, P. (ed.) 1959.
- Connerton, Paul (ed.) 1976. Critical Sociology: Selected Readings, Penguin.
- Crook, Stephen 1990. 'Radicalism, Modernism and Postmodernism', in Boyne and Rattansi (eds) 1990.
- Crystal, David 1971. Linguistics, Penguin.
- Culler, Jonathan 1976. Saussure, Fontana/Collins.
- Dancy, Jonathan 1985. Introduction to Contemporary Epistemology, Blackwell.
- Danto, Arthur C. 1965. Analytical Philosophy of History, Cambridge University Press.
- Davies, Paul 1993. The Mind of God: Science and the Search for Ultimate Meaning, Penguin (1992).
- Davies, Paul 1995. Are We Alone? Philosphical Implications of the Discovery of Extraterrestrial Life, Penguin (1993).
- Dawkins, Richard 1991. The Blind Watchmaker, Penguin (1976).
- Davis, Natalie Zemon 1975. Society and Culture in Early Modern France, Duckworth.
- Dennett, Daniel C. 1991. Consciousness Explained, Little, Brown & Co.
- Descartes, René 1970. Philosophical Writings, tr. and ed. G. F. M. Anscombe and P. T. Geach, Nelson (1954).
- Dickens, A. G. 1976. The German Nation and Martin Luther, Fontana/Collins (1974).
- Dickens, A. G. and Tonkin, John 1985. The Reformation in Historical Thought, Blackwell.
- Dilthey, Wilhelm 1976. Selected Writings, ed. H. P. Rickman, Cambridge University Press.

- Doyle, William 1988. Origins of the French Revolution, Oxford University Press (1980).
- Doyle, William 1989. The Oxford History of the French Revolution, Clarendon Press.
- Dray, William H. 1957. Laws and Explanations in History, Oxford University Press.
- Dray, William H. 1964. Philosophy of History, Prentice-Hall.
- Dray, William H. (ed.) 1966. Philosophical Analysis and History, Harper & Row.
- Dray, William H. 1980. Perspectives on History, Routledge & Kegan Paul.
- Dunn, John 1978. 'Practising History and Social Science on "Realist" Assumptions' in Hookway and Pettit, 1980.
- Durkheim, Emile 1964. The Rules of Sociological Method, tr. S. A. Solovay and J. II. Mueller, Free Press (1938).
- Eckstein, Harry 1965. 'On the Etiology of Internal Wars', in Nadel, 1965.
- Eliot, T. S. 1934. The Sacred Wood: Essays on Poetry and Criticism, Methuen (1920).
- Elster, Jon 1989. Nuts and Bolts for the Social Sciences, Cambridge University Press.
- Elton, G. R. 1969. The Practice of History, Fontana/Collins (1967).
- Elton, G. R. 1970. Political History: Principal and Practice, Allen Lane, Penguin Press.
- Elton, G. R. 1991. Return to Essentials: Some Reflections on the Present State of Historical Study, Cambridge University Press.
- Emmet, Dorothy 1994. The Role of the Unrealisable: a Study in Regulative Ideals, Macmillan/St Martin's Press.
- Fisher, H. A. L. 1936. A History of Europe, Edward Arnold.
- Floud, Roderick (ed.) 1974. Essays in Quantitative Economic History, Clarendon Press.
- Floud, Roderick 1979. An Introduction to Quantitative Methods for Historians, Methuen (1973).
- Fogel, R. W. And Elton, G. R. 1983. Which Road to the Past? Two Views of History, Yale University Press.
- Fukuyama, Francis 1992. The End of History and the Last Man, Penguin.

- Furet, François 1981. Interpreting the French Revolution. tr. Elborg Forster, Cambridge University Press.
- Gadamer, Hans-Georg 1979. Truth and Method, tr. William Glen-Doepel, Sheed and Ward (1965, 2nd German edn).
- Gadamer, Hans-Georg 1985. Philosophical Apprenticeships, tr. Robert R. Sullivan, MIT Press (in German 1977).
- Gadamer, Hans-Georg 1994. 'The Art of Getting it Wrong', an interview in *Cogito*, vol. 8, no. 3.
- Gallie, W. B. 1964. Philosophy and the Historical Understanding, Chatto & Windus.
- Gardiner, Patrick 1952. The Nature of Historical Explanation, Oxford University Press.
- Gardiner, Patrick (ed.) 1959. Theories of History, The Free Press.
- Gardiner, Patrick (ed.) 1974. The Philosophy of History, Oxford University Press.
- Geary, Patrick J. 1994. Phantoms of Remembrance: Memory and Oblivion at the End of the First Millennium, Princeton University Press.
- Geertz, Clifford 1975. The Interpretation of Cultures, Hutchinson (1973).
- Gender and History, 1989. Blackwell.
- Gevl, Pieter 1965. Napoleon: For and Against, tr. Olive Renier, (1949).
- Gibbon, Edward 1910. The Decline and Fall of the Roman Empire, Dent (1776-88).
- Gibson, J. J. 1968. The Senses Considered as Perceptual Systems, G. Allen & Unwin (1966).
- Giddens, Anthony 1976. New Rules of Sociological Method: a Positive Critique of Interpretative Sociologies, Hutchinson.
- Giddens, Anthony 1978. Durkheim, Fontana/Collins.
- Giddens, Anthony 1984. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration, Polity Press.
- Gilbert, Felix, and Graubard, S. R. (eds) 1972. Historical Studies Today, W. W. Norton.
- Gildea, Robert 1994. The Past in French History, Yale University Press.
- Gleick, James 1988. Chaos: Making a New Science, Cardinal/Sphere.
- Goldstein, Jan (ed.) 1994. Foucault and the Writing of History, Blackwell.

- Goldstein, Leon J. 1976. Historical Knowing, University of Texas Press.
- Goald, Stephen Jay 1991. Wonderful Life: the Burgess Shale and the Nature of History, Penguin (1989).
- Greenblatt, Stephen 1990. Shakespearean Negotiations: the Circulation of Social Energy in Renaissance England, Clarendon Press (1988).
- Greene, Thomas M. 1982. The Light in Troy: Imitation and Discovery in Renaissance Poetry, Yale University Press.
- Habermas, Jürgen 1972. Knowledge and Human Interests, tr. Jeremy J. Shapiro, Heinemann (1968).
- Habermas, Jürgen 1979. Communication and the Evolution of Society, Heinemann (1976).
- Habermas, Jürgen 1987. The Philosophical Discourse of Modernity, tr. Frederick Lawrence, Polity Press.
- Halévy, Élie 1937 8. A History of the English People in 1815, 3 vols, Penguin (1924).
- Hampson, Norman 1968. The Enlightenment, Penguin.
- Hanson, Norwood Russell 1965. Patterns of Discovery: an Enquiry into the Conceptual Foundations of Science, Cambridge University Press (1958).
- Harman, Gilbert 1973. Thought, Princeton University Press.
- Hart, H. L. A. and Honoré, A. M. (eds) 1959. 'Causal Judgment in History and in the Law', in Dray (ed.) 1966.
- Harvey, David 1990. The Condition of Postmodernity, Blackwell.
- Haskell, Francis 1993. History and Its Images: Art and the Interpretation of the Past, Yale University Press.
- Haskins, Charles H 1957. The Renaissance of the Twelfth Century, Meridian Books (1927).
- Hawking, Stephen 1993. Black Holes and Baby Universes and Other Essays, Bantam.
- Hay, Denis 1977. Annalists and Historians: Western Historiography from the VIIIth to the XVIIIth Century, Methuen.
- Hegel, G. W. F. 1956. The Philosophy of History, tr. J. Sibree, Dover Publications.
- Hegel, G. W. F. 1967. *Philosophy of Right*, tr. T. M. Knox, Oxford University Press (1952).

- Hegel, G. W. F. 1980. Lectures on the Philosophy of World History, Introduction: Reason in History, tr. H. Nisbet, Cambridge University Press (1975).
- Hempel, Carl Gustav 1942. 'The Function of General Laws in History' in Gardiner (ed.) 1959.
- Hexter, J. H. 1971. Doing History, Indiana University Press.
- Hexter, J. H. 1972. The History Primer, Allen Lane, Penguin Press (1971).
- Hill, Christopher 1962. Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation of the English Revolution of the 17th Century, Mercury/ Heinemann (1958).
- Hobbes, Thomas 1914. Leviathan, Dent/ Everyman (1651).
- Hobsbawm, Eric and Ranger, Terence (eds) 1984. The Invention of Tradition Cambridge University Press (1983).
- Hollis, Martin 1987. The Cunning of Reason, Cambridge University Press.
- Hollis, Martin 1994. The Philosophy of Social Science: an Introduction, Cambridge University Press.
- Hollis, Martin and Lukes, Steven (eds) 1982. Rationality and Relativism, Blackwell.
- Hookway, Christopher, and Pettit, Philip (eds) 1980. Action and Interpretation: Studies in the Philosophy of the Social Sciences, Cambridge University Press (1978).
- Hospers, John 1967. An Introduction to Philosophical Analysis, Routledge & Kegan Paul (1956).
- Hoy, David Couzens and McCarthy, Thomas 1994. Critical Theory, Blackwell.
- Hughes, H. Stuart 19974. Consciousness and Society: the Reorientation of European Social Thought 1890-1930, MacGibbon & Kee (1959).
- Hume, David 1975. An Enquiry Concerning Human Understanding, Clarendon Press, (1777).
- Hunt, Lynn 1984. Politics, Culture and Class in the French Revolution, University of California Press.
- Hunt, Lynn 1986. 'French History in the Last Twenty Years: the Rise and Fall of the "Annales" Paradigm', Journal of Contemporary History, vol. 21.
- Hunt, Lynn 1992. The Family Romance of the French Revolution, Routledge.
- Hutton, Ronald 1987. The Restoration: a Political and Religious History of England and Wales 1658-1667, Oxford University Press (1985).

- Iggers, Georg G. 1975. New Directions in European Historiography, Wesleyan University Press.
- Iggers, Georg G. 1983. The German Conception of History: the National Tradition of Historical Thought from Herder to the Present, Wesleyan University Press (1968).
- Jäcel, Eberhard 1981. Hitler's World View: a Blueprint for Power, tr. Herbert Arnold, Harvard University Press (1969).
- James, William 1907. Pragmatism in Olin, Doris (ed.) Pragmatism in Focus, Routledge (1992).
- Jay, Martin 1973. The Dialectical Imagination: a History of the Frankfurt School and the Institute of Social Research 1923 1950, Heinemann.
- Jay, Martin 1989. 'Review essay on J. Habermas-The Philosophical Discourse of Modernity', History and Theory, vol. 28.
- Jenkins, Keith 1991. Re-thinking History, Routledge.
- Joyce, P. 1991. 'History and Post-Modernism', Past and Present, 133.
- Kant, Immanuel 1784a. Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Purpose', reprinted in Reiss, 1977.
- Kant, Immanuel 1784b. 'An Answer to the Question: 'What is Enlightenment?'", in Reiss, 1977.
- Kant, Immanuel 1963. Critique of Pure Reason, tr. Norman Kemp Smith, Macmillan.
- Kant, Immanuel 1991. *Political Writings*, ed. Hans Reiss, tr. H. B. Nisbet, Cambridge University Press (1977).
- Kennedy, Paul 1994. Preparing for the Twenty-first Century, Fontana/ Collins (1993).
- Kenny, Anthony 1992. The Metaphysics of Mind, Oxford University Press (1989).
- King, Preston and Parekh, B. C. (eds) 1968. Politics and Experience: Essays Presented to Professor Michael Oakeshott, Cambridge University Press.
- Körner, Stephan 1970. Categorial Frameworks, Blackwell.
- Koselleck, Reinhardt, 1988. Critique and Crisis: Enlightenment and the Pathogenesis of Modern Society, Berg (1959).
- Kuhn, Thomas 1970. The Structure of Scientific Revolution, University of Chicago Press (1962).

- LaCapra, Dominic and Kaplan, S. L. (eds) 1982. Modern European Intellectual History: Reppraisals and New Perspectives, Cambridge University Press.
- Lane, Michael (ed.) 1970. Structuralism, Jonathan Cape.
- Langlois, C. V. and Seignobos, C. 1898. Introduction to the Study of History, tr. G. G. Berry, Duckworth.
- Lechte, John 1994. Fifty Key Contemporary Thinkers: from Structuralism to Postmodernity, Routledge.
- Leech, Geoffrey 1981. Semantics: the Study of Meaning, Penguin (1974).
- Lefebvre, Georges 1974. The Coming of the French Revolution, tr. R. R. Palmer, Princeton University Press (1939).
- Leff, Gordon 1969. History and Social Theory, Merlin Press.
- Le Goff, Jacques 1992. History and Memory, tr. Steven Rendall and Elizabeth Claman, Columbia University Press (1977-82).
- Le Poidevin, Robin and MacBeath, Murray (eds) 1993. The Philosophy of Time, Oxford University Press.
- Le Roy Ladurie, Emmanuel 1978. Montaillou: Cathars and Catholics in a French Village 1294-1324, tr. Barbara Bray, Scolar Press (1975).
- Le Roy Ladurie, Emmanuel 1979. The Territory of the Historian, tr. Ben and Sian Reynolds, Harvester Press (1973).
- Le Roy Ladurie, Emmanuel 1980. Carnival: a People's Uprising at Romans 1579-1580, tr. Mary Feeney, Scolar Press (1979).
- Le Roy Ladurie, Emmanuel 1981. The Mind and Method of the Historian, tr. Sian and Ben Reynolds, Harvester Press (1978).
- Levi, Carlo 1982. Christ Stopped at Eboli, Penguin (1947).
- Liddell Hart, B. H. 1972. History of the First World War, Pan (1930).
- Lipton, Peter 1991. Inference to the Best Explanation, Routledge.
- Lloyd, Christopher 1993. The Structures of History, Blackwell.
- Lloyd-Jones, Hugh Pearl, Valcric and Worden, Blair (eds) 1981. History and Imagination: Essays in Honour of H. R. Trevor-Roper, Duckworth.
- Lukes, Steven 1975. Emile Durkheim-His Life and Work: a Historical and Critical Study, Peregrine (1973).
- Lyotard, Jean-François 1984. The Postmodern Condition: a Report on Knowledge, Manchester University Press.

- McCullagh, C. Behan 1984. Justifying Historical Descriptions, Cambridge University Press.
- McGinn, Colin 1993. Problems in Philosophy: the Limits of Inquiry, Blackwell.
- McIntire, C. T. (ed.) 1977. God, History and the Historians: an Anthology of Modern Christian Views of History, Oxford University Press.
- MacIntyre, Alasdair 1985. After Virtue: A Study in Moral Theory, Duckworth (1981).
- MacIntyre, Alasdair 1988. Whose Justice? Which Rationality?, Duckworth.
- Mackie, J. I., 1974. The Cement of the Universe, Clarendon Press.
- McManners, J., 1965. 'The Historiography of the French Revolution' in New Cambridge Modern History, vol. 8.
- MacRae, Donald G. 1974. Weber, Fontana/ Collins.
- Maier, Charles S. 1988. The Unmasterable Past: History, Holocaust and German National Identity, Harvard University Press.
- Mandelbaum, Maurice 1977. The Anatomy of Historical Knowledge, John Hopkins University Press.
- Martin, Rex 1977. Historical Explanation: Re-enactment and Practical Inference, Cornell University Press.
- Marwick, Arthur 1990. The Nature of History, Macmillan (1970).
- Marx, Karl 1973a. The Revolutions of 1848, ed. David Fernbach, Penguin.
- Marx, Karl 1973b. Surveys from Exile, ed. David Fernbach, Penguin.
- Marx, Karl 1975. Early Writings, Penguin.
- Marx, Karl 1976. Capital: a Critique of Political Economy, vol. 1. tr. Ben Fowkes, Penguin.
- Marx, Karl 1977. Selected Writings, ed. David McLellan, Oxford University Press.
- Mason, H. T. and Doyle, William (eds) 1989. The Impact of the French Revolution on European Consciousness, Alan Sutton.
- Mayr, Ernst 1993. One Long Argument: Charles Darwin and the Genesis of Modern Evolutionary Thought, Penguin (1991).
- Medawar, Peter 1984. Pluto's Republic, Oxford University Press.
- Meiland, Jack W. 1965. Scepticism and Historical Knowledge, Random House.
- Meinecke, Friedrich 1963. The German Catastrophe, Beacon Press (1946).

- Meinecke, Friedrich 1972. Historism: the Rise of a New Historical Outlook, tr. J. E. Anderson, Routledge & Kegan Paul.
- Merquior, J. G. 1985. Foucault, Fontana/ Collins.
- Mcyerhoff, Hans (ed.) 1959. The Philosophy of History in our Time, Boubleday.
- Mill, John Stuart 1973. A System of Logic in Collected Works of John Stuart Mill, vol. 7, University of Toronto Press (1843).
- Mill, John Stuart 1988. The Logic of the Moral Sciences, the Sixth Book of A System of Logic, Open Court (1843).
- Mills, C. Wright 1970. The Sociological Imagination, Penguin (1959).
- Mink, Louis O. 1965. 'The Autonomy of Historical Understanding' in W. H. Dray (ed.) *Philosophical Analysis and History* (1966).
- Mink, Louis O. 1978. 'Narrative Form as a Cognitive Instrument', in Canary, R. H and Kozicki, H. (eds) 1978.
- Monk, Ray 1990. Ludwig Wittgenstein: the Duty of Genius, Jonathan Cape.
- Monod, Jacques 1974. Chance and Necessity: an Essay on the National Philosophy of Modern Biology, Fontana/ Collins (1970).
- Moore, Barrington 1969. Social Origins of Dictatorship and Democracy: Lord and Peasant in the Making of the Modern World, Peregrine (1966).
- Munz, Peter 1977 The Shapes of Time. A New Look at the Philosophy of History, Wesleyan University Press.
- Murdoch, Iris 1993. Metaphysics as a Guide to Morals, Penguin (1992).
- Nadel, George H. (ed.) 1965. Studies in the Philosophy of History: Selected Essays from History and Theory', vols. 1-4, Harper & Row.
- Nagel, Thomas 1989. The View from Nowhere. Oxford University Press (1986).
- Nagel, Thomas 1991. Mortal Questions, Cambridge University Press (1979).
- Namier, Sir Lewis 1965. The Structure of Politics at the Accession of George III, Macmillan (1929).
- Nietzsche, Friedrich 1957. The Use and Abuse of History, tr. Adrian Collins, Bobbs Merrill (1874).
- Nisbet, Robert A. 1970. Social Change and History: Aspects of the Western Theory of Development, Oxford University Press (1969).
- Norman, Andrew 1991. 'Telling it Like it Was: Historical Narratives on their

- Own Terms' History and Theory, vol. 30, 2.
- Norris, Christopher 1987. Derrida, Fontana/ Collins.
- Norris, Christopher 1993. The Truth about Postmodernism, Blackwell.
- Novick, Peter, 1988. That Noble Dream: The 'Objectivity Question' and the American Historical Profession, Cambridge University Press.
- Nozick, Robert 1981. Philosophical Explanations, Clarendon Press.
- Oakeshott, Michael 1933. Experience and Its Modes, Cambridge University Press.
- Oakeshott, Michael 1967. Rationalism in Politics, and Other Essays, Methuen (1962).
- Oakeshott, Michael 1983. On History and Other Essays, Blackwell.
- Olafson, Frederick A., 1979. The Dialectic of Action: a Philosophical Interpretation of History and the Humanities, University of Chicago Press.
- Palmer, R. R. 1964. The Age of the Democratic Revolution: A Political History of Europe and America 1760–1800, Princeton University Press.
- Panotsky, Erwin 1970. Meaning in the Visual Arts, Penguin, (1955).
- Passmore, John 1962. 'Explanation in Everyday Life, in Science and in History' in Nadel (ed.) 1965.
- Peirce, Charles Sanders 1960. The Collected Papers of Charles Sanders Peirce, vol. 5, ed. Charles Hartshorne and Paul Weiss, Harvard University Press.
- Penrose, Roger 1990. The Emperor's New Mind: Concerning Computers, Minds and the Laws of Physics, Vintag (1989).
- Perrot, Michelle (ed.) 1992. Writing Women's History, tr. Felicia Pheasant, Blackwell.
- Pinker, Steven 1995. The Language Instinct: The New Science of Language and Mind, Penguin (1994).
- Pitcher, G. (ed.) 1964. Truth, Prentice-Hall.
- Plato 1941. The Republic of Plato, tr. Francis Cornford, Clarendon Press.
- Plato 1965. Timacus, tr. H. D. P. Lee, Penguin.
- Plato 1973. Phaedrus and Letters VII and VIII, tr. Walter Hamilton, Penguin.
- Pocock, J. G. A. 1967. The Ancient Constitution and the Feudal Law: a Study of English Historical Thought in the Seventeenth Century, W. W. Norton (1957).
- Pocock, J. G. A. 1968. 'Time, Institutions and Actions: an Essay on Traditions and their Understanding', in King and Parckh (eds) 1968.

- Pocock, J. G. A. 1972. Politics, Language and Time: Essays on Political Thought and History, Methuen.
- Pocock, J. G. A. 1975. The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Republican Tradition, Princeton University Press.
- Pocock, J. G. A. (ed.) 1980. Three British Revolutions: 1641, 1688, 1776, Princeton University Press.
- Pocock, J. G. A. 1985. Virtue, Commerce and History: Essays on Political Thought and History, Chiefly in the Eighteenth Century, Cambridge University Press.
- Popper, Karl R. 1961. The Poverty of Historicism, Routledge & Kegan Paul, (1944-5).
- Popper, Karl R. 1962. The Open Society and Its Enemies, Rutledge and Kegan Paul, (1945).
- Popper, Karl R. 1969. Conjectures and Refutations: the Growth of Scientific Knowledge, Routledge & Kegan Paul (1963).
- Popper, Karl R. 1972. Objective Knowledge: an Evolutionary Approach, Clarendon Press.
- Popper, Karl 1976. Unended Quest: an Intellectual Autobiography, Fontana/Collins (1974).
- Porter, Roy 1988. Edward Gibbon: making History, Weidenfeld & Nicolson.
- Pressly, Thomas J. 1965. Americans Interpret Their Civil War, Free Press.
- Priest, Stephen 1991. Theories of the Mind, Penguin.
- Putnam, Hilary 1979. Meaning and the Moral Sciences, Routledge & Kegan Paul (1978).
- Putnam, Hilary 1989. Interview in Cogito, vol. 3, no. 2.
- Quine, Willard Van Orman 1960. World and Object, MIT Press.
- Quine, Willard Van Orman 1980. From a Logical Point of View: Nine Logico-Philosophical Essays, Harvard University Press (1953).
- Rabb, Theodore K. and Rotberg, Robert (eds) 1982. The New History: The 1980s and Beyond, Princeton University Press.
- Rabinow, Paul (ed.) 1986. The Foucault Reader: an Introduction to Foucault's Thought, Penguin.
- Ranke, Leopold von 1973. The Theory and Practice of History, tr. Wilma A. Iggers and Konrad von Moltke, Bobbs-Merrill.

- Reiss, Hans (ed.) 1977. Kant's Political Writings, Cambridge University Press (1970).
- Renier, G. J. 1965. History: Its Purpose and Method, Harper (1950).
- Rex, John, 1970. Key Problems of Sociological Theory, Routledge & Kegan Paul, (1961).
- Richardson, Roger C. 1977. The Debate on the English Revolution, Methuen.
- Ricocur, Paul 1984-5. *Time and Narrative*, tr. K. McLaughlin and D. Pellauer, 2 vol, University of Chicago Press (1983-4).
- Rigney, Ann 1990. The Rhetoric of Historical Representation: Three Narrative Histories of the French Revolution, Cambridge University Press.
- Rorty, Richard 1982. Consequences of Pragmatism (Essays 1972-1980), University of Minnesota Press.
- Rorty, Richard 1989. Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge University Press.
- Ruben, David-Hillel 1990. Explaining Explanation, Routledge.
- Ruben, David-Hillel (ed.) 1993. Explanation, Oxford University Press.
- Ruse, Michael 1979. The Darminian Revolution, University of Chicago Press.
- Ruse, Michael 1986 Taking Darwin Seriously, Blackwell.
- Ryan, Alan 1970. The Philosophy of the Social Sciences, Macmillan.
- Ryan, Alan (ed.) 1973. The Philosophy of Social Explanation, Oxford University Press.
- Ryle, Gilbert 1963. The Concept of Mind, Penguin (1949).
- Said, Edward 1994. Culture and Imperialism, Vintage (1993).
- Salmon, Wesley C. 1971. Statistical Explanation and Statistical Relevance, University of Pittsburgh Press.
- Samuel, Raphael 1994. Theatres of Memory, vol. 1, Verso.
- Saussure, Ferdinand de 1966. Course in General Linguistics, tr. Wade Baskin, McGraw-Hill.
- Saussure, Ferdindand de 1980. Course de Linguistique Générale, ed. Charles Bally and Albert Sechehaye, Payol (1915).
- Schutz, Alfred 1972. The Phenomonology of the Social World, tr. George Walsh and Frederick Lehnert, Heinemann (1932).
- Seriven, Michael 1966. 'Causes, Connections and Conditions in History' in Dray (ed.) 1966.

- Seddon Keith 1987 Time: a Philosophical Treatment, Croom Helm.
- Singer, Charles 1962. A Short History of Scientific Ideas to 1900, Oxford University Press, (1959).
- Skinner, Quentin (ed.) 1990. The Return of Grand Theory in the Human Sciences, Cambridge University Press (1985).
- Skoepol, Theda 1979. States and Social Revolutions: a Comparative Analysis of France, Russia and China, Cambridge University Press.
- Skoepol, Theda (ed.) 1984. Vision and Method in Historical Sociology, Cambridge University Press.
- Southern, R. W. 1967. The Making of the Middle Ages, Hutchinson (1953).
- Spiegel, G. M. 1990. 'History, Historicism and the Social Logic of the Text in the Middle Ages', *Speculum*, vol. 65.
- Stanford, Michael 1990. The Nature of Historical Knowledge, Blackwell (1986).
- Stanford, Michael 1994. A Companion to the Study of History, Blackwell.
- Steiner, George 1976. After Babel: Aspects of Language and Translation, Oxford University Press (1975).
- Steiner, George 1989. Real Presences: Is There Anything In What We Say?, Faber.
- Stern, Fritz (ed.) 1970. The Varieties of History: from Voltaire to the Present, Macmillan (1956).
- Stern, J. P. 1975. Hitler: the Führer and the People, Fontana/Collins.
- Stoianovich, Traian 1976. French Historical Method: the 'Annales' Paradigm, Cornell University Press.
- Stone, Lawrence 1972. The Causes of the English Revolution, 1529-1642 Routledge & Kegan Paul.
- Stone, Lawrence 1981. The Past and the Present, Routledge & Kegan Paul.
- Stone, Lawrence 1987. The Past and the Present Revisited, Routledge & Kegan Paul.
- Stone, Lawrence 1991. 'History and Post-Modernism', Past and Present, 131.
- Strawson, Peter 1985 'Causation and Explanation'. in Vermazen, B. and Hintikka, J. (eds) 1985.
- Strout, Cushing and Benson, Lee 1960 'Causation and the American Civil War: Two Appraisals' in Nadel, 1965.
- Struever, Nancy S. 1980. 'Topics in History', *History and Theory*, vol. 29, Beiheft 19.

- Stubbs, William 1906. Lectures on Early English History, ed. Arthur Hassall, Longmans Green.
- Sturrock, John (ed.) 1979. Structuralism and Since: From Levi-Strauss to Derrida, Oxford University Press.
- Temin, Peter (ed.) 1973. New Economic History: Selected Readings Penguin.
- Thomas, Keith 1978. Religion and the Decline of Magic: Studies in Popular Beliefs in Sixteenth-and Seventeenth-century England, Peregrine (1971).
- Thompson, E. P. 1993. Customs in Common, Penguin, (1991).
- Thucydides 1954. History of the Pelopannesian War, tr. Rex Warner, Penguin.
- Tosh, John 1984. The Pursuit of History: Aims, Methods and New Directions in the Study of Modern History, Longman.
- Touraine, Alan 1995. Critique of Modernity, tr. David Maccy, Blackwell, (1992).
- Trevor-Roper H. R. 1980. 'History and Imagination' in Lloyd-Jones et al. (eds) 1981.
- Trompf, G. W. 1979. The Idea of Historical Recurrence in Western Thought: from Antiquity to the Reformation, University of California Press.
- Van der Dussen W. J. and Rubinoff, L., (eds) 1991. Objectivity, Method and Point of View: Essays in the Philosophy of History, F., J. Brill.
- Vasari, Giorgio 1965. The Lives of the Artists, tr. George Bull, Penguin.
- Veeser, H. Aram (ed.) 1989. The New Historicism, Routledge.
- Veeser, H. Aram (ed.) 1994. The New Historicism Reader, Routledge.
- Vermazen, Bruce and Hintikka, Merrill B. (eds) 1985, Essays on Davidson: Actions and Events, Clarendon Press.
- Vernon, M. D. 1962. The Psychology of Perception, Penguin.
- Veync, Paul, 1984. Writing History: an Essay on Epistemology, tr. Mina Moore-Rinvolucri, Wesleyan University Press (1971).
- Vico, Giambattista 1970. The New Science of Giambattista Vico, abridged tr. by T. H. Bergin and M. H. Fisch of 1744 edn, Cornell University Press (1961).
- Vincent, John 1995. An Intelligent Person's Guide to History, Duckworth.
- Walsh, Kevin 1992. The Representation of the Past: Museums and Heritage in the Post-Modern World, Routledge.
- Walsh, W. H. 1967. An Introduction to Philosophy of History, 3rd edn, Hutchinson.

- Warnke, Georgia 1987. Gadamer: Hermencutics, Tradition and Reason, Polity Press.
- Weber, Max 1964. The Theory of Social and Economic Organization, tr. A. M. Henderson and Talcott Parsons, Free Press (1947).
- Weber, Max 1978. Selections in Translation, tr. Eric Matthews, Cambridge University Press.
- Weinberg, Steven 1993. Dreams of a Final Theory: the Search for the Fundamental Laws of Nature, Vintage.
- White, Hayden 1973. Metahistory: the Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe, John Hopkins University Press.
- White, Hayden 1978. 'The Historical Text as Literary Artifact' in Canary, R. H. and Kozicki, H. (eds) 1978.
- White, Hayden 1990. The Content of the Form: Narrative Discourse and Historical Representation, John Hopkins University Press (1987).
- Whitrow, G. J. 1972. What is Time?, Thames & Hudson.
- Whitrow, G. J. 1980. The Natural Philosophy of Time, Clarendon Press.
- Wilcox, Donald J., 1987. The Measure of Time Past: Pre-Nemtorian Chronologies and the Rhetoric of Relative Time, University of Chicago Press.
- Winch, Peter 1958. The Idea of a Social Science and Its Relation to Philosophy, Routledge & Kegan Paul.
- Winter, Denis 1991. Haig's Command: a Reassessment, Viking.
- Wittgenstein, Ludwig 1968. Philosophical Investigations, tr. G. E. M. Anscombe, Blacwell (1953).
- Wittgenstein Ludwig 1974: Tractatus Logico-Philosphicus, tr. D. F. Pears and S. F. McGuiness, Routledge & Kegan Paul (1922).
- Wohl, Robert 1994. A Passion for Wings: Aviation and Western Imagination 1908-1918, Yale University Press.
- Wolpert, Lewis 1993. The Unnatural Nature of Science, Faber (1992).
- von Wright, Georg Henrik 1971. Explanation and Understanding, Routledge & Kegan Paul.
- Young, J. Z. 1971. An Introduction to the Study of Man, Clarendon Press.
- Zagorin, P. 1990. 'Historiography and Post-Modernism: Some Reconsideration', in *History and Theory*, vol. 39.

## نمايه

آبی تئاتر ۳۲۹ آتلانتیک شمالی ۱۵۸، ۳۵۳ أتن/ أتنى ها ٢٣٢، ٢٣٧ آتن سیاهان ۲۲۸ آدرنو، تئودور و. ۱۷۷، ۳۹۹

آستين، جين ال. ۲۲، ۳۷، ۱۱۸

آشفتگی، نظریه ۳۰۸

آشویتز، زندان ۴۰۰

آکسفورد، دانشگاه ۲۷، ۱۱۸، ۳۱۴

7441757

ألفردكبير 69

آلمسان/ آلمسانی ها ۷۷، ۸۳سـ۶۶، ۹۵، ۱۲۹، 771, 701, 001, 177, 807, 977, ۷۲۷، ۲۲۸، ۲۴۱؛ ۔۔ شــرتی ۲۸۹؛ کارگران ــ ۴۹؛ نازیسم در ــ ۷۷، ۸۵

١٣٥، ١٥١، ٢٥٩، ٢۶٩، ٧٨٧؛ يهودكشي در ـ ۴ ۸ ۸ ۹ ۱۰۹

> آنارشیسم ۳۱۹ آنارکارنینا ۴۱۶ آنال، مکتب ۵۰ و ۶۰ ۲۴۱، ۲۵۵\_۲۵۷

آنالز: اقتصاد، جامعه، تمدن ۲۵۶ آنالز سن کال ۲۵۶ آواز جنگ هاستینگس ۳۰۰ آير، ا. جي. ۲۸ آیزنشتادت، اس. ان. ۲۰۳

اپلبی، جویس ۲۷۸ اتریش \_مجارستان ۲۴، ۲۳۰ اتوبيوكرافي ٢٢٣ احیای نظریهٔ کلان در علوم انسانی ۵۹ اخلاق، فلسفه ۲۱، ۹۸؛ حقیقت 🗻 ۱۲۱، ۱۲۲ اخلاق نیکوماخس ۹۷، ۲۹۶

ادبیات ۳۰، ۳۱، ۳۷، ۲۲۱، ۲۵۸، ۹۷۲، ۲۷۹، 7AY, VAY, AAY, YOT, 70T, QOT, 117, 717, 777, 007, 727, 777, 777, 677\_77, 777, 977\_197, 207, 717, 617, 817, 777, 777, ۴۲۵؛ ــ پستمدرنیست ۱۱۹؛ سنت و - ۱۸۱ - عامیانه ۲۳۴ ارزش ۷۵، ۷۶

ارسطو ۱۵، ۱۷، ۷۷، ۹۷، ۱۱۰، ۱۲۴، ۱۳۱، ۲۱۷، ۲۹۰، ۲۹۶، ۴۴۹، ۲۵۱

ارشمیدس ۳۱۸، ۳۲۲

اسپانیا/ اسپانیاییها ۹۱، ۹۲، ۳۵۳ جنگ داخلی ۔۔ ۹۱

> اسپنسر، هربرت ۵۹ ۱۹۹ اسپیلبرگ، استیون ۳۶۰ استابس، بیشاپ ۲۶

استالین، ی. ۷۲، ۸۵، ۲۹۶، ۴۰۸، ۴۱۳

استائل، دو ممه ۲۲۷ استرالیا ۳۰۵، ۳۴۱

استراوسون، سرييتر ۱۶۶، ۲۰۴

استراوینسکی، ایگور ۴۰۴

استروور، نانسی ۴۱۸، ۴۱۹

استرینلبرگ، اگوست ۴۰۴

استوارتها، سلسله ۲۷۲

استوارت، جارلز ادوارد ۲۱۳

استون، لارنس ۱۲۸، ۲۷۹، ۲۸۰، ۲۸۱

استينر، جرج ۶۳، ۴۲۱، ۴۲۲

اسچر، ام. سی. ۳۰۶

اسكات، والتر ٢١٢

اسكاتلند ٢٥، ٢٨١

اسکاچیول، تدا ۶۲، ۲۰۳

اسكينر، كوئينتين ٥٩ ١٩٩

اسلام/ مسلمانان ۲۶۰، ۲۹۵، ۲۴۲، ۲۵۲،

707

اسمیت، آدام ۶۵، ۲۵۶ اسمیت، مری ۶۸ اشپنگلر، اوسوالد ۲۲، ۵۸، ۲۰۲ اشتاینر، جرج ۳۴۵

اصلاح دینی، جنبش ۱۲۳، ۱۳۶، ۲۰۶، ۲۲۴،

اصول ریاضی فلسفهٔ طبیعی ۲۵۵ اعمال ویلیام ۳۰۰

افلاطون ۱۲۷، ۱۳۰، ۲۱۴، ۲۱۵، ۲۱۸، ۲۲۲،

٣٠٢، ٥٥٠، ٢٠٠

اقتصاد/اقتصاددانان: ۔۔ اخلاقی ۵۲ ه ۱۸۰ ۔۔ اصولگرا ۸۲ نظریه رشد ۔۔ ۵۹؛ نظریه محور ۔۔ ۵۴

اقليدس ٢٨٣

اکتون، لرد ۹۵، ۳۷۳

اکو، امبرتو ۳۰۴

اکویناس، توماس ۲۱۴، ۳۱۵

اكزيستانسياليسم ٣١٣

النون، جفری آر ۲۶، ۴۴، ۲۴۳، ۳۶۳، ۲۷۸

الكو ١٣٢\_١٣٣

اليزابت اول ١٢٩، ٣٤٤

اليوت، تي. اس. ٨١ ۴٠٤، ٤٢٢

اميرياليستها ١١٤، ٣١٣

امریکا، ایالات منحد/ امریکاییها ۱۹، ۲۳،

AY, 47, 19, 9V, VV, 9A, P. 1, 0Y1,

۲۹۴، ۲۱۳، ۲۲۷، ۲۲۸، ۳۲۵ انقلاب ۔

۴۰۱، ۴۰۶؛ جنگ استقلال ۔ ۱۵۸،

۲۲۵\_۲۲۷؛ جنگ داخیلی - ۱۴۷،

۱۵۴\_۱۵۶، ۴۰۱؛ سیاه پوستان ـ ۱۷۶،

انتقادی، نظریه ۷۷، ۴۰۰

144

بارباروسا، عملیات ۱۵۳ بارتز، رولن ۱۱۹، ۲۲۹، ۲۵۴ بارتوک، بلا ۴۰۸ بازگشت مارتین کره ۲۷۹ بازگشت نظریهٔ کلان در علوم انسانی ۱۹۹ بازهم فلسفة تاريخ ٣٩٨

دیرین شناسان ۱۸، ۶۳، ۱۱ـ۱۱۳، ۱۲۱، باستیل، زندان ۲۸، ۲۱۲، ۲۳۵

بالكان، جنگ ١٠٩، ١٥٢، ٢٣١، ٢٠١ باوهاوز، مکتب معماری ۴۰۸

بتهوون، ک. ۸۴

براک، جرج ۴۰۸ بر دوداری ۱۲۳، ۱۵۴، ۱۵۵ برسینا، آنی ۱۲۱ برلين، أيزيا ۲۵۶، ۲۶۴

برودل، فرنان ۵۱، ۶۴، ۱۳۷، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۴۱ بریتانیای کبیر ۳۲، ۴۳، ۹۵، ۹۶، ۱۰۱، ۱۱۶،

۱۵۸، ۲۲۱، ۲۴۵، ۲۴۱، ۴۶۷؛ نـبرد 🖵

بسانت، آنی ۲۲۰ بلوخ، مارک ۲۴۲

740

بلیک، ویلیام ۵۳، ۲۳۵ بندیکس، رینهارد ۲۰۳ بنکرافت، جرج ۳۲۸، ۳۶۷

انسسان شناسی/ انسسان شناسان ۴۴، ۴۶، ۴۷، 70. 00. VQ\_PQ. Y2, 7V, 0V, 7VY, YAA

> انسیکلویدی ۳۹۵ انقلاب، نظریهٔ ۲۳۲

انقلاب صنعتی ۳۲، ۲۲۴، ۲۲۶، ۴۰۱

انکرسمیت، اف. آر. ۲۷۹\_۲۸۷، ۴۱۴ بسلستانشناسی/ بـــاستانشناسان/ انگلوساکسون ۸۱ ۳۰۰

> انگلیس/ انگلستان/ انگلیسی ها ۲۳، ۸۱ ۴۰۱، ۱۰۱، ۱۱۶، ۱۲۷، ۱۲۲، ۱۲۲، 777\_277, 677, PP7, 607, VYT, **۸**/17, **۷**/17, *1*/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, 1/17, ۳۹۶؛ انجمن سلطتی ۔ ۶۳؛ انقلاب بایله، پیر ۲۵۶ ے ۱۳۶؛ جنگ داخلی ہے ۲۲، ۲۴۵، بایو تایستری ۲۱۴، ۳۰۰، ۳۰۱ کارگران ہے ۴۹

> > اوديسه ٢٢٢ اورول، جرج ۴۱۳ اوزف، مونا ۳۹۴

اوضاع سیاسی هنگام بهقدرترسیدن جرج سوم برک، پیتر ۷۹، ۱۲۸ 400

اوکشات، مایکل ۵۱، ۸۳، ۱۵۴، ۱۵۷، ۲۱۳، برنال، مارتین ۳۲۸ 177, 127, 0 17, 217, 417

اولافسون، فردریک ۳۶۴ التاليا ١٢، ٥٥، ٢١٢ ایدهٔ علم اجتماعی ۷۵ ایرلند ۱۰۶، ۲۲۱ ۲۲۱ اینشتین، آلبرت ۹۹، ۲۳۹، ۲۷۹، ۲۸۱، ۴۰۳ بسکر، کارل ۳۹۶ ايوانگليكال، جنبش ٢٢٥

> باترفیلد، هربرت ۲۱۶، ۲۱۷، ۲۳۰، ۴۱۷ باخ، ی. س. ۸۴ ۲۳۹

بودلار، شارل ۲۶۴، ۴۰۷ بور،نیلز ۱۶۲ بوربونها ۲۱۳، ۲۲۳ بورژوازی ۱۱۶، ۲۲۷ بورکهارت، پاکوب ۳۵۹، ۴۱۶ بوري، جي. بي. ۲۰۴، ۲۱۶، ۳۷۳ بوسما، ويليام ج. ٢٤٥ بوسول، جيمز ١٥٥ برکله، ه. ت. ۲۶۴، ۲۶۵ بویل، جرج ۴۵ بويله، ر. ۱۸۳ بیسمارک، او توفون ۱۲۹، ۱۵۱، ۲۹۴

پاتنام، هیلاری ۴۴، ۱۶۴، ۲۰۲ یارتو، ویلفورد ۷۵ يارسنز، تالكوت ٥٩ ١٩٩، ٢٠١ يساريس ۲۱، ۱۱۶، ۱۴۰، ۱۵۴، ۲۵۳، ۳۰۳، ۲۲۶ شورش نان در 🗻 ۲۲۶ باسكال، بازل ۲۱ بالاكي، فرانسيس ٢٢٨ ياول، كالين ١٧٧ دپایان تاریخ؟؛ ۲۷۱ بایان تاریخ و آخرین انسان ۲۷۱ پتروگراد، شورش نان ۲۲۶ یراگ ۲۱۸، ۳۲۱ يرل هارېر، بندر ۱۰۹ پرسکات، و. ه. ۲۰۴ پروست، مارسل ۳۲، ۳۴۸، ۴۰۸، ۴۲۲ پست استراکچرالیسم ۴۱۴

پستمدارنیسم/پستمدارنیست ۳۴، ۳۵،

.404 ,404, 404\_404, 404, 404, 419\_409, 404\_417

پلامب، جي. اڄ. ۲۲۸ یمپی ۲۳۰، ۲۳۰ پنروز، راجر ۵۴ پنیر و کرمها ۲۷۹ پواتیای، نبرد ۲۵۲ يوب، ألكساندر ٣٠٢

يوير، كارل ۵۴ ۷۴، ۱۲۳، ۱۲۵، ۱۶۱\_۱۶۳، 141, 141, 641, 641, 401, 401, 717, 617, 777, 767, 797, 187, 417,417

پوزیتیویست/ پوزیتیویستها/ پـوزیتیویسم 11, 77, 27, 77, 70, 74, 761, 761, ۶۸۱، ۱۹۸۱، ۲۵۲، ۲۹۲، ۵۹۲، ۸۰۳، 

> پوکوک، جي. آ. ۸۳ يولي بيوس ١۶ پوند، ایزرا ۴۰۴ پیامبر اکرم(ص) ۱۳۳ پیت، ویلیام ۲۳۲ پیچیدگی، نظریه ۳۰۸، ۳۹۱ بيراندلو، لويجي ٢٠٤ پیرسه، جارلز ۲۸، ۸۶، ۲۰۳-۳۰۳ پیرنه، هنری ۳۴۲ بیرنه، کو مهای ۲۵۳، ۲۵۳ پیزارو، فرانسیسکو ۱۷۱ پیکاسو، پابلو ۴۰۲، ۴۰۷ بيل، جي ١٢٩ ۱۱۹، ۵۰۵، ۳۱۲، ۳۱۳، ۳۲۰، ۲۲۵، پین، توماس ۳۹۴

پیوس نهم، پاپ ۳۹۹ پیوستگاری ۱۴۳–۱۴۳

تاچریسم، اصول ۴۱۳

تاریخ ۱۱\_۱۶، ۴۷، ۷۴، ۹۶، ۹۶، ۹۰ ۱۱۳۱۱؛ ۔ اقستصادی ۵۴؛ ۔ بساوری ۵۳، ۲۵۴\_۲۶۹؛ ــ پیوسته ۵۰؛ ــ تـام و کامل ۵۰؛ تبیین و یہ ۱۶۱، ۱۶۲، ۱۶۴، ۲۰۲\_۲۳۵؛ تحول ــ ۵۰؛ ــ تفسيري ۳۰، ۳۱؛ ــ و توالی رویدادها ۱۱، ۱۲، ۲۲، ۲۶، ۳۲، ۳۶؛ یہ و تسوالی گیزارش ۱۱، ۱۲، ۲۲، ۲۶، ۳۳، ۳۶؛ 🚄 جهان ۵۰؛ ے و ذہنیت ۱۰۱، ۲۷۶؛ روایت و ہے ٣٥٢\_٣٥٢ \_ و رياضيات ٥٤ ٥٥٠ سنت و سه ۸۳؛ شواهد و سه ۷ ۰ ۱ ۱۹ ۱؛ علت ها ــ ١٥١\_١٥٢، ١٥٩ـ١٥٩ علم و ۔ ۲۳۹، ۲۳۹؛ ۔ علوم اجتماعی ۴۳، 77, V7, 10, 00, 72\_99, NV, YP, 7P, ۹۵؛ ۔ علوم طبیعی ۵۳، ۹۲، ۹۴؛عینیت و په ۹۳۷۰۰ په و فلسفه ۱۵، ۱۶، P1, 07, 07\_P7, AT, TP, 77, AV, 0A ۹۲، ۹۴؛ کلیت ۔ ۶۸؛ ۔ نگری ۵۴؛

> واپسگرایی ۔۔ ۵۷ تاریخ اروپا ۲۵۴ تاریخ انقلاب فرانسه ۲۱۹ تاریخ انگلستان ۱۳۷ تاریخ باستان ۳۷۳ تاریخ جنگھای صلیبی ۳۴۴ تاریخ سدمھای میانی کمبریج ۳۷۳ تاریخ مختصر زمان ۱۶۲

تاریخ مدرن کمبریج جدید ۱۳۷۳ تاریخ مردم انگلیس در ۱۸۱۵ ۲۲۵ تاریخ معاصر کمبریج ۳۵۸ تاریخ نگاری و پستمدرنیسم: بازبینیها ۳۸۰ تاریخ و نظریه: بررسیهایی دربارهٔ فلسفه تاریخ، مجله ۲۸

> تاریان، یوتیلی ۲۶۴ تاسیتوس ۱۲۷، ۳۵۵، ۴۱۹ تامیسون، ای. پی. ۵۲، ۵۰، ۱۲۸ تئودوسیوس، امپراتور ۱۲۷ تئوسوفیکال، انجمن ۳۲۹ تاین، ه. ۲۰۴، ۲۶۴

بین های فلسفی ۱۶۹ تبارشناسی اخلاق ۱۸ تبارشناسی دانش ۱۸ تخیل ۲۷۸\_۲۹۰ تداوم ۳۶، ۲۷، ۲۲۱\_۱۲۴ ترافالگارد، نبر د ۳۲۳

ترولچه، ارنست ۲۶۵ ترولیان، جی ام. ۲۷۳ تریچکه، هاینریش فون ۳۲۸، ۳۶۷ تغيير ١٢٢\_١٢٢ تکامل، نظریه ۲۴۲، ۲۵۰، ۲۵۱، ۴۰۳ تمدن رنسانس در ایتالیا ۲۵۹ توتاليتريانيسم ٨٥، ٣٩٤، ٣٩٩ تودورها، عصر ۲۲۷، ۲۲۲ تو رگنیف، ایو ان ۲۶۴، ۴۰۴ تورن، آلن ۲۸۳، ۲۲۳ توسیدید ۱۶، ۱۱، ۱۲، ۱۳۰، ۱۳۰، ۲۵۵ توكويل، الكسي دو ۲۰۴، ۲۰۶، ۲۱۲، ۲۲۷،

> 144, 441 تولستوی، لئو ۴۰۴ توماس، کیٹ ۱۲۸ تومیسم، مکتب ۳۱۵، ۳۱۵ توینبی، آرنولد ۲۲، ۵۸ ۵۹ ۲۰۲ تیلی، جارلز ۷۹، ۲۰۳ تيمانوس ١٣٥

جاذبه، قانون ۴۰۳ جامعه شناسی/ جـامعه شناسان ۴۴، ۴۵، ۴۷، ۲۵ ۵۵ ۷۵ ۹۷ ۵ ۱۹ ۲۵ ۸۶ ۲۹ ۲۷ ۱۲۴، ۱۲۵، ۲۵۶، ۲۸۶، ۲۹۰، ۲۹۱، چارلز مارتل ۳۵۳ ۳۱۱، ۳۱۳، ۳۴۸، ۳۶۴؛ نـــفریه چامسکی، نوام ۲۸۵ واقعہاوری ۔۔ ۷۹ جانسون، دکتر ۱۶۰ جرج چهارم ۲۱۲ جرج سوم ۲۴۰، ۲۴۱ جزءنگري ۵۲ جستوجوی زمان از دسترفته ۴۲۲

جفرسون، توماس ۲۳۴ جکوب، مارگارت ۲۷۸ جمعیتشناسی ۵۲، ۵۴، ۵۵، ۳۱۲، ۲۸۸ جمهوري ۳۵۰ جنکس، چارلز ۲۱۰ جنگ جهانی اول ۲۴، ۱۵۵، ۲۰۶، ۲۰۱، ۴۰۸ جنگ جهانی دوم ۷۶، ۷۷، ۸۴ که ۸۰ ۱۰۸ Pol. 661, PAY, 71%, 71% 777, 107, X07 جنگ داخلی: ۔ اسپانیا ۹۱؛ ۔ انگلیس ۲۲۳، ۲۲۳ یہ امریکا ۱۹۲، ۱۵۴\_۱۵۶، جنگ سرد ۲۸، ۱۶۸، ۴۱۰ جنگهای سی ساله ۲۲۱ جنگهای صلیبی ۵۰۱، ۹۰۶، ۱۳۳ جوتو، جوان و. ۱۲۵

> چارلز اول ۲۸۷ چارلز دوم ۲۳۰ چارلز پنجم ۲۲۸، ۲۲۹، ۳۴۵ چاوسر، جی. ۲۰۲، ۴۰۴ چرچيل، و. ۳۶۷ چکھا ۲۲۸؛ انقلاب ۱۹۸۹ ۔ ۲۸۴ چین ۱۹، ۳۲۷

حقیقت ۱۲۲،۱۲۱؛ ۔ اخلاق ۱۲۱،۱۲۱

جـویس، پـاتریک ۲۰۲، ۲۸۱، ۲۸۲، ۴۰۴،

جیمز، هنری ۴۰۴

حقیقت و روش ۳۱۳، ۳۱۳ خانهٔ سرد ۴۰۴ خردباوری ۲۵۶، ۲۶۴ خلیج فارس، جنگ ۴۰۱

داستان گنجی ۲۸۸ دارنتون، رابرت ۱۲۸

داروین، چارلز ۱۲۳، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۶۲، ۲۰۸، ۲۰۸، ۱۱۰، ۲۳۹، ۲۴۲، ۲۵۰، ۲۵۱، ۲۷۹، ۲۸۲، ۲۹۲، ۳۳۳، ۴۰۴، ۴۰۴

> داستان خانواده در انقلاب فرانسه ۱۸ داستایفسکی، فیدور ۲۶۴، ۳۴۸، ۴۰۴ دالاس ۱۲۰

دانتو، ا. سی. ۱۱، ۱۳۴، ۲۰۶، ۳۲۱، ۳۲۲ دانته الگیری ۳۲، ۳۰۴، ۳۲۱ داه بنجی، لثمناه ده ۳۲

داوینچی، لثوناردو ۳۲ درآمدی بر مطالعهٔ تاریخ ۳۷۳ درای، دبلیو. اچ. ۲۰۸ درسدن ۲۸۹

درک ۲۷۸\_۲۹۰ دریدا، جی. ۳۳۲

دکارت، رنه ۲۳

cH, MY

دموکراسی ۳۹، ۶۲

دويوسي، کلود ۴۰۴

دوران بازگشت ۲۲۱

دورکسیم، امسیل ۴۹، ۷۵، ۱۸۵، ۱۹۱،

791\_001, 107,717, 707,707

دومنتنون، مادام ۱۲۹ دون کیشوت ۴۱۶ دویل، ریلیام ۲۱۹

دهقانان لنگدوک ۳۵۹ دیالکتیک روشنگری ۳۹۹ دیدرو، دنی ۳۹۵ دیکنز، آ. ج. ۳۷، ۱۰۷، ۲۲۴ دیکنز، چارلز ۴۰۴ دیلتای، ویلهلم ۲۶، ۲۶۵\_۶۹

دیلتای، ویلهلم ۲۶، ۲۶۵\_۲۶۹، ۲۰۹\_۳۱۳، ۳۱۶

دیونوسیوس هالیکارناسوس ۲۴۴ دیویس، ناتالی زمون ۷۹، ۱۲۸، ۳۷۹ دیویی، جان ۸۶

ذهنیت ۴۶، ۷۸، ۱۲۸، ۱۳۸، ۲۷۳\_۲۹۷؛ ۔

و تاریخ ۱۰۱، ۲۷۶؛ حقیقت و ۔ ۱۱۷؛

- خردمندانه ۴۷؛ ۔ و عینیت ۱۰۰،

۱۰۱؛ فلسفه ۔ ۲۷۵، ۲۷۶؛ نمادها ۔

۲۷۶\_۲۷۴

راسل، برنارد ۲۳، ۲۳۴ رانسیمن، سر استیون ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۳۵، ۳۴۵، ۲۰۴ رانکه، لئوپولد فون ۹۷، ۱۰۴، ۱۳۵، ۲۰۴ رایل، گیلبرت ۲۲، ۲۸۱ رایل، گیلبرت ۲۲، ۲۸۱ رسالهای دربارهٔ شعر ۱۵۱ رسالهای دربارهٔ متافیزیک ۳۹۰ رسالهای در متافیزیک ۳۹۰ رسالهای در متافیزیک ۴۹۰

رم ۲۰۸ ، ۲۰۸ م

رمانتیک، جنبش ۲۶۴، ۳۹۹، ۴۰۰، ۴۰۶، ۲۰۶ ریکور، پل ۲۴۹، ۳۶۱ ۴۱۶ ۲۰۷

رنســـانس، دوره ۱۲، ۶۵، ۸۱، ۱۲۶، ۱۳۳، ۱۳۳، ریل پولیتیک ۲۵۹ ۲۱۳، ۱۳۶، ۲۷۲، ۳۸۷، ۴۱۰

> رنسانس سدهٔ بیستم ۳۵۶ رنوار، پیر ۲۷۷

روانشسناسی ۴۴، ۷۷، ۷۲، ۷۶، ۱۳۵، ۱۳۵، ۲۵۳، ۲۵۳، ۲۵۳

روایت ۳۶۷-۳۵۲، روایت و ۵۰۰ ۳۵۲-۳۵۴؛ هنر و ۵۰۰ ۳۵۸، ۳۵۹؛ هنر و ۵۰۰ ۳۵۹، ۳۵۰

رویسپیر، ماکسیمیلیان ۲۱۳، ۳۹۴ روین، دیویدهیلل ۱۶۳، ۱۶۴ رورتی، ریچارد ۲۳۲ روستو، والت و. ۵۰ ۶۲، ۲۰۲ روسو، ژ. ژ. ۵۵، ۲۲۷، ۳۳۲، ۳۹۹ روسیه ۱۰۹، ۲۳۱، ۲۸۹، ۳۳۰؛ انقلاب ۔۔

روششناختی ۷۱

روشینگری، عیصر ۳۹، ۴۵، ۶۶، ۹۸، ۱۲۳، ۱۲۳، ۲۶۴، ۲۶۴، ۲۶۴، ۲۶۴، ۲۶۳، ۲۶۳، ۲۰۳، ۲۰۶، ۲۰۶، ۲۰۶، ۲۰۹، ۲۰۹، ۲۱۵\_۲۱۱

روم، امپراتـوری مـقدس ۱۲، ۳۸، ۶۵، ۱۱۵ ۱۲۶، ۱۲۷، ۲۲۸، ۲۲۹

> رؤیای شبانه در چله تابستان ۲۷۸ ریاضیات ۵۲، ۵۵، ۲۸۳، ۲۸۴، ۴۰۰ ریشمها ۳۲۸ ریشیلیو، کاردینال ۲۱۳ ریکاردو، دیوید ۷۶، ۲۶۴

ریکرت، هاینریش ۲۶۵، ۳۰۹ ریکور، پل ۲۴۹، ۳۶۱ ریگنی، آن ۴۱۶ ریل یولیتیک ۲۵۹ ریلکه، راینر مارنیا ۴۰۴ رینولدز، سر جوشاو ۵۳

زاگورین، پ. ۳۸۰

زیان ۱۹، ۲۰، ۲۷، ۵۷، ۷۷، ۶۰، ۱۰، ۱۱۱، ۲۵۰ مرار ۱۱۱، ۹۵۰ مرار ۱۱۲ مرار ۱۲۲ مرار ۱۲۰ مرار ۱۲ مرار ۱۲

زبان شناسی ۳۰، ۳۱، ۳۵۵، ۳۸۲ ۴۱۴، ۴۱۵ زبان، حقیقت و منطق ۲۸ زمین بی ثمر ۴۲۲ زمین شناسی ۶۳

زیبایی شناختی ۴۰۵ زیست شناختی ۲۵۰\_۲۵۲ زیست شناسی تکاملی ۶۳

۔ یونانی ۳۴۴

سيسرو ۱۲۷ سینکلر، سر جان ۴۵ سينوپوس، سي ۲۷۴

ژاپن ۲۸۸، ۲۹۴ ژاکوبینیسم/ ژاکوبنها ۲۱۳، ۲۲۵ ژولیوس سزار ۱۳۸

سے اختار ۴۸، ۴۹، ۱۳۴۔ ۱۳۴، ۲۲۴؛ ۔ شاله، برگس ۲۵۲ شرحی بر تصویر تاریخ ذهن بشر ۳۹۶ شکسیپیر، ویلیام ۱۰۷، ۱۳۸، ۲۸۸، ۲۰۲، **۷۸۳, ۸۸۳, ۰**۶۳

اجتماعی ۵۰ ـ اقتصادی ۵۰ ـ تبیین شب دوازدهم ۱۰۷ ۲۴۶\_۲۴۸ یہ سیاسی ۵۰ ساختار انقلابحاي علمي ١٨ ساختار سیاست هنگام جلوس جرج سوم ۲۲۱ ساد، مارکی دو ۴۰۰ سارايو و ۳۰۶ سارتر، ژان یل ۲۲، ۲۲۳ سالامیس، نبردهای ۲۳۵ ساوئرن، سر ریچارد ۲۲۲، ۲۲۴

شکلگیری سدمهای میانی ۲۲۲ شلی، پ. ۲۶۴، ۴۰۶، ۴۰۷ شناخت، نظریه/شناختشناسی ۲۴، ۲۷، ۷۱ شوئنبرگ، آرنولد ۴۰۴ شواهد ۷۰ اــ ۱۱۶ ا؛ تاريخ و ــ ۷ ۱ ۱۱۶ ا شوروی، اتحاد جماهیر ۷۳، ۸۵، ۱۵۲، ۲۱۳، 177, 727, 017, 717

سخنرانی هایی پیرامون فلسفهٔ تاریخ جهان ۲۶۱ شور سنت متیو ۲۲۹ سرمايه ١٩٩ سرمایه داری ۲۹۵، ۴۱۳

سقراط ۱۵، ۷۷ ۹۷، ۲۲۰، ۲۱۵، ۲۲۲

سلتي، رستاخيز ٣٢٩، ٣٣١ سنت: ادبیات و به ۱۸۷ تاریخ و به ۹۲۷ طبیعت غیرطبیعی علم ۲۰۵ جامعه و ــ ۸۲ ۸۲ دیسن و ــ ۸۲ ظهور و سقوط امیراتوری رم ۲۹۲ سیاست و یہ ۸۳

عدالت ۷۲

شیمی، علم ۶۲، ۶۷

سنجش خرد ناب ۲۸۶ سن لویس ۴۱۰

عشــق پــرواز: هـوانـوردی و تـخیل غـربی،

سیاست ۲۴، ۵۱، ۵۲، ۵۵، ۷۷، ۷۷، ۸۱، ۸۶ ۸۸ ۸۱۰ ۸۱۰ ۸۱ שיו, און, און, און, און •71\_771, AQ1, 117, YYY, PYY\_17Y, PGY, 78Y, GVY\_VYY, 7AT, TPT, 707, 207, V07, 117, ۴۱۳، ۴۱۵، ۴۲۴، سنت و پر ۸۳ ۸۶

علتها ۱۴۸\_۱۵۹؛ بسترمندی ـ ۱۵۶، ۱۵۷؛ ــ تاریخ ۱۵۱ـ۱۵۴، ۱۵۹ـ۱۵۹؛ پ توالی ۱۴۷، ۱۴۸، ۱۵۳؛ شرایط و پ ١٤٩ \_\_ ١٥١؛ فــلسفه \_ ١٤٧، ١٤٨ کـــالینگوود و ــ ۱۴۸، ۱۴۹، ۱۵۶؛ گزینش ہے ۱۴۸، ۱۴۹

علم ۱۵، ۲۴۹\_۲۴۳، ۲۵۵، ۲۶۲، ۲۷۳، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۵۹

عـــلوم انســـانی ۲۵۳، ۲۵۳، ۲۵۷، ۲۵۸، فرگه، گوتلوب ۲۳ ۳۰۹ــ۱ ۲۱، ۳۲۷

> علوم طبیعی: ۔۔ تـاریخ ۵۳، ۹۱، ۹۴؛ ۔۔ و علوم اجتماعی ۵۲ عوام، مجلس ۲۸۷، ۳۳۲

> > فاشیسم/فاشیست ۸۵، ۱۳۵، ۲۸۵، ۳۹۹ فالانژیستها ۹۱، ۹۱ فالکلند، جنگ ۴۰۱

فئودالیسم ۲۲۷ فراتاریخ ۳۶۱، ۳۶۲، ۳۷۵

فرانکفورت، مکتب پـ ژوهش اجتماعی ۷۷، ۲۹۹

> فرانکو، ژنرال ۹۱، ۹۲ فرای، نورتراپ ۳۷۵، ۳۷۶ فرجام شناسی ۱۲۸–۱۳۴ فرگوسن، اَدام ۴۵، ۲۵۶ فرگه، گوتلوب ۲۳ فروید، زیگموند ۲۶۴، ۳۹۳، ۴۰۸

فرهنگ مختصر انگلیسی آکسفورد ۲۸۰ فریسینگ، اوتو آو ۳۵۷ فقر تاریخباوری ۱۳۵ فل، ا. اف. ۴۲۵

فلسفه/فلاسفه: به آموزش ۲۱؛ به اخلاق ۴۳؛ به ادبیات ۲۱؛ به و تاریخ ۱۵، ۱۶، ۱۶، ۱۶، ۱۶، ۱۶، ۹۲، ۹۲، ۹۲، ۹۲، ۱۶۵ ۴۰؛ بیین و به ۱۶۵\_۱۶۰؛ به تحلیلی ۹۴؛

۲۴، ۳۰ حقیقت و 🗻 ۱۱۸،۱۱۷ ؛ 👡 دنیای قدیم ۱۵، ۱۶؛ ــ دنیای مدرن ۱۵؛ ۔ دین ۲۱؛ ۔ ذهن ۲۱، ۲۷۵، ۲۷۶؛ زبان ۔ ۲۰۷؛ ۔ زیباشناسی ۲۱؛ ۔ سیاسی ۲۱، ۳۴؛ ۔ فمینیستی ۲۱؛ ۔ قارہ اروپا ۲۶؛ ۔ علتما ۱۴۷، ۱۴۸؛ ۔ علوم اجتماعی ۲۱، ۷۰، ۷۸، ۹۲، ۹۴؛ عینیت و ۔ ۹۳، ۹۴؛ ۔ غرب ۲۶؛ ۔ ریاضیات ۲۱؛ ۔ محیطنگرا ۲۱؛ ۔ مدرن ۲۳، ۳۶

فلسفة حق ٢٥٥ فلمنگ، آلکساندر ۲۸۰ فورت، فرانکویس ۲۰۶، ۲۲۷، ۲۳۲ فورد، هنری ۳۴۶، ۳۷۱ فوره، فرانسوا ۳۶۲، ۳۹۴ فوكو، ميشل ٨١، ٢٣٢، ٣٧٢ فوكوياما، فرانسيس ٢٧١، ٣٩٥ فمینیسم/فمینیست ۲۱، ۳۱، ۳۲، ۳۲۸، ۳۹۰ کرامول، اولیور ۲۸۱، ۲۹۷ فیخته، یوهان گات لیب ۲۶، ۲۵۹ فیدرس ۲۱۵، ۲۵۰ فيزيوكراتما ٢٥٥، ٢٥٤ فيشر، اج. ا. ال. ۲۵۴، ۲۷۹ فیلیپ دوم ۱۳۶، ۳۴۵ فینمن، ریچارد ۱۶۲ قواعد روش جامعهشناسی ۱۹۱ قوانین و تبیین در تاریخ ۲۰۸

> کابیتال ۴۹ كاتالونيا ٣٤٠ کاتو ۱۲۷ کار، ای. اج. ۱۰۴، ۲۰۳، ۳۶۳، ۳۶۳، ۴۶۳

کار، دیوید ۲۶۵، ۲۶۶ کارناپ، رودلف ۱۷۱ کاغذبارمهای پیک ویک ۱۰۷ کافکا، فرانس ۴۰۴ كالبدشكاني نقد ٢٧٥ کالینگوود، آر . جی. ۱۸، ۲۷\_۳، ۱۲۶، ۱۲۷، 171, P71, 201, 127, 117, 777\_777, 777, 007, 007, 007 كالينيكوس، الكس ٨٠

کانت، ایمانو تل ۲۶، ۶۵، ۷۷، ۸۴، ۸۷ ه ۱۰۰، 771, ۵۸1, ۵۸4, ۵۶4, ۶۶4, ۰۰۴, ۷۰۴

كاندينسكي، واسيلي ٢٥٤ کیرنیک ۱۲۵، ۲۷۹، ۲۸۱ کیلر، یوهان ۱۸۳، ۲۷۹ كتاب علم فابر ٤۴ کتاب مقدس ۱۱۳، ۱۳۰، ۲۹۰ کثرتباوری ۸۶ کرامول، توماس ۲۷۵ کرانمر، توماس ۲۷۵

> کرملین، کاخ ۳۸۳ کرنر، استفان ۵۲ ۳۹۰ کروچه، ب. ۲۶، ۲۶۸، ۳۹۹ کروک، استفان ۴۰۲ کری، جان ۶۴ کریمه، جنگ ۲۰۱

کرت، جزیره ۱۹، ۲۲۸

کلارک، سرجرج ۲۷۴ كلارندون، قيام ٢١٣ کلمب، کریستوف ۳۲۶

کا نگری ۴۹، ۵۱، ۵۲ ۵۲

کلی، یل ۴۰۸

کلیسای کاتولیک، آیین ۲۸۹

کلیو، بارون رابرت ۱۷۱

كمونيست/كمونيسم ۴۸، ۷۳، ۱۳۵، ۱۶۸،

777, 017, 017, 717

كنت، اكوست ۲۶، ۴۹، ۲۷، ۱۳۵، ۱۸۳ ـ ۱۸۶

کندرسه، مارکی دو ۳۹۶

کندی، جان اف. ۱۲۰، ۱۲۱

کنش ۴۸، ۴۹، ۲۹۰\_۲۹۷؛ ارزیابی ۔ ۲۹۴، گودکدئین، بی. ۳۳۰

197, 797

کنش ارتباطی، نظریه ۷۷

کنی، اَنتونی ۲۷۳

کواکرها ۲۸۹

کوانتوم، نظریه ۴۷، ۳۰۸، ۳۹۱

کوب، ریجارد ۱۲۸

کومو دوس ۱۳۵

کوون، توماس ۱۸، ۲۷۹

کیپلینگ، ر. ۲۱۲

كيتز، ميلتون ۴۰۹

کیتس، جان ۲۸۱، ۲۰۲، ۲۸۷

کسیهانشناسی ۶۳، ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۴۹، ۲۵۰، لسکی، و. ا. ه. ۲۶۴

707

گادامر، هانس جرج ۸۱ کال ۱۶۸ ۱۶۸، ۲۲۹، انین، ولادیمیر ۱۶۸، ۲۲۴، ۳۳۰

אוא\_יאה אוא\_דאה ואד\_דאה

**۸ ۲۲5**, **677**, **677** 

گالی، و. ب. ۲۶۱، ۲۶۴

گالی پولی، شبه جزیره ۲۹۳

كالله ١٨٣

گرسچنکرون، آلکساندر ۵۰

گرشام، قانون ۶۷

گرینبلت، استفن ۳۸۷

گزارشی دربارهٔ شناخت ۲۹۲

گلد، استفان جی. ۲۰۸، ۲۷۹، ۲۸۲

گلداشتاین، لئون جی. ۳۸۱

گلنر، ارنست ۷۹

گوته، پوهان و. ۸۴ ۲۵۹

۲۹۵؛ بستر 🚄 ۲۹۵، ۲۹۶؛ 🚄 عقلانی 🌏 گیبون، ادوار ۱۳۴، ۳۵۳، ۴۶۰، ۲۷۲، ۳۹۲

گیلنز، آنتونی ۲۰

گیرتز، کلیفورد ۴۶، ۳۲۹، ۳۴۰، ۳۴۳، ۳۴۳

گیل، بیتر ۳۶۲

گیلدا، رابرت ۲۲۳

گینزبرگ، کارلو ۲۷۹

لادوری، امانونل لهروی ۷۹، ۱۲۸، ۳۵۹

لاک، جان ۲۳

لانگلویس، سی. وی. ۲۷۳

لاورنس، د. ه. ۴۰۸

لايبنيتز، گوتفريد و. ۲۸۲

لندن ۲۵۰، ۹۲، ۹۲۲، ۷۵۲

لفير، جي. ١٥٣، ١٥٤

لنينگراد ۲۳۱

لوتر، مارتين ۲۰۶

لودندرف، ژنرال ۱۵۱

لوی، کارلو ۱۲۳

لوياتان ٥٨٦

كاهشمار انكلوساكسون ٥٠٠، ٢٥٤، ٢٥٧

لوید، کریستوفر ۵۰ ۷۹ لویی چهاردهم ۱۲۹، ۳۴۳، ۳۴۴ لویی شانزدهم ۲۱،۲۱۲ لەگف، ژاک ۲۲۳ لی، رابرت ۲۳۰ لييت، سيمور مارتين ٢٥٣ لييتون، ييتر 1۶۹ ليل، شارل ۲۱۰ لینکلن، آبراهام ۱۵۴، ۱۵۵، ۲۹۷، ۲۳۰، ۳۳۲ مدرن/مدرنیته/مدرنیسم ۳۱۲، ۳۱۳، ۳۸۳، ليوتار، ژان فرانسيس ۲۹۰، ۳۹۲، ۳۹۶ ليوي ۱۱۶

> ماترياليسم ٢٤١، ٢٩٤، ٢٠٢ ماتیس، هنری ۴۰۴ ماتينگلي، جي ٣۶٠ مارک آنتونی ۲۳۲ مارکس، کارل ۲۲، ۲۶، ۴۹، ۵۰، ۵۸، ۵۹، ۵۹، ۵۹،

۵۷، ۷۷، ۱۳۱، ۱۳۱، ۵۲۱، ۱۴۱، ۱۶۸، MI, opi, ppi, 107, 277, VII, ۲۲۲، ۵۶۲، ۵۲۳، ۴۳۰، ۲۳۳، 707\_707, V07, X07, T17

مارکسیست/مارکسیسم ۸۰ ۸۱ ۱۶۸، ۲۲۵، ملت آلمان و مارتین لوتر ۲۲۴ 177, 177, 787, 717, 787

مارکوزه، هربرت ۷۷ مازارین، کاردینال ۱۲۹ ماکولی، لرد ۱۲۷، ۲۰۴، ۳۲۸، ۳۶۰، ۳۶۷، موتلی، جان ل. ۳۶۰ \*\*

> ماکیاولی، نیکولو ۹۶، ۹۷ ماگنا کارتا ۲۹۲ مالارمي، استفان ۴۰۴ مالتوسيسم ٢٣١

مانچینی، ماری ۱۲۹ ماهیت شناخت تاریخی ۲۸۱ مایر، ارنست ۸۶ ماینکه، فریدریش ۲۵۹، ۲۶۵ متافیزیک ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۳۴، ۳۶، ۷۱ متافیزیک ۱۵ متديسم، جنبش ۲۲۵ محتوای شکل ۳۷۷

7 PT, 7 PT, 0 PT, V PT, 1 PT, 0 0 P\_P 0 P مدیترانه ۱۳۶، ۲۴۱ مديترانه ١٣٧

مراحل رشد اقتصادی: بیانیهای غیرکمونیستی Y0Y 00

مرک گذشته ۲۳۸

مسکو ۲۵۲، ۲۱۳، ۱۳۲، ۳۳۰، ۸۰۲

مسیحیت/مسیحیان ۸۲، ۱۰۵، ۱۱۶، ۱۳۰، PYY, PGY, 09Y, GPY, YPY, YGY, YIP

> مصری/مصریها ۱۹، ۳۸، ۱۳۰ معناشناسی ۳۰، ۳۱، ۲۴۲، ۲۵۲، ۲۵۳ مک ایتایر، السدایر ۸۳ ، ۲۹۰ مليت گرايي ۲۶۷ متسكيو، شارل لويي ۶۵، ۲۵۶

منشاء انواع، نظریه ۱۲۳، ۲۵۰ مور، برینگتن ۶۲، ۲۰۳

مسورخسان: به آلمسانی ۹۵، ۹۷، ۹۰ ا؛ به امریکایی ۹۶، ۹۷؛ ۔ انگلیسی ۹۶؛ ۔ پوزیتیویست ۹۷؛ یہ روسی ۱۲۶؛ یہ فرانسوی ۵۰؛ به غیرمارکسیست ۴۹؛

نسیبیت باوری ۲۶۱، ۲۶۷، ۲۶۸، ۳۷۴ س کامل ۲۶۱، ۲۶۲؛ ۵ محدود ۲۶۱، ۲۶۳ نسبیتباوری ۳۲۴ نظام اجتماعي ٢٥١ نظام جوامع مدرن ۲۰۱ نظراتی دربارهٔ فویرباخ ۴۰۳ نظریه کلان ۵۸ـ۰۹

> نقد خرد ناب ۴۰۰ نقد قوهٔ داوری ۳۸۶

نظم اشیا ۱۸

نگریستن از هیچ منظر و موضعی ۱۰۱ نلسون، لرد هيروتو ٣٢٣

نورنبرگ، دادگاه ۹ ۰ ۱، ۴۰۸ نوزیک، رابرت ۱۶۹ نورا، پیر ۳۹۴

> نیچه، فریدریش ۱۸، ۲۶۴، ۳۹۹، ۴۰۸ نیسبت، رابرت ۵۰

نبوتن، استحاق ۴۵، ۱۸۳، ۱۹۹، ۲۳۹، ۲۴۸، **۵۵۲، ۸۵۲،** ۳۹۲، ۲۷۲، ۲۰۲

نوویک، پیتر ۹۸، ۹۶

نازیسم/نازی ها ۷۷، ۸۵، ۱۳۵، ۱۵۱، ۲۵۹، واساری، جورجیو ۲۱۳ واشنگتن، جرج ۱۵۸، ۲۹۷، ۳۳۰ واگنر، ر. ۳۹۹ والاس، آلفرد راسل ۲۸۲ والرشتاين، ايمانوئل ٢٥٣ والش، دبليو. اچ. ۱۴۱، ۱۴۲، ۳۶۳ وایت، هایدن ۲۶۱، ۳۶۳، ۲۷۵ ۲۷۸، ۴۱۴،

یونانی ۱۲۶ مورناک، مری ۲۳۰ موسولینی، بنیتو ۴۰۸ موناليزا ٢٣٩، ٢٨٧ مونتايلو ٢٧٩، ٣٨٠ مونک، ژنرال ری ۲۲۲ مونه، کلو د ۲۷۷ مید، جرج هربرت ۸۶ میسوری، ایالت ۲۱۰

مسیشله، پسولیوس ۴۰۲، ۲۲۷، ۲۲۸، ۳۶۰، 415 .777 .757

میکارآنو ۳۲ ميل، جان استوارت ۴۹، ۶۰، ۲۲۵، ۲۲۹، نورمانها ۸۱، ۱۱۶، ۱۱۶، ۲۸۲، ۳۲۷ \*\*\*\*\*\*\*\* مىلار، جان ۴۵، ۲۵۶

> میلز، سی. رایت ۵۸، ۵۹، ۶۱، ۶۲، ۲۰۱ مینک، لویس او. ۲۹، ۳۰، ۳۸، ۳۶۳ مىنوآن ۱۰۴،۱۹ مینوآن، کرت ۱۱۵

میلتون، جان ۳۰۲

نایلئون ۱۲۱، ۲۷۷، ۲۹۴، ۲۹۷، ۳۴۵، ۳۶۲، نیویورک ۲۶۰ 401

> **147, 747** ناسيونال سوسياليسم ٧٤ ٨٥ ناگل، ارنست ۱۶۱، ۲۶۸ ناكل، توماس ١٥٠ـ١٥٢ نامة هفته ۲۵۰

> > نامیر، سر لوییس ۲۲۱، ۳۵۵

هابز، توماس ۲۸۳، ۲۸۴، ۳۸۰ هابزبام، اریک ۵۲، ۸۰ ۸۱ هابل، ادوین ۲۰۸ هاتون، رونالد ۱۲۸ هارت، روش ۱۵۴ هارتلی، ل. پ. ۲۸۸ هاروی، ویلیام ۱۸۳، ۲۷۹، ۴۱۱ هاسكينز، چارلز ۳۵۶ هاستینگس، نبرد ۲۱۴، ۲۸۲، ۲۹۹ هاکسلی، تی. اج. ۱۱۵ هالوي، رالي ۲۲۵، ۲۲۶ هالي، آرتور ٣٢٨ هالی، ادموند ۲۴۱ هامان، یو هان ۲۶۳ هامبالت، ویلیام فون ۳۱، ۳۲ هانت، لین ۱۸، ۱۲۸، ۲۲۷، ۲۷۸، ۳۹۴ هانوورها، سلسله ۲۷۲ هاوکینز، ریجارد ۳۶۶ هاوکینگ، استفان ۱۶۲، ۲۶۷ هاوسمن، آی۔ ای. ۹۲ هایدگر، مارتین ۲۲، ۲۶۸، ۲۶۹، ۳۱۳ هایزنبرگ، ورنر ۲۷۹ هر اکلیت ۲۶۷ هردر، پوهان گاتفراید ۱۳۲، ۱۳۴، ۱۳۵، ۷۵۲، ۸۵۲، ۳۶۲ هــــرمنوتيک ۵۱، ۷۵، ۸۱، ۲۶۶، ۲۶۹، 3°7\_377, 717, 377, 677 هرودوت ۱۱۴،۱۶ ۲۷۲ هــابرماس، يـورگن ٧٧، ٨٣، ٨٥ــ٨٧، ٢٤٩، هستي شناختي ٧١، ٧٩، ٨٠ هکستر، جی. اچ. ۲۶، ۹۶

417, 117, 117 وير، ماكس ۴۶، ۶۹، ۷۵، ۷۶، ۲۸، ۹۹، ۱۹۹، ۲۶۵، 407, 497, 497, 707 ورسای، پیمان صلح ۱۵۱، ۱۵۵، ۳۶۲ وردزورث، ویلیام ۳۰۲ ورف، بنیامین ا. ۳۲ وزلی، جان ۲۲۵ وسوويوس، آتشفشان ٢٣٠ وضع پستمدرن: گزارش دربارهٔ شناخت ۳۹۰ وگنر، ای. ال. ۲۱۰ ولتر، فرانسیس ماری ارب و ۳۵، ۶۵، ۱۲۲، 404,409 ونوس دومیلو ۲۸۶، ۲۸۷ وول، رابرت ۱۸ ووله، ماكيل ١٢٨ ویتگنشتاین، لودویگ ۲۳، ۲۴، ۲۶، ۳۰، ۷۵، 414,414 ریتنام، جنگ ۴۰۱ ریتنبرگ، کلیسای جامع ۲۰۶ ويسر، آدام ۳۸۹ ویکو، جیامباتیستا ۶۵، ۷۴، ۲۵۶، ۲۵۷، ۲۶۳، هاوکینگ، استفن ۵۴ ۸۶۲, ۵۰۳, ۰۱۳, ۱۲۲ ۲۲۳ ویلیام، اریک ۳۲۸ ویلیام، دوک ۲۱۴، ۲۱۵، ۳۰۰ وینبرگ، استیون ۲۶۳ وينج، جان ٧٥ وينه، يال ۳۶۳، ۳۶۴ ويورلي ۲۱۲

409,497

## ۴۶۴ درآمدی بر فلسفهٔ تاریخ

هگار،گ. ر. ف. ۲۲، ۲۶، ۲۵، ۶۵، ۶۵، ۱۳۱، 140\_144 • 97\_ 797, 777, 677, PP7

همیل، کارل گ. ۲۸، ۳۶، ۲۷، ۱۶۱ ۱۶۳ ۱۶۳، مونوره، ای ام ۱۵۴ ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۹، ۲۰۷\_۲۰۹، ۲۱۱، هویژن،کریستیان ۱۸۳ *ት ነ ጉ*, ግሃሃ, ለጓሃ

هند ۱۷۱، ۳۲۷، ۳۲۰ سخوبی ۲۲۸ هنر ۵۳ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۲۵۷ ، ۲۶۲ ، سیروشیما ۸ ، ۲۰۰ هنر وشیما ۸ ، ۲۰۰ ۲۷۶، ۲۷۲، ۲۷۴، ۲۷۶، ۲۷۹\_۲۱۱، ۱۵۵ هیستوریکرستریت ۸۴ ۸۵ ۱۵۵ ۳۱۵، ۳۱۷، ۳۱۸، ۳۴۰، ۲۲۸، ۳۵۹، هیل، کریستوفر ۸۱ ۲۸۶، ۲۸۷، ۲۹۱، ۴۰۴\_۲۰۸، ۲۱۷، هیملر، هاینریش ۸۴ مورخان ــ ۱۰۱، ۰۲، ۱۲۵، ۱۲۸؛ ــ موسيقي ٢٢١ هنری هشتم ۲۲۰، ۲۷۵، ۳۴۳

هوتون، رونالد ۲۲۱، ۲۲۲

هو راسه ۱۲۷، ۳۹۵

هورکهایمر، ماکس ۷۷، ۳۹۹، ۴۰۰ ۱۴۱، ۲۰۲، هوسرل، ادموند ۳۱۳ هومر ۲۷ هــيتلر، آدلف ۸۴ ۱۰۱، ۱۹۹، ۱۴۲، ۱۵۱، 701, 177, 777, PAY, 2PY, PPT ۴۱۹، ۴۲۰، ۴۲۴؛ روایت و 🖵 ۴۴۹، 🛮 هیوم، دیوید ۱۸۲، ۱۸۳، ۲۱۸، ۲۵۶، ۴۰۷ ۰۵۰، ۳۵۲ 🚄 فسیلمسازی ۴۶۰، ۳۶۱ 🔃 یسونان / پسونانیان ۱۵، ۱۶، ۱۹، ۱۲۶، ۱۲۷، **667, 787, 887, 977, P77** یهود، دین/ یهودیان ۱۳۰، ۲۶۰، ۲۹۴، ۲۹۵، يهودكشي ٨٤ ٨٥، ١٠٩

مایکل استنفورد استاد برجسته تاریخ، در این کتاب مهمترین مسائل فلسفی تاریخ و علوم اجتماعی را با کمک مثالهایی روشنگر و به زبانی بسیار ساده بیان می کند. او با همسنجی بنیادها و ویژگیهای هستی شناسانه، شناخت شناسانه و روش شناسانهٔ تاریخ، علوم اجتماعی و علوم تجربی می کوشد جایگاه متمایز معرفت تاریخی را به درستی روشن کرده، به پرسشها و تردیدهای مربوط به اعتبار چنین معرفتی پاسخهای مناسب بدهد. بنابراین پس از بحثی کوتاه دربارهٔ چیستی فلسفهٔ تاریخ و رابطه و نسبت میان تاریخ، فلسفه و علوم اجتماعی به بررسی مسائل و موضوعهای بسیار مهم و پایداری مانند عات، تبیین، عینیت، بررسی مسائل و موضوعهای بسیار مهم و پایداری مانند عات، تبیین، عینیت، بررسی مسائل و موضوعهای بسیار مهم و پایداری مانند عات، تبیین، عینیت، بررسی مسائل و موضوعهای بسیار مهم و پایداری مانند عات، تبیین، عینیت، بررسی مسائل و موضوعهای بایانی کتاب هم دربرگیرندهٔ بحث جالبی در پاسخ به این پرسش است که آیا تاریخ پایان یافته است؟



