

# حـــلاج و راز اناالحق

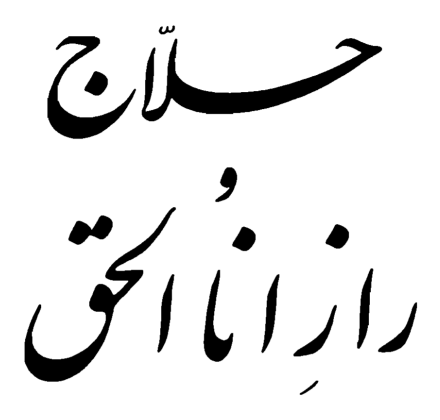
نويسنده: عطاءالله تدين

ويراستار: سعيد يونسي



## مامست الستيم بيك جرعه منصور انديشه پرواى سر دار نداريم

شمس تبریزی



تولينده عطئ اتبديتن





انتشارات تهران: خیابان پاسداران چهار راه پاسداران شماره ۲۸ صندوق پستی ۱۹۵۸ / ۱۹۵۸

تلفن: ۲٤۵۲۱۹

نام كتاب: حلاج و راز انالحق

نويسنده: عطاالله تدين

چاپ اول: ۱۳۷۰

حروفچینی ـ لیرزی میثاق

لیتوگرافی و چاپ، دیبا

ئيراژ: ٣٠٠٠ نسخه

كليه حقوق چاپ و نشر محفوظ و مخصوص ناشر است

## فهرست

| <b>Y</b>                                     | مهريه                   |
|----------------------------------------------|-------------------------|
| Ÿ                                            |                         |
| ٣                                            | زندانی ساحل دجله        |
| دتدت                                         | ستایشگر عشق و شها       |
| <b>WA</b>                                    | حلاج كاشف اسرار .       |
| <b>1V</b>                                    | شبى در بيتالمقدس        |
| 1-7                                          | رهایی از بند            |
| 17 <b>9</b>                                  | دیدار با شبل <i>ی .</i> |
| <i>\</i> <b>\\\\\\</b>                       | شورش در بغداد           |
| حلاج٩١٠                                      | امام ابوحامد غزالی و    |
| فيانه                                        | بحثى درباره شكر صو      |
| <i>γ</i> <b>Λ</b> <i>γ</i>                   | به سوی اهواز            |
| ار جندی شاپور ۲۰۹                            | نامه المقتدر به فرماندا |
| لات وجودلت                                   | بحثى كوتاه دربارة وح    |
| <b>*************************************</b> | افسانهما                |
| Y69                                          | روایتی از فرزند حلاج    |
| ٢۶٤                                          | موافقان و مخالفان حلا   |
| Y <b>^</b> 1                                 | دشمنان حلاج             |
| YA                                           | حلاج اسرار و ضمایر.     |

#### بنام خدا

خانهاش بادخراب، آنکه بصحرا نگذاشت مینکشان از قدح لاله شرابی نوشند! شیون فومنی

#### مقدمه

قرن سوم و چهارم هجری از لحاظ گسترش افکار فلسفی و عقاید مختلف مذهبی و اندیشه های ناب و پرجاذبه عرفانی در ایران، بویژه در بصره و بغداد دورانی پرتلاطم و پرآشوب بوده است، دراین دوره، مباحثات تند و مشاجرات قلمی و احتجاجات آتشین در دارالعلم ها و حوزه های درسی و خانقاهها تحت رهبری فقها، متکلمین، فلاسفه و عرفا به نهایت شدت خود رسید.

اندیشه های جبری، قدری، معتزلی، قرمطی، باطنی و اسماعیلی نزاری موجب گردید عده زیادی از طبقات مردم در طیف عرفان و تصوف قرار گیرند و بدنبال درمان ناراحتیهای معنوی و مادی خود، به سوی عرفا و اقطابی روی آورند که همیشه در کنار ستمدیدگان و مظلومان بودهاند، چلهنشین قفسهای خانقاه نبودند بلکه قفس شکن بودند!

دریایی مواج از اندیشه های متعال بگوششان میرسید که آثارش جهانی را برهم میزد!

فریادهای نامداران جهان تصوف، نقابهای نیرنگ و ریا را از چهرههای کریه متظاهران برمیداشت، ستمدیدگان، شیفته کلامی بودند که جامعه را برای رهایی از یوغ جباران زمان نجات دهد:

خىلام آن كىلىماتىم كىه آتىشانىگىيىزد! نىه آبسىردزنىددرسىخىن بىر آتىش تىيىز مقدمه

در میان فرزانگان مبارز این دوران، یک لاقبایی که بیش از همه خروش برداشت و نهائا آتش در بیشه اندیشه بشری زد و آشوبی خونین برپا کرد، حسین منصور حلاّج است که به گفتن اناالحق میبالید و بقول روزبهان بقلی در کتاب «شرح شطحیات»: پای از جاده رسوم بیرون نهاد و صرف ربوبیت برجهان آشکار کرد، بی رسمان زمانه، آن بدیدند و این بشنیدند، از آن گمراهی، بعضی را بکشتند و بعضی را بسوختند! این شوخان جاهل، از سرحسد، درخون آن سبک روحان سعی کردند، و آن پاکان حضرت را، بدست ناپاکان اوباش باز دادند!

حلاج پرورده مکتب عرفانی، جنید، بایزید، شبلی و سری سقطی بود، اهل بیضای فارس بشمار میرفت و تباری ایرانی و زردشتی داشت. در عراق، چین، خراسان بزرگ و هندوستان و تبت مریدان و شیفتگان فراوانی دست و پا کرد.

دوران بالندگی و شهرتش در بغداد آغاز گردید، در آنجا کانون ظلم و ستم عباسیان بود که او با زندانها، تبعیدها، شکنجهها، محاکمات فرعونی و آوارگیها روبرو شد و در پایان بشهادت رسید

حلآج سوختهای بود غمخوار صدیق مردم که آرامش زندانها را با انفجار کلامش، منظومه روحی درباریان و خلیفه جوان و جاهل را بهم میزد! او میدانست و پیش بینی میکرد که گام در راهی گذاشته که متعصبان کورباطن و کاسبان دکان دار خانقاهی و قشری را با گستاخیهایش وادار مینماید، بمبارزه آشکار علیه او برخیزند و اورا از سخن گفتن باز دارند، ولی او بی پروا شورانگیزترین سخنانش، را میگفت و سوگند یاد کرد برای ارشاد و جز آگاهی خلق مظلوم، بکمک آزادگان فرزانه، برباطل خاموش نباشد و جز

در راه جانان، جان و دل بگذارد و رخش دلش جز بار محبت نکشد و لب جانش جز شراب الفت نچشد و آفاق را در شرار عشق محترق نماید! از حلاج پرسیدند: سعادت و آرامش واقعی تو در چیست؟

حق نگوید و اندیشهاش با گامهایش برابر بود!

وباشور و شوق و هیجانی وصف ناپذیر پاسخ داد: در ساحت

اناالحق!

گفتارش، ترانههایش، و جدو هیجانی در دلها ایجاد می کرد، چون بغداد و امپراطوری عباسی در آن روزها از لحاظ اقتصادی، اجتماعی وضعی بسیار آشفته و انفجاری داشت، بویژه که فساد مانند خوره در تاروپود حرم خلیفه مقتدر عباسی راه یافته بود و طبقات مردم بویژه پیشه وران و کشاورزان زیر بار سنگین مالیاتهای خلق الساعه خمیده شده بودند، اما متنفذان و صاحبان زر و زور از پرداخت مالیات معاف! مردم بدنبال یک منجی مبارز و شجاع لحظه شماری میکردند، چه کسی قادر بود مانند حلاج که در فصاحت و سخنوری مشهور بود، ناخدایی کشتی طوفان زده تیره روزان و مظلومان عراق را بدست بگیرد؟

حلاج معتقد بود. کنج خلوت، محشر کده شیاطین است، شیران را بیم باشد، آنهم در آن روزهای تیره وتار...

همهٔ کسانیکه از ستم و فساد و غفلت و بی بندوباری عباسیان دلی آزرده و پرخون داشتند و حتی گروهی از متنفذان و سرداران با هیجانها و التهاباتی که در درونشان نهفته بود، مانند آهنربا مجذوب افکار منصور شدند و تحت تاثیر ترانههای الهامی او قرار گرفتند، حلاج به قدرت بیکران اناالحق امید بر بسته بود و معتقد بود، زمانه بی شرمان و ستمکاران بسر آمده است، گرچه بسیاری از دانشمندان متملق، درخواب غفلت فرو رفتهاند و در گوشههای خلوت خزیدهاند، اما شیفتگانش با مبارزههای مستمر و پی گیر خود تاریخ سرنوشت خود را ورق خواهند زد و احقاق حق خواهند کرد و شیرازه ظلم و غارت و نظام حاکم گسیخته خواهد شد.

در باره حلاج چندتن از نویسندگان بزرگ ایران، دنیای غرب، اروپا و امریکا کتابهایی نوشته اند که همه آنها بدقت مورد مطالعه نگارنده واقع شده و از منحتوای کتابها در تدوین کتاب حاضر تا جائیکه مقدور و میسور بود، بهره بردهام، اما انگیزهام از نگارش شرح حال شهید بی پروای جهان عرفان، عارفی که رسالت فکری داشت، ایضاح و تجلی هرچه بیشتر و موثرتر افکار و حقایق اناالحق است.

من نمیخواهم بازتاب شکنجه و ظلم و جوری که بر او وارد شده است در این کتاب نقاشی کنم، یا نبوغ و عظمت حلاج را باثبات برسانم، چون نه لیاقت آنرا دارم و نه کفایت عرفانی در خود میبینم، اما آنچه درباره اندیشههای گهربارش استنباط کردم، آنها را بعنوان موثرترین و عالیترین مظهر تجلای عرفان بروی کاغذ آوردهام. و آنچه را که از ترانهها و رسالههایش در ک نکردم بمصداق مثل معروف، باید به کفن ملاجامی نوشت! مسکوت گذاشتم همانطور که دوستداران حلاج هجویری، عین القضاه همدانی، حجهالاسلام محمد غزالی، روزبهان بقلی و عطار و حافظ و مولانا بذکر اشاره بسنده کردهاند.

سی و پنجسال قبل مرحوم آیهاله شیخ عبدالحسن رشتی صاحب حاشیه بر کفایه و حاشیه بر کتاب اشارات ابن سینا و کشف الاشتباه «عموی نگارنده» نامهای برایم نوشتند و در آن نامه مژده دادند که بسیاری از اشعار حلاج از اندیشههای شعرای دوران قبل از عارف شهید اقتباس شده است و امیدواراست بزودی تحقیقات جامع خویش را بصورت کتابی منتشر کند که متاسفانه اجل مهلتش نداد که اثر خواندنی خود را بحلیه طبع آراسته نماید، آما این نامه و اظهار نظر عموی بزر گوارم مانع آن نیست که نگارنده حلاج را مانند عطار شیرشرزه بیشه تحقیق ندانم که با ذرات و نباتات عالم هستی عاشقانه تماس داشت، غم خوار خلق و یار مظلومان بود و همیشه در جبهه، فرزانگان و کنار آزادگان!

۱- دربرخی از تذکرمه اخوانده ام عبدالرحمن متخلص به جامی سراینده قرن نهم هجری برخی از ابات نظامی گنجوی را آنطور که باید درگ نمی کرد، بدیجهت فرمود:

این اشعار را بر کفن من بنویسید تا روز قیامت اگر نظامی را دیدم دامنش را بگیرم و ممانی آنها را از او در محشر سوال کنم، این مطلب بعدها اصطلاحی شده که بزرگان فضل و دانش اگر شعری را درک نمی کردند، بلافاصله می گفتند «باید بکفن ملاجامی نشداً»

سر فرود نیاورد و تسلیم نشد، و فرمود:

شرط خاموشی درونش آن بود که برباطل خاموش نباشد و شرط گفت، آنکه جز حق نگوید! و حلاج چنین بود، هم به سخن مایه و رونق بخشید و هم عظمت و کرامت انسان را بعنوان خلیفه حق با بینش خاص تبیین کرد و خطاب به بشریت ترانهای سرود که شاعر فارسی آنرا چنین ترجمه کرد:

در شب تاریک، گرکه نتوانی شوی خورشید، لااقل مهتابی باش! و اگر نتوانی شوی مهتاب، لااقل آن کرمک شب تاب باش!

۳۰ فروردین ۱۳۷۰ عطاءالله تدین

#### بر بالين خليفه

وقتی نام حسین منصور حلاج شهید پر آوازه جهان طریقت و مفاهیم والایی را که بر سر کوی و بازار حتی در برابر قراولان قصر باشکوه المقتدر عباسی در بغداد بر زبان می آورد بخاطرمی آوریم، شور و هیجانی در خود احساس می کنیم که خاطره برانگیز و لایوصف است. این شیر بیشه فارس و چابک سوار میدان معرفت و سیمرغ خلوتخانه قرب که در لباس فقر کار اهل منبر می کرد و پای پیاده بادیه ها می پیمود وقتی گرم صحبت و درفشانی های الهامی میشد موافقان را سرمست و ارکان وجود مخالفان را میلرزانید. چنانکه قوت استماع حقایق در آنها سلب میشد، حاسدان آرزو میکردند، صدای او را در آوای کف برلب امواج خروشان دجله خاموش کنند، بی خبر از آنکه شعله هایی که از طریق جذبه های روحی برافروخته می شود، خاموش نشدنی است و خروش اناالحق حلاج مخلد و جاوید است و در بسیط زمین باقی میهاند.

حلاج آئینهٔ سراپا حقیقت کاینات و جام گیتینمای طریقت بود، و بقول گروهی انعکاس کلمات موزون و لبریز از شوق انسان خدایی و محل تجلی انوار فروزان خورشید معرفت، خورشیدی که شبپرههای مادهپرست و حاسدان کجاندیش قرون و اعصار را با عظمت کلامش کور میکند.

نام حلاج و زمزمههای دل پرهیجانش و قوه ادراکش که بدور از تمایلات نفسانی است، هیجان برانگیز مینمود، همه جوش، همه موج و همه سروش بود، این بود که در برابر مأموران مسلح، محتسبان سوگند خورده

شعنگان مزدور و قاضیان بی وجدان خلیفه عباسی از خود منتزع می شود، اصالت انسانیش را، عظمت و شکوه قدرت معنوی خلیفه خدای را بی پروا اعلام می کند... عاشق و دلباخته و شیفته کوی دوست است آرزو میکند پیش از آنکه خونش بر زمین ریخته شود، جوش سینه و راز درونش را که همچون امواج دریا کوه پیکر و کف بر لب است، بیرون بریزد، شوریدگی و بیقراریش را در ساحت مقدس عشق بیان کند و این حال را بعنوان یادگاری جاوید باقی گذارد که شاید در دیگران هم ایجاد شود، تا در آینده در متن رویدادهای عاشقانه همچون قندیلی شمع شبستان عشاق زمانه شود و جمالش برگاه همچون آفتاب درخشان از درون وجود شیفتگان سر بر آورد و آنها را دعوت بایثار، دعوت به فداکاری عاشقانه نماید.

خروش اناالحق که با ضربان قلبش توام بود، چنان خوش آهنگ مینمود و چنان با شور و جذبه به گوش میرسید که یاس و خستگی فتوری ایجاد نمی کرد و غم و اندوه را از ساحت وجود صاحبدلان آزاده میزدود و هنوز هم وقتی که خیال عارض گلرنگ ارادهاش و قد سرکشش در خاطرهها بجوشش می آید، مرغ دل بسان عنقا بسوی حوادث در کوه قاف عشق پرواز می کند و در آنجا آشیان می سازد.

اناالحق نغمهای است پرشور که بلبلان چمن زیبای محبت را سرمست و بخروش در می آورد و گروهی را همچون سوسن اگرچه همه زبانند بخاموشی مجذوبانه وادار می کند.

اناالحق باد پیمایانی را که طریقت، ملک حقیقت را باشارهای مسخر میکنند ممتکف کعبه قرب مینماید.

در بزم خاصان، مشتاقان اناالحق، عامان کالاتمام را راه نیست و اگر خواجوی کرمانی عارف بزرگ که از میخانه وحدت بویی بمشامش رسید و ناگزیر است، صلا در دهد که:

چونبندگانخاصراامشب بمجلسخواندهای دربـزمخـاصـانرهمـده، هـامـان کـالانـعـام را خامىچومن، بين سوختهو آنش زجانافروخته

گریختهای خامیمکن ز آن پختهدردهخامرا چونمن برندیزین صفت بدنام شهری گشتهام آنجامصافیدردهیداین صوفیبدنام را

حلاج شاعر شوریده که سرش به دینی و عقبی فرود نمی آید با بلند نظری ویژه اش که در برابر هیچ مقامی عجز نشان نداده بود از کسانی دعوت میکند که با او همگام باشند که سیل حوادث اگرچه از چپ وراست بر آید، در اراده آنها فتوری ایجادنکرده باشد.

ترانههای حلاج خلاصهای از سیر و سلوک عرفان ویژهٔ اوست که از تجلی صفات آغاز و به تجلی ذات و نهایتاً به وحدت وجود پایان می یابد،

بی کلامش بی شک کلام حق بود که دست ایام و قدرت خیره کننده نوزدهمین خلیفه عباسی المقتدر نتوانست از گسترش و نفوذ آن در خاور و باختر جهان جلوگیری کند. و بقول شیخ شبستری:

دلی کے معرفت نبور وصف دید بہرچینزی کے دینہ اول خیدا دینہ جہان را سربسر در خسویش می بین هرآن چت کاخر آینہ ہیش می بین

مسن و تسو هسارض ذات وجسودیسم مشبکسات شهسودیسم

حلاج در یکی از ترانه های شورانگیز الهامی خود هنگامی که دلش، دل پرتابش از آتش سودا مشتعل بود و همچون پروانه ای در طواف شمع در سوز ونیاز، گفته بود، پختگان سوخته اگر جگر خسته اند، چون سر ذوق و شوقند، سر شکایت ندارند و برابر تقدیر تسلیم اند ولی بر سر آتش همچون خم می خروشند و می جوشند:

#### گردر کمندممی کشی، شکرانه راجان می دهم کان دل که صید عشق شد دولت شمار ددام را

باید قبول کرد، باتوجه به محیط تیره و تار و آشفته و بلاخیز بغداد که غم و محنت و ستم و خفقان از در و دیوارش میبارید و آزادگان در ظلمات ناکامی دست و پا میزدند، اندیشه های تازه و مضامین بکری که حلاج در اشعارش می آورد چنان مورد توجه خاص و عام شده بود که گذشته از دارالعلمها حتی در کوچه و بازارهای بغداد و بصره به گوش میرسید و بقول شاعر، شوریدگان روی و اندبشه او حیران و سرمست، در خلوتسرای بیدلان می نشستندو آشکارا شرح عشق میگفتند، و آنرا سر بقا می دانستند، در صورتیکه بدستور قاضی القضاه کوردل و بی مایه بغداد، مردم بویژه جوانان از شرح عشق، زهره گفتن نداشتند!

اما حلاج به آنهاگفته بود، جان مخزن جواهر اسرار وحدتست! باید عارفانه غرقه دریای نو رشد و در این راه اگر عاشق ایثارگر فنا شود چه باک، چون سربقا بدان فنا مربوط است و بس!

این معجزه بود که آراء و اندیشههای متعال و پرجوش و خروش و الهامی حلاج از بیضای فارس تا خراسان و بصره و هندوستان و چین از طریق علاقمندان بیباک و پرشورش پخش میشد، بودائیهای آسیای میانه که افکار و تعلیمات حلاج را بسان نیروانای خویش میپنداشتند ترانههای حلاج را به زبان خود بر میگرداندند و در نیایشگاهها به نغمه سرایی حلاجانه سرگرم میشدند و از این طریق بی شک ره بخلوتخانه حقیقت میبردند، اگر در طریقت، خام بودند پس از مدتی پخته میشدند و در حلقه دردی کشان در طریقت، خام بودند پس از مدتی پخته میشدند و در حلقه دردی کشان در مغان همه چشم میشدند تا سیمای دلربای محبوب را آشکارا به بینند.

حلاج در کوی و بازار بغداد حتی در مقصوره جامع و زمانی که بسوی دیر میخرامید، گروهی اوباش به اشاره قاضی القضاه بر وی سنگ میزدند یا خار و خاشاک و سرگین بر سرش میریختند و عدهای اورا دیوانه مینامیدند اما روحانی نمایان درباری رشک بر دیوانگیش میبردند، چون دیوانهای بود که نفوذ کلام داشت و مشتاقانی ایثار گر!

روزی بر در مسجد بزرگ بغداد یک مدعی بزرگ راه بر او بست و پرسید:

#### \_انالحق كيست و چيست؟

بلبل چمن عشق با انگشت سبابه به آسمان و سپس بخویش اشارت نمود، یعنی این سئوال فقط یک پاسخ دارد و آن هم در دو کلمه اناالحق خلاصه میشود. مدعی به سئوالهایش ادامه داد:

ـ این پیوستگی چگونه تحقق میبابد؟

حلاج که در آن لحظات چون شمع جگر تافته در سوز و گداز بود و غرق در ستایش و نیایش احدیت پاسخ داد:

كوتاه كن اين قصه را، كه اين قصه دراز است!

مدعی اصرار کرد، این حال را از زاهد عالی مقام نمی پرسم میگویند از تو باید پرسید، از حلاجی که دل سوخته ای دارد و عشاق جهان بجست وجوی تو خانه و کاشانه خویش را رها کرده اند و معتقدند حال فنا را از حلاج محجور باید پرسید، حلاج چند جمله کوتاه بر زبان آورد که ما دل و روح ایثار او کردیم و از زایران قدیمی وادی عشقیم، ولی از جام وحدت نوشیده ایم که در اختیار هر کس نیست:

چونمن برندی زینصفت،بدنام شهریگشتهام آنجام صافیدردهید اینصوفیبدنام را

دریچه روح و دل را بروی فرشته عشق بگشائید، آنگاه جاذبه حقیقت را با تمام وجود در ک خواهید نمود، در مذهب عشاق، فنا اولین و آخرین راهست، آن چیز که جز عشق بود، عین مجاز است، باید در جهان بی نشانی قدم گذاری و علایق ترک کنی وارستهای عالم گیر شوی تا مرغ دل هر لحظه به آشیانی راه یابد و در هر آشیان یک محبوب ماهروی بیشتر نه بیند تا طائر روح وقتی بوجود باز گردد، آنوقت هر لحظه چون خروس سحری نغمه بر آرد که اناالحق، اناالحق!

اناالحق عروج عشق است در سماوات ضمیر و هرکس چون حلاج حلقه در حظیره قدس اوفتد غریو خروشش، نغمه شوقش چنان مست و مدهوشش نماید که:

## بـجـانهـمـی خـردآیـیـن ورسـم رنـدان را خـــلاف شــیـــوهآنزاهـــدان زرق فـــروش

حلاج بتایید صاحبدلان در فضای کوی جانان که جولاتگه جان بود راه یافته بود، بدینجهت ناگهان پای خو را بر تارک گردون گردان دید و چون خویش را در حریم کوی وصل مشاهده کرد و دامن مقصود بدست گرفت همه چیز را یکسان یافت اینست در حالیکه قطرات اشک از دیده فرو میبارید، شوقمندانه مطالبی میگفت و رازها بر ملا میکرد معذور بود چون: که هر که بر سر آتش بود بر آردجوش ا

شهباز وادی عرفان که مظهر کمال، ایثار بشر دوستی و استغنا بود، حتی در لحظاتی که بظاهر بسوی نیستی و چوبهدار میرفت، همچون طوفان و تندر میغرید و سیلاب کلام بر زبانش موج میزد، کلامی که جاندار و روشن بود و شهادت را تمنا انگیز میکرد، ضربان قلبش برای وصال با محبوب و معبود جاودانه می طپید، یکی از مریدانش معتقد بود وقتی حسین منصور حلاج لب بسخن میگشود چون با حقیقت مطلق و عالمی که عشق و شور و هستی از آن نشات میگرفت در تماس بود، بدینجهت احساس میکردم کاینات با همه جلال و جبروتش در برابر سنگینی کلام عشق آفرینش به لرزه در میاید! کمتر سخنوری با چنین قدرتی شگرف، میتوانست در تاروپود شد ندگانش نه ذ کند.

حلاج برفراز هستی پرواز میکرد و مفهوم زندگی را عارفانه می شناخت و رسالت داشت، سرودی، ترانهای، حماسهای و حقیقتی به پهنای فلک بسراید، مکنونات زوایای روحش را صوفیانه صلا در دهد و از بارگاه جلال و جمال سرمدی ره آوردش را عرضه کند.

طرفه اینست که ترانههای موزون حلاج وجهش روحیش پس از

گذشت قرون و اعصار تازگی، طراوت و جاذبهاش را حفظ کرده آست.

سرودهای حلاج، انعکاس تسبیح و سپاس ذرات جهان است که با او حدیث هستی میگفتند، از جذب و انجذاب سخن میراندند، کلامی که افراد عادی از آن بی خبرند ولی صاحبدلان به آن اعتقادی عمیق دارند.

اشعار غنایی که جلالت و قدر عشق و معشوق و معبود را تبیین مینماید، بسیار خوانده و شنیدهایم، اما جلالت سخنان موزون و مقفی حلاج از مقوله دیگر است، در تارو پود آن جلوههای متنوع وحدت دیده میشود.

آیاحلاج وقتیکه به بلوغ عقلی رسید آثار نبوغ عارفانه را در خود دیده بود؟ همه چیز در برابر دیدگان کاونده اش بهمان زیبایی و منزه از آلودگیها متجلی میشد؟

آیا بگوش هوشش خوانده بودند که در آیندهباید یک قدیس بزرگ در جهان عرفان شوی؟

آیا به او الهام شده بود که در آیندهای نه چندان دور با کلامش آتش در اندرون صاحبدلان خواهی زد؟

آیا به او گفته بودند که باید برابر بزرگترین خلیفه عباسیالمقتدر، توفان برانگیزد و دربار ستم پرورش را با همه عظمت و دهشت انگیزش با کلام معجزه آسایش به لرزه در آورد؟ واقعیات را آنطور که هست به مردم مظلوم و ستمدیده منعکس کند تا در متن حوادث قرار گیرند؟

پرسش های بالا را در آینده پاسخ خواهیم داد، آنچه در ذهن حلاج مثل سایهای در حرکت و چون امواج دریا کوبنده بود، با عنایت به آثارش با کلام برای خواننده عزیز نقاشی خواهیم کرد تا خوانندگان بدانند جهش به طرف کمال مطلق فقط متعلق به اولیا هست و بس.

حلاً جدر ترانههای عاشقانهاش بیش از عرفای دیگر درجه فهم و کمال خویش را در انسان شناسی نشان داد و گفت: انسان عارف، مؤمن، ایئار گر و شهید، بی شک علت غایی خلقت است، به صوفی وارسته، عارف مومن و صاحبدل آنچه الهام میشود میگوید، اما چگونه انسان محل وحی میگردد؟ مقولهای قابل توجه، بحث انگیز و شورانگیز است.

حلاج بی پرواتر از بایزید بسطامی، احساسی که در دل داشت با فاخرترین کلام که عنایت الهی و جاذبه شهود در آن موج میزد از دریای ناپیدا کرانه وحدت وجود و عشق سخن میگفت و عظمت انسان را بعنوان خلیفه خداوند به روی زمین میستود، مولانا جلالالدین بلخی تحت تاثیر کلام حیات بخش و صوفیانه حلاج سرود:

بس به صورت آدمی فسرع جسهان وز صفت اصل جسهان، ایسن را بسدان ظساهسرش را پسشسهای آرد بسه چسرخ بناطنش بناشد منعینظ هفت چسرخ

حلاج برخلاف بیشتر نویسندگان و صاحبنظران شرق و غرب که نیستی و مرگ در روح و وجودشان شکافی یا گودالی و گردابی بسان گودال پاسکال ایجاد کرده بود، و با دیدگانی نگران به فنای تدریجی خویش مینگرند، با دلهرههای جامعه و انسانها به مبارزه پرداخت، میگفت سراسر عالم و عالمیان باید فقط در پیشگاه حق سر تسلیم فرود آورند و به پایگاه اصلی خویش عاشقانه و مشتاقانه باز گردند.

شهید وادی طریقت به مقامی نایل شده بود که از پروازها و عروج با شکوهش بی پروا سخن میگفت، این عروج روحی که همراه با شهود بود، باو نیرو و توان فوق العاده و معجزه آسا می بخشید، تا نیایشهای شورانگیز و سرمستانه اش را بگوش عاشقان و شیفتگان حق برساند.

ظاهربینان قرن سوم در بغداد بدستور خلیفهٔ جبار عباسی، خواستند با ترفندها، کیسه های پول و زرسرخ، و مقام او را وادار بانزوا و اعتکاف و دوری از خلق کنند، تا کلامش بگوش نرسد و خاموش شود، اما چراغی بود که دست حقیقت آنرا مشتعل کرده بود.

شهباز وادی عرفان که هر برگ درخت یا گلبرگ گل را مکتبی از عشق و نیایش میپنداشت از سرنوشتی که برایش رقم زده بودند، بخوبی آگاه بود، میدانست شکنجه ها در پیش است، اما عاشق از زندان نترسد، هرگز

بر بالین خلیفه

حتی یک لحظه در باره زندان، شکنجه، آزار، اتهام و تبعید فکر نمی کرد و این گرفتاریها را به بازی میگرفت، او وظیفه داشت بشریت را برای وصول به حقیقت کمک کند، اگرچه بیان این رسالت موجب شود که تیخ جلاد برگردنش فشار و طناب دار بالای سرش بجنبش در آید، آنچه در قلبش بودیعت گذاشته شده بود مبین آوای طنین دلپذیر عهد باشکوه الست بود، که بر لوح دلش نقش بست، از آن زمان سایه خورشید عشق بر وجودش و دیدگان کاوندهاش جلوه گر شد، اشعارش معجزه آسا فضای قلب شنوندگان و خوانندگان صاحبدل را به تب و تاب میاندازد، در هر مصر ع ترانهاش صدای ضربان قلب حلاج به گوش میرسد.

خنیاگر عشق و وحدت، قائم بذات، لحظات هستی حقیقی را با کلام معجز نشان، نقاشی کرد، حتی زمانیکه بسوی دار در برابر دیدگان کنجکاو شبلی که با دسته گل به پیشبازش آمده بود، میرفت، بر روح و جسمش مسلط بود، گویی مانند تازه دامادی بحجله عروسی میرود!

بسان سیمرغ از قفس خاک بر اوج افلاک پرواز نمود، معتقد بود شهادتش، پیروزی انسان معتقد، عارف پاکباز عاشق و مومن ایثارگر بر اهریمن و سفاکان جهان بویژه خلفای عباسی شکمباره و زن باره است!

گفتگوها و بحثهایش با مردم، دژخیمان، قضات و ماموران زندان از نظر جاذبه و افسون کلام، نقطه اوج و متعالی در زندگی حماسه آفرین اوست.

حلاج آرزو میکرد که بغداد را از لوث جباران، سفاکان که برتخت فرعونی تکیه زده و غرق دریای هوس و لذاتند نجات بخشد، بدینجهت اعلام کرد:

من به انسانیت و مظلومان و مستضعفان مدیونم و به حقیقت وفادار! دوران خلافت ستمکاران و ترکتازی آنها بر سرآمده است، آنچه بروی زمین باقی و جاوید است انسان است و عظمت او، انسان خدایی آئین من است و شناخت بنیاد وجود از طریق عقل جز وی میسور نیست. باید بسوی واقعیت نهایی یعنی ساحت عشق گام گذاشت، بطرف جمال ابدی که عشاق را بی تابانه بسوی خویش میخواند، جذب شد، تا جهشی آذرخشی پیدا کرد.

عشق معجزه گر در کانون اندیشه متعال شهیدراه حقیقت بود و در ترانه های الهامیش سرود، عاشق در مرحله کمال خویش را با معشوق فتان و غماز یکی میبیند، اینست اساس و جوهر هستی، اگر عشق نبودی، هستی هم واقعیت نداشتی ا جاودانگی در عشق است و ایثار و فنا ا

کلام دلربا و وجد آمیز منصور در باره عشق و آنچه فضای لایتناهی را فرا گرفته، الهامی و اشراقی است و چون آوای حقیقت است، بروایت منصور از روح کل سرچشمه و نشات میگیرد، بدینجهت مفتون کننده و پایگاه تجلی حقایق! آیا میتوان منصور را در شمار اولیایی که به منزلگه مقصود رسیدهاند، بشمار آورد؟ او معانی و مفاهیمی در کلام دارد که معجزه آساست، لبریز از حقایق است و کسی که مدیحه سرا و شهید طریق حقیقت است، بی شک از اولیاست.

لسان الغیب محمد حافظ که دلش غرق انوار شور و هیجان و اشتیاق بود، معتقد است حلاّج از جامی که اکسیر عشق و کیمیای فتوح در آن ریخته بودند تا آخرین قطره نوشید و نهاناً منجذب از جذبههای سبحانی گردید و خود و سرنوشتش را بدست توفان تقدیر سپرد، چون بخوبی آگاه بود که در مصطبه عشق تنعم نتوان کردا وقتیکه شعاع آسمانی عشق در دلی تابید و صاحبدل اگر چه حلاّج باشد، سرخوش و بی خود و سرمست از روی محبوب و معبود میشود و بقول جلال الدین بلخی با دیدگان مخمور و مستانه به محبوب مینگرد و مرغی ترانه سرای میشود!

چومست روی توام ای حکیم فرزانه بمن نگر تو بدان چشمهای مستانه

حلاّج از عشاق و مدیحه سرای حقیقت و صاحب نام قرن سوم است، آنچه در آئینه روح او آشکار میشد در خلسه و شهود بود، بدینجهت به اندیشههای درونیش ایمان واثق داشت و بهقول یکی از نویسندگان درحالت وصل بود که آوای اناالحق از تمام ذرات وجودش در طنین و به روایت حافظ:

بر بالين خليفه ١٧

#### به مستنی تنوان دّر استرار سفت

#### که در بیخودی، راز نشوان نبهشت

برتلس مستشرق شهیر روسی که در زمان آخرین تزار استاد دانشگاه پتروگراد بود در باره اندیشههای حسین منصور حلاّج در کتاب «تاریخ تصوف» نوشته است:

«تعلیمات حلاج با یک سلسله از احکام جزمی و جامد بشدت در تضاد است، بدینجهت پیگرش را زیر ضربات تازیانه مجروح و سپس به چهار میخ کشیدند و بعد گردن زدند...

عشق حق، روح مکاشفه و شهود را در حسین منصور تقویت کرد و به قولی دید و شاه نشین دیدگانش تبدیل به تکیه گاه اندیشههای رویایی و لطیف محبوب گردید و هنری، رسالتی بهتر از این ندید که ترانه گو و ثناگوی معشوق شود، دیدار یار را دولت و سعادت، درویشی و گدایی را در حریمش بر نوازشها و اکرام خلیفه عباسی ترجیح دهد، چنان وارسته و بی نیاز گردد که رازهای آسمانی را که جنید و شبلی از طریق کنایه و رمز بر زبان می آوردند، بدون توجه به تکفیر حاسدان کم مایه وزاهدان چاپلوس خلیفه و حکمای درباری آشکارا عیان می کرد و مشاهدات و احوال نهایی را با ترانههای دل انگیز میخواند، دیده حقیقت بینش آنگونه که حقایق را در سیر و سلوک صوفیانه میدید، عاشقانه متجلی میساخت نه آنطور که مولاتا در دیوانش توصیف کرده است: نینی که هم او بود که گفت اناالحق

در صورت بوالحی ـ منصور نبود آنکه برآن داربرآمد ـ نادانبه گمان

شدا

جهان بینی، طریقت و مشرب حلاّ ج بطور خلاصه از انسان خدایی و اناالحق سرچشمه میگیرد، هر جانی را جهانی میداند بشرط آنکه حجابها عاشقانه برداشته شود تا انسان خلیفه حق به روی زمین به نقد حال خویش پی برد و بداند که چرا فرشتگان عالم بالا بحضرت آدم سجده کردند، خروش باطنی حسین منصور حلاّ ج را در وادی طریقت و حقیقت در شعر زیر بخوانید:

## بيني و بينك اني بزاحيني

### فبارفيع بنانيك انتي منن التبيين

این ترانه که از درون جان حلاج هیجان زده تراوش کرده، موثر و دلنشین است، بی شک در وجود خویش مثال اعلای همه چیز را میدید، مخاطبش در این شعر انسانهای دیگر است و مفهوم و مضمونش چنان ذهنها را در قرون و اعصار بخود مشغول داشته که حافظ آنرا افسونگرانه به فارسی چنین بر گردانده است.

میان عاشق و معشوق هیچ حایل نیست تو خودحجاب خودي حافظ ازميان برخيز

حجاب راه توبى حافظ از ميان برخيز خوشا کسیکه در این راه بی حجاب رود

> از بایزید بسطامی در این معنا پرسیدند که: راه حق چگونه است؟ پاسخ داد: تو از راه برخیز که به حق رسیدی!

در کلام موزون قدیس قرن سوم هجری آنقدر حقایق نهفته بود که برخی از داستانسراهای گلزار تصوف و عرفان سعی کردند پس از او طنین صدایش را که برایشان مغهومی واحد دارد در ترانههای غنایی خود منعکس كنند. مناسب است در اينجا حجاب صوفيانه را تا آنجا كه مقدور است به نقل از فرهنگ عرفا تشریح کنم:

حجاب در لغت پرده و فاصل دو چیز است، به اصطلاح خانقاهیان هرچیزیست که صوفی مومن را از حق تعالی باز میدارد، حجابها چهار است، دنیا، نفس، خلق و شیطان.

دنیا حجاب عقبی است، هر که دنیا را بیاراید؛ عقبی را بگذارد و خلق حجاب طاعتست هر که بریای خلق مشغول گردد، طاعت را بگذارد و نفس بر بالین خلیفه

حجاب حق است هرکه به هوای نفس رود، حق را بگذارد و شیطان حجاب دین است و هرکه موافقت و پیروی از شیطان کند، دین بگذارد.

- حسین منصور عارفی خستگی ناپذیر بود آنچه موزون و مقفی میسرود بارها تقریر می کرد تا شاگردان و مریدانش که از نقاط دور دست برای استماع گفتارش به بغداد میرفتند یا بنویسند یا از بر کنند. حس ستایش و محبت و اشتیاق مریدان با شنیدن مطالب تازه و کلام بکر و موثر، آنهم در مبحث انسان خدایی در گرمی دلپسند فضایی که باجاذبهاش می آفرید، اعجاز آمیز و افسونگرانه بود، بطوریکه بسیاری از شاگردان باجادوی حافظه اشعارش را از بر می کردند، آنچه از سینه پر مهرش می تراوید، لاجرم بر دل خستگان و شیفتگان مومنش با اخلاص می نشست.

منصور هر شب پیش از رفتن بسوی دار بمنزلگه خورشید میرفت و با کروبیان عالم بالا سخن میگفت، عظمت انسان را بارها ستود و شکوه اولیاء را لایوصف میدانست جلال الدین در دیوان کبیر بارها از منطوق کلام حلاج استفاده کرده و آن مطالب متعال را به فارسی برگردانده، احتمالاً شعر زیر مایههایی از کلام دلنشین حلاج در بردارد:

ز انسان چسو سیر کسردی
بسی شک فسرشت گسردی
بسس ایسن زمسیسن از آن پسس
جسایت بسر آمسیسان است
بساز از فسرشتگی هسم
بساز از فسرشتگی هسم
بسگسذر بسرو در آن بسس
گسردد که صد عسانست
بسگسذر از ایسن ولسد تسو
مسیگس ز از ایسن ولسد تسو
مسیگس ز جسمت

افسوس که هزار دستان خوش نوای بیضای فارس که در بصره و بغداد نشو و نما کرده بود بظاهر بدستور خلیفه ستمگر عباسی خاموش گردید، بی آنکه چیزی از قدرت کلام و از نیروی لایزال معنوی و انسانیش در بسیط زمین کاسته شود، با آنکه حلاج مدتها در غل و زنجیر شحنگان بغداد بود و از ستم خلیفه المقتدر در عذاب معالوصف نیمه شبی او را به کنار بستر خلیفه بردند، چون از پرخوری سخت مریض و از درد شکم بی تابانه بخود می پیچید، نصر قشوری سردار حاجبان دربار خلیفه کنارش با احترام ایستاده بود و وقتی حلاج را دید متملقانه کلامی بر زبان آورد که حاکی از اکرام و احترام نسبت بمقام معنوی حلاج بود، حلاج بی اعتنا به تملقها، با خشونت پرسید:

خلیفه در احتضار است، مرا اکنون که او ساعات تلخی را میگذراند احضار كرده است . شما تنها در ارضاء غرايز خويش سرگرميد، از مردم بينوا که با سختی و مرارت و گرسنگی و مرض و ظلم ماموران دست به گریبانند، بي خبريد، وقتيكه حاضر نيستيد ولي نعمت خود را بموقع به طبيبي حاذق برسانید، وای بحال مردم بدبخت و تیره روز بغداد، من بدون ترس اراده خود را در محضر خلیفه در وفادارماندن به کلامی که از دل بیرون میاورم و دلبستگی عمیق به اناالحق را اعلام میکنم، او مرا میخواند، صدایش را میشنوم و با ایمان راسخ به آن پاسخ لبیک میدهم، آرزومی کنم خلیفه نمیرد ، باید او بماند و به اتفاق شما و دوستدارانش صدای حق و حقیقت را در بیدادگاهی که به زودی برای محاکمه من تشکیل خواهید داد، بشنود، در محدوده نظام جاری شاید من تنها کسی باشم که به قوانین ظالمانه خلیفه گردن نمینهم، من حلاجم، حلاج اسرار و شما را به پذیرش آوای حقیقت دعوت میکنم. برای لحظائي بخود بينديشيد عاشقانه و مومنانه و با كمّف نفس عابدانه به خود شناسی بپردازید، آنچه اساسی است حق است و آنچه که بمعنی حقیقی باید در این پنجروزه عمر درک کنید اینستکه انسان خلیفه قادر متعال بروی زمین است، المقتدر و درباریان متملق مبهوت به این صحنه مینگریستند و تحت تاثیر کلام حلاج قرار گرفتند.

حلاّج با شکوه و وقار عابدانه، با وارستگی و بی اعتنایی صوفیانه تالار

پرشکوه خلیفه را که زیر انوار لرزان دهها شمع روشن شده بود، تر ک کرد، هنگامی که در قصر خلیفه پای برزمین میگذاشت، صدای بهم خوردن حلقه های زنجیر دست و پایش قصر را میلرزانید، جان حلاج در وصال به معبود آرام و قرار نداشت و کالبد خلیفه عباسی از درد و الم ناشی از شکمبارگی در پیچ و تاب بود حلاج سر به آسمان بلند کرد، چهرهاش در انوار کبریایی روشن تر گردید، آه سوزندهای از جان غم آلودش بیرون آمد، لحظهای بر کنگره با عظمت خلیفه نگریست، درسر، مایهای جز سودای محبوب نداشت، وارستگی مطلق آگاهیهای وسیع دینی و عرفانی وی را بعنوان آزاد مردی که جامعیت قوی دارد و از خلیفه و درباریان نمیهراسد و از آنها بیزار است، بلند آوازه ساخته بود.

حاسدان کم مایه و متملقان خفّاش صفت، که تعصب سختی علیه کلامش داشتند و از احترام و نفوذ منصور میان مردم ستمدیده بخوبی آگاه بودند وسایل قاطعی بر میانگیختند که تبعید حلاّج را از زندان بغداد که بمرکز تبلیغات او تبدیل شده بود، به نقاط دور دست فراهم کنند، تا از ترویج افکارش جلوگیری شود و صدای موثر حق طلبانهاش را مردم کوچه و بازار نشورند و علیه درباریان نشورند و عصیان نکنند.

خشک اندیشان بخوبی آگاه بودند که اندیشههای صوفیانه حلاّج که هشدار دهنده است طبعاً بر توجه مردم به مقاصد حقیقیش که مبارزه با جور و ستم خلیفه عباسی است خواهد افزود و با نیروی کلام و سحر ترانههاواسرار الهامیش فضای تیره وسرد زندان را تبدیل به کانونی پر هیجان وجهنمی آتشین مینماید و شور و عصیان مردم ناراضی بغداد رابه شعلههای سرکشو خاموش نشدنی تبدیل خواهدنموده حلاّج بر کههای سرخ رنگ خون انسانها را دوست دارد و موج خون ویرا بوجد و سرور در میاورد. ازسویی مقتدر خلیفه بسختی در حرارت تب شدید در رنج است و مرضی نامعلوم ارادهاش را از او سلب کرده است و چهره اش چنان کوفته و درهم است که بسان دلاوری مینماید که در نبردهای زندگی خسته و وامانده شده است که بسان دلاوری مینماید که در نبردهای زندگی خسته و وامانده شده است برشکان معالج با همه کوشش نتوانستند ویرا آرام کنند، اگر در این لحظات بحرانی فدائیان حلاج موقع را مغتنم شمرده برای آزادی مراد خویش شورش کنند، بی شک خون ریزی

وحشتناکی در شهر آغاز میشود و بیم آن میرود که ملجاء و پناهگاه
بزهکاران و سفاکان یعنی خلیفه عباسی در برابر هجومافسار گسیختگان چنان
بهراس افتد که جان بجان آفرین تسلیم کندو اگر ناگهان بمیرد زندگی پر
تلاطمی همراه با آشوب و هرج و مرج و برادرکشی تار و پود شهر رنج و
بدبختی وظلم رافرا میگیرد، آنوقت سیل گرسنگان غم زده و تنگدست کاخ
فرعونی جباران را واژگون خواهند ساخت.

درهسان لحظات سرنوشت ساز که پزشکان در اطراف خلیفه بچاره جویی مشغول بودند، سیده شغب مادر خلیفه که از درد و رنجوری فرزندش سخت نگران و دیدگان تضرع بارش به آسمان دوخته شده بود وقتیکه شنید حلاّج برای مداوای فرزندش بر بالینش رفته است با عجله خود را به کنار دربهآی آهنین قصر رسانید، حالی پریشان داشت و در انتظار دیدار حلاج ثانیه شماری میکرد، چشمهایش با آنکه از فرط بی خوابی و گریه خسته بود ولی نیروی خیره کننده همیشگی خود را داشت، اندوهی تسکین ناپذیر وجودش را فرا گرفته بود وقتیکه ظلمت گشای کا خالمقتدر با غل و زنجیر ولی محتشمانه دربهای قصر را گشود و بسوی زندان میرفت سیده شغب با دیدگانی اشکبار حلقه محافظان حلاّج را بکناری زد و با دیدگانی اشکبار دامن حلاّج را در دست گرفت و گیسوی سپیدش را پریشان کرد و ملتمسانه از او خواست که فرزندش را از درد بیماری دردناک نجات دهد و دعا کند از شرخیل متملقان بد اندیش نیز برکنار بماند سیده شغب نجات فرزندش را آنهم از جانب مردی که آنهمه غرابت داشت و باو معتقد بود، امکان پذیر میدانست. پیرزن بدون بیم از ماموران و زندانبانان، منصور، هر کجا گام مینهاد مانند سایه او هم بدنبالش بود و بالاخره هنگامی که به آستانه درب ورودی زندان رسید حلاج ایستاد و نگاهی بمادر خلیفه کرد و جملاتی گفت که ترجمه منظوم آن بفارسی چنین است:

> زجان من رمقی تابجاست می کوشم مگر زراه خود اینخار برتوانم داشت

حلاج در کلامش که با چاشنی طنز همراه بود و دل سنگ آب میشد و در دیده اشک مستمعان خون ناب میشد، فرمود: من آمدهام تا وجدان خواب آلوده خلیفه و اطرافیانش را بیدار کنم، منکران حق و حقیقت که فرزندت را محاصره كردهاند ابدأ به سست بنیادی اساس كبر و خودستایی خود پرستی و ستم آگاه نیستند و از شراب غرور و بی خبری سرمستند، هردم به گزانهای، پروانگان جانسوز شمع دلفروز انسانیت را متهم میکنند و اکنون که خود و مقام و مال وجان خود را در خطر میبینند نصر قشوری سردار مورد احترام خليفه را نزد من ميفرستند كه دعا كنم تا خليفه ظالم و بساط ظلم پایدار بماند، مادر، بدان لحظاتی قبل من بنحوی عمیق در ژرفای يليد بيمار شما دقت كردم با آنكه فرزندت وضعى خارقالعاده دارد ولى میتواند تغییر کند و از فساد دوری نماید، بدان ما همیشه در حریم کوی دوست مقیمیم و چون جانم در فضای ساحت جانان در پرواز است و پای خود را بر تارک گردون گردان مینهم بدینجهت از زندان و تبعید شهادت نمی هراسم چون کوی دوست جولانگه همیشگی روح عاشقان رنجدیده است و مباهات میکنم که همیشه طوف کنم در فضای عالم قدس! شما و درباریان در انتظار دارویی هستید که خلیفه را از درد نجات دهد، بهترین داروی شفا بخش بدست آوردن دل مستمندان و مظلومان است، میدانید که ترک ظلم و ستم از سوی ماموران خلیفه، بهترین درمانست و اما:

طراز پیرهن زرکشم مبین چون شمع که سوزهاست نیمانی درون پیرهشم

خلیفه وقتی بی درد خواهد شد که صاحب خبر شود واز دل مردم تیره روز آگاه گردد اینست داروی درمان روحی و جسمی خلیفه!

رور سیده شعب شتابان بقصر فرزند میرود بر کنار بستر فرزند درد آلودش مینشیند خلیفه از درد امعاء، و روده ها بخود می پیچید و صغرایش در جوش و خروش بود و داروها موثر واقع نمیشد، المقتدر چشمهایش را نیمه باز کرد و مادر پیرش را گریان دید، ناراحتی و درد از یادش رفت، دست مادر را در دست گرفت و بوسید و از او خواست دعا کند تا شفا یابد مادر پیر لب بسخن گشه د و گفت:

- فرزند غم پنهانی دارم و با کسی نمیتوانم حکایت دل شکسته و محزون را شرح دهم هر شب از دیده اشک میبارم و از خدا میخواهم ترا از در و مسلمانان را از ستم و ظلم اطرافیانت نجات دهد، حلاج را بر در سرای تو دیدم، دست و پایش در زنجیر، اما بسان بلبل شیدا که بسوی چمن میرود، شادی کنان و اناالحق گویان بزندان میرفت، بسویش رفتم شهباز وادی قدس از دیدگانم و از سیمای من از احوال درونم آگاه گردید و فرمود داروی درد خلیفه نزد خود اوست، فرزند، اگر میخواهی از ناراحتیهای جسمی و روحی نجات یابی....

## سسود دنسیسا و دیسن اگسر خسواهسی مسایسه هسر دوشسان نسکسو کساری اسست

راحت بندگان حق جستن - عین تقوی و زهد و دین داریست فرزند، حلاّج را که عاشق و دلباخته خداست از زندان آزاد کن، و مردم را هم از ستم ستمکارانی که به عنوان وزیر و قاضی و مامور در کنارت هستند نجات بده.

بگذار دلهایی که از معرفت، نور و صفا دیدهاند و جهان را جمله فروغ نور حق میپندارند خلیفه اسلام را در هنگام نیایش دعا کنند.

المقتدر نگاهی به اطرافیان و نیم نگاهی به مادر دوخت، آنگاه بخواب فرو رفت...

مادر پیر که فرزند را درخواب غفلت و کبر و خود پرستی و بی خبری مشاهده کرد، از جای برخاست و در حالیکه با آستینش اشکهای دیده را پاک می کرد از آنجا دور شد،

جذبه و حال و شور و هیجانی که در ترانههای حلاّج بود، زندانیان را بوجد آورده بود، آنچه تماشایی است، اینست که زندانیان مانند پروانه شب و روز، بدور حلاّج طواف میکردند، بطوری که ماموران و رئیس زندان در

مورد عصیان، شورش و یا نافرمانیهای زندانیها نزد حلاّج شکایت میبردند و میدانستند تنها حلاّج است که از مکنونات ضمیر و دل آنها با خبر و با نفوذ کلامش شیرها را در زنجیر محبت و احسان رام میکند.

آرامش روحی حلآج زمانی میسر می گردید که در ستایش و نیایش معبود بود، گویی در آن لحظات و آنات شورانگیز، آوایی با روحش یا با قلبش سخن میگفت، نبوغ الهامی و اشراقی بهترین مضامین و موثرترین مفاهیم عاشقانه را در ترانه هایش جای می داد، از اهل شور و حال بپرسید، کدام عارف مومنی است که این آوا را با گوش دل نشنیده باشد ؟!

طغیان آئینی حسین منصور حلاّج از وحدت وجود سرچشمه گرفته بود، اناالحق انعکاس عمیق ووسیع احساس عارفانهاش بود، اینست که صبر و آرام را از دلش ربود و در بحر معنی غرقش کرد، هیچ دارویی مانند اکسیر اناالحق برایش شیرینی و لذت دائمی نداشت.

سعدی در بوستانش، شوریدگان گلزار عشق سرمدی را با اشعار رندانه و نغزش چنین تصویر کرده است، با مطالعه شعر زیر بی شک سیمای شکوهمند حلاج و ابرمردان وادی طریقت، برابر دیدگان کاونده صاحبدل متجلی میشود.

عبجب داری از مالیکان طریعق
که باشند در بحر معنی خریق
بحسودای جانان زجان مشتعل
بذکر حبیب از جهان مشتغل
بیاد حق از خلق بگریخته
چنان مست ماقی که میریخته
نشاید بیدارو دوا کردشان
که کی مطلع نیست بر درد شان

نسدانسنسد از آ<del>نسیف سیکسی نسب</del> ز دوز

## میںصبرف وحیدت کیسی نبوش کیرد

## ک دنیا و عقبی فراموش کرد

حلاّج نه رند خراباتی میخانه نشین بوده نه گرد صومعه ها و نیایشگاهها برای گمشدهاش می گردید، نه از آن ترس داشته که بگوید یا ادعا کند، که از روز ازل عاشقی و رندی و مستی نقشیست مصور شده بر لوح وجودم! و نه در چنگال شهباز غم و اندوه، مرغ دلش گرفتار بوده است، بلکه خویش را از جرعه نوشان در میکده معرفت میدانسته و گاهی چنان سرمست میشده که رازش از پرده تقوی بیرون میافتاد تا جائیکه مقیمان راه شیری کهکشان کاینات، نالهاش را که همراه با آواز انا الحق بود می شنیدند!

وارسته و بي اعتنا جهان را زير خاتم نگينش ميديد، بلبل عاشقي بود که دنیا را برای روح بزرگش بسان قفسی آهنین میدانست، بدینجهت بهوای وصال در فصل های مختلف سال به نغمه سرایی مشغول بود، از درد فراق چنان مینالید و نالهاش آنقدر موثر و دلنشین بود که شنونده را مانند آهن ربا مجذوب میساخت، غالبا نواهایی از دل پر درد در پرده عشاق مینواخت که به ظن حاسد و رقیب متعصب آوای غراب بود ولی بزعم اهل نظر که خاک سر کوی دوست را کعبه و قبله خود میدانند آوای لطیف کروبیان عالم بالا. حاسدان کور دل و ریاکاران درباری از اینکه افکار و اندیشه های حسین منصور مورد پسند خواص و عوام بویژه جوانان بصره و بغداد است و هیچ سخنوری یارای برابری و رقابت با او ندارند، سخت در تلاش بودند که بهر وسیله ممکن، اجازه ندهند اندیشههای بدیع، سخنان دلکش و زیبا و کلمات بلیغ و شیوایش که درخور فهم همگان بود و حتی مادر خلیفه عباسی را بخود مشغول داشته بود از زندان بغداد به بیرون نفوذ کند، به خلیفه المقتدر خبر دادند که ادعاهای حلاج در دارالعلمهای کشورهای اسلامی مورد بحث دانشجویان قرار گرفته است و برخوردهایی نیز میان آنها بوجود آورده و مراکز علمی را متشنج ساخته است از سویی عرفای بزرگ زمان مانند جنید و شبلی هم از اینکه حلاج رازها را فاش و احوال درونی را برای مردم بیان میکند سخت عصبانی و ناراحتند و سعی جمیل دارند که او را خاموش یا برای همیشه ساکت کنند، چون در مقام راست بینان، کج اندیشی، بااصول سیر و سلوک هماهنگ نیست، صدق باطن اجازه نمیدهد، مایههای درونی اسرار درویشی، در کوی و بازار بگوش نابخردان رسد، جنید معتقد است ما پیرو آن راهروانیم که از روشناییهای درون که آن را حال مینامیم غره نشوند

جنید و شبلی بارها به مرید و شاگرد خود حلاّج گفتند که اگر در سیر و سلوک حالی و مکاشفاتی و نهایتاً مشاهداتی دست داد، بسان گُل سوسن اگر صد زبان داشته باشد وقار و متانت سکوت را نشکند وخاموش مائد.

چو چنگت بزند دوست ز دستش مخروش!

اما چگونه و از چه راهی میتوان دیدگانی را که بسوی لایتناهی خیره بود و قلبی که مدام بگفتن حقیقتی لایزال در ترنم بود، آرام کرد، پاسخ حمین منصور به دوستانش که بعظمت روحش پی برده بودند همان ترانهای است که سلمان ساوجی سروده که تقریبا مضمونش همان مفاهیم عارفانه حلآج است:

عشقمازروی طبع پرده تقوی برداشت طبل پنهان چه زنم؟ طشت من از بام افتاد عشق برکشتن عشاق تفال می کرد اولین قرهه که زد برمن بدنام افتاد

نگاه حلاج جاندارترین و باحقیقت ترین نگاهی بود که در زمانش بسوی هستی یا به ورای آن که بظاهر نیستی است دوخته شده بود، کمتر عارفی چنین بی پروا به اوج شکوفایی صوفیانه دست یافته و در عصر تیره و تار جور و ستم و تعصب و خشک اندیشی و خفقان تلقین عروجی عارفانه را میتوانست به مردم ستمدیده و مظلوم و مشتاق نوید بدهد.

این تنها جنید و شبلی نبودند که به حلاج تاختند که چرا این عاشق

مکتب ابدیت و این را وی برحق رویای واقعیتها، پاس راز داری نداشته و نتوانسته توفان دریای متلاطم عشق را بخوبی و شایستگی تحمل کند و قدرت خلاقهاش را تبدیل به ترانههای افشاگر ننماید، منقدان شاید نمیدانستند عارفی که مستفرق و مست جلوه یاراست هنگام غلبه حضور بغیر حق التفات ندارد و بقول مرحوم فروزانفر در دفتر اول شرح مثنوی شریف، در این حال نقش غیر و غیریت از وجودش سترده میشود.

در قرن ششم هجری شمس تبریزی که آتش در اندرون جلال الدین بلخی زد و او را به لولی وشی غزلسرا و پایکوب تبدیل نموده بود، زبان ملامت گشود و سر به انکار حسین منصور حلاج برداشت و در یکی از سخنرانی هایش گفت:

«به نقل از کتاب مقالات شمس»

ـ چرا اناالحق برزبان آورد؟ منصور را هنوز روح تمام جمال ننموده بود و اگرنه، انا الحق چگونه گوید؟

حق کجا و انا کجا؟ این انا چیست؟ آخر این حرف چیست؟ حلاّج در زمان حیاتش، انتقادها و تهمتهای معتزله، قدریه، بزرگان تصوف را با شکیبایی میشنید و با بردباری پاسخ میداد، کلامش آتشین، کاونده، شکافنده ، انعکاس نالههای ستمکشیدگان و آزادگان از مظالم عباسیان بود.

بی شک شوریده تبریزی نمیدانست که منصور میخواست زنجیر انقیاد و اطاعت کور کورانه صوفیان و مردم را از اقطاب ریایی و فرمانروایان جور پاره کند و آنچه از آداب طریقت و حقایق عرفان را دایر بر تسلیم شنیده بود بسویی گذارده راه عقل و احتیاط و مدارا و سازش را بقول شاعر بر بیوه زنان احوالت دهد.

در سراسر بغداد و بصره و طایف پیامهای منصور بنام حماسهای علیه ظلم و فساد بگوش میرسید و طغیان و عصیان زجردیدگان گسترده تر میشد،

۱- برهان يلخي سروده:

راه مقلو ماقلی بگذار بریبوهزنان ساقیاجامی که من درماشقی مردانهام

بر بالين خليفه

این پیام ها به فارس و خراسان بزرگ فرستاده شد، حلاّج از جوانمردان آن سامان که امویان را از تخت فرعونی با خواری و ذلت بزیر کشیده بودند مصرانه خواست، دست بدست هم دهند، متحد شوند، نماینده خلیفه عباسی را در آن نقاط دستگیر و بسزای اعمال خود برسانند و مقدمات سقوط عباسیان را فراهم نمایند.

طرفداران حلاّج در میان مردم آوا سردادند که بی تکاپو و ستیز با اهریمنان، نمی توان زندگی کرد اگر هر آزاد مردی راه مبارزه و ایثار بگزیند، بی شک نیروهای امدادگر غیبی بکمکش خواهند شتافت و در دل با صفایشان ستاره امید و پیروزی درخشندگی خواهد داشت و قلبشان مدام در طپش عشق بحقیقت باقی خواهد ماند.

شاید شمس تبریزی نمیدانست که روح تشنه و سرکش و حق طلبانه به حلاّج توصیه می کرد که عاشقانه بلند پروازی کند، به غزلهایش مایههای عرفانی بدهد، طریق مشایخ سلف را که مبتنی بر تسلیم، مدارا و سازش، با فرعونیانست به بایگانی تاریخ بسپرد. تا داستانسرای روضه قدس شود از جباران زمان نهراسد بر ضد سرنوشتی که او را میخواهد از پای در آورد طغیان کند که زندگی حقیقی در شهادت و ایثار است.

حلاّج یک عاشق صاحبدل و یک سوخته دل زندهای بود که نمی توانست ننگ فرمانروایی بغدادیان را بپذیرد، روح آزادگی و دلاوری را که از بیضای فارس به ارث برده بود، اجازت نمیداد که ویژگیها و خصایص و صفات نژادیش را فراموش کند و از یاد ببرد، و پیرو دستورهای غلاظ و شداد عباسیان از خدا بی خبر باشد، اینستکه بارها به خراسانیان که نزد او میرفتند میگفت: اینها یعنی عباسیان ناجوانمردانه ابومسلم خراسانی را که بر بنی امیه شوریده بود، کشتند و گروهی نادان و جاهل و کم مایه را بر مسلمانان مسلط ساختند.

از بلایای نا ستوده و شایع زمان مقتدر عباسی این بود که گروهی سفله بنام قطب و زاهد ریایی و شاعران بی مایه متملق و مداح نه مضمون آفرین و نکته یاب که از فضایل مکتسبه عاری بودند، همراه با سخنوران و خطبای مزدور، حلاج را به طنز و ریشخند گرفتند و او را دیوانه میخواندند و

چون نمیتوانستند، بگونه ای، با قدرت روز افزون اندیشه و کلام آتشین حلاج برقابت بپردازند، میگفتند، حسین منصور جادو گرو افسونگر است و طبعاً بلا جادوی کلام شنونده و خواننده را مسحور میکند، این بود از مقتدر خلیفه تقاضا کردند، اجازه ندهد زندانیان در مجالس حلاج شرکت کنند که بیم آن میرود مجذوب شوند و در اسارت مطلق کلام شیطانی او قرار گیرند.

این بی مایگان که در کشاکش مقام وصله بودند، تصور میکردند که خیال انگیزی منصور حلاج مایه جلب نظر خاص و عام و حتی زندانیان میشود، در حالیکه غوغای اناالحق از دنیای قال نیست بلکه عصارهای از جهان حال است، حلاج بی پروا و خستگی ناپذیر در جستجوی جمال حق و وصول بساحت قدوسی ذات مطلق بود، دام گستر نبود که مردم را در لباس ریایی قطب و پیرو مرشد و زاهد سالوس بدنبال خود بکشاند او واصلی بود که اعتراف می کرد ا میگفت:

من در اناالحق به غنایی فراسوی باورهای خویش دست یافتم ناگزیر دیوار سکوت را سرمستانه شکستم و آماده عبور از کاینات و نیل به جهان باشکوه فنایم، بقول شاعر:

بهمهر دوست کسی کز الست برخیزد

درین جہان زسر هر چه هست برخیزد

مسلمست کسی را طرب زباده عشق

که مست میرد و در حشرمست برخیزد

مگر زحق برسد جذبهیی وگرنه کرا

دمسی متصامیلیه دل زدست بیرخیسزد؟

رسيسد كسوكسيسه لاالسه الاالسلسه

که بت پرستی هر بت پرست بر خیزد

برخی از پژوهندگان و محققان و عرفا معتقدند، بانگ اناالحق حلاّج که از سوی صوفیان خانقاهها از قرنی به قرن دیگر بکمک اشعار و غزلهای غناپی به ارمغان برده شده است، انعکاس مخصوص شور و هیجان عرفایی

است که پیش از او بدرون گرایی و غور در ماوراء الطبیعه پرداخته بودند و اذعان دارند که در وجود انسان، گرایشی آگاهانه و غریزی، اشتیاقی عابدانه بسوی سرچشمه نور هست، بدینجهات ادعای حلاج برای گروهی چندان غریب و ناآشنا جلوه گری نمی کرد.

حسین منصور از نوجوانی استعداد عجیبی برای فراگرفتن علوم زمان داشت و چنان در مباحث مذهبی و کلامی آگاه بود که با متکلمان و گروههای معتزله و قدریه با توسل به منطق جدل و احتجاج به بحث مینشست در این جلسه ها بود که بجای اصالت عقل بدنبال اصالت عشق بود و انسان کامل را مظهر حقیقت و چهره جاویدان معرفت میدانست و میگفت از طریق گرایش بدنیای درون میتوان قلمرو عشق را کما هو حقه کشف کرد.

قوس درون گرایی منصور در میان اندیشمندان بغداد، بصره و هند و خراسان بزرگ روز بروز گسترش مییافت بطوریکه اغلب گروندگان به خانقاهها، جامه صوفیانه را بدور افکنده و با حلاج هم آوا شده و ترانههای عاشقانهاش را در مجالس و محافل قرائت می کردند.

جنید مراد و استاد حلاّج که با دست خود، خرقه صوفیانه براندام او پوشانیده بود از اینکه شاگردش از تعلیمات خاص صوفیانهاش منحرف شده و راه دیگری انتخاب کرده بود بسختی رنجید تا آنجا که با مریدش قطع رابطه کرد و او را در محفل خویش راه نمیداد و در این باره نوشتهاند، روزی حلاج بمنظور بحث با استادش جنید بمنزلش رفت و حلقه در بدست گرفت و چند نوبت بشدت فرو کوفت، از آنسوی در، جنید پرسید:

- ۔ کیستی؟
- \_اناالحق... منصور...!
  - ـ به چه اینجا آمدی؟
- \_ آمدهام، با شیخ و مراد دیرینم در باره سکر و صحو بحث کنم.
  - ـ جنيد قهقهه زدو گفت:
- مارا با دیوانگان مجال صحبت نیست که صحبت را صحت و سلامت باید و تو عاقل نیستی، دیوانهای!

حلاّج بدون آنکه عصبانی شود گفت: یا جنید باید بدانی سکر و صحو برای بنده دو صفت است تا اوصاف حقیقی سالکبر وی فانی شود، تو نمیدانی انسان خدایی چیست؟ میخواستم در این مقوله هم استادم را روشن کنم، جنید در حالیکه سر تکان میداد بی اعتنا به گفتار مریدش به حجرهاش باز گشت.

حلاج بهمه دوستان و مشتاقانش میگفت، درک و کشف رازهای کاینات از طریق عشق ممکن است من توانستم پرده از رازها بردارم، وقتیکه عاشق شدم احساس کردم حیات تازهای پیدا کردهام تولدی تازه... حلاج اندیشه متعال یا بقول غربیها ایدئولوژی خویش را در دو کلمه انا الحق خلاصه کرد.

پیش از حلاّج، بایزید بسطامی عارف نامدار ایران، معتقد بود، مرگ، فنا و نیستی، نیست، جوهر جان انسان باقی است و با مرگ او محو نمی شود. مبحث مرگ و فنا و نیستی در عرفان از مقوله های جالب و شیرین و خواندنی است، جلال الدین مولوی می فرماید، آنچه صوفیان آنرا فنا و نیستی می پندارند جز استحاله نفس دانی به عالی نیست مانند محو شدن انوار شمع یا ستاره در نور بامدادی خورشید. دکتر خلیفه عبدالحکیم در کتاب «عرفان مولوی» نیستی را بزعم مولانا تولد دوباره میخواند و شعر زیر را بعنوان شاهد مثال آورده است.

جسون دوم بسار آدمسی زاده بسزاد پای خبود بسر فبرق صلبت ها نبهاد هالک آید پیش و جهش هست و نیست هستی اندر هستی خود طرفه ایست

حسین منصور حلاّج در ترانههای زیب و شور انگیز خویش اعتراف میکند از لحظهای که عاشق معبود گردید، کاینات در برابرش با همه شکوه و زیبائیش بصورت تجلی گاه ابدی حقیقت در آمد و دنیا هم اکنون بمنزله

بر بالين خليفه

تبعیدگاه روح بنظر می رسد، آرزویم اینست که بسوی سرچشمه بور که تمام وجودم در انتظار دیدارش لحظه شماری می کند، پرواز کنم، برای عاشق ایثارگر و فداکار، طلوع و غروب خورشید یکسانست، من بزودی بمطلوب و معشوق حقیقیم خواهم رسید، معشوقی که همیشه در دیدگانم و در سویدای دلم جلوه گر است.

## زندانی ساحل دجله

حسین منصور حلاج از مشعلداران بی پروای عرفان عاشقانه و مدیحه سرای شیفتگی و محبت بود، رازهای قدسی عارفانهای که در سویدای دل داشت، در لحظات شور انگیز سرمستی، مانند موج یا سیلابی بر زبانش جاری میشد و بی پروا خروش بر میداشت و طنین آهنگین و موزون کلامش، شنوندگان را بهیجان میاورد و بقول جلالالدین بلخی آتشی نو در وجود میزد، آواهای ملکوتی حلاج حتی به گوش نامحرمان «گوش نا محرم نباشد جای پیغام و سروش» هم میرسید.

شوق دوستی و اتصال بحق که برای عشاق فرزانه و ایثارگر جهان از شهد و شکر شیرین تر است و برمبنای اشراقات آنی دست میدهد محرک ترانه سرایی حلاج در قلمرو اندیشههای صوفیانهاش میگردید و در اوج شور و وجد، گویی تولدی دیگر می یافت و بطوریکه نمیتوانست پندارهایش را مهار

ہر بالین خلیفه

کند و آنچه از دریای بی پایان عشق فرا چنگ میاورد و از اندیشهاش میتراوید بی پروا میگفت، این عارف مجذوب خطاب به کسانی که او را سرزنش میکردند که اسیر ادعاهای واهی نشود،درترانهای اشراقی خودسرود.

دوستان، حسودان و مدعیان ریاکار مرا متهم به گزافه گویی و دیوانگی میکنند، و از مرگ میترسانند باید بدانند که این مرشد عشق است که حلاج را بسوی مرگ یعنی خانه زندگی دعوت میکند، آوای شرربار اوست که برتارهای گلویم بصدا در میآید، نوای شورانگیز عشق استکه مرا بجهان ناپیدا کرانه عشق و وصال که کانون جوشش معانی است سوق میدهد، اناالحق دیباچه و سرآغاز فنا و نیستی در هستی است!

برای حلاّج خبر آوردند که کج اندیشان بی مایه و مدعیان کوته بین چون نمیتوانند از روی تامل و تفکر سرودهای عاشقانه انسان خدایی را دریابند، دست بحربه اتهام زدهاند، هیجان و سوزش دل و عشق را از مقوله افسانههای واهی میپندارند و به پیروی از دستورهای صاحبان زور و قدرت میخواهند بنحوی آوای ملکوتیش را خاموش کنند.

منصور پروانه سوخته بال عشق که در برابر مشعل حقیقت آبدیده شده بود باز هر خندی به شیفتگانش نوید داد:

«محراب عاشقان، بالاي»

«داراست و بچنین محراب»

((مقدس کسی راه یابد که))

«وضو بخون خود کند،»

«عاشقان چون نماز عشق»

«گزارند، وضوی آن جز»

«بخون نکنند».

جلالالدین بلخی که رازها از حلاج در دل دارد در این معنی سرود:

صوفیان دردمی دو صید کنند عنکبوتان مگس قدید کنند حلاج

شبيعيها مهرزنينده خبورشيندنيد

نا که ظلمات را شهید کنند

حناسندان را هنم از حنسند بنخبرنند

هسمه را طسالسب و مسريسد كسنسنسد

پرسش اینست مبنای شور و سرچشمه هیجانهای منصور حلاّج چیست؟

وهم و خیال است؟ دیوانگی و جنون است؟ محرک او در بیان رازهای ملکوتی کیست؟ همانطور که افلاطون در رسالههای فدر و میهمانی بیان کرده است، عشق و شیفتگی اصل آسمانی دارد؟ گرایشهای تند مذهبی است؟ فنای صوفیانه است؟ فنای فعل یا فنای افعالی است؟ از مقولهای است که شیخ عطار، آشکارا در باره آن سروده.

نیست شو تا هستیت از وی رسد تا تو هستی، هست در تو کی رسد؟

بروايت جلال الدين بلخي «واضع دايره المعارف عاشقانه كـ مـخر دست رامشگری بنام شمس تبریزی بود» پرواز بطرف کمال مطلق را در نیستی میداند و میفرماید:

ایسن هسمسه کسردی، نسمسردی زنسدهای هسان بسمسيسر از بسار جسان بسازنسدهاي گسر بسمسسری زنسدگسی بسابسی تسمسام نسام نسیسکسوی تسو مسانسد، تسا قسیسام

آنها که به تصفیه و پالایش روح و تن پرداخته و اژدهای قهار نفس را مهار کردهاند، میدانند، مفهوم کلام شورانگیز، انسان خدایی حلاّج چیست؟ عاشق مومن و ایثارگر چگونه بفتوای عین القضاه همدانی شهید راه محبوب،

بیک تک از دو عالم بیرون شود و جولان در عالم لامکان کند!

حلاّج از راه اعتلای جهان درون و وارستگی، حقایق وصال را درک کرد و بمقامی رسید که عشق و معشوق و عاشق را یکی دید! و بسان خنیاگری چیره دست ترانه وصال را چنین سرود:

منتم ننای و تبو منعنذورم دریس بنانگ کنه بسرمین هسردمین، دم منی گستاری هسمنه دمینهای ایسن عبالیم ششمبردست تبو ای دم، چنه دمنی، کنه بنی ششمباری؟

حلاّج معتقد بود که انسان خدایی عروج موُمنانه بسوی لایتناهی است که با فنای سالک همراه است. معانی بسیاری در مطالبی که هنگام سرمستی و شور بر زبان می آورد نهفته است که بزندگی عارف چاشنی ذوق و حیات می بخشد.

بغداد در زمان خلفای بی رحم و خونخوار عباسی کانون دسیسه، فتنه و مبارزه با آزادگان و فرزانگان بود، همچنانکه هنوز هم، چنین است، المقتدر هوسناک، شکمباره و جاهل در محاصره مدیحه سرایان متملق و علمای بی عمل و حسود و چاکر قرار گرفته بود، بر ساحل دجله پیچان، دستانسرای بیضای فارس، حلاج حقیقت گوی بی قرار و ناآرام را در قفس زندان انداخته بودند تا از درد تنهایی، رنج و شکنجه، جهان را بدرود گوید و نهایتاً بمریدانش که حتی بماورای دیوار چین نفوذ کرده بودند، اعلام کنند که جنون، بی خوابی، بیماری و ناله و زاری و شکست در عشق جسمانی موجب ضعف حلاج و مرگ او گردید، اما کیست که بتواند نیروی سترک و کیهانی عشق را، به بند کشد؟ کیست توانایی آنرا داشته باشد که طنین دلپذیر و آوای عشق انگیز حلاج را خاموش نماید؟

المقتدر جلاد و قاضی القضاه بغداد که در اسارت سحر و ستاره شناسی و جادوگری و افسون بودند، و از عظمت جهان عرفان بی بهره، نمیدانستند، اگر قلب حلاج می طهد بخاطر عشق الهی است، مرگ و فنا را بسان مردمک چشم دوست دارد و فنا را علامت بقا یا سرحد بقا میپندارد و مرادش از ترانه انسان خدایی اینستکه هر عاشق مومنی باید تعینات شخصی را از ساحت وجود بزداید تاقائم بحق شود، همین که منی، مایی و تویی از میان برود جز او چیزی باقی نمیماند

المقتدر عباسی روزی از وزیرش عیسی بن حامد پرسید، ادعاهای حلاّج قابل درک نیست شما چگونه تعبیر میکنید؟

وزیر بی تدبیر و متغرعن پاسخ داد.

شور و آشوبی که در جان حسین منصور افتاده است، به جنون و دیوانگی بیشتر شباهت دارد، او دیوانه شده است.

این چه دیوانهای است که این همه علاقمند و مشتاق در بغداد و خارج از مرزهای شهر ما دارد؟ این چه مجنونی است که در گفتارش آن همه جذبه و حال احساس میشود؟

وزیر سر بزیر انداخت و در حالیکه خواست آرامش روحیش را حفظ کند، گفت: اگر بمراتب دانش و علم چاکر و قاضیالقضاه بغداد اعتقاد دارید، باید به اطلاعتان برسانم، حرفهای حلاّج بعذاق ما خوش آیند نیست و آنها را پندار های خلاف اصول و سودایی میدانیم، اما چکنیم که مادر خلیفه مرید ایمانی حلاّج دیوانه است، بعقیده چاکر باید این بت خاص و عام را شکست و نابود کرده تا ساده لوحان بیش از این مشتاق شنیدن کلامش نشوند و افسون نگردند، باید مطالبی که گفته میشود متکی و مبتنی به منطق و استدلال باشد نه در پندار و تخیل شاعرانه، حلاج اعتراف کرده است که احساس لطیفی که گاهگاه همراه با وجد و شور در دل و روحش ایجاد احساس لطیفی که گاهگاه همراه با وجد و شور در دل و روحش ایجاد میشود، از عشق و شیفتگی است، عشقی که راز داری را گناه میداند و شرف و فضیلت و حیثیت من بدان وابسته است، شگفت آور است که قاضی تحقیق در زندان از حلاج در باره عشق رویائیش می پرسد تا توضیح بیشتر بدهد، پاسخ میدهد.

انسان خدایی و بی پروا بسخنانش اضافه میکند که نه از رنج و زندان و شکنجه و نه در شادیها آرام و تسکین می یابم. آیا این کلام روشنگر دیوانگی و ولنگاری او در آئین و آداب مورد احترام مردم نیست؟

المقتدر نگاهی غضب آلود به وزیر بی تدبیر میکند و میپرسد، شما آشکارا بگوئید معتقدید باید حلاّج را بکشیم؟

۔ آری، پیشنهادم اینست، این مرد لاف گو و طرار را باید بسوزانیم و حتی خاکسترش را در برابر باد قرار دهیم!

\_ابن داود قاضى القضات با نظر و پیشنها دتان موافق است؟

ابن داود، از مادر خلیفه می هراسد و میگوید مادر شما عشق حلاج را از مقوله عشق روحانی می پندارد، از دیدگاه ایشان، کانون الهام حلاج اشراق و شهود باطنی است و اگر کسی لطمه ای و ضربه ای باو وارد کند، به المقتدر آسیبی و حشتناک وارد خواهد شد.

اگر حلاّج را دیوانه میدانید، او را به تیمارستان ببرید ولی بدانید موج شعر عاشقانهاش قلمرو خلافتم را فرا گرفته است.

- بله چنین است، ترانههایش از طوفانها، عصیانها و سرکشیها خبر میدهد که پرشورو شر است. این ترانههای مرگبار بجنگهای داخلی منجر میشود، اندیشههای عاشقانه حلاج آسایش را در خانهها بهم زده است، جوانها به شیفتگی پناه بردهاند و اشعارش را با ناله و زاری در کوچههای بغداد میخوانند با همان حرکات دیوانهواری که حلاج هنگام بر زبان آوردن اشعارش نشان میدهد. المقتدر ابرو درهم کشید و با عصبانیت پرسید:

چگونه شعرهای حلاج از زندان بگوش جوانان میرسد؟ شما مبالغه آمیز سخن میگوئید، اینطور نیست؟

- این را رئیس شرطه بغداد باید پاسخ دهد، من میدانم که اشعار حلاج برق آسا در زوایای شهر هم شنیده میشود، المقتدر نگران شد و پرسید:
- حلاج اهل کجاست؟

رایرانی الاصل است. بنظر من و قاضی القضاه بغداد، عقاید حلاج مخلوطی است از افکار و آرای یونانی و مانوی! گویا در شهر واسط پرورش یافته است او در بیشتر شهرهای ایران و عراق سفر کرده و عقایدش را با ترفند و حیله گری و چشم بندی ابراز داشته است و از این طریق عده زیادی مرید و علاقمند مومن و معتقد فدا کار دارد.

ر ل ر المقتدر برای رهایی خود و درباریان از ماجرای طوفان برانگیز حلاج

بفکر فرو رفت و پس از آن از ابن حامد سو آل کرد، میتوانید بگوئید حلاً ج شاگرد کیست؟ و در چه مکتبی پرورش یافته است؟

ـ شاگرد جنید بغدادی است.

۔ او شطحیات و گفتار و آرای حلاّج را قبول دارد؟

- هیچ یک از عرفای بغداد، با ادعآهای واهی و بلند پروازانه حلاج

موافق نیستند، جنید او را دیوانه میداند و برخی اورا زندیق و قرمطی!

- یا او را به ایران باز گردانید، یا به نقطه دور افتادهای تبعید و یا بطور نهانی بقتل برسانید.

اوایل سال ۳۰۹ هجری شایعه خبر محاکمه و یا بقتل رسانیدن، منصور حلاّج در بغداد، واسط، شوشتر، آبادان، اصفهان و خراسان بزرگ بعنوان یک خبر هبجان انگیز و تکان دهنده، مشتاقان مردی را که در هالهای از رازها و اسرار قرار گرفته بود، بخود مشغول داشت، گروهی از جنید نهاوندی صوفی بزرگ زمان خواستند، نزد المقتدر عباسی واسطه شود و شاگردش را از زندان خلیفه نجات دهد، جنید نزد یارانش ابو سعید خرازی، عمرو مکی و سهل تستری رفت، فرزانگان جهان عرفان از اینکه شاگردشان بمقامی رسیده که بخود اجازه میدهد، رازها را آشکار کند، ناخشنود بودند، سهل تستری که مدتها در بصره در حال نفی و تبعید بود، از حلاّج انتقاد نکرد بلکه از جِنید مصراً خواست بی درنگ برای نجات جان حلاج آقدام کند، جنید گفت اگر یاران موافقند، برای حلاّج نامه بنویسیم و از او بنام قطب و استاد سابقش بخواهیم، اصول درویشی را رعایت کند، از گفتن «شطحیات» که درکش برای ظاهربینان و مردم عادی مشکل است، بویژه ازادعای اناالحق خودداری نماید، بداند او در واسط شغلی در حد پنبهزنی داشته و نباید کدشته خویش را فراموش و همچون فرعون ادعاهای خارقالعادهای آنهم نه در حد بشر داشته باشد، خودنمایی در عرفان علامت بیمایگی است، سعید خراز گفت، شما دستورالعمل مینویسید یا راهنمایی میکنید؟ آیا میدانید حلاّج نابغهای شوریده حال و لجوج است و راه فنا را مدتهاست که دلیرانه پذیرفته است بهتر است با یک شیوه صوفیانه احساس و علاقه ما را ضمن تایید مایههای سرشار از حسن و ذوق و شخصیتش برای نجات از زندان خلیفه مقتدر ستمکار بروی کاغذ

آوريد.

جنید نهاوندی از مشایخ بزرگ طریقت که گفتارش شور و هیجان خاصی بوجود می آورد که فقط عارفان می توانند درک کنند، نامهای برای حلاج نوشت دراین نامه تحلیل دقیق و نقادانهای از اندیشههای حسین منصور حلاَّج بعمل آورد بویژه ادعایش را که با هیچ استدلال منطقی و عرفانی نميتوان ثابت كرد، بباد طنز و ريشخند گرفت و اعلام خطر نمود كه ميترسم نظریه صوفیانهات که از مقوله شهود است، نظامات سیر و سلوکی را بهم آمیزد و با نظریه های اقطاب پیشین و عرفای فعلی هماهنگی نداشته باشد، فضیلت اخلاقی و انسانی حکم میکند به حیات پارسایانه ادامه دهی تا مورد عنایت بیشتر خداوند قرار گیری، نکند حب جاه و امیال سرکش وادارت کرده باشد برای تسخیر قلوب ساده لوحان به ترفندها و چشم بندیها گرایش داشته باشی، و در دیگران القا کنی که در تصوف دارای کمالات و مقامات متعال هستی، ادعاهایت سخنان بظاهر پرشکوه و زاهد مآبانهات و تظاهر زیاد به پارسایی و سنت شکنی که ریشه عمیق عرفانی ندارند ترا بسوی جاه طلبی بیشتر رهنمون میشود، بدون ابهام و صریح معتقدیم که با انگیزههای مبتنی بر فریب و مردم داری میخواهی دکاندار طریقت شوی، نه دستانسرای حقیقت، بی شک این را میدانی که خداوند از سویدای دل بندهاش بخوبی آگاه است و بقول عارفی حتی از نهان ترین زوایای هستی مطلع است، اگر مکاشفه شور انگیزی در سیروسلوک عایدت شده به حکم حق و دستور صریح عرفا و اقطاب باید از نا محرم و اغیار پوشیده بداری، بلند پروازی و حب نفس در درون هر انسان است این خود دوستی را بهترست فراموش کنی تا به نفس مطمئنه برسي و خشنودي خداوند را عميقاً احساس نمايي،

نمیدانم چگونه بخود اجازه دادهای که دنیای مرموز مکاشفات درون را، جهان بینی پویندهات را، در جلوههای عاطفی ترانههایت منعکد کنی؟ درست است فرزانگان گذشته امثال بایزید معتقد بودند که حق در ظهورات گوناگون خویش برای عارف مومن جلوه و نقشی دارد و از فرط شدت ظهور مشاهده میشود، اما هیجانهای روحی و سیلا بهای روانی را باید مهار کرد و بزبان نیاورد اگر این کشفیات جنبه همگانی میداشت، این معانی را در

مکتبهای عرفانی تعلیم میدادند، این صلای اناالحق این خروش تکان دهنده انسان خدایی را که رستاخیزی بی منتهاست چگونه بر زبان میاوری؟؟

تو هنوز ناپدیدی و بهتر است به سیر و سلوکهای عارفانهات بدون تظاهر ادامه دهی، بی شک داستان حضرت موسی در وادی طور و درختی که ذات حقیقت بر آن تجلی کرده بود خواندهای اما تو کجا و مقام موسی کجا؟ و درختی که بر آن تجلی شد کجا؟ (۱)

معتقدم بهتر است بار دیگر به محفل مادر آیی و با ارشاد مجدد، مراحل سیر و سلوک صوفیانه را بسان یک سالک مبتدی طی کنی، من پندارهای عاشقانهات را سرسری تلقی نمیکنم، اما المقتدر عباسی، ابن حامد وزیر و ابن داود نویسنده کتاب الزهره گفتارت را از مقوله نیرنگ وطراری میدانند و عذابی و پاداشی سخت برایت در نظر گرفتهاند. درست است بزرگان طریقت انسان را بعنوان عالم صغیر بیان کردهاند، من میگویم، انسان خلاصه عالم هستی است. و بخاطر اوست که جهان خلق شدهاست و در نتیجه تمام ذرات کاینات پرتوی از حقیقت دارند، جهان بینی و نگاههای کاوندهات را به کُل هستی درک میکنم، ادعاهایت که نتیجه جوشش سیلابهای درون و نشانهای از وحدت است بخوبی احساس مینمایم، اما در مورد انعکاس رازها و بیانش برای نا محرمان، نوعی رنگ کبر و غرور میبینم، اگر بایزید ادعایی داشت ظریفانه بر زبان می آورد، اما تو به سیر عارفانهات یک بعد دور از منطق و سیر و سلوک دادهای، داستان اختلافت را با عمرومکی استادت شنیدهام و بر عمر گذشته افسوس خوردم که چرا چنین سالک پر مدعایی را در خانقاه پرورش دادهام، احمد محاسبی بمن گفت که هنگام سفر به هندوستان در کشتی با تو ملاقات کرده از تو پرسید برای چه به هند میروی؟ پاسخ دادی برای آنکه جادو بیاموزم و مردم را با کارهای

۱ - مولانا در این مورد سروده:

ای روز جسون حسشری مسگری

وی شسب، شسب قسدری مسگری

بسا چسون درخست مسوسسٹی

کسو مسظیمر السلسه شسد

زندانی ساحل دجله

عجیب و غریب و دور از ذهن مشغول کنم؟ چه میگویی در باره این مطلب؟ بهر حال تو بهترین و عزیز ترین یار طریقتی من هستی، مدتی است که ادعاهایت مرا از تو دور کرد، اما اکنون چون جان تو در خطر است برایت نامه نوشتم، شاید سخنانم تسلی بخش اندیشههای بلندپروازانهات شود، مواظب باش تو در درون پندارهایت، خویشتن را بدست حاسدان ریاکار درباری ندهی، المقتدر خلیفه عباسی عزم جزم کرده است ترا به حلقه دار بسپارد ادعاهایت را که گنیجینه روحت را ذوب میکند برای همیشه فراموش کن، اما نمیگویم جوهر ذاتیت را از کف بدهی، نبوغت را میستایم ولی مایلم درهای آهنین زندان باز و زنجیرها از دست و پایت برداسته شوند.

نامه جنید در زندان دجله بدست حلاّج رسید، بدقت مطالعه کرد و زیر لب گفت:

استادم نبیداند زیستن، مردن و کشته شدن برایم یکسانست، من وجودم را بدست عشق سپردم، اگر غرور صوفیانه دارم، مزاحم من نیست، بلکه شکنجهای برای سالوسان و دشمنان انسانیت است، من به نغمه سرایی خود در محراب عشق و معرفت ادامه میدهم اگر خریف و مدعی مبارزه را انتخاب کرده منهم به مبارزه ادامه میدهم و شعری فیالبدیهه سرود که بر گردانش چنین است:

پیش من این تن ندارد قیمتی بی تن خویشم فتی این الفتی خنجر و شمشیر شد ریحان من مرگ من شد بزم و نرگستان من

حلاج زندانیان و ماموران زندان را از مضمون نامه جنید نهاوندی آگاه کرد و اضافه نمود، ما راه عشق و ملامت را با شوق و ذوق انتخاب کردهایم، از زندان، تبعید، شکنجه و مرگ نمی هراسیم، عرفان عاشقانه از مقوله شوریدگی و سرمستی است بصدقش چنان سر نهی و قدم - که بینی جهان با وجودش عدم، راه، یا طریقی که جنید و سهل انتخاب کردهاند با راه ما

متمایز است، عرفان من جوشان و خروشان است.

نه اندیسته از کس که رسوا شوم بسسودای جسانسان شسکسیسیا شهوم

اگر سختی و مشقت می بینم دم در می کشم و همچون پروانه در شعله های لرزان شمع دوست طواف میکنیم تا بسوزیم و خاکستر شویم، ما بیاد حقیم و کمال معرفت را در عشق و عشق حقیقی را در انسان خدایی خلاصه کرده ایم ما جام می الست را نوشیده ایم و بر یاد دوست در بسیط زمین و در فراخنای کاینات سرمستیم و روز و شب چرخ زنان مشتاق یار:

عاجزو بی کسم مبین، اشک چواطلسم مبین درتن من کشیده بین اطلس زر کشیده را هر کهبود درین طلب، بس عجبست وبوالعجب صد طربست درطرب، جان زخودرهیده را

حلاّج میان شیفتگانش در زندان پس از بیان محتوای نامه جنید گفت: آنها از من که بی پروا اعلام اناالحق می کنم، دلیل و برهان میخواهند، اگر ظاهربینان چشم روشن بین ندارند و از دنیای باطن بی خبرند و اصولاً درد طلب ندارند، چگونه میتوانم از سر صدق و عشق و اشراق با آنها صحبت کنم. (۱)

جنید و یارانش از سرمستی و شوریدگی سالکان طریقت بخوبی آگاه نیستند و نمیدانند آنچه بر زبان می آورم از عالم باطن و اسرار است و اگر در هوشیاری، آن مطالب را تفسیر کنم بی شک وجودم مشتعل میشود و اگر

 ۱- یرفع الله الذین آمنوا منکم والذین لوتو العلم درجات خداوند درجات کسانی از شما را که ایمان آورده و کسانیکه دانش بانها داده شده است بالا میبرد. قلم بروی کاغذ بگذارم قلم میشکند و کاغذ میسوزد! اما بمنکران حق و حقیقت را در حقیت میشکند و انگیز لبیک حقیقت را در نهانخانه دل آشکارا میشنوم.

چو بحق مشتعل شدی، فارغ ز آب و گل شدی ا

من به نامه جنید پاسخ نمیدهم، او از المقتدر خلیفه فرعون زمان و عمالش هراسناکست، اما نمیداند در دلم هیولای ترس اجازه ورود ندارد، عشق معراجیست بسوی بام سلطان جمال!

سپس ترانهای به زبان عربی قرائت کرد، طنین آوایش دیوارهای سر بفلک کشیده زندان دجله را به لرزه در آورد، این صدا دیگر صدای حلاج نبود! دلهای شنوندگان را بلرزه در آورده بود ترجمه اشعارش را میتوان در غزل مولانا باسانی دریافت که:

از بسرای خسلاص مسجسنسون را
بساز خسوان ای حسکسیسم افسسون را
چسون نسداری خسلاص بسی چسون شسو
تسا بسیسنسی جسمال بسی چسون را
بساده خسواران بسه نسیسم جسو نسخسرنسد
ایسسن دو قسرص درسست گسردون را
نسخسوت عشسق را زمسجسنسون پسرس

جنید و قدرت المقتدر! حلاّج با قدرت سترک حق و حقیقت تا کدام یک پیروز شویم؟ بیشک حق پیروز است

طرفداران حلاّج بر ساحل دجله در برابر زندان بزرگ شهر با داد و فریاد و اعتراض و هلهله شوری بر پا کرده بودند، دیدگان ظلمت زده درباریان از بالای قصرالمقتدر خلیفه به انبوه جمعیت بی تابانه مینگریستند، جنب و جوش مردم هراس انگیز و وحشت آور مینمود، موجی از خشم و

اعتراض بر سیمای عاشقان حلاج سایه افکنده بود، آبهای دجله آرامش متعارف خود را از دست داده و با غرش سهمگین خود به خیل تظاهرکنندگان علیه جباریت خلیفه عباسی و درباریانش پیوسته بود.

فریادحلاج، حلاج را آزاد کنید، قصر خلیفه را حتی کنگره های سر بفلک کشیدهاش را می لرزانید، گروهی با دیدگان اشکبار در برابر زندان بدعا پرداختند، جاذبه عظیمی آنها را بیکدیگر پیوند میداد، در میان این صحنههای ملکوتی، مردی که می گفتند از شوش آمدهاست خطاب بمردم صلا در داد:

آکنون موقع گرفتن تصمیم است، یک مرد بزرگ روحانی یک قدیس راباتهام عیار، طرار وشعبده باز دربند کرده اند، آنها نمیدانند که علم و فرزانگی در نهاد حلاج از کودکی بودیعت گذاشته شده است، اندامش با زیور دانش و عرفان مزین گردیده است، دیربازاست که صدای حقیقت را از زبانش می شنویم، او نیکی مطلق، پندار مطلق و کانون احساسات آتشین عاشقانه است، این شعله عشق است که در وجودش زبانه میکشد!

المقتدر عباسی، باید بداند که دلداده بی همتای الهی را دربند کرده است، آزادی حلاج مورد تقاضای ماست و اگر خلیفه بتوصیه درباریان بی وجدان راه شقاوت و سرسختی را ادامه دهد، اعلام خطر می کنیم که حمله به زندان برای ما غیر قابل اجتناب است، عزم جزم کردهایم حلاّج را از زندان نجات دهیم، حلاّج را در دهلیز تنگی که دخمه مرگ است در غل و زنجیر کردهاند، این فرمان طرفداران حق و حقیقت است از دجله تا فرات از فرات تا شوش همه منتظر آزادی حلاّج اند... طوفان بزودی آغاز می شود... مردم با جبروتی دل انگیز بگفتار جوان شوشی گوش میدادند و خیره خیره باو می نگریستند، آری طوفان را در اعماق روح خود احساس می کردند.

المقتدر و درباریان جز طوفان سهمگین خشم مردم طغیان زده که بسرعت گسترده میشد چیزی نمیدیدند، دراین میان صدای درهم و برهمی همراه با غلغله از زندان دجله بگوش میرسید رئیس شرطه بغداد دستور داد زنگ زندان را که هنگام شورش برای آگاهی زندانبانان نواخته میشد بصدا در آورند تکرار ضربات زنگ، المقتدر خلیفه را مضطرب کرد و به نقطهای

خیره شد و از وزیر پرسید:

- چه حادثهای اتفاق افتاده که زنگهای زندان بصدا در آمده است؟
علی بن عیسی وزیر المقتدر و دشمن غدار حلاّج نزدیک خلیفه شد و
گفت، رئیس شرطه را احضار کردم، هم اکنون بنزد شما خواهد آمد و
حقیقت ازدحام زندانیان را خواهد گفت، پس از گذشت چند دقیقه، رئیس
شرطه و زندان بغداد محمدبن عبدالصمد برابر المقتدر خلیفه عباسی قرار
گرفت، رئیس شرطه خسته به نظر میرسید، قبل از آنکه مورد تحقیر و
بدگویی قرار گیرد، گفت:

در زندان شایع شده است که بزودی طبق دستور قاضی القضاه بغداد حلاج در کنار دجله مصلوب می گردد، بدین جهت زندانیان که اغلب از علاقمندان حلاجند شورش کرده اند و میخواهند حلاج را از زندان بیرون بیرند و آزاد کنند.

- گوش کن، نترس، باید با زندانیان شورشی بی رحمانه رفتار کنی، شلاق را در دست بگیر، بی محابا بر سر و روی آنها بکوب، فهمیدی ... خلیفه چنان بر کلمه «فهمیدی» تاکید نمود که رئیس شرطه لرزید و تعظیم کرد. و گفت:

ـ گاهی زندانیها دچار هوس های شیطانی میشوند، وزیر خلیفه کلمات زیر را با تانی بر زبان آورد:

۔اگر بخاطر حلاّج سر بشورش برداشتهاند، باید خونشان بروی کف سنگی زندان ریخته شود.

رئیس شرطه که میترسید مورد تحقیر قرار گیرد، بخود آمد و گفت شما خطیب بزرگی هستید، بهتر نیست با این موهبتی که خداوند بشما ارزانی داشته، هم برای زندانیها و هم کسانی که بقصد آزادی حلاج بیرون از زندان دست به تظاهرات برداشته اند سخنرانی کنید و بانها بگوئید که چرا میخواهید حلاج را بدار مجازات بیاویزید؟

حامد وزیر با اشاره دست رئیس شرطه را امر بسکوت کرد و گفت، شما حق ندارید مرا وادار بسخن گفتن کنید، من هروقت مقتضی بدانم، سکوت را میشکنم هرکس در مقام خود وظایفی بعهده دارد، شما اگر نمیتوانید نظم زندان بغداد را تامین نمائید چه بهتر کنار بروید، البته دراین لحظات هیجان انگیز کنار رفتن امری وقیح و بی شرمانه و نشانه عدم وفاداری بخلیفه عباسی است.

رئیس شرطه کمی لرزید، در حالیکه خونسردیش را حفظ کرده بود، فریاد کشید، من سو گند یاد می کنم که بخلیفه المقتدر عباسی وفادارم، اما در برابر فعالیتهای انسان خدایی حلاّج تعهدی ندارم، او نظریه افراطیش را با شعر و غزل برای مشتاقانش ثابت می کند، من ذوق ادبی و علمی ندارم، فقط میتوانم با تازیانه، چرمین، جسمهای زندانیان را به پیچانم و دردشان را بگوش شماها برسانم، خشونت برای رئیس زندان خلیفه حد و حصری ندارد، و مجاز است، اما حلاّج یاغی نیست، خائن نیست، ابله نیست زندانی بودن او مردم را علیه خلیفه وادار بشورش میکند، کیست که میخواهد داغ نفرت بر پیشانی این مرد نقش کند؟

وزیر مقتدر خلیفه که تمام امتیازات سیاسی و شغلی خود را در مخاطره میدید و از سویی میدانست که مقتدر با القاآت مادر افسونگرش در فرصت مناسب میخواهد حلاّج را از زندان آزاد کند مانند ببری خشمگین رئیس شرطه بغداد را مورد حمله قرار داد و در حالیکه خلیفه بمباحثه دو تن از یارانش مینگریست، گفت:

بخشیدن حلاّج امکان پذیر نیست تو میدانی که بهترین و خیر خواه ترین دوستان عرفانیش از او دوری جستنده این حقیقت قابل انکار نیست که حلاّج مرتد است، ملحد است، ادعاهای نابخردانه و بلند پروازانه دارد، او در اجتماع بمنزله بیماری طاعون است، زندان بودنش موجب رضای خاطر مردم است، او برابر خلیفه قد علم کرده است، ادعاهای او جز تهدید بارکان خلافت عباسی و اخلال نظم چه معنایی دارد؟ اگر چند تن ساده لوح در کنار دجله گرد آمده هیاهو براه انداختهاند، یا در زندان بغداد گروهی خائن و جنایت گرد آمده هیاهو براه انداختهاند، یا در زندان بغداد گروهی خائن و جنایت بیشه و مطرود اجتماع از حلاّج طرفداری میکنند نشانههایی از بی لیاقتی شما و ماموران زیر دست شما است از کلامتان آثاری از ریا و نشانههایی از تظاهر و تحجر دیده میشود، شما عاشق افکار و ذهنیات خود هستید، ما سر تظاهر و تحجر دیده میشود، شما عاشق افکار و ذهنیات خود هستید، ما سر دسته اشرار یعنی حلاّج طرار و شعبده باز را بدست تو سپردهایم که او را آرام

زندانی ساحل دجله

کنید نه آنکه از او دفاع نمائید، شما قاضی هستید یا رئس زندان بغداد؟ پاسخ دهد:

- خلیفه بمن دستور نداده است که تا حد درندگان تنزل کنم، آنچه مسلم است مجذوب و مفتون افکار حلاّج نشدهام، اما خوی درُخیمی هم ندارم گزارش هایی که ماموران زندان بمن میدهند قابل توجه است، تکان دهندهاست، اگر خلیفه اجازت دهد برای تسکین افکار و تسلی خاطر وزیر میگویم:

المقتدر که با نگاههای موحش برئیس زندان مینگریست با حرکت سر برئیس زندان اجازت داد، آزادانه مطالبش را بگوید و رئیس زندان چنین گفت:

ماموران زندان می گویند و زندانیها هم تایید کردهاند که حلاج گاهی چنان پیکر خود را بزرگ میکند که تمام فضای محوطه زندان را فرا میگیرد، با اشاره انگشتان دست راستش قفل های سلول های زندان باز میشود، حلاج مدعی است البته در این مورد چیزی بمن نگفت ولی زندانی ها گفته اند که جن و پری بفرمان او گردن می نهند! حامد وزیر بشنیدن گزارشهای رئیس زندان بغداد زهر خندی زد و عصبانی شد و گفت:

ذکر چنین داستانهایی برای سرگرم کردن بادیه نشینان مفید است، مطالبی که میگویی برای نقل در میان شتردارها و شتربانهاست ما با شتربانهای ساده و عوام یکسان نیستیم افق دید رئیس شرطه بغداد محدود است، سپس نگاهی بخلیفه کرد و گفت، عجبا یک جاهل ساده و عامی نگهبان حلاج است، جهالت از گفتارش میبارد، من فکر می کردم با مرد مقتدری روبرو هستم، نمیدانم چه کسی شما را بخلیفه بعنوان رئیس زندان بغداد معرفی کرده است؟ ما بدنبال یک مرد و یک شرطه کامل العیار هستیم شما چگونه میتوانید حلاج را بسوی دار مجازات ببرید؟ شلاق و زندان نشانه قدرت حکومت خلیفه عباسی است، نظم را باید بنحو احسن ایجاد کرد، شیوه کارتان در زندان مورد سئوال من است، اگر با خشونت و شلاق میتوانید زندان را اداره کنید، بسوی زندان مراجعت کنید و در غیر اینصورت امر زندانبانی را بدیگری واگذار مینمایم و شما را بفرمان خلیفه سخت مجازات میکنم.

رئیس شرطه بغداد که زندگی و حیات و مقام خود را در خطر سقوط میدید و بارها مورد تفقد و عنایت خاص المقتدر و پدرش قرار گرفته و میل وافری هم بدوستی با ابن مقله خوشنویس بزرگ دربار عباسیان داشت لحظه ای اندیشید، خواست حس حسادت وزیر را تحریک کند بدینجهت تعظیمی غرا بخلیفه کرد و گفت:

- ابن مقله که هم اکنون خوشبختانه در خدمت است مورد احترام حلاً ج است به سائقه شفقت و دانش و پرهیز کاری این مرد بزرگ، حلاً ج اصرار در ملاقات با او دارد، البته نه بفکر رهایی از زندان یا واسطه شدن نزد خلیفه، او واسطه گری را نزد هر کس که باشد یک نوع سوداگری شرم آور میداند، حلاج میخواهد نزد ابن مقله اشعاری بسراید و میل باطنیش را بایشان نشان دهد و از او بخواهد اشعارش را باخط خوش بنویسد و بمادر خلیفه هدیه کند...

حامد وزیر اضافه کرد تا با این عمل تیغی که برای بریدن گردنش تیز میشود بکنار گذاشته شود!

- نه نه، ابدا، چنین فکری ندارد او بسوی دار رفتن و بقتل رسیدن را افتخاری بس بزرگ میداند و مرگ را بقای جاویدان میپندارد او با مرگ عقد اخوت بسته است، تمام تمنیاتتش تمام آرزوهایش در یک جمله خلاصه میشود که غیر ممکن را، ممکن جلوه دهدا

المقتدر خلیفه در برابر صحبتهای دل انگیز رئیس شرطه بغداد تبسمی که حاکی از لطف و محبتش بود بر لب آورد و با سر ابن مقله وزیر خوش نویس دانشمندش را نزدیک طلبید و پرسید:

- حلاج را بخوبی میشناسید؟
- ابن مقله تعظیمی کرد و گفت: بلی ا
  - آیا از او نفرتی در دل ندارید؟
- برای هر نفرتی علتی باید پیدا کرد؟ من حلاّج را بعنوان یک دانشمند، عارف و عاشق که موالف سی و شش کتاب است میشناسم و ادعایش را هم می سندم چون ادعایش موامنانه و عارفانه است! سودای پیشوایی در سر ندارد.

زندانی ساحل دجله

او از روح اعتماد و اعتقاد سرشاری برخوردار و تشنه شهرت و عاشق سخنوری و غزلسرایی است، اندیشههای شیطانی ندارد، عارفی صاحب نظر و لایق جاه و مقام قطبیت است بمن گفتهاند، هفته گذشته حلآج در زندان دست درخیم زندان را که مامور شکنجه دیگران بود و در برابر شعله آتش سوخته بود در مدت کوتاهی درمان بخشید، وقتیکه حلآج دستش را بروی محل جراحت دردناک درخیم گذاشت، فریاد و نالههای درخیم ناگهان خاموش گردید و دردش تسکین یافت، زندانبانها از دیدن این منظره سخت در تفکر فرو رفتند و افکار شیطانی خود را علیه حلآج تعدیل نمودند، او دیگر در زندان بمنوان یک مرد خطرناک، عاصی و شیادنامیده نمیشود، بلکه او را بعنوان عارف و مرد الهی می پرستند.

المقتدر خليفه از ابن مقله پرسيد چه كساني با حلاّج مخالفند؟

- ابن مقله نگاهی به حامد وزیر کرد و گفت حامد از رروی ایمان مخالفت میکند، اما نمک ناشناسان حسود از روی حسادت اینها میخواهند نور عرفان، نور عشق و نور انسان خدایی را که بر سیمای حلاج پرتو افشانی میکند، خاموش کنند، برای رسیدن بمقصود خود چه توطئهها و نقشههایی طرح کردهاند!

خلیفه المقتدر با کنجکاوی و بدقت مشغول شنیدن سخنان ابن مقله خوش نویس کم نظیر بود، در این موقع رئیس شرطه روی به حامد وزیر نموده و با لبخندی حاکی از احترام پرسید؟

بعنوان یک مسئول میتوانم مخلصانه بپرسم، آیا از وخامت اوضاع بخوبی باخبر هستید؟ چه چیزی موجب میشود که حلاّج را آنهم در بغداد زندان کنیم؟ چرا محاکمه او را آغاز نمی کنید؟

او جانور خطرناکی است، برای اجتماع، برای اخلاق و ایمان جامعه بلای مهیب و وحشتناکی است، باید پوزهبند بر دهانش زد که کمتر صحبت کند او خود را همچون قدیسی بزرگ معرفی کرده است، باید به علاقمندانش ثابت کرد که او معرکه گیر شعبده بازی بیش نیست، اگر مدعی است نداهایی از اعماق روح خود میشنود، دروغ است، حیله گری است... باید وجدان خفته مردم را بیدار کرد، او بشیطان معتقد است و در وصف شیطان نیز غزلهایی

سروده است، این گرگ را آنقدر باید در زندان نگهداشت که آرام شود، من آماده ام حتی طناب دار این اغواگر بزرگ قرن را بگردنش بیندازم، ابن مقله هنرمند خوش قلبی است ولی نمیتواند در باره حلاج قضاوت کند، من حلاج را ملحد میدانم و اگر خلیفه اجازه دهد همین الان بزندان میروم و سرش را قطع میکنم... ابن مقله با طنز و لبخند حرف وزیررا قطع کرد و گفت:

- سپس مانند نیتس (۱) پیلات دستنان را می شوئید! آقای حامد مایه تعجب من است که شما به عمق ادعاها و گفتار حلاج توجه ندارید، شما از ضمیر نابخود آگاه این عارف بزرگ آگاه نیستید و نمی دانید در اندرون او چه رویاهای دلپذیری نقش بسته است؟

هزاران تن زن و مرد و پیر و جوان سیمای دلپذیر و گفتار خیره کننده شر ا همچون یک قدیس پذیرفته اند دیگر دیر شده است زدودن این چهره عارفانه از دل مردم امکان پذیر نیست او مورد پسند مردم است، او علیه ستمکاران، فرعونان و جباران زمان برخاسته است، من با کمال بی صبری مشتاق ملاقات با او میباشم، اگر معتقدانش در عالم خیال هالهای از نور بر تارکش میبینند و زندانیان داستانهای مختلف و دور از ذهن و باور از او نقل می کنند، حق دارند، شما نمیدانید پشت این قصر، قصر خلفای عباسی چه آزادگانی در بند و زنجیر و زندانند؟ من بعنوان شاعر، خوش نویس و فاضل در دربار چند خلیفه بوده ام، از ستمکاری درباریان بخوبی آگاهم، حلاج مظهر مبارزه با ظلم و ستم و فرعونیت است، شما میخواهید به خلیفه وانبود کنید که مبارزه با دروغ، ستم و جباریت! میدانم شما اورا خواهید کشت، چندین نوبت، پشت یک مدعی در جامعه ما برخاسته است، آری او مدعی است، اما مدعی مبارزه سرهم برایش پیغام دادید که اگر از ادعایش صرفنظر کند، او را به بیضای سرهم برایش پیغام دادید که اگر از ادعایش صرفنظر کند، او را به بیضای فارس میفرستید، تا بقیه عمر را در آنجا بسر برد، اما حلاج این مرد نمونه کامل العیار، تسلیم ناپذیر و ایثار گر عاشق، با رضایت کامل پاسخ داد که

۱- در تاریخ آمده است نیتس پیلات فرماندار رومی زمانی که باصرار مخالفان حضرت عیسی (ع) با مصلوب ساخت ظرف آبی خواست و سپس دستهایش را بخوبی و با دقت شست و زیر لب گفت ن دستهایم را از خون عیسی (ع) شستم ولی گناه مصلوب کردنش بگردن یهودیهاست.

حاضرم، مرا شكنجه دهيد و مصلوب كنيد، اما شرافتمندانه از افكار، آرا و انديشهها و ادعايم دفاع ميكنم.

ابن مقله وزیر خوشنویس خلیفه عباسی چون به حقانیت ادعای حلاج ایمان راسخ داشت، بی آنکه بر احساسات و عواطف قلبیش مهار زند، اهانت به حلاج را نمیتوانست تحمل کند و بی توجه به درباریان متملق که از خشم نفسشان بند آمده بود، به کلامش اضافه کرد.

باید از رازهای روحی و عرفانی حُلاّج آگاه شد، به آن نا مفهوم و نامحدودی که در دنیای باطنش موج میزند، همساز گردید تا در متن واقعیات قرار گرفت، ادعایش اصیل و الهامی است، در ژرفنای کلامش همه هستی و انسانیت را تحلیل و تفسیر میکند، صاحبان حال را از محدود به نامحدود سوق می دهد، خلاف کسانی که معتقدند، حلاّج همه مدر کات اخلاقی، انسانی و اجتماعی را دگرگون کرده است، من با اطمینان میگویم او عرفان ناب عاشقانه را که برانگیزنده و حیات بخش است برای تشنگان وادی حقیقت بارمغان آورده است، او نه افسونگری بزرگ است، نه جادوگری شعبده باز نه حب جاه و شهرت دارد و نه به زهد و تقوی و نیکنامی و ریا تظاهر میکند، کلامش فریادهای درون است، شعر و نوای روح انگیز و شرربارش که بر زبان جاری میکند، از مقوله نالههای دردآمیز فراق برای سوق بوصال با محبوب و میکند، از مقوله نالههای دردآمیز فراق برای سوق بوصال با محبوب و معشوق است، او بسان چنگی است که سر ارادت و تسلیم در پیش گرفته...

همچو چنگم سر تسلیم و ارادت در پیش تـو بــهـر ضـرب کـه خـواهـی بـزن و بـنــوازم

منصور بخوبی میداند در آینده چه بهایی برای آوازهای دل پر شورش و نغمههای دلنوازش باید بپردازد، او مسخر دست رامشگری است که بدون زخمه آن از تارهای دلش آوازی بگوش نمیرسد.

جای هیچ شکی باقی نیست که حلاج، ستمکاران جبار و فرعونهای زمان را محکوم کرده و میکند، آنها که طعم و مزه ظلم و ستم را چشیدهاند و درد زندان و شکنجه را کشیدهاند میتوانند بخوبی هدفهای رسالت حلاج را

فهم و درک کنند. من بارها درد مهجوری و ظلم و زندان را تحمل کرده آم حلاّج از زبان محرومان و آزادگان بسیط زمین سخن میگوید، انسان خدایی حلاّج از مقوله ادعا نیست، یک مکاشفه است و آفرینشگر پرتوان روحهاست، وقی این جمله تکان دهنده این صلای سرمستانه را بر زبان میاورد که از باده عشق سرمست گردد، در آن لحظات رویاانگیز، بی خبری است که فسهم و ادراکش در غلبه احوال خوش عارفانه محو میشود، ذوق سلیم، ظرافت الفاظ را با لطافت معانی بهم می آمیزد و به بیان حقایق با مضامین عالی می پردازد، حالات خوش عارفانه را بی شک، حامد وزیر که صاحب نظر است بهتر میداند، مسلم است آنچه از طبع سلیم برخیزد، در طبایع پسندید، تر آید، اما حامد نباید دراین مقام تیر ستم و اتهام را بر دل درویش حواله کند، زیرا:

کان تیر ستم تیخ و سنان بر جگر آرد

حامد وزیر، دشمن سوگند خورده حلاج، از شنیدن سخنان صوفیانه و دنشین ابن مقله هنرمند که همه اطرافیان خلیفه را سخت مجذوب کرده بود، ناراحت و عصبانی گردید و برای اینکه آثار کلام دیرپای ابن مقله را زایل کند، مانند جانوری زخم خورده از درد با صدایی که از ناراحتی میلرزید گفت:

ما در برابر خلیفه حق نداریم بمقتضای منفعت مرامی و شخصی خود حقایق را وارونه جلوه دهیم، باید مراقب و مواظب گفتار خود باشیم هیچکس نمیتواند در بسیط زمین برابر دستگاه خلافت عباسی قد علم کند و مدعی شود، آوازه رسم بداندیشان و رفتار ناهنجار و سلوک نامطلوب حلاج را نباید مطرح کرد، حلاج بر خلیفه مسلمانان خروج کرده است، هرکس در هرمقام و منصبی که باشد و بخواهد دانسته و آگاه از اندیشههای شیطانی حلاج دفاع یا بنحوی آنرا ترویج و تبلیغ کند، خیانتکار است و باید مورد تعقیب قرار گیرد، متاسفانه ابن مقله در حضور خلیفه المقتدر از یک مرد جاه طلب، کم سواد و دیوانه حمایت می کند از شیطانی که آرامش شهر، شهر هزار و یکشب را بهم دیوانه حمایت می کند از شیطانی که آرامش شهر، شهر هزار و یکشب را بهم زده است و بیم آن میرود که در آینده بسیار نزدیک توفان کلام حلاج حتی خلیفه را هم در بر گیرد، با تاسف این خبر هیجان انگیز را به اطلاع خلیفه میرسانم که بدنبال گسترش موج حمایت از افکار شیطانی حلاج در

بغداد، رفته رفته در روستاهای دور و نزدیک نا آرامیهایی مشاهده شده است، دهقانان ساده لوح بتحریک نمایندگان حلاج سربشورش برداشتهاند و تصمیم گرفتهاند دستجمعی به بغداد بیایند و آزادی حلاج را از خلیفه بخواهند.

یکی از درباریان متملق گفت:

برآی حفظ آرامش در روستاها فوراً اقدام کنید، نگذارید دهقانان زمینها را رها کرده و به بغداد هجوم آورند.

حامد بی درنگ گفت:

راول باید با تمام قوا بغداد را آرام کرد سپس بروستاها پرداخت اول باید صدای حمایت از حلاّج را دراین شهر و حتی در این جا «اشاره به تالار خلیفه» خاموش کرد...

ابن مقله قیافه عبوس و پر صلابتی گرفت، حامد ناجوانمردانه او را در حضور خلیفه خائن و محرک نا آرامی شهر معرف نمود، باید از خود و اندیشهاش دفاع کند، لبریز از خشم شد، و فریاد کشید، نه اینطور نیست، من حاضر نیستم به ستیزه جویی بی منطق تو پاسخ دهم، برغم همه ناملایماتی که برایم پیش خواهد آمد، بدروغهای کثیف تو پاسخ خواهم داد، چه بخواهم، چه نخواهم من در میدان جاذبه اندیشههای حلاج پای گذاشتهام رو در روی توفانم و مطمئنم با عزم راسخ دراین پیکار مسلکی پیروز میشوم…

پیش از آنکه بداستان ادامه دهم و هیجانی را که گفتههای ابن مقله بوجود آورد و حامد را در غوغای یک دریای متلاطم توفانی افکند، شرح دهم، مناسب میدانم کلیاتی درباره فروغ اندیشههای ناب حسین منصور حلاج شهید کم نظیر جهان عرفان را در یک کانون تمرکز داده و برای آگاهی خوانندگان در اینجا نقل کنم:

عظمت روانی حلاّج را نویسنده نمیتواند با کلام نقاشی نماید اما برای آگاهی از باورها و عقاید ناب و متعال منصور، بهتر است مشتاقان و علاقمندان این قدیس راه آزادی عقیده، از عرفان وحدت وجودی که محور یا نقطه اتکای اهرم اندیشه اوست آگاهی دقیق داشته باشند، بنوشته چند تن از تذکره نویسان از جمله شیخ عطار در تذکرهالاولیاء، محکمه تاریخی حلاّج و آنچه دراین

دادگاه بر زبان قضات و متهمان گذشت از آثار عبرت انگیز و تکان دهنده عرفان در بسيط جهان است، حلاج در برابر سرنيزهها و تيغها و تهديدها و اهانتها بی پروا از هیجانهای درونی از شعلههای آتشی که تارو پود وجودش را میسوزانید سخن گفت با بی اعتنایی برسوم و آداب ظاهری، و گستاخانه تصویری با شکوه و مجلل از جهان باشکوه اشتیاق از واقعیت اصل انسانی برابر دیدگان کنجکاو ظاهربینان مجسم کرد، همه شنوندگان را اسیر روح متلاطم خود نمود... آیا پوینده نا آرام بیضای فارس، غزلسرای شاخسار طرب که قادر بود شور و سرمستی را در مشتاقانش برانگیزد، بالاخره به محبوب گمشدهاش رسیده است؟ آیا ابن داود بالاخره از جهش حلاّج بسوی كمال مطلق بسوى زيبائيها آگاهي كامل يافته بود؟ پرسشهايي است كه بايد پاسخهایش را در دقایق و لطایف تاروپود کلام این عارف بزرگ جستجو کرد، بسیاری از پویندگان راه حلاّج با شور و بیقراری خواستند سیر و سلوک انسان خدایی را طی کنند، در ابعاد نا متناهی راه به پیمایند، اما هنوز به پیچ و خم کوچهای نرسیده در توفانی از بهت و حیرت فرو رفتند و از ادامه راه منصرف شدند و چند تن از آنها بعنوان آنکه مشتهر بدیوانگی بودند در طلب مقصود، در دریای رویاها و تصورات واهی غرق گردیدند.

حلاج مدعی بود که با هستی مطلق ارتباط دارد اشعارش، الهامات قلبی و روحی است از زوایای اندیشههای نابش خبر میدهد، بازتابهای عاطفیش را چنان موثر و شورانگیز عرضه مینماید که خواننده و شنونده در اشعار کمتر سراینده زمانش این همه جذبه و حال و این همه انقلاب درونی را مشاهده میکند، بطوریکه تمام آلام، ناراحتیها و تلخیهای دوران را فراموش میکند و این بزر گترین معجزه ادبی و عاطفی حلاج است.

بگفته کسانی که حسین منصور حلاّج را در زندان تاریک مقتدر عباسی ملاقات کردهاند، بویژه ابن حفیف شیرازی، معتقدند، خلاف اتهامهای دشمنان و حاسدان حلاج، او نه روان غیر عادی داشته و نه بیمار روحی بوده و نه ایام عمر را در تیمارستان بصره گذرانیده است و نه پریشان فکرمیکردهاو در آتش امیدی بی حصر میسوخت حال این پرسش مطرح می شود: آیا حلاّج فقط در جستجوی نام و آوازه و شهرت و ماجراجویی و مالاً نجات خویش بوده

است؟

دنه، چنین نیست، منصور حتی در لحظاتی که مانند شیر دمان و غران بسوی چوبه دار میرفت و راهی پر تب و تاب بروی خود می گشود، با عزمی راسخ به پیکار معنویش ادامه میداد، هر واقعهای، هر رویدادی، در عواطفش اثر آنی میگذاشت و عرفان انسان خدائی را بزبان شعر بیان می کرد:

ای هست تر پسنسهان شده

در هستسی پسنسهان مسن

از چشم مسن بسیسرون مسرو

ای شدهالی هسن

دریسای بسی پسایسان مسن

بسالات راز پسنسدار مسن

ای دیسن مسن، ایسمان مسن

ای بیسر گیرهاریار مسن

آنها که اندام دلاور و سیمای پر جاذبهاش را هنگامی که از زندان بغداد بسوی دار میرفت دیدند، میگویند، گویی بسوی باغ و بوستان گام میگذاشت و معتقد بود: ما زبالائیم و بالا میرویم!

باهمه عظمت دهشت انگیزش، بزرگترین آرزوی حلاّج در آن زمان حساس این بود، نکند سایهای، هالهای از غم، ترس، دلهره در چهرهاش نمودار گردد که دشمنانش شادی کنند، او بجایی سیر می کرد که موکب کهکشانهاست، کو کبه خورشید باستقبالش می آید!

حلاج مشتاقانه وجودش را بسان چنگی در اختیار طبیعت نوازنده، روی بالهای سپیده گسترده ابرها گذاشت، تا نوازنده ماهر طبیعت بر تارهای وجودش بر پرده انسان خدایی، کائنات را بوجد و شور در آورد و این نغمه مقدس را از کهکشانی به کهکشان دیگر حتی به نا محدودها برساند.

مخالفان و حاسدان تیره دل و خبیث به المقتدر خلیفه ناتوان عباسی درست و یک خبر دادند، که این درست است که حلاج یک شعبده باز تردست و یک

افسونگر مارفسای است، اما خلیفه باید آگاه باشد که او افسونگری معجزه گر است که در تسخیر احساس جسمانی و روحی افراد ساده معجزه میکند، بدینجهت از چین تا هند، از فارس، تا خراسان بزرگ و بصره جان نثاران و ستایشگرانی دارد که روز بروز بر تعداد آنها افزوده میشوند تا باشاره حلآج انقلابی خونین در سراسر امپراطوری اسلامی ایجاد نمایند، و هیچ نیرویی نمیتواند برابر این سیلاب اندیشه مقاومت کند، باید تا وقت نگذشته است، ضربهای سهمناک بر پیکر حلآج وارد کرد، حلآج میگوید ترانههایش فسربهای است تا بدانوسیله دلهای مردم را در اختیار بگیرم و مسلط بروحها گردم، باید گلویش را خفه کرد، کاردی بر سینهاش نشانید و این روح ماجراجو را که در تکاپوی قدرت است و خود را حتی بالاتر از المقتدر خلیفه میداند خاموش کرد!

خرابی راکه دعوی اناالحق کردازمستی
بهر آدینه صد خونی بزیر دار بنمائید
خراباتیاست پیررندودعوی دار و دردی کش
میان خودچنین یک رند دعوی داربنمائید
من این رندان مفلس را همه عاشق همی بینم
شما یک عاشق صادق چنین بیدار بنمائید

ابن خفیف عارف و شاعر نام آور و جهانگرد بزرگ سرزمین فارس که آوازه عرفانش در بغداد پیچیده بود، به عشق زیارت حلاّج، پای پیاده شهرش را ترک کرد و بعد از هفته ها آوارگی بالاخره به بغداد رسید و در کنار زندان دجله فریادهای سحر آمیز نغمههای اناالحق را سرمستانه شنید، او اعتراف میکند، عالمی پر آتش عشاق بود!

من «ابن خفیف» در زندان خلیفه جبار عباسی با مدیحه سرای راستین و شجاع و ایثار گر حقیقت روبرو شدم، امواج مشتاقانش را که در بیرون زندان زیر دهها چادر رنگارنگ نشسته بودند دیدمنظم شهر را مختل کر دندفریادهای خشم آلود حلاج را آزاد کنید، بغداد را بلرزه در آورده بود.

ابن خفیف میگوید رئیس زندان وقتی نام مرا شنید باستقبالم آمد و وقتی از علت سفرم به بغداد آگاه شد، با خوشرویی مرا یکسر به سوی زندان نیمه تاریک حلاج راهنمایی کرد، در سلول نیمه تاریک زندان، لحظهای من و حلاج یکدیگر را نگریستیم، حیرتی مرا فرا گرفت، احساس کردم با دریای پهناور و مواجی روبرو شدهام، زندان تنگ و اختناق آور خلیفه عباسی اثری در سیمای دلربایش نگذاشته بود:

\_ ابن خفیف خوش آمدی، سپس مطالبی گفت بمضمون زیر:

ای رستخیز ناگهان، وی رحمت بی منتها ای آنش افروخته در بیشه اندیشها امروزخندان آمدی، مفتاح زندان آمدی مطلب توبی،طالب توبی، هممنتها،هم مبتدا

رابن خفیف، تو میدانی من چه میگویم و از که میگویم، تو آگاهی که چه دنیای ملتهب و سوزانی در دل دارم، در کار این شوریده عشق، عاقلان زمان دیوانه اند! هستی من، در معرفت انسان خدایی خلاصه شده است، آیا نغمه این راز هستی که زبان روح و قلب من است به پارس رسیده است؟

بهمان زیبایی با همان شورانگیزی و اصالت در پارس نقل مجالس است، جلالت و عظمت شما و آثار ترانههای غنایی و سرمست کننده شماست که مرا چون آهن ربا بسوی ساحت وجودت کشانیده است، ما بخرمنگاه جان باز آمدیم!

ابن خفیف شیرازی که از مشایخ بزرگ تصوف و عرفان بسان آفتابی بود در سایه، اندیشههای وحدت وجودی در تار و پود قلبش نفوذ نبوده بود، حلاّج را سیمرغ کوه قاف حقیقت میپنداشت و این دیدار بزرگ تاریخی را تاپایان عمر فراموش نکرد، حلاّج در این ملاقات باو گفت که چند دشمن خطرناک و سوگند خورده در بغداد دارد که بزرگترین و غدارترین آنها خطرناک و ابن داود قاضی بزرگ بغداد است، آنها میخواهند مرا باتهام، حامد وزیر و ابن داود قاضی بزرگ بغداد است، آنها میخواهند مرا باتهام، زندین، مانوی، مهر آئین و بدعتگزار بکشند و گروهی مردم ساده لوح را هم

بدنبال اندیشههای فتنهانگیز خویش می کشانند و تحریک می کنند، اصولاً این ریا کاران دام گستر آفت جان عاشقان و مخالف تصوف و عرفانند، اینها مرا متهم کردهاند که هدفت از سفر به هندوستان سیروسلوک نبود بلکه آنجا شعبده بازی و جادو گری فرا گرفتی و حتی مدعیند که یک کشتی پر از مسافر را در تلاطم امواج غرق کردهای؟ اینها افسانههای فراوانی درباره بی اعتباری من و اندیشههایم جعل کردهاند اینها مرا و دانش مرا بریشخند گرفته اند. مخالفانم نمیدانند من کیستمو چرا میگویم گور پایان شوم و تیره زندگی نیست و عشق آفریننده حیات تازه است، من پیکرم را بآنها میسپارم اما دشمنان سوگند خورده ام باید بدانند که:

مسر کسه مسی،سنسدد ره عسشساق را جساهیلسی و قسلستیبانسی مسی کسنسد مسرنسگسون انسدر رود در آب شسور هسر که چسون لنشگیر گرانی می کسند

ابن خفیف میگوید، من بحلاج گفتم، آیا در مورد ابن داود که یک فیلسوف طرفدار نظریه افلاتون است اشتباه نمیکند؟ او صاحب خیرات و مبرات است، ادیب و مشوق بزرگ شعر است، نکته سنج و نکته یاب و نکته گوی است...

حلاّج گفتارم را قطع کرد و گفت: درست است، او ادب شناس کم نظیری است، خالق کتاب «زهره» یا ونوس است صاحبنظر است، این کتاب بزر گترین پدیده ذوقی و علمی است که فرهنگ فلسفی به آن افتخار می کند، اما ابن داود متعصب است، خود خواه و متکبر است، تمام وجودش از غرور نژادی آگنده است برتری جویی را از فضایل خود می شمارد، نمیخواهد در امپراتوری اسلامی المقتدر، کسی آنهم از فارس برابرش اظهار وجود کند، حسود است دشمن انسان خدایی عاشقانه است، احساس می کنم گاهی از حسادت، فوق العاده رنج میبرد تار و پود قلبش می خواهد متلاشی شود. این فیلسوف ناجوانمردانه دست بحربه اتهام زده است، می گوید اندیشه هایم مانند

زندانی ساحل دجله

مانویان است، در صورتیکه آنها از عشق عارفانه آگاهی ندارند او با چندتن از دوستانش بزودی دادگاه را تشکیل میدهد و از هم اکنون مشغول جمع آوری اسناد و مدارکی علیه محکوم کردن من و یاران من است.

ابن خفیف میگوید، هنگامی که حلاج با من مشغول صحبت بود، زندانیها و زندانبانها مارا محاصره کرده بودند حلاج در برابر نگاههای کنجکاوانه آنها با کلامی که اندکی استفائه آمیز بنظر میرسید از من پرسید: آیا در اندیشه آن نیستی که ممکن است در بغداد بدستور حامد وزیر مورد سوء قصد قرار گیری و حیاتت در خطر افتد؟ اصولاً دلم میخواهد عارفانه بگویی چه احساسی، چه انگیزهای موجب گردید که رنج و تعب سفر را متحمل شوی، خانه و کاشانه و خانقاه و مجلس درس را بیکسو نهی و بزندان وحشتناک خلیفه بیایی؟ برفور پاسخ دادم:

عارفی که مست دیدار است بغیر مشتاقان حق و حقیقت توجهی ندارد، عاشق دیدار مشتاقان بخدا هیچ عار نیست! من از لحظهای که عزم جزم کردم بدیدارت نایل شوم، اختیار از من سلب گردید، یک حالت مستی و شوق و شور در ارکان وجودم پدیدار گشت.

ت کار و بار عشق هوای تو دیدهایم ما را تحیریست که باکار، کار نیست یک میر وانما که ترا او اسیر نیست یک میر وانما که ترا او شکار نیست

این شما هستید که بفضل عرفانی خود رازهای نهفته روح مرا تفسیر می کنید، شما حقیقت عرفان ناب عاشقانه اید، عظمت کائنات و هستی انسان را بهتر از دیگران تبیین کرده اید، این شور و هیجانی که در درون جوشانتان دیده می شود قابل درک برای دنیا پرستان بغداد نیست، این انقلاب آنی غیر از حقیقت، همه چیز را میسوزاند و خاکسترش را به باد می دهد:

## زان شبکه ماه خویش نمودی بعاشقان

## چون چرخ بی قرار کسی را قرار نیست

دیدارم با نغمه سرای بزرگ انسان خدایی مرا چنان متحول ساخته است که مسیر زندگی عرفانیم را تغییر داده، آنچه در این سفر قابل توجه و شگفت انگیزبنظرمیرسد، آتشی است، انقلابی است، هیجانی است که سراسر بغداد را فرا گرفته است، این شورش ناگهانی نتیجه جذبه و حال و شور و هیجانی است که در کلام معجز آسایت وجود دارد، آرزو داشتم که راوی راستین اناالحق را که بشارتش را قبلاً شنیده بودم از نزدیک زیارت کنم، اکنون با مباهات اعتراف می کنم، حلاج مظهر عشق ناب و در اختیار محبوب و مسخر معشوق است که این غلبه بر جسم و روح عاشق موجب افشاگری میشود و فرجام چنین عشقی شهادت است، عرفای دیگر در معرفت عشق فقط بمقام تحیر رسیدند بدینجهت ناگزیر شدند بگویند:

مرا که خلعت سلطان عشق پوشیدند ندا زدند که حافظ خموش باش خموش

اما شما در معرفت عشق بمقام انسان خدایی نایل گردیدهاید اینستکه مخالفان میگویند مسیر اندیشه ات بصورت عصیان متجلی شده است.

انسان خدایی یک مکاشفه تازه است آفرینشگر عرفان عاشقانه است، در ترانههای الهامیت یک موسیقی آهنگین شورانگیز ساحرانه بگوش میرسد، وقتیکه تو از عشق سخن میگویی، شور از جهان بر آید! دلها در آتش افتد و دود از میان بر آید! اینها که به زبان میآوری انعکاس صدای روح کلی است، جلوه گاه عزت و شوکت انسان حقیقی و عارف است، جباران زمان و فرعونان آینده جهان را بمبارزه بی امان می طلبد، میدانم برای این بی پروایی در گفتار و کردار مشتاقانت بویژه نمایند گانت در چهار گوشه جهان، چه بهای سنگینی باید بپردازند، من «ابن خفیف» کتاب «زهره» ابن داود را بدقت خواندم، بظاهر وجه مشترکی میان سخنان او و کلام عرفا دیدم، با

زندانی ساحل دجله

خود گفتم، نوشتهاش مانند داستان «گیلگمش» بابلیان حماسهای عاشقانه و طیفی از اندیشههای عارفانه نزدیک به سخنان شما میباشد، گرچه نخستین نویسندهای است که فلسفه عشق افلاطونی را در مشرق زمین به سبکی زیبا و دلنشین تحلیل و تفسیر کرده است، اما در عمل معلوم گردید او قدرت فلسفی و ادبی خود را در اختیار مقام و قدرتالمقتدر خلیفه خونخوار عباسی قرار داده است، او جویای نام است و عظمت مقام و همه ملاحظات انسانی و عقیدتی را فدای مسند باشکوه قاضی القضاتی خود کرده است، او اسیر ظاهر است، بیم آن میرود وجدان فروشی و حب جاه طلبی او فاجعه ای ببار آورد و در بیدادگاه خلیفه عباسی حکمی مطابق میل و رضایت او صادر کند!

حلاج لبخندی زد و خطاب به ابن خفیف که پیش بینی میکرد، قاضی القضاه بغداد حکم اعدامش را صادر میکند، شعری به زبان عربی خواند که ترجمه فارسیش به شرح زیر است:

مرگ اگر مرد است، گو پیش می آی تا کنم خوش در کنارش تنگ تنگ من از او جانی بسرم بسی رنگ و بسو او ز مین دلیقی ستانید رنگ رنگ آزمودم میرگ مین در زنیدگییست چون رهم زین زندگی، پایندگیست

اگر حامد وزیر و ابن داود قاضی مظهر کینه و عنادند و میخواهند در دادگاه مرا مبشر افکار مانوی بدانند و با تهبت های ناجوانبردانه خود علیه من صاعقه ببارند، من با آوای انسان خدایی آنها را در برابر آفتاب حقیقت ذوب می کنم، درست است من قوانین موجود این آب و خاک را برهم زدهام، اما خوشحالم که مردم علیه ظلم، علیه ستم و علیه خلیفه عباسی سر بشورش برداشتهاند، آرزویم اینست که بغداد تیره و ظلمانی را از سیلابهای ظلم و ستم نجات دهم من دو عالم را پر از غوغا خواهم کرد ولی:

طاقتی کو که به سر منزل جانان برسم

نا توان مورم و خود کی بسلیمان برسم

خضر لب تشنه درین بادیه سر گردانست

راه ننمود که بر چشمه حیوان برسم

شب تسار و ره دور و خسطسر مسدعسیسان

تا در دوست ندانم بچه عنوان برمیم؟

ابن خفیف، آنچه درباره من از دوستان و ارادتمندان حامد وزیر نقل میشود، ساخته و پرداخته دشمنان عرفان عاشقانه است، ترانه سرائیم موجب حسد و کینه قاضی بزرگ بغداد شده است، راز ونیازی که با محبوب و معشوقم دارم و روحم هنگام سرودن شعر در آن شعله ور میشود موجب نگرانی بدخواهان است، تو میدانی که یاد حق روشنی بخش دل و روح عارف است، می گویم:

نیست شو، تیا هستیت از وی رسد تیا تو هستی، هست در تو کی رسد؟

انسان خدایی کلماتی با هیبت است، مدعیانی دارم که نمیتوانند آنرا درک کنند، من و تو با اعتماد و اعتقاد و ایمانی که داریم با اشراقات خلوتگاه اندیشه، بسیاری از رازها و اسراری که همچون هاله جهان را فرا گرفته است، درمی بابیم، حال اگر گروهی حسود در کوره راه جهل و کبر و غرور قادر نیستند حقایق زندگی را دریابند، باید مرا متهم کنند و بگویند، افکارت، کلامت و کردارت بسان کوه آتشفشان یا زلزله نظم اجتماع، نظم باورها و معتقدات را بهم میزند؟ ابن خفیف آیا من ماجراجو یا جاه طلب بزرگ این دنیا فانی مادی هستم؟

اگر دوستانم مرا بعنوان راهنما، کشاورزان بعنوان یاور و دلسوز میپندارند و مقدر چنین است که خلافت عباسی را نابود کنم و خودکامی و ستم پیشگی و جباری را ریشه کن نمایم، باید بعنوان مانوی یا مزدکی متهم

٦Δ

گردم؟ میدانی که بزرگترین دشمنانم در بغداد توانگران و قدرتمندان بزرگ هستند، سعی بسیار دارند که مرا خاموش کنند، معتقدم باید آنها را در دجله انداخت و نابودشان کرد.

اینها از عشق و محبت بویی نبردهاند، عشق زیبایی و معرفت است و دراین قوم کمتر عارفی پیدا میشود که عاشق شده باشد.

کتابهایم، ترانههایم و سخنانم از توحید وعرفان و عشق بسان دریای متلاطمی بنظر، میرسد، شور و هیجان صوفیانهام برای آنست که انسانهای سرگردان را نجات دهم، بدخواهان میگویند من با کلام شنونده را افسون میکنم، تیره روزان نمیدانند، این حقیقت است که جاذبه دارد و خلقی را بسوی من سوق میدهد.

ابن خفیف میگوید دلم میخواست حلاّج بگفتارش ادامه دهد، چون با شبلی و جنید که ملاقات کردم، کلامشان اگر چه دلنشین بود امابقدرت و جاذبیت گفتار حلاّج نمیرسید، آنها در باره حقیقت تصوف سخن می گفتند که بنظرم زیاد آموزنده نبود، من درسهای تصوف را بخوبی فرا گرفته بودم، بدنبال انسان خدایی حلاج بودم که گروهی او را قدیس بزرگ بیضا و عدهای او را از اولیا میدانستند و صاحب کرامات و خوارق می پنداشتند و انسان کامل میگفتند!

حلاج بفراست دریافت که هدفم از سفر به بغداد و آمدن بزندان چیست، بدینجهت به کلامش ادامه داد و گفت:

شبلی و جنید با من مخالفند روزی شبلی نزد من آمد و پرسید، بمن بگو، راه حق کدام است؟ پاسخ دادم، دو راه بیش نیست و من بهر دوی آنها رسیده ام یکی از آن دو اینکه دنیا را بر سر عاشقان آن فرو کوب و دومی اینکه آخرت را به کسانی که طالب آن هستند وا بگذار! شبلی لبخندی زد و گفت: همین! برایش ترانه ای سرودم، ترانه ای در وصف محبوب و معشوقم که:

قلبم پر از محبتهای پراکنده بود، اما وقتیکه ترا دیدم، همه عشقها را بیک کانون جمع کردم، پس محسود کسی شدم که خود بر او حسد میبردم، و پیشوای گروهی شدم که تو مولای من گشتی، دنیا و متعلقات

آنرا بسویی گذاشتم و بدنیا پرستان و صوفیان ریایی بخشیدم، دیگر بذکر تو مشغول گشتم که هم دین منی و هم دنیای من...

شبلی نهیب بر من زد، که هنوز نمیدانی در دنیا ترانه گویان مومن تری هستند نه به بلند پروازی تو... تو هنوز سر گردانی، تو هنوز اندر خم یک کوچهای، لرزشی و عصبانیتی در خود احساس کردم، باو گفتم تو نمیدانی چه چیزهایی میشنوم، آنچه که در گوشه و کنار میبینم، فریاد میزنند و جاودانه تسبیح خوانند، بمن دستور میدهند که ترانهای عاشقانه باید سرود در ستایش عشق و در نیایش محبوب! شبلی از جای برخاست و گفت: تو بنده اندیشه خویشی، میبینم بزودی بدار مجازات آویخته میشوی!

ابن خفیف، رسالت من، وظیفه من بیان امیدهاست، ستارهای درخشان در افق زندگیم طلوع کرده است، من شوقمندانه بکمک انوارش درخشش یک محبوب بزرگ جاودانی را میبینم، اما شبلی و جنید منکر آنند.

عارفی کامل باید تا سخنانم را درک کند.

ابن خفیف میگوید، در همان لحظات که حلاّج در اوج سخنوری بود، بدلم گذشت، که عارف کسی است که از اندیشههای باطنی تو آگاه باشد و بگوید در حالیکه تو چیزی باو نگفته باشی!

باز هم حلاّج بفراست دریافت و گفت:

آیا میل داری، آنچه بین تو و علی بن بندار در شیراز گذشته است، برایت نقل کنم، حلاج بدون آنکه منتظر پاسخ من باشد گفت:

روزی با علی بن بندار برای دیدار عآرفی در شیراز میرفتید، تو باو گفتی علی بهتر است تو در پیشاپیش من گام گذاری و من بدنبال تو بیایم، علی متوقف شد و ایستاد از تو پرسید: چرا و بچه جهت من پیشاپیش تو گام گذارم؟ تو بسادگی و خاکساری گفتی: چون تو جنید را ملاقات کردهای و از محضر پر فیضش استفاده نمودی...

ابن خفیف میگوید از شنیدن داستانی که چند سال قبل برایم اتفاق افتاده بود برخود لرزیدم.

حلاج ادامه داد، ابن خفیف تو منکر عشقی ولی اکنون آگاه شدی که عظمت عشق چیست و میدانم در آینده وقتیکه به شیراز مراجعت کردی

زندانی ساحل دجله

کتابی در قانون عشق خواهی نوشت که جاویدان خواهد ماند. دیگر از آنچه در جوانی هنگام سفر به بغداد که به جهاتی که از غرور و کبر علمی تو ناشی شده بود و حاضر نشدی به ملاقات جنید بروی، چیزی نمیگویم، چون میهمانی و مورد علاقه من میباشی.

ابن خفیف میگوید، مدیحه سرای عشق با چشمهایش با من سخن میگفت، گویی دستور میداد که بهتر است بعد از این در جاده طلایی عشق گام گذاری، و آن را با کلام و داستانها به روی کاغذ تصویر کنی، چون تنها عشق است که جاودانه باقی میماند، با خود میاندیشیدم، چگونه میتوانم بدین کار بزرگ و به این بحث شگفت انگیز، آنهم نه در سپیده دم حیات، بلکه در اواخر عمر بپردازم و عشق را با نوشته هایم پرداخت و جلوه گری دهم، گویی صدای حلاج باز به گوشم رسید، حلاجی که بقول مخالفان حسودش، کلماتش با سحر و جادو آمیخته بود که تو قانون عشق را به آسانی خواهی نوشت و بی شک به ستین این کوه پر مهابت دست خواهی یافت و آنرا تسخیر خواهی کرد.

کوشش کردم آخرین پرسش را بر زبان بیاورم، بالاخره کلمات از لابلای لبهایم بیرون جستند که: چه چیز را جاویدان میدانید، چرا میخواهید با زندگی و دا ع بگوئید؟

حلاج بانگ بر من زد که زندگی عاشقانه ابدی و جاوید است، پایان هستی، نیستی نیست، شما حقیقت زندگی را در عشق بیابید، آنها که عشق را در ک نمی کنند و عاشق نیستند، سر گردان و پریشانند، سر گردانی آنها عمیق است، هیچ نوری زندگیشان را روشن نمیکند، پریشان میگویند و پریشان میاندیشند مرگ را نیستی ابدی میدانند در صورتیکه:

گــر بــمــيــری زنــدگــی یـابی تــمــام نــام نــیــکــری تــر مــانــد تــا قـــیــام

این است قانون عشق! ابن خفیف که پیش از ملاقات با حلاّج در گرد و غبار رویاها فرو رفته بود و هزاران وسوسه وی را مشغول می کرد، در فراخنای آسمان و بسیط زمین جاذبه عشق را لمس کرد، نیایشی عاشقانه بر زبان آورد، احساس کرد، راز انسان خدایی حلاّج در عشق است که خود را در فضای بی پایان آسمانها می بیند و با زهره و ناهید و کهکشانهای شیری رنگ سخن میگوید او دریافته است که حقیقت زندگی در عشق است، عزم جزم کرد که کتاب عبهرالعاشقین را بنویسد. هجویری عارف بزرگ و خالق کتاب مشهور کشف المحجوب در باره حلاّج بحق نوشته است:

درخشنده ترین تجلیات روح آریایی در وجود یک شخصیت بزرگ ایرانی متجلی گردید، این بزرگ مرد عارف حسین بن منصور حلاّج بود که با نوشته هایش غوغایی در عالم اسلامی افکند، بطوریکه المقتدر عباسی از زیادی پیروان و دوستدارانش آرامش و راحتی نداشت.

ابو سعید ابی الخیر گفت: منصور در علو حالست و در عهد وی در مشرق و مغرب کسی چون او نبوده است. این بحث را با غزل شورانگیز عطار که معتقد است، ولایت او با جانبازی جوانمردانهاش به او ج رسید و دلدار دلاور با نیروی ایمان و عشق سر را باخته تا گوهر جمال محبوب را در میدان پیکار بچنگ آورد بپایان می برم.

پیش از آنکهدر جهان باغ و رز وانگوربود

از شراب لایـزالـی جـان مـامـخـمـور بـود

مباينة بنضداد ازل لاف انباالنجيق مييزدينم

پیشاز آن کابنداروگیر و نکته منصور بود

دوش مارا درسحرازلطف حق صدسوربود

رفتم اندرکوی وصلش در رهم صد طور بود

با نهادم همچو موسى گشت عاجز پاي من

سر نهادم من بجای خاک ره معنور بود

یک نظر کردم در آن میدان سربازان حق

مست حضرت در میان حلاج یا منصور بود

## ستایشگر عشق و شهادت

حلآج نادره دوران خویش و ستایشگر عشق، ایثار و نبونه جوانبردی و فداکاری، رادمردی و مهرورزی بود که گویی تاروپود زندگیش را از محبت و وصال با محبوب بافته بودند. فرودستان و مظلومان را همچون مردمک دیدگانش دوست داشت و دشمن آشتی ناپذیر جباران زمان خود بود. در سیمایش فروغ فضیلت، عزت نفس، مناعت طبع، بزرگواری و ایثار متجلی بود و خود را راهنما و هادی جامعه میدانست او نمونه صوفیان پاکبازی است که ابوسعید ابیالخیر در باره آنها فرموده است: «تصوف عزتی است، در ذل توانگری است، در درویشی، خداوندی است، در بندگی یا سیری است در گرسنگی. پوشیدگی است، در برهنگی. آزادی است در بندگی بندگی. زندگانی است در مرگ، و شیرینی است در تلخی، هر که در این راه بندگی را باین راه بندی راه بدین صفت نرود، هر روزی، سرگردان تر بود».

ترانههای عاشقانه، شورانگیز، موزون و دلپذیرش که در شور و شوق و وجد و سرمستی و حال سروده میشد، هدفی جز انعکاس حقایق زندگی، و جلوههیجان انگیز عرفانی ندارد. مستی عشق را موجب دگرگونی طبع و حال عارف و شایسته مردان پاکباز جهان سیر و سلوک میداند، بدین جهت آنچه می سرود و یا مینوشت از ژرفای روح و دلش مایه میگرفت و بدلهای افسرده تیره روزان و عشاق گرمی و حرارت می بخشید و به آنها نوید میداد که جهان عشق و شهادت، جهانی است که کهکشانهای نور و امید روشنش مینماید، دنیایی است که عشق ، پارسایی و پوریایی و ایثار زمانیکه باهم در آمیختند، راز ابدیت، فناو نیستی که بجاودانگی می پیوندد، در آن تجلی خواهد کرد.

شاید گفتار حلاّج و ابو سعید ابیالخیر بود که در شیخ عطار اثر گذاشت و ناگزیر شد در مقدمه تذکرهالاولیاء اعتراف کند که:

از کودکی، دوستی این طایفه «عرفا» در دلم موج میزد و همه وقت مفرح دل من سخن ایشان بود.

منصور رستاخیز عارفانهاش را با خداپرستی عاشقانهاناالحق آغازمی کند منصور دستاخیز عارفانه اش را با خداپرستی عاشقانه انالحق آغازمیکند. و کمر همت درمیان برمی بنددو با اندیشه نبوغ زای خویش پیکار را آغازمیکند.

نغمههای رویایی منصور برای شیفتگانش یک مفهوم اساسی داشت و آن عظمت عشق بود،

از منصور پرسیدند:

عشق چیست؟ پاسخ داد:

امروز بینی،فردابینی و پس فردا بینی!

آن روز بکشتند و دیگر روز بسوختند وسیوم روز خاکسترش را بر باد دادند، یعنی عشق اینست! و بخرقه پوشان ریابی تعلیم داد که حقیقت عشق پویایی و مبارزه است، اینستکه پس از گذشت صدها سال از شهادت منصور، عارف آسمان پرواز، کلامش تازه و شورانگیز است.

سحن آفرین بزرگ بیضای فارس که ستایشگر عشق بود، صلا در میداد که دل را خانه عشق سازید!

هسر کسرا در هسشسق چسشسسی بساز شد بسایسکسوبسان آمسد و جسانسبساز شد

کسانی که شرح زندگانی منصور حلاّج را بدقت مطالعه کردهاند، بخوبی آگاهند که چرا گروهی از حاسدان و بدخواهان تاریک اندیش تلاش و کوشش فوق العاده ای برای متهم کردن این قدیس بزرگ جهان عرفان بعمل میاوردند.

او در نویسندگی و تالیف کتابهای مختلف فلسفی، عرفانی و ترانه سرائی فعال، خستگی ناپذیر و چیره دست بوده او یک محبوب و یک معشوق در اعماق دلش می پرورانید و او را مؤمنانه پرستش می کرد و نیل بوصالش را بهترین و مشتاقانه ترین آرزوی خویش میدانست.

وقتی نام معشوقش را بر زبان میآورد، لرزشی از شوق و هیجان تمام ذرات وجودش را فرا میگرفت و میگفت: در میان بزرگان و ناموران جهان عرفان کمتر عارف، صوفی و مولفی مانند منصور هست که در بارهاش این همه به تناقض سخن رانده شده باشد. گروهی او را عارفی محتشم و بزرگ، عدهای ویرا پیشگام آفرینش مطالب نازه، ابتکاری و پویای عرفانی، چند تن ویرا دیوانهای که روحی سرگشته و عصیانگر، قلمی ویرانگر و کلامی سحر آفرین داشته میدانند، برخی میگفتند او با خروش غریو آسای خود قادر است در چند دقیقه آرامش شهری را که در آن پای میگذاشت با سخنانش برهم زند و در یکدم بکارهایی عجیب و غریب دست بزند که حیرت بینندگان را فراهم نماید،

مثلا (در فصل زمستان خیار تازه و نوبرانه همراه با خربوزه و سیب معطر در اختیار مردم میگذاشت و در همان حال مطالبی زیر لب میگفت که مفهوم شنوندگان نبود، میگویند گاهی در هوای گرم تابستان باشاره او تندرو آندرخش در آسمان هویدا و غوغا میکرد و ناگهان باران سیل آسا میبارید، شاید نمونههای جالبی از کارهای شگفت آور و غیر طبیعی و خارج از قدرت بشری او را میتوان حمل بر اغراق و گزافه گویی مشتاقانش کرد که در باره توانایی مراد خویش افسانههای عجیب و پرحادثه جعل میکردند، ریشه این نوع اعمال که در ذهن خیالپرداز و افسانه ساز برخی از مجذوبان ساده لوح قرار داشت، بخاطر آن بود که حلاج مدتها در هند بریاضت مشغول و در تورفان چین با بودائیان جلسههای بحث و فحصی داشته و برخی اعمال عجیب و غریب و تردستی و جادو گری را از آنها فرا گرفته است، طبیعی عجیب و غریب و تردستی و جادو گری را از آنها فرا گرفته است، طبیعی معیرالعقول حلاج را باور نمی کردند.

اما آنچه که مورد بحث و بررسی دارالعلمهای زمانش قرار میگرفت کتابهای مختلفش بود که غالباً بحث انگیز و انتقادی بنظر میرسید. مضامین این نوشته ها از ژرفای قلب و روح و اندیشه حلاّج بر میآمد. بهر حال زندگی

حلاّج مجبوعهای از یک درام عرفانی و حماسی است. دشمنان حلاّج قشر فرودست و تیره روز اجتماع نبودند، بلکه معبولاً حکام، ستمکاران، قضات ریاکار و سفله حاجبان دربار از مخالفان سرسخت او بشمار میامدند، صاحبنظرانی که آثار حلاّج بویژه کتاب «طواسین» او را مطالعه و ارزیابی کردهاند، معتقدند که نوشته هایش بلیخ و فصیح و قابل توجه بوده است. بیشتر این آثار در زندان و تبعید نوشته شده و از طریق معتقدان و مشتاقانش از بغداد تا خراسان بزرگ، ری، هند، کشمیر و چین توزیع می شد و برخی از کتابهایش را با آب طلا می نوشتند.

ابن داود قاضی بزرگ و نویسنده خوش طبع بغداد سعی داشت باتفاق چند تن از وزیران و خطبا، همه جا منصور را بد سرشت، پلید خو و تیره نهاد معرفی کند، حتی در دادگاههائی که قضات بی وجدان بمدت هفت سال برای او تشکیل دادند، سعی می کردند، برای بر انگیختن احساسات مردم و مؤمنان او را قرمطی، مانوی و یا مزدکی معرفی کنند.

پرسش اینست: آیا حلاج قرمطی بود؟

حلاّج در سخنرانیهای شور انگیز و ترانههای هیجان برانگیز، همه جا خود را برخوردار از یک جهان بینی دینی و عاشق مومن و معتقد آفریدگار میدانست، در حالیکه قرمطیان آئین و مشربی شبیه مزدکیان و بقول مرحوم سعید نفیسی نزدیک به اشتراکیون داشتند یکی از قضات بیدادگاه بغداد ادعا کرد حلاّج با پیشوای قرمطیان ابوسعید جنابی کافر دیداری داشته و حروف رمزی آنها را فرا گرفته و از طریق آن حروف نامههایی مینوشته که جز قرمطیان دیگران نمیتوانستند از مضامین و محتوای نامه آگاه شوند.

قرمطیان ماجراجو، ولنگار، بیرحم و پای بند آئین و مذهب نبوده و همچون آنارشیستهای دیروز اروپا بودند، این کافران جسور حتی بسال ۲۹۱ هجری به شهر مکه حمله کردند و عده زیادی از مردم بیگناه را بخاک و خون کشاندند و یازده روز به قتل و غارت و چپاول و وحشیگری خونین ادامه دادند، در حالی که حلاج چند بار بزیارت مکه معظمه مشرف گردید یکبار با چهارصد تن از یارانش بسال ۳۰۹ هجری بعزم مکه بخانه خدا رفت و در آنجا برای علاقمندانش از عرفان عاشقانه و انسان خدایی سخن گفت. آیا مردی که با شور و هیجان مدیحه سرای عشق سرمدی است و از نماز و روزه و عبادت سخن میراند میتواند، قرمطی و مانوی باشد؟

چند تن از صاحبنظران نوشته اند، حلاّج در شوشتر، واسط، بصره و هند در نهایت زهد، تقوی، ریاضت و شب زنده داری بسر می برد و اغلب

ساعات غرق رویاهای عارفانه بود، هرجا که می خرامید، بعلت سادگی و بی پیرایگی و کلام شور انگیزش هوادارانی علاقمند و موثمن باو میگرویدند، بویژه ترانه هایش که بعلت تازگی، سادگی و روانی توام با ناله و اشک، خیلی سریع بر دلهای مردم می نشست و زود آن را از بر میکردند.

روزی در بازار بغداد خطاب بمردم گفت.

من از شما یک تقاضا دارم، اگر میخواهید دیگر صدا و نالههای مرا نشنوید، مرا بکشید، خون من بر شما حلال است، اگر تامل کنید و دستتان بخونم آلوده نشود، از شماها ناراضی خواهم بود.

یکی از شیفتگان حلاّج با گریه و التماس از او پرسید:

این چه دستوری است که بما میدهید، شما مرد مومن و خدا پرستید، شما مسلمانید، چگونه دستمان را بخون مسلمانی راستین مانند شما آلوده کنیم؟... این خلاف اصول وجدان است...

حلاّج برفور پاسخ داد:

آن چیزی که خون من برای آن ریخته میشود بالاتر از همه چیز است، اگر مرا بکشید، آسایش می یابم و بمحبوبم می پیوندم، در این موقع حلاج شروع به گریه کرد، شنوندگان سخنهایش نیز گریستند، یکی فریاد زد و گفت: ما میخواهیم به کمک تو از ستمکاران عباسی شرطه ها و حاجبان و قاضیان بی وجدانش انتقام بگیریم، تا از تیره روزی، گرسنگی فقر و خراج ظالمانه نجات یابیم.

معتقدان به حلاج، آنها که به چگونگی شیوه اندیشه و مشربش آگاهی داشتند، میدانستند که مرادشان برای اجرای هدفهای نا مشخص و مرموزی که از خود پرستی ناشی میشود، فعالیت نمیکند، او با همه مظاهر زندگی مردم - از شوشتر تا هند، کشمیر و تورفان و چین آگاهی دقیق دارد و در همه نقاطی که پای گذاشته مشتاقانه و بی ریا با قشرهای مختلف جامعه سخن گفته است، با آنکه در این شهرها گروهی ریاکار و متنفذ بویژه مالکان بزرگ که منافع خود را در خطر میدیدند، او را فریب کارو حقه باز می می شمردند، اما سخنان ساده و شور انگیزش آراستگی و سیمای مجذوبش و صدای دلنشین، طنزهای همراه با خندههای تلخش ویرا محبوب دلها میکرد.

او یک عارف عاشق بود، همه جا وابستگی آسمانیش را با مباهات بیان میکرد، چند تن از بزرگان تصوف معاصرش که میدیدند حلاج گامهایی خلاف اندیشه های خانقاه داران و خرقه پوشان ریایی برمیدارد و با جهشهای پرنده مانند، شرق و غرب جهان را طی میکند و مدعی انسان خدایی است، بخصومت با او برخاستند و منصور را متهم بدیوانگی کردند با حیله و دسیسه و تزویر همسرش را وحشت زده نموده و گفتند جانش در خطر است و بطوریکه ناگزیر گردید مصرانه از شویش بخواهد که او را رها کند، یک دروغ، یک اتهام، شالوده زندگی این زن و مرد را از هم پاشید و موجب تباهی یک خانواده گردید، برخی از محققان نوشتهاند دستگاه خلافت با پول و تطمیع بدشمنی و خصومت او برخاست، و پدر عیالش را که عارفی بنام اقطع کربنائی بود وادار کرد که خود و خانواده و دخترش را از یک شیطان مجسم نجات بخشد و بموازات این کار باشاره ابنداود بزر گترین قاضی بغداد ـ و بنوشته کتاب تجاربالسلف ـ کتابغروشان شهرهای بزرگ را بوسیله حکام احضار و از آنها تعهد گرفتند که نوشته های حلاج را در دسترس مردم نگذارند و اگر در اختیار دارند بغوریت بسوزانند، وقتیکه کتابفروش بزرگ بغداد، علت را پرسید پاسخ شنید، حلاّج در ابراز عقیده انسان خدائی، مردم را به شورش، طغیان و کشور را بسوی هرج مرج و انحراف از آئین تشویق می کند، او در نوشته هایش با بی پروایی زمینه یک شورش بزرگ را آماده مینماید.

در همان روزها در طبرستان و در خراسان بزرگ و ری شورشهایی علیه خلافت مقتدر عباسی آغاز گردید، در این شورشهای کور، گروهی از مزدوران و نمایندگان خلیفه کشته شدند و بسیاری از آنها به کوهستانها فرار کردند، خبر شورش مردم در شهرها، وزیران و متملقان دربار بغداد را سخت بوحشت افکند، خلیفه از حامد وزیر پرسید:

علت شورش در طبرستان و خراسان چیست و محرک کیست؟ حامد سربزیر میاندازد و با زهرخندی میگوید: قرامطه، مزدکیان و حلاّجیان دست بدست هم داده آشوبی خونین براه انداختهاند! یکه تازمیدان کیست؟ حلاّج، حلاّج که با کتابهایش و شور کلامش همه اصول زندگی و باورها و سنتهای مردم را در سراسر امپراتوری بهم ریخته است، او مردم را به فنا، جانبازی، مرگ، شهادت و عشق و ایثار دعوت می کند، طبق دستور ابن داود زنش را وادار کردیم از او جدا شود، حلاّج دختر اقطع را صعیمانه دوست داشت فکر می کردیم با این جدایی ار کان وجودش را درهم می شکنیم و زندگیش را خالی از هر هیجان و محبت می نمائیم و او را بسوی سکوت و خانقاه سوق میدهیم تا دست از ادعاهای مسخرهاش بردارد، اما متوجه شدیم او عشق بزرگتری در دل دارد، این عشق بگونهای است که همیشه دل او را گرم و روحش را پرهیجان مینماید، او بخاطروصال با محبوب، شهادت را گرم و روحش را پرهیجان مینماید، او بخاطروصال با محبوب، شهادت را باین بیرون آورند و بدون درنگ بقلبش فرو ببرند.

ساده دلان روستایی و پیشه وران شهری نامههای فراوان برایش مینویسند و مشکلات خود را مطرح میکنند و راه چاره از او میخواهند.

حلاج مدعی است که این اراده من نیست که مردم را دعوت به شورش میکند، من مطبع و مقهور اراده دیگری هستم، اوست که مرا میخواند و دعوتم میکند به مکانی پرواز کنم که جایگاه عشاق پاکباز و ایثار گر است.

حلاج خود را متعلق بجهانیان میداند، و میگوید در همه آفاق شوریدهای در راه محبوب و معشوق، بشیدائیش نیست، بارها پیشنهاد کردهام، صدای این مدعی بزرگ را باید خاموش کرد، متاسفانه مادر خلیفه آشکارا از او حمایت میکند و چند تن از بزرگان و دانشمندان بغداد، برای شادمانی مادرتان، نظرش را تایید مینمایند، از حلاج میپرسند که هدفش از نوشتن کتابهای مبتذل و غیر مفهوم و ترانه سرائی چیست و برای کیست، باسخ میدهد:

انسان خدایی ا من برای عظمت یک کلمه که دو حرفش نقطه دار است، با تمام وجود آماده شهادتم «هدفش کلمه توحید است»، حامد وزیر در اینجا تعادل روحی و اخلاقیش را از دست میدهد و با عصبانیت کمی صدایش را بعنوان اعتراض بلند می کند، و از مقتدر آمرانه میخواهد اجازه دهد، این قرمطی، مزدکی و ملحد بزرگ را به قتل برساند و جسد کثیفش را بسوزاند

و خاکسترش را بباد دهد، تا امپراتوری اسلامی از گزند یک شیطان بزرگ و مریدانش نجات یابد، اگر مادر خلیفه با محکمه و اعدام حلاج مخالف است، اجازه بدهید ابتدا ابن عطا یار وفادار و متنفذش را به زندان ببریم و شکنجهاش بدهیم، او مدتهاست چه در خانقاهش و چه میان مردم از آرا و افکار و ترهات منصور حلاج حمایت میکند.

ابن عطا از مشایخ بزرگ متصوفه و از دوستان جنید بغدادی یا نهاوندی بود که سخنان نغز و دلکشی دارد و چون از موافقان حلاج بود، مورد بغض و عناد حامد وزیر خلیفه قرار گرفت که داستانش بتفصیل در آینده از نظر خوانندگان گرامی خواهد گذشت.

حامد در بارهاش گفته بود که ابن عطا با آنکه گزافه گو است، اما هنرش اینست که از کلامش آتش شوق میبارد و درد و آزار حمایت از حلاج را بجان خریده است، عاشق اوست، اگر شعله عصیان در کشد، دلها را بوسوسه میاندازد، در میان مردم ساده لوح ولوله میافکند، و هیاهویی براه میاندازد و هنگامهای بر پا میسازد که هستی را بباد میدهد. حامد مقام پرست و دنیا دوست نمدانست یا نمیخواست درک کند که آنچه متکلم و دانشمند میداند، صوفی حقیقی میبیند.

حلاج در سخنرانیها و مواعظش میگفت: که به سوختگان و شوریدگان و عشاق راه حق و حقیقت حالتی روحانی خاصی دست میدهد که آنرا کشف و شهود و اشراق مینامند که وصف شدنی نیست و حقایق بر اثر الهامات قلبی در باطنم در روحم و در دلم جوش میزند که نشات از عشق می گیرد و عشق مرا بحقایقی مربوط میکند که رمز آفرین و غایت کمال مطلوب است.

اناالحق تجلی حقیقت است ، من «حلاج» در اثر جاذبه و کشش غیبی و عنایت محبوب و معشوق با عنایت به تعهد روز الست بجهانی پای گذاشته ام که ناگزیرم گاهی به تفسیر حالاتم بپردازم و سروش دلپذیر باطنی را بدوستان و مشتاقان بگویم، حال اگر حامدوزیر و ابنداود قاضی، این سروش را نمیشنوند، بخاطر آنستکه در چنگال مادربتها، یعنی اژدهای نفس گرفتارند.

ابوریحان بیرونی در کتاب آثارالباقیهاش وقتی به حلاج میرسد اورا چنین معرفی میکند: حلاج را گرفتند و در مدینه اسلام بردند و در زندانش بیفکندند ولی حیلهای کرد و چون مرغی که از قفس بگریزد! از زندان گریخت! ایوریحان شگفتزده وقتی میبیند نمیتواند کیفیت فرار حلاج را ارزیابی کند به نوشتهاش ادامه میدهد که:

حلاّج مردی شعبدهباز بود و با هر کس که روبرو میشد موافق اعتقاد او سخن میراند و خود را با تزویر و حیله بدو میچسبانید و موافق اعتقاد او سخن میراند.

... پیروان زیادی برایش نامه مینوشتند و اورا بنامهای مختلف خطاب می کردند و از او میخواستند که با توجهش مشکلات زندگیشان را حل کند، آنها در این نامهها گواهی میدادند که حلاّج هنگام آشفتگی، بحران عمیق و قحطی، زیردستان را فراموش نمیکند، گفتارش از عواطف، احساسات بشردوستانه و آزاد منشی باروراست، آنها یعنی مریدان حلاّج مدعی بودند که رمزها و نمادهای صوفیانهاش برایشان معلوم و روشن و قابل درک است ابوریحان در پایان کیفیت شهادت منصور حلاّج را چنین ذگر میکند:

در سال ۳۰۱ هجری بدستور مقتدر خلیفه عباسی بر پیکرش هزار تازیانه زدند سپس دست و پایش را با زنجیر بستند و با نفت اورا آتش زدند و خاکسترش را به دجله ریختند و هر عذابی که بدین مرد کردند، سخنی نگفت و روی خود را ترش ننمو! و لب نجنبانید!

ابوریحان ایثار، شجاعت، بیباکی و مقاومت در برابر شکنجه و آزاد ماموران مقتدر خلیفه را با جملات بالا بپایان میرساند، اما نمیگوید حلآج شهادت را وصال عاشقانه میدانست و از رمز اناالحق، شهید بیضا که تبارش ایرانی بود آگاهی نداشت و یا نمیخواست مورد عتاب و سرزنش ظاهربینان قرار گیرد، اما بعد از پانصد سال حافظ شیراز که مدعی بود ز حافظان جهان هیچکس مانند او لطایف حکمی را با کتاب قرآنی جمع نکردهاست، خروش

برمیدارد و درباره شهید بزرگ جهان عرفان میسراید:

رمبوز سیرانیاالیجیق چیه دانید آن غیافیل که منجذب نشد از جذبههای سبحانی

منصور در یکی از ترانه های شورانگیز خود سروده بود که عاشق پاکباز کسی است که تمام وجودش را در کنار محبوب و معشوق از دست بدهد و در او فانی شود، بنابراین در فرهنگ اشمار صوفیانه میتوان او را سراینده ای دانست که بقول گوته شاعر آلمانی، بسان سپهر نیلگون بی انتها و نامحدود است، او ج تاریخ ذوق بشری است چرا که پرده های اندیشه کمتر مهندسی است که بتواند رازهای درون را یکی پس از دیگری کشف کند، اینستکه حافظ جوهر شهادت و فلسفه اصالت عشق را در اناالحق کشف کرد، جمله ای که بوی عشق و سرمستی از آن بهشام می رسید، بدینجهت اورا در جمله اهل راز و قدیسی بزرگ می پنداشت، از جمله اهل رازی که درباره اش فرموده بود:

خــوش بــرآ بــا غــصــهای دل کــاهــل راز عــیــش خــوش در بــوتــه هــجــران کــنــنــد

مگر نه اینست که جوهر اصلی عرفان حلاّج درون گرایی و توجه به روح باطنی بود؟ مگر نه اینست که اساس و خمیرمایه فکریش آنطور که در آثارش مشاهده میشود و در کتابهایش و نامههایش مسطور است اعتقاد بدنیای باشکوه و جلالیاست که یگانگی محض است؟ بنابراین باید گفت این عالم روحانی را احتمالاً حلاّج کشف کرده بود. مولاناجلالالدین که ملاقات با شمس تبریزی و تحولات مشخص این دنیای مرموز را در آثارش نمایانده در توصیف و تبیین هیجانات درونی حلاّج مطلب جالبی دارد که ذکر آن بی فایده نیست، جلالالدین مولانا در کتاب فیه مافیه آوردهاست. سمنصور را چون دوستی محبوب به نهایت رسید و خود را نیست

گردانید و گفت: اناالحق، یعنی من فنا گشتم حق ماند و بس و این به غایت تواضع و نهایت بندگی یعنی اوست و بس، آدمی با دلهای پاک و روحی بی آلایش پدیرای جلوه گری معبود و اشراق حقایق شود.

حلاج آنطور که برخی از محققان صاحبنظر نوشتهاند، مرد آزاده و شوریدهای بود که بر اثر ریاضت و عبادت و نیایش کلامش موثر، قدرت اندیشهاش کم نظیر و نغمه هایش چاشنی عرفان داشت و احتمالاً سیراب شده از آبشخور حکمت بود همانطور که حافظ خطاب بخویش فرموده است:

## حافظ. از چشمه حکمت بکف آور جامی بو که از لوح دلت نقش جہالت برود

از ویژگیهای دنیای عرفان و تصوف حلاج بیان احساسات شخصی خویش بود، که تحت تاثیر کشف و شهود و اشراق و درون گرایی توانست عظمت انسان را بعنوان خلیفه روی زمین با کلام نقاشی کند و باین مطلب چنان اعتقاد و ایمان داشت و بان اهمیت میداد که سرچشمه افاضاتش بود.

درون گرایی و درون شناسی راهی بود که ببزرگی روح بشر میانجامید، منصور چه در شوشتر و فارس و اصفهان و چه در هندوستان و چین ندا در میداد که آدمی، باید خود را بخوبی بشناسد تا به عظمت، گستردگی، شکوه، قشنگی و دلپذیری سرزمین های کشف ناشده وجود خویش پی برد، در اصفهان زمانی که علی سهل از بزرگان تصوف خانقاه بزرگی را اداره می کرد و مریدان فراوانی داشت و با جنید نیز مکاتباتی داشت بمنبر رفت، قضا را آن روز در مسجد بزرگ اصفهان عده زیادی از مردم کنجکاو و حتی مشتاقان حقیقت در کنار طرفداران و دوستداران حلاج نشسته بودند، علی سهل بخواهش گروهی از مریدانش به مسجد رفت، علی سهل با ادعاهای حلاج بشدت مخالفت می کرد، منصور بفراست دریافت که میان انبوه جمعیت عارف بزرگ شهر علی سهل نشسته است و روز گذشته در خانقاهش از انسان شناسی سخن رانده و بر حلاج سخت تاخته است، در خانقاهش از انسان شناسی سخن رانده و بر حلاج سخت تاخته است، ناگهان خطاب به او چنین گفت:

... ای بازاری نشاید که تو سخن معرفت گویی و من زنده باشم... تو از عالم غیب و معرفت چه میدانی؟

# تــو بــه قــیــمـــت و رای دو جــهـــانــی چــه کــنـــم قـــدر خــود نــمــــــدانـــی

من از عالم وحدت سخن میگویم، من به عشق زندهام، اما هستند کسانی که در چنگ خشم و رشک و خشک اندیشی دست و پا میزنند، آیا من شیاد عالمنما هستم، آیا من تظاهر به حقیقت گویی می کنم؟ آیا من دروغگو و دروغ پرداز هستم؟ چرا نمیخواهید قبول کنید که من از چشمه حکمت و عرفان سیراب شدهام؟

علی سهل باید بداند که روحم، قلبم لبریز از صفا، بشر دوستی و عشق است که مرا در جهش بسوی در ک حقیقت نیرو بخشیده است، متاسفانه بسیاری از عرفای زمان مفهوم حقیقی عشق، شوریدگی و شیدایی را در ک نکرده اند و بی خبرند، عاقلان هم که نقطه پرگار وجودند و مطلبی را از ساحت عقل دور نبیدانند وقتی به عشق میرسند، متوجه میشوند که در این دایره سرگردانند، حلاج روایتگر واقعیت نیست بلکه بیننده جهان نور و شور و هیجان است، من چگونه میتوانم به ندایی که درونم را به شعله می کشد، ساکت بنشینم و پاسخ ندهم من روایتگر واقعیت ها هستم، واقعیت اناالحق و نفسیر کننده آن بروی بسیط زمین، بمن خرده میگیرند که چرا شعر میگویم، اشعار من مانند پایگاهی است که مشتاقان و شوریدگان را بسوی خود میخواند و جذب میکند، بویژه لخظاتیکه درد و رنج و ستم آنها را یعنی میخواند و جذب میکند، بویژه لخظاتیکه درد و رنج و ستم آنها را یعنی مظلومان را سخت بخود مشغول میدارد، کلامم که طفیان عاطفی و احساسی است مانند دارویی آنها را تسکین میدهد و گاهی وادار میکند که سربشورش بردارند و علیه کانون ظلم و فساد و حکام ستم و جور، حتی خلیفه عباسی در طرفه بغداد قیام کنند.

در اینجا کلامم بصورت تحریک عاطفی بگوش میرسد تا احساسات مردم در خدمت ایمان و عقیده در آید، عظمت خود را درک کنند و به عشق بیندیشند، مستی عشق و صفا در سرداشته باشند و آن را تنها راه نجات بدانند، من در جامع اصفهان ادعا می کنم که عشق انسانها قادر است بنیان ظلم و ستم را به آتش بکشد.

مبارزه علیه اندیشهها و باورهای حلاّج با لحنی طنز آمیز همراه با تهمتهای ناجوانم دانه از سوی ظاهربینان، متملقان و بویژه قطبها و مشایخ ریایی بشدیدترین وجهی در شهرهای مختلف امپراتوری عباسی ادامه داشت، کوشش مخالفان براین محور دور میزد که حلاّج این مشعل فروزان آزادی را خاموش کنند، شعار منصور که از وحدت وجود سرچشمه میگرفت همراه با ترانههای شورانگیزش، آتش وجد و شور و هیجان در دل مظلومان ستیزه گر میافروخت، ایمان و اعتقادشان را، بازادی راسخ تر می نمود، و آنها را به آیندهای در خشان نوید میداد، آیندهای که آنها را از بردگی و بدبختی نجات خواهد داد.

نمایندگان پرشور و فداکار حلاّج، در شهرها و دارالعلمها با گفتار خود صفات و ملکات فاضله حلاّج را برآی مردم از همه جا بیخبر تشریح میکردند و میگفتند ملکات فاضله آخلاقی در کلام و افکار حلاّج نهفته است و بالعكس شرارت، دسيسه و فساد بوضع نفرت انگيزي در كاخ خليفه مقتدر عباسی نشو و نما میکند و آنجا پایگآه متجاوزان به حقوق انسانهاست، به آزادگان و دانشجویان میگفتند که حلاّج قدیس دنیای وحدت وجود، از طریق دوستانش از ناراحتیهای برادران و جوآنان مسلمان که در زنجیر اسارت طلم و ستم ماموران غلاظ و شداد، دست و پا میزنند بخوبی آگاه است، هدفش نجات مظلومان است او آمده است تا در زیر لوا و درفش انسان خدایی عزت و بزرگی و عظمت بشری را که بحقانیتش ایمان راسخ دارد بخلیفه عباسي ثابت كند، در راه تحقق آن حتى حاضر است خون خويش را نثار نماید، او میکوید، حق و عدالت و برابری ودیعه الهی است که همه انسانها از هند و چین تا شوشتر و فارس تا کنار دجله یکسان باید از آن بهرهمند شوند او بنیانگذار تصوف پویای عاشقانه است و دراین راه از کشته شدن، شکنجه و تهمت بيم بخود راه نميدهد، حلاج تعجب ميكند كه چطور مقتدر خليفه بخود اجازه میدهد که مامورانش علماً و فضلای آزاده را بجلای وطن اجباری

و قتل و غارت مظلومان اقدام کنند، خلیفه را خون آشامان بدگرداری محاصره کردهاند، اینها هستند که در غارت روستاها و شهرها ید طولایی دارند، خشونت در ذاتشان کبین کرده است...

این قتل و غارتها برای خلیفه و وزیرانش ثروت و برای مظلومان و آزادگان بیچارگی و بدبختی و فقر بارمغان آورده است، حلاّج این نابسامانیها را که به تکرار رخ میداد برای مردم بیان میکند، در چنین احوالی حلاّج قد علم کرده است و برای نجات خلق محروم، همه شکنجههای روانی و جسمی را تحمل میکند تا از کشتار بزرگ مردم جلوگیری کند.

یکی از نویسندگان که زندگی حلاّج را بررسی کرده نوشته است، آزاده مردی به بهای زندگی خود حقیقت زمانش را واقعیت بخشید که دیگر مرگ سرچشمه عدم نیست، جویباری است که در دیگران، جریان می یابد، بویژه اگر این مرگ از جانب ستمکاران باشد، یعنی آن شخص کشته شهید باشد و برای حقیقتی جانفشانی کرده باشد.

برخی از عرفای زمان با آنکه دچار مصائب گوناگون بودند و مشاهده میکردند که دست شعنگان و قاضیان بجان و مال و ناموس مردم گشوده می شود و آتش ظلم چنان بالا گرفته که گروهی اهل و عیال را گذاشته و بروستاها و شهرهای دوردست فرار کرده اند معالوصف بخاطر آنکه نظام فکریشان با اندیشههای حلاج متفاوت بود، از بیم عمال ظلم سکوت میکردند و چون میدیدند مظلومان و دانشمندان بجان و دل طالب منصور شده اند گاهی هم آوا با متولیان زور و ستم جانب خلیفه را میگرفتند.

درخانقاههای شبلی و جنید گروهی ساده دل بدور از مفاسد زمان به ریاضت و چلهنشینی مشغول بودند و طبق دستور مشایخ خویش، خلیفه مقتدر را که ظاهراً بتحکیم مبانی شرع میپرداخت دعا می کردند، اما در مجالس حلاج شخصیتهای بزرگ مذهبی، انقلابی و سیاسی که چند تن از آنها بمقام وزارت هم رسیده بودند و به حلاج ایمان داشتند و از او حمایت می کردند دیده میشدند. که غیر از شاعران زمان و معاصرش میتوان نصر قشوری سپهسالار، حمید قفالی، محمدبن عبدالحمید و ابن مقله را نام برد. اینها بودند که پایههای حکومت خلیفه را در بغداد و خراسان بزرگ با ذکر

شمه یی از فجایع اعمالش در کاخ با شکوه کنار دجله، به لرزه در میاوردند، حلاج اثری در ذهنها و افکار مردم گذاشته بود که هرچه میگفت مورد تایید آنها قرار میگرفت و او را آینه تمام نمایی از آرزوهای خود میدانستند، مزاحمانی هم بودند که میخواستند تیره روزی مردم را از عصیان و سرکشی و مبارزه بی امانشان با خلافت عباسیان معرفی کنند.

روزبهان بقلی در شرح حال حلاّج نوشته است، روزی یکی از مخالفان که مجذوب فرهنگ اطرافیان خلیفه بود، راه بر حلاّج گرفت و گفت:

میگویند ادعایی داری و برای خود رسالتی و ماموریتی در نجات مظلومان قایلی، گویا باورت شده که مریدانی داری و صاحب کرامتی، فکر نمیکنی دخالتهایت در امور اجتماعی به تبعید و زندان رفتنت بینجامد. اصولاً تو برچه مذهبی؟

منصور پاسخ داد، من عاشق خدایم و مدیحه سرای اناالحق و مردم با شور و شعف بسوی من میآیند، اگر باور نداری بیا و نامه هایی که برایم از اقصی نقاط امپراتوری خلیفه میرسد به بین و مطالعه کن، کوخ نشینان روستاها و شهرها مرا مصلح، نجات دهنده، و سرنگون کننده کاخ جور و ظلم و حامی تیره روزان می نامند، من از طریق این گروه عقیده، افکار و رسالاتم را برای تقویت مسلمانان انجام میدهم و اصرار دارم که فساد خلفای عباسی را ثابت کنم و در هرحال من خود را یک خدمتکار خلق، طرفدار اصل انسان خدایی می دانم!

پس چرا در سفرهایت همواره تغییر لباس و قیافه میدهی، میگویند گاهی در لباس پشمینه درویشان خانقاهی، زمانی درزی پیشهوران، حتی گاهی در لباس ماموران خلیفه دیده میشوی...

حلاّ ج لبخندی زد و پاسخ داد:

بخاطر اوباش جاهل، میخواهم از دیدگان کنجکاو بدخواهان در امان باشم، میدانی که گفتارم خشم گروهی از مدعیان را علیه من برانگیخته است آنها میخواهند غوغایی برانگیزند و سروصدایی براه اندازند، حتی در منبرها و بعضی از مساجد علیه حلاج سخن میگویند و انتقاد میکنند، این کوردلان چون نمی توانند انسان خدایی و و حدت و جود را که مبانی فوق بشری و عرفانی دارد درک کنند و چون خود را جاهل و نادان می بینند، ناگزیر منکر مقامات و توانائیهای عارفین و صالحین میشوند، اما قدرت کاذبه آنها مانند آفتاب لب بام است، رشد معنوی ندارند که تا تسبیح و حمد جمادات گیاهان و برگهای درختان را بشنوند، کبر و غرور و جاه طلبی و دنیا دوستی چشمشان را کور و گوششان را کر کرده است، اگر حجابها از برابر دیدگانشان برداشته شود و آب زلال معرفت انسان خدایی بسوی زوایای دلشان سرازیر گردد، آن زمان انگیزه مرا از دو کلمه اناالحق بخوبی درک خواهند کرد، آری:

از جسمادی در جسمان جسان شسویسد غسلسغسل اجسزای عسالسم بسشسنسویسد فساش تسسبسیسح جسمسادات آیسدت ومسوسسه تساویسل هسا بسر بسایسدت

مردم فریبان متاسفانه مهر ملک و شحنه و خلیفه را انتخاب کردهاند، ما که از جمله عشاق جهانیم، مذهب مهر و عشق را بگزیدهایم، ما میخواهیم اختلاف جوامع را در امپراتوری عباسی از میان برداریم و وحدت کلمه و فکر ایجاد کنیم و اجازه ندهیم عاملان ظالم با دادن رشوه و هدیه، مطابق میلشان مقاماتی را بدست آورند، مگر نمی بینید دو دستم از خانه ها و سراهای مردم در همین بغداد بر خاسته است ؟؟

• • •

حلاج بکرات و بارها به صوفی نمایان و زاهدان ریایی که با ندیشه هایش مخالفت می کردند پیام داده بود، تا خلافت در دست عباسیان ست فشار بر مردم وهرج و مرج و اخاذی روز افزون است باید این مقتدر عباسی دیونهاد دشمن مسلمانان را از تحت خلافت بزیر کشید، بدانید و هشیار اشید، من موحد و خداپرستم. و معتقدم اگر دینی میتواند عظمت انسان را در

بسیط زمین تبیین و بخوبی توصیف کنند و وی را بخدا برساند، آن دین، دین اسلام است. کسانی که با ذوقیات من مخالفند و جنبه های فکری عرفانیم را قبول ندارند و اعتراضاتی می کنند، غوغای آنها بیهوده است و حاضر به مباحثه نیستند.

بعقیده من مشایخ صوفیه که بدعوت مردم به سیر و سلوک مشغولند باید مرد پیکار باشند با دشمنان و جباران بویژه مقتدر عباسی مبارزه بی امان بنمایند از محتسبان و قاضیان نهراسند، درویش و عارف ترسو فرومایه است. من به جنید و شبلی اعتراضها و انتقاداتی دارم که منطقی است. من مشتاق و عاشق جمال محبوبم از عاشق جز شیدائی و شیفتگی توقع دیگر نباید داشته باشید! من طالب شهادتم و کمال عشق را در شهادت میدانم اما شبلی و جنید عارف سر تسلیم در پیش گرفته اند، سالوسان و ریاکاران مردم ساده لوح را آلت کسب منافع دنیایی خود ساخته اند.

... عجب آنست که حلاج با همه نزدیکیهاو دوستیهایی که با شبلی داشت از او بغایت رنجیده خاطر بود، شبلی ناظر دقیق پایان ماجرای خونین و عبرتانگیز حسین منصور حلاج بسال ۳۰۱ هجری بود، اعدام حلاج شبلی را که از بزرگان مشایخ و اهل حال بود سخت بوحشت انداخت، ترسید او را هم در آینده بقتل برسانند، بدینجهت عارف شب زنده دار که بشیوه وجد و حال توجه داشت، در حضور حامدبن عباس وزیر خلیفه عباسی منکر دوستی و ملاقات با منصور حلاج شد و برای آنکه جاسوسان خلیفه سوء ظنی از او بر دل راه ندهند روز بردار کشیدن حلاج شادمانی کرد و لحظاتیکه منصور را بسوی دار می بردند بطرف او گلی انداخت... بهتر است عین داستان را بروایت عطار در کتاب تذکره الاولیاء در اینجا نقل کنم:

... هرکسی سنگی میانداخت، شبلی به موافقت گلی انداخت، حسین منصور آهی کرد!

گفتند: از این همه سنگ ننالیدی از گلی نالیدن چراست؟

گفت از آنکه آنها نمیدانند و معذورند از او سختم می آید، که داند، نباید انداخت و باز می اندازد!

دكتر ركنالدين همايونفرخ فاضل و حافظ شناس مشهور در باره

سرنوشت و سرگذشت شبلی خراسانی و دشمنی ناگهانی او با منصور حلاّج تعبیری جالب دارد که در کتاب مستطاب «حافظ خراباتی» بشرح زیر آورده است، ایشان حلاّج و شبلی را به یهودا و پطروس دو حواری عیسی مسیح (ع) تشبیه کرده است که شرح آنرا در آینده خواهم آورد.

بهر حال شبلی، حلاج عارف را دیوانه و مجنون معرفی کرد، در حالیکه اکثر عرفای بعد از منصور او را عاشق و مدیحه سرای عشق و شیدایی مینامند، حتی بقول گروهی از محققان، از سخنان شبلی نیز بوی کلام منصور استشمام میگردد، اگر حافظ ملامتیان را در یکی از غزلهایش شاه شوریده سران میخواند، باید حلاج ایثار گر عاشق را که شوریده دل و شوریده حال بود، ابرمرد وادی شوریدگی و عشق دانست اگر خرقانی هنگام عزیمت بود، ابرمرد وادی شوریدگی و عشق دانست اگر خرقانی هنگام عزیمت ابوسعید ابیالخیر بمکه، ویرا معشوق عالم میدانست، نگارنده این سطور منصور حلاج را عاشق عالم میداند:

مستی عشق انیا البحق بیزبیان آوردش یک سر مو گنه از جانب منصور نبود

با آنکه سرتاسر زندگی حلاّج با سفرهای طولاتی و نگارش کتابها و رسالات و سرودن غزلهای لطیف عاشقانه گذشته است و مشتاقانش داستانهای فراوانی که اغلب رویایی است از کشف و کرامات و ایمان و ایثار و عشق و شجاعت او نقل میکننده اما اهمیت واقعی این قدیس بزرگ در اینستکه او پیش از ابن عربی اشبیلیهای که خود را واضع مکتب وحدت وجود میدانست و مریدانی همچون «جلالالدین بلخی، شمس تبریزی، عطار، عراقی و حافظ دارد» در این باره سخنها گفته و در آثارش آورده و اندیشههای وسیعش اثری عمیق در غزلهای سرایندگان وحدت وجودی از جمله عطار داشته است و این امتیازی بزرگ برای شهید وادی تصوف و عرفان است که سیر و سلوک ربانی او در آثار هزار داستانهای ادب بخوبی مشاهده میشود. سیر و سلوک ربانی او در آثار هزار داستانهای ادب بخوبی مشاهده میشود. در شعر زیر که نگارنده تقدیم صاحبدلان مینماید گوئی شاعر با ذوق، چنان در تحت تاثیر اناالحق قرار گرفته که اندیشههای حلاّج را به شعر فارسی

برگردانده است، شاعر خطاب بمحبوب و معبود خود مانند منصور خروش برمیدارد که:

> آنیکس که زنونشان نیدارد ما بر در و بام عشق حیبران دل چون چنگست و عشق زخمه هر ذره پر از فغان و ناله است رقسص است زیسان ذره زیسرا ایس عالم را کرانهای هست

گر خورشید است آن ندارد آن بسام کسه نسردبسان نسدارد پس دل، بنچه دل فیفان نندارد؟ امنا چسه کسنسد؟ زیسان نسدارد جسز رقبص دگر بسیسان نسدارد عنشیق مین و تسو کسران نسدارد

تنها ایرادی که بر حلاج میگیرند اینستکه عاشقی بود که پروای مرگ را در دل نمیپرورانید و شایسد نمیدانست زمان افشای رازهای ناگفته فرا رسیده بود!

قدرت افسونگر عشق در دیگر فرزانگان و عشاق، نمایشگر شور و هیجان و طغیان برای در ک حقیقت ـ عشق بود که چگونه خانه دلشان را ویران کرد، امّا مسالهای که برای طبیبان عشق مطرح است، اینست که عشق حلاّج از چه مقولهای بود؟ چرا او میخواست مانند پروانه در شعلههای آتش بسوزد و از او حتی خاکستری هم باقی نماند، چـرا دستور داده بود خاکستر جسدش را هم بآب دجله بسپارند. آیا این عشق که ساحتی آسمانی داشت به فرجام توانست از او قدیسی بسازد که فرهنگنامهها و داستان نویسان عاشقانه از شهادش الهام بگیرند؟

گرایش به حد مطلق عشق، ویژگیهایی دارد در جلد اول معارف بهاءوار آمده است عاشق از راه احساس رنج جاودانه جسم به درک عشق ناب میرسد این درد و رنج جاودانه که بعقیده نگارنده گاهی به شهادت منجر میشود درمان ندارد، و رساننده مفهوم عشق به معنای مطلق است!

## حلآج کاشف اسرار

برخی معتقدند اطلاعاتی که از حوادث و رویدادهای زندگانی اسرار آمیز حلاّج و کیفیت ارتباط او با مشایخ و صاحبنظران معاصرش در تذکرهها و کتابهای صوفیانه نقل شده، غالباً فاقد ارزش مستند تاریخی و مخلوق اندیشههای سودایی مجذوبان اوست، بعقیده نگارنده آنچه مسلم است گرایش حلاّج بتصوف بویژه مبارزات سیاسی و اجتماعی او در سنین نوجوانی آغاز شد و بعید نیست که گرایش و علاقه شدید بتصوف و توجه به اعتقادات این گروه مولود تغییر حال ناگهانیش بوده است احتمالاً مصاحب و معاشرانی هم در فارس و شوشتر داشته که وی را تشویق می کردند به خانقاهها رفت و آمد کند، آنچه قطعی است و اکثر محققان نوشتهاند، اینست که منصور به اوصاف و اخلاق خوب بویژه ایثار گری متصف بوده و در لباس اهل فقر از ریا و تظاهر و دوری از علایق دنیوی ممتاز و مشهور زمان خویش بشمار می آمده است بدینجهت جوانهای کنجکاو به مجالست با او میل و علاقه فراوان داشتند.

نویسندگان و محققان بی نظر در باره شرح حال او نوشتهاند:

حلآج وقتیکه به سن رشد رسید به اتفاق پدرش به قصد کسب دانش و فضایل بیشتر به شهر واسط در عراق سفر کرد، قسمتی از تحصیلات خود را با اشتیاق فراوان در آن سامان نزد استادان مجرب به پایان رسانید، بطوریکه در دوازده سالگی تعالیم اسلامی را با علاقه و اشتیاق بخوبی فرا گرفت، آنگاه برای تکمیل علوم زمان بویژه فلسفه در دارالعلم بزرگ بصره به ادامه

تحصیل، عاشقانه مشغول شد و در آنجا بود که با فرهنگها، مشربها و جهان بینی های مختلف از جمله طرفداران مکتب شعوبیه و معتزله به مباحثه پرداخت و پس از گذشت دو سال و اقامت در این بندر بزرگ بازرگانی و بدست آوردن کولهباری از آرای مختلف متوجه شد که کشاورزان، کارگران بندر و ماهیگیران جلسههای پرشوری دارند و قیامی همراه با عصیان و شورش علیه عباسیان در حال شکل گرفتن است، اما نمایندگان خلیفه که اغلب ابله و جاهل بودند به غارت و شکمبارگی مشغول بودند.

حلاج در این شهر علاقه و گرایشی عجیب برای شرکت در جلسههای يرشور صوفيانه در خود احساس كرد و ناگزير شد، دست ارادت به سهل . تستری عارف بزرگ و پر آوازه ایران بدهد و مریدش شود، تا از چشمه فياض معرفت او سيراب گردد، با آنكه به مرشدش با ديده تقديس مينگريست و خود را در طريق تصوف ثابت قدم ميدانست اما تشريفات طریقتی مرشدش را که با ریاضتهای مشکل چله نشینی و گوشه نشینی در حجرههای تاریک و سرد و تسلیم و رضا در برابر رویدادها و ترکتازی ماموران جبار خلیفه عباسی توام بود در بنای عظیم اعتقادیش که بدان عشق ميورزيد تزلزلي ايجاد كرد، و او را كه سخت كنجكاو و بدنبال حقيقت هستي بود، راضي نمينمود، شالوده احساسات و انديشههاي جهان بينيش تحت تاثیر شک و تردیدهائی قرار گرفت، و نخستین شکهای فلسفی و عرفانیش آغاز شد و برای دست یافتن به آنچه که مورد نظرش بود به تلاش و تکاپو پرداخت و نهاناً راه دیگری انتخاب کرد، اینستکه ماسینیون در نوشته هایش آورده است که حلاج تعلیمات و افکار تستری را به یکسو نهاد و با افراد مشکوکی در بصره آشنا شد و در خفا آثارشان را مطالعه میکرد و احتمالاً در همان روزها با مطالعه رساله های مختلف تحت تاثیر «قیام زنج» که بوسیله ایرانیان رهبری میشد قرار گرفت و این آشنایی و ارتباط محرمانه که با اظهار نظرها و راهنمائیهای حلاّج توام بود، موجب گردید که بعدها قضات بغداد، او را بعنوان یک توطئه گر و سرکش که بمنظور برهم زدن عقاید مردم پای به واسط و بصره و بغداد گذاشته است، مورد اتهام و تعقیب فرار دهند و به خلیفه اطلاع داده شود که حلاّج از جوانی عنصری ناآرام و

انقلابی بوده و از سوی برادرزنش ابوسعید کربنایی با نوشته ها و افکار گروه زنج و مبلغانش آشنا شده است، حتی به روایت ماسینیون فرانسوی در کتاب «قوس زندگی حلاّج» مدتی بجرم ارتداد در بصره دستگیر و زندانی و چندین نوبت شکنجه شد، حتی دستها و پاهایش را با رشته های زنجیر می بستند که فرار نکند، در زندان بصره برغم موانعی که بر سرراهش میگذاشتند و میخواستند جلوی نفوذ افکارش را بخارج بگیرند به سرودن اشعاری که نشان دهنده احساس عمیق او به بشریت و انسان شناسی است، ادامه میداد و شیدائیش را به شهادت و فنا و نیستی باشوق و شور بیان می کرد، به زندانیهای تیره بخت از سیر و سلوکش که مبتنی بر آشنائی با شلاق زندانبانها نغمه انسان خدایی ساز میکرد، ترانه هایش فقط احساسی نبود بلکه ارتباط موضوعی با اندیشه رفیع و متعالش داشت، از جهانی تازه که خویشی را در آن میدید و سرشار از مهر و محبت بود نویدها میداد، بذر ایمان در روحها می باشید و دلهای زندانبان مظلوم و آزاده را به آینده امیدوار می ساخت.

می گویند در زندان وحشتناک و نیمه تاریک بصره برای زندانیها و زندانبانها روشن شد که حلاّج دارای قدرت معنوی سترگ است، تسلا بخش معجزه گر، شجاع و از نسل پهلوانان افسانهای است که ما در دهر در هر قرن چند تن از اینگونه افراد را عرضه مینماید، وقتیکه مناجات عاشقانه حلاّج بگوش مردم شهر میرسید، پیر و جوان از جای بر میخاستند، بدون واهمه بسوی زندان شهر میرفتند تا درب زندان را بشکنند و حلاّج را آزاد کنند، چه بسیار از جوانان که بوسیله سرنیزه و شمشیر زندانبانها مجروح و کشته میشدند و بالاخره بدستور حلاّج از حملات خود صرفنظر میکردند، کلام میشر زندان بصره طی پیامی با التماس از رئیس شرطه بغداد خواست یا حلاّج را بجای دیگر ببرند یا اجازه دهند بنحوی او را خفه کنند، چون او میکردند، و باور نکردنی همه زندانبها و زندانبانها را با کلامش وادار به عصیان ساحرانه و باور نکردنی همه زندانبها و زندانبانها را با کلامش وادار به عصیان

بالاخره دستور آزادی این زندانی ماجراجو صادر شد و حلاّج در میان اشکها و ناله های زندانیان آزاد میشود، پیشه وران و بزرگان شهر، حتی غلامان و بردگان وقتیکه از آزادی حلاّج آگاه میشوند با هلهله و شادی بسوی زندان میروند، خانقاهیان نیز در این استقبال شرکت داشتند، دکانها بسته شد و شهر به تعطیل گرائید، استقبال مردم موجب شد که طعم تلخ زندان را فراموش کند، چند تن از مشایخ بزرگ تصوف از جمله عبر و مکی وی را به احترام به خانقاههای خویش دعوت کردند، حلاّج به خانقاه بزرگ شهر رفت خانقاهیان آشکارا دیدند که یک ژولیده سوختهای با گفتار و کردارش توفان بر میانگیزد و چنان در بحث و مجادله استاد است که مشایخ شهر ناگزیر به سکوت در برابر دلایل منطقی او در زمینه انسان خدایی مشایخ شهر ناگزیر به سکوت در برابر دلایل منطقی او در زمینه انسان خدایی

این بود که پس از سه روز اقامت در خانقاه جنید و عمرو مکی با آنها اختلاف عقیدتی پیدا میکند، در ضمن مباحثه به آنها گفته ود که درست است، انسان به ظاهر پس از مدتی که پیمانه عمرش پر شد چشم برهم مینهد و جهان را بدرود میگوید، اما این مرگ نشانه نیستی و نابودی مطلق نیست، جسم مادی و ظاهری متلاشی میشود، اما هویت حقیقی انسان تا ابدالاباد باقیست و بسان قطرهای باران در دریای حقیقت غرق میشود،

پیش از آنکه منصور اندیشههایش را بصراحت زیر عنوان انسان خدایی
بیان کند و به گوش خلایق برساند، با یزید بسطامی خروش برداشته بود و
بارها به زبان آورده بود که در جبه من بجز خدا نیست، ظاهر بینان سی بار
وی را از شهرش تبعید کردند، اما او پس از مدت کوتاهی که در تبعید بسر
میبرد نیمه شبها وارد شهر می گردید، در تذکره ها آمده است که شمس
تبریزی هنگام نخستین ملاقات با فقیه و مدرس کم نظیر قونیه جلالالدین
بلخی ادعای با یزید رابا بیان ما عرفناک حق معرفتک مطرح کرد و
جلالالدین را دگر گون ساخت، اما ادعای حلاج، جنید عارف را سخت
عصبانی و درهم کرد تا جائیکه پرخاش کنان خطاب بمنصور مؤده داد، که
زود باشد سر چوب پاره را سرخ کنی «یعنی بزودی بدار مجازات آویخته
خواهی شد» حلاج که جهانی تازه را در ادعایش متجلی میدید خونسردانه

پاسخ داد:

رآن روز که من سر چوب پاره بخونم سرخ کنم تو جامه اهل ظاهر «آن روز که من سر چوب پاره بخونم سرخ کنم تو جامه اهل ظاهر میپوشی».

سرگذشت حلاّج، داستان هیجان آور و عبرت انگیز عارفی است که سالها در نشستها و محافل صوفیانه بسیاری از بزرگان تصوف و مشایخ مشهور شرکت کرد و بدستورشان ریاضت کشید ولی در پایان به این نتیجه رسید که قالبی نمی یابد که در آن قالب برود و حقایق را آنطور که میخواهد کشف کند، بدینجهت آشکارا خطاب به خانقاه داران زمانش بیانیهای منتشر کرد و به آنها گفت: راه طریقتی حلاّج از راه شما متمایز وجد است، در سلوک عارفانه ام عشق و درون بینی نقش موثر و سازندهای دارد، لحظاتیکه در بیخودی و سرمستی عارفانه میگذرانم، حقیقت را در سایه اناالحق بخوبی در ک، حتی لس میکنم.

افکار و ذهن جوشان و تازه جوی حلاج با مخالفت شدید ظاهربینان و عرفایی که مورد احترام حلاج بودند، روبرو شد، حتی در خانقاهها و نزد ماموران خلیفه مقتدر، حلاّج رآ متهم کردند که مدتهاست کشش و کوششی غیر منطقی و غیر اصولی برآی رسیدن بمطلوب و محبوب ادعایی خود دارد و راهي كه ميرود به ضلالت و كفر و الحاد منتهي ميشود، او سرگشته و پریشان و سزاوار تبعید و ضربه های تازیانه حتی دستگیری و اعدام با چوبه دار است، تا عبرت دیگران شود و کسی نتواند بحریم باورهای عقیدتی و مقدس قاطبه مردم وارد گردد، اما امروز پس از گذشت قرون و اعصار، محققان و پژوهندگان میگویند کلام خروشان حلاّج تازیانهای بود که بر پیکر دغلکاریها، نامردمی ها و ریا کاریهای متملقان و زاهدان دربار خلیفه فرود میامد و رسوم منحط را بسختی میکوبید، متظاهران و ریاکاران این انقلابی بزرگ را که سری پرشور داشته و از مرگ هم نمی هراسیده و سخنانش را آشکارا می گفته متهم کردند که قایل به حلول است، نزد امیران کشور متظاهر به تشیع و نزد توده مردم معتقد بتصوف است در صورتیکه مبانی مذهبی را قبول ندارد. آنچه مسلم است در زمان منصور شیعیان در کشاکشهای لفظی و تبلیغی گروههای مختلف که گاهی بعنف و آزار هم حلاج کائف اسرار ۹۳

می کشید، مورد احترام بودند و نشانههایی در دست است که طبقات مردم امپراتوری عباسی تمایلی فراوان بتشیع داشتند و بتقویت آنها میپرداختند و در انتقام گرفتن از ظالمان اموی و عباسی و همکاری با آنها کوتاهی نمی کردند، حلاّج هم سعی می کرد که آنها را بسوی خود جذب کند، بویژه که ضمن ظرافت طبع و لطافت ذوقی که داشت با آنکه در خرده گیری و انتقاد از امویان و عباسیان بلامعارض بود و آتشی در کلامش بود که گاه به برانگیختن خشم گروهی می انجامید، و حلاّج چون ضعف عباسیان را در اداره امور مشاهده می کرد، برای قیام دلاورانهاش ناگزیر بود که شیعیان را با خود همراه کند، بدینجهت برای این گروه احترام فوق العاده ای مرعی میداشت

در خلال این احوال ترانههایش که در تشریح و تبیین اندیشههای والایش میسرود از طریق پیروانش میان طرفداران مذاهب مختلف پخش میشد تا به نشر عقایدش کمک کند، با شیوع تصوف خاص حلاج، اندیشههای درویشانهاش در سرایندگان هند، چین، خراسان بزرگ، ری و بغداد نفوذ کرد، صاحب ذوقان کشورها و شهرهای یاد شده اگر شعر یا غزلی میگفتند میکوشیدند جلوههایی از افکار عاشقانه منصور را نیز در ابیات خود چاشنی بزند.

اطرافیان و ماموران خلیفه از اینکه می دیدند یا می شنیدند که ادعای انسان خدایی حلاّج از حوزه های درسی دارالعلم ها تجاوز کرده و میان خانواده ها نیز سرایت و نفوذ می کند و حتی جوانان سعی دارند به جنبه های معنوی و درویشانه حلاّج تظاهر کنند و برابر ماموران و شحنگان مقاومت نمایند سخت بوحشت افتادند و سعی می کردند بوسیله مبلغان مزدور شور عشق را دیوانگی و غیر عقلایی و یک امر ضد اجتماعی و وسیلهای برای پریشانی اخلاقی معرفی کنند، البته مبلغان خلیفه طوری رفتار میکردند یا بنحوی مطالب دستوری را بیان می نمودند که مورد اعتراض و بازخواست مادر خلیفه قرار نگیرند، چون آگاه بودند گرایش مادر خلیفه روز بروز به اندیشه های منصور فزونی می یابد و کنیزان حرم ترانه های او را برای خشنودی خاطر او با صدای بلند میخوانند، بهمین جهت ماموران سعی

می کردند تا آنجا که ممکن است به طرفداران حلاّج توهین نکنند یا آنها را مورد شتم و آزار قرار ندهند و حتی متعرض نمایندگان صاحب نام منصور که در راه نشر افکار قطب خویش در کوچه و بازار سخنرانی می کردند، نمیشدند و سعی داشتند خود را از این نوع محافل و مجالس دور نگهدارند و طوری رفتار مینمودند که مادر خلیفه از آنها دل آزرده و خشمگین نشود و احتمالاً بیشتر ماموران خود را از علاقمندان حلاّج معرفی میکردند در اداره شرطه بغداد گرایش مشخص تر بسوی جنبش حلاّج آغاز شده بود، و این هنگامی است که نفرت از عیاشی درباریان خلافت، خود کامگی و رسوم خفقان آور و دخالت بانوان بدنامی بعنوان «قهرمانه یا گیس سفید» در امور مردم و پخش و قرائت اشعار غنایی حلاّج که اندیشههای شجاعانهاش را همراه با دلیری مطایبه آمیز و فصاحت کلام را در اوج شور خود ارائه میکرد و همراه با دلیری مطایبه آمیز و فصاحت کلام را در اوج شور خود ارائه میکرد و همراه با آرزوهای فرودستان بمنزله جرقههایی بود که اشتیاق عامه مردم و

ابن خفیف شیرازی عارف و جهانگرد بزرگ شیراز که خوشگوی و لطیف طبع و معاصر حلاّج بوده در سفر خویش به بغداد تحقیق وسیعی بعمل آورده و متوجه شده بود که گروهی بنام حلاّجیه در آن شهر مانند منصور عواطف رقیق عاشقانه و اندیشههای عمیق وحدت وجودی شاعرانه دارند، سعی اصلیشان که از همه فرقه ها و آثین ها بودند، نسخه برداری از کتابها و رسالههای حلاّج بود، حتی خوشنویسانی مانند ابن مقله اشعار حلاّج را به بهترین وجه با خطی خوش روی پوست یا کاغذ مینوشتند و میان علاقمندانش که ذوقی و حالی داشتند، توزیع می کردند، این ترانه ها با ذهن و طبع ظریف جوانان هماهنگی داشت اگرچه خشم درباریان خلافت را بر حلاّج و حلاجیان بر میانگیخت اما موجب آن میشد که چه در زمان منصور و چه پس از شهادتش آثار و افکارش غوغایی برانگیزد و سروصدایی به راه اندازد و دست بدست بگردد و راز و نیازها همراه با اخلاص به منصور ادامه داشته باشد منصور ستارهای بود که خوش درخشید و زود غروب کرد، اما داشت، باشد منصور ستارهای بود که خوش درخشید و زود غروب کرد، اما داشن، عرفانش و انسان خدائیش بوسیله چندتن از بزرگان طریقت پیروی راهش، عرفانش و انسان خدائیش بوسیله چندتن از بزرگان طریقت پیروی شد، با این تفاوت که جلسههای طریقتی (بر مشرب حلاج) در خفا و پنهانی

تشکیل میگردید تا از چشم ماموران خلیفه بدور باشد، خونخواران آدم کش دربار پس از اعدام حلاج با کمک نیروهای تازهنفس و کارکشته جرات پیدا کردند که مردم را بجا یا نابجا به اتهام پیروی از حلاج دستگیر کنند، اما بهمان میزان که فشار و پیگرد حلاجیان ادامه داشت اعتقاد عرفانی بیشتر شیوع می یافت و گاهی به تظاهرات گوناگون در امپراتوری عباسی می انجامید.

اندیشه های حلاج در جریانهای مختلف تصوف و عرفان موثر بود و برای مشتاقان سیر و سلوک تازگی و اهبیت خاصی داشت، مشایخ و اقطاب سعی داشتند از تمایل مردم استفاده کرده منصور را یک عارف مبارز، متقی، دانا و ایشارگر که در تاریخ تصوف امثال آن بندرت دیده شده به مردم معرفی کنند بویژه او را مصلحی میدانستند که مدام با فساد طبقات حاکمه بویژه خلیفه عباسی رویاروی بود و جز عشق و اناالحق برای خود پناهگاهی در بسیط زمین مشاهد نمیکرد.

اصولاً مردم سعی داشتند دست در دست قطبی بگذارند که راه مبارزه با جباران را ادامه دهد و در جستجوی معبود و محبوب و وصول بساحت قدوسی، ریاکاری و تظاهر ننماید و از خلیفه و وزیرانش مستمری دریافت نکند.

طرفداران حلاّج خود را از عشاق و مشتاقان جمال حق میدانستند و لازمه فقر را ترک جاه و مقام میپنداشتند و برای وصول به آرزوی قلبی مبتنی بر قیام روش منصور را که بر درون گرایی و تفکر و ذوق و شور بود مشتاقانه ادامه میدادند و در این راه از اتهام و طمن مخالفان نمی هراسیدند، علمای ظاهری و محتسبان که اغلب با درباریان خلیفه نزدیک بودند به روش حلاّجیان ایرادهایی داشتند و اتهاماتی وارد می کردند، اما نفوذ و توسعه عرفان اناالحق در عمق اجتماع ریشه دوانیده بود و در حدی نبود که با مخالفت چندتن نابود گردد و مردم بیشتر بطرف مشرب حلاّج گرایش پیدا می کردند، نفوذکلام اقطاب حلاجی روز بروز بسط و قدرت بیشتری می درند، برخی از بزرگان تصوف که جرات و زهره شکستن اتهامات ظاهربینان را داشتند، اعلام کردند که عرفا و متصوفه بدو گروه تقسیم ظاهربینان را داشتند، اعلام کردند که عرفا و متصوفه بدو گروه تقسیم

می شوند، و اصلان و سالکان، اما منصور حلاّج از جمله کسانی بود که اعتقاد شدیدی بوحدت داشت تنها به دعوت اکتفا نمی کرد بلکه میخواست خونش را نفار کند بدینجهت در تصوف بمدارج کمال رسید و در صف و اصلان قرار گرفت، شهید راه عشق که منصور منادیش بود از ابتکارات اصیل حلاّج نیست، اما او این عقیده را بی با کانه به مرحله اجرا در آورد، یعنی عشق شورانگیز را با فنا و نیستی قرین دانست و گفت: فنا تارهای دل عاشق را نمی لرزاند، و رهاننده از زیبائیهای هستی نیست، بلکه جاذبه وصال است، اناالحق نشانه زند گیست و انگیزهای این حال در عشق است و خطاب به دوستانش زیر چوبه دار صلا در داد که: واجد را این بس باشد که با واحد دوستانش زیر چوبه دار صلا در داد که: واجد را این بس باشد که با واحد یک فرد گردد، تمنا و آرزوی بی پایانش گرایش و جهش بسوی محبوب بود عفار بغارسی چنین بر گردانده است که:

نیست شو تا هستیت از وی رسد

تا تو هستی، هست در تو کی رسد؟

#### شبی در بیتالمقدس

گزارشهایی که از دوران طولانی زندانهای حلاّج در بصره و بغداد بخارج از دیوارهای سر بفلک کشیده درز کرده مبتنی براینست که منصور در اعماق تاریک سلولهای پر از درد و رنج و شکنجه، آنچه در آئینه قلب مشاهده می کرد بویژه، تجلیات آمیخته به وحدت را که در وجود عشاق پاکباز انعکاس دارد، آشکار میساخت پدیده فنا و نیستی برای خیلی از بزرگان دربار خلیفه عباسی از جمله ابن داود قاضی افلاتون مشرب آن زمان ناشناخته و رمز آلود بود و اصل «بمیران نفس را تا زنده گردانیش» را نمیتوانستند در ک کنند، حتی ابنداود میگفت، عشقی که حلاّج از آن خمایت می کند عشقی شگفت انگیز و رویایی و سوداوی است، حقیقت و اساس ندارد!

حلاّج در ترانه های شوق انگیزش گفته بود که عشق به محبوب پایان باشکوه و لذت بخشی دارد عروجی لطیف که سوز و گداز عارفانه را به شوق و هیجان و وجد تبدیل میکند اصولاً هدف انسان خدایی نفی کثرت و درک حقیقت وحدانیت است اما نزدیکی و قرب فقط از طریق عشق ممکن و مقدور است! بقول مولانا:

دفتر صوفی سواد و حرف نیست جز دل اسپید همچون برف نیست زاد دانسشسسنسد آئسار قسلسم زاد صوفی چیسست؟ انسوار قسم آن دلی کر مطلع مهتابهاست بسهر عارف فتحت ابوابهاست

و دل حلاّج كانون انوار خورشيد حقيقت بود.

حلاج در آندیشههای عرفانی ناب خود مایه فکری از متقدمین یا عرفای زمان خویش نگرفته است، روحی سرکش و جانی تسلیمناپذیر داست، بدینجهت وی را بحق میتوان قطب مکتب وحدت وجودی دانست که محور زندگی صوفیانهاش را عشق، شهادت، فنا تشکیل داده بود و هستی ظاهری را موهوم و افسانه میپنداشت، اشعاری را که گاه بگاه مترنم بود، در دایره معتقداتش قرار داشت و آمیخته با جاذبه عشق از ژرفای روحش می تراوید.

وسعت و عبق اندیشهاش را در صلای سرخوشی و سرمستی به گوش صوفیان میرسانید و از تجلی محبوب نوید میداد و شیفتگی و شیدائیش را در اوج نکهت استغنا و بی نیازی بیان می کرد، در آن لحظات بی خبری او دیگر منصور حلاّج بیضاوی نبود، بلکه از خویشتن خویش بیرون میآمد و در جان پر از وجد وشوقش فروغ ابدی میدرخشید، گویی برتارک کهکشانها پای می گذاشت و باورهایی را که به ارث و تلقین به او رسیده بود از یاد میبرد و در هشیاری از عالم دیگری سخن میگفت که در آن عالم، گرد ستمهای جاهلانه و تظاهرات ریایی این و آن وجود نداشت. میتوان او را بقول یک شاعر غربی عقابی کاکلی پنداشت که در میان گروهی بوم شوم اعتبارش را توجیه میکرد.

ئبى در بيتالمفلس

عشق و آزادگی بتدریج حلاج را به موجودی قدیس، وارسته و پاکباز تبدیل مینماید، چنان به مظاهر زندگی بدون علاقه میشود که با تمام وجود، نقش مقصود را در شهادت میبیند مدام مؤده میدهد که وی را بسوی بارگاه کبریا دعوت می کنند، بدینجهت سرمستانه و مشتاقانه آماده است که دلش بر دلدار و جان لبریز از عشقش بسوی جانانه پرواز کند، اما پیش از آنکه انوار حلاجی بظاهر خاموش شود، موظف است که انسانهای علاقه مند را از واقعیات زندگی آگاه کند، برای محرومیتها دارویی شفا بخش تجویز نماید، عظمت و کبریایی انسان را بعنوان خلیفه حق در بسیط زمین واقف سازد و به خداجویان و خداپرستان نوید دهد که اگر عاشق دیدار خدائید بدانید!

بیرون ز شما نیست، شمائید شمائید چیزی که نکردید گم از بهر چه جوئید؟ وندر طلب گم نشده بهر چرائید؟

ماسینیون محقق و مستشرق فرانسوی و دیگر پژوهشگران، دوران زندگی حلاج را بدقت مورد بررسی قرار داده و به این نتیجه رسیدهاند که منصور در طول زندگی پر از ماجرایش، هیچگاه دستخوش تمایلات اژدهای نفس نگردید و روح و جسمش به تباهی و عیاشی نگرائید و بعبارت دیگر گرد آلودگیهای ناشایست نگشت و بخاطر پول و مقام سر بر آستانه دیو صفتانی بنام خلیفه، وزیر و قاضی فرود نیاورد، تنها آرزویش مبارزه با ستمکاران بویژه خلیفه عباسی و متملقان دربارش بود و همین مبارزه سرسختانه که تسلیم ناپذیر مینمود موجب گردید که گروهی از ظاهربینان فاسد و خبیث دربار خلیفه اینجا و آنجا می گفتند، که حلاج مردی سرکش و عاصی است که روحی طاغی و عصیانگر دارد، بموازات این شایعه مسموم کننده و جاهلانه، آوازه مقامات و کراماتش ایران و قسمتی از سرزمین هند را فرا گرفت و از مرزهای هندوستان نیز تجاوز کرد و در هر سه دیار دوستان و مشتاقان و و از مرزهای هندوستان نیز تجاوز کرد و در هر سه دیار دوستان و مشتاقان و رادت کیشان بسیاری از طبقات مردم چون آهنربا بسوی او کشیده و جذب میشدند، مصنفاتش که دارای انشای خاصی است و اغلب حاوی مطالب بلند و زیبای عرفانی و به عربی تنظیم شده است، بوسیله نمایندگانش در همه جا

توزیع می گردید، مردم با ذکر و نقل بخشهایی از رساله هایش خشم ظاهربینان را فراهم می کردند و اغلب در شهرها موجب برخوردها و نزاعی خونین می شد و عجیب اینست که اغلب منتقدانی که در اطراف مقتدر عباسی علیه قدرت روز افزون حلاج توطئه می کردند، یا بزودی مورد غضب خلیفه قرار گرفته و اموالشان مصادره می گردید یا آنکه به بیماریهای خانمانسوز دچار میشدند و بقول شاعر:

### زنهارمیزن تیبرستیم بیردل درویش کانتیرستیم تیغ و سنان بر جگر آرد

آنها که به دروغ لاف محبت و ارادت میزدند و اصول مریدی و مشتاقی را آنطور که باید بجای نمی آوردند یا منافق بودند، اگر در اقصای هند یا بغداد و خراسان بزرگ میزیستند، ناگهان از لوح مصفا و آینه ضمیر منصور محو میشدند، طرفه آنکه با مشکلات و دردهای اجتماعی و خانوادگی روبرو میگردیدند بویژه ریاکاران دانشمند که به ظاهر مقبول جامعه بودند اما تصوف حلاّجی را فرار از واقعیت زندگی میپنداشتند و مفاهیم عارفانه ترانه هایش را نمیتوانستند درک کنند یا بر واقعیت های ایمانی خود تطبیق دهند، زبان به انتقاد میگشودند و برای خوش خدمتی در محضر خلیفه میگفتند که ما کمال مطلوبی در کتابها و اشعار منصور نمیبینیم، اگر حلاج مقبول جامعه است، بخاطر آنستکه عوام کالاتعام بدنبال اندیشههای فریبنده و ترفندها و چشم بندیهای او هستند، آنچه میگوید از منظر تمنیات مغرورانه خود اوست، اینها نیز در زمان حلاج اغلب مورد بی مهری خلیفه قرار می گرفتند و مانند پر کاهی در توفان های خشم آلود خلیفه به زندان و مصادره اموال محکوم می شدند بسیاری از متنفذان برای نزدیکی با منصور و بخاطر آنکه کشاورزان زمینهای وسیع آنها با رضایت خاطر بکار خود مشغول شوند و بموقع محصولات مزارع و بوستانها را به آنها برسانند برای نزدیکی با منصور کیسه های پول زر و نقره نثارش می کردند، اما به گفته اغلب کسانیکه شرح حال حلاج را برشته تحریر در آوردهاند یا از نزدیک با شبی در بیتالمقدس

او ملاقات کرده اند معتقدند او مردی بلند طبع، وارسته و بی نیاز و آزاد اندیش بود که ابداً به پول و مال و مقام پای بند نبود و آنچه بدست می آورد میان تهیدستان و مصیبت زدگان تقسیم می کرد، اصولاً حلاّج از همان آغاز جنبشهای عرفانی خود در بصره کمک به تیره روزان را وجهه همت خود قرار داد و این موضوع چنان فکر و اندیشهاش را بخود مشغول داشته بود که گاهی با دردمندی از اوضاع تیره و تار زمانش یاد میکند و از کم مایگی بزرگان وقت که احساس مسئولیت نمی کردند رنجیده خاطر بود.

توجه بوضع رقت بار اکثریت مردم مسلمان در امپراطوری عباسی معلوم میدارد که دوران حلاج برای ترویج مشرب و آئین حلاجی زمان مناسبی بود و حلاّج بخوبی توآنست از این فرصت برای نشر عقاید و مبارزه باحكام ظلم و جور استفاده كرده و بي پروا، رساله هايش را منتشر كند، از اینها گذشته، حلاً ج همچنانکه قطب و مقتدای مکتب وحدت وجودی است در غزلسرایی و طبع آزمایی شوریده بیقراری است که بکلامش موسیقی و آهنگ و ترنمی خاص میبخشد که به نهضت و عصیان مردم کمک میکند، اگر قاطبه مردم نان، امنیت و آسایش نداشتند اما به اشاره حلاّج، خلقت و هستی را زیبا میدانستند و معتقد بودند که عشق و زیبایی بدون یکدیگر و بدون خودشناسی مفهومی ندارد و انسان برای بردگی خلق نشده بلکه آزاد آفریده شده است عشق، صوفی حقیقی را در جهش بسوی آزاد شدن از مظالم ستمكاران و خليفه غاصب وجاهل عباسي سوق ميدهد، حلاج فكر و ذوق و اندیشهاش را حتی زمانیکه دست ها و پاهایش را در غل و زنجیر بسته بودند یا زیر ضربه های تازیانه دژخیمان خلیفه قرار داشت، نه برای طبع آزمایی و تفنن بلکه بهمنظور انسان شناسی و دیدار جمال زیبای محبوب که در دل و روحش تجلی میکرد، و در عین اسرار آمیزی و ابهام سرشاراز معنا ومفهوم بودتصنیف میکرد، اینستکه در هر مصرعی از ترانه های حلاج شانی و عنوانی و کیفیت معجزه آسایی از حقیقت نهفته است، آنها که اهل حالند و به زبان فصیح عربی آشنایی دارند، لذت مستانه و معنوی آنرا بخوبی احساس میکنند و نغمههایش اغلب شنوندگان و خوانندگان را بر سر ذوق و هیجان سماع در میاورد و بروایت سعدی:

نا نسسورد بسر نسسایسد بسوی عسود

پخته داند کاین سخن با خام نیست

مستی از من پرس و «از حلاج» شور عاشقی او کسجسا دانسد کسه درد آشسام نسیسست؟

آری بفرموده عارف بزرگ مهنه ابوسعید ابیالخیر، حلاّج همیشه در علو حال بود و مجذوب! نگارنده این سطور معتقد است حتی در لحظات نیایش بسان آتش افروختهای بنظر میرسید و می سرود ای آنکه مرا از عشق و مهر او ملامت میکنی، چقدر مرا با این توصیه رنج میدهی؟ اگر آنچه که من می بینم بخوبی می شناختی و عظمت و جلالش را درک میکردی، دیگر مرا سرزنش نمی نمودی، مردم به زیارت میروند اما من به زیارت محبوبی میروم که در روحم جای دارد، زایران گوسفندانی برای قربانی بزیارتگاه می برند، ولی من خونم را هدیه میکنم!

روزبهان بقلی در شرح یکی از کتابهای حلاّج نوشته است، بیشتر اشعار و دست نویس نوشته هایش را در زندان تنظیم می کرد و یکی از مریدان فداکارش که بعدها بجرم همکاری و همفکری با حلاّج دستگیر و به شدید ترین وجهی کشته شد، بطور پنهانی آنها را از زندان بغداد به بیرون می برد و میان دوستدارانش توزیع میکرد.

اگر عطار در کتاب تذکرهالاولیاء حلاّج را شیر بیشه تحقیق معرفی
میکند، بخاطر آنستکه این قدیس بزرگ در تبعید و زندان و حتی در سفرهای
دور و درازش از اصفهان و شوشتر تا هند و ماورای چین به مطالعه و تحقیق
و تحریر در مباحث مختلف ادامه میداد، بدینجهت بروایت فرزندش، منصور،
سیمایی دلفریب، افکاری روشن و عجیب و نیرویی شگفت آور برای جذب
مردم داشت که برای عدهای قدرت فوق بشری مینمود، عزمش جزم و
بررازهای درونی افراد واقف بود، اغلب در جلسه های عرفانی مریدانش از او
سئوال میکردند که این همه قدرت و جذبه را از کجا بدست آوردهاست؟

شبی با هفتاد تن از یارانش در دیری به کوه بیتالمقدس رفت، چندتن از خدمتگزاران دیر، قندیلها را برای روشن کردن آماده کردند، حلاج از

آنها پرسید: این قندیلها را کی روشن میکنید؟ پاسخ دادند طبق دستور اسقف، در سحرگاه! حلاج گفت تا آن موقع خیلی دیر است، یارانم گرسنهاند و میخواهند در روشنایی غذا بخورند سپس با انگشت سبابه دست راستش به قندیلها اشاره کرد و کلمه مقدسی زیر لب گفت قندیلها ناگهان روشن شدند، رهبانها که ناظر این گفت و شنود و روشنایی دیر شدند، شتابان نزد حلاج آمدند و از او پرسیدند:

-آز کدام ملتی؟ نکند از قدیسان باشی؟

ـ مسلمانم و انا الحق ميگويم!

\_ چگونه این همه قندیل ها را با اشارت انگشت روشن کردی؟

حلاج پاسخ داده این کار از مقوله حال است نه قال، خمیر مایهاش شور و سوز عشق است، افسونکاری نیست، صاحبدلان و سوختگان آنرا بهتر درک میکنند، بطور خلاصه از وجد و حال مایه میگیرد سپس با دست راستش اشاره به آسمان کرد...

رهبانان در توفانی از بهت و حیرت فرو رفته بودند، گویی آنها هم با روح لطیف و تسکین ناپذیر منصور نزدیک شده و حالتی روحانی در آنها ایجاد شده بود بدینجهت لب فرو بستند و چیزی نگفتند... حلاّج در سکوت مطلق دیر بهیجان آمد با کلماتی موزون و لبریز از شور و جذبه بمناجات مشغول شد و چنین گفت:

خدایا، دین و دنیای مردم را به ایشان واگذار کردم، یاد و عشق تو که در نهانخانه دلم نقش بسته است، مرا از همه آنها و از همه زیبائیها بدور کرده است، بهترین و با شکوه ترین لحظات برایم وقتی است که بسوی نامحدود و لایتناهی بویژه راههای شیری ریگ کهکشانها برای دیدارت پرواز کنم، تویی دنیای من، تویی حیات من، تویی آخرت من،

بی جهت نیست که هجویری در کتاب کشف المحجوب آنچه در ذهنش می گنجد در باره حلاج نوشته است که منصور از مستان و مشتاقان طریقت بود و حال قوی و همتی عالی داشت و به قول ابوسعید در عهد منصور در مشرق و مغرب کسی چون او نبود!

رت رکی این می بازدگی چه آنها که در بصره و بغداد و چه در مشایخ و عرفای بزرگ چه آنها که در بصره

خراسان و کرمان پایه گذار مکتب های مختلف تصوف بودند، زمانی که میخواستند در شور و شوق و سرمستی به آستانه محبوب پرواز کنند، آرزویشان این بود که در لحظات باشکوه مکاشفه، جمال یا راز پرده غیب بدر آید و متجلی شود، سوخته البرز یا یکی دیگر از عرفا که در خرابات دلش اندیشههای فراوان راه یافته بود در یکی از مناجاتهای شور انگیز خود در خواست کرده بود که اگر محبوب تجلی فرماید قول میدهد لب فرو بندد و بدیگران چیزی نگوید:

## استرار تیو پسیسٹ کسس نسگسویسم اوصناف تسو نسزد کسس نسخسوانسم

اما حلاّج در لحظههای هیجان انگیز سرمستی، از آنجا که شهامت اخلاقی و عرفانی داشت، با دید دیگری سوای دید عرفا و صوفیان خانقاهی، محبوب و معشوق قلبیش را می نگریست، او حقیقت را در اناالحق مشاهده می کرد و شکل زیبایی که از جوشش احساسات الهام و مایه میگرفت در شعرش منعکس می نمود، کلامش چنان در انسانها موثر بود که دریچههای تازهای در دنیای حالشان می گشود، شور تازه و آشوبی در نهادشان می افکند و مفاهیم خاص وحدت وجودی را همراه با آزادی اندیشه وری بیشتر در آنها خلق مینمود که هیچ صوفی مجذوبی این همه شور و روانی را در گفتار خلق مینمود که هیچ صوفی مجذوبی این همه شور و روانی را در گفتار نداشت. بقول ماسینیون فرانسوی، هیچ عارف عرب نیست که زبان و بیان عاشقانه ش سوزانتر از حلاّج و هم پاکیزه تر و عفیفانه ترا از او باشد، هیچ عاشقانه ش سوزانتر از حلاّج و هم پاکیزه تر و عفیفانه ترا از او باشد، هیچ بخدی یا اثری از عشق غیر عرفانی جذبه آنرا آشفته نمی کند، بارها در بازار بغداد در لحظاتی خاص جوش سینه را بیرون میریخت و میگفت:

اقتلونى.....

مرا بکشید و خون مرا بدون تامل بزمین بریزید تا بمحبوب برسم....
فضایل وصل بهمحبوب و معشوق در ذهن و اندیشه منصور با دیگر عرفا
تفاوت و فاصلهای معتاز دارد، حلاج فنای در دوست را جهش روحی به
زیبایی و کمال مطلق میپنداشت بدینجهت پدیدههای غیر قابل توصیف و

اشراق همراه با الهام از اینجا سرچشمه میگرفت، اناالحق اساس کاینات و معمای آفرینش و آتشکده عشق است و زبان گویای منصور تا آخرین لحظه حیات به آن مترنم بود، اینست که از زمان شهادتش تا امروز و بیشک در قرون و اعصار آینده حسین منصور حلاج مقتدای بسیاری از عارفان، صوفیان و سرایندگان با شور و حال قرار دارد عراقی نغمه سرای گلستان عرفان چه نیکو سروده،

آنانکه گوی عشق ز میدان ربودهاند بنگر که وقت کار چه جولان نموده اند تما سر نهادهاند چو پا، در ره طلب بس مرحبا که از لب جانان شنوده اند آندم که گفتهاند اناالحق ز بیخودی آندم بدانکه ایشان، ایشان نبوده اند

راه حلاّج، مکتب حلاّج، مشرب حلاّج، خداپرستی عاشقانه بود که زیربنایش و اساسش بر وحدت وجود قرار داشت جرمش این بود که اسرار هویدا می کرد.

در کتاب کشف الاسرار آمده است آنشب که حسین منصور را کشته بودند، همه شب با حق مناجات داشتم تا سحرگاه پس سر بر سجده نهادم گفتم: خداوندا بندهای بود از آن تو، مؤمن و موحد و معتقد در عداد اولیاء دین، چه بلا بود که بوی فرود آوردی و از کجا مستوجب این فتنه گشت؟ دین، چه بلا بخواب اندر شدم، چنان نمودند مرا که ندای عزت بگوش رسید

که: هذا عبد من عبادنا اطلعنا على سر من اسرار نافافشاه فانزلنى به ما تراه، بفرموده لسانالغيب حافظ شيراز:

گفت آن یار کزو گشت سردار بلند جرمش این بود که اسرار هویـدا میـکـرد اگر کانت فیلسوف آلمانی گفته است که دو چیز است که شگفتی انسان را بر میانگیزد، یکی آسمان پرستاره و دیگری وجدان و ضمیری که در درون ما قرار دارد، حلاج با لحنی موثر و دلنشین خروش بر میدارد که انسان مومن مسجود فرشتگان است همه چیز برای اوست و دارنده همه کمالات بویژه عشق ورزی.

برخی از صوفیان بزرگ معتقدند در عرفان وحدت وجودی حلاج جاذبه و کششی هست که هر سالکی زمانیکه به عصاره و شیره گفتار او پی برد، بلافاصله در ک میکند، عارف، صوفی و زاهد پاکباز و شیفته حقیقت در حال نیایش آنقدر عاشقانه با محبوبش سخن میگوید که گویی میخواهد پرواز کند و در ساحتش به آن به پیوندد و به قول یک دانشمند بزرگ غربی «شاید اینشتاین» در این حال باشکوه انسان به کوچکی آرزوها و هدفهای بشری پی میبرد و عظمت و جلالی را که ماوراء امور پدیده ها در طبیعت و اندیشه ها تظاهر مینماید، بخوبی حس میکند.

حلاّج یک درد بزرگ معنوی در خود احساس می کرد و آن آرزوی درد وصل، یکی شدن با معبود و فنا بود، بر زبان آوردن چنین نیازی آنهم بطور مستمر و مداوم اساس و فطرت عشق است، حلاّج میخواست در افق بیکران پرواز کند و تاحقیقت را با تمام وجود لمس نمیکرد، نمیتوانست آرام بگیرد، بقول یکی از صوفیان بزرگ، عارف خود آگاهی کامل را منحصرا در خدا آگاهی میداند، این بود گاهی رازهای نگفتنی را فاش میکرد و از قول شبلی روایت کردهاند، که بزر گترین علت بدار کشیدن حلاّج یا بزرگترین پدیده مقدسی که به روایت حافظ فرشته از آن آگاه نیست رازهای عاشقانه بود! و به قول عطار:

عسسق آنسش بسودوعسفسل آب، ای پسسر عسسق محساکسی و خسرد بساد ای پسسسر عشسق بسر منسمسور غالب گشته ببود بود هم مطلوب و طالب گشته بود این بحث را با مطلبی از ابن خفیف شیرازی که حلاّج را در زندان بغداد ملاقات کرده بود و قبلاً در باره این ملاقات به تفصیل نوشتهام به پایان میبرم:

روزی شخصی از ابن خفیف سئوال کرد، اعتقاد تو در بارهٔ منصور چگونه است؟ پاسخ داد: اعتقاد من آنست که مردی موحد بود، سئوال کننده ادامه داد که من این پرسش را جهت آن میکنم که جماعتی میگویند که او کافر بود، ابن خفیف با عصبانیت گفت:

اگر آنچه من از او دیدم نه توحید باشد، پس در دنیا موحد کیست؟ در این موقع دیگری از ابن خفیف پرسید حلاّج از لاهوت و ناسوت سخن گفته و ادعاهایی داشته است؟ ابن خفیف گفت، حتماً درباره این شعر میگویی:

سبحانه من اظهر ناسوته.

گفت بلی،

شیخ جواب داد: لعنت خدای بر آنکس باد، کی این گفته است و چنین اعتقادی دارد و بر آنکس که امثال این سخن و امثال این اعتقاد دارد.

منصور شنیده بود که مخالفانش دربارهاش اظهار نظر کردهاند که بسان فرعون به قدرت علاقهٔ فراوان دارد، این تهمت، سخت او را عصبانی کرد و به مریدانش فرمود:

زندگی من با محبت و عشق آغاز شده و با عشق به پایان میرسد، اما مقتدر خلیفه با قساوت بی رحمی، کشتار، غارت و بزور سرنیزه مایل است امپراتوری اسلامی را مقهور و مطبع خود سازد، ماموران خلیفه همچون پلنگ درنده ای که به جان طعمه ای بیفتند به پیشه وران و دهقانان حمله می برند، این صدای امید بخش حلاج بود که مظلومان و ستمدیدگان را در شهرها و روستاها بیکدیگر نزدیک میساخت و به آنها نوید میداد که آماده شورش و گرفتن انتقام باشند وقتیکه سخنرانیهایش را می شنیدند و یا از مفسون نامه هایش آگاه میشدند، بهیجان میآمدند چون حلاج را مظهر دفاع از حقوق خقه و آزادی انسان از اسارت میدانستند و بسیاری به او کاشف اسرار و انسان کامل لقب دادند.

اینستکه مولانا در دیوان شمس که به قول نویسندهای در هیچ دیوان غنایی دیگر دیده نمیشود از روح حلاج برای توصیف محبوبش شمس الهام میگیرد و میفرماید:

نور تویی، سور تویی، دولت منصور تویی مرخ کُـه طور تویی، خسته بمنقار مرا

### رهایی از بند

آیا حلاج اندیشههای قرمطی و الحادی در سر داشت؟ یا انسان خدایی منصور، عصیان علیه جباریت و فرعونیت خلیفه عباسی و وزیرانش بود؟

ابن ندیم در کتاب (الفهرست) آشکارا اظهار نظر کرده و خواسته است نظرات ابوریحان بیرونی و ابن طقطقی را درباره فساد اندیشه و دگرگونی احوال منصور محافظه کارانه تایید کند ولی ناگزیر است برای جذبههای عارفانه و کلام بی پروایانه او محملی بتراشد، بدینجهت نوشته است:

حلاج با پادشاهان زمانش مبارزه می کرد و از قیام علیه حکومتها طرفداری مینبود و در این باره از ارتکاب هیچ گناه بزرگ رویگردان نبود! اما عبدالقاهر بغدادی در کتاب (الفرق بینالفرق) منصور را یک قهرمان و یک حماسه گر و یک انقلابی بزرگ میداند و معتقد است اگر او را دستگاه خلافت عباسی به زندان محکوم کرد بخاطر بیم از شورش ستمدیدگان و ناراضیان بود.

میرفطروس در تحقیقات تازهاش که قابل تامل و متاسفانه قسمتی از آن با اندیشههای مادیگری توام است، نوشته است حلاج یک متفکر برجسته، یک وجدان بیدار و آگاه اجتماع و یک سیاستمدار اندیشمند بود! آنچه مسلم است مسردم در سسراسس قسلسرو اسلامسی در گفتار و نوشتار حلاج مطالب تازهای میدیدند و می شنیدند که آنها را

حلاج

ر مانگیخت تا مانند براده آهن بسوی آهنربای حقیقت جلب و جذب شوند، اینستکه دربار خلیفه عباسی در ابتدای شورش حلاجیان در بغداد با همه توانایی که داشت نتوانست فتوای قتلش را از بزرگان شهر و اقطاب بگیرد، بدینجهت ناگزیر شد موافقت کند که حلاج را از زندان آزاد کنند، خلیفه عباسی با تبلیغات وسیع نمایندگان حلاج در شهرهای دور و نزدیک و نفوذ اندیشه هایش میان عوام نتوانست قاطعانه مبارزه کند، و خبر داشت که این زندانی محتشم حتی در زندان نیز به تبلیغ و بیدار کردن مردم مشغول است و به روایت عطار در کتاب تذکرهالاولیاء: خلق به زندان میرفتند و مسائل مختلف میپرسیدند، از سویی عصیانها و قیامهایی در شهرها به حمایت از آزادی حلاج در حال شکل گرفتن بود که ماموران خلیفه نمیتوانستند مانع این تظاهرات شوند و گاهی به طرفداری از حلاجیان با فرماندهان خود به نزاع میپرداختند، از سویی مادر خلیفه که تمایلات حلاجی داشت بارها به فرزندش نصیحت کرده بود، که اجازه ندهد که با این مرد عارف مستجابالدعوه که مورد علاقه طبقات رنجدیده جامعه است در منتهای خشونت رفتار شود، یا اورا آزاد کند، یا دستور دهد که به نقطهای دور دست سفر نماید، شاید عزلت گزیند و خانهنشین شود! اما حلاّج نماینده عصیانگران و پرخاشگران علیه امپراتوری عباسی بود از بسیاری از سخنان اندیشیدهاش، طبیعت تند و بی پروایش مشخص بود، احساسی برادرانه نسبت به ستمدیدگان و مظلومان و زندانیان داشت سخنانی که به شعر از زبانش میگذشت، چنان دلنشین، شورانگیز و با طبایع مردم همآهنگ بود که حتی کشاورزان کم سواد روستاها بعنوان بهترین ترانهها در کشتزارها و بوستانها با صدای درد آلود و محزون خویش میخواندند و برخلیفه عباسی نفرین و لعنت نثار می کردند.

این ترانه های شوق انگیز بود که تحرک و نیروی فنا ناپذیر ایمان و مبارزه به خوانندگان میداد تا در لحظات مساعد و مناسب که برای فرود آوردن ضربه نهایی به ارکان خلافت فرا رسد، از جای بر خیزند و به مبارزه و نبرد با جرثومه های فساد، فداکاری کنند، همدردی و همفکری خاصی که مردم به حلاج داشتند، خلیفه را وادار کرد بالاخره عزم جزم کند و تصمیم

بگیرد و فرمان آزادی منصور را صادر کند تا حلاج فقط به بررسیها و کشفیاتش در عبق سرشت انسانی و اعماق درون ادامه دهد.

در قرون و اعصار گذشته مخالفان و چند تن از مورخان و محققان اتهاماتی در آثار خود به حلاّج وارد کردهاند که اغلب بر اساس تعصب و اطلاعات غیر مستند است، اما نمیتوانند از یاد ببرند که او شاعری کامل العیار است در نبوغ او تردید نمیتوانندبکننداگر چه برخیاو رامرتاض، افسونگر و جادو گرمعرفی نمودهاندولی اذعان دارند که در کمترنوشته هایش قدرت ذهنیش به بیراهه یا کج راهه کشیده میشود، اوبا زیرکی و پشتکار و بابهره برداری از استعداد عجیب و نبوغ خودمیخواست انسان خدایی را توجیه و ثابت کند.

روزی که حلاّج از زندان آزاد شد زندانیها و طرفدارانش با هلهلهها و شادیها و نعرهها و زنده بادها بغداد را به لرزه در آوردند همان روز ابن فرات وزیر بی تدبیر خلیفه با شتاب خود را به دربار خلافت رسانید و با ناراحتی و کمی عصبانیت گفت:

- چرا فرمودید این عصیانگر بزرگ که مدعی است که به روی زمین زندگی نمی کند و دائماً بسوی لامکان در پرواز و در معراج است آزاد شود، بیشتر روحانیان بغداد او را دیوانه میدانند و معتقدند و که حلاج بیهوده ادعا میکند که سرشار از عشق و جذبه الهی است، او یک گزافه گوی جاه طلب است...

خلیفه که به دقت گفتار وزیرش را گوش می کرد با خشونت گفت:

د شما تا حال در برابر این مدعی بزرگ چکار کرده اید، کار بنیادی شما چه بوده، دیدید که طرفدارانش قیام کردند و نزدیک بود کاخ با شکوه ما را بر سرما خراب کنند، آیا شمارها و ناسزاهای قیام کنندگان را شنیدید؟ بروید در منزل بقیه عمر را استراحت کنید، به حامدبن عباس دستور دادم که بجای شما در منصب وزارت به امور برسد و شاید بتواند مساله حلاج را بنحوی رضایت بخش یکسره کند! عرق سرد بر پیشانی وزیر معزول نشست بخشاتی زودگذر سکوت کرد ولی ناگهان متوجه شد که ممکن است اموال باد آوردهاش مصادره شود و خود بجای حلاج به زندان برود ناگزیر گردید از خدماتش یا آوری نماید و خطاب به خلیفه بگوید:

امیدوارم که حضرت خلیفه فراموش نکرده باشد که من شورش وحشتناک حسن بن حمدان را که نزدیک بود همه نقاط شهر بغداد را تسخیر کند، با حیله ها و ترفندهای خاصی شکست دادم او را دستگیر کردم و دستور دادم در زندان بغداد به قتلش برسانند من شجاعت آنرا داشتم که به رئیس زندان بغداد بگویم و از او بخواهم دستها و پاهای حلاج را در غل و زنجیر بگذارند و بر گردنش لوحی آویزان کنند و بر لوحش با خط درشت نه سند:

هذا داعی قرامطه! این شخص از مبلغان قرامطه است در حالیکه او نه قرمطی است و نه مزدکی!

من با خونسردی دشنامهای وزیرانی که با حلاج در خفا رابطه صمیمانه داشتند بجان شنیدم و بی پروا با اندیشههای منصور مبارزه کردم، بی شک اطلاع دارید در برخی از شهرها شور شهایی گزارش شده است اجازه دهید آنها را آرام کنم، سپس طبق دستورتان به استراحت بپردازم خلیفهالمقتدر با تقاضای وزیر مخالفت کرد.

حلاّج از زندان آزاد گردید اما احساس گناه و عذاب وجدان مقتدر خلیفه را گاه و بیگاه مضطرب می کرد که قدیسی را ماهها بیهوده در سیاه چال زندان افکنده است.

وقتیکه از ابن سریح متاله و فقیه شافعی بغداد خواستند که فتوای قتلش را همچون دیگران صادر کند، گفت:

میدانم و آگاهم که حلاج حافظ قرآن مجید است و بعلم فقه و حدیث مسلط، نماز میخواند و بیشتر روزها صائم و روزه دار است، شب زنده داریها و زاریهایش را زندانیان بغداد گواهی دادهاند، من وجداناً و از روی ایمان حلاج را موحد و معتقد میدانم و نمیتوانم فتوای قتل او را صادر کنم.

شاید گروهی از دانشمندان زمان نمیخواستند در پی کشف ادعای حلاج بر آیند، اما صرف این ادعا که گفتارش منطقی و عاقلانه نیست و آتش در اندیشههای دیگران میزند و هم چون گردبادی بر عقاید عوام و ساده دلان میوزد، مسالهای قابل بحث است نه موجب قتل نفس و مجازات اعدام! دادستان دادگاه بغداد میتوانست بعنوان یک قاضی وقتی که شکایتی

رهایی از بند

مستند بدستش میرسد، حلاج را محاکمه کند، بشرط آنکه محیط و فضای دادگاه از نفرت کینه، عداوت و تعصبات قومی و پیشداوری سیاستگران متملق و فقهای درباری پاکیزه و در امان باشد و دیدیم، چنین نبود و چنین هم نخواهد شد.

حلاّج حماسه سرای عشق، خطر تعقیب و پیگردی و زندان و تبعید را بر جان خود خرید ولی هیچگاه تسلیم نشد!

در قرن پانزدهم میلادی کنت جیووانی پیکود و لامیرا انسان گرای بزرگ اهل فلورانس که از طرفداران جدی مکتب نو افلاطونی بود، روزی طی یک سخنرانی درباره مقام و کرامت انسان چنین گفت:

... تو ای انسان اکنون هیچ مرزی اندیشهها و ارزشها و مقام ترا محدود نمیکند حتی شش جهت اصلی، اکنون موقع آنست که بندها را از دست ها و پاهایت باز کنی و دست بکاری زنی که حدود طبیعت خویش را ترسیم نمایی تو در مقام سازنده و طراح میتوانی چنانکه میخواهی خود را به قالب زنی و این توانایی در تو دیده میشود که از راه راست منحرف شوی و مقهور هوای نفس گردی یا تجدید حیات کنی و در سیمای عالیتری که یزدانی اند جلوه نمایی...

صدها سال قبل از گفتار کنت جوان فلورانسی که در سن سی و دو سالگی جان سپرد، حلاج در اوج شور و وجد و هیجان سرود، هیاهویی برانگیخت و میخواست به انسان اعتلاء و عظمت ببخشد تا نیروهای شگرف باطنی خود را بیان کند و نبوغ و قدرت روحیش را که از دنیای ضمیر ناآگاه خبر میداد عرضه نماید، بدینجهت بقول مولاتا صلا در داد:

از خبودی بنگندر کنه تنا بنانسی خیدا فیانسی حیق شبو کنه تنا بنابسی بیشا گیر تشرا بنایسد وصنال رامنتسیسن منجبو شبو والبلنه و افیلنم بنالنیشیسن

شیخ ابوعبدالله خفیف، عارف بزرگوار شیراز که در زندان بغداد با

منصور حلاً ج ملاقات كرده بود، نوشته است:

روزی بحیله بسیار به زندان بغداد رفتم، اطاقی پاکیزه و تمیز به حلاّج داده بودند، غلامی در کنار اتاق حلاّج ایستاده بود، پرسیدم: حلاّج کجاست؟

- ـ گفت در سقایه. «آبدارخانه»
- ـ گفتم چند وقت است که خدمتکار او هستی؟
  - ـ پاسخ داد، هیجده ماه!

- پرسیدم حلاّج در زندان چکار میکند؟ گفت بیشتر اوقات نماز نافله میخواند، چون بخدمت حلاّج رسیدم پس از سلام دست او را بوسیدم، چنین فرمود: اگر دست دست ما بود، تو را از بوسیدن آن منع میکردم، خفیف میگوید بنور فراست درک کردم، نظر حلاّج چیست، سکوت کردم و چیزی نگفتم.

آنها که با حلاج در زمینه های عرفان و آئین مباحثاتی داشتند میگویند، او روانکاوی شایسته بود با نگاههای نافذش نقب به اعماق ذهن مشتاقان و بازدید کنندگانش میزد و با درونگرائیش گاهی پرده از رازها بر میداشت، اندیشه هایش تازه و گاهی دلیرانه بود.

جملهای که بسیار مورد علاقهاش بود و به آن عشق میورزید و هرگاه که برزبان می آورد نامکرر بود جمله اناالحق بود، گویی اساس وجود و شخصیت ذاتیش بر آن قرار گرفته است بقول شاعر:

ببود منتصوري صجب شورينده حيال

در ره تسحسفسیسق او را صسد کسمسال حسال او حسال عسجسب بسود ای پسسسر

نسی وحسال ایسن خسسسان بسی خسبسر

از رمسوز مسر حسق ره بسرده بسود

نسی جسو مسا و تسو رهسی گسم کسرده بسود از شسراب و مسل حسق نسوشسیسنده بسود

دائسمىاً از ئسوق حسق جسوشىيسدە بسود

رهایی از بند

نگارنده معتقد است که حلاج بحق، قطب جذبه های عارفانه بود، از مرگ نمی هراسید و آنرا از مقوله نیستی و فنا نمیدانست بلکه مرگ را زندگی حقیقی می پنداشت و بدیگران نوید میداد که بر ارغنون مرگ گریه نکنند و شیون ننمایند که من آرزو دارم هرچه زودتر بمبداء فیض واصل شوم و همچون قطرهای به دریا برسم.

راز وسیع و باشکوه و جاذبه حقیقی حلاج دراین بود که از قدرتهای ویران کننده طرفداران و ملازمان خلیفه نمیهراسید، جرات و اعتماد لازم برای حمایت از مظلومان در خود میدید، خاکسار، متواضع، مبارز و در حقیقت واجد کلیه فضائل بود و در امپراطوری عباسی پیروآن و علاقمندان زیادی داشت پویژه که اساس انالحق را بر شکوفایی و بالندگی عشق میدانست، اما ابن داود قاضی القضاه بغداد و فیلسوفی که خود را پیرو مکتب افلاطون مینامید، میگفت: از طریق عشق نمیتوان به حقیقت واصل گردید، چون عشق سودای وصال ظاهریست که شور و شوق بر میانگیزد ولی وصال را در آن راه نیست. اما شیخ روزبهان بقلی که برخی از آثار حلاّج را تفسیر کرده است، میگوید که قدرت جادویی عشق جنون زاست، غلبه حب و دوستی محبوب، عاشق را مهیج جنون عشق شود، حلاّج پای را فراتر گذاشت و از انسان کامل سخن میگفت، انسان کامل مراتب کمال را در ساحت عشق مي پيمايد و نهايتاً مظهر تمام صفات عالى ميشود و مقصد سالک مشتاق و مومن بقول استاد عبدالله نصری در کتاب (انسان کامل)... در طریقت حلاّج مقام متعال خلافت انسان است كه اين خود براثر عشق الهي اتفاق میافتد، حلاج به تصفیه درون و پالایش وجود از آلودگیها سعی بلیخ دارد عزیزالدین نسفی میگوید عروج سالک آنگاه میسر است که سالک بتواند در بیداری، روح را از بدنش خارج سازد و احوالی که پس از مرگ بروی مکشوف میشود در حال حیات بروی آشکار گردد، این بحث را فعلاً ناتمام میگذارم و بدنبال داستان حلاّج میروم.

حلاج وقتیکه آزاد شد به میان دوستان و طرفدارانش در کنار دجله رفت و برای آنها سخنهای تازه گفت، بغداد یکپارچه تعطیل شده بود، طبقات مردم از دور و نزدیک برای دیدن حلاج به کنار دجله میآمدند

وزیران خلیفه یکی پس از دیگری به اشاره قاضیالقضاه شهر نزد مقتدر میرفتند و هر یک ببهانهای اعلام میکردند که نباید اجازه داد، حلاج از بغداد خارج شود.

بغداد یک پارچه شور و هیجان بود مردم از فرط شادی دکانها را غارت و خانههای بزرگان شهر را باتش میکشیدند. رئیس شرطه بغداد بتحریک ابن داود پیوسته گزارشهای تکان دهنده و وحشتناک به خلیفه میداد بطوریکه المقتدر نادان و بی اراده دستور داد حلاّج بدوستانش گفته بود یک بدادگاه ببرند. ابن داود پیش از دستگیری حلاّج بدوستانش گفته بود یک دیوانه خانه بدوش به خطیبی پرشور تبدیل شده و دامنه نفوذش میان طبقات دیوانه خانه بدوش به خطیبی پرشور تبدیل شده و دامنه نفوذش میان طبقات عوام چنان گسترش یافته است که میتواند با خطابههای خود برق آسا شهر آرامی را بجهنمی وحشتناک تبدیل کند اوهامی که در ضمیرش میجوشد آنها را حقیقت میداند و در کابوسی زندگی میکند که نمیتواند خود را از چنگش را حقیقت میداند و در کابوسی زندگی میکند که نمیتواند خود را از چنگش برهاند، باید روح سرکشی و عاصی او را مهار کرد باید این دیوانه از خود براضی و بلند پرواز را که خود را محور عالم میپندارد به تیمارستان برد و بمادر خلیفه قبولانید که حمایت از این مرد برای خلیفه المقتدر گران تمام میشود و ممکنست بسقوطش بیانجامد.

شرطههای بغداد طبق دستور رئیس خود بالاخره وارد میدان شدند و پس از برخورد شدید و خونین با طرفداران حلاج که منجر بکشته شدن گروهی گردید. در میان شعلههای آتش که قسمتی از بازار بغداد را فرا گرفته بود حلاج را دستگیر و مستقیماً بسوی دادگاه بردند.

هدف المقتدر خلیفه از تشکیل فوری دادگاه این بود که بوسیله ابن داود قاضی القضاه بغداد، حلاج را بمردم عوام آنطوریکه لازم است بعنوان یک حقه باز طرار معرفی کند و طرفه های ناهنجاری که بکار میبرد آشکار نماید و ثابت کند که شوریدگی حلاج ناشی از دیوانگی است نه از الهام و اشراق ادعایی!

ابن داود باید در دادگاه ثابت کند که هرکس که به حلاج اقتدا میکند به فرجام کار مبتلا به جنون و مالیخولیا میشود، ارادهاش درهم شکسته شده و حس واقع بینیاش بیکباره تباه میگردد، خلیفه میخواست ابن داود قدرت علمیش را دراین دادگاه به ثبوت برساند و نهاناً طرفداران حلاج قاضی بغداد را آماج انتقادها و ناسزاهای خود قرار دهند و جواز دیوانگی و محکومیت حلاج را نیز ابن داود امضاء کند. ابن داود باید برای نخستین بار در دادگاه بگوید که حلاج به شیطان اعتقاد دارد که از یک سو محرک رنج و از سوی دیگر جرثومه عصیان است.

وقتیکه حلاج وارد دادگاه شد ناگهان ابرهای سیاهی فضای بغداد را فرا گرفت و غرشهای آسمانی چنان مهیب بود که تالار دادگاه را بلرزه در آورده بود، بادهای وحشتناکی وزیدن گرفت در پشت درهای بسته دادگاه مردم به اعتراضهای شدید خود ادامه میدادند.

حلاّج با جلال و جبروت در حالیکه دستها و پاهایش در زنجیر بودند وارد دادگاه شد، چشمهای شرکت کنندگان در دادگاه به سیمای عصبانی و ژولیده حلاّج خیره شده بود، لبخندی تلخ بر لبهایش نقش بست بانگاههای کاوندهاش باعضای دادگاه که روی زمین نشسته و باو می نگریستند توجه کرد و سپس با حالتی فیروزمند سرش را تکان داد، ناگهان نگاههایش با نگاه ابن داود تلاقی کرد البته با اکراه، گویی در پیشانی ابن داود قاضی القضاه بغداد اراده سخت همراه باشقاوت و جاه طلبی و اضطراب موج میزد قیافه قاضی دادگاه هولناک بنظر میرسید ابن داود نگاههایش را دزدید و به خواندن چند نامه که برابرش بود مشغول گردید.

بیشتر شرکت کنندگان در دادگاه از بدخواهان و دشمنان حلاّج بودند شلمغاتی داماد حامد که مردی فاقد اخلاق و ستمگر بوده سپهسالارمونس از خواجه سرایان رومینژاد و متملق، نصر قشوری سردار حاجبان دربار خلیفهالمقتدر و ابن حامد وزیر درنده خوی و قاضی ابوعمر که مردی عیاش و به شکمبارگی مشهور بود مختصر غیر از ابن سریح متاله و فقیه شافعی بیشتر اعضای دادگاه مردمی بودند خشن، بی رحم و متملق دربار، وجدانشان سخت در اختیار مقام و پول و شب زنده داری های خلیفه! در چنین دادگاهی حلاّج فقط در بارقههای جذبه و شوق و اشراق و در سایه نبوغش میتوانست صحبت کند، اندیشههای حلاّج «دراین دادگاه» میبایستی اساس و پایههای تفکر مخالفان و حاسدان را که مبتنی بر تعصب

مفرط، کورباطنی و اتهام الحاد و زندقه بر اوست سست نماید و ابن داود را نزد خلایق که بعنوان فیلسوف بلامنازع جا افتاده است، بعنوان یک قاضی نو کرصفت و مردی که از احساس و عواطف بشری بیگانه و به انسان خدایی علاقه ندارد، معرفی کند و ترانههای الهامیش را که بطبایع دولتبردان عیاش، زشت مینماید، رنگین کمانی از جاذبههای عالی نور و سرور و وجد و هیجان که در لابلایش مبارزه با جباران زبانه میکشد و علیه ستم میشوراند بچشم میخورد، با کلام نقاشی کند و اضافه نماید که اشعارش افسونی است که دیگر مداحان جیره خوار دربار خلیفه عباسی را بخاطر احساس غنایی خاص و بارقههای درون بینی انسان خدایی با شکست و سرافکندگی روبرو ساخته است!

در این دادگاه قضات درباری از نزدیک با عارفی، شوریدهای و دردمندی انسان گرا و سرکش آشنا میشوند که در تکاپوی کمال و وصال ربتانی است و با ریا کاران و دغلبازان بمبارزه پرداخته است و میکوشد تا بانیروی روحی و ترانههای الهامی نشان دهد که مقهور قدرتهای دروغین نیست وبدستورهای خلیفه گردن نمینهد و وقتیکه از اناالحق دم میزند آرزوی عروج و پرواز و سیر در کهکشانها را دارد او خود را شاهبار سد ره نشین میپندارد و بخود میگوید:

# نشمین تو نه این کنج محنت آباد است

سیر اندیشه متعالش بصورت عصیان و طغیان تجلی میکند و میخواهد فلک را سقف بشکافد و طرحی دیگر اندازد، حلاّج در بیدادگاه بغداد گویی تحت تأثیر یک نغمه سحر آمیز و یک حالت لبریز از شور و هیجان قرار گرفته بود، دیدگانش را فرو بست و در قلمروی پرواز کرد که برای نگارنده نامفهوم است، ابن داود که سیمای حلاّج را دگرگون دید و از سویی قضات از دیدن این منظره تحت تأثیر قرار گرفته بودند، می کوشید این عارف مومن را که بعنوان متهم در برابر خود در زنجیر می بیند با زشتترین دشنامها مورد عتاب و خطاب قرار دهد.

ابن داود جنون آسا نعره میکشد و خطاب به قضات دادگاه میگوید: آقایان ما با یک دیوانه زنجیری و شیطانپرست روبرو هستیم در وجود این مرد عصیان، الحاد و طراری و حقه بازی بهم تلاقی کردهاند او میکوشد با اینگونه اعمال و رفتار، خود را اشراقی و الهامی معرفی کند در حالیکه او بازیگری شیاد و حقه باز است، خود را پیام آور وحی و خداشناس معرفی مینماید در حالیکه بعقیده بسیاری از دوستان و فرزانگان بغداد و عرفای مشهور که از استادان و یاران حلاج بودند بدعتگزاری نابکار است سپس قاضی القضاه عنان گسیخته با قهقهه نعره کشید و خطاب بحلاج گفت:

مراحم خلیفه اسلامی را فراموش کردی و دستور دادی بغداد را به آتش بکشند؟ ای دروغگوی بزرگ...

حلاج شاهین صفت خواست به دادستان دادگاه حمله کند که ماموران مانع شدند و نگذاشتند شیر شرزه دربند کشیده از جایش تکان بخورد! حلاج خطاب به ابن داود گفت:

شرمم میآید که تو دادستان دادگاه من باشی، تو عیبم به دروغگویی میکنی، اما نمیدانی که بدنام تر و ریاکارتر از تو میان قضات بغداد کسی وجود ندارد تو حسودی، تو رقیب افکار منی، و خبیث تر از تو احتمالاً خدای نیافریده است، چه جرم کردهام که مرا غل و زنجیر کرده و به اینجا آوردهای؟ یقین بدان چون: دور فلکی یکسره بر منهج عداست ـ خوش باش که ظالم نبرد راه بمقصود

تو از بهر معیشت و مقام ناگزیری دست خلیفه را ببوسی و تعظیم و نکریم کنی و تملق بگویی اما حلاج اناالحق میگوید، سر بر سر گردون بفخر میسایم و امید آن دارم و از خدا می طلبم که جان را نثار محبوبم کنم نه نثار خلیفه ستمکار عباسی ...

دادستان دادگاه حلاج را امر به سکوت داد و ادعانامهاش را با خونسردی قرائت کرد و گاهی بچشم حقارت به حلاج مینگریست در ادعا نامهاش آمده بود ه عقیده منصور در باره وحدت همانند نظریه مانویان و قرمطیان است، پس حلاج مبلغ افکار مانوی و قرمطی است و باید آتش در خرمن اندیشهاش زد و این دیوانه جاه طلب را به دار مجازات آویخت تا عبرت دیگران شود،

. ر . ابن داود به تفصیل در دادگاه با عشق الهی حلاج که در کلامش، در ترانه ها و حتی در کتابهایش آمده است به مقابله بر میخیزد و میگوید، مدیحه سرای عشق، نباید از آن بصورتی مذهبی یا نیایش آسمانی تعبیر کند، چون سرچشمه عشقش هوی و هوس است، آقایان قضات، حلآج معجونی است از ادعاهای فضیحت انگیز و یاد آور نظرات ملحدانه مانوی، آوارهای است سرگردان که از خاطرهای به خاطره دیگر از کتابی به کتاب دیگر پناه میبرد، گاهی قرمطی، زمانی مجوس و گاهی مانوی و زمانی معتزلی است، بهرحال دیوانهای است بی اصل و نسب! دیوانهای که از مردم در جامع المنصور بغداد درخواست میکند او رابکشند! آیا میدانید حلآج از شیطان تجلیل میکند و شیطان پرست است؟ همهمهای در دادگاه افتاد... پس از آنکه دادستان شرکت کنندگان در دادگاه را امر به سکوت داد، اضافه کرد. این مرد ژولیده و کافر در اشعارش با بی پروایی و گستاخی و بی شرمی مرد ژولیده و بی پایه از خداوندی خود یاد می کند، من از طالع شوریدهام در رنجم که چرا باید برابر افسونگر شیطان پرستی در دادگاه قرار بگیرم و در باره افکار جنون آمیزش سخن بگویم، او ننگ بشریت است...

حلاج که با دقت به اتهامات دادستان بیدادگاه بغداد گوش میداد، ناگهان سخنان او را قطع کرد و گفت:

از ننگ چه گویی که مرا نام ز ننگست وزنام چه پرسی که مرا ننگ زنامست

«حلاّج در دادگاه بغداد نشان داد که عارفی است که» «در گزینش کلام و حالاتی را که وصف میکند استاد است» «سیمایی جالب و جذاب دارد با دادستان دادگاه» «محکم و پرمایه سخن میگوید با لحنی که گویی از اندیشههای» «مخالفان ابن داود آگاه است»

حلاّج که با جملات ابن داود غرورش جریحهدار شده بود، گفت:

ابن داود دادستان دادگاه که میخواهد بما آئین عشقبازی تعلیم دهد، پارسایی ریاکار و متظاهر است آقای دادستان شیوه غدارانهات بیان کننده آنست که عزم جزم کردهای مرا بدنام کنی، آنهم کسی را که معتقد است در قلمرو عشق ز ملک تا ملکوتش حجاب بردارند! تو از عشق چه میفهمی تو نشخوار کننده مطالب فلاسفه یونانی، زبور عشق نوازی نه کار هر مرغیست! درست است بظاهر ژولیده و سرگشته و آشفتهایم، اما باید بدانی که از پرتو اناالحق راز نهانی و عشق جاودانی را می شناسیم، عشق ما الهامی و عرفانی است که قلبها را تسخیر میکند.

حریم عشق بالاتر از آنست که دادستان مزدور بغداد آنرا درک کند، مباحثی که دراین مجلس باید از آن صحبت کنی و مرا محکوم نمایی معلوم و برای مردم مشخص است بهتر است مودبانه به اتهاماتت ادامه دهی، من حلاجم، حلاج اسرار و این را بیمن دعای شب و ورد سحری بدست آورده ام عشق به خدای متعال برای ما بزرگترین نیایش است، تو مدعی عشق هستی، نه مفسر عشق از آنهایی که در آینده ای نزدیک دست غیب آید و بر سینه نا محرمت بکوبد ا چه بخواهی و چه نخواهی، ما باید به کمک ستمدیدگان نظام خلافت عباسی را سرنگون نمائیم!

تو که سرمستانه و بی خبرانه تحت تاثیر عشق افلاطونی مسحوری، رمز عشق ما را چگونه درک میکنی؟ ما مرگ را چون فیض آسمانی میدانیم ولی توچه...؟

ابن داود، تو که جلادانه در این دادگاه شرکت کردهای، حق نداری از جلوههای قدرت عشق سخن بگویی تو از سجایا و کرامت انسانی بویی نبردهای، تو ناظر بی تفاوت خلیفه زنباره عباسی که هر شب طره مه چهرهای را در دست و می در کف میگیرد و به عیاشی های وقیحانه ادامه میدهد میباشی، بنده مقامی، و به روی ستمکاریهای خلیفه صحه میگذاری. ما را از کنگره عرش میخوانند ولی نشیمن تو که بزرگترین قاضی دادگاه بغدادی کنگره عرش میخوانند ولی نشیمن تو که بزرگترین قاضی دادگاه بغدادی کنار بدنامانی همچون درباریان خلیفه است... ابن داود از فرط عصبانیت نعره برکشید و گفت:

۔ ای دیوانه جاهطلب فردا که حقایق برای مردم این شهر آشکار شود،

آنوقت با روی سیاه و شرمندگی اذعان خواهی کرد که آنچه گفتی و آنچه ادعا کردی بخاطر جاهطلبی فوق العاده ات بود، خاموش باش که درمان تکبر و شعبده بازیت همانطور که جنید دوست هم خرقه ات گفته است، چوبه دار است!

چند تن از قضات دادگاه به حلاّج دستور دادند ساکت باشد و چیزی نگوید، حلاّج که شادمان بنظر میرسید قهقهه میزد قهقههای چون کبک دری و در فضایی که رایحه انسانیت، وجدان و عدالت به مشام نمیرسید گفت:

- بسیاری از قضات از دور لب میگزند که چیزی نگویم، اما اگر چه چو ذره حقیرم ولی به دولت عشق و اناالحق، از خلیفه عباسی و تو که سرنوشت و زندگیم در دست تست نمیهراسم، کو کب بخت مرا هیچ منجم نشناخت، سالها من پیرو اناالحق بودهام و طبیب عشق ناراحتیهای مرا در طول عمر درمان کرده است محبوب ما هرچه از ما بخواهد زیبا و از سر لطف و مرحمت است اگرچه اراده کند ما برابر یک قاضی جاه طلب و بنده جاه و مقام و ریاکار که میخواهد حکم بر اعدام ما بدهد قرار بگیریم، عشقی که بر دل و هستی عاشقی مانند حلاج شرر نیفکنده باشد، ابن داود، بدان آن عشق نست!

ابن داود ناگزیر شد آرام شود و با ملایمت از حلاّج پرسید:

- فرجام چنین عشقی چیست؟
- پذیرش مرگ از طریق شهادت!
- جه کسی ترا مامور کرده که خود را مدیحه سرای بلامنازع عشق بدانی و چه کسی بتو اجازت داده که رازهای عاشقانه را که باید در دل پنهان بماند فاش کنی؟ حلاج برفور نعره کشید و گفت:
- آیا میباید بعنوان مدیحه سرای عشق محاکمه شوم؟ آیا ابن داود میتواند قاضی متهمان قلمرو عشق باشد؟ مگر نمیدانی شیر در بادیه عشق تو روباه میشود... بهرحال بمن بگو تو مدعی عشقی یا دادستان مقتدر خلیفه عباسی برای محکوم کردن بی نام و نشانی بنام حلاج؟

دادستان دادگاه باردیگر خشمگین گردید و خروش برداشت که خود را با عشاق پاکباز جهان مقایسه مکن تو در آتش سودا میسوزی در حق ما رهایی از بند

هرچه گویی جای هیچ اکراه نیست، بازهم میگویم، گوش کن تو بیمار سودایی هستی تو دنیای جنون و شعبده بازی را از ناموس عشق جائیکه اندر آنجا طینت آدم مخمر میکنند تمیز نمیدهی تو دیوانهای، تو جادو گری، ماجرا کم کن و ادعاهایت را بسویی نه، توبه کن تا بتوانم ترا نجات دهم، میدانی که تو در بغداد فتنه ها بر انگیختی و آرامش مردم را بهم زدی، خلایق را به کئتن دادی و طینت اصلی خود را که خبائت است نشان دادی آنوقت دم از عشق میزنی و کرامت انسان؟ در حالیکه شرح بی نهایتی که از عشق گفته اند باید نهان از دیگران باقی بماند و فاش نشود تا عاشق بعنوان یک شهید جاویدان باقی بماند.

حال حلاّج است که پرسشها را مانند یک استاد با تجربه مطرح مکند.

ابن داود آیا به راستی معتقدی که کتمان راز در عشق از سوی عاشق، شاهراه شهادت است؟ آیا تو خود را طبیب عیسی دم جذبههای عاشقانه میپنداری؟ بدان، تو ظاهر پرستی و از حال عاشقان آگاه نیستی، ما صدر نشینی را بسویی گذاشتیم و اینهم زعالی مشربیست! پنج روزی که در این مرحله مهلت داری، بیا حقیقت عشق را از عشاق پاکباز اناالحق گو دریاب، گرچه مصلحت نیست که از پرده برون افتد راز، اندیشهها و آرایت در باره عشق که در محافل علمی گفتهای به گوش ما رسید بدان که این اندیشهها کهنه شده است و به پشیزی نمی ارزد، ما در عشق طی مکان و طی زمان دیده ایم، تو طفل ابجد خوان مکتب عشق از اینها چه میدانی؟ با آنکه نسبت بما ستم روا داشتی حاضر نشدم از هر کرانه دل، تیر نفرین بسوی تو و خلیفه عباسی روان دارم چون میدانم اناالحق من، عالمگیر خواهد شد:

گوهر پاک بباید که شود قابل فیض ورنه هر سنگ و گلی لولو و مرجان نشود

مرا از فارس تا بغداد و از اینجا تا ماورای چین پاسدار عشق و رازدار بر حق عشق میدانند ولی تو افتخار میکنی که دادستان بیدادگاه خلیفه عباسی

هستی!

ابن داود خطاب به یکی از قضات دادگاه یعنی ابن سریج متاله، فقیه بزرگ شافعی که به تمنای این و آن در دادگاه شرکت کرده بوده نموده گفت:

شنیدید که این مرد دیوانه، آشوبگر که خود را محرم دل در حرم یار میداند و ادعای الوهیت میکند چه گفت و چه سوداهای واهی در سر دارد؟ مجازات چنین مدعی بی باکی چیست؟ شما بعنوان یک فقیه نامدار بغداد پاسخ دهید. آیا اعدام با چوبه دار نیست؟ نباید جسد این ملحد را سوزانید و خاکسترش را به باد فنا داد؟

ابن سریج گویی بدنبال کلماتی بود تا با کمک دلایل مستدل بتواند حقایق را آنطور که هست و دلش میخواهد بگوید، او نمیخواست شاهد اعدام عارفی باشد که خداوند را عاشقانه میپرستد، دادگاه در یک سکوت سنگینی فرو رفته بود، همه قضات با انتظار زجر دهنده، بدهان فقیه بزرگ و بی پروای بغداد چشم دوخته بودند، ابن سریج مشتاق بود که حلاج را نجات دهد، بدینجهت گفت.

دنه، نه من حلاّج را مرد خدا میدانم و به اعدام محکوم نمیکنم، او خود را تجلیگاه عشق سرمدی و عشق به ابدیت میداند... همانطور که شما هم کتابالزهره خود را در باره عشق نوشته اید... میدانم قاضی القضاه بغداد هم اکنون در اندرونش با افکار متضادی روبروست، بهتر است زمام اختیارتان را به دست تعصب ندهید، یقین بدانید که حلاّج نه مانوی است و نه قرمطی! او یک موحد است، اگر او نغمه تازهای بنام اناالحق ساز کرده که بقول شما جسورانه برزبان میراند و برای خیلیها تازگی دارد، باید دید چه میخواهد، آیا شما از فرهنگ کلام صوفیانه آگاه هستید؟

من بعنوان یک متاله در ادعای او جز ایمان راسخ بوحدانیت بهیچوجه اندیشههای فرعونانه نمیبینم. او مطالبی بی پروا میگوید که دیگر عرفا و مشایخ از گفتنش عاجزند، حلاج در جذبههای صوفیانه از خود بیخود میشود، آیا میان قضات دادگاه کسی هست که دماغش زمیخانه وحدت بویی شنیده و سرمست نشده باشد؟

رمایی از بند

آقایان قضات مشایخ طریقت در طول قرون و اعصار گذشته ماعمال، کرامات و گفتار خارق العاده ای داشته اند من به ابن داود دانشمند بزرگ جهان اسلامی توصیه میکنم در مسائل عاطفی عرفانی، بویژه هیجانهای صوفیانه دقیق شوند، درون را بنگرید و حال را....

ما نمیدانیم در جهان باشکوه تجلیات درون یک عارف الهی چه میگذرد؟ شاید متهم که من او را عارف میدانم، استثنایی و غیر عادی باشد، ولی این استثنایی بودن مولود چیست؟

ابن سریج سکوت کرد سپس ادامه داد:

شایددرون گرایی، ریاضت صوفیانه اقدر تاستدلال و شیوایی بیان، حلاج جاذبه ای خاص دارد من در دفاعیاتش در این دادگاه کلام مبتذل یا اندیشه های قرمطی و مانوی از اونشنیده ام، اگرنفوذش در بغداد و امپراطوری عباسی نیرومند ترازیک و زیرویک پهسالاروحتی قاضی القضاه است، نبایدما را و ادارد حسودانه علیه او دست بکاری زنیم که فردادر تاریخ بدنام و پشیمان شویم.

امیدوارم مطالبم مورد عنایت و پسند ابن داود و دیگر دوستان قرار گرفته باشد، عشق به خداوند متعال و به ستمدیدگان و برخوردی که با جباران دارد بیگمان حلاج را یکی از سیماهای استثنایی امپراطوری عباسی معرفی میکند، دشوار است بتوانیم حدود نفوذ روحیش را در اجتماع بدرستی درک کنیم، اما از سروصداها و تظاهراتی که پشت درهای بسته این دادگاه به گوش میرسد معلوم می گردد او ویرانگر پرشوری نیست بلکه عاشق و دلبستهای مغرور است.

آقایان قضات این مشعلی که بدست عشق افروخته شده است خاموش شدنی نیست، ما دراینجا با دلی پر از شوق و گرمی برای در ک حقایق جمع شده ایم که متهمی را با دلایل مستند و با توجه باقاریرش محکوم و یا تبرئه کنیم، اما باید بدانید که شما در سر فصل ماجرای عجیبی قرار گرفته اید و آن پدیده عشق است ما با دو طرز تفکر روبرو هستیم تفکر ابن داودی در این مقوله که میگوید عاشق در عشق ورزی باید نام محبوب و عشقش را با تمام دردها و رنجهایش تا پایان عمر در دلش پنهان بدارد و به کسی نگوید و اگر راز عشق را فاش کند، مستحق عقوبت است و دیگر عشق حلاجی که

تاروپودش از جلالی خاص نهفته است، عشق منصور حلاّج، عشق شیفتگی است، چون آتش و باد او را در تب و تاب افکنده است، در لحظات بیخودی و سرمستی، روح مشتاقش گوش به نغمه درون میدهد و بیپروا صلا در میدهد: اناالحق ا

من بعنوان یک فقیه نمیتوام صفای این کلام را برهم زنم بدینجهت با احترام و خلوص ایمان حلاج را تبرئه مِی کنم،

حال باید بسراغ دادستان دادگاه برویم و ابن داود را کالبد شکافی کنیم، طوفان و تلاطم در ذرات وجودش به جست و خیز در آمدند، حسادت و عداوت دست بدست هم داده و سایه کریهش را بر چهرهاش انداخته بود، نمیتوانست تنفرش را از دفاعیات ابنسریج پنهان نگاه دارد، او بخوبی میدانست، که نمیتواند با یک فقیه بزرگ در تعارض باشد، بدینجهت ناگزیر گردید بر خشم فوق العادهاش مهار زند ولی این جمله را با تشدد بر زبان آورد که: (۱)

حلاّج افسونگر، ابن سریج را افسون کرده است، قضات دادگاه از جای برخاستند و با رضایت خاطر دادگاه را ترک کردند.

۱ ـ لویی ماسینیون مستشرق فرانسوی و نویسنده کتاب «قوس زندگی منصور حلاّج ترجمه اکبر روان فرهادی» در باره حکم شرعی این سریح نوشته است:

این فقیه با نفوذ شافمی اولین محاکمه حلاج را از اعتبار انداخت و برهم زد او حدم صلاحیت محکمه را دلیل آورده و گفت: درک شوریدگی صوفیانه و «الهام» غیبی از دسترس قاضیان که با امور روحی و باطنی کاری ندارند، بدور است این حکم در مدرسه (وقف دعلج» بغداد درس داده شده و بی کم و کاست از استاد به شاگرد انتقال یافت. زمانی از زیان این حداد (متوفی به سال ۳۱۶ ه) بازگو شد و از آن پس به دیگر کسان بخصوص به خطیب مورخ بغدادی (متوفی به سال ۳۲۱ ه) و به دوست و پشتیبان این مورخ «ابن المسلمه وزیر» رسید، این وزیر را (در سال ۳۲۷ هجری) خلیفهالقائم بر سر کار آورده بود، او در هنگام وزارت خود، روزی با مرکب و همرکابان رسمی خویش به سوی جامع منصور میرفت، در بین راه بر زمینی که منصور موگر را در آنجا به دار کشیده بودند «مصلب الحلاج» ابستاد و دعا کرد و او را شهید خوانده یکصدویستوچهار سال پیش از آن وزیری باعث به دار کشیدن منصور حلاج شده بود و در این هنگام وزیری دیگر با دعای خیر به بیگناهی او گولهی داد.

حکم این سریح را امروز نیز معتبر میدانند و شافعیان آنرا تدریس میکنند.

رهایی از بند

ابن داود برای نخستین بار در برابر افکار یک انقلابی عصیانگر که علیه خلیفه عباسی و دربارش قیام کرده بود، شکست خورد، اندیشه های حلاج مورد تایید قرار گرفت و منصور به عنوان سیمای برجسته و مظهر عشق پویای عارفانه پذیرفته شد.

. . .

ابن داود از دادگاه مستقیماً نزد خلیفه عباسی رفت و بخلیفه هشدار داد که حلاج امروز بار دیگر قدرت عظیم روحی خود را بنمایش گذارده است، او به کمک ابنسریج که مدافع اندیشههایش بود، گودالی عمیق حفر کردهاند که لحظه به لحظه دهن میگشاید و بیم آن میرود در آیندهای نزدیک امپراتوری عباسی را به کام خود فرو برد، او در دادگاه شجاعانه گفته است، دربار خلافت عباسی جایگاه ستیزه جویان، ریاکاران و فاسدان است که بدنبال نان و حلوا، حور و قصور، و طمام لذیذند... او با کلامش و با دفاعیاتش قضات را در نگرانی، اضطراب سحر آمیزی و بلاتکلیفی فرو برده بود، خلیفه بی کفایت عباسی سر تکان میداد و گفت:

مثل اینکه شماهم هشیارانه در برابر قدرت کلام حلاج واپس نشسته اید و سکوت کرده اید؟

من از ابن سریج انتظار همآهنگی داشتم، نه آنکه از متهم دفاع کند. و قضات دادگاه را تحت تاثیر قرار دهد!

خلیفه المقتدر یکی از قضات بیطرف دادگاه را احضار کرد و از او درباره دفاعیات حلاج پرسشهایی نمود، قاضی بیطرف اظهار داشت: آنچه دادگاه امروز ارائه کرده است دایر بر پیروزی و حقانیت حلاج بود، بعقیده من خلیفه عباسی توانست بموقع خود را از هیاهوهای بغداد که جهت گیری علیه خلافت است نجات دهد.

موفقیتهایش از دادگاه بیرون آمد، هلهاه ها و نعره های طرفدارانش گوش فلک را کر میکرد، او قدرت خلیفه عباسی را به مبارزه طلبید و در دادگاه دستگاه خلافت را مفتضحانه شکست داد.

در همان روزی که حلاّج آزاد شد، خواهرش دوان دوان بسوی دجله میرفت به روایت نویسنده کتاب مرصادالعباد... (۱)

خواهری بود که در این راه دعوی رجولیت می کرد، جمالی داشت در شهر بغداد میآمدی (برای دیدار برادر) یک نیمه روی را به چادر گرفته و یک نیمه گشاده، بزرگی (احتمالاً از دوستان ابن داود) بوی رسید:

- ۔ گفت! چرا روی تمام نپوشی؟
- گفت تو مردی در بغداد عباسی بنمای تا من روی بپوشم! در همه بغداد، یک نیم مرد است و آن حلاّج است که در بند است اگر از بهر او نبودی، این نیمه را هم نپوشیدمی!

#### دیدار با شبلی

حلاّج آزاد شد، او بسان رنگین کمانی فرح بخش در آسمان تیره و تار بغداد درخشیدن گرفت، مردم غوغاکنان مانند امواج متلاطم دریا اورا محاصره کردند، تا طنین دلپذیر و پرصفای ترانههای انسان خدائیش را بشنوند، صدای او، آوای اغلب مومنان ایثار گر و مبارز بود که علیه فرعونانی بنام عباسیان بر بک امپراطوری وسیع جبارانه فرمانروایی میکردند، گروهی از شوق آزادی حلاّج میگرییدند، امید و عشق مطلوب رویایی آزادگان در دلشان موج میزد، حلاّج قادر است مسند خلافت عباسی را واژگون کند، او میتواند حتی برگردونه زمان بنشیند و حادثهها بیافریند، مشتاقان حلاّج منتظر شنیدن سخنان امید بخش و دلگرم کننده او بودند، حلاّج میبایست درون سینه خستهاش را که در زندان خلیفه عباسی در تب و تاب بود سبک کند و دنیای مرموز و سحر آمیزی راکه راز زندگی و هستی را برای او آشکار نموده بود بنحوی تسکین یافتنی بیان نماید و غمهای خود را در خلال گفتارش بود بنحوی تسکین یافتنی بیان نماید و غمهای خود را در خلال گفتارش تسلی بخشد و با سوته دلان درمیان گذارد. گویی شعاعی فروزان سراسر وجودش را فراگرفت، حجاب از برابر دیدگانش برداشته شد و خطاب بمردم خسته و کوفته و عصیان زده سرود:

كسدرهمه آفاق بشيدايي مانيست

شوريدهدلى چوندلسودايى مانيست

ببدنيام وخبرابياتي وديبوانيه و سيرمست

القصه كس امروز برسوايي ما نيست

دوستان، آنچه را که قبلاً در جامع المنصور بغداد گفتم و از یارانم درخواست کردم، من عاصی و زیانکار را با تیخهای خود، با کاردهای مسموم کننده، پاره پاره کنند و بکشند امروز تکرار میکنم، بیائید مرا و خودتان را نجات دهید.

بكشيد اين ملعون را «با انگشت سبابهاش بخود اشاره ميكرد» من دلبسته شهادتم ولى ميدانم كه: على دين الصليب يكون موتى

یمنی مرگ من در دار پرستی است «بدارم خواهند آویخت»

مرا دستور دادهاند دست تیره روزان و ستمدیدگان را بگیرم و در ظلمت

شب یاس و ناامیدی شعاعی تابان از امید باشم، شما را از پلههای قصرهای

سفید و زمردین خلیفه عباسی بالا ببرم، تا بدانید انسان عارف، انسان مومن و

معتقدبرای مبارزه خلق شده است، مبارزه با فرعونان زمان! دلم از فروغ الهی

غرق شور و شوق و اشتیاق است. احساس میکنم از سراسر طبیعت طنین

اناالحق بگوش ما میرسد، احساس میکنم نزدیک کانون نورم و همه شما اگر

مقام خود را بعنوان خلیفه حق بروی زمین تشخیص دهید مانند حلاج

درخود، انواری دلپذیر و هیجانی شوق انگیز، سیرناشدنی و تسکین نایافتنی

احساس میکنید که برای روح فرسوده و ستمدیده شماها آرامش، اخلاص و

احساس میکنید که برای روح فرسوده و ستمدیده شماها آرامش، اخلاص و

عشق همراه خواهد داشت، آنزمان یا آن لحظات مقدس یک خروش ابدی

وادارتان میکند که ادعای اتحاد عارفانه و وصال صوفیانه در سر داشته

باشید.

خداوند عشق را آفرید تا من و تو ره بادراک حقیقت ببریم و آفریننده را بهتر دریابیم، من سراغ حقیقت را در آسمان نیلگون در معراج دل و روح جستجو میکنم، حلاج در اینجا باز به نغمه سرایی پرداخت و در میان شور و شوق و هیجان و اشک دیدگان دوستانش شعری سرود که ترجمهاش بتقریب همانست که لسان الغیب شیراز فرموده است:

نبور خبدا نبمنايندت آينيه منجبردي

171 دیدار با شبلی

به خلیفه عباسی پیام میدهم که او نه تنها دربار خلافت بلکه همه بستگان،امیران و حکام را در کوره راه مظلم و تاریکی که بسوی نابودی و بدنامی است رهنمون میشود، قصر سپید و سبز و زمردین پناهگاهی مطمئن . نیست، من این پناهگاههای ظلم و ستم را بر سر طاغوتیان و جباران زمان خراب میکنم. دراینجا سیمای حلاج قرمز و سپید و نورانی گردید، بیان شور انگیزش در قلب و روح شنوندگان تأثر جانبخشی گذاشت، احتمالاً خليفه المقتدر عباسي هم در دار الخلافه اش سخنان هيجان انگيز حلاج و هم هلهله عصیان انگیز مردم بغداد را میشنید و گردابهای ظلمت و سیه بختی را که بدورش هجوم میآوردند بخوبی میدید، میاندیشید که بزودی جغد شوم، تيره بختى، عصيان و شورش را به قصرهايش بارمغان ميبرند. با توجه براينكه حلاّج با تمام قوا در پایان کلامش گفت: انسان خدایی حلاّج مقوله تازهای است و طغیان این قدرت علیه خلیفه غاصب عباسی است بآید اورا از برج عاج اندیشههای دور و دراز جهانگیرانهاش پائین کشید! مردم با فریادها و نعرههای گوشخراش تا آنجا که امکان داشت گفتارش را تایید می کردند.

پیام حلاّج بوسیله دوستانش در سراسر امپراطوری عباسی تا ماورای هند و چین بگوش یاران و پیروانش میرسید در کنار دجله پس از پایان سخنرانی آتشین حلاّج مردم خروش برداشتند که: حلاّج تو خلیفه مایی بیا و خلافت را قبول كنًا ما از تو حمايت ميكنيم، بأخون خود از تو و اندیشههایت حراست میکنیم، گویی آسمانها هم بدین فریادها پاسخ میدادند! گروهی که بهیجان آمده بودند، شمشیرهای خود را از نیام بیرون کشیده در فضای بالای سرخود با شدت میچرخانیدند و اشاره بکاخ خلیفه میکردند یعنی اگر دستور دهی بکاخ ظلم و ستم حمله کنیم ا خلیفه سنگدلان را با یارانش در گردابهای تیره و تار تاریخ برای همیشه دفن نمائیم.

دو نیرو برابر هم قرار داشتند زشتی و جباریت در برابر صفا و

انسانیت.

در برابر شور و هیجان غیرقابل وصف که در دل فضای بیکران محو میشد، بودند کرکسانی که از دور میخواستند چون لاشخواری بسوی طعمه خود فرود آیند و مردم را با نیزه و شمشیر قطعه قطعه نمایند عده زیادی از سران مفتخوار قبایل سعی داشتند باز فرودستان را زیر منگنه ستم خود گرفته و آنها را برای همیشه از منجی عصیانگرشان حلاج جدا کنند بسیاری از قدرتمندان از جمله سهل بن نوبخت یا آل نوبخت منصور را خطری عالمگیر می پنداشتند و در اندیشه آن بودند که صدایش را برای همیشه خاموش کنند یکی از بزرگان بغداد، شب هنگام در یکی از نیایشگاههای بغداد برای شیعیان سخنرانی کرد و مردی را که سراپای آن از خلوص، محبت و مایههای انسانی بود شیطان نامید و گفت:

حلاّج جغد شومی است که از بیضای پارس باینجا آمده است او نفاق، شرارت، خباثت، دروغگویی و افسونگری را همراه با قحطی و جنگ باینجا بارمغان آورده است، از شما میخواهم در دام افسونگرانه او نیفتید و تسلیم گفتار شیطانی او نشوید، از شما میخواهم آنچه از او شنیده اید در آبهای دجله دفن کنید! اجازه دهید آبهای مواج که برای زمینهای ما رحمت آسمان را بارمغان میاورد، اندیشههای ابلیسی او را بشوید! او میخواهد لحظههای با شکوه و مقدس پیوند انسان و حقیقت را با گفتارش قطع کند، میدانم شیطان در وجودش حلول کرده است و او فریب بلند پروازیها و جاه طلبیهای شیطان را خورده، گویی از روز ازل حلاّج را برای مشتعل شدن در آتش آفریده اند.

در آن روزهای ناآرام و هیجان انگیز که مردم بغداد عنان اختیار خود را به زندانی آزاد شده خلیفه سپرده بودند و کلامش بسان انوار ملایم ستارگان روح و دل خسته آنها را با لطف و صغا منور میکرد، سهل بن نوبخت رهبر امامیه بغداد با شتاب و بدون اطلاع قبلی با خلیفه ناتوان عباسی ملاقات کرد و نسبت بآزادی مردی که بظاهر ادعای ربوبیت میکرد اعتراض نمود و خشمگنانه گفت: شهر را وحشت و خشم فرا گرفته است بوی خون در فضای بغداد استشمام میشود!

برخی از مورخان نوشته اند، حلاّج پیش از آنکه بزندان برود نماینده ای نزد سهل فرستاد که حامل نامه و پیامی بود، حلاّج در نامه اش خطاب باو نوشت: شما رهبر جمعیت بزرگ و متنفذ مذهبی هستی، یقین دارم که تقوی و پرهیزکاری ترا همه تایید میکنند در دلم که کانون حقایق است مطالبی است که باید برایت بگویم، نشانه هایی از کرامات و خوارق عاداتم را

آشکار نمایم، بیائید تا انوار حقیقت را در یک کانون تمرکز دهیم... سهل بن نوبختی پس از مطالعه نامه که محتوایش را میان تهی و استهزا آمیز تلقی کرد، نوشت:

کار کوچکی از تو میخواهم، کاری بس آسان و سهل و ساده، تو میدانی موهای سر و صورتم در اثر مرور زمان سپید شده است، تو ادعاهای عجیب و غریب داری من هر هفته ناگزیرم موهایم را خضاب کنم، از تو میخواهم بجهاتی مرا از رنگ کردن موهایم معاف کنی تا فقط بتوانم به یک آینه برای شانه کردن موهایم بسنده کنم، تو بیا ریش سیاهم را بمن بازده! آنگاه هرچه بگویی مطیع تو خواهم بود، بسوی تو روی خواهم آورد و در باره کرامات تو سخن خواهم گفت، بی شک این کار به تو سود خواهد رسانید!

حلاّج پس از مطالعه نامه نوبختی تکان خورد و فهمید که نوبختی با قدرت بیان و دانشی که دارد در جلسات مختلف خود این داستان را با آب و تاب بیان خواهد کرد و کوچک و بزرگ بغداد از آن آگاه خواهند شد، بدینجهت مناسب آن دانست سکوت کند و چیزی نگوید.

ابوسهل نوبخت چون مشاهده کرد، حلاّج به نامهاش پاسخ نداده است، مردم بویژه شیعیان را علیه او برانگیخت و از قاضیالقضاة بغداد خواست، اجازه ندهد حلاّج به تبلیغات بی پایهاش ادامه دهد، زیرا یقین دارد که دیر یا زود عوام را بسوی تباهی و آشفتگی سوق خواهد داد. مادر خلیفه که از شکایتهای چندتن از متنفذان بغداد آگاه گردید برای آنکه باردیگر حلاّج دستگیر نشود به نصر قشوری که از سرداران خلیفه مقتدر عباسی و از دوستان حلاّج بود دستور داد محرمانه و شبانه با او ملاقات کند و از او بخواهد برای مدت کوتاهی پایتخت هزار و بکشب یعنی بغداد را که نامی پرطمطراق ولی میان تهی است ترک کند، یا آنکه اگر میتواند و قادر است، پرطمطراق ولی میان تهی است ترک کند، یا آنکه اگر میتواند و قادر است، برای مدت کوتاهی آوای دلپذیر خود را بگوش مردم نرساند، سکوتش شاید برای یارانش پر معنی و با صفاتر باشد و نیایشهای قلبیش بی شک موثرترا

۱۔ از کتاب ( مصابب حلاج، نوشتہ لویی ماسینسیون فرانسوی ترجمہ دکتر دھشیری

نصر همانطور که مادر خلیفه باو گفته بود نیمه شب در کنار دجله نزد حلاج رفت، میگوید هیچگاه اورا چنین شادمان و سرحال ندیده بودم، گویی همه زیبائیهای اختران و کهکشانهای آسمان همه جلوهها و فروغ طبیعت در سیمایش منمکس شده بود، هنوز لب بسخن نگشودم گویی از رفتنم آنهم در آن لحظّات بخوبی آگاه گردیده بود، مرا نزدیک خود نشانید و دیدٰگانشٰ را در زیر انوار نقره فام ماه بمن دوخت و گفت، آیا قلندر و پارسایی مانند من میتواند آواهای درونیش را که پر از نیایش است خاموش کند، روحم مشتعل است، جرقههای فروزان روح است که با دو کلمه اناالحق بگوش مردم میرسد، آیا تو و مادر خلیفه مقتدر عباسی آگاهید که در وجود هر مومن و معتقد بر اینکه، انسان خلیفه خداوند متعال بروی زمین است هزاران کانون فروغ نورپاشی میکند، تو چه دانی روحم در جستجوی چه چیز است؟ اگر درباریان نادان خلیفه منکر این حالند، باشند، من سرگرم رویاهای شیرین خود هستم، نمیتوانم، قادر نیستم ترانههای موثر و سرمستانهام را در نیمه شب همراه نسیم عطر آگین دجله بگوش دوستانم نرسانم! میدانم مرا در آینده نزدیک خواهند کشت، اما آوای من، ترانههای عاشتقانهام را که برای محبوب و بعنوان اناالحق سرودهام تا خورشید در آسمان نورافشانی میکند و اختران بچشمک زدن در سپهر لاجوردين مشغولند، باقي خواهد ماند، در اين لحظات حساس نمیتوانم، کنج خلوت بنشیم و بی تفاوت باوضاع بویژه، بوضع رقتبار رنجدیدگان مظّلوم بنگرم، من عمخوار مردمم، نشنیدهای که ابو مسلم خراسانی از پیری پرسید:

- ـ چند سال از عمرت گذشته است؟
  - \_ پاسخ داد، شش سال!
- تو مرد پیری چطور میگویی شش سالهام!
- گفت ای امیر، عمر آن است که در ایمنی و فراغت بگذرد و ما در عهد تو از ظلم و تعدی ایمن شده ایم و این شش سال بیش نیست، اوقاتی که در روز گار بنی امیه گذشته، آنرا از عمر خود نمی دانیم! طرح تازه ای دارم، اندیشه تازه ای، میخواهم طومار عمر ستمکاران را پاره پاره کنم نالههای مظلومان را تبدیل به شادی نمایم.

نصر قشوری میگوید بخود جرأت دادم و از حلاج پرسیدم، چگونه آگاه شده است که برای اجرای ماموریتی نزدش آمدهام؟ پاسخ داد:

در آئینه روح و دل مومن، پیش از آنکه شخص نمودار شود، اندیشههای درونیش جلوه گر میگردد!

باو گفتم همانطور که فرمودی، لحظات حساس است، روزگار گوشه گیری و معتکف شدن نیست، آخر میان جهان شما و دنیای ظاهری دانشمندان و فقهای متملق درباری وجه اشتراکی وجود ندارد، تو از آن سوی قلمرو خورشید خبر میدهی و اینها به زمینهایی که خلیفه براساس مدیحه سرایی بعنوان اقطاع بانها بخشیده است سخن میگویند.

نصر قشوری میپرسد، آیا تصمیم دارید در بغداد اقامت کنید؟ حلاج شاید توقع نداشت که من چنین پرسشی را بر زبان آورم، اندکی اندیشید، گویی دوری از بغداد، اندیشههای تلخی را در وجودش باز میگردانید، پاسخ داد:

درویشی سبکبالم، بجایی میروم که دلم مشتاق آنست مطلوب رویائیم امید و عشق در همه نقاط زمین موج میزند و مانند آبهای زلال چشمه ها از زمین میجوشد، ای کاش گردونه ای در اختیارم بود که در هر لحظه ای جایی بودم و با عشاق جهان سخنها میگفتم:

هم در کنبار عرش سرافراز میشوند هم در میبان بنجار نگونسبار میبارونند

اگر میتوانستم، آرزو داشتم در کنار خورشید باشم تا اناالحق را مانند ارمغانی جاویدان بهمه جهانیان تقدیم کنم، اینست دلبستگی من، اینست آرزوی درونی من، از شما و مادر خلیفه توقع دارم از من نخواهند در تاریکی خاموشی و سکوت بسر برم، حلاج نه در زمان حیات ساکت است و نه پس از مرگ، سپس انگشت سبابهاش را در فضا چرخانید و نقطهای را نشان داد و زیر لب دعا کرد و خطاب بمن فرمود:

آنکه سراسر جهان را از جذبه های عشق ایجاد کرد، قلب مرا با عشق

خود بوجود آورد و همه چیز را در ذرات کالبدم و روحم در هم آمیخت، دیگر بهنزدیکی و دوری، زنده بودن و شهید شدن نمیاندیشم، من با او یکی شدم، اینست عشق، اینست زندگی ا روح من هرجا پرواز کند عنان اختیار دلم را در دست دارد و آوای دلم را دوستان مشتاق شب وروز میشنوند، قشوری اگر جنید را دیدی بگو، حلاج از احوالت میپرسید و از نخستین دیدار یاد کرد، قشوری میگوید، گفتم اگر ممکن است و از اسرار نیست میتوانی از نخستین دیدارت با جُنید پرده برداری؟ فرمود:

آری در مجلس جنید بودم لباس صوف پوشیدم، جنید نگاهی بمن کرد و گفت:

هرچه میخواهی بپرس! در آن لحظات خواستم دم برنیاورم و سکوت کنم اما این کلمات بر زبانم آمد و پرسیدم: میان فرد و جوهر چه فرقی است؟ گونههای جنید گلگونتر شد و ابروانش درهم، با عصبانیت پاسخ داد:

در سخنانت جز کنجکاوی و فضولی چیزی نمیبینم چرا درباره آنچه در درونت میگذرد درباره میل به مشاجره و یا پیشی گرفتن بر همسالاتت چیزی نمیپرسی؟

جنید از جای برخاست، کسانیکه در محضرش نشسته بودند از جای برخاستند وقتیکه میخواست از اطاق بیرون رود من و جریری درویش را نزد خود طلبید و خطاب بمن گفت:

خونت کدام چوبه دار را خواهد آلود؟

قشوری میگوید این جمله جنید را که از حلاج آنهم در نیمه شب شنیدم مرا سخت تحت تاثیر قرار داد، احساس کردم نکند این پیش بینی حقیقت داشته باشد در این اندیشه بودم که حلاج اجازه نداد که خاموشی و سکوت طولانی شود و گفت؟

بدان و آگاه باش پیش بینی جنید به گرداب نیستی و فراموشی فرو نمیرود روزی کالبدم را رقصان و پیچان بالای دار خواهی دید، اما بدان و آگاه باش حتی در آن لحظات نیز دل من با هر نفسی که برمیکشد کلمه اناالحق را بی پروا و عاشقانه باز میگوید، آنوقت است که ناظران، دژخیمان، داوران و منکران متوجه عظمت کلام من میشوند و باین جمله اعتقاد پیدا

خواهند کرد که همه آواهای مرموز کائنات، تسبیح و حمد موجودات یک مفهوم واحد پیدا میکنند و میگویند:

### اناالحق! اناالحق!

نگارنده این سطور پس از آنکه مصاحبه یا مذاکره نصر قشوری را با حسین منصور حلاج نوشتم ناگهان بیاد کلام عطرآگین و عبرت آور عطار در تذکره الاولیا افتادم آنجا که میغرماید:

> ((چه درد بوده است در)) ((جانهای ایشان که چنین کارها و از)) ((این شیوه سخنها از دل)) ((ایشان به صحرا آمده است!))

و بقول مولانا جلالالدین رومی در دفتر پنجم کتاب مستطاب مثنوی:

جرعه ای چون ریخت ساقی الست بسر مسر ایسن شسوره خاک زیسر دست جوش کرد آن خاک و ما زانجوششیم جرعه ای دیگر که بس بی کوششیم

بروایتی در همان روزها که حلاج از زندان خلیفه آزاد شده بود عارف بزرگ شبلی، منصور را در جامع المنصور ملاقات کرد، نزدیکش شد و خواست شادمانی خود را از آزادی دوست رنجدیده اش بیان کند، منصور حلاج دیدگان خود را با آستین ردایش تانیمه پوشانید و گفت: اناالحق، اناالحق و سرود:

یسا مسترمستری تسدق حسیستست تسخیفسی عملسی و همم کسل حشی م7*ا* 

و ظاهراً باطناً تبخيلي في كيل شيشي ليكيل شيئي ان اعتمداري البيك جيهيل وعنظيم شكي و فيرط عيي يا جيميليه البكيل ليبت غييري

## که ترجمه آن چنین است:

الا ای سسر سسر از بسی دقیدهی تنویسی میرزندگان را مخفی از پیش نیسان و آشکساری در تیجسسلی به هر چییزی، ز هر چییزی تویسی بیش به هر چییزی، ز هر چییزی تویسی بیش نبه نادانیم که پیوزش از تیو خیواهیم نبه از شک و نبه از خامی در اندیس تو تویسی هر چییز و جز مین نیستی تو چرا پیوزش بیخواهیم خویس از خویس

شبلی با حیرت به ترانه سرایی حلاّج مینگریست، احتمالاً در آن لحظات تحت تاثیر اندیشههای دوست دیرینش، دوست فداکار و ایثار گرش قرار گفته بود، اما با شیوه اندیشههایش مخالف بود، فاش گویی حلاّج لرزه بر وجود شبلی افکند و سیلاب اندوه بر روانش جاری ساخت، میترسید ظاهر بینان در آینده یا اورا در دجله غرق کنند یا خرمن آتشی برافروزند و آنرا در شعلههای آتش بسوزانند یا پیکرش را شرحه شرحه نمایند، شبلی میدانست که حلاّج در سیر و سلوک طریقت بجایی رسیده که میگویند: عشق و عاشق و معشوق یکی میشود! قطره به دریا و سایه به آفتاب عالمتاب واصل گردیده است و بقول عطار:

دېلار با ځيلی

چون وصال دلسرش معلوم گشت

فانی مطلق شد و معدوم گشت سالکان دانسند در دریسای درد

تا فـنــای عـشــق بــا مــردان چــه کــرد؟ <sub>ای وجـــو</sub>دت بـــا قــــدم آمـــیـــخـــتـــه

لسنات تسو بسیا السیم آمسیسیخستسه تسیا نسگسردی مسندتسی زیسبر و زیسبر

از وجـود خـويـش كـى يــابـى خــبــر؟ آفــتــاب فــقــر چــون بــر تــو بــتــافــت

هــر دو عــالــم را كــم از ارزن نــيــافــت

شبلی بدون آنکه سخنی بر زبان آوزد از سویی و حلاّج بدون آنکه نوجهی به عارف نامدار کند از سوی دیگر برفتند. حلاّج اندیشهای، سودایی و عشقی دیگر داشت، او معرفت کاملتری نسبت بذات حقیقت کسب کرده بود، مقصد اعلایش چنین معرفتی بود که در عشق حاصل گردید البته بطریق افاضت و اشراق که از آن بعلم حقیقت تعبیر کنندا و بروایت عطار در منطق الطیر:

مرد سالک چون رسید این جایگاه جایگاه و مسرد بسر خسیزد ز راه گسم شود، زیسرا که پسیدا آیسد او گنگ گسردد زانکه گویا آیسد او جزو گردد کل شود نه کمل نه جزو صورتی باشد عجب نه جان نه عضو در دبیسرستان ایس ستر عجب صد هزاران عنقل بینی خشک لب

1- از کتاب نفایس الفنون فی عرایس المیون آملی.

### ذرّهای هر کوازایان سیر پافیته است

#### سر زملیک هر دو عالم تنافیته است

عرفا حلاّج را مرشد بزرگ میدانند و شاید شبلی در آن زمان هنوز اندرخم یک کوچه در طریقت بود، بدینجهت بقول عطار از اقصای عالم بدو «به حلاّج» نامه نوشتندی، اهل هندوستان او را ابوالمغیت نوشتندی و اهل چین ابوالمعین، و اهل خراسان ابوالمهر اهل فارس ابوعبداله الزاهد و اهل خوزستان حلاّج الاسرار!

در میان عرفای معاصر حسین منصور حلاج، تنها تعلیمات، افکار و کتابهای حسین بود که بسرعت از بغداد تا ماورای چین ترویج و تعمیم یافته بود، بطوریکه در بسیاری از خانقاهها و حتی چندتن از سخنوران و خطیبان گفتارش را در موعظههای خود بمناسبت بکار میبردند و هواداران وفادارش اشعارش را از بر نموده و در محافل مختلف قرائت میکردند، درباریان خلیفه عباسی سعی داشتند جلوی ترویج افکار، حتی نسخه برداری از آثارش را بگیرند، ولی ناکام ماندند، خلافت بغداد میدانست حلاج شالوده استواری برای مبارزه با جباران پی ریزی نموده است اندیشههایش موجب برانگیختن مظلومان و آزادگان میگردد. احتمالاً شاید یکی از دلایل محبوبیت حلاً ج و رواج اندیشه هایش، مخالفت کور باطنان متملق دربار مقتدر عباسی با او بود، بغداد سعی میکرد بر اختناق فکری بیفزاید و کوشش میکرد که از شورش مردم علیه بیدادگری و ستم ماموران خلیفه جلوگیری نماید، حلاج برابر سیل و امواج ظلم و جباریت مانند کوهی استوار بی پروا مقومت میکرد، مسير تفكرات و ترانه هايش چون از دل بر ميآمد، اندوهها، غمها و جراحات دلهای ستمدیده را التیام میبخشید. بی شک او با دنیای الهام و اشراق مربوط بود. این بود که فقیه نامدار شافعی ابن سریح، توانست با قدرت کلام و نفوذی که در محافل علمی و مذهبی بغداد داشت، در نخستین محاکمه حلاً ج در بغداد، بی پروا قد علم کند، و درباره دنیای وجد و شور و هیجان حسین منصور که با الهام غیبی همراه و اکثر قضات بیدادگاه بغداد از آن بی بهره بودند سخنها بگوید و نهاناً دادگاه را وادار کند که به برائت حلاّج رای دینار با شبلی

دهند .

اگر حلاّج دلی پراز شوق و گرمی عشق نداشت اگر ستاره الهام انگیزی افسونگرانه در درونش نورپاشی نمیکرد، چگونه میتوانست کلمات وجد انگیز و رویایی زیر را بر زبان آورد که: رکعتان فی العشق لایصح وضوء هما الا بالدم،

یعنی نماز عنشق دو رکعت است که وضوی آن جز به خون درست نیاید!

راز درون پــرده ز رنـــدان مــــــت پــرس کـایـن حـال نـیـــت صـوفـی عـالـی مـقـام را

حلاّ ج از نوجوانی یعنی از سن دوازده سالگی در دارالحفاظ واسط در بصره قرآن را بدرستی آموخت و بیشتر سوره ا را با معانی آن از بر کرد، آرزو داشت در سن جوانی خروش عارفانه اش را بزبان عربی بنویسد یا بیان کند، و آرزوی دومش شهادت در راه حق و حقیقت بود، حلاّ ج شهادت در راه عقیده و ایمان را خلاق می بنداشت، بدینجهت یکرشته مضامین عرفانی را در ترانه هایش منعکس کرد که مرگ پایان گسیختگی و سرآغاز پیوستگی است شهادت در راه محبوب که برای عاشق آینه شفاف کایناتست نمایشگر حقیقت هستی است، نشانه ای از حیات جاویدانست که عاشق به هستی واقعی می پیوندد چه اقتضای یکرنگی، همرنگی است اینست حلاّ ج همیشه نخمه های موزون در ستایش محبوب و در آرزوی وصال و فناساز میکرد با آنکه دست تقدیر ستمهایی بر او روا داشت اما روحش، قلبش و تمام ذرات وجودش بدنبال هر آوایی که از کاینات می شنید طنینی آسمانی در برداشت بدینجهت سرود:

۱- بروایت جنید تصوف آنست که تو را خدای عزوجل از تو بمیراند و به خود زنده کند. تذکره الاولیاء ص ٤٤١ رابست ربسى بسعسيسن قسلسب

فسقسلست مسن انست قسال انست

فسلسيسس لسلابسن مسنسك ايسن

ولسيسس أيسن بسحسيست أنست

ولييسس لماسو همم مستسك و همم

فسيسعسلهم السوهسم أيسن أنست

انست السذى حسزت كسل ابسن

بسنسحسو لاايسن فسايسن انست

وفسى فسنسائسي فسنسا فسنسائسي

و فسی فسنسائسی وجسدت انست،

ترجمه

ہے دیسد دل آمسد خسداونسد مسن ؛

بگفتم «که باشی؟» بگفتا: «توام!»

تبورا از کنجناها کنجنایسی نبیود ؛

کنجا در خنور تنوست پسس راستنی؟

چـگـونـه خـيـال تـو بـنـدد خـيـال؟

چـه دانـد خــال از کـجـا خاسـتـی

برونت زبرنیست جایی که نیست

کجایی تو ہس، خود کجایی؟ کجا؟

وشسد در فسنسايسم، فسنسايسم، فسنسا

و مسن یسافستسم در فسنسایسم تسورا

حلاّج بقا و سوق بسوی فنا را در دو کلمه «اناالحق» خلاصه کرد که اصل هستی جاودانی است ؛ اندیشه و تصور شهادت آنهم ایثارگری در

از كتاب (اشعار حلاّج) ترجمه بيژن الهي ص ٦٥ و ٦٦

ديدار با ځېلی

راه عشق بیدار کننده احساس سکر آور پیوستگی و اتصال با محبوب ازلی است اناالحق مدام در گوش منصور میخواند «بمیران نفس را تا زنده گردانیش» اناالحق موجد شور هیجان در کانون دل و روح فعال حلاج بود که ندا در داد: وقتیکه خود را شناختم بدنیای درون نظر کردم هیچ زندگی از شهادت در راه عشق بهتر و زیباتر نیافتم! این عشق محبوب حلاج در شهادت متمثل شده بود. پیر بلخ جلال الدین رومی که بهتر از دیگر عشاق شورهای عرفانی عشق را بیان میکند و گاهی مانند شیخ عطار، ترجمان افکار و اندیشههای متعال حسین حلاج است به بیانی موثرتر نقش مرگ و نیستی را چنین تشریح و توصیف کرده است:

ایس بسقساهسا از فسنساهسا یسافستسی از فسنسایسش رو چسرابسر تسافستسی؟ زان فسنساهسا چسه زیسان بسودت کسه تسا

بسربسقها چسسبسیدهای، ای نسافسنها

چـون دوم از اولـیـــنـت بــهـتــر اسـت

پس فینیا جنوی و میشندل را پیرمنت

صد هنزاران حنشر دیندی ای عنسود

ت کینیون هیر لیجیظیه از بیدو وجیود

از جسمسادی بسی خسبسر مسوی نسمسا

وزنسمسا مسوى حسيسات و ابستسلا

در فسنساهها ایسن بسقساهها دیسدهای

بر بقای جسم چون چسبیده ای؟

در بیشتر کلام، نوشتار و ترانههای حلاّج عنصری قدسی همراه با درونمایههای لاهوتی بچشم میخورد، پیش از دیگر فلاسفه و عرفا خروش وحدت وجودی برداشت و بدون استفاده از اشارات، آشکارا به عبارت آورد بدینجهت سرسختانه آرزوی شهادت میکرد که غایت قصوای عشق شیفتگی

111

به محبوب است، کورباطنان متعصب چون شور عشقش را به شهادت و وحدت درک نمیکردند، خشمگنانه گفتند، اندیشههای حلاج گنگ و مبهم است و در ذهن جوانان بویژه ساده دلان انحراف و خلجان ایجاد میکند بدینجهت مصرانه به نیرنگ و توطئه دست یازیدند و مدعی شدند که او تهدیدی بالقوه برای احتماع است و باید مردم بپا خیزند و همچون سد سکندر راه بر اندیشههای بنیان کنش به بندند و بدین نیرنگ توانستند گروهی را وادار کنند که در مجالس و محافل درخواست کنند که باید حلاج اعدام شود، تیخ بی دریخ اعتراض و انتقاد هر روز علیه حلاج تیزتر میشد، ولی او بدین جنگ و ستیز آشتی ناپذیر عادت کرده بود، بویژه پس از آزادی از زندان خلیغه برای ابراز نظریاتش بی پرواتر سخن میگفت و مدعی بود:

## نیست شو تا هستیت از وی رسد تا تو هستی، هست در تو کی رسد؟

او میخواست مردم را از ظلمت جهل بسوی آسمانی روشن و تابناک دعوت کند، تسبیح جانش اناالحق بود! حلاج خلاف متظاهران زمانش ابن داود قاضی القضاه بغداد که رازداری عاشق و فاش نکردن معشوق را فضیلت یا گوهر مردمی بخش و شرف آفرین عشاق میدانست آنچه الهام میشد، میگفت یا میسرود و فرمانبرداری از دل میکرد. لذت و خوشی را در طلب و شهادت میپنداشت معتقد بود در کشاکش طوفان باید برابر امواج حوادث مردانه ایستاد و عظمت خلایق را درک کرد و با فروغ اندیشه ازلی دنیایی را روشن نمود، به یارانش نصیحت میکرد، نظاره کردن بی تفاوت برویدادها و تسلیم در برابر جباران در شان انسان حقیقی نیست، بی خبری و بیدانشی از زوایای دنیای ناپیدا کرانه وجود درد آور است رشتهای مرموز ولی بیدانشی از زوایای دنیای ناپیدا کرانه وجود درد آور است رشتهای دل موجد خیل بیدانشی انسانها را با حقیقت مطلق مربوط میسازد، صفای دل موجد خیل رویاهای ملکوتی میشود، معتقد بود انسانها باید رشته محکم ایمان را در دست بگیرند که این رشته به عدم و هستی مربوط است، پیوندی است مقدس که

دیدار با شبلی

جاذبه ای افسونگرانه دارد، وحدت و اناالحق هستی هستی است و من «حلاج» در ستایندگی و مدیحه سرایی حقیقیش لحظه ای درنگ نمیکنم روح من مدام بر بال زرین اناالحق در سیر وسلوک عارفانه و در پرواز صوفیانه باوج کایناتست، دل من ارغنونی است که حتی سرودهای کروبیان عالم بالا را منعکس میکند، جهان مطلوب و حقیقی مرا عارفی درک میکند که اهل شور وحال و مانند منصور بی پروا نغمه اشتیاق اناالحق سر دهد و این سرچشمه آسمانی را در پیش گیرد و هردمی که بر میآورد ترکیب نغمه عشق یعنی اناالحق را بسراید،

به آنکه حلاّج سخنرانی های پرشوری درباره اندیشههای خود ایراد و بسیاری از دولتمردان متنفذ و دانشمندان زمانش مانند نصر قشوری - حمد قنائی - محمدبن عبدالحمید - نعمان دولایی و حسین بن حمدان را از پیروان و طرفدارانش نموده بود بطوریکه آنها نبوغ عرفانی و سیاسی او را ستوده و حتی پذیرفتن مقام خلافت را به حلاّج پیشنهاد کرده بودند، نویسنده کتاب «روش شناخت اسلام ۱» منصور را مردی دیوانه و بیمسئولیت که با هیچ جامعهای از جوامع بشری رابطه نداشته است معرفی فرموده است! این چه

1- مارکوس اورلیوس امپراطور فیلسوف رومی کتابی زیر عنوان «اندیشهها»یا «در تنهایی با خود» نوشته است، در فصلی از کتاب آوردماست: نورآفتاب واحد است، اگرچه بوسیله دیوارها، کوهها و انواع بیشمار اشیاء دیگرمتمددمیشود «گرهر جهان نیز واحد است» اگرچه بین اجسام مختلف و ویژه بیشماری تقسیم میگردد روح واحد است اگر چه بین موجودات بسیار و اشکال خاصی توزیع میشود، شیخ شبستری در این باره موثرتر و دانشینتر سروده که:

وجبود انبدر كبمباله خبويتش سيارى است

بسقسيسن هسا از امسور احسسساري اسست

امسور اعسسساری نسیست مسوجسود

مدد بسيار و يک چينز است معدود

و مولانا جلال الدين عارفانه فرموده:

مستحمد بسودیسم و صنافسی هممنیجسو آب یسک گلبهسر بسودیسم هممنیجسون آفستماب

چـــون بـــمــــورت آمـــد آن نـــور ســـره شــد مــدد چــون ســایــه هــای کـــــگــره

۲۔ دکتر علی شریعتی ۔ روش شناخت اسلام ص ۱۵ و ۱۹

دیوانهای بود که بقول روزبهان بقلی هزار تالیف کرد که بیشترین آنها را در بغداد بسوختند ا وابن مسكويه معتقد است كه دربار خلافت از طريق رئيس شرطه بغداد به ناشران و کتابفروشان دستور داد که کتابهای حلاج را توزیم نکنند و استنساخ ننمایند؟ . از سویی مورخان نامدار اعلام کردند که چون در مسائل مختلف اجتماعي آگاه و صاحبنظر بود، رساله هايي در علم الاجتماع ٣ و سیاست نوشت که بیشتر آنها را به حسین بن حمدان رهبر شورش سال ۲۹٦ هجري عليه خليفه هديه كرد! ولى نه پيشنهاد خلافت و نه تاليف كتاب هیچکدام قادر به مهار کردن احساسات او نبودند او به ترانه خدایی اناالحق دل خوش بود. حلاّج از چهرههای تاریخی جهان اسلام است که هر عارف با شور و حالی اندیشه های مُدونش را مطالعه کند، مانند مغناطیس بسوی آثارش جذب میشود ابوسعید ابی الخیر سوخته مهنه دربارهاش فرمود: منصور در علو حالست و در عهد وی در مشرق و مغرب کسی چون او نبوده است نویسنده صاحبنظری نوشته است حلاج یک اندیشمند بزرگ یک وجدان بیدار و آگاه اجتماع بود. نیکلسون مستشرق نامدار انگلیسی پای را فراتر گذاشته و نوشت حلاّج ، مسیح عالم اسلامی بود! او در محیط خفقان آور بغداد که نومیدی و اضطراب تاروپود آزادگان را فرا گرفته و دربسار خلافت عباسی اهریمن شر و تبهکاری و ستم را بسان بالهای جفد شوم بر فراز کلبه و آشیانه مردم میگشود، از عشق جاودانش بخداوند نغمهای جاودانی ساز کرد و فرمود: اتت بين الشفاف و القلب تجرى، مثل جرى الدموع بين اجفان كه برگردانش چنین است: محبت محبوبم خدای متعال، در رگها و عروق قلبم جاریست بسان ریزش اشک از موگان!

۱- شرح شطحیات ص ٤٥٥

٢- تجارب الامم جلد يک ص ٨٢

۳- هجویری در کتاب کشف المحجوب ادما کرده است و من «هجویری» پنجاه پاره تصنیف حلاّج را بدیدم اندر بنداد و نواحی آن و بعضی بخوزستان و فارس و خراسان اعطار در تذکره الاولیاء نوشته است: و حلاج را تصانیف بسیار است و صحبتی و فصاحتی و بلافتی داشت که کس نداشت و دفتی و نظری و فراستی داشت که کس را نبود!

#### شورش در بغداد

بسال ۳۰۶ هجری حادثه شگفت آور و غیر مترقبهای در بغداد بزرگترین پایتخت زمان که کانون علم و دانش بود رخ میدهد، مردم گرسنه و ستمدیده با شور و هیجان قیام میکنند، وزیران دربار خلیفه و رئیس شرطه متملق و بی رحم پیش بینی چنین قیام گستردهای را نکرده بودند، در بازداشتگاه بغداد زندانیان گرسنه و تشنه باشاره حسین منصور حلاج درهای زندان را شکسته و با چوب و کارد و نفت مانند سیل دمان به بازار از جمله بهبازار صرافیها که اغلب در دست اقلیتهای مذهبی بود هجوم بردند و دکانها را طعمه حريق ساختند، با آنكه ابن عيسى اقتصاددان جوان دربار خليفه با همکاری حامد شقی که حسابدار بی شرمی بود برای رفع بحسران مسالی وزارت ائتلافیه تشکیل داده بودند و برنامههایی برای رفع بحران داشتند، معالوصف سختگیریهای مالیاتی و احتکار گندم و آرد مردم بوسیله مقتدر خلیفه جاهل عباسی مانع از اجرای برنامهها گردید، مردم نعره میکشیدند ما گرسنهایم، نان میخواهیم، نان! در کوچه و بازار بغداد شورشیان حامد وزیر را لعنت میکردند و آزادی فوری منصور را خواستار شدند این بزرگترین و عظیمترین شورشی بود که بغداد بخود دیده بود، مردان جنگاوری که مخفیانه با حلاج پیمان بسته بودند ایثار گرانه برابر ماموران وفادار به قصرهای خلیفه که با سلاحهای مختلف مجهز شده بودند میجنگیدند حامد فراری در آخرین دستورش گفته بودازسلاحهای سنگین برای پیکر مهاجمان استفاده کنند و آنها را قطعه قطعه نمایند، مردم بینوا و گرسنه بغداد به انبارهای گندم و آرد حمله

كردند، بلواي عام با ستيزه جويي و شدت بيسابقه ادامه داشت خليفه عباسي «المقتدر بالله» از قصرش با یک زورق تندرو فرار کرد و بجای امنی رفت، ابن عطا که از یاران حلاج و از رهبران شورشیان بود از ساحل دجله، زورق خلیفه را شناخت و به بارانش گفت او را سنگباران کنند، بدر اعجمی و حسین بن حمدان شیعیان و حنبلیان را متحد کرده به قصرهای خلیفه فراری حمله بردند و ابن معتراشاعر آزاده را بجای وی نشانیدند بروایت یکی از مورخان، آزادگان بغداد وقتی شنیدند ابن معتز بخلافت منصوب و سوگند یاد کر ده است به شادمانی پر داختند و گفتند خلافت عباسیان بپایان رسیده است، اما مونس خادم و سربازانش شجاعانه از كاخها دفاع ميكردند اين اثيردر کتاب الکامل نوشت ـ بغداد دستخوش فتنه و آشوب گردید و گرسنگان خانههای ثروتمندان راتارا ج کردند، در این موقع ابن عمروبه رئیس شرطه بغداد که وفاداری خود را به خلیفه تازه ابراز نموده بود بوسیله صرافان بغداد با کیسه های زر سرخ فریفته شد و با مامورانش به نفع المقتدر علیه مردم به جنگ و ستیز پرداخت و چند تن از عاملان و رهبران شورش را مجروح و یا دستگیر کرد و بلا فاصله پارانش را نزد ابن معتز فرستاد و او را بقتل رسانید. کشته شدن ابن معتز بوسیله خبر چینان خلیفه به گوش آشوبگران رسید، گروهی مایوس شدند ولی عدهای به جنگ ادامه دادند میگویند در گرماگرم نبرد، حلاّج تنها در زندان غارت شده بغداد باقی ماند، از او پرسیدند تو چراً در دخمه تآریک زندان باقیماندی و فرار نکردی؟ پاسخ داد:

ما این راز را بر سردار خواهیم گفت!

المقتدر برای آنکه شورش گرسنگان را خاموش کند از مخفیگاهش دستوری صادر کرد که انبارهای گندم و آرد را بروی مردم باز کنند تا شورشیان هر اندازه که میخواهند از آنها بردارند بروایت مورخان صرافان و متنفذان با تبانی حامد وزیر که بواسط فرار کرده بود با توزیع پول میان سرداران نالایق و اوباش بغداد وارد عمل شدند و چند تن جارچی را وا دار

 ۱- جرجی زیدان مورخ مسیحی حرب در کتاب (تاریخ تمدن اسلام) در باره این معتز چنین نوشت است: این معتز مردی دانشمند و شاهر بود، دیوانی دارد که در مصر چاپ و متشر شده است این خلیفه نگون بخت یک شبانه روز خلافت کرد و بسال ۲۹۹ کشته شد. کر دند که خروش بردارند که ای مردم بغدادقرمطیان بدستور حلاج به غارت شهر پرداختهاند!

این خبر حرکت انقلابی شورشیان را متوقف کرد و انعکاس گ تردهای میان مردم داشت پیروان مذاهب مختلف بخانههای خود باز گئتند شهر موقتاً آرام شد، اما چند تن از شورشیان جسد عباسبنهاشمی وزیر خلیفه را برای عبرت جباران در کوچه و بازار با طناب روی زمین میکشیدند و مردم باو لعنت میکردند و آب دهان برویش میریختند. رئیس شرطه خیانتکار بغداد دستور داد با بوق و کرنا باطلاع مردم برسانند که شورش قرامطه و حلاجیان شکست خورد، این زمان لحظاتی بود که ماموران خلیفه قاضی مثنی بن یعقوب راکه از رهبران انقلاب بود، بازجوی میکردند، دراین بازجویی کوتاه آز او پرسیدند: مگر تو با مقتدر خلیفه عباسی خلیفه مسلمانان بیعت نکرده بودی؟ مثنی شجاعانه پاسخ داد:

ـ من هیچوقت با کودک نادان و جاهلی بنام مقتدر بعنوان خلیفه بیعت

قاضي بيرحم و بي وجدان دستور داد، دژخيم سرش را قطع كند، مثنی در حالیکه به مقتدر و یارانش لعنت میفرستاد بوسیله دژخیم با کارد مجروح و سپس سرش را بریدند. ابن عطا که به شورش ادامه میداد و آز مخلصان حلاج بود دستگیر و زندانی شد و اورا بزندان دجله نزد حلاج بردند، حلاّج یارش را در آغوش گرفت، بوسید و بوئید و پرسید تراهم دستگیر کردند؟ ابن عطا در حالیکه شرمنده بنظر میرسید، پاسخ داد، بله من برای شهادت رفته بودم و میدانم شهادت رکن اول مبارزه با جباران را تشکیل میدهدوسیس ابن عطا از مرادش پرسید، چرا از زندان فرار نکردی؟ حلآج پاسخ داد:

هوالرامي باول قصده الى الله تعالى و لا يعرج حتى يصل. يعني نیرانداز تنها وصل خداوند بزرگ را نشانه میگیرد و تا تیرش به آماج نرسد

از جا بي جا نميشود! در گرماگرم شورش، ریحانه خواهر حلاّج باتفاق گروهی از زنان شجاع به یکی از قصرهای خلیفه که محل اقامت قهرمانه «گیسو سفید» بدنام

دربار عباسی بود حمله کردند تا اورا بسزای اعمال پلیدش برسانند. بروایت جرجی زیدان در کتاب «تاریخ تمدن اسلام» ام موسی (قهرمانه) امور حرمسرا و کاخ مقتدر را در دست داشت، در ایام حکومت این خلیفه جاهل بدون اجازه آین زن هیچ مهمی انجام نمیگرفت ام موسی آفت زر وسیم محسوب میشد ولخرج و عیاش بود، در آمدش به هزاران دینار در سال بالغ میگردید، دو روز قبل از شورش بغداد گردن بند مرواریدی را نزد ابن جصاص جواهر فروش برد و گفت: مرواریدهای این گسردن بند خیلی درشت است و برای گوشواره و گردن بند عروسک مناسب نیست، اینها را کوچک کن تا برای آن مناسب باشد، ابن جصاص اعتراف میکند که این گردن بند شامل صد مروارید درشت غلطان بود و یکصد هزار درهم میارزید، خوشحال شدم از شادی بال در آوردم گردن بند را برداشتم و گردن بند مروارید کوچکی بقیمت ارزان از بازار خریدم و نزد قهرمانه آوردم و باو گفتم چون کوچک کردن آن مرواریدها ممکن نبود این صد مروارید کوچک را آوردم، قهرمانه از مرواریدهای ریز خوشش آمد و آنها را با خود بدربار برد! اما پس از انقلاب ماموران بدستور مقتدر از ابن جصاص که تجارتخانه و جواهر فروشی مجلّلی در بغداد داشت شانزده میلیون دینار پول نقد گرفتند ولی خانهها و املاکش را برای او باقی گذاشتند علت مصادره نقدینهاش آن بود که عبداله بن معتز پس از خلیفه شدن وقتیکه شورش شکست خورد بخانه ابن جصاص پناه برد و در آنجا مخفی گشت و یکی ازخدمتگزارانش خبر را بهمقتدر رسانید و مقتدر نقدینه های ویرا مصادره کرد.

ریحانه خواهر حلآج و دوستانش کاخ ام موسی را تصرف کردند ولی ام موسی قهرمانه قبلاً فرار کرده بود، بی درنگ فرشها و اثاثه قیمتی قصر را با نفت آغشته نمودند و آتش زدند. پس از شکست شورش، بدستور رئیس شرطه بغداد گروهی از خبرچینان بخانههای مردم رفتند تا رهبران جنبش را دستگیر کنند، خبر چینان در محلههای بغداد و روستاهای حومه عدهای را شناختند و بزندان بردند ولی بیشتر شورشیان بنقاط دور دست پناهنده شدند.

پس از آنکه بغداد آرام شد، مقتدر بخواهش مادرش شغب به نصر قشوری سردار حاجبان که از مریدان حلاّج بود و اعتباری نزد مرادش داشت

دستور داد، نزد حلاج برود و او را تشویق کند برای مدتی کوتاه بغداد را دسرر نرک و به اهواز برود بروایت برخی از مورخان نصر در زندان با حلاّج سرت ر. ملاقات کردد و از او تقاضا نمود برای آنکه از گزند بدخواهان محفوظ بماند سرد شهر را ترک کند، نصر به درخواستش افزود که بغداد لحظات تیره و تاری بر ر ا میگذراند، فرمانروایان فعلی شهر بخاطر پیروزی بر آزادگان عقل و خرد را ر برسانند من بعنوان یک دوست مخلص درخواست میکنم این شهر را که بر کانون آشوب، فتنه، دسیسه و تعصب جاهلانه است ترک کنید و به اهواز ر مورد بروید، حلاج وقتیکه دیدگان اشکبار نصر قشوری را دید، آرام شد و تصمیم رر. گرفت به اهواز برود، ولی از نصر خواست در برابر موافقتش باپیشنهاد ترک بغداد باید قول بدهد که ابن فرات، گروهی از شورشیان از جمله «حسین بن حمدان» را که دستگیر کرده اند آزاد نماید.. حلاج سپس بفکر فرو رفت . و افزود اصولاً هر که را در قلمرو خلافت عباسی باتهام قیام دستگیر کرده اند، باید آزاد کنند و نصر قشوری قول داد، مقتدر را وادار کند که طی فرمانی ... عفو عمومی بدهد. پیشنهادهای حلاّج، این آرزو را در دل بسیاری از بندادیان ایجاد کرد که بزودی یاران و بستگانشان از شکنجه و مرگ و زندان و تبعید نجات پیدا خواهند نمود.

۔ ابن حامد طی گزارش شفاهی باطلاع مقتدر خلیفه عباسی رسانید اغلب رهبران شورشی یا دستگیر و یا کشته شدند و بیشتر این شورشیان از یاران حلاّج بودند. مقتدر با عصبانیت دستور داد فعلاً یاران حلاّج را که در آشوب دست داشته اند محاکمه و اعدام کنند تا نوبت به حلاّج برسد.

# امام ابو حامد غزالی و حلاّج

حلاّ ج تهستهای درد آلود دادستان بیدادگاه بغداد و دوستانش را بدل گرفت، درست است اتهام بدعتگزاری و کفر نتوانست دامن عظمت و پرهیز کاریش را لکهدار نماید، اما فراغت و آرامش از وجودش رخت بربست و در پاسخ معتقدانش سعی میکرد نقش خود را در شورش طرفدارانش به زمامداران بغدادنشان دهد و مانع از آن گردد که خیال کنند حلاّ ج از ادعاهایش عقب نشینی کرده و ساکت شده است، او به شیوهای غرور آمیز ادعاهایش مقب نشینی کرده و ساکت شده است، او به شیوهای غرور آمیز میدید، میخواست آخرین ضربت را ناگزیر از جلای بغداد و رفتن بسوی اهواز میدید، میخواست آخرین ضربت را بر پیکر نحیف امپراطوری غاصب عباسی وارد کند، بر بغدادی که شبع جباریت مانند بوم شوم برکویها و محلات نزدیک و دورافتادهاش سایه افکنده بود، حکومت معنوی نماید و چون احساس مساعدی در دوستان و مریدانش مشاهده میکرد، بهتر آن دید جریحه دار شدن معنویاتش را که با خفّت وخواری توام بود بنحوی موثر و قاطع جبران نماید.

دیگر سخنانش در کوی و بازار تنها انتقاد از وضع موجود در بغداد و دربار خلافت نبود، کلامش در حکم بیانیه یا دادنامهای علیه متملقان، حکما و فقها و شعرای درباری بود حتی عرفای ترسو و محافظه کار از انتقادهای گزنده و بیرحمانهاش بدور نماندند، هرقدر ماموران مسلح خلیفه با تهدید و تعسقیب شبانه روزی از جوشش و غلیان افکارش جلوگیری میکردند، نتیجه بخش واقع نمیگردید، مردم ستمدیده نیز تسلیم فشار گزمهها و شرطهها

نمیشدند و مانند سایه حلاج را هرجا که میرفت تعقیب میکردند، ترانههای حلاج شکل و رنگ مذهبی بخود میگرفت، گویی سعی داشت ننگ الحاد را از وجودش بزداید، نباید فراموش کرد که حلاّج از جمله کسانی نبود که در ر را را اعماق وجودش از آنچه گفته یا از رنجهایی که بر اساس ادعاهایش متحمل شده بوده در ستیز باشد، او همیشه پرداختن به گذشته و فعالیتهای خلاقهاش لذت میبرد او با مدافعات جانانه و خشم آلودش در دادگاه و مجادلاتش با ابن داود فیلسوف و قاضی القضاه بغداد ثابت کرد که هنوز میتواند در بارقه هایی از عظمت جلوه کند و نیرویی در کلامش وجود دارد که در گرماگرم آفرینش دلایل تازه، قدرت جادویی و افسون خیره کنندهای می براکند، شنوندگان را سخت تحت تاثیر قرار میدهد و اگر شخصی مانند قاضى القضاه، عقايدى مغاير با اصول مورد علاقه حلاّج داشته باشد كه بظاهر موثر باشد ، مانند برف در برابر انوار آفتاب حقیقت کلام او ذوب میگردد، حلاج نخستین عصیانگر بزرگی است که در زمان عباسیان مشروعیت خلافت عباسی را از هر حیث مورد سئوال قرار داد و حتی قدرت قاهره آنها را بباد استهزا گرفته بود. در حالیکه برخی از یاران حلاّج سعی داشتند او را از مبارزه علنی با خلیفه عباسی منع کنند و برای او ثابت کنند که اگر خلیفه شخصاً واجد تمام شرايط خلافت نباشد، با وجود اين مظهر اصلى و نمايانگر خلافت است و حلاّج میدانست اگر کانون خلافت عباسی را مورد ایراد و اعتراض قرار ندهد بی شک نمیتواند قلوب ستمدیدگان و آزادگان امپراطوری عباسي را تسخير نمايد.

از امام ابوحامد غزالی نامبردارترین مولف جهان اسلام درباره اناالحق حلاج و شطحیات صوفیه بویژه «سبحانی ما اعظم شانی» و «لیس فی جُبتی سوی الله» پرسیدند، فیلسوف و عارف اهل خراسان در پاسخ میگوید:

سری سی بر می برد. کال بیخودی و سرمستی باید سربسته نگاه داشت کلام عاشقان را در حال بیخودی و سرمستی باید سربسته نگاه داشت و نمایانگر دنیایی و از آنها حکایت انکرد، اینها بیان حال درونی عارف است و نمایانگر دنیایی

1- شمس تبریزی در کتاب (مقالات) آورده است: هر قصمای را مغزی هست، قصه را جهت آن مغز آوردهاند بزرگان نه از بهر دفع ملالت، بصورت حکایت برای آن آوردهاند تا آن فرض در است که او درک می کندودارای وجوه و معانی بسیار است و حداکثر چیزی که عارف در سیر و سلوک میتواند ادعا کند قرب و نزدیکی با خدا است.

بنابراین با اعتقاد راسخ با امثال حلاّج مبارزه کردن، مبارزه با ارزشهای معنوی مومنان و مخلصانست، مفهومی که حلاّج از وحدت وجود دارد از هر حیث قابل تامل است و نباید حکم بالحاد او داد. کلام شورانگیز حلاّج پس از آزادی از زندان با ترانهها و تغزلاتی همراه بود که از روح ملتهب و ناآرامش بیرون می تراوید، حلاّج مدعی بود که عشق بر همه چیز مقدم است و از این راه ذات سرمدی را که غایی ترین حقیقت است بخوبی شناخته است بدینجهت ادعای انسان خدایی میکند و عالم سراسر اقلیم عشق است پس چرا انسان عاشق نتواند متحول شود و بجایی برسد که بقول سعدی بجز خدا نه بیند، جلال الدین مولانا تحت تاثیر کلام حلاّج سروده است:

مسیزند جسان در جسهان آبگون نعره «یا لیبت قومی یعلمون» جسانسهای رمسته از میسل و هسوی مسیسراید ذکیر و تسبیسح خمدا مسایسران در آمسمانسهای دگیر غییر این همفت آمسمان معتبیر

حلاج سخنوری بی بدیل بود که در همه جا از معنویت و عظمت و بزرگی انسان سخن میگفت، او به مرتبهای از کمال نایل شده بود که پردهها از برابر دیدگان کنجکاوش برداشته شد و آرزو میکرد که دیگر مومنان، صوفیان و عارفان را براهی که رفته است راهنمایی کند و بگوید آنچه حقیقی است حقیقت انسان است که جاویدان است و اگر انسان میخواهد به مقام اناالحق برسد بقول مولاتا باید:

آن بنمایند. غرض از حکایت معامله حکایت است، نه ظاهر حکایت که دفع ملالت کنی بصورت حکایت بلکه دفع جهل کنی! گر همی خواهی که بـفـروزی چـو روز

هستی هسجون شب خود را بسوز هستیت در هست آن هستی نواز هستیساندر گداز

از زمان دیو جانس حکیم که در روشنایی روز و در برابر شگفتی خلایق چراغ بر دست در کوی و برزنهای شهر میدوید و در جستجوی انسان اکامل بر آمده بود تا زمان حلاّج و پس از او بسیاری از مشتاقان بدنبال کانون همه ارزشهای معنوی و ایمانی یعنی انسان کامل بودند و حلاّج را یارانش انسان کامل و مرد خدا میدانستند!

مرد خیدا زان مسوی کیفسر امست و دین مسرد خیدا را چینه خیطسا و صسواب

حسین منصور حلاّج تعلق به قرنی داشت که آشفتگی و پریشانی مردم ستمدیده و آزادگان دانشمند در همه جا بچشم میخورد، همه جا تعلق و خبرچینی مقدم برهمه اصول بود، خلفای عباسی بظاهر متقی و پرهیز کار جلوه گری میکردند ولی از ورای زندگی پرجلال و اعمال متظاهرانه و ریاکار آنها ماجراهای ظالمانهای بوقوع میپیوست که مردم ساده دل از آنآگاه نبودند ولی حلاّج آن شجاعت و دلاوری را در خود مشاهده میکرد که ماجراهای پشت پرده دربار خلافت را برای شیفتگان خود که از راه دور و نزدیک برای ابراز وفاداری نزد او آمده بودند، شرح دهد، میتوان بدون نزدیک برای ابراز وفاداری نزد او آمده بودند، شرح دهد، میتوان بدون

1- مولانا جلال الدین این داستان را در دفتر پنجم کتاب مثنوی چنین تبین کرده است:

آن یکی با شمسع بسر مسی گشت روز

گسرد هسر بسازار دل بسر عششق و سسوز

بلف غسولسی گفت او را کای فسلان

هیسن چه میسجویسی به پیش هسر دکان

گفت میسجویسی به پیش هسر دکان

گفت میسجویسی به پیش هسر دکان

گفت میسجویسی به پیش هسر دکان

حلاج

مجامله و اغراق و زیاده روی ادعا کرد که حلاً ج دلاورانه ترین و سرسخت ترین آزادهای بود که در برابر دشمنانش لحظهای آرامش نداشت و به فاش گویی و پرده دری سرگرم بود. یک روز در کنار بارگاه خلیفه در سالنی که متملقان و درباریان مشغول صرف غذا بودند جدالی در میگیرد، علت جدال که با مشت و لگد و حتی کارد و چاقو آغاز و با مجروح شدن چندتن از نخبگان بپایان رسیده بود این بود که چه کسی باید اول خبرهای سرگرم کننده را باطلاع خلیفه ناتوان برساند، این کشمکش احمقانه را قراولان ترک بعرض خلیفه رسانیدند و خلیفه از خدمتگزاری و صداقت! اطرافیانش خوشحال شد تا آنجا که فرمان داد چه آنها که در این جدال مجروح شدند و چه آنها که با مشت و لگد بجان دیگران افتادند مورد محبت و نوازش وزیرانه قرار گیرند و مبلغی سکه نقره و زر میان آنها تقسیم کنند، خلیفه عباسی تشنه خبر بود، میخواست از نظرات و آرای مردم در شهرهای کوچک و بزرگ آگاه شود، شیفته خبرهایی بود که مبتنی بر رضایت و شادمانی و دعای مردم نسبت به خلافت باشد و اگر کسی هم بخواهد عصیان کند پیشاپیش آگاه شود و عاصی را به بدترین وجهی کیفر دهد. جالب ترین، سرگرم کننده ترین و موثر ترین خبرها در مجلس خلیفه خبرهای مربوط به حلاّج بود که از سوی دشمنانش اورا همانند یک ابرمرد با نیرویی فوق طبیعی معرفی کرده بودند! روزی خلیفه از یکی از درباریان پرسید:

۔ آیا کسی هست که بما بگوید چرا مردم دل در گرو مهر حلاّج ژنده پوش داده اند؟ سکوتی در مجلس خلیفه حکمفرما گردید، نفس ها در سینه حبس شد، حاضران زیر چشمی یکدیگر را نگاه میکردند، کسی آمادگی نداشت لب بسخن بگشاید و حقایق را عربان بگوید!

بار دیگر خلیفه نزاکت و ادب را کنار میگذارد و خشمگین میشود و میپرسد:

چرا مردم خوبیهای بیدریغ پدرم، جدم و مرا فراموش کردهاند، از ما چه خطایی سر زده است؟ وظیفه شما بیان حقایق است، شما آینههایی هستید که من وضع امپراطوری اسلامی را در سیمای شما باید بهبینم، پس حقایق را بگویید! بازهم سکوت، متملقان که آئینههایی غبار گرفته و زنگار زده بودند

و نهائاً نه چیزی میدیدند و نه از آنچه در اجتماع میگذشت خبر داشتند و اگر هم چیزی میدانستند نیمخواستند روح و ذهن خلیفه را آگاهانه متألم نمایند.

خلیفه عباسی وقتیکه دید، کسی سخن نمیگوید دستور داد قاضی القضاه بغداد یعنی ابن داوود دشمن عقیدتی حلاج را احضار کنند، ابن داوود برفور حاضر شد و سر تعظیم فرود آورد ودر برابر خلیفه با نگرانی از احضار بیموقعش قرار گرفت. خلیفه که از اقتدار و شوکت و دانش قاضی القضاه در محاکمه شرعی و قضایی آگاهی کامل داشت و میدانست ابن داود نویسنده روشنگر کتاب الزهره «ونوس» بی نیاز از پاداش و انعام است، پرسید:

- ابنداود، براستی برای ما بیان کنید، آیا گروهی، حزبی در امپراطوری اسلامی وجود دارند که بتوانند برابر ما صف آرایی کرده و علیه اقتدار مادی و معنوی خلیفه عباسی آشکارا بمخالفت بپردازند؟ اگر گروه اجتماعی توانا و نیرومندی که از لحاظ اجتماعی به استواری بنیان و سازمان یافته اند، سراغ دارید معرفی کنید؟

عداوت همراه با تعصب مانند سیلاب به نهانخانه وجود قاضی القضاه بغداد فرو میریزد بیاد حلاج میافتد، چه بهتر ریشه حیات دشمنش را قطع کند بدینجهت میگوید:

بله قربان... حلاّج که مردم را احمق و ابله میداند و خیال خود را بخدایی گرفته و ادعای اناالحق دارد او باتفاق یارانش نه علیه شما بلکه علیه اسلام و اسلامیان قیام کرده است و همه درباریان، روحانیان، وزیران بویژه دانشمندان بغداد که بجهاتی با مقام خلافت وابستگی دارند، آماج تهمت ها، شماتت ها و انتقادهای مسموم کننده او هستند. اگر اینارزشها، ومعیارهای خلافت عباسی بشکند، زندگی کردن در بغداد خطرناک و غیر ممکن بنظر میرسد.

خلیفه از خدمات خویش و نیاکانش بمردم سخن میراند و اضافه میکند که بمن گفتهاند، حلاّج هذیان میگوید از دیدگاه دانشمندان ما، کلامش نه اصل الهی دارد نه انسانی و نه رهنمون مردم بسوی سعادت است، پس چرا دهقانان و حتی برخی از دانشجویان مدارس، بسخنان یک گزافه گوی ابله ساعتها گوش میدهند؟ اصولا چه جاذبهای در او وجود دارد که برخی سخت

مفتون و مجذوب او هستند؟ شنیدم او را قدیسی روشنگر و نجات دهنده میدانند! ابن داود ناگزیر گردید در برابر سخنان جالب توجه غیرمنتظره خلیفه ریاکاری و دروغگویی را فراموش کند، او قاضی است و از دردهای بی درمان جامعه فلاکت زده و بینوا آگاهست و از علل شورشهای سالهای ۳۵۱ و ۳۵۸ مردم که با کمک و شرکت فعال رهبران مذاهب مختلف علیه دربار خلافت صورت گرفت مطلع میباشد و میداند بسیاری از بازرگانان و پیشه وران برای نجات خود از جباریت، هزینههای مالی نهضت حلاج را تامین کرده و میکنند، از سویی میداند که دروغ و تملق از دیرباز در ساحت اندیشه ها و شخصیت خلفای عباسی مفاهیم و نقش گسترده ای دارد، بهرحال تن به قضا داد، جاه طلبی و صفاتی نظیر آن را برای دقایقی فراموش کرد و گفت وجود خلافت برای مردم از نان شب واحب تر است امّا دربار خلافت باید آموزشگاه انسانیت و اخلاق و عدالت و تقوی باشد و خلیفه باید پرورش دهنده ملکات فاضله باشد و با نبور فضیلت دلهای ستمدیدگان را روشن کند، اگر درباریان و حکام و مالیات بگیران خلافت عباسی به بقای خلافت اعتقاد دارند باید تغییر روش دهند یا اگر هدفی جز مقام و انباشتن ثروت ندارند شایسته است این افراد را یا در زیر امواج آبهای دجله و یا در کنار ویرانه های طاق کسری مدفون سازید یا پنجه های تیز وبران طمع آنها را قطع كنيد. ابن است نظر ابن داوود، اگر ميخواهيد حلاج راحقيقتاً در جامعه خلع سلاح فرمایید و در غیر اینصورت قشرهای مختلف جامعه از حلاَّج حمایت کرده و او را نجات بخش میدانند!

خلیفه از جای برخاست و با عصبانیت دارالخلافه را ترک کرد و درباریان طماع که سخنان ابن داوود بسان کاردی بر قلبشان فرود آمده بود یکی بعد از دیگری شتابان بسوی خلیفه رفتند و ابن داوود را تنها گذاشتند و بعضیها او را بباد استهزا و انتقاد گرفتند... خلیفه در باغ بزرگ و مشجرش کنار استخر مرمرین با ناراحتی قدم میزد که صدای اعتراض همراه با ناسزاها بگوش میرسید هر صدایی مانند شلاقی بر پیکرش فرود میآمد ظرفداران حلاج سربشورش برداشته بودند، حلاج با اعتراضهای خود و با نگاههای افسونگرانه و با ترانههای الهامیش صدها تن از شیفتگانش را بار دیگر افسون

کرده و بسوی کاخ خلیفه فرستاده بود. تمام کویها و برزنهای بغداد در مدتی کوتاه در ناآرامی و شورش فرو رفت، در میدان بزرگ شهر ازدحام بحدی بود که ماموران خلیفه نتوانستند با تظاهر کنندگان بمبارزه بپردازند، زمان زور ر آزمایی مردم با دربار خلافت عباسی فرا رسیده بود، درباریان که از فراز قصرهای مختلف خلیفه، ناظر صحنههای پرشور و اعتراض ستمدیدگان بودند از خشم آنها هراسان گردیدند، هرگز انتظار نداشتند، حلاج که مورد عفو خلیفه قرار گرفته بود بار دیگر طوفانی سهمگین ایجاد کند، هر یک به پایان سرنوشت اندوهبار خود و خلیفه میاندیشیدند و احساس میکردند، که ستمکاری و جباریت را دوامی نیست و بزودی باید خلیفه عباسی مسند خلافت را بدیگران واگذار کند، مصیبت فرود آمده و جغد تیره روزی بالهای خود را بر فراز بغداد گسترانیده بود، حماسههای شورانگیز حلاج که در ترانه هایش منعکس میشد بوسیله تظاهر کنندگان بگوش میرسید، در آین زمان كسى كه بيش از همه تلاش مىكرد خلافت را نجات دهد، مادر خليفه بود، از آنجا که این زن اندیشمند عرب به فن فصاحت و علم بیان آشنایی کامل داشت برفور نامهای تحریر کرد که مظهر فصاحت و شیوایی کلامش بود، در پیشانی نامهاش دو بیت از اشعار حسین منصور را با خطی بسیار زیبا نوشت، امّا سعی کرد در متن نامه حتی یک جمله تملق آمیز یا ستایش انگیز منمکس نشود... نوشت از حلاَّج میخواهم که برپایگاه حقیقی خویش یعنی قلب مردم تكيه كند و در اين لحظات حساس اجازه ندهند مشتاقانش، برباروي رفيع قصر فرزندم پای گذارند و اجازه ندهند اختر امید امپراطوری عباسی خاموش شود، عالبترین ارمغان روحی و قلبی یعنی عشق و محبتم را با اخلاص بعنوان یک مادر تقدیم میدارم.

نامه مادر خلیفه موثر بوده بطوریکه حلاّج را تحت تاثیر قرار داده مجذوب کلماتش شد، این توسل و پناه جویی مادر خلیفه، موجب گردید، رزم آور جوانمرد تا وقت نگذشته قدرت شگرف هجوم دوستانش را بسوی برج و باروی خلیفه عباسی را متوقف کند، تلاش برای فرو نشانیدن خشم مردم عصبانی آغاز شد، فریاد حلاّج بگوش دوستانش رسید: توقف کنید، آرام باشید، سقوط امپراطوری غاصب عباسی نزدیک است، اکنون میتوانم با

امید بآینده در خشان به شما ستمدیدگان بنگرم، دلیریهای شما را درباریان دیده و شنیدهاند امروز بغداد شاهد موثرترین پیوند تاریخ خود بود آری، اتحاد همه كسانيكه با جباريت مخالفند، هروقت اراده كنيم، برج و باروى خليفه را با خاک یکسان مینمائیم، بازهم بمیدان کارزار باز خواهیم گشت لهیب خشم و نفرت شما درباریان زبون و متملق خلیفه را که اغلب عاری **از شرافت و** پایمردی اند بوحشت افکنده است، شورش شما روزی تمام شهرها را فرا خواهد گرفت، صاحبدلان آزاده اگر ایثار گری شما را بشنوند به شوق و شور و هیجان خواهند آمد، من با تمام وجود نیروی خود فریاد اناالحق را بر زبان ميآورم آنها مرا محكوم بمرگ خواهند كرد، شماها ميدانيد كه آمادهام اين سرنوشت را بجان بخرم، اكنون انتقام، نفرت و نجات از ظلم و ستم ايجاب میکند که فداکاری کنیم ولی من میخواهم، خویشتن داری کنید و آرامش خود را بازیابید، مادر خلیفه از من خواسته است که آرام باشیم تا خلیفه بتواند تصمیم بگیرد، همه شما حلاج را بخوبی میشناسید، تا دشمنان شمارا در زیر ویرانه های کاخشان نابود نکنم، آرام نخواهم گرفت، درباریان عباسی بهتر از شما آگاه هستند که شرار نفرت و عداوت مردم اگر آنها را فرا بگیرد تا خاکسترشان نکند آرام نخواهند گرفت، فرومایگان متملق و فاسد باید از کاخ خلیفه مانند زائده ها بیرون ریخته شوند، پس آرام باشید، بخانه های خود باز گردید، باید زندانیها از زندان بغداد آزاد شوند، این خروش را از سینه بر میاورم تا خلیفه و وزیرانش از درخواست من آگاه شوند. آنگاه حلاج ساکت شد و نگاهی بانبوه جمعیت کرد، دوستانش مردد و نگران به سیمای خسته و کوفته حلاّج مینگریستند، سپس منصور لحن کلامش را آرام کرد! یک امتیاز بزرگ حلاّج بردیگر سخنوران این بود که میتوانست در عین تحریک احساسات، شنوندگان را با جملاتی آرام کند، او بخوبی بژرفای روانهای دوستانش نفوذ می کرد، آنها مقهور اراده رهبر خود شدند و بتدریج بسوی منازل خود رفتند. عظمت، صلابت، نفوذ كلام حلاّج همه را تحتالشماع قرار داده بود رئیس شرطه بغداد در جواب خلیفه مقتدر عباسی که آینده پایتخت را چگونه میبینی، به آرامی پاسخ میدهد: حوادث بغداد که تا دورترین روستاها نفوذ يافته است، بيان كننده اين حقيقت است كه وجود حلاج آنهم

در کنار قصر خلیفه به عنوان یک شورش آفرین همیشگی غیر قابل انکار است. با آنکه کلامش برای عموم مردم قابل فهم نیست، اما خشم و عصیانش، عوام را بیشتر برای شورش آماده مینماید، نمیدانم میتوانم این حقیقت را حضور خلیفه عرض کنم که.

میتوان او را ابلیسی پنداشت که در لباس انسان جلوه گر شده است!
او منشاء وحشت و اضطراب است، همه مشتاقند اورا به بینند، روز
بروز بر ساکنان بغداد افزوده میشود مردم از شهرهای دور باینجا میآیند و
مشتاقانه علاقمند بدیدارش هستند.

خلیفه میپرسد: آیا حلاج هم مایل است که مردم برای دیدارش از شهرهای دیگر به بغداد بیایند؟ رئیس شرطه بغداد کمی در پاسخ تعلل میکند ولی بالاخره میگوید:

او قدرت طلبی است، که تشنگی زایدالوصفی برای نفوذ بیشتر در مردم و پیدا کردن مریدهای زیادتر دارد، نیروی حیرت انگیز و استعداد بی در کلامش نهفته است. میگویند رسالههایش عمیق تر در روان دانشجویان حوزههای درسی نفوذ میکند سخنش اینست:

اناالحق و با این شعار که با سیروسلوک درون نگرانه آمیخته شده است، مهارت حیرت انگیز خود را با کمک ترانه هایش به خلق نشان میدهد، او خود را خادم وفادار مردم ستمدیده میداند و میخواهد انتقام آنها را از قدرتمندان بغداد بگیرد.

خلیفه بخشم میآید و فریاد برمیآورد و میگوید بهتر است پیش از آنکه حلاّج نقشه اهریمنی خود را به مرحله اجرا در آورد او را از بغداد بیرون کنید...1

كجا بفرستيم؟

از جائیکه آمده است، مثلاً شوشتر یا اهواز!

رئیس شرطه خادم وفادار خلیفه عباسی است، همیسشه نسبت به او حس وفاداری و اخلاص دارد، حاضر است حتی دست خود را به خون حسین منصور حلاج هم بیالاید، برای اینکه نقشه اهریمنی خود را باجرا در آورد نیمه شب با چندتن از سوار کاران زبده به کنار دجله میرود، حلاج در

زیر انوار ماه بروی زمین دراز کشیده و نگاههای کاونده، خود را بآبهای دجله دوخته است، رئیس شرطه بغداد با چندتن از سوار کاران از اسب بزیر میآیند و به حلاّج سلام میگویند، حلاّج بدون آنکه به سلام ماموران پاسخ دهد خطاب به رئیس شرطه خلیفه کرده و میگوید: دام گستر بزرگ برای چه نیمه شب بدینجا آمدی و شاید آمدهای که آرامش روحیم را بهم زنی اینطور نیست؟

- آمدهام از شما بنام خلیفه درخواست کنم بغداد را ترک کنی؟ بکجا بروم؟
- به جائیکه در آنجا متولد شده و نشو نما کرده ای بیضای فارس یا شهر اهواز!
  - حلاّج به خشم میاید و میپرسد، چرا؟
  - ـ برای اینکه آرامش از بغداد رخت بربسته است ا
- بی شگ تو برای جلب خشنودی بیشتر خلیفه چنین پیشنهادی را
   مطرح کردی؟
- نه نه، میخواهم با رفتن تو به اهواز جانت را از خطر سوء قصد نجات بخشم!
- در آنجا هیچکس از شما مواظبت و نگهبانی نمیکند، آزادانه به همه جا خواهی رفت.
- " اگر کسی بخواهد بعنوان مامور محافظ با ما بیاید، بهتر میدانم این شهر را ترک نکنم!
- ـ هیچکس مراقبتان نیست یک راس اسب برایتان آوردهام. که این راه را بسهولت به پیمایی و خسته نشوید!
- یقین بدان من با اسب بسفر نمیروم، پیاده این راه را طی خواهم کرد. رئیس شرطه بغداد خوشحال است که نقشه اهریمنیش را حلاج پذیرفته و عازم رفتن است.
- حلاج از جای بر میخیزد نگاهی بآسمان و نگاهی به قصر خلیفه مینماید و میخواند:

یا شمس یا بدر یا نهار

انت لنا جنّة ونار تجنب الاثم فیک اتم و خاصیه العار فیک عار یخلع فیک العذار قوم و کیف من لاله عذار

ترجبه شعر:

یا شمس! یا بدر! یا نهار! ای تو از مهر تا به ماه، ای روز آن مایی، چه خوش چه آتشبار از گناهت گریختن گنهی است از توعار آمدن، همانا، عار لاله رویا که قوم هم رخ توست لاله را چیست، کی بود رخسار؟!

## بحثى در باره سكر صوفيانه

اگر از شوریدگان وادی وارستگی و طریقت که صبر و آرامی در اوج هیجان و پویایی و جهش عشق ندارند و جاودانه بسوی آستان وحدت بخش معشوق در پرواز و از تنگنای هستی لبریز از خاطرههای دردناکند سوال کنید. مقصد و هدف و آرزوی پارسایانه شما چیست و چه جاذبهای موجب آن میشود به کردار دیوانگان از رسوم اهل ظاهر بدر آئید و راه فنا در پیش گیرید؟ پاسخ میدهند:

مقصد اعلای صوفی معرفت حقایق است، بطریق افاضت و اشراق که از آن بعلم حقیقت تعبیر میکنند و براستی عشق کیمیاکاراست که موجب استحاله عاشق میشود و باو جرات و شجاعت عنایت مینماید و موجب مشغولی ذهن و بی نیازی میگردد، که از مباحث مهم آن، معرفت توحید و معرفت نفس و روح و قلب و برافتادن حجابهای روحانی و ظهور عوالم مختلف از ملک و ملکوت و بیان تجلی ذات و صفات و مآلاً بوصول بحضرت حق میانجامد و نتیجه بی حدو حصرش عنایت الهی و جذبات الوهیت تواند ا بود، کتمان و اخفای این حال، برای شوریدگان میسر نیست و دستاوردش شهادت است. چنانکه گفتهاند، عشق حقیقی وجد است و جنون به اعتباری شور طلب نیز هست که به شوق میانجامد.

عرفا و متصوفه معتقدند که روح سالک حقیقی و پاکباز، بسوی

١- از كتاب نفايس الفنون في عرايس الميون آملي

کهکنانهای نور در پرواز است و معرف و مظهر اسرار عشق و شور و شوق و سرمستی است، که آفریننده لحظات زودگذر اشراق میباشد! حلاج میگوید: حقیقهالمحبه قیامک مع محبک بخلع اوصافک و الاتصاف باتصافه، یعنی حقیقت، مهر ورزیدن آنست که کنار محبوبت بایستی از صفات خود بگذری و بصفات او متصف گردی! عشاق وارسته که درونمایه شان لطف و صفاست، در سیروسلوک بسان آهوان رام شده بمکانهایی سیر میکنند که جلوه گاه هیجانها و محراب اشتیاقهای قلبی است، بدانجا میروند که سیمرغ عطار پس از گذشتن از مراحل مختلف به آنجا رسید و نغمه مقدس حلاج را بر زبان آورد!

شاعر و دانشمند مشهور پاکستان علامه فقید اقبال لاهوری در کتاب «سیرفلسفه در ایرانا» پس از تفسیر و تبیین شیوههای مختلف تصوف و نحلههای حکمت صوفیانه، آورده است، تصوف اصحاب اراده بر ایمان و تصوف معروف کرخی بر معرفت تکیه داشت، سایر گروههای طریقت جمال را درباره آفرینش مورد توجه قرار دادند و به اعتبار آن در باره «جمال سرمدی» گفتند: جمال سرمدی باقتضای ذات خود در پی آن است که سیمای خود را در آیینه کائنات بنگرد، از این رو، دنیا، نگار یا عکس «جمال سرمدی» است، باین ترتیب، اصحاب نحله جمال، از مفهوم نو افلاطونی آفرینش که جهان را نشئهای از فیاضیت الهی می شمرد، دور شدند و مانند میرشریف علی جرجانی اعتقاد کردند که تجلی زیبایی، علت خلقت است و عشق است که «جمال سرمدی» را تحقق می بخشد، صوفیان ایرانی به اقتضای اصل زردشتی خود، این عشق جهان گیر می بخشد، صوفیان ایرانی به اقتضای اصل زردشتی خود، این عشق جهان گیر را آتش مقدسی نامیدند که جز خدا، همه چیز را می سوزاند، جلال الدین مولانا در کتاب مستطاب مثنوی فرموده است:

شاد بیاش ای عیشیق خبوش مسودای میاه ای طبیسیب جیمیلیه عیلیت هیای میاه

## ای دوای نــخــوت و نــامــوس مــا، ای تــو افــلاطــون و جــالــیــــوس مــا!

بر اثر این جهان بینی، سُکر صوفیانه که نخست به وسیله بایزید بسطامی چون جرقه فروزانی باکلمات (لیسفی جبتیالاالله) به میان آمد و سپس وجه مشخص این نحله شد، و بوسیله معتقدانش مدام در خروش وغوغا بود شیوههای صوفیانه را بیکباره تغییر داد. لاهوری اضافه میکند، شاید بتوان هندیان را در گسترش این مفهوم موثر دانست، در آن زمان هر سال گروهی از هندیها به فضد زیارت معبد بودایی که در باکو بر پا بود، به ایران میآمدند و احتمالاً افکار خود را به ایرانیان میرسانیدند، باظهور حسین منصور حلاً ج، وحدت وجود بیش از پیش در این نحله رخنه کرد، حسین به آئین و دان تا گرایان هند فریاد برداشت که «اناالحق،) به زبان و دان تا «اهم برهما اسمی»

حلاّج احتمالاً تحت تاثیر اندیشههای وحدت وجودی بایزید بسطامی قرار گرفته بود و در حقیقت آنچه را که بایزید سعی میکرد برزبان آورد، با دو کلمه الهامی بیان نمود، ممکنست حلاّج با فلسفه یونان نیز آشنایی داشته ولی خطوط اصلی عقاید او انسان خدایی بود که بر بنیان عشق قرار داشت، و در کلامش از آزادی اراده بشر دفاع میکرد، موج آتشین عشق به حقیقت که بخشنده همه مواهب است بسان رنگین کمانی در آسمان صاف و درخشان روح حسین جلوه گری میکرد، هیچ قدرتی حتی، اقتدار خلیفه عباسی نمیتوانست صدای قلبش را متوقف کند، آوای موثر و دلپذیرش، طنین شیوا و پر صفای روحش بود، همچون نغمه موسیقی و بقول آن شاعر غربی، نغمه موسیقی این چنگی بود که گویی همه اجزاء آن نغمه سرایی میکردند و ترانههای آن حتی فضایی را که در پیرامون وی بود بطرب میافکند! بی تردید همین بارقه امید و اندیشههای متعالش، در خواجه عبداللهانصاری عارف بزرگ و دیگر عرفا نیز اثر گذاشت، خواجه سرود:

<sup>1</sup>\_ آهنگهای شاعرانه «لامارتین در نرانه غم نخستین»

\_ت نــوام از بـاده و جـام آزادم

صـــــــد تـــوام از دانـــه و دام آزادم مقصود من از کعبه و بتخانه تویی ورنسه مسن از ایسن هسردو مسقسام آزادم

حکایت میکنند که شیخ ابوسعید هنگامی که در بازار نیشابور از کنار ک برده فروش میگذشت آوآزی شنید، روی برگردانید، دید کنیز زیبارویی چنگ مینوازد و اشعار زیر را میخواند.

امسروز در ایسن شسیسر جسو مسن یساری نسی آور ده بسه بسازار و خسریسداری نسس آنے۔ کے خریدار، بندورایس نی وانتکس کنه بند ورای، خبریندارم نبی

ابوسعید در اندیشه شد، چقدر زمزمههای دلپذیر کنیز بی غل و غش و زبانش راستگو بود، چگونه توانسته صفای روحش را که عشق بحقیقت در آن موج میزد با کلمات بخوبی منعکس کند، دستور داد کنیز را برفور بخرند و آزادش کنند!

حلاّج با رویا و تخیل دل خوش نبود، بلکه با حقیقت خوش بود، او میدید که کاینات در روحش و در قلبش در تابش و درخشش اند، تجلی عشق مطلق موجب میگردید که امواج خروشان قلبش را که در اندیشههای درونیش جلوه گر بود بصورت ترانه آی توصیف کند و با شوق فراوان مایه هستی همه آفریدگان و قلمرو ابدیت را چنین بیان نماید:

پاینده آنکه به کروبیان عالم بالا همچون سرپایندگی الوهیت (لاهوت) تابناک خویش، مردمی بودن (ناسوت) خویش را نشان داد، سپس در سیمایی زیبا در برابر مخلوق خود چنان ایستاد تا بندگان، وی را در یک نظر با

۱ از کتاب حالات و سخنان شیخ ابوسمید این الغیر با تغییر جزین

دیدگان خودشان مشاهده کنند.

پرسش اینست حلاّج چه میدید؟ که ادعای انسان خدایی میکرد؟
با ایمانی سترک، با نگاههای نافذ خویش و با غریزه الهامی خود چنان
نیایش میکرد که پردهها از برابر دیدگانش برداشته میشدنه و نفحه اشتیاق
اناالحق سر میداد. حلاّج مساله آزادی اراده را که در طول قرن سوم هجری
نقش بسیار بزرگی در مکتبهای فلسفی و تصوف داشته در اشعارش چنین
تایید و تبیین میکند:

من رامیه بیالیمیقیل میسیسر شیداً امسیرحیه فیبی حسیسره یسلسهسو قید شیاب پیشیلسبیسی امسیراره یسقیبول فیبی حسیسرتیه هیل هیو

ترجمه بفارسي

ای کسه داد افسسار عسقسل را در دسست

جـز پـريـشـانـی خـود چـه طـرفـی بــــت١

هر یک از اسرار تنا سهینی تنازه ست

تــا بــه حــيــرانــی، دم زنــد «اوهــــــت»

ترجمه به نثر

آنکه در جستجوی (خدا) خرد را راهنمای خویش سازد، به حیرتی کشانیده شود که برای رهایی از آن تلاش ورزد، آگاهی درونی او در تزلزل ناپدید گردد و در حیرت از خویشتن پرسد که آیا این خود اوست؟

حلاّج از مدیحه سرایان بزرگ عشق سرمدی در قرن سوم هجری است، برای او هرچه معنا داشت در عشق خلاصه میشد، همانطور که در صفحات پیشین نوشتم: تمام دنیا برابر دیدگان کنجکاو حلاّج بصورت

1\_ از کتاب اشعار حلاج ترجمه بیژن الهی،

تجلی گاه عشق در آمده بود، مریدان حلاّج به پیروی از اندیشهها و ترانههای موثر او، سعی بلیغ داشتند با عنایت به کتاب (التواسین) حلاّج، در فعالیتهای ادبی خود از عشق و جهان سحر آمیزش سخن گویند مثلاً ابوالحسن هجویری خالق کتاب «کشف المحجوب» که در تصوف پیرو و دوستدار مذهب حلاّج بود، فرموده است.

بدانکه اهل طریقت ها تباه شوند، امّا اصول طریقت ها تباه نشوند! چون عشاق دل در گرو مهر دارند!

و خواجه عبداله انصاری که برده مهر بود فرمود:

آدمی زاینده است، و عشق آینده است، برکت آسمانها از سپهر است و برکت جانها از مهر است!

احمد غزالی برادر کهتر امام ابوحامد غزالی که عین القضاه همدانی شهید از تربیت یافتگان مکتب اوست و مباهات میکند که مرید حلاج است در کتاب «سوانح» آورده است:

کریز معشوق از عاشق، برای آن است که: وصال، نه اندک کاریست! نشان کمال عشق آن است که معشوق، بلای عاشق گردد!

و عین القضاه شهید که در آثارش از حلاّج به عظمت یاد میکند در باره عشق بحثهای فراوان دارد، از جمله گفته است:

شرف هر عاشقی به قدر معشوق اوست! معشوق هر که لطیف تر و شریف خوتر، عاشق او عزیزتر!

عزیزالدین نسفی صاحب کتابهای (۱۰نسان کامل» و «مقصداقصی» هستی را بسان آیینهای که وجود مطلق را باز میتاباند بیان میکند و انسان خدایی حلاّج را بدینطریق تبیین مینماید که:

ای درویش آیا میپنداری که وجود تو از حقیقت مستقل است؟ چنین پنداری غفلتی است عظیم! سپس به مثال ذیل میپردازد که:

ماهیانی چند در دریایی به سر میبردند و با آنکه در آب جنبش و زندگی میکردند، آب یعنی اصل حیات خود را نمی شناختند، پس نزد ماهی

خردمندتری شتافتند و از او نشانههای آب خواستند، ماهی فیلسوف منش به آنها چنین پاسخ گفت:

ای در طبلب گیره گششایسی مسرده، بسا وصبل بسزاده و ز جسدایسی مسرده! ای بیر لب بنجنز و تشنبه در خاک شده وی بسر مسر گنسج و از گندایسی مسرده!

بنابراین، احساس جدایی از نادانی است، و غیریت سر به سر نمود است، خواب است، سایه است، غیریت وابسته نسبت است و نسبت بر اثر خود شناسی « ذات مطلق» ضرورت یافته است. عبادی که در زمان سلاجقه استاد نظامیه بغداد بود و چند نوبت میان خلیفه بغداد و سلاطین سلجوقی آمد و شد کرد، به گفتار حلاج توجه داشت و در کتاب (صوفینامه) آورده است:

اگر کسی به کمال عشق رسد، بیند آنچه بیند! که حقیقت عشق، حکایت را نشاید!

ولی از دیدگاه حلاج کتمان و اخفای حال با پویایی عشق همآهنگ نیست، سر عشق را افشا باید کرد، ورنه جذبه و جد و عشق وجود نخواهد داشت۱.

1. استاد فقید بدیم الزمان فروزانفر معتقد است مجذوبان معاف اند زیرا سخنشان از روی عشق است و از این جهت گرم و سوزناک است ولی عاقلان بدانچه گویند و کنند ماخوذند... علامه قزیوینی دریاره عشق مجنون به لیلی به نقل از خلوئی در آداب ناصری آورده است: گاه باشد که در فطرت با همین علت متولد شده سالهای دراز پایند، چنانکه از شعر مجنون عامری که سرحلقه عشاق است چنان مستفاد میشود که است چنان مستفاد میشود که با وجود این سوز و گداز عمری دراز و تمام یافته و تمام عمر درین آتش تافته اینان مورد ترحمند با وجود این سوز و گداز عمری دراز و تمام یافته و تمام عمر درین آتش تافته اینان مورد ترحمند با دیم مستفاد میشود که مبتلا مسلوب الاختیار است و در عدم اختیار اعتباری نیست، بعضی را عقیدت بر

شهابالدین سهروردی که در حلب در قرن ششم بوسیله کوربینان منظاهر مورد اتهام قرار گرفت و بدستور صلاح الدین ایوبی، به وسیله فرزندش ظاهر توقیف و در سن ۳۸ سالگی بقتل رسید در کتاب (فی حقیقه العشق) بیادحلاج میافتد و سعی دارد اندیشه هایش را که از افکار حلاج نشأت گرفته است چون نوسان موجی در کلامش بحرکت در آورد و درباره عشق فرموده

عشق راازعشقه گرفتهاند!

و عشقه آن گیاهی است که در باغ پدید آید در بن درخت.

اول بیخ در زمین سخت کند،

پس سر بر آرد، و خود را در درخت میپیچد،

و همچنان میرود تا جمله درخت را فراگیرد.

و چنانش در شکنجه کشد که نم در میان رگ درخت نماند،

و هر غذا که بواسطه آب و هوا به درخت میرسد

به تاراج میبرد!

تا آنگاه که درخت خشک شود!

همچنان است در عالم انسانیت

كه خلاصه موجود ات است!

شیخ روزبهان بقلی که پنجاه سال در جامع عنیق شیراز به وعظ مشغول و به تربیت و ارشاد اشتغال داشت و به شیخ شطاح معروف بود در کتابهای عبهرالعاشقین و شرح شطحیات خود به ترانههای حلاج توجه کامل مبذول داشت و در عبهرالعاشقین فرموده است:

نصیب عاشقان در عشق جز غم نیست!

غمشان وصول است

ایست که مجنون را عشق بحقیقت رسیده از خود رسته و بحق پیوسته ولی مسلم نتران داشت... قال البید مجنون لیلی کان من اولیاء الله سترحاله بجنونه... این همان جنید است که در اثر اصرار با تهدید خلیفه مقتدر عباسی در باره حلاج فتوایی داد که از هر حیث شگفت انگیز است. بظاهر کلامش «یعنی کلام حلاج» کفر است و گشتنی است! از کتاب پیوند عشق میان شرق و خرب دکتر جلال ستاری ص ۸۶ و ۸۵

و در وصول جز آتش غم نیست زیرکان دیوانهاند، مجنونان هوشیارند آفاق، در اشراق عشق محترق است!

مرغان قفس شکنند، باغبانان گل بدنند رهروان بی برگند، زندگان بی مرگند سفرشان جز حقیقت نیست، ویران کنان سرای طبیعت اند، بیخودان راه حقیقتاند رخش دلشان، جز بار محنت نکشد، لب جانشان جز شراب الفت نجشد!

عشوه خران بی مقصود و استادان بی مزدوراند!

در ره عشق از افسردگی دوراند، نازکان دلخوشند، مهرویان کشند زانکه ابر عشق جز اشک غم در دل ایشان نپاشد!

شب ایشان همیشه روز است، روز ایشان همه نوروز است!

در راه جانان، جان و دل بگدازند، تا کار جدایی براندازند، در مزگت کوچه یار مناجاتی باشند، در صومعه زهاد، خراباتی باشند!

هرچه گویی نشنوند، و در عشق یار یکدم نغنوند، چون مست شوند، از پیش یار بگریزند، چرخ جز بار عشق ایشان نکشد، دهر در مجلس دردشان، جز شربت غم نچشد، چون بگریند، ابر بگرید، چون بنالند، کوه بنالد!

محبت زمین شوق است و در آن زمین، اشجار عشق است! روزبهان در کتاب شطح شطحیات در باره کشته شدن حلاج نوشته ست:

در مستی شطحیات گفتند، و جهان علم برهم کردند، و پای از جاده رسوم بیرون نهادند و صرف ربوبیت بر جهان آشکار کردند....

بی رسمان زمانه، آن بدیدند و این بشنیدند، از آن گمراهی،

بعضي را بكشتند،

و بعضي را بسوختند

این شوخان جاهل، از سرحسد،

در خون آن سبک روحان سعی کردند،

و آن پاکان حضرت را ـ به دست ناپاکان اوباش بازدارند!

تا از سرغوغاآن شاهان راست نهاد را برنجانیدند!
از بدایت تا نهایت، انبیاء و اولیاء!
این گران جانان دراعه و جاه پرست ـ
از حسد به دست خون باز دادند!
آه از دست این نــمـآمـان،
ندیدی که پیر پیغمبران را چگونه به دونیم کردند نا اهلان؟ ندیدی که حلق یحیی پیغامبر، چون ببریدند بی دیدگان؟ ندیدی که ابن عیسی با با حسین به کرد؟
تا او را سه هزار دره بزدند
و بعد از آن دست و پای وی ببریدند،
و بعد از آن دست و پای وی ببریدند،
کلمهاش چه بود؟ که:

«حسب الواجد افراد الواحدله»»

آه از دست این شوخان بی رسم! اگر او را نمی شناسند، اثرش بشناسند، من آن اثرم، اناالحق! پیوسته بحق حق بودم، صاحب من و استاد من....

•••••

ویرا اگر بکشند یا بر آویزند یا دست و پای ببرند از دعوی باز نگردم!

از فضیل عباس درباره ناتوانی عقل نقل کنند که گفته: هرچیزی را زکوتی است و زکوه عقل، اندوه طویل است! نجمالدین رازی از اقطاب قرن ششم و اوایل قرن هفتم هجری است،

> 1- این عیسی وزیر مقتدر عباسی که به قتل حلاج فرمان داد. ۲- حسین منصور حلاج. ۳- آنچه اهل و جد و حال میخواهد، ذات واحد احد است.

پس از حمله مغول زن و فرزند را در همدان باقی میگذارد و به قونیه در آسیای صغیر میرود و مدتی با شیخ صدرالدین قونوی و جلال الدین رومی مذاکره و مباحثه مینماید، او هم مدیحه سرای عشق است و در رساله «عشق و عقل» گفته است:

عقل،

فهرمان آبادانی دو عالم جسمانی و روحانی است! و عشق،

خرمن سوز، و وجود براند از این دو عالم است! بیشتر خلق آنانند که:

نور عقل ایشان،

بی نور عشق است!

و عراقی شاعر آواره و شور انگیز درباره انسان خدایی حلاّج تمثیلی دارد که آنرا هنگام سکر صوفیانه مانند غزلهای عاشقانه برشته تحریر در آورد که:

عشق، آتشیست که چون در دل افتد،

هرچه در دل یابد، همه را بسوزاند،

تا حدی که صورت معشوق را از دل محو کند!

مگر مجنون در این سوزش بود، گفتند: لیلی آمد!

گفت! من خود لیلیام!

مولانای بلخ یا رومی در یک سرمستی و شوریدگی و سودایی غیر قابل وصف چنین سروده است:

ای آنسش آنسش فسشسان،

ایسن خسانسه را ویسرانسه کسن

ایسن مسقسل مسن بسستسان ز مسن

بسازم ز سسر دیسوانسه کسن،

بسشسكسن در خنمسخسانسه راه

بسستسان مسبسك بسيسمسانسه را

بـــر هـــم زن ایـــن افـــــانـــه را

زهـــد مـــرا افــــانــه كـــن

و در باره عشق و شهادت حلاج تعبیر جالبی در دیوان شمس بشرح زیر دارد که:

عشق معراجیست سوی بام سلطان جمال از رخ عاشیق فیرو خوان قیصه میعراج را زندگی آویسختین دارد، چهمیبوهاز درخت زان همی بینی، در آویزان دوصدحلاج را

بھر حال اگر حلاّج را یک عارف پاکباز یا یک صوفی صاحب وجد و حال كهاناالحق را ماية پيوندش با محبوب ميدانست، بدانيم بايد قبول . کنیم، که او قطب بزرگ صوفیانی است که دوق و هیجان صوفیانه را بر استدلال و مباحث عقلی ترجیح میداد و ترانههای شور انگیز را بر بحثهای ملال انگیز پرجلال تر و با صفاتر میپنداشت و خواندن اشمار را برای هدایت و ا<sub>ر</sub>شاد سالکان و بر انگیختن آنها و نیل به حال موثرتر میدانست و احتمالاً آوایا ندای بایزید بسطامی که میفرمود: سُبحانی، سبحانی مااعظم شأنی... «سبحان مراست سبحان مراست، وه، چه عظیم مقامی است مرا» که مایه بر انگیخته شدن مردم علیه او شده بود و مدتها او را خاموش کرده بود و بالاخره جنید هنگام تفسیر گفته های شطح آمیز بایزید نظر داد، که بایزید هنگام خروش برداشتن در حالتی بود که خود را فراموش و ندای سبحانیش فقط بخداوند ناظر بود ، بدینوسیله او را از زندان نجات داد، مورد توجه کامل حسین منصور حلاج قرار گرفت و در نتیجه با یک سلسله از احکام جزمی و تعصب انگیز به شدت مبارزه کرد و بقول مرحوم سعید نفیسی در کتاب «سرچشمه تصوف» اندیشه انسان خدایی ابتکاری نیست بایزید بسطامی هم قبلاً گفته بود سبحانی سبحانی مااعظم شانی و بسیاری از مشایخ بعداز حلاّج ابو عبدالله محمدبن خفيف گفته است. التوحيد الاعراض عن الطبيعه.

محمدبن فضل بلخى گفته است: العلوم تلثه علم من الله، علم معالله، و علم بالله ابوعلى جوزجانى گفته است الولى هوالفانى فى حاله الباقى فى مشاهده الحق لم يكن له عن نفسه اخبار و لامع غيرالله قرار.

امام ابوالعاسم قشيرى گفته است المحبة هوالمحب بصفاته و اثبات المحبوب بذاته.

ابوالخير گفته است: التصوف قيام القلب مع الله بلا واسطه.

منظومه اردای ویرافنامه پهلوی در آیین زردشتی عروج و اتصال بهمان مبدء و پیوستن بهمان منبع فیض یزدانیست، سنایی در سیرالعباد الیالمعاد همسفران خویش را بهمان جا میبرد و عطار در منطق الطیر همه مرغان هم سفر را در راه از پا در میآورد و مانده و سرگشته میگذارد و آن یگانه مرغی که بسر منزل مقصود میرسد به آبگیری میرسد و در آن جز نقش خود را نمی بیند و بدینگونه سیمر غ مظهر مرغان دیگرست،

جنید و شبلی از مشایخ بزرگ قرن سوم هجری و از اقطاب حسین منصور در راز ونیازهای تسلیبخش حلاّج در نغمهسرائیهای موثر خود وضع روحی و قلبی خویش را در شکر صوفیانه در ترانههای الهامی احتمالاً در نزد

۱-اندیشه (وحدت وجود) و اتصال بمبداء در اشعار بسیاری از شاعران فارسی آمده است: حافظ:

در خیرابات میفیان نیور خیدا میںبینیم این عجب بین که چه نوری را کجا میبینیم؟

سعدى:

رسد آدمی بجاہی که بجز خدا نبیند

بنگر که تا چه حداست مکان آدمیت

ابرسعيد:

چـرن نــِـــت شـدی هـــت ببـردی صـنـمـا

چسون خساک شسدی، پساک شسدی لاجسومسا

فروغی بسطامی:

مسردان خسدا پسرده پستسدار دریسدنسد

ہمنی همه جا فیر خدا هیچ ندہدند

امامقلی زند:

هر آن وجود که از خویشتن جدایی کرد

مسلمست اگبر دمبوی خیدایس کبرد

حلاّج و در نشستهای خانقاهی پس از موعظه ها یا در میان کلام شورانگیز بیان میکردند و میگفتند روح عارف در لحظاتی زودگذر سفر خود را با نغمه مقدسی درقلمرو ابدیت ساز میکند و سپس بخود می آید تا راز پنهان را بگوشیاران برساند! شبلی اندیشه هایش را بدست عشق میدهد و همه جذابیت کلامش را چنین منعکس میکند:

ذات مسمسافسی فسواُدی بسدنسی و فسواُدی ذاب مسمسا فسی السبسدن فاقطعو احبیلی و ان ششتم صلوا کیل شیشی منیکم عندی حسن صبح عینسدالینساس اُنسی عیاشیق غیبراُن لیم بیعیلیمو اعشقی لیمن

ترجمه ـ پیکرم از آنچه در نهانخانه قلب دارم آب شد و دل نیز از آنچه در تن است سیلان پیدا کرد، رگ مرا قطع کنید و آنرا گره بزنید هرچه بر من آید، نیک است، جهانیان بخوبی آگاهند که من عاشقم، اما نمی دانند عاشق کیستم و عشقم درباره کیست؟

روح بی اعتنای جنید در تب و تاب عشقی دیرپای، ناگزیر است همراه با هیجانهایش را که چون امواج دریا در اندرونش بخروش آمده است همراه با جاذبه کلام چنین بسراید:

با متوقدالتار فی قبلینی بیقیدرته لوشیت اطفیت عن قلبی بک الناوا لاعباران میت مین خبوف و مین حیذر عبلی فیمبالیک بنی لاعبار لاعبارا

ترجمه: ای آنکه با قدرت و توانایی خود شعلههای آتش را در دلم افروختی اگر اراده میکردی میتوانستی، لهیب آتش را در دلم فرو مینشاندی، اگر از بیم و پرهیز، چشم از جهان فرو بندم، آنچه با من نمایی ننگی ندارد، ننگی ندارد، ننگی ندارد، امام ابوحامد غزالی هم سکر صوفیانه را تایید میکند و بروشنی خاطرنشان میسازد که برای نیل به هدفهای عارفانه، ترانههای عاشقانه ضرورت دارد. ولی غالباً اعلام میکند و تاکید مینماید باید از سرودن ترانههایی که بر هیجانهای جسمی میافزاید خودداری کرد و کاینات را در کانون عشق جهان شمول درذات ساده خودشناسی مشاهده کرد!

ترانههای عارفانه و انسان خدایی حلاّج که با شور بسیار سروده میشد و مورد اقبال گرم طبقات مردم قرار میگرفت هر شنوندهای را از عالمی که در آن بود بدرمیبرد و دلش را از فروغ خدایی غرق اشتیاق میکرد و غالباً سراینده ترانههای شورانگیز خود را نیز در فضای بیکران میان اختران آسمانی میدید و در لحظات جذبه که وجودش از آفتاب عشق گرمای مطبوعی میگرفت، جمله اناالحق را که لطف و عنایت خداوند همراه با اشعه حیات بخش عشق تار و پودش را بهم میبافت برزبان میآورد، بیتابانه نیروی اعجاز آمیز الهام را عیان میکرد و میگفت انسان مومن و مخلص و عاشق سبکبالاته تا مقام خدایی بالا میرود بقول سعدی: «رسد آدمی بجایی که بجز خدا نهبیند» باو میگفتند مراقب باش، حاسدان و عنودان کورباطن حقیقت کلام اعجاز آمیزت را که عصاره شیدایی و وحدانیت است و در دو کلمه خلاصه شده است در ک نمیکنند، حلاّج پاسخ میداد، آوای دلم را با علاقه و بدون ریا میگویم به اناالحق دلبستهام، نام شیرین و مطبوعی که جلوهای زیبا از نبه که میبینم و در ک میکنم در خود دارد، وقتی این کلمات برزبانم میآید، نبیدانم من میگویم یا روح یا دل!

پژوهشگران بویژه آنها که نبوغی راستین دارند، معتقدند که محیالدین عربی که از نامدارترین سیمای عرفان اسلامی است تحت تأثیر رساله ها و ترانه های حلاّج قرار گرفته و نمونه های فراوانی از اندیشه های منصور را میتوان در کتاب فصوص الحکم مشاهده کرد، ابن عربی برای آنکه مانند حلاج مورد آزار و شکنجه و تبعید قرار نگیرد، حالات روحی خود را در قاهره آنهم هنگام نیایش و شور انسان خدایی در لحظاتی که مانند سایه شهایی از برابرش گذشت در آثار خود آورده است، با این تفاوت که بحث احساسی

انسان کامل را که جالب و خواندنی است مورد توجه قرار داده و آنچه را که حلاّج برزبان آورده بود باژرفای اندیشه خود بوسیله کلام بنحو دیگری نقاشی کرده است، تا کسی یا محققی ماخذ و ریشه انسان کامل را جستجو نکند نمیتواند عصاره و ریشه و مأخذ نوشته های محی الدین را بخوبی دریابد از جمله در این کتاب آورده است:

که کاینات بسان پیکری بی جان است که انسان، جان این پیکر و روح این بدن است انسان علت حقیقی هستی و مقصود اصلی آفرینش و بذر جهان وجود و میوه نهال هستی است که از جهت وجود نخست موجود است و برهمه مقدم و در رتبه ظهور آخرین مخلوق است و از همه موخر، خداوند متمال دنیا را بسان جسم بی جانی آفرید و آراست که به آئینهای تار میماند و مناسب بود که این آینه را صیقل دهد، پس انسان صفای آیینه وجود و روح کالبد عالم شد. انسان را بر سیمای خود آفرید و در سینهاش دلی نهاد که به وسعت از رحمت گستردهتر و از ساحت عرش و سپهر لاجوردين فراختر است، این دل خانه خدا و خلوتگاه حق است، خدایی که از عظمت و بزرگواری در زمین و زمان و مکان و کاینات و عرش نمیگنجد با این خانه خدایی، جام جهان نما و عالم صغیری از جهان کبیر نیز هست، یعنی آنچه در عالم خارج است در درون او فراهم آمده و هرچه را که بخواهد بی آنکه از بیگانه تمنآ کند، در خود دارد و این است سر دیگری از انسان نامیدن و خليفه خواندنش چه بدليل جامعيت وجمعيتش باحقايق همه عوالم آشنااست، و ازجهت قلب و قابلیتش آئینه تمام نمای اسماء و صفات خداست و راز مسجود ملک گردیدن و از دیگر موجودات افضل و اشرف آمدنش نیز در همين است، اين است خلاصه مفهوم عظمت انساني كه ابن عربي با همه احتیاط و محافظه کاریهای عارفانهاش آنرا نقل کرده و انسان خدایی را ترسیم نموده ولی برای آنکه مورد باز خواست قرار نگیرد در پایان میفرماید: اعلم أن هذه النشاه الانسانيه بكمالها روحاً و جسماً و نفساً خلقهاالله على صورته فلايتولى حل نظامها الا من خلقها اما بيده..... بديهي است كه اين همه احترام و عظمت به ناصیه روح و وجهه خدایی انسان ارتباط دارد و بشر از طریق کالبد و تن، سخت بی مقدار و حقیر است، چه وی مرآتی است ذات

وجهین، دریک طرف چهرهاش ویژگیهای حق پیداست و در سوی دیگررویش نقیصههای بندگی هویدا وقتیکه به ویژگیهای ربوبیت مینگری از همه موجودات اصیل تر و بزرگوار تر است و چون نقایص بندگی را بحساب آوری از همه کائنات ذلیل تر ....

ابن عربی مریدانی همچون جلالالدین مولوی، عطار، عراقی، شمس مطربی، سنایی، و حافظ داشته که آنها با شهامت عارفانه و سکر صوفیانه اندیشههای حلاج را چنین نقل کردند:

مولاتا:

باقدسیان آسمان منهرشبی یاهو زنم حافظ هیردو عالیم یک فیروغ روی اوست حافظ حافظ اورا بیجشمهاک توان دیدچیون هیلال هرچشم حای جلوه آن ماههاره نیست

عطار وحدت وجود ابن عربی را که از انسان خدایی حلاج نشأت گرفته است چنین سردوده:

عرش و عالم جز طلسمی بیش نیست اوست، پس این جمله اسمی بیش نیست گسر بسیسنسی ایسن، خسرد راگسم کسنسی جسمسلمه او بسینسی و خسودراگسم کسنسی

پیش ازابن عربی در مورد وحدت وجود خواجه نصیرالدین طوسی که روزگاری را در فلسفه و حکمت و ژرفای عالم لاهوت به تفکر و تعمق پرداخته بود، در کتاب اوصافالاشراف، درباب اتحاد وجود که صوفیه بدان قائلند و برخی از بزرگان علم و دانشمندان بعلت آنکه مقصود آنها را در

نمی یابند، بهمان سبب تکفیرشان میکنند، شرحی مستوفا پرداخته و منظور نظر آنها را چنین شرح داده است: اتحاد نه آن باشد که جمعی کوته نظر توهم کنند که مراد از اتحاد یکی شدن بنده با خدای بود، بلکه آنست که همه او را به بینند، بی تکلف و سپس می افزاید، هرچه جز اوست از اوست، پس همه یکی است. بل چنانکه بنور تجلی او بینا شود و غیر او نبیند، بیننده و دیده و بینش نباشد همه یکی شود... و در این مقام معلوم شود که آنکس که گفت اناالحق، نه دعوی الوهیت کرد، بل دعوی نفی اثبت خود و ثبات اِنیّت غیر خود کرد.

عارف شهید حسین منصور حلاّج بقول شیخ عطار در غایت سوز و اشتباق و هم در شدت لهب فراق مست و بیقرار و شوریده روزگار بود، عاشق صادق و پاکباز! بدینجهت در شکوفایی و درخشندگی اسلام، حقایقی بر او جلوه گر شده بود که قادر نبود آنرا بیان نکند. او صدای تسبیح و درود پرندگان که خنیاگران باغ و بوستان بودند بخوبی میشنید و صلا در میداد که:

## تـوحـيــد گــوى او نــه بـنــى آدمـنــد و بــس هـر بـلـبـلـى كــه زمـزمــه بـر شاخــــار كـرد

و اغلب این آیه را تلاوت میکرد:

يستعجل بهاالدين لايومنون بها والذين آمنوا مشفقون منها و يعلمون انهاالحق ... «سوره ٤٢ آيه ١٧ قرآن مجيد»

«کسانیکه به روز واپسین ایمان ندارند با شتاب بسوی آن برده نمیشوند ولی آنان که ایمان دارند با ترسی آمیخته با احترام به راه آن چشم دارند، زیرا میدانند که حقیقت دارد» و برخی معتقدند که واپسین کلام حلاج بود. راز بقای حلاج و رمز محبوبیت او در ایمان و اخلاص و شهادتش نهفته است، غمنامه حیاتش چنان دلنشین است که هیچگاه کهنه نمیشود. گویی هربار که شرح حالش خوانده میشود سیمای غرقه بخون حلاج بطریقی تازه تر و در حال گفتن اناالحق برابر خواننده اهل شور و حال درخشانتر ستایشگرانه و در حال گفتن اناالحق برابر خواننده اهل شور و حال تجلی میکند! اناالحق مبنای زندگی شورانگیز و انعکاس جهان ناپیدا کرانه

درونش بود! عارفی همچون حلاّج نیازی ستایشگرانه به جهان درون دارد و زندگی را لحظاتی میپندارد که در طیف هستی بخش و شور انگیز و دگر گون کننده مظاهردرون، مواهب حقیقی هستی را درک میکند، از عارفی پرسیدند تا کنون چند بهار دیدهای پاسخ داد آنرا نمیدانم ولی این را میدانم از روزیکه دنیای دوست داشتی درون رآکشف کردهام گذشت روز و هفته و ماه را احساس نمیکنم در این دنیای دگرگون کننده و زیبا، غالباً در کانون عشق هستی بخش قرار گرفتم که اکسیر حیات است و موفق شدم سرچشمه آب حیوان را فراچنگ آورم، جائیکه همزیستی اضداد، همان تئوری که هراكليوس نخستين فيلسوف يوناني برزبان آورد، تحقق پيدا ميكند، حلاج نیز معتقد بود که دنیای درون گرایش عارف را به وحدت و رهبریش به حوزه جاذبه مغناطيسي عشق مبدل ميسازد! عين القضاه همداني شهيد راه و طریقت حلاّج در یکی از نامههای خود آورده است: جوانمردا ۱ عارف همه روز در آفتاب نظاره میکند و آن نظاره قیومیت است. دنیاپرستان لذت روحانی را منکرند ولی مومنان و عارفان آنها که سیما و ساحتی لاهوتی و آسمانی دارند در غایت شور وحال به عشق میاندیشندو مدیحه سرای عشقند. رهروان منزل عشق به پایگاهی میرسند که با ساکنان حرم سر عفاف ملکوت باده مستانه میزنند و در سرمستی یا شکر عارفانه که هشیاری و بیداری ندارد و باصطلاح حافظ در کارخانهای که ره علم و عقل نیست گام در ساحت جلوه گاه اعلای حقیقت مینهند، جائیکه هر دو عالم یک فروغ

حقیمقت دان که دانم مذهب عشق ورای مسذهب هسفستساد وانسد اسست

روی اوست دیگر نمیتوان با قلم کیمیاکار بیش از آن بواقعیت و عینیتش

و حلاج در چنین حالی خروش برمیداشت و میفرمود:

پرداخت، چون ورای حد تقریر است و بقول شاعر:

میتوان در این جا قاطعانه بیان کرد که تاکنون کمتر عاشق پاکباز و عارفی در جهان عرفان دیده شده است که با کلامش ذوق و اشتیاق و جذبه در مشتاقانش برانگیزد، نگارنده این سطور طوفان شور و هیجان و حال و عشق حسین منصور حلاج ا را بابدیت که چشمهای جوشنده و برای ابد زاینده است در قریحه تابان مولانا در دیوان شمس بعنوان آفرینش شاهکارها رازهای پر جوش و خروش را با زیر و بم مخصوص عارفان چنین نقل کرده است!

۱-عشق بنیان کن و سهمگین حلاج در دلداده شوریده حال بلخ با اشعار بشرح زیر نقاشی شده
 است:

اگسر سبر مسست اگسر مسخسمور بساشسم مسبسل از مسجسلسس تسو دور با رخم از قسسله جمان نسور گیسرد چسو بسا پساد تسو انسدر گسور بساشسم شنوم شنيسريسن زالسطسف گيومبر تيوا اگسر چنه بسخسر تسلسخ و شسور بساشسم اگر غم همچو شب عالم بگیرد بسر کی ای مسیسے نیا میں تـــويــــى روز و مـــنـــم اســــــاره روز مسجسب نسبسود الكسر مستسهسور بساشسم از آن بساده نسدانسم چسون فسنسایسم از آن بسی جسا، نسدانسم مسن، کسجسایسم؟ زمـــانـــی قـــعـــردریـــایـــی در افـــــــ دمسی دیسگسر چنو خنورشنیندی بسرآیسم زمسانسی از مسن آبسستسن جسهسانسی زمسانسی چسون جسهسان خسلسقسی بسزایسم بسجمایسی در نسگسندجسیسدم بسعمالسم بسجسز آن بسار بسی جسارا نسشسایسم سننم آن رنبد منسبت سنخبث شبيندا مسيسان جسمسلسه رنسدان هساي هسابسم مسرا گسری چسرا بسا خسود نسیسایسی تىر بىنىمىا خىرد كى تا بىا خىرد بىيايىم

کے گیویسی سایت او شند، مین هیمیایت

مسرا سايسه هسمسا جسنسدان نسوازد

بدیدم حسن را سر مست میگفت

بسلايسم مسنء بسلايسم مسنء بسلايسم

جــوابــش آمــد از هــر ســو، ز صــدجـــان

تسرايسم مسن، تسرايسم مسن، تسرايسم

تے آن نےوری کے بنا میوسی ہیمی گفت

خسدایسم مسن، خسدایسم مسن، خسدایسم

قدرت شگرف مولانا در بکار بردن واژمهای خوشاهنگ و بیان وحدت وجود حلاَّجی را بسیاری از شعرای عارف تا چند قرن بعد دنبال کردند و خواستند شیوه صوفیانه او را به کار بندند، مولانا در غزلی سروده است:

آمدهام بسمسذرتسو ای طسرب و قسرار جسان

مفونساودر گذر از گنه و مشار جان

نیست بجز رضای تو، قفل گشای عقلودل

نيست بجز هوائ توقبلهوافتخار جان

سوخته شد ز هجر تو گلشن و کشت زار من

زنده کنش بغضل خود ای دم نوبهار جان

لاف زدم کے حسبت او حسندم و پسارخسار مسن

بار منی تربیگمان خیز بیا بغارجان

گفت اناالحق و بشد دل سوی دار امتحان

آن دم پسای دارشد، دولت پسایسدارجسان

باغ کهبی تو سیرشد، دی بدهدسزای او

جان که حزاز توزنده شد، نیست وی از شمارجان

دانسه تسمسوده ام تسرا در تسطسر شسکسار دل

خانه گرفت عشق تو ناگه در جوار جان

سوخته شد زهجر تو گلشن و کشت زار من

زنده کنش بغضل خود ای دم نوبهار جان

گلشن روی غیبیان چون برسد پدیدهای

از گل سرخ پر شود بی جمنی کنارجان

و این هم غزل دیگری است از مولانا که میخواهد تا آنجا که نفوذ کلام و اندیشه قادر است، اناالحق حلاّج را بیان کند:

بارب من بدانمی چیست مرا دیار من

بست ره گریسز مین، بسرده دل و قبرارمین

بارب من بدانمی تا بکجام میکشد

بهرچه کار میکشد؟ مر طرفی مهار من

ينارب من بندائمي هينج بينار ميترسد

دود من و نشیش من یارب و زیشهار من

پارب من بدانمی عاقبت این کجا کشد

يارب بس دراز شد اين شب انشظار من

عشق تو هست هر زمان، در خمشی و دربیان

پیش خیال چشم من روزی و روزگار من

کی، شکار خوانمش گاه بسیار خوانمش

گاه میش لقب نهم، گاه لقب خمار من

كفر منست و دين من ديده نور بين من

آن منست و این من، نیست ازو گذار من

خانه آب و گل کجا؟ خانه جان و دل کجا؟

یارب آرزوم شد، شههر مین و دیار مین

مارب اگر رسیدمی شهر خود و بدیدمی

رحمت شهریار من، وان همه شهر یار من

نهست شب سیاه رو جفت و حریف روز من

نیست خزان سنگ دل در پی نوبهار من

میچ خمش نمیکنی تا بکی این دهل زنی

آه کسه پسرده درشسدی ای دل پسرده دار مسن

## بسوى اهواز

حسین منصور حلاّج برای آنکه به برادر کشی و خونریزی در بغداد پایان دهد با طوفانی از ذوق و اشتیاق و جذبه و اندیشه بسوی اهواز رفت، ماموران خلیفه عباسی دستگیری و توقیف طرفداران حلاّج را در بغداد آغاز کردند و تنی چند از آنها را بقتل رسانیدند، این خبرهای درد آلود موجب گردید که فرزند منصور آرامش و سکون خود را از دست بدهد و بجایی رود که دوستانوارادتمندانو مخلصانش مدتها بود منتظر دیدارش روز شماری میکردند، حلاّج خود را ایرانی میدانست در سرزمینهای الهام آور جنوب ایران پای بعرصه گیتی گذاشته و در آنجا بالیده بود، اکنون میخواست در خوزستان تفکرات ناب دینی و عرفانی خودرا به دوستانش هدیه کند و آنها را به جهانی رهبری نماید که ورای دنیای مسکین مادی است و به عوالمی سیرشان بدهد که تنها مردان طریق قادرند بدانجا پروبال بگشایند و به افسانه جنونش که دشمنان و متملقان دربار خلیفه عباسی دربارهاش شهرت داده بودند، آشکارا پایان بخشد و بقول مولاتا خروش بردارد و بسراید:

ما اگیر قبلاش و گیر دیبوانیه ایسم مست آن ساقی و آن پیسمانیه ایسم نیا خبیبال دوست در استرار مناسبت جاکیری و جانبیباری گیار مناست بــوی اهواز

عماشمقهم مسن بسر فسن ديسوانسگي

سیسرم از فسرهسنسگ و از فسرزانسگسی بسیسسقسراری درون عسساشسسقسسان

پسیسش آیسد از قسرار دلسستسان خسنسده او گسریسه هسا انسگسیسخستسه

آرزویسش آبسروهسا ریسخ<u>ت،</u> در نگنجد عشق در گفت و شنید

عشق دریائیست قیمرش نیا پیدید گیر بیگویسم عیقبلیها را بیر کینید

ور نبوينسم بنين قبلتم هنا بنشكينيد!

آرزوی حسین این بود که هرچه زودتر در راه معبود دلارای خود قربان شود و به وصال محبوب جاودانیش برسد، اما تا لحظه معهود و مقدر فرا رسد، مایلست، معصومیت پنهانی و رسالتی که در خود برای راهنمایی دارد بخلق ستمدیده هدیه نماید و بانها بگوید ((به همشریان خود)) فروغی آسمانی در دل و روحش تابیده است و این نور خیره کننده وجودش را به شوروهیجان در آورده است و عشق در تمام ذرات کالبدش در سیران و طیران است، حلاج آمده بود که بدوستانش بگوید در آیندهای نزدیک اورا بالای دار میبرند و این واقعیتی است تردید ناپذیر زیرا:

هر که در این بزم مقرب تر است ـ جام بلا بیشترش میدهند

آمده بود که یکبار دیگر به محل تولدش بیضا ٔ رود و از آنجا به دهکده تور سفر کند جائیکه پدر و مادر زردشتیش در آن سرزمین پرورش یافته بودند، او بخاطر سلامتی خویش میخواست به اهواز یا بیضاء پناه ببرد، او همیشه آرزو داشت ساغر شیرین و سرمست کننده فنا را تا آخرین قطره با دیده وصال عاشقانه با حق بنوشد ولی سر را برابر خلیفه غاصب عباسی و درباریان متملق و قضات مزدور بغداد خم نکند، آنزمان که چون یوزپلنگی در قفس زندان

۱ شهر بیضا نزدیک شیراز واقع است و بواسطه داشتن خاک سید به این نام مشهور شد، میگریند بیضا در زمان گشتاسب ساخته شده است. خلیفه المقتدر اسیر بود، درخواستی برای رهایی خود نکرد و حال هم میخواهد پس از مدت کوتاهی اقامت در جنوب ایران با اراده خویش و سر پرنخوت برای مبارزه رویا روی، با عباسیان به بغداد برود، همیشه قدرت و توانایی امپراطوری عباسی را ببازی گرفته بود، خلیفه عباسی از مرگ بشدت میهراسید، اما حلاج ترانههای دل انگیزی برای فنای عرفانی روح خود سرود و آرزو داشت قبل از نوشیدن شربت شهادت قدرت شیطانی جباران عباسی و خون آشامان بیرحم بغداد را نابود کند. هنوز فراموش نکرده بود که ابن داود باو گفته بود حلاج، میبینم قدرت جنون بلند پروازی دیدگان عقلت را کور کرده است، بر بینوایی خود رحم کن، میبینم بزودی پرده از نیرنگها، حقهها و جادو گریهایت برداشته میشود و مشتاقانت مانند کسانیکه از یک طاعون زده و جن زده دور شوند، از دور و برت فرار می کنند و باران لعن و دشنام بر سر و رویت میبارند و بعمری که در راه شنیدن گفتار بدون منطق تو بسر برده اند افسوس میخورند.

حلاّج آرزو داشت یاوه گویان را در برابر خود و دوستانش به بیند که به گناهها، تهمتها و عداوتهای خود نادم شده و از روی سرزنش وجدان اعتراف می کنند، اهواز پر از کاروانیانی شد که پارچههای زربغت به هند و کشمیر می بردند، اینها شنیده بودند که حلاّج به اهواز آمده است، شهریها و روستائیان در انتظار دیدار سیمای مردی بودند که خلیفه عباسی از هیبت او خواب و آرام نداشت، حلاّج دراهوازهم بلوایی عظیم برانگیخت، غریو طرفدارانش از کویها و برزنها برخاست که ما طالب دیدار حسین بن منصور حلاّجیم، نزدیک بود، شورش بغداد در خوزستان تکرار شود، چون ماموران خلیفه عباسی سخنوران مزدور و جاهلان متعصب را وادار کردند که در اهواز تازیانه تکفیر از هرسوی براندیشه و افکارش فرود آورند و ریختن خونش را بناح بدانند و شهرت دهند که او از زندان بغداد فرار کرده است و هرجا او پنهان شود صاحب خانه بجرم پناه دادن به یک کافر، کشته خواهد شد، مباح بدانید و تحمل شایعات علیه خود را در شهر اهواز تحمل کرد، اما سیلابهای عداوت و اتهام لحظه به لحظه بیشتر میشد، بالاخره حلاّج ناگزیر سیلابهای عداوت و اتهام لحظه به لحظه بیشتر میشد، بالاخره حلاّج ناگزیر گردید روز جمعه که تعطیل مسلمانانان است برای مردم اهواز و کاروانیان

بسوی اهواز ۱۸۹

که از این شهر به نقاط دوردست آسیا میرفتند سخنرانی کند، او گفت من مسلمانم و کلامم بر محور عظیم و پرجاذبه هستی کائنات دور میزند، من معتقدم:

دنیا همه زندان است،

درون گور همه حسرت است،

و بیرون گور همه عبرت است،

میان حسرت و عبرت چه جای عشرت است؟

که ابنای دنیا، دنیا را به حرص، به دست آرند،

و با حسد نگاه دارند و بعد،

به حسرت بگذارند و بروند.

سپس سخنان تکان دهنده خود را با شعری ادامه داد که اندیشههای متعالش را در این شعر مولوی میخوانیم:

از خبودی بنگنذر کنه تنا بنایسی خیدا فنانسی حتق شنو کنه تنا بنایسی بنقنا گنر تنو را بناینند وصنال را سنتنین منجنو شنو والبلنه اعلام بنالنیقینن

من برای رفاه و آسایش شما بار سختیها، زندانها، تبعیدها و تهمتها را بر دوش میکشم، دشمنان شما سعی دارند که من زیرفشار، مصائب خورد شوم و تسلیم شوم، اما من تا لحظهای که به پیروزی نرسم دست از مبارزه بر نخواهم داشت، سوآلم اینست چرا باید خلیفه غاصب عباسی و متملقان درباری از همه مواهب و زیبائیهای زندگی برخوردار باشند ولی قاطبه مردم بویژه آزادگان و دانشمندان در سختی و فلاکت بسربرند؟ چرا باید ماموران خلیفه بویژه ماموران مالیات و خراج هرکاری و ستمی که دلشان میخواهد نسبت به کشاورزان و پیشهوران روا دارند؟ چرا باید وزیران خلیفه توجهی بمردم امپراطوری عباسی نداشته باشند، آنها در قصرهای سپید و سبز و لاجوردی خود آسوده زندگی کنند و اکثریت مردم در گرسنگی و بینوایی بسر برند؟

این شیوه تفکر است که موجب میشود مرا تحت تعقیب قرار دهند، انسان، خلیفه خداوند بروی زمین است، هر گاه بدنبال تصفیه روح، استغنای طبع و تزکیه نفس برود بی شک از زمان و مکان میگذرد و با اخلاص و ایمانی که دارد حتی میتواندکوهها را از جای برکند و شخصیتش بمقامی برسد که خود را فناسازد و محبوب و معشوق را در یابد من عاشقانه، حماسه انسان خدایی را بر زبان میاورم، من عاشق خدایم و با آوای بلند میگویم:

حقیقت دان که دانم مذهب عشق ورای میذهب هیفتیاد و انید امیت

برخی از دوستان بمن میگویند: درویشی در اعتکاف و گوشه گیری است، ولی من میگویم:

دراین روزگار، در جهانی که خلیفه عباسی به ستمکاری ادامه میدهد، کنج خلوت، محشر کده شیاطین است! شیرانرا بیم باشد،

> صوفی آنست که اندیشه وی با قدم وی برابر بود و مرد پیکار!

زمان زمانه فترت است و روزگار بلا!

همه جا حرص، فسق و ریا و نفاق مشاهد میشود. گوشه گیری و بی تفاوتی جرم است، گناه است و موجب آن میگردد که ستمکاران، جاودانه به ظلم و ستم ادامه دهند، من از کشتار و خونریزی نفرت دارم ولی در میان دو راهیها، بارها از خویشتن پرسیدهام: سکوت پیشه کنم یا مبارزه علیه جباران را انتخاب نمایم، من به عظمت انسان، اعتقاد راسخ دارم و انسان خدایی را میستایم!

روزی در زندان بغداد پسرم احمد بدیدارم آمد و گفت: پدر مرا نصیحتی کن که آویزه گوشم باشد، گفتم پسر، نفس خود را مشغول دار، پیش از آنکه ترا مشغول دارد! برآن چیزی بیفزای، زمانیکه ابر و باد و مه و خورشید و کائنات کوشش میکنند که در خدمت تو باشند و از مواهب آنها

يسوى اهواز 191

بهرمند شوی، تو هم سعی کن در چیزی مشغول باشی که کمی از عمل ثقلین باشد و آن معرفت بخداوند متعال است، احمد از پدر من میپرسد، چرا خرقه صوفیانه را پاره کرده و بدور افکندهای تا مورد سرزنش و شماتت دوستان و پیشوایان تصوف قرار گیری؟ پاسخ دادم: آنچه بعنوان رسوم و تشریفات در میان برخی از صوفیان دیدم، همه نشانهای از بت پرستی و تعلق و عادت و اینها مانع راه است، به تو اندرز میدهم که نه به لطف امیدوار شوی و دلخوش باشی و نه از درگهش ناامید، نه دوستیش را در بند شو و نه نادوستیش را آرزومند، خلایق برای یافتن او در شبهای تاریک سرگردانند و جز اشارتی در نمییابند، آنها از روی وهم و خیال بسوی معبود میروند و از آسمانها میپرسند: او کجاست؟ و نمیدانند خدا در خود ا آنهاست. از خود بطلب هر آنچه خواهی که تویی! ای مردم اهواز، ای کاروانیان که به شهرهای دور دست میروید، من ایمانم را با این دو کلمه (اناالحق) راسختر كردم تا بدانيد من جادوگر و افسونگر نيستم، من رساله ها و كتابها نوشتم، عرفا و صوفیان گوشه نشین بمن ایراد کردهاند که چرا از زی و لباس آنها بیرون رفتم، آنها شاید ندانند که خلایق اسیر ستم جبّارانند و زمان، زمانه بی شرمان و غارتگرانست، تصوف امروز نامی است بی حقیقت، کرکسان عباسی میخواهند پس از خوردن گوشت و پوست آزادگان، حتی استخوانهایشان را هم باقی نگذارند!

میگویند من در توطئهای بزرگ علیه خلیفه عباسی شرکت کردهام، تا دربار عباسی را واژگون کنم و کشور را بویرانهای تبدیل نمایم، من میخواهم آرزوهای شما را جامه عمل بپوشانم، من صدای توفنده و خروشنده مردم بلا دیده امپراتوری عباسی را که در بیشتر نقاطش سفر کرده ام بگوشهای سنگین دربار عباسی میرسانم، در همانحال که آنها مرا به سحر و افسون و جادو گری متهم میکنند، من جامه پولادین رزم بر تن کردهام تا آنها بدانند حلاج از گوشهنشینی صوفیگری بیرون آمدهاست همچون مار از پوست! اگر دیده عقل و ادراک ستمکاران تاریک است و روشن بین نیست، اگر بندهای هوی و

هوس دست ها و روحهایشان را مقید کرده، ما بیداریم و در آسمان اعتقادات خود به پرواز در آمده ایم، اگر دشمن درنده و اژده اگونه است ما میدانیم چگونه سر او را بکوبیم ا در بغداد بوی خون بمشام میرسد و من آنرا بخوبی استشمام كردهام. اگر خليفه عباسي فرمانرواي سرزمين هاست، من قلب ستمدید گان را در اختیار دارم سعی من اینست نقشه های اهریمنی ستمکاران و جباران را آشکار کنم، حقایقی که میگویم موجب میگردد که شرار دشمنی و کین خواهی افروخته گردد، اگر زر وسیم و قدرت و غارتگری آرمان خلیفه عباسی است، اناالحق تمام ذرات وجود حلاج را تشکیل میدهد، جنید و شبلی مشایخ بزرگ زمان بارها از من خواستند که بگویم انا علی الحق! «یعنی من بر حقم» ولى قلب من، روح من كه سازنده اين دو كلمه است و زبانم در تار و پود و رگ و پیش میگوید: اناالحق! اناالحق! همه جا در کنار شماست، آوای قلبم در فضا بویژه در کلبه های نئین، چوبین، و گلین بگوش دوستانم میرسد و در قلبشان حک میشود. تا لحظهای که زنده هستم بمبارزهام با حباران زمان ادامه میدهم و اگر کشته شوم، آفریننده داستانی پرشور، هیجان انگیز و دلکش و روح نــواز خواهم بود که شهامتش و هنرش و کامجوئیش در اناالحق نهفته بود آحقیقتی که نسلهای آینده مارا مسحور خویش میکند و تحت تاثیر و جذبه خود قرار میدهد. بمن وعده دادهاند که اگر مهر سکوت بر لب زده و رازِ دل با کسی نگویم، اوضاع و احوال دیگری خواهم داشت، شخصیت دیگری پیدا خواهم کرد در دربار خلیفه عباسی همیشه مقیم و بر سر سفرهاش كنار درباريان خواهم بود، من مغرورانه اين پيشنهادها را نيز رد کردهام، من با شخصیتی بی نیاز از این و آن زاده شدهام و حاضر نیستم در میان ستایشگران مزدور و مدیحه سرایان متملق، سیمای عارف شکمباره و دریوزه گری را داشته باشم، اناالحق شیفتگی، استغنا و بی پروایی در من ایجاد كرده است! بزرگترين سعادت و خوشبختي من اينست كه تا جان در بدن دارم با زندان و شكنجه و بلا بسازم! زيرا اينها كه گفتم بر دوستان اناالحق که در آنها نور و جلال خدایی دیده میشود موکل است، ایشان را میراند تا بدوست رساند، اناالحق درونمایه جاودانی نبوغ و زندگی من است، من با شناخت اناالحق، گویی دوباره از مادر بزادم عیسی ع فرمود! بــوى اهواز بــوى اهواز

لن يلج ملكوت السموات من لم يولد مرتين «آنكس كه به تولدى ديگر نرسد از ملكوت آسمانها محروم است، بقول مولانا:

جسون دوم بسار آدمسی زاده بسزاد پای خبود بسر فسرق عبلت ها نسهاد آزمبودم مسرگ مسن در زنیدگی است چون رهم زین بندگی پایندگی است اقتبلونی، اقتبلونی یا ثبقیات ان فسی قتبلی حیباتاً فسی حیباتاً فسی حیباتاً

سپس حلاّج افزود: مسجد عاشقان بالای داراست و بچنین مسجد کسی راه دارد که وضو بخون خود کند، عاشقان چون نماز عشق گذارند وضوی آن جز بخون نکنند! نماز عشق دو رکعت است که وضوی آن درست نیاید الا ۲ بخون! کاروانیان باید در نقاط دوردست جهان به یارانم بگویند، حلاّج دو

1\_ در کتاب مرصاد العباد نجمالدین دایه آمده است: «خانه وجود بر انداختن قبایی است که جز برقد این مقامران بشولیده حال چست نمیآید، و بر شمع شهودجان باختن جز ازین پروانگان شکسته بال درست نمیآید مولانا جلالالدین رومی انسان را بسان جنینی میداند که در شکم هستی است و سر انجام باید متولد شود و بقول رومی آن میلاد «البته برای خودش،» دوباره در شمس تبریز «انسان کامل» متجلی میشود!

۴ عین القضاه همدانی شهید راه عشق در کتاب «لوایح» آورده است: در عالم عشق در یک لمحه هزار بار مرگ صولت خود پدید کند و حیات اثر خود ظاهر گرداند و در مرصادالعباد نجمالدین دایه آمده است: چنان غلبات شوق و فلق عشق روح را پدید آید که از خودی خود ملول گردد و از وجود سیر آید و در هلاک خود کوشد و حسین منصور وار فریاد می کند: اقتلونی یا ثقائی ـ ان فی قتلی حیاتی و خواجه عبداله انصاری در این باره فرماید: چون شهید این راه و این در گاه باشی زنده و جاوید به حضرت الله باشی، تا زندهای باشی به حق در حضرت او با کمال دوستی و عزت! در تذکره الاولیاء عطار در شرح حال سمنون محب عارف بزرگ آمده است که در باره عشق نزد عاشق از جان بیشتر می درمان عشق سوز و گداز در بردارد، عشق نزد عاشق از جان بیشتر می ارزد، بدانجهت که طلب و سوز درون مایه استکمال عاشق است و از این سبب بر وصال ترجیح دارد، زیرا در قرب و وصال بیم فراق است و بلا محک عشق راستین است، گفتند چرا محبت را بلا مقرون کردند، گفت: تا هر سفلهای دعوی محبت نکند، چون بلا یند بهزیمت شود.

وظیفه دارد یکی آنکه شما را بموقع دعوت کند که از جای برخیزید و در هر شهر و دیاری که هستید علیه مظالم خلیفه عباسی و درباریان متملق قیام كنيد، ديگر آنكه شعله عشق الهي را در دل عشاق حقيقت جهان برافروزم تا شیفتگان و مشتاقان را غرقه آتش محبت و شور و هیجان نمایم، عشقی که من از آن یاد میکنم سیما و ساحتی لاهوتی و آسمانی دارد، از این رو میتوانم قاطعانه به عشاق جهان اعلام كنم كه حيات عاشق سرمايه سعادت است و ممات او پیرایه شهادت! ابن داود قاضی القضاه بغداد در برابر اندیشههای الهامي من، كتاب الزهره «ونوس» را نوشته و در آنجا از عشق افلاطوني بتفصیل یاد کرده و از ترهات افلاطون دفاع کرده است، این کتاب مشتمل بر نظم و نثر است و اندیشه های عشق افلاطونی را که در عشق عذرایی متثل است، ستایش و تقدیس میکند، در حقیقت ابن داود معتقد بمبانی اسلام میخواهد به شیوه افلاطونی به سوی زندگانی عرفانی راه یابد، در حالیکه این آرزویی عبث و محال است، ابن داود معتقد است عاشق باید، عشق و معشوقش را در هالهای از رازها و پوشیدگیها نگهدارد و کسی از عشقش آگاه نشود ولی من میگویم عاشق پاکباز و بی پروا باید آشکارا محبوب را بستاید و مانند پروانه بدورش طواف کند و نام متعالش را بر زبان آورد. من با ظاهر گرایی ابن داود مخالفم او هم با معتقدات باطنیم همآهنگ نیست و میدانم که او دشمن جان حلاج است و اوست که بازهم فتوای قتلم را صادر خواهد کرد. ابن داود در زندآن بغداد بوسیله یکی از دوستانش برایم پیام فرستاد اگر حقیقت عشق را بدانی نباید زاری و سوز و گدار را در پیش گیری سرپوشی نخستین شرط یک عاشق است او عشق را یک بیماری و یک جنون میداند ولی من قدرت جادویی عشق را جنون زا نمیدانم و میگویم

1- عشق در کتاب الزهره ابن داود هر چند بظاهر مایمهای انسانی دارد ولی برگردانی از عشق عرفانی است یا نسخه بدل محبت نام الهی است، عشق انسانی در مشرب ابن داود شامل ویژگیهای عشق الهی است که از عاشق همه تسلیم بحکم معشوق و عشق الهی است که از عاشق همه تسلیم بحکم معشوق و توکل و اعتماد بر اورا طلب میکند، بنابراین عشق به نوشته قاضیالقضاه بنداد مقضی طاحت و تسلیم در برابر دستورهای معشوق است و این دو جاودانه بهم پیوستهاند، اصولاً عشق معصیت یا اهائت به مقدسات خرق قدسیات نیست.

عشق موجد و موجب بی پروایی است همه جسم و روح عاشق باید آکنده به درد و رنج باشد و از حال مظلومان آگاه گردد هر سکوتی، هر بی تفاوتی در عشق غیرقابل بخشش است از دیدگاه من عاشق از راه درک احساس دیگران به حقیقت عشق ناب میرسد، ابن داود با این نظر موافق نیست که کعبه و مقصود شیفتگان پرشور باید در طاعت عاشقانه خدا باشد توجیه عشق او را من قبول ندارم، او کتمان و راز داری را در عشق شاهراه نیل به آزادی و وارستگی میپندارد، غایت مطلوب از نظر ابن داود تحمل درد و رنج به خاطر حفظ آزادی و اخلاقی تا حد امکان است، اگر درباره عشق در آینجا سخن راندم برای آنستکه بدانید چه کسی از عشق حمایت میکند، آبروباخته رسوایی که تکیه بر مسند قاضی القضاتی بغداد زده و باشاره خلیفه، خصم جان آزادگان است و در یوزه گر دربار عباسیان! او بخاطر شهرت و تفاخر و اظهار فضل سخن میگوید و کتاب مینوید ولی من برای مبارزه با جباران و حمایت از ستمدیدگان و مظلومان، او فرضیه ساز عشق است به شیوه افلاطونی و من عشق را کمال مطلوب آرمانی میدانم و برایش ساحتی آسمانی و معنوى قائلم. من عاشق انسانها و پاسدار شرف وحیثیت آزادگانم، هر کس به راستی میخواهد خطر کند و فداکاری نماید و با دشمنان سر جدال و ستیز دار در هر شهر و روستای امپراطوری عباسی اقامت دارد، یار وفادار من است و اگر دراین راه کشته شود عاشق ایثار گر و شهید راه انسانیت است.

۱- شیخ عطار با آنکه خود اهل درد و مدیحه سرای درد بود وقتیکه به گفتار و کردار فرزانگانی چون حلاّج و احمد غزالی و عین القضاه همدانی شهید راه حق و حقیقت میرسد در تذکره الاولیاء خروش بر میدارد و میفرماید:

حود است در جانهای ایشان که چنین کارها و از این شیوه سخنها از دل ایشان به صحرا که درد بوده است در جانهای ایشان که چنین کارها و از این شیوه سخنها از دل ایشان به صحرا آمده است؟ و مولاناجلال الدین چنین پاسخ میدهد:

روسینه را چون سینهها، هفت آب شوی از کینهها

وانگهشراب مشق را پیمانه شو، پیمانهشو

بابدک جمله جانشری، تالایق جانانشوی

گرسوی مستان می روی، مستانه شو، مستانه شو

گرچهره بنمایدصنم، پرشوازاو چون آینه ورزلف بگشایدصنم، روشانه شو،روشانه شو E31-

احساس عرفانی اناالحق جنبشی است که از اعماق فطرت ما سرچشمه گرفته است و یک غریزه اصلی است. ما راه تسبیح و سپاس و درود را در جهان عشق آموخته ایم، عشقی که آنرا نمیتوان در دارالعلمها فراگرفت، مرا دریابید تا حقایق را بشما بگویم، از رازهایی سخن میرانم که برایتان تازگی دارد و قلبم تاب آنرا ندارد که پنهانش کند! عشق منبع الهام و اشراق من است و از او روشنایی میگیرم عشق است که پرده از برآبر دیدگانم برداشته است و كاينات را درجام جهان نماى دلم آشكار ميسازد! عاشق خدا جز زارى و اشتیاق برای بازگشت بابدیت چیز دیگری در قاموس وجود ندارد! من عاشق خدایم و تنها عشاق جهان معرفت میدانند من چه میگویم و از که میگویم و از که سخن میرانم؟ انوار فروزنده الهي درجان مومنان متجلي است اگر اهل ظاهر امثال ابن داود قاضی بغداد این نور را نمیبیند و از جمال جاوید در اندرون خود خبر ندارد، حلاّج مقصر نیست، عیب از خود ابن داود است، من بخوبی صدای قلبم را میشنوم در هر ضربانی خروش بر میدارد: اناالحق ا آری من عاشق خدایم اتش عشق وجودم را ملتهب کرده است، گوش و جانم محل اشراق و وحی است، گروهی از حاسدان کور باطن از ما ميپرسند، احساس و شور و هيجان عارفانه چيست؟ اگر ميان شما هم كسي هست که چنین پرسشی در باطن وجودش موج میزند، پاسخ میدهم که

-1

ایسن انساهسو بسود، درسسزای فسفسول

ز اتـــحـــادنـــور، نــــهازرأی حـــــــوله

٢\_ بقول مولانا:

آنیشی از میشی، درجان بسرفسروز

ستربست فسكسر واحتبسادت را بستسوز

مــرســيا آداب دانــان ديــگــرنــد

مسوخست جسان و روانسان دیسگسرنسد

ملت مشق از همه دينها جداست

مناشنقنان را منذهب و منابث خنداست

٣\_ مولانا فرموده است:

ہسں مسحمل وحسی گسردد گسوش جسان وحسی جسبسودہ گسفسسنازحسی نسیب بسوی اهواز ۱۹۷

بئنوند. احساس و شور عرفانی جنبشی است که از ژرفنای فطرت و سپس از اعماق دل عارف مخلص سرچشمه میگیرد و یک غریزه اصلی است در این موقع صدای حلاج از فرط هیجان میلرزید و آخرین کلامش را خطاب به یارانش با جملات زیر پایان داد:

یاران، همانطور که در جامع منصور بغداد گفتم از شما میخواهم پیش از آنکه المقتدر خلیفه غاصب عباسی وسیله قضات مزدور مرا بدار بیاویزد، مرا بکشید، تا شما را پاداش برسد و مراهم آرامش:

اقتلونی یا ثقاتی ان فی قتلی حیاتی

بكشيد مرا، تامل نكنيد بقول شاعر پارسى:

مستحق کشتنم خودقاتلم زارم بکش بی گنه میکشتیم، اکنون گنه کارم بکش تینغ بی رحمی بکش، اول زبانم را ببر پس بیازاروپس از حرمان بسیارم بکش

جنجال و غوغایی در میان شنوندگان برپا گردید، گروهی گریه میکردند و بر سر میزدند، گروهی فریاد میکشیدند که انتقام خواهیم گرفت، حلاّج در برابر طوفان امواج احساسات شیفتگانش چشم فرو بست، دست راستش را روی قلبش گذاشت و با انگشت سبابه دست چپ باسمان اشاره کرد و مرتباً با صدای بلند می گفت: اناالحق، اناالحق در این موقع یکی از مریدان حلاّج نزدیک او شد و دستش را گرفت و پرسید، حلاّج، برایم بگو: حقیقت عشق چیست؟

حلاج دیدگانش را باز کرد و پاسخ داد: سوختن بی تکلف و ساختن بی تصرف!

از چهره سوال کننده معلوم گردید که چیزی از بیان حلاّج درک نکرده است و حلاّج بفراست دریافت و بآرامی فرمود: عشق ما را بر فراز ا دار خواهد برد و علی دین الصلیب یکون موتی مرگ من در دار پرستیست، سوال کننده، باز بگفتارش توجه نکرد و با ناراحتی پرسید: یا شیخ موضوع چیست؟ حقیقت را بگوئید ا

حلاّج آشاره بخود کرد و با دیدگانی اشکبار گفت: مرا بکشید، من مستحق کشتنم ۱ مرا از این زندگی، از عشق بحقیقت برهانید تا بمحبوبم و معشوقم واصل گردم۲

یاران و مریدان اهوازی حلاّج که سراسر وجود مراد خود را در لهیب عشقی سهمگین و بنیان کن میدیدند، غمزده و متحیر به حلاّج اندیشمند عاشق پیشه مینگریستند و احتمالاً با خود میگفتند، این موج التهاب و ناآرامی را چه کسی در دلش پدید آورده است، چرا ریشه این نهال برومند و پاک باخته باید بوسیله مخالفان و دشمنانش قطع شود؟ چرا حلاّج نباید از این آتش خروشان و بنیان سوز بپرهیزد و توسن سرکش آرزوهایش را بدست دل بسپارد که در میان گرداب هول انگیز عناد و عداوت غرق شود، شاید آنها نمیدانستند که نیرویی توانگر و عظیم بنام معبود با تجلیایش با محبتهایش او را میبرد آنجا که خاطرخواه اوست! اهواز رنگ دیگری بخود گرفت مردم از روستاها و شهرهای دور و نزدیک گروه گروه فوج فوج برای دیدار منصور به اهواز روی میآوردند تا ویرا از نزدیک بهبینند و مشکلات زندگی خود را بیان کنند یا ساحت قلبشان را از فروغ سیمایش منور سازند تا با دعاهایش بیان کنند یا ساحت قلبشان را از فروغ سیمایش منور سازند تا با دعاهایش

۱- بقول شاعر: زسر عشق خبردار نیست، هر عاشق-حدیث عشق زمنصور پرس و از دارش ۲- روژه آرنولدزدر کتاب همذهب حلاّج ه نوشته است: وحدت و یگانگی با خدا مانند وصال عااشق و معشوق است، صوفی همان عاشق دلداده و دلباخته ایست که روزی به معشوق خود رسیده است و او را در آخوش خود میفشارد و بین آن دو کلمات و عباراتی که مین راز درونی آنهاست رد و بدل میگردد این کلمات آتشین و سوزنده و گرم سیرند، صحبت بین این دو، بین عارف ربانی وخالق او که در روح و قلب وی جای دارد، دائمی و جاویدان میشود و هتوه و همنی ه از ربای میدارد، از رنج و میان بر میخیزد زیرا هر چه این دارد به او میدهد و هرچه او دارد به این ارزانی میدارد، از رنج و وصل و طلب تأثر و اندوه وامیدواری!

فرجام عشقی همچون عشق حلاّج پذیرش مرگ از طریق شهادست و بقول عارف نامدار ابوبکر واسطی « در جمله صفتها رحمت است مگر درد محبت که در او هیچ رحمت نیست، بکشند و از کشته دبت خواهند» تیره روزیشان بپایان برسد. شور و هیجانی که در قلب حلاّج غوغا میکرد و پنهان کردنش غیر ممکن بود حماسه عشق و آوارگی را بگوش صدها تن از دوستانش که با دیدگان اشکبار بگفتارش گوش میدادند رسانید و ارج و منزلت و اعتبار حلاّج بیشتر شد، آنان که از ستم و جباری خلیفه عباسی و عاملان و حکامش بستوه آمده بودند آرزو میکردند و دست بهدعا برداشتند که حلاّج دراین مبارزه نابرابرپیروز شود و وظیفه خود میدانستند که از او حراست کنند، اندیشههای متعال حسین منصور مورد پسند و اقبال مردم ستمدیده بود، آنها آماده بودند ایثار و فداکاری نمایند و با فداساختن خویش به فساد و شقاوت و بی رحمی مخالفانش پایان دهند.

سخنرانی حلاّج غوغا و ولولهای در شهر انداخت گروهی میخواستند، خانه حاکم شهر را بآتش بکشند و طرفداران خلیفه را بسزای اعمال خود برسانند ولی حلاج میخواست، شهر آرام باشد تا بهانهای بدست یاران خلیفه برای تبعیدش نیفتد، دو هفته بعد از این سخنرانی موثر و تکان دهنده عامل خلیفه در اهواز درخواست ملاقات محرمانه با حلاّج نمود، حلاّج باو اجازت داد که بیاید. نماینده خلیفه وقتیکه بحضور حلاّج رسید اورا در آغوش گرفت و شانه هایش را بوسید و گفت من مأمورم که پیآم خلیفه را باطلاع شما برسانم، خلیفه پیام داده است که به حلاج بگوئید، آیا از سرنوشت خونبار ابن مقفع درس عبرت نگرفتهای، آیا میدانی که خلیفه هادی عباسی چگونه اورا مُثله کرده و بیرحمانه بقتل رسانیده است؟ بی شک شما هم گرفتار خواهید شد و ما ناگزیریم ترا بشدیدترین وجهی خلاف میل ما، مجازات کنیم تو قدر و منزلتت را بمخاطره افكندهاي عكس العمل اجتناب نا پذير عليه افكارت آغاز شده است تو نه محور عالمي و نه اناالحق! و بدرستي اين مفهوم را درک نمیسکنسی! تو هیچ پایگاهی میان مردم نداری پس بهتراست خاموش شوی! برای آنکه خوانندگان گرامی کیفیت و چگونگی کشته شدن ابن مقفع را بدانند گزارش جهشیاری را در کتاب «الوزراء و الکتاب» عیناً نقل میکنم: «آنگاه خلیفه هادی عباسی دستور داد، تنوری پر از هیمه و آتش کردند، پس فرمان داد، یک یک اعضاء بدن مقفع را بریدند و در حالیکه مقفع آنرا تماشا میکرد در تنور انداختند، جلاد همچنان اعضاء بدن مقفع را یکی پس از

حلاج

دیگری میبرید و در برابر چشمانش در تنور میانداخت... تا همه اعضاء بدنش بریده شد... پس از آن بدنش را بآتش کشید، خلیفه گفت ای زندیق زاده پیش از آنکه بآتش آخرت بسوزی ترا در آتش دنیا میسوزانم! .... ابن مقفم اخطاب به هادی خلیفه جبار عباسی پاسخ داد:

تو مرا میکشی و با کشتن من هزار نفر را کشته ای اما اگر یک به مانند تو ، کشته شوند جبران یکنفر را هم نخواهند کرد آ» حلاّج که به تهدیدهای نماینده خلیفه خشمگنانه و بانیشخند گوش میداد خطاب باو گفت: به خلیفه بگوئید من برای لحظات مرگ دقیقه شماری میکنم ، عبّاسیان به عشر تجویی و لذتخواهی خو گرفته اند و من شیفته ، مظلومان ستمدیده ام به جلای وطن عادت کرده ام اما بداند هرجا بروم ، علیه بی عدالتیها مبارزه میکنم و بلوایی خونین براه میاندازم ، هیچکس جرات آنرا ندارد تا موقعیکه زنده ام صدایم را خفه کند ، نفمه خدایی اناالحق را همه جا بگوش مردم میرسانم ! تو هنوز پایگاه و خاستگاه مرا در کاینات نمیدانی ، ابله بدان : هروقت قلبم میگوید : اناالحق : پاسخ میشنود : لبیک !

نماینده خلیفه برای آنکه استمالتی کرده باشد اینبار با ملایمت گفت: خلیفه پیام داده است که اگر حلاّج متعهد شود که در بغداد لب بسخن نگشاید و آرام باشد میتواند با جلال وشکوه و آرامش وارد شهر شود و از او استقبالی فراخور مقام معنویش بعمل میآید، حلاّج لبخندی زد و گفت:

اگر به بغداد باز گردم، یاران من با اشتیاق از من استقبال میکنند، بهخلیفه بگوئید، شهر شما زندان صدها انسان آزاده، دانشمند، پرهیزکار و شاعر است، آنها اگر مرا بار دیگر به بینند به خود جرات میدهند مانند پروانه بدورم طواف کنند و فریادهای اعتراض آمیزشان را چنان بلند نمایند که کاخ ظلم و ستم امپراطوری عباسی بلرزه در آید. میدانم عمال خلیفه هم اکنون در بغداد مواظبند که مردم محروم لب باعتراض نگشایند اما خلیفه باید بداند که آزادگان را برای همیشه نمیتوان با سرنیزه، شمشیر، زندان شکنجه محکوم بسکوت کرد، ما در سپیدهدم لحظات شورش عام هستیم، این شورش محکوم بسکوت کرد، ما در سپیدهدم لحظات شورش عام هستیم، این شورش

در آینده از اهواز به بصره و بغداد هم خواهد رسید!

یاران صدیق من، کاروانیانی ک به شهرهای مختلف سفر میکنند، بمردم شهرها خواهند گفت و صدای مرا به یارانم خواهند رسانید که مزدوران دربار خلیفه عباسی مرا متهم بکفر و الحاد کردهاند، اما ابن سریج فقیه شافعی و بزرگ بغداد بدون پروا، به مخالفانم که معتقد به زندان و قتل من بودهاند، گفته است:

حلاّج معتقد بمذهب، موحد، شب زنده دار و حافظ قرآن است ابن سریج مرا تکفیر نکرد و در آینده هم از اندیشه هایم حمایت میکند. برخی معتقدند در این سفر حلاّج با زکریای رازی متفکر نامدار ایران ملاقات کرد و با یکدیگر درباره مسائل مختلف از جمله ملل و نحل بمباحثه پرداختند، رازی تلاشهای حلاّج را برای مبارزه با ریاکاران و جباران ستود و از عرفا و مشایخی که معتقد به گوشه گیری، اعتکاف و چله نشستن صوفیان بودند سخت بر آشفت و انتقاد کرد، دراین جلسات پرشور بسیاری از باورها و عقاید رازی مورد تایید حلاّج قرار نگرفت ولی بروایتی «اعتراف احمد پسر حلاّج» پس از این دیدار، ناگهان حسین منصور خرقه صوفیانه از تن بیرون آورد و پس از باره پاره کرد و بنزد یاران اهوازی رفت و گفت!

«این رسوم «یعنی خرقه پوشیدن و چله نشستن» همه نشان تعلق و عادت است و این هردو مانع راه راست»

پسر حلاّج اعتراف میکند که پدرم خرقه صوفیانه را ترک کرد و پیش از پیش علاقه و رغبت به معاشرت با طبقات مردم حتی بمذاهب دیگر

1- ابن سریج فقیه شافعی بروایت تذکره نویسان در نخسین محکمه حلاّج با شجاعت با دفاعیات خود عدم صلاحیت محکمه را بیان کرد و گفت درک شوریدگی صوفیانه و الهام غیبی برای فاضیانی که با امور باطنی ارتباط ندارند، بدور است در تاریخ بندادی آمده است حکم ابن سریج موجب گردید ه ابن المسلمه وزیر القائم، هنگام وزارت روزی با یارنش به طرف جامع منصور میرفت ناگهان برجائیکه حلاّج را در آنجا بدار کشیده بودند (مصلب الحلاّج) رفت حلاّج را دو کرد و او را شهید خواند.

«قرامطه ـ اسماعیلیه» پیدا کرد احلاج در ملاقات خود با رازی آتوانست بسیاری از مشکلاتش را درباره نظرات فلاسفه هند و یونان رفع کند و بهتر با آراء آنان آشنا شود.

حلاّج با فاش گویی و پرده دری، رازها در اهواز، غلغلهای برپا کرد، حقایقی که بزرگان تصوف زمان حتی بنزدیکترین مریدان خود نمیگفتند و اگر میخواستند آنچه در دل دارند به سالکان بگویند از کنایات و استعارات و اصطلاحات خاص استفاده میکردند و گاهی پریشان ولی پر مغز بر زبان میآوردند، بدون توجه بمقتضیات و مصالح روزگار اعلام میکرد.

گروهی از متعصبان شهر برگفتار عجیب منصور توجیهات و تفسیرهایی نابجا و غیر معقول کردند و بحاکم شهر پیام دادند که نباید موافقت کرد، در اهواز یا نقاط دیگر خوزستان این نوع مطالب گفته شود و اگر تکرار گردد، چارهای نیست که فتوای الحاد اورا صادر کینم، ما میدانیم او ابلیسانه مبشر عصیان و انحراف مردم عوام است، تلقی حلاج از کاینات و جهان، یک تلقی ابلیسی است، آنچه میگوید در معنی درست نیست سیر اندیشهاش جامعه را بسوی عصیان و شورش سوق میدهد و ممکن است در آینده در این منطقه آرام وحشتناکترین برخوردها و نزاعها میان مردم ایجاد کند، بنظر چنین میاید که حلاج اراده کرده است آئین ها و باورها و فرهنگ دیرپای جامعه را درهم بکوبد و بر فراز آن جامعه تازهای ایجاد کند و عوام را به شورش وادارد، با آمدن حلاج به اهواز تضمین و تامین برای سلامتی به شورش وادارد، با آمدن حلاج به اهواز تضمین و تامین برای سلامتی بزرگان و صاحبنظران درباری از گزند بدخواهان شهر وجود ندارد، مطالبی که حلاج مانند ترانه دلنشین برزبان میآورد همیشه وحشتناک و کفر آمیز

حلاّج نیاز روحی آئینی و اعتقادی عوام را درک نمیکند، بلندپرواز، شیاد، افسونگر و خودکامه است، اگر فرماندار اهواز نتواند از اقتدارش

١- اخبارالحلاج ص ٢١

۲ یکی از نویسندگان دریاره دیدار حلاّج با شیمیدان، متفکر و فیلسوف بزرگ در قرن سوم هجری «رازی» نوشته است که منصور با رازی رابطه و مکاتبه داشته و بی شک اندیشههای فلسفی و اجتماعی او در افکار و مقاید حلاّج بی تاثیر نبوده است.

استفاده نموده اورا وادار بسکوت و در صورت ادامه خودسری، دستگیر و تبعید نکند، ما میتوانیم به سخنان یاوه و بی منطقش پاسخ دندان شکن بدهیم و با خشونتی بی سابقه دهانش را خورد کنیم و زبانش را از کام بیرون بكشيم و با كارد قطع نمائيم!

شهر اهواز با اقامت حلاّج هولانگیزودر آستانه شورش، جنگ وفاجمه قرار گرفت، برخورد داخلی همراه با طوفانی خروشان، هولناک و خونین میرفت شکل بگیرد، به حلاج خبر دادند که گروهی خشمگین و متعصب مانند گدازه آتش فشان که زیر پوسته زمین حرکت میکند، میخواهند عصیان کنند و بی شک دراین شورش کورتر و خشک، بد و خوب باهم خواهند سوخت! حتى شما هم احتمالاً دراين برخورد و نزاع كشته خواهيد شد، چون هدف نابودی شماست، بهتر است از نازل شدن فاجعه بر سر مردم بیگناه و مومن شهر جلوگیری کنید، دراین شهر متاسفانه تنگنظرانی که نگران سر نوشت شوم خود هستند از کشته شدن شما لبریز از شادی خواهند شد!

حلاَّج با نگرانی بسخنان یار مخلصش گوش میداد و بی تابانه گفت: من حاضر نیستم مردم بیگناه را به کام شمشیر و آتش سوق دهم، حتى به انديشه هاى مخالفانم كه آشكارا عليه ايمانم بها خواستهاند احترام میگذارم و نفرتی از منتقدان در خود احساس نمیکنم، من بیمار عشق و محبتم و آرامش درونیم به ارزشهای انسانی و آئینی مربوط است مخالفان و حاسدان عنود و کوردل، اتهامات عجیب طنز آمیز، گزنده تلخ و نا درست برای از پای در آوردن من نثار میکنند، در حالیکه میدانند من از حیث فصاحت، بلاغت و شیوایی و زیبایی و تاثیر کلام بر آنها رجحان دارم، شاید همین قدرت شگرف که با اشراق توام است و شهرتم که به سرعت از مرزها گذشته و به دیگر سرزمینها و جوامع رفته است موجبات ناراحتی و عذابشان را فراهم میکند، میتوانم بهجرات ادعا کنم که مردم مرا دوست دارند و حاضر نیستند بر رغم تصور بدبینان حسود آرامش شهر را بهم بزنند اذعان

می کنم وجود من موجبات خشم و نارضایی جمعی از مداحان خلیفه را فراهم کرده است من در انتظار عکس العملهای بسیار شدید آنها بوده و هستم، اما کینه و عداوت آنها موج سرکشی نیستند که چشمه سار روح حساسم را آزرده و متلاطم و تیره سازند، اناالحق با درخشش خود و دوستانم با خوش آمدهای خود تظاهرات پرشورشان مرا امیدوارتر کرده اند. انبوه جمعیت مردم اهواز برای شنیدن کلامم، برخی را هراسناک کرده است، من باهوش تر از آنم که خود را تسلیم آنها کنم یا بخاطر ترس از صدماتی که بمن وارد خواهد شد به شهرهای دیگر مهاجرت کنم، دراین موقع ابوسعید کرنبایی از بستگان حلاج بآرامی در گوشش گفت:

یکی از روحانیان بزرگ دربار خلیفه عباسی در اهواز پیام داده است که حلاج اگر صدحان هم داشته باشد نخواهد توانست از چنگال ما بگریزد، عاقبتش شوم و به بدترین وجهی کشته خواهد شد! حلاّج براهنمایی کربنایی مدت چهار سال در خانههای یاران و مریدان، بظاهر در خفا بسر میبرد و برای آنکه ماموران خلیفه از مخفیگاهش آگاه نشوند، مدام تغییر مکان میداد و گاهی بشهرها و روستاهای مختلف خوزستان میرفت و یارانش با شور و هیجان از او استقبال میکردند، بتوصیه مشاوران از آشکار شدن در ملاءعام خوداری میکرد، زیرا جانش در خطر سوءقصد بود، بااین حال چون سودای مبارزه در سرداشت، آرام نمینشست و به راهنمایی مردم سرگرم بود، اناالحق سرودی بود که مدام در گوش جانش طنین میافکند و بامید وصال بآن زندگی در آوارگی را دوست داشت و عبادت میدانست! و بکمک این کلام مقدس زبان به ستایش معبود ازلی میگشود و صدها تن را شیفته اندیشههای خود میساخت و برای یاران پیش بینی میکرد که بزودی بآرزوی دیرینش یعنی وصال ربانی نایل میگردد و خون آشامان بیرحم بغداد، حتی پیکر بی جانش را مشتعل خواهند کرد و در شعلههای آتش خواهند سوخت. ولی پس از شهادت من، مخالفان آگاه میشوند که من مسلمانم و سپس مقبولشان

 ۱- این شخص برادرزن حلاج بود که بین حلاج و سران زنجیان ارتباط برقرار کرد و از نظر اندیشه تحولی در او ایجاد کرده بود، کرنبا محلی بود در حومه اهواز که اهالی آن در قیام زنج شرکت داشتند. بسوی اهواز ۲۰۵

میگردم، روزبهان شیرازی در کتاب «عبهرالعاشقین» درباره اناالحق حلاج نوشته است «درصف صوفیان عاشق سر اناالحق گوید و صفات یگانگی از حقیقت سبحانی جوید که داند رمز این حدیث جز عاشقان، که خواند، این حروف صفت جز شایقان محرمان معانی از این معنی بیگانهاند و در کار این شوریده عشق عاقلان زمان دیوانهاند، مگر روزی در راه بام کبریا به نعمت التباس جانان بجانت بیرون آید و از کنگره تارک کیوان ازل به آینه رویت سایه اندازد و چنیزصوفیئی در راه شریعت متواری کند، تا چنین رازها از آن دو به رمز عشق باز گوید! حلاج در اوج سیرو سلوک خطاب به یارانش عظمت انسان را چنین میستود:

بال بگشایو صفیتراز شجرطوبی زن حیف باشد چوتو مرغی کهاسیر قفسی

## نامه المقتدر به فرماندار جندى شاپور

در اواخر قرن سوم هجری نامهای از خلیفه المقتدر عباسی برای علیبن احمد راسبی فرماندار جندی شاپور و شوش نوشته شد که بیشتر بیک فرمان شباهت داشت، در این نامه از حاکم یادشده مصراً خواست در دستگیری حلاّج اقداملازم بعمل آورد و در پایان نامه فرماندار یادشده مورد بازخواست شدید قرارمیگیرد که چطور مدت چهارسال است، حلاّج به فعالیّتهای آشکار و وینهان مشغول است و تو نتوانستی اورا دستگیرکنی؟ مگر نمیدانی این غول وحشتناک زندگی آئینی مردم آن سامان را تهدید کرده است؟

آری حلاّج مدت چهار سال در شهرها و روستاهای خوزستان، مردم بویژه کشاورزان را از بی عدالتیها و اعمال ضد انسانی خلیفه عباسی و درباریان فاسد آگاه میساخت و نسبت بزندانیان امپراطوری عباسی احساس همدردی عیق میکرد و اناالحق را چون سلاحی برنده علیه ستمگریهای حکام و امپران بکار میبرد و در سرتاسر خوزستان به شهرت و اعتباری بزرگ رسید و بسیاری از عظمت او مدیون حمایت از ستمدیدگان و رفع فوری مشکلات بیچارگان بود مخالفان حلاّج میگویند این مساعدت و یاری بخت مولود بیچارگان بود مخالفان حلاّج میگویند این مساعدت و یاری بخت مولود فسمف حاکم جندی شاپور بود که عده زیادی بدورش جمع می شدند و او را می ستودند و بیشتر بواسطه ترفندها و حقه بازیهایش بود که نامش هم در کاخها شنیده می شد و هم در کوخها، فرماندار شوش پس از وصول نامه کاخها شنیده می شد و هم در کوخها، فرماندار شوش پس از وصول نامه تهدید آمیز خلیفه دستور داد، شرطههای خوزستان بیشتر خانهها و سراها و دهلیزها حتی بیابانها را بازرسی کنند و در ساعتهای مختلف بویژه شبانه از راه

بامها وارد خانه های مردم بویژه طرفداران حلاّج شوند! بر دیوار فرمانداری با خط جلی نوشته شده بود، هر کس از مخفیگاه حلاّج به حاکم خبر دهد باو خلعتی گرانبها از سوی خلیفه هدیه میشود و بهزینه حاکم به بغداد برای دیدار با خلیفه خواهد رفت!

حلاج پیروان مشربها و آئین های مختلف را در اهواز به وحدت و یگانگی دعوت میکرد و نوید میداد که در آیندهای نه چندان دور شیوه زندگی تغییر خواهد کرد و قیام علیه فرعونیت و جباریت خلیفه عباسی آغاز خواهد شد، مردی که زندگی هزاران نفر را با امید گرمی و روشنی می بخشید خود از زندگی سیر گشته و به جان آمده بود.

اهوازیان حلاّ ج را تجسم آرمانهای قلبی خود می پنداشتند و بیاد او در کشترارها، دکانهای خود باشوق بیشتری سرگرم فعالیت بودند، از روستاهای شوش تا کلبههای دور افتاده ماهیگیران کنار کارون حلاّ ج شیفتگان ایشار گری داشت، مردم بی تابانه شکوههای درد آلودش را می می می می می می میشندند، بویژه این کلامش مورد بحث بود که تمام آن چیزهائیکه سعادت و خوشبختی و لذت و برخورداری ظاهری از مواهب طبیعت بحساب میآید شرنگی از عذاب و رنج و درد در خود دارد، اما وقتیکه جسم و روح از آلودگیها و تمآقات ظاهری مبری گردد، بی شک ستاره خوشبختی در افق حیات انسانی نمودار میشود. دوستانش بارها به وی هشدار داده بودند که در انظار مردم بویژه در کوچه و بازارها آشکار نشود، نتیجه این کار ممکن است عواقبی مهلک و مرگبار در پی داشته باشد، اما او پیش بینی میکرد که بزودی دستگیر و شهید خواهد شد، این پیش بینی موجب سرکشی و عصیان بیشتر دستگیر و شهید خواهد شد، این پیش بینی موجب سرکشی و عصیان بیشتر

ماموران خلیفه بویژه متعصبان کورباطن که منافع خود را در خطر میدیدند مرتباً و با نامههای پر از تشویش و اضطراب به دربار خلیفه خبر میدادند که حلاً ج در جندی شاپور از هیچ تلاشی برای برهم زدن منظومه میدادند که حلاً ج در جندی شاپور از هیچ تلاشی برای برهم و واسط شعر را روحی مردم کوتاهی نمیکند اگر شاعران بغداد و بصره، و واسط شعر را وسیلهای برای بیان ادب رویا و تخیلی خود بکار میبردند، حلاً ج سعی میکند از اشعارش برای برانگیختن دانشجویان و مردم بینوا استفاده کند، حلاً ج در

اینجا «در خوزستان» بنیادی را پی ریزی کرده که مالاً ایمان مذهبی دهقانان و پیشهوران از خلیفه قطع میشود، کلامش پر از انتقاد شدیداززندگی بی بندوبار و عشرت جویانه المقتدر و یاران اوست، متاسفانه ماجراجویان به حریم زندگی درباریان خلیفه از طریق سخنرانیها و تبلیغات دوستانش راه یافتهاند، حلاجیان معتقدند بازوال تدریجی طرفداران خلیفه، در موقع مناسب میتوانند ضربه کاری را به مقتدر وارد کنند.

بعقیده نگارنده حلاج، کتاب ارسطو فیلسوف معروف یونان را زیر عنوان (فن شعر) که در قرن چهارم پیش از میلاد نوشته است قرائت کرده بود. زیرا او در سرودن شعر تقریباً تحت تاثیر اندیشههای ارسطو بود.

ارسطو در فصلی از کتاب یاد شده زیر عنوان (تاریخ و فلسفه) آورده است ۱:

... کار عمده و عمل خاص شاعر آن نیست امور را به آن نهیج که ممکن هست اتفاق افتاده باشد نقل و روایت کند، امور بعضی یحسب احتمال ممکن هستند و بعضی دیگر به حسب ضرورت، در واقع تفاوت بین مورخ و شاعر در اینستکه یکی روایت خود را در قالب شعر در آورده است و آن دیگر در قالب نثر زیرا ممکن است که تاریخ هرودوت برشته نظم در آید و لیکن با این همه آن کتاب همچنان تاریخ خواهد بود، خواه نظم باشد و خواه نثر، لیکن تفاوت بین مورخ و شاعر در اینستکه یکی سخن از آنگونه حوادث میگوید که در واقع روی داده است، دیگر سخنی درباب حوادث و وقایعی است که ممکن است روی بدهد نقل میکند. از این روست که شعر فلسفی تر است که ممکن است روی بدهد نقل میکند. از این روست که شعر فلسفی تر صورتیکه تاریخ و هم مقامش بالاتر از آنست، زیرا شعر حکایت از امر کلی میکند در او وقایعی را که در دوران بنی امیه و بنی عباس رخ داده بود با لحنی موثر و دلنشین برای مردم بیان میکرد و سپس ترانههای الهامیش را نیز چاشنی میزد.

۱ ـ از کتاب (فن شعر) نوشته ارسطو بنگاه ترجمه و نشر کتاب ترجمه دکتر عبدالحسین زرین کوب صفحات ۲۲ و ۲۶ حسین منصور حلاّج خلاف بسیاری از عرفا بزبان توده مردم سخن میگفت و اصطلاحات نمادین صوفیانه بکار نمی برد او زمانیکه با خواص یا دانشمندان روبرو میگردید به کلام رمز و استماره متوسل میشد و مفاهیم را از طریق اصطلاحات صوفیانه بیان میکرد، سعی داشت همه آنچه را که انسانیت و معصومیت و پرهیز کاری و آزادگی جامعه را تهدید مینمود، بذهن القا کند، عصیانش مبتنی بر آگاهی و بر دلایل و جهاتی ملموس و محسوس استوار بود.

بزرگان شهرهای شوش و جندی شاپور سخت از او متنفر بودند و اورا مردی پرلاف و گزاف و هیاهو که غرور و خود بینی دیوانه واری دارد سخت مورد انتقاد قرار میدادند و ترقاتی باو منسوب مینبودند و میگفتند او بیشتر تحت تأثیر اندیشههای افسانهای یا اسطورهای عمل میکند، خود کامهای است که با شکوه و غنای زندگی فردی خویش که از دسترنج دهقانان عایدش میشود میخواهد رنج و بردگی تودههایی را توجیه کند که زندگی آرامی دارند و بشکرانه این زندگی به نبایش روزانه هم مشغولند و در متن این طومارها در خواست میشد که خلیفه المقتدر خوزستان را از شر منصور که خود را برترین کمالات وجودی میداند نجات بخشد مناقشه و مباحثه پرسروصدایی میان طرفداران حلاج و متعصبان بخاطر شعر زیر ایجاد گردید:

سببحان من اظبهر ناسوته سرسنبا لاهبوته البشاقب حبتي بندالبخالية، ظناهبرأ فيي صبوره الاكتال و البشارب

که برگردانش چنین است:

پاکسی کسسی راکسه «نسامسوت» او رازروشنایی «لاهوت» درخشاناورا آشکار کرد تسابسدانسجسا کسهبسرای آفسریسدگسان خسود

درسیمای خورنده وآشامنده ظاهرگردید

این شعر، حلاّج را بسوی یک فاجعه خطرناک پیش میبرد. حلاّج اندیشه انسان خدایی را با سرودن شعر بالا که بوی حلول از آن بمشام میرسید در میان دوستانش قرائت کرد و آنرا چنین تفسیر نمود که وجود انسان، کامل ترین جلوه گاه حق است و عالم اصغری است که در آینیه وجودش همه کمالات عالم اکبر یا جهان ناپیدا کرانه حقیقت منعکس میشود! با آنکه شعر حلاّج از الهام مرموزی برخوردار بود بازتابهای نگران کنندهای در جامعه داشت.

البته در آن زمان در اهواز عرفایی بودند که خود را جوهر و عصاره تصوف میدانستند اما در قضاوتهای عارفانه خود میگفتند حلاّج جانب حزم و احتیاط را در گفتن رازها از دست دادهاست، طنین این گونه آشمار اتهاماتی براو وارد میکند و موجب خواهد شد که کورباطنان ابنالوقت مسردم را به فتنه و آشوب و بلوا تشویق کنند و در نتیجه خشونت بر اجتماع حکومت نماید، عارفی در جندی شاپور وقتیکه شعر بالا را شنید حمله شدیدی به افکار حلاج كرد و نقاط ضعف اخلاق و ترفندهايش را بقول خودش آشكار ساخت و در پایان نتیجه گرفت آنچه که حلاج میسراید جعلیاتی است که ساخته و پرداخته رویاهای شخصی اوست و از واقعیت زندگی بدور است ولی فرزانه اندیشمندی در شوش، گفتارش تفاوت بسیار با دیگران داشت و معتقد بود حلاّج جلوه عالم آشفته زمان است، چیزی که وی را وادار میکند رازها را بر ملا کند، احساس گناههایی است که در دربار عباسی رایج است و چون سخت شیفته مردم است همیشه در برزخ میان واقعیت و خیالاتش در نوسان است، در آینه درونش خیره میشود و آنچه میبیند با جاذبه کلام بیان میکند، در حالیکه اگر برای او افشای رازها ارضا کننده باشد، نظم جامعه را هم مایلست در هم بریزد!

مولانا جلالالدین رومی در این باره در داستان طوطی که خود را

۱\_ مولانا در این باره سروده است:

مسدح ایسن آدم کسه نسامسش مسیبسرم قسامسبرمگسر تساقسسامس

بلالی زد و بازرگان (یعنی صاحبش) او را از قفس بیرون انداخت فرموده است:

دانه باشی مرغکانت بر چنند

فنچه باشی کودکانت بر کنند

دانه پنهان کن، بکلی دام شو

فنچه پنهان کن گیاه بام شو

هر که داد او را حسن خو در میزاد

صد قیضای بد سنوی او رو نهاد

خشم ها و کینهها و رشک ها

بر سرش بارد چو آب از رشک ها

دشمنان او راز غییرت میدرند

دوستان هم روزگارش میبرند

در پناه لطف حق باید گریخت

کوهیزاران لطف بر ارواح ریخت

در روزهای پیش از دستگیری حالاً ج تعبیرهای گوناگونی از اندیشه هایش میشد و اهواز یک پارچه در آتش اختلاف و جنگ و خونریزی میسوخت، کورباطنان بر آتش اختلاف دامن می زدند و با آتش زدن خانهها و دکانهای دوستان حلاً ج، میخواستند شرار جنون خیره سری و کورباطنی خود را فرو نشانند، حتّی چند تن از یاران حلاّ ج را با ضربه های کارد مجروح ساختند این قدرت طلبیهای کوردلاته که زائیده بدنهادی بود، موجب گردید که شمشیرها از نیام بیرون آید و سینه دوستان و دشمنان حلاّ ج را بشکافد، جمعی ویرانگر که بازیچه کوردلان متعصب بودند، حتّی آسایش مردم را در شبها، تبدیل به ناآرامی می کردند و از فرماندار مصراً میخواستند که حلاّ ج را دستگیر کنند، بالاخره مزدوری خبیث، مخفی گاه میخواستند که حلاّ ج را دستگیر کند، ماموران خشمگین حلاّ ج را دستگیر کردند، هنگامی که ماموران بمخفی گاه حلاّ ج هجوم بردندبرخوردشدیدی

بین یاران حلاّج و مخالفان رخ داد که در نتیجه پیشانی و سر حلاّج صدمه دید و مجروح شد و خون بروی چهره و لباسش سرازیرگردیدمامورانزبان به ناسزا گشودند، بالاخره در پایان این زد و خوردها مشعلی که راه زندگی تهیدستان و آزادگان را روشن میساخت و لبریز از شور و هیجان انسان گرایی و صفا و صمیمیت و مایه های انسانی بود دستگیر گردید از خمهای

۱\_ درباره دستگیری حسین منصور حلاج و عزیمتش به بغداد روایت دیگری در تاریخ آمده است که لویی ماسینیون فرانسوی نویسنده کتاب (مصائب حلاّج) آنرا بشرح زیر نقل کرده است: نهانگاه حلاج نه به سبب خیانتی که بدو شود، بلکه برحسب تصادف کشف شد «ولی نگارنده این داستان را نمی بذیرد» رئیس پست شوش یا صاحب البرید روزی در محلهای در شوش به نام (الربض والقطعه) میگذشت، دراین موقع زنی تنها را دید در کوچهای، زن میگفت: «پس رهایم کنید که پی کارم روم... و گرنه آنچه میدانم خواهم گفت! آن کارمند به اشخاصی که در آنجا بودند گفت: او را بازداشت کنید! سپس از او پرسید تورا چه میشود؟ زن هرچه را گفت بود منکر شد، رئیس پست دستور داد او را بخانهاش ببرند، و در آنجا به ارعاب وی پرداخت و تهدیدکرد، زن آنگاه گفت: مردی در جوار خانه من منزل کرده است نامش حلاّج است و جمعی دوست و آشنا دارد که روز و شب بدیدارش می آیند و بین خودشان حرفهایی قابل ملامت میزنند! رئیس پست بی درنگ گروهی از افراد و کارمندان را فراخواند و دستور داد تا محله را محاصره کنند بالاخره مردی با سروریش سفید را دستگیر کردند و هرچه را با او بود گرفتند، در نزد وی پول سیم و زر، مشک انواع جامعها، پرندگان عنبرو زعفران بود. مرد دستگیر شده از ماموران پرسید از من چه میخواهید؟ گفتند تو حلاّج هستی ا پاسخ داد نیستم، من حلاّج را نمی شناسم. او را به محل اقامت علیبنالحسن، رئیس پست بردند، رئیس پست او را در اطاقی زندانی کرد سپس دفاتر، کتابها و اثاثه او را ضبط کرد. خبر بازداشت در شهر پخش شد و مردم برای دیدن زندانی هجوم آوردند، علیبنالحسن از او پرسید: آیا تو حلاّج هستی؟ انکار کرد. آنگاه مردی که خانوادهایی از اهل شوش بود گفت: من اورا بخوبی میشناسم، از اثری که ضربتی بر کاسه سرش گذاشته است، آن اثر را جنجو کرد و یافت.

در همان لحظه که این حادثه اتفاق افتاد الدّباس وارد شوش شد «الدّباس در گذشه از مریدان حلاّج بود اورا دستگیر کردند و بزندان بردند او در زندان مریف شد و از اینکه میان جنایتکاران و سارقان زندانی شده بود چنان شرمسار گردید که قول داد و سوگند یاد کرد که اگر آزادش کنند برای دستگیری حلاّج با ماموران همکاری کند اورا آزاد کردند، الدباس برای دستگیری حلاّج از شهری به شهر دیگر میرفت» چون خبر دستگیری حلاّج را شنید به شتاب رفت تا مرد دستگیر شده را به بیند و قتیکه دید تایید کرد که او حلاّج است در اینموقع فرماندار شوش تا مرد دستگیری مختصری از حلاّج بهمل آورد و ضمن صورت جلسهای که تنظیم کرد ورقه بازجویی را بمامورانی که مامور بردن حلاّج به بغدادبودند تحویل داد، فرماندار شوش در آن صورت جلسه بمامورانی که مامور بردن حلاّج به بغدادبودند تحویل داد، فرماندار شوش در آن صورت جلسه

زیادی پیکرش را بخون آغشته کرد، گروهی از اوباش و متعصبان از دور و نزدیک و از بالای بام خانه ها حلاج را سنگباران میکردند و گاهی ماموری نیز در این گیر و دار مورد اصابت سنگ مخالفان قرار میگرفت و نقش بر زمین می شد، حلاج بی پروا، با خاطری آرام ولی خونین با شور و شوق و کمال شادمانی گام برمیداشت شعله های آتش و دود، افق را می پوشانید، گروهی زن و مرد گریان و عده ای فریاد مرگ بر حلاج را بر زبان میآوردند، پیرزنی که یکی از چشمهایش نابینا بود بسوی حلاج رفت و گفت:

مردک! شنیدهام خودت را خدا میدانی؟ خوشحالم که دستگیر شدی، آرزو دارم ترا بالای دار به بینم، اینجا با بغداد تفاوت دارد، اهواز جای دیوانگان نیست! اگر مرد بودم با دستهایم ترا خفه میکردم! حلاج قهقههای زد و گفت:

پیرزن آرام باش، لازم نیست با دستهایت مرا خفه کنی. من از حرفهایت لذت می برم، اگر حلاّج نبودم، با شیرزنی مانند تو ازدواج میکردم! پیرزن لبخندی زد و گفت اگر زنده ماندی سر قولت باش تا به بینم چند مرده حلاّجی حلاّجی ادر میان غریو شعارهای نامفهوم و دود و آتش شهر بدارالحکومه بردند و در زیر زمین نمناک زندانیش کردند.

روز بعد علیرغم شرایط سختی که ماموران حکومتی در خوزستان برای طرفداران حلاّج ایجاد کردند مرثیه ها و سرودهایی که اصالت افکار و ادعاهای منصور را میرسانید بوسیله آزادگان شهر سروده شد که در مجامع مختلف قرائت میگردید.

گروهی از علمای دربار خلیفه بمریدان خود دستور دادند شهرهای

حلاّج را متهم به «دعوی الربویه» و قول به «حلول» کرد در بین راه در واسط بار دوم از او استنطاق کردند که در آن گویا زندانی سخنانش را عوض کرده و گفته بود من فقط آدم پارسایی بیش نیستم حلاّج را در ۲۵ ربیع الاول سال ۳۰۱ هجری تحت الحفظ سوار بر شتر به همراه خدمتکار و برادر زنش کهاو نیز بر اشتر سوار بود به بغداد آوردند در حالیکه جارچی جار میزد که یکی از عاملان قرمطیان را آوردند یائید و او را باز شناسید!

عامدن فرمعیان را الوردند پیایی و او را باز است. امثال و حکم ـ علی اکبر دهخدا جلد اول ص ۲ـ بعنی به بینیم تا بدانیم تاب و توان تو چند است. امثال و حکم ـ علی اکبر دهخدا جلد اول ص

شوش، جندی شاپور و اهواز را آذین بندی کنند و گروهی پای کوبان به بازارها رفتند، اشعاری میخواندند که در آن اعدام حلاج را در آیندهای نزدیک نوید میداد! عجیب آنکه زمانیکه گروهی شادی مینبودند و گروهی برای آزادی حلاّج شورش کرده بودند رعد و برق آغاز و بادهای وحشتناک شروع بوزیدن کرد، گویی نیکی و بدی در میان غرش رعد و برق آسمان بمبارزه برخاسته بود، ترانههای حلاّج نیز در فضا بگوش میرسید که هم ارضا کننده و همخوشایند بود! اشعار حلاّج نه تنها حاوی شور و هیجان بلکه متضمن تلاش مجدانه پیشوایان قدیسی است که میخواهند عدالت را جانشین شقاوت در عرصه طبیعت نمایند. حلاّج بخوبی میدانست مردان کامل خدا را نمیتوان زندانی کرد حلاج را که ماموریت داشت یا آمده بود که در ظلمت شب ستمدیدگان، بسان شعاع امیدی بر آنان بتابد نمیتوان در میان خیل جباران زندانی نمود، او آمده بود تا رازهای خلقت و هستی را برای مشتاقان آشکار کند و اسرار دنیای مرموز درون را تبیین نماید در زندان دارالحکومه اهواز هم نتوانستند کانون نور را تبدیل به ظلمت کنند، در آنجا هم دل حلاج از فروغ اناالحق غرق اشتیاق شده و در خود هیجانی بی سابقه احساس كرده بود و بقول مولانا:

من نیم جنس شهنشه، دور از او

لـــک دارم در تــجــلــّــی، نــور از او۱

نیست جنسیت زروی شکیل و ذات

آب، جسنسس خساک آمسد در نسبسات

جنس ما، چون نيست جنس شاه ما

مسای مسا، شسد بسهسر مسای او فسنسا

چیون فینیا شید، میای میا، او میانید فیرد

پست بای اسب او گسردم چسو گسرد

خساک شد جسان و نسشسانسیسهای او

هسست بسرخسا كسش، نسشسان پساي او

## خاک پایش شو، بسرای ایس نسشان

## تسا شسوی تساج مسیر گسیردن کسشسان۱

فرماندار اهواز نیمه شب نزد حلاّج در زندان دارالحکومه رفت، حلاّج در تاریکی به راز و نیاز با حق مشغول بود. نگهبانان به حلاّج گفتند فرماندار بزندان آمده است، حلاّج با آوای بلند این آیه قرآن کریم را خواند:

فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيئي....

فرماندار نزدیک حلاج شد و در تاریکی سلام گفت و پس از آنکه از حالش پرسید، درخواست کرد، بهتر است حلاج میان مردم برود و از آنها بخواهد که بمنزل بروند و استراحت کنند، حلاج سکوت کرد و چیزی نگفت.

فرماندار کمی صدایش را بلند کرد و گفت: بگذارید اهالی اهواز امشب استراحت کنند، مگر این هیاهو و قیل و قال را نمی شنوید؟ حلاج شعری بعربی قرائت کرد که مفهومش را عراقی در این بیت چنین سرود:

هسمته عبالیم صدای نسفیمته اوست که شنسیند ایس چنسیس صدای دراز؟

1 - i نیکلسون در تفسیر ایبات بالا (ترجمه اوانسیان) آورده است: رومی بین یکی شدن با نورخدا واتحاد نور» و «القاء و الهام» یا تجسم حقیقت به صورت افسان «حلول» که مسئلزم تجانس است فرق میگذارد و آنها را از یکدیگر مشخص میکند «این اناهو بود، در سرای فضول \_ ز اتحاد نور نه از رای حلول، مثنوی دفتر ۵ یت 1 - 1

خداوند یکتاست، انسان کامل هرچند که از تمام صفات الهی برخوردار باشد خدای واحد نیست: او واقعی (حق) است ولیکن خدای مطلق (الحق، نیست همچنین لوگوس، به گفته فیلو خداست و نه خدای یکتا

انسان کامل (نشان پای خدا را بر خاک بجای می گذارد) یمنی نشان ابدی صفات خداوند قبل از اینکه هستی آن از قوه به فعل در آید بر او نقش بسته بود، زیرا او «در کاثنات حکم نگین دان را دارد که جای خاتم است و بر آن امضایی حک شده که سلطان بوسیله آن بروی گنجهای خویش مهر می زند «فصوص الحکم» این العربی فصل ۱۲

آقای حاکم، اینها قیل و قال نیست نیایشهای مردم است، که بسان جرقههای فروزانی از شعلههای روح درد آلودشان برخاسته است. من هم که شاهد مقصود را در خود میبینم نمیتوانم سکوت کنم و آرام باشم فرماندار با شگفتی پرسید:

چگونه شما شاهد مقصور را میبینید و من نمیبینم؟

بدان این بدن چون جمال شاهد مقصود است، هرکس که پرده بدن را سوزانید و خاکستر نمود آن جان را مشاهده کند اگرچه ناز، نقاب جلوه یار است ولی از روی نیاز آنرا از پس پرده میبیند۱.

فرماندار در حالیکه در تاریکی به گفتار حلاج لبخند میزد زیر لب گفت:

تعجب میکنم از این مردم که نیمه شب در اینجا گرد آمدهاند تا سخنان ملالت آور و بیروح و بی منطق حلاّج را بشنوند، من که در این کلام شور و شوقی احساس نمیکنم، سپس با یاس و ناراحتی از زندان بیرون رفت ولی وقتیکه بخانه رسید و در بسترش قرار گرفت اعتراف کرد که ناگهان در لحظاتی برقی درخشید به جهانی دیگر گام گذاشت و چون به کنه کلام حلاّج پی برد انسانی دیگر شد و حقایقی بر او ظاهر گردید. نوری دیدگانشٰ را خیره کرد و در آن بارقه، چیزهایی مشاهده کرد از جای برخاست دوباره نزد حلاج بزندان رفت و پوزش خواست که اشتباه کرده و به اندیشههای حلاَّج اعتقادی نداشت ولی اکنون وجدانش اورا نکوهش میکند و از حلاَّج اجازه خواست تا از مقامش استعفا دهد و از جامعه کناره گیری کند، حلاج آز

۱- شاعری در این باره سروده است:

آنکه جسم و جان ظهور نوراوست

اوست بناقنی منابیقنی نیقش سیبوم

هر كجا خواهد كنند آنجا ظهور

گاه در بنطنجناه گنهنی در کنوه طنور

گاه در عقل و گیبی در طبیع و جسم گناه در ذات و گنیسی در نسست و اسیم

ایس همه نقش تجلسیهای او ست

ورت رای جــــان آرای اوســـت

فرماندار استمالت کرد و گفت بهتر است بکار خود مشغول شود، و در پایان سخنان پند آمیزش فرمود، پروای آن را نداریم که در زندان یا تبعید و یا در شکنجه باشیم ما بشما اعتماد داریم تنها کاری که میتوانید بکنید، اینست غیر از افرادی که در این زندان در کنار من هستند بقیه را آزاد کنید و فردا ما را همراه نگهبانان به بغداد بفرستید. حاکم اهواز روز بعد طبق دستور حلاج همه زندانیان را آزاد کرد و پنج تن از دوستان و یاران حلاج را باتفاق او همراه نگهبانان به بغداد فرستاد.

صوفیان قشری و زاهدان متعصب وقتیکه از آزادی دوستان حلاج آگاه شدند و معلوم گردید فرماندار اهواز حلاج را محرمانه به بغداد فرستاده است، عصبانی شده و با گروهی از مریدان خود نزد حاکم، بدارالحکومه رفتند و پرسیدند:

\_ آیا راست است حلاج را به بغداد فرستادی؟

- آرى!

او ملحد است، سخنان دور از عقل و آئین میگفت مگر اطلاع نداری چند سال قبل که او با دوستانش عازم مکه شد، کلامی گفت که یعقوب نهرجوری عارف معروف ناگزیر گردید حلاّج را به سحر و جادو و دیوانگی متهم کند و از او کناره بگیرد، شنیده ایم این ساحر بزرگ مدت چهارسال محرمانه در خوزستان تبلیغ باطل میکرد، او ادعاهای بزرگی در سر داشت، می بایستی در اینجا مجازات می شد، فرماندار به آرامی گفت:

آقایان من در زندان با او ملاقات کردم او یک انسان مذهبی و مرد خداست، او خدا را میپرستید، او مردی متوکل بود من نمی توانم او را بی دین و ملحد بدانم.

\_اناالحق او چه معنی دارد؟

\_ او این اصل را جوهر سازنده خود میدانست.

ملاقاتها داشته است و رازی حلاج را با اندیشههای علمای رازی ملحد مخفیانه ملاقاتها داشته است و رازی حلاج را با اندیشههای علمای مادی آشنا ساخته است، ما میخواستیم هم رازی که کتاب (سیرهالفلسفیه) را نوشته و هم حلاج را به را در این شهر محاکمه و مجازات کنیم و چون تو بدون اجازه ما حلاج را به

بغداد فرستاده ای دیگر اجازه نخواهیم داد به فرمانروایی خود ادامه دهی باید ظرف مدت بیست و چهار ساعت خوزستان را ترک کنی و گرنه یاران ما ترا خواهند کشت.

حاکم اهواز بدون آنکه سخنی بگوید به آرامی از اطاق فرمانداری بیرون رفت تا از اعتراضهای نامناسب ریا کاران بدور باشد. المقتدر پس از آگاهی از اینکه حلاج را به بغداد آورده و در زندان بزرگ کنار دجله زندانی کردهاند برای نجات از مخمصه و جلوگیری از تظاهرات متعمتبان دستور داد محکمهای زیر نظر علی بن عیسی تشکیل شود، بدین جهت علی بن عیسی را که وزیری با کفایت بود احضار کرد و دستور داد که هرچه زودتر محکمهای مانند محاکم امتحان عقاید زمان مامون تشکیل دهد، در این محکمه که باید حلاج حتماً محکوم شود، چند تن از علمای طرفدار خلافت عباسی هم باید شرکت کنند و حلاج را به فساد عقیده و شورش مردم متهم نمایند، سپس المقتدر از علی بن عیسی پرسید:

ـ آیا بخوبی از فرمانهای مامون در مورد مجالس تحقیق و محاکمات آنزمان و وقایع خونینی که در بغداد مرکز خلافت و در سرزمینهای امپراطوری آل عباس اتفاق افتاده بود، آگاه هستی؟

- بله خليفه آن ايام را (ايامالمحنه) مينامند.

ـ آیا میدانی که اسحق بن ابراهیم رئیس محکمه چند تن از دانشمندان و فقهای بنام زمان را احضار و محاکمه کرد؟

علی بن عیسی تعظیمی کرد و گفت بله در این محکمه که با فرمانهای مامون تشکیل گردید بشربن الولید - علی بن ابی مقاتل - ابو حسان و احمد بن حنبل مروزی محاکمه شدند امّاحاکم بغداد پس از اجرای مفاد فرمان نتیجه محاکمات و صورت مجلس مربوطه را نزد مامون می فرستادومامون پس از بررسیهای دقیق به جریان آزادانه محاکمه و مطالعه صورت مجلس، در باره هریک از متهمان حکم قطعی صادر می کرد، آیاشماهم چنین خواهید کرد؟ آیا من فقط باید گزارش محکمه را برای صدور رای نزد شما بفرستم؟

-نه،نه،درمحکمهبزرگبغداددرزمانمامون،قبلاً خلیفه وقت طبق فرمانی به قضات دستور داد، فقهاو دانشمندانی که بخلق قر آن اعتراف نکر ده و این مطلب را قبول ندار ند

و معتقد نبودند، آنها را موحد ندانند و محکومشان کنند و این فرمان شامل بسیاری از بزرگان وقت گردید، اما حالا شما مردی را محاکمه میکنید که ادعاهای فرعونی را تجدید مینماید، محکومیت چنین عنصری بسیار ساده و آسانست و باید خودتان حکم محکومیت ویرا صادر نمائید. از سویی در محکمه زمان مامون اقرارنامهای بود در باره اعتراف بتوحید و خلق قرآن که میهایستی افراد بمندرجات آن اعتراف کنند. ولی در محاکمه حلاج او باید ادعاهای واهی خود را در برابر اعضای دادگاه بیان نماید بیشک گستاخانه اعتراف خواهد کرد و پس از آنکه اعتراف کرد منشی جلسات باید عین اقرارش را بنویسد، و قضات رأی لازم را بر اساس ادعای فرعونی حلاج صادر کنند!

یک گہر بودیم همچون آفتاب بی گره بودیم و صافی همچو آب چون به صورت آمد آن نور سره شد عدد چون سایههای کنگره مولانا

## بحثى كوتاه درباره وحدت وجود

برخی از محققان و پژوهشگران معتقدند، که حسین منصور حلآج پس از مطالعه باورها و آئینها و مکتبهای فلسغی زمان و بویژه اندیشههای فلاسفه یونان به اندیشههای تازهای دست مییابد و مانند امام ابوحامد غزالی بهمه آنها مشکوک میشود، این تردید، ماهها ادامه مییابد با مشایخ و اقطاب معاصرش درجلسههای مکرر به بحث و فحص مینشیند و دراین جلسات مطالبی میگوید که هدف انتقادهای تند و عداوتهای متعصبان کورباطن بویژه دولتمردان قرار میگیرد و در یکی از اشعار عربی کهبرگردانش را در اینجا ذکر میکنم بدین موضوع اعتراف میکند:

به باورها و اعتقادات آندیشیدم و سخت کوشانه در آنها تحقیق کردم و دریافتم یک اصلی وجود دارد با شاخه های فراوان باین نتیجه رسیدم که باید بآن اصل رسید و بآن اصل متکی بود، این اصل سازنده موجب میگردد که برای رهایی از افکار مختلف همه جا خروش بردارم و مدعی اناالحق شوم. مرحوم سعید نفیسی در کتاب (سرچشمه تصوف در ایران) نوشته

است، این نوع ادعاها تازه نیست از دیر باز در ایران سابقه داشته است و همان دستوریست که باید باهوره مزده پیوست تا از اهریمن دور شد.

بعد از حلاّج بسیاری از عرفا با تعبیرات و تغییراتی انسان خدایی حلاّج را با الفاظ و اشارات گوناگون بیان کرده و یا تقریر نموده و دیگران نوشتهاند:

بایزید بسطامی فرموده است، سبحانی، سبحانی مااعظم شأنی و ابوعبداله

محمد خفيف عارف نامدار شيرازى ادعا كرده است «التوحيد الاعراض عن الطبيعه» ابوسعيد ابوالخير گفته است: التصوف قيام القلب معالله بلاواسطه و شيخ عطار در كتاب تذكره الاولياا آورده است:

«مرا عجب آمد از کسیکه روا دارد که از درختی اناالله برآید و درخت در میان نه، چرا روا نباشد که از حسین اناالحق برآید و حسین در میان نه؟»

سنایی در منظومه ((سیرالعباد الی المعاد) سالکان را بجایی رهنمون میشود که عطار در منطق الطیر پرندگان را بآنجا سوق داده است و بالاخره تنها پرندهای که بسر منزل مقصود میرسد فقط نقش خود را میبیند و سیمرغ مظهر مرغان دیگر میشود!

در منظومه اردی ویرافنامه پهلوی در باورهای زردشتی عروج و اتصال بمنبع فیض مطرح است.

محمدبن فضل بلخى گفته است: العلوم ثلثه علم من الله و علم معالله و علم معالله و علم معالله و علم معالله و علم بالله. ابوالقاسم قشيرى مطلب تازهاى بيان كرده كه:

«المحبه هوالمحب بصفاته و اثبات المحبوب بذاته»

صوفیان ایران در قرن چهارم و پنجم این بیان منصور حلاج را در خانقاهها، برای مریدان خود تفسیر میکردند ومی گفتند که بهتر است به آسمانها نگاه نکنید و راه رهایی را در خود جستجو کنید، حلاج معتقد بود از این راه به محبوب ابدیش زودتر واصل شده است، و مولانا در تفسیر این مطلب که عرفا بیان میکردند که:

((الطرق الىالله بعدد نفوس الخلائق» ً

1\_ ابوسمید گاهی آشکارا میان مریدان مدعی بود: «لیس فی جبتی سوی الله». شیخ شبستری سروده:

روا بساشيد انساالسحيق از درخستي

چــرا نــبــود روا از نــيــکـــبــخــــــى

۲-یعنی هر انسانی راهی بخداوند دارد و راه وصول بخدا بعدد نفوس خلایق است. حاجملاعباس کیوان قزوینی که از عرفا و متکلمان بزرگ ایرانست و بیشتر آثارش در سالهای اخیر بوسیله محقق عالیقدر آقای نورالدین مدرسی چهاردهی تجدید چاپ شده است در باره وحدت وجود در کتاب

فرموده است:

هر کسی کو دور ماند از اصل خویش بساز جسویسد روزگسار وصسل خسویسش

و حافظ فرموده است:

گر پیر مغان مرشد ما شد چه تفاوت؟ در هیچ سری نیست که سرّی ز خدا نیست

این اندیشه عالی، یعنی اتصال بمبدء فیض هدف مومنان و سالکان معتقد در قرون و اعصار بوده است و حلاّج بدون واهمه از متعصبان و مشایخ تصوف که باو توصیه میکردند که نباید رازها را فاش کند، ادعا میکرد که تسلیم نیرو و قدرت برتر شده است و دیگر از خود بیگانه گردیده است، و مدّعی بود فقط بوسیله آن قدرت متعال و برتر از اندیشه و گمان و وهم، میتواند با جهان درون تماس داشته باشد تا طنین آهنگین طبیعت را که سراپای آن از عشق، صفا، تسبیح و خلوداست بشنود.

حلاّج با ادعای تازهاش بی شک بسیاری از ارزشها و معیارهای عرفانی و آئینی را نا دیده گرفته بود و میگفت منتهای کوشش هرموُمن و سالکیباید در پنجروزه حیات «اناالله» و «اناالحق» باشد، او میگفت روش تازهام در

«عرفان نامه» آورده است: پس معلوم شد که نتیجه وحدت وجود قدر زندگانی اجتماعی را دانستن و به لوازم آن کوشیدن و ترک زندگانی انفرادی نمودن است و قدر مشترک را مهمتر از قدر مختص دانستن و مشاع راه شارع عام را به از مفروز و شارع خاص شمردن است و در زیارت جامعه کبیره عبارت:

اسمائکم فی الاسماء و آثارکم فی الاکثار و قبور کم فی القبور به همین معنی است که نام نیک آن است که در است که در میان نامهای عموم باشد و آثار باقیه در میان آثار نوعیه و قبور محترمه آن است که در قبور عامه پنهان....

پس عمل به وحدت وجود آن است که شخص کثرات وجود خود را که آرزوهاست بردارد زیرا اینها پردمهای خودی حقیقی هستند وقتی که همه پردمها رفت، باقی میماند جهت خدایی فقط که اثر صنع صانع است در مصنوع و روشنتر از همه چیز است، او را باید امانت الهیه دانسته و به صاحبش برگرداند....

تصوف بنیانی استوار دارد و از همه انقیادهای گذشته که نتیجتاً با محافظه كارى و توام با ترس و واهمه بود اختلاف فاحش دارد معرفت بالله از طريق الهام و اشراق و جذبه و خودشناسی ممکن و مقدور است و باید قبول کرد هر چه در جهانست حقیقتی جز وجود خدا ندارد. حلاج سخت مجذوب و مسحور حقایق میشود و دیگر نیایشهای او بسان جرقه فروزانی که از روح و دل آتشین برخاسته باشد مایه پیوندش با ابدیت میشود و در یکی آز ترانههای الهامی خود میگوید:

خلایق برای جستن معبود خویش شبها در تاریکی سرگردانند و میخواهند اورا بیابند و احتمالاً جز اشارتی در نمییابند، سالکان طریق از روی وهم و خیال بسوی او روانند ، از آسمانها سوآل میکنند: معبود کجاست؟ دیگر نمیدانند در خود آنهاست! حلاّج بحث و نکته تازهای را در باره وحدت وجود بیان میکند که درمیان گفتار مشایخ و عارفان زمانش ممتاز است، حلاج معتقد بود که فنا و بقا بدنبال یکدیگرند، اگر انسان میمیرد، بی شک در چاهسار نیستی و نابودی۲ نمیرود بلکه در معبود و ابدیت جریان می یابد پس مرگ یک استحاله است نابودی مطلق نیست.

حلاّج بارها بمشتاقان و دوستانش توصیه و تاکید میکرد، راه پیوستن و اتصال بمحبوب از خودگسستن است و اگر سالک بخود بپردازد و اندیشه کند در شاهراه حقالیقین قرار خواهد گرفت و چون بیقین رسید در معبود

<sup>1</sup>\_ اشعارالحلاّج و شرح شطحیات ص ۳۸۷

۲\_ میر فطروس در کتاب (حلاج) آورده است عقاید حلاّج در مورد (فنا) نزدیکیهای فکری او را با فلسفه «بودا» نشان میدهد بنظر بودا مرتبه و «لقا» هستی و پیدایش، از دلیستگی مرتبه وجود «بهاوا» پدید میآید مرتبه وجود زایش و تولد «ژانا Jata » پیدایش می یابد و از تولد پیری و مرگ حاصل میشود و این دایره انتها ندارد بلکه استقرار و پیوستگی متوالی و متعاقب دارد. ابن داود خالق کتاب الزهره معتقد است همه چیز در مرگ به اوج کمال میرسد و مکتبی در منظومه لیلی و مجنون دریاره مرگ و فنا سروده است:

دم آب ز مدم کے تب گ رامب ست در مسشسق بسهیست گسریسیز گساهسیسست

مسجسنسون کے ہسجسر مسیسلا ہسود مسرگسش خسوش و زنسدگسی بسلا بسود

فانی میشود (فنافیالله) تا در خدا باقی بماند ((بقابالله)) بوسعید الوالخیر در این معنی فرموده است:

«درویش نامی است واقع، چون تمام شد و بغایت برسید، آن جای جز خدای چیزی دیگر نماند» و چون از مشتاقان مکتب وحدت وجودی حلاج بود در جای دیگر افاده کلام کرده که:

مدتها حق را میجستیم، گاه مییافتیم و گاه نه، اکنون خود را میجویم و نمییابم. همه او شدیم و همه اوست!... مرد تا نیست نگردد از صفات بشریت، بدو هست نگردد! اندیشه وحدت وجود چنان در میان عرفا و متصوفه ریشه گرفته است که چون بحثی شیرین و احساسبرانگیز است بآن ادامه میدهم. میدانیم در خودشناسی عرفانی، غیبت از خود و حضور باحق به قدر عشق و مرتبه محبت است هر که را شور و هیجان عاشقانه بیشتر غیبت از خودو حضور با حق بیشتر! مفتاح آن در سیروسلوک برای وصول بحق و مشاهده معبود چشم دل است...

چــــــم دلبــاز کــن کــه جــان بــــــــــى

آنسچسه نسادیسدنسیاسست آنیسیسنسی

یـــاربـــی پـــرده از در و دیـــوار

در تسجسلسيست يسا اولسي الابسطسار

عطار وقتیکه به مبحث وحدت وجود میرسد بقول استاد دکتر طباطبایی در کتاب (اقلیم عشق) از تمثیل دریا مدد میگیرد که متشکل از گوهر واحد است و به صورت موج جلوه گر است به عقیده وی، هرکس به ماهیت این گوهر وقوف نیافت محکوم به فناست!

هسست دریسایسی ز جسوهسر مسوج زن تسو نسدانسی ایسن مسخسن شش پسنسج زن هسر کسه او آن جسوهسر و دریسا نسیسافست لا شسسد و الا و لا آلا نسسسافسست

بطور کلی وحدت وجود که محیالدین عربی مفسر آن بوده ترکیبی

از فلسفه کهن ایرانی و هندی است که از قرآن کریم مایه گرفته است در سوره بقره آیه ۱۱۵ چنین میخوانیم:

اينما تولو فثم وجه اللها

به هر سو توجه کنید خداوند رحمان را در آنجا مشاهده میکنید، عین القضاه همدانی شهید بزرگ جهان عرفان در این باره توضیح بیشتر میدهد و خروش بر میدارد که:

«کوشش کن تا به وجود چشمی در درون آدمی معتقد شوی» «هرگاه این چشم باز شود، بدیهیات عالم ازلی را درک خواهی کرد» و بقول هاتف که احتمالاً در تصوف از علمالیقین به مرتبه عینالیقین رسیده بود فرموده:

یسار بسسی پسسرده از در و دیسسوار در تسجیلیسی است یا اولوالابیسار گیر ز ظیلمات خبود رهبی، بسینسی هسمسه عسالسم مستسارق انسوار

برای در ک بیشتر وحدت وجود یا انسان خدایی حلاج، باید مبحث عشق را بخوبی تبین کرد و تا عشق مورد تایید قرار نگیرد اندیشههای حلاّج تحقق پیدا نمیکند، طرفداران مکتب جمال که جهان را نشئهای از فیاضیت خدایی مینامیدند بسان میرسید شریف علی جرجانی معتقد بودند که تجلی زیبایی علت بزرگ آفرینش است و عشق نخستین مخلوق است و عشق است که «جهان سرمدی» را تحقق می بخشد! برخی محققان معتقدند، انسان خدایی حلاّج از آئین و دان تا گرایان هند نشات گرفته است که آنها به زبان ودان تا میگفتند (منخدایم) (اهم برهما اسمی۲)، طرفداران این مکتب معتقدند که

۱ـ شاعر چه خوب سروده: اینیمیا تبولتو را گیر تبو خیوانیدهای شیاعیر گردر حیرم بستینید سجیده بیر کیلیسیا کن ۲ـ از کتاب (مقصد اقصی) صفحات ۵ و ۱۰ و ۲۳ هستی و خلقت آئینهای است که وجود مطلق را باز می تاباند و عزیزین محمد نسفی در کتاب (مسجداقصی) این آئینه را چنین تفسیر و تعبیر کرده است که: آئینه بر دوگونه است: ۱- آئینهای که صرفاً صورت ظاهر را منعکس میکند و میکند و چنین است طبیعت ۲- آئینهای که ذات حقیقت را منعکس میکند و چنین است انسان که به منزله حد ذات مطلق است و به خطا خود را موجودی مستقل می پندارد، سپس نسفی احتمالاً در یک حالت سکر صوفیانه حالتی که به بایزید و حلاج و عین القصاه دست میداد گفته است:

ای درویش! آیا میپنداری که وجود تو از معبود مستقل است؟ اگر چنین خیال میکنی، جاهلی و نادان الله ناسفی آنگاه داستانی بشرح زیر میآورد: ماهیانی چند در دریایی بسر میبردند و با آن که در آب شناور زندگی میکردند، اصل حیات و زندگی و نشو ونمای خود را که آب باشد نمی شناختند، پس نزد ماهی خردمندتری رفتند و از او نشانههای آب خواستند، ماهی خردمند به آنها چنین پاسخ داد:

ای در طبلب گیره گیشیایی مسرده بسا وصبل بسزاده و ز جسدایسی مسرده ای بنر لب بنجنز و تشتیه در خاک شده وی بسر مسرگینسج و از گیدایسی مسرده

بنابراین احساس جدایی از جهالت است و غیریت سر به سر نموداست، خواب است سایه است، غیریت وابسته نسبت است و نسبت بر اثر خود شناسی «ذات مطلق» ضرورت یافته است.

شیخ نجمالدین رازی در زمینه وحدت وجود تعبیر دلنشینی بشرح زیر دارد:

«... و چون در فضای هوای هویت پرواز کردن گیرد، این «ترنم کند که مافیالوجود، سوی الله ؛ و چون در نشیمن وحدت

۱ ـ از کتاب سیر فلسفه در ایران اثر علامه اتبال لاموری ترجه استاد دکتر آریانپور

مقر سازد این ورد پردازد که فاعلم انه لاالله الاالله

و بقول مولانا:

لاله اندر بي الاالله است

همچو لا ما هم به الا ميرويم

در منظومه رمزی منطق الطیر عطار وقتیکه پرندگان بمنزل آخر که منزل فقر و فناست میرسند، متوجه میشوند در این مرحله همه چیز به محبوب متصل می شود، دیگر اثری از خویش نمی بینند و انوار به خورشید میرسد و در نتیجه عاشق و معشوق و عشق یکی می شود:

چـون وصال دلـبـرش مـمـلـوم گـشـت

فاني مطلق شدو معدوم گشت

مسالسکسان دانسنسد در دریسای درد

تا فننای عشق با مبردان چه کرد

ای وجــودت بــا قــدم آمــیــخــتــه

لسذت تسويسا السم آمسيسخستسه

تهانه گهردی مهدتسی زیسر و زیسر

از وجبود خبویش کبی یا بسیخببر

آفستساب فسقسر جسون بسرتو فستسافست

هـر دو عـالـم را كـه از ارزن نـيـافـت

اندیشه وحدت وجودی چه در مکتبهای فلسفی باستان و همچنین در بسیاری از آثار مشایخ و اقطاب تصوف آمده است مرحوم سعید نفیسی در کتاب (سرچشمه تصوف در ایران) معتقد استوحدت وجود در مکتبهای فلسفی باستان در همه جا بنام پانتهایسم ( PANTHEISME ) یعنی (خدا در همه جا) آمده است و حافظ بزر گترین جرم حلاج را این میداند که چرا راز انسان خدایی را برای محرم و نامحرم یکسان فاش کرده است و میفرماید:

گفت آن یار کزو گشت سردار بلند جرمش این بود که اسرار هویدا میکرد بحث در باره (وحدت وجود از نظر حلاّج و دیگران) دامنه بسیار وسیعی دارد ناچار بهمین مختصر بسنده میکنم و ممکن است در فصلهای دیگر بمناسبتی در این باره توضیح بیشتر بدهم بهر حال تاکید میکنم جوینده و پژوهنده در این باره باید به عشق بیندیشد و سپس از عظمت خلقت و انسان تو آگاه گردد و آنگاه مانند شمس تبریزی خطاب بخود بگوید: ای انسان تو عالم بیکرانی، چه جای زمینها و آسمانها؟! و بعد سراغ معشوق و محبوب را از خود بگیرد چون بقول مولانا معشوق همسایه دیوار بدیوار است... در بادیه سرگشته شما در چه هوائید؟

گر صورت بی صورت معشوق ببینید هم خواجه و هم بنده و هم قبله شمانید صدبار ازاین پرده بندان خانهبرفتین یک بارازآن خانه، بندین خانه بیائید

بدين طريق معبود همه جا هست و حافظ ميفرمايد:

غرض ز مسجد ومیخانهام وصال شماست جزیـن خیـال نـدارم، خـدا گـواه مـنـــت

و عين القضاه شهيد همداني اين انديشه را بهتر بيان ميكند كه:

در بتکده تا خیال معشوقه ماست رفتن بطواف کعبه از عقل خطاست گر کعبه ازو بـوی نـدارد کنـشـــت بـا بـوی وصال او کنـش کعبه ماست

مناسب است در اینجا قصیده و حدت و جودی حلاج را با ترجمه اش نقل کنم:

لبيك لبيك بامر نجوابي،

لبيك لبيك باقصدي ومعنابي

ادعوک بل انت تدعونی الیک فهل

نادیت ایساک ام نساجسیست ایسایسی

با عین عین وجودی با مدی هممی

یا منطقی و عباراتی و اعیائی

یا کیل کیلی و یا سمعی و بیصری

یا جملتی و ثبا عیضی و اجزائی

يا كيل كيلي وكيل التكيل ميلتبين

و كيل كيليك ميليبوس بتمنسيلين

با من به علقت روحي فقد تلقت

وجيد افتصارت وهبيننا تنجبت اهتوائني

ابكى على شجنى من فرقتى وطني

طوعنا ويستعدنني بالنبوح اعتدائني

ادنىو فيبسعندني خوفي فينقلقني

شوق تسمكن في مكنبون احشائي

فكيف اصنع في حب كلفت به

مبولای قید میل مین سیقینی اطبیائی

ترجمه قصيده

لبيك لبيك اي مشرم و نجوايم!

لبيك لبيك اي قصدم و معنايم!

حاشاكەتوراخواندم، لا، بىلتومراخواندى ؛

پسمنبهتوگفتم ((تو)) هانایتوی هرجایی!

با این که توگفتی ((من)) من را که هم این جایم؟

ای تیارم، ای پسودم، ای غیابت میقسسودم،

1\_ از کتاب (اشعار حلاج) ص ۱۵ و ۱۱ نرجمه بیژن الهی

ای نطق دلا سودم، ای لکست زیسایم!

ای کلم، ای توشم! ای چشمم، ای گوشم!

ای جملگیم از نو، ای جمله اجزایم!

ای کلّم ای کلّی! کل در کل پوشیده ؛ ای کّل تو پوشیده در پرده معنایم

ای جان که تلف شد جان تا در نگهت بستم:

ای گشته کنون یکسر مرهون هواهایم!

دور از وطنم، آرام، از غصه همی گویم،

در نسوحسه گسری دارم امسداد از اعسدایسم

نزدیک شوم: خوفی دورم کند، آشفته ؛

پس باز زند شوقی آتش همه احشایم٬

1\_ دانشمند معترم استاد سید جلاله الدین آشیانی در مقاله مفصلی که در شماره پنجم مجله (ممارف اسلامی) زیر عنوان (تصوف در اسلام) درباره وحدت وجود چنین نوشته اند: «جمعی عرفا را در تصوف عملی و سلوک متأثر از فلسفه هندی فارسی میدانند و معقدند بایزید بسطامی سخت متأثر از این معنی بوده و یا وجود او دلیل بر مدعای این دانشمندان است نیکلسون از این عقیده عدول نموده و میشود گفت قدری از این عقیده در اواخر عمر خود تنزل نموده است در مقاله یی در سنه ۱۹۳۱ در «دایره المعارف الدین والاخلاق» تحت عنوان «التصوف» نوشته صریحاً اعتراف نموده است که اسلام در بین عواملی که تصوف را بوجود آوردند یکی از عوامل مهم است.

نیکلسون در نظریه کسانی که تصوف را مشتق از اصل «هندی فارسی» میدانند و بر مسلک خود استدلال کردهاند که آنهم خصائص تصوف اسلامی قول بوحدت وجود است و قول بوحدت وجود از خصائص بوحدت وجود از خصائص فلسفه و حرفان هندی فارسی است گفته است وحدت وجود از خصائص تصوف اسلامی نیست و صوفیه اسلامی از ابتدای ظهور تصوف تا قرن سوم هجری بوحدت وجود قائل نبودند، معتقدند حلاج قائل به «اناالحق» و بایزید قائل به «سبحانی ما اعظم شأنی» و ابن فارض مصری که گفته است «اناهی» یعنی من حقیقت الهیهام وحدت وجودی نبودند، معتقد است وحدت وجود از اختصاصات ابن عربی است و حقیقت مذهب وحدت وجود در تصوف اسلامی ظاهر نشد مگر از این عربی اعتقاد بوحدت وجود بمنای حقیقی جامع تنزیه و تشبیه هم معتقد حلاج بوده است و هم معتقد بایزید و سایر مشایخ عرفان.

معنای وحدت وجود بمعنای عالی و صحیح آنستکه وجود حقیقی کامل منحصر بحق است و حقیقت حق که وجود صرف است احاطه فیومیه بجمیع حقایق دارد، معنای احاطه فیومیه آنستک حقیقت وجود محیط بر همه اشهاء است بنحوی که از حیطه وجودی علم و قدرت و اراده و ذات حق هیچ موجودی خارج نیست، فیض وجود حق ساری در جمیع حقایق است بنحوی که هیچ

نبوغ عارفانه یا صوفیانه حلاج شهد در بیان و تفسیر وحدت وجود با ذکر «اناالحق» به بهترین وجهی متجلی گردید، بی شک در بیان شعار مقدسش حدیث نبوی را «مخلوقات را خلق کردم تا شناخته شوم» نصبالعین خویش در سیر و سلوک عابدانه قرار داده بود، و از این طریق ایمان داشت که انسان مومن معتقد و کامل از اینکه پیامبر باشد یا ولی وحدت خود را با خالق بخوبی احساس میکند و حلاج بی پروا به یارانش میگفت:

انسان بمعنی حقیقی آن تصویر و تجلی ذات باریتعالی است و بدینجهت علت غایی خلقت یا تاج خلقت است.

آثار باقیمانده از حلاج را میتوان در تاروپود این شعر مولانا تجسم بخشید!

حقیقتی از او خالی نیست اگر مرتبه بی از وجود فرض شود که حق در آن مرتبه موجود نباشد باید وجود او محدود بحدی باشد و وجود محدود دارای اندازه و حد و نفاذ است لازمه این امر احتیاج و امکان ذات حق میباشد و لیکن احاطهاش احاطه قیومیه است و در باطن و ظاهر جمیع حقایق ظاهر و باطن و مقوّم حقایق است و چون احاطه قیومیه بزمان و مکان دارد از سنخ زمانیات و مکانیات نیست تا متّصف بجسمیت و حدوث شود....

بنابر آنچه گفته شد اصل حقیقت وجود معیط بر جمیع اشیاء است و باعتبار فعل و فیض ساری در اشیاء است و در حجاب عزت منزه از مخالطه با امکانیات و وجودات ممکنات است و در عین حال سریان در جمیع حقایق دارد و اظهر از هر ظاهر و اقرب از هر قریبی است «و هو معکم اینماکنتم» این همان وحدت وجودی است که حلاّج معتقد بان است و از حق تمنای فناء در عین توحید دارد و وجود مجازی خود را مانع شهود حقیقت وجود میداند و میگوید:

بـــنـــی و بــــنــک انــنــی پــنــازعــنــی

فارفع بططفك انسى منالبين

عجب آنکه نیکلسون مسترق انگلیسی بی میل نیست جلال الدین رومی صاحب مثنوی را هم قائل برحدت وجود و عارف وحدت وجودی نداند، تصریح کرده است که جلال الدین رومی شاهر صوفی منشی است که مکنونات و اسرار خود را بزبان عاطفه و خیال شاعری بیان نموده است نه بزبان یکنفر فیلسوف و یا عارف مستدل در حالتی که مولانا از بزرگترین قائلان بوحدت وجود است که این مساله را مانند سایر مسائل تصوف با بهترین وجهی بیان نموده است و در مین آنکه مکنونات و اسرار خود را بصورت شعر بیان کرده است شعر او از هر نشری رساتر و از حیث اشتمال بر براهین ذوقی و شواهد عرشی کم نظیر است.

حلاج

777

هــر دكــانــى راسـت ســودايـــى دگــر

مستسنسوی دکسان فسقسر امست ای پسسسر

مشنسوى مسا دكسان وحسدتسست

فير واحد، هرچه بيني، آن بتيت

مولانا مساله وحدت وجود را در موطن وحدت در کثرت و کثرت در وحدت با بیاناتی عرشی و بی سابقه و با شور و شعف مخصوص خود بیان کرده است.

منتيسط ببوديتم ينك كبوهس هنمته

بسی سسروبسی پسا بسدیسم آن سسر هسمسه

چــون بــمــورت آمــد ايــن نــور مــره

شد عبدد چیون سایسهای کینگره

كننگره ويسران كنسيد از منتجنيس

نا رود فسرق از مسيسان ايسن فسريسق

بیت اخیر همان گفته حلاج است که گفته است «فارفع بلطفک انّنی منالبین » رجوع بوحدت و خلاصی از کثرت مآل حقایق وجودیه است در صحیفه ملکوئی وارد است (اناللمو اناالیهراجمون» راجسع آن بساشسد کسه بساز آیسد بسشسهسر

سسوی وحسدت آیسد از تسفسریسق دهسر

کسسی در مسمسرفست نسور صنفسا دیسد

بسهسر چسيسزي کسه ديسد اول خسدا ديسد

پژوهشگر و متفکر دیگری درباره مرگ و فنا نظر دیگری دارد که چون مربوط به این بحث میشود، عین آنرا در اینجا میآورم:

جالب توجه است که مولوی که به تکامل «منتها در چارچوب عرفانی آن» معتقد بود،خلاف خیام که مرگ را شری می شمرد، مرگ را گذار از مرحله سافل بمرحله عالی میداند، لذا بنظر او مرگ شر نیست و نباید از فنا رو برتافت،

هــــــــی انــــان شــد از مــرگ نـــِــات

راست آمید انتیارنی با ثینات

جنون جنيس بنزديست منا را بنمند منات

راسست آمسد ان فسی فسسلسی حسیسات

مولوی در زمینه عرفانی نقش مرگ را بمثابه نفی حالتی برای اثبات حالت بالاتر یعنی نقش خلاق و آفریننده و مثبت مرگ را درک میکند و این خود توفیق فکری عظیم اوست.

## افسانهها

زمانی که حلاً ج خروش اناالحق (انسان خدایی) دربغداد سر داد و طنین آن تا ماورای چین، ترکستان و هندوستان بگوش عشاق مشتاق میرسید، طوفانی از اتهام، نیشخند و طنز بی رحمانه بوسیله حاسدان و متمصبان کورباطن علیه صداقت او، علیه قدوسیتش آغاز گردید، انجمنها و محفلهایی که آثاری از جمود فکری و فاضل مآبی و ریاکاری در آن دیده میشد در اینجا و آنجا تشکیل گردید، شرکت کنندگان در این انجمنها به سبب آرمانهایی که داشتند میخواستند سطح معینی از کیفیت فکری اخلاقی و آزاد اندیشی را حفظ کنند و هرکس در هرمقام از خط سرخ افکار کهنه آنها فراتر میرفت براو خرده میگرفتند و سخنانش را مردود و از مقوله هذیان فراتر میرفت براو خرده میگرفتند و سخنانش دا مردود و از مقوله هذیان میشمردند ونهاناً مدعی و عرضه کننده مطالب تازه را بدعتگزار و ملحد میشمردند، حلاً ج چه در ترانههایش و چه در مواعظ و سخنرانیهایش، میشمردند، حلاً ج چه در ترانههایش و چه در مواعظ و سخنرانیهایش، اشعارش، پیشگویانه ترین و موثر ترین مطالب را درباره اندیشههای متعادل و اشعار شریای خون و وحشت و اتهام بگذرد بقول شیخ عطار:

هــر کــه را بـا اژدهـای هــفــت ســر

در تسمسوز افستساد دایسم خسواب و خسور

ايسن جسنيسن بسازيسش بسسيسار اوفستسد

كمستسريسن جميسزيسش مسردار اوفستسد

آیا حسین منصور با آن شور و التهاب، آن صداقت و عرفان عاشقانهای که عرضه میکرد با آرزویی که برای فروپاشی خلافت عباسی در دل میپرورانید نیازی به ترفند، حقهبازی و تردستی داشت؟ در حالیکه میدانست عمر این نوع گول زدنها دوامی ندارد و حقایق روزی مانند آفتاب برای مردم روشن میشود،

حلاّج چنانکه دوست و دشمن نوشته اند و یا شهادت داده اند عمرش و زندگیش را در راه مبارزه پیگیر و مداوم علیه اقتدار خلفای عباسی صرف کرد از حربه کلام و ترانه برای حمایت از آزادگان و تهی دستان مظلوم استفاده نمود، و دراین ستیز نا برابر، حتّی خانه و خانواده و آرامش روحی و سلامتی جسمانیش را از دست داد، اعتقادش بیشتر از تقوی و دیانتش نشات میگرفت و از ایمان و خصائل انسانی دفاع میکرد، او در اندیشه پیروزی سلامتی جسمانیش را از دست داد، اعتقادش بیشتر از تقوی و دیانتش نشات میگرفت و از ایمان و خصائل انسانی دفاع میکرد، او در اندیشه پیروزی موقت و ناپایدار نبود بلکه میخواست برای نسلهای آینده نیز آثاری لایزال باقی بگذارد، او میگفت رسالتی برعهده دارد که بر دوشش سنگینی میکند، بدینجهت موظف است خلایق را آگاه کند که برای شناخت خود و کاپنات بجهان درون روی آورند و در جستجوی نوعی نظام وحدت بخش که در نهایت با عشق الهی در آمیخته و یکی میشود، خود را همآهنگ نمایند، او دشواری بی حدوحصر و دهشتناک مردم زمانش را که در چنبر تعصب و ریاکاری و ستم جباران فرو رفته بودند بخوبی تشخیص میداد ولی به سهولت افکار تازهاش را عرضه میکرد و بیپروا میگفت امپراطوری عباسی نه فقط متزلزل است، بلکه از حقیقت بدور نیست که ناقوس نیستی و نابودی خلیفه و یاران متملّق و ریاکارش از پرده غیب صادر گردیده است.

حلاج مدعی بود که معرفت حقیقی و یقینی را از طریق عقل نمی توان کسب کرد و راه دست یافتن به آن فقط واصل شدن به یک کانون مرکزی و کلّی است که روح جهان است و در آنجاست که در لحظات باشکوه اشراق و الهام به جهان ناپیدا کرانه اناالحق که دستیابی به زندگی جاوید است رهنمون میشود، اناالحق است که میتواند در اوج اعتلای خویش به نومیدی،

ماس و عذاب زندگی پایان بخشد.

- حلاّج بسیار چیزها میدانست که آنها را در اشراق کسب کرده بود ولی نمی توانست همه را به نامحرمان بگوید، بهر حال حلاّج ردای پیامبری بردوش نداشت و چنین ادعایی هم نکرداما به رسالت حقیقی اش که اعلام عظمت انسان است می بالید و بآن مباهات می کرد.

مردم قرون و اعصار بویژه زمان حلاّج در باره او داستانها و افسانهها نقل کردهاند که ممکنست این رویدادها در حقیقت صورت نگرفته یا مولود اندیشههای شیفتگان وعلاقمندان مکتب او باشد یا مخالفان و حاسدان برای آنکه اندیشههایش را از اعتبار بیندازند آنهارا جعل کردهاند بهرحال نگارنده این سطور در اینجا داستانهای مربوط را که اغلب یادگار زمان فترت و روزگار بلاست و بقول هجویری «لامحاله چون حرص مرسلطان را به جور افکند، مرعالم را به فسق و ریا و مرزاهد را به نفاق!» برایتان نقل میکنم که برخی از آنها ممکنست با بینش عرفانی قدیسان و اهل شور و حال و دریافتشاناز حقیقت همآهنگ باشد، بهرحال بقول آن عارف که از او پرسیدند: مرد را راه بحق ؛ عقل نماید یاعشق و پاسخ داد: عشق! و راه از بینندگان پرسند و این ضعیف از بازماندگانست. آنهاکه دلی پردرد و دیدگانی پر از اشک دارند کلام بالا را بهتر درک میکنند!

احمدبن محمدبن زید طوسی در تفسیر سوره یوسف آورده است:

آدم را پرسیدند که: «از روزگار عمرت کدام وقت خوشتر بود؟» گفت «آن دویست سال که بر سنگی برهنه نشسته بودم، و در فرقت بهشت نوحه و گریه میکردم» گفتند: چرا؟ گفت: «زیرا که هر روز بامداد جبرئیل آمدی و گفتی ملک تعالی می گوید: ای آدم، بنال، که من آفرید گارم و نوحه ۱ ی تو دوست می دارم»

حلاج نیز گریه میکرد و نیمه شب در زندان خلیفه غاصب عباسی

مىسرود:

لا تعرض بنا فهذابنان قد خضبناه بدم العشاق

یمنی: به ما منازهان!

اینک انگشتی

که خضاب کردهایم

به خون عاشقان! خونی که کاخ ستمگران را چون آتش و باد در تب و تاب میافکند!

و در اشراقاتش صلا در میداد: مرا اگر بکشند، یا بر آویزند، یا دست و پای ببرند از دعوی خویش باز نگردم.

برویم بر سر داستانها:

شیخ ابو عبدالهبن خفیف گوید ـ قدس الله سره که دوستی داشتم از بعضی از عمآل معتضد خلیفه روایت کرد که مرا بفرستاد خلیفه به جانب هند تا بر امور آن ناحیت واقف شوم با ما در کشتی مردی بود، اورا به حسین منصور شناختندی، نیکو محضر بود و خوش صحبت تا چونبرسیدیم، و از مرکب بیرون آمدیم، به ساحل نشسته بودیم، حمالان جامهها به شهرمی بردند، پیری را دیدم که روی در ساحل داشت. حسین از او پرسید که آن جا کسی هست که سحر داند؟ آن پیر کبه یی ریسمان بیرون آورد و از همدیگر باز کرد و در هوا بینداخت، آن ریسمان را باد می برد، طرف ریسمان بگرفت و به ریسمان سوی هسوارفت، گفت: این چنین می خواهی؟

گفت ؛ آری، گفت: درین شهر مثل این بسیارست.... حسین آن گاه از ما جدا شد. چون به بغداد شدم، شنیدم که حسین دعوی عجایب از سحرو جادو می کند!

عمروبن مکی، حسین منصور را دید چیزی مینویسد، گفت:

۱ - بقول مولانا گریه بر هر درد بیدرمان دواست \_ چشم گریان چشمه فیض خداست

افسانهما

این چیست؟ پاسخ داد!

با نوشته ها و گفته های بزرگان دین معارضه می کنم ۱ ! شیخ عطار در تذکره الاولیاء از قول حلاّج نقل کرده است:

كه حلاّج در پنجاه سالگی گفت: هنوز هیچ مذهب نگرفتهام

نگارنده این سطور ماهیت نادرست این قول را نمی تواند تایید کند، حلاّج یک مسلمان موّحد و مومن بود که به جذبه های عارفانه و اشراق روی آورد و به صوفی سرمست و شیدای حق و حقیقت تبدیل گردید، متاسفم که نویسنده ای اندیشمند حلاّج را آدمی دیوانه که هیچگونه مسئولیتی نمی شناسد معرّفی کرده است بنابراین منطق، باید مولانا جلال الدین را نیز که مدیحه سرای جهان دیوانگی است، دیوانه نامید، البته اینها اگر بظاهراد عای دیوانگی کرده اند بی شک دیوانه عشق و محبت و بودند، کسیکه بنوشته هجویری

۱ در جای دیگر خواندم که با کلام... ممارضه می کنم.

٣ ـ تذكره الاولياء عطار ص ٥٨٦

۳ ـ مولانا درباره جنون عارفانه چه در کتاب مثنوی و چه در غزلهای شمس تبریزی اشمار جالب و خواندنی دارد که قسمتی از آنرا نقل میکنم:

باز دیسوانیه شدم مین ای طبیبیب

باز مسودایسی شدم مسن ای حسیسب

حسلته هسای مسلمسسلیه تسر ذونسنسون

هـر يـكـى حـلقـ، دهــد ديـگـر جـنــون

داد هسر حسلسقسه فسنسونسي ديساگسرسست

ہــس مــرا هــر دم جـــــونــی دیــگــرمـــت

پس جنون باشد فنون این شد مشل

خساصته در زنسجسیسر ایسن مسیسر اجسل

آنیجنان دیسوانگی بیگسست بنید

کے مے دیےوانگان ہندم دھند

مولانا در دیوان مثنوی فرموده است:

مسن سسر هسر مساه سنه روز ای مستسم

بـــــگــــان بابــد کــه دبــوانــه شــرم

هــــن كــه امــروز اول ســه روزه اسـت

روز پسیسروز است نسی پسیسروزه اسست

در کشف المحجوب «من پنجاه پاره تصنیف حلاّج را بدیدم اندر بفداد و نواحی آن و بعضی به خوزستان و فارس و خراسان و شیخ روزبهان بقلی روایت دارد از قطب جائوس کردی که حسین بن منصور حلاّج هزار تصنیف کرد، بیشترین در بفداد بسوختند.... چگونه میتواند دیوانه باشد؟ باید قبول داشته باشیم که حلاّج مبارز جوانی بود که برای مبارزه با جباران بغداد به اندیشههای مذهبی و عقاید دینی متکی بود. در تاریخ خوانده ایم که ابومسلم خراسانی پس از آنکه متوجه شد عباسیان از لحاظ ستمگری، عیاشی و خودپرستی دنباله روی بنی امیه اند ناامید نشد و بروایت تاریخ فخری از طریق ابومسلم خلال وزیر سفاح با پیشوای وقت تماس گرفت که مشروحش در ملل و نحل شهرستانی آمده است گردیزی مورخ مشهور در کتاب زین الاخبار نوشته است وقتی منصور عباسی از تلاشهای ابومسلم خراسانی برای واژگون نوشته است وقتی منصور عباسی آز تلاشهای ابومسلم خراسانی برای واژگون کردن خلافت عباسی آگاه کردید او را به دربار احضار کرد و سخنان تند کردن خلافت عباسی آبومسلم شجاع پاسخهای تند بداد» بطوریکه منصور عصبانی گردید و دستور داد ابومسلم را برابر او بکشند. ابومسلم و حلاّج عصبانی گردید و دستور داد ابومسلم را برابر او بکشند. ابومسلم و حلاّج

مولانا در دیوان کبیر علل دیوانگیش را بیان میدارد آنهم موقعیکه هشهار است ولی در مثنوی میگوید یک رگم هشهار نیست، آیا دیوانگیش از مقوله بازیچه و افسانه است؟ از چه رو بدنامی حیات را بخود روا میدارد، آیا جنون مولانا یک بازی کودکانه است یا بقول عارف دیگری مولاناملامتی بود؟ که ننگ را بر نام ترجیح میداد، مولانا اعتراف کرده است،

همیشه مین چنیین میجنیون نیبودم ز عمقیل و عمافییست بسیبرون نیبیودم

چــو تــو مـاقــل بــدم، مــن نــيــز روزی

چنین دیسوانیه و میفیتیون نییسودم

دریسن بسودم کے ایس چسونسست و آن چسون

چنین حیسران آن بسی چسون نیسودم

تاری ماتلی بنشیان و بیندیش

كسز اول بسودهام اكسنسون نسبسودم

هسمنه جسستام فنزونني بسر هسمنه كسس

جــو صــيــد هــشــق روز افــزون نـــــودم

چـــو دود از حـــرص بــالا مــــىدويـــدم

بسمستنى جسز سنوى هسامسون تسيسودم

إفسائهما

دشمن ستمکاران عیاش وبیرحم عباسی بودند جبارانی که بهره کشی از غلامان و بردگان را نوعی سرگرمی میدانستندابوالحسن صابی در کتاب خود زیر عنوان «رسوم دارالخلافه» نوشته است در دربارالمکتفی خلیفه عباسی بیست هزار غلام سرایی، ده هزار خادم و یازده هزار خدمتگزارو چهار هزار زن برده برای تفریحات خلیفه عباسی وجود داشت که یا میرقصیدند یاخنیاگری میکردند! در دربار مقتدر خلیفه که دشمن حلاج بود یازده هزار خادم خصی «یعنی اخته» بودند از روم و یونان ا

حلاّج بقول یکی از محققان، با اطلاع کافی از یک جهان بینی عرفانی به سخنوری و ترانه سرایی ادامه میداد و چون برخی از نویسندگان ازهدفهای حلاّج در زمینه بر زبان آوردن (اناالحق) آگاهی نداشتند، پس از آنکه اشعار حلاّج را قرائت کردند و از متن سخنرانیش در جامع منصور آگاه شدند چنین اظهار عقیده کردند:

ابن النديم دركتاب (الفهرست) نوشت: منصور حلاّج كافر است!
ابوريحان بيرونى معتقد شد: حلاّج مدعى است كه (روح القدس) در
او حلول كرد! اما عبدالقاهر بغدادى در كتاب الفرق بين الفرق اعلام نمود
حلاّج موحدى انقلابى و عصيانگرى بى پروابود تا جائيكه دربار خلافت از
سخنرانيها و حمايت مردم از اعمال و رفتارش بوحشت افتاد،

روزی حلاج در بغداد نزد مرادش شبلی رفت و به او گفت:

رورت بی ایا ابابکر دست برنه که ما قصد کاری عظیم کردهایم و سرگشته کاری شدهایم، چنان کاری که خود را کشتن در پیش داریم۴

شبلی بفراست دریافت که در اندرون حلاج چه میگذرد و در کلامش که همه چیز در آن نهفته است چه مفهومی دارد و چه ادعایی در سر می پروراند که نهاناً به گرداب نیستی فرو میرود و پاسخی جز خاموشی نداشت و برویایی عمیق فرو رفت!

۱\_ تجارب السلف صفحه ۱۹۸ ۷\_ تذکره الاولیاء عطار ص ۵۸۹

مستی عشق اناالیحق بیزبیان آوردش یک سر مو گنه از جانب منصور نبود

يا

ساقی بنده آن میکه ز جان شور بنرآرد بنزدار انباالنجیق سنز منتنصبور بنزآرد

حلاج قادر نبود به ندائی که وجودش را به شعله می کشید، پاسخ سربالا بدهد! بدینجهت در غلبات شور و شوق و هیجان بروایت مولاتا میگفت:

> من قبله جانهایم من کعبه دلهایم من مسجد آن عرشم نی مسجد آدینه

> > يا:

چون چنگم و از زمزمه خود خبرم نیست استرار هستنی گلویسم و استرار نسدانسم در بیشش دیندار چنیان مستیم و حییران کسز نسور فسراغیم بسود و نسار نسدانسم

صوفی و عارف عاشق، لحظآتیکه سرمست حقاند از کلمات و جملاتی که جلال وجمال معبود را وصنف میکند و برزبان میآورند آگاهی ندارند حلا ج در احوال صوفیانه ادعا میکرد اناالحق نامی است که در ستارهها طنین میافکند.

نقل است که یکی از دوستان حلاج نزد وی رفت، عقربی دید که بدور او میگشت قصد کشتن عقرب کرد، حلاج خشمگین شد و گفت: دست از وی بدار که دوازده سالست او ندیم ما میباشد و گرد ما میگردد!

در كتاب فردوس المرشديه نقل شده است:

حسین بن منصور روزی شتربانی را دید که متأثر بود، از او پرسید چه شده است؟ شتربان گفت: چند شتر در بیابان گم کردهام، حلاج دست بدیوار کرد و مهار شتر ان را بگرفت و بدست شتربان داد، و گفت بکش آن دوازده تن را، شتربان طناب را میکشید تا اشتران آشکار شدند!

میگویند حلاّج وقتیکه در زندان بغداد بسر میرد در آنجا باو اجازه دادند که با زندانیهای دیگر ملاقات کند و با آنها بمباحثه بپردازد و بسال ۳۰۳ هجری خلیفه را که بمرض سختی گرفتار شده بود نجات داد و در سال ۳۰۵ طوطی عمانی ولیعهد «راضی بنجمفر المقتدر» را که بیمار بود و ولیعهد بآن علاقمند شده بود از مرگ رهانید، این کارها موجب شهرت هرچه بیشتر حلاّج در محافل و مجالس مختلف شهر بویژه در زندان گردید، در نتیجه حاسدان و کور باطنان بویژه معتزلیان با وی بمخالفت و عداوت پرداختند و در هجویهای حلاّج را حقه باز و تردست نامیدند و این هجویه را در شهرمنتشر کرده و نسخهای را برای خلیفه عباسی فرستادند.

نوشته اند حلاّج نخستین بار که بمکه ارفت پس از نیت روزه سکوت، مدت سیصد و شصت و پنجروز در مسجد مکه زیر آفتاب سوزان و گرما با کسی صحبت نکرد!

مریدانش طبق دستور او برایش لقمهای نان و کاسه آبی میاوردند و پس از یکسال خطاب بمریدانش گفت:

اگر آنچه در دل دارم ذرهای بروی کوههای راسخ بریزد کوهها آب شوند و اگر روز جزا داخل آتش شوم، آتش میسوزد و اگر بسوی بهشت رومساختمانهای بهشت نیز خراب شود!

رُوْ الله علاّ ج گفتند چرا جمله آناالحق بر زبان میآوری بهتر است بگویی هوالحق.

مودی. پاسخ داد ؛ بلی همه اوست، شما میگوئید چه کسی گم شده است؟ بلی حسین گم شده است، بحر محیط گم نشود و کم نگردد!

۱\_ حلاّج در ۲۹ سالگی (بسال ۲۷۰ هجری) با گروهی از مریدانش به مکه رفت.

لویی ماسینیون فرانسوی در کتاب (قوس زندگی حلاج ۱) آورده است: در شرح کرامات حسین نقل میکنند که در آتشکده مجوسان تستر شعلهای را به نام مسیح خاموش کرد و هم میگویند در کنیسهالقیامه در شهر بیتالمقدس به نام مسیح آتش را برافروخت این حادثه در یکی از روزهای سبتالنور (روز شنبه پاک) که مسیحیان به سوگواری مسیح آتشی را خاموش میکنند، روی داده است ولی هرچه باشد هیچ یک از این شباهتهای ظاهری مسیح به شور و حال باطنی که حلاج در نهاد داشت نمی رسید!

ظاهری مسیح به شور و حال باطنی که حلاج در نهاد داشت نمی سید! ماسینیون اضافه میکند ماجرای محاکمه و مرگ منصور حلاج با شهادت مسیح بسیار شبیه است.

اقبال لاهوری شاعر و فیلسوف نامدار پاکستانی از دیدگاه فلسفه «نیچه» به سرگذشت حلاج مینگرد و در جاوید نامه خود او را نبونه کمال انسانی میشمارد<sup>۲</sup> بقول علاءالدوله سمنانی:

ایسن ذوق و سسماع منا منجنازی نیسود

ویس وجد که میکنیم بازی نبود

با بی خبران بگو که ای بی خردان

بسيسهوده مسخسن بسايسن درازى نسيسود

وبقول شاعر دیگر:

اگرمردان راهت راحجاب ازپیش برخیزد

هزارانی اناللهگو ز هرسو بیش برخیزد

اما ابن مسکویه در کتاب «تجارب الامم» معتقد است حلاّج با قرمطیان روابط پنهانی داشته و از افکارشان متأثر بوده است حتی حلاّج به خط رمزی مقرمط نیز آشنایی داشته است و یکی دیگر از مستشرقان مدعی است که باقر مطیان همپیمان و همداستان بود. ۳روزبهان بقلی عارف معروف در

۱- ترجمه دکتر روان فرهادی ص ۱۶ ۲- از کتاب قوس زندگی منصور حلاّج ترجمه دکتر روان فرهادی ص ۲۷ ۳- جلد یکم تاریخ ادبی ایران نوشت ادوارد براون ص ۲۱۹ و ۵۳۱

افسائه ها

(شرح شطحیات) خود آورده است: منکری با حسین حلاّج معارضه کرد وگفت: دعوی نبوت میکنی؟ حلاّج پاسخ داد، اف برشها باد که از قدر من بسی میکاهید. نوشته اند حلاّج در سفر طولاتیش به هندوستان و چین با پیروان بودا، کنفسیوس و مانی دیدار و مذاکره کرد، رگههایی از اندیشههای پیشوایان گروههای یاد شده در آثار و افکار وسخنرانیها و ترانههای حلاّج بخوبی آشکار است ولیماسینیون و برخی دیگراز محققان درباره سفرهای حلاّج نظر دیگری دارند آنها معتقدند که سفرهای حلاّج به هندوستان و چین برای تبلیغ و ترویج دین اسلام و ایفای رسالت روحانی بود۱، عجیب اینستکه آقای میرفطروس بدون انجام تحقیق و بررسیهای دقیق حلاّج را بعنوان مبلغ ایدئولوژی قرمطیان میشناسد که درخراسان و نواحی دیگر فعالیت میکرد

در کتاب (مذهب حلاج) آمده است حلاّج در سالهای ۲۲۱تا۲۲۸ ا با گروهها و افراد مختلفی رابطه پنهانی داشته و سخت تحت تاثیر قیام زنج<sup>۲</sup> قرار گرفته بود در حالیکه لوئی ماسینیون در کتاب (مصایب حلاج) نوشته

۱ از کتاب مذهب حلاّج ص ۱۱۲ و ص ۱۲۲

۷- شورش زنج با قیام خونین بردگان بینالنهرین بال ۲۵۱ هجری در اهواز برهبری علیین محمد برقمی که ایرانی بود آغاز شد و با سپاهیان معتمد خلیفه عباسی جنگهای خونینی کردند، سپاه خلیفه شکست خورد و زنگیان موفق شدند تا بصره پیشروی کنند دراین زدوخوردها عده زیادی کشته شدند نویسنده تاریخ (تجارب السلف) معتقد است رهبر قیام کنندگان (علی محمد برقمی) یکنفر ایرانی است که معلم بود و شعر نیکو می سرود و چون بزبان عربی آشنایی کامل داشت توانست عده زیادی از قبایل بین النهرین را با خود همراه کند از جمله این قبایل، قبیله بنی تعیم بود که با حسین منصور حلاج آشنایی و دوستی صمیمانه داشتند، خواجه نظام الملک در کتاب (سیاست نامه) نوشته است:

رسیسی مذهب علی بن محمد برقعی مانند مذهب مزدک و بابک و قرامطه بود در همه معانی (سیاست نامه ص ۳۰۹) خلفای عباسی پس از پانزده سال جنگ توانستند رهبر قیام زنج را دستگیر و او را دست بست به بنداد برده و در آنجا بدار بیاویزند.

سمار کسانیکه با رهبر قیام در جنگها و شورشها همکاری داشتند بروایت مولف تجاربالسلف(هندوشاه) دو میلیون و نیم ولی فیلیپ حتی در کتاب (تاریخ عرب) پانصد هزار نفرتخمین زده است، چند تن از محققان نوشتاند وقتیکه قوای زنگیان تضمیف شد خلیفه عباسی نامه ای به علی محمد برقمی نوشت و ضمن نامه اورا امان داد ولی رهبر قیام خشمگین گردید و نامه را در حضور نماینده خلیفه پاره کرد و پاسخ نداد،

است:

حلاّج یک بدعتگزار در مذهب یا مدعی سیاسی نیست، بلکه قبل از هرچیز عارفی است دین باور و مومن به حقیقت واقع ثوابها و عقابهای الهی که از آنها خبر میدهد ؛ وی مومنی است با صدق عهد و همت به اجرای تکالیف و فرائض اسلام ادامه میدهد، وی مسلمی است عضو درست پیمان امت اسلام که در برابر قوانین عرفی دولت هم سر تسلیم فرود می آورد، ولی عارفی هم هست که اراده و اختیار خود را به تمام معنی به اراده خدا پیوسته است و خود را دعوت شده ای میداند که دلهای سخت شده را به خدا خواند، از این نظر در نهاد وی چیزی مایه شگفتی معاصران اوست! او برای خواند، از این نظر در نهاد وی چیزی مایه شگفتی معاصران اوست! او برای مستمعان خویش که با آنان از توبه و نغی وجود خود وعظ میکند، نهانی ترین اسرار دل آنان را بی پرده میگوید، در ضمائر آنان رسوخ میکند، آنها را «حلاجی» امیکند، بدان سان که پنه خام را حلاجی میکنند!

مولف کتاب «دانشمندان و سخنسرایان فارسی» نوشته است ابوعبداله خفیف عارف نامدار شیراز حکایت میکند: حسین بن منصور در زندان و در قید و بند بود و من بدیدنش رفتم و چون وقت نماز شد از جای برخاست و تمام قیدها باز شد و وضو بساخت و او در گوشه اطاق بود و مندیلی در گوشه دیگر و بین او و پارچه مسافتی بود ندانستم که مندیل مزبور پیش او آمد و یا او بجانب مندیل رفت، بهرحال متعجب شدم و حلاح بگریست، گفتم با این همه کرامت چرا خود را آزار میکنی؟ گفت: من محبوس نیستم، آنگاه رو بمن کرد و گفت: میخواهی بکجا بروی؟ گفتم: نیشابور! گفت دیده برهم نه، چنین کردم و ناگاه گفت: بگشای، چون بگشادم خود را در نیشابور در محلهای که بایستی بروم دیدم از او خواستم که مرا بر گرداند، نیشابور در محلهای که بایستی بروم دیدم از او خواستم که مرا بر گرداند، پس مرا بر گردانید و اشعاری چند بسرود و آنگاه رو بمن کرد و گفت: ای پس مرا بر گردانید و اشعاری چند بسرود و آنگاه رو بمن کرد و گفت: ای

این کتاب در پایان مطلب اضافه کرده است اغلب مشایخ عرفان در کار منصور حلاّج ابا کردند و گفتند اورا در تصوف قدری نیست مگر عبداله

خفیف و شبلی و ابوالقاسم قشیری و جمله متأخران.

در شرح شطحیات روز بهان در ضمن توصیف ابوالمباس عطا که از دوستان حلاّج بود چنین گوید: منصور حلاّج که او عالمی ربانی است و شیخ ابو عبداله در مناقبش گفته حسین بن منصور عالم ربانی بود من روزی در زندانش رفتم وقت نماز بود، خواستم تا وضوبسازم، حسین گفت: ما نیز وضو سازیم، چون حرکت کرد جمله قیدها از او فرو ریخت ندانستم وضو چون ساخت؟ و چون نماز بگذارد، باز جای خویش آمد، چون در رکوع رفت جمله دیوار زندان را دیدم که در رکوع است و چون سر برداشت دیوار راست شددیگر در سجود... چون دست برداشت جمله دیوار زندان از جای برخاست تا بحدی که روی دجله هم بدیدم، شنیدم که در عهد متوکل عباسی، حلاّج بر سرپل دجله میگذشت خلقی انبوه از غواصان و سیاحان را دید، گفت شما را چه شده است؟ غلامیخاص از آن خلیفه ایستاده بود، گفت: خاتم خلیفه را دستم در آب افتاد! گفت: دور بازشوید، آستین بر سر آب نهاد چون دست برآورد انگشتری به انگشترش بود!

میگویند حلاج وقتیکه به دوستانش مینگریست، آنها با تعجب نگاههایش را تا مغز استخوان خویش احساس میکردند، با آنکه گروهی او را دغلباز و دربار خلافت عباسی ویرا شیاد و دیوانه میخواند، برای حلاج مهم نبود که کورباطنان حسود وی را آماج گزنده ترین طنزها و اتهاتات خویش قرار دهند، مهم فقط آن بود که بتواند، سالکان مشتاق را از تاریکیها و طوفانهای سخت زندگی نجات دهد، او آرامش را دشمن وجود میدانست و از بیان واقعیتهایی که همچو سیلاب در درونش میگذشت گریزی نداشت، کلمات ترانههای آسمانیش زمینه شور و هیجان و انفجار در شنوندگان بوجود میآورد، معجزه حلاج دراین بود که از لغات و کلمات و نیازهای روح و دل کلام، موزون بسازد و بمردم مایوس و ستمدیده روح تازه بدمد، او میخواست اشمارش زبان مشترک همه احساسها و نیازهای جامعه باشد.! او از غیب خبر میداد گروهی با نیشخند، مسخرهاش میکردند و مسئله وحدت وجودش را کفر می پنداشتند، اما حلاج به سرود دلنشین و تکان دهنده اناالحق ادامه میداد و بدون توجه به طنزها و تهمتهای تنگ نظرانه این و آن می سرود،

یکی از قطعاتش را کمال الدین اسماعیل بفارسی چنین برگردانده است:

گر دل ز تو بگسلد به فم بشکنمش وانگه ز بر خویش به دور افکنمش ور دیده به جز تو دوست، در کس نگرد یبا کنیمش ز خون و یبا بسرکنیمش

از حلاّج درباره عبودیت بنده پرسیدند، پاسخ داد: چون بندهای جمله اشیاء طبیعت و کاینات را ملک خدایتمالی بداند و پدید آمدن جمله آنها را از خدای، بی شک مرجعشان نیز بخدای خواهد بود، چنانکه باریتمالی فرموده:

فسبحان الذی بیده ملکوت کل شینی والیه راجعون.

اینست طنین عقیده بندهای که سراپایش از محبت و خلوص و ایماناست.

میشل فرید غریب نویسنده عرب در کتاب «وضوی خون» اشخصیت مذهبی و جاذبه شگرف و پرشور حلاج را چنین نقل کرده است: .... زاهد ژنده پوشی که شبهایش را با تلاوت قرآن میگذراند، چهلهای پی در پی روزه میدارد و با سرکه و نمک افطار میکند، هفت سال تمام یک خرقه را می پوشد و روزهای عید را سیاه در بر میکند که این لباس کسی است که بازتاب عملش را می بیند و سپس رویاروی پرودگار می ایستد که: ای آن کسی که من اویم مرا به خویشتن بازپس ده تا بندگانت فریفته من نشوند... می بینمش که خود را عاشق پروردگار می نمایدو سوز درون خویش را با ترانههایی ابراز میکند که هزاران بار از سروده های مجنون بنی عامر آتشین تر است و بیشتر وقتش را در مناجات «لیلای» آسمانیش میگذراند اماهی گاه به زمزمهاش وقتش را در مناجات «لیلای» آسمانیش میگذراند اماهی گاه به زمزمهاش خون خویش وا میدارد و از این رو جوانی محتضر را لباس عافیت می پوشاند خون خویش وا میدارد و از این رو جوانی محتضر را لباس عافیت می پوشاند بدان شرط که نزدیکانش به قتل او شهادت دهند! یکی از نویسندگان معتقد است که حلاج زمینه یک شورش ومقدمات یک انقلاب بزرگ را فراهم است که حلاج زمینه یک شورش ومقدمات یک انقلاب بزرگ را فراهم

افــانهها ۲۴۷

میساخت، «نظریهای درست است» اما آنجا که مینویسدتبلیغات وسیع حلاّج با گسترش و نفوذ نهضت قرمطیان همراه بود و ایراد سخنرانیهای ر پرشور سیاسی و اجتماعی از طرف حلاّج همواره با اقدامات و فعالیتهای سیاسی قرمطیان ۱ همآهنگی داشت، صحیح نیست، آرزوی حلاج این بود که ابوسهل نوبختی را که از بزرگان پرهیزکار شیعه است با ایدهها و . . اندیشه هایش همراه سازد تا بتواند شیعیان عراق وخارج از عراق را در اختیار داشته باشد، حلاَّج ممکنست از ایدئولوژی قرمطی، مزدکی وباطنی آگاهی دقیق داشته باشد ولی با حمله و تجاوز قرمطیان به مکه موافق نبودبویژه که این گروه اموال و اشیاء قیمتی درون کعبه را به یغما بردند و گروهی ازخدا پرستان را از دم تینع گذرانیدند. حلاّج میخواست خلافت غاصب عباسی را واژگون کند بدینجهت به هر گروهی که آمادگی داشتند تا به کاخ خلیفه حمله نمایند کمک میکرد و بنفع آنها سخن میگفت و حتی مریدان و مشتاقانش را تشویق مینمود بیاری آنها بشتابند او شیفته مبارزه بود و به شیوه رفتار و کردارش علاقمند و در عین حال آماده بود که خون خود را در راه پیروزی مظلومان نثار کند، به مشایخ تصوف که در آنزمان در خانقاه یا زاویه های خود معتکف شده بودند سخت می تاخت و نارضایی خود را ازشیوه خاص زندگی صوفیانه دوستانش، آشکارا ابراز میکرد، چند تن از صاحبان خرقه دربغداد و بصره خواستند بروشی ناجوانمردانه و موذیانه بمریدان خویش، وضع ملحدانه و نا بهنجارزندگی حلاّج صحنههایی ارائه دهند که گول مرد مزوری که هنگام خشم تند و لحظات شوق همه شور وهیجانست

1- بطوریکه لویی ماسینیون در کتاب (قوس زندگی منصور حلاج) نقل کرده است بسال سیصدو یک وزیر وی قنائی به نام ابن عیسی بر سرکارآمد یکی از بزرگان دستگاه او، یمنی ابن عمش حمد قنائی خود را آشکارا پیرو منصور حلاّج معرفی کرد، ابن عیسی نظر به فتوای شافعی ابن سرمج قضیه منصور حلاّج را دور از صلاحیت قاضی شرع دانسته، محاکمه اورا بتمویق انداخت مریدان منصور منصور حلاّج آزاد شدند، دشمنانش شوریدند، نتیجه ابن شورش آن شد که فرمان قتل منصور صادر شود، و او سه روز بسته به چوبه دار شود و برای تماشای خلق در آن حال باقی بماند، گویند هنگامی که بر سردار بوده لوحهای به گردنش آویخته شده بود که برآن عبارت «هذا داعی قرامطه) نوشته بودند، این عبارت غیر صحیح لوحه را مونس فحل، سالار پاسبانان نوشته بود تا تیر وزیر برخاک نشنید،

نخورند و بدانند در پس آن قیافه بظاهر ساده یک دنیا ادعای واهی توام است که حاکی از بلند پروازی احمقانه و ابلهانه اوست، اما ستانیدگانش روز بروز بیشتر می شدند و ندایش به گوش مردم دقیقتر می رسید که نوید میداد، مشایخ تصوف هر کار هم که بکنندنمی توانند مقتدر خلیفه عباسی را در اوج شوکت و قدرت جباریش حفظ نمایند، حلاج در کنار ابن نوید، همیشه به بی اعتباری و بی وفایی دنیا هشدار میداد، همیشه آرزومندمرگ بود و در دورترین زوایای وجود خویش یک جاودانگی با حقیقت را احساس میکرد و می سرود:

اذ ابلغ الصب الكمال من الهوى

و غاب عن المذكور في سطوه الذكر

فسشناهند حنقناً يستنهده النهبوي

بان السلاه السارفيين من الكفر برگردان بفارسي: (۱)

عاشق چو رسيد از هوسها به كمال

وز جسمسلمه ذکسر دور شد از مسذکسور،

هسردم هسوسسش گسواه بساشسد بسر حسق

این گونه، نماز عارفان شد مکفور

نقل است که روزی در بادیه ابراهیم خواص را گفت: در چه کاری؟ پاسخ داد:

« در مقام توکل گام برمیدارم! حلاّج با خشونت گفت:

« همه عمر در عمارت شکم کردی، کی در توحید فانی خواهی شدن؟ یعنی اصل توکل در امساک در خوردن است و تو همه عمر در توکل شکم بودی پس فنای در توحید کی خواهد بود؟

بازهم درباره حلام آوردهاند: یکبار در بادیه چهار هزار آدمی با او

١- اشعار حلاّج ترجمه بيژن الهي ص ٥٥ و ٥٦

بودند، برفت تا کعبه و یک سال در آفتاب گرم برابر کعبه بایستاد برهنه، تا روغن از اعضای او بر آن سنگ میرفت و پوست او باز شد و از آن جا نجنبید، و هر روز قرصی نان و کوزهیی آب پیش او بیاوردندی و او بدان افطار کردی و باقی بر سر کوزه آب نهادی، و گویند کژدم درازدر او آشیان کرده بود پس در عرفات گفت:

یا دلیل المتحیرین و چون دید که هرکس دعایی میکرد، او نیز سر بر ت<sub>ل ری</sub>گ نهاد و نظاره میکرد و چون همه بازگشتند، نفسی بزد و گفت:

الها، پادشاها! عزیزا! پاکت دانم و پاکت گویم از تسبیح همه مستحان و تهلیل همه مهللآن و از همه پندارصاحب پنداران، الهی! تو میدانی که عاجزم از شکر، توبه جای من شکر کن خود را، که شکر آن است و بس،

از حلاّج پرسیدند: چرا ترانه میسرایی و چرا به غنا و سماع علاقمندی؟ پاسخ داد: اگر قبول داشته باشید، دنیای ما از آثار معرفت خلاقهای است، پس باید بپذیرید نفس زندگی ترانه سازی است که به پرندگان نغمههای عشق و به حشرات آواها و به سنگهای کوهستان و ریگها نواهایی موزون آموخته است من تسبیح و ستایش آنها را که بخوبی می شنوم، آیا باید خاموش بمانم؟

انت بین الشفاف و القلب تجری مثل جری الدموع من اجفان. یعنی: محبت خدای کاینات در رگها و عروق قلبم جاریست، بسان جریان ریزش اشک از مژگان.

حلاً ج بخوبی میدانست خطر بزرگی در کمین نشسته است، بغداد یا امپراطوری اسلامی با کمبودهای تولید و مشکلات اقتصادی روبرو است در کویها و برزنهای شهر نزاع آئینی بین طرفداران مذاهب مختلف با سرسختی ادامه دارد، وزیران کم مایه و فاسد میخواهند گناه عقب ماندگیها را بحساب عصیان حلاً ج بگذارند، کلام حلاً ج کشش و جاذبه خاصی دارد و پناهگاه رویایی مظلومان و کشاورزان است ترانههای حلاً ج به نحوی از انحاء مورد مطالعه یا تفسیر مکتبهای مختلف است که موجب بازخواستها، اعتراضها و

۱\_از کتاب اشمار حلاّج ص ۱۰۹ و ۱۱۰

شورشهاست گرچه اعتراضهای مردم بر اساس واقعیات است ولی باید حلاّ ج
به شیوه شیطنت آمیزی خاموش و یا از صحنه خارج گردد، گروهی آگاهانه
یا نا آگاهانه مبلغ او هستند خبرهای عجیب و غریب و باصطلاح یک کلاغ
و صد کلاغ از اهواز میرسید که در خوزستان موجی از نا امنی و شورش
برهبری حلاّج برخاسته است اوضاع بلاد بحرانی است و مردم هم سخت در
طیف مذهبی حلاّج قرار گرفته اند و انبوهی از سایر واقعیات تکان دهنده و
مبلغان حلاجی می خواستند که دیگران را به اعمال و رفتار شگرف و حیرت
آور حلاّج در اهواز آگاه و مآلاً معتقد سازند تا ناظر جبرو خشونت و
انهدامی باشند که متضمن سقوط عباسیان است.

بررسي رابطه بين شورش حلاّج و واقعيات تاريخ، نگارنده را در موقعیت قابل توجهی قرار میدهد از یک طرف باادعای انسان خدایی حلاج که با تزلزل ارکان اعتقادی خلیفه عباسی مواجه است و از سویی با اصل نظریه که موجب برخورد شدید آراء و افکار دانشمندان و علمای الهی قرار گرفته بود، بطوریکه پس از سالها که از شهادت حلاّج میگذشت در قرنی کهامام ابوحامد غزالی میزیست طرفداری و مخالفت با علمایی که فتوا باعدام او داده بودند ادامه داشت، ابن عقیل معروفترین متکلم حنبلی بغداد (متوفی به سال ۵۱۳) متهم شد، که هم از تعلیمات ابن ولید معتزلی شاگرد قاضی عبدالجبار پیروی می کند و هم طرفدار عقاید حلاّج است و (مشروعیت قضاوت) را در مورد محکومیت حلاج به رسمیت نمی شناسد، ایین مسئله موجب كشمكشها و نزاع ميان موافقان و مخالفانش شد و بالاخره ابن عقيل را وادار کردند اجباراً به طور علنی اظهار ندامت از نوشته ها و گفته هایش کند. بسیاری از آزاد مردان و آزادگان و بزرگان علم در برابر فشار محیط استقلال کامل فکری و ارادی خود را نشان دادند و گفتند ما غلام حلقه بگوش فرمانروای مستبد و جبار بغداد نیستیم، حلاّج بدعتگزار نبود، او گاهگاهی دستخوش تغییرات شگرف صوفیانه می گردید تصویری که برلوح دلش نقش میبست برای بسیاری از مردم معلوم و مشخص نبود، حلاج معتقد بود، انسان جزیی از حقیقت است و با حقیقت جدایی ناپذیر است و این اصل از یک سابقه دینی و قرآنی سرچشمه و مایه میگیردکه:

انالله و انا اليه راجعون.

در اینجا ترجیح میدهم بعنوان یک شرح حال نویس نه مورخ از اقیانوس بیکران داستانهایی که درباره زندگی حلاج نقل شده است، آنهایی را برگزینم و به نظر خوانندگان برسانم که ممکنست به جهاتی وافی به مقصود باشد. هنوز طنین مناجات حلاج، شب قبل از رفتن بسوی دار پس از گذشت قرون و اعصار بگوش میرسد:

برتو فریاد میزنم: ای وای! برای دلهایی که دیری است محروم ماندهاند از ابرهای تجلی الهی، آنجا که حکمت چون دریاها انباشته شده است، بر تو فریاد میزنم، ای وای! برای آنچه عقلاء اخطار کردهاند! از آنان همگان چیزی بجز از آثار ویرانهها («در کتابها» برجای نمانده است تا بتوان دیدار کرد!

در کتاب کشف المحجوب هجویری آمده است، حسین پسر منصور، در کوفه بخانه محمدبن حسین علوی، فرود آمد، چون شنیده بود ابراهیم خواص عارف بزرگ در آنجا منزل کرده است، حلاج چون خبر یافت، به نزد او رفته و گفت:

ای ابراهیم، از چهل سال عمر که با سماجت اینگونه زیستی «آنهم در بیابان» چه حاصل برداشتی؟ پاسخ داد:

راه توکل بر من گشوده شد!

حلاّج با ناراحتی گفت: ای بدبخت عمر خود را در آن گذاشتی که برای خود ماوای درونی بسازی، پس کی آن را در راه وحدت الهی به آتش خواهی افکند؟

بروایت لویی ماسینیوین در کتاب «مصایب حلاج»

حلاّج هنگام بازگشت از حج به خواص چنین گفت و این قعته ای مشهور است، کلابادی آن را گرد آورده و امام غزالی در کتاب احیاءالعلوم به تفصیل و سهروردی در کتاب عوارف خود آنرا شرح و تفسیر کرده است حلاّج خواص عارف را نکوهش میکند که چرا پرستش خدا را به پرستش یک فضیلت محدود کرده و از آن بتی درونی برای خود ساخته است داستان بشرح زیر از کتاب شرح تصوف سهروردی مقتول و تذکره الاولیاء شیخ عطار نقل شده است:

رشید خرد سبرقندی حکایت کرد که هنگامی به زیارت حج میرفتم، حسین حلاّ ج را در بیابان دیدم، با چهار صد مرید، و چند روزی با آنان طی طریق کردم، توشه به پایان رسیده بود و یاران او گفتند: ما بره بریان میخواهیم و حلاّ ج پاسخ گفت: برجای خود بنشینید، دست پشت سر کرده برای هر کدام بشقابی آورد که در آن بره بریان و دونان بود، آنان بخوردند و سیر شدند. چند روزی بعد، گفتند: خرمای تازه میخواهیم، حلاّ ج از جای برخاست و بدانان گفت: مرا تکان بدهید چنان که درخت خرما را تکان میدهند، آنان او را گرفتند و تکان دادند و خرمای تازه از او فرو بارید پس از چند روز گفتند: ما انجیر میخواهیم، حلاّ ج دست به هوا برد و بشقابی پراز انجیر تازه باز آورد و مریدان از آن بخوردند و سیر شدند.

بسیاری از تذکره نویسان منصور حلاّج را از بزرگان تصوف میدانند و خوارق عادات را که از او نقل شده است قبول ندارند و میگویند او پس از تحصیل علوم و دانشهای زمان بویژه فلسفه یونان به سیروسلوک پرداخت و از آن طریق بسر منزل حقیقت رسید تا بجایی که ادعای اناالحق برزبان آورد. بدینجهت میتوان اورا در علوم ظاهر و باطن کم نظیر دانست، فضائلش بحدی بود که بسیاری از پرهیز کاران و اهل علم را بسوی خود جلب کرد و در شانش میتوان همان جمله مشهور بوعلی سینا را که پس از ملاقاتش با ابوسعید ابی الخیر که بمریدانش «نتیجه ملاقات را پرسیدند» بیان کرد. ابوسعید ابی الخیر که بمریدانش «نتیجه ملاقات را پرسیدند» بیان کرد. هرچیزی را که من میدانستم، او میدید! اگر بیشتر اقطاب، مشایخ تصوف و عرفا، فقط عالم بعلوم باطن بودند حلاّج بگفته اکثر محققان و تذکره نویسان جامع هردو علم یعنی هم علم ظاهر بود و هم علم باطن!

در کتاب (قوس زندگی حلاج) نوشته لویی ماسینیون آمده است، حلاج در زندان، واپسین آثار خود را نگاشت که یکی از آنها طاسینالازل

۱- از کتاب (مصایب حلاج) ترجمه دکتر دهشیری ص ۷۲

است که ابن عطا بسال ۳۰۱ هجری بر آن دست یافت و نزد خود نگاهداشت، از مطالعه این اثر میتوان بدانش و آگاهیهای مذهبی و فلسفی و عرفانی حلاج بخوبی پی برد. برخی از محققان کتاب طاسین الازل حلاج راعصاره اندیشههایش در زمینه یگانگی بخشیدن به راههای گوناگون و مختلف وصال ربانی از روی صفا و حقیقت میدانند، آرزویی که حلاج نتوانست تحقق بخشد. در طاسین، خواننده عارف با سرشت ابلیس لعین آشنا میشود، بنوشته حلاً ج در روز میثاق «الست بربّکم» ابلیس دیده آن نداشت که خدایش در صورت مادی و خاکی «آدم» عابد تجلی کند، چه بدینگونه خداوند صورت اولی حاکمیت روز شمار را به آدم بخشیده است، در شب معراج پیامبر در آستان آتش ربانی و نور الهی ایستاده و جرأت آن نداشت که خُود شجر اخضر طور سینا بشود حلاّج در عالم خیال خود را در آنجا قرار داده و صوفیانه وی را دلداری میدهد که پیش برو، در این آتش در آ پروانه شو و فدا شو تا با محبوب یکیشوی پیامبر حج بیتالله را بر قرار کرد ولى آرزو داشت كه مومنان خود حقيقت معناى اكمال «اليوم اكملت لكم دینکم...» را درک کنند و همت نمایند تا خویش را باوجهابرسانند... حلاّج دراین کتاب ادامه میدهد، قبله را باید روحاًبه بیتالمقدس روحانی آورد و عمره را درحج ادخال بخشید، زیرا چون پیامبر ص شعله وصال ربانی را دور از طاقت یافت، گرد آن حصار شرع برافراشت تا کسی میل آن نکند. ولی این همه را تنها برای چند روزی مقرّر فرمود، تا روزی برسد که اولیاء با جانبازی فرشته وار خوداز این دیوار بجهند و جرأت کنند با آمرزگار در گفتگو شوند و فرمان بخشایش جمیع بندگان را از درگهش بگیرد. آ

۱– کتاب (قوس زندگی حلاّج) ترجمه دکتر روان فرهادی ص ۳۸ و ۳۹ ۲ـ قوس زندگی حلاّج لویی ماسینیون ترجمه دکتر روان فرهادی ص ۳۸ و ۳۹

مطرود گردید، اما محمد ص نماینده سرشت آدمی شد، سرشتی که برای کشیدن بار امانت قرعه فال را به نامش زدند تا بتواند به رازهای کاینات راه یابد و به وصال عارفانه برسد، محمد ص مقبول آخرت شد و مصطفی گردید....

حلاّج علل عداوت ابلیس را با انسان، صوفیانه تشریح میکند و معتقد است که ابلیس نسبت به سرشت بشری کینههای خاصی در دل دارد، زیرا اورا برگزیده کاینات میبیند و مفخر موجودات، با خود عهد میکند که از انسانها در طول تاریخ حیات و هستی انتقام بگیرد، انتقام از راه گمراه کردن او... ابلیس در این عشقبازی شجاعانه رقیب نپذیرفت و حسادت کرد و ذات را «دو» یافت۲. لویی ماسینیون محقق نامدار فرانسوی پس از آنکه فاسین حلاّج را مطالعه کرد این پرسش را مطرح نمود: آیا حلاّج میخواست به دین اسلام کافر گردد، بدینجهت راه ابلیس را پیش گرفته بود؟ و پاسخ میدد:

نه، نه، هرگز، حلاّج تا آخرين لحظات زندگيش وقتيكه با شلاق

(۱) - عطار سیصد سال پس از شهادت حلاّج در بخش دوم «جوهر ذات» میگوید «پاسخ دادن
 ابلیس صاحب سوآل را:

در اول لــمـــــــم كــردســت مــمـــبــوب

ہے آخیر دارمیش امییند میطیلیوب

خسطساب لسمسنست يسارامست در دل

از آن لسنست شبود مستسمسود حسامسل

خسطساب دوسست دارم در مسیسان مسن

از آن نسندیشم از خسلسق جسهان مسن

گویا ابلیس نمیخواست در میدان عشق ـ نفر سوم شود اما در حقیقت، عشق دو نیست، بلک سه است در یکی، چنانچه گفتهاند: «اناالحب و المحبوب این کلام را به دو تن از عرفا، احمد غزالی برادر کهتر امام ابوحامد غزالی و ایی الخیر منسوب میدانند.

۷- عین القضاه همدانی در این باره چنین فرمود: درینا چه دانی که شاه حبش کیست؟ پرده دار «الاالله» است که تو اورا ابلیس خوانی که اغوا پیشه گرفته است و لعنت غذای وی آمده است که «فبمزتک لاغوینهم اجمعین» چه گربی شاهد بی زلف زیبایی دارد؟! اگر شاهد بی خد و خال و زلف، صورت بندد، رونده بدان مقام رسد که دو حالت بود، و دو نور آفرینش آید که عبارت از آن یکی خال است و یکی زلف و یکی نور مصطفی ص است و دیگری ابلیس و نا ابد با این دو مقام سالک را کار است «از کتاب تمهیدات عین القضاه ص ۳۰ چاپ دانشگاه تهران»

تنش کوفته میشد و سپس دست و پایش را قطع کرده و بسوی دارش بردند، خدا و دین اسلام را فراموش نکرد و وفادار و متمسک به فرایض اسلامی باقی ماند. مشیت خداوندی را عین صواب دانسته، به آن گردن مینهاد، اما شیطان گمراه شد، بود، عاشق ذلیل، و رانده از درگاه جلیل، در سرپیچی بماند....

کتاب طاسین ازل در بغداد بویژه در مجالس علمی با بحث و جدلهای پرسرو صدایی روبرو گردید، آشوبها برخاست، شلمغانی مشاور حامد علماء را به شورش علیه نوشتههای حلاج تشویق میکرد و خروش برداشت که ابلیس در وجود حلاّج حلول کرده است، او دشمن انسانها و آئینهای الهی است باید امپراطوری اسلامی از وجود او و اندیشههای ابلیسانهاش پاک گردد، شلمغانی حتی پیشنهاد کرده بود، حلاّج را پس از محاکمه به شدیدترین شکنجهها و عقوبتها محکوم سپس پیکرش را مُثله کنند، شلمغانی آرزو داشت، صحنه قتل بابک خرم دین بار دیگر در بغداد تجدید شود، برای آنکه خوانندگان صحنه کشتن بابک را بخاطر آورند داستان کشته شدن بابک رااز کتاب سیاست نامه خواجه نظام الملک بطور خلاصه در اینجا نقل ميكنم.

. «چون یک دستش «دست بایک» را ببریدند دست دیگر در خون زد و روی خود مالید، و همه روی خود را از خون سرخ کرد.

معتصم گفت:

ای سگ! این چه عمل است؟ گفت:

در این حکمتی است، شما هر دو دست و پای من بخواهید برید و گونه روی مردم از خون سرخ باشد، خون از روی برود زرد باشد، من روی خویش از خون سرخ کردهام، تا چون خون از تنم بیرون شود، نگوئید که رویم از بیم زرد شد!»

خواجه نظام الملک هم مانند شلمغانی با همه قیامها و شورشهای علیه عباسیان مخالف بود.

البته آنچه مخالفان حلاج درباره مطالب كتاب طاسينالازل مى گفتند یکسره حکایت از سوء نیت آنها نمیکرد، برخی نمیتوانستند مطالب تازه او را بویژه درباره ابلیس بدون وسواس و تعمق بپذیرند، بویژه که چند تن آز دانشمندان زمان پس از مطالعه کتابهای حلاّج معتقد شدند که این نوشته ها بخواندن نمیارزد و برای برخی از ساده دلان موجب ضلالت و گمراهی خواهد شد، حلاّج عاشق بحث و مناظره بود او با مخالفانش می نشست و با بی تفاوتی و خونسردی انتقادها و اعتراضهایشان را گوش میداد و به کسانیکه درباب عقایدش شک و تردید روا میداشتند، میگفت: ای کاش شماهم مثل من بودید و خدای را مانند حلاّج می شناختید! حلاّج را متهم کردند زمانیکه شهرهای امپراطوری اسلامی مورد تهدید مستمر باطنیان قاهره است، بجای آنکه قلم و زبانش را علیه بدعتگزاران قاهره بحرکت در آورد، مردم را علیه خلیفه عباسی تحریک و تشویق میکند، آیا حلاّج در خفا با مبلغان و داعیان خلیفه عباسی تحریک و تشویق میکند، آیا حلاّج چه زمانی که در بغداد در زندان بسر میبرد و چه زمانیکه در اهواز برای دوستانش سخنرانی میکرد و در تبعید بسر میبرد روزهای تیره و ملال انگیزی را میگذرانید و برای یاران نزدیکش بسر میبرد روزهای تیره و ملال انگیزی را میگذرانید و برای یاران نزدیکش میگفت: دیگر زمان شهادت فرا رسیده است.

بویژه که مخالفان و درباریان خلیفه عباسی شایع کرده بودند که حلاً ج در اهواز ادعای خدایی میکند! و مبلغانش همچون داعیان فاطمی قاهره به کلیه بلاد اسلامی بویژه تا اقصا نقاط خراسان بزرگ رفته و حتّی در روستاها این خبر یا بهقول خود این مژده! را بگوش ساده لوحان رسانیده اند!

مخالفان، از طریق خطیبان، مردم را تحریک میکردند که دین در حال زایل شدن و رنگ باختن است و باید هرچه زودتر این صدا را در هر شهری از شهرهای اسلامی که بلند شده باشد، بشدیدترین وجهی خاموش کرد.

در حالیکه در اهواز آوای حلاج اغلب روزها بگوش میرسید که مومن و معتقد بمبانی مذهبی هدفی جز پرستش خدا ندارد و نیایش حق چنان بر من «حلاج» مسلط شده که از خودی خود، چیزی بجا نگذاشته است و ایناست حقیقت اناالحق!

آثار خدا، از خدا جدا نیست و هر ذرّهای از ذرّات عالم هم عین حق است، طرفداران حلاّج داستانهایی از او نقل کردهاند که نشان دهدده مایههای انسانی در اوست و این فصل را با ذکر چند حکایت بپایان میبرم:

یکی از مریدان حلاج می گفت شبی از بغداد بسوی روستایی میرفتم میان راه حسین منصور حلاج را دیدم که به سوی من می آمد، ایستادم و با کمال فروتنی سلام گفتم: پاسخ داد و سپس نگاهی بمن کرد و اشاره به سگی که در کنارش بود نمود و فرمود:

این سگ گرسنهاست، برو کمی گوشت و نان برایش بیاور، من اینجا میایستم تا تو بیایی، دستورش را اطاعت کردم و رفتم و آنچه خواسته بود آوردم، حلاّج یک پای سگ را بست و خوردنیها را پیش او گذاشت و سگ به آرامی غذاها را بتدریج خورد، سپس پای اورا باز کرد و سگ برفت، حلاّج آنگاه، از من تشکر نمود و گفت بهتر است بجایی که میخواستی بروی، برو و با من میا که ممکنست ماموران دولت موجبات آزار و اذبت ترا فراهم کنند.

دیگری نقل کرد که روزی در بازار بغداد با یک یهودی برسر موضوعی مباحثه و مشاجره داشتم ناگهان خطاب به یهودی گفتم: «ای سگ» در این دم حلاج از کنارم میگذشت، از شنیدن این ناسزا ایستاد، قیافه خشمگنانهای بخود گرفت و گفت: سعی کن سگ نفست را به عو عو وامداری!

دیگر توقف نکرد و با عجله رفت. منهم برای عذرخواهی بدنبالش رفتم او توجهی نمیکرد، تا بالاخره گفتم: عصبانی بودم جمله بیهودهای برزبان راندم، امیدوارم مورد عفو قرار گرفته باشم. حلآج ایستاد و خوشحال شد و دستی بروی سرم کشید و فرمود: برادرم، عزیزم، همه دینهای یکتاپرستی از آن خدای متعال است و هر طایفهای بدینی مشغول و آن را مورد احترام و اکرام قرار میدهند و بدان، ایشان خود، آن دین را اختیار نکردهاند بلکه برای ایشان اختیار شده است، پس هر کس که دیگری را بر دین و عقیدهای که دارد ملامت کند، حکم به این کرده است که او را در متابعت این دین اختیاربوده است و این مذهب قدریهاست و خلاف دین اسلام است و باید بدانی که یهودیت و نصراتیت و ادیان دیگر القاب مختلف و اسامی گوناگونی است و لیکن مقصود و منظور از همه آنها یکیست و اختلافی میان آنها نیست و همه میگویند: وحده لاالله الآهو. شخصی حکایت کرد که در

بغداد در محفلی نشسته بودم، جُنید عارف نامدار عصر و استاد حلاج، همچنین مخالف آرا و افکار او علیه اعمال، رفتار و گفتار حلاج سخن میگفت و ادعا میکرد که بیشتر اعمالش چشم بندی، تردستی و شعبده بازی است، چندتن از یاران حلاج که در مجلس حضور داشتند، باحترام جُنید سکوت کردند و چیزی نگفتند اما عاقبت محمد بن خفیف خشمگین گردید و به جُنید گفت:

- چرا بیهوده و بدون دلیل سخن میگویی، اجابت دعا و خبر دادن از رازها، بیشک شعبدهبازی و جادو گری نیست و خود بهتر از دیگران آن را میدانی، جُنید سکوت کرد و چیزی نگفت، و در نتیجه قول محمدبن خفیف مورد تایید اکثر شرکت کنندگان در جلسه قرار گرفت، راوی میگوید همینکه از مجلس بیرون آمدم نزد حلاّج رفتم و آنچه در مجلس جنید گذشته بود برایش بتفصیل نقل کردم، لبخندی زد و بآرامی گفت:

جنید و ابن خفیف هردو از روی تعصّب سخن گفتند و هردو اجر خود را از خدا خواهند یافت ولی به جنید بگو که :

سَیَعلَمالذّین ظلکموا آی منقلبینقلبون «سرانجام آن ستمکاران بدانند که به کدام جایگاه باز میگردند»

شیخ الاسلام خواجه عبدالهانصاری ۱ در طبقات صوفیه نقل کرده است که:

بر حلاّج بسیار دروغ گویند و بسیار سخنهای نا مفهوم و ناراست بروی بندند و کتابهای نا معروف و حیل بروی سازند به بهانهای آن را تعبیه کنند متکلمان، و باز گفته است که من برای موافقت با مشایخ و برای رعایت شرع و علم، نه اورا میپذیرم و نه روش اورا رد میکنم. شما نیز چنین کنید اورا موقوف گذارید، ولی من کسی را که حلاّج را بپذیرد دوستتر دارم از کسی که وی را رد کند!

۱- از مریدان شیخ ابوالحسن خرقانی است در ۷۴ سالگی از بینایی محروم شد و چون متعصبان کورباطن از او به نظامالملک شکایت بردند بارها در زندان و تبعید بود حتی در سن ۸۰ سالگی پیر هرات را از شهرش «هرات» به بلخ تبعید کردند. آثارش عبارتند از: صد میدان ـ منازل السائرین ـ طبقات الصوفیه.

# روایتی از فرزند حلا ج

یکی از سیماهای شگفت و مرموز و هیجانانگیز و عصیانگر قرن سوم هجری حسین منصور حلاّج است و باحتمال قوی در تشکّل ایدئولوژی وحدت وجود پیش از دیگران انقش موثری داشته است. ادعای انسان خدایی حلاّج رقابت دوستانهای بین او و عرفای زمان ایجاد کرد و این رقابتهای پنهانی بعدها تبدیل بمنازعه گردید. اقوال و ادعاهای صوفیانه و وحدت وجودی او موجب شد که عرفای مخالف، مردم را از مصاحبت با وی برحذر دارند و بگویند او مبتلا به کبر و غرور و نوعی جنون صوفیانه شده است! بهرحال در میان پژوهشگران و نویسندگان تاریخ، مورخی که بزمان حلاّج بنودیکتر میباشد خطیب بغدادی «متوفی ۱۲۳ هجری) نویسنده تاریخ بغداد است، خطیب، روایتی از احمد پسر حلاّج در باره پدرش نقل کرده، که جالب و خواندنی است.

این روایت مستند را لویی ماسینیون هم در فصل اوّل کتاب خود زیر عنوان «مصایبحلاج» نقل کرده و افزوده است:

روایت احمد در حال حاضر، کهنترین سندی است که کلیّات زندگی پرنشیب و فراز حلاّج را، از آغاز ولادت تا هنگام شهادت عرضه می کند، البته ماسینیون روایت احمد را از ابوعبداله باکوی شیرازی (ابن باکویه) نقل میکند ولی ما شرح حال حلاّج را بروایت فرزندش از کتاب «تاریخ بغداد»

١ \_ يش از محى الدين مربى صاحب فصوص الحكم.

در اینجا ذکر میکنیم:

احمد گفته است که حسین در موضعی بنام طور که از روستاهای بیضای فارس است متولد شد و در شوشتر نشو و نما کرد و دوسالی نیز نزد سهل بن عبداله تستری که از مشایخ صوفیه بود بمریدی مشغول گردید و سپس به عراق رفت. در آن زمان هرچند صباحی به لباسی در میآمد «بت عیّار بود» گاهی لباس پشمینه درویشان می پوشید و زمانی خرقه رنگین در بر میکرد و زمانی در لباس روحانیت به مجالس و محافل میرفت و زمانی در لباس سپاهی دیده میشد، آنچه مسلم است هنوز سالش به هجده نرسیده بود که شوشتر را ترک کرده در آن زمان بزبان فصیح عربی آشنایی کامل داشت خرقههای صوفیانه گرفت و بتن نمود، سپس عازم بغداد شد و بمجرد ورود خرقههای صوفیانه گرفت و بتن نمود، سپس عازم بغداد شد و بمجرد ورود فرد عمروبن عثمان مکی که از خانقاه داران بزرگ بغداد بود رفت و مدّت ند عمروبن عثمان مکی که از خانقاه داران بزرگ بغداد بود رفت و مدّت نود میرفت و سپس با دختر ابویعقوب اقطع که از بزرگان تصوّف بود ازدواج کرد و احمد که روایت کنونی از او نقل میشود از همین بانو بود.

عمرومکتی با گفتار و رفتار غرور آمیز حلاّج موافق نبود و بارها ابویعقوب را سرزنش میکرد که چرا دخترش را به چنین دیوانهای دادهاست! و به این سبب میان آن دوتن نقار شدیدی ایجادگردید و حسین بن منصور ازین بابت گله و شکایت به نزد ابوالقاسم جنیدبن محمّد بغدادی برد که شیخ صوفیه در آن عصر بود و جنید اورا به سکون و مدارا امر کرد، سپس حسین بن منصور به حج رفت، و یکسال در مکّه مجاور شد و بعد با جمعی از فقرای صوفیه به بغداد بازگشت، این بار همین که به حضور جنید رسید، مسالهای پرسید که شیخ آن را نپسندید و جوابی به سوال او نداده گفت: در آنچه می میرسی یک نوع ادّعا و بلند پروازی مندرج است، حسین متوحش شد و زن و بچه خود را برداشته و به شوشتر برگشت، سالی در آنجا اقامت کرد، دراین یکسال مردم چنان شیفته گفتار او شدند که لحظهای، مجلسش از شیفتگانش یکسال مردم چنان شیفته گفتار او شدند که لحظهای، مجلسش از شیفتگانش خالی نبود و مشایخ شوشتر از اینکه حسین مورد توّجه عامه گردیدهاست سخت ناراحت شدند، از سویی عمرو مکّی از بغداد نامههای تحریک آمیزی

برای دوستان و عرفای خوزستان مینوشت و آنهارا وادار میکرد که مردم را از ادعاهای واهی او بیاگاهانند و دعویهای بزرگش را باطل بدانند رقابتهای حاسدانه و ناقدانه او موجب گردید که حسین بن منصور خرقه تصوّف را از تن بیرون کرد و لباس پوشید و میان مردم رفت و با آنها بگفتگو پرداخت.

پس از گذشت چندماه ناگهان عازم سفر شد، از شوشتر به خراسان و ماوراءالنهر و سیستان و کرمان رفت و سپس در فارس اقامت گزید و به وعظ و ارشاد مردم پرداخت و در فارس به نام ابوعبداله زاهد، مشهور گردید و به تقاضای اهالی آن سامان کتابهایی برایشان برشته تحریر در آورد.

آوازه شهرت حسین در فارس حتّی به روستاها رسید، در این موقع حسین به اهواز رفت و در آنجا فرزندش یعنی احمد را از شوشتر به نزد خود فرا خواند، در اهواز مانند فارس جلسات ارشاد و وعظش مقبول خواص و عوام گردید و چون درباب مکنونات خاطر و اسرار قلبی مردم، آشکارا مطالبی بر زبان میآورد اورا به حلاّج اسرار ملقّب ساختند و آن زمان بود که به حلاّج مشهور شد.

«در باب ملقب شدن او به حلاج مطلب دیگری نیز نقل شده است»

بعد از مدتی پسرش را در اهواز نزد یارانش باقی گذاشت و به بصره رفت و اندک زمانی آنجا مانده بار دیگر سفر مکّه پیش گرفت و مرقّع پوشید و لنگ بست، در این سفر گروهی با او همراه شدند و از قراری که پسر حلاّج میگوید در مکّه ابویعقوباسحق بن نهر جوری که از بزرگان صوفیه بود و نسبت به او مقام استادی داشت براو و شهرتش و مقبولیتش نزد طبقات مردم حسد، برد و از او بدگویی میکرد.

حلاّج به بصره بازگشت و یکماه در آنجا ماند و سپس به اهواز رفت، در اینجا ناگزیر شد زن و بچه خود را باتفّاق جمعی از مریدان و بزرگان تصوّف با خود به بغداد بهبرد، بعد از یکسال پسر خود احمد را به یکی از دوستانش سپرده و گفت او را نگاهدار که در دلم افتاده است که در بلاد شرک داخل شوم و خلق را به خدا دعوت کنم، احمد میگوید که این بار اخبار اورا از هند می شنیدم و نیز شایع شده بود که باز بسوی خراسان رفته و از آنجا به ترکستان و چین و ماورای چین سفر کرده است، و خلق را

بهسوی خدا دعوت میکند و رسالهها، برایشان نگاشته است.

البته این رساله ها و کتابها به دست من «احمد فرزند حلاج» نیامد ولی همینکه از آن نواحی بازگشت، از همهجا نامهها به او میرسید، و درآن نامهها اهل هند اورا مُغیث خطاب می کردند و اهل ماچین و ترکستان وی را مقیت می نامیدند ؛ در نامههای اهل خراسان به لقب ممیز یاد میشد و در مکاتیب اهل فارس به ابوعبداله زاهد ؛ از خوزستان اورا شیخ حلاَّج الاسرار خطاب میکردند، در بغداد قومی بودند که او را مُصطَلَم میخواندند و در بصره گروهی وی را مُحیّر نام نهاده بودند، بعد از بازگشت او از این سفر، مردم را درباره او گفتگو بسیار شد، و او ناچار بارسوم سفر حج پیش گرفت و دوسال در مکّه مجاور شد و همین که به بغداد مراجعت کرد رفتار و اخلاق او نسبت به سابق تغییر کرده بود، زمین و ملک در بغداد خرید و خانهای بناکرد و مردم را به امری دعوت می کرد که «پسرش می گوید» من واقف نشدم الآبر قدری از آن ؛ و همینقدر هست که بر اثر دعوتهای او محمدبن داود و جماعتی از اهل علم، با او مخالف شدند و صورت احوال اورا در نظرها زشت کردند، و بین او و علی بن عیسی به خاطر نصر قشوری منازعت در گرفت و بین او و شبلی و بعضی دیگر از مشایخ صوفیه اختلاف پیش آمد، چنانکه جماعتی اورا ساحر خواندند، و قومی اورا دیوانه شمردند و گروهی گفتند که صاحب كرامات است ومستجاب الدعوه است.و هميشه مشغول زمزمه اذكار است اختلاف مردم در باره اوبجایی رسیده شد که دولت او را گرفت و حبس کرد.

استاد فقید مجتبی مینوی در کتاب «عمردوباره» ۲۰ ضمن آوردن شرح حال حسین منصور حلاّج به نقل قول از فرزندش احمد، اظهار نظر کرده است: آنجا که احمد میگوید که حلاّج مردم را به امری دعوت میکرد که من بر تمام آن واقف نشدم، ظاهراً همان قول او به حلول خداوند در ذرآت وجود و اتحاد مخلوق با خالق است و همه همعصران او روایت کردهاند و مثالی از

۲ ـ جلد دوم کتاب به نام «نقدحال» متشر شده است که ترجمه حال عدهای از رجال علم و ادب و سیاست است.

۱ مام فخر رازی در فصل ششم کتاب «لوامع» بحث مفصل و صبیقی دریاره ذکر یا خواندن
 یکی از اسماء الهی که از اصول اساسی تصوف است به دست میدهد و دریاره یکی از صور ذکر

او آوردهاند، به این عبارات که حلاّج گفت: نقطه، اصل هر خطی است و خط عبارت از نقطه هایی است که در پی یکدیگر آمده است، پس خط از نقطه بینیاز نیست و نقطه از خط مستغنی نیست، و آنچه چشم انسان برآن می افتد، نقطه ایست ما بین دونقطه، و این نشانه ایست بر تجلّی حق از آنچه دیده می شود، و از این جهت است که من گفتم هیچ چیزی را نمی بینم مگر آنکه خدا را در آن میبینم.

«نوع سوم ذکر این است که آدمی درباره مخلوفات الهی تأمل کند تا هر ذرّهای از گرهر آفرینش، آئینه بی زنگاری در برابر جهان، متجلّی باشد، چنانکه اگر او به عین بصیرت درین آیینه بنگرد، شماع چشم روح او برروی عالم جلال بتابد. این مقامی است بیپایان و دریایی است یکران»

جلال الدین مولوی بروایت «خلیفه عبدالحکیم ترجمه عبدالحسین آذرنگ» در کتاب مثنوی آوردهاست، از آنجا که روح آدمی از جوهر الهی است، کما اینکه به نص قرآن خداوند روح خود رادر آدم دمیده است انسان میتواند با تمثق در ذات حقیقی خود ماهیت لامکان و حقیقت خود را دریابد، سپل است پارای آن دارد که در بود همه موجودات نه نمود آنها نظرکند، مولانا با استشهاد از تعالیم قرآن آنجا که آمده که خداوند همه را از نفس واحد آفرید... هوالذی انشأگم من نفس واحده، قرآن کریم سوره انعام آیه ۹۸، میگرید در کثرت نفوس انسانی وحدثی بنیادی نیف است.

## موافقان و مخالفان حلاّج

بروایت محمدبن اسحق مشهور به ابن الندیم در کتاب الفهرست، حلاّ ج در ابتدا اظهار تشیّع می کرد و بعد دعوی نیابت امامت نمود و پایان، کارش به گفتن اناالحق انجامید! شیخ طوسی در کتاب «غیبت» میفرماید: جمعی به دروغ دعوی نیابت مهدی کردند و بالاخره کذب ادّعایشان معلوم و شرمسار گردیدند، سپس گروهی از کسانی را که چنین ادّعا داشتند معرفی میکند و مینویسد یکی از آنها حسین بن منصور حلاّ ج بود که زمانی به قم سفر کرد و نامهای به یکی از مریدان ابوالحسن علیبن بابویه پدر شیخ صدوق نوشت که من نماینده و و کیل امامم و مایلم با شما و ابن بابویه ملاقات کنم، ابن بابویه پس از آنکه نامه را مطالعه فرمود، برفور آن را پاره پاره کرد و دستور داد او را از قم بیرون کنند.

از قول هبةالله بن محمد كاتب نقل ميكنند حلاّج به ابوسهل اسمعيل بن نوبختى كه از بزرگان شيعه است پيام فرستاد و ادعاهايى نمود، حلاّج آرزو داشت كه ابوسهل با او ملاقات كند و از طريق او جامعه شيعه را با خود همراه نمايد، ابوسهل در پاسخ او فرمود من از تو درخواست بسيار سادهاى دارم اگر آنرا انجام دهى بتو خواهم پيوست، ميدانى كه مدتهاست ريشم سپيد شده است و ناگزيرم كه خضاب كنم تا سفيدى آن بر ديگران معلوم نگردد، اگر كارى كنى كه ريشم در آينده نياز بخضاب نداشته باشد، همراه تو خواهم بود، حلاّج كه از پاسخ و درخواست ابوسهل آگاه شد، ديگر چيزى نگفت و با ابوسهل تماس نگرفت.

على بن عثمان جُلاَّبي هجويري در كتاب عرفاني «كشف المحجوب» آورده است که برخی از مردمان ظاهر اورا «حلاّج را» تکفیر کنند و بدو منكر باشند، و احوال اورا به غدر و حیلت و سحر منسوب گردانند و پندارند که حسین منصور حلاج، همان حسن بن منصور حلاج آن مُلحد بغدادی است که استاد محمد ز گریا و دوست ابوسمید قرمطی بوده است، این حسین حلاج که مارا در امروی خلافست فارسی بوده است از بیضا، و اینکه مشایخ اورارد کرده و از او دوری جستهاند نه به معنی طعن در دین و مذهب اوست، بلکه طعن اندر حال وی است که ابتدا مرید سهل بن عبداله بود و بی دستوری از نزدیک وی برفت و به عمرو بن عثمان پیوست و از نزد وی نیز بی دستوری برفت و تعلّق به جُنید کرد، وی را قبول نکرد، بدین سبب جمله اورا مهجور کردند، پس مهجور معاملت مهجور اصل نباشد، وی را تصانیف از هراست و رموز و کلام مهذب اندر اصول و فروغ، و من که علی بن عثمان الجلاّبيام پنجاه پاره تصنيف وي در بغداد و نواّحي آن و در خوزستان و فارس و خراسان بدیدم جمله را سخنانی یافتم چنانکه ابتداء نمودهای مریدان باشد، از آن بعضی قوی تر و بعضی ضعیف تر بعضی سهلتر و بعضی شنیع تر و چون کسی را از حق نمودی باشد و به قوت حال عبادت دست دهد و فضل یاری کند سخن منفلق شود، خاصته که معبراندر عبارت خود تعجب نماید! آن گاه اوهام را از شنیدن آن نفرت افزاید و عقول از ادراک باز ماند آنگاه گویند این سخن عالیست، گروهی منکر شوند از جهل و گروهی مقر آیند به جهل، و انکار ایشان چوناقرار باشد.

اما چون محققان و اهل بصر بینند در عبارت نیاویزند و به تعجّب آن مشغول نگردند از ذم و مدح فارغ شوند و از انکار و اقرار برآسایند و باز آنان که حال آن جوانمرد را به سحر منسوب کردند محالست.... و حسین تا بود اندر لباس صلاح بود، از نمازهای نیکو و ذکر و مناجاتهای بسیار و روزههای پیوسته و تحمیدهای مهذب و اندر توحید نکتهای لطیف.

اگر افعال وی سحر بودی این جمله ازوی محال بودی... و بعضی از اهل اصول وی را رد کردهاند و بر وی اعتراض آرند و کلمات وی به معنی امتزاج و اتحاد و آن تشنیع اندر عبارتست نه اندر معنی، که مغلوب را امکان

عبارت نبود تا اندر غلبه حال عبارتش صحيح آيد....

اما من گروهی دیدم از ملاحده به بغداد و نواحی آن که دعوی تولی بدو داشتند و کلام وی را حجت زندقه خود ساخته بودند و اسم حلاجی بر خود نهاده و اندر امر وی غلو می کردند.... و در جمله بدان که کلام وی اقتدارا نشاید از آنچه مغلوب بوده است اندر حال خود نه متمکن و کلام متمکنی باید تا بدان اقتدا توان کرد.

بس عزیز است وی بردل من بحمدالله، امّا برهیج اصل طریقتش مستقیم نیست و بر هیچ محل حالش مقررته، و اندر احوالش فتنه بسیار است، و مرا اندر ابتدا، نمودهای خود از وی قوتها بوده است به معنی براهین و پیش از این در شرح کلام وی کتابی ساختهام و به دلایل و حُجج علو کلام و بهتحت حالش ثابت کردهام ۱ ....

پس طریقی را که به چندین احتراز اصل آن را ثابت باید کرد، چرا بدان تعلق و اقتدا کنند! امّا هوارا هرگز با راستی موافقت نباشد، پیوسته چیزی میجوید از طریق اعوجاج تا اندر آن آویزد، از وی میآید که گفت: الالسنة مستنطقات تحت نطقها مستهلکات، یعنی زبانهای گویا هلاک دلهای خاموش است.

این عبارات جمله آفتست و اندر معنی حقیقت عبارات هدر باشد، چون معنی حاصل بود به عبارت مفقود نگردد، چون معنی مفقود بود به عبارت موجود نگردد سوای آنکه اندر آن پنداشتی پدیدار آید و طالب را هلاک کند تا وی عبارت را پندارد که معنی است...

برخی معتقدند منشاء قسمتی از حجّتها و آرای حلاّج را میتوان در آثار فلاسفه یونان از جمله افلاطون یافت. شور تغزلی و نبوغ شاعرانهاش وادارش میکرد تا خود را بدون قید و بی پروا و آزادانه با اراده کیهانی یکی پندارد، اوهم مانند دیگر عرفا عشق خلاّق را جوهر ادیان شمرده است و از توانائیها و اقتدارات نامحدود انسان مدّعی اناالحق سخن میگوید زیرا همه نفوس در نفوس کلّی ریشه دارند و برای نیل باین وادی بیکرانه گرفتار درد

١ - متاسفانه اين اثر هجويرى تا كنون بدست نيامده است.

والم و رنج فراقاند۱ . برخی معتقدند این شعر مولانا از اندیشههای اناالحق حلاج نشأت گرفته است و بقول خلیفه عبدالحکیم، مولانا در این غزل شرح حالش را بر زبان می آورد که چگونه پس از آنکه بدریای ناپیداکرانه خود شناسی داخل شد، آنگاه به جستجوی خدا بر آمد، ناگزیر از دینی به دین دیگر و از کنیسه به کلیسا و از کلیسا به مسجد می رود چون خدا را در هیچ نیایشگاهی مشاهده نمیکند، ناگزیر به خویشتن خویش باز میگردد و اورا در نهانخانه دل می بیند:

مین آن روز بیودم کے اسمیا نیبود

انشکان از وجیود میسمت نیبود

ز ماشید میسمت و اسمیا پیدید

در آن روز کانیجا مین و میا نیبود

به بینخانه رفتیم به بینخانه در

در او هییج رنگی هیویدا نیبود

بیعمیداً شیم بیر میر کیوه قیاف

در آنیجای جیز جای عنیقا نیبود

در آنیجای جیز جای عنیقا نیبود

در آن بیارگیاه میسیلاً نیلیود

ذر آن بیارگیاه میسیلاً نیلیود

در آن بیارگیاه میسیلاً نیلیود

در آنیجاش دیدم، دگیر جا نیبود

ابن ندیم در کتاب الفهرست خود حلاّج را ملّحد میداند. ابوریحان بیرونی درباره ادعاهای حلاّج در کتاب آثار الباقیه نوشته است.... آنگاه

۱ - بقول مولانا: مسا زیسسالاسسیسسم بسسالا مسسی رویسسم مسسا ز دریسسائسسیسم و دریسا هسم از ایسنسیسسم مسا ز بسی جسائسیسم و بسی جسا ادعای حلاّج این شد که «روحالقدس» در او حلول کرده است. امّا عبدالقاهر بغدادی در کتاب «الفرق بین الفرق» مدّعی است که حلاّج یک انقلابی بیپروا و سخنوری شجاع بود تا جائیکه دستگاه خلافت بغداد از ترس عصیان و انسان گرائیش ناگزیر شد اورا دستگیر و زندانی کند یا دیگری گفته: حلاّج مردی دیوانه بود که احساس مسئولیت نمیکرد و با هیچ جامعهای از جامعه بشری رابطه نداشت. نگارنده این سطور نمیداند مردی که بقول روزبهان بقلی که از جاکوس کردی شنیده بود که حسین بن منصور یکهزار جلد ا تألیف کرده، چگونه ممکن است عاقل نباشد ؟ پرسش اینست پس این نوشتهها و آثار در کجاست ؟

روزبهان بقلی در کتاب شرح شطحیات خود آشکارا نوشته است که در بغداد اغلب کتابهای حلاّج را بسوختند! و در کتاب تجارب الامم ابن مسکویه میخوانیم که دربار خلیفه عباسی ورآقان و کتابفروشان را بخواست و از آنها تعهد گرفت که در آینده حق فروش آثار حسین بن منصور حلاّج را ندارند، حسین حلاّج چند جلد از نوشتههایش را به حسین بن حمدان که از مریدانش بود مخفیانه هدیه کرد.

حسین بن منصور حلاّج وقتی خواست عظمت و تعالی انسان را بدرباریان خلیفه عبّاسی و مردم القا کند، متوجّه شد، چه خلفای بنیامیه و چه جانشینان آنها یعنی خلفای بنیالعباس رفتار و کردار و اعمال و زندگیشان با آداب و رفتار چهار خلیفه اوّل جهان اسلام متفاوت و اختلاف فاحش دارد، خلافت تبدیل به سلطنت شده است و معاویه در کاخ سبز میان گروهی از نیزه داران و شمشیر زنان اقامت داشت و حکومت خلفای اموی و عباسی بصورت جبّاری و فرعونی در آمده و مردم از ستم آنها فغان برداشتهاند، و آنچه وجود ندارد و مطمع نظر وزیران و فرماندهان اسلامی نیست، عدالت اسلامی است و فساد بدرجهای رسیده بود که هیچکس به بهبود از اوضاع اسلامی اعتقاد نداشت، در آنموقع حلاّج خروش اناالحق را در بغداد بگوش زمان اعتقاد نداشت، در آنموقع حلاّج خروش اناالحق را در بغداد بگوش

مقتدر عباسی که خلافت را با تدبیر و مشورت زنان بدنام و درباریان فاسد، اداره میکرد، همواره به عیش و نوش در قصر باشکوه دارالشجره سرگرم بود و وزیرانش کوشش میکردند شورش حلاّج را شورشی بی دلیل، کم اهمیت که بوسیله یک ماجراجوی بلندپرواز دیوانه اداره میشود، معرفی کنند، مقتدر دلش خوش بود که در قصرهایش یازده هزار خادم خصی «اخته» که از روم و سودان باو هدیه شده بود مشغول خدمتگزاری هستند و میلیونها دینار جواهر در خزاین دربار وجود دارد ۱۱

یکی از وزیران دربار به مقتدر اطلاع داده بود که در کوچهها و بازارهای بغداد شعر تازهای از حلاج بگوش میرسد، حلاج در این شعر به اعتقاد تازهای دست یافته است که وسیلهای است برای محکوم کردن او در دادگاه!

### حلاج سروده است:

به دینها اندیشیدم و ژرفانه در تاروپود آنها بررسی و غور کردم بالاخره باین نتیجه رسیدم که یک «اصل» وجود دارد با شاخههای فراوان، بنابراین از کسی مخواه که دینی را قبول کند، زیرا ممکن است که پذیرفتن آن دین، اورا از اصل اصلی دور نماید.۲

باید دادگاه بغداد از این مرد دیوانه بپرسد این اصل چیست و جوهر سازنده آن کیست؟ حلاج را میتوانیم بعنوان بدعتگزار مبلغ بددینی و الحاد به شدیدترین مجازاتها محکوم کنیم.

ابن خفیف از عرفای بزرگ شیراز با آنکه فقیه اشمری بود و یارانش اورا از اینکه مشرب صوفیان را برگزیده بود شماتت میکردند، یکبار حلاج را همانطوریکه قبلاً نوشتم د زندان بغداد دید، شیفتهاش شد و گفت:

#### من مرد خدارا دیدهام ۱ ۱

١ ـ تاريخ تجارباللف هندوشاه،

(٢) ـ از اشعار حلاّج من ٥٠

(۳) ـ ماسینیون در کتاب خود زیر عنوان «مصایب حلاّج» نوشته است چون حلاّج مصطلحات فلسفی یونانی را اقتباس کرده بود از طرف نخستین متکلمین هواداران اتمیسم، مادی، از معتزله گرفته تا الجباّیی و ابویوسف قزوینی و تا اشعریان تا جوینی تکفیر شده ابن خفیف موردی استثنایی بود، ص ۳۹۲ ترجمه دکتر سید ضیاءالدین دهشیری

حلاج

عارفی دیگر نوشته است: حلاّج را در مرکز خلافت عباسی بدار آویختند، او درحال شهادت خوشحال و سرمست و وجد آلود بود، چنان وجدی که فراتر از مرگش برجای ماند و در نتیجه مظهر شخصیت زنده جاویدان عیسی (ع) شد. ابن مسکویه و ابن جوزا معتقدند که حلاج به نهضت قرمطیان وابسته بود و خط رمزی قرمطیان را مینوشت و بخوبی قرائت میکرد۱ عطار در آثار و نوشتههای خود حسین منصور حلاّج را مرشد بزرگ دانسته باو لقب ارجمند ـ باب سين ـ عقل ثاني شاهد ميثاق ميدهد و در اين معنی سروده:

آنها که در حقیقت اسرار میبرونید سرگشته همچو نقطه پرگار میروند هم در کنار عرش سرافراز میشوند هم در میان بحر نگونسار میروند

امام ابوحامد محمد غزالی از منصور حلاّج در برابر متعصبان کورباطن بدفاع پرداخته و در کتاب ((المنقذ)) آورده است:

.... جملات اناالحق و لیس فی جبّتی الا الله و انا معرّق قوم نوح و مهلک عاد ثمود را که حسین بن منصور در حال شطح می گفته است، همه آنها را از فرط محبّت و عشق حقیقی و شدّت وجد و حال و کمال استفراق میپندارد امّا د کتر رکنالدین همایون فرخ در جلد دوم «کتاب حافظ خراباتی» مینویسد:

ولى حقيقت اناالحق حلاج اين است كه حسين منصور از نظر وحدت وجود، به همان عقیده و فکری بودهاست که ابن العربی در آثارش در باره وحدت وجود منعکس ساخته است. آقای عباس کلجان در کتاب (منصورحلاج) خود نظر داده است که اشعار عطّار و نوشته های عین القضاة همدانی و گفته های دیگران بود که مایه ارادت شعرای فارسی زبان و صوفیان هند شد ا

(١) ـ تجارب الامم و تاريخ الملوك و الامم

از خواندن اشعار عطّار بود که حسین بایقرا آخرین سلطان تیموری در هرات (متوفی ۱۱۱ هـ) بحلاّج ارادت خاصتی پیدا کرد و بفرمان او بهزاد هراتی نقّاش معروف سرگذشت حلاّج را تصویر و ترقیم نمود و همچنین شوریدگی سلطان حسین شاه بنگال بود که شاعر معروف سرمد کاشانی را اجازه داد طریقه حلاجیه را انشاد کند و سرمد شعر زیر را سرود:

عمریست که آوازه منصور کبین شد من از سرنبو جبلبوه دهیم دار و رسن را

بالاخره سرمد هم در زمان او رنگ ریب مانند حلاّج محکوم و بقتل رسید و سر خود را در اینراه باخت!

لامعی (متوفی ۱۵۸ ه) در قصیده ترکی خود که به سلطان سلیم قانونی اهدا کرد کیفیت بردارشدن منصور را بسان گل باژگونهای تبیین کرده است.

نسیمی شاعر مشهور ایران که بروایت رضاقلی خان هدایت در تذکره «ریاض العارفین» در شیراز متولد شده و یورشهای پی در پی امیر تیمور گورگانی و فرزندانش را مشاهده کرده و بیست سال اواخر عمر لسان الغیب خواجه شیراز را درک نموده از شیفتگان مکتب حسین منصور حلاج بود و صراحت لهجه را بقول حبید محمد زاده که دیوانش را چاپ کرده است بجایی میرساند و سر اناالحق را آنقدر فاش میگوید که از منصور نیز میگذرد و بقول شاعر اگر منصور زنده بود از سر تقصیر وی نمیگذشت و بخونش فتوی میداد!

گراناالحقهای مارا بشنود منصور مست هم بـخـون مـادهـد فـتــوی و هـم دار آورد

۱ - از دیران میرعمادالدین نسیمی با مقدمه مقابله و تصحیح حمید محمد زاده چاپ باکو

حتی در آرزوی نیل باین مقصود بود که روزی مانند حلاّج جان خود را در راه اندیشهانسانخدایی فدا سازد و بدولت منصور نایل شود.

ای نسیمی خدادولت منصور طلب عاشق ارکشته شود برسرداری باری

و بالاخره فتوای قتلش صادر شد و همین که مطابق فتوای قاضی، شروع بکندن پوست نسیمی نمودند، در نتیجه خونریزی، چهره نسیمیزرد شد، مخالفان بروی ایراد گرفتند و این را علامت جبن دانستند، نسیمی در جواب مخالفان گفت۱:

من عین آفتاب سپهر مودّتم ـ از مطلع عشق طالع شده بودم، اکنون محل غروبست و آفتاب در محل غروب زرد شود ولهذاباین رنگبر آمده امو آنگاه این رباعی را بالبداهه خواند ۲:

آنسدم کسه اجسل مسوکشیل مسرد شسود آهسم چسو دم مسحسرگسهسی مسرد شسود خورشیند که پردل ترازآن چینزی نیست در وقست فسرو شسدن رخسش زرد شسود

نسیمی، مانند حلاً ج و مولانا جلال الدین رومی معتقد بود که مرگ انسان در واقع نوعی تولد است، ولادت تازه بی است که انسان را در مسیر کمالات تازهای سوق میدهد. راهی را که نسیمی شاعر عارف و آزاده انتخاب کرد همان راهی است که شهید جهان عرفان حسین منصور حلاً ج برگزیده بود، نویسنده و محقق صاحبنظر آقای سیدعلی صالحی در مقدمه مبسوطی که بردیوان نسیمی نوشت داستان محاکمه و کشته شدن شاعر را به نقل از

۱- قتل نسیمی در حلب بمرحله اجرا درآمد و در همان شهر مدفون گردید.

۲\_ از مقدمه آقای محمدزاده بر دیوان نسیمی.

۳ دیوان نسیمی از انتشارات تهران ص ۹۲ و ۹۳

كتاب «كنوزالذهب» آورده است:

«زندیق سیدعلی النسیمی در دوره یشبک به قتل رسید.... در کتاب عمادالدین حمید آراسلی آمده است: «در آن زمان در دارالعدل، در محضر ابن الخطیب نصیری و شمس الدین بن امین الدوله نایب قاضی القضات شهاب الدین الحنبلی علیه سید علی نسیمی محاکمه صورت گرفت و اورا به اتهامّات گوناگون محکوم کردند: او «نسیمی» برخی اشخاص نادان و بی خرد را، اغوا کرده و از راه بدر برده به تبلیغ و نشر افکار زنادقه پرداخته است.

این مسئله را شخص ابن شنقش حنبلی در محضر قضات و عدهئی از متمولان شهر حلب مطرح ساخت و کیل مربوط نیز از عمادالدین نسیمی می پرسد: آیا این وقایع را تایید می کنی؟ نسیمی کلّیه اتهامّات را رد کرده و کذب محض میخواند، سپس و کیل به ابن شنقش حنبلی که خود نیز محکوم به چنین اتهامّاتی بود میگوید: سیّد ادعای ترا رد میکند، هم اگر گفتههای خود را درباره وی به ثبوت رسانی ترا نخواهیم کشت! دراین هنگام شیخ شهابالدین بن هلال از بزرگان حلب وارد دادگاه می شود و در صدر بازجویان قرار گرفته و به قتل سیدعلی نسیمی فتوا می دهد و حتّی ابراز میدارد، که دیگر اگر هم توبه کند، توبهاش مُستجاب واقع نمی شود، و هلاکت او وظیفه است!

قاضی القضاة فتح الدین مالکی بعنوان سخنگوی قضات از شیخ شهاب الدین و ابن هلال می پرسد: آیا شما حاضر هستید که این فتوا را با خط خود بنویسید!؟ وبن هلال پاسخ می دهد: آری! شیخ شهاب الدین به خط خویش سواد و خط کرده، امّا حضار و قاضیان که از خشم پیگرد یاران شاعر در هراس بودند از قبول مهر فتوا سرباز می زنند، از جمله خود قاضی القضات فتح الدین مالکی معترض میشود، که علما با این فتوا نیّت توافق ندارند و از جانب دیگر سلطان اعظم مصر هنوز از این فتوا بی خبر است، من به حرف شما دل به قتل این شاعر نمی دهم، بگذارید حجت را سلطان تمام کند» بدین وسیله دادگاه نخست منحل میشود و نسیمی مجدداً راهی حبس می گردد و متاله متماقباً شهاب الدین بن هلال که خود یکی از سرمایه اندوزان حلب بود، مسئله اسارت و قتل اوباش زندیق را با سلطان موید در میان می نهد، سلطان موید

نیز امریّه مکتوب صادر میکند که از سید علی نسیمی پوست بر کنند، و مثلهاش کنند و اعضاء جسم عنصریاش را برای یاران دیگرش بفرستند تا باایجاد رعب و وحشت از انجام و سازماندهی مجدد جنبش حروفیه جلوگیری شود! اهنگام قتل فجیع شاعر، شهابالدین بن هلال رو به جماعت مردم فریاد میزند: این ملعون «نسیمی» شیطانی است که اگر حتی قطره نی از خون او برطراز جامه نی و جائی از بدن کسی بچکد، باید آنرا برید و دور شاعر قطره نی از خون او نیز زندیق خواهد شد!» که از قضا هنگام قطع دست شاعر قطره نی از خون او بر انگشت شهادت شهابالدین شتک میزند، شیخ شراسان، انگشت به طراز جامه میساید امّا حضّار با طعن از او میخواهند تا بنابر قول خود، اکنون انگشت و طراز جامه خویش را باهم ببّرد و دور اندازد. شیخ به تمثیل پناه میبرد که یعنی از سر قیاس و مثل سخن گفته است، که شاعر میان مرگ و زندگی، پاسخ میدهد «من شیطان نبوده ام، تو اهل قیاسی، و اول کس که به قیاس سخن آورد ابلیس بود. نسیمی در بیشتر اهل قیاسی، و اول کس که به قیاس سخن آورد ابلیس بود. نسیمی در بیشتر غزلهایش از مراد و قطبش حلاج نام میبرد که چند بیت آنرا برای حسنختام در اینجا نقل میکنم:

عارفي كوشد ز اسرار اناالحق با خبر،

بـرسـردار مــلامــت، گــو، بــرومــنــصــوروار

گر کشدعشقش به پای دار ۱۸یعاشق دمی

پایدار آنجا،چومردان،کایننماند پایدار

ای عارف از مقام اناالحق سخن مگوی

سرهابیین که برسردار است و السلام

حبل المتين و عروةالوثقى اهل حق

آن جعد زلف غاليه بادست والسلام

منم سيمرغ آن عالم كه برعرش آشيان دارم

نهزاغ وكركس دنياه كهبرمر داربنشينم

لب جان پروريارم دم روحاليقدس دارد

كجابگذاردانفاسش كه من بيمار بنشينم

ازاناالحقهركه خواهد، كوبماندجاودان

همچو منصورشبه پای دار میبایدشدن

تا چوموسی لنترانی نشنوی زانلب چوآب

قابل توفيق آن ديدار ميبايد شدن

اناالحق ازمنعاشق، اگرظاهرشودروزي

مراعارف بسوزانده كشد منصور بردارم

منصور گشت کارنسیمی، به فضل خویش

از مابدار دست که از دار فارغیسم

مست از شراب صافی می خانه مسیح

تا گشتهایم از می و خستار فارغیم

من كه ز مسجدازل مست اناالحق آمدم

چون نزند شه ابد برسرعرش، دارمن

مست جمال خود كند، عالم امر خلق را

برقع اگربراف کند، ساقی گل عذارمن

ای برسرسجتاده! تسبیح کنان بشنو

فرياد اناالحق را در حلقه آن گيسو

پرنورکنم چون مه، از چهره دوعالم را

از زلف توگرروزی افتدبه کفم یک مو

جزاهل وصل سِرٌ اناالحق نيافتند

ای آنکه راه منبرو مسجدگرفتهای

دامن ترا رسدكه فشانى زكاينات

ای عاشقی کنه دامن دلیسر گرفشهای

گـر زانـکـه زديـم دم زانـاالـحـق

دادیسم بسه خسون خسود گسواهسی

از مساطسلسب ای ہسسسر خسدا را

مائےے جسو مسظیسر الے

# دشمنان حلاّج

اغلب وزیران مقتدر خلیفه جاهل و بی کفایت عباسی بدنام، فاسد و دشمن حلاّج بودند، چون حلاّج در سخنرانیهای انتقادی خود آنها را به خباثت، دنائت و فساد متهم میکرد، ابن فرات از وزیران تفویضی عباسی بود! در آن زمان در دربار خلافت دو نوع وزیر بخدمتگزاری مشغول بودند، وزیر تفویضی و وزیرتنفیذی! وزیر تفویضی کارهای مملکت را با صوابدید خلیفه و گاهی خودسرانه انجام میداد ولی وزیر تنفیذی پیامها و اوامر خلیفه یا پیامش را بدیگران میرسانید.

۱\_ برای آنکه افتدار وزیران تغویضی را بدانیم، داستان زیر را نقل مینماید:

- شبی جمفر برمکی محفلی آراسته و سرگرم شنیدن ترانههای خنیاگران بود، ناگاه عبدالملک بن صالح، پسرعموی هرون داخل مجلس شد، جمفر از روی دوست کامی در حالیکه سر نشاط بود خطاب به عبدالملک گفت:

اگر نیازی داری بما بگو تا بخاطر خدمات و زحماتی که برای بستگان ما متحمّل شدمای جبران کنیم!

- ـ خلیفه از من ناراضی است، میل دارم میانجیگری کنید تا از من راضی شود.
  - ـ خیالت راحت باشد، من (جعفر برمکی) این کار را خواهم کرد.
    - ـ ده هزار دينار وام دارم.
    - ـ ده هزار دینار خلیفه و ده هزار دینار ما بتو بلاعوض خواهیم داد،
      - \_ مايلم پسرم داماد خليفه شودا
- ـ حتماً این کار را خواهم کرد، از سوی خلیفه غالیه را بعقد پسرت در آوردم، دیگر چه میخواهی؟ ـ آیا ممکنــت مرا حاکم یکی از شهرستانها بنمائید؟
  - ـ بله، آنهم انجام میشود.

دشمنان حلاج

ابن فرات از وزیران جبار، ستمکار عباسی بود که جز به اندوختن مال و رشوه گرفتن و به شعرا و نویسندگان متملق، صله و انعام دادن کاردیگری انجام نمیداد، سهبار بمدت دهسال وزارت کرد و مبلغ دو میلیون دینار! رشوه گرفت و املاک مردم را بجبر و زور از دستشان بیرون آورد که همه آنها بعدها مصادره شد، ابنفراست وقتیکه برای همیشه از کار دیوانی بر کنار گردید، بیکی از دوستانش گفت: خلیفه ده میلیون دینار نقدینه مرا مصادره کرد و من بهمان اندازه پول از حسین بن عبداله جواهر فروش رشوه گرفتم!

حامدبن عباس پس از خاقانی که وزیری بدسیرت بود بوزارت رسید البته پیش از حامد مدت کوتاهی علی بن عیسی مسئول امور شد ولی چون خرابی و فساد و تورّم بیش از اندازه بود استعفا کرد حامد در یغما و چپاول و غارت اموال مردم گوی سبقت را از دیگران ربود و یک میلیون و سیصد هزاردینار اختلاس کرد که تمام این مبلغ بدستور الراضی بالله خلیفه عباسی مصادره شد! و حامد محکوم باعدام گردید، حامد در تشکیل دادگاه حلاج و محکومیت او نقش موثری داشت.

جرجی زیدان مورخ مشهور در کتاب «تاریخ اسلام» نوشته است: وزیران و سرداران خلفای عباسی برای کسب نفوذ و قدرت و مال باهم مبارزه میکردند و در عینحال از هر راهی که میتوانستند پول بدست میآوردند و ذخیره روز مبادا مینمودند، زیرا هیچ وزیری بمنصب و جان خویش اعتماد و اطمینان نداشت و نمیدانست که امروز یا فردا از کار برکنار

عبدالملک با سرور و شادی رفت، بزم جمفر با پای کوبی کنیزکان تا بامداد ادامه داشت، پس از آن جمفر نزد خلیفه رفت، خلیفه گفت: دیشب بشما خوش گذشت؟

جعفر پاسخ داد: بله خوش گذشت، ضمناًعبدالملک با هزاران درخواست نزد من آمد خلیفه با عجله پرسید: از تو چه خواست؟ خشنودی و سلامتی خلیفه را درخواست کرد، توچه پاسخ دادی؟ گفتم خلیفه از تو راضی شد، بعد از تو چه خواست؟

ده هزار دینار وام داشت، آنرا هم دادم و ده هزار از کیسه خلیفه برآن افزودم، سپس چی؟ آرزو داشت که پسرش داماد خلیفه شود، تا با این انتساب بر شوکت و مقامش افزوده گردد، توجه گفتی؟ من با اجازه خلیفه غالیه را برای پسرش ابراهیم نامزد کردم. آنگاه چه؟ استدعا داشت داماد خلیفه استاندار شود. من گفتم خلیفه حکومت مصر را باو واگذار میکندا خلیفه پس از شنیدن این مطالب، فوراً تمام وعدمهای جعفر را تنفیذ و اجرا کرد!

خواهد شد و شاید هم کشته میشد اولذا همه آنها طبق دستور ابن فرات دشمن سوگند خورده حسین منصور حلاج، عمل میکردند دستور ابن فرات چنین بود: اداره امور اگرچه نادرست باشد بهتر از آنست که بخاطر درستی کارها متوقف گردد، خلفای عباسی هم که این را بخوبی در ک کرده بودند، بدینجهت هر چند ماهی وزیران را پس از محاکمه عوض میکردند و اموالشان را مصادره مینمودند.

تدریجاً موضوع مصادره اموال وزیران یکی از منابع عایدات خلفا گردیدنه تنهااموال وزیران بلکه اموال مردم عادی نیز مصادره میشد، فرماندار اموال مردم را مصادره میکرد وزیر اموال فرماندار و خلیفه اموال وزیران را مصادره مینمود، بطوریکه دیوان مخصوصی در دستگاه دولتی برای مصادره اموال وضع شد و مثل اینکه مصادره هم یک نوع کسب و کار دولتی بشمار میرفت!

در زمان خلیفه الراضی بالله بدستور ابن فرات اموال سی و هفت وزیر مصادره گردید.

حسین منصور حلا ج دوران خلفای عباسی را دوران جباریت، ستمکاری و هرج و مرج اخلاقی میدانست. در زمان عباسیان حاجبان و خادمان بر امور کشور تسلط یافتند زنان و مادران خلفا نیز برتق و فتق امور و انتصاب وزیران مشغول بودند و چند تن از امرا را نیز با خود همدست می ساختند. میگویند سیده شغب مادر مقتدر و خالهاش و اموسی قهرمانه سه نفری با همدستی موسی خادم و نصر حاجب حکّام و ماموران را در برابر رشوههای کلان و جواهرات قیمتی بکار میگماشتند، مادر مقتدر بحدّی متنقذ و متمول بود که پول زیادی میان رجال و درباریان خلیفه تقسیم می کرد تا خلافت را برای یکی از دامادهایش که از عباسیان بود آماده کند، اتا مقتدر با برنامه مادرش مخالفت کرد و پول گزافی از او گرفت، بطوریکه میدانیم مادر خلیفه از مریدان و مخلصان حسین منصور حلاّج بود. یکی دیگر از دشمنان و بدخواهان حسین منصور حلاّج، قاضی دادگاه ابوعمر بود این قاضی از دوستان نزدیک سپهسالار مونس، از خواجه سرایان رومینواد دربار فاسد دوستان نزدیک سپهسالار مونس، از خواجه سرایان رومینواد دربار فاسد خلیفه مقتدر عبّاسی بشمار میرفت بروایت لویی ماسینیون در کتاب «قوس

زندگی منصورحلاً ج» ابوعمر در انقلاب سال ۳۱۷ به بزرگترین آرزوی خود یعنی قاضی القضاتی بغداد رسید.

قاضی ابوعمر با تردستی و مکّاری خاص خود قادر بود در مدّت کوتاهی، خلاف حکم خود، حکم دیگری صادر کرده و کار نادرست خود را، منطقی و معقول عرضه نماید از اینکه توانسته بود با حیله گری و سفسطه، ببهانه صلاح مردم، قضّیه دشوار منصور حلاّج را بدلخواه دشمنانش بویژه خلیفه آ مقتدر عباسی حل و فصل کند، خود را قاضئی مبّرز و کم نظیر میدانست و بحکمی که داده بود افتخار میکرد! با آنکه در آخرین دادگاه یا سومین دادگاه حلاّج بروایت ماسینیون ابن حامد وزیر برکنار بود ولی پسرش محسن، خواجه سرای زنگی رشوهخوار خلیفه را بنام مفلح در اختیار داشت، مفلح برای محکومیت حلاّج باشاره فرزند حامد تلاشهای فراوانی بعمل آورد و رشوههای کلانی از محسن دریافت نمود، ازسویی دشمنان حلاّج کیسههای زر سرخ بعنوان هدیه نزد خلیفه فرستادند تا در مجازات حلاّج انعطاف و ملایمت نشان ندهد و توصیههای مادرش را گوش نکند، این بود که مادر خلیفه هرقدر نزد پسر مویه کنان رفت و اشک ریخت و سوگندش داد که با شهادت حلاّج موافقت نکند، مقتدر روی خوش نشان نداد زیرا کیسههای زر شهادت حلاّج موافقت نکند، مقتدر روی خوش نشان نداد زیرا کیسههای زر مملو از سکههای سرخ تلالو، درخشندگی و جاذبه بیشتری داشت!

۱- ماسینیون در این باره اشتباه میکند در آخرین دادگاه یا سرمین دادگاه ابن حامد وزیر بعنوان نماینده خلیفه در دادگاه شرکت کرد. زین سبب بر انبیاء رنج شکست از همه خلق جهان افزونتر است مولانا

## حلاَّ ج اسرار و ضمایر

در گستره زمین از دیرباز، در قرون و اعصار گذشته کورباطنانی بودند، همچنانکه در زمان حال نیز حاسدان و دیر باورانی هستند که منکرانه و اغواگرانه، کیفیت تحولات ناگهانی انسانها و انفجار درونی فرزانگان را نمی پذیرند و یا با طنز و ریشخند به این پدیده مرموز مینگرند و اصولاً اشراق، شهود و خلود را کلامی بی حقیقت می پندارند و تغییرات روحی ابراهیم ادهم، شبلی، بایزید، حلاّج و جلال الدین مولانا را از مقوله جنون و اندیشه هایشان را بیمار گونه می پندارند و درک پندارها و گفتارهایشان بر آنها غیرمقدور است و شیوه سخنهایشان را که جهانی برهم زده و میزنند از جمله شطحیات و طامات میدانند اینها حتی عظمت عشق و دردی که در جانهای عشاق پاکباز جهان نهفته است افسانه می دانند، در حالیکه درونمایه صوفی گرایی مخلصانه و وحدت وجود عارفانه، شور واقعی انسانهای درون گرا در فضای قدسی عشق متحقق است. رنگین کمان اناالحق حلاّج با انوار فروزان عشق، بدرخشش در آمده بود و اورا مجذوب زیبایی های مسحور کننده جهان غیب مینمود و وادارش میکرد تا در لحظات شهادت نیز، در عمق سرنوشت انسان خدائیش سیر کند!

نگارنده این سطور در گزارشهای حیات صاحبدردان اهل شور و حال را که سالک معتقد از شنیدن کلامی از آنان آتش میگیرد دیده ام که بیشتر اندیشه های والای عارفانه آنها از نظرات و گفتار عرفا و مشایخ پیشین نشات گرفته است، در حالیکه حلاج دنیای تازه ای به سالکان راه حقو شهادت

عرضه میدارد و طرز تلقی خاصی از عظمت و اقتدار انسان بعنوان خلیفه خدای متعال بروی زمین از جان و دلش بروز کرده است. حلاّج اعتراف میکند که آرزو داشت هر برگ از کتابهایش و هر جمله از کلام قصار و ترانههای الهامیش وسیلهای برای کشف رازهایی باشد که انسانهای صاحب اندیشه را مانند هالهای در برگرفته است.

حلاّج عارفی است که راه سرنوشت خویش را انتخاب کرده و آنرا قهرمانانه تا به آخر پیموده بود زندگی حلاّج از افسانهها و داستانهای شعرای جهانی بدور بود نباید رویدادهایی را که برای او در زندگیش رخ داد با قهرمانان تاریخی هنگام مرگ و قهرمانان تاریخی هنگام مرگ و وداع با زندگی با اندوه و اضطراب و علاقه به تعلقات حیات میمردند یا کشته میشدند، در حالیکه حلاّج را نویسندگان وشعرا بخاطر آنکه شادمانه و پای کوبان بسوی دار میرفت میستایند، او انسان را معیار هستی کاینات میدانست و ویرا در مرکز ثقل جهان قرار میداد!

با تامل در زندگی پرماجرای حلاّج این سوال مطرح است که آیا در اصول اخلاقیش هیچ ابهام و هیچ گزافه گوییی وجود ندارد؟ یا یک تضاد و یک شکاف ویرانگر پنهان نیست؟ آیا هدف غآیی او برای هوای دل و پرورش وجود خویش و شهرت بود؟ یا میخواست به انسانیّت خدمت کند؟ آنچه میتوانم بطور خلاصه پاسخ دهم اینستکه حلاّج میخواست، خودرا از هر قید و بندی که افکار و باورهایش را محدود میکرد، نجات دهد، قواعد و اصول مورد علاقه درباریان عباسی را به زباله دان تاریخ بسپارد و با کمی تفکر باین نتیجه میرسیم که حلاّج اگر شعار انسان خدایی را پیشه ساخت بخاطر آن بود راه حلّی برای عظمت و بزرگواری بشر ارائه دهد و بگوید قلب انسان جایگاه کینه نیست و انسان نباید گرگ انسان باشد بلکه باید به عشق و صفا و محبت و مایههای انسانی بیندیشد.

راه حلاّج و اندیشه حلاّج راه خلاّقیت است و دراین طریق ناگزیر بود از یک سلسله قواعد پیروی کند که انسان خدایی در راس آن جای دارد. حلاّج خطاب بانسانها در یکی از اشعار آسمانیش گفته بود انسان خلیفه خدا بروی زمین است او با قلبی که دار دو جهانی که در اندرونش موج میزند تا

آن حد نیرومنداست که میتواند پس از تقویت جسم و روح خود از اناالحق دم زند. اندیشه و عقیده و عرفان منصور برهمین اصل متکی بود و جوهر اصلی سیر و سلوکش همین بود.

حلاج میگفت: هروقت اضطراب، ناراحتی، اتهام درباریان خلیفه عباسی آرامش روحیم را بهم میزند، اناالحق بر قلبم بر روح سودا زدهام چنان تاثیر میکند که همه چیز را در یک خلود مقدس فراموش میکنم. من از سرنوشت خود راضیم چون از طریق اناالحق بآرامش درونی رسیدهام.

به حلاَّج گفته اند به چهچیز علاقه داری؟ پاسخ داد:

به شبهآیی که ستارگان چشمک زنان و ماه در آسمان میدرخشند من به لحظاتی میاندیشم که همه چیز غرق در جذبه است، ستایش انگیز است بویژه که می شنوم کاینات اناالحق راچون سرودی موثر و دلنشین با من تکرار میکنند!

حلاّج اناالحق را نه آسان بلکه به بهایی سنگین و مبارزهای بی امان و مستمر با کورباطنان متعصّب بدست آورد. اناالحق در مرکز اندیشه حلاّج قرار داشت. بابررسیهای دقیقی که محققان از آثار و نوشتههای او بعمل آوردهاند باین نتیجه رسیدهاند هدف حسین منصور ویران کردن باورها و آئینها نبود بلکه نیّت قلبی او متوجه عظمت انسان بود و بس، نگارنده این سطور با بسیاری از نوشتههای ناقدانه محققان که در بارهاش آوردهاند موافق نیستم مثلاً نوشتهاند:

روزی شیخ عبداله طوسی خوان گسترده بود و با مریدانش نان پاره می کرد در این احوال منصور حلاج از شهر کشمیو فرا رسید، قبائی سیاه برتن داشت و افسار دو سگ را در دست گرفته بود و میبرد، شیخ بمریدان خود گفت:

جوانی با چنین جامهای خواهد آمد! از جای برخیزید و به پیشباز او بروید، زیرا کارهای بزرگی میکند!

آنان به پیشباز مرد رفتند و اورا با خود آوردند. شیخ، با دیدن او، جای خود را بر سرخوان نزدیک آوردند. شیخ او داد. جوان نزدیک آورد، شیخ او را مینگریست. جوان نان خورد و به سگان خود هم داد.

سپس به راه خود رفت، و شیخ هم برای خداحافظی با او برپای خاست.

چون شیخ باز آمد مریدان اورا گفتند: چرا مردی را که با سگان غذا میخورد برجای خود نشانیدی؟ شیخ پاسخ داد، این سگان نفس او بودند و از وجود او بیرون بودند و در پی او میرفتند در حالی که برخلاف او سگان مادر درون خود ما هستند و ما خود در پی آنان سیر میکنیم... سگان او دربرونند و شماهم میتوانید اورا ببینید، سگان شما در درونند، احوال او هزار مرتبه برتر ازماست...!

مطالبی از این نوع که بافسانه بیشتر شباهت دارد، در باره حلاّج در تذکرهها آمدهاست زائیده پندارها و اندیشههای نویسندگان قرون و اعصار است و ارتباطی به حسین منصور جلاّج ندارد مثلاً از قول ابویعقوب کتآنی نامی آوردهاند وقتیکه حسین پسر منصور در آغاز سیر و سفر خویش به مکه آمد بدو اصرار کردم تا بگذارد مرّقع اورا برداریم، ابویعقوب می افزاید که در شوش، شپشهای آن را بیرون آوردیم و وزن کردیم، نیم دانق بود، از بس زهد او عظیم دریافتش سخت بود بعدها داستان بالا را چنین تکمیل کرده اند که حلاّج مدت بیست سال فقط یک مرقع داشت و دوازده سال در کنار لانه کژدم زندگی میکرد!

گواهی ابراهیم پسر شیبان، چنین است، که روزی که استادم ابوعبداله مغربی برای پرسیدن مسالهای دشوار نزد عمرو مکّی رفته بود، مکّی پس از پاسخ باو گفت: در اینجا جوانی است بر کوه ابوقبیس «در خاور مکّه» چون ما از نزد مکّی بیرون آمدیم، برای دیدن آن جوان از کوه بالا رفتیم نزدیک ظهر بود و خورشید با تمام نیروی حرارت بخش خود میتابید اورا بر صخره ابوقبیس دیدیم که در وسط آفتاب بآرامینشسته و عرق از سروصورتش بر آن صخره روان بود، وقتی مغربی بدو نگریست، او روی بر گردانید، و با دست بمن اشارت کرد که از اینجا برو و منهم رفتم و از بستر وادی پائین آمدیم چون به مسجد رفتیم به من گفته شد اگر زنده ماندی خواهی دید که برسر این مرد چه خواهد آمد؟ زیرا خدا اورا به دردی گرفتار خواهد کرد که تحمّل این مرد چه خواهد آمد؟ زیرا خدا اورا به دردی گرفتار خواهد کرد که تحمّل این مرد چه خواهد در استقامت با خدا رقابت ورزد ما که در جستجوی آن بودیم که او کیست، فهمیدیم که حلاّج

است! اگر داستانهای دور از حقیقت بالا را برای حلاّج در زمان حیاتش نقل میکردند بی شک خشمگین میگردید و در شگفت میشد!

حلاج در زندگیش رفتاری ستودنی داشت او میخواست طبقات مردم، کوچه ها و بازارها و مساجد شهرها را علیه عباسیان در شورش بهبیند امّا به خلاف آنچه در باره لباس و نظافت سر و رویشمیگویندگمان نمیرود روایتهایی که در باره ریاضتش برکوه ابوقبیس بیان کردهاند باحقیقت وفق یدهد! رسم کلی در تصوف اینست که اگر صوفی از حدود سیروسلوک انحراف جوید، در زندگی نیکی نخواهد دید و اتهاماتی بروی وارد خواهد شد، امّا حلاّج از شرافت تصوف دفاع کرد و با جبآران سنگدل، بی احساس و ریاکاران کورباطن مبارزه نمود بدینجهت چون از پاکی و تقوی حمایت کرد و از شورشهای فرودستان طرفداری نمود، و دم گرمش در ایمان مذهبی بسیاری از مردم اثر میکرد، موجبات ناراحتی و نارضایی درباریان را فراهم نمود، بدینجهت همیشه در غُل و زنجیر یا در زندان بسر میبرد. او نه از عقل رهاشده و مجنون بود نه میخواست مردم را به کج راهه سوق دهد، بلکه ملکوتی ترین لحظات زندگی برایش لحظهای بود که روح یک مرد پرشور سالک و مومن را تسخیر کند و در قالب کلام اناالحق غرقش نماید. حلاّج در سالهای آخر عمرش گویی ماموریت داشت اندیشههای نیمیاز جهان را تغییر دهد درونمایه کلی سراسر زندگی و آثارش اگر با روح تقوی و مایه های انسانی همآهنگی نداشت، نمیتوانست آنهمه دوست و مرید و مشتاق در شهرهای امپراطوری اسلامی بسوی خود جذب کند، حلاّج با فداکردن جان خود وجدان خواب آلوده بسیاری از فرعونهای زمانش را تکان داد و بیدار کرد، در اینجا میتوانم داستانهای واقعی زندگی حلاّج را به نقل از محمدبن سعدان كه مدت بيست سال خادم خاص او بود نقل كنم.

حلاّج برای من گفت: گاهگاه پلکهایم سنگین میشوند و رویهم میافتند و بخواب میروم ناگهان با شتاب بر میخیزم و زیر لب میگویم آیا من بیدار باشم و تو به خواب روی؟ اگرچنین کنی ترا تازیانه خواهم زد، هر گز بدون طهارت وضو اناالحق نمیگفت و نماز نمیگزارد. در شب یکساعت میخوابید و اندکی در گرمای روز، غالباً بربالش نمیآرمید و بر پهلوهم دراز نمیکشید

بوی گفتند حلاّج مهربان خود باش پاسخ داد:

نعوذبالله! جسم من هرگز رفیق من نبوده است که مایه خوشحالی و سرفرازیم شود. حلا به زندگی در میان مردم علاقمند بود و بقول ماسینیون در کتاب ((مصایب حلا ج) حلا ج یک بدعتگزار در مذهب یا مدعی سیاسی نیست بلکه قبل از هر چیز عارفی دین باور و مومن به حقیقت واقع، همیشه از ثوابها و عقابهای الهی خبر می داد، وی مسلمی است عضو درست پیمان اتمت اسلام که در برابر قوانین عرفی دولت هم سر تسلیم فرود میآورد ولی اراده و اختیار خود را به تمام معنی به اراده اناالحق پیوسته است و خود را دعوت شدهای میداند تا دلها را بیاد او فرا خواند از این نظر در نهاد وی چیزی مایه شگفتی معاصران اوست، او برای مستمعان خویش از توبه و نغی و جودش صحبت میکندناگهان مخفی ترین رازهای دل و اندیشه آنها را چنان توصیف میکرد که مستمعان را خیرهمینماید در ضمائرشان چنان نفوذ میکند که میخواندند و در این مورد شیخ محمود شبستری درباره حلا ج در گلشن راز میخواندند و در این مورد شیخ محمود شبستری درباره حلا ج در گلشن راز میروده است:

اناالحق كشف اسرار است مطلق

بجز حق كيست تا گويد اناالحق؟

همه ذرات عالم همجو منصور

تو خواهی مست گیر و خواه مخمور

چو کردی خوبشتن را پنبه کاری

تــو هــم حــلاًج وار ايــن دم بــرآرى

برآور پنب ب بندارت از گوش

نداى واحد القهشار بنيوش

درآ در وادی ایسمسن کسه نساگساه

درخستس گریدت، انسی انسالیله

درخشید و فروغ افسونگرش فضای قلب و روحش را با لطف و صفایی عجیب روشن میکرد، و بدوستان توصیه مینمود که:

در صحبت وحشی باش تا با هرکس نیامیزی! و در محبّت چون آتش باش تابرافروزی!

# علی بن عیسی کیست؟

در کتابهای تجاربالامم و المنتظم فی تاریخ الملوک آمده است که حلاج در سالهایی که به اهوازه هندوستان و چین سفر کرد، موفق گردید افراد معتقد و مؤمنی را که نمایندگان تمام عیار طبقات ستمدیده بودند بسوی خود جلب کنده او بدین ترتیب یک نهضت انقلابی و شورشی در امپراطوری اسلامی ایجاد کرده بود، این گروه الفبا و کلام، حتی فرهنگ خاصتی داشتند، نوشتههای آنهارا دیگران قادر نبودند بخوانند و آگاه شوند مگر یاران حلاج که به فهم و خواندن این کلمات مطلع بودند. میر فطروس در کتاب (حلاج) نوشته است که این روایتها نشان میدهند که نهضت انقلابی حلاج دارای یک شبکه وسیع مبارزاتی و سازمان منظم و مخفی بوده و عناصری منفر و آگاه در راس این نهضت، حلاج را یاری میدادند حلاج خود نیز در میفی از شعرهای خود به وجود این عناصر انقلابی چنین اشاره میکند و میفرماید:

همدلانی، دانای آنچه که دانستهام مرا یارانند ۱

علی بن عیسی پس از اینکه از دربار خلیفه خارج شد، خودرا با وظایف سنگینی روبرو دید، خلیفه مقتدر از او محکمهای میخواهد، مانند محکمه تفتیش افکار زمان مامون امّا این کار از علی بن عیسی ساخته نبود،

على ميدانست، حلاً ج هزاران مومن و معتقد در بغداد و در طبقات مختلف آز جمله میان بزرگان علم و فلسفه در اختیار دارد علی بن عیسی در ژرفای تیر**ه** ضمير خود مدتها خيره شده بود با خود حديث نفس داشت كه چكار بايد بكند؟ اگر از این دستور سرپیچی كند، بیشك اموالش طبق فرمان خلیفه مصادره و اورا بزندان خواهند انداخت و به نحوی خطرناک تمام بستگانش را تبعید خواهد کرد اگر محکمه را تشکیل دهد، با منطق حلاج برابری کردن مشکل خواهد بود. او کلام سحر آمیزی دارد که میتواند نثر را به شعر جاودانه مبدّل سازد و بر زبان آورد عبارات و جملاتی خواهد گفت که آبستن مفاهیم بسیارند حلاج میتواند با قدرت روحیش اجله قضات دادگاه را آماج جذبه و افسونش قرار دهد، كيست كه بتواند احساس عارفانهاش را بیکباره تباه گرداند؟ علی بن عیسی با یکی از بزرگان بغداد برای شرکتش دردادگاه بعنوان قاضی تحقیق مذاکره کرد، فقیه و متآله بزرگ بغداد به علی بن عیسی توصیه کرد که بیهوده دادگاه را تشکیل ندهد و از حلاّج بازجویی ننماید، حلاج همیشه در رویاهای شورانگیز عارفانه غرق است، آنانکه با حلاّج مبارزه کردهاند نهائاًسربسوی وادی جنون نهادهاند جهان حلاّج، منطق حلاَّج، بغرنج و پیچیده است، استدلالش محکم است، بامعیارها و ارزش های ما حتی با دانش ما تفاوتی آشکار دارد، ا نادیده گرفتن ادعاهایش یا شناسایی و تصدیق گفتارش و دست و پا زدن در افسون شگرف کلامش، تهدید آور و مشکل است. میدانم گفتارش بر نوعی احساسی مذهبی بر اشتیاقی ثابت و تغییر ناپذیر استواراست او میتواند بخوبی با احساسات و اعتقادات تند وایقانهای سخت و مهیب به سهولت بامذهب در آمیزد و پیروان مکتبها و اندیشههای مختلف و جماعات سری عرفانی را در مدتی کوتاه به عالم رویایی آشفتهاش جذب نماید، او در دادگاه از قضات میخواهد با دلیری و بیاعتنایی نسبت به خلیفه عباسی با واقعیت روبرو شوند، او از عشق که ثبوتش جز دربارقههای جذب و شوق ممکن نیست، سخن خواهد گفت از شوق و علاقه مفرطش بانسانیت به اناالحق که از جوانی پررنج و آزارش بیادگار مانده که سرشار از احساسات موثر و تکان دهنده است پرده برخواهد داشت و دسیسه های متقابل تو و خلیفه را عیان خواهد کرد، او دردادگاه به سیمای

قدیسی معصوم، رنج کشیده، ساده و مهربان که بیش از حد شکنجه دیده است در میآید از کشش و جاذبه صوفیانهاش بهرهبرداری میکند و با آفرینندگی و خلاقیت مطالب مختلف، عظمت دانش و معنویتش را نشان میدهد، من قادر نیستم بعنوان قاضی درمحاکمه حلاج شرکت کنم اما بتو میگویم همانطور که دادستان و قضات دادگاههای تغتیش افکار مامون عباسی در تاریخ جزادبار و لعنت و بدنامی از خود باقی نگذاشتهاند، میترسم تو هم نهاناً شتابان بسوی تیره روزی و بدبختی رهیپار شوی، شهرت و اعتبار عظیم خود را از دست بدهی!

على بن عيسى در عرصه دانش، وزارت و قضاوت درخششي كوتاه داشت و توفیقی نیافت! علی بن عیسی وزیر دانشمند مقتدر عباسی بود که در زمان وزارتش برنامههای مفیدی را بنغع فرودستان اجرا کرد، او برای طالبیان و روسای قبایل و فرزندان کسانیکه در جنگها کشته شده بودند، مقرّری ماهیانه تعین نمود و به شاعران از بیتالمال صله میداد و بسال ۳۰۲ هجري با هزينه خود بيمارستاني در حربيه بغداد تأسيس كرد، و پزشك خانوادگیش را بنام ابو عثمال دمشقی را بریاست بیمارستان گماشت. جرجی زیدان مورخ معروف در کتاب «تاریخ تمدن اسلام»، نوشته است که علی بن عیسی در زمان هرون به فرمانداری خراسان منصوب شد، برمکیان در آن زمان مراقب بودند، هرموقع که خلیفه عباسی برای انتصاب حکّام با آنان مشورت میکرد، برمکیان آنچه بنظرشان میرسید از لحاظ بیطرفی و اخلاص، بیان میکردند،موقعی که هارون ازوزیر خود یحیی برمکی راجع به انتصابِ علی بن عیسی مشورت کرد که اورا بفرمانروایی خراسان بفرستدیا مقام دیگری باو واگذار کند؟ یحیی نظر موافق ابراز نکرد، امّا هرون بدون توجه بنظر وزیرش على بن عيسى را بخراسان فرستاد، جرجي زيدان نوشته است على بن عيسي در خراسان بیداد کرد و آنچه توانست اموال مردم را گرفت و هدیههای بسیاری از جامه و پارچه و مشک و برده و اسب و استر برای هارون فرستاد و هارون که هدایای مختلف و قیمتی را مشاهده کرددیدگانشخیره شد و به بحیى گفت: این همان فرماندارى است كه با انتصاب او مخالف بودى وما خلاف نظر تو اورا فرستادیم و اکنون می بینی که درمامورتیتش چهاندازهموفق

بودهاست!

یحیی گفت: خلیفه مسلمین همیشه موفق باشد رأی شما والاتر و علمت بیشتر و نظرت صائبتر است، آمّا آنچه را که این عامل ستمگر برای خلیفه فرستاده بیشترش را با زور و تعدّی از مردم شریف اخذ کرده است و اگر خلیفه اجازه دهد همین الال ن دو برابر آنرا از بازرگانان کرخ میستانم، هرون گفت: چطور؟

یحیی پاسخ داد: باعون جواهر فروش در باره جعبه جواهری مذاکره کردم، من تا هفت میلیون درهم حاضر شدم، امّا او بیشتر میخواهد، اکنون بدنبال او میفرستم که جعبه جواهری را با قیمتی که پیشنهاد کرده است، حاضرم بخرم و همین که جعبه را آورد از او میگیرم و منکر میشوم و باو رد نمیکنم و در این معامله هفت میلیون درهم که پول زیادی است استفاده میبرم همین طور با چند بازرگان و عتیقه فروش دیگر....!

 بودجه دولت مقتدر ۲/۰۸۱/۸۱۶ دینار کسری داشته است. امّا علی بن عیسی تنها وزیری بود که برای کشتیهای بازرگانی که در بندر بصره پهلو میگرفتند مالیات میگرفت، مالیات کشتیهای بصره فقط در سال ۳۰۶ هجری ۲۲/۵۷۵ دینار بود در حالیکه دویست سال بعد یک بازرگان بصراوی چند برابر آن مبلغ مالیات کشتی میداده است.

بهر حال علی بن عیسی از وزرای نیکو نهاد مقتدر عباسی بود بزرگان و فقهای بغداد احترامی فوق العاده برایش قابل بودند با آنکه علی بن عیسی به حلاّج محرمانه عشق میورزید ناگزیر شد، محکمه را تشکیل دهد و چند روحانی درباری را بعنوان قضات دادگاه انتخاب کند. حسین منصور حلاّج با تعدادی از نگهبانان وارد دادگاه شدند، نخست علی بن عیسی گفت: این دادگاه بدرخواست مردم خوزستان که از سخنان بلند پروازانه یا ملحدانه حلاّج بخشم آمده اند تشکیل شده است و خلیفه عباسی در مورد تشکیل این دادگاه نظری ندارد، سپس بموارد اتهامات پرداخت و از جلاّج پرسید:

\_ آیا راست است هنگامی که در مخفی گاهت در اهواز دستگیر شدی هویت خود را انکار کردی؟ اتا بخاطر جراحت و زخمی که در سرداشتی ترا شناختند؟ حلاج شروع بخواندن کرد و سرود:

انت بین الشفاف و القلب تجری مثل جری الدموع من اجفان «محبت خدای متمال در رگها و عروق قلب من جاریست مثل جریان ریزش اشک از مژگان»

على بن عيسى خطاب به حلاج گفت به پرسشها پاسخ بدهيد، محكمه جاى خواندن شعر نيست!

- هروقت قلبم از فروغ خداوندی غرق اشتیاق شود، ناچارم بخوانم، آیا در دادگاهی محاکمه میشوم که علی بن عیسی میخواهد پاکدامنی و تقوی را محکوم کند! علی بن عیسی گفت: در اینجا بدعتگزاری و ادعاهای فرعونی محکوم خواهد شد!

- من عنان اختيار خود را به اناالحق سپردهام اين آخرين پناهگاه من

است.

ـ آیا راست است مدارکی از شما بدست آمده از جمله نامهای است که با این جمله آغاز میشود منالهو هُورَب الارباب المتصوّر فی کلّ صورة الی فلان ۱ (از کسیکه خدای خدایان و در آینده نمایان در هر سیمایی است، به فلان....)

- لحظهای که نامه را مینوشتم احساس میکردم که آن کلام را با مفهوم حقیقی آن برزبان میآورم، کلامی را میگویم که همه چیز در آن نهفته است زیرا سراپا پر از حقایق اناالحق است، علی بن عیسی بدان و آگاه باش که من همیشه با خدای متعال رازونیاز میکنم و گوشهایم فرمان اورا میشنود سپس اشعاری بزبان عربی خواند و قضیات دادگاه را تحت تاثیر قرار داد. برگردان ترانههای حلاج را در شعر شوریده شیرازی میتوان مشاهد کرد:

كس درهمه آفاق بشيندايي مانيست

شوریده دلی چون دل سودایی مانیست

ببدنياموخيرابياتني وديبوانيه ومسرمسيت

القصه كس امروز برسوايي مانيست

### علی بن عیسی پرسید:

- ماموران اهوازی در مخفی گاهتان مدارکی بدست آوردند که همه آنها سری است و بیشتر نوشته ها با حروف قرمطی نوشته شده و اکنون تعدادی از این نامه ها برابر من است آیاشما با قرامطه هم ارتباط داشتید؟

- من میخواستم همه خلق جهان را سرمست عشق و محبت یزدانی اناالحق کنم، جنگ هفتا و دو ملت را بهتر است دراین دادگاه مطرح نکنید، اناالحق میفرماید هرکس در دریای ناپیدا کرانه وجودش میتواند با خداوند تماس داشته باشد، راههای نیل بمعشوق زیاد است ولی هدف یکی است و همه بدنبال محبوبند:

هركهبايار آشناشدگو زخودبيگانهباش

تکیهبرهستیمکنبرنیستی مردانهباش کی بودجای ملک درخانهصورتپرست روچو صورتمعوکردی باملک همخانهباش۱

على بن عيسى پرسيد:

آیا راستاست تو ادعای خدایی میکنی و مردم را وادار میکنی که نورا بپرستند و ستایش کنند؟ حلاّج خشمگین گردید و خروش برداشت:

عیسی عصبانی شده بود».

- صدایی است صاف بقدرت طبیعت و بعظمت کاینات، صدایی است که اعلام میکند یکی بیش نیست ولی از هر دلی که بشنویم تازه و پرجاذبه است، این صدا مرا چون آتش و باد در تب و تاب افکنده است ای کاش ذرهای از لطف خود را شامل تو و قضات بیدادگاه مقتدر میکرد.. اگر بخواهی بیش از این جسارت کنی به طوفانها و تندرها دستور میدهم بغداد را بر سر شما نابود کند، یا بزمین فرمان میدهم دهان باز کند و ترا با اینها که اینجا نشسته اند در لحظه ای ببلعد!

من وقتیکه در نوبت دوم بزیارت مکه رفتم، لحظاتیکه حاجیان الهم لبیک میگفتند، منهم با اناالحق راز و نیاز داشتم و میگفتم:

خدایا مرا بی نوا و مستمند کن، خدایا رسوایم ساز تا لعنتم کنند، خدایا مردم را از من متنفر کن تا هر کلامی که بعنوان ستایش و سپاس از لبهایم بیرون میآید فقط برای ذات تو باشد و از کسی جز تو منت دار نباشم:

اذا استو الى الحق على قلب اخلاء من غيره و اذا احب عبداً حيث عباده بالعداه عليه حتى يتقرب العبد مقبلاً اليه.

وقتیکه عشق خدای متعال دلی را فراگیرد از همه آنچه غیر اوست خالی کند و چون بندهای را دوست بگیرد و دیگر بندگان را به آزارش م انگر د تا پناهنده باو گردد. ابن عیسی تو هرقدر به پرسشهایت ادامه دهی از من پاسخی مطابق میل تو و دوستانت نخواهی شنید، بتو میگویم تا لحظهای که زندهام، کلامی را که میگویم همانست که بارها گفتهام همه پدیدهها، آواهای طبیعت برایم یک مفهوم واحد دارند، آنهم اناالحق است، کاش آن

١- جلال الدين مولانا در كتاب فيه مافيه آورده است: آخر اين اناالحق گفتن، مردم ميهندارند كه دعوى بزركي است، اناالمبد گفتن دعوى بزرگ است. اناالحق عظيم تواضع است. زيرا اينكه میگوید: «من عبد خدایم» دو هستی اثبات میکند: یکی خود را و یکی خدارا امّا آنک اناالحق میگرید، خودرا عدم کرد بباد داد میگوید اناالحق یعنی «من نیستم، همه اوست: جز خدارا هستی نیت، من بکلی مدم محضم و هیچم». تواضع درین بیشتر است....

جلال الدین بروایت نیکلش در تفسیر مثنوی ص۲۸۰ «دفتر ۲ بیت ۳٤٦» زمانی که صوفی درون خم رنگرزی هو (خداوند یکتا) التاده اگر باو بگریی «برخیز» وی بهحالت جذبه و بیخودی از وجد و خوشی فریاد بر می آورد:

«من حُم هستم، سرزنشم نکنید» اظهار این عبارت که «من حُم هستم» به معنای آنست که بگرید: «من خدایم» (اناالحق) او رنگ آتش دارد، اگرچه آهن است.

صبيفةاليا مهينت خشم رنبگ هيو

ہـــــــایــکرنــگگــرددانـــدرو چــون درآن خــُــمافــتــدوگــوئـــشِ قــُــم

ازطـربگــريــد: « مــــم خــم لاتـــلــُــم»

آن منم خشم، خوداناالحق گفتنست

رنسگ آهسن، مسحسورنسگ آنسش اسست

زآتسشسى مسىلاقسد وخسامسش وشامست

شدزرنسگ وطبيسم آتيش مسحستشيم گروسداو: «مسن آنسشسم، مسن آنسشسم»

و در دیوان شمس تبریزی خواندهایم:

بامخانه چون حجابه تازجها لآفتاب

باكسلت دمشق حق زوتر فروكن بامرا

تقوی و بی نیازی را داشتی و میتوانستی بدانی که در درونم در درون پر اندیشهام چه میگذرد؟ ابن عیسی بیهوده برای خلیفه شکمباره عباسی فداکاری نکن در آیندهای نه چندان دور، ترا معزول و اموالت را مصادره خواهد کرد، . ابن عیسی، اگر مرا آزاد نکنی، در تمام شهرهای کوچک و بزرگ اميراطوري اسلامي شورشهايي مانند شعلههاي سوزان آتش برافروخته خواهد شد، در موصل و بصره و اطراف دجله و فرات مردم بهطرفداریم قیام خواهند کرد .... مورخان و محققان مینویسند ابن عیسی شهرت، و تقوایش را برای خشنودی خلیفه جاهل از دست داد و بخاطر محکومیت حلاج در لُجّهای از نفرت، لعنت و بدنامي فرو رفت! ابن عيسي وقتيكه ديد قضات دادگاه از تهدیدهای حلاج بوحشت افتادند محکمه را ترک کرد و استعفا داد و بلافاصله حامد وزير رياست دادگاه را بامر خليفه بعُهده گرفتُ و قضات را با پول تطمیع کرد در نتیجه قضات دادگاه حلاج را محکوم بزندان کردند میچنین موافقت کردند که مدت یک هفته او را بدار بهبندند و بر گردنش لوحي بيفكنند، و بر روى لوح بنويسند: هذا داعي فرامطه: اين شخص از مبلغان قرامطه است!

و باز درباره اناالحق خواندهام:

چونکه وجودت را از تمامی صفات، عاری و منزه کردی حقیقت به وجود و قوای ذهنم تو رسوخ می کند عشآق شوریده محبّت و معرفت مانند حلاّج خدای را در اعماق جان و جان جها احاس میکنند.

#### حادثهای در زندان بغداد

میخواستم طبق عرف یا منشور داستان نویسی، رابطه منطقی و منظم داستان زندگی شهید طریق حال نه قال، یعنی حسین منصور حلاّج را تا آنجا که میسور است رعایت کنم که ناگاه بیاد آمدن مطلبی، وادارم کرد، کمی از متن بحاشیه بروم، بدینجهت با پوزش از خوانندگان صاحبنظر و سالکان راه حقیقت، سیر منظم داستان را قطع میکنم تا شخصیت حلاّج را که به زمان و مکان حیات جنجالیش تعلق دارد در اعمالش جلوه دهم!

یکی از نویسندگان غربی در مقدمه جالبی که بیکی از آثار داستایوسکی نویسنده روس نوشته تصاویری از بیماریها، بیزاریها و اعمالش را درسالهایی که در زندان سیبری بود بعنوان گزارشهای جالب نقل کرده است، در آن روزهای زجر آور، یک زندانی از اهالی ترکستان روس «تاتار» باداستایوسکی هم بند بود. این جوان برادر کوچکی داشت که با خود بزندان آورد چون تنها کسش همین برادر بزرگترمحکوم بود، علی هفت ساله برای اینکه از گرسنگی نمیرد ناگزیر شد ایام محکومیت برادرش را در زندان تحتل کند، داستایوسکی که در ک میکند، این بیگناهی از همه انواع دیگرش تاثر آورتر است در اعماق وجود خویش فرو رفت و بالاخره با کاوش مختصر دراندیشه زندانی کوچولو، هتت به تعلیم و تربیت طفل میگمارد، تا از فشاری که زندگی در زندان، بر طبیعت حتاسش وارد میکرد نجات یابد، در نتیجه در موقع ترخیص، وی ازعلی هفت ساله دهاتی، نوجوان چهارده ساله با در موقع ترخیص، وی ازعلی هفت ساله دهاتی، نوجوان چهارده ساله با سواد، مطلع و فهمیدهای را مشاهده میکند که با چشمی اشکبار از معآمش

تودیع مینماید... نویسنده مقدمه کتاب سپس جزئیات این تعلیم و تعلّم و دوستی نزدیک به عشق بین آن دو را از لطایف کارهای نویسنده روس می پندارد و خواننده را وادار میکند به کمال و عمق شخصیت انسانی این نابغه کم نظیر هنر توجه کند.

ر حالیکه حسین منصور حلاّج چه در زندان بصره و چه در زندان مطولاتی بغداد «هشتسال» دین معنوی خود یا زکواه دانش و معرفتش را آنطوریکه باید و شاید بزندانیان تیره روز بویژه بجوانان ادا کرد، نتیجه اقامتش در زندانها، هم تعلیم زندانیان و هم نگارش کتابهای مختلف و همچنین تنظیم و تحریر پاسخ نامههای دوستان و علاقمندانش در سرتاسر امپراطوری اسلامی بود،

در زندان بصره و بغداد، بیشتر متهمّان و محکومان افرادی بودند که به اتّهام عُصیان جنایت و دزدی و عدم پرداخت مالیات زندانی شده بودند، آدمکشان حرفهای اغلب برای قرصی نان یا جامی آب با زندانبانان یا زندانیان همبند خود بزد و خورد می پرداختند، در این موقع زندانبانها با چوبهای خیزران و شلاّقهای چرمین بجان آنها میافتادند و زندانیان را بسختی مضروب میساختند، زندانبانها هر روز با صدای گوش خراش خود بزندانیها اعلام میکردند که اگر نظم و آرامش زندان را رعایت نکنند، غذای روزانه آنها قطع و به سلولهای انفرادی و تاریک روانه خواهند شد!

حلاّج اغلب روزها و شبها میان زندانیان بود و به آرامی از علل زندانی شدن آنها پرسش میکرد و بدقّت در روح و اندیشه آنها نفوذ مینبود و احتمالاً در باره زندگیشان به تحقیق بیشتر می پرداخت و بالاخره باین نتیجه رسید که اغلب جنایتها و تجاوز بحقوق افراد مولود فشارها، ستمها و ظلمهایی است که بوسیله عاملان خلیفه در شهرها، بویژه در روستاها به فرودستان وارد میشود، بدینجهت عزمش جزمتر میشد که در برانداختن کاخ ظلم و ستم طرحهای بدینجهت عزمش جزمتر میشد که در برانداختن کاخ ظلم و ستم طرحهای تازه و مؤثرتری تنظیم و اجرا کند. از سویی معتقد گردید که باید آگاهیهای زنداینان را بالا برد تا نسبت بحقوق خود و حقوق دیگرافراد اجتماع اطلاعات بیشتری بدست آورند.

حلاج، زندان را پرورشگاه مؤتری برای تعلیم و تربیت زندانیان

میدانست و بیشتر بدنبال مظلومانی بود که باشتباه یا بخاطر قضاوت نامناسب و غیر منطقی قضات کم سواد یا متعصب، بزندان محکوم شدهاند، وقتیکه متوجه میگردید که گروهی از زندانیان، از روی اشتباه یا عداوتهای شخصی از خانواده خود بدورند متأثر میگردید و دیدگانش پراز اشک میشد.

واقعیّات موجود در زندان، حلاّج را در دنیای پر از کابوس و رنج دیگری در هم میفشرد و وجودش را در پنجه هیجان میکشید و باو نوید میداد که به قصد انتقام کشی و دفاع از حقوق مظلومان تیره روز، عمیق ترین عشق و محبّت و ایثارش را نثار آنها نماید و بمبارزه با خلیفه جاهل عباسی که بدون توجّه بوضع آشفته اکثر مردم، به شب زنده داریها، عیاشیهای سرمستانه و احتکار گندم در انبارهای خود سرگرم است، ادامه دهد. بنابراین مناسب است بموقع بکمک زندانیها و یاران بیرون از زندان صحنههای مرگبار در برابر کاخ جباران بیافریند، فاجعه و هراس و وحشت را چنان بشت سرهم ایجاد کند که درباریان در رفتار و کردار خود بنفع جامعه تجدید نظر بعمل آورند.

آنچه مسلم است، بشردوستی، کنجکاوی، و امعان نظردر وضع روحی و خانوادگی یک بیک زندانیان از ویژگیهای اخلاقی حسین منصور حلاّج بود، گویی که حقایق بزرگ و تکان دهنده جوامع مختلف سیل آسا بر او ظاهر میشدند، زندان بغداد میدان جنگ و ستیز برسر انسانیت و ظلم و ستم بود حلاّج حضور خویش را در وجود مظلومان می دید و در اجتماع رنجدیده زمان بخوبی احساس میکرد، پی جوئیهایی که بعمل میآورد موجب میشد هرزندانی برابر دیدگان حساسش بمنزله کتابی بنظر میرسید که محتوایش و مطالعهاش توجه و اندیشهاش را همراه با کابوس مدتها بخود جلب میکرد روزی بزندانیان در برابر زندانبانهای بغداد گفت:

بعقیده من، شماها مستحق دخمههای تاریک و وحشتناک زندان نیستید بلکه خودکامگان سبک مغز که شکوه و غنای زندگی خویش را در غارت و رنج و بردگی اکثر مردم رنجدیده این آب و خاک میبینند باید روزی که آنقدرها هم دور نیست، از سوی شما دستگیر و بدینجا بیایند تا بدانند ظلم و ستم، گرسنگی، دوری از خانواده و ضربههای شلاق چرمین چه

آثاری دارد؟

حلآج درد شناس بزرگ زندان بغداد بود.

روزی رئیس زندان بغداد، نوجوانی را نزد حلاّج آورد و گفت او زندانی محکوم باعمال شآقه است فرزند یک پهلوان است، بحاکم شهر کی که در آن زندگی میکرد و اطراف بغداد است خبر دادند که او در یکی از نزاعهایش بما در خلیفه ناسزا گفته.... دادگاه ویرا بعلت کمی سن و سال بزندان ابد با اعمال شآقه و شلاق محکوم کرده است، او اغلب شبها نمیخوابد و اگر بخواب رود باعتراف خودش، مناظری را میبیند که وحشتناک است بدینجهت با داد و فریاد از خواب بیدار میشود و مادرش را میطلبد، زندانیها که به آرامش شبانه نیاز دارند، از این نوجوان ناراحتند و اگر به نا آرامیهایش ادامه دهد، جانش در خطر خواهد بود.

حلاّج در برابر رئیس زندان فقط یک سوال از نوجوان کرد و همان پرسش را کافی دانست، حلاّج از او پرسید:

ـ تاکنون تو مادر خلیفه را دیدهای؟ و پاسخ شنید:

من مادر خود را سالهاست از دست داده آم، پدرم پهلوان محل است، اغلب جوانهای محل با او دشمنند. بچههای محل وقتی مرا میبینند، اگر تنها باشم بمن میخندند و مسخره ام میکنند، پدرم مدتهاست بیکار است، من نیدانم پرا مرا اینجا آورده اند، مدتی است از پدر بدبختم خبر ندارم، همانطور که در خانه ام گرسنه بودم، اینجا هم گرسنه ام، دلم میخواهد بخانه ام باز گردم. شرح حال نوجوان سراپای وجود حلا ج را لرزانید، غم و اندوه بصورت قطرههای اشک از دیدگانش سرازیر شد، خاطرات تلخ زمان کودکی همراه با اندیشههای دور و دراز در اندرونش باز گشتند، نوجوان هم گریه میکرد، کسی را نداشت که بدیدار او بزندان بیاید و شاید پدر گرسنه اش هم یادی از از نمیکرد! حلا ج حدیث نفس میکرد که آخر این نوجوان چه جرمی مرتکب شده که مستوجب عذاب آنهم در زندان تاریک و هراسناک بغداد باشد؟ اشکهای دیده نوجوان را با آستینش پاک کرد و اورا دلداری داد، سپس قلم در دست گرفت و نامه ای برای سیده شغب مادر خلیفه بمضمون زیر نوشت: نوجوانی بیگناه و معصوم باتهام واهی اهانت بشما و احتمالاً به خلیفه نوجوانی بیگناه و معصوم باتهام واهی اهانت بشما و احتمالاً به خلیفه

محکوم بزندان شده است او هم در کنار ماست، دژخیمان گاهی طبق حکم دادگاه با شلاق اورا گوشمالی میدهند، او در دنیا فقط به پدرش دل خوش است، مادر ندارد و بدینجهت جور و جفا و دوری از پدر یگانه امیدش، موجب میشود که شبها را باکابوس و داد و فریاد بگذراند، آرامش ندارد و زندانیان نیز از آشفتگی این نوجوان در رنجند، من ایمان دارم و مطمئنم او بیگناه است، او نمیداند خلیفه کیست و آیا خلیفه مادر دارد که باو اهانت کند...؟! آیابا چنین ظلم و ستمها دعا میکنید که آبهای دجله و دیاله بغراوانی، کشتزارهای بغدادرا آبیاری کنند؟ خلیفه در اوج شکوه و تجمل، حقانیت ظاهریش را در راه ناصواب سوق میدهد و از سویی اکثر مردم در آغوش فقر و گرسنگی، دست و پا میزنند آیا شما با آرامش وجدان میتوانید امشب درقصر خود بدون بختک و کابوسی که بوجدانتان فشار خواهد آورد به استراحت بپردازید؟ چند ساعت پس از آنکه نامه بدست مادر خلیفه رسید، به استراحت بپردازید؟ چند ساعت پس از آنکه نامه بدست مادر خلیفه رسید، دستور آزادی نوجوان صادر شد، نوجوان از رئیس زندان درخواست کرد، دستور آزادی نوجوان صادر شد، نوجوان از رئیس زندان درخواست کرد، زندانیان تماشایی و تآثر بار بود.

حلاّج همدردی عاطفی و کریمانهای نسبت به نوجوان ابراز داشت، در لحظات آزادی ازبند، خوشحالی نوجوان درسیمایش موج مبزد، صفای بیگناهی که در روحش پنهان بود در چهرهاش منعکس شد، با شرمندگی سر بزیر انداخت تا حلاّج اشکهایش را نبیند، حلاّج اورا در آغوش گرفت گونههایش را بوسید، خوشحال بود که شاهد آزادی بیگناهی است به نوجوان گفت سعی کن روزها و شبهای زندان را فراموش کنی، آرزو میکنم و تو هم دعا کن، روزی با دست ابدیّت نام ستمکاران و ظالمان زمانه از قاموس هستی حذف شوند... بامید دیدار، وقتیکه حلاّج این جمله را برزبان آورد، زندانیان گریستند، حتّی زندانبانهانیز متأثر شدند. آنچه در آن لحظات در درون پر اندیشه حلاّج میگذشت، نمیتوان با کلام تصویر کرد احتمالاً بدنبال تامین سعادت و غنای زندگی فرودستان بود... حلاّج پس از رفتن نوجوان خطاب بزندانیها گفت: در بغداد بیرحم ترین افراد زمانه حکومت میکنند، بسیاری از قضات تحت تاثیر متنفذان و درباریان فاسد، احکام ظالمانه خود را صادر

کردهاند، من میدانم همه شماها تبهکار نیستید، بهر تقدیر باید قبول کنیم که آدمی ضعیف و گناهبار است، امّا داورانی که بدون تحقیق ما را محکوم کردهاند مجرم و مقصرند، در جامعهای که تباهی و فساد آن چشمگیر است دیگران میبایستی جای ما بزندان میآمدند، شور دیوانهواری که متعلقان و بسیاری از حکام و قضات و دژخیمان در اعمال خشونت بخرج میدهند ئویددهنده سرنگون شدن خلافت عباسی است، من از شما میخواهم کسانیکه در حقیقت مقصر نیستند و بیهوده در زندان یا بلاتکلیف بسر میبرند فردا پس از نماز بامداد نزد من بیایید و جهات بیگناهی خود را بمن بگوئید بشما اطمینان میدهم تا آنجا که توانایی دارم با منتهای قدرت بدرستی نزد قاضی القضاة بغداد عرضه کنم.

میدانید سرنوشت من بهتراز شماها نیست ولی من میخواهم خروش اعتراض آمیز شما را که طنین آن نباید خاموش شود از این دخمه هولناک بگوش بغدادیان برسانم، تا آزادگان این مرز و بوم بدانند که در امپراطوری اسلامی زیر لوای خلیفه غاصب عباسی، در تاریکی عمیق و موحش شبها نالهها و آههایی از درون دردمندان برمیخیزده این نالهها بسان طوفانی است، که در دل ابرهای تیره می غرد و چون موج خروشان دجله که کف بر لب به کرانه میزند، توانایی آنرا دارد که با همت آزادگان کاخهای ظلم و ستم جباران را واژگون کند، حلاج در پایان کلامش گفت: زندانهای خلیفه عباسی در شهرهای مختلف دره های رنج و ستم و اندوهند، بشما نوید میدهم خدایی که مهرش، عشقش مرا چون آتش و باد در تاب و تب افکنده است بی شک حامی ما در مبارزه با دغلکاران خواهد بود.

## بت شكن بغداد

حلاّ ج بت شكن بغداد، هشت بهار شكوفان عمر را در زندان كنار دجله، ناظر رویدادهای مختلفی در امپراطوری اسلامی گردید، زندگی رقت بار زندانیان آزاده اورا با صلابت بسوی مبارزه خونین دعوت میکرد، وی خویشتن را در میان اضدادی گرفتار میدید که لحظه بلحظه سر بر میآوردند و وی را تشویق و تحریک به ستیز با دولتمردان زمان میکردند، حلاّج باآگاهی و هشیاری، روش دانشمندان، عرفا، امیران و فقهای درباری راکه مخفیانه و گاهی علنی به استقراررژیم خفقان آور عبّاسی مساعدت مینمودند تا آزادگان، ناقدان از جمله ناشران کتابهایش را بعنوان عوامل بی نظمی، تحریک و آشفتگی اوضاع بهتبعیدیازندان محکوم نمایند، بهباد انتقاد میگرفت، از كمبودهاى جامعه دقيقاً بيش از هريك ازاطرافيانش از جمله به ورطههاى مظلم و لُجّههایی که روزبروز دهان میگشودند و بردرباریان متملّق خلیفه نامشهود بود آگاه میگردید، دولتمردان و درباریان بیرحم و بیعاطفه، پندارهای مضحک و ظالمانهای از سر عناد و حسادت در باره نبوغ خلاقه زندانی دجله که میتوانست در اعماق سرنوشت آدمی نفوذ کند، در دل داشتند. علیرغم محدودیتهایی که برایش در زندان ایجاد میکردند، نمیتوانستند مناسبات و روابط پنهانی اورا با یارانش در امپراطوری اسلامی قطع کنند. یا متوقف نمايند.

درباریان و سرداران خلیفه عباسی آرام نمینشستند و طرحهای ابلیسی خویش را یکی پس از دیگری برای شکست و نابودی تدریجی حلاج با تردستی اجرا میکردند، به خطیبان و سخنوران مزدور توصیه میکردند با تمسخر و تحقیر ادعاهای انسان خدایی حلاّج را یادآور شوند و شهرت و محبوبیت افسانه وارش را آماج حمله و انتقاد قرار دهند، به مدرسان دارالملمها تاکید می کردند به نحوی مبتذل به شیوهای سفسطه آمیز، سعی کنند بدانش پژوهان و کنجکاوان تفهیم نمایند که اندیشهها و افکار حلاّج متأثر و نشأت یافته از عقاید مذموم و غیر اخلاقی مزدکیان، زنادقه، قرمطیان و ماده گرایان هند است و سرشار از انکار باورهای دینی همچنین بیانگر بلندپروازیهای ابلهانه و نابخردانه! چهبهتر دولت نوشتههای زیانبار چنین مردی را به آتش کشد و وراقان آثارش را به سیهچال افکند و مومنان حلاجی را به شکنجه و عذاب تهدید کند!

به مدرسان می آموختند تا بجوانان تفهیم کنند که حلا ج دلباخته قدرت است، دیوانهای است نامجو و افزون طلب که آرزوی مسند خلافت را در سر دارد و غیر مسئولاته و نابخردانه ادعا میکند، روح القدس در کالبدش حلول کرده است! میتوان اورا صرفنظر از ضعفهای اخلاقی بسیارش شاعری خیالپرداز که ملالتی از حقایق در دل دارد معرفی کرد، نه حد یک پیشوا و یک راهنمای مذهبی، بیشک آدم خیالی است و عاشقانه خود را به رویاها و اندیشههای واهی سپرده است. چون بافکار مالیخولیائیش وفاداراست، ناگزیر میباید مخاطرات عدیده را، بپذیرد مزدوران متملق بوسایل ممکن از جمله باسخنرانیها و نوشتن کتابها و سرودن شعرهای مذموم میخواستند شخصیت باسخنرانیها و نوشتن کتابها و سرودن شعرهای مذموم میخواستند شخصیت حلاج و ایمان عرفانیش را به طنز و ریشخند بگیرند و دستاویزهایی نیز برای لکه دار ساختن تقوای مذهبیش در اختیار داشتند و بر کسانیکه همصدا با او بودند خصمانه و بیپروا میتاختند و مدعی بودند بزرگان و دانشمندان بغداد، بودند خصمانه و بیپروا میتاختند و مدعی بودند بزرگان و دانشمندان بغداد، حلاج را فردی سطحی، کم مایه وترسو میدانند! ولی ابن ندیم در کتاب حلاج را فردی سطحی، کم مایه وترسو میدانند! ولی ابن ندیم در کتاب النهرست خود سیمای بت شکن شجاع بغداد را چنیننقاشی کرده است:

رحلاً ج نسبت به پادشاهان و امیران » «جسور و در واژگون کردن حکومتها» «از ارتکاب هیچ فعل ناشایست و مذمومی» «خودداری نمیکرد....» بعضی از واعظان به پیروی از دستورهای وزیران عباسی برای مسخ چهره انقلابی منصور و نبوغ سیاسی و اجتماعیش که مشوق کودتای سال ۲۹۶ هجری علیه خلیفه گردید و حسین بن حمدان مرید و یار مومنش را وادار به عصیان کرد، اعلام کردند حلاج کافر است و پیش بینی میشود در آینده اگر او به فعالیتهای ملحدانهاش ادامه دهد زمین لرزه یا صاعقهای موجب شود زمین دهان باز کند و مردم بغداد را از تروخشک بکام خود بکشد، بر وزیران مسئول است بطریقی که مصلحت میدانند باو اجازه دهند هرجا که میخواهد غیر از امپراطور اسلامی برود یا تبعید شود، چون هر کس نوشتههای «این شیر غیر از امپراطور اسلامی برود یا تبعید شود، چون هر کس نوشتههای «این شیر بیشه تحقیق بقول عطار» رامطالعه کند، حاکتیت عقل را بتدریج از دست میدهد!

باید اذعان کرد که این تبلیغات مخرّب ولی بدون حساب و غیر منطقی، تاثیری بر روح و قلب جوانان شنونده نگذاشت و این گروه مشتاقانه و با کنجکاوی بیشتر از رسالت و اشعار حلاّج نسخه برداری و مطالب تازه و دلنشین او را بادقت قرائت میکردند.

فرمان ابن فرات دایر بر کتاب سوزان (خاکستر کردن نوشتههای حلاج) علاقه مردم را به تهیه این آثار بیشتر نمود، درباریان بخوبی میدانستند، توسعه و ترویج کتابها و رساله ها موجب میشود که مردم از چگونگی ادامه سلطه جبّاران عباسی و استثمار آزادگان آگاهی بیشتری بدست آورند، حلاّج هم میخواست فرودستان بویژه طبقه عوام را نسبت به خلفای عباسی بی اعتقاد کند تا علیه دستورها و فرامینش طغیان نمایند و بر حاکمیت گروهی جاه طلب و متنفذ زالوصفت پایان دهند.

در آن زمان فرمانی از سوی خلیفه المقتدر صادر گردید که غیر منتظره مینمود، در این فرمان المقتدر از فقها و قضات بغداد که مرجع عامه مسلمانان بودند، خواست که عقاید خودرا درباره نوشتهها و آثار و افکار حلاج آشکارا بیان کنند و در محافل مذهبی بگویند که اندیشههای منصور اغواکننده است و این مرد بیگانه و بیضایی بدعتگزار است هدف از صدور این فرمان که موجب طرح پرسشهایی شده بود، این بود که خلیفه ضمن نشان دادن تنفر خود از حلاج که مصائبی دهشتنا ک بوجود آورده است، خشونت و

یت شکن بغداد ۲۰۵

آزادی دستگاههای اجرایی را برای ریشه کن کردن افکار حلآجیان بیشتر کند تا در لحظه مناسب بتوانند برای همیشه صدای حلاّج را خاموش نمایند! مفاد این فرمان به همه حکّام و ولآت و لایات با سریعترین وسایل ابلاغ گردید و از فرمانداران بویژه فرماندار بغداد و اهواز خواسته شد که در مورد متهمین بفساد عقیده بدون ذرهای رأفت با خشونت و بیرحمی رفتار نمایند، ابن فرات ضمن نامهای که بفرمان، اضافه شده بود به حکام آزادی عمل داد که میتوانند مشکوکین را هم به محاکم و مجالس تحقیق و تفتیش مانند محاکمی که زمان مامون عباسی تشکیل شده بود فرا خوانند و از متهمان بخواهند با صدای بلند به حلاّج لعنت بفرستند و اگر سرپیچی کردند یا سکوت نمودند آنهارا بیدرنگ بدژخیمان تحویل دهند تا اینگونه افراد مجذوب، در زندان شکنجه شده یا بهلاکت برسند.

آنچه پس از صدور این فرمان عجیب در شهرها و روستاهای امپراطوری اسلامی بوسیله حکّام، ماموران و شرطهها و کدخداها و در خیمان رخ داد یاد آور حوادث خونینی بود که در دوران انگیزیسیون در اروپا بوقوع پیوست که یکی از فصول وحشتناک و خونین تاریخ قرون وسطی بشمار میرود.

تفتیش عقاید ادامه داشت، ماموران خلیفه آزادگان و نویسندگان را بهانههای مختلف از جمله خواندن کتابها و اشعار حلاّج به محکمه احضار میکردند، نمایندگان خلیفه متوّجه شده بودند با همه این بگیرو بهبندها هنوز عدهای با کمال سرسختی از حلاّج حمایت میکردند و معتقد بودند او رسالتی مقدس و سرنوشتی عجیب و غریب و موثر و معجزه آسا دارد!

مریدان ابن داود قاضی القضاة بغداد برآن بودند که در اشعار حلاً ج جذبه و سحر و افسونی نهفته است، بطوریکه خواننده را بهیجان وامیدارد و تشویق به عصیان میکند، «باهمه موانعی که ماموران عباسی برای جلوگیری از انتشار رسالههای حلاً ج بعمل میآوردند افراد مختلف العقیده متهم به تمایلات حلاّجی میگردیدند، معالوصف طبقه باسواد، نوشتهها و اشعار حلاّج را با اشتیاق میخواندند»

معروف است یکی از دانشمندان بلندپایه و آزاده راکه مذهب حنبلی

داشت و در کودتای بغداد بحمایت از شورشیان مشهور بود به محکمه احضار کردند و نظرش را درباره بدعتها و آثار حلاّج پرسیدند که آیا باید رساله های حلاّج را بسوزانند یا به آب دجله بشویند؟ دانشمند حنبلی پاسخ داد:

من نوشته های حلاج را نخواندم و متاسفانه در کتابخانه ام نوشته ای از آثار او ندارم و معتقدم ابتدا باید تمام کتابهای اورا مطالعه کنم، اگر خلاف اصول بود بنوشته هایش پاسخ منطقی بدهم و هیچکس هم نمیتواند مرا از مطالعه کتابهای او مانع شود ا باو گفته شد:

- این یک فرمان است، فرمان خلیفه ا

ـ من نمیتوانم هر فرمانی را که خلاف عقل و منطق است و آزادی ارادهام را محدود میکند بپذیرم من مسلمانم و آزاد آفریده شدهام۱.

در اینصورت باید مخاطرات عدیده ای را بپذیرید، از جمله تبعید، زندان و یا اخراج از بغداد، شما ایمان قلبی خود را مُخلصانه بیک شیّاد بدعتگزار تسلیم میکنید، آیا نمیدانید که آثار حلاّج ارزش خواندن را ندارد؟

- پس چرا از اشاعه آثارش در کتابخانه ها میهراسید، ضمناً من یک مسلمان موثمنم، مرا نترسانید مرغابی را از طوفان چه باک؟

د ما حقایق را بشماگفته ایم ضمنانمیخواهیم جوانان ساده لوح ما آثار حلاّج را مطالعه کنند و ایمانشان را نسبت بخلیفه از دست بدهند ا خطرنهایی اینجاست، آیا شما با سرنگون کردن خلیفه موافقید؟

- علیرغم انتقادهایی که از حلاج دراین شهر بعمل میآید، و اورا در زندان افکنده اید، او هنوز از حیثیتی عظیم برخوردار است و اعتبار عقیدتی و علمی بزرگی در جهان اسلام دارد، متاسفم شما و امثال شما نتوانستید، با همه قدرت و اقتدار خود تازگی و خلاقیت سرشاراندیشههای او راکه هیجانی ایجاد کرده است رد کنید، شما خیال میکنید بابه بند کشیدن حلاج شورانقلابی را در جامعهمهار کرده اید؟ اینطور نیست، اوهنوز رهبری جوانان شورشی را علیه خلیفه بعهده دارد.

۱- این کلام باد آورجمله معروف ژان ژاک روسو است که هنوز طنینش بلند است: آدمی آزاد زاده میشود ولی همه جا پای در زنجیر دارد!

قاضی محکمه گفت: ماناگزیریم آنچه شما بدون پروا گفتهاید به المقتدر اطلاع بدهیم!

\_ خواهشمندم باو بگوئید که من اعتراف کردهام، حلاّج اگر آزاد باشد برای امپراطوری عباسی خطری تلقی نمیشود، اما هر قدر این شیر شرزه جهان عرفان و بت شکن مشرق را در زندان نگاهدارید، بر شهرت، مظلومیت و محبوبیتش افزوده میشود و حمایت هزاران تن از خوانندگان آثارش را بخود جلب میکند!

آیا شما کشتار جنون آمیز طرفداران حلاّج را در شورش خونین بغداد از یاد برده اید؟ او موجب گردید که بسیاری از جوانان، پیشه وران و دهقانان، بخاک و خون غلطیدند، مگر نمیدائید او میخواهد اصول و قواعد اجتماعی و نظم و آرامش جامعه مارا بهم بریزد، شورش بغداد هنوز مانند کاردی بر استخوان و بر قلب ما نشسته است، او با نوشتههای تحریک کننده اش فرهنگ و ادبیات مارا بقهقرا میکشاند و با ترانههایش اشعار مارا به یک مشت کلمات نامفهوم تبدیل مینماید، او ستایشگر شیطان است واحتمالاً خود شیطان است!

ـ تعبیری که شما از آثارش دارید گمراه کننده است بی شک کتابهایش از ترانههای نارنبوغ دارند، بدانید در دماغ جمله آدمیان اندیشه پیشوایی، یا تمنای حاکمی، یا سودای رهبری، گاهی سر برمی زند!

ـ چند روز بعد بدستور ابن فرات، دانشمند بزرگ حنبلی بغداد را بجرم طرفداری از حلاّج و شورشِ بغداد بزندان افکندند.

فرمان خلیفه و دستگیری چندتن از دانشمندان بزرگ موجب گردید، برخی از حوزههای درسی و خانقاههادر بغداد تعطیل شود، بنابرشیوهای که احمدبن محمد الطایی حاکم عراق اتخاذ کرده بود، افکار عمومی پریشان و آشفته شد، دانشمندان و عرفا مورد بی مهری و انتقاد شدید متعصبّان ظاهربین قرار میگرفتند و گاهی به کفر یا زندقه متهم میشدند، و اگر بقراین و امارات این اتهام ثابت میگردید همانطور که غزالی در کتاب احیاءالعلوم آورده است محکوم به اباحهالمال و سفک الدم میگردیدند «مصادره دارایی و ریختن خون میگردید» در بیشتر محاکم عرفا و قضات سخن مکحول دمشقی،

حلاج

معتزلی مشهور قرن دوم هجری را عنوان میکردند که هرکس خدا را فقط برای عشق «محبت» بپرستد، زندیق است. در همان روزها ابوسعید خراز بخاطر نوشتههایش به کفر متهم گردید، رویدادهایی که در امپراطوری اسلامی علیه آزادگان، عرفا و طرفداران حلاج بوقوع میپیوست از آیندهای طوفان خیز خبر میداد، بازپرسی و تحقیق از مشکوکین در بغداد و شهرها ادامه داشت از سویی طبق دستور ابن فرات حلاج را در زندان به دوازده رشته زنجیر بسته بودند و اجازه نمیدادند کسی با او ملاقات کند.

ابن فرات همچنین به خبر چینان و ماموران در تمام قلمرو خلافت دستور داد هر کس را که احساس کردند از محبت و عشق عارفانه سخن میگوید یا ترانههای حلاّج را با صدای بلند میخواند بلافاصله دستگیر کنند. بروایت طبری، از تاریخ پانزدهم ربیعالثانی سال ۳۰۱ هجری تا ذیالقمده ۴۰۰ حلاّج و یارانش را بر ساحل باختری رود دجله آوردند و به چوب شکنجه میخکوب کردند، سپس ریش اورا تراشیدند و با چوب خیزران او و خادمش را زدند.

بنوشته ابن الجوزی حلاج و خدمتکارش را با لباس زرد باصطلاح جبه یهودیه در برابر مخالفان و طرفداران حلاج قرار دادند و جارچی مرتباً خروش برمیداشت که مردم بشتابید تا داعیان قرامطه را بهبینید، مادر خلیفه سیده شغب پریشان و گریان نزد فرزند رفت و اعلام خطر کرد و گفت: اگر جلوی مظالم ابن فرات را نگیرد، مردم علیه خلافت قیام خواهند کرد در نتیجه مقتدر دستور داد زندان حلاج را تغییر دادند و اورا به زندان بابالسلطان بردند.

ابن فرات از اینکه مادر خلیفه علیه اقدامات او اعتراض کرده است سخت عصبانی شد و ناگزیر گردید مبلغی رشوه به اطرافیان خلیفه بپردازد تاویرا از خطر برکناری نجات دهند و اموالش را مصادره نکنند.

جرجی زیدان مورخ عرب در کتاب (تاریخ تمدن اسلام) نوشته است که ابن فرات سهبار بهوزارت رسید در نوبت اول هفت میلیون دینار اختلاس کرد و در بار دوم و سوم سه سال وزیری با اقتدار بود و در طول این سه سال ده میلیون دینار پول نقد و املاک فراوان بدست آورد. بسال ۲۰۱ هجری نصرقشوری سردار حاجبان باشاره مادر خلیفه از مقتدر خواست اجازه دهد که حلاج را به خانهای نزدیک زندان تغییر مکان دهد تا در مکان تازه حلاج بتواند با دوستان و آشنایانش ملاقات کند، خلیفه با این تغییر مکان موافقت کرد، حمد فرزند حلاج گفته است:

نصر قشوری خلیفه را موافق کرد که بتواند برای حلاّج حجرهای جداگانه در زندان بسازند، سپس خانه کوچکی، پیوسته بهزندان برایش بنا کردند، در بیرونی ساختمان را دیوار کشیدند، ساختمان خود در دیواری محاصره بود، دری به درون زندان برای آن باز کردند، حلاّج در مکان تازه توانست با ابن حفیف عارف نامدار شیراز که برای دیدارش رنج سفر را برخود هموار کرده بود ملاقات کند.

هرروز عدهای از بغدادیان که مریض بودند برای رفع ناراحتیهای جسمانی نزد حلا ج میرفتند، و پس از چند روز بیماریشان درمان میپذیرفت، میگویند در همان روزها این داستان در محافل و مجالس مختلف بغداد دهان بدهان میگردید که پسر نصرقشوری مریض بود و پزشک معالج تجویز کرد که سیب بخورد ولی در آن زمان سیب در بغداد پیدا نمیشد، نصر نزد حلا ج رفت و از او سیب خواست، حلا ج دست باسمان برد و در یک لحظه سیبی در دست گرفت و به نصر داد، حاضران در جلسه از حلا ج پرسیدند: سیب را کجا آوردی؟

ـ از بهشت!

- پس چرا سیبی که در دست شماست خرابست و کرموست! - حلاّج برفور پاسخ داد:

چون این سیب میبایست در بهشت باقی بماند و چون آنجا را ترک کرد و به اینجهان آمد خرابی این دنیای دون در آن اثر کرده است! برخی از مورخان بنقل از اطرافیان المقتدر نوشتهاند که نصر قشوری گاهی حلاج را نزد خلیفه میبرد و خلیفه که از دردسر همیشگی و درد جهاز هاضمه رنج میبرد به حلاج مُلتجی شده بود و او با گذاشتن دستش روی نقاط دردخیز و تلاوت آیاتی از قرآن مجید، موجبات راحتی خلیفه را فراهم میکرد.

ابن فرات گرایش و علاقه ناگهانی خلیفه را بطرفداری از حلاج

نمیتوانست تحمّل کند، بدینجهت، اعتراضها، انتقادهای خود را با افسردگی و نفرت از نصر قشوری و مادر خلیفه به نفرت از نصر قشوری و مادر خلیفه به ندیمه هایش توصیه کرده بود چند قطعه از اشعار حلاّج را از برکنند و با لحنی موثر برای او گاه و بیگاه بخوانند!

روزی مادر خلیفه خطاب به ابن فرات گفت:

ـ آیا اشعار حلاّج را شنیدهای؟ برخی از ابیاتش معجزه آساست و هوش از سر شنونده می رباید، سپس دستور داد، ندیمه هایش برای او بخوانند:

نديمى غيرمنسوب إلى شيئى من الحيف سقانى مشل كيف مالصنيف بالشيف فللمادار ت الكأس دُعابالنظع والسيف كذام ن يُشرب الراح مع التيني بالصيف

ترجمه

ندیم من، کهپیوندی نداردباستمکاران، بدادمشربتی صافی، چنان مهمان کهبامهمان وامّاجام چون گشتی زد، آوردند تیغوخان چنین باد آنکه نوشدباده بااژدریه تابستان!

شيخ عطار كه از ترانه حلاج الهام گرفته است چنين سرود:

هسرکسهرابسااژدهسای هسفست سسر در تسمسوزافستساد دایسم خسواب و خسور ایسن چسنسین بسازیسش بسسیساراوفستسد کسمستسریسن چسیسزش مسرداراوفستسد

ابن فرات پس از خاموش شدن ندیمهها سرش را با افسوس و ناراحتی

تکان داد، و گفت من در تمام لحظاتی که ندیمه ها میخواندند، احساس گناه ميكردما

مادر خلیفه پرسید: چرا؟

\_ آیا میدانید او خودرا خدا میداند و مدعی است اشعارش ابیاتی است که از جذبه و الهام و اشراق مایه دارند؟ مادر خلیفه گفت:

د شمنانش چنین میگویند، او در یکی از فخیم ترین و بلندترین قطعات شعریش با خداوند راز و نیاز عاشقانه دارد، آشعارش حاوی لحظات جذبه آمیز و پرشور است و بخوبی نشان میدهد روح شاعر به هنگامی که سرگرم سرودن است در لاهوت پرواز میکند، ابن فرآت بدان! حقیقتاًکلامش داربا و سکر آور است تو گویی از اعماق وجودش سر بر میآورد! یا جوشش میکند. ابن فرات آخرین کلامش را از سر عداوت برزبان آورد و گفت:

راگر شما ادعای حلاّج را قبول داشته باشید، آنوقت مردم به خلیفهای که او انتخاب خواهد کرد معتقد خواهند بود، بیشک دیگر اثری از خاندان عباسی وجود نخواهد داشت، اناالحق ا يعني همين! مقتدر كم كم نسبت بانديشههاي

1\_ نجمالدین دایه در کتاب (مرصادالعباد) در بیان و تفسر اناالحق مطلب جالبی بشرح زیر نقل كرده است: مسكين حسين منصور را چون آتش همگي شجره فرو گرفت، شجره هنوز تمام ناسوخته شملههای «اناالحق» ازو برآمد، اغیار بر حوالی بودند، از شمله اناالحق بخواستند سوخت، لطف ربوبیت ایشان را دستگیری کرد. گفت خاصیت این آتش آن است که هر که در آن باشد و هرکه برحوالی آن باشد بر هر دومبارک بود که:

«آن بورک من فی النار و من حولها ۱۰۰ سور ۲۷ آیه ۸»

ای حسین این آتش برتو مبارک است، بر دوست مبارکیم و بر دشمن هم.

آخر براین آتش کم از عود نتوان بود، که چون آتش در اجزای وجود او تصرف کند نفس خوش زدن گیرد، آتش برعود مبارک است که بوی نهفته اورا آشکارا میکند و اگر آتش نبودی فرقی نبودی میان عود و چوبهای دیگر عرات عود بواسطه آتش بود، چون آتش برعود مبارک آمد عود بشکرانه وجود در میان نهاد. گفت من تمام بسوزم تا آتش بر اهل حوالی من مبارک باشد تا زشتی نكرده باشم كه راه جوانمردان نيست، لاجرم هرچند عود بيش ميسوخت اهل حواليش را بيش

المستعمر الم مساشسق چسەكسىدكسە جسان نسيسازد؟

حلاّج علاقمند شد و در خفا برخی از رساله های او را قرائت کرد و به ابن فرات دستور داد بهتر است برای آنکه غائله و شورش اعتراض کنندگان به زندانی شدن حلاج کم شود دانشمندان و فقها را دعوت کنی تا نوشتههای حسین را بخوانند و آنچه خلاف اصول نوشته است در شعلههای آتش بسوزانند و آنچه منطقی است مجاز باشد که طرفدارانش قرائت کنند یا آنکه حلاَّج را در محضر فقها دعوت كني تا در جلسات مباحثه شركت نمايد، آنچه نظر بزرگان دین است بمن بگویی تا برطبق فتوای آنها اقدام کنم امّا ابن فرات چنین نکرد، بلکه بنوشته میر خواند جمعی از دوستان و داعیان حلاً ج را دستگیر نمود و باشکنجه و شلاق از آنها اعتراف گرفت تا بگویند حلاّج ملحد است و او ادعاهای فرعونی دارد!

حُسِين نيز صوفيانه بقدم استغفار بايستاد وجود بشرى بخرقه در ميان نهاد و گفت: «الهي أفنيت أنا سوتيتي في لا هوتيك قبحق ناسوتيتي على لا هو تيتك » «أَن تَرحَم على مَن سمى في خلي» مابكًلي شجره و جودانساني را جون عود فداي «آتش عشق تو کردیم، تو بلطف خویش مشام ساعیان این سمادت را که بر حوالی این آتش اند بطیب رحمت معطّر گردان تا بریشان هم مبارک باشد»

«ای حسین، اگر چه آتش عشق مادر شجره انسانی تو افتاده بود و شملههای آتش اناالحق ازو بر میخاست، امّا چون تمام نسوخته بود، آن شعلهها از دود انانیت خالی نبود، چون جملگی شجره وجود فدای این آتش کردی، و صورت قالب که دود انانیّت ازو بر میخاست درباختی، و بآتش ابتلای ما بسوختی، خاکستر قالب ترا بفرماییم تا بر آب اندازند و نقاب حجاب از جمال کمال تو برداریم، تا برروی آب آتش وجود بی دود در جلوه گری «الله، الله آید و عنایت بی علّت ما مملوم خاص و عام جهانیان گردد که: «إنَّ الله لا نِطلم مُعَمَّال ورقالا به..

«پروانه صفتان جانباز عالم عشق که کمند جذّبهالوهیت در گردن دل هایشان در عهد الست افتاده است، امروز چندان به پروبال درد

«طلب گرد سر اوقات جمال شمع حضرت پرواز کنند.... یک شمله از «شعلههای آن شمع و «نَحن الرب اله من حبل الورید» استقبال کند

«و بدست «جذبَهُ مِن جذبات الحق توازى عمَل التقلين»

«او را درکنار وصال کشد که «یا آیشهاالنفس العطمشة ارجعی الی ربک ً «راضیط مرضیه سوره ۸۹ آبه ۲۸ تا چند بهپروبال پروانگی وَحُلقُ الانسانُ ضَمَیفًا ً «سوره ٤ آيه ۲۷» گرد سراوقات جمال ماگردی؟ تو بدين پروَبال در فضای «هوای هویّت طیران نتوانی کرد بیا این پروبال در میدان «والّذین جاهدو « فينا سوره ٢٩ آيه ٦٩» در باز، تا بر سنّت «لَنَهدنيّهم ۖ سَبُكا... «سوره ۲۹ آیه ۹۹» پرویالی از شمله انوار خویش ترا گرامت کنیم که از سویی در اغلب شهرهای آمپراطوری اسلامی مردم بعلّت بالا رفتن قیمتهای ارزاق شورش کردند و با خشم فراوان بسیاری از دکانها و خانههای رجال و درباریان عباسی را به آتش کشیدند و خروش برداشتند که ابن فرات باید برکنار و محاکمه شود، این شورش چنان ابعاد گستردهای یافت که خلیفه ناگزیر گردید، اورا برکنار و حامدبن عباس وزیر شقی و ستمکار بیرحم و ناسزاگوی دیگری را جانشین او کند. حامدبن عباس وقتی به صدارت رسید که آتش و دود کوچه و بازارهای بغداد را فراگرفته، گروهی به غارت انبارهای گندم و صرآفیهای بزرگ سرگرم بودند و بنوشته میرفطروس در کتاب (حلاّج) شورشیان پلها و راههای ارتباطی را ویران میرفطروس در کتاب (حلاّج) شورشیان پلها و راههای ارتباطی را ویران

ای دل ایسن ره بسقسیسل و قسالست نسدهسنسد

وانسگساهدر آن هسواکسه مسرخسان ویسنسد

تسابسر پسروبسالسی، پسروبسالست نسدهسنسد

«تا اکنون که بهپروبال خویش میپریدی دیوانه بودی، اکنون که به پروبال ما میپری «یکدانهای یگانه شدی، اکنون از مایی نه بیگانه، بل که همه مایی از میان برگیر بهانه، هم دُرّی و هم دُردانه و هم جانی و هم جانانه.

تبوجنانس و پینداشتنی کی شخصتی

تــر آبــی و انــکــاثــــــــی ســــریـــی

وبعد از این تو بتو نیستی، زیرا که از تو برتو جز نامی نیست .

عشق آمدو شدچوخونماندررگوپوست

تسا کسرد مسرا نسبسی و پسر کسرد ز دوست

اجــزای وجــود مــن هــمــه دوســت گــرفــت

نامی است زمن برمن و باقی همه اوست

مشاق تبو از السبب مسبب آسدانید

مسرمسست زيساده السمست آمسدهانسد

می میشوشند و پشد من نشیبوشند

كابشان زالست مى بسرست آمدهاندا

۱- ابن فرات بنوشته مورخان مردمی هیاش، جلاّد وبیپروا بود در سیاست اهل مماشات نبود، از کشتن یا زندانی کردن آزادگان بویژه طرفداران حلاّج واهمهای نداشت. نمودند و برای مبارزه با سربازان دولتی کوچهها و خیابانهارا سنگربندی کردند، درهای زندانهارا گشودند امسعودی در کتاب «مروج الذهب درباره حامد نوشته است: او کارشناس امور مالی بود و رشوه را با رضایت خاطر قبول میکرد، عصبانیتش گاهی بجنون میکشید بطوریکه روزی یکی از مراجمه کنندگان را نزدیک بود بادستهایش خفه کند، او از مقتدر خلیفه عباسی ترس نداشت حتی نسبت به ام موسی زنی که مورد احترام خلیفه و مادرش بود بی اعتنا بود و گاهی باو دشنام میداد، ام موسی روزی با چشمهای گریان نزد خلیفه رفت و آنچه ناسزا از حامد شنیده بود بخلیفه گفت ولی خلیفه، امموسی را آرام کرد و بقول ماسینیون در کتاب «مصایب حلاّج ۱» خلیفه تنها کاری که کرد این بود که به نوازندگانش بگوید این ناسزاها را در تصنیف روز خود بیاورند!

حامدبن عباس از اینکه روابط خلیفه با حلاّج دوستانه است سخت بر آشفت و دستور داد یکی از کارمندان مطلع زیر دستش راکه در امور مالیات تجربه ها اندوخته بود، هجونامه ای درباره ترفندها، دروغگوئیها و روابط خصوصی حلاّج تنظیم و محرمانه در دربار خلیفه توزیع کند و دراین هجونامه یا شب نامه اسامی داعیان و مبلغان حلاّج را در امپراطوری اسلامی افشا کند، این شبنامه محرمانه در میان نگهبانان قصرهای خلیفه عباسی پخش گردید. از سویی صدراعظم تازه با موافقت خلیفه دستور بازپرسی از یاران و نزدیکان حلاّج را بنامهای سامری و دخترش، همچنین ابن عطا که در زندان بودن صادر کرد.

این بازپرسیها وقتی آغاز شد که بروایت تاریخ، حلاّج درزندان تازه سخت مشغول فعالیت بود، و مردم دسته دسته نزد او میرفتند و او احکامی برای مبلغّان خود در شهرها صادر میکرد که چگونه طبقات مردم را آماده قیام خونین نمایند. خبرهای بشرح زیرهم بگوش مردم بغداد میرسید که:

· در طبرستان اهالی طرفدار «اطروش» قیام کردهاند.

• حسین بن حمدان در شمال عراق سربشورش برداشته و باردیگر یارانش را

برای هجوم همه جانبه به بغداد و دستگیری خلیفه بسیج کرده است.

حامد وزیر بدون توجه به شکل گیری و اهمیت این شورشها و قیامها عزمجزم كرد، ابتدا حلاج را كه كانون تحريك و توطئه و عصيان بود بطریقی در انزوا نگهدارد یا خاموش کند و پس از آنکه اورا از میدان خارج . کرد، سران توطئه را در هر مقامی که هستند دستگیر و مجازات نماید، بدین ترتیب در تعقیب و زندانی کردن مریدان حِلاَّج، دستورهای خشن و بیرحمانهای صادر کرد، ماموران مزدور و خشمگین برای پیگرد و دستگیری ..ر پاران نزدیک و مومن حلاّج در بغداد و شهرهای بزرگ امپراطوری اسلامی شبانه بخانههای مردم هجوم بردند، ترس و وحشت آفریدند با چوب و شلاق بجان مردم خواب زده افتادند، در مُخفى گاههاى ابوبكر هاشمي، ابن حماد سامری و محمدبن علیالکناتی که بدون ترس بمطالعه کتابهای منصور مشغول بودند، اسناد و مدارک و نامههایی از حلاّج کشف کردند که قابل نوّجه بود. حامد وزیر شخصاً درزندان بغداد حاضر شد و مستقیماً بازجویی از ر. .ر سامری را آغاز کردو قاطعانه باو گفت: اگر براستی و بدون تعصب و دروغ آنچه از حلاّج میدانی بگویی دستور میدهم تو و دخترت از زندان آزاد شوید ولى اگر در پاسخ سوالها درنگ كنى يا از راه صواب خارج شوى، ابتدا خانهات طعمه حریق میشود، سپس دختر جوانت را برابر دیدگانت میکشم و سپس جسد نیم مردهاش را به شعلههای آتش پرتاب میکنیم! سامری از تهدیدهای وزیر نهراسیدو برفور گفت: مسئله اینست اگر بدرستی آنچه که از مرادم حلاّ ج بدانم، بگویم و اعتراف کنم، بخاطر عداوت و تعصبی که نسبت باو و اندیشههای تکان دهندهاش داری نپذیری و باور نکنی و در نتیجه مرا بفتل برسانی...!

بس بر ی حامد با نیشخندی پاسخ داد: قول میدهم بخاطر اعتقاد و راستگوئیت حامد با نیشخندی باتفاق دخترت از زندان آزاد کنم! ترا خیلی زود و فوری باتفاق دخترت از زندان آزاد کنم!

ر یی رو در روی اسکه اشکهای دیدگانش را پاک میکرد با لحنی سامری در حالیکه اشکهای دیدگانش را پاک میکرد با لحنی محزونانه و بآرامی شروع باعتراف کرد و باافسردگی بدون آنکه شتابی داشته باشد، چنین گفت:

« من با حلاّج در فارس بودم، بدنبالش راه میرفتم، راه استخر را

صمیمانه و شادمانه طی میکردیم، حلاج با آنکه فصل زمستان و هوا سرد بود، ناراحت بنظر نمیرسید، مواظب من بود که سرما و خستگی مرا از پای نیندازد، میان راه از من پرسید:

ـ آنچه اکنون در دل آرزوی داشتن آنرا داری بمن بگو؟

ـ آرزویی جز سلامت و پیروزی اندیشههایت در دل ندارم!

ـ نه.... بمن بگو الالن چه چیزی میل داری بخوری؟

ناگهان بخاطرم رسید آزمایشی در آن هوای سرد که برف هم بشدت می بارید بعمل آورم و در آن مکان خلوت از او چیزی بخواهم که نتواند حتی در فلمرو سحروجادو آنرا آماده کند، گفتم: خیار میخواهم، آنهم سبز بطوریکه تازه از جالیز چیده باشند!

حلاّج نگاهی بمن کرد، لحظهای سکوتی با دلهره ایجاد شد و با لبخندی بمن گفت:

\_ همين . . إ

- آری همین! خواستم بگویم اگر برایتان ممکن نیست، قلب و نفس نیم مردهام را ادب کنم که دیگر چیزی از من مطالبه نکند ولی در همان لحظات حلاّج در برابر دیدگانم دستهایش را میان توده برف برد و بطرفةالعین چیزی در مشتش جای گرفت و آنرا بمن داد... آری خیاری سبز، با طراوت و مرطوب گویی تازه از جالیز چیده بودند! حامد کمی درهم شد و پرسید:

ـ توهم آنرا بىدرنگ خوردى؟

ـ پس از چند لحظه که آنرا نگریستم با حرص و ولع خوردم! گویی تیری بقلب حامد اصابت کرده باشد، عصبانی شد، گفت: مردک حقه باز، دروغگو، تو خیال کردی همه مثل تو ابله و نادانند، بهانه و دستاویزی باو داد که دستور دهد مرا کتک بزنند، ماموران با شلاق چرمین بجانم افتادند و من زیر ضربههای شلاق فریاد میزدم! چرا از شنیدن حقایق خشمگین میشوید؟ هنوز داستانها برای گفتن دارم!

ـ حتماً از لجام گسیختگی و شعبدهبازی او...

نه، نه، از ابراز شهامت، رشادت، تقوی و مهربانیهایش... حامد به فرجام دستور داد، سامری را در زندان شکنجه دهند و دخترش را نزد او

بت شکن بغداد ۲۱۷

بیآورند. دختر سامری بدون ترس و اضطراب نزدیک شد، حامد با یک نگاه بدخترک فهمانید برای چه احضار شدهاست، نگاههایش تهدید آمیز بود.... هیجان و عاطفه در آن موج نمیزد، پرسید: چند سال است حلاج را میشناسی؟

ـ برای ما در دوستی با حلاّج نه زمان مفهومی دارد، نه مکان.. اصل هستی جاودانی است.

ـ بمن بگو آیا میل داری خودت و پدرت از زندان آزاد شوید؟

ـ مادردی بنام جدایی و فراق نمیشناسیم، برای مازندان، گلستان

#### است،

ـ حلاج را بدعتگزار میدانی، پیغمبر میشناسی یا...؟

ـ حامد وزير بايد در وجود سامري يا دخترش مستحيل شود تا نيروي جاذبه و عشق و شیفتگی به حلاج را درک کند! میدانم آفریننده این عشق و محبت در دل ما اوست! قدرت جادویی عشق جنونزاست حلاَّج عابداست، پرهیز کار است، موحد است، صورت راز آلود عرفان حقیقی و عشق بمعبود است، عشق الهي را بخوبي تشريح ميكند بارها بما گفتهاست عشق الهي از سوی سازنده کاینات دردل انسانها ایجاد میشود و بخود او باز میگردد، بما گفت و پیش بینی کرد که جوهر عشق رنج بردن، فراق و آوارگی است براین اساس، ما همه ستمهای شما و خلیفه عباسی را بجان قبول داریم! حامد پرخاش کنان گفت: من از تو نخواستم درباره شخصیت و اصالت حلاج جادوگر، آواره،... زاده صحبت کنی، از او آنچه میدانی یا دیدهای برای ما بگو، بدون آنکه از پندارها و رویاهایت استمداد بگیری! پیش از آنچه برعواطف و احساس زنانهات تکیه کنی بر مبانی عقل و وجدان متکی باش، بآید بدانی، گفتارت در سرنوشت حلاج و پدرت موئر است. دختر سامری بخود جرأت داد و گفت: ما از دروغ، ریا و شائبه بدوریم، آقای حامد، من شماراً یک وزیر با تجربه میدانم، امّا تعصّب و خودخواهی فوق العادهات که با خشونت و صلابت توام است نميتواند مرا از ستايش و تمجيد كارهاي خارق العادهای که حلاج انجام داد، باز دارد. شما نسبت بیاران ایثارگر حلاج رفتار تحقیر آمیز و دلسر کنندهای مانند رفتار مالیخولیایی مامون خلیفه

و قضات دادگاه تفتیش عقایدش دارید، اگر معتقدید که سزای عارفی که عاشق خداوند است و معتقد است معبودش عاشق ذات خود است و معشوق ذات خود و عشق کل، منبع تمام عشقها و نیروی محرکه پدیدههای كايناتست، چوبهدار است، بهتر است اراده خود را كه ظالمانه است تحقق بدهید، پدرم مرا به حلاّج معرفی کرد در همان دیدار نخست حلاّج هدایایی قیمتی بمن عطا کرد و خواست مرا برای پسرش که در نیشابور بود نامزد کند، روزی تنها نزد او رفتم، از دیدار ناگهانیم خوشحال شد، از جای برخاست دستش را در آستین برد و بیدرنگ با مشتی از مشک تازه که فضارا معطر کرده بود، بیرون آورد و بمن داد! حامد برفور گفت: پس از چند دقیقه مشک تبدیل به بُراز شد، اینطور نیست؟ نه، نه اینطور نیست و سپس گفت اینها را بعنوان یادگاری بتو میدهم که شب عروسی از آن استفاده کنی، کدبانو باید همیشه معطر باشد آنگاه بمن فرمود کناره یکی از حصیرهایی را که در اطاقش پهن بود بالا برم، این کا را کردم، سکه های زیادی زیر حصیر بود که چشمهایم را خیره کرد، دستور داد یک مشت از آن دینارها را بردارم، دستورش را اجرا کردم هم اکنون این پولها در منزل است، بفرستید که ماموران از نزدیک بهبینند!

حامد گفت، فکر نمیکنی او دیوانه یا جن زده باشد!

- او مجذوب است و در تصرف عشق و احتمالاً دیوانگیش از عشق سرچشمه میگیرد ا بما میگفت و دیگران هم تایید کردند که او با دنیای شهود، اشراق و واردات قلبی مربوط است و بیشک در تصرف قدرت فائقه ای است و نمیتواند آثار این سرمستی را از دیگران بپوشاند و کتمان راز کند!

حامد با ملایمت گفت: تو، دختر با ایمانی پاک و عقیده راسخی که داری حیف است در چنبر افسون حلاج گرفتار شوی! دختر سامری برفور با صدای بلند گفت:

ما بدنبال فضیلتیم، راهمان را با اعتقاد و اخلاص انتخاب کردهایم، از مرگ هم نمیهراسیم، به حلاّج الاسرار اعتماد و ایمان قلبی داریم، خیالباف نیستم بلکه باندیشه ها و ترانه های حلاّج که عمیق و ساحتی آرمانی و آسمانی دارد احترام میگذاریم، او انسان را خلیفه خداوند متعال بروی زمین

بت شکن بغداد ۳۱۹

میدانست. ماعاشق خدائیم، شما نمیتوانید لحظات شورانگیزی را که ازاین عشق نصیب ما میشود در ک کنید! حلاّج بیدلیاست که در همه احوال خدا با اوست، اصولاً مجذوبان و شوریدگان در تصرف عشقاند و عشق در حقیقت طاعت و فرمانبرداری از معشوق است، حلاّج محبوب ماست او کسی است که غالباً با معبودش راز و نیاز دارد و محبت شدید از اسباب اتحاد است....

حامد در برابر منطق قاطع دختر سامری نتوانست چیزی بگوید، دستور داد اورا بزندان بازگردانند، دختر سامری تاشبی که حلاج بحکم محکمه میبایست حلق آویز شود در زندان بود و سپس آزاد گردید ولی تا پایان عمر بعنوان عاشق و شیغته راه حلاج چون کوهی استوار باقیماند، درباریان خلیفه هرقدر خواستند اورا بسوی خود جلب کنند موثرواقع نگردید، او نسبت به نظام سیاسی و مذهبی خلفای عباسی ارادتی نشان نداد و درمحافل و مجامع از بدرفتاری ماموران و شکنجه و آزار زندانبانها و کشتار آزادگان بی پروا سخن میگفت.

چنانبیخودشدمازخودکهاندروادیوحدت بکیمستاناالحقگشت ودیگرغرقسبحانی

## بازجویی از ابن عطا

از جمله فرزانگانی که تا آخرین لحظات زندگی پرماجرایش بدون هراس، شجاعانه علیه مظالم خلیفه عباسی مبارزه کرد و بستیز پرداخت و از شرف و آزادی انسانها دفاع میکرد، ابوالعباس احمدابن محمدبن سهل بن عطا است، در تذکرههای عرفا از جوانمردی و بیپروایی او حماسهها نقل کردهاند و همچنین کلام نفز و پرجاذبهای آوردهاند که جاودانه باقی خواهد ماند، حلاج تنها ستارهای درقلمرو عرفان بود که در آسمان دل پرمهرش درخشید و فروغ اندیشههایش فضای قلب ابنعطا را منور کرد و باو آن اقتدار را بخشید که به حامدبن عباس وزیر پر صلابت خلیفه بگوید: من عنان اختیار روح و دلم را بدست حلاج سپردهام، دلی که از باده مهر اناالحق سرمست است، اگر خلیفه عباسی خون آشام قربانی میطلبد حاضرم بجای حلاج قربانی شوم.

ابن عطا اهل حدیث، موحد و معتقد بحقایق مذهب بود او به بقاء شخص در بهشت عنبر سرشت اعتقاد داشت و به آن دلبسته بود، در این مورد کلامی شیرین دارد که:

بزرگترین سعادت اصفیاء در بهشت آنست که می شنوند، پروردگارشان بیواسطه برایشان آرامش و لذایذ روحی و معنوی آرزو میکند... ابن عطا حلاج را مظهر عشق و پیک امید آزادگان و صوفیان میدانست و میگفت هروقت کنارش مینشینم از گرمی آفتاب اندیشههایش جان میگیرم، ابن عطا اهل جدل بود و با جنید مُدام در مباحثه و احتجاج در نظر جنید کمال دین در صبر است که تا به مرحله فنا میرسد، به نظر ابن عطا

بازجویی از ابنعط

صبر تا قبول انهدام برای اقرار به الالهاااالله شکر است که به کمال عالم و وجود خدا اعتراف میکند و به ستایش او میپردازد، عقیدهای که حلاج مبتکر آن بود و میگویند جنید چون نتوانست ابن عطا را وادار کند که از حلاج کناره گیری نماید از خدا خواست که پاداش سختی باو بدهد، برخی میگویند براثر نفرین جنید، فرزندان ابن عطا را کشتند و اموالش را بغارت بردند معالوصف پس از پانزده سال آوارگی و تحمل مرارت و سختی اظهارنظر کرد که عرفان حلاجی جلوه گاه قلبی مشتاقان و علاقمندانی است که به شور و شکر عارفانه اعتقاد دارند، ابن عطا را که در بیشتر شورشها شرکت داشت دستگیر کرده و نزد حامدبن عباس بردند، حامد قهقهه ای زد و پرسید:

ـ قبول داری که روزگار حقهبازیها و شعبدهبازیها و بندبازیهای، مرادت حلاج بپایان رسیده است و دیگر احمقی مانند تو، گرفتار این اهریمن بیضاوی نخواهد شد؟ ابنعطا از اینکه به مرادش توهین شده است، تکان خورد و سخت خشمگین گردید و پاسخ داد:

- آینده نشان خواهد داد، کسی را که با سیزده رشته زنجیر در زندان به بند کشیده اید، طوفان ظلم و ستم را پشت سر میگذارد و به فنا که زندگانی ابدی است میپیوندد و فرمان خداوند را با عشق، لبیک زنان و مشتاقانه میپذیرد.

\_ آیا میدانی تو از ابلیس پیروی میکنی؟

ـ من در ناصیهاش انوار حقیقت میبینم.

ـ تو قربانی جهالت و نادانی خود شدی بیشک بزودی در اعماق جهنم جای خواهی گرفت. ابن عطا خروش برداشت و گفت:

. خاموش باش که جاهلان حق ندارند درباره ما قضاوت کنند، تو با محدودیت دانش و فرهنگی که داری نمیتوانی مقام عرفانی و حقّانی عشاق جهان را درک کنی.

حامد که از پاسخهای دلیرانه ابنعطا که در شورش بغداد شرکت کرده بود عصبانی گردیده بود دستور داد روز بعد محکمهایبرایرسیدگیبه پرونده ابن عطا تشکیل شود، وقتیکه ابنعطا را به محکمه میآوردند بدستور

حامد، نگهبانان بصورتش سیلی میزدند و او آرام بود و تحمل صوفیانهاش را از دست نداد، در کتاب طبقات صوفیه و نفحات الانس جامی آمده است، وقتی ابن عطا وارد دادگاه شد، نگاهی دقیق بچهره قضات مزدور کرد و سپس در صف مقدم در برابر دادرسان نشست، قاضی دادگاه از او پرسید:

- ـ آیا تو حنبلیان بغداد را تشویق کردی علیه خلیفه عباسی، خلیفه مسلمانان قیام کنند؟
  - ـ بله، من مقتدر را، كودكى جاهل ميدانم.
- ـ آیا این نوشته های تست که به بازجویان در زندان گفتی، و نوشته های خود را مهر کردی؟
  - ـ بله خط منست.
  - ـ تو با اندیشه های حلاّج و شعار اناالحق او موافقی...!
- بله من در برابر جاذبه کلام اناالحق او قادر به مقاومت نیستم، شما حلاّج را بخوبی در ک نکردهاید، آثارش را عارفانه نخواندهاید تا به کمال و عمق شخصیتش رهنمون شوید، شاید در آینده بسیار نزدیک، او بهتر شناخته شود، آنهم وقتیاست که گردوباد عداوت و تعصّب در بغداد فرو نشیند، چرا شما آزادگان و مردان خدارا بیجهت متهم به الحاد و زندقه میکنید، و ناجوانمردانه اموالشان را مصادره مینمائید، حلاّج یک شخصیت بزرگ انقلابی زمان ماست. به خوارق عاداتش اعتقاد دارم و از خدا خواستم مانند حلاّج مرا ببلا آزمایش فرماید! در این موقع حامد که در جلسه دادگاه حاضر بود نتوانست خونسردیش را حفظ کند و فریاد کشید:
- بزودی حلاج را خواهیم کشت و جسد کثیفش را در میان شعلههای آتش خواهیم سوزانید و ترا هم بسزای خیانت محکوم خواهیم کرد. ابن عطا با کمال بیپروایی و شهامت فریاد کشید:
- ـ مردک، متملق و برده خلیفه غاصب عباسی، مگر نمیدانی یاران حلاّج مانند مرادشان با خدای متعال وصال صوفیانه دارند و این منتهای عظمت و بزرگواری است. شما حلاج را در تاریکی دیدهاید، او واجد آن اراده خلاّقهای است که توانسته بسیاری از مردم امپراطوری اسلامی را مرید خود نماید.

حامد عصبانی شد و به محافظان دستور داد: با مشت و لگد و شلآق پاسخ جسارتهای اورا بدهند محافظان بیدرنگ به ابنعطا حمله میکنند و دندانهایش را میشکنند ابنعطا که خون استفراغ میکرد، سخت تر و جنگجو تر فریاد میکشید لعنت برحامد که جلاد آزادگان و بیمار روانی است، حامد دیوانه است حامد دستور داد کفشهای ابنعطا را از پاهایش در آورند و برسرش بکوبند، نگهبانان، چنین کردند، با مشت و لگد و چوب خیزران از هرسو به سروصورت و پیکرش حمله بردند و آنقدر زدند تا کف دادگاه از خونش رنگین شد، ابنعطا مانند کوه استوار بود و به شعارهایش علیه مقتدر و حلاج آنقدر ادامه داد تا نقش زمین شد و جهان را بدرود گفت!

میگویند ابنعطا در آخرین لحظات زندگیش نگاهی بآسمان کرد و گفت:

خدایا حامد را به مجازاتی سهمگین گرفتار کن تا عبرت دیگران شود.
برخی از مورخان نوشته اند ابن عطا را از دادگاه مستقیماً به اقامتگاهش
بردند بروایتی پس از هفت روز و در بعضی از تذکره ها نوشته اند چهارده روز
در گذشت. ابن حامد هم به بدترین و فجیع ترین وضعی کشته شد در حالیکه
دستها و پاهایش را قطع کردند آنهم پس از آنکه خانه اش را برابر دیدگان
دنیادارش سوزانیدند...

خوانندگان گرامی آنچه باید درباره ابن عطا بدانند اینستکه او یکبار محرمانه نزد حلاّج رفت بروایتی، رسالههای حلاّج را از او گرفت و نزد یکی از بستگانش نگهداری کرد، ولی گروهی معتقدند روزیکه ابن خفیف عارف بزرگ شیراز بزندان بغداد نزد حلاّج رفت، حلاّج از او پرسید آیا ابن عطا را میشناسی؟ پاسخ داد، قبل از آنکه نزد شما بیایم با او دیداری داشتم، سپس حلاّج نوشتههای خود را به ابن خفیف داد که به ابن عطا تحویل بدهد و ابن خفیف چنان کرد. گروهی از صوفیان را عقیده براین است که دفاعیات ابن عطا در دادگاه موجب گردید که مخالفان، حاسدان و متعصبان بغداد عزم جزم کنند تا حلاج را پس از آزار و شکنجه بقتل برسانند ولی شبلی که از بزرگزادگان ترک و در دماوند صاحب املاک وسیعی بود که همه را میان تیره روزان و کشاورزان تقسیم کرد و سپس به تصوف علاقبند شد در دادگاه حلاج، با اندیشههای او مخالفت کرد تا بتواند برای نجات دوستش چارهای

بیندیشد. شبلی میگفت دیوانگی من مرا نجات داد و عقل حلاج باعث هلاكت او شد، هيچكس مرا موآخذه نكرد كه چرا گفتم ليس في جبتي الاالله امًا از دیدگاه وی (شبلی) رازهای جذبه و وجد را هنگام شوریدگی نباید بر ديگران آشكارا گفت. ابنداود نويسنده كتاب الزهره معتقد است اينگونه اسرار را بهیچ دلیل و بهانهای نباید بیان کرد و دیوانگی پاداش کسی است که به میثاق عشق که رازداری است وفادار نمانده است. بدینجهت مجنون «عاشق لیلی» به رغم تقدیر و سرنوشت دردناکش بزهکار است. شور عاشقانه اگر باعث تکریم و بزرگواری مقام مجنون شد در عوض وظیفه بسیار شاقی برعهدهاش گذاشت که رازداری بود، از لحاظ ظاهر مجنون و حلاج هردویک گناه بزرگ را مرتکب شدهاند، عشق برابر هردو، دامی تعبیه کرد و این دام هنگامی بود که پای به ساحت شوریدگی گذاشته و فریفته شده بودند، متاسفانه مجنون و حلاّج نتوانستند از آن بپرهیزند و کفاره گناه و لغزشهای خویش را گران دادهاند. اگر مجنون در مرحله نهایی عشق باشکوهمندترین وضعی که همان آرزوی کشته معشوق بودن است جهان را بدرود گفت، حلاّج فدای کج اندیشیهای ابنداود قاضیالقضاة بغداد که معتقد به نظربازی عاشقانه و رازداری در مراحل عشق بود گردید شور و حال عاشقانه مانند طوفان درياست وقتيكه دريا طوفاني شد نميتوان جلوى غرش امواج کوهپیکر را گرفت، کتمان حال عاشقانه میسور نیست، افشای راز عشق اکسیر زندگی و نهائاً شاهراه شهادت است. ابنداود حدیث زیر را در تایید نظر خویش نقل کرده بود و نگارنده این حدیث را در کتاب (تمهیدات، عین القضاه همدانی) خواندهام که «مَنْ عَشَق و عَف و کَتَم و مات فَقَد مات شهیداً» هرکس عاشق شود و دامن عفاف را در عشق آلوده نکند و پرده راز را ندرد و در آن غم بمیرد شهید محسوب میشود.

آن زنـــده پـــایـــدار بـــاشــد کـاو کـشـتـه هـشـق یــار بــاشــد بازجویی از ابن عظ

بيخودان راز عشق فايدهايست

عشق و مقصود خویش بیبهدهایست

نیست در عشق حنظ ٔ خبود مبوجبود

عاشقان را چه کار با مقصود

عهشق و معقبصود كنافسرى بناشند

عساشسق از کسام خسود بسری بساشسد

همچو آن حلاّج بدمستی مکن یا حسینی باش و یا منصورباش سرمد

# فنا از نظر حلاّ ج

برخی از اندیشمندان ظاهربین معتقدند، منصور حلاّج پس از سالها مبارزه با خلیفه عباسی و درباریان فاسدش که غرق در لُجّه فساد و تبهکاری بودند، چون نتوانست پیروزیهای چشمگیری بدست آورد و حتّی در اینراه بهترین یاران و دوستانش را ازدست داده و خود نیز بزندان طویل المدت و بدون حاصل محکوم شده بود و اجرو مزدی هم در قلبرو ایثار گری عاشقانه مشاهده ننمود، بدینجهت برای فرار از دشنام حاسدان و انتقادهای مستمر دوستان که کاسه صبرشان در تحمل سختیها و مشقتها و شکنجهها و آزارها لبریز شده بود به ترانه گویی و اشراق و فنا روی آورد، بیم از شکست، روح حساسش را میآزرد، این بود که مرگ و کشته شدن را دلپذیر تلقی میکرد و صلا در داده بود از دست دوست چه عسل و چه حنظل، آنکه فرق داند عاشق عسل بود نه عاشق دوست!

حلاج بی صبرانه بدنبال آرامش ابدی دقیقه شماری میکرد و خشنود بود که از درد و رنج و ناکامی و غل و زنجیر زندان لذّت میبرد، حتی بارها بیارانش دستور داد یا خواهش کرد که اورا بکشند چون سعادتش در نیستی و فناست و فنا کمال و غایت وجداست!

حلاّج مرگ را نیستی نمیدانست بلکه ساحتی میپنداشت که در فنای ذاتی، حقایقی در قلبهای عشاق آشکار مینماید.

در همان روزهایی که حلاج خروش اناالحق برداشته بود بسیاری از صاحبنظران مانند ابن داود اصول و مشرب عرفانی حلاج را قبول نداشتند و واندیشه هایش را رد میکردندو حال و هوای عرفانیش راجنون آساو غیرواقعی می پنداشتند بنابراین فنای عرفانی حلاّج در همان زمان از دیدگاه مخالفان و حاسدانش ارزشی اخلاقی و معنوی نداشت در حانیکه همه قواعد اخلاقی و باطنی افکار حلاج ناشی از پذیرفتن و بکار بستن اصولی بود که نهائا بشهادت می انجامید، اگر حلاج تشویشی در خاطر داشت بخاطر مظلومانی بود که زیر بار سنگین مالیات و ستمهای ماموران خلیفه خمیده و لهیده شده بودند، سوز و گداز صوفیانه اش بعلت دستگیری یارانش در شهرهای امپراطوری اسلامی و شکنجه و آزار دستگیر شدگان بود، اگر مایل نبود بزندگی ادامه دهد بنابر ملاحظات سیاسی و نه مذهبی بوده است، حلاّج برندگی ادامه دهد بنابر ملاحظات سیاسی و نه مذهبی بوده است، حلاّج برنبال چاره جویی اجتماعی و عقیدتی بود که انسان خدایی در متن آن بالیده و برکشیده است، بنابراین آرزوی شهادت و نیل به فنای حلاج را باید در حال و هوای فکری و سیاسی زمانش کندو کاو و جستجو کرد.

او افسوس میخورد در برابر دنیای مسیحیت، خلفای اموی و عباسی با افعال زیر کانه خویش متأسفانه فضیحت و رسوایی ببار آوردند، از سویی مشتاقانش در بسیط زمین چون زندگی را شایسته دوست داشتن به شیوه مطلوب خویش (شیوه حلاّجی) نمی دیدند، آماده شهادت می شدند تا خون خود را نثار تحقق بخشیدن آرمانهای پیشوایشان حلاّج نمایند، بروایت بسیاری از محققان منصور برای خویش زندگی نمیکرد و جویای عظمت و نام نبود ولی همواره به کنجکاوی در زمینه هرچه دقیق تر عالم هستی و شکوه و حثمت شخصیت انسانی می پرداخت و معتقد بود که کائنات را در انسان و عظمت انسان را بخوبی در کائنات مشاهده میکند!

درون گرایی حلاج نمایشگر وجدو شور و هیجان الهامی اوست و بجایی میرسید که غالباً از مرزهای شهود میگذشت و بسوی دنیای زیبا و شکوهمند غیب منتهی میشد تا جلوههایی از دیدار یار و کرشمهها و نازهایش را توصیف کند.

ر ر - برخی از عرفا مانند شبلی، بایزید آنقدر محبوب و معشوق واقعی را برخی از عرفا مانند شبلی، بایزید آنقدر محبوب و معشوق واقعی را درونی و حساس میکردند که به فرجام آرزوی وصول به پایگاه وحدت را در دل میپرورانیدند، تمنای وصال یعنی شور و شادابی روحی و

جسمی برای شهادت عاشقانه و عارفانه از نوع فداکاریهایی است که تنها حلاج جان خود را در راه آن از دست داد.

آنها که مانند ابنخفیف عارف نامدار شیراز حلاج را از نزدیک دیدهاند و با او مباحثاتی داشتند میگویند، صفای آسمانی در سیمایش موج میزد، گویی اندیشه های متعالش ابتدا در آئینه قلبش منعکس میگردید و سیس برزبان جاری میشد بسیار، مایه و پر استعداد بود هوش و خرد شگفت آورش از قدرت و نیرویی بالاتر از نبوغ برخوردار بود، او در حساس ترین و تلخ ترین لحظه های عمرش با خونسردی و خوشرویی به نشر و اشاعه اندیشه هایش میپرداخت، آنچنان خستگی ناپذیر بودکه ما در دهر شاید در هر یکصدسال چندتن مثل اورا بجامعه بشریت عرضه میکند، میگویند مفهوم شهید راه عشق از آفریده های شعر عرب است نگارنده این سطور این ادعا را قبول ندارد و اگر چنین باشد، این اندیشه را حسین حلاج در ترانه های غنائیش در وصف انسان خدایی ذکر کرده است. بدینجهت انسان خدایی حلاّج همراه ترانه هایش در قرن پنجم هجری قبول عامه یافت و بعدها در غزلهای دیگران پایگاهی والا کسب کرد. ایثارگری که فساد و تباهی در وجودش راه نیافته بود ذوقی سرشار و نو آوریهای موثر در ترانه سرایی داشت و بر الفاظ جلایافته و تراش خورده، مسلط بود. حلاج پس از شهادت سرمشق و الگوی نمونهوار جوانمردان و شجاعان مشرق زمین گردید، اینستکه داستان عبرت انگیزش در قرون و اعصار گذشته و آینده سحرانگیز و جوانبردانه بوده و خواهدبود. این مساله مهمي است كه غايت قُصواي عارفي دردمند و عاشق خداوند، گسستگی از هستی و پیوستگی با فنا بود و حتی چوبه دار نتوانست تارهای دل حساسش را بلرزاند.

نگارنده این سطور با عنایت به نوشته ها و گفتارهایی که از این شهید وادی عرفان باقیمانده و تحقیقات پنجاه ساله وار زنده دانشمند فقید ماسینیون فرانسوی باین نتیجه رسیده ام، چنانچه این ادعا درست باشد که حلاّج تقریباً هیچگاه از حقیقت و جاذبه دلنشین و شیرین صوفیانه انسان خدایی فارغ نبوده و این حقیقت تمام لحظات و آنات عمرش را چنان دربر گرفته بود که در زیر فسربه های تکان دهنده تازیانه، حتی در لحظاتی که طناب دار دور گردنش

حلقه میزد، بدان مترنم و طنین آنرا با تمام وجود بگوش یاران مشتاقش میرسانید و مکنونات قلبی را بدون پروا و با صراحت بر زبان میآورد بخاطر --آن بود که نبوع و اشراقش را در پرتو مشعل عشق و شوریدگی و درون گرایی جسته بود و از مشاهده تجلیات معشوق چنان بوجد و سرور در میآمد که قسمت اعظم تازگی اندیشهها و جاویدان بودن نامش را باید مرهون آن دانست، حلاج زمانی لب به تازه گویی گشود و از ناشناخته ها سخن گفت که امپراطوری اسلامی زیر بار سلطه و ستم خلفای عیاش عباسی دست و پا میزد و آتش کینه و عداوت و خیرهسری شهرهای دور و نزدیک را شعلهور ساخته بود و مردم بیش از پیش در انتظار یک منجی بودند. متاسفانه در آن گیرودار که گروهی از آزادگان میخواستند با تمام وجود نظام از هم گسیخته ستمکاری را ریشه کن کنند، گروهی از زاهدان ریایی و فقهای درباری با ذوق و شوقی فراوان از استمرار خلافت عباسی سخن گفته و شعرا را وادار بمديحه سرايي ميكردند در حاليكه منصور اصولاً حكومت عباسيان را ننگینترین و شرم آورترین حکومتها معرفی میکرد، ترانههای حلاّج مشوّق و محرک بود و عظمت انسان آزاد را در دلها بر میانگیخت، نظام فکری و عقیدتی حلاج متکمی بر تفکر مذهبی و اخلاقی بود، امّا طرز دعوت و برانگیختن مردم و عنادش با خلیفه که با غرور و تفاخر بجا و بحق توام بود، آتش حسد و خشم اطرافیان خلیفه و درباریان را مشتعل میکرد، مردم لحظه بلحظه عطش شیفتگی و دلبستگی خود را به اندیشههای حلاج نشان میدادند، این علاقه از سرحد فداکاری و از خود گذشتگی نیز گذشته بود و انتقامجویی از هیئت حاکمه بویژه از خود خلیفه، آرزوی اکثر مردم بود. این بود وزیران و قضات بغداد چون از عواقب شوم و نفرتانگیز اعمال خود آگاه بودند، تمام سعی و تلاششان بدور این محور میچرخید که حلاج و حلاجیان را از میان بردارند ولو دراین نبرد زندگی و مرگ و نیستی، مادر خلیفه هم قربانی شود! مقتدر خلیفه عباسی هرگز نمیاندیشید که مادرش حتی با بلندپروازیهای حلاج همداستان است و در مورد صداقت گزارشهای ماموران خفیه شک و تردید داشت، بدینجهت ناگزیر گردید که روزی نزد مادرش برود با آشفتگی و ناراحتی از مادرش بپرسد:

- آیا راست است که شما بافکار اغواکننده حلاج وفادارید؟

- فرزند، این مرد، مردی خارق العاده و عجیب آست، استانی است، او خداشناس کم نظیری است قدیسی است که مورد احترام بسیاری از پیشه وران و کشاورزان است، تنها چند تن از درباریان متملق و گروهی از دانشمندان حسود با او مخالفند، اگر حرف مادر پیرت را گوش کنی گمان نمیکنم ضرری بشما و خلافت وارد شود، می بینم که امپراطوری اسلامی در خطر است.

مادر، مگر نمیدانی حلاج مدتهاست با سخنرانیهای آتشین و تحریک آمیز خود، مردم را علیه خلافت برانگیخته است. سیده شغب بادیدگان نمناک و با التماس گفت:

مقتدر بی حوصله شد و با قیل و قال خطاب بمادر، خشمگنانه گفت:

- مادر، تو چطور بخودت اجازه میدهی از کسی حمایت کنی که میخواهد مرا و خلافت را نابود کند؟ او عادات و رسوم و باورها و ارزشها را بهم ریخته است، من نمیتوانم بیش از این ناظر بیتفاوت باشم و جان ترا که مرید او هستی از خطرات حفظ کنم، منظور تو از طرفداری نابخردانه از حلاج

میخواهم قبل از مرگ این مرد بزرگ جهان اسلام را آنطور که شایسته است بخلیفه معرفی کنم، گزارشهایی که دشمنان حلاّج میدهند معلول حسادت و کوتهنظریهااست، هیچکس نمیتواند در مورد صداقت و حسن

فنا از نظر حلاج

عقیدتم نسبت بشما که فرزند من و خلیفه اسلامی هستید تردید کند، من بازهم میگویم حلاج یک قدیس، یک قهرمان و یک منجی تیره روزان از یوغ ماموران ستگر شماست!

۔ پس میتوانم به وزیرانم بگویم که مادرم با حمایت از حلاّج میخواهد خلافت عباسی را واژگون کند؟

ـ علاقه و دلبستگی به یک قدیس به یک انسان خدادوست و عاشق اناالحق، دشمنی با خلافت نیست، من بشدت این اتهام را رد میکنم باید بدانی منافع مملکت و خلافت مقدم بر هرچیز است.

مادر متاسغم، شما بدون آگاهی کامل از اندیشههای الحادی حلاج جاهلانه از او حمایت میکنید، من ناگزیرم از همین فردا حلاج زدایی را از قصرهای خودم آغاز کنم بهتر است شماهم احساسات شاعرانه را کنار بگذارید، این نکتهایست که حائز اهمیت است، تایید همه جانبه شما از حلاج و دخالت مستقیم در امور انتظامی، خشم و غضب شرطه بغداد را برانگیخته است و حلاج را تشویق میکند که بشیوه خود هرچه میخواهد بگوید و از هرکس، حتی از خلیفه انتقاد کند، چون میداند یک پشتیبان متنفذ در دربار ما دارد! بما خبردادند او گروهی را تعلیم داده است که مارا بقتل برسانند!

- آیا مدارکی در اختیار شما گذاشته اند که توطئه ای برای کشتن خلیفه در شُرف وقوع است؟

ـ آری... او بخاطر این توطئهها و تحریکات در آینده نزدیک مورد بازپرسی قرار میگیرد و باحتمال قوی عزم جزم کردهاند اورا محکوم بمرگ کنند و حلق آویزش نمایند.

- او مردی روحانی است، میدانم تمام دلایلی که از جانب مخالفان و معاندان اقامه شده یا میشود بیطرفانه نیست، آنها میخواهند دستهای خلیفه را بخون بیگناهی آلوده کنند، از داوری مردم و تاریخ بپرهیزید تحت تاثیر قاضی القضاه بغداد قرار نگیرید، شما اگر قادرید و تحت تاثیر متملقان نیستید به افکار مردم مسلمان بغداد احترام بگذارید. بیشتر ماموران عالیرتبه شما فاسد و رشوه خوارند، در بغداد میگویند مقامهابویژه پستهای مربوط به فرمانداری شهرستانها با اخذ رشوه در اختیار افراد نالایق قرار میگیرد، پسرم، بهتر است

این پیرزن امکآر را که در دستگاه خلافت نقش موثری دارد بیدرنگ از کاخ خود بیرون کنید، او منفور همه است و دستگاه خلافت بخاطر این زن عفریته آماج لعنت و نفرت مظلومان است، فرزند، ظلم ویران کننده شهرهای تسخیر ناپذیر است، بازهم میگویم طوفان خروشنده و توفنده و بنیان کن خشم مردم را که در زندانها و در شهرهای دور و نزدیک جوش و خروش برداشته اند آشکارا میبینم، نکند خطایی مرتکب شوی که جبران ناپذیر باشد «پیرزن دستهای فرزندش را در دست گرفت و بوسید و روی چشمهایش گذاشت» کشتن حلاج پایان دوران خلافت عباسی است، پایان سرنوشت من و شماست، پایان ماجراست. مقتدر با خشونت مادرش راازخود دور کرد و در حالیکه سخنان زیر را با عصبانیت برزبان میآورد اطاق مادرش را ترک کرد: مردی بیگانه بگذاری من از چنین مادری متنقرم. سیده شغب مادر پیر خلیفه از آشفتگی فرزندش متاثر شد و زیر لب گفت:

- خلیفه از راز دلباختگی حلاج آگاه نیست و بالاخره این مرد را در خونش می غلطاند خدا فرزندم را سر عقل بیاورد. او حلاج را نمیشناسد، حلاج آزادهای جوانمرد است جوانمردیش مخلوطی از ایمان، مهربانی رزم آوری و حادثه جویی است.

در سالهائیکه خلفای عباسی بر امپراطوری اسلامی حکومت میکردند،
سمی براین داشتند که از طریق مبلغان و خطیبان مزدور، همه مسائل زندگی
را بنحوی با مشروعیت فرامین خلیفه ارتباط دهند تا جهل و نادانی و
خرافه پرستی بر ذهن عوام مسلط باشد، شاعران و نویسندگانی که در دربار
خلافت مقرری داشتند از زندگی پرهیز کارانه و اعمال قهرمانانه خلفای عباسی
برای حفظ آئین از گزند بدخواهان سخن میراندند و با طنز و انتقاد اعمال
حلاج را غیر مسئولانه و سخیف و خلاف مذهب میشمردند، حلاج در قرنی
زندگی میکرد که درباریان خلافت عباسی اغلب عصیانکار و آلوده دامن
بودند ولی بظاهر به پاکدامنی و پرهیزکاری توجه داشتند، حلاج احتمالاً

۱- قهرمانه «گیس سفید» که واسطه مقامهای مختلف نزد خلیفه مقتدر عباسی بود

فنا از نظر حلاج

برترین سلحشور و سرسخت ترین مبارز زمانش بود که شیغته عدالت و انسانیت بود و با اعمال دلیرانهاش ستایش و احترام آزادگان زمانش را در باره خود برمیانگیخت و راه عشق و شهادت و ایمان را برای پویندگان بعدی هموار میساخت او رمز اناالحق را در آخرین روزهای عمرش تشریح و تبیین کرد، که انسان برترین و والاترین موجودی است که قادر متمال خلق کرده و روحش را در او دمیده است بدینجهت بسان ستارهای درخشان در مرکز یا محور عالم هستی بعنوان خلیفه خود قرار داده است، بهمین منظور انسان مومن، انسان عاشق با دیدگان عارفانه و عاشقانه به محبوبش مینگرد و میخواهد هرچه زودتر به کانون نور به پیوندد زیرا:

## جنسبیش نسور سسوی نسور بسود نسسور کسی زآفیستساب دور بسسود

حلآج معتقد بود که مرگ، نیستی نیست، موهبت اصلی زندگی است، عاشقان خدا فارغالبال و شادمانه دیده برهم میگذارند، امّا شیفتگان قدرت طلبی و شهرت خواهی، در آرزوی دست یابی به جاه و مقام بالاتر، جنون آسا در جدال دائمی هستند و از مرگ چنان میهراسند که توان تشخیص حقایق در باطنشان زدوده میشود، دلشان به اتیدهای فریب آمیز خوشست، غافل از آنکه هر آن طوفان مرگ در حال وزیدن است، بدینجهت با مشقت و درد و الم دنیا را بدرود میگویند، حلاج حماسه:

را سرود تا وارستگی، بینیازی و ایمان راسخ خود را به حقیقت متمال و انسان خدایی اعلام کند و به شیفتگانش گفتهبود، اناالحق، حادثهای در حیات او پیش آورد که ناگهان مسیر تفکر و زندگیش را تغییر داد و اورا بسوی دنیای باشکوه و عشق آفرین جاوید و وصال با محبوب سوق داد.

اناالحق وسیله اتحاد و اتصال با حقیقت است، این اتصال یا طلب وصل اگر با ایثار و شهادت توام شود، شاید برتر از اعمال مذهبی یا لااقل معادل آنست و در کتاب معارف بهاء ولد، آمده است که «عبادت، عشق عرضه کردن آمد» نیکلسون ۲ مستشرق انگلیسی حلاّج را قائل بوحدت شهودی میداند در حالیکه او نمیداند که سالک گرم رو و مشتاق بعد از طی مراحل سلوک و مفیح حجاب موجود بین خود و مقصد اعلی یا «حق آول» فانی در حق میشود و غلبه سطوت نور حق اورا فانی نموده بنحوی که وجود مجازی سالک بکّلی فانی در حق محض و وجود مطلق میشود گاهی این فنا باندازهای تام است که برای سالک تعیّنی نمی ماند و بسیر در اسماء و صفات و ذات بقیّه یی از بقایای وجودش که در اوّل فنا باقی مانده بود در مقام فناء ثانی «فناءعنالفنائین» بکلی مضمحل و فانی میشود و قیامت او در همین نشأة دنیاوی قائم میشود.... چنان مست باده تجلّی ذات میشود که هیچ اسم و دنیاوی قائم میشود.... چنان مست باده تجلّی ذات میشود که هیچ اسم و سعیّن و نام و نشانی در فنای حقیقی برای سالک کامل نمی ماند و بقول حافظ:

# زان ہیشتر کہ عالم فانی شود خراب مارا زجام بادہ گلگون خراب کین

حلاّج از کسانی است که در طریق سلوک این تتنی را از حق تعالی دارد و میخواهد وجود عاریتی خویش را در حق فانی بهبیند لذا گفته است:

# بسينى وبسينك إنسى نسياز عسنى فسأرفس من البسيس

كسى كه تمنا دارد خداوند وجود اورا بلطف خود از بين بردارد و

۱ – اقتباس از مقاله فاضلانه استاد سید جلال الدین آشتیانی که در شماره پنجم مجله ممارف اسلامی بسال ۱۳٤۷ منتشر شده است.

٢ - معارف، بها ولد جلد دوم ص ١١ بتصحيح فروزانفر

بمقام وصال حقیقی برسد چگونه محتمل است که قائل بحلول باشد، تعبیر وحدت مشهود درباره حلاّج بوسیله نیکلسون مستشرق انگلیسی نشان دهنده عدم آگاهیهای و آشنائیهای بیگانگان از دقایق وحدت وجودی حسین منصور حلاّج است و بس.

ایمان و کفر من همه رخسار و زلف تست در بنید کفر مانده و ایمانم آرزوست مولانا

# آخرین دادگاه

شاید محاکمه حلاج بعد از محاکمه سقراط پر سروصداترین و حزن انگیزترین محاکمات تاریخی است که در جهان اتفاق افتاده است، نویسندگان و ناقدان در مورد آنچه که در این دادگاه رخ داد، تفسیرها و گزارشهای مختلفی نوشته اند نعره های دادخواهی این دو چهره برگزیده تاریخ هنوز در گوش صاحبدلان و آزادگان طنین افکن است و در خاطره ها جاودانه باقی خواهد ماند، دو سخنور بزرگ یکی فیلسوف و دیگری عارف ترانه سراستایشی یا نیایشی از عظمت انسان، آزادگی بشر سروده و اقتدار جباران زمان خودرا بسخره و بازی گرفته بودند، برای رهایی خویش از بند تلاشی نکردند، مرگ شرافتمندانه را بر ذلت و ننگ ترجیح دادند یکی جام زهر را مردانه بالا برد و تا آخرین قطره آن نوشید و حلاج دار را انتخاب کرد و بقول نویسنده ای:

سقراط ساغر شرنگ آلود فنا را با اراده خویش سرکشید و دیگری از پس شراره خروشانی که در تالار دادگاه بغداد کنار قصر باشکوه جبّار یا خلیفه جاهل عباسی درافکنده بود، فنا را که اول جهان باشکوه بقاست با قطرات خون خویش آبیاری کرد تا سر پر نخوتش را برابر قضات چاکر صفت دادگاه خم نکند، حلاّج چه در سخنان شعله برانگیزش، چه در ترانههای الهامیش از چند چیز مگرر یاد کرد، نخست ناپایداری حیات، دیگر اقتدار اناالحق سوّم عشق که مسیر اندیشههایش را بسوی ماوراء الطبیعه یا لاهوت سوق داد! وقتی لحظات باشکوه رحلت فرا رسید، نغمههای

آخرین دادگاه

عاشقانه اش، قلوب مشتاقانش را در تمام نقاط جهان که اسمش را شنیده بودند تسخیر کرد و مردم امپراطوری عباسی به عزای عمومی فرو رفتند و پس از مرگش سخنوران نامدار، آثارش را برای آگاهی مردم از اندیشههای والایش به زبانهای عشآق حلاّج بر گرداندند، با آنکه خاکستر جسدش بدجله ریخته شد، مشتاقانش محلی را که حلاّج قهرمان را بردار کشیدند بعنوان «مصلبالحلاّج» زیارتگاه خود ساختند، ستایشگرانش مانند علاءالدوله سمنانی در آنجا ستونهای نور را دیدند که بفضا میرفت. حلاّج مانند دیگر شهدای بزرگ جهان ثابت کرد، کسانیکه روان و قلب بشر را مسحور و شهنای بزرگ جهان ثابت کرد، کسانیکه روان و قلب بشر را مسحور و شیفته بی پروائیهای خود میکنند نمی میرند و بر صحیفه هستی بسان ستارگانی فروزان باقی خواهند ماند، امروز هم هر کس داستان حلاّج را عارفانه قرائت میکند به جهان رویا و صفا فرو میرود و گاهی از خود بیخود میشود و سپس میکند به جهان رویا و صفا فرو میرود و گاهی از خود بیخود میشود و سپس ترانهای از ترانههای آسمانیش را میخواند و ناگهان چند قطره اشک بروی چهرهاش میلفزد.

حلاج بیشک از پژوهندگان راستین حقیقت بود که در آثار خود شوریدگی و هیجانهایش را تجتم بخشید، سالها، علوم زمانش را از هر قبیل فرا گرفت و برای تکمیل آگاهیهایش در زمینه انسان شناسی با پاهای برهنه کشورهای هندوستان و چین را در نور دید و سپس در طریقت صوفیان گام گذاشت و با گذشت زمان از بی اعتناییها و سکوت رهروان طریقت در برابر جباران بخشم آمد و پیروان عقل جز وی را مورد انتقاد قرار داد و به ساحت عشق پیوست و مانند شاعر بزرگوار ماسرود:

عقل در سودای عشق استاد نیست عشق کار عقل مادر زاد نیست عشق اینجا آتش است و عقل دود عشق چون آمد، گریزد عقل زود میطید پیرسته در سوز و گداز تا بجای خود رسید ناگاه باز گر ترا آن چشم خیبی باز شد با نرو ذرآت جسهان همم راز شد زنده دل باید در ایسن ره مسردکسار تا کنید در هر نفس صد جان نشار

شیخ عطّار، لهیب توفنده و خروشنده این عشق را در تاریخ حیات عشاق جهان احتمالاً تنها در دل حلاج برافروخته دید، بدینجهت مدیحهسرای او شد، سیمای بینیاز اورا مشاهده کرده بود که سرود:

برق استفنا چنان اینجا فروخت کز تف او صد جهان خالی بسوخت مرد سالک چون رسید این جایگاه جایگاه و مسرد بسرخسیزد ز راه جیزو گردکیل شود نه کیل نه جیزو صورتی باشد عجب، نه جان، نه عضو ذرّهای هیرکو از این سر یافته است سر ز ملک هیردو عالم تافته است

بدینجهت حلاّج را قتیل فی سبیل الله لقب داد، و ورطههای مبارزات هولناک و ایثارگریهای دردناکش را در نظمی پایدار نقّاشی کرد، چه در دیوانهایش و چه در نوشتههایش بمناسبتهای مختلف یا در مجموعه ترانههایش از اندیشههای منصور نشات گرفت و سیمای صادقانه، شوریده و عشق آفرینش را معجزه آسا توصیف نمود، اکنون این پرسش متبادر بذهن خواننده کنجکاوگر میشود، این شهید راه طریقت، این صوفی وادی حقیقت در چه پایگاهی از عشق، یا عرفان پویا قرار داشت و چگونه باید به ساحت اندیشه والایش نزدیک شد؟ حلاّج از جوانی دل بمهر حقیقت کاینات بست و تا پایان زندگی معبود را در کنار خود نزدیکتر از شریان گردنش آشکارا بدید! حلاّج عارف شورانگیزی بود که حتّی جلال الدین مولاتارا در سیمای شمس،

آخرین دادگاه

تحت تاثیر اندیشه های متعال خود قرار داد و شورید گیش موجب گردید که بسراید:

ما زبالائییم و بالا می رویسم
ما زدریائییم و دریا میدرویم
ما از اینجا و از آنجا نیستیم
ما زبی جائیم و بی جا میدرویم
کشتی نوحیم در طوفان نوح
لاجیرم بی دست و بی پا میدرویم
همچو موج از خود برآوردیم سر
بازهم در خود تیماشا میدرویم
احتیراق است اندریس دور قسمر
زان جیست فوق ثریا میدرویم

و سروده حلاّج را باهم بخوانيم:

مثالک فی عینی و ذکرک فی فم و مثواک فی قلبی، فاین مغیب

ای نقش توام در چشم، ای نام توام برلب، ای جان توام در دل، پس کجا تو پنهانی؟

حلاّج در جلسات دادرسی با هیبتی وصف نشدنی شرکت کرد و با نابخردان بظاهر قاضی مآب به ستیزه جویی پرداخت و از مقابله با جباران نهراسید و خوی برتری طلبی و شهوت قدرت خواهی خلیفه جاهل عباسی و یارانش را ببازی گرفت و چنان قضات دادگاه را حیران و مسحور میساخت که حامد وزیر ناگزیر گردید برای تقویت قلب و روح قضات چاکرصفت در دادگاه شرکت کند تا پیکان محبت حلاّج قلب آنان را ندوزد.

چند روزی حلاج را نزد حامد برای بازجویی میبردند گاهی ماموران بدو سیلی میزدند و ریش اورا بر می کندند، حامد پرسید، تو خود را مردی پارسا که دین اسلام و اوامرخدا را تبلیغ و موعظه می کند معرفی نمودی، چطور شد ناگهان مدعیالوهیت شدی؟

- حلاج خشمگنانه پاسخ داد، من دعوی الوهیت و نبوت نکردم، خدایر ا می پرستم و نیایش میکنم سپس با صدای بلند گفت شبحانک، خدایی جز تو نیست، مرا عفو کن، حامد پرسید:
- ـ نامههایی از تو دیدم که با اشکال هندسی اسامی بزرگان را نوشته و گاهی با رمز و خطهایی که متعلق به قرمطیان است جملاتی بروی کاغذ آوردی و در برخی از نامهها ساعات شورش عمومی را تذکر دادی آیا تو با زنادقه و قرمطیان رابطه داری؟
- حلاّج پاسخ داد من در هرنامهای خود را بنده حقیر خدا معرفی کردم که به رحمتش امیدوار است از هُو، هُو، از ازلی و الستی از نور شارق و لامع از شعله نورها از مولای کوه طور، آنکس که بر بنده خود بهرصورت تجلی کرده.... حامد تو از این کلام چه میفهمی؟
  - ـ حامد پاسخ داد: از این کلام بوی کفر و زندقه میشنوم!
    - ـ حلاّج پرخاش كنان گفت: تو يك خبيث جاهلي!
  - ـ تو کافری و مشایخ صوفته هم ترا تکفیر و طرد کردهاند.
    - حال حلاَّج است كه از حامد سوال كند:
    - ـ آیا ابن عطّا و ابن خفیف هم مرا طرد کردهاند؟
  - ـ از ابو عمر و ابن بهلول و فقهای بغداد سوال کن، آنهاهم...
- حلاج شهادتین برزبان آورد، آنها نمی توانند به هیچ عذر و بهانهای مرا بنام کافر و بدعتگزار بقتل برسانند.
- حامد وزیر گفت، دلایلی متقن بر الحاد تو بدست آوردهام که تو را در دادگاه محکوم به زندقه خواهند کرد و میدانی که نمی توان زندیق را به توبه دعوت کرد و پاداشش مجازات دار است.
- حلاّج با لحنی طنز آلود و باتمسخر گفت: تو درباره زیارت مکّه نامهای از من بدست آوردی ولی باید بدانی آن نامه برای محکومیتم کافی

نیست پاسخ آن را در دادگاه خواهم داد.

حامد وزیر گفت: همه میدانند اساس اندیشه و عقیدهات در فروع به اصل «اسقاط الوسایط» و باطل بودن برخی از مسائل قرار دارد و همینها برای محکومیت تو کافی است.

- پس تو از پیش حکم محکمه را تقریر کردهای...
  - دستور میدهم ترا هزار تازیانه بزنند...
- من هم هزار بار اناالحق خواهم گفت، به کوری حاسدان خبیث و جاهل!

حامد دستور داد حلاّج را بدادگاه بردند، قضات دادگاه را بشرح زیر معرفی کردند:

قاضى ابوالحسن أشنايى - قاضى ابوعمر - ابن زنجى منشى دادگاه - محمد بن عبدالصمد رئيس شرطه بغداد نماينده خليفه، حامدوزير.

ادعانامهای که علیه حلاج باشاره حامد تنظیم گردید اساسش بر سودای اتحاد و اتعتال عارفانه یا وحدت صوفیانه قرار داشت، حلاج را قضات دادگاه که اغلب از مریدان اندیشههای ابنداود بودند در تنگنا گذاشتند که چرا در عشق خود رازداری و پردهپوشی را رعایت نکرده است؟ در حالیکه عاشق صادق باید عشق را در نهانخانه ضمیر از صغیر و کبیر مستور بدارد، حلاج که خود را مجذوب و مسحور عشق الهی میدانست صلا برداشت که من ربوده عشق معبودم و این عشق بزرگ و صادقانه را نمیتوان در هاله اسرار آمیز و ساحت رمز آلود پنهان نگهداشت۱.

باشاره حامدوزیر، ابوعمر رئیس دادگاه ادعانامه مربوط را که پر از اتهامهای بیرحمانه بود چنین قرائت کرد:

حسین منصور حلاّج، مجوس زاده اهل بیضای فارس، ایرانیالاصل که سالها در واسط و بصره و بغداد نشو ونما کرد، در اهواز با قرمطیان و

۱ مرازن قشیری در رسالهاش بنام رساله قشیری آورده است که در عشق رستگاری نیست، عشق مایه
 سمادت و بهروزی نیست که عرفا گفتهاند:

اُوُّل حُبَّ خَتُلٌ و آخرش قتل بود و در صوفینامه منصور عبادی آمده است: به فرجام عاشق در حجره معشوق قربان کرده آید!

اسماعیلیان همکاری و روابط صمیمانه داشت، بارها آنهارا تشویق به قیام کرد که علیه خلیفه مسلمانان شورش کنند، او به یارانش گفت که از عالم عیب آگاهست، معجزه میکند و رسالت دارد مردم را بآئین تازه بخواند او بسان فرعون مدّعي الوهيّت است، بدينجهت فرياد اناالحقش مُدام بگوش ميرسد او اناالحق گویان مردم را برای کشتن و غارت تحریک میکند، آواره بیابانگردی است، به بیشتر نقاط امپراطوری عباسی سفر کرده از شام، بیتالمقدس، هندوستان و چین گذشته است همهجا برای تبلیخ رفته است، او مدّعی است که ماموراست مردم را بدین اسلام دعوت کند ولّی ادعای او با واقعیت تطبیق نمیکند با رازی در اهواز ملاقات کرد، به مادیگری، زندقه و باطنیه توجه فراوان دارد با پیروان هر مکتب و هر آئینی که روبرو میشود خود را وابسته بآنها میداند! او دروغگو و حیله گر و شعبده بازاست افکارش را در لباس اندیشههای صوفیانه آراسته و جسورانه مدّعی همه علوم شده است ولى آنطوريكه علىبن عيسى وزير سابق شهادت دادهاست، چيزى نميداند، بویژه از شعروادب وادبیّات عرب بکلی عاری است، علی بن عیسی در دومین محاکمه به حلاج گفت: بهتراست که طهارت بیاموزی وبفرائض شرع عمل کنینه اینکه مطالبی بنویسی که خود ندانی، چه نوشته یاگفتهای؟ بهبرخی ازیاران نزدیکش مقامهایمهم مذهبیعطا کردهاست گاهی نزد عوامادعای الوهیتمیکرد و خودرا جسورانه مظهر حق میدانست. دریکی از مواعظش حلاج ادعاكردكه عارف درحال شهود جمالحق، سرمستميشود و کلته تعینات و مظاهر خارجیوجود را میبیند وبیشک حلاّج خودرا از جملهبینندگان میداند واین دروغی ابلهانه است، گاهی هم نزدیاران مــحورش مانند ابن عطا و سمرى ادعاى الوهيت ميكرد و خودرا مظهر حق ميدانست! اين ادعاهادر رسالههایش منعکس است اصولاً اناالحق ادعای بلندپروازانهای است، بی شک شور و حال عارفانه اش بجنون گرائیده است. بهر حال منصور آواره ای محتال، شعبدهباز است درطرح دسیسه و نیرنگید طولانی دارد محققاً اینخبیث عنصری کاردان و خطرناک بشمارمیرود.

روزی در جامع بغداد از مردم بویژه از یارانش درخواست کرد که ویرا هرچه زودتر بکشند زیرا کشته شدنش موجب حیات جاویدش خواهد شد، بدوستانش گفته است که زیارت دلهای شکسته بهتر از زیارت اماکن متبرکه است، بدینجهت مردم را از زیارت مکّه منع میکرد، اغلب دهقانان و پیشه وران را وادار مینمود که از پرداخت مالیات بماموران خلیفه خودداری کنند و تاکید مینمود اگر ماموران دولت پافشاری کردند مقاومت نمایند آقایان قضات بویژه نماینده محترم خلیفه بخوبی میدانند که حلاج در شورش بزرگ بغداد نقش بزرگی داشته و در انتخاب ابن مُعتز بجای خلیفه برحق عباسی تلاش کرد، خوشبختانه انتصاب ابن مُعتز بیش از یک روز دوام نداشت، سربازان وفادار بخلیفه توانستند شورش دشمنان را منکوب کنند و ابن مُعتزرا بکشند.

آقایان قضات رئیس شرطه بغداد خبر داده است که حلاّج در صفوف سپاهیان و درباریان خلیفه نفوذ کرده و چندتن از اطرافیان مقتدر عباسی را با ترفند و حیله و چشم بندی و شعبدهبازی پیرو عقاید منحط خود کرده است. در کتاب طسالازل که در زندان نوشته، ترهاتی بهم بافته وبی پروا از ابلیس و نافرمانیش جانبداری کرده است. ابن عطا ملحدی که در ماه قبل باتهام طرفداری از اندیشههای شیطانی حلاّج محاکمه و بقتل رسید، رسالههای حلاج را در یکی از ملاقاتهایش در زندان از او گرفت و نسخههایی از آن را رونویسی درد و میان حلاجیان در امپراطوری اسلامی توزیع کرد، البته این عمل بدستور حلاّج اجرا گردید.

اکثر عرفای فعلی بصره و بغداد مانند جنید، شبلی و سری سقطی با ادعاهای ملحدانهاش مخالفند و میگویند حلاج با بیان این جمله:

# اسرار نابكر لا يخطر فيها الآ خاطرالحق

« رازها، همچون دوشیزهای بکر است که جز اندیشه حق چیزی در آن راه نیابد» بلند پروازی جاهلانهاش را میخواهد باثبات برساند، عجیب است که این مرد آواره خود را نگین خاتم یارانش میپندارد، از اینکه گروهی ساده و عوام بدورش جمع شدهاند احساس غرور و کبریایی میکند، آقایان قضات بهتر از اینجانب آگاهند این آواره ابله جویای شهرت و آوازه، جاذبه معنوی

ندارد نقط بکمک سحر و افسون و جادو و توزیع سکههای نقره بسیاری از جوانان را بازیچه امیال خود ساخته است، قدرت کم مانندی در مناظره دارد، تبحر و احاطه او بیشتر در جلب و جذب دهقانان و پیشه ورانست اگر مجالس او رونقی دارد و برخی تا حد پرستش ویرا دوست دارند بخاطر چشم بندیهای اوست، او قدرت و تبحری در گول زدن افراد ساده دارد، در سالهای ٔ جوانی به مجالس وجد و سماع رفت و آمد داشت و گاهی در این مجالس تظاهر میکرد که قلب و روحش تحت تاثیر جذبه های روحانی موسیقی، سرشار از حقایق شدهاست بدینجهت از خود بیخود میشود، حلاج به یارانش میگوید تا میتوانید از اندیشه ها و آگاهیها و معرفتهایم استفاده کنید که در تمام دانشها سرآمد برجسته فضلا و عرفایم با این همه رفتار وی نسبت بدیگر دانشمندان بغداد آمیخته با تعصب و عداوتست و نمیتواند با آنها بویژه با فقها بمناظره بنشیند. برخی از افسون شدگان در بغداد و واسط و بصره و اهواز و شوش ادّعا میکنند که این حقیقت است که تمام ذرات وجودش را تسخیر کرده است و با این قدرت بزرگ روحی شور و آتشی در میان شیفتگانش بر میانگیزد و استعدادهای پنهانی آنها را بارور مینماید ما که در بازجوییها و كتابهايش جز هذيان، دروغ، گزافه گويي و جهالت همراه با خبث طينت ندیدهایم. (قضات دادگاه با تکان دادن سر خود مطالب دادستان را تایید کردند)

حلاج خروش برداشت و سکوت دادگاه را بهم زد و بعنوان سرزنش به ابوعمر گفت: ای سگ، عوعوهایت بپایان نرسید، بکوری چشم تو و دوستانت، شهرت و آوازهام نه فقط در بغداد بلکه به چین و هندوستان و دارالعلم نیشابور رسید و طالبانم هرروز گروه گروه باینجا میآیند، شماها حیثیت و نفوذ علمی خود را بخاطر چاکری دربار خلیفه از دست دادهاید به من هم مجال بده تا با کلامم اقتدار علمی و نفوذ مذهبی خودرا بیان کنم، تو بخون من تشنهای ولی موقعی میتوانی مرا ساکت کنی که بقدر کافی وقت داشته باشم از حقیقت دفاع کنم، حلاج مایه فخر مردم است، تو نبیدانی در سراپای وجودم چه عطش بزرگ روحانی موج میزند، حامد فریاد کشید ای سراپای وجودم چه عطش بزرگ روحانی موج میزند، حامد فریاد کشید ای سگ! خفه شو! در این موقع باشاره حامد نگهبانان حلاج با چوب خیزران و

ضربه های شلاق بجان او افتادند و او نعره اناالحق میکشید، شرکت کنندگان در دادگاه سایه اقتدار نفوذ معنوی حلاّج را بخوبی حس میکردند.

بالاخره ابوعمر رئیس دادگاه خواست باین منظره فجیع و ستیزهجوییهای هولناک حلاج پایان دهد بدینجهت گفت:

سزای متهمی که حرمت دادگاه را رعایت نکند شلاق و ضربههای چوب خیزران است! حلاّج برای آنکه قدرت معنویش را نشان دهد اشارهای برنجیرهایش کرد و حضار با کمال تعجب دیدند تمام رشتههای زنجیر باشاره او پاره شد و از هم گسیخت سپس حلاّج با نیشخند خطاب به ابوعمر و ابوحامد گفت: اکنون اگر بخواهم میتوانم با همین زنجیرها تنهای شمارا سیاه کنم و حامد وزیر را زیر لگدهایم بقتل برسانم، امّا چه فایده، میخواهم از راه استدلال و دانش نقاب از چهره کریهتان بردارم، دراین موقع رئیس دادگاه از جای برخاست و جلسه را تعطیل اعلام کرد و باتفاق دیگر قضات سرافکنده و شرمنده از دادگاه بیرون رفتند.

. حلاج خطاب به نگهبانانش که از ترس میلرزیدند و چوبها و شلاقهای خود را بعنوان تسلیم و اطاغت بسویی انداخته بودند گفت:

- ضرورت ایجاب میکرد، اقتدارم را بشما نشان دهم سپس با سر اشاره کرد و حلقه های سیزده رشته زنجیر دوباره بیکدیگر چسبیده و بدور دستها و پاهایش حلقه زدند و گره خوردند آنگاه باتفاق نگهبانان مات و حیرت زده بسوی زندان رفت.

در بیرون دادگاه، یاران حلاّج با هلهله و شادی و گروهی با دیدگان اشکبار از او استقبال کردند، حلاّج لبخند زنان خطاب بآنها گفت:

بخاطر خدا مرا چنین امیدوار نکنید، مگر روزهای عمر چه ارزشی دارد که برای چندروز بیشتر زندگی کردن گریه میکنید، برای حلاج ترک این جهان دشوار نیست من آرزوی و صال عاشقانه با محبوب دارم و داعم با شما دوستان مشکل است ولی همیشه نزد شما خواهم بود، بگذارید و داع من با یاران و این جهان گذران با ترانههای خدایی بپایان برسد.

در این موقع یکی از شیفتگان حلاج که مبهوت و مجذوب به سیمای او مینگریست بخود آمد و پرسید:

۔ آیا دادگاہ حکم خود را صادر کردہ است؟

نه، نه، امّا من هم اکنون میبینم که مرگ دستهای سنگین خود را بر تارهای گلویم گذاشته است، روحم آماده سفری مقدس بجهان ناپیدا کرانه عشق و حقیقت است، دیری نمیگذرد که مرا بر فراز چوبه دار رقص کنان و ترانه خوانان میبینید، حسرت هیچ چیز را با خود نمیبرم مگر حسرت دیدارتان! پرسشها یکی بعد از دیگری آغاز شد:

ـ شما که آینده خود را میدانید، بخاطر خدا بیائید فرار کنید، خودتان را نجات دهید.

- حلاج پاسخ داد: (المحبّة محوا الا رادات و احتراق جمعالصفات و الحاجات) محبت عبارتست از سلب ارادهها و مشتعل ساختن تمام صفتها و خواهشها) مگر نمیدانید اناالحق مرا با شعله عشق آفرید، هرقدر باین شعله نزدیکتر شوم باید بسان پروانه در آن بسوزم و بگدازم و در پایان باید وجودم بصورت خاکستری شود و در دجله فرو ریزد.... امّا حلاّج همچون ققنوس اساطیری از میان این خاکستر دوباره بر میخیزد، ارغنون را بدست میگرد و آوای لطیف اناالحق را با زمزمه امواج دجله درهم میآمیزد نغمههای الهی را باردیگر موثرتر همراه با پیامهای عاشقانه ساز میکند، دوستانم ترانههای جاویدان محبت، صفا و نیایش را خواهند شنید، هروقت که میخواهید مرا بهبینید، نغمههایم را بخوانید، دیری نمیگذرد ناگهان از باده عشق و شور و هیجان و نشاط سرمدی سرمست میشوید. خلاف کسانیکه پای بگیتی هیجان و نشاط سرمدی سرمست میشوید. خلاف کسانیکه پای بگیتی شادمانه با کهکشانهای نور و سرور ببالا میرود.

یک کشاورز ساده با دیدگان گریان به حلاج نزدیک شد و با خواهش و تقاضا گفت:

ـ حلاّج برای خدا و برای حفظ جان خود اناالحق نگو!

حلاج در حالیکه قطرات اشک از دیدگانش سرازیر شده بود و بروی ریش انبوهش میلفزید.. گفت: چه میگویی، آیا میتوانی به بلبل بگویی برای خدا دست از نالیدن بردار و خاموش شو... وقتیکه نور تجلی روح و قلبم را روشن میکند، حالتی در من ایجاد میشود که آنرا میتوان سرمستی نامید، در

آن حال بی اختیار نغمه موزون اناالحق را سرمیدهم، در میان شور و هلهله مردم در کنار زندان دجله عارفی دامن حلاج را گرفت و گفت:

ـ حرفهایت را شنیدم برای اینکه خودت را از دست گروهی جهآل که از شطحیات ۱ عارفانه بیبهرهاند نجات دهی بجای اناالحق بگوئید هوالحق!

۱\_ روزیهان بقلی شیرازی در کتاب (شرح شطحیات) که تفسیری است صوفیانه در باره انساالسحسق فصلی از کتاب را بمعنی شطح اختصاص داده و نوشت است:

در عربیت شطع یا شطع، اذا تحرّک شطع حرکت است و آن خانه را که آرد در آن خرد کننده مشطاح گویند از بسیاری حرکت که درو باشد پس در سخن صوفیان شطع مأخوذ است از حرکات اسرار دلشان، چون وجد قوی شود، و نور تجلّی در ضمیر سرایشان عالی شود، بی اختیار مستی در ایشان در آید از صاحب وجد کلامی صادر شود از تلبّب احوال و ارتفاع روح در علوم مقامات که ظاهر آن متشابه باشد و بمعارفی باشد آن کلمات غریب یابند، چون وجهش نشاسد در رسوم ظاهر،

روزبهان درباب شطحیات علی علیه السلام در غلیان سکر شقشقیه انساطی چون در خلق جانش مرتفع گفتی، تا ساکن شدی همه شطح گفتی، ندیدی که چه گفت در صحر بعد از سکر که: هیهات یا ابن عباس تلک الشقشقه هدرت، ثم استقرت» (شرح شطحیات روزبهان شیرازی صفحه (۷)

شارحان نهج اللاغه این کلام را از شطحیات نمیدانند فقط لاهیجی میفرماید خطبه شقشقیه بر اثر غلبه شوق گفته شد (شرح لاهیجی بر نهج اللاغه صفحه ۲۵)

برای آنکه خوانندگان گرامی معنی لغوی و عرفانی شطح و شطحیات را بخوبی درک کنند باین بحث با استفاده از فرهنگهای مختلف ادامه میدهم:

سید شریف جرجانی در کتاب «تعریفات» در باره شطح آورده است:

شطع از زلآت محققین است، زیرا دعوی بحق است که عارف بدون اذن الهی تصریح

سد. باخزری در باب شطحیات در کتاب «اورادالاحباب و فصوصالاداب ص ۵۹) آورده

است:
در لفت و استعمال شطح سخن را گویند که ظاهر آن به ظاهر شرع راست نبود، امّا حالی
که آن سخن نتیجه آن حال است بحق باشد و آنرا نی قبول باید کردن و نی رد شاید کردن! و
صوفی چون مست شود آنهنان سخن گوید و بحکم مست بودن بروی مواخذت ووا نبود،

سوس بهور المستهى الارب دریاب الشین در کلمه شطح نوشته شده است: شطح یا شطح کلمهایست در منتهی الارب دریاب الشین در کلمه شطح نوشته شده است: شطح یا شطح کلمهایست که بدان بزغاله را زجر کنند.

در کتاب (تصوف و ادبیات تصوف) شطحیات را یک اثر بسیار جالب ادبی میداند و آنرا مخنان حکیمانه در وجد میپندارد و معتقد است که شطحیات با نام بایزید ارتباط دارد که در مومن شدیدترین انتقادهای متعصبان قرار گرفته بود، از جمله ندای بایزید «سبحانی، سبحانی ما اعظم

حلاج لبخندی زد و دیدگانش را با آستینش پاک کرد و گفت: - بلی همه اوست، شما معتقدید که پنهان است و گم شده است؟ بلی، این حسین حلاّج است که گم شده است، بحر محیط گم نشود و کم نگردد، اینست رمز اناالحق!

شانی) که مایه برانگیخته شدن خشم علیه او شده است.

در این کتاب آمده است اصطلاح شطح از فعل شطح مشتق میشود که به معنای بیرون رفتن از کرانه (درباره رودخانه) است به عبارت دیگر شطح ـ راز دلگریی بدون اختیار است زیر فشار موج احساسات.

جنید هنگام دفاع و تفسیر بیان با شطحیات بایزید در مورد سبحانی... گفته است: در این کلمات موردی که بتوان بایزید را مورد مواخذه قرار داد یا ادعای فرعونی در آن دید نمیینم زیرا، بایزید هنگام نیایش معبود چنان در کلمات ستایش انگیز و وحدانیت فرق شده بود که هستی خودرا فراموش کرد! بدینجهت نباید ندای سبحانی اورا به شخص وی منسوب دانست.

همه نغمه موزون عارفانهاش در توصیف خداست او کلماتش را بدون اختیار ادا کرده است، مگر نمیینید او در نیمههای شب که ماه و ستارگان در آسمان و امواج رودخانهها در زمین به نیایش بسر میبرند به نغمه موزون دل در سکوت شب گوش میدهد و در شب زنده داری خود هنگامیکه همه کس و همه چیز بخواب فرو رفتهاند روح مشتاقش را متوجه آسمان میکند و در نیایش میگوید سبحانی مااعظم شانی!

### پایان محاکمه

دو روز بعد دادگاه بدستور صریح مقتدر عباسی تشکیل شد در این جلسه چند تن از روحانیون و فقهای درباری و گروهی از مخالفان حلاج شرکت داشتند، حلاج با غل و زنجیر در میان عدهای از نگهبانان وارد دادگاه شد در سیمایش عشق و معصومیت و زیبایی و اراده خلل ناپذیر در مبارزه، با هم در آمیخته بودند، ترکیبی ملکوتی از عطش سوزان وی برای شهادت مانند هالهای ویرا فرا گرفته بودند، ابتذال طلبان، عشاق سینه چاک مال و جاه که افتخار و غرور و قدرت خودرا در محکومیت حلاج میدیدند با ناآرامی یکدیگر را مینگریستند و حریصانه میخواستند جام دوزخی هوسها و اطاعت بی چون و چرا از دستور خلیفه هوسباز عباسی را تا قطره آخر برسر بکشند و بدون واهمه از بدنامی ابدی بخاطر کیسههای سکههای طلای ابن حامد وزیر، ننگ و بدنامی را پذیراشوند ولو آنکه از جامعه انسانی طردگردند ابوعبر رئیس دادگاه که جهالت گروهی متثلق موجب گردید اورا خردمند و دانشمند بنامند، نگاهش در نگاههای تند و عصبانی حلاج گره خورد، حلاج لبخندی زد و گفت:

ابوعمر، من ترا خوب میشناسم، خودت و مردم را فریب نده تو قاضی نیستی، بازیچهای هستی که ابوحامد وزیر مردم آزار، ترا قبلاً ساخته و پرداخته که با دوستانت مرا محکوم باعدام کنی... آیادرست است؟ حرف بزن، خجالت نکش.... سرت را بلند کن تا تیر گیهای درونت را ببینم بگذار این حقیقت را بگویم، که دنیای دیگری هم هست که برای من نور میافشاند

مرا عاشقانه بسوی خود میخواند، اما تو ای ابوعمر، ای حامد سفآک شما که میخواهید خرمن هستی مرا که عاشق اناالحق هستم بسوزانید، بدانید پس از شهادت من احساس درونی، وجدان شما با فریادی از خشم، شمارا که آبستن پریشانی و آشفتگی هستید در ترس و لرز و وحشت حتّی به اندیشه خودکشی فرو خواهد برد آنوقت متوجه خواهید شد مقام ظاهری در دنیا سرابی بیش نیست، دیگر خلیفه و یاران و بستگانتان حتی شمارا دوست نخواهند داشت و لعنت خواهند کرد. آنوقتاست بسان روحی که از کالبد خود دور شدهاید تا پایان لحظات عمر گریان و نالان بحیات دوزخی حویش ادامه میدهید.

ابوحامد وزير خطاب به رئيس دادگاه با خشونت گفت:

اینجا دادگاه است، عنان اختیار دادگاه را بدست یک دیوانه آواره نسپارید، کار خود را آغاز کنید.

ابوعمر رئیس محکمه از حلاّج پرسید: چه میگویی درباره اناالحق؟ و حلاّج برفور پاسخ داد: چه میدانی درباره اناالحق؟

ً ـ من چندین بار عقیده خود را درباره آن دراهواز، بصره و زندان بغداد گفتهام، حتی خلیفه هم از اندیشههایم بخوبی آگاهست.

رئیس محکمه ٔ - آیا تو معتقد باین کلام هستی؟ آیا میدانی تو مانند فرعون ادعای خدایی میکنی؟ و گفتارت چاشنیهایی از کفر دربر دارد؟

حلاج ـ كلامم نيايشي است در وحدانيت، مانند پروانهاي هستم كه بدور مشعل عشق طواف ميكنم و هميشه احساس فنا برمن دست ميدهد، حلاج فاني است ولي الوهيت جاويدانست و هدف نهائيم نيل بوصال عاشقانه است.

رئیس دادگاه ـ آیا در این راه از عقل پیروی میکنی؟ حلاّج ـ من بوسیله عشق توانستهام با حقیقت مطلق ارتباط پیدا کنم سپس ابیات زیر را قرائت کرد:

مـن رأسـه بـالـمـقــل مــــتــر شــداً اســرحــه فـــی حــــــرة يـــلـــهــو

#### شاب بستسلسبسس اسراره

#### يسقسول مسن حسيسرتسه هسل هسو

ترجمه ـ آنکه در جستجوی (باریتعالی) خرد را راهنمای خویش میداند، به حیرتی کشانیده شود که برای نجات از آن کوشش خواهد کرد. آگاهی باطنی او در تزلزل ناپدید میشود و در حیرت از خویشتن بپرسد که آیا این خود اوست؟

رئیس دادگاه ـ حلاّج! بما بگو که شما در اهواز، خراسان، هند و نقاط دیگر همین مطالب را که اینجا گفتی تبلیغ میکردی؟

ـ حلاّج بله، حتى در مكّه حتى در زير ضربات تازيانه، مشتاقانه اناالحق ميگفتم و تا عمر دارم آنرا بيان ميكنم.

رئيس محكمه - آيا كتاب طواسين بقلم تست؟

حلاّج ـ بله من آنرا نوشتم، در زندان هم نوشتم... دستورالعملهایی است درباره زندگی درونی و پاکیزگی معنوی سالکان.

رئیس ـ انگیزه شما در مورد حمایت از شیطان چیست؟

حلاّج ـ به كتاب طواسين مراجعه كنيد.

رئیس محکمه ـ آیا میدانی که فقها، زهاد و اقطاب با اندیشههایت مخالفند و ترا کافر میدانند؟

حلاّج ـ میدانم این روزها دربار خلیفه عباسی و چندتن از وزیران کسانی را که به تقوی و پرهیزگاری تظاهر میکنند، آنهارا به دربار دعوت کردهاند و به آنها هدایای سخاوتمندانه و قیمتی بخشیدهاند، میدانم ریاکاری این روزها به بهای خوبی خریداری میشود و میدانم هرکس که شبها از کوچههای بغداد عبور کند از هرسو صدای اشعارم را میشنود بویژه از بیشتر خانههای فرودستان حتی در حرمسرای خلیفه...

رئیس محکمه ـ دراینجا تاوقت نگذشته است میتوانی برابر قضات از آنچه گفتهای و نوشتهای توبه کنی و اطاعت خودرا از خلیفه برحق عباسی ابراز داری و وفاداری خودرا ثابت نمایی به ناچیز بودن خود و درک این امر که یگانه هستی واقعی، هستی الهی است اعتراف نمایی و میدانی بهترین

نشستها و بالاترین جلسهها، تفکّر و اندیشه در میدان توحید است در ژرفنای عقل، موجودیت انسان کاملاً محو و ناپدید میگردد و انسان بحقایق بیشتری آشنا میشود، حلاّج بیا و مانند جنید که از مشایخ مشهور بغداد است سیدالطایفه و طاووس الفقرا لقب دارد منطقی بیاندیش!

حلاّج ـ متاسفم آنچه که من میگویم و بآن ایمان دارم برای جنید امکان پذیر نیست، من راهی را که انتخاب کردهام نهائاً به شهادت میانجامد و من عاشق این راهم و همیشه عنان اختیار وجودم را بدست دل میسپارم دلی که عاشق است! سراغ نور را در عشق میگیرم، من از تو و جنید با خالق کاینات نزدیکترم، آفریننده خودرا بهتر از تو و جنید میشناسم، آیا میدانی که در خاموشی طبیعت حتی در لحظاتی که دراین دادگاه بعنوان متهم از خود دفاع میکنم، آوایی با روحم سخن میگوید، آیا تو میتوانی این صدارا بشنوی که غرق گناهی؟ اما من این صدا را با گوش دل میشنوم که میگوید:

## اناالحق!

رئیس محکمه ـ تو هنگام ملاقات با ابن خفیف که در زندان بغداد مدتها با تو بحث کرد، چه گفتی؟

حلاّج ـ ابن خفیف از من پرسید چه ناراحتی در دل داری؟ یا گفت چه دردی داری؟ پاسخ دادم ای پسر خفیف دردی مانند غم دوری از محبوب و فوت مطلوب نیست.

رئيس محكمه ـ ابن خفيف بتو چه گفت؟

حلاّج ـ او مرا نصیحت کرد که از گفتن اناالحق خودداری کنم و از این سخن عذر بخواهم! تا خلاصِ شوم!

رئيس محكمه ـ تو چه گفتى؟

حلاج ـ گفتم آنکس که میگوید عذر بخواهم، او باید عذر بخواهد نه

من!

رئیس محکمه ـ من ترانه عارف میدانم نه متآله و نه قدیس و نمیدانم تو اصولاً نماز میخوانی یا نه؟ بهرحال اگر توبه نمیکنی و عذر نمیخواهی میتوانی

> آخرین دفاعیاتت را بطور خلاصه و موجز بیان کنی. حلاج گفتارش را با این بیت آغاز کرد:

پاکسساز عششق حمق آن است، کساو مسی کسنسد هسردم، بسخسون دل وضسو

اینجا دادگاه نیست، دنیای مرموزی هم نیست، همه چیز آشکار است، مردم میدانند که چرا شماها اینجاگرد آمدهاید، دل من با دیدار چهرههای کریه تان حتی از امید هم خسته شده است، سپس اشعاری قرائت کرد که میتوان اندیشههای حلاج را در مثنوی (جامجم) اوحدی قرائت کرد بدین شرح:

سر پیسونده سانسدار دیسار چیون تیوان شد زبیخت بیرخیوردار؟

کار ما با یکی است درهمه شهر

و آن یکی تین نصیدهد در کار

همدمی نیست با که گویم راز؟

محرمی نیست تا که نالم زار

در خیروشم زصیت آن معشوق

در سیاعیم ز صوت آن میزمار

بلیبلی هستم اندرین بستان

غلیفلی بستم اندرین گلزار

غلیفلی بستم اندرین گلزار

که در آن پیرده نیست کس را بار

غارت عشق برد نیقدم و جنس

دشیم را بقدر خود روزی است

مـــن از آن روز دارم ایـــن شـــب تـــار

بسرکستارم هسمنی کششند، از نسه

در میسان زود بست مسی زنسار هسمه بسویسندگسان ایسن راهسند

هــــه جـــوبــنــدگـــان ايـــن ديـــدار

من در این جا خطاب بکسانیکه اهل شور و حالند و امیدوارم چند نفری میان شماهاهم باشند، میگویم، اساس هستی سالک و معتقد و مومن خود آگاهی نیست، ناخودآگاهی است، عقل جُزوی نیست، عشق است، هیجان و وجد و شور است، انسانیت انسان و چشمه زاینده نبوغ و مبیّن کرامات و خوارق عادات ضمیر ناخودآگاه است، من یک هادی و یک راهنما دارم و آن اناالحق است، من در لحظات و آنات روز و در نیمههای شب، در سکوت مطلق زندان، آری بر آستان شب، بارهاجلوه خدایی دیدم رامشگر حتی از زهره چنگی نغمههایی شنیدم که با نغمه دلم همآهنگی رامشگر حتی از زهره چنگی نغمههایی شنیدم که با نغمه دلم همآهنگی میکردم، در چنین حالی است که مسحور و مجذوب حقایقم و به محراب میدس عشق الهی پناهنده میشوم و خروش اناالحق بر میدارم، من از آن شب عشق الهی پناهنده میشوم و خروش اناالحق بر میدارم، من از آن شب عشق انگیز که سیر و سلوک در دیار ملکوتی عرفان را آغاز کردم در فراخنای ناپیدا کرانه عشق از خود بیخود گشتم و دامن از دست دادم، فراخنای ناپیدا کرانه عشق از خود بیخود گشتم و دامن از دست دادم، خاطرات خوشی در دل دارم.

چــنــانــم بــی خــود از جــام شــبــانــه کــه نــشـنــامـــم ز مـــــــــی راه خــانــه

ابوعمربمن نگاه کن، عشق شور، وجد، رهنمون حلاّج به کویر هراسناک و بی فریا د شکنجه و زندان و اعدام است با این همه به یارانم مژده میدهم که پایان شب سیه، سپیداست تو اکنون با آشفتگی خاطر و نا آرامی بمن مینگری، حتّی در عالم رویا، عشق پویای عارفانه را درک

. نمیکنی و نمیدانی که:

در نگنجد عشق در گفت و شنید

عشق دريايي است بحرش نابديد

قسطرههای عسشق را نستسوان شههرد

هـفـت دریـا پـیـش آن بـحـر اسـت و خـرد

عشق بشكاف فلك راصد شكاف

عسشق لسرزانسد زمسيسن را از گسزاف

عشق قهار است و من «حلاّج» مقهور عشق

چـون قــمـر روشـن شــدم از نــور عــشــق١

من بخوبی میدانم و ایمان راسخ دارم که اقتدار اناالحق، گرد و خاک هوسهای نفسانی و ماومنی را از ساحت روان و قلب و اندیشه میزداید، من میدانم زمانیکه روح از لباس بشریت در آمد و آفت تصرّف وهم و خیال از او منقطع شد، هرچه در ملک و ملکوت است براو عرضه دارند تا در ذرات آفاق و آینه انفس جمله آثار حق را بخوبی مطالعه کند، درین حالت است که اگر با دریچه حواس بیرون نگرد، در هرچیز که نگاه کند، اثر آیت حق درو مشاهده کند، اینستکه بارها به یاران گفتهام:

# ما نظرت أفي شيى إلاً رأيت الله فيه

اینجاست که عشق صافی گرد و از خُجُب عین و شین و قاف بیرون آید، هم روح بعشق در آویزد و هم عشق بروح در آمیزد و از میان عشق و روح دو گانگی برخیزد، یگانگی پدید آید، هرچند روح خود را طلبد عشق را یابد! تاکنون زندگی قالب روح بود، اکنون زندگی روح، و عشق بود ۲.... من میدانم که انسان مومن آینه ذات و صفات حق است، چون آینه

۱ دیوان مثنوی جلال الدین بلخی
 ۲ از کتاب مرصاد العباد نجم الدین دایه

۲۵٦

صافی گشت، بهر صفت که حضرت براو تجلی کند بدان صفت در او تجلّی شود، هرصفت که از آینه ظاهر شود تصرّف صاحب تجلّی بود نه از آن آینه، اورا پذیرای عکس آن بیش نیست چون صافی بود، سرخلافت انسان مومن این است که او مُظهر و مُظهر ذات و صفات خداوندی است از این رو عاشق خداوند در جهان نگنجد!

نور حق باشد بجان جذّاب جان ا خلف در ظلممات وهمند و گمان هرکه راهست از هوسها جان پاک زود بهبیند حضرت ایسوان و پاک حق پدید است از میان دیگران همهجو ماه اندر میان اختران

میدانم کلامی که برزبان میآورم درخور فهم و درایت کورباطنان مزدور و ریاکار نیست، بویژه کسانیکه طبعی حریص دارند و هرگز سیر نمیگردند و دستهایشان تا مرفق در خون آزادگان و بیگناهان رنگین است و در ضلالت و گمراهی دست و پا میزنند و مدیحه سرای جبآریت هستند این گروه (با سراشاره به ابوعمرو اعضای دادگاه کرد) مرا نشناختهاند و نمیدانند حلاّج هرگز دل بدنیا و ذخایر آن نبسته است و سر نیازمندی جز در پیشگاه خداوند، خم ننموده است، فقر را با بی نیازی، اقتدار را با خاکساری و محبت را از حقیقت «یُحبّهم و یُحبّونه آ» گرفته ام، عاشق صادق پاکبازم، اناالحق نیرویی بمن عطا کرده که دلهای تاریک را روشن و روان شب روان معتقد و نیرویی بمن عطا کرده که دلهای تاریک را روشن و روان شب روان معتقد و نیرویی بمن عرا فروزان میسازد و در راه نیل به محبوب و قرب، شوری در درون و انقلابی در بیرون دارم... یکی از قضات سکوت دادگاه را بهم زد و گفت:

۱\_ از مثنوی جلال الدین بلخی ۲\_ فسوف یائی الله بقوم یُحبیّم و یحبونه سوره ۵ آیه ۵۶ خداوهد قومی را بیاورد که مورد محبّش هستند و مورد محبّت آنهاست

است! حلاّج قهقهه زد و سرود:

بیانید، بیانید که گلزار دمیده است

بیائید، بیائید که دلدار رسیده است

همه شهر بشوريد چو آواره درافتاد

که دیوانه دگر بار، بزنجیر رسیده است ا

اگر تو قاضی مزدور، من آواره و آشفته و دست از دنیا کشیده راکه در جستجوی حقیقت است و مشتاقانه بسوی کعبه وصل پویان است دیوانه میدانی، اعتراضی ندارم... سپس خروش برداشت و گفت:

من اناالحقم، پیوسته بحق حق بودم، شما مرا فرعون و ابلیس میدانید... آیا اطلاع دارید ابلیس را به آتش ترسانیدند از دعوی بازنگشت، فرعون را به دریا غرق کردند، از پی دعوی بازنگشت، اگر مرا حلق آویز کنید، جسمم را مُثله کنید، زبانم را ببرید، چشمهایم را از حدقه در آورید و بالاخره تکه پارههای بدنم را در شعلههای آتش بسوزانید برخاکسترم کلام اناالحق خواهید دید، مومنان، عاشقان خدای متعال پروردههای گلستان الهی هستند و نفس گرم و دم مقدسشان تا خورشید در آسمان نورافشانی میکند و مطر آگین خواهند نمود:

گرمسردرهسی مسیسان خسون بساید رفست وزیسای فستساده مسیرنسگسون بسایسد رفست

تو پای به راه در به و هییج میبرس خود راه بگویدت که چون باید رفت

: և

بسوز ای دل، که تاخامی، نیاید بوی عود ازتو کجا دیدی که بی آتش، کسی را بوی عود آید شما مرا تبعید کردیده زندانی کردیده شکنجه دادید تحمل کردم سیزده بندگران بر من بستیده امّا چون دیده روشنیین ندارید خیال میکردید حلاّج دیوانه یا بقول خودتان شعبده باز است، بیشک اقتدار مرا در پاره کردن زنجیرها مشاهده نبودید حالا گرفتار حیرت و سرگردانی شدهاید، عجبا باز متوجه اقتداراناالحق نشدهاید؟ بیشک این قهرخداوندیست که چشمهایتان را کور و گوشهایتان را ناشنوا کرده است، نیروی ایمان را در جلسه گذشته دادگاه نتوانستید بخوبی احساس نمائید حامد وزیر مرا افسونگر و نیرنگباز میداند، آقایان اگر ذرهای شرف و وجدان دارید بدانید، افسون و نیرنگ را میتوان به نیروی ایمان درهم شکست، من پشتوانهای چون اناالحق دارم و بآن مستظهرم، وارستهای هستم که به جلوههای ناپایدار مقام و بلندپروازی و جاهطلبی توجهی ندارم، شما و درباریان و خود خلیفه غاصب عباسی برابرم مانند پر کاه خوار و بیمقدارید!

ابوعمر رئیس دادگاه در حالیکه لبخند میزد و به ابوحامد اشاره میکرد گفت: دعا کنیم که حلاج هرچه زودتر از زندان دنیا نجات پیدا کند و آزادگرد، تا خلق از بلندپروازیهای این دیوانه پر مدّعا و افسانههای جادوگرانهاش آسوده شوند، حلاج آرزوهای دور و درازی دارد! حلاج کلام رئیس دادگاه را قطع کرد و گفت:

من همیشه حالتی مستانه و وجدی عارفانه دارم، مستغنی از همه آرزوها هستم یک آرزو بیشتر در شویدای دل ندارم و آن سقوط کاخهای فرعونی خلیفه برسر درباریان ستمکار است و برای آنکه بهتر مرا بشناسید این شعر را میخوانم که:

ای دل زجان گذرکن، تا جان جان بهبینی بگذار این جهان را، تا آن جهان بهبینی بگذار این جهان را، تا آن جهان بهبینی تا نگذری زدنیا، هرگز رسی بعقبی آزاد شو از اینجا، تا بیگمان بهبینی

خدای را سپاس میگویم که بمن این سعادت را ارزانی داشته که دقایق

زندگیم با لطف و صفای معنوی همراهست، قلبم جاذبه دلپذیر عشق را احساس کرده و میکند در لحظات و داع با نغمه سرایی عارفانه دنیا را بدرود خواهم گفت بجایی رهسپار خواهم شد که از هم اکنون پیک ملکوتی مرا مشتاقانه میخواند. بدانید تا آخرین دقیقه ای که زندگی میکنم، دست از مبارزه برنمیدارم، بارها با قدرت فرعونی خلیفه مقتدر عباسی جنگیده ام به ستیزم ادامه میدهم، او مردم را که نهال خداوندی هستند، چون ستوران میداند ولی من برای انسان عظمتی بزرگ قائلم، آقایان تردید نداشته باشید که دوران اقتدارتان بزودی بپایان خواهد رسید، بکوتاهی مقام و خوشبختی ظاهریتان غره نشوید من با اطمینان به نابودی جباران بآرامی پلکهایم را رویهم میگذارم:

مرغ کاواندر قفس زندانی است
گر نجوید رستین از نادانی است
روحهایی کز قفسها رستهاند
انبیا و رهبر شایسته اند
از برون آوازشان آیسد بسدیسن
که ره رستین تیرا این است، این
ما بدین رستیم ازین ننگین قفس
غیر این ره نیست، چاره این نفس

ابوعمر رئیس دادگاه خطاب به حلاّج گفت دیگر بس است، آنچه باید هذیان بگویی، گفتی، حالا به پرسشهایم پاسخ بده، رئیس دادگاه یکی از رساله های حلاّج را قرائت کرد، در آن رساله که بخط حلاّج بود، آمده بود: زمانی که مومنی میخواهد به حج مشرف شود، ولی برایش از نظر تهیه وسایل مقدور نیست، میتواند در خانهاش محوطهای را که از هر حیث پاک باشد و کسی بدان در نیاید، ومحل عبور و مرور هم نباشد اختصاص پاک باشد و کسی بدان در نیاید، ومحل عبور و مرور هم نباشد اختصاص دهد، سپس در هنگام حج به دور آن بسان دور بیتالحرام طواف و مناسک حج را در آن محوطه بترتیب انجام دهد....

شدی؟

۔ از کتاب الاخلاص حسن بصری... رئیس دادگاہ خشمگین و به حلاج نزدیک شد و مشتی بر دھان جلاج کوبید...

حلاج

ای حلال الدم چرا دروغ میگویی، چنین مطلبی در کتاب الاخلاس نیست.

در این موقع حامد وزیر از رئیس محکمه خواست که نامهای را که حلاج به شاکربناحمد نوشته است قرائت کند.

رئیس دادگاه از میان انبوه نامههایی که برابرش بودند، نامه حلاج را خطاب به ابن شاکر بیرون آورد و آنرا برابر حلاج نگاهداشت و پرسید:

- ـ این خط تست؟
  - ۔ آری....
- ـ میدانی چه نوشتی؟
  - ـ نه، نه،
- ۔ به ابن شاکر مریدت نوشتی، اهدمالکعبه، مرادت چه بود؟ چه هدفی از نگارش این جمله داشتی؟
- به شاکربن احمد توصیه کردم که اصنام وجودت را ویران کن، یعنی بطرف شهادت برو... باردیگر رئیس دادگاه فریاد کشید: ای حلال الدم، '

ابن حامد از رئیس دادگاه خواست، این جمله را روی کاغذ بنویسد ولی رئیس دادگاه امتناع کرد. ابن حامد خشمگین شد، در حالیکه دوات را بسوی ابن عمر می برد گفت: ابن عمر، مگر نمیخواهی این ماجرا بپایان برسد چرا نمینویسی؟ تو بنویس تا دیگران هم از تو پیروی کنند! ابن عمر سر بزیر انداخت تلاش بیهودهای آغاز شده بود که این فتوا را ننویسد، او به عاقبت خود و لعنت تاریخ میاندیشید، وجدان این چشم تیزبین روح بشر با نگاههای خود درون رئیس دادگاه را می کاوید، ... اگر فتوی را ننویسد، خلیفه اورا بر کنار میکند و ممکنست اموال باد آوردهاش مصادره شود، ابن حامد با دست

۱ ـ یعنی ریختن خون تو گناهی ندارد.

سنگینش قلم را در دست ابوعمر گذاشت و آمرانه گفت بنویس آنچه گفتی!
دیگر تامل و اندیشه جایز نیست! ابوعمر بظاهر با بی میلی نوشت، حلاج
حلال الدم است! اعضای دادگاه هم پس از او امضا کردند تنها ابن بهلول از
تایید آن خوداری کرد وقتیکه متن فتوی را برای حلاج قرائت کردند،
خروش برداشت که شماها بعنوان قاضی حق ندارید نوشته هایم را مطابق میل
خود تفسیر کنید، من مسلمانم، دین من اسلام است و مذهبم سنت، من بخلفا
ایمان دارم و معتقدم، آثار من در بغداد در کتابفروشیها برغم دستورهایی که
داده اید، آنها را نفروشند، موجود است بخوانید تا بدانید من مسلمانم نه
بدعتگزار، خدایا مرا و خون مرا از شر جنایت کاران محافظت فرما!

حامد وزیر حکم محکمه رابدست گرفت بسوی حلاّج رفت و گفت:

رئیس دادگاه نخواست بیش از این ترا ناراحت کند، ما دلایلی در
دست داریم که تو ادعای خدایی کردهای و بعریدانت دستور دادی ترا ستایش
کنند تو در رسالههای خود با وقاحت اعلام کردی، اگر کسی سهروز، روز و
شب روزه بگیرد و غذایی نخورد و روز چهارم بجای غذا کاسنی بخورد از
روزه ماه رمضان معاف است تو حتی نوشتی اگر مومنی شب دو رکعت نماز
بخواند و این نماز از اول شب تا پگاه بطول بینجامد از فریضه نماز معاف
است، تو حتی جسورانه درباره خمس هم نظر دادهای تو بدعتگزاری و
زندیق، بهتر است سکوت کنی و چیزی نگویی و بحکم دادگاه گردن نهی!

حلاج لبخندی زد، گفت ابن حامد، تو و رئیس محکمه از پیش حکم محکومیت مرا تنظیم کرده بودید، تو با دسیسه بازی، قضات دادگاه را مرعوب کردی، بزودی یارانم از تو و قضات دادگاه انتقام خواهند گرفت، ابوحامد لبخند زنان گفت:

ـ تو گفتی از مرگ نمیترسم!

دنه بدست جلادی مثل تو و رئیس محکمه مرعوبی مثل ابوعمر! من لحظات مقدسی که مایه پیوتدم با معشوق و معبود من است مشتاقانه و با آغوش باز میپذیرم، من میتوانم اکنون که حکم محکمه صادر شده است ترا و یاران دغلباز و متبلق ترا که ریاکارانی کمنظیرند،ملامت کنم، قطرات خون من آوای مرا بگوشت خواهند رسانید، تو حتی در اطاق خلوت خود آرامش

نخواهی داشت، صدای اناالحق طنین باشکوه طبیعتی است که تاروپودش را عشق و مایههای انسانی و خلوص پدید آورده است، این زمزمه سوزان خدایی آتش به رخت و بخت و زندگی و کاخت خواهد زد، بسان صاعقه ای همه دلبستگیهایت را نابود خواهد نمود هرلحظه احساس خواهی کرد، دستی گلویت را میفشارد، کابوس و بختک در نیمه شب ترا پریشان و نالان باسروصدا و هراسان از خواب ناز بیدار میکند، نالهام که از دل برمیخیز د وجودت را مانند برف در برابر آفتاب تموز ذوب میکند، من از مرگ نميترسم، امّا تاريخ، اين دادگاه لعنتي و حكم ظالمانهاي را كه با تهديد و تطميع عليه يك عاشق خدا صادر كرده است با نفرت منعكس خواهد نمود، دنیا برای من همیشه تجلّی گاه عشق بود، امّا طبیعت در آینده بسیار نزدیک بصورت دوزخی وحشتناک در برابر دیدگانت جلوهگری مینماید، کاش اجازه داشتم ترا با دستهایم خفه میکردم.... نه نه... طبیعت بزودی از تو و یارانت انتقام وحشتناکی خواهد گرفت، تندباد پائیزی ترا همچون برگ خزان معلق زنان بدیار نیستی خواهد برد، مطلوب رویائیم مرا بسوی خود بجایی که دلم مشتاق آنست دعوت میکند، اتا توکجا؟ تو و خلیفه ستمکار عباسی بمجازات اعمال خود خواهید رسید، این یک امر قطعی است. آنچه همواره در آرزویش بودم، خوشبختانه بدان نایل شدم، امّا تو و خلیفه ستمکارعباسی، درباریان، حکام و سرداران خلیفه که در زندان رذایل و قفس تنگ و تاریک هوسها و در میان سیمهای خاردار و رشتههای بیاساس آرزوهای واهی میلولید بدانید... حلاّج اشاره به کاخهای سربفلک کشیده خلیفه کردو سرود:

عاقبت آن خانهها وبران شود گنج از زیرش بقین عربان شود هایل گنج و حجاب، این خانه بود مانع صد خرمن، این یک دانه بود

ابن حامد از شنیدن مطالب حلاج اسیر غم و حسرت و نگرانی و

تشویش از آینده شد، سر بزیر انداخت، و بدون آنکه کلمه آی بر زبان آورد از دادگاه بیرون رفت و حلاج نیز که خسته و کوفته بنظر میرسید، نگاهی باسمان کرد، گویی دیگر وجود خورشید و گردش ایام برایش مهم نبود، چشمه ایش فقط خلاء و خاموشی را میدید، دیگر دلبستگی بچیزی نداشت آرزو میکرد کالبد خاکی را هرچه زودتر در اختیار دشمنان قرار دهد و خود به آن سوی قلمرو خورشید عاشقانه پرواز کند از بغداد، بسوی کعبه مقصود، قطرهای در میان دریای پهناور عشق!

ای عاشقان، ای عاشقان پیدا شوم، پیدا شوم بر روی آن مه روی خود، شیدا شوم، شیدا شوم ز آن آب رحمت قطرهای، برمن نشان، تاوارهم تاکی صدف باشم چنین؟ دریا شوم، دریا شوم

حلاّج زیر لب دعا میخواند و برای آنکه اندیشههای تلخ نتواند بوجودش راه یابند، سرگرم زمزمه شد و ناگهان خود را در میان استقبال گرم و پرشور زندانیان دید. دریایی توفنده از احساسات، آیا باید در زیر فشار سهمگین اتهامات بیرحمانه قضات بیدادگاه تسلیم شد و احیاناً برگ بادار به دینای دنی پایان داد و یاران زندانی را برای همیشه فراموش کرد؟ این انساندوستها مرا مانند مژگان دیدگان خود دوست دارند باید بیشتر بکوشم که بتوانم با اصالت کلام و شیوایی سخن بزرگ منشی و انساندوستی زندانیان دربند خلیفه عباسی را بهتر باثبات برسانم بدینجهت خطاب بآنها که میهایستی با ناباوری بفراقش مبتلی شوند سرود:

آلا أبلغ أحبّائى بآنَى رُكبْتُ البَحرُ وَانكَسَرُ السفينه عَلىٰدين الصَليب ۚ يَكون ُ مونىٰ ولا البطحاء أريدُ و لاالمدينه

ترجمه

دگرچه تدبیری ای یاران «دیدگان حلاّج پراز اشک شد» سفینه ام در دریا شکسته است به مذهب صلیب باید بمیرم «یعنی بدار باید حلق آویز شوم» نه مکّه میجویم نی مدینه

زانمی کهخورد حلاّج گو، هر کسی بخوردی بسردار صده زاران بسرنا و پسیسر بسودی عطّار

### يا حلالالدما

حکم دادگاه درباره محکومیت و اعدام حلاّج موجب بازگشت آشفتگی و نابسامانی و خطر جنگهای داخلی در امپراطوری عباسی گردید، مخالفان مقتدر خلیفه تحت لوای طرفداران حسین منصور علیه حکم ظالمانه دادگاه شوریدند و با جاروجنجال اعتراض کردند و اعلام نمودند که دادرسان بدنام دادگاه صلاحیت لازم و کافی برای رسیدگی به پرونده حماسه سرای نامدار بیضای فارس را نداشتند، این انسان کمال جورا کهمظهر یک انسان فداکار و حامی ستمدیدگان است نمیتوان بآسانی قربانی توطئه کرد، حامد وزیر چندتن از شهود خودفروخته را بریاست عبدالهبن مکرم بدادگاه دعوت کرده بود، در جلسه دادگاه هیچ یک از فقهای شافعی بعنوان اعتراض و مخالفت شرکت نکردند. از قضای روزگار آنکه ابن بهلول قاضی حنفی دادگاه برمبنای شجاعت و تقوای خود حاضر نشد حکم محکمه را مضاء کند، او از جوّ و فضای اختناق و نفوذ حامد وزیر که هنگام صدور رای بر داداگاه سایه افکنده بودوکیفیت بازجوییهای حامد بشدت اعتراض نند ه گفت:

در دادگاه حلاج رئیس محکمه در حقیقت ابن حامدوزیر تنفیذی ا بود

۱\_ یعنی ای آنکه ریختن خونت گناهی ندارد.

۲- بروآیت جرجی زیدان مورخ عرب در کتاب «تاریخ اسلام» در زمان المقتدر خلیفه عباسی اغلب وزیرانی که بوزارت از سوی خلیفه انتخاب میشدند وزیر تفویضی بودند که امور مربوط بامپراطوری اسلامی را با صوابدید خود انجام میدادند، جز حق تعیین ولیمهد و دو مورد دیگر

که ابوعمر متملّق، تجمل پرست و سست اراده را تشویق و گاهی تهدید میکرد، اگر ابن حامد بدادگاه نمیآمد هیچیک از قضات به محکومیت حلاّج رای نمیدادند. دشواریها آغاز شده بود، مقتدرناگهان در بستر کسالت افتاد مرضش نامعلوم بود، نصر قشوری سردار حاجبان و مادر خلیفه سخت بدست و پا افتادند که مانع از اجرای حکم محکمه شوند.

ابوعمر رئیس دادگاه حتی درخانهاش مورد بازخواست خانوادهاش و مردم قرار میگرفت، چندتن از مدرستان حوزه های علمی بغداد نزد وی رفتند و اورا بخاطر صدور حکم ظالمانهاش مورد بازخواست قرار دادند، یک فقیه حنبلی درحالیکه از حدود ادب و نزاکت خارج شده بود با تندی و عصبانیت پرخاش کنان باو گفت:

- اصولاً تو چرا جمله یا حلال الدم را بر زبان آوردی؟ آیا راست است تو جاهلانه کلام ابوحامد را برای شادی خاطر و رضایت خلیفه عباسی تکرار کردی؟ ابن عمر با خشونت پاسخ داد:

ـ آنها که طرفداری از حلاج میکنند، بیشک با آرمان مسلمانان مخالفند من نه با کسی قبلاً تبانی کردم و نه تحت تأثیر مقامی قرار گرفتم، آیا شما اطلاع دارید که حلاج یک قرمطی است و مانند قرامطه میخواست طرفدارانش بکعبه حمله کبند و آنجارا خراب نمایند، حلاج با خط خود چنین دستوری به یارانش داد، آیا نباید به خاطر این دستور ملحدانه باعدام محمکوم شود و نباید اورا حلال الدم قلمداد کرد؟ یکی از مدرسان پرسید:

ـ پس چرا در محکمه کسی حاضر نشد علیه منصور گواهی قاطع بدهد؟

تعدادی شهود در دادگاه حاضر بودند از جمله ابن مکرم برابرم نشسته بود، اتهامات و جرمها چنان صریح، روشن و قاطع بود که نیازی به

(خلیفه عباسی میتوانست فرماندهان سپاه و حکآمی که وزیر بکار گمارده بوده خلع کند) ابن فرات از وزیران تفویضی بود ولی وزیر تنفیذی مانند ابن حامد از خود اختیاری نداشت و فقط دستورهای خلیفه را اجرا میکرد و پیامهایش را بافراد مورد نظر از جمله قضات دادگاه حلاج میرسانید. پایان محاکمه

شهادت شهود بنظر نرسید از سویی من خودرا صالح برای اداره دادگاه میدانستم، من سخنوری هستم که در بغداد در سخنرانی و فقاهت کم نظیر است.

ـ لااقل میخواستی حلاج را بزندان و شلاق محکوم کنی؟

براساس اطلاعاتی که رئیس شهربانی امپراطوری اسلامی در اختیارم قرار داده بود آگاه شدیم که اگر حلاج زنده بماند، آرام نخواهد نشست، به تحریکات خود ادامه خواهد داد و بیشک انقلاب دیگری برای سرنگون کردن خلیفه عباسی بوقوع میپیوندد این بود اورا محکوم باعدام کردیم!

پس شما علم داشتید که حلاج در امپراطوری عباسی طرفداران زیادی دارد؟

ـ بله شیطان هم بدون طرفدار نیست!

محاکمه یک عاشق ربانی شرکت کنید، شما طرفدار مکتب ابن داود هستید، محاکمه یک عاشق ربانی شرکت کنید، شما طرفدار مکتب ابن داود هستید، قاضی باید بیطرف باشد. ابن عمر پاسخ داد:

بروید تحقیق کنید من از چهرههای مورد احترام اغلب مدرسان و حوزههای علمی بغدادم، کتابالزهره ابنداود را خواندم و محتویاتش را تایید میکنم، شماها که اعتراض میکنید عاری از انصاف و وجدان سالم هستید.

تقای ابوعمر، شما میدانید بغداد مرکز مکتبها و مذهبهای مختلف بوده و هست، میدانید حلاجیان در عرصه مذهب و فرهنگ روح انقلابی و عصیان دارند، شما دانسته و یا جاهلانه، به هیاهویی خصمانه دامن زدید که

1- ابن داود دشمن عقاید حلاج بود و در کتابالزهره نه فقط عشق را جهش روح به جانب معبود و تمایل عالیه روح نمی پندارد بلکه معتقد است عشق مارا به حقیقت متصل نمیکند و سرنوشتی کوره جسمانی و عام در همه افراد بشر است، نقش خواص تحمل رنجهای آن است بدون آنکه افشاگری کند نه تسلیم دربرابر آن، حلاج میگفت عشق حقیقی، عشق قدسی بیش از هرچیز علاقمند اتصال هرچه نزدیکتر و هرچه باطنی تر است و خواستار عینالجمع ابن داود از شنیدن این کلمات عصبانی شد و در دادگاه فریاد کشید ای کافر سخن بیهوده نگوا ابن داود بسال ۲۹۷ هجری درگذشت دوازده سال بعد، حلاج را بخاطر عشق بمحبوب بردار کردند میگویند هر دو در راه عشق بدرود گفتند خالق کتابالزهر (ونوس) طرفدار عشق افلاطونی و عشقی پاکیزه و بدور از آلودگیهای نفسانی بود و حلاج مجذوب وصال ربانی،

بزودی مُنجر به سقوط امپراطوری عباسی خواهد شد، رویدادهای خونین متعاقب حکم شما در شهرها بوقوع خواهد پیوست، شما در آینده مسئول خونهایی هستید که بروی زمین ریخته میشود، مردم معترض بسوی خانه ابن سریح نقیه متنقّد شافعی رفتند، میدانی او قاضی شجاعی است که محکمه حلاج را از اعتبار انداخت، ای کاش تو حکمی را که او در دادگاه پیشین صادر کرده بود، بدقت میخواندی و تحت تاثیر آن حکم تاریخی او، حکمی صادر میکردی که موجبات آرامش خیال مردم را فراهم کند، ابن سریح در حکم الهامی خود نوشته بود: درک هیجان و شور عارفانه با دادرسانی که از این امور باطنی آگاهی ندارند، بدور است این حکم در بیشتر حوزههای در سی بی کم و کاست مورد تایید محققان و استادان مذاهب و مشربهای مختلف قرار گرفته است، تو چگونه بخود اجازه دادی که حلاج مسلمان معتقد و مومن راکه شبها دهها رکعت نماز میخواند، کافر قلمداد کنی، تف معتقد و مومن راکه شبها دهها رکعت نماز میخواند، کافر قلمداد کنی، تف

ابن عمر كه از سوى فقها و استادان صاحبنظر و نامدار بغداد آنهم در اطاق خانه اش مورد حمله و انتقاد شدید قرار گرفته بود، فریاد كشید: مرا رها كنید، اگر اناالحق حلاج دیوانه را الهامی میدانید، خودم هم نمیدانم چگونه و چطور جمله یا حلال الدم را برزبان آوردم، مرا تنها بگذارید، از خانهام بیرون بروید!

ابعاد حکم ابن عمر آنقدر وسیع و هیجان برانگیز بود که مدّتها این قاضی مشهور و متلق نتوانست میان مردم ظاهر شود، بدینجهت بسختی با زندگی آشفته و نکبتبار خود ادامه میداد، اگر برای خرید مایحتاج زندگی بد کانی میرفت، فروشنده متفّی غالباً زبان بسرزنش او میگشود، همسایگانش روابط خودرا با خانوادهاش قطع کردند، باری طبقات فرودست اجتماع، آزادگان و بیشتر دانشمندان و شعرای معاصر ابوعمر را قاضی مسلوب الاراده، جیره خوار و مزدور لقب داده بودند، مستنفذآن درباری علما و شعرای متلق و مدیحه سرا و ریاکار که از وجدان پاک و اعتماد بنفس برخوردار نبودند، مدیحه می اورا بهترین و بی پرواترین احکام دادگاههای بغداد تلقی نمودند، اینها بودند که به استمرار حکومت مطلقه و مهیب و وحشتناک مقتدر عباسی

مساعدت کردند که قلمرو آن از بغداد تا ماورای ایران گسترده شده بود.

- جرم و گناه حلاّج این بود که بانسانیت عشق میورزید، شخصیت مطلق بشری را میستود و انسان مبارز و ستیزه گر با جباریت و فرعونیت را مدح میگفت، او زندگی لبریز از شور و وجد و هیجان عاشقانه را می پرستید، اساس حکومت غاصب عباسی را مخالف منطق و حیثیّت انسانی میدانست، او مسلمان بود و بمظلومانی که حقشان پایمال ستم ماموران خلیفه میگردید، نوید میداد که پیک نجات بزودی برفراز بغداد بپرواز در میآید. از لحظهای که شنید دژخیمان با حکم اعدامش موافقت کردند آرام و قرار نداشت، صاحبنظران و تذکره نویسان موافق و مخالف اذعان دارند که او در نشان دادن خونسردی و بی تفاوتی خود معجزه کرد، وقتیکه حکم محکمه را برای حلاّج قرائت کردند فریاد بر آورد «دمی حرام»خون مرا بدون آنکه گناهی می میت خداوند مرا حفظ خواهد کرد. حلاّج هرچند موفق نشد که پوزه جباران ریخت، دین من اسلام است و مذهب من، مذهب منت خداوند مرا حفظ خواهد کرد. حلاّج هرچند موفق نشد که پوزه جباران رمانش را بخاک بمالد، امّا در لهیب آرزوی نیل به معشوق بی تاب بود زمانش را بخاک بمالد، امّا در لهیب آرزوی نیل به معشوق بی تاب بود گویی بسان شمع گداخته میشد، او در روزهای آخر زندگی و شبهای راز و گویی بسان شمع گداخته میشد، او در روزهای آخر زندگی و شبهای راز و نیازش ترانههای موثری سرود:

تبارکت مشیئتگ یاریتی و سیدی
تبارکت مشیئتگ یا قصدی و مرادی
یبا ذات وجسودی و غیایی رغیبتی
یبا حدیثی و ایسمانی و رهیبری
یا حمدیثی و ایسمانی و رهیبری

ترجمه:

فرمانشمامهماست ای پروردگار و آقایم اراده تـوبـزرگاست ای آمـال و آرزوهـایـم ای خدای من ای نهایت میل و علاقه من ای حــدیــث رازهـا و اشــارات غــیـب ای جمیع عنصر و اجزای وجودم

## در شبهای آخر عمرش شعری سرود که برگردانش چنین است:

جنان سرمست و حیرانم من امشب
که خود را هم نمیدانم من امشب
گههی شمع و گههی پروانه ام من
گههی جانگاه جانانم من امشب
زچشم من ادب امشب میدارید
که بی مجنون و حیرانم من امشب

سپس بعشق گفتگو و راز و نیاز عارفانه با معبود ربآنی، سر تعظیم برخاک مینهاد و سجده شکر بجای می آورد که بزودی به اناالحق ملحق خواهد شد.

. . .

حامد وزیر بدون فوت وقت حکم محکمه را شادمانه نزد مقتدر خلیفه که بسختی مریض و در حرارت تب میسوخت فرستاد و نامهای هم برای حاجب نصر نوشت که هرچه زودتر حکم را بتایید خلیفه برساند، دو روز از فرستادن نامه گذشت، دستوری از جانب خلیفه نرسید، تذکره نویسان معتقدند که مادر خلیفه باتفاق حاجب نصر در کنار بستر مقتدر نشسته بودند و با ابرام و تاثر از او میخواستند که دستور دهد حکم محکمه بتعویق افتد مادر خلیفه باطلاع فرزند رنجورش رسانید، اطلاع دارم که بیشتر فقها و دانشمندان بغداد و قاطبه مردم با رای دادگاه مخالفند، هیچگاه بغداد در چنین مخاطره و ناآرامی نبود، سعادت و بدبختی مردم در دست تست، اقلیت طرفدار اعدام حلاّجند ولی اکثریت بر ضد آن دست به شورش برداشتند اگر این وضع دوام یابد بین مردم و نظامیان اختلاف خواهد افتاد و برادر کشی بار دیگر آغاز میشود، مقتدر آهی کشید و گفت مادر، میدانم این مملکت و این خلافت دیگر از آن مانیست باید از طریق شما بدست مخالفان بیفتد، چه این خلافت دیگر از آن مانیست باید از طریق شما بدست مخالفان بیفتد، چه کسی بهتر از ابوعمر میتوانست جلوی سیلاب بنیان کنی مانند حلاجیان را بگیرد، مقتدر ناگزیر گردید دستور دهد حلاج را موقتاً اعدام نکنند. فرمان

يا حلال الدم يا حلال الدم

خلیفه وقتی بگوش ابن حامد رسید، سخت بر آشفته شد خبر چینان باو خبر دادند که مادر خلیفه و نصر حاجب با سحر کلام مقتدر را تحت تاثیر و جاذبه خود قرار دادند، ابن حامد معتقد بود نجات حلاّج و زندگی دوبارهاش خطایی است عظیم، بیدرنگ نزد ابوعمر شتافت و باتفاق او نزد خلیفه رنجور رِفتند، ابوعمر با شیوایی و بلاغت شروع بصحبت کرد او رموز سخنوری را بگواهی دوست و دشمن بخوبی میدانست و بر موسیقی کلام مسلط بود، به خلیفه گفت میدانید روز بازخواستی هم هست، باید پاسخ داد، نقد امروز به فردای نسیه دادن کار بیهودهای است، اگر حکم دادگآه شکسته شود یا **جلوی اجرای آن گرفته شود دیگر نمیتوان خلافت** را از سقوط حتمی نحات داد، حلاج در آینده شورش دیگری براه خواهد انداخت حکم من، فریاد رنج آلود مخالفان خلافت را برانگیخته است امّا موافقان و طرفداران شما نفس راحتی کشیدهاند، حلاج افسونگر است افسون اندیشههای اغواگرانه اوست که جوانان شهرها را مسحور خویش کرده است تا جائیکه حاضرند جان خود را در راه او نثار کنند، دراین موقع که محقق است شورش دیگری برخاسته می شود بهتر است اراده قاطع خودرا نشان بدهید و اجازه ندهید دشمنان خلافت اسلامی زنده بمانندو بازهم توطئه کنند و بریش ما بخندند، بعقیده من بكشيد تا كشته نشويد!

ابن حامد موقع را مغتنم شمرد و با اضطراب و ناراحتی گفت:

ـ شما دستور اعدام اورا صادر كنيد من مسئول حفظ و حراست بغداد و كاخهاى خليفه خواهم بود، اگر آرامش شهر بهم خورد در برابر ابوعمر ميگويم مرا فوراً اعدام كنيد!

خلیفه زیر لب گفت: ابوعمر آیا شما با عنایت بایمان و عدالت و تقوی این حکم را صادر کردید؟ آیا مدبرانه است که در زمان خلافت ما حلاج اعدام شود؟

ابوعمر کلام سقراط را بخاطر آورد و پاسخ داد، مفهوم عدالت تنها راستگویی نیست عدالت در حقیقت ادای حق مردم است بدین معنی که باید حق دوستی را در مورد دوستان بجای آورد و دشمنان را سرکوب کرد! گرچه سقراط که اهل جدل بود معتقد است دشمنی در حق هرانسان ولو

۲۷۲

دشمن خویش، طریق جوانمردی نیست، امّا اکنون حکومت در دست خلیفهای عادل است! و وزیرانی مورد اعتماد و مومن! کسی که از قانون و دستورهای خلیفه اسلامی اطاعت نکند و بدعتگزار باشد حلالالدم است و بهتر است بشدیدترین وجهی مجازات شود، خلیفه پرسید:

ـ راه دیگری نیست که پیشنهاد کنید؟

۔ ابوعمر بی درنگ پاسخ داد، نه، آبروی قضات درخطر است، اگر من جای شما بودم دستور میدادم شهررا آذین بهبندند که یک ملحد قرمطی کشته میشود.

خلیفه با ناراحتی و درد از جای برخاست منشی خود را احضار کرد و دستور داد حکم زیر را خطاب به ابن حامد وزیر بنویسد:

چون دادرسان دادگاه پس از شنیدن دفاعیات حلاج و بنا بر فتوای رئیس محکمه به اعدام او تصمیم گرفتند و خون اورا مباح دانستند باید هرچه زودتر اقدام شود، دستورهای زیر بیدرنگ لازم الاجراست:

١ ـ زندان حلآج عوض شود.

۲ محمدبن عبدالصمد رئیس شرطه بغداد شخصاً زندانی را تحویل بگیرد و مامور حفاظت حلاج است.

۳-رئیس شرطه بغداد باید با دست خود هزار تازیانه به حلاج بزند، اگر حلاج زیر ضربات تازیانه نمرد، دستها و پاهایش را قطع کنند، آنگاه بدارش بیاویزند.

با آنکه خلیفه مریض بود دستور داد شبی راکه قرار بود بامدادش حلاج بدار آویخته شود ضیافت مجللی در کاخ شجره برگزار گردد، همچنین جارچیان و منادیان با آواز بوق و کرنا در محلهای دور افتاده بغداد اعلام کنند که فردا یک قرمطی بدار آویخته میشود.

ضیافت با شکوه هرچه تمامتر در کنار استخر بزرگ باغ برگزار گردید در این میهمانی با آنکه خلیفه تب داشت ولی در قایق نشست و به آواز هنرمندان و نواهای څنیاگران گوش میداد، حامد از موقع استفاده کرد و یکی از طرفدارارن مشهور حلاج را که والی ری و اخی صعلوک نام داشت بفرمان خلیفه سرمست، معزول و بجای آن امیر یوسف بن ابیالساح را

יו באלט ולגיז (ארץ ער די איני אר די איני אר די איני אר די איני אר די איני איני אר די איני אר די איני אר די איני

بعنوان والی ری معرّفی کرد به عبداله بن مکرم که رئیس گواهان اجیر شده در دادگاه حلاج بود ماموریت تازهای هنگام بردار کشیدن حلاج داده شد که اگر آنرا بنحو رضایت بخشی اجرا کند به مقام پردر آمد قضای قاهره منصوب میگردد خلیفه در آن شب فرمان داد که حلاج روز ۲۱ ذیالحجه در محل «باب خراسان» بر کرانه غربی دجله بدار آویخته شود و آن روز تعطیل عمومی اعلام گردد.

در شب ضیافت خلیفه برای نخستینبار ابوعبر رئیس محکمه حلاّج هم با لباس فاخر (خلعت اهدایی خلیفه) شرکت کرد درباره این قاضی مکاّر بغداد، تاریخ نویسان نوشته اند، ابوعمر قاضی متملق، ریاکار، کم اطلاع، جاه طلب، اهل بندوبست و علاقه فراوان به پول و عطریات و ماکولات داشت، بی پروا احکامش را تغییر میداد و از حکمهای تازه اش دفاع میکرد، او در شب ضیافت از اینکه کار حلاّج را با تردستی و زرنگی و مهارت بپایان رسانیده بود مباهات میکرد، ابوعمر چون میدانست خلیفه در برابر این جمله که (مقابل خدا و خلق خدا مسئول است) حساس است، مطالب دیگری میگفت که خلیفه متلوّن را خوشحال مینمود، کیسه های زرسرخ ابن حامد، میگفت که خلیفه متلوّن را خوشحال مینمود، کیسه های زرسرخ ابن حامد، ابوعمر از اصحاب دعوی رشوه هم قبول میکرد.

در آن شب ابن عمر به حامد وزیر قول داد که با دوستان و طرفداران حلاج مدارا نکند و مانند درندهای بجانشان بیفتد و آنها را محکوم به شدیدترین مجازاتها بنماید.

ابن عمر پای به صحنه خودنمایی گذاشته بود از ننگ و نفرت نمیهراسید، نیتش این بود که تا پایان عمر بعنوان قاضیالقضاة بغداد باقی بماند و از مخالفان دانشمندش انتقام بگیرد، به ابن حامد توصیه کرد دوستانش را در مقامهای حساس (بقول امروزیهامقامهای کلیدی) منصوب کند تا در تعیین سرنوشت مردم و حوادث و رویدادهای امپراطوری عباسی نقش اساسی و حیاتی داشته باشند، بعبارت دیگر این اوست که باید در مسائل مختلف حتی در لشکر کشیها و زندانی کردن مخالفان تصمیم بگیرد، اگر میخواهد سیادت کند و مدام ترقی نماید باید ابوعمر را با کیسههای زر سرخ راضی

نگهدارد، بفداد مرکز توطئه هاست این ابوعمر است که میتواند توطئه گران را باعدام محکوم نماید.

ابن عبر نمیدانست که خونریزی و اعدام بیگناهان مشئوم و نامیمون است و بزودی ابن حامد دسیسه کار از مسند وزارت سقوط خواهد کرد و در دل ظلمت و سیاهی و تیره روزی و عذاب وجدان انگشت مرگ یا چنگال مرگ گلویش را خواهد فشرد و استخوانش را درهم خواهد شکست. ابن عبر که عارف شهید، آن قتیل فی سبیل الله را محکوم بسرگ کرد، میدانست هرلحظه کابوس نیستی، و بدبختی و شماتت با فریادی که با وحشت و هراس در آمیخته است گلویش را درهم خواهد فشرد، صدای شکوه آمیز و متهم کننده حلاج در شبهای ظلمانی عمرش چون سیلابی جوشان و خروشان درونش را مورد حمله قرار خواهد داد، او قریحه، نبوغ، سخنوری و تقوایش را بخاطر رضایت خلیفه غاصب عباسی و بخاطر آنکه در ضیافتهایش شرکت بخام کند، درهم پاشید و بدینجهت نامش در صف بدنامان و جنایتکاران تاریخ برای همیشه با نفرت ثبت خواهد شد۱، و سرانجام حق و عدالت برظلم و شقاوت پیروز خواهد گردید.

حاجب نصر نخستین شخصیتی که وابسته بدربار خلیفه غاصب عباسی بود پس از شهادت حلاج گواهی داد که با منصور چه در زندان و چه در تبعید و چه در دادگاهها بناحق و خلاف عدالت و وجدان رفتار کردهاند، او مومن، معتقد و بنده حقیقی ذات باری تعالی بود. ابن خفیف شیرازی عارف نامدار که با حلاج در بغداد دیدار کرده بود گفته است:

- او موحد است، اگر او خود مومنی به خدا نباشد، دیگر حتی یک مومن هم در جهان وجود ندارد! او از برجسته ترین چهره های جهان عرفان بود، خواجه نصیرالدین طوسی حلاج را ولی دانست و نظریه حلاج را در کتاب «اوصاف الاشراف» خویش تایید کرد و صدرالدین شیرازی فیلسوف

۱- عین القضاه همدانی در کتاب «تمهیدات» خود آورده است: در روزگار گذشته خلفای اسلام، علماء دین را طلب می کردند و ایشان میگریختند و اکنون از بهر صد دینار حرام «مانند ابو عمرقاضی» شب و روز با پادشاهان فاسق نشینند و ده بار برسلام روند و هر ده بار باشد که ... و ... خفته باشند و اگر تمکین یابند که بوسی بردست فاسقی نهند، آن را باز گویند و شرم ندارند!

كه حلاّج دلداده خداوند است.

شهیر و صاحب کتاب «اسفار اربعه» نیز بر نظریه خواجه مهر تایید گذاشت.
قاضی نوراله شوشتری حلاّج را لبریز از شور و هیجان و وجد میدانست، اقبال لاهوری شاعر نامدار پاکستان در «جاویدنامه» خود حلاّج را نمونه کمال انسانی معرّفی کرده است. در نامهای که از حسن صباح باقیمانده برمیآید که اسماعیلیه غارت بغداد را براثر ستمکاری عباسیان میدانستند که دو اشتباه بزرگ را مرتکب شده بودند، قتل عاماسماعیلیه و بر دار کشیدن حسین منصور حلاّج! سهروردی که بسال ۵۸۷ هجری بفرمان میلاح الدین ایوبی باتهام کفر و الحاد کشته شد معتقد بود که حلاّج ولی است. حجة الاسلام احمد غزالی برادر کوچک امام ابوحامد غزالی گفته است

۱- سهروردی همچنین گفته است، از اینکه حلاّج ادعای دیدار داشت و اناالحق میگفت، گوبی مطالبی دریاره آینده خود میدانست، بدینجهت خونش را بردیگران حلال دانست و از این شمر حلاج معلوم میشود خدای متعال این دعای حلاج را قبول فرموده است:

بینی و بینک انسی بشنازمشنی بینی و بینک انسی بشنازمشنی فشارفشع بیاذیشک اِنی مینالبشیشنِ

ترجمه:

مین مین پیردهای بسیسن مین و تسست بیردارایین«مین» «مئین»با«مئین» حیرییش

#### احضار رئيس شرطه بغداد

ابن حامد در آستانه اعدام منصور حلاج در اجرای فوری فرمان خلیفه محمدبن عبدالصمد رئیس شرطه بغداد را احضار کرد و فرمان خلیفه را با عجله قرائت کرد و سپس گفت تو باید فوراً بزندان بروی و حلاج را تحویل گرفته و بزندان دیگری که مصلحت میدانی منتقل کنی، رنگ از رخسار رئیس شرطه بغداد پرید و درخواست کرد ابن حامد موافقت کند حلاج در همان زندان باقی بماند، و اضافه کرد که ممکنست طرفداران حلاج در لحظاتیکه اورا برای اجرای عدالت به کرانه غربی دجله میبریم به نگهبانان و زندانبانان حمله کنند و اورا بربایند.

ابن حامد، رئیس شرطه را که از ترس میلرزید و زبانش به لکنت افتاده بود دلداری داد و گفت: من صدها مامور در اختیار تو میگذارم از جمله گروهی را با قاطرهای زین شده بنزدیک درب زندان میفرستم، تو باید حلآج را سوار یکی از قاطرها کرده و در میان خیل سوار کاران به (باب خراسان) ببری، باید عدهای از ماموران پیاده در کنار آنها بدوند، این کار باید با دقت تمام فرداشب هنگام اقامه نماز عشاء انجام شود، ابتدا باید طبق دستور خلیفه هزار ضربه تازیانه به پیکرش بزنی اگر در اثر این ضربهها نفسش بند آمد بلافاصله سرش را قطع کنی و اگر نمرد، دستها و پاهایش را ببری و سپس پیکرش را بردار کنی، آنگاه اورا از دار بزیر آورده سرش را قطع کنی و بکناری بگذاری ولی جسدش را باید آلوده به نفت کرده و در شملههای بکناری بگذاری ولی جسدش را باید آلوده به نفت کرده و در شملههای

ابن حامد سپس آمرانه دستور داد، مباداً گول ترفندها، حقه بازیها، تردستیها و پیشگوییها و انعمام اورا بخوری، خلیفه مواظب اعمال و رفتار تو خواهد بود، هرقدر بیرحمانه تر و خشن تر رفتار کنی کیسههای زر سرخ بیشتری نصیب تو و یارانت خواهد شد!

ابن حامد به رئیس شرطه بغداد دستور داد که از این ساعت حق رفتن بمنزل و تماس با خانوادهات را نداری و باید یا در قصر خلیفه یا در محل شهربانی بیدار و آماده باشی! همه خوشبختی و سعادت آیندهات در همین لحظاتست، هیچکس باندازه تو مورد اعتماد خلیفه نیست، همه حسرت ترا میخورند، بیشتر سرداران خلیفه مایل بودند این ماموریت خطیر بآنها واگذار شود، امّا خلیفه ترا معرفی کرد! بگذار این حقیقت را هم بگویم که اکثر بزرگان علم و دین در بغداد گواهی کردهاند که حلاج باید کشته شود! رئیس شرطه در حالیکه سربزیر انداخته بود گفت:

ربیس میترسم با کشتن حلاج گناه بزرگ و جبران ناپذیری را مرتکب شوم، آنوقت خودم و خانوادهام برای همیشه باید از اجتماع طرد شویم، وجدانم میگوید: دل باین ماموریت و کیسه های زر خوش نکنم! ابن حامد با عصبانیت فریاد کشید:

تو دستور خلیفه اسلام و جهان مسلمان را نمیخواهی قبول کنی، فکر میکنم تو و خانوادهات زودتر از آن ملحد باید رهسپار دیار نیستی شوید! اعدام پایان شوم زندگی تست، با دست خودم ترا خواهم کشت! فهمیدی! فریاد خشم آگین ابن حامد، رئیس شرطه را بلرزه در آورد، او گفتار تهدید آمیز ابن حامدوزیر را واقعیتی پنداشت، سکوت کرد و ناگزیر گردید از دستور خلیفه تمکین کرده و اطاعت کند.

منصور حلاج آن نهنگ دریا کنز پنیه تن دانه جان کرد جدا روزی که اناالحق به زبان می آورد منصور کجا بود؟ خدابود، خدا ابوالخیر

## روز اعدام

چنین نوشتهاند، چنین عقیده دارند و صوفیان چنین میگویند که حلاج بالاخره برابر سرنوشت و تقدیر تسلیم گردید و دریچه قلبش را مشتاقانه و عاشقانه بامواج حوادث سپرد و تلاش کرد به آرزوی دیرینش برسد و با رفتن شجاعانه خود بسوی دار، بغداد را تکان داد. برای مردان با ارادهای همچون حلاج زمان و مکان اصولاً مطرح نیست و هرچه باشد، هیچکس نمی توانست ویرا آز راهی که پیش گرفته است بازدارد و از دیدار باشکوه معبود چشم بپوشد، اندیشه مرگ در کانون ذهنش قرار داشت، بدینجهت میدانست که راه اگرچه طولانی و دشواراست، اما پایان شب سیه سپید است. او نیروهای باطنی خود را بطرز شایستهای بکار انداخت به یارانش گفت، دشمنانم که دشمنان اناالحق هستند میتوانند، بنیان وجودم را ویران و تنم را شرحه، شرحه كنند، امّا نمى توانند مرا از محراب آرامشم كه ديدار عاشقانه با معبود است جدا سازند برایم دینی مقدس تر از وحدانیت محبوب نیست، دارسرمنزل رهایی من است عبدالصمد رئيس شرطه بغداد با شلاقش در كمين نشسته است تا با وارد کردن ضربه هایی دردناک، آوای قلبم را متوقف سازد، امّا فقط کارد دژخیم است که سینهام را میدرد و قلبم را با نوک تیزش پاره پاره و نهائاً خاموش میکند. آنها خیال میکنند لحظه رحلتم فرا رسیده است، من نمیمیرم امًا پرپر میشوم! در حالیکه بی عدالتی را بهیچوجه تحمل - نمیکنم و آنچه را که آسمان مقدر کرده است خاضعانه میپذیرم. کجا هستند بدخواهان که شکوه دلبستگیهایم را در این لحظات بهبینند، کجا هستند کورباطنانی که روز اعدام

منکراناالحق اند و کلامم را میان تهی و بلند پروازانه میدانند؟ ای سرچشمه نور، ای حقیقت عشق، تو میدانی که حلاّج دلبستگی به جاه و مقام دنیایی نداشت و اگر لحطه ای پی میبردم که وجودم و قلبم برای مواهب دنیایی وسوسه شده است، آنرا با چنگال خود بیرون میآوردم و تکه تکه اش میکردم و بآبهای دجله پرتاب میکردم!

اناالحق طوفانی از هیجانهای عاشقانه در روحم برپا کرد، اندیشههای متعال انسانی را برابر دیدگانم منوّر ساخت، گناهم اینست آنچه را که در خلوت دل دیدم، بیپروا و صریح در جلوت برزبان آوردم اکنون بناتوانی خود در برابر عظمت کاینات و خالق کهکشانهای نور اعتراف میکنم، خداوند همیشه یار من بوده و هست!

الهی اِذا تَتَوَدَدُ اِلی مَن یوذیک ، فکیف لَم تَتَودَدُ اِلی مَن یودی فیک ؟
الهی چنانچه دوست میداری آن را که به تو آزار رساند، چگونه دوست نخواهی داشت آن را که در راه تو آزار بهبیند! حلاج در آن لحظات متوجه گردید که روزهای عمرش بتدریج بی فروغ و کمرنگ و بی هیجان میشود، دیدگان انبوه خلایق نگران سرنوشت او هستند، بدینجهت در کنار ساحل دجله گرد آمدهاند تا برشهادتش عزاداری و سوگواری کنند، او هنوز نتوانسته بود مردم را از چنگ جنایتکاران تاریخ و هواداران فسق و فجور نجات دهد، باید به نیت اعاده شور و هیجان نیروبخش مقاومت، از همه امکانات موجود، سودجست، چنین مینماید که باید پرشور و شرربار سخن گفت تا یارانش بدانند روح انسان اخگری است از انوار ا عشق که برتر از زندگی خاکی است این نور باید بکانون اصلیش باز گردد، بدینجهت احساس آسمانیش را که نمایشگر ریشه انسان خدایی است و آینه تمام نمای عالم هستی است و از نمایشگر ریشه انسان خدایی است و آینه تمام نمای عالم هستی است و از بایدیت سرچشمه میگیرد برزبان آورد و سرود:

۱- روزیهان در کتاب عبهرالماشقین (ص ۳۵) نقل کرده است...از قول محمد ص من عشق وعف و کتم و مات مات شهیداً و همچنین (مَنْ احْرَقَ بار المشق فهو شهید) چون بعشق شبهید شد با انیا در حضرت جبروت و میادین عشق هم عنان شد، زیرا که شاهراه عشق مقتل شهید است، مشهدا باست نه هم قرانشان بینی در رسالت و مجد و کبریا نبی و صدیق و صالح و شهید؟ درین کوچه در هر منزلی صدهزار جان مقدس کشته اند و بآب حیات ازل آن شهیدان را شهداند.

#### اقتلونی یا ثقاتی اِنَّ فی قتلی حیاتی

جلال الدین مولانا که سالها زیر حکم و سلطه محبّت شمس بود وصول بمقام تجّلی و نیل بمرحله فنارا با الهام از اندیشه های حلاّج چنین نقل کرد:

ہے۔ ش من ایس تین تیدارد قیب میں

بني تبن خبوينشيم فيتني اينن البفيتني

خنبجر وشمشير شد ريحان من

مسرمی مسن شسد بسزم و نسرگسستسان مسن

تو مکن تهدیده از کشتن که من

تستسنسه زارم بسه خسون خسويستستسن

عاشقان را هرزمان را مردنی است

مردن عششاق، خود یک نوع نیست

آزمیودم میرگ مین در زنیدگی است

چون رهم زین زندگی پایندگی است

گــر بــريــزد خــون مــن آن دوسـت رو

بايكوبان جان برافستانم براو

اقتلبوني أقتلبوني يبا ثبقيات

إِنْ فِي قَسَلِي حَسِياتِاً فِي حَسِياتِ

گــر بــريــزد خــونــم آن روح الامــيــن

قبطره قبطره خبون خبورم هبمنجبون زميين

چون زمین و چون چنین خونخوارهام

ت که عاشق گشته ام، ایس کارهام

فرجام عشق حلاج شهادتست و این را بخوبی میدانست، نمودارش افشاگری رازهاست بدینجهت جسورانه جام لبریز از می ایثارگری و اخلاص را بدست میگیرد و تا آخرین قطره مینوشد و مفرورانه ویژگیهای دردناک شکنجه و شلاق و ممثله شدن را از یاد میبرد گرایش به حد مطلق عشق مانع آن نمیشود که بگوید:

#### اناالحق!

تا بقول ابن سينا: بحق حق كه وجودش بحق شود ملحق!

طبیعی است تمام ذرآت وجود عاشق در چنبر درد و شکنجه است ولی برای نیل بوصال بامحبوب، آرامش بخش است بقول واسطی عارف بزرگ، بکشند عاشق را و از کشته دیت خواهند! آنچه از حلاّج باقیمانده این است که بسیاری از خلایق در شهر دل مدعی عشق بودند نه سزاوار عاشقی و حلاّج کشته عشق بود و شایسته عاشقی! حلاّج در هالهای از قدوسیّت و پاکی ساحت آسمانی مینوی کلام اناالحق را بیان کرد و راز فنا ساختن خویش را در روشنایی محض و ناب توصیف نمود و از هیجان عشق و بی تابی و مشتاقی خویش در دوران هجران قهری پرده برداشت و تا آنجا که مقدور بود رمز سودائیش، رمز رویای ابدیت و هستی راتقریر نمود. که عشق نالهها، شکوهها، ترانهها و نهائاً خرامیدن برفراز دار در خود نهفته دارد و این است حقیقت هستی!

بقول یک شاعر غربی: فقط خدای بزرگ است که مقیاس واحد وجود است، اوست که از وجود، موجودات بیشمار و از زمان روزهای بی حد میسازد و سپس دوباره آنهارا چون دریایی پهناور که امواج خود را بسوی ساحل براند و بازگرداند بسوی خویش میخواند زندگی و مرگ جزرومد جاودانی و بیپایان اقیانوس آسمانی آفرینشند،

حلاّج را مواخذه میکردند، متهم به بدعتگزاری میکردند و گاهی دیوانهاش مینامیدند که واردات قلبی را بهمه میگوید و بهرهمندی از نیروی شگرف بصیرت باطنی را بآسانی در طبق اخلاص میگذارد و در جذبه وجد مطالبی برزبان میآورد که مطلوب صوفیان و عرفای بزرگ نیست و از اندیشههای، مانویان نشات میگیرد اگر برای حلاّج ترانهسرایی در فراق معشوق ستایش انگیز است برای بدخواهان ظاهربین نفرتانگیزبود باید آتش بجان چنین عاشقی زد که در شورو هیجان ادعای خدایی دارد! حلاّج در آستانه خلاصی روح از زندان تسن و پیش از آنکه بمسلخ یا قربانگاه حاسدان و متعصبان برود، شیدایی خودرا، پیوند عاطفی روح و قلبش را از برکت جانگذاز عشق که اورا بمقام کبریایی و عظمت کاینات میرسانید و با عرش پهلو میزد، بیپروا میگوید:

# حَسّب الواجِدِ افراد الواحِد

این نشانه عروج روح عاشق است به پایگاه و کانون عشق، حلاّج میگوید واجد را این بس باشد که با واحد یک فرد گردد از دیدگاه مخالفان، از این کلام بوی کبر و تفرعن بمشام میرسد، که افشای راز است، سخت مشابه ادعای فرعون است، بسان شمشیری است که دردست زنگی مست افتاده است حلاّج کفاره بیهوده گوئیهایش را باید بدهد او محکوم بآوارگی، سرگشتگی و نابسامانی و لعنت ابدی است و سرانجام حلاّج اتهام دیوانگی و بدنامی را مشتاقانه قبول میکند چون مانند شیخ صنعان قلندر داستان عطار، مرید راه عشق بود.

بفتواي لسان الغيب، حافظ شيراز:

گر مریدراه عشقی فکربدنامی مکن شیخ صنعان خرقه رهن خانه خمّار داشت

یا:

دررہ عشق از آن سوی فنا صدخطراست تا نگویی که چو عمرم بسر آمد رستم

يا:

در عاشقی گریز نباشد زسوزو ساز استادهام چو شمیع نترسان زآتشم

و بقول استادد کتر سروش و در یک کلام تجلّی حسن معشوق، آتشی از عشق در دل حلاّج برافروخته که نه تنها آدمیان خردمند و متنعیّم که فرشتگان پاک و قدسی نیز از شعله آن بینصیب افتادهاند و تنها دل غمدیدگان است که ابراهیم صفت دراین آتش بیدخان رفته و جامه خلّت

۱ هجویری در کتاب (کشف المحجوب، آورده است که حسین بن منصور را رخ بردار کردند،
 آخرین سخنان وی این بود حسبالواجد افراد الواحد و شعب را آن پسندیده باشد که هستی او از
 راه دوستی پاک گردد و رویت نفس اندر وجد وی برسد و متلاشی شود.

یو شیده است۱ .

حلاّج مو من حلاّج عارف و حلاج شیفته محبوب ازلی بدون شک با هستی هستی وروح روح تماس گرفته و عطر ابدیت مشام جانش را معطر کرده بود، اوهم اختری بود که در شبهای ظلمانی میدرخشید و بانسانها نوید میداد که دنیای دیگری نیز هست و حس نهانی در وجود خلیفه خدا بروی زمین بودیمت نهاده اند هرقدر این حس قوی تر و صافی تر و روح انسانی از تیرگی مشاغل و تعلقات جسمانی و وساوس شیطانی پاکتر و زدوده تر باشد ۲، راه اتصال بعالم قدس نزدیکتر و انعکاس اسرار غیب در آئینه دل بیشتر و روشنتر خواهد بود و تفاوتی که بین افراد بشر از جهت قلّت و کثرت و شدت و ضعف در تلقی علوم و معارف و تلقّف حقایق از طریق و حی و الهام وجود دارد معلول همان قوّت و ضعف روحانی و صفا و تیرگی قلب و کم و زیادی و سختی و سستی علایق و صعوبت و سهولت تخلّص از شو اغل دنیوی و شهوات حیوانی و نفسانی است:

پسنسبه وسسواس بسیسرون کسن زگسوش تسا بسگسوشست آیسد از گسردون خسروش پسس مسحسل وحسی گسردد گسوش جسان وحسی چسبود؟ گسفشسن از حسس نسهسان

بعقیده نگارنده این سطور حلاج با اقتدار روحی و نیروی درونی خویش میخواست پرده از رخ نادیده معشوق پرده نشین بردارد و بالاخره برسردار بوصال رسید! چنانکه از حنوته خواهر حلاج نقل کنند، او در لحظات بردار کشیدن برادر با روشن بینی مراقب بود حتی یکبار نگاههای آنها باهم تلاقی کرد، حلاج ابرو درهم کشید که چرا او با پاهای برهنه، حجاب از روی برافکنده بکنار دجله آنهم برابر دار آمده است، اما او

۱۔ نقل با کمی تغییر از روزنامه اطلاعات سهشنبه ۲۲ آذر ۱۳۹۷ ۲۔ از تفسیر داستان قلمه ذات الصور یا دژهوش ریای استاد فقید جلالهمایی ص ۱۳

ماموریتی نهانی داشت می بایست خاکستر جسد برادر را بر آبهای دجله بیجان و خروشان نثار کند و در برابر دژخیم خونسردیش را حفظ نماید، چون شب شد و مردم بخانه های خود رفتند، حنونه گیسوان را پریشان کرد و بر شهادت برادرش گریست آنقدر گریه کرد که بیهوش شد و بخواب فرو رفت، حلاج را در خواب دید، حلاج با ناراحتی و پریشانی از خواهر پرسید:

۔ چرا گریه میکنی؟

ـ چرا گریه نکنم ترا ناجوانمردانه و بیرحمانه کشتند!

حلاّج برای آکه خواهرش را وادار کند که با خاطراتی خوش، مسلخ خلیفه عباسی را ترک کند گفت:

حنونه بدان لحظه ای که دستها و پاهایم را قطع کردند، برق عشق بدرخشش در آمد و بین گفت حلاّج، دیدی که عشق برایت اوّل آسان نبود، ولی بعد افتاد در مشکلها! لبخند زدم، وقتیکه طناب دار را بگردنم حلقه زدند، محبوبم را مشاهده کردم، زمانیکه جسدم را در آتش انداختند خلایی بیپایان و دنیایی باشکوه و بی کرانه برابر خود دیدم خودرا عاشقانه دراین دریای سعادت معنوی پرتاب کردم، سروشی بگوش رسید شهادت را بسان سرمستترین وجد و شور و نشاط احساس کردم، پیام سروش این بود: خدای بزرگ برآن مومن عاشقی که به قدرت او ایمان آورد و رازش را نهان داشت و اوامرش را رعایت کرد رحمت می آورد! در حالیکه هر طپش قلبم شور ابدیت را درخود احساس مینمود گفتم: آرزوی دیدار دارم احساس میکردم دلیرانه امواج هستی را بدرون سینه میفرستم، گویی سروش باردیگر میکردم دلیرانه امواج هستی را بدرون سینه میفرستم، گویی سروش باردیگر میاحرارت گفت: دیدگانت را بگشای تو اکنون در برابر معبودی، آری در مقابل ابدیّتی! من دیگر از تو نهان نیستم!

حلاج در شب دیجورو داع سرود:

عسشسق تسا نسهسفستسه امست

در متعرض هیلاکیت و نیابیودی است

وقستسی بسه امسن و امسان رسسد

کے بیا خیطیری روبیر گیردد

حامدوزیر هنگام نماز عشا باتفاق رئیس شرطه بغداد که لرزشی عجیب پیکرش را فرا گرفته بود با صدها نفر از ماموران و گروهی که سوار قاطر بودند بنزدیک زندان رسیدند، حامد وارد زندان شد و برای آنکه قدرتش را بزندانیان نشان دهد، چند زندانی را که مشغول خوردن نان خشک بودند با لگد و سیلی بدون جهت مضروب ساخت و بآنها ناسزا گفت جهشیاری نوشته است: حامدوزیر خشن، بداخلاق و در بهانه جویی و ناسزاگویی بسان قاطربانها مشهور بود، دراینباره «تنوحی» به نقل از ابوالحسن علی بن هشام میگوید: هیچ وزیری را ناسزاگوتر از حامد ندیده و نشنیده است، اغلب بی جهت خشمگین و بافراد حمله میکرد و دشنام میداد! مسئول زندان بغداد از اینکه ابن حامد و رئیس شرطه بدون اطلاع قبلی آنهم در تاریکی شب بزندان آمدهاند متوحش شد، امّا حلاّج که از حضور مخالفان خود آگاه گردیده بود، خطاب به یاران زندانیش گفت:

۔ کارما تمام است مرا بقرباگاہ میبرندا

عبدالصمد بنزدیک حلاّج رسید و بآرامی دست حلاّج را گرفت و گفت! ـ با من بیا!

صدای زنجیرهای دستها و پاهای حلاّج زندانیان را از خواب گران بیدار کرد، حلاّج را به بیرون زندان بردند و مهتری الاغش را نزدیک حلاّج آورد بکمک رئیش شرطه بغداد سوار الاغ شد و درمیان خیل ماموران اورا بسوی پل در محل (بابالطاق) راهنمایی کردند وسط راه حلاّج از عبدالصمد پرسید:

ـ میتوانی بمن تاریخ فردا را بگویی؟

بله فردا سه شنبه ۲۱ ذی العقده است.... حلاّج با لبخند اضافه کرد:

ینجم عید نوروز، قبلاً پیشگویی کرده بودم، که روز پنجم نوروز مرا
بدار خواهند کشید! مورخان نوشتند که صدها تن از دوستان و مخالفان
حلاج که از راههای دور و نزدیک با شتر و اسب و قاطر آمده بودند در
میدان باب الطاق با دیدن حلاج هلهله کردند، گروهی به فرماندهی ابن مکرّم

رسیس اوباش بغداد که در دادگاه بعنوان شاهد حاضر شده بود، بدستور ابن حامدوزیر، حلاج را سنگباران کردند، ابتدا در برابر انبوه جمعیت در خیمی پانصد تازیانه بر پیکر حلاج نواخت و چون هنوز طنین اناالحق بگوش مردم میرسید رئیس شرطه بغداد با چوب خیزران ضرباتی بر سروصورت حلاج وارد کرد و سپس بدر خیم دستور داد دستها و پاهایش را قطع کردند، آنگاه جسدش را بردار کردند،

تاریخ نویسان روایت کردهاند، روزیکه حلاّج را مصلوب کردند، در بغداد کسی نبود که در مراسم اعدام حاضر نشده باشد. پس از آنکه از دار پائینش آوردند سرش را بریدند و بکناری گذاشتند، آنگاه، آتشی آماده کردند و جسدش را که مثله شده بود در میان شعلههای آتش انداختند و سوزانیدند! بدستور رئیس شرطه بغداد سر حلاّج بروی دیوار بلند «زندان نو» که مترف خواند میشد برای تماشای مردم قرار دادند، سپس بتقاضای مادر خلیفه باو تحویل دادند و میگویند مادر خلیفه سرحلاج را بوسید و با گرانبهاترین عطرها معطرش کرد و در خزانه جواهرات خود نگاهداشت ولی پس از دو روز طبق دستور خلیفه گروهی مامور شدند سررا از مادرش بگیرند و شهربشهر بگردانند.

بروابت دیگر، حلاج در بابالطاق با آنکه ماموران مزدور بسویش سنگ میانداختند خطاب به یارانش گفت:

در برابر ستمکاران مقاومت کنید، مانند من تحمل بلایا را داشته باشید، سر برابر جباران خم ننمائید، اگر شما تسلیم شوید، مملکت بگرداب نیستی سقوط خواهد کرد، به یارانم در شهرهای دور و نزدیک بگوئید، مقتدر عباسی در آینده روزهای خوشی نخواهد دید تمام کسانیکه بکشتنم رای دادند بعذاب وجدان گرفتار خواهند شد نام ابن حامدوزیر که با خدعه و تزویر قضات دادگاه را وادار کرد چنان حُکم ننگینی بدهند با شرارت و خباثت توام خواهد بود.

تصور ما اینست که اعدامم مانند لکه ننگی بردامان عباسیان غاصب

١- بروايت مطار ششصد تازيانه، ابن باكويه پانصد تازيانه و صاحب الفيرست هزار تازيانه نوشعاند،

باقی خواهد ماند، آنچه بعنوان دفاع گفتم برای نشان دادن عظمت و کرامت انسانها بود، من شجاعت برادرانی را که در برابر فرعونیان مقاومت میکنند میستایم، درباریان فعلی خلیفه طبعاً از فاش گویی و ناسازگاری من خواب راحت نداشتند و مرا سد راه اجرای هدفهای نامشروع خود میپنداشتند، من میخواستم مظلومان را از غرقاب ستم و تباهی نجات دهم، من دراین لحظات وداع احساس میکنم که در تمام عمر راه سعادت و خوشبختی را پیبودهام و با لذات راستین دنیا را بدرود میگویم. جلادی نزدیک شد تازبانش را بدستور ابن حامد قطع کند، در اینموقع حلاج از جلاد درخواست کرد که اجازه دهد آخرین حرفهایش را بگوید، سپس چشمهایش را از حدقه در آورد و بخواهرش حنوته بامانت بسپارد آئگاه زبانش را قطع نماید، جلاد سکوت کرد.

مردم با اعتراض و گریه وزاری از دژخیمان میخواستند حلاج را تنها بگذارند و گاهی هم با چوب و سنگ و کارد به جلادان حمله میکردند.

مولف کتاب کواکب الدریه بنقل از شخصی بنام حلوانی آورده است نزدیک حلاّج اکنون چه وقت تبسم است مگر چوبه دار را نمی بینی؟ پاسخ داد:

(دلال الجمال الجالب اليه اهل الوصال)

یعنی ناز و زیبایی جمال برای یاران وصال جالب و مطبوع است. سپس ادامه داد: الهی نحن شواهد ک خدایا بدیدار توئیم. و بقول حافظ:

اول بیبوفیا مینی وصیالیم درداد چیون مینت شدم جام جیفارا سرداد پیبرآب دو دیسده و پیبراز آتیش دل خیاک ره او شیدم بیبادم در داد

گزارشی که ماسینیون در کتاب (مصایب حلاج) از قاضیالقضاه مصر

ابوبکربن حداد مصری نقل کرده است بشرح زیر است ۱:

«چون شبی فرارسید که در سپیدهام آن می بایست اورا به قتل برسانند، سحرگاهان از خواب برخاست تا نماز بگزارد تا وقتی که خدا بخواهد، سپس نمازش بپایان رسید، نیمه های شب فریاد بر آورد «حق، حق» برپای ایستاد، جامه هایش را به خود پیچید، تا آماده شود دستها و روی را به سوی کعبه کرد و سخنانی روشن و صریح برزبان آورد که توانستند آن را به خاطر سپارند، از جمله آنچه به خاطرها مانده است اینست گفت: اینک آماده ایم تا گواهان تو باشیم و به لطف تو پناه آورده ایم و به جلال الستی و ازلی تو، به حشمت و نورتو، تا سرانجام آنچه را میخواهی در ذات متعال تو و با فرمان تو عیان سازی! و این تویی که فی السماء اله و فی الارض اله (قرآن سوره ۱۵ آیه ۱۵ مرمان تو در اُحْسَن صُور) قرآن سوره ۱۵ آیه ۱۰ سوره ۱۵ سوره ۱۵ آیه ۱۰ سوره ۱۵ آیه ۱۰ سوره ۱۵ آیه ۱۰ سوره ۱۰ آیه ۱۰ سوره ۱۰ سوره ۱۵ آیه ۱۰ سوره ۱

سپس ادامه داد برتو بانگ میزنم برای فصاحت و بلاغت (الهام یافته که به من عطا شده بود!) که در برابرش همه سخنان خطیبان و منطق آنان و نفوذ کلام آنان سرتسلیم فرود می آورد.

برتو بانگ میزنم: سوگوار باش برای دلهایی که از دیرزمان از اصل خود دور مانده اند، از ابرهای تجلّی الهی، آنجا که معرفت اقیانوس آسا انباشته میشود!

از شبلی دوست و یار عرفانی حلاج نقل میکنند نزدیک چوبهدار ناگهان چشمهای کنجکاو حلاج بمن افتاد و پرسید:

شبلی اگر سجادهات همرآه تست بخاطر من برای من پهن کن، میخواهم با خدا راز ونیاز عاشقانهای داشته باشم، شبلی سجاده را پهن کرد حلاج با خلوص نیت دو رکعت نماز خواند در رکعت نخستین سوره فاتحه و آیاتی از سوره بقره بویژه آیههای ۱۵۰ و ۱۵۲ را قرائت کرد و در رکعت دوم آیه ۱۸۲ سوره آل عمران را با دیدگان اشکبار بشرح زیر خواند! کُلُّ نَفْسِ ذَانقه الموت و اِنّما تُوَفّون اُجور کُمْ یوم القیله فَمَن زُخرح عَن النار و اُدخِل الجَنّه فَقَدْفاز و ماالحیوة الدُنیا الا متاع الغرور

۱ ـ نقل از کتاب (مصایب حلاج، ترجمه دکتر دهشیری ص ۳۰۱

پس از پایان نماز، گویی دلش از انوار تابانی غرق اشتیاق و شور شده و درخود هیجانی احساس کرده باشد مطالبی زیرلب گفت که قسمتی را بخاطر سپردم گویی در همه عمر خود لحظاتی باندازه آن آنات و داع با محبوب خود سرخوش نبود، شبلی میگوید صفای آسمانی که در روحش نهفته بود ناگهان در سیمایش منعکس گردید، حلاج آنچه در دل داشت مشتاقانه بشرح زیر ابراز کرد:

خدایا، این تویی که از هرسو تجلّی میکنی، همه چیز در دل آسمان و زمین در روح و دلم درتابش و درخشش هستند از تو تمنا میکنم برمن لطف کنی تا ترا بخاطر این سعادت که بمن ارزانی داشته ای سپاس بگذارم تا بدانجا که از دیده دیگران هم آنچه از شعله های وجه خود برمن عیان کرده ای نهان دارم! دراین موقع ابوالحارث دژخیم شقی وستمکار بسوی حلاج حمله کرد و با مشت و لگد و سیلی دهانش را پرخون و پیشانیش را شکافت بطوریکه خون از بینیاش جاری شد.

طرفداران حلاج با چوب و کارد صفهای شرطهها را شکافتند و با بی نظمی بطرف ابوالحارث حمله کردند زدوخورد خونین آغاز شد، مامورین کمکی رسیدند و با چوب خیزران و شلاق جسد نیمه جان ابوالحارث را از دست مهاجمان عصبانی نجات دادند، حلاج بدون توجه بآشوبی که برخاسته بود فریاد اناالحق میکشید و میگفت: خدایا خوشحالم که به سر منزل آرزوهایم رسیدم!

مسست تسوام از بساده و جسام آزادم صسیسد تسوام از دانسه و دام آزادم مقصود من از کعبه و بتخانه تویی اینک من از این هردو مقام آزادم

عطار خالق كتاب عرفانى (منطق الطير) بردار كشيدن حلاج را در تذكره الاولياء چنين شرح داده است: تذكره الاولياء چنين شرح داده است: .... آن شير بيشه تحقيق آن شجاع صفدر صديق، آن غرقه درياى موآج حسین بن منصور الحلاج رحمه الله علیه کار او عجیب بود و واقعات غرایب که خاص اورا بود که هم در غایت سوز و اشتیاق بود و هم در شدت لهب فراق، مست و بی قرار، و شوریده روزگار بود، و عاشق صادق و پاکباز، وجد و جهدی عظیم داشت و ریاضتی و کرامتی عجیب و عالی همت و عظیم قدر بوده پس هر کسی سنگی می انداخت شبلی موافقت را گلی انداخت، حسین منصور آهی کرد گفتند، از این همه سنگ هیچ آه نکردی از گلی آه کردن چه معنی است؟ گفت: از آنکه آنها نمی دانند معذورند از او سختم می آید که او میداند که نمی باید انداخت پس دستش جدا کردند، خنده بزد، گفتند خنده چیست؟ گفت دست از آدمی بسته باز کردن آسانست، مرد آنست که دست صفات که کلاه همت از تارک عرش در میکشد قطع کند، پس دست سفات که کلاه همت از تارک عرش در میکشد قطع کند، پس دیگر دارم که سفر هردو عالم بکند، اگر توانید آن را برید!

پس دو دست بریده خون آلود در روی در مالید تا هردو ساعد و روی خون آلود کرد، گفتند این چرا کردی؟

گفت: خون بسیار از من برفت و دانم که رویم زرد شده باشد، شمامپندارید که که زردی من از ترس است، خون در روی مالیدم تا در چشم شما سرخ روی باشم که گلگونه مردان خون ایشان است گفتند اگر روی را بخون سرخ کردی، ساعد، باری چرا آلودی؟ گفت: وضو میسازم! گفتند چه وضویی؟ گفت:

# ركعتان فيالعشق لايصح وضو هما الا بالدم!

در عشق دو رکعت است که وضوء آن درست نیاید الآ بخون! پس چشمهایش برکندند، قیامتی از خلق برآمد، بعضی می گریستند و بعضی سنگ میانداختند، پس خواستند که زبانش ببرتد، گفت: چندان صبر کنید که سخنی بگویم! روی سوی آسمان کرد و گفت: الهی بدین رنج که برای تو بر من می برند محرومشان مگردان و از این دولتشان بی نصیب مکن! الحمدلله که دست و پای من ببریدند در راه تو و اگر سرازتن باز کنند در

1- از كتاب تذكره الاولياء شيخ عطار بتصحيح ميرزا محمدخان قزويني

مشاهده جلال تو بر سردار میکنند.

پس گوش و بینی بریدن و سنگ روان کردند. عجوزهای با کوزهای دست می آمد، چون حسین را دید، گفت: زنید و محکم زنید، این حلاّجک رعنارا با سخن خدای چه کار؟ آخر سخن حسین این بود که گفت: حسبالواجد افراد الواحد. و این آیت برخواند: یستعجل بهاوالذین لایو منون بهاوالذین آمنوا مشفقون منها و یعلمونانهاالحق و این آخر کلام او بود، پس زبانش ببریدند و در میان سربریدن تبستی کرد و جان بداد و مردمان خروش کردند و حسین، گوی قضا بپایان میدان رضا برد و از یک یک اندام آو آواز می آمد که اناالحق، روز دیگر گفتند: این فتنه پیش از آن خواهد بود گه در حالت حیات بود پس اعضای او بسوختند از خاکستر آواز اناالحق می آمد چنانکه در وقت کشتن هرقطره بود که میچکیدالله پید می آمد درماندند بدجله انداختند برسر آب خون او که میچکیدالله پدید می آمد درماندند بدجله انداختند برسر آب بغداد را از آب بیم بود که غرق شود، خرقه من پیش آب بازبرید و اگرنه، بغداد را از آب بیم بود که غرق شود، خرقه من پیش آب بازبرید و اگرنه، دمار از بغداد بر آرد! خادم، چون چنان دید خرقه شیخ را برلب دجله آورد تا آب برقرار خود رفت و خاکستر خاموش شد۲… و دراین میان شورشیان

۱- از کتاب تذکر الاولیاء شیخ عطار ص ۱۲۲ و ۱۲۳
 ۲- عطار این داستان را در منطق الطیر چنین نقل کرده است:

چیون زیبان او هیمی نیشنهاخستند

چار دست وپای او انداختند

زرد شند چنون خنون بنرفت ازوی بنستی

سرخ کی ماند در این حالت کسی؟

زود در مسالسیسد آن خسورشسیسد راه

دست بسيريسده بسروى هسمسجسو مساه

گفت: جون گئلگونه مرد است خون

روی خبود گیلیگیونیه تیز کیردم کیشون

تا نسسائسم زرد، در چسشسم کسسی

مسرخ رويسي بسايسدم ايستسجسا بسسسي

هـــرکـــه را مـــن زرد آيـــم در نـــظـــر

ظن بسرد کسایس جسا بستسسیدم مسگسر

چندین ساختمان و دکان را باتش کشیدند و سربطغیان برداشتند! بقول یکی از محققان: ظهور حلاّج پاسخ به یک نیاز مبرم روحی بود و چنین است که حلاّج در تاریخ به اسطوره میپیوندد و بعد از قرنها هنوز حضور و حاکمیت او در ذهن عرفا، آزادگان و عشاق جهان بیداروبارور است. اشعاری که حلاّج در شب آخر زندگی یا لیلهالوداع سرود سراسر مشحون از شور و جذبه و بیتابی و بیقراری در وصف محبوب و وصال عاشقانه بود، در آن لحظات مقدس قادر نبود براحساس هیجان انگیز و توفندهاش مهار بزند، حلاّج شکنجهها و شلاقهای دژخیمان را بروایت ناظران با شادمانی تحمل میکرد حتی کوچکترین آهی از دل پُر درد بیرون نمیآورد بقول فرانسیسکو بیرارک پدررنسانس و نخستین ابرمرد عصر جدید ایتالیایی: پاینده باد آن پیرارک پدررنسانس و نخستین ابرمرد عصر جدید ایتالیایی: پاینده باد آن شعله کشید! خجسته باد سرچشمه ترانه آخرین شهرت ساز و بالهای اندیشه شعله کشید! خجسته باد سرچشمه ترانه آخرین شهرت ساز و بالهای اندیشه دورپرواز! (حلاّج).

حلاّج معشوق و معبود مقدس، خالق کاینات و هستی را درجهان باشکوه درون کشف کرد و سرخودرا در آستانش گذاشت و حتی لحظهای قبل از آنکه زبانش را قطع کنند نام اناالحق برزبان آورد و عشقش را باخود

چون میرا از تیرس، یک سر میری نیست جز چنین گئیلگونه اینجاروی نیست میدخین سیمین نیست

مسرد خسونسی چسون نسیسد مسرمسوی دار ۲۰۰۰ مسرد عسون نسیسد

شیسر مسردیسش آن زمسان آیسد بسکسار

بعقیده مولانا جلال الدین بلخی، نور منصور بعد از یکصد و پنجاه سال بر روح عطار تبتلی کرد و شریی او شد، عطار در نوشتهها و آثارش حلاّج را عقل ثانی و مرشد بزرگ معرفی کرده است. خواجه نظام العلک در کتاب (سیاست نامه) داستان اعدام بابک خرم دین راچنین نقل میکند:

می خلیفه بفرمود تا چهار دست و پای بابک را بریدند، پس بابک چون یک دستش ببریدند، دست دیگر درخون کرد و برروی خویش بمالید، خلیفه گفت: ای سگ این چه عمل است ؟ بابک پاسخ داد: در این حکمتی است که شما هر دودست و پای من بخواهید بریدن و روی مردم از خون، سرخ باشد چون خون از تن مردم برود، روی زرد شود، من، روی خویشن به خون آلودم تا مردم نگریند که رویش از بیم زرد شده است....

۱- برگردان از متن انگلیسی بااندکی تنیر

بردار و سپس درمیان شعلههای آتش برد و خاکسترش را بآب دجله سپرد و اگر برعالم هستی فخر میفروشد برای آنستکه هنوز زنده و جاوید است و تاخورشید در آسمان میدرخشد طنین ترانههایش غرب و شرق و شمال و جنوب دنیا را پر خواهد ساخت! شهادت حلاّج ماتمی بزرگ و طاقت فرسا بردل عشاقش از بغداد تا چین باقی گذاشت، وقتی که این خبر دردناک به فارس و خراسان بزرگ و خوزستان و اصفهان رسید، مردم آزاده به قاتلان بیرحم او لعنت فرستادند. از نظر حلاّج، اناالحق اقرار به توحید و اتصال عارفانه به روح کلی است که هیجان و شورش بسان هیجان شور عاشق است بمعشوق! (الله مصدر الموجودات) خداوند مایه هستی تمام موجودات است.. حلاّج در تمام لحظات زندگیش مانند نی در فراق محبوب مینالید گویی در سرشت او، سرشت راستینش عشق به خداوند، اجازه نمیداد که محبّت دیگری را در دل جای دهد، عطار دراین باره نغمه زیبایی سروده است

حلاج در سخنرانیهای خود بهیاران و شیفتگانش میگفت: سعی کنید که در جهان درون خدارا بجوئید و دریابید، الجاده کثیره و لکن طریق الواحد و بقول وحدت هندوستانی:

هـرمــوی ره عـشــق تــو صــد قــافــلـه دارد هــرقــافــلــه از دوری مــنــزل گــلــه دارد آزاد شــد از کــشــمـکـش فـکــر دو عــالــم هــردل کــه ز زلـف تــو بــپـا مــلــــلــه دارد چندتن از یاران حلاج صفوف ماموران مستلح را شکافتند و در آخرین لحظات مرگ و زندگی خودرا به کنار دار باو رسانیدند و از او خواستند برای نجات جانش توبه کند و بجای اناالحق بگوید: هوالحق که بیدرنگ آزاد خواهد شد، امّا حلاّج به یارانش دلداری داد و گفت من بحقیقت حق رسیدهام و بر حقآنیت اندیشه و باورهایم مانند کوه استوارم من مرگ را نیستی نبیدانم شما مرا از دار میترسانید مگر نمیدانید:

### معراج مردان برسر داراست!

سپس ادامه داد، که (انت بین الشفاف والقلب تجری مثل جریالدمو ع مناجفان

محبت خدای بزرگ در رگه و عروق قلب من جاریست، بسان ریزش اشک از مژگان! حلاّج روحیه مقاوم و پایدارش را برفراز دار نیز از دست نداد. در تاریخ طبری و آثار الباقیه ابوریحان بیرونی آمده است وقتیکه ضربات تازیانه را بر پیکرش مینواختند حتی آخ نگفت و بخشش نخواست! و با اعمال عجیب و دلیرانهاش خاطره دفاهیات و کردار بابک خرم دین را باردیگر زنده کرد.

هانری توماس که درباره حلاج کتاب مستندی نوشته است، در قسمتی از کتابش نقل کردهاست: پس از شهادت حلاج یاران و مریدانش جسد حلاج را از دژخیمان طلبیدند تا با تشریفاتی که درخور اوست در محل مناسبی دفن کنند، وقتیکه پارچهای را که برویش انداخته بودند تا تن تکه تکه شدهاش را کسی نبیند، برداشتند با تعجب در زیر آن پارچه جز دستهای گل سرخ ا نیافتند ... دژخیمان دسته گل را بسوختند و خاکسترش را برباد دادند!

م ـ سرشک در کتاب (کوچه باغهای نیشابور) زیر عنوان شعر حلاج دراینباره چهخوش سروده:

روز اعدام

خاکستر ترا، باد سحرگهان، هرجا که برد، مردی زخاک روئید

و بقول نسيمي:

مشتاق گل از سرزنش خار نترسد جیویای رخ یار زاغیار نترسد عیتار دلاور که کند ترک سرُخویش از خنجر خونریز و سردار نترسد گفت: من در تو چنان فانی شدم که پشرم من از توه از سرتا قدم بر من از هستی من، جز نام نیست در وجودم جز تو ای خوش کام نیست مولانا

# حلاَّ ج شهید راه عشق و عرفان

چند سال قبل یک پژوهشگر امریکایی که تحقیقاتی در زمینه عرفان و تصوّف بعمل آورده بود، کتابی درباره شرح حال عرفای بزرگ و تاریخ تصوف زیر عنوان:

. Historical outlines of classical sufism نوشت از جمله فصلی از کتاب را به زندگانی حلاّج اختصاص دادچون دارای نکاتی تازه و خواندنی است عین آنرا ترجمه و تقدیم خوانندگان عزیز مینماید.

وقتی از حلاج در زندان سوال شد: عشق چیست؟ پاسخ داد: شما آنرا، امروز، فردا و پسفردا خوهید دید، در آنروز دستها و پاهای وی را قطع کردند، روز بعد اورا حلق آویز کردند و پسینروز خاکسترش را به باد دادند.

این داستان را عطّار در تذکرهالاولیاء بشیوایی نقل کرده است، راز مرگ و زندگی حلاّج را افسونگرانه با چند جمله مختصر و موّثر نقاشی نبوده است.

عطار با بینش عظیم روان شناسانهاش تراژدی زندگی مردی را که عمیقاً بر عرفان اسلامی نقش آفریده و تأثیر نهادهاست به اعجاز می کشاند. عطار زندگی مردی را بیان میدارد که از ابتدای حیات بشری تا کنون به عنوان نماد و مظهر عشق درد آلود و تجربه وحدت با خداوندگار بود، اتا احتمالا نمیدانسته برای یک عاشق بزرگترین معصیت است که راز عشق را فاش سازد.

از زمانی که نام حلاج از طریق منابع عربی به نظر اروپائیان رسید آنان شدیداً به سرنوشت وی علاقهمند شدند. پس از پژوهشگر انگلیسی پوکوک، دین اف آ.. دی. ثولاک روحانی پروتستان آلمانی بود که آثار حلاّج را مورد بررسی دقیق قرار داده او کسیاست که حلاّج را مشهورترین صوفی معرفی کرد و پرده از تصوف ویژهاش کنارزده و انگ مشرک بودن اورا از چهره حلاجیان زدود. شرحی که ثولوک بعدها از صوفیان و حلاج میدهد هم نادرست بیان شده و هم نادرست تفسیر شدِه است به نحوی که متعاقب آن تصویری که از حلاج بدست میدهد کاملاً مغشوش و نامناسب است. ٹولوک به حلاّج به عنوآن یک مشرک و کسی که معتقد به این امراست که خدا همه چیز و همه چیز خداست مینگرد و این عقیده در مورد حلاّج در میان پژوهندگان قرن نوزدهم رایج میگردد و هنوز هم برخی از روحانیون و مذهبیون چنین امری را باور دارند. برخی حلاج را یک بدعتگزار و کافر و برخی دیگر یک مسیحی اسرار آمیز میدانند. عقیده اخیر (مسیحی بودن حلاّج) در اواخر قرن نوزدهم توسط آگوست مولر ادّعا گردید و مدّتها در اذهان برخي از محققين باقي مانده بود. عده ديگري از شرق شناسان در پرتو برخی منابع موجود، بهاین نکته گرایش داشتهاند که وی را . یکسره مو نیست (معتقد به یگانگی و این که دوگانگی وجود ندارد) بدانند آلفرد فن كرامر كوشيد تا جمله مشهور «اناالحق» حلاّج را مستخرج از منابع هندی بنمایاند و مارکس هورتن میان این کلام عرفانی و اهمبراهامسامی - Ahambrahmsami اوپانیشاد مقایسهای بعمل آورده و وجه شباهتهایی دیده است مارکس شریز و دونکنمک دونالد حلاّج را بهعنوان یک پان ِتئیست دانستهاند. برخلاف آنان، رنولد ا. نیکلسون بر مونوتیئسم بودن حلاج پای میفشرد و بدین نکته اصرار دارد که حلاج خود را با معبود یکی میدانسته است و بررابطه بين انسان و خدا در انديشه حلاج نظر دارد. بالاخره آداممز براین نکته تکیه میکند که روابطی بین اندیشههای صوفی بزرگ (حلاّج) و مذهب مسحيت وجود داردا

اکنون از، لویی ماسینیون دانشمند فرانسوی سپاسگزاریم که چند سال از عمرش را بهبررسی محیط و تأثیراتی که محیط براندیشه های حلاج نهاده،

صرف کرده و محیط وی و تأثیرات نافذ بروی را دقیقاً بررسی نموده است به نحوّی که زندگی و دست آوردهای فکری وی به طریق روشن تر و بهتر در مغرب زمین روشن و مفهوم واقع گردید. ماسینیون اشعار دشوار و متوازن كتاب الطواسين را ويرايش نموده همچنين اشعار پراكنده حلاً ج را گرد آوري کردهاست. که اکثر این اشعار گرد آوری شده مربوط به تعالی خداوندگار و اشراق انوار حقیقت در قلب آدمی است از آثار عشق لاهوتی وحدت وجود است که از نوشته های وی بخوبی استنباط میشود بی آن که دراین نوشتهها اثری از مظهرعشق مادی مشاهده شود، ماسینیون همه عمر خویش را وقف تحقیق درباره فضای روحی و جهان غیرمادی حلاّج نمود و بیش از بیش اطلاعاتی بر زندگی نامه شهید که اولینبار در سال ۱۹۲۲ منتشر شده بود افزود و این تحقیقات درست هزار سال پس از اعدام حلاّج روی میدهد. در حقیقت حلاّج، همانطور که هانس هنریک اشنایدر در نگرشی برکتاب ماسینیون می گوید شهید جهان اسلام،انسانی برتر و فوقالعاده بنظر میرسد بارزترین نمونه تسلیم انسان در مقابل خداوندگار است او نتایج و نمادهای یک عشق حقیقی و کامل را عرضه داشت و نیز مفهوم تسلیم و رضا به وحدت با محبوب را تبیین کرد. هدف از این توحید و یکی شدن آن نیست که سودی نصیب خویش سازد و خویشتن را در زمره قدیسان معرفی کند، بلکه هدف آن است که راز این وحدانیت را دریابد و برای آن زندگی کند و برای آن بمیرد.

او کدامین انسان است که آماج عشق و شماتت و اتهام باشد، او کدامین موجود است که نماد رنج است، نماد و مظهر نوشتههای قدیسین راستین است و کمال مطلوب جذبه تصوف و صوفیان؟

ابن الندیم با تکیه بر برخی از منابع و نوشته هایی که از سر تعصب و عناد نشأت گرفته دربارهٔ حلاج در قرن نهم میلادی مینویسد:

حسین بن منصور حلاج افسونگری بود که جسارت پای نهادن در فضای مکتب فکری صوفیان را یافت و از طریق گفتار بر روشهای آنان تأثیر نهاد. او مدخی بود که برهمه دانشهای زمان احاطه کامل دارد امّا این ادعایی پوچ و بیاساس بود. او حتّی مدخی بود که مطالبی درباره علم شیبی

میداند. او نادان، جسور، سودازده و اسرار آمیز بود. اما در حضور سلاطین بسیار بی باک بود. خواسته های بزرگی داشت و جسورانه خواستار دگرگونی رژیمها و سقوط دولتها بود. از جمله ادعاهای وی این بود که مدغی الوهیت است و از وحدت با خدا سخن میگفت...

این مطلب همراه با اتهاماتی که ابنالندیم در کتاب خویش به حلاج وارد کرده نشانگر خواندنیهای سنتی درباره شخصیت حلاج است. سوابق تاریخی دیگری که دربارهٔ حلاج وجود دارد اگرچه چندان روشنگر زندگی وی نیست ولی بهرحال نزدیک بهتصویریاست که متن زیر از زندگی وی میدهد:

حسین بن منصور حلاّج در استان فارس در سال ۸۵۸ بدنیا آمد و در واسط وتُستر جایی که پنبه کآشته و حلاّجی میشد پرورش یافت و همانند پدرش به شغل حلاّجی (پنبه زنی) مشغول بود. منصور جوان، با سهل تستری رابطه برقرار کرد و همراه وی راهی بصره شد. بعدها و ی یکی از یاران عمرالمکمی در بغداد گردید و نیز دنبالهروی جنید شد. وقتی حلاّج با دختر یکی از عارفان پیمان زناشویی بست عمرالمکی از او جدا شد و آورا بحال خود گذاشت. همسر وی همچنان تنها زوجه وی باقیماند و بیشتر اطلاعاتی که از زندگی حلاج در دست است از طریق فرزند آنان «حمد» بدست آمده است. پس از مدت کوتاهی پدرزن حلاّج وی را جادوگری حیله گر و مضطری بیایمان و بی دین و جن زده خواند و از او با عناد کناره گرفت. در جریان اولین سفرش به مکّه، حسین مدت یکسال در آن مکان مقدّس رحل اقامت افكند و دراين فاصله رياضتي دردناك را تحمل كرد. پس از بازگشت به بغداد جنید، برطبق روایات عاقبت بدی را برای شاگرد و مرید سابق خود پیشبینی کرده بود. دراین مورد نکته ظریفی بین مرید و مراد بدین شرح گذشته است. وقتی حسین خانه جنید را دقالباب میکند، صاحب خانه پرسش می کند: کیست که در میکوبد؟ و حسین جواب میدهد: اناالحق به مفهوم حقیقت و راستین. جنید با نیشخندی سر بزیر میاندازد و بی آنکه در را بروی شاگرد باز کند، بی اعتنا بحجر ۱۰ش باز میگردد، این جمله بعدها بصورت مشهورترین کلام همه صوفیان در آمده

است. در حقیقت این جمله از بخشی از کتاب حلاّج بنام الطواسین اقتباس شده است و احتمالاً در همان اوایل از این منبع بدست آمده است در این فصل از کتاب، حلاّج ادعای خودرا همراه با فرعون pharaon و شیطان مقایسه می کند فرعون بنابر روایت قرآن می گوید، من برترین خدای شماهستم (آیه ۲۲ سوره ۷۱) و شیطان مدعّی میشود که من برتر از آدم، میباشم. (سوره ۱۲ آیه ۷) و حلاّج سپس ادعای خودرا بیان میدارد: «من حقیقت مطلق هستم» این من صوفیان را به تفکری عمیق در مورد دو مفهوم متفاوت از «من» جلب نمود. منی که فرعوّن ابیان میدارد و منی که عشق عرفانی

۱ مولانا در اینباره در کتاب منوی و دیوان شمس سروده است:

من کے فیرعبونیم ز خیلیق ای وای مین

زخسم طساس آن ربسي الاعسلاي مسن

ہے۔ میں جبوگانہای حبکم کان سکان

مسيسدويسم انسدر مسكسان و لا مسكسان

فرمون را احسان تو از نفس ثعبان میخرد

گرچه بظاهر سوی او تهدیدثمبانمی کشی

فرعون راگفته كرم برتخت ملكت مىبرم

توسرمکش تامن کشم چون تو پریشان می کشی

فرعون گفت:این رابطهازنستوموسی واسطه

مانندموسی کش مرا، کورانو پنهان می کشی

گفتاواگرموسی بدی چوب اژدهایی کی شدی؟

ماهاز کفش کی تابدی توسرزر حمان می کشی

موسى ماطاغى تشدوزواسطه تناكش نبئد

دهسال چوپانیش کرد، چون نام چون پامی کشی

اشمار بالا گرمی دارد که مولانا قایل بایمان فرعون نبوده است، خلاف ابن عربی، مطابق گفته مولانا، فرعون مصر از اصحاب تلوین (رنگارنگ شدن نفس) بود و بدین علت هنگام شب از کرده پشیمان می شد و توبه مینمود، امّا چون خودین و متکبر بود بدینجهت در برابر حضرت موسی ع) مقارمت میکرد و اندیشههای او وامایه ضلالت خود می بنداشت، گامی اعتراف میکرد که موسی ع نیز دست افزار صنع آن خالقی است که هرچه خواهد می کند و کارش بی علت است او همچنان که رنگهای بیرونین را مبدک میسازد کشترار راگاه سبز و گاهی زرد میکند در درون آدمیان نیز تصرف دارد و هر آنی حالی بردل می گمارد تا زمانی در فضای معانی و حقایق آنچه بیرون مکان تحقق دارد سیر میکند، پس گاهی در عالم اطلاق بال و پر میگشاید و زمانی مقید بعد و دمکان است از آن رو که به ظواهر پای بند

مدّعی آنست. چه فرعون و حلا ج هردو ادعای خودرا با «من» شروع می کنند. تفاوت میان این دو «من» را صوفیان چنین بیان میدارند که فرعون فقط خویشتن را می بیند و «مرا» فراموش می کند، حال آنکه حسین فقط «مرا» می بیند و خویش را فراموش می کند، از این روی «من» فرعون مصر گویای بی دینی و الحاد اوست و «من» حلاّج بیان تجلی خداوندگاری است.

بهرحال بيان اناالحق آنچنانكه جنيد عليه مريد سابق خود رأى ميدهد موجب متهم شدن حلاّج به تبلیـغ برای مذهب ناشناختهای میگردد. مخالفت دیگر صوفیان مکتب بغداد بویره عمرالتکی و گروه طرفداران وی بتدریج علیه حلاّج بالا میگیرد. حلاّج ناگزیر میشود پایتخت را ترک گوید. مدت ۵ سال رآ در سفر میگذراند و بالاخره به خراسان میرسد جایی که به طرح مسایل مذهبی با مردم میپردازد. در آنجاست که به عقیده پسرش، حلاج ملّقب به حلاّ جالاسرار میشود. از آن زمان او ادعًا میکرد که بر اسرار نهانی اشخاص واقف است در جریان دومین تشرفش به مکّه چهارصدتن از شیفتگان و مریدانش وی را همراهی میکنند و بناگاه در سال ۱۰۵ میلادی حلاج با کشتی راهی هندوستان میشود. دشمنانش دلیل سفر وی به هند را علاقه و خواست وی به فراگرفتن جادوگری بویژه شعبده بازی و بالا رفتن از طناب نامریی میدانند ولی او به خانوادهاش گفته بود که هدفش از این سفر فراخواندن کافران و بیدینان به سوی خدای یکتاست. از گجرات تا سند را از طریق دره ایندروس سغلی سیر میکند که از سال ۷۱۱ بخشی از امپراطوری اسلامی را تشکیل میداده است. بذری که وی در آن زمان میافشاند در قرون بعد در اشعار عرفانی نمود و تجلی مییابد. از سند به مرزهای شمالی هند میرود و سپس به خراسان ترکستان، بناگاه به تورفان

<sup>-</sup>گفت فرعونی اناالله گشت پست گفت منصوری اناالحشق و بسرست آن آنسارا السمنی السلمه در عمقیب وایسن انها را راحیةالسلمه ای مسحسب

میرود. ماسینیون معتقد است که او ممکن است با کاروانهایی که از زادگاه وی تستر، پارچههای زربفت به شرق میبردهاند و با کاغذ چینی به کشورهای اسلامی مراجعت مینمودهاند سفر کرده باشد، از برخی از منابع نقل است که وی سخنان خودرا بر روی کاغذ گرانبهایی که به سبک منچوری های ی آسیای مرکزی زینت یافته مینوشته است. دولت بغداد با سوطن به اعمال حلاج مینگرد و دلیل مهمترین سوطن آن بود که گمان میرفت او با قرمطیان که نه تنها بر بحرین بلکه برسند شمالی و مولتان جاهایی که فقط صوفیان گذر کرده بودند حکومت می کردند، در ارتباط میباشد آیا او از سرزمینهای شرق دور دست نامههایی که با کلمات رمزی نوشته میشد دریافت میکرد؟

«اخبارالحلاج» مجموعهای است از نکاتی که دربارهٔ حلاج نوشته شده و تصویر زندهای از زندگی او در بغداد و بویژه بعد از سفر طولانیش بدست میدهد. گفته شده که او موعظه می کرده و مردم را به سوی خدا میخوانده است با عشقی شدید و زهد و رهبانیتی بی حد و حصر و صفای آسمانی.

اتا حلاج معتقد بود که علیرغم آن که دایماً به نماز و ستایش خداوندگار قیام نموده است هنوز آنگونه که بایسته و شایسته است وظایف خویش را در پیشگاه پروردگار بجای نیاورده است. غالباً در سیروسلوک و ریاضتهای ویژهاش ترجیح میداد که سگ سیاهی را در کنار داشته و اورا تغذیه کند ـ سگ سیاه نماد پستترین طبیعت حیوانی است، بجای آن که خود بخورد و بیاشامد آنچه بدست میآورد به سگ میداد. در همین زمان او مدعی قدرت سحر آمیزی شد!

هرکس می تواند با عنایت به گفتار و اعمال او، درک کند که چگونه رفتار حلاّج مخالفتهایی چه در زمینه سیاسی و چه در مراکز مذهبی علیه وی برمی انگیخت. از آنجا که حلاّج برای باردوم در خانه خدا مشرف شد مدت دوسال در شهر مقدّس مکّه اقامت جست. سپس خانهای در بغداد خریداری کرد، اما در مدت کوتاهی محمدبن داوود پسر موسس و پایه گذار مکتب قضایی زهریت که تعلیر کرد و دیگر دانشمندان را تحریک

نمود تا انتقاد و اعتراض شدید علیه مردی که مدّعی بود به وحدت راستین با محبوب خویش نایل شده است بپیوندند. عقیدهای که حتّی عشق افلاطونی نمی تواند پذیرای آن باشد.

صرفنظر از مسایل عشق صوفیانه مشکلات سیاسی نیز مطرح گردید. حلاج دوست نزدیک و صمیمی نصر قشوری حاجب و خزانه دار خلیفه عباسي «مقتدر بالله» بود، درزمانيكه خليفهها تقريباً فاقد قدرت بودند و وزرا همه کاره و صاحب قدرت، نصر قشوری دارای عقایدی در زمینه مدیریت بهتر و مالیاتگیری عادلانه تر بود که از نظر وزرا سخت خطرناک مینمود. گروههای شیعه که از ابنالفرات حمایت میکردند حلاج را برای خود خطرناک میدانستند چناچه سنیها که بدور وزیر پرهیزکار علیبن عیسی گرد آمده بودند، اورا دشمن میداشتند. همه آنان از حلاّج در وحشت بودند که مبادا سخنرانیهای آتشین و تحریکآتش برساختار اجتماعی منعکس شود و حتى ساختار سياسي را متأثر سازد. عقيده حلاّج كه مبتني براين بود كه قلبها و باورهای مسلمانها را دگرگون سازد و به آنان راز ارضای درونی شخصي را بياموزد نه آن كه فقط در مقابل برخي اصول و قواعد كوركورانه مطیع باشند. مسلماً برای جامعهای که رهبران سیاسی و مذهبی آن همچون خلیفه جاهل عباسی و وزیرانش در شرایط عقب ماندگی و درجازدن، زندگی می کردند بی شک آنها نه خواستار تقویت تودههای مردم و نه هدف آنان احياء جامعه مسلمين بود، فعاليتهاي حلاج خطرناك مينمود.

در اواخر سال ۱۹۱۲ میلادی، حلا ج طی سفرش در نزدیکی شوش دستگیر و مدت سه روز در میان چوبی که گردن مجرمین را درمیان می گیرد باقی ماند و سپس بزندان افکنده شد. هم مادر خلیفه و هم نصر قشوری کوشیدند تا در زندان به وی سخت نگذرد ولی بهنگام بحران مالی سال ۱۹۱۹ میلادی زندان، بیش از پیش بروی فشار آورد. خانههای یاران وی را جستجو کردند پلیس نامهها و رسالاتی را که بخشی زمینهاش با تصاویر تزئین شده بود یافتند، زمینه این تصاویر که حروف الفبا بود کلام مقدس را نشان میداد. در سال ۱۹۱۹ میلادی وزیری بنام حامد با تلاش فراوان موجبات اعدام وی را فراهم آورد، اگرچه حامد موقق شد، حکم اعدام حلاج را

بدست آورد ولی سالیان دراز بطول انجامید تا حامد توانست عالیترین مقام قضایی عراق را مجبور به امضای حکم اعدام نماید. در ۲۱ مارس ۹۲۲ حکم اعدام حلاّج بمرحله اجرا در آمد.

داستانی شایع است که می گوید، حلاّج در محل اعدام درحالیکه زنجیر بپاداشت به رقص و پایکوبی پرداخت گویی از شکر شراب عرفان سرمست بود. سپس از دوست خود شبلی گلیمپارهای برای نماز گزاردن خواست و در هنگام نماز گزاردن دچار آن چنان جذبهای گردید که یکبار وحدت و جدایی انسان را از محبوب لمس کرد. بهنگامی که مردم وی را سنگسار می کردند، شبلی گل سرخی نثار وی کرد - آنچنان که دراین داستان آمده - و حلاّج آهی از دل برکشید و طوفانی شد! از وی بخاطر آهی که کشید، پرسیدند، او پاسخ داد: دیگران نمیدانند چه می کنند، اما او (شبلی) باید دانسته باشد. و یک ضربالمثل ترکی می گوید: گل افکندن دوست دردناکتر از سنگ پرانی دشمن است. و این ضربالمثل از همین جا مایه و ریشه گرفته است.

آخرین کلام حلاّج چنین بود: حسبالواجد افراد الواحد (برای یک عاشق کافی است که وجودش در معشوق مُستحیل شود تا عشق و عاشق و معشوق یکی شوند) به عبارت دیگر وجود عاشق میبایست فدای راه عشق شود این است اصل وحدت وجود.

حلاّج را دست و پا بریدند و اورا مصلوب ساختند و یا به نقلی دیگر به دار آویختند و سپس گردن زدند، جسدش را سوزاندند و خاکسترش را به دجله سپردند. این مرگی بود که وی برای تمام عمر، خویشتن را برای آن آماده ساخته بود. او بارها از مردم بغداد خواسته بود که اورا بکشند چه باور داشت که با حقیقت متحد خواهد شد و آنها نیز ممکن است بخاطر سادگی و ایمان پاک و اخلاصشان در پیشگاه خداوند از هرشایبهای صاف شوند. یکی از مشهورترین اشعار وی با این کلمات شروع میشود:

اقتلونی یا تفاتی ان فی قتلی حیاتی مرا بکشید ای دوستان بدرستیکه در قتل من حیات من است.

این عباراتی است که سالیان درازی است توسط صوفیان در جلسههای سماع به عنوان وسیلهای جهت برقراری ارتباط بکار میرود و مجموعه آثار حلاّج که از آن فهرستی در دست است بصورت قطعاتی پراکنده باقیمانده است. احتمالاً كتاب الطواسين كه پيش از اين بدان اشاره شد بهنگامي كه در زندان بوده برشته نوشتار آمده است. این کتاب دارای هشت فصل است هریک از آنها «طسین» خوانده میشود. در سرهر فصل حروف رمز آلودی قرار دارد که از ابتدای سوره ۲۷ قرآن استخراج شده و بیانگر شوکت و عظمت الهي است. اين كتاب كوچك به مسايل الهي و موضوع پيامبري مي پردازد. و شامل مباحثه بين خدا و شيطان است كه دراين مباحثه شيطان از فرمان الهی مبنی بر تعظیم کردن در مقابل آدم انصراف میجوید و نیز درباره موحد راستین (معترف به وحدانیت الهی) به بحث میپردازد. حلاّج دراین فصل درگیر مسئله وحدانیت خداوندگاری و این که کسی نباید جز خدای یکتا دیگری را پرستش کند و از سوی دیگر در گیر فرمان روشن الهی به شیطان است که بیان میدارد در مقابل یک موجود (انسان) تواضع کند، مى باشد. دراين فصل در برخى موارد عجز حلاّج را در مقابل اين مسئله میتوان بخوبی مشاهده نمود. شناسایی شیطان توسط حلاج بعدها تعدادی از صوفیان را برانگیخت تا عقاید وی را دنبال نموده گسترش دهند.

قطعاتی از کتاب الطواسین دارای نظمی زیباست و در مدّح پیامبر است. درمیان ترادیسیونهایی که او شخصاً آنها را تأیید می کند، حلاّج می گوید تاکنون خداوند موجودی را خلق نکرده است که بیش از محمد ص و خانواده او را دوست داشته باشد. اگر کسی بر ایمان حلاّج نسبت به اسلام تردید داشته باشد، فقط با خواندن بخش طسین السراج، که توصیف حضرت محمد ص است تردیدش زایل خواهد شد، این بخش کوتاه که عبارات آن دارای توازن خاصی است حد نصاب تازهای است در زمینه بزر گداشت محمد ص پیامبر اسلام. بخشی از این متن چنین است:

رهمه انوار از نور محمدی ص است، او مقدم برهر چیز است، نامش در صفحه اول کتاب سرنوشت آمده است او قبل از هرچیز شناخته شده و نیز قبل از هر موجودی است و تا پایان همه چیز دوام خواهد یافت. با هدایت قبل از هر موجودی است و تا پایان همه

محمد ص همه چشمها برروی روشنایی باز میشود. همه دانشها در مقابل آو فقط قطرهای است و همه خردها فقط مشتی است از جویبار خرد او و همه اوقات فقط ساعتی است از زندگی او...»

در بخش دیگری حلاج تعبیر سرنوشت پروانه را در نزدیکی با شعله و بناگاه سوختن و خاکستر شدن دارد و بازگو میسازد که پروانه حقیقت حقایق را از این طریق بازشناسی مینماید. پروانه خواستار نور یا روشنایی نیست ولی خود را به میان شعله میافکند و هیچگاه دیگر مراجعت نمیکند و هیچ خبر و اطلاعی از حقیقت بدست نمیدهد چه او به کمال مطلق دست یافته است. هرکسی که شعر پارسی را خوانده است آگاه است که ماجرای پروانه و شمع در اغلب داستانهای منظوم وجود دارد و هدف از بکارگیری این نماد، تعبیر سرنوشت عاشق واقعی و راستین است. تقریبًا همین مطلب بدن هیچ کم و کاستی کلمه به کلمه در کتاب منظوم منطقالطیر عطار وقتی که شاعر هفتمین و آخرین مرحله از سفر پر راز و رمز را تعریف میکند بیان شده است. ازطریق شعر پارسی همین نماد و سمبل به اروپا نیز راه یافته است. گوته شاعر معروف آلمانی در شعر معروفش بنام سلیگ سن سوشت Selige Sehnsuchta که در دیوان اوستلیشر غرب آمده است انعکاسی ازاین مرگ رمز آلود و نیل به زندگی برتر و همراه با وحدت با معشوق را نشان میدهد. دیگر شعر گوته زیر عنوان «مرگ و گرویدن»، تعبیر دلنشینی است از همین ترادبسیون که نماد مرگ پبش از مردن است تا از طریق این مرگ زندگی نوینی بدست آید که این نوع مرگ یکی از مظاهر صوفیگری است و البته از تئوریهای حلاج مي باشد. أشعار حلاَّ ج لبريز از ظرافت، لطافت، پرجلال و شايسته آنست كه بگوئیم ترکیب موزونی از دلپذیرترین و مبهمترین کلام انسانی است تعبیرات صوفیانهاش میلی بسوی آرزوها و امیدهای درونی و خواستهای سالکان و پارسایان دارد، گویی جرقههایی است که از شعلههای سوزان روح برخاسته باشد بعبارت دیگر ترانه هایش انعکاس نیایش ستارگان تسبیح کهکشانها و آوای طبیعتی است که در نغمههای وحدت و اشراق نهفته است و اورا دعوت میکند که نبوغ الهامیش را برای حمد با صدای کاینات درهم آمیزد، نمادها و سمبلهایی که مورد علاقه قلبی اوست و پرنده دلش سر میدهد و در

سرودن بیشتر اشعارش بمناسبت، بکار می گیرد عبارتند از ساغر انسانی شراب عشق، داس مه نو، دم جانبخش و شادی آفرین وحدت و آوای مرموز و دلنشین پرندگان که همه بدان گوش میدهند و لذّت میبرند امّا مفهوم آنرا در نمی یابند، او گاه کلمات مقطع «تلگرافی» که مبتنی بر مفاهیم راز آلود حروف و الفباست بکار میگرفت و گاه در بیانش اصطلاحات و تدابیر کیمیاوی مشاهده میشد!

اغلب متون منثوروی دارای مفهوم عمیق مذهبی، لبریز از معتا و رمزواره است، با این حال معجزه آساست چون برای شیفتگانی که با این تعابیر و تفاسیر راز آلود آشنا نیستند و مفاهیم مذهبی را عمیقاً درک نمیکنند، جذاب و دلنشین است. اشعار عربی وی دارای بهترین تعابیر همراه با خوش تراش ترین کلام سروده شده بطوریکه خواننده پرشور را بر میانگیزد و طنین دلنشيين حثقيقت در باطن وي بگوش ميرسد، كساني قادرند از ميان اشعار حلاّج این مفاهیم را درک کنند که از طریق نیایش مایههای پیوند با حقیقت را در دنیای درون خود بخوبی احساس و آثار صنع را در طبیعت آشکارا درک کنند (هرورقی دفتری است معرفت کردگار) متاسفانه هستند افراد کورباطنی که با وجود هزاران کانون فروغ، از وجودشان بیخبرند، و بسان حيوانات كور و لال ميباشند و قادر بديدار انوار حقيقت نيستند. امّا هيج صوفی جهان صفا، قطرهای آب نمینوشد، مگر در میان جام، سیمای دلارای حقیقت مطلق را مشاهده نکند، خدا در قلب، روح و جهان درون دیده میشود، همانند قطره اشکی که از گوشه چشم بروی پلک و از آنجا بچهره میچکد. برخی از ترانههای حلاج نماد غم و الم و تنهایی و افسردگی بی حدو حصر و پایان ناپذیر اوست همانند مویه کردن. مویه کردنش برای موجوداتی که در دل فضای بیکران پرتاب شدهاند زیرا که «شاهد» آنان را ترک کرده و تنها گذارده است لامارتین در یکی از اشعارش میگوید وقتی که فرمان باش داد شد، بفرمان او فرزندی بنام جِهان وجود زاده شد. با نوک پایی حقارت آمیز آنرا در فضا پرتاب کرد و گفت برو ترا بدست خودت میسپارم تو در نظر من نه شایسته محبت بلکه سزاوار خشم هم نیستی....!» بخش کوچکی از اندیشههای حلاج میتواند برمبنای تفسیریکی از

رهبران و پیشروان مکتب تعتوف شکل گر فته باشد. «روایاتی» که توسط روزبهان بقلی در قرن دوازدهم جمع آوری شده به پژوهنده امکان میدهد تا ایدئولوژی حلاج رابخوبی کالبد شکافی کند این روایات مشتمل بر ترادیسیون هایی است که بسیار نزدیک به اخبار زمانش می باشد ولی آنها اخبار نیستند زیرا خبر میبایست توسط سلسلهای از صاحبنظران موثق و معتبر نقل شده باشد امّا این روایات توسط زنجیری به گیتی و برخی قدرتهای فوق طبیعی، به فرشتگان و خورشید و ستارگان و ارواح متصل است. از این طریق است که حلاّج براین ترادیسیون ها صحه میگذآرد. این تائیدو شناسایی فردی در حقیقت «آئین خاص» شاید یکی از اصولی ترین وجوه اشتراک مسلمانان در مورد مسایل روحی و حیات غیرمادی است. این امر حلاّج را بسوی عقیدهای سوق میدهد که می گوید برخی وظایف آئینی را می توان بخاطر برخی اعمالی که در آن لحظه صواب و لازم است موقتاً کنار گذارد. علیرغم آن که خود به مکه مشرف شده بود او مردم را موعظه می کرد که بجای تُشرّف به مكّه يتيمان را دعوت نموده تغذيه كنند، شكمشان را سير نمایند و آنان را خشنود سازید تا در روز رستاخیز در آرامش باشند. یک چنین عقاید البته مورد قبول دین داران و دین یاران نبود. برخی از آنها مربوط به نیایشهای اوست که همچنان باقی ماندهاست و برخی دیگر گفتههای پراکندهاوست نامه هایی از حلاج دیده شده است، در این نامه ها غالباً کلام او شکل جدلی (دیالکتیک) دارد که بنظر میرسد نمونهای از تفکر صوفیّانه اوست. «بخود اجازه مده که فریفته خداوند شوی و نیز امید خود را از وی قطع مکن، آرزوی عشق اورا مکن و نیز خودرا از عشق او کنار مکش.» حقایق چنین عباراتی که مخالف طبع عموم است و مظهر عشق صوفیانه بین خدا و انسان است بتازگی بازشناسی شده است. و این رابطه عاشقانه در حقیقت مرکز اصلی دعاها و ثناها و مواعظ حلاّج را تشکیل میدهد. عشق برای حلاج مسلماً به مفهوم اطاعت نبوده است: از نظر او عشق به مفهوم ایستادن در مقابل محبوب است آنگاه که از شایستگیها محروم شدهاید و آنگاه که شایستگی از شایستگی خداوندگاری ناشی میشود. عشقی که مورد نظر حلاج است از طریق رنج دیدن و بلاکشیدن حاصل می آید ـ انسان

میتواند در محبوب مُستحیل شود از طریق تحمّل درد و رنج و اشتیاق فزون از حد برای این استحاله. اما رنج کشیدن از نظر حلاج بدآن مفهوم نیست که انسان را از حالت انسانی خارج سازد و اورا به حالت اولیه رجعت بخشد، همانگونه که پیش از این بود، همانگونه که پیروان جنید گرویدهاند. حلاج خواستار ویرانسازی برای نفس نیست بلکه او در رنج کشیدن، ارزشهای مثبتی را جستجو می کند که از طریق آن امکان آن حاصل می آید که عشق را باز شناسد. عشقی که جوهر و ماهیت وجودی خداست و راز خلقت است. واژه عشق با مفهوم هیجانی و احساسی آن بر کلمه (Love) عشق انگلیسی برتری دارد و در نظر حلاج عشق به مفهوم عشق الهی پرهیجان و پرتحرک می باشد. اما این تعبیر اگر از سرآگاهی و دقت نگریسته نشود حتی برای -صوفّیان میانه حال مفهوم خطرناکی مییابد. عشق مورد نظر حلاّج، عشقی غیر مشروط در پیشگاه خداوندگار است که با نگرش تن به رضای خدا دادن مراه است بی آن که «من» و نفس در آن عشق دخیل باشد. عبارت اناالحق «من حقییقت مطلق هستم» یا آنگونه که بعدها تعبیر شد «من خدا هستم» بسیاری از صوفیان را به این نکته هدایت کرد که حلاج پان تئیست بوده و معتقد بوده است که خداوند در همه چیز وجود دارد. تئوری حلاّج بهرحال براین پایه استوار است که قدرت مطلق خداوند در ورای ابعاد پدیدههای موجود و مخلوقات وجود دارد. بهرحال در برخی لحظات هیجانی روح غیر مخلوق ممکن است با روح مخلوق انسانی ترکیب و متحد شود و آنگاه است که فریاد «اناالحق» برمی آید. امّا تئوریهای حلاّج پیچیده تر از آن است که از این طریق قابل توجیه و یا قابل نفوذ باشد. در حقیقت تئوری های حلاج منعکس کننده یگانگی و وحدت فکری وی است و بینتیجهاست که در منابع دیگر و در آرای دیگران در جستجوی رد پا و اثری از اندیشههای وی باشیم، حلاّج مایل بود که برای خود و دیگران رنج بکشد. راز مرگ وی به نحو شایستهای در عبارات امیل در منگهم در بارهٔ یک مسلمان قدیس آمده

ست. «قدیس آن کسی است که گناهان و رنج جهان را بر دوش می کشد، مرگ ناعادلانه از آن اوست و مرگ یکی از واسطههایی است که اورا به مقصود میرساند. او یار بزرگ و تسلّی بخش ستمدیدگاناست وجود او و هستی او اهانتی است به ستمکاران و مرگ او وجود قاتلینش را به لرزه می آورد، حاکم شدن عقاید وی پیروزی ایمان، عشق و امید است»

با یک چنین روحیهای بود که حسین بن منصور حلاّج بسوی مرگ رفت و به دار آویخته شد. از آنجا که وی توسط دولت جباری کشته شد آراء و افکار وی پس از مرگش بیشتر از زمان حیاتش نافذ و ثاقب گشت. در حدود سال ۱۰۰۰ میلادی شاعر عرب مقری سرود که دراین روزگار هنوز مردم درکنار دجله می ایستند و انتظار بازگشت حلاّج را می کشند.

اشعار پارسی و سنتی، حلاّج را سنایش کرده است. در شعر پارسی حلاّج به عنوان بنیانگزار برادری و عشق در عرفان سنایش شده و بارها به نام تئوریسین صوفی گری به وی اشاره شده است. در شعر پارسی گاه با تأسف و زمانی با تحسین و در مواردی با تردید به وی نگریسته شده است. غالبا به وی به عنوان فردی که راه سلوک تصوّف را آغاز کرده است نگریسته شده است. سیر و سلوک تصوّف حقیقتی است که وی آنرا راز عشق میدانست و کسی که در این راه قدم بگذارد اسراری را در میبابد که افراد عدی نمیتوانند بدانها دست یابند و قادر به شناخت این رازها نمیباشند. برای آنان او شبیه سماوری است که آب درونش تا وقتی که به جوش نیامده درحال آواز خوانی است و به محض آن که به جوش آمد از خواندن باز میابستد» صوفیان دیگر اورا متهم میسازند که معتقد به وحدت طبایع انسانی با الهی است. که در نتیجه به دکترین کفر آمیز حلول معتقد بوده است. حتّی هجویری در کتابی که در نیمه قرن یازدهم نوشته شده علیرغم است. حتّی هجویری در کتابی که در نیمه قرن یازدهم نوشته شده علیرغم ستایشهایی که از حلاّج بعمل آورده احساس کردهاست که مجبور است کاملاً باوی هم عقیده نباشد.

بسیاری از شاعران صوفی مسلک بهرحال وحدت رأی و عقیده خود را با حلاّج نشان دادهاند و سنت و مکتب های تصوّف پارسی عمیقاً اورا تائید می کنند. از جمله ابن حفیف شیرازی که از حلاّج در زندان دیدار کرده است از او دفاع می کند و اورا دانشمند ربانی (فردی که از خداوند الهام می گیرد) می خواند. گروهی از مریدان حلاّج در موقعیت بحرانی که حلاّج تحت

تعقیب و شکنجه بود به ایران پناه جستند و در آیران بطور مخفیانه به نشر و اشاعه عقاید وی پرداختند. ما بسیار مدیون روزبهان بقلی صوفی شیرازی هستیم که در حفظ و جمع آوری آثار حلاج سخت کوشید. تفسیر روزبهان در باره الطواسین و سایر کتب دیگر از مهمترین و ارزشمندترین منابع شناخت بخش عظیمی از تفکر مدهبی و تئولوژی حلاج است. شخصیت دیگری که حلاج را به ایرانیان شناساند هرچند که از دیدگاه متفاوتی به حلاج مینگریست، فریدالدین عطار شاعر است که نغمههایی که در ستایش محبوب ساز کرده اغلب الهامی و اشراقی است و در بسیاری از اشعار غنایی و حماسی خود از او یاد می کند. شرح رنجهایی که حلاج کشیده است در تذکره الاولیا عطار به تفصیل بیان شده و همین نوشتههای عطار است که بسیاری از صوفیان غالی را در ایران، هند، آسیای مرکزی و ترکیه تحت بسیاری از منوذ خود قرار داده است. شرح تفصیلی اعدام حلاج در بسیاری از کتبی که پس از تذکره الاولیا نوشته شده بزبانهای فارسی، ترکی، اردو، کنبی که پس از تذکره الاولیا نوشته شده بزبانهای فارسی، ترکی، اردو، سندی، پنجابی و پشتو آمده است، اما در موضوع اصل واقعه (چگونگی قتل حلاج) همگی متفقالرای میباشند.

در دیوان بزرگترین شاعر عارف ایرانی جلالالدین ملای رومی بارها و بارها از سرنوشت منصور حلاّج به عنوان «فاتح» لقبی که منصور حلاّج پس از مرگ بدر یافت آن نایل آمده است، یادشده است. برخی از مطالبی که توسط ملای رومی در بارهٔ حلاّج سروده شده حکایت از درایت و اندیشههای متعال حلاّج دارد. تصوّف در ترکیه گرایش شدیدی به افکار منصور حلاّج داشت. در مکتب بکتاشی، نام حلاّج در مرکز اندیشههای صوفیانه جای دارد بدین معنی که همه افکار این مکتب از این منبع رنگ و جلا میگیرد. اشعار بکتاشی از قرن چهاردهم میلادی به بعد غالباً تقلیدی از فریاد وحدت (اناالحق) است و انعکاس این فریاد در همه جا مشهود میباشد. نباید فراموش کرد که نسیمی ملقب به حروفی شاعر که (که در ۱۹۱۷ اعدام شد) و خود را حلاّج جدید میدانست افکارش ملهم از آثار منصور حلاّج میباشد. بیشتر ادبیات معاصر ترکیه آکنده از نام حلاّج است. پیدایی نام بیشتر ادبیات ناشی از برروی پرده آمدن نمایشنامهای بنام «منصور

حلاّج» بود نویسنده این نمایشنامه کوشید تا قهرمان نمایشنامه (حلاّج) را وارثی از آراء و عقاید زرتشتیان نشان دهد. تاریخ این نمایش بویژه مشخص است. این نمایشنامه درسال ۱۹۶۰ برشته تحریر در آمدهاست در نثر فارسی نام شهید ـ عرفان یا شهید عارف بسیارعادی و عمومی است و نیز در اشعار پارسی بیش از نثر آن میتوان این نام را بازیافت. دراین نوشتهها به دار و سرنوشت غمانگیز حلاّج اشاره میشود و گاه حتّی موی از پشت بسته معشوق را به طناب دار حلاّج تشبیه می کنند. نوشتههای منثور و منظوم حتّی گل برروی شاخه درخت را به حلق آویز شدن منصور حلاّج به درخت ماننده میسازند، و واژه «اناالحق» را در قلب ذرّه و هر قطره آبباز مییابند. اتریکو سرولی ایتالیایی در شهر رشت قطعهای از مراثی را مییابد که داستان مرگ حلاّج را بعنوان تعزیه نقل کردهاست، ملای رومی و معشوق وی شمس تبریزی هردو حلاّج را در کنار شهیدان قرار دادهاند. چهره مغموم منصور در درام مدرن پارسی جایی بزرگ برای خود یافته است.

آن دسته از اشعار ایرانی و افغانی که به ترادیسیون حلاّج پرداخته است و پیرو سبک هندی میباشد چهره حلاّج را از قرن یازدهم به بعد ترسیم کرده است. تصویری که این نوع اشعار بدست میدهد تقریباً متماینز و متفاوت از تصویری است که شعر کلاسیک پارسی از حلاّج بدست میدهد چه این تصویر ناشی از نوع برداشت هندوان از حلاّج می باشد. از میان این اشعار میتوان دریافت که مسلمانان هندی و ساکنان مجاور هند حتی پیش از ایرانیان حلاّج را مورد تأیید قرار میدهند. پاتنها بخوبی شهید عشق را میشناسند (حتی در ضربالمثل های آنها نام حلاّج ذکر میشود، بویژه در ضربالمثل های پنجابی نام حسین حلاّج فراوان ذکر میشود. نام حلاّج در بسیاری از ترانهها به عنوان مظهر عشق راستین به میان می آید. حلاّج همچنین بارها در شعر سندی، آورده شده است. کمتر میتوان کتابی درباب تصوّف بزران سندی و یا لهجه مجاور آن سیرایکی یافت که نامی از حسین حلاّج یا سرنوشت وی نبرده باشد. او عاشق بزرگی است، او مردی است که طبل وحدت را به صدا در آورد (یک شاعر جدید ترک بنام عاصف حالت چلبی شعر زیبایی در باره عطبل حلاّج سروده است). جام شراب عرفان حلاّج

آکنده از شراب وحدت بامحبوب است و از جمله افرادی است که میبایست رنج و سختیهای بسار را تحمل کند چه او احساسی فوق احساسات بشری داشت و خداندگار اورا بسیار دوست میداشت. او نمونه و الگوییاست برای عشق معنوی و الهی حلاج مشتاقانه رنج می کشید و مرگ را بخاطر عشق پذیرابود، امّا او در خطر دایمی قرارداشت چه اجازه نداشت که سخن عشق را به صراحت بیان دارد،

## رازی که در سینه نهان است گفتنی نیست آنگاه توان گفتن که برچوبه دار است

از زمان سنایی در اشعار شعرای هند و جهان اسلام این شعر (شعرفوق) در مرکز عقیدتی و اندیشه شاعران قرار گرفته و بهترین و زیباترین توجیهات این معنی را در نثری که توسط غالب (وفات ۱۸۲۱) نقل شده است می توان یافت. یا شعر دیگری که می گوید مرگ تنها راه حقیقی برای بیان عشق پر از رمز و راز با وحدت است و دیگر آن که از طریق زبان اشراق و الهام و شهود می توان با خدا رابطه برقرار ساخت چه بوقت شهادت خداوندگار شاهداست.

برای درک هرچه بهتر و بیشتر عقیده حلاج هیچ چیز دلنشین تر از شنیدن آوازهای فولکلور سندی که بزبانی ساده بیان میشود نیست. سند که در گوشهای دوردست از دره ایندوس واقع است پذیرای صوفیان و عارفان بزرگی شده است که سالیان دراز مشتاق حق و دعوت مردم به خداوند بودهاند. از جمله این اشعار فولکلوریک و عوامانه این شعراست که:

آنگاه که میخواهی راه عشق را بشناسی از آنان که بهمنصور میمانند پرسش کن

در روزگار ما مجدداً در دنیای اسلام به شخصیت حلاّج توجه شده است و این توجه را مدیون اثر جامع و پرمغز ماسینیون درباره حلاّج میباشیم، محمد اقبال (وفات ۱۹۳۸) که در روزگار جوانی، عارف بزرگ حلاّج را به عنوان پان تئیست میشناخت و معتقد بود که چنین عقیدهای را در اشعار پارسی، اردو، پنجابی میتوان یافت، بعدها حلاّج را به عنوان قوی ترین شخصیت مذهبی معرفی می کند و اورا از جمله معدود افرادی میداند که قدرت الهی را بیش از هر انسان عادی تجربه کرده و باز شناخته است. اقبال دریافت که حلاّج مسلمانان را به شناخت حق بدون هرگونه واسطهای دعوت می کرده است و در نتیجه اقبال با مخالفت آن دسته از مقامات مذهبی که از راز و نیازهای عاشقانه با خداوند هراسناک بودند روبرو گردید. اقبال، حلاّج را به عنوان یک پیشتاز قرون وسطایی معرفی کرده و معتقد است که عشق گرم و سوزان وی به خداوند آرمان و کمال مطلوب هر مسلمان آزاد و رها از قیدهااست.

حتی در سرزمینهای عربی که باندازه سایر کشورهای مجاور ایران، ترادیسیونها و سنتهای ایرانی نفوذ نیافته اخیراً نام حلاّج شناخته شده و بدان توجّهی خاص مبذول شده است. فیلسوف معاصر عرب عبدالرحمن بداوی رابطهای بین رفتار منصور حلاّج و فلسفه کییر گی گاردا می بند و اورا طرفدار راستین مکتب وجود اگزیستانسیالیست می داند. شعرایی نظیر آدونیس در لبنان و عبدالوهاب بیاتی در عراق درباره شخصیت رمز آلود حسین حلاج بسیار نوشته اند و یک نویسنده جوان سوسیالیست مصری صلاح عبدالصابر داستانی از تراژدی حلاّج را به رشته تحریر کشانده است. نکته جالبی که دراین اثر بچشم می خورد این که نویسنده کوشیده است که در عقاید حلاّج نقشی از سوسیالیزم را جستجو کند.

نام حلاّج در دورترین نقطه جهان اسلام نفوذ یافته است. نام وی را میتوان در فولکلورهای بنگال شرقی و مجمعالجزایر مالی جستجو کرد. این نام توسط برخی صوفیان در جشنهایشان خوانده میشود و در یک مکتب

۱ - سورن آبای کی پرکگارد فیلسوف دانمارکی در ۵ می ۱۸۱۳ درکپنهاک بدنیا آمد و در ۱۱ نوامبر ۱۸۵۵ درگذشت افکار وی نقش موثری درآراء و افکار اروپائیان بویژه در اگزیستانسیالیزم داشته است و نیز افکار سارتر از وی نشأت گرفته است. عرفانی تونسی ثناها و دعاهایی به افتخار شهادت حسین حلاج عارف شهید ایرانی زمزمه میکنند، رنج و عذابی که منصور حلاج از طناب ودار کشید به عنوان یک نماد (سمبل) درمیان نویسندگان امروزی هندی و پاکستانی که در گذشته بخاطر آراء و عقایدشان بزندان رفته و شکنجه دیدهاند شایع و رایج شده است.

در تراژدی صلاح عبدالصابر اعضای کُر (Chrus) ترانههایی بشرح زیر درباره حلاّج میخوانند.

- \_ و ما میرویم تابذر کلامش را در شیار شخم زده زمینهای کشاورزان بیفشانیم
  - \_ و ما آن کلام را در میان ره آوردها و کالاهای بازرگانان حفظ خواهیم کرد
- \_ و ما آن واژهها را بدست بادی که از فراز امواج سرگردان آمده خواهیم سپرد
- \_ و ما آن واژهها را در دهانهای شتر سوارانی که صحراها را در مینوردند

ينهان خواهيم كرد

- . - و ما برروی کاغذ نیاوریم آن واژههارا که در لابلای ردا محفوظ بماند
  - \_ و ما آن واژه ها را به نظم و نثر میگشائیم
    - \_همه آنها
- \_ به من بگو سرنوشت واژهها و سخنهای او چه میشدند اگر حلاج شهید نشده

برد؟

خوشتر آن باشد که مشر دلبران گفته آید در حدیث دیگران

# سر دلبران و حدیث دیگران

حلاّج جوینده ناآرام و پوینده خستگی ناپذیر رهیابی بدرون مجهولات و ژرفای بیکران راز هستی که رنج عقل را باشکر عشق درمان میکرد به کوتهاندیشانی که در آئینه پندار خویش ویرا عاصی و بدعتگزار و بلند پرواز می بنداشتند و معتقد بودند بهوادی تباهی و کفر فرو افتادهاست از تجلّیات حیرت خیز جهان اناالحق سخن میگفت و بیقراری خویش را برای پر گشودن بسوی افقهای ناپیدا کرانه فنا و نیستی که نزدیکی به ساحت فرمانروایی کائنات است بیان میکرد بدینجهت بیامان فریاد و خروش نه فقط به ستایش بلکه برای نجات کسانیکه در بسیط زمین سررشته خرد گم کردهاند، سرمیداد و چاره رهایی و درمان درد بیخبری را در خود شناسی که مآلاً فتوحی دست میدهد و وجود در آتشگاه عشق گداخته میشود میدانست، دراین وادی صفاتی در حلاّج متجلی شده بود که وادارش میکرد بترنم در آید و مولاناوار بگوید:

گفت، من در تو چنان فانی شدم

کسه پشرم از تسو، زسساران تسا قسدم
برمین از هستی مین، جیز نیام نیست
دروجبودم جیز تیو، ای خیوش کیام نیست

شخصتیت شورانگیز حلاج پس از کشف گوهرحقیقت موجب گردید

در هر پدیده ای و در هر ستاره ای اناالحق را که جلالی و جاذبه ای درخود نهفته داشت برای العین به بیند و احتمالاً در پرتو انوار حق متوجه شود که خود و معشوقش دوتا نیستند بلکه یکی میباشند ۱۱

اناالحق صیقل ارواح است، متاسفانه، متفکر بزرگ و پژوهنده سترک ایران یعنی خیام، نتوانست دربرابر مجهولات جان فرسا از عشق و جهان درون استمداد بجوید بدینجهت ناامید میشود و میسراید:

یک چند به کودکی به استاد شدیم یک چند ز استادی خود شاد شدیم پایان سخن نگر که مارا چه رسید؟ از خاک برآمدیم و برباد شدیم!

خیام در وادی شک غرق شده بود و حلاّج به طرف فهم و ادراک بشری یعنی عشق گام گذاشت، عشق به معبود احتمالاً نخستین سیارهای بود که در فضای دلش درخشید، شهوات نفسانی را سرکوب کرد، تا جهان وجود آماده دیدار یگانه روح ازلی و ابدی شود و فروغ حقیقت بدرخشد، از سبب گسیخته و در مستب آویخته شود و بقول جلال الدین رومی:

از سبب سازیت سوفسطائییم وزسیب سوزیت بسی پسروائییم

و نهائاً با بال عشق بسوى افلاك پرواز كرد و چون عاشق خدا بود

1\_ بقول مولانا\_

و بردان را دل استسر بسی دلان جمعله مسشوقان شکار عاشقان هرک عاشق دیدیش مسشوق دان کو بنسبت هست، هم این و هم آن چونک عاشق اوست، نو خاصوش باش او چو گوشت میکشد نو گوش باش

چنین سرود:

والله ما طلعت شمس و لاغربت الأوحييك بسقيرون بيا نسفياسي ولا خيليوت اليي قيوم احيدتيهم الاوانيت حيديثي بيين جيلاسي

ترجمه شعر بالا كه جند بيت است بشرح زيراست:

به خدا سوگند، نشد خورشید سراز خآور برزند و یا بچاهسار مغرب فرو رود، مهرتو از نفسهای من دور باشد، نشد به صحبت با دوستان تنها نشینم و در آن محفل سخنی جز درباره عظمت تو برزبان آرم، نشد بیاد تو دراندوه یا به شادی چیزی جز تو بر سویدای دلم نقش بندد، نشد هنگامیکه برای رفع تشنگی جام آب را برلبهای عطشناکم میچسانم سیمای ترا در جام آب نهبینم، اگر توانایی آمدنم بود بسوی تو شتابان و پویان میدویدم و یا به سر میآمدم، این عشسق حلاّج را به شکوه و عزّت عظیمی میکشاند و چون ماهی در تب و تاب میافتد و به دعوت عشق لبیک گویان پاسخ میدهد، این شوروحال و پشتها زدن به تعلقات دنیا و مهار زدن برتوسن سرکش امیال درونی در تاریخ حیات بشری کمتر نظیر داشته است.

بعقیده نگارنده این سطور در قرن سوم هجری دو مدیحه سرا و دو نوازنده عشق، دو نظریه متفاوت و متقابل در زمینه دم فرو بستن هنگامیکه حقیقت رخ مینماید یا رازها را بر ملا کردن باقی گذاشته اند، ابن داود قاضی القضاه عباسیان که نحوه تفکرش زائیده خودخواهی است به رازداری و سرپوشی عاشقانه تا لحظات مرگ اصرا میورزید و در کتابش بنام (الزهره) (یاونوس) که عرصه گستردهای برای ابن عربی بود عشق را که مایه پیوند انسان و کاینات است چنین تبیین کرد.

برای عاشق شوریده لحظاتی پیش میآید که از رهگذر فنای ناسوتی با معبود راز و نیازهایی دارد و روزنه قلب و روحش برابر انوار تجلّی قرارمیگیرد و احتمالاً طالب و مطلوب و عاشق و معشوق یکی میشوند، همان جملهای که عارف بزرگ جنید معاصر قاضی القضاة بغداد گفت: عشق آنست که تورا معبود از تو بمیراند و بخود زنده کندا در چنین حالتی یعنی در حال برهم آمیختگی طالب مومن باید راز دار باشد و آنچه می بیند و درک میکند برزبان نیاورد و فاش ننماید. امّا حلاّج پرده بنواز قلمرو عشق لحظاتی را که مایه پیوند بود گویی در برابر هزاران کهکشان نور قرار میگرفت، صفای آسمانی روحش وادارش میکرد، نوای افسونگرانه اش را باتمام وجود ساز کند و بگوش مخلصان و مومنان برساند تا شیفتگان وارسته، از حقایق خالق کاینات و اساس هستی آگاه شوند و بدانند عشق حقیقی در هاله ایثار، ایمان و شهادت غوطه میزند و با پایان گرفتن انفضال فردی است که هستی در پیکر خاموش میشود ولی روح به نغمه سرایی و طرب مشغول میگردد، حلاّج جوهر عشق را فنا و شهادت و نیستی میدانست و رنج بردن در شداید و تحمل کردن! واجد را این بس بود که با واحد یکی گردد!

میدانیم ابنداود قاضی القضاة بغداد در عداوت با اندیشه های حلا ج دوازده سال قبل از شهادتش، فتوا داد که باید منصور کشته شود. پیش از آنکه هشتاد و چهار قاضی، متآله و عارف رای خودرا بروی کاغذ بیاورند و مهر کنند. ابن داود برای تکفیر و طرد حلا ج از جامعه اسلامی سوگند یاد کرده بود میتوان بفراست دریافت خشم و غضب ابن داود بخاطر فاش گویی حلا ج در فریادهای عاشقانه اش بود.

ابن داود در منشور عشق که باتمام وجود از آن حمایت میکرد بر دو اصل پاکدامنی و راز داری پافشار مینمود، امّا حلاّج دنیا را تبعیدگاه انسان میدانست و به وصال عاشقانه و فاش گویی مشتاقانه همراه با ترانه و زمزمه خو گرفته بود. بقول هانری کوربن، ابن داود خوش ندارد که کعبه و مقصود فقط در طاعت عاشقانه خدا باشد به گفته لویی ماسینیون ابن داود نخستین دانشمندی است که فلسفه عشق افلاطونی را در مشرق زمین به شیوهای منظم عرضه داشته است.

هانر داونسون دانشمند غرب که کتاب (الزهره) ابن داود را مطالعه

کرده «بی شک ابن داود نظریات تازه حلاّج را هم در کتاب الطواسین بخوبی و ناقدانه قرائت کرده بود) نوشته است: با آنکه آرمان عشق خاکساری در ماهیت، باحکمت ثنوی، مانوی متضاد و ناسازگاراست معالوصف ابن داود دشمن جان مانویان و حلاّج است، زیرا عقیدت حلاّج درباره و حدت و انسان خدایی و عینالجمع همانند مانویان در زمینه سرنوشت درباره و انسان خدایی و عینالجمع همانند مانویان در زمینه سرنوشت ماروح است. پس ازشهادت ناجوانمردانه و بیرحمانه حلاّج که میتوان ویرا عارف پاکباز و سرانداز جهان عشق پنداشت درباره درون مایه عشسق و افشای راز عشق تفسیرها و تحلیلهایی از سوی صاحبنظران و دانشمندان افشای راز عشق تفسیرها و تحلیلهایی از سوی صاحبنظران و دانشمندان خروج از ساحل عقل است؟ یا خودگذشتگی، ایثار نفس، فداکاری و نهایتاً شهادت است

آیا راز عشق دراین است که بغتوای ابن داود، عاشق باید درد پنهانی را بشایستگی تحمل کند و در پایان راه بمرگ در ناامیدی وصال رضایت بدهد، چون همه چیز در وادی مرگ به اوج کمال میرسد؟ این تجزیه و تحلیل و تفسیر سالها و شاید تا قرنها پس از شهادت حلاج ادامه داشت.

حلاّج را مورد بازخواست قرار دادند که در آشفتگی، پریشانی و بلندپروازی ترانه میسراید و در اوج دیوانگی و جنون از مردم دعوت میکند که اورا بکشند، اگر مجنون روی شن زار گرم بادیه با انگشت خود نام معشوقش را می کشید، حلاّج نام مقدس معبود را در همه حال برزبان میآورد و طنین کلامش بروحش آرامش می بخشید! اگر مجنون در داستانهای منظوم و منثور نویسندگان و شعرای مشرق، بعنوان عاشق مردم گریز جلوه گری میکرد، حلاّج جامعه گرا بود و میخواست همیشه میان طبقات فرودست و آزادگان باشد و با آنها بصحبت بنشیند.

ابن داود تلقی و برداشتی افسونگرانه و غیر منطقی داشت که راز عشق را بر ملا نباید کرد، یعنی عشق که همچون آتش، عاشق را میسوزاند و در تب و تاب می افکند باید مخفی بماند! بعد نتیجه میگیرد که چون مجنون و حلاج این اصل را رعایت نکردند، گناهکارند و مستحق مجازات!

ابن داود نتوانست یا نخواست بنیاد عشسق عرفانی حلاّج را که از هر

حیث با شور و هیجان مخلوط و لبریز از عواطف پاک بود دریابد و نمیخواست در ک کند که عشق با چاشنی سوز و گداز حدیث و سر گذشتی است مرگبار، هیجانیست مفرط و برق آسا که چون در آن اُفتی بدانی! باید شور طلب، تجلیات گوناگون، اشراق و بصیرت باطنی در عاشق ایجادشود تاجمله اناالحق را برزبان آورد ۱ و حقیقت آن را دریابد.

اگر ابن داود مجنون را خطاکار و مستحق پاداش میداند، جنید عارف بزرگ، درباره مجنون دیوانه عشق که از نیروی شگرف شوق بهره مند بود میفرماید:

### قال الجُنيد مجنون ليلي كان مِن اوليا الله سترحاله بجنونه ا

ابن داود قاضی القضاة بغداد و بنده حلقه بگوش خلیفه نالایق مقتدای عباسی متاسفانه تحت تاثیر کتاب «ضیافت» افلاطون درزمینه عشق بوده حال به بینیم، استاد و کانون الهام و سرچشمه اندیشههای قاضی بغداد درباره عشق چه فرموده که قاضی را دگرگون کرده است، ایشان نوشته است: «من (افلاطون) معنی عشق را درنمی یابم! امّا میدانم که عشق جنونی است الهی که نه شایسته تمجید است نه در خور تنبیه»

امنا بزعم حلاّج، عشق به خدای متعال انگیزه اعتلای درونی و سرچشمه شادی قدسی است، عاشق ایثارگر در سیروسلوک بمرتبهای از کمال میرسد که گاهی آرزو میکند خودرا در کنار محبوب بهبیند، اینستکه با تمام وجود دریچه روح را میگشاید تا جاذبه حقیقت را در سرمستیهای دنیای درون دریابد و در ساحت کبریایی نورباران شود، بدینجهت میخواهد و میگوید و با درد و الم قرین است، از سمنون عارف پرسیدند: چرا محبت را با بلا مقرون کردند؟ پاسخ داد:

۱- بقول افلاطون در رساله فدر و (ضیافت) و رساله ابنسینا، عشق به منزله نیرویی کیهانی و تاثیر شامل آن برطبیعت و حرکتی به سوی زیبایی که با خیر و حقیقت یکی دانسته شده و نماینده کمال و مثال کل است!

۲\_ از انساب سمعانی، یادداشتهای علامه فقید قزوینی بکوشش استاد ایرج افشار جلد ۷ صفحه ۵۱

تا هر سفلهای دعوی محتت نکند ۱

اناالحق برای حلاج مظهر رمزی نور و اشراق و بازگشت باصل خویش است.

#### آنالله وَ انَّا عليه راجعون

شور عشق، وجد و شوق عشق، حلاّج را بسوی دار رهنمون گردید حیاتش، مبارزهاش، سرمایه سعادتش بود و مماتش پیرایه شهادتش! حلاّج هم مانند مجنون در آخرین لحظات عمرش خروش برداشت که:

آن زنـــده بـــایــدار بــاشــد کــو کــشــتـه عــشــق بــار بــاشــد

بنابراین، عشق شورانگیز و پالاینده بقول خواجه عبداله انصاری فاجعه هم می آفریند و در دو رنج و شکنجه و زندان هم در پی دارد، بلا بر دوستان موکل است، ایشان را میراند، تا به دوست برساند! هزاران جان باید برای دوست تا بذل کنی در هوای دوست، بلا و دوستی خوش است، اگرچه همه آتش است و پایان سیروسلوک اشراقی و انسان خدایی شهروردی و حلاج جز شهادت مذهبی در اوج وجد و شعف عشق نمی توانست بود۲.

خانه وجود برانداختن قبایی است که جز برقامت این مقامران بشولیده حال چست نمی آید و بر شمع شهود جان باختن، جز از این پروانگان شکسته بال درست نمی آید، اینست که حلاج میگفت: مسجد عاشقان بالای دار است و بچنین مسجد کسی راه دارد که وضو بخون خود کند! سهروردی شهید عشق در رساله الطیر عشآق را «برادران حقیقت» میداند و باعتقاد برخی از مفسران خود حقیقت! اگر حلاج نزد عرفای بزرگ مورد مواخذه است

۱ - خاقانی در قصیدهای فرمودهاست: عشق تو چون در آید، شور راز جهان بر آید \_ دلها در آتش افتد، دود از میان بر آید

۲- تاریخ فلفه اسلام هانری کورین ترجمه دانشمند فقید دکتر اسداله مبشری ص ۲۱۹ و ۲۵۰

بخاطر آنستکه به راهنمائیها و پندهای عارفانه خواجه عبداله انصاری توجه نکرد که فرمود:

چون محرمی نیست، با نامحرم سر ناگفته به و دّر در صدف نا سفته به و اسرار در سینه نهفته به و پاسخ اینست که حلاّج به تبعیّیت از حضرت موسی ع در طور سینا که پس از دیدار آرزوی مرگ کرد گفت:

آزمدودم مسرگ مسن در زنندگسی است چون رهم زین بنندگی پاینندگی است اُقتسلسونسی، اُقستسلسونسی یسا شیقسات آن فسی قستسلسی حسیانیاً فسی حسیات

شبلی که با روش حلاّج در سیروسلوک، وحدت وجودی و (عینالجمع) موافق نبود پس از شهادت حلاّج به مریدانش گفت:

أَنَا وِ الْحَلاَّجُ شَيْئَ وَاحِد، فَخَلِصَّنَى جُنُونَى وَأَهُلَكُهُ عَقَلَهُ

من و حلاّج بدنبال یک حقیقت بودیم و یک مطلب بر زبان میآوردیم، جنون و دیوانگی من مرا نجات داد ولی عقل او ویرا هلاک کرد. امّا ابنابی الخیر درباره شهید راه عشق حسین منصور حلاّج فرمود: (این متجلی کننده ارواح، این نورعلی نور، حسین بن منصور، حال رحمانیه را یکمال داشت، احدی در عصر او از خاوران تا باختران قریحهای چون او نداشت»

ابی الخیر عارف در مهنه از فرط نشاط انسان خدایی حلاً ج، ترانهای دلنشین ساز میکند و شور شاعرانهاش را مانند طنینی دلنشین به صاحبان وجد و حال میرساند که:

منتصور حیلاًج آن نیہنگ دریا کے پنتیہ تین دانیہ جان کے دجیدا

#### روزی کے انےالے جبق ہسر زیبان میں آورد منتصبور کیجیا بیود؟ خیدا ہیودہ خیدا

سهروردی معتقد است، ادعای اناالحق حلاّج احتمالاً مرادش این بود که دیده و دانسته و عمداً خونش را بر دیگران حلال میداشته و از این شعر حلاّج معلوم میگردد که باریتعالیٰ این دعایش را قبول فرموده است:

بئینی و بینک اِنٹی یشنازعنی فیارفیع باذیک اِنی مین البئیٹن مین مین پردهای بین مین و تست ببرد از این «مَن ِ» «مَن ْ» با «مَن ِ» خویش

صاحب کتاب (مزامیرحق) درباره حلاّج و کلمه اناالحق چنین سرودهاست:

شیع رکن الدین عبلاالدوله را
سالکی گفتا که ای حق آشنا
ای که در آنیین و عقل و رهبری
از خسداونسدان بسدل اولیت ری
جان زاسرارت دمی مستور نیست
گو، اناالحق گفتن منصور نیست
شد ز دعوی رد حق فرعون پست
از چه رو منصور زین میگشت مست
شیخ مسهر از نامه معنی گرفت
گفت از منصور اسراری شگفت
پسی چنیین فرمود آن دانای راز
چون بدعوی این دو لب کردند باز

آن فنا در حق شد، این یک خودبرست

مسرد فیسرعسون از تسفسافسل در مستفسر

زنیده شید منتصور در حیتی میستیقیر . . . .

آن ز خود بینی چو شیطان گشت رد

ویسن بسحسق گسم کسرد هسستسی در احسد

آن ز فسرط۔ عسجسب غسافسل از خسدا

ويسن بسعسيسن فسقسر انسدر حسق فسنسا

ز اقست شای جسان و دل بسی گسفسگر

آن زند دم از انا و بسن یسک زهسو

دعسوی فسرعسون و مستسمسسور از پستسسسس

یک رعین کفر خیزد، یک زدین

مولف کتاب طبقات الصوفیه نوشته است: مشایخ در کار منصور حلاج مختلف بودند و بیشتر ویرا رد میکردند مگر سه تن که ویرا پذیرفتند، ابوالعباس بن عطا، شیخ ابوعبداله خفیف که در زندان بغداد با او ملاقات کرد و شیخ ابوالقاسم نصر آبادی.

از ابراهیم بن شیبان نقل کردهاند، بعدازشهادت حلاّج با ابن سریج فقیه شافعی بغداد ملاقات کردم و از او پرسیدم نظر شما درباره بردار کشیدن حلاّج چیست؟ پاسخ داد: آیا فرموده خدای متعال را فراموش کردهای (اتقتلون رجلان اَن یَقول ربیالله) یعنی کسی را کشتند که میگفت خدای من خداست. حلاّج حافظ قرآن بود و عالم باو و مسلط بفقه روزه دار و شب زنده

دار. ابوالقاسم قشری عارف مشهور درباره حلاّج چنین گفت: اگر مقبول بود مردود خلق نگردد و اگر مردود بود، بقبول خلق مقبول نشود. لویی ماسینیون در کتاب (مصایب حلاّج» پس از ذکر عقاید و آرای موافقان و

1- ابن عطا از مشاهیر صوفیه بنداد و از شاگردان معتاز جنید بندادی است تغییری بر قرآن نوشت و از میداد که درآن زمان وزیر و از مریدان حلاّج بود، در مدح او شعری سرود و بهمین سبب ابوحامد که درآن زمان وزیر المقتدر خلیفه عباسی بود ویرا دستگیر و فرمان داد تمام دندانهایش را یکی یکی کنده و سپس آنقدر ویرا کتک زدند تا درگذشت،

مخالفان حلاّج، با کلامی جذاب و حساب شده چنین نتیجه میگیردکه: مساله حلاّج باردیگر به دادگاه (حقوق دانان اسلام) فقها باز می آید آنان سابقاً به عبث (و بعقیده نگارنده بشتاب) ثابت کرده بودند که اورا بحق محکوم کردهاند، زیرا ثابت شد که حلاّج یکی از اولیاءالله است۱.

امام ابوحامد غزالی نخواست یا نتوانست بواسطه نظرات مخالف حاسدان کورباطن آشکارا چیزی در دفاع از حلاّج بنویسد و در کتاب احیاء جمله عمرو مکّی را که گفته بود «افشاء سر قادر مطلق، کفر است» تکرار میکند و اضافه مینماید حلاّج بخاطر این فاش گویی مستوجب مجازات است امّا پس از تحوالی که در قلمر و سیروسلوک باو دست داد، نوشت:

«اناالحق حلاًج برحق بود ولى كسانى كه اورا محكوم كردهاند، كار خوبى كردهاندا»

امّا روزبهان بقلی در آثار جاودانی خود آثار حلاّج را بفارسی ترجمه کرد و ضمن تشریح معانی گوناگون انسان خدایی و وحدت وجود، این ادعای والا را ستود و به سبک و سیاق و شیوه خویش مظهر یک حقیقت را در نوشته ها و اشعار حسین منصور تبیین و تفسیر کرد ما میتوانیم از طریق نوشته های این عارف بزرگ درخشنده ترین نقطه و اوج اعتلای عرفانی شهید راه عرفان را بخوبی درک کنیم،

روزبهان بقلی که خرقه از سراج الدین سالبه گرفته و طریقت سهروردیه را برگزیده بود در خلال تفسیر شطحیات حلاّج شهامت اورا در فاش کردن اسرار میستاید و میگوید:

عنقای مغرب الستی، آرام و سلام سرمدی، بوستان حکمت، یاسین شفقت و محبّت سرخ گل مشیّت الهی، استاد شهادت اعظم، طائر گلشن زمان، شهید وعظ و تذکیز، سوخته اندیشه... حجاب جوهر، غوآص قُلزُم مطلق... بقلی به صراحت اعلام می کند که «عینالجمع» حلاّج را به انانیت

۱- از کتاب (مصایب حلاج) ترجمه استاد دکتر سید ضیاه الدین دهشیری ص ۳۹۱
 ۱- استاد جلال الدین همایی به تقسیم بندی روشهای صوفیه می پردازد و آنهارا به دوگروه تقسیم میکند اول طریقه عطار و مولوی که آن را تصوف عاشقانه و دیگر مکتب سهروردی و این عربی که از آن به تصوف عابدانه تعییر مینماید (به نقل از کتاب مکتب حافظ ص ۸۳ ـ ۹۰)

رسانید، بی شک بقلی مراحل سیر معنوی حلاّج را که در خود فانی شده و در جهان عشق مستفرق گردیده و تحول روحی عمیقی در وی پدید آمده بود بخوبی درک نموده بود، بدینجهت نوشت:

شاهد میثاق الست (حلاج) که در عین پرواز، از آغاز تا به انجام، از از آغاز تا به انجام، از از تا به انجام، از از تا به ابد، مکان برگزیده اشراق الهی را نظاره کرده، پیک الهی، رباینده دلها، نوروز گل افشان... سپس اورا از اتهامات الحاد و زندقه تبرئه مینماید و معتقد است که روایاتی بلاواسطه بر بنیاد الهام دریافت میکرده است.

سیف الدین باخرزی در تفسیر عشق بدون آنکه اسم حلاج را ذکر کند سخنهای شگفت انگیزی میگوید که بی شک درباره حوادثی است که بر حلاج گذشته است. باخرزی میفرماید عشق دروازه ای دو در و دارای دو بیرون شدیکسان است. ۱ ـ سعادت ۲ ـ شهادت.

سعادت و شهادت را پهلو بپهلوی هم مینهد و در «رساله عشق» با حدیث نبوی چنین آغاز میکند: «طالعت فی اخبار العشآق و شاهدت من اسرارالاشتیاق ان النبی ص قال من عشق و عف و کتم مات شهیدا «هرکه عاشق شود و عفت پیشه کند و راز عشق افشا نکند و در آن حال بمیرد شهید از دنیا رفته است» سپس اضافه مینماید:

. در در در در در در در عشق چه گویم، از معنی این حدیث چه اثر مینی این حدیث چه اثر جویم که از معنی این حدیث خبر این است که:

ای ہی خبیر از میوختیه و میوختینی عیشیق آمیدنی بیود نبه آمیوختینی

سیف الدین باخرزی در تفسیر این حدیث میگوید که مساله از دو صورت خارج نیست، در عشق یا وصل است، یا ناکامی و نومیدی اگر وصل است که پیرایه شهادت وصل است که پیرایه شهادت است و اگر ناکامی است که پیرایه شهادت است و شهادت طلیعه رستگاری است ۱:

1- از کتاب (اقلیم عشق) استاد دکتر میراحمد طباطبایی ص ۸۲

اگر از وجه حلال به قبه وصال بر آید سعید است و اگر از خوف ذوالجلال و نومیدی اتصال فرو رود شهید است، باری به فتوای مفتی ملکوت و اِنهاء مُنهی اسرار سرا پرده جبروت، عاشق بر عشق زیان نکرد، حیات او سرمایه سعادت آمدو ممات او پیرایه شهادت گشت:

### زين سعادت حبذًا وزآن شهادت مرحبا!

آنها که سالها بر در حجره محبّت یُحبُهم و یحبونه معتکف بودهاند و هرچه رقم ماسوی الله دارد از حرم سینه بیرون کردهاند نه بر آسمانی التفاتی بوده و نه بر زمین، نه امید بهشت دامن وقت ایشان را تاب داده و نه خوف آتش دوز خ گریبان حال ایشان گرفته ... دراین راه منزل اول دل دادن است و منزل دوم شکرانه را جان برسرنهادن!

حلاّج با چشم دل خدای را دیده بود و از طریق دل بمعبود رسیده بود. «الطُرق الیالله بعددنفوس الخلائق» راه به سوی خداوند به عدد نفوس خلایق است و در هر کسی خدایی هست! مَن عَرَف نفسه فَقَد عرف رَبّه مولانا در مثنوی با چند بیت بطور اعجاز آمیز یا از طریق اشراق

حلوهای از فنای خلق را در حق و تجلّی اِلاَّالله که همه لاها را منتفی میکند چنین نقاشی کردهاست:

تیسغ لا در قبلب فیبر حتق بیرانید در نبگیر آخیر که بیعید لاچه میانید میانید الآلیلیه، بیاقیی جیمیلیه رفیت میوز زفت میوز زفت

هجویری در کتاب (کشف المحجوب) درباره چشم دل یا مشاهده چنین آورده است:

۱ـ عین القضاة همدانی در این باره در تمهیدات آورده است: ای عزیز ندانم که تو از لااله الا الله چه ذوق داری؟ جهد آن کن که لا إله واپس گذاری و به حقیقت الاالله رسی، چون به الا الله رسی امن یایی و ایمن شوی.

.... و حقیقت مشاهده بردو گونه باشد، یکی از صفت تغین و دیگر از غلبه محبّت که چون دوست اندر محل محبّت به درجهای برسد که کلیّت وی همه حدیث دوست گردد، جز اورا نبیند... پس یکی فعل بیند و اندر دید فعل به چشم سر فعل، و یکی را محبّت از کل برباید تا همه فاعل بیند... هجویری دراین مقام محبّت را معادل عشق گرفته است.

حلاً ج وقتی صلای اناالحق در میداد، که در همه مظاهر حیات آشکارا معبود را بچشم دل میدهد و از فروغ آن نور در تار و پود قلب و روحش الهام شعری میگرفت و گاهی چنان مست و مدهوش میشد که کلامش و ترانههای عارفانهاش شورانگیز میگردید و در آن غلیان و جوشش از قدسیان پیشی میگرفت و بروایت حلاً ج میسرود و ادعا میکرد:

هرکه شور من بدید از دست شد گرچه بس هشیار آمد مست شد

قاضی نوراله شوشتری مولف کتاب (احقاق الحق) نوشته است که حلاّج با شورو شادی به ساعت قریب الوقوع امام زمان عج نوید داده بود و تنها جرمش همین بود که در عین ایمان به رجعت نزدیک امام بیش از حد شتاب کرده است.

ابن عربی اشبیلیّهای در کتاب (تجلیات الهیّه) در یکی از اشراقاتش با حلاّج ملاقات میکند و مباحثهای خواندنی و فراگرفتنی از حلاّج نقل کرده است که بظاهر حلاّج را بخاطر اظهار عقیده های متفاوتش مورد انتقاد قرار میدهد، دراین رویا پرسشهایی مطرح میشود و حلاّج پاسخ میدهد و در برابر استدلال ابن عربی و خرده گیریهایش اعتراف میکند و میگوید:

انتقاد بس است، حق با تست، امّا آنچه گفتم، در وجد و جذبه برزبان

آوردم. محیالدین عبدالقادر گیلانی قطب صوفیان قادری و فقیه حنبلی معروف به بازاشهب که در شهرستان صومعهسرای گیلان پای بعرصه حیات گذاشت و در بغداد نشو و نما یافت از اندیشههای حسین منصور حلاج حمایت کرده است که متن آنرا از کتاب (مصایب حلاج ۲) نقل میکنم: ۱ ـ روایت عبداله بطائحی:

«عقل یکی از عقلاء روزی، از آشیانه خویش در درخت جسم او، به پرواز در آمد، و تا به آسمان پرواز کرد، و در آنجا در صفوف ملائک داخل شد، ولی او شهبازی از شهبازان این جهان بیش نبود، که چشمانش باباشلقی يوشيده شده بود، آدمي ضعيف آفريده شدهاست» څلق الانسان ضعيفاً باري این پرنده در آسمان، چیزی که بتواند شکار کند ندیده بود. وقتی طعمهای دید گفت: پروردگارا خود را دیدم! و چون شنید که مطلوب او بدو میگوید به هرکجا بگردید با خدا روبروئید «اَینَما تُوَّلُوا فَثَّم َوَجُه الله» برخیرگی و حیرتش افزود. شهباز آنگاه فرود آمد، در هوا پرواز کرد، و آنچه را گرفته بود، گنجی دراین دنیای دون نادرتر از آتش در ژرفنای دریاها، در زمین نهان کرد، امّا بیهوده دیده عقل خودرا به هرسوی گردانیده و بازگردانیده بود، چیزی بجز از انعکاسهای (خیرگی الهی) نمیدید. آنگاه به عقب بازگشت و نتوانست در دو گیتی بجز از محبوب خود بیابد! نشاط و وجد اورا به هیجان آوره فریاد برکشید، فریادی ترجمان مستی دل که «اناالحق» (من حقیقت هستم) این بانگ نغمه اورا که به شیوهای که بر خلایق حرام شده بود، طنین افکن ساخت در «بستان وجود» از نشاط، چهچهه زد و این چهچهه زیبنده فرزندان آدم نیست، آوای او تحریر نغمهای داشت که اورا در معرض مرگ نهاد و در خلوتسرای ضمیر او، این کلمات طنین افکند که «هان ای حلاج آیا پنداشتی که قدرت تو و خواست تو، به دیگری جز تو بسته نیست؟ پس اکنون، در مقام خلیفه و نماینده عموم (حکیمان) اعلام کن که: «حَسَبْ الواجد افراد الواحد)....

روایت علی بن هیتی وی نیز درباب حلاّح

وی نیز درباب حلاّج میگوید «یکی از عارفان روزی، تا به افق

۱ـ دیوان اشعار فارسی عبدالقدر گیلانی چند سال قبل بوسیله عارف و پیر صاحبدل آقای اشرف صادقی بحلیه طبع آراسته گردید
 ۲ـ ترجمه ضیاءالدین دهشیری ص ۱۱۸ و ۱۱۹

امین ریاحی هنگام بیان حکایات و روایات و شرح حالات عارفان در عین سادگی و روانی با یک موج لطیف شعری همراهست درباره شهادت حلاج و اناالحق تفسیر و تاویل جالبی دارد که خواندنی است و برای آگاهی رسالت بربالهای «اناالحق» به پرواز در آمد» باغهای عهدالست را از هر زمزمه و هر انجمنی خالی دید، از سرنشاط با زبانی نا آشنا چهچهه زد، و همین چهچهه، اورا در معرض مرگ نهاد، زیرا در آن هنگام عقاب دریایی سلطان از کمینگاه «اِن الله لِغنی عن العالمین» خداوند را با جهانیان مخلوق کاری نیست ، بدو حمله کرد و در پوست او چنگال «کُل نفسذائقه الموت۲) فرو برد و شرع سلیمان زمان بدو اعلام کرد که چرا به زبانی سخن گفتنی که به زبان تو نبود؟ چرا نغمه خودرا، با تحریری که بر امثال تو تحریم شدهاست، برد و شرع سلیمان زمان بدو اعلام کرد که چرا به زبانی سخن گفتنی که به طنین افکن ساختی؟ اکنون به قفس هستی خویش باز گرد، راه حلال قدم را ترک کن و به عقبه (گردنه) تنگ حدوث اشیاء محقّر این جهانی روی آور، شهادت، اعتراف به ایمان، را بیان کن تا مدعیّان تبلیغ بشوند که شهادت، اعتراف به ایمان، را بیان کن تا مدعیّان تبلیغ بشوند که (حَسَبُالواجد افراد الواحد) نقطهای که استقامت در صراط مستقیم عرفان بدان بستهاست، باقامه و حفظ دستورهای شرع!»

در میان قادریهای که قضیه حلاّج را بررسی کردهاند، سزاوار است نام عبدالکریم جیلی، مصنّف کتاب و «انسان کامل» را ذکر کنیم وی بتفصیل بیان کردهاست که چرا حلاّج باگفتن اناالحق به قتل رسید.

ابن عربی واضع مکتب وحدت وجود در اثر خواندنی خود بنام «اشراقات الهی» داستانی از حلاج نقل میکند که خواندنی است، ابن عربی مکالمات و مباحثاتی با منصور داشت و منصور در پایان پیش از آنکه لب فرو بندد خطاب باوگفت:

برتر از هر انسان متفّکر و دانشمند باریتعالی است، فوق کُل ذی عِلم

۱\_ قرآن سوره ۲۹، آیه ۵ ۲\_ قرآن سوره ۳ آیه ۱۸۲ ۳\_ حضرت محمد ص

علیم... ابن عربی در پایان این تجلی اظهار عقیده میکند که نیّت نیک، نذر و دعاهای عابد را چنان برکت و شور می بخشد که ان آن هرچه بر سر نرسیده، به سر میرسد و حتّی گذشتگان و خلایق را از فیوضات فرّخ آن رستگاری و پایندگی عاید میگردد.

هجویری در کشف المحجوب داستان دیدار ابراهیم خواص را با حسین منصور چنین نقل کردهاست:

حسین بن منصور به کوفه اندر خانه محمدبن حسن العلوی نزول کرد، ابراهیم خواص بکوفه اندر آمد، چون خبر وی بشنید نزدیک وی اندر آمد، حسین گفت:

۔ یا ابراهیم، اندر چهل سال که بدین طریقت تعلّق داری، ازین معنی ترا چه مسلّم شده است؟ گفت:

ـ طريق توكّل مرا مسلّم شده است.

- حسین گفت «ضیعت عمرک فی عمران باطنک، فاین الفنافی التوحید؟» عمر اندر عمران باطن ضایع کردی، فنا کجاست اندر توحید؟ یعنی توکل عبادتی است از معاملت خود با خداوند و درستی باطن اعتماد کردن باوی، و چون کسی عمری اندر معالجت باطن کند، عمری دیگر باید تا اندر معالجت ظاهر کند و دو عمر ضایع شد، هنوز از وی بحق اثری ناشد.

نجمالدین رازی در کتاب (مرصادالعباد) که بقول استاد فاضل دکتر

۱- از قول ابن عربی چنین نقل کردهاند: از بازار بنداد میگذشتم، مردی را دیدم که صد تازیانه زدند و پس آنگاه بحبسش بردند، از پس وی روان گشتم و گفتم: این تازیانه را از بهر چهات زدند؟ گفت برای آنکه شیفته عشقم! گفتم: چرا زاری نکردی که تخفیف کردندی؟ گفت از آنکه معشوق بنظاره بود و من بتماشای وی چنان مستغرق شدم که پروای زاری از کفم برفت.

۲- ابواسحق ابراهیم بن احمدبن اسماعیل بندادی عارف نامدار، پدرش ایرانی و از اهالی مازندران (آمل) بود و چون ابراهیم در بنداد نشو و نما یافت به بندادی مشهور شد، از طریق بافتن حصیر و زنیل امرار معاش میکرد بدینجهت به خوآص ملقب گردید خوص برگ خرماست که برای بافتن بوریا، بادبزن و زنیل بکار میردو، ابراهیم بسال ۲۹۱ درگذشت.

خوانندگان اهل شور و حال بویژه هنرمندان نقل میکنم:

چون شجره اخضر نفس انسانی فدای آتش حقیقی گشت، که «آلذی جَعَل لکم مِنالشجر اَلاخضر ناراً۱» آنگه آتش برزبان شجره ندا میکند که ای بیخبران من آتشم، نه شجره «نودی من شاطی الوادی الا یمن فی البقعه المبارکة من الشجرة اَن یا موسی اِنی آنااللهٔ۲»

مسكين حسين منصور را چون آتش همگى شجره فرو گرفت هنوز تمام ناسوخته شعلههاى (اناالحق) از او بر آمد. اغيار بر حوالى بودند، از شعله اناالحق بخواستند سوخت، لطف ربوبتت ايشان را دستگيرى كرد، گفت: خاصت اين آتش آن است كه هر كه در آن باشد و هر كه برحوالى آن باشد برهردو مبارك بود كه «ران بورك من فى النار و من حولها» اى حسين: اين آتش برتو مبارك است، امّا آنهارا كه بر حوالى اند بخواهد ساخت، بايد كه برايشان هم مبارك باشد، بر دوست مباركيم و بردشمن هم. آخر براين آتش برايشان هم مبارك باشد، بر دوست مباركيم و بردشمن هم. آخر براين آتش خوش زدن گيرد، آتش برعود مبارك است كه بوى نهفته اورا آشكارا ميكند، و اگر آتش نبودى فرقى نبودى ميان عود و چوبهاى ديگر، عزت عود بواسطه آتش بود، چون آتش برعود مبارك است كه بوى نهفته اورا آشكارا بواسطه آتش بود، چون آتش برعود مبارك آمد، عود بشكرانه وجود درميان نهاد، گفت: من تمام بسوزم تا آتش براهل حوالى من هم مبارك باشد. تا زشتى نكرده باشم كه راه جوانبردان نيست، لاجرم هرچه عود بيش ميسوخت زشتى نكرده باشم كه راه جوانبردان نيست، لاجرم هرچه عود بيش ميسوخت اهل حواليش را بيش ميساخت:

ہے آتے شی عصف تے ہیں۔۔۔وزم گےر سے وختی مینیت ہے۔۔ازد گیفتی کے بیاز جان چے میردان عیاشتی جے کینید کے جان نیازد؟

۱۔ سوردہ ۲۲ آیه ۸۰ ۲۔ سورہ ۲۲ آیه ۳۰ ۳۔ سورہ ۲۷ آیه ۸

حسین حلاّج نیز صوفیانه بقدم استغفار بایستاد، وجود بشری بخرقه ا در میان نهاد، گفت: «الهی افنیت نا سوتیّتی فی لاهو تیتک فَبحق ناسوتیتی علی لاهوتیک اَن ترجم عَلی مَن سعی فی قَتلی» ما بکّلی شُجره وجود انسانی را چون عود فدای آتش عشق تو کردیم، تو بلطف خویش مشام ساعیان این سعادت را که بر حوالی این آتشاند بطیب رحمت معظر گردان تا برایشان هم مبارک باشد.

ای منصور، اگر چه آتش عشق ما در شجره انسانی تو افتاده بود آن شعلههای آتش «اناالحق» از او برمیخاست، امّا چون تمام نسوخته بود آن شعلهها از دود انانیت خالی نبود چون جملگی شجره وجود فدای این آتش کردی، و صورت قالب که دود انانیّت از او برمیخاست درباختی، و بآتش ابتلای ما بسوختی، خاکستر قالب ترا بغرمائیم تا بر آب اندازند و نقاب حجاب از جمال کمال تو برداریم تا بر روی آب آتش وجود بی دود در جلوه گری «الله الله» آید و عنایت بی علت ما معلوم خاص و عام جهانیان گردد که «اِن الله کا یَظِلم مُمْقال دُرَة ۳۰»

در اینجا مناسب میدانم که از شهید حلبی شیخ شهابالدین سهروردی مشهور به شیخ اشراق یا شیخ مقتول که در حلب مورد انتقاد و اعتراض ظاهریان و متعصبان قرار گرفت و بدستور صلاح الدین ایوبی بوسیله پسرش ظاهر در سن ۳٦ سالگی کشته شد، بسحر و افسون کلام خود با بایهام مطلبی درباره شهادت حلاج نقل کرده که آن را سرسری مطالعه نتوان کرد و باید

<sup>1</sup>\_ از کتاب مرصاد العباد ص ۳۳۹ و ۳۳۷

۲- کاشفی از شاگردان معتاز جامی مطلب دانشینی از رشیدالدین میدی درباره خلمه و وجد حلاج در زمینه آتش سوزان الهی «نارالله الموقدة» (قرآن سوره ۱۰۱ آیه ۲) آورده است بدین شرح هاین آتش که در دلها رسوخ میکند، آتش اعجاب عاشقانه برای «خدا» است، حسین منصور حلاج گفته است: «هفتادسال است، که آتش «موقده» الهی بهاندرون ما رسیده است، تا آنجا که مارا سراپای سوزانیده است، اخگری از سنگ آتش زنه «اناالحق» جست، و در خاکسترهای سوخت افتاد (تا آنهارا باردیگر فروزان کند) و اینک ای کلش، آنکو سوخته است، بیاید و به ما بگرید: سوختگی ما چیست؟ «ای شمله، بیا تا من و تو باهم ناله برآریم، زیرا احوال دلی سوخته را کسی داند که خود از همان آتش سوخته باشد!»

بر رموز و دقایق نوشته اش آگاهی یافت تا شیرینی مطالب عرفانی خالق کتابهای عقل سرخ - آواز پر جبرئیل - نعت موران - روزی با جماعت صوفیان صفیر سیمرغ و رساله فی حاله الطفولیه اورا دریافت و بقول نجمالدین دایه:

هردل نیکشند بنار بنیبان سنختنم هرجنان نیچشند ذوق ز جنان سنختنم اینگونه معتما که زبان سنخن است هم من دانم که ترجمان سنختم

## سهروردی نوشتهاست:

وقتی خفاشی چندرا باحربا خصومت افتاد و مکاوحت میان ایشان سخن گشت. مشاجره از حدبه دررفت. خفافیش اتفاق کردند که چون غسق شب در مقعر فلک مستطیر شود، در پیش ستارگان در حظیره افول هوی کند، ایشان جمع شوند و قصد حربا کنند و بر سبیل حراب حربا را اسیر گردانند، به مراد دل سیاستی بر وی برانند و برحسب مشیّت انتقامی بکشند، چون وقت فرصت به آخر رسید، به در آمدند و حربای مسکین را به تعاون و تعاضد یکدیگر در کاشانهی او بارخود کشیدند و آن شب محبوس بداشتند، بامداد بگفتند: این حربارا طریق تعذیب چیست؟ همه اتفاق کردند برقتل او پس تدبیر کردند با یکدیگر بر کیفیت قتل، رأیشان برآن قرار گرفت که هیچ تعذیب تر از مشاهدت آفتاب نیست، البته هیچ عذابی بتراز مجاورهی خورشید ندانستند، قیاس بر حال خویش کردند و اورا به مطالعت آفتاب تهدید میکردند، حربا از خدا خود این میخواست. مسکین حربا در خود تهدید میکردند، حربا از خدا خود این میخواست. مسکین حربا در خود

#### اقتلونی یا ثقاتی

اِن فی قتلی حیاتی و حیاتی فی مماتی و مماتی فی حیاتی

چون آفتاب بر آمد، اورا از خانهی نحوست خود به در انداختند تا به شعاع آفتاب معذّب شود و آن تعذیب احیای او بود.

لویی ماسینیون دانشمند فقید فرانسوی در کتاب «قوس زندگی منصور حلاّج» چنین اظهار نظر کردهاست که ازهرحیث قابل توّجه و تعمق است:

قوس سرگذشت و ماجرای محاکمه و مرگ منصور حلاّج با شهادت مسیح بسیار شبیه است، آیا خود حلاّج به این شباهت پی برده بود؟ گویا حلاّج چشم براه بازگشت مسیح بوده و اورا مهدی و حاکم میدانسته است، این انتظار در رفتار و کردار منصور حلاّج پدیدار است، چنانکه در مکّه نذر و نیّت استلام نمود. در شرح کرامات او نقل میکنند که در آتشکده مجوسان تستر شعلهای را به نام مسیح خاموش کرد و هم گویند در کنیسته القیامه در روزهای سبتالنقد س به نام مسیح آتشی را برافروخت، این حادثه در یکی از روزهای سبتالنور روز شنبه پاک، که مسیحیان به سوگواری مسیح آتش را خاموش میکنند، روی داده است ولی هرچه باشد هیچ یک از این شباهتهای ظاهری مسیح به شور و حال باطنی که حلاّج در نهاد داشت نمیرسد، حلاّج نیک میدید که از آغاز مهرورزی اوبامعشوق کشش از نمیرسد، حلاّج نیک میدید که از آغاز مهرورزی اوبامعشوق کشش از میادله هستند. بهرحال منصور بزعم اقبال لاهوری در جاوید نامهاش نمونه مبادله هستند. بهرحال منصور بزعم اقبال لاهوری در جاوید نامهاش نمونه کمال انسانی پیرو وحدت حقیقی اسلامی و دین جهانی بود، پس از شهادتش فلاسغه اسلامی توانستند از عشق در آثار خود سخن گویند.

دانشمند افغانی آقای دکتر عبدالحکیم طبیبی در اثر تحقیقی خویش «نگاهی به سیر تصوف در افغانستان» در باره «اناالحق» منصور حلاّج نوشته است: وقتی صوفیان به مرحله یقین بر سند گفتار و کردار آنها را به آسانی نمیتوان فهمید و از همین جهت عدهای از این عارفان بزرگ مورد سرزنش و شکنجه واقع شدند که حتی بصورت دردناکترین و فجیعترین قسمی منصور حلاّج را بقتل رسانیدند. نوری و ابو نصر سراج کسانی بودند که اهمیت کلامی و دینی این سخنان را دریافتند و نیز در سه کتاب از تصائیف (روزبهان بقلی وفات ۲۰۲ هجری) توضیحات این گفتار آمدهاست، زیرا رموز گفتار این مردان و عارفان بزرگ را جز خود عارفان بزرگ دیگری نداند:

## رموز عشق نه گنجد بدفتری که تو داری بــاز از پـی اسرار عشیـق دفتـری دیـگـر

هدف سالک مومن وصوفی رسیدن به وصل واصل است ابوسعید میگفت: صد پیر از پیران در تصوف سخن گفته اند، اول همان گفت که آخر گفته است و آن ترک خودی و رسیدن بخدا و خداوند است صوفیان حجاب را دور کرده ولو مذهب باشد و راساً بخدا میخواهند متصل شوند و حتی گفته هایشان چون از کتاب دل و صفحه عشق است رمز و اسرار ملکوتی دارد (مانند اناالحق حلا ج) چنانچه در حالات و سخنان ابوسعید چنین آمده است: «از جدم شنیدم که یک روز شیخ ابوسعید سخن میگفت: دانشمندی فاضل حاضر بود آهسته گفت: که این سخن که شیخ گفت، در هفت سبع قرآن در هیچ جای نیست، شیخ بفراست دریافت و گفت: سخن ما در سبع هشتم است! دانشمند گفت: سبع هشتم کدام است؟ گفت: این هفت سبع هشتم است دریافت و گفت این هفت سبع (فاوحی الی عبده ما اوحی) شما پندارید که سخن خدای تعالی معدود و محدود است؟ نی! کلام خدارا کرانهای نیست! آنچه بر محتد ص نازل محدود است؟ نی! کلام خدارا کرانهای نیست! آنچه بر محتد ص نازل کرد، این هفت سبع است و اتا آنچه بردلهای بندگان میرساند در حصر و عد

<sup>1</sup>\_ نگاهی به سیر تصوف در افغانستان ص ۳۷ و ۳۸ و ۳۹ ۲\_ کتاب کشف المحجوب ص ۴۰

نیاید و قطع نشود و در هر لحظه پیامی بدل بندگان میرسد. و بقول سنایی:

پس زبانی که راز مطبق گفت بود حیلاًج کو انبالیجی گفیت صبورت او نیصیب درا آمید میبرت او نیصیب بار آمید

جلال الدین مولانا در دیوان شمس در ظهور ولایت مطلقه و اناالحق حلاّج دو غزل جانانه سروده است که در اینجا نقل میکنم: ا

مر لحظه بشكلی بت عیار بر آمد
دل بسردو نسهان شد
مسردم بسلساس دگر، آن یسار بسرآمد
گاهی به تک طینت صلصال فرو رفت
فسرآص مسعسانسی
گاهی ز تک کهگل فختار بر آمد
ز آن پس به جهان شد
گه نوح شد و کرد جهان را به دعا غرق
خود رفت به کشتی
گه گشت خلیسل و بدل نیار بر آمد
آنسش گسل از آن شد
میگشت دمی چند برین روی زمین او
از بسهسر تسفسرح

١- حديقه الحقيقه سنايي ص ١١٢ چاپ مدرس رضوي.

بالجمله همو بود که میآمد و میرفت

هــر قــرن کــه ديــدي

تا عاقبت أن شكل عرب وار برآمد

دارای جـــهان شــد

منسوخ چه باشد نه تناسخ که حقیقت

آن دلــــبــر زيــــبــا

شمشيسر شدو در كنف كبرار برآميد

قستسسال زمسان شسد

نی نی که هم او بود که میگفت «اناالحق»

در صبورت بنوالتج<u>ن</u>ی

منصور نبود آنكه برآن دار برآمد

نسادان بسه گسمسان شسد

رومی سخن کُفر نگفتهست و نگوید

مسنسكسر مستسويسدش

کافر شدہ آن کس کہ بہ انکار برآمد

از دوزخــــيــان شـــد

بسارساقسی، بادت فندا سنرودستنار

زهرکجا که دهد دست جام جان دست آر

در آی مست و خرامان و ساغر اندر دست

روا مبین چو تو ساقی و ما چنین هشیار

بسيسار جسام كسه جسانسم ز آرزومسنسدى

زخویش نیز برآمد چه جای صبرو قرار

بیار جام حیاتی که هم مزاج تواست

که مونس دل خستهست و محرم اسرار

از آن شراب که گر جرعهای از او بجکد

زخاک شوره بروید همان زمان گلزار

شراب لعل که گر نیمشب برآرد جوش

مسیسان جسرخ و زمسیسن پسرشسود از او انسوار

زهی شراب و زهی سافیر و زهی ساقی

که جانبها و روانبها نشار باد و نشار

بیا که در دل من رازهای پنتهانست

شراب لیعیل بیگردان و پیردهای میگیذار

مراجو مست کنی آنگهی تماشا کن

که شیرگیر چگونهست در میان شکار

تباركاله آندم كه پرشود مجلس

ز بسوی جسام و زنسور رخ چسنسان دلسدار

هزار مست چو پروانه جانب آن شمع

نهاده جان بطبق برکه این بگیر و بیار

ز مطربان خوش آوازه و نعره مستان

شراب در رگ خمشار گم کنند رفشار

ببين بحال جوانان كهف كان خوردند

خراب سينصد ونه سال مست اندر غار

چه باده بود که موسی ع بساحران در ریخت

که دست و پای بدادند مست بیخودوار

زنان منصبر چه دیندنند بنر رخ پنوسف

که شرحه شرحه بریدند ساعد چونگار

چه ریخت ساقی تقدیس بر سرجرجیس

که غم نخورد و نترسید ز آتش کفار

هزار بارش کشتند و بیشتر میرفت

که مستم و خبرم نیست از یکی و هزار

كسدام شسربست نسوشسيسد بسوره ادهسم

که مست وار شد از ملک و ملکت بیزار

جه سکر بود که آواز داد سبحانی

که گفت رمز اناالحق و رفت برسر دار

سيف الدين باخرزي عارف نامدار و لسان الغيب حافظ با عنايت به

بیت آخر غزل مولانا اشعاری گفته اند که مناسب است نقل کنم، باخرزی سروده است:

بامن شب دوش نفس انسانی گفت در گوش دل این نکته پنهانی گفت کان موخته در عالم من روحی بود کولاف اناالحق زد و مبحانی گفت

و حافظ در این معنی سروده اِست:

رمبوز سبر انباالبحبق چیه دانید آن غافیل که منجذب نشد از جذبههای سبحانی

متصوفه معتقدند هدفهای عالی صوفیان در سیروسلوک ایمان استوار ونیل بمقام عالی یقین و شهود است، آن لحظات باشکوه وقتی به سالک مومن دست، دهد چون منصور حلاّج اناالحق می گوید و چون بایزید بسطامی طنین «سبحانی ما اعظم شانی» را بگوش جهانیان میرساند ولی جلال الدین مولانا برای رسیدن بآرزوی وصال ربآنی نسخه دیگری را در دیوان مثنوی آورده است بدین شرح:

چیست معراج فلک این نیستی عاشقان را مذهب و دین نیستی هیپچکس را تا نگردد او فینا نیست ره دربارگاه کیبریا

حلاج که از فراق دوست در رنج و الم و خروشیدن بود ببرکت عشق و شوریدگی به آستان وحدت راه یافت و سرود:

كانت للقبليبي اهبواء منفشرق

فاستجمعت مذراتک العین اهوایی پراکسنده بسس بسود در دل هسوس ز دیدار تو جمله یک گشت و بس

در پایان این مطلب مناسب است باطلاع خوانندگان برسانم شور و حالی که جلال الدین مولانا را از خود بیخود میکرد، باعتراف مولانا در دیوان شمس، همیشگی نبود، «سرهرماه سه روز...» و گاهگاهی با جذبههای صوفیانه باو دست میداد که آثارش در سرودن غزلهای آهنگین، آنهم در پایکوبی و دست افشانی متجلّی می شد، امّا اناالحق در برانگیختن مستمر و همیشگی شور صوفیانه در حلاّج سهم بزرگی داشت، و لحظهای وجودش را رها نمیکرد و از این طریق با هستی مطلق، به آن روح سیّال و تماس ناپذیری که بخورشید نور و به اختران تابندگی می بخشد نزدیک میشد!

# فهرست منابع

| ۱ _ عوارفالمعارف        | شهابالدين شهروردي            |
|-------------------------|------------------------------|
| ٧ _ فردوسالمرشديه       | محمودبن عثمان                |
| ۳ _ اعترافات            | امام محمد غزالي              |
| ۽ _ منتخب نورالعلوم     | خرقاني                       |
| ۵ ـ كثفالمحجوب          | هٔجویری                      |
| ۲ ـ مرصادالعباد         | نجم رازی                     |
| ٧ _ سوانحالعشّاق        | احمد غزالي                   |
| ۸ ـ خلاصه شرح تعرّف     | بتصحيح استاد دكتر احمد رجايى |
| ۹ _ اسرارالتوحيد        | في مقامات ابوسعيد            |
| ۱۰ ـ نمېيدات            | عينالقضاة ممداني             |
| ا مامه ها               | عينالقضاة همدانى             |
| ۱۲ ـ رساله عشق و عقل    | نجمالدین رازی                |
| ۱۳ ـ روزبهان نامه       | روزبہان شیرازی               |
| 11 _ الفهرست            | ابن ندیم                     |
| ۱۵ ـ حبيبالــير         | .ي<br>خواندمير               |
| ۱۹ ـ ترجمه رساله فشيريه |                              |
| ۱۷ ـ طبقات صوفیه        | خواجه عبداله انصارى بكوث     |
|                         | عبدالحی حبیبی                |
| ۱۸ ـ مجموعه رسائل       | خواجه عبداله ان <b>ص</b> اری |
| ۱۹ ـ مصباح الهدايه      | با مقدّمه استاد همایی        |
| ۱۱ - مصباح الهداية      | ب معدد سعد سعي               |

| ٠ ٢ ـ رساله عشق                 | سيفالدين باخرزي                   |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| ۲۱ ـ عبهرالعاشقين               | روزبهان شیرازی                    |
| ۲۲ ـ شرح شطحیّات                | روزبهان شیرازی                    |
| ۲۳ ـ ممارف                      | بهاعولد                           |
| <b>۲4 _ کامل</b>                | ابن اثیر                          |
| ۲۵ ـ ملل و نحل                  | شهرستانی                          |
| ٢٦ ـ الانسان الكامل             | عزيز نسفى                         |
| ۲۷ ـ مقصدالاقصی                 | عزيز نسفى                         |
| ۲۸ ـ اورادالاحباب               | باخزري                            |
| ۲۹ ـ الفرقالشيعه                | استاد دکتر محمد جواد مشکور        |
| ٣٠ ـ تجارب السلف                | هندوشاه نخجواني                   |
| ٣١ ـ تذكر <sup>ة</sup> الاولياء | شيخ عطار                          |
| ٣٢ - منطقالطير                  | شيخ عطار                          |
| ۳۳ ـ ديوان شيخ عطّار            |                                   |
| ۳۴ ـ البي نامه                  | شيخ عطّار                         |
| 75 ـ نفحاتالانس                 | جامى                              |
| ٣٦ ـ طرابقالحقابق               |                                   |
| ۳۷ ـ قو <i>س</i> زندگی حلاّج    | ماسينيون                          |
| ۲۸ ـ مذهب حلآج                  | روژه ارنالدز                      |
| ٣٩ ـ مصايب حلاّج                | ماسينيون                          |
| . ۽ _ مقالات                    | شمس تبريزى                        |
| 1 1 ۔ خاندان نوبختی             | عباس اقبال آشتیانی                |
| ۲۶ ـ سیر فلسفه در ایران         | محمد اقبال لاهوري                 |
| 17 ۔ تاریخ ادبی ایران           | ادواردبراون جلد دوم               |
| 11 ـ تاريخ تصوّف                | د کتر غنی                         |
| ۵۶ ـ اسلام و تصوف               | نيكلُــون                         |
| ہ ۔<br>17 ۔ شرح مثنوی شریف      | استاد فروزانفر                    |
| ے<br>4۷ ـ دیوان نــیمی          | از انتشارات موسسه انتشاراتی تهران |
| ۵۰ - سرچشمه تصوّف در ایران      | سعید نفیسی                        |
| ۶۹ ـ ارزش میراث صوفیه           | دکتر زرین کوب                     |
| <u> </u>                        |                                   |

علی اصغر حلبی
دکتر رکنالدبن همایونفرّخ
میرفطروس
عباس گلجان
مولانا
دکتر خطیب رهبر
استاد دکتر ذبیحالله صفا جلدسوّم
خواجهعبداللهانصاری جلد سوّم
خواجه نصیر طوسی
دکتر خلیفه عبدالحکیم
ترجمه دکتر مبشری
دکتر محمد علی اسلامی ندوشن
مجتبی مینوی جلد دوّم
حرجی زیدان ترجمه جواهر کلام

۵۰ - شناخت عرفان و عارفان ایرانی ۵۰ - حافظ عارف ۵۷ - حلاج ۵۲ - منصور حلاج ۵۶ - منصور حلاج ۵۵ - مجالس سبعه ۵۵ - دیوان حافظ ۵۸ - دیوان حافظ ۵۷ - تاریخ ادبیات ایران ۵۸ - آواز پر جبرئیل ۵۸ - آواز پر جبرئیل ۵۹ - اوصافالاشراف ۵۹ - عرفان مولوی ۰۲ - عرفان مولوی

۲۲ \_ جام جہان بین

۹۴ ـ تاريخ تمدن اسلام

۲۳ ـ نقد حال

حلاج

## آثار مولف كتاب:

۱\_ دیوان شمس مغربی \_ مقدّمه و تصحیح

۲ ـ رویدادهای مهم تاریخ جهان ـ جلد یکم و جلد دوم ـ چاپ سوم ـ انتشاراتی صدر

٣\_ بدنبال آفتاب \_ از قونيه تا دمشق \_ چاپ سوم \_ انتشاراتي كنكاش

٤ حلاَّج و راز اناالحق ـ انتشاراتي تهران

۵ نقش گیلان در مشروطیت ایران ـ انتشاراتی فروغی

٦- مُهره مار ـ مجموعه داستان ـ چاپ دوم انتشاراتی عطایی

## زير چاپ:

١\_ پيام اخوان الصفا (مقالات)

٧ ـ نقش آفرين الموت

٣\_ حافظ در جام جهان بين

٤ ـ مولانا و طوفان شمس

۵- مُروری بر خاطرات

٦\_ شبان رزمنده (بابک خرم دین)

