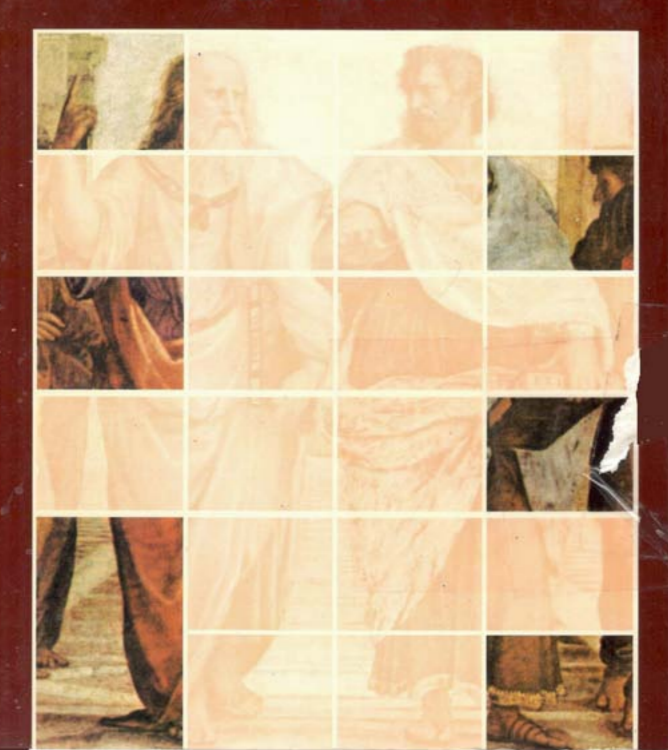
دبلیو. کی. سی. گاتری

# تاریخ فلسفهی یونان

**(Y)** 

امپدکلس

مهدى قوام صفري



# تاریخ فلسفهی یونان

امپدكلس

دبلیو. کی.سی. گاتری

ترجمهى مهدى قوام صفرى



this is a persian translation of A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY by W. K. C. Guthrie, Cambridge university press, 1969, vol.II, pp. 122-265.



تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۲

تاریخ فلسفه ی یونان (۷) امپد کلس دبلیو. کی.سی. گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری چاپ اول ۱۳۷۶ چاپ و صحافی: سوره تیراژ: ۲۳۳۰ نسخه تلفن پخش ۸۳۷۵ ۵ بها در سراسر کشور ۲۰۰ تومان حق چاپ و نشر این اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

شابک: ۹۶۹-۵۸۳۸-۶۲-۹ ۱SBN: 964-5838-64-9

| V            | سخن ناشر                                               |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| 4            | مقدمه                                                  |
| 19           | تاریخ و زندگ <i>ی</i>                                  |
| **           | شخصیت:شفابخش و معجزه گر                                |
| ٣٣           | نوشتهها                                                |
| 44           | رهایی از پارمنیدس چهار ریشه                            |
|              | یادداشت اضافی/ ۵۱ □                                    |
|              | ۱. نامهای الهی عناصر / ۵۱ تا ۲. عناصر بی حرکت / ۵۴     |
| ۵۷           | ساختار ماده: نظریهی آمیزش و نسبت آن با اتمیان          |
| ۶٧           | عشق و آفند                                             |
| ۸۱           | علیت در امپدکلس: تصادف و ضرورت و طبیعت                 |
| 98           | چرخهی کیهانی                                           |
| فند / ۱۰۰ 🗆  | مرحلهی نخست: کُرهی عشق / ۹۴ مرجلهی دوم: پیشروی آ       |
| شق/۱۱۱□      | مرحلهی سوم: پیروزی آفند / ۱۰۵ 🗆 مرحلهی چهارم: پیشرقت ع |
|              | نتیجه گیری/۱۱۵ 🗖 یادداشت اضافی: تفسیر پارهی۱۱۸/۳۵ 🗖    |
| 171          | پیدایش جهان و جهانشناسی                                |
| و دو نیمکره/ | ۱. پیدایش جهان / ۱۲۱ 🗆 ۲. شکل کیهان / ۱۳۰ 🗅 ۳. خورشید  |
|              | ١٣٢ - ٢. ماه / ١٤١ - ٥. زمين / ١٤٣ - ٩. دريا / ١٤٤ -   |
| ۵            |                                                        |

#### سخنناشر

اندیشه های فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمه های هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و درک دُرست مکاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشه هاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده ی در پارهای از موارد به افسانه شباهت دارند ـ و با این همه، بسیار مختصر فلسفه های یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شده اند که آشنایی ما با فلسفه ی یونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جدا سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سنت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با فلسفه ی یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا شوند.

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفه ی یونان، اثر دبلیو. کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفه ی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد. هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود درباره ی هر مسئله ی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ زبان دیگری نظیر ندارد. بخش های مختلف این کتاب بزرگ، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گسترده ای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک برگردان فارسی این پژوهش بزرگ به همت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم می شود. انشاء الله به زودی تمام مجلدات این مجموعه ی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر جلد هفتم (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه ی یونان اثر گاتری است.

#### مقدمه

مطالعه ی فیلسوفان پیش از سقراطی از دو جهت جالب است. نخست، خطوط آشکار خاصی از تحولات فکری برای فهمیدن وجود دارد. یکی ممکن است، فی المثل، پیشرفت از نگرش صرفاً ماده زنده انگاری به ظهور عنصر محرکه ی جدا از، و عمل کننده بر، سکون را دنبال کند، که جدایی تدریجی امر روحانی از امر مادی و آگاهی رشد یابنده از واقعیت فوق محسوس به همراه آن شکل گرفت. از طرف دیگر، کسی ممکن است این جریان را صرفاً به مثابه مسئله ی حرکت بررسی، و علل و نتایج انکار جسورانه ی امکان حرکت از سوی پارمنیدس را پژوهش کند. انگیزه ی هدایت کننده ی دیگر عبارت است از تغییر تأکید بر ماده به تأکید بر صورت، یا تغییر دیدگاه کیفی به دیدگاه کمی درباره ی جهان، که فیثاغوریان با تأکید بر الگوی ریاضی به مثابه عنصری اساسی در این باب فیثاغوریان با تأکید بر الگوی ریاضی به مثابه عنصری اساسی در این باب

همهی متون مربوط به امپدکلس در دیلز \_ کرانتس، هم اظهارات و هم پارهها را، بیگنون در امپدکلس به ایتالیایی ترجمه کرده است.

نقش رهبری ایفا کردند. از جنبه ی ذهنی، حساسیت بیدار کننده ای نسبت به محدودیت دانش بشری و مخصوصاً نسبت به نابسندگی ابزارهای فیزیکی ادراک وجود داشت. همراه این امر شکاف پهناوری بین عقل و حواس پدید آمد و درباره ی اعتماد به حواس ارزیابی های گوناگونی مطرح شد. راه دیگر این است که کسی ممکن است بر روی روش های فلسفه ی باستان تمرکز کند و پیشرفت آن در تفکر منطقی را، که الیاییان سهم فراوانی در آن دارند، پژوهش کند.

دوم، با این همه خود فیلسوفان، به محض اینکه بتوانند در میان آن همه فضای مه آلود سنت دیده شوند، به عنوان شخصیتهای نیرومندی برجسته می شوند که هر یک فردیت و انگیزه های از آن خویش دارد. همین امر است که به همراه رشد فلسفه ای که آنها در آن شرکت داشتند، در موضوعات مربوط به پیش از سقراطیان تأثیر پایداری می گذارد. اگر آنها را صرفا حلقاتی در رشته ی پیشرفت عقلانی لحاظ کنیم، به لحاظ تاریخی هم غلط است و هم جالب نیست. به این دلیل بهتر است به تاریخ این دوره نه براساس موضوعات، بلکه تحت نام های مردان برجسته اش سامان بخشیم، بی آنکه بصیرت خود در بابت موضوعات و مسایل را به این طریق از دست بدهیم.

این ملاحظات درباره ی هیچکس دیگری با آن شدتی اطلاق پذیر نیست که درباره ی امپدکلس است. او به واقع بی نظیر است، یکی از پیچیده ترین و درخشان ترین شخصیت های دوره ی باستان، که داوری منتقدین دربارهاش در هر زمانی متناسباً مختلف است. به لحاظ فلسفی، او به پارمنیدس توجه جدی داشت و کوشید جهان طبیعی را از دست انکار الیایی برهاند. با وجود این، او با دیدگاهی عرفانی در باب نفس انسان حرکت کرد، نفسی که او قویاً به آن اعتقاد داشت، و گاه از سرنوشت مشقت بار آن به عنوان نفسی هبوط کرده می نالید، و گاه از اطمینان به رهایی مشقت بار آن به عنوان نفسی هبوط کرده می نالید، و گاه از اطمینان به رهایی قریب الوقوع خویش از محنت های زمینی و بازگشتش به لذات آسمانی

شادمانی می کرد. منتقدین علاقه مندند، مانند رنان، این جمله را درباره ی او بگویند «نیوتنی بود که جنبه ی کیمیاگری کاگلیوسترو را داشت»، اما این جمله به سختی می تواند درباره ی او یا درباره ی رنان عادلانه باشد. هرگاه همه ی افسانه ها را در حساب آوریم، او یکباره در مقام فیلسوف، عارف، شاعر، مصلح سیاسی، پزشک، و تا اندازه ای جادوگر و متکبر و هنرنما ظاهر می شود، هر چند گاهی، به سبب گناهانی که در بدبختی های زمینی گرفتار آنها شده است، ممکن است به نظر رسد که تواضعی دلواپسانه نشان می دهد. شگفت نیست که بسیاری از منتقدین تمایل دارند این یا آن جنبه از

۱. دیلز در حمایت از نظریهاش در باب دو دوره ی متمایز در زندگی امپدکلس با آوردن تعبیری، مدعی شده است که بودن این دو دوره در یک زمان غیرممکن است. ممکن است مقایسه ی جنبه ی دینی امپدکلس با علاقه ی نیوتن به کیمیا و به پیشگویی های دانیل منصفانه باشد: او را «نخستین دانشمند جدید و آخرین حکیم» نامیدهاند (Andrade, Sir I. Newton, 133).

با وجود این، رنان به واقع در امپدکلس چیزهای بسیاری یافت که با روحیه ی عقل گرایانه و آزادی خواهانه ی وی تطبیق می کرد، و کمتر کسی به اندازه ی رنان او را تا این اندازه ستودهاند. رنان درباره ی او می نویسد: «امپدکلس در مقابل نوابغ بزرگ فلسفه ی پیش از سقراطی در هیچ چیز کوتاه نمی آید؛ نوابغی که بنیان گذاران حقیقی علم و تبیین مکانیکی عالم بودند. هسپس جزیبات موفقیت های علمی امپدکلس را مطرح می کند، و تنها در این جاست که می گوید: «از جنبه های دیگر به نظر می رسد که این نویتن، جنبه ی کیمیاگری کاگلیوسترو را نیز دارد. « و از عشق او به خودنمایی و ادعایش در باب دارا بودن نیروهای سحرآمیز یاد می کند.

آکراگاس در دهه ی ۱۸۷۰ به هیچروی قهرمان خودش را فراموش نکرده بود: «حزب آزادی خواه جیر جانتی به نحوی کاملاً مستقیم حیاتش را از امپدکلس می گیرد. تصویر امپدکلس در هر قدمی که این حزب برمی دارد دیده می شود، و اسم او را در محافل عمومی هم ردیف اسم گاریبالدی به زبان می آورند؛ به ندرت می توان خطا به یا گفتاری یافت که در آن از امپدکلس تجلیل نشده باشد» (Mélanges d'hist. ct dc voyages, 103f).

[ترجمهی فقرات فرانسوی را مدیون استاد عزیزم جناب آقای دکتر کریم مجتهدی هستم، از ایشان سپاسگزارم - م.] شخصیت او را برگیرند و بقیه را به این بهانه که به لحاظ تاریخی اهمیت ندارند کنار گذارند. اما اگر ترکیب جنبه های مختلف شخصیت او نامحتمل نماید، به محققی همچون کرانتس نیاز داریم تا به یادمان آورد (و با این حال این می تواند درست باشد) که وما در عصری کاملاً متفاوت با از آن خودمان هستیم، عصری که نیچه آن را عصر مصیبت انگیز و دیگران عصر غنایی یا رویایی یونان نامیده اند. این است اهمیت امپدکلس: یکی از مهم ترین افراد هر دوره، و با وجود این به ندرت می توان او را در هر جامعه ای به جز جامعه ی خودش تصور کرد، یعنی جهان یونانیان غربی در اوایل قرن پنجم پ. م. «بدین ترتیب اصالت فرد در او، مانند زمان امپدکلس است.» ا

مسئلهی اصلی در تفسیر پارههای باقی مانده از او از این حقیقت ناشی می شود که او دو شعر نوشت، که عموماً ویژگی های آنها را کاملاً متفاوت می دانند. عنوان یکی از این نوشته ها درباره ی طبیعت On Nature بود، که آن را به آثار کسانی پیوند می دهد، که می کوشیده اند تا جهان طبیعی را براساس زمینه های علمی و عقلانی تبیین کنند. نوشته ی دیگر، که پالایش ها براساس زمینه های علمی و عقلانی تبیین کنند. نوشته ی دیگر، که پالایش ها نوشته سفر نفس را توصیف می کند، که به سبب تقصیرش از قلمرو ملکوت که در اصل به آن متعلق است تبعید شد، و محکوم گردید که دستخوش حلقه ی تجسدهای گوناگون در حیات زمینی باشد؛ و این دیدگاه طبیعت خلقه ی تجسدهای گوناگون در حیات زمینی باشد؛ و این دیدگاه طبیعت ناخالص آغازین، و ابزارهای بازگشت به سعادت جاویدان را آشکار می کند.

بسیاری بین این دو شعر ناسازگاریهای فاحش دیدهاند. دست کم پنداشتهاند که این دو شعر روحیه و هدف متفاوتی را آشکار میکنند، و تبیینهای بسیار متفاوت در این باب پیش نهادهاند. آنها را به دورههای

<sup>1.</sup> Hölderlin, Grund zum Empedokles.

<sup>(</sup>متن این در امید کلس کرانتس چاپ شده است، ۲۶-۳۱۵.) این کلمات حتی اگر امروزه هیچ محققی توصیف هولدرلین از آن عصر را نپذیرد باز درست هستند.

متفاوت زندگی امپدکلس نسبت دادهاند و گفتهاند: هنگامی که وی دومی را نوشت نگرش و عقایدش تغییر یافته بود. بدین ترتیب بیدتس Bidez تصویری رؤیایی از پالایشها ارائه داده است و آن را نوشتهی مردی جوان در اوج نیروهایش و سرمست از موفقیت در سیاست و پزشکی و هنرها دانسته است که در آن همشهریانش را با نخوت و اطمینان رهبری قدردان و مردمی خطاب می کند. بعدها، در اثر تبعید (شواهدی در باب تبعید شدنش در دست است) بر سر عقل آمد، و منزوی شد و به مطالعهی علم طبیعی یرداخت، و احتمالاً به احمقانه بودن ادعاهای قبلی اش در باب نیروهای سحرآمیز را دریافت. دیلز نیز قانع شده است که آموزههای دربارهی طبیعت، که به عقیدهی او «کلا ماده گرایانه و الحادی است»، نمی تواند همزمان با آموزههای پالایشها باشد؛ اما دیلز نسبت این دو را کاملاً عکس کرد. به عقیده ی او پالایش ها عقب نشینی بعدی است، یعنی مربوط به زمانی است که تبعید موجب شد نویسنده ی بالایش ها به ایمانی عرفانی روی آورد. زبان أتو كرن حتى از اين نيز غريب تر است: اميدكلس هنگامي كه در جنوب ایتالیا با اسرار فرقهی دینی اُرفهای برخورد کرد «شام Damascus خویش را تجربه کرد». هر دوی این دیدگاهها صرفاً بر احتمال روان شناختی مبتنی هستند،و در مورد تاریخهای نسبی هیچ شاهد خارجی وجود ندارد. <sup>۱</sup>

نمی توان براساس نقل قول پلوتارخ (Δρχῆ τῆς نقل شده در دیلز ـ
کرانتس با پارهی ۱۱۵) از پالایشها ، با کلمات βίν ἀρχῆ τῆς نتایج تاریخی استنتاج کرد، هر چند این سخن به معنای موافقت با این حدس بیگنون (Εmped. 488) نیست که مقصود پلوتارخ «در آغاز فلسفهی یونانی » است. پارهی ۱۳۱ ممکن است مشتمل بر ارجاعی در پالایشها به شعر درباره ی طبیعت باشد، و نشان دهد که دومی اول نوشته شده است. نگا: راینهارت در ۱۷۲-۴،۱۹۵۰، ۲۲۰.

برای دیدگاه هایی که در بالا مطرح شد رک: .Bidez's Biog.d'Empéd، برای دیدگاه هایی که در بالا مطرح شد رک: .Rel. d. Gr. II, مقاله ی دیلز در ۱۸۹۸ آمده است و برای کِرن نگا: ,146

دیدگاه دیگر این است که هر دو شعر به خوبی می توانند هم زمان باشند، و امیدکلس «یکشنبه ها دیدگاهی دینی داشت و در روزهای کار، دیدگاهی علمی». «همان طور که الهیات و علم طبیعی در کنار یکدیگر و مستقل از یکدیگر در ذهن او بوده اند.» امحققان از «بخشهای نفوذنا پذیر» بین علم و ایمان در اینگونه متفکران سخن می گویند اهنوز نیز دیدگاه های مشابهی را قایل اند. دادز می نویسد: «هر کوششی برای ترکیب آرای دینی و علمی او، دقیقا همان چیزی است که در او از دست می دهیم.» دیدگاه ولاستوس خالی از ابهام است: از نظرگاه او، و خود ما، دو تصویر واقعیت که امید کلس ارایه می کند «نه تنها ناهمگن بلکه در نکات اساسی متناقض اند؛ این دو تصویر هیچ هماهنگی عقلانی، یا حتی خیالی را برنمی تابند.» "

اینگونه منتقدین گاهی نظایری از دانشمندان جدید را نیز مطرح می کنند که ممکن است صادقانه به ایمان مسیحی باور داشته باشند اما برای هماهنگی عقلانی باورهای دینی شان با آنچه در آزمایشگاه آموخته اندک کوششی نکنند. با وجود این، ایده ی تعارض بین علم و دین، یا تعارض دانشمند مذهبی که باید برای حفظ عقایدش آنچه را می داند فراموش کند، جای خود را در قرون نوزدهم و بیستم میلادی، بسیار آسان تر از عصر غنایی یونان، می بابد. اظهار نظر شگفت انگیز برنت که «در سراسر این دوره» به نظر می رسد شکافی بین باورهای دینی مردان، اگر اصلاً چنین باورهایی داشته باشند، و دیدگاه های جهان شناختی آنها وجود دارد «حمایت اندکی در آثار

<sup>1.</sup>Rohde, Psyche, 379.

رک: با مقایسه ی کرنفورد، Princ. Sap. 109. با وجود این تبیین رد در مورد این تبیین رد در مورد این که چگونه می تواند چنین باشد، جالب است (صص ۴-۳۸۲)، و بیان قبلی اش را تا اندازه ای تغییر می دهد.

<sup>2. «</sup>Des cloisons étanches», Delatte, Conceptions de l'enthousiasme, 25.

براى ارجاع به بعضى «جدايى طلبان» قديم تر، نگا: ۲۸،۹،۳۸،۹،۱۰۰۷. 3.Dodds, Greeks and Irrational, 146; Vlastos, PQ, 1952, 120.

مكتوب آن زمان مي يابد. به واقع قبل از هر جا در اين جاست، و در اتحاد اندیشدی عقلانی با سرمستی عرفانی است، که امپدکلس روحیهی عصر و نژاد خویش را جمعبندی می کند. آپولو یونانی است و دیونوسوس هم یونانی است. این سخنی یونانی است که همراه با پیندار و هرودوت و تراژدی نویسان بگوییم که این انسان باید خودش را فانی بداند و در صدد رقابت با خدایان برنیاید؛ و این نیز سخنی یونانی است که به مرده بگویند «به جای اینکه میرنده باشی خدا خواهی شد». شاید ما عادت کردهایم «یونانی» را با «کلاسیک» معادل بگیریم. در ستایش از نسبتهای دقیق و زیبایی ناب و صوری پارتنون (که ما آن را بدون رنگهایی میبینیم که زمانی آن را مزین می کردند)، ما دربارهی سازندگان آن به عنوان مردمی فکر می کنیم که نوشتند «نه چندان زیاد »؛ و شاید فراموش می کنیم که این کلمات درست در جایی نوشته شدند که در عین حال صحنهی عیش orgia شبانهی باکوس نیز بود، جایی که هرگونه منعی را در تزکیهی عاطفی ekstasis و enthusiasmos \_ وخارج از شخص، و وخدا در ما، \_ کنار می گذاشتند. ذهن هلنی هر دو جنبهی رویایی و کلاسیک را دارد، و هر دو جنبه بدون ناهمخوانی در نبوغ این سیسیلی استثنایی به اوج خود می رسند.

همه ی این سخنان باید در مطالعه ی مفصلی که در زیر می آید توجیه شوند. دوگونه ناسازگاری وجود دارند، ناسازگاری هایی که برای خود نویسنده آشکارند و ناسازگاری هایی که در نظر محققی می آیند که از عقلانیت تمدنی متفاوت و با عقاید کاملاً متفاوتی به پشت سرش می نگرد.

۱. برای محققان دیگری که دیدگاهی مشابه دارند، نگا: ارجاعات داده شده از سوی وردنیوس در ۱۹۴۸، M nemosyne، ص ۱۰، یادداشت ۹. شاید Diès in Le Cycle Mystique, مهم ترین اثر جدید در این باره این باشد: ,pt. 2, ch. 3 با این حال، اینک بررسی مهم و معقول سی. ایچ. کان را داریم در:

فقط ناسازگاری های نوع اول می توانند مستلزم فرضیه های تاریخ نگارانه ی بیدتس و دیلز باشند. مخصوصاً موفقیت ای. بیگنون در کتابش است که نشان داد چنین ناسازگاری هایی وجود ندارند. ناسازگاری های دسته ی دوم در نظر اول عمیقاند، اما کوششی خلاق و مبتنی بر دانش برای بازسازی روحیه ی عصری که این اشعار در آن نوشته شده اند آن ناسازگاری ها را ملایم تر می سازد. موانع گوناگونی در برابر تبیین کاملاً عقلانی ایده های امپد کلس وجود دارد. نخسنین مانع تکه پاره بودن نوشته های باقی مانده ی اوست. مانع بعد این است که از آن جا که او شاعر و عارف و فیلسوف بود، از این رو نظام او احتمالاً با ملاک های عقل گرایی کاملاً سازگار نیست؛ علاوه بر این عقایدنگاران، که همه ی اطلاعات ما از کاملاً سازگار نیست؛ علاوه بر این عقایدنگاران، که همه ی اطلاعات ما از آنهاست، افراد بی ذوقی هستند که عناصر شعری را ناگزیر تحریف می کنند. سرانجام، خود او بیش از یک بار به عدم کفایت قوای بشری در فهم می کنند. سرانجام، خود او بیش از یک بار به عدم کفایت قوای بشری در فهم همه ی اسرار طبیعت اعتراف کرده است. ا

بعضی غیر از ناسازگاری های واقعی، در شعر او، تفاوت هایی در لحن و شکل و هدف نیز دیدهاند. این تأثرات باید ذهنی تلقی شوند و چندان در حساب نیایند. از این رو از نظرگاه کرانتس، که در دیدگاه بیدتس تجدید نظر کرده است، شعر درباره ی طبیعت «نشان از شور جوانی دارد». آما دیلز چنین نمی بیند، و به واقع دیدن «شور» بیشتری در این شهر نسبت به بالایشها، عجیب تر است. از دیدگاه یگر، «به محض شنیدن نخستین ابیات کاثارموی کمیب تر است. از دیدگاه یگر، «به محض شنیدن نخستین ابیات کاثارموی کمیب تر است. از دیدگاه یگر، «به محض شنیدن نخستین ابیات کاثارموی بیبیم، که

۱. امپدکلس را بدتر از کلارا میلر هم تفسیر کردهاند که می گوید: «مهم ترین نکته در فهمیدن او این است که در لحظه ای درست از اندیشیدن باز ایستیم» (On the Interpr. of E, 21).

<sup>2.</sup>Hermes, 1912, 20. Cf. Hermes, 1935, 111-19.

کرانتس هنوز در کتابش Empedokles) به تقدم پالایش ها قایل است،
و راینهارت در برخورد با آن تجدید نظر کرده است در *CP* 

در آن اندیشه هایی از نوع عرفانی ـ کلامی غالب است». ا با وجود این، شعر درباره ی طبیعت فقراتی مانند فقره ی زیر را پیش می نها:

ای خدایان، تقدیس کنید لبانم را و روان سازید از آنها جویبارهای پاکیزه را، و تو، ای موز که خواستگاران بسیار داری، ای دوشیزهی سپید بازو، تا آنجا که برای ما آفریدگان یک روزه جایز است بشنوند، مرا همراهی کنید، با راندن ارابهی مطبع افسار از خانه پرهیز کاری،

و تعلیم می دهد که عشق و ستیزه دو نیرویی هستند که کلاً در کل طبیعت عمل می کنند، و درباره ی یکی می گوید «از راه اوست که آدمیان مهرآمیز می اندیشند و اعمال صلحآمیز می کنند، و او را به اسم شادی و آفرودیت می خوانند»، و درباره ی دیگری می گوید که وقتی همه از طریق عشق در کرهای واحد که الهی است به یکدیگر پیوستند، سپس هستیزه ی بزرگ در اندام های آن بار می آید و بر امتیازهای آن می جهد، آنگاه که زمان این امتیازها ـ که از راه سو گندی آشکار برای شان مقدور شده است سرآمد». ۲

آیا این جا اندیشه ای از نوع عرفانی \_ کلامی وجود ندارد؟ هنگامی که این گونه امور نامحسوس معرفی می شوند، بحث عقلانی باید از کار افتد، و توافق به نومیدی انجامد.

علاوه بر همهی اینها هرگز نباید فراموش کرد که منابع ما نقل و قولهای بسیار اندکی را به وضوح به این یا به آن شعر نسبت دادهاند.

1.TEGP, 133.

پارههای ۵-۳/۱، ۴-۳/۱۳، ۲۰، رک: ص ۲۶، در زیر. نه تنها نویسندهای ایرههای ۵-۳، ۴۰، ۱۷/۲۳ و Genethlios و Menander بعدی (مناندر Menander یا گنتلیوس Genethlios دیلز-کرانتس، ۲۳ و جهانشناسی های پارمنیدس و امپدکلس را «سروودهای طبیعت» نامیده است، بلکه خود امپدکلس در دربارهی طبیعت از (سرودههای) πόρος است، بلکه خود امپدکلس در دربارهی ۳۵/۱).

ویراستاران جدید توزیع پاره ها را بیشتر بر پایه ی پیش فرض های مربوط به محتوای مناسب هر یک از دو شعر انجام داده اند، به نحوی که اگر بگوییم این ویراستاران اشعار امپد کلس را بیشتر از برایِ خودشان بازسازی کرده اند، سخنی غیر منصفانه نگفته ایم. ا

۱. این نکتهی مهمی است، و در این باره نگا: ,۱۹49, است، و در این باره از ۱۹49 باره ی امپدکلس را با ۱۹4۱. لونگ خاطرنشان می کند که ۲۴۱ پاره از ۱۵۳ پارهی امپدکلس را با قطعیت یکسان به هر یک از دو کتاب او می توان نسبت داد».

# تاریخ و زندگی

هر چند سالهای تولد و مرگ امپدکلس را نمی توان با قطعیت معین کرد، رای عمومی بر این است که این سالها تقریباً ۴۹۲-۴۹۲ بوده اند. ارسطو نیز گفته است که او شصت سال زیسته است. آپولودو، وس شکوفایی او را در المپیک ۴۴۴-۱-۴۴ می داند، اما همچنین این را نیز ضبط کرده است که امپدکلس از شهر ثوریئی Thurii «درست پس از ساخته شدن آن» در ۴۴۵-۴ دیدن کرده است، به نظر می رسد که آپولودوروس دوباره می خواهد براساس دیدن کرده است، به نظر می رسد که آپولودوروس دوباره می خواهد براساس آن قاعده ی خویش بگوید که امپدکلس در آن زمان چهل سال داشته است. او

<sup>1.</sup> تسلر چنین فکر می کند، ۹۴۱، ZN یادداشت. از تسلر پیروی کردهاند:

Jacoby, Apollod. Chron. 271ff.; Wellmann, RE, v, 2508;

Diels, SBB, 1884, 344, n. 2; kranz, Hermes, 1912, 20;

Bignone, Emped. 269, n. 1; Burnet, EGP, 198, n. 2;

Wilamowitz SBB, 1929, 653 («در دهدی نوده); Millerd, Emped.

5.

مخالفی وجود ندارد، هر چند بعضی ها محتاطند. فقط کریک ـ راون نتیجه می گیرند که شکوفایی او باید تقریباً در اواسط قرن باشد.

قبلا در دههی شصت فعالیتهای سیاسی داشته است، و این سخن ارسطو را که او از آناکساگوراس جوانتر بوده است، تئوفراستوس به «نه چندان جوانتر» تصحیح کرده است. دلایلی در دست است که آناکساگوراس در حدود ۵۰۰ متولد شده است. ۱

اگر امیدکلس ۲۰-۲۰ سال جوان تر از پارمنیدس باشد، به آسانی می تواند، همان طور که از منابع بعدی برمی آید، شاگرد او بوده باشد. او قطعاً پیش از ملیسوس نوشته است (جلد ۶ فارسی، صص 115 و بعد)، اما در کتاب او یا در کتاب آناکساگوراس چیزی وجود ندارد که نشان دهد یکدیگر را شناخته اند، و در این مورد تردید هست که کدامیک مقدم بوده است. ۲ پروتاگوراس، سوفیست آبدرایی، و در آتن پریکلس و سوفوکلس و

در ۶۰ سالگی مرد. ارسطو به روایت دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۵۲ و ۷۴. برای آپولودوروس نیز همان را ببینید. نیز نگا: ارسطر، مابعدالطبیعه، ۹۸۴۵۱۱ و تئوفراستوس به روایت سیمپلیکیوس، فیزیک، ۲۵/۱۹ (دیلز \_ کرانتس، AV). اظهار نظر ائوسبیوس (۱۰ ـ ۸۸) چندان ارزشی ندارد.

۲. دربارهی معنای کلمات ارسطو در مابعدالطبیعه، ۹۸۴۵۱۱ که آناکساگوراس τῆ μὲν ἡλικία πρότερος τοῖς δ' ἔργοις ὕστερος وجود ندارد. کلمات اخیر را به این معانی گرفتهاند: (آ) که او دیرتر نوشت، (ب) که فلسفهی او نازل تر است، (ج) که فلسفهی او برتر است (برایر و بونیتس: نگا: دومی، همانجا.). اسکندر (ب) را ترجیع داده است، هر چند او در جایی دیگر می پذیرد که ارسطو اثر آناکساگوراس را برتر می داند. راس، همانجا، معتقد است كه اسكندر «احتمالاً درست مي گويد»، هر چند معناي لغوى ὕστερος «كاملاً ممكن» است. كان (Anaximander, 163-5) در دفاع از تفسیر اسکندر با قدرت استدلال کرده است. به عقیده ی او تقدم زمانی اثر امیدکلس پذیرفتنی نیست زیرا ارسطو در ۹۸۴a۱۵ ۲۰۵۲ آناکساگوراس را چنان مطرح می کند که گویا نخستین ظهور علت محرکه در فلسفه است، در حالی که امپدکلس نخستین کسی بود که علت محرکه را دوگانه دانست. گمان نمی کنم بتوان نتایج تاریخی معینی از کلمات ارسطو استنتاج کرد، به ویژه آناکساگوراس به واقع نخستین کسی بود که بین علت محرکه و ماده به وضوح تمیز داد، در حالی که امیدکلس، از دیدگاه ارسطو، آن را به طریقی نارضایت بخش آن را در «مرکب» گنجاند: ἡ φιλία]ἀρχὴ και ὡς و

سقراط و اثوریپیدس از جمله معاصران تقریبی او هستند. در نظر بعضی بسیار شگفت انگیز است که شخصیتی مانند امپدکلس بتواند در بحبوحهی عقل گرایی و روشنفکری و شکآوری یونانی زندگی کرده باشد. فریمن مورخ سیسیلی می نویسد: «به نظر می رسد مردی متعلق به دوره های قدیم را می بینیم، یا مردی متعلق به دوره ای قدیمی را ، که از جهان خویش آورده شده است تا به همراه پریکلس و افیالتس Ephialtes در انجام دادن اثر علمی قرن

یعنی] μίγματος γὰρ τοῦ (نکم نور ماه از خورشیده به مثابه چیزی ὅ μίγματος اگر کان این عقیده را که نور ماه از خورشیده به مثابه چیزی ὅ μίγματος است، و آن را افلاطون به آناکساگوراس نسبت و آن را افلاطون به آناکساگوراس نسبت میدهد (کراتولوس ، ۴۰۹۵) نقل می کرد شاید بیشتر به درد استدلالش می خورد. زیرا امپدکلس هم این نکته و هم کسوف خورشید توسط ماه را می دانست (پایین، صص ۱۳۹ و بعد)، شاید آن سخن افلاطون بر تقدم آناکساگوراس دلالت کند.

کان این سخن تئوفراستوس به روایت سیمپلیکیوس، فیزیک، ۲۶/۸ را Πλάτων τῆ μὲν εοξη καὶ τῆ δυνάμει προτέρος τοις δὲ χρόνοις ὕστερος به مثابه نمونهای از تقدم غیر زمانی نقل می کند. این کلمات را پیش از وی تسلر نیز نقل کرده است (۱۲۶۱، ۲۸۱۱ یادداشت ۲)، ولی هرگز نتیجه نگرفته است که کلمات ارسطو به خودی خود قطعی نیستند، بلکه نتیجه گرفته است که مقایسهی آموزه، تقدم امپدکلس را نتیجه می دهد. من با این عقیدهی او موافقم. حتی نکتهی دیگری که تسلر از جهت دیگر ذکر می کند، یعنی اینکه ساختار ماده در آناکساگوراس نسبت به امیدکلس یا اتمیان کمتر پیشرفته است، نمی تواند در کسی که باریکاندیشی و اصالت نظریهی آناکساگوراس را دریافته است مؤثر افتد. از سوی دیگر، اتکای مستقیم امیدکلس در مقدماتش بر پارمنیدس، که حتی گاهی عین کلمات پارمنیدس را نقل می کند شگفتانگیز است. مقدم دانستن امپدکلس بر آناکساگوراس قطعاً ترتیب منطقی است. (بحث تسلر در باب این مسئله در صفحات ۱۲۶۱-۴ هنوز ارزش خواندن را دارد.) البته این طور نیست که بگوییم هر یک از پارههای آناکساگوراس می تواند اتکای او بر امیدکلس را نشان دهد. گیگون (که همان دیدگاه کان را میپذیرد) این ادعا را به نحوی مؤثر نقادی کرده است، در: پنجم پیش از مسیح عمل کند.» به نظر بیگنون نیز او به دنیای دیگر متعلق است، خویشاوند معنوی اپیمنیدس و فِرِکودس، فیثاغورس و اونوماکریتوس، مردانی که «افسانه ها آنها را در سایه روشن حکمت روحانی شرقی قرار داده است». اما جو وطنش سیسیل اینگو به شخصیت ها را بسیار آسان تر از جو آتن بار آورد. فقط با پیرو جوان تر او گرگیاس اهل لئونتینی بود که روحیهی شک آوری در فردی سیسیلی احساس شد، و می دانیم که گرگیاس با حلقات عقلانی سرزمین های اصلی یونان ناآشنا نبود.

هر کسی که به آکراگاس برود، شهر بزرگی که از بلندای خویش به پایین به رودخانهی زرد می نگریست \_ امیدکلس اینگونه آن را وصف کرده است، و صفت arduus (بالا، شیبدار) ویرژیل دربارهی آن به دقت انتخاب شده است ـ باید این مسرت را احساس کند که شخصیتی این چنین رؤیایی و سرزنده در چنین محیط مناسبی به دنیا آمده و زندگی کرده است. زمین از آکروپولیس سراشیبی است و آنگاه دوباره به سوی بلندی طولانی ای کشیده می شود، و از کنار پرتگاههای تیز بلندی تا اندازهای تندی، که با این حال از قلهای که ما در آن قرار گرفته ایم پست تر است، به سوی دریا کشیده می شود. در این بلندی شش معبد به سبک یونانی قدیم Doric وجود دارد که یکی از آنها از همهی معابد موجود در یونان به جز معبد آرتمیس در افسوس بزرگ تر است. دین باید نقش بسیار مؤثری در زندگی اهالی آکراگاس داشته باشد. در آن سوی معابد، دریا قرار گرفته است، و ۱۱ طریق دیدن آنچه در ورای دیدِ چشم مان قرار دارد، «به وسیلهی ذهن مان » (چنانکه امید کلس به ما پیشنهاد میکند) از ساحل مقابل افریقا آگاه میشویم، جایی که ساکنان سیاه آن، سیسیل را برای چند قرن بعد با یونانیان مورد استفاده قرار دادند، و مجاورت آنها را علت اصلى ويژگى آتشين و ناپايدار سيسيل و اهل سيسيل دانستهاند. اشهرهای آنها پر بود از مردم مختلف، و این شهرها به راحتی

<sup>1.</sup>E. A. Freeman, Hist. of Sicily, II, 342; Bignone, Emped. 5f.

طبعشان را تغییر می دادند.» ۱

جزیره ۲ کانون آیینهای ختونی بود، آیینهایی که در آنها قرابت آدمیان به خدایان جایگاه چشم گیری داشت. (رک: جلد ۳ فارسی، ۹۶ و بعد.) این جزیره با خاک حاصلخیزش «به دمتر و کوره تقدیم شده بود» و مدعی بودند که «این ایزدبانوان نخستین بار در این جزیره ظاهر شدند، و نخستین بار سبزی را به حاصل آوردند؛ و از این جهت خاک آن خوب و حاصلخیز است». در آنا Enna در مرکز جزیره نقطهای نشان دادهاند که پلوتو حاصلخیز است». در آنا Enna در مرکز جزیره نقطهای نشان دادهاند که پلوتو مشعلهایی که دمتر پریشان حال به هنگام جست و جو در دست گرفت در آتشهای آثن اکه دمتر پریشان حال به هنگام جست و جو در دست گرفت در بر آیینهای الئوسیسی و آتن نیز مقدم است. جزیره در معرض تأثیرات بر آیینهای و انجمنهای فیثاغوری در جنوب ایتالیا بود، و پیندار مناسب دید، و محازات و یاداش اخروی سخن گوید. ناسخ و تنبیه که در آگاهاندن جبار آکراگاس از خطرات موفقیت، از آموزه ی تناسخ و تنبیه و مجازات و یاداش اخروی سخن گوید. نا

در دوران کودکی امپدکلس، آکراگاس تحت فرمانروایی ثرون جبار (۴۸۸-۷۲) در اوج شهرت و قدرت خود بود. او باید فقط چند سال داشته باشد هنگامی که ثرون Theron به همراه پسر خواندهاش گلون

این کلمات که توکودیدس در دهان آلکیبیادس می گذارد (۶، ۲، ۱۷)، هر چند به طرحهای خود او اشاره دارند، به اندازه ی کافی درستاند. اگر به جای πολιτειῶν در نسخه های خطی دیگر πολιτῶν (Ε) πολιτῶν ان چیزی باشد که توکودیدس نوشته است، معنای جمله چنین خواهد بود: «آنها شهروندان شان را همواره تغییر می دهند و شهروندان جدیدی می پذیرند».

٢. مقصود سيسيل است - م.

۳. دیودوروس ۵-۵/۲. پیندار (نمنا، اول، ۱۳) می گوید که جزیره هدیهی زئوس به پرسفونه بود.

پیندار، المپیا، ۲/۵۶ و بعد، بوودا؛ و رک: ملاحظاتی دربارهی ثوریثی، پایین صص ۲۵ و بعد.

Gelon سیراکوزی کارتاژها را در هیمرا Himera در همان روزی شکست داد (هرودوت چنین می گوید) که هلنیان در آن روز بر بربرها در سالامیس پیروز شدند. ثروت و قدرت شهر در اثر پیروزی های گوناگون در بازی های بزرگ در خود یونان تبلیغ می شد، زیرا اسبان شهر بسیار مشهور بودند؛ اما فرهنگ هرگز فراموش نشد و جبار همواره از موسیقی و شعر و پزشکی حمایت می کرد.

در سال مرگ یُرون، حکومت استبدادی در اثر بیلیاقتی پسرش تراسیدائیوس Thrasydacus از هم پاشید، و در آکراگاس دموکراسی قدرتمند و موفقی برپا شد (دیودوروس، ۱۱، ۵۳). امپدکلس در این دگرگونی سیاسی نقش رهبری ایفا کرد. او خودش از خانوادهای بروتمند و اشرافی برآمده بود. پدربزرگ او در مسابقهی اسبدوانی المپیا برنده شده بود، و به نظر میرسد که پدرش مِتون Meton در پیشگیری از بازگشت استبداد واسطه بوده است (دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۷۲، ۷۲). امپدکلس به پیروی از پدرش حامی دموکراسی شد، و توطئهی اشرافی معروف به هزار را ریشه کن ساخت (پیشین، ۶۶). می گویند ۱ او به اهالی آکراگاس

۱. این روایت، دست کم بر پایه ی تعدادی از روایت های مربوط به مرگش محتمل است (دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۶۷). داستان جستنش به درون اثنا (Horace, A. P. 464)، که نقط از طریق صندلش فاش شده است، به هراکلیدس پونتیکوس برمی گردد (دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۶۹، هراکلیدس، پاره ی ۸۵، ورلی)، همان طور که داستان مربوط به حالت الهی اش نیز ...، که خودش به واقع در پاره ی ۱۱۲ آن را ادعا می کند، به او برمی گردد. او پس از قربانی کردن، ناپدید شد، و خدمتکاری گفته است که چگونه در نیمههای شب صدای بلندی را شنیده است که «ادیدکلس» را ندا می کرده است، و نوری غیر زمینی دیده است؛ و مریدش پایوسانیاس در نتیجه دستور داد که افتخارات الهی به او داده شود (دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۶۷، هراکلیدس، ۸۶، ورلی).

پیشنهاد پادشاهی را دیوگنس لائرتیوس (هشتم، ۶۳) از ارسطو روایت کرده است، و مرجعیت کسانتوس Xanthus که ارسطو از او نقل می کند به دوره ی

توصیه می کرد که از تنازع حزبی پرهیز کنند و برابری سیاسی را بپرورند، و به سهم خود پیشنهاد آنها را برای پادشاه شدنش نپذیرفت. اما ایدهآلهای دموکراتیک او، و شاید همچنین منش او (زیرا بعضی از داستانهایی که دیوگنس جمعآوری کرده است، حتی اگر افسانه ای باشند، دست کم شهرت او در شتاب زدگی را مطرح می کنند) برایش دشمنانی فراهم آورد. این امر برایش امتیاز رفتن به خارج را فراهم آورد، و او در تبعید در پلوپونز درگذشت.

دیدار او از ثوریئی را، معاصرش گلایوکوس اهل رگیوم مطرح کرده است. این شهر، که براساس اتحاد هلنی در سایه ی حمایت اهل آتن تأسیس شد، مردان مشهوری را جذب کرد، و همان طور که کرانتس خاطرنشان کرده است، جالب است بدانیم که امپدکلس در آن شهر با رهبران عقلانی از همه ی بخشهای هلاس ، مردانی مانند پروتاگوراس و هرودوتوس و طراح شهر هیپوداموس، را ملاقات کرد. شاید آنچه در مورد تعلیماتش اهمیت بیشتری داشته باشد این حقیقت است که مسافرت هایش او را به مرکز تأثیر فیثاغوری و اُرفهای کشاند. کروتون، «مرکز» فیثاغوریان، تحت نظر ژنرال فیثاغوری و اُرفهای کشاند. کروتون، «مرکز» فیثاغوریان، توریئی ساخته شد (جلد ۳ فارسی، ۶۲)؛ و چهار تا از الواح اُرفهای، که مرده را مطمئن می سازند که فناپذیری را پشت سر گذاشته و خدایی فناناپذیر را مطمئن می سازند که فناپذیری را پشت سر گذاشته و خدایی فناناپذیر

گفته اند که او به هنگام اقامت در پلوپونز اوقاتی را در المپیا سپری کرد، و پالایشهای او را دوره گرد سراینده ای موسوم به کلئومینس حفظ کرده

زندگی خود امپدکلس بازمی گردد. درباره ی تاریخ این مسئله و داستانهای دیگر (دیوگنس ۷۸ نو ۷۸ و ۸۲) نگا: بیگنون، امپدکلس ، ۷۸ و ۸۲ یادداشت ۱.

۱. آپولودوروس (دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۵۲). با دقت بیشتر گفته شده است که گلایوکوس معاصر دموکریتوس بوده است (پیشین، نهم، ۳۸).

بود.ا

دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۶۶ و ۶۳، آتناتوس، ۱۴/۶۲۰d (دیلز ـ کرانتس، ۱۲/۶۲۰d (دیلز ـ کرانتس، ۱۲ می کند که اگر گزارش (A ۱۲). ای. منشینگ (Favorin, 93) خاطرنشان می کند که اگر گزارش المپیا حقیقت باشد، پالایشها به سالهای بعدی حیات امپدکلس تعلق دارد، زیرا این راه در شناساندن اثر جدید مرسوم بوده است.

## شخصیت: شفابخش و معجزه گر

پیش از این مطالبی درباره ی شخصیت او گفتیم. در این باره گزارشهایی از زمان خود او در دست نیست، اما نویسندگان بعدی اتفاق نظر دارند که اشعار او مؤثر بوده است. تیمائوس می گوید (دیو گنس لائرتیوس، هشتم، ۱۶۶) که برابری طلبی سیاسی او به شدت با خودپسندی و خودخواهی آشکار در اشعارش متضاد است. علاوه بر این گفتدند که او ظاهر خاصی داشته است و عاشق ظاهر و خودنمایی بوده است. دوست داشت با قیافه خاصی ظاهر شود، ردایی ارغوانی می پوشید و کمربندی ها زرین می بست، حلقه ی گل دلفی می گذاشت و کفشی برنزی در پا می کرد، و موهایی پر جلقه ی گل دلفی می گذاشت و کفشی برنزی در پا می کرد، و موهایی پر عنوان کسی سخن می گوید که زنان و مردان او را محترم می دارند و در میان عنوان کسی سخن می گوید که زنان و مردان او را محترم می دارند و در میان آنها با گل حلقه های آراسته با روبان ها و شاخ و برگهای تازه حرکت

میکند.۱

یکی از جیزهایی که به گفتهی وی مردان و زنان از او التماس می کردند عبارت بود از «شنیدن کلمهی شفابخش برای هرگونه بیماری» (یارهی ۰ ۱-۱۹۲/۹)، و به شاگردش وعده می داد که دانش «همهی داروهای موجود برای بیماری ها و پیری و را به او یاد خواهد داد (۱۱۱/۱). علاقهی بسیار به اندامهای بدن و کارکردهای آنها بر کتاب او سایه افکنده است، و نویسندگان بعدی او را پزشک و بنیانگذار مکتب پزشکی سیسیل دانستهاند. مشهورترین نمایندهی این مکتب، یعنی فیلیستیون معاصر افلاطون، در بیش از یک جنبه از آموزه ی امپدکلسی پیروی کرده است. ایزشکی در آن دوره نه از فلسفه جدا شده بود و نه حتی از جادوگری امیدکلس در پارهای که هم اکنون نقل شد می گوید: «بعضی در جست و جوی پیشگویی هایند، دیگران به دنبال شنیدن کلمهی شفابخش...ه، و این به یاد ما می آورد که آپولو و آسکلپیوس عنوان ایاترومانتیس latromantis را دارند، کلمهی مرکب واحدی که به معنای «پزشک ـ حکيم» است (آيسخولوس، متعاضيان، ۲۶۳، انومنیدس ، ۶۲). نویسنده ی پزشکی قدیم امپدکلس را از نظرگاه مکتب تجربی ایونی سرزنش می کند، زیرا او پزشکی را از گونه ی فلسفی می داند و معتقد است برای بهبود بخشیدن به بیماری ها باید طبیعت را به مثابه کل درک کرد. اما رسالهی دیگر هیپوکراتی، یعنی De victu، ملغمهی علم و

۱. فاوورینوس، به روایت دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۷۳، آئلیان در دیلز ـ کرانتس، ۱۸، ۱۸میدکلس، پارهی ۱۱۰.

۲. ساتوروس به روایت دیوگنس لائرتیوس، هشتم، ۵۸، پلینی و گالن [= Wellmann, در دیلز ـ کرانتس، ۸۳. دربارهی فیلیستیون نگا: ,۱۹۶۳، Phronesis جی. ای. آر. لوید در Frr. d. gr. Arzte, I, 69f بنیانگذار بودن امپدکلس در خصوص مکتب پزشکی ۱۲۱، در باب واقعاً بنیانگذار بودن امپدکلس در خصوص مکتب پزشکی هشدار داده است. اما رک: پایین، صص ۱۷۴ و بعد.

دین را، که امپدکلس آورده است، پذیرفته است. ۱

هر چند ممکن است امپد کلس به فیزیولوژی و نظریه ی پزشکی کمک جدی کرده باشد، این کمک هر گز به دقت از شهرت او به عنوان معجزه گر جدا نشده است، شهرتی که موجب شده است بعضی منتقدین جدید او را هشیاد» بنامند. او نه تنها به مریدش وعده ی درمان بیماری ها و پیری را می دهد، بلکه در همان فقره از نیروی زنده ساختن مرده، و مهار بادها و آوردن یا متوقف ساختن باران سخن می گوید. بعضی از داستان ها درباره ی مهارت او، شهرتش و مشکل ارزیابی آن را روشن می کنند. دیو گنس (هشتم، ۷۰) خوانده بود که اهالی شهری در همان دور و بر به نام سلینوس به بیماری واگیرداری مبتلا بودند که از رودخانه ی آلوده اش ناشی می شد. امپد کلس با منحرف ساختن دو نهر مجاور به درون آن، آب آن را تمیز کرد و بیماری همه گیر را متوقف ساخت. این داستان در هماهنگی با دلبستگی آشکار او به اعمال دانش و فن از برای بهبود شرایط زندگی انسانی، کاملاً معتبر است. اینکه مردم شهر سلینوس به بیماری همه گیر مبتلا بوده اند امری است اینکه مردم شهر سلینوس به بیماری همه گیر مبتلا بوده اند امری است تاریخی که سکههای آن زمان نیز آن را تأیید می کنند. ۲ با این حال چون تاریخی که سکههای آن زمان نیز آن را تأیید می کنند. ۲ با این حال چون تاریخی که سکههای آن زمان نیز آن را تأیید می کنند. ۲ با این حال چون تاریخی که سکههای آن زمان نیز آن را تأیید می کنند. ۲ با این حال چون

۱. پزشکی فدیم، ۲۰، ۱/۶۲۰ (دیلز ـ کرانتس، ۸۷۱). برای De victu و ترجمهی آن نگا:

Bignone, *Emped*. 652ff., esp. bk. IV (659ff.). 2.Head, *Hist. Num.* 167f.

و مفصل تر از آن در Guide to Greek Coins nos. 52 and 53 on pp. 281. and pl. Guide to Greek Coins nos. 52 and 53 on pp. 281. and pl. 16. اروی سکه ای آپولو و آرتمیس را در حالی نشان می دهد که از کمان شان تیر می اندازند (که نماد طاعون است، رک: ایلیاد، اول، ۴۳-۵۲)؛ در پشت آن سکه خدای رود سلینوس در محراب آسکلپیوس قربانی می کند (خروسی قربانی می کند، و می کند، و می کند، و رطرف برق هراکلس با گاو نر مبارزه می کند، و (طرف پشت) رود خدای دیگر، هیپساس، محراب مارپیچ را تقدیس می کند، با قربانی کردن پرنده ی باتلاقی و برگ کرفس (آرم سلینوس). «بنابراین، این سکه ها یکدیگر را کامل می کنند، و بر زندگی نامه های قدیم امید کلس پرتو سکه ها یکدیگر را کامل می کنند، و بر زندگی نامه های قدیم امید کلس پرتو

داستان با گفتن این مطلب پایان می یابد که اهالی سلینوس در مراسم سپاسگزاری شان امپدکلس را به عنوان خدا محترم می داشتند، از این رو بعضی از محققان این داستان را به عنوان داستانی جعلی، که از ادعاهای خود امپدکلس در مقام شخصیتی الاهی ناشی شده است، کنار گذاشته اند.

او همچنین در این شهرت داشته است که زنی را پس از آنکه سی روز نفس یا نبض نداشته است زنده کرده است. طبیعی است که این را به ادعایش در باب زنده ساختن مرده پیوند دهند، و منبع آن، یعنی هراکلیدس (نگا: دیوگنس لائر تیوس، هشتم، ۶۱)، قطعاً در خیال پردازی قابلیت داشته است؛ اما بعضی از این داستان به عنوان موردی از بیهوشی دفاع کرده اند. داستان دیگری که شکآوران نشانه رفته اند، داستانی است که تیمائوس گفته است (دیوگنس لائر تیوس، هشتم، ۶۰)، و براساس آن هنگامی که بادهای تابستانی شرق مدیترانه محصولات را به خطر انداخت او کیسه هایی را که از پوست چهار پایان ساخته شده بودند در نقاط مرتفع کار گذاشت تا بادها را بگیرند. گرفتن بادها در کیسه ها فریبی جادوگرانه ای است که در داستان از ادعای او برگیرس در ادیسه نیز آمده است، و مشکوک است که این داستان از ادعای او

می افکنند» (Head). دبلیو. فوکس (Röm, Abi. 1956, 115). دبلیو. فوکس (Röm, Abi. 1956, 115) می گوید که پرستشگاه جدید، بعد از آنکه امپدکلس شهر را از آلودگی پاک ساخت، در ۴۶۶ به هراتلاتیا تقدیم شده است. (بعضی از محققان در وجود مراسم آسکلپیوس در سیسیل در آن زمان تردید کرده اند. هد در ویرایش دوم کتابش 1911، ۱۹۱۱، به جای نام او «آپولو (؟)ی شفابخش» را گذاشته است، اما دوباره در مطرح می کند تا آسکلپیوس را مطرح می کند تا آپولورا، اما برای موضوع فعلی بحث ما این نکته بی اهمیت است.)

<sup>1.</sup>προσκυνείν καὶ προσεύχεσθαι ως θεῶ.

این عبارت بر چیزی بیش از عبارت معروف هومر τίετο هٔ θεὸς δ ὤς τίετο اساتر)، هر δήμω دلالت می کند، اما گرامی داشتن شخصی به عنوان σωτήρ (ساتر)، هر چند در دوره ی کلاسیک به ندرت بوده است، ناشناخته است (فی المثل، دیون ولوساندر، پلوتارخ، دیون، ۴۶ لوسانتر، ۱۸).

در مهاربادها در پاره ی ۱۹۱۱ ناشی شده باشد. با این حال اگر آنچه او بر پا کرده بود حفاظ یا بادگیر بوده باشد، در این صورت کار وی ترفندی عملی بوده است، و بسیاری کسان که از نظر ابتکار عمل و خلاقیّت از معاصرانشان اندکی سرآمد هستند در جادوگری شهرت می یابند. پلوتارخ درواقع به سادگی می گوید که امپدکلس درهای را که بادهای بیماری زا از آن می وزیدند با دیوار مسدود کرد. به نظر می رسد که مطالعه ی طبیعت برای او هدف پنهانی مهار آن را داشته است، او در این کار بیشتر با دانشمندان جدید سهیم است تا با اندیشه ی یونانی، حتی هر چند در آن زمان در ابزارهای به کار رفته عدم تمایز بین کارکرد علمی و جادویی اجتناب ناپذیر بوده است. او علاقه داشت پدیده های طبیعی را از راه سنجش آنها با هنرها و صنایع انسانی تبیین کند، و از آمیخته شدن رنگها با یکدیگر سخن می گفت (پاره ی ۹۳)، حرکت خون را با حرکت آب در پنگان (پاره ی ۹۳)، حرکت خون را با حرکت آب در پنگان (پاره ی ۹۳)، چشمه های آب گرم آتشفان سیسیل را با دستگاه های گرم کننده ی مصنوعی مقایسه می کرد (سنکا در ۸۶۸).

1.Plut. De curios. 515c, DK, A14.

شما می توانید این را به اختیار، عقلانی سازی افسانه ای قدیمی و یا اساسی تاریخی برای آن افسانه بنامید. نیلسون در باب استفاده از پوست در جادو هشدار داده است (Gr. Feste, 6). درباره ی این سه داستان نگا:

ZN, 943 n., Bignone Emped. 72, n. 2.

### نوشتهها

تنها نوشته هایی که ما از آنها آگاهی داریم شعر درباره ی طبیعت و پالایش ها هستند، هر چند نوشته های دیگری کم و بیش به او نسبت داده اند. او به عنوان خطیب و آموزگار خطابه نیز شهرت داشته است (ارسطو او را آورنده ی این فن دانسته است، دیوگنس لائر تیوس، هشتم، ۵۷)، و گرگیاس نیز که سیسیلی است، شاگرد او بوده است، اما برخلاف هم جزیره ای هایش کوراکس Corax و تیسیاس Tisias رساله هایی در این باب به او نسبت

ندادهاند. ابی تردید او بیشتر به کمک تمثیل تدریس می کرده است تا به کمک قاعده، زیرا هم شغل او و هم شعرش این عقیده ی قدیم را تقویت می کنند که او خطیبی برجسته بوده است.

دیوگنس (هشتم، ۷۷) می گوید که شعر درباره ی طبیعت و پالایش ها به روی هم ۵۰۰۰ بیت بوده اند. این رقم احتمالاً کمتر است، زیرا محتمل است که اولی بر دو کتاب (طومار) مشتمل بوده است و دومی بر یک کتاب. ۱گر چنین باشد، هر چند از امپدکلس نسبت به دیگر فیلسوفان پیش از سقراطی متن بیشتری در دست داریم، بخش باقی مانده ی اشعارش بسیار کم است، زیرا کلا بیش از ۴۵۰ بیت نمی شود.

او آثارش را در سنت حماسی و در وزن شش وتدی نوشت و تاحدودی

Proc. یادداشت i و کلاسن در ۲۰۱، EGP ایرای منابع نگا: برنت،  $African\ Class.\ Assocs$ , 1959, 37

۲. سند این مطلب بسیار مشکوک است. سود ( Α ۲) می گوید کرداره ( = درباره ی طبیعت) دو کتاب و مشتمل بر ۲۰۰۰ بیت بوده است. با این حال تستیس Tzeizes ( در مورد پاره ۱۳۴ ) از سه کتاب درباره ی طبیعت سخن می گوید. گفته نشده است که καθαρμοί ( = پالایشها ) بیش از یک کتاب بوده باشد، و ۳۰۰۰ بیت برای این کتاب غیرممکن است. از این رو دیلز (در ۳۹۶، ۱۸۹۸، SBB و بعد) می خواهد متن دیو گنس لائرتیوس را به ۳۰۰۰ بیت برای هر دو تصحیح کند (یعنی به جای πεντακισχίλια بخواند بیت برای هر دو تصحیح کند (یعنی به جای πεντακισχίλια بخواند πάντα τρισχίλια کوده اند او استدلال می کند که سه کتاب افسانه است، نقل قول تستیس به واقع از πάντα γριοί می باشد. بسیاری از محققان از او پیروی کرده اند، اما بیگنون می گوید (امیدکلس ، ۱۰۶ یادداشت ۴، ۴-۶۳۲) که اشتباه بیشتر از سودا ناشی شده است، و ۵۰۰۰ بیت مجموع را می پذیرد، و اشتباه بیشتر از سودا ناشی شده است، و ۵۰۰۰ بیت مجموع را می پذیرد، و

نه سودا (حدود ۱۰۰۰ میلادی) و نه تستیس (قرن بیستم) منابع قابل اعتمادی نیستند. در باب دیوگنس، دیلز ـ کرانتس (اول، ۲۸۲ یادداشت) می گویند که منبع ارقام او لوبون است، مردی که جعلیاتش مشهور است. از این رو ما در باب شمار واقعی اشعار در تاریکی باقی می مانیم. من نمی توانم مبنای این قول کرانتس (امید کلس، ۲۶) را بدانم که گفته است ۴αθαρμοί بیش از ۵۰۰ بیت نبوده است.

زبان آن را حفظ کرد. اما سبک او نشان از فردیتی خاص دارد، و این تأثیر را می گذارد که او، برخلاف پارمنیدس در بخش اصلی شعرش، نمی کوشد که منطق خشک و سختی را در قالب بیگانهای بگنجاند، بلکه حد اوسطی در کار می آورد که طبیعتاً بهترین ابزار از برای اندیشهی اوست. او در استفادهی بسیار از تمثیل ها و تشبیهات از هومر پیروی می کند، اما همه ی تشبیهات و مثالها به ویژه از قلمرو خلاقیت بشری اخذ، (علاوه بر آنچه در یایان بخش قبل گفتیم، پختن و پنیرسازی و چرخ و فانوس و آمیختن فلزات با یکدیگر را نیز داریم) و از برای توضیح قانونهای کلی اعمال شدهاند. ۱ فایدهی مؤثر این تشبیهات، حاصل تلخیص یا جمع کردن این قانونها از طریق کاربرد منقول کلمهای در عبارتی کوتاه است: او از لنگرگاههای عشق، ساحل زندگی، بوتههای زمین سخن می گوید؛ زندگی با شمشیر فرو می چکد و آب از چشمه می برد؛ آفرودیت با گیره یا میخهای عشق متحد می کند؛ ما پیراهن گوشتی میپوشیم. ۲ تأثیر شاعرانه فقط هنگامی به اوج میرسد که بدانیم این تعابیر می توانند بیان خیالی چیزی باشند که برای امپدکلس حقیقت است، یعنی وحدت همهی اندامهای زنده. هنگامی که او از گوش به عنوان رشد جوانهی گوشتی، از تخم گذاشتن درختان زیتون، از دریا به مثابه عرق زمین، از بازوها به عنوان شاخهها سخن می گوید، این تعابیر برای او چیزی بیش از استعاره است. اندیشهای که اساس این تعابیر است در نقل و قولی که ارسطو حفظ کرده است روشن می شود (پارهی ۸۲) که در آن امیدکلس می گوید که مو و برگها و پُرها و پولکها «یک چیز» هستند. آنجا نیز که هنگامی نخستین مرد و زن از زمین میروند «جوانه هایی از

در باب استفاده ی امید کلس از تشبیهات به ویژه نگا: اسنل، Disc. of Mind،
 ۱۸ در باب استفاده ی امید کلس از تشبیهات به ویژه نگا: اسنل، Nature as
 ۲۱۳ و بعد، و صص ۹-۲۷۶ مقاله ی جالب سُلمسِن ۲۱۳ در ۱۹۶۳، JIII در ۱۹۶۳، JIII

۲. پارههای ۹۸/۳، ۲۰/۵، ۹۶/۱، ۱۳۸، ۱۴۳، ۸۷، ۱۲۶، در باب σαρκῶν نیز نگا: پایین، ص ۲۳۹، یادداشت ۱.

قلمرو شب» نامیده می شوند، مطلب همین است. پلوتارخ خودش را منتقدی تیزهوش می داند آنگاه که می نویسد (مسایل مجلس مهمانی، ۶۸۲۵، نگا: پاره ی ۱۴۸): «عادت او این نیست که موضوع بحثش را، از برای زیبا نوشتن، با اوصاف زیبایی تزیین کند، بلکه بیشتر این است که هر یک از آنها را بیان اصل یا استعداد خاصی گرداند.»

او از مشكلات تدوين اينگونه موضوعات پيچيده آگاه بود، و آگاهانه روش انتخابی خودش را تبیین می کند. این روش متضمن توضیح استدلالهای به هم بافته از طریق بازگشت به عقب و مطرح ساختن امور به طرق متفاوت و تکرار ابیات یا نیمبیت ها در زمینه های جدید است. چنانکه از پارهی ۲۴ برمی آید، پارهای که برگردان محتمل آن چیزی شبیه این است: «قرار دادن قسمتهای داستانم یکی در دیگری، و مسیری واحد و یگانه را نرفتن». ۱ او در پارهی ۳۵ بیت ۱، با برگرفتن استعارهای از آبیاری اعلام می کند: «اما اکنون دوباره به مسیر ترانهای باز خواهم گشت که قبلاً پیش نهادهام، و از سخن به سخن آبراهه خواهم زد، تا ...،، و دوباره در ۱۷/۱۵: «همان طور که پیش از این، هنگامی که حدود سخنم را آشکار ساختم، گفتم...»، و دو بیت اول این پاره را تکرار می کند. او به ما اطمینان می دهد که (پارهی ۲۵): «حتی دوباره گفتن آنچه گفته شده است خوب است»، و یکی از شیوه های او این است که آنچه را در موردی گفته است دوباره با آوردن یک بیت یا نیم بیت در زمینهی متفاوتی به یاد آورد. ۲ تکرارهای مشابهی در هومر نیز وجود دارد، اما امپدکلس به اشتغال ادبی قدیم اهمیت جدیدی مىبخشد.

۱. رک: بیگونون، امیدکلس، ۴۱۸، که به هر حال به نظر می رسد بیشتر از آنچه از کلمات برمی آید نتیجه گرفته است. در باب κορυφαί μύθων رک: κορυφαί κορυφαί در بیندار، المیبا، ۷/۶۹، یوتیا، ۳/۸۰.

۲. رک: بیگنون، امیدکلس ، ۲۲۰ و بعد، با مثالهای فهرست شده در ۴۰۲، یادداشتهای ۳ و ۴؛ جی. سوله، ۳۴۰، ۱۹۳۲، *Arch. de Philos*.

تفاوت دو شعر در این است که درداره ی طبیعت شخص خاصی را به نام ، مورد خطاب قرار داده است، که شاگرد محبوب امپدکلس است به نام پائوسایناس: «گوش کن پائوسایناس، پسر آنخیتوس خردمند» (پارهی ۱). این امر این شعر را در سنت اشعار پندآمیز قرار می دهد، که بهترین نمونه ی شناخته شده ی آن کارها و روزهای هسیود است که خطاب به برادرش سروده است، و مرثیه های تئوگنیس است که از برای تعلیم کورنوس نوشته شده اند. امپدکلس از اینها فراتر می رود. در پاره ی ۱۱۱، که در آن او به شاگردش وعده می دهد که داروهای همه ی بیماری ها را خواهد آموخت، و نیرویی بر علیه باد و حتی برای غلبه بر مرگ خواهد داشت، به تأکید می گوید: «زیرا من این را فقط برای تو انجام می دهم»؛ چنانکه پلوتارخ به هنگام نقل پاره ی ۵ که می گوید: «... تا در ژرفای دلت نگهداری کنی.» می گوید که او به «شیوه ی فیثاغوری» از رازداری لذت می برد. ارزیابی جدیت اینگونه دستورات، همانند مورد فیثاغوریان، دشوار است: کرانتس نتیجه می گیرد که همانند مورد فیثاغوریان، دشوار است: کرانتس نتیجه می گیرد که پائوسایناس فقط پس از مرگ استادش شعر را به جهان عرضه کرد.

از سوی دیگر، پالایشها بسیار عمومی تر سروده شدهاند. آغاز آنها چنین است (پارهی ۱۱۲):

دوستان، که در شهر بزرگی ساکنید در حالی که به پایین می نگرید در آکراگاس زرد، در بلند ترین دژ، متمایل به کارهای خوب، پناه محترم غریبه ها، ناآشنا با نیاز مندی، بر شما درود می فرستم!

و در سراسر پاره ها، خطاب به عموم است، در مقابل خطاب به شخصی واحد در شعر دوم. جالب است که خطاب شخصی و محرمانه در آن بخش از شعرهای او آمده است که باید آنها را علمی بدانیم، در حالی که قاعده های زندگی دینی و آموزه ی دایمون، که در ابدان فانی محبوس اند تا اینکه سرانجام پالوده شوند و رها گردند، به نحوی باز به شهروندان آکراگاس خطاب شده

است. این نکته در سنت فیثاغوریان نیز دیده شد، که اکتشافات ریاضی را بیشتر از آموزه ی تناسخ محافظت می کردند. (رک: جلد ۳ فارسی، ۲۴،۱۹) با این حال تا این جا باید روشن شده باشد که هر کوششی برای فرق گذاشتن بین درباره ی طبیعت و پالایشها به ترتیب به عنوان شعر علمی و شعر دینی، ساده کردن بیش از حد مطلب است. این را نیز نباید هر گز فراموش کرد که تعداد اندکی از پارهها را می توان با قطعیت یکسانی به هر یک از دو شعر نسبت داد. (بالا صص ۱۶ و بعد).

# رهایی از پارمنیدس: جهار ریشه

شعر درباره ی طبیعت بر بازتاب های آگاهانه و عمدی از پارمنیدس مشتمل است. بسیاری از این موارد، تأکید بر نکاتِ توافق است، هر چند در یک مورد بوی انکار عقیده ی پارمنیدسی می آید. او به هنگام سخن گفتن از کثرت نهایی، که جهان فیزیکی را ممکن می سازد، به شاگردش فرمان می دهد (۱۷/۲۶): «به جریان بی فریب سخن من گوش بسیار»، که بازتاب آشکاری از پارمنیدس ۸/۵۲ است. او به خطاناپذیری حواس معتقد نیست. حواس ابزارهای نالایقی هستند، اما عقل (نوس) نیز چنین است، و انسان امید اندکی به قطعیت دارد.

(پارهی ۲) نحیف اند نیروهایی که در سراسر بدن پراکندهاند، و

<sup>1.</sup>κόσμον ἐμῶν ἐπέων ἀπατηλὸν ἀκούων'( پارمنیدس) σὺ δ ἄκουε λόγου στὸλον οὐκ ἀπατηλόν (امیدکلس).

بسیارند محنتهایی که در آنها در کارند، اندیشه را کند می سازند. انسانها پهنای خود، اما سهم اندکی از زندگی را می بینند، سپس به زودی می میرند و مانند دود دور می شوند، فقط از یک چیز راضی شده اند، این که هر یک در هر راهی که برده می شود شانسی دارد؛ با این حال هر یک در آرزوی این است که همه را بیابد. این چیزهایی که انسانها می بینند یا می شنوند یا از طریق فهم به حاصل می آورند اینگونه ناچیزند. پس تو، از آن جا که از این موقعیت کناره گرفته ای بیش از آن چه شعور میرنده می تواند به آن رسد یاد نخواهی گرفت.

این پاره یادآور طریقی است که آلکمایون و هراکلیتوس بدان طریق محدودیتهای اندیشهی بشری را تشخیص دادند (جلد ۴ فارسی، ۱۴؛

۱. این بیت با اندکی تغییر در ۱۱۰/۷ تکرار شده است.

متن مشکوک است. من δ' ἐν ϶ωῆσι ββίου متن مشکوک است. من κ غطی سکستوس دارد Θὰ βίου اسکالیگر و ترجمه کردم. نسخه ی خطی سکستوس دارد Θὰ βίου برنت و بیگنون Θῶῆς κβίου. دیلز Θῶῆς ἰδίου.

۳. انسجام این کلمات، که احتمالاً مخاطب آنها پائوسایناس است، روشن نیست. دیلز می خواهد آنها را در معنای تحتاللفظی آن اشارهای به این حقیقت بداند که پائوسایناس در تبعید امپدکلس شرکت دارد. رُد پیشنهاد کاملاً متفاوتی که پائوسایناس در تبعید امپدکلس شرکت دارد. رُد پیشنهاد کاملاً متفاوتی (که باید غیر محتمل باشد) ارایه می کند (۹۶ ترجمهی انگلیسی، ۴۰۶ یادداشت ۹۶): او معتقد است که این کلمات خطاب به خود امپدکلس است از طریق δυνάμεις که این کلمات خطاب به خود امپدکلس است از طریق δυνάμεις که آمیز است: «از آنجا که تو از جایگاه شایستهی روح در این زمین سرگردان شدهای». معنای این کلمات شاید کاملاً غیر تحریک آمیز باشد ـ «از آنجا که تو دیگران را ترک گفتهای و از برای آموزش به پیش من آمدهای» و انتخاب کلمات، بازتابی از هومر باشد.

این تصحیح که δεῦρο λιάσθη (یلیاد، بیست و دوم، ۱۲). اما معنای رُد (با این تصحیح که کلمات خطابی است از سوی خود امیدکلس به پائوسایناس) با عبارت بعدی آن ارتباط خوبی به دست می دهد: «از آنجا که شما به زمین هبوط کرده اید، نمی توانید فراتر از ادراک میرنده بروید، ه درباره ی این فعل نگا: فرانکل در ۲۷۵\_۷ (Antidoron)

جلد ۵ فارسی، ۲۹). به رغم این مطلب، محکومیت کامل حواس از سوی پارمنیدس را با این ادعا پاسخ داده است که همه یکسان به دنبال دانشاند و هیچیک ترجیح داده نشده است.

(پارهی ۳/۹) اکنون بیا، با همهی نیروهایت بنگر چگونه هر چیزی آشکار است، به دیدن در مقایسه با شنیدن بیشتر اعتماد مکن، و نه به صدای رسا بیشتر از آنچه زبان آشکار میسازد، همچنین از اعتماد به هر یک از اندامهای دیگر [اعضای بدن]، در هر جا که راهی به سوی ادراک است، خودداری مکن، بلکه هر چیزی را به طریقی برگیر که بدان طریق روشن است.

با این حال عموماً زبان پارمنیدس را تداعی می کند و نشان می دهد که امید کلس تا چه اندازه آماده است با او همگام شود. او این عقیده را می پذیرد که از هیچ هیچ به حاصل می آید، و آنچه هست تباه نمی شود ؛ مجموع وجود، دایم است.

(پارههای ۱۱ و ۱۲) ابلهان ـ زیرا آنها اندیشه های دوررس ندارند، می پندارند آنچه قبلاً نبود می تواند به وجود آید، یا هر چیزی می تواند بمیرد و کلاً تباه شود. زیرا راهی وجود ندارد که بدان طریق چیزی بتواند از آنچه به هیچ روی نیست به حاصل آید، و این نمی تواند رخ

۱. بسنجید با پارمنیدس ۷/۳ و بعد. میلر، امپدکلس ، ۲۵، یادداشت ۲ ، تفسیرهای دیگری ذکر کرده است و در آنها ادعا شده است که در این ابیات مقابلهای بین عقل و حواس مطرح شده است. کرانتس پس از ۷۵۴٬۵۵۷ (بیت ۱۲) نقطه ی توقف کامل می گذارد و به این ترتیب ۵٬۸۸۵۷ را از ۷۷٬۵۵۷ جدا می کند، اما این کار او کاملا غیر طبیعی است. همان طور که میلر می گوید: ۷۵۶٪ در این جا صرفاً به معنای «درک کردن» است و مستلزم تمایز شناختن از ادراک با حواس نیست. به ما می گوید که هر چیزی را با ابزارهای مناسب با آن درک کنیم.»

دهد و شنیده نشده است که آنچه هست تباه شود. هر جا آن را قرار دهند، همواره در آن جا خواهد بود.

همچنین داریم (پارهی ۱۷/۳۲ و بعد):

اما چه چیزی می توانست این کل All را افزایش دهد؟ آن [یعنی، کل] از کجا می توانست بیاید؟ و چگونه می توانست آن را تباه کند، زیرا هیچ چیز خالی از این چیزها نیست؟

پارهی ۱۳

هیچ جزء کل نه تهی است نه لبریز،

و ۱۴

از کل، هیچ چیز تهی نیست؛ پس از کجا چیزی می تواند در آن داخل شود؟

تا این جا منطق پارمنیدسی اجتناب ناپذیر است. آنچه واقعی است نمی تواند به وجود آید یا تباه شود، و در همه جا هست، زیرا پذیرفتن جالی خالی به منزلهی پذیرفتن واقعیت چیزی است که نیست. اما پارمنیدس از این منطق دو نتیجه ی بیشتر نیز گرفت ـ که واقعیت واحد و غیر متحرک است ـ

۱. قرائت ἄπυστον (مانجی) با دیلز ـ کرانتس، این پاره هم در απουστον (با αποματον ) و هم توسط فیلون Philo (با απυστον ) نقل شده است. در απυστον باب απυστον رک: پارمنیدس απυστον و برای دفاعی استادانه از απαυστον نیز آن را حفظ کرده است، اما این عقیده ی او که صفتها، απολέσθαι (απολέσθαι ) نیز آن را توصیف می کنند چندان پذیرفتنی نیست.

که امپدکلس در آن چنین الزامی ندید. با انکار آنها، بدون برکندن همدی واقعیت از جهان فیزیکی و ادراک شدنی، اساسی ترین اصول را می توان مشاهده کرد.

(پارهی ۸) من به تو چیز دیگری خواهم گفت: هیچیک از چیزهای میرنده زایش ندارد، و در مرگ زهرآگین نیز هیچ پایانی نیست، بلکه فقط آمیزش و جدا شدن آمیخته است؛ زایش نامی است که آدمیان به این دادهاند. ا

د φύσις . ۱ و فوزیس) معمولاً به معنای دساخت constitution و طبیعتِ ثابت  $\phi$ است، اما در این پاره به معنایی است که ارسطو می گوید، یعنی اسم فعل از φύω، چنانکه اگر ت ممدود باشد» (مابعدالطبیعه، ۱۰۱۴۵۱۶). او دوباره در فيزيك، ١٩٣٥١٢ از φύσις ή λεγομένη ως γένεσις سخن مي گويد و در کون و فساد (۳۱۴b۴) مخصوصاً این پاره را این چنین تفسیر میکند. بدبختانه به نظر می رسد که او عقیده اش را تغییر داده است، چنانکه در «فرهنگ فلسفی» مابعدالطبیعه، یعنی: دلتا ۵، آنجا که معانی مختلف کلمه را برمی شمارد، این پاره را نقل می کند تا φύσις را به معنای ή τῶν φύσει οὐσία (۱۰۱۴۵۳۵) وضیح دهد. این امر موجب شده است که ای. أ. لووجوى (.Philos. Rev. 1909, 371ff) استدلال كند كه اصل سخن آين پاره باید این باشد که چیزهایی به جز عناصر، طبیعت ثابت ندارند بلکه همواره رو به زوال اند. از این رو او οὐδὲ...θανάτοιο τελευτή را به معنای «پایان مرگ وجود ندارد»، یعنی مرگ همواره رخ می دهد، و می گوید که گفتن اینکه θνητά مرگ ندارد بی معناست. اما در پرتو تعابیر سنت حماسی، اضافهی θ.τελευτή به سختی می تواند به جز اضافهی توصیفی باشد، و این عبارت اطنابی است برای θάνατος. رک: کاربرد آن در هسیود، ۳۵۷، ۳۵۷، و θ.τέλος در ایلیاد، سوم، ۳۰۹؛ نیز میمنرموس، ۷-۲/۶ دیل.

پارمنیدس در انکار به حاصل آمدن کثرت از وحدت نهایی برحق است؛ اما اگر وحدت نهایی وجود نداشته باشد، بلکه کثرتی از چیزهای نخستینی که همواره وجود دارند باشد چه خواهد شد؟ اینک زمان آن است که اصلی که هرگونه جهان شناسی و نظریهی مربوط به پیدایش جهان تا به حال بر آن مبتنی بوده است کنار گذاشته شود، اصلی که پارمنیدس نشان داده بود که منطقاً به برچیدن بساط نظریههای مربوط به پیدایش جهان و به انهدام پدیده منتهی می شود: یعنی این اصل که وحدت نهایی همه چیز وجود دارد. نظام جدید در پارهی ۶ اعلام شده است (که تستسس آن را آغاز دربارهی طبیعت و دانسته است):

نخست بشنو چهار ریشه ی همه ی چیزها را: رئوس درخشان، هرای زندگی بخش، آیدونیوس Aidoneus، نستیس Nestis که اشکهایش چشمههای میرندگان را روان می سازد. ا

به جای نامهای الهی که در اینجا به عناصر داده شدهاند در جای دیگر نامهای آشکار تری آمدهاند:

سیمپلیکیوس نیز چنین گفته است در دربارهی آسمان، ۳۰۶/۳ ، MXG، ۳۰۶/۳ آسمان، ۳۰۶/۳ ، MXG ، ۹۷۵b۶ امیدکلس می توانسته است به خوبی بگوید که چیزهای (به اصطلاح) فانی (میرنده) زایش (واقعی) یا مرگ ندارند. این چیزی است که او عقیده داشته است، و کلمه ی ۵۷۹۳ و سرزنشی ضمنی است. پیدایش Genesis و مرگ فقط نامهایی از برای فرایند آمیزش و جدایی عناصر خاصی است. فقط

تفسیر پلوتارخ معنای خوبی از این فقره به دست می دهد.

برنت (نگا: ۲۰۵، EGP) یادداشت ۴) و راس در تفسیر مابعدالطبیعه از  $Proc.\ Am.\ Acad.\ 1910,\ 98,\ n.)$  لووجوی پیروی کردهاند. مختار هایدل (Nomos und Physis, 90)، هاینمن (۲۸، IICF)، هاینمن (Anaximander, 23) دیدگاهی است که در این جا پذیرفتیم.

 در باب توزیع نامها بین عناصر نگا: یادداشت اضافی (۱) در پایان همین بخش.

### (پارهی ۱۷/۱۸) آتش و آب و خاک و بلندای اندازه ناگرفتنی هوا.

به واقع امیدکلس اصطلاحات ثابتی ندارد، و این حقیقتی است که ضرورتهای ناشی از وزن شاید بخشی از آن را توضیح می دهد، بقیه حاصل تصورات شاعرانه در باب صورتهای ملموس است. آتش همچنین به عنوان شعله و خورشید نیز ظاهر می شود (هم هلیوس و هم الکتور درخشان، رک: ایلیاد، ششم، ۵۱۳)، آب به عنوان باران و دریا (هم ۵۵۵۵۵۵۵ و هم الکتور در گیلبرت، . Μει. هوا به عنوان آسمان (اورانوس). (عناوین یونانی در گیلبرت، . Μει.)، یادداشت ۳، فهرست شده اند.)

ارسطو می گوید (مابعدالطبیعه، ۹۸۵۵۳۱) امپدکلس نخستین کسی است که از چهار عنصر مادی سخن گفت، و اصالت او را در این مورد معمولاً بی چون و چرا پذیرفته اند. شاید تعیین تقدم بین او و فیثاغوریان، که قطعاً باید پیش از پایان قرن پنجم چهار عنصر را تشخیص داده باشند، مشکل است. (رک: جلد ۳ فارسی، ۲۰۷ و بعد.) تأثیر فیثاغوریان در امپدکلس شدید است، چنانکه این امر از تأکید او بر اهمیت تناسخ و خودداری کردن از خوردن گوشت و حبوبات نیز برمی آید؛ و شایان توجه است که او به عناصر خویش، در مقام منشاه همهی طبیعت، عناوینی می دهد که فیثاغوریان قدیم به تتراکتوس اطلاق می کردند. تتراکتوس می دهد که فیثاغوریان قدیم به تتراکتوس اطلاق می کردند. تتراکتوس می دیزهای میرنده و گاهی «سرچشمه» و امپدکلس عناصر را گاهی «ریشههای چیزهای میرنده»

<sup>1.</sup>πηγὴν ἀενάου φύσεως ῥίθμα τὶ ἔχουσαν.

<sup>(</sup>نگا: جلد ۳ فارسی، ۱۳۹.) رک: امیدکلس پارهی ۶/۱ : ۲ἔσσαρα τῶν: ۶/۱ ، ۷۰ητῶν... πηγήν: ۲۳/۱۰ و ۳ ، ۸νητῶν... πηγήν . ۳ ، ۳ ، πάντων πισώματα و ۳ ، ۲۳/۱۰ ، یادداشت ۲) نتیجه می گیرد که خود تتراکتوس باید (در زمره ی چیزهای دیگر) بر عناصر چهارگانه دلالت داشته باشد. این ایدهای مؤثر است، که با این حال شواهد مثبت درباره ی آن اندک است.

می نامد. همچنین از بررسی های ما در باب اندیشه های قدیم تر (جلد ۲ فارسی، ۱۱۴ و بعد، جلد ۳ فارسی، ۲۸۷) برمی آید که مفهوم شکل های چهارگانه و نخستین ماده بیشتر به تدریج به حاصل آمده است و الهامی ناگهانی نیست. آغاز آن در اسطوره است، و ممکن است آن را در تقسیم جهان در هومر دید (ایلاد، پانزدهم، ۱۸۹ و بعد.) آنجا که آسمان سهم زئوس و دریا سهم پوسئیدون و تاریکی مبهم از آن هادس شد و زمین سهم مشترک آنها گردید. از زمانهای باستان در نظر یونانیان چنین بوده است که اجزای جهان طبیعتاً در چهار مقوله یا حالت اصلی می گنجد، خواه کسی آنها را کیفیات بنامد، خواه جواهر. فیلسوفان نخستین می گفتند جهان از گرم و سرد و تر و خشک، یا از جواهری ساخته شده است که این اضداد در آنها خود را آشکار می سازند: یعنی از خاک، آب، هوا، آتش. هراکلیتوس از هر چهارتای آنها در فقرهای یاد کرده است که محققان آن را فقط به دلیل این اعتقادشان (که در نظر اول غیر محتمل است) که او هوا (یا بیشتر آثر و مه یا بخار را به مثابه یکی از اجزای اصلی جهان تشخیص نداده است، رد بخار را به مثابه یکی از اجزای اصلی جهان تشخیص نداده است، رد

با این حال اگر کسی بر یاد کردِ ارسطو از عناصر امپدکلسی بنگرد (۹۸۴۵۸)، احتمالاً روشن می شود که تازگیی که او به امپدکلس نسبت می دهد چیزی است تا اندازه ای متفاوت و کمتر بحث انگیز. این چهار عنصر نخستین بار با امپدکلس است که مقام آرخه های اصیل را به خود می گیرند: هیچکدام بر دیگری مقدم نیست، و هیچ چیز دیگری بنیادی تر از آنها نیست. هراکلیتوس ممکن است همه ی اینها را ذکر کرده باشد، اما او آتش را مقدم دانست؛ تالس و آناکسیمنس به ترتیب آب و هوا را تنها آرخه ای دانستند که بقیه از آن به حاصل می آیند؛ از دیدگاه آناکسیمندر

۱. رک: جلد ۵ فارسی، ۹۹ با یادداشت ۲.

آنها از آیارون به حاصل می آیند، و برای فیثاغوریان آنها محصول نهایی واحداند. پارمنیدس با تأکید بر اینکه هیچ وحدتی نمی تواند کثرت را به حاصل آورد، همه ی آن دیدگاه ها و ادعاهای رقیب را قدیم تلقی کرد. پدیدارها را فقط از طریق کثرت یکسان و نهایی آرخه ها یا عناصر می توان حفظ کرد. از این رو «همه ی اینها برابر و همزمان اداود» (پاره ی ۱۷/۲۷ و قلمرو متفاوتی تسلط دارد و هر یک ویژگی خود را دارد» (پاره ی ۱۷/۲۷ و بعد.). آنها شبیه اضداد آناکسیمندر هستند که به هر یک ویژگی جوهری داده شده است و پشت سرشان آیارون وجود ندارد. ا

هر چند آناکساگوراس و اتمیان این آموزهی عناصر چهارگانه را بی درنگ کنار گذاشتند، ارسطو صورت تغییریافتهی آن را به عنوان اساس نظریهی فیزیکی حفظ کرد، و مرجعیت وی آن را در سراسر قرون وسطی و حتی پس

۱. امیدکلس هر چند در سنت ایتالیایی است، روشن به نظر می رسد که بسیاد مدیون تأمل در باب الگوی ملطی است. راینهارت (پارمنیدس ، ۲۲۷) با این پیشنهاد که «ریشههای» چهارگانه توسعهی «اضداد» گرم، سرد، تر، خشک هستند، آنها را توسعهی نظریهی پزشکی به ویژه آلکمایون می داند: اضدادی که در بدن انسان در کارند (آلکمایون، پاره ی ۴؛ نگا: جلد ۴ فارسی، ۲۰) به کل طبیعت توسعه داده شده اند. عقیده ی تانری و گمپرتس و دیگران نیز همین است. میلر (امیدکلس ، ۳۳) از این ایده انتقاد می کند که «کیفیات انتزاعی» مانند گرم و سرد بتوانند منشاء نظریه را فراهم آورند. به واقع اگر Φερμόν کا که مانند گرم و سرد بتوانند منشاء نظریه را فراهم آورند. به واقع اگر ۱۳۵ Φερμόν خواهد بود، اما این قطعاً چنین نیست. (رک: جلد ۱ فارسی، ۱۳۳۲.) در هر صورت ریشههای نظریه ی بزرگی مانند این نظریه پیچیده هستند. می توان فرض کرد که و حدت گرایی ملطیان، نظریه ی پزشکی غربی، اجبار به پاسخ دادن به پارمنیدس، نیروهای خود فیلسوف در مشاهده، همه در این نظریه نقش خود را دارند.

گمپرتس خاطرنشان می کند (.Gk. Th. I, 558f) ممکن است حضور عناصر چهارگانه در اندیشه ی عمومی هندو شخص را به سوی این فرض متمایل سازد که این عناصر نشان نحوه ی نگرش کلی بشر به جهان است. اما برای چینیان طبیعی است که از پنج عنصر سخن گویند: آتش، آب، خاک، چوب، فلز (.Needham, Science and Civilisation, II, 232ff).

از آن نیز حمایت کرد. به رغم کوششهای شیمیدانانی مانند بویل، حتی در قرن هیجدهم نیز می گفتند که خاک و آب و هوا و آتش عناصر اجسام هستند. این تغییری که ارسطو در این آموزه به حاصل آورد این بود که عناصر چهارگانه قادراند به یکدیگر تبدیل شوند. انظریهی تیماثوس افلاطون نیز مستلزم این آموزه است، اما براساس ریاضیی که در چشم ارسطو مضحک می نمود. علاوه بر این برای هیچ یک از این دو فیلسوف، «عناصر» دقیقا بنیادی نبودند. افلاطون می گفت که حاشا که وجود حروف، حتی پیچیده تر هجاها باشند. عناصر چهارگانه فقط بنیادی ترین شکل جواهر ادراک پذیرند. از نظرگاه افلاطون، با توجه به علاقهی فیثاغوری اش، پشت سر عناصر چهارگانهی جهان اعداد و هندسه وجود داشت، و از دیدگاه ارسطو «مادهی نخستین» وجود داشت که اصل موضوع منطقاً ضروری تغییر بود، هر چند ادراک ناشدنی بود و هنوز صورت به آن تعین نداده بود.

نامهای الهی که به عناصر می دادهاند صرفاً آرایههای شاعرانه نبودند. نحوه ی عملکرد آنها، چنانکه پس از این خواهیم دید (صص ۷۴ و بعد)، نشان می دهد که آنها دارای حواساند. به واقع امپدکلس مفهوم خویشاوندی همه ی طبیعت را تا آنجا پیش راند که گفت هیچ چیزی بدون حس نیست (پارههای ۱۰۳، ۱۰/۱۰). عناصر چهارگانه از آنجا که دارای حواس و جاودانی اند، پس نامیرا و بنابراین الهی اند، ارسطو گزارش می کند که هماصر همچنین خدایانند، و عقایدنگاران بعد تکرار می کند که هم

Inleitung in die در کتابش G. F. Gmelin در کملین آف. گملین G. F. Gmelin در ۱۸۵۰ نوشت: «ما دلیل خوبی داریم که آتش و هوا و خاک و آب را الله عناصر بنامیم، اگر آنها را در بیشترین خلوص شان تصور کنیم». به نقل از .A. Paneth in Brit. Journ. for Philos. of Sci. 1962–3, 146

نگا: کون و فساد، کتاب ۲، فصل ۶، آنجا که او مشکلاتی را بررسی می کند که امپدکلس با رد کردن این تغییر خودش را در آنها گرفتار ساخت؛ نیز نگا: یادداشت اضافی (۲)، پایین، ص ۵۴. در باب نتایج کیمیاگری نگا: پایین، ص ۵۹، یادداشت ۱.

عناصر و هم آمیزشهای آنها (یعنی، آمیزش کامل آنها در سفایروس Sphairos تحت فرمان عشق) خدایان هستند. اماده زندهانگاری ممکن است تغییر شکل دهد، اما ریشه کن شدن کامل آن فراشدی تدریجی است، زیرا ریشه های آن، نه تنها در فلسفه ی قدیم بلکه در دین نیز، کهن و قدیماند؛ و امپدکلس، با آن همه عقلانیتش، مخالف بی دینی بود.

ارسطو، کون و فساد، ۲۳۳۵۱، آئتیوس، ۷/۲۸ (دیلز ـ کرانتس، A۳۲).
 این مطلب در گذشته مورد مباحثه بوده است، اما، همان طور که بیگنون نشان داد، به راستی در آن شک نکردند. در مورد دیدگاه دیگر نگا: ۹۶۱، ۲۸۱، بیگنون مثال هایی از الهی بودن عناصر از آثار غیر فلسفی در امید کلس، ۱۸۰، یادداشت ۲ نقل می کند. این مثال را به راحتی می توان مثال های دیگری افزود.
 دشوار است، فی المثل، گایا Gaia را چیزی جز الهه بدانیم.

## يادداشت اضافي

#### ۱. نامهای الهی عناصر (ص۴۵)

توزیع نامهای الهی بین عناصر چهارگانه از قدیم مشکوک بوده است. (آتش در پارههای ۹۶ و ۹۸ با تردید اندگی بر هفائستوس دلالت می کند.) تنها نستیس مورد مناقشه نیست. نستیس آشکارا آب است، و انتخاب این شخصیت مبهم زمانی روشن می شود که از فوتیوس Photius می آموزیم که او الههای سیسیلی است (بیگنون، ۵۴۲) یادداشت ۳). این آب ـ الهه سیسیلی چندان که کرانتس پنداشته است نمی تواند آسان «از صحنه ناپدید شود» (۱۹۱۲ ما ۱۹۱۲ ، ۳۳ ، یادداشت ۱). به عقیده ی او این الهه صرفا انسان انگاری آرامش یا خویشتن داری (Nüchternheit) است، و قدمت این کلمه، چنانکه او می گوید، به هومر می رسد. در هومر این کلمه به معنای «روزه داری» است، چنانکه در آیسخولوس نیز چنین است. به نظر می رسد کرانتس به همان ابیات هیپولیتوس (۹۳۳) می اندیشد که آب را ابزار تغذیه می داند بی آنکه خود تغذیه کند؛ اما در ارتباط ریشه شناسانه با ۱۹۵۵ ورزه داری مناقشه شده است. بیگنون (۹۳۲) یادداشت ۳) اشتقاقی کم رنگ روزه داری مناقشه شده است. بیگنون (۵۴۲) یادداشت ۳) اشتقاقی کم رنگ (از ۷۳ می ۷۸ در ۱۰ بیش از وی سیمپلیکیوس (درداره ی نفس،

۴۸/۱۴) مطرح کرده بود،بدیهی می داند. (نیز نگا: ۹۴۹، ۱۳۹۸) یادداشت ۱.). از این گذشته این «الههی خویشتنداری Göttin Nüchternheit» در جای دیگر شنیده نشده است، و بعید به نظر می رسد که امیدکلس از پیشِ خود انسان انگاری (شخصیت سازی) جدیدی در کنار خدایان عمومی مانند زئوس و هرا و آیدونیوس مطرح کند.

آیدونیوس، از هومر به این سو شکل بدیل هادس، خدای دنیای زیرین مرگ است، بسیار طبیعی به نظر می رسد که نماینده ی خاک (زمین) باشد. اثتیوس (AT۳) و جدید ترین نویسندگان (فی المثل، تسلر، دیلز، بیگنون، میلر) چنین می گویند. اما دیو گنس لاثر تیوس (A/۷۶) او را با هوا یکی می داند، چنانکه استوبایوس و هیپولیتوس نیز چنین دانسته اند. (نگا: AT۳) این نام به معنای «نامریی» است، و هیپولیتوس استدلال می کند که ما همه چیز را از طریق هوا می بینیم ولی خود هوا را نمی بینیم. با این حال دیلز (عقایدنگاری ، ۸۹، و نگا: برنت، EGP، یا دداشت ۳) به نحوی قانع کننده نشان داد در حالی که آنتیوس روایت عاقلانه ای را مطرح می کند که به تئوفراستوس می رسد، دیگران بر مکتب داست نپردازان هومری تکیه این دیدگاه جدید را اعلام کرد که آیدونیوس آتش است، و ارتباط آتش با خدای جهان زیرین را با ارجاع به آتشفشانهای سیسیل توضیح داد. این دیدگاه مرجعیت قدیم ندارد، و به رغم حمایت تایل و برنت (نگا: EGP) دیدگاه مرجعیت قدیم ندارد، و به رغم حمایت تایل و برنت (نگا: EGP)

همه ی مراجع قدیم توافق دارند که مقصود امپدکلس از رئوس آتش است. دیوگنس لائر تیوس و هیپولیتوس او را  $\pi \tilde{\nu} \rho$  می نامند، و آئتیوس است. دیوگنس لائر تیوس و هیپولیتوس او را  $\pi \tilde{\nu} \rho$  می داند. عبارت اخیر  $\pi \tilde{\nu} \rho$  را با  $\pi \tilde{\nu} \rho$  (A ۲۳) خور در استوبایوس بدون  $\pi \tilde{\nu} \rho$  تکرار شده است، و می تواند موجب ابهام شود زیرا در حالی که  $\pi \tilde{\nu} \rho$  (آئٹر) از نظر نویسندگان بعدی با آتش یکی بود، در

خود امپدکلس نام دیگری برای هوا بود. (رک: به ویژه پارههای ۱۰۹،۷۱/۲ ولی از ۱۰۹،۷۱/۲ برای دلیلی ممکن برای این امر نقل قولی از وایتمن در ص 225 در پایین را ببینید، و در باب استثناء ظاهر در پارهی وایتمن در ص 225 در پایین را ببینید، و در باب استثناء ظاهر در پارهی ۴-۳۸/۳ ص 185، یادداشت مربوط به بیت ۳ را ببینید.) با وجود این، هیچ محققی نکوشیده است زئوس را با هوا یکی بگیرد به جز کسانی که، چون گذاشته اند آیدونیوس جای آتش را بگیرد، خودشان را ملزم دیده اند که کارکرد دیگری از برای او بیابند. در اشعاری که بیشتر فلسفی اند مانند اشعار اثوریپیدس، که خدایان را با بخشهای یا با جنبههای جهان طبیعی یکی می گیرد، از زئوس به عنوان و ۱۹ شرفته است. بی شک امپدکلس همین یکی می گیرد، از زئوس به عنوان و ۱۹ شرفته است. بی شک امپدکلس همین اندیشه را در ذهن داشته است.

که تنفس می کنیم، هر چند مشکوک است که آیا این در نظر امپدکلس بیش از شاعران مقدم اهمیت داشته است یا نه. اسئل (.۱۹۴۳، Philol و ۱۵۹ و برای بعد.) براساس این لقب استدلال می کند که هرا زمین است، و برای آیدونیوس به عنوان ἄήρ حماسهی Τάρταρον ἡεροέντα و غیره را مقایسه می کند.

اگر کسی بخواهد در این باره تصمیم بگیرد شاید سالم ترین راه این باشد که به همراه بیگنون از روایت تئوفراستوسی پیروی کند و بگوید که زئوس = آتش، هرا = هوا، نستیس = آب، آیدونیوس = خاک. خوشبختانه این مسئله در خصوص اندیشه ی امپدکلس اهمیت ناچیزی دارد. با این حال همین مسئله نکات جالبی برای تاریخ دین فلسفی یونان فراهم می آورد، و این یادداشت ممکن است به مثابه نقطه ی آغازی برای هر کسی باشد که می خواهد آن نکات را دنبال کند. نیز رک: یادداشت گیلبرت، Mei. Theor، یادداشت گیلبرت، Mei. Theor،

#### ۲. عناصر بی حرکت و پاره ی ۲۶/۲ (ص ۴۸)

آثار باقی مانده از خود امپدکلس و تفسیرهای ارسطو در این باره جای تردید باقی نمی گذارند که امپدکلس عناصر را بی حرکت و فناناپذیر می دانسته است. این یکی از بنیادهای پاسخ او به پارمنیدس است. اما باید در این جا از مشکلی یاد کنیم که در ارتباط با دو بیت آغازین پاره ی ۲۶ وجود دارد، ابیاتی که می گویند:

εν δε μέρει κρατέουσι περιπλομένοιο κύκλοιο καὶ φθίνει εἰς ἄλληλα καὶ αὕξεται εν μέρει αἴσης.

سیمپلیکیوس این پاره را به عنوان پارهای که «اندکی پس از» پاره ی ۲۱ می آید نقل می کند، و ما را متمایل می سازد که فرض کنیم موضوع بحث هنوز عناصر چهارگانه است. در هر صورت بسیاری از پاره بازگویی

بخشهایی از پاره ی ۱۷ است. بیت 1 = 10/10 (با 10/10 به جای 10/10 (با 10/10 هستند. و در 10/10 و ابیات 10/10 10/10 تقریباً بازگویی 10/10 هستند. و در پاره ی ۱۷ کاملاً روشن است که موضوع مورد بحث عناصر هستند، یا در بخشهای آخر پاره ی موضوع بحث عناصر به علاوه ی عشق و آفند هستند. با این حال، این آخری را به سختی می توان در دیدگاه ابیات 10/10 گنجاند.

سیمپلیکیوس (فیزیک، ۱۶۰/۱۴) گمان می کند که در ابیات ۱-۲ امیدکلس تبدیل عناصر به یکدیگر را بیان می کند، و در دوره های جدید نیز این ابیات را معمولاً براساس چنین گمانی ترجمه کردهاند: «آنها در یکدیگر تباه می شوند و از یکدیگر رشد می کنند (یا نشأت می گیرند). بیگنون (امیدکلس، ۵۳۳ و بعد.) مشکل را با این فرض کنار می گذارد که امیدکلس در این جا با زبان متعارف سازش می کند، چنانکه به عقیده ی وی در پارهی ۹ نیز این کار را انجام می دهد. بر ضد این نظر بیگنون این مطلب در استدلال وردنیوس (۱۲،۱۹۴۸، Mnemos و بعد.) وجود دارد که امیدکلس در یارهی ۹ از به اصطلاح زایش و مرگ موجودات میرنده از قبیل حیوانات و پرندگان سخن می گوید: او به خود اجازه نمی دهد درباره ی خود عناصر با این زبان سخن گوید. از این گذشته وردنیوس در این باره این را نیز یادآوری می کند که در ترجمه ی آن یاره، کلمات φθίνειν و αὐζάνεσθαι بد ترجمه شدهاند. این دو کلمه به معنای «تباه شدن» یا «رو به نقصان گذاشتن» و «به وجود آمدن» نیستند: آنها به معنای «کوچک تر شدن» و «بزرگ تر شدن» هستند. افلاطون و ارسطو هنگامی که αΰξησις و φθίσις را از γένεσις و φθορά و از αλλοίωσις تميز دادند كاربردهاى فني جديدي مطرح نكردند. مجموع كل هر عنصر البته دایمی است چنانکه کیفیات و کارکردهایش (ἦθος و τιμή، پارهی ۱۷/۲۸) نیز چنیناند؛ اما در هر بخش جزیی کیهان آنها رشد می کنند آنگاه به مثابه اجزای همان عنصر جمع می آیند، چنانکه در پارهی ۳۷ توصيف شده است: ' αύξει δὲ χθών μὲν σφέτερον δέμας αἰθέρα τ αλθήρ، و از بین میروند آنگاه که از نوع خود جدا می گردند و به عنصر دیگری میپیوندند به میروند دار ۵۸ (ک) به φθίνει εἰς ἄλληλα. (رک) کاربرد عبارت πλήθει در ارسطو، مابعدالطبیعه، ۹۸۴۵،) این پیشنهاد وردنیوس که این کلمات اگر πρός، εἰς ، πρός ، εἰς ، این پیشنهاد وردنیوس که این کلمات اگر πρός، εἰς ، و «تحلیل رفتن در یکدیگر» تلخیص غیرممکن بیان آن چیزی نیست، و «تحلیل رفتن در یکدیگر» تلخیص غیرممکن بیان آن چیزی نیست که امپدکلس می کوشد بگوید. براساس این دیدگاه بیت ۱ ضرورتاً به دوره های جهانی جدا و متوالی دلالت نمی کند؛ عناصر مطابق با سهم متغیرشان در چیزهای فردی «به نوبت غالب می آیند».

ساختار ماده: نظریهی آمیزش و نسبت آن با اتمیان

چگونه از طریق آمیزش آب و خاک و هوا و خورشید [آتش] شکل ها و رنگهای همه ی اشیای میرنده که اینک هستند، و آفرودیت آنها را به یکدیگر می پیوندد، به وجود می آیند... (پاره ی ۷۱)

مفهوم عناصر اینک برای نخستین بار معنای معین شکلهای ماده را به خود می گیرد، شکلهایی که (آ) پدید نیامدهاند و فناناپذیراند، (ب) به لحاظ کیفیت تغییرناپذیراند، (ج) سراسر همگناند (پارهی ۱۷/۳۵). در تمام این مطالب، چنانکه گویا، واحد پارمنیدسی چهار تا شده است، اما در جنبههای دیگر آنها از این ضابطه منحرف می شوند. هر چند امپدکلس انکار خلا از سوی الیاییان را پذیرفته است، او این را به مثابه نتیجه ی ضروری آن نپذیرفته است که حرکت مکانی غیر ممکن است. چون به جای یک جوهر چهار جوهر وجود دارد، از این رو می توانند جای یکدیگر را بگیرند، در مجموعه ای از حرکات اشیاء، شیء آخر جای اولی را می گیرد، بی آنکه فضای مجموعه ای از حرکات اشیاء، شیء آخر جای اولی را می گیرد، بی آنکه فضای

خالی برای حرکت به درون آن لازم آید. ابا پذیرش حرکت، «وجودهای» امپدکلس دارای دو ویژگی می گردند که پارمنیدس آنها را درباره ی وجود واحد خویش انکار کرده بود، این دو ویژگی پیدایش کیهانی را ممکن می سازند: وجودهای امپدکلس (آ) در حرکتاند و (ب) تقسیم پذیراند. پاره ی ۲۲/۱-۲ ویژگی دوم را روشن می کند: «زیرا همهی اینها \_ خورشید، زمین، آسمان، دریا \_ با اجزای خودشان که در اشیاء میرنده ی بسیار دور از آنها یافت می شوند یکی هستند.» تقسیم پذیری و حرکت چهار «ریشه» این را ممکن می سازد که «زایش و مرگ اشیا میرنده وجود ندارد، بلکه فقط آمیزش و جدایی از آمیخته وجود دارد». تغییر ظاهری فقط ترتیب یافتنِ دوباره است. او می نویسد: «فقط این عناصر و جود دارند، اما این عناصر از طریق تبدل به یکدیگر ظاهرشان را تغییر می دهند: تا این اندازه آمیزش در

۱. نگا: ۹۷۶b۲۲\_۹ ، ۹۷۶b۲۲\_۹ (دیلز \_ کرانتس، ۳۰۸۵). این حرکتی است که بعدها به عنوان αντιπερίστασις شناخته شد، و سیمیلیکیوس، فیزیک، ۱۳۵۰/۳۲ و بعد، (براساس ارسطو، فیزیک، ۲۶۷a۱۶) تعریف کرده است، و حرکت ماهی در آب را در این باره مثال زده است (استراتو پارهی ۶۳ ورلی: استراتو آن را از طریق ریگی در درون کوزهی سربستهی پر از آب اثبات کرده است). کی. آر. پوپر بر اهمیت این ایده که حرکت دوری یا مارپیچی در یک فضای پر ممکن است، تأکید کرده است («نخود می تواند همراه با چرخش دورانی آش نخود حرکت کنده). پوپر با نسبت دادن این ایده به افلاطون (هر چند این ایده پیش از آن در ذهن امپدکلس بوده است) مینویسد (Brit.) Journ. for Philos. of Sci. 1952, 147, n. 1): «توافق افلاطون و نظریهی ملا ( اطبیعت از خلا ابا دارد ۱) بالاترین اهمیت را برای تاریخ فیزیک تا زمان خود ما داشته است. زیرا این نظریه در دکارت به شدت تأثیر گذاشت، اساس نظریدی اثیر و نور شد، و به این ترتیب سرانجام، از طریق هویگنس و مکسول، اساس مکانیک موجی دو بروی و شرودینگر گردید. (نیز نگا: همان نویسنده، حدسها و ابطالها، ۱۰۰، یادداشت ۲۲).[در ارجاع به این اثر پوپر شمارهی صفحدی ترجمهی فارسی، به قلم احمد آرام، انتشارات شرکت سهامی انتشار، ۱۳۶۳ ، داده شد م.] در باب درانش دوری در افلاطون، نگا: تیمانوس، ۸۰۵: τὸ δὲ κενὸν εἶναι μηδέν περιωθεῖν δὲ ταῦτα εἰς ἄλληλα, κτλ.

تغییر تأثیر میکند» (۱۴-۲۱/۱۳). سیمپلیکیوس بلافاصله پس از این ابیات تشبیه تخته رنگ نقاش را نقل میکند که امپدکلس به کمک آن به حاصل آمدن گوناگونی نامتناهی از همان عناصر اندک را تبیین میکند (پارهی ۲۳،سیمپلیکیوس،فیزیک، ۱۶۰):

همانگونه که نقاشان تابلوهای نذری را آذین میبندند، انسانهای خوب مهارت یافته و مبتکر در حرفه ی خویش، رنگهای مختلف را در دست می گیرند، و آنها را از برای تعدیل، از یکی بیشتر و از دیگری کمتر، در یکدیگر می آمیزند، و از آنها شکلهایی شبیه همه چیز به حاصل می آورند، در ختان و مردان و زنان و چهارپایان و پرندگان و ماهیانی که در آب زندگی می کنند و خدایان دیرزی و بسیار محترم می آفرینند؛ به همین سان مگذار از این غلط بر ذهن تو غالب آید که این اشیاء بی شمار میرنده، که در معرض دید هستند، منشأ دیگری این اشیاء بی شمار میرنده، که در معرض دید هستند، منشأ دیگری آیعنی، به جز عناصر] دارند.

دقت این تشبیه با توجه به این حقیقت افزایش می یابد که نقاشان یونانی با چهار رنگ (سفید، سیاه، زرد، قرمز) کار می کردند، که تعدادشان با تعداد عناصر یکی است. ا

دموکریتوس این رنگها را «بسیط» می دانست (تئوفراستوس» دربارهی حواس» ۷۳ دیلز \_ کرانتس، ۴۸۸ ۱۳۵)، و ارسطوی مجعول، دربارهی جهار رنگ ۷۳ ۴۸۸ دیلز \_ کرانتس، ۴۸۹ ۱۳۵ می گوید که نقاشان از راه ترکیب این چهار رنگ تصویرهای شان را می سازند. این نکته را که امپدکلس به ارتباط واقعی بین رنگها و عناصر توجه داشته است، آئتیوس (یکم، ۱۵/۳ ، ۸۹۲ ) بیان کرده است، هر چند تئوفراستوس او را به جهت اینکه در توضیح حس بینایی فقط سیاه و سفید را مطرح می کند نقد کرده است. چشم از آتش (سفید) و آب سیاه و سفید را مطرح می کند نقد کرده است. چشم از آتش (سفید) و آب رسیاه) ساخته شده است. تئوفراستوس می پرسد، پس اگر شبیه از طریق شبیه درک می شود، ما چگونه قادر هستیم رنگهای آمیخته از قبیل خاکستری را درک کنیم؟ (درباره ی حواس، ۲۷ ، ۸۸۶). همان طور که ممکن است کسی درک کنیم؟ (درباره ی حواس، ۲۷ ، ۸۸۶). همان طور که ممکن است کسی

خود به خود روشن نیست که آیا امپدکلس ماده را پیوسته و شناور می دانسته است یا این فکر را می کرده است که ماده از اجزای ریز تشکیل شده است؛ اما ماده اگر از اجزا تشکیل نشده باشد تصور حرکاتی که امپدکلس به آنها نسبت می دهد دشوار خواهد بود، و این عقیده را از زمان ارسطو به این سو به او نسبت داده اند. ارسطو می نویسد (کون و فساد، ۲۲۴۵۲۶):

به عقیده ی کسانی که از امپدکلس پیروی می کنند راه تغییر چیست؟ آن باید شبیه ساختن دیوار از آجرها و سنگها باشد. «آمیزش» آنها باید از عناصری باشد که تداوم دارند، اما از اجزای کوچکی که در کنار یکدیگر قرار گرفته اند، تشکیل شده اند. ا به این طریق گوشت و

انتظار داشته باشد، او در مورد دو رنگ «بسیط» دیگر سئوال نمی کند، که شخص را در تردید می گذارد که آیا روایت آنتیوس که امیدکلس هر چهار رنگ را تشخیص داد درست است یا نه. (رک: دیلز، عقایدنگاری ، ۲۲۲، آنتیوس اول، ۱۵/۷، که چهار رنگ نخستین را به نظریه ی فیثاغوری نیز نسبت می دهد.) تئوفراستوس قطعاً این رنگها را به کسی پیش از دموکریتوس نسبت نمی دهد، اما باور داشتن این نکته دشوار است که نویسنده ی پاره ی ۲۳ هر چهار رنگ را در ذهن نداشته است.

ارتباط عناصر با رنگ های چهارگانه در اندیشه ی چینی نیز آمده است. نگا:

Needham, Science and Civilisation, II, 238. این ارتباط هم در عزب و هم در شرق، جزء ضروری کیمیاگری شده است. با این حال هر کس بخواهد امپدکلس را سلف کیمیاگران بداند باید توجه داشته باشد که اگر ارسطو آموزه ی او در باب فناناپذیری و تغییرناپذیری عناصر چهارگانه را باطل نکرده بود، اساس نظریه ی کیمیاگری غیرممکن می شد.

1.ἐκ σωθομένων... τῶν στοιχείων κατὰ μικρὰ δὲ παρ' ἄλληλα συγκειμένων.

هیچ اسم دیگری به جز «اجزا» نمی توان برای صفت فراهم کرد: μικρά مربوط است به آجرها و سنگهای مجزا در ترکیب دیوار. خود کلمه ی μόρια را برسطو در درباره ی جوانی، ۴۷۳b۳، به کار برده است، آن جا که از πόροι در تشکو در درباره ی جوانی، ۴۷۳b۳، به کار برده است، آن جا که از πάροι در سخن می گوید که τοῦ σώματος μορίων ἐλάττους می گوید و فساد، ۳۲۵b۵ می گوید

هر چيز ديگر پديد مي آيد.

چند قرن بعد، گالن [= جالینوس] نیز چنین می نویسد (دیلز \_ کرانتس، A۴۴، و رک: A۳۴):

امپدکلس نیز می گوید که ما و همهی اجسام زمینی از همان عناصری تشکیل شده ایم که هیپوکراتس [ = بقراط] نام می برد، با این حال نه از ترکیب و آمیزش کامل آنها، بلکه از در کنار یکدیگر قرار گرفتن و در اجزای ریز (μόρια) با یکدیگر برخورد کردن.

تئوفراستوس (دربارهی حواس، دوم؛ دیلز ـ کرانتس، AA۶) می گوید که در طبیعت انسانها عناصر «به یکدیگر فشرده شدهاند و با ظرافت خرد شدهاند». ا عقایدنگاران این اجزاء را با زبانی دلالت کننده بر لئوکیپوس و دموکریتوس اتمی توصیف می کنند: «امپدکلس می گوید که مقدم بر عناصر، اجزای بسیار کوچکی (θραύσματα) وجود دارند، که همگناند و

که امپدکلس «تقریباً قصد داشت» موقعیت لئوکیپوس را بپذیرد که اجسام صُلب تقسیمناپذیر وجود دارند.

به مثابه عناصری پیش از عناصر [چهارگانه]اند» و: «او عناصر را از اجسام کوچکتر (٥٢κοι)ی به حاصل می آورد که آخر از همه اند و به مثابه عناصر عناصر می باشند.» این ممکن است بیش از این معنی ندهد که، فی المثل، خاک عنصر است، اما از میلیون ها ذره ی ریز ساخته شده است که هر یک از آنها همه ی ویژگی های خاک را دارند. اگر «عناصر عناصر» چیز بیشتری معنی دهد، قطعاً غلط است. خود امید کلس در این نکته مُصّر است که هیچ چیزی نباید مقدم بر «ریشه های چهارگانه» همراه با تفاوت های کیفی ذاتی آنها پنداشت. او در این جا با اتمیان تفاوت بنیادی پیدا می کند، زیرا اتمیان

۱. آئتیوس، اول، ۱۳، ۱۷ و اول، ۳،۱۷ (دیلز ـ کرانتس، ۸۴۳). بعید نخواهد بود که عقایدنگاران، با آن رویکرد نامتعارف و اشتیاق به تطابق، نظریهی امیدکلس را شبیه نظریهی اتمی بدانند، و اگر آنها چنین کرده باشند، در این صورت مى توان منشأ اين اشتباه را حدس زد. آسكلپيادس اهل بيثونيا Asclepiades of Bithynia ، نویسندهی پزشکی قرن نخست پ. م، گونهای اتم گرایی (دره گرایی) را براساس اتم گرایی هراکلیدس پونتیکوس پذیرفته است. هر دو اتمهایشان را ۵۲κο۱ نامیدهاند. این اتمها مانند اتمهای دموکریتوس و اپیکوروس، کیفیات محسوس ندارند، با وجود این سکستوس (Pyrrh.) τοῖς περὶ ᾿Ασκληπιαδην... θραυστὰ εἶναι نوشت: (hyp. 3. 33 τὰ στοιχεῖα λἔγουσι καὶ ποιά. بالا.) بایومکر در Problem d. Materie، ۳۲۶ یادداشت، این مطلب را به معقول ترین وجه تبیین کرده است. مقصود سکستوس از στοιχεῖα [= عناصر] در اینجا، خود ۵۲κο۱ نیستند، بلکه مقصودش عناصر در معنای امیدکلسی هستند \_ خاک، آب، غیره. ὄγκοι از نظر آسکلیبادس στοιχεῖα πρὸ τῶν στοιχείων هستند. آسکلپیادس در نظریه هایش همچنین از πόροι نيز بسيار استفاده مي كند. في المثل مي خوانيم: κατὰ τὸν `Ασκληπιαδην στοιχεῖα ανθρώπον ὄλκοι θραυστοὶ καὶ πόροι. (گالن مجعول، ۱۴/۶۹۴ كوهن: اينكه آيا او واقعاً ὄλκοι را θραυστοί می داند، نه اتمهای واقعی، امری است که بحث را احاطه کرده است.) همان طور که بایومکر خاطرنشان کرده است، اساس فیزیکی نظریه های آسکلپیادس نه تنها به اتمیان بلکه همچنین به امپدکلس نیز بازمی گردد، و ابهام موجود در عقایدنگاری ها احتمالاً تا اندازهای از این ترکیب بعدی دو نوع نظریهی سرچشمه گرفته است.

گمان می کردند که عناصر هر چیز اجسام ریزی هستند که فاقد کیفیات حسی (رنگها، صداها، طعمها، بوها) هستند، کیفیاتی که بعدها «کیفیات ثانوی» شناخته شدند. این کیفیات حاصل بر هم کنش اتمها با اتمهای موجود در بدنهای خود ماست، و بنابراین ذهنی و مِنعندی اند. با وجود این، عقایدنگاران به ندرت توانسته اند بگویند که در آمپدکلس شاهدی بر «ریز ترین اجزا» از قبیل آنچه ارسطو تدارک می بیند نیست. ا

مفهوم «در یکدیگر دویدن» عناصر با این نظریه بسیار دقیق می شود که عناصر و اجزای آنها (ارسطو، کون و فساد، ۲۲۴۵۳۰) دارای گذرگاه ها یا منفذهایی هستند که ممکن است یا ممکن نیست اجزای جواهر دیگر را بپذیرند. این امر با جزیبات مفصل در ارتباط با احساس (پایین، صص ۱۹۸ بپذیرند. این امر با جزیبات مفصل در ارتباط با احساس (پایین، صص ۱۹۸ و بعد) توصیف شده است، اما همچنین برای تبیین این نکته نیز به کار رفته است که چرا بعضی از جواهر آسان تر از بعضی دیگر ترکیب می شوند، فی المثل آب با شراب و نه با روغن (پارهی ۹۱ و تئوفراستوس، دردارهی حواس ، ۱۲): داشتن «منفذها»یی با اندازه ی مناسب مسئله بوده است. «جوهرهایی می توانند با یکدیگر درآمیزند که منفذهای شان متقارن باشد» «جوهرهایی می توانند با یکدیگر درآمیزند که منفذهای شان متقارن باشد» طور کلی از طریق تقارن منفذها توجیه می کند» (درداره ی حواس، ۱۲). هر

۱. به راستی بیان ارسطو نشان می دهد که نتوانسته است بیان روشنی در امپدکلس در باب متشکل بودن عناصر از اجزای ریز پیدا کند. او این مطلب را از این جا استنتاج می کند که امپدکلس عناصر را برای خودش اینگونه تصویر می کرده است، و تعادل شواهد نشان دهنده ی این است که او بر حق بوده است. نیز نگا: یایین، ص ۶۵.

مثالهای دیگر: ذرات سفید مناسب ذرات آتش چشم هستند، ذرات سیاه مناسب ذرات آب (تئوفراستوس، دربارهی حواس، ۷؛ دیلز ـ کرانتس، ۸۸۶، ریزههای آهن تحت فشار ذرات poroi آهن ربا قرار می گیرند (اسکندر، ریزههای آهن تعذیه از زمین مناسب ذرات گیاهان است (پلوتارخ، نگا: پارهی ۷۷). اینکه آیا خود امید کلس کلمه ی πόροι (پوروی = ذرات) را در این ارتباط به اینکه آیا خود امید کلس کلمه ی πόροι (پوروی = ذرات) را در این ارتباط به

چیزی ذرات یا «بیرونریزی» دارد. پلوتارخ بیتی از امپدکلس را در این باره حفظ کرده است (مسایل طبیعی، ۹۱۶ط، پارهی ۸۹):

این موضوع را در پرتو امپدکلس بنگر،

«دریافتن اینکه هر چیزی بیرونریزی مایی دارد که در وجود میآیند». نه تنها از حیوانات و گیاهان، یا از زمین و دریا، بلکه همچنین از سنگها و برنز و آهن نیز بیرونریزی autflow مداوم جریان دارد. به واقع همین جنبش و سیلان بی وقفه است که موجب انهدام و تباهی همه چیز می شود. ا

افلاطون به این آموزه اشاره کرده است (منون، ۷۶۰)، و تئوفراستوس تأیید می کند (درماره ی حواس، ۲۰) که امپدکلس آن را به مثابه علت انهدام مطرح کرده است. او می نویسد: ۱۵ هر بیرون ریزی علت تباهی باشد، و بو نیز به هر حال از مقوله ی بیرون ریزی است، چیزهایی که بوی بسیار دارند باید سریع تر از بین روند، نقد بیشتر او، که وقتی عشق افزایش یابد ادراک حسی

ا. δλωλε را همچون دیلز ـ کرانتس ترجمه کردهام. اما آقای سندباخ به من توجه داد که نسخه ی خطی پلوتارخ δδωδε دارد، که می تواند کاملاً درست باشد، نه فقط برای اجتناب از همانگویی، بلکه همچنین با توجه به ارجاع به بو در تئوفراستوس، حواس، ۲۰.

یا ناچیز خواهد بود و یا اصلاً نخواهد بود، زیرا در این صورت اشیا چیزها را در درون خود خواهند کشید، و به بیرون نخواهند فرستاد، آنچه را شخص انتظار دارد تأیید می کند، یعنی این را که بیرون ریزی حاصل عمل جداسازی آفند است. ورود واقعی یک جسم به جسم دیگر از طریق منافذ، به قول ارسطو، تبیین امپدکلس از همهی فعل و انفعالات موجود در جهان فیزیکی است.

ارسطو در یافتن مشکل تطبیق این آموزه با آموزهی طرد خلاً هوشیار بوده است. ایرادی که می گیرد این است که اگر منافذ پر باشند، هر دو آموزهی او فرضیه های زاید (کون و فساد، ۳۲۶۵۸) و عیب جویانه است، اما این آموزه ها در ارتباط با ادراک حسی مشکلات جدی ای بار می آورند که به نظر می رسد امید کلس با آنها برخورد نکرده است. در این جا فعلاً فقط این نکته را مطرح می کنیم که براساس این نظریه، عناصر باید از اجزایی تشکیل شده باشند که پس از حد معینی هرگز تقسیم نمی شوند، چه در غیر این صورت همه چیز خواهد توانست مناسب هر چیز دیگر باشد و مسئلهی «مطابقت» منفذها مطرح نخواهد شد. همچنین ممکن است از این جا نتیجه گرفت که او در اطراف مسئله کاملاً نیندیشید، و شاهد مثبتی وجود ندارد که او ماده را اینگونه دارای اجزا دانسته باشد. اینکه او ، از چشم آیندگان، پیشگام اتمیان است ولی به موقعیت آنها دست نیافته است، بیشتر از این قول ارسطو برمی آید (دربارهی آسمان، ۳۰۵۵۲) که «به نظر می رسد مقصود» او از کوچک ترین جسم «جسم تقسیم پذیری باشد که هرگز تقسیم نمی شود». ذرات او به لحاظ فیزیکی دست نخورده و سالم باقی می مانند، هر چند او به مفهوم مقادير نظراً تقسيم ناپذير دست نيافت. شگفت انگيز نيست كه نویسندگان عقایدنگاری ها او را به طور کلی بررسی کرده باشند. او به واقع اتم گرایی را با سه مطلب بنیادیاش فراهم آورد: ایده های عناصر تباهی ناپذیر و کوچکترین اجزاء، و تحویل همهی اَشکال تغییر به آمیزش مکانیکی؛ آن نویسندگان همچنین این نظریه را برگرفتند و توسعه دادند که اعیان فیزیکی پیوسته پوسته ها یا «زایداتی» (پارهی ۸۹) بسیار ریز بیرون می دهند، و از این نظریه، مانند خود امپدوکلس، برای تبیین ادراک حسی از آن استفاده کر دند. ۱

۱. بهترین روایت از ساختار ماده در امپدکلس هنوز از آنِ تسلر است، ZN، ۶۰ -۹۵۴. نیز نگا:

Gilbert, Met. Theor. 107 n. 1, 120; Kranz in Ilermes, 1912, 24f. and Emped. 46f. 83.

افکار راینهارت در خصوص تئوری ذره (۲۳، ۱۹۵۰، ۱۷۸) دلبخواهی و بعضی از شواهد را نادیده گرفتن است.

بحث بیشتر ممکن این است این را آشکار سازد که نظام امیدکلس مقدم بر نظام اتمیان است، نه چنانکه گاهی در گذشته گفته اند (فی المثل، دیلز؛ نگا: بیگنون، امید کلس، ۲۴۸، یادداشت ۲) برعکس.

## عشق و آفند

اینک می توانیم به بعضی از فقرات بلند امپدکلس بنگریم و در پیوند اندیشه هایی که از آنها برمی آید توجه کنیم. ابتدا فقره ای را بررسی می کنیم که سیمپلیکیوس در جایی گفته است که از «کتاب اول دربارهی طبیعت» است، و در جای دیگر گفته است که این فقره «در آغاز» است.

(پارهی ۱۷) من گزارشی دوگانه خواهم داد. گاهی تنها واحد رشد می کند. (۳) دوگانه است زایش چیزهای میرنده و دوگانه است زوال آنها. (۴) تباری می زاید و می میرد از طریق گرد آمدن همه ی چیزها، (۵) دیگری می پرورد و سپس زایل می شود چون آنها دوباره جدا می شوند. (۶) از این رو آنها هرگز از تغییر مداوم باز نمی ایستند، (۷) گاه همه در واحد گرد هم می آیند از طریق عشق، (۸) و گاه هر واحد از هم جدا می شود به وسیله ی نفرت آنند. (۹) به این ترتیب در این طریق آموخته اند که از کثرت، واحد بار آیند. (۱۰) و چون واحد تقسیم شود دوباره کثیر گردند، (۱۱) آنها در این طریق در معرض شدن هستند و

زندگی پایدار ندارند؛ (۱۲) اما آنها هرگز از گرد آمدن و جدا شدن باز نمی ایستند، (۱۳) آنها همیشه هستند، بی جنبش در مسیر دوری شان. (۱۴) اما بیا، بشنو گفتارم را، زیرا آموختن حکمت را می افزاید. (۱۵) همانطور که پیش از این به هنگام آشکار ساختن حدود گفتارم گفتم، (۱۶) گزارشی دوگانه خواهم گفت. گاه واحد پدید میآید (۱۷) از کثرت، و گاه جدا می شود تا کثیر از واحد به حاصل می آید: (۱۸) آتش و آب و خاک و انبوه بسیار بزرگ هوا، (۱۹) و آفند نفرین شده جدا از اینها، و در هر جهت یکسان، (۲۰) و عشق در میان آنها، با درازا و یهنای یکسان. (۲۱) او را باید با ذهنت ببینی، نه اینکه با چشمانی حیران نشینی: (۲۲) اوست که اقرار کردهاند که در اندامهای میرندگان جای دارد، (۲۳) به وسیلهی اوست که آنها محبت آمیز می اندیشند و کارهای مسالمت آمیز انجام می دهند، (۲۴) او را شادی و آفرودیت می نامند. (۲۵، ۲۶) هیچ میرندهای از او که در میان آنها [یعنی، در میان عناصر و آفند] می گردد آگاه نیست، اما تو به آشکار ساختن گفتاری گوش کن که فریب آمیز نیست. (۲۷) همهی اینها یکسان و هم سال اند، (۲۸) اما هر یک در قلمروی متفاوت مسلط است و هر یک خوی خود را دارد، (۲۹) و در گردش زمان به نوبت تسلط می بابند. (۳۰) و در کنار اینها نه چیزی پدید می آید و نه چیزی از میان می رود. (۳۱) اگر آنها پیوسته از میان می گرفتند، اصلا دیگر وجود نداشتند؛ (۳۲) و چه چیزی می توانست این کل را افزایش دهد؟ از کجا می آمد؟ (۳۳) و نیز چگونه می توانست تباه شود، زیرا چیزی از اینها خالی نیست؟ (۳۴) نه، فقط آنها هستند، اما چون در یکدیگر می دوند (۳۵) گاه این چیزها می شوند و گاه آن چیزها، و با وجود این همیشه و همواره هماناند.

ابیات ۱-۱. ترجمه ی بدیل: «از کثیر فقط واحد رشد می کند، و دوباره جدایی حاصل می شود...»، موضوع بیان نشده است ولی معلوم است که موضوع

این عبارت مجموع کل چیزهای موجود است. این با پارمنیدس در سخن گفتن از وجود واحد تطبیق می کند.

ابیات ۵-۲. مرجع ۴ ή و ή باید، در معنا، هم Υένεσις و هم απόλειψις باشد، و از آنجا که این اسم فعلهاست و نه خود απόλειψις باید بیشتر «درونی» تلقی شود تا امری مستقیماً بیان شده. استفاده ی برنت از «پیدایش» («گرد آمدن همه چیز پیدایش واحدی به وجود می آورد و آن را تباه می سازد») شاید تا آنجا که بتوان از ترجمه انتظار داشت رضایت بخش باشد.

بیت ۵. θρυφθεῖσα را که پانزربیتر به جای θρυφθεῖσα در نسخه ک خطی آورده است (ویلاموویتس دومی را حفظ کرده است) عموماً به عنوان تدارک کننده ی نظیری از برای τίκτει پذیرفته اند که به نظر لازم می آید.

ابیات ۱۳–۷ = ۱۲ و ۶–۲۶/۵، جز این که بیت ۹ (= ۲۶/۸) در نقل سیمپلیکیوس از پاره ی ۱۷ حذف شده است. درج آن را فقره ی مربوط تضمین می کند.

بیت ۱۳ . ۵۲۸ ۸ می کند. آن را عموماً (دیلز، کرانتس، فن آرنیس، جنسهای خنثای دیگر پیروی می کند. آن را عموماً (دیلز، کرانتس، فن آرنیس، بیگنون) به این حقیقت نسبت می دهند که عناصر برای امید کلس خدایان هستند. (رک: بالا، پارهی ۶، ص ۴۴.) عقیده ی قانع نکننده ی موندینک (۱۳۴،۱۹۵۴ ) که ارجاع به «میرندگان» است، راه حلی پیش نمی نهد.

برای نقل قول ارسطو و تفسیر این ابیات نگا: پایین ص 176، یادداشت ۴. همان طور که کوشیده ام در ترجمه نشان دهم مقابله ی اصلی، مقابله ی است مابعد پارمنیدسی بین γίγνονται و ٤ασιν و

بیت ۱۴. «آموختن حکمت را می افزاید.» شاید هراکلیتوس، پارهی ۴۰ را در مد نظر دارد (جلد ۵ فارسی، ص ۲۹).

بیت ۸۱. ۱۷۷۵ ἄπλετον ،ἢέρος ἄπλετον ὕψος ،۱۸ نقل کلمنت است. سکستوس و پلوتارخ و آثناگوراس بیت را بدون ἤπιον نقل می کنند، و کلمنت و پلوتارخ به جای ἢέρος کلمه ی αἰθέρος را آوردهاند. (رک: پایین، ص ۱۲۱، یادداشت مربوط به بیت ۳.) این تغییرات شاید اهمیت چندانی

نداشته باشند، اما ممکن است بتوانند ما را در اطمینان از اینکه تا چه اندازه کلمات خود امپدکلس را داریم آگاهی دهند. (در بیت ۱۴ نسخه ی خطی سیمپلیکیوس چنان است که گویا امپدکلس می گوید: «باده گساری (μέθη) حکمت را می افزاید»!)

بیت ۱۹ . « « « « و این است « « « « این است و « « و این است (کریک ۔ راون) ، و قدرت یکسان (بیگنون) . اما این کلمه در « و مر ، که بسیار هم آمده است (بلیلاد ، ۲/۱۶۹ ، ۵/۵۷۶ ، ۵/۵۷۶ ، ۱۲/۴۶۳ ) ، به معنای « برابر » در هر جنبه است . گاهی جنبه ی خاصی مطرح است ، فی المثل ، در حکمت ، در اراده ، در ظاهر . تنها مورد از معنای دیگر آن در آداتو س است و . ( و بعید است در این جا آن معنا در مد نظر باشد . همچنین معنا هم آن را نمی طلبد . مقصود امید کلس این است که هر شش عامل ـ یعنی چهار عنصر و مشق و آذند ـ با یکدیگر برابرند . او در بیت بعد درباره ی عشق می گوید که «درازا و پینای آن » یکی است ، و درباره ی عناصر در بیت ۲۷ می گوید که آنها « همه برابرند » در این جا او همین مطلب را درباره ی آذند می گوید . این که سیمپلیکیوس به جای شرکاس در این جا و در بیت قبل درصدد گفتن این است که عناصر چهارگانه و آذند همه برابرند . پانزربیتر ۴ و « « « شش گانه ی سیمپلیکیوس از بیت ۷ ، تفاوت مشابهی بین ۱۳۵ سیم شرد را در ذکر شش گانه ی سیمپلیکیوس از بیت ۷ ، تفاوت مشابهی بین ۱۳۵ سیم ( در ذکر شش گانه ی سیمپلیکیوس از بیت ۷ ، تفاوت مشابهی بین ۱۳۵ سیم شرد دارد . نگا: دیلز ـ کرانتس ، همان جا . )

بیگنون تحت تأثیر این پیش فرض خودش است که امپدکلس در اینجا میخواهد اسفایروس، یا جهان را تحت تسلط عشق توصیف کند، اما امپدکلس در اینجا نمیخواهد هیچ بخشی از جهان را توصیف کند: همان طور که ابیات که ۷-۸ و ۲۹ روشن می کنند، امپدکلس در مرحلهی آغازین طرح عواملی است که وجود دارند و میخواهد آنها را به طور کلی توصیف کند. از این رو من این حقیقت را که آفند «جدا از آنهاست» و عشق «در میان آنهاست» چندان مهم نمی دانم. باید به خاطر داشت که، هر چند آنها بعد دارند، عمل آنها مکانیکی نیست. رک: فی المثل، ابیات ۸ و ۲۲/۹. «نفرتی» که آفند داخل می کند بخشی از

طبيعت خودش است.

بیت ۲۵. قرائت μετά τοῖσιν از آن براندیس است. نسخه ی خطی سیمپلیکیوس μετ δσσοισιν اولی معنای خوبی می دهد اما سیمپلیکیوس μετ δσσοισιν و μετ δσσοισιν خارج از وزن است، و پر لّر δσσοισιν و را پیشنهاد کرده است. اگر آنچه امپدکلس نوشته است چیزی شبیه این باشد، در این صورت مقابله با δίχα ا آن ۲۵ را از بین می برد که بخشی از این فرض است که امپدکلس اسفایروس را در مد نظر داشته است. تسلر (۹۹۹، ۹۹۹) یادداشت ۲) ما پانزربیتر را تأیید کرده است. پفلیگرسدورف (۹۹۹، یادداشت ۲) بادداشت ۲) تصوری اصیل از معنای این بیت دارد: هیچکس عشق را در حال چرخش ندیده است، زیرا به واقع او چنین نیست؛ حرکت چرخنده برای او نامناسب است! نکته این است که در حالی هر کسی قدرت عشق در امور انسانی را تشخیص می دهد، اما اهمیت کیهانی آن نادیده گرفتهاند.

بیت ۳۰. بر این حقیقت پارمنیدسی تأکید می کند که از آنجا که عناصر و عشق و آفند جاویداناند و تنها واقعیتها هستند، از این رو هیچ چیز دیگر (به معنای دقیق آن) اصلا به وجود نمی آید و از بین نمی رود. البته این مستلزم این نیست که آنها خودشان به وجود می آیند یا از بیان می روند. به این دلیل بعضی مصرع آخر را اینگونه ترجمه کرده اند، «آنها از بین نیز نمی روند»، اما این ضروری نیست و تغییر موضوع شدید است.

ابیات ۵-۳۱ نشان می دهند که امپدکلس تا چه اندازه احساس می کند که منطق امپدکلس را حفظ کند. در باب  $\dot{\alpha}$   $\dot$ 

این فقره توضیحی عالی در باب شیوه استدلال، و تکرار سخنان پارمنیدس ارایه می کند، که در ابیات ۱۵ و بعد به آن اقرار شده است. در درون این پاره، ابیات ۱۷ - ۱۹ و بیت ۱۲، بیت ۶ را تکرار می کنند. بیت ۲۶ = پاره ی ۲۶/۱. بیت ۳۴ در زمینه های متفاوتی مانند ۲۶/۲ و بیت ۱۲/۱۳ تکرار می شود، اما جمله به صورت متفاوت پایان می یابد. به جای

«گاه این چیزها و گاه آن چیزها می شوند و با وجود این همیشه و هموار هماناند» در ۲۶/۳ داریم «انسانها و انواع دیگر حیوانات می شوند»، و ابیات ۸-۷ این پاره بلافاصله پس از آن به عنوان بخشی از همان جمله اضافه می شوند، و به دنبال آنها فقره ی دیگری می آید. در ۲۱/۳ بیت بعد چنین است «متفاوت می شوند؛ تا اینکه آمیزش موجب تغییر می شود». این شیوه ی تفهیم و حدت همه ی بخش های شِمای کیهان و وابستگی آنها به یکدیگر به خواننده نامتعارف است.

با وضع عناصر چهارگانه به جای عنصر واحد مسئله ی حرکت حل نشد. پارمنیدس اصرار داشت که آنچه هست نمی تواند حرکت کند، و ماده زنده انگاری بی تأملانه را که نخستین فیلسوفان را قادر می ساخت تا از مسئله ی علت محرکه اجتناب کنند غیرممکن ساخت. از آنجا که عناصر چهارگانه حتی المقدور شبیه واحد پارمنیدسی بودند، امپدکلس احساس کرد که باید محرکهای خارجی معرفی کند. بعضی گمان کردند که این امر هرگونه ایده ی زندگی را حذف می کند و برای ما تصور اجسام بی جانی را به ارمغان می آورد که به وسیله ی نیروهای خارجی صرفاً حرکت مکانیکی دارند. از این رو کرنفورد نوشت: ا

هر چند عنصر خدایان نامیده شدند (زیرا فناناپذیراند) و نامهای اسطورهای به آنها داده شد، آنها زنده نیستند. به همان اندازه که مفهوم عنصر جسمانی روشن تر می شود، زندگی از آن رخت برمی بندد. امید کلس نیروی زنده ی حرکت را در جوهرهای دوردست قرار داد.

از این پاره می آموزیم که این محرکها کدامند. آنها نیز نامهای

١. سخنراني منتشر نشده.

اسطورهای دارند، آفند و آفرودیت یا عشق ، یعنی نیروهای انزجار و شیفتگی. از آنجا که تأثیر آنها متضاد است، و هر دو با یکدیگر عمل می کنند، از این رو چیزی شبیه تنشهای متضاد همزمان را می نمایانند، یعنی شبیه «هماهنگی نهان» هراکلیتوس. همچون مورد هراکلیتوس، فقط هنگامی که ستیزهی بین آنها تداوم داشته باشد، جهان موجودات زنده مى تواند وجود داشته باشد: التسلط يكي از آنها كيهان را درهم مي شكند و به حالتی منجر می شود که در آن زندگی زمینی ناممکن می گردد. از آنجا که هر دو فعال و ضد یکدیگر هستند، عناصر هرگز نمی توانند پیوسته در حالت آمیزش یا جدایی باشند، بلکه بین این دو حالت در تغییرند، و در لحظهای از یکی از فرایند، جهان موجودات زنده می تواند به حاصل آید. پیش از این به پیشرفت زبان از وضعیت سازشناپذیر «یا هست یا نیست» پارمنیدس به سوی انعطاف پذیری آن توجه کردیم. ارسطو مدتها بعد گفت که ««وجود » کلمهای است که در چند معنا به کار می رود»، و آن را با شکیبایی تحلیل و تشریح کرد. در زمان امپدکلس هنوز تا این حد پیشرفت حاصل نشده بود، اما گام اول هنگامی برداشته شد که امیدکلس نوشت (ابیات ۹ و بعد) که «اشیا به طریقی [یعنی، تا آنجا که اجزای مختلف از طریق حرکات عناصر به وجود می آیند و منحل می شوند] به وجود می آیند و از بین می روند، اما در طریق دیگر [یعنی، تا آنجا که عناصر متحرک، في نفسه، تباهى ناپذير و تغييرناپذيراند]اشيا همواره هستند. او نتوانست از زبان صیرورت پرهیز کند ـ فی المثل او باید می گفت که عناصر «گاه این چیزها می شوند و گاه چیزهای دیگر، - اما او با آگاهی شایان توجهی خوانندگانش را از این امر آگاهی داد (پارهی ۹): هنگامی که عناصر ترکیب

۱. رک: ارسطو، کون و فساد، ۱۶ ۳۱۵۵:

ἄλλως τε καὶ μαχομένον ἀλλήλοις ἔτι τοῦ Νείκους καὶ τῆς Φιλίας.

می شوند تا حیوانات یا گیاهان را تشکیل دهند، انسانها می گویند که اینها زاییده شدند، و هنگامی که دوباره از هم می پاشند، انسانها آن را مرگ می نامند، «به غلط، اما من غرف را رعایت می کنم». البته عشق و آفند همانند عناصر جاویداناند: «زمان بی کران هرگز از این دو خالی نخواهد بود» (پاره ی ۱۶).

تأثیرات متضاد عشق و آفند را همچنین ممکن است با این سخن بیان کنند که عشق شیفتگی بین ناهمانندها را می نمایاند و آفند جذب همانند به همانند را. نتیجه ی طبیعی تمایل آفند به جدا ساختن عناصر از یکدیگر این است که هر عنصر را جداگانه را گرد آورد. ارسطو این نکته را به روشنی مطرح می کند، هر چند میل اوبه یافتن ناکامی در اسلافش موجب می شود ناسازگاری غیر واقعیی را به امیدکلس نسبت دهد. او می نویسد (مابعدالطبیعه ، ۹۸۵۵۲۳): «در هر صورت، عشق او در موارد بسیاری جدا می کند و آفند متحد می سازد. هنگامی که آفند کل را به عناصر جدا می کند، آتش و هر یک از عناصر دیگر به صورت واحد در می آیند؛ و هنگامی که دوباره تحت کنش عشق گرد می آیند و واحدی تشکیل هنگامی که دوباره جدا شوند.»

آنچه پارهی ۱۷ دربارهی طبیعت و کار این دو نیرو، به ویژه دربارهی عشق، می گوید در جای دیگر تأبید می شود، و به این ترتیب تردیدهای جدّی در این دیدگاه را که آیا امپدکلس سرانجام به تمایز بین ماده ی درونی و نیروی مکانیکی دست یافت دور می افکند. عشق می رود نامی غیر اسطوره ای برای نیروی فیزیکی غیر شخصیی شود که اجسام بی جان را به شیوه ی مغناطیس یا گرانش به یکدیگر جذب می کند. او آفرودیت است،

۱. برای ترجمه ی ἐπίφημι کلمه ای را که لاک در بحث کیفیات ثانوی به کار برده است وام گرفتم، که می گوید درست نیست آنها را کیفیات شیء فی نفسه بنامیم، بلکه «من با رعایت شیوه ی سخن متعارف، آنها را کیفیات می نامم».

(Essay Concerning Human Understanding, II, vii, 10)

همان نیرویی که آدمیان در دلهایشان احساس میکنند، و آنها را در دام اندیشه های دوستانه و عاشقانه می اندازد، همان گونه که آفند (یا به تعبیر ۲۱/۷، خشم ) نفرت می آفریند. در پارهی ۲۲، عناصر، هنگامی که آفرودیت آنها را با هم متحد میسازد، «عزیز یکدیگرند»، و به حکم آفند دشمن یکدیگر می شوند. در پارهی ۲۱ در عشق گرد می آیند و دمشتاق یکدیگرند». جهان صغیر و جهان کبیر را نیز همان اصول فیزیولوژیکی اداره می کنند. امید کلس سرانجام محرک و متحرک را از یکدیگر جدا ساخت،اما ما هنوز در جهان دکارت یا نیوتن نیستیم. ۱ به واقع، برای او شایسته نیست که نیروهایش مکانیکی و اخلاقاً و به لحاظ روان شناسی خنثی باشند، زیرا او پيام ديني، يعني پيام پالايشها، را نيز دارد، و هر دو بر جهان بيني واحدي مبتنی هستند. بعضی از جنبه های جهان فیزیکی ممکن است شخص را متمایل سازد که این را فراموش کند، اما کلمات خود امیدکلس این اظهار نظر ارسطو را تأیید می کند (مابعدالطبیعه ، ۹۸۵۵۴) که اگر کسی بیش از بیان ناقص امیدکلس از مقصود او پیروی کند خواهد گفت که عشق علت خیر و آفند علت شر است. او ترکیب بی نظیری از ثنویت فیزیکی و اخلاقی در تاریخ عرضه می کند، زیرا این کار در هیچ لحظهی دیگری از تاریخ ممکن نيوده است.

ویژگی دیگر این نیروها این است که هر دو برای ذهن دورهی بعد یکسان اضطراب آوراند. ارسطو علی رغم آن ذهن روشنش، شکایت می کند (مابعد الطبیعه، ۱۰۷۵۵۲) که امپد کلس علل غایی و صوری و مادی را در عشق خلط کرده است. عشق «خیر» است، و در عین حال «هم اصل محرک

۱. حتی پس از نیوتن نیز دانشمند (لورنتس اُکن) هنوز می تواند به تئوری هایش ایراد بگیرد که «نه به وسیلهی دستکاری مکانیکی (ضربه زدن و هل دادن)، بلکه از طریق دمیدن حیات، جهان را می آفرینند. اگر گیاه مرده باشد، خورشید نمی تواند آن را جذب کند.» (به نقل از: Heisenberg, Philos. Problems).

است و زیرا اشیا را با یکدیگر می آمیزد و هم ماده، زیرا جزیی از آمیخته است، و جود عشق هنوز به گسترش در مکان بسته است، و از این جاست که می خوانیم عشق «در طول و عرض مساوی» عناصر است. تأثیر او بدون رسوخ فیزیکی کارگر نیست. این بحث که آیا عمل این نیروها فیزیکی است یا روان شناختی، بحثی بیهوده است، زیرا عمل آنها هم فیزیکی است و هم روان شناختی. در دوره ای که هنوز خود نیروهای روانی، به صورت مادی همچون تنفس و خون درکمی شدند، به سختی می توانست به جز این باشد.

(پارهی ۲۲) زیرا همهی اینها - خورشید درخشان و زمین و آسمان و دریا - با آن اجزای شان که در اشیای فانی یافت می شوند یکی هستند؛ و به همین طریق عشق همهی آنهایی را که برای آمیزش مناسباند جذب می کند و آنها یکدیگر را عزیز می دارند. اما دشمنان آنهایی هستند که در اصل و ترکیب و شکل شان از یکدیگر بسیار دور هستند، به کلی عادت به وحدت ندارند و به حکم آهند بسیار زیرا آهند زایش آنها را فراهم کرده است.

بیت ۲. Ηλέκτωρ، درخشان، در هومر به عنوان صفت تیتان Hyperion خورشید به کار رفته است (ایلیاد، نوزدهم، ۳۹۸، و رک: ششم، ۵۱۳). در این جا خورشید یعنی آتش، همان طور که آسمان یعنی هوا.

بیت ۹ مخدوش است. سیمپلیکیوس در آغاز دارد ۷εικεογεννέοτησιν، و در تفسیرش به Υεικεογενέσι ۷εικεογενέσι «چیزهای زاییده شده از آفند» ارجاع می دهد. با وجود این تصحیح جزیی پانزبیتر ۷είκεος ἐννεσίησιν، «به حکم آفند» عموماً آن را پذیرفتنی ساخته است. کلمه ی آخر نیز قطعی نیست، اما معنا چندان مشکوک نیست.

بخش اول این نکته را مطرح می کند که عناصر هنگامی که از برای ساختن جهان با یکدیگر می آمیزند هویت مجزای خودشان را از دست

نمی دهند. بقیه ی این فقره به این حقیقت اشاره می کند که در رقابت بین نیروهای متضاد اجسامی تشکیل می شوند که آسان با یکدیگر می آمیزند، و عشق از آنها ترکیبهای بیشتر می سازد؛ در حالی که اجسام دیگر ساختاری دارند که مانع آمیزش آنها می شود به نحوی که آفند راه خود را در آنها دارد و آنها وجودها یا جوهرهایی مجزا می مانند. مثالهایی در این باره در پاره ی ۱۹ آمده است که در آن رفتار متفاوت آب در نسبت با باد و روغن مطرح شده است. این «مناسبت آمیزش» یا عدم آن به منفذهای ریز در هر جسم بستگی دارد.

ماهیت عناصر و رفتارشان تحت تأثیر عشق و آفند آن اندازه اهمیت دارد که امپدکلس در مورد تکرار دیدگاهش به طرق متفاوت تردید نمی کند. از این رو در پاره ی ۲۱ می گوید:

اکنون بیا، این شاهد کلمات قبل مرا ببین، مبادا در آنها چیزی در صورت از دست رفته باشد: خورشید برای دیدن روشن است و در همه جا گرم است، همه ی چیزهای الهی که حمام می کنند در گرما (؟) و پرتو درخشان، و باران در همه ی چیزها تاریک و سرد؛ و از زمین چیزهای سفت و سخت جاری می شوند. در خشم، همه گوناگون و گسسته اند، اما در عشق، گرد هم می آیند و مشتاق یکدیگرند. زیرا هر آنچه بود و هست و خواهد بود از اینها برخاسته است درختان، مردان، زنان، درندگان، پرندگان، ماهیان آبزی، حقیقت مطلق yea خدایان دیرزی در اوج احترام. تنها اینها هستند، اما چون در یکدیگر می دوند ظاهرشان تغییر می کند: آمیزش تا این اندازه در تغییر اثر می کند.

بیت ۲. بعضی از محققان (نگا: بیگنون و دیلز ـ کرانتس، همانجا) μορφῆ را، احتمالاً به درستی، به صورت یا ویژگی عناصر نسبت می دهند، که در

بيت بعد بحث مي شود.

از آنجا از نظر امپدکلس هوا با آسمان هم معنی است (۲۲/۲)، طبیعتاً کافی است که او درباره ی آن بگوید که در گرما و نور خوشید حمام می کند.

بیت ۳. از نظر امپدکلس آتش سفید و آب سیاه است (بیت ۵). رک: تئوفراستوس، دربارهی حواس، ۵۹ (۸۹۶۵) و ۷ (۸۸۶). ارسطو این فقره را در کون و فساد، ۳۱۵۵۱۰ مرور می کند: درست همان طور که او خورشید را سفید و گرم می نامد، زمین را سنگین و سخت می نامد.

بیت ۶. Θελεμνά در دیلز ـ کرانتس تصحیح Θελεμνά یا Θελεμνό در Θελεμνον ὅλον ἕκ سیمپلیکیوس است. هسوخیوس Hesychius دارد Θέλυμνον ὅλον ἕκ میامده است. سوارتس Θέλυμνα آورده است. سوارتس Θέλυμνα است. اسوارتس Θέλυμνα است.

پس شش عامل نهایی داریم، چهار منفعل و در فعال. هر چند عشق و آفند نادیدنی و بسیار ظریف و ناب هستند (آشکارا، بسیار بیشتر از هوا یا

آتش چنیناند)، و هر چند تأثیرشان در درجهی اول تأثیری روانشناختی است، ویژگی روحانی آنها هنوز کاملاً از شکل فیزیکی تفکیک نشده است. این دو فقط از طریق بودن در جهان و آمیختن با عناصر پاینده می توانند آنها را به جذب یکدیگر یا جدایی از یکدیگر وادارند. تأثیرات ثانوی این فرایندها فیزیکی، و حاصل تصادف است. چگونگی این امر در بخشهای آتی مطرح خواهد شد، و نشان خواهد داد که برحقاند کسانی که به رغم انگیزهی روانشناختی اصلی (که آنها مکرراً نادیده می گیرند) مدعیاند امپدکلس در تاریخ اندیشه نخستین فرد اروپایی است که ایده ی نیروی عمل کننده بر روی ماده را در علم مطرح کرده است. در عین حال اندیشه های یونانی سیسیلی در قرن پنجم پ.م آن اندازه که منتقدان گاهی می پندارند ساده نیست.

## علیت در امید کلس: تصادف و ضرورت و طبیعت

عدهای در دوران باستان، به ویژه ارسطو، اعتقاد داشته اند امپدکلس شش و فقط شش عنصر نهایی وضع کرد، آنگاه آنها را از برای ساختن جهان ناکافی یافت و دوتای دیگر، یعنی تصادف (توخه) و ضرورت (آنانکه)، را سربسته وارد ساخت. بعضی از محققان جدید مانند بیگنون (امپدکلس، ۳۰۶ یادداشت)، این امر را ضعفی واقعی در نظام امپدکلس دانسته اند. ارسطو مینویسد (کون و فساد، ۳۳۴۵۷): «محرک نخستین و علت حرکت چیست؟ عشق و آفند نمی توانند محرک نخستین باشند، زیرا آنها علتهای نوع خاصی حرکتند.» او پیشتر نوع حرکت را مشخص کرده است علتهای نوع خاصی حرکتند.» او پیشتر نوع حرکت را مشخص کرده است

میلر موافق است (امیدکلس، ۳۵): به نظر میرسد شواهد اثبات میکنند «که عشق و آفند را امیدکلس «علتهای محرکهی» کلی تلقی نکرده است، بلکه کارکرد آنها را تأثیر بر ترکیبهای خاصی از عناصر و منحل ساختن آنها دانسته است».

ارسطو در این فصل، امور را از نظرگاه خودش، یعنی غایت مندانه، می بیند. همانگونه که او در فیزیک می گوید، از دیدگاه او پدیده ها را فقط به دو گونه می توان تبیین کرد، براساس تصادف یا هدف. تصادف نمی تواند پدید آورنده ی نظم (یعنی آنچه ۱۱کثراً یا غالباً» رخ می دهد) باشد، بنابراین نظم باید حاصل علیت هدفمند باشد. اما طبیعت به طور کلی نظم را نشان می دهد (فی المثل، دانه ی گندم همواره گندم بار می آورد نه زیتون)، بنابراین طبیعت غایت مندانه عمل می کند. پدیده های تصادفی فقط گاه گاه رخ می نمایند، و بیشتر نشان نرسیدن به هدف اند تا نبودن هدف.

او با این نگرش نمی تواند دیدگاه امید کلس را خطا نپندارد، اما نگرش او نگرشی نیست که همه آن را بپذیرند و در آن سهیم باشند. فی المثل، امید کلس ساختار جوهرهای آلی متفاوت را ناشی از نسبت های عناصری که در آنها با یکدیگر آمیخته اند می داند. این نسبت ها، تصادف حاصل از برهم کنش عشق و آفند هستند. کلمه ی دال بر نسبت، لو گوس است، اما لو گوس در یونانی معانی دیگری نیز دارد، که بعضی از آنها فقط بر رفتار موجودات عاقل دلالت می کنند: لو گوس می تواند به معنای اندیشه یا حاصل اندیشه باشد. ارسطو وقتی سخنانش را ادامه می دهد نشان می دهد که تا چه اندازه با کلمات بازی می کند: «پس علت این لو گوس چیست؟ قطعاً آتش یا خاک نیست، عشق یا آفند نیز نیست، زیرا یکی از این دو، علت گرد آمدن و دیگری علت جدایی است. علت طبیعت ذاتی هر یک از آنهاست، این کار

۱. ایچ. ای. تی. رایش در Empedocle's Mixture، استدلال می کند که (چنانکه در ص ۳۸ می گوید) نقش سازوکار در امپدکلس اهمیتی ثانوی دارد: «او برخلاف دیوگنس، اصلاً زمینهی این اندیشه را ندارد که عقل بشری و «فنآوری» را چیزی جز نسخهی ناقص، و نزدیک به، هدفمندی ناآگاهانه بداند.» این مطلب وضع امپدکلس را درست همان موضع ارسطو می گرداند، و اگر این درست باشد، در این صورت سرزنش مکرر ارسطو به امپدکلس در مقام سازوکار گرای جداً درک ناشدنی خواهد بود.

ارسطو یعنی معرفی بی شرمانه ی ایده های ارسطویی ای که برای امپدکلس هیچ معنایی نداشته است ـ «نه، آن چنانکه امپدکلس می گوید، «آمیزش و جدایی آنچه آمیخته است». اما نام درست این، تصادف است، نه لو گوس، زیرا برای اشیا این امکان هست که تصادفاً آمیخته شوند.»

سندی وجود ندارد که نشان دهد امیدکلس کلمهی لو گوس را در این ارتباط به کار برده است، او او بی تردید گمان کرده است که جواهر آلی و موجودات زنده حاصل تصادفاند، هرچند این حقیقت که عناصر می توانند کار ترکیب شوند، و وحدتشان را زمانی حفظ کنند، ناشی از تأثیر عشق است. (به سختی می توان تعجب کرد چرا ارسطو این مطلب را اندکنی مبهم یافته است، و در دربارهی نفس (۲۰۸۵ ۱۱) بی صبرانه این سئوال را مطرح کرده است که: هآیا عشق علت آمیزشی تصادفی است یا علت آمیزشی برطبق لو گوس؟»). امپدکلس به هنگام توصیف چگونگی تشکیل شدن استخوان، پس از ذکر نسبتهایی که عناصر برحسب آنها می آمیزند، می گوید: «و آنها استخوان های سفید شدند، که با سیمان عجیب عشق به یکدیگر پیوستهاند» (پارهی ۹۶)، و باز دربارهی تشکیل شدن خون می گوید: «در لنگرگاه های کامل کوپریس Cypris لنگر انداخت» (۹۸/۳). در عین حال، او در همان یاره با نشان دادن این نسبت آمیزش، از مقادیر مساوی خاک با عناصر دیگر سخن می گوید، و در پارهی ۸۵ در ساختن چشم آتش با اندکی خاک «شانس جمع آمدن یافت»: جانورانی با بدن نرم و استخوان بندی سخت «شانس آورده اند که این نرمی را در دستان کوپریس بیابند» (۷۵/۲). همچنین او می نویسد: «همه چیز به فرمان شانس فکر می کنند» (پارهی

کلمه ی لو گوس در پاره های موجود نیامده است، و او کاملاً قادر بوده است بدون به کار بردن این کلمه توضیح دهد که جواهر آلی حاصل عناصر ترکیب شده در نسبت های مختلف هستند، فی المثل، ۴:۲:۲ برای استخوان (پارهی ۹۶؛ احتمالاً ۴:۲:۱، نگا: سیمپلیکیوس، همان جا.) و ۱:۱:۱:۱ برای خون (پاره ی ۹۸).

۱۰۳)، و «تا آنجا که ظریف ترین اجسام از طریق شانس در سقوطشان واقع شدند» (پاره ی ۱۰۴). سیمپلیکیوس به هنگام ذکر این مثالها می افزاید (فیزیک، ۳۳۱/۱۰: «شخص می تواند بسیاری از اینگونه اظهارات را در فیزیک امپدکلس بیابد.» او این انتقاد ارسطو را توسعه می دهد (فیزیک، ۱۹۶۵ و بعد) که فیلسوفان طبیعی قدیم، از جمله امپدکلس، که سیمپلیکیوس از او نقل می کند، هر چند شانس و تصادف را تبیین نکردند، از آن استفاده کردند. شاید این استفاده ی امپدکلس از تصادف به مثابه تنها تبیین ویژگیهای زیستشناختی مطلوب، قوی ترین سلاح زرادخانه ی غایت گرایان را تشکیل می دهد. این امر در گزارش او از تکامل حیوانات از طریق زنده ماندن مناسب ترینها به خوبی آمده است (صص 203 و بعد، پایین)، اما آن را می توان به کمک انتقاد ارسطو در درداره ی اعضای جانوران پایین، اما آن را می توان به کمک انتقاد ارسطو در درداره ی اعضای جانوران ویژگی های جانوران حاصل رخ دادهای اتفاقی در خلال شکل گیری شان است، فی المثل استخوان پشت به مهره هایی تقسیم می شود زیرا پیچ و تاب است، فی المثل استخوان پشت به مهره هایی تقسیم می شود زیرا پیچ و تاب (جنین) آن را شکسته است.» ا

پس پاره ها خصوصیت تصادفی بودن تشکیل طبیعت آلی را تأیید می کنند. امپدکلس به رغم نگرش دینی اش و به رغم انتخاب آفرودیت ، یعنی روح هماهنگی و خوبی و زیبایی، به عنوان یکی از نیروهای محرک،

۱. کرانتس (هیدکلس، ۵۸) این را به معنای اتفاقی بودن ساختار استخوان پشت در زمانهای گذشته می داند، اثری که از طریق وراثت تا به امروز باقی مانده است. براساس قرائت من، این مطلب به تکامل نژادی مربوط نمی شود، بلکه به مرحلهای از رشد جنین متعلق است. ای. ال. پک در ترجمه ی لوئب لا لا لا لا لا لا اینگونه در نظر می گیرد. اگر این قرائت درست باشد، در این صورت شکستن، چون چیزی است که به طور منظم رخ داده است، معیار ارسطو را از برای پدیدهای اتفاقی بودن آن را توجیه نمی کند (زیرا اتفاقی به نظر ارسطو «دائماً یا اکثراً» رخ نمی دهد)، و ارسطو حتی می توانست از این پدیده به مثابه استدلالی بر ضد اتفاقی بودن آن استفاده کند.

مانند ایونیان، در توصیف جهان فیزیکی غایت گرای نیست. این امر در چشم ارسطو، و پیش از او در چشم افلاطون، ا شکستی بزرگ بود، اما شاید امپدکلس و اسلافش بودهاند که از این جنبه نگرش بیشتر علمی نشان دادهاند. در این مناقشه که او تصادف را به صورت غیر قانونی به مثابه علت مستقلی از آنچه قبلاً تشخیص داده بود در کار آورد مطلب چندانی وجود ندارد. اسم تصادف، به غیر از در بیان شاعرانهی «به حکم توخه»، در پاره ها نیامده است، ایدهی تصادف و شانس و اتفاق از افعالی برمی آید که در جملات او آمدهاند. ۲ ارسطو (فیزیک، ۱۹۶۵۸) می گوید کسانی که اعتقاد دارند چیزی به نام تصادف وجود ندارد، بلکه هر پدیدهای علت معینی دارد، به فیلسوفان قدیم متوسل میشوند. آنها می گویند، این فیلسوفان به هنگام بحث دربارهی به وجود آمدن و از بین رفتن، تصادف را نادیده می گیرند و چنان عمل می کنند که گویا هیچ پدیده ی اتفاقی وجود ندارد. ارسطو در پاسخش به آنها فقط می گوید که اگر آن فیلسوفان تصادف را تبیین نکردند، برای این بود که کاری بهتر از آن نمی توانستند انجام دهند، زیرا آنها به مفهوم تصادف متوسل مى شدند، چنانكه فى المثل امپدكلس هم در نظريدى مربوط به پیدایش جهان و هنم در نظریهی مربوط به پیدایش جهان و هم در نظریهی مربوط به پیدایش حیوانات به آن متوسل شد. سیمپلیکیوس، که او هم شعر را دارد، همان سخن را می گوید (فیزیک، ۱/۱۵): «امیدکلس کمتر [یعنی، از اتمیان] ارزش بررسی را دارد، زیرا او تصادف را در

رک: قوانین ۵-۸۸۹۵، نقل شده در جلد ۲ فارسی، ۱۶۱. بیگنون (امپدکلس، ۳۴۰ یادداشت ۳) حدس می زند که افلاطون به مکتب پزشکی سیسیل، و مخصوصاً به فیلیستیون نظر دارد. شاید بیشتر به «سوفیست های زمان خودش نظر داشته است که فیزیک امپدکلسی را تبلیغ می کرده اند» (میلر، امپدکلس، ۴۰ یادداشت ۲)، با حفظ این مطلب که فیزیکی که این جا اینگونه ضعیف توصیف می شود، کلا امپدکلسی نیست.

۲. συγκυρῶ باره های ۵۳/۲،۵۳ مای συγκυρῶ .۲

موضوعات کوچک به کار می بندد، اما هرگز آن را تبیین نمی کند. په نتیجه ی طبیعی این است که امپدکلس، مانند بسیاری از کسان در هر دوره، می تواند از «رخ دادن» و «اتفاقی» بودن اموری سخن گوید، بی آنکه تصادف را علت بداند. تصور او از تصادف شاید پس از بحث مختصری درباره ی آنانکه، اندکی روشن تر گردد.

امپدکلس، مانند پارمنیدس، در سخن گفتن از آنانکه به مثابه نیرویی شخصی، از شاعران و آموزگاران دینی پیروی میکند. در پاره ی ۱۱۹ عشق «بیزار است از آنانکهی سازش ناپذیره» و پاره ی ۱۱۵ از حکم آنانکه یاد میکند. کاربرد آنانکه در نظام فکری امپدکلس مفسران را، که بسیار با یکدیگر ناسازگارند، گیج کرده است. آئتیوس در جایی آن را یکی مینامد، که عناصر چهارگانه ماده و عشق و آفند صورت آن هستند؛ در جایی دیگر، او آن را علتی توصیف میکند که اصول و عناصر را به کار می بندد. پلوتارخ به سادگی آن را با عشق و آفند یکی می گیرد، در صورتی که سیمپلیکیوس آن را به عنوان علت آفریننده ی سوم فهرست میکند. او در جایی دیگر به امپدکلس شمایی جالب نسبت میدهد که در آن اضداد دوگانه که به امپدکلس شمایی جالب نسبت میدهد که در آن اضداد دوگانه که به وسیله ی عناصر نشان داده شده اند (گرم ـ سرد، خشک ـ تر) تحت جفت عشق و آفند قرار دارند، و اینها نیز تحت آنانکهی واحد قرار دارند. ا

نمی توانیم بگوییم که این نویسندگان به کدام بخشهای شعر ارجاع می دهند، اما عبارت پردازی آنها نشان می دهد که می کوشند آنچه را بعدها در شکلهای مشایی یا شکلهای پس از آن یافتهاند، دوباره قالبریزی می کنند. بعید است ابیات خود امپدکلس فراتر از این بیان ساده ی ارسطو بروند (فیزیک، ۲۵۲۵۷): «به نظر می رسد که مقصود امپدکلس این باشد که تعبیر تسلط متناوب محرکهای عشق و آفند ذاتی اشیای ضرورت است. » به تعبیر تسلط متناوب محرکهای عشق و آفند ذاتی اشیای ضرورت است. » به تعبیر

آئتیوس، اول، ۷/۲۸، ۷/۲۸ (دیلز \_ کرانتس، ۹۳۲ و ۴۵)؛ پلوتارخ، ۱۹۷/۱۰، ۱۹۷/۱۰، ۴۶۵/۱۲.
 ۱۹۷/۱۰، ۴۶۵/۱۲؛ سیمپلیکیوس، فیزیک، ۱۹۷/۱۰، ۴۶۵/۱۲؛ ۱۹۷/۱۰

دیگر، مقصود او، به رغم شخصیت بخشیدن به آنانکه، بیش از این نیست که عناصر و عشق و آفند بنابر آنچه هستند، نمی توانند چیز دیگری باشند. می توان تفسیر هیپولیتوس از «حکم آنانکه» در پاره ی ۱۱۵ (ردّ. ۲۹٪، دیلز بکرانتس، اول، ۳۵۶ و بعد.) را مقایسه کرد: «آنچه او آنانکه می نامد عبارت است از تغییر از وحدت به کثرت در اثر علیت آفند، و از کثرت به وحدت در اثر علیت عشق.» ا

باید به خاطر داشت که از نظر یونانیان تصادف و ضرورت می توانند امر واحدی باشند. اُرستس را می توان گفت که «از طریق تصادف ضروری» کشته شد، که تکمسا Tecmessa در آژاکس Ajax به عنوان بدترین مصیبت در این باره سوگواری می کند. افلاطون از نظریه های فیلسوفان غیر غایت گرای مانند امپدکلس درباره ی پیدایش جهان با این گفته انتقاد می کند که آنها اشیا را حاصل «ضرورت ناشی از تصادف» می دانند. اندکی بعد، او همین علت را «تصادف و طبیعت (فوزیس)» می نامد. آهمه ی اینها شاید عجیب باشند، اما دیدگاهی سازگار ارایه می کنند. فوزیس در چشم این مردان ضرورتی طبیعی است که ذاتی هر چیز یا جوهر منفرد است، نه این مردان ضرورتی طبیعی است که ذاتی هر چیز یا جوهر منفرد است، نه قانون بر هم کنش بین آنها. برخورد بین اشیایی که، هر یک از آنها براساس

۱. کتاب درباره ی مآل اندیشی De providentia اثر فیلون Philo در روایت لاتین، به طرق غیر مستقیم به دست ما رسیده است، اما روایت آن از امپد کلس با منابع مربوط یونانی هماهنگی دارد (بیگنون، امپد کلس، ۳۴۱، یادداشت ۲). او درباره ی زمین (دیلز ـ کرانتس، ۸۴۹)، همان نکته را روشن می کند، زیرا سفت شدگی زمین در مرکز کار آنند است. در باب عقیده ی مفسران در خصوص نقش آنانکه در امپد کلس همچنین نگا: ۹۶۸، ZN، یادداشت ۲.

۲. ἀναγκαία τύχη، سوفوكلس، الكترا، ۴۸؛ آزاكس، ۴۸۵ (رك: ۸۰۳، ۲ ائرريپيدس، ايفي گينا در آوليده، ۱، ۱، ۱، ۱، ۱، ۱۵؛ افلاطون، قوانين، ۸۰۶۵)؛ قوانين، ۸۸۹c:

κατὰ τύχην ἐξ ἀνάγκης, φύσει καὶ τύχη. در جلد ۹ فارسی این مطلب را بیشتر بررسی خواهیم کرد.

اصول فوزسش در حرکت است، تصادفی خواهد بود، هر چند سبب آن ضرورت باشد. همان طور که ارسطو بعدها مطرح کرد مقصود از «تصادف، علتی بود که بر عقل انسان آشکار نمی شد». می توانیم اطمینان داشته باشیم که باران پایین می آید و شعله بالا می رود، زیرا در فوزس آنهاست که چنان کنند. اما این خارج از قدرت ماست که بگوییم کی و کجا بخشی از آتش در بخشی از آب وارد می شود، و آنها در چه نسبتی خواهند آمیخت. در نتیجه، ساخت جهان بی طرح و نتیجه ی بی هدف برخورد بین جوهرهای مادی ای است که هر یک براساس رانه ی درونی اش در طرق خاصی کشیده می شود. ماهیت اینگونه جهان شناسی بود که افلاطون و ارسطو به نفع غایت گرایی با شدت نمام کوبیدند.

با وجود این به نظر می رسد که این تبیین، از عامل فعال دیگری در جهان امپدکلس پرده برمی دارد، یعنی از انگیزه ی درونی نیروهای خود عناصر. بى ترديد عناصر امپدكلس مادهى مردهاى نيستند كه كاملاً لَخت بمانند تا اینکه نیروهای خارجی بر روی آنها عمل کنند؛ اما اگر بکوشیم تصورات امپد کلس از علت ها و نیروها را به شیوه ی ارسطویی تحلیل کنیم و از یکدیگر تمیز دهیم، اندیشه های او را پیچ و تاب خواهیم داد و منطقی بر آنها تحميل خواهيم كرد كه امپدكلس از آن خبر نداشت. او به اين طريق به اندیشهی عمومی بی ابهام نزدیک تر خواهد شد. ارسطو در دربارهی نفس (۴۱۵b۲۸) می گوید که به قول امپدکلس گیاهان رو به پایین رشد می کنند زیرا زمین طبیعتاً به این جهت متوجه است، و رو به بالا رشد می کنند زیرا آتش رو به بالا متوجه است. در فصلی از کون و فساد، که قبلاً ذکر شد، و ارسطو در آن درصدد نشان دادن این بود که دیدگاه های امیدکلس در باب حرکت و علت آن خام است، ارسطو می گوید: «آفند است که جدا می سازد، با وجود این آیثر به وسیلهی آفند بالا نمی رود، بلکه ممان طور که او در جایی می گوید، طبیعتاً، و در جای دیگر می گوید، از طریق تصادف بالا می رود («زیرا به این ترتیب آن اتفاقاً برخورد می کند [با عناصر دیگر] در مسیر خود، اما اغلب به صورت دیگر»). در جای دیگر او می گوید که طبیعت آتش است که به بالا می رود، با وجود این، او می گوید آیش [ = ایش ] «با ریشه های طولانی در درون زمین فرو رفته است».» ا

سر ارسطو پر است از ایده های خودش، از تمیز بین حرکات وطبیعی، و «قسری» و از این نظریه که همهی حرکات طبیعی باید هدفی از پیش تعیین شده داشته باشند. آنچه او این همه در باب آن داد سخن می دهد بیش از این نیست که در دهن امیدکلس حرکت هر یک از عناصر ضروری، و هم مسیری عناصر، تصادفی و اتفاقی بود. هر دو حاصل «طبیعت»اند، که ضروری است، نه علتی غایت شناسانه. از اینجاست که او در مابعدالطبیعه (۱۰۰۰b۱۲) می نویسد: «او هیچ علتی برای خود تغییر ارایه نمی کند ، به جز اینکه تغییر در طبیعت چیزهاست... چنانکه گویا برای آنها ضروری است که تغییر کنند؛ اما أو برای این ضرورت هیچ علتی بیان نمی کند. ه با این حال در عناصر اصل دیگری در کار است، یعنی اصل جذب همانند به سوی همانند. هر بخشی از آتش یا از آب به پیوند با بخشهای دیگر همان عنصر تمایل طبیعی دارد. این نیز مفهوم عمومی کلی است. تانری، با توجه به این نکته که این اصل برای امپدکلس نیرویی متعالی نیست بلکه ویژگی درونی ماده است، به درستی اضافه می کند: «نمی توان انتظار داشت که در آن عصر، چیز دیگری بتوان پیدا کرد». از زمان هومر، و بی شک بسیار پیش از آن، اعتقاد داشتهاند که «خدا همیشه همانند را به همانند می آورد» (ادیسه، هفدهم، ۲۱۸)، و این اصل به صورتهای گوناگون در متفکران بسیار معقول تری از جمله دمو کریتوس ظاهر می شود. این جا منتقدین دوباره ادعا کردهاند که

۱. ۱۳۳۴a۱ امپدکلس پارههای ۵۲ و ۵۴. ارسطو در اینجا، به خطا یا به درستی ۱. ۳۳۴a۱. امپدکلس پارههای ۵۲ و ۱۰۸ است ۱)، αἰθήρ [= آیثر] را با آتش یکی می گیرد. به قول امپدکلس آتش هم در درون زمین وجود دارد (پارهی ۵۲) و هم در آسمانها.

امپدکلس به نیرویی دیگری علاوه بر نیروهایی که در نظام او جای یافتهاند متوسل شده است. هماهنگ ساختن این نیرو با نیروهای خارجی عشق و آفند دشوار است، زیرا همانگونه که ارسطو گفته است، آفند در جدا ساختن ناهمانندها از یکدیگر، جوهرهای همانند را به سوی یکدیگر می راند. در بسیاری از فقراتی که به این اصل تمسک شده است، تصمیم گیری در این باره همیشه آسان نیست که آیا امپدکلس در این باب قانع شده است که آن ویژگی درونی ماده است یا اینکه آن را تأثیر آفند بر ماده دانسته است، چنانکه فی المثل در پارهی ۹۰: «به این ترتیب شیرین شیرین را غنیمت دانست، تلخ به سوی تلخ شتافت، ترش به سوی ترش آمد، و گرم بر روی گرم واقع شد. $^ extsf{Y}$ امپدکلس این مطلب را که آن اصل ویژگی ذاتی اشیا است، به نحو اصل موضوعی و بدون تأمل پذیرفت، و احتمالاً برنت با این کلمات به حقیقت بسیار نزدیک می شود (۲۳۳، EGP): «آن بر طبیعت خاص هر عنصر مبتنی است، و فقط هنگامی قادر است تأثیر گذارد که آفند کُره را تقسیم می کند.» (ملموس تر بگوییم، او فکر کرد که جذب همانند به سوی همانند را آموزهی «منفذهای هماهنگ» تبیین می کند.) هدف غالب امیدکلس رهاندن جهان

۱. بالا ص ۷۴. برنت (EGP) مینویسد که «ما باید عشق امیدکلس را از «کشش شبیه به سوی شبیه» که امیدکلس سهم مهمی در ساخت جهان به آن نسبت می دهد، تمیز دهیم». من نمی توانم دریابم که کسی چگونه ممکن است برای یکی دانستن این کشش با آن عشق، که آشکارا تأثیر متضاد دارند، وسوسه

شود: مشكل، تميز دادن آن از تأثير آفند است.

من افعال را به صورت زمانهای گذشته ترجمه کردم (دیلز \_ کرانتس چنین است)، با این فرض که آنها به مرحلهای در تکامل جهان مربوطاند. با این حال برنت، و کرانتس در کتابش امید کلس، آنها را به صورت زمانهای حال ترجمه کردهاند. بیت ۲: احتمالاً «گرم با گرم جفت شد»:

θερμὸν δ' ἐποχεύετο θερμῶ Macrob., δαερὸν δ' ἐοχεῖτο δαηρῶ coni.

دیلز از δαλερόν پلوتارخ گرفته است. در باب حمین اصل همچنین رک: پارههای ۶۲/۲،۱۱۰/۹.

واقعی از وحدت و بی حرکتی ای بود که پارمنیدس جهان را در درون آنها منجمد ساخته بود. در نتیجه او خود را مجبور می دید که از مفهومی از جهان آغاز کند که جهان را ظاهراً واحد و بی حرکت نشان می دهد، و آنگاه نشان دهد که وحدت امری ذاتی نیست و حرکت و تغییر می توانند به حاصل آیند. این مفهوم در نظام اوعبارت بود از مفهوم کُره، که در آن عشق با عناصر آنچنان کامل آمیخته بود که طبیعتهای مجزای آنها تشخیص دادنی نبود. با این نیروی قدرتمند، ناهمانندها با یکدیگر جمع آمده بودند، و تمایل طبیعی آنها به جست و جوی همانند خودشان، بدون نیروی برابر آفند، بر تأثير باقى مى ماند. دليل ديگر آغاز كردن با حالت دهمه چيز با هم، اين است که نظریه های مربوط به پیدایش جهان همواره، از دوره های قدیم اسطوره ها تا زمان «وحدت گرایی» ایونی ها با این حالت آغاز کردهاند، حالتی که در آن زمین و آسمان یکی بودهاند. کُرهی عشق امیدکلس به ویژه شبیه آیایرون آغازین آناکسیمندر است؛ این کُره «به سختی می تواند چیزی بیش از توضیح ابهام اندیشهی آناکسیمندر باشده. وحدت ظاهری امپدکلس به آمیزهای تبدیل می شود، و منطقاً نیز اگر اضداد باید از آن وجدا گردند» آن وحدت باید به آمیزهای تبدیل شود. امیدکلس همچنین به پیروی از پارمنیدس، توده ی کرهای اصلی را مطرح کرد، و در عین حال آن را نامتناهی فرض کرد ـ ترکیب ایده هایی که همچنین ممکن است در ذهن متفكر قديم حاضر بوده باشند (جلد ۲ فارسي، ۳۹؛ نيز براي اميد كلس رك: يايين، ص ٩٩).

در نظریهی فیزیکی امپدکلس، مرحلهی گذر در تاریخ ایده ها را داریم، مرحله ای گذر در تاریخ ایده ها را داریم، مرحله ای که مقولات اندیشه ی جدید چندان به آن مربوط نیست، و بیشتر به کار فهمیدن می آید تا به کار انتقاد. جدایی مفهوم بدن از مفهوم روح فرایندی

1.Cornford, C. A. H. IV, 564.

رک:جلد ۲ فارسی، ۲۳ و بعد.

بسیار تدریجی است، که تا آن زمان هنوز کامل نشده بود، حتی اگر خارج از قدرت ما باشد که بگوییم پس کی این فرایند کامل شده است. پیش از این با تصور هراکلیتوس در باب «آتش معقول» آشنا شدهایم. در آتش معقول هراکلیتوس نیز هنوز اشارهای به جدایی وجود ندارد، هر چند به نظر میرسید که مشکلات چنین تصور مرکبی باید به زودی به شکستن آن بیانجامد. امپدکلس از طریق تقسیم کردن نیروی محرکه به دو موجود جداگانه، آن شکستن را انجام داد. با این حال عمل آن دو موجود هنوز روان شناختی است. عشق یا دوست داشتن و نفرت یا خشم است که از برای سروری بین عناصر می جنگند، و دربارهی این موجودات اگر بگوییم که موجوداتی زندماند بیشتر صادق است تا بگوییم عناصر را حرکت می هند. دست کم اجسامی که تحت عمل آنها هستند خمیرهای مرده نیستند، و دادن نامهای الهی بر آنها بیش از رسمی شاعرانه است. با این حال اهمیت امیدکلس در معطل کردن ماده زندهانگاری نیست، بلکه در گامهایی است که او از طریق انهدامناپذیر و تغییر ناپذیر اعلام کردن عناصر، و گفتن اینکه کیهان از آمیزش این ریشههای تغییرناپذیر در نسبتهای مختلف تشکیل شده است، و اینکه علت حرکت ضروری از برای به حاصل آوردن آمیزش (برخلاف اندیشهی ضعیف ملطیان) خود عناصر نیستند بلکه نیروهای متمایزی هستند که بر روی آنها عمل می کنند، به جلو برداشت.

## چرخدی کیهانی

تحلیل توصیفی بیشتر جهان موجودمان، به همراه جزیبات شکل یافتن جواهر آلی و موجودات زنده، را به پس از بررسی کل فرایند کیهانی موکول می کنیم. این کار نقش عشق و آفند در این مرحله از تاریخ جهان را روشن تر خواهد ساخت. فرایند مذکور، که در پاره ی ۱۷ (بالا ص ۴۷) توصیف شده است، بسیار پیچیده است. مرحله ای هست که در آن عشق بی هرگونه رقیبی حکم می راند، و همه ی عناصر را به سوی وحدت می راند. سپس آفند در کره داخل می شود و جدا ساختن آنها از یکدیگر را آغاز می کند تا اینکه سرانجام تسلط کامل می یابد و هر عنصر را از عناصر دیگر جدا می کند. پس از این مرحله عشق دوباره خود را ظاهر می سازد، و یکباره در همه چیز سریان می یابد و به تدریج [چیزهای] جدا از یکدبگر را جمع می آورد. تا اینکه ناگهان کاملاً با یکدیگر متحد می شوند. جهان ه چیزهای میرنده، مانند اینکه ناگهان کاملاً با یکدیگر متحد می شوند. جهان ه چیزهای میرنده، مانند جهانی که فعلاً در آن زندگی می کنیم، مرحله ای گذراست که در بین تسلط کامل عشق و آفند واقع است، و محصول تنش و تعارض بین این دو

نیروست. در اینجا به ایده ی قدیم مربوط به پیدایش جهان، یعنی به اجدا شدن از وحدت اصلی، فرایند معکوس «گرد آمدن» از مرحله ی جدایی اضافه شده است، فرایندی که درست به اندازه ی فرایند اول، به نظریه ی پیدایش جهان مربوط است. «دوگانه است زایش چیزهای میرنده، و دوگانه است شکست آنها» و ۱۷/۳). جهان فقط یک بار پدید نشده است، بلکه جهانهای متوالی بی پایان وجود دارند. «امپدکلس و آناکساگوراس نیز چیزهای دیگری از طریق جدا شدن از آمیخته به حاصل می آورند، اما تفاوت چیزهای دیگری از طریق جدا شدن از آمیخته به حاصل می آورند، اما تفاوت می دهند ولی به عقیده ی آناکساگوراس فقط یک بار رخ می دهند » (ارسطو، می دهند ولی به عقیده ی آناکساگوراس فقط یک بار رخ می دهند » (ارسطو، فیزیک، ۱۸۷۵۲۳)؛ یا چنانکه سیمپلیکیوس آن را به طور کامل توصیف می کند (درباره ی آسمان، ۱۸۷۵۲۸):

دیگران می گویند که کیهان پدید می آید و سپس نابود می شود، و دوباره پدید می آید و نابود می شود، و این توالی همیشه وجود دارد. به این ترتیب امپدکلس می گوید که عشق و آفند به نوبت چیره می شوند: عشق همه چیز را به صورت واحد در می آورد، و جهانی را که آفند آفریده است تباه می سازد و از آن کُره را به حاصل می آورد، در صورتی که آفند عناصر را دوباره جدا می کند و جهانی همانند جهان موجود می آفریند.

این همه روشن است، اما هنگامی که میخواهیم جزییات هر مرحله را در این دایره بررسی کنیم، نقص دانش ما دربارهی شعر امپدکلس، مشکلاتی پدید می آورد که با قطعیت حل نمی شوند.

مرحلهی نخست: کُرهی عشق «اینها هرگز از تغییر پیوسته باز نمی ایستند، گاه همه از طریق عشق یکی می شوند، و گاه به وسیله ی نفرت آفند هر یک از دیگری جدا می شود» (پاره ی ۸-۱۷/۶). هر چند این فرایند، فرایندی دوری است، نقطه ی آغاز منطقی (به دلایل ارایه شده در بخش قبل) مرحله ی وحدت است، یعنی هنگامی که عشق همه چیز را در واحدی گرد هم آورده است. هیپولیتوس، توصیفی از کُره ی به حاصل آمده، ارایه می کند (ردد هفتم ۲۹/۱۳، پاره ی

امپدکلس دربارهی اینکه کُرهی کیهان، هنگامی که عشق به آن نظم می دهد، چیست، چیزی شبیه این می گوید:

«از پشت آن دو شاخه سر برنمی زند، همچنین پاها و زانوان چابک و اعضای زایش ندارد، بلکه آن کُره است و در هر جهت با خودش مساوی است.»

شاید شگفتی نخست این است که امپد کلس نتوانست این را انکار کند که آمیزش اصلی عناصر انسان گونه گرایانه یا حیوان گونه گرایانه است. اما از

بیگنون (امپدکلس، ۲۲۰) طرف مقابل را می پذیرد، و میلر می پندارد که خود امپدکلس از عناصر جدا از یکدیگر آغاز می کند. اما نقل قول او از کون و فساد ۳۳۳۵۲۱، استدلالی فراهم نمی آورد، و گواهی ارسطو به واقع کاملاً بر ضد فرض آنهاست. رک: درباره ی آسمان، ۱۹۱۹ ۱۵۱۸ (نقل شده در پایین ص ۱۰۲). بیگنون در دفاع از وی گفته است که پدیده هایی که طبیعتاً به دوره ی پیشرفت آفند تعلق دارند به کتاب دوم فیزیک نسبت داده شده اند (پاره ۲۶)، و پدیده های دیگر دوره ی عشق را به کتاب نخست نسبت می دهند (پاره ی ۹۶)؛ و این بیشترین چیزی است که در دفاع از وی می توان گفت. نگا: امپدکلس، ۵۶۷ و بعد. با این حال استنتاج بیگنون از نظم دور مکرر کیهانی به نظم دوره ی آفندی که ما خودمان در آن هستیم، در ص ۵۸۶، یا دداشت ۲، غیر منطقی است.

دیدگاه او این خداست، و به قول ارسطو «مقدسترین خدا» است، و نخستین الگوی آشکار او کیهان الهی و واحد کسنوفانس است. در عین حال این روشنگر سازگاری چشم گیری است که امپدکلس قادر بود بین اجزای مختلف نظامش حفظ کند. در جهان ناقص خود ما بالاترین تجلیات حیات، یعنی عقل و دانش، از طریق واسطهای فیزیکی به دست می آید که کامل ترین آمیزه ی عناصر را نشان می دهد. از این جاست که وقتی آمیزه ی کامل ترین آمیزه ی عناصر را نشان می دهد. از این جاست که وقتی آمیزه ی کامل واقعاً به حاصل می آید، محصول آن باید بالاترین شکل حیات، یعنی الوهیت، را داشته باشد. آن هم چنین بی حرکت است، چنانکه در کسنوفانس نیز چنین بود. در این باره می توان از سیمپلیکیوس اطلاعات بیشتر به دست آورد (فیزیک، ۱۸۲/۲۸ ):

ائودموس بی حرکتی [یعنی، بی حرکتی ای که ارسطو در فیزیک، ۲۵۲۵۹ از آن سخن می گوید] اطلاق شده بر گره به هنگام چیره شدن عشق را دریافت، هنگامی که همه چیز ترکیب می شوند.

«پس نه جسم چابک خورشید جدا می شود»، بلکه همان طور که او [امپدکلس]می گوید،

«به این ترتیب همه چیز در ابهام کامل هماهنگی ثابت می ماند، و کُرهی گرد شده ۳ در سکون دوری خویش مشعوف می شود». <sup>4</sup>

۱. مایودالطبیعه ، ۱۰۰۰ b۳ سیمیلیکیوسی

۱. مابعدالطبیعه ، ۱۰۰۰b۳، و رک: کون و فساد، ۲۳۳۲b۲۱ سیمپلیکیوس، فیزیک، ۱۱۲۴/۱.

۲. تئوفراستوس، دربارهی حواس، ۱۰ (۸۸۶). رک: پارههای ۹۸، ۱۰۵/۳، و پایین ص ۱۷۴.

σφαῖρος κυκλοτερής .۳. عبان این همانگویی در اینجا بیشک اقتباس گوندای است از εὐκύκλου σφαίρης در پارمنیدس ۸/۳۴۳.

نگا: پارهی ۲۷. (متأسفم بگویم که کارمینار در نسبت دادن ابیات ۳ و ۴ به تسلط آذند، در Phronesis، ۱۳۱، ۱۹۶۳، ۱۳۱ و بعد، را کاملاً متقاعد کننده نمی دانم. چرا که ἀρμονίη در امپدکلس به معنای عشق است.) کلمات آخر اینه ایند: μονίη περιηγει γαίων. اینکه آیا کلمه ی نامتعارف μονίη از

تداعی دیگر این ابیات (پاره ی ۲۸)، که مطابق شیوه ی امپدکلسی فقراتی از جاهای دیگر شعر را تکرار می کند ولی مطلب جدیدی مطرح می کند، بیان می کند که کُره «روی هم رفته بی حد است». امپدکلس باید در این جا محدودیت مؤکد کل کُروی از سوی پارمنیدس را در مد نظر داشته باشد، اما ما دلایل او در مورد تغییر را در دست نداریم (چنانکه در مورد ملیسوس نیز

μόνος (انزوا، تنهایی) است یا از μένω (سکون، بی حرکتی)، مورد جر و بحث است. اکثر نقادان جدید آن را به صورت اول ترجمه کردهاند (دیلز ـ کرانتس، برنت، میلر، بیگنون، موندینگ، کرانتس، کریک ـ راون)، اما یگر، که مانند تسلر و LSJ آن را «سکون» ترجمه کرده است، درباره ی این تفسیر، دفاعی معقول ارایه کرده است (TEGP, 141). یکی از مقایسه های یگر، یعنی تکهی پاپیروس تورتائیوس (۱/۱۵ در ویرایش دوم و ۱/۵۴ در ویرایش سوم Anth. Lyr دیل)، را باید به دلیل وضعیت پاپیروس در این موضع مشکوک تلقی کرد. با این حال، در ویرایش سوم، دیل (یا احتمالاً بیوتلر که پس از مرگ دیل جزوه را منتشر کرده است)، به رغم اینکه خودش را در متن به انجام آنچه قبلاً به عمل آورده است متعهد نمی کند، نه تنها مراجع (را از چاپ اول پاپیروس توسط ویلاموویتس) تکرار می کند بلکه همچنین مراجع دیگری برای دفاع از ترجمه و معنای «ثبات و بودن در جایی که هست» اضافه می کند. (به ویژه توجه کنید به καμμονίην در ایلیاد، ۲۲، ۲۵۷.) شاید μίμνει ی خدای کروی کسنوفانس مناسب ترین مقایسه باشد (پارهی ۲۶، جلد ۴ فارسی، ۷۶)، زیرا تأثیر کسنوفانس در امپدکلس در این موضوع کاملاً روشن است. زمینهی بحث در سیمپلیکیوس تقریباً قطعی میکند که آو و اثودموس کلمه را در هر صورت به این معنا گرفته اند که کُره بی حرکت است. به تازگی جی. بی. بویر در ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، دوباره در باب ارتباط μονίη با μόνος استدلال کرده است، اما آن را «انزوا» (Einsamkeit) ترجمه نکرده است بلکه «یکی بودن» یا «نیل به وحدت» (Einssein) ترجمه کرده است. περιηγής همچنین می تواند به معنای «محیط» باشا، تا «دوری». به این ترتیب ميلر (اميدكلس، ٤٠) چنين ترجمه ميكند: «تنهايي آن را احاطه ميكند»، و دیلز \_ کرانتس (که موندینگ از آنها پیروی کرده است در Hermes، ۱۹۵۴، ۱۴۳) نیز مانند وی ترجمه کردهاند. با ترجمهی یگر از μονίη می توان عبارت را جنین ترجمه کرد «سکون احاطه کننده». با این حال به واقع، ارجاع دقیق آئتیوس، اول، ۵/۲ (A ۴۷) هر چه باشد، امپدکلس در مورد هیچ περιέχον نمی اندیشد. کُرهی بی حد (پاهی ۲۸) همه چیز را شامل می شود.

چنین بود). با این حال روشن است که او بین بی حد بودن (به هر معنا، رک: جلد ۲ فارسی، ۳۹) و شکل کروی ناسازگاری نمی دیده است.

در این مرحله عشق در سراسر کُره سریان مییابد، و آفند به محدودترین حالت خود درمیآید: تنزل مکانی لازمهی ضرروی بی تأثیر بودن است. ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۰۵۱)، با نقل نصف اخیر پارهی ۳۶ می گوید: «اگر آفند در میان اشیا نباشد [یعنی، چنانکه اکنون چنین است]، اعناصر] گرد می آیند، آفند به خارجی ترین لبه رانده می شود. بر این رابطهی مکانی در پارهی ۲۵ تأکید شده است، که آن فرایند تدریجی را توصیف می کند که به وسیلهی آن عشق به تسلط کامل دست می یابد (پایین صص

پس قلمرو عشق کُرهای ارایه می کند که بر عناصر چهارگانه مشتمل است، عناصری که به وسیلهی حضور عشق چنان آمیختهاند که تشخیص دادنی نیستند، و ویژگی های قبل از ترکیب شان منسوخ شده است. (رک: فیلوپونوس در ۱۹۴۱) در نتیجه صلح و آرامش است، «هیچ تقسیم و هیچ نبرد ناشایسته ای در اندام های او نیست». کل، هر چند موقتاً، عملاً واحد است، و مانند کل الهی کسنوفانس، که از آن مشتق می شود و آرامشی مانند

پارهی ۲۷۵، پلوتارخ آن را به صورت ناشناس نقل کرده است، اما ویلاموویتس آن را به امپدکلس نسبت داده است. این که کُره بی حرکت است عقیده ی عمومی نقادان قدیم است (فی المثل، سیمپلیکیوس و اثودموس که در بالا آوردیم، ارسطو، فیزیک، ۱۰-۲۵۲۵۷، جایی که κρατεῖν احتمالاً به فرایند دستیابی بر چیرگی دلالت می کند)، جدا از این مسئله که آیا مقصود خود امپدکلس از μονίη اسکون، است یا نه. افلاطون (در جاهایی متعدد از جمله در تیمائوس) از امپدکلس پیروی می کند، هنگامی که این اصل را مطرح می کند:

στάσιν μὲν ἐν ὀμαλότητι, κίνησιν δὲ εἰς ἀνωμαλότητα ἀεὶ τιθῶμεν. αἰτία δὲ ἀνισότης αὖ τῆς ἀνωμάλου φύσεως (Tim. 57e).

آن دارد، خدا نامیده می شود. آفند در خارجی ترین حاشیه ی کُره در نوبت می ماند. پرسیدن این که کُره دقیقاً به چه معنا واحد است چندان اهمیت ندارد. هر تبینی باید تاریخی باشد. بی شک آناکسیمندر آپایرون خود را واحد می دانست، اما در دوره های بیشتر انتقادی، چون به یک معنا دریافت که آپایرون باید مشتمل بر عناصر کیهانی باشد، از این رو آن را آمیخته توصیف کرد. امید کلس، چون از پارمنیدس تعلیم یافته بود، این مطلب را دریافت کرد که مرحله ی وحدت باید مشتمل بر عناصر باشد، زیرا از وحدت کامل کثرت برنمی آید، و نمی توان درباره ی چنان وحدتی گفت که عشق آنها را «در یکی» (۴۵ کاهی) وحدت بخشیده است. ارسطو گاهی به هنگام نوشتن درباره ی امپد کلس این مرحله را «واحد» می نامد، و گاهی به مثابه آمیزه توصیف می کند. آمید کلس فراتر از آمیزش مکانیکی نرفت مثابه آمیزه توصیف می کند. آمید کلس فراتر از آمیزش مکانیکی نرفت رهمان گونه که این بخش و این فصل باید روشن کرده باشد)، اما نکته ی مهم این است که تحت تأثیر بی رقیب عشق ، عناصر (آ) چنان با یکدیگر

<sup>1.</sup> ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۶۹b۲۱؛ نیز رک: جلد ۲ فارسی ۴۰ و بعد.

۲. كون و فساد، ۳۱۵۵۶ مابعدالطبيعه، ۱۰۰۰۵۲۸،۹۸۵۵۲۸،۹۸۴۵۱۰ و bir.

۴. فیزیک، ۱۰۶۹۲۲؛ مابعدالطبیعه، ۱۰۹۲۵۷ و ۱۰۹۲۵۲۱. او در فقره ی آخر امپدکلس و آناکسیمندر را به یکدیگر مرتبط می کند. ارسطو در جایی (مابعدالطبیعه، ۹۹۶۵۸) حتی در عشق پیش بینی مفهوم خود وی از زیر ایستای (۱۳۵۸ طبیعه ۵۹۶۵۸) علی در عشق بیش بینی مفهوم خود وی از زیر ایستای می دانیم که توصیف آشکار امپدکلس از عشق به مثابه در عین حال علت محرکه و جزیی از آمیخته، ارسطو را ناراحت کرده است، و او در این جا احتمالاً عشق را با کُره یکی می گیرد، کرهای که عشق در همه جای آن تسلط دارد و هویت های مجزای عناصر در آن از بین رفته است. برای بیانی غیر قطعی دارد و هویت های مجزای عناصر در آن از بین رفته است. برای بیانی غیر قطعی رک: ۱۰۰۵۱۴ (برنت، ۲۳۶، EGP) بادداشت ۱).

ارسطو همچنین امیدکلس را متهم می کند که با گفتن این دو سخن خودش را دچار تناقض کرده است: (آ) عنصر از عناصر دیگر پدید نمی آید و (ب) هنگامی که همه چیز به جز آفند «در یکی» گرد آمد، هر یک از عناصر دوباره از «یکی» به حاصل می آید (کون و فساد، ۳۱۵۵۳).

می آمیزند و (ب) چنان «عزیز » یکدیگر می شوند که همه ی دیگر ویژگی های متضادشان بی تأثیر می شوند و به واقع در هماهنگی وصف ناپذیری از بین می روند. ۱

## مرحلهی دوم: پیشروی آفند

سیمپلیکیوس (فیزیک، ۱۱۸۴/۲) پاره ی ۳۱ را این گونه مطرح می کند:

هنگامی که آفند پیشروی را آغاز می کند، دوباره در کُره حرکت آغاز
می شود: «زیرا (پاره ی ۳۱) همه ی اعضای خدا یکی یکی تکان می خورند».»

نقل قولی را که باید محتوایش را نزدیک به این دانست که ارسطو آورده است
(پاره ی ۳۰):

اما هنگامی که آفند بزرگ در اندامها رو به رشد رفت و نیرو یافت آن زمان سر آمد که به وسیلهی سوگندی گسترده برای آنها به نوبت معین بود...

ارسطو این را تفسیر می کند (مابعدالطبیعه، ۱۲ ه ۱۲ ۰ ۱۳) به این که امپدکلس علت خود تغییر را مطرح نمی کند: به نظر می رسد که تغییر طبیعتاً رخ می دهد. او می گوید کلمات مستلزم این هستند که تغییر ضروری است اما علت این ضرورت هیچ جا روشن نشده است. احتمالاً سخن بیشتر در باب طریق برخورد امپدکلس با این مسئله ـی اجتناب ناپذیر از زمان پارمنیدس ـ فایده ی چندانی ندارد، یعنی مسئله ی چگونگی تولید حرکت در کُره ی بی حرکت. همین مقدار کافی است، و پاسخ این پرسش که آیا کدامیک از بی حرکت. همین مقدار کافی است، و پاسخ این پرسش که آیا کدامیک از

<sup>:</sup> ۲۴ το برک: افلاطون، سوفیست، Αρμονίης πυκινῶ κρύφμ، ۲۷ بارهی ۱ . ۲ پارهی τὸ πᾶν κοι φίλον ὑπ' Αφροσίτης.

نیروها مؤثر شدن را در زمانی خاص آغاز کرد، بیشتر بر پایهی زمینههای دینی داده شده است تا فیزیکی. «سوگند گسترده»ی این ابیات در نقل قولی از پالایشها، که سرنوشت نَفْسهای گرفتار در چرخهی تناسخ را توصیف می کند، تکرار شده و با «ضرورتی» که ارسطو از آن سخن می گوید پیوند یافته است (پاره ی ۲-۱۱۵/۱):

حکم ضرورت و فرمان کُهن خدایان است، محترم با سوگندهای گسترده.

سپس آفند در کُره داخل می شود و حرکتی را آغاز می کند که آن را از هم می پاشد. هنگامی که عشق بندهایش را سست می کند، تمایل هر عنصر برای یافتن همانندش بروز می کند، و عناصر جدا شدن را آغاز می کنند. به تعبیر روان شناختی یا اخلاقی (که یکسان برای امپدکلس اهمیت دارند) بذرهای نفرت و انحصار در هماهنگی کاملِ کُره ی الهی افشانده می شوند. در جریان جدایی آنها جهان ما تشکیل می شود، که در آن توده های بزرگ عناصر، پیشاپیش جدا شده اند \_ زمین، دریا، هوا، و (همان طور که او عقیده داشت) آتش در پیرامون \_ اما فراشد هنوز کامل نیست. «آفند و عشق هنوز با داشت) آتش در پیرامون \_ اما فراشد هنوز کامل نیست. «آفند و عشق هنوز با

یکدیگر در ستیزاند (ارسطو، کون و فساد، ۳۱۵۵۱۶). زیرا اولاً هنوز هر یک از توده های اصلی بخشی از عنصر دیگر را در خود دارد ؛ رودخانه ها در زمین جریان دارند، و آتش از زیر سطح زمین فوران می کند. ثانیاً موجودات آلی گوناگونی وجود دارند که از آمیزش عناصر مختلف در نسبت های متفاوت به حاصل آمده اند.

مرحلهی مشابهی باید در دوره ی تکمیلی که در آن عشق رو به رشد دارد رخ دهد، اما جهان خود ما مرحله ی پیشروی آفند است. در این جاست که اظهارات روشن ارسطو با آنچه از تبیین خود امپدکلس می دانیم تطبیق می کند. «او می گوید که جهان فعلی تحت تأثیر آفند، به جهانی که قبلاً تحت تأثیر عشق بود شباهت دارد.» آ او در درباره ی آسمان دلیل عجیبی برای این مطلب می آورد، اما آن فقره شاهد بیشتری برای این واقعیت است.

آغاز کردن فرایند جهان از چیزهای متحرک و جدا نامعقول است. به این دلیل است که امپدکلس فرایند ساختن را از دورهای که عشق غالب است آغاز می کند؛ او نمی توانست جهانش را از عناصر جدایی که به وسیله ی عشق ترکیب می شوند بسازد. عناصر جهان در مرحله ی جدایی هستند، از این رو باید مسبوق به وحدت و ترکیب باشند.

٤πὶ τοῦ Νείκους νῦν عبارت ٣٣٤a٥ در خصوص معنای عبارت ٣٣٠٤ τοῦ Νείκους νῦν ... رک:سيمپليکيوس، درباره ی آسمان. ٤πὶ τῆς Φιλίας

ἐπὶ τῆς Φ.οὖν ὁ Ἐ.εκεῖνα εἶπεν οὺχ ὡς ἐπικρατούσης ἤδη τῆς Φ.ἀλλὶ ὡς μελλούσης ἐπικρατεῖν.

در این عبارت .επὶ τῆς Φ آشکارا بر ترتیب جهانی متفاوت با از آنِ ما (τότε) دلالت می کند. (.Millerd, Emped. 45)

۲. دربارهی آسمان، ۱۵۱۴ ۳۰ این دلیل استدلال ارسطو را عجیب نامیدم که فقط مستلزم این است که پیدایش جهان همان طور که در مرحلهی پیشرفت

سیمپلیکیوس همین مطلب را چند بار می گوید، فی المثل در درباره ی آسمان، ۹۹/۰۹۹: «او می گوید که عناصر قبلاً به وسیله ی عشق ترکیب یافته بودند، و بعدها هنگامی که آفند آنها را از یکدیگر جدا ساخت جهان ما تشکیل شد.» در خود امپدکلس و در عقایدنگاری، تشکیل جهان به عنوان جدایی عناصر از آمیزش نخستین توصیف شده است، که در اثر این جدایی، نخست ترکیب کیهانی (۹۳۰) و سپس موجودات زنده به حاصل آمدهاند. از این رو در پاره ی ۶۲ نخستین مرد و زن از نوعی «طبیعت»، یعنی صور کمتر متمایز زندگی، نشأت یافتند، که آن صور نیز از خاک و آب و آتش، که نتیجه ی کوشش آتش برای رفتن به بالا به سوی همانند خویش بود، تشکیل شدند. کم همچنین درختان هم قدیم ترین شکل حیات اند و، در نتیجه، هم

آفند باید رخ دهد، در مرحله ی قدیم تر پیشرفت عشق نیز رخ می دهد. ارسطو در این جا به واقع در اثر ایدهای کهن، و نه منطقاً ، استدلال می کند که اگر جهان پیدایشی داشته باشد، این پیدایش باید از آمیزش به سوی جدایی باشد. بیان او در این جا به پیدایش کهن ۵ نکو ۵ نامی و شاید به پیدایش جهان غیر آلی محدود است. او می داند که امپد کلس پیدایش چیزهای زنده را به دوره ی زوال عشق نسبت می دهد، زیرا خود ارسطو نیز چنین گفته است (۳۰۰ b۲۹).

۱. همچنین رک: همان، ۲۹۳/۱۸ و بعد (نقل شده در بالا، ص ۹۵)، ۲۱ / ۵۲۸ میلر اعتراض می کند (همان، ۴۷) که در این جا اظهارات نوافلاطونی بی ارزش اند زیرا معنای آن اظهارات صرفاً این است که این جهان گره نیست. احتمالاً سیمپلیکیوس ارزیابی درستی از چرخه نداشته است. فی المثل او در ۵۲۸/۸ و بعد بیان ارسطو در درباره ی آسمان، ۲۹۵۵۲۹ را بد می فهمد زیرا نمی تواند درک کند که عناصر هرگز کاملاً از یکدیگر جدا بوده باشند. با وجود این شک دارم که اعتراض و نقد او به این فقرات مربوط باشد، و میلر در مورد دو تا از این فقرات یادداشت می کند که «به نظر می رسد که نحوه ی برخورد خود امیدکلس در این جا دیده می شود». خوشبختانه ما به هیچ وجه در مورد اسناد به سیمپلیکیوس محدود نیستیم.

به سختی می توان استدلال کرد که این توضیح درباره ی منشأ نژاد انسان به نیمه ی دیگر چرخه تعلق دارد و به نیمه ای که ما در آن هستیم متعلق نیست. هنگامی که امپد کلس منشأ حیات حیوانی را به وسیله ی معکوس کردن فرایند ترکیب توصیف می کند ، نویسندگان بعدی مراقب اند تا آشکارا بیان کنند که

شامل عناصری هستند که بسیار بیشتر از دیگران یکسره با یکدیگر آمیخته اند (۸۷۰، پایین صص ۱۶۱ و بعد). مهم تر از همه، از جهت دینی و اخلاقی، استحاله ای از دوره ی صلح و هماهنگی تحت فرمان آفرودیت به جهان ناهماهنگ و خونریزی را نشان می دهد (پاره ی ۱۲۸).

حرکت جهان پیدایش شناختی گره حرکتی گردنده یا چرخنده (یونانی، دینه) است. این استنتاجی ساده از جهان شناسی ـ حرکات مریی اجسام آسمانی ـ به نظریهی پیدایش جهان است، که آناکساگوراس، کسی که نظریهی خویش دربارهی پیدایش جهان را با چرخش آغاز شده به وسیلهی نوس آغاز می کند، و اتمیان نیز از این استنتاج پیروی کردهاند. دربارهی ساخت و کار فیزیکی این حرکت پس از این بحث خواهیم کرد. این حرکت چرخشی در مرحلهی بسیار قدیم از هم پاشیدن گره آغاز می شود و جدایی عناصر دیگر را «به وسیلهی حرکت چرخشی» به حاصل می آورد. ا

۱. برای بحثی درباره ی سند نگا: پایین ص ۱۲۳. تبیین منشأ ۵٬۷۸ که در جُنگ (۸۳۰) آمده است، به اندازه ی کافی روشن است، و لازم نیست تسلر بگوید (۹۸۰، ZN) یادداشت ۱) که ما ضبطی در این باره در اختیار نداریم، یا موندنیگ (۹۸۰، ۱۹۵۴، ۱۹۵۴) به سادگی بگوید که رشد تدریجی آفند، که کُره را متلاشی می کند، خود به عنوان ۵٬۷۳۱ (= دینه) توصیف شده است.

مرحلهي سوم: بيروزي آفند

از فقراتی مانند پاره ی ۸-۱۷/۷ (= ۴-۲۶/۵) و ۸-۲۱/۷، روشن است که زمانی می آید که در تضاد کامل با وحدت عناصر در عشق، همه ی آنها به وسیله ی آفند کاملاً از یکدیگر جدا می شوند. اما اطلاعات باقی مانده چندان کم است که نمی تواند پاسخ گوی همه ی پرسشهای ما درباره ی این مرحله ی چیزها باشد. با این حال، دو بیت از امید کلس وجود دارد، که پلوتارخ در زمینه ای توصیفی نقل کرده است. او در محاوراتش درماره ی پدیده های سطح در قرص ماه می نویسد (۹۲۶۵):

در نظر داشته باشید که شما نمی توانید، از طریق جا به جا کردن هر چیز و جا دادن آنها در جای طبیعی شان، به وسیلهی فلسفه ی تان فساد کیهان را به دست آورید و چیزها را با آفند امپدکلس ـ یا برانگیختن تبتان ها و غولهای کهن بر ضد طبیعت ـ به دست آورید و از طریق جدا ساختن سنگین ها از سبک ها حکم کنید که آنچه می خواهید ببینید بی نظمی و ناهماهنگی اسطورهای و وحشتناک است، چنان که

۱. تعابیر ارسطو از این فقرات یا از فقرات دیگر سازگار هستند. چنین است مابعدالطبیعه ۹۸۵۵۲۵: «هنگامی که کل به وسیلهی آفند به عناصر خویش تقسیم شد، آنگاه آتش در تودهی واحدی جمعآوری شد و هر یک از عناصر به دیگر نیز چنان شدند»؛ و دربارهی آسمان، ۲۹۵۵۳۰: «هنگامی که عناصر به وسیلهی آفند از یکدیگر جدا شده بودند...»

۲. پاره ی ۲۶۵ بیگنون. نگا: بیگنون، Emped، ضمیمه ی ۳ (۵۹۹ و بعد). دشوار است فهمیدن این که چرا دیلز ـ کرانتس این ابیات را در پاره ی ۲۷ شان با ابیاتی درهم آمیخته اند که سیمپلیکیوس، فیزیک، ۱۱۸۳/۳۰ و بعد، نقل کرده است، و برای این کار قسمت پایانی ابیات نخست را تغییر داده اند. پلوتارخ تصریح می کند که نقل قول او به قلمرو آفند دلالت می کند، و سیمپلیکیوس بیان می کند که توصیف امید کلس مربوط به عشق است؛ و کاملاً با شیوه مهمی دارند که توصیف امید که او در توصیف دو حالت متضاد که نکته ی مشتر ک مهمی دارند (غیاب ویژگی های آشنای جهان خود ما)، با تکرار نیم بیتی بر این حقیقت توجه دهد (بالاصص ۳۶ و بعد، ۶۹ و بعد).

## امپدكلس مي گويد:

«نه شکل درخشان خورشید تشخیص دادنی است نه زمین پشمالو ۱ و نه دریا.»

زمین سهمی از گرما ندارد، و آب سهمی از هوا ندارد؛ هیچ چیز سنگینی در بالا نیست، هیچ چیز سبک در پایین نیست: اصول [عناصر] هر چیز، ناآمیخته و بی جذبه ی عشق و منزوی است، هیچ ترکیب و ارتباطی نمی پذیرند و صرفا از یکدیگر اجتناب و پرهیز میکنند و با حرکات سرکششان در حرکتند، وضعیتی دارند که افلاطون [تیمانوس، ۵۳۵] در مورد آن می گوید همه چیز چنان هستند که گویا خدا از میانشان غایب است ـ یعنی، مانند اجسامی هستند که عقل و نفس آنها را ترک کرده باشد: تا اینکه، همانطور که امپدکلس و پارمنیدس و هسیود می گویند، هنگامی که عشق، افزودیت یا این در طبیعت سریان یابد و اشتیاق به حاصل آید.

زبانِ جمله ی پیروِ نقل قول، جای تردید باقی نمی گذارد که گوینده ی پلوتارخ هنوز امپدکلس را تفسیر می کند. این جمله مقایسه با حرکت تصادفی هاویه ی chaos افلاطونی را قبل از اینکه عقل الهی صانع در کار آید به ذهن او می آورد، و این مقایسه حاوی این نکته است که امپدکلس نیز حالتی از اشیاء را توصیف می کند که در آن از الوهیت کُره بسیار دورند. از این جا نتیجه نمی شود که خود حرکات آنها شبیه به یکدیگرند، بلکه اگر عناصر تحت آفند بی حرکت بوده باشند، چنان که در حالت آمیزه ی الهی که عشق

ا. فن گرونینگن (Μπεπος، Μπεπος، ۲۲۱) از قرائت γένος پلوتارخ در برابر قرائت μένος برگ و دیلز ـ کرانتس دفاع کرده است. او هسیود، پیدایش خدایان، ۱۶۱ را شاهد می آورد.

به حاصل می آورد چنین اند، این شباهت به سختی می تواند برای پلوتارخ فهمیدنی باشد. حرکات آنها به وسیلهی فقره ای در درماره ی آسمان (۳۰۱۵ ۱۴) تأیید می شود، آن جا که ارسطو می گوید امپدکلس توصیف پیدایش جهان را در دوره ای که عشق جانشین آفند می گردد حذف کرد زیرا توصیف فرایند پیدایش از عناصر «جدا و متحرک» مشکل می نمود.

این گواهی را می توان به وسیله ی ملاحظات کلی دیگری تقویت کرد. هنگامی که تعارض و ناسازگاری غالب می آید، بعبد است که نتیجه ی آن صلح و سکون باشد، چنانکه محصول نهایی عشق و سازگاری چنین است و (همان طور که امید کلس باید با فیثاغوریان توافق داشته باشد) این صلح و سکون حالات خیر و مطلوب اند. در نظام های پیش از سقراطی و مخصوصاً از زمان پارمنیدس، تمایلی عمومی برای مرتبط ساختن وحدت با مکون، و کثرت با حرکت وجود داشته است. این حال فقط یک یا دو اظهار نظر قدیم وجود دارد که ممکن است حالت متفاوت اشیاء را مطرح کند، و بدبختانه در نبودِ کلمات خود امید کلس تصمیم گرفتن دشوار است. فی المثل در سراسر این تبیین تسلم، سادگی جذابی وجود دارد که

هر دو فرایند [یعنی، جدایی و ترکیب]ادامه می یابند تا اینکه وحدت کامل از این طرف، یا جدایی کامل از آن طرف، به حاصل آید، و این

حتی پفلیگرسدوفر می گوید (شاید مطلب ناچیزی باشد) «آفند حرکت است، چنانکه عشق سکون است» (Posidonios، ۱۱۰، یادداشت ۲).

از این رو وقتی ارسطو در آغاز فیزیک تعداد و انواع ممکن آرخای ἀρχαί را برمی شمارد، سیمپلیکیوس (۲۲/۱۶) تفسیر می کند که ارسطو احتمالی تئوریک را نادیده می گیرد «زیرا هرگز کسی به این معتقد نبوده است که آرخای بسیارند و بی حرکتند». رک: خود ارسطو در مابعدالطبیعه، ۱۰۰۴b۲۹ آرخای بسیارند و بی حرکتند». رک: خود ارسطو در مابعدالطبیعه، στάσις τοῦ ἔνὸς κίνησις δὲ τοῦ πλήθους.

البته از نظر پارمنیدس، که امیدکلس از برای هماهنگی با جهان پدیداری او را در مد نظر دارد، پیوند وحدت و سکون ضرورت منطقی داشت.

مدت هم چنین مدت جریان زندگی طبیعت و شکل یافتن و نابود و تباه شدن چیزهای منفرد نیز است. به محض آنکه هدف به حاصل آمد، این حرکت زایل می شود، و عناصر از ترکیب شدن یا جدا شدن باز می ایستند ـ زیرا آنها دیگر یا کاملاً آمیخته شده اند و یا کاملاً از یکدیگر جدا شده اند ـ و در این وضعیت خواهند ماند تا اینکه تکانهی جدیدی آن را در جهت متضادی بر هم زند. ا

این تفسیر به این بیان ارسطو در فیزیک (۲۵۰۵۲۶) بازمی گردد که به قول امپدکلس «اشیاء متناوباً در حرکت یا در سکوناند، در حرکتند هنگامی که عشق از کثیر واحد می سازد، و در سکوناند در دوره های متقابل» و متکی است بر این فرض که ارسطو به دو دوره ی سکون اشاره می کند. منظور دقیق او به هیچ روی قطعی نیست، و عموماً گمان برده اند که او در اثر بدفهمی ایبات ۱۳-۹ پاره ی ۱۷، که نقل می کند، از راه به در شده است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که است. و مقصدشان این است که او به غلط گمان برده است که این به معنای «بی حرکت» است. و این کناب (۲۵۲۵۷) بیانش را تکرار می کند،

۱. ۹۷۱، ZN ترجمه شده. این که فرایندهای طبیعی این جهان باز می ایستند، و اینکه عناصر دیگر به فرایند جدایی ادامه نمی دهند، البته درست است، اما تسلر مطلب بیشتری برای گفتن نداشته است. بدیهی است که از نظر او این امر مستازم سکون مطلق است.

اما «دوره» را در آنجا یکی می داند: «عشق و آفند ضرورتاً در اشیاء غالب می آیند و آنها را به حرکت در می آورند، و اشیاء در فاصله ی این دو، در حالت سکون اند »؛ و شاگردش اثودموس این دوره ی سکون را فقط از آن کُره ی تحت نفوذ عشق می داند (به روایت سیمپلیکیوس، ۱۱۸۳/۲۸).

انتقاد دیگر ارسطو معمابرانگیز است. او میگوید امپدکلس معتقد بود که چرخش سریع آسمانها زمین را در موقعیت مرکزی اش نگاه می دارد، اما آنگاه که آفند عناصر را از یکدیگر جدا می سازد دیگر چنین اعتقادی امکان ندارد: «زیرا او در این حالت دیگر نمی تواند به گرداب استناد کند» (دربارهی آسمان، ۲۹۵۵۳۱). این مطلب را شاهدی بر این گرفته اند که نه تنها حرکت گردابی، بلکه کل حرکت، در جهان متوقف خواهد شد. اما کسانی که این فقره و فقره ی فیزیک ۲۵۰۵۲۴ را در باب عقیده ی ارسطو شواهدی خالی از ابهام می دانند ا دست کم باید ذکر «عناصر جدا و متحرک» در درباره ی آسمان ۲۵۰۱۵۲ را نیز خالی از ابهام محسوب کنند.

منابع موجود، در توصیف وضع اشیاء به هنگام تسلط آفند، در غیاب هرگونه مطلبی در این باره در شعرهای خود امپدکلس، یکسره به حدس

خواه ارسطو معنای ἀκίνητοι را به این طریق بد فهمیده باشد خواه نه (اُبرین (برای عقیده ی او ص ۱۱۸ را در پایین ببینید) استدلال می کند که بد نفهمیده است) کسانی که فکر می کنند بد فهمیده است در این نکته با یکدیگر اختلاف دارند که آیا ارسطو در هر چرخه ی کامل از یک دوره ی سکون سخن می گوید یا از دو دوره ی سکون.

۱. چنین قایلند، میلر، Emped، ۳۵ و بعد؛ چرنیس، ۲۰۵، ACP. اما همچنین رک: بیگنون، ۵۶۲ ، Emped، یادداشت ۳. اُبرین پیشنهادی ارایه می کند مبنی بر این فرض که چون حالت جدایی کامل فقط لحظه ای است، از این رو این کلمات بر حالتی دلالت دارند که عشق رو به افزایش می گذارد. پس برای اینکه عناصر در یکدیگر درآمیزند، اشیاء سنگین باید باید به طرف بیرون حرکت کنند، که مخالف با اثری است که معلول ۵۵۷ [= چرخش] است، آن چنان که ارسطو آن را می فهمد.

متوسل شده اند. این فرض طبیعی است که عناصر مجزا در دایره های هم مرکزی مرتب شده باشند که زمین در مرکز آنهاست. این مطلب شاید لازمه ی انتقاد ارسطو در باب گرداب باشد، و با مشاهده نیز تطبیق کند: در مرحله ی پیشرفته ی آفند که کیهان حاضر به آن خواهد رسید، توده های اصلی خاک، آب، هوا، آتش به واقع این ترتیب را خواهند داشت. اما به این مطلب هیچ جا تصریح نشده است. همچنین این را نیز قطعاً نمی دانیم که آفند چه مدت سلطه ی بلامنازع دارد. به احتمال زیاد برگشت از پایان فرایند جدایی به آغاز تدریجی اتحاد از طریق عشق برگشتی آنی است. پس چرخه را می توان به سه دوره ی برابر تقسیم کرد: آفند به عشق ،اسفایروس [=

۱. جنانکه میلر نتیجه می گیرد (ص ۵۴): «محال نیست که خود امپدکلس موضوع را مبهم گذاشته باشد... به جز خلاصهی مختصری، نیازی به تشریع گذر از پایان دوره ی آنند به آغاز دوره ی عشق وجود ندارد. در این جا او ممکن است خود را به بیانی مانند این راضی کرده باشد که «اینک آفند تسلط کامل یافته، و عناصر را جدا ساخته است. عشق وارد می شود و آفند به ژرفترین نقطه می رود « ۵۰ سلر نیز پیشنهاد می کند (۹۷۱ ، ۷۱۱ ) که امپدکلس ممکن است توصیف مفصلی در باب گره ارایه کرده باشد، اما حالت متضاد جدایی کامل را یا حذف، و یا گذرا مطرح کرده است.

بیگنون (صص ۲۲۳، و ۵۶۲، یادداشت ۳) گمآن می کند که ارسطو، درباره ی آسمان، ۲۹۵۵۳۰، و پلوتارخ، ۵۴۲ و بعد، آنجا که می گویند عناصر به ترتیب سبکی و سنگینی مرتب می شوند، همین مطلب را نشان دادهاند. دقیقاً به این نکته مربوط است که ارسطو امپدکلس را، به همراه آناکساگوراس، سرزنش می کند که چرا در باب سبکی و سنگینی تبیینی ارایه نکرده است (درباره ی آسمان، ۳۰۹۵۱۹).

۳. ارسطو در فیزیک، ۲۵۲۵۳۱ این یادداشت را دارد: ۲۵۳۷ δε και δι آن که ۲۵ και δι آن یادداشت همچون بسیاری از χρόνων δεῖται λόγου τινός یادداشتهای او تا اندازهای منفرد است و مانند فکر بعدی است، اما به نظر می رسد که به این بیان گذشته اش اشارت دارد:

έν μέρει τὸ πῶν ἡρεμεῖν καὶ κινεῖσθαι πάλιν.

این می تواند به سه دوره یا به چهار دوره دلالت کند (دورهی آفند در دومی خواه یکی از سکونها باشد خواه نباشد)، زیرا این یادداشت مختصر فقط به این

کُره]، عشق به آفند. حتی می توان روابط عنصری را چهارگانه توصیف کرد ـ
اتحاد کامل، جدایی، جدایی کامل، اتحاد ـ اما مرحلهی سوم فقط لحظه ی
گذر نمایانده شده است. و همین امر می تواند دلیل عدم توافق در باب تبیین
مرحله ای باشد که آفند در آن تسلط دارد، و دشوار بودن تصور هرگونه ثبات
در اشیاء جایی که تعارض و ناهماهنگی به صورت مهار نشده بیداد می کند
این مطلب را حمایت می کند.

### مرحلهی چهارم: پیشرفت عشق

منبع ما برای این بخش از چرخه ی کیهانی ابیاتی چند از خود امپدکلس است. بدبختانه معنای این ابیات چندان روشن نیست، و تفسیرهای گوناگون می پذیرند. با عنایت به آنچه در این جا از وضعیت فهمیده ایم، این ابیات را باید اینگونه ترجمه کنیم (پاره ی ۳۵، ابیات ۳ و بعد):

هنگامی که آفند به ژرف ترین نقطه ی گرداب رسید، و عشق خودش را در میانه ی گردای یافت، آنگاه همه چیز گرد می آیند تا یکی شوند ـ نه ناگهان، بلکه از جهات مختلف به خواست خود جمع می گردند. ۲ و

معناست که هر یک از دوره ها زمانی مساوی دارند: به این معنا نیست که زمان مجموع دوره های حرکت مساوی است. نمی توانم باور کنم در دوره ی آفند نیز دوره ی سکون وجود داشته باشد، و در نتیجه امید کلس چرخه ی سه دوره ای در نظر داشته است یا چرخه ای در نظر داشته است که دوران حکومت آفند در آن، همان طور که پلوتارخ توصیف می کند، بیشتر بوده است.

أبرين استدلال مى كند كه جدايى كامل آنى است اما المفايروس در تمام دورهى حركت، از وحدت به جدايى و برعكس، پايدار مى ماند.

۱. نگا: بادداشت اضافی، پایین صص ۲۰-۱۱۸.

۲. ἀλλὰ Θελημὰ (یا ἀθελημὰ) ἐθελημὰ؛ تغییر مهمی در متن پیش نمی آید).
 ۲. مسیود، از گا، ۱۱۸: در عصر طلایی زمین محصولات فراوان به خواست خود تولید می کند، و انسانها ἐθελημοὶ ἡσυχοι ἔργ' ἐνέμντο.

چون آنها گرد هم آمدند، آذند عقب نشینی به سوی حاشیه را آغاز می کند. <sup>۱</sup> با وجود این، بسیاری در میان آمیزنده ها ناآمیخته باقی می مانند، یعنی همه ی آنهایی که آذند هنوز آنها را بلاتکلیف نگه داشته است؛ زیرا آذند از آنها کاملاً به دور ترین حد دایره کنار نمی رود، بلکه بخش هایی از آن در درون می مانند و بخش های دیگر از اندام ها بیرون می روند. اما هر اندازه آن به پیشروی ادامه می داد، به همان اندازه جریان فنانا پذیر و دلنشین عشق سرزنش نا پذیر آن را دنبال می کرد. سپس به سرعت چیزهایی فانی شدند که پیش از آن با فنانا پذیری آشنا بودند، و چیزهای ناآمیخته از طریق تغییر دادن راه شان آمیخته شدند. <sup>۲</sup> و چون آنها آمیختند هزاران نژاد موجودات فانی بیرون آمدند، دارای همه گونه آشکا ها، عجایبی برای تماشا.

هر چه عشق قدرتش را بر عناصر افزایش می دهد، که به لحاظ فیزیکی به معنای اشغال فضای افزاینده ای بین آنها نیز است، آفند به تدریج به خارج و آن سوی حدود آنها رانده می شود. دیدگاهی که امروزه عموماً پذیرفته اند این است که همین امر وقتی آفند غالب آید برای عشق رخ می دهد. این دو، جا

همچون عبارت κλλήλοισι ποθεῖται این صفت به ما یادآوری میکند که عناصر بیجان نیستند. آنها تحت تأثیر عشق، شوقی به ترکیب دارند. همان طور که پلوتارخ می گوید (De facie, 926f):

τὸ ίμερτὸν ἦκεν ἐπὶ τὴν φύσιν.

۱. سیمپلیکیوس این جمله را به جای پاره ی ۳۶ در بیت ۷ پاره ی ۳۵ آورده است (پیشنهاد دیلز ـ کرانتس را ، کریک ـ راون پذیرفته اند). در سیمپلیکیوس بیت ۷ مانند بیت ۱۶ تکرار شده است، و پاره ی ۳۶ به لحاظ متن به اندازه ای مناسب است که احتمالاً سیمپلیکیوس در نسخه برداری اشتباه کرده است.

تراثت ابیات ۱۴ و ۱۵ از قدیم گوناگون است و در این باره بسیار بحث کردهاند. کار آقای دی. اُبرین، در ۱۹۶۵، ۱۳، ۴-۱، جدیدترین بحث در این باره است. استدلالهای او را قانع کننده یافتم، و در مقابل استدلالهای خانم آروندل (۱۱، ۱۹۶۲، ۱۱-۱۱) و وردنیوس و واتسینگ (۲۰۹-۱۱ (۲۰۹-۱۱) و وردنیوس و واتسینگ (۲۰۹-۱۱ (۲۰۹-۱۱)) و در ماه پیروی کردم.

عوض می کنند، هر یک دیگری را به بیرون جهان می راند و سیس دیگری از آن موقعیت بر این یکی حمله می کند. در ترجمهای که در بالا ارایه شد، تأثیر بازگشت دوبارهی آفند، راندن عشق به مرکز و تحت فشار قرار دادن و منقبض ساختن آن است. هر اندازه تسلط آفند پیش می رود آفند کل گره را به پایین ترین (یعنی، درونی ترین) عمقش می راند، و عشق در مرکز تودهی چرخنده حبس می شود ـ چرخنده، برای این که تأثیر آفند چرخاندن آن با سرعت همواره افزاینده است (پایین ص ۱۲۰). این فرایند شبیه انبساط و انقباض قلب است، تشبیه فیزیولوژیکیی که با فحوای اندیشهی امیدکلس می سازد. (نگا: برنت، تالس تا افلاطون Thales to Plato) بنابراین ابیات آغازین، لحظهی تسلط آفند را توصیف میکنند. در این لحظه، احتمالاً بي هر گونه مكثى، عشق منبسط شدن را آغاز مى كند و، با شروع از مرکز، عناصر به تدریج با یکدیگر متحد می شوند تا جهان دیگری بسازند که مشتمل بر موجودات فانی است. بر ماهیت تدریجی بودن این فرایند تأكيد شده است و بيميلي و ستيزه جويي فقط از آن آفند است. معناي فاني شدن چیزهای فناناپذیر را آنچه در پی می آید، توضیح داده است. آنها عناصر انهدام نایذیر و تغییرنایذیری هستند که از طریق آمیختن، چیزهای فانی از قبيل گياهان و حيوانات را تشكيل مي دهند. «در اين جريان آنها آموختند كه از كثرت به صورت يكي درمي آيند... آنها شدن را تحمل مي كنند، اما آنها هرگز باز نمی ایستند ... » (باره ی ۱۷/۹ و بعد؛ بالا ص ۶۷)، هر چند البته زبان شدن و از بین رفتن دقیقاً به کار نرفته است (پارهی ۹، ص ۷۳). در این بخش از چرخه، جهان طبیعی به وسیلهی فرایندی مقابل فرایندی که تحت برتری آفند به حاصل آمد تکامل می یابد. به جای مجموعه های جاندار «متحد» که در آنها اعضا و اندامها به تدریج متمایز میشوند، تصور خارق العاده ای از اعضای منفردی وجود دارد که ناست و پیش از آنکه به صورت گونه های آشنای جهان شبیه جهان ما درآیند به نحو قاراشمیش و به صورت موجودات مختلف و شگفت آور وجود دارند. اهمچنین به این بخش از چرخه است که بیگنون (امپدکلس ۵۶۴ و بعد) جملهی مختصر و معماگونهی آئتیوس (اول، ۵/۲ ،۵/۲) را مربوط می داند که در امپدکلس فقط یک جهان وجود دارد ، «اما جهان کل نیست، بلکه بخش کوچکی از کل است: بقیه ماده ای بیهوده است ۱۳. پس این ماده ی بیهوده یا بی شکل همهی آن چیزی است که «ناآمیخته باقی می ماند، و جانشین چیزهای آمیخته می شود، یعنی، همهی آنهایی که آفند هنوز آنها را در بلاتکلیفی نگه داشته است ۱۴ بهترین تعبیر دیگر، این بخش از عناصر چهارگانه هنوز به وسیلهی عشق ترکیب نیافته اند تا ساختارهای مرکب جهان طبیعی را بسازند. این شاید بهترین تبیین باشد، زیرا غیرممکن است فرض کنیم که ماده ی بلااستفاده ای، مانند آوند وجود داشته باشد؛ با وجود این شگفت آور است که عقایدنگاران کلمه ی کیهان را بدون قید اشاره به، نه جهان حاضر، بلکه جهانی که مرحله ی متضاد چرخه را می سازد به کار برده باشند. (رک: بالا ص ۱۰۳ یا دداشت ۲). امکان بدفهمی یا نسبت غلط را نمی توان نادیده گرفت. ۲

۲. تسلر معتقد است که بدفهمی شده است (۹۸۱، ZN) یادداشت ۳).

فرايندِ جهاني امپدكلس به لحاظ طرح كاملًا روشن است. تقسيم آن به جهار مرحله روشن ترین و منطقی ترین راه تبیین آن است (حتی اگر یکی از این مراحل، آنی باشد)، هر چند بی آنکه بخواهیم ادعا کنیم که خود امپدکلس آنها را اینگونه برشمرده است. اگر برشمرده بود بدفهمی تفسیرهای نوافلاطونی و مفسران دیگر پیش نمی آمد. اما گواهی ارسطو و تثوفراستوس (بالا ص ۱۰۲، یادداشت ۱)، که پارهها نیز آن را تأیید می کنند، برای درستی بنیادی این ایده قاطع است که (آ) چرخه دو دوره ی جهانی را شامل است، که بین کُره ی آمیخته و الهی عشق و جدایی و بیگانگی عناصر تحت آفند گسترده است، و (ب)ما فعلاً در دورهی تأثیر افزایندهی آفند قرار داریم. در ارزیابی تفسیرهای نویسندگان نوافلاطونی، به خاطر داشتن این نکته اهمیت دارد که آنها فیلسوفان نخستین را در آینهی اعتقاد خود به دو قلمرو پاینده ی وجود، یعنی محسوس و معقول، می بینند. سیمپلیکیوس درست مانند فیلوپونوس کوشید تا در امپدکلس اشارهای به این هستی شناسی افلاطونی بیابد، که در آن کُرهی الهی نمایندهی قلمرو معقول باشد و بقیهی چرخه تصویر مختصر شدهی قلمرو محسوس؛ در چشم آنها کل عبارت است از تحلیل ساخت ثابت واقعیت و نسبت ما به آنکه، به سبب اهداف آموزشی، با اصطلاحات تکوینی به صورت مجازی بیان شده است. این نکته اهمیت بسیار دارد، و باید از آگاهی محققانهی سیمیلیکیوس قدردانی کرد،

۱. برای بعضی از نظریه های متعارض در باب چرخه ی کیهانی نگا: ۹۷۱، ۹۷۱، یادداشت ۱، و بیگنون، امید کلس، ضمیمه ی ۲ (۹۴۵-۹۸، به ویژه، ۵۴۶، یادداشت ۱). تأثیر گذار ترین این نظریه ها، که چرخه ی چهار مرحله ای را منکر است، از آن فُن آرنیم است در Festschr. Gomperz). نستله این نظریه را خلاصه کرده است (ZN، همان به آن انتقاد کرده است و دومی نظریه ی سه مرحله ای آن را نظریه ی دو مرحله ای نامیده است، و دومی نظریه ی سه مرحله ای نیست که در مرحله ای، اما در هر صورت آن نظریه، همان نظریه ی سه مرحله ای نیست که در بالا ص ۱۱۰، پیشنهاد شد.

که او آن اندازه مواد فراهم آورده است که ما می توانیم از آنها شمای واحد امید کلس در باب دو فرایند جهانی را، که در جهات متضاد عمل می کنند، بسازیم و بر مشکلات موجود در روایت ساده شده ی خود وی غالب آییم. ا

جسارت تصور امید کلس، و یکپارچگی و سازگاری با آنچه او اصول خود را در تبیین مفصل جهان طبیعی بر آن اعمال می کند، برهانی قوی بر قدرت تخیل انسانی است که به وسیلهی عقل سازمان یافته است. ارسطو مي گويد (مابعدالطبيعه، ٩٨٥a٢٩) او نخستين کسي بود که اصل محرک را به دو نیروی متضاد تقسیم کرد، و این سئوال همواره مطرح بوده است که انگیزهی چنین کاری چه می توانست بوده باشد. اگر مقصود او صرفاً باز گرداندن واقعیت به جهان فیزیکی و فرایندهای آن و رهاندن آنها از انکار پارمنیدسی حرکت و کثرت بود، در این صورت علت واحد و فرایند واحد برای این هدف بسنده می بود تا یک بار کثرت را به درون ساختار نهایی ماده بازگرداند. این موردی بود که برای آناکساگوراس رخ داد: با پذیرش کثرت «بذرهای» عنصری کیفاً متفاوت، فقط نوس لازم بود تا این توده را به حرکت درآورد. تنها پاسخ آن سئوال این است که در چشم امپدکلس نظم اخلاقی و دینی نیز تا به اندازهی نظم فیزیکی اهمیت داشت و محتاج تبیین بود. او از برای این هدف بود که به نیروی قدیمی عشق بازگشت، ۲ که از زمان هسیود و نوشته های اُرفه ای، اگر قدیم تر نباشد، و حتی در «راه گمان» خود پارمنیدس، هم به عنوان نیروی جهان تکوینی cosmogonic و هم نیروی اخلاق تشخيص داده شده بود. اما عشق نمي تواند هر چيزي را تبيين كند. «از آنجا که طبیعت آشکارا چیزهای متضاد با خوب را نیز دارد ـ نه تنها نظم

۱. سیسپلیکیوس، درباره ی آسمان، ۳۰۵/۲۱، ۵۳۰/۲۴، فیزیک، ۳۴/۸ فیلویونوس، فیزیک، ۲۴/۹.

۲. هر چند او آین نیرو را آفرودیت و کوپریس و فیلوتس Φιλότης مینامد، اسم ارس «Ero» مینامد، است، همان طور که کرانتس فرض کرده است (امپدکلس، ۴۳)، اتفاقی باشد.

و زیبایی بلکه بی نظمی و زشتی نیز هستند ـ و بد بیشتر از خوب است و بى فايده بيشتر از زيباست، [اميدكلس] عشق و آفند را در كار آورد، تا هر یک علت دسته ای از این کیفیات باشد» (ارسطو، مابعدالطبیعد، ۹۸۴b۳۲). ذهن امید کلس را عقیده ی کهن دیگری نیز اشغال کرده بود که از ناهماهنگی بین انسان و طبیعت و از سقوط آن از گونهی برتر فیزیکی و اخلاقی سخن می گفت. در ذهن او این سنت مربوط به عصر طلایی گذشته با این عقیدهی رایج در زمان او در سرزمینهای غربی پیوند خورده بود که وجود جسمانی انسان تنبیهی است که بر نَفْسهای ذاتاً الهی تحمیل شده است. نفوس چرا هبوط کردند؟ چیست منشأ شرّ و رنج؟ اگر عشق، هم در جهان کبیر و هم در دلهای انسانها نیروی وحدت بخشنده است (یارهی ۱۷/۲۲ و بعد)، آیا نباید نیروی دیگر و حتی قوی تری وجود داشته باشد که هم جهان و هم دل انسانها را در جهت متضاد و در جهت شرّ میکشاند؟ و این نیرو چه می تواند باشد جز ضد عشق، یعنی آفند (Eris) و آرس Ares دو نیروی متضاد، می توانند همچون «آتش پایندهی» هراکلیتوسی همواره در ستیز باشند؛ اما این هنوز نمی تواند هبوط طبیعت سودمند و انسان بی گناه از عصر طلایی را تبیین کند؛ و اگر این نکته باید توجیه شود، پس یونانی، با آن غریزهاش در باب تقارن و رابطهی متقابل (می توان، فی المثل، به «عدالت» آناکسیمندر اندیشید)، و تصورش از زمان به مثابه جریانی دوری و نه خطی، لازم خواهد دانست که دورهی جبرانی عشق افزاینده نیز باید وجود داشته باشد. ۲ اینکه این امر در ورای تجربهی ما قرار دارد مانعی در برابر ذهن

۱. مقابلهی جفت Φιλότης و Έρις (رک: امیدکلس، پارهی ۲۰/۴) قبلاً در هسیود (پیدایش خدایان، ۲۲۴ و بعد) در میان فرزندان شب آمده است.

۲. چ. موگلر (Denenir Cyclique, 46f.) خاطر نشان می کند که در خصوص معرفی این دو نیروی متضاد توجیهی کاملاً علمی یا فیزیکی نیز می توان پیش نهاد. در آناکسیمندر، تمایز و جدا شدن (ἀπόκρισις) جهانی می آفریند که، جذب دوبارهی آن را از بین می برد. امیدکلس دید که خود تمایز، اگر مهار

یادداشت اضافی: تفسیر یاره ی ۳۵

تفسیر این ابیات مشکل که در صص ۱۷۸ و بعد ارایه شدند فقط پس از تلاش های فراوان و نشان دادن نقض عقیده ی قبلی ام در جریان نوشتن مقدور شد. از زمانی که سخنرانی کرنفورد را شنیدم و فلسفه ی یونان باستان Early شد. از زمانی که سخنرانی کرنفورد را شنیدم و فلسفه ی یونان باستان ۳ و هسد. از زمانی که سخنرانی کرنفورد را شنیدم و فلسفه ی پذیرفتم که ابیات ۳ و ۴ اسفایروس دوره ی عشق را توصیف می کنند. دوره ای که در آن، آفند بیرون است ( ἐνρτατον ἴκετο βένθος)، و عشق «در وسط چرخ»، که باید به این معنا گرفته شود که «کل چرخ را اشغال کرده است». تحت تأثیر عشق، عناصر به یکدیگر می پیوندند، هر چند نه یکباره و ناگهان (ابیات ۵ و ۶)، تا ساخته شدن جهان موجودات از عناصر بعضاً آمیخته را ممکن سازند (هر چند ممکن است کسی اینگونه بیندیشد که وقتی عشق در همه جای کُره حضور دارد، پس پیشاپیش و حدت کامل را به بار آورده است).

تفسیر دیگر، که ابیات ۳ و ۴ پیروزی آفند را توصیف می کنند، که از پیرامون به مرکز نفوذ می کند و عشق را به وسط می راند، از آن برنت است در از تالس تا افلاطون ۲۵۱۵ نام ۲۵۱۵ (۱۹۱۴) ۴۲۰۰ هر چند او این

ناشده تداوم یابد، به همان اندازه مخرب ساختارهای سازمند خواهد بود. موگلر پیش نهاد می کند که این کشف بود که امپدکلس را به سوی این ایده رهنمون شد که به جای نیروی واحد آناکسیمندر ضدیت دو نیروی متضادی را بنشاند که بر ضد یکدیگر عمل می کنند. ممکن است من در گزارش این پیش نهاد حق آن را ادا نکرده باشم، اما اطمینان دارم که این پیش نهاد در کنار گذاشتن انگیزههای دینی و اخلاقی، که به عقیده ی من حتی تأثیر بیشتری در کشاندن امپدکلس به ایده ی مذکور داشته اند، کاملاً دچار اشتباه است. موگلر می رود تا رگههای نخستین نوسان بین انرژی بالفعل و بالقوه، که در فیزیک جدید مفهومی آشناست، و قانون بقای انرژی و قانون دوم ترمودینامیک را در امپدکلس کشف کند.

تفسیر را بی هرگونه بحثی مطرح کرده است، و عجیب اینکه او در هر سه ویرایش EGP (۱۹۲۰،۱۹۹۱) می نویسد که وقتی آفند به کُره وارد می شود عشق به بیرون آن رانده می شود. فرض رانده شدن عشق به مرکز به وسیله ی آفند غیاباً حکم صادر کردن است، زیرا هیچ کدام از آنهایی که این فرض را پذیرفته اند در این باره استدلالی نیاورده اند. (غیر از برنت، نگا: فی المثل، رابین، اندیشه ی یونانی Greek Thought، ترجمه ی انگلیسی، فی المثل، رابین اندیشه ی یونانی تابین، که اخیراً این پاره را به طور مفصل بررسی کرده است، نتیجه می گیرد که فرض مذکور درست است. تجربه ی دفاع از دیدگاه مخالف در بحث مرا واداشت تا بکوشم ابیات را با ذهنی کاملاً باز دوباره بخوانم، تو گویی بار اول بود که آنها را می خواندم، و این امر سرانجام مرا متقاعد ساخت که تفسیری که در زیر می آید طبیعی ترین تفسیر است. بی شک هنوز ابه اماتی وجود دارند، و ایده ی عشق به عنوان امری فشردنی ایده ای نیست که آسان جذب شود؛ اما احتمالاً چنین است.

برای بحثی کامل باید منتظر نشر کار آقای اُبرین شد، اما نکاتی که از بازخوانی بی طرف پاره عمدتاً به آنها رسیدم اینهایند.

۳ در بیت ۴ ἐνέρτατον βένθος δίνης در بیت ۲ در بیت ۲ مشکل عقیده به این که ἔσχατα τέρματα κύκλου در بیت ۱۰ را دارد تا معنای مخالف آن را. (این امر همواره وجدانم را دچار عذاب کرده است.)

(٣) مشکل زمانها و توالی وقایع در ابیات ۳ تا ۵. وقتی آفند در هم مشکل زمانها و توالی وقایع در ابیات ۳ تا ۵. وقتی آفند در وسط چرخ بود، فقط و گود هم می آیند (συνέρχεται οὐκ) پس از این است که همه می اشیاء به تدریج گرد هم می آیند (

به وجود آوردن جهان موجودات زنده و تباهی آن باید کامل باشد. به نظر میرسد بهتر است فرض کنیم که ما در نقطهی مقابل چرخه هستیم، و اینکه میرسد بهتر است فرض کنیم که ما در نقطهی مقابل چرخه هستیم، و اینکه جدایی کامل عناصر، لحظهای است، چنان که در ص ۱۱۲ نیز پیشنهاد شد. وقتی آفند به بیشترین وسعت خویش رسیده است و عشق را به مرکز محدود ساخته است، سپس آنجا (δή تر ۷۶۰ بیت ۵)، یعنی جایی که نیروی وحدت بخشنده ی عشق بود، آنها به تدریج ترکیب دوباره را آغاز می کنند. من ترجیح دادم که جزیبات بیشتر در باب موقعیت عشق را در این جای دادن نکنم، زیرا مدرکی در این باره وجود ندارد، اما امپدکلس در جای دادن عشق در آغاز (یعنی، در آغاز فعالیتش) در مرکز کل توده، که عشق از آنجا عمل مربوط به پیدایش جهانش را آغاز می کند، باید مطمئناً الهه ی پارمنیدس را در مد نظر داشته باشد. عشق هم چنین الهه ی آمیزش جنسی و مادر ایرس است، و به نظر می رسد که عشق نیز چیزی مدیون تعلیم میراست.

۱. به دنبال شرطی ۲ένηται با زمان کامل، خبر در زمان حال آمده است. أبرین توجه را به Goodwin, Moods and Thenses, §90 جلب می کند. او از تغییر وجه با مقایسه تشبیهات هومری، که در گودوین، ۹-۵۴۷، آمدهاند دفاع می کند، که نشان تغییری در ذهن امیدکلس از اندیشیدن به فقط یک چرخه (آκετο) به تأمل کلی درباره ی توالی چرخه های بی پایان است.

# پیدایش جهان و جهان شناسی

#### ۱. پیدایش جهان

این که امپدکلس در دوره ی افزایش عشق ارایه ی هرگونه تبیینی در باب پیدایش جهان از طریق ترکیب را حذف کرده است امری است که هم ارسطو ذکر کرده است (بالا ص ۱۰۲) و هم خاموشی پاره ها و منابع ثانوی آن را تصدیق می کنند. در باب پیدایش جهان خود ما، که در سیستم های قبل از آن به عنوان فرایند «جدا شدن از» یاد شده است، توصیفی در اختیار دادیم هر چند بدبختانه عقایدنگاران نقل مطالب بیشتری از امپدکلس را در این باب مناسب ندیده اند. کلمنت چهار بیت حفظ کرده است که امپدکلس در آنها وعده می کند که در این باب سخن گوید (پاره ی ۳۸):

اما اکنون بیا، من برای تو از آغازی سخن خواهم گفت که همهی چیزهایی که اکنون می بینیم از آن ظاهر شده اند: زمین و دریای مواج، جو مرطوب و آیش تیتان که حلقه اش را به دور هر چیزی تنگ بسته

## آموزنده ترین فقره، فقرهای است از جُنگ، و اینگونه است (۸۳۰):

امپدکلس اهل آکراگاس چهار عنصر وضع میکند، آتش، آب، هوا (آیش و خاک، و عشق و آفند را علل آنها میداند. او میگوید که هوا

#### ۱. یادداشتهایی در باب ترجمه:

بیت ۱. این بیت براساس متن کلمنت (λέξω πρῶθ ἡλιον αρχήν) بی معناست، اما امپدکلس خواه خورشید را ذکر کرده باشد خواه نه، دست کم او وعده می کند که αρχή ی جهان آشنای ما را آشکار می کند، چنان که بیت بعد روشن می کند.

بیت ۲. δῆλ ، ἐγένοντο کڅ ویل Weil (که با پارهی ۲۳/۱۰ را مقایسه می کند) را دیلز ـ کرانتس می پذیرند. متن کلمنت دارد ἐγένοντο ، ، ، δὴ ἐγένοντο اینها از آن به وجود می آیند».

بيت ٣. ὑγρὸς ἀήρ. البته لازم نيست كه ὑγρός معناى تحتاللفظىاش، یعنی «مرطوب» را داشته باشد؛ ممکن است به معنای انعطاف پذیر، سیّال، «نرم buxom باشد. ترجمه بر این حقیقت (که دربارهی آن رک: کان، ۱۲۴ ، Anaximander و بعد) مبتنی است که ابیات، نه بر «ریشههای» چهارگانه در خلوص شان، بلکه بر تودههای اصلی، آن چنان که بر ما ظاهر مى شوند (τὰ νῦν ἐσορῶμεν)، دلالت دارند. از اين رو ὑγρὸς ἀήρ جوّ آلوده ی جهان تحت القمر است، و τίταν αἰθήρ (که کان آن را «آسمان» ترجمه کرده است) جوهر درخشان و روشن فضای خارجی است. (در باب τίταν صص ۱۳۶ و بعد را در پایین ببینید.) گویش معمولی یونانی با اصطلاح αἰθήρ راضی میشد، اما هنگامی که جهانشناسی مبتنی بر چهار عنصر بیش نهاده شد، فیلسوفان در این مسئله اختلاف کردند که آیا آیثر را باید با هوا (خالص) یکی بدانند یا با آتش. سرانجام آن را عنصر پنجم دانستند (جلد ۳ فارسی، ۲۱۴). آیتر در امپدکلس مکرراً کلمهای است برای دلالت بر هوا، که در وضع و موقعیت عنصری خویش، نخستین عنصری بود که از آمیخته جدا شد و پوستهی خارجی کرهی کیهانی را ساخت. (رک: یادداشت اضافی ۱، ص ۵۱، در فقرهای از جُنگ، که بلافاصله مورد بحث واقع شده است، آین به روشنی از آتش تمیز داده شدهٔ است. متن را ببینید. [aer] نویسنده ی بعدی به اصطلاحات خود باز می گردد] از آمیخته ی نخستین بعدا شد و در اطراف آن در حلقه ای پخش شد. پس از هوا، آتش سر بر آورد، و جایی جز زیر توده ی سفت هوا برای رفتن نداشت. دو نیمکره ی چرخنده در اطراف زمین وجود داشت، یکی تماماً از آتش و دیگری آمیزه ای از هوا [یا رطوبت، دوباره aer] و اندکی آتش. او این را شب فرض می کرد. شروع چرخش ناشی از این تصادف است که آتش به پایین رفت و تعادل توده ها را بر هم زد. تصادف است که آتش به پایین رفت و تعادل توده ها را بر هم زد. تو

حرکت اساسی یی که آفند آغاز می کند جدا ساختن عناصر از یکدیگر و جذب همانند به همانند در توده های همواره افزاینده است. به تعبیر خود امپدکلس (پارهی ۳۷): «زمین بر جسم خود می افزاید، و هوا هوا را می افزاید،» (نیز رک: پارهی ۹۰) این امر به هر حال بلافاصله در گرهی کاملا متناسب قبلی تعادل را از بین می برد، و چون توده هنوز تقریباً شکل کروی دارد، وزنهای متفاوت دو عنصر جدا شده، چرخشی در توده به حاصل می آورند که هنوز هم تداوم دارد، این چرخش، همان طور که هرگاه به یاد

1.ἐκ τῆς πρώτης κράσεως.

هر چند معنای این کلمات بیش از این نیست که هوا نخستین عنصری بود که از آمیخته جدا شد، سیاق کلام ممکن است، بر اساس زمینه ی معقول دیگری، از این دیدگاه اندکی حمایت کند که خود امپدکلس در باب چرخه ی کیهانی را از کُره ی عشق آغاز می کند.

۲. در ترجمهی τοῦ περὶ τὸν ἀέρα πάγου از بیگنون، المهد کلس ، ۳۲۷، یادداشت ۲، پیروی کردهام.

۳. متن مخدوش است. نگا: بیگنون، ۳۲۸، یادداشت ۱. اما معنای آن نمی تواند غیر از این باشد که آتش در نیمکره ی بالایی متمرکز شد، و چون سنگین تر از هوای خالص بود، موجب آغاز چرخش کل کره گردید.

 $\delta$ . نمی توانم دریابم که شرح ساخت و کاری که آفند بدان وسیله  $\delta$  را به حاصل می آورد چگونه با ذکر  $\delta$  (۱۳ چرخش در پارهی ۲۵ ناسازگار است، و بنابراین هم چنین نمی توانم ضرورت توسل به این فرضیه ی نامتحمل را، که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است، دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است و کرده است دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است و کرده است دریابم که  $\delta$  (۱۳ که بیگنون مطرح کرده است و کر

آوریم که از کُرهی عشق مطلقاً بی حرکت آغاز شده است انتظار خواهیم داشت، به تدریج سریعتر می شود. بنابراین، از آنجا که حرکت کل کُره خورشید را با خود می برد، روزها به تدریج کوتاه تر خواهند شد.

هنگامی که نژاد انسانی ابتدا از زمین پدید آمد، روزها به اندازه ی ده ماه فعلی طولانی بودند، و این ناشی از کندی پیشرفت خورشید بود. چون زمان پیشرفت، طول روز هفت ماه شد (آثتیوس، ۵، ۱۸/۱، A۷۵).

سازگاری با آنچه امپدکلس اصول نخستین نظریه اش در باب پیدایش جهان را بر آن اطلاق می کند چشم گیر است. اگر اصلاً ممکن باشد که او اطلاق آنها را با پدیده ای در جهان حاضر مرتبط کند، در این صورت از طریق مقایسه ای موهوم، با تولد کودکان پس از هفت یا ده ماه بارداری مرتبط می کند. ۱

معنای ضمنی این که آتش سنگین تر از هواست عجیب بوده است، اما دلیل آن فقط این است که ما عادت داریم عناصر چهارگانهی امپدکلس را با چهار عنصر تحت القمر آموزهی پنج عنصری ارسطو یکی بگیزیم. به واقع، هر چند ما اصطلاحات ارسطو را به کار می بریم، این هموا» برای امپدکلس،

تعلق دارد. بفلیگرسدوفر (Posidoniios, 110) به درستی خاطرنشان می کند که δίνη حرکت آغازی نیست، بلکه فقط پس از جدایی هوا و آتش رخ می دهد. حرکت ناشی شده از آفند، مطابق با ویژگی اش، جدایی خالص و ساده است. نتایج بعدی، پیامدهای تصادفی و اتفاقی جدایی است. (τοῦ τετυχηκένομ.... Α 30

۱. معمولاً عقیده داشته اند که کودکانی که پس از هفت ماه به دنیا می آیند می توانند زنده بمانند، و آنهایی که پس از چهل هفته، یا ده ماه قمری، به دنیا آیند شانس خوبی برای زنده ماندن دارند؛ اما کودکانی که پس از هشت ماه به دنیا آیند بدون استثناء می میرند. فی المثل، نگاه:

Hipp. De septimestri, 4 and 7 (VII, 442 and 446 Littré).

هم به لحاظ اسم و هم به لحاظ طبيعت، همان آيثر است. يونانيان، به دليل آب و هوای تحسین برانگیزشان، همواره آیش، یعنی آسمانی فوقانی درخشان را، كه هم خودش الهي بود و هم جايگاه الوهيت بود، از آثر تيره در سطح ابر و در پایین تمیز می دادند. از نظر فیلسوفان طبیعی، تا زمان بذیرش روش آموزهی پنج عنصر، آثر صرفاً آیثری بود که مادهی ناخالصی مانند رطوبت آن را آلوده بود. باید برای امپدکلس نیز چنین باشد، که در سیستم وی فقط چهار جوهر عنصری خالص وجود دارند، و از این رو هنگامی که او از آیش سخن می گوید مقصودش این ذات الهی روشنی است که در خلوص خویش (همان که در شرحی که این جا نقل شد نیز آمده است) خارجی ترین ناحیه را اشغال می کند و آتش در زیر آن قرار می گیرد. ما این آیثر را در نواحی زمین به مثابه هوای جوی یا حتی به صورتهای بیشتر رقیق شده تجربه می کنیم، اما به عنوان یکی از «ریشه های» چهارگانه اگر آن را «اتر» بنامیم کمتر گمراه کننده خواهد بود. معروفیت چهارتایی آتش و آب و خاک و هوا این کار را غیر عملی می سازد (از این رو، مانند امیدکلس «من خود را به عُرف محدود می کنم»)، اما آگاه بودن از این نکته بسیار اساسی است که آئر امیدکلس همان هوای تحتالقمر ارسطو نیست. بلکه عنصری است که تودهی اصلی آن نسبت به تودهی اصلی آتش از زمین بیشتر فاصله دارد، و به حدود جهان گرد نزدیک تر است. روایت آئتیوس از جدایی عناصر، که بر مراحل بیشتر نیز مشتمل است، این تمایز را به خوبی بیان می کند (۲، ۴/۳، م :(AY9

امپدکلس می گوید که آیش [هوای عنصری خالص] ابتدا جدا شد، سپس آتش، و پس از آن خاک جدا شدند. از خاک، که در اثر نیروی چرخش بیش از اندازه تحت فشار بود، آب جاری شد، و از آب

۱. جلد ۵ فارسی، ۲-۱۲۸،۱۲۱ و بعد.

آثر [جو تحتالقمر] تبخیر شد. آسمان از اثیر و خورشید از آتش تشکیل شد، و قلمرو زمینی از بقیه فشرده شد.

ایده ی آسمان بلورین، آن چنان که در دوره های میانی معروف بود و در پارمنیدس (Α۳۷) و در آناکسیمندر به آناشاره شده است، در این جا روشن می شود. جُنگ از «توده ی سفت» (πάγος) هوا سخن می گوید، و این نکته در آثنیوس بیشتر توسعه یافته است. به نظر می رسد عمل آتش هوا را «منجمد» می سازد.

امپدکلس می گوید که آسمان جامد است، و از هوایی تشکیل شده است که آتش آن را همچون یخ منجمد می کند. این امر جوهر آتشین و جوهر هوایی را به ترتیب در هر نیمکره محدود می کند. ۲

تأملات نظری ظاهراً بسیار عجیب متفکران نخستین به ندرت کاملاً در مشاهده کشف می شوند، بلکه گاهی بر استنباطی خیالی از مشاهده مبتنی هستند. از این رو هنگامی که امپدکلس از خشکی زمین به هنگام به حاصل آمدن نخستین موجودات زنده سخن می گوید عملِ سخت کنندهی آتش پذیرفتنی تر به نظر می رسد:

به این ترتیب سپس کوپریس ، پس از مرطوب ساختن زمین با آب، چون شکلهای موجودات زنده را ساخت، آنها را به آتش تند داد تا

۱. نگا: جلد ۲ فارسی، ۱۴۰ و بعد.

آنتیوس، ۱۱/۲،۲ (۵۵۱). دیوگنس لائرتیوس (هشتم، ۷۷) و نویسندگان دیگری که در ۵۵۱ ذکر شدهاند طبیعت یخ مانند یا شیشهای آسمان را تکرار کردهاند. آئتیوس ۱۳/۱۱ (۵۵۴) می گوید که ستارگان τῶ κρυσταλλω

در این جا الهه پرومتیوس را به نمایش می گذارد، و با کوزه گری مقایسه شده است که اشکال ساخته شده از خاک رس را در کوره می نهد. در پارهی ۳۴ تصویر از آن نانوایی است که آرد با آب می آمیزد، که باز در این جا این آمیزه در درون تنور به وسیلهی آتش سخت خواهد شد. این فرایند شبیه فرایندی است که دیودوروس (۱، ۷/۲ و بعد) در پیدایش جهان توصیف کرده است. زمین هگلی و روی هم رفته شُل بود، سپس قبل از هر چیز، چون نور خورشید بر آن تابیدن گرفت سخت شد، آسپس گرما موجب شد تا سطح آن بجوشده، و این امر موجب پدید آمدن حبابهای باروری می گردد که نخستین جلوات حیات در آنها به وجود می آید. آرخلائوس در اواخر قرن

باره ی ۷۳. سیمپلیکیوس می گوید که ابیات «اندکی پس از» پاره ی ۷۱ می آیند
که در آن از زایش چیزهای میرنده یاد شده است. آهنگ این ابیات چنان است که
گویا بر پیدایش جانوران در دوره ی افزایش عشق دلالت دارند. زمین و آب، که
تاکنون جدا بوده اند، می آمیزند. تحت آفند نیز آنگاه که آب، که در گره عملاً با
خاک همگن است، بر سطح زمین فشار می آورد، همان اثر باید به حاصل آید.
در باب خواندن و ترجمه ی عبارت εἴδεα ποιπνύουσα نگا: بیگنون، ۴۵۵ در باب خواندن و ترجمه ی عبارت κα مان طور که دیلز \_ کرانتس توجه کرده اند،
پارههای ۲۲/۷ و ۲۲/۷ این را تأیید می کنند.

پنجم، به طریق مشابه، این را تعلیم می داد که آب تحت عمل گرما نه تنها مه بلکه زمین را پدید می آورد (دیلز \_ کرانتس، ۴ و ۸ ۴۰۸، پایین ص ۳۴۲). برای این تصور عجیب که گرما آب را هم منجمد میکند و هم بخار می کند، ممکن است توضیحاتی از مسایل ارسطویی یافت. این تصورات بر مسئلهای در باب این حقیقت مشهود مبتنی است که آب چشمه های جوشان بر روی بلورهای تهنشین شده جریان دارند. دچرا سنگها بیشتر به وسیلهی آب گرم ساخته می شوند تا به وسیلهی آب سرد؟... علت سنگ شدگی گرماست، درست همان طور که امپدکلس می گوید ته سنگها و صخرهها و آبهای گرم ساخته شدند. ۱۳ ساده لوحی امید کلس در این جا تا اندازهای از بیانی که پلوتارخ به او نسبت داده است (نگا: A۶۹) برمی آید که منشأ سنگها در «آتشی است که در عمق زمین فروزان است». بیگنون (ص ۷۲) این بیان را به عنوان بازشناسی نظریهی مهم منشاء آذرین سنگها میستاید. با وجود این از دیدگاه امیدکلس به همان اندازه می توان منطقاً از مشاهده نیز استنتاج کرد که منشاء آنها از گرماست: آنچه اساسی است حضور گرماست. آفرینش محتواهای گوناگون جهان فیزیکی، به نظر امپدکلس عموماً عبارت بود از فرایند سخت شدن و جامد شدن یا «سفت شدن». (رک: یادداشت صفحهی قبل.) فاعل این «سفت شدن» آتش است، و بی شک به این

۱. مسایل، ۹۳۷۵۱۱ (A۶۹).رک:

Hippocr. De aëre, etc. 7 (II, 29f. Littré):

در میان آبهایی که برای سلامت زیان آورند آبهایی هستند که از زمین هایی سر میزنند که در آنها آب گرم یا آهن، مس، نقره، طلا، گوگرد، زاج، قیر طبیعی یا جوش شیرین یافت می شوند:

ταῦτα γὰρ πάντα ὑπὸ βίης γιγνονται τοῦ θερμοῦ.

در باب عمل گرما در سفت کردن و در شُل کردن، ارسطو نیز، که جوهرها را برطبق اینکه در مقابل گرما یا سرما سفت می شوند یا نه طبقه بندی می کند، بحث کرده است. نگا: اعضای جانوران، ۶۴۹۵۲۹ و بعد. کاثنات جو، ۳۸۸b۱۰ و بعد، ۳۸۲b۳۱ و بعد.

دلیل است که ارسطو تصور می کند که آتش در نظام او موقعیت خاصی در مقابل سه عنصر دیگر دارد:

(کون و فساد، ۲۳۰b۱۹) بعضی، مانند امپدکلس، چهار عنصر نخستین وضع می کنند. با وجود این او این عناصر را به دو عنصر نیز فرو می کاهد، زیرا او سه عنصر دیگر را در مقابل آتش قرار می دهد.

(مابعدالطبیعه ، ۹۸۵۵۳۱) او نخستین کسی است که گفت عناصر مادی چهار تا هستند، با وجود این او این عناصر را نه مثابه چهار بلکه فقط به مثابه دو عنصر اعمال می کند، زیرا آتش را در یک طرف قرار می دهد و بقیه ـ خاک، هوا، آب ـ را جوهر واحد لحاظ می کند. از مطالعه ی اشعار او اینگونه برداشت می شود.

در پاره ی ۶۲ (پایین ص ۲۰۶) اشارهای به این موقعیت خاص آتش به عنوان عاملی در پیدایش جانداران را می بابیم. در موارد دیگر این امر از پارههای موجود برنمی آید، و ارسطو باید همچون عقایدنگاران فقرات دیگری را در مد نظر داشته باشد. این نیز ممکن است که ارسطو در باب اهمیت این نکته اغراق کرده باشد، زیرا او و تئوفراستوس، خودشان به فعالیت آتش و گرما در مقابل پذیرندگی سایر آشکال ماده اهمیت فراوان قایلند. از نظر امپدکلس همه ی عناصر «یکسان، همسال، هر یک در قلمرو متفاوتی مسلط، دارای ویژگی های خود» (پاره ی ۱۷/۲۷) هستند؛ اما قلمرو آتش قطعاً قلمروی فعال و خلاق است. امپدکلس در این عقیده، اسلاف

<sup>1.</sup> فى المثل، رك: كاثنات جو، ٣٧٩a ١٥:

καὶ γὰρ γῆ καὶ ὕδωρ καὶ ἀὴρ σήπεται. πάντα γὰρ ὕλη τῶ πυρί ἐστι ταιῦτα,

و نقش آتش در مقام فاعلِ رشد در این آثار تئوفراستوس: تاریخ گیاهان و درباره ی علتهای گیاهان. درباره ی علتهای گیاهان.

بسیار دارد. علاوه بر این، او اهل سیسیل بود، سرزمینی که خاک آن در اثر تابش خورشید که شدید تر از تابش آن در مناطق افریقایی و اروپایی است سخت و خشک است، جایی که در اثر تبخیر، نمک بسیار زیادی از دریا برای تجارت بیرون می کشند، و جایی که زمین گدازه های آتشین از اِتنا پرتاب می کند و در جاهای بسیاری چشمه های آب گرم جریان دارد.

#### ۲. شکل کیهان

هر چند عقایدنگاران به کیهان به عنوان کُره و به نصفهای آن به عنوان نیمکره اشاره می کنند، آثتیوس در جایی می گوید که اگر بخواهیم دقیق تر سخن بگوییم، کیهان تخم مرغ شکل است و بلندی آن (فاصله از زمین تا آسمان) کمتر از پهنای آن است. آین تشبیه را احتمالاً نه پدیده های مشاهده شده، بلکه اشعار اُرفهای به فکر امپدکلس رسانده است، که در نظریهی طرح شده در این اشعار و در باب پیدایش جهان، جهان ـ تخم مرغ نیروی عشق شده در این اشعار و در باب پیدایش جهان، جهان ـ تخم مرغ نیروی عشق (اِرُس \_ فانس) را پیش از وجود آسمان و زمین به وجود می آورد، آسمان و

۱. و متأخرترینشان، پارمنیدس است.

در زمانهای قدیم در خود آکراگاس این کار جریان داشته است، هر چند امروزه جاهای نمک گیری را می توان در مارسالا به خوبی مشاهده کرد. (رک: پارهی ۵۶.)

۳. آئتیوس، ۲، ۳۱/۴ (۸۵۰). ترجمه ی آن فقره چنین است: «امپد کلس می گوید که بلندی از زمین تا آسمان، یعنی ارتفاع از خود ما، کمتر است از پهنا، آسمان در جهت دوم بیشتر گسترده است، زیرا کیهان شبیه تخم مرغ است. تسلر (۹۸۰، ۵۸۰) یادداشت ۲) متمایل است که کلمات κεῖσθαι و ۸۵۰ (۵۸۰) دوقیقاً فقط دال بر موقعیت بگیرد، و مدعی است که بقیه توصیف را به خوبی می توان بر شبه کُره ی تخت اطلاق کرد. با این حال، نستله این یادداشت را اضافه می کند که امپد کلس به احتمال زیاد مفهوم قدیم جهان به مثابه تخم مرغ را اقتباس کرده است، و آوردن آن کلمه (با فرض اینکه کلمه از آن خود اوست) قطعاً این را در ذهن می آورد. این که کیهان باید قطعاً شکل تخم پرنده را داشته باشد ممکن است ضروری به نظر نرسیده باشد.

زمینی که بعدها از دو نیمه ی تخم مرغ به وجود می آیند. دیدگاههای دینی امپدکلس به دیدگاههای اُرفهای بسیار نزدیک است. شباهت آنها ممکن است گسترده تر از شکل باشد. آخیلس در مقدمه اش بر پدیدارهای آراتوس می نویسد:

ترتیبی را که ما به کُره نسبت داده ایم اُرفه بیان با تخم مرغها مقایسه می کنند. آسمان شبیه پوسته است، و همانگونه که آیثر در دایره ای از آسمان آویزان است، به همین سان پوست (۴μήν) از پوسته. ۱

این ترتیب شباهت خاصی به ترتیب کیهان امپدکلس دارد، که در آن آسمان با آیژ امپدکلس که خارج کُره را تشکیل می دهد مطابق است، و آیژ با آتش امپدکلس، که «از زیر توده ی جامد» به پیرامون «فوران می کند». امپدکلس به شدت تحت تأثیر شباهت بین اعضا یا اجزای جهان حیوانی و جهان گیاهی بود (پاره ی ۸۲، ص ۱۶۳ در پایین)، و خود کیهان در نظر او و معاصرانش حیوانی جهانی و برتر بود. محتمل است که کلمه ی «بلورین» در ارتباط با تخم مرغ ها به کار رفته باشد (جلد ۲ فارسی، ۱۴۳)، و لئوکیپوس سطح گرد جهان را به پوست یا غشاء (پارش) تشبیه می کرد (دیوگنس سطح گرد جهان را به پوست یا غشاء (پارش) تشبیه می کرد (دیوگنس کار تیوس، نهم، ۳۲). جالب خواهد بود اگر ایده ی تا اندازهای حدسی

۱. کرن، پارههای اُرفهای، ۷۰، ص ۱۵۰ دیلز ـ کرانتس، جلد ۱، ص ۱۱. در باب تخم مرغ مخصوصاً نظریه ی پیدایش جهان در پرندگان آریستوفانس، ۶۹۳ و بعد، را ببینید. آخیلس شاید نویسنده ی قرن سوم میلادی باشد، اما در باب مدارک جهان ـ تخم مرغ به عنوان مفهومی اُرفهای نگا: Guthrie, Orph. and در جهان ـ تخم مرغ به عنوان مفهومی اُرفهای نگا: GR. Rel. ۹۲۶۲. در جده است. مدارک جهان این ایده در جاهای بسیار دو از یکدیگر مطرح بوده است. در چین، در زمان هان الما نظریه ای ستاره شناختی رایج بوده است که برطبق آن آسمان و زمین شکلی شبیه تخم مرغ دارند، در آن نظریه زمین را کُرهی آسمان در ست آنگونه احاطه کرده است که پوسته ی تخم سرغ زرده ی آن را (کرامر، در ست آنگونه احاطه کرده است که پوسته ی تخم سرغ زرده ی آن را (کرامر، اسطوره های ایرانی رک: همان، ۳۲۹).

مفهوم کهن و مؤثر بلورین بودن کُره (بعدها، کُرات) از شباهت جهان صغیر با جهان کبیر و از این ایده ناشی شده باشد که جهان ضرورتاً تخمی بزرگ است. اینکه آیا پوشش خارجی جهان را باید با پوست مقایسه کرد یا با پوسته، به نظر می رسد مطلبی بوده است که فیلسوفان طبیعی در باب آن اختلاف داشته اند.

در این مورد که امپدکلس درباره ی اندازه ی مطلق کیهان چه فکر می کرده است چیزی ضبط نکرده اند، اما او گفته است که خورشید به اندازه ی زمین است و به اندازه ی فاصله ی ماه از زمین، از ماه فاصله دارد. از آن جا که مدار خورشید در حاشیه ی کیهان است، از این رو شعاع عمود کیهان سه برابر فاصله ی ماه از زمین است. او در نسبت دادن طرفهای راست و چپ به زنده به کیهان از فیثاغوریان پیروی کرده است، و این ایدهای است که به زنده دانستن طبیعت جهان بسته است. ا

#### ۳. خورشید و دو نیمکره

او، همچون آناکساگوراس، عقیده داشت که قطب شمال آسمانی در اصل در سمت الرأس بود، و اینکه محور جهان اندکی مایل است. به قول آثتیوس (۲، ۸۵۸ ) او برای توجیه این امر تبیین مکانیکی ارایه کرد:

او می گوید که وقتی آثر در برابر یورش خورشید تسلیم شد [یعنی: نیم کرهی تاریک در برابر نیم کرهی روشن؛ پایین را ببینید]، قطبین "

۱. آنتیوس، ۲، ۲۱/۲، ۲۱/۱ (۸۵۶ و ۶۱). او، هماهنگ با این مطلب، می گوید که خورشید بزرگ تر از ماه است (دیوگنس لاثر تیوس، هشتم، ۷۷).

۲. آنتیوس، ۲، ۱۰/۲ ( A۵۰). دربارهی فیثاغوریان، نگا: ارسطو، دربارهی آسمان، ۲ درباره کی آسمان، ۲ درکت درکت مکانی مطرح شده است.

۳. τὰς ἄρκτους .۳ قطبهای شمال و جنوب. رک: ارسطو، کائنات جو، Μεατh, قطب جنوب. در باب بقیه نگا: , Ηeath

مایل شدند، به گونهای که بخشهای شمالی بالا رفتند و بخشهای جنوبی پایین آمدند، و کل جهان به طریق مشابه تحت تأثیر واقع شد.

با اعتماد بر منابع دست دوم تا اینجا آموختیم که ستارگان «آتشین هستند، و از عناصر آتشینی ساخته شدهاند که هوا در خود داشت و در نخستین جدا شدن به بیرون فشرده شدند». بنابراین، ستارگان چنان نیستند که برای کسنوفانس بودند، یعنی نتیجه ی تصاعد بخار از زمین نیستند، و این تفاوت به نظر می رسد که نشان تفاوت دیدگاه دینی این دو متفکر است. ستارگان ثابت «در بلور» فرو رفته اند، اما سیارات آزادانه حرکت می کنند. ا

خورشید نیز معمولاً اینگونه توصیف شده است که از آتش است. دیوگنس (هشتم، ۷۷) آن را «تجمع بزرگ آتش» نامیده است و آثتیوس (۲، ۶، ۳، ۸۲۹) می گوید که وقتی عناصر جدا شدند آسمان از آیثر و خورشید از آتش تشکیل شد. فقط جُنگ (۸۳۰) می گوید که «جوهر خورشید آتش نیست، بلکه انعکاس آتش است مانند انعکاس آن از آب». هر یک از این منابع شاید وضعیت را بسیار ساده کردهاند. آئتیوس در نقره ی دیگری (۲، ۲۰، شاید وضعیت را بسیار ساده کردهاند. آئتیوس در نقره ی دیگری (۲، ۲۰، ۲۰) که درک کردن آن روی هم رفته آسان نیست.

Millerd, Emped. 66.

<sup>.</sup>Ariustarchus, 91f.

۱. آئتیوس، ۲، ۱۳، ۲، و ۱۱ (۵۴ و ۵۳۵). ثابت دانستن ستارگان در ۲۵ و ۴۵ این نکته را به ذهن می آورد که او درصدد نسخه برداری از نظریهی آناکسیمنس است، اما در باب این انتساب، ابهامات و مشکلاتی وجود دارد، و به هیچ روی روشن نیست که آناکسیمنس ستارگان ثابت را از سیارات تمیز داده است یا نه، هر چند بعضی گمان می کنند که داده است. نگا: جلد ۲ فارسی، ۱۴۰ و بعد.

۲. بعضی دیدگاه های قدیم تر در این کتاب ذکر شده اند:

مى توان به منابع زير نيز رجوع كرد:

Gilbert, Met. Theor. 683s.; Dreyer, Phan. Systems, 24s.;

امپدکلس دو خورشید فرض می کند: (۱) نمونه ی اصلی، که آتشی است در یکی از نیمکره های کیهانی. این خورشید آن نیمکره را پر می کند، و همیشه در مقابل انعکاس خودش ساکن ایستاده است؛ (۲) خورشید مریی. این انعکاسی است در نیمکره ی دیگر، یعنی در نیمکره ای که با هوای [یا تاریکی، آؤ] آمیخته با گرما پر شده است. این خورشید در اثر انعکاس از زمین - که دایره ای است ا به سوی خورشید بلور مانند بلند می شود، و همراه آن به وسیله ی حرکت آتش دور می زند. خلاصه، خورشید انعکاسی است از آتش پیرامون زمین.

این فقره را می توان به وسیله ی جمله ای از آثتیوس (۲، ۲۱، ۵۵۴) تکمیل کرد، که می گوید: «خورشید حاصل از بازتاب با زمین یکسان است»، و همچنین می توان به وسیله ی بیتی از خود امید کلس تکمیل کرد که در کتاب Dc Pyth. or. پلوتارخ (۴۰۰ نگا: امید کلس، پاره ی ۴۴) گذرا نقل شده است: «شما بر امید کلس به سبب این گفته اش می خندید که خورشید، که در اثر بازتاب نور از آسمان نزدیک زمین پدید می آید، «با سیمایی بی ترس بر الومپوس Olympus باز می تابد».»

بعید است بتوانیم نظریهی او را در غیاب اصلش بر پایهی این داده های جزیی و مخدوش بازسازی کنیم. به احتمال زیاد خورشید (در استعمال متعارف و پذیرفته شده ی کلمه) به طریقی بازتاب کل نیمکره ی آتشین بر روی آن از زمین است. وقتی جُنگ با تأکید بر اینکه خورشید فقط بازتاب است می گوید که خود خورشید آتش نیست، عقیده ی امپدکلس را بد

Bignone, Emped. 240, 346, n. 2.

بیگنون مختصر آورده است، زیرا معتقد است که اخذ نتیجهی قطعی از شاهد ممکن نیست، و این عقیدهای است که میلر و دیلز ـ کرانتس و دیگران در این باره با او همرأی هستند. نیز نگا: کرانتس در . Rh. Mus. 1957, 123f. . کلمهی یونانی κυκλοτερής است، نه کلمهی مبهم ، στρογγύλος.

گزارش می کند، چرا که به عقیده ی امید کلس بازتاب از بیرون ریزی های ذراتی از یک شیء تشکیل میشود که بر روی سطح بازتاب شده جمع می آیند؛ یعنی، این ذرات از همان موادی هستند که خود شیء از آن تشکیل شده است. اصطلاح آنا کلاسیس anaklasis (به عقب برگشتن، باز تابش) نه تنها دربارهی نور و نقشهای بازتابیده به کار می رود بلکه همچنین در ارتباط با کاربرد آیینه های کوژ به عنوان ذره بین ها کاربرد آیینه های burning-glasses نیز به کار می رود، و به وضوح این چیزی است که در این جا در ذهن امید کلس بوده است. کل نیمکرهی آتشین درخشان بر روی زمین می تابد، جایی که نور و آتش آن در کانونی جمع می شود و سپس، به تعبیر دیوگنس، به مثابه «تجمع<sup>۳</sup> بزرگ آتش» باز می تابد تا خورشید را تشکیل می دهد. چرخش روزانهای کره خورشید را به همراه خود میچرخاند. طبیعی است که امپدکلس در باب قانونهای هدایت کنندهی جهت باز تابشها دقیق و خیلی روشن نباشد. این تفسیر با بسیاری از اظهارات و گواهی ها سازگار است، از جمله با هر اشارهای که در این باب در خود پارهها یافت می شود. چنانکه در پارهی ۴۱ در باب خورشید گفته می شود «هنگامی که جمع شد [یا گرد آمد، άλισθεις] به دور آسمان بزرگ می چرخد». کرانتس می گوید، و این عقیدهاش تا اندازهای پذیرفتنی است، که بارهی ۴۴، که بلوتارخ آن را به همراه این ملاحظه که خورشید از بازتاب نور از آسمان پدید می آید چنین نقل می کند که: «با سیمایی بی ترس به ألومپوس باز می تابد»، به همراه

آئتیوس، ۲، ۱، ۱، (۸۸۸). این نکته را میلر مطرح کرده است: امپد کلس، ۶۸.
 نی المثل، نگا: تئوفراستوس، درباره ی آتش، ۷۳ (سوم، ۲۷ وایمر):
 ἀπὸ μὲν τοῦ ἡλίου φῶς ἄπτουσι τῆ ανακλάσει ἀπὸ τῶν λείων.

گزارشهای مربوط به امپدکلس گواه هستند که این فن در زمان او فهمیده شده بوده است.

۳. ἄθροισμα رک: کاربرد αθροισμός در تئوفراستوس، دربارهی آتش، ۷۳، در ارتباط با آیینه های مقعر burning-mirrors.

پاره ی ۴۸/۴ (نقل شده در بالا، ص ۱۲۱) ابیاتی هستند که بر روی هم موجب شده اند که آثتیوس «دو خورشید» را توصیف کند. «تیتان» ارجاع به خورشید را در ذهن می آورد، و در عین حال آیشی است که بر همه چیز محیط است. این نمیکره ی بلوری پر از آتشی است که خورشید «اصل» لحاظ شده است، در حالی که آنچه «به الومپوس باز می تابد» (یعنی، به آسمان، که همان «آیش تیتان» است) چیزی است که ما خورشید می نامیم، یعنی همان تجمع در خشان و فروزانی که از زمین بازمی تابد.

باور نکردنی است که این نظریه به طریقی با ایده های فیثاغوری مربوط به خورشید، که به فیلولائوس نسبت داده اند، ارتباطی نداشته باشد. کفیلولائوس جوان تر بود، اما نمی توان در باب نسبت زمانی این دو نظریه به یقین دست یافت. تئوفراستوس با هر دو نظریه آشنا بوده است و آثتیوس که منبع بی واسطه ی ما درباره ی هر دوی آنهاست از تئوفراستوس روایت می کند، و براساس آنچه مخصوصاً در باب دیدگاه فیلولائوسی می گوید می توان گفت که او هر دو را محال می دانسته است. این پیشنهاد او که این نظریه حتی ممکن است مستلزم خورشید سومی نیز باشد صرفاً نقدی عیب جویانه است، و ممکن است که سخن از «دو خورشید» نیز مطلبی عیب جویانه است، و ممکن است که سخن از «دو خورشید» نیز مطلبی

۱. کرانتس این نکته را در ۲۹۰۱ ، ۱۹۶۱ ، ۱۹۶۱ ، ۵۰۰ ، مطرح کرده است. خود تبتان به عنوان نامی برای خورشید، تا دوره ی مسیحیت هرگز به کار برده نشده است، در این دوره بارها در شعر آمده است، اما در هومر (ایلیاد ۱۹، ۳۹۸؛ ادیسه، ۲، ۲۴) و در نویسندگان بعدی تبتان، یعنی هوپریون، بوده است. او را پسر تبتانها نیز دانسته اند (تبا و هوپریون در هسیود، پیدایش خدایان، ۳۷۱-۴۷۱؛ هوپریون، همان، ۱۵۱۱، ۱۵۱۱، ادیسه، ۲۱، ۱۷۶۶ و مان، ۱۵۱۱، ۱۵۱۱، ۱۵۱۱، ادیسه، ۲۲، ۱۷۶۶ و ۱۵۳۸ هوپریون.

نگا: جلد ۳ فارسی، ۲۳۶ و بعد. هر دو نام الومپوس را برای بالاترین آسمان به کار می برند: رک: امپدکلس، پاره ی ۴۴ (نقل شده در متن) و فیلولائوس ۱۹۸۸.
 به عقیده ی دیلز (SBB، ۱۸۸۴، ۳۵۳) نظریه ی بازتاب خورشید بدون فرض بازتاب از آتش مرکزی فیلولائوس ادراکنا پذیر است.

تفسیری باشد و او دو نظریه را با یکدیگر آمیخته باشد. این دو نظریه را نمی توان یکی دانست، زیرا شمای امپدکلس فاقد آتش مرکزی فیلولاتوسی است، و ممکن است خلط این دو موجب شده باشد که آثنیوس از خورشید به مثابه بازتابی بر روی نیمکره ی تاریک سخن گوید. این نیمکره ی شب است، اگر این نیمکره از نیمکره ی آتشین پدید آمده باشد نمی توان فهمید که چگونه می تواند بر زمین بازتابیده شود. میلر کوشیده است به این اعتراض که اگر خورشید در این نیمکره باشد در این صورت باید روز روشن باشد، با این سخن پاسخ گوید که «آتش درک نمی شود مگر اینکه به چشم رسد. آتش ممکن است در آسمان در سراسر نیمکره ای پخش شود که ما را بی آنکه آن را درک کنیم احاطه کرده است. ممکن است از این نیمکره یه نیمکره ی دیگر در درک کنیم احاطه کرده است. ممکن است از این نیمکره به نیمکره ی دیگر در سراسر نیمکره به ما رسد. همی اگر این سخن درست

امیدکلس ، ۶۸. او می گوید که این هدف انتقاد ارسطو در دردارهی نفس، ۲۱۸۵ است، و به این معنا نیست که نور جسمی متحرک است و برای طی مسافت زمان لازم دارد. این در زمینه اش «بیشتر بر این دلالت دارد که نور ممکن است در محیطی حاضر باشد بی آنکه آن را «واقعیت بخشد»، یعنی، بی آنکه از طریق آن محیط ادراک شدنی گردد». من نمی توانم این ارجاع را بیابم، مگر اینکه عبارت λανθάνοντος δὲ λανθάνοντος را به این معنا بگیریم که ما نمی توانیم نور را ببینیم. اینکه نور برای طی مسافت زمان لازم دارد مطلبی است که دانش جدید آورده است، اما برای امیدکلس آن مطلب از این دیدگاهش نتیجه شده است که نور جوهری مادی است «که از جسم نوردهنده جریان می یابد» (Philop. De an. 334. 34, A57). این مطلب را ارسطو بیان کرده است، همان جا: «امید کلس، و هر کس دیگری که چنان گوید، در این عقیده شان در اشتباه اند که نور طی مسافت می کند و در لحظه ی خاصی بین زمین و کره ی محیط است»؛ و همچنین، درباره ی حواس، ۲۶۵۵۲۶.

از سوی دیگر میلر به چیزی توجه داده است که عموماً بر آن چشم بستهاند: نه تنها آئتیوس می گوید که خورشید بازتابی در نیمکره ی تاریک تر است، بلکه پلوتارخ (De facie, 922c, A60) برعکس از مردمی سخن می گوید که از امید کلس گلایه می کردند که ماه را سفت شدن هوای احاطه شده به وسیله ی کره ی آتش می داند. نمی توانم ادعا کنم که آنچه را خود امید کلس می گوید از این مطلب درمی یابم، اما این مطلب قطعاً نمی تواند، بر اساس دیدگاه میلر یا

باشد، این ایده را که نیمکره ی آتش می تواند نیمکره ی شبانه باشد زیرا آتش آن دور از چشم ماست، جنگ (۸۳۰) رد می کند، زیرا می گوید که نه نیمکره ی آتشین، بلکه نیمکره ی آتر «آمیخته با اندکی آتش» (احتمالاً ستارگان) «شب است». آن ایده همچنین با پاره های ۴۸ و ۴۹ خود امید کلس نیز در باب مسئله ی غروب، که در این پاره ها آمده است، ناسازگار است.

پاره ی ۴۸ (پلوتارخ، .Plat، پاره ی عقربه های ساعتهای آفتابی از طریق ثابت ماندن و تغییر ندادن جای شان با سایه ها، ابزار ها و اندازه های زمان می شوند، مانند زمین که وقتی خورشید به زیر آن می رود مانع خورشید می شود، همان طور که امید کلس می گوید:

«زمین از طریق متوقف ساختن نور ها شب را می سازد.»

پارهی ۴۹. (پلوتارخ، ۷۲۰۰ ، ۷۲۰۰): تاریک بودن آثر (همانطور که امپدکلس می گوید، «مربوط است به شب تنها، کورچشم ۱»)

پس می دهد از طریق گوشها آنچه را که از دیدرس نیروی ادراک کننده دور می سازد.

پارهی ۴۹ جانشین این بیان جُنگ می شود که نیمکرهی آثر از آن شب است، و

هر کس دیگر، توضیح دهد که چگونه خورشید می تواند باز تابی از کره ی تاریک باشد.

۱. متن موجود از پلوتارخ αγλαώπιδος دارد، اما این کلمه به جز از این مورد ناشناخته است، و معمولاً به جای آن αλαώπιδος را پذیرفته اند زیرا نخستین بار کسولاندر Xylander (۱۵۳۲-۷۶) آن را پیش نهاده کرده است. هسوخیوس Hesychius آن با این عبارت ακοτεινή. ου آن با این عبارت ακοτεινή. ου ακοτεινή αλαωπός αλουπός αλο

پاره ی ۴۸ نشان می دهد که امپدکلس به اثر تاریک نیمکره ی شبانه اعتقاد داشته است تا اطمینان یابد که زمین نور خورشید را می پوشاند. ادعا کرده اند که نسبت دادن شب به سایه ی زمین نسبت به ایده ی قدیم تر جوهر دانستن تاریکی، مانند رطوبت یا بخار، پیشرفتی است که امپدکلس به آن دست یافته است. با این حال، به واقع شب هنوز آسمانی پر از آثر است، و نقش مداخله ی زمین صرفاً برای اطمینان یافتن از این است که تاریکی این جوهر حاصل حذف نیمکره ی روشن نیست. تنها نتیجه ی معقول (که در اخذ آن ما اسلاف بسیاری داریم، مانند تانری، گیلبرت، هیث، برنت) این است که گزارش آثنیوس اشتباه است، یا به این دلیل که او تئوفراستوس را به دقت تفسیر نکرده است و یا، که بیشتر محتمل است، به این دلیل که خود تئوفراستوس را به تئوفراستوس از آنچه برایش نظریه های کهن و غیر عملی بوده است گزارش مبهمی ارایه کرده است.

گزارش بیشتر درباره ی خورشید این است: «خورشید برمی گردد زیرا نیمکرهای که آن را احاطه کرده است، و دایره های مداری، مانع از این می شوند که او همواره در خط مستقیم حرکت کند» (آثتیوس، ۲، ۲۳، ۲۳، ۸۵۸). به نظر می رسد که عقایدنگاران در این جا نیز، مانند اغلب مواقع در اثر بی احتیاطی دو بیان را در یکدیگر آمیخته اند. اینکه سطح درونی کره مسیر خورشید را تنظیم می کند، به نظر می رسد امری است که هدف این نظریهی عجیب کسنوفانس (۸۴۱۵) است که مجموعه ای از خورشیدهای متوالی وجود دارد که در خط مستقیم تا بی نهایت حرکت می کنند. اینکه امپدکلس وجود دارد که در خط مستقیم تا بی نهایت حرکت می کنند. اینکه امپدکلس دایره های مداری را چگونه درک کرد، و این دایره ها چگونه می توانند مانع گذر بیشتر خورشید به شمال یا به جنوب باشند، امری است که گفته نشده

۱. برنت، EGP، ۲۳۹. آنچه در بالا گفته شد، بیان ما در جلد ۲ فارسی، ۱۲۲ را اصلاح می کند.

۲. برنت، ۲۳۸، EGP ، یادداشت ۲۹۸،۴ یادداشت ۱

است. احتمالاً این مطلب به تبیین او از فصول مربوط است، فصولی که می گویند چنین است که «هرگاه آثر غلیظ شود و غالب آید و به طرف بالا فشار آورد تابستان است. ایعنی، در زمستان تاریکی ای که در یک نیمه ی کره ی کیهانی است به نیمه ی آتشین سرایت می کند، و در تابستان نیمه ی آتشین به طرف نیمه ی تاریک سرایت می کند. «به نظر می رسد که ایده این است که نیمه ی بیشتر کره برای طی نقطه ی خاصی از سطح زمین زمان بیشتری نسبت به نیمه ی کمتر لازم دارد، و این تبیین می کند که چرا روزهای تابستان بلندتر از روزهای زمستان است (هیث، آرستاد خوس ، ۸۸). اما برای این سرایت و تجاوز متوالی، هیچ دلیلی ارایه نشده است. این تجاوزها و سرایت ها ممکن است نوعی اثر کیشندی افتا باشد که به سبب چرخش سرایت ما می شود، چرخشی که در اصل ناشی از عدم تعادل بین کرات تاریک و روشن است.

در این میان آنچه کاملاً خیالی به نظر می رسد این است که می گویند امپدکلس از علت کسوف و خسوف آگاه بوده است. آثتیوس می نویسد که خورشید کسوف می کند «هنگامی که ماه به زیر آن بگذرد». ممکن است او این را از فیثاغوریان آموخته باشد، زیرا آثتیوس همین تبیین را به هر دو نسبت می دهد؛ اما اینگونه انتساب کشفیات ستاره شناختی بعدی بسیار مشکوکاند، و ما در مورد امپدکلس کلمات خودش را داریم. پلوتارخ می گوید: «ماه گاهی خورشید را می پوشاند و محو می سازد. چنانکه

آئتیوس، ۳، ۸، ۱ (Α۶۵). دیلز βια 30μένον را فعلی می داند که در ظاهر مجهول و در معنی معلوم است، و ۴ὰν ἥλιον را مفعول می داند. بیگنون در دفاع از این عقیده می گوید که «در متن عقاید نگاری که این یادداشت از آن بر گرفته شده است خورشید اند کی قبل ذکر شده است». (هیدکلس، ۳۵۰، یادداشت ۲.) ذکر خورشید در پلوتارخ مجعول در پایان بخش قبل است، یعنی قبل از عنوان βέρους καὶ θέρους καὶ περὶ χειμῶνος καὶ θέρους که جابه جا کردن آن بسیار سخت خواهد بود. در استوبایوس اصلاً نیامده است.

امپدکلس می گوید: «ماه هنگامی که خورشید به بالای آن می رود، شعاع خورشید را قطع می کند، و تاریکی روی زمین به اندازه ی پهنای ماه درخشان چشم است». «نظریه ی امپدکلس در باب خورشید، به رغم جنبه های موهومش، روی هم رفته نسبت به نظریه های هراکلیتوس و کسنوفانس تا اندازه ی چشم گیری پیشرفته تر است، خورشید آن دو متفکر هر روز از بین می روند و دوباره خورشیدهای دیگری جایگزین می شوند و آنها در باب کسی را کسوف ایده های شگفت انگیزی دارند. امپدکلس، برخلاف آنها، کسی را نشان می دهد که مسایل طبیعت را از برای خود آن مسایل پژوهش می کند.

۴.ماه

دیدگاه های او در باب ماه، در گزارش جُنگ (۸۳۰) اینگونه آمده است:

او می گوید که ماه از آثر قطع شده به وسیله ی آتش، جداگانه تشکیل می شود، آثری که مانند تگرگ منجمد می شود. ماه نورش را از خورشید دارد.

آثتیوس می گوید که ماه هموای فشرده است، مثل ابر، که آتش آن را منجمد کرده است، بدین سان ماه مرکب است، و پلوتارخ ماه را هانجماد تگرگ

απεσκέδασεν ... ἐς γαῖαν,

و در دیلز ـ کرانتس: ἄπεστέγασεν ... ἔς τ' ἄν ἴη. هیپولیتوس بیان علت کسوفها را به معاصر امپدکلس، یعنی آناکساگوراس نسبت می دهد (پایین، ص ۳۰۶.) به احتمال زیاد آناکساگوراس کاشف این مطلب است و امپدکلس پیرو اوست.

۱. آئتیوس، ۲، ۲۴، ۷ (۸۵۹)؛ پلوتارخ، ۹۲۹c، De facie (پارهی ۴۲). بیت ۱ از این پاره احتمالاً باید چنین باشد: «ماه نور خورشید بر زمین را از بالا قطع می کند»، زیرا متن قطعی نیست. در نسخه ی خطی آمده است: می کند»، زیرا متن قطعی نیست. در نسخه ی خطی آمده است: می کند»، زیرا متن قطعی نیست. در نسخه ی خطی آمده است:

اما در کسولاندر چنین است:

مانند هوا» توصیف می کند. شکل ماه به شکل قرص یا عدس است، یعنی، گرد است بی آنکه کوژ باشد، و به تعبیر دیگر کُروی نیست. شواهد دال بر اینکه امپدکلس می دانست که نور ماه از خورشید است بیش از شواهد این مسئله در مورد پارمنیدس است. امپدکلس از پارمنیدس تقلید کرد که ماه را «نور خارجی» می نامید و پلوتارخ بیت اصیل دیگری را در زمینهی زیر نقل می کند:

پس می ماند این نظریه ی امپد کلس که نور ماه که ما می بینیم حاصل بازتاب نور خورشید است. به این دلیل است که نور آن در خشندگی و گرمی ندارد. ... برعکس، درست همان گونه که صداها به هنگام بازگشتن پژواکی ضعیف تر از صدای اصلی تولید می کنند و تأثیر گلوله ها پس از کمانه کردن ضعیف تر است، «به همین سان، اشعه پس از برخورد با قرص ماه» در برگشتن ضعیف و خفیف به ما می رسد."

حتی اگر این اکتشاف را باید به آناکساگوراس نسبت دهند (جلد ۸ فارسی)، می توان امپدکلس را نیز کاشف آن دانست. چیزی در باب تبیین او از اهله و خسوف ماه ضبط نشده است، هر چند هیث (آریستارخوس ، ۹۱) پیشنهاد می کند که احتمالاً «مرکب» دانستن ماه تبیینی در باب اهله ی آن

۱. آئتیوس، ۳،۲۷،۲۷؛ پلوتارخ، ۹۲۲۲، *De facie*،۲۸۸۵، *Qu. Rom* (همه در ۸۶۰)؛ دیوگنس لائرتیوس، ۷۷،۸.

پارهی ۴۵، نگا: جلد ۶ فارسی. آخیلس در نقل این پاره، آن را با این وعقیده ی عامه و بیوند می دهد که ماه απόσπασμα τουἡλίου است. دلیلی در دسترس نیست که نشان دهد امپدکلس آن عقیده را باور داشته است، و هایدل تصحیح به απόφασμα (بازتاب) را پیشنهاد می کند. نگا: بیگنون، امپدکلس، ۳۴۶، یادداشت ۱. تسلر عقیده دارد که عبارت یونانی بالا به جز این معنی نمی دهد که نور ماه از خورشید است.

۳. پارهی ۴۳ در پلوتارخ. ۹۲۹e، De faice، ترجمهی چرنیس.

باشد. توصیف موجود در باب ساخته شدن ماه با ساخته شدن فلک پیرامون بر اساس گزارش آئتیوس (A۵۱) یکسان است، و شاید به این دلیل است که جُنگافزودن کلمهی «جداگانه» (καθ εσυτήν)را مشکل می یابد.

#### ۵.زمین

چیزی در باب شکل زمین باقی نمانده است، او این که آیا او زمین را کُروی می دانسته است یا نه، امری است غیر قطعی. نه آناکساگوراس و نه دموکریتوس، هیچکدام، چنین ندانسته است، و معنای ضمنی این بیان آتیوس که محور کیهان در اصل بر سطح زمین عمود است این است که سطح زمین صاف و مسطح است: در آناکساگوراس این دو ایده با یکدیگر ترکیب شدهاند. در مرکز جهان می ماند نه به دلیل حمایت هوا یا چیزی دیگر، و همچنین نه، بر خلاف فرض آناکسیمندر، به دلیل اینکه راهی برای حرکت در جهت خاصی ندارد، بلکه به واسطه ی عمل چرخش کیهانی.

[ارسطو می گوید] بعضی، مانند امپدکلس، می گویند حرکت آسمان که در دایرهای با سرعت بسیار می چرخد [یعنی: سریع تر از حرکت زمین اگر سقوط می کرد] مانع حرکت زمین است. زمین مانند آبی در فنجان است، که وقتی فنجان در دایرهای با سرعت بسیار بچرخد آب نمی ریزد هر چند در زیر برنز است و برایش طبیعی است که به طرف

مگر اینکه کسی سخن تحقیرآمیز امپدکلس در باب این گفته ی کسنوفانس را که عمق زمین ἀπείρονα [= بی کران] است در حساب آورد (پارهی ۴۹؛ رک:جلد ۴ فارسی، ۱۱۹).

در مورد آناکساگوراس نگا: جلد ۸ فارسی؛ نیز رک: جلد ۳ فارسی، ۲۵-۲۵۱،
و در مورد پارمنیدس جلد ۶ فارسی، ۶۴. مسطح بودن زمین در امپدکلس، با
این حال، قطعی نیست، و استدلالهای میلر، امپدکلس، ۶۳، یادداشت ۶، در
مقابل هیث، آریستار خوس، ۹۱ و بعد، تا اندازهای قوی تر هستند.

## پايين حركت كند. دليل همين است. <sup>١</sup>

این یکی از آن مثالهایی است که نشان تمایل اصیلی در امپدکلس برای مبتنی ساختن نتایجش در باب جهان طبیعی بر مشاهده هستند، حتی اگر در آن دوره ی ساختن نتایجش در باب جهان طبیعی بر مشاهد، این تمایل بیشتر در آوردن پدیده های آغازین علم، استنتاجها چندان دقیق نباشد. این تمایل بیشتر در آوردن پدیده های شناخته شده، مانند مثالهای فانوس (پارهی ۴۸) و آبدزدک clepsydra (پارهی ۱۰۰)، متمثل می شود، نه در آزمایش مهار شده. تردستی با فنجانهای گردنده بخشی از تردستی های ظاهر فریب بوده است، چنانکه گومپرتس می گوید هنوز مخشی از در زمان او بوده است، چنانکه گومپرتس می گوید هنوز هم هست (یا در زمان او بوده است).

#### ۶.دریا

دریا در اصل آبی است که در درون زمین بوده است، و هنگامی که زمین در اثر چرخش کیهانی مانند اسفنجی فشرده شد، این آب به بیرون سر زد. گرمای خورشید به طریقی با این در مقام عاملی علی آمیخته شد، و به این ترتیب امپدکلس را قادر ساخت تا شباهت جهان ضعیر - جهان کبیر را ابداع کند

۱. درباره ی آسمان ۲۹۵۵۱۷ در ۳۰۰ b۳ نیز آمده است که امپدکلس می گوید زمین «به دلیل گرداب، ساکن می ماند» و رک: نقد ۲۹۵۵۲۱ (بالا ص ۱۰۹). برهان مربوط به نیروی گریز از مرکز بر اثر چرخش سریع به واقع در مورد زمین صادق نیست. گومپرتس، ، Gr. Th. ۱، ۲۴۲، در باب شایستگی ها و محدودیت های امپدکلس خوب بحث کرده است. موگلر (Dev. Cycl. 37) گمان می کند ارسطو در اثر سبک شعری امپدکلس در غلط افتاده است، زیرا امپدکلس چیز دیگری توصیف می کند، یعنی رفتار جسم شناور در مایعی را که در ظرفی کروی یا استوانه ای است. اما چرنیس (۲۰۳ ، ۲۰۴ ، ۲۰۴ نیادداشت ۲۳۴) می گوید که این تشبیه باید، نه این را که چرا زمین سقوط نمی کند، بلکه این را تبیین کند که چرا آب و هوا و آتش بالایی بر روی زمین نمی افتند. او به هایدل، گوراس (پایین ص ۳۰۳) است؛ تنها تردید این است این شبیه نظریه ی آناکساگوراس (پایین ص ۳۰۳) است؛ تنها تردید این است که آیا اینگونه بدفهمی فاحش در باب امپدکلس امکان دارد یا نه.

که برایش بسیار واقعی بود. دریا «عرق زمین» (پارهی ۵۵) است، که در اثر گرما خارج شد، و مانند عرقهای دیگر، شور است. ارسطو (کاثنات جو، ۳۵۷۵ کار ۳۵۷۵) این مطلب را به عنوان استعارهای سطحی و بی معنا کنار گذاشت، اما از نظر امپدکلس بیش از این بوده است. دریا با این حال یکسره شور نیست، بلکه دارای مقدار زیادی آب تازه است، که غذای ماهیان را تولید می کند. ۱

بعضی از ویژگی های جهان شناسی امید کلس کاملاً روشن می سازد که او جهان گمان پارمنیدس را کمتر از راه حقیقت او نخوانده است. دو نیمکره، یکی از آتش و دیگری از آتر آمیخته با اندکی آتش، استنتاجی از بندهای حلقوی را نشان می دهند، که یکی از آنها از ماده ی رقیق و دیگری از غلیظ ساخته شده است، «و چیزهای دیگر بین اینها از نور و تاریکی آمیخته اند». ماه نیز از نظر پارمنیدس، ترکیبی از آتر و آتش است. (نگا: ۱۲۷٪ جلد ۶ فارسی.)

۱. اظهار نظرهای عقایدنگارانه اینهایند: (۱) آئتیوس، ۲،۶،۳ (۹۲۹) «هنگامی که زمین در اثر نیروی چرخش فشرده شد آب از آن بیرون زد»؛ (ب) همان، ۳، که زمین در اثر نیروی چرخش فشرده شد آب از آن بیرون زد»؛ (ب) همان، ۳، ۱۶ (A۶۶) «امپدکلس دریا را عرق زمین مینامد، هنگامی که زمین به وسیله ی خورشید خشکیده می شود». تَسِتْسِس (نگا: ۹۶۶) توصیف تمثلی در باب حالت هاویهای chaotic اشیاء به هنگام نوپایی جهان دارد: «به قول در باب حالت هاویهای آتش چیره می شد و چیزها را می سوزاند و گاهی فیلسوف طبیعی امپدکلس، آتش چیره می شد و چیزها را می سوزاند و گاهی آب غالب می آمد.» در باب آب تازه در دریا نگا: الیان، A۶۰ (A۶۶)، ص ۲۱۷ پایین، و در باب برخی اعتقادها در دموکریتوس نگا: جلد و فارسی.

## شکل گیری موجودات زنده

پیش از این دیدیم که شرایط «شیمیایی» آشکال گوناگون زندگی به طور کلّی چگونه پدید می آیند. آنچه به راستی موجود است نمی تواند زاییده شود یا از بین رود یا تغییر کند، بلکه به بیان دقیق تر فقط چهار جوهر عنصری وجود دارند: زندگی از آمیزش این جواهر در نسبت های معین به حاصل می آید. براساس مرحله ای در چرخه ی کیهانی که زندگی در آن پدید می آید، شی ممکن است در اثر گرد آمدن یا از یکدیگر جدا شدن عناصر زاییده شود یا تباه گردد (پارهی ۵-۱۷/۳). ایده های رایج (بازگردنده به آناکسیمندر، و در

۱. بیگنون (اهپدکلس، ۴۲۷) نشان داده است که احتمالاً پاره های ۳۴ و ۷۳ را باید به عنوان نیمه های تشبیه به یکدیگر پیوند داد. [«همان طور که نانوا قالب ها را در تنور می گذارد]، و آرد را با آب خمیر می کند، به همین سان کوپریس پس از آنکه زمین را با آب خیس می کند، و اشکال موجودات زنده را به وجود می آورد آنها را در معرض آتش ملایمی قرار می دهد تا سخت شوند. ه عادت ساختن قالب هایی به شکل حیوانات و انسان ها باید این نکته را به تشبیه اضافه کرده باشد. تشبیه دیگر که کار عشق را در ساختن مرکب ها توصیف می کند پاره ی باشد. تشبیه دیگر که کار عشق را در ساختن مرکب ها توصیف می کند پاره ی شهد انجیر سفت می شود و شیر سفید می بندد. ه شهد

شکل اسطوره شناختی به پیش از او) زندگی پدید آینده از زمینِ مرطوبِ تحتِ عملِ گرما در این چهارچوب جدید گنجانده می شوند. از این رو در پاره ی ۷۳، عاملِ آمیزش، زمین را با آب می آمیزد، و موجودات زنده را در آن می سازد، و به وسیله ی آتش آنها را سخت می کند. پاره ی ۶۲ نیز فرایند مشابهی را توصیف می کند.

تکامل زندگی حیوانی به نحوی به چرخهی کیهانی پیوند میخورد که می توان از فقرهای از آئتیوس به دست آورد، فقرهای که به وسیلهی نقل قولهایی از امیدکلس و گواهی های دیگر تکمیل شده است. عقیده نگار این را روشن نمی کند، چنانکه خودش نیز احتمالاً در این باب روشن نیست، که او نه تکاملی پیوسته بلکه دو فرایند متضاد را توصیف می کند. با وجود این، فقره ی مذکور را می توان به عنوان خلاصه ی فشرده ای از آموزه ی امیدکلسی خواند. فقره چهار مرحله را به شرح زیر از یکدیگر تمیز می دهد. ا

انجیر به مثابه مایه rennet به کار رفته است، و بیت از هومر، ایلیاد، ۹۰۲،۵، اقتباس شده است. این جا شاید ارجاع فیزیولوژیکی بیشتری در کار باشد؛ رک: پلوتارخ، Qu. nat (AAV): «بعضی می گویند که وقتی خون تحریک شود اشک با فشار از آن خارج می شود، مانند پنیراب از شیر؛ امپدکلس این طور می گوید.»

۱. آنتیوس، ۵، ۱۹، ۵ (۸۷۲). این فقره موضوع بحثهای مهمی بوده است، اما از آنجا که به نظر می رسد آن را به نحو سرراست بتوان تفسیر کرد از این رو ارجاع به دیدگاههای دیگر به احتمال بسیار مطلب را مبهم خواهد سناخت نه روشن. فی المثل یکی از این ارجاعات بسیار اخیر از آن مینار در Phronesis، ۱۹۶۳ و بعد، است؛ او فرض می کند که چهار مَرحلهی موجود در این فقرهی آنتیوس در مرحلهی رو به رشد رفتنِ عشق گنجانده می شوند. اما این فرض او که اگر برخلاف این را بپذیریم به واقع پیدایش جنسی را کلا به خوزهی آفند محدود ساخته ایم، فرضی است که اعتمادی کاملاً ناشایست به کامل بودن خلاصهی عقایدنگار را مطرح می کند. در عین حال او مجبور است کامل بودن خلاصهی عقایدنگار را مطرح می کند. در عین حال او مجبور است نبود اطلاعات درباره ی دوره ی رو به رشد رفتنِ آفند را دست کم در «طبیعت تکه پارهای سنت ما «(بالا، ص ۴۹) توجیه و تبیین کند.

امپدکلس می گوید (۱) نخستین نسلهای گیاهان و حیوانات کامل نبودند، بلکه به وسیلهی اعضایی که با یکدیگر رشد نمی کردند تقسیم می شدند؛ (۲) نسل دوم، که اعضای شان با یکدیگر رشد می کردند، شبیه موجودات و همی بودند؛ (۳) نسل سوم دارای طبیعت کامل بودند؛ (۴) نسل چهارم دیگر از عناصری مانند خاک و آب به وجود نیامدند، بلکه از یکدیگر پدید آمدند، برخی در اثر فراوانی مواد خوراکی و برخی دیگر به سبب زیبایی تحریک کننده ی زنان برای حرکت نطفه ای آ انواع همه ی موجودات زنده بر طبق ویژگی حرکت نطفه ای آ انواع همه ی موجودات زنده بر طبق ویژگی آمیزش شان پراکنده شدند: برخی از آنها به آب تمایل طبیعی داشتند، آنهایی که آتش بسیار داشتند به بالا به درون هوا رفتند، و آنهایی که

۱. یادداشت ۱ در صفحهی بعد را ببینید.

۳. تمایزی است بین حیوانات پستتر، که رانهی جنسی برای آنها کاملاً فیزیولوژیکی است، و انسان، که حس زیباشناسانه دارد.

۲. κῶν ὁμοίων . ۲ اینکه در اینجا عناصر در مد نظر است از آنچه در ذیل فقره می آید روشن می شود. تصحیحات پیشنهاد شده در این باره را بیگنون در اشره می آید روشن می شود. تصحیحات پیشنهاد شده در این باره را بیگنون در امید کلس ، ۳۵۶ یادداشت ۶ بررسی کرده است، اما این کار ضرورتی ندارد. مناصر ۵μοῖα مستند (پارهی ۱۷/۳۵ فره و بر ۱۷/۳۵ نیز همین ویژگی مطرح شده است: ۲۲/۱ نیز همین ویژگی مطرح شده است: ۲۲/۱ نیز همین ویژگی مطرح شده است: ۲۲/۱ هر یک از آنها، همان طور که از پدیدارها برمی آید، براساس الگویی پارمنیدسی ساخته شده است، الگویی که پدیدارها برمی آید، براساس الگویی پارمنیدسی ساخته شده است، الگویی که سازگار» و «همگن» است. عناصر اینگونه اند تا اینکه به وسیلهی عمل عشق با یکدیگر می آند، هنگامی که آمیزش، در کُرهی کامل شود، هر چیزی به هر دو در آمیزند. هنگامی که آمیزش، در کُرهی کامل شود، هر چیزی به هر دو معنای کلمه افروژونی (۲۹/۳ است، یارهی ۲۹/۳)

 $<sup>\</sup>dot{\alpha}$ . εμίς γε  $\dot{\alpha}$ ος  $\dot{\alpha}$ ος είς  $\dot{\alpha}$ έρα  $\dot{\alpha}$ οναπτῆναι  $\dot{\alpha}$ ος  $\dot{\alpha}$ ος

سنگین تر بودند به سوی زمین آمدند، و آنهایی که در ترکیبشان، عناصر در حالت تعادل بودند.... ۱

(۱) این قدیم ترین مرحله ی حیات سازمند است، زمانی که عشق پیشرفت می کند و فرایند تکامل از جدایی به ترکیب شدن است. امپد کلس این مرحله را در ابیات پاره ی ۵۷ توصیف می کند، ابیاتی که ارسطو آشکارا به این دوره و سیمپلیکیوس به مرحله ی نخست آن نسبت داده است: ۲

در روی زمین بسیاری سرهای بدون گردنها، بازوان دور افتاده و بدون شانهها، و چشمان سرگردان محتاج پیشانی ها، پدید آمدند.

این مطلب مثالهای ملموسی از وضعیت وهمی طرح شده در پارهی ۲۰ فراهم میکند، که از سیمپلیکیوس اقتباس شده است (فیزیک، ۱۱۲۴/۹):

امپدکلس می گوید این جا نیز [یعنی: در عالم زیر ماه] آفند و

καθάπερ Ε. φησι γίνεσθαι ἐπὶ τῆς φιλότητος.

رک:سیمپلیکیوس،فیزیک، ۳۷۱/۲۳.

۳. τῆ μέν . ۳. ارسطو آین ترجمه را تأیید کرده است: پیدایش جانوران، ۴-۷۲۲b۲۵.

۱. بعد از این، کاملاً قطعی نیست (دیلز)، زیرا نویسنده از موضوع پرت شده است و کلمات آخر بی معنایند. باید گفته می شد که آنهایی که ترکیب متعادل دارند بیش از یک عنصر دارند. اینها گیاهانی خواهند بود که تئوفراستوس (. A ۷۰ بیش از یک عنصر دارند. اینها گیاهانی خواهند بود که تئوفراستوس می گوید که امیدکلس جوهر آنها را با نسبت دادن خاک به ریشههای رو به پایینشان، و هوا به شاخههای رو به بالای شان تقسیم کرد. رک: ارسطو، دربارهی نفس، ۴۱۵۵۲۸.

۲. ارسطو ، درباره ی آسمان ، b۲۹ ۰۳:

عشق به نوبت در میان آدمیان و ماهیان و چهارپایان و پرندگان تسلط می یابند، آنجا که او می نویسد:

«این در سراسر انبوه اجسام میرنده آشکار است. زمانی همهی اعضایی که، در نخستین شکوفایی حیات، به بدن تعلق دارند، در اثر عشق گردهم می آیند و یکی می شوند. زمانی دیگر، در اثر ارواح خبیثه ی ناهماهنگی، هر یک جداگانه در کنارههای حیات سرگردان می شود؛ و این در مورد گیاهان و ماهیان آبزی و چهارپایانی در کوه ها لانه دارند و پرندگانی که با بالهای شان پرواز می کنند صادق است.» ۱

۱. بیگنون این پاره را متفاوت دریافته است، امیدکلس، ۴۱۰؛ اما تفسیر دیلز، که بیگنون آن را خطا می پندارند، بسیار محتمل است (اگر نه در جزییات، دست کم در ارجاع کلی به چرخدی تکاملی) درست باشد. اعتراض بیگنون به آن (ص ۵۷۱، یادداشت ۱) این است که تفسیر دیلز گیاهان را نیز از جملهی ارگانیسمهایی در حساب می آورد که اعضای شان جدا بوده اند و برحسب تصادف به یکدیگر پیوستهاند، در صورتی که ارسطو به طنز میگوید امپدکلس باید «تاکهایی با شاخههای زیتون» را نیز به سان «گاوهایی با سر انسان، ذکر کرده باشد (فیزیک، ۱۹۹۵۱۰)، و سیمپلیکیوس، همان، (۳۸۲/۳۰) تصدیق می کند که امید کلس در نیل به سازگاری را در مد نظر نکرده است. با این حال، اگر کوشش درخشان امپذکلس در نیل به سازگاری را در مد نظر داشته باشیم، خواهیم دید که بعید است وی در پذیرفتن اطلاق فرایند موجود در مورد حیوانات بر گیاهان کوتاهی کرده باشد. حتی اگر امیدکلس خودش را به آن ارجاع کلی، که در بالا مطرح شد، محدود میساخت، باز ارسطو طنز خودش در مورد مردی را که به غولهای حیوانی تصریح کرده بود (غولهایی که قبلاً در سُنّت اسطوره شناختی یونانی شناخته شده بودند) ولی جرئت نکرده بود شمای خویش را در مورد گیاهان نیز مطرح کند، عنوان می کرد. مطرح کردن گیاهان از سوی آثتیوس نشان این است که چنین بوده است. باور داشتن به این نکته دشوار است، جنانکه بیگنون از ما می خواهد که باور داشته باشیم، که کلمات پارهی ۲۰ فرد را در سلامت و بیماری توصیف می کنند. عقیده ی بدون استدلال مطرح شده ی کرانتس (الهبدكلس ، ۳۶۱) داير بر اينكه موضوع اين ابيات آميزش جنسي است، از عقیدهی بیگنون نیز نامحتمل تر است.

انتقاد ارسطو تصویر را اندکی شرح و بسط میدهد (پیدایش جانوران، ۷۲۲b۱۷):

ناممکن است که اعضای بزرگ در جداییای که از تبیین امپدکلس از پیدایش تحت عشق برمی آید زنده بمانند. او می گوید: «سرهای بسیاری بدون گردن ها رشد می کنند» و این سرها و گردن ها بعدها به یکدیگر می پیوندند. ا

سیمپلیکیوس در توصیف حالت اشیاء به کمک پارهی ۱۳-۳۵/۹ به هنگامی که عشق تسلط می یابد ولی هنوز آفند نیز فعال است، اضافه می کند:

در این مرحله از اشیاء، اعضا هنوز «منفرداند» [فقط از یک عضو ساخته شدهاند] و تحت تأثیر آفند جدا افتادهاند، و در آرزوی پیوند با یکدیگر سرگردانند.

اما هنگامی که دایمون هر چه بیشتر با دایمون درگیر می شود ، ۲ به همان اندازه عشق به تسلط بر آفند ادامه می دهد ،

۱. بیگنون (امپدکلس ، ۵۶۹) در اینجا بین امپدکلس و آموزه ی اُرفه ای پیوندی می بیند ، آموزه ای که ارسطو در پیدایش جانوران ، ۷۳۴۵ ۱۶ ، آورده است و بنابر آن اعضای حیوانات آناً به وجود نمی آیند. بلکه یکی پس از دیگری و دمانند بافتن تور » به وجود می آیند . اما ارسطو در آنجا به ساخته شدن جنین در رحم اشاره می کند نه به نظریه ی خیالی امپدکلس در باب منشأ حیات در بخش دیگری از چرخه ی کیهانی .

یعنی، آن اندازه که نزاع بین عشق و آفند ادامه مییابد و تشدید میشود. شرحهایی که سیمپلیکیوس به متن اضافه کرده است نشان میدهند که او دست کم فکر میکند که مسئله بر سر δαίμονες [= دایمونها] است (نه، چنانکه دیلز گمان میکند، بر سر عناصر). در باب μίσγεσθαι اشتیاق به نزاع، فی المثل رک: هومر، ایلیاد، ۴، ۴۵۶.

هم این اشیاء ۱ چون با یکدیگر برخورد میکنند درهم می آمیزند، و هم چیزهای دیگری علاوه بر آنها پدید می آیند» (پارهی ۵۹).

این پاره باید بسیار نزدیک به ۲۵/۱۶ و بعد نوشته شده باشد:

و چون اینها [عناصر] آمیختند، انواع بی شمار موجودات فانی پدید آمدند، با شکل های گوناگون، و بسیار تماشایی.

امکان گرد آمدن اعضای و اندامهای جدا از یکدیگر نشان گذر به مرحلهی دوم است. به طریق مشابه، سیمپلیکیوس در جای دیگری می گوید (فیزیک، ۳۷۱/۳۳) که تحت فرمان عشق، نخست اعضای حیوانات مانند سرها و دستها و پاها این جا و آن جا پدید می آیند، سپس به یکدیگر می پیوندند و غولهای پیش توصیف شده را به حاصل می آورند.

(۲) در باب مرحله ی دوم پیشرفت عشق، چهار بیت از ابیات باقی مانده ی امید کلس را داریم (پاره ی ۶۱):

بسیاری با چهره ها و پستان هایی در جلو و پشت پدید آمدند، گاوهایی با سرِ انسان، و برعکس انسان هایی با سرِ گاو، و موجودات دورگه ی نیمی مرد و نیمی زن، مجهز به اعضای [اختصاصی] مبهم. ۲

پلوتارخ در کنار گاو دارنده ی سر انسان عبارت دیگری را آورده است

۱. در ترجمهی دیلز ـ کرانتس «Dieses» باید «Diese» باشد.

۲. یا «نازا». دیلز στεἴροις را پیشنهاد کرده است که حدسی محتمل است.

(پارهی ۶۰): «[گاو] تلوتلوخوران با دستان بی شمار». ۱

در این مرحله است که نظریهی بقای اصلح را داریم که برخی مفسران جدید آن را به نظریهی داروین پیوند می دهند. در باب این موضوع، کلمات امید کلس باقی نمانده اند. ارسطو به این نظریه به طور مختصر اشارت می کند، آن جا که دیدگاه ضد غایت گرایی را مطرح می کند تا رد کند، دیدگاهی که برطبق آن هرگونه نشانه های هدف مند بودن طبیعت (مانند تیز بودن دندان های جلو برای پاره کردن و پهن بودن دندان های آسیاب برای خرد و ریز کردن) صرفا آتفاقی است.

[او ادامه می دهد (فیزیک، ۱۹۸۵۲۷)] در مورد دیگر اندام هایی که ما در آنها هدفی می یابیم نیز چنین است. آنجا که هر چیزی چنان نتیجه دهد که شکل هدفی را به خود گیرد، آن موجودات باقی می مانند زیرا بر حسب تصادف به نحوی مناسب ساخته شده اند؛ در حالی که همهی آنهایی که اینگونه نباشند تباه می گردند و از بین می روند، چنانکه امیدکلس می گوید هگاو دارای سر انسان چنین شد.

سیمپلیکیوس در تفسیر این فقره اطلاعات بسیار به دست می دهد. او پس از نقل پاره ی ۶۲ ابیات ۲ و ۱۳دامه می دهد (فیزیک۳۷۱/۳۳):

۱. εἰλίποδα. این صفت در هومر فقط برای گاو آمده است. و بعدها در همین معنا بدون اسم در تئوکریتوس ۲۵/۱۳۱ آمده است. ام. تیمپانارو کاردینی (۸،۱۹۶۰ ، معتقد است که مقصود امپدکلس از ἀκριτόχειρα ، است، که دستان بی شمار و نیست بلکه «با دستانی که انگشتان جداگانه ندارد و است، که نشان دهنده دور گه بودن موجود و نیمی حیوان و نیمی انسان بودن آن است. این عقیده محتمل است. کلمه ی پیش گفته احتمالاً از کلمات ἀκριτόφυλλος و معنای این است که قطعات بسیار بودند، اما نه چنان بسیار که بتوان آنها را «تشخیصنا پذیر و نامید. کامه که شکه و شده است، اولی (ایلیاد، ۲، ۸۶۸) بی شک به معنای این است که قطعات بسیار بودند، اما نه چنان بسیار که بتوان آنها را «تشخیصنا پذیر و نامید. ۵κριτόφωνος در ایلیاد، ۲، ۲۴۶، بر سخن کریستِس اطلاق شده است، آن جا که ابهام، بیش از فراوانی در مد نظر است.

امپدکلس می گوید که در خلال حکم رانی عشق، نخست برحسب تصادف اجزایی مانند سرها و دستها و پاها به وجود می آیند و سپس جمع می آیند و «گاو دارای سرِ انسان» و «برعکس انسانِ دارای سر گاو» پدید می آورند، یعنی مرکب از گاو و انسان. بسیاری از این اعضا چنان مناسب یکدیگرند که به صورت حیواناتی درمی آیند و باقی می مانند، زیرا نیازهای یکدیگر را بر آورده می سازند دندان غذا را پاره و خُرد می کند، معده آن را هضم می کند، و کبد آن را به خون تبدیل می کند. سر انسان، هنگامی که با بدن انسان برخورد می کند، بقای کل را تضمین می کند، اما چون با بدن گاو نامناسب است در این صورت تباه می گردد. همه ی آنچه برطبق طرح [لوگوس] مناسبی با یکدیگر جمع نشوند تباه می شوند.

شباهتهای ظاهری این تصور با نظریه های تکامل ا قرون نوزدهم، هر

۱. گمپرتس احتمالاً به این نظریه ها بیش از حد توپیده است، ۱. 244 ما. دست کم باید بپذیریم که این نظریه ها کوششی هستند برای تبیین گراهی آشکار وجود طرح در طبیعت به وسیله ی علل کاملا طبیعی، یا به تعبیر یونانیان، علل هضروری ارسطو اعتماد بر حرکت خود به خودی و نادیده گرفتن علت غایی در امپد کلس را بارها به باد انتقاد گرفته است. این مطلب در فیزیک، ۱۹۶۵ نقد شده است. همچنین رک: ۵-۱۹۶۵ کون و فساد، فیزیک، ۱۹۶۵ نقد شده است. همچنین رک: ۵-۱۹۶۵ کون و فساد، خانوران، ۱۹۴۵ مابعدالطبیعه، ۱۲۰۰ ۱۱، درباره ی آسمان، ۳۳۳۵ مابعدالطبیعه، ۴۷۳۵ این موانی، ۲۷۳۵ ۱۵ آسمان، ۴۷۳۵ ۱۹۰۰، اعضای جانوران، ۶۴۰۵ ۱۹۰۰، درباره ی جوانی، ۴۷۳۵ ۱۵.

برای دیدگاه خاصی در این باره نگا: میلر، امیدکلس، ۵۸. او گمان میکند دیدگاهی را که ارسطو به دیگران نسبت داده است سیمپلیکیوس به اشتباه به امیدکلس نسبت می دهد، و این اشتباه او از ذکر کاملا استطرادی امیدکلس در فقره ی ارسطو ناشی می شود. شاید بتوان فیزیک، ۱۹۸۵ ۲۷ را اینگونه خواند، اما فکر نمی کنم اینگونه خواندن محتمل باشد، به ویژه این که ارسطو امیدکلس را در جای دیگر در همین زمینه به باد انتقاد می گیرد. همچنین قوت این سخنی تسلر (ZN) ۹۸۹، یادداشت ۳) را نیز، که میلر آن را تصدیق کرده است، نمی یابم که می گوید نظریه ی تکاملی مبتنی بر تصادف نمی تواند تا

اندازه باشد، روشن است این تصور براساس مقدمات متفاوتی به دست آمده است و از اجزای سازندهی نظام کیهانشناختیای شکل گرفته است که بر پایهی شاخصهای قرن نوزدهم بسیار خیال پردازانه است. این تصور بر توسعه در جهان حاضر دلالت نمی کند، بلکه بر قلمروی دلالت می کند که در آن تکامل در جهت متضاد پیش رفته است. غولهایی که ذکر شدند یادآور شخصیتهای گوناگونی در اساطیر یونانی هستند، و انصاف این است فرض کنیم امید کلس آن شخصیت ها را در مد نظر داشته است، زیرا او همواره از این شادمان است که نشان دهد که نظام با دقت ساخته شدهی او می تواند پدیده های آشنا یا پدیده هایی را تبیین کند که معاصرانش به آنها باور داشتند. گاو آدم Minotaur، یعنی انسانی که سر گاو دارد، و دیگر آشکال مرکب از جمله سِنتار ۱ ها و کیمرا (سر شیر و بدن ببر و دم مار) را دراختیار میگذارد. موجودات دو جنسی به هیچ روی محدود به هرما ـ فرودیت ها نبودند، که آیین آنها به نظر می رسد که در خلال قرن پنجم در آتن به وجود آمده باشد. بعضی با نظر به شباهتهای آموزهی امیدکلس، کوشیده اند حتی از فانِسْ Phanes یاد کنند که در نوشته های اُرفه ای آفریننده و نخستین فرمانروای خدایان و جهان است. اشعار اُرفهای او را دو جنسی و دارنده ی سر قوچ و گاو و شیر و مار توصیف کردهاند. ۲ اما هر چند می توان گفت که خود فانِس، تا آنجا که یک خدا می تواند، به گذشته متعلق است

زمان توسعه ی تبیین غایت شناختی، که جایگزین آن می شود، ظاهر گردد. بلکه بیان فلسفی غایت شناسی را (که در مقابل بیان خام اسطورهای بود) سقراط و افلاطون و ارسطو به عنوان جدی ترین برخورد با حرکت خود به خودی پروردند. لوریا، ۱۵۳، Denknes، یادداشت خودی پروردند. لوریا، ۱۵۳، Denknes، یادداشت ۱۲۰۱، نیز دیدگاه عجیبی مطرح کرده است، اما برای بیان متفاوتی رک: اِم. تیمپانارو کاردینی در ۱۹۶۰، physis.

<sup>. .</sup> Centaur ، یکی از نژادهای قدیم و وحشی کوهستان تسالی ـ م.

۲. در باب اسناد آین بند نگا: گاتری، .Rel آین بند نگا: گاتری، ۱۰۱، Örph. and Gk. آبو به به و ۱۰۸، Örph. میادداشت های ۲۴ و ۲۵.

(زئوس او را بلعید) به ندرت احتمال دارد امپدکلس خواسته باشد این شخصیت بزرگ کیهانی را در بین موجودات گذرای غیر باقیی جای دهد که ابیاتش توصیف می کنند. بر اساس همان روایت (منشأ آن هر چه باشد) انسانهایی وجود دارند که آریستوفانس در مهمانی افلاطون به صورت خنده آور توصیف کرده است (۱۸۹۵ و بعد). این انسانها شکل کُروی دارند و اعضای شان دو برابر است، چهار دست و چهار ساق و چهار گوش و دو صورت دارند، و هر دو آلات جنسی مرد و زن را نیز دارند.

از پاره ی ۶۱ و شروح ارسطو و سیمپلیکیوس برمی آید که در دوره ی افزایش عشق، مرحله ی سومی نیز وجود دارد که آثتیوس از آن یاد نکرده است: هنگامی که علل طبیعی موجودات دورگه را وِجین کردند، مردان و زنان و حیواناتی باقی ماندند که همتای مردان و زنان و حیوانات عصر خود ما

١. بعضى گمان بردهاند كه اينها بيشتر شبيه οὐλοφυεῖς نخستين مراحل پیشرفت آفند هستند. «تمامیت» طبیعت دو جنسی و شکل کُروی آنها را مى توان فرض كرد كه به اين نكته اشاره دارند، و تغيير شكل آنها و به صورت مرد یا زن معمولی درآمدنشان را می توان نتیجه ی اساسی عمل جدایی دانست. همچنین می توان استدلال کرد که οὐλοφυεῖς، با فرض اینکه به لحاظ فیزیولوژیکی در مرحلهی نخست به اندازهی کافی پیشرفته باشند، زندگی بهتری از ما داشته باشند، زیرا عشق پس از آن قوی تر از اکنون بود؛ و دوجنسی های آریستوفانسی از تک جنسی های بعدی خوشحال تر بودند. از سوی دیگر، (۱) موجودات آریستوفانس اندامها و آلات جنسی بیشتری از ما دارند، در صورتی که οὐλοφυεῖς چنین نیستند؛ (۲) موجودات دو جنسی در میان غولهای بارهی ۶۱ آمدهاند، (۳) در امیدکلس انسانهای دورهای که عشق در آن بسیار قدرت مند است فقط خوشحال نیستند بلکه اخلاقاً کامل اند و پرستندگانی مؤمن اند، در صورتی که موجودات آریستوفانس چندان بی ایماناند که می کوشند، به آسمان یورش برند و با خدایان بستیزند. ذهن افلاطون سرشار از انگیزههای سُنتی بود، اما دقت بسیار در داستانی که او در دهان یکی از بزرگ ترین شاعران طنز گذاشته است جندان حکیمانه نیست. نمی توانم باور کنم که οὐλοφυεῖς τύτοι شباهتی به شکل انسان داشته باشد. رک: پایین ص ۱۶۷.

بودند. ۱ از آنجا که عشق عناصر همگن را یگانه می کند، از این رو محتمل است ارسطو این مرحله را در مد نظر داشته باشد آنجا که می گوید: «گرم ترین حیوانات، آنهایی که بیشترین آتش را دارند، آبزیاند، تا بدین وسیله از زیادی آتش طبیعت شان رهایی یابند». ۲ این ضد آن چیزی است که در آخر فقره ی آثنیوس (بالا ص ۱۴۹) گفته شد، که حیوانات همانند ترین عنصر به خویشتن را می جویند. این بر عصر حاضر افزایش یافتنِ آفند اطلاق می شود، که در آن هر عنصری به سوی همانندش جذب می شود. (۳) مرحله ی سومی که آثنیوس ذکر کرد، مرحله ی آغازین پیشرفت (۵نکموسیه که آثنیوس ذکر کرد، مرحله ی آغازین پیشرفت کامل» (یا رشد کننده به عنوان یک کل، نیشرفت آفند است. «طبیعت کامل» (یا رشد کننده به عنوان یک کل، ونره است (پاره ی کلمه ای است که خود امید کلس در توصیف زیر به کار برده است (پاره ی

مقایسه کردن آنچه در باب مرحله ی مربوط در چرخه ی کیهانی گفته شد ممکن است سودمند باشد (بالا صص ۱۱۱ و بعد).

۲. دربارهی جوانی، ۴۷۷۵۳۲ (رک: اعضای جانوران، ۶۴۸۵۲۵). تئوفراستوس نیز چنین فکر می کند، CP، ۱، ۲۱، ۵ (دیلز \_ کرانتس، ۸۷۳). درست است که ارسطو هیچ اشارهای نمی کند که نشان دهد او در مورد جهان حاضر سخن می گوید، آما تئوفراستوس در فصل بعد کتابش .۲۲،۱) De causis plant می ۲ تا ۲، ۱۱، ۴۳ دایمر) می گوید که چنین است: ἐπεὶ καὶ Ἐμπεδοκλεῖ πρὸς ἄλλοις καὶ τοῦτ' ἄτοπον ... τὸ γεννήσασαν έν τῶ ξηρῶ τὴν φύσιν μεταίρειν εἰς τὸ ὑγρόν. πῶς γὰρ ἄν διέμενεν ή πῶς οἶόν τε καὶ διαμένειν όντιναοῦν χρόνον εἴπερ ἢν ὅμοια τοῖς νῦν; ἔτι δ' αὐτὸ τὸ συμβαῖνον κατὰ τὴν νῦν γέννησιν αποσημαίνει. او در این جا دو نکته اضافه می کند: (آ) بر پایهی نظریهی امید کلس موجودات زنده جای اصلی خودشان را پس از زایش تغییر می دهند، آنهایی که در خشکی زاییده شدهاند به آب می روند، (ب) و اینکه این مطلب بر عصر دیگری دلالت میکند نه بر عصر حاضر. پارهی ۷۴ امپدکلس ممکن است بخشی از توصیف (آ) باشد؛ پارهای که می گوید: Φῦλον ἄμουσον ἄγουσα πολυπερέων καμασήνων, فاعل باید عشق باشد، که ماهی را به آب «هدایت می کند» یا «راهنمایی میکنده. در آناکسیمندر فرایند معکوس رخ میدهد (۸۳۰، جلد ۲ فارسی، .(111)

اکنون بیا و بشنو این را، چگونه آتش هنگامی که جدا شد جوانه های شبانه ی امردان و زنان رقت انگیز را پدید آورد: این داستانی غلط یا از سر نادانی نیست. ابتدا آشکال شگفت انگیزی از زمین برخاستند، که هم از آب سهمی داشتند و هم از گرما. اینها را آتش به بالا فرستاد، در آرزوی رسیدن به همانندش. آنها هنوز نه شکل کامل اندام ها را نشان می دادند، و نه صدا و عضو شایسته ی انسان را.

در این جا کار آفند در این آتش را می بینیم، که هنوز با عناصر دیگر آمیخته است، که جدا می شود و به سوی همانندش کشیده می شود، یعنی آتشی که در زمین است به سوی توده ی عظیم آتش موجود در پیرامون کیهان کشیده می شود. در این فرایند، آشکال زنده ی شگفت انگیزی پدید می آیند که از خاک آمیخته با آب و آتش تشکیل شده اند، و اعضا و اندام ندارند و جنسیت شان معلوم نیست. نیروی پیوند دهنده ی عشق هنوز قوی است. منصر چهارم هوا در این جا ذکر نشده است زیرا (بنا به پیشنهاد بیگنون) هوا

۱. ک۷۷۷χίους را، که معنای لغوی آن «در شب» است، سوفوکلس در مورد ساکنان تاریکی هادس به کار برده است، اودیپوس در کونولوس ۱۵۵۸؛ این کلمه در هومر و هسیود در مورد هر چیزی که در شب انجام شود به کار رفته است. این آشکال نخستین حیات حتی پیش از خورشید در روی زمین پدید آمد، چنانکه در مورد دیگر اشکال نخستین حیات، یعنی درختان و گیاهان، به این مطلب تصریح شده است (۸۷۰، ص ۲۰۸، پایین).

ضعف تبیین مینار در ۱۹۶۳، Phronesis، در نیافتن این نکته است که تفاوت جنسی، مانند هر تفاوتی، خوب نیست بلکه حاصل کار آفند است. به خنشی بودن خدا در پارههای ۲۹ و ۱۳۴ توجه کنید. کشش جنسها به یکدیگر ممکن است کار عشق باشد، هر چند هیپولیتوس می گوید که آمیزش آنها کار آفند است (نگا: ردّ، ۷، ۲۹/۲۲، ۴/۲۳، صص ۲۱۴، ۲۱۴ وندلباند)، اما این امری بسیار متفاوت است.

جزء سازنده ی خون و بافتهای گوشتی است (پاره ی ۹۸) و این تودههای زنده هنوز دارای خون و گوشت نیستند. اهوا می تواند بعدها از جو محیط جذب گردد. بسیار محتمل است که امپدکلس با هدف تحمیل سازگاری بر شمای خویش این زحمات را بر خودش هموار می کند، اما او در انتخاب سه عنصر تحت تأثیر سنّتهای قدیم در باب منشاء حیات قرار دارد. در هسیود (ارگا، ۵۹ و بعد)، زئوس به خدای آتش دستور می دهد تا خاک و آب را برای ساختن نخستین زن درهم آمیزد. از دیدگاه آناکسیمندر حیات از آب و ساختی پدید می آید که گرم شده باشند. در نظام امپدکلس، آتش فعال باقی می ماند، همان طور که گرمای آن مخلوط را فراهم می آورد.

تصور عمومی زمین در مقام مادر، که نه تنها گیاهان بلکه همچنین نخستین حیوانات و انسانها نیز از آن پدید می آیند، البته چندان کهن و عمومی است که نیازی به توضیح ندارد. در میان یونانیان این مطلب در اسطوره های چندی آمده است، مانند اسطوره ی کادموس و «انسانهای کاشته شده»ی تیس، اسطوره ی جیسون Jason در کاشتن دندانهای اژدها، اسطوره ی قهرمانهای بومی و گئیس (خاکزاد)، اسطوره ی دیوکالیون اسطوره و تجدید نژاد انسان پس از سیل «استخوانهای مادرمان» (یعنی: سنگها). داستانهای ازدواج زمین و آسمان رمزی است از نیاز آب برای حاصل خیز ساختن زمین. باورهای جدی در باب پیدایش خود به خودی حیوانات کوچکی مانند موشها از زمین را با این اعتقاد پشتیبانی کردهاند کوچکی مانند موشها از زمین را با این اعتقاد پشتیبانی کردهاند

نگا: بیگنون، امپدکلس ، ۵۸۱، و رک: بازسازی درخشان رایش، ۴۲، Empedocles' mixture و بعد. همراه با مقایسهی آن بین زایش هستی ontogeny و تکامل اندامی phylogeny.

۲. برای برخی جزیبات نگا: فصول ۱ و ۲ از

Guthric, In the Beginning,

نیز رک: جلد ۳ فارسی، ۲۴۷ و بعد؛ جلد ۴ فارسی، ۹۸ بعد.

(۴) مرحله ی چهارم، یعنی مرحله ی بعدی در پیشرفت آفند، مرحله ای است که ما در آن زندگی می کنیم. با پیشرفت شعور و پیوستن اندامها به یکدیگر، جهان آشنای موجودات نر و ماده ی خویش زا به وجود می آید و این موجودات به ماهیان و پرندگان و حیوانات خاکزی تقسیم می شوند. عشق هنوز در کار است، اما قدرت او ضعیف تر شده است، و با بررسی تأثیر این پدیده در قلمرو انسان ما از شعر درباره ی طبیعت به پالایش ها می گذریم، که در باب تباهی اخلاقی حاصل از افزایش آفند سخن می گوید. سخن آثتیوس در باب زیبایی زن را می توان با بیتی از امپدکلس مقایسه کرد که، براساس آنچه در دیلز ـ کرانتس چاپ شده است، از خواهشی سخن می گوید که از طریق بینایی در مرد به حاصل می آید (پاره ی ۶۴، پلوتارخ این پاره را در ارتباط با عشق جنسی نقل کرده است). ا

آنچه امپدکلس درباره ی درختان می گوید ممکن است جای شایسته اش را در این جا بیابد، زیرا علاوه بر این که سخن وی عموماً جالب است، درختان را به مثابه نوعی سنگواره ی زنده نشان می دهد، یعنی به مثابه صورت ابتدایی حیات که تا امروز دوام آورده است. آئتیوس آن را اینگونه تعبیر می کند (۸۷۰،۴،۲۶،۵):

امیدکلس می گوید که درختان نخستین چیزهای ۲ زنده بودند که از

۱. نگا: پلوتارخ، .۹۱۷c ، Qu. Phys. ارجاع به بینایی ناشی از حدس ویتنباخ است. کاتودلا (.۹۱۷ ای Riv. di filol. 1960, 128f) خواندنی نزدیک به نسخه کاخطی را پیشنهاد می کند، اما من کنایه به اثرات مبهم فرایند هضم را بیشتر ناشی از آگاهی از گستاخی کاتولوسی (او کاتولوس، ۳۲/۹، را نقل می کند) می دانم تا ناشی از زمینه ی حاضر. در هر صورت پلوتارخ بیت را نقل می کند تا تأثیرات آمیزش را توضیح دهد، نه تأثیرات سیری را که قبلاً به عنوان نظر بدیلی ذکر کرده است.

۲. من αῶε را به معنای موجودات زنده چنانکه آنها را میشناسیم گرفتهام: امیدکلس نمی گوید که درختان مقدم بر «موجودات شگفت انگیز ه هستند.

زمین روییدند، پیش از آنکه خورشید در اطراف اگسترده شود و روز و شب از یکدیگر تمیز داده شوند. در اثر کفو بودن عناصر در مخلوطشان، آنها طرحی برای نر و ماده ترکیب کردند. آنها به وسیله ی تأثیر گرمایی که در زمین است رشد می کنند، چنانکه گویی بخشهایی از زمین اند، همان گونه که جنین موجود در شکم بخشی از رحم است. میوه ها از مازاد آب و آتش در گیاهان تشکیل می شوند. درختانی که رطوبت کافی ندارند، با بخار شدن آن در تابستان برگ هایشان را می ریزند، اما آنهایی که رطوبت بیشتر دارند، مانند برگ بو و زیتون و نخل، برگ های شان را حفظ می کنند. اختلاف در مرقبا جواهر همجنس را از آنچه آنها را تغذیه می کند می گیرند. آفرق درختان مو ناشی از همین است، موهایی که شراب از آنها ساخته می شود فرق ندارند، الکه فرق در خاکی است که آنها را تغذیه می کند.

۱. περιαπλωθῆναι) که دیلز آن را بیهوده می داند (عقایدنگاری، ۴۳۹)، اکنون با ارجاع به نظریه ی امپدکلس در باب خورشید توجیه شده است (بالا صص ۱۹۲) و بعد).

۲. پلوتارخ (.Qu. conv.) می گوید که امپدکلس میشه سبز بودن را به ،۶۴۹۰ κραάεως به ομαλότης κραάεως سبت داده است. اینها موجب میشوند به آرامی و منظم و به اندازه ی کافی جریان داشته باشد. از آنجا که غذا از زمین به صورت رطوبت برداشته می شود، از این رو این دو تبیین مکمل یکدیگرند. پلوتارخ ساخت و کاری را توصیف می کند که همیشه سبزها بدان طریق رطوبت را دریافت می کنند.

۳. این ایده توضیح داده شده است در

Hippocr. De morbis, 4. 34 (VII, 546 Littrè).

من برخلاف دیلز تغییر نسخه ی خطی از χρηστικόν به χρηστικόν را ضروری نمی دانم. برای ملاحظات بیشتری در باب طبیعت گیاهان نگا: بالا ص ۱۵۰، یادداشت ۱. نقل قولی از خود امپدکلس (پارهی ۸۱) می گوید که شراب آبی است از پوست که در چوپ پالایش یا تخمیر شده است.

پس درختان در این جهان حاضر نزدیک ترین صورت به آشکال «بی تفاوت» آغازین حیات هستند. درختان مانند آنها هنوز در زمین ریشه دارند، که از آن در اثر گرمای درون آن سر برمی آورند، و هنوز ویژگی های هر دو جنس را دارند، زیرا تأثیر دائم عشق عناصر آنها را به شیوهای ترکیب می کند که از ترکیب ساخت های بسیار جدید به مخلوط کُره نزدیک تر است.

در این تبیین نکته ی مهم دیگر عبارت است از شباهت حیات گیاهی با حیات حیوانی. عقیده نگار کلمه ی (۵۵۵) را که معمولاً فقط درباره ی جانوران به کار می برد، بر درختان اطلاق می کند، احتمالاً برای اینکه این کلمه در [شعر] امپدکلس وجود داشته است. از دیدگاه امپدکلس، با عقیده اش به خویشاوندی کل حیات، تمایز ثابتی وجود ندارد. می توان این سخن خود او را که «درختان بلند زیتون تخم می گذارند» (پاره ی ۷۹)، و در پاره ی ۸۲ این بیان او را که مو و برگها و پرها و بالهای پرندگان «یکی» هستند، و توصیف گوش به مثابه «جوانهی (یا سبز شدن، ۵۵۵) گوشت» (تئوفراستوس، درباره ی حواس، ۹، ۹۸۶) را نیز در این جا مقایسه کرد. برطبق درباره ی گیاهان امپدکلس و آناکساگوراس شهوت و لذت و رنج را به گیاهان نسبت داده اند، و بعدها، دموکریتوس و افلاطون نیز به همراه آنها، گیاهان را «جانوران ریشه در خاک» انامیده اند. شباهت بین گیاهان جوان با اجنه در رساله ی هیپوکراتی درباره ی طبیعت کودک (۲۷، هفتم، ۵۲۸) نیز منعکس شده است:

همهی چیزهایی که در زمین رشد می کنند رطوبت را در زمین مصرف

۱. [ارسطو]، دربارهی گیاهان، ۸۱۵۵۱۵، پلوتارخ، ۹۱۱d Qu. nal. (دیلز ـ کرانتس، ۷۷۵-b). رک: افلاطون، تیمائوس، ۷۷۵-b.

میکنند، و رطوبت آنها به رطوبت زمین بستگی دارد. کودک نیز رطوبتش را در رحم به دست می آورد، و سلامت کودک به سلامت رحم بستگی دارد. اگر کسی همهی آنچه را که در این باب از آغاز تا پایان گفته شد در مد نظر داشته باشد، شباهت بین کل طبیعت محصولات زمین و تولیدات نسل انسان را خواهد یافت.

این ملاحظات شاید چیزی مدیون امپدکلس باشد، ادا معقول تر این است که بگوییم که از این عقیده ی کهن و عمومی برخاسته اند که زمین مادر همه ی موجودات زنده است، آنجا که کلمه ی «رطوبت» (ἀκμάς) همان نقشی را دارد که در نویسنده ی هیپوکراتسی دارد: «زمین رطوبت ذهن را ناچار به سوی خودش می کشد می همین پدیده ممکن است در شاهی نیز مشاهده شود.»

اهمیت کامل شباهت حیات حیوانی با حیات گیاهی در شعر دینی ظاهر می شود (پاره های ۱۱۷ و ۱۲۷ ؛ پایین ص ۲۳۴)، آن جا که می آموزیم نفس واحد ممکن است از یکی به دیگری منتقل شود.

این تکامل حیات در جهان آفند، که وقتی مراحل (۳) و (۴) آئتیوس با پارههای خود امپدکلس ترکیب شود ظاهر می گردد، با تبیین دیگری که دیودوروس در قرن اول م. ارایه کرده است نکات مشترک بسیار دارد. ۲ بر

۱. رطوبت، ἐκμάς. تشابه با حیات انسانی در ص ۵۴۴ اندکی بیشتر توسعه داده شده است:

ἐπὴν δὲ φάγη ἤ πίη ὁ ἄνθρωπος, ἕλκει τὸ σῶμα ἐς ἑωυτὸ ἐκ τῆς κοιλίης τῆς ἰκμάδος τῆς εἰρημένης ... ὥσπερ ἐπὶ τῶν φυτῶν ἕλκει ἀπὸ τῆς γῆς ἡ ὁμοίη ἰκμὰς τὴν ὁμοίην.

در باب جنین همچنین نگا: ص ۴۹۸: پر باب جنین همچنین نگا: ص ۴۹۸: پر مورد گوش از سوی امپدکلس  $\delta \dot{\epsilon} \nu \delta \rho o \nu$  مقایسه کرد.

۲. دیودوروس، ۱، ۷. منشاء نظریه های دیودوروس در باب پیدایش جهان و پیدایش حیات موضوع مباحثات زنده ای است. دبلیو. اسپوئری در این باره

طبق این تبیین زمین ابتدا نرم و لجن مانند بود. گرمای خورشید موجب شد که سطح آن «تخمیر شود»، و بعضی از بخشهای مرطوب ورم کرد و نوعی حبابهای دارای پوست نازک به حاصل آورد. این حبابها رشد کردند و توسعه یافتند، و شبها از شبنمها و روزها از گرمای خورشید تغذیه کردند. هنگامی که کاملاً رشد کردند پوششهای آنها در اثر گرما سوخت و «همهی انواع حیوانات زاییده شدند». در نتیجه، چنانکه در گزارش آئتیوس از امیدکلس نیز آمده است، آنهایی که بیشترین گرما را داشتند بال درآوردند و به هوا رفتند، آنهایی که خاکی بودند خزندگان و حیوانات دیگر شدند، و آنهایی که رطوبتشان زیاد بود به آب رفتند. سپس، زمین بیش از آن سخت شد که اینگونه پیدایش دوباره ممکن گردد، و حیوانات از طریق آمیزش با یکدیگر به تولید مثل پرداختند. لوکرتیوس نیز گزارش مشابهی ارایه کرده است (۵/۸۰۵ و بعد.)

بی شک این تبیینهای بعدی چیزهای بسیاری از خود امپدکلس اقتباس کردهاند، هر چند آناکسیمندر قبلاً در توصیف حیوانات نخستین گفته بود که آنها در رطوبت گرم زاییده شدند و با نوعی «پوشش» پوشانده بودند، که وقتی به محیط خشکتر آمدند آنها را انداختند (۲۹۰؛ جلد ۲ فارسی، ص ۷۰). احتمالاً بتوان بعضی از بخشهای گم شده ی امپدکلس را از این تبیینهای دیگر در همان سُنت بازسازی کرد. آنچه او در باب گذر از «شکال بی تفاوت» به مرد و زن و حیوانات گفته بود باقی نمانده است. با این

کتابی نوشته شده است به نام Kultar und Götter (1959) که ارجاعات را می توان در آن یافت. او معتقد است که دیودوروس موادش را به صورت نظامی درآورد که اندیشه های زمانش را به درستی نشان می دهد. البته این عقیده مناقشه کردنی است، و فصل مربوط قطعاً فقراتی از پیش از سقراطیان را داراست که برخی از آنها را می توان تا امیدکلس ردیابی کرد. برای خلاصه ی بحث های اخیر کتاب من In the امیدکلس ردیابی کرد. برای خلاصه ی بحث های اخیر کتاب من Gött. Gel. Anz. یادداشت ۲ و بررسی اسپوئری را در ۱۲۲، beginning بینید.

حال سیمپلیکیوس، به پیروی از این ادعای برخلاف ترتیب تاریخی ارسطو که آنها باید به واقع از امپرم تشکیل شده باشند، می گوید که «بی تفاوت» توصیف بسیار خوبی برای امپرم است، زیرا امپرم، مانند آن آشکال بی تفاوت، به نحو بالقوه بر صورت انسان مشتمل است، و هر عضوی از بدن در حالت تشخص نایافته نیز در آن هست؛ او ادامه می دهد: «در حالی که از زمانی که بین اعضای بدن جدایی رخ داده است هیچیک از آنها دیگری نیست، و بی تفاوت جدابوده است (فیزیک، ۳۸۲). احتمالاً می توان استنتاج کرد که «آشکال بی تفاوت» که از زمین رشد می کنند این «زهدان ها» بودند، کرد که «آشکال بی تفاوت» که از زمین رشد می کنند این «زهدان ها» بودند، ونانکه اپیکوریان آنها را بعدها به این نام خواندند، زهدان هایی که هر اندازه فرایند «جدا شدن که عمل آفند است و دوباره اکریسیس آناکسیمندر را به یادها می آورد)، اشکال گوناگون حیات حیوانی می توانست در آنها رشد کند و توسعه یابد. ۲

(εντος τοῦ οὐλοφυοῦς . εντος τοῦ οὐλοφυοῦς . εντος τοῦ οὐλοφυοῦς . εντος τοῦ οὐλοφυοῦς . εντος εντος τοῦ φλοιοῦ داریم: περιρρηγνυμένου τοῦ φλοιοῦ .

این استنتاج را بیگنون به عمل آورده است، اهپدکلس ، ۴-۵۸۰، تعبیر «زهدانهایی که در حاک ریشه دارند» در لوکرتیوس (۵/۸۰۸) و کنسورینوس، . De die nat. (۴/۹) آمده است. آر. فیلیپسون در . Woch. 1929, 672f. اسنادی ارایه کرده است تا پیشنهاد کند که آنها از دموکریتوس اقتباس کرده اند. این مربوط است به مقایسهی شباهت جنین شناختی اطلاق شده بر درختان در روایت آئتیوس از امپدکلس.

## ساختار طبیعت جاندار: فیزیولوژی

## ١. نسبت مخلوط

امپدکلس برای تبیین موضوعات سازمند از ویژگیهای مفهوم فیثاغوری مخلوط متناسب استفاده می کند. دست کم چیزهای زنده در نسبتهای ریاضی تعین پذیری از عناصر ترکیب شدهاند. ارسطو این نسبت را لوگوس مخلوط می نامد، که، خواه امپدکلس این کلمه را به کار برده باشد خواه نه، ارسطو را قادر می سازد تا از ابهام موجود در آن به نفع نظام عِلَی خویش استفاده کند.

ارسطو <sup>۲</sup> در فصل نخست درباره ی اعضای جانوران از این برنهاد مطلوبش دفاع می کند که «طبیعت» هر چیز، که در این جا به مثابه ساختار کامل چیز تعریف شده است، اصل یا علتی است مقدم بر ماده. او در ۶۴۲a۱۷ می گوید:

١. بالاص ٨٣.

<sup>2.</sup>τέλος τι πρὸς ὅ ἡ κίνησις περαίνει (641 b 24).

بیشتر طبیعت شیء است، نه ماده ی آن، که اصل (آرخه) است. امپدکلس نیز گاهی بر این اصل اشاره می کند، و در این کار، خود حقیقت او را رهبری می کند، و تأکید می کند که ذات یا طبیعت لوگوس است، فی المثل هنگامی که توضیح می دهد استخوان چیست؛ زیرا او استخوان را یکی از عناصر، یا دو یا سه یا همه ی آنها تعریف نمی کند، بلکه آن را لوگوس مخلوط آنها می داند.

پس، نسبت چیزی است که استخوان را می سازد. این چیزی است که ارسطو صورت یا ماهیت استخوان می نامد، یعنی لو گوس آن به معنای تعریف، در مقابل ماده، یعنی، عناصری که در نسبت خاصی با یکدیگر آمیخته اند.

ارسطو با تکرار این اطلاعات در دربارهی نفس (۴۱۰a۱) فرمول واقعی امپدکلس برای استخوان را نقل می کند:

هر یک از اینها [اجسام مرکب] از عناصری تشکیل شده است، البته نه در حالتی قاراشمیش، بلکه برحسبِ نسبت و ترکیب خاصی، چنانکه امیدکلس در باب استخوان می گوید:

«خاک نیکوکار در بوته های وسیع خود، دو جزء از هشت جزء خود را از نیستیس تابناک را دریافت کرد، و چهار جزء از هفائستوس؛ و اینها با سیمان هماهنگی به یکدیگر پیوستند و استخوانهای سفید شدند» (یاره ی ۹۶). ۲

χόανος، که در انگلیسی غالباً به «molting - pot» [= بوته] برمی گردانند تا به «funnel» [= قیف، دودکش]. رک: هومر، ایلیاد، ۱۸، ۴۷۰، هسیود، پیدایش خدایان، ۸۶۳، این استعاره از فلز کاری بر گرفته شده است. (همچنین نگا: سُلمسِن در Junnel» ار ۴۷۷، ۲۷۷، ترجمه ی این واژه به «funnel» احتمالاً تحت تأثیر این عقیده صورت گرفته است (و در این باب تردید روا نیست) که واقعیت موجود در ورای این استعاره πόροι است که به معنای مجاری باریکی است که آمیختن را ممکن می سازد (بالا، صص ۶۳ و بعد).

۲. بیت آخر را سیمپلیکیوس افزوده است، فیزیک، ۲۴،۰/۲۴.

به این ترتیب استخوان از چهار جزء آتش و دو جزء آب و دو جزء خاک تشکیل می شود و طبعاً هشت جزء می باشد. تسلط آتش را می توان، همان گونه که سیمپلیکیوس گمان کرده است، از سفیدی و سختی خشک استخوان نیز دریافت. اکتیوس (۵، ۲۲، ۱، ۸۷۸) فرمولهای بعضی دیگر از بافتهای حیوانی را نیز به دست می دهد:

امید کلس می گوید که گوشت از عناصر جهارگانه پدید می آید که در مقدارهای مساوی با یکدیگر آمیختهاند، زردیی از آتش و خاک آمیخته با دو جزء آب، چنگال یا ناخنهای حیوانات از زردپیهایی تشکیل شدهاند که در اثر برخورد با هوا سرد شدهاند، استخوانها از جزء آتش،این اجزاء در درون خاک آمیخته می شوند.<sup>۲</sup>

۱. سیمپلیکیوس (دربارهی نفس، ۶۸، نگا: امیدکلس، پارهی ۹۶) نیز می گوید که

فرمول به واقع عبارت است از ۴ آتش و ۲ خاک و ۱ هوا و ۱ آب. او فرض می کند که نستیس در این جا بر این دو آخری دلالت می کند. این امر به سختی ممکن است، هر چند این مشکل را تا اندازهای تبیین می کند که چرا امپدکلس به جای اینکه از نسبت ۲:۱:۱ سخن بگوید نسبت ۴:۲:۲ را آورده است. تئوفراستوس نیز (دربارهی حواس، ۲۳) می گوید که استخوان و مو از همهی عناصر ، تشكيل شده اند. با اين حال آثتيوس را در بالا ببينيد. (اين امر بيان مادر جلد ۳ فارسی، ص ۲۲۱، یادداشت ۲ را اصلاح می کند.)

۲. چند کلمه ی آخر را تلخیص نظریه ی پیدایش جهان در فصل سوم از رساله ی De carnibus هیپوکراتسی (هشتم، ۵۸۶) تا اندازهای روشن ساخته است. که به نظر می رسد چیزی مدیون امپدکلس است: «در دورهی طولانی گرما، آنچه در اثر گندیدگی زمین تشکیل شد و چوب بود و در آن مقدار ناچیزی رطوبت باقی ماند به سرعت سوخت و استخوان شد. ، نظریهی پدید آمدن حیات از «گندیدگی» زمین (خاک) در منابع بسیاری دیده میشود. در باب شایع بودن این نظریه در پیش از سقراطیان رک: افلاطون، فایدون، ۹۶b. [از میان منابع فلسفه ی اسلامی می توانید به رساله ی حیّبن یقظان، ابن طفیل، ترجمه ی بدیع الزمان فروزان، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، چاپ چهارم، ۱۳۶۰، ص ۴۶ و بعد مراجعه کنید ـ م.]

از میان این مثالها ما فقط اولی را در کلمات خود امپدکلس داریم (پارهی ۹۸):

زمین در مقدار تقریباً برابر با هفائستوس و آب و آیثو درخشان تبدل یافت، آنگاه که در لنگرهاه های کامل کوپریس لنگر انداخت، در میان آنها یا اندکی بیشتر یا اندکی کمتر. از اینها خون و صُور گوناگون گوشت پدید آمد. ۲

کرنفورد ته جداً بر این عقیده است که اصلِ نسبتهای ویژه به مرکبهای سازمند محدود است: حضور نسبت عددی معینی است که موجودات زنده و اعضای آنها را از تودههای غیر آلی جدا می سازد. او این را

۱. εἴτε πλεόνεσσι بانزربیتر، به جای εἴτε πλέον ἐστι سیمپلیکیوس.

٢. ἐξ ὧν αἶμα τε γέντο καὶ ἄλλης εἴδεα σαρκός . ٢ «صُوَر گوناگون گوشت»،امارک: ἄλλων ἕθνεα θηρῶν:۲۶/۴. در ترجمه دیلز - کرانتس: «شبیه به گوشت» من تردید دارم.) از این عبارت برمی آید که گویا خون شکلی از گوشت است، چنانکه به واقع هم باید باشد زیرا فرمول واحدی بر هر دو اطلاق می شود. کلمه ی یونانی σάρξ، که از زمان هومر به این سو مرتب به صورت جمع به کار رفته است، معنایش اعم از معنای واژهی «گوشت» ما است. (رک: محتوای رساله هیپوکراتی De carnibus.) با این حال احتمالًا خون بیشتر از گوشت آب دارد. شاید امپدکلس با آوردن «تقریباً برابر» و «اندكى بيشتر يا اندكى كمتر» خواسته است بر اين نكته اشاره كند. اين عبارت دست کم تصدیق می کند که نسبت دقیق سازنده ی تفاوت اساسی جواهر سازمند با یکدیگر چندان سست است که بتوان تفاوتهای مشهود را در آنچه نوع خاصی را به حاصل می آورد تبیین کرد. همین امر ممکن است در مورد استخوان نیز انجام شود: رک: تمایز مطرح در De carn. بین استخوانهای سخت و منفذدار (هشتم، ۵۸۸). (بیگنون، امیدکلس، ۴۹۶ یادداشت، پیشنهاد می کند که زبان تقریبی از برای این به کار رفته است که حضور عشق را در کنار عناصر توجیه کند. هر چند عشق قطعاً حضور دارد، گمان نمی کنم این امر باعث به کار بردن زبان تقریبی باشد.)

۳. در سخنرانی.

محتمل می داند که بافت های گیاهان نیز مشمول بوده باشند، زیرا اینها نیز حیات و نفس دارند، اما غیر از اینها چیز دیگری مشمول این نسبت های خاص عددی نیست. میلر نیز (امیدکلس، ۴۰ و بعد.) در مورد عام بودن آن اصل نمی یابد، و از این امر به عنوان استدلالی بر ضد کسانی استفاده می کند که، مانند گمپرتس، مدعی اند امید کلس اصل شیمیایی جدید در باب ترکیب نسبی را پیش بینی کرده است. خود او این اصل را به مثال های بالفعل ذکر شده (استخوان، خون، گوشت، زردیی) محدود می کند، و معتقد است که تعبیری که ارسطو به کار برده است ـ «لوگوسِ مخلوط» ـ موجب شده است که مفسران جدید به غلط آن اصل را تعمیم دهند. اما بیگنون می گوید که پاره های ۲۳ و ۷۱ (که به عقیده ی وی به یکدیگر مربوطند) اصل مذکور را به کل جهان حیوانات و گیاهان تعمیم می دهند، و به واقع تعبیر «مخلوط مماهنگ» پاره ی ۲۳ عمومیت آن را تلویحاً تأیید می کند.

بسیاری از این بحثها بر معنای کلمه که هارمونیا مبتنی است. این کلمه وقتی به مثابه اسم خاص به کار می رود نیروی الهی ای است که در عین حال فیلیا و آفرودیت و کوپریس نیز هست، که علت همه ی آمیزش هاست. اوست که چیزها را با یکدیگر پیوند می دهد (συναρμό βει)، آفرودیت در پاره ی ۲۱/۴)، و در این صورت به نظر می رسد که نه اسم و نه فعل، هیچکدام را نمی توان در معنای خاص «ترکیب در نسبت ثابت» محدود کرد. از سوی دیگر، این کلمه به عنوان اسم عام، دست کم برای فیثاغوریان، که امپدکلس با آنها پیوندهای قوی داشته است، حاکی از ترکیب در نسبت ریاضی بوده است (جلد ۳ فارسی، ۱۳۳، ۱۳۳)، و بیگنون نیز در تشبیه آمیختن رنگها در پاره ی ۲۳/۴ اینگونه آن کلمه را در نظر گرفته است: «مخلوط کردن آنها در پاره ی ۲۳/۴ اینگونه آن کلمه را در نظر گرفته است: «مخلوط کردن آنها در اصل مذکور بر این دیدگاه مبتنی است. با وجود این، آیا نقاش هرگز

١. ترجمه شده در بالا ص ٥٩.

اختلاف های جزیی مطلوبش را، همچون داروسازی که داروهای پزشکی را میسازد، برطبق قاعده ی نسبت های عددی بین رنگ ها به دست می آورد؟ بیشتر هماهنگی اثر تولید شده دلپذیر است نه هماهنگی ابزارهای تولید.

می گویند ارسطو مدرکی به دست داده است که امپدکلس نسبت را عموماً اطلاق نکرده است، زیرا او امپدکلس را به سبب ناساز گاری اش در این تبیین سرزنش می کند. او در مابعد الطبیعه بررسی خویش درباره ی متفکران نخستین را با این سخن جمع بندی می کند که همه ی آنها به دنبال چهار جنبه ی علّی ای که خود وی معتقد است بوده اند، اما نتوانستند آنها را در زمانی که فلسفه هنوز کودکی دچار لکنت زبان بود به روشنی بیان کنند.

[او ادامه می دهد (۹۹۳۵ ۱۷)] چنانکه امیدکلس می گوید استخوان به سبب لو گوس وجود دارد؛ یعنی، به سبب ماهیت و جوهر شیء. اما این نیز ضروری است که گوشت و هر چیز دیگری باید لو گوس باشند، یا اینکه هیچکدام وجود نداشته باشد. علت گوشت و استخوان و هر چیز دیگری همین است ـ نه ماده که او آتش و خاک و آب و هوا می نامد. اگر هر کس دیگری این مطلب را می گفت، او می پذیرفت، اما خودش نتوانست آن را روشن تر بیان کند.

این نقدی است بر پایه ی بیان ناقص و مبهم. گویا امپدکلس نسبت مخلوط عناصر چند جوهر سازمند مانند استخوان را بیان کرده است و تأکید کرده است که این نسبت ویژگی خاص این جواهر را به آنها می بخشد؛ اما در مورد جواهر دیگر فقط به نامیدن عناصر آنها رضایت داده است، هر چند اگر مطلب را به او عرضه می کردند، می پذیرفت که ویژگی خاص آنها نیز بر نسبتهایی مبتنی است که این عناصر با یکدیگر دارند. این روشن است، زیرا در غیر این صورت به حاصل آوردن طبایع بسیار از تنها چهار عنصر نامه کن می بود.

ارسطو در جای دیگر به نظر می رسد که می گوید نظریهی امپدکلس مستلزم مخلوط معقولی در جوهر مرکب است (دربارهی نفس، ۴۰۹b۳۲):

در مورد هر مرکب دیگر نیز کلا چنین است. هر یک از آنها از عناصری تشکیل می شوند که حالت قاراشمیش ندارند بلکه برحسب لوگوس خاصی و ترکیب معینی با یکدیگر مخلوط می شوند، چنانکه فی المثل امید کلس درباره ی استخوان می گوید....

همچنین سمپلیکیوس پارهی ۹۶ را با این سخن معرفی میکند (فیزیک ۳۰۰/۱۹): «او گوشت و استخوان و هر چیز دیگر را براساس لوگوس معین می سازد.» ۱

در نبود کلمات خود فیلسوف، هر گونه تفسیر این سند و گواهی باید خطرناک باشد. با این حال بسیار محتمل است که امپدکلس عقیده داشته است همهی جواهر طبیعی، یعنی فلزات و حیوانات به همراه بافتهای آلی، به سبب سهم متفاوتشان از عناصر مشترک در ترکیبشان از یکدیگر

کلمات καὶ τῶν ἄλλων ἕκαστον در سیمپلیکیوس باید تنها به معنای «هر یک از بافت های سازمند دیگر» باشد، اما آنها را در پرتو ارجاع ارسطو به «هر یک از بافت های سازمند دیگر» باشد، اما آنها را در پرتو ارجاع ارسطو به «هر یک از بافت های سازمند دیگر» باشد، اما آنها را در پرتو ارجاع ارسطو به کود.

۱. استدلال ارسطو به کسانی مربوط می شود که می گویند ادراک عبارت است از ادراک همانند به وسیله ی همانند (چنانکه فی المثل، امپدکلس در پاره ی ۱۰۹ می گوید). این به این نتیجه ی محال منتهی می شود که روح مدرک باید جوهر اشیاء نامتناهی ای را که درک می کند داشته باشد. این سخن ساده که روح بر عناصر چهارگانه ای مشتمل است که همه ی اشیاء از آنها حاصل شده اند فایده ای ندارد، زیرا باز در این صورت روح چگونه می تواند از اشیاء به عنوان اموری جداگانه آگاهی یابد؟ ویژگی خاص اشیاء بر عناصر مشترک مبتنی نیست بلکه بر لو گوسی مبتنی است که اشیاء در آن بر حسبِ خاصی ترکیب می شوند.

متمایز می شوند. او در این باب چند مثال اندک ارایه داده است، که همهی آنها از قشر بسیار مهم و برتر وجود، یعنی از حیات حیوانی، اخذ شدهاند، و موجب شدهاند ارسطو وی را به سبب غفلت از توسمه ی بیشتر این تبیین ها سرزنش کند؛ اما ایمان فیثاغوری امیدکلس به خویشاوندی کل طبیعت این را نامحتمل می سازد که او معتقد باشد اشیاء بی جان براساس کاملاً متفاوتی با جانداران تشکیل شده باشند. تفاوت در این است که در سلسله مراتب طبيعت اخس آن است كه تعادل عناصر درون آن بيشتر نامتعادل است. این مطلب را می توان از این حقیقت دریافت که عالی ترین تجلی حیات فیزیکی، یعنی اندیشهی عقلانی، در اندام خود خون را دارد، ۲ که در آن عناصر موجود نزدیک ترین نسبت ها به نسبت های موجود در کُره الهی را نشان می دهند، یعنی نسبت یک به یک. تعشق نیرویی است که عناصر مختلف را با یکدیگر پیوند می دهد. پیش از این نشان داده شد (ص ۸۳) که محصولات این اتحاد، در جهانی که عشق با آفند می ستیزد، پدیده های تصادفی هستند، و در این سند چیزی وجود ندارد که این نتیجه را تغییر دهد. توصیف دقیق نسبتهای تشکیل دهندهی برخی بافتهای سازمند گزینش شده شاید این مطلب را در ذهن آورد که عشق برای تولید این مخلوطهای مخصوص تنها کار می کند، اما دلیلی برای تمیز اصل اساس ساختار آنها از آنجه جواهر مرکب دیگر را به حاصل می آورد در دست نیست. سیمپلیکیوس برای اثبات اینکه امپدکلس دمی گوید اعضای حیوانات نیز بر حسب تصادف به حاصل می آیند، در میان مثالهای دیگر بیت نخستِ پارهی ۹۸ را نیز نقل می کند (فیزیک، ۱/۵ ۳۲)، بیتی که ترکیب

۱. شاید در این جا هر چند نه بدون خطرات آن، نقل حکم بیگنون مُجاز باشد که امید کلس به هر حال شعر نوشته است نه رساله (امید کلس، ۳۶۳، یا دداشت ۱).

۲. پارهی ۱۰۵، پایین ص ۱۹۷. (به عقیده ی مایکل شِروت در قرن شانزدهم، نفس در خون قرار دارد. نگا: تولمین، ۳۰۸ Arch. of Matter).

یارهی ۹۸ (بالا ص ۱۷۱) و تئوفراستوس، حواس، ۱۰.

خود خون را توصیف می کند. با وجود این، او در عین حال می تواند به موقع (۲۰۰/۲۵) در باب تشکیل استخوان در پاره ی ۹۶ بگوید: «یعنی، این به وسیله ی علیّت الهی رخ می دهد، اکثراً به وسیله ی عشق یا هارمونیا ، زیرا با سیمان اوست که آنها به یکدیگر می پیوندند. ارسطو برای این سئوال خودش پاسخی نمی یابد: «آیا عشق علت هر مخلوط تصادفی است، یا علت مخلوط برحسب لوگوس است؟» پاسخ این است که فقط براساس نظرگاه غایت شناسانه ی خود اوست که بین تصادف و لوگوس تفاوت بنیادی وجود دارد. کلمه ی دوم، با معنای دوگانه ی «نسبت» و «علت صوری بنیادی وجود دارد تخود ارسطوست.

## ۲. پزشکی و فیزیولوژی: تولید مثل

مکتب پزشکی سیسیل جایگاه خود را در کنار مکاتب کُس Cos و کُنیدوس Cnidus دارد و عموماً امپدکلس را بنیان گذار آن دانسته اند. جالینوس می نویسد:

در روزهای قبل رقابت چشمگیری بین کُس و کنیدوس وجود داشت و هر یک می کوشید در تعداد اکتشافاتش از دیگری جلو زند. اینها دو شاخه ی باقی مانده از آسکلپیادس پس از زوال مکتب رودس بودند، و در این «رقابت شرافت مندانه» که هسیود آن را ستوده است، با پزشکان ایتالیا، یعنی فیلیستیون و امپدکلس و پایوسانیاس و همکاران آنها درگیر شدند. پس این سه گروه مؤثر پزشکان با یکدیگر رقابت می کردند، مکتب کُسی به دلیل داشتن بیشترین و بهترین پزشکان وضع مساعدی داشت، اما مکتب کُندوسی تقریباً با آن برابر پود، و شایستگی مکتب ایتالیایی نیز کمتر نبود.

فیلیستیون Philistion ، پزشک و نویسنده ی نامدار رساله های پزشکی

در قرن چهارم، اهل لُکُری Locri بود، اما به دلیل ارتباطش با مکتب سیسیل، او را سیسیلی نیز گفته اند. پلینی می گوید مکتب مذکور به دلیل اعتمادش بر مشاهده به عنوان مکتب تجربی معروف بود، و با آکرُن اهل آکراگاس Acron of Acragas آغاز شد، شخصی که شهرتش را (همچون پایوسانیاس Pausanias) به این حقیقت مدیون بود که شاگرد امیدکلس بوده است. ۱

در مان آن وجود دارد؛ اما نه تنها در پاره های ۱۱۱ و ۱۱۲ (بالا ص ۲۸) ادعای درمان آن وجود دارد؛ اما نه تنها در پاره های ۱۱۱ و ۱۲۲ (بالا ص ۲۸) ادعای او در مورد دادن اینگونه اطلاعات را داریم، بلکه شواهدی نیز در دست است که دلبستگی شدید او به بدن و کارکرد آن را نشان می دهد. تأثیر نظریه ی فیزیولوژیکی او در آنچه از نظریه های پزشکان بعدی مانند فیلیستیون و دیوکلس و خود افلاطون می دانیم آشکار است. تیمائوس از این جهت بسیار مدیون امپدکلس است، و دست کم بخشی از این دین، با وساطت فیلیستیون است. تیمائوس از این دین، با وساطت فیلیستیون است که افلاطون شخصاً با وی آشنا بوده است. آ

ترتیب عناصر اجسام سازمند را، که کار عشق است، به وسیلهی مثالهایی از موجودات پوشیده از گوشت و از آنهایی که در خارج بخشهای سخت دارند توضیح داده است. او خاطرنشان می کند که این ترتیب در مورد دوم با نظم تودههای اصلی در جهان تفاوت می کند، تودههای که قبلاً عمدتاً کار آفند هستند و نظمی را پیش بینی می کنند که باید به هنگام جدایی کامل داشته باشند.

<sup>1.</sup>Galen 10.5 (Wellmann, Frr. gr. Ärzte, 109f.);

بخشی از این فقره در دیلز ـ کرانتس، ۳۱۸۳؛ برای فیلیستیون اسیسیلی» رک: دیوگنس لاثرتیوس، ۸، ۸۶، براساس مرجعیت گالیماخوس (او احتمالاً در سیراکوز کار می کرد، ولمن، ۶۸)؛ پلینی، ۷،۱،۲۹، ۲۹، ۵،۱،۵ (دیلز ـ کرانتس، ۳۱۸۳).

<sup>2.</sup>Cornford, Plato's Cosmology, 334; Jacger, Diokles, f.

(پارهی ۷۵) آنهایی که درونشان سخت است و بیرونشان نرم است، این نرمی را از دستان کویریس یافته اند.

(پارهی ۷۶) این را می توانید در صدف های سنگین ـ پُشتِ دریانشین و حلزون ها و لاک پشت ها بیایید. در این جا می توانید ببینید که خاک [سنگین ترین عنصر] در روی پوست قرار دارد.

امیدکلس علاقه ی خاصی به تولید مثل حیوانی نشان می دهد. او معتقد بود که ماده نیز مثل نر نطفه تولید می کند، و اعضای مختلف نوزاد از نطفه ی هر یک از آنها تشکیل می شود (پاره ۴۰ ۱۵ ۱۵ ۱۸ ارسطو ،پیدایش جانوران ۴۰ (۷۲۲۵۱). کم روزت مخلوط درست این دو ، او را وادار ساخته است تا نازایی قاطران را تبیین کند ، هر چند در این باب فقط گزارش ارسطو را داریم ، ا و او هم اعتراف کرده است که این تبیین را مبهم یافته است. علت نازایی قاطران براساس آنچه ارسطو می گوید (پیدایش جانوران ۴۳۷۵۳۷) این است که هر چند نطفه ی اسب و الاغ ، هر دو نرم است ، مخلوط آنها هنگامی که وحفرههای هر یک با بخش های سخت دیگری پر می شود سخت می گردد . امیدکلس می گوید این گونه مخلوط چیزهای نرم را سخت می کند ، چنانکه این امر هنگامی که مس با قلع آلیاژ می شود رخ می دهد . (ارسطو می گوید حتی این تبیین در باب سختی برنز اشتباه است.) با این حال این فقره مثال دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب دیگری از نحوه ی اطلاق اصل عمومی امیدکلس (در مورد آموزه ی «تناسب می نافذ» ، بالا صص ۹۳ و بعد ) بر موردی خاص را نیز مطرح می کند .

۱. آئتیوس، ۲،۱۴،۵ (دیلز ـ کرانتس، ۸۸۲) را باید کنار گذاشت. روایت او با روایت او با روایت ارسطو ناسازگار است و به نظر می رسد حاصل خلط با فیلسوفی دیگر است (بیگنون، امپد کلس، ۳۶۶، یادداشت ۲؛ لِسکی، ۲۵، ۱۳۵، ۲۹۱، یادداشت ۱). در باب تناسب منافذ و نازایی قاطران رک: ۹۹۱، ۱۹۸، یادداشت ۱.

جنسیت را حرارت تبیین می کند، نرها گرم تر از ماده ها هستند. ا ارسطو چنین می گوید (پیدایش جانوران، ۷۶۴۵۱):

دیگران مدعیاند که تفاوتهای جنسی در درون زهدان رخ می نماید. <sup>۲</sup> از این رو امپدکلس می گوید که آنچه در درون زهدان گرم درآید نر می شود، و آنچه در درون زهدان سرد درآید ماده می شود. گرمی و سردی [زهدان] را جریان خون قاعدگی معین می کند، که ممکن است سردتر یا گرم تر، کهنه تر یا جدید تر باشد. ۳

باز در ۷۶۵۵۸: «همچنین باید با استدلال امپدکلس مواجه شویم، که تفاوت نر از ماده را ناشی از گرمای زهدان می داند.» این سخن هم بر پیدایش اصلی حیوانات در درون زمین اطلاق می شود و هم بر رشد جنین در زهدان. از خود امپدکلس این ابیات را داریم: (پارهی ۶۵) «و ریخته شدند در بخش پاکیزه

۱. ارسطو، اعضای جانوران، ۳۱-۶۴۸۵۲۹، نقل شده در جلد ۶ فارسی. نگا: لِسکی، همان، ۳۱ و بعد.

(همچنین نگا: جی.ای.آر.لوید در ۱۹۶۲، ۱۹۶۲، ۴۰، یادداشت ۱۹.او معتقد است که می توان تفسیر کِنسورینوس را کنار گذاشت.) سخن خود امپدکلس باقی نمانده است.

۲. برخلاف کسانی که می گویند آن قبلاً در نطفه وجود دارد.

۳. بیان خود امپدکلس ممکن است روان تر از این تلخیص عقایدش بوده باشد. احتمالاً معنای این فقره، چنانکه پلات می گوید (همانجا، در ترجمهی آکسفورد)، این است که اگر لقاح مستقیماً پس از قاعدگی رخ دهد، بچه نر خواهد بود، اگر بعدها رخ دهد ماده خواهد بود. اما به قول گالن (پارهی ۶۷) گرم تر بودن طرف راست زهدان از طرف چپ آن مشکوک است، در حالی که از کلمات کیسورینوس (۹/۴، دیلز می کرانتس، ۱۸۸۱) ظاهراً برمی آید که جنسیت به این بستگی دارد که نطفه در طرف راست بیاید (نر) یا در طرف چپ (ماده). دست کم عبارت «cx dextris partibus profuso semine» خیارت «dextris partibus profuso semine»

شده؛ البعضى زن شدند، هنگامى كه با سرما برخورد كردند...» و (پارهى ۴۷/۱) «زيرا در بخش گرمتر زمين آنچه نر را به حاصل مى آورد ظاهر شد». ا

زایشهای چند قلو حاصل فراوانی و تقسیم نطفه است. شباهتهای خانوادگی «نتیجهی فراوانی منی است»؛ عدم شباهت به یکی از والدین «هنگامی که گرمای نطفه تبخیر شود»نتیجه می شود."

در انسان ها جدایی و شکل گیری اعضای جنین از سی و ششمین روز آغاز می شود و از روز چهل و نهم تکمیل می گردد. جنین های نر سریع تر از ماده، و اعضای طرف راست سریع تر از طرف چپ شکل می گیرند. قلب نخستین عضوی است که شکل می گیرد، زیرا قلب بیش از هر عضو دیگر بر حیات انسان مشتمل است. ناف چهار رگ دارد، دو وریدی و دو شریانی، که مواد خونی و تنفسی از طریق آنها جنین را تغذیه می کنند. به قول امید کلس

εν καθαροῖσι .۱. کلماتی که در باب قاعدگی به کار رفتهاند اینهایند: κάθαρσις و καθαίρεσθαι.

٤٠ Υὰρ Θερμοτέρω τὰ κατ ἀρρενα: المنافر المنافرة خطی گال دارد: Υὰρρενα τὰ κατ ἀρρενα المنافرة ἔπλετο γαίης ، المنافرة تصحیح کرده است: ἔπλετο γαστήρ ἀρρενος ἔπλετο γαστήρ ، المنافر به این که امپدکلس این عقیده ی عمومی را پذیرفته بود که زمین مادر اصلی حیوانات و انسان است، و عقیده داشت که نخستین نرها در نواحی شرقی و جنوبی زمین پدید آمدند زیرا این نواحی گرم تر بودند (آئتیوس، ۵، ۷، ۱، ۱، ۸)، به نظر می رسد که تغییر دادن کلمه ی آخر ضرورتی ندارد. رک: گاتری، المداشت ۸، ایادداشت ۸.

۳. آنتیوس ۵، ۱۰،۱۰ و ۱،۱۱ (۸۸۱). معنای فقره ی مربوط به شباهتها را می توان از بیان کامل تر رساله ی هیپو کراتی ۸، De genitura (هفتم، ۴۸۰) استنتاج کرد: نطفه را والدین فراهم می آورند، و آن اعضایی از نوزاد که منی یکی از والدین را بیشتر دارد به همان اعضای وی شباهت دارد. اما اگر به کنسورینوس اعتماد کنیم (۸۸۱) اما همچنین نگا: لسکی، همان، ۳۶ و بعد، در باب این فقرات) به عقیده ی امپدکلس در این جا نیز، مانند مورد تعیین جنسیت، حرارت مؤثر است.

این جواهر در کبد پدید می آیند. <sup>۱</sup>

او معتقد بود که قاعدگی زنان هنگامی که ماه رو به زوال است رخ می دهد، عقیده ی خرافیی که با کمال تعجب ارسطو متمایل به پذیرفتن آن است، هر چند بسیار غیرقطعی. ارسطو همچنین دلیلی ارایه می کند، دلیلی که چون با تغییر حرارت مرتبط است محتمل است پیش از او در نظر امیدکلس اهمیت داشته باشد.

در مورد توصیف نخستین تنفس کودک، آثتیوس گزارش می کند (۴، A۷۴،۱،۲۲):

امپدکلس می گوید که سبب نخستین تنفس [نخستین ؟] موجود زنده عبارت است [بود ؟] از بین رفتن رطوبت در کودک و وارد شدن هوا

۱. همه ی این سخنان بر منابع دست دوم، آئتیوس و کسنورینوس و سورانوس مبتنی هستند. نگا: ۸۸۳، ۸۴، ۷۹. در باب این مسئله که نخست چه عنصری تشکیل می شود، دیدگاه ها در قرن پنجم بر طبق این که چه اندامی را اصلی و حیاتی تر بدانند تفاوت می کنند. آلکمایون (۸۱۳) و آناکساگوراس (۸۱۰۸) می گویند نخست مغز تشکیل می شود. در باب عقیده ی دموکریتوس، جلد ۹ فارسی را ببینید.

سورانوس Soranus (اوایل قرن دوم میلادی)، نقل شده در ۱۹۸۰ ارسطو، پیدایش جانوران، ۷۳۸۵۱۶ و بعد، تکرار شده در ۷۶۷۵۲ و تاریخ جانوران، ۵۸۲۵۳۴ و بعد، تکرار شده در ۵۸۲۵۳۲ و تاریخ جانوران، ۵۸۲۵۳۴ میدای دیگر معتقدند که قاعدگی به هنگام ماه تمام رخ می دهد (ولمن، ۴GÄ)، ۱۹۷، ۱۹۷۱)، در حالی که خود وی این عقیده معقول را دارد که زمان آغاز آن در زنان، فرق می کند.

۳. نسخه ی خطی دارد: πρώτον σώου γενέσθαι را به دیلز πρώτου را به دیلز πρώτου را حذف کرده است، و در قیاس با ۲ίνεσθαι (۳،۱۵،۵) متن اصلی را جای آن گذاشته است. دیلز ـ کرانتس و بیگنون (امپدکلس، ۳۵۹) متن اصلی را حفظ کرده اند، اما رایش ۴۷ Mixture ، ۶۷ (Emp.'s Mixture) از تصحیحات به شدت دفاع کرده است. فکر نمی کنم مقصود امپدکلس از πρῶτον σῶου ، برخلاف تأکید رایش، «بی تفاوت» باشد (رایش عموماً تمایل دارد که دقت علمی افراطی به امپدکلس نسبت دهد)، و کلمات آغازین جمله ی بعد، یعنی: علمی افراطی به امپدکلس نسبت دهد)، و کلمات آغازین جمله ی بعد، یعنی: (اسم

از خارج در رگها از طریق خلایی که به این ترتیب به وجود می آید. سپس بی درنگ گرمای درونی که به بیرون می آید هوا را بیرون می راند و سبب بازدم می شود، و باز چون گرما به درون باز می گردد هوا را به درون می کشد و دم آغاز می شود.

#### ۳. تنفس

در باب تنفس به طور کلی، یکی از گویاترین فقرات امپدکلس (پارهی ۱۰۰) را در دست داریم. تفسیرهای جدید آن متفاوت هستند، و این تفاوت ها در ترجمه ی آن مؤثر افتادهاند. ترجمه ی زیر بر ترجمه ی آن. بی. بوت مبتنی است، و بر خلاف دیدگاهی است که تا این اواخر عموماً مقبول بود، هر چند دی. جی. فورلی D. J. Furlcy، پیش از این، از این ترجمه ایراد گرفته است. هر تفسیری پذیرفته شود، باید دانست به نظر نمی رسد که امپدکلس درصدد تعلیم همه ی مسایل پدید آمده از نظریه اش بوده است و اینکه زبان شعری او گاهی به نحوی ترمیم ناپذیر مبهم است.

راه دم و بازدم همدی موجودات این است. همدی حیوانات لوله هایی از گوشت دارند، که دارای اندکی خون هستند و تا عمق درون بدن ادامه

اظهار نشده ἀναπνοήν است.) این فقره را می توان با شرح مختصری که فیلولائوس (جلد ۳ فارسی، ۲۲۵ و بعد) ارایه کرده است مقایسه کرد. فیلولائوس (جلد تفارسی معتقد بود که هدف تنفس سرد کردن ξμφυτος فیلیستیون مانند فیلولائوس معتقد بود که هدف تنفس سرد کردن و فیلیستیون مانند فیلولائوس معتقد بود که هدف تنفس سرد کردن و کردن (ولمن، ۴GÄ)، و نخستین کارکرد آن در ارسطو نیز سردسازی است.

۱. در *JIIS*، (۱)،۱۹۵۷، ۳۱ تا ۳۴. نگا: پایین ص ۱۸۴، یادداشت. مقالهی آقای بوت در ۱۹۵۷، ۱۹۶۰، ۱۹۶۰، ۱۹۶۰، ۱۹۶۰، و بعد است. خانم آم. تیمپانارو کاردینی در ۱۹۵۷، ۱۹۵۷، ۱۹۵۷، مستقلاً به بسیاری از نتایج بوت دست یافته است.

دارند. ا در دهانههای آنها بیرونی ترین قسمت سوراخهای بینی ا منافذ بسیار پوشیده است، به نحوی که خون را نگه می دارد اما مسیر آزادی برای هوا در سراسر گذرگاهها باز مانده است. پس هنگامی که خون رقیق از این جا واپس می رود، هوای متلاطم با موجهای بی امان به درون هجوم می آورد، اما هنگامی که هوا عقب می کشد، حیوان نفس خود را به بیرون می دهد. این فرایند درست مانند بازی دختری با آب دُزدک (کلیشودرا clepsydra) برنزی درخشان است. هنگامی که او طرف باز لوله را روی دست زیبایش می گذارد، و لوله را در درون آب سیمگون سیّال فرو می کند، هیچ آبی داخل نمی شود، بلکه فشار حجم هوای در درون مانده بر سوراخهای تنگ یکدیگر، مانع آن می شود مگر اینکه او جریان فشرده شده ی هوا را آزاد کند. سپس به می شود مگر اینکه او جریان فشرده شده ی هوا را آزاد کند. سپس به مخش آنکه هوا راه می دهد، آب به موقع داخل می شود. به همین سان محض آنکه هوا راه می دهد، آب به موقع داخل می شود. به همین سان هنگامی که آب ته لوله ی برنجین را پر می کند و دهانه ی آن به وسیله ی گوشت انسان بسته شده است، هوای بیرون می کوشد، با فشار آوردن بر سطح، و دریچههای آب دزدک قلب قلب کنان، مایع را عقب زند، بر سطح، و دریچههای آب دزدک قلب قلب کنان، مایع را عقب زند،

۱. در اینجا ابهام اصطلاحات آغاز می شود. πύματον به سادگی به معنای آخر و عقب ترین یا دور ترین است. دیلز ـ کرانتس و دیگران πύματον σῶμα را تخر قرار به معنای سطح جسم گرفته اند، که برحسب ترتیب از درون، در آخر قرار می گیرد. در تفسیر بوت، ما از بیرون نگاه می کنیم. رأی خانم کاردینی اندکی متفاوت است (همان، ۲۵۹).

γ. κοινῶν ἔσχατα τέρθρα . γ. به قول برنت و دیلز کرانتس و بسیاری دیگر (به پیروی از کارسین و لوماتس)،  $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  جمع  $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  است به معنای پوست. تیمپانارو و بوت آن را از  $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  ) به معنای منخرها می گیرند. ارسطو نیز این مطلب را اینگونه فهمیده است و دیلز آن را «بدفهمی» دانسته است. پروفسور وردنیوس به من (در نامه ای) گفت که نمی تواند ترجمه ی بوت از  $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  ) گفت که نمی تواند ترجمه ی بوت از  $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  ) به معنای پوست است، و جمع آوردن آن بپذیرد، و معتقد است که  $\dot{\rho}$  ( $\dot{\rho}$  ) به معنای پوست است، و جمع آوردن آن شاید ناشی از ضرورت وزن شعر و همچنین از تمایل به معنای دو گانه داشتن آن باشد: پوست در نظریه ی امید کلس مجموعه ای از منخره است.

۳. زبان، همانگونه که میلر می گوید (امید کلس، ۷۳)، نشان دهنده ی استعارهای از محاصره است، اما معنای دو پهلوی ἄκρα κρατύνων («بالاترین فشار») را

تا اینکه او دستش را بردارد. سپس، برعکس آنچه قبلاً رخ داده بود، هوا داخل می شود و آب به موقع بیرون می آید. تنفس نیز چنین است، هنگامی که خون خروشان در اندامها به اعماق می رود، جریانی از هوا وارد می شود، اما هنگامی که [خون] برمی گردد، همان مقدار [هوا] واپس می آید و در بازدم بیرون می آید.

نکته ی اساسی و مطلوب این تبیین این است که آهنگ تنفس به حرکت نوسانیِ خون بستگی دارد. براساس ترجمه ای که در این جا ارایه شد، مجاریی وجود دارند که دارای اندکی خون اهستند و از درون بدن می آیند و به پشت سوراخهای بینی منتهی می شوند. در این جا سطح درونی سوراخهای بینی را سوراخهای بسیار ریزی پوشانده اند که خون نمی تواند و از آنها بگذرد اما هوا می تواند. هنگامی که خون به جلو فشار می آورد و مجاری را پر می کند، هوا از طریق این سوراخها بیرون رانده می شود (تنفس می شود)، در حالی که خود خون نمی تواند جلوتر از سوراخهای ریز پیش رود. هنگامی که خون بازمی گردد، هوا دوباره از طریق این سوراخها به درون کشیده می شود.

آبدزدک توصیف شده در اینجا ابزاری است برای برداشتن مایع از ظرفی (فی المثل، خم شراب) و ریختن آن در ظرفی دیگر (فی المثل، یکی از جامهای شراب پهن و صاف در اصطلاح یونانی). ۲ این ابزار مخصوصاً وقتی مایع در ته ظرف باشد بیشتر سودمند است. ماهیت و کارآیی این ابزار

بدون آسیب رساندن به معنا نمی توان اختیار کرد.

۱. λίφαιμοι، «بخشی پر شده با خون» (بوت)، به جای «بی خون» در ترجمه های قبل. رک: ارسطو، درباره ی جوانی ...، ۴۷۳b۲:

φλέβας... ἐν αἶς ἔνεστι μὲν αἶμα, οὐ μέντοι πλήρεις εἰσὶν αἵματος

را سیمپلیکیوس چنین توصیف کرده است (دربارهی آسمان، ۵۲۴؛ رک: فیزیک، ۴۴۷، ۲۶). این ابزار «لولهای است که سر آن نازک و ته آن پهین است و سوراخهای کوچکی دارد، و اکنون hydrarpax («آبدزدک است و سوراخهای کوچکی دارد، و اکنون hydrarpax («آبدزدک است و سوراخهای نامیده میشود». او در بیانی که تعبیر منثور سخنان امپدکلس است به توضیح این امر می پردازد که وقتی این ابزار را به درون آب فرو برند در حالی که سر آن بسته است، آب نمی تواند به درون آن درآید، برای اینکه هوای جمع شده در درون آن مانع بالا آمدن آب در آن می شود. اما هنگامی که سرپوش آن را در بالا بردارند، آب وارد می شود و هوا جای خود را به آن می دهد. هنگامی که آبدزدک پر از آب شد، اگر دوباره سر آن پوشانده شود، آب نمی تواند از سوراخهای ته بیرون بریزد زیرا این امر موجب پیدایش خلا در لوله خواهد بود، برای اینکه هوا نمی تواند نه از بالا و نه از پایین وارد آن شود و جای آب را بگیرد. "

در این تشبیه دو طرز کار توصیف شده است. در هر یک از این دو طرز کار تأثیر باز کردن دهانه ی قبلاً بسته شده ی آبدزدک مطرح است، که دم و بازدم به ترتیب با این تأثیرات مقایسه شده است. در تأثیر اول، آبدزدک سرپوشیده آب ندارد، اما باز بودن بالای آن و خروج هوا از آن سبب می شود که آب بتواند در درون آن در آید. به هنگام تنفس، هوای به درون کشیده شده با آب و خون با هوا که بازمی گردد و برای آن جا باز می کند متناظر است. در تأثیر دوم، دختر با پر ساختن آب در درون آن شروع می کند و با انگشتش سر تأثیر دوم، دختر با پر ساختن آب در درون آن شروع می کند و با انگشتش سر

۱. تفاسیر برنت و میلر را این فرض شان باطل ساخته است که آبدزدک مورد بحث ساعت آبی است و شباهت سطحی به آن دار و نام آن را به وام گرفته است. نگا: ایچ. لست در ۱۹۲۴، ۲۷۳، ۱۹۲۴ و گاتری، ۱۶۹ کارآیی این الوعب کامل کارآیی این ابزار در [ارسطو]، مسایل، ۹۱۴b و بعد آمده است، که در آن جا گفته شده است که آناکساگوراس نیز توضیحی در باب این پدیده ارایه کرده است. سندی در دست نیست که نشان دهد آیا وی به خود این مسئله علاقه داشته است یا اینکه، همچون امید کلس، آن را در مقام تشبیه مطرح کرده است.

آبدزدک را می بندد، به این ترتیب هوا نمی تواند به طرف پایین و بر آب فشار آورد و آب در درون آن می ماند. آنگاه دختر انگشتش را از سر آبدزدک برمی دارد و آب می ریزد. این پدیده بازدم را توضیح می دهد؛ در این جا، هوای وارد شونده و فشار آورنده بر آب متناظر است با خونی که وارد مجرا می شود، و آب با هوایی که از سوراخهای بینی بیرون می آید. البته خون در بدن به سبب تنگ بودن سوراخهای موجود در دهانهی مجرا باز می ایستد، در صورتی که در آبدزدک هوا به دنبال آب در سوراخها جریان می یابد، با این حال این تشبیه به اندازه ی کافی فرایند تنفس را باز می نمایاند، چنانکه امید کلس اینگونه تصور می کرده است. می توانیم با بوت موافق باشیم که تشبیه هوای تنفس شده با به خون چندان غیر محتمل نیست، و در این تشبیه هوای تنفس شده با آب متناظر است.

براساس تفسیرهای قدیم تر، نظریه بر آن است که ما از طریق همهی پوست بدن مان تنفس می کنیم. ابدشانسی این است که واژه ی مربوط هم می تواند به معنای «سوراخ های بینی» باشد و هم می تواند به معنای «پوست» باشد، هر چند دومی متضمن کاربرد نامتعارف و شاعرانه ی حالت جمع آن اسم است. ارسطو پیش از نقل قول می گوید (در داره ی جوانی، ۴۷۳b۱):

او می گوید که دم و بازدم به این سبب رخ می دهند که سیاهرگهایی آ وجود دارند که اندکی خون دارند، اما پر از خون نیستند، و این رگها دارای گذرگاههایی هستند که به هوای بیرون راه دارند، این گذرگاهها

۱. فیالمثل، راس، .Parva Nat اجه بخواهیم چه نخواهیم، امپدکلس قطعاً به مجاریی اشاره می کند که در سراسر سطح بدن گستردهاند. وراس می پذیرد که این «تبیینی بسیار پارادکسیکال در باب تنفس»است.

۲. نگآ: Timanaro Cardini, P. del Pass. 1957, 261, n. 3 و بالا ص ۲۲۰ یادداشت ۳.

۳. در باب φλέβας نگا: کاردینی، همانجا، ۲۵۸ و بعد.

کوچکتر از اجزای بدن هستند، اما بزرگتر از اجزای هوایند. طبیعت خون هم این است که رو به سوی بالا و پایین حرکت کند، و به این ترتیب هنگامی که خون به پایین حرکت می کند هوا به درون می آید ـ که دم است ـ و هنگامی که خون به بالا می آید، به هوا فشار می آورد که به خارج رود و این بازدم است. [سپس قول امید کلس را نقل می کند.]

### ارسطو در نقد به این مطلب می گوید (۴۷۳۵۷):

او درباره ی تنفس از طریق سوراخهای بینی (μυκτήρων) سخن می گوید و می پندارد که فرایند اساسی تنفس را مطرح می کند، در صورتی که تنفس از سینه از طریق نای نیز وجود دارد، و بدون این امر تنفس از طریق سوراخهای بینی امکان ندارد. علاوه بر آن می توان مانع تنفس حیوانات از طریق سوراخهای بینی شد بی آنکه در اثر این کار آسیبی ببینند، اما اگر نتوانند از طریق نای تنفس کنند می میرند.

آشکار است که ارسطو مطلبی در باب تنفس سراسرِ پوست در امپدکلس نمی بیند. از نظرگاه این فقره، کلمات «به هوای بیرون» در فقره ی قبل، نمی توانند به معنای سطح خارجی پوست در سراسر بدن باشند، بلکه باید بر سطح درونی سوراخهای بینی دلالت کنند، که با هوا برخورد مستقیم دارند. به طریق مشابه، آئتیوس (۴، ۲۲، ۱، دیلز \_ کرانتس، ۵۷۴) از حرکت خون به سطح (٤ἰς τὴν ἐπιφάνειαν) و بیرون راندن هوا از طریق

به انکه در امپدکلس آمده است. همان طور که بوت می گوید، آئتیوس معمولاً زبان شاعرانه ی امپدکلس را در نثر خشک خویش حفظ نمی کند، و حفظ کا زبان شاعرانه ی امپدکلس را در نثر خشک خویش حفظ نمی کند، و حفظ کا کا و در معنای ناآشنای «پوست» یا «پوستها» امری بسیار بعید خواهد بود. به عقیده ی رایش (Ε.'s Mixture, etc. 74) و دیگران، آئتیوس صرفاً از اشتباه ارسطو در باب یکی گرفتن این کلمه با «سوراخهای بینی» نسخه برداری کرده است.

سوراخهای بینی سخن می گوید.

نکتهی قوی بر له تفسیر ارایه شده در این جا این است که نظریه ی تنفس از طریق منافذ پوست را افلاطون در تیمانوس (۷۹C) شرح داده است، و احتمالاً این نظریه را از فیلیستیون، پزشک مکتب سیسیل، اقتباس کرده است. به طور کلی تأثیر امپدکلس در تیمانوس آشکار است، و علاوه بر آن اصل پشتیبان نظریهی افلاطونی «رانش حلقوی» این اصل امپدکلسی است که چیزی به عنوان فضای خالی وجود ندارد. اما براساس تفسیر پذیرفته شده در این جا، باید قبول کنیم که به نظر نمی رسد از امپدکلس آشکارا در این باب پیروی شده باشد. با این حال امری شگفت نخواهد بود اگر این مشکل برای امپدکلس پیش نیامده باشد و فیلیستیون یا افلاطون این غفلت او را به وسیلهی نظریهی جالب تری اصلاح کرده باشد. بی شک این سخن اخیر را وسیلهی نظریهی جالب تری اصلاح کرده باشد. بی شک این سخن اخیر را کسی نگفته است، اما در این باب می توان دوباره سخن بوت را نقل کرد.

اگر افلاطون و فیلیستیون عقیده داشته باشند که تنفس از طریق منافذ موجود در پوست صورت می گیرد، این احتمالاً برهانی بر له تفسیر دیلز از  $\rho i \nu \omega \nu$  به پوست خواهد بود. اما این استدلال به اندازه می استدلال های مخالف قوی نیست: یعنی گواهی ارسطو، و عدم احتمال  $\delta i \nu \omega \nu$  در معنایی به جز «سوراخهای بینی» در تبیین تنفس، و عدم عدم

۱. در Anon. Lond. 20. 45 این نظریه به او نسبت داده شده است که ما ونه تنها از طریق دهان و سوراخهای بینی، بلکه از طریق همهی بدن مان نیز و تنفس می کنیم.

۱۵ اگر امپذکلس به وجود خلا باور نداشت... در این صورت باید فرض کرد که خون در عمق درون بدن جای چیزی را می گیرد؛ این چیز احتمالاً باید هوا باشد، که پس از آمدن خون مجبور می شود به جای دیگری برود» (بوت، باشد، که پس از آمدن خون مجبور می شود به جای دیگری برود» (بوت، ۱۳۰۰، ۱۹۶۰). در باب نظریه ی فیلیستیون همچنین نگا: کاردینی، همان، ۲۶۱-۴.

در باب این پاره اغلب دو ادعا آوردهاند که با هدف فیزیولوژیکی آن یکسان است. اول، می گویند امپدکلس در این پاره طبیعت جسمانی هوا را اثبات می کند، و نشان می دهد که هوا امری غیر از فضای خالی یا مه رقیق (آئر) است. فی المثل، برنت در این باب چنین می گوید (۲۲۹، EGP):

ارسطو کسانی را که می کوشند به وسیله ی جهیدن هوا در ساعتهای آبی و مشکهای شرابِ فشرده نشان دهند که فضای خالی وجود ندارد مسخره می کند. او می گوید آنها تنها اثبات می کنند که هوا شیء است. با این حال، این دقیقاً همان چیزی است که امپدکلس در نظر داشت اثبات کند، و این یکی از مهم ترین کشفها در تاریخ علم است.

البته هدف اصلی او در این جا این نبود، همچنین او اگر معتقد بود که برای تبیین تنفس این واقعیت جدید را که هوا چیز است باید به عنوان امری

۱. بوت بر ضد دیدگاه دی. جی. فورلی استدلال می کند. آقای فورلی Furley می گوید که حتی اگر امپدکلس گفته باشد که ما از طریق همهی بدن مان تنفس می کنیم، باید این را دانسته باشد که ما همچنین از طریق بینی و دهان نیز تنفس می کنیم؛ و او پیشنهاد می کند که اگر فرض کنیم که سر آبدزدک با بینی (یا بینی و دهان) و ته سوراخ دار آن با منافذ پوست متناظر است، در این صورت مشکلات مربوط به تفسیر از بین می روند. ما از طریق بینی نفس می کشیم، همان طور که هوا را از طریق منافذ بیرون می دهیم، و بینی نفس می کشیم، همان طور که هوا را از طریق منافذ بیرون می دهیم، و این فرایند را گردش خون ممکن می سازد. جذابیت این تبیین در این است که به هر دو ویژگی آبدزدک کارکردی واحد نسبت می دهد، اما همان طور که بوت نشان داده است، این تبیین نیز فارغ از دشواری ها و هم بر ته سوراخ دار آن مبتنی است، از این رو کارکرد اولی به هیچ وجه تبیین های دیگر را باطل نمی سازد.

مقدماتی اثبات کند، نمی توانست به آن خوبی که مطلب را نوشته است بنویسد. آبدزدک استعمال عمومی داشت، و هر کسی باید می دانست که هوای نامریی می تواند مقاومت کند و جسم دیگر را کنار زند. همچنین برنت نیز در باب نکتهای که ارسطو در فقره ی مورد اشاره ی او (فیزیک، ۲۱۳۵۲۵) درصدد طرح آن است منصفانه سخن نگفته است. ارسطو می گوید کسانی که با مشکهای شراب پر باد و آبدزدکها ور میروند می پندارند که به اندازهی کافی فیلسوفانی را رد کردهاند که به وجود راستین خلا قایل اند. همدي آنچه آنها اثبات مي كنند اين است كه هوا چيز است (شخص وسوسه می شود بگوید و هر کسی این را می داند»)، او ادامه می دهد، در صورتی که «آنچه مورد حاجت است اثبات این نیست که هوا چیز است، بلکه این است که بین اجسام فواصل درونیای وجود ندارد... تا پیوستگی کل جسم را بشکند، یا حتی در خارج از کل جسم نیز که همواره پیوسته است چنین فواصلی وجود ندارد. این است آنچه دموکریتوس و لئوکیپوس و بسیاری دیگر از دانشمندان می گویند.» روشن است که اثبات چیز بودن هوا برای ابطال این عقیده کفایت نمی کند. ۱ انکار خلا چیزی بود که امیدکلس از بارمنیدس پذیرفت، براساس این عقیدهی بارمنیدسی که فضای خالی عبارت است از «آنچه نیست». ۲ آناکسیمنس یک قرن قبل هوای نامریی ۳ را جوهری جسمانی دانسته بود. کمک جدید امپدکلس این است که او در مقام نخستین فیلسوف دارای آموزهای کثرت گرایانه نخستین کسی بود که هوا را یکی از عناصر محض دانست که نمی توانست به چیز دیگری تبدیل شود؛

۱. رک: سیمپلیکیوس، فیزیک، ۴۴۰، ۴۰۰ در Pneumatica اثر هرو اسکندرانی ( prooem به prooem با جلد ۱، ۶-۴ اشمیت) جسمانیت هوا، درست به شیوه ی امپدکلس، در جریان اثبات عدم وجود خلا اثبات شده است، آنجا گفته شده است که خلا بین اجزای اجسامی مانند هوا، آتش و آب پراکنده است.

٢. نگا: بالاصص ٢١ و بعد.

٣. κόηλον ، هیپولیتوس، دهٔ، Αν، ۱، ν، ۱، ۲، Αν، ۱، ۲، Αν، ۱، ۲، Αν، ۱، ۲، Δν، ۱، ۲، Δν، ۱، Δν، ۱، Δν، ۱، Δν، ۱، Δν، ۱، Δν، 1، Δν، 1, Δν, 1, Δ

اما او این مطلب را در موارد دیگر گفته است و ربطی به مشاهدات مربوط به آبدزدک ندارد.

ادعای دوم در باب این فقره این است که فقره ی مذکور مثال جالبی از روش آزمایشگاهی در نخستین روزهای علم یونانی است. حتی بعضی ها این مطلب را مهم تر از هر آنچه امپدکلس گفته یا انجام داده است می دانند. هر دو ادعا، فی المثل، در این سخن بنجامین فارینگتون با یکدیگر درآمیخته اند که وکمک بزرگ او به دانش اثبات جسمانیت هوای نامریی بود. ... امید کلس در باب هوایی که تنفس می کنیم پژوهشی آزمایشی انجام داده، همچنین در این سخن دبلیو. پی. دی. وایتمن که مینویسد: «امپدکلس به وسیلهی آزمایشهای واقعی با ظرفهای سربسته در زیر آب وجود جوهر متمایز و جسمانی (آینژ) متفاوت با آثر مبهم و خوب تعریف نشدهی آناکسیمنس را نشان داده است.» دیگران آزمایش بودن آنچه را امپدکلس توصيف مي كند منكرند. ٢ قطعاً اين چيزې نيست كه دانشمندان جديد آزمایش می دانند. نقل قول حتی نشان نمی دهد که خود امید کلس این عمل را انجام داده باشد. آبدزدک صرفاً ابزاری آشنا نبود؛ بلکه خصوصیاتش موجب شده بود که اسباب بازی کودکان نیز باشد، و امیدکلس سرگرمی آنها با این ابزار را دیده بود. آنچه او در اینجا به دست می دهد، تشبیهی است که از مشاهدات روزمره اخذ شده است؛ و همانگونه که کرنفورد می گوید «اخذ تجربهای آشنا دقیقاً به معنای اشتغال به روشی آزمایشگاهی در معنای امروزی نیست». اینگونه تبیین پدیده های طبیعی به وسیلهی سنجشهای روشنگر با کارآیی های عملی ابزار، مطلوب امیدکلس بود. پیش از این دیدیم که عناصر جگونه مانند رنگ دای نقاشان با یکدیگر

<sup>1.</sup>Farrington, Greek Science, I, 55; Wightman, Growth, 15, n. I.

<sup>2.</sup>E. g. Cornford, Vlastos, Furley. See Furley, JIIS, 1957, (I), 31 and 34.

می آمیزند، همچنین دیدیم که چگونه گرما بر روی جوهر مرطوب برای به وجود آوردن موجودات زنده شبیه فن نانوا یا کوزه گر است، و سخت و سفت شدن نطفه ی نر و ماده شبیه مخلوط شدن دو فلز نرم در آلیاژ است. او می پندارد که آبی که از چشمه های گرم بیرون می آید، باید در درون زمین به وسیله ی نظامی از نهرهای پیچ در پیچ مانند لوله های پیچ در پیچ آبگرمکن گرم شده باشد و این اطمینان می دهد که آب از روی سمان آتشی می گذرد که برای گرم کردن آن کافی است، و به این ترتیب پس از سرد بودن، به صورت گرم بیرون می آید (سِنِکا، مسایل طبیعی، ۳، ۲۴، ۲۴، ۸ که). «آزمایش» آبدزدک نیز موردی از این تشبیهات است.

### ۴. خواب و مرگ

آئتیوس (۵، ۲۴، ۲، ۸۸۵) این نکته را ضبط کرده است که از دیدگاه امپدکلس خواب حاصل سرد شدن خون در اندازه ی مناسب است؛ و مرگ زمانی رخ می دهد که خون کاملاً سرد شده باشد. او در بیان دیگری، که تا اندازه ای در اثر تحریف مبهم شده است، می گوید که برطبق این دیدگاه،

۱. ۲،۲۴،۵ قشکارا در این کلمات نقیصه ای وجود دارد:

Έ. τὸν θάνατον γίγνεσθαι διαχωρισμὸν τοῦ πυρώδους ἐξ τον ἡ σύγκρισις τῶ ἀνθρώπω συνεστάθη.

زیرا مرجع جمع ۷ آن را ندارند. ریسک Reiske کرانتس (ΑΛΟ) دو عنصر دیگر را اضافه می کنند و جمله را به سادگی به این معنا درمی آورند که مرگ عبارت است از پراکندگی همه ی عناصری که بدن انسان از آنها تشکیل شده است. اما امر مهم عزیمت گرماست، چنانکه نه تنها در ۲۴/۲ بلکه به وسیله ی نقش ویژه ی گرما در نظام امید کلسی (بالا ص ۱۳۰) نشان داده شده است، مخصوصاً نقش گرما در ارتباط با حیات (صص ۱۵۹) و بعد: رشد ناشی از حضور گرماست، آئتیوس، ارتباط با حیات (صحن ۱۵۹). احتمالاً اصلاح این متن نیازمند این عبارت است:

διαχωρισμὸν τοῦ πυρώδους κὰπὸ τῶν στοιχείων» ἐξ ὧν κτλ. Cataudella, Riv. di Filol, این پانوشت را پیش از دیدن پیشنهاد مشابه)

مرگ بین بدن و نقس (پسوخه) مشترک است. این مطلب با کارکرد خون به مثابه مرکز قوای شناختی (پارهی ۱۰۵) سازگار است، و کاملاً پذیرفتنی است اگر به خاطر داشته باشیم (آ) که پسوخه کلمهای است که عقایدنگار به کار برده است و بعید است خود امپدکلس به کار برده باشد، (ب) که پسوخه بر قادر بودن به حیات فیزیکی، و بر شناخت جهان اطراف مان از طریق حواس و نیروهای عقلی دلالت دارد. این چیزی متفاوت با مهاجرت دایمون پالایشهاست. ابی شک امپدکلس در گرم دانستن گردونهی حیات از پارمنیدس پیروی کرده است، اما این مفهوم از آن پس در اندیشهی یونانی کاملاً عمومی است و در ارسطو به صورت هگرمای حیاتی «درآمده است.

#### ۵.دیوانگی

احتمالاً امپدکلس باید در باب بیماری و درمان آن مطالبی نوشته باشد، و کمک او به بیماران تبدار را نیز به خاطر داریم؛ اما تنها اشاره ی موجود (و با نظر به تقسیم علایق او بین طبیعت و پالایش ها، این اشاره کافی است) عبارت است از اشاره به بیماری ذهنی، یا بیماری های نفس. کائلیوس آیورلیانوس است از اشاره به بیماری ذهنی، یا بیماری های نفس. کائلیوس آیورلیانوس (Morb. chron. I. 5, A98) یکی از نویسندگان پزشکی متأخر، منشأ این عقیده را به او نسبت می دهد که دیوانگی (furor)، به یونانی مانیا mania) دو گونه است. یکی حاصل «پالایش نفس» (ex animi purgamento) است،

1960, 127 نوشته ام.)

۱. رایش (E.;s Mixture, 19) متفاوت می اندیشد. کل مسئله ی عقیده ی امپدکلس در باب نَفْس و جاودانگی آن را پس از این در-بحث از پالایشها به طور کامل بحث خواهم کرد.

۲. رک: ἔκλειψις τοῦ πυρός در جسد، تئوفراستوس، دربارهی حواس، ۳ (جلد ۶ فارسی).

۳. بیگنون (امپدکلس، ۳۸۵، یادداشت ۱)، هر چند این را به درستی به آموزهی پالایش ها ارجاع می کند، قطعاً در ترجمه ی خویش از purgamentum بیراهه دفته است. این کلمه ی لاتین، ترجمه ی کلمه ی یونانی κάθαρσις یا

دیگری حاصل «تغییر ذهنی ناشی از علل طبیعی، یعنی ناشی از عدم تعادل مزاج است. مانیا از دیدگاه یونانیان به هیچ روی ضرورتاً بد نیست: مانیا می تواند نشان تسخیر الهی باشد، چنانکه در مانیای دیونیسوسی مانیاد اها یا در مانیای رفتار پوتیا ابه هنگام غیبگویی چنین است.افلاطون در فایدروس (۲۴۴۵) از «بزرگ ترین سعادتهایی که به وسیلهی مانیا به آدمیان روی می آورد « سخن می گوید، و سه نوع مشخص این مانیای نیک (خیر) را از یکدیگر تمیز می دهد: مانیای غیبگویان و شفابخشندگان و شاعران. این هر سه در خود امپدکلس متمثل شده است، و این وضعیتی است که او آن را ناشی از شدت درجهی تزکیه و پالایشی می داند که روحش به آن دست یافته است. (رک: پاره ی ۱۲۶ ، پایین صص ۲۳۴ و بعد.) همه ی آدمیان وارث تا اندازه ای ناخالصی اند - آنها «در اثر شرارت غمانگیزی آشفته اند » (پاره ی ۱۴۵) - اما می توانند از طریق پیروی از مفاهیم پالایش ها این ناخالصی را دور بریزند و به مقام والایی دست یابند که اوج آن، خدا شدن است.

از سوی دیگر دیوانگی آسیب شناختی، حاصلِ «مزاج نامتعادل» است، که باید در عناصر موجود در خون باشد. خون اندامِ اندیشیدن است (پارهی ۱۰۵)، و تئوفراستوس در این باره اینگونه توضیح داده است (دربارهی حواس، ۱۱-۱۰، ۸۸۶):

درستی است. با این فرض که کائلیوس مرجع معتبری است، دلات καθαρμός Conceptions de l'enthousiasme, توضیح درستی ارایه کرده است در: 2-15. بعضی شاید شکآوری محتاطانهی هکفورث را ترجیح دهند، کسی که به ما یادآوری می کند که با نویسندهای متعلق به قرن پنجم میلادی سروکار داریم (Plato's «Phaedrus», 58).

Macnad ؛ زنزیباروی ملازم دیونیسوس . م.

۲. Pythia ؛ زن غیبگو و کاهنه ی معبد دلفی ـ م.

انسان در اصل به وسیله ی خون می اندیشد، زیرا عناصر بدن، در آن، سراسر ۱ با یکدیگر آمیخته اند. پس کسانی که این مخلوط در آنها یکسان یا نزدیک به آن است، و در آنها عناصر چندان از یکدیگر جدا نیستند و نه کمتر و نه بیشتر، خردمند ترین و تیز ترین انسانها از نظر ادراک هستند، و به این ترتیب کسانی که به لحاظ نسبت به آنها نزدیکند نیز چنین هستند؛ در صورتی که کسانی که در حالت متضاد قرار دارند کودن ترین افرادند.

در این جا بازتاب کمرنگِ همان اطمینان خاطری به چشم میخورد که افلاطون در تیماثوس (۸۶b و بعد) با آن علل جسمانی را سبب بیماری های روانی و از جمله رفتار های افراطی و بزه کارانه می داند.

# شناخت، اندیشه، احساس

در باب این موضوع درباره ی امپد کلس اطلاعات بیشتری نسبت به هر یک از پیش از سقراطیان دیگر در دسترس است، و دلیل اصلی آن این است که تئوفراستوس در رساله ی تاریخی ـ انتقادی اش درباره ی حواس بیش از هر کس دیگر به جز دموکریتوس به امپد کلس پرداخته است. اعلاوه بر این او می گوید (۲۹) که خود امپد کلس، به هنگام دفاع از دیدگاهش در باب سرچشمه گرفتن ادراک حسی از عمل همانندها، بیش از هر کس دیگری درباره ی کار کرد جداگانه ی هر یک از حواس سخن گفته است.

۱. اثر تئوفراستوس درباره ی حواس عموماً (مانند این کتاب حاضر) فقط به صورت جملات بریده در نوشته های مورخین یونانی یا روانشناسی بازسازی شده است. خوانندگان در باب کلیت آن کتاب می توانند نگاه کنند به:

G. M. Stratton, Theophrastus and the Greek Physiological Psychology before Aristotle,

که متن کامل آن را به همراه ترجمه و یادداشتها به دست داده است. بخشهای مربوط Beare, Gk. Th. of Elem. Cogn را با بخش حاضر به طور کلی مقایسه کنید.

#### ۱. هر شناختی شناخت شبیه به وسیله ی شبیه است

انسان به وسیلهی خون می اندیشد، و ادراک حسی نیز فرایندی کاملا فیزیکی است. به این دلیل است که ارسطو می گوید که از دیدگاه امپدکلس و دیگر متفکران نخستین «ادراک حسی و اندیشیدن یک چیز است». مقصود او این است که «آنها خیال می کنند اندیشیدن مانند ادراک حسی امری جسمانی است، و اینکه همانند به وسیلهی همانند ادراک و اندیشیده می شود». او این مطلب را با دو بیت از امپدکلس توضیح می دهد: «فهم آدمیان با مراجعه به آنچه حاضر است افزایش می یابد، و (در روایت کاملتر و دقیقتر در مابعدالطبیعه ) «آدمیان به همان اندازه که طبیعتشان را تغییر دهند، بیشتر شایستهی اندیشیدن در باب اندیشه های متفاوت می گردند». ۱ امید کلس در پارهی ۱۰۵ درباره ی قلب می گوید که قلب دساکن دریای خون تینده است، كه مخصوصاً جايي است كه آدميان انديشه مي نامند: زيرا خون پيرامون قلب اندیشه است». ۲ تئوفراستوس قول مربوط دیگری نیز نقل می کند (پارهی ۱۰۷)، و آن را به طریق زیر در زمینهاش جای می دهد (دربارهی حواس، ۱۰). او پس از توصیف کار حواس ادامه می دهد: «لذت به وسیلهی آن چیزی تولید می شود که نسبت به اجزایش و ترکیب آنها همانند است، و الم به وسیلهی چیزی که متضاد حالت اول است. او در باب دانش و نادانی به یک شیوه سخن

۱. ارسطو، دربارهی نفس، ۴۲۷۵۲۲، مابعدالطبیعه ، ۱۰۰۹b۱۸؛ امپدکلس، پارههای ۱۰۰۹ ، ۱۰۰۸ ارسطو در مابعدالطبیعه پارهی ۱۰۶ را اینگونه تعبیر می کند: «هنگامی که شرایطمان را تغییر می دهیم، اندیشه ی مان را نیز تغییر می دهیم».

در بیت ۱، πετραμμένη تصحیح گروتیوس به جای τεθραμμένη در نسخه نسخه خطی است. «اندیشه»، یعنی νόημα. برای معنای ۱۰۷ و پیوستگی های آن نگا: جلد ۶ فارسی. فعل φρονεῖν در پارهی ۱۰۷ ظاهرآ مترادف به کار رفته است. نویسنده ی رساله ی هیپوکراتی De corde می گوید که عقل (γμώμη) در شکمچه ی چپ قرار دارد، و بقیه ی نفس را فرماندهی می کند (نهم، ۸۸).

می گوید: دانش به وسیلهی همانندهاست، نادانی حاصل ناهمانندیها، اندیشیدن همان ادراک حسی یا چیزی بسیار شبیه به آن است.»

پس هم ادراک حسی و هم اندیشیدن، موارد این اصل کلی هستند که همانند بر همانند عمل می کند. این مطلب با صراحت تمام درباره ی ادراک حسی در باره های ۱۰۹ و ۱۰۷ آمده است: ۱

ما خاک را به وسیله ی خاک، آب را به وسیله ی آب، هوای الهی را به وسیله ی هوا، اما آتش ویرانگر را به وسیله ی آتش، عشق را به وسیله ی عشق، آفند غمانگیز را به وسیله ی آفند می بینیم؛ زیرا همه چیز از اینها به حاصل می آیند و مناسب یکدیگر می شوند، و آنها به وسیله ی این چیزها می اندیشند و لذت و الم را احساس می کنند.

ناپختگی این نظریه ی کلی ارسطو را آزرده است. او می گوید (در ۱۰ در نفس، ۴۰۹۵۲۳) ممکن است بپذیریم که نفس از عناصر تشکیل شده است و به این سبب است که عناصر را تمیز می دهد و درک می کند؛ اما نفس چگونه می تواند هزاران ترکیب را بشناسد و بداند که خدا یا انسان یا گوشت یا استخوان چیست، و اشیایی را بشناسد که ذوات متمایزشان از نسبتهای متفاوتی که عناصر در آن نسبتها با یکدیگر در می آمیزند تشکیل می شود؟ اگر همانند به وسیله ی همانند شناخته شود، آیا باید بگوییم که نفس نه تنها دارای عناصر بلکه همچنین دارای سنگها یا انسانها نیز هست؟

صرف نظر از این واقعیت که در آن مرحله از تاریخ علم به سختی می توان تبیین رضایت بخشی در باب اساس فیزیولوژیکی ادراک حسی انتظار داشت، نواقص نظریهی امپدکلس عمدتاً از جوششهای قهرمانانهی

۱. در پرتو کلمات هم اکنون نقل شده ی تئوفراستوس (درماره ی حواس، ۱۰) فکر نمی کنم بتوان در اینکه پارههای ۱۰۹ و ۱۰۷ از نقل قول واحدی هستند شک داشت.

او برای تبیین هر چیزی در طبیعت براساس اصول جهان شناختی خویش ناشی می شود. آنچه خود او در پارهی ۱۱۰ می گوید به خوبی روشنگر این شیوه ی تبیین است:

اگر تو این چیزها را در فهم ثابت خویش استوار سازی و در آنها به چشم عنایت پاک و نیکخواهانه نظر کنی، اینها همیشه با تو خواهند بود، و تو چیزهای بسیار دیگری از آنها به دست خواهی آورد؛ زیرا اینها خود به خود در هر شخصی، بر طبق سرشت هر کسی، رشد میکنند. اما اگر به دنبال چیزهایی از گونه ی دیگر باشی، چیزهایی که در زندگی آدمیان می آیند و مطالب بدی هستند که اندیشه های انسان ها را کور می سازند، این چیزها به سرعت، در اشتیاق پیوستن به هم نوعان خود، تو را ترک خواهند گفت؛ زیرا بدان که، هر چیزی دارای حکمت و بهرهای از آگاهی است.

انتقالِ ترکیب امور فیزیکی و ذهنی در این ابیات به زبان و عصری بیگانه دشوار است. به نظر میرسد که امپدکلس قصد دارد به شاگردش بگوید که تعلیمات او را جدی بگیرد، اما معنای ویژگی بیشتر امپدکلسی این بیان پیش از هر چیز در کلمات «برطبق سرشت (فوزیس) هر کسی» آمده است. این کلمات یادآور پارهی ۱۰۸ هستند، «آدمیان به همان اندازه که

متن در هیپولیتوس تا اندازهای مخدوش است، که در این باب دیلز ـ کرانتس را ببینید، اما معنی چندان مشکوک نیست. بیت آخر را سکستوس درست نقل کرده است. خطاب به دوم شخص مفرد در متن، نشان این است که این متن به [شعر] طبیعت متعلق است.

طبیعتشان را تغییر دهند، بیشتر در باب اندیشههای متفاوت مى انديشند، پارهاى كه ارسطو، احتمالاً با آگاهى از زمينهى آن، آن را براى روشن ساختن این نکته نقل کرده است که اندیشه امری جسمانی است و تغییرات بدنی در آن تأثیر میکنند. مستلزمات فیزیکی هنگامی تأیید می شود که می خوانیم «این چیزها»، اگر به چشم عنایت نگریسته نشوند، خواهند رفت زیرا اشتیاق آنها به بازگشت به سوی همنوعشان (همانند به همانند) مقاومت ناپذیر است. اگر پایوسانیاس به تعلیمات استادش گوش جان بسیارد، ناگفته بیداست که برطبق نیروی خیر عشق عمل خواهد کرد؛ اما اگر به آنها عنایت نکند به آفند و نیروی شر فرصت خواهد داد ؛ و عشق و آفند در عین حال نیروهایی هستند که به ترتیب ناهمانندها و همانندها را یگانه می سازند. هرگاه آفند در جهان برتر آید، عناصر از همراهان می گسلند و هر یک به همانند خویش باز می گردد. هنگامی که ترکیب عناصر در خون به هم میخورد اندیشه تباه می گردد، و این همان چیزی است که برای کسانی رخ مینماید که «بسیاری مطالب بد» را میآموزند و مانع نیرو گرفتن عشق در خویشتن می شوند. تعجبی ندارد که ویراستاران تردید کردهاند که آیا «این چیزها» بر تعلیمات امپدکلس دلالت می کند یا بر عناصر، این دو را در نظام اندیشهی او نمی توان به روشنی از یکدیگر جدا ساخت، چرا که حتی عناصر نیز آگاهی دارند. «اشتیاق بازگشت به همنوعان» یادآور حالت متضاد در پارهی ۲۱/۸ است، آن جا که عناصر تحت تأثير عشق «مشتاقند تا با يكديگر بييوندند» (بالا ص ٧٥).

#### ۲. سوراخها و بیرونریزیها

عمل همانند بر روی همانند در ادراک حسی را اطلاق نظریهی سوراخدار بودن ماده، که پیش از این مطلبی دربارهی آن گفتیم (بالا صص ۶۳ و بعد)، به طور مفصل توضیح داده است. ارسطو این امر را اینگونه بیان کرده است بعضی ۱ اعتقاد دارند که هر چیزی به وسیله ی عاملی (یعنی عامل بی واسطه ای که دقیقاً بی واسطه باشد) تحت تأثیر قرار می گیرد که از طریق سوراخهای خاصی در آن وارد می شود، و می گویند که تبیین بینایی و شنوایی و حواس دیگر نیز همین است؛ به علاوه این چیزها از طریق اجسام شفافی مانند هوا و آب نیز دیده می شوند برای اینکه سوراخهای این اجسام ریزتر از آن هستند که دیده شوند و این سوراخها در ردیفهای بسیار فشرده ای مرتب شده اند، و هر چه سوراخهای جسمی نزدیک یکدیگر باشند جسم به همان اندازه شفاف تر است. بعضی، که امپدکلس نیز از آنهاست، این نظریه را نسبت به اجسام معینی تعمیم دادند ـ نه تنها در میان اجسامی که از یکدیگر تأثیر می کنند، بلکه آنها یکدیگر تأثیر می کنند، بلکه آنها می گویند در میان اجسامی که اندازه ی سوراخشان بر یکدیگر تطبیق کند آمیزش رخ می دهد.

### تئوفراستوس نيز مي گويد (دربارهي حواس، ٧):

امپدکلس همه ی حواس را به همین شیوه تبیین می کند، می گوید که ادراک حسی از طریق فرایند انطباق با سوراخهای هر یک از اندامها صورت می پذیرد. به این سبب است که حواس نمی توانند موضوعات

۱. رک: آئتیوس، ۴، ۹، ۶ (دیلز ـ کرانتس، ۲۸۵۴۷): «پارمنیدس و امپدکلس و آناکساگوراس و دموکریتوس و اپیکوروس و هراکلیدس می گویند ادراکهای حسی دقیق برطبق تناسب سوراخها صورت می گیرند؛ متعلق خاص هر حسی با اندام حسی متناسب است. تمایل به گروهبندی فیلسوفان از ویژگیهای عقایدنگاران است، و اگر پارمنیدس به این نظریه معتقد بوده باشد، هیچ سند دیگری در این باره وجود ندارد.

یکدیگر را تشخیص دهند: بعضی از آنها نسبت به متعلق حس، سوراخهای فراخ دارند، و بعضی دیگر دارای سوراخهای تنگ هستند، از این رو بعضی بدون برخورد وارد می شوند و بعضی دیگر اصلا نمی توانند داخل شوند.

آنچه واقعاً با سوراخها منطبق می شود زایدات یا بیرونریزی ها (ἀπορροοιί) یی هستند که موضوعات فیزیکی همواره بیرون می ریزند. در یکی از ابیات باقی مانده از امپدکلس از اینها یاد شده است (پارهی ۸۹: آگاهی از اینکه از همهی چیزهایی که به وجود می آیند بیرون ریزی هایی وجود دارد») که پلوتارخ آن را با گفتن اینکه از هر چیزی ـ موجودات آلی، مواد معدنی، زمین، دریا ـ بیرون ریزی های پیوسته وجود دارد شرح و بسط می دهد و اضافه می کند که همین امر سبب نهایی کاهش آنهاست (بالا ص می کند، که بارها تکرار شده است:

آیا شما با امپدکلس موافقید که چیزهای موجود بیرونریزیهای خاصی دارند؟ قطعاً.

و سوراخهایی وجود دارند که بیرونریزی ها راه خود را در آنها می بابند؟ آری.

بعضی از این بیرونریزی ها مناسب بعضی از سوراخ هایند، در صورتی که بعضی دیگر یا بسیار ریزند یا بسیار درشت؟ جنین است.

... پس رنگ بیرونریزی شکل هاست که با چشم متناسب است و به وسیله ی چشم درک می شود.

مثالی که چگونگی کارآیی این نظریه را در خارج از حوزهی ادراک

حسی بیان میکند خاصیت آهنربایی ست، که تبیین زیر را دربارهی آن داریم: ۱

در باب علت جذب آهن به وسیلهی آهن ربا. امپدکلس می گوید آهن جذب آهن ربا می شود به وسیلهی بیرون ریزی هایی که هر دو دارند، و دلیل آن این است که سوراخهای آهن ربا متناسب با بیرون ریزی های آهن است. بیرون ریزی های سنگ آهن ربا هوای موجود در بالا را تکان می دهند و سوراخهای آهن را می بندند و هنگامی که این عمل انجام شد آهن به وسیلهی بیرون ریزی های مشترک کشیده می شود. و این زمانی رخ می دهد که بیرون ریزی های آهن به سوی سوراخهای سنگ آهن ربا می روند، زیرا اینها با آن سوراخها متناسب اند و آهن به پیروی از بیرون ریزی ها به طرف سنگ آهن ربا حرکت می کند.

مفسران یونانی بر این تبیین، براساس کلیت آموزه ی سوراخها و بیرونریزی ها، اشکالات چندی گرفته اند. چرا سنگ آهن ربا از بیرونریزی هایش پیروی نمی کند و به طرف آهن حرکت نمی کند، و عکس این قضیه رخ می دهد؟ چرا اجسام دیگر همان تأثیر را در آهن ندارند؟ چرا دو چیز کاملاً متفاوت این تأثیر را در یکدیگر ندارند، با توجه به اینکه امپد کلس می گوید که بسیاری از چیزها سوراخها و بیرونریزی های متناسب دارند؟

۱. ۱۸۸۹ از مسایل اسکندر افرودیسی، که احتمالاً بر اساس روایت تئوفراستوس است. نیروی جذب آهن ربا را یونانیان، دست کم، از زمان تالس، و نیروی دفع آن را نیز دست کم از دورههای رومی می شناخته اند، هر چند درباره ی اصل قطبیت آن چیزی نمی دانسته اند. آنها استفاده ی خاصی از آن نکردند (فی المثل، آنها نتوانستند، مانند چینی ها، با استفاده از آن قطب نما را بسازند)، همچنین آهن ربای مصنوعی نیز نساختند. برای گزارش مختصری در باب دانش آنها در آهن ربای مصنوعی نیز نساختند. برای گزارش مختصری در باب دانش آنها در مورد خاصیت آهن ربایی نگا: , Rommel in RE, XIV, I, مورد خاصیت آهن ربایی کرارش کاملی در این باب رک: , 310 Rommel in RE, XIV, I,

در این جا او پاره ی ۹۱ (بالا ص ۶۳) را نقل می کند. تئوفراستوس نیز مشکل اطلاق کلی این آموزه را در اطلاق آن بر ادراک حسی مطرح کرده است.

[او می پرسد (در سازه ی حواس، ۱۳)] با نظر به ادراک حسی، موجودات زنده چه تفاوتی با هر چیز دیگر خواهند داشت؟ موضوعات محسوس با سوراخهای چیزهای بی جان نیز متناسب اند، زیرا او هرگونه ترکیب را به کمک تناسب سوراخها تبیین می کند. به این دلیل است که روغن با آب ترکیب نمی شود (پاره ی ۹۱)، برخلاف مایعات دیگر و همه ی جواهری که او توانایی های ویژه ی آنها برای آمیختن را برمی شمارد، پس هر چیزی قادر به ادراک حسی خواهد بود، و آمیختن و ادراک حسی و رشد امر واحدی خواهند بود؛ زیرا او هر چیزی را به وسیله ی تناسب سوراخها تبیین می کند، مگر اینکه هر چیزی را به وسیله ی تناسب سوراخها تبیین می کند، مگر اینکه علت متمایز دیگری نیز در کار آورد.

همین تبیین بر اندیشه نیز اطلاق می شود (۲۳): همه چیز در آن سهیم خواهد بود، زیرا علل آن همان علل ادراک حسی است.

با این حال، نقد وی در این مورد بی اثر است، زیرا در کل نظام امپدکلس این نکته بسیار بنیادی است که بین جاندار و بی جان تفاوتی نیست و هر چیزی از آگاهی و نیروی تمیز بهرهای دارد. پاره ی ۲۰۲، پس به این ترتیب همه چیز به اراده ی بخت می اندیشند»، درست مثل پاره ی ۲۰۲، پس به این ترتیب همه چیز تنفس و بویایی دارند»، که به معنای این است که همه چیزی در جهان حس بویایی دارد و نفّس می کشد، این مطلب را اثبات می کند. به این مطلب همچنین در پایان پاره ی ۱۱۰ نیز تصریح شده است (ص ۱۹۸)، و یک بار دیگر اثبات می کند که امپد کلس چگونه نیروهای کلی اداره کننده ی جهان را هنگامی که حتی به کارآیی آنها در جزیبات می پردازد هرگز فراموش نمی کند. هر چیزی که فاقد احساس باشد هرگز نمی تواند

مورد عمل عشق و نفرت واقع شود، و این دو تنها نیروهای عمل کنندهاند که یکسان بر روی عناصر و ترکیبهای غیر آلی و گیاهان و حیوانات و آدمیان عمل می کنند. البته این سخن به این معنا نیست که بین کارکردهای عقار انسان و نیروهای شناحتی صرف فرق نیست. این بیان بی لطفی ارسطو که به عقیده ی امید کلس وادراک حسی و اندیشیدن یک چیز هستند و صرفاً جا باز کردن برای این حقیقت است که هر دو از علل جسمانی یکسانی به حاصل می آیند. سلسله مراتب معین و آشکاری در طبیعت وجود دارد،اما این صرفاً نشان دهندهی مراتب است، نه نشان دهندهی فرایند اساساً جدید در هر مرتبه. بخشی از انگیزهی امپدکلس در همهی این دیدگاهها آن ملاحظات ديني است كه در بالإيشها بيان شده است، يعني امكان انتقال از صورتي از وجود به صورت دیگر، و کوشش برای گذر تدریجی از اشکال پایین تر به اشکال عالی تر. در چشم تئوفراستوس ایدهی از ثبناخت بهرهمند بودن سنگ و آتش ایدهای مضحک است، چنانکه در چشم ارسطو نیز چنین است، کسی که خاطرنشان ساخت که به نظر میرسد حتی اجزای بدن حیوانات، مانند استخوانها و زردییها و مو نیز کلاً فاقد احساس هستند. بنابراین آنها صرف وقت در تفکراتی که امپدکلس را به این نتیجه ی شگفت رهنمون شد شایان ارزش نمی دانند. سئوالاتی که آنها در باب سوراخها و بیرون ریزی ها مطرح کردند، شاید مربوط ترین سئوالات باشد. ارسطو از این مسئله انتقاد كرده است، و تئوفراستوس نيز به طور مختصر ولى قاطع به نقد این مطالب پر داخته است، ۲ کسی که می پرسد: آیا این سوراخها پر هستند یا خالی اند؟ اگر خالی اند، پس امپد کلس عقیده ی خودش را نقض می کند، چرا که او به وجود فضای خالی اعتقاد ندارد؛ و اگر هرگز خالی نیستند و

۱. دربارهی نفس، ۴۱۰۵۳۰ اقتباس شده توسط تئوفراستوس در دربارهی حواس، ۲۳.

۲. ارسطو، کون و فساد، ۳۲۶۵۸ و بعد؛ تئوفراستوس، دربارهی حواس، ۱۳.

همواره با چیزی متناسب پر شدهاند پس در این صورت حیوان همیشه باید ادراک حسی داشته باشد.

اینها سئوالاتی هستند که امپدکلس به سختی آمادگی پاسخ دادن به آنها را دارد، و یافتن پاسخهایی برای این سئوالات از زبان او اهمیت چندانی ندارد. ۱ او اصل پارمنیدسی خویش در باب محال بودن خلا را زیر پا نخواهد گذاشت: گونهای ماده همواره در این سوراخها جریان دارد، حتی اگر این ماده هوا باشد، چنانکه در شرح وی در باب تنفس چنین است؛ اما این امر شاید برای تولید ادراک حسی نیرومندی، چندان کافی نباشد.

#### ۳.دیدن

نخستین نظریه های یونانی در باب دیدن سه دسته اند. بر طبق یکی از این نظریه ها چشم عامل [بینایی] است، که از «آتش» خویش شعاع هایی به سوی شیء [مریی] می فرستد؛ بر طبق نظریه ای دیگر، چشم کم و بیش منفعلا نه «بیرون ریزی ها» یا «تصویراتی» را دریافت می کند که شیء به سوی آن می فرستد؛ در نظریه ی سوم، هم چشم و هم شیء فعال اند، چشم شعاع هایی

۱. لوریا در (p. 87) Anf. gr. Denkens (p. 87) این پیشنهاد جالب را ارایه کرده است که وقتی امپدکلس از وجود poroi [= سوراخها] در همه جا سخن می گوید مقصودش خصوصیت و توانایی (Fähigkeit) اجسام است، یعنی توانایی فراهم آوردن و داشتن گذرگاههایی برای اجسام وارد شونده. هنگامی که جسمی به زور دارد وارد می شود، سوراخها را پر می کند؛ ولی هرگاه جسم تحت فشار نباشد، سوراخها و منافذ فقط حالت امکانی دارند. این شاید بیشتر رنگ و بوی امر «بالقوه»ی ارسطو را داشته باشد، اما باید گفته شود که از زمانهای باستان (فی المثل، هومر، ایلیاد، ۲، ۹۵۲ و ۹۲، ۴۲۳) πόρος (۴۲۳ (۱۴ ۵۹۲ و آب رودخانه هیچ شکافی ندارد مگر اینکه کسی یا در آن بگذارد تا از آن بگذرد و بدین وسیله راه خود را در آن باز کند.

<sup>2.</sup>Cf. Philop. GC, 178.2 (Α 87): ἴσμεν δὲ ὅτι οἵ τοὺς πόρους ὑποτιθέμενοι οὺ κενοὺς ὑπετίθεντο τούτους, ἀλλὰ πεπληρωμένους λεπτομερεστέρου τινὸς σώματος οἶον ἀέρος.

می فرستد که با بیرون ریزی های شیء در می آمیزد. فیثاغوریان و پیروان آنها، به نظر می رسد، بر نظریه ی اول تأکید داشته اند، اتمیان بر نظریه ی دوم، در حالی که امید کلس و افلاطون نظریه ی ترکیب را ارایه کرده اند. ابازیافتن ماهیت دقیق نظریه ی امید کلس دشوار است، و احتمالاً باید ابهاماتی باقی بمانند؛ اما اگر پاره ی ۸۴ او را به همراه سخن تئوفراستوس در نظر آوریم، و نقادی ارسطو را نیز بر آنها اضافه کنیم، باید نتیجه بگیریم که او گونه ای از نظریه ی سوم را پذیرفته بوده است. سند این نتیجه گیری عمدتاً از نقل قول نظریه ی سوم را پذیرفته بوده است. سند این نتیجه گیری عمدتاً از نقل قول طولانی از شعر خود او و توصیف کامل، اما نه همواره روان تئوفراستوس از آن تشکیل می شود. امید کلس مانند مورد تنفس، تشبیهی از اختراعات انسانی را به کار می گیرد تا توضیح دهد که چشم چگونه می بیند (پاره ی

همانگونه که وقتی کسی، که در اندیشه ی سفر در شب زمستانی است، چراغی، یعنی شعله ای از آتش فروزان، فراهم می کند و اطراف آن کلاهکی می گذارد تا آن را از هرگونه بادی محافظت کند، و این کلاهک جریان بادهای وزان را پراکنده می کند، اما نور، یعنی جوهر لطیف تر، از آن می گذرد و با انوار رامناشدنی بر آستانه می تابد؛ به

1.Cf. A. E. Haas in Arch. f. Gesch. d. Phil. 1907.

هس بیشتر از آنچه از اسناد برمی آید در تقسیم و نسبت دادن تئوریها به اشخاص قطعیت دارد.

معنای متعارف βηλός؛ برنت و جی. آر. تی و دبلیو. دی. راس و میلر و بیر چنین ترجمه کردهاند. اسکندر، همانجا، می گوید که این واژه در اینجا به معنای ουρανός [= آسمان] است و دیلز نیز از او پیروی می کند. اما به نظر می رسد که این معنا معنای بعدی آن واژه است، که فقط در کوینتوس اسمورنایوس دیده شده است و پس از آن با قید ἀστερόεις آمده است، و معنای کلاسیک این واژه وضوح تصویر امپدکلس را بهتر حفظ می کند. کلمه ی دافق که ترجمه ی بیگنون است، بیشتر بر نیروی نورانکن جدید دلالت می کند تا بر نور فانوس قدیم.

همین سان در آن هنگام ۱ آتش فطریِ محصور در پرده ها در مردمک گردِ قرار گرفته در جامه ی ۲ لطیفش پدید آمد، ۲ جامه ای که سراسر با گذرگاه های شگفت سوراخ سوراخ شده است. این گذرگاه ها آبی را که لطیف تر که مردمک را احاطه کرده است، نگه می دارند، اما آتش را که لطیف تر است می گذرانند.

سیمپلیکیوس چهار بیت جداگانه را نقل می تند که آشکارا مطلبی در باب چشم یا دیدن دارند، اما این ابیات را فقط گذرا و استطراداً نقل می کند تا موضوعاتی دیگر را روشن سازد، از این رو این ابیات دربارهی عقیده ی امپدکلس در باب موضوع دیدن یا چیزی نمی گویند یا چندان نمی گویند. وی در بحث از نقش تصادف در پدید آمدن اجزای حیوانات (فیزیک، ۱۳۲۱/۳)، پاره ی ۸۵ را می آورد: «شعلهی ملایم [چشم] خاک بسیار ناچیزی دارد.» همچنین او به هنگام سخن گفتن در باب آمیزه های ناشی از عشق، در درباره ی آسمان، ۲۹/۲۱ می گوید:

همچنین او به هنگام سخن دربارهی ساخته شدن چشمان بدن ما این بیت را می آورد (پارهی ۸۶):

### «آفروديت الهي چشمان را از آن [ = عشق]ساخت،

 ۱. یعنی هنگامی که «آفرودیت چشمان را آفرید» (پارهی ۸۶، رک: ۹۵). برنت و بیر در اینجا خود عشق را فاعل و آتش را مفعول گرفتهاند، که بعید به نظر می رسد.

۲. κούρη هم به معنای مردمک چشم است هم به معنای دختر. از این رو امید کلس δθόναι ( ازکه ( اقتداق ) را در مورد پردههای اطراف چشم به کار می برد.

۳. نسخ خطی یا λοχάσετο یا ἐχεύατο یا ἐχεύατο؛ فورستر اولی را پذیرفته است و راس از او پیروی کرده است. اگر λοχάσετο صحیح باشد به نظر می رسد معنا باید چنین باشد: «نهفته در مردمک».

و اندکی بعد (یارهی ۸۷):

## «آفرودیت آنها [= چشمان] را با میخهای عشق ساخت،؛

و هنگامی که دلیل این امر را بیان می کند که چرا بعضی از چشمان در روز و بعضی دیگر در شب بهتر هستند می گوید (پارهی ۹۵):

«هنگامی که آنها نخست در دستان کوپریس با یکدیگر رشد کردند.»

به این ترتیب سیمپلیکیوس به این آسانی ابیاتی چند در باب بعضی از حیوانات که در روز بهتر می بینند و حیواناتی که در شب بهتر می بینند به دست می دهد (و این به نظر می رسد مطلبی است که برای امپد کلس اهمیت بسیار داشته است) ، اما از آن جا که وی شرحی مفصل در این باب ندارد ، از این رو ما باید این مطلب و مطالب دیگر نظریه را از تئوفراستوس اخذ کنیم، کسی که بخشی از گزارش وی (در داره ی حواس ، ۷) نا حدی بر تشبیه فانوس پاره ی که بخشی است:

او می گوید که درون چشم آتش است، و اطراف آن خاک و هوا هستند، اما به دلیل ظرافت بافت آن، آتش می تواند مانند نور در فانوس ها از آن بگذرد. منافذ و سوراخ های آتش و آب یک در میان مرتب شدهاند. ما به وسیله ی منافذ آتش موضوعات سفید و به وسیله ی آب موضوعات

۱. قدما قدرت دیدن در شب را نه تنها به بعضی حیوانات، بلکه بعضی از انسانها نیز، مانند تیبریوس Tiberius، نسبت دادهاند (هس، ۲۵۹،۱۹۰۷، ۲۵۹).

سیاه را ادراک می کنیم، ازیرا با هر طبقه از موضوعات منفذ خاصی متناسب است. رنگها به وسیلهی بیرونریزیها در چشم می آیند. همه ی چشمها یکسان از عناصر متضاد تشکیل نیافتهاند، بعضی آتش را در مرکز دارند، بعضی دیگر آتش را در بیرون دارند. به این سبب است که بعضی حیوانات دید تیزتری در روز دارند و بعضی دیگر در شب: آنهایی که آتش کمتری دارند، در روز تیزترند، زیرا نور درون آنها به وسیلهی نور روز جبران می شود: و آنهایی که عنصر متضاد [یعنی، آب] را کمتر دارند، در شب بیناترند، زیرا آنها نیز عیب خود را دارند. در شرایط معکوس، خلاف این وضعیت درست است. حتی آنهایی که آتش آنها خیلی بیشتر است در روز تارتر می بینند، زیرا این آتش در روز افزایش می یابد و منافذ آب را پر می سازد. همین امر در مورد آنهایی که آب بسیار دارند در شب رخ می دهد. در مورد این گروه اخیر عدم توانایی تا زمانی باقی است که آب به وسیله ی آتش این گروه اخیر عدم توانایی تا زمانی باقی است که آب به وسیله ی آتش

۱. در باب این محدودیت ظاهری رک: بالا ص ۵۹، یادداشت.

Gk. Physiol. Psychol. p. 164, n. 28.

۲. متن به این صورت، مخدوش یا ناقص است. قرائت من (که با قرائت دیلز ـ
 کرانتس متفاوت است) به قرائت استراتون نزدیک است:

۳. برای کاربرد مشابه ἐπανισόω نگا: افلاطون، پروتاگوراس، ۳۲۱۵.

استی آنهایی که، برای اینکه انتظار می رود آنها بهتر ببینند، زیرا به طور کلی همانند به وسیلهی همانند درک می شود. اما نور خورشید «در چشم می آید و منافذ را مسدود می کند به نحوی که آب موجود در چشم، که رنگهای سیاه به وسیلهی آن دیده می شوند، نمی تواند قادر به انجام کارش باشد و به این ترتیب نور، بینایی حیوان را تیره و تار می سازد، و آتش، در مقایسه با آب، بیشتر چشم نیز به این امر کمک می کند» (ای. ای. تیلور: نگا: استراتون، همان، ص ۱۶۶، یادداشت ۳۲). ارسطو همچنین این حقیقت را خاطرنشان می کند که محرک بسیار قوی تر از موضوع مناسب نیز می تواند، به جای تقویت اندام حسی، آن را نابود سازد، و او این مطلب را پس از طرح عقیده ی خویش می آورد (در داره ی نفس، ۴۲۴۵۲۸).

خارجی متوقف گردد، و در مورد گروه اول تا زمانی که آتش به وسیلهی بخار متوقف شود. در هر یک از این وضعیت، چارهی کار، ضد است. بهترین چشم آن است که از مقدار مساوی آتش و آب تشکیل شده باشد. تقریباً این است آنچه او در باب دیدن می گوید.

ارسطو این اطلاعات را اضافه می کند که غلبهی آتش یا آب را می توان از رنگ چشم دریافت (کون و فساد، ۷۷۹b۱۵):

برخلاف قول امیدکلس درست نیست که چشمان آبی آتشیناند در حالی که چشمان سیاه آب را بیشتر از آتش دارند، و به این سبب است که چشم آبی به علت نداشتن آب در روز بهتر می بیند، و چشمان دیگر به علت نداشتن آتش در شب.

همانگونه که اغلب توجه دادهاند، اهمیت آتش و آب در کارآیی چشمها چشمان، نشانِ تأثیر آلکمایونِ ایتالیایی است، کسی که می پنداشت چشمها دارای آتش هستند و «از طریق آبی که آنها را احاطه ترده است می بینند». با وجود این از نظر امپدکلس چشم نیز از عناصر چهارگانه تشکیل شده است، چنانکه این مطلب از پاره ی ۸۵، که خاک را ذکر می کند، و از تئوفراستوس و از پاره ی ۱۰۹ (بالا ص ۱۹۷) برمی آید. همچنین باید به خاطر داشت که آلکمایون به مکتبی متضاد مکتب امپدکلس متعلق بود، که ادراک حسی را حاصل برهم کنش ناهمانندها می دانست.

به قبول تشوفراستوس، رنگها به وسیلهی بیرونریزیهای موضوعاتشان به چشم منتقل میشوند، چنانکه در تعریف امپدکلسی

۱. یعنی، تا زمانی که گذرگاه های آن (= آب) به وسیله ی آتش مسدود شود. «آب
از بین نمی رود، بلکه در اثر مسدود شدن πόροι، که از طریق آنها عمل
می کند، از عمل بازمی ایستد » (تیلور ؛ نگا: استراتون، همان، یادداشت ۳۳).

افلاطون نیز چنین است. ارسطو (درباره ی حواس ۴۳۷۵۲۳) امپدکلس را به سبب این ناسازگاری سرزنش می کند که او گاهی دیدن را براساس خروج نور از چشم (چنانکه در پاره ی ۸۴ چنین می گوید و ارسطو آن را نقل کرده است) تبیین می کند و گاهی براساس صدور نور از شیء. بسیار محتمل است که امپدکلس هر دو عامل را در نظر داشته است، بی آنکه آنها را در نظریه ای منسجم، مانند نظریه ی بعدی افلاطون (تیماثوس، ۴۵۵-۵ ۴۷۲-۶۷۲) ارایه کرده باشد. ا

امپدکلس همچنین کوشید تصویرهای آیینهای را نیز تبیین کند، پدیدهای که (همانگونه که تیلور در ارتباط با توجه نامتناسب افلاطون در شمائوس به این مسئله می گوید ۲) باید برای دانش آموزان ناآشنا با ساده ترین قانونهای نورشناسی گیج کننده در نظر آمده باشد. در این مورد ما فقط خلاصه ی ناقصی در اصول آئتیوس را در دست داریم (۸۸۸):

امپدکلس در باب تصویرهای موجود در آیینه ها می گوید که این

۲. تفسير تيمائوس،۲۸۵.

تصویرها از طریق بیرون ریزی هایی تشکیل می شود که در سطح آیینه جمع می آیند، و به وسیلهی آتشی متراکم ۱ می شوند که از آیینه خارج می شود و با هوای موجود در جلو به جایی منتقل می شود که امواج منتقل می شوند.

افلاطون در نظریهی کلی اش در باب دیدن، کاملاً از امپدکلس پیروی می کند، هر چند اگر بر آثنیوس اعتماد کنیم وی در تبیین تصویرهای آیینه ای به دلیل در کار نیاوردن «هوا» از امپدکلس جدا می شود. ۲ با وجود این نقشی که دو «آتش» بیرونی و درونی در نظریهی او دارد ممکن است بر توضیح دیدگاه امپدکلس پرتوی افکند. افلاطون می گوید:

همه ی این انعکاسات ضرورتاً به عنوان نتیجه ی ترکیب دو آتش بیرونی و درونی ۳، و همچنین به عنوان نتیجه ی شکل گیری آتش

1. ες ς είμετ Ιμτουμένας آمده است؛ ες μετίς πιλουμένας τελειουμένας.

موا نقش مهمی در شرح لوکرتیوس دارد (۴/۲۷۹ و بعد)، و این امر در تیلور
این تردید را برانگیخت که شاید آنچه در اصول به امپدکلس نسبت داده شده
است اپیکوری باشد. به احتمال زیاد لوکرتیوس از امپدکلس پیروی کرده
است، و تبیین او را می توان به نحوی سودمند همراه با تبیین امپدکلس
۱۸۸۸ خواند.

۳. یعنی درون و بیرون چشم. در نظریه ی افلاطون «جوی آتش» (شعاع نور) از چشم خارج می شود و با آتش (نور روز) اطراف چشم ادغام می شود تا نور واحدی تشکیل دهد. این نور واحد بر روی نوری که از شیء منعکس می شود، یعنی بر رنگ آن، می افتد (این انعکاس نور به عنوان حرکت درک شده است: شرح بسیار فشرده ی افلاطون در این جا را باید با آنچه قبلاً در شای تتوس شرح بسیار فشرده ی افلاطون در این جا را باید با آنچه قبلاً در شای تتوس منتقل می کند.

واحدی که شکلش به طرق مختلف تغییر میکند، در هر فرصتی در سطوح صاف، رخ می دهند، و آتش متعلق به چهره [یعنی چهرهی دیده شده در آیینه] در سطح صاف و روشن با آتش متعلق به اشعهی بینایی ادغام می شود.

#### ۲. شنیدن

از خود امپدکلس هیچ سخنی در باب شنیدن باقی نمانده است، و ما در این باب فقط اظهارات مختصر تئوفراستوس و آئتیوس را داریم.

تئوفراستوس، درباره ی حواس ۹ (دیلز ـ کرانتس، AA۶): شنیدن حاصل صداهایی از خارج است. ۲ هنگامی که گوش به وسیله ی صدا می جنبد صدا در درون آن پژواک می دهد، ۳ زیرا چیزی مانند زنگ وجود دارد که با همان بلندی به صدا در می آید: ۱ او آن را «جوانهای

 ۱. «این امر احتمالاً به پس از این به جابه جایی نور و همچنین انحرافات حاصل از سطح آیینهی موجدار اشاره می کند» (کرنفورد، ۲۵۵، P.'s C.).

۲. نسخ خطی و دیلز، عقایدنگاری ، و برنت: ἔξωθεν. کارستن آن را به ἔσωθεν تغییر داده است و دیلز کرانتس از او پیروی کرده است، اما بیر (Gk. Th. of Elem. Cogn. 97) در رد این تغییر دلایلی آورده است.

اگر نسخه ی خطی صحیح باشد، معنای لغوی این خواهد بود: ورنگی با صدای یکسان در میلر: وصدایی شبیه صدای خارجی دیگران در مین شک کردهاند. نگا: ای. ای. تیلور، در Stratton, Gk. Physiol. Psychology, 167.

گوشتی، مینامد. هنگامی که هوا به حرکت درمیآید به آن ضربه میزند و صدا تولید میشود.

آثتیوس، ۴، ۱۶، ۱، (۹۳): شنیدن حاصلِ برخورد هوا با عضو غضروفی است که او میگوید شبیه زنگی است که در درون گوش آویزان و لرزان است و به صدا درمی آید.

ارایهی تصویر فیزیولوژیکی کاملی براساس این توضیحات نابسنده دشوار است. به عقیده ی بیر مقصود امیدکلس از غذیروف، گونه ای ساختار است که وی از طریق تشریح دریافته است، اما به احتمال زیاد امید کلس بیش از مشاهده بر این تصور پیش پنداشته در باب چگونگی کارکرد گوش اعتماد کرده است که اگر شنیدن از اصل کلی وی در باب ادراک حسی به وسیلهی برخورد فیزیکی پیروی میکند پس گوش باید به این نحو کار کند. ۱ در این مورد بیرون ریزی ها عبارتند از امواج هوا که به هر علتی در اثر تولید صدا در خارج به حاصل می آیند. (این را که هر ادراک حسی حاصل بیرونریزی های مناسب با منافذ و سوراخ هاست تئوفراستوس در دربارهی حواس ، ۷، ۲۰، بیان کرده است.) امواج در گوش داخل می شوند و با برخوردن به عضو غضروفی پژواکدار دوباره صدا تولید می کنند. این تبیین از دیدگاه ماده گرایانهی خام پیش از سقراطی کفایت می کرد. ارسطو بین اندام فیزیکی، که شرط اجتنابناپذیر sine qua non ادراک حسی است، و خود فعل ادراک حسی، که پدیدهی فیزیکی حاصل تأثر فیزیکی اندام است، فرق گذاشت. شاگرد او تئوفراستوس با توسل به این فرق است که امیدکلس را به نقد می کشد (دربارهی حواس، ۲۱):

۱. اگر این بیان نارسا در نظر آید، خوانندگان می توانند کوششهای بیر (۱۸ و این بیان نارسا در باب تبیینهای (۱۸ و بعد) در باب تبیینهای فیزیولوژیکی را نیز ببینند.

او شنیدن را به وسیلهی صداهای درون گوش تبیین میکند، اما بیهوده است اگر گمان کنند که او چگونگی شنیدن موجودات را از طریق صدایی درونی، مانند صدای زنگ، روشن کرده است. ما صداهای خارجی را از این طریق می شنریم، اما چه چیزی سبب می شود ما صدای خود زنگ را بشنویم. این دقیقاً همان نکته ای است که جا دارد پرسیده شود.

نظریهی امپدکلس در این جهت شبیه نظریهی آلکمایون است که می گوید هوا پژواک صداهای خارجی را در گوش تولید می کند، هر چند عقیده ی این دو فیلسوف در اصول اساسی ادراک حسی و اندیشیدن متفاوت است.

#### ٥. بويايي

با در کنار یکدیگر گذاشتن دو نیم بیت نقل شده، شعر مشکوک امپدکلس در باب بویایی به دست آمده است. این شعر به سگ شکاری اشاره می کند، و به احتمال زیاد چنین است (پاره ی ۱۰۱):

با سوراخهای بینیاش قسمتهایی از بدن جانوران وحشی را ردیابی می کند، (بوی؟) پاهای آنها که در چمن تر بر جای گذاشته اند. ۱

۱. بیت ۱ را پلوتارخ (De curios. 520e) در فقرهای در باب بدیهای کنجکاوی کاملاً استطرادی نقل کرده است، او همچنین این بیت را به هنگام پاسخ دادن به این پرسش که چرا بهار از نظر بو بردن برای شکار فصل بدی است دوباره نقل می کند، اما این بار کاملاً مربوط (Φμ. nat. 917e). (Κέρματα) «κέρματα» «κέρματα» «κέρματα» «نگی توس افلاطون گرفته شده است، به جای قرائتهای گوناگون و نارضایت بخش در نسخههای خطی پلوتارخ. نگا: یادداشت انتقادی در دیلز ـ کرانتس.) بیت ۲ از مسایل اسکندر مجعول (۲۲/۷) گرفته شده است، که به هر حال آغاز آن افتادگی دارد. آغاز این بیت را به صورتهای گوناگون و πνεύματά θ)

قسمتها، یا تکهها، «بیرونریزیها»یی را تشکیل میدهند که نظریهی امپدکلس مستلزم آن است، چنانکه می توان این نکته را از سیاق عبارت پلوتارخ در درباره ی کنجکاوی De curiositate دریافت.

تنها پارهی موجود درباره ی این موضوع را تئوفراستوس نقل کرده است (درباره ی حواس، ۲۲) تا بر این نکته تأکید کند که امیدکلس اصرار داشته است که تنفس علت اصلی بویایی است، «حتی در پایان با اضافه کردن این مطلب بر سخن خویش صحه می گذارد (پاره ی ۱۰۲): «پس به این ترتیب هر چیزی از تنفس و بوها بهرهای دارد».»

گزارش خود تئوفراستوس (همان، ۹) این است:

بویایی حاصل عمل تنفس است، و به این دلیل جانورانی تیزترین حس بویایی را دارند که حرکت تنفسی در آنها شدیدتر است، و قوی ترین بو از اجسام خوش ترکیب و لطیف برمی خیزد.

# اینک فقط آئتیوس، ۲،۱۷،۴ (A۹۴) می ماند:

امپدکلس می گوید بو به همراه نفسی وارد می شود که کار ششهاست. در هر صورت هنگامی که تنفس سنگین می شود، سنگینی آن مانع خوبی بویایی ما می شود، چنانکه در کسانی که زکام بگیرند چنین است.

احتمالاً جملهی اخیر مطابق چیزی است که امپدکلس گفته است، اما اگر چنین باشد، دست کم این جملهی تئوفراستوس شایستهی یاد کردن است

مرمت کرده اند (بقیهی این بیت از بیانی در اسکندر مجعول و نویسندهی ناشناسی در تای تتوس افلاطون درباره ی بو نداشتن حیوانات مرده گرفته شده است).

که در میان نقادی های جدی اش از تئوری امپدکلس می نویسد که تنفس سخت «اگر اندام حسی ناسالم یا به طریقی مسدود باشد» هیچ کمکی به بویایی نمی کند.

#### ۶. چشایی و بساوایی

تئوفراستوس (دربارهی حواس، ۹) می گوید امپدکلس هیچ تبیین مختص به فرایندهای چشایی یا بساوایی ارایه نمی کند، او به واقع در این باب چیزی نمی گوید به جز این بیان عمومی اطلاق پذیر بر همهی ادراکات حسی که چشایی و بساوایی حاصل بیرونریزی های متناسب با سوراخ هاست. این سخن ممکن است در باب این دو فرایند راست آید، اما به نظر میرسد که امپدکلس به سرشت جواهر با طعم علاقهمند بوده است. به قول ارسطو (دربارهی حواس، ۴۴۱۵۴) او معتقد بود آب دارای همه گونه ذرات با طعم است، و اندازه و مقدار این ذرات چندان ریز است که هیچ طعم خاصی از آب درک نمی شود. در این باب باید سخن آثلیان Aclian را نیز بیاوریم: «امپدکلس اهل آکراگاس می گوید آب شیرین در دریا هست، و هر کسی آن را درک نمی کند، اما ماهیان از آن تغذیه می کنند؛ و سبب این شیرینی در آب شور، سببی طبیعی است. ۱ این سخن مانند آن تناقش عمدی هراکلیتوس میماند که برای اثبات این همانی اضداد می گفت آب دریا برای ماهیان حیات بخش است و برای آدمیان مهلک (پارهی ۶۱). فقرهی دیگری نیز در باب طعمهای شراب و دیگر محصولات گیاهی وجود دارد که پیش از این در ص ۱۶۲ نقل شد.

این بیان که آب بی آنکه طعمی ادراک شدنی داشته باشد می تواند دارای همه ی طعمها در اندازه های بسیار کوچک باشد نشان می دهد که چگونه

۱. سرشت جانوران، ۸۶۶،۶۴،۹ نگا:

امپدکلس راه را برای آناکساگوراس و اتمیان هموار کرده است. به عقیده ی آناکساگوراس در مرحله ی آغازین جهان، زمانی که «همه چیز با یکدیگر بودند»، «هیچ چیز به سبب ریزی اش تشخیص دادنی نبوده ۱۹۰ و کل نظریه ی اتمیان نیز بر وجود ذراتی در زیر سطح ادراک حسی مبتنی است.

در باب بساوایی، تئوفراستوس مخصوصاً از جهت فقدان تبیین، از امپدکلس انتقاد می کند، چرا که تطبیق عقیده ی او در این باب با نظریه ی کلی بیرونریزی ها دشوارتر است. البته امپدکلس به یک معنی همه ی ادارکات حسی را به بساوایی فرو می کاهد، یعنی، همه ی آنها را حاصل نوعی برخورد فیزیکی (ἄπτεσθαι) می داند، هر چند نه به معنای خاص بساوایی (ἀφή). این امر پیامد گریزناپذیر ماده گراییِ نخستین نظریههای ادراک حسی است، که در دمو کریتوس بسیار روشن تر می شود. ۲

### ۷.لذت و درد

ادراک لذت و درد در پارهی ۱۰۷ (بالا ص ۱۹۷) ذکر شدهاند، و تئوفراستوس گزارش می کند (دربارهی حواس، ۹) که لذت هنگامی ایجاد می شود که اندامهای حسی با چیزهایی مواجه شوند که ترکیب شان از نظر اجزا و مخلوط عناصر با آنها هماننداند، و درد هنگام مواجهه با چیزهای ناهمانند. او در ۱۶۶ به طور موجز می گوید که امپدکلس لذت را به وسیلهی همانندی ها و درد را به وسیلهی ناهمانندی ها تبیین می کند، و در این رابطه همانندی ها و درد را به وسیلهی ناهمانندی ها تبیین می کند، و در این رابطه

آناکساگوراس، پارهی ۱. احتمالاً قطعی نیست که کتاب امپدکلس بر کتاب آناکساگوراس مقدم بوده است و آناکساگوراس آن را می شناخته است (بالا ص ۲۰، یادداشت ۲).

۲. رک:ارسطو، دربارهی حواس، ۴۴۲۵۲۹:

Δημόκριτος δὲ καὶ οἱ πλεῖσται τῶν φυσιολόγεν, ὅσοι λέγουσι περὶ αἰσθήσεως, ἀτοπώτατόν τι ποιοῦσιν. πάντα γὰρ τὰ αἰσθητά ἁπτὰ ποιοῦσιν.

ابیات ۶ و ۷ از پاره ی ۲۲ (بالا ص ۷۵) را نقل می کند: «اما دشمنان آنهایی هستند که به لحاظ اصل و سرشت و شکل شان در غایت دوری از یکدیگرند.» همچنین دو اظهار نظر مربوط نیز در آئتیوس وجود دارد:

۴، ۹، ۱۵، (۸۹۵): امپدکلس می گوید لذت، حاصلِ عمل همانندها بر روی همانندها، و حاصلِ به دست آوردن چیزی است که نبوده است، به این ترتیب شوق عبارت است از دست یافتنِ جوهر مشابه به آنچه فاقد آن است. درد حاصلِ اضداد است، زیرا همهی چیزهایی که به لحاظ سرشتشان و ترکیب عناصرشان متفاوتند دشمن یکدیگرند.

#### همچنین ۲۸،۵ (A۹۵):

شوق حیوانات مطابق است با نبرد عناصری که هر کدام را تشکیل می دهند. ۱

به این ترتیب، همان طور که تئوفراستوس می گوید (۱۶)، امپدکلس برحسب ادراک حسی فیزیکی در باب لذت و الم سخن می گوید. شرح و تبیین امپدکلس در این باب با شرح و تبیین آناکساگوراس تفاوت دارد، کسی که می گویند معتقد بوده است که هر ادراک حسی با درد توام است (تئوفراستوس، ۱۷،۲۹ گا، جلد ۸ فارسی).

بقیهی این فقره را به جهت مخدوش بودنش حذف کردم. نگا: عقایدنگاری ،
 ۴۴۰ یادداشت. ترجمهی بقیهی این فقره بر پایه ترمیم دیلز ـ کرانتس چنین است: «لذت از آنچه با جوهر همانند و مشابه مناسبت دارد به حاصل می آید، و رنج و حدرد از حالت متضاد>».

در باب تبیین هر یک از حواس، کلمات خود امپدکلس در موارد بسیاری از بین رفته است. آنجا که این کلمات را درباره ی دیدن داریم، بیان وی بسیار شاعرانه و تمثیلی است، به نحوی که ترجمه و تفسیر آن بسیار مناقشه پذیر است. از این رو باید به خاطر داشته باشیم که منابعی که در مورد سایر حواس بر آنها اعتماد کردیم نیز در معرض همین مشکلات اند. زبان استعاری پاره ی ۸۴ را تئوفراستوس به این بیان ساده فروکاسته است که آتش از عناصر دیگر در چشم می آید «مانند نور در چراغها». هنگامی که کسی گوش را «به زنگ تشبیه» می کند، دست کم این امکان وجود دارد که او به طریق مشابه تعدادی از ابیات را نیز خلاصه کرده باشد، ابیاتی که اگر در اختیار محققان جدید می بودند درباره ی تفسیر آنها کمتر از آنچه فعلا اختیار محققان جدید می بودند درباره ی تفسیر آنها کمتر از آنچه فعلا اختلاف نظر دارند اختلاف نظر نمی داشتند. بنابراین اعتماد بیش از حد به جزیبات گزارش های عقایدنگارانه یا ساختن نظریه های فیزیولوژیکی پر جزیبات گزارش های عقایدنگارانه یا ساختن نظریه های فیزیولوژیکی پر طول و تفصیل بر پایه ی آنها کاری معقول نیست.

نکته ی اساسی این است که به نظر امپدکلس کل شناخت، اعم از اندیشه و ادراک حسی، به طریقی به تأثیر متقابل اجسام فیزیکی، تحویل پذیر است. ما درباره ی جهانی که در آن زندگی می کنیم به این سبب دانش حاصل می کنیم که جهان و ما از عناصر واحدی تشکیل شده ایم، و هر جا این عناصر در نسبتهای مشابه مخلوط شوند، ادراک و آگاهی به حاصل می آید. پس دانش بر شرایط فیزیکی مبتنی است، شرایطی که در نسبتهای ما با جهان خارجی تأثیر می کنند (پارههای ۱۰۸،۱۰۶). به نظر می رسد این امر معقول سازی ایده ای است که قبلاً در شعرهای نخستین به صورت بسیار میهم آمده است.

علاوه بر آن، هر چیزی در جهان طبیعی، از جمله جانوران و انسان، صرفاً ترکیبی گذرا از عناصر است که در جریان ستیزه بین دو نیرو به حاصل

می آید، یکی از این دو نیرو درصدد یگانه ساختن و دیگری درصدد جدا ساختن آنهاست. در اینجاست که مشکل بزرگ تطبیق شعر در باب طبیعت با پالایشها به میان می آید، پالایشهایی که ما را بخش فناناپذیر موجودات زنده معرفی می کنند، بخشی که قادر است پس از اضمحلال اجسام باقی بماند و سرانجام در مقام موجودی الهی ظهور کند.

دیگر پیامد بنیادی تبیین فیزیکی شناخت عبارت است از نابودی هرگونه خط روشنی بین جاندار و بی جان. هر چیزی سهمی (هر چند نه برابر) از آگاهی دارد. به این ترتیب تبیین فیزیکی بر پایه ی خویشاوندی کل وجود ارایه شده است، عقیدهای که حاصل اندیشه ی دینی، و همچنین حاصل اندیشه ی علمی امید کلس است.

درباره ی نیروهای محدود ادراک حسی و اندیشیدن به مثابه ابزارهای فهم واقعیت مطلبی پیش از این گفته شده است (بالا صص ۳۹ و بعد).

# «بالایشها»

#### ۱ . مقدمه

عنوان یونانی این اثر، یعنی کاتارموی katharmoi به معنای راههای تزکیه است، مانند تطهیر و قربانی و پیشکش و یا مناسک عبادی، یا به خودداری از محرمات خاص. اینگونه تزکیه زمانی ضرورت می یابد که شخص، خواسته یا ناخواسته، در اثر تخطی از برخی فرامین الهی خودش را آلوده سازد. علل این میاسما miasma یا میسوس mysos ممکن است از قتل نفس تا تجاوز اتفاقی به بیشهای مقدس متفاوت باشند. وقتی کُرِثون اعلام می کند که بلای تیس حاصل میاسمایی است که آبولو وعده ی نجاتشان از آن را داده است، اگدیپوس می پرسد: «به وسیله ی کدام کاتارموس؟» (اثدیپوس تورانوس، ۹۹). هنگامی که ائدیپوس به هنگام پیری و کوری در باغ یومنیدس در کُلنوس سرگردان می گردد، ریش سفیدان آتنی به او می گویند که باید سرگردان می گردد، ریش سفیدان آتنی به او می گویند که باید کاتارموس کند، اما طبیعتاً چون ضرروتاً تمیز شدن است، اغلب مستلزم آب است، چنانکه در این مورد،

نخستین عملی که باید اُندیپوس انجام دهد کشیدن آب از چشمه ای همیشه جاری است. در نمایشنامه ی هفت سر کرده بر ضد پیس (۷۳۸) آمده است که تواند وقتی زمین یکباره خون سیاه کشتار را نوشید، کیست که تواند کاثارموسی فراهم آورد، کیست که تواند آن را بشوید ؟ دوباره در سوفوکلس کاثارموسی فراهم آورد، کیست که تواند آن را بشوید ؟ دوباره در سوفوکلس (ائدیپوس تورانوس، ۱۲۲۷ و بعد) پیام آور می گوید که هیچکدام از دو رودخانه ی بزرگ ایستروس Istros و فاسیس Phasis نمی تواند آلودگی خانه را «با کاثارموس بشوید». نمونه ای از این گونه کاثارموس در شعر خود امپدکلس دیده می شود. تئواسمورنایوس، با مقایسه ی پیشرفت در فلسفه ی افلاطون با مراتب شهود در آیینهای رمزی، می گوید که مرتبه ی نخست کاثارموس است، که مطابق است با آموزش و پرورش از کودکی در موضوعات شایسته: و درست همانگونه که امپدکلس می گوید شخص باید خویشتن را «از طریق کشیدن آب از پنج چشمه در بُرنزی ماندگار» ایک خویشتن را «از طریق کشیدن آب از پنج چشمه در بُرنزی ماندگار» یاک خویشتن را «از این آموزش و پرورش از نظر افلاطون از پنج موضوع تشکیل کند، از این رو این آموزش و پرورش از نظر افلاطون از پنج موضوع تشکیل می شود.

امپدکلس تنها کسی نیست که در اثری مکتوب به این اصطلاح متوسل شده است. افلاطون در جمهوری (۳۶۴۰) درباره ی کاهنان و پیشگویان، که مدعی داشتن نیروی آمرزش گناهان از طریق قربانی کردنها و سحرها هستند، با تحقیر سخن میگوید. آنها با ذکر مرجعیت منسوب به موسائیوس و اُرفئوس، افراد و شهرها را قانع می کنند که ابزارهای رهایی و کاثارموی از طریق قربانی کردنها و «سرگرمیهای کودکانه» وجود دارند. این آیینها، به صورت یّلتای teletai، می توانند از کیفر پس مرگ رهایی بخشند. امپدکلس نیز در حال و هوای اُرفهای قرار دارد، و امکان دارد عنوان برخی از کتب پیش گفته نیز کاثارموی بوده باشد. در غوگها (بیت ۱۰۳۳)

۱. پارهی ۱۴۳. قرائت دیلز ـ کرانتس باید با قرائت متن هیلر از تئواسمورنایوس (۱۵/۷-۱۱) مقایسه شود.

اثر آریستوفانس میخوانیم که اُرفئوس بِلِتای و خودداری از کشتن، و موسائیوس شفا دادن و غیبگوییها، و هسیود آگاهی از دانش زراعت را تعلیم میکردهاند. ذکر هسیود آنها را در زمینهای ادبی قرار میدهد، و حاشیه نویس در حاشیهی این فقره میگوید که موسائیوس «کاثارموی تصنیف کرد». سودا نیز میگوید که اپیمنیدس «برخی سخنان رمزی و کاثارموی نوشت».

قواعد عملی موجود در پارههای باقی مانده از کاثارموی امیدکلس، علاوه بر اشتمال بر طهارت به وسیلهی آب، بر خو دداری از خوردن گوشت و لوبيا و دست زدن به برگ بو مشتمل است: به قول هيپوليتوس اين پارهها پرهیزکاری جنسی را نیز دربر می گیرند. ایقیهی این شعر به این قواعد اهمیتی جهانی می بخشد و ضرورت آنها را، به وسیلهی گفتن در باب حقیقت نفوس موجودات زنده، تبیین میکند. نفوس موجودات زنده، دایمونهای فناناپذیر و اهل ملکوتاند،اما آفند آنها را به سوی گناه منحرف کرده است و سرنوشت محتوم از جایگاه سعادتشان بیرون رانده است و محکوم شدهاند از عنصری به عنصر دیگر در جهان تحتالقمر با درد و رنج بسازند. این نفوس فقط از طریق به کار بستن دقیق قواعد تزکیه، و درک و فهم سرشت الهی خواهند توانست از چرخهی تناسخ در ابدان حیوانی رهایی یابند و دوباره از مصاحبت خدایان بهرهمند شوند. این است داستانی که هم اکنون میخواهیم تا آنجا که اطلاعات باقی مانده اجازه میدهند به طور مفصل بازسازی کنیم. عشق و آفند در این زمینه نیز نقش خود را، مانند مورد طبیعت، دارند اما البته در اینجا بیشتر بر تأثیرات اخلاقی اتحاد و جداسازی تأکید می شود تا بر تأثیرات فیزیکی آنها. آفند مسئول دور افتادن ما از حالت وحدت الهي است، و بازگرداندن آن حالت مستلزم تشريک

۱. پارههای ۱۲۸، ۱۳۶، ۱۳۹، ۱۴۱، ۱۴۰؛ هیپولیتوس، ددّ، ۷، ۲۹ (براساس پارهی۱۱۵).

مساعی با کوپریس است، آنکه در دورهی قبل از شناخته شدن قتل و دروغ و دیگر علل جدایی سلطنت می کرد.

# ۲. مطلع شعر نخستین ابیات بالایش ها چنین است (پاره ی ۱۱۲): ۱

ای دوستان، که بر قلمی بزرگ ساکناید و به پایین به آکراگاس زرد آمینگرید، بر بالای بلندترین دژ، به کارهای نیک و پناه دادن احترام آمیز بیگانگان مشغولید و با خواستن آناشنایید، بر شما درود می فرستم. من خدایی فناناپذیر، دیگر نه فانی، در میان همهی شما، محترمام چنانکه شایسته است، آراسته به پیشانی بند و تاجی از

۱. ديو گنس لائرتيوس، ۴۲،۸ καθαρμῶν:۶۲،۸ ويو گنس لائرتيوس، ۴۷αρχόμενος τῶν καθαρμῶν

۲. همانگونه که برنت و بعضی دیگر احتمال دادهاند، احتمالاً این نام رودخانهای است نه نام کوه.

۳. بیت ۳ در دیوگنس لائرتیوس نیامده است، و براساس دیودوروس، ۲۰، ۳۸ (به نقل از تیمائوس) تکمیل شد. ایچ فرانکل این بیت را رد کرده است اما ویلاموویتس، SBB، ۱۹۲۹، ۶۲۸ از آن دفاع کرده است. κακότητος را معمولاً «شر» در معنای اخلاقی ترجمه کردهاند، من نیز چنین میدانستم تا اینکه آقای سندباخ توجه مرا به این نکته جلب کرد که معنای محتمل تر این کلمه فقر و بدبختی است، چنانکه بر آکراگاسی های ثروتمند و لذت دوست کلمه فقر و بدبختی است، چنانکه بر آکراگاسی های ثروتمند و لذت دوست را و گوشت خوار) اطلاق شده است. اگر نویسنده ی لیتیکای اُرفهای این بیت را در ذهن داشت ـ و به نظر می رسد که داشته است ـ در این صورت او دست کم این معنا را اخذ می کرد (ابیات ۱۵ و بعد: ، τερπομένοισιν تورکر و گرشت نورکر (ابیات ۱۵ و بعد: ، ἄπειρητος κακότητος).

این عقیده ی کرانتس (امیدکلس ، ۲۷ ، ۱۹۲) که امیدکلس در این جا ادعای الوهیت برای خودش نمی کند، بلکه فقط می گوید که وی در چشم آکراگاسی ها خدا در نظر می آید، به نظر می رسد مادیده گرفتن متن یونانی است. ἄσπερ ἔοικα به معنای «همانگونه که شایسته ی من است» می باشد؛ رک: راینهارت، ۲۷۱،۱۹۵۰، ۲۲.

حلقهی گلهای شکوفا. هنگامی که با اینها ۱ به شهرهای باشکوه مى آيم، مورد تكريم مردان و زنان مى شوم. آنها هزار هزار به دنبالم می آیند، و می پرسند که چه چیز راه به سود می برد، بعضی طالب پیشگویی اند، در صورتی که دیگران، که مدتها در اثر نگرانی های دردآور حیران شدهاند، خواستاراند که برای هر نوع بیماری کلمهای شفابخش بشنوند.

این پاره نمونهی خوبی از تکبر بسیار امپدکلس است و بعدی از شخصیت چند بعدی او را تشکیل می دهد. هر چند بارادکسیکال است، اما اصلاً غیر طبیعی نیست که چنین نَفْس شدیداً دینی در لحظهای خود را بسیار برتر از همهی انسانها بداند، و در باب رهایی و خداسان apotheosis شدن قريب الوقوع خويش چنان سخن گويد كه گويا قبلاً به آنها دست یافته بوده است، و در لحظهای دیگر به سبب گناه و سرنوشت دردانگیزی سوگواری کند که موجب هبوط او در این سرای خاکی و «رانده شدنش از خدایان و سرگردان شدنش» (پارهی ۱۵/۱۳) شده است. زبان او در این جا کلماتی را به یاد می آورد (نه اتفاقاً، باید در این باب مطمئن باشیم) که محافظان جهان دیگر شخص گمنام را پس از مردن با آن زبان مخاطب می سازند: «خوشا به سعادت تو، تو به جای میرنده بودن، خداخواهی بود.» ۲ در وعده های او به شاگردش پایوسانیاس در شعر درباره ی طبیعت نیز همین تکبر و ادعا در داشتن نیروهای فوق طبیعی به چشم می خورد (پارهی ۱۱۱):

١. بيگنون τοῖσιν را به ταινίαι و στέφη بازمی گرداند، که شايد طبيعی ترين ترتیب کلمات نیز همین باشد. با این حال، احتمالاً حق با دیلز باشد که می گوید این کلمه به πᾶσι در بیت ۵ برمی گردد و عبارت بعدی . آذرا توضيح می دهد. ανδράσιν ήδε γυναιξί 2. ὅλβιε καὶ μακάριστε, θεὸς δ ἔση ἀντί βροτοῖο,

کِرن،ادِ فنوس، پارهی ۳۲۵، ص ۱۰۷.

تو خواهی آموخت همه ی داروهایی را که برای درمان بیماری ها و پیری وجود دارند، زیرا من همه ی اینها را فقط برای تو انجام می دهم. و تو بازخواهی داشت بادهای خستگی ناپذیر را که زمین را می روبند و کشتزارها را ویران می کنند، و اگر بخواهی، دوباره نَفَس آنها را بازخواهی گرداند. پس از باران سیاه، خشکسالی مناسب فصل برای آدمیان خواهی آورد، و پس از خشکسالی تابستانی نهرهایی خواهی آورد که چون خالص [؟ کلمه مشکوک است] از آسمان هستند درختان را تغذیه می کنند. تو نیروی مرد مرده را از هادس بازخواهی گرداند.

در میان موهبتهایی که امپدکلس دارد برجسته ترین آنها شفا بخشیدن و غیبگویی است، و از پاره ی ۱۴۶ می آموزیم که غیبگویان و پزشکان جزو کسانی هستند که بی وقفه به آخرین تجسد خویش دست می یابند و آمادگی پیوستن به خدایان را دارند.

برتری آگاهانه ی امپد کلس، او را فراتر از ستیزه ی انسانی قرار می دهد، و او ادامه می دهد (پاره ی ۱۱۳): «اما چرا من بر ضد این مردم برآشفته ام گویی پیشی گرفتن بر این میرندگان محکوم به فنا امر بزرگی برای من است؟»

این پاره آن سخن ارسطو را به خاطر می آورد که امپدکلس نسبت به مقام و منصب بی تفاوت بود، و آن سخن تیمائوس را که زندگی سیاسی امپدکلس درست برعکس خودپسندی و منم منم کردنهای موجود در

۱. سکستوس این پاره را پس از بیت ۵ پارهی ۱۲ با کلمات καὶ πὰλιν نقل کرده است. επίκειμαι یعنی «برخورد با این مردم». ویلاموویتس چنین فهمیده است، و نگاهی به لغت نامه نیز راستی سخن او را تأیید می کند.

نوشتههای اوست.<sup>۱</sup>

آهنگ سخن گفتن او در باب موضوعات الهی متفاوت است با آهنگ مسخن گفتن پژوهشگری در باب طبیعت، که بر نیروهای ناقص ادراک حسی و عقل بشر تکیه می کند (پارهی ۲، بالا صص ۳۹ و بعد). و سپس از موز تمنا می کند که فقط «آنچه را شنیدنش برای موجودات یک روزه مُجاز است» (پارهی ۳) تضمین کند. اما اکنون نیایش او این است (پارهی ۱۳۱): «ای موز فناناپذیر، اگر از برای موجودی یک روزه، خوش داشته ای تلاش مرا در حساب آوری، بار دیگر ای کالیوپه Calliope عنایت کن، زیرا میخواهم سخنی نیکو در باب خدایان باشکوه بر زبان آورم.» آ او آگاه است که آنچه اکنون می گوید حقیقت است: «دوستان، می دانم حقیقت در این کلماتی است که میخواهم بر زبان آورم، اما ورود ایمان در اذهان آدمیان کاری سخت و پر زحمت است.» در این جا دوباره، در قلمرو دانش و دست یابی به آن، با آمیزه ای از تکبر و فروتنی مواجه می شویم که در هراکلیتوس نیز برجسته بود (جلد ۵ فارسی، ص ۳۴). متکبر و مغرور بودن به داشتن بعضی حقایق،

ارسطو، به روایت دیوگنس لائر تیوس، ۸، ۶۳، تیمائوس، همان، ۶۶. رک: بالا ص ۲۷. در غیاب زمینه، ارجاع دقیق کلمات را نمی توان کشف کرد، اما امید کلس πάσης ἀλλότριος ἀρχῆς، ستیزه از برای کسب قدرت را تحقیر می کرد، و به نظر می رسد احساس او این بوده است که «من با کسی ستیزه نمی کنم، زیرا هیچکس شایسته ی ستیزه ی من نیست».

۲. من به پیروی از ویلاموویتس و راینهارت (CP) ، ۱۹۵۰ ، ۱۹۵۰ هموجود یک روزه» را خود امپدکلس می دانم (رک: پارهی  $\pi$ /۴، که شاید این سخن پژواکی از آن پاره باشد)، و ارجاع را به  $\phi$   $\dot{\phi}$   $\dot{\phi}$   $\dot{\phi}$  مربوط می دانم. در مورد  $\dot{c}$   $\dot{$ 

۳. پاره ی ۱۱۴. مطلع این پاره، یعنی φίλοι آدوستان] نشان می دهد پاره در اصل به کاثارموی متعلق است.

نشان شخص پیشگویی است که معتقد است به او الهام الهی شده است؛ و اما آگاهی از خطاپذیری و نقص قوای انسانی بیشتر نشان ذهن علمی است. آنچه ما در این مردان (در امپدکلس بسیار کامل تر و بیشتر از هراکلیتوس) شاهد آن هستیم عبارت است از گذر تدریجی از غیبگویی به فلسفه. این است آنچه درک وحدت اساسی اندیشهی آنها را تا این اندازه دشوار می سازد، در عین حال همین امر موجب دلکش بودن بحث دربارهی آنها است. امپدکلس می داند که بخشی از دانش او از تجربه ی متعارف روزمره به دست آمده است، اما بخشی دیگر از آن از دستیابی سری او به دنیای خدایان یا ارواح ناشی می شود. ا

#### ٣. عصر زرين عشق

ایده ی عصری قدیم که در آن مردان و زنان، تحت شرایط کامل، با شخصیت اخلاقی کامل زندگی می کردند، چنانکه در باغ عدن چنین بود، بسیار قدیم تر از امپدکلس است و شاید از منابع شرقی در میان یونانیان برآمده باشد. <sup>۲</sup> در ادبیات یونان این ایده، نخستین بار در هسیود دیده می شود: صفت «زرّین» (تا آنجا که می دانیم امپدکلس این صفت را به کار نبرده است) بر دوره ی سعادت انسانها اطلاق شده است، و آنها به جز فناپذیری شان همچون خدایان زیسته اند؛ برای آنان درد و رنج ناشناخته بود، مرگ همچون خواب می آمد، و زمین ثمراتش را بی زحمت انسانها به بار می آورد.

امپدکلس این عقیده ی کهن و شایع را به عنوان عصر عشق در جهان شناسی خویش وارد کرد. البته، این عصر با قلمرو کیهانی عشق فرق

۱. در باب توسعهی بیشتر آنچه در این جا گفته شد نگا: کرنفورد، .Princ. Sap، فصل ۷: فیلسوف به مثابه جانشین پیشگو ـ شِاعر.

۲. منابع و ارجاعات این بحث را در کتاب من Reginning این بحث را در کتاب من ۱۳۵، ۱۳۵، ۱۳۵، ۱۳۵، یادداشت ۹ ببینید.

می کند، قلمروی که در آن عناصر در درون گرهای الهی ادغام شدند و هیچ انسانی وجود نداشت؛ اما از آنجا که در سراسر دنیای حاضرِ ما عشق ناپدید می شود و آفند نیرو می یابد، از این رو روشن است که هنگامی که انسانها نخستین بار به وجود آمدند عشق نیروی برتر بوده است. این را می توان قلمرو عشق در حوزه ی انسانی نامید، و این قلمرو اینگونه توصیف شده است (پاره ی ۱۲۸):

در میان آنها نه فریاد جنگ بود، نه آرس خدای جنگ پرستش می شد، نه رخوس پادشاه آنها بود، و نه کرونوس و نه پوسیدون ، بلکه کوپریس ملکه بود. آنها این ملکه را با هدایای پرهیزگارانه و پیکره های رنگین و روغن گوناگون خوشبو شده و مُرُّمَکی myrrh ناب و بخور خوشبو و ریختن پیشکشهایی از عسل زرد بر خاک خوشنود می ساختند. اما قربانگاه با ذبح شرمآور اگاوان خیس نمی شد؛ بلکه اعتقاد داشتند که گرفتن حیات (۵۷μός) و بلعیدنِ اندامهای زیبا بالاترین آلودگی است.

عصر سادگی و سعادت را به طور سنتی عصر کرونوس می دانستند: «Saturnia regna» سرویوس Servius می گوید که برطبق برخی نظریه های مربوط به پیدایش خدایان، از جمله نظریه ی اُرفه ای، عصر پوسٹیدون به دنبال عصر زئوس است. ۲ از دیدگاه امپدکلس، حاکم عصر سعادت هیچکدام از اینها نیست، بلکه آفرودیت است. طبیعت نیز همچون آدمیان تحت سلطه ی

۱. این صفت مشکوک است: نگا: دیلز ـ کرانتس، همانجا . شاید αρρητοῖσι بسیار محتمل است. در مورد ακρήτοισι (به معنای «بیرحمانه») که اسکالیگر انتخاب کرده است می توان عبارت ἀκρατος را از پرومتئوس ، ۶۷۸ آیسخولوس و شاید ὀργὴν Ἄργος را از پرومتئوس ، ۷۱،۹، Anth. Pal. را از ۸۸۱۴ و ۲۰۰۰ بیت ۲ نقل کرد.

<sup>2.</sup>Serv. ad Virg. Ecl. 4. 10.

اوست، و به این ترتیب هم چون اعصار زرین دیگر (پارهی ۱۳۰)، در آب و مطیع و رام انسان بود، و مهربانی همه جا می در خشید به در در آب و هوایی همچون بهار جاودانی، در سراسر سال، مانند بغهای اسطورهای آلکینوس Alcinous، به برگ و بار می نشستند. ا

### ۲. گناه خونریزی: تجسد دوباره

توصیف حالت بی گناهی، ما را برای کشف این نکته آماده می سازد که گناهی که آن حالت را از بین برده است عبارت است از کشتن و خوردن جانوران. ارسطو کلمات پر ابهتی را که امپدکلس با آنها قانون بازدارنده ی این کار را اعلام کرده است با نقل پاره ی ۱۳۵ برای ما حفظ کرده است (خطابه، ۱۳۷۶):

... همانگونه که امپدکلس دربارهی نگرفتن حیات میگوید. او

۱. پارههای ۷۷ و ۷۸، رک: هومر، ادیسه، هفتم، ۱۹-۱۱. تصحیح بیت اول هر چه باشد، معنای پارهها از تئوفراستوس، CP، ۱، ۱۳، ۲ روشن است. ویراستاران در نسبت دادن این پارهها به کاثارموی یا به دربارهی طبیعت اختلاف نظر دارند. اگر این پارهها به دومی متعلق باشند فقط به این دلیل است که «تشکیل جهان در عصر زرین صورت گرفته است» (دیلز، و رک: بیگنون، امیدکلس، ۴۵۸). امیدکلس قطعاً همیشه سبز بودن را براساس اصول فیزیکی خویش تبیین کرده است، زیرا پلوتارخ (۲۰۸ ،۶۴۹c ،Qu. Conv.) نگا: ص ۲۰۸، بالا یادداشت ۴) می گوید که این ناشی از «تناسب سوراخها»ست که گیاهان مي توانند همواره تغذيه كنند، و اين امر به عصر عشق نسبت داده شده است. با وجود این پلوتارخ فقط کلمهی ἐμπεδόφυλλον را نقل می کند، و از سیاق مطلب چنین به نظر می آمد که تبیین همیشه سبز بودن درختان به جهان حاضر مربوط است نه به دورهای متفاوت در گذشته. پس احتمالاً، همانگونه که ويلاموويتس مايل است بپذيرد، اين دو پاره، آن چنانکه کارستن آنها را در کنار یکدیگر قرار داده است و دیلز ـ کرانتس آنها را ارایه کردهاند ، ترکیبی از دو بیان هستند، که هر کدام از یک شعر است. این گونه تردیدها مرزهای منطقی قوی بین دو شعر را روشن تر می کند.

می گوید این کار برای بعضی درست و برای بعضی غلط نیست، «بلکه این قانون همگانی به صورتی بی پایان در سراسر هوای همه جا حاکم و نور بزرگ آسمانی گسترده است.»

خود او خویشتن را همچون گناهکار بدنامی احساس می کند (پارهی ۱۳۹): «افسوس، روزی بی رحم مرا پیش از آنکه اندیشهی بردن غذای شدیر به لبهایم را داشته باشم نابود نساخت!» در اینجا ما در زمینهای فیثاغوری هستیم، و، همانگونه که باید انتظار داشته باشیم، اساس این قانون آموزه ی تناسخ است. چنانکه پاره ی ۱۳۶ را داریم: «آیا شما از این خونریزی ناهنجار باز نخواهید ایستاد؟ آیا در نمی یابید که از سر غفلت یکدیگر را می بلعید؟ و با روشنی بیشتر یاره ی ۱۳۷ را که:

پدر، پسر خویش را که شکلش تغییر یافته است، بلند می کند و از سر حماقت بسیارش او را دعاخوان می کشد. دیگران او را به هنگام قربانی ملتمسانه می نگرند؛ اما او به اعتراضات آنها گوش نمی دهد، و او را می کشد و جشنی شریرانه در سَرایش برپا می کند. حتی پسر نیز پدر و کودکان مادر را به همین طریق می کشند، حیاتشان را می گیرند و گوشت خویشاوند را می بلعند.

حیوان قربانی ممکن است یکی از خویشان شخص باشد که «شکل آن تغییر یافته است». امپدکلس همچنین تحریم فیثاغوری لوبیا را، در بیتی (پارهی ۱۴۱) که به نوشته های اُرفه ای نیز نسبت داده اند، در شعر خویش گنجانده

۱. متن مخدوش است. من از برگ و بیگنون (اهپدکلس، ۵۰۳) پیروی کردهام. دیلز کاردهام. دیلز ۵۰۳ متن مخدوش است. من از برگ و بیگنون (اهپدکلس، ۵۰۳ وردهاند، که کریک می کرانتس ۴ و فرده که قربانی ائتماس کننده را قربانی راون چنین ترجمه کردهاند: «و مردم که قربانی ائتماس کننده را قربانی می کنند، پریشان خاطراند». اما قربانی به وسیله ی رئیس خانواده انجام می شود.

است. خود این مطلب حاصل عقیده ی جدی به پیوند بین لوبیا و حیات انسانی است (نگا: جلد ۳ فارسی، ۷۷ و بعد).

عقیده به تناسخ را در نقل قولهای دیگر نیز آوردهاند، و از آنها این مطلب روشن می شود که نفس انسان در گیاهان نیز مانند حیوانات می تواند زندگی کند. امپدکلس در مورد خودش می گوید (پارهی ۱۱۷): «من پیش از این پسر و دختر و گیاه و پرنده و ماهی بی صدای دریا بودهام.»

زندگی ذومراتب است، انسان برتر از حیوانات است و حیوانات برتر از گیاهان هستند. در درون این سلسله مراتب انواع اصلی، انتقال تدریجی ادامه دارد. آثلیان می نویسد: «امپدکلس همچنین می گوید که بهترین حرکت رفتن به درون انسان است، اما اگر سرنوشت او را به حیوانی منتقل سازد، بهترین حیوان شیر است، یا اگر به گیاهی منتقل شود، بهترین گیاه برگ بوست. «کلمات خود امپدکلس اینهایند (پارهی ۱۲۷): «آنها در میان چهارپایان، شیرانی می شوند با لانه هایی در کوه ها و تخت خواب هایی بر روی زمین، و در میان درختان برگ دار، برگ های بو می گردند.»

در میان نوع بشر تمایزی وجود دارد، و نفوسی که در آستانه ی خداسان شدن هستند در عالی ترین آشکالِ انسانیت تجسم می یابند (پارههای ۱۲۶-۷): ۱

سرانجام آنها در میان انسانها و بر روی زمین، غیبگویان و شاعران و پر روی زمین، غیبگویان و شاعران و پر شکان و شاهزادگان می شوند. پس از آن در مقام خدایان از بالاترین احترام برخوردار می شوند، هم خانه و هم صحبت سایر فناناپذیران می گردند، از غصههای انسانی می رهند، خستگی ناپذیر می شوند.

۱. زبان این پاره یادآور دربارهی طبیعت است. رک، پارهی ۲۱/۱۲: ... θεοί ... ۲۱/۱۲: ... و بیت ۱: εβλάστησε: (همچنین نگا: یادداشت ۱ صفحهی ۲۳۶).

به یاد داریم که خود امپدکلس غیبگو و شاعر و پزشک بود، و بالاترین جایگاه را در شهر داشت. خداسان بودن او بی واسطه و قطعی است. این است دلیل فریاد پیروزمندانه ی او بر سر هم شهریانش: «من خدایی فناناپذیرم، دیگر نه فانی.» ۱

پارهی دیگر در باب تناسخ، از این جهت جذابیت خاصی دارد که به شخص خاصی اشاره می کند، که بی شک فیثاغورس است. ۲

(پارهی ۱۲۹) در میان آنها مردی دارای دانش است، مردی که از فهمی بسیار برخور دار است، و استاد همهی مهارت هاست. هنگامی که او با تمام ذهنش دقت کرد، به آسانی هر چیز موجود را در ده و حتی بیست دوره زندگی انسان دریافت.

۱. پارهی ۱۱۲/۴ (بالا، ص ۲۲۶)، قبلاً در قدیم ἀλα30νεία نامیدهاند (تیمائوس، به روایت دیوگنس لائرتیوس، ۸، ۶۶) اما به وسیلهی تبیینی از اهمیت دینی آن در سکستوس، ۱۳۰۳،۱، Math آن دفاع شده است (شاید با نقل پوسیدونیوس، راینهارت، ۴۱۷، ۲۰۶۰).

۲. رک: جلد ۳ فارسی، ۳۸۶ و بعد، ۳۸ یادداشت ۱.

۳. ۴ κείνοισιν فرفوریوس، که پاره را نقل میکند، سر نخی به دست نمی دهد که آنها چه کسانی هستند. عموماً گفتهاند که آنها مردم عصر زرین عشق هستند، و بعضی این تفسیر را مایه ی دشواری یکی گرفتن موضوع این باره با فیثاغورس دانسته اند. (رک: 1963, 140, п. پاره با فیثاغورس دانسته اند. (رک: ۷. از به معنی «در میان غیبگویان نخستین» گرفته است. حتی اگر این پاره به دوره ی ملکه بودن کوپریس دلالت کند، آیا باز گرفته است که تجسدهای متعدد فیثاغورس او را به آن عصر ممکن نیست که تجسدهای متعدد فیثاغورس او را به آن عصر عشق بازگرداند؟ در باب بعضی از تجسدهای نخستین او نگا: جلد ۳ فارسی، عشق بازگرداند؟ در باب بعضی از تجسدهای نخستین او نگا: جلد ۳ فارسی، عشق بازگرداند؟ در باب بعضی از تجسدهای نخستین او نگا: جلد ۳ فارسی، عشق بازگرداند؟ در باب بعضی از تجسدهای نخستین او نگا: جلد ۳ فارسی، های جدید در یکی گرفتن موضوع این پاره با فیثاغورس نگا:

### ۵. ارواح هبوط کرده

پارهی با عظمت ۱۱۵ آموزهای را مطرح می کند که در نقل قول های دیگر نیز ظاهر شده است - خونریزی به عنوان گناه اصلی، چرخهی تجسد - اما این ایده را توسعه می دهد که ارواحی که در اجسام فانی حلول می کنند به خودی خود نفوسی الهی اند: الوهیتی که دست یابی نهایی به آن همان بازگشت به مقام اصلی و شایسته ی آنهاست. هبوط آنها اینگونه گزارش شده است:

این حکم ضرورت ، و فرمان کهن خدایان، ازلی و مهر شده با سوگندهای گسترده وجود دارد:  $^{1}$  هرگاه کسی بازوانش را با خون کُشته ای به اشتباه و فساد می آلاید، یا به پیروی از آفند ( $^{9}$ ) سوگند دروغ می خورد  $^{7}$  \_ نفوس که سهمی طولانی از حیات دارند \_ باید سه ده هزار فصل  $^{7}$  دور از نفوس سعاد تمند حیران و سرگردان شوند، و در

۱. زبان بیت ۲ یادآور درباره ی طبیعت (پاره ی ۳۰/۳) است، آنجا که گفته می شود حکومت متناوب عشق و آفند «به وسیله ی سوگند گسترده» برگزیده می شود. بیت ۸ نیز طنین ۳۵/۱۵ را دارد.

بیت ۴ در هیپولیتوس ناقص است و پلوتارخ اصلا آن را نیاورده است. در باب اصالت این بیت نگا: ویلاموویتس، ۶۳۴، ۱۲۹۲۹ و (بر ضد اصالت آن)
 نگا: راتمن، .98f. 98f. Orph. Emped. 98f (زیرا).

۳. یعنی: احتمالاً ۱۰۰۰ سال، و این مدتی است که نَفْس چرخهی تجسدهای خویش را برطبق رأی افلاطون، فایدروس ، ۲۴۸۰ کامل می کند. دیتریش، خویش را برطبق رأی افلاطون، فایدروس ، ۲۴۸۰ کامل می کند. دیتریش، ۱۹۹، Nekyia نفر می کند، هر چند رُده (۲۸۳ کامل می کند. شمن کرید، و ۲۰۰۰ سال را ذکر می کند. در هر صورت شباهت با هسیود، پیدایش خدایان، ۲۹۹، نشان می دهد که امید کلس «سال بزرگ» را در ذهن داشته است (نگا: جلد ۳ فارسی، ۲۳۱)، همان طور که افلاطون، مرد سیاسی، داشته است (نگا: جلد ۳ فارسی، ۲۳۱)، همان طور که افلاطون، مرد سیاسی، می کند، همین را در مد نظر داشته است. از سوی دیگر کسانی نیز که گمان می کند، همین را در مد نظر داشته است. از سوی دیگر کسانی نیز که گمان می کند، همین را در این جا نیز مانند جاهای دیگر به معنای عدد نامعینی است شاید برحق باشند. (تسلر و رُده و میلر، امید کلس ، ۵۵، یادداشت ۳، اینگونه فکر می کنند.)

طی اعصار در همه ی اشکال موجودات فانی درآیند و مسیرهای پر زحمت حیات را بگذرانند. آسمانهای زورمند آنها را به دریا هل می دهند، و دریا آنها را بر سطح خاک استفراغ می کند، و زمین به شعاعهای درخشان خورشید می سپارد، و خورشید آنها را دوباره به آسمانهای چرخنده پرتاب می کند. اهر یک آنها را از دیگری می گیرد، اما همه از آنها بیزاراند. اکنون من یکی از ایشانم، چون به آفند خشمگین اعتماد کردهام، از این رو از خدایان رانده شدهام و سرگردانم.

تصور دستخوش دوره ی ثابت تبعید از آسمانهای خدایان به سبب خطاکاری و مخصوصاً به سبب شهادت دروغ بودن را، امپدکلس از ابیات ۲۹۳-۸۰۴ پیدایش خدایان هسیود برگرفته است. هسیود در باب اینکه الزام آورترین سوگندی که خدایان می توانند بخورند عبارت است از سوگند به وسیله ی آبهای استوکس سخن می گوید، و ادامه می دهد:

هر که از خدایان که ساکن قلههای برفی الومپوس است، این آب را به هنگام سوگند دروغ بریزد، یک سال تمام بدون نفس می ماند. همچنین نمی تواند از مائده ی بهشتی و شهد تغذیه کند، بلکه بی نفس و بی صدا بر تخت خویش در پوششی از بی حسی رنج آور باقی می ماند. هنگامی که این بیماری، در پایان سال بزرگ، منقضی شد، در دسرها یکی پس از دیگری، و هر یک دشوار تر از دیگری، در انتظار اوست. او نه سال از خدایان جاویدان دور نگه داشته می شود. نه سال تمام در انجمن و ضیافت خدایان شرکت نمی کند؛ اما در سال دهم به اجتماع فنانا پذیرانی که در الومپوس ساکن اند می پیوندد.

۱. ἐμβαλε δίναις، تا اندازهای یادآور نامناسب بازی نایوسیکا با دوشیزگان خویش است، اُدیسه، ۱۱۶،۶.

اینها خدایان مشهور اعتقاد هومریاند. امپدکلس به این مواد سنتی، آموزه ی فیثاغوری تناسخ ارواح و چرخه ی زایشها را افزوده است. در این رابطه، مقایسه ی فقره ای از پیندار بسیار روشنگر است، پیندار معاصر امپدکلس بود و از سیسیل دیدن کرد. افلاطون این فقره را در منون نقل می کند تا این آموزه را روشن کند که نفس انسان فناناپذیر و دستخوش زایشهای بسیار است.

کسانی که پرسفونه محکومیت قدیم آنها را جبران می کند، پس از نه سال دوباره روح آنها را به خورشید بالا باز می گرداند. از این میان اینها شاهان شایسته و نیرومند و چابک و بزرگ ترین حکیمان به حاصل می آیند؛ و در بقیه ی عمرشان، قهرمان خوانده می شوند، و مردم آنها را تقدیس می کنند. ۲

در این جا دوباره نفس (پسوخه در پیندار) به سبب اشتباه تا قدیم مجازات می شود، و هنگامی که انسان ها تزکیه می کنند، پس از تجسد نهایی در عالی ترین اشکال انسانی، به عنوان شاهان یا مردانی با نیروهای فیزیکی یا ذهنی برجسته «قهرمانان تقدیس شده» می گردند. در فایدروس افلاطون دوره ی چرخه از این زایش تا زایش بعدی ۱۰۰۰ سال است و طبیعتاً ده

ا. فیثاغوری:نگا: جلد ۳ فارسی، ص ۲۷۵،۸۱ و بعد.

بیندار، بارهی ۱۲۷، بودا؛ افلاطون، منون، ۸۱۵.

۳. تحت اللفظی «اندوه» (πένθος). در پشت این مطلب شاید این داستان اُرفهای باشد که اصل انسان از تیتان های خاکزاد و دیونیسوس خدا، که تیتان ها او را کشتند و خوردند، تشکیل شده است. این جنایت هولناک برای انسان بیش از آنکه گناه باشد بدبختی بود. نگا:

H. J. Rose in Greek Poetry and Life, 79ff., and Harv. Theol. Rev. 1943.

به ویژه اینکه نفوس شایسته پس از سه بار تجسد می توانند رها شوند (افلاطون، فایدروس، ۲۴۹۵؛ پیندار، ۰۵۱، ۶۸،۲).

برابر این سال ها باید پیش از پیوستن نفس هبوط کرده به انجمن خدایان، که نفس پیش از هبوط از آن بهره مند بود، کامل شده باشد (هر چند خود او خدا نیست؛ در روایت افلاطون خدایان بی عیب اند و هبوط نمی کنند).

چنان به نظر می رسد که گویا این گزارشها مبنای مشترکی دارند، به این ترتیب که «سال نهم» پیندار مطابق است با سال ۹۰۰۰ اُم افلاطون و همچنین امپدکلس، و این در حالی است که فرض کنیم هر یک از «فصول» امیدکلس حاکی از یک سوم سال است. تعدادی از آموزه های دینی وجود داشته اند که عموماً به دلایل خوبی به عنوان آموزه های ارفه ای شناخته شده بودهاند، این آموزه ها مخصوصاً در یونان غربی رایج بودهاند، و نویسندگان منفرد می توانسته اند در آنها متناسب با اهداف خویش تغییراتی به عمل آورند. کلمه ی دایمون در بیت ۵ را ، که «نفس» ترجمه کردهاند زیرا با این کار آسان می توان آن را چیزی دانست که در ابدان فانی حلول می کند، می توان بی هر گونه ابهام «خدا»<sup>۲</sup> ترجمه کرد. امیدکلس می گوید که خودش یکی از آنهاست، که واز خدایان دور افتاده است». " او در پارههای ۱۴۶-۷ نفوس تزکیه شده را در تجسد نهاییشان عالی ترین شکل انسانیت توصیف مي كند، «كه از آنجا خداياني مي شوند با بالاترين احترام، و همنشين و هم صحبت فناپذیران دیگر می گردند». درست به همین ترتیب در هسیود نیز خدایان تبعید شده به انجمن خدایان فناناپذیر بازمی گردند. امپدکلس را معمولاً، با اندكى تحقير، التقاطى دانستهاند. بديهي است كه او از عقايد

۱. نگا: گاتری، Gkr. and their Gods، فصل ۲. کرانتس (امیدکلس، ۳۵) به تفاوتهای بین پارهی پیندار و امیدکلس توجه کرده است. در باب عقیدهی پیندار در مورد تناسخ 77-56. 2. 56-10 نیز باید سنجیده شود.

۲. برای معانی دایمون نگا: جلد ۳ فارسی، ۲-۲۹۳. عشق و آفند نیز دایمون نامیده شده اند (پارهی ۵۹).

۳. φυγάς θεόθεν. آیسخولوس نیز عبارت مشابهی به کار برده است (متقاضیان،۲۱۴):

موجود گوناگون استفاده کرده است، اما او در ساختن نظام بزرگ خویش به ندرت می تواند فقط از این طریق سود برده باشد. هر نویسنده ی دینی و فلسفی، حتی باهوش ترین آنها، اگر این کلمه را در معنای دقیقش به کار بریم التقاطی است. پذیرش مواد سنتی در جهان شناسی او را می توان در توصیف حزن انگیز او از سفر جنجالی نفسِ مقصر در میان عناصر چهارگانه، و عدم پذیرشش در میان آنها (باید به خاطر داشت که عناصر نیز خدایان هستند»، بالا ص ۴۸) و ذکر آفند به عنوان عامل مؤثرِ شر به وضوح دید.

امپدکلس ترسهای این جهان و مصیبتهای روح را به هنگامی که به حکم ضرورت در «جامهی ۱ بیگانهی گوشت درآمده است» با کلمات

۱. تعیین دقیق عمل کلمهی αλλογνώς، که در جای دیگر نیامده است، دشوار است. شاید سودمندترین مشابه آن، عبارت ἀλλογνώσας κροῖσον در هرودوت، ۱، ۸۵ («ناموفق به بازشناسی») باشد. دایمون در سیمای غمانگیزش تشخیص دادنی نیست. χιτών شاید کمتر از آنچه در نظر میآید استعاری است، زیرا این کلمه بارها در نوشته های هیپوکراتی و ارسطو به معنای یوست یا پرده آمده است. (نگا: LSJ.) شاید امپدکلس نشآت یافتن مردان و زنان از وصورتهای هیولانی [= بیتفاوت]، را، که از زمین سربرمی آورند و در نظر داشته باشد. پیش از این به تشابه این صورت ها با حبابهای حیات، که دیگران حاصل شدن آنها از گونهای تخمیر بر روی سطح زمین را توصیف کردهاند (بالا ص ۱۶۵). شرحی از اینگونه در آثار هیپوکراتی (De carn. 3, 8. 586) این حباب را οῖόν περ χιτῶνας توصیف می کند. این کلمه در متنی دینی که شبیه این متن است نیز آمده است. تکهای پایپروس از یک شعر، که سبک آن اُرفهای است، در باب جهان بعد از رهایی از گرشت (ἄμμορος σαρκῶν) و «جامدی تاریک بدن فانی» (θνητῶν) μελέων σκιόεντα χιτῶνα) سخن می گوید، و این کلمات، هم این پاره و هم کلمات عدد بارهی ۴۱/۴ را به یاد می آورند. در اینجا از می اورند. در اینجا از تأثير آنانكه نيز ياد شده است. نگا: آر، مركلباخ در Mus. Helv. 1915, 10. (شعر به زمانهای بعد مربوط است، از این رو تقلید امیدکلس را یکباره نمی توان کنار گذاشت.)

سوزناکی شرح میدهد (پارهی ۱۲۶). او از اضطراب تجربهی شخصی سخن می گوید. هگریستم و نالیدم آنگاه که جای ناآشنا را دیدم» (پارهی ۱۱۸) و باز (پاره ی ۱۲۴):

«وای بر تو، ای نژاد بدبخت میرندگان، ای دردمند نافرخنده؛ شما از چنین درگیری ها و ناله ها پدید آمده اید.» و در پاره ی ناقصی (پاره ی ۱۱۸):

«از چه جایگاه بلندی و از چه سعادت بزرگی... .» این جهان که ما در آن آمده ایم «غاری سرپوشیده» و «جایی بی شادی» است» جایی که «کشتار و خشم و قبایل دیگر ارواح مرده، و بیماری های خشکنده و ضایع شدن ها و تأثیر سیل ها که در مرغزار هلاکت در تاریکی سرگردان هستند».

 ۱. فرفوریوس، که پاره را نقل کرده است، موضوع περιστέλλουσα را είμαρμένη καὶ φύσις می داند که امید کلس آنها را دایمونها می نامد. این باید همان آذانکه در پاره ی ۱۱۵ باشد.

۲. یارههای ۱۲۰ و ۱۲۱. هیر کلس در نقل بارهی ۱۲۱ آن را دال بر اقلیمهای زمینی می داند. فرفوریوس می گوید که پارهی ۱۲۰ دربارهی نفوس به سبب ψυχοπομποὶ δυνάμεις آنها گفته می شود. این صفت (رک: هرمس psycho-pompos) بر این دلالت می کند که نفوس به جهان زیرین راهنمایی می شوند، و ویلاموویتس (۶۳۸،۱۹۲۹) معتقد است که هر دوی این یارهها و همچنین پارهی ۱۱۸، به زندگی در هادس دلالت میکنند، نه بر زندگی در روی زمین. او تاریکی و مرغزار ذکر میکند و آن را با مرغزار نکویای هومری، به ویژه با مرغزار اسطورهی از (افلاطون، جمهوری، ۶۱۴۵) مقایسه می کند. به قول او، آنچه در این جا رخ می دهد با آن اسطوره مطابق است. دايمون (خود اميدكلس) غمگين مي شود زيرا كِرس و هم قطاران آنها در جهان دیگر به او می گویند که او باید در روی زمین تجسم یابد. ماس (Orpheus) و راتمن (۱۱۳ ، ۱۱۳ ، ۱۲۳) و راتمن (۱۵۰ Emp. Pyth.) Orph. 100) همین عقیده را برگرفته اند، اما یگر برای اثبات عقیده ای دیگر در TEGP، ۱۴۹، ۱۴۹ استدلال کرده است: «بیشک در کلمات «ما به این غار سرپوشیده رسیدیم» به جهان زمینی اشارهای وجود دارد. ... ما در جای دیگر سند محکمی داریم که تصور جهان به عنوان غار تصوری اُرفهای است.» رُده از یگر حمایت کرده است (Psyche، ترجمهی انگلیسی، ۴۰۳، یادداشت ۷۵)، سگنون (امیدکلس ، ۴۹۳ و بعد) و کرانتس (llermes)، ۱۹۴۵، ۱۹۳۵،

این، همانگونه که در شعر درباره ی طبیعت تعلیم شده است، جهان چیزهای میرنده است که پدید می آیند و رو به اضمحلال می روند و نابود می شوند. برای امپدکلس، چنانکه برای فیلسوفان طبیعی قدیم تر، این امر از ویژگی آن در مقام جهان «اضداد» جدایی ناپذیر است، و در زبان پالایشها بعضی از این اضداد جفت جفت به شکل انسانی یا صورتهای شیطانی بازنمایانده شده است (پارههای ۱۲۲ و ۱۲۳):

در آنجا زمین بکر و خورشید بکر دوربین، ناهماهنگی خونآشام و هماهنگی سنگین، زیبایی و زشتی، شتاب و درنگ، حقیقت عشقآمیز و ابهام سیاه مو، رشد و زوال، خواب و بیداری ، حرکت و سکون، عظمت تاجدار و پستی، سکوت و صدا وجود داشتند. ا

یادداشت ۱) و میلر (Emped.) با او موافقند. هر کسی می داند که افلاطون تصور (Irrational, 174, n. 114 و موافقند. هر کسی می داند که افلاطون تصور ارفه ای زغار را به زندگی در روی زمین اطلاق کرده است (برای فقراتی که اصل اُرفه ای دارند، نگا: بیگنون، ۴۹۳.) اینکه این توصیف باید یادآور جهان زیرین باشد امری طبیعی است، زیرا امیدکلس مطابق با سنت اُرفه ای زندگی نفس را، که موجودی متعلق به قلمروی برتر است، و به زمین هبوط کرده است، با مرگ یکی می داند. در تصور اُرفه ای «بدن قبر است» (گاتری، Gks. and)

۱. همه ی این اسامی مؤنث هستند، و بعضی القابی دارند که انسان شکل بودنشان را نشان می دهد، که با وجود این، ترجمه ی پذیرفتنی آنها بسیار دشوار است، مگر به وسیله ی ابداع نوشتن این بانو و آن بانو، که البته بعضی این را پذیرفته اند. امید کلس در ترکیب این فهرست آشکارا فهرست یزیدها در ایلیاد (۱۸، ۳۹ و بعد) را در نظر داشته است، که علاوه بر اسامی مناسب با حوریان دریا بعضی اسامی انتزاعی مانند Νημερτής را نیز دربر دارد. با این حال فهرست کاملاً متفاوت است، و مقابله ی جفتها کار خود امید کلس است.

تعلق این دو پاره به یکدیگر قطعی نیست، همچنین تعلق هیچیک از آنها به کاثارموی نیز قطعی نیست، هر چند به نظر می رسد که به آن متعلق باشند.

امید کلس با این جفت های تمثیلی، همبودی اضداد فیزیکی و اخلاقی و زیباشناختی را، اغلب به شیوهی هراکلیتوسی، بیان می کند، اضدادی که جهان طبیعی بدون آنها نمی تواند وجود داشته باشد. این جهان، چنانکه در شعر دربارهی طبیعت نیز آمده است، آشکارا تا اندازهی زیادی تحت سيطرهي آفند است، و روح آدميان، اگر به نداي غيبگويانهي اميد كلس گوش نسپارند و آفند و همهی کارهای آن را ترک نگویند، به این قلمرو نارضایت بخش بسته اند: «به چه دلیل، به وسیلهی این شرارت غمانگیز پریشان شدهاید، شما هرگز نخواهید توانست دلتان را از غصه و اندوه آزاد سازید ، (یارهی ۱۴۵). احتمال دارد که امیدکلس در بخشهای گم شدهی شعرش مانند هسیود و «اُرفئوس» و دیگر متألهان نظریهای در باب پیدایش خدایان آورده باشد. او در شعر دربارهی طبیعت اخدایان دیرزی و برخوردار از بالاترین احترام، را همراه با درختان و انسانها و حیوانات و پرندگان و ماهیان به عنوان فراورده های عناصر جهارگانه و عشق و آفند ذکر می کند (پارهی ۲۱/۱۲)، و فرفوریوس در معرفی پارهی ۱۲۸ می گوید که ۱۱میدکلس هنگامی که در باب پیدایش خدایان (θεογονιά) و قربانی ها مینوشته است،این پاره را نوشته است.

## ۶.راهرستگاری

به طور کلی روح باید «دوری از بدی» (پارهی ۱۴۴) را بیاموزد، این عبارت منفرد و مختصر را پلوتارخ نقل کرده است. روح باید از طریق عمل به کاثارموی و بالاتر از همه اجتناب از گوشت، به زندگی ناب هدایت شود. همچنین دانش الهیی وجود دارد که روح می تواند به آن دست یابد (پارهی ۱۳۲): «خوشا به سعادت آنکه به غنای حکمت الهی دست یابد، و بدا به حال آنکه درباره ی خدایان عقیدهای مبهم دارد.»

از آنجا که همانند به وسلیلهی همانند شناخته می شود، از این رو

شناختن الوهیت، چنانکه فیثاغوریان گفته اند (جلد ۳ فارسی، ص ۱۱۸)، مستلزم تشبه به آن است. «خاک را به وسیلهی خاک، آب را به وسیلهی آب می بینیم.» پس اگر کاملاً از ماهیت الوهیت آگاه باشیم، باید عنصری الهی در ما باشد. این عنصر الهی به وسیلهی آلات جسمانی کسب نمی شود (پارهی ۱۳۳۳، نقل شده به وسیلهی کلمنت اسکندرانی):

شاعر آكراگاس مي گويد، زيرا الوهيت،

«به وسیلهی چشمها به دست نمی آید و پذیرفتنی نمی شود، دست ها نیز آن را کسب نمی کنند، هر چند به این طریق مسیر پهناور تعقیب آن در دل انسان داخل می شود.»

# و دلیل آن این است که (پاره ی ۱۳۴):

نه سری انسانی بر بدن خدا تعبیه شده است، و نه از پشت او دو شاخ بیرون آمده است، خدا پا ندارد، و نه زانوان تیزرو، و نه اندامهای تناسلی پر مو؛ بلکه خدا فقط ذهن است، مقدس و ورای توصیف است، با اندیشههای چابک در سراسر کیهان نفوذ می کند. ۱

۱. آمونیوس این پاره را اینگونه معرفی کرده است (نگا: دیلز ـ کرانتس): «از چه رو حکیم آکراگاس نیز، که اسطوره های شاعران را به باد انتقاد می گیرد که چرا خدایان را دارای شکل انسانی می دانند، عقیده ی خود را، عمدتا درباره ی آبولو، که از او سخن گفته بود، اینگونه بیان می کند اما در توضیح کلی اش درباره ی الوهیت به طور کلی می گوید که: «نه سری انسانی تعبیه شده است» تا آخر، ه

دیوگنس لائرتیوس (۸، ۵۷) می گوید که امپدکلس چکامهای در باب آبولو که سوزانده شد سرود. به جز این و ارجاع مشکوکی در گِنتلیوس (۸۳، ۵۳، رک: ویلاموویتس، SBB، ۱۹۲۹، ۴۴۴)، این تنها اسمی است که در ارتباط با امپدکلس ذکر شده است. این اسم در هیچ پارهای نیامده است. بنابراین رأی قاطع در باب چگونگی به کار بردن آن از سوی امپدکلس غیرممکن است، اما از آن جا که آبولو خدای پشتیبان فیثاغوریان بوده است، بعید نیست که امپدکلس

انتقاد از انسان گونهانگاری، کسنوفانس را به خاطر می آورد، کسی که خدایش «به هیچ وجه شبیه میرندگان نبود، نه از نظر بدن و نه از ذهن»، اما «همه چیز را می بیند و درک می کند و می شنود» و «در همان جا می ماند، و اصلاً حرکت نمی کند، اما بدون زحمت همه چیز را به وسیلهی ذهنش به اصلاً حرکت درمی آورد». این یاد آور توصیف کُرهی الهی عناصری است که تحت عشق یگانه شده اند (پارهی ۲۹). دو بیت کامل در این دو متفکر یکسان است، یا تقریباً یکسان است؛ به این صورت که به جای بیت اخیر «اما آن کُره است، و در همهی جهات با خودش یکسان» بیت «بلکه او فقط ذهنی مقدس است» و غیره جانشین شده است. این امر مسئله ای کلی در باب الهیات امپدکلس مطرح می کند، که باید پیش از بررسی سرنوشت نهایی خدایانی که در اجسام فانی هبوط می کنند، مطلبی درباره ی آن مسئله گفته خدایانی که در اجسام فانی هبوط می کنند، مطلبی درباره ی آن مسئله گفته شود.

#### ٧. خدايان

اسناد مربوط به عقاید کلامی امپدکلس البته به پالایش ها محدود نیست، بلکه این اسناد را می توان به نحو متقاعد کنندهای در فصل مربوط به جنبه های دینی اندیشه ی او نیز بررسی کرد. ذهن عارف، خود را در باب این موضوع به تحلیل منطقی فرو نمی کاهد، ۲ و علاوه بر آن، وضع تکه پارهای

نام آن را بر خدای برتر و فاقد شکل انسانی خویش اطلاق کرده باشد. بیگنون (امیدکلس، ۶۴۲) معتقد است که این نامی بدیل برای خورشید است.

بسیار محتمل است که پاره های ۱۳۳ و ۱۳۴ از نقل قول واحدی باشند، چنانکه دیلز ـ کرانتس نیز این را گفته اند.

۱. کسنوفانس، پارههای ۲۳۰۶.

۲. بر پایه ی منطق دقیق، کسی ممکن است فی المثل بپرسد: اگر تجسد برای دایمونه مجازاتی است در برابر گناه و خونریزی، و اگر روح آدمیان دایمونهای تجسد یافته هستند، پس در این صورت چگونه می تواند دوره ای حیات انسانی وجود داشته باشد که در آن دوره انسان ها بی گناه باشند و هرگز

قرائت ما از اشعار نشان داده است که امپدکلس دست کم این طبقات خدایان را شناسایی کرده است:

(۱)عناصر جهارگانه.

(٢) عشق (آفرودیت، کوپریس) و آفند.

(۳) بعضی از فراورده های عناصر. در پاره ی ۲۱ گفته می شود که از عناصر، درختان و مردان و زنان و چهارپایان و پرندگان و ماهی، «و خدایان دیرزی و برخوردار از بالاترین احترام» به وجود می آیند، و همین فهرست در تشبیه نقاشی های روی تخته شستی، در پاری ۲۳/۸ تکرار شده است. این امر خدایان اعتقادات عرفی را مُجاز می دارد، و از آن جا که اسطوره های یونانی داستان هایی درباره ی به دنیا آمدن خدایان (فی المثل، درباره ی تولد آپولو و

کشته نشوند؟ فکر نمی کنم که این پرسش برای امپدکلس پیش آمده باشد، همچنین گمان نمی کنم که بتواند منشأ شر اخلاقیی باشد که کسی که قایل است انسان به صورت خدا آفریده شده است قادر به تبیین عقلانی آن است، خواه آن کس امپدکلس باشد، خواه افلاطون و یا نویسنده ی سِفر پیدایش. حقایقی در دین وجود دارند که اسطوره تنها شکل بیان آن است.

<sup>1.</sup>Grub. Plato's Thought, 150,

که از ویلاموویتس، Platon، ۱، ۳۴۸، نقل میکند. این امر موجب می شود که، مثل بعضی از محققان، به هنگام سخن گفتن از «خدای امپدکلس» و سپس کوشش برای تشخیص هویت این خدای واحد محتاط باشیم.

آرتمیس و هرمس و دیونیسوس و خود زئوس) و مردن آنها (مانند دیونیسوس و زئوسِ کُرِتی) دارند، از این رو شگفت انگیز نیست که آنها هر چند دیرزی اند، در نهایت دستخوش اضمحلال هستند. ۱

(۲) کُره، که عشق عناصر چهارگانه را در درون آن به یکدیگر پیوسته است (بالا ص ۹۵).

(۵) عقل مقدس پارهی ۱۳۴.

(۶) دایمونه یا ارواحی که به سبب گناهانشان در ابدان فانی گرفتار آمدهاند، اما اگر زندگی در پاکی را بیاموزند سرانجام دوباره «خدایانی با بالاترین احترام» خواهند شد (همین عبارت دربارهی خدایان دیرزی تشکیل شده از عناصر، در پارههای ۲۱ و ۲۳ آمده است).

امپدکلس، مانند هر شاعر یونانی دیگر، درباره ی خدایان به صورت جمع سخن می گوید بی آنکه مشخصات بیشتری مطرح کند. او در پاره ی ۱۳۱ از موز استدعا می کند که «سخن (یا داستانی) درباره ی خدایان پیش نهد»، و در پاره ی ۱۳۲ درباره ی کسانی سخن می گوید که عقیده ی مبهمی درباره ی خدایان دارند. این شیوه، شیوه ی یونانی سخن گفتن است، شیوه ای که این امکان را استثناء نمی کند که او الهیات خاصی از آن خودش داشته است. کسنوفانس، که جدا به وحدت خدا عقیده داشت، در عین حال می توانست وقتی زمینه مناسب بود از «فراموش کار بودن خدایان» سخن گوید (پاره ی ۱/۲۴). اینکه ارواح الهی در زمین ساکن می شوند عقیده ای است عمومی که امپدکلس بی شک آن را پذیرفته بود. شخص یونانی می توانست این ارواح را با آرامش کامل تکثیر کند، چنانکه امپدکلس در پارههای ۱۲۱-۳ این کار را انجام داده است، و البته از این جا نتیجه نمی شود که او باید در نظام کلامی و فیزیکی اش به همه ی آنها موقعیتی بنیادی و اساسی بدهد. شاید حق با کرانتس باشد که خدایان شنتی در امپدکلس،

۱. کسنوفانس اعتقادات عوام را کمتر تحقیر می کرده است. نگا: پارهی ۱۴ او.

یعنی فراورده های «ریشه های» الهی چهارگانه، را با خدایان اپیکوروس مقایسه می کند: او وجود آنها را انکار نمی کند، اما به آنها تأثیر و نفوذی نسبت نمی دهد.

آنهایی که باید، به سبب اهمیت کیهانی یا انسانی شان، جدی گرفته شوند عبارتند از کُره ی عشق و ذهن مقدس و دایمونها و نسبت آنها با یکدیگر. تعبیر یکسان ابیاتی که کُره و ذهن را با اصطلاحات منفی غیر انسان گونه انگاری توصیف می کنند طبیعتاً بعضی را به یکی گرفتن این دو رهنمون شده است. دیس و سوله و یگر این کار را کردهاند. در اینجا مشکل آشکار این است که کُره فقط در مرحله ی خاصی از چرخه وجود دارد، و در خلال تکامل آن، به هیچ وجه کیهانی به معنای متعارف هنوز وجود ندارد. [در این صورت] «پخش شدن در سراسر کل کیهان» توصیف عجیبی از آن خواهد بود. پاسخ دیس در این باره این است که کُره الوهیت و نیروی اندیشه ی خویش را در حالت از هم پاشیدنش حفظ می کند. هر جزء «کم و بیش آگاه» و الهی و اندیشنده است (پاره ی ۱۹۰/۱۰)، و خاطره ای از وجد اصفحه ای دیگر می نویسد که «این خدای برتر ضرورتاً شبیه خدای واحد و عقلانی و دیگر می نویسد که «این خدای برتر ضرورتاً شبیه خدای واحد و عقلانی و مهارکننده ی جهان کسنوفانس است، به جز اینکه هرگز کاملاً در این جهان تحقق یافته نمی ماند.» ا

هرچند این دیدگاه ها درک کردنی هستند، در یکی گرفتن عنصر الهی در حالتی از اشیاء که در آن کُرهی کامل دیگر کامل نیست، با کُرهی کامل

<sup>1.</sup>Diès, Cycle Mystique, 91 and 93; Jaeger, TEGP, 153 and 162. εὐδαιμονέστατον ناملو کُره را، آشکارا فقط با ارجاع به حالت کامل آن، نامیده است (مابعدالطبیعه، ۵۳ ۱۰۰۰)؛ اینکه گفتیم با ارجاع به حالت کامل آن، به این دلیل است که وی از نبود آفند در آن شکایت می کند و می گوید این کُره نمی تواند دانشی درباره ی آفند داشته باشد و بنابراین خِردش از خِرد موجودات پست تر دیگر نیز کمتر خواهد بود.

عشق هنوز ابهام اندکی وجود دارد. به گمان بیگنون یکی گرفتن ذهن مقدس پاره ی ۱۳۴ با عشق یا آفرودیتاو (امپدکلس، ۴۴۳) به عبارت پردازی پاره ی ۱۷ توجه می کند: از طریق عشق است که آدمیان به اندیشههای مهرآمیز می اندیشند ، و عشق در میان عناصر گرایان چرخان (۴۸۲۵ کرون دو دیدگاه چنان که ذهن در سراسر کیهان جولان می دهد. رایش به واقع این دو دیدگاه با یکدیگر ترکیب می کند آنگاه که می گوید (اختلاط ...، ۳۶) که کلمات وعقل مقدس و وصف ناکردنی ، «نه تنها بر نیروی عشق ، بلکه به ویژه بر اسفایروس نیز «دلالت می کند، و سپس نتیجه می گیرد (ص ۳۸):

در حالی که نوس آناکساگوراس کلا از ساخت و کار ملا جسمانی خارج است، «ذهن مقدس و وصف ناکردنی» امپدکلس، از آنجا که خودش اختلاط کُروی شکل است، فقط تا اندازهای (یعنی، از آن جهت که عشق است) از این ساخت و کار بیرون است. علاوه بر آن، این ذهن به صورت ارواحی در گیاهان و چهارپایان و آدمیان در درون این ساخت و کار نفوذ می کند، و به این ترتیب «ساخت و کار» را از درون درون در درون درون در کرد نگه می دارد. ا

تمایل به تحمیل نوعی توحید بر امپدکلس، و جستن «خدای امپدکلس»، چنانکه دیس می جوید، به هیپولیتوس بازمی گردد، کسی که دیس در این رابطه به واقع از او نقل می کند، و تبیین کشیش مسیحی در باب این بیت (پاره ۱۱۵/۱۳) را تفسیر می کند که در آن امپدکلس خود را رانده شده از الوهیت می خواند: «یعنی، او یک و وحدت آن را خدا می نامد، که وی

باید بگویم که بیگنون و رایش پارهی ۱۳۴ را به دربارهی طبیعت نسبت میدهند. نگا: بالا ص ۳۴، یادداشت ۲. به نظر میرسد این سخن درست نیست که خود عشق در حالت فعلی اشیاء کلا خارج از «ساخت و کار ملا جسمانی»است.

پیش از رانده شدن به وسیله ی آفند و آمدن در میان موجودات بسیارِ جهانی که آفند بر آن حکم می راند در آن بوده است (ددّ، ۷، ۲۹، نقل شده به وسیله ی دیلز ـ کرانتس، همانجا). تفسیر حرم قلب چنین شخصی، دست کم براساس اسناد ناقص ما، غیرممکن است، و باید پذیرفت که پاره ها در باب ارتباط عقلِ الهی با عشق یا با گره چیزی نمی گویند. تشابه بین پاره ی ۱۳۴ و پاره ی ۲۹ دست کم این را می گوید که عقل نیرویی قوی برای وحدت است، و می توان گفت که عشق تا آن جا که در کربان وارد شود می تواند کارش را عرضه کند، زیرا در درون کیهان است که عشق به مخالفت با آفند برمی خیزد و نیروی آفند را پس می زند. لازم نیست در این نکته شک کنیم که برمی خیزد و نیروی آفند را پس می زند. لازم نیست در این نکته شک کنیم که عقل عالی ترین شکلِ الوهیت است، به ویژه با توجه به پیوند آن با خدای واحد کسنوفانس. همچنین می توان گفت که هر چند تا زمان امپد کلس بین امر مادی و امر روحانی تمایز صوری مطرح نشده بود، او با پاره ی ۱۳۳ گامی امر مادی و امر روحانی تمایز صوری مطرح نشده بود، او با پاره ی ۱۳۳ گامی امر مادی و امر روحانی تمایز صوری مطرح نشده بود، او با پاره ی ۱۳۳ گامی امر نادی تردیکتر شد. الوهیت دست کم نامریی و نااندیشیدنی است.

هر چه بیش از این گفته شود، حدسی است. ممکن است در تفسیر دیگر هیپولیتوس نکته ای سودمند به دست آید، هر چند این تفسیر او با اصطلاحات و ایده های بعدی بیان شده است. او می نویسد: ۱

امیدکلس می گوید که کیهانی وجود دارد که آفند حاکم آن است، و این کیهان شر است، و دیگری کیهان معقول است که عشق فرمانروای آن است. اینها دو اصل متقابل خیر و شر هستند. بین اصول متقابل، لو گوس دقیق قرار دارد، که اشیایی به وسیلهی آفند احاطه شدهاند برطبق آن لوگوس به یکدیگر می پیوندند و به وسیلهی عشق با واحد هماهنگ می گردند. او همین لوگوس دقیق را که در کنار عشق عمل می کند، به عنوان موز خطاب می کند و از او استعانت

۱. ردّ، ۷، ۳۱، ۳، ص ۲۱۶ وندلباند (در دیلز ـ کرانتس نیست: نگا: بیگنون، امپدکلس، ۶۳۶ و بعد.)

ایده و جهان معقول» از واردات افلاطونی است، هر چند در این جا یکباره بین جهان محسوس و جهان معقول تمایزی افلاطونی برقرار شده است، جذب نظام امپدکلس به آن، با توجه به اینکه امپدکلس از الوهیت به عنوان چیزی سخن می گوید که نمی تواند دیده شود یا لمس گردد، چشم پوشیدنی است. عبارت الوگوس دقیق» رواقی است، مانند الوگوس راست» در سکستوس، آنجا که سکستوس در مورد پارهی ۲ می گوید که به قول بعضی از مفسران معیار حقیقت در نزد امپدکلس حواس نیست، بلکه الوگوس راست به الوگوس راست بلکه ولوگوس راست، است. اما در اینجا، چنانکه بیگنون می گوید، این نیز تفسیر را ممکن می سازد. اگر کسی بتواند از پوشش اندیشه ی بعدی نفوذ تفسیر را ممکن می سازد. اگر کسی بتواند از پوشش اندیشه ی بعدی نفوذ صورت به نظر می رسد که لوگوس دقیق، یعنی روحیه ی هلنی در باب صورت به نظر می رسد که لوگوس دقیق، یعنی روحیه ی هلنی در باب تناسب دقیق، که براساس پاره ها می دانیم که نقش اساسی در هارمونی جهان امپدکلس دارد، در خارج از جهانی قرار دارد که عشق در مقام عامل آن در آن

۱. بیگنون (امپدکلس، ۶۳۷ و بعد)؛ برای منبع رواقی هیپولیتوس و سکستوس ( ۱۸۲۸) که (۱۲۲ میلانی) ۶۴۷ و بعد. در ارتباط با یکی گرفتن لو گوس دقیق با موز از سوی هیپولیتوس، این نکته جالب است که سکستوس، اندکی بعد در همان بحث مربوط به معیار ۴۵۱۲(فصل ۱۲۴)، پارهی ۳ را معرفی میکند، که مانند پارهی ۱۳۱۱ مشتمل بر استمداد از موز است، و می گوید که گواهی حواس مطمئن است. رُستاگنی (۳۰ استمداد از موز است، و یادداشت ۳) به این نکته توجه داده است که موزها از نظر فیثاغوریان به عنوان آورندگان هارمونی اهمیت داشته اند. من پیش از این خاطر نشان کردم (ص ۸۳، یادداشت ۱) که کلمه ی لو گوس در پارههای موجود امپدکلس نیامده است، اما ولاستوس به همان صحت توجه کرده است که دلیلی وجود ندارد که چرا خود امپدکلس این کلمه را به کار نبرده است که دلیلی وجود ندارد که چرا خود یادداشت ۵۹).

عمل می کند ـ یا بلکه،این لوگوس دقیق، تا آن جا لوگوس است که در جهان فیزیکی نفوذ می کند. بنابراین آنچه نویسندگان بعدی در امپدکلس لوگوس می نامند ممکن است همان چیزی باشد که خود وی عقل مقدس می نامد، یعنی همان عنصر الهی که «لوگوس همواره موجود» هراکلیتوس بود. نسبت این لوگوس به جهان را ممکن است بهتر بفهمیم، اگر بپذیریم که امپدکلس همواره تصویر دینی ـ فلسفی معاصر از جهان را در ذهنش داشت، تصویری که به عقیده ی من حتی متفکر اصیل قرن پنجم به طور غریزی آن را حفظ کرد، درست همان طور که حتی متفکران اصیل ماقبل کپرنیکی در اعصار میانه فرض می کردند که خورشید دور زمین می گردد. کپرنیکی در اعصار میانه فرض می کردند که خورشید دور زمین می گردد. برطبق این تصویر، کُره ی کیهانی همراه با عناصر متعارض خویش و برطبق این تصویر، گره ی کیهانی همراه با عناصر متعارض خویش و ترکیب های تباه شده است، الهیی

۱. نگا: جلد ۳ فارسی، ۲۵ و بعد؛ جلد ۵ فارسی، ۳۱-۱۲۷. ممکن است امیدکلس صراحتاً گفته باشد که قلمرو شرور تا ماه می رسد، اما آسمانهای بالای ماه، چون جوهر ناب تری هستند، فاقد شرور می باشند ـ دیدگاهی که نویسندگان هلنی عموماً بیان کردهاند. هیپولیتوس این را اظهار کرده است، اما فقط در تلخیص غیر دقیق و ناقص کتاب اول او، تلخیصی که در آن می گوید تعليمات هراكليتوس و امپدكلس يكسان است، و اكپيروسيس را به دومي، و عشق و آفند را به عنوان آرخه به اولی نسبت می دهد! تنها اشارهی دیگر در این باب در سیمپلیکیوس آمده است (فیزیک، ۱۱۲۴/۴)، جایی که پس از تفسیر كُرهى عشق با اصطلاحات نوافلاطوني به عنوان جهان معقول، و تفسير جهان تحت سیطرهی آفند به عنوان جهان محسوس، اضافه میکند که وحدت و جدایی را نیز می توان در این جهان دید: «وحدت را در آسمان، که می توان کُره و خدا نامید، و جدایی را در قلمرو زیر ماه ۸. اگر بتوانیم فرض کنیم (چنانکه بسیاری فرض کردهاند) که در جهان حاضر که تحت سلطهی آفند است، تأثیر عشق در فضاهای خارجی بیشتر است و عشق مرکز جهان را به مخالفش واگذار کرده است، در این صورت می توان بین آموزه ی فیزیکی و دینی ارتباط عالى فراهم آورد. اما فعلًا، همانطور كه قبلًا گفتم (بالا صص ١١٩ و بعد)، خواندن دُرُست پارهی ۳۵ مانع این فرض است. (دیلز ـ کرانتس این فقرات هیپولیتوس و سیمپلیکیوس رآ نیاوردهاند، و شاید این کارشان عاقلانه بوده است!).

که به کیهان نیز نفوذ می کند و در نتیجه به نحو گریزناپذیری از آلودگی یا از تضعیف شدن رنج می برد. از نظر عارف، بخشهای کوچکی از این امر الهی در ابدان انسانها و حیوانات و حتی گیاهان محبوس شده است. برطبق عقیده ی شایع، این امر الهی «اثیر الهی» بود (آیسخولوس، پرومتوس، ۸۸)، که عقل فناناپذیر انسان به هنگام مرگ به درون آن پرت می شود (اوریپیدس، هلن، ۱۰۱۴).

نقل قول دیگری از اوریپیدس، قرائت او از فیلسوفان را منعکس می کند و به ایده های خود امپدکلس نزدیک می شود: "همه چیز باز می گردند، فراورده های زمین به زمین، اما آنهایی که از بذر اثیری پدید آمده اند به آسمان باز می گردند. آنچه به دنیا آمده است نمی میرد، بلکه از یکدیگر جدا می شوند و صورت متفاوتی آشکار می سازند.» اوریپیدس در این فقره ی عجیب کلمات پاره ی ۸ امپدکلس را به یاد می آورد، که چیزی به نام مرگ وجود ندارد، بلکه فقط جدا شدن از آنچه یگانه شده است وجود دارد، و نشان می دهد که اینگونه آموزه ی آشکارا فیزیکی چگونه آسان می تواند با عقیده ی دینی مربوط به ارواج هبوط کرده و اتحاد دوباره ی آنها با طبیعت الهی ترکیب شود. آموزه ی «همانند به همانند» و ترکیب شدن امر زمینی و ترکیب شود. آموزه ی «همانند به همانند» و ترکیب شدن امر زمینی و

۱. اوریپیدس، پارهی ۸۳۹. منشأ فکر موجود در این فقره را عموماً در پارهی ۱۷ آناکساگوراس جستجو کردهاند، اما این پارهی مطلب اصیلی ندارد، و تعبیر پروازی اوریپیدس بیشتر امپدکلس را به یاد میآورد. در باب بیت ۱۴: μορφὴν ἐτέραν ἀπέδειξεν μορφὴν ἐτέραν ἀπέδειξεν κλλάξαντα و ۲۱/۱۴ و ۵۲/۲۰ دیز نگا: پارهی ۸ (بالا ص

τὸ γὰρ πάλαι καὶ πρῶτον ὅτ᾽ εγενόμεθα,

διὰ δ' ἔκρινεν ά τεκοῦσα βροτούς.

όμοίαν χθών άπασιν έξεπαίδευσεν όψιν

به یادآوری شاعر از صورتهای هیولانی دلالت میکند که χθονὸς ἐξανέτελλον در پارهی ۶۲ امپدکلس است.

آسمانی در موجودات اخلاقی می توانند با هم در شمای عقلانی جهان طبیعی جای بگیرند، اما در اسطورهای اُرفهای مربوط به نشأت گرفتن نژاد انسانی از تیتانهای خاکزادی که آذرخش زئوس آنها را به خاکستر تبدیل کرد، تکرار می شوند؛ و نظیر دیگر با ابیات اوریپیدس در ادعاهای عارفی یافت می شود که در لوح زرینی نوشته شده است که از قبری در جنوب ایتالیا به دست آمده است: ومن فرزند زمین و آسمان ستارهای هستم، لکن تبار من آسمانی است.

امپدکلس الوهیت را در حالت ناآلودگیاش، آیثر ننامیده است. او این کلمه را، که در آن زمان و قبل از آن نیز تا اندازه ای مبهم به کار برده شده است، مناسب یکی از چهار «ریشهی» خویش می دانسته است، یعنی: هوا در خلوص عنصری اش. این امر الهی چیزی متفاوت با چهار عنصر دیگر و نامحسوس است، و فقط به وسیلهی عنصر الهی موجود در خود ما فهمیدنی است. این امر الهی احتمالاً (هر چند اثبات این مطلب اندکی فراتر از اسناد می رود) عنصر درون کیهانی عشق یا نیکی است، دکه انسان ها به وسیلهی آن به اندیشه های مهر آمیز می اندیشند، و کارهای صلح آمیز می کنند». امپد کلس با جدا ساختن امر الهی از عناصر چهارگانه ممکن است به ظهور هعنصر پنجم، کمک کرده باشد، عنصری که وقتی با صورت کاملاً گسترش یافتهی آن در ارسطو بر خورد می کنیم الهی است، و جوهر ستارگانی است که خدایان هستند. با وجود این، هر چند او به ایده ی وجود کاملاً غیر جسمانی دست نیافت، احتمالاً بیشتر از اخلافش به این ایده نز دیک شد آنگاه جسمانی دست نیافت، احتمالاً بیشتر از اخلافش به این ایده نز دیک شد آنگاه جسمانی دست نیافت، احتمالاً بیشتر از اخلافش به این ایده نز دیک شد آنگاه جسمانی دست نیافت، احتمالاً بیشتر از اخلافش به این ایده نز دیک شد آنگاه جسمانی دست نیافت، احتمالاً بیشتر از اخلافش به این ایده نز دیک شد آنگاه جسمانی دست نیافت، احتمالاً بیشتر از اخلافش به این ایده نز دیک شد آنگاه

۱. کرن، رُفنوس، پارهی ۳۲۵، از پتِلیا Petclia، شهری در دوازده مایلی کروتون.
 آن را متعلق به قرن چهارم یا سوم پ. م دانسته اند.

اساساً آیثر جو فوقانی و درخشان آسمان روشن مدیترانهای بوده است، که از جو پایین تر یا از آیر که دارای ابر و مه است، متمایز بوده است. در نتیجه آیشر را گاهی صورت هوا، و گاهی آتش دانسته اند. (نگا: بالا ص ۱۲۲، یادداشت مربوط به بیت ۳.)

که آن امر الهی را با هیچیک از «ریشه ها» یکی نگرفت و آن را «فقط عقل مقدس و بیان ناشدنی «نامید.

عقیده داشتن به عقلی الهی و قایل بودن به وجود پارههایی منفرد از آن در وجود راستین ما، و در عین حال تبیین کردن جهان فیزیکی به وسیلهی تأثیر متقابل عللی که براساس تصادف صرف عمل می کنند، ممکن است عجیب و شاید دفاع ناپذیر در نظر آید. اما باید دانست که سرشت اعتقاد عرفانی یونان باستان این است که امر الهی را مسئول ادارهی ماده، به آن صورتی که وجود دارد، نمی داند بلکه کل نظم کیهانی را دشمن الوهیت می داند. ما برحسب مفاهیم افلاطون گرایی و مسیحیت می اندیشیم، اما هنگامی که سقراط و افلاطون استدلال می کردند که اگر عقل الهی وجود دارد، پس باید جهان را به بهترین صورت نظم بخشد، به واقع در مقابل دارد، پس باید جهان را به بهترین صورت نظم بخشد، به واقع در مقابل دیدگاه غالب، آگاهانه اعتراض می کردند.

# ۸. ماهیت و سرنوشت «نَفْس» ۱

کلمه ی یونانی پسوخه، که معمولاً «نَفْس» ترجمه می شود، فقط یک بار در پارههای امپدکلس آمده است، آن هم به معنای «زندگی». جذب زندگی جذب پسوخه است (پاره ی ۱۳۸). ممکن نیست او این کلمه را درباره ی نیروهای مرکب از ادراک حسی و اندیشیدن، که بر خون یا دیگر اندامهای بدن مبتنی هستند، یا درباره ی بارقه ی الهی موجود در ما که با بدن بیگانه است و دایمون نامیده می شود به کار برده باشد. مفسران نخستین با اطلاق کلمه ی «نفس» بر هر دوی این معانی خود را با معما روبه رو ساختند و یا اینکه این ناسازگاری را به گردن امپدکلس گذاشتند که او در شعر درباره ی

۱. گزارشی که در این جا آوردهام باید با از آن کان ددین و فلسفه ی طبیعی در آموزه ی امیدکلس درباره ی نفس ه ۱۹۶۰، Arch. f. Gesch. d. Phil. مقایسه شود.

طبیعت می گوید که نفس به همراه بدن می میرد، ولی در پالایشها می گوید که نَفْس، روحی فناناپذیر است. این مشکل خاص، دیگر برای ما زحمتی ندارد. نیروهایی که به وسیلهی آنها در جهان زندگی میکنیم و از اشیاء فیزیکی اطراف مان آگاهی کسب میکنیم از ترکیب های گوناگون همان عناصر اعیان فیزیکی تشکیل شدهاند ـ ضرورتاً چنین است، زیرا همانند به وسیلهی همانند ادراک می شود. اینکه در ما چیزی وجود دارد که ما را قادر مى سازد نسبت به امر الهى دانش كسب كنيم و آن را بفهميم (در مقابل «آرا و عقاید تاریک») مطلب دیگری است، زیرا براساس همان قاعده، آن چیز باید خودش الهی باشد. دانش و آگاهی هسیودی از ارواح قهرمانانی که پس از مرگشان «دایمونهای نیک» می گردند، قبلاً توسط آموزههای اُرفهای و فیثاغوری گسترش یافته بوده است، اما امید کلس احتمالاً هنوز آن را در ذهن دارد، و او (یا منابع ارفهای او) آن را با داستانهای مربوط به خدایانی که به سبب گناهانشان از آسمان رانده می شوند درهم آمیخته است. در هسیود، مردم نژاد زرین پس از مرگشان «به ارادهی زئوس بزرگ دایمونهای نیکی می شوند، که در زمین می گردند و از انسانهای فناپذیر محافظت می کنند، و مراقب کردارهای درست و نادرست هستند، و در جامههای سیاه در روی زمین بالا و پایین می روند (ارگا، ۱۲۱۵). ممکن است امپدکلس به ارواح انسانها، بین تجسدها و قبل از خداسان شدن نهایی شان نیز بیاندیشد به عنوان اینکه در این دوره نیز وظایف مشابهی انجام می دهند، زیرا هیپولیتوس می گوید: «امید کلس دربارهی ماهیت دایمونها بسیار سخن مي گويد، او معتقد است كه تعداد زيادي از اينها وجود دارند و بالا و پايين مى روند و امورات زميني را هدايت مى كنند. « لازم نيست بيش از اين در باب این حقیقت مطلب را باز کنیم که کلمهی «نَفْس» را عموماً برای پوشاندن دو امری به کار بردهاند که در عقاید قدیم از یکدیگر جدا بودهاند، زیرا این مطلب را پیش از این در بحث از فیثاغوریان به تفصیل آوردهایم (جلد ۳

فارسی، صص ۹۵-۲۹۲). این ثنویت به نحو شگفتانگیزی دوام آورده است، زیرا حتی در ارسطو نیز به چشم میخورد. ظریدی کلی او درباره ی پسوخه به عنوان فعلیت جسم زنده، جایی برای عقیده به جاودانگی باقی نمی گذارد، جاودانگی که ارسطو به آن علاقه ی اندکی داشته است. ارسطو عارف نبود و ایده ی تناسخ را مسخره می کرد، و در باب عقاب و ثواب اخروی چیزی برای گفتن نداشت. با وجود این به نظر می رسد که او به گونهای قوه ی انسانی، یعنی نوس یا نیروی فهم شهودی عقیده داشت، که در ماهیت کلی پسوخه نمی گنجد. این نوس «به نظر می رسد که تجلی کاملاً متفاوت نفس باشد، که تنها آن می تواند، به عنوان امری ازلی از امر تباهی پذیر قادر به جدا شدن باشد». تنها نوس «از خارج می آید و تنها او الهی است». ا

در امپدکلس، آنچه از خارج می آید، و با بدنی که خود را در آن می یابد بیگانه است، دایمون است. این تنبیهی است برای او به سبب پیروی از راه های آفند، و برای رهایی از این گرفتاری، باید مانند دایمون های سعاتمند دوره ی قدیم تر، به پرستش و خدمت آفرودیت یا عشق بپردازد. پاداش نهایی او رهایی همیشگی از بدن و بازگشتن به حالت الهی است. پاره ها بیش از این چیزی نمی گویند، اما هم نظام فکری او و هم اظهارات دینی مشابه در آن دوره این حدس را برمی انگیزانند: او به گونه ای اتحاد با منبع همه ی وحدت ها، یعنی هماهنگی و سعادت، و اتحاد با عقل الهی دست می یابد که پیوند خودش با آن را حتی در روی زمین، از طریق اجتناب از ترکیب های عنصری و جست و جو کردن دانشِ آنچه با چشم ها دیده نمی شود و با دست ها کسب نمی گردد اثبات کرده بود. همانگونه که شخص اُرفه ای

درباره ی نفس، ۴۱۳۵۲۴؛ پیدایش جانوران، ۷۳۶۵۲۷؛ همچنین رک: مابعدالطبیعه، ۱۰۷۰۵۲۵. آموزه ی «عقل فعال» در درباره ی نفس، دفتر ۳، فصل ۵ شاید همین نکته را دارد، اما از آنجا که این فقره در نمام ادبیات فلسفی قدیم بسیار محل مناقشه بوده است، بهتر است آن را در گزارش حاضر نیاوریم.

دوستدار سرکوب امور تیتانی و خواهان امور دیونیسوسی در خودش هست، به همین سان پیرو امیدکلس باید از کارهای آفند خودداری کند و روحیهی کوپریس را در خودش بپرورد. در باب همهی اینها \_ عشق، عقل الهي، دايمونها ـ در صفحات گذشته چيزي آموختيم. زمان، يعني فقدان بخش بزرگی از اشعار او، و شخصیت بی نظیر خود امپدکلس مانع این هستند که بتوانیم به دست یافتن بر عقاید نهایی او امیدوار باشیم. اما همانگونه که در آغاز بحث و اکنون بهتر از آن دانستیم، جذابیت او بیشتر در این است که نمونهی بارزی از پیچیدگی ذهن یونانی در زمان خود می باشد. بعضى ها يونانيان را به سبب موفقيت هاى عقلاني شان و فهم كلاسيك شان از صورت و تناسب و هماهنگی و نظم دوست دارند. دیگران آهنگ احساساتی و دیونیسوسی دیوانهی خدا بودن را می ستایند که عقل را معزول مى كند و انسانها در آن حالت، لذت سكرآور با خدا بودن را احساس می کنند. ممکن است قادر باشیم که در این مقابله جانب یک طرف را بگیریم و واکنش نشان دهیم، اما اگر نسبت به روحیهی هلنی منصف باشیم باید تشخیص دهیم که این روحیه هر دو را داراست؛ و دانستن این نکته که این دو نه تنها در مردم واحدی بلکه در شخص واحدی، یعنی در امیدکلس اهل آکراگاس، جمع آمده اند، ما را در فهمیدن آن مطلب کمک خواهد کرد.

## فکرروز از مجموعهی تاریخ فلسفهی یونان منتشر کرده است:

- ۱. تاریخ فلسفهی یونان، جلد اول، آغاز تالس، دبلیو. کی. سیگاتری، مهدی قوام صفری، چاپ اول، ۱۳۷۵، بها ۴۰۰۰ ریال.
- ۲. تاریخ فلمفه ی یونان، جلد دوم، آناکسیمندر. آناکسیمنس، دبلیو. کی. سیگاتری،
   مهدی قوام صفری، چاپ اول، ۱۳۷۵، بها ۴۳۰۰ ریال.
- ۳. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد سوم، فیثاغورس و فیثاغوریان، دبلیو. کی. سیگاتری، مهدی قوام صفری، چاپ اول، ۱۳۷۵، بها ۸۰۰۰ ریال.
- ۴. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد چهارم، آلکمایون، دبلیو. کی. سیگاتری، مهدی قوام صفری، چاپ اول، ۱۳۷۶، بها ۴۰۰۰ ریال.
- ۵. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد پنجم، هراکلیتوس، دبلیو. کی. سیگاتری، مهدی قوام صفری، چاپ اول، ۱۳۷۶، بها ۴۷۰۰ ریال.
- ۶. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد ششم، الیاییان، دبلیو. کی. سیگاتری، مهدی قوام
   صفری، چاپ اول، ۱۳۷۶، بها ۷۵۰۰ ریال.
- ۷. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد دهم، سوفسطاییان (بخش اول)، ویژگی های کلی،
   دبلیو. کی. سیگاتری، حسن فتحی، چاپ اول، ۱۳۷۶، بها ۷۵۰ ریال.
- ۸. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد یازدهم، سوفسطاییان (بخش دوم)، دیدگاههای اخلاقی، دبلیو. کی. سیگاتری، حسن فتحی، چاپ اول، ۱۳۷۶، بها ۷۵۰۰ ریال.
- ۹. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد دوازدهم، سقراط، دبلیو. کی. سیگاتری، حسن فتحی،
   چاپ اول، ۱۳۷۶، بها ۱۰۰۰ ریال.

### فکرروز به زودی از همین مجموعه منتشر میکند:

- ۱. تاریخ فلفه ی یونان، جلد هفتم، امیدکلس، دبلیو. کی. سیگاتری، مهدی قوام صفری.
- ۲. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد هشتم، الیاییان، دبلیو. کی. سی گاتری، مهدی قوام صفری.
- ۳. تاریخ فلسفه ی یونان، جلد سیزدهم، افلاطون (بخش نخست. زندگی و آثار، محاورات اولیه ی سقراطی، دبلیو. کی. سیگاتری، حسن فتحی).
  - ۴. تاریخ فلسفهی یونان، جلد چهاردهم، افلاطون (بخش دوم، محاورات اولیه).

#### فلسفه و منطق ۱۵

امبدکلس آکداگاسی، فیلسوف و شاعر و پزشک، نماینده ی پرجسته ی روحیه ی هلنی است: فیلسوفی عقل گرائی و در عین حال شاعری که کلامش آهنگ احساساتی و دیونیسوسی دیوانه ی خدا بودن را نیز دارد. از اینجاست که دو گونه شعر نوشت: درباره ی طبیعت و پالایش ها

او در تبیین جهان شناختی خود، عناصر جهارگانه ی خاک و آب و هنوا و آتش را به همراه دو نیروی مبحرکه ی عشق و آفند مطرح کرد و از این راه ضمن جدایی از ماده زنده انگاری گذشته، به مفهوم علت فاعلی مطلوب ارسطو نزدیک شد.

بعضی از مفسران قلیم ماند هیبولیتوسی کوشیدهاند در مورد تحدا نوعی توحید را به او نسبت دهند. او نیز هم چون کسوفانس به دیدگاه تشیبهی و انسان گونه انگاری در مورد حدا انتقاد کرد.



964-5838-64-9