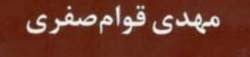
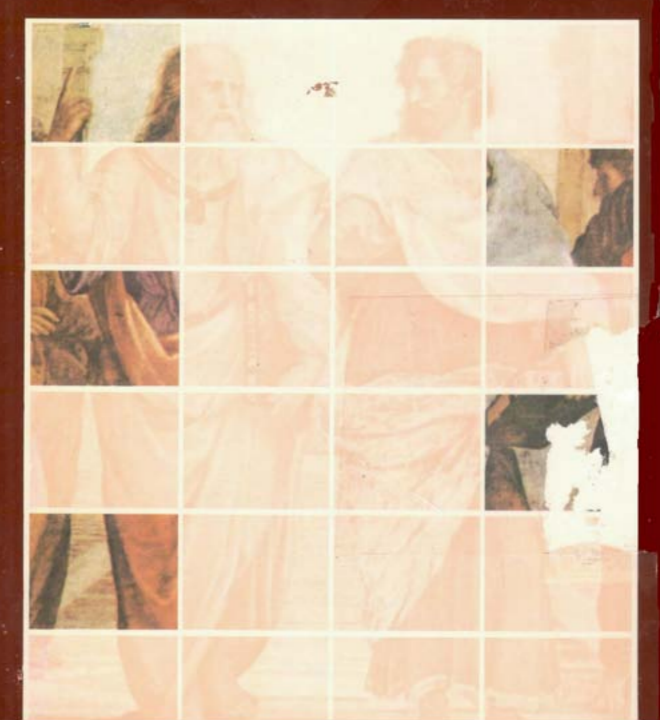
# دبليو.کی.سی.گاتری **تاريخ فلسفهی يونان** (۵)





تاريخ فلسفهى يونان (٥) هراكليتوس

دبليو. کې.سي. گاترې

ترجمهى مهدى قوام صفرى



this is a persian translation of A HISTORY OF GREEK PHILOSOPIIY by W. K. C. Guthrie, Cambridge university press, 1962, vol.I, pp. 403-492



تهران، کریمخان زند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شماره ی ۲۲

شابک: ۲-۵۸۳۸-۵۳۱ ISBN: 964-5838-53-3

| 140 | دين و سرنوشت نفس      |
|-----|-----------------------|
| 101 | ستارهشناسي وكائنات جو |
| 109 | نت <b>يجه</b>         |
| 188 | بادداشت               |
| 108 | پيوست                 |

### سخن ناشر

اندیشه های فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمه های هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و درک دُرُست مکاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشه هاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده - که در پاره ای از موارد به افسانه شباهت دارند ب و با این همه، بسیار مختصر فلسفه های یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شده اند که آشنایی ما با فلسفه ی یونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جدا سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سُنّت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با فلسفه یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا شوند.

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفهی یونان، اثر دبلیو . کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفهی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد . هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود دربارهی هر مسئلهی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ زبان دیگری نظیر ندارد. بخشهای مختلف این اثر گرانقدر، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گستردهای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک بر گردان فارسی این پژوهش بزرگ به همّت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم میشود. انشاءالله به زودی تمام مجلدات این مجموعهی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر جلد پنجم (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه یونان اثر گاتری است.

## مشكلات و خط مشى

بررسی اندیشه های هراکلیتوس مشکلات ویژه ای دارد. بیان خود وی به شدت مبهم است و به صورت پاره های فتوی گونه، عرضه شده است. وی هم در جهان قدیم و هم در جهان جدید، نبوغ مفسران را به مبارزه طلبیده است؛ مفسرانی که به ندرت قادر به مقاومت در مقابل او بوده اند. بدبختانه اکنون بسیاری از تفسیرهای قدیم از بین رفته است، و بررسی همه ی مطالب نوشته شده درباره ی وی از آغاز قرن نوزدهم نیز امری است که به زمانی طولانی نیاز دارد. بعضی از این نویسندگان محقق بوده اند و بعضی دیگر فیلسوف یا معلم دینی؛ که در گفته های بارور و بدیع هراکلیتوس جهات اشتراک بسیاری با اعتقادات خویش را یافته اند. <sup>۱</sup> اگر مفسران بعدی از دست

 جاستین مارتیر Justin Martyr به همراه سقراط، آبراهام و دیگران را از میان کسانی که با لوگوس Logos زیسته اند و باید مسیحی شمرده شوند به حساب آورده است؛ و از خود من به عنوان کسی یاد کرده است که با خواندن پاره ها تغییر کرده است. لنین درباره ی یکی از پاره ها می نویسد: «شرح بسیار عالی از اصول ماتریالیسم دیالکتیکی.» (رک: جی. تامسون The First است. است. این نیچه از هراکلیتوس بسیار معروف است. دیدگاههای از پیش پذیرفته شدهی خود parti pris می نالند، مفسران قدیم نیز در ارائهی اندیشههای مردی که واجد ویژگیهای پیامبر و شاعر و فیلسوف است، چندان امتیازی ندارند.

از این رو، در میان انبوهی از مفسران، حتی دو مفسر نیز وجود ندارد که توافق کامل با یکدیگر داشته باشند. از سوی دیگر، این تردیدها به روشنی نوشتههای عرضه شده محدود نمی شود. دیلز و کرانتس ۱۳۱ فقره به عنوان پارههای هراکلیتوس عرضه کرده اند، اما هنوز جای این سوآل باقی است که آنها چگونه توانسته اند کلمات واقعی او را بازسازی کنند و در آثاری که یافته اند تا چه اندازه اضافات دیگر نویسندگان قدیم یا نویسندگان قبلی وجود دارد. شخص در مورد هر پاره ی خاصی ممکن است پیش از ظرح مسایل مربوط به تفسیر، از حل کردن تردیدهای مربوط به ساختار نحوی پاره بازماند. این امر پیامد گریزناپذیر سبک عمداً غیبگویانه ی هراکلیتوس است، و از زمان ارسطو به آن توجه شده است (خطابه، ۱۴۰۷ ب ۱۱). در مورد مشکلات ترجمه ی پاره ها تأکید بیشتر لازم نیست: ترجمه نیز اغلب با

در اینجا طرح همهی کارهای انجام شده در این مورد، حتی اگر ممکن باشد، مطلوب نیست. خواهم کوشید تا آنجا که ممکن است ارجاعات ضروری به آراء دیگران را صرفاً در پانوشتها، مطرح کنم. از آنجا که هر تفسیری از این متفکر پارادکسیکال از برخی جهات لزوماً شخصی خواهد بود، از این رو پانوشتهای این کتاب بیش از اندازهی متعارف گسترده خواهد شد. بنابراین، به خواننده توصیه می کنم برای پرهیز از مواجهه با وضعیتی پیچیده و برای به دست آوردن تصویر عمومیِ عرضه شده، متن را بدون پانوشتها بخواند.

می کوشم هم درباره ی پارهها و هم درباره ی شواهد lestimonia ـ که شاید جمعبندی و نقد نویسندگان بعدی از هراکلیتوس است ـ به شرحی قانع کننده دست یابم. اگر نقل اظهارنظرها ، بهتر از پاره در روشن تر و بهتر ساختن موقعیت مؤثر افتد، در نقل آن تردید نخواهم کرد، اما اگر آنها جداً با پاره های قطعی یا با پاره هایی که به احتمال بسیار از هراکلیتوس هستند متعارض باشند، باید به نفع کلمات خود هراکلیتوس کنار گذاشته شوند.

معمولاً محققین اخیر بر این هستند که فیلسوفان و سایر نویسندگان از افلاطون به این سو، به هنگام بیان روشن دیدگاههای اسلاف شان، مقصر نگریسته شوند، مگر آنکه عکس آن ثابت شود. این فرض، دست کم در مورد ارسطو و جانشینانش، بر مطالعه ی مؤثر نگرش خود آنها و پرسش های موجود در اذهانشان مبتنی است؛ نگرش ها و پرسش هایی که با عادات ذهنی و مسایل متفکران قدیمتر، متفاوت است. دیدگاه ارسطویی خود را بر آیندگان تحمیل کرد و برخی فرض ها را به صورت طبیعت ثانوی آنها درآورد. <sup>۱</sup> در مورد هراکلیتوس این پیچیدگی اضافی را نیز داریم که رواقیان عقاید وی را پذیرفتند و آنها را در قالب های جدید ریختند، به گونه ای که در منابع بعدی همواره این امکان وجود دارد که اندیشه های اصلی هراکلیتوس رنگرواقی گرفته باشد.

در حالی که باید این ملاحظات را همواره در مد نظر داشت، با وجود این باید در باب پیروی از عمومیت آن اصل مشروع و طلب دلیل تقصیر آنها نکاتی گفته شود. این کار با نظر به امتیازهایی که نویسندگان قدیم از آن برخوردار بودند، از جمله تنوع مدارک دست اولی که در اختیار داشتند، به نظر میرسد هم متواضعانه است و هم به لحاظ روش شناسانه، درست. داوریهای فلسفی شناخته شده ی آنها در هر مورد ممکن است مربوط یا نامربوط باشد.

بنابراین شیوهای که در اینجا پذیرفتهام، و بی تردید نتایج به دست

 ۱. برای روشن شدن رویکردهای مشاییان به هراکلیتوس و تأثیرات آن مقالهی Jula Kerschensteiner در Ilermes, 1955 توصیه می شود. آمده از آن، همه ی آن اظهادنظرها را یکسره نخواهد پذیرفت. وقتی بپذیریم که هیچیک از شروح ارائه شده درباره ی هراکلیتوس، به طور کلی ذهن او را منعکس نمی کند، این شیوه برای ما کمتر زحمت خواهد داشت.

#### ۲

## منابع

جی. اس. کریک G. S. Krik در کتابش هراکلیتوس: پارمهای جهانی<sup>۱</sup> Heraclitus: the Cosmic Fragments منابع دانش ما درباره ی هراکلیتوس را نام می برد و به ارزیابی آنها می پردازد. این کتاب ما را از بررسی های مقدماتی که با دقت در آن طرح شده است، معاف می کند. اما در این جا درباره ی یکی از منابع، یعنی هیپولیتوس Hippolytus، مدافع مسیحی و اسقف رم در قرن سوم، که کریک در مقدمه ی خود آن را جداگانه مطرح نکرده است، باید مطلبی را اضافه کنم. شرح وی درباره ی هراکلیتوس، بخشی از کتابش تحت عنوان رد همدی ملحدان Refutation of all Heresies را

۱. کمبریج، ۱۹۵۴: مقدمه، بخش ۳: «اظهارنظرهای قدیم درباره اندیشه م هراکلیتوس.» هر چند بخش عمده ی این کتاب فقط با پارههایی سر و کار دارد که «جهان را به مثابه یک کل توصیف می کنند، تا انسان را»، پارههای دیگر و مقدمه ای درباره ی تاریخ و زندگی و منابع مربوط به هراکلیتوس را نیز به طور کلی آورده است. کتاب کریک، در محدوده ی خود، مفصل ترین و معتدل ترین بررسی ای است که تاکنون پدید آمده است، و در صفحات آینده مکرر از آن استفاده خواهد شد. تشکیل می دهد، که در آن وی درصدد است نشان دهد که کافران مسيحيت عمدتاً به واقع احياء كنندگان سيستم الحادي انديشهاند. وي در آغاز کتاب نهم، آراء نوثتوس Noetus را مطرح می کند؛ کسی که فکر مي كرد از آنجايي كه پدر و پسر يكي هستند، پدر در شخص پسر تجسد مى يابد و رنج مى بيند و مى ميرد («partipassianism»). هيپوليتوس مدعى است این کفر، ریشه در فلسفهی هراکلیتوس دارد. از این رو شرح وی از هراکلیتوس، هدف خاصبی دارد. با وجود این، وی یکی از غنی ترین منابع ما در نقل قول های واقعی است، و رهیافت هایش از لحاظ روش شناسی، کافی به نظر میرسد. او مینویسد (نهم، ۱،۸ ، ص ۲۴۱، وندلند): «هدف بعدی من افشاي خطاي تعليم آراء نوئتوسي است، اول بيان عقيدهي هراكليتوس تاريكانديش، و سپس اثبات اينكه جزييات نظام أنها هراكليتوسي است.» تقسيم دوگانهي او از طرح خود با يكديگر سازگار است، و در مورد اول، آن اندازه نقل قول مي كند كه حتى منتقد محتاطي مانند كريك مي نويسد: «هر چند وی به کتاب واقعی هراکلیتوس دست نیافته است، در مجموع جمع بندی خوبی ارائه کرده است» (ص: ۱۸۵، رک: ۲۱۱). کریک پیشتر نمى رود، زيرا عقيده ندارد هراكليتوس كتابي نوشته باشد، اما ماكچيورو Macchioro ایتالیایی (بسیار پذیرفتنی تر از موارد دیگری که انجام داده است) چنین استدلال می کند که هیپولیتوس کتاب واقعی هراکلیتوس را در اختیار داشته است و تمام نقل قول های او از فصل یا بخش واحدی از آن کتاب برگرفته شده است. ماکچیورو اعتماد شایان توجهی بر بیان هیپولیتوس در کتاب نهم، ۱۰، ۸ (ص ۲۴۴ وندلند) دارد: ادر این فصل هراکلیتوس ذهن خود را یکباره آشکار می سازد»، و مدعی است که با این

نقل قول ها مى توان همهى مطالب مهم آن فصل را بازسازى كرد. سرانجام هيپوليتوس به جاى شرح دست دوم ـ سوم تئوفراستوس، كه از صافي رواقى گذشته است، برخى از اظهارات مسلماً اصيل هراكليتوس را ارائه كرده است؛ و حتى اگر رواقيان و مسيحيت در تفسير وى از آن اظهارات دخالت داشته باشند، باز تفسير وى مبتنى بر اين متون است كه وى با آگاهي تمام به اين فرصت را داده است كه آنها را براى خود بخوانيم.

#### ٣

نوشتهها

هر گز در این مورد که هراکلیتوس کتابی نوشته است، توافقی حاصل نشده است. به چنین کتابی همواره از ارسطو به این سو<sup>۱</sup> اشاره کردهاند، اما برخی حدس زدهاند که آن کتاب مجموعه ای از گفته های هراکلیتوس بوده است که شاید پس از مرگ وی جمع آوری شده است. مرددترین آنها کریک است، وی می نویسد (ص:۷):

گمان میکنم هراکلیتوس کتاب در معنایی که ما از آن میفهمیم،

 واژه های به کار برده شده عبارتند از Φύγγραμμα (ابتدا در ارسطو: خطابه، ۱۴۰۷ ب ۱۶) و βιβλίον. مثالها: دیو گنس لائر تیوس، نهم، ۱، «او مغرور و متکبر بار آمد، همچنانکه کتابش نشان می دهد»؛ نهم، ۵: «کتاب وی که منتشر شده است (βιβλίον) و Φερόμενον αντοῦ βιβλίον: شاید فقط «کتابی که منتشر شده است مانند خودش») اثری است درباره ی طبیعت که مهم ترین موضوع آن به شمار می رود، اما به سه بخش تقسیم شده است. سپس بخش ها نام برده شده اند، مطابق با طبقه بندی رواقی، و داستانی هست که بنابرآن هراکلیتوس کتابش را در معبد آر تمیس گذاشته است. نهم، ۱۵: «تفسیر کنندگان کتاب وی بسیارند.» ننوشته است. به نظر میرسد پارهها، یا بسیاری از آنها، صرفاً اظهاراتی منفرد هستند، گنومای ۲۷۵۹۵۷۲: بسیاری از اجزای مربوط به هم این پارهها، متعلق به منابع بعدی است. احتمالاً جمع آوری این گفته ها در حیات هراکلیتوس یا اندکی پس از مرگ وی، توسط شاگردش انجام یافته است. این بود «کتاب»: در اصل، گفتارهای شفاهی هراکلیتوس، که آسان به صورت رساله در آمده است.

البته، همان طور که کریک می گوید، این سخن حدس محض است. گیگون Gigon (Utersuchungen zu Heraklit, 8) استدلال می کند پاره ی ۱ که به دقت تنظیم شده است، باید بخشی از یک کتاب بوده باشد. پاره ای که کریک درباره ی آن می نویسد (ص: ۴۵): «این پاره بلندترین فقره ی نثر هراکلیتوس است که در دست داریم، و گیگون ممکن است ... بر ضد رأی منفرد αραξان قانع شود که می گویند «کتاب» صرفاً مجموعه ای از اظهارات منفرد αραξان قانع شود که می گویند «کتاب» صرفاً مجموعه ای از اظهارات منفرد αραξان قانع شود که می گویند «کتاب» صرفاً مجموعه ای از اظهارات می دید گاه دیلز تمایل دارم.» این واقعیت که بسیاری از نویسند گان قدیم اثر هر اکلیتوس را تفسیر کرده اند، تأثیری در کریک ندارد، زیرا همان طور که وی خاطرنشان می کند، این که اثر هر اکلیتوس مجموعه ای از کلمات قصار باشد، مانع دانشمندان جدید در تفسیر آنها نیست.

دیگران دیدگاه متضادی دارند. در این مورد کی. دیچگرابر .K Deichgräber می نویسد (Philologus, 1933/9, 20):

ما دربارهی گُلچین florilegium چیزی نمی دانیم، کسی هم دربارهی منبع پارههای موجود پیشنهادی نداده است. اثر هراکلیتوس آن چنان گسترده نیست که هستی شناسی جداگانهای را پدید آورد، چنانکه مثلاً در مورد اپیکوروس چنین است. در مورد گسترش فیزیک و تمایل عملی آن می توانیم به خوبی نوشتههای اپیکور را به طور خلاصه

بفهميم.

رگنبوگن Regenbogen (Gnomon, 1955, 310) Regenbogen) می گوید، هم افلاطون و هم ارسطو، کتاب کامل هراکلیتوس را در اختیار داشته اند. موندولفو Phronesis, 1958, 75) Mondolfo)، پس از نقل قول چرنیس Cherniss، یکی از نقادترین متفکران، درباره ی این بیان که «ارسطو احتمالاً کتاب های [پیش از سقراطیان] را به طور کامل دراختیار داشته است»، پیشتر می رود و می گوید: «در مورد هراکلیتوس، خود ارسطو دانش مستقیم و کاملش از متن را اظهار می دارد.» فقره ی مورد نظر ارسطو در خطابه، (۱۴۰۷ ب ۱۱) است که رایس روبرتس Rhys Roberts آن را چنین ترجمه کرده است:

قاعده ی کلی این است که نوشته باید آسان خوانده شود و آسان بتوان از آن ایراد گرفت. این موضوع در جایی که مجموع واژه ها یا بندهای بسیار به یکدیگر مربوط باشند، یا در جایی که نشانه گذاری سخت باشد، مانند نوشته های هراکلیتوس، امکان پذیر نیست. نشانه گذاری [پاره های] هراکلیتوس کاری آسان نیست، زیرا اغلب نمی توان گفت یک واژه ی خاص متعلق به کدام واژه ی قبل یا بعد است. به این ترتیب، هراکلیتوس در آغاز کتاب خود می گوید ... (آنگاه ارسطو پاره ی ۱ را آورده است؛ ص ۵۴ را در زیر ببینید.)

این شاهدی متقاعدکننده است، و حتی اگر کریک بنویسد (ص: ۷): «البته نمی توان اثبات کرد که هراکلیتوس کتابی نوشته است یا نه»، در مورد فقرهای مانند فقرهی نقل شده از ارسطو، مسئولیت بر عهدهی کسانی است که می گویند هراکلیتوس کتابی ننوشته است.

#### ٤

# تاريخ و زندگی

تعیین تاریخ دقیق زندگی هراکلیتوس اهل افسوس Ephesus مشکل است، اما گزارش آپولودوروس Apollodorus ، با شیوههای تردیدآمیزش، ممکن است در بیان اینکه وی در حدود ۵۰۰ پ. م «شکوفا شد» (یعنی چهل ساله شد) تقریباً صحیح باشد. (المپیک ۶۹=۰۰۰-۵۰۰ آپولودوروس منبع دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۱ است). کریک، که خواننده ی علاقهمند به بحثهای مربوط به شواهد و دیدگاههای قبلی باید به مقدمه یوی مراجعه کند، نتیجه می گیرد که اثر فلسفی هراکلیتوس باید تا ۲۸۰ پ. م کامل شده باشد ؛ زمانی که وی مطابق با این حساب شصت سال داشته است. این کسنوفانس مطابق است، همچنین با این احتمال مطابقت دارد که پارمنیدس، که می بایست در آن زمان بیست و پنج سال داشته باشد، قبلاً پارمنیدس، که می بایست در آن زمان بیست و پنج سال داشته باشد، قبلاً

. تلفظ صحيح نام اين متفكر پوڻا گوراس است ـ م.

هراكليتوس راعيناً منعكس مي كند.'

شاید غیر از این موضوع که وی عضو خاندان پادشاهی در افسوس بوده است، چیزی از زندگی هراکلیتوس نمی دانیم. مابقی مطالب را باید حکایاتی برآمده از گفته های وی بدانیم. برخی فکر کرده اند که لقب «فیلسوف گریان» از بدفهمی درباره ی مالیخولیایی melancholia نشأت گرفته است که تئوفراستوس به او نسبت داده است، که در اصطلاح پزشکی مالیخولیا معنی نمی دهد، بلکه بیشتر به معنای «دارای نیروی آنی مالیخولیا معنی برای داستان

۱. برجسته ترین فقرات اینها هستند: پاره ۶، ابیات ۱۰ ۸، پاره ۵، ابیات ۸-۵۷، پاره ۶، ابیات ۲-۲. دیلز تعدادی از پاره های دیگر را اضافه می کند (Interpretence) را ببینید)، اما بعضی از ارزیابی های او بعیدند. هرچند بسیاری برعکس استدلال کرده اند (مثلاً، 2010 r, ZN, 926 به همراه بسیاری ارعکس استدلال کرده اند (مثلاً، 2010 r, ZN, 926 به همراه مراه انکار وجود عمدی گریز به هراکلیتوس را دست کم در یکی از این فقرات غیر ممکن می دانم. به ویژه نگا:

G. Vlastos, AJP, 1955, 341, n. 11, and Kranz, Hermes, 1934, 117 f.

دیدگاههای کریک در صص ۲، ۲۱۱ آمده است. میان مفسران قرن نوزدهم برنایس Bernays و شاستر Schuster و استینهارت Steinhart و پاتین Patin گفتهاند مقصود پارهی ۶ هراکلیتوس است، چنانکه برنت (EGP. (130 نیز چنین گفته است. مباحث مربوط به تاریخ را نستله Nestle خلاصه کردهاست: N. B. Booth, Phronesis, 1957, 93 f.

و نیز به جدیدترین منبع: G. E. L. Owen, CQ, 1960, 84, n, I. در بحت از پارمنیدس دوباره این مسئله را مطرح خواهم کرد، اما در هر صورت در حال حاضر کسی به این مجادلهی راینهارت عقیده ندارد که پارمنیدس قدیمتر از هراکلیتوس بوده است. ۲. دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۳ تا ۵. کریک در باب این حکایات در ص ۳ و بعد بحث کرده است. مشهوری است که در قدیم نام هراکلیتوس را با نام دموکریتوس پیوند میداد؛ داستانی که براساس آن، هراکلیتوس بر نادانی مردم می گریست و دموکریتوس بر آن میخندید.<sup>۱</sup>

استرابو (چهاردهم، ۶۳۲) این افسانه را می آورد که آندروکلوس پسر کُدروس پادشاه آتن، اِفسوس را ساخته است. سپس این شهر به مرکز پادشاهی ایونی تبدیل می شود، و در زمان خود استرابو خانوادهای را که گمان می کردند از نژاد همان پادشاهی اند، شاهان می نامیدند و برای آنها مزیتی خاص، به ویژه مزیتی دینی، قایل بوده اند. هراکلیتوس از این خانواده، و احتمالاً رئیس آن بوده است، زیرا «پادشاه» نامیده می شد، اما وی این افتخار را به برادرش و اگذار می کند. ۲ خواه این داستان حقیقت داشته باشد یا نه (مانند داستان های دیگر درباره ی او، انگیزه ی آشکاری برای ابداع آن در نوشته های خود وی، متناسب است: اشراف زاده ای از سلسله ای عالی و اصل و نسب دار، که بر بی اعتنایی به امتیازات اعطا شده از سوی مردم مباهات می کرد؛ مردمی که وی آنها را مانند همهی نوع بشر در هر جا، به شدت تحقیر می کرد. بر اساس حکایت مشابهی، وقتی دیدند با کودکان تخته نرد بازی می کند و از علت آن پرسیدند، گفت: «چرا تعجب می کنید، شما برای

- ۲. آنتیس تنس رودسیایی Antisthenes of Rhodes (قرن دوم پ. م) Successions، به نقل از دیو گنس لائر تیوس، نهم، ۶.

هیچ خوشحالید؟ آیا این از بازی سیاست با شما بهتر نیست؟» (دیوگنس لائرتيوس، نهم، ٣). از اين گونه حكايات به جز نشان شهرت وي برنمي آيد، اما خود وي مي گويد (باره ي ۴۹): «يک مرد، اگر بهترين باشد، در نظر من ده هزار مرد است»، و (پارهی ۳۳): «قانون چیزی به جز پیروی از توصیهی شخص نیست.» ایده های طرفداری از برابری انسان ها او را خشمگین مي ساخت. او مي گويد: «بايد تک تک مردان بالغ افسوس خود را حلق آويز کنند و شهر را به جوانان واگذارند، زیرا آنها هرمودوروس Hermodorus را، که در میانشان بهترین بود تبعید کردند و گفتند: «بگذار در میان ما کسی برتر نباشد، یا اگر باشد، در جای دیگر و در میان دیگران باشد.» ' نیز می گوید: «گستاخی باید سریعتر از یک حریق بزرگ فرو نشانده شود» (بارهی ۴۳). منظور او از گستاخی hybris باید همان منظور تئوگنیس باشد، يعنى ناتواني از حفظ موقعيت شايستهي خود به دليل پايين بودن تراز نظم. مردم عاقل از قانونِ درست مانند حصارهای شهر دفاع می کنند (پاره ی ۴۴)، قانونی که توصیهی یک فرد است. این نتیجهی گریزناپذیر اصل برتر است، زيرا همه ي قوانين انساني از يک قانون الهي استنتاج مي شوند (پاره ي ۱۱۴)، و تنها اندکی از مردم توانایی خود در فهمیدن آن را نشان میدهند. دیدگاههای سیاسی او، آشکارا پس زدن دموکراسی است، و هر چند شخصیت او شدیدا پیچیده است، جا دارد با کناره گیری شدید او از مردم، أغاز كنيم.

 باره ۱۲۱، بسیاری از نویسندگان قدیم آن را آوردهاند، مانند: استرابو، سیسرون، دیوگنس. گویند که این هرمودوروس به رم رفت و در تدوین قانونهای الواح دوازده گانه هم دستی داشت: Burnet, EGP, 131, n. I.

## ابهام گویی و تحقیر انسان

شهرت وی به ابهام گویی عملاً در سراسر جهان باستان فراگیر شده بود. او از پارادکس و جملات منفرد، در لفافه ای از اصطلاحات ما بعد الطبیعی و نمادین، حظ می برد. نحله ای از پیروان او، این عشق به پارادکس و معما را، بدون حفظ اصالت آن، به ارث بردند و افلاطون شرح جذابی از غلو ایشان درباره ی خصوصیات اخلاقی استاد را گزارش کرده است. سقراط گفته است که آموزه ی سیلان دایمی هر چیز به مباحثات مهمی انجامیده است. تئودوروس ضمن موافقت با این سخن، اضافه می کند:

به واقع این امر در ایونیا به شدت رواج مییافت. اتباع (٤ἰαῖροι) هراکلیتوس این آموزه را با بالاترین توان سرمشق خود قرار دادند. هیچ بحثی درباره ی این اصول هراکلیتوس ـ یا به تعبیر دیگر اصول هومر یا حتی حکمای sages باستان ـ با خود اهل اِفسوس که می گفتند با این اصول آشنایند، وجود نداشت؛ شما در این باره می توانستید با دیوانه نیز سخن گویید. آنها با وفاداری به رساله های خودشان جداً ادبی در سیلان دایم بودند؛ توانایی آنها در توقف و توجه به یک استدلال یا پرسش ... کمتر از هیچ بود... وقتی سوآلی مطرح می شد، از کلمات قصار وحی آسا و بدون کمترین اضطراب خودشان گلچین می کردند تا بر شما بتازند؛ و اگر سعی می کردید چیزی از آنها بفهمید، ۱ دیگری با استعارهای جدید و جعلی شما را مبهوت و حیران می ساخت ... شاگردی و استادی در میان آنها وجود نداشت... هر یک الهام خود را در هر جا دست می داد مطرح می کرد و هیچکدام از آنها فکر نمی کرد که دیگری نیز چیزی می فهمد.<sup>۲</sup>

این بیشتر شبیه ادا درآوردن است، اما آنها از جنبههای بسیار (فیالمثل، در این ادعای فردگرایانه که شاگرد هیچکس نیستند، بلکه علم لَدُنی self-inspired دارند) فقط از رهبر خود تقلید می کردند.ارسطو ابهام این سبک را پیش از این مورد توجه قرار داده است (ص: ۱۹، در بالا). جملهای از دیوگنس که به راحتی می توان آن را به تئوفراستوس نسبت داد،

- سقراط می گوید که هراکلیتوس از آموزه یسیلان جهانی هومر نیز دفاع کرده است، بر این اساس که وی خدایان آب اکتانوس Oceanus و تتوس Tethys را اصل تمام اشیاء دانسته است. این امر آن تأثیر جدی را که در این جا به مثابه آموزهای فلسفی به هراکلیتوس و پیروان او نسبت داده شد ندارد.
- ۲. نثای تتوس، ۱۷۹D و بعد، ترجمه ی کرنفورد. همان طور که تسار می گوید (ZN, ۹۳۹ f): «مکتب هراکلیتوس مدت ها پس از مرگ بنیان گذار آن تداوم یافت. افلاطون گواه ماست که این مکتب در آغاز قرن چهارم در ایونیا، به ویژه در افسوس، به آیین مهمی تبدیل شده بود.» ولمن Wellmann با این سخن مواقق است (RE, VIII, 507)، هر چند چیزی به آن اضافه می کند که احتمالا معقول است: «اما از شاگردان چیزی نمی شنویم که نظام استاد را به نحو شایسته یعرضه کند یا توسعه بخشد.» درواقع، ملاحظات هزلی افلاطون بر آن است که همه ی آنها جزو ناشایست ترین پیروان بودند، اما چیزی در این ملاحظات وجود ندارد تا پیشنهاد کند که ارجاعات وی به فرقه ای هراکلیتوسی را نباید به طور کلی جدی گرفت، چنانکه کریک جدی نمی گیرد (ص: ۱۴).

بعد از ذکر برخی از عقاید وی، می گوید: «اما او هیچ چیزی را به روشنی عرضه نمي كند.»<sup>١</sup> در اواخر دوران باستان اين ابهام به صورت ضرب المثل درآمد. تيمون اهل فيلوس در قرن سوم ب. م عنوان «لغز گو Riddler» را بر وي ارزانی داشت، و عنوان مناسب دیگر عبارت بود از «تاریک the Dark." به عقیده ی لوکرتیوس Lucretius (یکم، ۶۳۹): «زبان او بسیار مبهم» بود، و فلوطين شكايت داشت (انثاد، چهارم، ٨، ص ۴۶۸) كه: «به نظر مي رسد وي متشابه سخن مي گويد، و مقصود خود را به دقت آشكار نمي سازد، شايد به این دلیل که می خواهد ما در درون خود به جست و جو بپردازیم، همچنانکه خود با پیروزی به جست و جوی خویش پرداخته بود.» (رک: پارهی ۱۰۱). قطعاً شخص به هنگام خواندن يارههاي هراكليتوس تمايل پيدا مي كند كه با کُتا Cotta در محاورهی سیسرون موافقت کند که هراکلیتوس عمدآ مقصود خود را پنهان مي کرد، و ختي از توصيهي او پيروي کند و از خواندن آنها دست بشوید. اما این سکه روی دیگری نیز دارد که البته با روی اول آن ناسازگار نيست و دست کم يکي از قدما بر آن تأکيد کرده است. در ديو گنس (نهم، ۷) این فقره را می یابیم: «وی در رساله ی خود سر فرصت به وضوح کامل سخن می گوید"، چنانکه حتی کودن، انیز می توانند ترفیع روح را اخذ و تجربه کنند؛ و اختصار و سنگینی بیان وی سنجش نایذیر است.»

 ۱. از آنجا که هم داوری کلی قدیم و هم بیان بسیاری از پارهها این مطلب را تأیید می کند، به نظر می رسد به طور کلی دلیلی وجود ندارد که چرا کریک معتقد است این عبارت «اولاً بر این دلالت دارد که منابع تئوفراستوس کافی نبوده است....» (ص: ۲۷).
 2.αίνίκτης Timon ap. D. L. IX, 6; σκοτεινός.
 مثلاً در ۲۷, 25, p. 642.
 3.έκβάλλει. Cf. εκβάλλουσι in Plato, Theaet. 180 B.
 بعدها نیچه این عبارت را آورده است: «احتمالاً هیچکس همواره واضح و روشن ننوشته است.»

quoted by G. Burckhardt, Heraklit, n. d., p. 15.

همان طور که خود وی می گوید (پاره ی ۲۲): «آنان که زر می جویند، بسیار زمین می کاوند و اندک می یابند.» زر برای حفظ کردن است؛ حتی اگر سر فرصت از احساس منسوب به سقراط در حکایتی تردید آمیز حمایت کنیم (دیو گنس لائر تیوس، دوم، ۲۲). اوریپیدس در پاسخ این پر مش که درباره ی کتاب هراکلیتوس چه می اندیشد، گفت: «آنچه می فهمم عالی است، بی تردید آنچه نمی فهمم نیز چنین است؛ اما غواص باید بود تا به غور آن

هراکلیتوس، براساس این بینش بود که معتقد شد اغلب مردم حقیرند. نوشته هایش این مطلب را نشان می دهند، چنانکه از چند نقل قول زیر برمی آید.

پاره ی ۱. دیگران از آنچه در بیداری انجام می دهند ناآگاهند ، درست همانگونه که آنچه را در خواب انجام می دهند ، فراموش می کنند . پاره ی ۱۷ . بسیاری اینگونه اشیاء را نمی فهمند ، درواقع ، کسانی که با این اشیاء سر و کار دارند ، نمی توانند آنها را تمیز دهند ، هر چند این اشیاء را آموخته باشند ؛ اما گمان می کنند آنها را تمیز داده اند .<sup>۱</sup> پاره ی ۱۹ . هراکلیتوس در ملامت ناباوری عده ای می گوید : نه می دانند چگونه بشنوند ، نه می دانند چگونه سخن گویند . پاره ی ۲۹ . بهترین ، از همه چیز برای یک چیز دست می کشد ... اما پاره ی ۳۴ . بهترین ، از همه چیز برای یک چیز دست می کشد ... اما پاره ی ۳۴ . ابلهان آنگاه که گوش سپارند ، چونان کرانند . این مَثَل پاره ی ۲۴ . ابلهان آنگاه که گوش سپارند ، چونان کرانند . این مَثَل پاره ی ۲۹ . ابلهان آنگاه که گوش سپارند ، چونان کرانند . این مَثَل پاره ی ۲۹ . ابلهان آنگاه که گوش سپارند ، چونان کرانند . این مَثَل پاره ی ۲۹ . ابلهان آنگاه که گوش سپارند ، چونان کرانند . این مَثَل

Wilamowitz, Glaube, II, 114, نتن دقیق هر چه باشد (در این مورد نگا: ,N Niamowitz, Glaube, II, این پاره قطعاً به نظر می رسد بر n. I and Gilgon, Unters. zu H. 17) این پاره قطعاً به نظر می رسد بر ضد آرخیلوکوس Archilochus است، پ. ۸۶ Diehl رک: پاره ی ۴۲ در پایین.

(شاید یادآور حکایت نقل شده در ص: ۲۳، یا حتی منشأ آن باشد.) پارهی ۱۰۴. اندیشه یا ذهن آنها چیست؟ به ترانه سرایانِ عوام باور دارند و عوام را معلم خود می پندارند، نمی دانند بسیاری از مردم بَدند <sup>۱</sup>، و خوبان اندک.

می توان در این مورد پارههای ۹ و ۹۷ را به عنوان نمونهای از «متشابه سخن گفتن» که فلوطین به آن اشاره داشت، اضافه کرد:

می توان پاره های ۲ و ۵۶ و ۷۲ و ۸۷ را نیز آورد. چنین است کناره گیری او از نوع بشر. درباره ی فیلسوفان و شاعران نیز رأی بهتری ندارد:

پارهی ۴۰. یاد گرفتن بسیار (polymathie)، فهم نمی آموزد. و گرنه به هسیود و فیثاغورس، یا همچنین به کسنوفانس و هکاتائیوس آموخته بود. پارهی ۴۲. هراکلیتوس می گوید شایسته بود هومر از رقابت و انتقاد بیرون می ماند، و آرخیلوخوس نیز. پارهی ۵۷. هسیود آموز گار بیشتر مردم است. ایشان باور دارند که او بسیار می دانست - مردی که نتوانست روز و شب را تمیز دهد! زیرا

Bias of هراکلیتوس در اینجا از سخن منسوب به بیاس اهل پرین Bias of Stob. Ecl.III, I, نگا: Priene یکی از هفت حکیم قدیم استفاده میکند (نگا: Priene, DK, I, p. 65). وی در پارهی ۳۹ از بیاس تمجید میکند.

آنها یکی هستند.'

یک یا دو پاره نیز وجود دارد که مشابه این پاره هاست، اما در پرتو پاره های دیگر می توان فهمید که این پاره ها احتمالاً نمایانگر جنبه ی دیگر هراکلیتوس اند: احساس دینی او در مورد بی ارزشی دانش انسانی در سنجش با دانش الهی. پاره ی ۲۸ از اینگونه پاره هاست (متن برطبق تصحیح دیلز): «دانش بسیاری از مردان مشهور چیزی جز عقیده نیست.» این پاره را باید در پرتو پاره هایی مانند پاره های زیر خواند:

۷۸. طبیعت انسانی بصیرت ندارد، اما طبیعت الهی دارد. ۷۹. در چشم خدا انسان بچه است، همانگونه که کودک در چشم مرد. ۸۳. خردمندترین مردم، در سنجش با خدا، از نظر حکمت و زیبایی و همهی چیزهای دیگر، مانند بوزینه ظاهر می شوند. ۱۰۲. برای خدا همه چیز زیبا و خوب و عادلانه است، اما انسانها بعضی چیزها را عادلانه و بعضی دیگر را ناعادلانه می دانند.

بی تردید سبک نمادی و رمزی گفته های هراکلیتوس تا اندازهای ناشی از حقارتی است که وی در بسیاری از کسانی که دوست داشتند در اثر او بنگرند، احساس می کرد. حقیقت چیزی است که همگان باید کسب کنند (در زبان هراکلیتوس «همگانی common»)، با این حال بسیاری از مردم برای دیدن آن کُند ذهن اند، و چنان می زیند که گویا حکمت «شخصی» private دارند (پارهی ۲). هراکلیتوس با به کار گرفتن زبانی که احمقان فهم کنند خود را پست نمی کند، حقیقت نیز در این زبان بیان ناشدنی است.

۸. هسیود، همرا Hemera را دختر نوکس Nyx می داند (پیدایش خدایان، ۱۲۴).
 انتقاد از هسیود در پارهی ۱۰۶ شاید بیان تغییر شکل یافته یاین پاره باشد (کریک، ۹-۱۵۷).

بگذار آن کس که برای شنیدن گوش هایی دارد، بشنود. ۱

دومین دلیل ابهام گوییِ هراکلیتوس در خلال بحث آشکار خواهد شد، یعنی این که محتوای اندیشهی وی نسبت به هم عصرانش بیش از اندازه موشکافانه است، چنانکه زبان عصر وی برای او ناکافی بوده است. گاهی نماد و پارادکس تنها ابزار اوست.

 ۲. کلمنت Clement (جُنگ، پنجم، ۱۴، ص ۷۱۸) پاره ی ۳۴ را با این سخن عیسی (علی نبینا و آله و علیه السلام) می سنجد.

ویژگی پیامبرانه

سوم این که بی تردید هراکلیتوس باور داشت که دارنده ی حقیقت مطلق است، باوری که طبیعتاً بیشتر به بیان پیامبر گونه منتهی می شود تا به بیان مُناظره ای. او همچون شخص الهام شده سخن می گوید ، و اگر سبک او را غیبگویانه oracular بنامیم، استعاره نگفته ایم. یکی از اندک کسانی که هراکلیتوس بدون تحقیر از آنها یاد می کند ، سیبول اyos است ، به سبب بدهان جنجالی » و عبارت های «بی پیرایه و اندوه ناک اش (پاره ی ۹۲). <sup>۲</sup> آنچه هراکلیتوس درباره ی آپولوی دلفی می گوید بیشتر جالب است (پاره ی ۹۳): «خداوندگاری که صاحب غیب در دلفی است نه سخن می گوید ، نه مقصود خود را پنهان می کند ، بلکه به آن اشارت می کند. » یعنی ، ویژگی سبک غیبگویانه، ارائه ی تصوری است از شیء ، نه آشکارا نام بردن آن. در این جا

 ۱. اطمینان از اینکه جمله ی پلوتار ک در این جا با چه دقتی کلمات هراکلیتوس را عرضه می کند مشکل است؛ اما رک:

Clem. Strom. I, 15, p. 358 (quot. Bywater ad loc, fr. 12).

باد با نیروی ضرورت می وزند، و وزشی با وزشی درهم می آمیزد، و پریشانی بر پریشانی قرار دارد» ـ به عبارت دیگر، کارگاهی آهنگری (هرودوت، یکم، (۶۱) . ابهام عمدی بیان، ویژگی ای است که معروف ترین نمونه ی آن عبارت است از پاسخ داده شده به کرو تسوس Crocsus که وی امپراتوری بزرگی را ویران خواهد ساخت. اینگونه دو پهلو سخن گفتن نشان سبک خود هراکلیتوس است، و وی آشکارا از مثال غیبگو پیروی می کند.<sup>۱</sup> چیزهای بسیاری در پاره ا بیشتر نشان آموزگاری دینی اند تا آموزگاری فلسفی، فی المثل تفاخر توأم با تواضع او . هراکلیتوس حقیقت را چنان دیده است که پیش از وی کسی ندیده بود، با وجود این فقط حامل حقیقت است: «گو ش کنید، نه به من، بلکه به لو گوس Logos» (پاره ی ۵۰). آهراکلیتوس به رغم اینکه شاعران را محکوم می کرد و ادعای الهام آنها را غلط می شمرد، متقاعد شده بود که خود دارای الهامی درونی است: «من خویشتن را می پژوهم».

 ۸. هُلشر U. Hölscher توازی بین سبک هراکلیتوس و غیبگویی را توسعه داده است، در B. Snell», بی. اسنل Festschrift Reinhardt», 72 f، در Herms, 1962, p. 372 در این مورد حکایتی آورده است که هراکلیتوس درباره یه هومر گفته است (پاره ی ۵۶، مربوط به پانوشت ۲ ص: ۸۴). اهمیت دینی این وضعیت را پی. مرلان P. Merlan به خوبی آورده است در: Prov. 11th Int. Congress of Philosophy, vol. XII, 56-60.

۲. برای ارزیابی این پاره باید تفسیر گیگون از پاره ۲۸ را اصلاح کرد. وی این پاره را مطابق با مقصود آلکمایون در پاره ۱، یا کسنوفانس در پاره ۲۴ توضیح می دهد (ص: ۱۲۸)، اینگونه: «بیانی حکیمانه در محدود ساختن دانش خود». وقتی هراکلیتوس دانش انسانی را در سنجش با دانش الهی تحقیر می کند، کسی نمی تواند، در پرتو پاره های دیگر، بگوید که وی همواره خود را نیز مشمول می داند. برای کسی که خود را پیامبر می نگرد در این جا ناسازگاری وجود ندارد. عیسی (علیه السلام) که می تواند بگوید اهر کس مرا از خود منیست.» درونی انسان را با دانش اکتسابی مقابل می نشاند (یعنی با «بسیار دانی»، که هراکلیتوس آن را تحقیر می کند). وی همچنین مدعی است چنان سخن می گوید که فقط مردان فهیم می توانند بدون تفسیر آن را دریابند.<sup>۱</sup> هیچ تعارضی بین خودآموز sclf-taught بودن و الهام الهی وجود ندارد. فمیوس Phemius شاعر هومری دوره ی باستان خود را خودآموز autodidaktos می نامید، دقیقاً به این دلیل که خدا داستان های منظوم را در قلب او می دمد (ادیسه، بیست و دوم، ۳۴۷). این شباهت ها را نباید نادیده انگاشت. اینها صرفاً مسئله ی صور بیان نیستند. زبان هراکلیتوس قطعاً او را در طرف الهام شده ها قرار می دهد: شاعران و پیامبران و آموزگاران عرفانی ـ دینی، که دوست دارند رازگونه سخن گویند تا ملخدان آن را فهم نکنند. ما می توانیم، و نباید، انتظار داشته باشیم چنین مردی نگرش عقل گرایانه ی ملطیان را داشته باشد.

شکایت هراکلیتوس از همهی انسانها از اینجاست. انسانها در دریافت درونی، هم دربارهی خود و هم درباره یچیزهای اطراف خود، کورند. «اکثر انسانها» از اشیاء اطراف خود به کمک حواسشان آگاه میشوند، اما قادر به تفسیر آنها نیستند. به فقره یپیش از این نقل شده میتوان پاره ی ۱۰۷ را اضافه کرد: «چشمها و گوش ها برای انسانها گواهان بدی هستند، اگر آنها روحهایی داشته باشند که زبان نهفم باشند.»<sup>۲</sup> فیلسوفان و شاعران بدند، زیرا دانش را گرد می آورند اما قادر به فهم آن نیستند. این مطلب، هر چند در لفافه ی واژه های آشنا بیان شده است، مفهوم

۱.Pind. Ol. II, 83-6.
 استعاره ی پیندار درباره ی پیکانها همان چیزی است که افلاطون برای توصیف سبک پیروان هراکلیتوس به کار گرفت (ص: ۲۵ در بالا).
 ۲. بازباروس βαρβαρους شخصی است که صداهای ادا شده از سوی فرد متمدن (یعنی، اهل یونان) را می شنود، اما چون یونانی نمی داند، نمی تواند مقصود او را دریابد.

جدیدی دارد، زیرا مقابله بین بسیارانی و حکمتِ حقیقی امری عمومی در نظر می آید. آرخیلوخوس ' بیتی دارد که ضرب المثل شده است، و اغلب به عنوان ضرب المثل نقل می شود و به دیگران نسبت داده شده است: «روباه حیله های بسیار دارد، اما خارپشت یک حیلهی بزرگ.» آئسخولوس نیز به همین شیوه می نویسد: «آن کس که چیزهای بسیار می داند خردمند نیست، خردمند آن است که چیزهای سودمند می داند.»<sup>۲</sup>

. (شاعر قرن هفتم پ. م ـ م.)

2. Archil. fr. 103 D. πόλλ οῖδ ἀλώπηε ἀλλ ἐχῖνος ἐν μέγα. Aesch. fr. 390 N. ὁ χρήσιμ είδως ούχ ὁ πόλλ ἑιδως σοφος. ٧

## نسبت با متفکران قدیم تر

بسیاری کوشیده اند اندیشه یه مراکلیتوس در توفیق فلسفی را، با تحت تأثیر این یا آن متفکر پیش از سقراطی دانستن آن، ریشه یابی کنند. کی. راینهارت فکر می کند که اندیشه ی هراکلیتوس کوششی است برای برخورد با استدلال ذوحدین پارمنیدس، و أ. گیگون کلید این مسئله را در تأثیر مستقیم کسنوفانس یافته است. اما هیچیک از این کوشش ها چندان موفقیت آمیز نیست. هراکلیتوس پیش از پارمنیدس می نوشت. و شعر پارمنیدس شامل ارجاع کم رنگی به هراکلیتوس است. این قول که دیوگنس (نهم، ۵) نقل می کند که «بعضی گفته اند هراکلیتوس شاگرد کسنوفانس بوده است»، بی ارزش است. هراکلیتوس هرگاه از کسنوفانس یاد می کند به شدت

I.Reinhardt, Parmenides, 155 ff; Gigon, Unters. zu H. 1935. Gnomon, بررسی نوشتهی گیگون توسط بروکر W. Broecker را در W. Broecker را بسیاری از متفکران از جمله خود گیگون نقد کردهاند. ۲. «آشکارا غلط است»، R7, n (محتمل نیست»، برنت EGP, 131. همچنین کریک، ص ۶ را ببینید. نقادانه است (پارهی ۴۰)؛ گیگون نیز نمی تواند ادعا کند که مدرک درونی قویای در این مورد ارائه داده است. اخیراً جی. ولاستوس (AGP, 1955) (AGP, 1955 این برنهاد را ارائه کرده است که برای فهمیدن هراکلیتوس باید اندیشههای او را با دو اندیشمند ملطی، یعنی آناکسیمندر و آناکسیمنس، مرتبط بدانیم. اما هیچ کوششی برای ربط دادن مستقیم و مثبت هراکلیتوس به اسلاف او شانس موفقیت بیشتر نخواهد داشت. به احتمال زیاد او بیش از آنکه چنین کوشش هایی فرض می کنند، منفرد بوده است. در هر صورت قصد خود وی این بوده است، و این حکم که وی از هیچکس نیاموخته است از اظهارات خود وی<sup>۱</sup>، و تحقیر کلی هم نوعانش، چه فیلسوفان و چه دیگران، و ویژگی شدیداً فردی اندیشه یاو نیز برمی آید.

۸. می توان به پاره ی ۱۰۱، پند پاره ی ۷۴ را افزود: نباید «مانند کودکان خانواده های ما» عمل کرد. این امر از شیوه ی دلفیانه ی هراکلیتوس سرچشمه می گیرد، که «سخن نمی گوید، بلکه اشارت می دهد»، و مارکوس اورلیوس که این عبارت را نقل می کند (چهارم، ۴۶، یادداشت پاره ی ۵) بی شک بر حق است آنجا که این پاره را به معنای «پیروی از سُنت» تفسیر می کند. همچنین استل (۲۵۸، ۱۹۲۶، ۲۵۸) این نهی را به این معنی می گیرد که شخص بر تجربه ی شخصی خودش متکی باشد، نه بر سُنّت یا بر آنچه از دیگران گرفته است. روش های فلسفی: خودکاوی

به این ترتیب، هراکلیتوس پیامش را، که آن را حقیقتی ازلی می دانست، از قلمی انزوای خودکاوی ابلاغ می کند. دیو گنس می نویسد: «او پیرو هیچکس نبود، اما می گویند در اثر خودکاوی همه چیز را از پیش خود آموخته است.» اکنون از دو مکتب فکری که در قرن ششم آغاز شدند، یعنی ایونی و ایتالیایی، و از مقابله یالهام و تمایلی که عرضه می کردند، بعضی تصورات را داریم. سیستم های بعدی را اغلب می توان در رابطه با این دو مکتب بهتر فهمید؛ یا به عنوان صورت های تحول یافته ی این یا آن مکتب و کوشش هایی برای ترکیب آنها، و یا به عنوان عکس العمل هایی بر ضد آنها. اکنون وقت آن رسیده است که اندیشه ی هراکلیتوس تبیین شود، اگر اصلاً آموزه های هر دو مکتب، نخواست از هیچکدام پیروی کند (همان طور که در واقع نخواست از هیچکدام پیروی کند (همان طور که در واقع نخواست از هیچکدام پیروی کند (همان طور که در واقع نخواست از هیچکس تبعیت کند)، و بر ضد فیثاغورس با درشتی فهم (پارهی ۴۰) محکوم میکند. در پاره ی ۱۲۹ داریم: افیناغورس پسر منسارخوس بیش از همه ی مردم پژوهش (historie) کرد، و با گزینش از این نوشته ها (؟) حکمت خاص خودش را پدید آورد؛ نوعی بسیاردانی، نوعی فریب.» <sup>۱</sup> پاره ی ۸۱ نیز متضمن این است که هراکلیتوس فیناغورس را «پادشاه فریبکاران» می نامد، و پاره ی دیگری (۳۵) می گوید: «مردانی که فیلسوفند باید درواقع بسیاری چیزها را پژوهش کنند.» با نظر به عقیده ی شناخته شده ی وی درباره ی storie، و تحقیر دانستن چیزهای بسیار به جای حقیقت واحد، این کلمات باید به شدت طعنه آمیز باشند. همچنین را واتی گزینش فیناغورس به عنوان رئیس متعاطیان historie از سوی زمان واژه ی «فیلسوف» مخصوصاً بر فیناغورس و پیروان او اطلاق می شده است (جلد ۳ فارسی، ۴۶)، کاملاً آشکار می شود که مقصود وی کیست. (درباره یاین پاره، همچنین رک: جلد ۳ فارسی، ۱۰۶.)

از تمام این بی حرمتی درباره ی دیگران می توانیم به صورت سلبی روش خود هراکلیتوس را استنتاج کنیم. روش او historie نیست، چنانکه هکاتاثیوس و اندکی بعد هرودوتوس به آن شیوه اشتغال داشتند؛ یعنی، مسافرت به سراسر جهانِ شناخته شده و پرسش از هر گونه مردم و گردآوری دانش موجود، یا مطالعه ی طبیعت خارجی – اجسام آسمانی، پدیده های علم کائنات جو و زمین لرزه ها و مانند آن – چنانکه ملطیان انجام دادند. روش او سیار دانی polymathie نیز نبود، یعنی یادگیری تا آن جا که ممکن است از مطالعه ی شاعران حاصل آید، شاعرانی که در یونان آموز گاران مردم در الهیات و اخلاقیات و موضوعات دیگر از جمله حتی هنر ما و صنایع شناخته شده بودند. ماهیت روش خود وی در جمله ی کوتاهی که پیش از این نیز نقل

۱. من فیالمثل با برنت (EGP, 134) و کریک (۳۹۰) موافقم که دلیلی برای تردید در اصالت این پاره وجود ندارد. شد، یافت می شود (پارهی ۱۰۱): «من خود را می پژوهم.» چند نویسندهی قدیم این اظهار نظر رسمی را نقل کردهاند. پلوتارک (Adv. Colot. III 8 c)) بر این پاره اضافه می کند که سخن دلفی که هراکلیتوس آن را بسیار تحسین می کرد، این بود: «خودت را بشناس». <sup>۱</sup>

فعل به کاربرد شده (دیزمای μαμαν) دو معنی اساسی دارد: (۱) جست و جو کردن، چنانکه در ایلیاد ، چهارم، ۸۸: «در جست و جوی پانداروس برآمد، تا ببیند می تواند او را در جایی بیابد »، یا تئوگنیس ۴۱۵؛ (۲) پرسیدن، جویا شدن کسی، پیدا کردن. نمونه ی این کاربرد عبارت است از هرودوت، چهارم، ۱۵۱: «آنها مأمورانی به کُرت Crete فرستادند تا بپرمند (یا دریابند، ۱۵۹ فرانی از کرتیان یا از بیگانگان ساکن کرت میسی به لیبی رسیده است. اما عبارت دیگری در هرودت، هفتم، ۱۴۲ مسی به لیبی رسیده است. اما عبارت دیگری در هرودت، هفتم، ۱۴۲ دریافت کنند، و آن توصیه ی مشهور اعتماد بر دیوار چوبی را دریافت دریافت کنند، و آن توصیه ی مشهور اعتماد بر دیوار چوبی را دریافت در باب معنی آن غیبگویی جست و جو کردند (۷۵ فرستادند قانها هراکلیتوس قطعاً «خود را میکاوید»، به این معنا که میکوشید طبیعت میدی خویش را کشف کند. اما کاربرد شربخش این واژه در کتاب هفتم هردوت احتمالاً مقصود او را بهتر روشن می سازد. آنیان در جست و جوی

۱۹۶ دیلز واقعاً از هراکلیتوس نباشد، به نظر میرسد شاید ریشه
 ۱۹۶ در پاره، ۱۹۶ داشته باشد نه چنانکه کریک فکر می کند (ص: ۵۶) در پاره، ۲.
 2.Hölscher in Festschrift Reinhardt, 76

می گوید: «واژهی δί϶ησθαι در استعمال ایونی همواره برای پرسش از کاربرد غیبگویی ها به کار می رفته است.» اما نمونه هایی که وی می آورد (ادیسه، پانزدهم، ۹۰، یازدهم، ۱۰۰) هیچکدام ضرورتاً این معنی را ندارند، و او نمی تواند عبارت هرودوت را نقل کند، این واژه، هر چند در ارتباط با غیبگویی به کار رفته است، هر گز معنی مشورت با آن را نمی دهد. غیبگویی نبودند و از آن سوآل نمی کردند: آنها این کار را انجام دادند و پاسخ خود را دریافت کردند. اما این پاسخ مانند هر غیبگویی دیگر معنای ظاهر و معنای باطن داشت، و آنها کاوش می کردند تا معنای باطن را در زیر ظاهر به دست آورند و حقیقت آن را کشف کنند. سقراط نیز همین کار را انجام داد. هنگامی که یکی از پاسخ های دلفی را با معنایی بس ظاهری به او گفتند، از خود پرسید: «معنی نهفته در این پاسخ چیست؟»<sup>۱</sup> این که چنین لغز، یا معنای نهفتهای باید در پاسخ هات وجود داشته باشد صرفاً یک انتظار است، زیرا این انتظار نشان کارآیی طبیعی غیبگویی است. یافتن تبیین زیرا دواقعیت دوست دارد خود را پنهان کند.»<sup>۲</sup> این تبیین بیشتر در لو گوس واحدی که اندیشه می تواند آن را اخذ کند و بصیرت می تواند کسب کند. اگر کسی بصیرت کسب لو گوس را داشته باشد، می تواند آن را در طبیعت خارجی دریابد، البته نه از طریق انباشت دانش؛ لو گوس در هر کس کاملاً

1.τί ποτε αίνιττεται; Apol. 21B.

متفکرانی که گمان میکنند پرسش سقراط درباره ی این پیام نشان این بود که «ثابت کند خدا دروغگوست» وقتی دریابند که سقراط پیش می رود تا خود را عمل کننده ای «در اطاعت از خدا» و آماده در «خدمت» به خدا توصیف کند طبیعتاً خود را با معما رودررو می یابند. اما درواقع آنها سقراط را بد فهمیده اند. سقراط فقط کاری را می کند که هر انسان درباره ی پاسخ دلفی می کند: جست و جوی معنایی که در باطن سخن نهفته است.

۲. پارهی ۹۲۳: «Φύσις καθ 'Η. κρύτιτεσθαι φιλεĩ» به اندازهی کافی دربارهی معنای فوزیس Φύσις در این عبارت نوشته اند. کریک، ۳۱-۲۲۷، بحث مشبعی دربارهی دیدگاه های قدیم تر دارد، و خود نتیجه می گیرد فوزیس به معنای «ساختار واقعی» اشیاء است. من با این نظرگاه کریک کاملاً موافقم، اما نمی توانم مانند او نتیجه بگیرم که واژهی انگلیسی «naturc» روی هم رفته ترجمه ی بدی است. بنابراین، به عقیده ی من مقصود هراکلیتوس از دو واژه ی پاره ی ۱۰۱ نخست این است که «من اندیشه ی خود را متوجه درونم می کنم و می کوشم خویشتن واقعی ام را کشف کنم »؛ دوم این است: «من از خویشتن می پر سم »؛ سوم این است: «من پاسخ ها را مانند پاسخ های دلفی، لغز گونه، در حقیقت واحدی پنهان می دانم، و می کوشم معنای واقعی خویشتن را کشف کنم؛ زیرا می دانم اگر خود را بفهمم، لو گوس را نیز که ساختار واقعی هر چیزی است به خوبی درک خواهم کرد.» از این رو شگفت انگیز نیست مردی که چنین نظر گاهی دارد سهم بسیار اند کی در آنچه علم می نامیم داشته باشد، و بیشتر بر اساس شهود به نتیجه گیری بپردازد تا بر اساس مشاهده و تحلیل داده ها. فیلسوفان بعدی در سنت علمی – مردانی مانند آناکساگوراس، دیوگنس آپولونیایی، اتمیان – هراکلیتوس را نادیده گرفتند، و تأثیرات در افلاطون.

## ٩

## لوگوس

هراکلیتوس قبل از هر چیز به لو گوس معتقد بود. آغاز کتاب وی توصیف موقری بود درباره ی حقیقت، یا هستی واقعی و درباره ی لو گوس ، که به عقیده ی وی هر آنچه را در جریان است تعیّن می بخشد. این فرض (همراه با گیگون) معقول است که پاره هایی که از لو گوس در این معنا می گویند، به بخش مقدماتی کتاب هراکلیتوس تعلق دارند. وظیفه ی اول ما این است که بکوشیم تا بفهمیم این لو گوس چیست، اما نکته ای هست که می بایست ابتدا مطرح کنیم. وقتی او می گوید «هر چیزی در مطابقت با این لو گوس جریان می یابد» (پاره ۱)، یا از «لو گوس که همه ی اشیاء را نظم می بخشد» (پاره ی از سوی دیگر، لو گوس واژه ای همانی است که در کاربرد رایجش قلمرو وسیعی از معنا را در بر می گیرد، و هراکلیتوس در زمینه های دیگر واژه ی لو گوس را مانند هر کس دیگر به کار می برد. این را نیز نمی توان پذیرفت که می کند، آن را از کاربرده ای متعارفش کاملاً جدا می سازد. در جمله های زیر می کند، آن را از کاربرده ای متعارفش کاملاً جدا می سازد. در جمله های زیر ترجمه ی واژه ی لو گوس مشکل ندارد: این واژه \_ مانند دیگر نوشته های قرن پنجم - در این جمله ها به طرق شناخته شده ای به کار رفته است. درواقع آنچه از همشهری وی هرودوت در دست است، می تواند در روشن ساختن معنای آن کمک کند:

پاره ی ۱۰۸: «هیچیک از کسانی که لو گوس های Logois آنها را شنیده ام، نرسیده اند به این ...» (در معنی «اظهارات»، معنی ۱ در زیر). پاره ی ۸۷: «نادان با هر لو گوسی تحریک می شود» («شایعه»، «خبر»؛ معنی ۱ ، در زیر). پاره ی ۳۹: «بیاس ... کسی که بیش از دیگران لو گوس داشت» («اهمیت»، «ارزش»؛ معنی ۲ ، در زیر). پاره ی ۳۱: «زمین ... اندازه ی خود را به همان لو گوس دارد که پیش از آنکه زمین شود داشت» («نسبت»، معنی ۶ ، در زیر).

به این دلایل بهتر است ابتدا نظری اجمالی داشته باشیم بر کار برد رایج این واژه در زمان هراکلیتوس. لو گوس در قرن پنجم یا قدیم تر به این معانی بوده است':

(۱) هر چیز گفته شده (یا نوشته شده). داستان یا گزارش (هرودوت، یکم، ۱۴۱)<sup>۲</sup>، خواه خیالی خواه تاریخ حقیقی (توکودیدس، یکم، ۹۷، از تاریخ وی دربارهی جنگ پلوپونز). شرحی از هر چیز، تبیین یک وضعیت یا ویژگیها (۲٫ ۵۵, ۱۱, ۵۱ / ۲۷۱، ۱۱ / ۱۵ وقایع (اوریپیدس،

۱. در اینجا بحث فلسفی جامع ارائه نمی شود. برای بحثی بیشتر رک:
 H. Boeder in Arch. f. Begriffsgesch. 1958, 82 ff.

۲. من از هر کاربرد واژه یک نمونه می آورم، هر چند برخی موارد چنان عمومی اند. که دهها یا صدها نمونه می توان آورد.

باکخانهی، ۶۳۳). گفتار (توکودیدس، یکم، ۲۲، ۱، به هنگام توصيف مشى خود در نوشتن گفتارها؛ اين كاربرد شايد تا قرن پنجم همگانی نبوده است، هر چند هرودوت، هشتم، ۱،۱۰۰ به آن نزدیک می شود). صحبت، گفت و گو به طور کلی (ایلیاد، پانزدهم، ۳۹۳، اديسه، يكم، ٥٤، بيندار، يوتيا، چهارم، ١٠١، آريستوفانس، زنبوران، ۴۷۲، هرودوت، سوم، ۱۴۸، ۱). در معنای پاسخ غیبگو، پیندار، يوتيا، چهارم، ۵۹. شايعه، خبر (توكوديدس، ششم، ۴۶، ۵، هرودوت، یکم، ۷۵، ۳)، در معنی آنچه همگانی یا ضربالمثلی گفته شود (مکرر در تراژدیها، فیالمثل: آئسخولوس، آگیاسس، ۷۵۰، سوفوكلس، تراخينيانه، ۱). يادآوري، توجه دادن. از اين رو كسانتياس Xanthias برده به هنگام مشورتِ خواجهاش با هراکلس با نظر به گذشتهی خود شکایت میکند که: ۱۱ما از من و از رنجهای من هیچ لو گوس نیست» (آریستوفانس، غو گان، ۸۷). همچنین گفته شده است که اشیاء باید لو گوس ارزش باشند. (در زمستان سکایی «بارانی که لو گوس ارزش باشد وجود ندارد»، هرودوت، پنجم، ۲۸ ، ۲.«بزرگتر از لو گوس» در توکودیدس، دوم، ۵۰، به معنی «توصیف بیچارگی» است. به راحتی می توان دید در اینجا چگونه به معنی «ارزش» و «ارزیابی» نزدیک می شویم، که من آن را به عنوان معنی (۲) در پایین جدا کردهام.) جنبه ی مشترک صرف واژهها، آن چنانکه در تقابل با عمل یا واقعیتهاست. چنانکه سوفوکلس، الکترا، ۵۹: «اگر در لوگوس، ها بميرم مرا چه مي شود، در حالي كه به واقع سالم هستم؟ ه هرودوت، چهارم، ۸، ۲: «آنها در لوگوس خود می گویند اکثانوس زمین را احاطه کرده است، اما قادر نیستند آن را در واقعیت ثابت کنند»؛ همچنین، میان فیلسوفان، دموکریتوس، پارمی ۸۲، آناکساگوراس، پاره ی ۷. معنای اخیر شاید ناشی از این حقیقت است که در ادبیات قدیم تر به نظر می رسد سخنان فریسنده مکرر به کار آمده است (ادیسه، یکم، ۵۶، هسیود، پیدایش خدایان، ۲۲۹، ۸۹۰، ار گا،

۲۵، ۱۸۹، ۷۸۹، ۳۱۷، ۲۵۴، تئوگنیس، ۲۵۴.).

تحت عنوان سخنان گفته شده یا نوشته شده، هنوز اصلاحات ناشی از قرارداد و توافق را داریم (هرودوت، هفتم، ۱۵۸، ۵)؛ حکم (آنسخولوس، . . ۷. ، ۲۰، Pers، ۳۶۳)؛ بخشی از اثری مکتوب (هرودوت، پنجم، ۳۶، ۴، هفتم، ۹۳، و مقایسه کنید با تمایز بین یک لوگوس با لوگوس دیگر در هسیود، از گا، ۱۰۶، کسنوفانس، پاره ی ۷، ۱ دیلز - کرانتس، پیندار، پوتیا، دهم، ۵۴)؛ حساب در معنای مالی (هرودوت، سوم، ۱۴۲، ۵، «شما باید لو گوس پولی را که در دستتان جریان داشت، پس دهید»)؛ و حساب به طور کلی یا مجازی، هرودوت، سوم، ۳، ۱۰، «او گوس کردار آنان را پس دهید» (مواجهه با حساب، پرداخت تاوان).

(۲) ایده ی پیش گفته ی «بیان» طبیعتاً به ایده ی ارزش و ارزیابی و اعتبار منتهی می شود؛ همچنین شهرت (پیندار، ایستمیا، پنجم، ۱۳ و ۲۶، پوتیا، هشتم، ۲۸). در سوفوکلس (.C. ۵، ۱۱۶۳) گفته می شود که حمایت از خدا لو گوس کوچک نیست. این معنا در هرودوت نیز هست، برای نمونه بردن لو گوس در چشمان شخص (یکم، ۲۱، ۵)، در چشمان شاه (چهارم، ۱۳۸، ۱)، لو گوس بیشتر یا کمتر (سوم، ۱۴۶، ۳؛ یکم، ۱۴۳، ۲ و غیره). قرار دادن فرد «در لو گوس» محترم داشتن اوست (Tyrtacus, 9, I Dichl).

و توتی ، معتوم دست ، وست ( ۱۰۰، ۲۵ گفته می شود که زئوس در آئسخولوس، . . ۷ . ۲۹ گفته می شود که زئوس و گوس فناپذیران را ندارد. این معنا را می توان اینگونه نیز بیان کرد که در چشمان او لو گوس نیست، اما با اینگونه بیان، احتمالاً واژه تحت عنوان «اندیشه» درمی آید: «زئوس اندیشه یا غم فناپذیران را ندارد، از فناپذیران پروا ندارد. (همچنین پیندار، *IO*، هشتم، ۴) هرودوت، فناپذیران پروا ندارد. (همچنین پیندار، *IO*، هشتم، ۴) هرودوت، یکم، ۱۱۷، و غیره. در یکم، ۲۶، ۲، آتنیان ابتدا «لو گوس پیزیستراتوس Pisistratus ندارند»، یعنی: غم او را ندارند.) (۳) مفهوم اندیشیدن و سنجیدن اثبات ها و نفی ها به عقیده ی یونانیان گفت و گو با خویشتن است. لوگوس این معنا را نیز دربر دارد. <sup>۱</sup> یوریپیدس (مِدتْ، ۸۷۲) این انتقال را نشان می دهد، زیرا به شیوه ی مدثائی <sup>۲</sup> Medca گفتن «من درباره ی آن اندیشیدهام»، لفظ به لفظ چنیز معنی می دهد: «من با خویشتن سخن گفتهام» (رک: زنان تروایی، ۹۱۶). در زمان پارمنیدس، لو گوس در این معنا می توانست، به عنوان اندیشه یا استدلال، با احساس صرف مقابل نشیند، هر چند همان نویسنده در جای دیگر لو گوس را در معنای شرح حقیقی درباره ی اشیاء (۸، ۵۰) یا، جمعاً، در معنای «واژهها» (۱۰ (۱ ) به کار می گیرد.

با نزدیک شدن به این معنا، معنای «لو گوس آنها» (هرودوت، هشتم، ۲،۶)، طبق متن عبارت خواهد بود از «عقیده». لو گوس عبارت است از آنچه آنها در جواب سوآل خواهند گفت، و آنچه به خود می گویند. (۴) معنای دیگری که تحول یافته است عبارت است از مفهوم علت و دلیل یا برهان. «چرا او قربانی ها تقدیم کرد، براساس کدام لو گوس ؟» (آئسخولوس، خورونائیوس، ۵۱۵). «چرا شما بدون لو گوس خاموش هستید ؟» (سوفوکلس، فیلومل ، ۲۳۰). از این رو داشتن لو گوس درباره ی موضوعی خنثی به معنای بحث کردنی یا معقول با موضوعی شخصی در معنای معنای تا تون چهارم دست کم آن را فرانسوی می یابیم (افلاطون، آبولوژی، ۳۴۱). بارهان، مورد) بهتر و مشتمل است بر ستیزه ی بین لو گوس (برهان، مورد) بهتر و دلیلی را به کار می گیرد که فقط اقامه شده است، یعنی فقط یک بهانه و دلیلی را به کار می گیرد که فقط اقامه شده است، یعنی فقط یک بهانه

- ۱. به طریق مشابه μῦθοι در هومر ایلیاد، ۱، ۵۴۵، به معنای اندیشه های ناگفته است.
- ۲. (زن جادو گری که در افسانه های یونان به Jason کمک کرد تا پوست گوسفند طلایی را به دست آورد و فرزندان خود را آتش زند. - م}.

(سوفوکلس، فیلومل، ۳۵۲)، و گاهی (چنانکه به واقع در آئسخولوس، خوروفائيوس، ٥١٥) مشكل است اطمينان يافت كه آيا دلیل اصلی در مد نظر بوده است یا دلیل جعلی. (۵) در: مقابل معانی «واژههای توخالی» یا «بهانه» عبارت «لو گوس واقعی» (هرودوت، یکم، ۹۵، یکم، ۵۱۴، ۵)، یعنی معنی حقيقت موضوع را داريم، چنانكه در يكم، ۲،۱۲۰ پادشاهان حقيقي عبارتند از «یادشاهان در لو گوس حقیقی». تا اینجا معانی گفته شدهی لو گوس به راحتی در یکدیگر جذب مي شوند.اين واژه معاني ديگري نيز دارد كه اند كي اخص اند. (۶) اندازه، اندازهی تمام. هرودوت، سوم، ۹۹، ۲: «بسیاری از آنها به لو گوس عصر قدیم دست نیافتند.» ( رک: توکودیدس، هفتم، ۵۶، ۴. (٧) ارتباط، رابطه، نسبت. آئسخولوس، .Sepl، ۵۱۷ و بعد: هیپربیوس نشان زئوس را بر سپر خود دارد، و دشمن وی نشان تیفون را. چنانکه زئوس تیفون را شکست داد، همان طور پیروزی را نصیب هیپربیوس خواهد کرد «برطبق لو گوس نشان های خانوادگی» (ارتباط داشتن، مطابق بودن). تئو گنیس، ۴۱۷ و بعد: «من برسرم زر مالیده م، این است لوگوس ابرتری در من.» هرودوت، دوم، ۱۰۳: «اگر (طغیان) نیل تقسیم بندی زمین های مرد مصری را بر هم زند، وی آن را تعیین می کند (مطابق با) لو گوس مرزبندی اصلی.» هردوت در هفتم، ۳، ۳۶، دربارهی دوبند کتان و چهار بند پاپیروس سخن می گوید: «ضخامت و کیفیت آنها یکسان است، اما بندهای کتان به لحاظ لو گوس سنگین ترند.» (در نسبت: به طور مطلق دوبند کتان از چهار بند یاییروس سنگینتر نیستند.) این معنا بعدها در افلاطون چنان عمومیت یافت که لو گورس بر چیزی بیشتر از «شیاهت» دلالت نکرد.

 . معنى لو گوس در اين مورد معادل دقيق واژهى يونانى مترون μέτρον (اندازه) است.رك:

Hom. 11. X1, 225 ήβης ... ήκετο μετρον.

لو گوس در معنای دقیق نسبت ریاضی یا عقل، مکرراً در نوشته های افلاطون و ارسطو به کار رفته است، اما شاید نزدیک ترین عبارت در این معنی در قرن پنجم هرودوت، هفتم، ۳۶ باشد که هم اکنون نقل شد. در هر حال، با توجه به گزارش های ارسطو دربارهی فیثاغوریان قرن پنجم محال است بتوان معتقد شد که آنها این واژه را به این معنا به کار نبرده اند.

واژه ی لو گوس دو معنای دیگر نیز دارد که مخصوصاً به کاربرد آن در هراکلیتوس مربوط است: «اصل عمومی، قانون، یا قاعده» و «قوهی عقل». این دو معنا در بادی نظر اصلاً یک چیز نیستند، با وجود این در متون همان واژه ی لو گوس آمده است؛ جایی که تصمیم برای تعیین ترجمه ی بهتر آن مشکل است. نکته ی دیگر این است که در قرن پنجم نمونه های لازم برای تعیین ترجمه ی بهتر کمیاب است.

(۸) اصل عمومی یا قاعده. لو گوس را در بعضی از متون قرن چهارم در این معنا به کار برده اند، چنانکه ارسطو در اخلاق از «لو گوس درست» سخن می گوید. به نظر می رسد بعضی از مثال های گرفته شده از قرن پنجم، غلط ترجمه شده اند. فی المثل LSJ تحت این عنوان از پیندار م. *O. دوم*، ۳۲ را، که به نظر می رسد به معنی «این گفته» است، و Nem، چهارم، ۳۱ را نقل می کند. پیندار در دومی می گوید: «خود را در میدان نبرد مبتدی نشان خواهد داد، کسی که این لو گوس را نمی فهمد که: پیروزی همواره با رنج توام است.» کلمات اخیر صورت نیکی از اعتقادات عرفی یونانیان است، و بی تردید درست است که در را باز می نموده است؛ اما این معنی مستلزم این نیست که لو گوس را باز می نموده است؛ اما این معنی مستلزم این نیست که لو گوس حیزی بیشتر از «گفته» معنی دهد. این فقره به خوبی نشان اهمیت این حقیقت است که واژه ی لو گوس ممکن است برای کسانی که آن را به کار می برند، یک باره معنایی را انتقال دهد که برای دیگران دو ایده ی کار می برند. در اپیخارموس پاره ی ۲، ۱۲، دیلز – کرانتس، (بنابر فرض اصالت پاره) نیز چنین است. در این پاره دیلز ۸۵۷۵ را به خوبی «قانون» ترجمه کرده است، اما به همان خوبی می توان آن را «برهان» نیز ترجمه کرد (هیکس Hicks). کاربرد ۲۵ ۸۵۷۵ درپاره ی مورد بحث، بیشتر از هر دو معنای یاد شده، به معنای (۷) افلاطون، در بالا، نزدیک است. «امروز تو و من غیر از آن چیزی هستیم که دیروز بودیم، و به طریق مشابه در آینده نیز دوباره متفاوت خواهیم بود» (پس عبارت ۵۵۷۵ ما ۲۵۲ در معنای «به همان نسبت» آمده است).

بی شک نزدیک ترین نمونه ی قرن پنجم جمله ی لئو کیپوس فیلسوف است که «هیچ چیز حاصل تصادف نیست، بلکه همه چیز با ضرورت از لو گوس حاصل می شود.» برنت لو گوس را در این عبارت «سبب» ترجمه می کند، و شاید لئو کیپوس اند کی بیش از این در نظر داشته است که هر چیزی دلیل دارد؛ اما از آن جا که جمله معنای کلی و جهان شناختی دارد، تقریباً به این معنا نزدیک می شود که هر چیزی را قانون های عمومی هدایت می کنند.

ممکن است پاره ی ۵۳ دموکریتوس، به این معنا نزدیک شده باشد: «بسیاری مطابق با لو گوس میزیند، هر چند لو گوس را نیاموخته اند»، اما در این جا «دلیل درست»، مانند (۴) در بالا، ترجمه ی خوبی به نظر میرسد. مشابه با آن در افلاطون، جمهوری ۵۰۰۵، فیلسوف در مطالعه ی جهان در آنچه مطابق لو گوس به خوبی نظم داده شده است تأمل می کند، و از این جاست که ممکن است کسی فرض کند که جهان به معنای قانون طبیعی است؛ اما جُوت و کُرنفورد در ترجمه ی آن به ترتیب به «مطابق با عقل» و «جایی که عقل هدایت می کند»، بی شک بر حق اند. (۹) قوه ی عقل. این معنا آشکارا به معانی (۳) و (۴) نزدیک است، و در بین نویسندگان قرن چهارم متعارف است، زیرا به عقیده ی آنها آنچه انسان را از حیوانات دیگر متمایز می کند، داشتن لو گوس است. همین معنا را در فقره ی هم اکنون نقل شده ی جمهوری نیز می بینیم. با این حال، یافتن نمونه ای از این معنا در قرن پنجم ممکن است دشوار باشد، مگر اینکه اشعار اپیخارموس متعلق به این قرن باشد.<sup>۱</sup> ممکن است دموکریتوس نیز، در پاره ی ۵۳، که در بند قبل نقل شد، به این معنا نزدیک شده باشد. (البته خود هراکلیتوس از این بررسی مستنثی است.)

(۱۰) معنای دیگر متعارف در قرن چهارم، که یافتن رد آن در قرن پنجم مشکل خواهد بود، عبارت است از تعریف، یا بیان صورت بندی شده ی طبیعت ذاتی اشیاء. ارسطو این معنا را مرتب، و البته فقط به صورت مهذّب تر کاربرد قدیم تر، به کار می برد: شرح یا توصیف چیزی به تعریف آن چیز نزدیک می شود. در این جا نکته ی مهمی که باید مانند همیشه به آن توجه کنیم این است که کدام یک از معنای واژه از همان شروع به کار بستن آن از معانی و کاربردهای دیگر واژه جدا شده و در ذهن نویسنده تأثیر گذاشته است. فی المثل، لو گوس، چنانکه افلاطون و ارسطو لو گوس (تعریف) هیچ چیزی تمام نیست مگر بر علت و سبب وجود آن مشتمل باشد. (۱۱) واژه ی لو گوس در یونانی عمومی ترین واژه است، از این رو

(۱۱) واره ی تو خوس خدر یونانی عمومی ترین واره است، از این رو شگفتانگیز نیست که گاهی در متون خاصی یافت شود که واژه به واژه برابر انگلیسی نداشته باشد. مانند هرودوت، ۱، ۱۴۱، ۴: «با لو گوس مشترک تصمیم گرفتند بقیه ی ایونی ها را بفرستند» (موافقت کردند بفرستند)؛ ۳، ۱۱۹، ۱: «داریوش بیم داشت که آن شش نفر با

 ۱. اپیخارموس، پاره ۵۷ دیلز - کرانتس. آتنائیوس این اشعار را به نوازندهای به نام خرسو گونوس، که می گویند معاصر آلکیبیادس بود، نسبت داده است. (رک: دیلز - کرانتس، ۱، ص ۱۹۴) دیلز این اشعار را چنین توصیف می کند «اشعاری ضعیف، با بازتاب های هراکلیتوسی و فیثاغورسی. این اشعار حتی در بهترین احتمال، به اواخر قرن پنجم متعلقند. لو گوس مشترک عمل کرده باشد» (هماهنگ یا متحد)؛ ۳، ۱۱۱۹ ۱: «آنهایی که گفته می شود در لو گوس هم پیمانان هستند» (آنهایی که هم پیمانان شما نامیده می شوند.) همچنین است در مثال ذکر شده در (۵): «آنهایی که در لو گوس حقیقی پادشاهند» (آنهایی که حقیقتاً پادشاهند).

گزارش بالا درصدد روشن ساختن چیزی بود که در لغتنامه ها ضرورتا مبهم می نماید، و آن این که واژه و اندیشه نظیر یکدیگرند، و مفاهیمی که یونانیان از این واژه ی واحد می فهمیدند در ذهنشان بیشتر با هم ارتباط نزدیک دارند تا در ذهن کسانی که واژه ای با این شمول ندارند. جدا ساختن این مفاهیم از یکدیگر به هنگام خواندن متون یونائی مشکل و گاهی نادرست است. دانستن مقصود واقعی نویسنده از این واژه نیز همواره آسان نیست.

- کتاب هراکلیتوس چنین آغاز می شود: هرچند این لو گوس [که توصیف خواهم کرد] همواره وجود دارد (یا راست است)' ، انسانها ناتوانی خود را از فهمیدن آن اثبات می کنند

زمانی که یک باره آن را می شنوند، همچون پیش از شنیدن آن. زیرا، هر چند همه چیز مطابق با این لو گوس پدید می آید، انسان ها چنان در نظر می آیند که گویا نادانند، زمانی که آنها اینگونه کلمات و چیزهایی را که در پیش می نهم تجربه می کنند، و هر چیز را طبق طبیعت آن از چیزهای دیگر جدا می سازم و بیان می کنم که آن چگونه است. دیگران از آنچه به هنگام بیداری انجام می دهند ناآگاهند همانگونه که آنچه را در خواب ببینند فراموش می کنند.<sup>۱</sup>

پاره ی۵ اضافه می کند: «گوش کنید نه به من بلکه به لو گوس ، خردمندی است موافقت ۲ با اینکه همه چیز یکی است.» این دو پاره به ما می گویند که لو گوس عبارت است از (الف) چیزی که شخص می شنود (معنای مشترک)، (ب) آنچه به همه ی پدیده ها نظم می دهد، یک گونه قانون کلیِ شدن، ۲ (ج) چیزی دارای وجود مستقل از کسی که بیانی لفظی از آن

- ۱. بی تردید حق با کرنفورد (Princ. Sap. 113) است که زبان هراکلیتوس در اینجا و در جاهای دیگر را رمزآمیز می داند. درباره ی άξύντοι رک: π. محرومند که دستانی ناپاک دارند. sm. p. 14 Hiller : آنهایی از بیان عرفانی محرومند که دستانی ناپاک دارند. این مطلب در Isocr. Paney, 157 استادانه بیان شده است: بیانیه ی سرودخوانان و پیشگویی کنندگان در الیوسیس خون ریزان و بربرها مرودخوانان و پیشگویی کنندگان در الیوسیس خون ریزان و بربرها βάρβαροι را استثناء می کند (منعکس شده در هراکلیتوس، پاره ی ۱۰۷، نهایی که روحهای وحشی دارند).
   مراکلیتوس، پاره ی دارند).
   مراکلیتوس، پاره ی دارند).
   مراکلیتوس، پرستش در آریستوفانس، غو گها ، ۵۵۵ را به یاد می آورد. همچنین رک: به ارجاعات مربوط به kykeon
  - ۲. ν ، όμολογεζ، یعنی آوردن λόγοs خود شخص در موافقت.
- ۳. من در اینجا پارهی ۷۲ را حذف میکنم که از ۵λα τω τα ολα ، οιοικουντι تسخن میگوید زیرا برنت آن را به عنوان افزوده یمارکوس اورلیوس، که پاره را نقل میکند، رد کرده است. کریک نیز این پاره را «اصیل و آمیخته با تفسیر مارکوس» توصیف میکند (HCF, 44). من خود، با نظر به پاره ی ۱ و پاره ی ۶۴ دلیلی نمی بینم که فرض کنیم این پاره تفسیر آزاد رواقی است.

ارائەمىكىد.

پاره ۲ اندکی ما را فراتر می برد: «شخص با ید از آنچه همگانی است پیروی کند؛ اما هر چند لوگوس همگانی است، بسیاری از مردم چنان زندگی می کنند که گویا فهمی مستقل و از آن خود دارند.» این مفهوم همگانی» در پاره ی ۱۱۴ توضیح داده شده است<sup>1</sup> : «شخص باید با عقل<sup>۲</sup> و اعتماد بر آنچه برای همه مشترک است سخن گوید، همانگونه که شهر در قانون خود، و بلکه استوارتر از آن؛ زیرا تمام قانون های انسانی به وسیلهی قانونی الهی پرورده می شود؛ قانونی که تسلط خود را تا آنجا که اراده کند می گسترد و برای همگان کافی است و بیش از کافی است.»

لوگوس همگانی است، و کسب «همگانی» فضیلت است، و گناه واماندن از حکمت متوجه خود شخص است. هراکلیتوس، به نحو پارادکسیکال، مدعی است که تنها یا مخصوصاً تنها کسی است که این

- باره ی ۱۱۴ را ممکن است در متن هراکلیتوس بین پارههای ۱ و ۲ قرار داد (کریک، IICF, 48f).
- ۲. جناس ٤υνῶ ... ٤υνῶ برای یکسان گرفتن آنچه همگانی است با تأمل عقلانی (یعنی: لوگوس) جا باز میکند. بی تردید وقتی وی واژه ی ٤υνιένομ مراکلیتوس در جاهای بسیار نشان می دهد که او هنوز در مرحله ی اندیشه است وقتی شباهت لفظی را مملو از معنایی بزرگتر از آنچه اکنون مجاز است ظاهر میکند. رک:

krik, HCF. 198. Snell (Hermes, 1926, 368, n.2. (Helen = ،(ویرانگر \_ آپولو)، اگیاسس، ۱۰۸۱ (ویرانگر \_ آپولو)، Helen = (ویرانگر \_ آپولو)، sept. 405, و 689

کلئانتس در سرود خود خطاب به زئوس این پاره را به یاد می آورد. ۲۰ و بعد: οῦτ ἐσορῶομ θεοῦ κοινόν νόμον οὕτεκλύονσιν,.

ῶ κεν μειθόμενοι σύν νῶ βίον έοθλόν ἔχοιεν. بازتاب دیگر در رواقیان را کریک HCF, 49 f نقل کرده است (با نظر به روش بعضی متفکرین جدید، باید از آنها متشکر بود که نکوشیده اند رابطه را وارونه نشان دهند.) لو گوس همگانی را کسب کرده است. اما این تقصیر دیگران است که تمام آنچه را می بینند حقیقت می پندارند، چنانکه در پارهی ۷۲ می گوید: «آنها خود را از آنچه همواره با آن برخورد دارند، دور نگه می دارند» (همچنین رک: پارهی ۳۴، ص ۲۸ در بالا).

لوگوس برای همگان مشترک است، و آنچه مشترک است عقل یا بصیرت است، این مطلب از پاره ی ۱۱۴ برمی آید (با جناس آن در ٤٧٧ ۵۷۷۵ ... ۵۵۷). <sup>۱</sup> از این رو جنبه ی دیگر لو گوس این است که دربر گیرنده ی عمل تفکر و تأمل است.<sup>۲</sup>

برابری دهمگان، در حق اندیشیدن در پاره ی ۱۱۳ تکرار شده است: ξυνόν έστι πᾶσι τὸ φρονέειν [= اندیشیدن برای همگان مشترک است]، که به گمان کریک این پاره چیزی نیست به جز روایت کوتاه و غیر دقیقی از معنای عمومی پاره ی ۲ (IICF, 56). من اعتراض های او را قاطع نمی دانم.

۲. کریک می نویسد (ص: ۶۳) که «عقل جهانی، که آدمیان در آن سهیماند» تفسیر رواقی لوگوس است، و اینکه «در این تفسیر چیزی وجود ندارد که با معنایی که هراکلیتوس از λόγοs در نظر دارد مرتبط باشد»؛ او گمان می کند، زیرا هراکلیتوس حالت عینی اشیاء را توصیف می کند، که در همهی اشیاء و همهی تا کنون سبک عمداً غیبگویانه یه مراکلیتوس، و ویژگی بدیع و از هم گسیخته ی اظهارات او در ابلاغ پیامش را مورد توجه قرار دادیم. استنتاج یک جهان بینی یا نظام فکری از این اظهارات، مستلزم حلقه های ارتباطی است که در پاره ها وجود ندارند، از این رو باید از تأملات نظری به حاصل آیند. علاوه بر آن، هر گونه توضیح پیوسته چنان با خلق و خوی خود هراکلیتوس بیگانه است که کیفیت پیام او را تغییر می دهد. با وجود این من با دیگران در این عقیده سهیمم که بسیاری از پاره ها چنان با یکدیگر مناسبند که ابتدا می آید، درواقع اجزای کامل تصور واحدی از جهان و از انسان به مثابه جزیی از آن است. توجه داشتن به اینکه این جهان بینی تا چه اندازه تأثیرات متفاوتی در گذشته داشته است و در آینده نیز خواهد داشت قطعاً دلسرد کننده است، ام باید کوشش خود را کرد.

به نظر میرسد بعضی از نظامهای پیش از سقراطی حاصل ایدهی مرکزی واحدی هستند، چنانکه روشن ساختن آنها در توضیحی پیوسته مشکل است. این نظامها مانند دوایری هستند که هراکلیتوس می گوید «آغاز و انجامشان مشترک است» (پارهی ۱۰۳)، یا چنانکه فرفوریوس آن را

انسانها مشترک است، اما نه با مستلزمات معرفت شناختی. قطعاً رواقیان مفهوم لوگوس را به عنوان عقل گسترش دادند و بر آن تأکید کردند، اما به نظر می رسد که این امر بیشتر دور می رود. غیر ممکن است هراکلیتوس علی رغم آن همه اصالت، استعمال عینی خود از λόγοs را از استعمال رایج این واژه در زمان معاصرش این چنین سفت و سخت جدا کند، به ویژه از آن جهت که وی منطق دان نبود، بلکه بنابر نقل کریک (ص: ۳۹۶) «چنانکه زبان خود وی نشان می دهد، در سنت اندیشه ی شعری زندگی کرد.» من تردید دارم که بتوان با ملاحظه ی کریک در ص ۳۹۶ موافق بود که «برای هراکلیتوس بین لوگوس آن چنانکه در ذهن انسانی درک می شود و لوگوس عمل کننده در طبیعت چندان جدایی سفت و سختی وجود ندارد.» در هر صورت باید بگویم که مدرکی داریم که براساس آن لوگوس برای هراکلیتوس تنها «درک شده در ذهن انسانی» نبود، بلکه شامل قدرت فعالیت ذهن در ادراک نیز بود. تفسیر می کند: «هر نقطهای که به آن فکر کنید، هم آغاز است هم انجام.»<sup>۱</sup> از هر نقطهای می توان در این نظامها وارد شد، و می توان امیدوار بود که در پایان کل نظام را دید. یافتن بهترین نقطهی آغاز و روشن ترین نظم، که این اجزاء را به عنوان یک کل عرضه کند، آسان نیست، اما می توان وارد شد و کوشید.

در پاره ی ۱، هراکلیتوس مردم را مقصر می داند که به هنگام ساعات بیداری چنان عمل می کنند که گویا درخوابند. اگر پاره ی ۷۳ را بپذیریم<sup>۲</sup> ، او در جای دیگر می گوید: «غلط است عمل کردن و سخن گفتن به سان خُسبیدگان.» در نظر اول ارتباط منطقیِ چندانی بین این انتقاد و دستور موجود در پاره ی ۲ «پیروی از همگانی» به نظر نمی رسد. گفتن بیدار شو و توجه کن معمولاً بسنده است، اما معمولاً اطلاعاتی درباره ی آموزه ای که فعلاً توجه ما به آن جلب شده است به دست نمی دهد. با وجود این، این فقط بخشی از آن است. حلقه ی ارتباط در فقره ای از پلوتار ک آمده است: «هراکلیتوس می گوید بیداری، سهیم شدن در جهان همگانی است، اما هر مرد وقتی می خوابد به آگاهی از جهان شخصی باز می گردد.»<sup>۲</sup> ما اکنون باید رشته ای از اندیشه هایی را دنبال کنیم که تصور هراکلیتوس از خواب و بیداری را توضیح می دهند، و ارتباط آنها با اصولی را پی بگیریم که جهان را

- دست کم خود یکی از پیش از سقراطیان به این ویژگی این سیستمها توجه کرده است. پارمنیدس مینویسد (پارهی ۵): «برای من یک چیز، همه است، نقطهای که از آن آغاز کنم؛ زیرا بار دیگر بدانجا خواهم رسید.»
- ۲. کریک معتقد است که این پاره تفسیر مارکوس اورلیوس از بخش پایانی پارهی ۱ است.

3.De Superst., 166 c (هراکلیتوس، پاره ی ۸۹) کریک این پاره را رد کرده است و آن را تلفیقی از آخرین بخش پارههای ۱ و ۲ میداند، اما ولاستوس به شدت از آن دفاع کرده است در

AJP, 1955, 344-7.

هدایت میکنند. این کار چیزی را مطرح خواهد کرد که برای ارزیابی موقعیت هراکلیتوس در تاریخ اندیشهی یونان، اهمیت اساسی دارد. تا زمان هراکلیتوس جهانهای مادی و روحانی بدون مسئلهای چشم گیر با یکدیگر وحدت داشتند و بعدها به روشنی از یکدیگر متمایز شدند. بخش بزرگی از ابهام هراکلیتوس از این حقیقت ناشی می شود که اندیشهی تند و تیز وی او را به واقع به مرحلهای کشاند که مستلزم جدایی ماده و روح، یا به همان اندازه امور انضمامی و انتزاعی، از یکدیگر بود، اما او هنوز در خط تفکر قبلی در عمدا آنادیده گرفتن این جدایی است. فلسفه قبل از رسیدن به این مرحله مجبور بود ضربهی عقلانی یی را که از پارمنیدس دریافت کرد تحمل کند.

همانگونه که کریک دریافته است (HCF, 53)، هراکلیتوس قادر نبود غیر از هستی جسمانی هیچگونه «هستی» دیگر را معین کند. فراموش کردن نزدیکی مفاهیم و تصورات او به جهان انضمامی و مادی، و تفسیر آنها با اصطلاحات انتزاعی آسان است.

دیدیم که لوگوس هم اندیشهی انسانی است و هم اصل هدایت گر جهان. ۲ به واقع این نشانِ نزدیک شدن هراکلیتوس مانند اسلاف خود ۲، به

 ۲. کریک با مورد اول موافق نیست. توصیف وی از جنبه ی دوم لو گوس ارزش نقل دارد (HCF, 39): «طریق سازمان یافته ای که (همانگونه که هراکلیتوس کشف کرد) همه ی اشیاء بدان طریق کار می کنند»؛ «طرح» (در یک معنای غیر غایت شناختی)، «قاعده»، حتی «قانون» (چنانکه در «قانون های نیرو») خلاصه های ممکن اند. «اصل» بسیار مبهم است؛ اعتقاد من این است که اگر عبارت مایه ی زحمتِ «فرمول های اشیاء» را ترجمه λόγοs در پاره ی ۱ و ۲ و مضمن است.»

2.Cf. Gigon, Unters. zu H. 3 f. گیگون در پارهی ۱ مقابلهی بین لوگوس به عنوان هستی (ἐών) و جهان شدن (γεγνομένωο) را که از الگوی آن پیروی می کند مورد توجه قرار می دهد. کریک تردید می کند که هراکلیتوس آگاهانه بین έινομ و γιγνεσθομ مقابله آزخه است، که عموماً هر دو ویژگی را با هم دارد. این سخن درباره اندیشه ی فیٹاغوری نیز صادق است، که با اصطلاحات بیشتر مادی در هوای آناکسیمنس ظاهر شد، که همزمان ماده ی اولیه ی الهی و زنده ی جهان و عنصر روح و ذهن موجود در ما بود. در هراکلیتوس نیز لو گوس تجسمی مادی دارد.

این لوگوس \_ قانونی که جهان را نظم می دهد، و قانونی که اذهان انسانی می تواند آن را درک کند \_ چون جهانی و فراگیر است، البته برای همگان مشترک هم هست. وقتی هراکلیتوس با اصرار می گوید که ما باید آنچه را همگانی است دریابیم، مقصود او این نیروی بخشی مادی و بخشی روحانی است که نظم عقلانی جهان را می سازد. در زبان اندیشه ی پیش از سقراطیان این امر همگانی همه چیز را «هدایت می کند» و بر آنها «فرمان می راند.» این استعاره ی بر گرفته از دریانوردی در پاره کا ۶: «آذرخش بر همه چیز فرمان می راند» (یعنی، نیزه ی آتشین زئوس خدای خدایان، طبیعتاً برای نشان دادن قدرتی استعمال شده است که جهان را هدایت می کند)، و پاره ی است، اما ولاستوس، در مقابل کریک و دیگران، با ترجمه ی آن به صورت است، اما ولاستوس، در مقابل کریک و دیگران، با ترجمه ی آن به صورت زیر، شکل معقولی از آن را ساخته است: «حکمت یک چیز است، دانستن

برقرار کرده باشد، اما این امر در عصر او ممکن است.

Cf. Simonides, 4, lines 1 and 6 Dichl,

به همراه تفسيرهاى H. D. Verdam (*Mnemos*. 1928, 299-310) and L. Woodbury (*TAPA*, 1953, 153-63).

 در پارهی ۶۴ فعل οίακί βειν و در ۴۱ κυβερναν به کار رفته است. (هر دو فعل در متن کتاب به sicer ترجمه شدهاند و من آن را به «فرمان راندن» ترجمه کردم - م.)
 افلاطون (فیلوس. TAD) از اسلاف سخن می گوید، که می گفتند ... جهان به ترجمه ی مطلوب کریک چنین است: «... مهارت یافتن در داوری صحیح، که چگونه همه چیز بر همه چیز فرمان می راند.» «فرمان راندن steering» مشکوک نیست، و، چنانکه کریک می گوید (ص: ۳۹۰)، این کلمه پاره ی ۶۴ را به شخص یادآوری می کند، و «باید چیزی شبیه آتش باشد که «همه چیز را از طریق همه چیز فرمان می راند.». ... مسیر کل هر یک از اشیاء جدا نتیجه ی «فرمان راندن» است، یعنی، یا عملکرد وابسته به ذهن است و یا دست کم شبیه است به آنچه ذهن تدبیر می کند.»

این که نیروی الهی آورندهی نظم عقلانی در جهان در عین حال موجودی فیزیکی و مادی است چیزی است که فقط در جو عمومی تفکر قدیم تر قرن پنجم باید انتظار داشته باشیم. این بدین معناست که ما به وسیلهی ابزارهای فیزیکی سهم خود از آن را برگیریم، ابزارهایی که شامل نفس کشیدن و منافذ (πόροι) اندامهای حسی است. در هراکلیتوس، برخلاف پارمنیدس، تحقیر کلی ادراک حسی دیده نمی شود، زیرا به عقیدهی پارمنیدس ذهن در نادیده گرفتن یکجای حواس کار خوبی می کند. اما به عقیدهی هراکلیتوس، حواس فقط «گواهان بد» هستند، گواهانی بد برای کسانی که روح شان فاقد بصیرت فهم پیام آنهاست (پارهی

> وسیلهی عقل و هوش نظم دهندهی شگفت رهبری می شود. دربارهی خواندن و ترجمهی پارهی ۴۱ رک:

krik, HCF, 386-90 and Vlastas, AJP, 1955, 352 f. ساخت کریک از γυώμην به عنوان مفعول پس از έπίστασθαι به جای موضوع مستقیم (که در آن از هایدل و راینهارت و گیگون پیروی می کند) بر این باور مبتنی است ـ و او با هایدل Heidel هم عقیده است ـ که برابر گرفتن γνώμη با لوگوس، و اصل مستقل هدایت دانستن آن ایدهای رواقی است.

 ۲. به نظر میرسد این مطلب تا حد زیادی آنچه را کریک با رد کردن برابری γνώμη با لوگوس و دانستن لوگوس به عنوان اصلی الهی رد کرده بود پس میزند. فراتر می رود و می گوید (پاره ی ۵۵) «چیزهایی که می توان دید و شنید و یاد گرفت – این ها هستند آنچه ترجیح می دهم»، و بر ارزش نسبی تجربه ی دست اول و مسموعات حکم می کند (پاره ی ۱۰۱۵) «چشمها گواهانی دقیق تر از گوش هایند.» هر چند هراکلیتوس آنهایی را که فقط گردآوری داده ها را بلدند بدون اینکه نوس داشته باشند تا از آنها نتایج صحیح استنتاج کنند، تحقیر می کند، باید گفت او ضرورت اولیه ی ادراک حسی دقیق از پدیدارها را برای کشف لو گوس که اساس چیز هاست و آنها را تبیین می کند دریافته است (رک: کریک ۱۱CF).

از این رو، حواس برای انسان مجاری ابتدایی ارتباط با لو گوس در خارجاند. لازم است در این جا پاره های واقعی هراکلیتوس را به کمک شرح سکستوس امپیریکوس از آموزه ی وی تکمیل کنیم، چه هر چند این شرح در زمان های بعد به ویژه با اصطلاحات رواقی بیان شده است، برای بد گمان شدن به سلامت فهم عمومی او دلیلی وجود ندارد.<sup>۱</sup> به عقیده ی وی الوگوس الهی و همگانی چیزی است که ما با سهیم شدن در آن *Logikoi* (قادر به اندیشیدن) می شویم.» او با تفسیر پاره های ۱ و ۲، که به زودی عین آنها را می آورد، اضافه می کند که برای هراکلیتوس شاخص است، زیرا به وسیله ی لوگوس الهی و همگانی تحصیل می شود؛ اما به آنچه است، زیرا به وسیله ی لوگوس الهی و همگانی تحصیل می شود؛ اما به آنچه برای یک فرد رخ دهد نباید باور داشت.»

حواس مجاریی هستند که از طریق آنها، درست به خوبیِ تنفس، لوگوس را به معنای فیزیکی و لفظی کلمه به درون میکشیم. حواس به

1.Math. VII, 126 ff., DK, 22 A 16. کریک می پذیرد که این ایده ها اصالتاً هراکلیتوسی اند، دست کم بر این اساس که «برای هراکلیتوس فعالیت سودمند روح به برخورد آن با عالم خارج و با لوگوس مادی بستگی دارد، که چنانکه سکستوس به ما می گوید از طریق تنفس امکان پذیر است» (IICF, 341) پنجرههایی تشبیه شدهاند که از طریق آنها «عقل ( πουs) موجود در ما» در ماعات بیداری آنها را باز می کند و در برخورد با آنچه اطراف را اجاطه کرده است «قدرت اندیشیدن را به کار می اندازد.» اما در ماعات بیگری، این مجاری حواس (αίσθητικοί πόροι) بسته می شوند، و عقل نیز به این ترتیب «از ترقی کردن به همراه آنچه در خارج قرار دارد باز می ماند» (αυρίσεται τῆς πρὸς τὸ περιέχον συμφνίας). زندهایم، جدایی کامل نیست. سکستوس می گوید، در این حال تنفس «مانند ریشهای» به عنوان تنها ابزار ارتباط با عالم خارج حفظ می شود. و هنوز در فعالیت جهانی شرکت داریم، فعالیتی که بی تردید به سبب آن است که فعالیت جهانی شرکت داریم، فعالیتی که بی تردید به سبب آن است که نظر می رسد تنفس برای بقای زندگی کفایت می کند، اما نه برای زندگی عقلانی، و از این رو وقتی عقل باز ایستد قدرت خاطرهی خود را از دست می دهد. سپس سکستوس پاره ی ۲ و واپسین جمله ی پاره ی ۱ را در حمایت از تفسیر خود نقل می کند.

به هنگام خواب به دنیای شخصی خود باز می گردیم. هیچکس در رؤیاهای ما شریک نیست، چنانکه در تجربه های بیداری ما شریک است. و رؤیاها واقعیت ندارند. از این رو از نظر گاه هراکلیتوس این سه ایده ضرورتاً به هم مرتبطاند: (الف) حیاتی که شخص در آن دانایی شخصی خود را دارد، (ب) غلط، (ج) خواب و رؤیاها. بازگشتن به دنیای شخصی خود ریاضت دادن است به عنصر عقلانی از طریق مسدود کردن راه ارتباط آن با لوگوس

۱.۷۱, 42, دیلز \_ کرانتس این پاره را به عنوان پاره ی ۷۵ نقل کردهاند، اما به سختی می تواند دقیقاً کلمه به کلمه از هراکلیتوس باشد. (دیلز \_ کرانتس معنای پاره را با حذف ۲۵۷ در قبل از ۲۵۷۶ καθεύδονταs مبهم کردهاند.) حقیقی و جهانیی که باید با آن پرورده شود. کسان بسیاری که این کار را می کنند با کسی که در لوگوس همگانی بصیرت دارد مقایسه می شوند، مانند مقایسه ی خُسبیدگان با شخص بیدار. از این رو شخص باید تشویق به پیروی از همگانی را هرچه برایش سریع تر مقدور است عملی کند.

اگر این تفسیر درست باشد، به نظر می رسد هراکلیتوس قبلاً از حقیقتی که پروتاگوراس بعدها به روشنی صورت بندی کرد خبر داده است، یعنی از این که هر انسان داور احساس های خود است، زیرا احساس ها فقط از آن اوست و برای هیچ دو شخص یکسان نیست. دنیای همگانی حقیقت وجود دارد (هراکلیتوس در این جا با پروتاگوراس متفاوت است)، اما این دنیای همگانی فقط از طریق فراروی از احساس های بی ربط و فردی و استنتاج نتایج از آنها، یا شاید بیشتر از طریق شهود کسب می شود. بنابراین فهم کردنی است که هراکلیتوس در برخی حالات حواس را می ستاید (زیرا حواس در مرحله ی بدنی مجاریی هستند که از طریق آنها با لوگوس ارتباط محدودیت و حتی بر ابهام حواس تأکید می کند. در اینگونه زمینه ی تفکر بود که هراکلیتوس توانست بگوید «دیدن فریفته شدن است» (پاره ی ۴۶، که کریک، ص: ۲۸۱، دربارهی آن تردید دارد، زیرا فکر می کند احتمالاً از

 ۲. کلمه ی Τρέφονται (پروراندن) در پاره ی ۱۱۴ احتمالاً برای هراکلیتوس کاملاً مَجازی نیست. رک: کریک، ICF، ۵۳ و بعد: «قانون الهی» که با لوگوس یکسان است با اصطلاحاتی مادی توصیف شده است که احتمالاً به سبب یکسان گرفتن آنها نیست.» کرنفورد خاطرنشان کرده است که چگونه هراکلیتوس با اینگونه تفسیر خود از خواب دیدگاه عمومی دیگری را نقض کرده است، یعنی این دیدگاه را که روح به هنگام خواب بیشتر در معرض تأثیرات الهی است و از این رو ممکن است حقایق غیبگویانه در رؤیاها بر او الهام شود.

(Princ. Sap. 150, referring to Pind. fr. 131 and Aristotle, fr. 10 Rose, p. 84 Ross).

هراكليتوس نيست).

سرانجام، صرف دیدن و شنیدن دقیقاً فعالیتهای «بسیاری از مردم» است، مردمی که هراکلیتوس آنها را به سبب بیاعتنایی به فهم حقیقت بیرحمانه تحقیر میکند (مثالهای ص: ۲۸ در بالارا ببینید).

جنبهی فیزیکی ۔ چنانکه می توان اینگونه نامید ۔ این فرآیندهای روانی حتی بیشتر در جزییات پیش میرود، و ممکن است از برای روشنی بیشتر این نظریه پیگیری چیزهایی را مطرح کرد که بعدها جایگاه شایستهی خود را در بحث بیشتر باز خواهند یافت. عقایدنگاران می گویند که اصل اول هراکلیتوس آتش بود. آنان چنان سخن می گویند که گویا آتش از نظر هراکلیتوس آدخه و طبیعت physis اشیاء در معنای ملطی آن است، مثلًا تئوفراستوس (به روایت سیمپلیکیوس، فیزیک، ۲۳، ۳۳، دیلز - کرانتس A۵) می گوید: «هیپاسوس اهل متاپُنتوم و هراکلیتوس اهل افسوس... آتش را اذخه دانستند، و براساس این فرض که آتش یکی از بنیادهای طبیعت است گفتند همه ی اشیاء حاصل رقیق و غلیظ شدن آتش هستند و دوباره در آن منحل مي شوند، زيرا هراكليتوس مي گويد كه همه ي اشياء حاصل تبدلات آتش هستند» (رک: پاره ی ۹۰). خود ارسطو (متافیزیک، ۹۸۴۵۷) آتش هراکلیتوس را «علت اولی»ی وی در میان آب تالس و هوای آناکسیمنس و ديوگنس آپولونيايي و چهار عنصر نخستين امپدکلس قرار مي دهد. به نظر مىرسىد كه افلاطون نيز (كراتولوس، C-۴۱۳B) به نخستين بودن أتش در هراکلیتوس اشاره کرده است. ما بررسی خواهیم کرد که آیا این نویسندگان بعدی نقش آتش در هراکلیتوس را درست تفسیر کردهاند یا نه، اما دربارهی اوليت آن ترديد نيست، و خود هراكليتوس گفته است كه كل نظم جهان عبارت است از آتشی همواره زنده (پارهی ۳۰، ص: ۱۰۱ در پایین را ببینید). از این رو یکسان گرفتن آتش با لوگوس اشتباه نخواهد بود، و با عقیدهی رواقیان و هیپولیتوس مطابق خواهد بود، آنجا که میگویند آتش هراکلیتوس «معقول، و مسئول هدایت کل جهان است.» ۲ روشن است که این همان چیزی است که در شرح سکستوس آمده است: «ما را احاطه می کند و معقول و عقلانی است» (بر ضد ریاضی دانان، هفتم، ۱۲۷).

آتش جنبه ی مادی لوگوس است. از این سخن نتیجه می شود که عقل الهی در خلوص خود گرم و خشک است. آتش، نمادی صرف برای انتزاع نیست، و برای هراکلیتوس گرمترین و خالص ترین شکل ماده را باز می نماید، و ناقل روح و ذهن، یا بلکه خود روح و ذهن است، که در اندیشه های متفکری پیشرفنه از هر نوع شکل ماده متمایز است. از این رو نباید آتش را به مثابه شعله ای دیدنی تصور کرد، بلکه آن را بیشتر باید نوعی بخار نادیدنی دانست، چنانکه فیلوپونوس philoponus در تفسیر درداره ی نفس ار سطو ۲۵ ۲۰۵۵ می گوید: «مقصود هر اکلیتوس از آتش شعله نیست: می شود.»<sup>۲</sup> از این رو اگر هر اکلیتوس ساز گار سخن گوید، بلاهت و مرگ به سردی و تری مربوط خواهند بود؛ و البته چنین است. «روح خشک خردمندترین و بهترین است» (پارهی ۱۱۸). این پاره علاوه بر چیزهای

(پاره، ۶۴ دیلز - کرانتس را ببینید: هیپولیتوس، نهم، ۱۰). این فقره به لحاظ سبک شناسی رواقی است، اما معنا هراکلیتوسی است، چنانکه کریک موافقت دارد (۱۲, and on 396) ۲۰۲۶: آتش نامتغیر فعال ترین نوع ماده است و در خالص ترین شکل آن یا (چنانکه ممکن است حدس زنیم) در حالت اثیری استعداد هدایت گری دارد، آتش تجسم لو گوس است... و عاقل است»).

2. «Recte hunc locum explicat Philoponus» (Ritter and Preller, Hist. Ph. Gr. 38 b)

در مورد عقیده ی مخالف کریک IICF, 275, n. 1 را ببینید. نمی توانم با گیگون موافقت کنم که یکی گرفتن آتش با لو گوس غلط است. زبان کریک در این جا بسیار غیر هراکلیتوسی است. این نیز آشکار نیست که رواقیان در این جنبه نیز مانند جنبه های دیگر از هراکلیتوس پیروی کرده باشند.

λέγει δὲ καί φρόνιμον είναι τοῦτο τὸ πῦρ, καί τῆs
 διοικήσεωs τῶν όλων αίτιον

دیگر، تأثیرات مستی را تبیین می کند: «شخص چون مست شود سکندری می خورد و به وسیله ی پسری نابالغ هدایت می شود و نمی داند کجا می رود، زیرا روح او تر است» (پاره ی ۱۱۷).<sup>۱</sup> مرگ بازگشتن روح است به آب (پاره ی ۲۳). استنتاج این نکته عجولانه نیست، هر چند از هیچ پاره ای واقعاً برنمی آید، که خواب مانند مستی حالت میانه ای است که در آن بخارهای نمناک موقتاً بر روح غالب می آیند، بخارهایی که به هنگام بیداری به حالت نماک موقتاً بر روح غالب می آیند، بخارهایی که به هنگام بیداری به حالت نماکی، یعنی به ضعف روح می انجامد، می توان فهمید چرا هراکلیتوس نماکی، یعنی به ضعف روح می انجامد، می توان فهمید چرا هراکلیتوس نماناکی، یعنی به ضعف روح می انجامد، می توان فهمید چرا هراکلیتوس نماناکی، یعنی به ضعف روح می انجامد، می توان فهمید چرا هراکلیتوس نماناکی، یعنی و را در ۱۱۰): «برای مردم خوب نیست که آنچه را می خواهند، به شاندی شه باید پشتوانه ی یکی از کلمات قصار بر جسته ی او باشد (پاره ی ۸۵، شناخته شده برای ارسطو ؛ رک: اخلاق یودموسی، ۱۲۲۳۵۲۲۱): «نبرد با

همه چیز در تغییر مداوم و دوری است، و روح در تبدّلات دو جانبه ی عناصر به طور طبیعی در این تغییر شرکت دارد. «آب شدن مرگ روحهاست، خاک شدن مرگ آب است، اما از خاک، آب و از آب، روح برمی آید» (پاره ی ۳۶). هراکلیتوس با نشاندن «روحها» به جای آتش بر وحدت جوهری این دو تأکید می کند. از آن جا که هر عنصری در اثر مرگ

- ۱. اینکه آیا هراکلیتوس هرگز از خود پرسیده است که چرا شخص با خوردن آب مست نمی شود چیزی است که هرگز نخواهیم دانست.
- ۲. «خواب در اصل ناشی از کاهش حرارت بدن دانسته شده است»، ولاستوس در AJP، ۱۹۵۵، ۲۶۵ با ارجاعاتی به یادداشت. پارهی مبهم ۲۶ به نظر میرسد خواب و مرگ را به هم نزدیک کرده است.
- ۲. پاره ی ۷۷. بخشی از این پاره بسیار مبهم است، اما دست کم تا این حد قطعی است. همان طور که گیگون می گوید (Uniers. zu II. 109)، بعید است چنین فقرهای، جعلی باشد.

روحها، هر چند طبيعت شايستهي آنها در گرما و خشكي است، بايد در نمناکی زندگی کنند. کلئانتس ، بلافاصله پس از نقل آنچه به عنوان یکی از ياره هاي اصيل هراكليتوس پذيرفته شده است، مي گويد هراكليتوس عقيد، داشت که «روحها از اشیاء نمناک بیرون دمیده می شوند» (پارهی ۱۲). مي توان با گيگون هم زبان شد كه هراكليتوس، مانند تالس، مايعات گوناگونی در ذهن داشت، نه فقط آب بلکه خون و اخلاط بدنی دیگر. به همین جهت می گویند بعضی از «پیروان هراکلیتوس» تعلیم کردهاند که خورشيد (كه جايگاه خاصي در سيستم كيهاني خود هراكليتوس دارد) از دریا بخار شده است» ([ارسطو]، مسایل، ۹۳۴۵۳۵). رطوبت و خوراکها در خورشید می افتند، اما از آنجا که خورشید جسمی گرم است آنها را به گرما تبدیل می کند، نظریه ای که مشاهده ی ابتدایی بدیده ی تبخیر را به کار می گیرد. بدن حیوان بیدار نیز همین کار را انجام می دهد. اینگونه بیان های بعدی دیدگاههای هراکلیتوس (که شاید کسی نخواهد دقت کامل آنها را ضمانت کند) فقط اطلاق های خاص قانون عمومی ذکر شده در پاره ی ۳۶ و همچنین در پاره ی ۳۱ است (ص ۱۷\_۱۱۶، پایین)؛ طرح یکسانی روحها و آتش، و رفتار مشابه خورشيد و حيوانات طبيعي اجتناب ناپذير است.

پس از این درباره ی روح بیشتر سخن خواهیم گفت، اما گریز فعلی در روان شناسی به قصد فهم بیشتر پیچیدگی لوگوس - ادراک در هراکلیتوس بود. حاصل سخن در این بخش این است اولاً حقیقتی پاینده وجود دارد که هراکلیتوس بیانی لفظی درباره ی آن ارائه می کند، اما این حقیقت، مستقل از اظهارات هراکلیتوس درباره ی آن وجود دارد (پاره ی ۱، ۵۰). ثانیاً، موضوع این حقیقت وجود دارد، امر واحدی که هر چیز است (پاره ی ۵۰). و این امر واحد در عین حال الهی و اصل عقلانیی است که ما را احاطه کرده و سبب نظم کیهانی است، امری که هر اندازه عقل داشته باشیم به آن مدیونیم. این امر

کلئانتس، برخلاف عقیده ی کریک ( ۱۲۶۳، ۳۶۷)، نه زنون.

واحد در درون ما به وسیلهی عناصر پست و بنابراین با بلاهت تغییر می کند. در عین حال این امر واحد آتش و گرم و خشک است، و آنچه آن را در درون ما فاسد می کند مواجهه ی اوست با رطوبت و سردی. پر مش هایی (که با این مسئله ارتباط نزدیک دارند) که باقی می مانند تا در جای مقتضی خود بررسی شوند عبارتند از: (الف) محتوای لو گوس چیست، که همچون تبیین صحیح دنیای متغیر نگریسته شد؟ این «اصل» چیست که هراکلیتوس می گوید هر چیزی صیرورت خود را در مطابقت با آن دارد؟ (ب) به چه معنا برای هراکلیتوس «همه ی اشیاء یکی» هستند؟ رشته ی وحدت بخش بین آنها چیست؟ آیا، مانند قول ملطیان، این است که اشیاء از ماده ی اولیه ی واحدی ساخته شدهاند، که زمینه ی ثابت هستی آنها را تشکیل می دهد؟ (ج)

## سەبيان اساسى

معلوم می شود که مبانی تفسیر هراکلیتوس از جهان علاوه بر لوگوس، و در ارتقاط تنگاتنگ با آن، بر سه بیان کلی مشتمل است. برای آسان کردن وضعیت باید آن سه بیان را یک یک بررسی کنیم، اما هیچیک از این سه بیان بدون دو بیان دیگر کاملاً فهمیده نمی شوند، و در واقع آنها راه های متفاوت بیان حقیقت واحدند. آن سه بیان عبارتند از: (آ) هماهنگی همواره حاصل اضداد است، بنابراین حقیقت اساسی جهان طبیعی ستیزه است. (ب) هر چیزی در حرکت و تغییر دایم است. (ح) جهان آتش زنده و پاینده است. بهتر ممکن خواهد ساخت، و محدودیت هایی را فراچنگ می آورد که لوگوس برستیزه و تغییر پیوسته در درون جهان اعمال می کند.

(آ)هماهنگی ناشی از اضداد معنای کلمهی هارمونی\ را در بحث دربارهی فیثاغوریان آوردیم (جلد ۳ فارسی، ۱۳۳ و بعد). می توان فرض کرد که هراکلیتوس هم با اطلاق آن در موسیقی و هم با استعمال عمومی آن، در معنای مناسب یکدیگر بودن و ساختن کل پیچیده ی مطابق با اصول عقلانی و در تناسب مقتضی (که یکی از معانی لو گوس است) آشنا بوده است. ما خود کلمه ی «هماهنگی» را در معنای غیر موسیقایی استعمال می کنیم، مانند به هنگام سخن گفتن از زندگی در هماهنگی، یا از هماهنگی در معماری و نقاشی یا حوزه های دیگر. حتی پس از توضیح کلمه ی یونانی، غیر معقول خواهد بود اگر معنای هارمونیا را فقط در زمینه ی هراکلیتوسی محدود کنیم، زیرا این کلمه بازتاب های روانشناختی دارد که اساس سمت گیری فیثاغوری است. از را هارمونیا در هراکلیتوس صرفاً برعکس هماهنگی فیثاغوری است. و این ممکن است سبب بدفهمی شود.

تعدادی از گفته های هراکلیتوس تفسیر او از «هماهنگی اضداد» را روشن می کند، اما شاید مقایسه ی دو فقره در افلاطون بهترین نقطه ی آغاز باشد. در مهمانی ، اریکسیماخوس پزشک به هنگام ستایش ارُس Eros با پیش نهادن دیدگاه رایج در حرفه ی خود، ارس را آشتی دهنده ی اضداد در بدن می داند. وی می گوید ( ۱۸۶ م ترجمه ی: همیلتون Hamilton ) پزشک خوب «باید قادر باشد عناصری را که در بدن با یکدیگر ضدیت تمام دارند بر سر تأثیر متقابل و عشق آورد؛ اینگونه عناصر متضاد عبارتند از گرم و سرد، تر و خشک و مانند آن؛ نیای ما آسکلپیوس با شناختن چگونگی آفرینش عشق و هماهنگی بین اینگونه عناصر بود، که چنانکه شاعران

این ایده های مربوط به سلامت به عنوان هماهنگی اضداد فیزیکی، به مکتب پزشکی غربی ـ تعلق دارد، که آلکمایون همشهری فیثاغورس و دست کم بعضی از فیثاغوریان تدریس می کردند.این را نه اریکسیماخوس

 ۱. اندیشه یما بیش از آنچه معمولاً تشخیص می دهیم تحت تأثیر فیثاغوریان است. اطلاق روانشناختی مفهوم موسیقایی، فی المثل، در بیتی از بازر گان ونیزی دیده می شود: «اینگونه هماهنگی در ارواح فناناپذیر است»، که در زمینه ای فیثاغوری آمده است. آن عقاید را از فیثاغوریان یاد گرفته است مثالی تأیید می کند که در جملات زیر آمده است. او ادامه می دهد:

هر کس اندک توجهی به موضوع کند درمی یابد که این مطلب درباره ی موسیقی نیز درست است، و به نظر می رسد آنچه هراکلیتوس قصد داشت بگوید نیز همین است، هر چند او در انتخاب کلمات چندان موفق نیست، آنجا که از وحدتی سخن می گوید که در عین ناسازگاری، با خود در هماهنگی است، چنانکه در کشیدن کمان و چنگ چنین است [رک: پاره ی ۵۱، صص ۹۶-۷۷، پایین]. البته این کاملاً غیر منطقی است که بگوییم هماهنگی در ناهماهنگی است، یا عوامل تشکیل دهنده ی هماهنگی به هنگام تشکیل آن هنوز در ناهماهنگی اند، اما احتمالاً آنچه هراکلیتوس قصد داشت بگوید این بود که هنر موسیقی هماهنگی را از عواملی به حاصل می آورد که ابتدا در ناهماهنگی اما بعد در هماهنگی اند، یعنی از نتهای زیر و بم.

شگفتانگیز خواهد بود اگر، هراکلیتوس پس از آن همه اهانت به فیثاغورس، نه تنها از عهده ی بیان بسیار خوب آرای او برآید بلکه به توافق خود با او اعتراف کند. دیدگاه هراکلیتوس به واقع با دیدگاه فیثاغوریان متناقض است، و این به واقع نمونه ی آموزنده ای است از چیزی که همواره برای هراکلیتوس پیش آمده است: لبه ی تیز تعلیمات او در شباهت با آرای کسی دیگر همواره کند شده است. افلاطون در آنجا، با گذاشتن یک بد فهمی در دهان پزشک، که شخص متکبر ولی فاقد ذهن تند معرفی شده آست او را به استهزاء می گیرد. وی در جایی دیگر نشان می دهد که معنای آنچه را هراکلیتوس می گوید کاملاً می داند، درواقع شاید افلاطون اولین هماهنگی از ناهماهنگی در توالی زمانی به حاصل میآید، و مطرح کردن سازش عناصر صورتاً متضاد که تضادشان دیر نمی پاید، دقیقاً تأکید بر چیزی است که هراکلیتوس منکر است. افلاطون این نکته را در سوفیست ( ۲۴۲ D) روشن میکند. در این محاوره سخنگوی اصلی درباره ی مشاجره ی آنهایی که جهان را کثیر می دانند با آنهایی که می گویند جهان باید واحد باشد سخن می گوید. او ادامه می دهد:

بعدها، بعضی از موزها در ایونیا و سیسیل دریافتند که راه درست ترکیب این دو نظر است و گفتند که واقعیت هم بسیار و هم واحد است و از طریق دشمنی و دوستی به هم پیوسته است. سختگیرترین موزها [یعنی، ایونی، که مقصود افلاطون هراکلیتوس است] می گوید دواقعیت به هنگام از هم جدا شدن در هم می آمیزد. به معتدل ترین آنها [یعنی سیسیلی، که مقصود امپدکلس است] اصرار ندارد که واقعیت همواره چنان باشد که هست و از حالت های متناوب سخن می گوید که در آن، جهان گاه به سبب قدرت عشق واحد است، و گاه به سبب گونهای کشمکش با خود در جنگ و کثیر است.

امپدکلس، که پیرو سنت ایتالیایی و تحت تأثیر فیثاغورس است، از حالات متناوب هماهنگی و ناهماهنگی، وحدت و کثرت سخن می گوید. (این مطلب را پیروان او پروردند.) هراکلیتوس با «موز سخت گیر» خود تأیید کرد که هماهنگی بین عناصر متضاد و ضرورتاً همواره بر تنش یا ستیزهی بین امور متضادی که هماهنگی از آنها به حاصل آمده است، مشتمل است. تنش هرگز از بین نمی رود. صلح و جنگ متوالی نیستند: در جهان همواره هم صلح وجود دارد هم جنگ. باز ایستادن ستیزه به معنای متلاشی شدن کیهان است. درک افلاطون از این نکته ی اساسی، که بسیاری از تفسیرهای موجود از هراکلیتوس را باطل میکند، تضمین عالی بصیرتِ اوست، و سندی است برای اطمینان از هر آنچه وی دربارهی این اندیشمند مشکل می گوید.'

جسارت و بي باكي هراكليتوس حتى از نظر ارسطو نيز بيش از حد است، چنانکه قدرت صراحت و اندیشهی منطقی ارسطو، خود، مانع این شدند که حقیقت شاعرانه و غیبگویانهی هراکلیتوس را فهم کند. به نظر میرسید که هراکلیتوس قانون تناقض را زیر با گذاشته است، از این رو ارسطو نتوانست معناي واقعي كلمات او را بفهمد. ارسطو، در دربارهي آسمان ۲۷۹۵۱۴ هراکلیتوس را در ردیف امپدکلس قرار میدهد، و از تمایزی که افلاطون در این خصوص قایل است غفلت میکند. ارسطو می گوید، بعضی اعتقاد دارند که جهان همواره پاینده است، دیگران مي گويند جهان متلاشي خواهد شد؛ دوباره بعضي قايلند كه جهان به طور تناوب در تغییر است، در این لحظه در این حال است و در لحظهای دیگر تغییر میکند و از هم میپاشد... چنانکه امپدکلس اهل آکراگاس و هراکلیتوس اهل افسوس چنین می گویند.» ارسطو، خواه کلمات او را کامل بفهمد، خواه نفهمد، گاهی به کلمات هراکلیتوس نزدیک میشود. فی المثل در اخلاق می نویسد (۱۱۵۵b۴، پاره ی ۸، دیلز ـ کرانتس): «هراکلیتوس می گوید که آنچه متضاد است سودمند است، زیباترین هماهنگی از عناصر متفاوت تشکیل می شود، و هر چیزی از طریق ستیزه به وجود می آید»، جملهای که شاید بیش ازیک پارهی هراکلیتوس را تفسیر مي کند.

- این سخن در نشان دادن جنبه ی برتر گواهی افلاطون با سخن کریک فرق دارد.
- ۲۰ مثلاً، پارههای ۵۱، ۵۰، ۱۰. در مورد عبارت اول (Δντίξουν) که باید بپذیریم συμφέρον)، کریک یادداشت می کند (HCF، ۲۲۰) که باید بپذیریم کلمه ای ایونی Δντίξουν از آن خود هراکلیتوس است. معنای متعارف کلمه ی συμφέρον «سودمند» آست، و معنایی که سیاق کلام ما را به آن هدایت می کند در ذهن ارسطو بوده است. در رساله ی هیپو کراتی De Vicu،

هراکلیتوس از تصویر زبانی استفاده ی آزاد می کند، و شگفتانگیز نیست که گفته های او غالباً موضوع تفسیر های بسیار است، مانند فقرات انجیل که در مواعظ درباره ی آنها سخنرانی می کنند. به واقع ممکن نیست از شباهت بین او و عیسی در به کارگیری پارادکس و مَثل یکه نخورد. حاجت به گفتن ندارد که مسئله ی مقایسه ی آموزه ها در میان نیست، بلکه علی رغم تفاوت معنایی موجود، بیانی مانند «آنکه جان خود را حفظ کند آن را از دست می دهد » (متی، ۱۰، ۳۹) از نظر سبک تا حد زیادی هراکلیتوسی است (مثلاً، پاره ی ۲۱)، و جدا از مطابقت واقعی، عیسی در پوشاندن فسته ی اصلی پیام - در پاسخ به این پرسش: «پادشاهی خدا چیست؟» - از نماد و تمثیل استفاده ی آزاد می کند (مقایسه کنید مرقس، ۸، ۱۸ «چشم دارید، نمی بینید، و گوش دارید، نمی شنوید، شما نمی توانید به خاطر داشته باشید؟»را با هراکلیتوس پاره ی ۱۹، ۱٬۳۰۱).

این مانند دانه ی خردل است، مانند پراکندن بذر و دانه در زمینه های متفاوت است، مانند خمیر نان، یا گنج نهان، یا شمع است: یا فکر کنی به استادی با خدمتکاری نارضایت بخش، یا به تاکستانی در دست جنایتکاران، به مردی اجیر زحمت ها، به پولی براساس اعتماد داده شده، به جشن عروسی، به ندیمه های عروس و درخشش آنها. هراکلیتوس همین طور برای جای دادن به ایده های جدید خود درباره ی کارکردهای طبیعت و ساخت اشیاه، خود را مجبور می بیند که بگوید: فکر کن به آتش، به ساختار کمان یا چنگ، به ستیزه، به رودخانه، به جاده (که همان است خواه

۱۸،۱ (τὰ πλεῖστα διάφορα μάλιστα συμφέρει) ۱۸،۱ «سودمند برای به وجود آوردن خوشی» را شامل میشود. اما عبارت διαφερόμενον ἀεὶ συμφέρεται در فقرهای از مهمانی (۱۸۷۸) را نیز به خاطر میآورد. بازی با کلمات از شیوه های هراکلیتوس است، و این عبارت مختصر به رغم تبدیل شدنش به وجه معلوم (که بازی با کلمات میتواند انگیزه ی آن باشد) به خوبی می تواند از آن خود هراکلیتوس باشد.

از شمال به جنوب روید یا از جنوب به شمال)، به آب دریا (عنصر سالم برای ماهیان، مرگ برای انسان)، به اثر قلم نویسنده، که هم زمان مستقیم و کج است، به جراح که زخم می زند یا شفا دهد.'

تعلیم هراکلیتوس برخلاف پیام دین عیسی چیزی نیست که با کلمات بیان ناپذیر باشد، اما چیزی است که هیچ زمانی بیان آن آسان نیست، و در زمان خود وی چنان جدید بود که پیشگام منابع زبان معاصر گردید. این امر پناه بردن به نمادهای گوناگون را اجتناب ناپذیر ساخت. برماست ببینیم آیا «گوش هایی برای شنیدن» داریم، یعنی، توانایی برای فراچنگ آوردن حقیقتِ واحدی که اساس این یا آن تمثیل است.

آموزهی «هماهنگی اضداد» سه جنبه دارد: هر چیزی از اضداد تشکیل شده و از این رو در معرض تنش درونی است،<sup>۲</sup> اضداد یکسانند، و (اساساً به عنوان نتیجهی جنبهی اول) جنگ نیروی هدایت کننده و آفریننده و حالت شایسته و درست امور است.

(۱) هر چیزی از اضداد تشکیل شده است، و از این رو در معرض تنش درونی است. هیپولیتوس پس از نقل پارهی ۵۰ ادامه میدهد: «و از اینکه همهی مردم این را نمی فهمند یا نمی پذیرند، اینگونه شکایت میکند (پارهی ۵۱):

«آنها نمی توانند درک کنند که چگونه متفاوت بودنِ آن با خود بودنِ آن

۱. پارمهای ۵۳،۵۱،۳۰، ۵۹،۶۱،۶۰،۵۹.

 ۲. من کلمه ی «تنش» را در معنای عام و توسعه یافته ی آن به کار می برم. ولاستوس (AJP, ۱۹۵۵, ۳٤۹) شاکی است که «کریک و دیگران در تفسیر هراکلیتوس بسیار از «تنش» سخن می گویند، اما سخن هیچیک از آنها بر چیزی جز کلمه ی مورد مناقشه ی παλίντονοs در Β۵۱ مبتنی نیست. اما چه کسی می تواند مدعی باشد که ایده ی تنش جهانی از عبارت هایی مانند چه کسی می تواند مدعی باشد که ایده ی تنش جهانی از عبارت هایی مانند مانند هدی باشد که ایده ی تنش جهانی از عبارت هایی مانند

سازگار است، تعدیل به عقب بازگردنده ای ماند از آن کمان یا چنگ.»

- ۱. یا حرف به حرف (اگر خواندن σνμφέρεται را به جای όμολογέει بپذیریم، رک: کریک، ۲۰۳): «در جداشدگی پیوستگی است.» چنانکه در این جا ترجمه شد، کلمه صریح نیست، اما بیشتر محتمل است که مقصود هراکلیتوس همان باشد که اگر διαφερόμενον با حرف تعریف می آمد، بود. (برنت نیز چنین است: «آنچه در تفاوت است سازگار است با خود.»)

اما استدلالهای دو طرف پایان ناپذیر است. من خود اعتقاد دارم که هراکلیتوس هر صفتی به کار برده باشد، تصور او از کمان، کمانی است که زه دارد نه اینکه بالفعل کشیده شده باشد و از چنگ، چنگ کوک شده است نه چنگی که بالفعل نواخته شود. این (با هم مناسب بودن یا ساختار چیز) همان معنای άρμονίη (هارمونیه) است. اگر هراکلیتوس καλίντονοs نوشته باشد، پس درباره می مولانه) است. اگر هراکلیتوس καλίντονοs نوشته متضاد زه یا سیمها و تنه پوبی تشکیل شده است. و اگر مرکزه تاب که باشد که در گشت در جهات متضاد» معنا می دهد برگشت از زه را در نظر داشته است. در مورد کمان، تمایل چهارچوب فنری به برگشت از زه را در نظر داشته است. در مورد چنگ، این واژه یک توصیف عالی است از نسبت بین سیمها و میخهایی که سیمها را به آنها بسته اند. میخها در جهتی فشار می آورند که مخالف جهتی است که سیمها (به اصطلاح) می کوشند بدان بر گردند. اگر میخی شل شود، و سیم آن را با خود عقب کشد تا باز ایستد، این مطلب آشکار می شود. این معنا با مریم فر می فره می می از ایستد، این مطلب آشکار می شود. این معنا با می فر می فر می

این ارجاع، آشکارا مانند گزارش مختصر افلاطون در سوفیست. (۲۴۲E) کلی است. همه جا نیروهایی وجود دارند که همزمان از دو طرف مى كشند. هماهنگى ظاهرى، بقا، يا آشتى در مىاخت واقعى اشياء (physis) عبارت است از حالت تعادل عاریتی بین این نیروها. کمان کشیده شدهای را که در روی زمین قرار دارد یا به دیواری تکیه داده شده است بنگرید. هیچ حرکتی دیده نمی شود. این کمان همچون شیئی ایستا در چشم می آید، که کاملاً ثابت است. اما درواقع کششی مداوم در درون آن جریان دارد، چنانکه اگر به حد کافی کشیده نشود یا به حال خود رها شود آشکار می شود. در این حالت، کمان فوراً فرصت می یابد و خود را مرتب می کند، و نشان می دهد که کشش به جلو همواره بوده است. هماهنگی، پویایی حرکات قوی و متضاد بود که به سبب تعادل خنثی می شد و بنابراین ظاهر نمی گشت. حالت چنگ کوک شده (یا ویولون کوک شده) نیز چنین است، چنانکه هر نوازندهای که سیم آن پاره شود ناراحت می شود. و نکته این است که کارکرد ه دو ابزار و طبیعت آنها به مثابهی کمان یا چنگ کارآ به تعادل این نیروها بستگی دارد، بنابراین چنانکه پس از این در پارههای بررسی شده در (ج) خواهد آمد، این تعادل خوب است. کمان و چنگ در نظر هراکلیتوس نماد کل کیهان است که بدون چنین «ستیزه»ی پایدار متلاشی خواهد شد.' از

درنمی آید، زیرا این واژه حالتی را توصیف می کند که بر آیند نیروهای متضاد صفر باشد، حالتی که شایسته است با عبارت παλίντροπος مفر باشد، حالتی که شایسته است با عبارت παλίντροπος کوشش برای بیان مطلب با واژه های «تنش های متضاد» زمانی مطرح شد که کشیده شدن کمان یا کوک کردن سیم های چنگ با مشکل روبه رو شد. ولاستوس قطعاً در اشتباه است، آن جا که می گوید (Loc. cit. 351) اگر فرض کنیم άρμονή به روش کار modus operandi کمان و چنگ اشاره دارد، پس کمان و چنگ صرفاً تصوری دینامیکی فراهم می کنند (متن را ببینید). ۲. عبارت άρμοτο διαφερόμενον در پاره ی فوق العاده متفاوت ۱۰ نیز آمده است، و به همراه جفت های متضاد و درنهایت در جمله ی گ اینجاست که می گوید (پاره ی ۵۴): «هماهنگی نامریی از هماهنگی مریی قوی تر (یا برتر)است.» تا آن جا که پیوستگی مریی وجود دارد، کمان طبیعتا خم می شود و زه به سادگی در دو طرف آن بسته شده است؛ پیوستگی نامریی بین آنها عنصر ستیزه و عنصر وضعیت پویاست. به این ترتیب است که «طبیعت پنهان کاری را دوست دارد»(پاره ی ۱۲۳).

وسوسهی پایداری وجود دارد تا جملههای هراکلیتوس را به مثابه توصیف تغییر متناوب، در این جهت، و در آن جهت تفسیر کنند. از این رو شگفتانگیز نیست که در مراجع قدیم او را چنان تفسیر کردهاند که گویا باور داشته است که کل کیهان از حالت متناوب آغازین ناشی می شود، برای مدتی وجود دارد و سپس ناگهان به آرخهی خود منحل خواهد شد، به ویژه خوانندگان وی با این مطلب به عنوان تصوّری ملطی آشنا بودند، که

مفید است. نمی توانم بر کار مفید استل و کریک بر روی این پاره چیزی بیفزایم، و با آنها موافقم که لازم نیست که در این جمله ی اخیر توالی گذرای حالات را در تشکیل کیهان دریابیم، که با کیهان شناسی پاره ی ۳۰ در تعارض خواهد بود. در تفسیر کریک نکته ای هست که مرا مضطرب می کند. او معنای مجهول میب شباهت آن با συλλαβή را (که در ترجیح συνάψιεs در متن کال می پذیرد) «صرفاً به آنجا که این دو واژه دو ساخت لفظی متفاوت از یک ریشه اند، شباهت معتبر بسیار ناچیزی بین آنها در نظر می آید. واژه هایی که به ۲۵۰ ختم شوند معمولاً نشان عمل یا فرآیند هستند (می آید. واژه هایی که به ۲۵۰ ختم شوند معمولاً نشان عمل یا فرآیند هستند (می آید. واژه هایی که به ۲۵۰ ختم شوند معمولاً نشان عمل یا فرآیند هستند (می آید. واژه هایی که به ۲۵۰ ختم شوند معمولاً نشان عمل یا فرآیند هستند (می آید. واژه هایی که به می داند آن؛ و جمع می شود و (شاید مهمترین مورد) خود کانک مجهول بسیار کمتر تکرار می شود و (شاید مهمترین مورد) خود کانک محبول بسیار کمتر تکرار می شود و (شاید مهمترین مورد) خود کام کانک می می داند. می می داند.

 ۱. یا چنانکه کریک آن را با دقت بیشتر ترجمه کرده است (HCF, 227): «ساخت واقعی اشیاء این است که عادتاً خود را پنهان کنند.» به هر حال اگر سبک دلفیانه و موجز گفته های هراکلیتوس، و عنصر شخص انگارانه را که احتمالاً در این پاره وجود دارد، کنار گذاریم واقعاً مطلب لوث می شود. امپدکلس آن را استادانه به صورت الگوی ادواری توسعه داد. اما کلمات خود هراکلیتوس ما را در مقابل هر گونه تفسیر ساده و غیر اصیلی از این دست نگه می دارد. با نظر به تمام این مطالب شخص مجاب می شود که توجه خاص داشته باشد، نه به شرحهایی که او را هماهنگ می سازد، بلکه به هر اشارهای که در مراجع ما وجود دارد دایر بر این که هراکلیتوس بر ضد محدودیت های زبان خود مبارزه می کرده است، تا چیزی جدید و متفاوت بیان کند. زبان وی چنان مشکل و غیر منتظره است، و بیان وی در زمان خود چنان مبهم است، که اگر مفسران قدیم اصل مطلب را کلاً از دست داده باشند شگفتانگیز نخواهد بود. اما افلاطون آن را در چنگ آورد، و از دوره ی قدیم متأخر فقره ای از پلوتارک وجود دارد که هر چند بخش بیشتر آن فقط تفسیر هراکلیتوس است، و بسیاری از مدارک معاصر تصور واقعی هراکلیتوسی را نشان می دهد (C) – B (S یلوتارک معاصر تصور واقعی هراکلیتوسی را نشان می دهد (C) می کرد و از هراکلیتوس در این توان پاره ی ۱۹ مراکلیتوس داده باند). سخنگوی پلوتارک بین ثبات وجود و صیرورت مداوم نشان می دهد (C) می کرد و از هراکلیتوس داده بان می دهد و می ورت مداوم نشان می دهد (C) می کند و از هراکلیتوس داده بان از می داد مراکلیتوس داده بر از می کند و از هراکلیتوس در حمایت از دومی یاد می کند:

به عقیده ی هراکلیتوس، کسی نه می تواند دوبار در یک رودخانه گام گذارد، و نه می تواند جوهری فانی را در حالتی ثابت دو بار به چنگ آورد. آن به سبب تندی و سرعت تغییر، از هم جدا می شود و دوباره جمع می گردد، و بلکه نه دوباره و نه سپس، بلکه همزمان جمع و متفرق می شود، نزدیک و دور می گردد.

البته هراکلیتوس تغییرات زمانی در درون جهان را منکر نیست ـ فیالمثل گرم سرد می شود، پیری به دنبال جوانی و مرگ به دنبال زندگی می آید و مانند آن. همان طور که خواهیم دید، وی این امور را به عنوان بخشی از دلیل این همانی اضداد ذکر کرده است. اما این امور به خودی خود چیزی هستند که حتی «اکثر مردم» از آن آگاهی دارند. به چنگ آوردن عمل همزمان تمایلات متضاد، هم بسیار مشکل است و هم بسیار بنیادی.

(۲) یکسانی اضداد. هسیود در پیدایش خدایان روز را نتیجهی شب می نامد. این مطلب برای هسیود سرزنش از سوی هراکلیتوس را به همراه داشت، کسی که هم بر وی و هم بر تراژدی مطلوب وی، یعنی، تعلیم رجعت فکری به بسیاری از مردم، با این کلمات حمله کرد (پارهی ۵۷): «آموزگار بسیاری از مردم هسیود است. آنها اطمینان دارند او چیزهای بسیار می داند، مردی که نتوانست روز و شب را باز شناسد؛ زیرا این دو یکی است.»<sup>۱</sup> فرفوريوس، نيز، با تغييرات احتمالي اندكي در كلمات هراكليتوس (كريك، ۱۸۰ و بعد را ببینید)، این جمله را به او نسبت می دهد که دبرای خدا تمام چیزها خوب و زیبا و عدل اند، اما انسان گمان می کند بعضی عادلانه و بعضی ناعادلانهاند» (پارهی ۱۰۲). این جمله جهات گوناگون دارد، از آن میان آشکارا جهتی کلامی و اخلاقی؛ اما بگذارید فعلاً این توجه ساده را داشته باشيم كه در اين جا دوباره، اين مطرح است كه آنچه انسان جدا مي كند و مقابل یکدیگر می نشاند یکسان است. هیپولیتوس تعدادی جفت متقابل از اسامی و اوصاف، از آن میان «خوب و بد» را ذکر می کند و مدعی است که هراکلیتوس بر یکسان بودن آنها تأکید کرده است. هیپولیتوس قولی از او نقل نمی کند که بر اینگونه کلمات مشتمل باشد، اما به جای آن توضیح هراکلیتوس درباره یکاتری<sup>۲</sup> و چاقوی جراحی را ذکر میکند که هر دو هم بد (رنج آور) و هم خوب (شفابخش)اند. ۲ یکسان بودن خوب و بد را ارسطو

- در مورد اعتبار پاره ی ۱۰۶، که ممکن است همان طور که تریک گمان می کند نقدی در همان زمینه ی پاره ی ۵۷ باشد، کریک، ۶۱-۱۵۷، را ببینید.
- ۲. cautery: آلت فلزی که پس از گرم کردن برای سوزاندن یا از بین بردن بافت به کار می رود. فرهنگ دانشگاهی آریان پور م.
- ۳. دربارهی پارهی ۵۸ چیزهای بسیاری با اطمینان می گفت، هر چند متن و تفسیر آن، هر دو، در جزییات معضلات بسیاری دارند. بررسی جامع کریک

نیز به هراکلیتوس نسبت داده است (جدل، ۱۵۹۵۳؛ فیزیک، ۱۸۵۵۲۰). بعید است هراکلیتوس عین این کلمات را به کار برده باشد (رک: فقرهای از سیمپلیکیوس که کریک، ص: ۹۵، نقل کرده است)، اما استنتاج آن سخن از پارهای مانند ۲۰۲ معقول است. براساس این سخن هراکلیتوس حق انتقاد از «بسیاری از مردم» را ندارد، نیز حق ندارد از آنها بخواهد تا از لوگوس پیروی کنند، زیرا اگر خوب و بد یک چیز هستند پس هیچ رفتاری نسبت به رفتار دیگر بهتر نخواهد بود، چنانکه کریک به حق می گوید، «و این نشان شکاف حاصل از فقدان حسّ تاریخی و تفسیر مجازی زبان هراکلیتوس است.

اینگونه مثال های مربوط به یکسانی اضداد پاراد کسیکالند، به این معنا که حتی وقتی روشن شوند، حصول اعتقاد به آنها مشکل است. هراکلیتوس برای حمایت از اعتقاد پذیری آنها توضیحاتی ارائه می کند که در آن یکسانی چیزهایی که معمولاً متقابلاند، برای شخص عادی پذیرفتنی است. بالا و پایین متضادند، اما او می گوید (پارهی ۶۰)، «رونده به بالا و رونده به پایین یکی و همان است.» از آنجا که معنای این مثال آشکار است، می توانیم از آن در فهم خود از آنچه او از «همان» اراده میکند کمک بگیریم. آنچه برای هراكليتوس كشفى تحريك كننده بود فقط در مرحلهاي از تفكر ممكن بود که بسیاری تمیزهای منطقی، که اینک آشکارند، هنوز ظاهر نشده بودند. هراكليتوس با بيان عريان نتايج محال غفلت از آنها، بي أنكه قصد داشته باشد راه تميز آنها را هموار ساخت. كسبى كه از الف به ب مى رود همان راه را طی می کند که اگر از ب به الف می رفت، اما این بدان معنا نیست که رفتن در یک جهت همان رفتن در جهت دیگر است. راه مادی بر روی زمین و سنگ ها برای هر دو مسافر جوهری ثابت است، چنانکه فیلسوفان از ارسطو به بعد این را گفتهاند، و گاهی تفسیر هراکلیتوس بدون بازگشتن به این «اصطلاح خلاف روند تاريخ ولي راحت» (IICF, 197) مشكل است.

HCF, 82 ff، واببينيد.

دومین مثال از این نوع عبارت است از پاردی ۵۹: «اثر نوشتن، مستقیم و منحنی است.»<sup>۱</sup> قلم بر روی خط مستقیم در عرض صفحه پیش می رود، اما در جریان پیش رفتن و به هنگام نوشتن حروف حلقه های گوناگون از خود برجای می گذارد. ممکن است کسی اینگونه جملات را (الف) فقط پارادکس ظاهر بداند، و (ب) آن را برای ذهن ما بسیار پیش پا افتاده و استفاده ی دوپهلو از زبان تلقی کند. یکی از القاب قدیمی هراکلیتوس «چیستان گو» بود، و بعضی از اظهارات وی درواقع با چیستان های کودکان شباهت دارند و به طریق مشابه حل شدهاند. («آن چیست که همزمان هم مستقیم است و هم منحنی؟ یک سطر نوشته.»<sup>۲</sup>)

در پاره های تا به حال نقل شده، هراکلیتوس تعلیم می کند که دو شیء در ظاهر متناقض، یا اوصاف نوع واحد، در واقع یکسانند: روز و شب، عدالت و بی عدالتی، بالا و پایین، مستقیم و منحنی. پاره ی ۶۷ بسیار فراگیر است و ما را پیشتر می برد: «خدا روز و شب، زمستان و تابستان، جنگ و صلح، سیری و گرسنگی است - «همه ی اضداد: مقصود این است» اما

- با حفظ γραφέων به عنوان اولین کلمه ی نسخه ی خطی، که کریک به نحو مجاب کننده ای از آن دفاع کرده است (۹۷ و بعد). در هر صورت، چنانکه کریک می گوید (ص: ۱۰۴): «حتی اگر خواندن γναφέων یا γναφείω (دیلز ـ کرانتس) درست باشد از اهمیت پاره نمی کاهد.»
- ۸. هراکلیتوس آشکارا مانند چستانگوی واقعی عمل می کرد. یکی از سخنان او که هیپولیتوس آورده است واقعاً مضحک است (پاره ۵۶، و دربارهی چیستان به معنای واقعی رک: پلوتارک مجعول، ۵۶ Walzer, ۹ مهی گیری می بیند، و *ad fr. مع*نای واقعی رک: پلوتارک مجعول، ad ze کا ماهی گیری می بیند، و از آنها می پرسد چقدر موفق شده اند. آنها پاسخ می دهند: «آنچه گرفته ایم پشت سر می گذاریم، و آنچه نگرفته ایم با خود می بریم.» این پاسخ نشان می دهد که کودکان از نگرفتن ماهی خسته بوده اند و شپش یکدیگر را باطنی بسیار مهم تر از معنای ظاهر شده در سطح بود (پاره های ۲۲، ۱۲۵).
   ۲. کلمات درون گیومه تفسیر هیپولیتوس هستند که پاره را نقل کرده است.

فرست چونان آتش تغییر می کند<sup>۱</sup>، وقتی با بوها آمیخته شود، به نام هر یک از آنها نامیده می شود.» فعلاً باید بحث از فهم هراکلیتوس از خدا را به آینده موکول کنیم. برای هدف فعلی خود می توانیم این سخن کریک (ص: ۱۸۷) را بپذیریم که هراکلیتوس در این جا دست کم «چیزی را با کل جهان یکسان، یا درونی آن می داند.» این پاره نشان می دهد که نه تنها چیزهای بسیار زیاد در یک نوع واحد با یکدیگر یکسانند، بلکه ذهن فهیم، کل مجموع پدیده های ناهمگن را در یک و حدت اساسی تشخیص می دهد. این است لوگوس حقیقی، که گوش سپردن به آن «و پذیرفتن اینکه همه ی چیز ها از جفت های ذکر شده مطرح می شود، یعنی این مسئله که (ص: ۱۸۷): «خدا تر جفت های ذکر شده مطرح می شود، یعنی این مسئله که (ص: ۱۸۷): «خدا می کند که «جنگ پدر و پادشاه همه چیز است»، و هومر به سبب این ادعایش می کند که «جنگ پدر و پادشاه همه چیز است»، و هومر به سبب این ادعایش مرزنش شد که «ستیزه ممکن است خدایان و انسان را از بین برد»؟» درواقع مطرح نمی شود. هراکلیتوس کلمات را در معنای خاص خود به کار می برد،

 ۱. اسم آتش در نسخ خطی نیست. «آتش» پیشنهادی است که دیلز پذیرفته است. پیشنهاد جالب دیگر «روغن زیتون» فرانکل H. Fränkel است. افلاطون در تیماثوس (۵۰ E) توصیف می کند که عطرسازان قبل از هر چیز مادهی خام خود را به شیوههای مختلف چنان آماده می کنند که مایعی که قرار است بوی خوش به خود گیرد تا آنجا که ممکن است از خود بویی نداشته باشد. هر اسمی انتخاب کنیم، تعلیم پاره فرق نمی کند. (بحثها و ارجاعات در کریک اسمی انتخاب کنیم، تعلیم پاره فرق نمی کند. (بحثها و ارجاعات در کریک جملهی هراکلیتوس دور نیست. پارهی ۷ («اگر همهی چیزهای موجود دود می شد، سوراخهای بینی آنها را تشخیص می دادند») ممکن است معنای مشابه پارهی ۶۷ و پارههای دیگری را داشته باشند که نشان از یکسانی در تفاوت دارند. اگر همهی چیزها دود می شدند، ما فقط یک چیز می دیدیم (دود)، اما بینی می توانست بوهای متفاوت آنها را تشخیص دهد. نیز رک:

Reinhardt, Parm. 180, n. 2, Gigon, 57.

معنایی که «بسیاری از مردم» نمی فهمند. اگر خدا هم جنگ و هم صلح است، این بدان سبب است که جنگ و صلح یکسانند. این صلح نیست که مردم در نادانی خود مدت ها به سر برند: بلکه بیشتر خود جنگ صلح راستین است. مردی که می گوید «ثبات در تغییر است» (پاره ی ۵ ۸۴) در گفتن این تردید نخواهد داشت که «صلح در جنگ است.» البته در مرتبه ی اعتقادات عرفی، جنگ و صلح، همچون دیگر جفت های گفته شده، متوالی اند؛ به هر حال، در این مرتبه، تغییر و ثبات نیز چنین است.

«یکسانی» اضداد برای هراکلیتوس چند رابطهی متفاوت را شامل است، که وی ضمن آگاهی از همهی آنها، بدون از دست دادن ایمان به کشف خود در مورد این که همه «همانند»، به تبیین و توضیح آنها می پردازد. این روابط عبارتند از:

(آ) تغییر متقابل، مانند کیفیات یا چیزهایی که غایات متضاد و پیوسته یکسان دارند، مثل شب و روز، تابستان و زمستان، سیری و گرمىنگی. پارهی ۱۲۶ نیز به این مطلب مربوط است: «چیزهای سرد گرم می شوند، چیزهای گرم سُرد، تر خشک، خشک تر.» اینکه این تغییر متقابل برای وی گواه یکسانی است از پارهی ۸۸ برمی آید: «همان شی در ما (؟) زندگی و مرگ است، و بیداری و خواب است، و وقتی تغییر یابند اینهایند.»<sup>۱</sup> (ب) نسبی بودن موضوع تجربه شده. مانند پارهی ۶۱: «دریا زلال ترین و کثیف گشته ترین آب است، برای ماهیان خوردنی و سلامت بخش، برای انسان ناخوردنی و مرگ آور.» ارسطو نیز در این معنا تفسیر می کند پارهی ۹ را: «خران آشغال را بیش تر از زر ترجیح خواهند داد»،

 مطلقاً قطعی نیست که بند اخیر و توضیحی، از آن خود هراکلیتوس باشد، اما کریک پس از بحثی دقیق آن را پذیرفته است (۱۳۹ و بعد). یعنی در این معنا که انواع متفاوت حیوانات از چیزهای متفاوت لذت می برند، هر چند ارسطو البته نتیجهی نهایی هراکلیتوس را استنتاج نمی کند که بنابر آن بین لذت و عدم لذت تفاوت اساسی وجود ندارد.<sup>۱</sup>

(ج) در قلمرو ارزشها، ارزش اضداد فقط در ارتباط با اضداد خود دانسته می شود. از این رو هر چند مردم معمولاً چیزی را خوب و دیگری را بد می نامند، بدون دیگری هیچ چیز خوب نخواهد بود. از آن رو در پارهی ۱۱۱ می گوید: «این است که بیماری سلامتی را لذت بخش و خوب می سازد، گرسنگی سیری را، خستگی آسایش را.» این را که این رابطه در چشم هراکلیتوس به معنای یکسانی است می توان از یکسانی گرسنگی و سیری در پاره ک۷ نتیجه گرفت، و همچنین ممکن است از ارجاع به خستگی و آسایش، از پارادکس پاره ی ۲ ۸۸ استنتاج کرد: «در تغییر ثبات وجود دارد.» آنچه در

 ۱۰. ارسطو، \خلاق نیکوم\خوسی، ۱۱۷۶۵۵. کریک درباره ی این پاره مفصل بحث می کند ۲۰۸۶، هر چند با توجه به نتیجه گیری وی درباره ی مفهوم و مضمون آن (۲۰۳۸) گفتن این اندکی سخت در نظر می آید که استفاده ی ارسطو از آن با محتوای اصلی آن مناسبت ندارد. همچنین رک پاره ی ۲۱: «خوک ها از لجن بیشتر از آب های تمیز لذت می برند»، که سکستوس نیز آن را (Pyrrh. Hyp. بیشتر از آب های تمیز لذت می برند»، که سکستوس نیز آن را (۱, 55, Bywater on fr. 54

2.84 b (κάματός έστι τοίς αὐτοίς μοχθεῖν καί ἄρχεσθαι) را کریک (ص ۲۵۲) و دیگران مقلوب این دانسته اند: چون تغییر آسایش است، از این رو فقدان تغییر خستگی است. اما من مانند گیگون این گفته را معما می دانم. از μοχθείν καί αρχεσθαι چه باید ساخت؟ کسی ممکن است می دانم. از μεσθαί καί αρχεσθαι چه باید ساخت؟ کسی ممکن است (بر اساس سطرهای اجنگ و صلح، گرسنگی و سیری، و غیره، هماننده) انتظار داشته باشد که هراکلیتوس بگوید که رنج بیشتر آرامش است تا حستگی. اگر فقدان تغییر تنها نکته است، پس باید بر ۲۵۲۵ αύτο برای خستگی. اگر فقدان تغییر تنها نکته است، پس باید بر ۲۵۵ ماند ماند می دانم که کریک پیشنهاد می کند) این ابهام را باید به وسیله کگفته های معمولی درباره خستگی کار کردن تبیین کرد. این کار درست به شیوه که هراکلیتوس این جا گفته می شود بر نکته ی تأکید شده در پاره های ۱۱۰ و ۱۰۲ اضافه می شود \_ اینکه، برای مردم خوب نیست همه ی آنچه را می خواهند به دست آورند، و اینکه، در صورتی که مردم بعضی چیزها را عادلانه و بعضی را ناعادلانه می نامند، برای خدا همه چیز عادلانه و خوب است. محتمل است که معنای پاره ی مبهم ۲۳ نیز همین باشد، یعنی آنها [مردم عموماً] نام خوب را نمی شناختند اگر این چیزها [چیزهای غلط] وجود نداشتند.» از این رو کریک (ص: ۱۲۹) می نویسد: «مردم فقط به این دلیل راه «درست» را می شناسند که نمونه هایی از وجود راه «غلط» دارند.»

جنبه های متفاوت چیز واحدی هستند، نکته ای که هراکلیتوس در آن به تمیز بعدی بین جوهر ثابت و ویژگی های متغیر نزدیک می شود. بالا و پایین اضدادند \_ اما به واقع چنین نیستند، زیرا فقط یک جاده است که در آن بالا و پایین می روید. مستقیم و منحنی اضدادند، اما سطر واحدی از نوشته ها در عین حال هر دوی آنهاست.

در فیلسوفان یونان اغلب ایده ی کاملاً اصیلی به عنوان اثر ذهنی قدرت مند و تحلیلی در گونه ای اندیشه ی مخصوص دوره ای خاص یافت نمی شود. آموزه ی هراکلیتوس درباره ی همزمانی اضداد و نتایج پارادکسیکال آن نتیجه ی تمرکز شدید بر پدیده ی ذهنی مشترک دنیای یونان قدیم است، که نام «قطبیت polarity» به آن داده اند. از این رو فی المثل فرانکل درباره ی «گونه ای اندیشه» سخن می گوید «که بعد از هومر، در دوره ی باستان یونان، اندیشه ی مسلط بود، یعنی این اندیشه ی قطبیت یافته

خواهد بود،اما چنين گفتهاي از وي سراغ نداريم.

 ۱. احتمالاً نکته ی پاره ی ۴۸ همین مطلب است: «نام کمان βιόs زندگی βίοs است، اما کار آن مرگ است»، اگر بپذیریم (که باید بپذیریم) که نام اشیاء در نظر هراکلیتوس وصف ذاتی آنهاست. کریک ۲۲-۱۱۶ را ببینید. که: کیفیات را نمی توان درک کر د مگر به کمک اضداد آنها.»

(۳) جنگ (ستیزه، تنش) نیروی آفریننده و هدایت کننده ی جهانی است. این مطلب نتیجه ی آشکار بسیاری از آنچه تا حال گفتیم می باشد، و در یاره ی ۵۳ بیان شده است: «جنگ بدر همه ی چیزها و یادشاه همه ی چیزهاست، و او بعضی را چون خدایان آشکار می کند، دیگران را چون انسان، او بعضبي را بردگان مي سازد، ديگران را آزاد.» هراکليتوس با «يدر و یادشاه همه چیز» خواندن جنگ عناوین هومر برای زئوس را دوباره تکرار مي کند، و به اين ترتيب پيشنهاد مي کند که جنگ، و نه زئوس، خداي برتر است. چنین پنداشته اند که او در این جا فقط معنای لفظی و محدود جنگ را در ذهن داشته است، هر چند البته وي جنگ را به عنوان توضيحي بر تعارض جهاني به کار مي برد که از نظرگاه وي جهان را تشکيل مي دهد. اين گمان برای بیان این مطلب که جنگ بعضی را بردگان و دیگران را آزاد می سازد بسیار مناسب است، اما توضیح خدایان و انسان را بسیار مشکل میکند. دلیل آن هر چه باشد، این بیان چنان است که گویا به خدایان و انسان و امور مربوط به آنها محدود شده است. جدا از نصف دوم پاره، یاد کرد دوباره از زئوس هومر، «پدر خدایان و مردم»، نشان این است که کلمه ی «همه» بر مذکر دلالت دارد. اما ممکن هم است که هراکلیتوس به جنگ در جنبه ی وسیع تر آن فكر كند، به عنوان آفرينش تضاد و تنش بين طبقات متضاد در هر جا، كه خدایان \_ انسان و بردگان \_ آزاد فقط نمونه هایی از آن است. در هر صورت اصل عمومی بیان شده است در پارهی ۸۸: «شخص باید بداند که جنگ

<sup>1.</sup>Dichtung u. Philos. des frühen griechentums, 77. ۲. کریک، ۲۴۶ و بعد را، ببینید. برای خواندن این فقرهی مختصر، ارجاع به ستایش آنهایی که در جنگ کشته شدهاند، حتی اگر هراکلیتوس به آن باور داشته باشد، به نظر میرسد اندکی دور رفتن است.

عمومی است، و عدالت ستیزه، و اینکه همه چیز از طریق ستیزه و ضرورت [به حاصل] می آیند.» به همراه این پاره باید فقره ای از ارسطو آورده شود (اخلاق یودموسی، ۱۲۳۵۵۵، دیلز – کرانتس، ۲۲۸۲۲) که می گوید: «و هراکلیتوس شاعری را سرزنش می کند که نوشته است «آیا ممکن است این سیتزه بین خدایان و انسان از بین رود»<sup>۱</sup>، زیرا هیچ آهنگی بدون زیر و بم وجود ندارد، هیچ مخلوقی بدون نر و ماده وجود ندارد، که اضدادند.» سیمپلیکیوس پس از آن بیت هومر را اضافه می کند، «زیرا او [هراکلیتوس] می گوید که در این صورت هر چیزی ناپدید خواهد شد.»<sup>۲</sup>

هراکلیتوس با گفتن اینکه جنگ «همگانی» است آن را بی واسطه مرتبط می کند (و به احتمال زیاد به واقع یکسان می داند) با لوگوس. در عین حال او نقطه ی تلاقی نهان دیگری با هو مر پیدا می کند، چرا که او نیز جنگ را «همگانی» نامیده است. بیت <sup>۳</sup> هو مر می گوید که جنگ همه را یکسان بر زمین می زند: «آنکه کشته است، خود کشته خواهد شد.» جنگ محترم دارنده ی اشخاص نیست، بلکه بر همگان بی طرفانه می وزد. «همگانی»، چنانکه اکنون می دانیم، معنای عمیق تری برای هر اکلیتوس دارد، و وی با اشاره به استفاده ی هو مر از همان واژه تذکر می دهد که وی عمق آن را در نیافته است. جنگ همگانی است زیرا لوگوس که قانون همه ی شدن هاست (پاره ی است. جنگ همگانی است زیرا لوگوس که قانون همه ی شدن هاست (پاره ی است. این فرض بر می آید که هر چه هست در تغییر است به علاوه ی این

- هومر، ایلیاد، هجدهم، ۱۰۷.
- ۲. در مورد روایت های بعدی سرزنش هراکلیتوس، که ارجاع به زیر و بم و نر و ماده را حذف می کند، کریک، ۲۴۳، را ببینید.

3.11. XVIII, 309 ξυνός Ἐνυάλιος καί τε κτανέοντα κατέκτα. این فقره را آرخیلوخوس نسخه برداری کرده است (پارهی Dichl ۳۸). احتمالاً این یکی از دلایل سرزنش همزمان هومر و آرخیلوخوس در پارهی ۴۲ است ـ مبنی بر اینکه آنها این سخنان را گفته اند و با وجود این نسبت به لوگوس حقیقی نادان مانده اند. فرض که، همه ی تغییرها ستیزه است.» <sup>۱</sup> هراکلیتوس احتمالاً با این سخن که عدل (یا راست) ستیزه است نشان می دهد که از تعلیم آناکسیمندر نیز آگاه است، که خاطر نشان کرده بود که (رک: جلد دوم فارسی، ص ۱۹ و بعد) جنگ اضداد مجموعه ای از اعمال ناعادلانه است. هراکلیتوس برعکس وی جواب متقابل می دهد که، جنگ اضداد بالاترین عدالت است. در این جا اشتباه یکی از اسلاف ضمناً تصحیح شده است.

به نظر می رسد هسته ی اصلی نزاع هراکلیتوس با متفکران دیگر عبارت است از شورش وی بر ضد ، اید «آل آنها از جهانی صلح آمیز و هماهنگ اینگونه جهان مخصوصاً اید «آل فیثاغورس است که هراکلیتوس بیش از یک بار از او با تندی خاصی سخن می گوید (مخصوصاً ص ۴۰ را ببینید). برای فیثاغورس بهترین حالت آن بود که کیفیات متضاد به وسیله ی قانون تناسب چنان با یکدیگر ترکیب شوند که تضادها خنثی شوند و فی المثل، در موسیقی آهنگ دلپذیر ، و در بدن سلامتی ، و در جهان به مثابه این حالات صلح بین عناصری را که در جنگ بود «اند ، از طریق تحمیل حد این حالات صلح بین عناصری را که در جنگ بود «اند ، از طریق تحمیل حد (peras) بر آبایرون بی صورت به وجود می آوردند و خیر می نامیدند.

1.Vlastos, AJP, 1955, 357.

- ۲. افزودن کلمات καί τὸ χρεών در آخر پاره این احتمال را تقویت می کند، اگر (الف) این متن صحیح باشد و (ب) کلمات κατὰ τὸ χρεών در پارهی آناکسیمندر اصالتاً به وی متعلق باشد.
- ۳. بعضی اهل تبتع خواهند گفت که ما از آراء فیثاغورس کمتر از آن میدانیم که اینگونه جملات را بسازد. آنها ممکن است بپذیرند که این ایدهها فیثاغوریاند، اما بگویند ما نمیتوانیم بدانیم آیا این ایدهها قبل از اواخر قرن پنجم رواج داشتهاند یا نه. به هر حال، تا زمانی که مجبور شویم انتساب هرگونه ایدهی اصیل به فیثاغورس را انکار کنیم (که در این صورت توضیح شهرت وی اندکی مشکل خواهد شد) باید بپذیریم که تعلیم وی در این خط

هراکلیتوس همهی این داوری های ارزشی را، که در نظر وی جبن و کم جرأتی است رد می کند. «ثبات و سکون؟ رها کنید بمیرند، به کجا تعلق دارند.» (آثنیوس، ۱، ۲۳، ۷، دیلز ـ کرانتس، ۲۲۸۶). او می گوید، سلامت و صلح و ثبات فی نفسه خیرتر از اضدادشان نیستند، و خیریت آنها فقط وقتی ظاهر می شود که در مقابل اضدادشان قرار گیرند. همزیستی آنچه فیثاغوریان حالات خیر و شر می نامند ضروری و حق است. «برای خدا همه چیز خیر و زیبا و عدل هستند.» درواقع تمام نظرگاه این است، و خیر و شر مفاهیمی تماماً نسبی اند. آب دریا برای ماهیان پاکیزه و خیر است، برای انسان ناپاک و سمی است.

فیثاغوریان چنان سخن می گویند که گویا اضداد از ترکیب شدن در یک هارمونی اکراه ندارند، بلکه وقتی در اختلاط krasis کامل، مانند تناسب موسیقیایی یا بدن سالم شرکت دارند ثبات مییابند، و به قول بعضی، خرسند می شوند. اما هراکلیتوس می گوید این بی معناست. چون اضدادند، باید در جهات متضاد کشیده شوند و همواره مقاومت کنند. گرم و سرد، تر و خشک همکاری ندارند، آنها به نحو متقابل ویرانگرند. ممکن است از ستیزه ی پاینده ی آنها هماهنگی گذرایی به حاصل آید، اما ناهماهنگی مانند بیماری نیز به همان اندازه خوب است. در هر دو مورد عوامل علّی همانند. اگر ترکیب کاملاً متناسبی وجود داشته باشد، فقط از این جا ناشی می شود که اضداد ستیزه کننده به حالت تنش برابر یا تعادل قدرت ها رسیدهاند که در آن هیچیک برتر نیست. ثبات و توقف کوشش، به معنای ضد

بوده است. توجیه تام انتساب این ایده ها به فیثاغورس (یا دست کم به نسل قدیم تر پیروان وی، که با هراکلیتوس معاصرند) البته در جلد سوم فارسی آمده است، جایی که هر خواننده می بایست آن را برای خود ارزیابی کند. در مورد نظری مخالف با نظر ارائه شده در این جا کریک، f HCF, 218 f، را ببینید.

 . ۱ شتن» (ήρεμοῦν) در لیست فیثاغوریان در طرف «خیر» به همراء حد πέρας [= حد]قرار دارد. کوسموس است، زیرا چنین ثباتی نتیجهی جدایی اضداد خواهد بود، اضدادی که اتحاد آنها در «سازگاری تنش های متضاد» ـ محبوس شده در تقلای متقابل ـ جهان را چنانکه می شناسیم حفظ می کند.

(ب) هر چیزی در حرکت و تغیر دایمی است

این آموزه که «هماهنگی ناشی از اضداد است» قبلاً به این نتیجه منتهی شد، نتیجهای که هراکلیتوس دوباره با توضیحی آشنا آن را مطرح می کند. مشهورترین مشروب یا نوشابه در یونان از زمان هومر به بعد کو کنون kykeon بود، که از جوشاندن جو و پنیر رنده شده در فنجان شراب درست می کردند. اینها البته در هم حل نمی شوند، از این رو می بایست مخلوط را تا لحظه ی خوردن، به هم می زدند.

هراکلیتوس می گوید، «kykeon ضایع می شود، اگر به هم زده نشود.»<sup>۱</sup> تفسیر کریک از این پاره را نمی توان اصلاح کرد: «پاره بسیار مهم تر از آن است که در نظر اول ظاهر می شود: این تنها نقل قول مستقیمی است که، هر چند فقط در تصور» (اما این شیوه ی هراکلیتوس در اظهار و اعلان اساسی ترین حقایق است)، «بر نتایج قطع عمل متقابل اضداد تأکید می کند.» این توضیح خود چندان که ممکن است در نظر آید بد نیست، زیرا kykeon را علاوه بر استفاده های دیگر آن، در جشن های مذهبی در التوسیس در یادبود اسطوره ای دیمتر <sup>۲</sup> Demeter می نوشیدند، زیرا دیمتر به هنگام خستگی از جست و جوی پر سفونه ی گم شده و در اندوه وی چیزی غیر از

- پاره ی ۱۲۵. در مورد متن، کریک، ۲۵۵ و بعد، را ببینید.
- ۲. [دیمتر ایزدبانوی زراعت و حاصلخیزی است، او دختری داشته است به نام کوره Core که ایزدبانوی روییدن گیاهان بود. در اسطورههای یونانی آمده است که روزی کوره داشت گل نرگس می چید که زمین باز شد و هادس، خدای زمین، بیرون آمد و او را به زیر زمین برد؛ کوره را در زیر زمین پرسفونه نامیدند \_م.}

کو کٹون نمی نوشید. این امر کو کٹون را در چشم هراکلیتوس اهمیت خاصی بخشید.'

یکی از معروف ترین گفته های او این است: «شما نمی توانید دوبار در همان رودخانه گام گذارید.»<sup>۲</sup> پلوتارک (مسایل طبیعی، ۹۱۲۲) توضیحی ارائه می کند که ممکن است از آن خود هراکلیتوس باشد: «زیرا آب های تازه در آن جریان دارند.» محققان در مورد مراجع ما دربارهی معنای این مَثَل، تا حدی توافق دارند. افلاطون (کراتولوس ، ۴۰۲۸) می گوید که این سخن به طور کلی کنایه از «اشیاء موجود» است، و تعلیم آن این است «که هر چیزی در حرکت است و هیچ چیزی ساکن نیست.» افلاطون قبل از این بیان کرده است که این سخن از عقاید هراکلیتوس است (۴۰۱۵)، و در ته به تتوس ( ۱۶۰۰ ) تکرار می کند که از نظرگاه «هومر و هراکلیتوس و همهی این جماعت» همه چیز «مانند نهرها» در حرکت هستند.<sup>۳</sup> ارسطو می گوید،

1. Hom. Hymn Dem. 210, Clem. Al. Protr. I, 16 St. Nilsson, Gesch. Gr. Rel. I, 622 f

در مورد هراکلیتوس و شعائر دینی رک: ص:۵۵. یادداشت ۱ در بالا. ۲. پیوست، ۱۶۵ و بعد را ببینید. این سخن بیان آموزهی سیلان است که در دورههای بعد مرکزیت یافته است، و در منابع قدیم فقط در سیمپلیکیوس (فیزیک، ۱۳۱۲/۱۱) آمده است، و بعید است که از گفتههای هراکلیتوس باشد.

۳. افلاطون هومر را منشأ بعضی از نظریه های فلسفی می داند زیرا هومر از اکثانوس و تتیس، خدایان آب، به عنوان پدر و مادر همهی خدایان و همهی مخلوقات سخن می گوید (ایلیاد ، ۱۵ ، ۲۰۱ ؛ نگا: کراتولوس ، ۲۰۲B، مخلوقات سخن می گوید (ایلیاد ، ۱۵ ، ۲۰۱ ؛ نگا: کراتولوس ، ۲۰۲B، ته ته ته توس، ۱۵۲۴، ارسطو از وی پیروی کرد (مابعدالطبیعه، آلفای بزرگ، ۳۵۵۵ ، و نمی توان فرض کرد که در این اظهار نظر جدی بودهاند. افلاطون، چنانکه راس Ross در فقرهی مورد بحث مابعدالطبیعه خاطرنشان می کند، ۹۱ از هومر و هسیوی کرد (مابعدالطبیعه کود از از می توان فرض کرد که در این اظهار نظر جدی بودهاند. افلاطون، چنانکه راس Ross در فقره مورد بحث مابعدالطبیعه خاطرنشان می کند، ۹۱ طعنه پیشنهاد می کند که هراکلیتوس و اسلاف وی فلسفهی خود را از هومر و هسیود و ارفئوس گرفت»، و راس اضافه می کند که ارسطو پذیرفت که این پیشنهاد ارزش تاریخی چندانی ندارد. (این کتمان حقیقت است.) اما ماهیت و تکرار اشارات افلاطون به نظریه ی هراکلیتوس و اسیلان» هراکلیتوس و است.

افلاطون وقتی مردی جوان بود، با کراتولوس و «نظریه های هراکلیتوسی مبنی بر سیلان دایمی اشیاء محسوس» آشنا شد <sup>۱</sup> ؛ و تأمل در این نظریه ها او را به این نتیجه رهنمون شد که معرفت به دنیای محسوس ناممکن است. و از آنجا که نتوانست از امکان کل معرفت دست کشد، از این رو به طرح ویژه ی آموزه ی افلاطونی مُثُل متعالی پرداخت.

ارسطو پیش از یکبار این آموزه ی هراکلیتوسی سیلان اشیاء محسوس را ذکر کرده است (فی المثل، مابعدالطبیعه ، ۳۵، ۲۲ a ۱۰۶۳)، اما برخی از ملاحظات او را این فرض اشتباه که سیستم هراکلیتوسی ذاتاً ملطی است، تباه کرده است، چنانکه خود در درباره ی آسمان، ۲۹ b ۲۹، می گوید:

آنها [یعنی: قدیمترین فیلسوفان طبیعت]اعتقاد داشتند که هر چیزی

اتباع او ضامن صداقت افلاطون است. می توان پذیرفت که افلاطون دوست داشت آنها را به سبب این نظریه سرزنش کند (فی المثل، ته نه تتوس ، ۱۷۹E، «آنان خود نیز در سیلان اند»؛ در ۱۸۱۸، خود فیلسوفان را دانا می نامد)، اما سرزنش و طعنه ی افلاطون اساسی دارد. بسیاری اوقات مدار کی از ارسطو داریم که وی سخنان هراکلیتوس را جدی گرفته است، و در واقع این سخنان تأثیر مرتب در فلسفه ی خود او داشته است.

 متافیزیک، ۳۲ ۵ ۹۸۷ ارسطو به ما می گوید (همان، ۱۳ ۵ ۱۰۱۰) کراتولوس دیدگاههای هراکلیتوس را به غایت منطقی آن رساند با تصحیح این قول او ۱۳ شما نمی توانید دو بار در همان رودخانه گام گذارید» به احتی یک بار هم نمی توان گام نهاد.» در فاصله ی لحظه ای که پای شما با سطح آب تماس حاصل می کند و لحظه ای که پای شما به ته آب می رسد آب آن نقطه عوض شده است. کراتولوس یک بدعت گذار هراکلیتوسی است (چنانکه ارسطو آنها را مدعیان پیروی از هراکلیتوس می نامد) که با ایده های تغییر متوالی چنان دور رفت که سرانجام معتقد شد که حتی نمی توان از آن سخن گفت (زیرا ساختن جمله درباره ی هر چیزی مستلزم تصوری جعلی از ثبات آن است)، اما فقط می توان انگشت خود را تکان داد! هر چند حرکت و تغییر پیوسته ی اشیاء محسوس، عقیده ی هراکلیتوس بود، آن تمام داستان نبود. درباره ی کراتولوس و موثق بودن گزارش ارسطو رک:

D. J. Allan in AJP, 1954, 271 - 84.

به طور کلی در حالتی از صیرورت و سیلان است، و هیچ چیز ثابت نیست، اما جوهری واحد وجود دارد که ثبات دارد، و تمام اشیاء از طریق شکل گیری های طبیعی از آن ناشی می شوند. به نظر می رسد که مقصود هراکلیتوس اهل افسوس و بسیاری دیگر از آنها همین باشد.

(هراکلیتوس تا چه اندازه باید گریه کند از اینکه خود را در میان اکثر مردم می بیند پس از آن همه تلاش که برای بریدن از آنها انجام داد!) ارسطو در فيزيک مي گويد (۲۵۳ b ۹): «برخي تأکيد دارند، اين طور نيست که بعضي چیزها در حرکت باشند و بعضی نباشند، بلکه هر چیزی همواره در حرکت است، هر چند در ادراک ما درنمی آید.» در اینجا آموزه را در دقیق ترین و خالص ترین شکل آن داریم، که باید (همراه با سیمپلیکیوس) آن را به هراکلیتوس، و، چنانکه کریک می گوید (ص: ۳۷۶)، به ویژه به هراکلیتوس نسبت دهیم. ارسطو در کوشش برای توضیح مقصود آنها می گوید، این شبيه استدلالي است (كه ارسطو خود آن را مغالطي مي داند) درباره ي ساييده شدن سنگ به وسیلهی قطرات آب یا شکافتن آن به وسیلهی ریشههای گیاه. بر طبق این استدلال اگر ماه ها مراقبت کنیم درمی بابیم که قطره ها در سنگ گودي مرئي به وجود مي آورند، از اين جا برمي آيد كه هر قطره مي بايست ترکی بسیار کوچک در آن پدید آورد که دیده نمی شود. این است توضیح مطلب از زبان ارسطو، که مشتمل است بر این شکایت او که این متفکران «نوع حرکتی را که درباره ی آن سخن می گویند تعیین نمی کنند، و بر این که هراکلیتوس این توضیح را نیاورده است. با وجود این، به نظر میرسد این توضيح، چيزي است كه در ذهن او بوده است، هر چند اگر بخواهيم دقيق تر سخن گوییم باید جریان مداوم نهر آب را تصور کنیم که همواره از روی سنگ روان است تا قطرات مجزای آب را. این را که سنگ هر لحظه تغییر مي كند، نمي توانيم با چشمان خود ببينيم، اما اين چيزي است كه از گواهي چشمها برمی آید اگر «ذهن هایی را که زبان می فهمند» در کار آوریم. برای

تکمیل گواهی آنها به فاهمه (۷۵۰ ) نیاز داریم که اند کی از مردم آن را دارند، اما اگر حواس ما را به گمراهی می کشند پس فاهمه ضروری است، زیرا دید چشمان خود به خود فریبنده است (پارههای ۱۰۷، ۴۶، ۴۰، و رک: ۱۰۴). تغییر درک ناشدنی پیوسته استنتاجی طبیعی از مشاهده است. هراکلیتوس این تشبیه را به کار نبرده است، اما او به کمک تصور کمان و چنگ همین مطلب را گفته است. کمان کشیده شده، در چشم، ثابت ظاهر می شود، اما اگر زه رها شود، این فقط نتیجه ی چیزی خواهد بود که شخص، شخصی که ذهن سالم دارد، همواره می دانسته است: یعنی اینکه شرایط صحیح کمان همواره کشش پیوسته به جلو با نیرویی در جهات مخالف بوده است، که به عمل سایش آب و مقاومت سختی سنگ شباهت دارد.<sup>۱</sup>

 من واقعاً متأسفم از اینکه تفسیری را بپذیرم که به عقیده یک کریک «در واقع از حقیقت بسیار دور است» و «کاملاً برعکس چیزی است که هراکلیتوس در یاره ها می گوید» (صص: ۳۷۶ و بعد). او می گوید، «از مشاهده برمی آید این ميزيا آن صخره هر لحظه در تغيير نيستند؛ چيزي در طبيعت وجود ندارد كه ما را قانع کند که این اشیاء اینچنین متغیرند؛ هراکلیتوس از این ایده بیزار است.» پاره هایی که کریک در حمایت از این نظر ذکر می کند عبارتند از ۱۰۷، ۵۵، ۲۰۱۵ و پارههایی که برای مقایسه ذکر می کند عبارتند از ۱۷ و ۷۲. پاره ۵۵ را باید در پرتو شرط مهم موجود در پاره ی ۱۰۷ خواند، و پارههای ۱۷ و ۷۲ به نظر می رسد که از تفسیر داده شده در این جا حمایت می کنند. کریک گمان میکند، همهی بدفهمی از این تأکید افلاطون ناشی میشود که بر طبق عقیدهی هراکلیتوس «هر چیزی در هر لحظه دستخوش هرگونه حرکت است»، که به عقیده ی کریک به نحوی خطرناک تفسیری غلط است. سخن گفتن از دهر حرکت، بی تردید تمایز مهمی است که هراکلیتوس آگاهانه قایل نشده است: ارسطو می گوید، متفکرانی مانند او نوع حرکتی را که در ذهن داشتند تعريف نكردند. على رغم اين وضعيت ناچيز، من باز باور دارم كه افلاطون برحق است. به نظر میرسد که جای آن است بگویم نه تنها باور دارم که آموزهی سیلان از آن هراکلیتوس است، بلکه همچنین معتقدم این آموزه در اندیشه ی وی موقعیت مرکزی دارد: در یک کلام، افلاطون، چنانکه از دانش او می توان انتظار داشت،

نسبت به ذهن هراکلیتوس بصیرتی دلپذیر داشت، و حتی در مورد این تأکید

آموزهی تغییر پیوسته یا شیاء فیزیکی با یکسانی اضداد پیوستگی نزدیک دارد، چنانکه به ویژه از پاره ی ۸۸ (ص ۸۶، بالا) برمی آید. این بدان سبب است که تغییر دوری است، از الف به ب و بازگشت دوباره به الف، و در ذهن هراکلیتوس آنچه بتواند آشکارا به چیزی دیگر تبدیل شود و سپس به آنچه اول بود باز گردد باید همواره به طریقی مشابه آن عمل کند. وی از مفهوم مشترک یونانی که ملطیان از قبل بر آن اعتماد داشتند، یعنی از دوری بودن زمان، که بر مشاهده ی تغییرات فصلی مکرر در هر سال مبتنی است، نتایج جدیدی استنتاج می کند. سرما بر گرما چیره می شود، چنانکه تابستان

هم جداً بيراهه نرفته است. مىدانم كه اين موضوع در نظر بيش از يك نفر از متخصصاني كه حرمتشان را دارم واكنشى خواهد داشت. في المثل استل مي نويسد (Hermes, 1926, 376، ترجمه از من است): «فقط اکنون روشن می شود که وقتی هراکلیتوس را آموزگار πάντα πεĩ ـ همه چيز در سيلان است ـ معرفي مي کنند، چگونه او را بد تفسیر کردهاند.» من فقط می توانم بگویم که این سخن اسنل برای من روشن نشده است. البته πάντα ρεĩ کل پیام او نیست، اما همانطور که امیدوارم نشان دهم، طرف دیگر سکه عبارت است از محدود کردن تغییر در اندازها، نه (دست کم در جهان محسوس) تجلیل از ثبات به بهای تغییر. «ايدهى غالب در هراكليتوس عبارت است از سكون در تغيير، نه تغيير در ثبات ظاهری.» کریک نظرگاه راینهارت را اینچنین توضیح میدهد. اما آنچه هراکلیتوس در پاره ی a ۸۴ می گوید این است که برای آین جهان، تغییر ثبات است، چنانکه امیدوارم قبلاً نشان داده باشیم، چیزی متفاوت است. خلاصه، من از افلاطون به بعد دریافتم که همهی منابع، این آموزه را به هراکلیتوس نسبت میدهند که همه چیز در سیلان دایمی است. از آنهایی که در نظر اول این امر غیر محتمل را می گروند که افلاطون هراکلیتوس را عمدتاً بد تفسیر کرد و حتی مفسران یونانی بعدی، علی رغم داشتن کتاب هراکلیتوس یا دست کم داشتن مجموعهای بزرگ از گفتههای او را که ما نیز اکنون داریم، فروتنانه از افلاطون پیروی کردند، این انتظار میرود که از پارمهای موجود هراکلیتوس شاهدی مسلم و قطعی بیاورند که نشان دهد نتیجه گیری آنها اجتنابناپذیر بوده است. اما درواقع این پارهها چیزی ارائه نمی کنند که با دیدگاه کلی قدیم معارض باشد. جای خود را به زمستان می دهد، اما هیچ چیز بیش از این قطعی نیست که گرما دوباره در سال آینده باز خواهد گشت. آناکسیمندر از نزاع و «بی عدالتی» دوسویه ی اضداد سخن می گوید، که جبران اجتناب ناپذیر در پی آن می آید، و این مطلب در هراکلیتوس به صورت جدیدی مطرح می شود.<sup>۱</sup>

سه فقره در منابع رواقی این بیان را به هراکلیتوس نسبت می دهد که هر یک از عناصر چهارگانه، که بعدها به این نام خوانده شدند، «زندگی و مرگ» یکدیگرند، یا مرکِ یکی زندگی دیگری است. مارکوس اورلیوس می گوید، «مرکِ خاک است که آب می شود، و مرکِ آب است که آئر می شود، و مرگ آئر است که آتش می شود، و به همین. ترتیب.» در ماکسیموس توری (صوری) Maximus of Tyre داریم: «زندگیِ آتش مرکِ خاک و زندگی هوا مرکِ آتش و زندگی آب مرگ هوا و زندگی خاک مرکِ آب است.» متفکران مرکِ آتش و زندگی آب مرگ هوا و زندگی خاک مرکِ آب است.» متفکران رد کرده اند، زیرا عموماً باور دارند که این کار را بار اول امپدکلس انجام داده است. آنها عدم حضور هوا در پاره های ۳۱ و ۳۶ را تأییدی بر بی دقتی رواقیان گرفته اند، هر چند گیگون به آنها پاسخ داده است. ۲ می توانیم،

 ۱. ارجاع خارج از سیاق کلام، به «فصولی که همه چیز را به وجود می آورند» ممکن است نشان دهنده ی این باشد که هراکلیتوس به وضوح منبع تصور عمومی را قبول داشته است (رک: پاره ی ۱۰۰، که کریک، ۲۹۴ و بعد، درباره ی آن مفصل بحث کرده است).

2.Gigon, Unters. zu H. 99.

دیلز \_ کرانتس این سه فقره (که سومین آنها از پلوتارک است) را به عنوان پاره ی ۷۶ یک جا جمع آورده اند. ذکر ۵۸۵ آئر از سوی رواقیان و پلوتارک را تسلر (2N, 850 f) محکوم کرده است، و هر چند نستله موافقت نکرده است Hermes, 1926, 361, اسنل (851, n. 1)، و 851, n. 1) م) و کریک (بحث مفصل اورا ببینید، ص ۳۴۲ و بعد) از تسلر پیروی کرده اند، اما گیگون نه. این سه روایت واژه های متفاوت دارند، و هیچ راهی برای فهمیدن این وجود ندارد که آیا هیچکدام از آنها هراکلیتوس را با دقت بدون شرکت ضروری در این تردید، این اظهارات مورد سوآل را از دیدگاه اجماع مؤثر آرا بر ضد مرجعیت آنها، کنار گذاریم، و به مجموعه ی دیگری از فقرات بازگردیم که در آنها حلقه ی تغییراتِ طبیعی توصیف شده است، به ویژه پاره های ۳۱ و ۳۶.

نمی توانیم نسبت به این پاره ها، بی واسطه رهیافت خوبی داشته باشیم. در این جا شخص مشکل تحویل «پیکان های خاردار» هراکلیتوس به وضیعت نثری پیوسته را به شدت حس می کند، نثری که ضرور تا با نکته های متوالی سر و کار دارد، نکته هایی که وقتی پیشرفت همزمان در چند جهت اراده شود هر کدام در یک زمان واقع می شوند. من قبلاً از مطالب سه گانه ای حرف زدم، که دومین آنها این بود که هر چیزی در تغییر دایمی است، در حالی که سومین آنها جهان را به مثابه آتش توصیف کرد. درواقع اینها جنبه های متفاوت حقیقت واحدند، اما جمع کردن آنها مستلزم سبک غیبگویانه یدافی یا سبک خود هر اکلیتوس است. از این رو بهتر خواهد بود اکنون به معرفی مفهوم آتشِ جهانی بپردازیم، با اصطلاحاتی که قانون

کلمه به کلمه کامل بازسازی کرده است یا نه. احتمالاً نه، اما من فکر نمی کنم که ذکر αήρ ضرور تا اشتباه باشد. هراکلیتوس نظریهی «عناصر» ندارد، خواه عناصر سه گانه، خواه عناصر چهارگانه، فقط آتش تقدم قطعی دارد، و ممکن است وی در توصیف تبدّلات آتش چنانکه از خاک یا آب یاد می کند از مُشُ نیز یاد کند. توصیف او از تغییر بر مشاهده، و به ویژه بر پدیدهی تبخیر، مبتنی است که άήρ در آن به عنوان واسطه ای بین آتش و آب جایی طبیعی دارد. واژه ی مُش لازم نیست، معنای «هوا» air داشته باشد، و به واقع نیز ندارد. لوئب Loeb مترجم پلوتارک در فقره ی مربوط (c) *E*, 392 این واژه را به «بخار steam» ترجمه کرده است.

این یادداشت نوشته می شد که آناکسیمندر کان Kahn درآمد، من با دفاع او دربارهی پاره در ص: ۱۵۲، یادداشت ۱، موافقم، آنجا که می نویسد: ۵۹۵۵ رواقی نیست، ملطی است، و کسنوفانس و آناکساگوراس و امپدکلس، این واژه را در معنای عادی به کار بردهاند، کل یادداشت فوق و متن مربوط به آن را ببینید. تغییر بین اضداد بیشتر با آن اصطلاحات بیان شد.'

(ج) جهان آتش همواره زنده پاره ی ۳۰ بیانیه ای است دبا ابهت و استادانه و خطیر، که ریشه های خود را در نظمی قهرمانانه آشکار می کند... . سبک ماندگار آن احتمالاً نشان می دهد که هراکلیتوس به این بیانیه اهمیت خاصی قایل بوده است» (کریک، ۳۱۱). این پاره را می توان چنین ترجمه کرد:

این نظام جهانی [kosmos] را، که برای همگان همان است،<sup>۲</sup>، هیچیک از خدایان یا آدمیان نساخته است<sup>۳</sup>، بلکه همواره بوده و

1.Cf. Walzet, Eraclito, 71. 2.τον αντόν απάντων. اصالت این کلمات را راینهارت و به تبع او کریک رد کرده است، اما ولاستوس (AJP, 1955, 345, n. 18) معتقد آست که این کلمات اصیلند. در مورد اصالت آنها رک: ξυνόν άπάντων (برای همگان کافی است) در پارهی ۱۱۴. ولاستوس با توجه به این پارهی اخیر άπάντων (همگان) را مذکر مى گيرد. كلمات واقعى عبارتند از «همان براي همگان»، كه ضد عوالم رؤيايي است که اغلب مردم برای خود می سازند. گیگون (Uniers. 55) عبارت را در معنای وسیع آن فهمیده است: این نظام «برای هر چیزی همان» (alle existierende Wesen) است، یعنی: برای هر آنچه در آن نظام درک می شود. کريک (۳۰۹) مي پرسد، در اين صورت ۲۵۷ ۵۷۷ (همان بودن) به چه معنا خواهد بود. من فکر میکنم این ترجمه بیانگر آن چیزی است که در ذهن هراکلیتوس است، و ترجمهای است که به طور مستقل در ذهن من آمده است. «نظام» مورد سوآل، چنانکه میدانیم، ترتیبی از اضداد و تنشهای متنازع است، یک «هماهنگی اضداد» که جهانی است (۲۵۷ ۵٬۷۱۵ ۲۵۷). تأکید بر جهانی بودن آن زاید نیست زیرا انسان متعارف این نظام را در تعداد اندکی از اشیاء درمی یابد و از اشیاء دیگر کاملاً ناآگاه است. چنین انسانی خود را از «همگانی» جدا می کند.

3.κόσμον ... ἐποίησε = διεκόσμησε (Walzer, p. 70, n. 4), πάντα διεκόσμησε : در آناکساگوراس، پارهی ۱۲ داریم

1.1

هست و خواهد بود<sup>۱</sup>: آتشی همیشه زنده، که فروزان است در اندازههایی،و خاموش است در اندازههایی.

معنای کوسموس پیش از این بحث شده است. کوسموس عبارت است از وجهان طبیعی و نظام موجود در آن» (کریک، ۳۱۷). مفهوم نظم و ترتیب هنوز اساسی است، و این یکی از دلایلی است که براساس آنها به نظر می رسد این پاره بر ضد فرض رواقی قطعیت دارد، فرضی که از تئوفر استوس برآمده و در همهی شروح بعدی هراکلیتوس راه یافته است، فرضی که می گوید هراکلیتوس به فنای دوره ای جهان به وسیله ی حریقی عمومی باور داشته است. صورت بندی دیو گنس لائر تیوس (نهم، ۸) را می توان به عنوان نمونه مطرح کرد: «کوسموس از آتش به حاصل می آید و دوباره در آتش مضمحل می شود در دوره ای متناوب برای همیشه.» می توان استدلال کرد که جوهر اساسی جهان، که هراکلیتوس سرانجام آن را «آتش» می نامد، با حریق متناوب و تکرار جهان نه از بین می رود و نه به وجود می آید، بلکه فقط در تجلیات خود تغییر می کند. درباره ی اینگونه کیهان شناسی است که ار سطو نوشت (درباره ی آسمان، ۲۰۸۵ ۲۱): «دیدگاهی که می گوید جهان متناوباً جمع می آید و مضمحل می شود، همان است که جهان را از از

۷۵۷۵ (نوس همه را نظام بخشید). آنچه هراکلیتوس در این جا منکر است، البته آفرینش از عدم nihilo نیست، زیرا این ایدهای است که کاملاً خارج از اندیشه ی یونانی است، بلکه فقط منکر آفرینش κόσμοδ (نظام جهانی) از بی نظمی مقدم است. بی تردید این انکار متوجه تقسیم جهان به آسمان و دریا و زمین است که با تقسیم (δασμός) آن بین خدایان عمده نمایانده می شود، و شاعران قدیم از آن سخن گفته اند (ایلیاد، پانزدهم، ۱۸۷ و بعد؛ هسیود، پیدایش خدایان، ۷۴، ۸۸۵). این آن چیزی است که توده ی مردم باور دارند زیرا بیش از این فهم ندارند که به ترانه سرایان عامیانه گوش دهند (پاره ی ۱۰۴). ۲. دلایل کریک (۳۱۰ و بعد) در آوردن دو نقطه (:) بعد از خواهد بود، قانع کننده به نظر می رسد. میداند که فقط شکل آن تغییر میکند. این شبیه به آن است که به حاصل آمدن انسان از کودک و کودک از انسان را چنان لحاظ کنند که مشتمل بر حالت فساد و حالت کون باشد.» با وجود این جوهر نخستین هرچه باشد، از آن جا که جوهر با کوسموس اشیاء جهان موجود یکسان گرفته شده است، غیر ممکن است آن را «همواره زنده» نامید و در عین حال از حریق جهانی سخن گفت، حریقی که هر چه با آرخه کند قطعاً «این کوسموس» را ویران خواهد کرد.

هر چند این پرمش که آیا هراکلیتوس به اکبوروسیس ecpyrosis (تخريب جهان به وسيله ي آتش) ادواري باور داشته است يا نه، پرسشی مشکل است، و هرگز دربارهی آن توافق عام به دست نیامده است، دیدگاهی که در اینجا از پارهی ۳۰ برگرفته خواهد شد، قطعاً با اکیوروسیس سنجش نایذیر است و باید به همه ی گواهی های بعدی بی اعتنا شد، و برخی باره های مبهم که گمان می رود متضمن اکپوروسیس هستند، باید در پرتو پارهی ۳۰ تفسیر شوند. آن پارههای مبهم عبارتند از پارهی ۶۵، که می گوید هراکلیتوس آتش را «نیازمندی و سیری» می نامد، و ۶۶: «او مي گويد، زيرا آتش خواهد آمد و همه چيز را داوري و محكوم خواهد كرد.» همچنين در يارهي مشكل ۱۰ اين عبارت وجود دارد داز همه چيز يكي و از یکی همه چیز». به نظر میرسد پاره ی ۶۵ چیز بیشتری غیر از بیان دیگر یکسانی اضداد نباشد، مانند لیست یاره ی ۶۷ آنجا که «خدا» (که ممکن است با اطمیان با آتش زنده یکسان گرفته شود) در بین جفت دیگر با سیری و گرسنگی یکسان تلقی می شود. درباره ی پاره ی ۶۶ راینهارت به دلایلی بد گمان است و آن را افزوده ی هیپولیتوس (کریک، ۶۱-۳۵۹) میداند. زبان راینهارت در هر صورت استعاری است، و اگر هراکلیتوس آن را نوشته باشد، مقصود او فقط تأکید بر تقدم آتش و بر این حقیقت خواهد بود که هر چیز زمانی باید آتش شود، و این نشان دهنده ی ناخالصی های بیان های دیگر

موضوع خواهد بود. (افلاطون در کراتولوس B ۴۱۳، از متفکری که نامش را نمی برد، و باید هراکلیتوس باشد، سخن می گوید که وی آتش را با عدل یکسان گرفته است.) به همین طریق ارسطو نیز وقتی نوشت (فیزیک، ۳ دکسان که هراکلیتوس «گفت که هر چیز زمانی باید آتش شود»، نیازی نداشت که اکپوروسیس را در ذهن داشته باشد.<sup>۱</sup>

۱. سخن چرنیس (ACP, 29, n. 108) در خصوص موضوع گرفتن πῦρ و محمول گرفتن ۵۳۵۷۵۲۵ چه درست باشد چه درست نبآشد به ارجاع به اکپوروسیس حاجت نیست، زیرا حتی بدون آن نیز هر چیزی، در جریان تغییر پيوسته كه در جهان رخ مي دهد، زماني (نه الان)، آتش مي شود. بسيار محتمل است که ارسطو دیدگاه ecpyrosis هراکلیتوس را پذیرفته باشد. رک: کریک، ۳۲۱ و بعد. این دیدگاه را قطعاً تئوفراستوس برگرفته است و رواقیان آن را چون دیدگاه خود بذیرفتهاند (کریک، ۳۱۸ و بعد). کریک در صص: ۳۳۵ و بعد، استدلالهای موافق و مخالف را تلخیص کرده است. خود وی معتقد است أن ناممكن است. زيرا مي نويسد، مُندَلفودر- Phronesis1958, 75 82، بیش از یک بار از وجود ecpyrosis در هراکلیتوس دفاع کرده است. یکی از فقرات گواه بر ضد آن همواره سوفیست T۲۲ افلاطون بوده است (ص: ۴۳۷، در بالا، و برنت، EGP، ۱۵۸ و بعد را ببینید). مندلفو می کوشد استدلال کند که حتی این فقره با ecpyrosis سازگار است، بر این اساس که آتش برای هراکلیتوس خود به خود وحدت اضداد است، بنابراین همگرایی و واگراییای که افلاطون بر آن تأکید کرده است درواقع حتی اگر آتش همهی چیزهای دیگر در حریقی واقعی در خود مستحیل کند باز ذکر کردنی است. این تفسیر، تفسیری هوشمندانه است، اما قانع کننده نیست. در چشم هراکلیتوس، دست کم بخشی از گواه بر تعارضات درونی آتش عبارت بود از نگهداری دایمی تعادل (μέτρα) در تغییرات آن، که به وسیلهی آن مستحیل شدن در درون آتش در بخشي از جهان با تبديل شدن آن به بخار و آب در بخشی دیگر بیاثر میشد. انهدام این تعادل با وحدت اضداد در آتش ناسازگار بود، و از این رو برای هراکلیتوس تصور ناکردنی خواهد بود. (كريك در Phronesis, 1959, 73-6 به مندلفو باسخ داده است.) کان اخیراً استدلان کرده است که (Anaximander, 225 f) هراکلیتوس برای این جهان أغاز و انجام زمانی قایل است. او قانع شده است که ازلیّت نظام جهانی کاملاً اختراع ارسطویی است، عقیده ای که حفظ آن مشکل است.

(تکرار می کنم، که اصالت هراکلیتوس چنین است، و بیان وی از آن چنان مشکل است که هر اشاره ی تفسیری که اندکی نامتعارف باشد ممکن است بر ضد توده ای از گواهی های بعدی باشد که او را با انتظارات سازگار می کند. چنین اشاره ای است (آثتیوس، دوم، ۴، ۴؛ دیلز – کرانتس، ۱۹ ۲۸ ۲۰): «هراکلیتوس می گوید که جهان نه در زمان، بلکه مفهوماً موضوع تکوین است. ۳. عبارت اخیر بر جر و بحث درباره ی تکوین جهان در تیماثوس افلاطون – خواه افلاطون آن را حقیقتاً در نظر داشته باشد یا مجازاً – پیشرفته تر از هراکلیتوس متعلق است. اما علی رغم آراء عمومی از ارسطو به بعد، این جالب توجه است که کلمات هراکلیتوس دست کم برای کسی پیشنهاد کند که جهان در هیچ زمانی از حالت متفاوت اشیاء به وجود نیامده است. همچنین پلوتارک در محاوره ای شخصیتی می سازد که می گوید: همی بینم و در می در مانی از حالت متفاوت اشیاء به وجود نیامده است. همچنین پلوتارک در محاوره ای شخصیتی می سازد که می گوید: رامنوس و کارهای هسیود و کارهای هراکلیتوس و

به علاوه، تئوفراستوس و نویسندگان پیرو وی اگر میتوانستند اظهارات تأیید کنندهای از خود هراکلیتوس نقل می کردند؛ اما آنچه آنها نقل می کنند به نظر می رسد که بیشتر دیدگاه آنها را تضعیف می کند. فی المثل در سیمپلیکیوس این را می یابیم':

هیپاسوس اهل متاپُنتوم و هراکلیتوس اهل افسوس نیز معتقد بودند که جوهر جهان واحد است، متحرک است، و متناهی است؛ اما آتش را آزخه گرفتند، و اشیاء جهان را حاصل غلیظ و رقیق شدن آن دانستند و گفتند که این اشیاء دوباره در آن منحل می شوند، براساس این فرض که آتش تنها فوزیس physis (طبیعت) اساس است؛ زیرا هراکلیتوس

1. Phys. 23. 33-24.4, quoted Dox. 475 f. as from Theophr. Phys. opinions.

می گوید که همه ی اشیاء تبدلات آتش اند.»

این بیان را که همه ی اشیاء تبدلات (یا تبدل یافته ی) آتش اند، منابع دیگر نیز از هراکلیتوس نقل کرده اند (پاره ی ۹۰ را که در ص: ۱۱۳ در زیر بحث شده است ببینید)، و امروزه استناد کردن به آنها برای حمایت از این نظر گاه که هراکلیتوس به انهدام متناوب و زایش دوباره ی جهان معتقد بوده است سخت خواهد بود.

براساس زمینه های کلی بعید است کسی که جهان شناسیی در خط ملطیان ابداع می کند حدی مانند آتش را آرخه انتخاب کند. آرخه ی ملطیان همواره امری بینابین دوضد است، بر اساس این فرض آنها که، آرخه هر دو عضو جفت اضداد را مشتمل است و می پوشاند، اعضایی که بنابراین می توانند از پس هم از آن اصل ظاهر شوند و در جهات متضاد گسترش یابند. آب و هوا اینگونه بودند، و نویسندگان بعدی آبایرون آناکسیمندر را ایابند. آب و هوا اینگونه بودند، و نویسندگان بعدی آبایرون آناکسیمندر را می رسد که رقیق تر از آب و غلیظتر از هواست، توصیف کردهاند.<sup>۱</sup> آناکسیمندر درباره ی آبایرون خواه اینگونه اندیشیده باشد یا نه، (و به نظر می رسد که این کار عینیت بخشیدن ساده لوحانه به چیزی است که درواقع مفهوم بسیار ظریفی است)، باید صحیح باشد که وی حالت درونی اشیاء را امری خنثی و بنابراین میانجی تلقی کرده است: به نظر می رسد وی بهتر از هر کس دیگر دریافته است که آبایرون نمی تواند درواقع کیفیت هیچیک از اضداد را داشته باشد.

از سوی دیگر خود آتش ضد و حدی است که اضداد را در خود ندارد، و حتی اگر منحصراً در شکل آتش فیزیکی باشد، نمی تواند به دو ضد تقسیم

1.E. G. Alexander, in Metaph. 60. 8 Hayduck: τὴν Αναζιμάνδρον δόξαν, ὀs άρχὴν ἐθετο τὴν μεταξύ φύσιν ἀέροs τε καί πνρὸs ἡ ἀέροs τε καί ὐδατοs λέγεται γάρ ἀμφοτέρωs شود. در اینجا حدسهای ما را دربارهی آنچه هراکلیتوس میتوانست بیاندیشد یا دربارهی آنچه نمیتوانست بیاندیشد اظهارات خود وی دربارهیهمزیستیاجتنابناپذیراضدادتقویتمیکند.<sup>۱</sup>

برخی، از جمله تسلر، اکپوروسیس را با ایده ی سال بزرگ، که قدیم تر در ارتباط با فیثاغوریان مطرح شده بود، مربوط دانسته اند. سال بزرگ را بیش از یک منبع به هراکلیتوس نسبت داده اند، و گفته اند که خود وی مدت آن را ۱۰۸۰ سال تخمین زده است. <sup>۲</sup> کنسورینوس، همراه با دیگران، علاوه بر به دست دادن این تخمین درباره ی سال بزرگ، آن را چنین تعریف می کند، که سال بزرگ زمانی است که طی آن خورشید و ماه و سیارات دیگر به موقعیتی باز می گردند که در زمان معین قبلی در آن بودند. <sup>۳</sup> وی سپس در شرح خود، اکپوروسیس رواقی را معرفی می کند و می گوید که جهان در تابستان سال بزرگ می سوزد، و در زمستان به وسیله ی سیل منهدم

۱۰. اضداد «بودن» آتش این دیدگاه را بی اعتبار نمی کند، چنانکه در ص: ۴۵۶ یا دد شت ۱، بر ضد مندلفو استدلال کردم. آتش جهانی، که با الوهیت یکسان گرفته شده است، روز و شب، تابستان و زمستان، و غیره است، دقیقاً به این دلیل که در این شکل های متقابل ظاهر می شود، «در اندازه هایی فروزان است و در اندازه هایی خاموش.» یکسان گرفتن آن فقط با آتش فیزیکی ناممکن است.
 2.Censorinus, De Die Nat. XVIII, II and Aöt. II, 32, 3

(و بعدها دیلز آن را تصحیح کرده است، DK, 22 A 13).

3.cum ad idem signum ubi quondom simul fuerunt una referuntur.

حتى اگر كنسورينوس در مثالهاى خود اشتباه كرده باشد، به طور كلى شاهد واقعى برائى جدا ساختن سال بزرگ هراكليتوس از اكثريت به وسيلهى دادن مرجع انسانى به جاى مرجع كيهانى وجود ندارد. رك: كريك، ٣٠٠ و بعد و ولاستوس، ٣١١،١٩٥٥، ٨JP. ٤. ارتباط سيل با زمستان سال بزرگ در ارسطو نيز مطرح شده است: كاثنات جو،

۶ . ارتباط سیل با رمستان سال بزرگ در ارسطو نیز مطرح شده است: کاننات جو، ۳۵۲۵۲۸ و بعد. احتمالاً این کفایت می کند که خود هراکلیتوس دوره ی نجومی را با دوره ی تجدید جهان ارتباط داده است، چنانکه فیثاغوریان با تصوّر نگرانکننده ی خود درباره ی تکرار دقیق تاریخ انجام دادند. اگر چنین باشد، چنانکه ولاستوس گفته است، هراکلیتوس به احتمال زیاد «برای هر جزء آتش که «پایین» می آید زمان لازم برای بازگشتن به سرچشمه ی خود را در ذهن داشته است، یا، اگر از طرف دیگر نگاه کنیم، فاصله ای را در ذهن داشته است که پس از آن هر جزء آب و خاک موجود در هر لحظه جانشین خواهند شد.» <sup>۱</sup> البته درچنین چرخه ای هر آنی را که شخص انتخاب کند می توان آغاز و انجام تصور کرد، ویژگی ای که با ویژگی ستاره شناختی ای که به آن

با بازگشت به پارهی ۳۰ ابتدا به این پی می بریم که آتش که جهانی است، فقط پاینده نیست، بلکه همواره زنده است، چیزی که ما را مهیا می کند تا آن را با پسوخه، یعنی اصل زندگی، یکسان بگیریم. بندِ اخیر پاره نشان می دهد

 ۸. ۱۹55, ۱۹۶۶, ۱۹۵۶ باین پیشنهاد، صورت تغییر یافته ی پیشنهادی قدیمی است که، مثلاً، برنت مطرح کرده است. من به طور کلی شرح ولاستوس درباره یسال بزرگ در هراکلیتوس و منشاء تفسیر cepyrosis را بسیار رضایت بخش می دانم و خواننده برای جزییات بیشتر و سنجش عدد بسیار رضایت بخش می دانم و خواننده برای جزییات بیشتر و سنجش عدد تجدید جهان با دوره متعارف آفرینش و تخریب جهان چیزی است که به تجدید جهان با دوره متعارف آفرینش و تخریب جهان چیزی است که به اشتباه ارسطو انجامید. وی، با نقل تنها کلمات نسبت داده شده به تئوفراستوس در این موضوع از سیمپلیکیوس، تردید دارد که تئوفراستوس نیز (Phys. 24.4): ποιεῖ δὲ καὶ τάξιν τινὰ καὶ καὶ مرامتوس نیز در اشتباه بوده باشد. (κά καὶ τῶξιν τινὰ καὶ به واقع در اشتباه بوده باشد. (κόσμον μεταβολῆs می تواند بیان چیزی باشد که ما عقیده ی واقعی هراکلیتوس می دانیم اما مضمون آن اثر نسبتاً متفاوت دارد. J. B. McDiarmid مضمون آن اثر نسبتاً متفاوت دارد. J. B. McDiarmid منهمون آن اثر نسبتاً متفاوت دارد. J. B. McDiarmid منوفراستوس در اشتباه ارسطو سهیم نبود (n. 28, pp. 137 f

که چگونه اظهارات پارادکسیکال هراکلیتوس از مشکل بودن ایدههایی ناشی می شود که وی درصدد بیان کردن آنهاست. آتش در اصطلاح متعارف زمانی که فروزان است وجود دارد: آن را خاموش کن، دیگر وجود ندارد. اما مقصود هراکلیتوس از این واژه، آتش در معنای مقبول متعارف نیست: پارادکس لفظی به ما می گوید که هراکلیتوس با آتش دایمی دانستن جهان مانند درخت شعلهور موسى، از ما نمىخواهد كه پارادكسى واقعى، يا تناقض صريح بين معاني خود را بپذيريم. آتش همواره زندهي جهان در اندازه هایی فروزان می شود و در اندازه هایی خاموش می گردد. من با کریک در مقابل گیگون موافقم (در ذکر فقط دو مورد اخیر از طرفداری ها در مباحثهای طولانی) که معنای عمومی پاره کاملاً بر ضد فهم زمانی اندازه ها به عنوان دورههای متوالی مؤثر در کل جهان است. هراکلیتوس کیهان را در حالت فعلى توصيف مي كند، كه در دو طريقي استمرار دارد كه ما پيش از اين به عنوان جنبه های یکسانی اضداد معرفی کردیم. اول، در بخش های مختالف جهان، آتش متناوباً فروزان (که در معنای عمومی، آتش یا بخار داغ می گردد) و خاموش است (صورت آب یا خاک به خود می گیرد)، و همه در درون اندازه های ثابت یا حدودی است که تعادل ضروری اضداد را برای حفظ نظام کلی کیهانی فراهم می آورند. دوم، طریق هوشمندانهای که گفتیم بيان أن براي هراكليتوس مشكل است، طريقي كه سهم خاص اوست در نظریهی جهان شناختی: به وسیلهی عمل متقابل و همزمان نیروهای متضاد و متمایل در جهات متضاد، همان طور که در کمان و چنگ، یا در ارنج دردآفرين و شفابخش» چاقوي جراحي جريان دارد.

#### 11

# تبيين نهايي نظريمي تغيير: آتش و نَفْس

اکنون باید سرانجام با توصیف هراکلیتوس از فرآیند تغییر گلاویز شویم. این توصیف از نظرگاه تئوفراستوس با شمای ملطیان همتراز است. تئوفراستوس این جمله را «همه یا شیاء تغییرات آتشاند» به این معنا می گیرد که آتش آرخدیا عنصر است (٥٢٥٢٤ [استویختون: عنصر]؛ من از روایت دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۸ پیروی می کنم)، و جوهرهای دیگر از آن شکل می گیرند، چنانکه در آناکسیمنس، به وسیله ی غلیظ شدن و رقیق شدن. چون وی بلافاصله می افزاید: «اما او هیچ چیز را به روشنی توضیح نمی دهد»، اگر بخواهیم، می توانیم خود را در جدا شدن از تفسیر او راضی کنیم.

دیوگنس لائریتوس بعضی از اصطلاحات هراکلیتوس را دوباره تولید میکند، و ما از او یاد میگیریم که «راه بالا و پایین»، که هیپولیتوس به ما میگوید «یکی و همان است»، نامی است که هراکلیتوس به فرایند تغییر داده است. <sup>۱</sup> وقتی این دو منبع درباره ی بالا و پایین را در کنار هم بگذاریم درمی یابیم که در این کلمات افلاطون منعکس شده اند: «هر چیزی همواره به بالا و به پایین در سیلان است.» <sup>۲</sup> در پرتو پاره های دیگر (مخصوصاً ۵۱)، و گواهی بیشتر افلاطون درباره ی «موزهای جدی» در سوفست T ۲۲ D ( گسستن از هم، پیوستن به هم است»)، پاره ی اخیر می بایست چنین معنا دهد \_ نه چنانکه بعضی از اذهان ملال آور یا عقلانی بعدی یونان می اندیشند، که بعضی چیزها در مسیر رو به بالا هستند در حالی که بعضی دیگر در مسیر رو به پایین اند، اما همه ی چیزها در حرکتند چه آنها که رو به بالایند و چه آنها که رو به پایین اند.

شگفتآور نیست که ارسطو هراکلیتوس رابه زیر پا گذاشتن قانون تناقض متهم میکند؛ یا میگوید (چون در ذهن منطقی ارسطو چنین چیزی ناممکن مینمود) بعضی فرض میکنند هراکلیتوس چنین کرده است. دبرای هر کسی این فرض ناممکن است که امر واحد هم موجود باشد هم نباشد، چنانکه بعضی فکر میکنند هراکلیتوس چنین گفته است»

1.καλεῖσθαι ... τὴν μεταβολὴν όδόν ανω κατω. من برخلاف کریک دلیل خوبی برای رد این بیان نمی بینم، هر چند خود وی مینویسد (ص: ۳۲۸) «درست است که اطلاق فیزیکی این واژه ها نامناسب نخواهد بود.» ۲. فیلبوس ۴۳ ۸ (افلاطون نام هراکلیتوس را نبرده است، اما نسبت دادن به کسی جز هراکلیتوس یا پیرو راستین او ناممکن است). کریک در بحث خود دربارهی این جمله می گوید که محتوای آن به تغییرات بخت اشارت دارد، اما

این عقیده درست نیست: ارجاع کاملاً عمومی است. پیش از این آورده ام که افلاطون درباره یه هراکلیتوس چه می گوید. سالم ترین نظر این است که از ارسطو به بعد هراکلیتوس را متفکری معمولی معرفی می کنند، در حالی که ملاحظات افلاطون، هر چند غیر عمدی اند، به سوی اصالت او راهنمایی می کنند؛ و این که هراکلیتوس اصیل بود و با هر پاره ای از او مواجه شویم خیره در ما می نگرد.

(متافیزیک، ۲۳ b ۲۰۰).'

راه بالا و پایین عبارت است از دگرگونی شکل های متنوع ماده به يكديكر، و احتمالاً اشياء از أميزش أنها ساخته شدهاند. هراكليتوس البته کلمه ی دعنصر» (٥τοιχεῖον) آتش را به کار نبرده است، اما شیوه ی بیان وی از تقدم آن را دیوگنس، و کامل تر از آن پلوتارک نقل کردهاند (پارهی ۹۰): «همه» اشياء تبدلات آتش اند و آتش تبدلات همه» اشياء، چنانکه کالاها برای طلا و طلا برای کالاها.» ۲ هراکلیتوس می تواند عقیده ی خود را با تشبیه بیان کند، که در این صورت این بیان تا حدی غیر دقیق می گردد، اما اگر او میخواست آتش را به سادگی، به عنوان جوهر اساسیای توصیف کند که به هنگام خاک یا آب شدن، شکل یا جلوهی آن تغییر می کند باید تشبيه ديگري به كار مي بست. (في المثل، آسان مي توانست بگويد «چنانكه طلا به صورت سکهها، گردن بندها یا فنجان ها درمی آید.») در نوشته های بازرگانی آنچه اهمیت دارد برابری ارزش است: با مقدار معینی طلا مقدار معینی کالا خریداری می شود. در این نکته تردید نیست که وی احتمالًا، چنانکه کریک می گوید، ویژگی واحد همگن بودن طلا (آتش) را در نظر داشته است که در مقابل انواع بسیار کالاها (چیزهای فیزیکی) قرار دارد و مى تواند بە آنھا تېدىل شود.

لازم نیست انتظار داشته باشیم که اندیشهی هراکلیتوس بنابر شاخصهای ما کاملاً منطقی یا خود سازگار باشد. این انتظار با توجه به آنچه از او می دانیم شگفت انگیز خواهد بود. به نظر می رسد وی می گوید که هر چند در جهان چُنانکه او آن را می بیند آتش تقدم معینی دارد، و بر پایهی زندگی الهی و جاویدان خود استوار است، با این حال جوهر ثابتی نیست

 ۱. شاید ارسطو پاره ی ۲۹ ۵ را در ذهن داشته است: «ما در همان رودخانه گام می گذاریم و گام نمی گذاریم، ما هستیم و نیستیم»، درباره ی این پاره پیوست ص ۱۶۵ و بعد را ببینید.
 ۲. درباره ی این پاره، کریک، ۸-۳۴۵، را ببینید. که، در صورت بندی بعدی ارسطو، اساساً همان باقی میماند هر چند در تبدلات خود تغییر میکند. چنین فوزیس ثابتی با قانون سیلان متناقض است و ثبات و سکون را در جهانی تولید میکند که به عقیده ی هراکلیتوس باید از آن اخراج شود. جهان قانونی دارد، اما این قانون، قانون ثبات نیست، فقط قانون تغییر، یا نزدیک به عبارت پردازی تصویری خود وی، قانون جنگل است، زیرا هر چیزی «از طریق ستیزه» در هستی می آید و جنگ حاکم همه چیز است.

آتش مخصوصاً برای تجسم این قانونِ کاملاً شایسته است. شعله ممکن است ثابت و بی تغییر ظاهر شود، چنانکه در چراغ چنین است، اما شعله از طریق سوزاندن سوخت و گرما و گاهی دود پس دادن خود را بی وقفه نو می کند. جمله ی رودخانه همین حقیقت را بیان می کند، ثبات ظاهری یا صوری با تغییر بی وقفه ی ماده همراه است.<sup>۱</sup>

هراکلیتوس همچنین تصور خود از تغییر را با این گفته بیان می کند که هر شکلی از ماده ظاهر خود را از مرگ شکل دیگر به دست می آورد (نتیجهی طبیعی قاعدهی جنگ). ما این بیان را در آشکال گوناگون پارهی مشکوک ۷۶ می یابیم، که در پارهی ۳۶، با جانشین شدن «نفسها» به جای «آتش» مورد انتظار تکرار شده است. هیچیک از ملطیان از اینگونه مرگ عناصر سخن نگفته است، هر چند آنها طبیعت جاودان آدخه را با اشیاء گذرایی مقابل می نشانند که از تغییرات آن شکل می گیرند. هر اکلیتوس در

 جالب است که ارسنطو، در آنچه هراکلیتوس را به یاد می آورد، جریان آب یا سیلان شعله را با هم در درون محدودیت های همان شکل مقدار، همواره در تغییر می داند: «آیا دریا همواره عدداً یکی می ماند و از همان اجزاء تشکیل می شود، یا صورت آن یکی است، اما اجزای آن در تغییر مداومند مانند هوا و آب تازه و آتش؟ همه ی اینها در حالت پیوسته ی تغییرند، اما شکل مقدار آنها همواره ثابت است، درست همان طور که در مورد آب جاری یا شعله ی فروزان چنین است.» کائنات جو، ۳۵۷۵۳ (کریک، ۳۷۶ و بعد). جست و جوی چیزی متفاوت بود، هر چند آوردن «جست و جو» در این جا از نیاز جدید به توجیه معقول و خردمندانه پرده برمی دارد. او در نظر خودش کسی بود که حقیقت الهی را کشف کرده بود، و بنابراین اعلان آن وظیفه ی الهی او بود. او دید جدی ارسطو درباره یقانون تناقض را نداشت، و پارادکس های خود را با مسرّت بر زبان آورد.

میدانیم که آتش زنده و معقول است، و در نتیجه در طول چرخهی تغییر بین عناصر فیزیکی و روانی یکسان وجود دارد. روح وقتی گرم و خشک است در زندهترین و عقلانی ترین حالت خود قرار دارد. تجاوز رطوبت، شعلهی زندگی را تیره می کند، و این دو رشته ـی عناصر فیزیکی و زندگی ـ در پاره ۳۶ به هم تاب خوردهاند. ارسطو (در اصلاح تصور غلط خود از آزخه) وقتی می گوید که برای هراکلیتوس نه تنها آتش، بلکه بسوخه (نَفُس) آزخه بود، و پسوخه را به عنوان بخار توصیف می کند، درست نظریهی فیزیکی هراکلیتوس برجسته است، فی المثل، پاره ک۱۲ (ص: ۲۳۴ در بالا): «نَفسها از اشیاء مرطوب بخار می شوند.»<sup>۱</sup> به قول دیوگنس، هراکلیتوس «تقریباً همه چیز را به تبخیر دریا تحویل می دهد»، و وی می گوید که این راه به بالاست.<sup>۲</sup> خورشید، که هراکلیتوس معتقد است هر شب خاموش می شود و روز بعد از نو تکرار می گردد (پاره ی۶)، و همچنین

- ۱. اینکه آیا هراکلیتوس واژهی άναθυμίασιs را به کار برده است یا نه، مشکوک است. رک: Burnet, EGP, 151, n. 2 and Krik, 274. کریک گمان می کند αμís واژهی بسیار محتملی برای اوست.
- دیوگنس با ارجاع به نظریهای (که ارسطو شرح داده است) دو نوع تبخیر مطرح می کند، یکی تبخیر روشن از دریا و دیگری تبخیر تاریک از زمین. کریک پیشنهاد می کند (۲۷۲ و بعد) که نظریه ی هراکلیتوس فقط از یک گونه تبخیر (از دریا) سخن می گوید، و ارسطو مسئول بسط آن به الگوی دو - تبخیر است. (از دریا) سخن می گوید، و ارسطو مسئول بسط آن به الگوی دو نوع تبخیر است. هراکلیتوس حمایت می کند.

متارگان، متشکل از بخارهای روشن دریا هستند، که در بعضی «کاسه ها» یا گودال های موجود در آسمان جمع می شوند و در آنجا به شعله تبدیل می گردند (دیوگنس لاثر تیوس، نهم، ۹). اگر این گزارش را بپذیریم، اید های از فرایند ذکر شده ی «مرگ و زایش» عناصر درپاره ی ۳۶ به دست می دهد که به نظر می رسد (چنانکه در آناکسیمنس، و شاید نه به طور مستقل) بر توسعه ی تئوریک فرایند مشاهده شده ی تبخیر مبتنی است. از یک سو بخارهای مربوط به وسیله ی گرمای پیرامون جهان به بالا کشیده می شوند و نیز از رطوبت برمی خیزد، و به وسیله ی تبخیر عناصر مرطوب به همان طریق تغذیه می شود.

پاره ی ۳۶ طبیعت ثنوی راه، یعنی راه بالا و راه پایین، را نشان داد. این امر مستلزم این است که مرگ هیچ چیز، هر چند مستلزم از دست دادن کامل ویژگی های خود به عنوان آن چیز است \_ آتش می میرد <sup>۱</sup> و تر یا بخار می شود، روح می میرد و آب می شود \_ انهدام کامل نیست. هیچ چیز ثبات ندارد، حتی مرگ. هر چیزی باید به حرکت خود به بالا و به پایین ادامه دهد. فیلون در شرح پاره ی ۲۶ بر حق است که: «آنچه او مرگ می نامد انهدام مطلق نیست، بلکه به عنصر دیگر تبدیل شدن است.»

مى توان اين را به صورت چرخەى شدن فهميد كە در آن آتش بە بخار تبديل مىشود، سپس بە آب، سپس بە خاك، سپس از طريقِ معكوسِ همان

۲. ص: ۱۴۶، یادداشت ۱ در پایین.

حالات به آتش؛ و نفس نیز جریان مشابهی از تغییرات را دنبال می کند که در خواب و مرگ هویداست. دیدگاه آناکسیمنس به این دیدگاه بی شباهت نبود. اما هراکلیتوس آشکارا چیزی بیشتر و سخت تر می گوید. او قانون تناقض را نادیده می گیرد، و تأکید می کند که اضداد یکسانند. راه به بالا و راه به پایین یکی و همان است، هر چیزی به طور همزمان رو به بالا و رو به پایین در جریان است. به این دلیل است که (پاره ی ۳۲) «یک چیز خردمندانه» یعنی لوگوس که همچنین آتش است، «است که باید خواسته و ناخواسته است و هم به معنای زندگی؛ زیرا زندگی و مرگ، هادس خدای مرگ و دیونوسوس خدای زندگی، یکی و همانند (پاره ی ۵۱). جمله ی مهم دیگر درباره ی قانون تغییر، یعنی بخشی از پاره ی ۳۱، ممکن است در این جا درباره ی قانون تغییر، یعنی بخشی از پاره ی ۳۱، ممکن است در این جا نیمی شعله ور <sup>۱</sup>. « دریا هر گز دقیقاً آب نیست، به واقع چنین چیزی به عنوان

 . نیمی خاک و نیمی πρηστήρ (پرستر). درباره ی این کلمه زیاد بحث کردهاند. برنت، با اشاره به Q. N. II, 56 igneus turbo, Hdt. VII, 42، آن را «تندبادي به همراه فوارهي آب آتشين» مي نامد (IIGP, 149). كريك اين نظر را «بی معنا» می داند و تر دید می کند که آیا هراکلیتوس پدیدهای غیر معمولی را برای معنای متعارف تغییر بین آب و آتش، یا حتی برای سمبل اینگونه تغییر، انتخاب می کند؟ کریک آنَ واژه را به آسانی مترادف آتش می داند، مانند κεραυνόs (آذرخش) در پارهی ۶۴. از سوی دیگر به نظر میرسد که هراکلیتوس به πρηστῆρεs (شعله ورها) علاقه داشته است، و فکر می کرد که آنها در کنار پدیدههایی مانند تندر و صاعقه برای تبیین («اشتعال و اطفاء ابرها») شایسته اند (آئتیوس، سوم، ۳، ۹، دیلز - کرانتس ۸۱۴). به علاوه بسيار محتمل است کسی عقايد خود را با پديده ای نادر بيان کند و آن را مهم بداند اگر آن پدیده از دیدگاه های او حمایت کند؛ و، چنانکه دیلز نیز معتقد است، فواره ی آب همراه با صاعقه برای اثبات بَصّری حلقه ی پیوند بین آب و آتش در فرایند تغییر متقابل، پدیدهای ایدهآل است (, Diels, Herakleitos 24, quot. Reinhardt, Parm. 178, n. 1). در هر صورت مقصود هراکلیتوس این است که نیمی از دریا به آتش تبدیل می شود.

آب وجود ندارد. زیرا این امر سکون (stasis) به وجود خواهد آورد و قانون سیلان و ستیزه را نقض خواهد کرد. آب در مسیر به بالا و به پایین، صرفاً حالتی گذراست، و هراکلیتوس با گفتن این که دریا نیمی خاک و نیمی جوهر شعلهور است، گویا به همان روش دلفی خود به ما می گوید، که دریا در زمان واحد به بالا و به پایین منتقل می شود، از هم جدا می شود و درهم می آمیزد.»

در پرتو این تفسیر، می توان فرض کرد که یاره ۶۷ به تغییر شکل دايمي اشاره دارد، تغيير شِکل اجرام فيزيکي و نَفس به يکديگر و در همان فرآیند. این باره به آشکال گوناگون نقل شده است، اما در توافق با کریک (ص: ۲۴۴) می پذیریم که روایت هیپولیتوس از همه دقیق تر است، بنابراین روایت «نامیرندگانِ میرندگان، میرندگانِ نامیرندگان، (یا «نامیرندگان میرندگان هستند، میرندگان نامیرندگان هستند»)، زندگی اینان مرگ دیگران و مرگ آنان زندگی اینان.» این پاره پژواک پاره ی ۳۶ است. به هر حال، این پاره را هم در قدیم و هم در زمانهای جدید اینگونه تفسیر کردهاند که مشتمل است بر کل آموزهی فیثاغوری و اُرفهای دربارهی نَفس به عنوان نامیرندهای که زندگی زمینی برای آن، نوعی مرگ و بدن برای آن گور است، زيرا آن فقط زماني كه بي جسم است از زندگي سرشار لذت مي برد. ممكن است انسان ها را میرندگان نامیرنده ای توصیف کرد که خدایان یا ارواح، آنها را به طور گذرا در بدنهای مادی حبس کردهاند. بی تردید این زبان باشکوه است، به ویژه یکسان دانستن «نامیرنده» و «خدا» در کاربرد یونانی، اما ماهيت و سرنوشت نفس انساني را بايد پس از اين جداگانه بررسي شود. (صص: ۱۳۵ و بعد را در زیر ببینید.)

#### 14

تغيير و ثبات: مفهوم اندازه

ما تا حال حق حضور «اندازهها» در شرح تغییر را ادا نکردهایم. ارجاع به اندازهها در پاره ی ۳۰ که در آن آتش روشن و خاموش می شود با نقل قول کلمنت اسکندرانی در فقرهای که به عنوان پاره ی ۳۰ ذکر شد تقویت شده است. (کلمنت هر دو پاره را به عنوان توصیف تشکیل جهان در زمان و انهدام بعدی آن به وسیله ی آتش تفسیر می کند؛ اَما عدم تناسب این دو پاره با چنان مفهومی شخص را متمایل می کند که این تفسیر را رد کند.) «حاک مایع می شود به عنوان دریا، و در همان تناسب» - تناسب ترجمه ی لو گوس است - «اندازه گرفته می شود، که قبل از خاک شدن بوده است. این جمله ی اخیر را ولاستوس به خوبی توضیح داده است. هر جزء خاک که آب می شود، در طول تمام تغییراتش، یک لو گوس از پیش موجود را حفظ

 ۱. با پذیرفتن متن دیلز - کرانتس، و قرار دادن (γῆ) قبل از Θάλασσα؛ که در این باره ی رک: 98. Krik, ۳۳۱ f., Vlastos, AJP, 1955, 359, n. 49. ولاستوس پیشنهاد چرنیس را می پذیرد، مبنی بر اینکه سه کلمه ی اخیر در پاره[در ترجمه ی فارسی: «قبل از خاک شدن بوده است»] تفسیر هستند. می کند، آن جزء در این لو گوس اندازه گرفته می شود. به عبارت دیگر، هر چند این اجزاء در ظاهر تغییر می کند، کمیت یا ارزش آن در طول تغییر یکسان است، و با شاخصی مستقل داوری می شود، که عبارت است از شاخص آتش؛ زیرا همه چیز تبدلات آتش اند، چنانکه کالاها برای طلا (پارهی ۹۰). این توضیح، «آتش را با چیزی یکسان می داند که در تمام تغییرات ثابت می ماند و متضمن این است که اندازه ی آن همان اندازه ی، یا اندازه ی همگانی همه ی اشیاء است.» «هر عضو از کل سلسله ها همان مقدار از آتش را نشان می دهد که در تمام اشیاء متفاوت که سلسله ها را تشکیل می دهند همگانی – ۲۵ تری ترک است... عدم تغییر اندازه ی آن، چیزی است که مقیاس *metron* را در همه ی اشیاء رعایت می کند، و بنابراین آتش است که هر چیزی را فرمان می راند » یا «هدایت می کند» (پاره های ۲۱ و ۱۰۰۰ ی).<sup>۱</sup>

ایده ی اندازه در پاره ی ۹۴ نیز ارائه شده است: «خورشید از اندازه ی خود تجاوز نمی کند؛ در غیر این صورت ارینوها Erinyes، یعنی یاوران عدالت، او را پیدا می کنند. ۱۹ اندازه ها ۱۹ در این جا می بایست در معنای عمومی لحاظ شود (رک: کریک، ۲۸۵) تا اینکه تجاوز از آنها به معنای هرگونه انحراف از مدار معمولی باشد. خورشید در آسمان در مسیر حساب شده، و در زمان حساب شده حرکت می کند، و مقدار حساب شده ای گرما پس می دهد. اگر<sup>۲</sup> خورشید به هر نحو از مسیر خود جدا شود (چنانکه در اسطوره ی فائتون Phacthon، وقتی به زمین نزدیک می شود) تعادل جهان برهم می خورد، و این چیزی است که هر گز اجازه داده نمی شود) تعادل جهان کریک تأکیدی را که در این شرح، بر آموزه ی سیلان و حرکت های

1. Vlastos in AJP, 1955, 359-61.

۲. دربارهی پارهی مشکل ۱۲۰، که کریک آن را با اندازههای خورشید مرتبط میداند، صص: ۹۳-۲۸۹ او را ببینید.

متضاد («ستیزه» یا دجنگ») هراکلیتوس شد مجاز نمی داند، وی می نویسد (ص: ۳۷۰) که دهراکلیتوس ثبات جهان طبیعی را منکز نیست؛ برعکس، به نظر می رسد هدف اصلی او تأکید بر چنین ثباتی است، که به قول وی اساس همهي تغييرها، و به ويژه اساس تغيير بين اضداد است... . راينهارت در تأكيد بر اين كه در خود هراكليتوس چيزي وجود ندارد كه به تعليم رودخانه نزديک باشد، برحق است. الما اينکه همواره تغيير در درون حدودها صورت می گیرد، و ستیزه چنان به جلو و به عقب در نوسان است که تعادل جهانی همواره حفظ می شود، البته برای نگهداری جهان ضروری است. با وجود این، به نظر می رسد هدف اصلی هراکلیتوس نشان دادن این است که همه ی ثبات موجود در جهان صرفاً ظاهری است، زیراچنانکه فاهمه و حواس درمی یابند، ثبات فقط حاصل ستیزه و تنش مداوم است. این هم فحوای یارههاست و هم فحوای گواهی های دیگر، به ویژه گواهی افلاطون، که ملاحظاتش با خود پارهها به خوبی سازگار است. شاید قویترین همهی گواهی ها عبارت است از أولویت آتش. از آنجا که آتش همه ی چیزها می شود، ممکن است سوآل شود چرا یکی از چیزهای دیگر - آب یا خاک-نباید شاخص اندازه گنری و نیروی هدایت باشد. هراکلیتوس، که به اندازه ی حقیقت منطقی در پی حقیقت شعری و دینی نیز هست، پاسخ دوگانهای می دهد. اول، چنانکه ارسطو گفته است (درباره، نفس، ۵ a ۴۰۵)، آتش لطيفترين عنصر، و به غير جسماني بودن نزديکترين است، و خود متحرک است و عناصر دیگر را به حرکت درمی آورد. دوم (چنانکه ارسطو دریافت، این نتیجهی مورد اول است)، آتش همان پسوخه است که ابزار زندگی است. اهراکلیتوس می گوید که نفس آرخه است، یعنی، بخاری است که چیزهای دیگر از آن تشکیل می شود. آتش جوهری است با حداقل

۱. نستله در ZN, ۷۹۸, n، دیدگاه راینهارت (Hermes, 1942, 18) اعتراض کرده است. جسمانیت، و در سیلان دایم» (همان، ۲۵). به همین دلیل می توان نفس را آتش نامید.

هراکلیتوس در یکسان دانستن نفس و آتش کمترین اصالت را دارد. این عقیده ی عمومی یونانیان درباره ی اثیر (آییز) aither بود، جوهری که آسمان بالای آتر اطراف زمین را پر کرده است و اجرام آسمانی از آن ساخته شده اند و خود زنده و الهی است؛ و تا زمان ارسطو، یا اندکی قبل از وی، اثیر و آتش از هم چندان تشخیص داده نشده بودند. به علاوه، در قرن پنجم، و بی تردید قدیم تر از آن، ایده ای شایع بود مبنی بر اینکه نفس فنانا پذیر است، زیرا از انحگر محبوسی از آثیر تشکیل شده است، که به هنگام مرگ به همانند خود خواهد پیوست. با توجه به اینکه اعتقاد داشتند اثیر تمام قلمرو زبرین را پر کرده است، از این رو اثیر جوهر آتشین و مریی خورشید و ستارگان بود، و این بی تردید به هراکلیتوس کمک کرد تا فرض کند که «آتش» نظام فکری وی شعله نیست بلکه بخاری داغ و خشک است.<sup>۱</sup>

ممکن است اظهار نظری درباره ی معنای گسترده ی آموزه ی تغییر هراکلیتوس جایز باشد. در تفکر نظری درباره ی واقعیت اشیاء همواره بین کسانی که اشیاء را ماده می دانستند و کسانی که آنها را صورت می دانستند تمایز اساسی وجود داشته است. این تمایز در اندیشه ی یونانی بسیار آشکار است، اما البته به هیچ وجه به این امر محدود نیست. بیان هراکلیتوس درباره ی رودخانه، که همان رودخانه نیست که بار دوم در آن گام می گذارید، هر چند می دانیم که اگر فردا در ساحل آن بایستیم بر آبی کاملاً متفاوت از آنچه امروز می بینیم نگاه خواهیم کرد. به طریق مشابه معمولاً فکر می کنیم

در Eur. f. 877 و Eur. fr. 839N الهي است. در Eur. f. 877 با Eur. f. 877 و Eur. f. 877 با زئوس يكسان دانسته شده است. رك: همچنين به فقره هاى ديگرى كه كريك و زئوس يكسان دانسته شده است. رك: همچنين به فقره هاى ديگرى كه كريك و Raven, 200, n 1. راون Eur. Hel. 1014 ff., Suppl. 533 f., fr. 971 (Guthric, Greeks and their Gods, 262 f.).

که بدن ما تداوم دارد، حتی هر چند ممکن است بگوییم و عقیده داشته باشیم که اجزای مادی آن همواره در تغییر است و در هر دورهی هفت ساله کاملاً تجدید می شوند. توجیه ما از اینگونه اندیشیدن این است صورت همان باقی می ماند: آب یا هر ماده ی دیگر پیوسته در همان قالبی قرار دارد که از طریق آن هویتش را باز می شناسیم.

فیثاغورس و مکتب وی، از طریق مطالعات ریاضی خویش، ناگهان به مفهومی معقول از معنای صورت دست یافتند، و اخلاف شان آنها را به سبب نادیده گرفتن جنبه ی مادی سرزنش کردند. به عقیده ی آنها واقعیت در صورت قرار داشت، به عقیده ی دیگران در ماده. شایستگی نسبی این دو دیدگاه هرچه بود، در هر دو بر هر چیزی مانند الگوی گسترده ی اندیشه تأکید شد و فقط کسانی که واقعیت را در صورت می دیدند توانستند به ثباتی در جهان دست یابند. نتیجه ی منطقی ماتریالیسم عبارت است از آموزه ی سیلان دایم، چنانکه هراکلیتوس هوش دریافت آن و جسارت تأکید بر آن را داشت؛ زیرا ماده ی اشیاء به واقع همواره در تغییر است، و تنها شیء ثابت فقط صورت است، که می توان با زبان بی زمان معادلات ریاضی آن را بیان کرد.

از سوی دیگر، نتیجهی منطقی فلسفهی صورت عبارت است از افلاطون گرایی یا چیزی شبیه به آن: عقیده به مطلق ها، یا «مُثُل» اشیاء، که از لا در قلمروی حارج از دسترس مکان و زمان قرار دارند. افلاطون دربارهی ماهیت جهان فیزیکی با هراکلیتوس موافقت کرد. او از زبان دیوتیما Diotima به سقراط گفت:

حتی در خلال دورهای که می گویند هر موجود زنده، در آن زنده هست و هویت خود را حفظ می کند \_ چنانکه، فی المثل، شخص از کودکی تا پیری به همان نام خوانده می شود \_ او درواتع همان اوصاف را حفظ نمی کند، هر چند او همان شخص نامیده می شود: او همواره موجود جدیدی می شود و دستخوش فرایند از دست دادن و جبران کردن است، فرایندی که در مو و گوشت و استخوان ها و خون و کل بدن او تأثیر دارد. و نه تنها در بدن او بلکه در نَفس او نیز اثر دارد. ویژگی و عادات و آرا و خواهش ها و لذات و آلام و بیم های هیچکس همواره همان باقی نمی ماند: کهنه ها از بین می روند و نوها به جای آنها می آیند.<sup>۱</sup>

اینکه وجود پایدار و واقعیت ثابت از نظر هراکلیتوس به چه طریق جریان شدن را محدود و تعدیل میکرد پرسشی است که بررسی بیشتر می طلبد.

ارسطو، چنانکه می دانیم، آموزه ی مُثُل بی حرکت افلاطون را از جمله نتیجه ی این «آرای هراکلیتوسی» دانست «که اشیاء محسوس در سیلان مداومند و دانشی به آن ها وجود ندارد.» افلاطون با پذیرش این رای، و عدم پذیرش ناممکن بودن دانش، واقعیتی ثابت در خارج از جهان فیزیکی اثبات کرد. معمولاً فرض کردهاند (الف) که این آرا از آن هراکلیتوس بوده است (هرچند ارسطو کراتولوس را به عنوان آگاهی دهنده ی افلاطون ذکر می کند)، و (ب) هر چند این آرا به جهان محسوس محدود می شوند، جهان محسوس برای هراکلیتوس کل واقعیت را تشکیل می دهد.

كراتولوس نتايج آموزهى سيلان را به جاهاى محال كشاند. با وجود اين، ما در تقدم جنگ و ستيزه، و در تشبيهات كمان و چنگ و جاهاى ديگر، شاهدى داريم كه براى هراكليتوس ذات حكمت و خردمندى در بازشناختن حركت بى وقفه، و ستيزهى بى وقفه و در تلاش تنش هاى متضاد به عنوان شرايط ضرورى تداوم نظام جهاني فيزيكى نهفته است. اين آن قدر دقيق است كه مى توان همراه با افلاطون، آن را آموزهى سيلان بى وقفهى اشياء فيزيكى

۱. افلاطون، مهمانی، D ۲۰۷ ، ترجمه ی انگلیسی: همیلتون W. Hamilton.

توصيف كرد، و با تشبيه رودخانه كه كس نمي تواند دوبار در آن گام گذارد روشن ساخت.

اما لوگوس، برضد این مطالب، است که هراکلیتوس بر ثبات آن در پارهی ۱ با به کار بردن کلمهی هست is یا وجود دارد exists، در مقابل پدیده های متغیر که طبق قانون خود می شوند ، تأکید کرد. به سبب این قانون ها، نظم و تعادل (kosmos) جهان نیز ثابت و پاینده است (پارمی ۳۰)، هر چند هیچیک از اجزاء تشکیل دهنده ی درونی آن \_ خاک، دریا یا شعله ی مريى ـ در دو آن همان نيست. اين جاست كه مرحله ى شگفت انگيز انديشه اى که هراکلیتوس عرضه کرده است مفسر آینده را به شدت دستپاچه می کند، مرحلهای که او را احتمالاً از دیدگاه ما به موقعیتی غیر منطقی و ناسازگار رهنمون می شود. نیروی مادی و روحی هنوز به عنوان جنبه های موجودی واحد وحدت دارند، هر چند این نیروها به واقع چنان از هم بازشناخته هستند که مستلزم جدایی کامل آنهاست. ازاین رو تصور رمزآمیز «آتش معقول» و لوگوس، یعنی قانون حد و اندازه یا تناسب شکل فیزیکی به خود می گیرند. به نظر میرسد خود این تصور، از جنبه ی آتش، موضوع سیلان دايم باشد، اما در چشم هراكليتوس چنين نيست. آن به نحوي شاخص است که همهی اشیاء با آن اندازه گرفته و سنجیده می شوند (پارهی ۹۰). و از جنبه ی لوگوس خود توسل به «همگانی» را تشکیل می دهد.

#### ١٣

تصوير كامل جهان: الهيات

هر چند نه با توافق کامل'، به نظر میرسد که راه دیگری برای تبیین این

 . به گمان ولاستوس برای هراکلیتوس περιέχον وجود ندارد، بلکه تمام هستی در درون کوسموس گنجانده شده است (AJP, 1955, 366). دلیل ولاستوس این است که، به قول عقایدنگاران، هراکلیتوس می گوید که آدخه، یا آتش محدود است. ولاستوس در این خصوص منابع زیر را ذکر میکند، ارسطو، فیزیک، ۲۰۵۹ ۲۰۵۸، تئوفراستوس، به روایت سیمپلیکیوس فیزیک، ۲۳/۲۱ و بعد. (عقایدنگاری، ص ۲۷۵) و دیو گنس لائر تیوس، نهم، ۸. من فکر نمی کنم بنابر سیاق عبارت، واژههای κάν ή πεπερασμένον ارسطو محدوديت جوهر نخستين را به خود هراكليتوس نسبت دهد.هر چند از آن جا که تئوفراستوس این کار را کرده است احتمالاً خود ارسطو هم کرده باشد. تئوفراستوس (که منبع دیوگنس و سیمپیلیکیوس است) فیلسوفان طبیعی را به دو دسته تقسیم کرده است، آنهایی که معتقد بودند آزخه نامحدود است و آنهایی که معتقد بودند محدود است، و هراکلیتوس را در دستهی دوم جای داده است. گفتن اینکه تئوفراستوس اشتباه کرده است آسان است و من در جاهای دیگر به این مطلب پرداختهام. هراکلیتوس یک مورد ویژه است و قدما او را به اتفاق بد فهمیدند. دیوگنس در متن بلافصل، اظهارات زیر را نیز به هراکلیتوس نسبت میدهد: (الف) آتش عنصری (٥٢٥٤χ٤ĩ٥٧) است که

ویژگی معماگونه یاندیشه ی هراکلیتوس جز ارتباط دادن آن با تصویر رایج دینی و فلسفی جهان در زمان وی وجود ندارد. علی رغم تفاوت های مهم در جزییات، می توان گفت بسیاری از اندیشمندان قرون ششم و پنجم در خطوط اصلی تصور عمومی درباره ی جهان مشتر کند.<sup>۱</sup> هراکلیتوس این الگوی عمومی را پذیرفت، درست همان طور که حتی متفکر اصیل و شورشی قرون میانه، جهان ارسطویی را با زمین بی حرکت در مرکز آن تلقی به قبول کرد. فلک کیهانی وجود دارد که آسمان آن را محدود کرده است، و زمین در مرکز آن و ستارگان ثابت در پیرامون قرار دارند؛ و خورشید و ماه و سیارگان در بین آنها در گردشند. محتوای این کیهان، از آن جا که از عناصر یا کیفیاتی تشکیل شده است که به قصد غارت بر یکدیگر یورش می کنند، در معرض تغییر و اضمحلال است. اما کیهان، کل واقعیت نیست، چیزی

همه ی اشیاء در اثر غلیظ و رقیق شدن آن به حاصل می آیند؛ (ب) جهان از آتش ظاهر می شود و سرانجام دوباره به آتش تحول می یابد، و برای همیشه متناوباً چنين است، هراكليتوس راه به حاصل آمدن جهان از آتش را جنگ و ستيزه و راه ccpyrosis را توافق و صَلح مي نامد. ولاستوس صحت هيچيک از این اظهارات را نمی پذیرد. پس چرا می بایست بر نویسنده ی این اظهارات، در مورد محدویت ازخه در اندیشههای هراکلیتوس اعتماد کنیم؟ میدانیم که تئوفراستوس در جنبه های دیگر، به غلط این آرخه (واژه از آن خود تئوفراستوس است نه از آن هراکلیتوس) را با دیگر متفکران پیش از سقراطی همگون ساخت. حتی ّخود وی می پذیرد که این را نفهمیده است، زیرا در همین فقره است که وی تفسیر مأیوسانه می کند: σαφῶs δ ούδέν ἐκίθται. جدا از تمام اینها، حتی اگر صحیح باشد که هراکلیتوس منکر نامحدودیت آتش است، نمی توان نتیجه گرفت که آتش را به این جهان محدود کرده است. نمي توانم بگويم که پيشنهاد من درباره ی مفهوم هراکليتوسي τό παν (جهان کل) قطعی است: دربارهی این اندیشمند یگانه و مبهم عدم قطعیت فراوان وجود دارد، و ممكن است حق با ولاستوس باشد. اما من آنچه را محتمل ترين فرضيه در نظر مي آيد ارائه مي كنم.

نیز وجود دارد «که احاطه می کند»، مقداری از جوهر نخستین یا آزخهی تغيير شكل نيافته كه دست كم براي بعضبي از پيش از سقراطيان، نامحدود يا از نظر وسعت نامتعین بود. این از «اضداد» درون جهان، که به نحوی از آن «جدا شده» یا از «تراکم آن به حاصل آمدهاند»، طبیعتی خالص تر و عالی تر داشت. این آرخه پاینده و زنده و فعال است، و خود آن آغازگر تغییری است که جهان را شکل می دهد، و نه تنها جهان را احاطه کرده است بلکه بر آن «حکومت میراند» یا آن را هدایت می کند. از خه درواقع الهی بود. از این رو ارسطو آن را چنین توصیف میکند (فیزیک، ۲۰۳b۱۰): از خد مبدع همدی اشياء است، كه بر آنها احاطه دارد و آنها را رهبري مي كند... . و، به نظر میرسد، الهی است، زیرا، چنانکه آناکسیمندر و بسیاری از فیلسوفان طبیعی می گویند، فناناپذیر و فسادناپذیر است.» پیش از این دیدیم که این توصیف زیبایی از آپایرون آناکسیمندر است. آناکسیمنس به ویژه بر ویژگی زنده و حساس بودن ارخه تأکید کرده است. آناکسیمنس با هوا نامیدن آن، نه تنها گفت که آن جهان را احاطه کرده است، بلکه شباهتی بين آن و روح انسان به وجود آورد (پارهي ۲)، کاري که بعدها در قرن پنجم، پیرو او دیوگنس آپولونیایی، نیز انجام داد. فیثاغوریان نیز از احاطهی جهان توسط خلاء سخن مي گفتند. (جلد ۳ فارسي، ص ۲۲۴.)

هر چند آدخه در خلوص و کمال خود فقط در خارج یا پیرامون کیهان وجود داشت، در موجودات جهان نفوذ کرد و با آنها آمیخت، در حالی که در این جریان تاحدی همگونی با ویژگی تحقیر آمیز آنها را متحمل شد. این بود مبنای عقیده ی فیثاغوریان در مشابهت همه ی طبیعت. همچنین در این فقرات فلسفی یا غیر فلسفی می توان دید که ستارگان ثابت را ساخته شده از اثیر، و نفس مجسم را به عنوان هوا، توصیف کرده اند و گفته اند که نَفْس پس از مرگ ممکن است ستاره شود (چنانکه در اریستوفانس، قطعه ی ۲-۸۲۲ است)، یا در ایثر غوطه ور گردد؛ زیرا هوا شکل ناخالص آتش اثیری است. عموماً بر این عقیده داشتند که نفوس موجودات زیده جزیی از جوهر الهیِ احاطه کننده است که از طریق درآمدن در عناصر اخس آلوده شدهاند، ایده ای که اندکی بعد امپدکلس از آن سود جست. شیوع این عقاید در حلقه های غیر فلسفی این را محتمل میکند که این عقاید بیشتر زمینه یعمومی فیلسوفان بوده است تا نظریه ی فردی و مستدل هر یک از آنها.

اگر فرض کنیم هراکلیتوس خود را از این تصور عمومی، که در زمان وی عنصر مشترک اندیشه های فلسفی و دینی عمومی بود، نرهانیده باشد، در این صورت تصور کردن جهان شناسی وی و نقش آتش ـ لوگوس در آن آسان تر است. در مجاره ی ۳۰، آتش همیشه زنده، که در اندازه هایی فروزان و در اندازه هایی خاموش است» (یعنی، بر جنگ و «راه بالا و پایین» مشتمل است.) به تأکید یکسان گرفته شده است با «این نظم جهان ما» (κόσμον مشد وجود دارد. آن چیز دیگر عبارت خواهد بود از آتش ـ لوگوس (یا \یْر)ی مد و بود دارد. آن چیز دیگر عبارت خواهد بود از آتش ـ لوگوس (یا \یْر)ی که در نهایت خلوص خود بر جهان احاطه دارد، خاموش ناشدنی و نامریی، که در نهایت خلوص خود (هر چند هرگز در شکل کامل غیر جسمانی اش درک نشده است) ذهن و نفس است. این چیز، مانند آرخه ی اندیشمندان

 ۸. شاید «بر همهی این چیزها». دکتر ایچ. بودر τάδε παντα پیشنهاد (منتشر شده است) می کند که این پاره با τάδε παντα (نه، چنانکه چاپ شده، با گه ۲۵) شروع می شود که به κόσμον τονδε در پارهی ۳۰ مربوط است. اما هراکلیتوس با نامیدن اصل هدایت کنندهی جهانی به نام «آذرخش» (Κεραυνός) در این پاره، احتمالاً قصد دارد، به زبان نمادین پیشگویی که ابزار اوست، «نشان دهد» که آن اصل هم آتشین است، و هم الهی؛ زیرا آذرخش سلاح بسیاری از خدایان است، خدایانی که حتی با آن اصل یکسان گرفته شدهاند. کریک (ص: ۳۵۴) نوشته ای مربوط به قرن پنجم را از پیشگویان شدهاند. کریک (ص: ۵۲۴) نوشته ای مربوط به قرن پنجم را از پیشگویان تمام اینها، تعیین هویت نام زئوس به κεραυνόs ملحق است، اما برای حفظ گسترش «بالاها و پایینها» را در درون جهان محدود می کند، تعین می بخشد و نزاع بی حاصل بین اجزای تشکیل دهنده ی خود را فراهم می آورد، که تضمین زندگی پیوسته ی اوست. برای هراکلیتوس، مانند کودک زمان وی، اندیشیدن به اصلی الهی که هم خارجی و هم درونی باشد غیر منطقی نیست، شاخص یا اندازه ی تغییر در درون جهان در شکل فیزیکی به عنوان آتش جهانی ظاهر می شود. کاملاً محتمل است که هراکلیتوس همزمان از سویی بر ویژگی همه جا منتشر این اصل تأکید کند واز سوی دیگر بر تعالی آن پافشارد. ممکن است مقصود از پاره ی ۱۰۸ دومی باشد، آن جا که تأکید می کند «دانایی از همه ی اشیاء جداست.»

وقتی هراکلیتوس از «خدا» یا «الهی» سخن می گوید، به وضوح در ذهن خود آتش ـ لوگوس را دارد؛ اما دربارهی آن اظهارات وی که بر این اصطلاحات مشتمل است ملاحظهی مختصری لازم است. پارههای ۵ و ۲۴ و ۵۲ نشان می دهند که هراکلیتوس خدایان را به معنای سنتی چند خدایی یونان بازشناخته است، و فهمیدن اینگونه چند خدایی، شگفتانگیز یا دشوار نیست. از یک یا دو سرزنش، از میان سرزنشهای بسیاری که هراکلیتوس دربارهی نوع بشر دارد، معلوم می شود که خود وی تصوری از الوهیت داشته است: «بسیاری از امور الهی را به دلیل بی ایمانی نمی توان شناخت» (پاره ی ۸۶). همچنین در پاره ی ۵، عمل پرستش بت ها را محکوم

تمایل به سبک دلفیانه ی هراکلیتوس آن را کاملاً نادیده می گیرد.

۸. حذف حرف تعریف برای هراکلیتوس امکان ندارد. کریک، ص: ۳۹۸ را ببینید.
 والتسر آن را «sapienza» (دانایی) ترجمه کرده است. در مورد ۲۵
 ۵۵۵۹۵ (دانایی) به عنوان خدا یا اصلی الهی رک: پارهی ۳۲.
 ممکن است کسی در مورد «ناسازگاری» موجود در این جا آناکساگوراس را مقایسه کند. او تأکید می کند که عقل الهی (۳۵۷)، «با هیچ چیز آمیخته مقایسه کند. او تأکید می کند که عقل الهی (۳۵۵)، «با هیچ چیز آمیخته نیست، بلکه خود و فی نفسه هست»، و برای این مطلب دلایلی ارائه می کند (پارهی ۲۱).
 (پارهی ۱۲). با وجود این قیدی وجود دارد. «غیر از عقل، بخشی از هر چیز در (پارهی ۱۱).

می کند و می گوید که پرستندگان «نمی توانند خدابان و قهرمانان را آنگونه که هستند بشناسند.» در پارههای ۷۸ و ۷۹ حکمت و تعالی الهی را در مقابل انسان نشانده است که فاقد این اوصاف است. یک قانون الهی وجود دارد که تمام قانون های بشری از آن حاصل می شوند (پاره ی ۱۹۴). خدا تمایزی را که آدمیان بین عدالت و بی عدالتی قایلند نمی شناسد؛ برای او همه چیز زیبا و خیر و عدل هستند (پاره ی ۱۰۲). در پرتو پاره ی ۷۶، حتی می توانیم پیش رویم و بگوییم زیرا خداوند اضداد را در خویشتن درک می کند. به یک معنا آنها پدید می آمدند. هراکلیتوس پارادکس درونی آن مفهوم را روشن کرد، قرچند یکسانی لوگوس – آتش خود وی با اضداد را با ظرافت بیشتر درک مشابهت فقط نشان می دهد که در نظر متفکر پیش از سقراطی، یکسانی مانع این نمی شد که به اصلی مقدم و زنده و هدایت گر، که هم خارج از جهان و هم درون جهان وجود دارد، اعتقاد داشته باشد. «زئوس هم همه چیز است و هم درون جهان وجود دارد، اعتقاد داشته باشد. «زئوس هم همه چیز است و هم آنچه فراتر از همه چیز است.»<sup>۱</sup>

الهیات هراکلیتوس مشتمل است بر داوری الهی. او می گوید (پارهی ۲۸):

عدالت آنهایی را که جعل میکنند محکوم خواهد کرد و بر دروغها شهادت خواهد داد.

چنانکه جملهای دربارهی «خادمان عدالت» در پارهی ۹۴ نشان میدهد، عدالت شخص است، و در این پاره است که این خادمان به سبب تجاوز از اندازه تنبیه میکنند. همچنین، در پارهی ۸۰، عدالت با ستیزهی

1. Aesch, fr. 70, zeüs τοι τά πάντα χῶτι τῶνδ' ὑπέρτερον

جهانی یکسان گرفته شده است، ستیزهای که آتش سمبل آن است. اگر پاره ی ۶۶ اصیل باشد، <sup>۱</sup> از این یکسانی نتیجه می شود که «آتش خواهد آمد و همه چیز را داوری و محکوم خواهد کرد.» همان طور که دیگران زئوس را با عدالت مرتبط می دانند، هراکلیتوس نیز عدالت را با آتش الهی، که جای زئوس را گرفته است، و با جنگ، که «پدر و پادشاه همه است» (پاره ی ۵۳ رک: افلاطون، کراتولوس ۲۰۳۴) یکی می داند. برای آنهایی که اعتقاد دارند تهایی جهان دلالت دارد، اما این پاره را می توان به خوبی بر افراد اطلاق کرد. «رک و شر یکی هستند»، این بدان معنا نیست که نتوان رفتاری را بر رفتار در هر صورت روشن است که هر چند هراکلیتوس ممکن است گفته باشد «خیر و شر یکی هستند»، این بدان معنا نیست که نتوان رفتاری را بر رفتار دیگر ترجیح داد. (طرق مبهمی که اضداد بدان طرق «یکی هستند» در صص ۲۸ و بعد توضیح داده شدند.) گناهان ویژه ای که انتقام به دنبال دارند عبارتند از انکار حقیقت (پاره ی ۲۸) و تجاوز از اندازه ی تعیین شده (پاره). (۹۴

این مسئله که اگر «همه چیز زمانی آتش میگردند»، پس این آتش چگونه می تواند داوری کند، یعنی، مسئلهی تمیز دادن بین گناه و عدل، در بخش بعد مطرح شدهاست.

۱. راینهارت و کریک این پاره را اصیل نمی دانند (کریک، ۶۱-۳۵۹ را ببینید)، اما
 M. Marcovich (paper to ۳ rd می داند؛ Marcovich (paper to ۳ rd)
 Internat. Congr.of Class. Stud. 1959, publ.by Univ. of
 Mérida, Venezuela). مارکوویچ اضافه می کند که «البته نمی توان به نفع
 تفسیر ecpyrosis از این پاره استفاده کرد.»

### 14

## دين و سرنوشت نفس

نگرش هراکلیتوس به آیین های دینی عمومی، و عقاید او دربارهی نفس و سرنوشت آن چه بود؟ پاسخ های این دو پرسش ارتباط نزدیک با یکدیگر دارند، اما من با بررسی پرسش اول آغاز می کنم. کلمنت اسکندرانی در کتابش Protrepticus آیین های رمزی یونانی را مورد ریشخند قرار می دهد. این آیین ها شب در زیر نور مشعل ها، به اوج می رسند. می گوید، آری

این آیینها شایستهی شب و آتش و گناهان جسورانه (یا سَبُک مغزانهی) اِرِختِیوس Erechtheus و هلنی های دیگر است که وقتی بمیرند چیزهایی در انتظارشان است که انتظار ندارند (اشاره به هراکلیتوس، پارهی ۲۷).

«پیش گویی های هراکلیتوس اهل افسوس متوجه چه کسانی است؟ متوجه شب گردها، ساحران، میگساران، زنان عیاش، بدعت گذاران. اینهایند کسانی که هراکلیتوس تهدید میکند و به آنها آتش را نوید میدهد.زیرا در آیین های رمزی آنهاست که بی دینی آغاز می شود.»<sup>۱</sup>

به نظر میرسد کلمنت در اشاره به «پیشگوییهای هراکلیتوس دربارهی آتش» چیزی غیر از پارههای ۱۶ و ۶۶ در دست ندارد. در مورد پاره، ۱۶، خود کلمنت تنها مرجع ماست. آن پاره می گوید «چگونه کسی مي تواند خود را از توجه به آنچه هر گز غروب نمي کند رها کند ؟» کلمنت در تمام نقل های خود از هراکلیتوس معنایی یهودی یا مسیحی می بیند. و این پاره را با کتاب اشعیاء نبی باب ۲۴، فقره ی ۱۵ مرتبط می داند: «اعمال ایشان در تاریکی می باشد، و می گویند کیست که ما را ببیند؟ و کیست که ما را بشناسد؟» مرتبط دانستن این دو بسیار مبهم است، اما احتمالاً وی به آتش الهي، كه همواره حضور دارد، و به خورشيد كه از زمان هومر «چشمان مقتدر» تلقى شده است (سوفوكلس، تراخينيئائه، ١٠١)، اشاره ميكند، خورشید که همواره هر چیزی را می بیند و هر چیزی را می شنود (ایلیاد،۳، ۲۷۷). هراکلیتوس، که عادت دارد از نشان دادن حماقت دیگران لذت برد، خاطرنشان میکند که اعمال انسانها از چشم هلیوس پنهان نمیماند. در کراتولوس (۴۱۳ B-C) افلاطون این مطلب تأیید شده است، که به سختی مي توان به کسي غير از هراکليتوس نسبت داد. سقراط مي گويد که، وقتي در جست و جوي عدالت بود، كسبي به او گفته است كه عدالت همان خورشيد است. دیگری با تحقیر این مطلب می پرسد آیا وقتی خورشید غروب می کند عدالت نایدید می شود. «و وقتی از او پرسیدم که مقصودش از عدالت چیست، پاسخ داد، آتش.»<sup>۲</sup> پاره ی ۶۶ در صفحات قبل نقل شده است. متن آن در هیپولیتوس چنین است: «و او آن [آتش] را سیری و نیازمندی می نامد [پارهی ۶۵]. از دیدگاه او، نیازمندی نظم کیهانی است ، و سیری حریق

پارهی ۱۴ دیلز \_ کرانتس را ببینید ۱۰ متن کامل در:

Bywater, no. 124.

2.Cf. R. Mondolfo in Phronesis, 1958, 76.

دربارهی پارهی ۱۶، کریک، ۶-۳۶۲، را ببینید.

جهانی است، زیرا او می گوید که آتش خواهد آمد و همه چیز را داوری و محکوم خواهد کرد.» طنین جملهی «آتش، سیری و نیازمندی است» اصیل است، زیرا هراکلیتوس عقیده دارد که آتش همهی اضداد را دربر گرفته است، اما این سخن وی از حمایت تفسیر حریق جهانی رستاخیز شناسانهی اذهان کشیشان مسیحی به دور است.

کلمنت در ارجاع به پیشگویی های هراکلیتوس درباره ی آتش اندکی از موضوع خارج شده است، اما هدف فعلی ما توجه دادن به این نکته است که به قول کلمنت، هراکلیتوس بر ضد آیین های رمزی و مناسب میگساری هشدار داد.<sup>۱</sup>

انتقاد بیشتر از آیین های موجود، در پارهای آمده است که چند تن از نویسندگان قدیم به آن اشاره کردهاند، پارهای که چیزی شبیه این است (پارهی ۵): «اینها از راه آلودن خود به خون، بیهوده به دنبال پاکی هستند،<sup>۲</sup> مانند کسی که در گِل گام نهد تا پاهایش را با گِل بشوید. اما اگر کسی

- عیرممکن است بتوان جمله ی اخیر را، که با عبارت توضیحی γάρ ارائه شده است و می گوید که آیین ها «بی دینانه انجام می شوند» ( Υάνιερωστι μυοῦνται)، به هراکلیتوس نسبت داد؛ اما وجود ٧٥٥ در اول جمله ی بعدی نشان می دهد که باید نسبت داد، و کلمنت فقط در این جمله است که رشته ی استدلال خود را از سر می گیرد.
- 2.καθαίρονται δ αλλως αιματι μιαινόμενοι MSS. of Aristocritus and Origen; αλλως om. Elias and Bywater; αλλω conj. H. Fränkel; άλλως <αῖμα> αιματι D. S. Robertson (Krik and Raven, 211).

ماركوويچ (CP, 1959, 259) از متن سنتی دفاع می كند، يعنی از وجود كاما بعد از αίματι او می گوید: (الف) μιαινόμενοι مطلق است و مفهوم Διματι را در خود دارد؛ (ب) معنای μιαινόμενοι كامل است؛ رک: De Μοrb. Sacr. I ad fin (V1, 364 Littré) έσιόντες τε περιρραινόμεθα ούχ ώς μιαινόμενοι and Xen. An. III, 2, 17 . در πρόσθεν σύν ήμῖν ταιτόμενοι νῦν άφεσιήκασιν ترجمهی بالا از این تفسیر پیروی كردهام. می دید که چنان می کند، می پنداشت دیوانه است.»<sup>۱</sup> هراکلیتوس در این جا با این عقیده ی عمومی مخالفت می کند که بنابرآن قاتل، که دست هایش به خون آلوده است، می تواند آلودگی عمل خود را به کمک مناسک ویژه ای، از جمله قربانی کردن، پاک کند.۲

علاوه بر آن، پارهی ۱۵ دین دیونوسوسی را با ذکر قیدی مهم نقد می کند. «اگر مراسم و آوازهای مذهبی آنها در برابر اعضای شرم آور [قضیب] از برای دیونوسیوس نبود، کارشان عملی بسیار شرم آور می بود؛ اما هادس و دیونوسیوس یکی هستند، که مردم به افتخار آنها در گل می روند و مراسم میگساری به جای می آورند.»<sup>۳</sup> این پاره دلالت دارد که اعمال انجام شده فقط زمانی شرم آورند که عمل کنندگان معنای اعمال خود را ندانند. هر اکلیتوس

 میدانیم که بازی با کلمات برای هراکلیتوس اهمیت دارد، و در این جا دو احتمال وجود دارد: (الف) جناس با μαίνεσθαι-μαίνεσθαι، (ب) بازی با کاربرد دینی و غیر دینی μαίνεσθαα. این عبارت بدین معناست که هیچکس عمل فوق را انجام نمی دهد، اما برای پرستندهی دیونوسوس، این عمل، اوج مطلوبیت عمل دینی بود، وقتی خدا وارد می شد و روح او را تملک می کرد. خود دیونوسوس μαινόμενοs (نوشخوار) خوانده شده است (ایلیاد، ۶، نواید می از اعمال رایج دینی، زیرا بعضی از آیین های طهارت مالیدن خاک بر بدن را واقعاً جزو مطهرات می دانند. رک:

Dem. De Con 259, Guthric, Orph. and GK. Rel. 212. ۲. عبارت را هر جور بخوانیم، به نظر می رسد عمل قربانی، مرجع آن است. رک: تزکیهی اُرستس Orestes به وسیلهی ذبح یک خوک در دلفی بعد از کشتن کلوتمنترا Clytemnestra پولونیوس تیانایی تلویحاً به قربانی حیوان به طور کلی اشاره کرده است.

۳. بسیاری از محققین در خواندن این فقره نظر شلایرماخر را پذیرفتهاند، اما ویلاموویتس در آن تردید کرده است ولی خود اقدام به ترجمه نکرده است (GL. d. Itell. II, 209)، و به نظر میرسد عبارت معنای دیگری غیر از آنچه گفتهاند نداشته باشد. در مورد مراسم پرستش آلت تناسلی از برای دیونوسیوس رک:

Hdt. II, 48, Nilsson, Gr. Feste, 263 ff.

در این جا نیز مثل همیشه فقدان بصیرت رانکوهش می کند. این مطلب، فقرمای از یامبلیخوس نوافلاطونی را به خاطر می آورد: ۱۰ این رو اعتقاد دارم قربانی کردن دو نوع است: اول، قربانی انسانهایی که کاملاً تزکیه شدهاند، که شمار این مورد چنانکه هراکلیتوس می گوید بسیار اندک است؛ دوم، قربانی های مادی و جسمانی، که در خور کسانی است که هنوز در چنگال بدن گرفتارند. ۹ یامبلیخوس براساس نظریه های معروف نوافلاطونی چنین تمایزی قایل شده است، اما وی آشکارا از این سخن هراکلیتوس آگاه است که راههای درست و غلط پرستش وجود دارند، و تعداد اندکی از انسانها راه برخورد مثبتی از خود نشان می دهد. او می نویسد: «پس اینگونه امور به دلیل تمایل روح ما و برای محصور کردن شروری که پیدایش شان سبب می شود به آنها عادت کنیم، پدید آمده اند تا ما را از حصارها آزاد و رها سازند. از این رو هراکلیتوس به درستی آنها را «درمان»هایی می نامد، که بیماری های ما و میبت های توید کند. ۲

پس حاصل سخن این است که هراکلیتوس مخالف میگساری دیونوسوسی نیست، بلکه آنها را به این سبب محکوم می کند که این عمل را بی آنکه معنای آن را بفهمند انجام می دهند. و این نفهمی، اعمال آنها را در مراسم پرستش قضیب به هرزگی می کشاند. از درس سِرّی آنها یاد گرفته ایم که هادس و دیونوسوس ـ خدای مرگ و خدای زندگی ـ یکی هستند. آیین های عرفانی، خواه «الئوسیسی خواه هر آیین دیگر، حیات پس از

1.De Myst. V, 15, 219. 12 Parthey.

پارهي ۶۹ هراکليتوس را ببينيد.

2.Ibid, I, II, 40. 8 Parthey.

تا جایی که ۲۵٬۵۵۵ ۲۵ مرجع معینی دارد عبارت چنین است: ۲۵٪ ۲۵٬ ۲۵٬ ۲۵٬ ۲۵٬۶ ۴۵٬۶ ۲۵٬۶ ۲۵٬۶ ۲۵؛ ۱۰مور دیده و شنیده شده در آیین های سری.۳ مرگ را تعلیم میکنند، البته نه وجود کمرنگ پسوخهی هومری را، بلکه حیاتی را که فردیت کامل در آن باقی می ماند و پاداش و کیفر می بیند. تاکید بر این نکته به ویژه در حلقه های اُرفه ای و فیثاغوری شدید است. اینکه آیا هراکلیتوس جاودانگی نفس و پاداش و کیفر آن در زندگی پس از مرگ را باور دارد، یا آیا اینگونه ایده ها با فرایند سیلان سازگار نیستند، مسئله ای است که درباره ی آن دیدگاه های مخالف بسیار وجود دارد. گفته شده است که نفس در معرض تغییر دایمی به عناصر دیگر است و به هنگام مرگ، آب می شود (پاره ی ۲۶). پس نفس چگونه می تواند ثبات لازم برای حفظ این همانی پس از مرگ را، آن هم پس از زندگی های متعدد که فیثاغوریان تعلیم می کردند، داشته باشد ؟<sup>۱</sup>

دیدگاههای هراکلیتوس درباره ینفس و سرنوشت آن هر چه باشد، بی تردید عقلانی محض و فارغ از اشارات دینی نیست. خود وی در پاره ی ۴۵ این مطلب را به ما القا می کند: «تو نمی توانی حدود نفس را کشف کنی، حتی اگر هر راهی را بپیمایی: نَفس چنین لو گوس ژرفی دارد.»<sup>۲</sup> پاره ی ۲۷ چندان کمکی به ما نمی کند: «وقتی کسی می میرد، چیزهایی در انتظار اوست که انتظار ندارد یا گمان نمی کند»، هر چند این پاره بقا را مطرح می کند (و کلمنت آن را به جزای پس از مرگ تفسیر کرده است). همچنین

- ۱. روده Psyche, Eng. tr. ۳۹۲-٤ این دیدگاه را به نحو قانع کنندهای مطرح کرده است.
- ۲. از آنجا که من لو گوس λόγοs را کاملاً در معنای جامع آن به کار می برم، از این رو از آوردن معانی بسیاری که در این جا برای آن پیشنهاد شده است خودداری می کنم: «زمینه» (Grund، دیلز)، «معنا» (Sinn، کرانتس)، «علت» (هیک)، «ذات» (ا. ورت)، «اندازه» (برنت، گیگون، کریک). به گمان کریک لو گوس در این جا دلالت دارد بر نفس به عنوان بیانگر نسبت آتش جهانی، «که در مقایسه با افراد، آشکارا گسترش وسیع دارد» (KR, 206)؛ اما به نظر من معنای عبارت εχει کفری که منای آن این است: «نفس این چنین پهناور است.»

این بیان مرموز نیز چندان کمک نمیکند که: «نفوس در هادس بو میکنند [یعنی،از حس بویاییاستفاده میکنند].»<sup>۱</sup>

اگر ما در جست و جوی آموزه ی مثبت جاودانگی هستیم، باید از پارههای دیگر نیز چشم بپوشیم، چرا که هر چند ممکن است به نظر رسد دقیق هراکلیتوس از آنها چیست. از آن پارههاست، فی المثل پاره ۲۱: «آنچه در بیداری می بینیم مرگ است، آنچه در خواب می بینیم رؤیاست. » کلمنت این پاره را، پذیرش این نکته می داند که زندگی زمینی به واقع مرگ است (چنانکه فیثاغوریان گفته اند «بدن گور است»)، اما عدم تقابل واقعی بین دو بند این پاره، در جایی که آشکارا تقابل واقعی آنها مقصود هراکلیتوس بوده است، معنای پاره را مبهم می کند. وقتی رؤیا به منزله ی شناخت در پایان در مقابل آن نشانده شود، شخص انتظار دارد بیداری به منزله ی حالتی بهتر پاره ی ۱ محکوم می شود، شخص انتظار دارد بیداری به منزله ی حالتی بهتر باشد، اما لازم نبست این پاره، یا و می کند. وقتی رؤیا به منزله ی مالتی که در جنگ باره ی ۱ محکوم می شود، شخص انتظار دارد بیداری به منزله ی حالتی بهتر است، معنای پاره را میهم می کند. وقتی رؤیا به منزله ی شناخت در پایان باره ی ۱ محکوم می شود، شخص انتظار دارد بیداری به منزله ی حالتی بهتر باره ی ۱ محکوم می شاد می کند – نیز می تواند گواه دیگر حیات و پاداش اخروی کشته شوند افتخار می کنند – نیز می تواند گواه دیگر حیات و پاداش اخروی اشند، اما لازم نبست این پاره بیشتر از این معنا دهد که مرگ در جنگ گرامی می دارند.<sup>۲</sup>

تا اینجا دربارهی تأثیر عقاید «اُرفهای» در هراکلیتوس در انتقاد از آیینهای متعارف چیزی نگفتهایم: «لاشهها برای دور انداختن از سرگین سزاوارترند» (پارهی ۹۶). ممکن است مقصود هراکلیتوس از اینگونه کنار

۱. پاره ی ۹۸. کریک در ۲۱۱،KR تبیین ممکنی از این پاره به دست داده است. ۲۰۰۰ میل می میر این میر از در ۲۱۱، در میل گذارد.

 ۲۰. رک: پاره ی ۲۹. پاره ی ۲۶ را نیز به درستی از بحث کنار گذاشته اند. متن این پاره قطعی نیست (فی المثل، روایت بای واتر پاره ی ۷۷) را با روایت دیلز -کرانتس مقایسه کنید)، و هر معنایی داشته باشد بسیار مبهم است. درباره ی پاره ی ۲۰ نیز همین را می توان گفت. برای تفسیرهای جدید رک: Snell, Hermes, 1926, 396; Gigon, Unters. zu H. 121 f. گذاشتن همهی مراسم مربوط به تدفین و نشان دادن نهایت تحقیر نسبت به بدن، تکمیل اعتقاد به ارزش جاویدان نفس باشد. هر دوی این اعتقاد در تعلیمات اُرفهای و دینی مشابه وجود دارد. در منابع قرون وسطایی نقل کردهاند که هراکلیتوس گفته است (پارهی ۴): هاگر سعادت در لذات جسمانی بود، باید گاوان را وقتی کَرَسنه برای خوردن می یابند سعادتمند می نامیدیم»، این طرز برخورد مرتاضانه با لذات جسمانی (منعکس در پارهی ۲۹ ؟) در همان حلقات نیز دیده می شود. در هر صورت، نمی توان گفت این گفته ها قطعیت دارند.

با این حال یکی از پاره ها بسیار مثبت است (پاره ی ۶۳): «آنها به وجود می آیند و گوش به زنگ زندگی و مرگ می شوند.»<sup>۱</sup> درباره اصالت این پاره نمی توان تردید داشت، زیرا اینکه هیپولیتوس (در آموزه ی مسیحی احیای بدن) آن را شایسته ی ارجاع نمی داند، خود تضمین اصالت آن است. کلمات این پاره اشاره ی صریحی است به کتاب آثار و روزه ای هسیود (۵-۱۲۱)، آن جا که می گوید قهرمانان نژاد برتر، پس از مرگ «روح های برتر و حافظ مردمان فناپذیر می شوند و در سرتاسر زمین تاریک می گردند.»

در پرتو این پاره، ممکن است گفته شود پارهی ۶۲ نیز، که کاملاً به سبک غیبگویانه ی هراکلیتوس است، بر وعده ی جاودانگی مشتمل است: «نامیرندگانِ میرنده، میرندگانِ نامیرنده، زندگی [اینها] مرگ دیگران و مرگ اینها زندگی [آنان]. ه وی. ماچیورو این پاره را کاملاً براساس آموزه ی اُرفه ای درباره ی انسان تفسیر کرده است: نامیرندگان میرنده موجودات انسانی اند که نا حدی الهی اند و ممکن است تماماً الهی شوند، و «میرندگان نامیرنده به دیونوسوس اشارت دارد که فکر می کردند خدایی است که به دست تیتانس

 ۱. من اولین حروف، یعنی Ενθαδεονπ، را حذف کردم. تقسیم و معنای این حروف کاملاً غیر قطعی است و نمی توانند در معنای کلمات بعد مؤثر باشند. موضوع معینی نیز بیان نمی کنند. کشته شد. <sup>۱</sup> در این جا ارجاع به اسطوره به شدت غیر محتمل است، اما این فقره می تواند بیان رمزی آموزه ی اُرفه ای و فیثاغوری درباره گور بودن بدن و درباره ی چرخه ی زایش ها باشد. بعضی اقوال سکستوس امپیریکوس این تفسیر را تأیید می کند (Pyrrh. Hyp. III, 230): «هراکلیتوس می گوید که در حیات و مرگ ما، هم زندگی وجود دارد هم مرگ؛ زیرا وقتی ما زنده ایم روح ما مرده است و در ما مدفون است، اما وقتی بمیریم روح های ما دوباره زنده می شوند و زندگی می کنند. « دانستن اینکه تفسیر خود سکستوس، و بیان کنند چندان آسان نیست. می توان در این جا پاره ی ۸۸ را مقایسه کرد: بیان کنند چندان آسان نیست. می توان در این جا پاره ی ۸۸ را مقایسه کرد: اینها تغییر کنند آنها می شوند و وقتی آنها تغییر کنند اینها می گردند.» با این فرض که بند آنها می شوند و وقتی آنها تغییر کنند اینها می گردند.» با این فرض که بند آخر این پاره اصیل باشد، یکسانی در این جا، همانند پاره ی ۹۰، بر چیزی بیش از جانشینی دو جانبه دلالت ندارد (رک: پاره ی ۱۲۶). به

1. Macchioro, Eraclito.

ای. دِلات اندیشه ی هراکلیتوس را با آیین های عرفانی مرتبط دانسته است، . Delatte Les Conceptions de l'enthousiasme, 6-21 ماچیورو از پاره ی ۵۲: «آیون Aion (زمان؟) کودکی است که بازی می کند، درافتس drauphts [نوعی بازی با مهره که روی صفحه ای مانند صفحه ی شطرنج بازی می کنند - م] بازی می کند: پادشاهی کودک.» در نوشته های مسیحی و نوافلاطونی آیون را با دیونوسوس یکی دانسته اند، و در حکایت أرفه ای، تیتانس، قاتل وی، او را با اسباب بازی ها فریفت (از جمله با قبل از مسیحیت دیونوسوس را آیون ندانسته اند و این تفسیر، تفسیر اتفاقی قبل از مسیحیت دیونوسوس را آیون ندانسته اند و این تفسیر، تفسیر اتفاقی درافتس بازی می کند. به نظر می رسد که انعکاس این پاره و پاره ی ۶۰ است که است. (به نظر می رسد فیلون آیون را شانس می داند که با زندگی آنسان ها در کتاب دردادی زندگی موسی، اول، ۶، چهارم، ۱۹۷۹ فیلو آمده است. در کتاب دردادی زندگی موسی، اول، ۶، چهارم، ۱۹۷۹ فیلو آمده است. بازی می کند. به نظر می رسد که نعکاس این پاره و پاره ی ۶۰ است که در کتاب دردادی زندگی موسی، اول، ۶، چهارم، ۱۹۷۹ فیلو آمده است. هر حال، تبیین کردن دو جانبه بودن تغییر، بدون توسل به زندگی پس از مرگ نَفس و زایش آن در زندگی جدید، مشکل است. شخص شکاک و سرسخت ممکن است استدلال کند که معنای عبارت «زندگی از مرگ ناشی می شود» فقط این است که موجودات زنده از موادی که قبلاً بی جان بودند تشکیل می شوند، اما این استدلال نمی تواند عبارت «پیر تغییر یافته و جوان می گردد» را تبیین کند. از این رو، این پاره در کل فناناپذیری و تولد تازه را تأیید می کند، هر چند شاید به خودی خود قطعی نباشد.

پاره ها اظهارات مستقیمی درباره ی فنانا پذیری ارائه نمی کنند. آنچه از آنها برمی آید استنتاج است، و بر ادعای قطعیت متکی است. من بحش را با این مطلب آغاز کردم که هراکلیتوس، چنانکه آهنگ اظهاراتش اثبات می کند، بیشتر پیامبری دینی است تا فردی عقل گرای. از چنین فردی نمی توان سازگاری کامل اندیشه درباره ی موضوع نفس انسانی را انتظار داشت. او دست کم در این جا به طور ناخود آگاه تحت تأثیر فرض های ناشی از سنت های مردم خویش است، و موضعی که در این جا خواهیم گرفت این است که عقاید وی درباره ی نفس از تصور کلی درباره ی جهان که به وی نسبت داده اند نشأت می گیرد. در تصور فوق، جهان کبیر و جهان صغیر اجزای سیستم واحدی هستند که خود جهان در آن موجودی زنده است. اینک ضرورت دارد که نکات قبلاً گفته شده را تا آن جا که ممکن است به طور اینک ضرورت دارد که نکات قبلاً گفته شده را تا آن جا که ممکن است به طور مختصر تکرار کنیم.

خارج کردن هر گونه ثبات از الگوی وی درباره ی امور، کاملاً غلط است. او به «الهی» باور داشت. لوگوس ازلی است، و بر مفاهیم قانون و اندازه که با لوگوس در ارتباطند تأکید کرده است. من خودم در مقابل مفسران اخیر گفتم که وی آموزه ی سیلان را تعلیم می کرد و آن را یکی از نخستین اکتشافات خود می دانست، اما گفتن اینکه این آموزه، کل تعلیم اوست جداً بدفهمی است، و این بدفهمی از پیروان قدیم او سرچشمه گرفته است. سیلان و عدم ثبات در محدودهی دقیق «راه بالا و پایین» نگه داشته شده است، و از نظر فضایی، راه بالا هر اندازه باَشد به مرزهای کیهان محدود است. وی در ایدههای زیر با عموم هم عقیده است.

دورترین بخش جهان از آتش تشکیل شده است. آتش جوهر خورشید و ستارگان است، و آتش درون ما تمایل ما به بالا را نشان می دهد. اجرام آسمانی زنده و الهیاند. از این رو وقتی خالص باشند آتشاند. در ذهن يوناني الوهيت با زندگي پاينده هم معناست، از اين رو آتش، كه جوهر الهي است، اصل زندگی پاینده است. این جوهر حیات، در درجات متفاوت ناخالصي، در جهان ما نفوذ مي كند و به ما و به حيوانات حيات مي بخشد. این جوهر، در شکل خالص خود اثیر نامیده می شود. وقتی أرفیوسیان و متفکران دیگر (رک: فی المثل، ارسطو، دربارهی نفس، ۲۷ ۴۱۰ و آریستوفانس، ابرها، ۲۰-۲۲۷) می گویند روح و ذهن در شکل هوا تنفس مى شود، سخنشان سازگار است، زيرا آثر همان آتش است با خلوصى اندى، که جو پایین تر را پر کرده است. (به اصطلاح هراکلیتوس، نَفس ـ آتش با مرطوب شدن در طول زمان به ابدان فانی می رسد.) بیان سکستوس مبنی بر اینکه به قول هراکلیتوس «ما از طریق تنفس به درون لوگوس الهی کشیده می شویم» به این الگوی قدیمتر اندیشه متعلق است، و نباید تحریفی رواقی تلقی شود. وی در همین فقره روح را با زغال یا چوبهای نیمسوز مقایسه می کند که چون نزدیک آتش باشند افروخته گردند و چون دور باشند تاریک شوند. این نیز ممکن است خاطره ی اصیل هراکلیتوسی باشد. نَفس، چون در خالص ترین شکل ایر است، اگر شعله ی حیات را زنده نگهدارد ممکن است امیدوار بود که پس از مرگ به اثیر آسمانی بپیوندد (منابع مذکور در ص: ۱۲۲ یادداشت ۱ را ببینید.)

این عقاید را آموزگاران اُرفهای و دیگر معلمان دینی در یونان تحت عنوان آموزهی «چرخهی زایش» تعلیم کردهاند، اما این سخنان طبیعتاً در فرهنگ عمومی سابقه داشته اند، چنانکه ساده ترین صورت آن را در آریستوفانس، برده بر زبان می آورد: «ما پس از مرگ، ستارگان آسمان می شویم.» ارواح، مثل هر چیز دیگر، در هراکلیتوس در معرض راه بالا و راه پایین هستند و در معرض تجاوز عناصر دیگرند (پارهی ۳۶). اما طبیعت واقعی آنها آتشین (خشک و گرم) است، و مرگ به واسطه ی پیشروی سرد و مرطوب رخ می دهد. «آب شدن برای روحها مرگ است»؛ «روح خشک خردمندترین و بهترین است.» به هر حال، مرگ اضمحلال کامل نیست.<sup>۱</sup> زیرا این با قانون تغییر ناپذیر متناقض است، و به این ترتیب داریم «... اما از خاک، آب برمی آید و از آب، روح.»

شباهت با مفاهیم اُرفه ای چشمگیر است. نفوس گرفتار در جهان «راه بالا و پایین» در وضعیت نفوس «چرخه ی فرسایش» زایش و دوباره زایشی هستند که آموزگاران دینی از آن سخن می گویند.<sup>۲</sup> درست همان طور که این آموزگاران دینی فکر می کردند نفسی که خود را با آیین های شایسته خالص کند و زندگی درستی گذرانده باشد می تواند از چرخه ی مذکور رهایی یابد و با الوهیت دایم متحد شود، می توانیم حدس زنیم که هراکلیتوس نیز چنین می اندیشیده است. اگر نفسی احمقانه، یعنی تر، زندگی کند و فرصت های تماس با منشاء خود، یعنی لوگوس آتشین<sup>۳</sup> را از دست دهد راه

 1.As Philo saw, De Aet. Mundi. 21 (77. 8 Cohn - Reiter, on fr. 36): θανατον ού τήν είς άπαν άναίρεσιν όνομάσων, ἀλλὰ τὴν sís ἑτερον στοιχεῖον μεταβολήν.

- ۲. گمان بردهاند که روح خالص چون با محافظان جهان دیگر ملاقات کند می گوید، κύκλον δ (ξέπταν βαρυπενθέος ἀργαλέοιο (از بشقاب طلایی موجود در گوری در Thurii، رک: Guthrie, Orph. and و ستارهای آسمانی ام، اما تبار من آسمانی است.»
- ۳. هراکلیتوس در یکی از پارهها (۱۱۵) می گوید نّفس، لو گوسی دارد که خود را افزایش می دهد.

آب را درییش خواهد گرفت و چرخهی سیلان جهانی او ممکن است پایان ناپذیر باشد. از سوی دیگر نفس خردمند خود را خشک نگه می دارد، و عنصر آتشين درون خود را با پرستش شايسته ي خدايان (يعني، درك آنها) می پرورد، و به لوگوس گوش می دهد و این حقیقت را درمی بابد که خردمندی امر واحدی است که همهی اضداد را در وحدتی عالی تر می گنجاند. این عقیده به واقع حفظ تمام عادات یونان باستان است که بنابر آن چنین نُفسی به هنگام مرکِ بدن با آن لوگوس همگون و آتش محض خواهد شد، و آنگاه از چرخهی صیرورت رهایی خواهد یافت؛ و اگر عقیدهی ماکروبیوس را بپذیریم، هراکلیتوس نفس را به مثابه «ذرهای از جوهر ستارگان» توصيف كرده است ( ديلز \_ كرانتس، ١٥ scintillam: A stellaris essentiae). برنت و دیگران در پارهها شاهدی بر «مرگ آتشین» یافتهاند که در مقابل مرگی قرار دارد که نَفس را آب می کند. فرض کردهاند این مرگ، مرگ کشته شدگان در جنگ است که از شجاعت و فضیلت و قوت لبريزند، و مرگ آنها در مقابل مرک کسانی است که نفس شان به وسیلهی بيماري (يا احتمالاً، خوشگذراني؛ رک. ياره هاي ١١٧، ٧٧) ضعيف شده است. اشاید حمایت واقعی چنین دیدگاهی، هماهنگی آن با تصویر کلی باشد، نه هیچیک از گفتههای واقعی هراکلیتوس. نزدیکترین تأیید این دیدگاه در خود هراکلیتوس عبارت است از بیان پیچیدهی بارهی ۲۵: «مرگهای بزرگتر سهمهای بیشتر می برند.»

این شرح، به نظر معقول میآید. اما «شما نمی توانید حدود نَفس را کشف کنید، هر چند هر راهی را بپیمایید.» قطعاً خود هراکلیتوس این را که

KR, ۲۰۹ f. .۱ شاهد مستقیم اساساً از تقلید وزنی از هراکلیتوس تشکیل شده است:

ψυχαί ἀρηίφατοι καθαρώτεροι η ἐνί ούσοιs (۱۳۶ در بین پارهی دیلز ـ کرانتس). این را می توان با پارههای ۲۴ و ۲۵ مرتبط دانست. بربر قرن بیستمی بتواند عمقِ لوگوسِ خود را کشف کند تحقیر خواهد کرد، و بی تردید آن پند وی به ما باز خواهد گشت که: «بگذارید دربارهی مسایل بزرگ حدس نزنیم»(پارهی ۴۷).

بعضی از گفته های وی آشکارا ویژگی تک گفتار ها را دارند، به نحوی که کوشش برای مناسب ساختن آنها با چهار چوب کلی اندیشه ی او نه تنها مخاطره آمیز، بلکه نابجاست. مانند پازه ی به سختی ترجمه پذیر ۱۱۹: مخاطره آمیز، بلکه نابجاست. مانند پازه ی به سختی ترجمه پذیر ۱۱۹: «من در معرف کس دایمون محافظی که فرد را هم در دوران زندگی و هم پس از آن محافظت می کرد (در این باره به ویژه افلاطون، فایدون، D ۱۰۷ را ببینید)؛ کسی که دایمون خوب داشته باشد سعاد تمند و اخلاقی و با روشن بینی عالی تفسیر می کند.<sup>۱</sup>

با این حال، تأمل بیشتر در این مورد جالب است. دایمون اصطلاحی است که دنیایی از باورهای عمومی را به دنبال دارد و بیش از یک کاربرد دارد. گاهی با خدا هم معنا بوده است. اما چنانکه می دانیم دست کم از زمان هسیود به این سو، نفوس فناناپذیر انسان های خوب، دایمون ها نیز نامیده شدهاند، و از آن جا که هسیود وظیفه ی «محافظان» را به آنها داده است، به نظر می رسد از آن پس دایمون ها را موجوداتی دانسته اند که از انسان ها محافظت می کنند. هراکلیتوس در پاره ی ۶۳ تلوی ابه هسیود اشاره کرده است، و

۱. ب. سنل در ۲ 363, 1926, 1926 چند ملاحظهی ارزش مند درباره ی این پاره دارد. به نظر می سد وی (دست کم تا حدی) با عقیده ی قدیمی هومر و شعر غنایی همراستاست، مبنی بر اینکه انحراف ها و شکست ها، و به ویژه طغیان های عاطفی، کار خدایان است. اگر هلن از برای پاریس Paris شوهر خود را ترک می کند، نباید سرزنش شود، زیرا دلباختگی او کار آفرودیت است: زئوس می تواند از طریق عصبانی کردن کسی یا از طریق «از بین بردن شعور او» سبب اشتباه کردن او باشد. می بایست این عقیده ی او را پذیرفته باشد. به علاوه، در آن حلقه های دینی که زندگی نفس به همراه بدن تعلیم می شد و نفس را دستخوش تجسدهای بسیاری می دانستند، نفس را همچون دایمون هبوط کرده می دانستند که می بایست دوباره به شکل شایسته و خداگونه ی خود دست یابد. (این مطلب در پاره ی ۱۱۵ امید کلس کاملاً روشن است.) از این رو این گفته های هراکلیتوس عمق بیشتری دارد.این گفته ی وی با تناسخ ارتباط دارد و چنین معنا می دهد: شخصیت انسان عبارت است از جزء فنانا پذیر و بالقوه ی الهی او. ه این تأکیدی است بر مسئولیت انسان، و محتوای اخلاقی جمله را می افزاید.

### 10

ستارەشناسى و كائنات جو

اکنون با مهمترین و جالبترین بخشهای پیام هراکلیتوس آشنا شده ایم، اما برای تکمیل این آشنایی می توان بعضی جزییات را اضافه کرد. هراکلیتوس دربارهی ستاره شناسی و کائنات جو عقاید عجیبی دارد که دیو گنس لائرتیوس خلاصه کرده است (نهم، ۱۱-۹):

تبخیرهایی هم از زمین و هم از دریا بلند می شود، گونه ای درخشان و خالص، گونه ی دیگر تاریک. آتش از تبخیرهای درخشان افزایش می یابد، و رطوبت از آنهای دیگر. هراکلیتوس ماهیت جوهر پیرامون را تبیین نمی کند، اما می گوید که در آن کاسه هایی وجود دارد که درونشان به سوی ماست، تبخیرها در درون این کاسه ها جمع می شوند و شعله را، که اجرام آسمانی اند، پدید می آورند. درخشان ترین و گرم ترین شعله، شعله ی خور شید است؛ از آن جا که ستارگان دیگر از زمین دورترند، به این سبب نور و گرمای اندک دارند، در حالی که ماه، هر چند به زمین نزدیک است، در ناحیه ای پاک حرکت نمی کند. از سوی دیگر، خورشید در ناحیه ای شفاف و ناآلوده حرکت می کند، و فاصله ی آن از ما مناسب<sup>۱</sup> است؛ از این رو، بیشتر گرما و نور می دهد. خورشید و ماه زمانی می گیرند که کاسه ها پشت و رو می گردند، و حالات ماهیانه ی ماه در اثر برگشت تدریجی کاسه ی آن روی می دهد.<sup>۲</sup> شب و روز، ماه ها، فصول و سال ها، باران، بادها و مانند اینها همه در اثر تبخیرهای گوناگون پدید می آیند. تبخیرهای درخشان در دایره ی خورشید شعله ور می شوند، و سبب پدید آمدن روز می گردند، در صورتی که غلبه ی تبخیرهای متضاد شب را پدید می آورند: تابستان، حاصل افزایش گرما در تبخیرهای درخشان است؛ زمستان، حاصل کثرت رطوبت آز تبخیرهای تاریک. تبیین های وی از پدیده های دیگر نیز مانند اینهاست. از سوی دیگر، وی درباره ی ماهیت زمین، یا حتی ماهیت کاسه ها، هیچ تبیینی به دست نمی دهد.

این شرح، چندان هوشمندانه به نظر نمی رسد، و مجموعهای از پدیده های گوناگون را تحت علت واحد کلی درمی آورد. با وجود این، ویژگی هراکلیتوس این است که در مورد جزییات کم حوصله است، و ممکن است خود وی تعدادی از پدیده های ستاره شناختی و طبیعی دیگر را با چند کلمه قصار کنار گذارد، روشی که ما با آن آشنا هستیم. او، برخلاف ملطیان، به تبیین همه ی پدیده های ممکن فیزیکی علاقه نداشت، بلکه از این

- د. کریک (۲۷۱) «متناسب commensurate» ترجمه کرده است و معتقد است که این کلمه گواه تحولات مشائیان است. اما «متناسب» مناسب سیاق کلام نیست، و لازمه ی معنا، مشایی نیست. رک: Ο. Τ. 84 ξύμμετρος γάρ ώς κλύει».
- ۲. ترجمه ی لفظ به لفظ «در اثر برگشت تدریجی کاسه در آن» است. اعتراف می کنم که معنای έν αύτῆ را نمی دانم: به نظر می رسد تنها مرجع برای تلفظ آن σελήνη است.

پدیده ها فقط برای حمایت از آموزهی تغییر جهانی خود استفاده می کرد (رک: راینهارت، پارمنیدس، ۱۸۱). غیر از تعداد اندکی ملاحظه دربارهی خورشید، چیزی غیر از روایت مؤلفی بعدی از دیدگاههای او را در دست نداریم.

قبلاً دیدیم که خورشید نباید «از اندازه های خود تجاوز» کند و این کار را نخواهد کرد (پاره ی ۹۴، ص ۹۶۵، بالا). وی همچنین گفته است: «اگر خورشید و ستارگان دیگر نبودند شب می بود»<sup>۱</sup> پاره ای که کریک در تفسیر آن می گوید، «تا اندازه ای نامطمنن است.» البته، اگر کسی معنایی نمادین از این پاره ابهامی وجود ندارد. این پاره، با یا بدون عبارت مربوط به ستارگان، این پاره ابهامی وجود ندارد. این پاره، با یا بدون عبارت مربوط به ستارگان، تطبیقی خورشید و ماه و ستارگان یافته باشد که دیوگنس آن را با فاصله ی تطبیقی خورشید و ماه و ستارگان یافته باشد که دیوگنس آن را با فاصله ی می خواسته است بر این حقیقت تأکید کند که علت پدید آمدن شب و روز امری واحد (خورشید) است، که حضور یا غیبت آن موجب پدید آمدن این دو می گردد؛ از این رو در پاره ی ۵۷، بر وحدت ضروری شب و روز تأکید می کند، اما این پاره به نظر می رسد بسیار سات، که حضوری شب و روز تأکید می کند، اما این پاره به نظر می رسد بسیار ساده تر از این مطلب است.

«خورشید هر روز تازه است» (پارهی ۶)، و افلاطون در جمهوری ( ۴۹۸ A) دربارهی آنهایی که به فلسفه می پردازند می گوید که «آنها از خورشید هراکلیتوس خاموشترند، زیرا آنها هرگز دوباره فروزان نمی شوند.» مفسران بعدی این نکته را توسعه دادهاند. خورشید به زیر زمین

٤٧٤κα τῶν کریک (۱۶۲ و بعد) فکر میکند که احتمالاً کلمات ۴ῶντκα τῶν یاره ی ۹۹. کریک (۱۶۲ و بعد) فکر میکند که احتمالاً کلمات Φ δάλων άστρων آمدهاند، اما شرحتارک (۲۵ شرحت) و معنای منافع این گفته در Aqu.et Ign. Comp. 957 A آنها را فراموش کرده است) افزوده ی پلوتارک هستند.

میرود، و خاموش می شود، یا به سبب سرد بودن نواحی غرب (الیمپیودوروس) یا به سبب فرو رفتن در دریا (تفسیر جمهوری): و وقتی صبح فردا طلوع می کند، در شرق فروزان می شود.<sup>۱</sup> خور شید از بخارهای جمع شده در یک «کاسه» تشکیل می شود، کاسهای که چون در ناحیه ای آتشی قرار گیرد می گدازد، و بی تردید از بخارها یا از «تبخیرهایی» که گرمای آن از زمین بلند می کند سوخت می گیرد. عقیده نگاری، این را به عنوان عقیده ی هراکلیتوس ضبط می کند که «اجرام آسمانی به وسیله ی تبخیرهایی که در زمین صورت می گیرد تغذیه می شوند.»<sup>۲</sup>

 ۱. برای متن رک: کریک، ۲۶۷؛ و رک: بحث بیشتر وی درباره یاین پاره در صفحات ۲۶۴-۲۶۴.

2.Aët. 11, 17, 4, DK, 22 A 11. یرداختن به این پرسش مشکل ضرورت دارد که آیا دیو گنس در نسبت دادن دو نوع تبخير، درخشان از دريا و تاريک از زمين، به هراکليتوس موثق است يا نه؛ مطّلبی که کریک (۲۷۱ و بعد) آن را نظریهای ارسطویی میداند که به هراکلیتوس نسبت داده شده است. نظریهی تبخیر واحد قطعاً برای نظام هراکلیتوس کفایت میکند، و احتمالًا چنین نیز است. این تبخیر واحد، برطبق قانون تغییر مداوم، که در «راه بالا و پایین» است، البته تاریک و مرطوب یا درخشان و خشک و آتشین خواهد بود. البته این بدان معنا نیست که توصيف آئتيوس (τῆs ἀπὸ Υῆs ἀναθυμιάσεωs) غلط است: اين توصيف ممكن است كاملًا كلى باشد. خورشيد از تبخيرهايي كه در زمين صورت مي گيرد تشكيل مي شود، حال اين تبخير از دريا باشد يا از خشكي. به نظر میرسد کریک با این سخن (در KR، ۲۰۴، یادداشت) بسیار دور می رودکه: «تبیین شب و روز (همچنین زمستان و تابستان) با تبخیرهای درخشان و تاريک... بي معناست: هراکليتوس به خوبي هر کس ديگر مي داند. که روشنایی روز از آن خورشید است.» از آنجا که خود خورشید از «تبخیر درخشان که فروزان می شود، تشکیل شده است، از این رو نسبت دادن روز هم به خورشيد و هم به تبخير درخشان ناسازگار نيست؛ و خواه هراكليتوس گفته باشد یا نه، دست کم معقول است که نشانده شدن آتش خورشید، که شب را یدید می آورد، می بایست در اثر غلبه ی تبخیر تاریک (سرد، مرطوب) پدید آيد. تصور هراکلیتوس از خورشید، آشکارا از توصیف کسنوفانس دربارهی خورشید گرفته شده است؛ به عقیدهی کسنوفانس خورشید از ابرهای گداخته، یا از مجموعه ی جرقه های حاصل از تبخیر مرطوب تشکیل شده است؛ اما از آنجا که گفتیم به عقیده ی وی خورشید در خلال شب، از نقطهی غروب در مغرب تا نقطهی طلوع در مشرق را در زیرزمین طی میکند، از این رو هراکلیتوس نمی تواند تازگی هر روزی خورشید را در همان معناي اصلى بيان كند. به قول كسنوفانس خورشيد در خطي مستقيم حرکت می کند و مسیر دایرهای ظاهر آن صرفاً توهم است. هراکلیتوس بيشتر از تازگي دوبارهي خورشيد سخن مي گويد تا از تازگي کامل آن، و احتمالاً در اینجا دو نکته را در نظر داشته است: (الف) خورشید به عنوان جرمی گرما دهنده هر روز تازه است، زیرا شعله ی آن شب خاموش می شود، (ب) شعلهی آن مانند هر شعلهی دیگر (و به واقع مانند هر چیز دیگر كوسموس، كه به همين دليل هراكليتوس أن را أتش مي نامد) دايماً از طريق جذب کردن مواد جدید تجدید می شود. ارسطو ایراد می گیرد (کائنات جو ۳۵۵ a ۱۲) که اگر خورشید، چنانکه بعضی می گویند، مانند شعله «خاموش می شد»، در این صورت، چنانکه عقیده ی هراکلیتوس است، هر روز تازه نبود، بلکه هر لحظه تازه می بود. البته این چیزی است که خود هراکلیتوس به آن قایل است. به هر حال، هراکلیتوس در این جا زبان دقیق فلسفه را به کار نبرده است، بلکه از زبان غیبگویانهی خود استفاده کرده و شنوندگان خود را به مفسران آنها سپرده است. از این لحاظ عبارت «هر روز تازه) کفایت می کند، عبارتی که نفوس متمدن ممکن است آن را فهم کنند.

«کاسه»ی خورشید نمی تواند با این ایدهی سنتی و شاعرانه بی ارتباط باشد که خورشید به هنگام شب در کاسهای زرین رانده می شود که در کناره ی جهان بر روی نهر احاطه کننده ی اکثانوس از غرب تا شرق می گردد (میمنرموس، پاره ی ۱۰، استسیخوروس، پاره ی ۶). هراکلیتوس با وسیله ی نقلیه دانستن کاسه برای خورشید در سیر روزانه ی آن در آسمان، و رهاندن خود از وسایل اسطوره ای ارابه و اسبها، مطلب را ساده کرده است؛ و توسعه ی مفهوم کاسه ها درباره ی ماه و ستارگان، ابداع و نوآوری است. به هر حال، به نظر می رسد که وی با اینگونه، معقول سازی سطحی درباره ی اجرام آسمانی، که (چنانکه کریک توجه داده است) حتی با پدیده ها مناسبت ندارد از مطلب دور افتاده است؛ زیرا برگشتن کاسه که وی برای تبیین کسوف و نحسوف و اهله ی ماه بدان متوسل می شود نوری بیضی شکل پدید می آورد، نه دقطعه ای» خارج از حلقه های خورشیدی و قمری که درنه ایت به شکل نه دوم، ۲۴، ۲۰، دیلز ـ کرانتس، ۸۲ مقدری توضیح داده شده است: وکسوف ها به وصیله ی برگشتن کاسه ها شرح داده شده است، به نحوی که گودی آنها به حرف بالا و طرف محدب آنها به طرف پایین برمی گردد.» درباره ی موقعیت خود کاسه ها چیزی بیشتر از دیوگنس نمی دانیم و باید سخن وی را بود کاسه ها به طرف پایین برمی گردد.» درباره ی موقعیت به وصیله ی برگشتن کاسه ها شرح داده شده است. به نحوی که گودی آنها به طرف بالا و طرف محدب آنها به طرف پایین برمی گردد.» درباره ی موقعیت به وی را

سایر شروح مربوط به فصول و کائنات جو چنان مبهماند که ارزش تفسیر ندارند. <sup>۱</sup> درک اهمیت تنها سخنِ دیگر هراکلیتوس دربارهی خورشید نیز که به ما رسیده است آسان نیست، یعنی این سخن که «پهنای خورشید به اندازهی یک پای انسان است» (پارهی ۳) یا به جای آن «این اندازهای است که به نظر میرسد» (دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۷). هر چند دیلز ـ کرانتس بیان نخست را جزو پارههای واقعی آوردهاند، این بیان مانند یک مصراع شعر شش وزنی خوانده می شود و ممکن است بخشی از یک روایت منظوم دربارهی هراکلیتوس باشد، از آنگونه روایتهایی که امروز از

 ۱. این پدیده ها با مطالبی درباره ی تندر و صاعقه و πρηστῆρεs در آئتیوس، سوم، ۳، ۹، دیلز کرانتس، ۹۱۴ توضیح داده شده است، که به هر حال چندان رضایت بخش نیست. وجود آنها خبر داریم.<sup>۱</sup> این بیان، به خودی خود، و بدون در نظر گرفتن سیاقی که در آن قرار دارد، ممکن است به عنوان تأیید این نظریه که دادههای حواس گمراه کنندهاند مگر توسط ذهن تفسیر شوند، فقط به پدیدارها اشارت کند. اما روایت دیوگنس این فرض را نفی می کند. بیان فوق مستقیماً با مثال ارسطو در درداره ینفس (۴۲۸۵۳) متناقض است، آنجا که ارسطو می خواهد فریبندگی حواس را حتی در جایی که دانش بهتری داریم نشان دهد، دچنانکه خورشید به نظر می رسد یک پا پهنا دارد، هر چند می دانیم عقیده داشته باشد این بیان وی کلمه به کلمه درست است، و معنای این بیان باید اسراز آمیز باقی می ماند.<sup>۲</sup> بعدها اییکوروس نیز همین مطلب را گفته است، کسی که این سخن برای وی پی آمد آموزه ی خاص او درباره یری از خطا بودن ادراک حسی است.

- Ηράκλειτοsδ έ ،22,IV . در شکل عقیدهنگارانهی متعارف در تئودورت Πράκλειτοsδ έ ،22,IV . در شکل متعارف در ۲۸۰ .
- ۲. کوششهای به عمل آمده برای تبیین این بیان در کریک، ۲۸۱ و بعد، فهرست شده است.

# 18

## نتيجه

در اینجا، این شخصیت شگفتانگیز را در انزوای غرور آفرینش ترک می گوییم.اندیشه های وی از زمان و زبان او جلوتر بودند.او در نظر خویشتن پیامبری بود که قانون الهی را آورده بود، قانونی که توده ی مردم قادر به تحصیل آن نبودند. او این قانون را فقط توانست با زبان تصور و پارادکس به مردم عرضه کند. از لحاظ علمی، زبان او سراسر استعاری است، و او برای پی گرفتن استدلال ها کوشش بسیار اندکی از خود نشان می دهد. فایده ی استدلالی که برای خود ارضا کردن باشد چیست؟

حقیقتی که بر هراکلیتوس سایه افکنده است دو وجه دارد. اول، ما جهان تجربه ی خود را دربر گیرنده ی اعیان و دارای برخی ویژگی های ثابت و نسبتاً پایدار درک می کنیم. این جهان تجربه همچون حالت مطلوبی از امور در چشم می آید، به نحوی که ما هر ترتیب هماهنگ ظاهری را که محصول خود را قادر می سازد چنانکه هست بماند، تحسین می کنیم، و نیروهای مخرب این ترتیب هماهنگ را بد می نامیم. حقیقت کاملاً غیر از این است. آنچه ثبات و سکون می نامیم، حاصلِ هیچ ترکیبِ هماهنگِ اجزا نیست، بلکه حاصلِ تقلای بی وقفه ی نیروهای متضادی است که به تعادل در تنش رسیده اند. تقلا و حرکت و تغییر دایمی اند، هر چند جریان شان نامریی است؛ کشمکش شرطِ هستی است: سکون وجود ندارد، فقط تغییرِ بی وقفه وجود دارد. «آذرخش در فرمانروایی است»، جنگ پدر و پادشاه است، جنگ صلح راستین است؛ و همه ی این امور خیر است، زیرا صلح در آن معنا که عموم از آن اراده می کنند مرگ است.

از سوی دیگر، اجازه داده نشده است تا این جنگ بی وقفه به صورتی بی نظم جریان یابد. اگر چنان می بود، ممکن بود روزی متوقف شود. کوسموس همواره وجود داشته است و در آینده هم وجود خواهد داشت، و اگر ممکن بود که یکی از اضداد برتر آید، در آن صورت تداوم وجود کوسموس امکان نداشت. به واقع هیچ ضدی، اگر ضد آن از بین رود، وجود نخواهد داشت. در جهان هراکلیتوسی، لو گوس از هر چیز دیگر برتر است، که قانون الهی و اندازه و تناسب است. هر چیزی همواره در مسیر تغییر، به بالا و به پایین حرکت می کند، و در این مسیر از طریق برخوردهای اضداد چهارچوب حدود دقیق رخ می نمایند. این مسیر ، مسیری است دایره که در آن هآغاز و پایان همان است. «

همهی نیروهای متضاد در و محدت لوگوس جمع می آیند و تعالی می یابند. «یک خردمند» هست، خدایی که روز و شب، زمستان و تابستان، جنگ و صلح است: از این رو، شخصیت و خردمندی او از هر چیز دیگر برتر است. در عین حال، از آنجا که هیچ چیز هرگز از ماده کشف نشده است، این خدا دارای طبیعت آتشین است، و مانند زئوس \_ ایر آئسخولوس بر کل جهان حاکم است، عقیده ای که به افلاطون و بعدها به رواقیان رسید. ما نیز سهم خود را از آن داریم، ما با وحدت کوسموس اتصال داریم؛ زیرا لوگوس برای همه مشترک است، نفوس ما آتشین هستند و ما از راه نفّس کشیدن با عقل جهانی ارتباط بی واسطه داریم. حتی وقتی می خوابیم کاملاً از آن جدا نمی شویم. در غیاب ادراک حسی که به منزله ی مواد اندیشه ی ماست و ما را در جهان شخصی توهم وارد می کند، اما هنوز زنده ایم، هر چند اتصال ما با آن امر همگانی وضعیف می شود. «راکلیتوس به ما توصیه می کند که این وضعیت شرم آور را به ساعات بیداری خود منتقل نکنیم. ما باید طبیعت آتشین روح خود را چنان بپروریم که وقتی از بخارهای مرطوب بدن رها شد به آسانی قادر باشد تا با لو گوس \_ آتش متحد شود. راه این مادی اند. به جا آوردن آنها، بدون اینکه آنها را بفهمیم، صرفاً مایه ی انز جار است، اما اگر این آیین ها کمک کنند که در ورای کثرت و سیلان پدیده ها به وحدت دست یابیم، در این صورت می توانند خوب باشند.

# يادداشت

در این کتاب در مورد ارتباط اندیشه یه مراکلیتوس با پارسیان، به ویژه با زردشتی گری، مطلبی گفته نشد. لو گوس هراکلیتوس را گاهی بامفاهیم زردشتی آهوُنَ وَئیریَه (به عنوان کلمه ی الهی) و وُهوُمانا (به عنوان عقل جهانی) مقایسه کردهاند، و گفتهاند که یافتن ثنویت مذهب پارسیان در هراکلیتوس ممکن است (چنانکه پلوتارک نیز چنین فکر می کند). من تمام این مباحث را به این دلیل حذف کردم که مدارک قطعی در این مورد وجود ندارد و هرچه گفتهاند صرفاً تأمل و حدس بوده است. در عین حال این درست است که هراکلیتوس با داریوش رابطه داشته است، و به طور سنتی وی در ادبیات یونان قدیمی ترین نوشته ای است که مجوس در آن عنوان شده است؛ و وی مقام الهی و برتر آتش را در نظر داشته است. درباره ی این موارد جالب و کتاب شناسی آن، می توان به خلاصه ی معقول و مختصر اس. ویکاندر مراجعه کرد: S. Wikander in Eléments orientaux dans la religion grecque ancienne, 57-9.

(عناصر شرقی در دین یونانباستان.)

پيوست

بیان رود خانه (بالا ص ۹۴ را ببینید) مدرک دال بر این که هراکلیتوس گفته است (کلمات دقیق یونانی هر چه باشد) اشما نمی توانید دوبار در همان رود خانه گام نهید » شاید از اصالت هر پاره ی دیگر قوی تر است. اگر مباحثات تعداد اند کی از محققین در پاراد کسیکال نبودن کلماتی که بنابر نقل اوسبیوس فقط در آریوس دیدوموس Arius Didymus (دیلز – کرانتس، ۲۲ ۲۲۱) آمده است نبود، یعنی این کلمات: «ازروی پای کسی که در همان رود خانه گام نهاده است نبود. از آن جا که کریک (که من از ترجمه ی وی استفاده کرده ام) از این ادعا ممایت کرده است که جمله ی مذکور بازسازی کلمات اصلی هراکلیتوس است، بهتر بود وی مدرک آن قول را ارائه می داد. اما پتون ولاستوس (*AIP*) در این جا برای اقناع خودم اند کی بحث می کنم. (الف) افلاطون، کراتولوس، A ۴۰۲ ۲۰ دمن اعتقاد دارم که هراکلیتوس می گوید همه چیز در حرکت است و هیچ چیز ساکن نیست، و وی با مقایسه ی اشیاء موجود به جریان رودخانه می گوید که شما نمی توانید در همان رودخانه دو بار گام نهید.»

λέγει πον Ήράκλειτος ὅτι πάντα χωρεῖ καὶ οὐδὲν μένει, καὶ ποταμοῦ ῥοῆ ἀπεικάθων τά ὅντα λέγει ὥς δίς ἕς τὸν αὐτὸν ποταμὸν ὀυκ ἅν ἐμβαίης.

(ب) ارسطو، مابعدالطبیعه ، ۱۳ a ۱۳ : «کراتولوس این گفتهی هراکلیتوس را نقد میکند که دوبار گام نهادن در همان رودخانه غیرممکن است: به عقیدهی وی شما یک بار هم نمی توانید این کار را بکنید.»

κρατύλος ... Ήρακλείτω ἕπετίμα εἰπόντι ότι δίς τῶ αὐτῶ ποταμῶ οὐκ ἕστιν ἐμβῆναι. αὐτὸς γὰρ ὥετο οὐδ ἀπαζ.

ποταμῶ γὰρ οὐκ ἕστιν ἐμβῆναι δἰς τῶ αὐτῶ καθ Ήρακλειτον, οὕδεθνητῆς οὐσίας δις ἅψασθαι κατὰ ἕζιν.

(د) Qu. Nat. 912 A: «چنانکه هراکلیتوس می گوید، شما نمی توانید دو بار در همان رودخانه گام نهید، زیرا آبهای تازه در جریان است.» ποταμοῖς γὰρ δὶς τοῖς αὐτοῖς οὐκ ἅν ἐμβαίης. ὥς φησιν Ἡράκλειτος. ἕτερα γὰρ ἐπιρρεῖ ὕδατα.

(ه) Ser. Num. Vind. 559 C دقبل از آنکه بدانیم کجا هستیم، هر چیزی را در درون رودخانهی هراکلیتوس خواهیم افکند، رودخانهای که به قول وی کسی نمی تواند دو بار در آن گام نهد، زیرا طبیعت در تغییر خود هر چیزی را حرکت و تغییر می دهد.»

η λήσομεν είς τον Ήρακλείτειον άπαντα πράγματα ποταμόν έμβαλόντες, είς όν ού φησι δίς έμβηναι, τω πατα κινείν καί έτεροιούν την φύσιν μεταβάλλουσαν.

پلوتارک بارها از هراکلیتوس نقل میکند، و آشکارا این نقل قول ها را از افلاطون نمی گیرد؛ و چنانکه خود تردید ندارد برای ما نیز دربارهی آنچه هراکلیتوس گفته است جای تردید نمی گذارد.

(و) سیمپلیکیوس، فیزیک، ۷۷، ۳۱، «از جریان مداومی» سخن می گوید «که همه چیز را تغییر می دهد، جریانی که هراکلیتوس، آن را به هنگام مقایسه ی صیرورت با جریان مداوم رودخانه، که بیش از بودنٔ دارای نه \_ بودن است، چنین بیان می کند که «شما نمی توانید در همان رودخانه دو بار گام نهید.»

τὴν συνεχη ῥοὴν τὴν πάντα ἕναλλασσουσαν, ήν ὁ Ἡράκλειτος ὴνίξατο διὰ τοῦ «εἰς τὸν αὐτον ποταμὸν δίς μὴ ἅν εμβῆναι», τῆ ἐνδελεχεῖ τοῦ ποταμοῦ ῥυῆ τὴν γένεσιν απεικάζων πλέον τὸ μὴ ὅν ἕχουσαν τοῦ ὅντος. (ز) همان. ۱۳۱۳.۸: دفیلسوفان طبیعی که از هراکلیتوس پیروی میکنند، با تمرکز بر جریان مداوم صیرورت، ... میگویند که همه چیز همواره در سیلان است و شما نمی توانید دو بار در همان رودخانه گام نهید.»

τούς δὲ περὶ Ἡράκλειτον φυσιολόγους εἰς τὴν ἐνδελεχῆ τῆς γενέσεως ῥοὴν ἀφορῶντας ... ἐικός λέγειν ὅτι ἀεὶ πάντα ῥεῖ καὶ ὅτι εἰς τὸν αὐτὸν ποταμὸν δὲς οὐκ ἅν εμβαίης.

این مدرک مهمی است که در چشم کسانی که، ما در مواضع دیگر تمایل داریم گواهی آنها را دربارهی هراکلیتوس بپذیریم، هراکلیتوس مطمئناً گفته است: «شما نمی توانید (یا برای شما امکان ندارد) دوباره در یک رودخانه گام نهید.» چه مدرکی در دست است که هراکلیتوس متفاوت با این گفته است؟

نویسنده یکتابی درباره ی داستان های هومری (که هراکلیتوس نیز نامیده شده است، و به جز در این مورد ناشناخته است) در قرن اول میلادی، پس از نقل و قول بسیار غلط پاره ی ۶۲، ادامه می دهد که: «و او دوباره می گوید: «ما در همان رودخانه ها گام می نهیم و گام نمی نهیم، ما هستیم و Heracl. Homer. Qu. Hom. 24, fr. 49 a DK: ποταμοῖs) نیستیم» (Ναταμοῖs ἐμβαίνομέν τε καὶ οὐκ ἐμβαίνομεν, εῖμέν τε καὶ καὶ Seneca, می توان گزارش سِنِکا را با این عبارت مقایسه کرد، Seneca, Seneca, ، می توان گزارش سِنِکا را با این عبارت مقایسه کرد، در مان رودخانه گام می نهیم، و دوباره گام نمی نهیم؛ زیرا نام رودخانه ه مان است اما آب hoc est quod ait Heraclitus: in idem flumen bis می گذرد» (δίs) در فقره ی اول از نسخه های خطی افتاده است. در هر صورت «دوبار» (δίs) در فقره ی اول از نسخه های خطی افتاده است. در هر صورت

كلمات τοῖs αὐτοῖs (گام مي نهيم و گام نمي نهيم) نشان مي دهند كه معنا همان است، زیرا جدا از عبارت بی معنای «ما در همان رودخانه گام می نهیم» (یعنی، هر یک از ما در همان رودخانه هایی گام می نهیم که دیگران گام مي نهند)، «همان» فقط مي تواند به معناي رودخانه هايي باشد كه ما قبلًا نام نهادهایم. از آنجا که این داستان ضرورتاً به اندیشههای هراکلیتوس مربوط است، ممکن است خود وی نیز آن را با عبارت های گوناگون بیش از یک بار بیان کرده باشد. قطعاً بسیار گمراه کننده است که فرض شود آنچه رک: بر استوس شکل «آری \_ و \_ نه» می نامد مقصود هراکلیتوس است (رک: «نخواستن و خواستن» در پارهی ۳۲، «کلها و غیر کلها» در پارهی ۱۰). سنکا، با اندکی اکراه، توضیحی را که در جای دیگر ارائه شده اصلاح مي كند، توضيحي كه ممكن است منظور هراكليتوس باشد: شخص در همان رودخانه مي تواند گام نهد، اما به يک معنا اين همان رودخانه نيست، زيرا آبي که بار دوم در آن گام مي نهيد همان آب قبلي نيست. از اين رو آن سخن در این شکل همان چیزی است که از افلاطون به بعد نقل شده است، و به عقیده ی من این گفته دقیقاً همان چیزی است که خود هراکلیتوس گفته است.

کلمات «ما هستیم و نیستیم» به این بحث ربط ندارند، خواه جمله ی قبل را بی اعتبار کنند یا نکنند. من با ولاستوس موافقم که، اگر فعل را در معنای کاملاً وجودی لحاظ کنیم، این کلمات سر تا پا احساس هراکلیتوسی را بیان می کنند. گمان کرده اند این کلمات جهشی ناگهانی است، و نامحتمل نیست که شخصی که همنام هراکلیتوس بوده است، این دو بیان را که در بیان خود فیلسوف با هم نیامده است، در هم ادغام کرده است. اما وی برای انجام این کار دلیلی داشته است، زیرا هر دو بیان، آموزه ی واحد هراکلیتوسی را توضیح می دهند، یعنی این آموزه را که موجودات یا جواهر طبیعی وجود ثابت ندارند و دستخوش جریان دایمی تغییر و تجدید

هستند.

سرانجام آریوس دیدوموس عبارتی دارد که به نقل تمام آن میارزد (پارهی ۱۲ دیلز ـ کرانتس، عقایدنگاری، ۴۷۰ و بعد):

کلئانتس دیدگاه های زنون را برای تطبیق در کنار دیدگاه های دیگر فیلسوفان طبیعی می آورد و می گوید که زنون، مانند هراکلیتوس نفس را تبخیر با احساس می نامد. زیرا هراکلیتوس، برای بیان این نکته که نفوس با بخار شدن<sup>۱</sup> پیوسته خرد مند می گردند، آنها را با رودخانه مقایسه می کند و تقریباً چنین می گوید: «از روی کسانی که در همان رودخانه گام نهاده اند آب های متفاوت جریان دارد. و نفوس از جواهر مرطوب بخار می شوند.

περὶ δὲ ψυχῆς μὲν τὰ Ζήνωνος δόγματα παρατιθέμενος πρὸς σύγκρισιν τὴν πρὸς τοὺς ἅλλους φυσικούς φησιν ὅτι Ζήνων τὴν ψυχὴν λέγει αἰσθητικὴν ἀναθυμίαιν, καθάπερ Ἡράκλειτος. βουλόμενος γαρ ἐμφανίσαι ὅτι αἱ ψυχαὶ ἀναθυμιωμεναι νοεραὶ ἀεὶ γίνονται, εἴκασεν αὐτας τοῖς ποταμοῖς λέγων οὕτως. ποταμῖσι τοῖσιν ἁυτοῖσιν ἐμβαίνουσιν ἕτερα καὶ ἕτερα ὕδατα ἕτιρρεῖ, καὶ ψυχαὶ δὲ ἀπὸ τῶν ὕγρῶν ἀναθυμιῶνται.

اینکه آیا جملهی اخیر مستقیماً به هراکلیتوس نسبت داده می شود یا نه، مشکوک است، اما چنانکه پارهی ۳۶ نشان می دهد («... از آب، نَفس برمی آید»)، جملهی فوق عقیده ی وی را نشان می دهد . فرق آشکار این فقره

- . یا «بیوقفه تجدید می شوند». جی. دی. موالت به جای νοεραί،
  . یا «بیوقفه تجدید می کند، که معنای بسیار عالی دارد.
  L.D. Magwaldt in Magmon 1951 53-4
  - J. D. Mcewaldt in Mnemos. 1951, 53-4.

با فقرات دیگر این است که در این جا گفته ی مربوط به رودخانه ها به ویژه درباره ی نفوس اطلاق می شود، در صورتی که در فقرات دیگر به هر چیز دیگر ارجاع داده می شود. بهترین راه حل احتمالاً پذیرفتن تصحیح موالت است (یادداشت ۱، صفحه ی قبل)، که در آن صورت اطلاق آن گفته بر نفوس از این جهت است که نفوس در این ویژگی با هر چیز دیگر مشترکند، یعنی، نفوس نیز مانند هر چیز دیگر تجدید می شوند و هر گز همان ثبات را ندارند. کلمات «آب های متفاوت و متفاوت جریان دارند» در پلوتارک نیز، منتها اندکی مختصرتر، آمده اند (بالا را ببیند)، و شاید این شکل توضیح را خود هراکلیتوس اضافه کرده است (چنانکه در پاره ی ۸۸ ممکن است). من درباره ی کل این بیان فقط می توانم (در مخالفت با کریک) بگویم که تعادل مدارک شدیداً به نفع آن چیزی است که افلاطون به ما داده است.

٥ اینکه آیا هراکلیتوس (چنانکه ارسطو به دست می دهد) عبارت ۵۷٪ و ٥٥٪
 ۵ اینکه آیا هراکلیتوس (چنانکه ارسطو به دست می دهد) عبارت ۴μβῆναι و ٤٤٪
 ۵ می توان دربارهی آن تصمیم گرفت. باید پذیرفت که هیچیک از منابع قدیمی دقت محققین جدید را ندارند. دست کم ولاستوس نشان داده است که شکل احتمالیی که افلاطون نقل می کند احتمالاً از آن هراکلیتوس است (1955, 338 f

### فکرروز از همین مجموعه منتشر کرده است:

تاریخ فلسفدی یونان/ جلد اول (آغاز .تالس) دبلیو .کی.سی.گاتری ترجمدی مهدی قوام صفری

جهان از چه چیزی ساخته شده است؟ این پرسشی بود که تالس با طرح آن کوشید اساس دیگری در تبیین پدیده های طبیعی بنیان گذارد و کثرت پدیداری را به و خدتی بنیادین تحویل دهد. این آغاز جانشینی تدریجی تبیین علّی به جای تبیین اسطوره ای و خارج از نظام طبیعی بود. از این رو، تالس را بنیان گذار تفکر فلسفی و انتقادی می دانند. پاسخ او به آن پرسش بنیادین این بود: آب.

> تاریخ فلسفهی یونان/ جلد دوم (آناکسیمندر . آناکسیمنس) دبلیو . کی. سی. گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری

آناکسیمندر و آناکسیمنس، به همراه تالس، اندیشمندان مکتب ملطی یونان باستان به شمار میروند. تعالیم فلسفی و عقلانی این مکتب بود که پرسش از بنیاد جهان را به میان آورد و سرانجام به هنگام کمال فلسفه ییونان، در ارسطو، به نظریه ی جوهر و صورت منتهی شد. کوشش عقلانی ملطیان را معمولاً جست و جویی برای یافتن مادة الموادِ جهان دانسته اند، اما آموزه های آنها بر چیزی بیش از آن دلالت می کرد: آنها به دنبال صورت واحدی بودند که همه ی پدیدارهای جهان را می شد به آن تحویل داد. تاریخ فلسفهی یونان/ جلد سوم (فیثاغورس . فیثاغوریان) دبلیو . کی.سی. گاتری ترجمه ی مهدی قوام صفری

فیٹاغورس بنیانگذار نحلهی دینی ۔ علمی بزرگ دورہ یپش از سقراطی در یونان است. ریاضیات (منشاء جهان دانستن عدد) و آرای عرفانی و رمزی، و آموزه های موسیقیایی، مؤلفه های اصلی عقاید این نحله را تشکیل می دهند. اصل هماهنگی در تعالیم او و پیروانش حضور ضروری نظریه ی صورت درهر تفکر فلسفی را نشان داد و جهان شناسی مبتنی بر معانی رمزی اعداد آنها، سرانجام به نظریه ی سیاره ای زمین در فیلولائوس منتهی شد. فیثاغورس یکی از بزرگ ترین متفکران یونان است و تأثیر او و پیروانش در افلاطون بسیار چشمگیر بوده است.

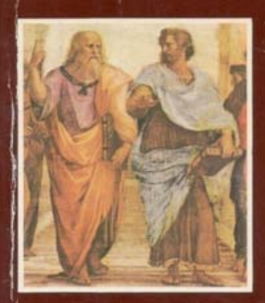
آلکمایون علاقهی شدیدی به پزشکی و فیزیولوژی داشته است؛ اما در باب ماهیتِ دانش و جاودانگیِ نَفْس و جهانشناسی و ستاره شناسی نیز اندیشه هایی مطرح کرده است.

\*\*\*

کسنوفانس کولوفونی فیلسوفی است که بر ضد انسان گونهانگاری در الهیات، استدلالهای روشنی را پیشنهاد کرد. او مفهوم خشکِ وحدت ملطیان را کنار گذاشت و به تعلیم خدای واحدی پرداخت که فقط از طریق عقل کار میکند، و بین الوهیت و ازلیت و واقعیت، رابطهای ضروری برقرار ساخت. او بود که دانش را از پندار تمیز داد و در باب نسبی بودن ادراکات سخن گفت. الیاییان و هراکلیتوس بسیار مدیون کسنوفانس هستند. تاریخ فلسفهی یونان/ جلد دهم (سوفسطاییان، بخش نخست) دبلیو . کی.سی. گاتری ترجمه ی حسن فتحی

با وجود اینکه تفاوت های زیاد و مهمی میان آحاد سوفسطاییان به چشم می خورد، وجوه اشتراک آنها به اندازه ای اساسی است که بررسی موضوعی دیدگاه های آنها [به عنوان یک نحلهی فکری] را موجه می سازد. آنها پیام آوران روشن اندیشی و عاملان عطف توجه از طبیعت شناسی محض به انسان شناسی و مطالعات اخلاقی و سیاسی بودند. مباحثی چون جایگاه قانون و اصول اخلاقی، نظریهی پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت تمدن، مفهوم قرارداد اجتماعی، نظریات ذهنی معرفت، وحدت نوع بشر، برده داری و تساوی، ماهیت فضیلت، اهمیت سخنوری و مطالعه ی زبان، وامدار این دسته از متفکران است.

> تاریخ فلسفهی یونان/جلد یازدهم (سوفسطاییان، بخش دوم) دبلیو .کی.سی .گاتری ترجمه ی حسن فتحی



<u>فلسفه و منطق</u> ۱۰

آنچه ثبات و سکون مینامیم حاصل هیچ ترکیب هماهنگ اجزا نیست، بلکه حاصل تقلای بیوقفهی نیروهای متضادی است که به تعادل در تنش رسیدهاند. تقلا و حرکت و تغییز دائمیاند، هرچند این جریان نامرئی است؛ کشمکش شرط هستی است: سکون وجود ندارد، جنگ پدر همه چیز است؛ و همهی این امور خیر است، زیرا صلح در معنایی که عموم از آن اراده میکنند، مرگ

بدین سان؛ هراکلیتوس به مفهوم اصورت، ثابتنزدیک شد؛ مفهومی که در افلاطون نتیجهی منطقی آن به بار نشست.



