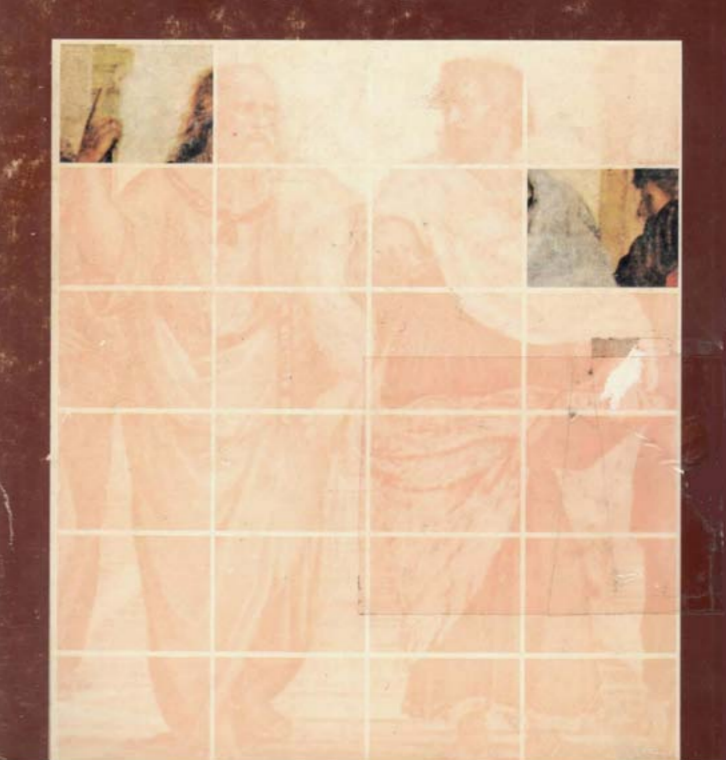
# دبلیو.کی.سی.گاتری تاریخ فلسفه ی یونان (۲)

، مهدی قوام صفری



تاريخ فلسفهى يونان (1) آناکسیمندر .آناکسیمنس دبليو.کی.سی.گاتری

#### ترجمدى مهدى قوام صفرى





تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شماره ی ۲۲

شابِک: ۱.-۱ ۹۶۴-۵۸۳۸-۴۰ ISBN: 964-5838-40-1

۳. فرض هاى ناخود آگاه / ١٠٥ □
۴. تبيين تغيير: رقيق شدن و غليظ شدن / ١٠٩ □
٥. هوا و حيات و الوهيت / ١٢٥ □
۶. پيدايش خدايان و پيدايش جهان / ١٣٥ □
۷. كائنات جو / ١٢٩ □
۸. نتيجه گيرى / ١٥١ □
\* ملطيان: نتيجه / ١٥٥ □

#### سخن ناشر

اندیشه های فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمه های هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و درک دُرُست مکاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشه هاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده - که در پاره ای از موارد به افسانه شباهت دارند - و با این همه، بسیار مختصر فلسفه های یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شده اند که آشنایی ما با فلسفه ی یونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جدا سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سُنّت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با قلسفه یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا شوند.

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفهی یونان، اثر دبلیو. کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفهی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد. هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود درباره ی هر مسئله ی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ زبان دیگری نظیر ندارد. بخش های مختلف این اثر گرانقدر، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گسترده ای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک برگردان فارسی این پژوهش بزرگ به همّت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم می شود. انشاءالله به زودی تمام مجلدات این مجموعه ی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر **جلد دوم** (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه ی یونان اثر گاتری است.

بخش اول

آناکسیمندر

### ١

تاريخ، آثار، علايق

آناکسیمندر دوست و همشهری جوانتر تالس است. آپولودوروس با دقتی نامتعارف می گوید: او در سال ۵۴۷/۶ پ. م، شصت و چهار ساله بود (دیلز – کرانتس، ۲، ۲). ۲ تمیستیوس Themistius، به پیروی از این شنّت که تالس چیزی ننوشته است، آناکسیمندر را هنخستین یونانی ای می داند که رساله ای درباره ی طبیعت منتشر کرد. ۲ قطعی است که وی کتابی نوشته است، کتابی که به دست آپولودوروس تاریخنگار نیز رسیده است، و حتی شواهدی در دست است که آن کتاب در کتابخانه ی لوکیوم تحت نظر ارسطو و تئوفراستوس وجود داشته است.

درباره ی تاریخ زندگی آناکسیمندر رک:

Heidel in Proc. Am. Ac. 1921, 253 f.

ارسطو از آناکسیمندر و آناکسیمنس یاد نکرده است. افلاطون، که حکایتی درباره ی تالس روایت می کند، و این اظهار نظر منسوب به وی را نقل می کند که همه چیز از خدایان پُر است، از دو متفکر ملطی دیگر نه در جایی نام می برد و نه به آموزه های آنها ارجاع می دهد. این واقعیت شایان توجه، موجب شده است تا گیگون محقق سوییسی، فرض کند که ارسطو، با دلبستگی های ژرفش به جنبه ی تاریخی موضوع تحقیق خود، باید در جست و جوی آثار این دو متفکر برآمده و نسخه هایی را کشف کرده باشد که از آن راه به بعد گم شده اند.

فهرست سودا Suda دربارهی آثار آناکسیمندر چنین است: دربارهى طبيعت On Nature توصيف زمين Description of the Earth ستارگان ثابت The Fixed Stars ذلک Sphere، او چند اثر دیگر. احتمالاً این عناوین را از فهرست کتابخانه ی اسکندریه برگرفته باشند؛ و نیز محتمل است که این عناوین نشان دهندهی تقسیمات کتاب واحدى باشد كه خود أناكسيمندر، برطبق عادت مرسوم زمان خويش، بی آنکه نامی بر آن نهد از خود بر جای گذاشته است، و براساس این فرض که اینها عناوین فرعیاند، فهرست تغییر یافته است. عنوان دربارهی طبیعت» (περί φύσεωs) در سراسر دوران باستان بر نوشته های همهی پیش از سقراطیان اطلاق می شد، زیرا آنها به سبب اشتیاق اصلی شان به عنوان «فیلسوفان طبیعی» یا «فیزیولوژی شناسان» physiologors (به تعبير ارسطو: φυσικοί, φυσιολόγοι) معروف بودند. از این تعبیر قبلًا به مثابه عنوانی در قرون پنجم و چهارم استفاده مي كردند، هر چند اين واقعيت را فقراتي كه معمولًا در حمايت از آن

ذکر می کنند اثبات نکردهاند؛ فقراتی مانند آنچه نویسندهای بقراطی یا افلاطون در آنها تعبیر «کسانی که درباره یطبیعت نوشتند» به کار بردهاند: این تعبیر و تعبیرات مشطبه آن، فیلسوفان طبیعی را به عنوان گروهی شناخته شده جدا می کند، و نمی توان گفت که چنین عنوان معینی بر چیزی دلالت نمی کند.<sup>۱</sup> یکی از قطعی ترین براهین این مسئله از جایی برمی خیزد که به نظر می رسد در محققان در این باره تأثیر نداشته است و آن اینکه گرگیاس، سوفسطایی قرن پنجم پ. م، کتابی نوشت و آن را درماره ین نموجود یا درماره ی طبیعت نامید.<sup>۲</sup> بی تر دید خود قبلاً موجود نظر طنز آمیز داشته است. شاید هم گرگیاس متفکران میلسوسی معاصر خود را در نظر داشته است. که به قول سیمپلیکیوس (فیز،ک، ۲۰، ۲۰، درماره ی آسمان، ۵۵۷، ۱۰ دیلز – کرانتس، ۳۸۴)

می توان از طبقهبندی نوشتههای آناکسیمندر در سودا حدود دلبستگیهای او را نشان داد. هایدل در اثر شیفتگی به این واقعیت

1. Hippocr. De Vet. Med. 20 (I, 620 Littré), Plato, Lys. 214 B, Phado, 96 A, Eur. fr. 910 Nauck, Xen. Mem. I, I, II, Ar. Gen. et Corr. 333 b18, Phys. 185 a 18 (quoted by Verdenius, Loc. cit.).

 تصدیق شده که آناکسیمندر نقشه یجهان شناخته شده ی آن عصر را تهیه کرد، معتقد شده است که او بیشتر از آنکه فیلسوف باشد، جغرافی دان است، و علایق محدود مشاییان، که مسئول شنّت عقایدنگاری اند، سبب شده است که از موفقیت های کلی او تصویری تحریف شده ارائه کنند. گزارش های مربوط به نقشه ی او به جغرافی دان و کتابدار اسکندر کبیر، یعنی اراتوستنس Eratosthenes برمی گردد فی المثل استرابون Strabo، که مدعی آست جغرافی دانشی است که شایسته است فلسفه نامیده شود، پس از ذکر شایستگی های هوم، می گوید (۲۰۱۰، دیلز - کرانتس، ۱۲۸۶):

کسانی که از هومر پیروی کردند مردانی شایان توجه بودند و فیلسوف به حساب می آمدند، و اراتوستنس درباره ی آنان می گوید که نخستین آنها پس از هومر دو نفر بودند: آناکسیمندر، آشنا و هم شهری تالس، و هکاتائیوس اهل میلتوس. یکی از این دو نخستین کسی بود که تابلوی [نقشه ی جهان] جغرافیایی تهیه کرد، در صورتی که هکاتائیوس رساله ای از خود بر جای گذاشت که معتبرترین نوشته های اوست.<sup>۱</sup>

آناکسیمندر همچنین به سبب موفقیتهایش در جغرافی، به عنوان لازمهی دلبستگیهایش به جهان به طور کلی، مورد توجه بوده

 درباره یفقرات تأیید کننده ی این مطلب در سُنّت جغرافیایی یونانی (دیلز -کرانتس، ۲، ۲، آگاتمروس Agathemerus در دیلز - کرانتس، ۱۲۸۶ و غیره) رک: هایدل، همکان، ۲۴۷؛ و درباره ی جزییات حدسی در مورد ماهیت نقشه ی آناکسیمندر رک: کان، آناکسیمندر، ۴-۸۲.

است. می گویند (دیلز - کرانتس ۲،۲) او یک کُره، یعنی نوعی مدل آسمان ساخته است، اما بدبختانه ما جزییات آن را نداریم، و هنوز در مرحلهی مبهم تاریخ قرار داریم به نحوی که اسناد فعالیتها و کشفیات ویژهای به یک فرد، غالباً در این مرحله تحقیق پذیر نیست. در نوشته های سیسرون می خوانیم که اولین کُرهی آسمانی را تالس ساخته است (eam a Thalete Milesio primum esse toratam, دربارمی جمهوری اول، ۲۱، ۲۷). هایدل می گوید که به قول پلینی (۲، ۳۱، دیلز - کرانتس ۱۲۸۵) آناکسیمندر میل منطقه البروج را کشف کرد، اما وی توجه ندارد که پودموس در کتابش تاریخ نجومی این کشف را به أثنوپیدس Oenopides در قرن پنجم نسبت داده است (دیلز \_ کرانتس، ۴۱/۷). می گویند آناکسیمندر، هم چون تالس، صفحهای با میل عمود بر آن (گنومون، ساعت آفتابی) را اختراع کرد و به کمک آن دانقلابین و زمانها و فصول و اعتدالها» را نشان داده است (یوسبیوس، دیلز - کرانتس، A ۴، رک: دیوگنس لائرتیوس، دوم، ۱). هرودوت این اختراع را از صادرات بابلیان می داند، و تعابیر متفاوت منابع موجود دست کم نشان دهندهی تردیدهایی دربارهی موفقیتهای شایع آناکسیمندر است. ۱ بنا به روايت فاورنيوس Favorinus (به روايت ديو گنس لائر تيوس، دوم، ۱)، آناکسیمندر این ساعت آفتابی را در شهر اسپارت نصب کرد؛ شهری که آناکسیمندر، بنابر داستانی در سیسرون (دربارهی ضایل، اول، ۵۰، ۱۱۲) با آن بیشتر ارتباط داشت. داستان چنین است که آناکسیمندر اهالی اسپآرت را از خطر زلزلمای قریب الوقوع آگاهی داد و

<sup>1.</sup>εύρε D. L., κατεσκεύασε Euseb., εἰσήγαγε Suda.

آنها را متقاعد کرد شب را در فضای باز به سر برند.<sup>۱</sup> از این رو، همان طور که از دلبستگی های جغرافیایی او انتظار می رود، وی ذوق ایونی برای مسافرت داشته است، و آثلیان Aclian (حدود ۲۰۰ م) می گوید: آناکسیمندر هیئت اعزامی برای کشف یکی از مستعمرات بی شمار میلتوس را که آپولونیا در حاشیه ی دریای سیاه بود، راهنمایی کرد (تاریخ متنوع، Varia Historia، سوم، ۷، دیلز – کرانتس، ۸۳. بی شک، آناکسیمندر مانند تالس، در اداره ی زندگی عمومی شهر خود سهم عمدهای داشته است، حتی اگر نپذیریم که نام حک شده بر روی مجسمه قرن ششم پ. م، که قسمت پایین آن در مجلس شورای مجسمه به افتخار فیلسوف نصب شده است، نام آناکسیمندر باشد و مجسمه به افتخار فیلسوف نصب شده باشد.<sup>۲</sup>

بررسي دقيق هايدل از منابع غير مشايی او را به اين نتيجه گيری رهنمون شده است که کتاب آناکسيمندر، کتاب مختصر و مجملی<sup>۳</sup>

- سیسرون منکر این است که این آگاهانیدن حاصلِ غیبگویی باشد، و آن را با پیش بینی های هوا از سوی دریانوردان و کشاورزانی مقایسه می کند که به سبب مهارت و تجربهی خود به این کار توانا هستند. وی کار آناکسیمندر را وفیزیکی می داند. دانستن این که آناکسیمندر چگونه این کار را انجام داد، جالب است: او شاید این کار را از طریق مشاهده ی رفتار لک لک ها انجام داده باشد، مانند اهالی لاریسا Larissa در همسایگی زلزله ی ۱۹۵۴ م. (زمان، ۳ می ۱۹۵۴: «ما در تمام طول روز لک لک ها را مشاهده می کردیم؛ این بهترین راه برای پی بردن به زمان زلزله بود.»)
- ۲. برنت در این مورد تردید ندارد (EGP, 52)، اما اینک بنگرید به: . W. Darsow inJb. D. A. I. 1954, 101-17: مجسمه، به نظر مؤنث میرسد و نام حک شده بر آن باید نام اهدا کننده ی آن باشد.
- 3.Cf. D. L. II, 2 τῶν δὲ ἀρεσκόντων αὐτῶ πεποίηται κεφαλαιώδη τὴν ἔκθεσιν.

هرباره تاریخ و جغرافی عمومی بوده است که «تاریخ حیات از آغاز پیدایش جهان تا زمان نویسنده را دربر می گرفته است.» چرنیس حتی پیش تر رفته و می گوید: دهدف آناکسیمندر این بود که توصیفی جغرافیایی و قوم شناختی و فرهنگی از زمین مسکون ارایه کند و توضیح دهد که زمین به کدام طریق به وضعیت فعلی خود رسیده است.» این بدان معناست که تنها بخشی از آموزه آناکسیمندر، که ما اطلاعات ناچیز و بسیار تردید آمیز درباره ی آن داریم، یعنی، نیست. ممکن است در این مورد این احتمال را بپذیریم که ارسطو و پیروان او جنبه هایی از کتاب آناکسیمندر را که بدان علاقه نداشته اند نادیده گرفته اند، اما چنین موضع گیری شدید آمتماد، نادیده گرفتن و تجاوز کردن از شواهد است.

در این جا مقصود اصلی ما باید کوشش برای بازسازی هیدگاههای جهان شناختی آناکسیمندر باشد، و چنانکه می دانیم، در اتجام این کار وضع ما نسبت به مورد تالس بسیار بهتر است. در مورد تالس، هیچیک از منابع ما درباره ی کتاب تالس اطلاعاتی نداشت. آن منابع بر داستان ها و سخنانی اتکا دارند که مرجعیت آنها بسیار تردیدآمیز است. اما، تئوفر استوس از کتاب آناکسیمندر مطالبی نقل کرده و روش آن را به نقد کشیده است، و می گویند آپولو دوروس نسخه ای از آن را در قرن دوم پ. م دیده است. نظر ما درباره ی تفسیرهای ار سطو و تئوفر استوس هر چه باشد، می توان پذیرفت که هر دو آن کتاب را داشته اند، و به همین نسبت در نقد آنچه آنها می گویند باید با احتیاط

### عمل کرد.

# بی کران به مثابه «اصل»

**گ**زارش آنچه سیمپلیکیوس به تفصیل از تئوفراستوس روایت میکند (فرزیک،۱۳،۲۴،دیلز \_کرانتس، ۵۹، B۱) بهترین نقطهی آغاز است:

آناکسیمندر آرخه و عنصر اشیاء موجود را «بی کران» می نامد، و او اولین کسی است که آرخه را بدین نام خوانده است. او می گوید نه آب و نه هیچیک از به اصطلاح عناصر دیگر عنصر نیست، بلکه عنصر جوهر متفاوتی است که بی کران است و همه ی آسمان ها و جهان های موجود در آنها از آن بی کران پدید آمده اند. اشیاء در چیزهایی منحل می شوند که از آنها پدید آمده اند، زیرا یکدیگر را به سبب بی عدالتی، برطبق حکم [یا شاید هارزیابی] زمان، پاداش مناسب می دهند \_ او درباره ی بی کران گاهی این چنین شاعرانه سخن می گوید.

۲

سیمپلیکیوس، پس از ارسطو و تئوفراستوس، پس از **آنکه بدینسان** کلماتآناکسیمندر را نقل میکند، چنین ادامه می دهد:

روشن است وقتی وی مشاهده کرد عناصر چهارگانه چگونه به یکدیگر تبدیل می شوند، معقول ندانست که یکی از آنها اساس سه عنصر دیگر باشد. به علاوه، او پیدایش را حاصل تغییرات کیفی عنصر نمی دانست، بلکه آن را حاصل جدا شدن اضداد به علت حرکت ازلی می دانست.

تعدادی از فقرات مربوط به توصيف آموزهی پيش از سقراطيان وجود دارند كه بسياری از مفسران جديد بدانها نپرداخته اند. اين فقرهی اخير نيز از اين دسته است، كه مشكلات بسياری در آن كشف كرده اند، اگر نگوييم آفريده اند. اين مطلب در ذيل فقرهی نقل شده كه زبان آناكسيمندر در اين جا شاعرانه است، اين آگاهي ارزش مند را به ما می دهد كه در جمله ی قبل، هر چند در قالب نقل قول غير مستقيم در زبان يونانی آمده است، بعضی از كلمات واقعي او حفظ شده است. انتقاد سيمپليكيوس، دست كم <sup>(</sup>، بايد به اين بند مربوط باشد كه: «زيرا

هکدیگر را به سبب بیعدالتی، برطبق حکم زمان، پاداش مناسب میدهند، و این به اندازهی کافی تضمین میکند که بند قبل، ارائهی فرست اندیشهی آناکسیمندر است.<sup>۱</sup> این بیان سیمپلیکیوس که آناکسیمندر منشاء اشیاء را داز طریق جدا ساختن اضداد، شرح میدهد، بیشک بر ارسطو مستند است که مینویسد (فیزیک کتاب اول، ۲، ۲۰ ۱۸۷۵: ددیگران تعلیم میدهند که اضداد در واحد هستند و از یکدیگر جدا می شوند، چنانکه آناکسیمندر چنین می گوید.

واضح است (هر چند در این باره دیدگاههای متفاوت نیز وجود دارد) معنای جملهی اول فقرهی نقل شده از سیمپلیکیوس این است که آناکسیمندر نخستین کسی است که آزخه را آپایرون (بی کران، نامحدود) نامیده است. اینکه او همچنین نخستین کسی است که آنچه را

Presoc. Causes, 141 f . همچنین، ملاحظات معقول کان Anaximander, 166 ff، و بررسی وی از تفسیرهای قدیمی 19 ff را ببینید.

۱. برخلاف مک دیارمید Theophr. on Presoc. Causes, 96 ff. البته وی در گفتن این سخن برحق است که، «یکدیگر را به سبب بی عدالتی پاداش می دهند»، می تواند به ارتباط اشیاء تکوین یافته با آپایرون (بی کران) مربوط نباشد.

2.ώσπερ `Αναξίμανδρός φησι.

ارسطو در اینجا «بی کران» آناکسیمندر را با «مخلوط» امپدکلس و آناکساگوراس، با این که مفاهیم هر یک از اینها متفاوت است، در یک گروه قرار می دهد؛ زیرا آنها آگاهانه کوشیدند تا از قیاس ذوحدین پارمنیدس رهایی یابند. پس از وی، فیلسوفان از تمایزات و مشکلاتی که آناکسیمندر بدانها اشاره نکرده بود، آگاه بودند. به هر حال، این مطلب شهادت سیمپلیکیوس را بی اعتبار نمی کند. محتمل است – اگر چنانچه هایدل می گوید (CP, 1912, 231) نباشد که این فقره «بی تردید اثبات می کند» – که خود آناکسیمندر کلمه ی ۴۲۵/۷۵۵ یا شاید ۵۵/۱۷۲۰ را به کار برده باشد (J به ای در ۲۰۰۰). نویسندگان بعدی از ارسطو به این طرف هموضوع substratum نامیده اند، آرخه می نامد، از این فقره به دست نمی آید، بلکه از فقرهی دیگر سیمپلیکیوس برمی آید (فیزیک . ۱۵۰/۲۲): «آناکسیمندر می گوید که اضداد در موضوع substratum بودند، که جسمی بی کران بود، و جدا شدند: آناکسیمندر نخستین کسی است که موضوع را آرخه نامید.» البته توجه داریم که تئوفر استوس لازم می داند که کلمهی قدیمی را به وسیله ی اضافه کردن کلمه ی ارسطویی ۳۵۵(۲۵۲ (عنصر) توضیح دهد.<sup>۱</sup>

نظریدی فیزیکی با آناکسیمندر گامی مهم به سوی مفهومی برداشت که مدت های مدید قبل از آنکه به صورتی بسیار متفاوت دوباره در جهان ظاهر شود، از آن مفهوم عدول کرد: یعنی، مفهوم امرنامحسوس. فن وایتسکر فیزیک دان می نویسد: ادیدگاه فیزیکی درباره ی جهان همیشه به سوی امر نامحسوس متمایل بوده است. این وضعیت نتیجه ی بی واسطه ی جد و جهد فیزیک در نیل به یک جهان بینی یکنواخت است. ما جلوات را در شکل تکثر یافته شان نمی پذیریم، بلکه می خواهیم آنها را تبیین کنیم، یعنی می خواهیم یکی را به دیگری تحویل دهیم. در این فرایند آنچه محسوس است اغلب به

1.Cf.Heidel, CP, 1912, 215-16.

مک دیارمید (Theophr. on the Presoc. Causes, 138 ff) حق دارد درباره این نکته اخیر تردید کند، اما مشاجره او در این که سیمپلیکیوس، فیزیک. ۱۵۰، مدرکی بر این ندارد که آناکسیمندر واژه ی آرخه میمپلیکیوس، فیزیک. ۵۵۰، مدرکی بر این ندارد که آناکسیمندر واژه ی آر میمپلیکیوس، فیزیک. ۵۵۰، مدرکی بر این ندارد که آناکسیمندر واژه ی میمپلیکیوس، فیزیک. ۵۵۰، مدرکی بر این ندارد که آناکسیمندر واژه ی میمپلیکیوس، فیزیک. ۵۵۰، مدرکی بر این نکته رک معیار اظهار شده است. همچنین درباره ی این نکته رک: Jaeger, TEGP, 26 f., Kahn, Anaximander, 30–2. **وسی**لهیآنچه نامحسوس است تبیین می شود.»<sup>۱</sup>

از این رو، آناکسیمندر این ایده را رد کرد که آب، یا هر امر مریی که هموماً (و اخیراً به لحاظ فلسفی) به عنوان عنصر بنیادی تشخیص داده شده است، بتواند بنیاد چیزهای دیگر باشد. او به جای همهی اینها، چوهری بی نام، و بدون ویژگی معین مطرح کرد و آن را آبایرون موهری بی نام، و بدون ویژگی معین مطرح کرد و آن را آبایرون *هوهری بی نام، و بدون ویژگی معین مطرح کرد و آن را آبایرون هیلی وجود ندارد که آب، خاک، آتش یا هر پدیدار محسوس را بر هدیدارهای دیگر مقدم بداریم. زهدان اصلی جهان باید نسبت به هر چیز دیگر ابتدایی و نهایی باشد، چیزی که همهی اشیای دیگر تجلیات و* ظواهرات ثانوی آن باشند و از طریق فرایند «جدایی» از آن به عمل *آمد*، باشند.

بنابراین، دربارهی آناکسیمندر این سؤالها مطرح می شود: چرا او اینگونه به آن سوی پدیدارها نظر دارد؟ مقصود او از آپایرون چیست؟ الصداد، چه بودند، و به کدام معنا در واحد بودهاند و از آن جدا شدهاند،؟

فرض واقعیتی نامحسوس در پس امور محسوس، برای جست و جوی وحدتی در پس کثرات پدیدارها، چنانکه فنوایتسکر نیز از نظرگاه دانشمند تأیید میکند، براساس زمینههای عمومی، فرضی معقول است. آناکسیمندر برای پذیرفتن این فرض دلیل خاص دیگری نیز و مؤثر آن نشان می دهد، یعنی مفهوم اضداد آغازین را. بعدها، هنگامی که افلاطون و ارسطو جوهر و اوصاف آن را به وضوح از هم تشخیص دادند، گفته شد که عناصر \_خاک، آب، هوا، آتش \_ از طریق یک یا چند کیفیات متضاد، یعنی گرم و سرد، تر و خشک، تشخص می یابند، زیرا اوصاف متضاد آنها همیشه در حالت تعارض هستند. ادبیات اروپایی

اضداد

نیروی حیاتی این مفهوم شبه انسان شکلی گرایانه را تصدیق می کند. از اُوید \_

> سرد با گرم می ستیزد، تر با خشک تا اسپنسر خاک، هوا، آب، آتش خود را در صفی عظیم مرتب کردند، و با نیروهای متضاد برای توطئه، هر یک بر ضد دیگری به هر وسیلهی ممکن ۔ هر یک بر ضد دیگری به هر وسیلهی ممکن ۔ و میلتون ۔ این جا برای برتری می ستیزند.

هنگامی که آناکسیمندر نخستین بار کوشید تا از این ایده، بیانی فلسفی ارائه کند، تمایز روشن بین جوهر و اوصاف آن ممکن نبود. همان طور که او از ابی کران، سخن گفت، اضداد را نیز با اوصافی از قبیل گرم و سرد و تر و خشک نشان داد. ۱ این اوصاف، چنانکه کرنفورد گفته است، از نظر

1.Simpl. 150. 24, DK, A9.

باید توجه کنیم که هر چند در زمان افلاطون، اسامی انتزاعی «گرمی» و «خشکی» را از «گرم» و «خشک» تمیزداده بودند، او هنوز از اصطلاح «کیفیت» (ποιότη۶) به عنوان لغتی جدید دفاع می کند ( ته شتوس ۱۸۲۸). من با استدلال هولشر Hölscher (به پیروی از راینهارت، رک: ,1953, 1953) (266) موافق نیستم که اضدادی که سیمپلیکیوس به آناکسیمندر نسبت می دهد «آناکسیمندری» نیستند، نیز نمی دانم چرا «آپایرون در طبقهی متفاوتی است.» هولشر می گوید: «زیرا آپایرون کیفیتی «مانند گرم، نیست، بلکه پدیداری مانند آتش است.» اما باید دانست که از نظر آناکسیمندر، گرم نیز پدیداری مادی است. آناکسیمندر، کیفیات نیستند بلکه اشیاء هستند. اگرم، گرمایی نیست که به مثابه وصف جوهری گرم ملحوظ شده باشد، بلکه شیئی جوهری است، و «سرد، نیز، که ضد آن است، جوهر دیگری است. از این رو، می توان درباره یگرم و سرد، همچون دو چیز متضادی اندیشید که در وضعیتی مبهم درهم ادغام شده اند، مانند آمیزمای از آب و شراب، (اصول حکمت، ۱۶۲).

تعارض اضداد، واقعیت انکارناپذیر طبیعت است. فی المثل، آب، که طبیعت آن فرو نشاندن آتش است، به سختی می تواند جوهر آغازینی باشد که آتش، به همراه تمام آشکال وجود مادی، وجود خود را از آن داشته باشد. ارسطو همین استدلال را، هر چند بدون ذکر نام آناکسیمندر، آورده است:

بعضی از متفکران این را [یعنی، جوهری غیر از عناصر را، که عناصر از آن به وجود آمده باشند] نامحدود می دانند، نه هوا یا آب، تا از انهدام عناصر دیگر توسط یکی از آنها که نامتناهی است جلوگیری کنند، زیرا این عناصر تضاد متقابل دارند. فی المثل، هوا سرد، آب مرطوب، آتش گرم است - به نحوی که اگر یکی از آنها نامحدود می بود، عناصر دیگر تباه می شدند. این متفکران می گویند، همان طور که اکنون نیز چنین است، نامحدود چیز دیگری است که عناصر شناخته شده از آن برمی آیند (فیزیک، کتاب سوم، ۲۰۴b۲۴ و بعد).

خود آناکسیمندر در یکی از بهترین پارمهای نوشتههایش به این تعارض اشاره می کند: مناصر یکدیگر را به سبب بی عدالتی شان، مطابق با فرمان زمان، پاداش مناسب می دهند.

در این جا برای اجتناب از بد فهمی، باید به تمایزی توجه کنیم، که ممکن است در نظر اول بسیار موشکافانه درنظر آید. به یک معنا، آب (سرد و مرطوب) می تواند ضد خود، یعنی آتش (گرم و خشک) را به وجود آورد. آن جمله یآناکسیمندر معنای دیگری جز این نمی تواند داشته باشد که وبی عدالتی و عناصر عبارت است از تجاوز آنها به یکدیگر. مانند تجاوز آتش به رقیب خود، آب، از طریق بلعیدن آن، و برعکس. به واقع این عقیده ی مشترک یونانیان بوده است که اینک به وضوح در آناکسیمندر ظاهر می شود که گرمی آتش در پیرامون جهان (یعنی، خورشید در نظم فعلی جهان) نه تنها رطوبت زمینی و آب دریا تغییر شکل می دهد و به صورت آتش در می آورد. از این فرایند، چنانکه در مورد تالس دیدیم، به واقع به دنفذیه ی خورشید از آب یا رطوبت تعییر کردهاند.

به این معناست که آتش می تواند از آب به وجود آید، اما \_ چنانکه آناکسیمندر می گوید \_ فقط به دلیل وجود همزمان آنهاست که تعادل آنها همواره برقرار می ماند: تجاوز یک ضد، مکافاتی را به دنبال دارد که کاستی ضد دیگر را جبران می کند. آتش در ابر شدن، و ابر در باران شدن، که زمینی را دوباره با رطوبت پُر می کند، سرد می شدند. این پیشروی و پسرویِ متناوب گرم و خشک، و سرد و مرطوب، بیان روشن تغییرات سالانه یفصول است. <sup>۱</sup> این بیان به هیچ وجه با مشاهده ای که به کنار گذاشتن نخستین آرخه بودن یکی از اضداد منتهی می شود، فامبازگار نیست، زیرا این بیان در جهانی که سراسر آب باشد هرگز صادق نیست، مانند جهان اسطوره های بین النهرینی و مصری که تالس در عقلانی کردن آنها شاید اندکی عجله کرد، و در آن آتش به هیچ وجه نمی تواند به وجود آید، زیرا برای اینکه آب به آتش تبدیل شود، عمل آتش از قبل موجود ضرورت دارد.

از این رو، این جمله که داشیاء مطابق ضرورت در چیزهایی منحل می شوند که از آنها پدید آمدهاند، خواه از آن خود آناکسیمندر و خواه تفسیر تئوفراستوس یا سیمپلیکیوس باشد، نمی تواند (چنانکه مکررآ پنداشتهاند که می تواند) بر تکوین اضداد از آپایرون نهایی، و انحلال نهایی آنها در آن، دلالت کند، بلکه فقط می تواند بر تغییر شکل متقابل اضداد در نظم فعلی [جهان] دلالت کند. در غیر این صورت، ارتباط آن با نقل قولی که در پی آن می آید معلوم نخواهد شد. ۲ حاصل سخن

1.Heidel, «On Anaximander», CP, 1912, 233-4, and Proc. Am. Acad. 1913, 684-5; Vlastos, CP, 1974, 172; Cornford, Princ. Sap. 168.

۲. ولاستوس (CP, 1947, 170) فکر می کند که جمع بودن ξ ۵۷ ه شگفتانگیز است، زیرا مرجع آن آشکارا امر بیکران است، اما نتیجه می گیرد که وبیکران به مثابه کثرت اندیشیده می شود.» این نظر وی کمتر از این محتمل است که بگوییم مرجع آن اصلاً بیکران نیست. دیدگاه ایچ. فرانکل محتمل است که بگوییم مرجع آن اصلاً بیکران نیست. دیدگاه ایچ. فرانکل محتمل است که بگوییم مرجع آن اصلاً بیکران نیست. دیدگاه ایچ. فرانکل ۲- Dichtung u. Philos. 345-7 که وودباری می گوید (P, 1955, 154 f) آن دیدگاه احتمالاً معنای رشد یافته تری از آنچه آناکسیمندر درباره ی تمایز ممکن و واقعی در نظر داشته است به وی نسبت می دهد. دیدگاهی را که ما در این جا مطرح کردیم، اکنون کان به وی نسبت می دهد. دیدگاهی را که ما در این جا مطرح کردیم. اکنون کان

اینکه، آناکسیمندر توجه داشت که هر یک از عناصر به بلعیدن عنصر دیگر تمایل طبیعی دارد. آتش و آب باید به نحو اجتناب نایذیر در تعارض باشند. هنگامی که این دو عنصر با یکدیگر برخورد کنند، می ستیزند تا این یا آن یکی منهدم گردد، و در این ستیزه، یا آتش خاموش می شود و هیچ چیز جز آب نمی ماند و یا اینکه آب خشک می شود و فقط آتش باقی می ماند. می توان این وضعیت را با کلمات سيميليكيوس بيان كرد و آن را تبديل آب به آتش و آتش به آب دانست.' البته، در این فرایند تبدّل، حالت واسطه ای وجود دارد که به روشنی مربی است و آن تبدل آب به بخار است که از نظر یونانیان در اصطلاح aer (هوا) می گنجد. در جهان به مثابه یک کل، پیروزی کامل و نهایی هرگز از آن این یا آن نیروی متضاد (یا، چنانکه آناکسیمندر آنها را تصور میکند، نیروهای ستیزنده) نمی شود: تعادل بین آنها همواره گوشزد شده است. اگر یکی از آن نیروها در جایی برتری یابد، آن یک در جای ديگر برتر خواهد شد.

حال اگر جهان حاصل تحولات جوهری واحد باشد، در این صورت دست کم باید کل جهان، و احتمالاً چیزهای زیادی غیر از آن، از این جوهر ساخته شده باشد. اما اگر این جوهر واحد آتش می بود، در آن صورت همیشه بر رقبای بالقوه ی خود غالب می بود و هیچیک از آنها هرگز نمی توانست به هستی درآید؛ یا اگر آرخه و فوزیس جهان آب می بود، آتش هرگز نمی توانست وجود داشته باشد. این استدلال در صحت خود باقی است، خواه آپایرون آناکسیمندر را بپذیریم که وی بر

1.τήν είε άλληλα μεταβολήν (Phys. 24. 21).

حالت اولیهی ماده اطلاق کرد و گستره ی آن را نامحدود دانست، چنانکه تصور ارسطو نیز همین بود، خواه به سادگی کمیّت نامحدودی را ورنظر آوریم که سرچشمهی <sup>(</sup> همه اشیاء موجود باشد. مقصود دقیق وی از این کلمه (آپایرون) موضوع مباحث فراوان بوده است و اینک لازم است در این باره بحث کنیم.

مرسوم است که تنها دلبستگی ملطیان را یافتن پاسخ این پرسش میدانند که دجهان از چه ساخته شده است؟. می گویند آنها فرض کردند که جهان از جوهری مادی ساخته شده است و از این رو پر سیدند که آیا این جوهر مادی آب است، هوا است، یا چیزی دیگر. این دیدگاه ارسطوست، اما هنگامی که ارسطو از نظرگاه شمای چهارگانهی خود به ملطیان نظر می کند تا سخنان آنها را در باب علل چهارگاندی مادی و فاعلى و صورى و غايى دريابد، به ما مى گويد كه آنها فقط در باب واصولی از نوع مادی، سخن گفتهاندταs είδει μόναs المع المع τὰs ἐν ῦλης είδει μόναs مابعدالطبيعه ، ٩٨٣ ب ٧). اما ارسطو با اين گونه محدود ساختن چشمانداز و هدف پژوهش خود، بی تردید کسانی را که بی خبر از قصد و نيت دقيق وى، او را در مقام گزارش تاريخ فلسفه مى دانند، گمراه كرده است. [در مورد ملطیان] نه دماده، (زیرا آنها این کلمه را نداشتند، برای اینکه شکل دیگری از وجود نمی شناختند)، بلکه (طبیعت، (فوزیس) کلمه ی کلیدی و صحیح است. ممکن است در میان پاره های اند کی که

معنای دیگر (خه، چنانکه هایدل در CP, 1912, 219 ff روشن کرده است.
 ۳۱

از فیلسوفان قبل از هراکلیتوس باقی مانده است نمونه ی دقیقی از این کلمه وجود نداشته باشد، اما ما آن را در معنایی بسیار مشابه در هومر ۱ داریم، و این نکته به همراه توافق کلی قُدّما برای توجیه این ادعای پولنتس Pohlenz بسنده است که آمفهوم فوزیس بخشی از دانش ايونيايي هاست، كه فهم جديد خود دربارهي جهان را در آن خلاصه می کردند.، ۲ کلمه ی فوزیس، عموماً به معنای ساختار واقعی یا ویژگی اشیاست که شامل نحوهی رفتار آنها نیز می باشد، هر چند این کلمه می تواند به معنای «زایش» یا «رشد» نیز باشد (فی المثل، در امیدکلس، پارمی ۸). این دو معنا با یکدیگر بی ارتباط نیستند، چنانکه ارسطو می گوید (فیزیک، ۱۹۳۵۱۲): الموزیس در معنای به وجود آمدن، راهی است به سوی طبیعت» (در معنای حالت یا ساختاری که درنهایت بدان دست می یابد). فوزیس می تواند هم به معنای فرایند و هم به معنای شکل رشد یافته باشد، و ملطیان به هر دو جنبه علاقهمند بودند، هر چند شواهد نشان می دهد که معنای اخیر (که در ادیسه نیز آمده است) احتمالاً در قرن ششم اهمیت اساسی داشته است.

دفهم جديد جهان، عبارت است از جانشين ساختن علل طبيعی به جای علل اسطوره شناختی؛ يعنی نشاندن رشد درونی به جای اجبار بيرونی. اين مطلب را، چنانکه پونتس می گويد، استفادهی عمومی از فوزيس به خوبی بيان می کند، که امری درونی و ذاتي جهان، و اصل رشد و نظام کنونی آن است و در مرحلهی بعدی با ساختار مادی جهان

 ۱. اودیسه، فصل ۳۰۳،۱۰، شکل جسمانی، یک گیاه. نیز رک: Kahn, Anaximander, 4, n. I and 291, n. 2.
 2.«Nomos und Physis», Hermes, 1953, 426. پکسان گرفته شده است. <sup>۱</sup> فرض نخستين به سادگي اين نبود كه جهان از جوهر مادي واحد ساخته شده است، بلكه اين بود كه تنوع نظم فعلي آن از ازل وجود نداشت، بلكه در زماني خاص از چيزي اساساً ساده تر به وجود آمده است.

 در این مرحله بسیار محتمل است که این واژه، در حالت ملکی و اضافی به کار می دفته است، مانند ۲ῶν ὄντων یا τοῦ ὁλοῦ ٤ هر چند هراکلیتوس (پارهی ۱۲۳، دیلز ـ کرانتس) قبلاً آن را به صورت مطلق به کار برده است.

#### ٤

## معناي آپايرون

آناکسیمندر این حالت ساده و ابتدایی، یا آدخه را بیکران نامید، و فرایندی را که نظم جهان از آن ظاهر شد، دجدا شدن، توصیف کرد. در مورد حالت ابتدایی، سئوال این است که آناکسیمندر آن را چگونه درک کرده و چرا آن را آپایرون نامیده است؟ ارسطو (فیزیک، ۲۰۳ ب ۱۵ دیلز - کرانتس، ۸۵ ۵)، درباره ی کسانی که آپایرون را به معنای دقیق نامتناهی گرفته اند، پنج ملاحظه ذکر می کند که موجب شده است آنها اعتقاد پیدا کنند که چیزی آپایرون است. می توان گفت که همه ی جنبه های شنّتی آپایرون و همچنین معنای آن در زمان ارسطو در این پنج دلیل گنجانده شده است. آپایرون آناکسیمندر، از جنبه ی اول، یعنی از جنبه ی زمانی، قطعاً استحقاق دارد که نامحدود نامیده شود. مفهوم عدم تناهی

زمانی، از زمان های باستان، در تصویر دینی جاودانگی، برای یونانیان امرى شناخته شده بود، و توصيف آناكسيمندر مناسب اين تصور است، زيرا ارسطو می گويد (فيزيک، ۲۰۳۵۱۳؛ ديلز \_ کرانتس، B۳) که آناکسیمندر: مانند بسیاری از اخلاف خود آرخه را دجاودانی و فنانايذير، ناميد. به قول هيپوليتوس، آناكسيمندر حتى اوصاف دازلي و ابدى، را بر آيايرون اطلاق كرد (رد. كتاب اول، ٤، ١؛ ديلز - كرانتس، B۲). این نشان می دهد که آپایرون با هر چیز دیگری که در جهان فعلی تشخیص دادنی باشد متفاوت است، و هم چنین معنای آرخه را هم به عنوان سرچشمهی اشیاء \_ زیرا آن در همهی زمان ها وجود دارد \_ و هم به عنوان زمينهي ثابت وجودشان روشن مي كنلكم أرخدي همهي اشياء نمی تواند خود، آدخد یعنی آغاز \_ داشته باشد، زیرا در غیر این صورت آن آرخدی دوم، آرخدی نهایی خواهد بود. و آنچه آرخه ندارد، و همچنین یایان ندارد، آیایرون است، زیرا آرخه، خود یک حد است. چنین است سخن ارسطو که با به کار بردن استدلالی که به نظر کرنفورد اطنین باستانی،دارد، آن را اظهار می کند.

آپایرون غیر از معنای زمانی «جاودانگی»، به دلیل نداشتن «حد و مرز» (perata)، دو معنای دیگر نیز دارد که بیرونی یا درونی اندیشیده می شوند. اگر جسمی به لحاظ بیرونی محدود باشد، این فقط بدان سبب است ـ یا دست کم به نظر ارسطو و نویسندگان بعدی چنین است

 ۱. برای دلایل حمایت کننده از این که همه ی استدلال ها به خود آناکسیمندر باز می گردد، رک:

C. H. Kahn in Festschr. Kapp, 1958, 19-29.

- که ضد چیز دیگری است. <sup>۱</sup> زیرا در آن سوی حد آن باید چیزی وجود هاشته باشد. برعکس، آنچه بدین طریق محدود نیست باید به صورت نامحدود، یا دست کم به صورت نامعیّن، از نظر مکانی تداوم داشته باشد. در عقاید نامهی آنتیوس آمده است (دیلز – کرانتس، ۲۱۴) که آناکسیمندر آبایرون را، «برای اینکه صیرورت توقف نیابد» به این معنای کمّی، نامحدود دانست. «اضداد» موجود و اجسام مرکبی که از آنها به وجود آمدهاند، چنانکه می دانیم، همواره فساد پذیرند. در نتیجه، به نظر می رسد چنین استدلال شده است که اگر قرار باشد آنها از بین نروند – چنانکه در طول مدت های متمادی چنین بوده است و اکنون نیز چنین است – منبع تدارک آنها – یعنی، آپایرون – باید تمام ناشدنی و بنابراین نامتناهی باشد.

با وجود این، معلوم نیست که خود آناکسیمندر این استدلال را به کار بسته است یا نه؟<sup>۲</sup> بیشتر به نظر می رسد که گویا نویسنده<sup>۳</sup> این استدلال را از عبارت ارسطو استنتاج کرده است. در آنجا ارسطو آن استدلال را در اثبات جسم نامتناهی نارسا می داند، بی آنکه آن را به آناکسیمندر نسبت دهد. ارسطو می نویسد (فیزیک، ۸۵۸ ۲۶ دیلز – کرانتس، ۸۱۴): دبرای اینکه صیرورت توقف نیابد، لازم نیست جسم محسوس نامتناهی واقعاً وجود داشته باشد، زیرا فساد یک چیز ممکن است پیدایش چیزی دیگر باشد، و در عین حال کل مجموعه نیز،

- . نخي بك، τὸ πεπεροισμένον ởεὶ πρόs τι περοιίειν:۲۰۳b۲۰. نيزيك، ٢٠
- ۲. آنچه پس از این میآید، برخلاف رأی برنت (EGP, 57) و کرنفورد ( Princ. Sap. 173) و چرنیس (ACP, 379) و دیگران است. ۳. منظور گاتری از «نویسنده» آئتیوس است م.

متناهی باشد.» آنچه ارسطو می گوید، کاملاً درست است. فرایند کون و فساد، فرایندی حلقوی است. فساد به معنای لاشی شدن نیست، بلکه به معنای تبدّل به صورت دیگر ماده است. به نظر می رسد این حلقوی بودن - که آناکسیمندر آن را با تناوب «بی عدالتی» و «جبران» نشان می دهد - در اندیشهی وی نقش مرکزی داشته است. اگر آناکسیمندر نمی دانست که این فرایند حلقوی نافی ضرورت منبع پایان ناپذیر ماده ی نخستین است که همیشه وجود دارد و موجودات جدید و دیگر اشیاء موجود در جهان از آن پدید می آیند، در این صورت ذهن وی آن اندازه قوی نبوده است که شواهد نشان می دهند.

بعید است آناکسیمندر از عدم تناهی مکانی یا کمّی، که با پیشرفتهای بسیار در ریاضیات مطرح شد، تصور دقیقی داشته باشد. این تصور، به واقع، تصوری عقلایی است و در جهان بی واسطهی تجربهی حسی معنایی ندارد. به عنوان یکی از دلایل پنج گانهی اعتقاد به نامتناهی، ارسطو می گوید/که عدد و مقادیر ریاضی و فضای خارج از آسمان را نامتناهی دانستهاند، وزیرا اینها هرگز در اندیشهی ما نمی گنجند.ه <sup>۱</sup> به سختی می توان چنین استدلالی را به آناکسیمندر نسبت داد.او بی تردید آپایرون را تودهای عظیم می دانسته است که بر کل نیز ممکن است که وی آپایرون را محوانکه کرنفورد می گوید – فلکی عظیم تصور کرده باشد. کلمهی ۱۹۷۷ پریٹخین در زبان یونانی، هم به معنای شکل دایرهای و هم به معنای شکل کروی بوده است، و مردم در

1. Phys. 203b23 διὰ τὸ ἐν τῆ νοήσει μή ὑπολείπειν.

زمان نبود علم نحو و معناشناسی و منطق، دچار کلماتی بودند که گستردگی آنها را همیشه نمی شد به آسانی تشخیص داد. این کلمه بیشتر شبیه یک موجود کامل واحد بود و معانی گوناگون آن، که امروزه آنها را ما به آسانی می توانیم تحلیل کنیم و از یکدیگر جدا سازیم، در آن زمان فقط به مثابه جنبه های متفاوت معنای واحد ظاهر می شد.

از این رو می توان گفت که آپایرون را در مورد حلقه ها و کُرات به کار می برده اند، تا بی تردید این را نشان دهند که شخص در پیر امون آنها می تواند بی آنکه با حد و مرزی برخورد کند، همواره پیش رود. این را مخصوصاً به روشنی می توان از این سخن ارسطو دریافت که می گوید (فیزیک، ۲۰۷۵): حلقه های انگشتر را، اگر جای نگین نداشته باشند، نامحدود می خوانند. امپدکلس (پارهی ۲۸) از کُرهی نامحدود سخن می گوید که، در آن جا نیز کلمه ی نامحدود بر ردای بی درز و نوار دایره ای عابدان بر گرد محراب اطلاق شده است.

ثانیاً، آپایرون را اکثراً در ذهن، با حدود perata درونی به کار بردماند، تا نشان دهند که هیچ خطی نمی توان بین اجزاء در درون کل رسم کرد. آپایرون در این معنا به مفهوم عدم تعیّن نزدیک می شود. جسمی که به این معنا نامحدود باشد، امکان دارد از انواع گوناگون ماده ساخته شده باشد، اما اینها در تودمای تشخیص ناپذیر در هم ادغام شده باشند. وقتی از ساحل بنگریم، به روشنی می توانیم جایی را ببینیم که دریا و زمین و هوا از آن جا آغاز شدهاند و در آن جا پایان می یابند، جهان

1.Eur. Or. 25 (cf. Aesch. Ag. 1382), Aesch. fr. 379 Nauck. این مثال ها و مثال های دیگر را کرنفورد ذکر کرده است: Princ. Sap. 176f.) به این معنای اخیر آپایرون نیست. اما می توانیم مصیبت هایی را فرض کنیم که این حد و مرزها را از بین برند، دُرُست همان طور که می توانیم حالت ابتدایی آشفتگی را تصور کنیم که جهان قبل از تقسیمات اصلی و یافتن صورت به روشنی تشخیص پذیر فعلی خود دارا بوده است. اگر زمین و دریا و آسمان در توده ای نرم و متورم heaving ادغام می شدند، ممکن بود جهان را اختلاط پایان ناپذیر یا نامحدود (در یونانی ممکن بود جهان را اختلاط پایان ناپذیر یا نامحدود (در این اجزاء گوناگون آن، ناموجود بودند و آن اجزاء به نحو ناگشودنی درهم ادغام شده بودند. در این مورد گستردگی مرزهای خود جهان چندان مهم نیست.

تکرار می کنم که در این بحث در مرحله ای از اندیشه نیستیم که تشخیص تفاوت کاربردهای مختلف کلمه ی آپایرون در آن ممکن باشد. بر برخی میراث های این ایده ی جادویی که کلمه یا اسم دارای وجود مستقل و ذات است و از این رو می توان آن را یک شیء تلقی کرد، تا پس از این دوره ی مورد بحث ما تأکید می شد و حتی در اندیشه های روشن نگرانه نیز، هر چند به صورت نیمه هشیارانه، تأثیر داشت. کراتولوس افلاطون، شاهد کافی این ادعاست. پس تصمیم گیری در این باره که آیا آناکسیمندر از ما می خواسته است آپایرون را به کدام یک از معانی مختلف آن بگیریم، چندان اهمیت ندارد، آنچه اهمیت دارد این است که او کدام یک از معانی این کلمه را در ذهن داشته است. محتمل است معنای موجود در ذهن آناکسیمندر، بیشتر مفهوم عدم تعیّن درونی باشد تا عدم تناهیِ مکانی، زیرا مفهوم اول برای مسئله ای که او در

حل آن می کوشد، راه حلی ارائه می کند. چنانکه دیدیم آناکسیمندر مشکلاتی را بیان کرد که فرض کردن آب، چنانکه تالس این فرض را کرد، یا هر یک از اضداد واقعی به همراه ویژگیهای متعیّن خود، به هنوان تنها عنصر نخستین به دنبال داشت.از آنجا که وی معتقد بود که هر یک از این اضداد «ناعادل» است و خصومت درونی دارد، بنابراین استدلال کرد که هیچیک از آنها نمی تواند مبداء وجود اضداد دیگر باشد. مادهی نخستین باید به اصطلاح نسبت به این خصومت ها خنثی باشد و هیچ ویژگی ای از آن خود نداشته باشد. مادمی نخستین، چون نافعال می باشد و چنان خنثی است که گویا در حلالی قرار گرفته است، باید ویژگی های همهی اضدادی را در خود بگنجاند که در آینده از آن، در معنای واژهی «جدا شدن»، که احتمالاً از آن خود آناکسیمندر است، به وجود خواهند آمد. در این جاست که به احتمال زیاد ممکن است دلیل اصلی این را بیابیم که چرا او آدخدی خود را به سادگی «آپایرون» نامید. در درون آپایرون مرزی بین گرم و سرد و تَر و خشک وجود ندارد. می توان گفت که قبل از شکل گیری کیهان، این اضداد همچون امری نامحدود بودند، زیرا به نحوی تشخیص ناپذیر درهم آمیخته بودند. اما در عین حال (به زبانی که آناکسیمندر به آن دسترسی نداشت) این اضداد در حالت بالقوه بودند، به نحوی که ظهور بالفعل بعدی و فعالیت آنها هموارەممكن بود.

مشکلات این مفهوم، دست کم بدان صورت که به زبان ناپختهی عصر وی بیان شده است، چندان آشکار نبود. نشر کامل این مشکلات مستلزم بیان واضح و محکم پارمنیدس بود. اگر اضداد می توانستند از آرخه جدا شوند، در این صورت آرخه باید همواره شامل آنها می بود و از این رو دیگر نمی توانستیم آن را واحد تلقی کنیم. آناکسیمندر در اطلاق دستور عمل قدیمی دهمه چیز از یک امر واحد به وجود می آیند»، تقریباً نیرنگ کرده است. آین نقد به مرحله ی بسیار پیش رفته تر اندیشه متعلق است، یعنی مرحله ی ضروری ای که بین وحدت گرایی خام ملطیان و تشخیص ارسطو بین اشکال گوناگون وجود قرار دارد.

- دلیل صحت اینکه این دستور عمل قدیمی است و سابقهی آن به زمان قبل از آغاز فلسفه برمی گردد، این است که ما در وحدت گرا نامیدن فیکسوفان نخستین (چنانکه بعضی از مفسران جدید استدلال کردهاند) چنین نیست که اشتباهی را که از ارسطو به ما رسیده است، به آنها نسبت داده باشیم.
- ۳. شگفت آنگیز نیست که نویسندگان بعدی، هم قدیمی و هم جدید، در یافتن پاسخ این پرمش مبحوت ماندهاند که آیا آیایرون آناکسیمندر جوهر بسیط است یا جوهر مرکب (رک: , Theophr. on Presoc. Causes, 100)
   ۳. مسئله مواجه نشده مرکب (محت الا انگار مسلم این فرض ارسطو که اضداد در آیایرون بودند و از این رو آیایرون جوهری مرکب است. آناکسیمندر با این مسئله مواجه نشده بود. تمایز تأکید شده بین جدا شدن از توی و جدا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تأکید شده بین جدا شدن از توی و جدا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تأکید شده بین جدا شدن از توی و جدا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تأکید شده بین جدا شدن از توی و جدا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تأکید شده بین جدا شدن از توی و با این مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین جدا شدن از توی و بودا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین جدا شدن از توی و بودا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین جدا شدن از توی و بودا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین جدا شدن از توی و بودا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین جدا شدن از توی و بودا شدن از مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین بود این مورد چندان اهمیتی مسئله مواجه نشده بود. تمایز تاکید شده بین بات دارد.(درباره دیدلاه مخالف هولشر رک: 300 KR). موجودی زنده است، می نویسد: داز نظر فردی ملطی، وجود قبلی اینها [یعنی، اضداد] در آیایرون بیشتر از وجود قبلی کودک در والدین نیست.

#### ٥

## آپايرونالهي

دربارهی آرخهی آناکسیمندر مطالب بسیار اندکی براساس کلمات ارسطو در فیزیک، ۲۰۳b۶ (دیلز ـکرانتس، ۸۱۵) گفته شده است:

هر چیزی یا خود منشاء است یا منشایی دارد: نامحدود، منشاء ندارد، زیرا در غیر این صورت خود آن منشاء، حد این نامحدود خواهد بود. به علاوه، منشاء [یا مبداء یا اصل : آرخه] بودن یعنی به وجود نیامدن و فاسد نشدن... . بنابراین، چنانکه گفتم، نامحدود منشاء ندارد، بلکه خود آن، منشاء چیزهای دیگر است و بر همه چیز احاطه دارد و بر آنها حاکم است، چنانکه فیلسوفانی که به وجود نامتناهی قایلند در کنار آن علل دیگری مانند نفس یا عشق را منظور نمی دارند ؛ و نامتناهی را، به سبب جاودانگی و فسادناپذیری، الهی می نامند، چنانکه آناکسیمندر و بسیاری از نویسندگان درباره ی طبیعت نیز چنین اند.

ارسطو در این فقره متفکرانی را که وجود مادهی خود متحرک جاندار را رضایت بخش نمی دانند و از این رو مانند امیدکلس و آناکساگوراس در پی نیروی مُحرّکهی مجزا هستند، از متفکرانی که مانند ملطیان هنوز در مرحلهی جاندارانگار hylozoist هستند، جدا میکند. از دیدگاه متفکران دستهی دوم، آرخدی واحد نقش کاملًا دوگاندای دارد: بر همهی اشیاء مشتمل است یا بر همهی آنها احاطه دارد، و همچنین نیروی هدایت کننده ی آنهاست. دیوگنس آیولونیایی (پارمی ۵)، در قرن پنجم این کلمه (κυβερνα ) را در معنای لغوی آن، یعنی به معنای افرمان راندن، بر هوا اطلاق کرد، که آن را به تبع جانشین آناکسیمندر، یعنی آناکسیمنس، به عنوان آرخه پذیرفته بود.ما این کلمه را در پیش از سقراطیان در هراکلیتوس (قرائت صحیح پاره ی ۴۱ هر چه که باشد) و پارمنیدس (پارهی ۱۲) نیز می بینیم. به احتمال زیاد، این کلمه و بقیهی واژگانی که از وفیلسوفان [قایل] به نامحدود، در این جا نقل شد، به آناکسیمندر و به دو صفتی بازمی گردد که ارسطو صراحتاً دربارهی او تضمین کرده است.

چنانکه ارسطو اندکی بعد می گوید (۲۰۷۵۱۸) این کلمات غرور خاصی به آهنگ بیانات فیلسوفان نخستین دربارهی آپایرون می دهد. به واقع نسبت دادن نه تنها حیات بلکه نیروهای هدایت گر به آزخه، بی درنگ موقعیتی الهی به آن می بخشد. البته همان کلمه (فرمان راندن

1.Cf. Jaeger, TEGP, 29 ff.

κυβερναν) بر موجودات الهی در زمینه های غیر فلسفی نیز اطلاق شده است. ( از این رو شگفت انگیز نیست که ارسطو پیش می رود و الوهیت را به آرخه ی آناکسیمندر و متفکرانی که مانند او می اندیشند نسبت میدهد، زیرا برای شخص یونانی، به واقع، چنانکه ارسطو در بند آتی نشان مي دهد، الوهيت مستقيماً نتيجه ي جاودانكي است. اكر أرخه، نیروی فرماندن راندن و هدایت گری دارد، دست کم نوعی خود آگاهی نیز دارد. درباره ی آناکسیمندر، شواهد بیشتری در این مورد در دست نیست، اما فیلسوفان وحدت گرای بعدی، خود آگاهی و عقل را صراحتاً به آرخهی مادی واحد خود نسبت میدهند. این آغاز راهی است که سرانجام وقتى مشكلات وحدت گرايى آنان بيشتر ظاهر شد، به جدايى ماده از علت مُحرِّكه، يعنى جدايي ماده از نَفْس انجاميد؛ اما فعلاً در آن مرحله،این جدایی چیزی بود که در آینده باید صورت می گرفت.اگر در آن مرحله کلمه ی دماده را به معنای متعارف آن بگیریم، مرتکب اشتباهى تاريخى شدهايم.

را که در اختیار داشتند چنین نمی فهمیدند که بگویند آناکسیمندر تعلیم داده است که آپایرون خدا ۲۵ θείο۷ است؛ حتی یکی از فصول کتاب آنتیوس (۱، ٧) كه سخاوتمندانه خدا (آتش!) را حتى در تعاليم دموكريتوس وارد مىكند، دربارمی خدا بودن آپایرون آناکسیمندر چیزی نمیگوید جز اینکه «آناکسیمندر اظهار کرد که آسمانهای ouranoi نامحدود خدایان بودند.» استدلال (۱)، وقتی تکرار حرف تعریف و صفت خنثی در یکی از مراحل باستان را در نظر داشته باشیم (فی المثل خود τὸ ὅ٤πειρον)، به هیچ وجه قاطع نیست. و تکرار تعبیر ۲۵ θεῖον در ارسطو نیز به این دلیل نیست که «محبوب» ارسطوست، بلکه به این دلیل است که الوهیت در رساله های ارسطو موضوعي مكرر است. اگر هرودوتوس، كه اين كلمه را چند بار به كار مي برد، رساله هایی درباره یکلام طبیعی می نوشت، بی تردید این کلمه برای او نیز کلمهای محبوب می شد. اما درباره ی استدلال (۲) باید بگویم همان طور که استدلال براساس شاهد مخالف برمنابع تکه پارهی fragmentary متکی است،انکار حاصل از آن نیز چنین است. اما خواه آناکسیمندر اصل خود را دالهی، نامیده باشد خواه نه، البته این نکته درست و بسیار مهم (و نکتهی اصلی ولاستوس) است که آناکسیمندر درباره ی خدا یا آیین های دینی متعارف مطلبی ندارد.

٤٦

#### ۶

### پيدايش خدايان و پيدايش جهان

اکنون از بحث درباره ی مرحله ی ابتدایی یا مبداء آغازین همه ی اشیاء فراغت یافته ایم و به فرایندی می پردازیم که جهان منظم از طریق آن به وجود می آید. این فرایند را، به طور کلی، نوعی اجدایی - از و توصیف کرده اند که سبب آن حرکت ازلی آپایرون است. به تعبیر ارسطو (فزبک، ۲۰ ۱۸۷۵): داضد اد در واحد بودند و از آن جدا شدند. و این بیان او درباره ی فرایند مذکور، با توصیف ما از ماهیت نخستین آپایرون به عنوان ادغام بی تعیّن و آغازین همه ی اضداد، مطابقت می کند. اما

۱. ارسطو، در اینجا از دیدگاه خود بین دو نوع نظریه ی فیزیکی تمیز می دهد، نظریه هایی که مستلزم تغییر در طبیعت ماده ی نخستین (ἀλλοίωσιε) هستند، و نظریه هایی که فقط از جدایی آنچه زمانی همه چیز بود، سخن می گویند - نظریه ی آناکسیمندر نخستین نظریه از این نوع است. او شاید به این دلیل از تالس نام نمی برد که او را کمتر می شناخته است. سیمپلیکیوس به پیروی از ارسطو می گوید (فیزیک، ۲۰/۱۵۰): «نمی توان چیز دیگری را علت عرفی دیگری دا علت

شناخت ما از چگونگی فرضیه یآناکسیمندر درباره ی تشکیل شدن جهان از آپایرون به اصطلاح عمومی جدایی ekkrisis (یا apokrisis) محدود نیست. در توصیف بخشی از جهان شناسی آناکسیمندر، که یوسبیوس Stromateis از تألیفی به نام جُنگ Stromateis که به تئوفراستوس باز میگردد گرفته است، چنین میخوانیم (دیلز \_ کرانتس، ۹۱۰):

آناکسیمندر می گوید به هنگام زایش این جهان، یک <sup>۱</sup> تخم germ گرما از جوهر ازلی جدا شده بود، و از این هسته، کرهای شعلهور در بخار پیرامون زمین، مانند پوست در گرد درخت، شکل گرفت. هنگامی که این شعله شکافته شد و به صورت حلقه های معینی درآمد، خورشید و ماه و ستارگان به وجود آمدند.

این جمله را در مقایسه با عبارت های زیر بهتر می توان فهمید.

(الف) (آئتیوس، کتاب دوم، ۱۳، ۷، دیلز ۔ کرانتس، ۸۱ A) آناکسیمندر میگوید ستارگان به شکل گرد درآمدند و از رطوبت

ماده دانست، همچنین نمی توان پیدایش و تکوین اشیاء را حاصل تغییرات موضوع دانست، بلکه این امر حاصل جدایی (قلالالان است. از این رو، آناکسیمندر می گوید: اضداد در موضوع substratum بودند، و موضوع جسمی نامتعین (می گرید: اضداد در موضوع محدا شد. ۱ این عدکن که موضوع جسمی نامتعین نخستین) مفهومی است که دقیقاً به نظریه ی فیزیکی ارسطویی متعلق آست، و مطرح کردن آن در این جا روشنایی اندکی بر اندیشه های پیشگامان نخستین می افکند؛ اما فعلاً به درد ما نمی خورد.

Diels, Dox. 579, crit. n.

سرشار از آتش غلظت (یا ترجمه ی لغوی: نمدی شدن) یافتند، که از منفذهای باز موجود در ناحیه ی معینی شعله بیرون می دادند.

(ب) (هیپولیتوس، رد، ۱، ۶، ۲، دیلز \_ کرانتس، ۸۱۱) متارگان همچون دایرمای از آتش به وجود آمدند، که از آتش فراگیرندهی جهان و محاط در رطوبت جدا شدند. جاهای تنفسی، و راهروهای لوله مانندی وجود دارند <sup>۱</sup> که ستارگان از آنها ظاهر می شوند؛ وقتی این راهروها و جاهای تنفسی بسته شوند، کسوف روی می دهد.

واژهی ۲۵۷۹۵۷، که در این جا به germ (تخم) ترجمه شد، به معنای صفت خلاق و بارور و آنچه قادر به زایش است می باشد و دربارهی تخم ها و بذرها به کار می رود.<sup>۲</sup> این واژه را، تثوفر استوس دوباره «ریارهی آتش، ۴۴، فقط دربارهی زندگی حیوانات و گیاهان به کار برده است.<sup>۳</sup> هرگز نمی توانیم بفهمیم که آیا خود آناکسیمندر این واژه را به کار برده است یا نه، اما با حفظ زبان مربوط به پیدایش عضو، که بر فقرهی مذکور سایه افکنده است، و چنانکه در بحث از حدس ارسطو دربارهی تالس دیدیم، مناسب اندیشهی متفکران نخستین است که این

- ۱. شاید مقصود از این تشبیه، مقایسه ی سوراخ های تنفس با سوراخ های یک لوله (ی موسیقایی) باشد. این تفسیر مناسب است، اما نمی توان گفت که ترجمه ی دقیق یونانی است.
- ۲. مثالها: σπέρμα γόνιμον (مخالف با ἀγονον) ارسطو، تاريخ حيوانات ۵۲۳۵۲۵؛ تخمها، ارسطو، ييدايش حيوانات، ۹۳۰۵۶؛ افلاطون، ته شتوس، ١٥١٤.

3. γόνιμος καί σώων καί φυτῶν (خورشيد) . ٤٩ است '، کل این جمله به نحو شگفتانگیزی نشان میدهد که آناکسیمندر، جهانشناسی خود را براساس همانندی با دیدگاههای قديم دربارهي نطفهي حيوانات و رشد جنين طراحي كرده است. وجود تصویر اسطورهای جهان به شکل تخممرغ در جهانشناسی أرفدای و جهانشناسی های دیگر نشان می دهد که تصور مذکور آناکسیمندر چگونه می توانسته است شکل بگیرد، و «جدایی» (ἀπόκρισις، آپوکریزیس) نطفه در رَحم، و نقش گرما و سرما، در کلمه ی φλοιόs (به معنای پوست) و دجدا شدن، ( مُمَرَمَمَ مُمَرَمَمَ مُعَنای اندام جدید از بدن والد، که همه از طریق نوشته های پزشکی برای یونانیان شناخته شده بودند، در این شرح فعلی جایگاه خود را یافتهاند. در مورد کلمهی φλοιόs می توان همراه بالدری گفت که معنای آن «پوستی است که بر گرد اندام رشدکننده، خواه در حیوان و خواه در گیاه، کشیده می شود. ارسطو (تاريخ حيوان، ۵۵۸۵۲۸) اين كلمه را در مورد پرده ياطراف تخم به کار برده است، و گفته اند که آناکسیمندر آن را بر پرده ی زبری اطلاق کرده است، که در نظریه اش، ابتدایی ترین شکل حیات حیوان را احاطه کرده است. به نظر می رسد گویا آناکسیمندر «پوست» جنین جهان را، که از زهدان «بی کران»ی که در درون آن شکل گرفته است ۲ جدا

1.CQ, 1932, 29 f. پیشنهاد بالدری عنصری پذیرفتنی دارد، و خواننده را برای دیدگاهی محتاطانه تر به کریک در KR, 132 f، ارجاع می دهم؛ اما با کان موافق نیستم که می پندارد این تفسیر ممکن است بسیار مؤخر، و در عین حال ایدهی مربوط به آن قدیمی باشد (Anaximander, 57). ۲. κο ά ά ά ά ά ناکسیمندر دلالت داشته باشد، که گفته اند آناکسیمندر در جایی دیگر آن را άθάνατον و ά άγήρω توصیف کرده است. می شود، پدیده ی مشابه پرده ی اطراف تخمها و جنین حیوانات و پوست درختان تلقی کرده است. از آنجا که پوست جهان باید کُروی پاشد، از این رو ارجاع به درختان (که ممکن است تثوفر استوس اضافه کرده باشد، یا حتی بعد از او اضافه کرده باشند) آشکارا درست است.

توضيح دادن پيدايش جهان برحسب حيات موجود زنده با فهنيت اين پيشگامان خردورزى مناسب است. عقايدنگاران به ما مىگويند <sup>7</sup> كه آرخەى آناكسيمندر حركت جاويدان داشت. دليل اين مطلب هيچ جا بيان نشده است، و نكوهش ارسطو در مورد اين امر بر اين دلالت دارد كه عقيده به حيات جاويدان آرخه، عقيدهاى پايدار بوده اين دلالت دارد كه عقيده به حيات جاويدان آرخه، عقيدهاى پايدار بوده مست. از آنجا كه از نظر يونانيان، صرف مفهوم حيات بر حركت خود جوش دلالت داشت، از اين رو علت خارجى براى آنها درك ناشدنى بود. آناكسيمندر تصور انسان شكلى گرانهى آميزش جنسى را، كه اساس جهان شناسي اسطورهاى بود، رد كرد، اما هنوز از نظر وى هم ظبيعى بود و هم عقلاتى، كه زهدان جهان زنده باشد و از نطفه يا تخم به حاصل آمده باشد.

1.Cf. eg. De Nat. Pueri, 12 (VII, 488 Littrë): ή γονή ὑμενοῦτομ φυσωμένη (quoted by Baldry, 27).

لئوكيپوس از ὑμήν دربارهي جهان تازه مولود سخن مي گويد (.D. L. IX) 32).

 ۲. کلمه ی φλοιόs گاهی به معنای پرده ی نرم درونی است تا پوست خارجی. هرودوتوس (کتاب ۸، ۱۱۵) می گوید که وقتی مردم چیزی برای خوردن نمی یافتند φλοιόν و برگها را می خوردند. نیکاندر Nicander در عصر یونانی مآبی این کلمه را در مورد پوست مار به کار برده است (۳۵۵, Th. ۲۹۲۲M).

۳. ۸۱۱ (هیپولیتوس)، ۱۲ (هرمئیاس Hermeias).

این هستهی بارور، که آبستن اضداد است، از بیکران جدا می شود و در کرهای از آتش محصور در تودهای سرد و مرطوب، رشد می کند. بین این دو را چیزی مرطوب و تاریک (مُشه) پُر کرده است. در این مرحله، می توان گفت که فقط دو ضد جدا می شوند، گرم مشتمل بر خشک و سرد مشتمل بر مرطوب. این رطوب حاصل عمل پیرامون گرم بر روی مرکز سرد - مرطوب است، و در نتیجهی همین عمل گرماست که خشک و مرطوب سرانجام کاملاً جدا می شوند و زمین و دریا را تشکیل می دهند. آئتیوس (دیلز - کرانتس، ۸۲۷) می نویسد:

آناکسیمندر می گوید که دریا باقی مانده ی رطوبت نخستینی است که آتش بخش بیشتر آن را خشکانده است.

آناکسیمندر از آن دسته متفکران است که ارسطو شرح آنها دربارهی منشاء دریا را در کائنات جو Meteorologica (۳۵۳۵۳، ترجمهی: لی Lee)ذکر کرده است:

آنهایی که در فلسفه ی دنیوی secular [در مقابل شاعران الهی قدیم] مهارت داشتند گمان می کردند که دریا آغازی داشته است. آنها می گویند که ابتدا تمام پیرامون زمین مرطوب بود، و اینکه خشک شدن آب که بخار می شد علت پدید آمدن بادها و گردش خورشید و ماه شد، و آنچه باقی ماند عبارت بود از دریا. در نتیجه این فیلسوفان عقیده داشتند که دریا هنوز هم خشک می شود و کم می گردد، و سرانجام زمانی خواهد آمد که همه ی دریا خشک شده باشد. **اسک**ندر افرودیسی در شرح فقره ی مذکور ، به نام از آناکسیمندر یاد کرده است (دیلز \_کرانتس، ۸۲۷):

بعضی از آنها می گویند که دریا باقی مانده ی رطوبت نخستین است. پیرامون زمین مرطوب بود، و به تدریخ خورشید بخشی از رطوبت آن را تبخیر کرد... اما بخشی دیگر در گودال های زمین باقی ماند و دریا را تشکیل داد. از این رو، دریا همواره کاهش می یابد و خورشید آن را می خشکاند، و سرانجام خشک خواهد شد. به قول تئوفراستوس، آناکسیمندر و دیو گنس بر این عقیده بودهاند.

این ویژگی اندیشه ی ملطیان است که جدایی متقابل اضداد متخاصم یکباره آغاز شده، و فرایند پیدایش جهان به وسیله ی عمل طبیعی نیروهای آن اضداد تداوم یافته است: مثلاً گرما رطوبت را خشک کرده است و مانند آن. همچنین اهمیت فوری رطوبت و گرما به محض آغاز باروری و تکوین، پس از حدس ارسطو و حدس خود ما درباره ی تالس، نیز جالب است. مخصوصاً گرما به عنوان اولین عامل پیدایش genesis نقش بسیار مهمی دارد و در مرحله ی بعدی نیز عمل گرما بر روی رطوبت است که موجب پیدایش حیات حیوانی می گردد. این ویژگی های سیستم آناکسیمندر شواهدی را تقویت می کند که بر ضد پیشرفت های دانش فیزیولوژیک و پزشکی در یونان کوچک می شمارند. ما، چنانکه انتظار می وفت، برخلاف نظر آنها، دیدیم که فیلسوفان، نه تنها با یکدیگر، بلکه با همشهریان خود نیز در این باره

بعضی نظرهای مشترک دارند.

مرحلهی بعدی این فرایند پیوسته چگونگی تشکیل اجرام آسمانی را توضیح می دهد. علاوه بر شاًهدی که در بالانقل کردیم، فقرات زیر را در این باره داریم:<sup>۱</sup>

(الف) هیپولیتوس، پس از کلماتی که در بالا نقل شد (ص ۴۸، بالا) اضافه می کند: دو ماه متناسب با باز یا بسته بودن این منفذها، در حال بزرگ شدن یا کاهش یافتن دیده می شود. ۲ سپس جمله ای هست که به نظر می رسد بعضی از کلمات آن در نسخه ی خطی افتاده باشد، اما به نظر می رسد این جمله می گوید که حلقه ی خورشید بیست و هفت برابر زمین <sup>۲</sup> و حلقه ی ماه هیجده برابر زمین است، و اضافه می کند که خورشید بالاتر از همه ی اجرام آسمانی است و ستارگان پایین تر از همه ی آنها قرار دارند. (ب) سیمپلیکیوس، درماره ی آسمانی ۱۰۳۲ (دیلز - کرانتس، ۱۹ م که درباره ی سیارات است): دبه قول یودموس، که نخستین تعیین نظم سیارات را به فیثاغوریان نسبت می دهد، آناکسیمندر

نخستین کسی بود که دربارهی اندازه و فاصلهی سیارات بحث کرد. امروزه اندازه و فاصلهی خورشید و ماه را با مبداء قرار دادن خسوف و کسوف محاسبه می کنند، و این نیز کشف آناکسیمندر است.

- در این مورد، من دو شاهد زیر را نادیده گرفته ام: (الف) فقره ای از آئسخولوس (دیلز - کرانتس، ۸۲۱)، که روایت تحریف شده ی چیزی است که آئتیوس به وضوح توصیف کرده است، و (ب) آئتیوس، کتاب دوم، ۱۶، ۵، (۸۱۵) که، همان طور که کان گفته است (Anaximander, 59)، تکرار ارجاع قبلی به راسطو است.
- ۲. درایر Planetary Systems, ۱۵, n.۱) Dreyer) متن را به همان صورت موجود می پذیرد. ۵۵

(ج) آئتیوس، کتاب دوم، ۱۵، ۶ (۸۱۸): «آناکسیمندر و مترودوروس Metrodorus اهل خیوس chios و کراتس Crates عقیده دارند که خورشید بالاتر از همه[ی اجرام سماوی] است و سپس ماه و پایین تر از همه، ستارگان ثابت و سیارات قرار دارند.» (د) همان، ۲۰، ۱، (۸۲۱): (به عقیدهی آناکسیمندر، خورشید ضرورتاً حلقه ای است بیست و هشت برابر اندازه ی زمین، مانند چرخ ارابهای که دور آن دره مانند و پُر از آتش است، و در نقطهی معینی به آتش اجازه داده می شود تا از راه دهانهای مانند کورهی آهنگری دیده شود:این است خورشید.» (ه) همان، ۲۱، ۱ (A۲۱): «آناکسیمندر می گوید که خورشید به اندازهی زمین است، اما حلقهای که منفذ خورشید در آن قرار دارد و خورشيد به وسيلهي آن حلقه به هر سو حمل مي شود، بيست و هفت برابر زمین است.» (و) همان، ۲۴، ۲ (A۲۱): (به قول آناکسیمندر خورشید هنگامی می گیرد که دهانهای که آتش از آن خارج می شود، بسته شود.» (ز) همان، ۲۵، ۱ (A۲۲): «به قول آناکسیمندر، ماه ضرورتاً حلقهای است نوزده برابر اندازهی زمین، مانند چرخ ارابهای که دور آن دره مانند بوده و يُر از آتش است مانند خورشيد، و مانند خورشيد به صورت مایل قرار دارد و دهانهای واحد مانند دهانهی کورمی آهنگری دارد. گرفتگی آن مانند برگشتن چرخ است. ۱ (ح) همان، ۲۹، ۱ (A۲۲): «آناکسیمندر می گوید ماه هنگامی می گیرد که دهانه ی چرخ آن بسته شود.»

 جمله ی اخیر، که استوبائیوس آن را آورده ولی پلوتارک (عقاید نگادی، ۳۵۵) نیاورده است، مبهم است (و شاید تحریف شده باشد: کان، Anaximander, نیاورده است، مبهم است (و شاید تحریف شده باشد: کان، 60)، اما نمی توان گفت که با فقره ی نقل شده ی بعدی در تعارض است. ۵۵ (ط) همان، ۲۸، ۱ (A۲۲، ذیل این فقره را ندارد): «آناکسیمندر و کسنوفانس و بروسوس می گویند که نور ماه از خودش است، اما به مراتب رقیق تر [از نور خورشید].»<sup>۱</sup>

علی رغم اختلافات جزیی، می توان شرح زیر را به عنوان شرحی محتمل پذیرفت. پرده ی آتشین و گروی جهان تازه مولود، (بی تردید تحت تأثیر فشار رطوبت یا جریانی که حاصل عمل خود آن در تبخیر رطوبت مرکزی است)، به حلقه هایی جدا از هم تقسیم می شود که در اطراف هر یک از آنها رطوبت متراکم در جوشش و غلیان است. هر جا که منفذی باشد، ما خود اجرام آسمانی را می بینیم. پس خورشید و ماه به واقع چرخ های گردانی از آتش هستند که در اطراف زمین می گردند، اما با هاله ای از رطوبت پوشانده شده اند، مگر در نقاطی که سوراخ باشد، و از این سوراخ ها، آتش، مانند فواره ی گدازان گاز از درزهای مجرای خود، جریان می یابد. (تشبیه جدید از تشبیه یونانی به مطلب نزدیک تر است، در یونان به خروج هوا از دهانه ی کوره ی آهنگری تشبیه می کرده اند). حلقه های ستارگان را به آسانی نمی توان به کم که منابع تکه پاره ی ما تجسم کرد، اما می توان فرض کرد که حلقه ی هر ستاره

 این جمله را باید بر جمله ی دیوگنس لائر تیوس، دوم، ۱، (دیلز - کرانتس، (A1)، که نور ماه را از خورشید می داند، ترجیح داد. دیدگاه صحیح، در عهد باستان حتی به تالس و همچنین به آناکسیمنس نسبت داده شده بود، که ستاره شناسی خیالی تا اندازه ای با وی جایگاه خود را یافته است. به نظر می رسد که بر این دیدگاه صحیح، بار اول در پارمنیدس (پاره ی ۱۴) تأکید شده است، اما هیث (.Aristarchus, 75 f.) درباره ی پاره ی ۱۴ منقول از پارمنیدس تردید دارد و کشف این دیدگاه را به آناکساگوراس نسبت می دهد. موراخهای بسیار دارد.<sup>۱</sup> ذکر راه شیری Milky Way، به وسیله ی بعضی از منابع جدید، به سختی یک تبیین کافی به دست می دهد، هر چند ممکن است معتقد شد که ظاهر آن، ایده ی چرخ را در ذهن آناکسیمندر به وجود آورده است. چنین پنداشته اند که همه ی ستارگان در سطحی گروی قرار دارند، و سیارات را در این جهت از ستارگان هنوز تشخیص نداده اند. (یو دموس در فقره ی (ب) در بالا، تشخیص مدارات سیاره ای را به فیثاغوریان نسبت می دهد. بیان سیمپلیکیوس درباره ی عقاید آناکسیمندر در مورد سیارات مبهم است، چنانکه این پیشنهاد او نیز مبهم است که ممکن است خود آناکسیمندر از مشاهده ی کسوف و خسوف اندازه و فاصله ی خورشید و ماه را استناج کرده باشد.)

این فرض که ستارگان از خورشید یا ماه به زمین نزدیک ترند، برخلاف ستارهشناسی یونانی است، زیرا براساس ستارهشناسی یونانی، ستارگان ثابت ـ چنانکه بسیار طبیعی به نظر میرسد ـ در پیرامون خارجی جهان کُروی قرار دارند، و خورشید و ماه و سیارات در زیر آنها در مدارهای متّفاوت می چرخند.

سیستم آناکسیمندر این سئوال را در ذهن خوانندهی جدید مطرح میکند که حلقه های ستارگان چگونه، دست کم در بعضی اوقات، مانع نور خورشید و ماه نمی شوند، اما شدیداً مشکوک است که آیا این

 درباره ی پیشنهاد برنت که فقط یک وچرخ ستارگان» وجود دارد و این که این چرخ برای تبیین حرکات ستارگان شام و صبح مطرح شده است (نه ستارگانی EGP, 69 and Taylor, Timaeus, رک: , EGP, 69 and Taylor, Timaeus از چرخ متارگان» این پیشنهاد توضیح داد که چرا وچرخ ستارگان» از چرخ خورشید و ماه کوچکتر است، باز نمی توان از آن به کمک متون باقی مانده، حمایت کرد.. سئوال برای خود وی آگاهانه مطرح بوده است یا نه.'

ممکن است فرض کنیم که حلقه ها به اندازه ی قطر زمین ضخامت دارند. اختلاف در گزارش در اندازه ی (قطر) حلقه های خورشید و ماه را (۲۷ و ۱۸ یا ۲۸ و ۱۹ برابر اندازه ی زمین) از زمان برنت (EGP, 68) به اندازه گیری های سطح بیرونی یا درونی حلقه ها مربوط دانسته اند، تا این که کریک این حقیقت ساده را خاطرنشان کرد که این توجیه مستلزم این است که مبنای اختلاف، دو قطر زمین باشد، نه یک قطر آن. او پیشنهاد می کند که درقم بزرگتر باید نشان دهنده ی قطر، از لبهی خارجی تا لبه ی خارجی باشد، و رقم کوچکتر نشان دهنده ی آن از نقاط واقع در نیمه راه بین لبه ی درونی و لبه ی خارجی کمانه ی واقعی هوا باشد ی (KR, 136). در هر صورت، محتمل است که ارقام بزرگتر

درباره یاین نکته رک:

Heath, Aristarchus, 31, Burnet, EGP, 68, Kahn Anaximander, 89 f.

برنت، با اشاره به هومر، پیشنهاد می کند که در یونان باستان می پنداشتند که سراسر هوا (aer) را می توان دید، هر چند این ویژگی را داشت که هر چه در آن محصور باشد نامری می گردد. درایر (Planetary Systems, 14) می گوید که در آن زمان مشاهده ی ستاره شناختی باید آن اندازه عقب مانده بوده باشد که آناکسیمندر به ناپدید شدن مکرر نور ستارگان در پرتو نور ماه توجه نکرده باشد. بنابر روایت های عقایدنگاری (دیوگنس لائر تیوس، نهم، ۲۳)، لتوکیپوس نیز جایگاه خورشید را در حداکثر فاصله از زمین می دانست، اما ستارگان را در میان خورشید و ماه جای می داد. در جمله ای از عقاید متارگان را در میان خورشید و ماه جای می داد. در جمله ای از عقاید میداد که ستارگان ثابت را نزدیک ترین اجرام آسمانی به زمین می دانست است. ممکن است پارمنیدس این آموزه ی خود را از آناکسیمندر گرفته باشد. با وجود این، بسیار محتمل است که عقایدنگاران کلمات او را بد فهمیده باشد. تصحیح بعضی از مفسران از الکوی ساده ی آناکسیمندر در مضربی از سه باشد. هیچ اظهار نظری درباره ی حلقه های ستارگان باقی نمانده است، اما از آنجا که گفته اند قطر زمین باید سه برابر ارتفاع آن باشد، به نظر می رسد گویا این اعداد ریشه ی قراردادی یا مذهبی دارند و آناکسیمندر هنوز آنها راپشت سر نگذاشته است. اگر چنین باشد، به نظر می رسد عدد گم شده باید نُه باشد.

اظهار این که خورشید مریی به همان اندازمای (به همان قطری) است که زمین است، در زمان آناکسیمندر بسیار شایان توجه است. (در قرن بعد، آناکساگوراس به سبب گفتن اینکه خورشید سنگ گداختمای است بزرگ تر از پلوپونز ما، تحت تعقیب قرار گرفت.) اگر بکوشیم آن اظهار را دقیقاً به فاصله ی خورشید از زمین یعنی به قطر چرخ آن، ربط

۱. تانری و برنت و هیث و کرنفورد نیز چنین فکر میکنند. ایچ. گومپرتس در بحث جالبی درباره یانواع تشبیهاتی که پیش از سقراطیان به کار بردهاند، این عدد را بیشتر با تناسبی مربوط می داند که معماری یونانی یا طراحی یونانی Journ. Hist. Ideas, ۱۹٤۳, است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰, ۱۹۵۰, ۱۹۵۰) در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی یا طراحی یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی یا طراحی یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی یا طراحی یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی یا طراحی یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی یا طراحی یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی در ایر با در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی در طراحی شهر یا معبد نشان داده است (۲۹۵۰, ۱۹۵۰) یونانی در طراحی می در این جابه باید با در ظاهر امر، در این جا نمونهای باستانی از این ایده را داریم که طبیعت باید با معقل مطابقت کند، یعنی نوعی متافیزیک ابتدایی از گونه ریاضی. احتمالا فرض کرده در این جنبی نوعی متافیزیک ابتدایی از گونه ریاضی. احتمالا فرض کرده در زمینه یشرح عقلانی طبیعت اشیاء ظاهر می شوند، که همان طور (یعنی، هماهنگی فیثاغوری)... به علاوه، نباید این حقیقت را نادیده بگیریم که اعداد در زمینه یشرح عقلانی طبیعت اشیاء ظاهر می شوند، که همان طور (ارجاع به این اثر کرنفورد است: 170 معلی از ارجاع به مشاهده نیست. که که کرنفورد پذیرفته است، به هیچ وجه خالی از ارجاع به مشاهده نیست. (ارجاع به این اثر کرنفورد است: ۲۵۱۵ مادی مالی از ارجاع به مشاهده نیست. که را راحی به این اثر کرنفورد است: (۲۰۰۵ مادی در الگوی آناکسیمندر تأکید می کند.

دهیم مشکل می آفریند. ۱ امکان ندارد این اظهار، خود را به زور بر ذهن آناکسیمندر عرضه کرده باشد، و همهی مدارک ثابت می کند که او متفکری جسور و اصیل بوده است. با وجود این، امکان عدم اعتبار آن اظهار نیز کاملاً منتفی نیست.

تبیین خوش بیان خسوف و کسوف، و اهله ی ماه، که آناکسیمندر آنها را به باز و بسته شدن سوراخ های در هاله ی رطوبی اجرام آسمانی می داند، نشان دهنده ی یکی دیگر از ابتکارات ستاره شناختی اوست و همین بیان، حدس خوش بینانه ی سیمپلیکیوس را کنار می گذارد که آناکسیمندر از این پدیده برای محاسبه ی اندازه و فاصله ی خورشید و ماه استفاده کرده است.

به سختی می توان با قطعیت جزییات بیشتری در این باره در سیستم آناکسیمندر گفت. آئتیوس می گوید حلقه های خورشید و ماه، از نظر آناکسیمندر «به صورت مایل» قرار دارند و میل آنها به طرف خط استوای آسمانی است، و این عبارت، بی تردید چنانکه هیث نیز می گوید، کوششی است برای تبیین حرکت سالانهی خورشید و حرکت ماهانه ی ماه.

راههای سادهای نیز پیشنهاد کردهاند که بنابر آنها، ممکن است آناکسیمندر تبیین انقلابین را درنظر داشته است،<sup>۲</sup> اما همهی این رامها

- Rev.)، بی. بورک، G. B. Gurck، در مقالهای دربارهی آناکسیمندر (. Metaph. 1949-50, 137-60) دربارهی این مسئله بحث کرده است، هر چند همه ی این ایده ها پذیرفتنی نیستند.
- CP, 1912, 233, مایدل (Heath, Aristarchus, 32 ff، 233, ۲. در این باره رک (Heath, Aristarchus, 32 ff، 233, معتقد است که عبارت دفرمان زمان، در یکی از پارههای معروف آناکسیمندر احتمالاً به تورب مدار آن دلالت میکند که به گمان وی ۲۰

حدسی اند. حتی این نیز قطعی نیست که کلمه ی «گردش ها» (۲۵۵۸۵) که در فقراتی می آید که آشکارا هدف از آنها اطلاقشان بر آناکسیمندر است، آیا به انقلابین <sup>۱</sup> دلالت دارد یا به سادگی بر انقلاب های اجرام آسمانی، چنانکه گاهی چنین دلالت می کند. <sup>۲</sup> ارسطو در فقرهای از کائنات جو که در صفحه ی ۵۲ نقل کردم، می گوید که عمل آسمانی در خشک کردن آب، سبب وبادها و گردش های خورشید و ماه می شود.» اسکندر در تفسیر این فقره می گوید:

از آن [یعنی، آن بخش از رطوبت آغازین که خورشید بخار می کند] سرچشمه می گیرد بادها و گردش های خورشید و ماه، عقیده ای که می گوید گردش ها (انقلاب ها؟)ی آن اجرام از این بخارات و دَمها ناشی می شود، زیرا آنها به جایی برمی گردند که در آن رطوبت کافی به دست می آورند.

در اینجا ارجاعی روشن به این ایده ی قدیمی وجود دارد که آتش های

آناکسیمندر آن را کشف کرده است. هایدل نشان می دهد که این امر چگونه با اضداد - گرم و سرد، خشک و تر - خواندن طرفین دعوا متناسب است.

 ۱. و به پدیده ی مشابهی در مورد ماه، که تسلر معتقد است بسیار بعید است آناکسیمندر از آن اطلاع داشته باشد. درایر (Planetary System, ۱۷, n.۱) با وی موافق نیست.

2. Arist. Meteor. 353 b 8, 355 a 25. تسلر در فقرمی بعدی خاطرنشان میکند که مطابق طبیعی ترین معنای تسلر در فقرمی بعدی خاطرنشان میکند که مطابق طبیعی ترین معنای TOOTO's OL'IO ZN, 298, n.4, Heath, Aristarchus, ارسطو از وبرگشتهای است نه از برگشتهای خورشید. (, 33, n.3 است نه از برگشتهای خورشید. (, 33, n.3 Cherniss, ACP, 135, n. 544.

11

جهاني يا اجرام آسماني از رطوبت وتغذيه مي كنند». ( بيشتر از آنچه اين توصيف دست دوم يا سوم اجازه مي دهد به سختي مي توان پيش رفت. ممکن است آناکسیمندر فرض کرده باشد که حدود مسیر خورشید در دایرةالبروج به وسیلهی فراوانی رطوبت، در ناحیهی خاصی از آسمان، معيَّن شده باشد، رطوبتي كه وجود خورشيد به آن بسته است؛ يا ممكن است او کوشیده باشد نظریهای به وجود آورد که کل انقلابهای کیهانی را علت یابی کند، و پیشنهاد آن این باشد که حرکت به وسیله ی جریان های هوایی آغاز شد که فرایند تبخیر برپا می کنند. آناکسیمندر چیزی دربارهی حرکت گردشی دوایر کیهانی به ما نمی گوید، و تنها بديل اين اسپت كه فرض شود حركت، زماني به وسيلهي «حركت ازلي» بي كران، كه طبيعت نامعين دارد، به وجود آمد؛ كَيهان به هنگام وضع حمل، کودکی آورد که هرگز متولد نشده بود. نشان داده شده است که چنین زبانی مناسب اندیشه ی آناکسیمندر، البته نه در معنای استعاری، است. این تبیین ساده، از تبیین های بسیار محتمل است. آنچه باقی ماند نشان دادن این است که ستاره شناسی یونانیان در آن زمان هنوز در مرحلهی ابتدایی بوده است. قدرت شخصی مانند آناکسیمندر در عقل خلاق اوست، عقلي كه با آن طرحهاي جهان را طراحي كرد، و ممكن است با درایر هم عقیده باشیم که داحتمالاً سیستم آناکسیمندر هرگز به وراى طرح پيشرفت نكرد و جزييات آن مطرح نشد.» مدرک ما درباره ی شکل و موقعیت زمین به شرح زیر است:

۰۱. چرنیس ۵۹. ۳. ۵۵. cit. 135, ۳. 544 مخالف است، اساساً به این دلیل که کائنات جو ۵-۳۵۵۵۲۴ انشان می دهد که این هواست و نه رطوبت که موجب گردش ها می شود. ۲۰ ما در هوانیز قطعاً آب وجود دارد. ۲۴ (الف) [پلوتارک] جُنگ (۸۱۰، در همان متنی که بخشی از آن در ص ۴۸ نقل شد): دو او می گوید که زمین استوانه ای شکل است و عرض آن سه برابر عمق آن است.»

(ب) هیپولیتوس. دد، ۲، ۴، ۴، ۲( ( ۹۱۱): «زمین به نحو آزاد معلّق است، البته نه به وسیلهی اجبار هیچ نیرویی، بلکه در جایی که هست باقی می ماند، زیرا از هر چیز فاصلهی یکسان دارد. شکل آن گرد شده rounded (دربارهی این کلمه پایین را ببینید) و مُدوّر است مانند طبلی استوانه ای؛ بر روی یکی از سطوح آن ما قرار داریم، و علاوه بر آن، یک سطح مقابل نیز دارد.<sup>۱</sup> آثتیوس ( ۸۲۵) تکرار می کند که زمین وبه طبلی استوانه ای شباهت دارد.۹

(ج) دلیل این را که چرا زمین در مرکز قرار دارد، ارسطو قبلاً کاملاً بیان کرده بود (درباره ی آسمان، ۲۹۵۵۱، ۲۶ (۲۹۵۵): داما عده ای هستند که «یکسانی indifference زمین را علت ثبات آن می دانند، مثلاً، از میان قُدما، آناکسیمندر. این کسان استدلال می کنند که آنچه در مرکز قرار داشته و نسبت آن به هر دو طرف یکسان باشد، در یک جهت جرکت نمی کند \_ خواه به بالا، یا به پایین، یا به اطراف \_ و از آنجا که برای آن غیر ممکن است که در آن واحد در جهات متضاد حرکت کند، پَسْ بی حرکت باقی می ماند.» (د) یو دموس، متاره شنامی ، نقل شده به وسیله ی تئو . P

(Dercyllides از طریق درکولیدس Dercyllides: «آناکسمیندر می گوید که زمین آزادانه معلق است و در گرد مرکز

- ۱. این ترجمه براساس تصحیحات مختلف متن موجود است، رک: دیلز و کرنفورد:.Princ. Sap. 166, n. 2.
- ۲. برنت و استواکس όμοιότητα را چنین ترجمه کردهاند؛ سیاق متن، معنا را کاملاً روشن میکند.

جهان در حرکت است.

تعیین کردن معنای دقیق کلمه ی ۲۷۵۵ (که در فقرمی (ب) اگرد شده، ترجمه شد؛ این کلمه صورت تصحیح شده ی صورت غیرممکن ύγρόν در نسخه های خطی است) ۲ دشوار است. واژه نامه آن را گرد، و مُحدّب؛ معنى كرده است، و در اديسه Odyssey (فصل نوزدهم، ۲۴۶) این کلمه در معنای شخص شانه گرد آمده است. آناکسیمندر، اگر از این کلمه استفاده کرده باشد، ممکن است مقصود او این بوده باشد که سطوح زمین، چنانکه از مشاهده نیز برمی آید، صاف نیست بلکه مُحدّب (کوژ) است، هر چند این معنا با تشبیه «سنگ استوانهای، کمتر مناسبت دارد. از اسم آن کلمه یعنی (۲ῦρος) در مورد چیزهای حلقه مانند استفاده می کنند، چنانکه فی المثل جو یبار گرد درخت را می کند، و امکان دیگر این است که مقصود آناکسیمندر نشان دادن این است که زمین در مرکزش سوراخی دارد، و از این رو شکل زمین دوایر اجرام آسمانی را بر گرد آن فراهم می آورد. طبل استوانه ای اغلب چنین سوراخي دارد. ۲ بيان نقل شده از يودموس در فقرهي (د) مبنى بر حركت

- ۱. این صورت را روپر و دیلز و عموماً پذیرفته اند. کان (Anaximander, 56) اخیراً از صورت ὑγρόν دفاع کرده است، اما من نمی توانم بپذیرم که عبارت یونانی τὸ σχῆμα ὑγρόν بیان طبیعی دویژگی آن رطوبت است، باشد، به ویژه وقتی به دنبال آن کلمه ی στρογγύλον بیاید.
- ۲. جالب است که نقشه ی بابلی که کان Kahn به عنوان الگوی ممکن آناکسیمندر آورده است (Anaximander, Pl. 1) نه تنها زمین را مدور نشان می دهد، بلکه زمین در این نقشه سوراخی گرد در وسط دارد. این شکل به عنوان «مؤثر محتمل در شکل قطب نما» توضیح داده شده است، اما فقط به این دلیل که «در هر صورت تبیین و توضیح بهتری وجود ندارد» (حمان، ۸۳).

زمین را نباید چندان جدی گرفت. در همان فقره، بر شرح احتمالاً اغراق آمیز یودموس درباره ی دانش ستاره شناختی تالس و بر این گفته ی او اعتماد می شود که آناکسیمندر علت گرسنگی های ماه را کشف کرد و این حقیقت را دریافت که نور ماه از خور شید است. همان طور که تسلر پیشنهاد می کند \_ و به نظر می رسد که اسکندر نیز در تردید است \_ بدفهمی هایی درباره ی کلماتی که آناکسیمندر تصور اصیل خود را با آنها بیان کرده است، پیش آمده است؛ تصوری که بنابر آن، زمین بی آنکه چیزی آن را ثابت نگه دارد، در فضا آزادانه شناور است.

مهم ترین سهم آناکسیمندر در نظریه ی جهان شناختی، بی تردید کنار گذاشتن این ایده است که زمین به نگه دارنده نیاز دارد. یعنی این عقیده که زمین بر روی آب شناور است، که چنانکه دیدیم میراثی از دوره ی اسطوره است و تالس آن را جاودانه کرد. وقتی از استدلال «یکسانی» بر له این عقیده که زمین بی آنکه بر روی چیزی باشد در مرکز جهان کروی قرار دارد و اجرام آسمانی در دایره های کامل در بالا و پایین آن به دور آن می گردند کمک گرفته شد، به واقع این اندیشه گامی بود به طرف جلو. هیچ چیزی استقلال ذهن آناکسیمندر، و چنانکه خواهیم دید، سرعت پیشرفت او را در حق جانشینانش نشان نمی دهد.

۱.ZN, 303, Alex, ap. Simpl. de Caelo, 532. 6 ff. دیدگاه مخالف برنت به بعضی پیش تصوراتی که ضرورتاً صحیح نیستند بسته است. لازم نیست ما با تصحیح مونتوکل که ۴٤ ۲۵۱ ۲۵۱ را به جای ٤٤ ٢٥٤ ٢٥٤ ٢٥٦ ٢٥٦ ٢٥٤ ٢٥٤ ٢٥٤ ٢٥٤ ٢٥٤ ٤٥٥٧، چنانکه کاملاً محتمل است، دقیق ترین توصیف خواهد بود، اگر آناکسیمندر دربارهی قرص زمین چنان اندیشیده باشد که مرکز آن یک سوراخ دارد. افلاطون، تقریباً دو قرن بعد، با نشان دادن این که سقراط دیدگاه او را پذیرفته بود، آناکسیمندر را تحسین می کند و در فایدون (E ۱۰۸ E و بعد - ترجمه ی ای. جی. چورچ A. J. Church) می گوید:

اولاً، من اعتقاد دارم که زمین جسمی گرد است و در مرکز آسمانها قرار دارد، و از این رو به هوا یا نیروی دیگری نیاز ندارد تا او را نگه دارد: یکسانی<sup>1</sup> equiformity آسمانها از نظر اجزاء تشکیل دهندهی آنها و تعادل equipoise خود زمین برای نگه داشتن آن، بسنده است. شیء متعادلی که در مرکز آنچه هم شکل equiform است قرار دارد اندکی به هیچ سو نمی گراید: چنین شیئی بی حرکت و در تعادل کامل باقی می ماند. روشن است که تشخیص گرویت زمین نمی تواند امری بسیار قدیمی باشد، اما این کار در سُنّت ملطیان انجام نشد، و ذکر هوا یادآوری عقب گرد ایونی های بعدی به تصور ذهن ساده در این مورد است که زمین را هوا نگه داشته است.

بنابر این، به عقیده ی آناکسیمندر، کوسموس (جهان منظم) از آپایرون برآمده است و سرانجام به همان حالت بی صورتی باز خواهد گشت که از آن پدید آمده است. فقط خود آپایرون هازلی و ابدی، هجاودانی و فناناپذیر ۱۹ست. آنتیوس چنین می نویسد (۸۱۴):

آناکسیمندر اهل میلتوس، پسر پراکسیادس، میگوید که اصل

. دربارهی فµouótŋs به معنای شباهت هندسی رک: Kahn, Anaximander, 79, n. 3. نخستین اشیاء موجود عبارت است از بی کران؛ زیرا همهی این اشیاء از آن به وجود می آیند و همه در آن منهدم می شوند. چرا که جهان های بی شمار پدید می آیند و دوباره در آنچه از آن پدید آمدهاند، نابود می شوند.

اما هیچکدام از منابع ما چگونگی این امر را تبیین نمی کنند. به نظر می رسد که گویا آناکسیمندر به اندازه ی آغاز جهان، به پایان آن علاقه مند نبوده است. معمولاً عقیده بر این است که یکی از جملات او (اگر بخش اول این جمله اصلاً از او باشد) بر پایان جهان اشارت دارد: هاشیاء در آنچه از آن پدید آمده اند، منهدم می شوند »: اما این عبارت، به واقع، تبدیل عناصر به یکدیگر را توصیف می کند، که از دلات بر انهدام جهان بسیار دور است، و نشان فرایندی است که جهان را حفظ می کند.<sup>۱</sup>

آنچه بیشتر مطرح است، عبارت است از ذکر زمانی که دیگر آب وجود نداشته باشد، و آتش که ضد آب است غالب آید و همهی آب ها را بخشکاند. ۲ این امر آشکارا تعادل جهان را از هم خواهد پاشید، تعادلی که به وسیلهی تبدیل و تجاوز چند جانبهی اضداد به، و بر، یکدیگر و هجبرانِ، «بی عدالتی، یکدیگر حفظ می شود. نمی توان این فرایند

 م ۸۱ در بالا. هایدل نیز اینگونه فکر می کند: 4-233 .CP, 1912, 233 هایدل، درباره انهدام جهان می گوید (ص ۲۳۴، یادداشت ۳): دبی تردید آناکسیمندر به انهدام جهان، و همچنین به اضداد، عقیده داشته است؛ اما شک نیست که او به این مطالب در مورد مسئله ی تغذیه فکر می کرده است. این تفسیر، بسیار ممکن است، اما منابع این را به ما نمی گویند.
 ۲. ارسطو، کائنات جو، ۳۵۳۵۹، نقل شده در بالا، ص ۹۲.

حلقوى را، كه به قول آناكسيمندر دمطابق حكم (يا فرمان) زمان صورت می گیرد»، جز بر تغییرات سالانه یفصول اطلاق کرد. پایدار بودن غلبه ی گرم و خشک آشکارا نظم کیهان را برهم خواهد زد. کرنفورد این امکان را با ایدمی باستانی دتابستان بزرگ، و دزمستان بزرگ، مرتبط میداند و دانهدامهای متناوب جهان را به وسیلهی رطوبت گرم و رطوبت سرد، می پذیرد. جهان ما درنهایت به وسیله ی آتش، و سپس سیل منهدم خواهد شد. ( ممکن است منظور آناکسیمندر نیز همین باشد، اما اگر چنین باشد، این با دوباره جذب شدن هر چیز در آيايرون متفاوت خواهد بود، و فهميدن اين مشكل خواهد بود كه چگونه مى توان بر گرما كه اجازه يافته است تا پيروزى نهايى را از آن خود كند . یا بی عدالتی بزرگ را جبران کند \_ فشار آورد تا از سلطه ی همه جانبه ی خود دست بردارد. جهان از حالتي خنثي آغاز مي شود، نه از يک حد extreme. اگر این همان اندیشه ای نباشد که آناکسیمندر از آن آغاز کرد، اندیشهای که موجب شد او آپایرون را آرخه بداند نه آب یا چیزی دیگررا، در این صورت ما در تفسیر وی به واقع شکست خورده ایم و شانس كمترى براى موفقيت داريم.

1.Princ. Sap.183 f. قطعاً، چنانکه کرنفورمی گوید، «انهدام متناوب دست کم بخش بزرگی از انسانها به وسیلهی آتش و سیل در اندیشهی یونآنیان ریشهای عمیق دارد.» ۱۸

# منشاء حيات حيواني و انساني

پس از تشکیل کیهان به وسیله ی جدا شدن اضداد، یا عناصر از یکدیگر و یافتن جایگاه شایسته ی خود، مرحله ی بعدی، ظهور حیات حیوانی است. این مرحله با سازگاری چشمگیر (و کاملاً جدا از اندیشه های دینی یا اسطوره ای) تبیین شده است؛ و گفته شده است که ظهور حیات حیوانی از همان فرایند «جدا شدن» ناشی می شود که حاصل عمل گرم و خشک بر روی سرد و مرطوب است: زیرا حیات از عنصر مرطوب از طریق عمل گرمادهی خورشید بر روی آن ناشی می شود. این نظریه با این عقیده ی پایدار مرتبط بود که حتی در جهان فعلی، حیات دبه صورت خود به خودی» از ماده ی گرم گندیده ناشی می شود، عقیده ای Dr. W. می شک بر مشاهده – یا چنانکه دکتر دبلیو. پی. دی. وایتمن .Dr P. D. Wightman گفته است، بر ویک مشاهده - مبتنی است، که وتنها . مشاهده ی آشنا، ولی بد تفسیر شده، در آب و هوای گرم است. ۲ اقوال موجود در این باره چنین است:

(الف) هیپولیتوس، دد، ۲، ۶، ۶ (۸۱۱): «او می گوید که موجودات زنده از تبخیر عنصر مرطوب به وسیلهی خورشید ناشی می شوند؛ و این که انسان در اصل به موجود دیگری، یعنی به ماهی، شبیه بود.» (ب) آثتیوس، کتاب پنجم، ۲، ۴ ( ۸۳۰): «آناکسیمندر می گوید که حیوانات نخستین در رطوبت پدید آمدند و به وسیلهی پوشش های<sup>۲</sup> خاردار پوشانده شده بودند، اما همچنانکه رشد می کردند، در بخش نحشکتر ظاهر شدند، و پوشش خود را انداختند و به مدت کوتاهی زندگی کردند."» (ج) [پلوتارک] جُنگ ( ۸۱۰، ادامهی قطعه ای که در ص ۸۴ و ص ۶۳ نقل شد): «او می گوید که در اصل انسان از جاندارانی به شکل دیگر زاییده شده بود، زیرا در صورتی که جانداران دیگر غذای خود را به

1.Growth of Scienctific Ideas, 14.

پیدایش خود به خودی در نظر ارسطو امری بی چون و چراست (اما برای او ناخوشایند است، زیرا با تئوری او درباره ی کارهای طبیعت ناسازگار است)، و عقیده ای است که در اروپای قرن نوزدهم طرفدارانی داشت. رک: Guthrie, In the Beginning, 41 f. جی. ای. ویلسون در 59 Before Philosophy می گوید که زارعین مصری جی. ای. ویلسون در 59 یا Before می گوید که زارعین مصری منوز به قدرت حیات بخش موجود در گل و لای نیل عقیده دارند. (هر دوی این نویسندگان اخیر، توضیحاتی درباره ی این عقیده نقل کردهاند.) ۲. Stromateis همان کلمه ای که در فقره ی نقل شده در ص ۴۸ در بالا، از جُنگ KR, 141, در مورت متفاوتی زندگی کردند و (یعنی: بر روی زمین). رک: , 141.

۷.

به سرعت می یابند، تنها انسان به دوره ی شیرخواری طولانی محتاج است؛ از این رو، اگر انسان از آغاز به صورت کنونی خود بود، نمی توانست زنده بماند.»

ارجاع به منشاء انسان طبيعتاً دلبستكي خاصى است. تا اينجا چیزی نداریم که با این فرض ناسازگار باشد که آناکسیمندر تکام ، تدریجی انسان را، بر زمینه ای داروینی، از انواع جانداران آبزی توصیف مي كند. به واقع، اين بيان هيپوليتوس، كه «انسان در آغاز شبيه جانداري دیگر، یعنی ماهی بود، خود به خود جایی برای تفسیر دیگر باقی نمی گذارد. با وجود این، به نظر می رسد این تفسیر همان چیزی نیست که منظور آناکسیمندر است. پلوتارک در کتاب مسایل مجلس مهمانی Questiones Conviviales) می گوید: انسان در آغاز در درون ماهی زاییده شد، وی این معنا را از طریق مقابله ی آن با این دیدگاه یدیرفتنی تر که انسان ها به ماهیان مرتبطند، روشن تر می کند. در این کتاب، میهمانان در مورد عادت پرهیز از خوردن گوشت ماهی براساس زمینه های دینی بحث میکنند. یکی از آنان ها مثال هایی از مردمی می آورد که گوشت ماهی نمی خوردند، زیرا آنها پوسٹیدون Poseidon را به عنوان پرورش دهنده و نیا می پرستیدند، و مانند شامیان Syrians عقیده داشتند که انسان از عنصر مرطوب به وجود آمده است. یلوتارک ادامه می دهد: ۹ به این دلیل، آنها ماهی را به عنوان خویشاوند و برادر خوانده foster-brother حرمت می داشتند، و بدین ترتیب فلسفهای معقول تر از فلسفهی آناکسیمندر ابراز می داشتند؛ زیرا آناکسیمندر ماهی و انسان را در یک طبقه قرار نداد، اما گفت که انسان در آغاز در ماهی زاییده شد، و به شیوه ی سگ ماهیان galei پرورش یافت و قادر شد تا در جست و جوی خود برآید، سپس انسان در خشکی ساکن شد. و درست همان طور که آتش ماده ای را می بلعد که آتش را فروزان می کند و پدر و مادر آتش است (چنانکه نویسنده ای که عروسی کیوکس در هسیود را اضافه کرده است نیز می گوید)، به همین ترتیب آناکسیمندر، که ماهی را پدر و مادر مشترک انسان ها می داند، انسان را از خوردن ماهی منع می کند.ه<sup>۱</sup>

کنسورینوس Censorinus نویسنده ی لا بین از همین مستله شر روشن تری به دست می دهد (۷،۱۷، ۸۳۰):

 جمله ی اخیر، جمله ای آشفته است. منطق این جمله مستلزم این است که اگر آناکسیمندر «درست مثل» آتش عمل می کند، باید ماهی خورد یا خوردن آن را توصیه کند. همچنین این امر دلیلی رضایت بخش است که چرا فلسفه ی آناکسیمندر کمتر از فلسفه ی شامیان یا دیگران، επιεική («انسانی») بود. بی تردید پلوتارک درباره ی عادات واقعی غذایی آناکسیمندر چیزی نمی داند. اما به هر حال محتمل است که آناکسیمندر مثل اغلب مردم، از خوردن ماهی پرهیز نمی کرده است و دیگران را نیز از خوردن آن منع نمی کرده است، زیرا مدرکی که بر آن دلالت کند اصلاً وجود ندارد. با وجود این، به نظر می رسد که در معنای سلبی διέβαλε πρόs تردید نیست، و به هر حال چه بسا کسی دوست داشته باشد که آن را چنین معنا کند «او [با ماهی] به عنوان غذا بر خورد بدی داشته. رک:

7270 άπωθεν ήμας πρός έκει να τα πάθη διαβάλλοντες and 809 F πρός την κακίαν διαβαλούμεν αύτούς.

اگر متن درست باشد، باید این را نشان دهد که آناکسیمندر خوردن ماهی را بد می دانست، زیرا این عمل، شبیه عمل آتش در بلعیدن اصل و منشاء خود است، و «نامعقولیت» فلسفه ی وی این است که منع مذکور را با این ایده ی عجیب توجیه می کند که انسان از ماهی به وجود آمده است. اگر چنین باشد، پس مقصود آناکسیمندر خوب بیان نشده است. آناکسیمندر اهل میلتوس گفت که به عقیده ی وی وقتی آب و خاک گرم شدند، ماهی یا دیگر جانداران شبیه ماهی، از آنها پدید آمدند. انسان در درون این جانداران شکل گرفت و تا رسیدن به حد بلوغ در درون آنها ماند؛ سپس سرانجام مرد و زن ظاهر شدند در حالی که قادر بودند غذای خود را به دست آورند.

از این رو به نظر می رسد که نظریه ی آناکسیمند راین است که جنین های انسان در درون بدن های موجوداتی ماهی سان رشد کردند و سرانجام در شکل مرد و زن ظاهر شدند. شرح وی از این موضوع، اولاً از این فرضیه استنتاج می شود که همهی حیات از رطوبتی نشأت گرفته است که تحت تأثیر گرمای خورشید بوده است، و انسان نیز صرفاً مرحلهای از تکامل جهان به وسیله ی تأثیر متقابل اضداد در یکدیگر است. این نظریه را ظاهراً مشاهده و یا دانش برگرفته از مصریان و شرقیان نیز تأیید نیز می کرده است. بنابراین، نخستین جانداران باید قادر به زندگی در محيط مرطوب، و شايد بيشتر شبيه خاريوست دريايي بوده باشند. نوزاد انسانی به سختی می تواند در این شرایط زنده ماند مگر آن که محافظت های خاصی از او به عمل آید، و در این جاست که مثال سگماهی galeus به عنوان راه حلی ممکن برای این مسئله، در ذهن آناکسیمندر آمده است. galeus بر سگ ماهی یا کوسه اطلاق می شود، و یلوتارک در تفسیر تأثیر بدر و مادر سگ ماهیان galei می گوید (De Soll. Anim. 982 C): «آنها تخم می گذارند، و سپس خود جاندار را به وجود مى آورند، البته نه در بيرون، بلكه در درون بدن خودشان؛ و از نوزاد

پرستاری می کنند و سپس وضع حمل می کنند به نحوی که این امر برای نوزاد تولدی ثانوی محسوب می شود. سپس وقتی نوزادان بزرگتر می شوند آنها را رها می کنند.» پلوتارک بسیار روشن تر از این درمادهی مجت به نوزادان، ۴۹۴ الف می نویسد: وسگ ماهیان، به ویژه نوزاد خود را دوباره می زایند، اول می گذارند آنها رشد کنند و غذا خورند، آنگاه آنها را برمی گردانند و در زهدان خود جای می دهند.»

بی شک انواعی که پلوتارک در ذهن دارد عبارت است از سگ ماهی بی مو (mustelus levis) به تعبیر ارسطو: γαλεòs ὁ λεĩos)، یک گونهی زایایی که دموضوع یکی از معروفترین توصیفهای ارسطوست و مثال مشهور دانش تشریحی اوست.» ارسطو به این ویژگی مهم آنها اشاره میکند (تاریخ حیوان، ۵۶۵b۱) که انوزاد به وسیلهی بند نافی که به زهدان متصل است رشد میکند، به نحوی که جنین در تمام مراحل خود، مانند جنین چهارپایان دیگر، از این طریق تغذيه مي كند. بند ناف طولاني است، و به بخش زيرين زهدان متصل است (هر بند نافی به وسیلهی بادکش sucker می چسبد)، و همچنین به وسط اندام جنین، جایی که کبد قرار دارد، نیز متصل است.، ارسطو همچنین این عقیده را می پذیرد که «سگ ماهیان قادرند نوزادان خود را بیرون آورند و دوباره در درون خود برند» (۵۶۵۵۲۴)، عقیدهای که تا قرون وسطی دوام داشت. برنت (EGP, 71, n. 2) فکر میکند که مقصود آناکسیمندر از این تشبیه، جزییات تشریحی جفت و بند ناف

<sup>1.</sup>D'Arcy Thompson, Glossary of Greek Fishes, 41. برای اطلاعات بیشتر در این باره، رک: Thompson s. v. γοιλεόs.

بوده است، و لازم نیست آن را با عقاید دیگر مرتبط دانست. و شخص هر اندازه هم به کشف اینگونه وفاداری به پدیدهی مشاهده شده، در مرحلهی جوانی فلسفهی طبیعی یونانی علاقهمند باشد، به نظر نمی رسد که آناکسیمندر عقیدهای را طرد کرده باشد که هنوز ارسطو جداً بدان قایل بوده است، عقیدهای که بی تردید بهترین توضیح را برای هدف آناکسیمندر فراهم می آورد.<sup>۱</sup>

بس از تمام این بحثها، باید خاطرنشان کرد که ظاهر γαλεός در ارجاع پلوتارک به آناکسیمندر بر این تصحیح نسخهی خطی متن مبتنی است که می خواند: ΔΚ, crit. n. ad loc. (رک: .۵۷ παλαιοί) این بی معناست، و ممکن است تصحیح فوق، قطعی تلقی شود، به ویژه از آن جهت که تفاوت دو کلمه برای نسخه نویس، شاید بیش از تفاوت بین حمایت که این تشبیه از آن خود آناکسیمندر نیست، بلکه ساختهی پلوتارک است تا بر که این تشبیه از آن خود آناکسیمندر نیست، بلکه ساختهی پلوتارک است تا بر نظریهی آناکسیمندر پرتوی افکند. البته این نظر ممکن است، اما من نمی توانم در این نکته با کریک موافق باشم که وبعید است، آناکسیمندر دانش لازم برای این تشبیه را داشته باشد. ساکنان سواحل دریاها احتمالاً دربارهی زندگی ماهیان بیش از مردم عادی عصر خود ما می دانسته اند.

# ٨

كائناتجو

دیدگاههای گزارش شدهی آناکسیمندر دربارهی کائنات جو، پرتو بیشتری بر اصل سازگاری او میافکند که بنابر آن، پدیدههای جهان فعلی را باید بر عمل کردهای همان نیروها و فرایندهایی نسبت داد که در آغاز، به جهان شکل دادهاند. این امر به ویژه از تبیین وی دربارهی باد آشکار می شود، که باد را جریانی از هوا یا هوای متحرک می داند.

(الف) آئتیوس (۸۲۴): «باد جریانی از هواست، و زمانی رخ می دهد که ظریف ترین [و مرطوب ترین] عناصر، به وسیلهی خورشید به حرکت درآیند [یا به مایع تبدیل شوند].» (دلیل کروشه ها پس از این خواهد آمد.) (ب) هیپولیتوس، رد، کتاب اول، ۶، ۷ (۸۱۱): «بادها زمانی پدید می آیند که ظریف ترین بخارهای هوا جدا شوند، و با هم گرد آیند و به حرکت در آیند؛ باران حاصل تبخیر از زمین به وسیلهی عمل خورشید است.ه<sup>۱</sup>

همان طور که اُ. گیلبرت O. Gilbert گفته است (نظریدی کائنات جو، ۵۱۲)، یادداشت مختصری که آئتیوس دربارهی عقیدهی آناکسیمندر در مورد بادها دارد به واقع ترکیبی است از گزارشهای تئوفراستوس از تبیین آناکسیمندر درباره یبادها از یک سو، و باران از سوی دیگر. مقایسه یاین گزارش با گزارش هیپولیتوس نشان می دهد که فرایند کیهانی جدا شدن گزارش با گزارش هیپولیتوس نشان می دهد آب از خاک جدا شد، خورشید آب را بخار کرد و اتمسفر را پدید آورد. از آن جا که وجداشدگی هنوز تداوم داشته است، بخار نیز به دو جوهر از آن جا که وجداشدگی هنوز تداوم داشته است، بخار نیز به دو جوهر منگین تر (مرطوب تر). اولی به حرکت در می آید و باد را پدید می آورد، و دومی باران را به وجود می آورد. به واقع تأثیر حرارت پیرامون در رطوبت مرکزی است که موجب ظهور حیات می شود.<sup>۲</sup>

 . این قرائت قطعی نیست. آنچه در این جا ترجمه شده عبارت است از: τῆs ἐκ yῆs ὑπὸ τοῦ ἡλίον ἀνοιδισομένηs.

رک: به یادداشت دیلز در این باره: Dox. 560. 10, Gilbert, op. cit. 406, n. ۲. این نظریه، شباهت ظاهری به نظریهی ارسطو دارد، و از این رو ممکن است از منابع مشایی متأثر باشد. ارسطو بعد از تقسیم بخار، به دو نوع بر بخار خشک و بخار مرطوب، چنین ادامه می دهد (کائنات جو، ۹۱۱ ۴۶۰۹): «بخاراتی که مقدار زیادی رطوبت داشته باشد، منشاء باران است، در صورتی که بخارات خشک منشاء و جوهر بادهاست. اما ارسطو پیش می رود و تأکید می کند که، به محض این که هوا به باد (بخش سبک و خشک) و ابر بارانی (سنگین و مرطوب) تقسیم شده است، این دو بخش، و به ویژه باد، موجب پدید آمدن رعد و برق شده است. از این رو آئتیوس (۸۲۳) در فصل مربوط به رعد و برق و شهاب سنگها meteorites و گردبادهای دریایی waterspouts و گردبادها whirlwinds مینویسد:

آناکسیمندر می گوید که علت همه یاین پدیده ها باد است. هنگامی که باد در ابرهای فشرده محبوس می شود و به سبب سبکی اش به طرف بیرون فشار می آورد، سپس پاره شدن ابرهای فشرده صدا می دهد و برخورد با تاریکی ابر موجب پدید آمدن نور می شود.

چنین می نماید که در جریان «جدا شدگی» هوا به باد و ابر، بعضی از گونه های سبک تر و ظریف تر خود را چنان در احاطه ی کامل

از آنجا که این دو نوع بخار مشخصاً تفاوت دارند، بنابراین جوهرهای طبیعی باد و باران نیز متفاوتند، و ارسطو بر این مبنا از کسانی انتقاد می کند که می گریند جوهر واحد، یعنی هوا، است که وقتی به حرکت (۲۵۷۵µ٤۷۵۷) در آید باد می شود، و هنگامی که فشرده شود (۲۵۷۵۲۵µ٤۷۵۷) باران می شود. این دیدگاه اخیر، ناچار دیدگاه آناکسیمندر وحدت گرای است، که نظریهی جدا شدگی ۵۳۵۴۸۵۵ پیش رونده از جوهر آغازین واحد وی این نتیجهی ضروری را در خود گنجانده است که جوهر تشکیل دهندمی باد و باران در نهایت یکی است. رک: کائنات جو ۲۴۹۹۳، که در آن می گوید، ممان مردم باد را به عنوان ۵۶۵۵۷ کانات جو ۲۴۹۹۳، که در آن می گوید، همان مردم باد را به عنوان گذان ۲۵۵۵ ناکتیف می کنند، و همچنین رک: آئتیوس می داند و آن را توضیح می دهد.

 جملات مختصرتر را می توآن در هیپولیتوس (۹۱۱) و سنکا (۹۲۳) یافت.
 کان (۸۱۵ می دهد که چگونه آریستوفانس در نمایشنامهی ابرها (۲۰۴-۴۰) این نظریه را بازسازی کرده است. گونه های فشرده تر می یابند که نمی توانند به آسانی فرایند وجمع آمدن» با گونه های مشابه را کامل کنند. نتیجه یاین پدیده، انفجار شدید ابر هاست، که ما آن را به صورت رعد و برق درک می کنیم.

### یادداشت اضافی: «جهان های بی شمار»

عقیده ی آناکسیمندر درباره ی وجهان های بی شمار ، موضوع مباحثات بغرنج و دشوار بوده است. جای طبیعی این بحث قبل از این بود، اما پیچیدگی این بحث و ارجاعات ناگزیر مکرر به منابع یونانی باعث شد که آن را به تعویق اندازیم و در ضمیمه بحث کنیم. بحث مفصل در این باره مستلزم جمع و بررسی بسیار دقیق اقوال است، جمع آوری و بررسی ای بسیار دقیق تر از آنچه در کتابی عمومی امکان دارد؛ اما نشان دادن نکاتی درباره ی این موضوع و تأثیر آن در تاریخ عمومی اندیشه ی یونان باستان، به هر حال، ارزش دارد.

از منابع مابعد ارسطویی چنین برمی آید که آناکسیمندر به وجود απειροι κόσμοι (جهانهای بی شمار) یا απειροι

ούρανοί (آسمانهای بیشمار) عقیده داشته است. (در سیمیلیکیوس، دربارهی آسمان، ۲۰۲/۱۴، عبارت چنین است: άπειρ οι τῶ πλήθει). پرسش اصلی در این است که از نظر زمانی یکی از یی دیگری است یا اینکه به معنای وجود انبوهی بی شمار از جهانهای هَمّ بود در جسم گستردهی آپایرون است؟ تسلر در دفاع از جهان های واحد متوالی و پایان ناپذیر استدلال می کند. برنت (EGP, 58 ff) بر این تفسير اعتراض ميكند و به شدت از اين نظريه دفاع ميكند كه آناکسیمندر باید به وجود جهانهای بی شمار هم بود معتقد بوده باشد. نستله، ویراستار تاریخ فلسفهی یونان تسلر پس از مرگ وی، با استدلالهای برنت قانع شده است (.ZN, 312, n). سپس کرنفورد در ۱۹۳۴، در مقالهای در فصل نامهی کلاسیک classical Quarterly (۱۹۳۴، ص ۱۶-۱)، از دیدگاه تسلر دفاع کرده است، و شواهد را دوباره بررسی کرده و استدلالهای جدیدی برله جهانهای واحد زماناً متوالي أورده است.

بدبختانه خود ارسطو در این باره رأی مشخصی ندارد. او هیچ جا آموزهی άπειροι κόσμοι من مشخصی آر مشخصا به آناکسیمندر نسبت نداده است. وی در دربارهی آسمان (۳۰۳b۱۰) در بحث از فیلسوفانی که فقط به یک عنصر قایل اند، «خواه آب باشد یا هوا یا آتش یا جوهری رقیق تر از آب و غلیظ تر از هوا»، می گوید که به قول آنها «این عنصر نامتناهی است و ۲۵۰۵ من منظور ارسطو از جهان را دربر می گیرد)؛ اما، حتی اگر بگوییم که منظور ارسطو از جهان را دربر می گیرد)؛ اما، حتی اگر بگوییم که منظور ارسطو از فقره، آناکسیمندر را در ذهن داشته است یا نه.

بنابراین، همهی شاهدان ما در این باره به زمانهای بعد تعلق دارند، و مستقیماً به ارسطو باز نمی گردند. این شاهدان یا (الف) απειροι οὐρανοί و هم δύρανοί منوجوه مار به آناکسیمندر نسبت می دهند. شاید آوردن مجموعهای از κόσμοι را به آناکسیمندر نسبت می دهند. شاید آوردن مجموعهای از فقرات موجود در این باره در اینجا مفید باشد، هر چند بعضی از این فقرات را قبل از آن که مبنای پژوهش بیشتر قرار دهیم، باید در خود متن بررسی کنیم.

(a) Aët. ap. Stob. (A 17): 'Α. απεφήνατο τούς ἀπείρανούς Θεούς.

اما در اصول plactica عبارت چنین است:

τούς αστέρας ούρανίους θεούς

رک:کرنفورد،همان،ص ۱۰.

(b) (i) simpl. Cael. 615. 15 (A 17): ἅπειρον δὲ πρῶτος ὑπέθετο, ίνα ἕχη χρῆσθαι πρὸς τὰς γενέσεις ἀφθόνως. καί κόσμους δέ ἀπείρους ουτος καὶ ἕκαστον τῶν κόσμων ἐξ ἀπείρον τοῦ τοιούτου στοιχείον ὑπέθετο ὡς δοκεῖ.

(ii) Simple. Cael. 202. 14 (در ديلز - كرانتس نيست) :

۱. برنت (EGP, 55 f) می گوید که عنصر میانجی اشاره است به آپایرون آناکسیمندر، و استوکس Stocks در ترجمه ی خود از برنت پیروی کرده است، اما بسیاری از محققان فی المثل، تسلر و دیلز بر ضد این تشخیص برنت هستند. در مورد استدلال های مخالف در این باره رک: ویرایش راس از فیزیک ارسطو، ص ۴۸۲. οί δὲ καί τῶ πλήθει ἀπείρους κόσμους, ὡς Α. μὲν ἄπειρον τῶ μεγέθει τὴν ἀρχήν θέμενος ἀπείρους ἐζ αὐτοῦ τῶ πλήθει κόσμους ποιεῖν δοκεῖ, Λεύκιππος δὲ καί Δημόκτιτος ἀπείτους τῶ πλήθει τούς κόσμους ἐν ἀπείρω τῶ κενῶ καί ἐζ ἀπείρων τῶ πλήθει τῶν ἀτόμων συνίστασθαί φησι.

به نظر میرسد که کاربرد ۵۵۴۶ در این دو فقره نشان دهندهی تردید قطعی سیمپلیکیوس در موافقت است. در فقرهی اول، استدلال بر این که آپایرون از نظر مقدار نامحدود است، ممکن است اصلاً از آن خود آناکسیمندر نباشد. (ص ۳۷ در بالا).

(iii) Simpl. Phys. 1121. 5 (Α 17): οἱ μὲν γὰρ ἀπείρους τῶ πλήθει τούσ κόσμους ὑποθέμενοι, ὡς οἱ περί `Α. καὶ Λεύκιππον καί Δημόκριτον καί ὕστερον οἱ περὶ `Επίκουρον, γινομένους αὐτούς καί φθειρομένους ὑπέθεντο ἐπ̓ ἅπειρον, ἅλλων μέν ἀεἰ γινομένων ἅλλων δέ φθειτομένων, καί τήν κίνησιν ἀἴδιον ἔλεγον.

این بیان که جهان های بی شمار «بعضی همواره به وجود می آیند، و بعضی دیگر از بین می روند»، هم بر توالی زمانی دلات می کند و هم بر کثرت مکانی. اتمیان البته به هر دو عقیده داشتند. عبارت قبلی، «که جهان های بی شمار را چنان فرض می کرد که به طور مداوم به وجود می آیند و از بین می روند»، در صورتی مناسب آناکسیمندر خواهد بود که او در هر زمان به یک جهان واحد عقیده داشته باشد. در این جا او به سادگی با اتمیان به عنوان قایل به جهان های بی شمار دسته بندی می شود، اما در (ii) سیمپلیکیوس به درستی یادداشت میکند که جهان بینیِ اتمی از دو جهت متفاوت بود:(الف) از جهت قول به فضای خالی و (ب) از جهت قول به وجود اتم های بی شمار.

(iv) Aëtius (A 14): 'A .... φησίτῶν ὅντων ἀρχὴν εῖναι το ἅπειρον. ἐκ γὰρ τούτου πάντα γιγνεσθαι καὶ εἰs τοῦτο πάντα φθείρεσθαι. διὸ καὶ γεννᾶσθαι ἀπείρους κόσμους καὶ πάλιν φθείρεσθαι εἰs τὸ ἐξ οῦ γίγνεσθαι.

این فقره، به تنهایی، بر جهان های متوالی، و نه جهان های هم بود، دلالت دارد.

(V) Aëtius (A 17): Α., Αναξιμένης, Αρχελαος, Διογένης, Λεύκιππος, Δημόκριτος, Έπίκουρος ἀπείρους κόσμους ἐν τῶ απείρω κατὰ πᾶσαν περιαγωγήν.

(چنین است استوبایئوس. پلوتارک مجعول فقط دموکریتوس و

اپیکوروس را ذکر می کند و به جای περίστασιν ، περιστασιν دارد.) روشن است که پس از آن که اپیکوروس آموزهی اتمی درباره ی جهانهای بی شمار در فضای نامتناهی را عمومیت بخشید، این تمایل به وجود آمد که این دیدگاه را در همه ینظریه های فیزیکی قدیم تر نیز بخوانند. سیمپلیکیوس، درباره ی آسمان، ۲۰۲/۱۳، در برابر عقیده ی بخوانند. سیمپلیکیوس، درباره ی آسمان، ۲۰۲/۱۳، در برابر عقیده ی آناکسیمنس به κόσμον κόσμον ترست عقیده آناکسیمندر به آناکسیمنس به میشاند. در این باره رک: کرنفورد، همان، ۵. به علاوه، همان طور که کرنفورد گفته است، پلوتارک مجعول نه تنها ملطیان را از جرگه یقایلان به جهانهای بی شمار حذف می کند، بلکه از ۳۵٬۵۵۵ می کند، بلکه از ۳۵٬۵۵۵ مخن می گوید (که مطمئناً باید شامل آناکسیمندر نیز باشد) که به وجود یک جهان واحد عقیده داشته است.

کلمات (περίστασιν περιαγωγήν یا) περίστασιν κατὰ πᾶσαν περιαγωγήν بسیار مبهماند. برنت که معتقد است آناکسیمندر به جهانهای بی شمار هَمْ بود عقیده داشته است، و این جهانها به صورت ستارگان، دیدنی هستند، چنین ترجمه می کند: «به هر جهت نظر کنیم»؛ اما تسلر به وجهی بسیار معقول تر چنین ترجمه می کند: «در هر حلقه» (از کون و فساد).

(Vi) Aëtius (Α 17): τῶν ἀπείρους αποφηναμένων το ὑς κόσμους ΄Α. τὸ ἴσον αὐτούς ἀπέχειν αλληλων, Έπίκουρος ἅνισον εἶναι τὸ μεταξὺ τῶν κόσμων διάστημα.

در زیر به اهمیت این جمله اشاره خواهد شد.

(Vii) Cicero, N.D.I, 10, 25 (A 17): Anaximandri outem opinio est nativos esse deos longis intervallis orientes occidentesque, eosque innumerabiles ese mundos.

(Viii) Augustine, Civ. Dei. VIII, 2 (A 17): Non enim ex una re sicut Thales ex umore, sed ex suis propriis principiis quasque res nasci putavit, Quae rerum principia singularum esse credidit infinita, et innumerabiles mundos gignere et quaecumque in eis oriuntur; eosque mundos modo dissolvi modo iterum gigni existimavit, quanta aetate sua manere potuerit, necipse aliquid divinae menti in hsirerum operibus tribuens.

این فقره، خود به خود با ایده ی جهان های واحد متوالی ناسازگار نیست، اما بی تردید منبع آگوستین در این دیدگاه سهیم است که آناکسیمندر به جهان های بی شمار به همان معنای اپیکوری قایل بوده است.

من قبلاً (ص ۴۲ یادداشت ۲) به این مشکل مفسران بعدی اشاره کردم که آیا آپایرون آناکسیمندر را باید جوهری بسیط تلقی کرد یا جوهری مرکب. اندیشهی وی برای تشخیص دادن ناسازگاری آن بسیار ابتدایی است.

(c) (i) Simpl. Phys. 24. 16 (A 9): λέγει δ'αὐτὴν μήτε ὕδωρ μήτε ἅλλο τι τῶν καλουμένων είναι στοιχείων, ἀλλ' ἑτέραν τινὰ φύσιν ἅπειρον, ἐξ ῆς ἅπαντας γίνεσθαι οὐρανοὺς καί τοὺς ἐν αὐτοῖς κόσμους.

(ii) Hippol. Ref. I, 6, I (A 11): οῦτος ἀρχὴν ἕφη τῶν ὅντων φύσιν τινὰ τοῦ ἀπείρου, ἐξ ῆς γίνεσθαι τοὺς οὐπανοὺς καὶ τὸν ἐν αὐτοῖς κόσμον.

اگر هیپولیتوس در مفرد نوشتن «κόσμον متن تئوفراستوس را درست بازسازی کرده باشد، در این صورت ممکن است معنای آن، چنان که دیلز \_ کرانتس گفتهاند، وجهان های در آنها و نباشد، بلکه ونظم نهفته در آنها و باشد. (دیلز، عقایدنگاری ، ۱۳۲ و بعد، بعد از ستایش هیپولیتوس به عنوان وبهترین نساخ ، نسخه ی دست نویس را به κόσμονs تبديل مى كند تا بافقرات (i) و (iii) سازگار آيد.) (iii) Plut. Strom. (A10): τὸ ὅπειρον ... ἐξ οῦ δή φησι το ὑς ο ὑρανο ὑς ἀποκεκρίσθαι καὶ καθόλου το ὑς ὅπαντας κόσμους.

این فقره، که در آن جهان ها «بی شمار» تلقی شده اند، و کلمات κ αύτο το αύτο در آن نیامده است، و در آن αύτα ντας از αυρανου به κόσμους منتقل شده است، با تصور اتمیان از جهان های بی شمار سازگار است. اما سیمپلیکیوس و هیپولیتوس با قرار دادن κόσμα در منازگار است. اما میم رسد که جهان های بی شمار را منکرند (کرنفورد، همان، ۱۱).

به طور کلی، «بررسی دقیق سُنّت عقایدنگاری نشان می دهد که بیشتر مطالب بازمانده در این باره، از ارسطو و تئوفراستوس گرفته شدهاند، و در آنها коσµоد جانشین ۵نه۲۵۷۷۵ شده است و اکثر آنچه شنیدهمی شود دربارهی متعوی مقریک کرنفورد، همان).

کلمات ٥٠٥٩ می کوشند تا آناکسیمندر را تفسیر کنند به کار می برند، مانند کلمه ی کوشند تا از یک معنا دارند. این شاید بیشتر محتمل است تا این که بگوییم آناکسیمندر ۲۵۵۵ را در معنای جهان یا کیهان به کار نبرده است. این کلمه در اصل به معنای «نظم» است، هرچند از همان روزگاران باستان معنای آن با معنای «آرایش» پیوند خورده است. (نظم، در چشم یونانیان، به معنای شیء زیباست.) زیرا، از نظر متفکر یونانی، شایان توجه ترین چیز جهان عبارت است از نظمی که (بیشتر از هر چیز در پدیده های جهانی مانند حرکات خورشید و ماه و ستارگان) به نمایش می گذارد، و این نظم به طور کاملاً بنیادی با آشوبی مقابل می نشیند که به عقیده ی وی بر این نظم مقدم است، از این جاست که این کلمه به تدریج در معنای «نظم جهان» و سرانجام در معنای «جهان» به کار رفت. این امر به تدریج رخ داد، و فقراتی وجود دارد که تعیین اندازه ی پیشرفت معنای آن کلمه در آن فقرات بسیار دشوار است (فی المثل، پاره ی ۳۰ هراکلیتوس)؛ اما بعید است که کلمه ای که این چنین کاربرد خشکی داشته است، قبل از قرن پنجم پ. م بدون ابهام به معنای جهان فهمیده شده باشد. با این حال، امپدکلس این کلمه را در اواسط همان قرن چنین به کار برده است. ۲. هر آنچه آناکسیمندر نوشته باشد، منابع ما که تفسیر هستند، آن را نقل نکرده اند.

کلمهی ۲۵۵۹۵ در نوشته های فلسفی متأخر به معنای (الف) نظم جهان، کیهان؛ و (ب) قلمرو مجزا در درون نظم جهان می باشد. نحویان می گویند که هومر، جهان (۳۵ م۵۲) را به پنج ۲۵۹۵۵ تقسیم کرده است: οὐρανόs و آب و هوا و خاک و الیمپوس Olympus. (نمونه های دیگر در کرنفورد، همان، ۱).

oύρανόs (اورانوس) را به سه معنا به کار بردهاند. ارسطو این سه معنا را در دربارهی آسمان(۲۷۸b۹ و بعد) آورده است:(۱) خارجی ترین پیرامون جهان؛ (۲) آسمانها به طور کلی، از جمله به معنای مسیر ستارگان ثابت و سیارهها و خورشید و ماه، که گمان میکردند در

Kahn, Anaximander, 219-30

۱۰ امپدکلس، پارهی ۱۳۴ و ۱۳۵. دربارهی بحثی کلی و خوب در مورد این کلمه،رک:

ترازهای متفاوت قرار دارند، و برخی به زمین واقع در مرکز نزدیک ترند و برخی از آن دورترند؛ (۳) کیهان به طور کلی. این امر قطعاً برای توجیه ادعای کرنفورد کفایت می کند که «عقایدنگاران، در برخورد با جملاتی که از تئوفراستوس درباره یکثرت κόσμο، یا oùpavoí استخراج شده بودند، ممکن بود در معنای این کلمات تردید کنند.»

خلاصهی دیدگاه کرنفورد، که در اینجا به عنوان معقولترین دیدگاهی که تا به حال ارائه شده است عرضه شد، این بود که زمانی که آناکسیمندر، بی هرگونه تردید (تعبیر یونانی هر چه باشد)، دربارهی كثرت جهان هاى نامتناهى سخن مى گفت، مقصودش جهان هاى واحد متوالی در زمان بوده است. وقتی از ۵٬۵۵ ۵٬۵۳۵ نام می برد و، في المثل، مي كويد كه آنها خدايان هستند، جهان هايي غير از آنجه ما در یک آن می توانیم در آن وارد شویم، در نظر نداشته است. جملاتی که به طور مبهم به جهان هاى بى شمار دلالت دارند (مثلاً، جملهى (vi) (b) در بالا)، یا جملاتی که شیوه ی بیان آنها چنان است که گویا آن ایده را ارائه نمی کند، از ابهام بین οὐρανοί و κόσμοι نشأت می گیرند. مسئول این ابهام تثوفراستوس نيست، بلكه اين ابهام در اين فرض ها ريشه دارد كه اپیکوریان با آموزه یا اتمیان درباره ی جهان های بی شماری که در نقاط مختلف فضاي نامتناهي به نحو تصادفي قرار دارند، عموماً أشنايي داشتهاند.

اگر بپذیریم که آناکسیمندر به آموزهی جهانهای واحد متوالی عقیده داشته است، آنگاه، لازم نخواهد بود کاری را که کرنفورد انجام داده است به عمل آوریم، یعنی عبارت پاره ی شفاهی آناکسیمندر را به حساب آوریم (درباره ی این پاره در ص در بالا بحث کرده ایم). به نظر می رسد بیان پاره ی مذکور، که بنابر آن اشیاء در آنچه از آن پدید آمده اند نابود می شوند زیرا باید یکدیگر را عادلانه پاداش دهند، یک آهنگ حلقوی و فصلی را توصیف می کند که بیانگر جهانی واحد است، نه بیانگر جذب دوباره ی اجزای از هم جدا شده در آی ایرون نخستین. اما آناکسیمندر عقیده داشته است که جهان منظم، همان طور که آغازی داشته است، نابود نیز خواهد شد، و بدین ترتیب، آناکسیمندر این جهان منظم را با آی ایرون، که فنانا پذیر است، مقابل می نشانده است. بی تردید این است معنای بیان آنتیوس ((i) (d) در بالا) درباره ی دارد.

این بیان مأخوذ استوبائیوس از آئتیوس که، آناکسیمندر منامید، به دیدگاه مربوط به ملقه مای بی شمار آتش، که ستارگانند، راجع است، حلقه هایی که از شکافته شدن کُرهی نخستین آتش که جهان را در آغاز آن احاطه کرده بود، نتیجه شده است. از این رو κονραγο، یعنی به این معنای ارسطویی هر یک از آسمان های بسیار، نامیدن آنها طبیعی است، آسمان هایی که اجرام آسمانی را حمل می کنند. یونانیان تا زمان آناکسیمندر فکر می کردند که فقط یک اورانوس واحد وجود دارد و این اورانوس البته

 ۹. جانشینی عبارت ۵υρανίουs در روایت پلوتارک را، همان طور که کرنفورد پیشنهاد کرده است، می توان تفسیر کلمات دیگر دانست. اگر چنین باشد، تفسیر فوق تفسیری درست است. خداست، و این عقیده از زمان پیدایش خدایان هسیود و دیگران شناخته شده بود. این اورانوس واحد در نظریه ی جهان شناسی اصیل و شگفت آناکسیمندر شکافته شد و بسیار گردید، و این به اندازه ی کافی معقول است که آناکسیمندر هم بر این واقعیت تأکید کند که اینک هم καταρα مناک وجود دارند و هم ایده ی الهی بودن شان را حفظ کرده اند، مخصوصاً از آنجا که عقیده ی دیگری، که تا زمان افلاطون و ارسطو و پس از آنها دوام آورده بود، این بود که ستارگان الهی اند. هنگامی که آناکسیمندر به هنگام سخن گفتن از آنها گزارش کرد که وآسمان ها عده های اجرام آسمانی می شوند، و هم می می می دوسیه ی آنها ممکن است منطقه یا مناطقی از جهان منظم شوند که به وسیله ی آنها احاطه شده اند و کر نفور د، ۱۱).

برنت در همزبانی با بعضی از عقایدنگاران که گفتهاند آناکسیمندر به وجود همزمان بسیاری از جهانهای مشابه جهان ما عقیده داشته است، که در بیکرانی آپایرون پراکنده اند، خواه برحق بوده باشد خواه نه، مطلبی گفته است که قطعاً با شواهد موجود در دسترس ما در تضاد است. یعنی، این که این جهانهای بی شمار عبارتند از خود ستارگان. ستارگان بخش هایی از این کیهان هستند، که از نخستین پوشش خارجی آن تشکیل شده اند.

اگر آناکسیمندر گفته باشد که توالیِ نامحدودی از جهان های واحد وجود دارد، و از گشته منبک شقیای تعداد زیادی از دوایر آسمانی که ما به عنوان ستارگان می بینیم حرف زده باشد، پس روشن است که او زبان را طوری به کار بسته است که اگر عقایدنگاران پیشاپیش وسوسهی سوء تعبیر داشته باشند، زبان وی در معرض بدفهمی است. وجود چنین وسوسهای را این حقیقت ثابت کرده است که اتمیان قرن پنجم به وجود جهانهای بی شمار هم زمان در فضای نامتناهی قایل بودهاند، و وقتی میگویند آناکسیمندر نیز چنین عقایدی داشته است (رک: (v), (v)) در بالا)، به واقع او را در پیوند با آنها و اخلاف اپیکوری آنها می یابیم. بیان مابعد اپیکوری و شگفتانگیزی که در بالا (vi) (b) نقل کردم، و نشان دهندهی این است که نویسنده به فاصلهی مکانی می اندیشد و نه به فاصلهی زمانی (و تا آنجا که به اپیکوروس مربوط می شود، وی بی تردید درون جهان intermundia را در ذهن داشته است)، ابهامی را که در مورد κόσμοι و κόσμοι پیش از این مطرح کردیم، به خوبی منعکس میکند. درواقع، فاصلههای ουραοί [اورانوس های] آناکسیمندر (خورشید تا ماه، ماه تا ستارگان، ستارگان تا زمین) برابر، و نُه برابر قطرهای زمین است (کرنفورد، ۱۲). در جملهی سیسرون ((vii) (b)) تصمیم گیری در این باره بسیار مشکل است که آیا طول فاصله ها longa intervall زمانی است یا مکانی، اما در هر صورت منبع او احتمالاً از نظریه ی اپیکوری متأثر است.

میدانیم که عقیده یا تمیان به جهان های بی شمار از ایده ی آنها درباره ی ماهیت جسم و مکان سرچشمه می گیرد. نه تنها شاهدی از این ایده ها در آناکسیمندر وجود ندارد، بلکه می توان گفت که قبل از قرن پنجم، تمایز فلسفی روشنی بین جسم و فضای خالی تشخیص داده نشده بود، و این تمایز نتیجه ی نقّادی های پارمنیدس از سیستم های قدیم تر بود. وحدت گرایان نخستین همه هستی (۲۵ ۲۵) را با فوزس نخستین، که در نظر آنها جسم مادی بود، یکی می دانستند. منطق آنها بیشتر از این پیش نرفت، اما پارمنیدس گفت، درنتیجه اگر جسم مادی همه ی آنچه را موجود (۳۵ ۲۵) است تشکیل می دهد، پس آنچه جسم نیست، وجود ندارد، یعنی، فضای خالی نا۔ موجود (۳۵ (۱۳) است. در مقابل این استدلال پاسخ نادادنی (زیرا این استدلال در آن زمان چنین در نظر می آمد)، تأکید بر وجود فضای خالی مستلزم شجاعت چشمگیر لئو کیپوس و دمو کریتوس بود، و آنها نیز فقط با اصطلاحات پارادکسیکال توانستند بر آن تأکید کنند. «آنها گفتند که نا۔موجود کمتر از موجود وجود ندارند.»

آنها ضمن این که حق سخن گفتن از فضای خالی به مثابه امری متمایز از هر شکل ماده را به خود می دادند، درصدد برآمدند تا نشان دهند چنین فضایی باید نامتناهی باشد، و برای این کار از استدلال هایی استفاده کردند که امروزه در نظر ما استدلال هایی روشن اند، اما احتمالاً قبلاً چنین نبوده اند. ۲ آنها گفتند که در این فضای نامتناهی، تعدادی نامتناهی از اتمها با اشکال متفاوت وجود دارند که بی هدف در هر جهت در حرکتند. اگر این اتمها در بخشی از این خلاء نامتناهی، جهان منظم پدید آورند، در این صورت این فرض که آنها در جای دیگر چنین جهانی پدید خواهند آورد بسیار نامعقول خواهد بود، هر چند

- τὸ μὴ و خلا را τοῦ ὄν ارسطو، متافیزیک ، ۹۸۵b۴ و بعد. آنها ملا ۲οῦ ὅν و خلا را τοῦ μὴ διὸ καί οὐθὲν μᾶλλον τὸ ὅν τοῦ μὴ ὅντοse λναί نامیدند: φασιν. φασιν
- ۲. بعضی از استدلال هایی را که ارسطو در ذیزیک (۲۰۳۵۲۳) تکرار کرده است، از اتمیان گرفته است. ۱۹

بي ترديد همهي جهانها cosmoi عيناً مثل جهان ما نخواهند بود.'

تصویری که آناکسیمندر از واقعیت ارائه میکند با این تصویر اتمیان بسیار فرق دارد، و، چنانکه امروزه بر ما روشن است، مرحلهی بسيار ابتدايي انديشه را بيان مي كند. آپايرون او فضاى خالى نيست، بلكه جسم است، و علاوه بر این، جسمی است زنده و الهی. این حقیقت اخیر پشتیبانی است بر این فرض که او آپایرون را دقیقاً از نظر وسعت نامتناهی تصور نمی کرده است. قبلًا دیدیم که وی تصور دقیقی از مفهوم نامتناهی مکانی نداشته است، و علاوه بر این، اصولاً برای اندیشه ی هر یونانی مشکل بود که امری الهی را از نظر وسعت نامتناهی تصور کند. مسلک وحدت وجودی کسنوفانس تمام امور الھی را به مثابه یک کُره مطرح کرد، و قلمرو الوهیت هنوز در ارسطو به شکل کُروی نزدیک است، کسی که οὐρανós را الهی می داند و می گوید که شکل کُروی، به سبب کمالش، تنها شکل مناسب آن است. درست همانطور که زمین در مرکز جهان کُروی قرار دارد، به همان ترتیب ممكن است أناكسيمندر به طور مبهم تصور كرده باشد كهجهان به مثابه یک کل از درون یک آپایرون الهی و کُروی ناشی می شود و در آن نابود می گردد. می گویم ابه طور مبهم تصور کرده باشد، زیرا علی رغم عقلانیت بسیار سیستم وی، چنان به نظر می رسد که گویا آناکسیمندر این مسئله را صرفاً به این دلیل پذیرفته است که ذهن یونانی هنوز آماده نبود دربارهی لوازمات مفاهیم نامتناهی یا عدم نامتناهی بودن مکان ىحثكند.

۸۴۰ هیپولیتوس، دد. کتاب اول، ۲،۱۳، دموکریتوس، ۸۴۰.

(کریک در 6-121 KR, درباره ی مسئله ی جهان های بی شمار در فلسفه ی آناکسیمندر بحث کرده است. او به طور مختصر استدلال می کند که حتی مفهوم جهان های متوالی و هَمْ بودْ نیز برای آناکسیمندر پذیرفتنی نیست. یگر در ویرایش دوم (I, 159 هم بودْ نیز برای آناکسیمندر پذیرفتنی نیست. یگر در ویرایش دوم (I, 159 هم بود نیز برای آناکسیمندر که برخلاف رأی قبلی اش، تحت تأثیر استدلال های اثر مندولفو که برخلاف رأی قبلی اش، تحت تأثیر استدلال های اثر مندولفو که برخلاف رأی قبلی شده است. رک: Kahn, آن هَمْزمان در فلسفه ی آناکسیمندر قایل شده است. رک: Kahn,

بخش دوم

آناکسیمنس

#### ١

## تاريخ و نوشتهها

آناکسیمنس، جوانترین معاصر آناکسیمندر، نیز در حدود اواسط قرن ششم فعال بود و احتمالاً هنگامی که ایونیا پس از شکست پادشاه لیدیایی به دست کوروش پادشاه ایران تغییر فرهنگ داده بود، آناکسمینس مردی جوان بود. او را دوست و شاگرد و جانشین آناکسیمندر توصیف کردهاند. دیوگنس لائرتیوس (کتاب ۲، ۳) میگوید که آناکسیمنس دبه سبک ساده و موجز ایونیانی نوشته، و هر چند دیوگنس این سند را از منابع خود برگرفته است، همین سند به ما

 مسئله ی تاریخ دقیق آناکسیمنس دشوار است. رک: G. B. Kerferd in Mus. Helv. 1954, 117-21.
 کرنفرد در ص ۱۲۱ هنگامی که پیشنهاد می کند که واژه ی ٤٢٥، ٤٢٥ بر چیزی بیش از همانندی با آناکسیمندر دلالت ندارد، به نظر می رسد این واژه را بدون دقت لازم بررسی کرده است. اجازه می دهد فرض کنیم که آثار فیلسوف در دوره ی یونانی مآبی هنوز وجود داشته است. این نظر دیوگنس را می توان در مقابل بعضی شرحهای تثوفر استوس بر زبان تا اندازه ای شعرگونه ی آناکسیمنس نشاند، و تفاوت سبک شاید نشان دوگونه رهیافت معمولی و علمی آناکسیمنس باشد. چیزی درباره ی اضداد متنازع مانند نیروه ای متخاصم یا دپاداش دادن و بی عدالتی و از وی شنیده نشده است.

#### ۲

## هوا به مثابه آرخه

آناکسمینس، مانند آناکسیمندر، هنوز کاملاً به سُنّت وحدتگرای متعلق بود. یعنی، تنها تبیین پذیرفتنی درباره ی ماهیت اشیاء هنوز این بود که شخص نشان دهد چگونه دهمه ی اشیاء از امری واحد پدید میآیند و در همان دوباره منحل می شوند ۲ - این عقیده در چشم جهان یونان به شاعران افسانه ای شان مانند موسائیوس Musacus باز می گردد (دیوگنس لاثر تیوس، یکم، ۳). اهمیت اصلی سیستم آناکسیمنس عبارت است از کنار گذاشتن آبلیرون غالباً بی نام آناکسیمندر و دلایلی که او را به انتخاب آرخه ی دیگری برای همه ی اشیاء رهنمون شدند. آرخه دیگر چیزی نبود که به واسطه ی نشان ویژماش شناخته شود و به شیوه ی بغرنج اندیشه ی یونان باستان با صفت و حرف تعریف و توصیف گردد - گرمایی، سرمایی، بیکرانی. چنانکه دیدیم این امور، کیفیات نبودند، بلكه اشيابي مكيف بودند، اما آناكسيمنس براي آرخداش مستقيماً نامي جوهری انتخاب کرد. آرخه ی او هوا بود. شاید اندیشه ی او فراتر از اندیشهی آناکسمیندر رفت. بیکران، هنگامی که دحدهایی، به خود می یذیرفت و به صورت اضداد مقید جهان درمی آمد دیگر بي كران نبود، اما هوا قابليت دارد فشرده شود يا رقيق گردد، گرمتر يا سردتر شود، و با وجود اين، همان جوهر باقي بماند كه بود. هر چند تمایز آگاهانه هنوز در آینده صورت خواهد گرفت، ما گامی به تمایز جوهر و کیفیت نزدیک تر هستیم، تمایزی که ارسطو به غلط فرض کرد که کاملاً در ذهن اسلاف آناکسیمنس حضور داشته است. اب وجود این، آناکسیمندر در آرخه دانستن یکی از صورت های شناخته شدهی ماده برای صورت های دیگر کدام مشکلات را احتمالاً احساس کرده بود؟ شاید بهترین نقطهی شروع بررسی آناکسیمنس این کلمات كوريل بيلى cyril Bailey باشد (Greek Atomists and Epieurus, 17):

در نظر اول چنین به نظر میرسد که پس از بصیرت بی نظیر آناکسیمندر، آناکسمینس گامی به عقب به سوی این ایده برداشته است که جوهر نخستین یکی از اشیاء شناخته شدهی تجربه است و بدین ترتیب دهوا، را انتخاب کرده است. اما بررسی دقیق نظریهی او نشان می دهد که کار وی نسبت به کار تالس، و حتی نسبت به کار خود آناکسیمندر، به واقع پیشرفت بوده است.

 ۲. لازم نیست فرض شود که تالس این گام را برداشت، حتی اگر او آرخه را نامیده باشد نه ۲۵ نامیده باشد نه ۲۵ نوری دار آناکسیمندر امری دشوار بود. دریافتن این پَسْرفت ظاهری چندان دشوار نیست، زیرا این خود موفقیتی عقلانی بود که فهمیده شد که همهی صورت های شناخته شدهی تجربی ماده باید در یک پایه باشند، به نحوی که اگر اصلاً جوهر نخستین واحدی وجود داشته باشد، باید کاملاً آغازین و خنثی باشد و هیچیک از حالات محسوس اشیاء نباشد، جوهری که همهی اشیاء دیگر از آن برآمده باشند. چرا آناکسیمنس دوباره به یکی از صورت های شناخته شدهی ماده برگشت، و چگونه می توان گفت که او در این کار نسبت به آناکسیمند ر به پیشرفتی واقعی دست یافت؟

#### ٣

# فرض های ناخودآگاه

برای مطرح کردن انگیزه هایی که آناکسیمنس را به انتخاب هوا رهنمون شدند، ممکن است به عمل آوردن ملاحظه ای کلی در این جا سودمند باشد، ملاحظه ای که زمانی قطعاً باید، درباره ی ماهیت تفکر فلسفی عموماً و درباره ی فیلسوفان نخستین خصوصاً، به عمل آید. این ملاحظه هر چند تازه نیست، ضرورت دارد آن را همواره در خاطر داشته باشیم. فلسفه (و علم) از دو منبع متفاوت توسعه یافتند. چیزی وجود دارد که می توان آن را به درستی عنصر علمی نامید و آن عبارت است از ترکیب مشاهده با تفکر عقلای خود آگاه، که گمان فیلسوفان این است که از این شیوه استفاده می کنند و این شیوه اغلب تنها عاملی است که مورخین بدان توجه می کنند. اما به واقع هیچ انسانی فقط از مشاهده و تفکر عقلانی استفاده نمیکند. عامل دوم را فرض های ناخودآگاهی فراهم میآورند که حتی ممکن است از هر چیز دیگری در پدید آمدن سیستم نهاییِ شخص مؤثر باشند.

زيرا تحت اين عنوان است كه تفاوت فرد با ديگران يديد مي آيد. ويليام جيمز تاريخ فلسفه را به مثابه گسترش عظيم رويارويي خُلق و خوی انسانی توصیف کرده است. خُلق و خو دلیلی عموماً مشخص نيست، و فيلسوف درباره ي نتايج خود فقط بر دلايل غير شخصي تأكيد دارد. با وجود این، خُلق و خوی وی بیش از هر مقدمه ی عینی دیگر به او قدرت می بخشد. دفیلسوف احساس می کند انسان هایی که خُلق و خوی آنها با خُلق و خوی او متفاوت است با سرشت جهان هُمْ خوانی ندارند و در دلش آنها را بی صلاحیت و در اشتغال فلسفی دخارج از گود، می داند، حتی اگر توانایی استدلال آنها از او بسی برتر باشد... از این رو، در بحثهای فلسفی ما نوعی ریاکاری بروز میکند؛ و از قدرتمندترین مقدماتمان ذکری به میان نمی آید. (پراگماتیسم، ۴). اشخاص دیگری نیز ملاحظات مشابهی دارند، فی المثل، نیچه در فراسوی نيک ديد مي گويد هر فلسفه ي بزرگ دخواستگاه خود را آشکار مي کند، و نوعی خاطرمنویسی ناخودآگاه و ناخواسته است. افلاطون و ارسطو در این که خواستگاه فلسفه را میل به دانش می دانستند در اشتباه بودند؛ به واقع استفاده از دانش به مثابه یک ابزار، انگیزهی دیگری داشت. علط بودن این بَرْنَهاد را، همچون بسیاری از بَرْنَهادهای دیگر، می توان با افراطی خواندن آن نشان داد، اما حقیقت بسیاری در آن وجود دارد.

 ۲. ترجمه فارسی، عبدالکریم رشیدیان، انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی، تهران، ۱۳۷۰، ص ۱۸. ترجمه این فقره از من است م.
 ۱۰۹

ما فعلًا در نظر نداریم به اینگونه فرض های ناخودآگاه بیشتر بهردازيم. روشن است که جهت گیری خُلق و خو، فی المثل، در تمایل شخص به تفسير ديني يا ماترياليستي جهان تأثير فراوان خواهد داشت، و ممکن است هنگامی که آماده می شویم تا درباره ی تفاوت دو سُنّت اصلی در فلسفهی یونان باستان، یعنی سُنّت ایونی و سُنّت ایتالیایی یا فیثاغوریان، بحث کنیم موجب نگرانی های فراوان گردد. اما علاوه بر هوس بازی های خُلق و خوی فردی، نوع دیگری از پیش فرض ها وجود دارد که انسان ها به درون آن متولد می شوند، پیش فرضی که در ماهیت زبانی نهفته است و انسان مجبور است به کار بندد ـ «شالوده ی تصورات رایج برای مردم هر فرهنگ خاص، عمومی است و هرگز بر زبان نمی آید، زیرا بدیهی انگاشته می شود. ۱ این تصورات و مفاهیم سُنّتی (یا ممکن است این مفاهیم نوعی نگرش جدید باشد که در اثر فشار تاريخ اخير شكل گرفته است، چنانكه اگزيستانسياليست، يس از جنگ ۱۹۳۹ شکل خاصی از آن را برگرفته اند) در هر دوره ای نیرومند هستند، اما در سیستمهای فلسفی یونان باستان نسبت به بسیاری از میستمهای دیگر نقش خود را آزادانهتر ایفا کردهاند، همهی سیستم های بعدی اسلاف خود را داشته اند. آنها با ارزیابی و شکل دادن

1.F. M. Cornford. See The Unwritten Philosophy, viii, and cf. also W. A. heidel, Harv. Class. Stud 1911, 114:

اینگونه دیدگاه های مشترک طبیعتاً موضوع بحث نیست. درست به این دلیل که این دیدگاه ها از آن جا که پیش فرض های هرگونه تأمل را تشکیل می دهند، بنابراین همواره مورد غفلت اند، هر چند استنتاج هایی را که از آنها به عمل می آید، منعکس می کنند... . این واقعیت است که تاریخ ایده ها را مشکل می کند.

به میستمهای دیگر آغاز می کنند.اما ملطیان اسلاف فلسفی نداشتند. ایده هایی که ذهن ملطیان را قبل از مبادرت به فعالیت فکری خود آگاه بُر ساخته بودند، همه به طبيعت و كاركرد جهان مربوط مي شدند و از اندیشه های ماقبل فلسفی استنتاج شده بودند و در اسطورمها ریشه داشتند، و شاید گفتن این به چیزی نیرزد که تنها ادبیاتی که آنها با آن آشنا بودند، ادبیات شعری بود. به علاوه، محدودیتهای زیان که هر فلسفهای کم و بیش با آن درگیر است، به ویژه بر آنها سنگینی می کرد، زيرا آنها از امتياز جديد آشنايي با چند زبان برخوردار نبودند. درجهي عقلانیتی که بدان دست یافتند، حیرتانگیز است. صرف نوشتن به صورت نثر، گامی بزرگ به جلو بود. به واقع اگر بر تأثیر زمینههای اسطورهشناسی عمومی در ملطیان تأکید کنیم، بر ضد چیزی سخن گفته ایم که این مردان با مطرح کردن مشکلاتی که اسطوره شناسی به آنها یرداخته بود درصدد برآمدند به جای تخفیف توانمندی عقلاتی شان بر آن بیغزایند. در عین حال جهان بینی ای که ملطیان با آن رشد کردند در اندیشهی آنها تأثیر داشت، و حتی گاهی کلید فهم جنبههای غیر عقلانى سيستم أنهاست.

این مطلب می تواند در مراحل گوناگون پژوهش ما سودمند افتد. در مورد آناکسیمنس، من معتقدم که دو دلیل موجب شد او هوا را آرخد انتخاب کند، یکی از این دو دلیل برخواسته از یک رشته اندیشههایی است که او پیوسته دنبال میکرد و دیگری ناشی از پیشفرض های ناخودآگاهی است که او از دیدگاههای عمومی و رایج زماناش به ارث برده بود.

## تېيين تغيير: رقيق شدن و غليظ شدن

٤

می گویند هوا به همان معنا آرخه بود که بیکران آناکسیمندر بود، یعنی به این معنا که، همه ی اشیاء از آن پدید آمدهاند و دوباره در آن منهدم می شوند. (مثلاً، آئتیوس، B۲؛ هیپولیتوس A۷) اما مسئلهای که آناکسیمنس مخصوصاً به آن علاقه مند بود عبارت بود از فرایند رخ هادن این تغییرات. اگر ماده همواره در حالت نخستین اش باقی نمی ماند، آیا امکان دارد یک تبیین طبیعی توضیح دهد چرا، یا دست کم چگونه، ماده به صورت های گوناگونی تغییر و توسعه می یابد که در جهان منظم فعلی یافت می شود؟ این پرسش از نحوه ی فرایند مذکور، در گزارش سیستم وی اهمیت فراوان دارد، و می توان نتیجه گرفت که او معتقد بوده است اسلافش نتوانستهاند از این فرایند تبیینی

1.4

رضايت بخش به دست دهند.

تصور آناکسیمندر از حالت نخستین ماده آمیزهای از اضداد بوده است، آمیزمای آن چنان کامل که ویژگی های فردی اضداد کاملاً در آن نایدید بوده است به نحوی که نمی شد گفت آنها وجود دارند؛ در نظر خود آناکسیمندر، آیایرون واحد بود. ظهور بعدی اضداد نتیجهی فرایند جداشدگی بود، فرایندی که از حرکت ازلی زهدان زنده ناشی می شد که ماهیت حرکت آن در هیچیک از منابع ما معین نشده است. این حدسی عالى و درخشان بود، اما حدسى من عندى. به علاوه، هر چند اين مطلب در اثر نیروی ایده یجدید برای آناکسیمندر تردید آمیز بود، و او در نظر داشت که کلمهی ekkrisis یا apokrisis (جدا شدن) معنای خالص علمی داشته باشد. ما وقتی تشخیص میدهیم که آناکسیمنس در موقعیتی نبود که به نفادی این مطلب بپردازد، باید دست کم چیز دیگری را به خاطر داشته باشیم. قبلاً دیدیم (صص و بعد در بالا) که این تصور درباره ی آفرینش کوسموس به عنوان جدایی آنچه قبلاً درهم آمیخته بود، در جهان شناسی های شعری و اسطوره ای باستان یونانی و غیر یونانی ریشه دارد. مثالهای فراوانی وجود دارد که نشان دهد برخی تمایلات ذهن انسانی در پس آن تصور وجود داشته است. و این همان پیش فرض های سُنّتی است که از آنها سخن گفتم، و به سختی می توان گفت که این پیش فرض ها در متفکری عقلاتی، مانند آناکسیمندر، در تأکید بر دجداشدگی، به مثابه فرایند اساسی پیدایش جهان، تأثیر نداشته است.

آناکسیمنس چنین انتقادی نکرده است، اما او دست کم ضمن

تأکید بر خصیصهی من عندی بودن فرض آناکسیمندر، و خاطرنشان می کند که تبیین او از اشکال متغیر اشیاء از فرایند شناخته شده و شناختنی طبیعت کمک نمی گیرد. در تبیین جهان منظم به وسیلهی علل طبیعی (به نظر می رسد که او چنین استدلال کرده است)، شخص باید منشاء این نظم را در فرایندی نشان دهد که امروزه نیز در تغییر دادن صورتی از ماده به صورت دیگر هنوز در کار است. آنچه آناکسیمنس پیشنهاد می کند، درست چنین فرایند طبیعی است، یعنی رقیق شدن rarefaction

ارسطو در فیزیک (۱۸۷۵ میلسوفان قبل از خود را به دو دسته تقسیم می کند: عده ای از فیلسوفان جوهر اساسی اشیاء را واحد می دانند و آن را آب، هوا، آتش یا جسم بینابین می دانند و بقیه ی اشیاء را از طریق فرایند رقیق شدن یا غلیظ شدن از آن پدید می آورند؛ عدمای دیگر فرض می کنند که اضداد در یک اصل واحد وجود قبلی داشته اند که سپس می توانند از آن جدا شوند. بنابراین، «واحد» این عده به واقع امری مرکب است، و ارسطو نه تنها امپدکلس کثرت گرای و آناکساگوراس، بلکه آناکسیمندر را نیز - که ذهن تحلیلی ارسطو نمی تواند وحدت حقیقی آزیک می تواند و را تصدیق کند - از این عده می تواند و حدت حقیقی

ارسطو از میان دسته اول کسی را اسم نمی برد، اما بی شک قدیم ترین فیلسوفی که فرایند رقیق شدن و غلیظ شدن را به او نسبت داده اند آناکسیمنس است، که خود ارسطو انتخاب هوا به عنوان اصل

نخستین از سوی او را تأیید کرده است (متانیزیک ، ۹۸۴۵۵). تئوفراستوس در فقرمای از تاریخ فلسفه اش تا آنجا پیش می رود که این تبيين پيدايش را فقط به آناكسيمنس نسبت ميدهد، بياني كه سيمپليکيوس خود را مجبور مي بيند که براساس مرجعيت ارسطو آن را تصحیح کند، زیرا به گفتهی وی، ارسطو در فقرمای از نوشتههایش همهی متفکرانی را که چنین می اندیشیده اند گنجانده است. از این رو، در صحت گفتهی تثوفراستوس می توان اندکی تردید داشت. چرنیس نشان داده است که ارسطو در اینجا، برای سازگار کردن [رأی] فيلسوفان قديمتر با نگرش خود، طبقهبندىاش را بيش از اندازه ساده کرده است. احتمالاً، همانطور که تسلر پیشنهاد کرده است، تثوفراستوس ۲ در فقرمای که سیمپلیکیوس نقل کرده است فقط ايوني هاي قديم را در ذهن داشته است، زيرا او قطعاً يذيرفته است كه ديوگنس آيولونيايي در قرن بعد در اين جهت از آناکسيمنس پيروي کرده است. اما دست کم نمی توان شک کرد که او گفته است وفقط آناکسیمنس، و نمی تواند مقصود او از این عبارت (چنانکه دیلز ییشنهاد کرده است) صرفاً این باشد که آناکسیمنس نخستین کسی است که این نظریه را یدید آورد. این مطلب روشن بوده است و از این رو

1.Simpl. Phys. 149. 32, Cherniss, Acp, 49 ff., 55. در اینجا دست کم موردی هست که تئوفراستوس در آن بردموار از ارسطو تبعیت نکرده است. یادداشت مک دیارمید (,1953, 1953, ۳۰ مربوط 143, ۳۰ 72 مطالب این یادداشت به بَرْنَهاد وی بسیار بیشتر از آن مربوط است که در پایان در یادداشتی عرضه شود) نمی تواند این حقیقت را تغییر دهد. ۲. نه سیمپلیکیوس، چنانکه مک دیارمید (همان جا) به غلط از تسلر نقل می کند. سیمپلیکیوس احساس کرده است که نیازی به انکار وی در این خصوصنیست.

میمپلیکیوس در جای دیگر نظریهی آناکسیمنس را چنین توصیفمیکند:

(الف) فيزبک، ۲۴/۲۶، ۵۵: فآناکسيمنس اهل ميلتوس، پسر يوروستراتوس، همکار آناکسيمندر، نيز جوهر زيربنايي نامتناهي واحدی را برای اشياء اثبات میکند، اما نه مانند جوهر آناکسيمندر با ويژگي نامتعيّن، بلکه جوهر متعيّن، زير او آن را هوا مینامد و میگويد که با رقيق شدن و غليظ شدن به صورت جواهر مختلف درمی آيد. اگر رقيق شود، آتش میگردد؛ و اگر غليظ شود، اول باد، مپس ابر، و چون بيشتر غليظ شود آب، سپس خاک و سنگ می شود. هر چيز ديگر از اينها تشکيل میگردد. او همچنين حرکت ازلی را می پذيرد، که به واقع علت تغيير است.

شرح هیپولیتوس نیز آشکارا سرانجام به تئوفراستوس باز می گردد، اما بیان آن متفاوت است و بعضی اطلاعات بیشتری رااضافه می کند.

(ب) هیپولیتوس، رد، کتاب اول، ۷، ۱، ۸۷: آناکسیمنس، یکی دیگر از ملطیان و پسر یوروستراتوس، می گوید: آرخه عبارت است از هوای نامتناهی، که همهی آنچه پدید می آید یا در گذشته پدید آمده است یا در آینده پدید خواهد آمد، از جمله خدایان و موجودات الهی، از آن پدید می آیند. هر چیز دیگر از ثمرات<sup>۱</sup> آن پدید می آید. حال، شکل هوا تقریباً چنین است: وقتی هوا کاملاً یکسان پخش شود (یا یک شکل شود: όμαλώτατος) نامریی است، اما در اثر گرما و سرما و رطوبت و جنبش، مریی می گردد. وقتی رقیق یا غلیظ شود شکل های مریی متفاوت به خود می گیرد. وقتی کاملاً پراکنده شود، آتش می شود. باد، همان هواست که فشرده و غلیظ شده است، و وقتی هوا متراکم (تحت اللفظی: نمدین <sup>۲</sup> felting) شود، ابر از آن پدید می آید. تداوم این فرایند آب را تولید می کند، و غلیظ شدن بیشتر، خاک را به وجود می آورد، در حالی که سنگها حاصل غلیظ ترین شکل است. از این رو، مهم ترین اجزاء پیدایش عبارتند از اضداد، یعنی گرم و سرد.

بخش اول این فقره را، بی تر دید باید همواره با گزارش سیسرون خواند.

(ج) سیسرون، آکادمیکا ، کتاب دوم، ۳۷، ۱۱۸، ۹۹: «پس از آناکسیمندر، شاگردش آناکسیمنس هوای نامتناهی را اصل گرفت، که ثمرات آن، اشیاء معین هستند. این اشیاء عبارتند از خاک و آب و آتش، و از اینها همه چیز دیگر پدید می آید.»

ابتدا برای رهایی یافتن از یک نظریهی پُر زحمت و کوچک باید

- ۱. ترجمه لغوی: اولاد offspring. احتمالاً معنای دوگانهی genesis [پیدایش] (پدید آمدن به طور کلی، و زایش جزیی) هنوز در تفکرات مربوط به پیدایش جهان تأثیر دارد.
- ۲. میلتوس، از مراکز مشهور صنعت نساجی بود، که می توان حتی تشبیه ساده ی طاق درخشان (پر متاره) به «کلاه نمدی کوچک» (πιλίον) ازسوی آناکسیمنس را نیز از این طریق توجیه کرد.

گفت که به نظر می رسد که این بیان عجیب هیپولیتوس که هوا ابتدا داولاد، خود را دارد و، سپس هر چيز ديگر از اين اولاد يديد مي آيد، به وسیلهی گویندهای در سیسرون بیان شده باشد. «اولاد» هوا عبارتند از عناصر دیگر، یعنی خاک، آب، آتش و هر چیز دیگر از آنها ساخته مى شود. اين بيان، دربارەي تشكيل جهان دو مطلب را مطرح مىكند: اول، تشکیل عناصر از هوا در اثر رقیق شدن و غلیظ شدن آن و دوم، توليد چيزهاي دېقيه، به وسيلهي آنجه بايد عمدتاً طبيعت زنده تلقي شود. در این مورد بعضی این احتمال ضعیف را دادهاند که آناکسیمنس در توفيق به تبيين حتى پيدايش سنگ از هوا در اثر فرايند رقيق شدن و غليظ شدن بايد نياز به فرايند دوم را نيز به خوبي احساس كرده باشد، و بنابراین، تئوفراستوس در مقام سرچشمدی عقایدنگاری، مسئولیت خواندن تئوری بعدتر عناصر چهارگانه یا داجسام بسیط، و ترکیب آنها را در آناکسیمنس برعهده دارد. این تئوری که امپدکلس آن را صورت بندی کرد و ارسطو آن را برای تبیین تغییر پذیرفت، در آن زمان اصلاً تدوین نشده بود.این تئوری از نقد پارمنیدس و از به کنار گذاشتن اختیاری موقعیت وحدت گرای استنتاج شده است. اما نمی توان گفت که این تئوری ناگهان اختراع شده است. آناکسیمندر با مطرح کردن تضاد نخستین بین گرم و سرد، تر و خشک، مقدمات ظهور این تئوری را آماده ساخت. همهی شواهد نشان این است که هر چند بی شک اضداد دیگری نیز مطرح بودند، این چهار ضد مذکور به عنوان عوامل مربوط به پیدایش جهان، تقدم متمایزی داشتند. دیدیم که آناکسیمندر با چه هماهنگیای عمل گرم و خشک را روی سرد و تر اعمال کرد تا

منشاء هرچیز، از شکلگیری زمین و ستارگان تا زایش نخستین حیوانات را تبیین کند. چرنیس بسیار فراتر می رود هنگامی که می گوید (ACP, 55): إنه الضداد، أناكسيمندر نه اضداد هيچ كدام از پيش از سقراطیان، مجموعهی واحدی از عوامل متضاد نبود، بلکه تعداد بی شماری از اجزاء فیزیکی بود. به علاوه، چنانکه دیدیم، آناکسیمنس با معرفي كردن هوا به عنوان آدخه، به جاي اين كه به وسيلهي ويژگي هاي مهم آن با صرف تعريف و صفت، آن را توضيح دهد در جهت تميز بين جوهر و تأثیر آن گام برداشت. هنگامی که ناسازگاری های فرضیهی وحدت گرای آن چنان آشکار بود که نمی شد از آنها چشم پوشید، الگوی چهار قسمتی، که امپدکلس آن را به جای سیستم اسلافاش نشاند، تنها خواستار این بود که در موقعیت نهایی قرار داده شود. این توجیه بسیار محتمل تر از این است که بگوییم آناکسیمنس در قول به این که نخستین نتایج شکل گیری هوا، آتش و آب و خاک بودند از آناکسیمندر پیروی کرده است، و این که هر چند «عناصر» ارسطویی یا **دریشههای، امپدکلسی هنوز به آینده مربوطاند، این سه (آتشین و** مرطوب و سرد به تمام معنی) از دیدگاه آناکسیمنس تقدم خاصی داشتند، چنانکه برای اسلاف اسطوره پرداز او، اورانوس و گایا و اکثانوس نخستین موجودات الھی بودند. ۱

 رک: کان، آناکسیمندر ، ۱۳۳ و بعد، که درباره ی خواستگاه ایده های عناصر و اضداد بحث مفصلی دارد. او در ص ۱۴۹ می نویسد: «ملطیان قرن ششم هر اصطلاحی به کار برده باشند، این قطعیت دارد که مفهوم آنها از جهان طبیعی بالقوه بر دیدگاهی درباره ی خاک و آب و هوا و آتش به مثابه داعضاء یا «نسبت های جهان مشتمل بوده است. یا وجود این، بنابر شرحی در میمپلیکیوس، که کان نیز چند صفحه بعد آن را یادداشت می کند (۱۵۴، ۱۱۹ البته از اینجا نتیجه نمی شود که پس از آن که این اجزاء شکل گرفتند، فراینددیگری در کار شد تا اجزای جهان طبیعی را پدید آورد.<sup>۱</sup> آنچه را آناکسیمنس در این باره گفته است، نمی دانیم، زیرا منابع ما دربارهی دیدگاه های او دربارهی خواستگاه طبیعت آلی organic کاملاً ساکت هستند. احتمالاً او در این باره چیزی ندارد که با شرح متشخص و خلاق آناکسیمندر سنجیدنی باشد.

ارسطو می گوید (متلیزیک، ۹۸۴۵۵): «آناکسیمنس و دیوگنس (اهل آپولونیا) هوا را مقدم بر آب و درواقع منشاء اجسام بسیط دانستند.» فرایندی که اجسام بسیط از طریق آن از هوا استنتاج می شوند، ساده است، و نیاز ندارد که عقایدنگاران توضیحاتی بر آن بیفزایند. آناکسیمنس هوا را انتخاب کرد، زیرا به نظر می رسد فکر می کرد که هوا در حالت مربی اش، مانند هوای جو، به دلیلی در طبیعی ترین حالت خود است، و اگر به خودی خود رها شود، مانند تکمای لاستیک که نه کشیده شود و نه تحت فشار قرار گیرد، همواره به یک حال خواهد ماند. اما هوا به خود واگذار نشده است، زیرا آناکسیمنس با آناکسیمندر در مسلم فرض کردن حرکتی جاویدان هم رأی است، حرکتی که حالت (به اصطلاح خود آناکسیمنس به قول هیپولیتوس) ویک شکل ه هوا در اثر

یادداشت ۲)، بررسی ملطیان هنوز چندان جامع نبوده است، و آناکسیمنس در میان دمحصولات نخستین، هوا، باد و ابرها و سنگها را نیز گنجانده است. (کتاب من قبل از آن که کتاب کان درآید، نوشته شده است.)

آن به هم میخورد و در جاهای متفاوت رقیق و غلیظ می شود و درنتیجه، اشکال گوناگون مریی به خود می گیرد. این برای آناکسیمنس پدیده تجربی آشکاری بود که هوا در روز سرد به صورت مریی مه درمی آید، و این که تداوم همان فرایند موجب می شود که مه یا ابر منجمد شود و به صورت باران یا دیگر اشکال آب درآید؛ و ما هنوز هم به آن فرایند ناخوشایند آشنا در بعضی بخش های انگلستان، که طی آن هوا آب می شود و از دیوار خانه ها به صورت قطره می چکد، غلیظ شدن می گوییم. وقتی آب گرم شود، فرایند معکوس رخ می دهد و ابتدا به صورت بخار مریی درمی آید و سپس با هوای نامریی درمی آمیزد. آناکسیمنس با توسعه دادن این فراینده ای آشنا چنین فرض کرد که هوا از یک سو از طریق انجماد بیشتر، خاک و سنگ می شود و از سوی دیگر از طریق رقیقتر شدن بیشتر، گرمتر می شود و سرانجام می گدازد

دیدیم که فرایند جدید با آموزهی آناکسیمندر دربارهی اضداد، پیوند میخورد. گرم و خشک با رقیق بودن، و سرد و مرطوب با غلیظ

 البته میتوانیم در این جا یک ناسازگاری شناسایی کنیم، که افلاطون در تیمائوس به آن پرداخته است. به تعبیر ای، ای. تیلور ۸. E. Taylor (در تیمائوس ، ۳۱۶): «اگر شما با جدیت به آموزهی تغییر شکلهای حلقوی بنگرید، باید معتقد شوید که آنچه در سراسر تغییر، ثابت می ماند، نمی تواند جسمی محسوس باشد. زیرا همهی اجسام محسوس در یک تراز هستند؛ اگر یکی از آنها «نمود» است، همه باید «نمود» باشند.» اگر چنین فکری به ذهن آناکسیمندر خطور نکرده است، بی شک، تا اندازهای، به سبب انگیزهی دیگری است که، چنان که پس از این خواهم آورد (ص ۱۲۵)، او را به انتخاب هوا به غنوان اصل اساسی رهنمون شد. در عین حال، علی رغم آنچه بعضی گفته اند، فقط سزاوار است که بگوییم آناکسیمنس هوای نامریی جو را جوهر تلقی کرده است، و هوای جو را به مختی می توان محسوس نامید. شدن مرتبطاند. این مطلب با دقت بیان شده است، و آناکسیمنس کوشیده است در اثبات آن برهانی تجربی ارائه کند، چنانکه در فقرهی جالبی از پلوتارک نیز برمی آید؛ که مدعی است در میان اصطلاحات مابعد ارسطوییِ خود، یکی از اصطلاحات فنی خودِ آناکسیمنس را آورده است:

(د) پلوتارک. درباره ی مرهای نخستین، ۷، ۹۴۷۴، B۱ : وچنانکه آناکسیمنس مدت ها قبل معتقد بود، ما اکنون باید یا گرم یا مرد را در مقوله ی جواهر قرار دهیم؛ این دو تأثیرات رایج ماده هستند که در تغییرات آن ظاهر می شوند. او آنچه را تحت فشار قرار بگیرد و غلیظ شود سرد می نامد، اما آنچه را رقیق و دشل عداده ان (فکر می کنم این همان کلمه ای است که خودش به کار برده است) است گرم می نامد. از این رو، او می گوید، حقیقتی در این سخن وجود دارد که می گویند انسان با دهانش هم گرم و هم سرد می دَمَد، زیرا وقتی لب ها فشرده و جمع شوند، دَمْ سرد می شود، اما وقتی لب ها باز باشند، دَمْ رقیق و گرم می گردد.

از آنجا که امروزه درباره یکاربرد آزمایش توسط یونانیان زیاد بحث می شود، شاید در این جا بحث مختصری در این باره روا باشد. این به واقع بحثی است که پیش تصورهای غیر فلسفی اخیراً ذکر شده همواره از آن غایب نیستند. پروفسور فارینگتون Farrington درباره ی خصیصه یعلمی اندیشه یایونی قانع شده است، و از آن جا که تعریف

1.χαλαρόν.

او از علم، تعريفی مارکسيستی است («سيستمی از رفتار، که انسان بدان وميله بر محيط اطرافش تسلط می يابد»)، طبيعتاً مايل است تئورىهاى خود را از فنون عملی آنها استنتاج کند و سويدى آزمايشي کارهاى آنان را بستايد. از سوى ديگر کرنفورد، که آنها را در پرتو کاملاً متفاوتى مى بيند، شايد آماده است که اين جنبه از آنها را بى اهميت معرفى کند. بدون جانبدارى از استدلال کلى او مى توان به نکته اى اشاره کرد که به نظر مى رسد کرنفورد در آن نسبت به آناکسيمنس جانب انصاف را رعايت نکرده است، نکته اى که هر چند اهميت محورى ندارد، اما کرنفورد دلبستگي خاصى به آن دارد. او در منشه دقش ندارد، اما کرنفورد دلبستگي خاصى به آن دارد. او در منشه دقش

آناکسیمنس نمونه ی دیگری از فرضیه های آزمون ناشده را آورده است. او معتقد است که تفاوت مرد و گرم به تفاوت در غلظت، تحویل پذیر است؛ بخار گرم تر و رقیق تر از آب است، آب گرم تر از یخ، و کمتر از آن غلیظ است. اگر چنین باشد، باید مقدار معینی آب هنگامی که منجمد می شود، فضای کمتری اشغال کند. اگر آناکسیمنس لیوانی آب را در یکی از شب های زمستان بیرون از اتاق می گذاشت و صبح می دید که شکسته است، درمی یافت که یخ فضای بیشتری از آب اشغال می کند و سپس نظریه ی خود را تصحیح می کرد.

چنین نتیجهای قطعاً آناکسیمنس را گیج می کرد، اما این حقیقت هنوز بر جای می ماند که نظریه ی کلی او درست است، و اگر او آزمایشی آرایش می داد و نتایج آن را تعمیم می داد، در این صورت به خطا وهنمون می شد. به طور کلی، اجسام در اثر افزایش حرارت منبسط و در اثر کاهش آن منقبض می شوند، و این اصلی است که مبنای کار دماسنج است. آب نیز هرگاه گرم شود منبسط می شود و چون سرد شود، تا رسیدن به ۳۹ درجهی فارنهایت (۴ درجهی سانتی گراد)، منقبض می گردد. سپس هرچه سردتر شود و از نقطه ی انجماد بگذرد، به دلایلی منبسط می شود. این مورد استثناء از حقیقت کلی انبساط اجسام در اثر مزارت، هنوز تبیین نشده است، یعنی، دانشمندان هنوز از نسبت دادن این پدیده به یک قانون کلی عاجزند. شاید اگر آناکسیمنس حقیقت کلی را به درستی حدس می زد، باز برایش بسیار دشوار بود که جسارت تبیین این مورد استثناء را، که هنوز دانشمندان را متحیر کرده است، داشته باشد.<sup>۱</sup>

دو نکته وجود دارد که موفقیت آناکسیمنس مخصوصاً در آنها موجب سهیم شدن او در پیشرفت اندیشه است. (۱) او موجب شد که کلمه ی aer نخستین بار در معنای اصلی اش مطرح شود، یعنی به معنای جوهر نامریی اطراف ما، که امروزه هوا می نامیم. هر چند همه چیز سرانجام در اثر تغییر شکل هوا شکل می گیرد، با وجود این، نام ویز سرانجام در اثر تغییر شکل هوا شکل می گیرد، با وجود این، نام دیگر ماده مانند مه و بخار و غیره، صادق است. تا آن زمان کلمه ی aer عموماً به معنای مه و تیرگی fog و تاریکی darknes بود -چیزی که دست کم رؤیت را با اشکال روبه رو می ساخت و آنچه را در آن محاط بود، پنهان می کرد. این کلمه به معنای تاریکی است، آنجا که زئوس

۱. جی.ولاستوس این نظر کرنفورد را در زمینه ای دیگر نقد می کند، در: Gnomon, 1955, 66. ۱۳۱

میدان جنگ تروا را قبل از نیایش مشهور آژاکس Ajax می یوشاند، آنگاه آژاکس نیایش می کند: «حفظ کن فرزندان مردم آخایی را از aer ... اگر قرار است ما را نابود کنی، در روشنایی کن.، زئوس پس از شنیدن این نیایش aer را از میان برداشت و ابرها را به کناری زد و خورشید درخشيد و سراسر ميدان جنگ در تيررس چشم واقع شد.» (ايلياد، فصل هفدهم، ۶۴۷، ۶۴۹، ۶۴۹.) از نظر آناکسیمنس نیز جوهری که چرخهای آتش را، که اجرام آسمانی اند، احاطه می کند و می پوشاند، aer بود. در ذهن يونانيان باستان، خود تاريکی يک جوهر بود، دتاريکی مقدس، (ڏ٢٥٥٧ κνέφας) هومر. ما تا زمان امپدکلس با این ایده برخورد نمی کنیم که بگویند تاریکی صرفاً امری سلبی، و نبود روشنایی است. (۲) آناکسیمنس نخستین کسی است که تفاوتهای نوعی یا کیفی را به منشاء مشترکی در تفاوت های کمی تحویل داد. برنت یادآوری می کند (EGP, 74) که این امر برای اولین بار جهان شناسی ملطیان را هماهنگ میکند: «زیرا نظریهای که هر چیز را به عنوان شکلی از جوهری واحد تبیین می کند، آشکارا مقید است که همه ی تفاوت ها را کمی ببیند. تنها راه حفظ وحدت جوهر نخستین این است که بگوید همهی گوناگونی ها از حضور بیشتر یا کمتر آن جوهر در مکانی خاص سرچشمەمى گىرد.

در اینجا دوباره سر بودن آناکسیمنس در حوزهی اندیشه مطرح می شود، و آوردن معیاری کمّی برای تفاوت های کیفی نه تنها سیستم وحدت گرای ملطیان را برجسته می کند، بلکه ثمرات شیرینی در اندیشهی بعدی یونانیان و اروپاییان دارد. ما هنوز در اول راه، و در سپیدهدم تبیین علمی هستیم، از این رو جای پرسش نیست که آیا آناکسیمنس از اصل جدیدش هیچ استفادهی ریاضی بُرده است یا نه. این پیشرفت حقاً باید به فیثاغوریان نسبت داده شود. اما با بیان این اصل [توسط آناکسیمنس] گام ضروری و نخستین در طول جادمای برداشته شد که هنوز هم راهرو دارد. این که پدیده های فیزیکی \_ رنگ و صوت و غیرہ ۔ را می توان به صورت معادلات ریاضی بیان کرد ۔ به تعبير ديگر، اين همه تفاوتهاي کيفي به تفاوتهاي کمّي تحويل یذیرند، و فقط وقتی بدینسان تحویل شوند می توان گفت که به صورت علمی توصیف شدهاند \_ فرضی است که علم فیزیک جدید بر آن مبتنی است. آناکسیمنس، با علت یابی برای تفاوت های کیفی ماده، از طریق درجات متفاوت غلیظ و رقیق شدن یک مادهی اصلی، پیشاپیش خواستار یک تبیین کمی شده است، هر چند نمی توانیم بگوییم چنین تبیینی را اثبات کرده است. او آورنده یاین ایده است، و این اهمیت او بود که شاید موجب شده است تا تئوفراستوس آن را افقط، به او نسبت دهد. احتمالًا تثوفراستوس خواسته است بر این نکته تأكيد كند كه اصل غليظ شدن و رقيق شدن از آن خود آناكسيمنس بود.

هوا و حيات و الوهيت

انگیزه، عقلانی ای که آناکسیمنس را به انتخاب هوا به عنوان آرخه رهنمون شد، در آرزوی کشف تبیین طبیعی کثرت متنوع پدیده های فیزیکی نهفته است؛ تبیینی که با دیدگاه وحدتگرای درباره ی واقعیت سازگار باشد. او فکر می کرد این تبیین را در فراینده ای غلیظ شدن و رقیق شدن یافته است. من گفتم در این انتخاب آناکسیمنس، انگیزه هایی هم وجود داشته است که کمتر خودآگاه بوده است، زیرا این انگیزه ها از جو عمومی اندیشه ای که او و دیگر متفکران ملطی در آن زندگی می کرده اند. ناشی می شود؛ انگیزه هایی که حتی هم شهریان غیر فلسفی آناکسیمنس نیز در آنها سهیم اند. او مانند آناکسیمندر فرض کرد منشاء اصلی و سرچشمه هستی (که به نظر او

هوا بود) همواره در حرکت بوده است، و حرکت است که تغییرات آن را ممکن میسازد. تئوفراستوس میگوید: «آناکسیمنس حرکت را جاویدان می دانست، و اضافه می کند این حرکت جاویدان چیزی است که تغییر به وسیلهی آن رخ می دهد. ۲ ممکن است کسی به حق بگوید که این دفقط فرض است، زیرا مانند آناکسیمندر (و بی شک نیز مانند تالس) او دربارهی این حرکت هیچ تبیینی ارائه نکرده است. این کار از نظر ارسطو نابخشودنی است. ماده یک چیز است، و علت حرکت چیزی دیگر است، از این رو اگر ماده در حرکت باشد، فیلسوف طبیعی باید بتواند به عامل جدایی \_ دست کم جداین مفهومی، نه جدایی فیزیکی \_ اشاره کند که حرکت از آن ناشی می شود. اما این تشخیص به مرحلهای از اندیشه تعلق دارد که بسیار پیش فته تر از مرحله قرن ششم است. در قرن ششم بین مادهی لخت و نیروی به حرکت درآورندمی آن هنوز تقابل ادراک نشده بود. آرخمی جهان، به این معنا ماده نیست. آن از ازل بوده است، بلکه علت نیز می باشد. ممکن است کسی بپرسد که پس در چهارچوب اندیشهی آن زمان، مقصود از توصيف «علت خود» يا «خود متحرك» چيست؟ مقصود نفس يا زندگی (psyche) است. آرخه چیزی زنده بود، نه تنها ازلی (۵٬۵۵۷) بلکه فناناپذیر (ἀθάνατον) و بنابراین الهی (θεῖον) است. آناکسیمندر، آپایرون اش را زنده و الهی نامید، و تالس نیز، چنانکه دلیل خوبی برای باور کردن دیدیم، به وسیلهی پیوندهای متحد کنندمی رطوبت و حيات تحت تأثير قرار گرفت. اين ييوندها چنان قوى بودند كه لحاظ

Hippolytus  $(A \vee)$ , the Stromateis  $(A \neg)$  and Cicero  $(A \vee)$ .

۱. به روایت سیمپلیکیوس (۸۵). همچنین:

کردن رطوبت به عنوان چشمهی اصلی و علت حیات و بنابراین علت هر چیز دیگر، چنانکه تصور ماقبلِ فلسفی در سراسر قرون قبل بود، کاملاً معقول درنظر آمد.

آناکسیمنس نیز در انتخاب هوا، و در همواره متحرک دانستن آن، یک عقیده ی قدیمی ولی هنوز دایری را مد نظر داشت که تنفس را به حیات ربط می داد و به واقع این دو را یکی می دانست. این که هوایی که تنفس می کنیم باید خودش حیاتی باشد که به ما جان می بخشد ایده ای عمومی است و نَفَس - روح مفهومی کلی است. ما این ایده را، هم در درون حوزه ی اندیشه ی فلسفی و هم در خارج این حوزه، در بین یونانیان می بابیم. من این مطلب را در جایی دیگر به تفصیل بررسی کرده م، ۱ ما تکرارش در این جا شایسته است تا نشان دهد که یکی دانستن هوا با روح یا حیات، اختراع هیچ مکتب یا فرد فلسفی یا دینی نیست، بلکه باید در تاریکی های باوره ای عمومیِ قدیم و باستان پدید آمده باشد.

این ایده که زن می تواند فقط به وسیله ی باد آبستن شود و بدین ترتیب حیات جدیدی پدید آید، به ایل اد برمی گردد، که در آن اسب های آخیلس به وسیله ی باد زفیروس Zephyros از مادرشان پودار گ Podarge تولد می یابند. تخمهایی که پرندگان بدون آمیزش جنسی می گذارند، به قول ارسطو، تخمهای باد یا تخمهای زفیر نامیده می شوند، «زیرا دیده شده است که پرندگان در فصل بهار نسیمها را فرو می بلعند. ه این مطلب، فقرهای در ویرژیل را به یاد می آورد، که هر چند

1.The Greeks and their Gods, ch. 5.

به دورهی بعدتر متعلق است، بی تردید بر تبیین زایش اسبهای آخیلس در هومر مشتمل است. ویرژیل می گوید، مادیانها در بهار در مکان بلندی می ایستند و دهان خود را در جهت زفیر Zephyr (باد مشرق) باز می کنند تا نسیمهای آن را تنفس کنند. این مادیانها، بدین طریق، بدون آمیزش جنسی آبستن می شوند.<sup>۱</sup>

براساس شعر مقدس ارفهای دروخ از طریق تنفس در ما وارد می شود، روخ از بادها پدید آمده است.» ما در جهت مخالف، دموکریتوس ماتریالیست را داریم که همین مطلب را با اصطلاحات جهان بینی اتمیان می گوید: ددر هوا ذرات بسیاری وجود دارد که او [دموکریتوس] آنها را ذهن و روح می نامد. از این رو، وقتی نفس می کشیم و هوا داخل می گردد، ذرات مذکور نیز با هوا داخل می شوند، و درنتیجه یعمل آنهاست که فشار از بین می رود» (یعنی: فشار جو پیرامون)، دو بدین ترتیب این عمل مانع خروج نفسی می شود که در حیوان قرار دارد. این امر تبیین می کند که چرا حیات و مرگ به دریافت می دهد که فشار هوای اطراف افزایش می یابد و حیوان نمی تواند نفس می دهد که فشار هوای اطراف افزایش می یابد و حیوان نمی تواند نفس کشد، و هوا دیگر نمی تواند از خارج وارد شود و بر ضد فشار جو عمل

۱. ایلیاد، فصل شانزدهم، ۱۵۰؛ ارسطو، تایخ حیوان، ۵۵۹۵۲۰، ۵۵۹۵۶ و ۱۵۶۰۹۶
 ۹. ایلیاد، فصل سوم، ۱۵۱ و بعد. لوسین Lucian، در Toe Sacrif.
 ۳. مفائستوس را بچهی باد می نامد، زیرا هرا آن را بدون زئوس به دنیا آورده است.
 ۲. منبع هر دوی این فقرات نقل شده ارسطوست. رک: دردارهی نفس، ۲۱۰۵۲۴، دردارهی جوانی، ۲۷۶۹۸.

کوچکتر و ظریفتر بودند، اما دست کم او این تصور عمومی را تصدیق میکرد که ما از طریق تنفس هواست که به اصل حیات دست می یابیم.

دیوگنس آپولونیایی در قرن پنجم آموزهی آناکسیمنس را که هوا جوهر نخستین است ادامه داد، و آن را به این صورت توسعه داد که هوا نه تنها اصل همه چیز است، بلکه عنصر روح در جهان نیز هست، و بنابراین با روح موجود در حیوانات و آدمیان پیوندی ویژه دارد. فقرات زیر از کتاب او دربارهی طبیعت هستند که سیمپلیکیوس گزارش کرده است (دیوگنس، پارههای ۴ و ۵):

انسان ها و حیوانات دیگر از طریق تنفس با هوا زندگی میکنند؛ و هوا برای آنها هم روح است هم ذهن. روح حیوانات یک چیز است، یعنی هوا که گرمتر است از هوای بیرون که ما در آن زندگی میکنیم، هر چند بسیار صردتر است از آنچه نزدیک خورشید است. به عقیده ی من آنچه دارای شعور است، همان است که آدمیان هوا مینامند، و همه کس به وسیله ی آن هدایت می شود مینامند، و همه کس به وسیله ی آن هدایت می شود (μοσουσου الفظی که آناکسیمندر به آپایرون اطلاق کرد)، و آن بر همه چیز فرمان می راند؛ زیرا درست این جوهر است که به عقیده ی من خداست.

نتيجهی منطقي اين بيانات اين است که پيوند نزديکی بين عقل الهی يا جهانی و عقل ما وجود دارد، و به قول تثوفراستوس خود ديوگنس نيز همين نتيجه را گرفته است، که می گويد: «هوای درون ما، ۱۲۹ بخش کوچکی از خداست» (درماره ی احساس، ۴۲، دیوگنس، ۸۱۹). شگفتانگیز نیست که چنین عقید مای برای خدمت به دینی اسطور مای، مانند دین توسعه داده شده به وسیله ی اُرفه ثیان، و همچنین دین فیلسوفان طبیعی تدوین شده باشد. وقتی آریستوفانس بر این الهیات جدید و بر هوا و تنفس می خندد، و مفهوم پیوند بین هوا و روح انسانی را مسخره می کند (ابرها، ۴۲۷، ۴۳۰)، بی شک به نظریه های دینی -فلسفی رایج فکر می کند؟ اما نمی توان انکار کرد که تا آن جا که این نظریه ها از اقبال عام بر خوردار بودند، این موفقیت را تا اندازه ی زیادی مدیون عقاید مشابهی بودند که در آگاهی غامه ی مردم ریشه داشتند.

این نمونه ها و نمونه های دیگری که می توان بر آنها اضافه کرد، و همچنین تأثیر فرهنگهای دیگر، جای تردید باقی نمی گذارند که ایده هایی از این نوع باید بخش شناخته شده ای از زمینه های تربیتی آناکسیمنس بوده باشند. این ایده ها و افکار موجب شدند تا او هوا را به عنوان یک آرخه یکاملاً طبیعی انتخاب کند، زیرا بر اساس دیدگاه ماده زنده انگاری که آناکسیمنس در آن با دیگر متفکران ملطی هم عقیده بود، ماده ی اولیه ی جهان باید در عین حال ماده ی اولیه ی حیات و زندگی نیز باشد. این تنها چیزی است که وقتی به ما می گویند که او گفته است هوا خداست، باید بفهمیم (سیسرون و آئتیوس، ۹۱۰). <sup>۹</sup> به نظر می رسد که خدایان و هموجودات الهی، دیگری نیز وجود دارند که ازلی نیستند، اما

 N. D. I, 10, 26): aera deum statuit eumque gigni.

 این اشتباهی شگفتانگیز است. اما تردید نیست که از نظر آناکسیمنس هوا که
 آزخداست در همهی زمانها وجود داشته است. شاید بین خود هوای نخستین
 و Θεούs καί Θεῖα که از آن ناشی می شود خلط شده باشد.

 از هوا ناشی می شوند. هیپولیتوس (نقل شده در بالا، ص) و قدیس اگوستین (شهر خدا، ۲، ۲، ۹۸۰) چنین گفته اند؛ عبارت اگوستین چنین است: ونه خدایان را نفی کرد، و نه گفت که هوا ساخته ی آنهاست، خود آنان از هوا به وجود آمده اند. ۵ نگفته اند که وقتی آناکسیمنس از این خدایان دیگر سخن می گفت مقصودش چه بود، و شاید در این باره نتوان حدس زد. ممکن است او بدین طریق، مانند اپیکوروس در دوره ی بعد، خواسته است در چهار چوب فلسفه ی عقلاتی طبیعت جایی برای خدایان عقاید عامه باز کند. شاید هم عناصر دیگری را در نظر داشته باشد، عناصری که خودش آنها را داولاد یه هوا نامید. در تفکر عموم، قبلا این موجودات را با خدایان مر تبط دانسته یا یکسان گرفته اند: گایا زمین یک الهه بود، برای آب اکثانوس وجود داشت، و برای آتش هفانستوس. از آنچه آناکسیمنس درباره ی اجرام آسمانی می گوید بعید می نماید که او این اجرام را خدایان بداند.

همچنین مدرکی وجود دارد که نشان می دهد او نیز مانند پیرو خود دیوگنس آپولونیایی بین عملکرد هوا در جهان کبیر و عملکرد روح در انسان همان شباهتی را می بیند که دیوگنس دیده است. این مطلب از فقرهای در آئتیوس برمی آید که گویا درنظر داشته است عین کلمات آناکسیمنس را نقل کند، هر چند در این اواخر در اصالت این فقره بسیار تردید کردهاند:

آئنیوس، کتاب اول، ۳، ۴، ۴ B۲ «آناکسیمنس اهل میلتوس، پسر یوروستراتوس، گفت که منشاء چیزهای موجود، هوا است، زیرا همه چیز از آن به وجود می آید و دوباره در آن منحل می شود. او می گوید ۱۳۱ ددرست همان طور که روح ما، که هواست، ما را منسجم نگاه می دارد، به همان سان، نَفَس و هوا همه ی کوسموس را دربر می گیرد.» هوا و نَفَس به یک معنا به کار رفته اند.»

گفتن این که آیا این جمله کلمات واقعی آناکسیمنس را ارائه می کند یا نه، شاید ناممکن باشد، ۱ ما تئوفر استوس در تلخیص هایش، عقیده داشت که این جمله را تا اندازهی زیادی دقیق حفظ کرده است. از سوی دیگر، دلیل خوبی برای تردید در پیوند این جمله با آموزهی آناکسیمنس نیز در دست نیست. برنت، که پاره را پذیرفته است، شاید ناخواسته با منتقدان اخیر در رد کردن این جمله مشارکت کرده است، زیرا می نویسد (EGP, 75) که این جمله هنمونه ای قدیمی از استدلال جهان صغیر به جهان کبیر است. کریک همین واقعیت را برهانی بر

۱. راینهارت و ویلاموویتس و گیگون و کریک اعتقاد دارند که این جمله چنان تغییر یافته است که معنایش عوض شده است. کرانتس و نستله (,ZN, 319 n. 1) و پراچتر (Ueberweg, 51) این جمله را اصیل دانسته اند (مرجع دیگر در: Krik, HCF, 312). ولاستوس (n. 55 با AJP, 1955, 363 با AJP) معتقد است که «هرچند بسیاری از واژههای این فقره مشکوک است، دلیل قانم کنندهای برای تردید در این که جمله ی فوق تعبیر شباهتی است که خود آناکسیمنس مطرح کرده است، در دست نیست.» به ویژه در مورد کلمات συγκρατει و κόσμοs و πνεῦμα اعتراض كردهاند. اين نظر كه κόσμοs به معنای نظام جهانی فقط بعدها مورد استفاده قرار گرفت ممکن است، هر چند اگر کسی، مانند نستله، بخواهد استفاده از آن در این فقره را شاهدی در مخالفت با آن نظر مطرح کند، اثبات اشتباه بودن نظر او دشوار خواهد بود. حمین استدلال در مورد ۳۷٤ῦμ۵۲ (نَفَس) نیز صادق است، که می گویند رنگ و بوی رواقی دارد. اگر این کلمه رنگ و بوی رواقی داشته باشد، در این صورت این تذکر عقاید نگار که ἀήρ (هوا) و πνεῦμα (نفس) (توسط آناکسیمنس؟) به یک معنا به کار رفته اند، عجیب خواهد بود. 122

ضد اصالت جمله مطرح مي كند: «شباهت بين انسان و كوسموس اولين بار از طریق تأملات پزشکی در قرن پنجم پ. م مطرح شد» (HCF, 312). علاوه بر این که این فرض به نحو خطرناکی به جست و جوی منشاء نزدیک می شود، فرض پیوند بین نفس انسان و الوهیت همه فراگير نظام جهاني بيشتر از فرض محتمل تالس كه رطوبت اصل حيات است به پیدایش علم فیزیولوژی و پزشکی مربوط نیست. فرض مذکور اولاً و بالذات فرضي ديني است، و فرضي نيست كه به ميراث خواران خدایان المپی هومر متوسل شود، اما به نظر می رسد فرضی است که به ویژه به آشوب دینی متأثر از بعضی رگههای اعتقادات عمومی در قرن ششم مربوط است و سرانجام به پیدایش شعر مقدسی منتهی شد که به نام شعر أرفهای شناخته شده است. اشاعه دهندگان<sup>۱</sup> teletai به نام ارفيوس در قلمرو ديني با همان مسئلهي پيوند بين واحد و کثير سر و کار داشتند که در شکلی دیگر مسئلهی فیلسوفان ملطی نیز بود. این مسئله در هر دو شکل، مسئله ی زنده ی قرن ششم بود. ۲ از این رو، اگر ما ادلهی مقدم بر تجربه ی اخذ شده از جو فکری آن زمان را موثق بدانیم (که حتى افراد شكاك نيز موثق دانستهاند)، در اين صورت لازم نيست مقایسهی جهان صغیر و جهان کبیر را که در اینجا به آناکسیمنس نسبت داده شد انکار کنیم، و در هر صورت آن را نتیجهی محتمل این حقيقت ساده خواهيم دانست كه آناكسيمنس هوا را (الف) أرخه و الهي

آیین های ویژه ی دخول کسی در انجمن آرفه ای - م.

<sup>2.</sup>Cf. Guthrie, Greeks and their Gods, 316 and Harv. Theol. Rev. 1952, 87-104.

و (ب) خمیرهی stuff نَفْس انسان می دانست. ۱

οῦτε γὰρ πάμπαν ἀέρα λέγω τὸν ἅνθρωπον ὤσπερ <sup>A</sup>ναζμένηs. Cf. also Philoponus, *De An.* 9.9 Hayduck (DK, A23): οἱ δὲ ἀερίαν [sc. τὴν ψυηήν] ὥστερ A. καί τινες τῶν Στωῖκῶν.

احتمالاً آناکسیمنس در میان ۳۷۷۵۶ ۴۲۵۵۵ (بعضی دیگر) است که ارسطو در دربارهی نفس ۴۰۵۵۲۱ از آنها یاد میکند: میسیند دیذه مما بومکنتم محسب کمممته کمی محصرت فقی محسبکی می

Διογένης δε ώστερ καί έτεροί τινες αέρα [sc. την ψυχην εοίκασιν ύπολαβείν].

Hippocr. De Nat. Hom. (معاصر گالن Galen) در: Sabinus (معاصر گالن . ۱) . سابینوس Sabinus (معاصر گالن) در: . (VI, ۳۲ Littré)

## Þ

## پيدايش خدايان و پيدايش جهان

به سختی می توان گفت که آناکسیمنس درباره ی جزییات پیدایش خدایان و پیدایش جهان توانسته است در ترکیب قدرت استدلال و جسارت تخیل با آناکسیمندر رقابت کند، او در این باره تا اندازه ای خام بوده است. همان طور که نظام جهانی آناکسیمندر را آبایرون احاطه کرده است، به همین سان نظام جهانی آناکسیمنس را نیز هو احاطه کرده است، که، چنانکه دیدیم، وی آن را در آنچه نقل قول، یا نزدیک به نقل قول می نمود، نَفَس (pneuma) نیز نامید. تردید در تأثیر رواقیان در این مطلب، وقتی از بین می رود که ببینیم به قول ارسطو، فیثاغوریان جان را به مثابه تنفس به صورت یک وپینومای نامحدود و در خارج از آن توصیف کرده اند. می توان استنتاج کرد که ـ چنانکه از تشبیه و مقایسه ی مذکور نیز برمی آید \_ جهان از نظر آناکسیمنس زنده است و تنفس میکند.<sup>۱</sup>

می گویند (جُنگ، کتاب سوم، A۶) ـ هر چند توضیح بیشتر داده نشده است ـ که زمین نخستین بخش نظام جهانی است که به وجود آمد، البته در اثر فشار هوا. درباره ی شکل زمین و موقعیت آن گزارش های زیر را داریم:

(الف) جنگ (۸۶): «او می گوید، به محض اینکه هوا «نمدین شد» نخست زمین به وجود آمد؛ که بدان جهت، همان طور که معقول است، بر هوا سوار است.» (ب) هیپولیتوس (۸۷): «زمین مسطح است، سوار بر هوا.» (ب) هیپولیتوس (۸۲۰): «آناکسیمنس می گوید زمین به شکل صفحه است.» (د) آئتیوس (۸۲۰): «آناکسیمنس می گوید که زمین به سبب مسطح است.» (د) آئتیوس (۸۲۰): «آناکسیمنس می گوید که زمین به سبب مسطح بودنش بر هوا سوار است.» (ه) ارسطو، دردارهی آسمان، ۳۱ ۲۹۴b (۸۲۰): «آناکسیمنس و آناکساگوراس و دموکریتوس مسطح بودن زمین را علت ثابت ماندن آن می دانند. زمین هوا را به طرف پایین نمی شکافد، بلکه مانند مربوش بر روی آن آرام می ماند، چنان که اجسام مسطح به سبب مقاومت شان حتی به وسیله یاد نیز به آسانی حرکت نمی کنند. آنها

 ۱. ارسطو در کتاب گم شدهاش، درباره ی فیٹاغوریان، نیز به این تنفس اشاره کرده است (پاره ی ۲۰۱، رُز). درباره ی این آموزه ی فیٹاغوریان رک: Baldry, CQ, 20
 ۱932, 30 f
 ۱۳۹ درست مثل اجسام مسطح عمل میکند، و هوایی که جای کافی برای تغییر مکاناش ندارد، با فشار زیاد در زیر زمین می ماند، مانند آب در درون پنگان klepsydrai. و آنها شواهد فراوانی می آورند تا ثابت کنند که هوا وقتی قطع شود و حرکت آن متوقف گردد، وزن بسیار سنگینی را تحمل میکند.»

ایده ی جسورانه ی آناکسیمندر که زمین بدون تکیه گاه در مرکز جهان قرار دارد، زیرا فقط به این دلیل که در مرکز قرار دارد، از نظر جانشین وی، آناکسیمنس، پذیرفتنی نیست. از این رو، آناکسمینس به فرض تالس درباره ی تکیه گاه مادی بر گشته است.

زمین قبل از همه تشکیل شده است، و اجرام آسمانی از آن نشأت یافتهاند، و هر چند آن دسته از اجرام آسمانی که مریی اند عملاً از جوهر آتشین هستند، همه ی آنها در اصل زمینی اند.

(الف) جنگ (۸۶، دنبالهی (الف) در بالا): او خورشید و ماه و اجرام آسمانی دیگر از زمین نشأت یافتند. او استدلال میکند که خورشید زمین است، اما به سبب حرکت سریعش دارای گرمای زیاد شده است.ا<sup>۲</sup> (ب) هیپولیتوس (۸۷): استارگان از زمین نشأت یافتند، زیرا رطوبت از زمین بلند می شود و چون رقیق می گردد سبب پیدایش آتش

 دربارهی klepsydrai رک: یادداشت همان صفحه در ویرایش لئوب از دربارهی آسمان، [پنگان، که در ترجمه ی کلمه ی یونانی klepsydrai آوردهام، به معنای ساعت آبی قدیم است م.]
 ترائت چند کلمه ی آخر تردید آمیز است، اما معنا ناسازگار نیست.

این نظریه درباره ی نشأت یافتن اجرام آسمانی از زمین، تا جایی که حتی «خورشید زمین است»، دست کم نشان رهایی آگاهانه ی ذهن آناکسیمندر از هرگونه پیش تصورهای دینی است؛ اما این نظریه انسجام شرح آناکسیمنس را فاقد است. نظریه ی «جدایی» او مجاز می دارد که هر دو حد آتش و زمین مرطوب با هم به وجود آیند. بخار شدن و خشک شدن را، که سبب بقیه ی نظام جهانی و از جمله حیات حیوانی دانسته شد، آسان می توان به وسیله ی عمل تبخیر خورشید بر روی مرکز سرد و مرطوب تبیین کرد، در صورتی که در الگوی آناکسیمنس به نظر می رسد که خود آتش به وسیله ی بخار و تبخیر

۲. ترجمه کا περίε ( نظرگاه فقره کا به ویژه از نظرگاه فقره کا هیپولیتوس به سختی می تواند (چنانکه تسلر گمان کرده است) به این معنا باشد که هر ستاره یک هسته کا زمینی را شامل است. احتمالاً معنای آن این است که ستارگان اجرام زمینی را داحاطه می کنند یونانکه هوا زمین را است که ستارگان اجرام زمینی ( داحاطه می کنند یونانکه هوا زمین را اندکی بیشتر از ستارگان اجرام زمینی ( دادا می کنند یونانکه هوا زمین را اندکی بیشتر از ستارگان اجرام زمینی ( دادا می کنند یونانکه هوا زمین را است که ستارگان اجرام زمینی ( دادا می کنند یونانکه هوا زمین را اندکی بیشتر از ستارگان اجرام زمینی ( درمان که طبیعت زمینی دارند - م.] اندکی بیشتر از ستارگان به مرکز [ یعنی: زمین - م.] نزدیکند. اگر از این اجرام بخواهد در تبیین کسوف استفاده کند، قطعاً باید موقعیت شان چنان باشد که گفتیم. (البته در این فقره Αστρα و ٤٥٢ کُ کُلا درباره کار رفته ند.)

شدن از زمین، حاصل می شود، امری که تبیین آن مشکل است. اینکه چرا آناکسیمنس باید ضروری بداند که اولین نتیجه ی حرکت هوا متراکم شدن بخشی از آن به صورت زمین است، و این که رقیق شدن به وجود آورنده ی آتش نتیجه ی دوم و تبعی رطوبت است (که از این رو باید دوباره از درون جو نامریی هوا بگذرد) امری است که منابع تکه پاره ی ما قادر به توضیح آن نیست.

می توان گفت که آناکسیمنس، علی رغم پیشرفت درخشانی که به کمک فرضیهی غلیظ شدن و رقیق شدن به آن دست یافت، به جزییات سیستم توجه کافی نکرده است. اگر این نظر درست باشد، زمینهی عمومی این متفکران<sup>1</sup> موجب می شود که شخص انتظار داشته باشد که آناکسیمنس چیزی به وجود آورد که با آراء اسطورهای مربوط به پیدایش جهان که بر این متفکران مقدم است، پیوند نزدیکی داشته باشد. استنتاج همهی اجرام آسمانی از زمین امری شگفتانگیز و اصیل است، اما در پیدایش جهان هسیود آمده است که (۷-۱۲۶) هزمین ابتدا آسمان ستارهای را در برابر خود پدید آورد، تا بلکه همهی اطراف زمین را بپوشاند.

آناکسیمنس، از آنجا که به مجاری مه آناکسیمندر قایل نیست، باید تبیین دیگری برای کسوف و خسوف بیابد، و بسیاری از مراجع جدید پنداشته اند که او به همین جهت اجرام زمینی نامریی را در آسمان ها مطرح کرده است. اگر چنین باشد، این گام سودمندی از سوی کسی است که، چنانکه بُل Boll خاطرنشان کرده است، در علم نجوم

مقصود گاتری، متفکران ملطی است - م.

مىھمبسيار ناچيزى دارد.'

او می گوید، خورشید مانند برگ، پهن است (آثنیوس، ۸۱۵)، و خورشید و دیگر اجرام آسمانی، درست مانند زمین، به سبب شکل مسطحشان، بر هوا «سوار هستند» (هیپولیتوس، ۸۷). با وجود این، فقرهی شایان توجهی در آئتیوس (۸۱۴) وجود دارد، که به عقیدهی برنت و دیگران تا اندازهای تحریف شده است:

آناکسیمنس معتقد است که ستارگان مانند میخهایی بر جوهر بلورین (یا یخ مانند) کوبیده شدهاند؛ به هر حال آنها ورقهایی آتشیناند، مانند نقاشیها.

معنای دو کلمه ی آخر این فقره هر چه باشد (صور فلکی - خرس و ارابه ، جبار Orion، و غیره؟) این نظریه که اجرام آسمانی «ورق هایی آتشین»اند، قطعاً از آن آناکسیمنس است، و این بیان که هوا به سبب شکل مسطح شان، در چرخش های شان، تکیه گاه آنها شده است، با ثابت ماندن شان در ناحیه ای بلورین و صُلب ناساز گار است. بعضی از محققین (فی المثل، هیث، آریستار خوس ۸۲ منت که بین سیاره ها و استنتاج کرده اند که آناکسیمنس نخستین کسی است که بین سیاره ها و

 کریک (KR, ۱۵٦) فکر میکند که نظریه ی وجود اجرام زمینی نامریی را، به غلط از دیوگنس آپولونیایی به آناکسیمنس منتقل کردهاند، این نظریه به دیوگنس نیز نسبت داده شده است. او تأکید میکند که در هر صورت کارآیی این اجرام در تبیین پدیده های جوی است، نه در تبیین کسوف و خسوف، زیرا اصلاً هدف دیوگنس از مطرح کردن این اجرام، تبیین پدیده های جوی بوده است، چنانکه آناکساگوراس با آن که علت کسوف و خسوف را میدانسته است، باز وجود این اجرام را پذیرفته است. ستارگان ثابت تمایز قایل شد، به این معنا که سیارهها همانند برگ، مسطحاند، و حرکتهای نامنظم دارند، و ستارگان ثابت بر پیرامون خارجی یا قلهی جهان چسبیدهاند. براساس این دیدگاه، گزارش آثتیوس (۸۱۵) که هستارگان وقتی توسط هوای متراکم و مقاوم برخورد کنند برمی گردند،فقط بر سیارمها دلالت دارد.<sup>۱</sup>

آشکارا می توان در نسبت دادن اجرام بلورین به آناکسیمنس مناقشه کرد. او سفت و جامد بودن را به سرد، و رقیق بودن را به گرم نسبت داد (ب۱)؛ و اگر آتش قبالا رود» و در خارجی ترین پیرامون، جهان ستارگان را تشکیل دهد، در این صورت تبیین این که هوا در آن ناحیه چگونه منجمد می شود، بسیار دشوار خواهد بود. اما ممکن است خلاهای تأسف بار بزرگی در دانش ما وجود داشته باشد که ما را از درک چگونگیِ فکر آناکسیمنس در این مورد باز دارد، و این فکر که دلیل خاصی وجود ندارد که تئوفراستوس یا هر عقایدنگار دیگری کلمهی وادار می کند تا درباره این کلمه اندکی بیشتر تأمل کنیم. اینکه بگوییم وادار می کند تا درباره این کلمه اندکی بیشتر تأمل کنیم. اینکه بگوییم واقع شدهاند، درست نیست، زیرا افلاک مکاتب بعدی، ماند فیثاغوریان یا ارسطو یا رواقیان، چنان نیستند که بتوان آنها را با این

۹. هیٹ معتقد است که کلمه ی Τροποά به چرخیدن در مدار دلالت می کند نه بر انقلابین، و پیشنهاد می کند که اگر در متن اصلی (آئتیوس، کتاب دوم، ۱۴، ۳) به جای ۵۷۸۵، ۵۷۵۷غ( sc. ἀστέρας) بخوانیم، این معنا از خود متن نیز برمی آید. (پیشنهاد هیٹ این نکته را نادیده می گیرد که بلافاصله قبل از آن کلمه، کلمه ی خنثای ἄστρα قرار گرفته است؛ و این مشکلی است که هیٹ به آن نمی پردازد).

کلمه توصیف کرد. از ارسطو به این سو، و احتمالاً بسیار قبل از او، همواره گفتهاند که آسمان خارجی، آتش خالص و نامریی، یا ایر aither است. مفهوم فلک یا افلاک سخت و بلورین، که آن چنان برای ستاره شناسان و شاعران قرون و سطّی و دوره ی رنسانس <sup>(</sup> محبوب بود، در اندیشه ی یونانیان دیده نشده است، و هر جا که در یونان دیده شود معمایی خواهد بود. تر تیب متعارف نظام جهانی از نظر آناکسیمنس چنین است: زمین در مرکز، آب در بالای آن، هوا یا مه در اطراف آن، و آتش، از جمله اجرام آسمانی، در خارجی ترین مکان قرار دارند.

با وجود این، نشانه هایی در دست است که هم پارمنیدس و هم امپدکلس بر این ترتیب یک پیرامون صُلب اضافه کردماند. در دراه گمان» پارمنیدس می خوانیم که آنچه حلقه های آسمانی اسرار آمیز او را داحاطه می کند عبارت است از [چیز] سختی مانند دیوار، و در زیر آن حلقهی آتشین قرار دارد.» نه تنها در این جا هیچ تبیین بیشتری وجود ندارد، بلکه حتی آثتیوس اندکی بعد می گوید که دایر خارجی ترین است و هر چیز را احاطه می کند»، و هم او، در توصیف آسمان نام پارمنیدس را با نام کسانی می آورد که می گویند اثیر، آتشین است. ما همه در نداشتن پارمهای واقعی شعر امپدکلس در این مورد برابریم، اما دوباره به قول آثتیوس، امپدکلس عقیده داشته است که خود آتش قدرت دانجماده یا جامد و سفت شدن را دارد. لاکتانتیوس (که وارّو Trans منبع اونست) آسمان امپدکلس را به عنوان هوای منجمد strait منبع اونست)

 به احتمال زیاد، آنها نیز از متفکران عرب[مسلمان\_م.] اخذ کردماند: رک: Dreyer, Planetary Ststem, 289. زیرِ انعقاد (πάγ∞) هوا را اشغال میکند، و این به موقعیت حلقهی آتشین پارمنیدس شباهت دارد.<sup>۱</sup>

از این رو، شاید آناکسیمنس از این جهت بر امپدکلس مقدم است، هر چند تبیین این نکته بسیار مشکل است که آناکسیمنس چگونه می تواند این دیدگاه را با نظریهی عمومی اش درباره ی گرما که درقیق و شل می شود و هماهنگ کند. با این حال، امکان دیگری نیز هست. دست کم در يونان متأخر، کلمه ي (crystalline) [بلوري] به هيچ وجه متضمن سختی یخ یا شیشه نبود، و لازم نیست که ما فرض کنیم خود آناکسمینس، اگر اصلاً این کلمه را به کار برده باشد، یا هر کس دیگری که ممکن است بار اول آن را برای تبیین آنچه در آناکسیمنس یافته بود به کار برده باشد، همین معنا را در نظر داشته است. در نظر نویسندگان علم طب، مانند کلسوس Celsus یا گالن Galen، عدسی های بلورین چشم به عنوان «رطوت بلورين» يا به لاتين guia humoris شناخته شده بودند. این کلمه در کتاب De Usa Partium گالن بارها آمده است، و در یک مورد او این رطوبت بلورین را چنین توصیف می کند که با «رطوبت تمیزی مانند رطوبت تخم مرغ احاطه شده است. مطلب مشابهی در نوشته های کلسوس هم آمده است، که می نویسد مایعی که یونانیان ovi albo similis مىنامند، شبية سفيدى تخمرع κρυσταλλοειδήs

1.Ačt. II, 7, I (Parm. A 37), II, II, 4 (A 38); II, II, 2 Emped. A 51), cf. A 60 and Ar. Probl. 937 a 14; Lactant. in Emped. A 51, Strom. A 30.

است.'

براساس این استعمال کلمه که المی الالالالا الالالالالالالالالالالال فیزیولوژیکی به معنای مایعی است لزج و شفاف و اشبیه به سفیده ی تخممیغ الد دست کم می توان گفت که آناکسیمنس در این فرض که پیرامون جهان را نه جوهری شیشه مانند و سخت، بلکه پردمای شفاف احاطه کرده است، از معاصر و همکارش آناکسیمندر پیروی کرده است. از آنجا که در مورد آناکسیمنس، حتی با قطعیت بیشتری نسبت به مورد آناکسیمندر، می توان گفت که جهان را موجودی زنده و تنفس کننده می دانسته است، از این رو بسیار محتمل است که او نیز از این تشبیه فیزیولوژیک در تبیین و توصیف پیدایش و ساختمان جهان استفاده کرده است. کلمه که معمولاً به معنای میخکوب کردن است، در یونانی متأخر بارها به معنای زگیل یا انواع دیگر پینه آمده است.<sup>۲</sup>

آناکسیمندر، با آن خصیصه ی شجاعت عقلانی اش، اجرام آسمانی را دارای گردش کامل می دانست که در بالا و زیر زمین در مرکز واقع شده بر روی حلقه هایی که اجزای یک فلک شکافته شده هستند، در حرکتند. آناکسیمنس این ایده را دوباره زنده کرد که اجرام آسمانی فقط به دور زمین می گردند و به زیر زمین نمی روند. اقوال موجود در این باره اینهایند:

1.Galen, De Usu Part. x, 4 (vol. 11, 70. 9 Helmerich), Celsus VII, 7, 3 (280. 2 Daremberg).

۲. درباره ی منابع این مطلب رک: Guthrie, in CQ, 1956, 40-4، که در آن، پیشنهاد ارائه شده در این جا را با شواهد بیشتر بررسی کردهام. ۱۲۴ (الف) هیپولیتوس (۸۷): «او میگوید که ستارگان به زیر زمین نمی روند، چنانکه دیگران چنین پنداشته اند، بلکه به دور آن [می چرخند]، مانند کلاه نمدین کو چکی که بر دور سر ما می چرخد. خورشید در زیر زمین ناپدید نمی شود، بلکه در پشت قسمتهای بلندتر زمین و به سبب فاصله ی زیادش از ما پوشیده می شود.» (ب) آئتیوس (۸۱۴): «آناکسیمنس می گوید که ستارگان به گرد زمین می گردند، نه در زیر آن.»

در این مورد می توان فقرهی زیر از ارسطو را اضافه کرد که در آن از آناکسیمنس به اسم یاد نشده است.

(ج) ارسطو، کائنات جو، کتاب دوم، ۳۵۴۵۲۷ (ترجمه: ایچ. دی. پی. لی): «یکی از دلایل بلندتر بودن قسمت های شمالی زمین این است که بسیاری از متخصصین کائنات جو در قدیم عقیده داشته اند خورشید به زیر زمین نمی رود، بلکه در قسمت های شمالی زمین به دور آن می چرخد، و ناپدید می گردد و موجب پدید آمدن شب می شود، زیرا زمین در قسمت های شمالی اش بلندتر است.

آنچه آناکسیمنس با عبارت ستارگان شبیه نقاشی ها، و کلاهی

 ۲. کسانی که دوست دارند کلاه چرخنده را بسیار جدی بگیرند، میتوانند در کتاب زیر چیزی در این باره پیدا کنند:

H. Berger, Gesch. d. wissenschaflichen Erdkunde d. Griechen, 79.

تیشمولر این را مهم میداند که قدما، مانند اعضای برخی مدارس عمومی، کلاه را بر پس سر خود می گذاشتند. (رک: Heath, Aristarchus, 41) اما او این را نمی گوید که آنها بر حسب عادت کلاه بزرگتری بر سر می گذاشتند. در ۱۴۵ که به دور سر ما میچرخد، برای مردم عادی تشبیه میآورد، چندان سودمند نیست. به هر حال، آناکسیمنس از دیدگاه پیشرفتهی آناکسیمندر به این عقیده ی ابتدایی بازگشت که جهان، دست کم عملاً، نيم كُره است تا كُره. اسطوره نويسان mythographers گفتهاند، وقتى خورشید در مغرب غروب می کند، چگونه در رودخانهی اکثان Ocean، که به دور جهان می گردد، در یک کشتی طلایی دور میزند تا فردا دوباره طلوع کند. ادر زیر زمین توده متراکم هواست، که شکل و وسعت آن هرگز یاد نشده است، و اگر وظیفهی این هوای متراکم، به شيوهای که ارسطو توصيف کرد، نگه داشتن زمين باشد، در اين صورت زمین باید در سطح نظام جهانی قرار گرفته باشد، و از این رو، این وضعیت، گذشتن به ویژه اجرام آسمانی به زیر زمین را غیرممکن می سازد. این که نظریه ی نایدید شدن خورشید در پشت قسمت های بلندتر شمالی تا چه اندازه دقیقاً با مشاهده ارتباط دارد، امری است که در آن باره فقط می توانیم از روی حدس سخن بگوییم، و دیگران دربارهی آن بسیار جر و بحث کردهاند. اما آناکسیمنس در یک مورد،

این تشبیه، آنچه مایهی شگفتی است، ایدهی حرکت است. آیا کلمهی πιλίον می تواند به معنای دستار، و کلمهی στρέφεται به معنای وپیچ خورده به دور سر باشد ؟ ممکن است مردم در زمان آناکسیمنس در ملیتوس دستار بر سر می بسته اند، چنانکه در دوره های بعد تا زمانی که ترکیه جمهوری و غرب زده شد، مردم دستار می بستند. 1.U. Hölscher in Hermes, 1953, 413.

F. Boll, Zeitscher, f. Assyr. 1914, 361, n. می گوید که این ایده که خورشید و ماه به جای آنکه به زیر زمین روند به دور آن می چرخند، ایده ای بابلی است. ۱۴۹ ستاره شناسی آناکسیمندر را اصلاح کرد، زیرا بنا بر گزارش هیپولیتوس (AV) این قول آناکسیمنس که «ستارگان به سبب فاصله ی زباد شان گرمایی از خود نمی دهند، نشان این است که او این آموزه ی شگفت را رها کرده است که ستارگان نسبت به زمین از خور شید نزدیک ترند.

آموزه ی مذکور را لئوکیپوس دوباره زنده کرد (دیوگنس لائرتیوس، نهم، ۳۳)»
 کسی که همچنین از تمایل زمین به سوی جنوب سخن گفت، تا بدان وسیله
 کسوف را تبیین کند.

## Y

## كائناتجو

آناکسیمنس، درباره ی پدیده های مربوط به کائنات جو، آن اندازه از آناکسیمندر پیروی کرده است که تفاوت بین تعابیر اصلی آنها در این مورد ناچیز است. هوایی که حرکت سریع دارد، یعنی باد، هوایی است که قبلاً اندکی غلیظ شده است، و غلظت و تراکم بیشتر به ترتیب ابرها و باران و برف و تگرگ را پدید می آورد. از نظر آناکسیمنس مانند آناکسیمندر، رعد و برق عبارت است از محصور شدن ابر در نیروی باد، و او صریحاً معتقد است که تابندگی phosphorescence در دریا پدیده ای است که با برق نوعی شباهت دارد (هیپولیتوس، ۶۸۷ آئتیوس، ۸۱۷). آناکسیمنس همچنین از رنگین کمان سخن می گوید، اما دیگر آن را الهه یتابان ایریس Iris نمی داند، بلکه آن را تأثیر اشعات خورشید در هوای به شدت متراکم میداند، که مطابق با گرمای خورشید یا رطوبت ابر به رنگهای مختلف دیده می شود (۸۱۸). او همچنین رنگین کمان را به هنگام ماه تمام (بدر) نیز دیده است. دربارهی عقیده ی او در مورد زلزله، گزارش ارسطو را داریم:

آناکسیمنس می گوید که زمین در جریان تر و خشک شدن شکسته می شود، و به وسیلهی قطعه های بزرگی که می شکنند و سقوط می کنند تکان می خورد ۱ از این روست که زمین لرزه هم در خشک سالی ها و هم در باران های سنگین روی می دهد: زیرا چنانکه بیان شد، زمین در خشک سالی ها خشک می شود و می شکند، و وقتی در اثر باران های سنگین مرطوب می شود، از هم جدا می گردد.<sup>1</sup>

 کائنات جو، ۳۶۵b۶، ترجمه: ایچ. دی. پی. لی. اگر گزارش آمیانوس Ammianus(XVII, 7, 12, Anaximander, A 28) واقعاً بر آناکسیمندر دلالت کند، در اینجا نیز شباهت بسیار نزدیکی بین استاد و شاگرد می یابیم. اما به احتمال زیاد، چون تنها یک نسخهی خطی به جای نام آناکسیمنس نام آناکسیمندر را دارد، از این رو نسبت دادن نظریهی مشابهی به آناکسیمندر شاید صحیح نباشد.

نتيجه گيري

٨

از آن جا که اسناد موجود درباره ی شخصیت آناکسیمنس اندک است، برای بهتر شناختن شخصیت وی شاید لازم باشد که اندکی از تصوراتمان کمک بگیریم، و این کار شاید در جمع بندی مطالب مُجاز باشد. عموماً گفته اند که او در مورد کارهای روزمره ی هم شهریانش تیزبین بوده و به آنها علاقه داشته است. همچنین در مورد پدیده های جالب و چشمگیر طبیعت نیز تیزبین بوده است، هر چند این تیزبینی او با صبر و موشکافی شایسته ی یک دانشمند همراه نبوده است. هوا مانند پشم، نمدین می شود، و زمین خود را مانند میز حفظ می کند، خور شید و ماه دوار و برگسان در بادی چرخنده، و ستارگان شاید با میخ یا میخ پرچ یا زگیل ها حفظ می شوند. او در خشندگی شب تاب [دریا] را به یاد می آورد که از قسمت پهن پارو، وقتی از آب بیرون می آید، می چکند، و از نورهای کمرنگی یاد می کند که در پرتو ماه بدر گاهی («اما نه غالباً») در دریا دیده است.

آزادی اندیشهی او، به سان یک ایونی راستین، با کمترین پدیدهی حیرت آور چنان در خود فرو می رود که می تواند سپهر ستارهای را به کلاه نمدین، و به چیزی بسیار کوچک، تشبیه کند. ذهن آناکسیمنس به این ترتیب با مطرح کردن این مطلب که اگر جهان از جوهری واحد به حاصل آمده باشد، در این صورت حرکت آن فقط کم و بیش به آن جوهر در مکانی خاص محدود خواهد شد، دین خود را به دوره های بعد تر ادا ترد. غلیظ شدن و رقیق شدن سررشته ی کلی صیرورت و تغییر را به دست داد، و اگر آناکسیمنس تفکر و پژوهش جزیی ای را که ممکن بود به الگوی جهان شناختی سازگار و کامل منتهی شود جدی می گرفت، ایده ی اصلی باقی می ماند و بار می داد.

آناکسیمنس به ندرت به دین متوسل می شود. شاید خدایان وجود داشته باشند: اگر چنین باشد، آنها نیز باید مانند هر چیز دیگر از هوا تشکیل شده باشند؛ هوایی که پس از فنای همه چیز، زنده است (حرکت ازلی و بی علت غیر از این چه معنایی می تواند داشته باشد؟) و در خود ما به عنوان پسو خه متجلی می شود و بدن را جمع می کند و بدان جان می بخشد. چنین مردی این امر را مانند هم شهریان ایونی اش (و مانند متفکری از نسل ایونی ها، دموکریتوس) به عنوان واقعیت طبیعت می پذیرد. عقیدهی مشابهی می تواند اساس امیدواری عرفانی باشد، اما با توجه به مدارک دیگر درباره آناکسیمنس، برخلاف عقیده ی بعضی از متفکران ، نمی توانیم تمایلات عرفانی به وی نسبت دهیم.

1.K. Joel, Gesch. d. ant. Philos. 270.

## ملطيان:نتيجه

اگر کسی بخواهد ویژگیهای عمدهی فیلسوفان ملطی و حاصل اندیشهی آنان را برای اندیشهی بعدی یونان به طور مختصر خلاصه کند، سه نکتهی اصلی مطرح می شود. دیدگاه آنها دربارهی طبیعت، عقلاتی و تکاملی و روح دارانگاری بود.

(الف) در مورد تأثیرات پایدار از مفاهیم و نحوه ی تفکر اسطوره شناختی در آنها، به اندازه ی کافی سخن گفته اند، و اگر کسی در جمع بندی آراء آنها بر این نکته تأکید کند که آنها با رهیافت خالص علمی توانستند در اندیشه ی انسان درباره ی طبیعت انقلابی بار آورند، بد فهمی نخواهد بود. در یک کلام، عوامل و علل مؤثر در آغاز کار آنها همان عللی است که ما اکنون به کار می بندیم. با خواندن دوره های

تاريخي متوالي انسان در هسيود، دورهي حماسي و بردگي و طلايي، و سپس با بیشتر به عقب رفتن، به دورهی سلطنت کرونوس و خدایان قديمتر، و سرانجام با رجوع به تولد خدايان از ازدواج آسمان و زمين، باید روشن شود که هر چه به عقب بگردیم جهان شباهت کمتری با جهان تجربهی متعارف دارد و نیروهایی متفاوت آن را اداره میکنند. درست است که از زمان هسیود به بعد نیز بسیاری از مردم حتی برای یدیده ای معاصری که ما علل کاملاً طبیعی به آنها نسبت می دهیم دخالت الهي قايل اند. اما في المثل به فقر ماي از يبدايش خدايان، كه در آن جنگ زئوس و متحدانش با تیتان ها آمده است، توجه کنید. صخر مهای بزرگ پرت می شود و زمین و جنگل هایش در آتش فرو می رود، با یکدیگر برخورد می کنند و با صدای بلند فریاد می زنند، سطح زمین به حرکت درمی آید و مانند دریا خروشان می شود. آسمان به لرزه درمی آید و کوه المب میلرزد. رعد و برق و آتش و صاعقه سلاحهای زئوس هستند، و قبل از اینکه دشمنان زئوس، یعنی تیتانها، بتوانند پیروز شوند، تمام طبیعت درهم می ریزد و آنها را به عمق تارتاروس در زير زمين مي فرستد. وقايع آن روزها، يا وقايع روزهايي كه پرومتيوس Prometheus آتش را مي دزدد، وقايعي هستند كه نوعاً با وقايع محيط خود هسیود، یا با وقایع دنیای کسانی که بعد از هسیودآمدند، متفاوت است.

با وجود این، تا زمان طلوع نگرش علمی بیشتر در میلتوس، تبیین بدیلی از گذشته وجود نداشته است. ارسطو، که دحکمتهای

> ۱. یکی از تیتان ها، که آتش را از آسمان دزدید و به انسان عرضه کرد ـم. ۱۵۹

اسطوره شناسی را دوست ندارد، این را روشن می کند که با به صحنه درآمدن تالس، روحیهی جدیدی ظهور کرد؛ روحیهای که انسانهای خردمند آن را محترم میداشتند. [با ظهور ملطیان] ناگهان تیرگی اسطوره از روی خواستگاه های جهان و زندگی برطرف شد. در میان این متفکران، به جای اسطوره، چیزی می بابیم که عبارت است از کوشش برای یافتن آغاز اشیاء، به وسیله ی فرایندهای طبیعی آشنا، مانند غلیظ شدن رطوبت. تشکیل جهان پدیدهای کاملاً طبیعی می گردد، پدیدهای که دخالت نیروهای ماورا، طبیعی از آن کنار گذاشته شدهاند، و حتی اگر این نیروها صورتاً در کار باشند، کارآیی شان به طریقی است که اینک این مردان با تفکر نظری بدان می رسند. ممکن است تمایل داشته باشیم که تمامیت شگفتانگیز پیروزی آنها را دست کم بگیریم، زیرا از برکت خود ايوني ها بود كه فرض آنها سريعاً فرض كلاً پذيرفته شدهي همهي علوم گردید: یعنی، چنانکه هنری فرانکفورت Henri Frankfort مطرح کرده است، این فرضیه که، در زیر آشفتگی ادراکهای حسی ما نظم واحدى نهفته است، و ما قادريم اين نظم را درك كنيم. با اين حال، چنانکه وی به درستی تفسیر میکند، عمل براساس این فرضیه مستلزم پيشرفتي جسورانه و نامعقول براساس فرضي كاملًا اثبات ناشده بود.

(ب) نظریدهای مربوط به پیدایش جهان یا آفرینشی اند یا تکاملی. با نظر به انتظاری که از ایده های اُرفه ای می رود، ایده هایی که هرگز اقبال عام نیافتند، می توان گفت که تصور تکاملی تنها تصوری است که تا آن زمان در میان یونانیان عنوان شده بود. از آن جا که در سُنّت دینی یهودی تربیت یافته ایم، عادت داریم تصور تکاملی را همواره با نگرش علمی داروین پیوند دهیم، اما در یونان، قدیمترین شرحها، خود، گونهای شرح تکاملی بودند. خدایان یونان، برخلاف یهوه، جهان را نیافریده بودند، و ملطیان، تا آنجا که در خط فکری تکاملی اندیشیدماند، چهارچوب قدیمتر اندیشه را حفظ میکردند، هر چند پوشش اسطوره شناختی آن را کنار زده بودند. اسطوره شناسی همچنین ابهام آغازین را مطرح کرده است - که در آن فی المثل، چنانکه دیدیم، آسمان و زمين در هشكلي واحد، درهم مي آميزند \_ ابهامي كه نظام جهاني به تدريج از آن ظهور كرد. اسطور مها، اين تكامل را، برحسب ازدواجها و بار آوردن عناصر شخصى توصيف مى كردند، اما فيلسوفان آن را با علل طبيعي توصيف ميكنند؛ اما به هر حال فيلسوفان نيز اين تكامل را، آذيدن، نمي دانستند، آفرينشي كه حاصل كار خداي اصلي بر روي مادهی اصلیای باشد که از او جداست. آگوستین، که از نظرگامهای متفاوت مسیحی و نوافلاطونی مینویسد، پس از گفتن این مطلب که آناکسیمنس به وجود خدایان قایل بوده است، یادآوری می کند که باید این نکته را توضیح داد که جوهر هوایی جهان را خدایان نیافریدهاند، بلكه خودشان به واقع از اين جوهر نشأت يافتهاند.

از این مطالب برمی آید که نه نویسندگان پیدایش جهان و نه فیلسوفان ملطی مفهوم طرح (۲έχνη) را که موجب نظام جهانی باشد نمی پذیرند.

این نکته نتایج فراوانی برای فلسفه دارد، که به هر حال، بلافاصله ظاهر نمی شوند. فعلا این نکته را مطرح می کنیم که، تفکرات آن دوره به این ایده رضایت دادند که خود طبیعت نیروی پیدایش را دارد، و مقصود آنها از طبیعت (۵٬۵۵۶) جوهر مادی واقعی است - که جهان از آن تشکیل می شود - جو هری که فرض کردند زنده است و مستعد فراهم آوردن تغییری است که خودش موضوع آن تغییر است؛ واقعیتی که ملطيان نه تنها به عنوان آب و هوا و بي كران، بلكه حتى به عنوان خلا يا الهي نيز به آن اشارت داشتند. اين فرضي نبود كه انديشه بدان راضي ماند. بعدها، فیلسوفان با آن فرض قانع نشدند، و متمایل شدند که ایده های زندگی و ماده را از هم جدا سازند و آنها را در موجودات متفاوت بیابند. آناکساگوراس در زمان پریکلس Pericles نخستین کسی بود که عقل را صراحتاً به عنوان چیزی که در آغاز به جهان نظم بخشیده است، متمایز ساخت و گفت که عقل کاملاً از ماده جداست.' به نظر می رسد که این کار آناکساگوراس بیش از اشاره به طرحی آگاه است، با این حال گلایه های سقراط و پیروانش، افلاطون و ارسطو، مشهور است که گفتهاند هر چند آناکساگوراس عقل را در آغاز مطرح کرد، اما وقتی فرایندهای بعدی که جهان را توسعه داد در کار آمد، وی به هیچ وجه از عقل استفاده نکرد، بلکه مانند دیگران از علل کاملاً مکانیکی سودجست.

دیوگنس آپولونیایی، معاصر جوان تر آناکساگوراس، برای مدتی، دوباره وحدت ماده و نفس را در جوهر زندهی واحدی مطرح کرد که از نظر وی، چنانکه مدت ها قبل برای آناکسیمنس، هوا بود. دیوگنس، احتمالاً در اثر آناکساگوراس، بر کیفیات ذهنی این عنصر الهی تأکید کرد، و تا آنجا رفت که گفت (پارهی ۳) بدون عقل این جوهر، جهان سمی توانست نظمی را که دار است داشته باشد، و هر چیز در جهان، اعم از تابستان و زمستان، شب و روز، زشت و زیبا، اندازهای دارد؛ و اضافه می کند که اگر شما تأمل کنید خواهید دید که هر چیز دیگر در بهترین حالت ممکن قرار داده شده است. به نظر می رسد که این دیدگاه دیوگنس فراگیر باشد، اما برای او، مانند ملطیان، عقل هنوز فقط صفت مادهی نخستینی است که خودش موضوع فرایند تکاملی است. تا این جا ما به ایده ی راستین آفریدن دست نیافته ایم، ایده ای که افلاطون اهمیت بسیار بدان قایل بود، و ساختن الهی و موضوع را از انواع دیگر آغاز شدن ها مستقل و جدا می دانست.

تأثیر سُنّت ایونی، به واقع، در جهت دیگر بود. از آنجا که حفظ تصور ذاتی بودن نیروی خلاق الهی در خود طبیعت رفته رفته مشکل تر می شد، و ایده ی هنر یا طرح ناشی از عقل موجودی مستقل، هنوز کاملا به عنوان بدیلی جدی ظاهر نشده بود، از این رو کم کم تنها بدیل باقی مانده به عنوان علت غایی عبارت می شد از بخت و صدفه و ضرورت بی دلیل. اینها بودند عللی که اتمیان بدان قایل شدند، اتمیانی که موفقیت های ایونی، نتیجه ی منطقی اش را در مکتب آنان یافت. نیروهای طبیعی کورکورانه، و بدون در نظر گرفتن آگاهانه یه هیچ هدفی، عمل می کنند، و از روابط بین آنه است که کیهان ظاهر می شود. امپدکلس نیز چنین می اندیشید که کیهان، و از جمله حیات گیاهی و حیوانی، از تأثیر متقابل کاملاً تصادفی جواهرِ عنصریِ چهارگانه به حاصل می آید.

این فلسفه که دطبیعت، را به مثابه نخستین علت عمل کننده به

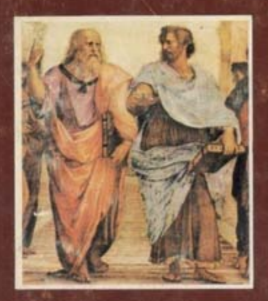
طريق كاملًا مكانيكى و غير غايت شناختى تحسين مى كرد، و طرح هوشمندانه[ي كيهان] را هم از نظر زمانى و هم از نظر اهمبت، امرى فرعى و ثانوى مى دانست، در قرن پنجم از طريق مخالفت هاى چهار چوب شنّتي دين و اخلاق و قانون تعديل شد، و مانع اين شدند كه اين فلسفه نفوذش را بيشتر از آنكه شايستهى يك فلسفهى طبيعى است، بگستراند. از نظر افلاطون، كه ايده هاى اخلاقى را از سقراط به ارث برده بود، اين فلسفه خطرى براى معنويت بود. از اين رو، وى همهى نيروهاى ذهنى اش را براى مخالفت با آن به كار گرفت. ما پس از اين به اين مباحثات خواهيم پرداخت، اما فعلا، از آنجا كه اين نگرش نفرت آميز افلاطون ريشهى نهايى اش را مديون فيلسوفان ايوني باستان بود، آن را اجمالاً بررسى مى كنيم و براى مراحل بعدى به ياد مى سپاريم.

طبق عقیده ی آنان<sup>۱</sup> [افلاطون در قوانین (دهم ۸۸۹۸) می نویسد]: بزرگ ترین و بهترین چیز، حاصلِ کار طبیعت و بخت است. چیزهای کوچک تر به وسیله ی هنر ساخته می شوند، هنری که شکل گیری آثار بزرگ و نخستین را از دستان طبیعت دریافت می کند، و همه ی گونه های کوچک تر را، که به واقع «هنری» می نامیم، شکل می دهد و فراهم می آورد... . مطلب را روشن تر بیان کنم. آنها تأکید می کنند که آتش و آب و خاک و هوا، همه از طبیعت و بخت ناشی می شوند. هیچیک از این عناصر حاصل هنر نیست، و اجسامی که – زمین و خورشید و ماه و ستارگان و مانند آن – در مرتبه ی بعد از آنها قرار دارند، حاصل عمل آنها به مثابه عواملی کاملاً بی حیات هستند. سپس آن

منظور، فيلسوفان ايوني باستان است - م.

عناصر برحسب تصادف پراکنده شدند، و هر یک از آنها برطبق استعداد ویژه ش، و برحسب تناسبی که با یکدیگر داشتند، مانند گرم با سرد، تر با خشک، نرم با سخت، ضرور تا و برحسب تصادف در آمیزه ای از اضداد به هم پیوستند. بدین سان و به وسیله ی این فرایند، کل آسمان و هر چه در آن است، و همچنین همه ی حیوانات و گیاهان پدید آمدند. آنها می گویند، نه عقل و نه خدا و نه هنر، هیچکدام علت نیست، بلکه علت، همان طور که به شما گفتم عبارت است از طبیعت و بخت. هنر، به مثابه حاصل این نیروها، مؤخر بر آنهاست. هنر چیزی است فانی، از منشایی فانی، و به وجود آورنده ی آثاری است که سهم بزرگی در واقعیت ندارند، بلکه، همچون خود هنرها، نوعی تقلید و شبیه سازی اند.

(ج) با نظر به خصیصهی تکاملی طبیعت از نظرگاه ملطیان، ضرورت دارد که دربارهی ماده جاندارانگاری hylozoism آنها بیشتر توضیح دهیم، زیرا این دو ویژگی از یکدیگر جدایی ناپذیرند. نکته ی که در این جا می ماند، اضافه کردن این است که این سئوال که، آیا و تا چه حد حیات ذاتی ماده است و علت مُحرّکه با جسم متحرک یکی است؟ سئوال است که در سرتاسر گسترش اندیشه ی پیش از سقراطی مطرح است. وحدت ماده و روح در جوهری مادی مانند هوا، از نظر ملطیان فرضی بود که هیچ تردیدی در آن راه نداشت و هیچ دلیلی و دفاعی نمی طلبید. چنانکه ارسطو به درستی گفته است، آنها هرگز از خود ناراضی نبودند. به تدریج، و فقط به تدریج، مشکلات این فرض ظاهر شد، و بعضی ابهام گویی های اخلاف آنها - فی المثل، هراکلیتوس - را می توان اینگونه تبیین کرد که این اخلاف معتقد شدند که ماده و روح با سختی فراوان به درون چهار چوب متحد کننده ی این دو درمی آیند، اما فیلسوفان هنوز آگاهی کامل نداشتند که مشکل اساسی در کجاست، و هنوز به ضرورت جداسازی این دو پی نبرده بودند. مشکل با این عقیده ی پارمنیدس اوج گرفت که حرکت و تغییر نه ممکن اند و نه پذیرفتنی. کسانی که پس از پارمنیدس آمدند، ضرور تا مجبور بودند از این نتیجه ی بی ربط فرار کنند، و نتیجه ی کوشش آنها این شد که نه تنها به جای آدخه ی واحد ملطبان، جواهر نخستین بسیار فرض کنند، بلکه کوشش آنها به این منتهی شد که علت مُحرَکه را خارج و فراتر از جوهر جهان فیزیکی فرض کنند.



فلسفه و منطو

آناکسیمندر و آناکسیمنس، به همراه تالس، اندیشمندان مکتب ملطی یونان باستان به شمار می وند. تعالیم فلسفی و عقلانی این مکتب بود که پرسش از بنیاد جهان را به میان آورد و سرانجام به هنگام کمال فلسفهی یونان، در ارسطو، به نظریهی جوهر و صورت منتهی شد. کوشش عقلانی ملطیان را معمولاً جست و جویی برای یافتن مادةالمواد جهان دانستهاند، اما آموزه ای آنها بر جیزی بیش از آن دلالت می کرد: آنها به دنبال صورت واحدی بودند که همهی پدیدارهای جهان را می شد به آن تحویل داد.

