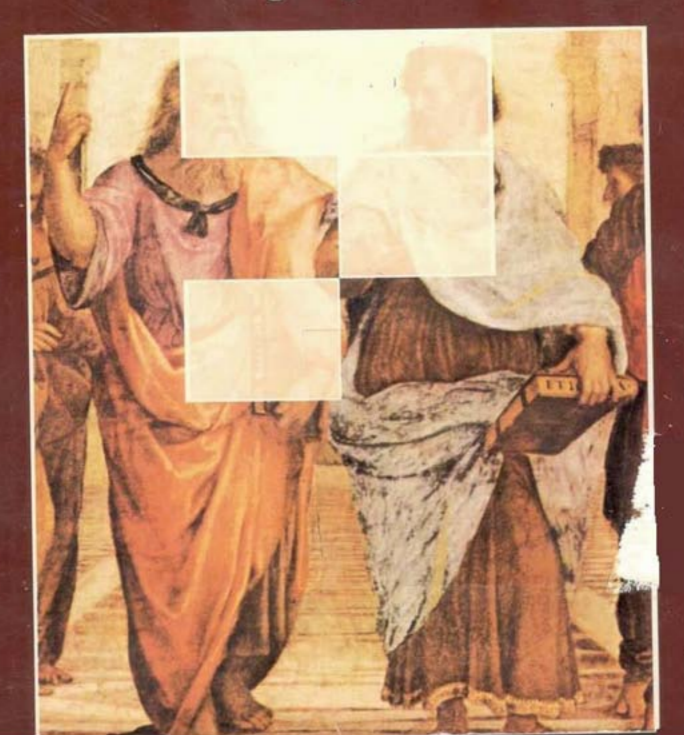
دبلیو. کی. سی. گاتری

# تاريخ فلسفهي يونان

(11)

افلاطون (۶) قوانین. آثار منقول. نامهها. اصحاب حسن فتحی



دبلیو. کی. سی. گاتری

# تاریخ فلسفه ی یونان (۱۸)

افلاطون (بخش ششم) قوانینی . آثار منحول، نامهها

حسن فتحي





# تاریخ فلسفهی یونان (جلد ۱۸) (افلاطون، بخش ششم، قواین ، آثار منحول، نامهما)

ویسنده دبلیو، کی، سی، گاتری مترجم حسن فتحی

A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY by W. K. C. Guthrie

Cambridge university press, 1978, pp. 321-492

آمادهسازی، طرح و اجرا فکرروز آبراتور کامپیوتر سوزان واعظی

طرح جلد سهرابی

فتوليتوگرافي متن و جلد فكرروز

مونتاز متن وجلد محسن حقيقي

روتوش ماكان زهرابي

تههی زینگ علیرضا احتشام زاده

چاپ متن گلشهر

ناظر چاپ محسن حقیقی

نوبت چاپ اول، ۱۳۷۷

ثمدأد ٢٢٠٠ نسخه

بها ۱۱۵۰ تومان

حق چاپ و نشر ابن اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

دفتر مرکزی: نهران، کریمخانزند، آیان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۲ تلفن: ۸۹۱۲۵۲ نمایر: ۸۸۹۲۴۳

اداردی فروش: تهران، سیدجمال الدین اسدآبادی (یوسف آباد)، کوچه ششم، پلاک ۳۶ نلفن: ۸۸۵۶۹۶۳

عضو هیئت مارسس شرکت سهامی پخش و توسعهی کتاب ایران (پکا) فروشگاه مرکزی: تهران، خیابان انقلاب، بین فلسطین و وصال شیرازی، شماره ی ۱۰/۳۹ نلفن:۶۴۹۸۳۲۹ ـ ۲۶۲۲۳۹۱ نشایر:۶۴۹۸۳۹۹

این. آ.ان ۱۵-۱۱۵ میلک ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱۹۶۱، ۱

| بخش اول / قوانین ۱۲۴                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقدمه / ٩٥ اصالت و تاريخ / ٩٥ شخصيتها و صحنه / ١٣٥ طرح كلي اين بخش / ١٥٥                     |
| ۱ . گفت و گوی مقدماتی (کتاب های اول تا سوم)۱۷-۳۰                                             |
| اهداف و روشهای آموزش و پرورش، با اشارهی ویژه به بادهنوشی / ۱۷ وحدت و کثرت فضیلت /            |
| ۲۴ درسهای تاریخ / ۲۶ نیاز به یک حکومت آمیخته / ۲۸ ا                                          |
| ۲. شهرِ قوانین ۲۶ ۲۰                                                                         |
| آیا این شهر به قصد تحقق عملی طراحی شده است؟ / ۳۱ مقام و نقش قوانین: قانونگذار در مقام        |
| آموزگار / ۳۶ نقش مجازات / ۳۸ نظریه و واقعیت / ۴۳ ا                                           |
| ٣. زندگی در شهر افلاطون                                                                      |
| جمعیت / ۴۷ تقدم صلاح جامعه بر خوشبختی شخصی / ۴۹ مالکیت شخصی: چهار طبقه / ۵۱                  |
| تجارت و کار / ۵۳ آموزش و پرورش / ۵۵ برده داری / ۵۸ زندگی روزمره در ماگنسیا / ۶۱ تماس         |
| با بقیهی عالمِ یونان / ۶۷۵ زنان / ۶۹۵ اخلاق جنسی و زاد و ولد / ۷۰۵ نتیجه: شهروند آرمانی / ۷۲ |
| ۴. دین و خدَّاشناسی                                                                          |
| دبن و اخلاق جامعه / ۷۵ باورهای شخصی / ۷۷ خداشناسی / ۸۰ یادداشت الحاقی: آیا روح               |
| مخلوق است؟ / ۹۱ م                                                                            |
| ۵. نگاهداشتِ قوانین: شورای شبانهٔ                                                            |
| ۶. جایگاه محاورهی قوانین در فلسفهی افلاطون                                                   |
| کلیات / ۱۰۹ موضع قانون در برابر این آموزهی سقراط که هیچکس دانسته خطا نمیکند / ۱۱۱ ت          |
| قوانین و نظریهی صور / ۱۱۴=                                                                   |
| ۷. نتیجهگیری                                                                                 |
| بخش دوم / محاورات مشكوك و منحول                                                              |
| ۸                                                                                            |

سيسوفوس / ۱۵۲ مدر عدالت و در فضيلت / ۱۵۴ م بخش سوم/نامهها بخش سوم/نامهها کلیات / ۱۵۷ تا بخش فلسفی نامهی هفتم / ۱۶۳ مقدمه: نظریهی جدید / ۱۹۳ نظری بر شواهد / ۲۰۲ محتوای آموزهی نانوشته / ۲۰۷ آرخای صورتها: دوگانهی نامتعین و واحد خوب / ۲۱۱ه صورتها به مثایه اعداد / ۲۲۱ه آیا افلاطون صورتها و اعداد را یک چیز میخواند، یا اعداد را آرخههای صورتها قلمداد میکند؟ / ۲۲۵ آیا افلاطون اعداد را محصور در ده مي دانست؟ / ۲۲۶ □ پيدايش اعداد / ۲۲۷ ◘ طرح كلي يا ترتيب اصول / ۲۲۸ آیا مابعدالطبیعهی افلاطون توحیدی بودیا ثنوی؟ / ۲۳۳ 🗅 بخش پنجم/ پی نوشت بر افلاطون .... بخش ششم/اصحاب افلاطون ..... اثودوكسوس ..... زندگی / ۲۴۵ ریاضیات / ۲۴۷ ستاره شناسی / ۲۵۰ هستی شناسی: اثودوکسوس و صورتها / ۲۵۴ اخلاق: لذت به مثابه خوب/ ۲۵۶ و جغرافیا و نژادشناسی/ ۲۶۰ و اسپيوسيئوس زندگی / ۲۶۷ هستی شناسی / ۲۶۸ خداشناسی / ۲۷۴ زیست شناسی / ۲۷۵ روش فلسفی و شناخت شناسي / ٢٢٧ وروانشناسي / ٢٨١ اخلاق: اسپيوسييوس و لذت / ٢٨٢ ا كسنوكراتس ......ك ٢٠٥٢- ٢٨٥ زندگی و شخصیت / ۲۸۵ تالیفات / ۲۸۷ هستی و شناخت / ۲۸۸ سلسلهی هستی / ۲۸۹ صورتها / ۲۹۱ الهيات: خدايان و دايمونها / ۲۹۳ جهانشناسي و فيزيک / ۲۹۵ خطوط تقسيم ناپذیر، اجسام اتمی، جزءها و کلها / ۲۹۷ روش و منطق / ۳۰۱ روانشناسی / ۳۰۲ اخلاق / п٣٠Δ هراكليدس پونتيكوس ......هراكليدس پونتيكوس ..... زندگی / ۳۰۹ تألیفات / ۳۱۰ ستارهشناسی و جهانشناسی / ۳۱۲ طبیعیات / ۳۱۴ الهیات / ٣١٧ روح / ٣١٨ لذت / ٣١٩ يادداشت الحاقى: ماهيت صدا / ٣٢١ دیگران.....دیگران....

مقدمه / ١٢٧ه ايينوميس / ١٣٠ه آلكيبيادس دوم / ١٣٢ه كليتوفون / ١٣٥ه هييارخوس / ١٣٨ه

مينوس/ ١٣٩ تا رقيبان / ١٤٠ تاگس / ١٤۴ تا كسيوخوس / ١٤٧ تاروكسياس / ١٥٠ تا دمودوكوس و

بخش اول **قوانی**ن

۱. برای کتابشناسی رک: تی. جی. ساندرز، (1976) Bibliography on P.'s Laws . .

#### مقدمه

اصالت و تاریخ. «جوت با استدلای که به اصالت قوانین مربوط است شروع می کند، امروزه ضرورتی برای این استدلال وجود ندارد... اصالتِ اثر دیگر محل بحث نیست.» ویراستاران جوت در ۱۹۵۳ چنین گفتند، و امروزه اکثر محققان با سخن آنها همآواز هستند. قوانین مشتمل است بر برخی ناروایی های نگارشی، تشویشهای ساختاری که گاهی به ناسازگاری شباهت دارد، تکرارها و ناسازگاری های درونی؛ این عوامل باعث شده اند که بعضی از پژوهشگران قرن ناسازگاری های استدلالِ آشنایِ «در شأن افلاطون نیست»، بگویند شاگرد افلاطون، فیلیپ اوپوسی، پس از مرگ وی آن را عمیقاً بازنویسی کرده است. افلاطون، فیلیپ اوپوسی، پس از مرگ وی آن را عمیقاً بازنویسی کرده است. شواهد خارجی ای که آنها عرضه کرده اند، عبارت است از:(ن) دیوگنس لائرتیوس

تاران خدمتِ ارزشمندِ گردآوری و ارزیابی شواهدِ مربوط به اثر و فعالیتهای فیلیپ را به انجام را به انجام رسانیده است. نگاه کنید او 395-111, pp. 115-39. ام. کریگ (Academica (1975, 111, pp. 115-39) از جمله کسانی است که میگویند فیلیپ تغییر و اضافات مهمی بر متن افلاطون اعمال کرده است.

۳، ۳۷: «بعضی ها می گویند فیلیپ او پوسی قوانین را که بر روی لوح مومی بود بازنویسی کرده است (μετεγραφε). آنها همچنین گفته اند اپینومیس اثر اوست»؛ (ii) سودا، ماده ی افلاطون: [فیلیپ] قوانینِ افلاطون را به دوازده کتاب تقسیم کرد، و می گویند اپینومیس اثرِ خامه ی اوست.» این شواهد، حتی اگر مبنای استواری داشته باشند، نقش ناچیزی در اثباتِ اتهامِ دستکاری وسیع در قوانین ایفا می کنند، اثری که آنها آشکارا از اپینومیس ممتاز می سازند، و خود ارسطو نیز آن را از افلاطون می دانست. آمروزه همگان قبول دارند که عیوبی را که در قوانین هست به طور طبیعی می توان با حالت ویرایش نشدگی آن تبیین کرد، چرا که افلاطون به علت کهولت سن مجبور شد آن را بدین صورت رها سازد؛ و باقی ماندن این عیوب نشان می دهد که فیلیپ این رونویسی را با دقت و امانتِ تمام انجام داده است. است که که در کاری که انتقادی، یا

<sup>۳. ویلاموویتس (PL. I, 655 n.1) ضمن این انتقاد معقول که هیچ کس اثر طولانیای چون قوانین را بر روی تابلوهای چوبین نمی نویسد، می گوید این سخن را بایستی دارای معنای کنایی بدانیم، یعنی «به صورت پیش نویس» («از پیش نویسِ زمخت»، لسکی Bergk). او از برگ Bergk پیروی کرده است، کسی که می گوید این تمثیل از نمونهای موماندود برای قالب کردن برنز با این فرایند خاص برگرفته شده است. (رک: مورو 70C 515) اما تاران (PCC 515) کردن برنز با این فرایند خاص برگرفته شده است. (رک: مورو 70C 515) اما تاران (PPE 398f.) در استعارهای بودن این تعبیر تردید می کند. نیکوترین ارزیابی دربارهی نقش فیلیپ از آنِ فون فریتس است در RE xxxviii. Halbb, 2360-66 رود راصل ویرایش محاوره پس از مرگ افلاطون نیز تردید می کند.</sup> 

۴. رک: سیاست ۱۲۶۵۵۵ و تاران ۱۸ مطمئنی بر انتشار زودترِ این اثر قلمداد می کنند، اما او فقط از «قوانین و فیلیپ ۱۲، را گواه مطمئنی بر انتشار زودترِ این اثر قلمداد می کنند، اما او فقط از «قوانین و حکومتهایی» سخن می گوید «که به دست سوفسطاییان نوشته شده است». ایسوکراتس ممکن است گاهی جامهی مبدل سوفسطایی را بر قامت افلاطون بپوشاند (ج ۱۴ ترجمهی فارسی، ۱۷۲ و بعد)، اما در این جا به همان آسانی می توان گفت منظور او پروتاگوراس ـ که به شهادت دیوگنس لائرتیوس (۵۵،۹)، کتابی به نام قوانین و کتابی نیز به نام حکومت دارد ـ یا آنتیس تنس دیوگنس لائرتیوس (۱۶،۵۵)،

ذهنی، می نویسد: «کسی که افلاطون واقعی را می شناسد، فقط کافی است یک صفحه از قوانین را بخواند تا باور کند که در این جا با افلاطونی نیرنگ باز روبه روست.» بروشار در ۱۹۲۶، پس از این ادعا که گومپرتس در ۱۹۰۲ اصالت محاوره را به طور قطعی اثبات کرده است، می گوید: با وجود اینکه اندکی کندی و بی دقتی در آن به چشم می خورد، وحدتِ طرح، نیرومندی برداشت کلی، زیبایی برخی صفحات و کمال کلیِ اثر، افلاطون را در برابر ما مجسم می سازد، به گونه ای که هنوز نبوغ خودش را به صورت تام و کامل دراختیار دارد. مخود من (چنانکه خواننده نیز ممکن است تأیید کند) حالا که پس از بررسیِ نزدیک همهی محاورات دیگر، آن را باز می کنم، به پیروی از فتوای نقادان قدیم درخصوص اودیسه، هیچ تردیدی احساس نمی کنم که این اثر متعلق به دوره ی کهولت است، اما بی تردید ـ اگر چه (گاهی از محتوای اثر برمی آید که) متأسفانه ـ دوره ی کهولت افلاطون.

یگانه مدرک خارجی کهن برای تاریخ قوانین، این سخن ارسطو در سیاست (۱۲۶۴b۲۶) است که افلاطون آن را پس از جمهوری نوشت. از نظر درونی نیز اشاره به شکست لوکری ها از سیراکوسی ها در ۱۳۸۵ را مربوط به دوره ی دیونوسیوس دوم و سال ۳۵۶ پ.م. دانسته اند؛ معنی افلاطون دست کم کتاب اول را در زمانی نوشته است که بیش از هفتاد سال از عمرش گذشته بود. گروته با استناد به ۹۴۴۵ می گوید کتاب دوازدهم نیز پس از این تاریخ نگاشته

مسخنِ است را هاروارد در 42 Epin. 34 نقل کرده است؛ بروشار، 44 Études 154، با ارجاع به مقاله ی سرنوشت ساز ث. گومپرتس «تالیف قوانین» در (1902) 145 As. بد در آوری جدید نیز اشارتی داشته باشیم: به عقیده ی مورتون و وینسپیر (13, 78f.) کتاب ۵ و ۶ دارای سبک غیر افلاطونی هستند، و کس دیگری، شاید اسپیوسیپوس، در آن بازنگری کرده است.

۶. يا ۳۵۲؛ رک: تاران Academica 132 n. 554

شده است. (نگاه کنید به ج ۳ کتاب او، ۴۴۳، یادداشت ۹.) پلورتارخوس (Is and Os. 370f.) می گوید افلاطون آنگاه که قوانین را می نوشت «پیرمرد بود»؛ و از بسیاری از جاهای اثر برمی آید که او آن را پس از شکست آخرین دیدارش از سیسیل در ۳۶۰ تألیف کرده است. در این صورت، کاملاً ممکن هست که تألیف چنین کتاب بزرگ و مفصلی تا پایان عمر افلاطون به اتمام نرسیده باشد؛ سخن رایج در این مورد همین است. اما سرخوردگی افلاطون موجب نشد که ایمان او به آن چیزی که می توانست در سایهی حکومت مستبدانهی جوانی با استعداد و شجاع و خویشتن دار و دارای موهبتِ برخورداری از معاشرتِ قانونگذارِ واقعی به دست آید، از بین بر ود. مستبدِ تعلیمپذیر و مشاورِ خردمند نیز توصیهی او هستند برای جامعه ای خوشبخت و نیکو بنیاد (۲۰۱ه-۲۰۹). همان طور که می دانیم (رک: ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۴۹ و بعد) تعدادی از حکومت های موجودِ آن زمان از برخی اعضای آکادمی دعوت کردند تا قوانین آنها را تدوین یا اصلاح کنند، و افلاطون در قوانین اصولی وضع می کند که آنها

۷. این سخن بیش تر به فحوای کلی اثر مربوط است، اما می توان گفت نامه ی سوم، ۳۱۶۳ نشان می دهد که کار او با دیونوسیوس دوم در آن دیدار، نسخه های اصلی «مقدمات» قوانین را فراهم کرد (هاروارد، ،Εpp. 179f، و برخی محققان دیگر بر این عقیده اند. درباره ی این προοιμα [مقدمات] رک: ص ۳۷ پایین.)

مروودر مقاله ی «توضیحات ارسطو بر قوانین افلاطون» (Düring and Owen, A مورودر مقاله ی «Düring and Owen, A ناستدلال می کند که وقتی ارسطو کتاب دوم سیاست را می نوشت فقط کتابهای ۳۵۰ قوانین را می شناخت، و این نگارشِ ارسطو بایستی در زمان حیات افلاطون، یعنی پیش از تالیف بقیه ی قوانین به دست افلاطون، صورت گرفته باشد. رایل در وافلاطون، یعنی پیش از تالیف بقیه ی هوانین به دست افلاطون، صورت گرفته باشد. رایل در (89, 2557-9) (89, 2557-9) می دهد، اما رک: نی جی. ساندرز در ۹۲ به این نظریه ی «نسخه ی اصلی قوانین» بیش تر اهمیت می دهد، اما رک نی جی. ساندرز در ۹۶ به این نظریه ی «نسخه ی اصلی قوانین» بیش از دیگر قسمتها نوشته شوند، کلِ فصل می کند که قسمتهایی از محاوره ممکن است پیش از دیگر قسمتها نوشته شوند، کلِ فصل شانزده او به منزله ی دفاعی است از وحدت ذاتی آن.

باید براساس آن رفتار کنند و الگویی از حکومتِ موجود و معیار قانونی را برای راهنمایی آنها عرضه میدارد.

شخصیت ها و صحنه. سه تن پیرمرد، نامی که خودشان بارها بر خودشان می نهند، اگر چه هنوز توانِ آن را دارند که ساعتهای متمادی در گرمای روزهای اواسط تابستان در کرِت راه بروند (۶۸۳۵)، یعنی از کنوسوس Cnossus تا غار و پرستشگاه زئوس در بالای مانت ایدا Mount Ida این سه تن عبارتند از کلینیاس، بومی کرت، مگیلوس اهل اسپارت، و یک تن آتنی که اسمش تصریح نشده است و رهبری بحث را برعهده دارد. معدود مطالبی که درباره ی دو نفرِ

- ۹. این همان غاری است که میگویند مینوسِ Minos اسطورهای به طور متناوب بر آن صعود میکرد و قوانینی با خودش میآورد که مانند سلف خویش رادامانتوس Rhadamanthys میگفت آنها را زئوس به او تحویل داده است ـ به غلط بنا به نظر معاصر افلاطون افوروس میگفت آنها را زئوس به استرابون ۱۰، ۸، ص ۴۷۶. از این رو اهل کرِت این عمل را زیارت تلقی میکردند، و همین امر سبب میشود که آن راهپیمایی فرصت بسیار مناسبی برای بحث درباره ی قانونگذاری شمرده شود. درباره ی اینکه غار ایدا مقصد آنها بوده است نه دیگر غارهای منسوب به زئوس، رک: مورو (ص ۱۵، یادداشت ۱۳)، ۲۷ و بعد.
- ۱۰. ارسطو در سیاست ۱ ۱۲۶۵ ۱۱ انتقاد کلی ای از «تمام گفتارهای سقراط» به عمل می آورد؛ او قوانین را نیز در این جرگه قرار می دهد. (او برخلاف ترجمه ی آکسفورد، سه بار از سقراط اسم نمی برد!) به نظر می آید که انتقاد او متوجه تمام آثار افلاطون است، و همان طور که چرنیس می گوید شاید نام سقراط بر اثر سهل انگاری آمده است. (رک: مورو در دورینگ و اوئن، ۱۴۶، یادداشت ۲۳.) در ۱۲۶۶ هما نصور کوده اند که ارسطو به روایتِ قبلی تری ارجاع می دهد که در آن خود سقراط سخن می گفته کرده اند که ارسطو به روایتِ قبلی تری ارجاع می دهد که در آن خود سقراط سخن می گفته است. این عقیده از آنِ رایل، P.'s P. 258، است. اما مورو ـ که می گوید هنگام نوشتن کتاب دوم سیاست از سوی ارسطو، فقط بخشی از قوانین و جود داشته است (PCC 111 n.44) ـ آن سخن را قبول ندارد. رک: دورینگ و اوئن ۱۳۶۰. من نمی توانم بپذیرم که افلاطون یک زمانی عنان سخن را به دست سقراط داده باشد. صرف نظر از ویژگی غیر سقراطی (و برخی اوقات ضدِ سقراطی) بخش عمده ی محاوره، تصور کردنی نیست که سقراط از کوه های کوت بالا ـ ح

دیگر گفته می شود برای نشان دادن این نکته است که آنها بحث را با همدلی و دقت نظر پی گیری خواهند کرد. کلینیاس با اپی منیدس Epimenides رابطهی قوم و خویشی دارد، پیشگوی کرتی که با پیشگویی هایش آتنیان را دربارهی ایرانیان جسورتر میساخت، و خودش نیز ارادتهای صمیمانهای نسبت به آتن احساس می کرد. مگیلوس نیز می گوید خانوادهاش در اسپارت حافظان منافع (پروکسنوی) آتن بودهاند، و او طوری پرورش یافته است که آتن را وطن دوم خودش تلقی می کند (۲۶۴b-d). او از نبوغ فکری برجسته ای برخوردار نیست و مظهری است برای شهرتِ اسپارتیان به شجاع بودن؛ او در ۷۲۱e به این نکته اشاره میکند. کلینیاس به صورت فعالتری در بحث شرکت میکند، اما هر دو کاملاً در مُحاق فرد آتنی قرار میگیرند، همان کسی که سخنگوی خود افلاطون است. ۱۱ افلاطون گفتارهای طولانی ای را بر زبان او جاری می سازد، و درواقع استدلال واقعی در این محاوره وجود ندارد. همچنین میتوان گفت شرکتکنندگان در این محاوره نسبت به نظامی که تبیین میشود حالت نمادین دارند؛ این نظام ریشه ای آتنی دارد که با انضباطهای دوریسی، و به ویژه اسپارتی، استحکام می یابد. ۱۲ محل بحث در طول محاوره به کلی فراموش نمی شود

برود (به ویژه رک: کریتون ۵۲b و فایدروس ۲۳۰۰-۵)، و تصور میکنم هیچ کس بر پایهی هیچ مدرکی نگفته است که صحنهی محاوره نیز در طول تألیف عوض شده است. «تغییر صحنه به کرت و مطرح کردن فرد آتنی را باید عمل تخیلی واحدی تلقی کرد» (فریدلندر، ۱۳.9 و ۱۲.۲).

<sup>11.</sup> گیگون میگوید: این یک مسئله است که بدانیم دو نفر آننی و اسپارتی در کرت چه کار میگوید: این یک مسئله است که بدانیم دو نفر آننی و اسپارتی در کرت چه کار میکنند (Mus. Helv. 1954, 207)؛ خواه تمام نتیجه گیری های او را بپذیریم یا نه، در هر حال سؤال او به جاست.

۱۲. برخی از منابع مربوط به نگرش افلاطون به اسپارت را در تیگرشتت، Sparta I, 544f., n. 202 . ۱۲ می توان یافت. ارزیابی خود وی درخصوص تأثیر اسپارت بر روی قوانین ، تفاوت زیادی با ارزیابی مورو دارد.

(مقایسه کنید با ۷۲۲c،۶۸۳c)، اما فاقد آن نفش فعال در گفت و گو است که افلاطون در فایدروس با مهارت و رغبت به نمایش گذاشته بود.

طرح کلی این بخش. تعدادی از دوازده کتاب قوانین به طور کامل اختصاص یافته است به توضیح حکومت و قانونهای بسیار فراگیر، از فعالیتهای براندازی و خیانت گرفته تا مشاجرات همسایگی بر سر زهکشی، شکار زنبوران یا دزدیدن میوهها. بررسی تفصیلی این موضوعات در اینجا نه مقدور هست و نه، خوشبختانه، پس تحلیل دقیقِ آنها از سوی مورو، ضرورت دارد. ۱۲ اما پیش از آنکه مبحث شهرِ سرمشق و قوانین آن آغاز شود، سه کتاب اول اختصاص یافته است به گفتوگوی مقدماتی دربارهی موضوعاتی چون قانونگذاری در جامعههای دوریسی، درسهای تاریخ، انواع حکومت، تعلیم و تربیت و هنرها. پیشنهادهایی برای خود شهر، صرف نظر از مسایل خارجیای چون طراحی شهر و انتصاب، اعلام قوانینی که از دولتمردان برگزیده انتظار می رود که آنها را اجرا کنند (۷۳۵ه). بررسیِ به ناچار مختصری که در اینجا خواهیم داشت به چهار بخش اصلی تقسیم می شود: «(۱) مقدمه (کتابهای ۱۳-۱)، (۲) شهرِ قوانین،

۱۳. جي. آر. مورو (G. R. Morrow, P.'s Cretan City (1960)؛ از اينجا به بعد فقط «مورو» خواهيم آورد. همچنين نگاه كنيد:

Gernet, 'Les Lois et le droit positif', Budé ed. pp. xciv-ccnvi, H. Carirns, P. as Jurist, ch. xxxi of vol. 1 of Friedlander's Plato,

و برای منابع کهن تر به لایزگانگ در 2514 RE. در ترجمه ی ساندرز فهرست تحلیلی ای از محتویات محاوره گنجانده شده است (صص ۱۵-۵). لازم است اشاره ی خاصی به مقاله ی هال Jerome Hall درباره ی «فلسفه ی حقوق افلاطون» (1956 Indiana Law J. 1956) داشته باشیم این مقاله داوری ارزشمندی است درخصوص کل نظریه ی حقوق افلاطون از دیدگاه یک نظریه پرداز حقوقی و سیاسی جدید.

(۳) زندگی در شهرِ افلاطون (۴) چند نکته ی فلسفیِ کلی تر. یکی از اهداف ما این است که دیگر محاورات را مد نظر داشته باشیم و ببینیم افلاطون چه مقدار از دیدگاه های پیشین خویش را رها ساخته یا به آنها وفادار مانده است. امیدوارم علی رغم اختصار ضروری و حذف هایی که صورت می گیرد، آنچه تقدیم می کنم از اعتدال شایسته ای برخوردار باشد.

1

### گفتوگوی مقدماتی

(کتابهای ۱-۱)

اهداف و روش های آموزش و پرورش، با اشارهی ویژه به باده نوشی (کتاب ۱ و ک). قوانین کرت و اسپارت (به گفته ی کلینیاس و مگیلوس)، ۱۳ با توجه به تأکید آنها بر شجاعت و مقاومت جسمانی، بر پایه ی این فرض تنظیم می شدند که شهرها همیشه در حال جنگ خواهند بود. ستیز درواقع کلید زندگی است، از شهرها گرفته تا روستاها، خانواده ها و افراد. افلاطون می پرسد (بی تردید می توان فرد آتنی را در این جا به نام افلاطون نامید) «و در درون یک فرد؟»، و ناگهان موضوع آشنای تنش درونی میان خود بهتر و خود بدتر شخص، یعنی میان تسلط بر نفس یا پیروی از نفس را مطرح می سازد (گرگیاس ۴۹۱۵، جمهودی ۴۳۰۰۹، فرایدروس ۴۳۰۵۰)؛ یعنی فضیلت سوفر وسونه. این کشمکش درونی در شهرها نیز تحقق می یابند، و در این جریان ممکن است عنصر بدتر به پیروزی برسد: ۱۵

۱۴. دربارهی پیوند سنتی میان قوانین کرتی و اسپارتی، رک: هر ودوت، ۱، ۴، ۴، ۴.

اما قوانین بایستی درصددِ اصلاح و آشتی باشند، نه در پی جنگ؛ و در حمایت از همهی فضیلتها، و ضعیف ترین آنها، به پا خیزند، نه یکی از آنها (شجاعت). ا در هر حال در ضمن بحث آشکار می شود که شجاعت نه تنها بر مقابله با خطرها و مقاومت در برابر درد، بلکه همچنین بر ایستادگی در برابر تمایلات و لذتها نيز اطلاق مي شود ـ سخني كه لاخس ١٩١٥-، و همچنين جمهوري ۴۱۳de را به یاد خواننده می آورد. آموزش و پرورش اسپارت جوانان آن شهر را در برابر خطرها و دردها آبدیده میسازد اما هیچ فرصتی برای آزمودن ایستادگی آنها در برابر اغواهای لذت را فراهم نمیسازد. مگیلوس این انتقاد را کاملاً به جا می داند. او با دیدن بدمستی در میهمانی ها و جشنواره ها در دیگر شهرها به حيرت افتاده است. مي گساري فقط مقاومت انسان را در برابر وسوسهها ضعيف مى سازد، و ممنوعيت آن در اسيارت موجب توانمندى آنها شده است. ميهمان آتنی با ستایشی غیر عادی، در چندین قسمت و با تفصیلی خسته کننده، به دفاع از اجتماعهای بادهگساریای که نیکو اداره میشوند، و نه ممنوعیت می گساری، برمی خیزد و این اجتماعها را دارای تأثیر سودمندی در تربیت انسان و آزمودن بنیهی اخلاقی آنها میخواند.۱۷ استدلال از این قرار است: شراب

۱۶. مقایسه کنید با فقره ی قابل توجهی در کتاب ششم، ۸۰۳d-e، درباره ی پرهیز از جنگ (که در ص ۶۷، پایین، مورد اشاره قرار گرفته است).

۱۷. فقرات اصلی عبارت اند از: ۶۷۳۵\_۷۲۵ ،۶۴۵۵\_۰۱ ،۶۳۹۰ ،۶۷۳۵\_۷۲۵ ، برای دفاع از افلاطون می توان امیدوار بود که حق با کسانی است که طولانی بودنِ این قسمت را معلول فقدان فرصت برای بازنگری و حذف زواید می دانند. چند نکته ی دیگر نیز هست که توجه به آنها ممکن است عقیده ی عرضه شده در این جا را تعدیل کند. نیاز به συμποπικοι توجه به آنها ممکن است عقیده ی عرضه شده در این جا را تعدیل کند. نیاز به ۱۳ می فارسی، مصص ۴۴ و بعد.) در انجمن افلاطونی کسی که به ۱۸ سالگی نرسیده است حق ندارد لب به شراب بزند، و کسی که به ۳۰ سالگی نرسیده است شود (۶۶۶۵). دیونوسوس این موهبت را نه به قصد دیوانه ساختن ما بلکه برای ایجاد حس شرم یا احترام (αιδως) در روح ما حم

موجب می شود که احساسات نیرومند شوند و قوهی تشخیص کم توان گردد. می تواند مردان را به حال کودکی درآورد و خویشتن داری را از دست آنها برگیرد. بنابراین آیا باید به کلی از آن اجتناب ورزید؟ پاسخ منفی است، مشروط بر اینکه منظور ما پذیرفتن یک ناتوانی زودگذر به منظور کسب یک خوبی پایدار بوده باشد؛ آنگونه که دربارهی علاجهای پزشکی یا ورزشهای خستهکننده عمل می کنیم. ترس بر دو نوع است: (۱) ترس از درد و امثال آن، (۲) ترس از رسوایی که احساس شرم نیز نامیده می شود. احساس شرم را بایستی رواج داد، و بی شرمی را باید شر بزرگی تلقی کرد و از آن اجتناب ورزید. برای اینکه کسی شجاع بار بیاید بایستی (آنگونه که در جامعههای دوریسی رایج است) در تماس مهار شدهای با خطر و درد قرار گیرد. بر همین سیاق بایستی غلبه بر وسوسههای شهوت و لذت را با تجربه كردن آنها در شرایطی كنترل شده بیاموزد. مدیر میگساران بایستی به سن پختگی (بالای شصت سال) رسیده باشد و هوشیاری خودش را حفظ کند (۶۲۰d- ۶۷۱d- ۶۷۱d). شراب محک سالمی برای شخصیت است. برای یی بردن به اینکه آیا کسی کلاهبردار یا هرزه است یا نه، لازم نیست با او معامله كنيم يازن و فرزندان خود را به خطر اندازيم: او ماهيت واقعى خودش را با خوردن چند جرعه میی آشکار خواهد کرد. هدف پرورشی ما عبارت است از به وجود آوردن کسانی چون سقراط؛ کسانی که میتوانند خودشان را در معرض مخاطرات بادهگساری و دیگر وسوسهها قرار دهند بی آنکه مهار اختیارشان را از

و سلامتی در تن ما عطا کرده است (۶۷۲d). استفاده از آن بایستی بر پایه ی انضباطهایی برای این منظور صورت بگیرد، نه فقط برای سرگرمی. باده نوشی به طور کلی بر بردگان، سربازانِ در حالِ خدمت، عاملان قضایی در دوره ی خدمت شان، داوران و سکانداران کشتی ها قدغن است؛ و «ساعات مجاز» نیز محدود هستند: هیچ کس نباید تا شب نرسیده است لب به شراب بزند. با توجه به مجموع این مقررات، تهیه و تولید شراب بسیار محدود خواهد بود (۶۷۳e-۷۴c).

دست بدهند.

درباره ی اهمیتِ لذت و درد در زندگی بشر، کمتر سخنی را میتوان مبالغه آمیز تلقی کرد. آن دو ممکن است «مشاوران نادانی» باشند، اما همچنین ریسمانهایی هستند که به وسیله ی آنها انسان را همچون عروسک خیمه شب بازی می توان به حرکت واداشت. مطالعه ی قانون تقریباً فقط عبارت است از پژوهش در لذتها و دردها؛ و در تعریف قانون می توان گفت «تصمیم عمومی یک شهر درباره ی سزاواری های نسبی لذت و درد» ۱۸ هیچ کس به عمد چنان عمل نمی کند که درد آن بیش تر از لذت اش باشد (۶۶۳۵)، اما خوشبختانه زندگی توام با فضیلت، لذتمندترین زندگی هاست. از این رو مهمان آتنی در کتاب دوم و در کتاب هفتم (۷۳۲ه-۳۳) استدلال می کند که احساس لذت ها و دردها و تمایلات برای انسان ها امری است طبیعی؛ و بهترین زندگی فقط به این دلیل ستایش آمیز است که اگر انسان ها تنها در پی آن باشند، در مجموع زندگی، لذت های آنها بر دردهای شان غالب خواهد آمد. ۱۹

این ملاحظات موجب می شود که افلاطون، در آغاز کتاب دوم، تعریفی از آموزش و پرورش به طور کلی عرضه کند: تلقین نگرش درست نسبت لذت و دردها، یعنی عشق به خوب و نفرت از بد. این هدف از راه موسیقی و رقص به

۱۸. رک: کتاب اول، ۶۳۶۵،۶۴۴۵-۱۹ (پیش از آنکه قوانین به پایان آید، تعریف دیگری نیز از قانون عرضه خواهد شد.) از اینجا می توان پی برد که قوانین عمدتاً با «فضیلتِ متعارف» سروکار دارد، نه با فضیلت فلسفی ای که محاسبه ی لذتها و دردها در شأن آن نیست. آنها فقط «روح را به تن می پیوندند»، در حالی که بیش ترین توان روح بایستی در راه رهایی از تن به کار گرفته شود (فایدون ۸۳۵،۶۹۵).

<sup>19.</sup> فرد آننی در کتاب هفتم، ۷۲۹c-d، میگوید زندگیِ درست نه پیِ لذتهاست و در گریز از دردها، بلکه حالت خنثایی را قبول دارد که درواقع خدایان از آن لذت میبرند. این تعارض ظاهری را جز از راه تحلیل لذت و درد در فیلوس، به ویژه ۳۲e، به آسانی نمیتوان فهمید. رک: ج ۱۷ ترجمهی فارسی، صص ۵۳ و بعد.

بهترین وجه عملی می شود؛ از راهِ این دو، بی آرامی طبیعی تمام چیزهای جوان در قالب موهبتهای کاملاً انسانی وزن و آهنگ قرار می گیرند. تأثیر اخلاقی این دو \_ اعم از خوب و بد \_ آن قدر نیرومند است که چنانکه در جمهوری دیدیم، بایستی ترکیب آهنگ و نغمه ها را به شدت از راه قانون زیر نظر قرار دهیم، و از بدعت گذاری ها جلوگیری کنیم.۲۰ موهبت هایی چون آپولون و موسه ها برای سرگرمی و دلخوشی ما بوده است، اما از راه بازی، نغمهسرایی و رقص است مىتوان چيزهاى مقبول قانون را به خورد بچهها داد، درس جمهورى هنوز به قوت و اعتبار خودش باقی است.۲۱ کلینیاس مدعی است که این اصل فقط در کرت و اسپارت رسمیت دارد، و صَلاح دیگر شهرهای یونان در پیروی کردن از آنها است؛ و مهمان آتنی بی غرضانه قبول میکند که کسی که از تمام فضیلتهای بیرونی از جمله قدرت مستبدانه برخوردار باشد بیچاره و بدبخت است، مگر اینکه از عدالت و خوبی نیز بهرهمند باشد. کلینیاس این سخن را نمی پذیرد. این زندگی از دیدگاه اخلاقی زشت (آیسخرون) است اما بد، بدبختانه یا بی ثمر (کاکون)نیست. بدین ترتیب به استدلال با پولوس در گرگیاس بازگشته ایم، و خود آتنی از این سخن سقراطی دفاع میکند که درست ترین زندگی دلپذیرترین نیز هست. ۲۲ این سخن عین حقیقت است، اما حتی اگر

۲۰. او سپستر، در کتاب سوم ۷۰۱ه اولین آثار تباهیِ اخلاقیِ آتن را در بدعت و زوالِ موسیقیِ آتن را در بدعت و زوالِ موسیقیِ آتن مشاهده میکند. مهار دقیقِ شعر، نمایش و موسیقی را در کتاب هفتم، ۸۰۱c-d موسیقی آتن مشاهده میکنیم. همچنین رک: ۸۱۷a و کتاب دوم، ۶۶۰۵. فریدلندر (PI. III, 560 n. 29) به تشابه لفظیِ نزدیکِ میان ۸۰۱e و جمهوری ۶۰۷۵ توجه کرده است. جلوگیری از نوآوری را پلورتارخوس، در قانون اسپارت ۸۰۲۵، یکی از سنتهای اسپارتی میخواند.

۲۱. رک: ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، صص ۳۸ و بعد، برای این سخن و عقیده ی کلی یونانیان درخصوصِ همراهیِ زیبایی با ارزشهای اخلاقی. درباره ی آواز و رقص در قوانین، و اهمیت کلی آن دو در زندگی یونانی، رک: مورو ۱۸-۳۰۲.

۲۲. برای گرگیاس رک: ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۱۳۷ و بعد، و مقایسه کنید با کریتون ۴۹b. -

حقیقت نبود، باز هم قانونگذار بایستی تمام توجه خودش را به این نکته معطوف می داشت که کدامین اعتقادات در جوانان بیش ترین فایده را برای جامعه دارد. باز به همان گرایش ناپایداری نسبت به حقیقت می رسیم که در جمهوری دیدیم: فیلسوف باید فقط به دنبال حقیقت باشد، اما استفاده ی «درمانی» از دروغ لفظی را بایستی برای پدرانِ بنیانگذار توصیه بکنیم (ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، صص ۵۰ و بعد).

بر سر موضوع موسیقی بازمیگردیم؛ دسته های رقص و آواز بر پایه ی سن تقسیم خواهند شد: کودکان، افرادِ زیر سی سال، میانسالان از سی تا شصت. از آنجا که دسته ی اخیر برای حضور در این گونه فعالیت ها شرم طبیعی ای احساس خواهند کرد، ۲۴ می توانند این کار را در بزم های خصوصی و آن هنگام که به کمک خدای حامی شان دیونوسوس، دوباره به جوانی و ظرافت دست یافته و مست و شاداب هستند (۶۷۲a، ۶۷۱a) زیر نظر ناظری که بیش از شصت سال دارد بر این کار اقدام کنند. به نظر می آید که موضوع تأسف بارِ پیر بودنِ افلاطون موجبات احساس شرم را برای او فراهم می کرده است. ۲۵ این نوع «سرودِ موجبات احساس شرم را برای او فراهم می کرده است. ۲۵ این نوع «سرودِ موجبات احساس شرم را برای او فراهم می کرده است. ۲۵ این نوع «سرودِ

ح (گناه هم کاکون [بد] است وهم αισχρον [زشت].) و بی تردید خوشبختی دادگران یکی از موضوعاتِ برجسته ی جمهوری است.

<sup>77.</sup> درباره ی اینکه افلاطون، در قوانین، حقیقت را بالاترین خوب برای انسان و خدایان ـ هر دو ـ می داند رک ۷۳۰ د. سی. دی. برود متأخر C. D. Broad که یکی از نجیب ترین انسانها است، موافقت کامل خودش را با این سخن افلاطون اعلام کرد که استفاده ی سیاسی جکومتها از اسطوره یا دروغ، ابزارِ موجهی است برای ترویج رفتار نیکو. رک .RTG85 هستم.

۲۴. درباب سن آنها تردیدهایی و جود دارد. افلاطون ۴۷۰b میگوید آنها «پنجاه ساله» هستند.

۲۵. ارسطو ـ که سیاست او دارای اشارات زیادی بر قوانین است ـ رقص کردن را برعهده ی جوانان میگذارد، و به بزرگ ترها اجازه می دهد که بر مسند داوری تکیه زنند (۹-۱۳۴۰b). اما، صرف نظر از جزییات بزمی، همخوانی های سهگانه ی متشکل از پسران، جوانان زیرِ سی سال و مردان سالخورده، تخیلِ محض نبود، بلکه عملاً در اسپارت رواج داشت. پلورتارخوس از -

دیونوسوسی» موجب حیرت کلینیاس می شود، اما فرد آتنی اعتماد خودش را از دست نمی دهد. اعضای آن بافرهنگ تر از دیگران خواهند بود، از جمله خود نغمهنویسان، تا بدانند که کدامین وزن و آهنگ و سرود نه تنها دلیذیر بلکه درست و سالم نیز هستند. موسیقی و رقص در زمرهی هنرهای تقلیدی قرار دارند (۶۶۸b)، و بایستی علاوه بر لذت و دلربایی (χαριs)، به دنبال حقیقت و سودمندی نیز باشند. بزرگسالان برای داوری دربارهی یک قطعه، بایستی بر ذاتِ (ουσια ۶۶۸c) آن راه یابند. بدین ترتیب آنها هم خودشان از لذتی بیزیان بهرهمند خواهند شد و هم عادتهای فاضلانه را در جوانان به وجود خواهند آورد. رقص و آواز، اگر به این صورت انجام پذیرد، نه تنها سرگرمی خوشایندی خواهند بود بلکه، چنانکه افلاطون حالا ادعا میکند، با کل آموزش و پرورش برابری خواهند کرد؛ چرا که یونانیان آموزش و پرورش را به دو بخش «موسیقی» و «ورزش» تقسیم می کردند. با توجه به اهمیتی که در جامعه های دوریسی بر تمام انواع ورزشها می دادند (رک: ۶۲۵c)، محدود ساختن آن به رقص در این جا شگفتانگیز است، و نیز موسیکه در یونان نه تنها بر موسیقی بلکه بر کل آموزش و پرورش ادبی اطلاق می شد.۲۶

کتاب دوم با بازگشت مجددی به موضوع بادهگساری، و فایده ها و مقررات آن، پایان می پذیرد و کتاب سوم شروع می شود: «در این مورد زیاد سخن گفتیم. در پاره ی منشأ سازمان سیاسی چه سخنی باید داشته باشیم؟» این مبحث پیوند آشکاری با دو کتاب اول ندارد. به صورتی که قوانین را در دست داریم، چنین می نماید که افلاطون از سخن گفتن درباره ی تعلیم و تربیت به عنوان محصولی

<sup>-&</sup>gt; سرودهای آنها نقل قول می کند (حکومت اسپارت ۲۳۸b، لوکورگوس ۲۱).

<sup>7</sup>۶. مقایسه کنید با جمهوری ۳۷۶e. بی تردید موسیقی در آن زمان نقش فعال تری، نسبت به امروز، ایفا می کرد، چرا که یونانیان بر آثار اخلاقی آن معتقد بودند. اما، همچنین باید توجه کرد که افلاطون در کتاب هفتم می گوید آموزش و پرورش جنبه های دیگری نیز دارد.

از رقص و آواز و بدمستی، ناخرسند گشته است. در این صورت می توان با او همدلی کرد. انگلاد تحقیق درباره ی باده گساری را مقدمه ای عمومی ای بر تعلیم و تربیت تلقی کرد، ۲۷ و افلاطون نیز عملاً چنین می گوید؛ اما وقتی این تحقیق آغاز می شود با تفصیلی نامتعارف، ناخوشایند و نامتعادل پیش می رود. ۲۸ بهترین مطالبی که در کتابهای اول و دوم آمده اند همگی تکرار عقاید آشنای سقراطی یا عقاید افلاطون در اوایل اندیشه اش هستند. از این دسته اند: نیاز به تسلط بر خویشتن (آنجا که سومپوسیا را به اختصار می توانستیم نمونه ای از آن صورت خوبهای روح (عقلائی و اخلاقی) ۴۳۲ خوبهای تن (سلامتی)، و در مرتبه ی سوم، دارایی های مادی (۴۹۷۶)؛ تعمیم شجاعت بر جنبه ی جسمانی و اخلاقی؛ اصالت لذت و درد در زندگی انسان؛ همپایگی انسان با چیزی که از آن میبرد (۴۵۶۶، مقایسه کنید با جمهوری ۵۰۰۵)؛ نظارت دقیق بر موضوعات شعری، تعلیم و تربیت از راه بازی، خوشبختی نیکان و بدبختی موضوعات شعری، تعلیم و تربیت از راه بازی، خوشبختی نیکان و بدبختی موضوعات شعری، تعلیم و تربیت از راه بازی، خوشبختی نیکان و بدبختی موضوعات شعری، تعلیم و تربیت از راه بازی، خوشبختی نیکان و بدبختی موضوعات شعری، تعلیم و تربیت از راه بازی، خوشبختی نیکان و بدبختی

وحدت و کثرت فضیلت. شایسته است به یکی از موضوعاتی که در بالا آوردیم توجه خاصی داشته باشیم زیرا به نظر می آید که افلاطون از آغاز تا پایان قوانین درصدد بسط آن بوده است، و وحدت بنیادی محاوره، با وجود بی نظمی و

27. Lawis vol. 1, 340, and cf. 10 n.1.

۲۸. شایسته است تذکر دهیم که افلاطون بر این نکته واقف بوده و عذر خویش را آورده است. رک: ۶۴۲a و نیز ص ۳۸۲، یادداشت ۲ یایین.

۲۹. برای فهمیدن بست، توجه به منون ۸۸b۷ (۶۳۱c۷) که مایهی زحمت گیگون (۶۳۱c۷) بدای فهمیدن ۱954,225) که مایهی زحمت گیگون (Mus.

<sup>30.</sup> οτι ποτ εστιν ... την ουσιαν, τι ποτε βουλεται (668c).

تشویشی که معلول حالت ناتمام بودن آن هست، نیز بر پایهی آن استوار است. منظور من رابطهی فضیلت با اجزای آن است. افلاطون در پروتاگوراس سعی میکند نشان دهد که به اصطلاح فضیلتها خصیصه های جداگانهای نیستند، بلكه فقط جنبه ها يا «اجزاي» مختلف امر واحدى هستند، يعنى فضيلت واحدِ دانش که منشأ هرگونه رفتار درستی محسوب میشود، خواه در خطرها باشد (شجاعت)، یا در وسوسهها (خویشتنداری)، و یا در روابط انسانها با خدایان (دینداری) و همین طور در رابطه با همشهریان (عدالت). دارا بودن یکی از آنها یعنی دارا بودن همهشان. فرد آننی در قوانین دربارهی شجاعت و دیگر اقسام یا انواع (ایدهی) فضیلت، و دربارهی بررسی شجاعت قبل از بررسی دیگر انواع فضیلت سخن می گوید، بی آنکه اشاره بکند که رابطهی آنها مشکلی همراه دارد. این کار بی تردید در آن زمینه درست است. او هدفی عملی در پیش دارد، میخواهد با تأکیدِ بیش از اندازهی دوریسی بر روی شجاعت جسمانی مقابله كند، و مخاطبان محترم او سوفسطاييانِ زرنگی نيستند كه از بحث فلسفی دربارهی وحدت فضیلت استقبال کنند. از این رو او دیدگاه متعارف آن زمان را مطرح میسازد: شجاعت یکی از انواع فضیلتهاست، و به شیوهی خاص خودش به دست می آید، اما لازم است قانونگذار همهی انواع فضیلت را در مردم ایجاد کند (۲۰۵d، ۲۰۵d). می توان از واژهی «اجزا» یا هر واژهی دیگری استفاده کرد، مشروط بر اینکه معنای آن روشن باشد (۶۳۳a). در کتاب سوم (۶۹۶b) این موضوع مطرح می شود که آیا ممکن هست که کسی بسیار شجاع و در عین حال تبهكار و هرزه باشد؛ دقيقاً همان سخني كه يروتاگوراس در يروتاگوراس (۳۴۹b) اظهار می داشت و سقراط افلاطونی انکار می کرد. اما وقتی افلاطون در آخرین کتاب به توصیف نیازهای آموزشی و پرورشی انجمن متعالیاش ـ شورای شبانه (که به نام پاسداران نیز نامیده می شوند و از این جهت با پاسداران جمهوری همانند هستند که فقط بر باور صحیح متکی نیستند بلکه از دانش

دقیق نیز برخوردار هستند) ـ میپردازد، به طرح این سؤال میپردازد و فلسفه ی پخته ی او در آنجا ظهور می یابد (۹۶۳۵-۵). ما از چهار نوع فضیلت سخن می گوییم، گویی هر کدام از آنها چیز جدایی است، با این حال همه ی آنها را به یک نام، یعنی به نام «فضیلت»، می نامیم، گویی چند تا نیستند بلکه یک چیز هستند. حقیقت امر چیست؟ ملاحظه ی فرق میان این انواع آسان است فی المثل شجاعت از این حیث با حکمت فرق دارد که فقط نیرویی طبیعی است و در حیوانات وحشی و کودکان نیز یافته می شود. شجاعت نیازمند استدلال (لوگوس)، نیست در حالی که هیچ روحی نمی تواند بدون استدلال به حکمت دست یابد. ۲۱ اما آنها به چه معنا یک چیز هستند؟ افلاطون پاسخی عرضه نمی کند (محل چنین پاسخی این جا نیست)، اما می گوید برای پاسخ دادن به این سؤال لازم است در روش دیالکتیکی جمع و تقسیم مهارت داشته باشیم، روشی که او در محاورات متأخر از فایدروس به این طرف به کار گرفته است. وقتی به ملاحظه ی هدف و پرورش شورای شبانه می پردازیم، با این مسئله وقتی به ملاحظه ی هدف و پرورش شورای شبانه می پردازیم، با این مسئله بیش تر سرو کار خواهیم داشت (صص ۱۰۱ و بعد پایین).

درس های تاریخ (کتاب ۳). اجتماعات سیاسی چگونه به و جود آمدهاند؟ فرض کنید زندگی پس از توفانی عظیم از نو شروع شده است.۳۲ تمام تمدنها زیر آب

۳۱. البته این سخن به منزله ی اِعراض از محاورات اولیه است؛ افلاطون در آنها به پیروی از سقراط می خواهد اثبات کند که فضیلت شجاعت همان دانش است و حکم مبتنی بر دانش. گستاخی عاری از اندیشه را نمی توان فضیلت دانست، و چنین روحیه ای ممکن است زیانبار باشد. درباره ی این دیدگاه نگاه کنید به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۲۰ (سقراط)، ج باشد. درباره ی این دیدگاه نگاه کنید به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۲۰ (سقراط)، ج بادداشت ۸۸ و ج ۱۲، صص ۲۲۰، صص ۳۴ و بعد (پروتاگوراس)، و منون میگوید.

۳۲. در مورد استفاده ی افلاطون از عقیده به بلاهای طبیعی متناوب، نگاه کنید به تیمایوس ۲۲۰- ۲۲۰ کریتیاس In the B. 65-9، و گاتری، 9-65

رفتهاند، و فقط معدودی از انسان در کوهستانها به چویانی مشغول بودند باقی ماندهاند، انسانهایی خوب، اما نادان و بیسواد. این خانوادههای جدا که به صورت پدرسالاری اداره میشدند، کمکم واحدهای بزرگتری را به وجود آوردند، بر بالای تیههای دامنهها گرد آمدند و از پرورش احشام به کشاورزی روی آوردند. در این مرحله لازم بود که آنها قانونگذاران ابتدایی شان را برگزینند، تا آنها سنتهای خانوادگی مختلف را به صورت دستورالعمل مشترک و واحدی درآورند و نیز یک تن یا چند نفر حکمران برگزینند تا دستورهای جدید را به مرحلهی اجرا درآورند؛ و بدین ترتیب اولین حکومت پادشاهی یا اشرافی را تشکیل دادند. (بنابراین باید میان اولین قانونگذاران و هیئت مجریه فرق گذاشت.) افلاطون با ذکر سومین مرحله، یعنی تأسیس شهرها در دشتها، به روشنایی تاریخ قدم مینهد؛ اوبا سقوط ترویا شروع میکند، وبا بیان تبعید فاتحان آخایی ها از زادگاهشان، و بازگشت آنها به اسم دوری ها.۳۳ بدین ترتیب آنها برای سومین بار به آغاز بحث بازمی گردند، یعنی جامعه های دوریسی را بررسي ميكنند تا مزايا و معايب آنها را ارزيابي كنند و معلوم دارند كه چرا برخي از جامعه ها باقی ماندند و برخی نماندند، و به طور کلی آشکار سازند که چه تغییراتی بهبود و خوشبختی یک شهر را تضمین می کند (۶۸۳b).

افلاطون از این جا به بعد، بر پایه ی اصول خودش، به تبیین شکست اتحاد میان سه شهر بزرگ پلوپونِس، بقای اسپارت، شکست ایرانیان و زوال بعدی آتن می پردازد. دلیل رخداد اول تمرکز آنها بود بر قوت نظامی و شجاعت جسمانی به بهای تعادلی شایسته در میان فضیلتها. تبعیت نابجا از معیار لذت و درد، و غفلت از آنچه خوب و زیباست جامعه و فرد را به یک اندازه نابود می سازد.

۳۳. برای ارزیابی دیدگاه افلاطون دربارهی ناریخ یونان، رک: آر. ویل R. Weil در ۳. ۳۳. برای ارزیابی دیدگاه افلاطون دربارهی ناریخ یونان، رک: آر. ویل R. Weil در ۳. ۳۳. اورود در ۲۳. ۱96۱, 30۴.

روحی که عناصر برجستهاش در صفِ مخالف قوه ی دانش و داوری قرار گیرند مانند شهری است که در آن توده ی مردم از حاکمان یا قوانین خودشان سر می تابند. هماهنگی درونی مهمتر از صلاحیت حرفه ای است، و نباید مهار حکومت را به دست کسی داد که از چنین هماهنگی ای بی بهره است. در پلوپونس (همان طور که در پادشاهی های مطلق رایج است) فساد از بالا شروع شد، یعنی در روح ناهماهنگ سه پادشاه که از بادِ غرور و طمع آکنده شدند و این وضع موجب شد که آنها سوگندها و قوانین شان را زیر پا گذاشتند. راهِ چاره که فقط اسپارت به آن پی برد - عبارت است از اصلاح حکومت. قدرتِ غیر مسئول به ناچار فساد ایجاد می کند، و راه علاج آن همان تقسیم قدرت در اسپارت است، که مظهر آن پادشاهی دوگانه ی آنها است، و نیز به کار گماردنِ شورای سالخوردگان و هیئت ناظران آنها؛ این کار موجب فراهم شدنِ عنصر ارزشمندِ اندازه و نسبت می شود.

نیاز به یک حکومت آمیخته. دو شکلِ افراطی در حکومت به چشم میخورد: پادشاهی مطلق (یا استبداد) و دموکراسی؛ نمونهی شکل اول را در ایران میبینیم و شکل دوم نیز در آتن رواج دارد. تمام حکومتهای دیگر حالتهای تعدیل یافتهای از این دو هستند. برای اینکه یک جامعه آزاد، یکپارچه و خردمند باشد، کاملاً ضروری است که عناصرِ هر دو شکل را در خودش جمع گرداند.<sup>۲۲</sup> پادشاهان ستمگر و خود خواو ایران با سلب هرگونه آزادی از مردم، اصل معنای

۳۴. ۹۹۳d. مقایسه کنید با هشدار بر ضد αμεικτοι αρχαι در ۶۹۳d، کتاب ۶، ۱۳۴ با ۱۳۹ با ۱۳۹۰ با ۱۳۹۰ با ۱۳۹۰ با ۱۳۹ با ۱۳۹۰ با ۱۹۹۰ با ۱۹

اجتماع را در کشور نابود ساختند. از سوی دیگر تاریخ آتن نشان می دهد که زیاده روی در آزادی نیز به همان اندازه زیان آور است. مردم وقتی مهاجمان ایرانی را پس زدند، «بردگان ارادی» بودند نه حاکمی مستبد، اما بردگانِ قوانین و احساس اخلاقیِ (آیدوسِ) خودشان. ۲۵ سقوط از این حالتِ تحسین انگیز ابتدا در موسیقی بروز یافت؛ آهنگ سازان قواعدِ رسمی را شکستند و برای خوشنود ساختن شنوندگان نافرهیخته و پرهیجان، انواع مختلف را درهم آمیختند. ۲۶ همچنین به صورت یک بی اعتنایی عمومی نسبت به قانون و طرد غیر محتاطانهی توجه به پندِ نیکو درآمد. در اسپارت و آتنِ اوایلِ قرن پنجم ملاحظه کردیم که شکل تعدیل یافته ای از اقتدار و آزادی به یک اندازه به توفیق و درخشندگی رهنمون شدند، اما ایران و آتنِ معاصر آثارِ ویرانگرِ صورتِ افراطی در فرع را نشان می دهند.

فرد آتنی در اینجا این پرسش را مطرح میکند که سودمندیِ عملیِ این بحث را چگونه را می توانند بیازمایند، و کلینیاس ناگهان فاش می سازد که حکومتِ کرِت او را جزوِانجمنی قرار داده است تا قوانینی برای شهر جدیدی در آنجا تدوین کنند. جمعیت آن از شهرهای متعدد گردآوری خواهد شد، اما مسئولیت طراحی این شهر برعهده ی کنوسوس است. کلینیاس پیشنهاد میکند که برای یاری رساندن به کار او جامعهای خیالی بر پایه ی اصولی که تاکنون مطرح شد تأسیس کنند.

۳۵. مقایسه کنید با پاسخ دماراتوس به خشایارشا، هرودوت، ۷، ۱۰۴ (ج ۱۰ ترجمهی فارسی، صص ۱۳۱). افلاطون گزارش مختصرِ روحیهی آتنیان در هنگام مقابله با حملهی ایرانیان را با کمال ذوق و مهارت نوشته است.

۳۶. ۷۰۰۵.۷۰۰a شباهت نزدیکی به جمهوری ۴۹۲b-d دارد.

4

# شعر قوانين

آیا این شهر به قصد تحقق عملی طراحی شده است؟ مفهوم تأسیس شهری کاملاً نو با حکومت و قوانینِ از پیش تعیین شده، آن مقدار که در یونان رایج بوده است برای مردم انگلستان آشنا نیست؛ از عادات یونانیان این بود که شهرهای تازه و دارای حکومتی مستقل [مستعمره] تأسیس کنند یا از دولتشهرهای موجود شاخههایی برگیرند. شاید بتوان گفت آن وقت که ایالت متحده ی آمریکا از چنگ استعمار انگلیس خارج گشت به صورت مستعمره ی انگلستان به معنی یونانی کلمه درآمد. همچنین، درخصوص آکادمی، ملاحظه کردیم که چگونه حکومتهای موجود، قانونگذارانِ خبرهای را از بیرون دعوت میکردند تا خکومتهای موجود، قانونگذارانِ خبرهای در از بیرون دعوت میکردند تا نظامهای سیاسی و حقوقی آنها را اصلاح کنند. ۲۳ اما، افلاطون تا چه اندازه قصد داشت یا امیدوار بود که طرح او در مورد ماگنسیا Magnesia در عمل تحقق

۳۷. ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۵۰، و مقایسه کنید با شهر نوبنیاد توری Thurii که پریکلس با کمک همه ی اقوام یونانی تأسیس کرد (ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، ص ۱۹۰). در برخی موارد (در مورد مهاجران) مستعمرنشینان شهروندی زادگاهِ خودشان را حفظ می کرد.

یابد؟ برخلاف جمهوری (که دقیقاً یک ناکجاباد ۲۸ یا آو۔ توپیا [= بی مکان] بود)،
این شهر در کوِت جای دارد، نامگذاری شده است، حدود ده مایل از دریا فاصله دارد، لنگرگاه های خوبی دارد، از نظر تولیدات طبیعی خودکفا است، اما هیچ محصول اضافی برای صادرات ندارد. به دست آوردن چوب لاژم برای ساختن کشتی ها، و مزایا و معایبِ جمعیتِ متشکل از اصلیت های مختلف نیز مورد بررسی قرار میگیرند. ۲۹ افلاطون در کتاب ۵، با اشاره ی آشکار به جمهوری، میگوید، حالت آرمانی این است که هرگونه مالکیت خصوصی، در زنان و مردان و اموال، را لغو کنیم. شاید برخی از خدایان یا فرزندان خدایان چنین زندگی ای داشته باشند، اما ما باید طبیعت بشر را آن طور که هست بپذیریم، «زیرا موضوع بحث ما انسان ها هستند، نه خدایان». ۲۰ ما حالا دیگر در عصر کرونوس قرار نداریم، عصری که انسان ها توسط خدایان اداره می شدند نه به وسیله ی خودشان. ۲۱

در جمهوری بسیاری از موضوعات بی توضیح می مانند، در حالی که اگر افلاطون قصدِ سیاستِ عملی در سر داشت حتماً باید آنها را توضیح می داد.

۳۸. افلاطون در کتابهای واپسین، چندین بار شهروندان این شهر را با نام «اهالی ماگنسیا» نامیده است (اول بار در کتاب ۶۸۰e،۸).

۳۹. در کتاب ۳. در این جا ما فقط واقعی بودن تصویر افلاطون را بررسی می کنیم. درباره ی رابطه ی احتمالی آن با ماگنسیای آسیایی در مثانیر و اشاره ی موجود به منتهای غربی دشت مِسِرا در کِوِت جنوبی، رک: به مورو، ۳۰ و بعد، که می توان آن را دفاعی دانست از دانشِ مکانیِ افلاطون در برابر ویلاموویتس و تیلور. (رک: تیلور، PMW 464.)

۴۰. ۸۰۷b، ۷۳۲e، ۷۳۹c-d. ۴۰. مبارت ۸۰۷b، ۷۳۲e، χαιροντας κα λυπουμενους عبارت ۸۰۷b، ۷۳۲e، ۲۳۹c-d. ۴۰ باشید که این سخن در هر دو فقره بر اشتراک زنان نیر صراحت دارد.

۴۱. ۷۱۳۲c-d. افلاطون این ویژگی اسطورهی کرونوس را دقیقاً از سیاستمداد ۲۷۱e برمی دارد (ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۳۴۰ و بعد).

اینکه نظام جدید چگونه بر سر قدرت خواهد آمد، هرگز توجهِ جدی افلاطون را به خودش جلب نمی کند. افلاطون در کتاب ۶ قوانین به جبران استادانهی این نقیصه می بردازد. جمعیت آمیختهای از شهروندان که از شهرهای مختلف گرد آمدهاند و نسبت به یکدیگر غربیه هستند، به سادگی در وضعیتی قرار نمی گیرند که بهترین کسان را برای ادارهی شهر انتخاب کنند (۷۵۱d).۲۲ از این رو مردم کنوسوس بایستی مجمعی از ۲۰۰ تن را به وجود آورند، ۱۰۰ تن از بهترین و کارکشته ترین کسان خودشان و ۱۰۰ تن از ساکنان شهر جدید ـ کسانی که تا حد امكان از مواهب مشابهي برخوردار هستند ـ تا اين مجمع اولين دولتمردان را برگزیند. بزرگان این گروه «پاسدارانِ قوانین» خواهند بود، هیئتی متشکل از ۳۷ نفر (۱۸ نفر از ساکنان شهر و ۱۹ نفر از مردم کنوسوس) که بین ۵۰ تا ۷۰ سال دارند، (۷۵۵a)، و علاوه بر تكاليف اوليهشان، مسئوليت ثبت اموال خصوصي شهروندان ـ براساس اظهارات خودشان ـ را برعهده دارند. به مرور زمان و در ضمن تثبیت حکومت، این جمع، مانند شورا و دیگر ادارات، از راه انتخابات درونی که عمدتاً به شیوهی دموکراتیک صورت می گیرد، به تجدید اعضا خواهد پرداخت؛ و برای این کار دستورالعملهای استادانهای وضع می شود. مفهوم شهر جدید یک امتیاز دارد. جمهوری با این مشکل مواجه بود که با شهروندان بزرگسالی که به شیوه های غیر افلاطونی بار آمده اند چه کار کند؛ و افلاطون این راه حل ساده را مطرح کرد که تمام افراد بالای ده سال را «به بیرون» بفرستیم و تأثیرهای بدِ بزرگ ترها را از ذهن کودکان بزداییم (۴۱۵-۵۴۰). در این جا، اگرچه افلاطون راههای گوناگون پالایش (καθαρμοι) را بیغرضانه مورد بحث قرار می دهد، و راه مؤثر را ترجیح می دهد، ۴۳ به راحتی متوجه می شود که به هیچ

۴۲. در برابر این دیدگاه که ۷۵۱هـ۵۵b نشان دهندهی تعارضی است در بین دو بسترِ کاملاً متفاوتی از اهداف (ویلاموویتس، و مورو به پیروی از او)، رک: ساندرز در 1970 ، CQ. ۴۳. مقایسه کنید با سیاستمدار ۲۹۳d، ۲۰۸۹، ج ۱۶ ترجمهی فارسی، صص ۳۴۹ و بعد.

کدام از این راه ها در حالِ حاصر نیازمند نخواهیم بود، فقط کافی است دواطلبان ورود به شهر جدید را به طور دقیق بیازماییم. خطرِ خطا همیشه باقی خواهد بود، اما دوره ی کافی ای از آزمایش و کوشش برای اقناعِ مسالمت آمیز، طردِ عناصرِ ناشایست را تضمین خواهد کرد (۷۳۶b-c).

طبیعت تفصیلی خود قانونی که وضع می کنند، و این حقیقت که بسیاری از حکومتها و قوانین را از راه رونویسی یا اصلاح حکومت و قوانین موجود در آتن یا اسپارت به دست می آورند، ۴۳ نشان دیگری است از قصد جدی و عملی افلاطون. از سوی دیگر، افلاطون در جمهوری می گفت: در شأن قانونگذاران نیست که برای تخلفاتی درخصوص قراردادها، توهین به مقدسات، تهمتها، پرداخت مالیات و غیره قانون وضع کنند؛ برای این قوانین در جامعههایی که سازمانی نیکو و شهروندانی بافرهنگ دارند، نیازمند نیستیم، و در جامعهی بد نیز کاری از آنها ساخته نیست (۴۲۷۵، ۴۲۵۰). اما در قوانین این نگرش در این موارد به کلی عوض شده است. هر دو اثر تأکید دارند که نباید برای هر چیزی قانون وضع کنیم ـ بهتر است بعضی چیزها را به عهده ی سنت و اعتقادات عمومی بگذاریم ۴۵ ـ و قوانین (۷۷۳۵؛ مقایسه کنید با ۷۷۳۵) بر ضد وضع

۴۴. عمدتاً از قوانین آتن، اگرچه συσσιτια و برخی دیگر از قوانین اسپارت را نیز برمیگیرند. کتاب مورو این موضوع را به تفصیل آشکار میسازد (به ویژه، رک: صص ۲۳۲، ۲۳۱ و بعد، کتاب مورو این موضوع را به تفصیل آشکار میسازد (به ویژه، رک: صص ۲۳۲، ۲۹۵ و بعد) و مقایسه کنید با گروته .Pl. III, 425f. جوت (۴، ۱۵) خلاصهای از ویژگیهای آتنی و اسپارتی را میآورد. اما وقتی حکومت اسپارتِ کسنوفون یا لیکورگوسِ پلورتارخوس را میخوانیم، بی تردید این احساس به ما دست می دهد که افلاطون بیش تر قوانین و اهداف لیکورگوس را پسندیدنی می یابد، اگر چه گاهی هم آن قوانین را نقد می کند، و در تقنین های عملی مراعات نمی کند. همچنین رک: لونیسون، 19-513 Defense 513-19.

۴۵. برای اهمیتِ αγραφα νομμα [قوانین نانوشته] رک: ۷۹۳a-b. به عقیده ی افلاطون این سنتها را باید به منزله ی دستورالعمل رفتارِ مقبول به رشته ی تحریر درآوریم، اگرچه نباید صبغه ی قانون به آنها بدهیم. (۷۹۳۵، و مقایسه کنید با ۸۲۲e۸-۲۳a۱. برداشت یونانی از->

قانونهای اجراناپذیری که کل نظام را بدنام میسازند، هشدار میدهد، اما در عین حال به نظر می آید که معدود چیزهایی را در بیرون از شبکهی قوانینِ حقوقی قرار داده است.

برخی فقرات را گاهی مشعر بر این برداشت دانسته اند که افلاطون طرح خودش را، به همان صورت که در جمهوری دیدیم، امری تخیلی تلقی میکند. از آن جمله است: ۶۳۲۹، «بگذارید، در طول راه، خودمان را با گفت وگو مشغول بداریم»، به علاوه ی ۶۸۵۵، «بگذارید خستگی راهپیمایی را به وسیله ی مشغول شدن به بازیِ جدی پیرمردان، یعنی قانونگذاری، بر خود هموار سازیم.» مهمان آتنی در ۷۱۲، پس از بیان بهترین شرایط برای تأسیس جامعه ای تازه، خطاب به کلینیاس می گوید، «اجازه دهید فرض کنیم این داستان به شهر تو مربوط است، و مانند کودکانِ بالغ قوانین آن را در ضمن گفت و گو جعل کنیم.» آنها تأکید می کنند که هیچ الزامی برای قانونگذاریِ آنها وجود ندارد، و می توانند هر مقدار که خواستند در آن مورد وقت صرف کنند (۸۵۷ و می می این همه فقط موقعیت نمایشی را نشان می دهد و نه بیش تر . مسافران ما در مجمع قانونگذاری نشسته اند بلکه در کوهستان راه می پیمایند و سخن می گویند. هر کس مجموع نشسته اند بلکه در کوهستان راه می پیمایند و سخن می گویند. هر کس مجموع

ے قانونِ نانوشته را در ج ۱۰ ترجمهی فارسی، ص ۳۳-۲۱ به طور کلی بررسی کردهام.

۴۶. زندگی خصوص ـ «اینکه افراد روزگارِ خود را چگونه طی کنند» ـ را نیز بایستی به اندازه ی زندگی اجتماعی، تحت انضباط درآورد (۷۸۰۵). کارنز Cairns در فریدلندر (۲۹. I, 292) فهرست خوبی از فعالیتهای تحت نظارت را عرضه می کند، از جمله ازدواج، زادوولد، توزیع ثروت، تثبیت قیمت، کشتیرانی، بازرگانی، خرده فروشی، مهمانداری، مقررات معادن، قرض و رباخواری، کشاورزی، گلهداری و زنبورداری، گزینش داوران، و مراسم تدفین. من بررسی موضوعات را حذف کرده ام؛ و البته کایرز نیز درصد دِ ارائه ی فهرستی کامل برنمی آید. درباره ی مقررات زندگی خصوصی، همچنین رک: صص ۶۲ و بعدِ پایین.

۴۷. چندین بار تصریح میکنند که قانونگذاری آنها در این جا  $\lambda o \gamma \omega$  است نه  $\gamma o \gamma o \gamma o \gamma o$ . (۷۷۸b).

مقررات تفصیلی عرضه شده را بخواند (و ما که بسیاری از جزییات را از قلم می اندازیم و ممکن است تصور نامتعادلی عرضه کرده باشیم، بایستی در این جا بر مطالعه ی تفصیلی تأکید بکنیم) به ناچار قبول می کند که افلاطون از حیث هدف و محتوای قوانین اش کاملاً جدی و عمل گرایانه سخن گفته است. معقول ترین نتیجه گیری این است که افلاطون می خواست قوانین پس از مرگ او راهنمای اعضای آکادمی در اشتغالات قانونگذاری شان باشد، نیز برای هر حکمرانی، چون هرمیاس آتارئیوس، که بخواهد بدان گوش سپارد.

مقام و نقش قوانین: قانونگذار در مقام آموزگار. افلاطون یک زمانی میگفت فیلسوف، یعنی کسی که طبیعتی حکیم دارد و بر اثر تعلیم و تربیت افلاطونی منتهی به ریاضیات و دیالکتیک، مراتب کمال را طی کرده است، بایستی آزادانه حکومت کند، نباید قوانین دست و پای او را بگیرند. در سیاستمدار ملاحظه کردیم که افلاطون باز هم از این آرمان دفاع میکند، اما حکومت قانون را که بی تردید در درجهی دوم نیکویی قرار داشت به عنوان امری عملی و ممکن جایگزین آن میسازد (ج ۱۶ ترجمهی فارسی، صص ۳۳۹ و بعد، صص جایگزین آن میسازد (ج ۱۶ ترجمهی فارسی، صص ۳۳۹ و بعد، صص

اگر رحمت خدا باعث شود که کسی دارای چنان منش طبیعیای باشد که افسارهای قدرت را در حد کمال به دست گیرد، لازم نیست قوانینی را سرپرست او گردانیم. هیچ قانون یا دستوری بالاتر از دانش نیست، و به هیچ وجه روانیست که حکمت را برده یا رعیت گردانیم. حکمتِ طبیعی، اصیل، واقعی و آزاد بایستی بر همه چیز فرمان براند. اما جریان امور به گونه ای است که در عمل نمی توان این آرمان را به مقدار قابل توجهی پیاده کرد. چارهای جز این نداریم که دومین

## امرِنیکو را برگزینیم، یعنی دستو رالعمل و قانون را که فقط می تواند به کلیات بپردازد، نه به تمام موارد. ۴۸

امروزه این بحث جدی مطرح هست که آیا قوانین موظفند که به تلقین مثبت امور اخلاقی بپردازدیا نه. افلاطون در این مورد هیچ تردیدی نداشت: هر آنچه پیوندی با قوانین داشته باشد فقط یک هدف در پیش دارد که نام درستِ آن فضیلت است (۹۶۳۵): «راهی را که شما [کلینیاس و همراو کِرتی] در تبیین قانونهای تان پیش گرفته اید پسندیدم. حق این بود که با فضیلت شروع کنیم، و بگوییم برای خاطر فضیلت بود که قانونگذار شما به وضع قوانین خودش اقدام کرد» (۶۳۱۵). آقانون درواقع نوعی آموزش و پرورش است. «هر کسی که همچون ما به بحث قانون مشغول باشد، برای شهروندان قانون وضع نمیکند بلکه آنها را تربیت میکند» (۸۵۷e). «بهتر است کاری کنیم که آنها تا حد امکان آزادانه متقاعد شوند، و بی تردید این همان چیزی است که قانونگذار که در سرتاسرِ عملِ قانونگذاریاش مد نظر قرار خواهد داد» (۷۱۸c). برای همین منظور است که افلاطون به طرح مطالبی می پردازد که برای آنها اصالت کاملی منظور است که افلاطون به طرح مطالبی می پردازد که برای آنها اصالت کاملی مقابل است (۷۲۲de)، یعنی ضمیمه کردن دیباچهها یا «پیش درآمدها» رمقدمات) منظور است که و قانون (و فرد آننی معتقد است که هر آنچه تاکنون گفتهاند،

۴۸. قوانین، ۸۷۵c-d. آخرین جمله را، دربارهی ابزار کور بودن قوانین، مقایسه کنید با سیاستمداد ۲۹۴هـ۹۵a (ج ۱۶ ترجمهی فارسی، ص ۳۴۹).

۴۹. برای دیدگاه مقابل در یونان، رک: ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، صص ۲۴۹ و بعد. افلاطون نه با لوکوفرون و هیپوداموس هماواز بود، و نه با جی. اس. میل، مکولی یا اکثر دیدگاههای جدید، بلکه شاید می توانست با سیموندز و دلوین همدلی کند. همچنین مقایسه کنید با هال، 202 بلکه شاید می اخلاق افلاطون».

Indiana Law J. 1950, با اشاره ی او به «ویژگی کاملاً اجتماعی اخلاق افلاطون».

۵۰. در موسیقی پرویمیون پیش درآمدی است بر آهنگ اصلی، و افلاطون از معنای مضاعف نوموس، یعنی قانون و آهنگ، در اینجا استفاده میکند. رک: ۷۲۲d. پفیستر در 1739 →

یعنی تا اواخر کتاب چهارم، در حکم مقدمهای کلی<sup>۵۱</sup> بوده است) و بر هر کدام از دستورالعملها، به استثنای مواردی بسیار جزیی. مستبدانه است که قانون را به صورت «خالص» (عبر ۱۳۳۵ (عبر ۱۳۳۵) مطرح سازیم، فرمان دهیم که این کار را باید انجام و به این کار نباید نزدیک شد، بی آنکه مقدمه ی توضیحی ای برای جلب همکاری شهروندان آورده باشیم. قانون باید اقناع و الزام را با یکدیگر درآمیزد (۷۱۸b).<sup>۵۲</sup> افلاطون برای توضیح این نکته بی درنگ پندی را، به مثابه مقدمه ی قانون وضع جریمه ی سالیانه برای تجردِ پس از سی و پنج سالگی، عرضه می کند.

نقش مجازات. ممکن است تا این جا چنین به نظر آمده باشد که افلاطون، برای تضمین اطاعت از قوانین، متقاعد ساختن مردم را در در جهی اول از اهمیت قرار داده است. در ۶۹۰c، پس از آنچه که جا دارد فقرهای کاملاً سلطه جویانه درباره ی حق مقبول والدین برای حکومت بر فرزندان، ۵۳ و حکومت اشراف بر

→ Mélanges Boisocq مى گويد پرويمياي افلاطون آن مقدار كه خودش مدعى بود اصالت نداشت.

۵۱. مقایسه کنید با سخنان افلاطون «خطاب به ساکنان شهر جدید» در ۷۱۵e و بعد.

۵۹۲. این عقیده تحسین انگیز به نظر می آید، اما ورسنی در مقاله اش درباره ی کتابِ مورو (.69f معتقد است . نمی دانم چرا او معتقد است . نمی دانم چرا او معتقد است که مقدمه ی افلاطون هیچ «تعلیم عقلانی» ای دربر دارد. الزام نافی اقناع نیست، و پزشک که مقدمه ی افلاطون هیچ «تعلیم عقلانی» ای دربر دارد الزام نافی اقناع نیست، و پزشک که مورد اشاره ی اوست، بیمار را متقاعد می سازد (διδασκει)، کاری که پزشکان خوب انجام می دهند.

برای برداشت یک حقوقدان رک: هال، 182 n. 52 مینای عقلانی تقنین را تشکیل «محتویات مقدماتِ قوانین عبارتند از: (۱) اشاره به اصولی که مبنای عقلانی تقنین را تشکیل می دهند و (۲) توصیه به اطاعت از قانون.»

۵۳. نباید توقع داشته باشیم که افلاطون از اصل «احترام بزرگ ترها بر کودکان» حمایت بکند، به ویژه با توجه به توصیفی که او در ۸۰۸d از کودکان به دست داده است: چون هنوز قوای تعقلی →

طبقاتِ پایین تر، سروری بزرگ ترها بر جوانان، سلطه ی خدایگان بر برده ها، و حتی تسلط اقویا بر ضعفا، <sup>۵۴</sup> تلقی شود، می گوید نیرومند ترین مدعا در بین همه ی موارد بالا این است که دانایان بر نادانان حکم برانند، و این کار به صورتی کاملاً طبیعی از راه حکومت قانون بر رعایا عملی می شود، رعایایی که آزادانه عمل می کنند و اجباری در کارشان نیست. اما این سخن حق مطلب را ادا نمی کند. قانونگذار نباید با ساز توده ی مردم رقص کند. وضعِ قانون بر پایه ی لذتِ مردم مانند این است که توقع داشته باشیم که علاج طبی یا تربیت سختِ بدنی خود به خود دلپذیر باشند (۶۸۴۵). طبیعی است که در این جا نقش کیفرها مطرح شود، اگر چه مهمان آتنی در آغاز کتاب ۹ می گوید حتی مطالعه ی کیفرها نیز نوعی اعتراف به شکست در تأسیس شهری است که می خواستیم مبانی درستی داشته باشد و افراد فتنه انگیز در آن به سوی فضیلت روی آورند. قوانین برای انسان های خوب وضع می شوند تا آنها را برای همزیستی دوستانه یاری دهد، اما لاژم است قوانینی نیز برای کسانی وضع کرد که این تعلیم را زیر پا می گذارند

آنها مسیر خودش را پیدا نکرده است، «مشکل تر از هر حیوان وحشیای رام می شوند ... ناقلا، زرنگ و گستاخ هستند». اما شاید معنای تعبیر αισχυνεσθαι τους νεους همان جوانی بوده است. افلاطون می گوید (۷۲۹b): امر وزه سفارش جوانان بر اینکه محترم باشند بی ثمر است. «بلکه قانونگذار خردمند بزرگ ترها را بر آن خواهد داشت که به جوانان احترام کنند، و مخصوصاً به هوش باشند که جوانان رفتار یا سخنی بی شرمانه از آنها نبینند و نشنوند. آن جا که بزرگ ترها شرمی نداشته باشند جوانان نیز احترامی نشان نخواهند داد.»

۵۴. این سخن ممکن است برای کسانی که گرگیاس را به خاطر دارند، حیرت آور باشد. دفاع کلینیاس ـ «گریزی از آن نیست» ـ نشان می دهد که او این واژه ها را به معنای متعارف آنها می گیرد نه به معنای «بهتر» و «بدتر». لازم است به خاطر داشته باشیم که افلاطون پیندار را مد نظر دارد (۶۹۰b۸)، و این فقره را همراه با ۷۱۴۳ ـ آنجا که می گوید برخی از اصولی که در این جا آمده است با یکدیگر تعارض دارند ـ و ۸۹۰ مورد ملاحظه قرار دهیم. (رک: اِنگلاد دربارهی ۶۹۰b۸) این نظرِ پیندار را در ج ۱۰ ترجمهی فارسی، صص ۴۰ـ۲۳۵ توضیح داده ام.

(۸۸۰ طور ۱ استفاده کند، مجبور نشود از این قوانین استفاده کند، اما متأسفانه انسانها موجودات کاملی نیستند، و ناگزیر افراد تعلیمناپذیری پیدا خواهند شد. از اینجاست که می بینیم هر قانونی مجازات متناسب با خودش را دارد، از «سرزنش» سخت یا «از دست رفتنِ آبرو» ه گرفته تا جریمه، از دست دادن حق شهروندی، تبعید و حتی اعدام. از سوی دیگر هدف ما اصلاح قانون شکنان است، و افلاطون در فقره ی شایان (۶۳۹ ۸۶۲۸) توجهی می گوید: ممکن است این هدف را نه تنها به وسیلهی مجازات بلکه از راه سخن گفتن با متخلفان ه و حتی با عرضه ی لذت، احترام و هدایا به آنها تأمین کنیم. هر وسیله ای را که ذهنِ بیمارِ مجرم را بهبود بخشد و او را دشمن بی عدالتی گرداند می توان به کار گرفت. ۵ تشخیص دادیم که او علاج ناپذیر است، می ترای می برای صلاحِ خود او (زیرا زندگی برای این گونه افراد مایه ی برکت نیست، ۸۲۶۵) و

- ۵۵. افلاطون به احترامهای عمومی و مسابقههای لیاقت (αριστεια) اشاره میکند؛ شخص گنهکار صلاحیت خودش رابرای این امور از دست خواهد داد (٩٥٢d،٩٣٥c،٨۴۵d). برای این مسابقهها همچنین نگاه کنید به ۹۶۱a، مورو، ۲۷۱ یادداشت ۶۵. افلاطون بارها از حربهی نگرش مردم بر ضد قانونشکنان استفاده کرده است، فیالمثل، ۷۶۲c، ۸۸۰۵، ۹۳۶b،۹۱۷c،۹۱۴a
- ۵۶. نمونهی خوبی از گفت وگوی روانپزشکانه، مقدمه بر قانونِ مربوط به سرقت از معبدها است، ۸۵۴b-c
- ۵۷. طبیعی است که برای این منظور بایستی توجه دقیقی به شرایط محیطیِ تحقق جرم و حالت فکری مجرم در حین ارتکاب جرم داشته باشیم. ساندرز (1973, 232) (702) (1973, 232) فکری مجرم در حین ارتکاب جرم داشته باشیم. ساندرز (1973, 1973) این امر را آشکار میسازند. مفهوم بیماری ذهنی تلقی کردن تبهکاری این مشکل را پیش میآورد که چگونه میتوان مجازات را تعلیم سقراطیِ نشأت گرفتن گناهان از نادانی و غیر عمدی بودنِ هرگونه تبهکاری وفق داد. افلاطون در کتاب ۹ به این معضل توجه میکند، و هر چند شاید مطرح کردن آن در اینجا مناسب به نظر آید، من آن را برای بخش آخر، یعنی بررسی برخی نکات فلسفی (صص اینجا مناسب به نظر آید، من آن را برای بخش آخر، یعنی بررسی برخی نکات فلسفی (صص

برای صلاح جامعه لازم است که او را معدوم سازیم. افلاطون در عمل، براساس شاخصهای ما، مجازات اعدام را خیلی ساده می گیرد. فی المثل مجرمان نه تنها به دلیل برخی قتل های عمدی بلکه همچنین برای فساد جنسی (۸۵۴b-۵)، کفر آشکار (در دومین اظهار کفر، ۹۰۹ه)، غارت پرستشگاهها از سوی شهروند (۸۵۴e)، شهادت دروغ مستمر در دادگاه (۹۳۷e)، قبول هدایا در ضمن خدمت (۹۵۵d)، انحراف از عدالت به انگیزه ی آز (۹۳۸c)، و پخش مفاهیم زیانبار از کشورهای بیگانه (۹۵۲c-۵). برای برخی گناهان شهروند را باید به مرگ کشورهای بیگانه (۹۵۲c-۵). برای برخی گناهان شهروند را باید به مرگ محکوم کرد، اما برده یا بیگانه را نه، زیرا شهروند از حتی پرورش برخوردار بوده است و در عین حال علاج ناپذیر بودنش را اثبات کرده است. دیگران را هنوز نگه می دارند تا اتمام حجت شود، برای این منظور فقط بر آنها داغ می زنند و آن تعداد می دارند تا اتمام حجت شود، برای این منظور فقط بر آنها داغ می زنند و از شهر که قضات حکم کنند تازیانه می زنند، و جامه از تن آنها برمی کنند و از شهر بیرونشان می کنند. آنها شاید با افلاطون همآواز شوند که مرگ برایشان بهتر است به است به ا

افلاطون زندانی کردن را نیز به عنوان مجازات یا اصلاح ۶۰ برای برخی موارد، به ویژه برای گناه الحاد، درنظر گرفته است. او، به گونهای که در کتاب ۱۰

۵۸. مجازات مرگ، دست کم برای برخی گناهان، منوط است به رأی اکثریتِ داوران (۸۵۶c)، آنگونه که در هنگام محاکمهی سقراط عمل کردند.

۵۹. اما در ۹۳۸c میگویند: برای گناهی که موجب مرگ شهروند می شود، بیگانه فقط باید از شهر اخراج کرد. کیفرشناسی بی تردید از جمله موضوعاتی است که جا داشت افلاطون در آن تجدید نظر کند.

۶۰. دزد را آن قدر در زندان نگه می دارند که دو برابر ارزش مالی را که دزدیده است بپردازد، مگر اینکه شاکی اش معاف دارد (۸۵۷۵). شهروندی که در خرده فروشی تخلف کند، در وهلهی اینکه شاکی اش معاف دارد (۸۵۷۵). شهروندی که در خرده فروشی تخلف کند، در وهلهی اول، به مدت یک سال زندانی خواهد شد (۹۱۹e-۲۰۵). همچنین نگاه کنید به ۸۸۰۰ مورو می گوید (ص ۲۹۴) در آتن زندان را فقط جایی می دانستند برای نگهداری مدافعان تا روز محاکمه یا نگهداری محکومان تا اجرای حکم.

توضیح می دهد، بی اعتقادی به خدا و اداره ی عقلانی جهان را منشأ اکثر مفاسد اخلاقی می داند. ملحدانی که در زندگی شان عیب دیگری نیست، به مدت دست کم پنج سال، راهیِ جایی می شوند که نوعی پرورشگاه فکری دست کم پنج سال، راهیِ جایی می شوند که نوعی پرورشگاه فکری (σωφρονιστηριον) است، آن جا فقط اعضای شورای شبانه با آنها ملاقات خواهند کرد (صص ۹۸ و بعد پایین)، به آنها اندرز خواهند داد «تا روحهای شان را بیالایند». او هرگاه پس از آزادی معلوم شود که «علاج» آنها کارگر نیفتاده است، با دومین اثباتِ جرم به مجازات مرگ محکوم خواهند شد. از سوی دیگر، کسانی را که خودشان اعتقادی ندارند، یعنی بر پایه ی ترسهای موهوم از دیگران بر سرِ نایش می آیند، بایستی به زندگی تنها در نقطه ی دورافتاده ای از کشور محکوم ساخت. ۶۲

افلاطون بارها تأکید میکند که اگر شهروندی به وقوع جرمی آگاهی یابد موظف است آن را به اطلاع مقامات برساند، و نیز (خطرناک تر اینکه) میگوید چنین کسی می تواند بر پایه ی تشخیص خودش بی درنگ به اجرای عدالت بپردازد، و هر کسی، اعم از آزاد یا برده، را که در حالِ جرم دید مورد ضرب و شتم قرار دهد. «کسی که هیچ جرمی مرتکب نشده است شایسته ی تکریم است، اما

6.909 επι νουθετήσει τε και της ψυχης σωτηρια.

خطرهای چنین نظامی امروزه که قیاسها نادرست از آب درمیآیند، کاملاً روشن است، و مورو نیز به آنها اشاره کرده است (۴۹۱ و بعد). اما ساندرز (1973, 235)، هر چند فرضهای افلاطون را به خوبی نقد میکند، شاید به حق این دیدارها را «مباحثات جدی فلسفی» مینامد؛ و در وصف مجموع شیوههای افلاطون در ارزیابی شخصیت میگوید «بی تردید به برخورد روانشناختی جدید بیش ترین شباهت را داشته است». همچنین رک: ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۱۵۸ و بعد.

۶۲. وقتی مرگِ آنها در رسید، مراسم تدفیق درباره شان به عمل نخواهد آمد، بلکه به آسانی نمی توان گفت که چرا نباید آنها را به یک بار اعدام کرد. هیچ امیدی بر اصلاح آنها وجود ندارد.

تکریم مضاعف از آنِ کسانی است که از تبهکاریِ دیگران جلوگیری میکنند... بدین طریق که آن را بر مقامات دولتی فاش میسازند؛ و هر کس در مجازاتِ مجرمان به مقامات دولتی بپیوندند شهروند کامل محسوب خواهد شد و نشانِ فضیلت را به دست خواهد آورد.» تکریمها و کیفرها به طور متناسب تعیین میشوند.

حاصل مطلب اینکه خسونتهای قانونِ مجازات از پایبندی همیشگی افلاطون بر اصول ویژهاش و در عین حال از کوشش او بر پیاده کردن آن اصول در تأسیس جامعهای زمینی نشأت می گیرند. تعلیم و تربیت، مقدمههای توضیحی و خود قوانین تنها یک هدف را در پیش دارند، یعنی آن آگاهی نسبت به دلایل زیربنایی دستورهایِ رفتاریِ صادر شده که موجب شود شهروند با اراده ی خودش بر آن ملتزم شود و سرپیچیهای جدی از بین برود یا فقط بر معدودی از شخصیتهای منحرف محدود گردد. اگر با وجود این امتیازات استثنایی، برخیها به طور جدی تخلف کنند و حتی به طرز اصلاح ناپذیری گمراه شوند، برخورد با آنها نیز بایستی به همان اندازه جدی باشد. این نکته را نیز باید به خاطر داشته باشیم که مرگ در نظر افلاطون «کمترینِ همهی شرّها» (۸۵۴e) است؛ دقیقاً به همان دلایلی که مدتها پیش در دفاعیه دیدیم: خوبی روح یگانه چیزی دقیقاً به همان دلایلی که مدتها پیش در دفاعیه دیدیم: خوبی روح یگانه چیزی است که اهمیت دارد، و تا آن جا که ما می دانیم، ملاقات با خدایانِ جهانِ دیگر ممکن است بهترین رخدادی باشد که برای ما قابل تحقق است (۷۲۷ط).

نظریه و واقعیت. پیروان جدید دموکراسی نمی توانند اهداف افلاطون را، به گونهای که خود او مشخص میکند، نادرست بخوانند. این اهداف عبارتند از ترویج

۹۳. ۷۳۰d. برای نمونه هایی از مجازات آنی از سوی افراد عادی رک:۹۱۴b ،۷۶۲c (در خصوص بردگان)، ۹۱۴b ،۷۶۲c.

قدرت تشخیص، آزادی، برابری، و روحیهی هماهنگی ـ یعنی همان شعارهای انقلاب فرانسه. <sup>۶۴</sup> این اهدافِ تحسین انگیزِ افلاطون، در آن هنگام که راههای او برای رسیدن به آنها را مد نظر قرار میدهیم، چه نمایی پیدا میکنند؟ اولین امر مورد نیاز عبارت است از حکومتی آمیخته (یا میانه، μεσον) که پیش از این نیز ذكرش رفت (صص ٢٨ و بعد بالا)، حكومتي كه نه حالت استبدادِ مهار نشده را داشته باشد و نه شکل تساوی افراطی دموکراسی را. این دو «ناحکومت» هستند، فقط منافع یک طرف را در مقابل طرف دیگر تضمین می کنند. (مقایسه کنید با d.) در جامعه ي خود او قانون اجازه نخواهد داد كه شهروندان در زندگي يكديگر مداخله کنند، و هر کدام از آنها فرصت و امکانات لازم را برای پیگیری بهترین زندگی دراختیار خواهد شد.۴۵ اگر حاکمان و مردم همچون خواجه و برده زندگی کنند، نشانی از دوستی در میان نخواهد بود (زیرا آزادی و دوستی رابطهی نزدیکی با یکدیگر دارند)، و از سوی دیگر همینطور است اگر خوبان و بدان به یک چشم نگریسته شوند، زیرا «برابری در میان نابرابرها همان نابرابری است» (۷۵۷a)، ۴ و هرگونه افراط در یکی از دو طرف به ناهماهنگی منجر خواهد شد. پس برابری در چه معنایی خوب است؟ پاسخ این پرسش را در گرگیاس خواندهایم. ۲۷ این واژه بر دو معنای متقابل اطلاق می شود: معنای سادهی آن این

 $<sup>\</sup>varepsilon$  ۱۷۰۱ و  $\varepsilon$  که در  $\varepsilon$  ۱۷۰۱ نیز تکرار می شود (  $\varepsilon$  ۱۹۳۹ و  $\varepsilon$  ۱۹۳۵ و  $\varepsilon$  افلاطون بر اهمیت  $\varepsilon$  ( $\varepsilon$  ۱۹۳۵ و  $\varepsilon$  افلاطون بر اهمیت  $\varepsilon$  ( $\varepsilon$  ۱۹۳۵ و  $\varepsilon$  ۱۹۳

۸۳۲c-d .۶۵. ۸۳۲c-d مقایسه کنید با ۷۱۲e-۱۳a.

۶۶. ۷۵۷۸ او در جمهوری ۵۵۸c در وصف دموکراسی آن زمان میگوید: «نوعی برابری را در میان برابرها و نابرابرها برقرار میسازد».

۶۷. ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، ص ۱۵۸، آنجا که عبارتِ قوانین ۷۵۷b-d را در توضیح اصطلاحِ «تساوی هندسی» در ۵۰۸۵ نقل کرده ایم. مفهوم تساوی هندسی را اف. دی. هاروی در 1965 →

است که بدون هیچ فرق و ملاحظهای به همگان سهم ۴۸ مساوی ای بدهیم (تساوی حسابی) و معنای دشوارترِ آن عبارت است از توزیع به نسبتِ شایستگی افراد (تساوی هندسی). برابریِ نوع دوم «واقعی ترین و بهترین» برابری است زیرا عدالت را تضمین میکند، و عدالت ارزشمندتر از استبداد و حتی ارزشمندتر از قدرتِ مردم است.

آرمان حکومتِ آمیخته در ماگنسیا بدین ترتیب به دست خواهد آمد که داوران، کارگزاران و اعضای شوراهایی که با اجرای قانونها سروکار دارند، با رأی مردم انتخاب خواهند شد و فقط برای مدت محدودی خدمت خواهند کرد، ۶۹ و پس از آن، به همان شیوه که در آتن رایج است، در برابر شورای بازرسان حساب پس خواهند داد؛ این شورا را نیز مردم انتخاب کردهاند. روشهای انتخابات، صلاحیتهای سنی و طول دوره ی خدمت، در نهادهای مختلف فرق خواهند کرد؛ افلاطون جزییات اجرایی هر کدام را آورده است. هیچ کس نباید برده ی دیگری شمرده شود، اما همه باید خود را برده ی قانون بدانند. افلاطون در

- Class. et Med. از هر دو حیث ریاضی و سیاسی، به تفصیل بررسی کرده است. درخصوص قوانین به ویژه نگاه کنید به صص ۱۰۸ و بعد.
- . ها بخت. زبان یونانی فاقد اسم است، و افلاطون در این جا بیش تر بر فرصت اداری نظر دارد تا ثروت. او، به عنوان نمونه ای از این معنا، به انتخاب از راه قرعه اشاره می کند (۷۵۷b).
- ۴۹. همین طور که مورو می گوید (۱۶۲)، این روش را بایستی واقعاً دموکراتیک تلقی کنیم، اما به نظر می آید که در آتن نیازهای دموکراسی و برابری را فقط از راه قرعه برطرف می کردند. البته این کار کاملاً مخالفِ این اصل افلاطون بود که اداره ی کشور را بایستی به دست شایسته ترین کسان سپرد. با این حال او با استفاده ی بسیار محدودی از قرعه موافقت می کند، اما خودش اذعان می کند که این کار فقط برای جلوگیری از ناخشنودی مردم انجام می گیرد. (برای تفصیلِ مطلب رک: مورو، ۱۶۱۳، ۲۳۳.) او در برخی چیزها درواقع کم کم به زبانِ سیاست عملی سخن می گوید. (درباره ی بازرسیِ پس از انجام خدمت اداری، رک: مورو ۲۲۰-۱ین تدبیر فقط برای جلوگیری از فساد اندیشیده شده است.)

جمهوری این آموزه را که تأمین منافع قدرتمندان عدالت است مطرود خوانده بود؛ قوانین نیز همین آهنگ را دارد (۷۴۱c و بعد). قوانین بایستی در خدمت کل جامعه باشد، نه درصدد تأمین منافع گروه خاص، و دولتمردان نیز باید مانند هر کس دیگری خدمتگزاران قوانین باشند.۷۰

70. υπηρεται, δουλοι των νομων.

نگاه کنید به ۷۱۵۵-۱ و رسنی این حکومتِ قانون، به جای استفاده ی غیر مسئولانه ی جبار یا توده ی مردم از قدرت، را در ۲۰۰۱ به ۲۰۰۱ به شدت مورد انتقاد قرار داده است از چنین محققی که کتابش به طور کلی الگویی است برای احتیاط و نیکویی، این سخن بعید است؛ البته دو صفحه ی آخر این مقاله نیز از همان ویژگی ها برخوردارند. همان طور که روشن خواهد شد، من نمی توانم این سخن او را بپذیرم که «در جامعه ی کرتی افلاطون هیچ فیلسوف یا فلسفه ای نخواهیم داشت». البته فقط گروه معدودی اهل فلسفه خواهند بود، به همان صورت که در جمهوری و هر جای دیگری آمده است.



## زندگی در شعر افلاطون

جمعیت. پیش از آنکه جلوتر رویم، لازم است مطلبی را مطرح سازم که در هنگام مقایسه ی نظریههای اجتماعی و سیاسی افلاطون با نظریه و رفتار دورههای اخیرتر ـ کاری که رایج بوده و خواهد بود ـ اهمیت زیادی پیدا خواهد کرد. و این مطلب عبارت است از اندازه ی جامعه ای که افلاطون طراحی می کند. ما وقتی از دموکراسی، آریستوکراسی [حکومت اشراف]، الیگارشی [حکومت متنفذان] و جباریت tyranny که مستقیماً از زبان یونانی برگرفته شده اند (اگرچه امروزه بهتر است به جای اصطلاح اخیر از «استبداد dictatorship» استفاده کنیم) سخن می گوییم، معمولاً تصور می کنیم که آنها در اصل بر صورت هایی از اداره ی جامعه ها وضع شده اند که شباهت زیادی به جامعه های ما دارند. کم تر اتفاق می افتد که بر روی تفاوت اندازه ی این دو تأمل کنیم، چیزی که تفاوت نوعیِ این دو را به دنبال خواهد داشت. ما جمعیت های خود را با واحدِ میلیون نفر می شماریم ـ درخصوص انگلستان، بالاتر از پنجاه ـ در حالی که افلاطون جمعهای تأسیس می کند که از ۵۰۴۰ خانوار تشکیل شده است و هر خانوار

دارای زمینی جداگانه است. مورو حدس می زند که در این جامعه ۱۲۰۰۰ تا ۴۸۰۰۰ نفر خواهد ۱۲۰۰۰ مرد خواهیم داشت و کل جمعیت آن بین ۴۸۰۰۰ تا ۴۸۰۰۰ نفر خواهد بود. ۲۲ این مقدار تقریباً برابر جمعیتِ فرانبور و Franborough یا نصف جمعیت بات Bath [یعنی به اندازه ی یکی از شهرهای کوچک ما] است که البته در شهر و حومه ی آن پراکنده اند. علاوه بر این، بین ۸۰۰۰ ۸۰۰۰ مهاجر و شاید ۳۰۰۰ برده نیز خواهیم داشت. در جامعه ای به این بزرگی، همان طور که در آتن رایج بود، تخارهای مهم، از جمله انتخاب دولتمردان و محاکمه های خیانتکاران، را

-> ۷۱. ۸۳۷e برق مشخص جمهوری با قوانین این است که افلاطون در محاورهی اول فقط میگوید جامعه باید «دارای چنان اندازهای باشد که بتواند بدون از دست دادن یکپارچگیاش رشد کنده (۴۲۳b)، و هیچ اشارهای به مقدار آن و راههای تثبیت آن به عمل نمی آورد. دلایلی که افلاطون در قوانین می آورد کاملاً صبغهی علمی دارند؛ ابتدا دلیل های کلی را مطرح میسازد (خودکفایی، دفاع ۷۳۷c-d)، و سپس به توضیح عدد دقیق ۵۰۴۰ (۷۳۸a αριθμος ηρησμωτατος) میپردازد: حضور مقسوم علیه های متوالی بیش تر که برای سازماندهی جامعه در جنگ و صلح، برای قراردادها، مالیات و توزیع ها سودمند است. کان Kahn، برخلاف دیدگاه رایج (مقایسه کنید با تیلور، ۱.۱ PMW و مورو ۴۲۸) این معناي عميق تر را در آن عدد مي بيند كه تقليدي از وحدت است، و آن را با «نزديك تر ساختن هر چه بیش تر جامعه به نامیرایی» مرتبط می سازد. (مقایسه کنید با ۷۳۹e و کان در 1961, 422 JHI به جایگاه ویژهی عدد ۷ توجه میکند آلکنتس Bardies در 1971 به جایگاه ویژهی عدد ۷ توجه میکند (۴۰-۵-۷×۵×۶×۲×۱×۱). اما مى توانىم به آنچه افلاطون به ما مى گويد خرسند باشيم. ۷۲. نگاه كنيد به كتاب او PCC 128f., 129n., 105، براى اين حدسها و مقايسه با جمعيت دولتشهرهای موجود یونان. براساس کریتیاس (۱۱۲d)، در آتن اسطورهای و آرمانی، مواظب بودند که جمعیت سن سربازی، اعم از زن و مرد، در حدود ۲۰۰۰ هزار نفر باقی بماند. افلاطون از مسئلهی چگونگی حفظ جمعیت در اندازهی توصیه شده غفلت نمی کند. هر خانوادهای یک وارث خواهد داشت و دیگر پسرهایش را به خانوادههای بی فرزند خواهد داد. میزان زاد و ولد را از راه تعلیم و تربیت عمومی در خصوص نشانه های پذیرش و عدم پذیرش مى توان كمتر يا بيشتر كرد، و سرانجام مى توان افزايش جمعيت را به شيوهى مرسوم در يونان باستان، یعنی تشکیل شهرهای جدید، علاج کرد. نگاه کنید به ۲۱a ۷۴۰b.

می توان به وسیلهی کل افراد بالغ شهر که در شورا گرد می آیند انجام داد و عملاً هم چنین می کردند.۷۲

تقدم صلاح جامعه بو خوشبختی شخصی. «قانون عهده دارِ تأمین صلاح ویژه ی طبقه ای خاص نیست، بلکه صلاح شهر، به مثابه یک کل، را مد نظر دارد» (جمهوری ۵۱۹e؛ مقایسه کنید با ۴۲۰b). این تقدم منافع عموم بر منافع گروه یا شخص خاص را در قوانین نیز ملاحظه می کنیم، اگرچه به عنوان آرمانی که بی تردید هرگز نمی تواند به طور کامل تحقق یابد.

اولین و بهترین شهر، حکومت و قوانین در آن جایافته می شود که این سخنِ گذشتگان در آن جا به طور کلی مصداق پیدا کند: اموال دوستان واقعاً در میان آنها مشترک است... آن جا که واژه ی «شخصی» با تمام معانی اش از زندگی مردم رخت بربسته است و جریان امور در حدامکان به گونه ای تنظیم شده است که حتی آنچه، به اقتضای طبیعت، ویژه ی یک شخص است، از قبیل چشمها، گوشها و دستها، به نظر می آید که برای کل جامعه می بیند، می شنود و عمل می کند. همه یک چیز راستایش یا نکوهش می کنند همه از یک دسته چیزها لذت می برند یا درد می کشند. هیچ کس نمی تواند برای کاملاً خوب بودنِ قوانین، شاهدی بهتر از این بیاورد نمی تواند برای کاملاً خوب بودنِ قوانین، شاهدی بهتر از این بیاورد

۷۳. زنان می توانند منصب اداری (αρχας ۷۸۵b) بپذیرند، بنابراین بی تردید می توانند عضو شورا باشند. ارسطو در تعریفِ شهروند می گوید: کسی که حق انتخاب شدن برای امور اجرایی و قضایی را داشته باشد (سیاست، ۱۲۷۵b۱۸). مقایسه کنید با قوانین ۷۶۸b: «هر کسی از شرکت کردن در محاکمات قضایی، در کنار دیگران، محروم گردد، به طور کلی احساس می کند که حق شهروندی از او سلب شده است» (مورو ۱۲۸).

که آنها توانستهاند بیش ترین وحدت ممکن را برای شهر به ارمغان آورند.

قانونها و نظامِ تعلیم و تربیت (که به عقیده ی افلاطون قوانین نیز جزوِ آن است)

هر دو \_ در اصل این هدف را در پیش دارند. به عنوان نمونه، اگرچه هر شهروندی قطعات خاصی از زمین را مالک خواهد بود، زیرا کشاورزیِ مشترک خارج از توانِ کسانی است که به شیوه ی کنونی به دنیا آمده و پرورش یافتهاند، اما آنها باید زمین خودشان را داراییِ مشترک جامعه تلقی کند، و با مزرعهشان چنان عمل کنند که کودک با مادرش عمل می کند، و آن را موجودی الهی بشمارند. ۲۳ به علاوه، در ۹۲۳، در مقدمه ی قوانینِ مربوط وصیت، به شهروندان می گوید: شما و اموال شما از آنِ خودتان نیست بلکه متعلق به خانواده تان دارد (ط-۹۲۳ کان و اعقابتان \_ است و کل خانواده و اموال آن نیز به جامعه تعلق نیاکان، بستگان و اعقابتان \_ است و کل خانواده و اموال آن نیز به جامعه تعلق دارد (ط-۹۲۳ کان در هنگام ازدواج نیز زن و شوهر باید بهترین منافع جامعه را درنظر بگیرید، نه سلیقه ی شخصی خودشان را. در این جا نکتهای از میاستمدار را دوباره می بینیم: از به هم پیوستن مزاجهای متضاد، متعادل ترین شخصیتها به و جود می آیند، اگر چه اقتضای طبیعت این است که همجنس به همجنس متمایل باشد. ۷۵ این نوع ترجیح منافع عموم بر منفعت شخصی برای

۷۴. ه ۷۴۰ افلاطون این سخن را بر پایهی عقیدهی دینی رایج آن زمان، مبنی بر مادر بودنِ زمین، ابراز می دارد. مقایسه کنید با تیمایوس ۴۰b- و برای این ادعای آننیان که آنها واقعاً فرزندان آتیکا هستند، با منکسنوس ۲۳۷d-، ج ۱۴ ترجمهی فارسی، ص ۱۸۲، یادداشت ۹، ج ۱۵، ص ۵۹.

۷۵. عهایسه کنید با سیاستمدار ۳۱۰b-۱۱a و ج ۱۶ ترجمه فارسی، ص ۳۵۶. افلاطون اذعان می کند که اجبار قانونی در این جا نامتعارف و مسخره آمیز به نظر خواهد آمد. فقط از راه تبیین، اندرز و سرزنش می توان انسان را متقاعد کرد که به دنیا آوردن فرزندان نیکوخصال اهمیت بالایی دارد. اما خود ازدواج، در سن خاصی حالت اجبار پیدا می کند.

خود فرد نیز بهترین نتیجه را خواهد داشت، زیرا او چارهای جز این ندارد که جزوی از جامعه، و بلکه جزوی از کل نظام آفرینش باشد. افلاطون در کتاب دهم به جوانان بی فکری که معتقد به عنایت خدا بر رفتار تک تک افراد نیستند، می گوید خدا مانند صنعتگر خوب جزیبات را نیز مانند کل طرح مد نظر دارد. مشترکاتی در بین همه هست. «آفرینش برای سود تو نیست؛ وجود تو برای خاطر کل نظام است ... تو به این دلیل شِکوه می کنی که نمی دانی درباره ی خود تو هم آنچه برای جهان بهتر است برای تو نیز بهتر است، زیرا شما منشأ مشترکی دارید.»

مالکیت شخصی: چهار طبقه افلاطون در جمهوری (۴۲۱هـ۱۲۲۹) به جد اعلام کرد که نباید ثروت زیاد و فقر را به کشور راه دهیم، اما بر چگونگی این مهم اشارهای نکرد، الا اینکه طبقه های نظامیان و حکمرانان را از هرگونه مالکیت خصوصی محروم ساخت. در این جا نیز قوانین همان هدف را دوباره تأیید میکند (۷۴۴هـ۷۲۸هـ۲۹۵) و جزییات عملی آن را شرح می دهد. اصلی که در این جا باید رعایت کرد این است که «پول باید در آخرین در جه از ارزش ها قرار بگیرد»، لازم است مراقبتِ شایسته از روح و تن را بر آن مقدم بداریم (۷۴۳۳). همهی شهروندان به طور مستقیم از زمین ارتزاق خواهند کرد [به کشاورزی مشغول خواهند بود]. به جای طلا و نقره از پول اعتباری استفاده خواهد شد، ۷۷ و پول مشترک یونان فقط در عملیات نظامی و مسافرت های فرستادگان سیاسی

۷۶. قوانین ۹۰۳b-d افلاطون این «منشأ مشترک» را در تیمایوس توضیح داده است.

۷۷. تغییر عقیده ی دیگری است نسبت به جمهوری؛ در آنجا تملک زر و سیم را فقط بر حکمرانان ممنوع ساخته بود (۴۱۷۵). افلاطون در این جا اسپارت را سرمشق قرار می دهد. رک: کسنوفون، حکومت اسپارت ۷، ۵، و برای پول آهنی اسپارت به [افلاطون] اروکسیاس ۴۰۰۵، پلورتارخوس، اسپارت، ۹.

مورد استفاده قرار خواهد گرفت. اگرچه نمی توان کاری کرد که همه ی شهر وندان با اموال برابری وارد شهر بشوند (۷۴۴b)، اختلافهای ثروت به شدت محدود خواهد بود. برای هر شهر وند میزان مساوی ای از ثروت [زمین] داده خواهد شد^۱۷ با و حق ندارد آن را بفروشد یا به بیرون از خانواده واگذار کند. بدین ترتیب فقیرترین مردم از راه مزرعههای شان آن مقدار درآمد خواهند داشت که برای اداره ی خانواده و بردههای شان کفایت بکند، از سوی دیگر هیچ نباید بیش از چهار برابر ارزش مزرعه ای شروت داشته باشد. (ثروتها براساس اظهار صاحبان آنها در دفتری ثبت خواهد شد، و مازاد آن به دولت تحویل خواهد شد، عبارتند است از تقسیم نابرابر براساس شایستگی هر فرد»، چهار طبقه، از نظر عبارتند است از تقسیم نابرابر براساس شایستگی هر فرد»، چهار طبقه، از نظر ثروت، خواهیم داشت؛ طبقه ی هر کسی، تفاوت هایی، البته نه به مقدار زیاد، را در مقام و انتظاراتِ او به وجود خواهد آورد. (البته طبقه ی شهر وندان، بر اثر تغییر فروتهای شان، قابل تغییر خواهد بود.)

این تقسیمِ مبتنی بر ثروت در اشغال مناصب اداری نقش بسیار ناچیزی دارد. در گزینش مهم ترین کارکنان شهر، یعنی پاسداران، دارد در گزینش مهم ترین کارکنان شهر، یعنی پاسداران، دارد وزیر آموزش و پرورش»؛ رک: ص ۵۷

۷۸. البته اندازه ی زمینها بر پایه ی کیفیت خاک فرق خواهد کرد. جزییات بیشتر درباره ی نحوه ی نحوه ی نحوه ی نحوه و خانه خواهند نحوه ی تقسیم زمین و ثروت در ۴۵۵-۹ آمده است؛ فیالمثل هر خانواده دو خانه خواهند داشت، یکی در شهر یا نزدیکی آن و دیگری در نزدیکی مزرعه های بیرونی شهر. برای توضیح کلی و برای سابقه های تاریخی، رک: مورو ۱۰۳-۱۲.

۲۹. چهار طبقه ی مالی و جود دارد، اما شاید دقیق تر این است که همآواز با ارسطو بگوییم دارایی بالاترین طبقه پنج برابر بیش تر از دارایی پایین ترین طبقه است. رک: مورو، .A. and P. in Mid-Fourth

پایین] و اعضای دادگاهِ داوران ممتاز ... همچنین ... افسران و دیگر کارکنان نظامی، به کلی نادیده گرفته می شود. همهی شهروندان بی آنکه ثروت آنان تأثیری داشته باشد در مجلس عام و دادگاه های عمومی شرکت می کنند. ۸۰

شورا ۸ متشکل خواهد شد از اعضای برابری از تمام طبقه ها، و در انتخابات آن اعضا همهی شهروندان رأی خواهند داد. اما، در برخی مراحلِ این انتخاباتِ پیچیده ی پنج روزه، اعضای پایین تر طبقه یا دو طبقه ی پایین، از جریمه ای که به دلیل رأی ندادن وضع می شود معاف هستند (۷۵۶b-e). افلاطون امیدوار است که با این گونه پیش بینی ها، هرگونه احساس اندوه یا بی عدالتی در بین شهروندان را به حداقل برساند.

تجارت و کار. هیچ شهروندی نباید به تجارت با صنعت اشتغال ورزد. ۲۰ این کارها را باید به کلی برعهده ی بیگانگانِ مقیم شهر نهاد؛ البته نه به این دلیل که این شغلها نامحترم هستند، بلکه برای اینکه هیچ کس نمی تواند از عهده ی دو شغل به طور کامل برآید، و شغل شهروند این است که نظم (کوسموسِ)

۸۰. مورو، ۱۳۳ و بعد. کسانی که باید صلاحیت مالی داشته باشند عبارتند از: خزانه دارانِ پرستشگاه ها، αγρονομοι (نگهبانان شهر، فقط طبقه ی اول)، αγρονομοι (نگهبانان بیرون شهر طبقه های اول و دوم) و داوران مسابقات پهلوانی (اول تا سوم). برای تفصیل بیش تر و مقایسه با رفتار یونانیان، رک: مورو، ۱۳۱۸. برای اداره ی شهر حقوق پرداخت می شود (مورو، ۱۹۱).

۸۱. یعنی، بوله، شبیهِ آنچه در آتن بوده است و نوعی συλλογος نامیده می شود؛ نباید آن را با شورای شبانه اشتباه کرد.

۸۲. در اسپارتِ لوکورگوس این چنین بوده است. رک: کسنوفون، حکومت اسپارت، ۷، ۲، یلورتارخوس، قانون اسپارت، ۲۳۹d.

اجتماعیای را که از آن بهرهمند است نگه دارد، و او باید تمام توجیه خودش را صرفِ این کار بکند و مطالعه و تمرین زیادی را در این راه به عمل آورد. ۸۳ از این نظر تمام شهروندان این شهر مانند حکمرانان جمهوری هستند، بی آنکه از مالکیت شخصی و زندگی خانوادگی محروم شوند. به همین دلیل، هر چند سرپرست خانواده ادارهی مزرعه را برعهده خواهد گرفت و بر کار آن نظارت خواهد کرد، کارهای عملی را بردگان بر دوش خواهند کشید. ۸۴ افلاطون در مده طرح این سؤال که شهروندان او وقتشان را چگونه سپری خواهند کرد، توجه می کند که نیازهای اساسی آنها فراهم شده است، صنایع برعهده ی دیگران است، کار مزرعههای آنها را بردگان انجام می دهند و برعهده ی دیگران است، کار مزرعههای آنها را بردگان انجام می دهند و

۸۳. ۸۴۶ط. این سخن همان اصلِ «به کار خویشتن مشغول بودن» است که افلاطون در جمهودی آن را ذات عدالت تلقی کرد. برای قانونِ مربوط به تجارت نگاه کنید به ۹۲۰۵، و مقایسه کنید با مورو، ۶-۱۴۱، به ویژه برای نقش مقیمان بیگانه در جامعهی واقعی یونان.

منظور افلاطون در اینجا به طور کلی روشن نیست. εκδεδομενα و انتجابه طور کلی روشن نیست. منظور افلاطون در اینجا به طور کلی روشن دانست؛ تیلور اینگونه معنا کرده است («به دهاتی ها اجاره دهند» ترجمه، ص ۱۰۱) و در LST مادهی ماهی منظور آمده است. واژهی خلاف تاریخی «دهاتی» محلِ تأمل است، اما شاید منظور آمده است، واژهی خلاف تاریخی «دهاتی» محلِ تأمل است، اما شاید منظور افلاطون مرتبهای بوده است در حد بردگانِ اسپارت؛ مورو و دیگران بر این عقیدهاند. رک: مورو و دیگران بر این عقیدهاند. رک: مورو (۱۹۵۹ مقابله کنید با ۱۵۰ و ۱۹۵۱) و PCC 149 میدادند و دستمزد تعیین شده وا پلورتارخوس میگرید: «بردگان کار مزرعه را برای آنها انجام میدادند و دستمزد تعیین شده وا میگرفتند» (رک: پلورتارخوس، اسپارت، ۲۴ و دیگر ارجاعات در REVII, 205) اما مورو این نکته را نیز اضافه میکند (منابع بالا ۵۳۱ و ۱۵۲۱) که در مقررات کشاورزی در ۹۴۲ و بعد «منظور صریح افلاطون این است که شهروندان به پرورش زمین خواهند پرداخت». به نظر من، این قوانین فقط همین را میرسانند که آنها نظارت خواهند کرد و دستورات لاژم را خواهند داد. ارسطو در سیاست ۱۲۶۵۹ میگوید آنها از هرگونه کارهای پَست (معدورات لاژم را آزاد هستند، از این حیث مانند پاسداران جمهوری هستند؛ و اینها، همانطور که او هم اکنون گفت، خودشان کشاورزی نمیکنند بلکه طبقهی سوم این کار را برای آنها انجام میدهد گفت، خودشان کشاورزی نمیکنند بلکه طبقهی سوم این کار را برای آنها انجام میدهد گفت، خودشان کشاورزی نمیکنند بلکه طبقهی سوم این کار را برای آنها انجام میدهد (۱۲۶۴ه می ۱۲۶۴ه و ۱

شهروندان آن مقدار از محصولات را به آنها میدهند که برای انسانهای متعارف کفایت میکند، و نیز قرار بر این است که هم مردان و هم زنان و کودکان بر سرِ سفرههای مشترک غذا بخورند.۸۵

آموزش و پرورش، گه افلاطون، برخلاف اهمیت بسیار بالایی که برای موضوع آموزش و پرورش می دهد، مباحث آن را، نسبت به سایر موضوعات مهم، به صورتی آشفته تر، و با گریزهایی بی ربطتر مطرح ساخته است. افلاطون چندین بار هدف آن را مشخص می کند. این هدف در کتاب اول (۶۴۳۳) عبارت است از «آن نوع ترویجِ فضیلت (آرته) که روح کودک را از اشتیاق برای شهروند کامل بودن پر سازد، و او بداند که چگونه بر پایهی عدالت فرمان براند و فرمان ببرد». آموزش و پرورش واقعی در برابر آموزشهای شغلی یا دیگر انواع تربیتهایی قرار دارد که پست و مطرود هستند و لیاقت این نام را ندارند. کتابهای اول و دوم اهمیت پرورشی بازی، آواز و رقص را آشکار ساختند. افلاطون این مطلب را در کتابهای شغلی شغلی شغلی شخیی تحصیلی

۸۵. قانون اسپارتیِ سفره های مشترک برای مردان، در این جا بر زنان نیز اطلاق یافته است ـ افلاطون دلیل آن را در ۷۸۱۵ و بعد آورده است ـ اما زندگی خانوادگی، برخلاف جمهوری، به حال خودش باقی است: آنها پس از صرف غذا و مراسم خاص هدیهی مشروباتی، «همگی به خانه های شان می روند» (۸۰۷۵). چگونگی تهیهی συσσιτια مشخص نشده است. تقسیم سه گانه ی محصولِ خانوار، میان شهروندان آزاد، بردگان و پیشه و ران یا بیگانانِ مقیمِ شهر (۸۴۷e-۴۸۵)، دلات مشخصی بر سهیم بودن در سفره ی مشترک ندارد. اما رک: مورو ۳۹b و بعد، و برای نظام اسپارتی سهم های فردی رک: پلورتارخوس، اسپارت، ۱۲.

۱ΙΙ, 376-85 برای توضیح کاملِ دوره های تحصیلی، رک: مورو، فصل ۷؛ همچنین گروته، 376-85 برای توضیح کاملِ دوره های تحصیلی، رک: مورو، فصل ۷؛ همچنین گروته، 376-85 بال. افلاطون»، نیز ارزش خواندن را دارد. مقاله ی بری «نظریه ی آموزش و پرورش در « قوانین » افلاطون»، اهداف تربیتی افلاطون را با آهنگی نسبتاً شاعرانه توصیف میکند، و نکات جالبی را درباره ی ارتباط میان παιδεια و παιδεια مطرح می سازد.

۸۷. آنچه افلاطون دربارهی روانشناسی دیوانگی کوریبانتی و دیونوسوسی، و جواز مذهبی آن، به --

رسمی تری را نیز ترسیم می کند. یک تن از شهر وندان ریاستِ آموزش و پرودش را برعهده خواهد گرفت و دستیارانی نیز برای خودش انتخاب خواهد کرد (۸۱۳۵)؛ عالی ترین مقام در میان بالاترین مدیران شهر از آنِ اوست. ۸۸ کودکان سه تا شش سالهی هر بخش در یک جا جمع می شوند و خودشان، تحت نظارت پرستاران، بازی های مطلوب شان را پیدا می کنند. ثبت نام برای مدرسه از شش سالگی شروع می شود و حالت اجباری دارد، ۸۹ زیرا «بچه ها بیش تر از آنِ جامعه هستند تا از آنِ پدر و مادرشان». آموزگاران را از افراد بیگانه انتخاب می کنند و جامعه به آنها حقوق می پردازد. ۲۰ برنامه های تحصیلی دختران و پسران (از جمله تربیت بدنی و نظامی آنها، ۸۰۴ ط. ۱۹ باید دقیقاً مثل یکدیگر باشد، اگر چه مدرسه های آنها جدا خواهد بود (۷۹۴ c-d). ابتدا بخش اعظم آموزش و پرورش را رقص و آواز تشکیل خواهد داد؛ کتاب هفتم در این مورد مطالب زیادی دارد. خواندن و نوشتن را از ده تا سیزده سالگی تعلیم خواهند داد؛ آموزشِ موسیقی (به ویژه نواختن چنگ) در سیزده تا شانزده سالگی صورت خواهد گرفت. آموزش

- مثابهِ درمانِ ترسهای نامعقول از راه عنصر مشابه آنها، بیان میکند، شایان توجه است. رک: ۷۲۰ مثابهِ درمانِ ۲۷۴، الله عنصر مشابه آنها، بیان میکند، شایان توجه است. رک: Pl. III, 376-8 و گروته ۷۹۰-۵۱ مثاله الله الله عنصر مشابه آنها، بیان میکند، شایان توجه است. رک:

۸۸. ۷۶۵e. در مورداین نهاد، و وظایف و نحوه ی انتخابها در آن، رک: مورو ۶-۳۲۴.

۸۹. ۷۹۴c-d. افلاطون اضافه میکند: «تا آنجا که ممکن است» ـ گواه دیگری بر اینکه او در قوانین، برخلاف دیگر آثارش، متوجه است که سیاست «هنرامکان» است.

 ۹. باز هم آهنگ اسپارتی دارد. مقایسه کنید با پلورتارخوس، اسپارت، ۱۵: «لوکورگوس کودکان را نه آنِ پدر و مادرشان، بلکه داراییِ مشترکِ جامعه، تلقی کرد».

19. ۸۰۴c-d. شاید همان طور که تیلور می گرید (PMW 484)، شهروندان به این دلیل به آموزگاری نمی پردازند که نیازمند دستمزد نباشند. مورو (۳۷۶ یادداشت ۱۰۲) تذکر می دهد که در آتن شغل آموزگاری را دونِ شأن شهروندان می دانستند. با این حال مایه ی حیرت است که افلاطون، با وجود اینکه آموزش و پرورش را بیش از هر چیز به معنی تلقین آرمانهای شهروندی اش در جوانان می دانست، آنها را در این سالهایِ تأثیر پذیری به دست بیگانگان می سیارد.

خواندن و نوشتن ضروری است، اما تندنویسی و خوشنویسی را نباید بر دانش آموزان غیر مستعد تحمیل کرد (۸۱۰b). رییس آموزش و پرورش در این مرحله کتابهای درسی را لازم خواهد شمرد. چنین نیست که همه ی کتابهای یونان برای این کار مناسب باشند، و به عقیده ی افلاطون بهترین راهنما در این مورد خود قوانین است. ۱۲ باید از آموزگاران بخواهیم که این کتاب، و کتابهای منظوم و منشوری را که دارای این گونه اصول هستند، بخوانند و به شاگردانشان تعلیم دهند.

موضوعات تعلیمی دیگر (که سن خاصی برای آنها معین نشده است) عبارتند از: حساب، اندازهگیری و ستاره شناسی، نه در سطحی بسیار بالا و عمدتاً با نیتی عملی: خواندن و نوشتن و محاسبه برای اداره ی خانه، شهر یا تدبیر جنگ و ستاره شناسی برای فهم تشکیل ماه ها و سال ها از روزها، به منظور تنظیم جشن ها و دیگر بزرگداشت های خدایان (۸۱۹ د ۸۰۹ د این آنها و مانند آن، به اولیه ی کودک می توان از راه بازی، تقسیم سیبها در بین آنها و مانند آن، به بهترین وجه تعلیم داد. آنها یک چیز را باید یاد بگیرند. بی خبر بودن از آن مایه ی شگفتی است، اگر چه خود آننی (شاید افلاطون) نیز بسیار دیر به آن نکته پی برد و اکنون به دلیل نادانی «خوک صفتانه» ی پیشین اش شرمگین است. این چیز همان پی بردن به وجود امور سنجش ناپذیر است. افلاطون می گوید یاد گرفتن

۹۲. «مباحثی که ما از اول صبح تا به حال داشته ایم» (۸۱۱e). البته این مباحث نوشته نشده اند، اما با توجه به بُعد نمایشیِ محاوره می توان گفت کلینیاس که مؤسس شهر است بی تردید آنها را به روشنی خواهد نوشت، و میهمان آتنی نیز بی تردید او را یاری خواهد داد، به همان صورت که در برنامهی تعلیم و تربیتِ عالی تر عمل خواهد کرد.

۹۳. درباره ی اهمیتی که افلاطون به کشف اعداد اصمّ یا سنجشناپذیرها می دهد، رک: پوپر ۱۵۳ میدهد، رک: پوپر ۱۵۳ می ۱۵۳ می ۱۵۳ می ۱۵۳ می ۱۵۳ می از این نیز (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، ص ۱۵۳ یادداشت ۱۲۰) در شرح محاوره ی تیمایوس در این مورد سخن گفتیم.

آن دشوار نیست و در ضمن بازی نیز می توان تعلیم داد. تعلیم رایج ستاره شناسی نیز رسوایی های خاص خودش را دارد که باید برطرف کرد، یعنی این شایعه ی بی مبنا که حرکت های سیاراتِ الهی نامنظم هستند. به این نکته نیز آتنی در دوران پختگی اش پی برده است، اما اگر او بتواند آن را مستدل سازد بایستی جایی در تعلیم و تربیت جوانان برای آن باز کرد تا از کفرگویی خلاص شوند. اما او به جای این کار ناگهان مبحث آموزش و پر ورش را رها می سازد و به مسئله ی شکار می پردازد. در هر حال این بحث فقط می توانست تکرار تیمایوس باشد، و شاید بتوان گفت کلینیاس و مگیلوس در آن سن توانایی لازم و کافی را برای این بحث نداشته اند.

برده داری. <sup>۹۴</sup> افلاطون در جمهوری آن مقدار درباره ی برده داری کم سخن می گوید که برخی ها تصور می کنند او طرفدار الغای آن بوده است. چنین چیزی غیرممکن است، <sup>۹۵</sup> و او در قوانین مقدار بیش تری بر روی این قانون یونانی که شدیداً مورد انتقاد واقع شده است، اهتمام می ورزد. بردگان هم حالت دولتی خواهند داشت <sup>۹۶</sup> و هم حالت شخصی. او می گوید (۷۷۶b و بعد) مسئله ی برده داری پُر از دشواری ها است. بردگانی می شناسیم که بهتر از برادر یا فرزند، برای نجاتِ جان و خانواده و اموالِ اربابان خود فعالیت کرده اند. از سوی دیگر

۹۴. این موضوع فوق العاده دشوار است. علاوه بر مورو، PCC، رک: به مقاله ی او «قانون برده داری این موضوع فوق العاده دشوار است. علاوه بر مورو، PCC، رک: به مقاله ی Laws (Budé ed.) I, cxix - cxxxii درباره ی افلاطون نسبت به قانون یونان»، و گرانت Slavery in Class. Ant. (ed. Finly) شامل «مقاله ای مأخذ شناختی» است.

۹۵. رک: ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص ۹۳ ، یادداشت ۷.

96. της πολεως οικεται 794b.

بردگان شخصی را در صورت لزوم می توان در امور دولتی به کار گرفت، اما این کار را بایستی، تا حد امکان، در زمانی انجام داد که مورد نیاز صاحبان شان نیستند (۷۶۰ e-۶۱a).

كساني هستند كه كل اين طبقه را فاسد و بي ارزش مي خوانند و با آنها رفتاري درخور حیوانات در پیش میگیرند و بدین ترتیب روح آنها را صد بار بیش تر از پیش زبون میسازند. کل تمایز میان آزاد و برده را به آسانی نمی توان پذیرفت؛ شاهدِ این امر شورشهای متعدد بردگان است. بهترین سیاست این است که اولاً تا آنجا که ممکن هست بردگان را از ملیتها و زبانهای مختلف برگیریم تا به آسانی نتوانند با هم متحد شوند، ۹۷ و ثانیاً برای رعایت حال آنها و برای منافع خودمان، رفتاری نیکو با آنها در پیش گیریم. برای این منظور اولین امر ضروری این است که با آنها چنان رفتار انسانی و عادلانهای پیش بگیریم که گویی با ما برابر هستند، درواقع به همان صورت که فرد صاحب منصب بایستی با زيردستان خودش عمل بكند، و بدين ترتيب از راهِ سرمشق قرار دادن خودمان تخم نیکی را در ضمیر آنها بکاریم. و در عین حال باید استوار باشیم و آنجا که جای کیفر است خشونت به خرج دهیم (قاعدهای که در رفتار با کودکان خود شهروند نیز صادق است، ۸۰۸e ،۷۹۳a\_۹۴a)، و از برخوردهای خودمانی اجتناب بورزیم، چرا که این رفتار فقط دشواری زندگی را برای برده و نیز برای ارباب به ارمغان خواهد آورد.

پیشنهادهای قانونی گاهی پرتو متفاوتی میافکنند. برخی از آنها را در این جا می بینیم. بردگان را می توان آزاد کرد، اما آنها باید مسئولیتهای سنگینی را در قبال اربابان پیشین شان برعهده گیرند (۹۱۵) و باید کشور را پس از بیست سال ترک کنند (یعنی این مدت را به عنوان مهاجر در آن جا بمانند). برده (یا بیگانه)ای که به دزدیدن اموال عمومی محکوم شود جریمه خواهد شد (روشن است که بردگان پول دراختیار خواهند داشت) یا اینکه دادگاه حکم دیگری

۹۷. بی تردید افلاطون هنوز هم به بردگی گرفتن یونانیانِ مغلوب را روا نمی داند، دستوری که در جمهوری (۴۶۹b-c) صادر کرده است.

دربارهی او صادر خواهد کرد، زیرا فرض بر این است که این جماعت علاج پذیر هستند؛ اما اگر شهروند آزاد، با وجود تربیتهایی که دیده است دست، به دزدی یا شورش بر ضد کشورش بیالاید، باید به عنوان گناهکار علاجناپذیر به مرگ محکوم شود (۹۴۱d-۴۲a). هرگاه کسی برای پوشاندن جرمهای خودش بردهی بیگناهی را بکشد مجازات او برابر مجازات قتل شهروند آزاد خواهد بود (AYYc). اگر بردهای به خون شهروند دست بیالاید او را تحویل خانوادهی مقتول خواهند داد تا به هرگونه که خواستد بکشند. ۸۸ در مواردی خاص (از قبیل بی توجهی یا بدرفتاری به پدر و مادر) برده را در عوض اطلاعاتی که به مقامات دولتي داده است، آزاد خواهند كرد و در برابر تلافي مجرمان از او حمايت خواهند كرد. أو ممكن است برده را به تنبيه هاى سخت بدنى محكوم سازند، في المثل به دلیل زدن شهروندی آزاد (۸۸۲a-b)؛ اگرچه ممکن است قانون به برده اجازه دهد که مجازات مشابهی را بر گنهکار آزاد اعمال کند (۸۸۲a-b). برخی قوانین هم نامأنوس هستند و هم بی رحمانه. اگر کسی پدر و مادر یا پدربزرگ و مادربزرگ خودش را بزند، کنار ایستادگان باید به یاری آنها بشتابند. بردهای که بر این کار اقدام کند آزاد خواهد شد، اما اگر دست از باری بردارد یکصد تازیانه خواهد خورد. ۲۰۰ معمولاً ما تصور می کنیم که این گونه تعدی های سرکشانه بعید است که در جاهای عمومی اتفاق بیفتد، اما بیان افلاطون نشان می دهد که وحشتی که آنها بر او القا میکنند تا حدود زیادی آهنگ دینی دارد. از ۷۹۴a برمی آید که

۹۹. ۹۳۲d. در موردی دیگر، قصور او در اطلاع دادن موجب کیفر مرگ خواهد بود (۹۱۴a).

بردگانِ کودک در دسته های تنظیم شده ی کودکانِ هر یک از دوازده بخش در بین سه تا شش سالگی شرکت می کنند، ۱۰۱ اگرچه نه دوره ی آموزشی پس از شش سالگی. قوانینی نیز درباره ی فروش برده های بیمار یا نالایق وضع شده است (۹۳۰d-e) و درباره ی فرزندانی که زاده ی مشترکِ برده و آزاد هستند (۹۳۰d-e).

کل مفهوم برده داری آن قدر برای ما نامانوس گشته است که ترجیح می دهم فقط برخی اطلاعات را عرضه کنم و داوری های اخلاقی را برعهده ی خواننده بگذارم. در این مورد می توان به ارزیابی کان (JHI 1961, 424) توجه کرد: «به ندرت می توان درباره ی برخورد انسانی طبیعی افلاطون تردید کرد ... حتی در نکات کلی ای که در مورد رفتار با بردگان آورده است (ششم، ۷۷۷۷). اما احساسات انسانی او چنان تحت تأثیر احساس او نسبت به نظم و سلسله مراتب قرار می گیرد که قانون برده داری او را تندتر و منحط تر از قانون زمان خودش می گرداند.»

زندگی روزمره در ماگنسید افلاطون این سؤال را به طور نظری مطرح می سازد (۸۰۷b) که وقتی شهروندان ما از مشغلههای زندگی خلاص هستند، آیا باید همانند حیواناتِ پرواری زندگی کنند و در نتیجه طعمه ی حیوانات چابک و درد کشیده واقع شوند؟ حتی در صورتی که جامعه ی ما در دومین مرتبه ی نیکویی قرار گیرد، یعنی به اشتراکِ کامل جمهوری دست نیابد، باز هم می تواند بهتر از این وضع را داشته باشد. اما چون تألیف انبوهی از قوانینِ پیش پا افتاده برای گذران روزمره ی زندگی، خوشایند نخواهد بود، او فقط به ارشادهای اخلاقی و بسنده می کند. شبانه روز به آسانی نمی تواند برای تربیت لاژم فکری، اخلاقی و

۱۰۱. شاید این تفسیر نادرست باشد، اگرچه مورو نیز همین طور فهمیده است (۱۰۸ ماید این تفسیر نادرست باشد، اگرچه مورو نیز همین طور فهمیده است (۲۰ نادرز در ۱۹۵۱, ۱۵۵ CR). رک: ساندرز در ۱۹۵۱, ۱۵۵

جسمانی شهروند کفایت بکند، بنابراین زندگی انسان آزاد از هر سحرگاه تا سحرگاه بعدی باید براساس برنامهای زمانمندی شده سپری شود. لازم است جسم و روح را کمتر از آن مقدار که معمول هست در خواب نگه داریم، و بخش عمدهی شب را باید به کارهای شخصی یا اجتماعی مشغول باشیم. کارکنان دولتی در سرتاسر شهر پراکنده خواهند بود، تبهکاران از آنها خواهند ترسید و عدالت پیشگان آنها را خواهند ستود. ارباب خانه پیش از همگان از خواب بیدار خواهد شد، شأن زن او نيز ايجاب مي كند كه او خدمتكاران را بيدار كند، نه برعکس. روزهای مردان یا در کارهای عمومی یا قضایی سپری خواهد شد (زیرا هر شهروندی یا عملاً به کار اجرایی یا شرکت در مجمع قضایی اشتغال دارد و یا اينكه بايد آمادگي اين كار را داشته باشد) و يا در برخورداري سالم و ديندارانه از جشن هایی که برای خدایان تقدیم می شود. این جشن ها فراوان هستند، ۱۰۲ و مى توان آنها را نوعى تفريح؟ «Kraft durch Freude» توصيف كرد كه در عين حال موجب رفع خستگی می شوند و فرصتی را برای تکامل شخص فراهم می آورند (۶۵۳d). این مراسم، مانند تمام جشنواره های یونانی، شامل رقابتهای قهرمانی و نیز شامل رقص و آواز خواهد بود؛ دربارهی اهمیت اخلاقی رقص و آواز پیش از این سخن گفتهایم. این تشکلها، علاوه بر اینکه عبادت خدا هستند، هدف درجه دومی نیز دارند: «افزایش آشنایی های متقابل و تماس اجتماعي در شكل هاي گوناگون آن» (٧٧١d).

از آنچه گفتیم چنین برمی آید که افلاطون می خواهد بیش تر از آن مقدار که برای ما تحمل پذیر است در زندگی خصوصی دخالت بکند، ۱۰۳ و در واقع او بر

۱۰۲. «هر کسی در دورههای همیشگی قربانیها، جشنوارهها و رقص و آوازهای دستهجمعی شرکت میکند» (۸۳۵e). رک: مورو، ۳۵۳ و بعد، و دربارهی کل موضوع جشنوارهها به ۳۵۲\_۸۹.

۱۰۳. مقایسه کنید با ص ۳۵، یادداشت ۴۶.

این اصل معتقد است که «بدون تنظیم شایستهی زندگی خصوصی، بیهوده است که انتظار مبنای استواری برای قوانین مربوط به امور اجتماعی را داشته باشیم» (۷۹۰b). افلاطون می گوید: صورت اجباری بخشیدن به این مقر رات، به منزلهی قرار دادن قانون در معرض استهزا و ریشخند دیگران است، ولی با این حال لازم است این قواعد را بدون ضمیمه ساختن هیچ گونه کیفری اعلام کنیم، به امید اینکه شهروندان آنها را همچون قانون تلقی خواهند کرد و از سعادت برخورداری از خانه و شهر نیکوبنیاد برخوردار خواهند بود. ۱۰۴ به علاوه، اگر چنین به نظر می آید که حکومت بیش از اندازه در زندگی خصوصی شهروند مداخله میکند، دست کم این خُسن نیز هست که چنین کسی از تعدی همسایگان درامان خواهد بود. عدم دخالت افراد در زندگی یکدیگر از راه تشکیل گروههای خصوصی در دادگاهها تضمین خواهد شد (۷۶۸b-c)؛ ترکیب و روال کار این دادگاهها با تفصیل کامل و تا حدود زیادی به شیوهی مرسوم در آتن مطرح شده است. شایسته است مقدمهی مختصر بر کیفرهای کشت و زرع یا تعلیف در زمین همسایه، یا به دام کشیدن زنبورهای او را به دلیل آهنگ انسانی آن نقل کنیم.۱۰۵ میگوید (۸۴۳b-c):

سپس نوبت می رسد به آزارهای بسیار جزیی در میان همسایگان. تکرار فراوان این زیان هادشمنی قابل ملاحظه ای را به دنبال می آورد و

۱۰۴. از سوی دیگر در ۷۸۰a از تنظیم زندگی شخصی بر پایهی تقنینِ بالفعل طرفداری میکند (دربارهی حضور اجباری بر خوانهای مشترک).

<sup>1</sup>۰۵. افلاطون آن را de minimis curat lex تلقی میکند. در ۹۲۵d و بعد، پس از بیان برخی قوانین دشوار درباره ی ازدواج، میگوید این مقررات بر دوش برخی ها سنگینی خواهد کرد و قانون باید برای موارد دشوار تخفیف قایل شود. «ممکن است برخی کسان تصور کنند که این کارها به قانونگذار مربوط نیست، اما تصور آنها باطل است.»

روابط همسایگی را به شدت تیره میسازد. از این رو هرکسی باید نهایت سعی خود را به عمل آورد تا آسیبی به همسایه اش نرساند، به ویژه از حیث تعدی بر زمین یکدیگر. آزردن همسایه آسان است از هر کسی ساخته است داما چنین نیست که هر کسی بتواند به یاری همسایه بشتابد.

و سرانجام، لازم است سخنی نیز درباره ی انضباط و فرمان داشته باشیم، موضوعی که تفسیرهای ناقصی را از آن عرضه کردهاند. ۱۰۰ افلاطون در کتاب ۹۴۲ a-b۱۲ به مسئله ی خدمت نظامی (۹۴۲۵۵، ۲۵۵۵) می پردازد. زیرا، به تعبیر او، این یک اصل است که هیچ مرد یا زنی نباید بدون فرمانده (آذارخوس) باشد، فرماندهی که آن مرد یا زن همیشه از او اطاعت کند و هرگز به خودی خود عمل نکند. سرباز را باید طوری تربیت کرد که همیشه به مثابهِ عضوی از یک گروه عمل کند و اندیشه کردار مستقل هرگز بر مخیله ی او خطور نکند؛ زیرااین روش بهترین دستور برای پایداری و پیروزی در جنگ است. در این جا به اصل انضباط و سلسله مراتب دستوریای برمی خوریم که در میان نیروهای نظامی زمان خود ما رایج است. افلاطون سپس میگوید: ما باید از همان اوایل کودکی، این هنر فرمان راندن بر دیگران و نیز فرمان بردن از دیگران را تمرین بکنیم. مفهوم این هرمان و زنراند.

این جمله از زمان جنگ جهانی دوم ۱۰۷ به این طرف، به صورت مَثَل اعلای

۱۰۶. دکتر ساندرز وقتی این قسمت را خواند توجه مرا به مقاله ی ام. جی. سیلورتورن میلورتورن همی این قسمت را خواند توجه مرا به مقاله ی ام. جی. سیلورتورن M. J. Silverthorne من منافاتی با مقاله ی او ندارد، اما نکات متفاوتی را نیز دربر دارد، و تصور میکنم می شود این دو را مثابه دو تفسیر مستقل درنظر گرفت.

۱۰۷. و نه فقط از آن زمان. گومپرتس برخی توضیح های مبالغه آمیز و ناقصی را در vol. III, 262-

اخلاق نظامی گری درآمده است. «افلاطون مانند سایر ارتش تاران سلطهجو و ستایندگان اسیارت، تأکید می کند که مقتضیات ضروری انضباط نظامی باید، حتی در زمان صلح، حکمفرما باشد، و کل زندگی همهی شهروندان بایستی بر این اساس تنظیم شود»، این شهروندان باید «تمام زندگی شان را در حالتی از بسیج دایمی و کلی سپری سازند» (پوپر، OSI, 103) .۱۰۸ از آنجا که این سخن به کلی مخالف توصیههای افلاطون در جاهای دیگر قوانین است، باید این فقره را با دقت بیش تری مورد تأمل قرار داد. اولاً، او اطاعت کلی از فرمانها را به مثابه ضرورتی برای تربیت نظامی و خدمت فعال تلقی میکند. او کارهایی را که قرار است بر پایهی فرمان اجرا شوند برمی شمارد: آرام ایستادن، قدم زدن، تربیت بدنی، شست و شو، خوردن، تکلیف شبانه از قبیل نگهبانی یا ارسال پیام، و در حین اشتغال به جنگ دربارهی تعقیب دشمن یا عقبنشینی. عادت افلاطون به ذكر مثال ممكن است گمراه كننده باشد. او قانونگذار يا آرخون را در اينجا با فرمانده نظامی مقایسه می کند، درست به همان صورت که در جایی دیگر او را به یزشک تشبیه می کند. روشن است که او زندگی در اردوگاه یا جبههی جنگ را توصیف میکند. اما همین زندگی، به عقیدهی افلاطون، نمونهای در زندگی معمولی دارد، زندگیای که بخشی از آن را در هر صورت تربیتهای نظامی تشکیل خواهد داد.۱۰۹ بی انضباطی در نیروهای نظامی با آشفتگی ۱۱۰ در زندگی

## $\leftarrow$ GT آورده است.

- ۱۰۸. همچنین نگاه کنید به «پاسخ» پوپر «به یک منتقد» در ویرایشهای بعدی، صص ۳۳۸ـ۴۲.
- ۱۰۹. پرورشهای زمان صلح حالت اجباری دارد، و همهی شهروندان در اردوی صحرایی ماهانه شرکت خواهند کرد (۸۲۹a-b). دولتشهر یونانی چارهای جز این نداشت که بر دفاع از خودش توانا باشد.
- ۱۱۰. افلاطون واژهی αναρχια را به کار میبرد که از نظر دلات بر بیقانونی (ανομια) همانند واژهی انگلیسیای است (arnarchy) که از آن برگرفته شده است. (رک: LSJ.) آوردن آن ح

مدنی قابل قیاس است. اما حالت ایده آل این نیست که هر کسی دست از ابتکار بردارد و کورکورانه از فرمانهای مقام بالا اطاعت کند. هنری که لازم است شهروند در خودش به وجود آورد عبارت است از یادگیری اینکه «چگونه باید فرمان راند و همچنین فرمان برد» (۹۴۲c۷ ،۶۴۳e۶)؛ زیرا در جامعهی افلاطون هر شهروندی ممکن است برای اجرای قوانین انتخاب بشود و مجریان قوانین یگانه فرمانروایان مطلق هستند.۱۱۱ افلاطون در اینجا به هیچ وجه از الگوی اسیارتی پیروی نمی کند، و چنانکه دیدیم او از اینکه اسپارتیان و مردم کرت تمام انرژیهای جامعه را مصروفِ آمادگی برای جنگ بکنند ناخرسند است. «بزرگ ترین خیر نه جنگ است و نه ستیز مدنی... بلکه لازم است آن را در صلح و خیرخواهی جست و جو کرد.» «کسی که جنگ یگانه یا مهمترین مشغلهی او باشد نه می تواند سیاستمدار واقعی باشد، و نه به درستی قانونگذاری کند؛ مگر اینکه قوانین او درخصوص جنگ، برای تضمین صلح تنظیم شده باشند، نه اینکه قوانین زمانِ صلح او ابزاری برای جنگ تلقی شوند. (b ،۶۲۸c) مردم می گویند هدف آنها از دامن زدن به جنگ برقراری صلح است، اما نتیجهی این کار چیزی نیست که آنها چشم امید به آن دوختهاند. فراغت و فرهیختگی عمومی (که، به تعبیر افلاطون، هدف عمدهی ما هستند) هرگز از راه جنگ به

پس از αναρχος در ۹۴۲a۷ تقریباً نوعی بازی با کلمات است، گویی کل عبارت معنای هرودوت ۲۳،۹ را میرساند. از خطاهایی که افلاطون در دموکراسیِ آن زمان مشاهده می کرد این بود که «آنها هرج و مرج را آزادی می نامند» ( جمهوری ۵۶۰c). این وضع به استبداد منتهی می شود، چیزی که به تعبیر ارسطو، ادای دموکراسی را درمی آورد و از راه برخوردار ساختن بردگان، زنان و کودکان از لذت αναρχα، حمایت آنها را جلب می کند ( سیاست ساختن بردگان، زنان و کودکان از لذت αναρχα، حمایت آنها را جلب می کند ( سیاست

۱۱۱. افلاطون در جمهوری، هشتم (۵۵۷e) یکی از علتهای محبوبیت دموکراسی در یونان را این نکته می داند که «هیچ کس مجبور نیست قدرت سیاسی را در دست گیرد، هر چند بر این کار توانا باشد، و نیز مجبور نیست بر خلاف میل خودش از قدرتی پیروی کند».

دست نمی آیند. انسان ها باید زندگی شان را در بازی های صحیح، مراسم قربانی، رقص و آواز سپری سازند، و بدین ترتیب حمایت خدایان را جلب کنند و دشمنان را دفع نمایند (۸۰۳d-e) در جمهوری طبقه های پاسدار کل زندگی شان را تحت شرایط یک اردوگاه نظامی طی خواهند کرد. ۱۱۳ اکنون افلاطون به این نتیجه رسیده است که چنین زندگی ای بر شهروندان او نه عملی است و نه مطلوب.

تماس بابقیه ی عالم یو نان (۹۴۹e-۵۳۳). مقررات مربوط به مسافرت خارجی از جمله ی نامطلوب ترین ویژگی های جامعه ی افلاطون است. مثل جاهای دیگر، احکام کلی او نیکوتر از پیشنهادهای عملی اش به نظر می آیند. البته او قبول دارد که تماس بی قید و شرط با بیگانگان برای جامعه ای نیکوبنیاد زیانبار است. (همچنین می گوید: اکثر جامعه ها بد اداره می شوند، بنابراین هیچ تفاوتی میان آنها باقی نمی ماند.) از سوی دیگر، راه ندادن بیگانگان به کشور و بستن راههای خروج بر شهروندان، شیوه ای که در اسپارت معمول است، ۱۳ موجب بدنامی کشور می شود؛ و در واقع دوری جستن از هرگونه رابطه با دیگران، اعم ا اینکه خوب باشند یا بد، موجب ناپختگی و عقب ماندگی جامعه خواهد بود. حتی خوب باشند یا بد، موجب ناپختگی و عقب ماندگی جامعه خواهد بود. حتی گفت و با آنها چیزهایی را که در زادگاه خودشان خوب است تقویت کنند و آنچه را بد است به سامان آورند. ولی کدامین شیوه های عملی را باید در پیش گفت و را بد است به سامان آورند. ولی کدامین شیوه های عملی را باید در پیش گرفت؟ اولاً هیچ کس، تحت هیچ شرایطی، تا زمانی که به چهل سالگی قدم گرفت؟ اولاً هیچ کس، تحت هیچ شرایطی، تا زمانی که به چهل سالگی قدم ننهاده است، حق خروج از کشور را ندارد، و نیز هرگز نباید به میل شخصی نهاده است، حق خروج از کشور را ندارد، و نیز هرگز نباید به میل شخصی

۱۱۲. رک:۴۱۶e ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص ۶۷.

۱۱۳. واژهی ξενηλασιαι در ۹۵۰b نشان می دهد که منظور اسپارت است. برای هر دو قانون، به ویژه رک: کسنوفون، حکومت اسپارت، ۴، ۴، پلورتارخوس، قانون اسپارت ۲۳۸d.

خویش از کشور خارج شد. (خدمت نظامی در حکم مسافرت نیست). کسانی را که برای امور دولتی مسافرت می کنند، باید به دقت انتخاب کرد تا احساس خوبی ایجاد کنند. دولت، علاوه بر چاووشان و سفیران رسمی، هیئتهایی را نیز برای شرکت در جشنها و مسابقه های مشترک یونانیان گسیل خواهد داشت. ۱۳ به علاوه، شهر وندان، در بین پنجاه تا شصت سالگی، با صلاحدید پاسداران قانون، نوموفولاکس، می توانند به عنوان ناظران رسمی به کشورهای دیگر رهسپار شوند، و هر مقدار که خودشان مایل اند در خارج بمانند. چنین کسی باید هنگام بازگشت، گزارش سفر را به شورای شبانه تسلیم کند، و اگر گزارش او شایسته باشد مورد تمجید و تکریم شورا واقع خواهد شد. اما اگر معلوم شود که تجربههای او به فسادش کشانیده است، سخن گفتنِ او با هر کسی در مقام متخصصِ امور بیگانگان ممنوع خواهد گشت، زیرا تکلیف او این است که به جوانان «تعلیم دهد» که شیوههای دیگر جامعهها پستتر از شیوههای جامعهی خود او است.

امکانات خوبی برای میهمانان بیگانه فراهم خواهد شد، خواه مسافرت آنها رسمی باشد، یا برای تجارت آمده باشند، و یا فقط به قصد سیاحت و تماشای جشن ها حضور یافته باشند. (به نظر نمی آید افلاطون متوجه بوده است که مشاهده ی آزادی ای که دیگر کشورها برای شهروندان خویش درنظر گرفته اند ممکن است نارضایتی هایی در جامعه ی خود او به وجود آورد.) نسبت به آنها شیوه ی مهمان نوازانه و احترام آمیزی در پیش خواهند گرفت، مشروط بر اینکه آنها درصدد ایجاد تغییرات انقلابی نباشند. طبیعی است که پذیرایی از سفیران رسمی را دولت برعهده خواهد گرفت، اما حتی سیاحان را نیز باید در کنار پرستشگاهها

۱۱۴. اگر شرط سنی چهل سال را در این مورد حذف نکنند (و این شرط بی تردید به صورت مطلق عرضه شده است)، امید زیادی بر درخشندگی ماگنسیا در بازی های المپیک و جود ندارد.

جای داد و کاهنان و خادمان معابد باید از آنها پذیرایی کنند.

زنان. پیش از این به برابری آنها با مردان در تعلیم و تربیت، پرورشهای بدنی و نظامی، ۱۱۵ مسئولیت آنها درخصوص خدمت نظامی، و شایستگیشان برای انتخاب شدن در امور اداری جامعه، و همین شرکت دستهجمعی آنها در سفرههای مشترک (همراه با کودکانشان اما به صورتی جدا از مردان، ۱۹۰۵ اشاره کردهایم. شرکت آنها در جنگ، همان عقیدهای است که در جمهوری مطرح شده بود، و همانطور که در آنجا کودکان مجاز بودند در میدانهای کارزار به تماشا بپردازند، در اینجا نیز آنها همراه با والدین خویش در اردوهای ماهانه شرکت میکنند (۸۲۹ه). افلاطون معتقد است که اسپارت و کوِت هر کدام به شیوههای متفاوت از یکدیگر (۸۲۹ههای)، با تلف کردن نیروی زنان، نصف توان جامعه را از آن سلب کردهاند: «بخشی از جهان که ما در آن واقع هستیم از این جهت کاملاً ابلهانه عمل میکنند که تمام مردان و زنان را بر پایهی معیار یکسان به فعالیت وادار نمیکنند و تمام نیروی خودشان را در اشتغالات معیار یکسان به کار نمیگیرند» (۸۰۵ههای). اما سخنان او درخصوص شخصیت زنان تا حدودی دو پهلوست. او هیچ تردیدی ندارد زن با مرد فرق دارد. فضیلتهای

۱۱۵. درباره ی شرکت آنها در فعالیتهای نظامی و ورزشها رک: ۸۲۹b، ۲۰۳۵؛ در خصوص تعلیم و تربیت به ۸۰۴d. اگرچه زنان تا سن پنجاه سالگی موظفاند در خدمت نظامی شرکت کنند (و در این صورت از به دنیا آوردن بچه معاف خواهند بود)، اما می شود گفت که این قانون اطلاق کلی نخواهد داشت. رک: ۷۸۵b. مسابقات اسب دوانی و دیگر ورزشهایی که بیش تر صبغه ی مردانه دارند، برای زنان نیز مجاز هستند، اما اجباری در کار نیست (۷۹۴c، ۸۳۴d). افلاطون در مقررات تربیتی آنها، اسپارت را سرمشق خودش قرار داده است.

۱۱۶. ص ۵۵، یادداشت ۸۵. اما ۷۸۳b نشان می دهد که مقررات ص ۵۵ هنوز تثبیت نشده است.

ویژه ی مردان، بلندهمتی و شجاعت هستند، در حالی که فضیلتهای خاص زنان را می توان فرمانبرداری و عفت دانست. ۱۱۷ در عین حال که جنس زن «به دلیل ضعف آن بیش تر در خفا می ماند و به کار مشغول می شود»، ۱۱۸ مردان «برتر» و «بهتر از» زنان هستند (۹۱۷۵) و زنان «فضیلت کم تری دارند» (۷۸۱c).

هر آنچه او در این جا می گوید فقط اجرایِ تفصیلیِ عقاید جمهوری است، به استثنای موضوع مهم اشتراک زنان و کودکان که افلاطون ـ هر چند باز هم آن را حالت ایده آل می داند ـ اینک غیر عملی بودن آن را پذیرفته است. در جمهوری قرار بر این بود که زنان (با وجود ضعفی که نسبت به مردان دارند) همان تکالیفِ مردان را برعهده بگیرند، و در نتیجه به همان آموزش و پرورش نیازمند بودند، از جمله تمرین های نظامی و سوارکاری. ۱۱۹

اخلاق جنسی و زاد و ولاد. معیارهای رفتار جنسیِ افلاطون مشخص هستند. همانطور که در فیلبوس دیدیم، کلید زندگی سعادتمند غلبه بر وسوسههای لذت است. (۸۴۰c). طبیعت لذت مقاربت جنسی را فقط برای خاطر تولید مثل به ما ارزانی داشته است، و ما نیز فقط همان هدف را باید مد نظر داشته باشیم.

το κοσμιον και σωφρον . ۱۱۷ . το κοσμιον και σωφρον . ۱۱۷ ورا به طور دقیق نمی توان به زبان انگلیسی ترجمه کرد. («عفت و کفّ نفس» ساندرز، «عفت و ملایمت» مورو، ص ۳۶۹، «انتظام و اعتدال»، همان ۳۳۱.) در هر حال این دو اصطلاح یکدیگر را تکمیل میکنند.

۷۸۱a. ۱۱۸ اگرچه آمازون های افلاطون (مقایسه با آمازون از آنِ خود او است، ۸۰۶b) به نظر نمی آید که، دست کم از نظر جسمانی، ناتوانی خاصی داشته باشند.

۱۱۹. رک ۴۵۱ه و ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص ۹۱. من جایگاه و صلاحیت حقوقی زن را در این جابررسی نکرده ام؛ این بحث را مورو در ص ۲۲۱، ۲۸۵ با یادداشت ۱۱۱ آورده است. او تذکر می دهد که امتیازات زنان در دادگاه ها را بایستی بیش تر از آن مقدار بدانیم که در آتنِ آن زمان رایج بوده است، یعنی متناسب با مسئولیت های بزرگی بدانیم که آنها در زندگی اجتماعی برعهده دارند.

طبیعت، بالاخره، خواسته است از این راه نسل بشر را جاودان گرداند. ۱۲۰ به همین علت اشتغال مردان یا زنان به التذاذ از همجنسان شان را باید تسلیم غیر طبیعی بر لذت تلقى كرد (٤٣۶٠). آنچه او را خشمگين مي سازد بي حاصل بودن أنها است (مقایسه کنید با σπερματα ογονα در ۸۴۱d)، و او تا آنجا پیش می رود که لواط را «کشتار عمدی نسل انسان» میخواند (۸۳۸ه). چیزی که به همان زشت است «پاشیدن تخم ناروا و غیر اصیل در ضمیر زنان هرزه» است. از این رو ایدهآل افلاطون این است که «هیچ شهروند شایستهای نباید با کسی جز همسر قانونی خودش تماس داشته باشد». ما نباید خودمان را پست تر از پرندگان یا حیوانات گروهیای قرار دهیم که در تمام عمر با یک همدم به سر میبرند (۸۴۱d، ۸۴۰d). آتنی می گوید: شاید این سخن را رؤیایی خیالبانه تلقی کنند، اما جو فکری جامعه را می شود عوض کرد، و در این صورت، تأثیر بی حدی را می توان از آن انتظار داشت، به همان صورت که در نمونهی زنای با محارم ملاحظه ميكنيم. هر اندازه هم كه خواهر، برادر يا دختر كسي زيبا باشند، حتى بيبند و بارترین کسان نیز بر تمنیات خود لگام میزنند، نه به دلیل منع قانونی، بلکه فقط به این علت که چنین روابطی را کل جامعه و خود او مطرود میشمارند. حتی اندیشهی این کار نیز بر ذهن او نمی گذرد (۸۳۸a-c).

بنابراین، اولین هدف عبارت است از تضمین پرهیز کلی، جز برای به دنیا آوردن فرزندان قانونی. حالا که چنین هدفی دست یافتنی نیست، دومین درجه از نیکویی این است که در عین حفظ حرمت مطلق روابط همجنس بازانه، تماسهای میان جنسها در هالهای از شرم پیچیده شود. این تدبیر از مقدار بی بند و باری خواهد کاست، و آن نیز به نوبهی خودش مقدار تمایلات را کم خواهد کرد (سخن خوشبینانهی افلاطون این است). ۱۲۱

۷۲۱d .۱۲۰ در مقدمهی قانون مربوط به ازدواج.

۱۲۱. به نظر می آید که افلاطون تا حدودی مردد است که چه مقدار از این تدبیرها را با تضمین -

حالا به بدترین مورد می رسیم. هدف اصلی ازدواج عبارت است عرضه ی فرزندان شایسته به جامعه، زن و مرد باید با احساس مسئولیت شایسته ای به این تکلیف اقدام کنند (۲۴۳هـ۲۴۳ : فی المثل، افلاطون پیش از این گفته است حالت مستی برای به دنیا آوردن فرزند شایسته زیان دارد، ۲۵۷b (۷۵۷b المینان از این کار، بازرسان زن به طور متناوب وارد خانه ها خواهند شد، و هر روز یکدیگر را در معبد ایلیتویا Eileithyia، ایزدبانوی زایش، ملاقات خواهند کرد، تا دربارهی یافته های شان گفت و گو کنند. قانون شکنانِ مصر را پس از اندرز و تهدید به پاسدارانِ قانون معرفی خواهند کرد، و آنها اگر هیچ راه چارهای را مؤثر نیابند اسامی خاطی ها را به اطلاع عموم خواهند رسانید، آنها را (به اقتضای جرمشان) از شرکت جشن های عروسی یا جشن های تولد محروم خواهند ساخت. بازرسی خانه بایستی ده سال ادامه یابد. اگر در این مدت فرزندی به دنیا نیاید زن و شوهر به گونهای که برای هر دو نیکو باشد جدا خواهند شد.

نتیجه: شهروند آرمانی. افلاطون هرگز اجازه ی این فراموشی را به خواننده نمی دهد که الزام قانونی فقط آخرین راه چاره است، و اگر دیگر نقشه های او به خوبی اجرا شوند، در آن صورت اگرچه «ما با انسان ها طرف هستیم، نه با خدایان»، فقط در

تانونی عملی سازد و چه مقدار از آنها را به شیوه ی پسندیده ی تعلیم و تربیت و اقناع. در ۸۴۱b۲-۴ میگوید شهروندان باید پنهان داشتن این عمل را به دیده ی «امری درست و مقدس بر پایه ی عرف و قانون نانوشته » بنگرند، و بی اعتنایی به آن را «زشت» تلقی کنند؛ اما بی درنگ (۸۴۱d-e) این قانون را وضع می کند که اگر مردی با زنی غیر از همسر قانونی اش درآمیزد، و نتواند آن را پنهان بدارد، بایستی از تکریمهای اجتماعی محروم شود و با او همچون بیگانه عمل کنند.

۱۲۳. باز هم تأثير قانون اسپارت مشهود است (پلوتارخوس اسپارت،۱۵).

مواردی نادر و معدود به آن الزام نیاز خواهیم داشت. هدف ما ایجاد جامعهای همنواخت است، جامعهای که آحاد آن آرمانهای یکسانی داشته باشند و با رشتههای هماهنگی روحانی واقعی (۶۸۹۵، ۵۷۹۵) به یکدیگر گره خورده باشند. همان طور که دیدیم، بسیاری از اصول مهم را در اصل نمی توان به صورت قانون درآورد، بلکه برای رعایت آنها باید بر دیدگاه عمومی جامعهای تعلیم یافته تکیه کنیم؛ و دربارهی خود قوانین نیز مهم ترین بخش همان قسمت اول است که مصالحی را شرح می دهد که از رعایت آنها عاید خواهد شد. آنچه او نتوانست ببیند این است که بهترین فرصت برای به دست آوردن رضایت عمومی دربارهی قوانین او، نه سپردن آن قوانین به دست تعدادی از قانونگذاران ـ که در عین حال اقناع را بر اجبار مقدم می دارند ـ بلکه در مجاز شمردن جریان دموکراتیکِ بحث آزاد درباره ی محتوای آنها نهفته است. در حکومت آمیخته ی افلاطون هر شهروندی می تواند در اجرای قوانین شرکت بکند، اما ایجاد آنها بر عهده ی اقلیتی شهروندی می تواند در اجرای قوانین شرکت بکند، اما ایجاد آنها بر عهده ی اقلیتی

افلاطون در کتاب ۵ (۷۳۰b و بعد) اهم ویژگیهای شهروند آرمانی را برمی شمارد. مهم ترین ویژگی او توجه به حقیقت است. کسی که حقیقت را نمی گوید یا دروغگو است و یا نادان، و نمی توان با هیچ یک از این دو دسته از در دوستی درآمد. در مرتبه ی بعد، خویشتن داری، خیرخواهی، و دیگر فضیلتها قرار دارند که او نه تنها خودش آنها را دارد، بلکه می تواند به دیگران نیز القا می کند. او از حسادت و افتراگویی پرهیز خواهد کرد؛ این دو عامل همشهری های او را نسبت به خوبی دلسرد می کنند، و، به اندازهای که از یک فرد

۱۲۳. افلاطون بی تردید همین قصد را داشته است، و به نظر می آید که حاصل تشبیه بافندگی در ۷۳۴-۳۵۵ نیز همین است؛ او در آنجا میان برگزیدن انسان ها برای اداره ی کشور و تهیه ی قوانین برای آن برگزیدگان فرق می گذارد. αρξοντες در ۷۳۵۵۳ را نمی توان فقط ناظر بر متصدیان امور اداری دانست.

ساخته است، بر بافت اخلاقی و نیکو بار آمدن کل جامعه آسیب می رسانند. او روح شهامت را با نجابت درمی آمیزد (دقیقاً مانند پاسداران جمهوری ۲۷۵b-۳ روح شهامت را با نجابت درمی آمیزد (دقیقاً مانند پاسداران جمهوری ۴۷۵b-۳ اولین سجیّه برای کمک به سرکوب قاطع گناه علاج ناپذیر، اما دومین خصیصه نیز برای این که بداند که اکثر مجرمان علاج پذیر هستند و هیچ کس دانسته گناه نمی کند. او بیش از هر چیز از خودخواهی پرهیز خواهد کرد و چنین نخواهد بود که خطاهای خودش را بیش تر از خطاهای دیگران نادیده بگیرد. اینها صورتهای مختلف نادانی هستند که مردم به غلط آنها را زرنگی می شمارند، و همین صفات هستند که داوری کلیِ انسان درباره ی خوبی و عدالت را با ابهام روبه رومی سازند.

۴

## دین و خداشناسی۳۳

دین و اخلاق جامعه. همانطور که دیدیم (صص ۶۲، ۶۶ بالا) افلاطون دین جامعه را از هر راهی که بتواند تقویت میکند، نه تنها برای تأمینِ خوشنودی خدایان بلکه برای اینکه قربانی کردن به خدایان، ۱۲۵ خواندن، رقصیدن و رقابتهای پهلوانی که در جشنوارههای دینی صورت میگرفتند، وسیلهای برای سرگرمی و لذت بودند، و از راه پیشبرد ارتباطات و همزیستیِ خوب، موجبات وحدت جامعه را فراهم میساختند ـ و فواید آموزشی و پرورشیِ حرکت موزون برای موسیقی را نیز بر این جمله باید اضافه کرد. حتی آزادی جشن خدای شراب نیز تصویب شده است، و قانون باید برای هر روز یک جشن تعیین بکند، در مجموع ۳۶۵ جشن، آزادی که همیشه دست کم یک دولتمرد قربانی ای را

۱۲۴. برای بحثی کامل رک: O. Reverdin, La religion de la cité platonicienne. ۱۲۵. قربانی ها به معنی نوعی میهمانی گوشت (به ندرت در خانه های شان) برای پرستش کنندگان و همین طور برای خدایان بودند (نیلسون، GPR 87).

۸۲۸a-b . ۱۲۶ مبنا قرار دادن سال شمسی از سوی افلاطون، پیشرفت بسیار بزرگی نسبت به سال ->

به خدا یا نیمه خدایی تقدیم کند تا از شهر، مردم آن و اموال آنها حمایت کنند». علاوه بر این مراسم عمومی، هر خانوادهای ارواح گذشتگان خویش را همه ساله، بر پایهی آیینهای مصوّب قانون، در خانهی خودش گرامی خواهد داشت.۱۲۷ به غیر از این مورد، مراسم عبادی و پرستشگاههای شخصی و خانگی به شدت ممنوع خواهد بود، چرا که در هر موردی زندگی اجتماعی مقدم بر زندگی شخصی است؛ اما این تحریم همچنین مانع بیمها و امیدهای نابجا نیز می شود و از سوء استفاده های افراد نیرنگ باز از آنها جلوگیری می کند. ۱۲۸ اگر کسی در شكستن اين حرمت راهِ افراط بپيمايد به عقاب مرگ محكوم خواهد شد. افلاطون در موضوعات مربوط به آیینهای اجتماعی بر اهمیتِ توجه به سروشها تأکید می ورزد (۸۲۸a ،۷۵۹c ،۷۳۸b-c)، اما حالا دیگر، بر خلاف جمهوری (۴۲۷b)، راضی نیست «تأسیس پرستشگاه ها، مراسم قربانی و دیگر تکریم ها در برابر خدایان، نیمه خدایان و قهرمانان، خاک سپاری مردگان و خراجهایی که بر جلب شفقتِ ساکنانِ جهان دیگر باید بپردازیم» را به کلی برعهدهی دلفی بگذارد. او قواعد و مقررات همهی اینها، و نحوهی برگزیدن کاهنان و دیگر گردانندگان امور دینی را به تفصیل مشخص می کند.۱۲۹

این تأکید بر امور بیرونی دین را نباید چنین تأویل کرد که افلاطون، مانند بیش تر یونانی ها، اشتغال دینی را از اخلاق جدا ساخت. بلکه او بر رابطهی میان

حمد قمری است (برای سال قمری الحاق هایی ضرورت داشت)؛ در آن هنگام در یونان سال قمری رایج بود، اگر چه مصریان سال شمسی را به کار میبردند (ویلاموویتس، I, 687 n.l). اما او فقط تعداد جشن ها را معین میکند و هیچ توضیح دیگری نمی دهد.

ا بی تردید بر (ιδρυματα ιδια πατρωων θεων κατα νομον οργιαθομενα) Υ1ΥΒ. 1ΤΥ προγονων θεραπειας نیاکان خدایی دلات میکند، در برابر <math>κατενιαυτον το κατενιαυτον اشاره میکند. مردگان به κατενιαυτον توجه دارند، κατενιαυτον

۱۲۸. افلاطون دلایلِ این ممنوعیت را در ۹۰۹طه ۹۰۹ به تفصیل آورده است. ۱۲۹. مورو در فصلهای هفت و هشتِ PCC آنها را توضیح داده است.

آن دو با چنان بیانی تأکید میورزد که خواننده را به یاد توصیه های پیامبران عبری می اندازد (۷۱۶-۱۷a):

كدامين كردار مورد يسند و مطابق فرمان خدا است؟ ١٣٠ فقط کرداری که مصداق این مَثل دیرینه باشد که همجنس همجنس را می پسندد... از این رو کسی که میخواهد خدا از او خوشنود باشد باید نهایتِ سعی خویش را معمول دارد تا به او شباهت پیدا کند، و بنابر محبوب خدا کسی است که معتدل (سوفرون) باشد، زیرا او به خداشباهت دارد، وانسان نامعتدل و ناعادل شباهتی به او ندارد و از او بیگانه است... ازاین رو...، قربانی کردن و نزدیکی جستن به خدایان از راه دعاها و هدیهها و هر صورتی از عبادت، برای انسانهای خوب، زیباتر و نیکوتر از هر چیز دیگری است، به خوشبختی منتهی می شود و کاملاً برازنده است؛ اما وضع در مورد تبه کاران درست برعکس است. زیرا روح انسان تبه کار آلوده است، اما روح شخص عدالت پیشه پاک است، و قبول هدایا از دستهای آلوده نه در شأن انسان خوب است و نه در شأن خدا. بنابراین تمام کارهایی که بی پروایان برای خوشنود ساختن خدایان انجام می دهند بى حاصل است، اما سعى پرواپيشگان هميشه مشكور است.

باورهای شخصی. افلاطون به خوبی آشکار میسازد که اعتقاد شخصیاش را نسب به نامیرایی و تناسخ روح از دست نداده است. او، همانطور که در

۱۳۰. در سرتاسر این فقره به نظر می آید که بهتر است دخدای را در برابر  $\theta \epsilon \omega$  آورد، اما توجه داشته باشید که افلاطون با چه سهولتی به جای واژه ی مفرد از واژه ی جمع استفاده می کند.

میهمانی دیدیم، به دنیا آوردن کودکان را روش «طبیعی» برای بهرهمندی انسان از جاودانگی مینامد، اما (باز هم چنانکه در میهمانی ملاحظه می شود) این سخن به منزلهی نفی عقیده به نامیرایی متعارف نیست. ۱۳۱ پلوتون Pluto، خدای جهان آخرت، یک ولی نعمت است، زیرا «اعتقاد جدی من این است که پیوستگی روح و تن به یکدیگر، به هیچ وجه بالاتر از جدایی آنها نیست» (۸۲۸d). در ۷-۷۲۶ به شیوهی محاورات پیشین، میگوید روح عنصر فرمان دهندهی هستی انسان است، و باید آن را بیش از همه چیز، به استثنای خدایان، گرامی بداریم. اگر ما در این اندیشه باشیم که به هر قیمتی شده است باید حیات خود را خفظ کنیم به هیچ وجه نتوانستهایم حق روح را ادا کنیم؛ زیرا چنین کاری بر پایهای این فرض قرار دارد که هر آنچه در جهان دیگر هست شرّاست، در حالی که تا آنجا که ما مىدانيم خدايان آن جهان ممكن است بهترين چيزها را براى ما ذخيره كرده باشند. چنین می نماید که این فقره همان لاادری گری ظاهری دفاعیه را منعکس مىسازد؛ ولى در هر محاوره، اهميت والايي كه بر روح و «مراقبت» از آن داده می شود این برداشت را منتفی می سازد، و سخنی که افلاطون در فقرهی دیگری از قوانین می گوید باز هم نافی چنین برداشتی است. چنانکه در تیمایوس دیدیم، عقل «بهرهای» است «که ما از امور جاودان بر گرفتهایم» (۷۱۳e). قانونگذار او پس از برخی مقررات دقیق درخصوص تدفین،۱۳۲ تذکر خواهد داد که روح بسيار والاتر از تن است. آنچه در اين دنيا ماهيت ما را تشكيل مي دهد روح است، در حالی که تن فقط نمای محسوس ما را نشان میدهد، از این به حق میتوان گفت که جسد «شبیه» ۱۳۳ انسان است نه خود او. خود واقعی «ما»، یعنی روح

۷۲۱b. ۱۳۱، ص ۷۷ بالا. برای میهمانی رک: ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۳۰۰ و بعد. در ص ۳۰۶، یادداشت ۶۲ به قوانین ۷۲۱b-c ارجاع دادهام.

۱۳۲. از جمله اینکه نباید کسی را در زمین حاصلخیز به خاک سپرد، نوشتهی قبر نباید طولانی تر از چهار بیت شش وتدی باشد، و سنگ قبر نیز باید با همین مقدار تناسب داشته باشد.

نامیرا، پیش خدایان دیگر می رود تا حساب پس دهد. قانونگذار، به مثابه مقدمه ای بر قوانینِ قتل عمدی (۸۷۰ de)، «چیزی را» خواهد گفت «که بسیاری از انسانها بر پایه ی آنچه در این موضوعات از اسرار دیرین آموخته اند، اعتقاد راسخی بر درستی آن دارند»، یعنی اینکه این نوع گنه کاران در جهانِ دیگر کیفر می بینند، و وقتی دوباره به این جهان آمدند به دستان کسانی دیگر به همان صورت کشته می شوند که دیگران را کشته اند. ۱۳۳ ممکن است با استناد به این مثال ها استدلال کنند که قانونگذارِ افلاطون از اسطوره هایی بهره می گیرد که خود او به آنها معتقد نبوده است، اما این برداشت، صرف نظر از اینکه خلاف آن چیزی است که او در محاورات دیگر تعلیم داده است، از این راه نیز طرد می شود که او در محاورات دیگر تعلیم داده است، از این راه نیز طرد می شود که او در محاورات دیگر تعلیم داده است، از این راه نیز بر آنها تأکید در کتاب دهم (۹۰۳۵) می گوید روح امروز با یک تن پیوند برقرار می کند. در کتاب دهم (۹۰۳۵) می گوید روح امروز با یک تن پیوند برقرار می کند. و فردا با تنی دیگر.

-- ۹۵۹b۲ . ۱۳۳۰ همن این کلمات را از ساندرز برگرفته معنای تحت اللفظی آن «تصویری از» یا «شبح» (۹۵۹b۲ من این کلمات را ۴۷۲۸ و ۱ ۴۷۲۸ میخواند (فی المثل در ایلیاد، ۲۳، در شبح» (۱۰۳۰ همر خود ۱۳۲۸ و ۱۳۷۸ و این سخن آست ۱۰۳۰ در آن جا به عبارت εικτο δε θεσκελον αυτω توجه کنید)، و این سخن آست که افلاطون در این جا آگاهانه با یکی Ast دانستن آن دو مخالفت میکند. در فایدون ۸۱ طاودگی مستمر به ماده ی دنیوی تن است که دانستن آن دو مخالفت میکند. در فایدون ۸۱ طاودگی میستمر به ماده ی دنیوی تن است که پسوخه ها را همچون ۱۳۵۵ (اشباح) مربی می سازد. مهارت افلاطون در بازی با عقاید، مایه ی لذت او بوده است.

۱۳۴. اشارهای را که در این جا به استادان تلهتای شده است، مقایسه کنید با سیاقی غیر حقوقی فایدون ۶۹۰: «به نظر می آید که بنیانگذارانِ تلهتای ما ساده لوح نبوده اندی و جاهای دیگر. معادشناسی کتاب دهم، از جمله اشاره ی آن به کیفرهای پس از مرگ و به تناسخ، به قصد بهبود اخلاق مطرح شده است، اما نباید با توسل به این نکته استدلال کرد که افلاطون واقعاً به آنها معتقد نبوده است.

خداشناسی. سقراط گفت «فضیلت دانش است» و غالباً به نظر می آید که افلاطون به عنوان نتیجهای از همین عقیده، دانش را فقط به دیدهی وسیلهای برای ترویج فضیلت مینگرد.۱۳۵ این سخن دست کم دربارهی خداشناسی کتاب دهم صادق است؛ آنچه در آنجا میخوانیم به صورت مقدمهای طولانی بر قوانینی مطرح شده است که در برابر بیپروایی وضع شدهاند (۸۸۷a۳ و c۱). «والاترین تصمیم عبارت است از داشتن یا نداشتن عقایدی درست دربارهی خدایان، و طی کردن یک زندگی خوب بر پایهی آن تصمیم» (۸۸۸b). انگیزهی اثبات ادارهی جهان به دست خدایی خوب و خردمند این است که عقیدهی مخالف موجبات رواج تبهكاري را فراهم ميسازد. اين سخن نتايج خاصي دارد: نه اینکه افلاطون از هر آموزهای که خودش به درستی آن عقیده ندارد بهره مى گيرد، بلكه اين وضع به نقص ترديد آميزي منتهى مى شود. في المثل، فقط كافى است نشان دهيم كه حركات اجسام آسماني معلول روح هستند. به عقیدهی او این کار را از سه راه میتوان انجام داد. خورشید را درنظر بگیرید (۸۹۸e). روح آن ممكن است آن را (i) به گونهاي حركت دهد كه روح ما موجب حرکت ما می شود، یعنی با قرار گرفتن در جسم آن؛ (ii) در جسمی خارجی، شاید آتش یا هوا، قرار بگیرد و جسم خورشید را بر اثرِ فشاری که با جسم خودش بر آن وارد مي آورد به حركت در آورد؛ (iii) با نيروي «بسيار شگفت انگيز» عاري

۱۳۵. محاورات چندی را می توان این گونه تفسیر کرد، اما نباید درباره ی آن مبالغه گویی کنیم و به صورت امری مسلم درآوریم. افلاطون در مقدمه ی قانون فقط می خواهد «باور درست» به وجود آورد، نه دانش به آن معنای دقیق تر که او از این کلمه درنظر دارد. به علاوه، مفهوم آرته گسترده تر از فضیلت اخلاقی است. عالی ترین پاسداران جمهوری و قوانین ـ هر دو \_ ریاضیات، ستاره شناسی و خداشناسی را در سطحی بسیار بالاتر خواهند آموخت. اما تنها یک هدف در پیش است. این مردان و زنان «باید بیش تر از انسان های معمولی بتوانند درباره ی فضیلت سخن بگویند و به آن عمل بکنند» (قوانین ۹۶۴d).

جسم، عمل بکند. حتی اگر خواننده آن قدر سعهی صدر داشته باشد که (iii) را نیز به عنوان گزینه ای محصل قبول کند، ۱۳۶ افلاطون هیچ علاقه ای به انتخاب یکی از سه گزینه ندارد. نمونهی دیگر تعداد این ارواح است. براساس ۱۹۸۸، همان طور که در تیمایوس نیز دیدیم، هر ستاره یا سیاره ای دارای روح ویژه ای است. در ۸۹۹۵ میگوید: «روح یا روح هایی» آنها را حرکت می دهد؛ در حالی که در ۱۹۶۹ در پاسخ این سؤال که «چند روح در آسمان ها فعالیت می کنند؟» می گوید: دست کم دو روح، یک روح خوب و یک روح بد. اما نظم غالب در حرکتهای آسمانی نشان می دهد که نیروی برتر در دستان روح خوب قرار دارد. آنچه برای افلاطون نهایتِ اهمیت را دارد فقط همین است. او به مسئلهی توحید و چند خدایی، تا آن جا که به و جود واقعی خدایان مربوط است، اهمیت زیادی نمی دهد، اما می گوید فقط یک خدا باید سررشته ی امور را در دست داشته نمی دهد، اما می گوید فقط یک خدا باید سررشته ی امور را در دست داشته باشد.

جوانان (به تعبیر مهمان آتنی در ابتدای مطلب) با عقاید نادرستی درباره ی خدایان، از جمله با الحاد واقعی، آلوده می شوند و آنها را بهانه ای برای زندگی بد قرار می دهند. اگر خدایان و جود دارند، یا آنها توجهی به امور زندگی انسانها ندارند، و یا اینکه گنهکار می تواند به وسیله ی قربانی و دعا نظر لطف او را به خودش جلب کند. این گونه ذهن های باژگون را می توان از راه تهدید و کیفر به سازگاری با قوانین وادار کرد، اما متقاعد ساختن آنها با توسل به استدلال خیلی بهتر از این روش است. اما، بدین ترتیب ناگهان با استدلال آشنا و نیرومندی روبه رو می شویم و کل خداشناسی ای که به دنبال این سخن می آید بر ضد این استدلال تنظیم شده است - استدلالی که فوسیس (طبیعت) را در برابر نوموس

۱۳۶. به عنوان نمونه، دورینگ (Arist 187) بقین دارد که این شقّ معادل است با ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۷۳a۳، یعنی با محرک نامتحرکِ ارسطو؛ یقینی که جی. ای. آر. لوید در JHS 1968, 165، به حق بر آن اعتراض کرده است.

(قانون، قرار داد، امور ساختگی) قرار میدهد.۱۳۷ براساس این استدلال بزرگترین و بهترین چیزها در جهان حاصل کار طبیعت یا بخت هستند (بخت و طبیعت یک چیزاند). عناصر چهارگانه، خورشید، ماه و ستارگان که از آن عناصر ساخته شدهاند، همگی جز مادهای بی جان نیستند. این عناصر که تحت تأثیر صفاتِ اتفاقی شان در حرکت بودند، به نحو مناسبی با یکدیگر ترکیب یافتند \_ گرم با سرد، خشک با تر، نرم با سخت \_ و وقتی «بر اثر ضرورتِ بخت» درآمیختند جهان و هر چه را که در آن هست به وجود آوردند، حیوانات، گیاهان، و فصلها همگی از این دو علتها، یعنی طبیعت و بخت ناشی شدهاند، هیچ خدا، عقل یا هنری در این کار مؤثر نبوده است. هنر یا تدبیر (تخنه) بعدها یا به عرصه نهاد، و نیروی کماهمیت تری است که منشأ انسانی دارد، و آفریده های آن از جوهر یا واقعیت کمتری برخوردارند. یگانه هنرهای ارزشمند آنهایی هستند که همچون هنر کشاورزی و پزشکی، به یاری نیروهای طبیعت می شتابند. مهارت سیاسی رابطهی بسیار ناچیزی با طبیعت دارد، و عمدتاً به هنر مربوط می شود. قانونگذاری هیچ ارتباطی با طبیعت ندارد، امری است کاملاً ساختگی، و اصول مقرر آن حقیقتی ندارند.

خود خدایان نیز وجودی در طبیعت ندارند، بلکه زادهی هنرمندیِ انسان هستند، و بر پایهی قراردادهای محلی با یکدیگر فرق کنند. خوبی طبیعت غیر

۱۳۷. تقابلِ نوموس ـ فوسیس موضوع فصل چهارم ج ۱۰ ترجمه ی فارسی است. نظریهای که در این جا می آید دارای چنان پیشرفتی نسبت به تاریخ پیشینِ اندیشه است که به ناچار چندین با به آن اشاره کردهام، و حتی به خودم حق دادهام که خلاصه ای از آن را در ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، صص ۲۰۷ و بعد بیاورم. افلاطون پیش از این در سوفسطایی (۲۶۵c) گفته بود: این عقیده در بین مردم شایع است که هیچ موجود زنده یا غیر زنده ای نتیجه ی کار صانعی الهی نیست، بلکه «طبیعت آنها را به وسیله ی علتی خودانگیز که به صورت عاری از عقل عمل می کند، به وجود می آورد».

از خوبیِ نوموس است، و عدالت هیچ منشأ طبیعی ندارد. انسانها همیشه بر سرِ آن بحث می کنند و آن را تغییر می دهند، و هر تغییری از آن لحظه ای که صورت بگیرد معتبر است، زیرا و جود آن بر پایه ی قراردادهای ساختگی قرار دارد و نه بر پایه ی طبیعت. غوغاپیشگان با چنین نظریه هایی جوانان را به سوی بی دینی و فساد سوق می دهند، و آنها را تشویق می کنند که از «زندگی درستِ مبتنی بر طبیعت» پیروی کنند، و منظور آنها زندگی ای است که به جای خدمت به همنوعان و خدمت به قانون، در راه جاه طلبی بی قید و شرط سپری شود.

بسیاری از پژوهشگران سعی کردهاند این آموزه را به شخص یا مکتبِ خاصی نسبت دهند. ۱۲۸ تأکید بر تضاد نوموس ـ فوسیس نشان می دهد که افلاطون در وهلهی اول بر سوفسطاییان یا پیروان آنها نظر دارد. این دسته نیز به نوبهی خود بر فلسفهی طبیعی پیش ازسقراط که غالباً نظریههای غیر غایت شناختی ای را دربارهی منشأ جهان و زندگی عرضه کرده است، تمسک عایت شناختی ای در درباره ی نسبی گرایانه و در برخی موارد خودمدارانه شان را درباره ی اخلاق و نهادهای بشری تأیید کنند. ۱۲۹ بدین ترتیب در پشت سرِ درباره ی اخلاق و نهادهای بشری تأیید کنند. ۱۳۹ بدین ترتیب در پشت سرِ

۱۳۸. فیالمثل، تیت tate در 1939 این نظریه احتمالاً از آنِ پیروانِ (فرضیِ) آرخلایوس در قرن چهارم است؛ آرخلایوس شاگرد مشهور آناکساگوراس و استاد سقراط بود. این پیشنهاد جالب، فقط مبنای نظریه پرداختی دارد. او، ضمن این استدلال که در قرن چهارم دانشمندان طبیعت شناسی و جود داشته اند که ما نمی شناسیم، می پرسد (ص ۵۴): «چه کسانی ... بوده اند که افلاطون در ۱۹۹۵ از زبان آنها نقل می کند که روح به طور غیرمستقیم موجب حرکت خورشید نمی شود، بلکه به طور مستقیم و از راه جسمی که از خاک یا آتش است به این کار اقدام می کند؟» (دورینگ در کتابش ۱۹۲۸، باز هم ارسطو، دربارهی آسمان و محاورهی فیلسوف، را پیشنهاد می کند.) بی تردید لاژم نیست به دنبال فردِ خاصی بگردیم. افلاطون فقط سعی می کند شقوق ممکن را برشمارد.

۱۳۹. دربارهی وامداری سوفسطاییان به پیش از سقراطیان، رک: ج ۱۰ ترجمهی فارسی، صص ۸۰-۵.

آموزگاران خدا ناباورِ جوانان در زمان افلاطون به آسانی می توان تأثیر پایدار کسانی چون امپدوکلس، دموکریتوس، آناکساگوراس ۱۴۰ و حتی آناکسیماندروس و بی تردید خودِ آرخلایوس را مشاهده کرد و به همان اندازه تأثیر کسانی چون کریتیاس، پروتاگوراس و تراسوماخوس ۱۴۱ او کل جوّفکری ای را توصیف می کند که تعداد زیادی از متفکران اصیل به وجود آورده اند و توده ای از وابستگان کم استعداد یا کم دقتِ آنها بر آن دامن زده اند.

افلاطون در برابر این استدلالها نظریهای را مطرح میسازد که مبنای کلیای به اندازه ی تیمایوس دارد؛ اگرچه او به اقتضای هدف عملیای که در پیش دارد آن را به اختصار آورده است. ۱۴۲ می گوید، نه تنها تقابلی میان طبیعت و

۸۸۶d . ۱۴۰ مقایسه کنید با دفاعیه ۲۶d.

۱۴۱. برای طرفداری مجموع سوفسطاییان از تضاد نوموس ـ فوسیس، رک: ج ۱۰ تر جمه ی فارسی، ص ۹۴، با یادداشت ۱، و نیز برای آرخلایوس و پیوند میان آن و نظریه های انقلابی طبیعت به همان ۵۸ و بعد. (اشاره به «غالب آمدن به وسیله ی زور» در ۸۹۰۵۵ تعبیری است از پیندار. مقایسه کنید با ۷۱۵۵ و ص ۳۹، یادداشت ۵۴.)

۱۴۲ دیدگاهها درباره ی رابطه ی میان آن دو متفاوت است. برنت میگرید قوانین «بحثی است واقع بینانه» و «نشانه ای از اندیشه ی پخته ی افلاطون درباره ی روح»: استدلال افلاطون در واقع بینانه» و «نشانه ای از اندیشه ی پخته ی افلاطون درباره ی روح»: استدلال افلاطون در آن جا به نظرِ خود او «دقیقاً علمی» بود، در حالی که تیمایوس، دست کم تاحدودی، صبغه ی اسطوره ای داشت (S. in P. 153) نظر برنت را تقبیح کرد؛ و ولاستوس (SPM 392-3) معتقد است که این کتاب «فقط تمرینی است در دفاع از معتقدات ... و الهیات سیاسی»، در برابر تیمایوس که «فلسفه ی درونی» محسوب می شود. به یک نکته می توان توجه کرد. تیمایوس داستانی از آفرینش را عرضه می کند که بسیاری از محققان، قدیم و جدید، آن را تعبیه ای تعلیمی تلقی کرده اند و لازم دانسته اند که به صورت یک تحلیل ایستا بازگریی کنند (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۹۲–۱۸۴). بنابراین وقتی در آن جا از مخلوق بودن روح سخن می رود، این دسته می توانند آن را، به عنوان بخشی از یک طرح اسطوره ای، کنار بگذارند. اگر در قوانین نیز ملاحظه بکنیم که از آفریده شدن روح سخن می رود، این دست خواهد داد.

هنر وجود ندارد، بلکه این دو یک چیز هستند، و تدبیر، هم از حیث زمان و از حیث اهمیت، مقدم بر بخت است؛ از این رو ابتدا تدبیر پا به عرصه نهاد و کل عالم به صورتی خردمندانه طرح ریزی شد. از این روی، فرق گذاشتن میان زندگی بر پایه ی طبیعت و زندگی مبتنی بر قانون، و ترجیح دادن یکی بر دیگری، بی اساس است. هنر، و از جمله قانون، زاده ی عقل است، و عقل عالی ترین تجلی طبیعت. این مابعدالطبیعه، اگر بتوان بر اثبات آن موفق شد، بی تردید آثار بسیار ژرفی بر نظریه ی اخلاقی نیز خواهد گذاشت. جوانان ما با مقدم داشتن یک طبیعت بی جان، و مؤخر خواندن روح، جریان علت و معلول را وارونه درنظر گرفته اند (۱۹۸۹). اشتباه آنها درباره ی واقعیت خدایان از همین جا ناشی می شود. ابتدا باید روح و خویشاوندان آن، یعنی عقل و هنر، بیایند؛ و آنچه آنها می شود. ابتدا باید روح و خویشاوندان آن، یعنی عقل و هنر، بیایند؛ و آنچه آنها طبیعت می نامند مؤخر از روح و تابع آن است. روح واقعی ترین امر طبیعی است؛ و اگر ما فقط بتوانیم اعتقاد خودمان را بر تقدم آن اثبات کنیم، این حقیقت آشکار خواهد شد. روح چون مقدم است، در تمام حرکتهای جسم حقیقت آشکار خواهد شد. روح چون مقدم است، در تمام حرکتهای جسم نقش علّی دارد؛ یعنی، تدبیر عاقلانه را باید علت اولیه دانست، نه اتفاق را.

استدلال با تحلیلی از حرکت آغاز می شود. او ابتدا حرکت را به هشت دسته تقسیم می کند که مهم ترین آن، بنا به علل افلاطونی ای که بایستی تا به حال روشن شده باشد، عبارت است از چرخش در یک جا بر حول مرکزی ثابت؛ افلاطون توجه به این نکته را لازم می داند که در این نوع حرکت، نقطه هایی که در فاصله های متفاوتی از مرکز قرار گرفته اند مدار کامل خود را در زمانِ مساوی، یعنی با سرعت های متفاوت طی می کنند. سپس تقسیم های فرضی ای را مطرح می کنند که برخی بر برخی دیگر شمول می یابند؛ و سرانجام دو عنوان اصلی به دست می آورد که تمام حرکت ها در تحت آن دو جای می گیرند؛ این دو عنوان که با هدف کنونی افلاطون مرتبط اند، حرکتِ خودانگیخته و حرکتِ انتقالی با هدف کنونی افلاطون مرتبط اند، حرکتِ خودانگیخته و حرکتِ انتقالی با هدف کنونی افلاطون مرتبط اند، حرکتِ خودانگیخته و حرکتِ می کند

و به توپ B برمی خورد، آن هم به طرف جلو حرکت می کند و به توپ C برمی خورد و آن نیز رو به جلو حرکت می کند. روشن است که A با حرکت خودش موجب حرکت C گردید. اما خود A فقط بر اثر ضربهی چوب بیلیارد به حرکت درآمد، و چوب را نیز دستی به حرکت درآورد. اگر این سلسله را تا به سرآغاز آن تعقیب کنیم، آخرالامر به قصدِ بازیکن برای زدن آن ضربه میرسیم؛ یعنی به یک روح زنده. مادهی بیجان ایستا است، هیچ وقت نمی تواند حرکتی را آغاز كند، اگرچه قادر است آن را منتقل سازد. اگر مجموع جهان همچون تودهای آرام و ساکت بود، چنانکه خیلی ها معتقد هستند که زمانی چنین بوده است، این سکون را فقط یک حرکتِ خودانگیخته می توانست برهم زند، و بنابراین همین حرکت است که علت اصلی و نهایی هر حرکت انتقالیای محسوب می شود. افلاطون در اشاره به ساکن بودنِ جهان بی تردید آناکساگوراس را مد نظر داشته است. ۱۴۳ کسی که به نظر می آید در نسبت دادن حرکت بنیادین به عقل نیز بر خود افلاطون پیشی گرفته است. اما، چنانکه می دانیم، افلاطون آناكساگوراس را از اين جهت محكوم ميكند كه او نتوانست اختراع خودش را به کار گیرد و باز هم پدیدارها را فقط به علتهای مادی نسبت داد، علتهایی که «ضروری» هستند نه تدبیری. ۱۴۴

ممكن است برخي ها در اين جا ضعيف ترين نكته را در چيزي ببينند كه به

۱۴۴. رک: فایدون ۹۷b و بعد.

صورتی نامهربانانه (اگرچه نه به آن علت) «نیای پست استدلالهای هستی شناختی» نام گرفته است. ۱۴۵ اکنون برای افلاطون مشکل نیست که بگوید هر آنچه خودش را حرکت میدهد زنده است (معادل یونانی زنده رام پسوخون، «ذیروح»، است)؛ و در تعریف زندگی یا روح بگوید: «حرکتی که میتواند خودش حرکت دهد» و بنابراین علت نهایی هر حرکت، تغییر و پیدایشی است (۸۹۵a\_۹۶b). ۱۳۶ اما روح در نظر او دو کار انجام می داد: منبع حرکت بود و جایگاه اندیشه، قصد و اراده. و اگر روح بر جسم تقدم دارد، پس صفتهای آن نیز مقدم بر صفت های جسمانی هستند، و افلاطون بی درنگ از این جا نتیجه میگیرد که «رفتارها، منش اخلاقی، آرزو، حسابگری، باورهای درست و حافظه، همگی مقدم بر درازا، پهنا، ژرفا و سختی اجسام هستند» (۸۹۶c-d). ۱۴۷ جا دارد این سخن او را به خاطر آوریم که نه تنها حشرات و کرمها، بلکه حتی گیاهان نیز از زندگی و حتی از احساس بهرهمنداند ( نیمایوس ۷۷a-b). این امکان هست که یک موجود فقط از پایین ترین صورت روح بهرهمند باشد و دو صورت بالاتر را نداشته باشد، و همین مقدار برای حرکت دادنِ خویشتن کافی است. چنین نیست که حتی روحهای بالاتر نیز همگی از عقل و خوبی مطلوبی برخوردار باشند. اخلاق بد نیز در کنار اخلاقِ خوب وجود دارد، و آرزوها و حسابگری ها ممکن است در جهت بدی سوق یابند. نفرت نیز، همچون عشق،

## 145. King-Farlow and Rothestein, PQ 1964, 18.

۱۴۶. دربارهی معنایِ اعم کنسیس ـ که «حرکت» ترجمه میکنم ـ رک: ج ۱۶ ترجمهی فارسی، ص ۱۹۸، یادداشت ۹۶.

۱۴۷. این ترکیبِ انگیزه با جنبه های معرفت بخش و اخلاقی پسوخه در چندین محاوره دیده می شود و پیش از این سخنانی در آن مورد داشته ایم، برای شمایوس، رک: ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۱۷۰ و بعد؛ و برای دیگر محاورات به ج ۱۴، صص ۲۳۵ و بعد، ج ۱۵، ص ۲۲۳، و (به ویژه) ج ۱۴، صص ۲۵۴ و بعد.

از صفات روح است؛ روح می تواند «جامهی عقل بر تن کند» یا «با بی خردی همدم شود» (۸۹۷a-b). «باید پذیرفت که روح علت خوب و بد، زیبا و زشت، عدالت و ستم و هر صفت متضاد دیگری است، چرا که گفتیم روح علت هر چیزی است» (۸۹۶d). روح تمام حرکتها و صفتهای جسمانی ثانوی را همچون یک ابزار به کار میگیرد: رشد و ذبول، تجزیه و ترکیب اجسام، گرما و سرما، وزن، رنگها، مزهها، اختلاط. وجود شرّ، و حرکت نامنظم، باعث می شود که میهمان آتنی بگوید دست کم دو روح در کار عالم دخالت دارند، یکی خوب و دیگری بد. مهار عالم در دست کدام یک از این دو است؟ خوب، اگر جریان کل عالَم به گونهای باشد که با عقل هماهنگی داشته باشد آن را به روح خوب نسبت خواهد داد، اما اگر با بی خردی خویشاوند باشد، به روح بد. تیمایوس حق مطلب را ادا کرده است. او در اینجا از طبقهبندی پیشین حرکت استفاده میکند. حرکتهای عقل به گردش بر دور یک محور شباهت دارد، به طور یکنواخت بر پایهی طرح منظم و واحدی حرک میکند و موضع یکسانی را نسبت به دیگر چیزها نگه می دارد. ۱۴۸ پس از این مطلب، با استناد به نظم کلی، هماهنگ بودن و چرخشی بودنِ حرکتهای آسمانی، میتوان نشان داد که آنها را، نه فقط روح، بلکه بهترین روح به حرکت وا میدارد. افلاطون به دنبال این سخن معانی ممکن حرکت اجسام آسمانی را برمیشمارد (به این معانی در ص ۳۳۰ اشاره کردیم)، از جمله اینکه هر جسمی روح ویژهای دارد و این روح ها خدا هستند.

و حالا نکاتی چند دربارهی نتایج این بحث. اگر رد الحاد امر دلپسندی است، باید هدف آن را متذکر شد، تا قانونی را که بر ضد بی دینی وضع می شود

۸۹۸a-b . ۱۴۸ او این مقایسه را نمونهی خوبی از هنر شبیه های لفظی تلقی میکند. دربارهی مقایسه ی میان حرکت دورانی و عقل . همچنین رک: ج ۴ ترجمه ی فارسی ، ۳۱ و بعد.

توجیه کند. این اقناع بایستی هم بر پایهی استدلالِ خشک استوار باشد و هم بر پایهی چیزی که افلاطون فریفتن و مفتون ساختن می نامد (۹۰۳b۱). جریان امر به گونهای است که ولاستوس توصیف میکند: برای الهیات فلسفی او لازم است به تیمایوس نگاه کردتا به «الهیات سیاسی» قوانین. عنصر فریب در ردیّهای که او بر دو نحلهی دیگر کفر۱۴۹ دارد، حتی با قوت بیشتری آشکار می شود؛ استدلالهای او، پس از مسلم گرفتن وجود خدایان، حول محور این پرسشهای خطابی می چرخند که آبا می توان فرض کرد که آنها از همه چیز بی خبراند و یا اینکه دست کم از وظایفشان به عنوان بالاترین نگهبانان انسانها غفلت می ورزند. چنانکه خود آتنی نیز اذعان می کند (۹۰۷b)، او در استدلال بر ضد تبهكاران تاحدودي با شور و حرارت سخن گفته است. در احتجاج بر ضد غفلت خدایان از امور انسانها باز هم بر تأثیر کردار ارواح در این جهان بر سرنوشت آنها در جهان آخرت تأكيد ميورزد. مهار زندگي ما در دستان خود ما است تا به هر صورت که میخواهیم زندگی کنیم، اما نحوهی زندگی ما جایگاه آیندهی ما را در نظم امور مشخص می کند: یا در همان مرتبه می مانیم، یا به جای پایین تری تنزل می کنیم (جایی که معمولاً هادس [جهنم] می نامند)، و یا اینکه به مرتبهای بالاتر، یعنی ناحیهی مقدس [بهشت]، صعود می کنیم. ۱۵۰

مفهوم دو روح متضاد، روح خوب و روح بد، که در به دست گرفتن عنان

۱۴۹. در صص ۸۱ و بعد به این دو نحله اشاره کردهام. برای ویژگی های کُفُرِ «اپیکوری» (آنتیفون، تراسوماخوس) رک: ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۱۲۹ و بعد. نوع دیگر، بی تردید، باور شایعی است که به هومر بازمی گردد.

۱۵۰. ۹۰۴c-۹۰۵a. ۱۵۰. ویژگیهای این فقره رک: ساندرز، 1973, 233f. همان طور او می ویژگیهای این فقره رک: ساندرز، 1973, 233f. همان طور او می ویژگیهای این خدایان در این جا به حداقل می رسد و جریان امور «ظاهراً به صورت خودکار یا نیمهخودکار درمی آید». می توان این نکته را نیز افزود که هر چند افلاطون شعر هومر را دربارهی «حکم خدایان» نقل می کند، آن را به گونهای «مطابق با نظم و قانون سرنوشت» مطرح می سازد (۹۰۴،۸).

اختیار عالم با یکدیگر رقابت میکنند، برخی ها را به طور طبیعی به یاد ثنویت خدا و شیطان انداخته است، ثنویتی که افلاطون از اهورامزدا و اهریمن زردشتی برگرفته است و با انکار «دو خدایِ دارایِ اندیشهی متضاد» در سیاستمدار (۲۷۰a) تناقض آشکاری دارد. این برداشت را در بررسی مسئلهی کلی شر و منابع آن ـ که طرح آن را در شرح تثایتتوس مناسب دیدیم ـ مورد نقد قرار دادهایم.۱۵۱

غیبتِ دمیورگِ تیمایوس از قوانین نیز شایسته ی توضیح است، اما چنین غیبتی در محاورهای که، همچون تیمایوس داستانِ آفرینش را نقل نمیکند، شگفتانگیز نیست. برای استدلال کنونی افلاطون، تقدم و برتریِ یک روح خوب و خردمند کفایت میکند. با این حال، افلاطون از «کسی» سخن میگوید که جهان را زیر نظر دارد، هر چیزی به دست او مرتب گشته است (συντεταγμενα) تا کل هستی سالم و خوب باشد». حتی کار او را با دمیورگوسِ بشری مقایسه میکند، کسی که قطعات خویش را مانند یک مهره باز الهی مرتب میسازد، و نیز او را «پادشاه ما» می خواند. ۱۵۲

101. ج 1۶ ترجمه ی فارسی، صص ۱۹ م.۱۸۱. این نکته را باید اضافه کرد که هیچ دلیلی برای تردید در آشنایی افلاطون با آموزه ی ایرانی وجود ندارد. درباره ی دلبستگی آکادمی به آن آموزه رک: یگر 5-131 Arist، او حتی کتاب دهم قوانین از جمله دلایلِ این آشنایی میشمارد: افلاطون «روح جهانیِ بد در مقابل روح جهانیِ خوب در قوانین را وامدار زرتشت است». ارجاع او به ایینومیس (۱۳۱ یادداشت ۲) به نظر من مستدل نیست، اما بی تردید شواهد فراوانی در دست هست. برای ارجاعات بیش تر رک: مورو ۴۸۸ یادداشت ۱۶۴. لایزگانگ یگانه کسی است که به شدت منکر هرگونه رابطه با عقیده ی ایرانی است (RE)، و مقایسه کنید با

Koster, Mythe de Platon etc. ch. IX.

152. ο του παντος επεμελουμενος 903b5, 904a3-4; δημιουγργός 902e5, 903c6; ημων δο βασιλευς 904a6

دو عبارت اخیر اشارههایی هستند (به عقیدهی من، آگاهانه اما نه بسیار جدی) به پارهی -

## یادداشت الحاقی: آیاروح مخلوق است؟

من در بخش ۲ ج ۱۷ (ترجمهی فارسی) به طرفداری از این دیدگاه \_ که مخالفانی نیز دارد ـ جرأت ورزیدم که در تیمایوس آفرینش روح به دست دمیورگ را باید اسطورهی محض تلقی کرد و به یک سو نهاد، و اینکه حرکت نامنظم پیشین جسم معلول ضرورتی بیجان بوده است (صص ۱۳۴ و بعد). افلاطون در قوانین ـ که این همه بر روی علت اولی بودن سروح] برای کل حرکت تأکید میورزد ـ چه موضعی اتخاد میکند؟ پاسخ این پرسش ممکن است با حالت ويژه تركيب زبان يوناني مرتبط بوده باشد. معمولاً به دنبال صفتِ برین حالت اضافی ای می آید که در زبان انگلیسی، فی المثل، این معنا را به خود می گیرد: «ایوه، زیباترین زنان»، اما گاهی در هر دو زبان یونانی و لاتین، همین ساختار ممکن است معنای صفت برتر را داشته باشد، آنگونه که در تقلید از جمله سازی کلاسیک میبینیم: «زیباترین همهی دختران او، ایوه». (دربارهی زبان یونانی رک: کونِر ـ گرت، ۱۱، ۱، ۲۲-۴) مثال روشنی از مورد اخیر را در خود قوانین (۹۶۹۵۷) ملاحظه میکنیم: σων υστερον επιγιγνομενον ανδρειστατος. پس از این توضیح می گوییم افلاطون در کتاب ۱۲، در ۹۶۷d نیز در توصیف ψυχη می گوید επαντων ων γονης μετειληφεν نیز πρεσβυτατον، و همین طور در ۹۶۶ه- آیا معنی «کهن ترین همهی مخلوقات» است یا «کهن تر از همهی مخلوقات»؟ انگلاند و تیلور معنای اخیر را برگزیدهاند، و ساندرز نیز از آن دو پیروی کرده است. اگر افلاطون این معنا را مد نظر داشته باشد مشکلی در کار نیست، اما چون هر دو معنا را میتوان به او

به اسرارآمیز ۵۲ در هراکلیتوس (ج ۵ ترجمه ی فارسی). تعبیر νου s ο το παν διακεκοσμηκως در کتاب دوازدهم (۹۶۶e)، باز هم به تیمایوس نزدیک تر است.

نسبت داد، لازم است دیگر شواهد را نیز بررسی بکنیم. در ۸۹۲c۴ میگوید روح «مقدمترین امر طبیعی است زیراεν πρωτοις γεγενημενη که ساندرز در ترجمهی آن به درستی می نویسد «یکی از اولین چیزهایی که آفریده شدهاند». همچنین در ۸۹۶۵۱۰ به عبارت ۸۹۶۵۱۰ به عبارت ۸۹۶۵۱۰ پر ۸۹۶۵۱۰ برمی خوریم، و در ۸۹۴ط می خوانیم که حرکتِ خودانگیز یعنی روح، και πωμη πρωτον γενεσει τε است، و این سخن خواننده را به یاد تیمایوس אם וגונב (א και γενεσει και αρετη προτερον και πρεσβυτερον ترجمهی فارسی، ص ۱۹۰). در ۸۹۲۵ می گوید تقریباً همهی انسانها از طبیعت و نیروی روح بی خبراند، «به ویژه دربارهی پیدایش آن، یعنی اینکه آن یکی از اولین چیزهایی است که پیش از همهی اجسام به وجود آمدهاند». در کتاب ۱۰ قوانین هیچ اشارهای به حرکتهای آشفته در « پذیرندهی »ای که بر آفرینش روح جهانی به دست دمیورگ، یعنی عقل محض، تقدم دارد، به چشم نمیخورد، اما افلاطون در این کتاب، برخلافِ تیمایوس ، تصریح نمیکند که داستانی دربارهی جریان آفرینش و انتظام عالم عرضه میدارد. حتی با این حال نیز می گوید (در ۸۹۷a-b، در جملهای بسیار پیچیده) روح، که حرکتهای اصلی جسم را رهبری میکند (ayeı)، آنها را «به کار میگیرد» و همین طور حرکتهای ثانوی ای راکه این حرکتهای اصلی عامل آنها هستند. روح این کار را از راهِ عاملهایی که متناسب با خودش است \_ اراده، تدبیر، عقیده، عشق و غیره \_ انجام میدهد. (رک: ۸۹۷a-b. همین سخن تأییدی است بر اینکه حرکتهای پذیرندهی تیمایوس در دورهی مقدم بر آفرینش، معلول روح نبودهاند (ج ۱۷ ترجمهی فارسی، صص ۱۳۴ و بعد)، زیرا فقط بر اثر علتهای جسمانی محض به وجود آمدهاند.) بنابراین اگر بتوان گفت که تیمایوس می گوید مواد خام جسمانی و جود داشته اند و این مواد پیش از آنکه به وسیلهی روح مهار شوند، دستخوش حرکت آشفته و بی قراری بودهاند که فقط از شرایط جسمانی ای چون فقدان تعادل ناشی می شد، مطلبی در قوانین نیست که با این تعلیم منافات داشته باشد. تعبیر «مواد خام جسمانی» (که برای ما غریب می نماید) ضرورت دارد زیرا جسمی که ما می شناسیم (به عقیده ی افلاطون) ترکیبی است از چهار عنصر؛ و این عنصرها و ترکیبهای آنها هستند که پس از روح به وجود می آیند. آنها در دوره ی قبل از روح، یعنی در دوره ی پیش از آفرینشِ اشیا، فقط به صورت خام وجود داشته اند. وقتی افلاطون می گوید روح مقدم بر جسم است، منظورش آتش، هوا، خاک و آب هستند، نه حالتهای اولیه و عاری از صورتِ آنها در پذیرنده ی صیرورت که هنوز شایسته ی این نامها نیستند ( تیمایوس ۵۱۵-۵۱). به همین دلیل است که او می تواند در هر دو محاوره بگوید روح بیش از جسم پا به عرصه ی هستی نهاد، اگر چه پیدایش آن در واقع فقط بر اجسام بسیط جهان و ترکیبهای آنها تقدم داشته است.

شاید کوشش برای تلفیق میان سخنان بسیار متفاوت افلاطون در این دو عرصه ی الهیات و کیهانشناسی، بسیار نابهجا باشد. پیچیدگی دیگر در این جاست که Novs (یا خدا، یا دمیورگ) بی تردید نامخلوق است؛ و در عین حال که افلاطون در جاهایی که اهمیت دارد میان Novs و ۲۷۲۸ فرق می گذارد، در جاهایی دیگر چنین می نماید که آن را فقط در ۲۷۲۸ قابل تحقق می داند. امیدوارم نشان داده باشم که این تمایز برای او واقعی و مهم بوده است (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۳۹ و بعد، ص ۱۴۱، یا دداشت ۹۸)، اما نمی توان مطمئن بود که او همیشه آن تمایز را در پیش چشم داشته است. با ملاحظه ی تمام جوانب، می توان این نتیجه گیری را محتمل تر از همه دانست که روح در قوانین و در تیمایوس نامخلوق نیست اما «یکی از اولین مخلوقات» است که به دست پادشاه الهی ای که سامان هر چیزی از اوست، پا به عرصه ی هستی نهاده دست بادشاه الهی ای که سامان هر چیزی از اوست، پا به عرصه ی هستی نهاده است. اما شاید افلاطون اولین سرزنش کننده ی ما باشد، هرگاه در اِعمال نظر بر پیش از آغاز عالم، توقع پیدا کردن «تبیینهایی کاملاً منقح و از هر جهت

سازگار» (تیمایوس ۲۹c) را داشته باشیم.

۵

نگاهداشتِ قوانین:

شورای شیانه

جامعه باید شامل اصل خاصی باشد و براساس آن اصل همان برداشتی را از انجمن سامانمند داشته باشد که تو به عنوان قانونگذار در هنگام وضع قوانین در نظر داشتی.

جمهوری ۴۹۷c-d

عیب قوانین، در نظر بسیاری از اندیشمندان جدی، ثابت اندیشی بیش از اندازه ی افلاطون است که نمی توان آن را از پشتونه ی مابعدالطبیعی اش، به ویژه وجود صورت ها، جدا کرد. ۱۵۲ او معتقد است که انسان می تواند بهترین حکومتِ ممکن و دستورالعمل های قانونی آن را، دست کم به صورت کلی، پیریزی کند

۱, pp. 358, etc. :کس در توضیح این نکته به اندازه ی پوپر موفق نبوده است. رک ، ۱۸۳ . ۸۵۳ . ۸۵۳ . ۸۵۳ . ۸۵۳

و بنابراین هرگونه تغییر بنیادی محتملاً به سوی بدی گرایش خواهد داشت. افلاطون این سخن را به گونهای نسبتاً جانبی در ارتباط با مقررات مربوط به قربانی ها و رقص ها مطرح می سازد. ۱۵۳ او ابتدا به طرز معقولی می گوید بسیاری از جزییات این مراسم را کسانی که در سمت اجرایی قرار دارند فقط در پرتو تجربه می توانند مشخص کنند. در مورد مراسم قربانی و رقص ۱۵۵ به ده سال، در هر سال یک بار، و با صلاحدید قانونگذار اصلی در صورت زنده بودن، به بازنگری قوانین اقدام خواهد شد. از آن پس باید آن را تغییرناپذیر تلقی کنند و «در کنار دیگر قوانینی ثبت کنند که قانونگذار ابتدا وضع کرده است». محققان معمولاً می گویند منظور افلاطون این است که کل نظام قانونی جامعه تغییر ناپذیر است، اما این گونه اطلاق کلی بخشیدن به این سخن افلاطون شیوه ی بسیار غریبی است، فقط می توان گفت معنای عبارت این است که قوانین مربوط به بازبینی شده درباره ی مراسم قربانی و رقص در کنار آن دسته از قوانین مربوط به بازبینی شده درباره ی مراسم قربانی و رقص در کنار آن دسته از قوانین مربوط به موضوع ثبت خواهند شد که دست نخورده باقی مانده اند. ۱۵۵ افلاطون می گوید

۱۵۴. طحنه این فقره ی جنجالی را در این جا باید به طور کامل مد نظر قرار داد، چرا ملاحظه ی قسمت هایی از آن [و نادیده گرفتن دیگر قسمت ها] موجب اخذ نتایج متفاوتی از سوی گذشتگان شده است. همچنین مقایسه کنید با ستایش از ثبات قوانین مصری در بابِ هنرها در ۵۷b ۴۵۶ط و با استدلال هایی بر ضد نوآوری در تعلیم و تربیت در کتاب ۷، ۷۹۷۵ و بعد.

155.  $\omega v \pi \varepsilon \rho a$ , 772b6.

۱۵۶. مورو عملاً در صص ۲۰۰ و ۲۷۰ به چند موضوع دیگر نیز اشاره می کند که قوانینِ مربوط به آنها نیازمند تکمیل یا بازبینی خواهند بود. در جاهای دیگر اشارهای به محدودیت ده ساله صورت نگرفته است. گاهی نیز افلاطون بیان حکم را برعهده ی آیندگان می گذارد، فی المثل در ۲۰۱۵: کسانی که تن به ازدواج می دهند، جریمه خواهند شد و امتیازات خود را از دست خواهند داد، γρημασι μεν τοσοις και τοσοις, τη και τη δε ατιμια [فلان مقدار باید جریمه بدهند و از فلان امتیاز محروم شوند].

حتی پس از آن هم اگر ضرورتی برای تغییر پیش آید، در صورت رأی مثبت همهی کارکنان اداری، مجمع عمومی، کاهنان معابد، چنین تغییری اعمال خواهد شد.

منظور او در جاهای دیگر بیش تر آشکار می شود. آنچه باید به هر بهایی ثابت بماند (به بیان خود او در کتاب ۶) هدف اخلاقی قوانین بنیادی اوست، اینکه هر کسی ـ اعم از مرد و زن، جوان و پیر ـ باید به فضیلت روحانیای که شایسته ی انسان هاست دست یابد. اما در کار هر قانونگذار فانیای به ناچار خلاها و کوتاهی هایی مشاهده خواهد شد. آرزوی او مربوط به آیندگانی خواهد بود که همین آرمان ها را دارند و می توانند هر موردی را که عدم صلاحیت آن و تحقق آنها به اثبات رسیده باشد، اصلاح کنند. این افراد در این مورد همان نومو فولاکس (پاسداران قانون) هستند، کسانی که باید خردمندی و فرهیختگی کافی داشته باشند تا بتوانند در هنگام ضرورت، قانونگذاری کنند. ۱۵۰ آنچه گفتیم قانون خاصی نیست که بخواهیم پایدار بماند بلکه فلسفه ی زندگی ای است که زیرساختِ کل نظام را تشکیل می دهد. افلاطون در کتاب آخر، ضمن توضیح وظایف شورای شبانه (که شامل ده نومو فولاکسِ ارشد خواهد بود) ۱۵۸ توضیح وظایف شورای شبانه (که شامل ده نومو فولاکسِ ارشد خواهد بود)

## بدين ترتيب قانونگذاري ما به خوبي پايان مي پذيرد، اما فقط با انجام

۱۵۷. ۱۹۵ـ۷۱a. برای نوموفولاکس رک: ص ۳۳ بالا، و برای تفصیل مطلب به مورو ۱۵۷. ۱۹۵ـ۱۹۵. دولتمردانی به این نام در برخی جوامعِ آن زمان و جود داشته اند، اما نه در سازمان سیاسی اداری آتن.

۱۵۸. بدین ترتیب واگذاری بازنگری به نوموفولاکس تاحدودی محفوظ می ماند، اما تبدیل آن به مجموعهی تازه و پیچیده تر، تغییر سازمانی ای را نشان می دهد که با کتاب ۶ هماهنگی کاملی ندارد.

دادن، به دست آوردن یا تأسیس کردن یک چیز نمی شود گفت که به هدف رسیده ایم. شما باید ابتدا دوام کامل و همیشگی آفریده تان را تضمین کنید تا بتوانید احساس کنید که تمام کارهای ضروری را انجام داده اید... به نظر من قوانین ما یک چیز کم دارد، و آن اسبابی است که آنها را تا آن جا که ممکن هست پایدار گرداند.

این کاستی را شورای شبانه جبران خواهد کرد، و ما حالا باید به توضیح آن بپردازیم. ۱۵۹ این شورا به منزله ی عقلِ رسمیت یافته عمل خواهد کرد (۹۶۵۵)، و بنابراین لازم است که اعضای آن تعلیمات طولانی تر و بیش تری را دیده باشند. آنها درواقع فیلسوف خواهند بود، همانند پاسداران ۱۶۰ یا فیلسوف پادشاهانِ جمهوری. آنها خودشان قوانین ابتدایی ای را وضع نخواهند کرد، اما اگر آنچه مورد نیاز ما بود تنها پایبندی مکانیکی ای بود به متن مقررات گذشته، در آن صورت نیروی پلیسی ای که از «باورِ درست» برخوردار است بی تردید سودمندتر از این خردمندان می بود، کسانی که برای احراز صلاحیت جهت پاسداریِ اصیل قانونها، بایستی ماهیت واقعی آنها را بشناسند و بتوانند آن ماهیت را در قالب کلمات توضیح دهند و آن را در عمل پیاده کنند، یعنی بتوانند داوری کنند که کدام عمل ذاتاً خوب یا بد است و کدام نیست» (۹۶۶۵). آنها باید فضیلت را به

۱۵۹. برای جزیبات بیش تر رک: مورو، فصل ۹. او در ص ۵۰۰ (و مقایسه کنید با ۵۰۳، یادداشت ۶) تذکر می دهد که برخی محققان (نه خود او، ص ۵۰۳) این شورا را نوعی الحاق دانسته اند که افلاطون، یا شاید فیلیپ اوپوسی، بعداً صورت داده است، و نمی توان آن را با مقرراتی که تا این جا توصیف شده اند، تلفیق داد. به عقیده ی من، درست برعکس آنها، باید گفت این تدبیر در نظر افلاطون گلِ سرسبد یا اوج اثر را تشکیل داده است. مسئله ی تلفیق با دیگر جاهای اثر را مورو به حد کافی بررسی کرده است.

۱۶۰. افلاطون در عمل به راحتی از اصطلاحات جمهوری استفاده میکند، و آنها را به این نام مینامد (۹۶۹۲٬۹۶۸۵۱،۹۶۵۲۱، ۹۶۲۲).

صورت تمام و کمال دارا باشند، وحدت و کثرت آن را بفهمند، و بدین ترتیب هدف نهایی قوانین را درک کنند و فقط در پی تحقق آن باشند. البته درست است که بدین ترتیب بخش عمده ی قوانین افلاطون تغییر ناپذیر خواهد ماند، زیرا او اضافه می کند که دگرگونی قوانین و سنتها از دگرگونیهای اهداف نشأت می گیرد، حکومتهای دیگر ممکن است قدرت را هدف خود قرار دهند، یا به اصطلاح آزادی را، و یا حتی ثروت مادی را به بهای آزادی، با این حال قانون مدون فقط به صورت اسباب باقی می ماند. پاسداران بایستی فقط هدف را مد نظر دهند. ۱۶۱

نام این شورا از آنِ خود افلاطون است، و آن مقدار که به نظر می آید گمراه کننده نیست. علت نامگذاری این است که اعضای آن بایستی با یکدیگر (نه حتی در خاموشی شب بلکه) از سپیده دم تا طلوع خورشید ملاقات کنند؛ افلاطون زمانی را انتخاب کرده است که آشفتگی ذهنیِ اعضای شورا از سوی دیگر امور، اعم از امور عمومی یا شخصی، به حداقلِ ممکن رسیده است. اعضای شورا عبارتند از: (۱) ده تن از بزرگترین پاسداران قانون (نوموفولاکس)؛ اعضای شورا عبارتند از: (۱) ده تن از بزرگترین پاسداران قانون (نوموفولاکس)؛ دست آوردهاند؛ (۴) گروه برگزیدهای که دیگر اعضا از میان کسانی انتخاب میکنند که برای مطالعهی قوانین دیگر جامعههای یونانی به خارج از شهر سفر کردهاند (ص ۳۳۳ بالا)؛ (۵) تعدادی از مردان جوان تر، میان سی تا چهل ساله، که استعداد استثنایی ای از خود بروز دادهاند. هر کدام از اعضای گروههای (۱) تا که استعداد استثنایی ای از خود بروز دادهاند. هر کدام از اعضای گروههای (۱) تا خودش بداند، اعضای دیگر او را زیر نظر خواهند گرفت. آگه وظیفهی شورا

۱۶۱. این توصیف به مقدار زیادی وامدارِ مورو است، و چنانکه روشن خواهد شد، با این نتیجهگیریِ او در ص ۵۰۱ موافق است که «نگاهداشتِ قوانین چیزی است بالاتر از ابقای دستورالعملهایی که به صورتی خشک و عاری از تأمل برآنها پایبند باشند.»

عبارت است از حفظ قوانین جاری، با زیر نظر گرفتنِ مستمرِّ آنها، و کوشش برای اعمال بهبودهای ممکن در آن. عبارت افلاطون در این مورد به قرار ذیل است (۹۵۱e-۵۲a):

مباحث آنها در آن جلسات بایستی مربوط باشد به قوانین شهرِ خودشان و هر نکتهی مهمی دربارهی آنها که یحتمل از دیگر جاها آموختهاند؛ و نیز هرگونه مطالبی که بررسی آنها ممکن است بر این مباحث پرتو افکند، و غفلت از آنها مسایل قانونی را با مشکل و ابهام بیش تری رو به روسازد.

هر جامعه در اندرون خودش نیازمندِ مجمعی است که فهم کاملی از هدف حکومت، راههای رسیدن به آن هدف، و چیستیِ قوانین دارد، و می داند که چه کسانی به بهترین وجه می توانند به آن هدف راه یابند. جامعهای که چنین رهبرانی نداشته باشد از عقل و ادراک بی بهره است و کارهای آن به طور اتفاقی پیش خواهد رفت (۹۶۲b-c). مجریان، و گروه عمده ی نوموفولاکس، بر پایه ی باورِ درست عمل خواهند کرد، اما فقط در صورتی که بر گروهی از فیلسوفانی متکی باشند که رهبریِ آنها از دانشِ اصیل الهام می گیرد. ۱۶۳ هدف حکومت،

-- ۱۶۲- ۱۶۲- ۱۰۶۱هه میزند. بین در ۱۶۲- Laws II, 636 ن حدس میزند. بین دو تفسیر، اندک تفاوتی وجود دارد. در ۹۵۱d گروه (۳) فقط کاهنانی هستند که بر αριστεια

163, οντως ειδεναι 966b.

مقایسه کنید با کتاب ۱، ۶۳۲c: «وقتی قوانین قانونگذار تکمیل شد، او برای آن پاسدارانی بر خواهد گزید که برخی از روی دانش عمل خواهند کرد و برخی دیگر بر پایهی باور درست» (این سخن از این حیث نیز شایان توجه است که به خوبی نشان می دهد که افلاطون شورای شبانه را از همان اول درنظر داشته است). تمایز فلسفی میان alpha alpha

همان طور که آنها پیش از این به توافق رسیدهاند، ۱۶۴ عبارت است از تقویت آرته، و به طور مشخص تر تقویتِ فضیلت انسانی. بنابراین لازم است خود پاسداران بلند مرتبه دارای فضیلت باشند (۹۶۲d، ۹۶۲d) و بتوانند تجلی های مختلف را تشخیص دهند و بر دیگران روشن سازند (این تجلیات عدالت، شجاعت و امثال آنها هستند) و نیز بر تشخیص و توضیح رابطهی آنها با یکدیگر و اصل واحدى كه آنها را به يكديگر پيوند مي دهد و اطلاق نام واحد آرته را بر آنها توجيه می کند توانا باشند. ۱۶۵ به عبارت دیگر، اعضای شورا بایستی هم نام آرته را بشناسد و هم تعریف آن را (۹۶۴a)، و برداشتهای او در این مورد بالاتر از برداشتهای عامهی مردم ۱۴۶ باشد، فقط انجمنی که دارای چنین کیفیتی باشد مى تواند به منزلهى روح و سر جامعه ـ كه جايگاه عقل و احساس هستند ـ عمل بکند و ساختار سیاسی و اجتماعی آن را تضمین کند (۹۶۱d). اعضای جوان تر که به دلیل موهبتهای طبیعی برجسته و نیروی نیزبینی شان برگزیده شدهاند، به منزلهی چشم و گوش جامعه خواهند بود. اعضای مسنتر به مثابه عقل عمل خواهند کرد و گزارشهای رسیده از شهر و حومهی شهر را که دستهی جوانتر در اختیارشان گذاشتهاند، تجزیه و تحلیل خواهند کرد و با آنها به بحث خواهند پرداخت و در میان آنها دوام کل جامعه را تضمین خواهند کرد (۹۶۴b-۶۵a).

حقیقی] و επιστημη [دانش] را در منون، جمهوری و دیگر محاورات بارها دیدهایم. نگاه کنید به ج ۴ [متن انگلیسی] مادههای «دوکسا»، «دانش». (واژهی اخیر در چاپ اول مشوش آمده است. پس از ارجاعات منون، افزوده شود: «(فایدون) ۳۴۸ و بعد، (میهمانی) ۳۶۸ ، (فایدروس) ۴۱۶ یادداشت ۲».) [نمایهی موضوعی را در ویرایش دوم خواهیم آورد-م.]

۹۶۳a . ۱۶۴ مقایسه کنید با ۴۳۰هـ ۴۳۰م صص ۳۳۵ و بعد بالا.

۱۶۵. مطالبی را که در این مورد میگوییم باید با همین موضوع در سیاستمدار مقایسه کرد. رک: ۱۶ ترجمهی فارسی، صص ۳۵۷ و بعد.

در فایدون گ $\delta\eta\mu$  همایسه کنید با  $\delta\eta\mu$  همایسه کنید با محادث به گونه ای عاری از استدلال فلسفی».

برای اینکه پاسداران (نامی که هم اکنون بر اعضای شورای شبانه اطلاق شد) ۱۴۷ با این مرتبه عالی تناسب داشته باشند، بایستی بیش از دیگر شهروندان آموزش ببینند و تربیت بیابند. مهم تر از همه پرداختن به فضیلت (آرته)، خوبی و زیبایی هنر است، این کار به او می آموزد که «نه تنها بر کثیر توجه کند، بلکه به سوی واحد نیز گام بردارد و آن را درک کند، و پس از درکِ آن واحد، دیدگاه اجمالی ای نسبت به بقیه داشته باشد وآنها را به آن مرتبط سازد ... هیچ کس نمی توانند برای بررسی و مطالعهی یک موضوع راهی مطمئن تر از این پیدا کند که از طریقِ افراد کثیر و نامتشابه به سوی صورتی واحد نظر اندازد.» این همان دیالکتیکی است که در سوفسطایی آن را نشان فیلسوف اصیل خواندیم. ۱۹۸ سپس نوبت به الهیات می رسد (۹۶۶۹). پاسدار باید بتواند و جود و قدرت خدایان را اثبات کند، و در این مورد به دو نکته ای که در کتاب ۱۰ اثبات شده اند نظر خاصی داشته باشد: (ن) تقدم و الوهیت روح و برتری آن بر تمام انواع اجسام، نظر خاصی داشته باشد: (ن) تقدم و الوهیت روح و برتری آن بر تمام انواع اجسام، دست دارد. ۱۶۹۹ برای این منظور، لازم است آنها در برخی دانش های کمکی نیز را دست دارد. ۱۶۹۹ برای این منظور، لازم است آنها در برخی دانش های کمکی نیز

۱۶۷. آنها پاسداران واقعی (۹۶۸b، τους οντως φυλακας) قوانین هستند، و با کل مجمع نوموفولاکس فرق دارند. برای مقایسه با پاسداران جمهوری رک: ساندرز، 1962, 44-6 نوموفولاکس فرق دارند. برای مقایسه با پاسداران جمهوری رک: ساندرز، 1962, 44-6 تصنی در تصنی تصنی انها را ۹۶۵c بها را ۹۶۵c مینامد. در کجای این سخن خطایی فرویدی نهفته است؟ مقابله کنید با تأکید بر اینکه (۷۳۲e) جامعهی ما بایستی مرتبه ی بشری داشته باشد؛ این جامعه از آنِ انسانهاست نه خدایان. اگر افلاطون در موردی از قوانین به سوی ایده باوریِ جمهوری تمایل پیدا کرده باشد، این مورد همان بحث تعلیم و تربیت پاسذاران جدیدش خواهد بود.

۱۶۸. ۱۶۸ مقایسه کنید با سوفسطایی ۲۵۳d-e که در ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۲۴۹ و بعد ، و جاهای دیگر، بعد ترجمه شده است. برای تعابیر مشابه در فایدروس ۲۶۵d و بعد، و جاهای دیگر، سیاستمدار ۲۸۵۵-b و فیلبوس ۱۶۵ ۱۸۸ به ترتیب رک: ج ۱۴، ترجمه ی فارسی، ص ۱۳۶۷ ج ۱۶، ص ۱۲۵، ح ۲۸، صص ۲۸ و بعد.

۹۶۶. ۱۶۹. این حقایق را می توان برای هر کسی به عنوان بخشی از آموزش و پرورش ثانوی تعلیم -

مهارت یابند (افلاطون بیش تر از این توضیح نمی دهد، اما با استفاده از جمهوری و تیمایوس می توان ریاضیات و موسیقی لازم را اضافه کرد). ۱۷۰ او از آن پس ... دانش خویش را برای تقویت عادت های اخلاقی و مطابق قانون به کار خواهد گرفت. ۱۷۱

نخستین وظیفهی کلینیاس و همکاران او، در مقام تأسیس جامعه، این است که فهرست اولیهی پاسداران را تهیه کنند، و برای این منظور تناسب سنی،

حد داد (۸۲۰e-۲۲c) ص ۵۷ بالا). اما به تعبیر ویلاموویتس (Pl. I, 682) این جا موضوع به مفاهیم کاملاً بنیادی مربوط می شود... دانش آموزان، مانند فرزندان ما، وقایع را به عنوانِ باورها فرا می گیرند؛ از عهده اش برمی آیند.»

آنها در آن صورت باور درستی در آن مورد پیدا میکنند، اما پاسداران ناچار خواهند بود آن را از روی دانش بر کسانی چون جوانان گستاخ کتاب ۱۰ اثبات کنند. اگر به دلبستگی همیشگی افلاطون بر ستاره شناسی در این تاریخ کمتر تأکید ورزیده ام، برای جبرانِ آن کوتاهی میتران به کتابِای. مولا Studies in Eudoxus' Homocentric Sphere 408 کوتاهی میارات به کتابِای مولا و در آن جا فقرات متعددِ ستاره شناختی محاورات را گرد آورده است.

۱۷۰. واژهی μαθηματα در ۹۶۷e۲ دوپهلو است: هم بر ریاضیات دلات میکند و هم بر دانش ها به طور کلی. بر همین منوال μαθηματων δυναμεσιν را در ۹۶۸d۲ که معمولاً «توانایی عقلانی» ترجمه میکنند، می توان به معنای استعداد ریاضی نیز دانست.

۱۷۱. در اینجا خودم را بیشتر به متن افلاطون پایبند نگه میدارم، و کلمات حذف شده (۹۶۷e۲-۳) مبهم هستند. «آنچه را که در میان آنها مشترک است با چشم کسی چون فیلسوف بنگرد» (ساندرز)؛ «رابطهی میان آن بررسی و دانش هارمونی را دریابد» (انگلاند)؛ «حلقههایی را دریابد که آنها را به موسیقی پیوند دهد» (تیلور). کرومبی نیز (EPD I, 175) از «رابطهی میان موسیقی و این چیزها» سخن میگوید. بحتمل حق با اکثریت است، از «رابطهی میان موسیقی و این چیزها» سخن میگوید. بحتمل حق با اکثریت است، اگرچه من تاحدودی دربارهی دلالت و ساختار نحریِ μουσαν بیروی میکند. این برداشت بی تردید ساندرز در «فلسفه» ترجمه کردنِ μουσα از چرنیس پیروی میکند. این برداشت بی تردید پشتوانهی افلاطونی دارد. رک: ساندرز در ۵ Gnomon 1953, 377 n.1

عقلانی و اخلاقی آنها را به دقت مد نظر قرار دهند. در مورد مطالب دیگر لازم است بگوییم: کشف اینکه آنها چه چیزی را باید بیاموزند دشوار است، و تهیهی جدولِ زمانی ـ اینکه چه مدت و از چه زمانی کدامین موضوع را باید شروع کنند ـ نیز مواردی ندارد. از خود دانش آموزان نمی توان انتظار داشت که بدانند آموختن چه چیزی برازنده و به موقع (προς καιρον) است، مگر اینکه دانش آن موضوع در اندیشههای آنها رسوخ کرده باشد.۱۷۲ از این رو بی آنکه آن را در پردهی اسرار پیچیده باشیم، باید اعتراف کنیم هیچ طرح روشنی را نمی توان از حالا تهیه کرد (٩۶٨e). ميهمان آتني در پايان مي گويد: به قول معروف كل كار ما هنوز ناتمام است و ما باید بر بخت و اتفاق تکیه کنیم، و منتظر باشیم تا ببینیم مهره در کدام سو خواهد افتاد. او جرأت خواهد ورزید و دیدگاههای خودش را دربارهی تعلیم و تربیت عرضه خواهد کرد، اما این گستاخی واقعاً وحشتانگیز و بلکه منحصر به فرد است. ۱۷۳ حالا برعهده ی کلینیاس است که شهر نوبنیادش را تأسیس کند. این کار آوازهی نیکی برای او به ارمغان خواهد آورد، و اگر موفق نشود باز هم به دلیل شجاعت بی حدی که نشان داده است مشهور خواهد شد. آنچه تردیدپذیر نیست این است که هرگاه انجمنی متشکل از رایزنان فیلسوف ـ که به خوبی انتخاب شده و به نیکی تربیت دیدهاند \_ واقعاً به وجود آید، باید کل زمام امور جامعه را به دست آنها داد. بدین ترتیب محاوره پایان می یابد، در حالی که

۱۷۲. عین عبارت افلاطون را ترجمه میکنم، اگرچه باز هم به یقین نمیدانم که منظور او چیست. ظاهراً میخواهد بگوید هیچ کس نمی تواند زمان مناسب برای مطالعهی موضوعی را تشخیص دهد، مگر اینکه در آن موضوع استاد شده باشد. تاران این فقره را تاحدودی غیر منطقی می یابد (Academica 24).

۱۷۳. این وسوسه وجود دارد که افلاطون وقتی در ۹۶۹۵ از خطرناک بودن کارش سخن میگوید، همان مطلبی را درنظر دارد که در جمهوری (۵۳۷۵، ۵۳۷۵) اظهار نظر کرده است: جامعه نمی تواند به فلسفه بپردازد مگر اینکه خودش را تباه ساخته باشد، و متخصصان دیالکتیک ممکن است بی قانونی را به ارمغان آورند.

کلینیاس و مگیلوس هر دو قبول دارند که هرگاه مهمان آتنی از همکاری آنها دریغ ورزد، ناچار خواهند بود به کلی از این طرح دست بردارند.

پیش از این میهمان آتنی گفته بود تجربهی خودش را برای تأسیس شورا دراختیار آنها قرار خواهد داد، «و شاید یاران دیگری نیز پیدا بکند» (۹۶۸b). بی تردید افلاطون، همان طور که مورو می گوید، ۱۷۴ آکادمی را مد نظر دارد، و یقیناً فقرات معدودی که سیس تر می آیند، به تعبیر مورو،۱۷۵ به منزلهی «امضای افلاطون است بر اثری که تکمیل کرده است». هیچ خوانندهی هوشمندی نمی تواند در کامل بودن این اثر تردید کند، و این یکی از بهترین برهان هایی است بر اینکه اپینومیس را کس دیگری نوشته است. اپینومیس میخواهد برنامهی تعلیم «حکمت» را که قرار است بر پاسداران عرضه کنند، به طور مشروح بررسی کند، اگرچه عمدتاً بر روی حساب و ستارهشناسی تأکید میورزد و دیالکتیک را با اشارهی مختصری کنارمی گذارد (۹۹۱۵)؛ برخورد اپینومیس با دیالکتیک بسیار عجولانهتر از آنست که پیشتر در قوانین آمده بود. افلاطون نمی توانست به صورتی صریح تر از آنچه در پایان قوانین آورده است بگوید که قصد ندارد در تعلیم و تربیت پاسداران بیشتر پژوهش کند، اما علت این امر چیست؟ برخی محققان ـ که بی تردید بر اثر شکسته نفسی خود افلاطون گمراه شدهاند ـ به گونهای پیش رفتهاند که گویی او درخصوص محتوای آن تعلیم سخنان ناچیزی گفته یا هیچ سخنی نگفته است، اما چه انتظار بیش تری از آنچه گفته است می توانستیم داشته باشیم؟ جمع بندی کرومبی از محتوای آن تعلیم

۱۷۴. PCC, 571. برای مقایسهی شورای شبانه با آکادمی از سوی او، همچنین نگاه کنید به همان، ۹۰۹ و بعد، ۵۷۱، ۵۳۰.

۱۷۵. البته بارها در این سخن تردید کردهاند، و بیمِ آن میرود که این عبارت ـ چنانکه در جاهای دیگر به نظر من آمده است ـ فقط به این معنا باشد که خود نویسنده نمی تواند در آن تردید کند.

آنها براهین اثبات و جود خدا را می آموزند؛ ستاره شناسی را آن مقدار که برای دینداری ضرورت دارد، یاد می گیرند؛ ریاضیات را در حد ضرورت می خوانند؛ رابطه ی میان موسیقی به این چیزها را تحلیل می کنند؛ و موظفند تمام این دانش ها را به کار گیرند تا بنیاد و پایه ی کردار انسان و مبنای قانون ها را بفهمند، و بتوانند موضوعاتی از قبیل چگونگی و حدت خوبی در زندگی انسان را توضیح دهند.

منظور افلاطون از شرح مفصل تر این برنامه ی آموزشی فقط می توانست عبارت باشد از: تکرار تعلیم و تربیتِ پاسداران در جمهوری، الهیات و کیهانشناسی تیمایوس و کتاب دهمِ قوانین، و توصیفهای جمع و تقسیم به دیالکتیکی در فایدروس، سوفسطایی، سیاستمدار و فیلبوس. افلاطون به حق می بیند که ضرورتی برای این کار در بین نیست، و به همین دلیل از زبان سخنگوی آتنیاش برای هدف آنها بهانههایی می آورد. ۱۷۶

وظایف و اختیارات شورای شبانه برای خوانندگان امروزی ممکن است مبهم به نظر آید. اعضا، در مقام عضویت این شورا، هیچ دخالت مستقیمی در کار حکومت ندارند. افلاطون تمام دادگاهها و ادارات دولتی را پیش از این، در کتابهای قبلی، تأسیس کرده و شیوههای گوناگون انتخاب آنها را روشن ساخته است و تفصیلی که در مورد آنها به کار برده است خیلی بیش تر از آنست که در این گزارش آوردیم. همچنین این شورا در اِعمال مجازاتها هیچ نقشی ندارد و

۱۷۶. حتى بر همين اساس مى توان نارسايى و آشفتگى نسبى عذرهاى او را تعليل كرد؛ البته مشروط بر اينكه من در آشفته و مبهم يافتن آنها برحق بوده باشم.

به هیچ وجه در اجرای عدالت در دادگاه های گوناگون قانون ایفای نقش نمی کند. (مقایسه کنید با مورو ۵۱۳). اما رابطهای میان مشورتهای این شورا و بعد اجرایی یا عملی قوانین وجود دارد؛ این رابطه را انتخاب دقیق اعضای آن شورا تضمین میکند؛ فی المثل، رئیس آموزش و پرورش فعلی که پیشتر گفتیم «عالى ترين مقام جامعه است» (٧۶٥e)، در اين شورا حضور دارد و همين طور تمام رؤسای سابق این نهاد، و ده تن نوموفولاکس که از نظر اداری مسئولیت نظارت بر اجرای قوانین در زندگی روزمره را برعهده دارند.<sup>۱۷۷</sup> این دسته تا حداکثر بیست سال در ادارهی کشور شرکت میکنند، و خود رییس آموزش و پرورش از میان آنها انتخاب شده است. بنابراین همهی اعضای این شورا در ادارهی کشور شرکت خواهند کرد یا پیش از این تجربههایی در این مورد اندوختهاند، و به سن قابل توجهی رسیدهاند. رییس آموزش و پرورش و اسلاف او، دیگر نوموفولاکس و مسافران بازگشته از خارج، همگی بالای پنجاه سال دارند و نوموفولاکس ممكن است به هفتاد سالگي نزديك شده باشند. حتى ارنست باركر - كه (به غلط) معتقد بود که با مطرح شدن این مجمع «جامعهی قانونی واقعاً از بین میرود» - نیز به ناچار قبول کرد که ترکیب محافظه کارانهی» آن ممکن است موجب شود که تغییر ناچیزی در قانون به وجود آید.۱۷۸ جای تعجب است که این اعضای مسنتر چگونه به فراگیری دانشهای ضروری در ستارهشناسی و ریاضیات خواهند پرداخت. در جمهوری حتی فیلسوفان نیز آموزش و پرورش رسمی شان را در سی و پنج سالگی به پایان میرسانند، اگرچه البته در سالهای بعد نیز از سراختیار به فلسفه خواهند پرداخت. بر همین سیاق، در قوانین نیز

۱۷۷. در صص ۳۳، ۶۸، ۹۸ بر این نکات اشاره کردهام، اما خواننده می تواند برای صلاحیتهای آنها و مسئولیتهای فراوان شان به فهرست مورو مراجعه کند.

<sup>178.</sup> Barker, PTPA 202.

مقايسه كنيد با صص ٩٨ و بعد بالا.

پاسداران بزرگسال و کارآزموده به طور رسمی درس نخواهند گرفت. اشارات نیر ومندی در پایان در پارگرافهای پایانی کتاب هست که نشان می دهد خود آنها مطالعات شان را تنظیم می کنند ـ به پژوهش می پردازند نه آموزش دورهای. به نظر می آید کل طرح افلاطون در این جا حالت بازبینی شده ای از کتاب هفتم جمهوری است (در آن مورد رک: ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، صص ۱۷۱ و بعد). اعضای جوان تر همان فیلسوفانی هستند که از سی و پنج سالگی باید به درون غار بازگردند. آنها در میان دیگر شهروندان جای دارند، با هر آنچه در جریان است آشنایی می یابند، و به عضویت انجمن، یعنی شورای رسمی (بوله) و دادگاه ها درخواهند آمد، و می توانند برای خدمت در اداراتی انتخاب شوند که در آنها شرط سنی وجود ندارد، و یا افراد پایین از چهل سال نیز حق شرکت دارند. این جوانان استثنایی در عین حال، تحت رهبری بزرگان شان، مطالعاتی را پی خواهند گرفت که به سوی هدف مشترک آنها رهنمون می شود.

۶

جایگاه محاورهی قوانین

در فلسفىي افلاطون

کلیات. ویلاموویتس در کتابِ افلاطوناش (آ, 655) درباره وی قوانین می نویسد: «حقیقت این است که هر کس، در مقام فیلسوف، به بررسی فلسفه ی افلاطون بپردازد، می تواند خودش را از زحمتی که این اثر دشوار برای خواننده فراهم می سازد معاف دارد.» تصور می کنم منظور او این است که افلاطون فلسفه اش را در قوانین نیاورده است، بلکه می خواهد بگوید آن قسمت از فلسفه ی افلاطون که در کتابهای قوانین هست، به همان اندازه، یا حتی بهتر از نان در محاورات دیگر آمده است. برخی از نمونههای آن در طول این بخش روشن شده است و فهرست مختصر بعضی از آنها را در ص ۲۴ آورده ام. تشابه میان فرد و جامعه را نیز می توان بر این فهرست افزود؛ این تشابه «در این جا نیز، همچون جمهوری، از اصول بنیادین محسوب می شود» (فریدلندر، 391) افلاطون آن را در ۲۷۵–۶۲۶۰ در رابطه با مفهوم سقراطی خویشتن داری

مطرح کرده است، و نیز در ۶۸۹b. مفاهیم سقراطی دیگر نیز به حال خود باقی هستند، از جمله: خوشبختی انسان خوب (به طوری که او حتی بر پایهی اصل محاسبهی لذتگرایانه نیز از بهترین زندگی بهرهمند است، ۷۳۲e-۳۳a). این استدلال که تبهکارانه زیستن همان بدبخت زیستن است، در حالی که انسان خوب تحت هر شرایطی خوشبخت است، اینکه هیچ کردار غیر عادلانه را نمى توان واقعاً سودمند دانست، همراه با اعتراض ناباورانهى كلينياس (۶۶۱d-۶۲a)، ما را دوباره به بحث با پولوس در گرگیاس باز می گرداند؛ همان طور که اهمیت والای «مراقبت از روح» (۷۲۶a-۲۸c)، دفاعیه را به یاد خواننده مي آورد. افلاطون مفهوم اندازه، تناسب و حد، به مثابهِ ذات خوبي، را در سیاستمدار به تفصیل بررسی کرده است.۱۷۹ در قوانین می گوید: همجنس بر همجنس عشق می ورزد، مشروط بر اینکه در چارچوب اندازه باشد؛ چیزهای دارای اندازه (یا معتدل، ۷۱۶c بعتون کانونگذار اصل حد وسط را بایستی در طراحی حکومتِ آمیخته مد نظر قرار دهد، و آن را در تمام شؤون زندگی شهر رعایت کند. ۱۸۰ نطق طولانی مشخصی در کتاب یازدهم (۹۳۷d\_۳۸c) نشان مىدهد كه دشمنى افلاطون نسبت به سخنوران، به ويژه خطيبانِ مزدور دادگاهها، شدتی را که در انتقاد پر شور او از آنها در گرگیاس دیدیم، از دست نداده است. كار آنها عبارت است از تقليد زشتي از عدالت كه به ناحق نام هنر را بر آن نهادهاند، اما درواقع فقط ورزیدگی تجربی غیر هنرمندانهای۱۸۱ است که

۱۷۹. ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۳۱۹ و بعد. همچنین ج ۱۷، ص ۷۰، درباره ی حضورِ این مفهوم در فیلوس.

۶۹۲۵،۶۹۲۵،۶۹۱۵، ۶۹۳۵، ۶۹۳۵ و ۶۹۸۵ فقط معدودی از نمونه های فراوان هستند. این مفهوم، علاوه بر اطلاق های بنیادی آن، به طور طبیعی نیز، به ویژه در معاملاتی که به صورتِ مستقیم با عدد و کمیت سروکار دارند، ظهور می یابد، فی المثل در نرخ سودِ خرده فروشی ها (۹۲۰۵).

<sup>181. 938</sup>α, ειτ ουν τεχνη ειτ ατεχνος εστιν τις εμπειρια και τριβη. ->

پیروزی را به ارمغان می آورد، خواه همراه با حقیقت باشد یا عاری از آن؛ و خطابه های آنها را «هر کسی می تواند با پرداخت پول» به دست آورد. آنها انگیزه ای جز طمع ندارند؛ و ضرورت جلوگیری از این رذیلت چنان نیرومند است که هرگاه انگیزه ی این کار اثبات شود، و متعاطیان آن بر هشدارهای عرضه شده ترتیب اثر ندهند، افلاطون در تجویز مجازات مرگ برای آنها تردید نمی کند. در پایان این مرورِ ناقص در این کتاب حجیم، دو موضوع دیگر را می خواهم به صورتی مشروح تر بررسی کنیم: بسط این مفهوم که هیچ کس به میل خودش بد نیست، و حضور یا غیبت صورت ها در قوانین.

موضع قانون در برابر این آموزه را که در بیست سالگی، یا حتی جلوتر از (۸۶۰۵-۹۴۵). ۱۸۲ افلاطون این آموزه را که در بیست سالگی، یا حتی جلوتر از آن، از سقراط آموخته بود، بی تردید ترک نگفته است. او در ۷۳۱c۲، ۷۳۱c۲ و دوباره در جملهی بعدی با تأکید بیش تر، بر این عقیدهاش اذعان می کند. در کتاب ۹ این پرسش را مطرح می کند که اگر هیچ کس به عمد گناه نمی کند، او چگونه می تواند بی آنکه دچار تناقض شود، چنین تمایزی را در قانون اِعمال کند، و کیفرهای کارهای عمدی را سنگین تر از کیفرهای کارهای غیر عمدی قرار دهد. تمایزی را که میان زیان ـ که از نظر اخلاقی یک واژه ی طبیعی است ـ و

- مقابسه کنید با گرگیاس، ۴۲۵c: «نسبتِ خطابه به عدالت مانند نسبت آشپزی است به پزشکی، عنی نوعی تقلید است؛ συκ εστιν τεχνη αλλ εμπειρια και τριβη: ۴۹۳b.

۱۸۲. برای فقرات مربوط به این موضوع در سوفسطایی و تیمایوس، رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، ص ۲۴۵، یادداشت ۱۴ و ج ۱۷، ص ۲۱۲. فقره ی کتاب نهم قوانین را ساندرز در ترجمه ی پنگوئن، صص ۴-۳۶۷ تحلیل کرده است. همچنین نگاه کنید به مقاله ی او در 1968 پنگوئن، صص ۴-۳۶۷ تحلیل کرده است. همچنین نگاه کنید به مقاله ی او در 1968 Hermes. این فقره را کسان زیادی در گذشته بررسی کردهاند، ولی برخی از آن بررسی ها روشن نیستند. مقاله ی ام. جی. اوبرین درباره ی آن در 1957 TAPA کتابشتاسیای را ضمیمه کرده است (ص ۸۱،یادداشت ۱).

تبهکاری می توان گذاشت، میان تبهکاریِ عمدی و تبهکاری غیر عمدی نمی توان اعمال کرد. هرگونه آسیب، صدمه و ضرری (βαβη) معمولاً از سوی شهروندان بریکدیگر وارد می شود، و ممکن است حالت عمدی داشته باشد یا غیر عمدی. آسیبِ غیر عمدی با ستمِ غیر عمدی فرق دارد؛ و بلکه اساساً ستم محسوب نمی شود. هر کجا فقط سخن از آسیب باشد، وظیفهی قانون این است که پرداخت غرامتِ لازم را تضمین کند، و با استفاده از هر وسیلهای میان دو طرف آشتی برقرار کند. آسیبهای تبهکارانه و ظالمانه (و حتی این گونه سودها، زیرا ممکن است کسی بر اثر تبهکاری موجب شود که دیگری سود ببرد) را باید معلول بیماریِ روح عاملِ آن بدانیم، و اگر آن روح را علاج پذیر تشخیص دادیم، باید مؤثرترین راه بهبود آن را در پیش بگیریم. این اصلاحها همیشه با کیفر همراه نیستند، و در هر حال همراه با آموزش خواهند بود. اما اگر به این نتیجه رسیدیم که او اصلاح پذیر نیست، باید به مرگ محکومش کنیم، چرا که مردنِ او هم برای خودش بهترین چیز است و هم برای جامعه. ۱۸۳

وقتی کلینیاس از مهمان آتنی میخواهد که فرق میان آسیب و ستم (یا جرم) ۱۸۴ و فرق میان عمدی و غیر عمدی را به صورت روشن تری بیان کند، او تقسیم آشنایِ سقراطی درخصوصِ نادانی «بسیط» و نادانی «مرکب» را مطرح میسازد؛ و لازم میشمارد که قانونگذار میان این دو فرق بگذارد. نادانی بسیط

۸۶۲d . ۱۸۳ مقایسه کنید با قسمت مربوط به کیفر ، به ویژه ص ۴۰.

۱۸۴. واژه های یونانی βλαβη و αδικια شاید این فرق مورد نظر را بهتر از معادل های انگلیسی آنها روشن می سازند. می توان در قانون خود ما به فرق میان صدمه یا زیانِ همراه با گناه یا عاری از گناه توجه کرد. اما، اولاً، اگر گناهی در کار نباشد غرامتی نیز در بین نخواهد بود، در حالی که در قانون افلاطون، فقط در این مورد باید غرامت گرفت، و ثانیاً سهل انگاری نیز گناه محسوب می شود. افلاطون اشارهای به سهل انگاری نمی کند، اما به آسانی نمی توانست آن را مگنده قلمداد کند.

فقط به خطاهای معمولی منجر می شود، اما نادانی یک شخص نسبت به نادانیاش، یا فریفتگی شخص در خصوص حکمتاش، اگر با قدرت و نیرومندی همراه باشد، میتواند منشأ تبهكاریهای ناهنجار و بزرگی واقع شود. (این همان حالت ذهنی حاکم مستبد است که در گرگیاس مورد اشاره قرار گرفت، و در آنجا دیدیم که او، به تعبیر سقراط، بدبخت ترین انسانها است، و هرگاه جنایاتِ او بدون کیفر باقی بمانند بدبختی او نیز بیش تر از آن وقتی خواهد بود که او به سزای اعمالش رسیده باشد.) اما اگر این نادانی مضاعف با قدرت همراه نباشد، در عين حال كه باز هم نيازمند توجه قانون است، بايستي با نهايتِ نجابت و تفاهم روبهرو شود. از این رو، شر اخلاقی عبارت است از نوعی بیماری۱۸۵ روحی، که از تسلط خشم، ترس، حسد، درد، لذت، و شهوات بر روح نشأت می گیرد. این بیماری ممكن است به ارتكاب جرایم منتهی شود و ممكن هم هست که چنین نباشد. اگر به ارتکاب جرایم منتهی بشود، این جرایم، در عرف مردم، عمدي تلقي خواهند شد، به اين معنا كه مجرمان به طور آگاهانه و از سر خشم، شهوت، طمع، حسد و انگیزههای دیگری که معمولاً عامل جرم هستند، دستشان را به گناه آلوده كردهاند؛ اما فيلسوف آنها را غير عمدي تلقي میکند، و منظورش این است هیچ کس آگاهانه ۱۸۶ نمیخواهد که روح خویش

دیگر را روشن میسازند (به ویژه آنگاه که زبان مبدأ و زبان مقصد به دو رههای مختلفی تعلق دیگر را روشن میسازند (به ویژه آنگاه که زبان مبدأ و زبان مقصد به دو رههای مختلفی تعلق داشته باشند). این واژه در معنایی گسترده تر از «بیماری» به کار می رفت، یا حتی می توان گفت، خیلی وقتها به راحتی معنای استعارهای به خود می گرفت (اما آیا یونانیان آن را استعارهای تلقی می کردند؟)، مثلاً درخصوص انفعال عاشقانه، یا بی نظمی سیاسی. افلاطون، در خود قوانین (۷۸۲هـ۸۳۵)، تمایل به سوی غذا و نوشیدنی را در زمره افلاطون، در بر وتاگوراس (۲۲۸ه کورنفورد، ۲۵ شمی را که از شرم و عدالت بهرهای نبرده است، گوینده خود پر وتاگوراس است) می خوانیم: کسی را که از شرم و عدالت بهرهای نبرده است، بایستی ۲۰۵۵ مهر تلقی کرد و به قتل رسانید.

قوانین و نظریدی صود. منظور من از نظریدی صور (همانطور که بارها گفتهام) این است که آنچه ما کلیات می نامیم، مفاهیم ذهنی محض نیستند بلکه واقعیتهای عینی هستند که ویژگی شان را به طور کامل و ازلی متجلی می سازند، با حواس نمی توان آنها را مشاهده کرد، اما پس از کسب آمادگی لازم می توان با نوعی بصیرت عقلانی به رؤیت شان نایل آمد؛ و وجود آنها مستقل از نمونه ها یا روگرفت های ناقص و متحرک شان است؛ روگرفت هایی که تمام متعلقات تجربه ی ما را در این زندگی تشکیل می دهند. ۱۸۸۱ همیت این نظریه در رابطه با قوانین از این جهت است که اخیرترین مباحث درباره ی افلاطون به این مسئله اختصاص یافته است که آیا او در محاورات متأخر به اصطلاح انتقادی از پارمنیدس به این طرف، نظریه ی صورت های الگویی را رها ساخته است یا نه؛ و همگان قبول دارند که او قوانین را پس از این محاورات، یا شاید در برخی موارد ۱۸۸۸ همزمان با آنها، نوشته است.

دو تن از محققان، پوپر و بروشار، هر کدام تعدادی از فقراتی را فهرست کردهاند که رابطهای تصریحی یا تلویحی با این نظریه دارند. پوپر هفت فقره مطرح میکند و بروشار چهار فقره. فهرستهای آنها فقط یک فقرهی مشترک

<sup>-</sup> ۱۸۶. به حق می توان گفت واندیشمندانه یا «خردمندانه». وقتی ψυχη را «روح» معنا می کنیم، بهتر است این نکته را در نظر داشته باشیم که بی تردید به نظر سقراط، و نیز به نظر افلاطون، «روح» در وهله ی اول بر قدرت اندیشیدن انسان اطلاق می شود.

۱۸۷. این روایت از این نظریه را معمولاً واقعگرایی (در برابر اصالت تسمیه) مینامند. پوپر برای پرهیز از این اصطلاح گمراه کننده، از اصطلاح «ذاتگرایی» استفاده کرده است (216). OS

دارند، ۱۸۹ و آنها در آن میان مبنای خوبی را برای بحث فراهم می سازند. از آن جا که من این فقرات را در حد توان خودم به محک آزمون خواهم کشید، لازم است نظر خویش را به یک بار اعلان کنم: همان طور که سعی کرده ام در رابطه با محاورات انتقادی نیز نشان بدهم، اگرچه افلاطون ممکن است این نظریه را در جهتِ غیر ذاتیات تعدیل کرده باشد، کل محتوای قوانین نشان می دهد که او هرگز از آموزه ی اصلی و جود و ویژگی الگویی صورت ها دست برنداشت.

پوپر ((5) OSI, 215 n.26) نشانی فقراتی را بدون نقل یا بحث می آورد که به عقیده ی او نشان می دهند که افلاطون در قوانین نیز به این نظریه معتقد بوده است، «در همان معنایی که در جمهوری معتقد بود». اولین مورد ۷۱۳۵ است، آنجا که افلاطون ـ به شیوهای که در فیلبوس عمل کرده بود ـ با اقتباس از اسطوره ی دیرینه ی کرونوس به نظام حکومتی منقرض شده ای اشاره می کند که نظامهای سیاسی موجود فقط تقلیدهای آن هستند. همسو با این فقره، ۷۳۹d-e قرار دارد، آنجا افلاطون می گوید جامعه ی کاملاً اشتراکی ای از آن دست که در جمهوری توصیف کرده است، یگانه الگوی لازم برای جامعههای ما را فراهم می سازند. من جرأت این استدلال را به خودم داده ام (ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، صمی سازند. من جرأت این استدلال را به خودم داده ام (ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، صمی مان ترتیب که فی المثل خوب را صورت می داند، و این احتمال درخصوص همان ترتیب که فی المثل خوب را صورت می داند، و این احتمال درخصوص نظریه ی صور در این جا مخالفت بکند، به آسانی نمی توان در برابر او پایداری نظریه ی صور در این جا مخالفت بکند، به آسانی نمی توان در برابر او پایداری

۹۶۲ و بعد میگوید شورای شبانه یا پاسداران عالی رتبه باید بر «کل

۱۸۹. به طور دقیق تر، فقره ی چهارم بروشار (۹۶۵a-d) شاملِ دو مورد از فقرات پوپر است؛ پوپر ۱۸۹. به طور دقیق تر، فقره ی چهارم بروشار (۹۶۵a-d) ۹۶۵c رااز ۹۶۵d جدا می کند.

فضیلت» دست یابند، و بر ضرورت یی گیری هدفی واحد و متعالی تأکید می ورزد. در این فقره هیچ اشارهی مسلمی بر صورت ها دیده نمی شود. افلاطون در ۹۶۳ و بعد میپرسد: چگونه می توان فضیلت را هم دارای چهار نوع (٤٤٥٦) دانست و هم امری واحد تلقی کرد؛ و تبیین او تا آنجا که پیش می رود (۹۶۳e)، فقط از نوع منطقی یا متعارف است. به دنبال این قسمت، در ۹۶۵c، توصیفِ دیالکتیک را به گونهای می بینیم که در دیگر محاورات نیز آمده است:۱۹۰ پژوهشی که ما را قادر میسازد از راهِ چیزهای کثیر و ناهمانند به ایدهی واحدی دست یابیم. من پیش از این (در ج ۱۶ ترجمهی فارسی، صص ۳۳۰ و بعد) تأکید ورزیدهام که افلاطون بارها واژههای ایده آو ایدوس را در معانی متداول آنها، یعنی «اقسام» یا «انواع» به کار میبرد؛ و وقتی او میگوید یاسداران باید عنصر مشترکی را دریابند که در هر چهار فضیلت ـ شجاعت، خویشتن داری، عدالت و حکمت ـ حضور دارد و اطلاق نام واحد «فضیلت» بر همهی آنها را توجیه میکند، هر کسی می تواند بر ادعای او صحه بگذارد، اعم از اینکه صورتهای افلاطونی را قبول داشته باشد یا نه. حتی پروتاگوراس نیز، در محاورهای که به نام خود اوست، بارها عدالت، دینداری و شجاعت را «واقعیت» می خواند (عدالت یک πραγμα است، ۳۳۰c) و آماده است که همهی آنها را «اجزای» فضیلت بداند. با این حال، فرض پوپر این است که هر ایدهی واحدی یک صورت است، و دفاع نیرومندِ بروشار از این تفسیر ۱۹۱ موجب می شود که مخالفان به آسانی

۱۹۰. رک: ارجاعاتِ ص ۱۰۲، یادداشت ۱۶۸.

۱۹۱. این تفسیر از آنِ فریدلندر نیز هست (.Pl. III, 442f)، کسی که به طور موجهی از «اشارات هستی شناختی ـ مابعدالطبیعی ای» سخن می گوید «که بی تردید بخش اصلی جمهوری را به خاطر می آورد». همچنین مقایسه کنید با چرنیس، 9-375, 3759 Gnomon اما فریدلندر و بروشار در ص ۱۶۱ کتابش ـ هیچ یک ـ این مورد را از راه مقایسه با پروتاگوراس و منون تأیید نمی کنند، البته اگر من رشد این نظریه در اندیشهی افلاطون را به طرز صحیحی بی گیری کرده باشم.

نتوانند بگویند که افلاطون هنگام نوشتن طه۹۵۶ صورتها را درنظر نداشته است، ۱۹۲ اگرچه سخن آنها نیز بی تردید ناممکن نیست. آخرین مورد در فهرست پوپر ۹۶۶۵ است: پاسداران باید وحدت و کثرتِ زیبایی و خوبیِ فهرست پر دریابند ادامهی ۹۶۶۵ شاید حتی گویاتر از این قسمت باشد: پاسدارانِ واقعیِ قوانین بایستی واقعاً (۵۲۳۵۰) حقیقت را دربارهی آنها بشناسند... از راهِ تشخیص اینکه چه چیزی طبیعتاً (یا ذاتاً، ۴αστα φνσιν خوب انجام یافته است و چه چیزی نه». با شناختی که از افلاطون داریم، با اطمینان خاطر میتوانیم بگوییم معیارهای عینی واقعیت و خوبی که در این جمله مسلم گرفته شدهاند، صورتها هستند.

بروشار ۱۹۳ اذعان کرده است که در قوانین اشاره ی آشکاری به نظریه ی صور وجود ندارد، اما این فقدان را به طور قطع معلولِ موضوع محاوره ـ که به تعبیر (تاحدود زیادی مبالغه آمیز) او فقط به سیاست می پردازد ـ و محدودیتهای عقلانی مخاطبانِ مهمان آتنی می داند. نه تنها هیچ نشانه ی بر روگردانی افلاطون از آن آموزه و گرایش اش به نظریه ی مفهوم گرایانه وجود ندارد، بلکه با مطالعه ی همیان سطرها می توان پی برد که آن نظریه هنوز در ورای استدلال او ایفای نقش می کند. او مدعی است که با بررسی دقیق سه یا چهار فقره می توان در این مورد به اطمینان کامل دست یافت.

۱۹۲. ساندرز ۲۰ تر ۱۹۲ با بیباکی خاصی «مفهوم το εν اصلی واحد» ترجمه میکنند، و در برابر κόεαν در ۲۰ نیز « مفهوم ποδίση واحد» را قرار می دهد (ایرانیک از گاتری است). سیاق کلی متن با توصیفات صورت ها سازگار است. مقایسه کنید با از گاتری است). سیاق کلی متن با توصیفات صورت ها سازگار است. مقایسه کنید با و ۱۹۶۵ من در تر ۱۳ من معربه و ۱۹۶۵ و ۱۹۰ من در ج ۱۹۰ من در ج ۲۰ من ورت ها هستند.

۱۹۳. «قوانین افلاطون و نظریهی مُثُل»، Eutdes 151-68, esp. pp. 154ff کل مقاله مستدل و آموزنده است.»

اولین مورد ۶۶۸c و بعد است.۱۹۴ شعر یا سرود چیزی جز تقلید یا بازنمایی نیست، و برای فهمیدن آن باید بدانیم «تقلیدِ چه چیزی است، و واقعیتِ آن چیز چیست». بروشار می گوید این همان آموزهای است که در کتاب دهم جمهوری مطرح شده است. اصل سخن درست است، اما افلاطون در آنجا شعر را دو مرتبه دورتر از صورت ها می داند. سرمشقی که شعر به طور مستقیم از آن تقلید می کند خود صورت نیست بلکه متعلقات تجربهی ماست در همین جهان. می توان استدلال کرد که در قوانین ما فقط از پایین ترین مرتبه به مرتبهی دوم جمهوری راه می بابیم، از تقلیدهای تقلیدها (اشعار و تصاویر) به تقلیدهای صورت ها؛ یعنی به جهان محسوس که در اینجا واقعیت تلقی می شود. و سرانجام، پذیرندگان عالی تربیت (۶۷۰e) برای به دست آوردن این تشخیص نیازمند همسرایان سوم یا بزگ تری هستند که تحتِ تأثیر گرمابخش دیونوسوس به نغمهسرایی میپردازند و جوانان را به انواع فاضلانهی موسیقی ترغیب میکنند (صص ۲۲ و بعدِ بالا). افلاطون آنها را مردان برجسته می نامد، ۱۹۵ اما آنها با یاسداران کتاب ۱۲ که تربیت فلسفی دیدهاند، فرق دارند. (آنها به قانونگذار خوبی نیاز دارند تا از بی نظمی آنها در حین مستی جلوگیری کند، ۶۷۱c.) هیچ گونه اشارهای به شاعر «واقعی» یا فلسفی ـ که اشعارش را بر پایهی دانش اصیل میسازد، نه فقط از روی باور (ج ۱۵ ترجمهی فارسی، صص ۲۰۶ و بعد) ـ با سیاق متن سازگار نیست، و احتمال مقابل نيرومندتر است.

بروشار سپس (ص ۱۶۰) ۸۱۸b و e را (که عملاً از ۸۱۷e آغاز می شود) مطرح می سازد. هر شهروند آزادی باید حساب، اندازه گیری و ستاره شناسی را

<sup>19</sup>۴. بهتر بود از آغاز مبحث «موسيقي» به مثابهِ تقليد، ۶۶۸۵۶، شروع كند.

۱۹۵. θειοι ανδρες .۱۹۵ (۶۶۶d۶)، نه «الهی». مهمان آتنی بر مخاطبان دوری Dorians سخن میگوید، و اسپارتیان این صفت را بر هر کسی که بخواهند به عنوان انسان خوب ستایش کنند، به کار می برند (منون ۹۹۵).

برای اهداف عملی یاد بگیرد، اما فقط گروه معدودی که بعدها مشخص خواهیم کرد (شاید منظور پاسدارانِ کتاب ۱۲ است) باید این دانشها را با جزیبات نظری بیش تری پی گیری کنند. افلاطون از هیچ دانش دیگری اسم نمی برد و ضرورتی احساس نمی شود که این فقره را، همانند بروشار، نه تنها بر ریاضیات (او به ۵۲۵b و بعد ارجاع می دهد) بلکه بر دیالکتیکِ کتاب هفتم جمهوری نیز تطبیق بکنیم. مأخذ بعدی او، ۹۶۵a و بایش تر بررسی کردیم.

نکته ی آخر اینکه برای تأیید پایبندی افلاطون به نظریه ی صورتها می توان به تمایز میان حکمت (یا دانش) و باور درست در ۶۳۲۰ استناد جست؛ من این نکته را در ص ۱۰۰، یادداشت ۱۶۳ کتاب حاضر گوشزد کردهام. از منون به این طرف، و به ویژه در کتاب پنجم جمهوری، آموخته ایم که متعلقاتِ دانش همان صورتها هستند که عقل آنها را از راهِ آنامنسیس کشف می کند، و متعلقاتِ باور را روگرفتهای متغیر آنها در این جهان تشکیل می دهند. این تمایز در تیمایوس با تأکید فراوان مطرح شده است (۲۷۵ می ۲۸۵)، و اگر افلاطون از اعتقاد به وجود صورتهای متعالی منصرف شده بود، به آسانی نمی توانستیم چنین تمایزی را در آن جا داشته باشیم.

٧

### نتيجائىرى

قوانین به گونهای که آن را در دست داریم اثری بد ریخت است و به آسانی پذیرای مرور کلی نیست، و ما نیز در این جا بر چنین کاری اقدام نکردهایم. شاید بتوان گفت بهترین ارزیابی از آن اچ. کایرنس H. Cairns است<sup>۱۹۶</sup> او میان پیشنهادهای عملی افلاطون و اظهارات فلسفی او دربارهی کلیات قانون فرق میگذارد؛ پیشنهادهای عملی را باید فقط به دیده ی تاریخی ملاحظه کرد، و مسایلی را در نظر گرفت که دوره ی حیاتِ خود او به وجود آوردهاند؛ اصالت و حقیقت اظهارات فلسفی به شرایط زمانی و مکانی آنها وابسته نیستند. به نظر این نقاد، «مطالبی که افلاطون در این جا مطرح کرده است از جمله ی سودمندترین مطالبی هستند که در طول تاریخ در فلسفه ی قانون مطرح شدهاند». محققانی دیگر این محاوره را دارای دیدگاههای تند و حتی ظالمانه ی اقتداری و جزمی

۱۹۶. نگاه کنید به صفحات اول و آخر مقالهی او دربارهی «افلاطون در مقام یک حقوقدان» در فریدلندر Plato, vol. I.

مي دانند و مطرودش مي شمارند؛ و نيز مي گويند افلاطون در اين جا بيش از اندازه به ثبات بها می دهد و اهمیت تغییر را نادیده می گیرد. در یک نکته تردیدی وجود ندارد: انگیزهی اصلی افلاطون در این جا عبارت است از اینکه به جای حکومت بی اصول انسان ها ـ اعم از یک تن مستبد، یا گروه اشرافی، یا تودهی مردم ـ حکومت قانون را قرار بدهد؛ هر کسی ممکن است فرصت اجرای این قانون را به دست آورد، اما فقط گروه معدودی می توانند آن را وضع کنند یا تغییر دهند. این گروه نه تنها دارای استعداد خارق العادهای خواهند بود و به مرحله ای از بزرگی سن خواهند رسید که آنها را به گفت وگو متمایل سازد، بلکه تربیت فلسفی ای را نیز طی خواهند کرد که برای آشکار ساختن هدف نهایی کل قانون طراحی شده است؛ هدف قانون عبارت است حفظ جامعهای خوشبخت و یکیارچه که از ثبات اخلاقی بهرهمند باشد. هماهنگی نشان حکمت است، و بهترین قانونها بر پایهی خشنودی ارادی استواراند نه بر پایهی زور (۶۹۰d،۶۸۹c). خود قانون به منزلهی تربیت جسمانی (ورزش) است و دادگاهها و کارهای آنها به مثابه طبابت؛ يعنى، قانون مىخواهد روحها را سالم نگه دارد، به همان صورت كه تربیت بدنی درصددِ سلامت تن است. محاکمه و مجازات، و دادخواهی میان شهروندان، فقط هنگامی ضرورت پیدا می کند که چیزی از مسیر درست خودش منحرف شود، مثل همان وضعی که در هنگام لزوم پزشک درخصوص تن پیش آمده است. اِعمال مجازات را می توان به استفاده از عمل جراحی دردناک یا استفاده از داروهای نامطبوع تشبیه کرد. «در یک کلام، قانونگذاری عبارت است از جریانی آموزشی و تربیتی از راهِ برافراشتن الگویی آرمانی، در حالی که دادرسی فقط جنبهی اصلاحی دارد.» ۱۹۷ قوانین اوج جریانی است که پیش از این

۱۹۷. رک: جی. هال در . Indiana Law f. 1956, 189f. تدارک دستگاه تربیتی به مثابه مهم ترین وظیفه ی قانون، لبّ مجموع این اثر را تشکیل می دهد، اگر چه شاید یادآوری آن برای ما بسیار سخت است.

در دیگر محاوراتِ متأخر شاهد آن بوده ایم، از حکومت بی قید و شرط انسانِ دانا در جمهوری ـ آن شهری که «در آسمان ها تأسیس شده بود» ـ تا حکومت قانون به مثابهِ یگانه پاسدارِ جامعه در برابر سوء استفاده از قدرت در جهانِ خطاپذیرِ انسان ها.

من در گزینش انبوهی از موضوعاتی که در قوانین هست، سعی کردهام گزارش متعادلی را عرضه کنم تا شاید خواننده را بر آن دارم که کل محاوره را بخواند و خودش به داوری پردازد. امیدوارم این گزارش دست کم مانع از آن خواهد شد که خواننده در ابتدای مطالعهی اثر جرأت خودش را، بر اثر مانعی که خود افلاطون در پیش پای ما قرار می دهد، از دست بدهد؛ این مانع عبارت است از بررسی طولانی و بی مزه در دو کتاب اول درباره ی سودمندی های اخلاقی و پرورشی باده خواری ها. این نومیدی مدت ها در وجود من ریشه دوانیده بود. ۱۹۸۸ پرورشی باده خواری ها. این نومیدی مدت ها در وجود من ریشه دوانیده بود. ۱۹۸۸

۱۹۸. من و دوستم دکتر تی. جی. ساندرز درخصوصِ اختلاف بر سرِ این نکته به توافق رسیده ایم؛ به عقیده ی او، قوانین پر از لطافت است، و افلاطون در گفتار طولانی درخصوص مجالسِ شُرب، زبانی بذله گویانه به کار برده است.

بخش دوم محاورات مشکوک و منحول

#### مقدمه

توضیح مختصری در خصوص این محاورات شاید سودمند باشد. در تقسیم آنها به دو دسته ی مشکوک و منحول از سوییل Souilhé پیروی کردهام. او الکیبیادس دوم، کلیتوفون، هیپارخوس، مینوس، رقیبان و تئاگس را جزوِدسته ی اول می شمارد؛ این محاورات همگی در ضمن تترالوژی های تراسولوس [تقسیم

۱. همچنین رک: ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۷۷-۷۳.

۲. جی. سرییل، محاورات مشکوک و محاورات منحول، مقدمهها، متون و ترجمهها، ج ۱۳، بخشهای ۲ و ۱۳، از مجموعههای بوده (۱۹۳۰). او اپینومیس را نیاورده است، زیرا (۱) منتقدان هر روز بیش از پیش به سوی اصیل تلقی کردن آن تمایل پیدا میکنند، (ب) در هر حال بهتر است آن را در کنار قوانین بررسی کنیم. برای مأخذشناسی پیشین، کافی است به همین ویرایش و به لایزگانگ ((1950) 7.8 و 2365 ارجاع دهیم. درباره ی تعریفات که باز هم در ویرایش سوییل میتوان پیدا کرد، چیزی نخواهم گفت. برنت در مجموعه آثار افلاطون، چاپ آکسفورد، همه ی اینها را آورده است. کتابِ مولر ((1957) 8eiträge zur nachplat. Sokratik (Munich 1957)) وقتی به دستم رسید که مشغول غلط گیری این مجلد بودم.

آثار افلاطون به دسته های چهارتایی] آمده اند. دسته ی دوم را، در فهرست او، آکسیوخوس، دمودوکس، اروکسیاس، سیسوفوس، درباره ی عدالت و درباره ی فضیلت تشکیل داده اند. چهار محاوره ی اول از این دسته را، بنا به گزارش دیوگنس لائرتیوس، همه ی صاحب نظرانِ قدیم مطرود می شمردند؛ او از دو محاوره ی اخیر حتی اسم نبرده است؛ این دو، هر چند کوتاه و سست هستند، تا حدود ی در اندرون محاورات میانی جای می گیرند.

اکثر محققان تمام محاوراتِ هر دو دسته را مطرود می شمارند. فریدلندر به شدت از اصالت هیپارخوس و تاگس دفاع می کند، به عنوان محاوراتی که به احتمال خیلی زیاد اثر خامه ی افلاطون هستند؛ او به هر کدام از آنها یک فصل اختصاص می دهد (Pl. II, chh. VIII and IX). درباره ی دیگر محاورات در این جا فقط همین قدر می گویم که هر چند ممکن است آنها اصیل نباشند، این جا فقط همین قدر می گویم که در نفی اصالت آنها مطرح می شوند خواننده را بر آن می دارد که آنها را در زمره ی آثار افلاطون بپذیرد. آبرخی از نقادان فقط تکرارهای موضع یا عبارت پردازی موجود در دیگر محاورات افلاطونی را مطرح می سازند، مو بی آنکه پژوهش بیش تری به عمل آورند آنها را تقلید تلقی می کنند و کنار می گذارند. تعدادی از محاورات واقعاً تکراری هستند (فی المثل، بخش عمده ی درباره ی فضیلت از منون اخذ شده است)، اما اعمال این اصل درباره ی نویسنده ای چون افلاطون که بارها سخنان خودش را در محاورات متعدد تکرار می کند، خطرناک است. آشاید این تکرارها نتیجه ی ضروری استفاده از سبک

۳. این قسمت را پیش از مطالعهی مجددِ افلاطون گروته نوشته بودم؛ او در آنجا (Pl. I, 452) مینویسد: «وقتی اظهارات نقادان جدید را در حمایت از فتوای مجعول بودن آنها مطالعه میکنم، این احساس به من دست می دهد که بهتر است از این فتوی روبرگردانم.»

۴. به عنوان نمونه ای برای نشان دادنِ اینکه حتی تکرار عینی نیز لزومآبه معنی تقلید نیست، رک:
 ص ۱۱۰، یادداشت ۱۸۱ بالا.

گفت وگو، به جای تألیف رساله هایی در موضوعات مشخص، بوده است. به طور کلی، این قطعه های کوتاه عرصه ای بوده اند برای عرضه ی قوه ی ابتکار و حدس در هر دو طرف. فی المثل، ظاهرِ امر این است که کلیتوفون روش سقراطی را محکوم می سازد. در برابر این اعتراض که افلاطون نباید با قهرمان خودش این گونه برخورد کند، طرفد اران اصالتِ محاوره ناقص بودن آن را مطرح کرده اند: افلاطون چون متوجه شد که نمی تواند به انتقادهای خودش پاسخ دهد، به ناچار این محاوره را ناتمام گذاشت، و کتاب اولِ جمهوری را جایگزینِ آن کرد، و کلیتوفون پس از مرگ او منتشر شد. مه برداشتهای دیگری نیز هست که در هنگام بررسی جداگانه ی محاوره مطرح خواهیم کرد.

اگر این محاورات از آنِ افلاطون نباشد، درباره ی انگیزه ی مؤلفان آنها فقط باید به حدس و گمان اکتفا کرد. سوییل (مقدمه، ص ix) میان دو دسته فرق می گذارد: دسته ای که در فهرستهای قدیم آمده است، اگر آنها را افلاطون ننوشته باشد، بی تردید (به عقیده ی او) برخی از اعضای آکادمی آنها را نوشته و به او نسبت داده اند، تا هم احترام خامی نسبت به او کرده باشند، و هم به خودشان ببالند که کتابهای شان با کتابهای افلاطون اشتباه می شوند؛ انگیزه ی جعل دسته ی دیگر که از قرون چهارم تا قرن اول پ.م. ظاهر شده اند، نفع شخصی بوده است. شواهدی در دست هست که کتابخانه های بزرگ هلنیستی بهای گزافی را برای هر اثری که انتساب آن به افلاطون یا دیگر اندیشمندان بزرگ محرز می شد برداخت می کردند. احتمال سومی نیز در این مورد هست که سوییل به آن اشاره برداخت می کردند. احتمال سومی نیز در این مورد هست که سوییل به آن اشاره

۵. گروته و گومپرتس به پیروی از بُک Boeckh. «چنین مینماید که گویی افلاطون ... وقتی ملاحظه میکند که سقراط را تحت فشار تحمل ناپذیری قرار داده است، طرح خودش را کنار میگذارد، و همان موضوع را به گونهای دیگر مطرح میسازد، به همان صورت که اکنون در جمهوری میبینیم» (گروته، 25، PI. III, 25).

ع. برای دیدگاهی دیگر دربارهی پیدایش این محاورات، رک: فیلد، .P. and C. 198f.

نمی کند: تمرین شاگردان مَکاتب سوفسطایی یا سقراطی از روی الگویی افلاطونی؛ این احتمال درخصوص قطعه های کوچکی، چون در عدالت و در فضیلت، بیش تر است. در هر حال این محاورات استمرار متونِ سقراطی به عنوان یک سبک خاص را نشان می دهند، و رساله های در فضیلت و دمودوکس شباهت زیادی به «استدلالهای مضاعف» سوفسطایی دارند. به کار بردن عنوان های واحد از سوی افلاطون و دیگر پیروان سقراط نیز می توانست بر ابهام اصالت بیفزاید. فی المثل آیسخینس کتاب هایی به نام آلکیبیادس و آکسیوخوس نوشته است، و آنتیس تنس نیز اثری به نام منکسنوس داشته است.

و حالا به تک تک این آثار می پردازیم.

# ايينوميس

پیش از این گفتم که، به عقیده ی من، اپینومیس حاصلِ خامه ی افلاطون نیست، و من به توصیفِ کامل این اثر که عمدتاً به ستاره شناسی و ریاضیات مربوط است، نخواهم پرداخت. سخن دیوگنس (ص ۱۰ بالا) نشان می دهد که در

۷. کسانی که بر کتابِ تاران درباره ی اپینومیس دسترسی دارند نیازمند هیچ ارجاع جلوتری نخواهند بود، زیرا او همه ی مآخذ را در متن و در ۱۴ صفحه کتابشناسی آورده است. من فقط به برخی از مآخذ مربوط به بحث طولانیِ اصالت آن اشاره خواهم کرد. دفاع کاملی از اصیل بودن آن در مقدمه ی هاروارد، ۲۸-۲۵ (۱۹۲۸) آمده است. تیلور نیز به صورتی مختصرتر، در .497۴ آن در مقدمه ی هاروارد، ۲۸-۲۸ (۱۹۲۸) آمده است. تیلور نیز به صورتی مختصرتر، در قوانین اش، از آن دفاع کرده (و سپس خلاصه ای از محتوای آن را آورده است) و در قوانین اش، اکننظر او «خلاف دیدگاه مقبول است». مقاله ای از او، «افلاطون و اصالت اپینومیس»، پیشتر در 1929 Proc. Br. Acad. اوید در صالت اپینومیس»، پیشتر در 1929 Proc. Br. Acad. و با شده است. ای. سی. لوید در حالت اینومیس»، پیشتر در 1929 Proc. Br. Acad. اویه به مقاله ای در اینومیس»، پیشتر در اینومیس بیشتر در اینومیش بیشتر در ا

قدیم تمایز آشکاری میان قوانین و اپینومیس وجود داشته است، اولی را حاصل استنساخ فیلیپ اوپوسی و دومی را اثر او تلقی کردهاند، ۱ گرچه طبیعی است که او با مطالعات آکادمی در زمان مرگ افلاطون آشنایی کاملی داشته است و تمام توان خویش را به کار برده است تا چیزی بنویسد که اگر افلاطون زنده بود در توصیف تفصیلی مطالعات شورای شبانه می نوشت (و یا صلاح می دانست که بنویسد). حتی ردر که از طرفداران اصالت محاوره است می نویسد (PPE 413): چنین می نماید که اپینومیس ادامهی قوانین است، اما در عین حال در چار چوب قوانین نمی گنجد، و روشن است که افلاطون در هنگام نوشتن قوانین، طرح آن را نریخته بود.» همچنین ردر قبول دارد که هر چند اپینومیس به مسئلهی موضوع نریخته بود.» همچنین ردر قبول دارد که هر چند اپینومیس به مسئلهی موضوع

مطالعات اعضای شورای شبانه می پردازد، خود مؤلف موضوع دیگری را مطرح می سازد. در واقع اسم شورا در آخرین جمله آمده است، و هدف تصریح شده ی محاوره عبارت است از کشف آن حکمت واقعی ای ـ به صورتی مجزا از تمام هنرهای خاص ـ «که باعث می شود انسان، در فرمان راندن و فرمان بردن، شهروند خوبی باشد» (۹۷۶ط). مؤلف بی درنگ می گوید، این حکمت همان دانشِ عدد است. همان طور که ردر به حق می گوید، «همان اهمیتی بر شناخت داده می شود که پیشتر بر دیالکتیک داده می شد.» این سخن ردر را نمی توانیم درباره ی محاورات متاخرِ افلاطون، از جمله قوانین، بر زبان آوریم، اگرچه تأکید بر روی اندازه در آنها نیز به چشم می خورد. (مقایسه کنید با صص ۱۰۱ و بعد، می می در بالا؛ و تاران 27-32 می در در است.

در ایبنومیس سرانجام به این سخن می رسیم که پنج ـ و نه چهار ـ نوع جسم اولیه و جود دارد، آتش، آب، هوا، خاک و آثیر (در ۹۸۱۰ با این ترتیب آمده است). این سخن به خودی خود، همان طور که امیدوارم نشان داده باشم (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۱۹۳ و بعد و ج ۳ ترجمه ی فارسی، صص ۲۱۳ و بعد)، مانع از آن نیست که بگوییم ایبنومیس آخرین اثر افلاطون است، اما مطالب نامأنوسی به چشم می خورند. هر عنصر، چنانکه در تیمایوس دیدیم، دارای صورت ویژه ای از حیات است. بالاترین نوع حیات از آن خدایان ستاره ای است که از آتش تشکیل یافته اند، اگرچه در ایبنومیس می خوانیم که آتش از ذرات ریز خاک، هوا و هر چیز دیگری ترکیب یافته است (۹۸۱ ط.). خاک در موجودات زنده ی روی زمین به چشم می خورد، ایبنومیس گیاهان را نیز جزو موجودات زنده قلمداد می کند. اما، در تیمایوس ساکنان نواحی واسطه ای، همان طور که انتظار می رود، در جهان طبیعت باقی می مانند، در هوا پرندگان و در آب ماهیان، انتظار می رود، در جهان طبیعت باقی می مانند، در هوا پرندگان و در آب ماهیان، «بعنی بی عقل ترین و پست ترین موجودات» و در ایبنومیس، اثیر هم به عنوان نوعی فلک پنجم ظاهر می شود و به مثابه عنصر پنجم، در حالی که هیچ جایگاه نوعی فلک پنجم ظاهر می شود و به مثابه عنصر پنجم، در حالی که هیچ جایگاه

یا کار خاصی برعهده ی آن نهاده نمی شود. "ساکنان آن با ساکنان هوا در آمیخته و «نسل میانه» ی ارواح نامریی (دایمونها) را تشکیل می دهند، یعنی موجوداتی که به تمام اندیشه های بشر آگاه هستند و در ضمن گذر در میان زمین و آسمان به مثابه واسطه های اطلاعاتی برای خدایانِ همه ی موجودات عمل می کنند (۹۸۴۵-۸۵b)، مانند دایمونهای میهمانی (۲۰۲۵). به علاوه، آنهایی هم که در آب زندگی می کنند نیمه خدا هستند، گاهی به چشم می آیند و گاهی نیز دیده نمی شوند. آنها، براساس یادداشت هاروارد، «البته» حوریان دریایی هستند، اما تفاوت بسیار زیادی با ماهیان پست تیمایوس دارند. به آسانی نمی توان گفت این همه را مؤلف تیمایوس به رشته ی تحریر درآورده است."

-- ۹۲b. قوانین عین همان طبقه بندی را در ۸۲۳b حفظ می کند.

۱۰ دقیقاً صحیح به نظر نمی آید که همآواز با چرنیس (Gnomon 1953, 372) که اپینومیس با این سخنِ کسنوکراتس منافات دارد که افلاطون دوازده وجهی، و بنابراین بیرونی ترین جایگاه، را به عداد. سیمپلیکیوس فقره ی کسنوکراتس را دست کم سه بار به طور دقیق نقل می کند، و در آن جا هیچ اشارهای به دوازده وجهی، یا محلِ αυθηρ در جهان دیده نمی شود. سیمپلیکیوس خودش در آسمان ۲۰٬۱۲۳ اضافه می کند که بنابراین (ωστε) دوازده وجهی نیز به نظر افلاطون شکلِ جسم کیهانی ای بوده است که او αυθηρ نامید؛ و در طبیعت ۱۱۶۵، ۲۰ می نویسد:

τω μεν ουρανω το δωδεκαεδρον αποδεδωκε αχημα.

بى تردىد نظر او صائب بوده است، اما او آن را از زبان كسنوكراتس نقل نمى كند.

11. اپینومیس از ۹۹۰۰ تا ۹۹۱۵ طرح کلی دورهای از مطالعات ریاضی را عرضه میکند که به عنوان مقدمهای برای ستاره شناسی ضرورت دارد. این فقره دشوار، و بلکه مبهم است و کسان زیادی برای روشن ساختن آن کوشش کردهاند. از آنجا که من مشکلاتِ آن را دوباره مطرح نخواهم کرد، اشارهای به مباحث اصلیِ جدید را سودمند می دانم. می توان با مقاله ی توپلیتس نخواهم کرد، اشارهای به مباحث اصلیِ جدید را سودمند می دانم. می توان با مقاله ی توپلیتس Toeplitz ریاضیات در اینومیس» در Studien 1933 آغاز کرد (او اشتانتسل و تیلور را از اسلاف خودش می شمارد)، و سپس به لیسی Lacey در ۱۹۵۵ این که به عقیده ی مقایسه کنید با بوت Booth، همان مجله، ۱۹۵۷) و تفسیر نووتنی (کتابی که به عقیده ی تاران «تفسیر روشن» را عرضه می کند؛ نگاه کنید به بررسی او که پیش از ارجاع دادیم) ---

## آلكيبيادس دوم"

موضوع محاوره این است که نباید در هنگام دعا سهلانگار باشیم، بلکه لازم است در مورد هر چیزی ابتدا خوب تأمل کنیم و سپس آن را از خدا بخواهیم. اگر کسی ابلهانه دست به دعا بردارد، این خطر هست که خواسته اش برآورده شود در حالی که به او زیان تمام خواهد شد. (عین همین مطالبِ اخلاقی در قوانین ۶۸۸b نیز آمده است.) آلکیبیادسِ جاه طلب (سوبه می بر این مخاطره تن می دهد. جالب توجه است که این منش در این جا به مثابهِ تعبیر نیکویی از نادانی یا دیوانگی مطرح می شود (۱۴۰۵، ۱۵۰۵)، در حالی که ارسطو آن را فضیلتی می شمارد که در حد وسط میان غرور نابجا و پستی روح قرار دارد (اخلاق نیکوماخوسی ۱۱۲۳۵۳۴، ۱۱۲۳۵۳ و بعد). موضوع فرعی دیگر این راست که در صورت فقدان شناخت خوب، تمام شناخت های دیگر بی فایده یا زبانبار هستند (۱۴۶۵\_۴۷b).

پیشینیان در اصالت این محاوره تردیدی نداشتند، اما اکنون به دلیل برخی تعابیری که به دورهی پس از افلاطون تعلق دارد آن را غیر اصیل میانگارند (سوییل ۷، لایزگانگ ۲۳۶۶). سوییل آن را تقلیدی از آلکیبیادس اول میداند، و

→ پرداخت. از راهِ اینها میتوان دیدگاههای دِ پلاس، فان دِر وِردن و دیگران را پیگیری کرد. و سرانجام به تفسیر تاران در ۱۹۵۷ در کتابش .Academica, 30ff میرسیم.

1۲. باید اعتراف کنم که در مجلدات مربوط به افلاطون، درخصوص آلکیبیادس اول تاحدودی غفلت شده است. اما این محاوره در مجلد سوم (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی)، به عنوان منبع اطلاعاتی ای برای سقراط، بررسی شده است، و البته محتوای اصلی آن نیز همین است. رک: ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۷۸-۲۷۴ و جاهای دیگر.

تاریخ آن را اواخر قرن چهارم یا قرن سوم برآورد میکند. محقق آلمانی برونکه Brünnecke (مأخذ من در این مورد سوییل ۱۷ است) از برخی «اشارات پنهان» به این نتیجه رسید که آلکیبیادس دوم در دوره ی دشمنی آشکار آتن با مقدونیه تألیف شده است، و مؤلف در هشدارهایی که به آلکیبیادس میدهد شاید اسکندر را مد نظر داشته است. علتِ نامیده نشدن محاوره به اسم مؤلف را میتوان جنجالی بودن بیش از اندازه ی آن رخدادها دانست. جای این سؤال هست که چگونه مؤلف میتوانست اسم خودش را مطرح سازد و در عین حال انتظار داشته باشد که رساله ش به نام افلاطون ثبت شود. با این حال، جعلی بودن این اثر مسلم به نظر میآید.

# كليتوفون

خود کلیتوفون از شخصیتهای تاریخی است، او در منازعات سیاسی ۴۰۵ پ.م از ترامِیس Theramenes که دموکرات معتدلی بود حمایت می کرد. (برای مآخذرک: سوییل ۱۶۵ و بعد.) او در جمهوری نیز به مدت کوتاهی وارد گفت و گو می شود (۳۴۰b)، و کوشش ناموفقی به عمل می آورد تا تراسوماخوس را متقاعد سازد که عدالت با منافع قدرتمندان یکی نیست. کلیتوفون، در این جا، گزارشی را در خصوص مخالفت آشکار با تعالیم سقراطی، به شدت انکار می کند، و نسبت به خود سقراط نیز به دلیل آثار اخلاقی آن تعالیم، ارادت صمیمانهای ابراز می دارد؛ او آن آثار را به صورتی نسبتاً مشروح مورد ارزیابی قرار می دهد. اما، این تعالیم به نظر او ناقص هستند. «هنر عدالت» که سقراط آن را با هنر سیاست برابر می گیرد، چیست؟ وقتی او مردم را تشویق می کند که «مواظب هنر سیاست برابر می گیرد، چیست؟ وقتی او مردم را تشویق می کند که «مواظب

روحشان باشند»، مثل این است که از آنها بخواهد مواظب تنشان باشند، اما دربارهی هنرهای تربیت بدنی و درمان جسمانی هیچ چیز به آنها نیاموزد. او فقط نام عدالت را به کار میبرد، اما دربارهی ماهیت و آثار ۱۳ آن هیچ توضیحی نمی دهد. برخی از مریدان او آن را سودمند می خوانند، عدهای امر ضروری، یا کارآمد، یا درخور، و هر چیز دیگری که بخواهند. اما این توصیفها را دربارهی بسیاری از هنرهای دیگر نیز می توان به کار برد. کار یا نتیجهی ویژهی عدالت حیست؟ یکی از آنها گفت «دوستی و هماهنگی در شهرها»؛ اما پس از چند مورد سؤال و جواب، ميان آنها اختلاف نظر پيش آمد. سپس (كليتوفون می گوید) پرسش را در پیش خود سقراط مطرح کرد، و او گفت: عدالت عبارت است از «زیان رساندن به دشمنان و سود رساندن به دوستان»، ۱۴ اگرچه در طی بحث روشن شد که انسان عادل به هیچ کس زیان نمی رساند. او که بدین صورت درمانده گشته است چارهای جز مراجعه به تراسوماخوس نخواهد داشت، مگر اینکه سقراط بتواند بر او نشان دهد که نه تنها استاد توصیهی اخلاقی است (که کلیتوفون هیچ تردیدی در آن ندارد) بلکه می تواند ومی خواهد به پندپذیرانِ خویش بیاموزد که برای به دست آوردن فضیلت ـ که اکنون هدف آنهاست ـ چه راهی درپیش گیرند.

تأليف كليتوفون به دست افلاطون هنوز هم مورد بحث است. نيرومندترين

۱۳. اِدگون (۴۰۹b). این یک طعنه ی زیبای (افلاطونی؟) است، زیرا بی تردید خود سقراط بود که همیشه می پرسید «فلان چیز چیست، و برای چیست؟»، و اِدگون را مساوی ذات می انگاشت. رک: ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۲۲۴، صص ۲۶۶ وبعد؛ و مقایسه کنید با خارمیدس ۱۶۵۵، اثوتودموس ۲۹۱، اثوتوفرون ۱۳۳۵.

۱۴. مؤلف درباده عدالت (۳۷۴c) این تعریف را به سقراط نسبت می دهد بی آنکه آن را اصلاح بکند. به نظر می آید برخی سوفسطاییان، یا شاگردان آنها، آن را بر سقراط بسته اند. درباره ی این دیدگاه سقراطی که انسان عادل به هیچ کس زیان نمی رساند، رک: جمهوری ۴۳۵de کریتون۴۹c (ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، ص ۲۰۴).

استدلال بر ضد آن، همان است که شاید بیش تر از همه مورد استناد بوده است: اینکه افلاطون هرگز به خودش اجازه نمی داد چنین انتقادی را بر سقراط وارد سازد.۱۵ نکتهی تردیدآمیزتر این است که مؤلف در اینجا سبکی را به سقراط نسبت میدهد که یادآور تصنعات سوفسطایی و نیرنگهای کلامی است. (در این مورد، رک: سوییل ۱۷۷ و بعد.) اما خود افلاطون نیز یکی از تقلیدگران و ریشخندکنندگانِ زبردست است. (در مقام مثال، میتوان از منکسنوس، یا پرودیکوس و هیپیاس در پروتاگوراس یاد کرد.) او گزارش کلیتوفون از پندهای سقراط را عرضه میدارد، نه گزارش خودش را. خود انتقادها نیز به شیوهی تراسوماخوس در جمهوری مطرح نشدهاند، بلکه کلیتوفون ابتدا سقراط را، به عنوان آموزگاری الهام بخش، صمیمانه میستاید و سپس به طرح آنها میپردازد. او نمیخواهد به پیش تراسوماخوس برود. او در حال درماندگی (απορων ۴۱۰۵۸) ابتدا به سوی سقراط آمده است، تا ببیند آیا او حتی حالاً به پرسش او پاسخ میدهد؛ پرسشی که افلاطون میدانست و ما نیز میدانیم که سقراطِ تاریخی هرگز به آن پاسخ نداد: هدف نهایی زندگی، یا خوب برای انسان، چیست؟۱۴ اگر این اثر کوچک از آنِ افلاطون باشد، برخلاف نظر اکثر محققان، حتى تكميل آن نيز ضرورتي ندارد. كليتوفون محاورهاي است مسئلهانگيز، و این مسئله همان است که افلاطون از سقراط به ارث برد و تمام عمر خودش را در راهِ حل آن صرف كرد.

۱۵. تیلور (PMW 12) بسیار مایل است که این اثر را اصیل بداند، اما به مشکل برمیخورد؛ زیرا «به آسانی نمی توان تصور کرد که افلاطون این گونه به نقد یکی از آثارش بپردازد.» بی تردید این حیرت بیش تر از آن مقدار نیست که در انتقاد او از خودش در پارمنیدس بر خواننده دست می دهد.

۱۶. رک: ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۳۰۰ و بعد.

# هيپارخوس

این محاوره از نوع سقراطی، یعنی مختص به جست و جوی تعریف، است؛ موضوع آن منفعت طلبی (عشق به سود، το φιλοκερδες) است، خصیصهای که افلاطون در کتاب نهم جمهوری آن را به پایین ترین طبقه، از حیث روح فردی، و به حکومت الیگارشی، از حیث سازمانهای سیاسی، نسبت داد. تقریباً همهی پژوهشگران (از جمله سوییل) آن را مجعول می دانند، اگرچه فریدلندر ازاصالت آن دفاع كرده است. اين محاوره متضمن ستايش دلربايي است از هيپارخوس مستبد، فرزند پیسس تراتوس، که می گویند مجسمه های نیم تنهی هرمس را در خیابانها بریا داشت؛ بر روی این تندیسها اصول اخلاقیای به نام خود او حک شده بود، از قبیل «به اندیشه های عادلانه مشغول باش» و «دوست را فریب مده». او امیدوار بود که با این اصول در نظر ساکنان قلمرو حکومتاش بر اصول مشهور دلفی پیشی خواهد گرفت. تردیدی نیست که ستایش از او دارای آهنگ طعن آمیزی است، اما به نظر می آید که فریدلندر در صبغهی طعن و استهزا دادن به دیگر قسمتهای محاوره، راه مبالغه را در پیش گرفته است. این محاوره اهمیت زیادی ندارد، و محتوای آن را فریدلندر به طور کامل آورده است (viii .(Pl. II, ch.

## مينوس

این محاوره نیز مانند هیپارخوس با یک سؤال تعریفی ـ «قانون چیست؟» ـ آغاز می شود، و سقراط در هر دو محاوره با شاگردی سخن می گوید که نامش ذکر نشده است. شاگرد در دام سقراط میافتد و میپرسد «منظور تو کدامین قانون است؟»، و سقراط می گوید قوانین از حیث قانون بودن فرقی با یکدیگر ندارند، و من پرسیدم «قانون به طور کلی (το παν) چیست؟». مینوس، همانند محاورات سقراطی، بی آنکه پاسخ رضایت بخشی به دست آید، قطع می شود.۱۷ نتیجهگیری این محاوره همان درسی را مجسم میسازد که در قوانین دیدیم، يعنى اينكه هدف قانون بايد بهبود روح باشد، اما آنها نمي توانند دريابند كه قانونگذار برای دست یافتن به این هدفِ مطلوب چه راهی را باید در پیش گیرد ـ آنگونه که مثلاً برای بهبود تن باید به تغذیه و ورزش توجه کرد. از جمله محتویات محاوره توجیه هوشمندانهای است که از منشهای متناقض منسوب به مینوس در افسانه ها عرضه شده است: ۱۸ او قانونگذاری بزرگ و انسانی خوب بود، اما از سراشتباه بر آتن حمله كرد و اين كار باعث دشمني آشكار آنها با او گردید؛ در نتیجه، شاعران، و به ویژه تراژدیپردازان، درصددِ لکهدار کردن شخصیت او برآمدند، و در اثر سخنان آنها بود که او در سرتاسر یونان به نادانی و خشونت معروف گردید. شوری میگوید به آسانی نمی توان گفت کسی جز افلاطون می توانست چنین اثر تخیلی ای را بیافریند، و مورو نیز مایل بود کل

۱۷. مورو این وضع را دلیلِ نام تمام بودن محاوره تلقی می کند (PCC36). ۱۸. فی المثل رک: مورو، .PCC38۱.

محاوره را معتبر تلقی کند. ۱۹ به عقیده ی او، اشتباه منتقدان در این جاست که تصور می کنند اگر این محاوره اصیل باشد، بایستی اثری اولیه تلقی شود، در حالی که مینوس به قوانین بیش از هر محاوره ی دیگری شباهت دارد و «بی تردید» از آنِ همان دوره است. او احتمال می دهد که مینوس مقدمه ای بوده است که افلاطون بر قوانین نوشته و سپس کنار گذاشته و دو کتاب اول قوانین را به جای آن آورده است؛ برخی از محتویات مینوس در این دو کتاب آمده است.

در مینوس تعدادی نکات افلاطونی به چشم میخورند که برخی از آنها بی تردید به تقلید شباهت دارد تا حاصل خامهی خود افلاطون، از جمله «دانایان به وسیلهی دانش دانا هستند» و نکاتی دیگر.۲۰

## رقیبان

این محاوره گزارشی است از سوی سقراط؛ او صحنه ای را از یکی از مدارس نقل می کند، عنوان محاوره بر دیگر گویندگان دلات می کند، آنها بر سرِ عشق دو تن از پسران با یکدیگر رقابت می کنند. سرآغاز محاوره لوسیس و خارمیدس را به یاد خواننده می آورد، و ۵-۱۳۳۵ به انعکاس (یا کوشش اولیه ای درباره ی؟) تأثیر

۱۹. 9-PCC35-9 برخلاف سوييل و بيش تر اسلاف او. او نظر شوري را در ص ۳۷ نقل مي كند.

۲۰. برای ارزیابی مینوس به عنوان مقالهای که «کسرِشأن بنیانگذار قانون به نظر نمی آید» رک:

H. Cairns in washington & Lee Rev. 1970, 193-222.

Epασται .۲۱. Αντερασται یا Αντερασται. رک: یادداشت نقادانهی برنت. از این رو آن را «عاشقان» نیز مینامند.

زیبایی جوانی بر روی سقراط در خارمیدس ۱۵۵۵۳ و بعد شباهت دارد. مؤلف واقعاً کوشیده است تا اثری ادبی و نمایشی بیافریند، اما حاصلِ خامهی او از این جهت نتوانسته به پای بهترین آثار افلاطون برسد. شاید خود تراسولوس نیز، هر چند آن را در چهارگانههایش آورده است، در اصالت آن تردیدهایی داشته است<sup>۲۲</sup> (دیوگنس لائرتیوس ۹، ۳۷) و سوییل (۱۰-۱۰۷) همین رابر ضد آن عَلَم کرده است. اما، این محاوره عاری از اعتبار نیست، و لازم است توجه بکنیم که سوییل نمی تواند ویژگیهای مابعدِ کلاسیکی ای را در شیوه ی بیان محاوره نشان بدهد. ۲۲ هر منتقدی در اینکه چه چیزی «در شأن افلاطون» هست یا نیست، بر برداشتهای خودش اعتماد می کند.

مؤلف این اثر هر کسی باشد، بهرهای از پردلی داشته است. پرسشی که در چندین صفحه ی اول محاوره مطرح شده است، دست کمی از پرسش «فلسفه چیست؟» ندارد (۱۳۳۵). ۲۲ پاسخِ اول مخاطب این است که فلسفه یعنی علامه بودن، یا شناختن همه ی هنرها. وقتی سقراط می گوید چنین چیزی عملاً مقدور نیست، او تعریف خودش را محدود می کند به «هنرهایی که لازم است انسان شریف آنها را بداند و فقط به هوشمندی نیاز دارند، نه مهارت عملی». پس از آنکه سقراط او را متقاعد می سازد که حتی در دو هنر نیز نمی توان به طور کامل استاد شد، می گوید لازم نیست فیلسوف (او فیلسوف را دقیقاً همان انسان آرمانی

<sup>.</sup> ۲۲. اما درباره ی معنای  $\epsilon \iota \pi \epsilon \rho$  در دیوگنس لائرتیوس، رک: گروته، PL I, 452

۲۳. خود شلایر ماخر، یعنی کسی که آغازگرِسنتِ مجعول خواندن رقیبان بود، در ارزیابیِ سبک آن میگوید (نقل از گروته Pl. 1, 452:

genus dicendi habet purum, castum, elegans, nihil ut inveniri queat quod a Platonis aut Xenophontis elegantia abhorreat.'

۲۴. مرلان بررسیای از محاوره را با در نظر گرفتن این پرسش به عمل آورده است: 'Das Problem der Erasten', Essays ... Boumgardt 1963.

پریکلسی میداند که از فرهنگ عمومی خوبی برخوردار است) در هنر خاصی تخصص و مهارت كسب كند، او فقط بايد بتواند سخن متخصصان را بهتر از انسانهای معمولی دریابد، و خودش نیز تفسیر معقولی به عمل آورد. در این صورت او شبیه پنتاتلوس خواهد بود، کسی که می تواند در هر پنج مسابقه به مقام دوم برسد، اما در هیچ کدام قادر به کسب مقام اول نیست.۲۵ با این حال، آنها توافق می کنند که فلسفه خوب، و بنابراین کارآمد است، اما چه کاری از، فى المثل، دانش پزشكى اى ساخته است كه پايين تر از سطح آگاهى پزشك متخصص باشد؟ مريض در هر حال پزشك را احضار خواهد كردنه فيلسوف را. در اینجا سقراط رشتهی سخن را در دست میگیرد، و با استفاده از تمثیل پرورش حیوانات نشان میدهد که هنر بهتر ساختن انسانها قبل از هر چیزی متکی است بر شناختن خوبان و بدان، و از جمله شناختن خویشتن. او برای این منظور باید فضیلتهای عدالت و سوفروسونه ـ یعنی همان خودشناسی ـ را به دست آورد. هرگونه ادارهی نیکویی، خواه ادارهی شهرها باشد یا خانهها، بر پایهی این دو فضیلت استوار است. بنابراین می توان آنها را فضیلت سیاسی نامید، اما آنها فقط فضيلت سياسي نيستند. درواقع مي توان گفت پادشاه، سياستمدار، خانه دار ، ارباب (بردگان)، سوفرون و انسانِ عادل، همگی یکی هستند، و به یک هنر اشتغال دارند. اگر میگوییم کاری از فیلسوف ساخته است، فقط در این کار است که او باید در مقام دوم نماند، و رتبهی اول را بی هیچ شبههای به دست آورد. اگر کسی وجود علامتهای خاصی را در این اثر بپذیرد (چنانکه امروزه همگان میپذیرند)۲۶ که نشان میدهند آن را افلاطون در دوران خام دستی

۲۵. مسابقات پنتانلون عبارت بودند از: دو، پرش، پرتاب دیسک، پرتاب نیزه، و کشتیگیری.
۲۶. اما گروته بر این عقیده نبوده است. رک: .Pl. I, 452f. او از اعتبار کلیهی متون موجود در نسخهی تراسولوس دفاع کرده است، و مرورِ نقادانهی او بر پژوهشهای جلوتر از خودش در فصل ۵ (به ویژه ۱۱-۲۰۶) هنوز هم واقعاً خواندنی است.

سالهای آغازین فعالیت علمیاش ننوشته است، این پذیرش عاری از تعلل نخواهد بود. پیام این محاوره واقعاً افلاطونی (بیشتر از نوع سقراطی) است، و در توجیه شباهتهای موجود در میان این محاوره و محاورات دیگر، به طرز معقولی می توان که دسته ی اخیر از عقیدهای که در این پیش نویس مقدماتی مطرح هست استفاده کرده و آن را بسط دادهاند. ۲۷ فی المثل، خارمیدس ـ که سوییل (۱۱۰ با یادداشت ۱) رقیبان را تقلیدی از آن می داند ـ موضوعات این محاوره را به صورتي گستردهتر و ژرفتر بررسي ميكند و ميتواند به مثابهِ نقادي آن تلقی شود. برابری «خوب» و «کارآمد» بی تردید از عقاید ویژهی سقراط است (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۶۱ و بعد)، ناممکن بودن شناخت صفاتِ یک چيز پيش از شناختِ ذات آن (١٣٣b) با تفصيل بيش ترى در منون آمده است، و اینکه هیچ کس نمی تواند در بیش از یک هنر مهارت کاملی به دست آورد مبنای جمهوری است، و همچنین روشن میسازد که دانش فلسفی در هیچ یک از پیشههای خاص قرار ندارد (۴۲۸b-c). سوییل (۱۱۰) میگوید افلاطون نمی توانست فلسفه را با عدالت و تدبیر شهرها و خانه ها یکسان بداند.۲۸ این برداشت بسیار شگفتانگیز است، زیرا این سخن همان است که افلاطون درخصوص آرمان فرمانروای فیلسوف بر زبان آورده است؛ به علاوه، او شخصیت واحد سقراط را جامع همهی آنها میدانست. اگر این محاوره از افلاطون باشد، حتى مى توان، بى آنكه به احتمال ناروايي متهم شويم، حدس زد که عنوان و گویندگان آن نشان می دهند که فیلسوف (یعنی، سقراط)، در اوج

۲۷. سوچر Socher در قرن پیش نظریه ی مشابه ی را درباره ی محاوره ی در فغیلت عرضه کرده و آن را طرح مقدماتی منون خوانده است. به نظر من، این برداشت به هیچ وجه پذیرفتنی نیست، مقایسه ی میان اینها فقط بر تفاوت گسترده ی میان آن محاوره و رقیبان تأکید می ورزد.
 ۲۸. هر دو در اندرون هنر واحدِ πολετικη [سیاست] قرار می گیرند، هنری که هم حکومت را دربر می گیرد و هم شهروند نیکو بودن را (پروتاگوراس، ۳۱۹e).

هر چیز دیگری، همان عاشق آرمانی است. ۲۹ سوییل حدس میزند که این کتاب را یکی از اعضای آکادمی، در آن هنگام که این مدرسه از تفکرات نظری محض به سوی زندگی عملی روی آورد، زیر نظر پولمون Polemon تالیف کرده است. اما افلاطون در کدامین دوره به زندگی عملی بی توجه بوده است؟ ۳۰

# تئائس

وقتی دمودوکس از سقراط میخواهد که او را درخصوص آموزش و پرورش پسرش تثاگس راهنمایی کند، سقراط به پرسیدن پرسشهایی از تثاگس درباره ی چیزی که درصددِ آموختنش هست به عمل می آورد. او نیز مانند آلکیبیادس و بسیاری دیگر از جوانان، خواهان قدرتِ سیاسی است ـ البته او اذعان می کند که نمی خواهد مانند مستبدان به زور متوسل شود، بلکه قصد دارد همچون یک رهبر دموکرات عمل بکند. اما برای این منظور سر در پی سیاستمداران موفق نخواهد گذاشت، زیرا سقراط عقیده دارد، یا از دیگران شنیده است، که آنها نمی توانند راز موفقیتشان را حتی بر فرزندان خودشان بازگویند، و این سخن درست به نظر می آید. بهترین راه به عقیده ی او این است که بر دامان خود سقراط چنگ بزند. پدر او این خواسته را از صمیمِ دل تأیید می کند، اما سقراط تعلل

۲۹. رک: ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۷۴، ج ۱۴، صص ۳۱۳ و بعد.

۳۰. امروزه اهمیت زیادی به این محاوره نمی دهند، اما لازم است از ضمیمه ی مختصر روزاموند اسپراگ بر آن در کتابش Plato's Philosopher-King 119-21 یاد کنیم.

<sup>31.</sup> Note G. Krüger, *Der Dialog Theages*, Greifswald 1935, and the edition of G. Amplo, Rome 1957.

می ورزد: بهتر است این جوان به شاگردی یکی از سوفسطاییان درآید، کسانی که آموزگاران حرفهای این گونه موضوعات هستند. خود او نمی تواند بگوید که آیا فلان شاگرد بر اثر آموزشهای او بهتر خواهد شد یا نه. اگر علامت الهی او از پذیرفتن یک شاگرد منع کند، آن را به طور جدی تأیید نکند، تعلیم سقراط قرینِ توفیق نخواهد بود. او نمونههایی را از تأثیر آن علامت در قلمرو آموزش و پرورش و دیگر قلمروها ذکر می کند. اما تثاگس می خواهد تن به این مخاطره بدهد، و سقراط که هشدارهایش را داده است، قبول می کند.

نام تئاگس فرزند دمودورس در دفاعیه ۳۳۳ و جمهوری ۴۹۶b- نیز آمده است، و او در هر مورد دوست یا شاگرد سقراط است. سقراط در جمهوری میگوید فقط بیماری جسمانی او باعث شده است که فلسفه را به نفع سیاست کنار نگذارد.

سوییل (۱۳۷ یادداشت ۵) از دوازده محقق (علاوه بر خودش) اسم میبرد که منکر اصالت نثاگس هستند ـ سلسله جنبانِ این گروه شلایر ماخر است ـ و چهار تن را نیز از گروه طرفداران اصالت آن نام میبرد. ۳۲ اصالت این محاوره در قدیم به هیچ وجه محل مناقشه نبود. استدلال زبانی جدیای نیز نمی توان بر ضد آن اقامه کرد. ۳۳ عبارتهای مشابهی در برخی محاورات دیگر هست که

۳۲. جلد دوم کتاب فریدلندر (اصل آلمانیِ آن) همزمان با ویرایش سوییل منتشر شد، و او را نیز میتوان بر شمار طرفداران اصالت محاوره اضافه کرد، همانطور که تیلور (PMW 12)، ریست ۲۶ (Phoenix 1963, ۱۶)، ریست در زمرهی مخالفان قرار دهیم. ریست در مورد مجعول بودن آن به پاولو Pavlu و سوییل ارجاع می دهد.

۳۳. البته، ریتر آن را در زمره ی محاوراتی قرار می دهد که به عقیده ی وی مجعول بودن آنها از روی Poue Unters, 217 [= آمار زبانی] اثبات می شود (Neue Unters, 217، اما مقایسه کنید با ارجاع سوییل، ۱۳۸ یادداشت ۱، به کتاب او Untersuchungen). درباره ی سخنرانی آغازین که شوری آن را مطرود می خواند، رک: ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۱۴۵، یادداشت ۱. من در آن جا از فرید لندر نقل قول کرده ام، غافل از اینکه دفاع او، از راه گروته (Pl. I, 430)، به →

نظریهی تقلید را تقویت میکند. توصیف روال کار سوفسطاییان (۱۲۸۵) شباهت آشکار به دفاعیه ۱۹e-۲۰۵ دارد، و در اصل همان پروتاگوراس ۳۱۶۲ است؛ این سخن که سیاستمداران نمی توانند فرزندان خودشان را تعلیم بدهند (۱۲۶۵؛ عینِ عبارت این است: «فرزندان آنها در عمل بهتر از فرزندان پینه دوزان به بار نمی آیند») در پروتاگوراس ۳۱۹e-۲۰۵ و منون ۹۳b-۹۴۵ نیز آمده است؛ و علامت الهی نیز را در جاهای متعدد آثار افلاطون و کسنوفون ملاحظه میکنیم، به ویژه در تثابتتوس ۱۵۱۵ که به موضوع پذیرفتنِ شاگردان مربوط است. در مورد اخیر این تفاوت هست که در تثابتتوس میخوانیم اگر دایمونیون هشدار صریحی به سقراط نداده باشد، شاگرد پیشرفت خواهد کرد، اما در تثاگس (۱۲۹e۶) می بینیم حتی اگر منع آشکاری نیز در کار نباشد، نیروی الهی ممکن است از بذل همکاری اجتناب ورزد، و در این صورت تضمینی برای موفقیت شاگرد وجود نخواهد داشت.

بر ضد همین دایمونیون هست که نقادان سنگین ترین حملات شان را متوجه می سازند. سوییل بیش از شش صفحه را به آن اختصاص می دهد؛ حاصل سخنان او این است که سقراط در هنگام نوشته شدن تئاگس، همانند فیثاغورس، به افسانه ها پیوسته و به صورت شخصی جادوگر یا صاحب کرامات درآمده بود. فریدلندر در فصلی که در کتابش (Pl. II, ch. xi) به این محاوره اختصاص دارد. پاسخ محکمی بر این انتقاد داده است، و من تمام گفتنی های خودم را در ج ۱۲ (ترجمه ی فارسی) گفته ام. ۲۳ جایزه ی حدس مبتکرانه را باید به «نقاد آلمانی» داد (سوییل ۱۴۱)، کسی که می گوید تثاگس (به دست کسی غیر از افلاطون) پیش از نگارش تثایت وس تألیف شده است، و افلاطون این محاوره را

<sup>-</sup> ديونوسيوس هاليكارناسوسي باز مي گردد.

۳۴. صص ۷-۱۴۲، و درباره ی دایمونیون و بعد غیر عقلاتی سقراط به طور کلی، صص ۵۳-۱۴۹

برای مقابله با تحریف شخصیت سقراط در آن به رشتهی تحریر درآورده است.

چهار محاورهی بعدی در فهرست دیوگنس از جمله محاوراتی است که «همگان مجعول می دانند»، و امروزه نیز کسی طرفدار اصالت آنها نیست.

## آكسيوخوس

مکان محاوره، به شیوهای که در برخی محاورات افلاطونی میبینیم، به روشنی مشخص شده است. سقراط در حال راهپیمایی به سوی ورزشگاه کونوسارگس، Cynosarges است، و به ایلیسوس رسیده است؛ در این هنگام کلینیاس او را صدا میزند و درخواست میکند سخنانی آرامبخش بر پدر وی آکسیوخوس که مشرف بر مرگ است و از آن می ترسد ـ در حالی که پیش تر اعتنایی به آن نداشت \_ایراد کند. سقراط بازمی گردد و همراه او به خانهی آکسیوخوس می رود و برای تسلای او سخنانی میگوید که آمیزهی ناهمرنگی است از تعالیم افلاطونی و چیزی که به تعلیمات اییکوری شباهت دارد. می گوید: آکسیوخوس طوری سخن میراند که گویی باز هم خواهد بود تا بر سرنوشت خویش تأسف بخورد، اما کسی که مرده است دیگر چیزی احساس نخواهد کرد و اساساً وجودی نخواهد داشت. «تو برای از دست دادن حواس تأسف می خوری، اما در عین حال نگرانِ احساسِ مردن و محروم شدن از لذتها هستی، به گونهای که گویی به سوی زندگیای دیگر خواهی مرد، نه اینکه واقعاً احساس خودت را به کلی از دست بدهی، و همان حالی را بیابی که پیش از مرگ داشتی.» همانطور که تاریخ گذشته ربطی به تو ندارد، حوادث پس از مرگ نیز ربطی به تو نخواهد داشت، زیرا «تو»یی و جود نخواهد داشت تا با آنها درگیر شود (۳۶۵d-۳). سقراط از این جا به بعد، به اظهار مطالبی درباره ی روح می پردازد، یعنی چیزی که پس از تنِ «خاکی و بی عقل» - که خود واقعی انسان نیست - ۲۵ به حال خودش باقی می ماند و در جایگاه ویژه اش اقامت می گزیند. ما روحِ خودمان هستیم، «موجود مرگناپذیری که در زندانی گذرا جای گرفته است»، «در آرزوی خویشاوند خودش آثیر و دلخوشی های آسمانی ای است که در آنجا برای او آماده شده است». ۲۶

البته نمی توان انتظار داشت که روح جاودان به دلیل از دست دادن لذتهای زندگی جسمانی غصه مند شود، اما اشاره به مرگ ناپذیریِ آکسیوخوسِ واقعی در ضمن تأکید بر اینکه او پس از مرگ وجود نخواهد داشت، تناقض ناشیانهای بیش نیست. سقراط پس یادآوری بحثی ازسوی کالیاس درباره ی سختی های این زندگی، حتی به عقیده ی نابودی کامل روی می آورد و آن را به پرودیکوسِ نسوفسطایی نسبت می دهد. ۲۷ او سخن را با یک اسطوره ی آخرت شناختی افلاطونی به پایان می برد (۳۷۱ه ۲۲۱).

صرف نظر از شایستگی فروترِ آکسیوخوس، وجود کلمات فراوانی که در جاهای دیگر دیده میشوند، یا فقط در دورهی هلنیستی ثبت شدهاند، دلیل

۳۵. در آلکیبیادس اول ۱۳۰c و قوانین ۵-۹۵۹a نیز اینگونه آمده است. بی تردید، مرگ به منزله ی جدایی روح از بدن، عقیدهای افلاطونی است. علاوه بر فایدون (به ویژه ۶۴c) و دیگر جاها، مقایسه کنید با گرگیاس ۵۲۴b.

۳۶. درباره ی زندان، مقایسه کنید با فایدون ۶۲۵، کراتولوس ۴۰۰۰. اثوریپیدس ( هلن ۱۰۱۵) می گوید روح مرده «برای همیشه به آثیر می پیوندد». درباره ی این عقیده و دیگر نقل قول های اثوریپیدسی این محاوره، رک: گاتری، G. and G. 263. این همان aetherius sensus در ویرژیل، Aen 6, 747 است.

۳۷. اشاره به اینکه پرودیکوس دانش خودش را به پول میفروخت در مقایسه با طعنِ معتدلانهی کراتولوس ۳۸۴b، حالتی ناشیانه دارد.

نیر ومندی است بر تألیف آن در دورهی مابعدِ افلاطونی. اما اگر این محاوره برای پژوهندگان خود افلاطون اهمیت خاصی ندارد، در عوض برای مورخان دین از ارزش ویژهای برخوردار است. سوییل و دیگران آن را به فیثاغوریان جدید قرن اول ب. م. نسبت خواهند داد، اما چنین نیست که همهی نقل قولهای سوپیل این نظر را تأیید بکنند. او میهمانی جهان آخرت را از جمله سخنان مطلوب آن دوره مى شمارد، اما اين احتمال هم هست كه مؤلف آن را از افلاطون اقتباس كرده باشد. ۳۸ عبارت «چشمههای آب خالص» در ۳۷۱c در بشقابهای طلایی اورفهای در ابیات برگرفته از قطعه شعر متعلق به قرن پنجم یا جلوتر از آن نیز دیده می شود، و همین طور مفهوم ارواح تشنه. ۳۹ مینوس و رادامانتوس، بی تردید، از شخصیتهای دورهی کلاسیک هستند، و در گرگیاس آمدهاند. ارواح خوب در آکسیوخوس از موسیقی و رقص در چمنزارهای سرسبز لذت میبرند و مراسم مقدسی اجرا می کنند. تمام این کارها را در همسرایی ای در غوکان آریستوفانس مشاهده میکنیم، این کارها در آنجا ویژهی اهل سلوک است. (مقایسه کنید با آکسیوخوس ۳۷۱d.) چمنزارها را در آثار افلاطون ( جمهوری ۶۱۴e) و بر بشقاب اورفهای نیز می بینیم. ۴۰ سرنوشتِ ضروریِ گنهکارانِ مشهور هومر را در ۳۷۱e می بینیم، و توصیف آب و هوای آن دنیا به توصیف صحرای الوسی هومر شباهت دارد. سوييل به هيچ يک از اين منابع کلاسيکي اشاره نميکند. اسطورهی اکسیوخوس تقریباً به طور کامل از افلاطون و منابع هومری و به ویژه

۳۸. آکسیوخوس ۳۷۱d، سوییل ۱۳۵. مقایسه کنید با جمهوری ۳۶۳. در هر دو محاوره از کلمهی συμποσια استفاده شده است.

۳۹. سخنی از «گرمای سوزان» جمهوری ۶۲۱a به میان نیاوردم، دربارهی بشقاب طلایی رک: گاتری، 32-771 OGR.

۰ ۴. درباره ی افلاطون و متون اورفهای رک: ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۲۲۰ و بعد، و منابعی که در آنجا آمده است.

اورفهای افلاطون برگرفته شده است. در اینکه عقاید اورفههای و همانندهای آنها در دورهی هلنیستی رایج بوده است تردیدی و جود دارد، اما این عقاید پیش از آن نیز و جود داشته اند.

و سخنِ آخر اینکه هرودوت (۳۳ ۴) می گوید «پیشکشهای مقدسی» که در حصیر پیچیده شده بود، از سوی هو پربوری های اسرار آمیز به دلوس آمد. او درباره ی چیستی آنها هیچ نمی گوید، اما براساس آکسیوخوس ۳۷۱۵، این هدایا لوحه های برنزی ای بوده است که سرنوشت ارواح در دوره ی پس از مرگ را بر روی آن حک کرده بودند. این اشتیاق در خواننده پبدا می شود که منبع این اطلاعات را، اگر درواقع حاصل تخیل مؤلف نبوده باشد، پیدا کند.

## اروكسياس

توجهی که بر عناصر ادبی و نمایشی بذل شده است این محاوره را به صورتِ اثر کوچک خواندنی ای درآورده است، اگرچه برخی تعابیر بی لطافت و جملات ناشیانه نیز در آن به چشم می خورد. گفت وگو را سقراط نقل می کند، و موضوع آن در طی مقدمه ای ـ که کاملاً سیاق افلاطونی دارد ـ مطرح می شود که اراسیستراتوس Erasistratus در ضمن آن احساسات خودش را درباره ی وضعیت و مقاصد اهالی سیراکوس، و شخصیت یکی از فرستادگان آنها به آتن، بیان می کند. بحث اصلی مربوط است به ماهیت و هدف ثروت. این محاوره از چندین جهت به منون شباهت دارد: امکان ندارد پیش از شناختن چیستی یک چیز بر سودمند بودن یا نبودنِ آن علم پیدا کنیم، برابر دانستن «خوب» با چیز بر سودمند بودن یا نبودنِ آن علم پیدا کنیم، برابر دانستن «خوب» با چیز بر سودمند بودن یا نبودنِ آن علم پیدا کنیم، برابر دانستن «خوب» با چیز بر سودمند بودن یا نبودنِ آن علم پیدا کنیم، برابر دانستن «خوب» با

به كار بردن آن را بداند. اما سقراط با مخالفت قابل ملاحظهای درخصوص این استدلال ویژهاش روبه رو می شود که بنابراین، ثروت تا آن اندازه که کارآمد است، همان دانش یا حکمت است. در این ضمن نکات متعددی مطرح می شود. آنچه شهادت یک شخص را معتبر میسازد سخن او نیست بلکه شهرت او برای فضیلت یا بزرگی است، و نمونهی این مدعا پرودیکوس است: او عین همان سخنانی را می گوید که کریتیاس «نیکوکار» بر زبان آورد، اما هیچ کس گفتهی او را قبول نمی کند، چرا که او را «سوفسطایی و نیرنگ بازی» بیش نمی دانند (باز هم خام دستیای که در شأن افلاطون نیست). درس مقدماتیای که سقراط دربارهی جنس و فصل بر اثوتوفرون عرضه کرده بود ( اثوتوفرون ۱۱e و بعد) در ۴۰۱b-c تکرار شده است: هر پولی سودمند است، اما هر سودمندی پول نیست، همان طور که هر انسانی حیوان است، اما عکس این قضیه صحیح نیست. ۴۰۵a پیشرفت تازهای است دربارهی فرق میان اسباب ـ یا امور ضروری ـ و علت غایی، نسبت به فایدون و تیمایوس. چنین نیست که هر آنچه باید پیش از تحقق x و جود داشته باشد سببی برای x شمرده شود. در آن صورت باید تصدیق کنیم که چون تقدم نادانی بر کسب دانش ضرورت دارد، پس نادانی سبب کسب دانش است.

در این جانیز در بیان کسانی که آموزههای ویژه ی هلنیستی این محاورات را مشخص می سازند، مبالغههایی را مشاهده می کنیم. سوییل (۸۶) حتی مدعی می شود که اصلِ «فقط دانا توانگر است» (۲۷۹۵ ت می موسود که اصلِ «فقط دانا توانگر است» (۲۷۹۵ تر من ایرانی در شمن نیایش به درگاه «دقیقاً رواقی» است، اگر چه سقراط در فایدروس ۲۷۹۵ در ضمن نیایش به درگاه خدا می گوید «توانگریِ دانایان را بر من ارزانی دار» (πλουσιονδε می کند، و به عنوان گواه (بی آنکه نقل قول کند) به همان نیایش اشاره می کند، آن جا که سقراط می گوید: «فقط آن مقدار زر بر من بده که انسانی معتدل (سوفرون) توانِ تحمل می گوید: «فقط آن مقدار زر بر من بده که انسانی معتدل (سوفرون) توانِ تحمل

آن را دارد». استنتاج پایانی اروکسیاس ـ اینکه ثروتمندترین کسان بی چارهتر از همه همه همتند زیرا بیش تر از همه کس کاستی های مادی دارند ـ سوییل را به یاد این سخن دیوگنسِ کلبی می اندازد که هر چه نیاز انسان کم تر باشد به همان اندازه به خدایان نزدیک تر است. بی تردید هیچ چیز را نمی توان بیش تر از این سخن دارای صبغه ی اصیلِ سقراطی و افلاطونی دانست که لازم است تمایلات جسمانی خود را تا آن اندازه که برای انسان مقدور هست کاهش دهیم تا راه را بر روی روح الهی و جاودانی باز بگذاریم. این سخن مبنای مخالفت با آرمان کالیکلس در گرگهس است، او می گفت «هر کسی تمایلات خویش را هر اندازه که ممکن است افزایش دهد و اسباب ارضای آنها را به دست آورد». کلبیان نیز ییر وان سقراط بودند.

### دمودوكس و سيسوفوس

این دو تمرینِ سوفسطایی در ناسازه گویی را میتوان تحت یک عنوان بررسی کرد. محاوه ی اول (که نام سقراط در آن نیامده است) چهار موضوعِ مستقل دارد: (۱) فایده ی تبادل افکار چیست؟ آیا میتوان کسی را فقط پس از شنیدن سخنان شاکی محکوم کرد؟ (پاسخ: آری.) (۲) اگر A نتواند B را متقاعد کند که به او پول قرض دهد، کدام یک از آن دو مقصر هستند؟ (پاسخ: A.) (۳) به چه کسی باید اعتماد کرد، بیگانه یا خویشاوندان و آشنایان؟ (پاسخ: چون هر جماعتی را درنظر بگیرید، اعم از اینکه شایان اعتماد باشند یا نه، نسبت به عدهای بیگانهاند و نسبت به عدهای در اینجا و نسبت به عدهای در اینجا بی تأثیر است.) سیسوفوس به طور کلی به موضوع تبادل افکار اختصاص یافته بی تأثیر است.) سیسوفوس به طور کلی به موضوع تبادل افکار اختصاص یافته

است.

هر دو محاوره در مرتبهای هستند که خواننده را به یاد «استدلالهای مضاعف» میاندازد، و قیاسهای دو حدی «یا ـ یا»یِ سوفسطایی را به نمایش میگذارند که سقراط با همانندهای آنها در اثوتوفرون مقابله میکند (در حالی که همین قیاسهای دو حدی در سیسوفوس از زبان خود سقراط نقل میشوند). سؤالِ «آیا انسان چیزی را که میداند جست و جو میکند یا چیزی را که نمیداند؟» ( سیسوفوس، ۳۸۸b) عمدتاً معارضهی منون در منون ام ۸۰d را به خاطر میآورد، اما در اثوتوفرون ۲۳۵۵ نیز به چشم میخورد. مغالطهی خوشایند دیگری را که در سیسوفوس ۴۹۰۵ میبینیم. انسان دربارهی آینده به تبادل افکار، یا مشورت، می پردازد. اما آینده هنوز وجود ندارد، بنابراین آنچه در آینده هست در حالِ حاضر واقعیت یا ویژگی ( فوسیس )ای ندارد. از این رو تبادل افکار بیمورد است، زیرا دربارهی چیزی که وجود ندارد، نه راست میتوان گفت و نه دروغ.

اگرچه برخی محققان<sup>۴۱</sup> در این تمرینها نشانههایی از مکتب رواقی یا آکادمی جدید را مشاهده میکنند، به راحتی میتوان گفت که آنها پیش از پایان قرن چهارم به رشته ی نگارش درآمدهاند.

۴۱. رک: سوییل ۶۴، و برای معیارهای زبانی به ۴۱، ۵-۶۴. خود سوییل مایل است هر دو محاوره را در قرن چهارم جای دهد.

## در عدالت و در فضیلت

این دو محاوره شایسته ی طرح و بحث نیستند. مسخره است که آن همه متون یونانی از بین رفتهاند، اما این دو سیاه مشق سطحی دانش آموزی در طول قرنها به گونه ای دوام آورده است. در عدالت تمرین مختصر و بی فایده ای در تعریف سقراطی است. در فضیلت سؤال آشنای ۲۶ آموختنی بودن فضیلت (یا هر معادل دیگری که برای واژه ی آرته بیاوریم) را مطرح می سازد، اما بهترین کاری که از دست مؤلف برمی آید این است که رونوشت تقریباً کلمه به کلمه ی چند فقره از منون را بیاورد، در حالی که از اشاره به مطالب فلسفی ژرف تری که افلاطون از راه این پرسش به آنها وارد شد، امتناع می ورزد، و نیز هیچ اثری از توصیف استادانه ی شخصیت گویندگان و مواجهه های نمایشی آنها از سوی افلاطون، در این جا دیده نمی شود.

۴۲. رک: ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، فصل ۴؛ در آنجا مطالبی را درخصوص پشترانه ی اجتماعی این پرسش آورده ام. برای شواهد بیش تری درخصوص اینکه این مسئله در قرنهای پنجم و چهارم برای همگان آشنا بوده است، رک: سوییل (ص ۲۴)؛ اما صرف نظر از در فضیلت، تنها منون و فصل ششم «استدلالهای مضاحف» باقی مانده است. خلاصه ی بررسی این مسئله در منبع اخیر را در ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۲۸۸-۹۱ آورده ام.

# بخش سوم

### نامرها

۱. برای آشنایی کلی، از جمله کسب اطلاعاتی درباره ی مباحث مربوط به اصالت نامه ها، کافی است که در این جا به مورو (1962) Translation with Crit. Essays and Notes ارجاع در این جا به مورو (1962) ۲۷۱ و بعد گلچینی از منابع را آورده است. با این حال به ویرایش دوم نامه ها از سری پاسکوالی Pasquali در ۱۹۶۷ و ویرایش آلمانی نامه ها توسط وِ. نیومان نامه ها از سری پاسکوالی آلمه این استاینر J. Kerschensteiner و میرایش آلمانی نامه ها را در فصل سیزدهم جلد اول کتابش، افلاطون، آورده است. در سالهای اخیرتر، در میهمانی واندوورس (1972) Fondation Hardt, Entretiens vol, xviii, 1972) سالهای اخیرتر، در میهمانی واندوورس (1972) کالی بر جعلی بودن همه ی آنها برهان اقامه کرد، جی. دی. آلدرز گفت نامه های هفتم و گالی بر جعلی بودن همه ی آنها برهان اقامه کرد، جی. دی. آلدرز گفت نامه های هفتم و هشتم اصیل هستند، و بقیه رایا خود افلاطون نوشته است و یا یکی از معاصران او و یا کسی که فاصله ی زمانی زیادی با او نداشته است.

### كليات

مجموعه ای از سیزده نامه برای مخاطبهای گوناگون را دراختیار داریم که تراسولوس آنها را در نهمین دسته ی چهار تایی مجموعه آثار افلاطون گنجانیده است. اصالت آنها بحثهای بی پایانی را برانگیخته است، از یک طرف آنها را در قرن نوزدهم عمدتاً مشکوک می دانستند (قرنی که برخی از بهترین محاورات افلاطون را نیز از او گرفت؛ رک: ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۷۶)، و از سوی دیگر در دورههای اخیر گرایش نقادنه ی اصیل تر و گزینشی تری را درباره ی آنها می بینیم. شوری در افلاطون چه گفت (۱۹۳۳، ص ۴۱) می نویسد: قبول یا رد برخی از آنها، آن مقدار که از ظاهر امر ممکن است برآید، اهمیت تاریخی ندارد،

۲. برای تراسولوس رک: ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۷۴، یادداشت ۲. اینکه همان نامهها به دست ما رسیده است، از اینجا تأیید می شود که فهرست او اسامی دریافت کنندگان و شماره ی هر کدام را آورده است. آریستوفانس، کتابدارِ اسکندریه، فهرستِ «نامهها» را در سهگانه ی فایدون و کریتون می آورد، اما جزیبات آن در مأخذ ما دیوگنس لاثرتیوس، ۳، ۲-۶۱) نیامده است. اگر (چنانکه بی تردید احتمال می رود) آنها همان نامههای تراسولوس باشند، در این صورت فهرست این مجموعه به قرن سوم یا اوایل قرن دوم پ.م. باز خواهد گشت. ارسطو به آنها اشاره نکرده است.

زیرا دو تا از مهمترین آنها، یعنی نامههای هفتم و هشتم، را اگر هم خود افلاطون ننوشته باشد، یکی از پیروان او یک یا دو نسل پس از مرگ وی نوشته است؛ و نویسنده حقایق (مربوط به زندگی افلاطون و مداخله در سیاست سیراکوسی) را به خوبی می دانسته و آن قدر با آثار متأخر افلاطون مأنوس بوده است که به خوبی توانسته است از سبک آنها تقلید کند. تخیلی ها این نظر را خواهند پذیرفت، اما اگر حق همین باشد، به نظر نمی آید فایدهی زیادی در صرف وقت برای پیدا کردن این چهرهی تاریک وجود داشته باشد. اینکه این مدرکهای شخصی پرتو غیر منتظره، و حتی گاهی پریشان کننده، بر شخصیت افلاطون مى افكنند، آنگاه طبيعى به نظر مى آيد كه به خاطر آوريم كه افلاطون، در محاورات، به استثنای دو اشارهی تاریخی بسیار کوچک ( دفاعیه ۳۸b و فایدون ۵۹b)، هیچ سخنی دربارهی خودش نگفته است، فیلد می گوید (۵۹b P. دلیل اصلی برای مشکوک بودن کل این مجموعه، و همین طور همهی نامههای یونانی، سنتِ رایج جعل نامه برای فروختن به کتابخانههای بزرگ در دورهی اسکندرانی است. به عقیدهی وی «نوعی کنجکاوی روانشناختی» موجب می شود کسانی که می گویند آنها \_ اگرچه به دست کسی غیر از افلاطون \_ بایستی در زمانی نزدیک به خود افلاطون نوشته شده باشند «ایمانشان را درخصوص جعلی بودن نامه ها حفظ می کنند، در حالی که خودشان از مبانی اصلى آن ايمان اعراض كردهاند».

تعدادی از نامه ها (به ویژه نامه ی اول) بی تردید مجعول هستند، و برخی دیگر، خواه مجعول باشند یا نه، مطلب مهمی درباره ی افلاطون ندارند. هفت مورد از آنها (نامه های ۱ تا ۴،۷،۷، ۱۳) به سختی هایی که افلاطون در سیراکوس

<sup>.</sup> T Shorey, WPS 1933, 41. Cf. Finley, Aspects of Antiquity (Polican ed.) 80:  $\mathbb{Z}$  اگر خود افلاطون آنها [یعنی نامه های ۷ و ۸] را ننوشته باشد، باید بگوییم آنها مدت کمی پس از مرگ وی: توسط یکی از شاگردان افلاطون، یحتمل اسپیوسیوس، به رشته ی تحریر درآمدهاند.»

کشیده است و به روابط او با دیونوسیوس و دیون مربوط می شود و بیشتر به امور تاریخی میپردازد تا مسایل فلسفی. آن مقدار که برای مقدمهی زندگی نامهی افلاطون ضرورت داشت، قسمتهای عمدی آنها را در ج ۱۳ ترجمهی فارسی، فصل ۲ آوردهام. اما نامهی دوم بر رابطهی میان محاورات و سقراط نیز پرتو میافکند؛ و نامهی هفتم شامل فقرهی طولانی، دشوار و بسیار جالبی دربارهی موضوع و ماهیت فلسفه است. درباره نامهی دوم در ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۱۵ و بعد، سخن گفتهام و بخش فلسفی نامهی هفتم را باید در اینجا بررسی کنیم. در مورد نامهی پنجم نکتهی تاریخی کوچکی وجود دارد. افلاطون در این نامه توصیههایی را به پردیکاس Perdicas، پادشاه مقدونیه، درخصوص ائوفرایوس Euphraeus، مورخی که یحتمل در قرن دوم پ.م. میزیست، می گوید اسپیوسیپوس به فرستادن اثوفرایوس اشاره کرده و گفته است در اوضاع و احوال آن زمان، موفقیت فیلیپ در به دست آوردن تخت شاهی پس از مرگ پردیکاس، نتیجهی ارشادات اثوفرایوس بود. افلاطون نامهی هشتم الله را به هرمیاس، حکمرانِ آتارنیوس در شمال غربی آسیای صغیر، و اراستوس و کوریسکوس، دو تن از اعضای آکادمی که او به دربارش دعوت کرده است، مىنويسد. به نظر افلاطون اين همراهي باعث خواهد شد كه همكاران او بهتر

۴. اما شاید لازم باشد این نکته را نیز بیفزاییم که گوینده در آتنایوس ـ که داستان را نقل میکند (۵۰۶۰-۱ میداند.» اگر آن درست باشد، تاریخ چرخش مسخره آمیزی انجام داده است. (رک: صص صص ۱۴۱ و بعد پایین.)

در ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ۲۳ و ۶۲ مورد اشاره قرار گرفته است. (نامِ پادشاه را هِرمْیاس Ετμιας و هِرمِیاس Ετμιας ـ هر دو ـ ضبط کردهاند.) سوگند پایان نامه که خود افلاطون نیز می گوید لاژم نیست آن را بسیار جدی بگیرند، یعنی «راهنمای الهی»، ظاهراً همان روح جهانیِ تیمایوس و پدرِ او دمیورگ است. (رک: مورو، همانجا، و مقاله ی ردر که او ارجاع می دهد.) برخی از آباه اولیه آن را به شیوهای مسیحی تفسیر کردهاند، اما الحاقِ مسیحی فرض کردنِ آن ـ کاری که بعضی کردهاند ـ خلاف حقیقت است. (رک: لایزگانگ RE 2530.)

شوند، زیرا آنها «آموزه» شریفِ صورت ها» را آموخته اند، اما درخصوص دفاع از خودشان در میان انسان های تبه کار دنیا تجربه ای کسب نکرده اند. در این جا کسی سخن می راند که در دوره ی پختگی اواخرِ اندیشه اش خود را مجاز می داند در برابر عقیده ای عَلَمِ مخالفت بیفرازد که می گوید انسان می تواند با شناخت صورت های الهی دایره و خط راست به پیشباز زندگی زمینی برود، در حالی که از شعور متعارف عملی، و مهارتِ ساختن یک خانه یا حتی فراستِ پیدا کردنِ راهِ خانه ی خودش بی بهر است ( فیلوس ط-۶۲۹). این نامه پرتو خوبی بر روابط شخصی همه ی افراد ذیر بط می اندزد، اما از حیث رابطه ی آن با دوران میانسالی ارسطو نیز حایز اهمیت است، کسی بعدها که ـ همراهِ کسنوکراتس ـ به گروهی که در پیرامون هرمیاس بودند، ملحق شد.

یادداشت آماری. برای محضِ سرگرمی، فهرستهای مربوط به ردیا قبول تک تک نامهها، و از جمله آرای تمام کسانی را بر من معلوم گشته است، در این جا گرد آوردهام. علاوه بر آن، ۲۴ تن هستند که منکر اصالت همهی آنها هستند، و ۸ تن نیز همه را قبول دارند. عدهای دیگر همهی آنها، به استثنای نامهی اول، اصیل میدانند. من این افراد را، و نیز کسانی را تعلیق حکم کردهاند، به شمار نیاوردهام. (رقم «لاادریّون»، و نیز بی اهمیت بودنِ برخی نامهها، به توجیهِ اختصار نسبی برخی فهرستها کمک میکند.) اسم اشخاص را به عنوان کمکی برای احتمالِ اصالت نیاوردهام. این فهرستها ناقص هستند، و اطلاعات زمانشناختی عرضه نمیکنند، فی المثل، اکثر منکران کل آنها به قرون گذشته تعلق دارند. با این حال، شاید بتوان گفت آنها بخش اعظمی از آراء مأخوزه در این حوزه را نشان می دهند. این فهرستها فقط نشان می دهند که تألیف نامهها تا چه اندازه مورد بحث بوده و هست، و معلوم می دارند که ارزیابیهای ذهنی نقش قابل ملاحظهای را در آن ایفا کرده است.

| نامه | موافق | مخالف |
|------|-------|-------|
| I    | ۶.    | **    |
| п    | ٨     | **    |
| ш    | 14    | ٨     |
| IV   | 4     | 9     |
| v    | ۶     | ١٣    |
| VI   | 14    | ۵     |
| VII  | 25    | 14    |
| VIII | **    | ٣     |
| IX   | ۶     | ٨     |
| x    | ٨     | ٨     |
| XI   | 11    | ١٢    |
| XII  | ۵     | 18    |
| XIII | 14    | ١٥    |

مورو ( نامه ها (ص ۱۴) می گوید «حتی نامه ی اول نیز طرفدارانی در میان نقادان اخیر دارد».
 متأسفانه نتوانستم اثری از این کسان به دست آورم.

## بخش فلسفي

#### نامىي ھفتمى

٧. ریتر، در عین حال که بقیهی نامه را حاصل خامهی افلاطون می داند، معتقد است که این قسمت را کس دیگری نوشته و بر نامه افزوده است (Neue Unters, 423, Cf. 404). اشتانتسل (Kl. Schr. 85) در برابر او از فلونتس، Werdezeit 113 ، و ويلاموويتس .Pl. II, 281ff اسم مى برد. اى. هوفمان اين قسمت را سند واقعى اصالت نامه تلقى كرد، زيرا معتقد بود كه هيچ کس دیگری، جز خود افلاطون، نمی توانست آن را بنویسد. به عقیدهی اشتانتسل این قسمت از نامه «یگانه جایی است که او به زبانش خودش دربارهی فلسفه سخن میگوید». (رک: اشتانتسل، پیشین، ۶۸ با یادداشت ۱.) بررسی های مبتنی بر اطلاعات رایانه ای موجب شد که لوینسون، مورتون، و وینسپیر در مقالهی «نامهی هفتم افلاطون»، Mind 1968، اصالت آن را انكار كنند، اما در این خصوص نگاه كنید به توضیحات تی. ام. رابینسون در ۱967, 49f. CI. Notes and . رابینسون (به طرز بسیار شگفتانگیزی) از «روایتِ بسیار ناشیانهی نظریهی مُثُل، سخن گفته است. او بی تردید نتوانسته است کوشش های بسیار استادانهای را که اشتانتسل به ناچار برای توضیح آن به کار میگیرد ملاحظه کند. در مورد کل نامه، شایسته است به این نکته توجه کنیم که رابینسون به پژوهندهی هوشمند سبک شناسی رایانهای ـ در (p.96) 8-1967 Univ. of Toronto Qu. fer مىنويسد «تا هنگامى كه استدلال هايى بسيار نيرومندتر از استدلالهای پروفسور ایدلشتاین متأخر در کتاب اخیرش، نامهی هفتم را از اصالت برمى اندازند، اكثر محققان حق خواهند داشت كه متقاعد نشوند.» همچنين مقايسه كنيد با دبليو. سي. ويک W. C. Wake, Roy, Statist. Soc. (ser. A) 1957, 343 و يي. دين P. Deane («مطالعات سبک شناختی، نامهی هفتم را طرد نمی کند»)، 1973 Mind؛ و نیز با -

حکمتِ زیادی درنامه هست، اما این حکمت از آنِ فیلسوف است، نه متعلق به مردِ دنیا.

اف.ام. كورنفورد

افلاطون این نامه را به دوستان و خویشاوندان دیون، پس از کشته شدن او، در پاسخ ـ چنانکه خود نامه می گوید ـ به درخواست همکاری آنها نوشته است؛ اما روشن است که نامه مضمونی کلی دارد، و برای مخاطبان زیادی نوشته شده است، و شاید آنیان را نیز به اندازهی مردم سیراکوس مخاطب قرار داده است. واقعیت این است که او از این فرصت استفاده می کند تا دفاع کلیای را از معتقدات سیاسیاش به عمل آورد، معتقداتی که از رخدادهای زندگانی خود او و از فرایند تکاملی فلسفه ش برخاسته اند. (رک: ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۴۲ می نمی دهد، اما می گوید پاسخاش را فقط در اندرون این چارچوبِ بزرگ تر میتوان دریافت. او در طی نقل حوادث سیراکوس فرصت پیدا می کند تا انتقادهای آشکاری از دیونوسیوس دوم به عمل آورد؛ کسی که از استعداد فلسفی انتقادهای آشکاری از دیونوسیوس دوم به عمل آورد؛ کسی که از استعداد فلسفی بی بهره نبود و می خواست توجه افلاطون را به خودش جلب کند، اما شخصیت خودسر، مستبد و لذت گرای او باعث شد که مطالعات اش زودگذر و بی ثمر

بررسی ایداشتاین از سوی سالمسِن در Gnomon 1969. چیزی که در سرتاسر متونِ مربوط به نامه ها موجب سردرگمی خواننده می شود این است عده ای از محققان برخی از فقرات را به گونه ای اثر مسلم «خامهی استاد» می دانند، در حالی که همان فقرات در نظر گروهی دیگر بسیار سطحی، یاوه، و کاملاً دونِ شأنِ افلاطون هستند. من، در ادامهی همین روند، درخصوص قسمتی که در دست بررسی داریم طرفدار دستهی اول هستم: کسی جز افلاطون نمی توانست این گونه بنویسد و یا نمی نوشت؛ و این بخش فقط کوشش خود افلاطون برای گنجانیندن لُبٌ فلسفهی متأخرش در چندین صفحه را نشان می دهد.

باشند. وقتی افلاطون سعی کرد او را به کوششهای بیش تری وادار کند (بر پایهی آنچه در نامه آمده است) با این پاسخ وی روبهرو شد که مهم ترین نکته ها را پیش از راه گوش سپردن به دیگران یاد گرفته است. وحالا به گوش افلاطون رسیده است که دیونوسیوس کتابی تألیف کرده و نتایج نشست واحدی را که آن دو داشته اند (۳۴۵۵) به نام خودش منتشر ساخته است. افلاطون که از این کار خشمگین و ناخرسند است، انتقاد مشهورش را (که در آغاز ج ۱۳ ترجمهی فارسی نقل شده است) نسبت به هر کسی که مدعی تالیف «اندیشههای جدی او» است بیان میکند. «چیزهایی را که او جدی میگیرد» نمی توان به رشته ی تحریر درآورد، و اگر چنین کاری ممکن بود خود او بایستی بر آن اقدام میکرد و نه کسی دیگر.

او در ادامه ی سخن می گوید (۳۴۲۵): «بهتر است در این مورد با تفصیل بیش تری سخن بگویم، تا شاید بدین وسیله منظورم را روشن تر گردانم.» فقرهای که ما، به عنوان پژوهندگانِ فلسفه، باید توجه بیش تری به آن داشته باشیم، با این جمله آغاز می شود. دیون در ۳۵۳ چشم از جهان فرو بست، <sup>۸</sup> و افلاطون در ۳۴۷. او در ۳۵۳ حدود هفتاد و پنج سال داشت، به طوری که این قسمت، اگر اصیل باشد، آخرین وصیتنامه ی فلسفی اوست، در ضمن اینکه یگانه وصیتنامه ی فلسفی باقی مانده به نام خود وی نیز هست. غالباً آن را «گریز فلسفی» می خوانند، اما من سعی کرده ام به اختصار نشان بدهم افلاطون چگونه آن را بخش اساسی ای از مجموعه ای قرار می دهد که به دقت تنظیم شده است. اگر این قسمت را به مثابه پاسخی به درخواستِ راهنمایی مستقیم در یک بحران اگر این قسمت را به مثابه پاسخی به درخواستِ راهنمایی مستقیم در یک بحران سیاسی لحاظ کنیم ممکن است به طرز خنده آوری بی تناسب به نظر آید، اما

۸. «تاریخ [هاروارد] برای مرگ دیون (۳۵۴) اصلاحی است نسبت به تاریخ من (۳۵۴)» (ال. ای.
 پُست L. A. Post در 1930, 115).

افلاطون از همان آغاز روشن ساخته است که مقاصدی بسیار فراتر از آنها را درنظر دارد. این نامه چیزی نیست جز دفاعیهی مختصری از کل زندگی و اندیشهی افلاطون.

مسئلهای که مطرح می شود صبغه ی معرفت شناختی دارد. شناخت واقعیت های عینی چگونه ممکن است، و پیش شرطهای ضروری آن کدام اند؟ به تعبیر دیگر می توان آن را سخنی درباره ی نقش نسبی شهود و اندیشه ی بحثی یا روشمند در فلسفه ی افلاطون نامید. مفسران گاهی بر پایه ی تمایلاتی که خودشان دارند، روابط میان آنها را بد تفسیر می کنند، و به ترین شرح جدیدی که من از آنها سراغ دارم از آنِ ریچارد رابینسون است. امیدوارم این حقیقت را که نمی توانم چیزی بر گفته ی او بیفزایم، بتوان جوازی برای نقل آن تلقی کرد (65).

امروزه ممکن است نقطه ی مقابل روندِ مرتب و نظام مند را شهود بنامند. در زمان ما معمولاً کسی را که با تأنی و با برنامه ریزی دقیق به هدف نزدیک می شود در برابر نابغه ای قرار می دهد که با یک تکان به همان هدف می رسد. به نظر می آید که این تمایز برای افلاطون به کلی بیگانه است. او هم مفهوم شهود را دارد و هم مفهوم روش را اما آنها را به این صورت در برابر یکدیگر قرار نمی دهد... او شهود را

۹. مقایسه کنید با ۳۲۴b: افلاطون میگوید آموختن نحوه ی رسیدن او به اعتقاداتی که مشترکِ میان او و دیون است (چگونگی پیدایش آنها) برای پی و جوان آموزنده است، و «من سعی خواهم کرد آن را از ابتدای امر برای شما توضیح دهم، چرا که شرایط کنونی ما فرصتی را برای آن فراهم کرده است». حتی برخی ها تصور کرده اند که فرستادن نامه از سوی دوستان دیون را خود افلاطون به دروغ مطرح کرده است تا دستاویزی باشد برای نوشتن بیانیه اش (فی المثل هاروارد، نامه ها، ۱۹۰).

جریان ساده ای از روش اشراقی زودگذر نمی داند؛ بلکه آن را پاداشی می داند که دقیقاً برای استادان روش در نظر گرفته شده است. افلاطون میانِ روش که شهود در راس آن قرار دارد، از یک طرف، و کوشش بی حاصل غیر روشمند، از سوی دیگر تقابل برقرار می کند.

پاسخ افلاطون برای پرسشِ مربوط به شناخت این است که حصول پنج [چیز]"
برای حصول آن لازم است: سه چیز اول عبارتند از نام، تعریف و بازنماییای
محسوس ( ایدولون، تصویر). این سه مورد شرایط ضروری خود شناخت
هستند؛ او خودشناخت را [چیزِ] چهارم میخواند. پنجمین و آخرین امر
ضروری عبارت است از شیء موجودی که میخواهیم بشناسیم." افلاطون
دایرهای را به عنوان مثالی برای توضیح هر پنج [چیز] درنظر میگیرد.

(۱) نام، که در این مورد همان کلمه ی «دایره» است. این [چیز] کاملاً حالت قراردادی دارد. اگر مردم تصمیم بگیرند که منحنی را «مستقیم» بنامند و مستقیم را «منحنی»، آن دو برای کسانی که نام آنها را عوض کردهاند همان نام دوم [عکس نام متداول شان] را خواهند داشت (۳۴۳a-b). ۱۲ اما در هر حال

۱۰. پیش از این درباره ی امتیازِ وصولِ ناپذیر زبان یونانی درباره ی حذف اسامی سخن گفته ام؛ همین ویژگی است که آوردن پارسنگهای ملال آوری چون «چیزها» یا «عاملها» را موجب می شود؛ این واژه ها، هر چند مبهم هستند، ممکن است برای همه ی افراد دسته ای که فرد یونانی زبان می تواند πεντε یا πεντε بنامد مناسب ننمایند. برای ما نامانوس خواهد بود که در یک سیاهه هم متعلقات شناخت بیاوریم و هم حالت ها و شرایط آن را. برای افلاطون چنین نبوده است (این نکته راهنمای مهمی برای تشخیص نوع خاص واقع گرایی اوست)، و زبان بومی او اسباب سهولت این کار را برای وی فراهم کرده است.

۱۱. سه تاییِ σνομα – λογοι – σνοπα [نام ـ تعریف ـ شیء] در قوانین ۸۹۵d به منزله ی طرح مقدماتی ای است برای این طبقه بندیِ استادانه تر . افلاطون این نکته را در آن جا بیش تر توضیح نمی دهد، او در آن جا بی درنگ به مسئله ی تعریف روح می پردازد.

ضروری است که برای هر چیزی واژه ی قراردادی ای داشته باشیم، زیرا اگر کلمات را حذف کنیم بحث کردن و اندیشیدن ناممکن میگردد. (اندیشه عبارت است از گفت و گوی آرام ذهن با خودش، سوفسطایی ۲۶۳۵.) برای اینکه چرا نام «دایره»، در آن هنگام که بر دایره های محسوس تجربه ی ما اطلاق می شود، هیچ بهرهای از درستی طبیعی ندارد، دلیل کاملاً فلسفی ای نیز داریم که ریشه در آموزه صورت ها دارد؛ و آن اینکه همه ی دایره های محسوس، برخلاف دایره (یعنی صورت دایره که در این جا [چیز] «پنجم» است) ناقص هستند و از استقامت نیز بهره منداند. «هر دایره ای که در عمل رسم می کنیم یا می سازیم پر از خلاف آخلاف [چیز] پنجم است، زیرا چنین دایره ای بر هر نقطه ای با خط مستقیم تماس خلاف [چیز] پنجم است، زیرا چنین دایره ای بر هر نقطه ای با خط مستقیم تماس حاصل می کند، ۱۲ اما خود دایره هیچ سهمی ـ اعم از بزرگ یا کو چک ـ از ماهیت مخالف اش ندارد» (۳۴۳۵).

(۲) تعریف (لوگوس) که حاصل ترکیب نامها با دیگر اجزای سخن۱۴ است.

- -- ۱۲. افلاطون در اینجا از موضوع هرموگنس در محاوره ی کراتولوس خودش جانبداری میکند. (رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، بخش اول.) سقراطِ افلاطون در آن محاوره هم از طرفداران سعره بودنِ واژه ها انتقاد میکرد و هم از افلاطون ενοει آنها؛ اما شدیدترین اعتراضهای او متوجهِ این عقیده بود اسمها، به خودی خود، متضمن ذات مسماها هستند، و بنابراین می توانند آن ذات را منتقل سازند، یعنی همان طور که کراتولوس می گفت، «کسی که نامها را می شناسد، چیزها را نیز می شناسد (۴۳۵۵).
- 17. مقایسه کنید با ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، ص ۷۳. افلاطون بی تردید پروتاگوراس را مد نظر دارد، کسی که منکرِ این قضیه ی ریاضی بود که هر دایرهای فقط در یک نقطه با تکه چوب راست تماس حاصل می کند. (ج ۱۹۶،۱۱) تا آنجا که او درباره ی محسوسات («تکه چوبی راست»، κανων)، یعنی یگانه واقعیتهای مورد قبول اش، سخن گفته است، اشکالی بر سخن اش وارد نیست.
- ۱۴. یا شاید «عبارتهای حملی» (تیلور). افلاطون در سوفسطایی ρηματα ۲۶۲b را فقط در افعال محدود کرده است، اما رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، ص ۲۹۴، یادداشت ۸۷. فون فرینس (Essays ed. Anton and and KUstas, 443 n. 18) میگوید به عقیده ی ب

تعریف مثالِ افلاطون، یعنی دایره، عبارت است از «شکلی که فاصله ی مقراط، نقطه ای از محیطِ آن با مرکزش به یک اندازه باشد» (۳۴۲b). به عقیده ی سقراط، خود تواناییِ تعریف کردن را می توانستیم برهانی بر داشتن دانش تلقی کنیم، اما در آموزه ی پیشرفته ای افلاطون حتی این مقدار نیز کافی نبود، تا چه رسد به نامهای محض که کراتولوس و دوستان غیرِ هراکلیتوسیِ او را خرسند می ساخت. (۳) تصویر. سومین عامل عبارت است از روگرفتهای ناقص و ناپایدار واقعیتها؛ در مثالی که آورده ایم دایره ها یا حلقه هایی که رسم می کنیم و سپس می زداییم، یا می سازیم و سپس خراب می کنیم. این سخن ریاضیدانان جمهودی را به یاد خواننده می آورد (۵۱۰۵، ترجمه ی کورنفورد):

آنها از شکلهای محسوس استفاده می کنند و درباره ی آنها سخن می گویند، هر چند درواقع شکلهای اصلی ای را مد نظر دارند که این اشکال فقط تصویرهای آنها هستند: آنها درباره ی، فی المثل، این مربع یا قطر خاص که رسم کرده اند سخن نمی گویند، بلکه سخن آنها مربوط است به خود مربع و خود قطر؛ و حقیقت امر در همه جا بدین منوال است. قطرهایی که آنها ترسیم می کنند و نمونههایی که آنها می سازند چیزهای واقعی ای هستند که ممکن است سایه یا تصویرشان در آب بیافتد؛ اما خود آنها نیز در این جا حکم تصویر را دارند، در حالی که پژوهنده ی دانش در پی مشاهده ی واقعیت هایی دارند، در حالی که پژوهنده ی دانش در پی مشاهده ی واقعیت هایی دارند، در حالی که پژوهنده ی دانش در پی مشاهده ی واقعیت هایی

-> افلاطون ονοματα بر صفتها و اسمها دلالت میکند و ρηματα بر تمام اقسام دیگر کلمات.

افلاطون به این علت از دایره ها و مربع ها به عنوان مثال استفاده می کند که باور فيثاغوري درخصوص اهميتِ جهاني حقيقتِ رياضي، از راه مسلم گرفتن وجود صورتها، بیشترین امکان را برای او فراهم آورد تا مشکل سقراطی معرفت را حل کند (به ویژه رک: ج ۱۳ ترجمهی فارسی صص ۶۷ و بعد)؛ و به همین دلیل است که فلسفهی او ویژگی هندسیاش را حفظ کرد، ویژگیای که در جاهای زیادی، و بیشتر از همه در تیمایوس، به چشم می خورد. اما او، در مقام پیروی از سقراط، این نظریهاش را از حدود ریاضی آن بسیار فراتر بُرد، و به ویژه در حوزهی اخلاق به کار گرفت. افلاطون در جمهوری این نکته را نیز می آورد که اگر حکومت تدبیری بیاندیشد که هر کسی فقط بر یک کار مشغول شود، این وضع ایدولونی [تصویری] از عدالت خواهد بود (۴۴۳c)، اوبه تصویرهای لذت حقیقیی در ۵۸۶b اشاره میکند، و تصویرهای فضیلت را در میهمانی ۲۱۲a مطرح میسازد. بنابراین، طبقهی سوم همان چیزهایی است که اکثر انسانها امور واقعی تلقی میکنند، یعنی چیزها و رخدادهای جهان تجربهی حسی؛ اگرچه مدتهاست که ما آنها را، در هستی شناسی افلاطون، به نام تقلیدها، انعكاسها، تصويرها ـ و در يك كلام ايدولونها ١٥ ـ ي صورتهاى ازلى مىنامىم.

(۴) شناختِ (سه دستهی اول). ۱۶ افلاطون شناخت یا دانش (اپیستمه)،

<sup>10.</sup> ۱۹۴۲b۲. برای توضیح بیش تر درباره ی معنای ایدولون نگاه کنید به ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، ص ۲۵۹، یادداشت ۳۵. اگرچه من به کتاب ششم جمهوری اشاره کرده ام، لازم نیست در تطبیق دقیق نامه ی هفتم با طرح چهار جانبه کوشش کنیم. افلاطون محاورات متأخر را در بین جمهوری و نامه ی هفتم نوشته است و اکنون کل مسئله را دوباره مورد تأمل قرار می دهد.

دا περι ταυτα .۱۶ را نمی توان ناظر بر چیز دیگری دانست. همان طور که افلاطون در ادامه ی سخن روشن می سازد، متعلق ویژه ی نوس همان هستی واقعی ([چیز] «پنجم») است، چرا که میان این دو خویشاوندی هست. اما دانشِ بالاتر شاملِ دانش پایین تر نیز هست و، هر چند فراتر از آن است، از آن به عنوان نقطه ی شروع استفاده می کند.

نوس ۱۷ و باور درست را ـ یک جا ـ در یک دسته قرار می دهد. می گوید: آنها را باید تحت یک عنوان قرار داد، عاملِ وحدت آنها این حقیقت است که نه در قالب سخن (φωναι) می گنجند و نه به صورت اَشکال مادی درمی آیند، بلکه در قالب سخن (φωναι) می گیرند (مقایسه کنید با سوفسطایی ۲۶۳۰، ص ۱۶۸)، و همین امر باعث می شود که آن را از طرفی از سه عامل پیشین جدا سازیم و از طرف دیگر از «طبیعتِ خود دایره». نمی توان در آرزوی برهان روشن تری بود برای اینکه افلاطون تا پایان عمرش صورت ها را نه به عنوان مفاهیم یا کلیات، بلکه همچون واقعیت های دارای وجود مستقل تلقی می کرد. شاید در نگاهِ اول شگفت به نظر واقعیت های دارای وجود مستقل تلقی می کرد. شاید در نگاهِ اول شگفت به نظر حالی که در منون و کتاب پنجمِ جمهوری آن همه زحمت را بر خودش هموار حالی که در منون و کتاب پنجمِ جمهوری آن همه زحمت را بر خودش هموار کرد تا میان آن دو فرق بگذارد؛ اما دو نکته در این جا شایان تو جه است.

(۱) او پس از نگارش آن دو محاوره، در فایدروس، سوفسطایی، سیاستمدار و قوانین به شرح و اصلاح روشِ تقسیم علمی و طبقهبندی «برحسب انواع پرداخته است، و ما می دانیم که آنچه از نظر جنس واحد است می تواند از نظر نوع کثیر باشد، آنگونه که درخصوص فضیلت ملاحظه می کنیم. ۱۸ بنابراین در این جا، سه صورت آگاهی که اعضای جنس واحدِ «حالتهای ذهنی» هستند،

۱۷. بهتر است خود واژه ی یونانی را به کار ببریم. درباره ی معنای آن مقایسه کنید با ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، ص ۷۶: « نوس، یعنی بالاترین قوه عقلانی، توانایی تنظیم استدلال برای رسیدن به یک نتیجه نیست؛ نوس ... چیزی است که درک بی واسطه و شهودی واقعیت، یعنی تماس مستقیم میان ذهن و حقیقت، را به دست می دهد»؛ همچنین رک: صص ۳۵۸، ۳۵۸ و ج ۱۵، ص میان ذهن و حقیقت، را به دست می دهد»؛ همچنین رک: صص ۳۵۸، ۳۵۸ و ج ۱۵، ص

۱۸. قوانین ۹۶۳۵. البته افلاطون اولین گام را در پروتاگوراس (ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۱۸ و بعد) برداشته بود، تا این جا فقط به شیوهای آزمایشی و نامطمئن پیش رفته بود، یعنی به شیوهای سقراطی نه افلاطونی. رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۳۵۷ و بعد؛ صص ۱۰۲ و بعد بالا.

از حیث روابطشان با متعلق آگاهی، یعنی امرواقعی، با یکدیگر فرق دارند؛ نوس بیش از دیگر انواع آگاهی با آن واقعیت خویشاوندی دارد و به آن شبیهتر است (۳۴۲b۱-۲). این سخن به فایدون برمی گردد (در آن محاوره روح را که هنوز تقسیم نشده است باید معادل با نوسِ در نظر گرفت): علت اینکه روح می تواند صورتها را دریابد خویشاوندی آن با آنها و شباهتاش به آنهاست ( فایدون ۷۹d-e).

(ب) در جاهای دیگری نیز می توان یی برد که افلاطون نسبت به آن زمان که دانش و باور درست را ضرورتاً دارای متعلقات متفاوتی می دانست ـ صورت های تغییرناپذیر را متعلق دانش میخواند و جهان محسوس و متغیر را متعلق باور درست ( جمهوری ۴۷۷b) ـ دست كم از حيث عبارت پردازي، دستخوش تغيير مهمی قرار گرفت است. در هنگام نگارش فیلبوس، خود ایبستمه چنان معنای گستردهای داشته است که «دانشها با یکدیگر فرق دارند، یک نوع دانش به چیزهایی میپردازد که به وجود میآیند و از بین میروند، و نوع دیگر مربوط است به چیزهایی که نه به و جود می آیند و نه از بین می روند، بلکه همیشه همان میمانند که هستند و هیچ تغییری نمیپذیرند». اما حالا دیگر نمی تواند اسم دانش را از آشنایی با محیط طبیعی، و توانایی به کار بردن آن، سلب کند؛ آشنایی و تواناییای که زندگی بشر بدون آن ناممکن می گردد. ۱۹ تقابل هستی شناختی میان هستی و صیرورت، که با تأکید فراوان در تیمایوس ۲۷d\_۲۸a (ج ۱۷ ترجمهی فارسی، ص ۱۰۱) تکرار شده است، به حال خود باقی میماند؛ اما اگرچه او در همان محاوره (و حتی در قوانین ۶۳۲۰) تمایز میان قوهها را نیز تکرار میکند، در محاورات دیگر تیرگیای را در این تمایز میبینیم که به نظر می آید نشانگر تغییر واقعی ای در تأکید و تمایل افلاطون است. این تغییر در

۱۹. فيلبوس ۶۲b درک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۲۰۳ و بعد، ج ۱۷، ص ۶۲.

تثایتتوس هنوز مؤثر نیست، محاورهای که فیلسوف را به طرز تقریباً خنده آوری دور از موضوعات عملی نگاه می دارد و به هیچ وجه قبول ندارد که باور صحیح را، حتى اگر با لوگوس همراه گردد، مى توان دانش تلقى كرد؛ اما در سوفسطايى ٢٠ و فیلبوس، و به ویژه در خط سیر عملی تر نظریهی سیاسی سیاستمدار و قوانین به وضوح دیده می شود. اما اگر دیدگاهی که در ج ۱۵ ترجمهی فارسی، صص ۱۰۹ و بعد، دربارهی تلفیق پذیر بودن دو تفسیر رابطهی میان دانش و باور درست در منون و کتاب ۵ جمهوری، عرضه کردم درست باشد، می توان گفت راهِ این توسعهی قلمرو دانش از پیش همراه شده بود. باورها از ادراک حسی برمی خیزد، و متعلق آنها جهان محسوس است، اما از آنجا که این جهان را از روی جهان ازلى و نامتغير ساختهاند كسي كه روح فلسفى دارد با مشاهدهي همين جهان نيز می تواند اولین نظرهای نامطمئن را بر صورتها بیندازد، و از همین مرحله مى تواند به تدريج، بر اثر جريان آنامنسيس، أشنايي شهودياي را كه پيش از تولد با آنها داشته است به طور کامل باز یابد.۲۱ افلاطون پیش از این در فایدون نیز گفته بود که جستوجوی صورتها را بایستی از شهادت حواس آغاز کرد (ج ۱۴ ترجمهی فارسی، صص ۲۳۲ و بعد).

(۵) واقعیتها، متعلقات اصلی شناخت. «پنجمین را باید آن چیزی بشماریم که به خودی خود شناختنی است<sup>۲۲</sup> و واقعاً وجود دارد» (۳۴۲a-b).

۰۲. اینکه افلاطون δοξα را در تثابتتوس (۱۹۰۵–۱۸۹۰) نیز همانند سوفسطایی (۲۶۳۹–۲۶۳) نیز همانند سوفسطایی (۲۶۳۹–۲۶۳ نتیجه که او، مثل اکثر جاها، بر نتیجه که او، مثل اکثر جاها، بر اصطلاحات خودش پایبند نیست، زیرا او در جمهوری διανοια ،۵۱۱d را با دانش دقیق برابر دانسته است. با این حال می توان آن را دارای اهمیت خاصی برای اندیشه ی او دانست.

۲۱. من با هشدار ویلاموویتس (Pl. II, 296) بر ضدِ فرضیهی انصراف افلاطون از عقیده به یادآوری بودنِ دانش، موافق هستم.

۲۲. γνωστον برای برابری آن با νοητον مقایسه کنید با جمهوری ۵۱۷b.

افلاطون اندکی سپستر انواع چیزهایی را برمیشمارد که دربارهی آنها، اگر بخواهیم بصیرتی نسبت به مورد پنجم پیدا کنیم، بایستی تا اندازهای ۲۳ موردهای اول تا چهارم ـ نام، تعریف، تصویر محسوس و دانش ـ را به دست آوریم. بنابراین لازم است مورد ينجم \_ يعنى واقعيت متعالى يا صورت \_ ى متناظر با آنها وجود داشته باشد. این آخرین سخن او دربارهی قلمرو جهانِ صورتها است، مطلبی که محاورات تکلیف آن را به خوبی روشن نکردند.۲۲ فهرست افلاطون به طرز شایان توجهی کامل است، و شکلها، رنگها (مقایسه کنید با کراتولوس ۴۲۳e)، کیفیتهای اخلاقی، آتش، آب و دیگر عناصر (تیمایوس،۱۱۵هه، به ویژه ۵۰c)، تمام اشیای مادی اعم از طبیعی یا مصنوعی، موجودات زنده، ویژگیهای شخصی، کردارها و رخدادها («هر آنچه انجام میگیرد یا تحمل می شود»). صورت های بسیاری از این چیزها در محاورات نیز آمدهاند، و کل این فهرست را شاید بتوان ادامهی طبیعی تبیینی از جهان و رابطهی آن با نظم معقول دانست که در تیمایوس ۳۰c-۳۱a آمده است، نظم معقولی که دمیورگ آن را در آفریدن جهان سرمشق قرار داد. سرمشق شامل هر نوع موجود زندهای بود و بنابراین روگرفتِ هر نوعی باید در جهان ما به وجود آمده باشد. خواه از پیش در ذهن افلاطون بوده باشد یا نه،۲۵ در هر حال انتقال از «هر چیز زنده» به «هر چیز» گام سادهای بیش نیست. تمام این چیزها را میتوان به نامی نامید، تعریف کرد و

۳۳. یا «به نحوی از انحا» (αμως γε πως 342e1). بدون دیدارِ نهایی، هیچ کدام از این چهار مورد نمی توانند متعلق یا وسیله ای برای دانش کامل باشند.

۲۴. رک: فهرست موضوعات ج ۴، عنوان «صورتها: قلمر وِ نظریهی». فهرست موضوعات را در و یرایش دورهی شش جلدی تنظیم خواهیم کرد\_م.

۲۵. در این مورد رک: ج ۱۷ ترجمه ی فارسی صص ۱۴-۱۱. درباره ی صورتهای مصنوعات، نکاتی که درباره ی صورت ماکو در کراتولوس (ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۵۲-۵۲) آمده است می توان تا حدودی سودمند باشد. همچنین مقایسه کنید با ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص . Letters VII and VIII 124f. ر ۲۱۲، یادداشت ۱، و یادداشت طولانی بلاک بر ۳۴۲۵ در .

در جهان محسوس مورد تجربه قرار داد. حتی پیش نیاز چهارم را نیز می توان در رابطه با این جهان پی گیری کرد، یعنی طبقه بندی و ارزیابی روشمند جریان مستمر و بی نظام انطباعات حسی برای به وجود آوردن دانشهای طبیعی، ریاضی و اخلاقی. اما این دانشها به خودی خود نمی توانند به تماس بالفعل با ذوات واقعی، معقول و بی تغییر بیانجامند، ذواتی که روح در آرزوی آنهاست و خودش نیز به جهانِ آنها تعلق دارد، نه به جهان اجسام که به طور موقت به آن ملحق شده است. روح، به تعبیر پر مغزِ افلاطون، در جست و جوی ته هر شیء ملحق شده است. روح، به تعبیر پر مغزِ افلاطون، در جست و جوی ته هر شیء است، و آنها فقط ته من من می کنند: آنها صفات او را برمی شمارند به آن بی آنکه ذاتش را برملا سازند. ۲۶

محدودیت آنها ناشی از بی کفایتیِ (ترجمه ی دقیق: «ضعفی»، ۳۴۳۵۱ واژگان است، چرا که همه ی آنها بر پایه ی کلمات استوارند. کلمات هیچ عنصر ثابت یا پایداری (βεβαιον) ندارند. معنای آنها، چنانکه دیدیم، در معرض تغییر است، و انسانهای گوناگون نامهای متفاوتی را بر یک چیز می نهند. تعریفها از کلمات تشکیل یافتهاند، و نمی توانند بیش تر از اجزای سازنده شان ثبات داشته باشند، و عین همین سخن درباره ی تنظیم و تعمیم تجربه در قالب نظریههای

۳۴ - ۳۴۲۵- ۳۴ - ۳۴۲۵- ۳۴ این سخن نشان می دهد که جمله ی جلوتر در ۳۴ - ۳۴ - ۳۴ کتمان حقیقتی است که کاملاً به شیوه ی افلاطونی صورت گرفته است (συξ ηττον = μαλλον). (فون فریتس نظر دیگری دارد، ۱۸۶۵- ۱۸۶۵- ۳ (فون فریتس نظر حایز اهمیت است. تمایز میان ποιον τι از این نظر حایز اهمیت است. تمایز میان ποιον τι به تغییر روش افلاطون در این جا شایسته است. در آن محاوره سقراط میگوید (او عملاً هم به این سخن پایبند است) ابتدا باید به ماهیت یک چیز علم پیدا کنیم تا بتوانیم بگوییم که آیا آن چیز صفت خاصی دارد یا نه. او تعریف را نشانِ دانش کامل می دانست. در این اخیرترین روایتِ نظریه ی صور دانش (به دلایلی که افلاطون عرضه می کند) به اقسامی چند تقسیم می شود: دانش علمی که در قالب تعریف از روی جنس و نوع بیان می شود فقط مربوط است می شود: دانش علمی که در قالب تعریف از روی جنس و نوع بیان می شود فقط مربوط است به ۱۳ می ποιοον τι به ۱۳ می می شود به سه به ۲۰ می سورت یک چیز .

علمی نیز درست است.

ما در سطح همین تصویرهای (۳۴۳с۷) واقعیت می توانیم با همنوعان خویش گفت وگو کنیم بی آنکه نادان به نظر آییم، اما آنگاه که می کوشیم آنها را تا سطح [طبقهی] پنجم بالا ببریم، هر سوفسطاییای هر وقت که خواست می تواند ما را ابلههای نادان جلوه دهد. ۲۷ این همان وضع دشوار کسانی در جمهوری (۵۱۷۵) است که پس رها شدن از خار و دیدن انوار الهی در روشنی کامل جهان بالا، وقتی به غار بازمی گردند و سعی می کنند چشمان شان را دوباره به تاریکی و نمایش سایهای خار عادت دهند، برای اهل غار خام دست و خنده آور می نمایند. در عین حال افلاطون می گوید از راه آشنایی با این چهار مورد، یعنی به وسیلهی عادت دادن ذهن برای پرس و جو در میان آنها، است که فیلسوف می تواند با تحمل دشواری هایی به شناختن آنچه خوب و واقعی است نایل آید. افلاطون این دانش را، همان طور که در جمهوری دیدیم، با روشنی دید مقایسه می کند و می گوید کسی که خویشاوندی طبیعی با متعلق بینایی نداشته باشد نمی تواند بییند. همچنین می گوید کسانی که از این خویشاوندی بهره مند هستند اما ذهنی

77. من این جرأت را به خودم داده ام که عبارت ۳۴۳c۵-d۶ را به گونه ای متفاوت از دیگران تفسیر کنم؛ مفسران دیگر میگویند افلاطون فقط «تمرین های دیالکتیکی»ای را در نظر دارد که در حلقه ی خود او اجرا می شد (مورو). شاید من اشتباه بکنم - این قسمت ساختار ضعیفی دارد اما برای انتخاب خودم دو دلیل دارم: (۱) معقول نیست که افلاطون خودش و افراد آکادمی را انسان های πονηρα προφη بنامد، انسان هایی که با جست و جوی حقیقت آشنایی ندارد؛ (۲) من نخواسته ام ναναγκασωμεν را به صورت مجهول ترجمه کنیم («مجبور شده» مورو، «ناچاریم» سوییل). اینکه فیلسوف سخریه ی سخنوران و اقران آنهاست، همان چیزی است که افلاطون از توصیف او در تنایتوس مد نظر دارد. واژه ی «سوفسطاییان» در عبارت بالا، بهترین معادل برای کسانی است که «پرس و جوی آنها فقط در محدوده ی چهار مورد اول بهترین معادل برای کسانی است که «پرس و جوی آنها فقط در محدوده ی چهار مورد اول جیزها»).

تنبل و فراموشکار دارند هرگز نمی توانند به کشف کامل حقیقت درخصوص فضیلت ـ یا درخصوص ضد آن، زیرا آنها را باید همراه یکدیگر بیاموزیم ۲۸ نایل آیند. با برداشت افلاطون از این باور دیرینه، و به ویژه باور فیثاغوری و امیدوکلسی، که همجنس همجنس را میشناسد آشنا هستیم. در فایدون مىخوانيم كه ذهن مىتواند صورتها را بشناسد زيرا خويشاوند آنهاست، و همین مطلب در جمهوری نیز چندین بار آمده است.۲۹ مطلب شایان توجه در مورد رابطهی میان عقل بحثی و شهود، این سخن افلاطون است که نه تنها قوای عقلانی در صورتی که از اه خویشاوندی با متعلق دانش، مستعد نگردند نمی توانند کاری از پیش ببرند، بلکه این استعداد ویژه نیز در هر کسی که نتواند زحمتهای تربیت ذهنی و حافظهای طولانی و دشواری را بر خودش هموار سازد بی حاصل خواهد ماند. (همچنین مقایسه کنید با ۳۴۰d-e) خویشاوندی عاری از قوای ضروری استعمال ممکن است نوعی امر محال به نظر آید، اما افلاطون شخص خاصی را درنظر دارد. این شخص همان دیونوسیوس جوان بود؛ او در وجود خودش نشان داده بود که ممکن است کسی دلبستگی واقعی به فلسفه داشته باشد اما نتواند بر همكاري عقلاني لازم براى روشن كردن مشعل الهي صبوری کند.۳۰

۲۸. همان طور که ارسطو بارها (و به حق) گفته است επιστημη επιστημη. درسطو بارها (و به حق) گفته است αυτη επιστημη. همچنین مقایسه کنید با ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص ۱۳۹، یادداشت ۱۲.

7۹. فایدون ۷۹ط، مقایسه کنید با ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، ص ۱۰۹، مورو به جمهوری ۴۹۴ط، ۲۹ و ۲۹ می دهد. شاید ۴۹۰ط بیش از همه ی اینها به فقره ی مورد بحث ما نزدیک تر باشد. از میان آن فقرات، به نظر می آید که نامه ی هفتم ویژگی های مزاج فلسفی را به گونه ای که در ۴۹۴۵ تلخیص شده است به خوبی منعکس می سازد. علاوه بر اینها از فقره که در ۲۹۴۵ تلخیص شده است به خوبی منعکس می سازد. علاوه بر اینها از فقره کونه ی که در آن فقره کرده ام نیز می توان یاد کرد؛ اما نسبت علّی در آن فقره بر عکس آن چیزی است که در این جا می بینیم. در هر حال دانش و همانندی قرین یکدیگراند.

واژه «همکاری» در اینجا نقش کلیدی دارد. هرگاه قرار باشد گروهی به هدف برسند، تنها از راه گفت وگو (که معنایِ اساسی و در عین حال کارآمدِ «دیالکتیک» است) بر این توفیق دست می یابند، گفت وگویی که در آن گروهی از کسانی که اندیشه های مشابهی دارند، عقایدی را مطرح سازند و مورد آزمایش قرار می دهند. در جملهی مشهورِ ۳۴۱ در راه گفت وگوی فراوان و زندگی مشترک» است که حقیقت همچون شعلهای در روح می درخشد؛ افلاطون پس شرح مطلب فلسفی ای که هم اکنون مشغول آن بودیم، دوباره تصریح می کند که حقیقت و خطا را نه تنها درباره ی فضیلت و رذیلت بلکه درباره ی کل هستی باید در دوره ی طولانی و پرزحمتی از مطالعه و تحقیق به دست آورد، و سپس اضافه در دوره ی طولانی و پرزحمتی از مطالعه و تحقیق به دست آورد، و سپس اضافه می کند (۳۴۴b):

در پایانِ کار، آنگاه که نامها، تعریفها، تصویرها و دیگر انطباعات حسی را به طرزی دوستانه و عاری از رقابت بدخواهانه، ۲۱ و با به کار بردن شیوه ی درست پرسش و پاسخ، با یکدیگر سنجیدیم و مورد آزمایش قرار دادیم، ناگهان فهم مربوط به هر کدامِ از آنها به روشنی رخمی نماید، و نوس قوای انسان را تا حدود نهایی آنها بسط می دهد.

مفهوم درخشش ناگهانی روشنایی، تازگی ندارد. جمهوری نمونهی خوبی از این جریان را به دست می دهد؛ در آن جریان نام، تعریف و نمونه ها، در طی گفت وگوی دیالکتیکی، کنار هم قرار می گیرند و راه را برای شهود صورت هموار می سازند. بدین ترتیب است که در کتاب ۴، همین بحث به کشف عدالت در

<sup>--</sup> ۳۰ اطلاق این معنا بر دیونوسیوس در ۳۴۰b-۴۱b به روشنی آمده است.

۳۱. سابقهی این تقابل میان استدلال رقابتی یا جدلی و مباحثهی دوستانه یا دیالکتیک به منون (۷۵cd) بازمیگردد.

جامعه منتهی می شود. سقراط می گوید اما آنها فقط از این تجلی عدالت نمی توانند مطمئن باشد که ذات آن را کشف کردهاند. لازم است عدالت فردی را مورد پژوهش قرار دهند. اگر هر دو پژوهش به یک نتیجه برسند، مقصود حاصل است. اما اگر چنین نشد، بایستی تعریف تازهای از عدالت اجتماعی را مورد بررسی قرار دهند، و بدین ترتیب، از راو مقایسه ی آنها با یکدیگر و ساییدن آنها بر یکدیگر، به همان صورت که آتش زنهها را بر هم می سایند، امید است که جرقهای برزند و آتش خود عدالت روشن شود. ۲۲ جای امیدواری هست که این گونه مقایسه ها تأیید بیش تری باشند بر این دیدگاه ۲۲ که لازم نیست از محکوم کردن مباحث مکتوب از سوی افلاطون، در این جا و در فایدروس، به این نتیجه برسیم که او محاورات خودش را نیز دارای هیچ گونه ارزش فلسفی جدی ای نمی داند. جمهوری اثر مکتوب متعارف (ص۷۲۹۲۵ نامه ی هفتم، ۵۲۱۳) ۲۲ شمی داند. جمهوری اثر مکتوب متعارف (۳۴۱۵۵ نامه ی هفتم، ۳۲۱۵۵)

« بحمهوری εκλαμφαι ποιησαιμεν την δικαιοσυνην: ۴۳۵α ... ταρ αλληλα ... τραβοντες, εξελαμφε φρονησις: ۳۴۴b مقایسه کنید با نامهی هفتم .παρ αλληλα ... τραβοντες, ... τραβομενα προς αλληλα ... τραβομενα προς αλληλα ... در طول قرون و اعصار رایج بوده است، رک: فون فریتس در

Essays, ed Anton and Kustas, 412f.

۳۳. این دیدگاه در ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۰۰ و بعد عرضه شده است؛ به ویژه مقایسه کنید باص ۱۱۱.

۳۴. برای دیدگاه مقابل رک: کرِمر در . Idee u. Zahl, 122 n. 54; Mus. Helv. 1964, 144f. من نمی توانم این نظرِ او و دیگران را برحق بدانیم که افلاطون، در ۳۴۴۰، قوانین خودش را مد نظر دارد. (رک: کرمر 123 n. 54, on p. 123) منظور افلاطون قوانین موجودی است که قانونگذاران یا سیاستمداران عملاً تدوین میکنند، به گونه ای که در فایدروس ۲۷۶d دیدیم؛ هکفورث این قسمت فایدروس را چنین ترجمه میکند: «یا به عنوان انسانی اجتماعی میکفورث این قسمت فایدروس را چنین ترجمه میکند: «یا به عنوان انسانی اجتماعی آشکارا در برابر ماوند گرفته است] که با پیشنهاد کردن قانون، مؤلفِ اثری سیاسی میگردد». تامیسون (به پیروی از «که در حین وضع قوانین یک آبین نامهی سیاسی مینویسد» اشتالباوم) در تفسیر این جمله مینویسد: «سیاستمدار، در کار خویش به عنوان همینویسد» اشتالباوم) در تفسیر این جمله مینویسد: «سیاستمدار، در کار خویش به عنوان همینویسد»

نیست که افلاطون آن را به قصد تلخیص آخرین برداشتهایش از زندگی و واقعیت نوشته باشد، بلکه آن، به تعبیر من، تقلیدی از کلام زنده و ملفوظ است که در میان دوستان رد و بدل می شود، دوستانی که مبنای پرسش و پاسخشان رقابت و خودنمایی نیست، بلکه همگی هدف واحدی در پیش دارند، یعنی کشف حقیقت.

افلاطون به این نتیجه میرسد که (۳۴۴d) «هر کس که این موتوسِ توضیحی ۲۵ را تعقیب کرده باشد، متوجه خواهد شد که دیونوسیوس یا هر کسی

ح قانونگذار، عملاً یک مؤلف است.» این نکته را ۲۵۸۵ تأیید میکند؛ همچنین نگاه کنید به 

Helv. 1964 144 n.17 و میان جاو συγγραμμα (همان جاو 1964 144 n.17 و اوردهام از 

Mus. را نباید نادیده گرفت، اما تصور میکنم سخن او مطلبی را که من در متن آوردهام از 
اعتبار نمیاندازد. ویژگی محاورات به عنوان تلفیقی میان کلام ملفوظ و کلام مکتوب را 
فون فریتس در Essays ویرایش آنتون و کوستاس به خوبی توضیح داده است.

۳۵. عبارت μυθω τε και πλανω را صفت و موصوفی در نظر گرفته ام که با حرف ربط آمده اند. معنای πλανω دشوار است. من نمی توانم همانند مورو، هاروارد و IASJ آن را «گریز» تلقی کنیم. (LASJ مثال دیگری برای این معنا نمی آورد.) به عقیده ی افلاطون، این قسمت اساس و لبّ پیام او است. عقیده ی هو والد (Briefe 34) محتمل تر است: این قسمت «پیشرفت غیر یقینی و آزمایشی پژوهشگر» را توصیف می کند.

کوچکتر یا بزرگتر از او، دربارهی اولین و بالاترین اصول واقعیت (فوسیس) چیزی بنویسد، به عقیدهی من دربارهی آن موضوع نه دانش درستی شنیده و نه به فهم درستی نایل آمده است. در غیر آن صورت، مانند من، از این کارها شرم می کرد، و با آن موضوعات رفتاری ناشایست و زشت پیش نمی گرفت.» تردیدانگیز است که ما یگانه تلخیص خود افلاطون از اصول معرفت شناختی اش را وامدار این گونه اعتراض خشم آمیز باشیم، اما ظاهراً جز این نیست. این بیان یک موتوس است زیرا تجربهی شهود [عنصر] پنجم، یعنی عالی ترین هستی، را نمی توان به طور دقیق در عبارت آورد، و فقط در قالب استعاره می توان درباره ی آن سخن گفت. در این جا استعارهی جرقه و شعله. افلاطون هرگز در قبول وجود حقایقی که فراتر از حدود جریان دیالکتیکی قرار دارند، تردید نکرده است. او در فابدون و فایدروس جاودانگی روح را اثبات میکند، اما جزییات زندگی پس از مرگ و نحوهی تناسخ را فقط در قالب اسطوره توضیح میدهد. ۳۶ طبیعت روح واقعیتی از این دست است: نمی توان گفت چیست، فقط می توان گفت به چه چیزی شباهت دارد (فایدروس ۲۴۶۵). همین سخن از راه تمثیل کالسکه به کل موتوس پرواز در ورای آسمانها و ورود در قلمرو صورتها منتهی می شود. در این جا با مسئلهی وجود رگهای عرفانی در فلسفهی افلاطون روبهرو میشویم، بی تردید افراد مختلف بر پایهی تمایلاتی که خودشان دارند در طول زمان دیدگاههای متفاوتی در این مورد عرضه کردهاند و عرضه خواهند کرد؛ این افراد ممكن است اظهارات كم و بيش يكساني از افلاطون را مد نظر قرار دهند. هوالد مدعی شد (Briefe 34) که افلاطون با به کار بردن واژهی موتوس معرفت شناسی اش را به طرز غیر منتظرهای «صبغهی شعری و تخیلی و حتی ـ از سر جرأت می توان گفت صبغهی عرفانی می بخشد». بسیاری از محققان می گویند

۳۶. مقایسه کنید با ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، ص ۲۶۴ با یادداشت ۱۱۰ و ج ۱۶، ص ۳۳۷.

این سخن خیلی دور از حقیقت است. اینکه او اوج آن را در ذهن خویش با اسراري مقايسه مي كند كه پس از آمادگي مذهبي از عرفان هاي الئوسي يا او رفهاي فاش مى شوند، بسيار محتمل است: افلاطون پيش از اين فيلسوف را با اهل سلوک مرتبط ساخته است. ۳۷ این سخن نیز درست است که به عقیده ی افلاطون [چيز] پنجم امري است الهي، و ذهن فقط تا اندازهاي كه با امور الهي قرابت پيدا كرده است مى تواند به درك آن نايل آيد. اگر ما خداباورى افلاطون را دست كم بگیریم و فراموش کنیم که او هدف فیلسوف را «شباهت یافتن به خدا در حد توان بشری» میداند، از راه راست منحرف شدهایم. ۳۸ اما از اطلاعاتی که ما از ادیان عرفانی در دست داریم برمی آید که حتی آنها نیز شباهت ناچیزی به تجربهی کسانی داشته اند که ما امروزه با وصف اهل راز توصیف می کنیم، خواه متعلق به مکتب نوافلاطونی باشند، یا آیین مسیحیت و یا آیینهای دیگر. به علاوه وقتی ویژگی آن چهار امر مقدماتی را به خاطر می آوریم و لزوم مهارت یافتن در همهی آنها پیش از رسیدن به هدف را یادآور میشویم، به خوبی پی مىبريم كه فلسفهى افلاطون به هيچ يك از آنها شباهت زيادى ندارد. كلمهى «تخیلی» در این جا بسیار نامناسب به نظر می آید.

دانش و فرد: مسئله ی افلاطون. برای فهمیدن هر نظریهای درخصوص شناخت، باید بدانیم که صاحب آن نظریه حل چه مشکلی را در نظر دارد. آیا در مورد افلاطون می توانیم مسئله ی مشخصی را تشخیص دهیم؟ با توجه به جایگاه رفیع صورت ها در فلسفه ی او، ممکن است پاسخی که در این مورد عرضه می شود متناقض نما و نامحتمل به نظر آید، اما باید خطر کرد. پاسخ ما این است که او در

۳۷. فايدون ۶۹c-d، فايدروس ۲۴۹c.

γιγνομενος :۲۴۹d فايدروس ομοιωσις θεω κατα το δυνατον :۱۷۶b. تثابتتوس προς τω θειω

اصل به افراد، یعنی «اشیای واقعی» عقل متعارف و زندگی عادی توجه داشت، و با این مسئله روبه رو بود که آیا می توان درباره ی افراد به دانشی دست یافت یا نه؟ یا به تعبیر بهتر، از آنجا که ما انواع یا مراتب گوناگونی از شناخت را قبول داریم، کدام نوع یا مرتبه از آن را می توانیم داشته باشیم. به نظر می آید که کل محاورهی تثاینتوس به همین بحث مربوط است (به ویژه مقایسه کیند با ۲۰۸d-۲۰۸d)، و این مسئله در واقع عمری جاودان دارد. با توجه به اینکه درخصوص افراد نمی توان به دانش [شناخت علمي] دست يافت، چه نوع شناختي دربارهي آنها ميتوانيم داشته باشیم؟ دربارهی رفتار مورچگان می توان کتابی علمی تألیف کرد، اما این کار درخصوص مورچهای خاص مقدور نیست. در مقیاس زیست شناختی بالاتر، بررسی را که به فرد خاصی از نوع بشر مربوط باشد، میتوان زندگینامه، داستان یا تاریخ شخصی خواند. مورد اخیر را روانشناس، جامعهشناس یا مردم شناس برمی گیرد تا همراه با نمونه های فراوان دیگری که دراختیار دارد به عنوانِ مواد كار بررسياش مورد استفاده قرار دهد؛ اما دانش او در نتايجي نهفته است که از مجموع آنها اخذ میکند، یعنی در نظریههای که او میتواند از روی آنها تأیید یا آزمایش کند؛ به تعبیر (تاحدودی ارسطویی) دیگر، صورتهای مشترکی که او از انبوهی از نمونهها برگرفته است، نمونههایی که به ناچار از نظر مشخصات فردی با ماده، اندک تفاوت هایی با یکدیگر دارند.

محضِ اطمینان، افلاطون درباره ی واقعیتهای غیر جسمانی میگوید «زیباترین و بزرگ ترین چیزها، و چیزهایی که فقط با عقل می توان دریافت»، چیزهایی که «تمامی این مباحث برای نیل به آنها صورت میگیرند». ۳۹

۳۹. سیاستمدار ۲۸۶۵. البته همه ی صورت ها غیر جسمانی هستند، اما او در این جا فقط درباره ی صورت هایی سخن می گوید که شباهت های محسوسی ندارند، مانند عدالت در برابر زیبایی (فایدروس ۲۵۰b-d). برای ترجمه و توضیح فقره ی سیاستمدار رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۳۳۳ و بعد.

صورتها علتها (آیتیا)ی اشیا و رخدادهای این جهان هستند، یعنی مسئول طبایع و صفات آنها هستند، صفاتی ـ از قبیل رنگ و صدا، ارزشهای اخلاقی و زیبایی شناختی و غیره ـ آنها علی رغم تغییر پذیری شان از خود نشان می دهند. صورتها از راه حضورشان، از راهِ «بهرهمندی» یا بخشیدن طبیعتشان، از راهِ عمل کردن به عنوان الگوها يا از هر راهِ ممكن ديگري، جهان محسوس را از حالت سیلان ادراک ناپذیر هراکلیتوسی نجات میدهند. ۴۰ اما به عقیدهی افلاطون، و پس از وی به عقیدهی ارسطو، علت از نظر هستی شناختی نیز به اندازهی حیثِ منطقی ـ و بالاتر از همه از حیث ارزش یا شایستگی ـ مقدم بر معلول و بالاتر از آن است. این مطلب در سرتاسر اثر او هویدا است، به ویژه شاید در «موجود زندهی خردمندِ» تیمایوس که جهان از روی آن آفریده شده است. وقتی و جود صورت را مسلم گرفتیم (υποθεμενος فایدون، ۱۰۰۵۵) ـ در وهلهی اول، به عنوان نتیجهای از گواهی حواس ( همان، ۷۴b) ـ طبیعی است که آن را مقدم بدانیم، اما این تقدم همان تقدم explicans بر explicandum است. سرآغاز پژوهش عبارت است از کنجکاوی دربارهی افراد. ابتدا با حسن و حسین، یا دو چيز ديگري که طول متفاوتي دارند، روبهرو ميشويم. چه چيزي سبب ميشود که یکی از این دو بلند قدتر، یا طولانی، از دیگری باشد؟ ( همان ۹۶d-e) به علاوه، گاهی به چیزی نگاه می کنیم و آن را زیبا می نامیم. علت چیست؟ آیا به دلیل رنگ زیبایی که دارد این نام را بر آن میدهیم؟ اما ممکن است آن چیز رنگ خودش را از دست بدهد (مانند مجسمهای یونانی درموزهی زمان ما) و در عین حال زیباییاش را حفظ کند. بهترین کار عبارت است از تمسک به این پاسخ سالم که خود زیبایی آن را زیبا کرده است، «اگرچه ممکن است این پاسخ ساده،

۴۰. اشتانتسل به حق توجه میکند (Kl. Schr. 103) که صورت فقط در مرتبهی پنجم وجود ندارد، بلکه با تک نک مراتب چهارگانهی دیگر نیز مرتبط است.

خام و سادهلوحانه به نظر آید ( همان، ۱۰۰۵-۵). بر همین سیاق میگوییم خردمند به واسطه ی خردمند شدهاند، و چیزهای خوب به واسطه ی خوبی خوب شدهاند ( هیپیاس بزرگ، ۲۸۷۵). این مثالهای مشهور را فقط به عنوان تذکری بر این نکته آوردهایم که صورتها ابتدا به عنوان راه حلی برای مشکلات مربوط به ادراکِ پدیدارهای جزیی از سوی ما مطرح شدند، مشکلات اصلی مطرح ساختنِ صورها، حتی در پارمنیدس (و مقایسه کنید با فایدروس اصلی مطرح ساختنِ صورها، حتی در پارمنیدس (و مقایسه کنید با فایدروس جزییات.

این مسئله را ارسطو به صورت خلاصه و روشن، در فقرهای که در سرآغاز بخش دوم ج ۱۶ (ترجمهی فارسی) ص ۱۲۹ نقل کردیم، مطرح کرده است، و نظری اجمالی به برخورد او با این مسئله، با اعمال تغییرات لازم، برای هدف كنوني ما نيز آموزنده خواهد بود. تغييرات از اين حقيقت ناشي مي شوند كه ارسطو از حیث هستی شناسی پیرو افلاطون است، الا اینکه صورت های متعالی را قبول ندارد. او نمی توانست این صورت ها را هضم کند، اما در عین حال بر اثر تربیتی که در آکادمی دیده بود اهمیت والایی برای صورت قایل شد و هرگز از آن دست برنداشت. او از این مقدمهی متعارف شروع کرد که فقط جزییات ـ این مرد، این اسب ـ به طور کامل وجود دارند، یا، به تعبیر خود او، جوهر به معنای اصلی کلمه هستند ( مقولات ۲۵۱۱-۱۴). کلیات وجود مستقلی ندارند. می گوییم «انسان سبب وجود انسان است»، اما چنین «انسان»ی وجود ندارد؛ منظور ما این است که پلِئوس سبب وجود آخیلس است، پدر تو سبب وجود تو است و همین طور ( مابعدالطبیعه ۲۲-۱۰۷۱a۱۹). با این حال مفهوم کلیات، یا صورتها، برای به دست آوردن فهم بهتری از جوهرهای اصلی [اولیه] ضرورت دارد. ارسطو تا آنجا پیش می رود که آنها را جوهرهای فرعی [ثانوی] امی نامد، و وقتی می گوید آنها و جود ندارند، منظورش این است که و جود مستقلی در متن واقعیت ندارند، اگرچه چون تعریف پذیر هستند، در عالم اندیشه می توان آنها را از چیزهای انضمامی جدا کرد، چیزهایی که این کلیات عنصر صوری آنها را تشکیل می دهند. ۴۲

و حالا به تمایزی توجه کنید که ارسطو در میان چیزی که بی واسطه برای ما قابل تشخیص است (افراد محسوس و انضمامی) و چیزی که به اقتضای طبیعتاش پذیرایِ شناخت کامل تری است (صورت تعریف پذیر یا ویژگی نوعی، جوهر ثانوی، جوهر یا ذاتِ جواهر اولیه) مطرح می سازد. «از نظر منطقی کلیات مقدم هستند، اما هنگام ادراک ابتدا جزییات را درمی یابیم» ۲۳ و باید (به همان صورت که افلاطون گفت، چرا که گریزی از آن نیست) ابتدا از چیزهایی شروع کنیم که بی واسطه در برابر ما ظاهر می شوند ( اخلاق نیکوم خوسی شروع کنیم که بی واسطه در برابر ما ظاهر می شوند ( اخلاق نیکوم خوسی داریم. اما، اگرچه این افراد تعریف پذیراند، مفهوم هایی که فیلسوف از آنها برمی گیرد ساختارهای منطقی محضی نیستند که بدون هیچ مبنایی در متن داریم. و ققط از روی اراده ی فیلسوف به وجود آمده باشند، زیرا حتی ادراک حسی نیز آگاهی ای از اولین کلی یا صورت نوعی را به وجود می آورد. ارسطو

۴۲. آنها χωριστα λογω هستند در برابر απλως مابعدالطبيعه، ١٠۴٢a۲۶.

۴۳. مابعدالطبیعه ۱۰۱۸b۳۲. برای این جمله و جملهای شبیهِ آن در تحلیل اول رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، ص ۲۲۶.

می گوید تحلیل ثانی ۱۰۰a۱۷\_b۱): «ما فرد را احساس می کنیم، اما ادراک ما مربوط است به کلی، فی المثل، به انسان، نه به کالیاس که یک انسان است». این سخن کوششی است برای دفاع از استقرا به مثابهِ استدلالی که صورت معتبری دارد، دفاعی که بی تردید نمی تواند بر پایهی تجربهی محض استوار باشد. مهفوم عنصر صوری مشترک در میان یک رشته از جزییات به مثابهِ جوهر آن رشته از این جا ناشی می شود؛ این جوهر واقعیتی است که پژوهشگر آن را کشف می کند. بنابراین ارسطو، ضمن مخالفت سختی با افلاطون، ادراک حسی را با شهود (نوس یا نوئسیس ) برابر می گیرد؛ نه به عنوان چیزی که رؤیت نهایی را عرضه مى دارد \_ زيرا چنين رؤيتي وجود ندارد \_ بلكه به مثابهِ قوهاى كه به واسطهى آن اولین گام را به سوی دانش ناشی از تعریف به وسیلهی جنس و نوع برمی داریم؛ یعنی نزدیک ترین دانشی که علم می تواند برای درک توده ی بی نظم ظواهر دراختیار داشته باشد، تودهای که هرگز نمی توان آن را به طور کامل درک کرد. دایره های جزیی ساخته شده از برنز یا چوب (دایره مثالِ ارسطو نیز هست) را نمی توان تعریف کرد، بلکه می توان به وسیلهی «ادراک حسی یا نوئسیس »۲۶ بازشناخت. یگانه تبیین ارسطو این است که ذهن به گونهای ساخته شده است که مى تواند اين تجربه را داشته باشد ( تحليل اول، ١٠٠٥١). آنها وقتى مورد ادراك حسى قرار نمى گيرند خود وجودشان محل ترديد است، اما هميشه از راو تعريف كلى مي توان آنها را بازشناخت و درباره شان سخن گفت ( مابعد الطبيعه .(1. TFaT\_A

۴۴. مابعدالطبیعه، ۱۰۳۶a۲-۸. ارسطو این دو را در اخلاق نیکوماخوسی ۱۱۴۳b۵ به طرز قطعی تری برابر میگیرد: αισθησιν, αντη δ εστι νους. خود افلاطون نیز، در تثاینتوس قطعی تری برابره ی چیزی که در آنجا عناصر یا حروفِ مفرد می نامد، گفته است آنها را نمی توان تبیین کرد یا مورد شناسایی [علمی] قرار داد، اگرچه می توان به حس دریافت. متن آنجا را مقایسه کنید با ج ۱۶ (ترجمه ی فارسی) صص ۲۲۹ و بعد.

افلاطون نیز معتقد بود که از راه ادراک حسی به آگاهی واسطهای دربارهی افراد دست می یابیم، و نوس یا نوئسیس در این مرتبه نقشی برعهده ندارد. فیلسوف راه خودش را می پیماید. او ابتدا باید، مانند دیگران، نامی برای آن درنظر بگیرد، البته نه نام خاص بلکه نامی که آن را با دیگر همنوعانش مرتبط سازد. («آیا این کاردی است که میبینم؟»؛ «من عدالتِ آن را تشخیص میدهم».) اما چگونه چنین کاری ممکن است جز با قبول این سخن ارسطو که حتی در ضمن ادراک حسی نیز ذهن اطلاع مختصری از آنچه مشترکِ میان تمام افراد آن طبقه است به دست می آورد؟ از این رو افلاطون نیز معتقد بود که همهی انسانها از موهبت تعمیم بهرهمند هستند، اما او برای این عقیدهاش دلیل دیگری داشت: ارواح انسانها، آن هنگام که هنوز در قالب تن نبودند، صورتها را به طور مستقیم دیدهاند، و میتوانند با استفاده از قوهی انسانی استدلالِ بحثی (لوگیسموس)، و نه نوس، راهِ طولانی و پر زحمتی را به سوی کشف مجددِ آنها درپیش گیرند. ۴۵ طبایع فلسفی این راه را تا آنجا طی میکنند که نوشیس پاداش نهایی زحمتهای شان را میپردازد. مرحلهی دوم [یعنی تعریف] ـ که می توان آن را مرحلهی سقراطی نامید ـ عبارت است از پیش گیری از این خطر که طرفین بحث در ضمن دیالکتیک «فقط بر سراسم توافق داشته باشند، در حالی که هر یک از آنها در مورد واقعیتِ مسمّای آن به گونهای دیگر بیندیشند». ۴۶ در

<sup>40.</sup> فایدروس ۲۴۹b-c (ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۳۶۵ و بعد). این قوه رابطه ی نزدیکی با «موهبت خدایان بر انسان» در فایدروس ۱۶۰ درباره ی واحد و کثیر، و حد و نامحدود، دارد. البته می توان آنامنسیس و بقیه ی قسمت را ترفندهای اسطوره شناختی یا تمثیلی تلقی کرد و وجهه ای عقلاتی بر افلاطون بخشید؛ اما (همان طور که امیدوارم در شرح فایدروس روشن کرده باشم) این کار ما را از بخش اساسی ای از جهان بینی او، اعم از اینکه بابِ طبع ما باشد یا نه، محروم خواهد کرد.

۴۶. سوفسطایی ۲۱۸d. به عنوان نمونه می توان یکی از کارکنان جمهوری دموکراتیک آلمان و یکی از اعضای حزب دموکراتیک امریکا را درنظر گرفت که پیش از آنکه بر تعریف دموکراسی به -

این جامهارت دیالکتیکی موضعاش را با استفاده از روش جمع و تقسیم با بقیه ی جهان مرتبط می سازد و بدین ترتیب آن را تعریف می کند. غالباً می گویند هدف دیالکتیک عبارت است از کشف بالاترین، و شامل ترین صورت ها، یا حتی کشف اصول بالاتر، اگر چنین اصولی و جود داشته باشد. بخشی از هدف دیالکتیک همین است، اما مقصود نهایی آن عبارت است از اینکه با تقسیمهای متوالی درست به جنس و نوع، کوچکترین طبقه ی تعریف پذیر نوع اتمیک یا تقسیم ناپذیر دست یابد و بدین ترتیب تا آن جا که ممکن است به فرد نزدیک تر شود. ۲۸ فقط در این صورت می توان اعضای فردی را رها ساخت تا «در نامحدود فر و رود». ۴۸

درسی که از محاورات گرفته می شود با نامه ی هفتم (۳۴۴۵ و ۳۴۳۵) هماهنگی دارد. چهار مورد اول (شیء محسوس یا داده ی حسی، نام آن، تعریف آن، و طبقه بندی علمی آن) فقط می توانند به ذهن بگویند که هر فردی (εκαστον) چه نوع چیزی است: یعنی آنها را طبقه بندی می کنند، اما فرق میان اعضای هر نوع سافل را مشخص نمی کنند. <sup>۴۹</sup> چنانکه ممکن است بگویند ما

<sup>-</sup> توافق اولیهای رسیده باشد، در بارهی شایستگی های آن به گفت وگو نشینند.

۴۸. با نامتعین، تعریف نشده (آپایرون)، فیلبوس ۱۶ce. مقایسه کنید با ج ۱۷ (ترجمهی فارسی) ص ۳۰، بادداشت ۳۸.

<sup>(1.</sup> Το απορια): (απορια) (απορια) (απορια): (απορια) (απορια): ει γαρ μητε εκ των καθολον οιον τ ειναι μηδεμιαν ουσιαν δια το τοιονδε αλλα  $\rightarrow$ 

این کار را در زندگی روزمرهمان، ظاهراً، از راه ادراک حسی انجام میدهیم:۵۰ فی المثل می توانیم به یکی از دو قناری اشاره بکنیم و بگوییم، «آن یکی را برخواهم داشت». اما تشخیص ظاهری «روگرفتها» یا «تصویرها»ی محسوس غیر از برداشتی است که افلاطون از شناخت دارد. برای آن منظور، وقتی کسی دربارهی اسم به توافق رسید، و آن را از راهِ جمع و تقسیم تعریف کرد، و یافته هایش را به صورت دانشی ـ طبیعی، اخلاقی یا سیاسی ـ سامان بخشید، تنها و تنها پس از آن اگر ذهن او با طبقهی پنجم، یعنی امر واقعی یا خداگونه (فایدروس ۲۴۹c۶-d۱) سنخیت داشته باشد، و به علاوه او فرصت یافته باشد که عقایدش را با عقاید معاشران همفکرش درهم بساید، شعلهی مورد نظر برافروخته خواهد شد. از آن پس فیلسوف در پرتو بصیرتی که پیدا کرده است نه تنها صورت های الهی، و اصول بالاتری را که شاید در آنجا باشند، مشاهده خواهد کرد، بلکه همچنین، تا آنجا که محدودیتهای بشری اجازه می دهد،۵۱ اشیای این جهان را نیز به گونهای خواهد دید که ذاتاً هستند، و نه فقط در رابطه با مفهوم طبقهی آنها؛ زیرا بر روی تک تک اشیای این جهان مهر یکی از صورت ها را زدهاند، صورتی که، چنانکه ارسطو نیز دربارهی صورتهای کاملاً حلولی اش می گوید، هستی یا جوهر آن شیء را تشکیل می دهد، ۵۲ و به تعبیر متعارف، به اين سؤال پاسخ مي دهد كه آن چيز بودن يعني چه.

-> μη τοδε τι σημαινειν κτλ.

۵۰. ارسطو، علاوه بر اینکه ادراک حسی را با نوس برابر میگیرد، آن را به عنوان «قوهی درونیِ تشخیص» نیز تعریف میکند (تحلیل ثانی ۹۹۵۳۵).

۵۱. فایدروس ۲۴c۵: κατα δυναμιs؛ مقایسه کنید با تیمایوس ۲۹d. برای برداشت افلاطون از دانش به مثابهِ آشناییِ مستقیم رک: ج ۱۶ (ترجمه ی فارسی) صص ۴۴-۱۴۰، صص ۲۰۹ و بعد.

 $<sup>\</sup>pi$ 000 $\nu$  ته فقط  $\tau$ 1 و نه فقط  $\tau$ 2. م $\tau$ 2) به تعبير افلاطون  $\tau$ 3 و نه فقط  $\tau$ 4.

بخش چهارم مابعدالطبیعهی

«نانوشته»ی افلاطون

# مقدمه: نظریهی جدیدا

به خواننده ای که افلاطون را در اثر مطالعه ی این مجلدات یا (چنانکه امیدواریم) از روی محاوراتِ خود او، با و جود خطاهایی که در فلسفه ی او هست، به عنوان فیلسوف، نویسنده و شخصیت بزرگی مورد ستایش قرار داده است، به خوبی می توان توصیه کرد که این بخش را نادیده بگیرد. این بخش بالکل با شواهد غیر

۱. پروفسور ای. ان. نیگرشتت کتابش (1977) Interpreting Plato را هنگامی به من فرستاد این مجلد به زیر چاپ رفته بود. اگر این کتاب که واقعاً پر از نکات هیجانانگیز، نو و پر مغز است، زودتر به دست من رسیده بود بی تردید بهره های زیادی از آن میگرفتم. فعلاً فقط می توانم یادداشتی را در ستانیش خاص فصل ششم آن، یعنی «نظام نهانی»، اضافه کنم، این فصل به انتقاد از کسانی اختصاص یافته است که مؤلف آنها را «درونی ها» می نامد. با نقل قول مختصری نمی توان حتی آن را ادا کرد، اما همین مقدار نیز موضع آن فصل را مشخص می کند (ص ۸۳): «بازگونگی غریبی به نظر می آید که نص صریح یک فیلسوف را به نفیع گزارش مبهم و متناقض دست دوم و دست سومی از چیزهای که شاید گفته باشد کنار بگذاریم.» همچنین گلچینی از منابع پژوهشی ای که در یادداشت های تیگرشتت آمده است کامل تر از ارجاعاتی است که من آورده ام.

مستقیم سروکار دارد، شواهدی که به ناچار منازعاتی را پیش می آورد و فقط ابهام می آفریند و تصویر روشنی را که از محاورات بر جای مانده است تیره و تار می سازد. اما کسی را که تاریخ می نگارد به حق می توان به دلیل نادیده گرفتن این موضوع سرزنش کرد، موضوعی که اخیراً جنجال عظیمی در میان پژوهندگان افلاطون به وجود آورده است.

مطلبی هست که همیشه معلوم بوده و مباحث گستردهای نیز به خودش اختصاص داده است: و آن اینکه ارسطو آراء فلسفی خاصی را به افلاطون نسبت می دهد که دست کم با آن بیان و، چنانکه عموماً تصور می کنند، از حیث محتوا، با درسهایی که از محاورات برمی گیریم فرق دارند. لازم است اطلاعات بیش تری را از مفسران یونانی او از قرن سوم تا ششم میلادی گرد آوریم. این موضوع از ۱۹۵۹ به این طرف، به واسطهی کوششهای گروهی از محققان، ابتدا در توبینگن Tübingen در رأس مباحث افلاطونی قرار گرفته است، تا بررسی

Robin, La théorie platonicienne des Idées et des Nombres d'aprés Aristote (1908); Stenzel, Zahl und Gestalt bei Platon und Aristoteles (1924, 3rd ed. 1959; de Vogel, (I) 'La dernière phase de la philosophie de Platon et l'interprétation de Leon Robin' (orig. 1947), (2) 'Problems concerning Plato's Later Doctrine' (orig. 1949: both now in her Philosophia 1, 1970); Wilpert, Zwei Aristotelische Frühschriften über die Ideenlehre (1949); Leisegang in RE, 2520-2 (1950); Ross, PTIch. IX, 'Plat's Unwritten Doctrines', and following chh. (1951).

چرنیس، در ACPA ix-xxii، دیدگاه های موجود را از اواخر قرن هیجده به این طرف، به طرز نیکویی گزارش کرده است. برای موضع بسیار شکاکانه ی خود وی رک:

The Riddle of the Early Academy (1945: German trans, 1966).

گروته از پیشروان مکتب توبینگن انتقاد کرده است، .Pl. 1, 273f.

۳. از این جاست که به عنوان «مکتب توبینگن» معروف گشته است (گادامر، Idee u. Zahl، و در الله الله Idee u. Zahl، و دیگران آن را «die Tübinger Schule Schadewalts» نامیدهاند).

عمیق تر و منسجم تری از «آموزه ی نانوشته» و رابطه ی آن با محاورات به عمل آید. آز آن جا که تأثیر عمومی این کار عبارت بوده است از تضعیف ادعاهای محاورات درخصوص عرضه ی فلسفه ی افلاطون، طبیعتاً با مخالفت محققانی روبه رو شده است که محاورات را اصیل می دانند و نمی توانند بپذیرند که افلاطون این آثار دقیق و در برخی موارد عمیقاً فلسفی را فقط برای ترغیب به فلسفه و مطرح ساختن برخی مسایل آن نوشته، و راهِ حل آنها را برای مباحث خصوصی با شاگردان برگزیده اش نگه داشته است. آز این جاست که در برخی

۴. مرحله ی جدید با کتابِ اچ. جی. کرِمِر (1959) Wesen u. Gesch. der plat. Ontologie (1959) Arete bei Platon und Aristoteles: zum شروع شد و او و کی. گایزر در طی چندین اثر آن را پی گرفتند. دورینگ از طرفداران توانمندِ کرمر محسوب می شود. نگاه کنید به کتاب او .183f Aristoteles (1966), (به ويژه توجه كنيد به كتاب گايزر Aristoteles (1966), P.'s ungeschriebene.) از آنجا که بخش عمده ی این آثار به زبان آلمانی تألیف شده است، برای خوانندگان انگلیسی زبان بهتر این است که به کتابِ محتصر اما سودمندِ جی. واتسون P.'s Unwritten Teaching (تاریخ نشر در شناسنامهی کتاب ۱۹۷۳ است، اما عملاً ۱۹۷۵ منتشر شد) روی آورند. مؤلف که به مدت یک سال در توبینگن کار کرده است، حق محاورات را به خوبی ادا میکند و شجاعانه میکوشد تا الهیات افلاطون را در داخل این طرح بگنجاند. برای آشنایی با مسئله نگاه کنید به مقدمهی جی. و بیرنبر Lehre P.s pp. vii-xlii برای Idee u. Zahl:مجموعه مقالات عبارتاند از Das Problem der ungeschriebenen (ویرایش گادامر ۱۹۶۸) که حاصل یک همایش است؛ Das Platonbild (ویرایش گایرز ۱۹۶۹) که با شلایرماخر شروع میکند، و Nas Problem der ungeschr. Lehre P.'s (ویرایش ویبرن ۱۹۷۲)، که به سال ۱۹۱۸ باز میگردد. جی. ان. فیندلی در Doctrines Plato: Written and Unwritten «آموزه های نانوشته» را با شور و حالِ تمام شرح می دهد. برای کتابشناسی نگاه کنید به گایزر 71-565 PUL که در ویرایش دوم (5-575) تکلمهای نیز بر آن افزوده است، و به ويپرن Das Problem 449-64 (كه شامل بررسي هاى فراواني نيز هست). ۵. از آنجا که کرمر افلاطون محاورات را فقط Protreptiker, Elenktiker, Problematiker der مشوّق، هلنی، مسئله سازی می داند (Platonbild 199)، طبیعی است که او در جاهای دیگر چیز محصلتری را جستوجو کند. اما آیا این برداشت سهم آنها را در فلسفه به طور -

اندیشه ها این تردید و جود دارد که «کارِ کرمر، علی رغمِ شایستگی هایش، به این نتیجه ی تأسف انگیز منتهی می شود که اهمیت اصلی محاورات را، به نفع گواهی های ثانوی پراکنده و حدسی، نادیده بگیریم.»

این مطلب به طور طبیعی در بررسی نامهی هفتم مطرح می شود، زیرا آن نامه به طور ضمنی می رساند که چیزی به نام «آموزهی نانوشته» و جود داشته است. پیش از این مطالبی در این مورد آورده ایم (ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۵-۲۰، ص ۱۱۳)، و همین طور در خصوص مسئلهی نزدیک به آن، یعنی نظر افلاطون در بابِ کلام مکتوب نیز سخنانی گفته ایم (همان صص ۱۱۳-۱۰۰). تنها کاری که در این جا می توان انجام داد عبارت است از آگاهانیدن خواننده بر و جود این مسئله و عرضه ی چند نکته ی کلی درباره ی آن واشاره به نوع شواهدی که در دسترس هست. در هر حال خود یکی از اعضای مکتب توبینگن گفته

#### جدی فرونمی کاهد؟

6. S. Rosen, P.'s Symp. xvi.

کرِمِر و گایزر در برابر نقادان توانمندی چون ولاستوس در Gnomon 1963 (که در کتاب او کردهاند. در اینجا کرمِر و گایزر در برابر نقادهای مغصل را مطرح نخواهیم کرد. شاید خواندنی ترین نقدها از آنِ فون فریتس این نوع انتقادهای مفصل را مطرح نخواهیم کرد. شاید خواندنی ترین نقدها از آنِ فون فریتس این نوع انتقادهای مفصل را مطرح نخواهیم کرد. شاید خواندنی ترین نقدها از آنِ فون فریتس است در 1966 (روایت انگلیسی آن در 1971 1971 Anton and Kustas Essays 1971 آمده است) همراه با پاسخِ تند کرمر در و 1969, 22-9 اخیرتر از همه مقالهی اِی. گریزر است در 1974 با پاسخِ تند کرمر در و مستدلی بر دیدگاه کرمر در خصوص رابطهی میان آموزهی نانوشته و برخی از محاورات. چی. چی. دو وریس نیز نقدی را تحت عنوان «آموزهی نانوشتهی افلاطون: Philologicum Landiniense vol, III, 1977 می توان ملاحظه کرد.

۷. عناوینی از قبیل «نامهی هفتم و تعلیم درونی افلاطون» (۱۹۵۰ و مسئله و مسئله و مسئله ی فلسفه ی ایسناردی پارتنه در (۱۹۵۹ ۱۹۶۹) و «قسمت فلسفی نامهی هفتم و مسئله ی فلسفه ی درونی افلاطونی» (فون فریتس در Essays ویرایش آنتون و کوستاس) از همین جا ناشی شده است.

است اگر چه پژوهشهای این مکتب بینش جدیدی را درخصوص بسیاری از جنبههای فلسفه ی افلاطون میسر ساخته است، بخشِ اعظم کار هنوز در پیش است. ^ حال که چنین است، هر داوری ای در مرحله ی حاضر فقط ارزش موقتی خواهد داشت.

مهمترین پیشنهاد در تفسیر جدید این است که تعالیم مربوط اصول اولیه که ارسطو و مفسران او به افلاطون نسبت می دهند، برخلاف اعتقادی که رایج است، پیشرفت متأخری در فلسفه ی او نیست، بلکه، به عنوان پیش فرض تصریح نشده ای، در ورای محاورات، دست کم از جمهوری به این، قرارد، و حتی این سخن را تا منون و لوسیس می توان پیش برد. ۹

این نهانکاری افلاطون عمدی بوده است. ۱۰ نمونهای از آن عبارت است از

- 8. 'Fast alles ist noch zu leisten' Wippern, Das Problem der ungeschr. Lehre P.'s xliii.
- ۹. به ویژه رک: کرمر، Επεκεινα της ovoias, AGP 1969، و مقاله ی او درباره ی تعلیم اصلی و در ادره کرمر، او در Das Problem (1927) می نویسد: هیچ مرحله ای در اثار مکتوب افلاطون و جود ندارد که تعلیم اصلی (یعنی، تلقی واحد به عنوان اولین اصل هستی) را پیش فرض نگرفته باشد. گادامر (I.u.Z. 13) آن را «ساختار حسابی لوگوس » می نامد، و در همه ی محاورات، او دوره ی اولیه به این طرف، نشانه های آن را می بیند.
- ۱۰. کرمر در 1969 AGP صفحات ۲۲ و ۲۳ ، یادداشتهای ۶۷ و ۶۸ با انکار «آموزهی نانوشته ی عمدی» از سوی فون فریتس مخالفت می کند. به آسانی نمی توان مطمئن بود که نظر پژوهشگران توبینگن درخصوص مسئلهی آموزهی «سری» و رابطهی آن با محاورات چیست. تردیدی نیست که کرمر لفظ «درونی» و «سری» ('geheim') را در Arete و جاهای دیگر به کار می برد (او منظور خودش را از واژهی «درونی» در 204 Platonbild, مشخص کرده است). مسئله این نیست که در عبارت آوردنِ دقیقِ آن آموزه غیرممکن است (به گونهای که ممکن است از نامهی هفتم برآید)، بلکه «نهانکاری عمدی»ای در کار بوده است (۴۵4, 154) ما او در همان مقاله مدعی می شود که تعلیم درونی ترِ آکادمی هم از حیث روش بر کار می برد). او در همان مقاله مدعی می شود که تعلیم درونی ترِ آکادمی هم از حیث روش بر محاورات برتری داشته است و هم از حیث محتوا. دو صفحه بعد از آن می گوید محتوای محاورات برتری داشته است و هم از حیث محتوا. دو صفحه بعد از آن می گوید محتوای محاورات برتری داشته است و هم از حیث محتوا. دو صفحه بعد از آن می گوید محتوای ح

امتناع سقراط از توصیفِ خود خوب در جمهوری. ۱۱

همانطور که گفتم، مکتب توبینگن را به تفصیل مورد نقد قرار دادهاند، و من نمیخواهم چیزی بر آن بیفزایم؛ اما همسو با این سخنِ صریح ویپِرن که «فقط اولین گامهای آزمایشی برداشته شده است، چند نکته کلی را مطرح میسازم که به نظر من لازم است دربارهی آنها محتاط باشیم. ۱۲

۱ ـ می گویند تعلیم نانوشته ی افلاطون، قبل از هر چیز، مربوط است به

محاورات، اگرچه نادرست نیستند، «فرع» بر تعالیم شفاهی ای هستند که «آموزهی درونی ویژهای» را تشکیل میدادند ( همان ۱۵۱، ۱۵۳ یادداشت ۳۹، ۱۵۴، ۱۵۵). «افلاطون محاورات را در اصل دارای ارزش یکسانی نمیدانست، اما کم ارزش تلقی کردنِ ('Abwertung') کتابت را اساساً دربارهی محاورات خودش نیز صادق می دانست. «کم ارج ساختن کتابت از سوی افلاطون بر محاورات خودش نیز صدق میکند.» ( همان، ۱۴۹، ۱۴۷.) گزارشهای تعلیم شفاهی تأیید میکند «که آموزهی خاصی ('Sonderlehre') در میان بوده است، آموزهای که با محاورات فرق داشته است» (Platonbild 206). اما او در همان مقاله می تواند بگوید (۲۲۱ یادداشت ۴۰) «نمی توان مسئلهی «فروکاستن از ارزش» محاورات به نفع تعلیم درونی آکادمی را مطرح کرده؛ و در (p. 150) Idee und Zahl تکرار میکند که اگر آموزهی نانوشته را به درستی بفهمیم نه آموزهای سری را از آن نتیجه میگیریم و نه فروکاستن از ارزش آثار مکتوب افلاطون را. وییرن نیز، در مقدمهی چشم ناپوشیدنیاش بر این مطلب، میگوید آموزهی مطرح شده در آکادمی را نباید سری یا درونی بنامیم؛ او محاورات را (به گونهای افلاطونی اما اندکی الهام آمیز)  $\epsilon\iota\delta\omega\lambda$  [= تصویری] از «فلسفه یا اصول» مى خواند (Das Problem xxxin f. with n.33). گادامر در آغاز همايشى كه und Zahl Idee حاصل آن است، پیشنهاد کرد که مفاهیم ('Begriffe') آموزهی درونی و آموزهی سری را به کلی از حوزهی بحث بیرون کنند.

۵۰۶d-e .۱۱، مقایسه کنید با ۵۳۵a. اما نگاه کنید به توضیح آن در صص ۲۱۹ و بعدِ کتاب حاض.

۱۲. مایلم در تأکید بر ماهیت موقتی نتایج آنها و بنابراین موقتی بودن هرگونه انتقاد از آنها، مراتب قدردانی خودم را نسبت به استادان بزرگوار کرمر، گایزر و وییِرن، به دلیل ارسال مجموعهای از مهمترین مقالات شان، ابراز کنم، کاری که برخی از منتقدان آنها نیز انجام دادند.

آموزهی او درخصوص اصول نهایی یا مبادی (آرخای) هستی، به آلمانی Prinzipienlehre. بی تردید این اصول در رأس هرگونه هستی شناسی ای قرار دارند. تردیدها آنگاه به وجود می آیند که می بینیم اصول افلاطون را نیز همانند اصول پیش از سقراطیان ارزیابی میکنند، یعنی سخنان او را فقط به دیدهی پاسخ پیشرفتهای برای پرسش آنان می نگرند. «به نظر می آید که آموزهی افلاطون درخصوص اصول اولیه، اساساً دنبالهای است بر فلسفهٔ آرخهی پیش از سقراطی.» «كل رهيافتِ هستى شناختى افلاطون، و صورت بندي مسئله از سوی وی، را پژوهش پیش از سقراطی آرخه معین میسازد.» ۱۳ تردیدی نیست که افلاطون به مقدار زیادی وامدار فیثاغوریان بود، اما وقتی مفسران وی او را بدین صورتِ کلی با پیش از سقراطیان پیوند میدهند به نظر می آید که تحتِ تأثیر ارسطو به بیراهه گرداییدهاند. ۱۴ ارسطو منبع اطلاعاتی بسیار ارزشمندی دربارهی پیشینیان خویش است، مشروط بر اینکه عادتهای ذهنی آشنای او را همیشه مد نظر داشته باشیم. از جمله عادتهای او این است که میخواهد فیلسوفان پیش از خودش را به گونهای نشان دهد که گویی خط سیر تکاملیای را طی میکنند و یکی پس از دیگری در راه حل مسایل مشخصی بر پایهی اصول کاملاً یکسانی گام برمی دارند. از جمله نمونه های تکان دهنده ی این تمایل، طبیعیات ١٨٩٥٨ است، آنجا كه تضاد طبيعي پيش سقراطيان، همچون تضاد متكاثف با متخلخل، را با آموزهى مؤخرتر واحد و زيادت و تقصان به مثابه آرخای، برابر می گیرد. ۱۵ خود او خیلی بیش تر از افلاطون، وارث روحیهی ایونیان

### 13. Wippern, Das Problem xlv; Krämer, Platonbild 224

(برای تأکید به صورت ایتالیک چاپ شدهاند).

۱۴. رک: دوورزل، Philos, 1, 272-4، و فقراتی که در آنجا نقل شدهاند.

۱۵. در مورد آرخهی پیش از سقراطیان، شاید مراجعه به فهرست ج ۱ (متن انگلیسی)، همان ماده، به فهم مطلب کمک بکند.اف. پی. هاگر در 1964 Studia Philosophica به شدت از ج

اوليه بود.

۲- تأکیدی که این محققان بر پیروی افلاطون از «فیلسوفان آرخه جوی» پیش از سقراطی می ورزند، این نتیجه ی تأسف انگیز را دارد که تأثیر سقراط را نادیده می گیرد. مقالات متعددی که به دنبال یکدیگر درباره ی آموزه ی نانوشته منتشر می شوند هیچ اشاره ای به او نمی کنند، و برخی دیگر نیز فقط اذعان سهل انگارانه ای را نسبت به راهنمایی او اظهار می دارند.

۳- چنانکه پیشتر گفتیم این سخن که محاورات هیچگونه پیام هستی شناختی محصلی در بر ندارند، یعنی «این سخنِ آشنا که فلسفه ی واقعی افلاطون در محاورات قرار ندارد، و آنها ... فقط از ویژگی ترغیبی برخوردار هستند». ۱۶ مطالب بسیار زیادی را که خواننده ای تیزبین در محاورات می یابد از آنها می گیرد.

۴\_این سخن که افلاطون هرگونه نوشتهای را، و بنابراین محاورات خودش را، «فقط نوعی بازی» ۱۷ تلقی می کرد بسیار خام است؛ امیدوارم این نکته را با ارجاع به فایدروس و نامهی هفتم (که مستمسک کرمر هستند) در ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۱۳\_۱۰۰ روشن کرده باشم.

۵ نکته ی پنجم مربوط است به مسئله ی تکامل در آثار افلاطون. کرمر در صص ۲۲۲ و بعدِ تصویر افلاطون Platonbild می گوید «در هر حال باید خودمان را از این اندیشه آزاد سازیم که محاورات تکامل درونی ای را در اندیشه ی افلاطون نشان می دهند ... سلسله ی آثار افلاطون در اصل از قوانین دیگری

این نظریه دفاع کرده است که آموزهی اصول اولیه، به گونه ای که از سوی کرمر و گایزر توصیف شده است، از آن شاگردان افلاطون است نه از آن خود او.

۱۶. متیل اشتراوس در بررسی کتاب گایزر Ungeschrieben Lehre در Ungeschrieben کتاب گایزر Phil.

<sup>17. &#</sup>x27;die Schriften nur ein Spiel Sind' (Krämer, Platonbild 198).

پیروی میکنند: تعلیمی، ترغیبی، هنری ... تکامل افلاطون در درون آکادمی [ایرانیک از کرمر است] را که در معانی ویژهای یقیناً صورت پذیرفت به آسانی نمی توان اثبات کرد زیرا محاورات هیچ معیاری برای آن عرضه نمیکنند.» ۱۸ لازمهی سخن کرمر، اگر آن را درست فهمیده باشیم، این است که بخش اعظم تحقیقات افلاطونی به مدت نزدیک به دو قرن بر پایهی مقدمات نادرستی استوار بوده است و باید به دور ریخته شود. وقتی شواهد و روشهای استدلالِ مربوط به حفظ آن را با شواهد و روشهای طرد آن مقایسه میکنیم، به هیچ وجه نقطهی قوتی را در استدلال مخالفانِ تکامل واقعی فلسفه در محاورات احساس نمیکنیم.

۶-ارسطو در توصیفِ آنچه امروزه تعلیم درونی یا سری افلاطون در درون آکادمی می نامیم، غالباً از خود افلاطون اسم نمی برد و تعبیرِ «ما» (یعنی اعضای آکادمی) یا «معتقدان به صورت ها» یا امثال آنها را به کار می برد. کرمر به شدت از «نظام آکادمیک مشترکی» دفاع می کند که هم افلاطون به آن معتقد بوده است و هم پیروان او ؛ به عقیده ی او کوشش برای جدا کردن افلاطون از پیروانش خلاف تاریخ است. البته این سخن تاحدود زیادی راه را برای بازسازی افکار افلاطون از روی شواهد ارسطویی هموار می سازد. از سوی دیگر (بر پایهی همان منابع، ارسطو و مفسران او) می دانیم که کسنوکراتس، اسپیوسیپوس و برخی دیگر از

۱۸. فی المثل، کرمر در بین دستاوردهای اصلی پژوهشهایش در Arete این برهان را قرار می دهد که چون افلاطون در گرگیاس (۵۰۴هـ۵۰۳۰ ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۱۵۵ و بعد) از که چون افلاطون در گرگیاس (۵۰۳هـ۵۰۳۵ به میگوید، و عدالت و σωφροσυνη را حالتِ منظم روح میخواند، بنابراین «در آموزه ی κοσμος – ταξις در گرگیاس »، و بنابراین «در آموزه ی κοσμος – ταξις در گرگیاس »، و همین طور در محاورات بعدی، از همان اول «نحوه ی کلی بودنِ هر آنچه هست (Seinslehre همین طور در محاورات بعدی، از همان اول «نحوه ی کلی بودنِ هر آنچه هست (die allgemeine Seinsweise alles و کثیر، سرچشمه میگیرد» به وضوح به چشم میخورد. (ک: AGP می در کرد. (ک) AGP).

اعضای اولیه ی آکادمی (که خود ارسطو نیز بی تردید یکی از آنهاست، هر چند او هنوز تعبیر «ما» را به کار می برد) از جهات مهمی از استاد فلسفه شان فاصله گرفتند. همچنین ارسطو بارها بر تفاوت های میان طرفداران مختلف آموزه ی صور اشاره می کند. به نظر می آید وظیفه ی مقدماتی مورخ فقط این نبوده است که وجود نظام افلاطونی واحدی را در آکادمی اثبات کند یا (در صورتی که شواهد اجازه دهد) میان افلاطون و دیگران فرق بگذارد. ۱۹

# نظری بر شواهد

در این مورد چارهای از گزینش نیست. ۲۰ معمولاً با دو فقره شروع میکنند: (۱) «آموزه های نانوشته». ۲۱ ارسطو در یکی از مواردی که کمتر حالت

۲۰. راحت ترین مأخذ عبارت است از مجموعه فقراتی که دو وُژِل در Gr. Phil. 1, 272-81 گرد است. گایزر مجموعه ای از شواهد افلاطونی را به عنوان ضمیمه ای بر کتابش 443-565 ورده است. گایزر مجموعه ای از شواهد افلاطونی را به عنوان ضمیمه ای بر کتابش P.'s ungeschriebene Lehre, منتشر کرده است که مشتمل است بر (۱) سازمان، اهداف و مطالعات ریاضی آکادمی، و اطلاعات عمومی ای درباره ی افلاطون در مقام یک معلم، (ب) محتوای آموزه ی نانوشته.

۲۱. دربارهی انکار کلی اهمیت آموزههای نانوشتهی افلاطون از سوی چرنیس، رک: به کتاب او ->

کنایی دارد (طبیعیات ۲۰۹b۱۴) به «افلاطون در آنچه که آموزههای نانوشته نام گرفتهاند» (αγραφα δογματα) ارجاع می دهد. بنابراین وقتی او چیزی را به افلاطون نسبت می دهد که در محاورات به چشم نمی خورد، فرض طبیعی این است که بگوییم آن را از میراث شفاهی افلاطون برگرفته است. به نظر می آید آنچه افلاطون در تیمایوس مکان یا ظرفِ صیرورت می نامد (چیزی که ارسطو به حق یا به ناحق با «ماده» یا زیرنهاد خودش برابر می گیرد) در آموزههای نانوشته با عنوان «بزرگ و کوچک الله great and the small یاد می شده است. ۲۲ میراد به بزرگ و کوچک الله great - and - small (گاهی «کوچک المجاعات دیگر به بزرگ و کوچک المجاها می دهد که این تغییر فقط به لفظ مربوط بوده است تا به اصل مطلب؛ افلاطون اصطلاح بزرگ و کوچک را برای مربوط بوده است تا به اصل مطلب؛ افلاطون اصطلاح بزرگ و کوچک را برای امر نامحدود یا دست کم عنصر نامتعین به کار می بَرَد، عنصری که فاقد کوسموسی است که از سوی عدد و اندازه اِعمال می شود (صص ۴۲۸ و بعد پایین).

(۲) سخنرانی افلاطون «دربارهی خوب». آریستوکسنوس که شایعه پراکنی تند و دشمنیاش با افلاطون شهرهی عام و خاص است، داستان جالبی را نقل میکند که به تعبیر او مورد علاقهی ارسطو بوده است. او نیز، ماند ارسطو، درصدد است که نتیجهی اخلاقی آن را در کتاب خودش به خوبی مراعات کند، یعنی موضوع کلی بحث را همیشه باید بر شنوندهی تیزبین تذکر داد.۲۳ افلاطون

<sup>-</sup> Riddle از چرنیس انتقاد کرده است. ۱۵ و ۷۱ و بعد؛ راس در .PTT او چرنیس انتقاد کرده است. ۲۲. با مقایسه ی ۲۰۹۵ ۳۵ با ۲۰۹۵ ۳۵ مفهوم ظرف، یا مکان، در تیمایوس را در ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۱۲۰ به بعد بحث کرده ام.

<sup>23.</sup> Aristox, *Elem. Harm.* 2, p. 30 Meibom, 122 Macran; also Gaiser test. 7, de Vogel 364c.

اما هیچ یک از اینها فقره را به طور کامل نقل نکردهاند. برای این منظور یا به اصل متن نگاه کنید و یا به: ->

روزی سخنرانی ای را درباره ی «خوب the Good» ایراد کرد. اکثرِ حاضران توقع داشتند سخنان علمی ای را درباره ی چیزهایی از قبیل ثروت، سلامت، قدرت و سعادت به طور کلی بشنوند، یعنی چیزهایی که جامعه ی یونانی به عنوان «امور خوب برای انسان» قبول داشت. وقتی ملاحظه کردند که او درباره ی ریاضیات حساب، هندسه و ستاره شناسی - سخن می گوید و این دیدگاه را مطرح می سازد که حد خوب، یعنی وحدت، ۲۴ است، بیش از اندازه سردرگم گشتند، گروهی افلاطون را تحقیر کردند و گروهی دیگر نسبت به او ابراز خشم نمودند. آریستوکسنوس می گوید علتِ سردرگم گشتن آنها این بود که آمادگی لازم را نداشتند، و مانند اهل جدل با دهن هایی باز فقط به دنبال نام «خوب» بودند.

این داستان که از سوی معاصر افلاطون یا کسی که فاصله ی زیادی با او ندارد ۲۵ نقل شده است، بی تردید پرسش هایی را پیش می آورد که بی پاسخ مانده است. این سخنرانی بی تردید در یکی از ورزشگاه های عمومی آکادمی (دورینگ، همان جا ۳۵۹) برای شنوندگان تعلیم ندیده ای ایراد شده است، از آن نوع شنوندگانی که برای شنیدن خطابه های سوفسطاییان جمع می شده اند. این جماعت نه تنها آمادگی شنیدنِ آموزه ی افلاطون در «درون آکادمی» را نداشتند، بلکه حتی با محاورات نیز آشنا نبودند، و درباره ی سقراط نیز چیزی نمی دانستند، کسی که می گفت خوب همان دانش است و «خوبها» ی مقبول نمی دانستند، کسی که می گفت خوب همان دانش است و «خوبها» ی مقبول

→ Düring, Ar. in Anc. Biog. 357f.

توضيحات او در هر حال خواندني است.

<sup>7</sup>۴. به پیروی از معنایی که دووُژِل در Gr. Ph. 1, 274 n.1 آورده است. اینکه واژه ی افلاطونی مته پیروی از معنایی که دووُژِل در n.1 و Gr. Ph. این مهه ها راس) را داشته باشد، به نظر مته περας در این جا فقط معنای قیدی «سرانجام» («در رأسِ همه»، راس) را داشته باشد، به نظر من دست کم نامحتمل می آید؛ این معنا را چرنیس (Riddle 87 n.2)، راس، کرمر و دیگران مطرح کرده اند (نگاه کنید به ولاستوس، 21 glat St 393 n. 21). در ساختار دستور یا ترکیب کلمات این جمله هیچ امر بسیار غریبی به چشم نمی خورد.

۲۵. صرف نظر از ارسطو، تاریخ تولد خود آریستوکسنوس رابین ۳۷۵ و ۳۶۰ پ.م تعیین کردهاند.

ممکن است موجب زیان شوند. ۲۶ چه انگیزهای موجب شده است که افلاطون (به ویژه با توجه به آنچه در نامهی هفتم آورده است) بخواهد برای این توده ی نااهل سخنانی درباره ی تعلیمات سری و مبنای ریاضی کاملاً فنی فلسفهاش، درباره ی خوب به مثابه حد و وحدت، بر زبان آورد؟ منابع بعدی فقط به کار مرموزتر ساختن داستان میآیند، زیرا سیمپلیکیوس میگوید حاضرانِ هسخنرانی (یا دوره ی درسی) ۲۷ افلاطون درباره ی خوب همان شاگردان او بودند؛ او از ارسطو، اسپیوسیپوس، کسنوکراتس، هراکلیدس و هیستیایوس اسم می برد. هر کدام از آنها این درس را بعدها طبق سلیقه ی خودشان به رشته ی تحریر درآوردند و بدین ترتیب محتوای آن را حفظ کردند. ۲۸ تقریر ارسطو (که باز هم دارای عنوان «درباره ی خوب» بوده است) ـ نقل قولهای معدودی از این تقریر را در دست داریم ـ ۲۹ تا زمان اسکندر آفردویسی (قرن سوم میلادی) در دسترس بوده است، اما احتمالاً مفسرانِ بعد از او نتوانسته بر آن دست یابند. ۲۰

۲۶. به عنوان نمونه، رک: افلاطون، منون ۸۷e و بعد، جمهوری ۴۹۶b، کسنوفون، خاطرات ۲،۲، ۲۳.

۲۷. واژه ی ακροασις، که در آریستوکسنوس و سیمپلیکیوس ـ هر دو ـ آمده است، هر دو معنا را داژه ی ακροασις، که در آریستوکسنوس و سیمپلیکیوس ـ هر دو ـ آمده است، اما آلن (Euthyphro 143) به داشته است. راس (PTT 148) معنای دوره را پسندیده است، اما آلن (Euthyphro 143) به طرز معقولی اعتراض کرده است که «برخوردی که آریستوکسنوس توصیف میکند قبول این معنا را با مشکل روبه رو می سازد».

۲۸. سیمپلیکیوس، طبیعیات (۱۱ـ۸)۱۵۱؛ (۲۸ـ۳۰)۴۵۳ (راس، پارههای ص ۱۱۷، گایزر شواهد، ۸، ۲۳۸). آنچه در این بخش آوردهام تذکرات ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ۴۷ و بعد را اندکی تعدیل میکند.

۲۹. شواهدی نشان می دهد که آنچه ارسطو تحت عنوان περι ταγαθον نوشته است، بازنویسی محضِ سخنرانی افلاطون نبوده است. یکی از زندگی نامه نویسانِ متأخرِ ارسطو قسمتی از آن را برای نشان دادنِ شخصیت خود ارسطو نقل می کند. نگاه کنید به Vita Marciana در ص برای نشان دادنِ شخصیت خود ارسطو نقل می کند. نگاه کنید به ۱۱۳ در ص ۱۰۳ در ص

<sup>30.</sup> Zeller II, 2, 64 n. 1; Cherniss, ACPA 119 n.77. →

محققان توبینگن «دربارهی خوب» را دورهی درسی تکراری ای تلقی کردهاند. کرمر معتقد است که این نام بر تعلیمات شفاهی افلاطون به طور کلی اطلاق می شده است، ۳۱ و در عین حال به نظر می آید که آن را با «دربارهی خوب» که به صورت داستان اخطار آمیزی از ارسطو نقل می کنند، برابر می گیرد.

مفسران بعدی اطلاعات زیادی درباره ی محتوای آنچه که آنها سخنرانی ها (یا تعلیم ۲۲ نانوشته ای افلاطون درباره ی خوب می نامند عرضه می دارند؛ سخنرانی هایی که افلاطون ایراد کرده و ارسطو به رشته ی تحریر درآورده است. سخنان آنها عملاً تأیید نیرومندی است بر این دیدگاه که آن سخنرانی ها شامل نکات اصلی تعلیمات افلاطون در آکادمی، در دورهای از زمان، درباره ی اصول اولیه ی هستی شناسی و ارزش شناسی او بوده است. اما آیا می توان این سخن دا درباره ی سخنرانی عمومی ناموفق داستان ارسطو بر زبان آورد؟ تمامی قراین نشان می دهند که (به بیان یکی از همکاران ما در توبینگن) قبول داستانی که آریستوکسنوس نقل می کند، هر گاه چیزی بیش تر از یک امر مجعول بوده باشد،

◄ Περι ταγαθου در فهرستهای دیوگنس لاثرتیوس از آثار ارسطو، کسنوکرانس و هراکلیدس
 به چشم می خورد.

31. Krämer, Arete 409, Mus. Helv. 1964, 143 and elsewhere.

۳۲. ارجاعاتِ چندی بر سونوسیایِ نانوشته وجود دارد، این ارجاع در یک مورد به صورت « سونوسیایِ نانوشته درباره ی خوب» آمده است (سیمپلیکیوس، طبیعیات، (۲۳) ۵۴۵، راس بازه ها، ص ۱۱۲). سیمپلیکیوس فقط یک مورد ( طبیعیات (۱۸) ۴۵۴، راس، ص ۱۱۸) از واژه ی مفرد استفاده می کند، اما این امر هیچ اهمیت ویژه ای ندارد زیرا (الف) روشن است که او به کار بردن این دو به جای یکدیگر را جایز می دانست (به همان صورت که درباره ی مدرص عدر این دو به جای یکدیگر را جایز می دانست (به همان صورت که درباره ی او به کار بردن این دو به جای یکدیگر را جایز می دانست (به همان صورت که درباره ی افلاطون که مغزی برت علیم به طور کلی دلات می کرد. رک: افلاطون، لفظ مفرد، یعنی συνουσια نیز بر تعلیم به طور کلی دلات می کرد. رک: افلاطون، پروتاگوراس ۱۱۸۵، سیاستمدار ۲۸۵۵، کسنوفون خاطرات، ۱، ۲، ۶۰ (سقراط هرگز برای سونوسیامزد نگرفت). همچنین به معنای آن در πολλη συνουσια در نامه ی هفتم، ۳۴۱۵۳، توجه کنید.

ارتباطی با سمینارهای منظم آکادمی نداشته است، جلساتی که افلاطون در آنها مبنای ریاضی و دیالکتیکی فلسفهاش را بر شاگردانش بیان میکرد و با آنها به بحث می پرداخت و آن مبنا را بسط می داد. از آنجا که آریستوکسنوس در مورد انگیزه ی این جسارت در ملا عام ـ جسارتی که ارسطو آن را یک شکست تلقی میکند ـ هیچ نمی گوید، بی تردید اکنون نمی توانیم امیدی به تشخیص آن داشته باشیم. اندک مطالبی که از محتوای آن نقل کردهاند، در جاهای دیگر نیز به نام افلاطون آمده است، بنابراین اگر از این داستان صرف نظر کنیم و به آنچه در وهله ی اول خود ارسطو، اما همچنین شاگردان او، درباره ی تعلیمات شفاهی افلاطون گفته اند روی آوریم، چیزی را از دست نخواهیم داد.

# محتواي آموزهي نانوشته

شایسته است قبل از هر سخنی تذکر دهیم که ار جاعات آشکار و فراوان ارسطو به محاورات افلاطون نشان می دهد که او ارزش محاورات را در بیان فلسفه ی افلاطون کمتر از هیچ آموزه ی شفاهی ای تلقی نکرده است. در مرحله ی بعد، بهترین سرآغاز عبارت است از تلخیص فلسفه ی افلاطون در مابعدالطبیعه، کتاب آلفا، فصل ۴٬۴۶ که ارسطو به عنوان قسمتی از بررسی کلی دیدگاههای اسلاف اش می آورد؛ این بررسی براساس قواعد روشی ارسطو، به عنوان مقدمه ای برای پژوهش خود وی، ضرورت داشت. او افلاطون را بی درنگ پس از فیثاغوریان می آورد، زیرا شباهتهای زیادی را میان فلسفههای آنها می یابد.

M and N تحت عنوان آناس Julia Annas بس از نوشته شدن این بخش، کتاب مهم جولیا آناس Arist. Metaph. منتشر شده است؛ مؤلف در مقدمه ی این کتاب بازسازی ای از فلسفه ی ریاضی افلاطون، عمدتاً با تکیه بر ارسطو، را آورده است.

۳۴. این گزارش را با استفاده از سخنان مشابهی که ارسطو در کتاب مو، ۱۹-۱۰۷۸b۱۷، ۳۳-۲۳ آورده است، تکمیل کرده ایم.

ارسطو قسمتهایی از فلسفه ی افلاطون را که با فیثاغوریان فرق دارد، به تأثیر مشترکِ سقراط و مکتب هراکلیتوس نسبت می دهد؛ بررسیای که از محاورات به عمل آوردیم این انتساب را تأیید می کند. پیروان هراکلیتوس جهان را همچون سیلانی ناشناختنی توصیف می کردند، در حالی که درخواست تعاریف کلی از سوی سقراط در حوزه ی اخلاق مستلزم فرض ذات تغییرناپذیری بود که می توانست متعلق واقع شود. افلاطون اندیشه ی سقراط را پذیرفت و این اوقعیتها را «صورتها» (ایدیای) نامید و گفت اشیای محسوس به نام آنها نامیده می شوند، زیرا وجودشان را مرهونِ «بهرمندی» از آنها هستند. ۲۵ ارسطو پس از ذکر اینکه افلاطون اعیان ریاضی را در حد وسط میان محسوسات و صورتها قرار داد ـ آنها مثل صورتها تغییرناپذیر هستند اما هر نوع از آنها مانند محسوسات افراد فراوانی دارند ـ ۲۶ می گوید چون صورتها علتهای اشیای محسوسات افراد فراوانی دارند ـ ۲۶ می گوید چون صورتها علتهای اشیای دیگر هستند، افلاطون معتقد شد که عناصر آنها عناصر همه چیزاند. ۲۷ این عناصر عبارت اند از بزرگ و کوچک و واحد، زیرا از اندرون بزرگ و کوچک است عناصر عبارت اند از بزرگ و کوچک و واحد، زیرا از اندرون بزرگ و کوچک است

۳۵. ارسطو نظر خودش را درباره ی این سخن اندکی سپستر (۲-۹۹۱a۲۰) توضیح میدهد: «سخنی است تهی و استعارهای است شاعرانه». درباره ی انتقاد جدید مبنی بر اینکه این استدلال برای صورت ها پایه ی نادرستی دارد، رک: ج ۱۶ ترجمه ی فارسی، صص ۴۵-۱۶۲، با یادداشت ها.

۳۶. مقایسه کنید با ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، صص ۲۲۷ و بعد، ج ۱۵، صص ۱۶۵ و بعد.

۳۷. فیثاغوریان نیز گفته بودند چون اشیا اعداد هستند، عناصر اعداد درنهایت همان عناصر اشیا هستند. (رک: ج ۳ ترجمهی فارسی، ۱۴۹ و بعد.)

۳۸. τα ειδη ειναι τους αριθμους .۳۸ هست در ۹۸۷b۲۲، اما غالباً در آن مناقشه کردهاند. اشتانتسل τους αριθμους را عطف بیان برای ειδη گرفته است، اما تسلر و راس کردهاند. اشتانتسل τους αριθμους را عطف بیان برای τα ειδη را حذف کردهاند، در حالی که یگر به پیروی از چریست τους αριθμους را حذف کرده است. آسکلپیوس پیش از τους αριθμους واژه ی και را آورده است؛ یگر این کار را بیمورد خوانده است، اما مِرلان از آن دفاع کرده است. نگاه کنید به متن یگر، چاپ آکسفورد، همورد خوانده است، اما مِرلان از آن دفاع کرده است. نگاه کنید به متن یگر، چاپ آکسفورد،

ارسطو نظریهی صورت ها را به دقت با مکتب فیناغوری مقایسه می کند. هر دو نظریه واحد را به مثابهِ جوهر قبول دارند، نه فقط به عنوان محمولی برای چیزی دیگر ؛ و نیز هر دو، اعداد را علت وجود چیزهای دیگر می دانند. اما اثبات امری دوگانه به جای نامحدود به مثابه واحد، یعنی گفتن اینکه نامحدود از بزرگ و کو چک تشکیل یافته است، از آنِ خود افلاطون است، و همین طور است جدا ساختن اعداد از اشیای محسوس و مطرح ساختن صورت ها. ارسطو در این جا توصیف نظریه ها را رها می سازد و به نقادی آنها بر پایه ی اصول خودش روی می آورد. ۲۹

ارسطو در گزارش خویش در درون نظام فلسفی خود افلاطون دست به تقسیم نمیزند، یعنی میان آموزه ی اولیه ی صورت ها و آموزه ی واپسین آنها فرق نمی گذارد. این تقسیم مربوط است به دو قسمتِ یک نظریه که موضوع بحث متفاوتی را دربر می گیرند. صورت ها علت، یا تبیینِ تمامِ چیزهایی هستند که در جهان محسوس وجود دارند. از این جاست که یک بخش از این نظریه مربوط است به ماهیت و روابط خود صورت ها. ارسطو می گوید افلاطون صورت ها را اعداد پنداشت؛ او لازم می داند که برخی از مشکلات این عقیده را تذکر دهد. هر دو بخشِ نقادی او در فصل نهمِ همان کتاب از مابعد الطبیعه به ترتیب آمدهاند. اما فقرهای در یکی از کتاب های بعدی که تا حدودی تکرار فصل ششمِ کتاب آلفا است، نشان می دهند که یکی دانستن صورت ها با اعداد، بخشی از برداشت اولیه

<sup>→</sup> همان جا، و به مرلان در Phron. 1964. اصل متن در اینجا هر چه باشد، ارسطو بارها صورتها را با اعداد یکی گرفته است. (رک: صص ۲۵-۲۲۱ پایین.)

۳۹. اگرچه ممکن است همه نپذیرند، به عقیده ی من وقتی ارسطو از شباهتها و تفاوتهای میان ریاضیات فیثاغوری و ریاضیات افلاطونی سخن میگوید، به خوبی می داند که سخن او به چه چیزی مربوط است. امیدوارم ج ۳ (ترجمه ی فارسی) حدود تأثیر فیثاغوریان بر افلاطون را روشن کرده باشد؛ خلاصه ی آن را در ج ۱۳ (ترجمه ی فارسی) ۳۵ و بعد آورده ام.

از آنها نبوده است. عبارت بدین قرار است: «در بررسی صورت ها، باید ابتدا برداشتِ موجود از صورت را مد نظر قرار دهیم، و آن را به هیچ رو با ماهیت اعداد مرتبط نسازیم بلکه به همان صورت در نظر بگیریم که اولین مطرح کنندگان وجود صورت ها ابتدا در نظر داشتند.» آ ارسطو طبق عادت آزاردهندهای که دارد نام ها را حذف کرده است، اما «اولین مطرح کنندگان وجود صورت ها» را باید در وهله ی اول، اگر نگوییم به طور کامل، خود افلاطون بدانیم؛ و بنابراین معنای جمله، همان طور که راس ( ۱۵۹ PTT) گفته است، این خواهد بود که «نظریه ی بعدیِ مثال ـ اعدادِ افلاطون را واردِ بحث نسازیم». منشأ سقراطی نظریه ی صور که ارسطو در این جا نیز بی درنگ به توضیح آن می پردازد، به خوبی نشان می دهد که ممکن نیست آنها از اول ماهیت عددی داشته باشند. در اینکه نشان می دهد که ممکن نیست آنها از اول ماهیت عددی داشته باشند. در اینکه

۴۰. مابعدالطبیعه، مو، ۱۰۷۸b۹. من لفظ مفرد را پس از جمع آوردهام (κατα την ιδεαν ... ( جمع آوردهام (των ιδεων ... اما راس بی تردید به حق هیچ فرقی میان آنها نمی بیند. او فقرات کتابهای آلفا و مو را همراهِ یکدیگر در . PTI 154f ترجمه کرده است.

<sup>۴۱. مقایسه با فصل ششم کتابِ آلفا این مدعا را روشن می سازد. همچنین هیچ تفاوت بارزی میان تعبیر جمع در این جا و تعبیر مفرد τας ιδεας τιθεμενω در با و جود ندارد. برنت توضیح نمی دهد که چرا به عقیده ی او نمی توان این شخص را افلاطون دانست، در حالی که قبول دارد که آنچه در این جا آمده است همان سخنانی است که در فصل ششم کتاب آلفا درباره ی افلاطون گفته شده است (رک: کتاب او .π 313 п.) حدس او ین است که ارسطو دوستداران صورتها دارد در سوفسطایی افلاطون، را در نظر دارد. هیچ کس به یقین نمی داند که این گروه چه کسانی بودهاند، اما من در ج ۱۶ (ترجمه ی فارسی) صص ۲۶۹ و بعد این فرض را مطرح کردهام افلاطون دیدگاههای پیشین خودش را مورد انتقاد قرار می دهد. این جمله، به گونهای که در این جا تفسیر شده است، با انکار دو مرحله ی متقدم و متأخرِ آموزه ی افلاطون از سوی محققان توبینگن سازگار نیست، و کرمر می گوید (۱۱ ی ی اسل که ارسطو مرحله ی را در آموزه ی صورت ها تشخیص می دهد که آنها ماهیت عددی نداشته اند، نمی توان «در برابر پژوهش جدید» (عمداً این گونه نوشته ام) تاریخ متأخری برای آموزه ی عدد اختراع کرد («konstruieren»).</sup> 

فیثاغوریان سبب این برداشتِ عجیب شدند تردیدی وجود ندارد؛ احتمال می رود که دیدار افلاطون از غرب یونان این نتیجه را به بار آورده است. (مقایسه کنید با ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۴۰، ج ۱۴، صص ۱۲۹ به بعد.) کاملاً طبیعی است که ارسطو وقتی پس از مرگ افلاطون به عقب بازمی گردد، در توصیف کلی فصل ششم کتاب آلفا، اخیرترین صورتِ نظریه را گزارش کند. به یقین نمی توان گفت که افلاطون در چه زمانی نظریهاش را بدین صورت درآورد، اما می توان مطمئن بود که این برداشتِ اخیر بخشی از فرض اصلی صورت های متعالی، به مثابهِ راه حل افلاطون برای معضل سقراطی هراکلیتوسی، نبوده است.

آرخای صورت ها: دوگانهی نامتعین و واحد خوب. مسئلهی رابطهی میان واحد و كثير از همان اول فلسفه و دين يونان را به خودش مشغول داشته است. اين مسئله برای افلاطون که پس از پارمنیدس به تفلسف میپرداخت به صورت مسئلهای بسیار اساسی درآمد، نه تنها در اندیشهی او درخصوص جهان، بلکه همچنین (چنانکه هنوز هم باید بگویم) در سالهای اخیر دربارهی فرضیهی مورد علاقهی او، یعنی صورتهای متعالی. او در پارمنیدس و فیلبوس این پرسش را مطرح میسازد که هر کدام از این صورت ها چگونه میتوانند وحدت و استقلال خودشان را حفظ کنند و در عین حال به اندازهای با تعدادی از انواع طبیعی مرتبط باشند که حتى و جود آنها را تبيين كنند؟ افلاطون، تا آنجا كه به اين جهان مربوط مى شود، احساس مى كند كه حالا مى تواند سؤالاتى از اين دست را كه يك چيز چگونه می تواند صفاتی متعدد، و حتی متضاد، داشته باشد، و یا اینکه چگونه مى توان يک شخص را واحد ناميد در حالى که از اجزاى متعددى تشکيل يافته است، كودكانه و آسان تلقى كند و به يك سو نَهَد؛ اين اطمينان او حاصل فرضیهی صور است. (مقایسه کنید با پارمنیدس ۱۲۹c-d.) مشکلات آنگاه آغاز می شوند که در مورد (به اصطلاح) کلیات بیندیشیم، نه در مورد گاوها و انسانها بلکه درباره ی گاو و انسان، نه درباره ی چیزهای زیبا یا کارهای خوب بلکه درخصوص خوبی و زیبایی، یعنی درباره ی چیستی خود آنها و رابطه شان با جزیبات ۲۰٫۰ با این عقیده آشنا هستیم که هر چیزی در جهان از حد و نامحدود ( پراس و آپایرون) تشکیل یافته است ۲۰٫۰ اگر بر سخنِ ارسطو اعتماد بکنیم، این عقیده در مورد صورتها نیز صادق است. آیا می توان معنایی در این سخن یافت؟ تصور می کنم پاسخ ما مثبت است، و آنچه ذیلاً می آید کوشش تازهای است برای این منظور که مبتنی است بر مجموعهای از شواهد غیر مستقیم است برای این منظور که مبتنی است بر مجموعهای از شواهد غیر مستقیم (عمدتاً شواهد ارسطویی) همراه با محاورات اخیرِ خود افلاطون. شاید این کار درست نباشد، اما به نظر می آید که این دو منابع، یعنی آثار مستقیم خود افلاطون و منابع غیر مستقیم، همراه یکدیگر، کوشش سازگاری برای حل مسئله ی قابل تشخیص عرضه می دارند.

ارسطو میگوید عناصر صورتها (و بنابراین عناصر نهایی تمام چیزهایی که خود صورتها آرخههای آنها هستند) عبارتاند از بزرگ و کوچک به مثابهِ ماده و واحد به مثابهِ جوهر یا صورت. ۴۴ مفهوم «ماده»ی ارسطو را میتوان با

۴۲. فيلبوس ۱۲۱هـ ۱۴۲، پارمنيدس ۱۳۱eـ ۱۳۰۰.

۴۳. فیلبوس ۱۶۰: «تمام چیزهایی که لفظ هستی بر آن اطلاق می شود از واحد و کثیر تشکیل یافته اند، و در ماهیت خودشان حد و نامحدود بودن را جمع کرده اند»؛ همچنین ۲۳۰: آنچه داریم آپایرون است و پراس ، و در مرحلهی سوم وحدتی که از آن دو ترکیب یافته است. استفاده از این واژه ها در این جا آسان است. واژه ی آپایرون ، مانند واژه ی آرخه، تاریخ طولانی ای در فلسفه ی یونان دارد و به آناکسیماندروس و همین طور فیثاغوریان باز می گردد. در ج ۱ ترجمه ی فارسی، صص ۴۲-۳۵ آن را بررسی کرده ام. دو معنای اصلی آن، یعنی «دارای ابعاد نامشخص» و «دارای ویژگی نامتعین»، در توضیحی که افلاطون از صفت ها می دهد بر روی هم منطبق می شوند، صفت هایی که به طور نامشخص در جهات متضاد گسترش یافته اند، یعنی دارای مرتبه ی نامشخصی از صفت های کمیت پذیری چون حرارت، طول و و زن هستند.

۴۴. جوهر هر چیزی (ουσια، مقایسه کنید با ص ۱۸۵ بالا) همان است که ارسطو معمولاً صورت -

«چیز فاقد ماهیت» لاک مقایسه کرد، همان چیزی که وقتی کانت تمام صفاتِ مورد تجربهی جسم را از آن میگرفت باقی میماند، و شاید با هویت سیبِ هیوئل Whewell ، یعنی سیبِ گرد، سرخ و سفتی که گرد بودن، سرخ بودن و سفت بودن را از آن گرفته باشیم. ماده زیرنهادِ تکیف نیافتهای است که هرگز به صورت غُریان وجود ندارد، بلکه همیشه صورت، یا مجموعه صفاتی، را دربر میگیرد تا شیء مرکب را به وجود آورد، و فقط این شیء مرکب دارای وجود مستقل است. از همین جا میتوان پی برد که چرا ارسطو آن را با خمیره یا ظرف صیرورت در تیمایوس برابر میگیرد. و قتی پی بردیم که دوگانهی بزرگ و کوچک همان مفهوم دیرآشنای آپایرونِ ما است، ابهام مطلب کم کم زدوده میشود، و محاورات خود افلاطون تأیید میکنند که دوگانهی نامشخصِ بزرگ و کوچک بایستی اصطلاح فنی افلاطون برای آپایرون گردیده باشد. در فیلبوس میخوانیم: «سعی خواهم کرد نشان دهم که آپایرون به نحوی یک کثرت میخوانیم: «سعی خواهم کرد نشان دهم که آپایرون به نحوی یک کثرت است.» میتواند مراتب نامشخصی میان دو قطب متضاد داشته باشد. مثالهای افلاطون است. میتواند مراتب نامشخصی میان دو قطب متضاد داشته باشد. مثالهای افلاطون میتواند مراتب نامشخصی میان دو قطب متضاد داشته باشد. مثالهای افلاطون است که هر چیزی تا زمانی که آپایرون است می تواند مراتب نامشخصی میان دو قطب متضاد داشته باشد. مثالهای افلاطون است که هر چیزی تا زمانی که آپایرون است

- آن چیز می نامد. بنابراین نباید آن را با «جوهر» به اصطلاح فیلسوفان اخیرترِ اروپا اشتباه کرد، یعنی چیزی که ارسطو آن را زیرنهاد (موضوع) (υποκειμενον) یا ماده می نامد. او در این جا به دلایلی که روشن است واژهی ειδος را به کار نمی برد.

74. طبیعیات ۲۰۹۱، مقایسه با ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۱۲۳ و بعد، صص ۲۰۱ و بعد. ۴۶ مطالب این قسمت را از فیلبوس ۲۴۵ ۲۴۵ برگرفته ام؛ محتوای آن تاحدود اندکی تکرارِ صص ۲۱۲ و بعدِ جلد ۱۷ ترجمه ی فارسی است. این فقره را هکفورث، در 3-24 PEP، به خوبی توضیح داده است. به ویژه مقایسه کنید با ص ۴۲: «واژه ی ۵۷۵۵ در فیلبوس نیامده است، اما بی تردید απειρον همین معنا را می رساند.» حتی در جمهوری نیز ـ اگرچه افلاطون هنوز مسئله را در ارتباط با جهان محسوس درنظر میگیرد ـ چیزی بیش تر از خمیرمایه ی این برداشت را ملاحظه می کنیم: عقل بزرگ و کوچک را همچون دو موجود جدا ادراک می کند، در حالی که حواس هر دو را به یک دیده می نگرد.

عبارتنداز خشک تر و مرطوب تر، سریع تر و آهسته تر، بیش تر و کم تر، بزرگ تر و کوچکتر ۴۷۰ و کاملاً طبیعی است که از میان این زوجهای متضاد، یکی از تعمیم پذیرین آنها، یعنی بزرگ و کوچک، جانشین تمامی زوجهای دیگر گردد، همانطور که ارسطو میگوید چنین شد. هرگاه کسی به درستی بتواند نه فقط امور مقایسهای نامعینی چون «بزرگ تر»، «کوچک» و غیره، بلکه مفاهیمی چون «برابر»، «دو برابر»، «سه برابر» (طول، وزن و غیره) را به کار گیرد، آپایر ون بر اثر تحمیل کمیت، اندازه، نسبت یا عدد ـ و در یک کلام، صورتی از پراس ـ منسوخ می گردد [محدود می شود]. هر چیزی در جهان ترکیبی است از آپایرون و پراس ، اما لازم است دو نکتهی دیگر را در اینجا مدّ نظر داشته باشیم. اولاً، افلاطون از این جهت پیرو صادق آیین فیثاغوری بود که می گفت هر چیزی که پراس در آن غلبه داشته باشد خوب است. «همانطور که فیثاغوریان حدس زدهاند شرّ از آن نامحدود است و خوب از آنِ محدود»، و پراس در رأس ستونِ چیزهای خوب آنها قرار دارد.۴۸ خود افلاطون نیز میگوید: زیبایی و خوبی از اندازه و نسبت ناشی می شوند ( فیلبوس ۶۴e): «هر چیز خوبی زیباست، و زیبا بی تناسب نیست» ( تیمایوس ۸۷c). پراس معنای مضاعفی دارد: کمیت یا نسبتِ اندازه پذیر، و کمیت یا نسبتِ درست؛ دقیقاً مانند واژهی متریون از مترون که هم به معنی اندازه است، و هم معمولاً معنای اندازهی شایسته را میرساند

۴۷. ممکن است بگویند دست کم برخی از این زوجها بایستی از یک جهت حد مشخصی داشته باشند، فی المثل چیزی که به تدریج آهسته تر می گردد بایستی سرانجام متوقف شود. افلاطون مسئله را این گونه نمی نگرد. ما حرکت را آپایرون می خوانیم، و حرکت نافی سکون است (سوفسطایی ۲۵۵۹). آیا افلاطون برداشت زنونیِ نزدیک تر شدنِ نامعین به یک حد، اما هرگز نرسیدن به آن، را مد نظر داشته است؟

۴۸. ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی ۱۰۹۶۵،۱۱۰۶b۲۹، مابعدالطبیعه ۹۸۶a۲۳؛ ج ۳ ترجمهی فارسی، ص ۱۷۵. در بررسی پیوندهای میان افلاطون و فیثاغوریان، شاید بتوان گفت که شایسته است تمامی ج ۳ (ترجمه ی فارسی)، به ویژه فصل ۲، را دوباره بخوانیم.

(صص ۳۱۹ و بعد بالا). وضع آن [پراس] بر هر امر متصلِ نامعینی به تعارض اضداد در آن امر خاتمه می دهد و آن اضداد را متناسب و هماهنگ می سازد. وقتی این اضداد بدین صورت با هم آشتی کردند، ترکیب آنها در بدن سلامتی را به ارمغان می آورد، ۴۹ ترکیب زیر و بم موجب پیدایش موسیقی می شود، هوای دلپذیر از ترکیب گرم و سرد به وجود می آید، قانون و نظم از احساسات سرکش و بی حد انسانها، و قس علیهذا. ثانیاً، پراس رابطهی تنگاتنگی با وحدت دارد، وحدت یا خود پراس است و یا اولین نتیجهی تحمیل آن بر آپایرون.

این عقیده نیز ریشه ی فیتاغوری دارد، اما بی تردید افلاطون از آن اقتباس کرده است، کسی که، به تعبیر ارسطو ( مابعدالطبیعه ۹۸۸۵۱۴)، خوب و بد را معلول دو عنصر خویش خواند، یعنی خوب را معلول واحد و بد را معلول دوگانه معلول دو عنصر خویش خواند، یعنی خوب را معلول واحد و بد را معلول دوگانه نامعین. این عقیده در محاورات کاملاً مستتر است، اگرچه در فیلبوس ۱۶۰ میخوانیم که صورت واحد و کثیر گرفتن یعنی همان داشتن پراس و آپایرون. ۵۰ طبیعی است که یکی دانستن وحدت و خوبی بیشتر در زمینههای اخلاقی و سیاسی ظهور می یابند. جامعههای بد وحدتشان را از دست می دهند، و شهر آرمانی باید از آن مقدار وسعتی برخوردار باشد که به وحدت آن آسیبی نرسد ( جمهوری ۴۲۲e-۲۳b). قانونها باید تا آنجا که ممکن است وحدت جامعه را جمهودی طفظ کنند ( قوانین ۷۳۹۵). انسانِ عادل سه قسمت روح خویش را با یکدیگر حفظ کنند ( قوانین ۷۳۹۵). انسانِ عادل سه قسمت روح خویش را با یکدیگر هماهنگ ساخته و به جای اینکه کثیر باشد به صورت انسان واحدی درآمده

۴۹. باز هم نظریهای که از آنِ آلکمایون است؛ در این مورد رک: ج ۱۷ ترجمهی فارسی، ص ۳۵ یادداشت ۴۴، و ج ۱۴، ص ۲۳۶، یادداشت ۵۸.

۵۰. در فرض سوم دومین بخش پارمنیدس (۱۵۸۵)، ترکیب واحد با دیگران موجب می شود که چیز دیگری در دیگران به وجود آید و موجب شود که آنها در رابطه با یکدیگر پراسی داشته باشند، در حالی که ماهیت خود آنها [کثرت] به خودی خود آپایریا را برای آنها به ارمغان می آورد.

است ( جمهوری ۴۴۳d-و). شاید به طور مشخص نتوان گفت که در چه هنگامی این تمالاتِ مربوط به اهمیت وحدت در زندگی انسان در اندیشه ی افلاطون با آموزهای کلی و مابعدالطبیعی گره خورد و اینکه این پیوند مقدم بر جمهوری ۱۵ است یا مؤخر از آن. اما از آنجا که معمولاً می گویند یکی از آشنایان افلاطون، یعنی ائوکلیدسِ مگارایی، واحد و خوب را یکی می دانست به خوبی می توان حدس زد که مباحثات میان آن دو ـ در آن هنگام که افلاطون پس از اعدام سقراط همراه ائوکلیدس به سر می برد ـ به افلاطون کمک کرده است تا این نظریه ی پیچیده تر را صورت بندی کند. ۵۲

تمام سخنانی که گفتیم به جهان محسوس مربوط می شود، نه به صورت ها، ۱۵۳ اما فیلبوس مسئله را در مورد صورت ها نیز مطرح می سازد. ۵۴ آیا آنها واقعاً واحد هستند، یا هر کدام از آنها مانند روگرفت های محسوس شان به نحوی واحد و کثیر ـ هر دو ـ هستند (۱۵b)؟ کورنفورد در شرح پلامنیدس

- ۵۱. یا گرگیاس، محاورهای که هر چند خود واژه ی وحدت در آن به کار نرفته است، مطرح ساختن سامانمندی، تناسب و هماهنگی در روح (۵۰۳۵-۵۰۴۵) آشکارا همان هدف را دنبال میکند.
- 07. برای فلسفه ی اثوکلیدس و رابطه ی او با افلاطون رک: ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۵. برای فلسفه ی اثوکلیدس و رابطه ی او با افلاطون رک: ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۳۲۳-۳۵. (سؤال امتحانی ممکن: آیا این انتقاد اِوینگ Ewing بر افلاطون وارد است (211 *Fundamental Questions):* «ما نمی توانیم، از قضیه ای کلی درباره ی وحدتِ هر آنچه هست، نتیجه بگیریم که باید وحدت را به شیوه ی خاصی در زندگی بشر تحقق بخشید، و بدین ترتیب سیاست مان را از مابعد الطبیعه مان استنتاج کنیم ۹)
- n. 40. تصور میکنم گاهی این نکته را نادیده میگیرند، غفلتی که شاید بتوان گفت ویپِرن در n. 40 مرتکب شده است، آنجا که تیمایوس ۵۳۵ را (بدون نقل قول) به عنوان گواهی بر این مدعا ذکر میکند که آموزهی مربوط به اصول اولیه را میتوان از همان اول در محاورات ملاحظه کرد. افلاطون در آنجا آرخههای اجسام را مدنظر دارد.
- ۵۴. البته، اگر چنانکه خیلی ها معتقداند، παντα τα νυν οντα εν τω παντι در ۳۳ معتقده را قبول ندارم. (رک: ج صورت ها را نیز شامل شود، کار ما آسان تر می گردد؛ اما من این عقیده را قبول ندارم. (رک: ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، ۳۵، با یادداشت ۴۴.

۱۲۹c-۳۰a می گوید (P. and P. 71): «همان طور که سقراط می گوید، مایهی حيرت خواهد بود اگر بگوييم ... وحدت همان كثرت است. اما نبايد نتيجه بگیریم که صورت، بعنی خود وحدت، به هیچ وجه کثیر باشد.» محاورهی پارمنیدس بیش تر طرح مشکل را مد نظر دارد، و همان طور که او می گوید افلاطون تبیین کامل مسئله را برای سوفسطایی نگه داشته است. از این حیث سوفسطایی اولین محاوره از مجموعه محاوراتی است که افلاطون در آنها توصیهی سقراطی سادهی تعریف از راه «تقسیم بر پایهی انواع» (ج ۱۶ ترجمهی فارسی ص ۶۵) را توسعه می دهد و به صورت روش دیالکتیکی کاملاً منسجم خویش درمی آورد. سقراط در گفت و گوهایش دربارهی مفاهیم جنسی یا نوعی (عدالت به مثابهِ بخشی از فضیلت، و امثال آن) مسئلهی هستی شناختی ای مطرح نساخت، اما افلاطون که به صورتهای الهی و نامتغیری معتقد بود خودش را با مشکل دشوارتری روبهرو ساخت. (به ویژه مقایسه کنید با ج ۱۶، ص ۳۰۴.) او در سیاستمدار تقسیم دو جانبهی اندازه را یک راست با هنر دیالکتیک یا «تفکیک» ( سوفسطایی ۲۲۹b) به طور کلی مرتبط میسازد، و علاوه بر آن ادعا میکند که گاهی «در پژوهش خود حقیقت» به آن محتاج خواهند بود (۲۸۴d و بعد، ج ۱۶، صص ۳۲۲ و بعد). درسهای دیگر محاورات بعدی عبارتاند: (۱) همانطور که جزییات می توانند از صورت ها «بهرهمند شوند»، صورتها نیز می توانند از یکدیگر بهرهمند شوند و با یکدیگر درآمیزند (ج ۱۶، صص ۲۶۹ و بعد) (۲) صورتها به همان معنا واحد هستند که می گوییم انسان واحد است، یعنی کلهای تشیکل یافته از اجزا هستند، یعنی یک صورت جنسی از تعدادی از صورتهای نوعی تشکیل یافته است. بدین ترتیب در تیمایوس می بینیم صورت زوون («موجود زندهی عاقل») همان است «که دیگر جانداران عاقل، به تنهایی و به صورت خانوادگی، اجزای آن هستند». «این صورت همهی آنها را شامل می شود و در خودش جای می دهد، درست به همان ترتیب که جهان [زندهی] ما ما را و دیگر حیوانات محسوس را دربر میگیرد»، ۱۵۵ ما در عین حال یگانگی (۳۱۵ μονωσις) اش را نیز حفظ می کند. بر همین سیاق در سوفسطایی می گوید دانش واحد است، اما در عین حال علوم و هنرهای گوناگون اجزای آن را تشکیل می دهند، علوم و هنرهایی که هر کدام مشخصاند و نام خود را دارند. ۱۵۹ (۳) صورت ها تقسیم پذیر هستند. فقط محدود ترین صورت، یعنی صورتِ نوع سافل، را نمی توان تقسیم کرد. ۵۷ در مورد طبقه ای کو چک تر که با افزودن و جه تمایزی به دست آید هیچ تعریفی نمی توان عرضه کرد، هر آنچه در ورای آن هست جزیبات تعریف ناپذیر (آپایرا) هستند که تعداد بی نهایت، یا دست کم نامعینی (باز هم آپایرا)، از آنها و جود دارد.

در این جا اختلاف مهمی میان افلاطون از یک طرف و ارسطو و اهل منطق به طور کلی از سوی دیگر، وجود دارد. به نظر آنها جنس اعلی ظرف خالی ای است که به تدریج با افزوده شدن فصل های متوالی پر می شود. به جنس «حیوان» که فقط دارای صفت «حیات» است، در مورد انسان، صفت دو پا بودن و عاقل بودن افزوده می شود، در مورد ماهی، صفت های آبزی بودن و خونسرد بودن، و همین طور در مورد دیگر انواع. افلاطون عکس این وضع را صحیح می داند. صورت کلی تر صورت های اجناس و انواع مادون را شامل می شود، در خود دارد یا دربر می گیرد. محتوای صورتِ کلی تر، غنی تر است نه فقیر تر. (مقایسه کنید با ج ۱۷، ترجمه ی فارسی، ص ۱۱۲، یادداشت ۳۷) بدین ترتیب صورت های طور نزولی دارای شأن یا مرتبه ی هستی شناختی بالاتری می گردند، و سلسله مراتب به طور نزولی ادامه می یابد تا اینکه به جزییات برسیم؛ جزییات به معنی دقیقِ کلمه اصلاً وجود ندارند بلکه فقط «می شوند». این گونه سلسله مراتب روحانی مبتنی

۵۵. تیمایوس ۳۰c. افلاطون هم μερος را آورده است و هم μορα را.

۵۶. سوفسطایی μερος εκαστον ، ۲۵۷c-d. و μοριον در ۲۵۸a۹ ، طال

ατομον .Δ۷؛ νατμητον :۲۲۹d سوفسطایی Δ۲ ا

است بر اینکه صورتها هم کثیر (دارای اجزا) باشند و هم واحد (به مثابه کل). اما در فلسفهی ارسطو حضور کثرت یعنی حضور ماده. ۸۸ بنابراین، اگر از این دیدگاه نظر اندازیم، خودِ **صورتها ه**م دارای عنصری صوری هستند و هم از چیزی برخوردارند که او «مادهی معقول» (۷۸η ۷٥ητη، مابعدالطبیعه ۱۰۴۵a۳۴) خواهد نامید. اما ارسطو جنس را که کمتر تعریف می شود عنصر مادی تعریف میخواند و فصل را که نوع را مشخص میکند عنصر صوری تلقی میکرد، در حالى كه افلاطون عكس آن را صادق مى دانست. بدين ترتيب اگر مثال تيمايوس را پی بگیریم، عنصر صوریِ خودِ صورتِ زوون حیات است، اما همین صورت صورتهای همهی حیوانات دیگر را نیز دربر دارد. به اصطلاح رایج منطقی، عنصر صوري يا وحدت بخش صورتها دلالت ضمني يا مفهوم آنها هستند، و عنصر مادي يا نامعين آنها دلالت مصداقي يا گستردهشان. (چه كسي ميتواند بگوید چند نوع مو جود زنده و جود دارد؟) وقتی به پایین ترین صورتِ تعریف پذیر رسیدیم \_ فیالمثل ذاتِ (ovaia) سگِ سنت برنار یا the corgi رسیدیم \_ بگوییم آن نیز عناصر وحدت و آپایرون را دربر دارد، و تعداد بینهایتِ جزییاتی كه اين صورت ذات آنهاست نشان آپايرونِ آن است؟ گفتنِ اينكه صورت جزییاتی «است» که از ماهیتِ و نامآن بهرهمنداند، یا آنها را به مثابهِ عنصر یا بخشى از خودش دارا است، شايد در نگاهِ اول غير افلاطونى به نظر آيد؛ اما

۵۸. مابعدالطبیعه ۱۰۷۴a۳۳ هماده کی ارسطو (۱۰۵۳) شباهت زیادی به آپایرون داشته است. به عنوان نمونه نگاه کنید به ۱۰۲۹a۲۰ همنظور من از ماده آن است که به خودی خود نه چیز خاصی است و نه کمیت خاصی است، و نه به واسطه ی مقوله ای دیگر از مقولاتی که هستی را تعین می بخشند متعین شده است. پنازی به ذکر دلیل دست پنجم وجود ندارد، دلیلی که سیمپلیکیوس از فورفوریوس برگرفته است و او از دِرکولیدِس و او نیز از کتابی از هرمودوروس که یکی از یاران افلاطون است (سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۲۴۷ و بعدِ دیلز؛ دووُژِل، ۲۲۰ که یکی از یاران افلاطون است (سیمپلیکیوس، طبیعیات، ۲۴۷ و بعدِ دیلز؛ دووُژِل، ۳۱ گایزر، شواهد، شماره ی ۳۱.

صورت به نحوی در میان آنها گسترده است، و همین را می توان پاسخ افلاطون به پرسشی دانست که در فیلبوس (۱۵b) مطرح کرده است: «آیا باید بگوییم هر كدام اين واحدها [يعني انسان، گاو، زيبا، خوب] در ميان تعداد نامحدودي از چیزهایی که حادث هستند پراکنده شده، و بنابراین کثیر است، و یا (به گونهای که کاملاً ناممکن به نظر می آید) به عنوان یک کل از خودش کنار کشیده است و بي آنكه وحدتش را از دست بدهد همزمان هم واحد مي نمايد و هم كثير؟» در پاسخ می توان گفت خود صورت ها، یعنی آرخه های اشیای حاذث، نیز آرخههایی دارند؛ این آرخههاهمان واحد و آپایرون هستند، و واحد خوب است. این سخن تکمیل آن چیزی است که افلاطون در کتاب ششم جمهوری به اشارت آورده است: صورت هایی که به موجودات عالم محسوس عقلانیت می بخشند، هستی و عقلانیتِ خود را وامدارِ خوب هستند. افلاطون در آن هنگام که جمهوری را می نوشت. این حقیقت را امری ایمانی تلقی می کرد. سقراط می گوید تبیین خوب بیرون از توانایی های اوست. او نمی خواهد عقیده ای را ابراز کند که هیچ شناختی از آن ندارد. نهایتِ کاری که از دست او برمی آید عرضهی تمثیل است. عقیده ی معقول تر این است که افلاطون در اینجا برای خودش سخن می گوید و پرده از حقیقت برمی دارد، نه اینکه او «آموزهی نانوشته»ای را که ارسطو از آن خبر داشت، همراه با هرگونه دانش دیالکتیکی لازم برای تایید آن، پرورده بود، اما اثر مکتوب را جای مناسبی برای عرضهی آن نمی دانست و از نوشتناش امتناع مى ورزيد.

تفسیر بالا را محضِ شرکت در بحث عرضه کردم و اعتماد کاملی به آن ندارم. شاید بگویند این تفسیر افلاطون را بیش از اندازه ارسطویی جلوه می دهد. حقیقتِ امر این است که آنچه گفتیم کوششی است برای نظر انداختن به اندیشه های افلاطون از پشت پرده ی مفاهیم و اطلاعات ارسطویی چون صورت و ماده؛ و نباید فراموش کرد که ارسطو، با وجود اختلافات بنیادی ای که با

افلاطون دارد، سالیان متمادی همدم او بوده است. و آخرین نکتهای که در این جا اضافه میکنم این است که ارسطو بایستی کار افلاطون در باب دیالکتیک را زمینهی کاملاً آمادهای برای بازگشت خودش به آموزهی صورتِ حلولی یافته باشد. ٥٩ چنین نیست که خود افلاطون از صورت ها دست برداشته باشد. مؤلفِ فایدون، میهمانی و فایدروس چگونه می توانست ذوات الهی ای را در ورای آسمانها جای دارند انکار کند؟ این سؤال خطایی به نظر می آید، اما (۱) شهادت ارسطو بر اینکه افلاطون تا پایان عمر بر آنها معتقد بود مناقشهنایذیر است، و در محاورات نیز چیزی وجود ندارد که با شهادت او منافات داشته باشد؛ (ب) صبغهی دینی و شاعرانه را در محاورات متأخر، یعنی در آثار دیالکتیکی، في المثل در سوفسطايي ٢٥٤٨، نيز ملاحظه مي كنيم؛ آنجا كه فيلسوف، چون تفكراتش هميشه به طبيعتِ واقعيت مشغول است، در قلمرو روشني مسكن می گزیند که چشم انسانهای معمولی از دیدن آن ناتوان است؛ چرا که آنها به خیره شدن بر نورانیت الهی عادت نکردهاند. اما همانطور که در شرح این محاوره (ج ۱۶ ترجمهی فارسی، صص ۳۰۳ و بعد) سعی کردم آشکار سازم، منطق روش دیالکتیکی و «آموزهی شریف صورتها» را به آسانی نمی توان هماهنگ کرد. جای تعجب نیست که، چنانکه از آثار ارسطو برمی آید، این موضوع محور اصلی مباحثات آکادمی بوده است، و افلاطون، اسپیوسیپوس، كسنوكراتس و ارسطو هر كدام راه حل خود را پيشنهاد كردهاند.

صورت ها به مثابه اعداد. «سپس نوبت به تقلید فیثاغورس رسید، بازی با اعداد، دیوشناسی خرافی. ارسطو که عقل متعارف سالمی داشت، این کار را نامعقول

۵۹. او در کتاب زتای مابعدالطبیعه، فصل ۱۴، انتقادهای سختی ا بر این عقیده وارد میسازد که صورتها جوهرهای مستقلی هستند، اما در عین حال هر صورتی از جنس و فعل تشکیل یافته است.

میدانست. ریاضیات و نجوم توجه او را جلب نکردند.» ویلاموویتس درباره ی دوران پیریِ افلاطون چنین میگوید (۱,728 یا با البته او طبق عادتی که داشته است مطلب را ساده و قطبی شده بیان میکند، اما در عین حال حقیقتی در آن مطلب نهفته است. به نظر می آید که افلاطون هر قدر مسن تر می شد تأثیر دوستان فیثاغوری اش، دست کم در اندیشه ی ریاضی و طبیعی او، ای نیرومند تر میگشت. او در تیمایوس کل جسم را به سطوح صاف فروکاست، چنین می گذارد و به اصول اولیه ای اشاره می کند که من جرأت ورزیدم و آنها را از روی اصول فیثاغوری کامل کردم (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، صص ۳۶-۱۵۷). چون از خود افلاطون هیچ سخنی درباره ی عدد بودنِ صورت ها در دست نداریم، و نیز چون این نظریه در هر حال با عادت های فکری ما فاصله ی بسیار زیادی دارد، به آسانی نمی توانیم به بازسازی کامل آن امیدوار باشیم. به نقل قول های چندی را سرآغاز بحث قرار می دهیم.

ارسطو، مابعدالطبیعه، ۹۸۸۵۱۰: «همانطور که صورتها علت ذات همهی اشیای دیگر هستند، واحدنیز علت ذات صورتهاست.»

۴۰. شاید مقدار حقیقتی که در آن هست به همان اندازه باشد که در تفسیر شوری بر کتابِ خودِ
 ویلاموویتس وجود دارد: «هرگاه آن را به دیدهی یک داستان تاریخی بنگریم شایستهی هرگونه
 ستایشی است».

۶۱. نباید فراموش کرد که او مؤلف قوانین هست. اما حتی در آنجا نیز وقتی به این گونه موضوعات می پردازد، به شیوه ی فیثاغوری سخن می گوید و سه بعدی را برابرِ محسوس تلقی می کند (۸۹۴a، ۲۷ ترجمه ی فارسی، ص ۱۶۳).

۶۲. برای انکار جدی عقیده ی افلاطون به این نظریه ، رک: چرنیس 7-Riddle 31-7. آناس نیز در آن و ۶۲ برای انکار جدی عقیده ی افلاطون به این نظریه ، رک: همان ۶۴ تردید می کند ، 62-73 Metaph. M and N و 62-73 و بعد . چنین نیست که همه ی این فقرات به افلاطون اشاره کنند ؛ ارسطو فاعل برخی از آنها را جمع آورده است .

این سخن، به خودی خود، همانند چیزی است که افلاطون در جمهوری در مورد خوب بر زبان می آورد.

همان، دربارهی نفس، ۴۰۴b۲۴: «[افلاطون] میگوید اعداد صورتهای بالفعل و اصلها هستند، اما از عناصر تشکیل یافته اند.»

یعنی صورتها، که در اینجا برابر با اعداد لحاظ شدهاند، مثل همیشه، آرخههای دیگر چیزها و رخدادها هستند، اما خودشان نیز دارای آرخهها یا اصلها هستند، یعنی واحد و دوگانهی نامعین.

همان، مابعدالطبیعه، ۹۹۱b۹: «اگر صورتها اعداد هستند، چگونه نقش علّی ایفا میکنند؟»

این سخن همان اعتراض دایمی ارسطو است بر فرضِ افلاطونیِ صور، اعم از اینکه آنها را عدد بدانیم یا نه؛ مبنی بر اینکه فرضیهی او آنچه را که وی انگیزه یا علت فاعلی می نامد نادیده می گیرد.

اسکندر در مابعدالطبیعهی ارسطو ۹۸۷۵۳۳ (راس، ارسطو، پارههای ص ۱۱۴ گایزر، شواهد، ۲۲B): «او [گفت] صورتها عدد هستند.»

اسکندر چندین بار تصریح میکند که مأخذ او در این مورد دربارهی خوبِ ارسطو است، و ارسطو آن را بر پایهی تعلیمات افلاطون در این مورد به رشتهی تحریر درآورده است.

ارسطو در بسیاری از جاها که آموزه ی صورت به مثابهِ عدد را نقد می کند از کسی اسم نمی برد، بلکه به صورت مبهم می گوید «برخی ها» یا «کسانی که از صورت ها سخن می گویند». شایسته است فقرهای از تئوفراستوس را در این جا به طور کامل نقل کنیم؛ این فقره، حتی برای تمیز دقیق در میان مفسران مختلف، ارزش نقل را دارد ( مابعد الطبیعه، ویرایش راس و فوبس از ۶۵۲۳؛ پاره ی ۱۲، ص

اما حالااكثر فيلسوفان تاحد خاصى بيش مى روند و سپس متوقف میشوند، به همان صورت که مطرح کنندگان واحد و زوج نامعین عمل مي كنند. آنها آنگاه كه اعداد و سطوح و اشكال فضايي را مطرح کردند عملاً هر چیز دیگری را رها می سازند، فقط اشارهای بر آنها می کنند، و چیزی بیش تر از این نمی گویند که بعضی چیزها از زوج نامعین ناشی می شوند، فی المثل مکان، خلاً و آیابر ون، و چیزهای دیگر از اعداد و واحد، مانند روح و معدودی دیگر، زمان همراه با جهان و برخی چیزهای دیگر ۴۲۰ اما آنها دربارهی جهان و بقیهی چیزها بیش از این سخنی ندارند. پیر وان اسپیوسپیوس نیز چیزی نمی گویند، و همین طوراند دیگران به استثنای کسنوکراتس. او به نحوی چیزهای دیگر را دربارهی جهان، امور محسوس، معقول، امور ریاضی و حتی الهی تعمیم میدهد. هستیایوس نیز تا حد خاصی پیش می رود، و خودش را به نحوی که توصیف کردم به آن اصول محدود نمى سازد. به نظر مى آيد كه افلاطون، در ارجاع چيزها به اصول، بر چیزهای دیگر [بعنی محسوسات] اشارتی دارد، آنگاه که آنها را به صورتها متصل می گرداند، و صورتها را به اعداد، و از طریق آنها به سوی اصول [اولیه] پیش می رود. او از آنجا ترتیب پیدایش را تا چیزهایی که اشاره کردم پی میگیرد. اما دیگران فقط اصول رامو ردبحث قرار مي دهد.

در این جا با چند پرسش خاص روبهرو می شویم.

۶۳. با ترجيح نقطه گذاري ويمر بر نقطه گذاري راس ـ فوبس .

آیا افلاطون صورت ها و اعداد را یک چیز می خواند، یا اعداد را آرخه های صورت ها قلمداد می کند؟ به نظر می آید که تئوفراستوس در این جا خلاف نظر ارسطو را بیان می کند، و کرومبی (EPD II, 442) در این جا از «کشمکش» میان آن دو سخن می گوید، به گونهای که به نظر می آید ارسطو جانب انصاف را در این مورد در حق افلاطون نگاه نداشته است. اما راس سعی میکند در تفسیری که بر قطعهی مابعدالطبیعی تئوفراستوس دارد (ص ۵۸ و بعد)، و در کتابش دربارهی نظریهی مُثُل (ص ۲۱۸) میان آن دو سازگاری ایجاد کند؛ او (به طور مبهم؟) می گوید: «بنابراین محتمل است که افلاطون مُثُل را با اعداد یکی نمی دانست، بلكه فقط اعداد را به مُثل نسبت مى داد.» دوورُرل اين موضوع را در (1, 243ff.) .La dernière phase (Philos. به ویژه در رابطه با پژوهش های رابین، به تفصیل بررسی می کند و در ص ۲۸۵ نصریح می کند که «پس اعداد ـ مُثُل طبقه ی بالایی را در بین یکی از اینها و مُثُلهای ذکر شده تشکیل میدهند»، و بدین ترتیب بیش تر جانب تئوفراستوس را می گیرد تا جانب ارسطو را. تصور می کنم تناقض میان این سخن که صورتها عدد هستند و این سخن که آنها نتیجهی عدد هستند بیشتر از آن مقدار نیست که در طرح اصلی فیثاغوریان میان عدد بودن اشيا و عناصر اشيا شمردن عناصر اعداد ميبينيم، ٢٠ و يا ميان اينكه بگوييم چیزی پنجره است و اینکه آن چیز شیشهای است راست گوشه.

۶۴. در این مورد رک: ج ۳ ترجمه ی فارسی، صص ۱۴۹ و بعد. در هر حال اعداد ایدهآل که یا صورت هستند و یا آرخههای صورتها، با اعداد ریاضی فرق دارند. از این رو شاید نتران آنها را با یکدیگر مقایسه کرد یا به یکدیگر افزود (ασυμβατοι، ارسطو، مابعدالطبیعه اب یکدیگر مقایسه کرد یا به یکدیگر افزود (۱۰۸۰a۱۹، و چون میان آنها تفاوت نوعی هست، این امر بر افزایش و دیگر حالتهای اعداد در اعمال ریاضی تأثیری نمیگذارد.

## آیا افلاطون اعداد را محصور در ده می دانست؟

ارسطو ، طبیعیات، ۲۰۶b۳۲: «افلاطون اعداد را تا ده ادامه داد.»

همان، مابعدالطبیعه، ۱۰۸۴a۱۲: «اگر اعداد، چنانکه بعضی ها می گویند، تا ده پیش رود، پیش از هر چیز صورت ها تمام می شوند، فی المثل اگر عددِ سه صورتِ انسان است، صورت اسب چه عددی خواهد بود؟»

یعنی تنها صورت های انواع طبیعی خیلی بیش تر از ده تا هستند.

همان، مابعدالطبیعه ۱۰۷۳a۱۸: «طرفداران صورت ها می گویند آنها اعداد هستند، اما درمورد اعداد گاهی چنان سخن می گویند که گویی آنها نامحدوداند، و گاهی نیز آنها را محدود در ده می خوانند.»

ارسطو در مابعدالطبیعه ۱۰۹۰۵ می پرسد: از روی چه دلیلی می توان گفت اعداد وجود دارند؟ البته او ادامه می دهد: «اعداد برای کسی که صورت ها را فرض می کند، علتی برای وجود اشیا است، زیرا هر کدام از آنها یک صورت است، و صورت به نحوی از انحا علت وجود چیزهای دیگر است» (و از این جاست که خودش به طریق اولی وجود دارد). دوورُرُل با قبولِ سخن ارسطو در طبیعیات خودش به طریق اولی وجود دارد). دوورُرُل با قبولِ سخن ارسطو در طبیعیات عملاً می گوید این نظر را نمی توان بر افلاطون نسبت داد. ۴۵ اگر افلاطون عملاً می گفت «صورت ها عدد هستند و عددها صورت اند، ۴۶ اما اعداد فقط تا ده پیش می روند»، چه منظوری می توانست از این سخن داشته باشد؟ ابهام ارسطو، و فقدان آشکارِ همدلی او، اطمینان خواننده را سلب می کند. بی تردید این مفهوم به دلیل رابطه ای که با چهارگانه ی مقدس فیثاغوریان داشت و به دلیل آهنگ موسیقایی و عرفانی آن، مورد علاقه ی افلاطون بوده است. به علاوه، همان طور که گادامر می گوید (چهارگانه): «این مفهوم فقط فیثاغوری (چهارگانه)

65. Gr. Ph. 1, 275, Cf. Philos. 1 288

۶۶. عکس پذیر بودنِ این قضیه از ارسطر، مابعدالطبیعه ۱۰۸۴a۷۸، ۱۰۹۰a۵، دربارهی نفس ۴۰۴b۲۴ آشکار می شود.

نیست. حقیقت انکارناپذیری است درباره ی نظام دهدهی مبنی بر اینکه در تمام شمارشهای بعدی، فقط اولین دسته ها تکرار می شود.» خلاص افلاطون از دست انتقادِ کاملاً عیب جویانه ی ارسطو را شاید بتوان در همین جا یافت. به هیچ و جه باورکردنی نیست که فقط ده صورت داشته باشیم، خواه آنها را عدد بدانیم یا نه. همچنین لازم نیست این نتیجه را از سخن افلاطون برگیریم. ۲۹ افلاطون هر نظری درباره ی آن داشته باشد، در هر حال اسپیوسیپوس معتقد بود که ده هم عدد کامل است و هم شلاوده (عنوریم) تمام عددهای بالاتر (پاره ی ۴ لانگ).

پیدایش اعداد. ارسطو می گوید افلاطون زوج را دومین اصل تلقی کرد زیرا اعداد را، «به استثنایِ اولین (یا اصلی ترین) آنها، به آسانی می توان از آن به دست آورد، به همان صورت که از ماده ای کشسان.»  $^{6}$  پیدایش اعداد  $^{6}$  از عناصر پیشین، و در نهایت از نامحدود (که چنانکه می دانیم همان زوج افلاطون است) و حد نیز از معتقدات فیثاغوریان بود. (رک: ج  $^{8}$  ترجمه ی فارسی، صص ۱۶۷ و بعد.)

<sup>9</sup>۷. اینک آناس این نکته را در کتابش .Metaph. M and N 54f مورد بحث قرار داده است.

۶۸. مابعدالطبیعه ۹۷۸b۳۳. مقایسه کنید با دیگر فقرات ارسطو که دوؤژِل همراهِ همین فقره در .9۸. مابعدالطبیعه ۹۷۸b۳۳ مقل کرده است، و فقراتی که راس در .977 ایست ( Gr. Ph. 1, no. 368 آناس ( Metaph. M and N به پیروی از اسکندر، εκμαγειον را به معنای دیگر آن، مُهر یا قالب درنظر میگیرد. (برای دو معنای آن رک: ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، ص ۱۲۱، یادداشت مالب درنظر میگیرد کونه میتواند صورتی را بر روی هر چیزی منطبع سازد؟ لازم است ( چنانکه در تیمایوس ۵۰ دیدیم) مادهای باشد تا واحد یا پراس بتواند مُهرِ ویژگی مشخص یا کمیت عددی را بر روی آن بزند.

<sup>99.</sup> منظور، در مورد افلاطون، اعدادی است که صورت هستند، نه (چنانکه راس میگوید، 182 (PTT) «اعداد محسوس» یا دسته هایی از چیزها و «اعداد ریاضی»ای که ریاضیدانان فی المثل هنگام مطرح کردنِ ۵=۳+۲ از آنها سخن میگویند. صورت ـ عددها را نمی توان بر یکدیگر افزود. مقایسه کنید با ارسطو، مابعد الطبیعه ۱۰۸۰ «۱۰۸۳۵۳۲ و بعد، ۵-۱۰۸۳۵۳۲.

چگونگی پیدایش اعداد، و نیز منظور افلاطون از «به استثنای عدد اصلی» (عدور تصه مهران را دول تصه مهران را دول تصه مهران را دول تصه مهران را دول تصه تصبی المی المیدالطبیعه ، ج ۱، ۱۷۳-۶ گرد آورده، ۷ و به حق تذکر داده است در ویرایش مابعدالطبیعه ، ج ۱، ۱۷۳-۶ گرد آورده، ۷ و به حق تذکر داده است که «به آسانی نمی توان از راه گزارش بیرونی و ناهمدلانه ی ارسطو به مشخصات نظریه ی افلاطون دست یافت.» او روایت خودش را از پیدایش اعداد در صص نظریه ی افلاطون دست یافت.» او روایت خودش را از پیدایش اعداد در صص ایم ۱۸۷-۲۰۵ کتابش نظریه ی ممثل افلاطون (PTT) آورده است. راس تفسیر وان دِر ویلن van der Wielen را به طور مشروط می پذیرد، تفسیری که پوپر آن را مورد شرح و بسط بیش تری قرار داده است، 55 س. جزییاتِ مطلب پیچیده است، اما تلخیص راس از اصول کلی آن بسیار روشن است ( همان، پیچیده است، اما تلخیص راس از اصول کلی آن بسیار روشن است ( همان، اعدادِ مثالی نتیجه ی اطلاقِ افلاطون، واحد دقیقاً همان «حدّ» فیلبوس است. اعدادِ متوالی نتیجه ی اطلاقِ متوالی حد یا تعین بر کثرتِ نامحدود است.»

طرح کلی یا ترتیب اصول. تا آنجا که از منابع ناکافی و گاهی مبهم ما برمی آید، سلسله مراتب هستی شناختی افلاطون را تقریباً به ترتیب زیر می توان بیان کرد: (۱) اولین و بالاترین مرتبه از آنِ واحد و نامحدود (آپایرون) یا نامعین است. واحد به وجود آورنده ی خوب است، زیرا اندازه ی صحیح، ترکیب متناسب، و تمام چیزهای سودمند از سلامت و قوت گرفته تا نغمه های آهنگینِ موسیقی، همگی نتیجه ی آن هستند. بی تردید در این جا می توان خمیره ی صورت نیافته ی جهان در تیمایوس را ملاحظه کرد و نیز کوسموسی را که عقل الهی ، از راه تحمیل حد در قالب آشکال هندسی و اصول پیشین آنها، بر آن خمیره منطبع می سازد. (۲) واحد و آپایرون با هم ترکیب

۷٠. و حالا مي توان آناس، Metaph. N and M 49f. را اضافه كرد.

می یابند و مجموعه اعداد را به وجود می آورند، این مجموعه از ۲ شروع می شود. (۳) از اعداد که صورت ها (یا شاید آرخه های آنها) هستند، نقطه ها به دست می آیند (و یا آن چیزی که افلاطون خطوط نامریی یا آرخه های خطوط می نامید، چرا که او نقطه را توهم هندسی می دانست، ارسطو، مابعد الطبیعه شی نامید، چرا که او نقطه اخطوط حاصل می شود، و از خطوط سطوح، از سطوح اشکال فضایی و بالاخره جهان طبیعت. لازم است مقدم بر اشیای طبیعی، و تقریباً در بین آنها و صورت ـ عددها، «اعیان ریاضی» را قرار دهیم، کثرت های معقولی که ریاضیدان هنگام سخن گفتن از مثلث های برابر یا هنگام ضرب کردن هفت در شش، با آنها کار می کند؛ زیرا در شهادت مکرر ارسطو در این خصوص کم تر می توان چون و چرا کرد. ۲۲

اگر افلاطون این طرح را تاحدودی پذیرفته باشد، بی هیچ تردیدی می توان گفت که ارسطو حق داشته است که بگوید فلسفه ی او (یعنی، مابعدالطبیعه ی او) از بسیاری جهات پیرو فیثاغوریان بود، ۲۳ از جمله این نظریه که اعداد علتهای دیگر اشیا هستند. اما او در مطرح ساختن صورت ها و «واسطه ها» ی ریاضی، و در جدا کردن اعداد از اشیا، به شیوهای غیر فیثاغوری عمل کرد، چرا که آنها گفته بودند خود اشیا عدد هستند. ۲۴ سرانجام در این جا پیشرفت حاصل

۷۱. برای یونانیان به طور کلی، واحد بیرون از سلسله اعداد بود. رک: ج ۳ ترجمه ی فارسی ، صص ۱۶۷ و بعد. ارسطو عدد را به مثابه «کثرتی از واحدها» و یا «کثرت محدود» تعریف کرده است (مابعدالطبیعه ۱۰۲۰a۱۳؛ ۱۰۲۰a۱۳، و مقایسه کنید با ۱۰۲۰a۱۳؛ ۱۰۸۸a۶). در اینکه خود او از کدام یک از این دو تعریف پیروی کرد، رک:

Wilpert, Zwei arist. Frühschriften 177 n.9.

۷۲. مابعدالطبیعه،۱۸-۹۸۷b۱۴،۹۸۷b۱۴، رک: ج ۱۴ ترجمهی فارسی، صص ۲۲۸ و بعد.

۷۳. برای جنبه های دیگرِ (از جمله جنبهی دینیِ) پیرویِ او از آنها، و برخی سؤالاتِ موجود در اندیشهی او که به نظر می آمد پاسخشان را در مکتب فیثاغورس می توان یافت، رک: ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۶۷ و بعد.

شد. فیثاغورس و پیروان او، در اثر هیجان ناشی از کشف بزرگ وی درخصوص ساختار عددیِ موجود در زیربنای جهان طبیعت، و بر اثر فقدان هرگونه تمایز صریح در میان عناصر مادی و صوری، حقیقتِ تازه را با این تعبیر بیان کردند که «اشیا عدد هستند». ۲۵ صورت و ماده از همان اول در اندیشهی افلاطون متمایز بودند، و او سپس به تمایز میان جهانِ آرخه های معقول، یعنی صورت ها، و جهانِ محسوس، یعنی طبیعت متحرکی که فقط «روگرفت» آن یا «بهرهمند از» آن است، دست یافت. گام بعدی برعهده ی ارسطو بود که صورت ها را به چیزهای متعلقشان بازگرداند، بر پایه ی این فهم که آنها تفاوت مفهومی دارند؛ به تعبیر خود او «در عالم اندیشه قابل تفکیکاند، هر چند نه در واقعیت امر».

درباره ی این نظریه که صورت ها اعداد هستند، یا نتیجه ی اعداداند، اطلاعات ما به اندازه ای نیست که بتوانیم آن را با تمام آنچه از محاورات درباره ی صورت ها آموخته ایم پیوند دهیم. اما یک سخن می توان گفت. اعداد در مکتب فیثاغورس نه تنها مبنای خطوط، سطوح، اشکال فضایی و اجسام طبیعی، بلکه

- ۷۴. مابعدالطبیعه ۹۸۷۵۲۰ مقایسه کنید با ۱۰۹۰۵۲۰ «اما فیثاغوریان، از آنجا که بسیاری از صفاتِ اعداد را ذاتیِ اجسام مربی یافتند، اشیای واقعی را اعداد ـ نه اعداد مفارق ـ پنداشتند: آنها عملا گفتند اشیای موجود از اعداد تشکیل یافتهاند. « موضع فیثاغوریان را در ج۳ ترجمه ی فارسی، صص ۱۴۹ و بعد به تفصیل بررسی کرده ام.

۷۵. البته ممکن است، همان طور که در ج ۳ ترجمه ی فارسی، ص ۱۶۳ گفته ام، این جمله اولینِ تعبیر از یک حقیقت علمی بزرگ به حساب آید، و ارسطو به ناحق این پرسش تحقیرآمیز را مطرح کرده باشد که چگونه کیفیت هایی چون گرم یا سفید را می توان عدد دانست. در این صورت، باید آن را حدسی الهامی (و الهام بخش) بدانیم، اما نه بیش تر از آن. لاژم بود که دانش مرحله ی صورت و جوهر مادی را طی کند و از سوی دیگر بیرون آید تا پروفسور دینگل (94 مرحله ی صورت و جوهر مادی را طی کند و از سوی دیگر بیرون آید تا پروفسور دینگل (94 میخورند گارید) Dingle (BJPS 1951, گرید: «کمیت هایی که در معادله های ما به چشم می خورند عددهایی هستند که در روی درجه بندی های ابزارهای مان، هنگام استفاده از آنها، مشاهده میکنیم. افزایش بسیار بزرگی است که بگوییم آنها صفت های خمیرمایه ی مابعد الطبیعی ای هستند که ما برای وفق دادنِ اندیشه مان با عادت های دو ران کودکی ابداع میکنیم.»

همچنین مبنای امور مختلف انتزاعی، اخلاقی و غیره: عدالت، عقیده، فرصت، ازدواج و امثال آنها، و همین طور مبنای روح و عقل نیز هستند. افلاطون نیز این گونه می اندیشد. این حقیقت را که مثالهای غیر ریاضی ارسطو از او همگی منحصر در قوای ادراکی هستند بی تردید می توان بر پایه ی آورده شدن آنها در کتاب او درباره ی نفس توجیه کرد. او در درباره ی نفس ۲۴-۴۱۹۹، ضمن سخن از افلاطون، ۷۶ و پس از عرضه ی تبیینی هندسی از صورتها موجود زنده، می گوید:

به عبارتی دیگر، او میگوید نوس واحداست، دانش دو است... عددِ سطح [یعنی سه] عقیده است و ادراک حسی عددِ شکل فضایی است.

اینکه کدامین عدد را به کدامین مفهوم نسبت دهند در میان فیثاغوریان محل بحث بوده است (فیالمثل عدالت را گاهی چهار، یعنی اولین عدد مربع، به عنوان بازنماینده ی کیفر یا پاداش، دانسته اند، اما گاهی نیز نُه، هشت، پنج یا سه خوانده اند، ازدواج را سه، پنج، ۷۷ یا ده گفته اند)، و این طرح به طور کلی پایهی

۷۶. عبارتِ τοις περι φιλοσοφιας را ناظر بر هر چیزی بدانیم، تصور می کنم تردیدی و جود ندارد که ارسطو هنوز از افلاطون سخن می گوید، کسی که هم اکنون از تیمایوسِ او اسم برده است، و نه از کسنوکراتس که ذکری از او به میان نمی آورد. برای مباحث موجود در این زمینه نگاه کنید به چرنیس، ACPA 565ff. و گایزر، J. und Z. 54ff. چرنیس می گوید ارسطو کسنوکراتس را مد نظر دارد. اگر افلاطون مورد نظر باشد، دلیلی و جود ندارد شاگردان او نیز همان سخن را گفته باشند (کرمر، 233، Plat u. Hell. Ph. 160 n. 233).

۷۷. بِن جانسون Ben Jonson وقتی در Masque of Hymen به شیوه ی فیثاغوریان سخن میگوید مأخذش را ذکر نمیکند:

و سرانجام این پنج نور درخشان-

خیالی نیرومندی داشته است که می توان گفت افلاطون بر آن سر فرود نیاورد. اگر او سرانجام آن را پذیرفته باشد، بی تردید پیشنهاد پوچی نیست که بگوییم چنین چیزی نمی توانست در آن هنگام که او دست به قلم می برد در اندیشه اش موجود باشد، آن گونه که درباره ی صورت ها در فایدون و جمهوری و دیگر محاورات عمل کرد. ۷۸

- كمال مراسم را مى رسانند؛

زيرا پنج عدد ويژهاي است

که اتحاد مقدس بر پایهی آن دم از خوشبختی میزند

چرا که مقداری است که به دست می آید

از حاصل جمع چیزهایی که

اعداد مذكر و مؤنث

میخوانیم، و آنها دو و سه هستند.

او مى توانست اين مطالب را از پلورتارخوس، Qu. Rom. 288d يا De E. 388c برگيرد.

۱۰۴۵ ممکن است برخی ها مدعی شوند که صورت مددها را در سه تایی و پنج تایی فایدون ۱۰۴۵ ملاحظه کرده اند. من خودم چنین احساسی ندارم، اگر چه شاید هیچ استدلال جامعی در نفی آن نداشته باشم. اگر آنها صورت باشد (که البته محل تردید است؛ رک: ج ۱۴ ترجمه ی فارسی، ص ۲۸۱، همراه با یادداشت ۲۲)، صورتِ اعداد هستند، مانند ۵٬۵۵۵ در ۱۱۰۱۵ دو وژنِل بی تردید استدلال کرده است که صورت معدها چنین نیستند؛ بر این اساس که مطابق گفتهی ارسطو «کسانی که این نظریه (ی صورتها) را مطرح کردند در مورد چیزهایی که دارای تقدم و تأخر یافتند صورتی فرض نکردند، به همین جهت صورتی برای اعداد پیشنهاد نکردند» (ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی ۱۹-۱۰۶۹ ۱۹ دووژنِل ۱۹۵۵. این بوده است بیشنهاد نکردند» (ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی ۱۳۰، منظورِ مطرح کنندگانِ صورت این بوده است که هیچ صورت واحدی نمی تواند چنین مجموعه هایی را یک جا دربر بگیرد. نمی توانیم صورتی برای عدد داشته باشیم زیرا اعداد نسبت به یکدیگر دارای تقدم و تأخر هستند (شما می توانید پنج را بدون هفت داشته باشید، اما نه برعکس)، ولی از این جا نمی توان نتیجه گرفت می توانسون مقت وجود ندارد. این نکته را (که برای من بدیهی می نماید) جی. کرک که صورتی برای پنج یا هفت وجود ندارد. این نکته را (که برای من بدیهی می نماید) جی. کرک نادیده گرفتهای را دری: جرنیس، ای که مطرح کرده است، اما بسیاری از محققان بعدی آن را نادیده گرفتهاند. رک: جرنیس، ای که مطرح کرده است، اما بسیاری از محققان بعدی آن را نادیده گرفتهاند. رک: جرنیس، ای که مطرح کرده است، اما بسیاری از محققان بعدی آن را

آیا مابعدالطبیعهی افلاطون توحیدی بودیا ثنوی ؟ در ج ۳ ترجمهی فارسی (ص ۱۸۰) این جرأت را به خودم دادم که برخلاف کورنفورد بگویم مکتب فیثاغورس درنهایت دوگانه انگار است؛ یعنی هیچ یک از دو اصل اولیهی او ، واحد و آپایرون ، از آن دیگری و یا از چیزی دیگر برگرفته نمی شوند. سپس، به صورتی بسیار مختصر (و شاید غیر دقیق؛ مقایسه کنید با قسمت مربوط به هستی شناسی اسپیوسیپّوس، صص ۲۶۹ و بعد پایین)، گونهای از توحید را به اسپیوسیپوس افلاطونی نسبت دادهام. آیا می توانیم اندیشهی خود افلاطون را از این حیث بررسی کنیم؟ از آنچه تا این جا گفته ایم چنین برمی آید که او نیز هر دوی واحد و آپایرون (یا زوج نامعین) را اصل نهایی تلقی میکرد. اما تیمایوس در اینجا متوقف نمى شود. البته درست است كه آنها و همين طور حاصل معقول آنها، یعنی جهان صورتها، پیش از پیدایش زمان و جهان ما وجود داشتهاند. خدای متعال، یعنی دمیورگ، مجبور بود که برای عمل آفرینش، آپایر ون را، در جامهی پذیرندهی صیرورت، به عنوان امر موجود دراختیار گیرد. اما این عقل آفریننده نیز از پیش و جود دارد، و او بود که جهان را به و جود آورد ـ و بهترین صورتِ ممکن را بر آن بخشید. او برای این منظور نیروی وحدتبخش حد را بر پذیرندهی بی شکل و غلتان تحمیل کرد،و بدین ترتیب اجسام اولیه را «به وسیلهی شکلها و عددها» (۵۳b) سوا كرد. بي ترديد عقل الهي كه توانايي عمل كردن بر روى اين دو آرخه را دارد، از مرتبهی مقدمتری برخوردار است، و خودش علت واحد و اصلی شمرده می شود. پذیرنده یا ماده (εκμαγειον) و ضرورت در مرتبهی دوم (συναιτια) قرار دارند. صورتها (و مقدم بر آنها عناصرشان) در این طرح اشیا، علتها یا آرخههای جهان محسوس هستند، اما اگر مشیت الهی (۳۰b۸-۹) اقتضا نکرده بود که جهانی از روی آنها بیافریند، آنها هرگز چنین نقشی را ایفا نمی کردند. آیا واحد در خود خدا بود. وحدت و همخانواده های آن ـ اندازه ی درست، تناسب، هماهنگی و تمام مزایای آنها ـ به طور اتفاقی به وجود نمی آیند، بلکه فقط در آنجا پیدا می شوند که عقل در کار باشد. افلاطون نقاط ضعیف زیادی را در آناکساگوراس مشاهده می کرد، و هرگز عقل را آپایرون ننامید؛ اما از سخنی که او گفته بود بهره گرفت: «کل اشیا آشفته بودند، سپس عقل آمد و آنها را به نظم آورد.» جمله ی عالی ارسطو درباره ی کسنوفانس را در حق افلاطون نیز می توان گفت: «او که چشم بر کل آسمان دوخته است، می گوید واحد وجود دارد، و آن خدا است.» ۴۷ تص به کل آسمان دوخته است، می گوید واحد و بود دارد، و آن خدا است.» ۴۷ توحید مابعدالطبیعه ی متأخر افلاطون در خداباوری او نهفته است.

٧٩. مابعدالطبيعه ٩٨۶b٢۴، و براى افلاطون پيش از اين دربارهى نفس ۴٠۴b۲۲ را نقل كرديم.

بخش پنجم پینو**شت** بر افلاطوں

مطالب بخشی که به اتمام رسید جذابیت خاص خود را دارند، اما شایسته نیست که بحث افلاطون را با آنها به پایان آوریم. شهرت او شاید به عنوان بزرگترین اندیشمندِ همهی دورانها، حقیقتاً نه بر پایهی شواهد غیر مستقیم، بلکه بر پایهی آثاری استوار است که، به یاری بختِ کارساز، همهی آنها را دراختیار داریم. برای عطف توجه مجدد به محاورات پیش از رها ساختن افلاطون، به اختصار به تذکر دلایلی می پردازیم که باعث شدند آنها را جداگانه تفسیر کنیم، و تفسیر موضوعی را، دست کم بر پایهی موضوعات جدید، کنار بگذاریم. همانطور که در آغاز سخن گفتم، هیچ ترتیبی کاملاً مطلوب نیست، و شاید توضیح بیش تری برای کسانی لازم باشد که انتظار داشتند این بخش ها آراء افلاطون در خصوص سیاست، اخلاق و نظریهی تعلیم و تربیت، و نیز مابعدالطبیعه، معرفت شناسی، روانشناسی و دیگر مطالبِ او را از جاهای مختلف محاورات

۱. شاید بهتر باشد خوانندگانی که از آهنگ ضد افلاطونی جلد اولِ جامعهی بازِپوپر آزرده خاطر شدهاند، بدانند که این فتوا را او در مقالهاش درباره ی افلاطون در دایرةالمعارف بین المللی علوم اجتماعی صادر کرده است.

۲. یکی از منتقدان این اثر که جلد ۴ (مجلدات ۱۳ تا ۱۵ ترجمهی فارسی) را بیشتر شبیه -

برخواهد گرفت، با یکدیگر جور خواهد کرد و خلاصه وار عرضه خواهد داشت؛ نه اینکه بر عهده خوانندگان خواهد گذاشت که این کار را خودشان، با یاری گرفتن از فهرست موضوعی کتاب، انجام دهند.

دوباره به این موضوع نخواهم پرداخت که وقتی استدلالها را از بستر نمایشی گفت و گوها و تقابل شخصیتها برمیکنیم، نه تنها شیوایی ادبی آنها را از دست می دهیم بلکه از نظر فلسفی نیز خسارت می بینیم. (در ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۷ و بعد توضیحاتی در این مورد عرضه کردهام.) اما فرض کنید نمونه هایی از تعالیم افلاطون را در نظر گرفته ایم تا ببینیم چه مقدار می توان آنها را به صورت شیوههای فلسفی مرسوم تنظیم کرد. روح امری است جاودانی و خویشاوند با امور الهی، و، بر همان اساس، خویشاوند با صورتهای نامتغیر، یعنی نمونه های ازلی اشیای محسوس. به همین دلیل می تواند دانش ثابتی داشته باشد، زیرا دانش، به عنوان امری متمایز از حکم متغیر، از آنِ صورت هاست، نه از آنِ امور محسوس. آیا در اینجا می توان روانشناسی، مابعدالطبیعه و شناخت شناسی را از یکدیگر جدا کرد؟ فضیلت دانش است. هدفِ رفتار، اعم از رفتار شخصی و سیاسی، عبارت از کسب فضیلت؛ و این کار مستلزم دانشی است درخصوص ماهیتِ واقعیی آن به مثابهِ برتریای که ویژهی انسان است، و درخصوص اینکه فضیلت از چه نظر واحد است و از چه نظر کثیر. افلاطون می پرسد رابطهی «فضیلتها» با یک چیز، یعنی فضیلت، چیست؟ در اینجا، مثل موارد دیگر، لازم است تشخیص یک صورت در چیزهای کثیر و تشخیص

مجموعهای از تکنگاری ها می دانست تا بخشی از یک تاریخ (رک: ج ۱۶، صص ۷ به بعد)، یادآوری کرد که تسلر برای حل این مشکل، ترکیبی از مطالب را در متن آورده بود و تفسر تحلیلی و ذکر ماخذ را در یادداشت. از سوی دیگر یکی از وعده هایی که در آغاز این اثر کرده این بود که یادداشت های آن، اگر چه در سطحی پایین تر از تسلر، لکن از جهاتی دیگر، بیش از اندازه طولانی نباشد.

چیزهای کثیر در امر واحد را یاد بگیریم. اهمیتِ اصلی دانش دیالکتیک از همین جا ناشی می شود، یعنی دانش تقسیم از روی جنس و نوع به شیوهای که مطمئن شویم که تقسیمهای منطقی عرضه شده یا کشف شده از سوی ذهن متناظر است با تفاوتهایی که به طور عینی در طبیعت اشیا وجود دارند. بدین ترتیب نظریهی اخلاقی و سیاسی با مابعدالطبیعه و مسایلِ منطقیِ تقسیم و تعریف گره می خورند («تقسیم کردن بر پایهی مفصلهای طبیعی»، نه اختراع تقسیمهای طبقهایِ غیر واقعیای چون تقسیم به انسان و دیگر حیوانات یا یونانیان و غیر یونانیان).

جهانِ ما اثرِ خداست که همان عقل است، این جهان کامل ترین جهانی است که می توان در ماده تحقق بخشید، بر شالودهی ریاضی ای استوار است که حركت آسماني و ساختار اجسام طبيعي آن را به يك اندازه تبيين ميكند؛ و ذهن انسان قادر است، بر پایهی اصل شناختِ همجنس از سوی همجنس، به فهم این همه نایل آید؛ ذهن برای این منظور به مطالعهی ریاضیات، نجوم و دیالکتیک میپردازد و شباهتی را که با نظم الهی و خالق آن نظم دارد کامل تر می گرداند؛ ذهن چون خودش دارای عقل است می تواند به چنین کاری دست یازد، و به واسطهی همین توانایی است که روح انسان با امور الهی خویشاوند است ... بدین ترتیب از راه الهیات، کیهان آفرینی، کیهانشناسی و فیزیک ریاضی تا طبیعتِ روح یا روانشناسی به حلقهی کاملی دست می یابیم. به علاوه، جهان خوب است، زیرا نظمی را از خودش نشان میدهد که نتیجهی حد، اندازه، هماهنگی و عدد است، و در ورای همهی آنها وحدت قرار دارد، چیزی که به عقیده ی افلاطون آدخه ی نهایی و منبع هرگونه خوبی ای شمرده می شود، خواه در مقیاس شخصی و فردی درنظر بگیریم، یا در جوامع سیاسی، و یا در سرتاسر کوسموس. دلیل آموختن ریاضیات این است که «زیبایی و خوبی را جست و جو میکند» ( جمهوری ۵۳۱c). علاوه بر اینها، آموزهی اِروس را چگونه طبقهبندی کنیم، آموزهای که این همه در فلسفه ی افلاطون اهمیت دارد، و روابط جنسی، طبیعتِ دایمونها، امکان جاودانگی و تشخیص زیبایی در تمام صورتهایش را شامل می شود، زیبایی ای که در اجسام، ارواح، سازمانها، و دانشِ محض به چشم می خورد و بالاخره زیبایی متعالی خود صورت که نه بر چشم تن بلکه بر چشم روح آشکار می شود؟

ممكن است بگويند باز هم اين سؤال مطرح است كه چرا نبايد دست به طبقهبندی بزنیم، اما طبقهبندیای که دارای چارچوب افلاطون باشد، نه چارچوبی که از آن خود ماست؟ چطور بود اگر فصل هایی را نه تحتِ عنوان مابعدالطبیعه یا منطق، بلکه به نامهای ادوس، صور، دیالکتیک و غیره مى آورديم؟ ترديدى نيست كه اين طرح عملى تر بود، اما چون محاورات به روشنی نشان می دهند که این مفاهیم در اندیشهی افلاطون جدا از یکدیگر نبودند، معقول تر همین بود که از این کار نیز دست نگه داریم. افلاطون، بر اثر ذهنیتی که از سقراط به ارث برده بود، فلسفه را دارای یک هدف می دانست، هر چند که همین جستار او را به محلی بسیار فراتر از جایگاه استاد دوران جوانیش رهنمون شد: کشف ماهیت و شرایط خوبی. فرق میان افلاطون و شاگرد بزرگ او ارسطو در همین جا نهفته است. برای ارسطو که بر پایهی این فرض پیش می رفت که «همهی انسان به اقتضای طبیعتشان خواهان دانش هستند»، «پرسش جاودانی» این نبود که «خوبی چیست؟»، بلکه او با این پرسش روبهرو بود که «واقعیت در کجا قرار دارد؟» اما همانطور که جست و جوی خوبی موجب شد که افلاطون به بررسی کل مفهوم وجود بپردازد، ارسطو نیز نتوانست از چارچوب تربیت پیشیناش، مبنی بر لزوم غایت شناسانه بودن تبیین و جود بیرون آيد.

٣. مابعدالطبيعه، أغاز كتاب و ٢٠٢٨b٢.

بخش ششم اصحاب افلاطون

پیش از این (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۴۵-۴۴) مطالبی درباره ی ماهیت کلی، سازمان و گرایشهای آکادمی آوردیم. آکادمی انجمنی بوده است متشکل از ریاضیدانان و فیلسوفان، شبیهِ آنچه که توصیف اش در کتاب هفتم جمهوری آمده است؛ مسن ترین آنها بیش از دیگران دورههای طولانی ای را در مباحث نظریِ صلح آمیز طی کرده است اما همگی حاضرند در صورت ضرورت در میان جامعه قدم نهند و فواید یافتههای عقلانی و (دست کم به طور آرمانی) تجربه ی علمی پیشین شان (۴۰۵-۵۳۹۵) را به سیاستمداران و قانونگذاران عرضه کنند. این مؤسسه فقط آموزشکده ای متشکل از استادان و دانشجویان نبود، هر چند از جمله وظایف آن اجرای آموزش های مقدماتی لازم در ریاضیات و موضوعات وابسته به آن محسوب می شد، بلکه همچنین مجمعی بود که حقیقت پژوهشانِ همطراز در آن به تحقیق می پرداختند، هر کسی در پی گیریِ شیوه ی ویژه ی خویش آزاد بود و از نتایجی که بر اثر شیوه ی اندیشه ی خاص خویش به دست آورده بود دفاع می کرد. ارسطو توضیح می دهد که در درون آکادمی آموزه ی واحدی وجود نداشته است، و چنین نبوده است که یک شیوه را

صحیح بدانند، بلکه انواع گوناگونی از دیدگاه ها، از جمله دیدگاو خود او، در آن جا مطرح بوده است. درباره ی خود افلاطون چنین می توان گفت که او فقط می خواست راهنمایی کلی ای به عمل آورد، برخورد آزادانه ی اندیشه ها را تحریک کند و به آنها یاری رساند، برخوردی که مشعل حقیقت فقط به وسیله ی آن می توانست فروزان گردد. در این فصل خلاصه ی کوتاهی از اطلاعات مربوط به دیگر اعضای مشهور آکادمی و نحوه ی پژوهش و معتقدات آنها را می آوریم؛ تا بدین طریق خودمان را برای پرداختن به ارسطو آماده سازیم، یگانه کسی که مجموعه ای از آثار خود او به دست ما رسیده است، و یگانه کسی که حدود سیزده سال پس از مرگ افلاطون مدرسه ی خودش را تأسیس کرد تا برداشت متفاوت خویش از فلسفه و علم را تکامل بخشد و منتشر سازد. این بخش ممکن است به مجموعه ای از مقالات دایرة المعارفی شباهت پیدا کند و ملال خواننده را در پی آورد؛ اما اگر از حیث آموزندگی نیز چنین شباهتی در میان آنها بوده باشد، به هدف خویش رسیده ایم. ا

۱. دیوگنس لائرتیوس ۲، ۴۶ گزیده ای از شاگردان افلاطون را آورده است، و فهرستی از آنها را، همراه با حواشی و مآخذ، می توان در تسلر، ۲، ۱، ۴-۹۸۲ (۹۸۲ یادداشت ۱) ملاحظه کرد. اگر، چنانکه برخی منابع حکایت می کنند، دو زن، آکسیوثیای فیلوسی Axiothea of Phlius و لاستنیای مانتینیایی انچه در زمره آنها بوده باشد، این وضع با آنچه در جمهوری و قوانین درخصوص شایستگی زنان برای اداره ی سیاسی و خدمت نظامی آمده است، سازگار خواهد بود. (این گزارش را تا دیکایارخوس، شاگرد ارسطو، می توان تعقیب کرد.)

1

## ائودوكسوس

ائودوکسوس «ریاضیدان» بیشتر به دلیل دستاوردهای ریاضی و نجومیاش مشهور بوده است تا به عنوان یک فیلسوف؛ و امروزه نیز از همین حیث مورد توجه است. دیوگنس لائرتیوس میگوید او در طب نیز دست داشت و آن را از فیلستیون Philistion آموخته بود، اما اثر طبیای از او نمی شناسیم. او همچنین اثر جغرافیایی ای دا دست کم در هفت کتاب نوشته است.

زندگی. او اهلِ کنیداس Cnidas در جنوب غربی آسیای صغیر بود. به آسانی نمی توان رخدادهای زندگی او را به طور یقینی به نظم آورد. تاریخ زندگی او را معمولاً حدودِ ۴۰۸-۳۵۶ تعیین کردهاند (او در ۵۲ سالگی وفات کرد، دیوگنس لائرتیوس، ۸، ۹۰)، اما بررسیهای مجددِ شواهد در دورههای اخیر (باز هم

- تطعات باقی مانده از اثودوکسوس را اف. لاسر F. Lasserre گرد آورده است (۱۹۶۶). شاید لازم باشد که به کار برندگان این کمکِ کارآمد با بررسی بسیار منتقدانهی تومر Toomer در 1968 .
   شنا باشند.
- ۳. برای ملاحظهی شواهد می توان به بررسی دقیق مِرلان در ضمیمهاش بر 98-104 and Arist. 98-104. تحت عنوان «زندگی اثودوکسوس»، ارجاع داد.

تقریباً) ۳۴۳ـ۳۹۵ یا حتی ۳۳۷ را تأیید میکند. آدر این صورت او بیشتر از افلاطون زندگی کرد، حقیقتی که در مباحثات مربوط به تعیین تاریخ تیمایوس نقش خودش را ایفا کرده است. آوازه ی «سقراطیان» او را در بیست و سه سالگی از زادگاهش کنیدوس به آتن کشید، اما او فقط دو ماه در آتن ماند. پس از بازگشت به خانه اش راه مصر را در پیش گرفت و شانزده ماه در آن جا مقیم شد، از آن جا به کوزیکوس Cyzicus رفت و به عنوان یک آموزگار مشغول کار شد، و پس از ملاقات با مائوسولوس Mausolus مستبد هالیکارناسوس، سرانجام به آتن بازگشت، و بسیاری از شاگردانش را نیز با خودش آورد. مردم کنیدوس او را محترم داشتند و از او خواستند که قوانین آنها را به رشته ی تحریر آورد.

این گزارش ناچیز را عمدتاً از دیوگنس لائرتیوس (۸، ۸-۸۸ برگرفتهام؛ همچنین از گزارش او برمی آید که ائوکلیدس رابطه ی نزدیکی با افلاطون داشته است. واقعیتِ امر این است که او را معمولاً دوست یا معاشر افلاطون میخواندند، اگرچه دیوگنس به حق نام او را در زمره ی شاگردان افلاطون نیاورده است. او نیز مانند دیگر ریاضیدانان برجسته، پیش از ورود به آکادمی تبحر لازم را به دست آورده بود و همچون یک همقطار با افلاطون سخن میگفت و رهبر مکتب ویژه ی خویش به شمار می رفت. او هندسه را از آرخوتاس آموخته بود، و خود نیز در اواخر عمر از فیثاغوریان شمرده می شد. بنابراین محل تردید است

## 4. Merlan, o.c. 100 with reff. in n.23.

۵. σοφιστευων، ديوگنس لائرتيوس، ٨، ٨٧.

 $<sup>\</sup>pi \lambda \alpha au \omega v$  و را ۱۵ ماینکه) او را ۱۵ ماینکه) او را ۱۶ مینکه به دروگنس لائرتیوس، ۳، ۴۶ استرابون (۱۵ ، ۱۵ ، ص ۹۱۵ ماینکه) او را نیز مانند ارسطو  $au \omega v$   $au \omega v$ 

۷. دیوگنس لائرتیوس، ۸، ۸۶، ایامبلیخوس، in Nicom. Arithm، ص ۱۷ بیستلی. تصریح نشده است که او در چه تاریخی تحتِ تعلیم آرخوتاس بوده است. حتی اگر سخن آیلیان -

که او اعضای آکادمی بوده باشد، اگرچه مرلان، مانند بسیاری از محققان، با اطمینان می گوید وقتی افلاطون برای اولین بار به سیسیل رفت، اثودوکسوس را به عنوان رییس موقت آکادمی برگزید. این عقیده مبتنی است بر جملهای در یکی از زندگی نامه های متأخر ارسطو، مبنی بر اینکه او در «دورهی اثودوکسوس» به آکادمی پیوست. این عبارت همان است که برای تعیین تاریخ رخدادها از روی نام آدخون آن سال به کار می رود، و شاید اطلاعات نویسنده بیش تر از این نبوده است که ورود ارسطو به آکادمی مصادف بوده است با حضور اثودوکسوس در آتن. ۸

رباضیات. بزرگترین آوازه ی ائودوکسوس در همین موضوع نهفته است، و این سخن ای. فرانک E. Frank را میتوان درست دانست که آنچه ما معمولاً ریاضیات فیثاغوری مینامیم در اصل اثر آرخوتاس، تثایتتوس و ائودوکسوس بوده است. مسئله ی گنگها، یا مقادیر سنجش ناپذیر، که در فلسفه ی حسابِ

- Aelian درست باشد که او همراه افلاطون، یعنی در دومین دیدار او (که مرلان به قبول آن تمایل داشت، همان ، ۱۰۰ یادداشت ۱۴)، به سیسیل رفت، به نظر می آید که برای تلمّد او تاحدودی دیر شده باشد. تئون اسمورنایی . Theo of Smym از «پیروان اثودوکسوس و آرخوتاس»، همراه یکدیگر، در ارتباط با این عقیده اسم می برد که میان نتهای هماهنگ نسبت عددی وجود دارد و نیز این عقیده که پرتاب بر سرعت بستگی دارد. رک: ج ۳ ترجمهی فارسی، ص ۱۴۳.

επι Ευδοξου, Vita Marc. p. 429 Rose, 99 Düring (Largely restored from tempore Eudoxi in the V. Latina). See Merlan, o.c. 99 with n. 14; but also Jaeger, Arist. 16 n.2, not mentioned by M. Düring. Ar. in Anc. Biog. Trad. 159f. and Fredländer, Pl. 1, 353 n. 15.

خود مِرلان میگوید اثودوکسوس در آن زمان ۲۸ سال داشت، و در همان سال به آتن آمده بود. در آن صورت او به نظر افلاطون حتی بر آموزش دانش دیالکتیک نیز تاحدودی جوان تر می آمد، تا چه رسد به ریاستِ انجمنی از فیلسوفان دیالکتیکی.

فیثاغوریان پیشین چنان سروصدایی راه انداخت و به نظر افلاطون بسیار مهم آمد، از راه نظریهی تناسب حل شد، نظریهای که اثودوکسوس مطرح ساخت، یا دست کم کامل کرد، و در کتاب پنجم اصول اقلیدس به ثبت رسید. ادومین دستآورد او عبارت بود از بینهایت کوچکها، یا روش اشباع؛ نظریهای که امروزه آن را پیشدرآمدی بر حساب بینهایت کوچکهای جدید (حساب جامعه و فاضله) میخوانند. این نظریه از نظر تاریخی بر مفهوم بینهایت کوچکِ آناکساگوراس بازمیگردد و به انکارِ اصالت مادهی دموکریتوس همراه با اتمهای آن که نه تقسیم فیزیکی میپذیرند و نه تقسیم هندسی ؛ مکتبی که «ریاضیات محض را در حوزهی حساب محصور ساخت و هندسه را به قلمرو فیزیک احاله داد». دموکریتوس در زمان خویش بر ضد وحدتگرایی الیایی، به فیزیک احاله داد». دموکریتوس در زمان خویش بر ضد وحدتگرایی الیایی، به ویژه وابستگی پارادوکسهای زنون بر مفهوم تقسیمپذیریِ بینهایت، واکنش

۹. مقایسه کنید با ج ۱۷ ترجمه ی فارسی، ص ۱۵۴ ، یادداشت ۱۲۰ ، و ص ۵۷ بالا.

۱۰ سند این مدعا عبارت است از حاشیه ای بر اصل پنجم اقلیدس، لاسر ۳۱۵، ص ۲۲. درباره ی اندازه ی اقتباس اقلیدس از اثودوکسوس رک: هولیج در 953 VI, 953. من تبیین فرانک (226 کل اندازه ی اقتباس اقلیدس از اثودوکسوس رک: هولیج در 953 VI. من تبیین فرانک (۴٫ u. sog. Pyth. از این نظریه را برگرفته ام: «۲ «نسبت میانی» یعنی «میانگین هندسی ۱ و ۲ است. به وسیله ی این به صطلاح تناسب هندسی، میتوان میان کمیت اصم ۲ و کل اعداد (۱ و ۲) رابطه ی ریاضی دقیقی برقرار کرد... به این علت آن را «هندسی» مینامند که نسبت میانی اش (۲) را به وسیله ی ساختار هندسی میتوان به طور دقیق نشان داد یا کشف کرد، اما نه به صورت حسابی ، یعنی از طریق عدد گویا، و نه به صورت هارمونیک، یعنی از راو ردیف طولی نُتِ هماهنگ. بدین ترتیب، رابطه ی میان کمیتها به وسیله ی مفهوم تناسب، سنجش پذیر میگردند، اعم از اینکه گویا باشند یا گنگ. «همچنین مقایسه کنید با هیث، 191 سنجش پذیر میگردند، اعم از اینکه گویا باشند یا گنگ. «همچنین مقایسه کنید با هیث، 191 در Aristarchus و برای مباحث مربوط به سهم اثودوکسوس در نظریه ی نسب به مآخذِ شوفیلد در ۱۹۳۵ کارون به ایست به مآخذِ شوفیله هر کارون که به میست به مآخذِ شوفیله در ۱۹۳۵ کارون کارون که سب به مآخذِ شوفیله هر کارون که کارون کارون که کارون کارون که کارون کارون کارون که کارون کارون که کارون کارون

۱۱. فرانک، همان، ۵۶؛ او نجات دادنِ ریاضیات از این مخمصه را دلیلی میداند بر اهمیت زیادی که افلاطون به مفهوم تناسب هندسی یا «برابری هندسی» میدهد (فی المثل، گرگیاس، ۵۰۸۵۶).

نشان داد. ائودوکسوس همین سخن را به صورت پیشرفته تری به عنوان یک مفهوم هندسی و به مثابه راه حلی برای مسئله ی تربیع دایره مطرح کرد. ۱۲ همچنین آرخیمدس Archimedes می گوید ائودوکسوس چیزی را مستدل ساخت که دموکریتوس کشف کرده بود اما دلیلی بر آن اقامه نکرده بود: یعنی اینکه مخروط یک سوم حجم استوانه را دارد، و هرم یک سوم حجم منشور را، مشروط بر اینکه قاعده ی آنها یکسان و ارتفاع شان برابر باشد.

پلورتارخوس در ضمن داستانی میگوید ائودوکسوس و شاگرد او منایخموس Menaechmus، و آرخوتاس، با کوشش برای حل مسایل قابل اندازه گیری از قبیل مضاعف کردن مکعب با ادوات مکانیکی به جای عمل کردن بر پایهی عقلِ تنها، اسباب زحمت افلاطون را فراهم آوردند. ۱۳ آنها، به بیان او، با بازگرداندن هندسه به جهان محسوس، به جای تصعید آن به سوی جهان ازلی و غیر جسمانی، موجبات تباهی این علم را فراهم آوردند. البته این داستان دقیقاً غیر جسمانی، موجبات تباهی این علم را فراهم آوردند. البته این داستان دقیقاً (شاید به طور تردید انگیزی دقیقاً) با نظریهی تعلیم و تربیتی که افلاطون در مورد

۱۲. آرخیمدس (۲، ۲۹۴ هایبرگ) در توصیف آن می گوید «پیدا کردن شکلی راست گوشه که برابر با دایره ای مورد نظر و طول خط آن دایره باشد». درباره ی راه حل اثودوکسوس رک: هیث، .96f هیچ کس دیگری نتوانستند این مسئله را حل کنند، اما .Maths. in Arist و پر ثمرِ او راه را برای پیشرفت های بیش تر هموار ساخت، زیرا نشان داد که برای این منظور کافی است اثبات کنیم که مجموع قسمت های کوچکی را که در میان اضلاع یک چند ضلعی ترسیم شده و محیط دایره باقی می مانند می توان کم تر از سطح معینی درآورد.

13. Plut. Qu. conv. 718e-f and Marcellus ch. 14.

قطعه شعری که اثوتوکیوس Eutocius در تفسیرش بر آرخیمدس نقل میکند (۳، ۱۱۲ هایب، چهار خط آخر در دیلز ـ کرانتس، ۱، ۴۲۷)، که پایان بخش آن هشداری است بر کسانی که مکعب را مضاعف خواهند کرد تا از «استوانه های زشت آرخوتاس» برکنار بمانند «یعنی سه قسمتی که منایخموس با بخش مکعب شکل و آشکال محنی الخط اثود وکسوس به دست آورد»، به نظر می آید که فقط دلایل تجربی ای را در برابر دیگران مطرح می سازد.

پاسداران در کتاب هفتم جمهوری (۵۲۱۵ و بعد) مطرح می کند سازگار است، به ویژه با ۵۲۶۵: هندسه فقط در صورتی سودمند خواهد بود که ما را به تأمل در واقعیت سوق دهد تا پرداختن به قلمر و تغییر. آل به خوبی می توان فهمید که هر روشی که فقط رهیافتی مُجانبی؟ به سوی حقیقت را درپی گیرد به عقیده ی افلاطون کشتی تحقیق ما را در ساحلهای اصالت تجربه و جهان محسوس به گل خواهد نشانید. از سوی دیگر، دیوگنس پرتو نسبتاً متفاوتی بر موضوع می افکند، آنگاه که جنبه ی دیگر قضیه را مطرح می سازد و می گوید آرخوتاس اولین کسی بود که شیوه های مکانیکی را با اطلاق اصول ریاضی بر آنها به نظم آورد. ۱۵

ستاره شنامی. میگویند نظام حرکتهای نجومی ائودوکسوس ـ که خلاصهای از آن را به قلم خود ارسطو در دست داریم ـ ۲۰ پاسخی را به مسئلهای عرضه کرده

(p. 314 n. 4) به طور کاملاً تصادفی، درست از سخنی پیروی کردهام که پوپر در (p. 314 n. 4) به طور کاملاً تصادفی، درست از سخنی پیروی کرده است: «گزاره های هندسی تا آنجا که درباره ی واقعیت سخن میگویند، یقینی نیستند، و تا آنجا که یقینی هستند درباره واقعیت سخن نمیگویند.» اگر بگوییم عقیده ی افلاطون درست عکسِ این سخن بوده است، به لُبٌ مابعدالطبیعه ی او نزدیک خواهیم شد.

15. D.L. 8.83 τα μηχανικα ταις μαθηματικαις προσχρωμενος αρχαις μεθωδευσε. (برای فعل جمله، مقایسه کنید با دیودوروس سیکولوس ۱، ۲، ۸۱، ۲، دربارهی اشتقاق هندسهی την αληθειαν εκ της εμπειριας μεθοδευσαντος نمین: γεωμετρου با اما دیوگنس اضافه می کند که آرخوتاس «حرکت مکانیکی را در ساختار هندسی وارد کرد»، آنگاه که سعی کرد با برش یک نیم استوانه دو واسطه هندسی را پیدا کند تا مکعب را مضاعف گرداند. برای برهانِ کاملِ آن به گونهای که اثوتوکیوس Ευτοcius عرضه کرده است، و نیز برای تبیین جدیدی از آن نگاه کنید به دیلز ـ کرانتس ۴۲۵۷٬۱.

18. مابعدالطبیعه، کتاب لامبدا، فصل ۸. مأخذ دیگر ما عبارت است از سیمپلیکیوس، دربارهی آسمان، ۴۹۲، ۳۱ و بعد، هایبرگ، که به اثرِ خود اثودوکسوس Περι τσητων ( سیمپلیکیوس،→

است که افلاطون برای ستاره شناسان زمان خودش مطرح کرد. البته افلاطون به مثابهِ یک اصلِ موضوع قبول داشت که ستارگان و سیارات («خدایان» نجومی) به صورت دورانی کامل حرکت میکنند؛ این عقیدهی او مبانی فلسفه و دینیای داشت که تیمایوس از آن پرده برمی دارد، مبانی ای که حتی برای کپلر Kepler جوان در اواخر قرن شانزدهم میلادی هنوز دارای اهمیت بود. بنابراین مسئلهی مورد نظر عبارت بود از اثبات اینکه «بر پایهی کدامین فرضها می توان پدیدارهای مربوط به سیارات [از جمله، طبق رسم آن زمان، خورشید و ماه] را به وسیلهی حرکت دوریِ یکسان و منظمی توجیه کرد».۱۷ پاسخ ائودوکسوس این فرض بود که خورشید، ماه، و هر کدام از سیارات بر محیط درونی ترین فلک از دستهای از افلاک قرار دارند که زمین عاری از حرکت مرکز مشترک آنهاست. هر فلکی علاوه بر اینکه دورِ محور خودش میچرخد، به واسطهی چرخش فلک بیرونی تری نیز حرکت میکند، فلکی که در مداری دیگر و با سرعتی متفاوت حرکت می کند. به عقیده ی او ، انحراف های ظاهری یک سیاره ی مربی از حرکت دوری یکسان را می توان به مثابهِ نتیجهی چنین حرکتهای مرکبی تفسیر کرد، مشروط بر اینکه برای هر کدام از خورشید و ماه سه فلک درنظر بگیریم وبرای هر کدام از پنج سیارهی دیگر چهار فلک. البته ستارگان ثابت، چون حتی حرکت ظاهری شان نیز یکسان است، فقط به یک فلک نیاز دارند؛ و بدین ترتیب در جمع ۲۷ فلک خواهیم داشت. ۱۸

🖚 ۱۲،۲۹۴). بازمی گردد

۱۷. سیمپلیکیوس، آسمان، ۴ و ۴۹۳ و ۳۱-۲۲ و ۴۹۲ و ۲۱-۲۲ و ۴۸۸. دربارهی این فقره رک: ج ۱۷ ترجمهی فارسی، ص ۱۳۱، یادداشت ۷۷.

۱۸. برای گزارش مفصل تر نگاه کنید به:

Dreyer, Planetary Systems ch. IV and Heath, Aristarchus 194ff.

هر دو کتاب به اعتراف مؤلفان شان متکی هستند بر اثر پیشقدمِ شیاپارلی Schiaparelli و هر سه گزارش را دیکس Dicks، به منظور برخی نقادی ها، در فصلِ مربوط به ستاره شناسی -

کالیپوس Callippus ، معاصر جوان تر ائودوکسوس و همکار نزدیک ارسطو ، این نظام را با افزودنِ دو فلک برای هر کدام از خورشید و ماه و یک فلک برای هر یک از سیارات، به استثنای مشتری و زحل، اصلاح کرد؛ اما خود ارسطو اصلاحات بنیادی تری در آن ایجاد کرد. به عقیدهی او لازم است در بین هر دسته از فلکهایی که حرکتهای جسم آسمانیای را اداره میکنند، دستهی دیگری نیز فرض کنیم که یک فلک کمتر دارد، تا اثر حرکتهای هر سیاره را بر روی حرکتهای سیارهی بعدی که در زیر آن قرار دارد خنثا کنند و بدین ترتیب همهی آنها به استثنای بیرونی ترینشان را قادر سازند تا حرکتهای ویژهشان را، به استقلال از حرکتهایی که در بالای آنهاست، در پیش گیرند. تبیین مرسوم در تفاوت ۱۹ میان این دو بدین قرار است که ائودوکسوس مسئله را فقط از جنبهی نظری، یعنی صرفاً در قالب هندسی، نگریسته است. «کل نظام او فرضیهی هندسی محض، یا دستهای از ساختهای نظری بود که برای نشان دادن راههای ظاهری سیارات و قابل شمارش ساختن آنها محاسبه شده بود» (هیث، آریستارخوس، ۱۶۹). او هرگز فلکهایی را که یک سیاره را حرکت میدهند با فلکهای حرکت دهنده ی سیاره ی دیگر مرتبط نساخت. اما ارسطو مسئله را از دیدگاهِ جوهر عنصری، یعنی آثیر، مورد توجه قرار داد، جوهری که به عقیدهی او اجسام آسمانی و افلاک آنها از آن ترکیب یافتهاند. او «نظریهی کاملاً انتزاعی و

-> اثودوکسوس، در Early Gk Astronomy 176-88 آورده است. رک: Dreyer 89 n.3.
۱۹. به آسانی میتوان برشمار کسانی (هیث، کلاگت؟، جی. ای. آر. لوید) که در مقالهی رایت (مذکور در یادداشت بعد) آمده است، نمونه های دیگری اضافه کرد، فی المثل:

Karpp, Eudoxus 47 and 48, Popper, Conj. and Ref. 99 n.6.

اما دریِر برخورد محتاطانه تری داشته است: «به طور قطع معلوم نیست که آیا او افلاک را فقط به عنوان وسایلی برای نشان دادن حرکتهای سیارات، و محاسبه پذیر ساختنِ آنها از آن طریق قبول کرده است، یا واقعاً به وجودِ فیزیکیِ تمامی افلاک عقیده داشته است» (91, 1906, 91).

(Plan. Systems,

هندسی را به صورت یک نظام میکانیکیِ افلاک درآورد، یعنی پوستههای فلکی که عملاً با یکدیگر مماس هستند» (همان، ۲۱۷). بنابراین اثودوکسوس را می توان نمونه ی مهمی برای ستاره شناسانی دانست که مومنانه از دستور جمهوری تبعیت میکنند، یعنی درموردِ ستارگان همان رفتاری را در پیش میگیرند که هندسه دانان با شکلهای شان عمل میکنند؛ آنها شکلها را فقط خطوط مربی ای نمی دانند که به وسیله ی مداد بر روی کاغذ ترسیم شدهاند، بلکه کمکهای محسوسی می دانند برای امر معقول، یعنی حقیقت ریاضی. ۲۰ پیش از این (ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص ۱۶۸، یا دداشت ۸ (ب)) تذکر داده ام که افلاطون نمی خواست بدین طریق اهل تحقیق را از مشاهده ی حسی دلسرد گرداند، مشاهده ای که به اندازه ی تصویرهای ترسیمیِ هندسه دانان، پایه ی اجتناب ناپذیری برای مطالب ریاضی فراهم می سازد؛ و اثودوکسوس، چنانکه از وشروشهای او در ریاضیات باید استنباط بکنیم، از این جنبه ی ستاره شناسی غفلت نورزید.

او از رصدخانهای در مصر استفاده کرد و یکی را در کنیدوس تأسیس کرد، ۱۲ و نقل میکنند که آلات متعددی را به کار میگرفت، اگرچه ماهیتِ دقیق و مرتبه ی تکاملی آنها در آن زمان را امروزه نمی توان معین کرد، کیکرون (سیسرون) کُرهای را توصیف میکند که او ساخته بود؛ و ویتر و ویوس Vitruvius چیزی را به نسبت می دهد که آراخنه (معنی لغوی: «تار عنکبوت») نام داشت؛ او

۰۲. جمهوری، ۵۳۰۵-۵ ب ۱۵ ترجمه ی فارسی، ص ۱۹۸. این عقیده ی رایج در فرق میان نظامهای ائودوکسوس و ارسطو (که دیکس در ۱۹۷۰، در 351 n. 351 نظامهای ائودوکسوس و ارسطو (که دیکس در ۱۹۷۰، در مقاله ی وستاره شناسی Early هنوز هم ازآن طرفداری میکند) را اخیراً ال. رایت در مقاله ی وستاره شناسی ائودوکسوس: ریاضیات یا فیزیک ؟ ی، در Studies in Hist. and Phil. of Sci. 1973 مورد مناقشه قرار داده است.

۲۱. استرابون، ۱۴،۲، ص ۱۶۰ ماینکه و ۱۷، ۳۰، ص ۱۱۲۵.

می گویداین تار نوعی هار ولوگیا بود.۲۲

هستی شناسی: انودوکسوس و صورت ۱۰ ارسطو، در کتاب مابعدالطبیعه ، با ناخرسندی می گوید صورت ۱۰ چون متعالی هستند نمی توانند هیچ سهمی در هستی چیزهای محسوس و در شناخت ما از آنها داشته باشند. سپس می گوید (۹۹۱a۱۴ = ۱۰۷۹b۱۸) اگر آنها در محسوسات بودند، می توانستیم نام علت را بر آنها بگذاریم، به همان صورت که سفید با آمیخته شدن با چیز سفید، موجب سفید بودنِ آن می شود. ۲۲ اما این تبیین نیز که ابتدا از سوی آناکساگوراس و سپس به وسیله ی ائودوکسوس در هنگام درماندگی ش و معدودی دیگر از اندیشمندان مطرح شد، بسیار آسیب پذیر است؛ به آسانی می توان تالی های ناممکن زیادی رابر ضد آن گرد آورد.

ارسطو در اینجا تصریح نمی کند که این اعتراضات چیستند، اما مفسر او اسکندر ده انتقاد برمی شمارد که از کتاب مفقود ارسطو، دربارهی صورت ها برگرفته است. ۲۴ برخی از آنها شبیهِ اعتراضاتی است که افلاطون در پارمنیدس بر

22. Cic. De rep. 1.22 (cf. Dicks, Early Gk Astronomy 248 n. 252), Vitruvius, De architet, 9.9.1.

درباره ی آراخنه (که او عنکبوت می نامد) رک: دیکس، همان، ۲۵۷ یادداشت ۳۵۵. هولچ (938 RE VI, و دیگران قبول دارند که او بایستی صورت ابتدایی ای از دیوپتر ؟ را به کار برده باشد (در مورد دیوپتر رک: RE VI, 744, II, 367 ). اطلاعاتِ بیش تر در RE VI, 744, II, 367 آمده است. درباره ی کاراو بر روی تقویم رک: دیکس، همان، ۱۸۸ و بعد.

77. مقایسه کنید با اسکندر، مابعدالطبیعه، (۱۸) ۹۷ که ترجمه ی دقیق آن بدین قرار است: «اثودوکسوس گفت افراد بر اثر ترکیب صورتها در چیزهایی که هستی شان وابسته به صورتهاست وجود دارند.» عبارتِ او نامأنوس است، زیرا می توان گفت «چیزهایی که هستی شان وابسته به صورتهاست» خود افراد هستند. دورینگ می گوید (Aristoteles نیز ترجمه می کند)، اصل بنیادین «Stoffprinzip» هستند، و شاید منظور اثودوکسوس همین بوده است.

24. Alex. in Met. 79.3-83.30; Ross, Arist. Frr. pp. 122-5. ->

ضد صورتهای خودش مطرح کرده است، به ویژه اعتراضهایی که در ۱۳۱۵-۵ آورده است. ۲۵ لازم نیست مقایسه ی ارسطو میان ائودوکسوس و آناکساگوراس را جدی بگیریم، و یا مانند هولچ (948 (948) نتیجه بگیریم که «به اختصار می توان گفت، او صورتها را به جای اجسام متشابه آناکساگوراس قرار داد». سخن ارسطو به هیچ وجه بر این عقیده ی نامحتمل دلات نمی کند که اثودوکسوس صورتها را جسمانی می انگاشت، و تمایل کلی او به سوی خبط تاریخی در ارزیابی اسلاف یونانی اش، به ویژه در برخورد با آناکساگوراس شایان توجه خاصی است.

بنابراین، کل اطلاعات ما درخصوص دیدگاههای اثودوکسوس در باب صورتها این است که او در مورد رابطهی آنها با جزییات دچار درماندگی گشته بود (διαπορων) و سعی کرد برای رهایی از این معضل همهی آنها را حلولی گرداند؛ و ارسطو (به نقل اسکندر) بر او اعتراض کرد که همراه با تعالی صورتها، استقلال، زوالناپذیری و حرکتناپذیری آنها نیز از بین میرود کیفیتهایی که بی تردید افلاطون در مورد آنها گوی سبقت را از همگان ربوده بود. از سوی دیگر سیاق بحث در مابعدالطبیعهی ارسطو روشن می سازد که اثودوکسوس می خواست و جود جوهری آنها را حفظ کند. گاهی می گویند آموزهی صورت های حلولی او شبیه آموزهی خود ارسطو بود (فی المثل، راس در

ج فهرست انتقادات اسکندر (سیزده مورد، براساس دورینگ، همان، ۲۵۳، یادداشت ۵۵) را چرنیس در (525-39) ACPA App. VII (525-39) بررسی کرده است، او در اکثر آنها به تفصیل بر علیه استدلالهای کارپ درخصوص این عقیدهاش سخن گفته است که برخی از آن انتقادها از آن خود اسکندر هستند نه از Π. ιδεων ( درباره ی صورتها). همچنین رک:

K. von Fritz, 'Die Ideenlehre des Eudoxus etc.' Philol. 1926-7.

۲۵. شوفیلد («اثردوکسوس در پارمنیدس». 1973 . Mus. Helv. بخش دوم پارمنیدس ۲۵. ۱۹۳۸ را حملهای بر نظریهی اثردوکسوس مبنی بر حلولی بودن صورت ها می داند.

مابعدالطبیعه، ج ۱، ۱۹۸۱)، و بنابراین برخی از همان اعتراضها بر آن وارد است. اما این شباهت بسیار کمتر از آن است که آن دو نظریه را یکسان گرداند، و این مطلب احتمالاً در آن هنگام که به خود ارسطو پرداختیم روشن خواهد شد. در عین حال اشارتی نیز در صص ۱۸۵ و بعد بالا داشته ایم. اثودوکسوس در انصراف از خورسیموس («جدایی») مشهور صورتها، به طور جدی از نظریهی افلاطون فاصله گرفت. اگر او به اعتراضهای وارد بر نظریه اش توجه نکرد، ظاهراً علت امر این بود که استعدادهای ریاضی و نجومی او بر شوق به پرداختن به فلسفهی نظری فایق آمد، اما اطلاعات بسیار ناچیز ما به ندرت اجازهی داوری را به ما می دهد.

اخلاق: لذت به مثابه خوب. سخنان ائودوکسوس در این موضوع را معاصر او ارسطو نقل و شرح کرده است ( اخلاق نیکوماخوسی ۲۸-۱۱۷۲b۹ و ۱۱۷۲b۹-۳۴). او معتقد بود که خوب، یعنی متعلقِ همیشگیِ پژوهش افلاطونی، همان لذت است، اما ارسطو میگوید استدلالهای او به دلیل فضیلت شخصی او مقبول افتادند نه به دلیل قانع کننده بودنِ خودشان، زیرا او به صورت استثنایی ای خویشتن دار و پارسامنش (سوفرون) بود. ائودوکسوس برای عقیده اش پنج برهان اقامه کرد.

۱- لذت مطلوبِ همگان است. همه ی موجودات، اعم از عاقل و غیر عاقل، در پی لذت هستند، و در میان تمام انواع، آنچه برگزیده می شود مناسب است و آنچه بیش از دیگر چیزها برگزیده می شود بهترین است. پس این حقیقت که همگان در پی لذت هستند نشان می دهد که لذت بهترین چیز برای همه است. هر چیزی از خوب ویژه، و همین طور از نیروبخشی ویژه ی آن پرده برمی دارد، و آنچه دلخواو همه و سودمند برای همه باشد همان خوب است.

۲ لذت و درد ضد یکدیگراند. درد به خودی خود مورد نفرت همگان

است، بنابراین آنچه ضد آن است بایستی به خودی خود شایستگی مطلوبیت کلی را داشته باشد.

۳۔ لذت را برای خاطرِ خودش برمی گزینند، یعنی به عنوان چیزی که خودش غایت است نه وسیلهای برای چیزی دیگر. هیچ کس نمی پرسد که «به چه منظوری لذت می برد؟» و از این جا معلوم می شود که لذت را به خاطر خودش انتخاب می کنند.

۴ اگر لذت به هر چیز خوب دیگری، فی المثل عملِ عدالت و خویشتن داری، افزوده شود، خوبیِ آن را زیاد می کند. بنابراین هیچ چیز دیگری نمی تواند خود خوب باشد، زیرا فقط آنست که می تواند به خودی خود افزوده شود.

۵ لذت را، با وجود اینکه بی تردید خوب است، نمی ستایند. از این جا معلوم می شود که آن ورایِ دارایِ حد ستایش است. مانند خدا و خوب که معیارهای داوری در باب چیزهای دیگر هستند. ۲۶

افلاطون نظریه ی خوب بودنِ لذت را در جمهوری (۵۰۵۵، ۵۰۵۵) به شدت انکار می کند، و در فیلبوس با دقت بیش تری مورد مناقشه قرار می دهد. متأسفانه تصریح نشده است که ائودوکسوس چه برداشتی از لذت داشت، یا آن را شامل چه چیزهایی می دانست. تمجید ارسطو از شخصیت او، و مثالهای برگزیده ی او در استدلال چهارم، نشان می دهد که او پیروِافلاطون بوده است، نه پیرو فیلبوس یا معاصر مسن ترِ خودش آریستیپوس ۲۷ و پیروان کورنایی او؛ یعنی علاوه بر لذت های تن به لذت های روح نیز اهمیت داده است (افلاطون، فیلبوس علاوه بر لذت های تن به لذت های روح نیز اهمیت داده است (افلاطون، فیلبوس کا روح نیز اهمیت داده است، ۱۵ شایسته

۲۶. استدلالهای اول تا چهارم از فقرهی کتاب دهم برگرفته شدهاند، و استدلال پنجم از فقرهای در کتاب اول.

۲۷. برای آریستیپوس نگاه کنید به ج ۱۲، صص ۲۳-۳۱۰.

است، به قصد مقایسه، لحظه ای بر فیلبوس بازگردیم. افلاطون نیز در اوایل محاوره (۲۰d) می گوید از شرایط ضروری خوب این است که هر مخلوقی (παν خنثا) باید خواهانِ آن باشد؛ اما این سخن را به آسانی نمی توان با نتیجه گیری متعارض او در ۶۷b وفق داد، یعنی اینکه لذت نه می تواند خوب باشد و نه به خوب بودن نزدیک تر گردد.

نه خیر، هر چند که همهی گاوان و خران و دیگر حیوانات، با پی گرفتنِ لذت، آن را تأیید کنند. همان طور که پیشگویان بر پرندگان اعتماد می کنند، توده ی مردم عامی نیز با اعتماد بر رفتار حیوانات معتقد می شوند که لذت ها بیش تر از هر چیز دیگری زندگی خوب را تضمین می کند. آنها شهواتِ حیوانات را مورد اعتماد تر از آن چیزی می دانند که حاصل بصیرت و استد الل فیلسوفان است.

با توجه به این فقره نمی توانیم گرد ناسازگاری را بدین ترتیب از دامن افلاطون برگیریم که مطلوبِ همگان بودن، شرط کافی ای برای خوب بودن نیست، اگرچه از شرایطِ ضروری آن است. او می گوید خوب در زندگیِ ترکیبیافته از عقل و لذت نهفته است. بر این اساس بی تردید غیرممکن خواهد بود که «هر موجودی» خوب را بخواهد، حتی اکثریت انسانها که تربیت فلسفی ندارند نیز چنین تمایلی نخواهند داشت. چنین می نماید که اثود و کسوس ناسازگاری دیگری را در

- ۲۸. پرسش پاسخناپذیرِ رابطه ی دقیق میان ائودوکسوس و فیلبوس ـ اینکه آیا افلاطون آن را عمداً در برابر ائودوکسوس تألیف کرده است، یا ائودوکسوس قصدِ پاسخ دادن به آن را داشته است، و یا اینکه دیدگاه های ائودوکسوس باعث شده است که افلاطون دیدگاه خودش را در فیلبوس تعدیل کند ـ را کارپ در ائودوکسوس ۲۳۲، با ارجاع به دیدگاه های پیشین، به تفصیل بررسی کرده است.

این محاوره آشکار کرده است، محاورهای که به هیچ وجه عاری از ناسازگاری نیست.

افلاطون در فیلبوس اشارهای به استدلال دوم ائودوکسوس نمی کند، اگر چه سقراط در ۳۱۵ می گوید خواهند دید که نمی توان لذت را جدا از درد مورد بررسی قرار داد. استدلال سوم از این جهت حایز اهمیت است که عقیده ی افلاطون را آشکارا نقض می کند؛ زیرا افلاطون می گفت لذت یک جریان یا پیدایش (گنسیس) است و جریان هرگز نمی تواند به خودی خود خوب باشد بلکه فقط وسیلهای است برای رسیدن غایتی بالاتر از خودش. ۲۹ سخن ائودوکسوس در باب لذت همان است که افلاطون و ارسطو درخصوص چیزی که سعادت ۳۰ نام کردهاند ابراز داشتهاند؛ همان چیزی که به عقیده ی آنها هدف زندگی انسان است. بیان افلاطون در باب لذت به طرز تکان دهنده ای شبیه بیانی است که افلاطون در بی سعادت به کار برده است: اگر کسی در پی سعادت باشد؛ به میچ وجه لازم نیست دوباره بپرسیم چرا او می خواهد سعید باشد؛ به باشد، «به هیچ وجه لازم نیست دوباره بپرسیم چرا او می خواهد سعید باشد؛ به نظر می آید که پاسخ کامل است». اما به عقیده ی افلاطون، انسان سعید، یعنی «استاد چیزهای خوب»، همان عاشق فلسفی است، نه پیرو لذت. در مورد «استدلال چهارم، خود ارسطو، با ذکر نام فیلبوس می گوید افلاطون استدلال است است الدور انام فیلبوس می گوید افلاطون استدلال است الفلاطون استدلال خود ارسطو، با ذکر نام فیلبوس می گوید افلاطون استدلال است اله خود ارسطو، به ذکر نام فیلبوس می گوید افلاطون استدلال

۲۹. فیلبوس ۵۳۵۵۵۵۵۰ رک: ج ۱۷ ترجمه ی فارسی صص ۵۶ و بعد. ارسطو نیز در این مورد سخن افلاطون را قبول نداشت ( اخلاق نیکوماخوسی ، کتاب دهم ، فصل ۴).

۳۰. ενδαιμονια. این مورد نیز از جمله موارد فراوانی است که هیچ واژه ی انگلیسیای نمی تواند مفهوم مورد نظر یونانیان را به طور دقیق برساند. «سعادت happiness» را همه ی مترجمان پذیرفته اند؛ این واژه شاید بیش از هر معادل دیگری به معنای آن نزدیک تر است، اگرچه «خوشبختی good fortune» نیز معنای نزدیکی دارد.

۳۱. به ویژه مقایسه کنید با فیلبوس ۴۰۵ ما ۴۰۰م، آن جا که سقراط می گرید چون زندگی ترکیب یافته از لذت و عقل به خودی از آنهاست، هیچ کدام از لذت و عقل به خودی خود نمی توانند عالی ترین خوب شمرده شوند.

مشابهی را به کار برده است تا خلاف این مدعا را ثابت کند، یعنی مستدل گرداند که خود خوب لذت نیست ( اخلاق نیکوم اخوسی ۱۱۷۲b۲۶).

این استدلالِ [ائودوکسوس] ظاهراً نشان می دهد که لذت یکی از چیزهای خوب است، اما نه خوب تر از چیزی دیگر، زیرا هر چیز خوبی وقتی با چیز خوب دیگر همراه گردد خواستنی تر از آن هنگامی می شود که تنها بود. در واقع با استدلالِ مشابهی است که افلاطون لذت بودنِ خوب را انکار می کند، زیرا زندگی لذتمند هرگاه با حکمت درآمیزد خواستنی تر از آن وقتی می شود که بدونِ آن بود، و اگر زندگی آمیخته بهتر است، پس لذت خوب نیست، زیرا خوب را نمی توان، باافزودن چیزی بر آن خواستنی تر کرد.

جغرافیا و نژادشناسی. <sup>۲۲</sup> ائودوکسوس علاوه بر علایق ریاضی، نجومی و فلسفی، اثری نیز نوشت که به طور کلی با سنت فلسفی هماهنگ نیست بلکه در سیاق کسانی چون هرودوتوس، هکاتایوس و کتسیاس قرار دارد. ۲۲ این اثر گزارشی از

۳۲. إف. گيزينگر F. Gisinger رسالهای را به اين موضوع اختصاص داده است. 'Die Erdbeschreibung des E. von Knidos' (1921).

۳۳. البته انجام چنین کاری را علاوه بر اثودوکسوس به دموکریتوس نیز نسبت دادهاند (پارهی ۱۵ دیلز ـ کرانتس). این گزارشها نوع خاصی را تشکیل میدادند، و شامل اطلاعاتی دربارهی احوال و عادات و رسوم مردم و دربارهی جغرافیا بودند. از این جاست که ارسطو در سیاست ۱۲۶۲a۱۸ در هنگام سخن گفتن از گروههایی که زنان مشترک دارند، میگوید با این حال میتوان خویشاوندیها را از روی شباهت کودکان به مادرانشان پیدا کرد، «کاری که بنا به گزارش برخی از کسانی که سفرنامههایی تألیف کردهاند، عملاً اتفاق میافتد». (خود ائودوکسوس از این کار به عنوان یکی از رسوم Massagetae در آسیا یاد میکند (دیوگنس ـ لائرتیوس ۹، ۸)، اما پیش از وی هرودوتوس ۱، ۲۱۶، از این کار خبر داده بود.) به علاوه در -

زمین یا سفرنامهای بود دست کم در هفت کتاب از این اثر چند مورد نقل قول، یا تعدادی اطلاعات، در دست داریم که برای نشان دادن آهنگِ آن کافی هست؛ جند نمونه از آن را نقل می کنم: ائودوکسوس توانسته است از تجربه های شخصی فراوانی در مصر سخن بگوید. او می گوید دربارهی علت طغیان نیل مطالبی از کاهنان مصری آموخته است (پارهی ۲۸۷، و مقایسه کنید با ۲۸۸)،۳۴ دسورات متفاوت کاهنان در هلیوپولیس و جاهای دیگر را درخصوص استفاده از شراب توضیح میدهد (پارهی ۳۰۰، از کتاب دوم)، دربارهی جایگاه تدفین اوزیرس Osiris سخن می گوید (پارهی ۲۹۱) و توضیح می دهد که چرا مصریان از خوک به عنوان قربانی استفاده نمی کنند. او اسطورهی نامأنوسی را نیز دربارهی آمّون Ammon (که یونانیان او را زئوس می نامند) نقل می کند و تبیین تمثیلی ای برای آن عرضه می دارد (پارهی ۲۹۹). او همچنین علاقهای به دین ایرانزمین نشان داده است، چرا که دربارهی اهورامزدا و اهریمن، ارواح خیر و شر، و تاریخ زردشت Zoroaster مطلب نوشته است (پارهی ۳۴۱). به رسم سکاها (اسکوتیان) مبنی بر قربانی کردن بر شمشیری ایستاده به مثابهِ سمبل خدای جنگ اشاره کرده است (پارهی ۳۰۳)، رسمی که هرودوتوس پیش از وی به تفصیل توصیف کرده است (۴، ۶۲)؛ و در موضوعی دیگر به مسئلهی ریشهی فریگی داشتن ارمنیان استناد جسته است. پولوبیوس Polybius او را، همطراز با

خطابه ۱۰۳۶۵۳۴ میگوید «سفرنامه ها برای قانونگذار سودمند هستند، زیرا نوموس های ملتهای بیگانه را از روی آنها می توان آموخت. این عبارت در زمینه های دیگر به معنی نقشه است، فی المثل هرودونوس ۴، ۳۶، ۵، ۲، ۵، ۴۹، ۵، ارسطو، کاثنات جو، ۳۶۲b۱۲ و شاید در ۳۵۰۵۱۶ برای نقشه ی اسکندر که در منابع ما عدر المحتمد تام کردهاند، رک: ۱، ترجمه ی فارسی. براساس حاشیه ای بر دیونوسودوروس پریگتس Gisinger, Eudoxus 14) خود اثودوکسوس یک pinax از قسمت مسکونی زمین ساخت، که کاملاً محتمل است، اگرچه توصیف دموکریتوس به عنوان شاگرد طالس از سوی حاشیه پرداز اطمینان بخش نیست.

۳۴. شماره های پاره ها از آنِ ویرایشِ لامبر است.

افوروس Ephorus، مرجعی دانسته است دربارهی تأسیس شهرهای یونانی، روابط میان آنها و پدرانِ بنیانگذار آنها (پارهی ۳۲۸).

البته این پارههای مختصر از بسترهای اصلی شان برکنده شده اند. از برخی موضوعات، اگر ائودوكسوس آنها را به عنوان حقیقت گزارش كرده باشد، برمی آید که او به مقدار زیادی زودباورتر از هرودوتوس بوده است. فی المثل می گوید سنگی در یکی از کوههای فریگیه هست که هر کس در طی اسرار هکاته Hecate آن را یافت دیوانه شد (یارهی ۳۳۸)؛ و می گوید در تسالی دو چشمه وجود دارد که گوسفندانی را که از آنها آب بخورند به ترتیب سیاه یا سفید می گردانند ـ یا اگر از هر دو آب بخورند دورنگ می گردانند. او به نقل پلینی Pliny می گفت در جنوب هندوستان مردانی هستند که طول پاهای شان یک ذراع [تقريباً معادل ۵۵-۴۵ سانتيمتر م] است، در حالي كه زنان آنها چنان كوتاه بودند که «گنجشک پا» نامیده می شدند (پارهی ۳۳۸).<sup>۳۵</sup> در پایان این مقال بهتر است نکاتی چند را متذکر شویم تا تعادل آوازهی ریاضیدان بزرگ به حال اول بازگردد. اولاً، من تعدادی از قطعات سرراستِ مربوط به اطلاعات جغرافیایی را که جغرافیدان جدی اندیش، استرابون، نقل کرده است نیاوردهام. ثانیا، دیکس (Astron. 289) شواهدی می آورد تا نشان دهد که او اولین کسی بود که اصول ریاضی را در علم جغرافی به کار گرفت. آخرین نکته اینکه در قرن سوم نیز یک نفر به نام ائودوكسوس رودسي Eudoxus of Rhodes ميزيسته است كه كتابي موسوم به «تواریخ» نوشته است؛ و اگرچه کوشش های صورت گرفته برای نسبت دادن سفرنامه به او کاملاً با شکست روبهرو شده است، ۳۶ برخی از موضوعات

۳۵. از نوادر تأسف انگیزی است که یک واژه ی یونانی، στρουθος، هم به معنای گنجشک است و هم به معنای شخص است. هم به معنای شترمرغ است، اما تصور می کنم در این جا معنای گنجشک مد نظر بوده است. گیزینگر (Eudoxus 20) «گنجشک میا» را قابل قیاس با کوچکی پای زنان می داند. او همچنین این گزارش را «کاملاً معتبر» می یابد.

توهمی تر را که فقط به «ائودوکسوس» منسوب است می توان از آنِ رودسی دانست نه از آنِ کنیدوسی. در هر حال توده ی مردم از نویسندگانی که در این مایه قلم زده اند انتظار داشتند که مطالب فرهنگ عامه را نقل کنند بی آنکه همیشه حقیقت آنها را تضمین بکنند. برخی از آنها را مؤلفان از یکدیگر تکرار کرده است می توان گفت، مطالبِ پیش پا افتاده ی عُرفِ قوم شناسی بوده اند و ائودوکسوس نیز می توانست مانند هرودوتوس بگوید (۷، ۱۵۲، ۳): «کار من این است که آنچه را که مردم می گویند نقل کنم، اما نه اینکه ضرورتاً به آن اعتقاد داشته باشم. این سخن را می توان درمورد کل کتاب من صادق دانست.»

-- ۳۶. فقط کافی است ارجاعات دقیق به «اثودوکسوس اهل کنیدوس در کتاب اول سفرنامهاش» در سکستوس آمپریکوس و آتنایوس و «اثودوکسوس اهل کنیدوس در کتابِ هفتم سفرنامهاش» در آپولونیوس (پارهی ۲۸۴۵، ۲۸۴۵ در ویرایش لامیر) را متذکر شویم. این ارجاعات به ترتیب مربوط هستند به آداب ازوداج مردمِ Massagetae، منشأ فنیقی داشنِ قربانی کردنِ بلدرچین بر هراکلس، و جماعتی در لیبی که مانند زنبوران از گلها عسل میساختند، موردی که باز هم معلوم میسازد که اثودوکسوس از هرودوتوس (۴، ۱۹۴) استفاده کرده است. ارجاعات دیگر به «اثودوکسوس در سفرنامه» را نیز میتوان معتبر دانست. در مورد اصالتِ آن رک: گیزینگر ۲ و بعد، لاس ۹-۲۳۷.



# اسييوسييوس

می گویند اسپیوسیپوس تعداد زیادی رساله و انبوهی محاوره از خود به یادگار گذاشته است: دیوگنس (۴، ۵-۴) سی مورد را به عنوان گلچین برمی شمارد. مایهی حیرت است که چه می شد اگر حتی یکی از این آثار به دست ما می رسید. این گونه است که ما بر پرتگاه هایی از اطلاعات آمیخته با نقادی تکیه کرده ایم که دیگران، عمدتاً ارسطو (دست کم در مابعدالطبیعهی او) و شارحان او، نقل کردهاند. بی تردید او یکی از شخصیت های اصلی در مباحثه ی آکادمیکی بزرگ در باب صورت های افلاطونی بود، یعنی اینکه آیا باید وجود آنها را پذیرفت یا نه، و در صورت منفی بودن پاسخ چه چیزی را باید به جای آنها قرار داد. ارسطو راه حل كاملاً متفاوتي را عرضه داشت و با پاسخ اسپيوسيپوس به شدت مخالفت كرد. تا آنجا كه به افلاطون مربوط مي شود هر كجا كه امكانِ بازبيني تفسيرهاي او [ارسطو] فراهم است، مى دانيم كه مخالفتِ وى هميشه همراه با فهم يا انصاف نیست؛ و در مورد اسپیوسیپوس نیز آثار او را در دست نداریم تا ملاکی برای داوری باشد. به علاوه، کوششهای مربوط به بازسازی مابعدالطبیعهی اسپيوسيپوس را نمي توان فقط بر فقراتي محدودساخت كه نام او به صراحت آمده است، بلکه لازم است به فقرات فراوان دیگری نیز روی آوریم که ارسطو با تعبیر

«کسانی که» چنین و چنان «میگویند» آورده است، و نیز به فقراتی که در پرتو شواهد دیگر با در جات متفاوتی از اطمینان به او منسوب هستند. ۲۰ همچنین در همه موارد به آسانی نمی توان میان گزارش های ظاهراً متعارض، حتی در باب مسئله ی بسیار مهمی چون جایگاه واحد در فلسفه ی او، سازگاری ایجاد کرد. کوشش کسانی که برای بازسازی فلسفه ی او اقدام کرده اند کاملاً محترم است، ۲۸ اما صرف نظر از تردیدهایی که درباره ی دقت منابع ما هست، این احساس نیز وجود دارد که آکادمی که در اواخر عمر افلاطون و پس از مرگ وی هر چه بیش تر به سوی نظامهای کاملاً قیاسی و نسبتاً بی حاصلی از «واقعیت» پیش می رفت، نظامهایی که هر روز بیش از پیش از آنچه در نظر اکثر انسانها واقعیت بود فاصله می گرفتند. شاید زمانِ آن رسیده بود که ارسطو با احساس همدلی نسبت به دیدگاه عامه، با روشنی بیان و با عنایت به جزییات، واردِ صحنه شود و فلسفه را از سرگردانی بی هدف در پیچ و خمهای ریاضی مابعدالطبیعی ملهم از فیثاغوریان نجات دهد.

مفسران جدید در ارزیابی اسپیوسیپوس اختلافات گستردهای با یکدیگر دارند. مرلان (نگاه کنید به یادداشت ۲) در ص ۱۱۷ میگوید براساس تفسیر خود او «نظام وی کاملاً اصیل، جالب توجه، و شاید نظام منحصر به فردی در تاریخ فلسفه ی غرب است»، و چرنیس نیز اصالت او را میستاید (Riddle 43, 82). از

۳۷. راس .152f PTT فهرست فقراتی از ارسطو را فراهم می کند که در آنها نام اسپیوسیپوس آمده است و یا اینکه به یقین یا به احتمال زیاد می دانیم که ارسطو او را مد نظر دارد.

۳۸. افراد مورد نظر من به ویژه عبارتاند از مرلان در فصل ۵ کتابش .P. to N. و اچ. ای. اس. تارانت در مقالهاش «طبقهبندی هستی شناختی اسپیوسیپوس» در ۱۹74 .همچنین نگاه کنید به گزارش فشرده ی چرنیس در 33-34 .درباره ی جایگاه واحد، دیدگاه های مرلان و کرمر را مقابله کنید: «کرمر واحد را در رأس فهرست خویش قرار می دهد در حالی که مرلان به کلی از آن صرف نظر می کند» (تارانت، همان، ۱۳۱).

سوی دیگر، تارانت (ص ۱۴۴) «دلیل ناچیزی برای تحسین اصالت نظام اسپیوسیپوس می یابد... معدود سخنانی [در نظام او] هست که پیش تر در پارمنیدس افلاطون نیامده باشد».

زندگی. <sup>۳۹</sup> او فرزندِ پوتونه Potone، خواهر افلاطون، بود، و تا دوران پیری زندگی کرد. تاریخ ولادت و وفات او را ۴۱۰ و ۳۳۹ تخمین زدهاند. احتمال می رود که او از ابتدای تأسیس آکادمی عضو آن بوده است. اسپیوسیپوس پس از مرگ افلاطون در ۳۴۷ ریاست آکادمی را به عهده گرفت، ۴۰ و هشت سال بعد به در ودِ حیات

۳۹. برای جزییات و ارجاعات کامل نگاه کنید به مقالهی مرلان «زندگی نامهی اسپیوسیپوس» در Philol. 1959. شط خلاصهی محضی از زندگی او را می توان آورد، و مقالهی مرلان این احساس را در خواننده ایجاد می کند که مؤلف شجاعانه می کوشد تا خشت ها را با مقدار بسیار کمی کاه قالب بزند، غالباً از ترکیب هایی چون «احتمالاً»، «ممکن است»، «طبیعی است فرض کنیم که»، و امثال آنها استفاده می کند. دیوگنس لائرتیوس (۴، ۱۵۰۵) چندین رخداد احتمالاً فسانه ای از زندگی او نقل می کند. عقیده بر این بوده است که او دو سنت متقابل به بار آورده است، یکی سنت مطلوب و دیگری ضد آن. نامه ای از او را خطاب به فیلیپ مقدونی در دست داریم که گواه طرفداری جدی او از مقدونیان است؛ عقیده ی رایج این است که بیکرمان وست داریم که گواه طرفداری جدی او از مقدونیان است؛ عقیده ی رایج این است که بیکرمان آن را اثبات کرده اند. درباره ی دوستی او با دیون – که می گویند به تشویق او بر ضد دیونوسیوس دوم قیام کرد – نگاه کنید به زندگی نامه ی دیون تالیف پلورتار خوس و منابع دیگری که اشتانتسل در 1937 آورده است.

۴۰. فایدهای در تأمل بر روی دلایل ناشناخته ی این انتخاب وجود ندارد. حتی معلوم نیست که آیا خود افلاطون او را برگزیده است یا این انتخاب پس از مرگ او از سوی اعضای آکادمی صورت گرفته است. اسپیوسیپوس در اواخر عمرش، پیش از مرگ افلاطون، فیلسوفی سرشناس بوده است. ارسطو حدود بیست و شش سال جوان تر از او بود، و کسنوکراتس که حتی بیش تر از این مقدار جوان تر بود، به نوبه ی خویش جانشین او گردید، در حالی که ارسطو مدرسه ی ویژه ای برای خودش برپا کرد. برخی ها گفته اند این انتخاب فقط مبنای عملی داشته، و با ارشبری قانونی اموال مرتبط بوده است (یگر، Arist 110، چروست 1971).

هستی شناسی. اسپیوسییوس از صورت های افلاطونی دست برداشت و اعداد را به جای آنها قرار داد. ارسطو چندین بار او را در زمرهی فیثاغوریان قرار می دهد، و روشن است که او مشترکات زیادی با آنها داشته است. اما او با فیثاغوریان در این نکته اختلاف داشت که آنها اعداد و اشیا را یکی میدانستند، در حالی که او می گفت اعداد، مانند صورت ها، جواهر مستقلی هستند و جدا از جهان محسوس وجود دارند، اگرچه او همان «اعداد ریاضی» را مد نظر داشت، نه «اعداد مثالی» افلاطون را. اصول موضوعهی ریاضیات درست هستند، «روح را خرسند میسازند»، اما بر محسوسات صدق نمیکنند؛ این سخن دربارهی مقادیر ریاضی نیز صادق است. ارسطو می گوید اسپیوسیپوس و پیروانش صورت ها را قبول نداشتند، اعم از اینکه به خودی خود در نظر گرفته شوند یا به مثابهِ اعداد (به گونهای که افلاطون در اواخر عمرش معتقد بود). به عقیدهی آنها اعداد و اعیان ریاضی اولین چیزهای موجود بودند، و اصل اولیه یا سرآغاز (آرخهی) اعداد واحد بود. عقیده ی الحاقی (فیثاغوری) او درخصوص عددِ تمام \_ یا عددِ کامل \_ بودنِ ده و مبنا بودنِ آن برای تمام اعدادِ بالاتر را پیش از این در ص ۲۲۷ مطرح کردیم؛ و قرار دادن اعداد به جای صورتهای افلاطونی از اینجا معلوم می شود که الگوی آفریننده («موجود زندهی کامل» تیمایوس ۳۱۵-۳۰۰) را با عدد ده یکی دانست، و نصفِ کتابش دربارهی اعداد فیثاغوری را به آن اختصاص داد. ٢١ اسپيوسيپوس علاوه بر محسوسات، فقط اعيان رياضي را قبول داشت؛ او اعداد ریاضی را به جای اعداد مثالی قرار داد. ۲۲ ارسطو در مقام

۴۱. پارهی ۴، ص ۵۴ لانگ. دربارهی دلایل قبولِ ده به مثابهِ عددِ کامل رک: Heath, Maths. in Aristotle 258-60.

در ج ۳ ترجمه ی فارسی به این نکته و کتابِ مربوط به اعداد فیثاغوری اشاره کردهایم.

اعتراض میگوید این جماعت به دو «واحد» متفاوت عقیده دارند، خود آرخه و واحدی که اولین عدد است (مقایسه کنید با ج ۳ ترجمه ی فارسی، ص ۱۸۰)؛ و این عقیده، به نظر او، آنها را دقیقاً به تمایز افلاطون میان اعداد مثالی و اعداد ریاضی باز میگرداند. خود واحد به عنوان آرخه ی «اولین چیزِ موجود، حتی وجود نیز نخواهد داشت» (ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۹۲a۱۴). ممکن است بگوییم معنای عبارت ارسطو این است که واحد مانند صورتِ خوب در جمهوری (۵۰۹۵) هستنده نیست زیرا «از حیث عظمت بالاتر از حد هستی» است، اصل اعلایی است که حتی از خود هستی نیز عالی تر است؛ و منظور او را غالباً، اما نه همیشه، این گونه می فهمند، ۳۳ اگر چه به نظر نمی آید که این برداشت با سیاق سخن ارسطو مناسبت کاملی داشته باشد. یامبلیخوس در وصف آن با سیاق سخن رسطو مناسبت کاملی داشته باشد. یامبلیخوس در وصف آن جیزهایی که علت آنهاست فرق دارد». ۳۶ یامبلیخوس همچنین میگوید چیزهایی که علت آنهاست فرق دارد». ۳۶ یامبلیخوس همچنین میگوید اسپیوسیوس یک جفت آرخه برای اعداد (و همین طور برای همه ی جوهرها)

-۴۲. مابعدالطبیعه ۱۰۸۳۵۲، ۱۰۸۳۵۲، نام اسپیوسیپوس را اسکندر مجعول افزوده است. رک: پارههای ۴۲۵-g لانگ. برای ψυχην پارههای ۴۲۵-g رک: مابعدالطبیعه ۱۰۹۰۵۳۷

#### 43. See Merlan, P. to N. 95 with n.1

مرلان در ص ۹۶ خاطرنشان میکند که همان عبارت (۱۳ ۵۷۵ ورسطو، ۵۷۵ افلاطون) را فلوطین درباره احد متعالیاش به کار برده است ( نهگانه ها، ۷۱، ۹، ۳، ۳۸ بریه، ص ۳ و ۵۱۲ ولکمان).

### 44. Comm. math. sc. p. 15, Tarrant, L.c. 132.

این نکته ی مربوط به علت و معلول را افلاطون در هیپیاس بزرگ ۲۹۷۵ آورده است (مشروط بر این نکته ی مربوط به علت و معلول را افلاطون در هیپیاس بزرگ ۲۹۷۵ ترجمه ی فارسی ۱۸۶. اینکه محاوره، چنانکه من عقیده دارم، اصیل بود باشد). رک: ج ۱۳ ترجمه ی فارسی ۱۸۶ برای اسناد فصل سوم یامبلیخوس به اسپیوسیپوس نگاه کنید به فصلی از کتاب مرلان . P. to N. که پیش تر ارجاع دادیم.

قبول داشت، بعنی واحد و ضد آن کثیر، یا وحدت و کثرت، به گونهای که ارسطو در مابعدالطبیعه ۱۰۹۱a۳۱ به شدت مورد اشاره قرار داده است. ۲۵ آن دو ظاهراً به ترتیب نماینده ی اصل صوری و اصل مادی بوده اند (مرلان، صص ۸۸، ۱۰۱).

اگرچه چنین مینماید که اسپیوسیپوس با آرخهی فراـوجودی خواندن واحد در پی همان وحدت نهایی کل واقعیت بوده است که افلاطون و ارسطو عقیده داشتهاند، ارسطو او را سرزنش می کند که واقعیت را متکثر ساخته است. مي گويد (مابعدالطبيعه ١٠٢٨b٢١) «اسپيوسيپوس معتقد است كه چند جوهر [چند نوع جوهر] و جود دارد، او با واحد آغاز می کند، و آرخه هایی برای هر جوهر در نظر میگیرد، یکی برای عدد، دیگری برای بزرگیها، و یکی نیز برای روح؛ و بدین ترتیب دامنهی جوهرها را گسترش می دهد.» ۴۶ او در جایی دیگر این کار را «به صورت داستانهای براکنده درآوردن طبیعت»، یا منفصل ساختن آن، می نامد، اما در مقام نقد می گوید، «پدیدارها نشان نمی دهند که طبیعت از حوادث فرعى ناپيوسته، همچون تراژدىاى نامطلوب، تشكيل يافته است». منظور او از «داستاهای پراکنده» نامیدن این برداشت این است که «هیچ جوهر واحدى از حيث وجوديا عدمش از جوهر ديگر بهرهمند نيست». ارسطو با تغيير دادنِ استعاره (با تشکیل جناس بر پایهی معنای دوگانهی آرخه، یعنی «اصل» و «حكومت») مى گويد طبيعت نمى تواند حكومتِ بى كفايت را بيذيرد، بلكه همان طور که هومر می گوید، «حکومت فرمانر وایان زیاد خوب نیست: بگذارید فقط یک تن یادشاه باشد.» (رک: مابعدالطبیعه ۱۰۹۰b۱۹، ۴،۱۰۷۶a۱.)

. \* @ Comm. math. sc. p. 16, Tarrant 133.

برای مقایسه با افلاطون نگاه کنید به صص ۲۳۸ و بعد بالا.

۴۶. مرلان و تارانت (نگاه کنید به دومی، همان، ۱۳۱، ۱۳۴، ۱۴۱)، با اعتماد بر فقره ی دومی، همان، ۱۳۱، ۱۳۴، ۱۴۱)، با اعتماد بر فقره ی یامبلیخوس *Comm. math. sc، میگویند* اسپیوسیپوس در کل پنج συσιαι [جوهر] قبول داشته است، اما در برشمردن آن جواهر با یکدیگر، و همین طور با کرمر، اختلاف می ورزند.

کثرتگرایی به هیچ وجه با مذاق ارسطو سازگار نیست. ۲۷ در غیاب آثار خود اسپیوسیپوس به آسانی نمی توان حقیقتِ این نقادی را تعیین کرد، اما انتقادِ مشابه از افلاطون که بلافاصله پیش از این نقادی آمده است (۱۰۲۸b۱۹) مایهی اطمینان خواننده نیست. ارسطو می گوید افلاطون سه دسته موجود ازلی مطرح کرد: صورتها، اعیان ریاضی، و چیزهای محسوس؛ اما منصفانه نیست که بگوییم صورتها هیچ سهمی در وجود طبیعت محسوسات ندارند. ۲۸ اگر هم افلاطون به کثرت نهایی عقیده داشته باشد، این کثرت بیش تر به وجود آفریننده، سرمشق، و پذیرندهی تیمایوس مربوط خواهد بود (اما در این مورد رک: قصص ۴۴۱ و بعدِ بالا).

مورداساسی دیگری که نظام اسپیوسیپوس با نظام افلاطون و ارسطو ـ هر دو \_ اختلاف دارد، این است که او واحد را از خوب جدا کرد. واحد از آغاز وجود داشته است، اما خوبی سپستر پا به عرصهی هستی نهاد. ارسطو در این خصوص قاطیعت ویژهای نشان می دهد، زیرا این دیدگاه آموزه ی بنیادی قوه و فعلِ خود او را نقض می کند، آموزه ای که براساس آن فعلیت همیشه مقدم بر قوه است، مرغ مقدم بر تخم مرغ است، کامل مقدم بر ناقص است. از این رو می نویسد (مابعد الطبیعه ۱۰۷۲ است):

۴۷. «کثرتگرایان میگویند جهان از تعدادی موجودات ناپیوسته تشکیل یافته است... [به گرنهای] که آن موجودات به خوبی میتوانند جدا از یکدیگر وجود داشته باشند» (206f.) که آن موجودات به خوبی میتوانند جدا از یکدیگر وجود داشته باشند» (Ewing, Fundamental Questions و دنبال این توصیف میگوید «تعداد فیلسوفانِ پیروِدیدگاه کثرتگرایانهی کاملاً بنیادی تا دورههای بسیار اخیر نسبتاً ناچیز بوده است.»

۴۸. اما همین مورد یکی از انتقادهای پسندیده افلاطون از صورتهابوده است، فی المثل در مابعدالطبیعه ۱۰۳۳b۲۶۸،۹۹۱a۸

کسانی، چون فیثاغوریان و اسپیوسیپوس، به ناحق تصور می کنند که زیباترین و بهترین در آغاز [یا «در اصلی اولیه»، وی وجود ندارند، دلیل آنهااین است که آغازهای گیاهان و جانوران علتهای آنهاهستند در حالی که زیبایی و کمال در محصولهای آنهاهستند. حقیقت این است که بذر از موجودات کاملی که پیش تر وجود دارند به دست می آید. می توان انسان را علت نطفه نامید، نه انسانی را که از آن نطفه پیدا می شود، بلکه انسان دیگری که نطفه از او نشأت گرفته است.

ارسطو در ۱۰۹۱b۳۲ دلیل دیگری اقامه میکند، میگوید اسپیوسیپوس (نام او را مفسران ارسطو افزودهاند، پارهی ۳۵b لانگ) از الصاق خوب به واحد اجتناب ورزید، زیرا از آنجا که پیدایش از اضداد رخ میدهد، شر همان کثرت خواهد بود. یامبلیخوس موضع او را بیش تر توضیح میدهد:

اما در مورد واحد می گوییم، نباید آن را زیبا یا خوب نامید، به دلیل اینکه بالاتر و والاتر زیبا و خوب است. زیرا وقتی طبیعت از مراحل آغازین بیش تر فاصله می گیرد ابتدا زیبا آشکار می شود، و سپس، در فاصله ای دورتر از زیبا، خوب رخ می نماید.

بنابراین، با یک قید و شرط مهم می توان مابعد الطبیعه ی اسپیوسیپوس را تکاملی نامید، در برابر غایت شناسی نوع ارسطویی، یعنی، از این حیث که خوبی و زیبایی در میان اصول اولیه یا علت ها نیستند، بلکه سپس تر در

49. Comm. math. sc. p. 16. 10ff. in Tarrant's translation (l.c. 133).

سلسلههای هستی شناختی به وجود می آیند. همین سخن دربارهی شر نیز صادق است، مشروط بر اینکه واقعاً اسپیوسیپوس یکی از «کسان دیگر»ی باشد که آرخه بودن خیر و شرّرا قبول ندارند (ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۰۷۵a۳۶ ، پارهی ۳۵d لانگ). ۵۰ قید و شرط مورد نظر این است که ـ تاحدی که امکان داوری و جود دارد ـ اسپیوسیپوس هیچگونه تکامل زمانیای را در نظر نداشته است، بلکه فقط، مانند ارسطو، در باب تقدم و تأخّر منطقی یا علّی سخن گفته است. اگر اصولِ بالاتر نبودند مراتبِ پايينتر هستي نمي توانستند به وجود آيند، اما درواقع همهی آنها از ازل وجود دارند. اعداد و اَشکال هندسی از واحد و کثرت «پدیده آمده»اند اما پیدایش آنها را باید امری عقلانی یا نظری تلقی کنیم، نه امری آفرینشی یا عملی. (پروکلوس نیز بر این عقیده است؛ رک: پارهی ۴۶ لانگ.) این سخن بی تردید دربارهی موجودات واقعی ـ یعنی، عقلانی و غیر جسمانی ـ صادق است. آیا این نظر را دربارهی جهان طبیعت نیز می توان روا دانست؟ تفسیر او از کیهانشناسی افلاطون به آن معنا (ج ۱۷ ترجمهی فارسی ص ۱۸۸) موافق این برداشت به نظر می آید. اما توجه داشته باشید که پروکلوس در پارهی ۴۶ چگونه او را در مقابل منایخموس ریاضیدان قرار میدهد.۵۱ میگوید هر دو برحق هستند، پیروان اسپیوسیپوس به این دلیل که مسایل هندسی غیر از مسایل

۵۰. اما اگر بر ارسطو اعتماد کنیم آرخه های اولیه کاملاً جدا از ارزش ها نیستند. واحد، اگر نگوییم خود خوب، یکی از خوب ها است، زیرا اسپیوسیپوس در این جا نیز، به تعبیر ارسطو، به نظر می آید که از فیثاغوریان پیروی می کند، کسانی که واحد را در ستون خوب ها قرار می دهند (مابعد الطبیعه ۱۰۹۶ هی برای ستون های فیثاغوری نگاه کنید به ج ۳ ترجمه ی فارسی ص ۱۷۵). به نظر یامبلیخوس، چنانکه هم اکنون دیدیم، زیبایی و خوبی فقط در مرحله ای سپستر پا به عرصه ی هستی می گذارند. فقط با کورمالی می توانیم به سوی اسپیوسیپوس بازگردیم (اگر چنین کاری را ارزشمند بدانیم)، به همان صورت که مرلان و تارانت با نبوغ و تیزبینی بازگشته اند.

۵۱. برای منایخموس رک: ص ۳۲۴ پایین.

مکانیکی هستند، چرا که موضوعات مباحث مکانیکی اشیای مادی هستند و در معرضِ پیدایش و هرگونه تغییری قرار میگیرند. شاید او، (باید گفت) همانند افلاطون براساس برداشتی که او از وی داشته است، پیدایش عناصر طبیعی با تحمیل «اَشکال و اعداد « بر کثرتِ محض را امری بیزمان تلقی کرده، اما مخلوقاتی را که از این عناصر نشأت میگیرند واقعاً فانی و متغیر دانسته است. با این حال، چون اثری از خود او در دست نداریم، فایده ی زیادی بر تأملِ بیش تر بر روی خطوط لرزان سنت متصور نیست. ۵۲

خداشناسی. اسپیوسیپوس، مانند افلاطون، خدا را همان عقل و آفرینندهی جهان می دانست. ۵۳ همچنین می گفت خدا نه عین واحد است و نه عین خوب، بلکه

۵۲. نکته ای کیهانشناختی را به اختصار می آورم. اسپیوسیپوس به پنج عنصر معتقد بود و هر کدام را به یکی از پنج شکل افلاطون نسبت می داد. رک: پاره ی ۴، ص ۵۴ لانگ، و مقایسه کنید با ج ۱۷ ترجمه ی فارسی صص ۱۵۶ و بعد. غیر از این مورد، نکته مفصلی از کیهانشناسی او گزارش نشده است.

طبیعتی منحصر به فرد (١٥٤٥٩٧٣) دارد؛ شاید به همین دلیل خدا یکی دیگر از ذوات اولیهی جداگانهای است که ارسطو مورد انتقاد قرار داده است.

زیست شناسی. اسپیوسیپوس در کتابی که نام آن (هومویا) را می توان «شباهتها» یا «چیزهای همجنس» ترجمه کرد، <sup>۵۴</sup> روش طبقه بندی ای را رواج داد که افلاطون در مثالهای دیالکتیکی اش آغاز کرده بود و ارسطو در حوزه ی دانش طبیعی محض به شدت از آن پیروی کرد. قطعات چندی از این کتاب، عمدتاً به نقل آننایوس (پارههای ۵ تا ۲۶ لانگ)، در دست هست که بر روی هم حدود پنجاه و پنج نوع و جنسِ جانوران، پرندگان، ماهیان را نام می برد. پژوهشگران گفته اند اسپیوسیپوس، مانند ارسطو، طبیعت را برای خاطر خود آن مطالعه نمی کرد، بلکه از آن فقط به عنوان وسیله ای برای تکمیل دیالکتیک بهره می گرفت، <sup>۵۵</sup> اگرچه همه قبول دارند که هدف نهایی او هر چه باشد، در هر حال،

- اثودوکسوس و هراکلیدس] فرق داشت، اگرچه به اصطلاح نظام فیلولا ثوسی نیز نبوده. او به ارسطو در حرکت جانوران ۲۴-۶۹ ۱۵ ارجاع می دهد، فقرهای که به آسانی نمی توان ارتباطِ آن با ستاره شناسی اسپیوسیپوس را دریافت.

۱۵۴ اطلاعات و بررسي کامل، از جمله مقايسه هايی با افلاطون، در اشتانتسل، آκΕ 2. Reihe vi. 
آمده است. دربارهی عنوانِ ομοια نشان می دهد که صورت ها برای افلاطون πε 2. Reihe vi. 
افلاطون πα αει ομοια بوده اند (فی المثل جمهوری ۵۸۵۰). νομοιον، خواه صورت متعالی افلاطون πα αει ομοια بوده اند (فی المثل جمهوری در اشیای مختلف است که می توان در کلی باشد یا مفهوم ذهنی، به معنی آن عنصری در اشیای مختلف است که می توان در کلی برگرفت، یعنی πασα ταυτον در منون . این واژه درخصوصِ خود اشیا در یک جنس به معنی همجنس است، مانند لذت ها، که از آن جهت که لذت اند، πασα ασμοιας مستند (فیلبوس ۱۳۳). فاید روس ۲۷۱۵، مارون ۱۷۱۵ می می دانست می می دانست می می می دانست می می دانست می می دانست می می دانست (جدل ۱۰۸۵۷). برای اظهارات او درخصوصِ اصولی که باید در طبقه بندی زیست شناختی رعایت شوند، نگاه کنید به اعضای حیوانات، کتابِ اول، فصل های ۲ تا ۴، و برای انتقادهای او از روش های ثنایی اسپیوسیوس، به چرنیس ۶۵-6۵ ۸۲۲۸.

سهم بزرگی در دانش طبیعی داشته است. نزدیک ترین مشابهِ کارهای او در آثار افلاطون دیایرسیس زیست شناختی سیاستمدار ۲۶۴۵ و بعد است، فقرهای که هدفش فقط عبارت است از تعلیم درس کلی تر در باب اهمیت دیایرسیس صحیح به طور کلی. یگانه دلیل ما برای چنین داوریای، این حقیقت است که اکثر پارههای زیست شناختی موجود از کتابِ دوم هومویا نقل شدهاند، و از کتابهای دیگرِ آن چیزی نقل نشده است، و از این جا می توان حدس زد که دیگر کتابها شامل تقسیمهای مشابهی در زمینههای غیر زیست شناختی هستند. لانگ حوزههای فیزیک، اخلاق و مابعدالطبیعه را پیشنهاد میکند، اما او هیچ مدركي براي اين مدعا ندارد. اشتانتسل فقط به مقايسه با سوفسطايي و سیاستمدار افلاطون متوسل می شود، و این کار به منزلهی مسلم گرفتن مسئله است. ۵۶ کاملاً محتمل است که روش جدید الهام بخش تمایل علمی تری در میان همکاران او بوده است ـ همانطور که تقریباً چنین تأثیری را بر روی ارسطو نهاد ـ تا از آن به عنوان ابزاری برای علایق ویژهی خودشان استفاده کنند. دیالکتیک برای افلاطون، اگرچه عالی ترین شاخهی پژوهش بود، به عنوان یک روش باقی ماند ـ وسیلهای برای کمک به ذهن در پیشرفت به سوی دیدار حقیقت تا آن حدی که در وسع استدلال برهانی است ۹۷۹ و حتی برای افلاطون

-- ۵۵. این عقیده از آنِلانگ، ۱۸ و بعد، و اشتانتسل، پیشین ۱۶۴۰ و بعد، است. پژوهشهای او «از علاقهی علمی محضی سرچشمه نمی گرفت»؛ «کلّ اثر، هنرِ دیالکتیک را پیش رو داشت»؛ مطالعات زیستشناختیِ او «به عنوان موادی برای تمرین در دیالکتیک به کار می رفت». بیمیلی لانگ برای جدی گرفتن موفقیت زیستشناختیِ اسپیوسیپوس از نفی های دوگانه و سهگانه ای آشکار می شود که او امکانشان را قبول می کند:

'quamvis dissimulari nequeat fieri non potuisse quin studia illa ... etiam scientiae rerum naturalium quadamtenus opitularentur ...

. 49 See Lang [. 18, Stenze / RE 1648.

۵۷. اپیکراتس پارهی ۱۱ کوک، به نقل لانگ در صص ۱۹ و بعد. برای ترجمه نگاه کنید به فیلد، ـــ

نیز جهان طبیعت در محاورات اخیرتر او اهمیتِ فزاینده ای پیدا کرد. فقره ای از کمدیِ آن زمان که بارها نقل شده است، افلاطون و اسپیوسیپوس ـ هر دو ـ را به عنوان آموزگارانی نشان می دهد که طبقه بندی گیاهان از راه مشاهدات تجربی را تعلیم می دهند. ۵۸

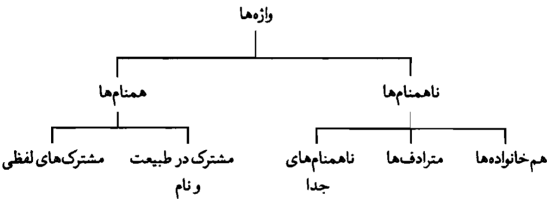
روش فلسفی و شناختشناسی. پیش از این استفاده ی اسپیوسیپوس از روش دیالکتیکی در زیستشناسی را ملاحظه کردیم. ارسطو در فصل دوم کتاب اولِ اعضای حیوان از کسانی انتقاد میکند که دیالکتیک را فقط به تقسیم ثنایی محدود میکنند و معمولاً اسپیوسیپوس نیز در زمره ی این کسان قرار میگیرد. ارسطو، درخصوص تعریف، به کسانی اشاره میکند که میگویند ممکن نیست بدون شناختن تمام چیزهایی که هستند، چیزی را از راهِ دیاپرسیس تعریف کرد، و مفسران یونانی در اسناد این آموزه به اسپیوسیپوس اتفاق نظر دارند. اگر اسپیوسیپوس به آموزههای مضاعفِ افلاطونیِ صورتها و یادآوری تلقی کردنِ اسپیوسیپوس به آموزههای مضاعفِ افلاطونیِ صورتها و یادآوری تلقی کردنِ

- → P. and Cs. 38f. و مقایسه کنید با ج ۱۶ (ترجمهی فارسی)، ۲۵۴ و ج ۲۳، ۴۹، یادداشت
- 58. Cherniss, *Riddle* 37f. and *ACPA* 56; Jaeger, *Arist.* 330 n. 2; Stenzel, *RE* 1651 and 1653.
- اگر من از چیزی غفلت نکرده باشم، هیچ نشانه ای برای این کار در opora یا دیگر پاره ها به چشم نمی خورد. طبقه بندی واژه ها که به اختصار مطرح خواهیم کرد شامل یک مورد تقسیم ثلاثی هست.
- ۵۹. تحلیلات ثانی ۹۷a۶ و بعد؛ همراه با قول شارحان در لانگ پارههای ۳۱a-e آمده است. این انتساب به شاگرد ارسطو، اثودِموس رودسی، بازمی گردد.
- ۶۰. برای دیدگاه های تسلر، چرنیس و راس نگاه کنید به یادداشت راس بر فقرهی ارسطو، تحلیلات ثانی، ۶۵۹ و بعد. به عقیده ی تسلر دیدگاه قدیم مبتنی بوده است بر «کج فهمیای که به آسانی می توان توضیح داد.»

دانش معتقد بود، می توانستیم بگوییم که او تعلیم منون را مد نظر دارد، مبنی بر اینکه طبیعت به هم مرتبط است و روح هر چیزی را در ضمن و در بینِ تجسمهای متوالی یاد گرفته است، اما این عقیده با آنچه که ما دربارهی او می دانیم حتی بیش تر ناسازگار است.

پیش از رها ساختن دیایرسیس، بهتر است بر نمونهی غیر زیست شناختی آن که بیش تر مورد بحث قرار گرفته است، نظری بیندازیم، یعنی تقسیمی که او از واژهها او بدین قرار است:

میگیرد.



توضیح: هر کجا دو یا چند چیز در نام واحدی شریک باشند homonymy خواهیم داشت. homonymy نام واحدی را بر چیزهای مختلف می دهد (مانند bank آنجا که آویشن وحشی رشد می کند، و bank آنجا که کسی سخنی را پی می گیرد). Synonymy آنجاست که چیزها هم در نام مشترک باشند و هم در طبیعت، مانند «حیوان» در آن هنگام که بر انسان یا گاو اطلاق شود. (این مثال از ارسطو، مقولات ۱۵۶ است. تردیدی نیست که Synonyma به این معنا غیر از آن چیزی که امروزه معمولاً از واژهی synonyma [مترادف] می فهمیم.) چیزی که امروزه معمولاً از واژهی synonyms [مترادف] می فهمیم.) بر چیزهایی اطلاق می شود که هم نام مختلف دلات می کند. «separate heteronymy» بر چیزهایی اطلاق می شود که هم نام مختلف دارند و هم طبیعت متفاوت (گاو،

## ονοματα .۶۱ که دست کم اسمها و صفتها را در بر

ماهی) آنجا که چندین واژه برای یک شیء به کار روند، آنگونه که در بیان منظوم و منثور رایج است، آن شیء polyonymous است، و آن واژهها polyonyms هستند. (مثالی را که سیمپلیکیوس، منبع اطلاعات ما برای کلِ این تقسیم، آورده است می توان «شمشیر، نیغ، سیف» معنی کرد.) paronym بر کلمات مختلفی به کار می رود که ریشه ی واحدی دارند و مسمّاهای آنها به شیوههای مختلفی در یک مفهوم سهیماند. (عادل، عادلانه، عدالت). توجه محققان به کل این تقسیم بندی در رابطه ی آن با طرح نسبتاً مشابهی از سوی ارسطو نهفته است. ۲۶

از جمله قسمتهایی از اندیشه ی اسپیوسیپوس که توجه عامتری را به خودش جلب کرده است، نظریه ی معرفت او، و به ویژه نقش ادراک حسی در آن، است. سکتوس گزارش روشنی را از این نظریه عرضه می کند؛ گزارش او را می توان با آنچه پروکلوس آورده است تکمیل کرد. ۲۶ اسپیوسیپوس نیز مانند افلاطون متعلقات شناخت را به دو قسمت معقول و محسوس تقسیم کرد، اما در حالی که داوری در باب معقولات برعهده ی «عقل معرفت بخش» است، محسوسات را نیز «ادراک حسی معرفت بخش» مورد داوری قرار می دهد (منظور از «معرفت بخش این است که هر دو به یک اندازه معطی دانش هستند): «ادراک حسی می تواند در حقیقتِ عقل شرکت جوید.» او از این حیث به ارسطو نزدیک می شود، کسی که عملاً ادراک حسی و نوس را یکی دانست،

۶۲. هامبروخ Hamburch در ۱۹۰۴ استدلال کرد که ارسطو اشتراک لفظی، اشتراک طبیعی و لفظی و دیگر شقوق را به مثابه صفتهای چیزهایی تلقی کرد که متعلق واژهها هستند، در حالی که اسپیوسیپوس صفتهای واژهها میدانست، اگرچه تأثیر اسپیوسیپوس باعث شد که ارسطو گهگاه واژهها را در معنای اسپیوسیپوسی به کار گیرد. لانگ و اشتانتسل از او پشتیبانی کردهاند، اما جی. بارنس J. Barnes در 1971 کردهاند، اما جی. بارنس

<sup>.97</sup> Sext. adv. math. 7, 145; Procl. Eucl. p. 178 Friedlein, 148 of Morrow's translation (frr. 29 and 30 lang).

نوس یعنی قوهای که حقیقت را به صورت شهودی درمی یابد. ارسطو معتقد بود که شهود هم در ابتدای شناخت ایفای نقش می کند و هم در انتهای آن. شهود از راو حواس ذهن را با پایین ترین کلی آشنا می سازد، و وقتی عقلِ استدلالی (که فقط قادر است با کلیات سروکار داشته باشد) جریان دیالکتیکی را در حد توان خویش طی کرد، نوس به سوی آرخههای نهایی خیز می زند. ۶۴ از این همه برمی آید که هر چه به پایان عمر افلاطون نزدیک می شویم، اندیشههای او (به گونهای که در نامهی هفتم، صص ۷۳-۱۶۷ بالا، آمده است) و اندیشههای ارسطو و اسپیوسیوس هرچند مطابق یکدیگر نبودند، دست کم به یک نقطه نزدیک تر می شدند؛ و مقایسه ی افکارِ این سه همکار ممکن است این احساس را در خواننده به وجود آورد که به ناچار مباحث هیجان انگیزی در آکادمی ادامه داشته است.

فقرهای که پروکلوس آورده است تبیین اسپیوسیپوس از شهود و عقل استدلالی را نقل میکند، ترجمه ی آن تقریباً بدین قرار است: اسپیوسیپوس میگوید به طور کلی چیزهایی هستند که عقل در جستار خویش، بی آنکه جریان پر زحمتِ اندیشه را بپیماید، آنها را، به عنوان آمادگی برای پژوهشی که در پیش است، مطرح می سازد، و درک عقل از این چیزها روشن تر از درکی است که قوه ی بینایی از چیزهای محسوس دارد. چیزهای دیگر را نمی تواند به طور مستقیم دریابد، بلکه به وسیله ی استدلال به آنها نزدیک تر می شود، و سعی می کند آنها را از راه آثارشان ردیابی کند و به چنگ آورد. 60

۶۴. اخلاق نیکوماخوسی ۱۱۴۳a۱۲b۱۴، به ویژه توجه کنید به ۵۵ د ۱۱۴۳a۱۲b۱۴، به ویژه توجه کنید به ۵ دومِ تحلیلات ثانی αισθησιν, آخرین فصل از کتاب دومِ تحلیلات ثانی نیز بااین موضوع مرتبط است.

۶۵. اشتانتسل (RE 1660) در اینجا به تطابق واژگانی شایان توجهی میان او و افلاطون توجه کرده است. επαφη یادآورِ εφαπτεοθαι (با واقعیات، یعنی حقیقت و الوهیت و نیز اعیان آن؛ فایدون ۷۹۵، میهمانی ۲۱۲، فایدروس ۲۵۳۵) است. افلاطون διεξοδος را در→

روانشناسي. اولومپيودوروس، كه حدود هشت صد تا نه صد سال پس از اسپیوسیپوس دست به قلم برده است، مینویسد او (و همین طور کسنوکراتس) معتقد بود که نفس غیر عاقل نیز همچون نفس عاقل نامیرا است. همان طور که تسلر می گوید این عقیده خلاف معتقدات افلاطون است. ۶۶ نکتهی دیگری که از او دربارهی نفس نقل شده است، چیزی است که نمی توانم ادعای فهم کامل آن را داشته باشم. یامبلیخوس، وقتی دربارهی کسانی سخن میگوید که تبیین ریاضیای از نفس عرضه میکنند، و مخصوصاً آن را در قالب شکل و صورت، يعني به صورت هندسي، توضيح مي دهند، اظهار مي دارد كه اسپيوسيپوس ذاتِ نفس را «در صورتِ (شکل یا تصویر، ایدهی) چیزی قرار داد که در تمام جهات گسترده است». لانگ (پارهی ۴۰) آنها را تحت عنوانِ «نفس جهان» قرار می دهد. دیوگنس (۳، ۶۷) مفهومی از نفس به مثابهِ «صورتی از روح (پنئوما) که در تمام جهتها گستردهاند» را به خود افلاطون نسبت می دهد. مفهوم « پنثومای همه جا گسترده» نشان می دهد که این تفسیر صبغهی رواقی دارد، و درواقع پوسیدونیوس بود که در تعریف نفس گفت: «صورت چیزی که در تمام جهتها گسترده، و خودش براساس عدد که شامل هماهنگی است ساخته شده است (Plut. An. Procr. 1023b, fr. 141a EK). اين نويسندگان مابعدِ افلاطوني از اسپیوسیپوس به این طرف آشکارا تصور کردند که تعریفهای شان مبتنی است بر برداشت افلاطون از نفس در تیمایوس او اتفاقاً سخنان افلاطون، منظور او هر چه باشد، گاهی به آسانی اجازه نمی دهد که خواننده معتقد شود او خود نفس را ذی بعد تصور نکرده است. (مقایسه کنید با ج ۱۷ ترجمهی فارسی صص

<sup>-</sup> سیاستمدار ۲۷۷b برای جریان دیالکتیکی به کار می برد. استعاره ی شکار کردن (θηρα) در زمینه ی فلسفی مشابهی در فایدون ۶۶۵ آمده است.

۱۹۰-۲۱۰) قرار دادن اسپیوسیپوس در میان کسانی که تفسیر ریاضی از هستی روح عرضه می داشتند نشان می دهد که منظور او از «صورتِ ـ یا هیئت عقلانیِ (چرنیس) ـ ممتد» چیزی است شبیه به هیئت هندسیای که دمیورگ، در تیمایوس، بر توده ی بی شکل تحمیل کرده است. دست کم تا این حد درست است که به عقیده ی افلاطون عدد، شکل های منتظم، تناسب، هماهنگی ـ در یک کلام اندازه یا حد ـ شواهد ابطال ناپذیری برای حضور روح بودند.

اخلاق: امپیو میپوس و لذت. اسپیوسیپوس آثار فراوانی در باب لذت تألیف کرد. فهرست این آثار مشتمل است بر کتابهایی در باب عدالت، دوستی، ثروت و لذت، و کتابی به نام آریستیپوس که باز هم بایستی به لذت مربوط بوده باشد. به نظر او سعادت عبارت است ۴۸ از به کار گرفتن کامل قوای طبیعی شخص.

۶۷. کسانی که قصد پیگیری این موضوع دشوار و دارای اسناد و مدارک ناقص را داشته باشند می نوانند از منابع زیر یاری بگیرند:

(1) Chernis: (a) Riddle 73f., (b) ACPA 509-11, (c) notes on plut. De an. procr. 1023b, Loeb ed., pp. 219-21.

بر پابهی شواهد ناچیزی که در دست هست متهورانه به نظر می آید که بگوییم (.Riddle 73f) پارهی ۴۰ دیدگاه خود اسپیوسیپوس را نشان نمی دهد، و در واقع قابل قیاس با آن نیست.

(2) Merlan: (a) Philol. 1959, 201f., (b) P. to N. 36-40.

هنوز برای من مشکل مینماید که ارسطو، معاصر و همکار اسپیوسیپوس، او را متهم سازد که آرخههای متفاوتی را برای اعداد، اَعظام و روح تعلیم میکرد. (مقایسه کنید با ۴۶۰ بالا و مرلان، P. to N. 37.)

(3) H.A.S. Tarrant in Phron. 1974, 141f.

او به تئوفراستوس، مابعدالطبیعه، ص ۱۲ R و F (اسپیوسیپوس، پارهی ۵۱ لانگ) ارجاع می دهد، وقتی این قسمت را در بستر خودش مد نظر قرار می دهم تردید می کنم که تئوفراستوس بخواهد چیزی بیش تر از این مقدار را به اسپیوسیپوس نسبت دهد که او سلسله های اشتقاق از اصول اولیه را به حد کافی بی گیری نکرد.

۶۸. البته براساس نویسندهی مسیحی کلمنت اسکندرانی در قرن دوم میلادی (پارهی ۵۷ لانگ).

همه ی انسانها در این صدد هستند، اما انسان خوب ارامش ذهن [روح] می همه ی ازادی از تشویش) را هدف خویش قرار می دهد. او این نکته را نیز اضافه کرد که فضیلتها ابزارهای سعادت هستند. این سخن تفاوت زیادی با نظر ارسطویعنی «فعالیت بر اساس فضیلت کامل» ندارد ( اخلاق نیکوم خوسی نظر ارسطو مطابق ذوق عملی اش لزوم شرایط خارجی مطلوب را نیز اضافه کرد؛ و اسپیوسیپوس نیز، در عین حال که می گفت انسان خردمند همیشه خوشبخت است، منکر نبود که بدبختی هایی چون فقر، داغدیدگی و درد جسمانی شرّهستند.

در مورد دیدگاه او در بابِ لذت چیزهایی میدانیم؛ لذت از موضوعات اصلی بحث و بررسی در آکادمی بوده است؛ ائودوکسوس، اسپیوسیپوس، ارسطو و فایدروسِ افلاطون گواهِ این مدعا هستند. او منکر این قولِ ائودوکسوس و ارسطو بود که چون درد شرّاست و لذت ضدِ درد است، پس لذت خیر است. او با استفاده از تمثیلی ریاضی اظهار داشت بزرگ تر و کوچک تر نه تنها ضد یکدیگر بلکه همچنین ضد برابر نیز هستند. این دیدگاه او را از ارسطو می آموزیم، ارسطو استدلال اورا بدین گونه گزارش میکند: اگر درد شر است، از این جا نمی توان نتیجه گرفت که لذت خیر است، زیرا ممکن است شر ضد شر باشد، و هر دو ضد چیزی باشند که نه شر است نه خیر. ۲۰ ارسطو با نظر او مخالفت کرد، اما آن را مستقیماً ابطال نکرد، چنانکه از استدلال متقابل او برمی آید: همه ی انسانها در

<sup>99.</sup> این مطلب را از سیسرون (پارهی ۵۸b لانگ) می آموزیم، مأخذ او آنتیوخوس اهلِ آسکالون بوده است. (رک: تسلر ۱،۱۱، ۱۰۰۹ یادداشت ۱.) آنتیوخوس (قرن دوم پیش از میلاد) درصدد تلفیق میان آموزه های آکادمیکی، مشایی و رواقی بوده است، و این فقره کاملاً صبغهی رواقی دارد. او همچنین اسپیوسیپوس را آشکارا با تعدادی از فیلسوفان، از جمله ارسطو، یکی میخواند.

<sup>.</sup>۷. اخلاق نيكوماخوسي ۱۱۵۳۵۴ ، درباره ی استدلال ۱۱۵۳۵۶ ، ۱۱۵۳۵۶ ک. درباره ی استدلال درباره ی اکتاب ۲۰۰ درباره ی اکتاب کا درباره ی استدال درباره ی اکتاب کا درباره ی استدال درباره ی درب

پی لذت هستند، و آنچه همه خواهانِ آن هستند بایستی بهترین بوده باشد (۱۱۵۳۵۲۵) به نظر می آید که دیدگاهِ غالب در آکادمی همین بوده است. یکی از سه معیاری که افلاطون در فیلبوس برای خوب برمی شمارد (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی) ۱۶ و بعد)، و اثودوکسوس آنها را تکرار می کند (ص ۲۵۶ و بعد بالا) همین است. ۱۷ اما عقیده ی اسپیوسیپوس از یک جهت به دیدگاه خود ارسطو شباهت دارد و آن اینکه خوبی همیشه در حد وسط قرار دارد: تهور و جُبن بر ضد یکدیگرند، اما هر دو بد هستند. فضیلت شجاعت ضد هر دوی آنهاست، و در میانه ی آنها قرار دارد. همین طور (در حاشیه ای بر ارسطو می خوانیم) میانه ی آنها قرار دارد و لذت دو شرّ متقابل هستند. حالتِ میانه ی بی دردی در بین این دو قرار دارد و آن خوب است. بی دردی (αλυπια) متناظر با حالت در بین این دو قرار دارد و آن خوب است. بی دردی (αλωπια) متناظر با حالت آشفته (αλωπια) ی کلمنت است، و اسپیوسیپوس را به حالتهای ایده آل اییکوروس نزدیک می سازد. ۲۷

۱۹۱. از این نظر جالب است که یکی از مفسران (پارهی ۶۰d لانگ) عبارت نسبتاً دشوارِ ηδονην از این نظر جالب است که می و ۱۱۵۳۵۶ می مینویسد ۱۱۵۳۵۶ را به گونهای خوانده است که گویی ουδεις γαρ αν φαιη κτλ است: او می نویسد ου γαρ αν φαιη τις گویی است که اسپیوسیپوس چگونه، بر پایهی استدلال خودش، توانسته است انکار کند که لذت یک شرّاست.

۱۹۲. درباره ی این سؤال که آیا اسپیوسپوس را باید در زمره ی دشمنان فیلبوس در فیلبوس استال ۱۹۳۰ قرار دادیا نه، و نیز برای بحث کامل تری درباره ی دیدگاه های او درخصوص لذت نگاه کنید به ام. شوفیلد در ۱۹۲۱ . Mus. Helv. اسپیوسپوس و ردّ آن از سوی ارسطو هر دو به یک اندازه مبهم هستند ـ دیدگاهی که به ویلاموویتس بازمی گردد ـ رک: در شوفیلد، ص ۱۷، و اشتانتسل، ۱۶۵۵ . واژه ی ۲۳۶ عبارتِ ۲۳۶۸ میارتِ ۱۹۵۶ تر آنیفون را به خاطر خواننده می آورد (ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ، ۲۳۶ و بعد) ـ البته لاژم نیست که اسپیوسپوس او را مد نظر داشته باشد.



### کسنوکراتس

زندگی و شخصیت. کسنوکراتس آخرین سرپرست آکادمی بود که می توانست از آشنایی مستقیم با افلاطون سخن بگوید. همچنین گزارش شده است که زنون و اپیکوروس را تعلیم داده است؛ این امر کاملاً ممکن هست و نشان می دهد که فقط پل کوتاهی میان آکادمی آغازین و فیلسوفان هلنیستی لازم است. ۷۳ پژوهشگران جدید دوست دارند با لحنی والا یا آهنگی فروتنانه درباره ی او سخن

73. D. L. 7. 2, 10.1 and 13; Cicero,  $N.\,D.$  1. 26. 72; Numenius, SVF1 p. 8 fr. 11.

از اینجاست که اطلاعات مربوط به کسنوکرانس را باید در چند کتاب اخیر در بابِ گذر از اینجاست که اطلاعات مربوط به کسنوکرانس را باید در چند کتاب اخیر در باب گذر از افلاطون به اندیشهی متأخرتر یونان، پیدا کرد. آکادمی همچون مقدمهای برای رواقی گری، از جمله موضوعاتِ کتابِ کرمر، Platonismus und hellenistische Philosophie است؛ او مینویسد «آموزهی اصول اولیه» در آکادمی، «حلقهی گم شدهی تاریخی در میان کیهانشناسی افلاطونی و کیهانشناسی رواقی است (۱۹۷۲، ص ۱۲۹). همچنین مقایسه کنید با کتاب جلوترِ او ,(۱۹۶۵ عراض این این است (۱۹۷۲، ص ۱۹۷۹). همچنین مقایسه کنید با کتاب جلوترِ او ,(1967 عراض اولیه سر روی و کتابِ مرلان با کتاب مرلان این این این که در مین آگاه کنید به مقالهی دودس « پارمنیدس و «واحد» نوافلاطونی» در ۱۹۷۵ در ص ۱۹۲۰ به اسیوسیوس اشاره کرده است.

گویند. ارزیابیِ تی. اچ. مارتن را پیش از آن نقل کردیم (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی ص ۱۹۰ یادداشت ۱۸۴). لسکی با تعبیرِ «این انسانِ عملگرا اما تاحدودی بی اهمیت» از او یاد می کند. هنری جکسون او رااخلاق گرای ملایمی خواند که از سرِ پرهیزگاری به فلسفه ی افلاطون پرداخت، اما آن نفهمید؛ این حکم را ویلاموویتس «دقیق» یافته است. قاطعتر از همه عبارت فرانک است: «مسوّده نویسِ ملالآور» (هیچ یک از آثار او به دست ما نرسیده است)؛ و فیلد او را شخصیتی برجسته یافته، اما سهم وی را در فلسفه کم تأثیر خوانده است. ۲۰ با توجه به شواهد ناچیزی که هست شاید بهترین کار این باشد که برخوردی محتاطانه تر داشته باشیم، اما از همین شواهد برمی آید که او شخصیتی اخلاقی، و شاید فوق العاده جدّی، و از نظر عقلانی نیز کُند و بسته بوده است نه درخشان؛ ما او اخلاق را با آگاهی ترکیب داده بود، به گونه ای که ممکن است از سخن منسوب به او برآید: بچهها بیش تر از بازی کنان بوکس نیازمند محافظ گوش هستند. ۵۷

کسنوکراتس، برخلاف اسپیوسیپوس، اهلِ آتن نبود، بلکه از خالکدون Bosporus در بوسپوروس Bosporus آمده بود. او هشتاد و یک سال در این دنیا زندگی کرد، شاید از حدود ۳۹۵ تا ۳۱۴؛ آن وقت که «جوان بود» واردِ حلقهی

74. Lesky, HGL 543; Jackson quoted by Wilamowitz, Pl. 1, 729; Frank, P. u. sog. P. 42; Field, OCD s.v.

اگر بترانیم مانند دوریه (Dörrie (RE 1512) میان «یگانه منبع [زندگی نامهای] که باید جدی گرفت»، یعنی فهرست آکادمیکی از هرکولانیوم، و «سنت کاملاً حکایی متأخرتر» فرق بگذاریم، شواهدی که این نویسندگان بر آنها اعتماد می کنند به کلی از آن دسته ی اخیر هستند.

۷۵. پارهی ۶۹ هابنتسه Heinze (ص ۲۸۸ یادداشت ۷۸ پایین)، از پلورتارخوس. میگویند افلاطون گوشزد کرده است که او به مهمیز نیاز دارد، و به او توصیه کرده است که برای یونانیان قربانی کند (دیوگنس لائرتیوس، ۴، ۶؛ مقایسه کنید با پلورتارخوس De aud. 47e). برای ارجاعات مربوط به نیرومندی و کمال اخلاقی او رک: تسلر، ۱،۱۱ ۹۸۸ یادداشت ۳.

افلاطون شد (دیوگنس لاثرتیوس، ۴، ۶)، و پس از مرگ اسپیوسیپوس در ۲۳۸ ریاست آکادمی را برعهده گرفت. ۷۶ فهرست آکادمیکی، علاوه بر این، به دو رخداد در زندگی او اشاره میکند: دعوت از او و ارسطو برای دیدار با هرمیاس رخداد در زندگی او اشاره میکند: دعوت از او و ارسطو برای دیدار با هرمیاس Hermeias، حاکم مستبدِ آنارنئوس Atarneus در شمال غربی آسیای صغیر، پس از مرگ افلاطون (در این مورد، هنگام پرداختن به ارسطو، بیشتر سخن خواهیم گفت)، و حضور او، اگرچه، به عنوان یک مهاجر، در جمع فرستادگان آتنیان به سوی آنتی پاتر Antipater در ۲۲۲. دیوگنس همچنین از سفارت جلوتری به سوی فیلیپ سخن میگوید، سفارتی که در آن کسنوکراتس یگانه عضوی بود که در برابر باجگذاری مقاومت کرد.۷۷

تالیفات. فهرست دیوگنس نشان می دهد که او نویسنده ای پر کار و شیوا قلم بوده است، و باز هم روشن می سازد که اطلاعات ما درباره ی این شخصیت ها تا چه اندازه ای ناقص و پراکنده است. فی المثل، او رساله ای در علم ستاره شناسی در شش کتاب تالیف کرده است، اما از سهم او در این علم هیچ گزارشی در دست نداریم، و یا، در زمینه ای دیگر، از محتوای چهار کتاب در باب اصول پادشاهی

۷۶. دیوگنس لائرتیوس، ۴، ۱۴، برخلاف معمول، تاریخ ریاست او را به صورت دقیق آورده است. «به مدت ۲۵ سال از دوران آرخون بودن لوسیماخوس Lysimachus در سال دوم المپیاد یکصد و دهم». براساس فهرست آکادمیکی، رئیس آکادمی را اعضا انتخاب کردند. هراکلیدس و منیدموس اندکی کم تر از کسنوکرانس رأی آوردند، و ارسطو که در آن هنگام در دربار فیلیپ در مقدونیه بود در انتخابات شرکت نکرد. این گزارش با داستانی که در دیوگنس دربار فیلیپ در مقدونیه بود در انتخابات شرکت نکرد. این گزارش با داستانی که در دیوگنس (۴، ۳) هست منافات ضروری ندارد، مبنی بر اینکه اسپیوسیپوس در اواخر عمرش از کسنوکرانس خواست که به آکادمی درآید و مسئولیت آن را برعهده گیرد. رک: مرلان، «جانشینان اسپیوسیپوس»، 1946 TAPA.

۷۷. دیوگنس لائرتیوس ۴، ۹.۸. دربارهی سفارت به سوی آنتیپاتر مقایسه کنید با 1513 RE با 1513. وگذشت از گذشته کنید با 1513 PhiloL 1959, 205f.

## که خطاب به اسکندر تألیف کرده است هیچ نمی دانیم.<sup>۷۸</sup>

هستی و شناخت. کسنوکراتس بیش تر از افلاطون میان این دو فاصله نینداخت. او سه مرتبه برای هستی قابل شد، و این مراتب را در بستری کیهانشناختی جای داد. عالم هستی تشکیل یافته است از چیزهای ورای آسمانها، خود آسمانها، و چیزهای درون آسمانها. از نظر ادراکی، مرتبهی اول متعلق عقل است، مرتبهی سوم متعلق ادراک حسی، و خود آسمانها را او مرکب نامید، به عنوان چیزهایی که هم نیروی بینایی می تواند آنها را ببیند و هم عقل قادر است از راو علم نجوم به آنها پی ببرد، و آنها متعلق عقیده یا پندار (دوکسا) هستند. ۲۹ او در ترکیب مشاهده و عقل در مطالعهی اجسام آسمانی کاملاً پیرو افلاطون بود، ۱۸ اما تقسیم سه بخشی معرفت از سوی وی تازگی داشت. حکم «استدلالِ معرفتی» استوار و درست است، اما درستی آن کمتر از درستی درست است، اما درستی آن کمتر از درستی دستهی اول است (در سکستوس دقیقاً همین عبارت آمده است)، ۱۸ و دوکساد حنصر مرکبی است ـ تاحدودی درست و تاحدودی نادرست است. افلاطون معمولاً دو بخش اصلی برای هستی قابل شده است، یعنی معقولات و

۷۸. پلورتارخوس (Adv. Col. 1126d) میگوید او این اثر را در پاسخ به درخواستِ چنین نصیحتی از سوی خود فاتح بزرگ تألیف کرده بود.

۷۹. سکستوس، کسنوکرانس، پاره ی ۵ هاینتسه. آر. هاینتسه در سال ۱۸۹۲ پارههای کسنوکرانس را، همراه با مقالهای در فلسفه ی او، گرد آورده است، و در این جا غالباً فقط به نام منبع و شماره ی پاره ارجاع داده ایم. فقرات مهم را به راحتی می توان در 274-82 پیدا کرد. هیچ یک از این فقرات پاره به معنای دقیق کلمه نیستند. و لاژم است هشدار دوریه را درباره ی اصالت و اعتبار ناقص آنها (RE 1517f.) مورد توجه قرار دهیم.

۸۰. جمهوری، کتاب هفتم، ۵۲۹d\_۳۰c؛ ج ۱۵ ترجمهی فارسی ، ۱۶۷.

81. Cf. Plac. IV. 9.2. (Diels, Dox. p. 396): οι απο της Ακαδημιας [τας αισθησεις] υγιεις μεν ... ου μην αληθεις.

محسوسات؛ او ادراک حسی و دوکسارا، همانطور که در تیمایوس ۲۷۵-۲۷۵ میبینیم، برابر گرفته است. ۲۸ ذوات معقول که در ورای آسمانها قرار دارند، دقیقاً فایدروس ۲۴۷c و بعد را به یاد خواننده می اندازند، و نمی توان آنها را چیزی جز صورتهای افلاطونی دانست، صرف نظر از اینکه کسنوکراتس چه برداشتی از آنها داشته باشد. « لوگوس معرفتی» نیز عبارتی است مأخوذ از اسپیوسیپوس (ص ۲۷۹ بالا)، و از این جا می توان استدلالهایی را درنظر گرفت که بایستی درباره ی این مسئله مطرح شده باشد که آیا ادراک حسی نیز قادر است ما را به شناخت حقیقت برساند یا نه، تا اینکه ارسطو آن را با نوس یکی گرفت (ص ۱۸۷ بالا).

مسلمه ی هستی. تئوفراستوس، در فقرهای از مابعدالطبیعه که پیشتر نقل کردیم، ۸۳ کسنوکراتس را از زمره ی کسانی که مورد انتقاد او هستند بیرون می سازد، یعنی کسانی که از اصول ثابت خاصی، فی المثل دوگانه ی واحد و نامتعین، شروع می کنند، اما به جای اینکه سلسله های اشتقاق های پی در پی از آنها را کامل گردانند، فقط تا نقطه ی دلخواهی پیش می روند و سپس متوقف می شوند. ۸۴ «اما کسنوکراتس به نحوی هر چیزی را در جایگاه خودش در نظم

۸۲. «اعیان واسطه»» ریاضی از برخی جهات دسته سومی را تشکیل می دهند (ج ۱۴ ترجمه ی فارسی ۲۳۰ و بعد)، اما آنها در عین حال به جهان معقول تعلق دارند (یعنی نیمه بالایی خط جمهوری ۲۳۰ و بعد)، و تلقی آسمانها به مثابهِ متعلق جدای دوکسای از آنِ خود کسنوکراتس است. آسکلپیوس در تفسیرش می گوید (پاره ی ۳۴ هاینتسه) کسنوکراتس پس از صورتها در مرتبه ی دوم، اعیانِ ماعیانِ متعلقات ریاضیات، یعنی خطوط و سطوح، را قرار داد و اعیان جسمانی را در آخر آورد. اگر هر دو منبع معتبر باشند، مشکل می توان گفت که چگونه ممکن است این طرح را با طرحی که سکستوس توصیف کرده است مرتبط ساخت.

۸۳. در صفحهی ۲۲۴. بخشی از آن تحت عنوان پارهی ۲۶ در هاینتسه آمده است.

۸۴. به آسانی نمی توان گفت که او چه کسانی را درنظر داشته است. از اسپیوسیپوس جداگانه اسم -

کیهانی قرار داد ـ محسوسات، معقولات، اعیان ریاضی، و همین طور چیزهای الهی.» این گزارش را میتوان همراه با فقرهای در ارسطو ( مابعدالطبیعه ۱۰۲۸b۲۴) در نظر گرفت، آنجا که پس از ذکر دیدگاههای افلاطون و اسپیوسیپوس به نظریهی سومی میپردازد که از آن «کسانی» است که میگویند صورتها و اعداد طبیعتِ واحدی دارند، و دیگر موجودات به آنها وابسته هستند، یعنی خطوط، سطوح، و همینطور تا برسیم به اجسام آسمانی و چیزهای محسوس». آسکلپیوس مفسر می گوید منظور ارسطو کسنوکراتس است. ۸۵ این جریان از واحد و کثرت نامحدود شروع می شود، کثرتی که باز هم دوگانهی نامعین نامیده می شود (به همان صورت که افلاطون نامیده بود) و یا همیشه ریزان. مفسران بعدی آن را ماده نامیدند، هر چند به نظر نمی آید که خود کسنوکراتس این اصطلاح را به کار برده باشد. ۸۶ سپس نوبت به اعداد می رسد که از تحمیل حد بر کثرت نامعین به وسیلهی **واحد** به دست می آیند، و همین طور تا آخر. ۸۷ البته پیوستگی این طرح وابسته است بر اشتقاق فیثاغوری اشیای مادی از اعداد و اَشكال رياضي: از نقطه (١) خط (٢) به دست، از خط سطح (٣) به وجود می آید، از سطح جسم عنصری (چهار وجهی، ۴) نشأت می گیرد، و از آن عنصر، در ضمن اتصال ناگسستهای، به جهان مادی و محسوس میرسیم.

<sup>-</sup> میبرد و میگوید او نیز همین طور عمل کرد، و نام افلاطون را نیز می آورد و بی درنگ پس از پایان مطلب معذورش می دارد.

۸۵. پاره ی ۳۴ هاینتسه. جمع آوردن اسم اشاره رایج بوده است، مانند  $\alpha$   $\pi$  برای خود یک فیلسوف.

۸۶. یارهی ۲۸ هاینتسه. به ویژه مقایسه کنید با αεναον την υλην αινεττομενος

۸۷. پلورتارخوس، An. procr. 1012 de (پارهی ۶۸ هاینتسه). این گزارش به عنوان تفسیر کسنوکراتس از ترکیب نفس جهان در تیمایوس آمده است، اما هیچ تردیدی باقی نمیگذارد که خود او به این برداشت معتقد بوده است. او واحد و دوگانه را با خدایان متعالی برابر گرفت (نگاه کنید به آنچه از این پس می آید.)

اینگونه نظریهها، چنانکه ارسطو بارها با لحن ناخرسندی ابراز داشته است، واحدها را همچون چیزهای حجمدار درنظر میگیرند، و چیزهای سبک یا سنگین را از عناصری مشتق میسازند که نه سبک هستند و نه سنگین. کاملاً روشن است که خود افلاطون نیز، دست کم در آخرین و فیثاغوری ترین دورهاش، از آنها پیروی کرد. (رک: ج ۱۷ ترجمهی فارسی صص ۱۵۷ و بعد، ۱۶۳)

صورت ها. کسنوکراتس صورت های افلاطونی را به عنوان «علت الگویی چیزهایی که ترکیب طبیعی دارند ... علتی جدا و الهی» تعریف کرد. ۸۸ از سیاق مطلب چنین برمی آید که او درصد دِ توضیح برداشت افلاطون بوده است، اما هیچ دلیلی و جود ندارد که بگوییم خود کسنوکراتس چنین برداشتی نداشته است.

دیدگاه مقبول در باب نظریه های آکادمیکی مختلف درخصوص رابطه ی میان صورت ها و اعداد به گونه ای است هیث (Maths. in Arist, 220) به اختصار بیان کرده است: افلاطون اعداد مثالی را از اعداد ریاضی جدا کرد، اسپیوسیپوس فقط اعداد ریاضی را پذیرفت، و کسنوکراتس آن دو را یکی دانست. باز هم با

۸۸. این تعریف را پروکلوس آورده است (پارهی ۳۰ هاینتسه). دربارهی تحدید به π۰ این تعریف را پروکلوس آورده است (پارهی ۳۰ هاینتسه صص ۶-۵۲. کرمر (۲۱ κατα φυσιν αει το κατα φυσιν αει با این تعریف را به معنای دقیقاش، به گونهای که صورتهای صنایع را شامل نشود، در نظر گرفته است، برداشتی که با نامهی هفتم، ۳۴۲۳ (صص ۱۷۴ و بعد بالا) سازگار نیست. البته دیدگاههای خود افلاطون در این مورد بسیار محل مناقشه هستند، اما می توان گفت او در اینجا آن تعبیر را به صورتی بی قیدتر، به عنوان «هر آنچه در جهان طبیعت هست» در نظر گرفته است. من واژهی عود این هاینتسه یادداشتی دربارهاش آورده است (ص ۵۶) ـ به معنای اعم آن «گاهگاهی» در نظر گرفته ام: چیزهایی که به طور مستمر در جهان طبیعت به وجود می آیند.

مشكل بىمىلى ارسطو براى ذكر نام صاحبان نظريهها روبهرو هستيم، اما مفسران یونانی این نقیصه را در برخی موارد جبران کردهاند، و این تمایزها کاملاً جا افتاده به نظر می آیند. <sup>۸۹</sup> در مورد کسنوکراتس هم اکنون دیدیم که ارسطو می گوید او صورت ها و اعداد را یکی دانست، و اینکه «عددِ مربوط به صورت ها و عدد ریاضی یک چیز هستند». فقرات دیگر نیز همین معنا را میرسانند، ۹ اگرچه اعتماد ما بر مفسران، \_ که غالباً در اشارهی صریح بر نام کسنوکراتس به ناچار بر آنها تکیه می کنیم ـ به دلیل همراه ساختن اسپیوسیپوس با او در این خصوص از سوی آنها، تاحدودی متزلزل می گردد. ۱۹ اگر این انتساب را درست فرض کنیم، مفهوم اعداد ریاضی، به مثابهِ «موجودات متمایز و اولین علتهای هر آنچه هست»، را از افلاطون برگرفت ـ و از این جاست که نمی توان آنها را مانند اعداد ریاضی به صورت متقابل مقایسه کرد یا بر یکدیگر افزود -۹۲ و با فرق نگذاشتن میان دو نوع اعداد، یا به عبارتی که ارسطو برای دیدگاه افلاطون به کار برده است، میان صورتها و «اعیان واسطهای»، آن مفهوم را تعدیل کرد. اطلاعات ما دربارهی پیشبرد این موضوع شگفتانگیز از سوی وی بسیار کم است، اما به نظر می آید که سهم او برگشت دیگری بوده است به سوی دیدگاه های آغازىتر فيثاغورى. ارسطو كه هيچ ميانهى خوشى با مابعدالطبيعهى عددى نداشت، برداشت او را به عنوان «بدترین سه نوع» محکوم کرد.

۸۹. راس در PTT, 152 نشانه های فقراتی از ارسطو را که ممکن است به یقین یا به احتمال زیاد مربوط به کسنوکراتس باشد، گرد آورده است.

۹۰. رک: پارهی ۳۴ هاینتسه؛ همچنین به یادداشت راس بر ۱۰۲۸b۲۴ و بحث او در جلد اول مابعدالطبیعه، صص الاختیان به یادداشت

۹۱. رک: راس دربارهی ۱-۱۰۷۶a۲۰ و هاینتسه پارههای ۳۴ و ۳۵ (اسکندر مجعول) و پارهی ۳۶ (سکندر مجعول) و پارهی ۳۶ (سوریانوس).

٩٢. ارسطو، مابعدالبيعه، ١٠٨٠a١٢ و بعد. مقايسه كنيد با ص ٢٢٥ يادداشت ٤٤ بالا.

الهیات: خدایان و دایمونها. کسنوکراتس مایل بود هر چیزی را در قالبهای الهیاتی بنگرد. به عقیدهی او، همانطور که طالس گفته بود، «هر چیزی پر از خدایان بود». این وضع با اصول اولیه شروع می شود، و تیمایوس را به یاد خواننده می آورد (پارهی ۱۵ هاینتسه). واحد در نظر او خدای بزرگ نرینه بود، یعنی پدر، یا عقلی که در آسمانها فرمان میراند، یا زئوس. **دوگانه** خدای مادینه بود، یعنی مادرِ خدایان. ۹۲ قلمرو او زیر آسمان هاست، و او همچون «روح کل آسمان ها» آنها را جاندار میسازد. این بینش را دوگانهانگاری نامیدهاند، اما همانطور که دوریه (RE 1520) روشن ساخته است، دوگانه بی تردید فرع بر واحد است. در افلاطون نیز روح جهان را عقل متعالی آفریده است. دوگانه که نامتعین و نامحدود است، ظاهراً بیش از هر چیز به «پذیرنده»ی افلاطون، یا مادهی صورت نیافته، شباهت دارد، یعنی چیزی که عقل «به وسیلهی صورتها یا اعداد» نظم را بر آن تحمیل میکند. به نظر میآید که کسنوکراتس با زنده انگاشتن ماده این دیدگاه را برگرفته است، وبدین طریق در تبیین خویش پرسشی را که مفسران افلاطون را تا آن روز آزار می داد منتفی ساخته است، مبنی بر اینکه آیا حرکتِ بی هدفِ ماقبل کیهانی از روح سرچشمه می گیرد یا نه (ج ۱۷ ترجمهی فارسی صص ۱۳۴ و بعد). چنانکه در افلاطون نیز دیدیم افلاک و ستارگان تابان نیز خدا هستند؛ این خدایان در مجموع هشتاند: فلک ستارگان ثابت (که خود ستارگان در آنجا اعضای مختلف خدای واحدی هستند)، سیارات، خورشید و ماه (سیسرون، پارهی ۱۷ هاینتسه). پلورتارخوس (پارهی ۱۸) از زئوسی «اعلی» سخن می گوید، «خدایی که در میان واقعیتهای تغییرناپذیر و یکسان قرار دارد» (خوانندگان افلاطون بی درنگ او را به مثابهِ صور باز خواهند شناخت)، و از

۹۳. نشانِ فیتاغوری دیگری در فلسفه ی او؟ در به اصطلاح پارهای از فیلولائوس (پارهی ۲۰a در دیلز ـ کرانتس) میخوانیم: «فیلولائوس میگوید دوگانه همسر کرونوس است.»

زئوسی «اسفل» که در قلمرو تحت القمر جای گرفته است. این خدا بایستی همان هادس یا پلوتون باشد که در دین یونانی به نامهای «زئوسی دیگر» یا «زئوس جهان زیرین» نیز مشهور بوده است. ۹۴ عناصر مادی نیز نیروهای الهی ای دارند، و نامهای خدایان سنتی را به خود گرفته اند. ۹۵

کسنوکراتس ازبزرگترین معتقدان به دایمونها بود، آن ساکنان هوای میانه که افلاطون در میهمانی از آنها سخن میگوید، و حکایات و روایات زیادی درباره ی آنها نقل شده است. ۹۶ این موجودات با وجود اینکه جاودانی اند بسیار نیرومندتر از انسانها هستند، از خلوص و تاآمیختگی الهی بی بهره اند، اما لذت و درد را می فهمند و تحت تأثیر عواطف قرار میگیرند. ۹۷ در ذهن فیثاغوری او تمثیل هندسی در این مورد نیز مثل همهی موردهای دیگر رسوخ کرد، و او در ضمن تشبیه نسبتاً تحکمی ای صورتهای مختلف زندگی را با مثلثها مقایسه کرد، خدایان همانند مثلثهای متساوی الاضلاع هستند که در هر جهتی به یک اندازه اند؛ دایمونها شبیه مثلثهای متساوی الساقین هستند، از یک جهت

۹۴. آيسخولوس، ملتمسان ۲۳۱، هومر، ايلياد، ۹، ۴۵۷.

۹۵. این کار به امپدوکلس باز میگردد، کسی که درباره ی توزیع نام خدایان از سوی وی تردید شایان توجهی وجود دارد. یکی دانستنِ هادس با هوا از سوی کسنوکراتس (که با وجود افتادگیای در این قسمت در متن پاره ی ۱۵، می توان آن را قطعی دانست) را می توان تأیید مختصری دانست بر کسانی که میگویند امپدوکلس نیز همین کار را انجام داد. همچنین این کار بیش تر با نسبت دادن هادس به قلمرو تحت القمر (τα υπο σεληνην) باره ی ۱۸ سازگار است تا به عالم تحت الارض.

۹۶. البته این موجودات در باور سنتی یونان وجود داشته اند، و هاینتسه خلاصه ی تاریخ قبلی آنها را، از زمان هسیود به این طرف، در صص ۸۳ و بعد، آورده است. در مورد افلاطون نگاه کنید به صص ۹۲-۸۹.

۹۷. بی تردید خود خدایان نیز در افکار هومر و در اعتقاد عامهی آن زمان این گونه بودند، اما متأله فلسفی مشرب این عقاید را قبول نداشت. مقایسه کنید با افلاطون، فیلبوس ، ۳۳b.

برابرند اما نه هر جهت، چرا که دارای نیروی الهی هستند اما از احساسات بشری نيز برخورداراند؛ و انسان را با مثلث مختلف الاضلاع مقايسه كرد، موجوداتي كه از هر جهت نابرابراند. دایمونها به دو دستهی خوب و بد تقسیم می شوند، و او در تبیین جنبه های نامطلوب آیین یونانی، از قبیل روزهای شوم، مصیبتها، روزهداریها، زبان زشت و قبایح اخلاقی، گفت آنها مطلوب خدایان نیستند، بلکه مورد پسند ذوق باژگونهی دایمونهای بد هستند. به نظر می آید که او کاملاً به جد سخن گفته است، و باید توجه کرد که پلورتارخوس، یعنی مأخذ ما برای کل فرشته شناسی او (پارههای ۵-۲۳ هاینتسه)، از زبان گوینده اش برخی از جنبه های آن را نه تنها به فیثاغورس که مقدمتر است بلکه به افلاطون و اسپیوسیپوس نیز نسبت می دهد. اگر بر سخنان او اعتماد کنیم، بایستی آکادمی را محل شگفتانگیزی بدانیم، جایی که در آن اینگونه خرافات نیز می توانست در کنار فلسفهی جدی، نظریهی سیاسی و ریاضیات پیشرفتهای که در آنجا سراغ داریم، درخشش داشته باشد. در مورد خود افلاون، در پرتو دیگر آثار او، معقول تر این است که بگوییم میهمانی ۲۰۲۵-۲۰۳۵ جنبهای نمادین یا اسطورهای دارد، و حکایات دایمونی کسنوکراتس نشانِ تعقلِ فروترِ او است. اما به نظر می آید که کسنوکراتس انگیزهای شایسته و افلاطونی برای این کار داشته است، یعنی تنزیه خدایان از هرگونه مسئولیتی برای جنبهی تاریک تر و نامقبول تر دين يوناني.

جهانشناسی و فیزیک. بریده های ناچیزی در این مورد گزارش شده است. ۱۸ کسنوکراتس، مانند ارسطو، معتقد بود که جهان حادث نیست، و (برخلاف ارسطو) تیمایوس را بر این اساس تفسیر کرد. بی تردید او به عنصر پنجمی (آیش)

٩٨. همچنين مقايسه كنيد با يادداشت الحاقى در صص ٢٢١ و بعدِ پايين.

نیز معتقد بود، و آن را به استادش نسبت می داد (ج ۱۷ ترجمه ی فارسی ص ۱۵۷ یادداشت ۱۲۵). گوینده ی پلورتارخوس در De facie طرح بنیادی ای را برای ترکیب عنصری اجرام آسمانی و زمین به او نسبت می دهد. این طرح به عقیده ی من مبهم است، و از آن جا که اندکی پیش نسبت نادرستی را به فقرهای از تیمایوس داده است، ه شاید درباره ی کسنوکراتس نیز خبط کرده است. سخن پلورتارخوس بدین قرار است:

کسنوکراتس میگوید ستارگان و خورشید از آتش و اولین انقباض ترکیب یافته اند، ماه از دومین انقباض و هوای خودش، و زمین از آب [و...] " و سومین انقباض، و هیچ کدام از [اشیای] منقبض و منبسط به خودی خود قادر به کسب روح نیستند.

در مورد این سه انقباض (یا جوهرهای منقبض؛ صفتِ بدون موصوف در زبان یونانی) در جایی دیگر نه توضیحی داده شده است ونه ذکری به میان آمده است. ۱۰۰ این عقیده نیز از او گزارش شده است که همهی ستارگان در یک سطح

#### 99. De facie 943f-44a, fr. 56H.

او ۳۱۵-c را به ستارگان مربوط می سازد، در حالی که این قسمت به توصیف تشکیل کل جهان از هر چهار عنصر می پردازد. افلاطون در مورد ستارگان فقط می گوید آنها «عمدتاً از آتش» ساخته شدهاند (۴۰۵). اگر چه تردیدی در ارجاع به تیمایوس وجود ندارد، پلورتارخوس میان این محاوره و اینومیس ۹۸۱e خلط کرده است.

- ۱۰۰. یکی از نسخههای MS «آب و آتش» آورده است، نسخهی دیگری «آب و هوا». هاینتسه واژهی عربی از نسخههای πυρος را حذف کرده است. چرنیس در ویرایش لوئب دو واژهی اخیر را حذف کرده است.
- ۱۰۱. تسلر (II. I. 1024) و چرنیس (ACPA 143 and 485) تبیین هایی عرضه میکنند که من، شاید بر اثر ناتوانی خودم، نمی توانم به آسانی با مذاق یونانیان سازگار بدانم. البته اختلاف-

قرار دارند. تسلر میگوید، این سخن را باید مربوط به سیاره ها بدانیم؛ دوریه آن را ناظر بر ستارگان ثابت می داند؛ در همین جا می توانیم آن را رها سازیم.۱۰۲

خطوط تقسیم ناپذیر، اجسام اتمی، جز ۱۰ کل ۱۰ کسنوکراتس به پیروی از افلاطون (مشروط بر اینکه بر ارسطو اعتماد بکنیم؛ رک: ص ۲۲۹ بالا)، به خطوط تقسیم ناپذیر بسیار ریز معتقد بود، ۱۰۳ مفهومی که شدیداً در برابر ارسطو قرار دارد. مدافعان او گفته اند این عقیده فقط به صورتِ خط یا خط مثالی مربوط می شود، اما، همان طور که می دانیم، به عقیده ی او خط مثالی همان خطی است که ریاضید انان محض نیز درنظر می گیرند. فی المثل پروکلوس می گوید: «عقیده داشتن به بزرگی تقسیم ناپذیر بی معنی است، اما کسنوکراتس اطلاق صفت تقسیم ناپذیری بر خط ذاتی را صحیح دانست.» ۱۰ او تمایز میان تقسیم پذیری فیزیکی و تقسیم ریاضی خطوط و اجسام را در برابر قضیه ی جدلی الطرفین فیزیکی و تقسیم ریاضی خطوط و اجسام را در برابر قضیه ی جدلی الطرفین الیایی به کار گرفت. فرفورویوس می نویسد (پاره ی ۴۵ هاینتسه):

کسنوکراتس اولین استدلال را پذیرفت، یعنی اگر آنچه هست واحد است پس باید تقسیمناپذیر باشد، اما گفت آنچه هست

عناصر بر اثر تکاثف و تخلخل [انقباض و انبساط] به آناکسیمنس بازمیگردد (ج ۲ ترجمه ی فارسی)، اما سه مرتبه ی انقباض، که به نحوی جدا از عناصر هستند (آتش و انقباض اول، و غیره)، نوآوری عجیبی به نظر می آید. و نیز هیچ ذکری از سه مرتبه ی انبساط که چرنیس در CP 1951, 152 از آن سخن می گوید، به میان نیامده است.

102. Fr. 57 H.; Zeller, II. I, 1025 n.4; Dörrie, RE 1524.

103. See on this Ross, *Metaph.* vol. I, 203-7; Furley, *Two Studies* (1) ch.7. شواهد مو جود در یارههای ۱-۹ هاینتسه آمده است.

۱۰۴. پارهی ۴۶ هاینتسه. پروکلوس همچون یک افلاطونی سخن میگوید، کسی که خط «ذاتی» (ουσιωδης) برای او همان صورتِ خط است.

تقسیمناپذیر نیست و بنابراین واحد نیست. با این حال تقسیم موجودات تا بینهایت ادامه نمی یابد، بلکه در تقسیمناپذیرهای خاصی متوقف می شود. این چیزها به این معنا تقسیمناپذیرند که هیچ اجزایی ندارند و کوچک ترین کمیت، یعنی ماده، را دارند؛ آنها تقسیم پذیراند و دارای اجزا هستند، اما از نظر صورت شان تقسیمناپذیر و اولیهاند؛ زیرا او خطوط اولیه و تقسیم ناپذیری را قبول کرد، خطوطی که سطوح و احجام تقسیمناپذیر از آنها تشکیل یافتهاند. بنابراین کسنوکراتس معتقد بود که مسئلهی تقسیم دوتایی، و به طور کلی تقسیم پذیری بی پایان، آنگاه حل شد که خطوط تقسیمناپذیر و اعظام تقسیم ناپذیر به طور کلی را مطرح کرد، و بدین ترتیب از این معضل رهایی یافت که اگر آنچه هست تقسیمپذیر باشد به ناچار تحلیل می رود و در آنچه نیست ناپدید می شود، زیرا خطوط تقسیمناپذیر که چیزهای موجود هستی شان را از آنها می گیرند صورت اتمی و تقسیم ناپذیرشان را حفظ می کنند.

تمیستوکلس این استدلال را نمی پسندید، و کسنوکرانس را متهم می ساخت که «یک چیز را هم دارای بزرگی می خواند و هم فاقد آن». ۱۰۵ مفسران چندی او را با دموکریتوس مرتبط ساخته اند، و البته چنین می نماید که او به نظریهی اتم های فیزیکی به مثابه کوچک ترین اجزای توده های عنصری معتقد بوده است (پاره های ۵۰ و ۵۱ هاینتسه). اگر چنانکه عموماً قبول دارند، ۱۰۶ رسالهی مشایی درباره ی خطوط تقسیم ناپذیر بر ضد کسنوکرانس تألیف شده

۱۰۵. نگاه کنید به قسمت دوم در پارهی ۴۴ هاینتسه.

۱۰۶. نگاه کند به ارجاعات کرمر در P. und H. Phil. 336f., n. 355. او این استدلالِ سوم برای چیزهای تقسیمناپذیر را در صص ۲-۳۴۴ به تفصیل بررسی کرده است.

باشد، او میگفت «محسوسات نیز همچون معقولات دارای اجزای تقسیمناپذیری هستند (پارهی ۴۲، خطوط ۱۸-۱۶ هاینتسه). گذرِ آرام فیثاغوری از جسم هندسی به جسم طبیعی این خلط آشکار را سهل تر خواهد ساخت، اما در هر حال منابعِ غیر مستقیم ما به آسانی ما را مجاز نخواهد ساخت که به یقین بگوییم نظریه های او با چه دقتی با یکدیگر سازگار هستند.

این استدلال و استدلال پیشین در درباره ی خطوط تقسیم ناپذیر از این عقیده استفاده می کنند که جزءها دارای تقدم هستی شناختی بر کلها هستند؛ یعنی جزء می تواند بدون کل وجود داشته باشد، اما کل نمی تواند بدون اجزای تشکیل دهنده اش موجود گردد. پارهای از کسنوکراتس که در آثار عربی محفوظ مانده و به نام او ثبت شده است، ۱۹۰ این عقیده را به رابطه ی میان انواع و اجناس نیز تسری می دهد: انواع اجزای اجناس هستند، جزء بر کل مقدم است، بنابراین انواع مقدم بر اجناس هستند. این قول را اسکندر افرودیسی نقل می کند و به رد آن می پردازد. کسنوکراتس که در بسیاری از جاها پیرو استادش است، در این جا برخلاف او گام برمی دارد. در نظر افلاطون نیز صورتهای نوعی اجزای صورتهای جنسی بودند و فقط نوع سافل تقسیم ناپذیر بود (سوفسطایی صورتهای جنسی بودند و کلی تر از نظر هستی شناسی مقدم بر صورتهای

۱۰۷. اما در عین حال ممکن است از مطالعه ای بیش تر در کل زمینه ی فکریِ معاصر و متقدمِ او نتایج بیش تری به دست آورد. این مطالعه را می توان از اولین قسمت از دو بررسی Studies نتایج بیش تری به دست آورد. این مطالعه را می توان از اولین قسمت از دو بررسی که به «بزرگی های تقسیم ناپذیر» مربوط است، شروع کرد، و توجه خاصی به گواهی های ارسطو مبذول داشت. عدم توفیق کاملِ کسنوکراتس نباید ما را شگفت زده سازد، زیرا مسئله ی تقسیم ناپذیرها برای مدتِ مدیدی همدوشِ فلسفه باقی ماند. مقایسه کنید با فصل خواندنی ای که فورلی درباره ی هیوم آورده است (همان جا، فصل ۱۰).

۱۰۸. ابتدا در ۱۹۴۷ منتشر شد، ترجمه و تفسیر از اس. پینس است:

S. Pines, Trans. Amer. Philos. Soc., vol. LI pt 2 (1961), 3-34. See p. 6.

وجود خطوط تقسیم ناپذیر تأثیر مستقیمی بر مسئله ی کمیتهای اصم یا سنجش ناپذیر می گذارد، ۱۱ به نظر پینس (همانجا، ۱۵ و بعد، با تکیه بر تمیستیوس، پاره ی ۳۹ هاینتسه) کسنوکراتس این مسئله را به طور واقعی حل کرد. بدین صورت که فرض کرد کمیتهای مثالی، یا ریاضی، (و البته این مسئله از نوع هندسی بود) ناپیوسته (درنهایت تقسیم ناپذیر) هستند و بنابراین گویا هستند: کمیت گنگ فقط در مرتبه ی جسمانی وجود دارد. خواننده به ناچار و بی درنگ به یاد سخنی می افتد که پیش از این از پاره ی ۴۲ نقل کردیم، مبنی بر اینکه محسوسات نیز همچون معقولات دارای اجزای تقسیم ناپذیری هستند، اما پینس (ص ۱۹) می گوید تعارض ضروری ای میان این دو قول وجود ندارد. قضاوت با خود خواننده است، اما به نظر می آید که در این مورد نیز اطلاعات ما کافی نیست.

۱۰۹. تصور نمی کردم که این سخن نیازمندِ دفاع باشد، اما اکنون در ص ۴۶ از کتاب چرنیس محکم میخوانم، «او [افلاطون] میان جنس ونوع تمایز هستی شناختی برقرار نمی سازد.» نمی دانتم چگونه ممکن است کسی محاورات اخیرتر را بخواند و چنین احساسی داشته باشد. البته جزییات محسوس و بی نهایت از نظر هستی شناسی فروتر از هر صورتی هستند، و تقسیمات متوالی یک صورت جنسی به اجزای نوعیِ بیش تر آنها را به جزییات نزدیک تر می سازد. این جریان نوعی پیشرفت از واحد به سوی آبایرون است ( فیلبوس ۱۶۵۰، رک: ج می سازد. این جریان نوعی پیشرفت از واحد به سوی آبایرون است ( فیلبوس ۱۶۵۰، رک: ج صورت های قارسی صص ۳۰ و بعد). تیمایوس ۳۰ د به روشنی نشان می دهد که قلمرو صورت های تمای آنها را دربر می گیرد. افلاطون، بی آنکه استدلال کسنوکرانس را به تفصیل به کار گیرد، کاملاً روشن می سازد که صورت حیوان می تواند بدون صورت سگ باقی بماند.

۱۱۰. در .De lin. insec. 968 b4ff. (پارهی ۴۲ هاینتسه) به این رابطه تصریح شده است: «براساس آنچه خود ریاضیدانان میگویند، اگر خطوط به وسیلهی معیار واحدی اندازهگیری شوند متناسب هستند. لازم است خطوط تقسیمناپذیری و جود داشته باشد» و غیره.

روش و منطق. فهرست آثار کسنوکراتس نشان می دهد که او مطالب زیادی در باب دیالکتیک (۱۴ کتاب) و موضوعات وابسته به آن نوشته است، اما معدودی از آنها از دست چپاولِ زمان و دگرگونی جانِ سالم به در برده است. سکستوس می گوید او بود که فلسفه را به سه بخش، طبیعی، اخلاقی و منطقی تقسیم کرد، تقسیمی که در دوره های هلنیستی، به ویژه در میان رواقیان، به عنوان شاخص مقبول افتاد. او ریاضیات را به عنوان «دستگیره ها»یی توصیف می کرد که به وسیلهی آنها بر فلسفه چنگ می زنیم (پارهی ۱ هاینتسه، پلورتارخوس)، عقیده ای که واقعاً آهنگ افلاطونی دارد. کسنوکرانس تمایز فنی ای میانِ دو واژه ی مربوط به حکمت، سوفیا، فرونسیس، ایجاد کرد؛ افلاطون این دو را به جای یکدیگر به کار می برد (ج ۱۴ ترجمه ی فارسی) ۹۵ و بعد)؛ تمایز او بدین قرار است (پاره ی ۶ هاینتسه، کلمنت اسکندرانی):

کسنوکراتس در کتابش دربارهی فرونسیس، در تعریف سوفیا می گوید: شناختِ علتهای اولیه و شناختِ هستی معقول. او فرونسیس را به دو بخشِ عُملی و نظری تقسیم می کند؛ فرونسیسِ نظری در واقع همان سوفیا در سطح انسانی است. از این رو سوفیا فرونسیس است، اما هر فرونسیسی سوفیانیست.

این تقسیم دیالکتیکی آهنگ افلاطونی دارد، و ارجاع به کتاب خاص (در فهرست دیوگنس لائرتیوس دو کتاب دربارهی فرونسیس آمده است) بر اعتبار آن میافزاید. این تقسیم با یادداشت مختصری که در جدل ۱۱۱ ارسطو هست

۱۱۱. پاره ی ۲ هاینتسه. مقایسه کنید با کرمر ، P.und H. Phil. 114 n. 35. اما چه کسی می تواند بگوید آیا او مقدم بوده است یا ارسطو (جدل ۱۰۵۵۲۰)؟

کاملاً مطابق نیست، اما شاید او این یادداشت را برای هدف نزدیکی که در نظر داشته مختصر آورده است؛ یادداشت او فقط برای توضیح این نکته آمده است که به کار بردنِ آن دو واژه در آن جا که یکی کفاف می کند خطاست. ۱۱۲

کسنوکراتس و آندرونیکوس [که مدتها پس از او زندگی می کرد] می گفتند هر چیزی در تحت عنوان های و جود مطلق و و جود نسبی جای می گیرد، به طوری که نیازی به و جود تعداد زیادی مقوله در کار نیست. پاره ی ۱۲ هاینتسه (سیمپلیکیوس)

این سخن بی تردید انتقادی است از ده مقوله ی ارسطو؛ نظریهای که کسنوکراتس، به بیان تسلر (II, I, 1013f.)، از تقسیم دوتایی ساده ی افلاطون در برابر آن طرفداری می کند. تمایز میان هستی مطلق و هستی نسبی در نظر افلاطون از اهمیت بنیادی ای برخوردار بود؛ همین تمایز بود که جهان صورت ها را از جهان تجربه جدا می ساخت. چیزهای زیبا فقط نسبت به دیگر چیزها زیبا بودند (و در عین حال ممکن بود نسبت به چیزهایی دیگر زشت باشند)، اما خود زیبایی «چنین نیست که از یک جهت زیبا و از جهتی دیگر زشت باشد، یا در زمانی زیبا باشد و در زمانی دیبا باشد و در رابطه با یک چیز زیبا باشد و در رابطه با چیزی دیگر زشت باشد، و بنفسه، و بنفسه، و کسان وجود دارد.» ۳۳

روانشناسي. كسنوكراتس نفس را به عنوان عددى خود جنبان تعريف كرد، اولين

۱۱۲. جدل، ۱۴۱۵۶. كدامين نوع ٥٧٢٥ مد نظر هستند؟

۱۱۳. مهمانی ۲۱۱a. مقایسه کنید با هیپیاس بزرگ ۲۸۹۵ فیلبوس ۵۳d،۵۱c.

واكنش خواننده در برابر اين سخن موافقت با اين قول ارسطوست كه سخن او نامعقول ترین چیزی است که در تعریف نفس گفتهاند». ۱۱۴ مفسران یونانی چندین بار او را از این حیث قرین فیثاغورس دانستهاند، کسی که البته به عقیدهی او هر چیزی عدد بود. پلورتارخوس میگوید تعریف او مبتنی بود بر تفسیری از تشکیل روح جهانی در تیمایوس افلاطون، که خودش بر یایهی کاملاً خیالی ای استوار است. از سخن ارسطو در ۴۰۴۵۲۷ می توان نتیجه گرفت که ویژگی عددی روح به قوای ذهنی مربوط می شد، قوایی که با انگیزه فرق دارند؛ و این نتیجه را از تیمایوس ۳۷a-c نیز می شود به دست آورد، آنجا که افلاطون توانایی نفس برای استدلال درست در باب جهان معقول و جهان محسوس را به نسبت به هماهنگی عددیای مربوط میسازد که اجزای آن بر پایهاش ترکیب یافتهاند. «عدد» در میان فیثاغوریان و پیروان آنها واژهی مجملی بود برای تناسب، اندازه، هماهنگی ـ تمام چیزهایی که نتیجهی عدد محسوب میشدند. با این حال انتقاد پلورتارخوس وارد است. او می گوید افلاطون هرگز نفس را عدد ننامید، زیرا گفتن اینکه نفس براساس تناسبی عددی ساخته شده است غیر از آن است که بگوییم خود آن، ذاتاً، عدد است.۱۱۵ سکستوس (پارهی ۶۴ هاینتسه) معتقد بود که کسنوکراتس این تعریف را به قصدِ اثبات جایگاه میانهای برای نفس، در بین صورت ها و چیزهای ساخته شده از روی آنها، عرضه کرده است؛ زيرا صورت ها عدد هستند، اما حركت نمي كنند.

نفس غیر جسمانی است و به دو قسمت عقل و حس تقسیم می شود

۱۱۴. رک: ج ۱۷ ترجمه ی فارسی ص ۱۷۷ و بعد، و برای بررسی بیش تر مقایسه کنید با Krämer, P. und H. Phil. 348f.

۱۱۵. پلورتارخوس، De an. procr. 1013c-d (در ویرایش هاینتسه نیامده است). تعریف on Tim. 112-15 کسنوکراتس از نفس، و گزارش و انتقادِ پلورتارخوس از آن، را تیلور در Comm. به تفصیل بررسی کرده است.

(پارههای ۶۶، ۶۷، ۷۰ هاینتسه)، کسنوکراتس احتمالاً گفته است نوس از بیرون وارد وجود ما شده است، یعنی امری است الهی. ۱۱۰ الومپیودوروس (پارهی ۷۵ هاینتسه) می گوید کسنوکراتس و اسپیوسیپوس معتقد بودند که نفس غیر عاقل نیز همچون نفس عاقل نامیرا است، و از کلمنت اسکندرانی نیز نقل شده است که کسنوکراتس «از این امید دست برنداشت که حتی موجودات عاری از عقل نیز از جنبهای الهی برخوردار هستند.» این تعبیر («نومید نشد») ۱۱۷ نشان می دهد که او در همان فضای فکری جالبی بوده است که حکایت گنجشک نشان می دهد، گنجشکی که از سوی شاهینی تعقیب می شد و به راوی او پناه آورد. او گنجشک را در لابلای ردا پنهان کرد تا خطر برطرف شد، سپس آن را آزاد ساخت و گنجشک را در لابلای ردا پنهان کرد تا خطر برطرف شد، سپس آن را آزاد ساخت و گفت درست نیست که پناهنده را لو دهیم (پارهی ۱۰ هاینتسه). می توان تصور کرد که چنین شخصی معتقد باشد که حتی گنجشک نیز ممکن است نفسی کرد که چنین شخصی معتقد باشد که حتی گنجشک نیز ممکن است نفسی

کسی که چنین اعتقاد نیرومندی به دایمونها دارد به آسانی نمی توانست از

۱۱۶. پارهی ۶۹ هاینتسه. این پاره فقط فهرستی از فیلسوفانی است که میگویند τον νουν ۱۱۶ هاینتسه. این پاره فقط فهرستی از فیلسوفانی است که میگویند θυραθεν εισκρινεσθαι مقایسه کنید با توضیح او در پیدایش حیوانات ۷۳۶b۲۸.

117. ουκ απελπιэει.

عبارت کلمنت اسکندرانی در ویرایش هاینتسه نیامده است، اما تسلر آن را نقل کرده است (II. I, 1022 n.4).

۱۱۸ در عین حال، مایه ی شگفتی است که می گویند او کتابی درباره ی غذای حیوان نوشته و در آن گفته است خوردن گوشت برای ما زیانبار است، زیرا امکان دارد روح غیر عاقلِ حیوانات را در ما وارد سازد. این سخن را نیز کلمنت در گلچین (پاره ی ۱۰۰ هاینتسه) آورده و هاینتسه آن را پذیرفته است (ص ۱۳۹) اما دوریه (۱517 RE) در اصالت آن کاملاً مردد است. این عنوان در فهرست دیوگنس لائرتیوس نیامده است، و نیز این استدلال در بین دلایلی که کسنوکراتس برای توصیه ی تریپتولموس بر اجتناب از گوشت اقامه کرده است (پاره ی ۹۸ هاینتسه) به چشم نمی خورد.

این عقیدهی سنتی دوری گزیند که دست کم برخیها از آنها ارواح مردگان هستند، به همان صورت که هسیود و امیدوکلس عقیده داشتند، اما مدرک مشخصی بر این مدعا نداریم. کسنوکراتس در عین حال روح انسان زنده را دایمون او نامید، و واژههای رایج برای «خوشبختی» و «بدبختی»، اثودایمونیا و کاکودایمونیا، را به معنای لفظی «داشتن دایمونی خوب \_ یا بد \_» در نظر گرفت. این کار کاملاً صحیح است، اما او در ادامه میگوید منظورش همان داشتن روحی شایسته یا ناشایست است، «زیرا روح هر کسی دایمون اوست». ۱۱۹ او بی تردید این سخن هراکلیتوس (پارهی ۱۱۹ دیلز ـ کرانتس) را در نظر داشته است که منش هر کسی دایمون اوست، اما در آنجا «دایمون» بیش تر دارای معنای سرنوشت یا نیروی مهارکنندهی سرنوشتِ انسان بوده است. هراکلیتوس به صورت طعن آمیزی می گفت آنچه بر سر انسان می آید مسئولیت خود اوست: «تو آن را دایمون ـ یا سرنوشتِ ـ خویش مینامی، اما آن درواقع از آنِ تو است.» از زمان هومر به این طرف دایمون را نیروی بیرونیای میدانستند که سرنوشت هر فردی را در دست می گیرد. این واژه به معنی نوعی فرشتهی نگهبان نیز بوده است، محافظی برای روح، مانند دایمونی که هر روحی را در سفر او به سوی جهان زیرین رهبری میکند، امانه خود روح. ۱۲۰

۱۱۹. منبع این سخن نه مفسری متأخر بلکه خود ارسطو است (جدل ۱۱۲۵۳۲۰، پارهی ۱۱ هاینتسه). او این قول را به عنوان نمونه ای برای این تدبیر جدلی یا خطابی می آورد که واژه ای را به معنای لفظی آن در نظر بگیریم به گونه ای که گویی لاژم است این معنا را با معنای رایج آن تلفیق دهیم. من تردید دارم که نسبت دادنِ تواناییِ استفاده از چنین تصنیع عمدی به یک فیلسوفِ باریک بین آبروی زیادی برای او فراهم کند.

۱۲۰. افلاطون، فایدون ۱۰۷d، ۱۳۲ ۱۱۳۵، برنت در مورد ۱۰۷d فقرات مشابهی را از دیگر مؤلفان دورهی کلاسیک ذکر می کند.

اخلاق. اگرچه کسنوکراتس نیز مانند اسپیوسیپوس مطالب فراوانی در باب اخلاق نوشت، اطلاعات ما دربارهی دیدگاههای او زیاد نیست. از آنچه در دست داریم چنین برمی آید که او در بسیاری موارد در دیدگاه آکادمیکی عمومی ای با اسپیوسیپوس، ارسطو و بی تردید کسانی دیگر سهیم بوده است، دیدگاهی که بخش عمدهی آن را زنون و رواقیان برگرفتهاند. زیرا پژوهشهای فلسفی او هدف فراتری داشته است، یعنی آرامش فکری («پایان دادن به تشویش خاطری که از اشتغالات زندگی نشأت می گیرد»، یارهی ۴). فقط در ارسطو است که به آرمان علمی دانش برای خودش به عنوان هدف طبیعی بشر برمیخوریم (مابعدالطبیعه، سرآغاز). سکستوس (پارهی ۷۶ هاینتسه) کسنوکراتس را، در طبقهبندی کردن هر چیزی به عنوان خوب یا بد یا هیچ کدام، با آکادمی قدیم، مشاییان، و رواقیان همرأی می خواند. این طبقه بندی، اگر به نظر می آید که راه را برای آموزهی رواقی «خنثاها» هموار کرده است (Krämer, P. und H. Ph. 229) ریشهای عمیق در فلسفهی خود افلاطون دارد. این قسمت از منون را به خاطر داریم که سلامت و ثروت به خودی خود نه خوب هستند و نه بد ـ خوبی و بدی آنها بستگی دارد به استفادهای که از آنها میکنیم ـ و اینکه چگونه بیماری تثاگس مایهی برکتی برای او گشته است.۱۲۱ با این حال به نظر می آید که کسنوکراتس و اسپیوسیپوس سلامتی را، به اصطلاح رواقی، دارای مرتبهی «مرجَح» می دانستند (پارهی ۹۲ هاینتسه)، لما فضیلت در مرتبهی بالاتری قرار داشت. به نظر می آید که گویندگان محاورات سیسرون گاهی کسنوکراتس را در زمرهی رواقیان، و دارای پیوند تردیدآمیزی با اسپیوسیپوس، پولمون و حتی ارسطو تلقی میکنند و در این تعلیم سهیم می دانند که انسان فاضل در دردناکترین شرایط نیز نیکبخت

۱۲۱. منون ۸۷هـ۸۷۰، جمهوری ۴۹۶۰. همچنین مقایسه کنید با قوانین ۷۲۸d-e، ویژگیای اروس در میهمانی ۲۰۱۹، و «نه خوب و نه بدِ» لوسیس ۲۱۶e.

است (پارهی ۸۴، ۸۵ هاینتسه)، اما گاهی نیز او را با قاطعیت از آنها جدا می سازند. در این جا ممکن است میان کسنوکراتس و پولمون، جانشین او به عنوان رئیس آکادمی، تا حدودی خلط شده باشد. ۱۲۲

مبنای خوشبختی در نظر او زندگی کردن براساس طبیعت بود؛ و پلورتارخوس از این جهت او را در ردیف پولمون قرار می دهد ۱۲۳ (اگرچه همین سخن در مورد اسپیوسیپوس نیز به همان اندازه درست است؛ ص ۲۸۲ بالا)، و می گوید زنون از آنها پیروی کرد (پارهی ۷۸ هاینتسه). دلیل او برای اثبات این مدعا در پارهی ۷۷ هاینتسه (کلمنت، گلچین) قرار داشت:

کسنوکراتس اهل خالکدون می گوید خوشبختی عبارت است از اینکه انسان برتریِ شایسته اش را داشته باشد و از نیر وهایی برخوردار باشد که به آن کمک می کنند. این سخن در چه چیزی صادق است؟ در روح. با کدامین عامل ها؟ با فضیلتها. فضیلتها از کدامین اجزا تشکیل یافته اند؟ کردارهای درست، حالتهایِ فکری، مزاجها، حرکتها و عادتهای خوب. کمکهای ضروریِ آن کدام اند؟ سلامت جسمانی و امکان خارجی.

۱۲۲. رک: یادداشت چرنیس در پلورتارخوس لوثب، ۲، نص ۷۳۸، یادداشت a.

۱۲۳. ریشه ی این عقیده در دیدگاه افلاطون ـ مطرح شده در لوسیس و خارمیدس ـ قرار داشت، مبنی بر اینکه خوب چیزی است که به نحو شایسته ای متعلق به شخص باشد (ταγαθον (ταγαθον). رک: ج ۱۳ (ترجمه ی فارسی) ۲۴۹ و بعد، ۲۶۶. به عقیده ی هاینتسه (Xenokr. به نظر می آید پولمون اولین کسی است که این نظریه را به تفصیل مطرح کرد که پیروی کردن از طبیعت راه خوشبختی است، اما کسنوکراتس پیش از او همین دیدگاه را عرضه داشته بود.»

تا اینجا به نظر می آید که تعریف صوری ارسطو از نیکبختی دقیقاً با این قول سازگار است: نیکبختی عبارت است از «فعالیت براساس فضیلت کامل، همراه با تدارک کافی امتیازات خارجی و زندگیای که کوتاه نباشد» ( اخلاق نیکوماخوسی ۱۱۰۱a۱۴).

یگانه عقیدهی اخلاقی دیگری که از کسنوکراتس سراغ داریم این است که فقط فیلسوفان به اختیار خودشان فاضل هستند. پلورتارخوس از «قول کسنوکراتس دربارهی فیلسوفان واقعی» سخن می گوید: «فقط آنها کارهایی را به اختیار انجام می دهند که دیگر انسان ها برخلاف میل شان و تحت اجبار قانون به آنها گردن مینهند، مانند سگهای زیر ضربهی شلاق». همان مرجع در جایی دیگر میگوید، به هیچ وجه این بیم وجود ندارد که کنار گذاشتن قوانین ما را به سوی وحشی گری بکشاند، مشروط بر اینکه از «قوانین» فیلسوفانی چون پارمنیدس، سقراط، هراکلیتوس و افلاطون پیروی کنیم. «در آن صورت، همانطور که کسنوکراتس می گوید، کارهایی را به اختیار انجام خواهیم داد که حالا تحت اجبار قانون و برخلاف ميل خويش انجام ميدهيم.» به نظر مي آيد که بشریت مستعد گناه است، و فقط در صورتی می تواند از آن دور بماند که یا، مثل حالا، بر حاكميت قانون گردن نهد، و يا همه به فلسفه دل بسيارند. برخلاف آنجه ابتدا ممكن است در نظر آيد، اين سخن تفاوت زيادي با پارادوكس سقراطی ندارد، یعنی اینکه هیچ کس به عمد گناه نمیکند. به نظر سقراط ما فقط بر اثر نادانیمان گناه میکنیم، در حالی که میگوید اگر ما حکمت فیلسوف را داشتیم گناه نمی کردیم، بلکه «عدالت را برای خاطر شایستگی ذاتی آن مىستودىم». ۱۲۴

۱۲۴. رک: پلورتارخوس (و سیسرون) در پارهی ۳ هاینتسه.



## هراكليدس يونتيكوس،

زندگی. آغاز و انجام زندگیِ هراکلیا اهل هراکلیدا Heracleia در دریای سیاه (از این جاست که او را «پونتیکوس» می نامند) را می توان تقریباً ۳۹۰ (یا جلوتر) و ۱۳۰ تعیین کرد. ۱۲۰ او یکی از اعضای آکادمی بود و در رأیگیری برای ریاستِ آن پس از مرگ اسپیوسیپوس با اندکی اختلافِ رأی بازنده شد (ص ۲۸۷ یادداشت ۷۶ بالا)؛ اما این داستان رایج که افلاطون در آخرین دیدارش از سیسیل در ۳۶۱ رج ۱۳ تر جمهی فارسی ۵۷، یادداشت ۵۳) او را به جای خودش نشانید، فقط در رج ۱۳ تر جمهی فارسی ۵۷، یادداشت و از آنجا که او در آن زمان نمی توانست مأخذ قرن دهم، Suda، آمده است، و از آنجا که او در آن زمان نمی توانست بالاتر از سی سال داشته باشد، و شاید فقط دوازده سال از عمرش سپری گشته بود، نامحتمل به نظر می آید. ۱۲۷ همان مأخذ داستان مار خانگیای را نقل بود، نامحتمل به نظر می آید. ۱۲۷ همان مأخذ ۱۸۲۸ داستان مار خانگیای را نقل

1۲۵. پارههای هراکلیدس را اف. وِرلی (2nd ed. 1969) ج. Wehrli, Basel 1953 (2nd ed. 1969) گرد آورده است، و برای اطلاعات عمومی دربارهی او نگاه کنید به مقالهی وِرلی در 1968), 675-86 است، و برای اطلاعات عمومی دربارهی او نگاه کنید به مقالهی و برای اطلاعات عمومی دربارهی او نگاه کنید به مقالهی دبریتس Daebritz در REVIII, 472-85 که تکلمهای است بر مقالهی دبریتس Daebritz در قاله که تکلمهای است بر مقاله که دبریتس کامهای است بر مقاله کامهای کا

63) 388-15، تاریخ باستانی اکسفورد؟) تاریخ تقریبی ۱۰-۳۹۰ را پیشنهاد میکند، 15-388 (63) میگوید او میان ۳۸۸ و ۳۷۳ متولد شد. Voss (Heracl. p.8)

۱۲۷. واس، 11-13 این داستان را به شدت انکار میکند.

۱۲۸. رک: پارهی ۱۷ وِرلی؛ همچنین در دیوگنس لاثرتیوس، پارهی ۱۶.

میکند که او برای طراحیِ عروج ملکوتی خودش به کار میگرفت. دیوگنس (پارهی ۳ وِرلی)، با اعتماد بر سوتیون Sotion، میگوید «او بعدها یکی از شاگردان ارسطو بود».۱۲۹

تاثیفات. چهل و شش عنوان محاوره از او در دست داریم، به نظر می آید که او در آن محاورات، دست کم به اندازه ی افلاطون، بر موقعیت نمایشی، شخصیت و حالت افراد، توجه کرده است. دیوگنس می گوید برخی از این محاورات دارای سبک کمدی بودند، و برخی دیگر به شیوه ی گفت و گویی عرضه شده اند که در شأن فیلسوفان، سیاستمداران و نظامیانی است که او درصد ترسیم شخصیت شان بوده است. امروزه معمولاً می گویند نگرش علمی او به ضعفِ خیالپردازی و خرافه پرستی گرفتار بوده است، زیرا در آثار او داستان هایی هست از قبیل غیبت معجز آسای امپدوکلس پس از زنده ساختن زنی که ظاهراً از سی روز پیش به درود حیات گفته بود، و یا داستان انسانی که از ماه به زمین افتاده بود. ۱۳۰ ما تصور ما از افلاطون چگونه بود اگر محاورات از میان می رفتند و فقط ما

۱۳۰. پارههای ۸۳، ۸۴ و ۱۱۵ وِرلی. برای امپدوکلس نگاه کنید به ج ۷ ترجمهی فارسی، و دربارهی هراکلیدس اهلِ دربارهی هراکلیدس هراکلیدس اهلِ پونتوس، در هراکلیدس اهلِ پونتوس، در Mnemos, 1965.

می دانستیم که داستانی درباره کسی گفته است که در میدان کارزار جان سیرد، ولی دوازده روز بعد در روی تودهی هیزم ویژهی سوزاندن اموات دوباره زنده شد و به توصیف شگفتی هایی براخت که در جهان دیگر دیده بود؛ و نیز اینکه او دربارهی خدایانی سخن گفته است که آسمانها را در کالسکههایی دور میزنند و سپس اسبهای شان را به آخور می بندند و از شهد و خوراک میهمانی آسمانی به آنها می خورانند؟ اگر هراکلیدس مثل افلاطون از توانایی آمیختن موتوس با لوگوس برخوردار بوده باشد، انسان فروافتاده از ماه، همانطور که هیرزل گفته است، چارچوب خیالیای بوده است برای یک تمایز کیهانشناختی جدی.۱۳۱ شواهدی نشان میدهد که آباریس ـ که نام شخص اسطورهای معجزآسایی در میان افراد نواحی شمال Hyperborean بوده است ـ همان دربارهی عدالت است، به همان صورت که اسطورهی اِر Er در محاورهای در همین موضوع آمده است. ۱۳۲ هراکلیدس یقیناً گرایش دینی داشته، و به نظارت الهی بر امور انسانها معتقد بوده است؛ او از جمله کسانی بوده است که دیودوروس آنها را دارای «تمایل دیندارانه» خونده است، کسانی که مصیبت زمین لرزه در هلیکه را به خشم الهي نسبت دادند، در برابر كساني (چون ارسطو، كاثنات جو، ٣۶۶a۲۴ و بعد) که در یی تبیین های طبیعی این گونه بلایا بودند. ۱۳۳

131. Hirzel, Dialog I, 327.

برخی از فیثاغوریان که هراکلیدس به مقدار زیادی وامدار آنها بود، عقیده داشتند که ماه محل سکونت است (ج ۳ ترجمهی فارسی).

۱۳۲. آباریس در فهرست دیوگنس که περι δικαιοσυνης دربارهی عدالت] را آورده است، به چشم نمیخورد. نگاه کنید به هیرزل Dialog I, 328. اما، همانطور که وِرلی به حق هشدار میدهد، دلیلی برای این کار نداریم.

۱۳۳ . پارهی ۴۶ ورلی مقایسه کنید با پارهی ۶۵ .

متاره شناسی و جهانشناسی. لازم است از همین دو موضوع شروع کنیم، زیرا بیش ترین آوازه ی او مربوط است به دانش ستاره شناسی، اگرچه منابع ما چنان ناقص هستند که محققان پس از مباحثات طولانی ارزیابی های بسیار متفاوتی درباره ی موفقیت های او داشته اند. دست کم این قول مشهور را درباره ی او داریم که، به عنوان تبیین ناقصی از پدیدارهای آسمانی، این فرضیه را مطرح کرد که زمین بی حرکت نیست، بلکه هر روز یک بار به دور خودش می گردد، در حالی که اجسام آسمانی ثابت ایستاده اند. ۱۳۳ به عقیده ی اکثر محققان او همچنین می گفت زهره و تیر به دور خورشید، به یک مرکز، می گردند، فرضیه ای که دست کم حاوی خمیرمایه ی نظریه ی اپی سیکل ها است، نظریه ای که آپولونیوس اهلِ پرگه Perge را تعمیم داد و صورت نهایی اش را در بطلمیوس باز یافت. و آخرین مطلب اینکه برخی ادعا کرده اند، و برخی ها نیز به شدت انکار کرده اند، که او اولین بنیانگذارِ نظریه ی خورشید مرکزیِ کامل کویرنیکوس است، نظریه ای که معمولاً به آریستارخوس اهل ساموس در قرن بعدی نسبت می دهند. ۱۲۵

۱۳۴. درباره ی امکان انتساب این عقیده ی خیالی به دو اندیشمند فیثاغوری، اِکفانتوس و هیکِتاس، نگاه کنید به ج ۳ ترجمه ی فارسی ۳۰۴ و بعد.

۱۳۵. برای متون مربوطه نگاه کنید به پارههای ۱۰۴-۱۷ وِرلی. نظریهی کامل کوپرنیکی را شیاپارلی Schiaparelli در ۱۸۹۸ به هراکلیدس نسبت داد، و دریر Dreyer در ۱۸۹۸ به هراکلیدس نسبت داد، و دریر Schiaparelli در ۱۸۹۸ آن را انکار کرد (HPS 134f.) و هیث نیز با استدلالهای نیرومندتری در برابر آن مقاومت کرد (بانکار کرد (بان انگلیسی آورده است)، (مدر زبان انگلیسی آورده است)، الااینکه فَن دِر وِردِن آن را با همان تأکید در کتابش 9و و (1951) Astron. d. Pyth. دوباره احیا کرده است. (همچنین نگاه کنید به سخنان او در «ستارهشناسی هراکلیدس اهل بونتوس» در (همچنین نگاه کنید به سخنان او در «ستارهشناسی هراکلیدس اهل بونتوس» در Ber. d. Sächs. Ak. 96 (Leipzig 1944), 47-56) دلایل او نیرومند است، اما

A. Pannekoek, The Astronomical System of Herakleides (Amsterdam 1925), and Whehrli, RE6860

دربارهی اپیسیکلها باید بگوییم، هیث، در عین قبول اینکه هراکلیدس «پیشرفتِ بزرگِی» -

برای کسی که از شاگردان افلاطون است، شگفتانگیزترین سخن، اگر سخنان او را درست گزارش کرده باشند، این است که جهان را نامحدود بداند (پارهی ۱۱۲ ورلی، از آیتیوس). اگر او جهان را مخلوقی یگانه، محدود و کروی (تیمایوس ۱۲۳) نداند، بخش عمده ی کاخ غایت شناختیِ افلاطون فرو خواهد ریخت. اما هراکلیدس نامحدود بودنِ جهان را همراه با عقیده ی دیگری مطرح کرد که حتی شگفتانگیزتر از آن است: هر ستارهای خودش جهان کاملی است «مشتمل بر خاک و باد در آیثِ نامتناهی» (پارهی ۱۱۳ وِرلی). اگر این سخن درست باشد، هر ستارهای باید فلک ستارگان ثابت خودش را داشته باشد، و هر کدام از ستارگان نیز جهانی کامل خواهد و ستارگان ثابت خودش را خواهد داشت، و همین طور تا بی نهایت. در منابعِ ما این نظریه را به طور مشترک به هراکلیدس و فیثاغوریان نسبت می دهند، اما حتی اکفانتوس فیثاغوری (احتمالاً معاصر هراکلیدس) گفته است جهان را «قدرت الهی به صورت کروی در آورده است» (پاره ی ۱ دیلز ـ کرانتس).

کشف گردش زهره و تیر به دور خورشید را به ارمغان آورد، انکار میکند که این کشف او را با نظریهی اپی سیکلی مرتبط کرده باشد (همان جا۲۵۵۷). جی. ایونس G. Evans ، اخیراً، در ور نظریهی اپی سیکلی مرتبط کرده باشد (همان جا۲۵۵۷). جی. ایونس G. Evans ، اخیراً، در این CQ 1970 متی نظریهی گردش دو سیاره ی زهره و تیر بر دور خورشید را از او در ربوده است، اگرچه سمبورسکی در ۱۹۵۶ ( PWG) با ترجمه ی فقره ها) آن انتساب را اثبات و اضافه میکند که بر این اساس می توان او را بنیانگذار نظریه ی اپی سیکلها دانست. اما پیشنهاد نظریه ای اپی سیکلیک و خورشید مرکزی برای حرکت زهره را به نظر می آید که Neugebauer در یادداشتی بر معنای «بالاتر» و «پایین تر» در خالکیدیوس ابطال کرده است ( AJP ). اخیرترین دیدگاه درباره ی «نظریه ی خورشید مرکزی ناقص» هراکلیدس این است که «چنین به نظر می آید که با استحکام کامل پایه ریزی شده است». نگاه کنید به جی. مورو در «چنین به نظر می آید که با استحکام کامل پایه ریزی شده است». نگاه کنید به جی. مورو در ادارم، بلکه این مختصر ارجاعات را آوردم تا خواننده ی علاقمند را در پژوهش موضوعات مربوطه راهنمایی کرده باشم.

ماه «خاکی است که مه آن را دربر گرفته است» (پارهی ۱۱۴) و از پارهی ۱۱۵ برمی آید که هراکلیدس، مانند برادران فیثاغوری اش (ج ۳ ترجمه ی فارسی) آن را محل سکونت می دانست. هراکلیدس ستاره های دنباله دار را ابرهایی می دانست که نوری از عالم بالاتر آنها را درخشان می گرداند، ۱۳۶ او همچنین تبیینی از جزر و مدها را عرضه کرده و آنها را معلول تأثیر بادها خوانده است (پارهی ۱۱۷ و رلی).

طبیعیات. هراکلیدس از نظریهای اتمی در باب ماده پیروی کرد، اما نظریهی او اختلاف بنیادی ای با نظریهی دموکریتوس دارد. مخالفت او از کتابی (شاید دو کتاب) ۱۳۷ بر ضد دموکریتوس بر می آید و نیز از کتابی دیگر درباره ی تصویرها کتاب) ۱۳۷ بر ضد دموکریتوس برای تصویرهای اتمها به کار برده است که در عمل رؤیت وارد چشم می شود)، زیرا کلمنت می گوید هراکلیدس از ایدولونهای دموکریتوس انتقاد کرد یا در آنها اصلاح کلی به عمل آورد (پاره ی ۱۲۳ ورلی). طبیعی است که غایت گرای پیرو افلاطون و معتقد به مشیت الهی نتواند و نخواهد با برداشت کاملاً مکانیکی و بی هدف دموکریتوس از علیت موافقت کند. ۱۲۸ به علاوه، او تغییر بسیار مهمی در آن نظریه ایجاد کرد، یعنی موافقت کند. ۱۲۸ به علاوه، او تغییر بسیار مهمی در آن نظریه ایجاد کرد، یعنی

136. Fr. 116 W. μεταρσιον υπο μεταρσιου φωτος καταυγαθομενον.

شاید او به کسنوفانس نظر داشته است، کسی که آنها را «ابرهای مشتعل» نامید (ج ۴ ترجمه ی فارسی ۱۱۱ و بعد)، اما بیان آیتیوس چیز دیگری را به ذهن می آورد. تفاوت دیگر هراکلیدس با کسنوفانس این بود که برخلاف او نمی گفت این سخن درباره ی دیگر اجرام آسمانی نیز صادق است. هر دو توصیف در یک فصل کوتاه از آیتیوس آمده است؛ او در این فصل دیدگاههای مختلف را درباره ی این پدیدارها گزارش می کند.

۱۳۷ . در فهرست دیوگنس لاثرتیوس دو اثر به این نام آمده است، اما شاید هر دو یکی باشند. (وِرلی بر این عقیده است، RE 678 .)

۱۳۸. در مورد اکفانتوس نیز میگویند که نظریهی اتمی را با ادارهی مشیتی جهان به هم آمیخته-

ذرات نهایی وی را که آرخههای همه چیز هستند، پذیرایِ تغییر کیفی دانست. ۱۳۹ به نظر می آید که او در طرح خویش بیش تر به امپدوکلس نظر داشته است، کسی که راه طولانی ای را به سوی دیدگاه دموکریتوس طی کرد، و در جاهایی که او با آن دیدگاه اختلاف ورزید، به شیوههایی عمل کرد که هراکلیدس بعدها در پیش گرفت. اگر بر سخن عقایدنگاران اعتماد بکنیم، این دو فیلسوف اصطلاحات یکسانی نیز به کار بردهاند، زیرا هر دو کوچکترین ذراتشان را نه تنها آتوموی بلکه انگوی (تودهها یا انبوهها) و ثراوسماتا (پارهها) نیز نامیدهاند. ۱۳۰ هراکلیدس نیز، مانند استادش ( تیمایوس ۴۷۵)، در تبیینِ ادراک حسی به عنوان نتیجهی جور درآمدنِ مواد محسوس با معبرهای (پوروی) دارای اندازهی مناسب در بدن، از امیدوکلس پیروی کرد.

هراکلیدس برای آنکویِ خویش صفت نادری به کار برده است (صنی به سنی نیر می تواند باشد: معنی لفظی: «ناپیوسته» که متأسفانه دارای یکی از دو معنی زیر می تواند باشد: (۱) ناپیوسته به یکدیگر، «به طوری که هر کدام جدا از دیگر ذرات است و برای خودش حرکت می کند (تسلر بر این عقیده است ۱۱۱، ۱، ۵۷۱ یا دداشت ۴)، یا

◄ است (ج٣ ترجمه ی فارسی ٣٠٧، فقره ی (د)).

۱۳۹. او آنها را παθητα می دانست (پارهی ۱۲۰ و رایی). نصور می کنم در این صورت لاژم می آید که این ذرات دارای کیفیتهای محسوس باشند، مانند اجسام طبیعی ای خاک، آتش و غیره که تشکیل می دهند (شاید به تقلید از امپدوکلس، کسی که عقایدنگاران همردیف او قرار می دهند؛ رک: ج ۷ ترجمه ی فارسی). لوئی می گوید (۱۶۲ با ۱۹64 با نگاه کنید به آنچه پس از این می آید) παθητα در این جا بایستی معنای تقسیم پذیر را داشته باشد، زیرا به آنچه پس از این می آید) پیش تر در همین پاره به معنای تقسیم پذیر تأویل شده است، اما من، با توجه به حرف تعریفی که پیش از ατομων آمده است، نمی توانم آن «تأویل» را به طور کامل بپذیره.

۱۴۰. برای هراکلیدس نگاه کنید به پارههای ۱۲۱،۱۱۸ وِرلی؛ برای امپدوکلس به ج ۷ ترجمهی فارسی. (۲) فاقد پیوند درونی، یعنی به صورت سست گره خورده یا دارای پیوند ضعیف. لونی در فرونسیس ۱۹۶۴ معنای دوم را برمی گزیند و با این نظریهاش وفق می دهد که باید میان اُنکوی و براوسماتا فرق بگذاریم و آن را تقسیمناپذیر ندانیم بلکه فقط به عنوان کو چک ترین اجزای عناصر محسوس درنظر بگیریم، اجزایی که دوباره قابل تقسیم به پاره های تقسیمناپذیری هستند. بدین ترتیب اُنکوی،

اگر آنها را به عنوان اجزای باد، آتش و غیره درنظر بگیریم، می توانند به عنوان دارندگان کیفیت توصیف شوند... در حالی که پاره ها، چون اجزای هیچ عنصر خاصی نیستند، فاقد کیفیت توصیف می شوند. بالاخره، هر دو را می توانیم متوانیم متوانیم می وانیم توانیم کرمعنانهایی هستند.

لونی سپس این نظریه را با فرو کاستن عناصر چهارگانه به شکلها و سطحهای هندسی از سوی افلاطون در تیمایوس پیوند می دهد. این فرضیه واقعاً پسندیدنی است، و امیدوارم درست بوده باشد، اما منابع بسیار ناچیز ما می گویند هراکلیدس فقط به جای نام اتمها از انکوی استفاده کرد، یعنی تقسیمناپذیری آنها را نگه داشت، و آنها را به مثابه آرخههای کلی درنظر گرفت. ۱۳۱

141. (a) αμερη σωματά του πάντος μερη ... [τάντα τα αμερη] εκάλεσεν ογκούς. (b) ανάρμους ογκούς τας αρχάς ... των ολών (frt. 118 and 119a W.).

این موضع هنگامی پیچیده تر میگردد که می بینیم آسکلپیادس اهل پروسا (قرن اول پ.م.) در نظریه ی ذری خویش عبارت αναρμοι ογκοι را از هراکلیدس اقتباس می کند؛ و آسکلپیادس یقیناً آنها را تقسیم پذیر می دانست. رک: تسلر، ۱۱، ۱۱، ۵۷۱ یادداشت ۴. نظریه ی لونی در مورد تقسیم و میدون به عبر و بنتا از کرمر در ۹ و با ۲ و باده است.

الهیات. در محاورهی سیسرون دربارهی طبیعت خدایان، یکی از پیروان گستاخ اپیکوروس همهی آموزههای خداباورانه را بیاستثنا به باد استهزا میگیرد. او دربارهی آموزههای افلاطون می گوید آنها «به خودی خود آشکارا باطل هستند، و تعارض شدیدی با یکدیگر دارند». این تهمتِ ناسازگاری با خویشتن، حربهی مطلوب اوست. او مدعى است ارسطو در كتاب سوم دربارهى فلسفه قلمروها را خلط کرده است، و این نکته را در ضمن فقرهای توضیح میدهد که اذهان کسانی را که درصددِ بازسازی این اثر گمشده هستند، به مقدار زیادی به خودش مشغول داشته است. او پس از کنار گذاشتن کسنوکراتس به عنوان کسی که به همان اندازه ابله است، به هراکلیدس رو می آورد، ۱۴۲ کسی که به بیان او: «کتابهای خویش را با داستانهای کودکانه یر کرد و گاهی میگوید جهان صبغهی الهی دارد، گاهی نیز ذهن را الهی میخواند. او الوهیت را به سیارات نیز نسبت میدهد، خدا را از ادراک حسی محروم میسازد و میگوید او قادر است تغییر شکل دهد، و باز در همان کتاب زمین و آسمان را در میان خدایان قرار می دهد.» به آسانی نمی توانیم به آشکار ساختن اندیشهی واقعی هراکلیدس از روی چنین انتقادی امیدوار باشیم. اما، با وجود ترتیب گمراه کنندهی عمدی آن، به نظر می آید اصل آن کتاب دارای انعکاس مؤمنانهای از تیمایوس بوده است. اگر او «خدا را از ادراک حسی محروم ساخت»، لابد به این دلیل بوده است که او را عقل محض تصور می کرد، مانند روح جهانی در فلسفه ی افلاطون که نیازی به دیدن یا شنیدن نداشت ( تیمایوس ۳۳۵) یا مانند «عقل مقدس» امپدوکلس که در کل جهان رسوخ میکند.۱۴۳

غير از اين مورد هيچ اطلاعي از الهيات او در دست نداريم، به جز اينكه

۱۴۲. سیسرون، طبیعت خدایان، ۱۳۰۱، ۳۴. رک: پارهی ۱۱۱ وِرلی. ۱۴۳. افلاطون، تیمایوس ۳۳۵؛ امپدوکلس، پارهی ۱۳۴ (ج۷ ترجمهی فارسی).

می دانیم او از این آموزه ی افلاطون در کتاب دهم قوانین طرفداری کرد که خدایان هم وجود دارند و هم بر امورات انسان نظارت می کنند (پاره ی ۷۵).

روح. هراکلیدس کتابی دربارهی روح نوشت، و کتاب دیگری نیز نحت عنوان «دربارهی چیزهایی که در هادس هستند» به او نسبت دادهاند، عنوانی که دموکریتوس نیز به کار برده بود. اصالت کتاب دوم در قدیم مورد تشکیک قرار گرفت. ۱۴۴ در هر حال، از محتویات هیچ یک از آنها آگاهی زیادی در دست نداریم. هراکلیدس، برخلاف افلاطون، روح را مادی میدانست، اگرچه مادهی تشكيل دهندهى آن لطيف ترين نوع مادى، يعنى آثير، بود؛ علاوه بر اين گفت روح نور است، یا به نور شباهت دارد؛ این سخن او با کیفیت درخشانِ آثیر در باور عمومی آن زمان همآواز بود. بدین ترتیب او به باورهای عمومی و رایج در فلسفهی پیشین مبنی بر طبیعت آتشین، اثیری یا هوایی داشتن روح، نزدیک تر شد؛ این اعتقاد به هیچ وجه با الوهیت روح منافات نداشت. ۱۴۵ داستان «زن بی نَفَس» و زنده شدن دوبارهی او، عنوان دیگرش «دربارهی بیماری» بود، و جالینوس آن را به دیدهی اثری جدی درخصوص مطالب مربوط به حملههای هیستریک نگریست (پارههای ۷۹، ۸۰، ۸۲ ورلی)؛ اما چون این داستان، چنانکه دأب اميدوكلس است، با آب و تاب، و همراه با الحاقاتِ معجز آسا، بيان شده است، با دیگر داستانهای مربوط به مردانی که پس از مرگ ظاهری زنده شدهاند (آباریس، آریستئاس، هرموتیوس، اپیمنیدس) پیوند میخورد، و به ناچار به تأملاتی دربارهی مکانهای روح در طول این گونه غیبتهای ظاهری از بدن

۱۴۴. پارهی ۷۲ وِرلی. برای کتابِ περι των εν Αιδον اثرِ دموکریتوس رک: ج ۹ ترجمهی فارسی.

۱۴۵. مقایسه کنید با ائوریپیدس، پارهی ۱۰۴۱ دربارهی روح نامیرا و آثیرِ نامیرا. در ۱ تا ۹ ترجمه ی فارسی ارجاعات دیگری را دربارهی رابطه ی میان این دو در دوره ی جلوتر آوردهام.

منتهی می شود. ۱۲۴ او در همین سیاقی اسطورهای از کسی به نام امپدوتیموس سخن گفت، کسی که یکی از تجلیهای نیمروزی پلوتون و پرسفونه و یکی از رؤیتهای دست اول «کل حقیقت دربارهی ارواح ما» را تجربه کرده است. ۱۲۷ یامبلیخوس می گوید برخی از پیروان افلاطون معتقداند که روح همیشه حالت تجسم یافته دارد اما گاهی در جسمی زیباتر و لطیف تر ۱۲۸ جای می گیرد و گاهی نیز در جسمی غلیظ تر. هراکلیدس می گفت ارواح در آن هنگام که منتظرِ تنزل بر زمین هستند در راه شیری جای می گیرند، اما دیگران می گفتند آنها در میان تمام افلاک آسمانها پخش می شوند (پارهی ۹۷ وِرلی). در این جا نیز به نظر می آید که «دیگران» به افلاطون (پیمایوس ۴۲۵) نزدیک ماندهاند، و هراکلیدس از او دورتر گشته و جانبِ عقیده رایج، و به ویژه عقیده ی فیثاغوری را گرفته است، زیرا مگر فیثاغورس نگفته بود که ارواح در راه شیری تجمع کردهاند، و نام راه شیری از سوی ارواحی بر این توده نهاده شده است که وقتی در حلقهی زایش راه شیری از سوی ارواحی بر این توده نهاده شده است که وقتی در حلقهی زایش افتادند از شیر تغذیه کردند؟

لذت. هراکلیدس محاورهای دربارهی لذت نوشته است که میگویند دارای سبک کُمیک بوده است؛ آتنائیوس چند قطعه از آن را حفظ کرده است (پارههای ۹۵۵۹

۱۴۶. مقایسه کنید با ج ۹ ترجمهی فارسی؛ ج ۳ ترجمهی فارسی ۱۳۰.

۱۴۷. پارهی ۹۳ ورلی. دربارهی امپدوتیموس نگاه کنید به

Rohde, Psyche (Eng. tr.) 330 n. 111.

روده او را شخصیت خیالی ای پنداشت که هراکلیدس در یکی از محاورات خویش آورده است. (به عنوان جایگزینی برای امپدوکلس ؟تفاوت زیادی میان ۲۴۵۶ و ۲۴۴۳ و جود ندارد.)

λεπτοτερον . ۱۴۸ درباره ی λεπτον نگاه کنید به ج ۸ (ترجمه ی فارسی).

149. Porphyry, De antro nymph. 28.

برای این مورد و دیگر نقل قول ها نگاه کنید به

Cook, Zeus II, 41f.

ورلي). يكي از اين فقرات ستايشي است از لذت، تجمل، ثروت و شهرت كه از حيث افراط در ستايش حتى از كاليكلس افلاطون نيز فراتر رفته است. اين چيزها طبیعتِ آزاد مرد را تکامل می بخشند؛ کار در شأن بردگان و شخصیتهای فرومایه است. این همان ظهور آتن در جامههای نیکو، جواهرات و انواع تجملات بود که نیروی بزرگ آسیا را در ماراتون به زانو درآورد. کسانی که بیش از همه از آوازهی حکمت برخوردار هستند، لذت را بزرگ ترین خیر می شمارند. شاید این قسمت از سخنان طرفدار لذت برگرفته شده است، و بقیهی پارهها همگی مربوط هستند به داستانهای اخلاقی دربارهی شهرهایی که دچار فساد اخلاقی شدند و بر اثرزندگی تجلمی از پای درآمدند (پارههای ۵۰ و ۵۷)، و شهوترانانی که در پایان زندگی به فقر و بدبختی مبتلا گشتند، و اینکه چگونه شدیدترین لذت ها را کسانی درمی یابند که بهرهای از عقل ندارند. ۱۵۰ متأسفانه نویسندگان بعدی فقط به این گونه داستان ها توجه کردهاند، و تمام اطلاعاتی که ما از اخلاقیات او دراختیار داریم، حتی آنچه از محاورهی دربارهی عدالتِ او نقل شده است همگی از این دست هستند. به نظر می آید که او خوشبختی را به شيوهي فيثاغوريان تعريف كرده است: خوشبختي عبارت است از دانش كمالي اعدادِ روح (پارههای ۴۴ ورلی). به طور کلی میتوان احتمال داد که آیین فیثاغورس بیش ترین تأثیر را بر روی افکار او نهاده است، و پارههای باقی مانده از او منبع اطلاعاتی سودمندی برای این نحله و بنیانگذار آن محسوب میشود. (مقایسه کنید با ج ۳ ترجمه ی فارسی صص ۴۲ و بعد.)

۱۵۰. نکتهای که افلاطون نیز مطرح کرده است. رک: فیلبوس ۴۵e و ج ۱۷ ترجمهی فارسی ص ۵۲.

## يادداشت الحاقى:

### ماهيت صدا

من با بیمیلی خاصی از این قسمت و از قسمتِ مربوط به کسنوکراتس، فقرهی جالبی از فرفوریوس در .in Ptol. Harm را حذف کردم، فقرهای که تسلر (II، II) ۱۰۳۶، یادداشت ۱) خلاصهی آن را به عنوان عرضه کنندهی دیدگاههای هراكليدس در باب موضوع شنيدن و ديدن آورده است (برخلافِ اينكه در ج ١، ۱، ۵۰۸ یادداشت ۱ گفته است این هراکلیدس غیر از هراکلیدس افلاطونی است). وِرلی این فقره را از میان پارههای هراکلیدس حذف کرده است و هاینتسه آن را در زمرهی پارههای کسنوکراتس قرار داده است. هراکلیدس در اینجا فاقد صفتِ «پونتیکوس» است، و فورفوریوس می گوید آن را از مقدمه بر موسیقی او نقل می کند. این عنوان در جایی دیگر به این صورت نیامده است، اما در فهرست دیوگنس لائرتیوس اثری به نام دربارهی موسیقی به چشم میخورد. دلایل مربوط به یکی نبودن این شخص و هراکلیدس ما را هاینتسه در ص ۶ یادداشت ۲ آورده است، و از جملهی آنهاست نامحتمل بودن ارجاع او به معاصر خودش کسنوکراتس به عنوان یک مرجع به گونهای که در فقرهی فورفوریوس آمده است. اما در هر حال، آیا تعیین هویت هراکلیدس ربطی به بحث ما دارد؟ فقرهی فورفوریوس بدین صورت آغاز می شود: «هراکلیدس نیز در کتابش مقدمه برموسیقی در باب این موضوع مینویسد: «فیثاغورس، به گونهای که کسنوکراتس می گوید ...»، و سپس به گزارش مفصلی از کشف مبنای عددی گامهای موسیقی از سوی فیثاغورس میپردازد. از این رو این فقره به هیچ وجه نمی گوید دیدگاه هایی که مطرح می شوند از آنِ هراکلیدس هستند، بلکه می گوید آنها را کسنوکرانس به فیثاغورس نسبت داده است، اگرچه، همان طور که هاینتسه تصور میکند، ممکن است دست کم بخشی از آنها از آن خود کسنوکراتس باشد؛ هاینتسه محتوای این فقره را در صص ۱۰ـ۵ کتابش،

کسنوکراتس، به طور کامل مورد بررسی قرار میدهد. جالبترین ویژگی آن عبارت است از طبیعت جدای صدا. صدا معلول یک رشته وزشهای جدای (هوا) است که بر گوش اصابت میکند. ۱۵۱ تک تک ورزشها «زمان اشغال نمیکنند، بلکه در مرزهای میان گذشته و آینده قرار میگیرند»، یعنی، در آنِ میان زدن و زده شدن. اما قوه ی شنوایی ما ناتوان تر از آن است که ورزشهای جدا رااز یکدیگر تمیز دهد، و از این روست که ما آنها را به عنوان یک صدای پیوسته درمی یابیم. این ناپیوستگی زمانی صدا را، همان طور که هاینتسه تذکر می دهد، می توان با بزرگی های ناپیوسته یا خطوطِ تقسیم ناپذیر کسنوکراتس مقایسه کرد، اما چون او در این برداشت اتمی با همکارش هراکلیدس همرأی است، صِرف این مقایسه نمی تواند در نسبت دادن این سخن به یکی از آن دو، ما را یاری رساند. این متفکرانِ همدوره و همکار در آکادمی عقاید مشترک فراوانی داشتند، و در بسیاری از این عقاید با فیثاغوریان نیز همآواز بودند، کسانی که خود افلاطون نیز، چنانکه می دانیم، به مقدار زیادی وامدارِ آنها بود.

۱۵۱. مقایسه کنید با تعریف ارسطو از حرف به عنوان واحد تقسیمناپذیرِ سخن ( فن شعر ۱۲۵۶ ۱۲۲).

۵

دیگران

Ċ

با توجه به بی اطلاعی نسبی ما از دیگر شاگردان افلاطون، به یادداشتهای چندی درباره ی برخی از آنها اکتفا می کنیم. از فیلیپ Philip اوپوسی پیش تر در ارتباط با قوانین و ایینومیس یاد کردیم (صص ۱۰ ۱۳۱ بالا). او نیز، مانند دیگر اعضای آکادمی، آثار فراوانی را درباره ی موضوعاتی متنوع به رشته ی تألیف درآورد، ۱۵۰ اما از چیستی سخنان او هیچ نمی دانیم. نام هرمودوروس در آورد، ۱۵۱ اما از چیستی سخنان او هیچ نمی دانیم. نام هرمودوروس عدر ۱۳۹ اما از پستراکوس، را سیمپلیکیوس دو بار (طبیعیات ۲۴۵، ۳۱؛ کتابی درباره ی او نوشت، و سیمپلیکیوس، اگرچه نه به طور مستقیم، از آن کتابی درباره ی او نوشت، و سیمپلیکیوس، اگرچه نه به طور مستقیم، از آن کتاب نقل قول می کند. منبع ما برای اقامت افلاطون با ائوکلیدس در مگارا پس کتاب نقل قول می کند. منبع ما برای اقامت افلاطون با ائوکلیدس در مگارا پس کر ساله ی مربوط به ریاضیات، علاقهاش را به دین نجومی مجوس های ایران نشان داده، و نظریهای را درباره ی تاریخ زردشت و ریشه شناسی یونانی ای برای نشان داده، و نظریهای را درباره ی تاریخ زردشت و ریشه شناسی یونانی ای برای

۱۵۲. مشروط بر اینکه سخن فون فریتس را در .RE xxxviii Halbb., 2351f دربارهی یکی بودن این دو بپذیریم. دربارهی فیلیپ نگاه کنید به تاران (ص ۱۳۰ یادداشت ۷ بالا).

نام او عرضه کرده است. ۱۵۳ هیستیانوس Histiaeus ، اهل پرینتوس در دریای مرمره، از گزارش کنندگان عقیدهی افلاطون در باب خوب است (ص ۲۰۵ بالا). تئوفراستوس (مابعدالطبيعه، صص ١٢-١٢ راس و فوبس، مقايسه كنيد با صص ۲۹۰، ۲۲۰ بالا) از او به عنوان کسی که انتقاد میکند که در بالاترین اصول هستی توقف نکرد بلکه «تا اندازهای» سعی کرد جستارهای خویش را تا سطح موضوعات ریاضی و طبیعی تنزل دهد. او ابصار را به صورت نوعی تلاقی پرتوها (از چشمها) با تصویرها (از اشیا) تبیین کرد، مفهومی که کاملاً صبغهی افلاطونی (اگر نگوییم حتی دموکریتی) دارد. یگانه کار اصیل او در این مورد عبارت است از جعل اصطلاح مرکبی برای حاصل این تلاقی، یعنی آکتینیدولا، «پرتو \_ تصویرها» (آیتیوس در دیلز، Dox، ۴۰۳). هراکلیدس در تعریف زمان گفت: «حرکت ستارگان نسبت به یکدیگر» ( ۳۱۸ ، ۳۱۸)؛ این تعریف کاملاً افلاطونی است (تیمایوس ۳۸۵-۳۸۵). منایخموس Menaechmus که پلورتارخوس او را «شاگرد ائودوكسوس و همدم افلاطون» ميخواند، عمدتاً براي برخی پیشرفتهای شایان توجه در هندسه مشهور است. میگویند او گامهایی به سوى راه حل عملى ـ و نه فقط نظري ـ «مسئلهى» مشهور «دِلوسى» (مسئلهى تضعیف مکعب) برداشت، ۱۵۴ و مقاطع مخروطی را کشف کرد. در علم

۱۵۳. دیوگنس لائرتیوس، ۱، ۲ و ۸. ارسطو و اثودوکسوس نیز سخنانی درباره ی تاریخ زردشت دارند. برای علاقه ی آکادمی به دین پارسی (که شاید در این جا بیش از حد مورد غفلت قرار دارند. برای علاقه ی آکادمی به دین پارسی (که شاید در این جا بیش از حد مورد غفلت قرار گرفته است) نگاه کنید به کوستر، کوستر، و نکاتی که یگر در 131-4 (Eng. tr.) نگاه کنید به کوستر، نگردیدند: اثودوکسوس مفهوم پیشگویی نجومی دا «کمنر قابل قبول» یافت (سیسرون، درباره ی پیشگویی، ۱۱، (۲۸) ۴۲؛ کوستر، پیشین، ۱۶). برای خود افلاطون، نگاه کنید به ص ۹۰ با یادداشت ۱۵۱ بالا.

<sup>10</sup>۴. این نسبت را اثوتوکیوس داده است. نگاه کنید به کلیم در 700 RE xxix. Halbb. اما مقایسه کنید با ص ۲۴۹ بالا. بر منابع کلیم برای ریاضیاتِ منایخموس امروز می توان ترجمه ی مورو از اقلیدس پروکلوس، ص ۵۵ یادداشت ۴۳ را نیز اضافه کرد. همچنین رک:

ستاره شناسی، تِمون اسمورنایی (صص ۲۰۱ و بعد هیلر) او را در کنار ارسطو و (به غلط) کالیپوس نام می برد، به عنوان کسانی که در حرکتهای سیارهها فلکهایی را مطرح کردند که بر یکدیگر تأثیر متقابل میگذارند، و این عقیده را پیش کشیدند که خود ستارگان مربی بیجان هستند و به وسیلهی فلکهایی حرکت میکنند که در آنها تثبیت شدهاند. تئودیوس Theudius اهل ماگناسیا را فقط پروکلوس به عنوان ریاضیدان و فیلسوف برجستهای مطرح میکند که (مانند ائوكليدس [اقليدوس] اندكى سيستر) كتابى به نام (استويخيا، يا اصول [= عناصر]، تألیف کرد، و بسیاری از قواعدی را که تا آن زمان حالتی ویژه، یا ناقص داشتند تعميم بخشيد. ۱۵۵ از اثوفرايوس Euphraeus، اهل اورئوس در ائوبویا، در ص ۱۵۹ یاد کردیم. دِموستنس در سومین گفتار فیلیپیاش (۶۲-۵۹) توضيح مي دهد كه او چگونه، پس از مخالفت گسترده با حزب طرفدار مقدونيان در شهرش، سرانجام دست به خودکشی زد، «با مرگ خویش گواهی داد که چگونه عادلانه و بی غرضانه در برابر فیلیپ مقاومت کرده بود»، اداستوس Erastus و کوریسکوس Coriscus اهل اسکیسیس در تروآد، را که افلاطون نامهی ششم را خطاب به آنها نوشته است (ص ۱۵۹ و بعدِ بالا)، در ضمن داستان مسافرتِ ارسطو به آسیای صغیر پس از مرگ افلاطون، به تفصیل معرفی خواهیم كرد؛ اين كار در مجلد بعدى صورت خواهد گرفت.

<sup>→</sup> J. Barnes, CQ 1976, 284-8.

۱۵۵. پروکلوس، اقلیدس، ص ۱۶۷ فریدلندر، ۵۶ در ترجمهی مورو. علاقمندان به این شخصیتها باید به مقالات مربوط به هر کدام از آنها در RE مراجعه کنند. مقالهی مربوط به ثیودیوس، نوشتهی فون فریتس، در نیم جلدیازدهم از سلسلهی دوم، ۲۴۴-۶، آمده است.



قاضی احمد تتوی و آصف خان قزوینی به تصبحیح و اهتمام سید علی آل داود

# فلسفه و منطق

\*\*

افلاطون جمهوری را به منزلهی اساسنامهی «شهری در آسمانها، که الگویی برای سیاستمداران باشد» تأسیس کره بود؛ اما قوانین او آهنگی عملی دارد و با توجه به محدودیتهای زندگی زمینی تنظیم شده است.

مروری در آثار منسوب به افلاطون و آثار منحول او، و بررسی سیزدهٔ نامهی باقیمانده از او، بخشهای دیگری از این مجلد را تشکیل میدهند.

گاتری گزارشهایی مقالهگونه از اصحاب افلاطون را پایانبخش کتاب قرار داده است.

